

DMIX D

සෞන්දර්ය කලා විශ්වවිදහාලයේ නර්තන හා නාටා කලා පීඨයේ ඉන්දියානු සහ ආසියානු නර්තන අධ්නයනාංශයේ අංශ පුධාන ජොෂ්ඨ කරීකාචාර්ය

<sub>ශාස්තුපති</sub> සුනිලා ඕවිටගෙදර

(B.F.A. කැලණිය, M.A. ශුී ජයවර්ධනපුර) ඩිප්ලෝමා (හරක නාටාමේ) භාත්මණ්ඩ විශ්ව විදාහාපීඨය ලක්නව් (ඉන්දියාව) විසිනි.

කර්තෘ පුකාශනයකි.

### හැඳින්වීම

ශී ලාංකික සර්ව දේවමණ්ඩලය තුළ දැඩමුණ්ඩ දෙවි ද පුබල කෙනෙකි. ඒ බව අප විසින් කරන ලද මෙම අධ්‍යයනයෙන් වඩාත් තහවුරු කොට ඇත. විශාල ක්ෂේතයක් පුරා බලය පතුරුවා සිටින මෙම දෙවියන් පිළිබඳ පුළුල් අධ්‍යයනයක් මෙතෙක් සිදුකොට නොහැති බැවින් එකී අඩුව පිරිමසාලමින් සර්වදේව මණ්ඩලයේ සුවිශේෂ කාර්ය භාරයක් ඉටු කරන දෙවියකු වශයෙන් දැඩිමුණ්ඩ දේවතා බණ්ඩාර දෙවියන් හඳුනා ගැනීමට මෙම අධ්‍යයනයෙන් අපට අවස්ථාව සැලසුණි.

දැඩිමුණ්ඩ දෙවියන් එක් ගමකට, පුදේශයකට හෝ පළාතකට පමණක් සීමා වූ දෙවියකු නො වන බව උඩරට, පහතරට හා සබරගමු නර්තන සම්පදායන් තුනෙහි ම ශාන්තිකර්මවල විශේෂ කාර්ය භාරයක් හා සම්බන්ධ ව සිටීම තුළින් පැහැදිලි වෙයි. විශේෂයෙන් මෙම නර්තන සම්පදායයන් තුනෙහි මඩු හෝතු, යක් තොවිල් හා බලි ශාන්තිකර්මවල ''දැඩිමුණ්ඩ දෙවියන්'' දේවතා බණ්ඩාර හෝ ''වාහල දෙවි'' නමින් යක්ෂ, පේත, භූත යනාදී අමනුෂ් පිරිස් අවනත කර ගැනීමේ කියාවලියට සම්බන්ධ වෙමින් සුවිශේෂ කාර්ය භාරයක් ඉටු කරන අයුරු මෙම අධ්යයනයේ දී අපට පැහැදිලි කර ගත හැකි විය.

අලුත්නුවර දේවාලයේ 'දැඩිමුණ්ඩ දෙව් වත ගොත හා වත් පිළිවෙත්' නම් වූ මෙම කුඩා කෘතිය දේවාලයට නිතර පැමිණෙන මැතිපතුන් හෙවත් සාමානෘ ජනතාව උදෙසා ම රචනා කරන ලද්දේ දේවාලය පිළිබඳ තොරතුරු සහ දැඩිමුණ්ඩ දෙව් වතගොත දැනගැනීමට ඔවුනු ඔලාපොරොත්තුවෙන් සිටින නිසාවෙනි.

## sinhata ebooks com

### අලුත්නුවර දේවාලය පිහිටීම

කැගල්ල දිස්තික්කයේ 'ගලබඩ කෝරළය' ගැද පත්තුවට අයත් අලුත්තුවර තම ශාම සේවා කොට්ඨාශයෙහි 'අලුත්තුවර දේවාලය' පිහිටා ඇත. ඓතිහාසික මෙන් ම ආගමික හා සමාජිය වශයෙන් ද වැදගත්කමක් උසුලන්නා වූ සතර කෝරලයෙහි ඇති ස්ථාන රාශිය අතරෙහි මෙම අලුත්තුවර පුරාණ දේවාලය ද වේ. කොළඹ මහතුවර පුධාන බස් මාර්ගයේ මාවතැල්ල නගරය පසු කර මහතුවර දෙසට සැතපුම දෙකක් පමණ ගමන් කළ විට හමුවන හිඟුල මන්සන්ධියෙන් දකුණට ඇති අතුරු මාර්ගය ඔස්සේ සැතපුම් හතරක් පමණ ගිය පසු මෙම පුරාණ දේවාලය හමුවේ. දෙවොල පිහිටා ඇති ගුාමය පැරණි මූලාශයන්හි හඳුන්වා තිබෙන්නේ 'පද්දාවෙල' යනුවෙනි.

### දේවාලය ඉදිකිරීම

දෙවැනි පරාකුමබාහු රජුගේ මරණින් පසු මෙම දේවාලය ඉදිකිරීම සඳහා බුවනෙකබාහු රජු උනන්දු කර වූ පද්දාවෙල මහා සෑයේ වැඩ සිටි අස්සද්දනා පිරිවෙන් තෙර සාමී නම් වූ මහා යතිවරයෙකු පිළිබඳව ''අලුත්නුවර දේවාලය කරවීම'' නම් පුස්කොළ ලිපියෙන් කරුණු අනාවරණය වේ. දෙවුන්දර ගලකුරුමුල විහාරයේ සිට පැමිණියේ යැයි සැලකෙන කෙරුන් වහන්සේ පද්දාවෙල්පාය යාබද ව අස්සද්දනා පිරිවෙණ



ආරම්භ කර එහි පරිවේණාධිපති වශයෙන් පුදේශයේ පුකට වී ඇති බව පැවසේ. දිනක් මෙම තෙර සාමීන්ට උපුල්වන් දෙවියන් සිහිනෙන් පෙනී තමන්ට දේවාලයක් කර දෙන ලෙස දන් වූ බවත්, එකෙණෙහි ඒ හිමියන් ඒ පුවත රජුට දන්වා යවා උපුල්වන් දෙවියන් වෙනුවෙන් දෙවොලක් ඉදි කිරීමට අවශා කටයුතු යෙදූ බවත් එහි සඳහන් වේ. අස්සද්දනා පිරිවෙණ් තෙර ස්වාමින් වැඩ සිටි විහාරයක නටබුන් අද එහි දක්නට නැතත් උපුල්වත් දේවාලය ඉදි කරන ලද මල්වත්ත නම් භූමිය එ නමින් ම දක්නට ඇත. දේවාල භූමිය අසළ ඇති වත්මන් විහාරය හඳුන්වනු ලබන්නේ ද මල්වත්තේ පන්සල යනුවෙනි. දේවාලය තිබූ 'මල්වත්ත' විහාර භුමියේ ම කොටසක් වශයෙන් සැලකේ. දේවාලය ඉදිකිරීම සඳහා මල්වත්ත භුමිය සුදුසු යැයි යෝජනා කළ යතිවරයාණන් වහන්සේ ගම්වාසින්ගේ ද සහාය ලබා රාජා අනුගුහය ඇති ව ඉදිකර වූ උපුල්වන් දේවාලය පිළිබඳ පූර්ණ විස්තරයක් යථෝක්ත ලිපියෙහි ඇතුළත් ය.

පශ්චාත් කාලින රජවරුන් අලුත්නුවර දේවාලයේ දියුණුව පිණිස නව ගොඩනැගිලි ඉදිකිරීමටත්, අලුත්වැඩියා කිරීම මෙන් ම ගම්බිම් හා වෙනත් පිදවිලි ආදිය ඔප්පු කිරීමටත් පෙළඹුණේ මෙම දෙවොල උපුල්වන් දෙවියන්ගේ බල වසාප්තිය පිළිබඳ කේන්දුස්ථානයක් මෙන් ම වැදගත් දේවාලයක් ද වූ බැවිනි. දඹදෙණි යුගයේ දියුණුව පැවැති උපුල්වන් දෙවි ඇදහීම කුරුණෑගල රාජධානි සමය වන විට ශක්තිය



විශ්වාසය පදනම් කර ගනිමින් තව දුරටත් වර්ධනය වූ අතර එහි උච්චතම අවධිය හැටියට ගම්පොළ හා කෝට්ටේ යුගය හඳුන්වා දිය හැකිය. රජුට හා රටට සෙත් පතා රචනා කරන ලද තිසර, මයුර, හා කෝකිල ආදී සංදේශ කාවායන් උපුල්වන් දෙවිඳුගේ පිහිට යැද ඇති සැටියෙන් ඒ බව වඩාත් තහවුරු වේ. කුරුණෑගල, ගම්පොළ, කෝට්ටේ හා සීතාවක යුගවල බැතිමතුන්ගේ මහත් පූජෝපහාරයට පාතුව තිබූ අලුත්නුවර දේවාලය මහනුවර අවධිය වන විට මහත් වූ හාස්කම්වලින් පිරී පැවැති ස්ථානයක් වූ බවට කොතෙකුත් සාක්ෂා ලැබේ.

### අලුත්නුවර දේවාලයෙහි දැඩිමුණ්ඩ දෙවි බලවත්වීම

අලුත්නුවර දේවාලයෙහි තිබූ දෙවි රුව මහනුවර විෂ්ණු දේවාලයේ තැන්පත් කිරීම සඳහා වැඩම කරවීමෙන් පසු අලුත් දෙවියකුට කැප වූ දේවාලයක් "අලුත්නුවර ගුාමය" කේන්දු කර ගනිමින් නිර්මාණය වී තිබේ. "දඬිමුණ්ඩ" හෙවත් අලුත්නුවර දේවතා බණ්ඩාර නමින් කා අතරත් පුසිද්ධ ව සිටි මෙම දෙවියා වරෙක උපුල්වන් දෙවියන්ගේත්, තවත් වරෙක විෂ්ණු දෙවියන්ගේත් අමාතාවරයා (අධිකාරම්) වශයෙන් කටයුතු කළ බව පුකටය. උපුල්වත් දෙවි රුව සතර කෝරළයේ අලුත්නුවරට ගෙන ආ තැන් පටන් දඬිමුණ්ඩ නමින් හැඳින්වුණු දෙවියා කටයුතු කර තිබෙන්නේ දේවාලයේ ආරක්ෂකයකුගේ තත්වය ලබමින් සහ පුධාන දෙවියන්ගේ අන්තේවාසිකයෙකු ද වශයෙනි.



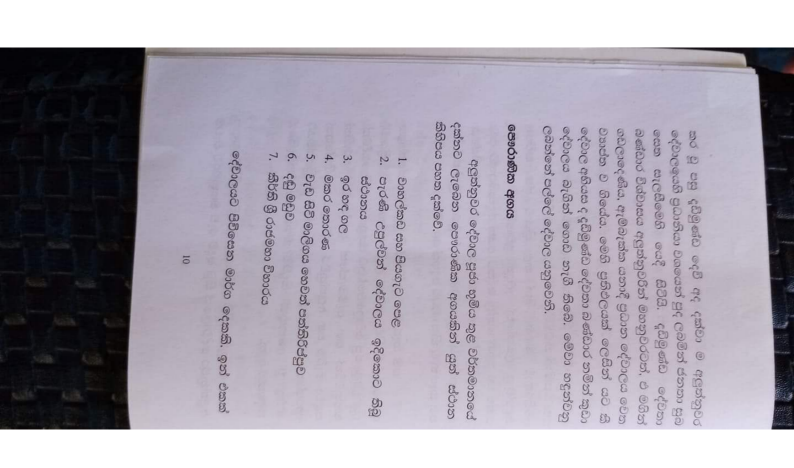
ඇම්බැක්කේ දේවාලයට අධිශාතිත කතරගම දෙවියන්ගේ අධිකාරම වශයෙන් ද සේවය කරන ''දුඩිමුණ්ඩ' ඒ නිසාම ''වාහල දේවතා බණ්ඩාර'' වැනි පර්යාය නම්වලින් ද පුසිද්ධියට පත් ව සිටී.

දඩිමුණ්ඩ දෙවි අපුත්තුවර දේවාලයෙහි බලවත් වීම සඳහා හේතු කාරක වු සිද්ධීන් රාශියක් වූ බැවින් මෙම දෙවියා පිළිබඳව මහජනයා අතර දඬි විශ්වාසයක් හා භක්තියක් ගොඩ නැගී තිබේ. නිර්භීත වුත්, භක්තිවන්ත වූත් ශාසනාරක්ෂක බෞද්ධ, දෙවියකු වශයෙන් ස්වදේශීය තත්වයක් ඇති ව සිටින මෙම දෙවියන් දුකේ දී පිහිට වන, අයුක්තියට දඬුවම් ලබා දෙන දෙවියෙකු ලෙස, යක්ෂයින්ට ද අධිපතිත්වය දරමින් පොදු ජනතාව අතර ඉමහත් ගෞරවයට පාතු ව සිටියි. යක්ෂයින් මෙල්ල කිරීම සඳහා සේනාධිපතියකුගෙන් වරම් ලබා ඇතැයි යන පුවෘත්තියක් මේ දෙවියන් වෙත ආරෝපණය කර තිබීම නිසා යක්ෂ, භූත ආදීන්ගෙන් වන්නා වූ දෝෂ දුරු කර ගැනීමේ අරමුණින් අදත් දේවාලය වෙත දහස් ගණන් ජනයා ඇදී එති.

අලුත්නුවර දේවාලයෙහි ''දඬිමුණ්ඩ'' දෙවියත් බලවත් වීමට සහ ජනපුිය වීමට හේතු වූ කරුණු රාශියක් ම ජනගැතියෙන් අනාවරණය කෙරේ. සකලාංගයන්-ගෙන් යුත් තෙමහල් දෙව් මැදුරක් හතර කෝරළයේ අලුත්නුවර ඉදි කිරීමෙන් පසු දඩිමුණ්ඩ දෙවියෝ අපුත්තුවර දෙවියන් යනුවෙන් වඩාත් පුසිද්ධියට පත්ව සිටිති. දේවාලය ඉදිකිරීමෙන් පසු ඇති වූ සිද්ධි සමූහයක් හෙත් මෙම දෙවියන් පිළිබඳ ව තවත් පරිණාමයක් ගැන තොරතුරු හෙළි වේ. යථෝක්ත දේවාලයට පිවිසීම සඳහා සුදුසු මාර්ගයක් නොවීම නිසා එය සකස් කිරීමේ කාර්යය ඉටු කිරීමට මුල්වී කියා කිරීමෙන් දඩිමුණ්ඩ දෙවියන් තම බල පරාකුමය පෙන්නුම කොට ඇත. මාර්ගය හරස් ව තිබූ විශාල ගල් පර්වතය යකුන් ලවා එක් රැයකින් කඩා බිඳ දමා දේවාලයට පිවිසෙන මාර්ග අවහිරතාව මගහරවමින් කළ කියාව ජන කව්යා හඳුන්වනු ලබන්නේ අද්භූත පුවෘත්තියක් වශයෙනි. යක්ෂ හා නාග ගෝතු දෙකට අයත් දෙමාපියන්ට දාව උපත් දඩිමුණ්ඩ දෙවියන්ට යකුන් ලවා මෙම විස්මය ජනක කාර්යය ඉටු කරවාගත හැකි වූයේ ඔවුන් තම පිය

මේ හැර මාර යුද්ධයේ දී බුදුන් වහන්සේ ළඟ නොසෙල් වී සිට දක්වන ලදැයි සැලකෙන වීර කියාව, දුටුගැමුණු රජු වෙනුවෙන් යුධ ජයගුහණයෙහි යෙදීමත්, මහනුවරින් සහ ඇම්බැක්කේ පුදේශයෙන් පරංගීන් පළවා හැරීම සහ අලුත්නුවර දේවාලය පරංගීන්ගෙන් ආරක්ෂා කර ගැනීමත්, මෙම දෙවියන්ගේ ජනප්‍රියත්වයට හේතු වූ අනෙකුත් සිදුවීම් වශයෙන් ජනශුැතියේ සඳහන්ව ඇත.

මහනුවර සිව් දේවාලය ස්ථාපිත කිරීම සඳහා අලුත්නුවර දේවාලයේ තිබූ දෙව් රුව මහනුවරට වැඩම



පහළ වීදිය මස්සේ ද, අනෙක් මාර්ගය ඉහළ වීදිය ඔස්සේ ද වැටී ඇත. පහළ වීදිය පටත් ගත්තා ස්ථානයෙහි තිබෙන 'ගිරුවා අමබලම' අසලින් ඉහළට විහිදී ඇති මාර්ගය වර්තමාන සංවර්ධන වාහපෘතිය මහින් තහවුරු කරන ලද පියගැට පෙළකින් යුක්ත ය. එහි පඩි සංඛාහාව 60 ක් පමණ වේ. පියගැට පෙළ කෙළවර ඇති 'පහළ වාහල්කඩ දේවාලයේ පෞරාණික ලක්ෂණ රැසක් රැකෙන පරිදි නිර්මාණය කරන ලද්දකි. ඉන් අනතුරුව පල්ලේ මඑවටත්, තවත් පඩි 10 කින් යුත් පියගැට පෙළක් පසු කළ විට උඩමෙව හෙවත් දේවාල මඑවටත් පිවිසිය හැකි ය. ඉහළ වීදිය ඔස්සේ දේවාල ඉමියට පිවිසිමේ දී ද වර්තමාන අලුත්වැඩියාවත් මහින් තහවුරු කර ඇති වාහල්කඩක් හමු වේ. එය හඳුන්වනු ලබන්නේ ඉහළ වාහල්කඩ යනුවෙනි.

පැරණි උපුල්වන් දේවාලය පිහිටා තිබූ ස්ථානයේ අද දක්නට ලැබෙන්නේ රුස්ස මාර ගසක් සහ කුඩා පහන් ගෙයක් පමණි.

උඩ වීදිය ඔස්සේ දේවාලයට ඇතුළුවන විට පළමුවෙන් ම හමුවන පෞරාණික වැදගත්කමකින් යුත් ස්ථානය වශයෙන් ඉර හඳ ගල හඳුන්වනු ලැබේ. එය ස්ථානය වශයෙන් ද භාවිත වේ. දේවාලය මළුව සැකසීමේ දී අවතිරයක් ව පැවති ගල් පර්වතය බිඳ දම්ම දේවතා බණ්ඩාරගේ වීර කියාවක් හා සම්බන්ධ වන අතර ම එම පුවෘත්තියට අදාළ ගල් පර්වතයේ ඉතිරි කළා

=

යැයි විශ්වාස කරන කොටස අද හඳුන්වනු ලබන්නේ හඳ ගල' යනුවෙනි. යකුන් විසින් සුනුවිසුනු කර දමන ලද මෙම ගල් පර්වතයේ ඉතිරි කරන ලද කොටස ඉර හඳ පවතින තුරු ආරක්ෂා වී පවතින බව සංකේතවත් කිරීමේ අදහසින් සහ සතර කෝරළයේ කොඩියේ ලාංඡනය සිහිවීමේ අදහසින් මෙම ගලෙහි 'ඉර හඳ' කොටා තිබෙන අයුරු අදත් පැහැදිලිව ම පෙනෙන්නට තිබේ.

දඩිමුණ්ඩ දේවාලය ඉදිරිපිට තිබෙන 'තොරණ' බැතිමතෙකු විසින් බාරයක් ඔප්පු දීම සඳහා මෑතක දී ඉදි කරන ලද එකක් බව දේවාලය භාර පුධාන කපු මහතා පවසයි. දේවාලය ඉදිරිපිට සහ පහළ වීදියෙන් දේවාල මාවතට ගොඩ වෙන ස්ථානයේ පිහිටි පඩිපෙළ අසල අලින්ට යටින් ගමන් කළ හැකි පොල් තොරන් දෙකක් බැඳීමේ රාජකාරියක් පෙර පැවැති බවත්, එවැනි රාජකාරි වර්තමානයේ ඉටු නොවන බැවින් මෙබඳු තොරණක් ඉදි කිරීමට අවසර ලබා දුන් බවත්, ඔහු දක්වන අදහස යි.

පහළ වාහල්කඩින් පල්ලේ මළුවට ඇතුළු වූ පසු වම් පැත්තෙන් ඇති ගල්තලාවක් මත ඉදිකොට තිබෙන 'වැඩ සිටි දේවාලය', 'පත්තිරිප්පුව' යන නමින් ද හඳුන්වනු ලැබේ. උපුල්වන් (විෂ්ණු) දෙවි මහනුවරට වැඩමවීමෙන් පසු එම දෙවියන්ගේ අමාතාවරයා ලෙස කටයුතු කළ දඩිමුණ්ඩ දෙවියන් උදෙසා මුලින් ම කරන ලද දේවාලය මෙය බව පිළිගැනීම යි. යකුන් ලවා වැඩ ගත් දඩිමුණ්ඩ හෙවත් දේවතා බණ්ඩාර දෙවියත් වෙනුවෙන් ඉදි කළ මෙම දෙවොල අද දක්වා ම ආරක්ෂා වී පවත්තා පෞරාණික ගොඩනැගිලිවලින් පුධානතම එකක් වශයෙන් සලකනු ලැබේ.

දඩිමුණ්ඩ දේවාලය ඉදිරිපිට ඇති 'දඬු මඩුව' දේවාල භුමි සැලැස්මට අයත් ගොඩනැගිලි අතුරින් පැරණි ගෘහ නිර්මාණ ලක්ෂණ විදහා දක්වෙන නවත් එක් ගොඩනැගිල්ලක් වශයෙන් හැඳින්විය හැකි ය. එය පශ්චාත් කාලීන නවීකරණයන් තුළින් තහවුරු කරන ලද ගොඩනැගිල්ලකි. රජවරුන් සහ පුභුවරුන් පුද බිමට පැමිණි අවස්ථාවල අසුන් ගැනීම සඳහා මෙම ගොඩනැගිල්ල වෙන් කොට තබා ඇත. අදන් වාර්ෂික පෙරහැර මංගලාය සඳහා සහභාගී වන මහනුවර විෂ්ණු දේවාලයේ බස්නායක නිළමේ ඇතුළු පුභු පිරිස මෙම ගොඩනැගිල්ල තුළ අසුන් ගෙන පෙරහැර නැරඹීම සිරිතක් ව පවතී.

### දේවාලය හා සම්බන්ධ වෙනත් ඓතිහාසික ස්ථාන

අලුත්නුවර දේවාලය හා සම්බන්ධ වෙනත් ඓතිහාසික ස්ථාන රාශියක් ඇත. ඒවා පිළිබඳ නාමාවලියක් පහත සඳහන්ය.

- 1. කිරි කෝන් ගහ
- 2. ගිරුවා අම්බලම

- 3. හිඟුල දේවාලය
- 4. ඉල්ලෑල්ල දේවාලය
- 5. වැඩ හිටි කන්ද
- 6. අලුත්නුවර වෙලේ බෝධිය
- 7. අලුත්නුවර වැව
- 8. හිරුවා වන්න
- 9. උයන්වන්න
- 10. ගිරුවා කුඹුර
- 11. බලන කඳු කපොල්ල
- 12. රුකුලගම
  - 13. කීර්ති ශුී රජමහා විහාරය

දේවාලය දක්වා ගමන් ගන්නා මහා මාර්ගයේ හිඟුල සිට පැමිණෙන මාර්ගයන්, උඩ වීදිය හා පල්ලේ වීදියන් සම්බන්ධ වන තුංමන් හන්දිය හඳුන්වනු ලබන්නේ 'කිරිකෝන් ගහ' පිහිටි ස්ථානය යනුවෙනි. ආවේශ වී දේවාලයට පැමිණෙන බැතිමත්හු 'කිරිකෝන් ගහ' පසුවෙනවාත් සමඟම වෙව්ලන්නටත්, විලාපකියන්නටත් දේවාලයට වැඳ වැටෙන්නටත් පටන් ගන්නා අයුරු අදත් දක්නට ලැබේ. මෙවැනි අය දේවාලය තුළට රැගෙන ආපසු කපුරාළලා කව් කෝල්මුර ගයා ආතුරයා දිෂ්ටි කරවති. තොරතුරු අසා දනගැනීමෙන් පසු වේවැලෙන් බැට දීමට පළමුව නර ශරීරය අත හැර ඉවත් වන්නැයි තරවටු කරති. මෙවැනි භූතයින් කිරිකෝන් ගහට මාරු වී යන බවට විශ්වාසයක් ද බැතිමතුන් තුළ පවතී.

'හිතුලේ ලේ පැල' නමින් හඳුන්වනු ලැබූ කොළඹ දඬිමුණ්ඩ දේවාලය හිතුල මංසන්ධියේ පිහිටි ලැබේ. අලුන්නුවර විෂ්ණු දේවාලය නමින් හඳුන්වනු පවත්වන ලද දේවාල පෙරහැර හිතුල මංසන්ධිය දක්වා පැමිණි දේවාහරණ එහි තැන්පත් කිරීමක් ද කළ බව පැවසේ. ඉන්පසු පෙරහැර අලුන්නුවර දක්වා ගමන් ගෙන ගෙවදීමේ වාර්තුයක් පැවතිණි. මහනුවර දෙසට සහ කොළඹ දෙසට ගමන් ගන්නා බොහෝ අය සිරිතක් වශයෙන් හිතුල මංසන්ධියේ නතර වී දඬිමුණ්ඩ දෙවියන් උදෙසා පඬුරු ඔප්පු දී නැවත ගමන් අරඹති.

ගල්ලැල්ල දේවාලය යනුවෙන් හඳුන්වනු ලබන්නේ සත් පත්තිනි දේවාලයකි. හිඟුල මංසන්ධියේ සිට අලුත්නුවර දේවාලයට ගමන් ගන්නා මාර්ගයේ එය පිහිටා ඇත. මෙම දේවාලය ගල්තලාවක් මත ඉදි කොට තිබේ. අලුත්නුවර යන එන බැතිමතුන් සිරිතක් වශයෙන් ගල්ලෑල්ල දේවාලයට ද ගොස් පත්තිනි දෙවියන් වැඳ පුදා පැමිණීමට පුරුදුව සිටිති.

'ගිරුවා අම්බලම' අලුත්තුවර දේවාලයට පිව්සෙන පල්ලේ වීදිය අසල පිහිටා ඇත. මෙය සමචතුරසුාකාර ගොඩනැගිල්ලකි. කොන් සතරේ ගල්කණු සතර බැගින් පිහිටුවා ඒ මත පේකඩ සහිත දව බාල්ක යොදා නිමවන ලද කලාත්මක ගොඩනැගිල්ලක් වූ මෙහි පියස්සේ ඉහළ කොටසට පීලි උලු ද, පහළ කොටසට පෙති උලු ද සෙවිලි කර තිබේ. අලුත්නුවර දේවාලයට පුද පූජා පැවැත්වීමට පැමිණෙන්නා වූ බැතිමතුන්ගේ ගිමන් නිවා ගැනීම උදෙසා මෙය නිමවා ඇත.

විහාර අස්ත හෙවත් තාමාවලියේ සඳහන් වත පරිදි අලුත්නුවර හඳුන්වා ඇත්තේ 'කීර්ති ශුී රජමහා විහාරය' මුල් කොට ගෙනය. පද්දා වෙල්යාය නැමැති පුරාණ ටැම්පිට විහාරය පිහිටි භුමියේ කීර්ති ශුී රජ මහා විහාරයේ චෛතා හා දෙමහල් ගොඩනැගිල්ල පිහිටා තිබිණ. මේ විහාරය අයත් මුල් විහාරස්ථානය පිහිටා තිබුණේ ගල්ගනේ ය. ගල්ගනේ විහාරයේ චෛතායේ වට පුමාණය අඩි 40 ක් පමණ වේ. හොඳින් ඔප මට්ටම් කළ ගලින් පාකාරය සාදා ඇති බෝධි පාකාරයේ පැත්තක දිග අඩි 20 ක් පමණ වේ. පද්දාවෙල, ගල්ගනේ යන ස්ථාන දෙකෙහි ම පැතිරී ඇති මේ විහාරස්ථානය අලුත්නුවර කීර්ති ශූී රජමහා විහාරය නමින් හැඳින්වේ.

### දෛනික තේවාව

අලුත්නුවර දේවාලය සතියේ දින හතම බැතිමතුන් සඳහා විවෘත කරනු ලැබේ. ඒ අනුව සතියේ දිනවල පෙ.ව. 9.00 සිට ප.ව. 1.30 දක්වාත්, ප.ව. 3.00 සිට රාතිු 7.30 දක්වාත්, භාරහාර වීමට, ඔප්පු දීමට සහ යාතිකා කරවා ගැනීමට බැතිමතුන් වෙනුවෙත් ඉඩකඩ සලසා දී තිබේ. පෙ.ව. 8.00 පමණ වන විට කපුරාළලා

පැමිණ දේවාලය විවෘත කොට දෙවියන්ගෙන් අවසර ගැනීම අරමුණු කර ගනිමින් ඇතුළත වාරිතු විධ ඉටු කරති. සඳුන් කුඩමෙහි තබා ඇති 'සඳුන් ගලෙහි' සඳුන් ගලගා වතුර මිශු කොට දෑත් සෝදා පිරිසිදුවීමෙන් අනතුරු ව ඔවුහු මෙම චාරිතු විධ පවත්වති. එහි දී සුවද දුම් ඇල්ලීමත්, සුදු මල් සහ පහන් පූජාවත් කරනු ලබන්නේ කපුරාළලා විසිනි. සියලු චාරිතු විධ අවසත් වීමෙන් අනතුරුව බැතිමතුන් සඳහා දේවාලය විවෘත කරනු ලැබේ.

බදාදා, සෙනසුරාදා කෙම්මුර දිනවලත්, සඳුදා අවකෙම්මුර දිනයේත් දෙවියන් උදෙසා භාරහාර වීමට, ඔප්පු දීමට සහ යාතිකා කර ගැනීමට පැමිණෙන පිරිස අති විශාලය. එම දිනවල තේවා කටයුතු විශේෂත්වය වන්නේ යාතිකා කිරීමට වැඩිපුර කාලයක් වැය කිරීමයි. කෙම්මුර දිනවල දෙවියන් නරයින්ගේ ඕනෑ එපාකම් ඉටු කිරීමත්, පුද පූජා ලැබීමටත් බලාපොරොත්තුවෙන් සිටින බවට විශ්වාසයක් බැතිමතුන් තුළ පවති. මේ නිසා ම පේතාවේශ වූ හෝ යක්ෂාවේශ වූ අය කෙම්මුර දිනවල වැඩි වශයෙන් දේවාලයට රැගෙන එන අතර දේවාශිර්වාදය ලැබූ ඔවුන් සාමානා අය මෙත් ආපසු යන අයුරු අපගේ නිරීක්ෂණවලින් ද පුතාක්ෂ විය.

අලුයම්ධූරය

දකිමුණේඩ දෙවියන් වෙනුවෙන් කරනු ලබන අදනැම වාරිනු අද වන විට අභාවයට පත්ව ඇත. අලුයම්ධූරය වැයී ම ද එබඳු වාරිනුයකි. ඒ වෙනුවෙන් තිබූ රාජකාරී සේවාවන් පවා නො ලැබෙන නිසා පෙරහැර මංගලපය දිනවල අලුයම්ධූරය වැයීම වෙනුවෙන් හේවිසි වාදකයින්ට කුලියක් ගෙවීමට සිදු ව තිබේ. අලුයම 5.00 ට අලුයම්ධූරය වැයීමෙන් පසු ඇතුළත වාරිනු විධි පවත්වා දේවාලය විවෘත කිරීම පෙර පැවැති පිළිවෙල බවත්, රාජකාරී සේවාවන් ලබා ගැනීමට දේවාලය පාලකයින් උනන්දුවක් නො දක්වීම නිසා මෙවැනි අතහාවයා සේවාවන් පවා නො ලැබෙන බවත් කපුරාළලා පවසකි. අලුයම්ධූරය වැයීම අද පෙරහැර මංගලපය දිනවල අවසන් වීරී පෙරහැර පවත්වන දින 11 ට පමණක් සීමා වී තිබේ. හේවිසි වාදකයින්ට කුලියක් ගෙවා මෙම සේවය ද ඉටු කර ගැනීමට සිදු ව ඇත.

### හරනිදුදුධුරය

පෙරයම හෙවත් හැන්දෑ යාමයේ පවත්වනු ලබන හේවිසි වාදනය හඳුන්වනු ලබන්නේ 'හැන්දෑධූරය' නමිනි. අලුත්නුවර දේවාලයේ රානු 7.30 ට 'හැන්දෑධූරය' වාදනය කිරීම පවත්නා සම්පුදායයි. පැරණි විෂ්ණු දේවාලය පත්තිරිප්පුව සහ පුධාන දේවාලය ඉදිරිපිටට යන වාදකයෝ දවුල, තම්මැට්ටම, හොරණෑව යොදා



ගතිමත් මෙම තැත්දැයුරය වාදනයෙකි යෙදෙකි. දක් තැතක පද වරුම කර වැයිමෙන් පසු කමන් හෙවිසි සඳයාක් වාදනය කරමින් එළඟ ස්ථානය දක්වා කමන් දිනවිල වාදකයින් ඉදිරියෙන් කිල පන්දම (කාල පන්දම රාජකාරිය හා සම්බන්ධ ජෙරීවේ ඉටු කරයි නැත්දැයුරස අවසාන් වූ පසු හේවිසි මුරය යනුවෙන් වෙන ම හේවිසි වාදනයක් දේවාලයේ ඉදිරිමට සිදු කරයි. පෙරනැර නැති කාලයේ කෙම්මුර දිනවිලට තුන්සලේ මෙර වාදනය කර දේවාලය. අසල පමණක් නැත්දැයුරය වාදනය කර

### කෙම්මුර බෙර වැයීම

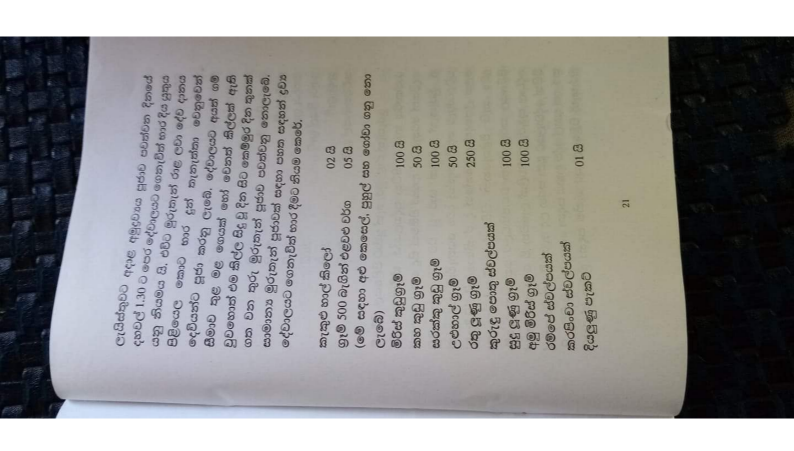
දෙවියන් උදෙසා පූජාර්ථයෙන් කෙම්මුර දිනවල පවත්වනු ලබන බෙර වාදනය 'කෙම්මුර දිනව නෙම්න් හඳුන්වනු ලැබේ. අලුත්නුවර දේවාලයේ කුන්පලේ බේර වැයීම' යනුවෙන් පැරණි විශ්ණු දේවාලය. පත්තිවිජපුව සහ දකිමුණ්ඩ දේවාලය ඉදිරිපිට උඩරට බෙරයෙන් වාදනය කරන පද කොටස 'කෙම්මුර බේර නම් වේ. පෙරගැර මංගලයය පැවැත්වෙන කාලය කුළ දිනපතා ම සවසාන් හැන්ඇයුරය වැයීමට පළමුවත් 'කෙම්මුර බේර වැයීම සාමානය පිළිවෙලයි.



### මුරුතැන් සූජාව

'මුරු' යනු දෙවියා ය. දෙවියන්ට පූජා කිරීම සඳහා සූදානම් කළ ආහාරය 'මුරුතැන් නම් වේ. එය මුළු තැන්' වශයෙන් ද යෙදේ. 'මුළුතැන් ගෙය' ආහාර පවත්වනු ලබන්නේ බදාදා, සෙනසුරාදා, කෙම්මුර දින පිසින ස්ථානය ලෙසක්, 'මුළුකැන්' යනු දෙවියන්ට හෝ රජුන්ට හෝ පිළියෙල කළ ආකාරය බවත් අර්ථ දක්වෙ. මුරුතැන් පූජාව හෙවත් 'මුරුතැන් බෑම' කපුරාළලා විසින් දෙවියන් වෙනුවෙන් කළ යුතු ව ඇති පුධාන ලෙස හඳුන්වනු ලැබේ. අලුන්නුවර දේවාලයේ අවුරුද්දේ සාමානය දිනවල මුරුතැන් පූජාව 9.00 අතර කාලය තුළ ය. එහෙත් වාර්ෂික පෙරහැර පවත්වන දින 11 න් උදේ විශේෂ වීරී පෙරහැර දෙකේ දී සහ සඳුදා 'අව කෙම්මුර' දිනයේ රානුි 7.00 -මංගලයය පැවැත්වෙන දින 26 න් මුල් දින 15 තුළ පෙරනැර අවසන් වී ගෙවැදුණු පසුවක්, වීථී පෙරහැර ගෙවැදීමෙන් පසු ව සහ රානී වීථී පෙරහැර පිටත් වීමට පළමුව වශයෙන් දිනකට දෙවතාවක් බැගින් ද මුරුතැන් පූජාව පැවැත්වීම සිරින යි. මෙහෙයක්

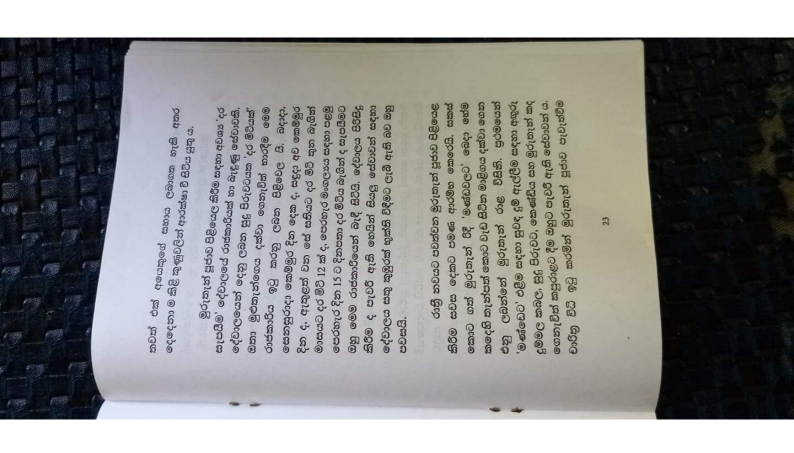
දෙවියන් උදෙසා පවත්වන 'පූජා' අතුරින් 'මුරුතැන් පූජාව' සුවිශේෂ එකක් වශයෙන් හැඳින්විය හැකිය. පිසින ලද ආහාර දේව දානය සඳහා භාර නොගන්නා අතර කිසියම් බැතිමතෙකු මුරුතැන් පූජාවක් භාර වූ කල්හි ඒ සඳහා නියම කෙරෙන



| 02 8       | 1/2 3           | පිරිසිදු කිතුල් පැණි බෝතල් 1/2 ක් හෝ සීනි ගුෑම් 250 යි | 218 | 07.8              | 20 3         | 20 3             | 20 3          | 20 8        | 20 3         | 20 3              | 20 3      | 50 B              |                        | 'මුරුකැන් රාළ' මුරුතැන් පූජාව පිළියෙල කිරීමේ | රාජකාරීය භාර ව සිටින පුද්ගලයාය. ස්තීන් යොදවා | දෙවියන් වෙනුවෙන් ආහාර පිසීමක් සිදු නොවන අතර | ම මුරුතැන් පූජාවක් භාර වූ විට ඊට අදාළ බඩු | වට්ටෝරුව මෙහි සඳහන් දුවා ගෙනැවිත් භාර දෙන | ලෙස උපදෙස් ලැබෙන්නේ ද ඒ නිසාවෙනි. 'පිළිහුඩු' | දුවා යැයි පිළිගැතෙන කිසිවක් දෙවියන් උදෙසා | පිළියෙල කරනු ලබන වාංජනවලට ගනු නොලැබේ. | දේවාල කුඹුරු ඉඩම්වලින් ලැබෙන වී හෝ බැතිමතුන් | විසින් දේවාලයට පූජා කරන ලද අලුත් වී කොටා සකස් |                     |
|------------|-----------------|--------------------------------------------------------|-----|-------------------|--------------|------------------|---------------|-------------|--------------|-------------------|-----------|-------------------|------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------|
| මසාල් ගෙඩි | පොල් තෙල් බෝතල් | පිරිසිදු කිතුල් පැණි බෝත                               | 902 | කරුංකා පුවක් ගෙඩි | එනසාල් ගුෑම් | කරාබු නැට් ගුෑම් | වසාවාසි ගුැම් | ම්ල රු මුවම | මහදුරු ගුැම් | ඉගුරු පියල් ගුැම් | 8 8 8 8 B | කට්ටකුමංජල් ගුෑම් | and the latest was the | 'මුරුතැන් රාළ' මුර                           | රාජකාරීය භාර ව සිටින                         | දෙවියන් වෙනුවෙන් ආහා                        | ම මුරුතැන් පූජාවක් භ                      | වට්ටෝරුව මෙහි සඳහන්                       | ලෙස උපදෙස් ලැබෙන්ම                           | දුවා යැයි පිළිගැතෙන                       | පිළියෙල කරනු ලබන වා                   | දේවාල කුඹුරු ඉඩම්වලින්                       | විසින් දේවාලයට පූජා කර                        | and and some of the |

22

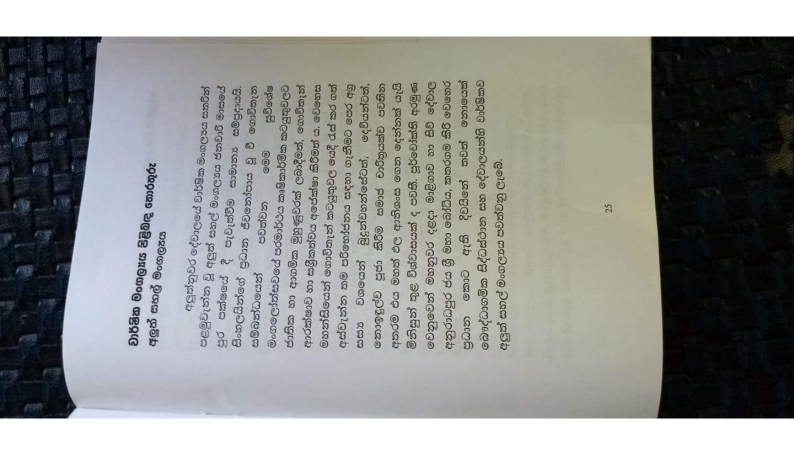
කර ගත් සහල් දේව දානය සඳහා යොදා ගැනීම සිරින යි. මුරුතැන් පිළියෙල කර ගැනීම සඳහා මුරුතැන් රාළට



කපුරාළ වෙත පැවරේ.

දේවාලයේ පුධාන දොර වසා නැබේ. දේවාලය ඇතුළත තුන්වරක් සක් පිඹීමෙන් මුරුතැන් පූජාව ආරම්භ කළ මුරුතැන් පූජාව අවසන් වන තුරුම වාදකයෝ හෝවිසි මණ්ඩපයෙහි සිටීමින් හේවිසි මුරය පවත්වයි බවට සංඥාව ලැබුණු පසු හේවිසි වාදනය ආරම්භ කරන අතර බැතිමත්හු දේවාලය ඉදිරිපිට රැස් වෙමින් මෙම දේව පූජාවට දායක වෙති. කපුරාළ විසින් දඩිමුණ්ඩ දෙවියන් සඳහා මුරුතැන් පූජාව පවත්වා අවසන් කළ පසු සුනිය**ම** දෙවියන් උදෙසා පල්ලේ දේවාලයේ සූනියම් දෙවියන්ගේ මුරුතැන් පූජාව හේම කදෙහි බහා මුරුතැන් පූජාව මුරුතැන් රාළ විසින් පවත්වනු ලැබේ. නොගෙන යන අතර එය සුදු පිරුවටයකින් වසා දැතින් ඒ සඳහා කපුරාළලා සහභාගී තොවී ම විශේෂත්වයකි. මසවා ගෙන ගොස් පූජා කරයි. මුරුතැන් පූජාව සඳහා පූජාව අවසන් වන තෙක් හක්ගෙඩියේ සංඥාව අනුව හේවිසි පද මාරු කරමින් වාදනය කරකි. මුරුතැන් රාළ සියලු උපකරණ ආපසු රැගෙන ආවාට පසුව මුරුතැන් විනාඩි 20 ක පමණ කාලයක් ගත වේ. හේවිසි වාදකයෝ පූජාව හමාර කොට මෙතෙක් වේලාවක් පෝලිමේ සිටි බැතිමතුන්ට දේව පූජාව සඳහා දොර විවෘත කිරීම සම්පුදායය යි.





නානුමුර මංගල¤ය

මංගලයය සඳහා නැකැත් යෙදෙන්නේ සිංහල අවුරුද්දට හිස තෙල් ගා නැකැත් දිනය ඉක්ම වී දින තුන හතරක් යාතිකා කිරීමක් හෝ සිදු කරනු තොලැබේ. "දේවාලය ඉදිරිපිට පුදර්ශනය කරනු දක්නට ලැබේ. නෘනුමුර වේලාවට දේවාලය වසා තැබීමෙන් පසු තැවත විවෘත පසුව ය.ුමේ සඳහා අදාළ තැකැත් දළදා මාළිගාවේ නැකැත් මොමෙනාට්ටාල විසින් දියවඩන නිළමේට දනුම් දුන් පසු ඒ පතිකා මහතුවර මහා විෂ්ණු දේවාලයට ලබාදෙන අතර එතැනින් අලුක්නුවර දේවාලයට එවීම පවතින සම්පුදායයි. දේවාලය වසා තබන කාල සීමාව තුළ දිනපතා කෙරෙන තේවාව හෝ බැතිමතුන් උදෙසා වසා ඇත'' යනුවෙන් දක්වීම් පුවරුවක් දේවාලය මාසය තුළ දී පවත්වනු ලැබේ. අලුත් අවුරුදු තැකැත් වාරිතුවලට අනුව සියලු වැඩ කටයුතු තවත්වත කරනු ලබන්නේ නානුමුර මංගලාය පැවැත්වීමෙන් අලුත්තුවර දේවාලයේ වාර්ෂිකව පවත්වත පුධාන මංගලාපය සකරින් එකක් වූ 'නානුමුර මංගලාස අලුත් අවුරුදු උළෙලේ කොටසක් වශයෙන් අපුයෙල් ඉකුත් වීමෙන් අනතුරුවය. නානුමුර මංගලායය සඳහා අලුත්නුවර දේවාලයට "නානු" ලැබෙන්නේ මහනුවර "නාථ" දේවාලයෙන් ලබා දෙනු ලබන නානුවලිනි. මහනුවර සහ අවට විහාර දේවාලවල නියෝජිතයින් නාථ දේවාලයට පැමිණි පසු

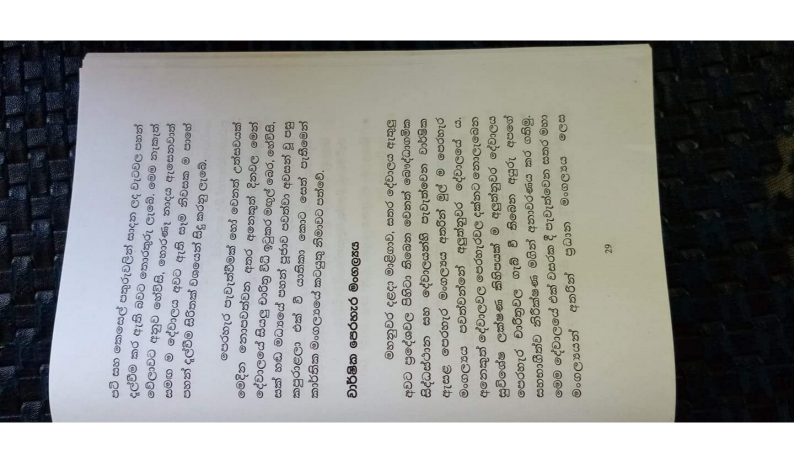




නොඅඩුව ලබා ගැනීමත් ඔවුන් කුළ පවත්තා විශ්වාසයයි.

### කාර්තික මංගලූෂය

මහනුවර දළදා මාළිගාව පුධාන සතර දේවාලයන්හි ලබන්නේ දළදා මාළිගාවේ නැකැත් මොහොට්ටාල විසින් සකස් කර විෂ්ණු දේවාලයට ලබා දෙන ලද දේවාලයේ සහ අවට පහන් දුල්වීම පමණක් මෙදින පෙර වළාකුළු බැම්මක් නොවූ හෙයින් ඒ වෙනුවට පුවක් පවත්වන කාර්තික මංගලාපය හා අදටත් සම්බන්ධකම මංගලයයට ද අලුක්නුවර දේවාලයට නැකැත් එවනු නැකැත් පනුයේ පිටපත්ය. දළදා මාළිගයෙන් ලබා දී නාථ දේවාලයේ දී බෙදා දෙන තෙල් ලබා ගැනීම සඳහා නියෝජිතයකු යවනු ලැබේ. නම් පොතේ පිළිවෙල අනුව විහාර දේවාලවලට ලැබෙන තෙල් පුමාණය නැළිය බැගිනි. එම තෙල් පුමාණය දේවාලයට ගෙන ආ 900 වලාකුළු බැම්ම' කුළ ඇති සිදුරුවලත් මැටී පහත් තබා අලුන්නුවර දේවාලයේ කාර්තික මංගලාය ද පවත්වයි. අලුත් සහල් මංගලායට මෙත් කාර්තික පසු ලොකු භාජනයකට දමා අනෙක් තෙල්වලට කලවම් කර පහත් දල්වීම සිරිතයි. නියමිත නැකතට අනුව ඒවා දුල්වීමෙන් පුදේශය ම ආලෝකමත් කරනු ලැබේ. සම්පූර්ණයෙන් ම ආලෝකමත් වන අයුරින් භූමිය තුළත්, වාරිතුයක් වශයෙන් අලුත්නුවර දේවාලයෙන් වශයෙන් සිදු කරයි. දේවාල

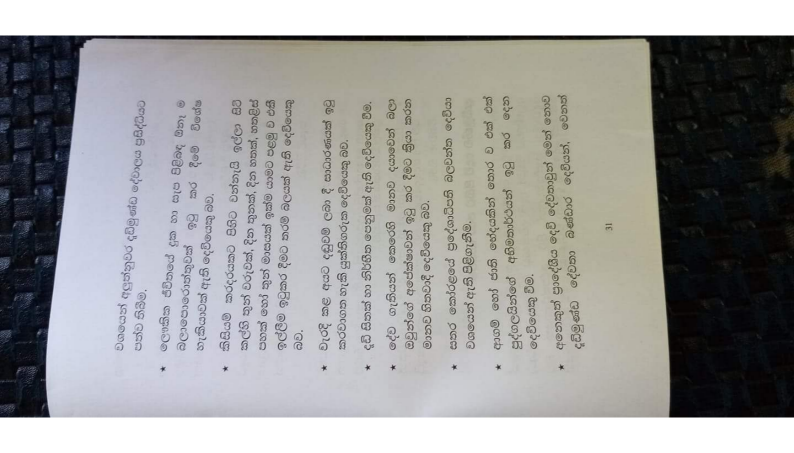


නඳුන්වන්නේ ද ඇසළ පෙරහැර මංගලායයි. අලුත්තුවර දේවාලයේ සම්පූර්ණ හාරකාරත්වය මහනුවර විෂ්ණු දේවාලයේ බස්තායක නිළමේ යටතෙහි පවතින තමුත්, වාර්ෂික පෙරහැර මංගලායට අදාළ සියලු කටයුතු සංවිධානය දේවාලයේ නේවාව හාර කපු මහත්මාගේ පුධානත්වයෙන් සිදු කෙරෙයි.

# දැඩිමුණ්ඩ දෙවියන්ගේ බලපරාකුමය

- යක්ෂයිත්ට අධිපති හා යකුත් ලවා වැඩ ගත් දෙවියකු බැවින් යකුත් දමනය කිරීමටත්, යකුන් වැහුණු අය ඉන් මුදවා ගැනීමට සහ යකුත් පළවා හැරීමටත්, විශේෂ බලයක් ඇති ව සිටීම.
- සියලු ම අමනුෂ්‍ය දේර් කළ හැකි විශේෂ දෙවියෙකු බව
  - යකුන් ලවා වැඩ ගනිමින් විශාල ගල් පර්වනයක් එක් රැයකින් කඩා බිඳ දමා අසාමානා වීර කියාවකට නායකත්වය දුන් බලසම්පන්න දෙවි කෙනෙකු වීම.
- මාර පරාජය කළ බුදුන්වහන්සේ ඉදිරියේ නො සෙල්වී රැකවලෙහි සිට දේවත්වයට පත් වූ, කථා පුවෘත්තියක් හා සම්බන්ධ එක ම දෙවියා බව.
  - ★ ශී ලංකාවේ පිහිටි අනෙකුත් දේවාලයන්ට වඩා යකුන් පිළිබඳ ඇති වන උවදුරු දුරු කර දීමට සමත් පුබල දෙවියෙකු වැඩ සිටින කේන්දස්ථානයක්



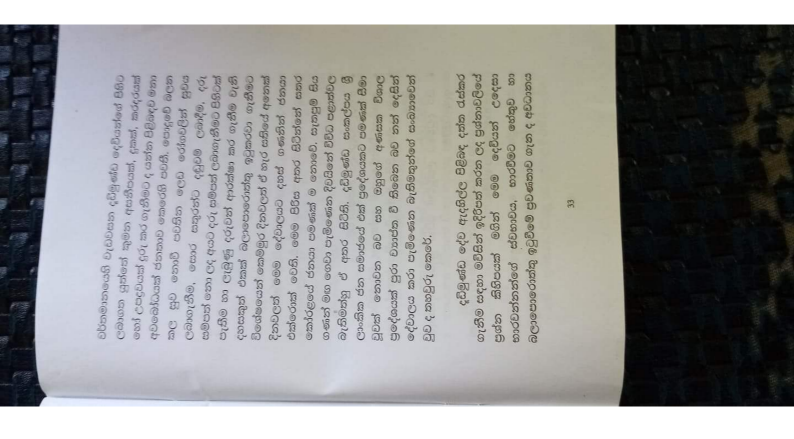


දෙව්වරුන්ට අයන් අඩවිවල දී පුද පූජා ලබන දෙව්යෙකු වීම.

- ශාත්තිකර්මවල දී ද, යකුත් අවතත කර ගැනීමට හා
  යකුත් පළවා හැර යක්ෂ දෝෂ ඉවත් කර ගැනීමට හැකි විශේෂ බලයක් ඇති දෙවියෙකු වශයෙන් පුසිද්ධ වී සිටීම.
- දේව වරමින් කටයුතු කරන පුද්ගලයින් වෙත ආරුඨ වීමට ඇති හැකියාව සහ සාධාරණ සිල්වත් මනුෂාා ජීවිත ආරක්ෂා කිරීම වෙනුවෙන් නිරන්තරයෙන් කැපවී සිටීම.
- මෙම දෙවියන්ගේ අඩවියෙහි වසංගත රෝගයක්, ගංවතුර තර්ජනයක් හෝ එවැනි ජීවිත හානි ගෙන දෙන වෙනත් කිසිදු උපදවයක් ඇති නො වන බවට පුබල විශ්වාසයක් පැවතීම.
- වෙනක් දෙව්වරුන් මෙන් නොව දඩිමුණ්ඩ දෙවියන් මව් පිය දෙදෙනෙකුට දාව උත්පත්තිය ලබා ඇතැයි විශ්වාස කිරීම.

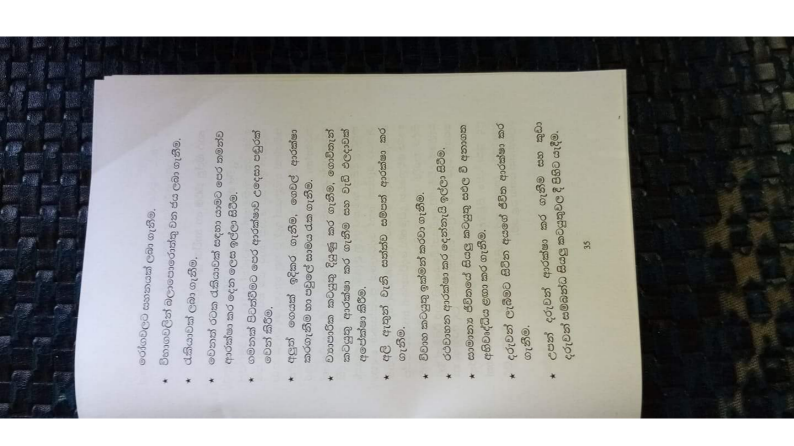
## දැඩ්මුණ්ඩ දෙවි පිහිට පතා භාරවීම

කෑගලු දිස්තික්කයේ සතර කෝරළයේ අලුත්නුවර පිහිටා ඇති දඩිමුණ්ඩ (දේවතා බණ්ඩාර) දේවාලය හාස්කම්වලින් පිරි දේවස්ථානයක් බව බොහෝ දෙනෙකු දන්නා කරුණකි. මෙම දේවාලයෙහි



යොමු කළෙමි. ඒ අනුව භාරහාර වීමට ඉදිරිපත් වූවත් අතර වැඩිහිටියන්, තරුණ තරුණියන්, පාසඳ සිසුත්, වහපාරිකයින් මෙන් ම උගත්, නුගත්, දුප්පත් හා පොහොසත් සියලු තරාතිරමවල පුද්ගලයන් ද සිටින බව අනාවරණය කරගත හැකි විය. සම්ක්ෂණයට සමබන්ධ කරගන්නා ලද ගමවල පුද්ගලයන් සහ දේවාලයට පැමිණෙන බැතිමතුන් විසින් සපයන ලද නොරතුරු අනුව දැඩිමුණ්ඩ දෙවියන් විෂයයෙහි හාර වීමෙන් සුව වෙනැයි අපේක්ෂා කරන ලෙඩ රෝග හා ඉටුකර ගත හැකි යැයි විශ්වාස කරන අරමුණු පිළිබඳ විස්තරයක් පහත දැක්වේ.

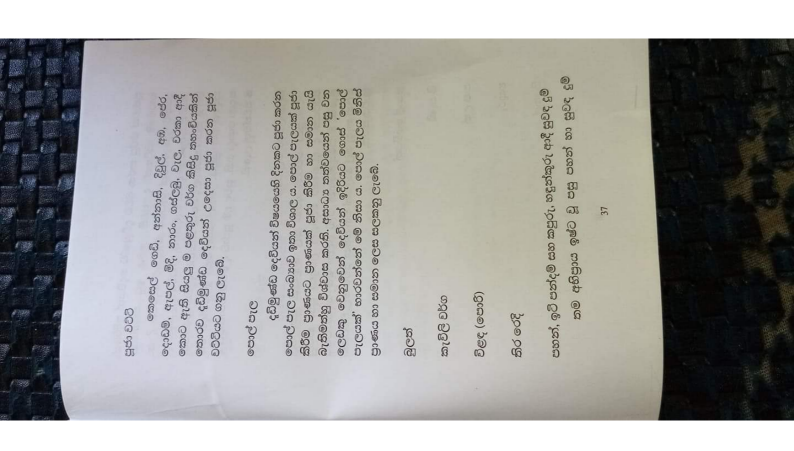
- නඩු හබවලින් ජය ලබා ගැනීම
- සතුරු කරදරවලින් ආරක්ෂා වීම.
- සොරුන් විසින් පැහැර ගන්නා ලද බඩු බාහිරාදිය ලබා ගැනීමට පිහිට වන්නැයි දෙවියන්ගෙන් ඉල්ලා සිටීම
- සිර දඬුවමට ලක්වුවන් එයින් මුදවා දෙන්නැයි ඉල්ලා සිටීම.
- වසංගත රෝග වැළදීමෙන් අාරක්ෂා වීම හා වැළදුණ අය ආරක්ෂා කර ගැනීම.
   යක්ෂ, මේත හා භූත දෝෂ වැළඳුණ අය ඒවායින් මුදවා ගැනීම හා අාරක්ෂා කර ගැනීම. මානුෂික

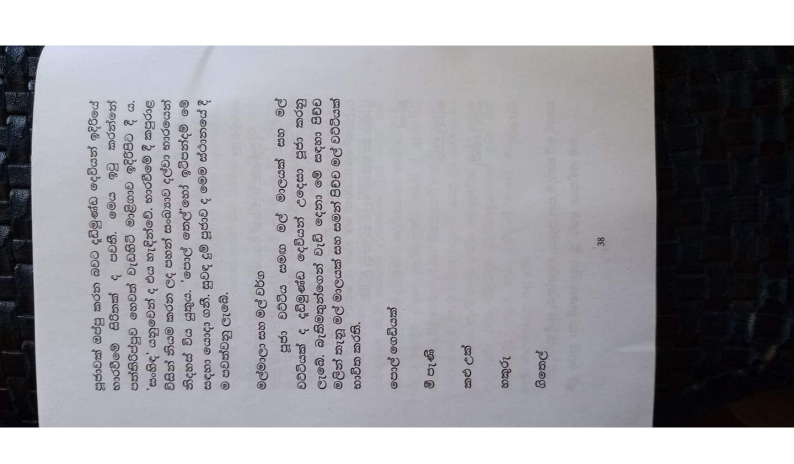


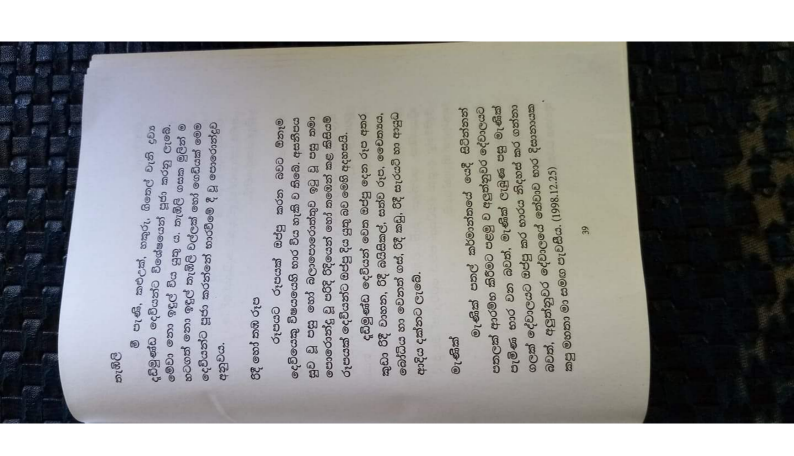
 දේව වරමක් අපේක්ෂාවෙන් සිටින අයගේ බලාපොරොන්තු ඉටු කර ගැනීම.

# භාර ඔප්පු කිරීම හා භාවිත පූජා දුවන

දැඩිමුණ්ඩ දෙවියන්ගේ පිහිට පතා දේවාලය වෙන එන බැතිමතුන් තුණුරුවන් සරණ යැමෙන් පසු දෙවියන් ඉදිරියට ගොස් 'හාර' වීම සිරිනයි. ඔවුහු තම තමන්ගේ අහිපුායන් ඉටු වූ පසු නැවන දේවාලය කරා පැමිණ නියමිත පූජා දුවා ඔප්පු දී හාර නිදහස් කරගන්නා බවට දේවාලයේ කපුරාළ ලවා යාතිකා කර ස්වභාවය අනුව ඔප්පු දිය යුතු පූජා දුවාසය කවරේ දැයි පොරොන්දුවක් ඇති කර ගනිති. ඒ ඒ අසනීපයේ රූපයට රූපයක් හෝ දේවාලයේ පුයෝජනය සඳහා කපුරාළ විසින් නම් කර දෙනු ලැබේ. පුාණයට පුාණයක්, යොදාගත හැකි වෙනත් උපකරණවලින් යමක් තම භාරය වෙනුවෙන් දඩිමුණ්ඩ දෙවියන්ගේ නාමයට ඔජ්පු සිද්ධ කරදීම සඳහා බැතිමතුන්ට මෙහි දී අවස්ථාව සැලසේ. දඩිමුණ්ඩ දෙවියන් විෂයයෙහි භාර වීමෙන් ඉටු කරගත හැකි බවට කලින් සඳහන් කරන ලද අරමුණු හා සුව කරගත හැකි ලෙඩ රෝග වෙනුවෙන් ඔජ්පු කරන ලද පූජා දුවා පිළිබඳව බැතිමතුන්ගෙන් ලබා ගත් තොරතුරු ආශුය කර ගනිමින් සකස් කරන ලද ලේඛනයක් පහත පළ වේ.







රන්දම්වැල්

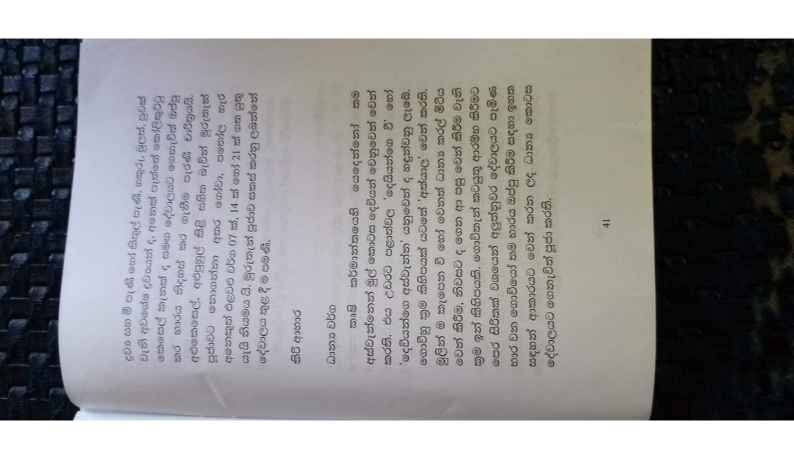
රනින් නිම වන ලද ආහරණ දුඩිමුණ්ඩ දෙවියන් විෂයයෙහි ඔප්පු දෙන බවට පොරොන්දු වෙමින් හාර වන්නෝ ද සිටිනි. විශේෂයෙන් වනපාරික කටයුතුවල යෙදී සිටින අය මෙම දෙවියන්ගේ පිහිටෙන් නම වහපොර දියුණු වූ පසු දහස් ගණන් වටිනා රන්දම්වැල් ආදිය සූජා කරමින් දුඩිමුණ්ඩ දෙවියන් ඉදිරියේ වූ හාරය නිදහස් කර ගනිනි.

මේව්වලක්

්වේවැල' දඬ්මුණේඩ දෙවියන් අත ඇති ආයුධයකි. මෙම දෙවියන්, යකුන් ලවා වැඩ ගැනීම සඳහා වේවැලින් බැට දුන් බව ජනශුැතියේ ද සඳහන් ය. ඇත් යක්ෂාවේශ වූවන් දේවාලයට රැගෙන ආපසු අවනන කර ගැනීමට අපහසු නම් ඔහුට වේවැලින් පහර තුනක් ගසා යක්ෂාවේශය දුරු කොට සුවපත් කිරීමට කපු මහත්වරු නියා කරනි. 'වේවැල' දඬ්මුණේඩ දෙවියන්ගේ අණ කියාත්මක කරන්නේ යැයි විශ්වාස කරන බැවින් බැතිමත්හු ද පූජා වට්ටියක් සමඟ වේවැලක් ඔප්පු දී භාරයෙන් නිදහස් වෙති.

මුරුතැන් පූජාව

මුරුතැන් පූජාවක් භාර වී ඇත්නම් එයින් නිදහස් වීමට මුරුතැන් කඳක් දේවාලයට ගෙනැවිත් ඔප්පු කළ යුතුය. මුරුතැන් කදේ එක් පැත්තක වී, පොල්, එළවළු, තුනපහ වර්ග, හාල් ආදී මුරුතැන් පිසීමට ගන්නා සියලු



කොප්පරා

හාරවලින් නිදහස් වීමට පූජා කරන ලද කොප්පරා වාර්ෂික පෙරහැර මංගල්ලයේ දිනවල පෙරහැරේ අගෙන යන දිග ලීයකට සවිකර දල්වනු ලබන පන්දම් (අත් පන්දම්) සඳහා පුයෝජනයට ගනිනි.

තෙල් වර්ග

භාරයට නියම කරන පරිදි පොල්තෙල්, එළගිතෙල්, තලනෙල්, අබතෙල් හා පස්තෙල් ආදියෙන් අඩිමුණ්ඩ දෙවියන් උදෙසා පහන් දුල්වීම ද චාරිතුයකි.

පක්ෂීන්

නියම කර ගත් පරිදි තම බලාපොරොත්තු ඉටු වීමෙන් පසු පරෙවියන්, ගේ කුරුල්ලන් ආදී පක්ෂීන් නිදහස් කර යැවීම භාර ඔප්පු කිරීම සඳහා අනුගමනය කරන තවත් කුමයකි. මේ හැර දඬිමුණේඩ දෙවියන්ගේ වාහනය වශයෙන් සලකන බැවින් කුකුළත් නිදහස් කොට පූජා කිරීමේ සිරිනක් ද පවතී.

අලි, ඇතුන්, ගවයින්, එළුවන් වැනි සිව්පා සතුන්

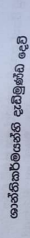
රාජන නායකයින් වැනි පුභුන් තම අභිපායන් ඉටුකර ගැනීම සඳහා භාර වූ විට අලි ඇතුන් පූජා කර භාරය නිදහස් කරගත් අවස්ථා ද ඇත. මෙවැනි අරමුණක් සඳහා හිටපු ජනාධිපති රණසිංහ පුේමදාස මහතා දේවාලයට අලියෙක් පූජා කළේය.

උඩු වියන්, පාවාඩ, පුනනූල් සහ කම්බී වර්ග

දේවාහරණ වැඩම වීමට හා මුරුතැන් ගෙන යාමට අවශා උඩු වියන් සහ පාවාඩ පූජා කිරීම සඳහා හාර වන බැතිමෙන්හු ද සිටිති. මේ හැර උසට උසක් හාරවීම වෙනුවෙන් රිදී කුරක් දේවාලයට පූජා කිරීමේ චාරිතුයක් කලින් පැවකුණ බවත්, ආර්ථික අපහසුකම් නිසා අභාවයට ගිය එ කී චාරිනුය වෙනුවෙන් කම්බි කුරක්, වයර් කැබැල්ලක් හෝ පූනනූලක් පූජා කිරීම ද අද

අවශේෂ පූජා දුවා

දේවාලයේ අඩුපාඩු පිළිබඳ ව කපුරාළලා සමඟ සාකච්ඡා කිරීමෙන් පසු උලු, ගඩොල්, වැලි, සිමෙන්ති යනාදී ගොඩනැගිලි දුවා ද පූජා කිරීමට අවස්ථාව ලබාගත හැකිවේ. මේ අනුව ලෞකික ජීවිතයේ තම අභිමතාර්ථයන් සපුරා ගැනීම සඳහා භාර වීමේ දී දඬිමුණේඩ දෙවියන් වෙනුවෙන් කැප කරන පුද පූජා පුළුල් වශයෙන් මෙසේ වර්ග කළ හැකිය. ආහාර වර්ග, ආහාර නොවන පුද සූජා දුවා, එනම්, තෙල්, මල්, පහන්, සුවඳ දුම්, තිර රෙදි, රන්, රිදී, තඹ හා මැණික් යනාදියන්, පැල වර්ග හා සත්ත්වයිනුත් මේ ආකාරයෙන් එම දෙවියන් වෙනුවෙන් කැප කෙරේ.



දුඩිමුණ්ඩ හෙවත් දේවකා බණ්ඩාර දේව ඇදහිල්ල සහ නැටුම් දක්වමින් යක්ෂ බලවේග යටපත් කර ශී ලාංකික ජන සමාජයේ එක් පුදේශයකට පමණක් සීමා වූවක් නොවන බව සහ ඔහුගේ අණසක විශාල දෙවියන් වෙනුවෙන් ම විශේෂ වූ ශාත්තිකර්මයක් නැති නමුත්, යක්ෂ, භූත, පේත, පිසාව, කුම්භාණ්ඩ යතාදී අමනුෂය කොටස්වලින් ඇති වන ආතුර පිරිපත දුරලීමට කියා කරන ඇදුරන් ශාන්තිකර්මවල දී මෙම දෙවියන්ගේ පිහිට, ආරක්ෂාව අපේක්ෂා කරන අයුරු සහ දුඩමුණේඩ වැනි බලසම්පන්න දෙවිකෙනෙකු මල් යහනාවේ වැඩ සිටීමෙන් අමනුෂා කොටස් පළවා හැරීමට ඇදුරා විශාල බලයක් ලබා ගත්තා අයුරු ද සුවිශද ය. මෙම දෙවියන් මගින් යථෝක්ත කාර්යභාරය ඉටුකර ගැනීම සඳහා එක් එක් ශාත්තිකර්ම සම්පුදාය අනුව විවිධ පුද පූජා පැවැත්වීමෙහි යෙදෙන ඇදුරෝ දෙවියන්ගේ අණ ගුණ සිහි කරන මන්නු, කවි කෝල්මුර, කන්නලව් යනාදීය කියමින් අමනුෂූූූ පිරිස් සඳහා අදාළ පිදේනි ලබා දෙමින් පුදේශයක් පුරා වහාජනව තිබෙන බව උඩරට, පහතරට හා සබරගමු නර්තන සම්පුදායයන් තුනට අයත් ශාන්තිකර්ම ක්ෂේතුය විමසා බැලීමෙන් පැහැදිලි කොට ගත හැකිවේ. ශාත්තිකර්ම ක්ෂේතුයේ දඩිමුණේඩ ආතුරයාට සෙත් ශාත්තියක් ලබා දීමට කියා කරති.