

# **วางใจ**ให้เป็น

### พระไพศาล วิสาโล

ขอน้อมถวายมุทิตาสักการะ ในมงคลวาระ ๓๔ พรรษา แห่งการครองสมณเพศ

พระอาจารย์ไพศาล วิสาโล

๔ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๐



#### **คำ**ปรารภ



ไม่ว่าสิ่งใดหรือใครก็ไม่สามารถทำให้เราทุกข์ใจได้ เหตุร้าย อาจทำให้เราสูญเสียทรัพย์ เชื้อโรคอาจทำให้เราเจ็บป่วย อุปสรรคอาจทำให้เราทำงานเหนื่อยกว่าเดิม คำพูดของ ใครบางคนอาจทำให้ผู้อื่นเข้าใจเราผิด แต่ทั้งหมดนี้ไม่อาจ ยัดเยียดความทุกข์ให้แก่จิตใจของเราได้เลยหากว่าใจ ของเราไม่เปิดช่องหรือร่วมมือด้วย เป็นเพราะเราวางใจ ไม่ถูก ความทุกข์จึงได้โอกาสหรือถึงกับถูกเชื้อเชิญให้ เข้ามารบกวนจิตใจของเรา กลายเป็นการซ้ำเติมตนเอง

เราไม่สามารถควบคุมบงการผู้คนและโลกรอบตัว ให้เป็นดั่งใจ มิอาจคาดหวังหรือเรียกร้องให้มีแต่สิ่งดี ๆ เกิดขึ้นกับเรา อย่าได้มีสิ่งเลวร้ายผ่านเข้ามาในชีวิตเลย แต่อย่างน้อยมีสิ่งหนึ่งที่เราทำได้นั่นคือ การวางใจให้เป็น ไม่ว่าอยู่ในสถานการณ์ใด ยามปกติก็ไม่หาทุกข์มาใส่ตัว ยามสุขก็ไม่หลงเพลินหรือประมาท ยามทุกข์จิตก็ไม่ตกต่ำ ย่ำแย่ ซ้ำยังหาประโยชน์จากมันได้ หากวางใจเป็นควบคู่ ไปกับการทำความเพียร บำเพ็ญความดี ชีวิตก็จะเป็นสุข สงบเย็น และเป็นประโยชน์ สมกับที่เกิดมาเป็นมนุษย์

หนังสือเล่มนี้มีที่มาจากการบรรยายของข้าพเจ้า ในหัวข้อเดียวกัน เมื่อวันที่ ๙ ตุลาคม ๒๕๕๙ ณ มหา-วิทยาลัยเทคในโลยีราชมงคลกรุงเทพ บพิตรพิมุข มหาเมฆ อันเป็นส่วนหนึ่งของงานแสดงธรรมและปฏิบัติธรรม ซึ่ง ชมรมกัลยาณธรรมได้จัดขึ้น เพื่อน้อมถวายเป็นพระราช กุศลแด่พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช



ขณะที่ยังทรงประชวรอยู่ ชมรมกัลยาณธรรมเห็นว่า มีประโยชน์ น่าพิมพ์เผยแพร่ ข้าพเจ้าจึงได้ปรับปรุงแก้ไข ให้เหมาะแก่การจัดพิมพ์

ขออนุโมทนาชมรมกัลยาณธรรม ที่มีกุศลฉันทะ ในการจัดงานแสดงธรรมและจัดพิมพ์หนังสือเล่มนี้เป็นธรรม ทาน หวังว่าหนังสือเล่มนี้จะมีประโยชน์แก่ผู้อ่านในการ ทำจิตควบคู่กับการทำกิจ เพื่อประโยชน์ตนและประโยชน์ ท่าน เป็นบาทฐานแห่งการพัฒนาตนจนเข้าสู่กระแสแห่ง พระนิพพาน พร้อมๆ ไปกับการอุปถัมภ์บำรุงพระศาสนา ให้มั่นคงยั่งยืนสืบไป

๛ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๐

## **คำนำ** 🎾 ชมรมกัลยาณธรรม



"พระพุทธเจ้าตรัสว่า 'คนดีย่อมหลุดพ้นเพราะไม่ยึดมั่น ถือมั่น' ไม่ได้หลุดพ้นเพราะทำความดี เพราะให้ทาน รักษา ศีล แต่เพราะความไม่ยึดมั่นถือมั่น แต่จะไม่ยึดมั่นถือมั่นได้ ต้องมีความดีเป็นพื้นฐาน เพราะความดีจะช่วยปรับจิต ปรับใจ และช่วยวางรากฐานสำหรับการวางใจให้ถูกต้อง สอดคล้องกับความเป็นจริง จนกระทั่งจิตเห็นความจริงอย่าง แจ่มแจ้ง ไม่มีความเห็นที่ขัดกับความจริง และจิตเช่นนั้น แหละจะทำให้ภาวะที่สุขสงบอันประเสริฐ บังเกิดขึ้นแก่ เราได้" ข้อความดังกล่าวที่ยกมาจากหนังสือเล่มนี้ นับเป็น กุญแจสำคัญที่จะไขไปสู่ความสุข ความสงบ เป็นอิสระทางใจ

อย่างแท้จริง ที่พระอาจารย์ไพศาล วิสาโล เมตตาขึ้แนะ ขั้นตอนและความสำคัญของ "การวางใจให้เป็น" อัน สามารถนำไปปฏิบัติให้พ้นทุกข์และมีความสุขได้จริง

จากงานแสดงธรรมเป็นธรรมทานครั้งที่ ๓๓ ที่ชมรม กัลยาณธรรมจัดขึ้นเพื่อน้อมถวายเป็นพระราชกุศลแด่ องค์พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ ๙ ในวันที่ ๙ ตุลาคม ๒๕๕๙ ที่ผ่านมา นับเป็นวันที่เราทุกคนจะ จดจำไปตลอดชีวิต เพราะวันนั้นคือ ๕ วันก่อนที่พ่อหลวง รัชกาลที่ ๙ จะเสด็จสวรรคต เป็นวันประวัติศาสตร์ในชีวิต และประวัติศาสตร์ของชาติที่ปวงพสกนิกรชาวไทยทุกคน ไม่อาจลืม วันนั้นพระอาจารย์ไพศาล วิสาโล แสดงธรรม เรื่อง "วางใจให้เป็น" เหมือนเป็นการให้วัคซีนคุ้มครองใจ และน้ำทิพย์ชโลมใจขั้นเลิศไว้ล่วงหน้า สำหรับลูกหลานไทย ทุกคนที่จะต้องประสบกับความจริงแห่งความสูญเสียที่ ยิ่งใหญ่ใน ๕ วันต่อมา อันนำความวิปโยคโศกรันทดอย่าง ใหญ่หลวงมาสู่ฝืนแผ่นดินไทยอย่างไม่เคยมีมาก่อน



จากความเศร้าโศกเสียใจในที่สุดได้แปรเปลี่ยนเป็น พลังแห่งความภาคภูมิใจ และความตั้งมั่นยืนหยัดใน คณงามความดี ที่เราได้เกิดมาในแผ่นดินของพ่อหลวงรัชกาล ที่ ๙ ซึ่งเป็นพ่อแบบแห่งความดีงาม ความเสียสละ ความ เพียร และความเป็นพุทธศาสนิกชนชั้นเลิศ แม้วันนี้เราจะ ไม่มีโอกาสได้กราบพระบาทพระองค์ท่าน แต่ชาวไทย ทุกคนต่างชาบซึ้งในพระมหากรุณาธิคุณที่ทรงบำเพ็ญมา ตลอด 🗝 ปีแห่งการครองราชย์ และเราทุกคนมั่นใจว่า พระองค์ทรงสถิตอยู่ในฟากฟ้าบรรยากาศของแผ่นดินไทย เพื่อทรงปกป้องคุ้มครองและเป็นกำลังใจในการทำความดี ของลูกหลานไทยทุกคน และหนังสือเล่มนี้เป็นหนึ่งในความดี ที่ปวงข้าพระพุทธเจ้าขอน้อมเกล้าฯ ส่งถวายถึงฟากฟ้า อันแสนไกล ให้เป็นหนึ่งในธรรมอันประเสริจุ ตามรอย พระราชปณิธานและถวายพระราชกุศลแด่พ่อหลวงรัชกาล ที่ ๙ ของปวงชนชาวไทย



์ อีกหนึ่งความปลื้มปีติและมงคลแห่งใจอันเป็นที่มา และแรงใจของการจัดทำธรรมทานเล่มนี้คือวาระมงคล ครบรอบ ๓๔ พรรษาแห่งการครองสมุณเพศของพระอาจารย์ ไพศาล วิสาโล ซึ่งจะมาถึงในวันที่ ๕ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๐ นี้ ในนามคณะศิษย์และพุทธศาสนิกชนไทย ขอนอบน้อม ถวายมุทิตาสักการะแด่พระอาจารย์ในความมั่นคงแห่ง ความเป็น "สุปฏิปันใน สาวกสังโฆ" ด้วยปฏิปทาแห่งพุทธบุตร เนื้อนาบุญอันประเสริจุ ที่เปี่ยมด้วยความเมตตาเกื้อกูลและ สร้างสรรค์ประโยชน์แก่สังคมและพระศาสนาอย่างต่อเนื่อง สอดคล้องกับคติพุทธศาสนาที่กล่าวไว้ว่า "พหุขนหิตายะ พหุชนสุขายะ โลกานุกัมปายะ" กล่าวคือเพื่อประโยชน์ เกื้อกูลแก่พหูชน เพื่อความสุขของพหูชน เพื่อเกื้อการุณย์ แก่ชาวโลก ขอน้อมถวายธรรมทานนี้ เป็นอาจริยบูชาแด่ พระปิยาจารย์ ด้วยความเคารพศรัทธาเหนือเศียรเกล้า

กราบขอบพระคุณและอนุโมทนาบุญทุกท่าน
ทพญ. อัจฉรา กลิ่นสุวรรณ์
ประธานขมรมกัลยาณธรรม



99

วางใจให้เป็น

୭୯

วางใจอย่างไร จึงไม่ทำตนให้เป็นทุกข์

මලී

วางใจอย่างไร จึงไม่ซ้ำเติมตัวเอง

**ര**ണ

วางใจอย่างไร จึงหาประโยชน์จากทุกสิ่งได้

**ഭ്**ണ

วางใจอย่างไร จึงไม่เปิดช่องให้กิเลสเข้ามาครอบงำ

ටම

วางใจอย่างไร จึงเข้าถึงความสุขที่ประณีตได้





## **วางใจ**ให้เป็น



ชีวิตของเราในวันหนึ่ง ๆ ต้องผ่านพบเจอะเจอสิ่งต่าง ๆ มากมาย สุขบ้าง ทุกข์บ้าง จากเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่ผ่าน เข้ามา บ่อยครั้งเรามักคิดว่าสิ่งที่เราเจอะเจอนั้นเป็นสาเหตุ แห่งสุขและทุกข์ของเรา แต่ที่จริงแล้วสิ่งสำคัญกว่านั้นก็คือ ใจของเราต่างหาก เจออะไร ก็ไม่สำคัญเท่ากับว่าใจเรา เป็นอย่างไร นี่คือสิ่งที่ผู้คนมักจะมองข้ามไป



บ่อยครั้งเรามักอธิษฐานว่าขอให้เจอสิ่งดีๆ เจอโชค ลาภ พบคู่ครองที่ดี ประสบความสำเร็จ อย่าได้เจอะเจอ ความล้มเหลว ความยากลำบาก โรคภัยไข้เจ็บ แต่เรามัก จะมองข้ามสิ่งสำคัญกว่านั้น ที่เป็นตัวขึ้ขาดสุขและทุกข์ ของเรา นั่นคือใจของเรา

พระพุทธเจ้าตรัสเป็นพุทธภาษิต ซึ่งหลายคนอาจจะ ได้ยินได้ฟังอยู่บ่อย ๆ แต่อาจจะไม่ได้พิจารณามากเท่าไร นั่นคือพุทธภาษิตที่ว่า "ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นใหญ่ มีใจ ประเสริฐสุด สำเร็จแล้วที่ใจ" ธรรมทั้งหลายในที่นี้รวมทั้ง สุขและทุกข์ ที่จริงรวมถึงทุกสิ่งทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นความ สำเร็จหรือความล้มเหลว ความเจริญหรือความเสื่อม สุขหรือทุกข์ ก็อยู่ที่ใจของเราเป็นสำคัญ เพราะเหตุนี้ การวางใจจึงเป็นสิ่งที่เราควรให้ความใส่ใจ เมื่อเจออะไร ก็แล้วแต่ สิ่งที่จะมองข้ามไม่ได้คือ การวางใจให้เป็น ในยามที่เจอะเจอสิ่งเหล่านั้น

คำว่า **วางใจ** มีความหมายกว้าง หมายถึงการทำใจ การน้อมใจ การฝึกใจ รวมถึงมุมมองต่อสิ่งต่างๆ ถาม ว่าจะวางใจเพื่ออะไร ถ้าตอบอย่างจำแนก เราวางใจเพื่อ

> ไม่ทำตนให้เป็นทุกข์ หรือไม่หาทุกข์มาใส่ตัว ไม่ซ้ำเติมตัวเอง หาประโยชน์จากทุกสิ่งที่เกิดขึ้น ไม่เปิดช่องให้กิเลสเข้ามาครอบงำ เข้าถึงความสุขที่ประณีตและประเสริจุ







# วางใจอย่างไร **จึงไม่ทำตนให้เป็นทุกข์**



ในยามที่เราปกติ ไม่เจ็บไม่ป่วย ไม่มีโรคไม่มีภัย กินอิ่ม นอนอุ่น บ่อยครั้งเราก็ยังมีความทุกข์ใจเพราะวางใจไม่เป็น ปล่อยใจให้ไหลไปจมอยู่กับอดีต หมกมุ่นอยู่กับเหตุการณ์ ที่ฝังใจ ไม่ว่าเมื่อวานนี้หรือแม้ผ่านไปนานนับสิบปี ทั้งๆ ที่ อยู่สุขสบายแต่ว่าใจทุกข์ เพราะวางใจไม่เป็น ไม่รู้จักวางใจ ให้มาอยู่กับปัจจุบัน



อาตมาเคยพบโยมคนหนึ่งซึ่งมีฐานะร่ำรวย ครอบครัว ก็ดี ลูกก็น่ารัก ใฝ่ธรรม แต่สีหน้าเธอหม่นหมอง เมื่อได้ สนทนากันก็พบว่าเธอชอบหวนนึกถึงชีวิตลำเค็ญในวัยเด็ก ไม่ได้รับความรักและความอบอุ่นจากพ่อแม่ เหตุการณ์นั้น ผ่านมาสี่สิบปีแล้ว แต่เธอก็ยังเศร้า ดูไม่มีความสุข

อีกคนหนึ่งอายุไล่ๆ กัน มักหวนคิดถึงเหตุการณ์เมื่อ ยี่สิบปีที่แล้ว เธอมีที่ดินอยู่ฝืนหนึ่ง อยากจะเก็บไว้ให้ลูก เป็นสมบัติ แต่แล้ววันหนึ่งสามีชักชวนให้เธอขายที่ดินแล้ว ค่อยเอาเงินมาให้ลูก เธอก็เห็นคล้อยตามสามี ตัดสินใจ ขายที่ดิน ปรากฏว่าเมื่อได้เงินมาแล้ว สามีเอาไปใช้จ่าย จนหมด ไม่มีเงินเหลือให้ลูก เธอจึงเสียใจ รู้สึกผิด และ จมอยู่กับเหตุการณ์นี้ซ้ำแล้วซ้ำเล่าจนกลายเป็นโรคซึมเศร้า

หลายคนมีความวิตกกังวล กระวนกระวาย เพราะ ว่าใจมัวแต่นึกกังวลว่าจะเกิดเหตุร้ายอย่างโน้นอย่างนี้ อย่างเช่นหลายคนตอนนี้อาจจะนั่งไม่เป็นสุข เพราะกังวล ว่าฝนตกหนักอย่างนี้จะกลับบ้านอย่างไร บ้านเราปิดประตู หน้าต่างแน่นหนาดีไหม น้ำจะท่วมหรือเปล่า ทั้งที่ตอนนี้ ก็อยู่ในห้องแอร์เย็นสบาย แต่ใจรุ่มร้อนเพราะไปคิดถึง อนาคตที่ยังไม่เกิดขึ้น

เวลารถติด ใจก็ร้อน กระวนกระวาย ทั้งๆ ที่ในรถ เปิดแอร์เย็นสบาย แถมยังเปิดเพลงไพเราะ แต่เป็นเพราะ ใจคิดไปล่วงหน้าแล้วว่า ถ้ารถติดแบบนี้คงจะไปประชุม ไม่ทัน ต้องผิดนัด ไปทำงานสาย หรือตกเครื่องบิน เลย นั่งไม่เป็นสุข ถามว่าเหตุการณ์เหล่านี้เกิดขึ้นหรือยัง ที่จริง ก็ยังไม่เกิด และอาจไม่เกิดขึ้นก็ได้ แต่ว่าใจปรุงแต่งไปแล้ว ล่วงหน้า

หากเราวางใจให้เป็นด้วยการพาจิตมาอยู่กับปัจจุบัน ไม่ปล่อยใจจมอยู่กับอดีต หรือจดจ่ออยู่กับอนาคต ความ ทุกข์ใจก็จะลดลงมาก



หลายคนมีทุกสิ่งทุกอย่างที่ควรมี แต่ก็ทุกข์เพราะมัว เปรียบเทียบตัวเองกับคนอื่น เห็นคนอื่นสวยกว่า รวยกว่า มีลูกที่เก่งกว่า มีลูกที่น่ารักกว่า ใจเลยเป็นทุกข์ เคยมีการ สำรวจความเห็นของผู้หญิงที่หน้าตาดีในยุโรปและอเมริกา โดยเจาะจงสอบถามผู้หญิงที่หน้าตาดี พบว่าร้อยละ ๘๐ ไม่พอใจในรูปร่างหน้าตาของตัวเอง สาเหตุก็เพราะเอา ตัวเองไปเปรียบเทียบกับดารา ศิลปิน นางแบบ ที่เห็นใน นิตยสารหรือโทรทัศน์ จึงมีความทุกข์มาก

ความจริงของชีวิตและโลกนั้น
เหมือนกับกระแสน้ำที่เชี่ยวมาก
ไม่มีใครสามารถต้านทานได้
แต่คนส่วนใหญ่ทำใจเหมือนกับขวางกระแสน้ำเอาไว้
กล่าวคือคาดหวังในสิ่งที่เป็นไปไม่ได้
สวนทางความจริง

คนรวยหลายคนแม้ฐานะดี ไม่รู้จักคำว่าลำบาก อด อยากหรือขัดสน แต่ก็ยังเป็นทุกข์ได้ เพราะว่าเห็นคนอื่น รวยกว่า มหาวิทยาลัยชิคาโกเคยทำการสำรวจเมื่อหลายปี ก่อน โดยสอบถามคนประมาณ ๓,๐๐๐ คน ตั้งแต่อายุ ๕๙ ถึง ๘๕ ปี ผู้สำรวจขอให้ทุกคนให้คะแนนสุขภาพ และระบุโรคประจำตัวของตน รวมทั้งจัดอันดับสถานะ การเงินของตนเมื่อเปรียบเทียบกับเพื่อนฝูง ครอบครัว เพื่อนบ้าน และเพื่อนร่วมงาน เขาพบข้อสรุปที่น่าสนใจ ว่า คนที่มีฐานะการเงินต่ำกว่าคนอื่นๆ ในเครือข่ายของตน มีแนวโน้มเจ็บป่วย โดยเฉพาะโรคหัวใจ มากกว่าคนที่มีฐานะดีกว่าถึง ๑๒ เปอร์เซ็นต์

คนเหล่านี้ไม่ใช่คนจนนะ เป็นคนรวยเหมือนกัน แต่ พอคบกันคนที่รวยกว่า ก็อดไม่ได้ที่จะเปรียบเทียบฐานะ ของตนกับคนเหล่านั้น จึงรู้สึกด้อย รู้สึกว่าตัวเองยังรวย ไม่พอ หรือยังจนอยู่ นี่คือความทุกข์ที่เกิดเพราะวางใจ



ไม่เป็น จึงกลายเป็นการหาทุกข์มาใส่ตัวหรือทำตัวเองให้ เป็นทุกข์ ทั้งๆ ที่มีชีวิตที่สุขสบาย

แต่ถ้าเราวางใจให้เป็น พอใจกับสิ่งที่เรามี ไม่มัว เปรียบเทียบกับผู้อื่น เราก็จะมีความสุขได้ง่าย อย่างน้อย ทุกข์ใจก็จะน้อยลง

การมองแง่ลบก็เป็นอีกเหตุผลหนึ่งที่ทำให้คนไม่มี ความสุขแม้ว่ามีชีวิตที่สะดวกสบาย กล่าวคือมองเห็นแต่ ด้านไม่ดีของตัว ทำงานอะไรก็เห็นแต่ข้อผิดพลาดของตัว หรือไม่ก็เห็นแต่ข้อบกพร่องของเพื่อนร่วมงาน

พระอาจารย์พรหมวังโส เป็นพระชาวอังกฤษ บวช อยู่กับหลวงพ่อชา สุภัทโท ต่อมาไปสร้างวัดที่ประเทศ ออสเตรเลีย พระที่นั่นต้องทำงานก่อสร้างเอง เจ้าอาวาส ได้มอบหมายให้ท่านสร้างกำแพง ท่านทำงานด้วยความ ใส่ใจมาก วางอิจูแต่ละก้อนอย่างระมัดระวังให้ได้มุม

ได้ฉาก เมื่อทำเกือบเสร็จแล้ว ก็พบว่ามีอิฐอยู่สองก้อน ที่เอียงไม่ได้มุมกับอิฐก้อนอื่นๆ ท่านรู้สึกว่ามันดูแย่มาก ทำให้กำแพงทั้งแผงไม่สวยงามเลย ท่านรู้สึกไม่สบายใจ อยากจะรื้อทำใหม่ แต่เจ้าอาวาสไม่อนุญาต ท่านบอกว่า ท่านไม่สบายใจมากที่เห็นกำแพงเป็นแบบนี้ ถ้าระเบิดกำแพง ได้ก็อยากจะระเบิดเสีย แต่ในเมื่อเจ้าอาวาสไม่อนุญาต ก็ต้องปล่อยไปอย่างนั้น

เวลาท่านเดินผ่านกำแพงนั้นที่ไร ก็จะรู้สึกไม่สบายใจ รู้สึกขัดตามาก วันหนึ่งมีอาคันตุกะมาเยี่ยม ท่านพาชมวัด เมื่อเดินผ่านกำแพง ฆราวาสคนนั้นเอ่ยปากชมว่า กำแพง สวยดี พระอาจารย์พรหมวังโสประหลาดใจมาก ถามเขาว่า "คุณไม่เห็นหรือว่ามีอิฐสองก้อนวางไม่ดีจนทำให้กำแพงนี้ เสียหายหมด" ชายผู้นั้นบอกว่า "ใช่ ผมเห็นอิฐที่วางไม่ดี สองก้อนนั้น แต่ผมก็เห็นด้วยว่ามีอิฐอีก ๙๙๘ ก้อนก่อไว้ อย่างสวยงามเป็นระเบียบ"





พอได้ยินเช่นนี้ พระอาจารย์พรหมวังโส ถึงกับอึ้ง ตาสว่างเลย ท่านได้คิดว่าความทุกข์ของท่านไม่ได้เป็นเพราะ อิฐสองก้อนนั้นหรอก แต่เพราะใจท่านต่างหากที่มองเห็น แต่อิฐสองก้อนนั้น แต่ไม่มองอิฐที่เหลือที่ทำได้สวย นี้เรียก ว่ามองลบ ขณะที่อาคันตุกะมองบวกด้วย คือมองเห็น ส่วนที่ดีซึ่งมีมากกว่าส่วนที่เสีย

หลายคนวางใจไม่เป็น มองเห็นแต่ส่วนที่เป็นลบ ไม่ดี ทั้งๆ ที่ส่วนดีก็มีและมีมากกว่าด้วย ความทุกข์ของผู้คนเกิดขึ้น
เพราะว่าจิตยึดติดถือมั่นในสิ่งต่างๆ
สวนทางกับความจริง
ไม่ได้เป็นหนึ่งเดียวกับความจริงหรือสัจธรรม
หากไม่อยากให้ความทุกข์ย่ำยีจิตใจ ก็ควรวางใจให้เป็นหนึ่งเดียวกับสัจธรรม คือ รู้ว่าสิ่งทั้งปวงไม่มีอะไรยึดมั่นถือมั่นได้เลย





## วางใจอย่างไร **จึงไม่ซ้ำเติมตัวเอง**



เมื่อสักครู่อาตมาพูดถึงกรณีที่เรามีชีวิตปกติสุข ไม่ได้มี เรื่องเดือดร้อนอะไร แต่ว่าทุกข์ใจ เพราะวางใจไม่เป็นก็เลย หาทุกข์มาใส่ตัว แต่บางครั้งเราก็ต้องเจอกับเหตุร้าย ความ สูญเสีย ความเจ็บป่วย ในยามนั้นเราก็อดไม่ได้ที่จะซ้ำเติม ตัวเอง แทนที่จะป่วยแต่กาย ก็ทำใจให้ป่วยด้วย แทนที่ จะเสียเงินเสียของอย่างเดียว กลับทำให้เสียอย่างอื่นตาม มา เช่น นึกถึงเงินที่หาย สมบัติที่ถูกโกง ก็เลยเสียใจ ขุ่น เคืองใจ พอกลุ้มใจมากๆ ก็กินไม่ได้นอนไม่หลับ สุขภาพ



ก็เสีย ถึงเวลาทำงาน ก็ทำไม่ได้ เพราะใจไม่มีสมาธิ งาน ก็เสีย เวลาอยู่กับลูก อยู่กับคนรัก อยู่กับเพื่อน ด้วยความ ขุ่นมัวที่สะสมมานาน บางทีก็ระเบิดอารมณ์ใส่คนที่อยู่ ใกล้ตัว ก็เลยเสียเพื่อน เสียความสัมพันธ์ บางทีระเบิดใส่ พ่อแม่ที่กำลังป่วย แทนที่จะเสียแค่หนึ่ง คือเสียของ เมื่อ วางใจไม่เป็น ก็เลยเสียใจ เสียสุขภาพ เสียงาน และเสีย สัมพันธภาพ เสียจะไรต่ออะไรมากมาย อย่างนี้เรียกว่า ช้ำเดิมตัวเอง

คนฉลาดถ้าจะเสียก็เสียแค่อย่างเดียว ไม่ยอมปล่อย ให้เสียระเนระนาด ถ้าจะป่วยก็ขอให้ป่วยอย่างเดียว คือ ป่วยกาย ใจไม่ป่วย เวลาทำงานถ้าจะเหนื่อย ก็เหนื่อย อย่างเดียวคือเหนื่อยกาย แต่คนส่วนใหญ่ปล่อยให้ใจเหนื่อย ด้วย คือ บ่น โวยวาย เวลาทำงานก็เอาแต่บ่นว่าเจ้านาย ไม่เป็นธรรม เพื่อนเอาเปรียบ คนนั้นคนนี้กินแรง อันนี้ เรียกว่าซ้ำเติมตัวเอง ถ้าเรารักตัวเอง เวลาเหนื่อยกาย

ต้องไม่ปล่อยให้ใจเหนื่อยด้วย ถ้าจะเสียก็จะเสียแค่อย่าง เดียว ไม่ปล่อยให้เสียใจ เสียสุขภาพ เสียงาน เสียเพื่อน เสียสัมพันธภาพ ถ้าจะป่วยก็ป่วยแต่กาย ใจไม่ป่วย แต่ คนส่วนใหญ่ไม่เป็นเช่นนั้น เพราะวางใจไม่เป็น เอาแต่บ่น โวยวาย ตีโพยตีพาย

แต่ถ้าวางใจเป็น เราจะรู้ทันอารมณ์ที่เกิดขึ้น เอาจิต มาอยู่กับปัจจุบัน คนที่ป่วยกายและป่วยใจด้วยเป็นเพราะ ใจมัวกังวลกับอนาคตว่า ถ้าป่วยหนักกว่านี้ฉันจะทำอย่างไร จะเอาเงินที่ไหนมารักษา บางทีก็ปรุงแต่งไปว่า ฉันเป็นมะเร็ง หรือเปล่า เมื่อถูกโกงเงิน แทนที่จะเสียแต่เงิน ก็เสียใจ เสียสุขภาพ เสียงาน เสียสัมพันธภาพไปด้วย เพราะใจมัว อยู่กับอดีต จดจ่อกับของที่เสียไปแล้ว วันๆ หนึ่งเราซ้ำเติม ตัวเองหลายครั้ง เวลาทำงานแทนที่เราจะจดจ่ออยู่กับงาน เราก็มัวแต่คิดว่าคนอื่นทำงานน้อยกว่าเรา กินแรงเรา การ ส่งจิตออกนอก แทนที่จะกลับมาดูใจตนเอง ก็ทำให้เรา





ช้ำเติมตัวเองโดยไม่รู้ตัว

ถ้าเราวางใจอยู่กับปัจจุบันอย่างที่พูดเมื่อสักครู่ เราจะไม่เผลอ ไม่ซ้ำเติมตัวเอง เวลารถติดอย่างมากก็แค่เสีย เวลา แต่ใจเป็นปกติ ครั้นวางใจไม่เป็น จิตก็เลยตก เสีย เวลา เสียสติ เสียความสุข เราควรหมั่นเตือนตนเองเสมอ ว่า ถ้าจะเสีย ก็ให้เสียอย่างเดียว เช่น เสียเวลาแต่ใจปกติ ผ่องใส เพราะว่าเรารู้จักพาใจกลับมาอยู่กับปัจจุบัน กลับ มาอยู่กับลมหายใจ กลับมาอยู่กับเสียงธรรมหรือเสียงดนตรี ที่กำลังเปิดฟังอยู่ในรถก็ได้

การน้อมจิตหรือการวางใจมาอยู่กับปัจจุบัน จะช่วย ให้เราไม่ซ้ำเติมตัวเอง เมื่อมีเหตุร้ายเกิดขึ้น เพียงแค่เรา ยอมรับมัน แทนที่จะบ่นโวยวาย ตีโพยตีพาย ผลักไสหรือ ปฏิเสธ แค่ยอมรับว่ามันเกิดขึ้นแล้ว ป่วยการที่จะบ่นโวยวาย หรือตีโพยตีพาย เพราะทำอย่างนั้นก็ไม่เกิดประโยชน์อะไร ซ้ำทำให้ใจเป็นทุกข์ แค่ยอมรับว่ามันเกิดขึ้นแล้ว จิตเราก็

จะเลิกดิ้น ใจเราก็จะสงบ เบาสบาย โปร่งโล่ง พร้อมจะ ใช้ความคิดหรือบัญญาเพื่อหาทางแก้ไขบัญหาที่กำลัง เกิดขึ้น ไม่ว่า เจ็บป่วย งานมีอุปสรรค

เรายอมรับสิ่งที่เกิดขึ้นได้ก็เพราะเราเห็นว่ามันเป็น ธรรมดา เมื่อเจ็บป่วย เราไม่โอดครวญหรือตีโพยตีพาย เพราะเห็นว่าความเจ็บป่วยเป็นเรื่องธรรมดา เกิดมาแล้วก็ ต้องป่วย ไม่มีใครหนีพ้น ใครๆ เขาก็ป่วย ไม่ใช่มีแต่เรา คนเดียวที่ป่วย ในทำนองเดียวกัน ถ้าเรายอมรับว่าความแก่ เป็นธรรมดา ถึงเวลาที่พบว่าผมเริ่มหงอก หนังเหี่ยว กำลัง วังชาลดลง เราก็ไม่ทุกข์ใจ และเมื่อเราเห็นว่ารถติดใน กรุงเทพฯ เป็นเรื่องธรรมดา ถึงเวลารถติดแน่นขนัด เราก็ ไม่หงุดหงิด โวยวาย

การเห็นสิ่งต่างๆ ว่าเป็นธรรมดา เช่น ความเจ็บ ป่วยเป็นธรรมดา จะช่วยให้เรายอมรับเหตุร้ายที่เกิดขึ้นได้



ยิ่งเราเห็นโทษหรือผลเสียที่เกิดจากการบ่น โวยวาย ตีโพย ตีพาย หรือจมอยู่ในความโกรธ ความขุ่นมัว ว่ามันคือการ ทำร้ายตัวเอง เราก็จะได้สติ กลับมาอยู่กับปัจจุบัน อยู่ กับความเป็นจริงที่ไม่พึงประสงค์ด้วยใจที่สงบ ไม่หงุดหงิด ทุรนทุราย ได้ง่ายขึ้น

นอกจากการเห็นว่ามันเป็นธรรมดาแล้ว อีกสิ่งหนึ่งที่ จะทำให้เรายอมรับเหตุร้ายที่เกิดขึ้นได้ ก็คือ คำว่า "แค่" ลงไป เช่น หายแค่โทรศัพท์ เงินหายแค่สองหมื่น เป็นต้น

มีชาวบ้านคนหนึ่งตัวผอมซีด จึงไปหาหมอ หมอ เห็นก็ขอตรวจเลือดทันทีและนัดมาฟังผล พอหมอแจ้งผล ตรวจเลือดว่า "ลุงเป็นเบาหวานนะ" แกยิ้มเลย หมอสงสัย ว่าทำไมถึงยิ้ม จึงย้ำว่า "ลุงเป็นเบาหวานนะ ต้องกินยา ตลอดชีวิต ทำไมลุงถึงยังยิ้มอยู่" ลุงตอบว่า "ทีแรกผมนึก ว่าเป็นเอดส์ แต่พอรู้ว่าเป็นแค่เบาหวาน ผมโล่งอกเลย" เบาหวานแม้เป็นโรคที่รักษายาก แต่พอมองว่าเป็น "แค่"

## เบาหวาน มันก็กลายเป็นเรื่องเล็กไปเลย

อีกเรื่องหนึ่งที่อาตมาชอบมาก จิตอาสาผู้หนึ่งไปเยี่ยม ผู้ป่วยเป็นเด็กสาวอายุ ๑๔ ปี เธอเป็นมะเร็งสมอง ผมร่วง เพราะได้รับการฉายแสงและเคมีบำบัด แต่เธอยิ้มแย้มแจ่มใส จิตอาสาแปลกใจเพราะมะเร็งสมองนี้รักษายากมาก ถึงตาย ได้ พอได้คุยกับคนไข้สักพัก เธอก็บอกว่า "หนูโชคดีที่ เป็นมะเร็งสมอง เพราะญาติคนหนึ่งของหนูเป็นมะเร็ง ปากมดลูก ปวดมาก ทรมานมากเลย" แล้วเธอก็พูดต่อ ว่า "หนูโชคดีที่เป็นแค่มะเร็งสมอง" มะเร็งสมองเป็นโรค ร้ายถึงตาย แต่พอเติมคำว่า "แค่" ลงไป มันกลายเป็น โรคที่ไม่น่ากลัว ทำให้เด็กสาวคนนี้ทำใจยอมรับมันได้

ถ้าเราลองวางใจแบบนี้ดูบ้าง ไม่ว่าเจออะไรก็ตาม คุณลองเติมคำว่า "แค่" ลงไป ความสูญเสีย หรือเหตุร้าย ไม่พึงประสงค์ ก็จะกลายเป็นเรื่องเล็ก เช่น รถติดแค่ สองชั่วโมงเอง ทุกข์ไปทำไมกับรถติดเพราะมันติดแล้ว เรา





#### วางใจให้เป็นปกติดีกว่า

การมองบวกก็เป็นการวางใจอย่างหนึ่งที่มีประโยชน์ อย่างน้อยก็ช่วยไม่ให้เราซ้ำเติมตัวเอง ความหมายหนึ่ง ของการมองบวก คือการเห็นความจริงด้านดีหรือด้านบวก ไม่ใช่เห็นแต่ด้านลบเท่านั้น หมายถึงเห็นสิ่งที่มี ไม่ใช่เห็น แต่สิ่งที่เสียไปเท่านั้น

มีชายคนหนึ่ง ชื่อโสภณ ฉิมจินดา เป็นคนที่มีจิต งดงามมาก ชอบไปช่วยเหลือเด็กยากจนในชนบท วันหนึ่ง ชวนนักศึกษากลุ่มหนึ่งไปบำเพ็ญประโยชน์ช่วยเหลือโรงเรียน แถวแม่ฮ่องสอน ซึ่งอยู่ในเขตทุรกันดาร เมื่อเสร็จแล้วก็นั่ง รถตู้กลับ แม่ฮ่องสอนนั้นมีโค้งเยอะมาก ขากลับปรากฏว่า รถเกิดอุบัติเหตุ พลัดตกถนนลงไปยังเหวข้างล่าง เคราะห์ดี ที่ไม่ลึกมากนัก ตอนที่ตกลงไปชายหนุ่มคนนี้ภาวนาขอให้ ทุกคนที่เขาพามาด้วยปลอดภัย ปรากฏว่านักศึกษาทุกคน ปลอดภัย ยกเว้นตัวเขาเอง ซึ่งเจอแรงกระแทกอย่างแรง

ทำให้เป็นอัมพาตครึ่งตัว แต่เขาก็ยังยิ้มแย้มแจ่มใส มีคน รู้จักหลายคนมาพูดกับเขาทำนองตัดพ้อว่า "ทำไมทำบุญ แล้วยังเกิดอุบัติเหตุ" เหมือนกับว่าทำดีแล้วไม่ได้ดี แต่ในใจ เขากลับคิดว่า "เพราะเราไปทำบุญ เราถึงเหลือตั้งเท่านี้" คือเหลือมาได้ครึ่งตัว ไม่งั้นคงตายไปแล้ว

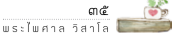
เขาไม่เป็นทุกข์เพราะมองบวก คือแทนที่จะจดจ่อ อยู่กับร่างกายส่วนที่เป็นอัมพาต เขากลับให้ความสำคัญ กับร่างกายอีกครึ่งหนึ่งที่ยังเป็นปกติ จึงรู้สึกว่าโชคดี เพราะ หากโชคไม่ดีก็เป็นอัมพาตทั้งตัวหรือไม่ก็ตายไปแล้ว

การมองเห็นความจริงด้านดีหรือด้านบวก ซึ่งอยู่คู่ กับด้านลบ ดังตัวอย่างข้างต้น หรือมองเห็นว่าในร้ายนั้น มีดีอย่างไรบ้าง เช่น ตกงานก็ทำให้มีเวลาไปดูแลพ่อแม่ที่ กำลังแก่ชราหรือเจ็บป่วย เจ็บป่วยก็ทำให้มีเวลาพัก หรือ ศึกษาธรรม หรือเป็นมะเร็งก็ทำให้ได้พบธรรมะ ช่วยให้เรา สามารถอยู่กับความทุกข์ได้โดยไม่ซ้ำเติมตัวเอง



หลายคนไม่ชอบความเครียด โดยเฉพาะนักภาวนา ยิ่งมารู้ว่าความเครียดเป็นตัวการทำให้คนเจ็บป่วย ก็ยิ่ง รู้สึกลบกับความเครียด อยากกำจัดมัน มีการวิจัยหลาย ขึ้นที่ชี้ว่า ความเครียด ความวิตกกังวล เป็นสาเหตุแห่ง การตายที่ร้ายแรงยิ่งกว่าบุหรี่เสียอีก เพราะฉะนั้นคน ทุกวันนี้จึงกลัวความเครียดกันมาก แต่การวิจัยล่าสุดพบว่า ความเครียดไม่ได้เลวเสมอไป อาจจะดีก็ได้ จะเลวหรือดี อยู่ที่เรามองมันอย่างไร ถ้าเรามองว่าความเครียดมันก็ซ้ำเติม เราทั้งกายทั้งใจ

เมื่อเร็วๆ นี้ มหาวิทยาลัยโรเชสเตอร์ได้ทำการทดลอง กับนักศึกษาสองกลุ่มที่เตรียมสอบเข้าเรียนปริญญาโท นักศึกษากลุ่มแรกได้รับการบอกว่าความเครียดระหว่างสอบ เป็นเรื่องธรรมดาและอาจช่วยให้ทำข้อสอบได้ดีขึ้น ส่วน กลุ่มที่สองไม่มีการพูดคุยใดๆ ทั้งสิ้น เมื่อมีการลองทำ



ข้อสอบ ปรากฦว่ากลุ่มแรกทำคะแนนได้ดีกว่ากลุ่มที่สอง ไม่กี่เดือนต่อมาเมื่อมีการสอบจริง นักศึกษากลุ่มแรกที่ถูก สอนให้มองความเครียดเป็นบวก ก็ยังคงทำคะแนนได้ดี กว่ากลุ่มที่สอง ที่น่าสนใจอีกอย่างก็คือ ความเครียดของ นักศึกษาสองกลุ่มนี้ไม่ได้ต่างกันเลย เขาเอาน้ำลายของ ทั้งสองกลุ่มไปตรวจหาสารคอร์ติซอล ซึ่งเป็นสารความ เครียด ก็พบว่าสองกลุ่มนี้เครียดเหมือนกัน แต่ผลการสอบ ออกมาต่างกัน เพราะทั้งสองกลุ่มมีมุมมองต่อความเครียด แตกต่างกัน

อีกมหาวิทยาลัยหนึ่งคือ มหาวิทยาลัยสแตนฟอร์ด เคยทำการทดลองกับพนักงานธนาคารจำนวน ๔๐๐ คน ในช่วงเกิดวิกฤตเศรษฐกิจ เขาแบ่งพนักงานเป็นสามกลุ่ม กลุ่มแรกได้ดูวีดีโอที่ตอกย้ำถึงผลร้ายของความเครียด กลุ่มที่สองดูวีดีโอที่พูดถึงความเครียดว่าสามารถเพิ่มพูน สมรรถนะของคนเราได้ ส่วนกลุ่มสุดท้ายไม่มีวีดีโอให้ดู



หนึ่งอาทิตย์ต่อมา ผู้วิจัยพบว่ากลุ่มที่สองจดจ่อกับงานมาก ขึ้น มีส่วนร่วมมากขึ้น และมีปัญหาสุขภาพน้อยลง ส่วน สองกลุ่มที่เหลือไม่มีความเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นเลย

การทดลองทั้งสองชี้ให้เห็นว่า ทัศนคติหรือท่าทีของ เราต่อความเครียด เป็นสิ่งสำคัญยิ่งกว่าตัวความเครียด เสียอีก หากเรามองว่าความเครียดเป็นสิ่งดี มีประโยชน์ มันก็อาจก่อให้เกิดผลดี หรืออย่างน้อยก็ไม่เป็นผลเสียต่อ เรา ความเครียดจะดีหรือร้าย อยู่ที่ใจเราว่ามองมันอย่างไร อันนี้เป็นข้อมูลใหม่ซึ่งทำให้เห็นว่า จริงๆ แล้ว ใจเราสำคัญมาก เจออะไรก็ไม่สำคัญเท่ากับว่าใจเราเป็นอย่างไร

มีผู้หญิงคนหนึ่งเป็นมะเร็งและต้องรับการฉายแสง มะเร็งของเธอต้องได้รับการฉายแสงและเคมีบำบัดใน ปริมาณที่สูง คนส่วนใหญ่เจอการรักษาแบบนี้จะมีอาการ แพ้มาก แต่เธอมีอาการน้อยมาก คนอื่นแปลกใจว่าเธอมี อะไรดี มีของดีหรือเปล่า เธอบอกว่าไม่มีของดีอะไรเลย เพียงแต่เวลาฉายแสง เธอคิดว่ากำลังได้รับแสงสวรรค์ เวลาได้รับสารเคมีคิดว่ากำลังได้รับน้ำทิพย์ เธอมองมัน ด้วยความรู้สึกที่ดี ใจจึงยอมรับมัน กายก็เลยยอมรับตาม ไปด้วย ไม่ต่อต้าน หรือต่อต้านน้อยมาก จึงมีอาการแพ้ ไม่มาก ตรงกันข้ามกับคนที่กลัวเคมีบำบัด กลัวการฉาย แสง พอได้รับรังสีและสารเคมี ใจจึงปฏิเสธ กายก็เลยต้าน เต็มที่ จึงเกิดอาการแพ้อย่างแรง

ถ้าเราวางใจเป็น การซ้ำเติมตัวเองจะไม่เกิดขึ้น ถึงแม้เราจะเจอสิ่งที่แย่ แต่พอเราวางใจอย่างที่ว่า เช่น ยอมรับมัน ไม่บ่น ไม่โวยวาย ไม่ตีโพยตีพาย หรือรู้สึก ดีกับมัน อย่างน้อยๆ ใจเราก็จะเป็นปกติ อาจจะมีความ ทุกข์ แต่ว่าเป็นแค่ทุกข์กาย ใจไม่ทุกข์ด้วย

การให้อภัยก็เป็นอีกวิธีหนึ่งที่ช่วยให้เราไม่ซ้ำเติมตัว เอง หลายคนถูกรังแก ถูกเบียดเบียน ถูกเอาเปรียบ ถูก ทรยศ หักหลัง ก็เลยโกรธ โกรธแล้วก็จมอยู่ในความโกรธ



นั้น ปล่อยให้มันเผาลนจิตใจตนเอง โดยไม่รู้เลยว่ากำลัง ซ้ำเติมหรือทำร้ายตัวเอง เมื่อเสียเงินเพราะถูกโกง เท่านี้ ก็แย่แล้ว ควรหรือไม่ที่จะปล่อยให้ความโกรธเผาลนจิตใจ หรือปล่อยให้ความเกลียดกรีดแทงใจ คนที่รักตัวเองอย่าง แท้จริงจะไม่ซ้ำเติมตัวเอง เสียแต่เงินแต่จะไม่ปล่อยให้ใจ เป็นทุกข์ด้วย เขาจะรู้จักการให้อภัย

การให้อภัยเป็นการวางใจอย่างหนึ่ง ไม่ใช่ให้อภัย เพื่อคนอื่น แต่ให้อภัยเพื่อตัวเอง จะได้ไม่ทุกข์ กินได้ นอนหลับ ไม่เจ็บป่วยจากความโกรธ ความพยาบาท แต่ คนจำนวนไม่น้อยกลับไม่ยอมให้อภัย ทั้งๆ ที่รู้ว่ามันเยียวยา จิตใจตนได้ หลายคนให้เหตุผลว่าที่ไม่ยอมให้อภัย เพราะ อีกฝ่ายไม่ยอมมาขอโทษหรือแสดงความสำนึกผิด แต่ เหตุผลอย่างนี้ถูกต้องแล้วหรือ

สมมติว่า ชายคนหนึ่งถูกรถชนจนบาดเจ็บ แขนขา หัก แต่รถคันนั้นกลับขับหนีไป ปล่อยให้เขานอนพังพาบ อยู่บนถนน เคราะห์ดีที่มีรถพยาบาลมาถึงจุดเกิดเหตุ ในเวลาไม่นาน เจ้าหน้าที่พยายามพาชายคนนั้นขึ้นรถ พยาบาล แต่ชายคนนั้นกลับปฏิเสธ บอกว่า "ผมจะไม่ไป โรงพยาบาลจนกว่าไอ้ตีนผีคนนั้นจะมาขอโทษผม" ถามว่า ชายคนนี้ฉลาดไหม คนที่ฉลาดต้องรีบไปรักษาตัวเองก่อน ส่วนตีนผีจะมาขอโทษเขาหรือไม่ เอาไว้ทีหลัง

ไม่มีใครทำอย่างชายคนนี้ เวลาร่างกายล้มป่วยหรือ เจ็บปวดเพราะประสบอุบัติเหตุหรือถูกคนทำร้าย เราจะรีบ ไปรักษาพยาบาลทันที แต่เวลาทุกข์ใจเพราะถูกคนอื่น รังแกหรือทำร้าย เรากลับไม่ทำอย่างนั้น แทนที่จะรีบ เยียวยาจิตใจตนเองด้วยการให้อภัย หลายคนกลับปฏิเสธ อ้างว่าจะทำอย่างนั้นก็ต่อเมื่อคนๆ นั้นมาขอโทษเขาก่อน ทำอย่างนี้เรียกว่าฉลาดหรือเปล่า เรียกว่ารักตนเองหรือไม่



เมื่อใจเรามีบาดแผลเพราะความโกรธ อาฆาต พยาบาท อย่างแรกที่เราควรทำหากเรารักตัวเองคือ เยียวยาจิตใจของตน และสิ่งที่เยียวยาจิตใจได้ดีที่สุดคือ การ ให้อภัย คนที่ทำร้ายเราจะมาขอโทษเราหรือไม่ นั่นเป็น เรื่องของเขา ถ้าเขาไม่ทำก็เป็นกรรมของเขาเอง แต่หน้าที่ของเราคือดูแลตัวเอง ดูแลกายและใจของตัวเองเป็น อย่างแรก การให้อภัยเปรียบเสมือนยาสามัญประจำจิต ถ้าเราไม่รู้จักใช้ยาชนิดนี้รักษาใจที่เจ็บปวด ใจก็จะเป็น แผลเรื้อรังจนอยู่ไม่เป็นสุข เมื่อเป็นเช่นนี้จะโทษคนอื่น ไม่ได้เลย เพราะเป็นเราที่ซ้ำเติมตนเอง

11

ถ้าเราเป็นแค่ผู้คูเฉยๆ คูทุกอย่างที่เกิดขึ้นในใจเหมือนคูสายน้ำไหล สิ่งที่เกิดขึ้นในใจเหมือนคูสายน้ำไหล สิ่งที่เกิดขึ้นในใจนั้นไม่เคยอยู่นิ่งเหมือนกระแสน้ำ กระแสใจไม่ต่างจากกระแสน้ำ แปรเปลี่ยนไปเรื่อย ไม่อยู่นิ่ง ถ้าเราคูอย่างนี้ไปเรื่อยๆ ก็จะเห็นความจริง ยอมรับความจริง จิตจะคล้อยตามความจริง ไม่มองหรือคิดนึกในทางที่สวนทางกับความจริง ซึ่งจะนำไปสู่ทุกข์ ไม่ต่างจากการเอาตัวไปขวางกระแสน้ำเชี่ยว





## วางใจอย่างไร **จึงหาประโยชน์จากทุกสิ่งได้**



ทุกสิ่งทุกอย่างที่เกิดขึ้นกับเรา เป็นประโยชน์ทั้งนั้น ถ้า เรารู้จักมอง ถ้าเราวางใจเป็น เราสามารถหาประโยชน์ได้ จากทุกสิ่ง แม้ว่ามันจะเป็นความเจ็บปวด ความสูญเสีย ตอนที่เกิดน้ำท่วมใหญ่เมื่อปี ๒๕๕ มีผู้คนสิ้นเนื้อประดา ตัวเป็นจำนวนมาก บางคนก็กลุ้มอกกลุ้มใจจนเป็นบ้า ฆ่า ตัวตาย ซึ่งจัดว่าเป็นการซ้ำเติมตัวเอง เพราะว่าน้ำท่วม ทำได้แค่พัดพาและทำลายทรัพย์สมบัติของเรา ไม่ได้ทำ มากไปกว่านั้น แต่เมื่อวางใจไม่เป็น ก็เลยกลุ้มอกกลุ้มใจจนเสียสติ จนเป็นบ้า หรือทำร้ายตัวเอง



แต่มีอยู่คนหนึ่งไม่ทุกข์เท่าไร เธอบอกว่าน้ำท่วม คราวนี้ทำให้เห็นเลยว่าไม่มีอะไรที่เป็นของเราเลย ทุกอย่าง มาอยู่กับเราแค่ชั่วคราวเท่านั้น อันนี้ถือว่าเธอได้ประโยชน์ จากน้ำท่วม เพราะทำให้เห็นสัจธรรม ซึ่งนอกจากจะช่วย ให้ไม่ทุกข์จากน้ำท่วมครั้งนั้น ยังรักษาใจไม่ให้ทุกข์เพราะ ความสูญเสียครั้งต่อๆ ไปด้วย

เราสามารถได้ประโยชน์จากความเจ็บป่วย ความเจ็บป่วยมาสอนเราว่า สังขารไม่เที่ยง มาเตือนให้เราไม่ประมาทกับเวลาที่เหลืออยู่ ท่านอาจารย์พุทธทาสเคยกล่าวว่า "ความเจ็บป่วยมาเตือนให้เราฉลาด" คือมีปัญญา เห็นสัจธรรมของสังขารร่างกาย หลวงพ่อคำเขียน สุวัณโณ ซึ่งเป็นอาจารย์ของอาตมา ป่วยด้วยโรคมะเร็งครั้งแรกเมื่อปี ๒๕๔๙ ตอนที่รักษาตัวที่โรงพยาบาลจุฬาฯ ท่านบอกว่า "มันแสนสบายหนอ เพราะมีคนทำให้ทุกอย่าง" ท่านยังกล่าวอีกว่า "ตอนนั้นไม่ต้องทำอะไรหรอก เห็น

ไตรลักษณ์อย่างเดียวพอแล้ว มันแสดงให้เราเห็นเอง" เวลาเราป่วยก็ลองทำอย่างนี้ดูบ้าง คือพิจารณาไตรลักษณ์ จากร่างกายนี้ ไม่ใช่เอาแต่บ่นโวยวาย ตีโพยตีพาย ว่า ทำไมต้องเป็นฉัน

การสูญเสียคนรักก็สอนให้เราเห็นความไม่เที่ยงของ สังขาร และเห็นโทษของความติดยึด อย่างนางกีสาโคตมี พอเห็นตรงนี้ได้ ท่านบรรลุเป็นพระโสดาบันทันที ก่อนหน้า นั้นนางสูญเสียลูกน้อย ซึ่งอายุแค่ ๒-๓ ขวบ นางยอมรับ ไม่ได้ที่ลูกตาย อุ้มศพลูกเพื่อขอให้ใครต่อใครช่วยปลุก ให้ฟื้น แต่สุดท้าย พอได้เจออุบายธรรมจากพระพุทธเจ้า ซึ่งรับปากว่าจะช่วยนางได้ หากหาเมล็ดผักกาดจากบ้าน ที่ไม่มีคนตายมาให้พระองค์ หลังจากที่ไปหาอยู่นาน ก็ ไม่พบเมล็ดผักกาดที่ว่า เพราะทุกบ้านล้วนมีคนตายแล้ว ทั้งนั้น ในที่สุดนางก็เห็นชัดว่าความตายเป็นเรื่องธรรมดา ทุกครอบครัวและทุกคนก็ล้วนสูญเสียทั้งนั้น เมื่อกลับมา



เฝ้าพระพุทธเจ้า พระองค์แสดงธรรมสั้นๆ ว่า "มฤตยู ย่อมพาเอาผู้คนที่มัวเมาในลูกและสัตว์เลี้ยง ผู้มีใจข้องอยู่ ในอารมณ์ต่างๆ เหมือนหัวงน้ำใหญ่ย่อมพัดพาเอาผู้คนที่ หลับใหลไป ฉะนั้น" นางกีสาโคตมีพิจารณาตาม ปัญญา เกิด ก็บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันทันที นับว่าได้ประโยชน์ จากความสูญเสียที่เกิดขึ้น หากนางไม่สูญเสียลูก อาจไม่มีโอกาสบรรลุธรรมเลยก็ได้

คำด่าก็มีประโยชน์หลายอย่างได้เช่นกัน คุณเล็ก วิริยะพันธ์ อดีตเจ้าของเมืองโบราณ เคยพูดไว้ว่า "วันไหน ไม่ถูกตำหนิ วันนั้นเป็นอัปมงคล"

มีเรื่องเล่าว่าสมัยที่หลวงปู่ขาว อนาลโย สมัยยังมี ชีวิตอยู่ วันหนึ่งท่านมอบหมายให้พระลูกศิษย์ ๒ รูปไปดุด่า แม่ชีคนหนึ่งในวัด คือ แม่ชีสา ซึ่งเป็นคนอุปัฏฐาก พระเณรดีมาก อีกทั้งยังใส่ใจในการปฏิบัติธรรมด้วย เมื่อ พระทั้งสองรูปได้รับคำสั่งเช่นนั้น ก็ไปที่กุฏิแม่ชีสา แล้วทำ

ตามที่หลวงปู่ขาวสั่ง คือเรียกแม่ชีสามาด่า ทีแรกแม่ชีสา ก็งง แต่ว่าตั้งสติได้ นั่งพนมมือฟังคำดุด่าด้วยอาการสงบ

พระอาจารย์ทั้งสองดุด่าอยู่นานจนไม่รู้จะด่าอย่างไร แล้ว ก็หยุด แม่ชีสาแทนที่จะโกรธหรือน้อยใจว่าทำไมทำดี กลับถูกครูบาอาจารย์ด่า กลับพูดขึ้นมาว่า "ท่านอาจารย์ ดุด่าดิฉันหมดหรือยัง หรือมีคำด่าว่าอยู่อีก ดิฉันได้ยินได้ พังแล้วมันชาบซึ้งเหลือเกิน เสียงดุด่าเป็นเสียงธรรมทั้งหมด เลยเจ้าข้า" แม่ชีสายังบอกอีกว่า "ขอให้อาจารย์ทั้งสองมา ด่าดิฉันให้บ่อยๆ ด้วย มันจะได้หมดกิเลสสักที"

แม่ชีสาถูกด่า แต่ใจไม่ทุกข์เลย เพราะแทนที่จะมอง ว่าการถูกด่าเป็นเรื่องเลวร้าย กลับมองว่าคำดุด่าว่ากล่าว เป็นของดี ช่วยขูดกิเลสและลดละอัตตา

เมื่อเจอสิ่งที่เป็นลบหรือร้าย อย่ามัวแต่เสียใจหรือ ขุ่นเคือง เราควรมองหาประโยชน์จากมัน ไม่ว่าสิ่งนั้น



จะเป็นอะไรก็ตาม เงินหาย ของหายก็สอนธรรมให้เรา ได้ แสดงให้เห็นถึงความไม่เที่ยง เห็นต้นไม้ล้ม ใบไม้ร่วง ก็เป็นธรรม แม้กระทั่งเห็นหญิงสาวยิ้มให้เป็นธรรมได้ ใน สมัยพุทธกาลมีพระรูปหนึ่งชื่อพระนาคสมาละ ขณะที่ท่าน กำลังเดินบิณฑบาตในเมือง บังเอิญมีขบวนแห่ผ่านมา ท่านเห็นหญิงฟ้อนรำคนหนึ่งแต่งตัวสวยงาม มีเครื่อง ประดับแวววาว ทัดทรงดอกไม้ แทนที่จะเกิดกามราคะ ท่านกลับมองว่า นี่แหละคือบ่วงแห่งมัจจุราชที่มาดักรอ พอเห็นโทษของรูปที่เห็น ก็เกิดความเบื่อหน่าย จิตหลุดพ้น จากกิเลสตรงนั้นทันที

เรื่องนี้คล้ายกับพระลกุณฏกภัททิยะ ท่านเป็นพระ ร่างเล็ก ตัวเตี้ย คล้ายเณร วันหนึ่งขณะที่เดินอยู่บนถนน มีรถม้าแล่นผ่าน ในรถม้ามีชายหนุ่มกับหญิงคณิกา หญิง คณิกาเห็นพระลกุณฏกภัททิยะ รู้สึกเอ็นดูจึงหัวเราะจนเห็น ฟัน ท่านเห็นภาพนี้ แทนที่ท่านจะเกิดราคะหรือความยินดี กลับเอาฟันของนางคณิกามาเป็นนิมิตในการบำเพ็ญฌาน เพื่อเป็นบาทฐานในการเจริญวิบัสสนา จนเกิดบัญญา บรรลุเป็นพระอนาคามีตรงนั้นเอง

อีกท่านหนึ่งคือพระติสสะ วันหนึ่งขณะที่เดินเข้าไป ในเมือง ได้ยินนางทาสีกำลังร้องเพลง เกี่ยวกับความ ไม่แน่นอนของชีวิต คงคล้ายกับเพลง "มันบ่แน่หรอกนาย" ซึ่งเป็นเพลงลูกทุ่งที่โด่งดังเมื่อหลายสิบปีก่อน แต่เพลงที่ นางทาสีร้องนั้นออกเศร้าๆ ท่านฟังแล้วพิจารณาตาม ก็เกิด ปัญญา เห็นแจ้งในไตรลักษณ์ บรรลุเป็นพระอรหันต์ทันที

ทุกสิ่งทุกอย่างที่เกิดขึ้นกับเรา เป็นประโยชน์ทั้งนั้น ถ้าเรารู้จักมอง ถ้าเราวางใจเป็น เราสามารถหาประโยชน์ได้จากทุกสิ่ง แม้ว่ามันจะเป็นความเจ็บปวด



ขอให้สังเกตว่า ท่านเหล่านี้มิได้บรรลุธรรมจากการ พิจารณาซากศพ หรือเจริญอสุภกรรมฐาน แต่จากการ ได้ฟังเสียงหญิงสาวร้องเพลง ได้เห็นหญิงฟ้อนรำแต่งตัว สวยงาม หรือเห็นรอยยิ้มของนางคณิกา เหล่านี้เป็นตัวอย่าง ที่ชี้ว่าทุกอย่างสามารถเป็นประโยชน์ในทางธรรมได้ทั้งนั้น พูดอีกอย่างคือเราสามารถเห็นธรรมได้จากทุกอย่าง ไม่ว่า บวกหรือลบ ดีหรือร้าย สวยงามหรือน่าเกลียด

คนที่ทำได้เช่นนี้ถือได้ว่าเป็นบัณฑิต ดังพุทธภาษิต อีกตอนหนึ่งที่พระนันทิยะได้ถ่ายทอดให้แก่พระองคุลิมาล ฟังว่า "ผู้รู้จักถือเอาประโยชน์ทั้งจากอิฏฐารมณ์และอนิฏฐา-รมณ์... พระผู้มีพระภาคตรัสสรรเสริญว่าเป็นบัณฑิต"

การที่เราจะเห็นหรือหาประโยชน์จากทุกสิ่งได้ โดย เฉพาะอนิฏฐารมณ์ หรือรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัสที่ ไม่พึงปรารถนา **สิ่งหนึ่งที่จำเป็นต้องมีคือสติ** หาไม่แล้ว ความรู้สึกยินร้าย ขัดเคืองใจ ก็จะครอบงำจิต จนคิดแต่ จะผลักไส ทำลายสิ่งนั้นๆ หรืออย่างน้อยๆ ก็บ่นโวยวาย ตีโพยตีพาย ก่นด่าชะตากรรม กลายเป็นการซ้ำเติมตนเอง แต่ถ้ามีสติ นอกจากใจจะไม่ทุกข์กับสิ่งที่เกิดขึ้นแล้ว ยัง สามารถใช้ปัญญาใคร่ครวญจนเห็นประโยชน์จากสิ่งนั้นได้ อันนี้รวมถึงอิฏฐารมณ์ หรือรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ที่พึงปรารถนาด้วย หากไม่มีสติ ใจก็จะยินดี หลงใหล เพลิดเพลิน จนเกิดกิเลสตัณหา กลายเป็นโทษ แต่ถ้ามีสติ ก็จะรู้จักคิด และเห็นข้อเสียของมันว่าสามารถทำให้เกิด ความยึดติดถือมั่น อันเป็นเหตุแห่งทุกข์ หรือไม่ก็ทำให้เกิด ความประมาท ซึ่งเป็นประเด็นที่จะได้กล่าวต่อไป







# วางใจอย่างไร **จึงไม่เปิดช่องให้กิเลส** เข้ามาครอบงำ



สิ่งหนึ่งที่ช่วยให้กิเลสครอบงำจิตได้ยาก คือ ความ ไม่ประมาท แม้เป็นนักปฏิบัติธรรม เป็นคนมีศีล หรือเป็น พระ เราก็ไม่ควรประมาทกิเลส เพราะความประมาทอาจ ทำให้เราเผลกเปิดช่องให้กิเลสเข้ามารังควานจิตใจ

เรื่องของเปี๊ยก โปสเตอร์ ผู้กำกับภาพยนตร์ที่มี ชื่อเสียงเมื่อ ๓๐-๔๐ ปีก่อน เป็นอุทธาหรณ์สอนใจได้ดี ก่อนหน้าที่จะมากำกับหนัง เขาเป็นนักวาดโปสเตอร์หรือ แผ่นปิดโฆษณาหนัง เขามีเพื่อนคนหนึ่งชื่อเกษียร วันหนึ่ง



ขณะที่นั่งกินอาหารด้วยกันในร้าน เกษียรเห็นผู้ชายคนหนึ่ง กินเหล้าอย่างเมามาย เขารู้สึกสมเพชถึงกับพูดขึ้นมา ว่า "โง่ฉิบหาย กินเหล้าให้เหล้ากิน"

สองเดือนต่อมา ทั้งสามคนไปงานขึ้นบ้านใหม่ของ เพื่อน ในงานมีการเลี้ยงโต๊ะจีน ทุกโต๊ะมีเบียร์วางอยู่ เกษียรจึงลองดื่มดูเพราะอยากรู้ทำไมผู้คนหลงใหลกันนัก ขิมดูก็รู้สึกว่ามันเปรี้ยว ไม่น่าสนใจ

หลังจากนั้นไม่นาน ระหว่างที่กำลังเขียนรูปกันอยู่ จู่ๆ เกษียรก็สั่งเบียร์มาดื่ม เปี๊ยกจึงท้วงขึ้นมาว่า "อ้าว เคยว่าเขา ทำไมวันนี้กินซะเอง" เกษียรตอบว่า "นายไม่รู้ อะไร เหล้าน่ะของคนสถุล เบียร์ช่วยผ่อนคลาย เป็นเรื่อง ของสังคมขั้นสูง"

ในที่สุดเกษียรก็ติดเบียร์ เขาดื่มวันละ ๔-๕ ขวด วันไหนไม่ดื่ม ก็ทำงานไม่ได้ เรื่องยังไม่จบเท่านั้น วันหนึ่ง เกษียรตะโกนสั่งให้ลูกน้องไปเอาแม่โขงมาเป็กหนึ่ง เปี๊ยก จึงแย้งว่า "ไหนว่าเหล้าไม่ดี เป็นเรื่องของคนสถุลไม่ใช่หรือ" เกษียรจึงใต้ว่า "นายต้องมีเหตุผลหน่อย เราทำงานแบบนี้ มีรายได้เท่าไหร่วะ เดี๋ยวนี้เรากินเบียร์วันละ & ขวด แล้วมัน จะไหวไหม" แล้วเขาก็อธิบายต่อ "เหล้านี่เป็กเดียวอยู่เลย"

เกษียรกลายเป็นคนติดเหล้าอย่างหนัก จนเป็น โรคพิษสุราเรื้อรังและกลายเป็นอัมพาต สุดท้ายก็ตาย เพราะเหล้า

ทำไมคนซึ่งสมเพชและดูถูกคนกินเหล้าว่า "โง่ ฉิบหาย กินเหล้าให้เหล้ากิน" สุดท้ายกลับกลายเป็นคน ติดเหล้าและตายเพราะเหล้าในที่สุด คำตอบก็คือ ความ ประมาท เกษียรคิดว่า คนติดเหล้าเป็นคนโง่ ส่วนเขาเป็น คนฉลาด ดังนั้นเหล้าทำจึงอะไรเขาไม่ได้ ความประมาท ในเหล้าเพราะสำคัญตนว่าเก่งเป็นคนฉลาด ทำให้เขา พลาดท่าเสียทีแก่เหล้า โดนผีสุราเข้าสิงในที่สุด



เรื่องเล่าดังกล่าวไม่เพียงเตือนใจเราถึงโทษของความ ประมาท หากยังชี้ให้เห็นถึงโทษของการหลงตัวหรือยกตน ข่มท่าน เมื่อใดก็ตามที่คิดว่า "กูเก่ง" หรือ "กูแน่" กิเลส ก็มีโอกาสเข้ามาครอบงำจิตใจเราได้ทันที

พระที่ชอบเพ่งโทษคนนั้นคนนี้ว่าไม่รักษาศีล ไม่มีวินัย สู้ฉันไม่ได้ หลายรูปลงเอยด้วยการสึก เท่านั้นยังไม่พอ บางคนก็หันไปติดเหล้า และตายเพราะเหล้า กลายเป็นว่า ชีวิตตกต่ำย่ำแย่กว่าคนที่ตนเองตำหนิหรือดูถูกเสียอีก ที่ เป็นเช่นนี้ก็เพราะความประมาท

ความประมาทนั้นเกิดจากความหลง เช่น หลงผิด ว่ามันไม่มีโทษ หรือมีพิษภัยเพียงเล็กน้อย หรือหลงสำคัญ ตนว่าเก่งหรือดี ไม่พลาดท่าเสียที่อะไรง่ายๆ ความหลง อีกอย่างคือหลงในผลแห่งความดี เช่น ทำดีแล้วได้รับลาภ สักการะ คำขึ่นชมสรรเสริญ ก็ทำให้ประมาท เปิดช่อง ให้กิเลสและความทุกข์เข้ามาครอบงำจิตใจได้ ในเรื่องนี้



พระพุทธเจ้าเคยตรัสกับพระนันทิยะ และพระนันทิยะมา เล่าให้พระองคุลิมาล ซึ่งตอนนั้นเพิ่งบวชใหม่ว่า "ผลของ ความดี ย่อมเป็นพิษแก่ผู้ไม่พิจารณา แล้วหลงใหลติดอยู่ ในสิ่งนั้น จนกลายเป็นมัวเมาประมาทโดยแท้"

อันนี้ก็เช่นเดียวกับการหลงเพลินในความสุขสบาย ซึ่งเป็นที่มาแห่งความประมาทเช่นกัน เพราะทำให้ไม่ขวนขวาย เกียจคร้าน ไม่คิดปรับปรุงพัฒนาตน รวมทั้งไม่ ระแวดระวังอันตรายที่จะเกิดขึ้น คนที่หลงเพลินในความสุข นั้น ย่อมเป็นทาสของความสุขได้ง่าย ผลที่ตามมาก็คือ ในด้านหนึ่งก็สามารถทำชั่วได้ง่ายเพื่อตักตวงและครอบ ครองความสุขให้มากที่สุดเท่าที่จะมากได้ เช่น ลักขโมย คอร์รัปชั่น เพื่อจะได้มีเงินมากๆ ไว้แสวงหาความสุข หรือ ไม่ก็ทำร้ายคนที่จะมาแย่งชิงลาภสักการะ หรือชื่อเสียง ดำแหน่งของตน ในอีกด้านหนึ่ง เมื่อความสุขนั้นแปรผัน ไป เช่น เสื่อมสลาย หรือสูญเสียไป ก็เกิดความทุกข์



คับแค้น ขัดเคือง กราดเกรี้ยว พร้อมระบายความทุกข์ใส่ ผู้อื่น หรือทำร้ายคนที่ตนคิดว่าเป็นสาเหตุแห่งความเสื่อม สลายหรือสูญเสีย

สิ่งหนึ่งที่จะช่วยให้ไม่เพลิดเพลินในความสุขที่ผู้คน มักหลงใหล ก็คือ มองเห็นโทษหรือเห็นด้านลบของความสุข ดังกล่าว ซึ่งเรียกรวมๆ ว่า กามสุข เช่น เห็นว่ามันไม่เที่ยง ไม่จีรังยั่งยืน ทำให้เหนื่อยในการรักษา เป็นทุกข์ในการ ดูแลหรือปกป้องมัน อีกทั้งยังสามารถล่อเร้าเย้ายวนให้เรา ยึดติดหลงใหล จนลืมตัว หรือพร้อมจะทำชั่ว ผิดศีล ผิดธรรมเพื่อปกป้องมันหรือเพื่อแย่งชิงมันมา กล่าวอย่าง สั้นๆ คือมองเห็นว่า มันมิใช่ความสุขที่แท้ เป็นความสุข ที่เจือด้วยโทษ และมักให้ความสุขชั่วคราว แต่ทุกข์ ยาวนาน

การมองเห็นโทษหรือด้านลบของความสุขดังกล่าว เรียกว่า**ปัญญา** (อีกด้านหนึ่งของปัญญา คือการเห็นด้าน

บวกหรือประโยชน์ของความทุกข์ ซึ่งได้กล่าวไปแล้ว) ปัญญานั้นช่วยให้ไม่หลงในสุขและไม่จมในทุกข์ อีกสิ่งหนึ่ง ที่ช่วยให้ไม่หลง ก็คือ ความรู้ตัว ความรู้ตัวเกิดขึ้นเมื่อ เราเอาใจมาอยู่กับเนื้อกับตัว ไม่หลงเข้าไปในความคิด ส่งจิตออกนอก จมอยู่ในอดีต หรือไหลไปกับอนาคต ความ รู้ตัวนั้นตรงข้ามกับความหลงหรือลืมตัว ถ้าลืมตัวเมื่อไร (ไม่ว่าเพราะหลงในสุขหรือจมในทุกข์) กิเลสก็เข้ามาได้ ง่าย แต่ถ้าเรามีความรู้สึกตัวอยู่เสมอ กิเลสก็เข้ามาครอง ใจได้ยาก ดังมีพุทธภาษิตว่า **"เมื่อบุคคลรู้สึกตัวอยู่ กุศล** ธรรมที่ยังไม่เกิดก็จะเกิดขึ้น อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็จะ ดับไป ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บุคคลเมื่อรู้สึกตัวอยู่ ความ เป็นผู้รู้สึกตัวย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์อันยิ่งใหญ่ เพื่อความ ดำรงมั่น เพื่อความไม่เสื่อมสูญ เพื่อความไม่อันตรธาน แห่งพระสัทธรรม"





### วางใจอย่างไร **จึงเข้าถึงความสุข** ที่ป**ระณีตได้**



คนเราเมื่อเกิดมาเป็นมนุษย์ทั้งที่ควรจะเข้าถึงความสุข ที่ประณีตและประเสริฐ ความสุขที่ประณีตและประเสริฐคือ ความสงบ พระพุทธเจ้าตรัสว่า "สุขอื่นยิ่งกว่าความสงบ ไม่มี" แต่ความสงบมีอยู่สองอย่าง สงบเพราะไม่รู้ คือ ปิดหูปิดตา ไม่รับรู้อะไรเลย ครั้นรับรู้สิ่งภายนอกเมื่อใด จิตใจก็ว้าวุ่นหรือวุ่นวายได้ง่าย ความสงบอีกอย่างหนึ่งคือ สงบเพราะรู้ รู้มีสองอย่างคือ รู้ตัว กับ รู้ความจริง



ถ้าเราหมั่นสร้างความรู้สึกตัวอยู่เสมอ ทำอะไรใจก็ อยู่กับเนื้อกับตัว ไม่ว่าล้างหน้า อาบน้ำ ล้างจาน กินข้าว ถ่ายหนัก ถ่ายเบา ฯลฯ ความเครียด ขุ่นมัว หรืออารมณ์ อกุศลต่างๆ ก็จะมาครอบงำจิตใจได้ยาก เกิดความรู้สึก โปร่งโล่งเบาสบาย และแม้จะมีความคิดและอารมณ์ต่างๆ มารบกวนจิต จนกระเพื่อม ว้าวุ่น ขุ่นมัว ก็รู้ตัวได้ไว จิต กลับมาเป็นปกติได้เร็ว ความสงบก็จะเกิดขึ้นตามมา นี้เป็นความสงบที่เกิดขึ้นท่ามกลางผู้คน เกิดขึ้นได้บนท้อง ถนน โดยไม่ต้องหลีกเร้นหรือปิดกั้นการรับรู้แต่อย่างใด เป็นความรู้สึกตัวที่มีสติเป็นจาน เพราะสติช่วยให้ระลึกได้ ว่ากำลังทำอะไรอยู่ในแต่ละขณะ หากหลงไปทางอื่น ก็ ระลึกได้ไวและกลับมาอยู่กับปัจจุบัน เกิดความรู้สึกตัว

ถ้าหากเราหมั่นสร้างความรู้สึกตัว มีสติรู้ทันความคิด และอารมณ์ปรุงแต่งที่เกิดขึ้นในใจ ใจจะสงบ เพราะ ความคิดและอารมณ์ทั้งหลายจะหมดพิษสงเมื่อเรามีสติ รู้ทันมัน ความสงบอย่างนี้เกิดจากความรู้ตัวหรือรู้ด้วยสติ อย่างไรก็ตามนี้ยังเป็นความสงบชั่วคราว รู้ที่สำคัญกว่านั้น คือ รู้ความจริง รู้ความจริงในที่นี้คือรู้ว่าสิ่งทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่มีตัวตน นั่นคือรู้ด้วยปัญญา แต่การรู้ด้วย ้ ปัญญาจะเกิดขึ้นได้ก็ต้องอาศัยการรู้ด้วยสติ หรือเห็นด้วย สติ ตอนแรกก็เห็นความคิดและอารมณ์ต่างๆ เกิดขึ้นที่ใจ ตอนที่ไม่มีสติ เวลามันเกิดขึ้นก็สำคัญมั่นหมายว่ามันเป็น ของเรา เวลากายเดินก็คิดว่าเราเดิน เวลาโกรธก็คิดว่าเรา โกรธ แต่พอมีสติก็เห็นชัดว่า ที่เดินอยู่นี้ไม่ใช่เราเดิน มัน เป็นรูปหรือกายที่เดิน ที่กำลังคิดอยู่นี้ไม่ใช่เราคิด มัน เป็นใจที่คิดหรือปรุงแต่ง เมื่อโกรธ ก็เห็นว่าไม่ใช่เราโกรธ แต่มันเป็นความโกรธที่เกิดขึ้นมาในใจ

การเห็นแบบนี้ทำให้เราเข้าใกล้ความจริงหรือเห็น ความจริงขัดขึ้นเรื่อยๆ ว่า ไม่มีเรา มีแต่รูปกับนาม หรือ กายกับใจ แต่เพราะไม่รู้ความจริงจึงหลงปรุงแต่งว่า มี



เรา มี "ตัวฉัน" เป็นเจ้าของกาย เจ้าของใจ หรือว่าเป็น เจ้าของการกระทำ เวลามีทุกข์ แทนที่จะเห็นความทุกข์ กลับกลายเป็นว่าเราทุกข์ มีฉันเป็นผู้ทุกข์ขึ้นมา แต่ถ้าเรา รู้ด้วยสติหรือเห็นด้วยสติอยู่เนืองๆ ก็จะเกิดปัญญาหรือ เห็นความจริงว่า ที่จริงแล้วไม่มีเราหรือ "ตัวฉัน"

เมื่อเห็นของจริงคือกายและใจอยู่เนืองๆ ด้วยสติ ก็จะเห็นความจริงหรือสัจธรรมที่กายและใจแสดงออกมา เมื่อใดที่เห็นสัจธรรมหรือความจริงของกายและใจอย่าง ขัดเจน นั่นคือเห็นความจริงว่ามันไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ ตัวตน จิตก็จะวางทุกอย่าง เพราะเห็นขัดว่าไม่มีอะไรที่ ยึดมั่นถือมั่นได้เลย ความรู้แบบนี้ ทำให้เราเข้าถึงความ สงบที่แท้จริง เป็นความสงบที่ประเสริฐ ไม่ใช่สงบเพราะ ปราศจากเสียงรบกวน แต่สงบเพราะไม่มีอะไรมาทำให้ ใจว้าวุ่นได้ เพราะจิตไม่ได้ยึดติดถือมั่นกับสิ่งใดๆ อีก ต่อไป อะไรมากระทบ ก็วางได้หมด

เราควรฝึกวางใจให้เป็น**ผู้ดู ผู้เห็น ไม่เข้าไปเป็น** เจ้าของสิ่งใด หรือยึดสิ่งใดว่าเป็น "ตัวกู ของกู" ไม่ว่ายศฐา-บรรดาศักดิ์ ตำแหน่ง ทรัพย์สมบัติ แม้กระทั่งอารมณ์ ที่เกิดขึ้นในใจก็ไม่เข้าไปเป็น จะช่วยให้พบความสงบในจิตใจ และเกิดปัญญาที่ทำให้เกิดสุขอย่างแท้จริง หลวงพ่อ คำเขียนแนะนำลูกศิษย์อยู่เนืองๆ ว่า "เห็นอย่าเข้าไปเป็น" คือวางใจให้เป็นแค่ผู้ดูเฉยๆ เห็นความเป็นไปของกายและใจ เห็นความเป็นไปที่เกิดขึ้นอยู่รอบตัวเรา เหมือนกับนั่ง อยู่ริมฝั่งแม่น้ำ และดูแม่น้ำไหล โดยไม่ทำอะไรกับสิ่งที่ เห็นอยู่ข้างหน้า

การนั่งดูแม่น้ำไหล ไม่เหนื่อยเลยนะ แต่คนส่วนใหญ่ มักจะไม่ทำอย่างนั้น เห็นเรือสำราญผ่านมาก็โจนลงน้ำ เพื่อจะได้ขึ้นเรือไปสนุกสนาน เห็นซุงท่อนใหญ่เป็นไม้เนื้อดี ราคาแพง ก็โดดลงไปเพื่อยึดมันเอาไว้ เห็นกอสวะหรือ หมาเน่าลอยผ่านมาก็พยายามเอาไม้แหย่ให้มันลอยไป





ห่างๆ ทำแบบนั้นเหนื่อยนะ คนเราทุกข์เพราะใจไม่อยู่เฉย หากไม่ผลักไส ก็พยายามไขว่คว้าไม่หยุดหย่อน

ถ้าเราเป็นแค่ผู้ดูเฉยๆ ดูทุกอย่างที่เกิดขึ้นในใจ เหมือนดูสายน้ำไหล สิ่งที่เกิดขึ้นในใจนั้นไม่เคยอยู่นึ่ง เหมือนกระแสน้ำ กระแสใจไม่ต่างจากกระแสน้ำ แปรเปลี่ยน ไปเรื่อย ไม่อยู่นึ่ง ถ้าเราดูอย่างนี้ไปเรื่อยๆ ก็จะเห็นความ จริง ยอมรับความจริง จิตจะคล้อยตามความจริง ไม่มอง หรือคิดนึกในทางที่สวนทางกับความจริง ซึ่งจะนำไปสู่ทุกข์ ไม่ต่างจากการเอาตัวไปขวางกระแสน้ำเขี่ยว

ถ้าหากเราหมั่นสร้างความรู้สึกตัว มีสติรู้ทันความคิดและอารมณ์ปรุงแต่งที่เกิดขึ้นในใจ ใจจะสงบ เพราะความคิดและอารมณ์ทั้งหลาย จะหมดพิษสง เมื่อเรามีสติรู้ทันมัน ความจริงของชีวิตและโลกนั้นเหมือนกับกระแสน้ำ ที่เชี่ยวมาก ไม่มีใครสามารถต้านทานได้ แต่คนส่วนใหญ่ ทำใจเหมือนกับขวางกระแสน้ำเอาไว้ กล่าวคือคาดหวัง ในสิ่งที่เป็นไปไม่ได้ สวนทางความจริง เช่น คาดหวัง ให้ร่างกายและทรัพย์สมบัติจะต้องเที่ยง ไม่แปรเปลี่ยน เป็นสุขเสมอ หรือยึดติดถือมั่นสิ่งต่างๆ ว่าเป็นตัวตน นี่ คือการตั้งจิตไปขวางความจริงเอาไว้ เมื่อจิตขวางความจริง ก็ย่อมถูกความจริงกระหน่ำย่ำยีจนเป็นทุกข์ ไม่ต่างจาก การยืนขวางกระแสน้ำที่เชี่ยว ก็ย่อมโดนกระแสน้ำพัดไปชน เกาะแก่ง บาดเจ็บหรือถึงตายได้

ความทุกข์ของผู้คนเกิดขึ้นเพราะว่าจิตยึดติดถือมั่น ในสิ่งต่างๆ สวนทางกับความจริง ไม่ได้เป็นหนึ่งเดียวกับ ความจริงหรือสัจธรรม หากไม่อยากให้ความทุกข์ย่ำยีจิตใจ ก็ควรวางใจให้เป็นหนึ่งเดียวกับสัจธรรม คือ รู้ว่าสิ่งทั้งปวง ไม่มีอะไรยึดมั่นถือมั่นได้เลย มีพุทธภาษิตตอนหนึ่งกล่าวว่า



"เพราะยึดมั่นในรูป ทิฏฐิอย่างนี้จึงเกิดขึ้นว่า ลมไม่พัด แม่น้ำไม่ไหล สตรีมีครรภ์ไม่คลอด ดวงจันทร์และดวง อาทิตย์ไม่ขึ้นหรือไม่ตก มั่นคงดุจเสาระเนียด" หมาย ความว่าเมื่อใดก็ตามที่เรายึดติดถือมั่นในรูป (รวมทั้งรส กลิ่น เสียง สัมผัส และธรรมารมณ์) ก็จะมีความคิดหรือ ความเห็นที่สวนทางกับความเป็นจริง ผลที่ตามมาก็คือ ความทุกข์ ความคับแค้นใจ

หากไม่ปรารถนาความทุกข์ใจ สิ่งที่เราควรทำ คือ ฝึกใจให้มองหรือเห็นสอดคล้องกับความจริง จะทำเช่นนั้น ได้ก็ต้องหมั่นพิจารณาสิ่งต่างๆ อยู่เสมอ คือมองทุกอย่าง ให้เป็นธรรม ไม่ใช่เฉพาะสิ่งนอกตัวเท่านั้น แต่รวมถึงสิ่งที่ เกิดขึ้นกับกายและใจของเรา เพราะกายและใจก็สามารถ สอนธรรม หรือแสดงสัจธรรมให้เราเห็นได้ จนถึงขั้นที่รู้ว่า ไม่มีอะไรยึดติดถือมั่นได้เลย สุดท้ายแม้กระทั่งใจ ก็ต้อง ปล่อยวาง ไม่ยึดมั่นว่าใจเป็นเราเป็นของเรา นี้คือกุญแจ

สำคัญที่สุดเลย ในการเข้าถึงความสงบเย็นที่เป็นนิพพาน

พระพุทธเจ้าตรัสว่า "คนดีย่อมหลุดพ้นเพราะไม่ยึด มั่นถือมั่น" คนดีไม่ได้หลุดพ้นเพราะทำความดี เพราะให้ ทาน รักษาศีล แต่เพราะความไม่ยึดมั่นถือมั่น แต่จะไม่ ยึดมั่นถือมั่นได้ต้องมีความดีเป็นพื้นฐาน เพราะความดีจะ ช่วยปรับจิตปรับใจ และช่วยวางรากฐานสำหรับการวางใจ ให้ถูกต้องสอดคล้องกับความเป็นจริง จนกระทั่งจิตเห็น ความจริงอย่างแจ่มแจ้ง ไม่มีความเห็นที่ขัดกับความจริง และจิตเช่นนั้นแหละจะทำให้ภาวะที่สุขสงบอันประเสริฐได้ บังเกิดขึ้นแก่เราได้







www.visalo.org

Facebook : พระไพศาล วิสาโล Facebook : Phra Paisal Visalo

Facebook : วัดป่าสุคะโต ธรรมชาติ-ที่พักใจ



#### ชมรมกัลยาณธรรม

หนังสือดีลำดับที่ ๓๕๖

#### สัพพทานัง ธัมมทานัง ชินาติ การให้ธรรมะเป็นทาน ย่อมชนะการให้ทั้งปวง

พิมพ์ครั้งที่ ๑ : กุมภาพันธ์ ๒๕๖๐ จำนวนพิมพ์ ๓,๐๐๐ เล่ม

จัดพิมพ์โดย ขมรมกัลยาณธรรม ๑๐๐ ถนนประโคนชัย ตำบลปากน้ำ อำเภอเมือง จังหวัดสมุทรปราการ ๑๐๒๓๐ โทรศัพท์ ๐-๒๓๐๒-๓๓๕๓ และ ๐-๒๓๐๒-๓๖๒๔

ภาพปก/ภาพประกอบ เซมเบ้
ออกแบบ คนข้างหลัง พิสูจน์อักษร ทีมงานกัลยาณธรรม
พิมพ์โดย บริษัท สำนักพิมพ์สุภา จำกัด ๑๑๘ ซอย ๖๘ ถนนจรัญสนิทวงศ์

เขตบางพลัด กรุงเทพฯ ๑๐๓๐๐ โทร. ๐-๒๔๓๕-๘๕๓๐

www.kanlayanatam.com

Facebook : kanlayanatar

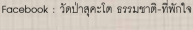


" เมื่อบุคคลรู้สึกตัวอยู่ กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดก็จะเกิดขึ้น อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็จะดับไป ดูก่อนกิกษุทั้งหลาย บุคคลเมื่อรู้สึกตัวอยู่ ความเป็นผู้รู้สึกตัวย่อมเป็นไป เพื่อประโยชน์อันยิ่งใหญ่ เพื่อความดำรงมั่น เพื่อความ ไม่เสื่อมสูญ เพื่อความไม่อันตรธานแห่งพระสัทธรรม "

### พุทธพจน์

www.visalo.org

Facebook : พระไพศาล วิสาโล Facebook : Phra Paisal Visalo





www.kanlayanatam.com Facebook : kanlayanatam