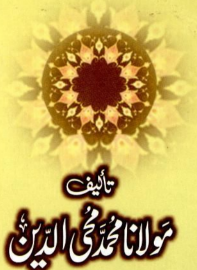
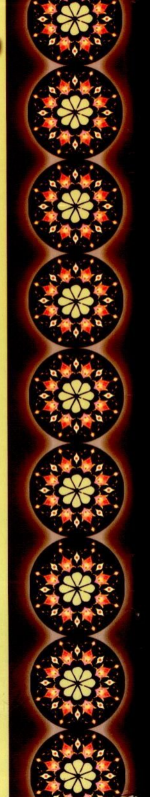
# العاق المجاول المجاول

اصول فعت کے سبادی کو آسالت اور سلیس ار دوزبالت میں ذہن شین کرانے کی بے مثال کتاب







### علم أصول نقدى ابتدائى كتاب سر اسال أصول فصر اسال أهيول فصر

اصول فعت ہے سبادی کو آسالن اور سلیس ار دوزبالن میں ذہن شین کرانے کی بے مثال کتاب

تأليف

مولانامحد محى الدين



كتاب كانام : آسان أصولِ فقة

مؤلف : مولانامجدمُى الدينُ

تعداد صفحات : ۹۲

قیمت برائے قارئین : ۱۳۵/ویے

س اشاعت : المسهم المواقع

اشاعت جديد : ٢٠١٢ إه/ الماء

ناشر : مَكَالِلْشَكِ

چودهری محماعلی چیریشیل ٹرسٹ (رجسڑڈ)

2-3، اوورسيز بنگلوز، گلستان جو ہر، کراچی \_ پاکستان

فون نمبر : 7740738: +92-21-34541739 (+92-21-34541739

فيلس نمبر : 92-21-4023113+

ویب سائٹ : www.maktaba-tul-bushra.com.pk

www.ibnabbasaisha.edu.pk

al-bushra@cyber.net.pk : ای میل

طنے کا پیت : مکتبة البشری، کراچی - پاکتان 2196170-321-9+

مكتبة الحرمين، اردوبازار، لا بور ـ پاكتان 4399313-321-92+

المصباح، ١٢- اردوبازار، لا مور ـ 123230، 7224656 +92-42-7124656

بك ليند، سٹى يلازه كالح روڈ، راولينٹري \_ 5773341,5557926 - 92-51

دارالإخلاص، نزوقصه خوانی بازار، پشاور پاکستان 2567539-91-92+ مکتبه دشیدیه، سرکی روژ، کوئیه - 2567539-91-92+

1 230 (33) (22) (33) (3)

اورتمام مشہور کتب خانوں میں دستیاب ہے۔

## فهرست مضامين

| صفحه      | مضمون                            | صفحه | مضمون                                |
|-----------|----------------------------------|------|--------------------------------------|
| IA        | امر کے حکم کی کیفیت              | 4    | مقدمه: اصولِ فقه کی اہمیّت اور ضرورت |
| 71        | انتثال امرکی کیفیت               | 4    | اصولِ فقه کی تعریف                   |
| 74        | فصل (۴) مامور به کاحکم           |      | حضاؤل                                |
| 1/2       | اقسام قضا                        | ٨    | كتاب الله كے بيان ميں                |
| ٣٢        | مامور به کی صفت                  | ٨    | باب اوّل: كتاب الله كي تعريف         |
| ra        | فصل(۵) نهی کابیان                | 9    | فصل(۱)نظم کی تقشیم                   |
| ٣2        | فصل (۲) نهی کا حکم               | 9    | تقسيم اوّل: اقسام ُظم                |
| ٣٩        | فصل (۷) عام کی بحث               | 1+   | دوسرا باب بفتم اوّل                  |
| ۱۲۰       | فصل(٨)عام كانتكم                 | 1+   | فصل(۱) تعریفات کے بیان میں           |
| ماما      | عام میں شخصیص کی حد              | 11   | خاص کی قشمیں                         |
| ra        | فصل(۹)مشترک کے بیان میں          | 11   | عام کی تعریف                         |
| 72        | فصل(۱۰) مُوَوِّل کے بیان میں     | 11   | مشترك كي تعريف                       |
| <b>ΥΛ</b> | تيسراباب نظم كي تقسيم ثاني       | 14   | مُوَوِّل كَي تعريف                   |
| ۵٠        | فصل(۱)                           | 11"  | فصل (٢) خاص كے تلم كے بيان ميں       |
|           | فصل (۲) تقسیم ٹانی کے مقابلات کے | الم  | فصل(٣)امركے بيان ميں                 |
| ۵۲        | ييان ميں                         | 10   | امر کے معانی                         |

| صفحہ | مضمون                              | صفحہ | مضمون                                |
|------|------------------------------------|------|--------------------------------------|
| ۸٠   | فصل (۳) شرائطِ راوی                |      | چوتھا باب: نظم کی تقسیم ثالث کے بیان |
| ٨٢   | دوسراباب: انقطاع کے بیان میں       | ۵۷   | ايين                                 |
|      | تیسرا باب: خبر واحد کے جتت ہونے کے | ۵۸   | فصل (1)حقیقت کے بیان میں             |
| ۸۳   | بیان میں                           | 41   | فصل (۲) ترکی حقیقت کے قرائن کا بیان  |
|      | حفدسوم                             | 44   | فصل (۳) مجاز کا بیان                 |
| ۸۵   | اجماع کے بیان میں                  | 49   | استعاره کابیان                       |
|      | حقہ چہارم                          | 49   | فصل (۴) مجاز کاتھم                   |
| 14   | قیاس کے بیان میں                   | ۷1   | فصل (۵) صریح و کناییکا بیان          |
| ۸۷   | باب اوّل: قیاس کی تعریف            | 4    | بإنجوال باب نظم كي تقسيم چهارم       |
| ۸۸   | فصل (۱) قیاسِ شرعی کی شرا لط       |      | حظهدووم                              |
| 91   | فصل (٢)رکنِ قیاس                   | 44   | سنت کے بیان میں                      |
| 91   | فصل (۳)استحسان                     | 44   | باب اوّل: سنت كي تعريف               |
| ٩٣   | وعائے تھیل                         | 44   | فصل (١) تقسيم السنة                  |
| ۹۴   | دعائے مقبولیت                      | ۷9   | فصل (۲)                              |

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ.

اَلْحَمُدُ لِللهِ الَّذِي زَيَّنَ قُلُوبَنَا بِزِيْنَةِ الْإِيْمَانِ وَكَرَّهَ إِلَيْنَا الْكُفُرَ وَالْحَمُدُ لِللهِ الَّذِي زَيَّنَ قُلُوبَنَا بِزِيْنَةِ الْإِيُمَانِ وَكَرَّهَ إِلَيُّا الْكُفُرَ وَالْعُصُولِ وَالْعُصُولَةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ النَّبِيّ الْأُمِّيِ الْأَرْبَعَةِ وَالْإِسُتِحُسَانِ. وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ النَّبِيّ الْأُمِّيِ الْأَمْتِي اللَّمْتِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ النَّبِيّ الْأُمِّي إِلَّامَ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُلِي اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْ

وَعَلَى الِهِ وَصَحُبِهِ وَأَزُوَاجِهِ وَذُرِّيَاتِهِ وَالْمُجُتَهِدِيُنَ الْعِظَامِ الَّذِيْنَ يَسُتَمِعُونَ الْقَولَ فَيَتَبِعُونَ أَحُسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِيْنَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْبَرَرَةُ الْكِرَامُ.

امابعد! بندهٔ ناچیز محم محی الدین بن مولا ناشمس الدین بر ودوی (عفا الله عنه و عن و الدیه و مشایخه ایک زمانه سے متنی تھا که اُصولِ فقه میں کوئی آسان رساله اردو میں ہونا چاہیے، جو اصول الثاثی سے پہلے مطالعہ میں آئے جس میں فن کے مسائل صاف اور شسته زبان میں جع کردیئے جائیں۔ اس سے ایک فائدہ یہ ہو کہ مسائل ذہن نشین ہوجائیں، اور دوسرا فائدہ یہ ہو کہ اسائل ذہن نشین ہوجائیں، اور دوسرا فائدہ یہ ہو کہ اسائل اشاثی جیسی دقیق واہم عربی کتاب کے سمجھنے میں رسالہ معاون بن جائے۔ تجربہ کہ اس زمانہ میں کم عمر طلبہ اس کتاب کو پڑھتے ہیں تو وہ عبارت کی الجھنوں میں پھنس کررہ جاتے ہیں، علم کے مسائل اور مقصد پوری طرح ان پر واضح نہیں ہوتا۔ دوسر نفون میں اس جاتے ہیں، علم کے مسائل اور مقصد پوری طرح ان پر واضح نہیں ہوتا۔ دوسر نفون میں اس میں اب تک کوئی ایسارسالہ نظر نہیں آیا، اس لیے ناچیز نے ایک مفیدرسالہ مرتب کرنے کا ارادہ میں اب تک کوئی ایسارسالہ نظر نہیں آیا، اس لیے ناچیز نے ایک مفیدرسالہ مرتب کرنے کا ارادہ کیا ہے۔ بعون الله تعالی و تو فیقه.

#### مقدمه

## اصولِ فقه کی اہمّیت اورضرورت

اللہ تعالی نے انسانوں کی ہدایت کیلئے اپنا بے مثل کلام سیّد المرسلین حضرت محمد رسول اللہ طُنْ اَیْ اِن کریم کی تشریح و اِشاعت مازل فرمایا اور قیامت تک اس پرعمل کا ہمیں مکلّف بنایا، قرآن کریم کی تشریح و اِشاعت ہمارے آقال اور اَفعال سے فرمائی۔ آنحضور طُنْ اَیْکَا کَم پوری زندگی قرآن کا زندہ منونہ ہے، آپ کے آقوال وا فعال کے مجموعہ کو اَحادیث اور سنت کہتے ہیں۔ اللہ بَالْ اَللهُ کا کلام بھی نہایت جامع اور محیط ہے۔ بندوں کے جس قدر اختیاری اَفعال ہیں ان کے لیے اللہ بَالْ اَللهُ کی طرف سے ضرور کوئی عظم لگتا ہندوں کے جس قدر اختیاری اَفعال ہیں ان کے لیے اللہ بَالْ اَللهُ کی طرف سے ضرور کوئی عظم لگتا ہے، لیعنی بندہ کا فعل حلال ہے یا حرام، مباح یا مکروہ ہے، اسی طرح فرض ہے یا واجب، مُوجب ِ تواب ہے، اللہ بَالْ اَللهُ کے کلام اور رسول اللہ طُنْ اَیْ اَلٰ کُن کی موجب ِ تواب ہے یا باعث عقاب و عتاب ہے، اللہ بَالْ اَللهُ کے کلام اور رسول اللہ طُنْ اَیْ اَلٰ کُن کی کی نیادہ سے کیا تھم لگتا ہے؟ اس کا فیصلہ ہم اسی وقت کر سکتے ہیں جب اصولِ فقہ پر پوری بصیرت کی کیفیت کیا ہے؟ اس کا فیصلہ ہم اسی وقت کر سکتے ہیں جب اصولِ فقہ پر پوری بصیرت حاصل ہوجائے۔ معلوم ہوا کہ اصولِ فقہ اصولِ و بن ہیں۔ دین جیب دیں جب اصولِ فقہ پر پوری بصیرت حاصل ہوجائے۔ معلوم ہوا کہ اصولِ فقہ اصولِ و بن ہیں۔ دین جیب اصولِ فقہ پر پوری بصیرت حاصل ہوجائے۔ معلوم ہوا کہ اصولِ فقہ اصولِ و بن ہیں۔ دین جیب دین جیب اصولے فقہ پر پوری بھیں۔ حاصل ہوجائے۔ معلوم ہوا کہ اصولِ فقہ اصول و بن ہیں۔ دین جیب دین جیب اصولے فقہ پر پوری بھیں۔ حاصل ہوجائے۔ معلوم ہوا کہ اصولِ فقہ اصول و بن ہیں۔ دین جیب کی بنیاداس علم پر ہے۔

#### اصول فقه كى تعريف

علم اصولِ فقدان قواعد کے جاننے یا ان قواعد کو کہتے ہیں جن سے مکلّف بندوں کے أفعال کے متعلق اُحکامِ شرعیہ کو مفصل دلائل کے ساتھ ثابت کرنے کا طریقہ آن جائے۔

مثال: جیسے نیخ وقتہ نماز کے متعلق اِرشادِ باری عزاسمہ ہے: ﴿ اَقِیْسُمُوا الْسَصَّلُوةَ ﴾ " ' نماز قائم کرو۔'' اس خطاب سے نماز کا حکم شرعی اس وقت معلوم ہوگا جب کہ بیہ معلوم ہو کہ ﴿ اَقِیْهُ وَ اِی صیغهُ امر ہے اور شریعت میں صیغهُ امر کی حقیقت کیا ہے۔ اصولِ فقہ میں آیات و اُحادیث میں وارد ہونے والے الفاظ کی اسی قسم کی حقیقت اور کیفیات کو بیان کیا جاتا ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ آیاتِ قرآنیہ اور اُحادیثِ نبویہ سے اُحکامِ شرعیہ نکالنے کا طریقہ آجاتا ہے۔

موضوع: ہرعلم کاموضوع وہ چیز ہوتی ہے جس کےعوارضِ ذاتیہ (احوال) کواس علم میں بیان کیا جائے۔ جیسے علم طب (ڈاکٹری) کاموضوع جسم حیوانی ہے، کیونکہ جسم کے احوال و کیفیات اس میں بیان ہوتے ہیں۔

پس اصولِ فقہ کا موضوع کلامِ الٰہی، کلامِ رسول، اور اَحکامِ شرعیہ ہیں کہ ان کے احوال و کیفیات کا بیان اس علم میں ہوتا ہے۔

غرض و غایت: اَحکامِ شرعیہ کو مفصّل دلائل کے ساتھ معلوم کرنا جس سے اَحکام میں بصیرت اور یقین میں اضافہ ہوتا ہے، اور فلاحِ دارین حاصل ہوتی ہے۔

اصولِ شرع: جب اصول فقه کا موضوع دلائلِ شرعیه اوراً حکامِ شرعیه ہیں تو ان کے تفصیلی احوال اب بیان ہوں گے۔ دلائل شرعیہ چار ہیں:

ا۔ کتاب اللہ: وہ آیات جوا حکام کے متعلق ہیں۔

۲ ـ سنت الرسول: وہ اُحادیث جواُ حکام کے متعلق ہیں۔

۳۔اجماع امت۔

۳ ـ قياس: قياس سے آيت وحديث كا كوئي مخفى حكم ظاہر ہوتا ہے۔

سب سے پہلے کتابُ اللّٰہ کا ذکر سنیے۔

#### حظيهاوّل

## کتاب اللہ کے بیان میں باباول

دلاكل شرعيد ميس سياقل درجدكتاب اللدكا ب

تواتر: تواتر کا مطلب میہ ہے کہ قرآن کریم کونقل کرنے والے رسول اللہ ملٹ گئی گئی کے عہد سے اب تک ہر دور میں اس قدر ہوئے کہ ان سب کا ایک نقل پر متفق ہوجانا موجب یقین ہے، اور ان سب ہی کا جھوٹ اور غلطی پر اتفاق ناممکن ہے، بیرقرآن وہ ہے جومصاحف میں موجد سر

اگركوئى آيت الى ہے كه اس كاحكم منسوخ ہوگيا ہے مگر مصاحف ميں منقول ہے توبي آيت قرآن ہے، جيسے: ﴿وَالَّـذِيُنَ يُسَوَفَّوُنَ مِنْكُمُ وَيَذَرُونَ اَزُوَاجًا وَّصَيَّةً لِإَزُوَاجِهِمُ مَّتَاعًا إِلَى الْحَوُلِ غَيْرَ إِخُرَاجِ﴾ لَــ

اگر کسی آیت کا حکم معمول بہ ہے مگر آیت مصاحف میں منقول نہیں تو بیآیت قر آن نہیں، جیسے شادی شدہ مرد وعورت زنا کریں تو ان کو سنگسار کرنے کا حکم معمول بہ ہے مگر اس کے متعلق آیت مصاحف میں منقول نہیں۔

کسی آیت متواترہ میں کسی لفظ کا اضافہ یا تغیّر جوتواتر کے ساتھ منقول نہ ہوبعض روایات سے اس کا ثبوت ہوتا ہواس اضافہ اور تغیّر کو بھی قرآن کریم نہیں کہتے حضرت الی بن کعب اور حضرت عبداللہ بن مسعود رِ اللّٰهُ مُناً ہے ایسی بعض روایات منقول ہیں۔

نظم کی تقسیم

قرآن کریم نظم (الفاظ) اور معنی کے مجموعہ کو کہتے ہیں۔صرف معنی برقرآن کریم کی تلاوت کا تواب نہیں ملتااور صرف معنی سے نماز بھی جائز نہیں نظم قرآن سے ہی معانی سمجھ میں آتے ہیں۔ نظم کا تعلّق معانی ہے مختلف طریقوں سے ہوتا ہے۔ کہتے ہیں کہ لفظ معنی کے لیے وضع ہوا، بیالفظ اس معنی میں مستعمل ہے، بیلفظ اینے معنی کو وضاحت کے ساتھ بتلا رہاہے وغیرہ۔اس لیے نظم کے معانی کے ساتھ تعلّق کے اعتبار سے نظم کی متعدد اقسام بن جاتی ہیں، پھران اقسام کی بھی قشمیں ہوتی ہیں،اوران قسموں کے مختلف نام ہے،اس لیے نظم قر آن کے بھی مختلف نام ہیں۔

## تقسيم اوّل: اقسام ِنظم

نظم کی اوّلاً حارتشمیں ہیں:

پہلی قشم: لفظ کا کسی معنی کے لیے وضع ہونا۔

وضع کا مطلب میہ ہے کہ ایک لفظ کوئسی کے لیے اس طرح مقرر اور خاص کر دینا کہ جب وہ لفظ بولا جائے تواس سے وہ معنی مجھ میں آ جا ئیں، جیسے لفظ زید ایک خاص ذات انسان کے لیے مقرر کیا جائے ،توجب زید بولا جائے گا وہ شخص سمجھ میں آئے گا۔

د وسری قشم: لفظ کا اینے معنی ہتلانے میں ظاہر ہونا یا خفی ہونا۔

تيسرى قشم:لفظ كاكسي معنى مين مستعمل ہونا۔

چقی قتیم:لفظ ہے کسی حکم کا ثابت ہونا۔

#### دوسراباب

## فشم اوّل

نظم کی قشم اوّل لفظ کومعنی کے لیے وضع کرنے کے اعتبار سے ہے۔لفظ کی معنی کے لیے وضع مختلف طور پر ہے،اس لیے قشم اوّل کی چارتشمیں ہوجاتی ہیں:

ا۔خاص ۲۔عام ۳۔مشترک ۴۔مؤوّل۔

#### فصل(۱) تعریفات کے بیان میں

خاص: اگر لفظ ایک چیز کو بتلانے کے لیے وضع ہوا ہے تو اسکوخاص کہتے ہیں،خواہ ایک ذات کو بتلائے، جیسے: زیسد واحد کیلئے وضع ہوا، یا ایک نوع کیلئے وضع کیا گیا ہو، جیسے: رجل (مرد) امر أة (عورت) فرس ( گھوڑا)، یا ایک جنس کیلئے وضع ہوا ہو، جیسے: إنسان، حیوان.

فائدہ: اصولِ فقہ میں ایسے لفظ کو جوایسے اُفراد پر بولا جائے جن کی غرض ایک ہونوع کہتے ہیں، جیسے: رجل (مرد) ایک نوع ہے۔ رجل (مرد) اس لیے ہے کہ حاکم ہے، نبوت، امامت، حدود وقصاص میں شہادت صرف مرد کاحق ہے۔ اور امیر اُق (عورت) دوسری نوع ہے وہ محکوم ہے، وہ اس لیے ہے کہ بچے جنے گھریلوا مورانجام دے، دونوں کی غرض جدا ہے۔ اور فسر مس (گھوڑا) ایک نوع ہے، خواہ نرہویا مادہ دونوں کی غرض بار برداری (بوجھ کھنچنا) ہے۔

اییالفظ جوایسے اَفراد پرشامل ہوجن کی اَغراض جدا ہیں تو ان کوجنس کہتے ہیں۔جیسے: انسان، مرد وعورت دونوں کو کہتے ہیں،اور''حیوان''انسان،فرس، بقرکو کہتے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ لفظِ خاص اُفراد کے لیے وضع نہیں ہوا، ایک مفہوم کے لیے وضع ہوا ہے۔ جیسے جب جاء الإنسان (انسان آیا) بولیں گے، توالیک مفہوم (حیوانِ ناطق) مراد ہوگا کہ حیوانِ ناطق کی آمد ہوئی، اگرایک شخص آیا تب بھی جاء الإنسان صادق ہے، اور پچاس آدمی آئے تب

بھی صادق ہے۔ایک آ دمی آیا تب بھی حیوانِ ناطق (مفہوم انسان) موجود ہے، اور پچاس میں بھی بیم فہوم موجود ہے۔ جاء الحیوان (حیوان آیا) خواہ ایک بکری آئی، دس گائیں آئیں، یا پانچے آ دمی آئے، یا سب آئے (حیوان آیا) کہنا درست ہے، اس کیے کہ حیوان کا مفهوم (متحرک بالاراده) ایک پرصادق آتا ہے اورسب پر بھی۔ایسے ہی جساء ر جل (مرد آیا) خواہ ایک مرد آیا یا چند مرد آئے درست ہے، اس لیے کہ خاص میں اَفراد پیشِ نظر نہیں ہوتے، پچاس مردآئے تب بھی جاء رجل درست ہےاس لیے کہ ہر فردکو رجل کہتے ہیں کیونکہ مفہوم ر جل (رجولیت مردانیت)سب میں ہے۔

مسَله: اگرلفظ کثرت پر دلالت کرے مگر کثرت محدود ہے تو بھی اس لفظ کو خاص کہتے ہیں ، جیسے أعداد: اثنان (دو) ثلاثة (تين) مائة (سو) كيونكهان أعداد كامفهوم مقدار ہے، توبيہ جمله أعدادمقدار کی ایک ایک نوع کو ہتلاتے ہیں: دوہونا،سوہونا، ہزار ہونا۔

#### خاص کی قشمیں

خاص الفرد: لفظ ایک ایسے مفہوم کو ہتلائے جوذات واحد ہو، جیسے: زید (شخص واحد) تواس كوخاص الفرد كہتے ہيں۔

خاص النوع: لفظ ایک ایسے مفہوم کے لیے وضع ہوا ہوجس کے اَفراد کی غرض متحد ہوتو اس کو خاص النوع كہتے ہيں، جيسے: رجل.

خاص الجنس: لفظ ایک ایسے مفہوم کے لیے وضع ہوا ہے جس کے اُفراد کی غرض جدا ہے تو اس کو *غاص اکبنس کہتے ہیں، جیسے*: إنسا ن، حیوان.

عام کی تعریف: عام اس لفظ کو کہتے ہیں جو متعدد ہم جنس اُفرادِ غیر محصور (جس کا عدد مٰہ کور نہ مو) پردلالت کے لیے ایک ہی مرتبہ وضع کیا گیا ہو، جیسے: الرجال، المسلمون.

لینی عام میں اَفراد پیش نظر ہیں، جب کوئی حکم المو جال، المسلمون پرآئے گا تو ہر فرور جل

اور ہرفردِمسلم پرآہےگا۔

اگرلفظ صورت میں واحدہے مگر افرادِ کثیرہ پر دلالت کرے تب بھی عام ہے، جیسے: مَنُ (جو بھی عاقل ہو)، ما (غیرعاقل اشیا)، القوم (بہت سے لوگوں کا مجموعہ)، رهط (جماعت)۔

مشترک کی تعریف: ایک ہی واضع نے کسی لفظ کو متعدد مختلف الاً غراض چیزوں پر دلالت کے لیے ابتدا ہی سے الگ الگ طور پر وضع کیا ہوتو اس کو مشترک کہتے ہیں، جیسے لفظ عین سورج، گھٹٹا، سونا، چشمہ، آنکھ وغیرہ پر دلالت کرتا ہے، لیکن سب معنی پر ایک ساتھ شامل نہیں بلکہ کوئی ایک معنی مراد ہوسکتا ہے، اس لیے کہ ہر معنی کے لیے اس کی وضع الگ ہوئی ہے۔

فائدہ: لفظِ صلوۃ کے معنی دعا اور نماز دو ہیں گریدلفظ مشترک نہیں، اس لیے کہ پہلے واضع نے اس کو لفت میں ایک ہی معنی دعا کے لیے وضع کیا ہے، پھر عرصہ کے بعد وہ نماز کے معنی میں مستعمل ہوا۔

مُوَوَّل کی تعریف: مشترک کے معانی محتملہ میں سے جب کسی موقع پرایک معنی کسی ایسی دلیل سے معین کر لیے جائیں جوظنِ غالب کا فائدہ دیتی ہوتو اب معین معنی والا لفظِ مشترک مُوَوَّل بن جاتا ہے، اور اس کواب مُوَوَّل کہتے ہیں، جیسے لفظِ قَدُوَّ کے معنی حیض اور طہر ہیں، بیہ مشترک ہے۔ آیتِ کریمہ ﴿ فَلْ شُفَةَ فُرُوْءِ ﴾ میں جب کی مجتمد نے حیض کے معنی کو متعین کرلیا مشترک ہے۔ آیتِ کریمہ ﴿ فَلْ شُفَةَ فُرُوْءِ ﴾ میں جب کی مجتمد نے حیض کے بعد مُووّل اور فاہد مُووّل کے بعد مُووّل اور فاہد ہیں۔

## فصل(۲) خاص کے حکم کے بیان میں

تھم خاص: لفظِ خاص کا اثریہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے مدلول (معنی) پر بلا احمال دلالت کرتا ہے جب تک کہ کوئی دلیل دوسرے معنی کا احمال نہ پیدا کردے۔اس لیے خاص کا تھم یہ ہوتا ہے کہ اس پڑمل کرنا فرض ہوجا تا ہے،اوراس پراعتقاد فرض ہوجا تا ہے،اس کامنکر کا فر ہوجا تا ہے۔ اگر کوئی قرینہ یا مانع موجود ہے جس سے لفظ خاص کے اندر دوسرے معنی کا احتمال پیدا ہوجائے تو اس پڑمل واجب ہوتا ہے،اوراس معنی پراعتقا دفرض نہیں رہتا،اس کے منکر کو فاسق کہتے ہیں کا فرنہیں۔لفظ خاص پڑمل فرض ہونے کی مثال.....

مثال: آیتِ کریمه میں لفظ ﴿ فَلْنَهُ ﴾ ہے: ﴿ وَالْهُ طَلَقْتُ یَتُوبَّصُنَ بِاَنْفُسِهِنَ فَلْنَهُ فَدُوءٍ ﴾ ن ' مطلقہ عورتیں تین حضر رک جائیں۔' یعنی مطلقہ کی عدت تین حض ہے۔ آیت میں لفظ ﴿ فَلْنَهُ ﴾ فاص ہے۔ اسکی مراد بالکل واضح ہے کہ ﴿ فَلْنَهُ ﴾ بلا کم وبیش ( تین ) کو کہتے ہیں اس لیے اس پر اتفاق ہے کہ ﴿ فَلْنَهُ ﴾ پرعمل وعقیدہ ضروری ہے۔ لفظ ﴿ قُرُوءٍ ﴾ مشترک ہے اسکے معنی طہر بھی ہیں چیض بھی ہیں۔ حضرت امام شافعی ڈالئے یا فظ ﴿ قُرُوءٍ ﴾ کو طہر کے معنی میں مؤوّل کیا اور فرمایا: تین طہر عدت ہے۔ حضرت امام اعظم را النہ یا کہ فظ ﴿ قُرُوءٍ ﴾ ﴿ قُرُوءٍ ﴾ کو فیم کے حین میں مؤوّل کیا اور فرمایا: تین حیض عدت ہے۔

حضرت امام صاحب فرماتے ہیں کہ آیت کریمہ میں ﴿ تَلْ شَهَ ﴾ آیا ہے اس کے مدلول پڑمل تب ہی ممکن ہے جب ﴿ قُرُوءِ ﴾ سے حض مراد ہو۔ اگر طہر مراد ہوتو ﴿ تَلْ شَهَ ﴾ برعمل نہیں رہتا، تین سے زیادہ طہر عدت رہ جائے گی، کیونکہ حالت حیض میں طلاق دینا ممنوع ہے۔

طلاق کا وقت طہرہے، جس طہر میں طلاق دی اس طہر کے پچھ کمیے تو گذر ہی گئے۔اگر اس طہر کے پچھ کمیے تو گذر ہی گئے۔اگر اس طہر تو میں شار کریں تو تین طہر میں کمی رہ جائے گی، اگر اس طہر کے سواتین طہر شار کریں تو تین طہر پراضا فہ ہوجائے گا اور یہ مقتضائے خاص کے خلاف ہے، اس لیے ﴿ مُلْفَفَ ﴾ پمل متروک ہوتا ہے۔اگر چیض مراد لیس تو جس طہر میں طلاق دی ہے اس طہر کے بعد تین چیف ممتل عدت شار ہوسکتی ہے اور ﴿ مُلْفَفَ ﴾ پر عمل متروک نہیں ہوتا۔خلاصہ یہ کہ تین کے مدلول پر بلا کم و بیش عمل ضروری ہے۔

لفظ خاص ہے اُ حکام شرعیہ کا ثبوت: الفاظِ خاص کی مختلف اقسام ہو سکتی ہیں جس طرح اس کی تعريف وامثله ہے معلوم ہوتا ہے۔الفاظِ خاص میں زیادہ تر اَحکامِ شرعیہ کا ثبوت صیغهُ امر و نہی سے ہوتا ہے،اس لیےان دونوں کے متعلق تفصیل ضروری ہے۔

تشمس الائمه سرحسی براللیجایه فرماتے ہیں:''اصول فقہ کے بیان میں امرونہی سب سے پہلے رہنے کا زیادہ حق رکھتے ہیں کیونکہ ان سے ابتدا بڑی اہمیّت رکھتی ہے، اور حلال وحرام و دیگر اَحکام واجبه کی معرفت وتمیز إن پرموقوف ہے۔'

#### فصل (۳)

#### امرکے بیان میں

صیغهٔ امر لفظِ خاص ہے، بندوں کو اَحکامِ شرعیہ کا مکلّف اس کے ذریعہ بنایا گیا ہے، اس طرح نہی بھی ہے۔صیغهٔ امر کے خاص ہونے کا مطلب میر ہے کہ بیصیغہ ایک معنی کے لیے مقرر کیا گیاہے، یعنی طلب کے لیے۔

طلب کے لغوی معنی کسی شیئے کا ارادہ ورغبت ظاہر کرنا،خواہ صیغہ بول کریا کہہ کریا اشارہ ہے، گرمطلقاً طلب کوامرِشرع نہیں کہتے ،شرع میں طلب کا خاص مفہوم ہے۔

تعریف: جب ایک متکلم خود کو عالی تصور کر کے دوسرے سے پچھ طلب کرے تو بیا مرہے، جیسے: اِفْعَلُ (كام كرو)\_

اگر دوسرے کومساوی درجہ کاسمجھ کر طلب کرے تو التماس ہے، اگر دوسرے کو عالی رتبہ مجھ کر طلب کرے تو درخواست و دعاہے۔

الله جَلَحَالُهُ اتَّكُمُ الحاكمين ہيں ان كى طرف سے جوطلب ہواس كو پورا كرنا از روئے عقل وشرع واجب ہے،خواہ خود باری تعالی سے قرآن کریم میں طلب ہو یا حدیث شریف میں حضور اقدس للْفُؤَلِيمُ كَي طرف سي طلب ہو۔ الله بَلَيُّ الله بَلَيُّ الله عَلَى الله ع

امر کا تقاضا: معلوم ہوا کہ امر کسی تھم کو لازم کرنے کے لیے ہوتا ہے، اس کا تقاضا وجوب ہے یعنی اس کی تعمیل لازم ہے۔

اگر کوئی قرینہ یا مانع موجود ہوا دراس سے بیمعلوم ہوجائے کہ آمر کا مقصد یہاں ایجاب نہیں تو مقام اور سیاق وسباق کے لحاظ سے دوسرے معنی مراد ہوتے ہیں۔

#### امر کے معانی

صیغهٔ امرسولہ (۱۲) معانی میں استعال ہواہے۔

ارا يجاب (لازم كرنا): جب صيغة امر بولا جاتا بي توذين ا يجاب كى طرف جاتا ب، جيسے: ﴿ اَقِينُمُوا الصَّلُوةَ ﴾ تا من از قائم كرو، نماز فرض بوئى \_

۲۔ ندب (مستحب ہونا): آخرت میں ثواب کے لیے، جیسے: ﴿فَحَسَاتِهُو هُمُ إِنْ عَلِمُتُمُ فِي لِمُتُهُ وَلَيْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ عَلَا مُول میں نیکی معلوم ہوتو ان کو مکاتب بنادو۔' یعنی پھر مال لینے کا عہد کر کے ان کوآزادی کا وعدہ دے دو۔ دیگر قرائن سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ہرنیک غلام کوآزاد کرنا واجب نہیں اس لیے امراستحباب کے لیے ہوا۔

س۔ اِباحت (اجازت وینا): کسی شئے کی ممانعت کے بعداس کی رخصت دینے کے لیے، جیسے: ﴿وَاِذَا حَلَلْتُهُ فَاصُطَادُوا﴾ ﴿ ''جب اِحرام ختم ہوجائے شکار کرو۔'' حالتِ اِحرام میں شکار سے منع کیا گیا اب اجازت دی، یہ مطلب نہیں کہ اِحرام ختم ہونے کے بعد ہر مُحرِم پر شکار کرنا لازم ہے۔

۸۔ تأدیب (سلیقہ سکھلانا): اُخلاق سنوار نے اور عادت سدھار نے کے لیے، جیسے جنابِ رسول الله التَّالَيَّ أَيْمَ نِهِ إِرشاد فرمايا: كُلُ مِمَّا يَلِيُكَ لِلهِ "'البِيغ نز ديك (سامنے) سے كھاؤ'

۵ ـ إرشاد: د نيوى اموركى سوجه دينے كے ليے، جيسے: ﴿ وَاسْتَشُهِ ـ دُوُا شَهِي ـ دَيُنِ مِنُ رِّ جَالِكُمْ ﴾ ت " (اپنے معاملات میں ) دومردوں كو گواہ بناليا كرو "ضرورى نہيں۔

٢ ـ تهديد: دهمكى دين اوراظهارغضب كے ليے، جيسے: ﴿إعُـ مَلُوا مَا شِئْتُمُ ﴾ ٣٠ "جوجا ہو کرلو(پھر خبر لیتے ہیں)۔"

٧- إنذار: وهمكى كرساتھ پيغام كى تلقين كے ليے: ﴿ قُلُ تَمَتَّعُ بِكُفُوكَ قَلِيُلا ﴾ كَ ''اے پغیمر! تم کہدووکہایئے کفرسے کچھ دیر فائدہ اٹھالے۔''

٨ تعجيز : عاجز بتلانے كے ليے يعنى تم مطلوبه كام سے عاجز ہو، جيسے: ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنُ مِّنْلِهِ﴾ هـ "اس جيسى ايك سورت بنالا ؤـ"

9 تسخیر: قابومیں ہونے کو بتلانے کے لیے، کسی شئے کوجلدی سے وجود میں لے آنے اور تھم الہی کے مطابق فوراً ہوجانے کو بتانے کے لیے جب اللہ جَلَّ کَالَا کُسی چیز کا ارادہ فرماتے ہیں تو اس میں درنہیں لگتی وہ ارادہ کے مطابق فوراً وجود پذیر ہوجاتی ہے۔

إرشاد بارى ہے: ﴿ فَ قُلُنَا لَهُمُ كُو نُوا قِرَدَةً خُسِئِينَ ﴾ تل "مم نے ان يهود سے كهدويا ہوجا ؤ بندر ذلیل'' بندر بن جانامخلوق کے اختیار میں نہیں، تو اس حکم کا مطلب پیرظا ہر کرنا ہے كەفۇرا ۋە بندر ہوگئے۔

• ا یہ تکوین: وجود میں لانا، کسی شئے کو وجود دینے کے لیے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿ کُ نُ فَيَكُونُ ﴾ كُ '' ہوجا اور وہ ہوجاتی ہے۔''

ل بخاری، رقم: ۳۹۵۸ مسلم، رقم: ۳۷۱۸ تا بقره: ۲۸۲ سط فصلت: ۳۰ ترم: ۸

هے بقرہ:۲۳ کے بقرہ:۱۵

اا - إمتنان: احسان بتلانا ، اظهار نعمت اوراحسان كے ليے: ﴿ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ﴾ كُ ''اللّٰد نے جو پچھ بخشااس کو کھاؤ''وہ راز قِ مُنعم ہیں سب پچھان کا دیا ہوا ہے۔

١٢- إكرام: عزت دينا، عزت دينے كے ليے: ﴿ أَدُ خُلُوْهَا بِسَلْمِ الْمِنِيْنَ ﴾ 2 " جت ميں امن وسلامتی کے ساتھ آجاؤ۔''مہمان کوعزت کے ساتھ کہتے ہیں: آئے!

١٣- اِلانت: بعزت كرنے كے ليے: ﴿ فُقُ اِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكَرِيْمُ ﴿ ثُلْ الْكَرِيمُ ﴿ ثُلْ عذاب چکھ! تو تو بڑا باعزت شریف ہے۔''

١٦ - تسوية: دوچيزول كوبرابر بتلانے كے ليے: ﴿فَاصْبِرُوا اَوْ لَا تَصْبِرُوا ﴾ تصبر وا نه کرو' برابر ہے عذاب سے نجات نہیں۔

10- إخقار: معمولي اورجهونا بتلانے كے ليے: ﴿ الْقُوْا مَاۤ أَنْتُمْ مُّلْقُوْنَ ﴿ فَ (حضرت موى علائے اگانے جادوگروں سے کہا:)''ڈالو کیا ڈالتے ہو'' لیمنی تمہارے جادو کی کوئی حیثیت اور

١٦ ـ دعا: درخواست كے ليے: اللَّهُمَّ اغْفِرُ لِيُ "اے الله! مجھے بخش و يجيے ـ"

المَيْنَ وَبُكَ ﴾ لا جَهِمَى واروغ مِيمُلكُ لِيقُضِ عَلَيْنَا رَبُكَ ﴾ لله جهمي واروغ وجهم م ہے کہیں گے:''اے مالک! چاہیے کہ ہمارا پروردگار ہمارا کام تمام کردے (موت دیدے) موت کی آرز وکریں گے۔''

تنبيه بمجى امربصورت خبر ہوتا ہے اوراس سے ایجاب اور زیادہ مؤکد ہوجا تا ہے۔ یعنی جملہ خبریہ ہوتا ہے، مگر اس جملہ ہے کسی کام کی طلب مقصود ہوتی ہے، ایسے امر کی تعمیل نہ کرنے میں نا فر مانی ہوتی ہے۔ایسے امر کی تعمیل زیادہ ضروری ہوجاتی ہے، جیسے ایک شخص نے مجمع میں اپنے ایک عزیز کے متعلق یوں کہا کہ بیآج قراء ت کریں گے تو اس شخص کے لیے قراء ت لازم ہوجائے گی، کیونکہ قراءت نہ کرنے کی صورت میں نافر مانی ہوگی۔

اللهُ مََالَكُلُهُ كَكَامَ مِينَ اسْ كَي مِثَالَ، حِينَ : ﴿ وَالْوَالِـ لاَتُ يُسُرُضِعُنَ اَوُلَا دَهُنَّ حَوُلَيُنِ ڪَامِـلَيـُنِ﴾ <sup>له د د</sup>ما ئين اپنج بچون کو پورے دوسال دودھ پلائيں گی۔''ليخي بچون کو دودھ بلانا چاہیے،اگر ماں کسی عذر کے بغیر بچوں کو دودھ نہ بلائے تو اللہ عَلَیَالُهُ کی نافر مانی ہے۔

#### امر کے حکم کی کیفیت

امر کا تھم ایجاب ہے، یعنی کسی چیز کو بندہ کے ذمہ لازم کرنا۔ جب امر سے ایک چیز بندہ کے ذمه لازم ہوتی ہے تو یہ جان لینا ضروری ہے کہ ایک مرتبہ امر کرنے سے مطلوبہ چیز کو بار بار کرنا ضروری اور لازم ہے، یا ایک بار کرنے سے امر کی تعمیل ہوجاتی ہے۔اسی طرح امر کے بعد فوراً اس چیز کوکر لینا ضروری ہے، یا تاخیر کرنے کی اجازت ہے؟ سنے!

امر میں تکرار کا تقاضانہیں: امر ہے کسی چیز کو بار بارطلب کرنامقصودنہیں ہوتا، ایک باربھی امر کے مطابق عمل کر لینے سے واجب ادا ہوجا تا ہے۔اگر کوئی تم سے کھے: یانی لاؤ! تو ایک مرتبہ یانی لے آئے تب بھی تعمیل ہوگئی واجب ادا ہوجا تا ہے، اگر دوبارہ یانی نہ لاؤ تومستحقِ عماب نْهِيں مُقْهِر تے جب تک کہ دوبارہ پانی لانے کا حکم نہ کیا جائے ، جیسے: ﴿أَقِیْـمُـوا الْـصَّـلُـوةَ ز کو ہ سال میں ایک مرتبہ دے دی تو فریضہ ساقط ہوگیا۔

تنبيه: بيشبه نه مونا چاہيے كه الله پاك كے كلام ميں ﴿أَقِيُسمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ﴾ تكم نماز اورز کو ۃ اور دوسرے فرائض کا حکم چند بار آیا ہے تو چند بارنماز پڑھ لینا اور چند بارز کو ۃ ادا كردينا كافى تھا، پھر ہردن ميں پانچ بارنماز اور ہرسال ميں زكو ة ادا كرنا كيسے فرض ہوا؟ جاننا چاہیے کہ بار بار کی فرضیت ایک بارصیغہ امرسے ثابت نہیں ہوئی بلکہ اس کا دوسرا سبب

ہے۔اللہ بُلْکَاللہ نے ان عبادات کو پھے چیزوں کے ساتھ اس طرح متعلق کردیا (جوڑدیا) ہے کہ جب وہ چیز وجود میں آئے تو عبادت کا وجود بھی ضروری ہوجائے۔ جیسے اللہ بَلْکَاللہ نے ارشاد فرمایا: ﴿إِنَّ الصَّلُو ةَ کَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِیُنَ کِتَابًا مَّوُ قُوْتًا ﴾ ''بیشک نماز مونین پر فرض ہے وقت مقرر میں۔''یعنی نماز کے پانچ اوقات مقرر ہیں جب وہ وقت وجود میں آئی تو نماز کو وقت کے ساتھ متعلق کردیا۔ اب جب بھی وقت مقرر آتا ہے اللہ بَلْکَاللہ کا فریضہ مون پر عائد ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی کی طرف سے طلب وقت مقرر آتا ہے اللہ بَلْکَاللہ کا فریضہ مون پر عائد ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی کی طرف سے طلب (اَقِینُمُوا الصَّلُوةَ کی ندا) آتی ہے کہ ہمارے فریضہ کوادا کرو۔

خلاصہ بیکہ ﴿أَقِیْمُوا الصَّلُوةَ ﴾ کا حکم تو پہلے سے موجود ہے کہتم کونماز پڑھنا ہے مگر کب اور
کتنی بار پڑھنا ہے اس کا تذکرہ نہیں۔ دوسری جگہ بتلادیا کہ وقت آئے تب پڑھنا ہے اور ہر
وقت ہرروز پڑھنا ہے، اور جب وقت آتا ہے ﴿أَقِیْمُوا الصَّلُوةَ ﴾ کا حکم لگ جاتا ہے۔ اس
وجہ سے بغیر وقت ہوئے نماز کا اداکرنا فرض نہیں۔ اور ایک وقت میں کئی بار بھی فرض نہیں، گویا
کہ بار بارامر ہوتا ہے اس لیے بار بار نماز کو اواکرنا فرض ہوتا رہتا ہے۔

اسی طرح اِرشاد ہوا کہ'' زکو ۃ دینا ہے'' کب دینا ہے؟ کتنی بار دینا ہے،؟ کوئی تذکرہ نہیں۔ حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ مقررہ نصاب کے مالک کونصاب پرسال پورا ہوجانے کے بعد ادا کرنا ضروری ہے۔ تو جب بھی نصاب پرسال پورا ہوگا زکو ۃ کا ادا کرنا فرض ہوگا اور زکو ۃ کی ادا کیگی کا تھم لگ جائے گا۔

اور إرشاد ہوا:'' هج كروبيت الله كا۔'' تو هج فرض ہوا اور ايك بار ادا كرنے سے هج ادا ہوجاتا ہے هج بار باركرنا ضرورى نہيں، كيونكه اس كاتعلّق بيت الله (كعبه) سے ہے۔ بيت الله ايك ہے اوراني جگه پرقائم ہے اس ليے دوبارہ هج فرض نہيں۔

امرمیں تکرار کا احمال نہیں: امر ہے کسی چیز کو بار بارطلب کرنامقصود نہیں ہوتا، اسی طرح صیغهٔ

امریس باربارطلب کا اختال بھی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ امر کے لیے صیغۂ امر سے باربارفعل کو لازم کرنے کی نیت بھی درست نہیں، اور مامورکو ایک امر پر باربارایک فعل کی اجازت نہیں۔ اس کی شرعی مثال یہ ہے: ایک شوہر نے اپنی بیوی کو بیوی کی ذات پر طلاق واقع کرنے کا اختیار صیغۂ امر سے دیا، جیسے: طَلِّقِی نَفُسَكِ. (اپنے اوپر طلاق واقع کر) تو جس طرح اس امر سے بیوی کو اپنی ذات پر ایک بارطلاق کا اختیار مات کا اختیار نہیں اور دوبارہ طلاق واقع نہیں ہوتی، اس طرح اگر شوہر صیغۂ امر سے بیوی کو باربار طلاق کا اختیار دینے کی نیت کرے تب بھی بینیت درست نہیں شوہر صیغۂ امر سے بیوی کو باربار طلاق کا اختیار دینے کی نیت کرے تب بھی بینیت درست نہیں کو نکہ صیغۂ امر میں دوبارہ طلب کا اختال ہی نہیں ہوتا۔

تنبیہ فقہائے کرام لکھتے ہیں کہ اگر طلبہ قبی نفُسکِ کہتے ہوئے شوہرنے تین طلاق کی نیت کی ہوتو عورت اس کے امر کے ماتحت اپنے پر تین طلاق واقع کرسکتی ہے، مرد کی نیت درست ہے اور عورت خود پر تین طلاق واقع کرے تو تین طلاق ہوجاتی ہے۔

بظاہر بیمسکلہ بیان کردہ قاعدہ کے خلاف معلوم ہوتا ہے گریہ بات نہیں، او پرمعلوم ہوا کہ ایک بارطلاق کا اختیار ملتا ہے، اگر ایک بار میں ایک ساتھ تین طلاق کی نیت کی ہے اور عورت ایک بار میں تین طلاق خود کو دیتی ہے تو تین طلاق ہوجائے گی۔ اگر عورت تین طلاق علیحدہ واقع کرے یوں کیے کہ ایک طلاق دیتی ہوں، دوسری دیتی ہوں، تیسری دیتی ہوں تو صرف ایک طلاق پڑے گی، دوسری اور تیسری بارکی طلاق درست نہیں۔

رہی یہ بات کہ پھرایک بار میں دوطلاق کی نیت درست ہے یانہیں؟ تو فقہائے کرام لکھتے ہیں کہ مرد کے لیے طکلِّ قِنی نَفُسَكِ سے دوطلاق کی نیت درست نہیں،اورعورت خود پر دوطلاق واقع کرے تو بھی درست نہیں۔

دواور تین میں بیفرق ایک دوسری وجہ سے ہوااس میں صیغهٔ امرکوزیادہ دخل نہیں، وجہ یہ ہے کہ طَلِّ قِبیٰ صیغهٔ امرایک مصدر پر دلالت کرتا ہے۔ طَلِّ قِبیٰ کا مطلب یہ ہے: اَطُلُبُ مِنْكِ إِیْقَاعَ طَلَاقٍ، یا طَلِّقُ طَلَاقًا (میں جھے سے طلاق دینا طلب کرتا ہوں) توایک مصدر کرہ پر دلالت ہوئی۔مصدر نکرہ فرد ہے،اس کے معنی میں ترکیب نہیں ہے، وہ مفرد ہے ایک (واحد)

پر ہی دلالت کرتا ہے عدد پر دلالت نہیں کرتا۔مصدر نکرہ کے آجزا (حصے) تو ممکن ہیں گراس
کے آفراد نہیں ہوتے، جیسے لفظ قیام (کھڑا ہونا) تو بہتو کہہ سکتے ہیں کہ تھوڑا کھڑا ہونا زیادہ
کھڑا رہنا گر ایسانہیں کہہ سکتے: ایک کھڑا ہونا دو کھڑا ہونا تین کھڑا ہونا، ہاں آ دھا کھڑا ہونا
پورا کھڑا ہونا کہہ سکتے ہیں، جیسے لفظ ماء (پانی) عَسَلُ (شہد) مفرد ہے تو اس کوایک پانی
دو پانی،ایک شہد دوشہد نہیں کہہ سکتے ہاں! تھوڑا شہد زیادہ شہد آ دھا اور پورا شہد کہتے ہیں،ایک قطرہ کو بھی پانی اور پورے سمندر کو بھی پانی کہتے ہیں۔معلوم ہوا مفرد کے حصے کر سکتے ہیں مفرد کو گئن نہیں سکتے۔

مفرد کے عدد پر دلالت نہ کرنے کا یہی مطلب ہے جب کہ مفرد لفظ بول کر پورا مدلول مراد ہو، جیسے لفظ پانی سے پوری دنیا کا پانی مراد ہوتو مجموعہ ماء واحد ہے، اور لفظ ماء کا فرد کامل ہے، اور تھوڑا) اور فرد کامل اور تھوڑا) اور فرد کامل اور تھوڑا) اور فرد کامل (پورا) مراد ہوسکتا ہے۔

جب صیغهٔ امر مصدر نکره پر دلالت کرتا ہے تو لفظ طلاق جومفرد ہے اس سے فردادنیٰ (ایک طلاق) یا فرد کامل (پوری طلاق، تین طلاق کا مجموعہ) جو واحد سمجھ لیا گیا ہے مراد ہوسکتا ہے۔ تین طلاق سے زائد طلاق نہیں، اس لیے تین طلاق پوری طلاق (کل طلاق) ہے اور دوطلاق فردادنیٰ بھی نہیں اور فرد کامل (اعلیٰ) بھی نہیں اس لیے مراد نہیں ہوسکتا۔

اگر بیوی با ندی ہوتو باندی کی کل طلاق دو ہیں تو اس صورت میں طَلِّقِی کہہ کر دوطلاق کی نیت درست ہے کیونکہ دوطلاق باندی کے بارے میں فرد کامل (اعلیٰ) ہے، لینی اس کے قت میں دو کو کُل مجموعہ طلاق، لینی واحد مجھ لیا گیا ہے۔ فرد کامل کوفر داعتباری بھی کہتے ہیں۔

#### امتثالِ امر کی کیفیت

امر کا امتثال (پورا کرنا) فوراً ضروری ہے یا تاخیر کی گنجائش ہے؟ اس بات کا فیصلہ قرائن سے

ہوتا ہے،اس لیے کہ صیغۂ امر صرف طلب فِعل پر دلالت کرتا ہے،فورو تاخیراس کے مدلول سے خارج ہیں، جیسے کہا: پانی لا وَ! توعادت وعرف یہی ہے کہ فوراً لا یا جائے ، دعوت کا کھاناتم پکا وَ! اور خاطب کومعلوم ہے کہ وعوت کل ہے،اس لیے کل کھانا پکایا جائے گا۔

تنبید: یه بیان أحکام شرع کی اصل اور بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے،عبادتِ موقّة اور غیرموقّة کی بحث پرشامل ہونے کی وجہ سے فقہ کے بیشتر دلائل اس پرمنی ہیں۔جن عبادات کا امر ہے اس میں بعض عبادات کوادا کرنا فوراً لازم ہوجا تا ہے اور بعض میں تا خیر کی گنجائش رہتی ہے۔

عبادات غیرموقیّه: وه عبادات جن کوادا کرنے کامطلق امر ہواوران کے لیے ادائیگی کا وقت مقررنہیں کیا گیا۔ایسی عبادات کو واجب ہوجانے کے بعد تاخیر سے ادا کرنے کی اجازت ہے، گر واجب ہوتے ہی فوراً ادا کر لینامتحب ہے اور زیادہ ثواب کا باعث ہے۔

حضرت امام کرخی رانشیلیہ فرماتے ہیں کہ عبادات کے معاملہ میں احتیاط یہی ہے کہ فوراً ادا كردے بلاعذر تاخير نهكرے،خصوصاً زكوة كوفوراً اداكرنا جاہے۔صيغة امركى وجهسے تو فوراً ضروری نہیں مرز کو ة کا مقصد فقیر کی حاجت روائی ہے وہ جلد ہونا چاہیے، اس لیے بلا عذرز کو ة میں تاخیر سے گناہ ہوتا ہے۔فقیہ ابوجعفر رالنبیطیہ نے حضرت امام ابوضیفہ رالنبیطیہ سے زکوۃ میں تاخیر کی کراہت تحریمی نقل کی ہے، اور حضرات صاحبین سے بھی اس کی تائید منقول ہے۔ عبادات غیرموقته یه بین: زکوة ،صدقهٔ فطر، كفارات كے روزے، رمضان كے قضا روزے، اوروہ عبادات جن کی نذر کی ہواور وقت مقررنه کیا ہو، جیسے: لِللهِ عَلَيَّ صَوْمٌ (مجھ پراللہ کے واسطے ایک روزہ رکھنا لازم ہے )۔

عبادات غیرموقته کا حکم: ان عبادات کوخواه کتنی ہی تاخیر سے کیا جائے وہ ادار ہتی ہیں قضانہیں

ان عبادات کی تعیمین نیت میں ضروری ہے، جیسے ز کو ۃ ادا کرتا ہوں، رمضان کا قضا روزہ رکھتا ہوں وغیرہ۔ان عبادات کوشروع کرنے سے پہلے ہی ان کی نیت کر لینا ضروری ہے، اگر بغیر نیتِ زکوۃ فقرا کو مال دے دیا اور دے دینے کے بعد نیت کی کہ بیہ مال میری زکوۃ میں دیا تو ز کو ۃ ادا نہ ہوگی نیت درست نہیں۔ رمضان کے قضا روزہ کی نیت صبح صادق سے پہلے کر لینا ضروری ہے، اگرضبح صادق سے پہلے نیت نہ کی یامطلق روزہ رکھتا ہوں کہا تو صبح صادق کے بعد قضا کی نیت درست نه ہوگی۔

عبادات موقّة: وه عبادات جن كی ادا وفت ِمقرر ومحدود میں واجب ہوتی ہے ایسی عبادات كی حارفتمیں ہیں:

قشم اوّل: وہ عبادات جس کا وفت ِمقرر عبادت کو ادا کرنے کے بعد نیج رہتا ہے، لیعنی اس عبادت سے اس کے بورے وقت ِمقرر کو بھر دینا ضروری نہیں بلکہ وقت مقرر کے تھوڑے ہے حقے میں ادا کر لینا کافی ہے، جیسے پانچ وقت کی نماز۔ نماز کے پورے وقت میں فرض نماز یڑھتے رہنا ضروری نہیں۔

ایسی عبادت کا وفت اس عبادت کے لیے ظرف، سبب اور شرط ہوتا ہے۔ ظرف ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ عبادت ِنماز وفت ِمقرر کے اندر ہوجانا ضروری ہے،شرط ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ عبادت (نماز) مقررہ وفت ہے پہلے درست نہیں ہوتی ،اس لیے کہ شرط کے بغیر مشروط کا اعتبار نہیں ہوتا۔ سبب ہونے کا مطلب پیہے کہ مقررہ وفت آ جانے سے نماز ادا کرنا واجب ہوتا ہے، وقت سے پہلے نماز ادا کرنا واجب نہیں ہوتا۔

اگر کوئی شخص نماز کے وفت ہے پہلے مرجائے تو اس وفت کی نماز اس پر فرض نہیں ،نماز کا وفت ہوجانے کے بعدونت کے اندر کوئی شخص مرجائے تب بھی اس نماز کے ترک پر کوئی مواخذہ نہ ہوگا، کیونکہ نماز کے وجوب ادا کا سبب وقت کا وہ حصّہ ہے جوتح بمہ سے متصل ہوتا ہے، تحریمہ سے پہلے کا وفت سبب نہیں اس لیے اس سے پہلے ادا کرنا واجب نہیں۔

فائدہ ابھی معلوم ہو چکا ہے کہ نماز کا وقت نماز کے لیے ظرف ہے تو نماز کو وقت کے اندر ہونا چاہیے، اور وقت نماز کے لیے سبب بھی ہے تو نماز کو وقت کی بعد ہونا چاہیے اس لیے کہ سبب پہلے ہوتا ہے۔ پورا وقت ِنماز گذر جانے کے بعد نماز کوفرض ہونا چاہیے لیکن اس صورت میں وقت کی ظرفیت کا تقاضا پورانہیں ہوتا، اس لیے پورے وقت کوسبب قرار دینے کے بجائے اس جزوکوسبب قرار دیا گیا جوتح بیمہ سے متصل ہوتا ہے، تا کہ ظرفیت اور سببیت دونوں کا تقاضا پورا ہوجائے۔قضا نماز کا سبب پورا وقت ہے، قضا کرنے میں ظرفیت پڑمل نہیں ہوتا اس لیے سخت گناہ ہوتا ہے۔

قسم دوم وہ عبادت جس کا وقت اس کے برابر ہونی خدر ہے، عبادت اپنے لورے وقت کو ہمر دے، یہ وقت عبادت کے لیے شرط، سبب اور معیار ہے۔ سبب اس طرح ہے کہ وقت کا ہر ہر جزوعبادت کے ہر ہر جزوکے لیے سبب ہے، جیسے رمضان مبارک کاروزہ، اس کا وقت روزے کی لیے سبب بھی ہے اور معیار بھی ہے۔ معیار ہونے کا مطلب یہ ہے کہ دوروزے ایک وقت میں ادانہیں ہوسکتے ، منج صادق سے غروب آفاب تک کا پورا وقت ایک روزہ سے پُر ہے۔ معیان کے مہینہ میں یہ وقت اللہ بَرائی الله کی طرف سے فرض روزہ کے لیے معین ہے، اس لیے غیر رمضان کا روزہ رمضان میں جائز نہیں، اور منج صادق سے پہلے رمضان کے روزہ کی نیت کر لی تو روزہ ہی جوجائے گا، اگر مطلق روزہ کی نیت کر لی تو روزہ ہی جوجائے گا، اگر مطلق روزہ کی یا درمضان کا روزہ شار ہوگا۔ اگر بالکل روزہ کی نیت ہی موہ جیسے نذرکا روزہ یا کفارہ کا روزہ تب کسی رمضان کا روزہ شار ہوگا۔ اگر بالکل روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی روزہ نہ ہوگا کم از کم مطلق روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی روزہ نہ ہوگا کم از کم مطلق روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی روزہ نہ ہوگا کم از کم مطلق روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی روزہ نہ ہوگا کم از کم مطلق روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی روزہ نہ ہوگا کم از کم مطلق روزہ کی نیت ہی نہ ہوتو شام تک بھوکا رہنے سے بھی

قسم سوم: وه عبادت كه وقت اس كے ليے معيار تو ہو گرسبب نه ہو جيسے كسى مقرر دن ميں روزه ركھنے كى نذر كرنا ، مخصوص دن ميں روزه كى نذر كرنے سے وہ دن اس روزه كے ليے معين ہوجا تا ہے اور اس دن روزه ركھنا واجب ہوجا تا ہے \_مخصوص دن روزه كا معيار تو ہوتا ہے مگر سبب نہيں ہوتا، نذر كے روزه كا سبب نذركرنا ہے: لِلّٰهِ عَلَيَّ أَنُ أَصُوْمَ يَوْمَ الْمُجْمُعَةِ كہا اس ليے روزه واجب ہوا۔

تھم:اس عبادت کا تھم یہ ہے مبحِ صادق سے پہلے نیت ضروری نہیں،اگر نصفِ نہار سے پہلے نیت کرلے تو کافی ہے،مطلق نیت ِصوم ہے بھی روزہ ادا ہو جائے گا اورنفل کی نیت ہے بھی ادا ہوجاتا ہے۔ اگرضبح صادق سے قبل کوئی نیت نہیں کی پھر نصف نہار سے پہلے دوسرے کسی واجب کی نیت کی تب بھی نذرِ معین کا روزہ ہی شار ہوتا ہے۔ ہاں اگر ضبح صادق سے پہلے دوسرے واجب روز ہ کی نیت کی ہوتو جس روز ہ کی نیت کی وہ ادا ہوگا نذر کا قضا ہوجائیگا۔ رمضان کے روزہ اور نذرمعین کے روزہ میں یہی فرق ہے کہ رمضان میں صبح صادق سے پہلے دوسرے واجب کی نیت کے باوجو درمضان کا روز ہ شار ہوتا ہے۔

قتم چہارم: وہ عبادت جس کا وقت اس کے لیے ایک اعتبار سے معیار کی طرح ہے اور دوسرے اعتبار سے ظرف کی طرح ہے، جیسے حج ہے۔ حج کا وقت شوال، ذی قعدہ اور ذی الحجہ کے دس دن ہیں، اس اعتبار سے ایک ہی سال ان مہینوں میں دو حج ادانہیں ہو سکتے ہیں تو حج کا وقت جے کے لیے معیار جسیا ہوا ، اور اس اعتبار سے کہ جج کے ارکان جج کے بورے وقت کا استیعاب نہیں کرتے (جج کے اُفعال پانچے دن ۹،۰۱۰، ۱۳،۱۲،۱۱ میں پورے ہوجاتے ہیں) جج کا وفت مج کے لیےظرف کی طرح ہے۔

حضرات سیخین رکھنے کا فرماتے ہیں کہ احتیاط اسی میں ہے کہ جس سال حج فرض ہواسی سال ادا کرلینا چاہیے، بلاعذر تاخیرے گناہ ہوتا ہے۔

تھم: اس عبادت کا تھم یہ ہے کہ جب بھی اس کوادا کیا جائے ادا ہے قضانہیں۔مطلق حج کی نیت سے حج فرض ادا ہوجاتا ہے بشرطیکہ حج فرض ہو چکا ہو، کیونکہ وقت معیار جیسا ہے جس طرح کەرمضان کا روز ہ مطلق نیت ہے ادا ہوجا تا ہے۔اوراس لیے بھی کہ ایک مومن پر حج فرض ہونے کے باوجود وہ مشقت برداشت کرکے نفل ادا نہ کرے گا جب کہ فرض کا ثواب زیادہ ہے اور اس کے ترک پر عقاب بھی سخت ہے، اس لیے مطلق نیت سے ادا شدہ حج کوفرض ہی قرار دیا گیاہے۔

اگر حج فرض ہونے کے باوجو دفغل کی نیت کرے تو اس صراحت کی وجہ سے حج نفل ہوگا فریضہ ادانہ ہوگا، کیونکہ حج کا وقت ظرف کی طرح بھی ہے اس لیےنفل کی نیت درست ہے جس طرح نمازِ فرض کے وقت میں فرض سے قبل نفل نماز جائز ہے۔

فصل (س)

ماموريه كاحكم

مامور بہکو بجالا نا دوطرح ہوتا ہے: ادا اور قضا ۔

ادا کا مطلب رہ ہے کہ امر سے مطلوب چیز بعینہ دی جائے ، یعنی وہی مامور بہ بجالا یا جائے جس کا حکم ہوا ہے، جیسے نماز کواس کے وقت مفروض (مقرر) میں پڑھ لینا۔

قضا کا مطلب ہیہ ہے کہ امر سے واجب شدہ چیز کامثل دیا جائے۔ بندہ کے ذمہ جو مامور بہ لازم ہو چکا ہے وہ نہ دیا جاسکا تو اپنی طرف سے اس کامثل (بدل) دے کر واجب کو ذیہ ہے ساقط کرنا، جیسے نماز کواس کے وقت ِمفروض سے مؤخر کر کے پڑھنا۔مؤخر شدہ نماز جس وقت میں پڑھی جائے اس وفت میں اللہ جَلَحَالُا کی طرف سے بینماز فرض نہیں،تو مُصلِّی ایک ایسی نماز پیش کرر ہاہے جواس وفت میں لازم نہیں اور خاص وفت کی نماز ادا کر ناممکن نہیں ،اس لیے کہ بینماز وقت کی نماز کے بجائے اپن طرف سے پیش کررہاہے، اس کانام قضاہے۔ قضا پڑھنا فرض ہے، یہی وجہ ہے کہ آج کی ظہر کی نماز کل کی ظہر کی نماز کا بدل نہیں بن سکتی کیونکہ آج کی نماز اس وفت میں اللہ جَلَحَالله کی طرف سے فرض ہے، اورکل کی ظہر کا بدل بندہ کواپنی طرف سے پیش کرناہے۔

فائده: عام محاوره میں قضا کوادااورادا کو قضا کہتے ہیں،اس میں کوئی حرج نہیں۔

اقسام ادا: اداکی دوشمیں ہیں:ا۔ادائے محض ۲۔ادائے غیر محض۔ ادائے محض (خالص ادا) کی دوشمیں ہیں:ا۔ادائے کامل ۲۔ادائے قاصر۔ ادائے کامل: جب مامور بہکوان تمام اوصاف کیساتھ بجالا کیں جن اوصاف پر بجالا نامشروع ہوا ہے کامل ہے، جیسے نماز باجماعت کہ پوری نماز جماعت کے ساتھ اداکی ہو۔

ادائے قاصر: جب مامور بہ کو اوصاف کے نقصان کے ساتھ ادا کریں تو ادائے قاصر ہے (مسبوق کی نماز) بیادا قاصر ہے۔مسبوق جونماز تنہا پڑھتا ہے وہ نماز کا شروع حصّہ ہوتا ہے۔ ادائے غیر محض: وہ اداجس میں شائبہ قضا ہے مشابہ ہے، جیسے نماز کے آخری حصّہ کو وصف کے نقصان کے ساتھ ادا کرنا (لاحق کی نماز) ایک شخص پہلے سے امام کے ساتھ جماعت میں شریک ہوا درمیان میں نیند آگئی اور امام کے سلام کے بعد بیدار ہوا یا وضوٹوٹ گیا، وضوکرنے کے لیے گیا اور امام نے اپنی نماز پوری کرلی تو اس مقتدی کو اپنی باقی نماز پوری کرنا ہے، اور مقتدی کی طرح قراءت کے بغیر پڑھنا ہے کہ لاحق امام کے پیچھے ہی شار ہوتا ہے۔ لاحق کی نماز وفت میں ہےاس لیےادا ہے لیکن امام کے ساتھ تحریمہ کی بنایرامام کی متابعت اور معیّت ارکان صلوٰۃ میں لازم ہوئی تھی۔متابعت (اقتدا) تو باقی ہے مگر معیّت (ساتھ میں پڑھنا) باقی نہیں تو لاحق متابعت کامثل ادا کررہا ہے، اس لیے بیادا قضا کے مشابہ ہے بالکل قضا تونہیں کیونکہ نماز وقت میں بڑھ رہا ہے، اور اصل نماز باقی ہے صرف وصف معیّت فوت ہوا ہے اس لیے اس قتم کوادا شبیہ بالقصناء کہتے ہیں۔ بید دراصل ادا ہی ہے، تو اس طرح ادا کی کل تین قشمیں بن جاتی ہیں۔

#### اقسام قضا

قضا کی بھی دونشمیں ہیں: ا۔ قضائے محض ۲۔ قضائے غیر محض۔

ا \_ قضائے محض: خالص قضاجس میں ادا کے ساتھ کوئی مناسبت نہ ہو، حقیقت میں نہ تھم میں \_ اس نوع کی دونشمیں ہیں:

ا۔ قضا بمثل معقول: واجب کامثل ادا کرنا جب کہ از روئے عقل واجب کے ساتھ اس کی مما ثلت سمجھ میں آجائے ، جیسے نماز کامثل نماز۔ ۲ ۔ قضا بمثل غیر معقول: واجب کا ایسامثل دینا جس کی واجب کے ساتھ مما ثلت از روئے عقل سمجھ میں نہ آتی ہو، گر شریعت نے اس کومثل قرار دیا ہو، جیسے روزہ کا بدل فدید کہ روزہ کی حقیقت کھانے سے احتراز اور فدید کی حقیقت کھانا کھلانا، مناسبت عقل میں نہیں آتی گرشر عامما ثلت ہے۔

۲ \_ قضائے غیر محض: جس میں ادا کے ساتھ مشابہت ہو، اس کو قضا شبیہ بالا داء بھی کہتے ہیں \_

قضا شبیہ بالا داء: واجب کامثل دینا، مگرمثل میں عین (اصل) کے ساتھ مشابہت ہوتی ہے (ادا کی طرح ہے)۔

جیسے تکبیرات عید کورکوع میں کہدلینا،عید کی نماز میں امام کورکوع میں پایا، تکبیرات زوا کد کہد کررکوع میں شامل ہونے کا وقت نہیں ہے تو تھکم یہ ہے کہ تکبیرتح یمد کہد کررکوع میں شریک ہوجائے اور رکوع میں تکبیرات زوا کد کہدلے۔

تکبیراتِ زوائد کی علیحدہ قضانہیں ہے، کیونکہ نماز سے باہر عبادت کی حیثیت سے اس کا کوئی مثل نہیں، تکبیرات کامحل قیام ہے وہ فوت ہو چکا ہے، اور رکوع قیام کے مشابہ ہے کہ مُصلّی کا نصفِ بدن رکوع میں قائم رہتا ہے، نماز میں رکوع کو پالینا قیام کے پالینے کے قائم مقام ہے، تکبیرات کورکوع میں کہنا اپنی جگہ سے ہٹ جانے کی بنا پر قضا ہے اور رکوع قیام کے معنی میں تکبیرات کورکوع میں کہنا اپنی جگہ سے ہٹ جانے کی بنا پر قضا ہے اور رکوع قیام کے معنی میں ہے اس لیے تکبیرات رکوع میں ادا جیسی ہیں گویامحل میں ادا ہور ہی ہیں۔ یہ قضا کی تین قسمیں ہوئیں۔ ہیں، اور اداکی بھی تین قسمیں ہوئیں۔

جس طرح حقوق الله (عبادات) میں ادا اور قضا کی مٰدکورہ اقسام بنتی ہیں، اسی طرح حقوق العباد (معاملات) میں بھی مٰدکورہ چیوشمیں چلتی ہیں۔

حقوق العباد كي مثاليس:

ادائے کامل:مغصو ب مامیع کو بعینہ واپس دے دینا۔

ادائے قاصر:مغصوب مامبیع کونقص کے ساتھ دینا۔

کسی کا غلام غصب کرلیا، غاصب کے یہاں پہنچنے کے بعد غلام نے کسی کا مال ہلاک کردیا جس کی وجہ سے خلام پردین ہوگیا، یا غلام نے کسی کو مار دیا جس کی وجہ سے دیت یا قصاص لازم آگیا تو غلام کی قیمت گھٹ گئ، یا کسی کی بکری غصب کرلی، بکری غاصب کے یہاں بھار ہوگئ یا ٹا گل ٹوٹ گئ جس کی وجہ سے قیمت میں نقصان آگیا، تو معیوب بکری دینا یا ایسا غلام واپس دینا ادائے قاصر ہے۔ اسی طرح کسی کا کھانا اٹھا لا یا اور وہی کھانا ما لک کو کھلا دیا تو ضان ساقط ہوجائے گا، یہ بھی ادائے قاصر ہے۔

اداشبیہ بالقضاء: دوسرے کے غلام کو بیوی کا مہر قرار دے کرنگاح کیا۔ جیسے کہا: ''اس (اشاره کرکے) غلام کے عض (مہر بناگر) تجھ سے نکاح کرتا ہوں۔' اور حقیقت میں مہر بناگر ) تجھ سے نکاح کرتا ہوں۔' اور حقیقت میں مہر بناگر وہ علام اس کا نہیں تھا، مگر نکاح کے بعد اصل ما لک سے غلام خرید کرز وجہ کے مہر میں دے دیا اس لیے اس کوادا ہی کہیں گے، کیونکہ جس غلام پر عقد ہوا ہے وہی دے رہا ہے اور ز وجہ کو قبول کرنا لازم ہے، لیکن عقد کے وقت بیے غلام غیر کا مملوک تھا خرید نے کے بعد شوہر کا مملوک ہوا اور ز وجہ کو دینے کے بعد ز وجہ کی ملک میں آیا۔ چنا نچہ وصف کے اعتبار سے بیدوہ غلام نہیں جس کی طرف عقد میں اشارہ ہوا تھا کہ عقد کے وقت وہ غیر کا تھا اور ز وجہ کو ملتے وقت شوہر کا ہے۔ کی طرف عقد میں اشارہ ہوا تھا کہ عقد کے وقت وہ غیر کا تھا اور ز وجہ کو ملتے وقت شوہر کا ہے۔ میں ہے:
مِلک کے تغیر سے مین کے اندر تغیر آجا تا ہے گویا کہ چیز بدل جاتی ہے، صدیث شریف میں ہے:
مِلک کے تغیر سے مین کے اندر تغیر آجا تا ہے گویا کہ چیز بدل جاتی ہے، صدیث شریف میں ہے نمائ اَن النبی ﷺ اُن النبی ﷺ اُن النبی اللہ اُن اللہ ہو اِن اللہ میں آئے اُن اللہ ہو اُن اللہ اُن میں آئے اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اللہ میں آئے اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اللہ میں آئے اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اللہ میں آئے اُن اللہ ہو اُن اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو اُن اُن اللہ ہو اُن اللہ ہو

'' حضرت انس خِلْنَوْنَهُ ہے روایت ہے حضور اقدس لِنَّفَائِیاً کے یہاں گوشت آیا، دریافت کیا: یہ کیا ہے؟ کہا: کچھ (گوشت) ہے جو حضرت بریرہ (نبی لِلْفَائِیْمُ کی خادمہ) کے پاس صدقہ میں آیا ہے، تو آپ نے إرشاد فرمایا: ان کے لیے صدقہ ہے (اور وہ ہم کو دیں) تو ہمارے لیے ہدیہے۔''

معلوم ہوا مِلک بدلنے سے عین میں حکماً تغیّر آجا تا ہے، وصف میں تغیّر کے اعتبار سے بیغلام دینا

قضاہے مگر ذات غلام وہی ہے اس لیے اداہے ،اس کوادا شبیہ بالقصناء کہتے ہیں۔

قضا بمثل معقول کامل: کسی کی چیزغصب کر لی اور ہلاک کردی، پھراس کامثل صوری ادا کر دیا جیسے کسی کی گھڑی لے کر توڑ دی پھراس جیسی گھڑی دے دی تو قضائے کامل ہوگی۔

قضا بمثل معقول قاصر: چیزایسی ہے کہاس کامثل صور تأنہیں، جیسے بکری مار ڈالی تو دوسری بکری اس کامثل نہیں (ایک بکری سب اوصاف میں دوسری بکری جیسی نہیں) ایسی صورت میں مثل معنوی (قیمت) دیاجا تا ہے، به قضا بمثل معقول قاصر ہے۔

قضا بمثل غیرمعقول: جیسے خطاءؑسی انسان کو مار دیا، پاکسی کا ہاتھ پیرتوڑ دیا تو دیت (مال) لازم ہوگی، انسان اور مال میں کوئی مما ثلت نہیں، اسی طرح اعضائے انسانی اور مال میں از روئے عقل کوئی مناسبت نہیں معلوم ہوتی نہ صورت میں نہ معنی میں، کیونکہ انسان ما لک ہے، مال انسان کامملوک ہے، مگر انسانی جان مفت میں ضائع نہ جائے اس لیے اللہ جَلَحَالُا نے بیہ بدلہ تجویز کیاہے، یہ قضا بمثل غیر معقول ہے۔

قضا شبیه بالاداء: اگر کسی نے ایک عورت سے کسی غیر معین غلام کوم رکھ ہرا کر نکاح کیا، مہر میں غیر معین غلام جائز ہے، اوسط قتم کا غلام واجب ہے۔ اگر دیدیا تو مہر اداسمجھا جائے، اور اگر درمیا نه غلام کی قیمت مهرمیں دی تو به قضا ہے اس لیے کہ عین واجب نہیں بلکہ مثل واجب ہے گراداجیسی ہی ہے۔

وجدید ہے کہ مہر میں کوئی بھی اوسط قتم کا غلام واجب ہوا ہے، اوسط کا فیصلہ بلا قیمت نہیں ہوسکتا ہے،اس لیےاوسط غلام ادا کرنا ہوتب بھی قیمت ہی کو بنیاد بنانا پڑے گا،تو گویا کہ اصل واجب قیت ہوئی، قیت غلام سے مقدم آئی۔ اور غلام دیا جائے گا تب بھی قیت کی بنیاد پر دیا جائے گا،اس لحاظ سے قیمت دینا بھی گویا کہادا ہے،اس لیےاس کوقضا شبیہ بالا داء کہتے ہیں۔

فائدہ: ادا جس سبب (امر) سے ثابت ہوئی ہے اکثر اصولیین کی نز دیک قضا بھی اسی سبب سے داجب ہوتی ہے، قضا کے مطالبہ کے لیے دوسری نص کا آنالازم نہیں۔نماز کی قضا کے لیے ﴿ أَقِيْهُ مُوا الصَّلُوةَ ﴾ اورروزه کی قضا کے لیے ﴿ کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ ﴾ کافی تھا، جب بنده اصل واجب کامثل اپنی طرف سے بطور قیمت پیش کرنے پر قادر ہے صرف واجب کواصل وقت میں وقت کی فضیلت کے ساتھ پیش کرنے سے عاجز ہے کہ فضیلت اصل وقت کا کوئی مثل نہیں تو اصلِ واجب کے مطالبہ کا کوئی مثل نہیں تو اصلِ واجب کے مطالبہ کا ساقط ہوجانا ایک معقول بات ہے۔ اس لیے نماز روزه کی قضا کے بارے میں کوئی فض نہ آتی شب بھی ان کی قضا واجب ہی رہتی لیکن اللہ جُرَائی لائے نے روزه کی قضا کے بارے میں کوئی فض نہ آتی فرمائی: ﴿ فَهُ مَنُ كُمُ مَو يُضَا اَو عَلَى سَفَوٍ فَعِدَةٌ مِّنُ اَیّامٍ اُحَرَ ﴾ " " تم میں سے کوئی شخص بیار ہوجائے یا سفر میں چلاجائے تو اسی قدر روزہ دوسرے دنوں میں رکھ لے۔ " اورنماز کے بارے میں سرکار دوعالم طُنْ فَا فَا عَلَى سَفَوٍ فَعِدَةٌ مِّنُ اَیّامٍ اُحَرَ ﴾ " " تو شخص نیار ہوجائے یا سفر میں چلاجائے تو اسی قدر روزہ دوسرے دنوں میں رکھ لے۔ " اورنماز کے بارے میں سرکار دوعالم طُنْ فَا فَا عَلَى سَفَوْ لَا مَانُ نَامَ عَنُ صَلُوةٍ أَوْ نَسِیَهَا فَا لُهُ مَانِ بِهُ وَلَ جَا اِذَا ذَکَرَهَا ۔ " فَا مَان کی قضا ہے تو میں وقت یاد قَا مِن اِن کی اِن اِن کی قضا ہے۔ " میں میں ایک کو تھا ہے ہول جائے تو اس میں تا ہول جائے تو جس وقت یاد قَا ہُ مِن لَّ ہِ اِنْ کَانَ بِرُ مُن لِینا چاہے۔ " آجائے نماز بڑھول جائے تو جس وقت یاد آجائے نماز بڑھول جائے نو جس وقت یاد آجائے نماز بڑھول جائے نو برس کے نماز بڑھول جائے نو جس وقت یاد آجائے نماز بڑھول جائے نو جس وقت یاد

ان دونوں نصوص میں مثلِ واجب کا مطالبہ ہے اور نصلِ وقت کا مثل نہ ہونے کی وجہ سے مطالبہ نہیں ، اور جب نص میں میں میدو باتیں آگئیں اور معقول ہیں تو اس کی بنیاد پر دوسرے واجبات جیسے نذرِ معین کا روزہ اور منذ ور نماز اور منذ ور اعتکاف کی قضا کو بھی واجب قرار دیں گے، اور ان کے قضا کے بھی خاص کی ضرورت نہیں ہے۔

صرف قضا بمثل غیرمعقول کے لیے مستقل نص کی ضروری رہتی ہے، کیونکہ مثل غیر معقول کی تجویز بندوں کے اختیار میں نہیں تو جب تک نص نہ ہواس کا فیصلہ نہیں ہوسکتا، جیسے تلِ خطامیں جان کا بدلہ مال ہے کیونکہ اس کے متعلق نص موجود ہے، اگریہ نص موجود نہ ہوتی۔ نص موجود نہ ہوتی اس کی قضااپنی عقل کے مطابق لازم نہ ہوتی۔

یمی وجہ ہے کہ قبل عدمیں جب تک قاتل قصاص (جان) دینا چاہے اس پر دیت لازم نہیں

كرسكتے كه ديت صرف قبل خطامين آئى ہے اور غير معقول ہے، اس كوتل عدمين قاتل پر لازم نہیں کیا جاسکتا، ہاں اگر قاتل دیت (مال) دینے پر راضی ہواور مقتول کے ورثا قصاص نہ لینا جا ہیں تو صلح کے طور پر قاتل سے دیت لینا جا ئز ہوتا ہے۔

### مامور به کی صفت

جب مامور بہ کو بجالانے کی کیفیت معلوم ہوئی تو اب بیرجان لینا جا ہیے کہ مامور بہ میں حسن ہوتا ہے۔الله بَلْكَالله حكيم بين، بعيب بين اور حكيم بعيب جب سي بات كا حكم كرتا ہے تواس بات میں کوئی نہ کوئی خوبی ضرور موجود ہوتی ہے، اور وہ بات معیوب اور بری نہیں ہوسکتی۔ اور جب حکیم کسی بات سے رو کتا ہے تو اس بات میں ضرور کوئی قباحت ہوتی ہے۔اس لیے اللهُ عَلَىٰ اللهٰ جس چیز کا امر فر ما نمیں وہ ضروراحیھی ہے، بظاہراس میں قباحت ہی کیوں نہ ہواس کو بجالا نا باعث ِثواب ہوتا ہے۔اورممنوع چیز بری ہی ہوتی ہےخواہ وہ کتنی ہی بھلی معلوم ہواس کو کرنا کموجبِ عتاب ہوتاہے۔

مامور به کی اقسام: مامور به کی دوقتمیں ہیں:

اوّل: وه مامور به جو بذات ِخوداحچهی هواورخوب هو،اس کوحسن لعینه کهتے ہیں۔ دوم: وہ مامور بہجس میں خوبی دوسری چیز سے پیدا ہوتی ہو،اس کوحسن لغیر ہ کہتے ہیں۔

#### حسن لعينه كي دوشمين بين:

ا۔ وہ مامور بہجس کے مادّہ (اصل) اور اجزامیں حسن ہو،جس کی وجہسے مامور بہ ہمیشہ حسن کے ساتھ رہتا ہے (ہمیشہ احچھار ہتا ہے ) یعنی مامور بہاوراس کی صفت ِحسن میں اتحاد ہوتا ہے،صفت حسن مامور بہ سے جدانہیں ہوتی، جیسے ایمان (دل سے حق کی تصدیق) جب بھی ہوگا خوب ہوگا۔ اسی وجہ سے ایمان ایسا مامور بہ ہے کہ بندہ ہمیشہ اس کا مکلّف رہتا ہے بھی اس کو ترک کرنے کی اجازت نہیں، بندہ کے ذمہ سے ساقط نہیں ہوتا خواہ اس کوقائم رکھنے کے لیے جان وے دینا پڑے، کیونکہ دل سے اللہ جَلْ اَللهٰ کی تصدیق اچھی ہی ہے بھی حسن سے خالی نہیں ہوتی ہے۔ اور جیسے نماز کہ اس کا ہر ہر جزحسن والا ہے کیونکہ اس میں رب کریم کی تعظیم ہے، اور باری تعالیٰ کی تعظیم اچھی بات ہے، نماز عذر کے وقت اللہ کی طرف سے ساقط ہوتی ہے۔

۲۔ حسن لعینہ کی دوسری قسم وہ ہے کہ حسن تو اس کی ذات میں ہی ہوتا ہے گر ایک واسط سے بیہ حسن ذات میں آتا ہے، اس لیے اس قسم کو الحق بحسن لعینہ کہتے ہیں (پہلی قسم میں حسن ذات میں کسی واسط کے بغیر ہوتا ہے) جیسے زکوۃ روزہ حج۔ زکوۃ بظا ہر مال کو ضائع کرنے کی صورت ہے اور اس اضاعت میں بظاہر کوئی خوبی نہیں گر اللہ تعالیٰ کے حکم سے اللہ بَالَ اللهٰ کا نائب بن کر فقیر کی ضرورت پوری کی ہے، اس لیے إضاعت إنفاق بن جاتی ہے، اور اس میں خوبی آجاتی ہے، اور اس میں خوبی آجاتی ہے، اور اس میں خوبی آجاتی ہے، اور اس میں اگر حاجت نہ ہوتی ہے۔ معلوم ہوا زکوۃ میں حاجت فقیر سے حسن آیا، اگر حاجت نہ ہوتی تو زکوۃ سے اس کا دفع نہ ہوتا اور زکوۃ میں کوئی فضیلت نہ ہوتی ۔ اس لیے اگر حاجت نہ ہوتی ہو اللہ بَالَ اللهٰ کَالَوْ اللهٰ کَالَوْ اللهٰ مِن اختیار نہیں، اس لیے حسن کا یہ واسطہ نہ ہونے کے برابر کی پیدا کر دہ ہے، فقیر یاغنی کا اس میں اختیار نہیں، اس لیے حسن کا یہ واسطہ نہ ہونے کے برابر کی پیدا کر دہ ہے، نہوں ورنہ حسن لغیرہ بن جاتی۔

اسی طرح روزہ ہے کہ بظاہر خود کو بھوک میں گرفتار کرنا ہے اور ہلاکت میں ڈالنا ہے، مگر اس بھوک سے سرکش نفس قابو میں آتا ہے، سرکش نفس کا مغلوب ہونا بھوک میں حسن پیدا کرنا ہے۔معلوم ہوا کہ روزہ میں حسن دراصل شہوت نفس سے ہی آیا ہے اگر شہوت نہ ہوتی تو سرکشی اور معصیت نہ ہوتی ، نہ اس کو مغلوب کرنے کی ضرورت ہوتی ، اس لیے شہوت ہی کو واسطہ اور سبب سمجھنا جا ہے۔فرشتوں میں شہوت نہیں تو ان کے روزہ کا کوئی امتیاز اور فضلیت بھی نہیں۔ لیکن شہوت کا واسطہ کا لعدم ہے کیونکہ نفس کی شہوت اللہ جَلَیَاللهٔ کی تخلیق ہے، بندہ کے فعل کو اس میں دخل نہیں ، اس لیا محق بحسن لعینہ ہوا۔

جج بظاہر مسافتِ بعیدہ کوقطع کرنا ہے اور اِتعابِ نفس (نفس کوتھکانا) ہے، اور جج إحرام طواف وقف عرفات وغیرہ کا نام ہے جو بظاہر عبث معلوم ہوتے ہیں، مگر بیسب کچھٹرافت والے عظمت والے بیت اللہ کی خاص زیارت کے لیے ہوتا ہے اس لیے اس میں حسن آگیا ہے۔

بیت الله کی میرحمت الله بَلْطَلَالُه کی عنایت کردہ ہے، اس لیے اس کی زیارت کے اُفعال مُوجبِ ثُواب بن گئے، مگر شرافت بیت کا واسطہ کا لعدم ہے اس لیے المحق بحسن لعینہ ہوا۔ فائدہ: اُعذار کے وقت بیعبادات ساقط ہوجاتی ہیں۔

حسن لغيره: مامور به حسن لغيره کې دوقتميں ہيں:

اوّل مامور بہ میں حسن غیر کی وجہ سے ہوتا ہے اور وہ غیر مامور بہ سے بالکل جدا ہوتا ہے غیر کا وجود مامور بہ میں صفت حسن غیر کے وجود کے بعد آتی ہے، جیسے نماز کا فرض وضو کہ وضو بظاہر نظافت ِ اعضا کا نام ہے اور پانی کی إضاعت ہے۔ اعضا پرمیل نہیں پھر بھی پانی کا استعال یہ اضاعت ہوئی، مگر اس طرح نظافت اعضا سے نماز ادا ہوتی ہے جو اہم عبادت ہے ، اس لیے وضو میں بھی عبادت کا رنگ آگیا ہے۔ وضو کے لیے فرضیت کا مقام نماز کی فرضیت کے بعد ہے، اس لیے جن لوگوں سے نماز ساقط ہوجاتی ہے وضو بھی میادت و اور کسی نے وضو کیا مگر نماز نہ پڑھی تو بھی وضو کے حسن و ہوجاتا ہے؟ جیسے چیض والی عور ت۔ اور کسی نے وضو کیا مگر نماز نہ پڑھی تو بھی وضو کے حسن و شواب میں نقصان آجا تا ہے، وضو میں حسن نماز سے آیا اس لیے حسن لغیر ہ ہوا۔

دوسری مثال سعی الی الجمعہ ہے نمازِ جعدادا کرنے کے لیے چلنا اذانِ جعد کے بعد واجب ہوجا تا ہے: ﴿ فَاسُعَوْ اللّٰهِ ﴾ لَا مامور بسعی ہے اس میں حسن وثواب نماز جعہ سے آتا ہے سعی نماز جعدادا کرنے کا وسیلہ ہے جس پر نماز جعد فرض نہیں اس پر سعی بھی فرض نہیں ، اگر کوئی سعی کرے مگر نماز جعد کا ارادہ نہ ہوتو کوئی ثواب نہیں اس لیے سعی حسن لغیرہ ہے۔

حسن لغیرہ کی دوسری قتم: مامور بہ میں حسن غیر سے آتا ہے مگر مامور بہ کی ادائیگی کے ساتھ ہی وہ غیر بھی موجود ہوجاتا ہے، جیسے میت پرنماز پڑھنا بظاہر بت پرسی کے مشابداور تو حید کے خلاف معلوم ہوتا ہے مگرمسلم بھائی کاحق اس سے ادا ہوتا ہے اس لیے حق مسلم کی ادائیگی سے

صلوٰ ق جنازہ میں حسن آیا اور نماز کے ساتھ ہی بیت ادا ہوجا تا ہے۔ معلوم ہوا صلوٰ ق میت میں دراصل حسن میں دراصل حسن میت کے اسلام کی وجہ ہے آیا اگر میت کا اسلام نہ ہوتا تو نہ نماز کا حق ہوتا اور نہ نماز میں حسن آتا، اس لیے بہی سمجھنا چاہیے کہ واسطہ اور سبب اسلام ہے اور اسلام بندہ کا فعلِ اختیاری ہے۔

دوسری مثال جہاد ہے بظاہر اللہ کے بندوں کوستانا اور بستیوں کو ویران کرنا معلوم ہوتا ہے، مگر اس سے اللہ بَلَ اَللہ کا کلمہ بلند ہوتا ہے تو حید کی اِشاعت ہوتی ہے اس لیے جہاد میں حسن آگیا۔ در حقیقت جہاد میں حسن کا فر کے کفر سے ہی آیا ہے، اگر کفر نہ ہوتا تو اِعلا کی کوشش نہ ہوتی نہ اس کوشش میں کوئی فضیلت ہوتی اس لیے یہی سمھنا چا ہے کہ جہاد میں حسن کا واسطہ کفر ہے اور کفرید بندہ کا فعل اختیاری ہے۔

فائدہ:حسن لغیرہ کی دوسری قتم اورحسن لعینہ کی دوسری قتم میں پیرکھلا فرق ہے کہ حسن لعینہ میں وسائط اللہ جَلْجَلَالُہ کی خالص تخلیق ہیں، بندہ کے فعل کو اس میں دخل نہیں اور حسن لغیرہ میں وسائط میت کا اسلام اور کا فرکا کفر بندہ کافعل اختیاری ہے۔

نوٹ: اصولیین کواس مقام میں بڑے اشکالات ہیں مذکورہ تشریح میں اس کاحل ہے۔الحمدللد!

فصل(۵) نہی کا بیان

جس طرح صیغهٔ امر خاص ہے اس طرح صیغهٔ نهی بھی خاص ہے۔

تعریف: جب ایک متعلم خود کو عالی تصور کر کے دوسرے سے کسی کام سے رک جانے کی طلب کرے (کسی چیز سے منع کرے) تو اس کو نہی کہتے ہیں، جیسے: لَا تَفْعَلُ.

نہی کا تقاضا: جب کوئی عالی مرتبہ کسی کام سے روکے تو رک جانا اور اس کی طلب کو پورا کرنا ازروئے عقل وشرع واجب ہے۔ نہی جب کسی ذات گرامی اور حکیم کی طرف سے ہوتی ہے تو منی عنه میں کسی قباحت کی وجہ سے ہوتی ہے، جس طرح ذات عکیم کی طرف سے کوئی امر ہوتا ہے تو مامور بہ میں کسی خوبی کی بنا پر ہوتا ہے۔

منهی عنه کی اقسام:منهی عنه کی قباحت کے اعتبار سے اولاً دوشمیں ہیں:

اوّل:منهی عنه قبیج لعدینه ۔ دوم بمنهی عنه قبیج لغیر ۹ ۔

فتیج لعینه کی دونشمیں ہیں:

فتیج لعینہ وصفاً: الیی چیز کہ جس کی خرابی و قباحت از روئے عقل بھی ظاہر ہواور نہی ہے بھی معلوم ہو، جیسے کفر منعم کے انکار کو کہتے ہیں محسن کا انکار، اور نعمت کی ناقدری کوعقل بھی برا مجھتی ہے جب کہ عقل درست ہواور منعم کی معرفت ہوجائے۔

فتنج لعینہ شرعاً: وہ چیز جس کی قباحت شریعت بتلائے، شرع کی رہنمائی کے بغیر عقل اس کی قباحت کومعلوم نہ کر سکے، جیسے کسی آزاد انسان کو فروخت کر دینا منع ہے منہی عنہ ہے۔ بجع ازروئے عقل اچھی اور جائز چیز ہے اور نفس بجع میں کوئی قباحت نہیں کہ عقد (مبادلہ میں ایجاب وقبول) کا نام بچے ہے مگر شریعت نے بچے کی خاص تشریح کی ہے اور شرا انظار کھے ہیں جس کی وجہ سے بچے کی حقیقت میں شرعی وخل ہوا ہے، اور جب کوئی عقد شرعی تشریح کے مطابق نہ ہوتو شرعاً اس کوفتیح کہیں گے۔ اور شرا قباحت ظاہر ہوجانے کے بعد عقل کا بھی یہی فیصلہ ہوتا ہے جیسے مثال فدکور میں آزاد شخص کوفروخت کردیا تو شرعا اس میں قباحت ظاہر ہوئی کیونکہ شریعت نے مثال فدکور میں آزاد شخص کوفروخت کردیا تو شرعا اس میں قباحت ظاہر ہوئی کیونکہ شریعت نے قابل قبت سے بھی ہونا چا ہے اور آزاد آدمی مال متقوم (جس کوشریعت نے قابل قبت سے جھا ہو) میں ہونا چا ہے اور آزاد آدمی مال متقوم نہیں اس لیے بچے نہیں ۔عقل بھی شریعت کی سنم جھا ہو) میں ہونا چا ہے اور آزاد آدمی مال متقوم نہیں اس لیے بچے نہیں ۔عقل بھی شریعت کی رہنمائی سے یہ فیصلہ کرتی ہے کہ آزاد آدمی مال متقوم نہیں اس لیے بچے نہیں ۔عقل بھی شریعت کی رہنمائی سے یہ فیصلہ کرتی ہے کہ آزاد آدمی مال متقوم نہیں سے ۔

منهی عنه نتیج لغیره کی بھی دوتشمیں ہیں: اونتیج لغیره وصفاً۔ ۲ فتیج لغیره مجاوراً۔

و فتیج لغیر ہ وصفاً: فتیج لغیر ہ وصفاً وہ منہی عنہ ہے جس میں قباحت ذاتی نہیں غیر کی وجہ ہے آتی ہے

قباحت منبی عنہ کے ساتھ لازم رہتی ہے جب بھی منبی عنہ کا وجود ہوتا ہے قباحت موجود ہوتی ہے، جیسے یوم النحر کا روزہ منبی عنہ ہے روزہ میں کوئی قباحت نہیں، لیکن یوم النحر اللہ بَلَ کَاللّٰه کی ضیافت کا روزہ رکھنے سے ضیافت روزہ ہوتی ہے، اور الله بَلَ کَاللّٰه کی ضیافت کا روزہ بری چیز ہے اس لیے روزہ میں قباحت آئی، روزہ پورا دن رہتا ہے اور ضیافت بھی پورا دن ہے اس لیے ضیافت کا رد پورے روزہ میں باقی رہتا ہے۔ یوم النحر میں کوئی وقت یا کوئی یوم النحر ایسانہیں کہ ضیافت کا رد پورے روزہ کی اس میں نہ ہواس لیے ضیافت کا رد پوم النحرے روزہ کا لازمی وصف بن گیا ہے۔ اس لیے قبیح لغیرہ وصفاً کہا جاتا ہے۔

فتیج لغیر ہ مجاوراً: وہ چیز جس میں قباحت غیر کی وجہ سے آتی ہے، کین یہ قباحت ہمیشہ منی عنہ کے ساتھ لازم نہیں رہتی بھی منی عنہ کا وجود قباحت کے ساتھ ہوتا ہے اور بھی بلا قباحت ہوتا ہے، جب قباحت ہوتو وہ چیزمنی عنہ اور نا جائز ہوتی ہے اور بلا قباحت ہوتو جائز ہوتی ہے۔ جسے جمعہ کی اذان کے وقت اور اس کے بعد خرید وفروخت ناجائز اور منی عنہ ہے، بھی میں خرابی نہیں مگر بھی میں مصروفیت سے نمازِ جمعہ کی طرف سعی میں تاخیر ہوتی ہے اور نماز جمعہ کے لیے اذان ہوتے ہی چلنا واجب ہے تو بھی میں قباحت سعی میں تاخیر کی وجہ سے آتی ہے، اس لیے بھی جائز نہیں، اگر راستہ چلتے ہوئے بھی ہوجس کی وجہ سے سعی میں تاخیر کی وجہ سے آتی ہے، اس لیے بھی جمعہ کے لیے جائز نہیں، اگر راستہ چلتے ہوئے بھی ہوجس کی وجہ سے میں تاخیر نہ ہوجیسے بائع اور مشتر کی جمعہ کے لیے سواری پرسوار ہوکر جارہے ہیں اور بھی کررہے ہیں تو کوئی قباحت موجود نہیں اس لیے بیٹے ہوئی جائز ہے۔

فصل (۲)

نهى كاحكم

نہی کا تقاضا تحریم ہے بعنی منہی عند حرام ہوجاتا ہے، یا نہی کراہت کو چاہتی ہے بعنی منہی عند مکروہ تحریمی ہوتا ہے۔اگر نہی قطعی ہوتو حرمتِ قطعیّہ ثابت ہوتی ہے طنی ہوتو کراہتِ تحریمی ثابت ہوتی ہے۔ فتیج لغیر ہ وصفاً میں بھی حرمت قطعیۃ ہوتی ہے، جیسے یوم النحر میں روزہ رکھنا بالا جماع حرام ہے اگر چہ ممانعت خبرِ واحد سے ثابت ہوتی ہے۔ اور فتیج لغیر ہ مجاوراً میں نہی سے کراہتِ تجریم ثابت ہوتی ہے اگر چہ طریقِ ممانعت قطعی ہو، جیسے بھے وقت الندا کہ اس کی ممانعت نصِ قطعی سے ثابت ہے پھر بھی مکر و وتحریمی مکر و وتحریمی کی لیعنی ناجائز ہے۔ ثابت ہے پھر بھی مکر و وتحریمی کی لیعنی ناجائز ہے۔

ثابت ہے پھر بھی مکر وہ کری ہے حرام طعی ہیں، مگر وہ کری یعنی ناجائز ہے۔
خرید وفرخت سعی کے ساتھ جمع ہوسکتی ہے جیسے ابھی معلوم ہوا کہ دونوں سواری پر جارہے ہوں
اور بھے ہور ہی ہوتو کیونکہ اس بھے سے سعی میں خلل نہیں آتا اور ممانعت بالکل ختم ہوجاتی ہے،
معلوم ہوا کہ بھے اور سعی میں بالکل تضاونہیں اس لیے بھے جہاں سعی میں مخل ہوتو ممنوع تھہر سے
گی مگر ممانعت میں خفیف ہوگی اس لیے کراہت تحریم ثابت ہوگی، منہی عنہ (بھے) حکم اوّل
﴿فَاسُعُوا ﴾ کی بالکل ضرنہیں اس لیے حرمت خفیفہ ہے۔

اور جہال منی عنه تھم اوّل کی بالکل ضد ہو کہ دونوں بھی جمع نہ ہوسکیں تو نہی ہے اس جگہ حرمت قطعیۃ ثابت ہوتی ہے، جیسے نکاح جائز ہے اور بعض وقت میں واجب ہے لیکن محرم عورتوں سے نکاح ممنوع ہے، تو محرم اور نکاح دونوں ایسی ضدیں ہیں کہ بھی جمع نہیں ہوسکتے اس لیے محرم سے نکاح حرام قطعی ہوا۔ اور اگر کوئی محرم سے نکاح کر بھی لے تو بالکل باطل اور لغور ہے گا نکاح کا کوئی تھم ثابت نہ ہوگا۔

اگر جمعہ کی اذان کے بعد سعی کے وقت کوئی تھے کرے تو اگر چہ تھے ممنوع ہے قابلِ فنخ ہے مگر مشتری کی ملک ایسی تھے میں مبیع پر ثابت ہوجاتی ہے، وہ چیز مشتری کی ہوجائے گی کیونکہ حرمت خفیف ہے تھے بالکل باطل نہ ہوگی۔ یہ بحث دقیق ہے مگر آسان زبان میں بچوں کے لیے لکھ دی ہے جس سے خلاصہ ذہن نشین ہوجائے۔ (الحمد لللہ)

فائدہ: نہی کا نقاضا استمرار اور فوربھی ہے یعنی جس چیز سے روکا گیا ہے اس سے اسی وقت بلاتا خیررک جانا ضروری ہے،اسی طرح اس پر دوام اور استمرار یعنی رکے رہنا بھی ضروری ہے۔ خاص کی بحث ختم ہوئی۔

## ۳۹ فصل (۷) عام کی بحث

لفظ کی اپنے معنی اور موضوع کے اعتبار سے چارفشمیں ہیں۔ قشم اوّل (خاص) کا بیان ختم ہوا اب دوسری قتم (عام) کا بیان پڑھیے۔

عام کی تعریف:عام اس لفظ کو کہتے ہیں جومتعدد اَفراد ہم جنس کے مجموعہ غیرمحصور پر دلالت کے لیے ایک مرتبہ وضع ہوا ہو، جیسے لفظ مُسُلِمُونَ، رِجَالٌ، اور جمع کے دوسرے صیغے کہ یہ صیغے عام ہیں، مُسْلِمُونُ أفرادُ سلم كے مجوعه برشامل ہے، اور رجَالٌ افرادِ رجل كے مجموع كو كہتے ہیں۔ مُسُلِمُوُنَ اور رِ جَالٌ كا مجموعهُ أفراد پرشامل ہونا خودصیغہ سے بھی معلوم ہوجا تا ہے۔ وہ الفاظ جو باعتبار صیغہ کے واحد ہوں مگر اَفراد کے مجموعہ پر دلالت کے لیے موضوع ہوں تو وہ بھی عام ہیں، جیسے مین، مَا، رَهُطُ قَوْمٌ كەصىغەمىن كوئى لفظ كالضافىزىيں جومجموعه يردلالت كرے مگراينے معنی کے لحاظ سے مجموعہ پرشامل ہیں۔ رَهُطٌ (متعددلوگ) قَوْمٌ (جماعت) نَاسٌ (بهت ہے آ دمی) مَنُ (متعدد عاقل) مَا (متعدد غیرعاقل) جَاءَ الرَّهُطُ (مختلف لُوكَ آئَ ) نَاسٌ مِّنَ الْعَرَبِ (عرب كُلُوك) ﴿ لَا يَسْخُو ْ قَوْمٌ مِّنُ قَوْمٍ ﴾ ""ايك جماعت دوسری جماعت کا **نداق نداڑائے''** ﴿وَمَنُ دَخَلَهٔ کَانَ اٰمِنًا ﴾ <sup>کے ''</sup> جو مخص بھی حرم مين آجائ وه امن مين هي عن في مَن جَاءِ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمُثَالِهَا اللهِ " وجوبهي بهلائي كرے كاس كودس كنا ثواب ہوگا'' ﴿ وَمَا النَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ ثُمُ ''رسول النُّهُ إِيَّمَ جو بَعِي حَكُم وين اس كومانو' ﴿ يُسَبِّحُ لِللَّهِ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ هـ ''الله كي یا کی بیان کرتی آسان وزمین کی سب چیزیں۔''

فائدہ:لفظ قَـوُمٌ کا اطلاق ہمیشہ مجموعہ پرمن حیثیت المجموع ہی ہوتا ہے،مجموعہ کے فرد واحد پر نهيں بوتا، جيسے: اَلْقَوْمُ الَّذِي يَدُخُلُ هٰذَا الْحِصْنَ فَلَهُ أَلُفُ رُبِيَّاتٍ (جوجماعت بهي اس قلعہ میں گھس جائے اسکوایک ہزار روپے ملیں گے ) اگر تین سے زیادہ آ دمی ایک ساتھ داخل ہوئے تو انعام کے مستحق ہیں، اگر ایک داخل ہوا تو انعام نہیں ملے گا۔ اور لفظ "من" مجموعه برشامل ہے گرمن حیثیت المجموع ہی مجموعہ پراطلاق ضروری نہیں بلکہ ہر ہرفرد کے اعتبار ے اطلاق ممکن ہے یعنی تھم کے پورے مجموعہ پرشامل ہونا ضروری نہیں الگ الگ متعدد أفراد يرحكم لگ سكتا ہے، جیسے: مَنُ صَعِدَ السَّقُفَ فَلَهُ مِسائة رُبِيَّةٍ (جِحْض بِي حِيث يرچِرُ ح جائے اسکوسورویےملیں گے ) تو مطلب یہ ہوگا کہ جوفر دبھی حصت پر چڑھ جائے مستحق انعام ہوگا، دس آ دمی چڑھ جا ئیں ایک ساتھ تو بھی ہرایک سورویے کا<sup>مست</sup>ق ہے، یکے بعد دیگرے چڑھیں تب بھی ہرایک مستحق ہے، اور کوئی بھی ایک چڑھ جائے تب بھی سوروپے کامستحق ہے۔ اگراولاً کی قیدلگادی مو، جیسے: مَنُ صَعِدَ السَّقُفَ أُولًا توسی بھی فرداول کے لیے حکم رہے گا جو فرد پہلے چڑھ جائے وہ مستحق ہے۔اس صورت میں دس ایک ساتھ چڑھ جا کیں تو کوئی مستحق نہیں، یکے بعد دیگرے چڑھیں تو پہلے کو ملے گا۔ مینُ کاعموم تواس صورت میں بھی باقی ہے کہ مجموعہ افراد میں سے کسی بھی فرد پر حکم شامل ہے جب کہوہ فر دِاوّل بن جائے۔ فائده: أسمائ عدد ثَلَاثَةٌ (تين) عَشَرَةٌ (دس) أَحَدَ عَشَرَ (گياره) تِسْعُونَ (نوب)

فائدہ: اُسائے عدد ثَلَاثَةُ (تین) عَشَرَةٌ (دس) أَحَدَ عَشَرَ (گیارہ) تِسْعُونَ (نوے) خاص ہیں عام نہیں، کیونکہ ان اُساکومقدارِ معین محصور خاص پر دلالت کے لیے وضع کیا گیا ہے لیعنی نوع واحد پر دلالت کرتے ہیں۔ مائة عدد کی ایک نوع ہے اور اُلف عدد کی دوسری ایک نوع ہے اس لیے بیخاص ہیں اس کوخاص النوع کہتے ہیں۔

#### فصل (۸)

## عام كاتحكم

لفظ عام اپنے مدلول کو ہتلانے میں قطعی ہے، جب کوئی تھم لفظِ عام کے لیے ثابت ہوتا ہے تو اس لفظ کے پورے مدلول کے لیے یقین کے ساتھ ثابت ہوتا ہے کوئی شبزہیں رہتا۔اوراس تھم پر عمل لازم وضروری ہوتا ہے جس طرح خاص کے لیے جوتھم ہوتا ہے وہ یقین کے ساتھ ہوتا

ہے اوراس پرعمل لا زم ہوتا ہے۔

جیے: اکسًّمٰواَتُ تَحُتنَا (سبآسان ہمارے پاؤں تلے ہیں) توینچہونے کا حکم بلاشبہ سبآسانوں کے لیے لفظ میں ثابت ہور ہاہے، اور اکسَّمٰواتُ سے سبآسان مراد ہیں اس میں کوئی شبہ نہیں اس لیے ہمارے لیے ضروری ہوجاتا ہے کہ ہم اس عبارت کے تقاضا کے مطابق تحسیت کا حکم سبآسانوں کے لیے جانیں اور مانیں، یہ بات الگ ہے کہ آسانوں پر تحسیت کا حکم واقع کے مطابق نہیں لیکن لفظ اپنے مدلول کوصاف بتلار ہاہے۔

حَكَم شرى كى مثال، جيسے: ﴿ وَ أُو لَاثُ الْاَحُهُ مَالِ اَجَلُهُنَّ اَنُ يَّضَعُنَ حَمُلَهُنَّ ﴾ لله ودحمل واليول كى عدت وضع حمل تك عدت كاحكم بطورِ يقين ثابت ہوتا ہے، اور اس برعمل فرض ہے۔

فائدہ: اگر کسی دلیل سے ثابت ہوجائے کہ عام کا تھم اس کے سب افراد کے لیے ثابت نہیں کہھ افراد عام کواس تھم سے الگ رکھا گیا ہے، تو ایس صورت میں عام کا تھم جن افراد پر باقی ہے ان کے لیے بطورِ یقین ثابت نہ رہے گا بلکہ ظنی ہوجائے گا اوراس تھم پڑمل فرض نہ رہے گا واجب ہوجائے گا یعنی تھم میں تخفیف آ جائے گی۔ اس لیے کہ جب بعض افراد اس تھم سے فارج ہوئے تو یہ شبہ رہتا ہے کہ اس عام کے افراد میں اور بھی کوئی نوع الی ہو جو تھم عام سے فارج ہواور جملہ افراد میں یہ شبہ کے ساتھ ثابت مواور جملہ افراد میں یہ شبہ رہتا ہے تو سب ہی افراد کے لیے بی تھم شبہ کے ساتھ ثابت ہوگا اور تھم کے طفی ہونے کا یہی مطلب ہے۔ خلاصہ بیکہ ایک مرتبہ خصیص ثابت ہوجائے کے بعد عام اپنے تھم کو جملہ افراد کے لیے ثابت کرنے میں قطعی نہیں رہتا بلکہ ظنی ہوجاتا ہے، عمل کرنا تو تخصیص کے بعد بھی واجب اور لازم رہتا ہے اور تارکِ عمل گناہ گار ہوتا ہے، اعتقاد کرنا تو تخصیص کے بعد بھی واجب اور لازم رہتا ہے اور تارکِ عمل گناہ گار ہوتا ہے، اعتقاد کرنا تو تخصیص کے بعد بھی کے علم کا اعتقاد نہ رکھنے والے (منکر) پر کفر کا تھم لگ سکتا۔ ہے اور عام ظنی کے تھم کے منکر پر کفر کا تھم کہ بیں ہوسکتا۔

فائدہ: حکم عام سب اُفراد پر شامل ہونے کے بجائے بقیہ اُفراد پرمحصور اور محدود رہ گیا اسی کو شخصیص کہتے ہیں۔ شخصیص کہتے ہیں۔

تخصیص کی مثال: اس کی شرعی مثال جیسے اللہ جَلَّ اللهٰ نے اِرشاد فرمایا: ﴿ وَاَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَسوَّمَ السوَّ بنوا ﴾ لله مَن الله مَنْ كَاللهُ نه بيح كوجائز ركها اور سودكو حرام كيا- " آيت ميس لفظ ركيج عام بي تي مُبَادَلَةُ السَمَالِ بِالْمَالِ كُوكِهِ بِي، مال ويركر مال لينااور بي كامقصد نفع كا حاصل کرنا اور مال بڑھانا ہے، زیادہ مال ہے۔اللہ جَلْ کَاللّٰہ نے بیچ کے لیے جواز کا حکم رکھا ہے جو جمله اَ فرادِ ہیچ پر شامل ہوسکتا تھا، گر اللہ تعالیٰ نے اس تھم جواز سے ربا کوالگ رکھا ہے۔ ر بالغت میں زیادت کو کہتے ہیں،تو پہلے جملہ سے معلوم ہوا کہ مال دے کر مال لینا زیادت اور نفع کے ساتھ جائز ہے، اور دوسرے ہی جملہ متصلہ میں زیادت (ربا) کو نا جائز قرار دیا، اور پیہ تفصیل بیان نہیں کی کہ کس قتم کی زیادت ناجائز ہے،اس وجہ سے ہروہ تھے جس میں زیادت حاصل ہومشتبہ ہوگئ کہ شایدیہ ناجائز ہو کیونکہ اس میں زیادت ناجائز ہوسکتی ہے تو دوسرے جملہ متصلہ نے (جس میں زیادت کوحرام قرار دیا ہے ) پہلے جملہ (جس میں زیادت کو جائز قرار دیا ہے) میں شخصیص پیدا کردی لینی زیادت کی بعض اقسام کو جائز قرار دے دیا اور پہلے جملہ میں سے اندرزیادت کے جواز کا حکم سب اَفراد پرشامل ندر ہاتو اب سے میں زیادت کے جواز کا تھم قطعی ندر ہا بلکہ طنی ہوگیا، بیج کے ہر فرد میں بیشبہ ہوگیا کہ شاید بینا جائز ہو کیونکہ اس میں حرام زیادت کااخمال ہے۔

 بِالُفِضَةِ كَيُفَ شِئْتُمُ يَدًا بِيَدٍ، وَبِيعُوا البُرَّ بِالتَّمَرِ كَيْفَ شِئْتُمُ يَدًا بِيدٍ، وَبِيعُوا البُرَّ بِالتَّمَرِ كَيْفَ شِئْتُمُ يَدًا بِيدٍ، وَبِيعُوا البُرَّ بِالتَّمَرِ كَيْفَ شِئْتُمُ يَدًا بِيدٍ بِلَا بَهُ مَكَ كُوسُونَ كَ بِدِله مِين برابر بهجور كوهجور كے بدله، نمك كونمك كے بدله، جَوكو جَو كے عوض برابر برابر بيچو، جو شخص زيادہ لے يازيادہ دے تو اس نے سودليا يا ديا۔ سونے كوچا ندى كے عوض برابر برابر بيچو، جو شخص زيادہ لے يازيادہ دے تو اس نے سودليا يا ديا۔ سونے كوچا ندى كے عوض بي بي شرح چاہو (كم زيادہ) بيچنے كی اجازت ہے ليكن دست بدست نفتر اجازت ہے (ادھارنہيں) اسى طرح گيہوں كو مجور كے اور جَوكو مجور كے عوض كى بيشى كے ساتھ بيچو مگر ادھارنہيں)۔''

معلوم ہوا کہ دوہم جنس چیزوں کا مبادلہ جوناپ کریا تول کر بکتی ہوں تو ان دو چیزوں کے مبادلہ میں برابری ضروری ہے۔ اگر ایک طرف گیہوں ہوں تو دوسری طرف بھی ایک من پورے ہونے چاہیے، اگر زیادہ ہوتو سود ہوجائے گا، اگر زیادت ظاہر میں ہو حسی نہ ہولیکن معنوی ہوتب بھی سود ہوجائے گا۔ جیسے ایک من گیہوں آج لے کر پورے ایک من گیہوں دس دن کے بعد دینا تو اس طرح بھے کرنا بھی جائز نہیں ہے کیونکہ زیادت اگر چہ ظاہری نہیں لیکن آج گیہوں سے کیونکہ زیادت اگر چہ ظاہری نہیں لیکن آج گیہوں سے کیونکہ زیادت اگر چہ ظاہری نہیں لیکن آج گیہوں سے دوہم جنس کیلی نا وزنی فائدہ ہے یہ مہلت زیادت معنوی ہے یہ بھی سود اور حرام ہے اس لیے دوہم جنس کیلی یا وزنی چیزوں کو باہم ادھار بیجنا بھی جائز نہیں۔

دو چیزوں کی جنس بدل جائے جس طرح کہ حدیث شریف میں مذکور ہے کہ سونا چاندی کے عوض یا گیہوں کھجور کے عوض یا بجو کے عوض ہوتو کمی بیشی جائز ہے، دس کلو گیہوں دے کر بیس کلو جو یا تھجور لینے میں کوئی خرابی نہیں لیکن دونوں وزنی ہیں (موجودہ زمانہ میں) اس لیے ادھار پھر بھی جائز نہیں ایک ہی مجلس میں دس کلو گیہوں اور بیس کلو بجو لینے اور دینے ہوں گے۔ تو اب حلت کا حکم سے خارج رہے ہوں گے۔ تو اب حلت کا حکم میں تخصیص ہوگئی اس لیے بیچ کا جواز طنی ہوگیا اور کچھ افراد بیچ جواز کے حکم سے خارج رہے، یعنی بیچ کے حکم میں تخصیص ہوگئی اس لیے بیچ کا جواز طنی ہوگیا اور حکم عام (جواز) عام (بیچ)

کے جملہ اُفراد پرشامل ہونے میں قطعی نہ رہا، اس لیے کہ بیا احمال پیدا ہو گیا کہ اور بھی کچھ اُفراد کے حکم سے خارج ہوجانے کی دلیل مل جاناممکن ہے۔

خلاصه به كه عام كى دونتميں ہوئيں:

ا۔ وہ عام جس کے علم میں کوئی تخصیص ثابت نہیں ہوئی ایسے عام کا حکم عام کے جملہ اُفراد کے لیے بطوریقین بلائسی شبہ کے ثابت رہتا ہے اس حکم کے انکار پر اندیشہ کفر ہے۔

۲۔ وہ عام جس میں ایک مرتبہ تخصیص ثابت ہوجائے اس کو عام مخصوص منہ البعض کہتے ہیں، اس کا حکم لفظِ عام کے بقیہ افراد کے لیے بطورِ طن ثابت ہوگا اور پچھا فراد پر حکم شامل نہ ہونے کا احتمال اب بھی باتی رہے گالیکن کسی دلیل سے جب تک دوبارہ تخصیص ثابت نہ ہوتو بقیہ افراد پر حکم نافذرہے گااس کے منکر پر کفر کا حکم نہ آئے گا۔

## عام میں شخصیص کی حد

جب به معلوم ہوگیا کہ عام میں تخصیص ہوسکتی ہے، تخصیص کا مطلب بہ ہے کہ لفظِ عام اپنی وضع کے اعتبار سے جن اُفراد پر شامل ہوتا ہے ان جملہ اُفراد پر عام کا حکم شامل نہیں ہے، پھا اُفراد عام کے حکم سے فارج ہیں تو اب بہ جان لینا بھی ضروری ہے کہ تخصیص کے ذریعہ عام کے حکم سے ذیادہ کتنے اُفراد فارج ہوسکتے ہیں، لینی عام میں تخصیص کی حدکیا ہے؟ سے زیادہ سے زیادہ کتنے اُفراد فارج ہوسکتے ہیں، لینی عام میں تخصیص کی حدکیا ہے؟ تو سمجھنا چا ہے کہ وہ لفظِ عام جو اپنے صیغہ کے اعتبار سے مفرد ہیں (اگرچہ مجموعہ کے لیے وضع ہوئے ہیں) جیسے مَنُ، مَا اور وہ اسم جنس جس پر الف لام ہوجیسے المو اُق، اور جمع کے وہ صیغہ جن پر لام جنس آ جائے جیسے السساء (جمع کے صیغہ پر لام جنس کے آنے سے جمعیّت باطل ہوجاتی ہے) تو ایسے الفاظِ عام کے افراد تخصیص کی وجہ سے ایک کے سوا سب حکم عام سے فارج ہوجا کیں تب بھی حرج نہیں صرف ایک فرد پر حکم باقی رہے گا، جیسے: اُئی قِ ظِ الْمَدُ اُلَّةُ فَارِح ہوجا کیں تب بھی حرج نہیں صرف ایک فرد پر حکم باقی رہے گا، جیسے: اُئی قِ ظِ الْمَدُ اُلَّةُ فَا لَا الْمَدُ اللَّهُ وَنَوْم الصَّبِیَّاتِ فِیُ الدَّادِ (گھر میں عورت کو جگادے اور بچوں کو سلادے) اگر ایک عورت

بھی گھر میں رہ جائے تو تھم اس پرآئے گا اگر ایک عورت بھی نہ ہوتو آئے قِط کا تھم درست نہیں ہے اور نوِ مُ مَن فِ فِ الْبَیْتِ وَ آخُو جِ اس طرح آگے وِ مُ مَن فِ فِ الْبَیْتِ وَ آخُو جِ الطالِمِینَ (گھر میں جولوگ بھی ہوں ان کا اکرام کرواور مجر مین کو نکال دو) اگر ایک بھی غیر مجرم باقی ہے تو اکرام کا تھم باقی ہے اور اخراج کی تخصیص درست ہے، اگر ایک بھی غیر مجرم نہ ہوتو مَن کا کوئی فرد قابلِ اکرام نہیں ہے تو اکرام کا تھم بریکار ہوجائے گا، اس لیے اخراج سے تخصیص درست نہ ہوگی۔ اور مطلب یہ ہے کہ تخصیص کے بعد عام کا تھم کم از کم عام کے فرو واحد پر فذکورہ صورتوں میں باقی رہنا ضروری ہے، یہ جائز نہیں کہ تخصیص کے بعد عام کے بعد عام کے تم کم انگر میں باقی رہنا ضروری ہے، یہ جائز نہیں کہ تخصیص کے بعد عام کے تھم کے ماتحت ایک فرد بھی نہ بچے۔

اگرجع کا صیغہ ہوتو تخصیص کے بعد کم از کم تین اَفراد کا عام کے حکم کے ماتحت باقی رہنا ضروری ہے ورنتخصیص جائز نہیں، جیسے قَوُمُّ، رَهُطُّ، دِ جَالٌ، مُسُلِمِیْنَ.

اَّکُومِ الْمُسُلِمِیُنَ فِی الدَّادِ وَاَّحُوجِ الْفُجَّادَ (گھر میں جوسلم ہوں ان کی عزت کرواور فاسقین کو نکال دو) تو کم از کم تین مسلم پرا کرام کا حکم باقی رہنا ضروری ہے، اگر تین مسلمین نہیں تو اکرام کا حکم لغورہ جائے گا۔خلاصہ یہ کتخصیص ایسی نہ ہونا چاہیے کہ عام کے حکم کے لیے پچھ بھی باقی نہ رہے۔

## فصل (۹)

## مشترک کے بیان میں

مشترک اس لفظِ واحد کو کہتے ہیں جو مختلف انجنس آشیا پر الگ الگ دلالت کے لیے متعدد بار وضع ہوا ہو، جیسے اکسٹھُلُ: نیند، پیاس دومعنی کے لیے جدا جدا وضع ہوا ہے ایک مرتبہ اس کی وضع نیند کے لیے ہوئی دوسری مرتبہ پیاس کے لیے بھی وضع کیا گیا، بھی پیاس کے معنی میں مستعمل نیند کے لیے ہوئی دوسری مستعمل ہوتا ہے۔ اس طرح لفظ عَیْنٌ ہے جو متعدد ذوات کے لیے ہاور بھی نیند کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔ اس طرح لفظ عَیْنٌ ہے جو متعدد ذوات کے لیے الگ الگ وضع ہوا ہے: سورج، گھٹنا، لڑکی، سونا، چشمہ سب کے لیے علیحدہ وضع ہوا ہے، اسی

طرح فُورُء حيض طهر دونوں کو کہتے ہیں۔

حکم مشترک مشترک کاحکم یہ ہے کہ کسی ایک معنی کا اعتقاد بلا تأمل نہ کرے بلکہ معنی مقصود کی جتبح میں غور وفکر کرے تا کہ مل کرنے کے لیے سی ایک معنی کوراج اور معین کرسکے، جب کسی ایک معنی کی تعیین کی دلیل مل جائے تو اس پڑمل کرنا واجب ہے لیکن پھر بھی معین معنی کا قطعی ( پختہ ) اعتقاد نہ کرے۔اس کی شرعی مثال لفظ ﴿ قُرُو ۚ ۚ ﴾ ہے، حضرتِ باری عز ّاسمہ کے کلام میں واقع ہواہے، بیلفظ مشترک ہے چض اور طہر میں، آیتِ کریمہ ہے: ﴿ وَ الْسَمُ طَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصُنَ بِانَفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُوءٍ ﴾ لـ ''مطلقة عورتين تشهرى ربين تين ﴿قُرُوءٍ ﴾ تك ـ'' لعنی جس عورت کوطلاق ہوجائے اس کی عدت تین ﴿ قُـرُ وُءٍ ﴾ ہے۔اب ﴿ قُـرُ وُءٍ ﴾ کے معنی آیت میں حیض کے لیے جائیں یا طہر کے لیے جائیں؟ یہ قابل غور ہے، اگر حیض کے معنی میں لیا جائے تو مطلب میہ ہوگا کہ عدت پورے تین حیض ہے، اگر طہر کے معنی میں ہوتو مطلب یہ ہوگا کہ عدت یورے تین طہر ہیں۔اس لیے لفظ ﴿ قُرُو ۚ ءِ ﴾ کے معنی مقرر کرنے کے لیے أئمًه مجتهدین نے غور کیا۔حضرت امام اعظم ابو حنیفه والسیلیہ نے فرمایا کہ حیض کے معنی میں ہے، انھوں نے آیتِ کریمہ کے جملوں میں غور وفکر کرکے حیض کے معنی میں ہونے پر چند قرائن اور دلائل لفظ کے اندر اور لفظ کے آ گے چیچیے کی ترکیب میں ڈھونڈھ لیے جس سے واضح ہوتا ہے کہ ﴿فُرُوءٍ ﴾ سے حیض مراد لیناران ج ہے، لفظ ﴿فُرُوءٍ ﴾ میں غور کرنے سے معلوم ہوا کہ وہ صیغۂ جمع ہے اور صیغۂ جمع کا اطلاق کم از کم تین پر ہوتا ہے اور پھراس کے ساتھ لفظ ﴿ شَلْفَةَ ﴾ آیا ہے جو خاص ہے، اس کا مدلول تین ہے جو واضح ہے اور عمل اس پر ضروری ہے۔معلوم ہوا کہ عدت کا شار ﴿ قُـرُ وُءٍ ﴾ کے ایسے معنی کے مطابق ہوگا جس میں بورے تین برعمل ہو سکے۔

لفظ ﴿ تَلْنَافَهُ كَا تَقَاضًا جِبِ بِي بِورا مُوسَكَّمًا هِ كُمَّ يَتِ كُرِيمِه مِين ﴿ فُسِرُو ءِ ﴾ كمعن حيض

کیے جائیں، طلاق کے بعد عورت پورے تین حیض رکی رہے، پورے تین حیض کے بعد عدت ختم ہوگی۔اگر طہر مراد ہوتو پورے تین پرعمل نہ ہوسکے گا جس کی تفصیل بحثِ خاص میں گذر چکی ہے۔

فائدہ: جب تک کسی لفظِ مشترک کی مراد معین نہ ہواس پرغور وخوض مطلوب ہوگا۔لفظ مشترک کے دومعنی ایک ساتھ مراد نہیں ہو سکتے جیسے آیتِ کریمہ میں حیض وطہرایک ساتھ ایک وقت اور ایک ہی موقع میں مراد نہیں گونکہ دونوں معنی ایک دوسرے کی ضد ہیں،لیکن اگر دومعنی میں تضاد نہ ہوتب بھی ایک مرتبہ میں اور ایک ہی موقع میں دومعنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی معنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی معنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی موقع میں دومعنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی معنی مراد لینا جائز نہیں صرف ایک ہی معنی

## فصل (۱۰)

## مُوَوّل کے بیان میں

جب لفظِ مشترک کے ایک معنی طنِ غالب سے مقرر ہو جائیں تو اسی مشترک کو اب مُووّل کہتے ہیں۔ معنی کی تعیین کے بعد وہ مشترک نہیں رہتا ہے، جیسے آیت کریمہ میں لفظ ﴿فُرُوْءِ﴾ مجتهدین کے اجتہاد سے پہلے مشترک ہے اور مجتهدین کو جب اس کی مراد کاظن غالب ہوگیا تو لفظ ﴿فُرُوْءٍ﴾ مُووّل ہوگیا لعنی امام عظم کے نزدیک اس کی تاویل میں حیض معین ہوگیا۔

ظنِ غالب صیغہ میں تأمل یا سیاق وسباق میں تأمل سے حاصل ہوتا ہے، مُووّل کے معنی ظنِ غالب سے ثابت ہیں اس لیے اس پرعمل واجب ہے، کیکن خاص اس معنی کا مراد ہوناقطعی نہیں، عالب سے ثابت ہیں اس لیے اس پرعمل واجب ہے، کیکن خاص اس معنی کا مراد ہوناقطعی نہیں۔ کہ مُوَوّل کی مراد ظنی ہے قطعی نہیں۔ کی مراد ظنی ہے قطعی نہیں۔

# ۸<u>۸ مهم</u> تیسراباب

# نظم كي تقسيم ثاني

نظم قرآن کی تقسیم اوّل وضع کے اعتبار سے تھی لینی لفظ کی وضع ایک معنی کے لیے یا متعدد معانی کے لیے ہے، نظم قرآن کی دوسری تقسیم معنی پرنظم کی دلالت کے واضح ہونے کے مراتب اوراس كى كيفيت كے بيان ميں ہے۔ لينى لفظ خاص مو يا عام اس كى دلالت اينے معنى ير واضح ہے اور وضاحت کس درجہ کی ہے؟ تو جاننا چاہیے کہ ظاہر الدلالة ہونے کے اعتبار سے کلام کی جار فشمیں ہیں: الطاہر ۲ نص ۳ مفتر ۴ محکم۔

ظاہر: وہ کلام جس کے صیغہ سے کوئی معنی سامع کے لیے خوداس طرح واضح ہوجا ئیں کہ اس معنی پرکوئی قریندنه ہو، لیکن اس معنی کو بتلا نامتکلم کی غرض نه ہو۔

نص: اس کلام کو کہتے ہیں جس کے معنی میں ظاہر سے بھی زیادہ وضاحت ہوتی ہے اس لیے کہاس معنی کو بتلا نا متعلّم کی غرض ہوتی ہےاور کلام کا اصل مقصود یہی معنی ہوتے ہیں۔ ظاہراور نُص كى مثالِ شرعى بيآيت كريمه ب: ﴿ فَانُكِ حُوا مَا طَابَ لَكُمُ مِّنَ النِّسَآءِ مَثُنَى وَثُلْكَ وَرُبْعَ ﴾ ك و حمهي اپن پنديده عورتول ميل سے دودو، تين تين ، اور چار چارعورتول ے (ایک ساتھ) نکاح کرنے کی اجازت ہے۔"

الله عَلْحَلَالُهُ نے مذکورہ آیتِ کریمہ میں چارعورتوں تک ایک ساتھ نکاح میں رکھنے کی اجازت دی ہے، آیت کی اصل غرض اس عدد کو بتلانا ہے جس سے زیادہ جائز نہیں۔اس لیے آیت عدد کو بتلانے میں نص ہے، لیکن لفظ ﴿ فَانْ كِيحُوا ﴾ سے سامع پربیہ بات خود واضح ہوجاتی ہے كه نفسِ نکاح اسلام میں جائز ہے۔ مٰدکورہ آیت اس موقع پر نکاح کے جواز کو ہتلانے کے لیے نازل نہیں ہوئی مگر جواز خود بہ خود واضح ہے، اس لیے آیت کر بمہ نفس نکاح کی اباحت یر دلالت میں ظاہر کا درجد رکھتی ہے۔ مفسّر: جس کے معنی نص ہے بھی زیادہ واضح ہوتے ہیں، وضاحت اس قدر ہوتی ہے کہ تخصیص اورتاويل كااحمال باقى نهيس ربتا، جيسے: ﴿ وَقَاتِلُوا اللَّهُ شُرِكِينَ كَآفَةً ﴾ ل "سبمشركين سے قال کرو۔'' بیآیت قال کے بارے میں نص ہے کیونکہ قال کے بارے میں نازل ہوئی ہے لیکن اس قدراحمال باقی تھا کہ مشرکین ہے بعض مشرک مراد ہوں ،بعض اس حکم سے خاص کر لیے گئے ہوں،تولفظ ﴿ کَا فَاۃً﴾ سے بیا حمال ختم ہو گیا اور واضح ہو گیا کہ بیتھم سب ہی مشرکین پرشامل ہے۔

مفسّر کا حکم:مفسّر سے جو حکم ثابت ہوتا ہے وہ قطعی اور یقینی ہوتا ہے کوئی شبداس میں نہیں رہتا کیکن نشخ کااحمال باقی ہے کہ منسوخ ہو گیا ہو۔

محكم: جب كلام مفتركي وضاحت ميں توت آ جائے اور نشخ كا احتمال منقطع ہوجائے تو وہي كلام محکم کہلاتا ہے۔

فائدہ: کنخ اور تاویل کا احمال دوطرح ختم ہوتا ہے:

اوّل: کوئی آبیت کریمہ اللہ جَلْحَالَالُه کی صفت کو ہتلارہی ہوتو وہ محکم ہے، کیونکہ اللہ جَلْحَالُالُه کی ذات اورصفات میں کوئی تغیر اور زوال نہیں ہے، جیسے: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِينَمٌ ﴾ كُ ''الله تعالی ہر چیز کو جانتے ہیں۔'' اس کے منسوخ ہونے کا مبھی بھی کوئی احمّال نہیں ہے، یا حضرت خاتم النبيين طُنْخَايَةً؟ كاوه إرشادِ كرامي جو دوام پر دلالت كرتا هو، جيسے: الْهِجهَا دُ مَاضِ مُذُ بَعَثَنِيَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَى أَنُ يُقَاتِلَ آخِرُ هٰذِهِ الْأُمَّةِ الدَّجَّالَ <sup>عِنْ</sup> ''جهاوميرى بعثت سے شروع ہوا اور اس امت کے آخری فرد کے دجال سے جہاد کرنے تک جاری رہے گا۔''معلوم ہوا جہادمنسوخ نہیں ہوسکتا۔

دونوں مثالوں میں حکم میں منسوخ نہ ہو سکنے پر دلالت خود آیت کریمہ اور حدیث شریف میں

ل توبه: ۳۲ م انفال: ۳۷ م ابوداؤد، رقم: ۱۷۰

دوم: ننخ کا احمّال بعضِ اَ حکام میں آنحضور النَّافَائِیُّا کی زندگی میں تھا، آپ کی دنیاسے رحلت کے بعد نہیں رہا۔

اوّل کومحکم لعینه اور دوم کومحکم لغیر ه کهتے ہیں۔

فصل (۱)

كلام كى باعتبار وضاحت حيار تشميس موئيس\_

چاروں کا عمم یہ ہے کہ اپنے مدلول پر دلالت میں قطعی ہیں، قطعیت میں سب کا درجہ ایک ہے ان پڑعمل واجب ہے مگر وضاحت میں محکم سب سے اعلیٰ ہے اور ظاہر سب سے ادنیٰ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان اقسام میں تعارضِ حقیقی نہیں ہوتا کیونکہ تعارضِ حقیقی ہے ہے کہ الیمی دو ججتوں میں فکراؤ (ضد) آجائے جو برابری کا مقام رکھتی ہوں اور ان اقسام میں وضاحت سب میں موجود ہے کسی میں اعلیٰ اور کسی میں ادنیٰ ہے۔ اگر تعارض ہوتا ہے تو صورت میں (اوپر اوپر) ہوتا ہے، اگر ایبا ظاہری تعارض دو آیات میں نظر آئے دونوں کے اُحکام مختلف ہوں تو ظاہر کے مقابلہ میں نص کو اور نص کے مقابلہ میں نص کو اور نص کے مقابلہ میں نص کو اور نص کے مقابلہ میں مفتر اور مفتر کے مقابلہ میں کہ ظاہر ہوتو نص ایک ہی آیت طاہر ہوتو نص کے مقابلہ میں کہ ظاہر ہوتو نص ایک ہی آیت طاہر نص مفتر اور محکم کی مثال بن سکتی ہے لیکن میضر ور ہوجائے۔

ظاہر ونص کے تعارض کی مثال اللہ بَلَ اَلله بَالَ الله بَالَ الله بَالَ الله بَالَ الله عَلَا الله بَالَ الله بَالَ الله بَالَالله كا إرشاد ہے كہ ﴿وَاُحِلَّ لَـ كُمْ مَّا وَرَآءَ ذَلِهُ مُ ﴾ ''اوران كے علاوہ عورتوں سے نكاح جائز ہے۔''مُحرّمات كا تذكرہ كرنے كے بعد فرمایا كہ ان كے سوا عورتوں سے نكاح كرنا تمہارے ليے حلال ہوا۔ اس آیت سے ظاہراً خاطب كی سجھ میں بيآتا ہے كہ مُحرّمات كے سوا عورتوں سے نكاح جائز ہے دس ہوں یا بچاس ہول كونكہ آیت میں كوئى حد بیان نہیں ہے، اجازت مطلقہ پر دلالت میں مذكورہ آیت ظاہر كا درجہ ركھتی ہے۔

دوسری آیت: ﴿فَانُحِحُواْ مَا طَابَ لَکُمْ مِنَ النِّسَآءِ مَثْنَی وَ ثُلْثَ وَرُبْعَ ﴾ اپنی پیندیده عورتول میں دو تین چارتک نکاح کی اجازت ہے۔ ایک ساتھ منکوحہ کی حد چارہے، تو پہلی اور دوسری آیت میں بظاہر تعارض ہے پہلی آیت میں مطلقا اجازت ہے اوراس آیت میں چارکی قید۔ مگر پہلی آیت اجازتِ مطلقہ میں ظاہر کا درجہ رکھتی ہے، اور دوسری آیت خاص حداور قید کو بیان کرنے کے لیے ہی نازل ہوئی ہے اس لیے بیانِ حدمیں نص کا درجہ رکھتی ہے۔ اس لیے بیانِ حدمیں نص کا درجہ رکھتی ہے۔ اس لیے نیان حدمیں نص کا درجہ رکھتی ہے۔ اس لیے نیان کرنے ہیں۔

نص اور مفسر کے تعارض کی مثال: حضرت سیّد المرسلین النَّائیَّا کا اِرشاد مستحاضہ (وہ عورت جس کا خون نہ بند ہوتا ہو ) کے بارے میں ہے: تَنَوَحَّا عِنْدَ کُلِّ صَلاَةٍ وَ تَصُوهُ مُ وَ تُصَلِّيُ . کُّ مِنماز کے موقع پر وضو کر ہے گی اور روزہ اور نماز ادا کرتی رہے گی۔' روایت کا اصل مقصد مستحاضہ کی طہارت کیسے حاصل ہوگی، اور وضو سلامت نہیں رہتا تو نماز کیسے پڑھے؟ تو فہ کورہ روایت سے بیمطلب نکلا کہ جب بھی کوئی نماز پڑھنا ہوتو نیا وضو کرنا ضروری ہے، ظہر کی نماز ایک وضو سے پڑھ لی اب کوئی قضا نماز خواہ وہ ظہر کے وقت میں پڑھنا ہوتب بھی دوبارہ وضو کرنا ضروری ہے، حضرت امام شافعی رہائے بیا۔ کا اسی حدیث پڑمل ہے۔

دوسری حدیث میں آیا ہے: تَسَوَضَا أَلِوَ قُتِ كُلِّ صَلَا قِ تُ ' برنماز كے وقت پروضو کرے۔'اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ہر ہر نماز کے لیے نیا وضوضر وری نہیں بلکہ ہر نماز کے وقت پر نیا وضوضر وری ہے۔ اور نماز کے وقت میں اس وضو سے مکتوبہ کے علاوہ دوسری قضا اور نقل نمازیں جس قدر چاہے پڑھنا جائز ہے، حضرت امام اعظم رِالنَّمِيْلِهِ کاعمل اس حدیث پر ہے۔

پہلی روایت ہر ہرنماز کے لیے وضو کرنے پرنص ہے کیکن اس میں احتال ہے کہ لفظ عِنْدَ وقت کے معنی میں ہو کیونکہ وقت کے معنی میں رکھنا بھی درست ہے۔اور دوسری روایت میں تفسیر و

ك نساء: ٣ كـ ترندى، رقم: ١١٤ كـ بخارى شريف

صراحت سے لفظ وفت آگیا ہے دوسرا کوئی اخمال نہیں رہا اس لیے دوسری روایت مفسر ہے، اس لیےامام اعظم رالٹیعلیہ نے دوسری روایت کوتر جیج دی۔اور پہلی روایت کو وقت کے معنی میں مؤوّل كرديا جائے تو تعارض ندرمے گا۔

مفسّر ومحكم كے تعارض كى مثال شرعى بدہے: ﴿ وَ اَشْهِدُو اللَّهِ اللَّهِ مَا خَدُلٍ مِّنكُمْ ﴾ لله "مم (اپنے معاملات میں) اپنے لوگوں میں سے دوآ دمیوں کو گواہ بنالیا کرو۔'' اس سے معلوم ہوتا ہے جو بھی عادل ہواس کو گواہ بنانا اوراس کی گواہی قبول کرنا جائز ہے، لہذا مسحدود فسی السقلف (وہ آ دمی جس کودوسرے برزنا کا الزام لگانے برحدلگ چکی ہو) جب توبہ کرے تو اس کی شہادت قبول ہونی چاہیے کیونکہ تو بہ کے بعد عادل بن گیا ہے۔

مر دوسرى آيت: ﴿وَلَا تَقُبَلُوا لَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا ﴾ تُ "محدود في القذف لوكول كي شہادت مجھی بھی قبول نہ کرو۔' معلوم ہوا توبہ کے بعد بھی ایسے شخص کی شہادت مقبول نہیں ، ہمیشہ کے لیے نا قابلِ شہادت ہونے کی صراحت موجود ہے۔اور محکم ہے اس لیے اس کوتر جیح ویتے ہیں۔

## فصل (۲)

## نقسیم ثانی کے مقابلات کے بیان میں

تقسیم ثانی کی اقسام میں باہم مقابلہ نہیں، ظاہر نص کے ماتحت اور نص مفسر کے اندر داخل ہوجاتا ہے۔اس لیے ضروری ہے کہ اس کے مقابل کو بھی بیان کردیا جائے تا کہ تقسیم ثانی کے اقسام کی حقیقت اور زیادہ واضح ہوجائے کسی شئے کی وضاحت کے لیے اس کی ضد کو جاننا ضروری ہونا چاہیے،جس نے اندھیرا نہ دیکھا ہووہ روشنی کی حقیقت سے واقف نہیں ہوتا تقسیم اوّل کی اقسام تو خود ایک دوسرے کی ضد ہیں، جیسے خاص، عام۔ جولفظ خاص ہو وہ مجھی عام نہیں ہوسکتا اور عام کو خاص نہیں کہہ سکتے۔

جو دو چیزیں ایک جگہ ایک وقت میں ایک حیثیت سے جمع نہ ہوسکیں وہ ایک دوسرے کی ضد

ہیں۔ ظاہر،نص،مفسّراورمحکم کہضد خفی،مشکل،مجمل اور متشابہ ہیں۔ ظاہر کی ضد خفی ہے۔

خفی: اس کلام کو کہتے ہیں کہ لغت کے لحاظ سے تو اس کامعنی ظاہر ہونفسِ صیغہ کی وجہ سے کوئی خفا نہیں، مگر کسی خاص مدلول پر صیغہ کے علاوہ دوسرے کسی عارض کی وجہ سے لفظ کی دلالت پورے طور پر واضح نہ ہوقد رے خفارہ جائے۔

تھم: اس کا تھم یہ ہے کہ جنتو کی جائے کہ خفا کی وجہ کیا ہے؟ کیونکہ لفظ کے معنی میں قوت یا ضُعف سي بهي خفا آتا ہے۔آيت كريمہ: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْ آ اَيْدِيَهُمَا ﴾ لـ '' چوری کرنے والے مرد وعورت کا ہاتھ کاٹ دو۔'' سارق کے معنی واضح ہیں جو شخص مال محفوظ کومحافظ کی غفلت ِشدیدہ (جس سے حفاظت باقی ندرہے) جیسے نیندیا عدم موجودگی سے فائدہ اٹھا کر چیکے سے لے لے اس کو سادق (چور) کہتے ہیں،معلوم ہوا چور کا ہاتھ کا ٹنا جا ہے۔ لیکن چور کے بعض اَفراد پر لفظ سار ق کی دلالت پوری واضح نہیں ہے، جیسے: طرّ ار (جیب تراش)اور نبّاش ( کفن چور ) یه دونول چور ہیں اور بحثیت لغت کےان کو چور (سار ق) کہہ سکتے ہیں کیونکہ حقیقت ِسرقہ موجود ہے، لیکن حقیقت ِسرقہ میں قوت وضعف کا فرق ہوگیا ہے اور نام بھی بدل گئے ہیں عمومی طور پران کو طواد، نباش کہا جاتا ہے اس لیے ان دونوں پر سارق کی دلالت میں کچھ خفا آگیا ہے جس کی وجہ سے ان پر سارق کی حد جاری کرنے کے لیے جنتو کی ضرورت ہے۔

جب ہم نے جنجو کی تو طبراد میں سرقہ کی حقیقت قوی ہے کیونکہ طبراد (جیب تراش) مالِ محفوظ کومحافظ کی موجودگی اور بیداری میں حیالوحفاظت میں ادنی غفلت سے فائدہ اٹھا کر لے اِرْ تا ہےاور نبّاش کےاندر سرقہ کی حقیقت کمزورہے، کیونکہ وہ میت کا کفن چرا تا ہے اور میت سنسی درجہ میں محافظ نہیں البتہ قبر کے بند ہوجانے سے کمزور درجہ کی حفاظت یائی جاتی ہے تو نبّاش گویا مال غیر محفوظ کو چیکے سے اٹھار ہاہے۔

جب طسرّاد می*ں حقیقت ِسرقه سس*ارق سے زیادہ قوی ہے تو اس کا ہاتھ بہ طریقِ اولیٰ کٹنا

چاہیے کیونکہ سرقہ میں زیاد تی ہےتو سرقہ کی سزا کا اوّل درجہ میں مستحق ہے،اور نبّساش کا ہاتھ نہیں کٹے گا کیونکہ سادق کی برنسبت نباش میں حقیقت سرقد کمزور ہے بیضروری نہیں کہ جو سزا اصل سرقہ پر ہے ناقص (ادھورے) سرقہ پر بھی نافذ ہو۔ حد جاری کرنے میں شبہ پیدا ہوگیااس لیے نبّاش کا ہاتھ نہیں کئے گا تعزیر کی جائے گ<sub>ی ن</sub>ص کی ضد<sup>مشکل</sup> ہے۔

مشكل: مشكل اس كو كہتے ہيں كہ جس كا خفائفسِ صيغه كى وجه سے ہوتا ہے۔ اور مشكل كا خفاخفى سے زیادہ ہوتا ہے۔مشکل کی مراداینے ہم شکلوں میں مل جانے کی وجہ سے صرف جبتو سے حاصل نہیں ہوجاتی بلکہ جنبو کے بعد غور وفکر کی ضرورت رہتی ہے۔مشکل میں متعدد ایسے معانی کا احتال رہتا ہے جس میں ہرمعنی مشکل کی مراد کھہر سکتا ہے۔ جیسے کوئی شخص لباس وصورت بدل کرلوگوں میں گھس جائے تو پہلے ڈھونڈھنا پڑے گا پھرغورے پہچاننا ہوگا۔

حكم:مشكل كاحكم بيہے كہ جنجو كے بعدغور وفكر كيا جائے اور جب تك مراد كالغين نہ ہويہاعتقاد رکھے کہ جومرا دبھی ہواللہ جَلْ اَللّٰہ کی وہ حق ہے۔

مثال شرى بيآيت كريمه ب: ﴿ نِسَآ وَ كُمُ حَرُثُ لَّكُمْ فَاتُوا حَرُثَكُمُ اَنِّي شِئْتُمُ ﴾ لَ '' تمہاری بیویاں تمہاری کھیتی ہیں تم اپنے کھیت میں جس طرح چاہوآ جاؤ۔''

آیتِ کریمہ میں لفظ أنّی مشکل ہے۔ لفظ أنّی، أَیْنَ (مکان) کے معنی میں بھی آتا ہے، جیسے: ﴿أَنِّى لَكِ هَذَا ﴾ تع المصريم! بيميوت تهارك پاس كهال سيآئي؟ "اور أنَّى كيف ( ُطرح، طریقه، کیفیت) کے معنی میں بھی آتا ہے: ﴿ اَنِّی یَکُونُ لِيُ وَلَدٌ ﴾ ت ''میرے بچہ ڪس طرح ہوگا؟''

اب اشکال ہیہوتا ہے کہ آیت کریمہ میں کس طرح مستعمل ہوا ہے؟ اگر اُیُنَ کے معنی میں ہوتو مطلب سیہوگا کہ جس جگہ سے جا ہومجامعت کرو قبل میں یا دُبر میں یعنی لواطت بھی جائز ہے۔ (نعوذ بالله) اگر کیف کے معنی میں ہوتو مطلب بیہ ہے کہ جس طریقہ سے قبل میں مجامعت کرو جائز ہے، مجامعت کا کوئی طریقہ ایبامتعین نہیں کہ جس کی پابندی تم پرضروری ہو۔ لہذا قرائن کی جشجو اورغور کرنے کے بعد معلوم ہوا کہ صرف کیف کے معنی میں مستعمل ہوا ہے کیونکہ اُنٹی سے پہلے حوث ہے جس کے معنی کھیتی ہیں۔

حوث کے معنی میں غور کرنے سے معلوم ہوا کہ مجامعت مفیدہ کروجس سے کھل حاصل ہولیتنی اولا د حاصل ہو، کیونکہ جیتی غلّہ حاصل کرنے کے لیے ہوتی ہے اور اولا د فُبُل میں مجامعت سے حاصل ہوسکتی ہے، دوسرے مقام میں مجامعت بے فائدہ ہے، اس لیے أنسى كو كيف كمعنى میں تسلیم کرنا ہوگا۔اگر اُنسی کو اُین کے معنی میں مانیں تولفظ حسوث کا استعال بے حکمت رہ جا تا اور اللہ حکیم کا کوئی لفظ حکمت سے خالی نہیں ہے۔

مجمل: اس کلام کو کہتے ہیں جس کا خفا مشکل ہے بھی بڑھ کر ہے۔مفسّر میں وضاحت اعلی درجہ کی ہے تو مجمل میں خفا اعلیٰ درجہ کا ہوتا ہے یعنی مجمل اس کلام کو کہتے ہیں جس کی مراداس قدر مشتبه ہو کہ متکلم سے دریافت کیے بغیر حاصل نہ ہو۔

مجمل میں اشتباہ بھی لفظ میں متعدد مخالف معانی کے اجتماع سے ہوتا ہے، جیسے لفظ مشترک جب کہ اس کے ایک معنی مراد کوتر جیج دینے کی کوئی وجہ موجود نہ ہوتو ایسا لفظ مشترک مجمل بن جاتا ہے۔اورتبھی مجمل میں اشتباہ اشتراک کے بغیر صرف لفظ کے غریب (قلیل الاستعال) ہونے كى وجد عنه موتا ب جيس الله جَلْكَالله كا إرشاد: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُو عًا ﴾ لله "انسان فطری طور پر هلوع ہے۔' هلوع نادرالاستعاع لفظ ہے اس کیے اس میں اجمال آگیا خود اللهُ بَلْكَالُهُ نِهِ اس كَي تَفْسِر فرما كَي: ﴿إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَّإِذَا مَسَّهُ الْحَيْسُ مَنُوعًا ٥﴾ كن جبكوئي آفت آتى ہے هجراجاتا ہے (باربارالله كى طرف رجوع كرتا ہے اورآفت کی مدافعت میں حیلے تد ابیراختیار کرتا ہے ) اور جب خیریت نصیب ہوتی ہے تو ہاتھ روک لیتا ہے بخل کرتا ہے یعنی بڑا بےصبر و ناقدر ہے۔''

اور بھی مجمل میں اشتباہ اس لیے ہوتا ہے کہ تعلّم نے لفظ کوظا ہری معنی سے ہٹا کر دوسرے مفہوم میں استعال کیا ہوتا ہے، جیسے لفظ صَلَاةً، زَ کَاةً، دِ بَا کے معنی لغت میں دعا، صفائی اور زیادت

لمعارج:19 كمعارج:٢٠،١٦

ہیں، کیکن منتکلم الله جَلْ جَلَالُه نے ان الفاظ کو مخصوص مفہوم میں استعمال کیا ہے۔ یہ مجمل کی تین قشمیں ہوئیں، تینوں میں متعلّم کے بیان کے بغیر مراز نہیں ہوسکتی۔

تحكم: مجمل كاتحكم بيه ہے كەللە جَلْ كَاللَّهُ كَى جوبھى مراد ہواس كے حق ہونے كا اعتقاد ركھے، اور متكلّم كى طرف سے وضاحت ہونے تك صبر كرلے، متكلّم سے استفسار ممكن ہوتو استفسار كرے، استفسار کے بعد جبتو اورغور وفکر کی ضرورت ہوتو غور وفکر کرلے۔

متشابہ: محکم کی ضدمتشا بہ ہے، متشابہ کی مراد دنیا میں عقل ونقل سے بھی معلوم نہیں ہوسکتی ،اس کی مراد کی جنتو بے فائدہ ہے۔

تھم: بیہے کہ ہمیشہ توقف کرے، اور جو بھی مراد ہواس کی حقانیت کا یقین رکھے جیسے ﴿الْمَّ ﴾ اللهُ مَلْ مَلْ اللَّهُ بِي اس كَى مراد سے بخو بي واقف ہيں۔ چوتھا باب

## نظم کی تقسیم ٹالث کے بیان میں یعنی

نظم کواستعال کرنے کےطریقوں کے بیان میں

یعنی لفظ کا استعمال وضع ہونے کے بعد کس طرح ہوا ہے؟ استعمال کے لحاظ سے لفظ کی دو قشمیں ہیں:حقیقت اورمجاز،ان دونوں کی تعریف سے پہلے وضع کی تعریف جان لینا چاہیے۔

وضع: لفظ کوکسی خاص معنی کے لیے اس طرح مقرر کرنا کہ جب وہ لفظ بولا جائے بلاکسی قرینہ کے وہ معنی سمجھ میں آ جائے۔وضع کی تین قسمیں ہیں:

وضع لغوی: اگر کسی لغوی نے لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کردیا ہوتو وضع لغوی ہوگی، جیسے: اُسک کو اہلِ لغت نے شیر (خاص درندہ) کے لیے مقرر کردیا۔

وضع عرفی خاص: مخصوص جماعت نے کسی لفظ کوخاص مفہوم کے لیے مقرر کرلیا ہو، جیسے اہل ِنحو نے لفظ ِ فعل کوز مانہ ہتلانے والے بامعنی کلمہ کے لیے مقرر کیا۔

وضع عرفی عام: عام لوگوں نے کسی لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کرلیا ہو، جیسے عام لوگ چار ہاؤں والے جانور کو دَابّة کہتے ہیں۔

وضع شرعی: شارع نے کسی لفظ کو خاص مفہوم کے لیے مقرر کیا ہو، جیسے لفظ صَلَاقٌ شریعت میں عبادت مخصوصہ کے لیے مقرر ہوا، یہ وضع شرعی ہوئی۔

وضع کی مذکورہ تمام صورتوں میں لفظ کو' موضوع' اور معنی کو' موضوع لہ' کہتے ہیں۔

حقیقت کی تعریف: جب متعلم لفظ کواس کے معنی موضوع له (لفظ جس معنی کے لیے مقرر ہوا) میں استعال کرے تو لفظ اس معنی کے لیے حقیقت کہلاتا ہے، جیسے جَاءَ الأَسَدُ (شیر آیا) اور

متکلم کی مرادشیر ہی ہو۔

مجاز کی تعریف: جب متکلم لفظ کومعنی موضوع لہ کے سوا دوسرے معنی کے لیے پہلی معنی کے ساتھ مناسبت کی وجہ سے استعال کرے تو لفظ اس دوسرے معنی کے لیے مجاز کہلاتا ہے، جیسے جاء الاسکد. (بہادرآ دی آیا) تو یہاں لفظ اسد بہادرآ دی کے لیے مجاز ہوا۔

مناسبت (علاقه) كابيان آگے آر ہاہے، ان شاء الله تعالی \_

#### فصل(۱)

## حقیقت کے بیان میں

حقیقت کا حکم: حقیقت کا حکم یہ ہے کہ معنی موضوع لہ (جس کے لیے لفظ مستعمل ہوا) ثابت ہوجائے گا، جیسے: ﴿ آیا یُھَا الَّذِیْنَ المَنُوا ازْ کَعُوُا ﴾ "اے ایمان والو! رکوع کرو۔" لفظ رکوع شارع نے معنی موضوع لہ (شرعی رکوع) میں استعمال کیا ہے، اس سے شرعی رکوع کی طلب ثابت ہوئی۔

فائدہ ا: کوئی لفظ خاص ہو یا عام ہووہ حقیقت بھی ہوسکتا ہے، جیسے لفظ اُسَد اُ (شیر) خاص ہے اورا پنے موضوع لہ میں مستعمل ہے تو حقیقت بھی ہے، اور اُسُد (بہت شیر) عام ہے اور اس کوحقیقت بھی کہتے ہیں۔

فائدہ ۲: جب کوئی لفظ مستعمل ہوتو اس کے معنی موضوع لہ مراد لینا چاہیے جب تک کہ معنی موضوع لہ پڑمل ممکن ہو، اگر کسی وجہ سے معنی موضوع لہ پڑمل ممکن نہ رہے تب لفظ کا استعال مجاز سمجھنا چاہیے اور معنی غیر موضوع لہ مراد لینا چاہیے، جیسے: جَاءَ الْأَسَدُ (شیر آیا) تو درندہ ہمراد ہوگا، اگر کوئی کے: یَـفَرُ اَ اُلاَ سَدُ (شیر پڑھتا ہے) تو ظاہر بات ہے یہاں درندہ مراد لینا ممکن نہیں تو بہا در آدی (مجاز) مراد لے۔

فائده٣: يا در كھنا جاہيے كەمعنى موضوع لەسے لفظ كى نفى تبھى درست نہيں ہوتى ، جيسے شير ( درنده خاص) کے متعلق بھی لَیٹسَ بَأْسَدِ نہیں کہہ سکتے (بھی مبالغة ُنفی کردیں تو دوسری چیز ہے)۔ معنی غیر موضوع لہ سے لفظ کی نفی درست ہے، بہادر آ دمی کو اسد مجازاً کہتے ہیں اور کیٹ س مَأْسَدِ (شیز ہیں ہے) بھی کہہ سکتے ہیں، باپ کو اُب کہتے ہیں لیُسَ بِاَبِ نہیں کہہ سکتے ، دا دا كومجازاً أَبُّ كَهِمْ بِين اور لَيْسَ بِأَبِ بَهِي درست ہے۔

فا ئدہ ہم: کسی لفظ کوصرف حقیقت یا صرف مجاز قرار دے کر ایک ہی وقت اور ایک ہی استعال مين ايك ہى حيثيت سےلفظ كے حقيقى اور مجازى معنى كا قصد جائز نہيں، جيسے: لَا تَـفُتُلِ الْأَسَدَ (تو شیراور بہادرمردکومت مار) قبل نہ کرنے کی طلب شیراور بہادرمرد کے لیے ایک ہی صیغہ سے ثابت نہیں ہوسکتی دونوں کے لیے علیحدہ صیغہ کا استعمال ضروری ہے۔اسی طرح لفظ ایک ہی وقت میں حقیقت بھی ہومجاز بھی ہو یہ جائز نہیں، مثالِ مذکور میں اُسَدًا اگر حقیقت ہے تو مجاز نہیں ہوسکتا اورمجاز ہے تو حقیقت نہیں ہوسکتا۔

فائدہ ۵ : کبھی مجازی معنی اس قدرعام ہوتا ہے کہ حقیقی معنی مجازی معنی کا ایک فر دبن جاتا ہے اور مقصودمجازی معنی ہوتا ہے حقیقی معنی بلا ارادہ ضمناً اس میں شامل ہوجاتے ہیں ،اور بظاہر حقیقی اور مجازی معنی جمع ہوجاتے ہیں لیکن اس میں حرج نہیں، قصداً دونوں کو جمع کرنا جائز نہیں ہے، جيسے: لَا أَضَبُ قَدَمِنُ فِنْ دَارِ فُلَانٍ. (مين فلال كَ كُفر مين قدم نهيں ركھوں گا) دارِ فلال کی حقیقت بی<sub>ہ</sub> ہے کہ فلال کا ذاتی مملوک گھر ہواور وضع قدم کی حقیقت بیہ ہے کہ بر ہنہ پا داخل ہو،مگر عرف میں دَادِ فُلَانِ ہے مجازاً''سکونت کا گھر''اور پیرر کھنے ہے''اندر جانا'' مراد ہوتا ہے۔ تو اس صورت میں مطلب بیہ ہوگا کہ میں اس کے گھر میں نہ جاؤں گا خواہ اس کا ذاتی گھر ہو یا کرامیکا یا عاریتاً ہو، چیل پہن کرجائے یا بلاچیل جائے ، اگر جائے گا حانث ہوگا، تو سکونت اور دخول کےمجازی معنی میں حقیقی معنی آرہے ہیں اس میں کوئی حرج نہیں \_

فائده ۱: جب حقیقی معنی وشواری کا باعث بن جا ئیں لیعنی حقیقت متعذره ہو، یاحقیقی مشکل تو

نہیں لیکن محاورہ میں اس لفظ کا استعال عادت وعرف میں مجازی معنی کے لیے ہوتا ہو یعنی حقیقت ِ مجورہ ہوتو مجازی معنی مراد ہوتے ہیں۔

حقیقت ِمتعذرہ کی مثال: جیسے و السلّهِ لَا آتُحلُ مِنُ هٰذِهِ النَّخُلَةِ. (الله کی قتم! میں اس تھجور کے رخت سے پچھ بھی نہ کھاؤں گا) اگر تھجور کے پتے یا چھال کھالے تو حانث نہیں ہوگا حالانکہ حقیقی معنی کا تقاضا تو یہی ہے کہ حانث ہوجائے ، گر حقیقی معنی دشواری کا باعث ہیں کوئی کھجور کے پتے یا چھلکے بڑی مشکل سے کھائے گا۔معلوم ہوا متکلم کے کلام کے وہ معنی لینا چاہیے جس میں دقت و دشواری نہ ہو، اس لیے یہاں مجازی معنی نخلہ سے ثمرِ نخلہ مراد ہوگا۔

حقیقت مبجورہ کی مثال: وَاللّٰهِ لَا أَضَعُ قَدَ مِيُ فِي دَارِ زَیْدٍ. (اللّٰہ کی شم! میں زید کے گھر میں اپنا پیرر کھے تو حقیقت کا میں پیرنہیں رکھوں گا) اگر بیخض باہر کھڑے ہوئے زید کے گھر میں اپنا پیرر کھے تو حقیقت کا تقاضا تو یہی ہے کہ حانث ہوجائے اور حقیقت پڑل بھی مشکل نہیں ،گرعرف عام اور عادت یہ ہے کہ وضع قدم (پیرر کھنا) سے مراد صرف پیرر کھنا نہیں ہوتا بلکہ وضع قدم سے داخل ہونا (اندر جانا) مراد ہوتا ہے، اس لیے یہاں عرف عام کے مقابلہ میں حقیقت کورک کردیتے ہیں اور منظم گھر میں داخل ہوجائے تب حانث ہوتا ہے۔

حقیقت کبھی شرعاً مبجور ہوتی ہے تب بھی مجاز مراد ہوتا ہے، جیسے کوئی شخص اپنے اپنے مقد مہ میں کسی کو دکیل بنا تا ہے: أُو کِے لُکَ لِنحصُ وَ مَتِی هٰلِهِ (میں تہ ہیں اپنے مقد مہ کا وکیل بنا تا ہوں) مدعی کے وکیل بننا کا ہوں) مدعی کے وکیل بننے کا نقاضا اور حقیقت تو یہ ہے کہ عدالت میں وہ مدعی کی طرفداری کرے اور مقابل کی ہر بات کا انکار کرے جو اپنے اصل (مؤکل) کے لیے مضر ہوا گرچہ مدعی جھوٹا ہو، مگر شرعا اس طرح جھوٹ اور ناحق طرفداری جائز نہیں۔ اس لیے شرعی اعتبار سے أُو کِے لُک لِحُصُو مَتِیُ هٰلِهِ کا مطلب ہوگا (مجازاً) تم کو اپنی طرف سے عدالت میں جو اب کا ذمہ دار بنا تا ہوں مطلقاً ، یعنی تمہارا جو اب میرا جو اب شار ہوگا۔ لہٰذا اگر وکیل مدعا علیہ کی بات کا اقرار بھی کرلے اور یہ اقرار مدی کے لیے مضر ہوت بھی مدعی کا اقرار سمجھا جائے گا۔ مدعی وکیل

کو پہلیں کہ سکتا کہتم نے اقرار کیوں کیا؟اس لیے کہ شریعت میں تو وکیل کا یہی مطلب ہے، اس لیے وکالت کے مجازی معنی شرعا مراد ہوں گے۔

فائدہ ۷: کبھی حقیقت بالکل متروک تو نہیں ہوتی مستعمل ہوتی ہے مگر مجازی معنی زیادہ رائج ہوتا ( چلتا ) ہے، یا ذہن اوّلاً معنی مجاز کی طرف جا تا ہے۔ ایسی صورت میں حضرت امام ابوصنیفہ رالٹیجلیہ حقیقت ہی کوتر جیج دیتے ہیں اور حضرات صاحبین مجازی معنی کی ترجیح کے قائل بير - جيك كى في مَا لَى: وَاللَّهِ لَا آكُلُ مِنْ هَذِهِ النَّخُلَةِ (اللَّه كَاتُم السَّاس كيهون کو نہ کھاؤں گا) تو حقیقت یہ ہے کہ بیر گیہوں کے دانے نہ کھاؤں گا۔ اور حقیقت مستعمل بھی ہے، لوگ گیہوں کا دانہ بھون کر کھاتے ہیں، جوش دے کر بھی چباتے ہیں۔اس لیے حضرت امام اعظم والنعظية كے نزديك اگريد كيبول جمون كريا جوش دے كركھائے تو حانث موكا اس گیہوں کی روئی سے حانث نہ ہوگا، اور حضرات صاحبین مجازی معنی کورا ج کہتے ہیں کہ گیہوں ہے مراد گیہوں کی روٹی ہےاس لیے روٹی کھانے سے حانث ہوگا، یاعموم المجاز کے اعتبار سے روٹی اور دانہ دونوں سے جانث ہوگا خواہ دانہ کھائے یاروٹی کھائے۔

## ترکِ حقیقت کے قرائن کابیان

جب بیمعلوم ہوا کہ حقیقت بھی متروک ومجور ہوجاتی ہے تو حقیقت کوترک کرنے کے قرائن ے واقف ہونا جا ہے۔حقیقت یانچ قرائن سے متروک ہوتی ہے:

ا۔ جبعرف وعادت قریزہ و، جیسے: لِـلْـهِ عَلَيَّ أَنُ أَحُجَّ (اللّٰدے لیےاییے پرجج کولازم كرتا ہوں) جج كے حقيقى معنى لغت ميں قصدِ مطلق كے ہيں، مرعرف شرع ميں جج مخصوص عبادت کا نام ہے اور نذر میں حکم شرع مطلوب ہوتا ہے،اس کیے عرف شرع کی ولالت سے حقيقت متروك اورمجاز مطلوب ہوگا۔ ۲۔ خودلفظ ایسا ہو کہ حقیقت متروک ہونے پر لفظ کے حروف کا مادہ ہی قرینہ بن جائے ، خار جی قرینہ بن جائے ، خار جی قرینہ کی ضرورت نہ ہو۔ یہ صورت اس وقت ہوتی ہے جب لفظ کسی ایسے معنی کے لیے وضع ہوا ہوجس کے افراد محتی ہوں کہ اس معنی کا فر دہی نہیں رہے ، اور پچھ معنی اس قدر کمزور ہیں کہ گویا معنی موضوع لہ کے فردہی نہیں رہتے۔

بعض افراد کے معنی موضوع لہ سے توی ہونے کی مثال: لفظ فَ اسحھة (میوه) ان چیزوں کے لیے وضع ہوا ہے جولذت ولطف اور نشاط طبع بڑھانے کے لیے کھائی جاتی ہیں۔ تر بور اور خربوزه بھی فَ اسحھة کے افراد ہیں، اور انگور اور انار اور کھجور بھی۔ انگور، انار اور کھجور میں لذت ولطف کے ساتھ غذائیت بھی موجود ہے۔ صرف انگور کھا کر زندگی بسر ہوسکتی ہے، بھوک مٹ جاتی ہے اور جسمانی نشودنما کے لیے دودھ کی طرح کافی ہے، لیکن تر بوز وخر بوزہ سے بھوک زائل نہیں ہوتی، کھانے کا بدل نہیں صرف لذت ومزہ کی چیزیں ہیں۔ تو تنف کے کی حقیقت پر انگور، انار اور کھجور میں اس قدر زیادت ہے کہ گویاوہ ف اکھة کے فردنہیں رہے طعام کے فرد بن گئے۔ اگرکوئی شخص شم کھائے کہ و الله کا آگل الفاکے کھة (الله کی شم! میونہیں کھاؤں گا) تو انگور و انار کھانے سے حانث نہ ہوگا کہ یہ چیزیں تفکہ کی حقیقت سے گویا خارج ہیں، فاکھة کا لفظ انار کھانے سے حانث نہ ہوگا کہ یہ چیزیں تفکہ کی حقیقت سے گویا خارج ہیں، فاکھة کا لفظ صرف تفکہ والے بھوں یہ محدود رہے گا۔

بعض افراد کے معنی موضوع لہ سے کمزور ہونے کی مثال: لفظ لَحُمٌ (گوشت) عربی لغت میں التحام سے لیا گیا ہے۔التحام کا مطلب ہے تیزی اور جوش۔ چونکہ گوشت خون سے بنتا ہے اور خون میں شدت ہوتی ہے اور اس لیے گوشت میں بھی شدت ہوتی ہے اور اس لیے عربی میں گوشت کو لَحُمٌ کہتے ہیں۔تو لحم وضع ہوا ہے ایک ایسی چیز کے لیے جس میں خونی شدت ہے۔اب لحم کے دوفرد ہیں۔ایک حیوانات بری (خشکی) کا لحم اور دوسرا حیوانات بری (خشکی) کا لحم اور دوسرا حیوانات بری (دریائی جانور جس میں مچھلی بھی شامل ہے) کا لسحم مچھلی کو بھی لسحم کہتے ہیں:

﴿وَتَاكُلُونَ لَحُمًا طَرِيًّا ﴾ لله "درياكا تازه كوشت كهاتے ہوـ" مرمچهلى كا لحم اس قدر ناقص ہے کہ گویاوہ نے ہی نہیں کیونکہ مجھلی میں در حقیقت خون ہوتا ہی نہیں اس لیے کہ خون والا جانور پانی میں ہمیشہ گذربسر نہیں کرسکتا تو مچھلی کے لسحم میں شدت نہیں ہے۔اباگر كس نے قتم كھائى كە وَاللَّهِ لَا آكُلُ اللَّحْمَ (مِن كُوشت نہيں كھاؤں گاواللہ!) تو مجھل کھانے سے حانث نہ ہوگا کیونکہ خود لفظ احم بتلار ہاہے کہ چھلی کا احم اس میں شامل نہیں،حقیقت ِلحم ادھوری ہے،لفظ لحم بعض اَفراد پرمحدودرکھا گیا یہی مجاز ہوا۔

٣ \_ کبھی حقیقت متروک ہوتی ہے ایسے قرینہ لفظیہ سے جو صیغہ حقیقت سے خارج ہوتا ہے مگر ساتھ ہی ہوتا ہے، جیسے: طَلِّقُ امْرَأتِی إِنْ كُنْتَ رَجُلًا (اگرتو مرد بے تومیری بیوی كوطلاق دیدے) صیغه کی حقیقت تویہ ہے کہ مخاطب کو بیوی پر طلاق دینے کا وکیل ومختار بنار ہاہے جس عصطلاق دينے كا اختيار مخاطب كومل جاتا ہے، كيكن لفظى قرينه موجود ہے: إِنْ كُنْتَ رَجُلًا. معلوم ہوا کہ متکلم کا مقصد طلاق کا مختار بنانانہیں بلکہ مخاطب کے بجز کا اظہار اور مخاطب کو ڈانٹنا

اورجيسےاللّٰدَ بَلَى اللّٰهُ كا إرشاد ہے: ﴿ فَـمَنُ شَـآءَ فَـلُيُـوْمِنُ وَّمَنُ شَاءَ فَلَيَكُفُو أِنَّا اَعُتَـدُنَا لِلظُّلِمِيْنَ فَارًا ﴾ لله وي جايمان لائے جوچاہے تفرکرے۔' بظاہر الله تعالی نے ايمان لانے نہ لانے کا اختیار دیالیکن ساتھ ہی ﴿إِنَّا اَعُسَدُنَا لِلطَّلِمِیْنَ فَارًا ﴾ فرمایا: "ہم نے کا فروں کے لیے جہٹم تیار رکھی ہے۔' بیقرینہ ہے کہ حقیقت متروک ہے، کفر پر وعید اور دھمکی سے معلوم ہوا کہ بیکلام اظہارِ ناراضگی کے لیے ہے۔

م کبھی حقیقت متروک ہوتی ہے متعلّم کی طرف سے قرینهٔ معنوبیاور قصدِ خاص کی وجہ سے۔ جیسے جوشِ غضب میں ہوی سے کہا کہ إِنْ خَرَجُتِ فَأَنْتِ طَالِقٌ (اگرتو گھرے باہرگی تو تختمے طلاق ہے) در حقیقت تو کلام کا تقاضا یہ ہے کہ اس کے بعد عورت جب بھی گھر سے باہر جائے تو طلاق واقع ہوجانا چاہیے، گرمتگلم کی حالت ِغضب قرینہ ہے کہ متکلم کا قصد صرف اس حالت میں باہر جانے پر طلاق کا ہے۔ عقل یہ فیصلہ کرتی ہے۔ اگر غضہ ٹھنڈا ہونے کے بعد باہر گئی تو طلاق واقع نہ ہوگی، اس صورت میں إِنْ خَسرَ جُستِ صرف حالت ِغضب کے ساتھ مخصوص رہ گیا اس کاعموم ختم ہوگیا، یہی مجازی معنی ہوئے۔

۵ کبھی کلام میں حقیقت مراد لینے کی صلاحیت نہیں ہوتی اور جس کے بارے میں کلام ہوا ہے وہ چز قرینہ بن جاتی ہے کہ حقیقت متروک ہے، جیسے حضرت خاتم النبیین سلگائیاً کا اِرشاد: إِنَّمَا الْأَعُهُمَالُ بِالنِّیَّاتِ بُ اس کی حقیقت ہے کہ اعمال کا وجود نیت پرموقوف ہے حالا نکہ بہت سے اعمال ہاتھ پیر سے وجود پذیر ہوتے ہیں اور نیت نہیں ہوتی، اس لیے ماننا پڑے گا کہ یہاں کوئی چزمحذوف ہے۔ اور وہ ایک مضاف ہے، یعنی حُسُنُ الْاَعُمَالُ وَ قُبُحُ الْاَعُمَالُ بِالنِیَّاتِ. (اعمال کی خوبی اور خوابی نیت پرموقوف ہے) نیت اچھی ہے تو عمل اچھا ہے اگر چہ کہمی صورتا برا ہو، اور نیت بری ہوتو عمل برا ہے خواہ صورت کتنی ہی اچھی ہو۔ معلوم ہوا یہال عبان بالحذف ہے، مضاف محدود سے اور مضاف الیہ کواس کے قائم مقام کر دیا ہے۔ عبان بالحذ فی ہوئی گا اِرشاد ہے: رُفِعَ عَنُ أُمَّتِي الْحَطَا وُ النِسْسَانُ کُ (میری امت سے بُمُول چُوک کا گناہ مرفوع ہے، معاف ہے، ہوسکتی، لیکن یہمواخذہ نہ ہوگا محل بیا ہے کہ میری امت سے بُمُول چُوک نہیں ہوسکتی، لیکن یہمواخذہ نہ ہوگا محل ہی ہے کہ مُمُول چُوک کا گناہ مرفوع ہے، معاف ہے، ہوسکتی، لیکن یہ مطلب نہیں۔ مطلب یہ ہے کہ مُمُول چُوک کا گناہ مرفوع ہے، معاف ہے، ہوسکتی، لیکن یہ مواخذہ نہ ہوگا محل کلام حقیقت کے متروک ہونے کو بتلار ہا ہے۔

فصل (۳) مجاز کا بیان

عجازی تعریف پڑھ چکے کہ کسی لفظ کومعنی غیر موضوع لہ میں معنی موضوع لہ کے ساتھ مناسبت (تعلّق) کی وجہ سے استعال کرنے کا نام مجاز ہے۔ یعنی جب لفظ کو حقیقی معنی کے سوا دوسر سے

له بخاری، رقم: ا کے کنز العمال، رقم: ۲۰۳۰

معنی میں استعال کرنا ہوتو دوسرے معنی میں حقیقی معنی کے ساتھ مناسبت ہونا ضروری ہے بغیر مناسبت کے کسی بھی لفظ کو کسی معنی غیر موضوع لہ کے لیے استعال کا نام مجاز نہیں، اگر آسان بول کرز مین مراد لی جائے تو جائز نہیں۔

مناسبت (علاقہ ) کے اعتبار سے مجاز کی دو تسمیں ہوجاتی ہیں کیونکہ معنی حقیقی اور معنی مجازی میں مناسبت صور تأبھی ہوتی ہے، صور تأ مناسبت ہوتو مجاز مرسل کہتے ہیں، معناً مناسبت ہوتو استعارہ کہتے ہیں۔

مناسبت صوری کا مطلب ہے ہے کہ معنی مجازی کا بظاہر معنی حقیقی کے ساتھ تعلّق ہو، یہ تعلّق بلاواسطہ ہواور ظاہر ہوکسی تیسری چیز کے واسطہ کی دونوں میں تعلّق پیدا کرنے لیے ضرورت نہ ہو کیکن دونوں کالازم وملزوم ہونا ضروری نہیں کہ دونوں جدا نہ ہو سکتے ہوں، جیسے: مَسطَسرٌ ہوارش) اور سَمَاءٌ (بادل) دونوں میں صور تا اتنا تعلّق ہے کہ دونوں فضا میں ایک ساتھ ہیں، بادل ظرف ہے اور بارش مظروف ہے لیکن ممکن ہے کہ بادل ہواور بارش موجود نہ ہو دونوں میں لزوم نہیں، یہ محسوس کی مثال ملک متعہ (حق مجامعت) ہے میں لزوم نہیں، یہ محسوس کی مثال ہے۔ تھم شرع میں اس کی مثال ملک متعہ (حق مجامعت) ہے جو باندی کی ملک رقبہ سبب بنتی ہے ملک متعہ کے حصول کا، اس لیے ملک متعہ اور ملک رقبہ میں جوڑ ہے۔

بی ہے ملک متعہ کے صول کا اس سے ملک متعہ اور ملک رقبہ میں جوڑ ہے۔
معنوی مناسبت کا مطلب یہ ہے کہ دو چیزیں کسی تیسری چیز میں مشترک ہوجا ئیں اور دونوں
میں وہ وصف موجود ہو، جیسے: اُسکُ (شیر) اور دشہ جاع (بہادر) دونوں وصف شجاعت میں
شریک ہیں ورنہ شجاع مرد اور شیر میں کوئی ظاہری قرب نہیں۔ علاقہ معنویہ کی شری حقیقت یہ
ہے کہ ایک شئے میں ایک خاص معنی شرعیہ موجود ہے، اور دوسری شئے میں اس قتم کے معنی
موجود ہیں تو دونوں میں علاقہ معنویہ موجود ہے، جیسے صدقہ اور بہہ۔ صدقہ کہتے ہیں بلاعوض کسی
کوکسی مال کا مالک بنانا اور بہہ میں بھی یہی معنی ہیں، تملیک بلاعوض میں دونوں مشترک ہیں،
دونوں میں معنوی جوڑ موجود ہے اس لیے صدقہ کا بہہ پر اور بہہ کا صدقہ پر اطلاق جائز ہے۔
دونوں میں معنوی جوڑ موجود ہے اس لیے صدقہ کا بہہ پر اور بہہ کا صدقہ پر اطلاق جائز ہے۔
مدقہ اور بہہ میں فرق اس قدر ہے کہ صدقہ میں رحم و کرم کا پہلو ہے اور لینے والے کی ذلت

- ہے،اور مدیہ میں اعز از ومحبّت کا پہلو ہے اور لینے والا اور دینے والا اس کو باعث ِفخر سمجھتے ہیں۔ مجازِ مرسل میں چوبیس علاقه صوریه ملتے ہیں۔
- دو چیزیں باہم سبب ومسبب ہول تو علاقہ سببیت ہوتا ہے، اس صورت میں سبب کا مسبب پراورمسبب کا سبب پراطلاق بھی ہوتا ہے، جیسے: مَسطَنُ (بارش)اور نَبَساتُ (سنره) که بارش سنره کے لیے سبب ہے اور سنره مسبب ہے بیرجائز ہے که مَطَوٌّ کو بول کر نَبَاتُ مرادہو۔
- ۲۔ مسبب کااطلاق سبب پربھی جائز ہے، جیسے: خَـمُـرٌ (شراب)مسبب ہےاور عِـنَـبُ (انگور)سبب ہے تو خدمس کا اطلاق عنب پرممکن ہے ﴿ اِنِّسَى اَرَانِسَى اَعُصِرُ خَمْرًا ﴾ في ود مين خود كوشراب نجورتا مواد مكير ما مول " يعنى الكورنجورتا موار
- س۔ سمجھی دو چیزوں میں تعلّق جزووگل کا ہوتا ہے۔ایک شیئے گل ہے دوسرا جزو ہے تو وہ لفظ کُل کے لیے حقیقت ہے جزور پر بولا جاتا ہے، جیسے: اِصبے (انگلی) سے انگلی کی نوک (پور)مرادليناجازے: ﴿يَجُعَلُونَ أَصَابِعَهُمُ فِي الْذَانِهِمُ ﴾ ٢٠ (اپني لكليال کانوں میں دےرہے ہیں''(یعنی انگلیوں کی نوک)۔
- ٣ ۔ جزو کا اطلاق کُل پر ہوتا ہے، جیسے: رَ قَبَةٌ ( گردن ) کا اطلاق پوری ذات پر ہوتا ہے: ﴿ تَحُوِيُو رَقَبَةٍ ﴾ ٣٠ ' أيك بوراغلام آ زادكرنا۔''
- (بولنے والا) اور دلالت نطق کا لازم ہے نطق سے دلالت مراد لینا جائز ہے، جیسے: کُلُّ شَيُءٌ نَاطِقٌ بِو بُورُ فِهِ الْبَارِئُ ''ہر چیز وجود باری بَلَّ اللهٰ پر دلالت کرتی ہے' تو ناطق سے دال مراو ہے بولنا مرادنہیں ہر چیز کی زبان نہیں ہے۔

- ٢ لازم كااطلاق ملزوم بربهي موتاب، جيسے: شَدُّ الْإِذَادِ (تهبندمضبوط باندهنا) إعْتِزَالٌ مِنَ النِّسَاءِ (جماع سے بازر بهنا) كالازم ہے، تو شَدُّ الْإِزَادِ سے مجامعت سے پر بميز مراد لینا جائز ہے۔ حدیث شریف میں ہے حضورا قدس لٹائی آمضان مبارک کے اخیر عشره میں شَدُّ الْمِعنُزُدِ "تبهند كَس لياكرتے" مجامعت سے بازرہتے۔ اللہ
- ے۔ دو چیزوں میں مقید ومطلق کاتعلّق ہومقید کا اطلاق مطلق پر کرنا جائز ہے، شَفَرُ (اونٹ کا ہونٹ) کا استعال کسی بھی مطلق شَفَرُ ( کسی بھی جاندار کے ہونٹ) پر جائز ہے۔
- ٨ مطلق بول كرمقيد مرادلے لينا، جيسے: اَلْيَوْمَ سے يومِ قيامت مرادسے: ﴿لِهَا مَنْ المُملُكُ الْيَوْمَ ﴾ كود آج سلطنت كس كى ہے؟"
- ۹۔ دو چیزوں میں خاص وعام کا تعلق ہوتو خاص بول کر عام مراد ہوسکتا ہے، جیسے: نـاطِـقُ بول كر حَيُوانٌ مراد مو\_
- ا عام بول كرخاص مراد لينا، جيسے: مَلَائِكَةٌ بول كر جبرائيل وميكائيل عَيَبَاالنَالَ مراد ہوں \_
- اا۔ دو چیزوں میں اضافت کا تعلّق ہوتو ایک کو حذف کر کے دوسرا اس کی جگہ پر رکھنا، جیسے: ﴿ وَاسْئَلِ الْقَرُيةَ ﴾ ﴿ (اس كاوَل سے بوچھو) لعنى كاوَل والول سے بوچھاو: وَاسْأَلُ أَهُلَ الْقَرْيَةِ، مضاف كى جَكَه مضاف اليه كور كاديا\_
  - ١٢ مضاف اليه كوحذف كروينا، جيسے: ضُوِبَ الْعُلَامُ (غلام زيد) زيد كا غلام پڻا۔
- ۱۳ دو چیزوں میں مجاورت ( قربت کا تعلّق ) ہوا یک کا دوسرے پراطلاق، جیسے: جَـــــرَی الُمِيُزَابُ (پرناله جاري موا) يعني پاني جاري مواجو پرناله ميس ہے۔
- ۱۴۔ دو چیزوں میں اتصال کاتعلّق ہولیتی جس وصف سے ایک چیز مستقبل میں متصف ہونے والى ہواس كافى الحال اطلاق كرنا، جيسے طالب علم كوفاضل كہنا۔

- 10۔ شے جس وصف سے ماضی میں متصف تھی اس کا اطلاق فی الحال کرنا، جیسے بے باپ کے بالغ شخص کو پنتیم کہنا۔
- ۱۲ دو چیزوں میں ظرف ومظروف (حال وحل) کاتعلّق ہوتو مظروف کا ظرف پر اطلاق كرنا، جيسے لفظ كوز كا استعال يانى كے ليے كرنا، كہتے ہيں: ايك گلاس دو، يعنى ايك گلاس
- ١٥ خرف بول كرمظر وف مراد لينا، جيسے: فَفِي رَحُمَةِ اللَّهِ (وه الله كي رحت ميں بَهُجا) لعنی جنّت میں پہنچا جورحت کا مقام (محل) ہے۔
- ۱۸۔ دو چیزوں میں آلیت کا تعلّق ہو، ایک چیز دوسرے کے لیے آلہ ( ذریعہ ) بنتی ہوتو آلہ کا اطلاق اس شے پرکرنا: لِسَانٌ (زبان جو کلام کا آلہے) کا اطلاق ککامٌ پرکرنا جیسے طَوِيْلُ اللِّسَانِ (زبان دراز) بهت باتونی ہے، یَـجُـرِيُ لِسَانُهُ (اس کی زبان چلتی ہے) یعنی زیادہ بولتا ہے۔
- اور دو چیزوں میں بدلیت کا تعلق ہو، ایک شئے دوسرے کا بدل ہو (بدلہ) جیسے دَمُّ بول کر دِيَةٌ مراد مِو: أَخَذَ دَمَ أَخِيُهِ (ابِيعِ بِهائي كي ديت (بدلهُ خون) وصول كيا)\_
- ۲۰۔ دوچیزیں ایک دوسرے کی ضد ہوں ایک کا دوسرے پراطلاق، جیسے: أغمنی کو بَصِیُر
  - ۲۱۔ کسی زیادت کا آجانا، جیسے: ﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَیْءٌ ﴾ لی میں کاف زائد ہے۔
- ٢٢ كسى حرف كامحذوف بوجانا: ﴿ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ اَنُ تَضِلُّوا ﴾ تُسَلُّوا ﴾ وأنُ لَا تَضِلُّوا ''الله تعالیٰ صاف صاف بیان کرتے ہیں تا کہتم بھٹک نہ جاؤ۔''
- ٣٣ اسم عُره كوكلام مثبت ميل عموم كيليُّ استعال كرنا: ﴿عَـلِـمَتُ نَفُسٌ مَّا اَحُضَوَتُ ﴾ تك

(کُلُ نَفُسِ) (جو کچھ پیش کیا ہے ہرنفس اس کی حقیقت سے واقف ہوجائیگا) چوہیں علاقے مجازِ مرسل کہلاتے ہیں۔

#### استعاره كابيان

دو چیزوں کے درمیان تعلّق معنوی ہواور علاقہ معنوبہ ہو، معنوی مناسبت ہوتو استعارہ کہتے ہیں: رَأَیْتُ أَسَدًا یَوْمِی (میں نے ایک شیر کو تیر چلاتے دیکھا) یہاں شیر سے مراد بہادر آدمی ہے۔ وصف شجاعت جوشیر کاممتاز اور غالب وصف ہے اس میں اشتراک ومناسبت کی وجہ سے لفظ أَسَدًا کو شجاع شخص کے لیے استعال کیا۔

استعارہ (تشبیہ) میں ایک مشبہ ہوتا ہے (جس کوکسی کامثل قرار دیا جائے) جیسے مثالِ مذکور میں شجاع آ دمی،اورایک مشبہ بہ ہوتا ہے (جس کے مثل کسی کو بتلایا جائے) جیسے اُسکڈ، اور علاقۂ تشبیہ ہوتا ہے (جس وصف کی وجہ سے مناسبت ہوئی) جیسے شجاعت، اور ایک قرینہ ہوتا ہے جو دلالت کرتا ہے کہ اشتراکِ وصف کی بنا پر یہاں استعارہ ہوا ہے، جیسے مثالِ مذکور میں یَوْمِی کیونکہ درندہ تیرنہیں چلاتا ،معلوم ہوا کہ اُسکڈ سے شجاع شخص مراو ہے۔

## فصل (۴)

## مجاز كأحكم

مجاز کا حکم یہ ہے کہ لفظ جس معنی غیر موضوع کے لیے مستعمل ہوا ہے وہ ثابت ہوجا تا ہے اور عمل اس کے مطابق کرنا چاہیے۔

فائدہ ا: مجازخاص بھی ہوسکتا ہے عام بھی ہوسکتا ہے۔ رَأَیْستُ اَسَسدًا یَـرُمِـیُ خاص ہے اور رَأَیْتُ أَسُدًا تَرُمِیُ عام ہے

فائدہ ۱: بیبھی ممکن ہے کہ لفظ خاص ہواور مجاز عام ہو کیونکہ مجاز میں عموم معنی غیر موضوع لہ کی وجہ سے ہوتا ہے، جیسے لفظ صاع خاص ہے،ظرف ہے،لکڑی کے ایک پیانہ کا نام ہے۔ایک صاع (پیانہ) کی دوصاع کے عوض بیچ جائز ہے لیکن کھی صاع بول کر (پیانہ برتن) مراد نہیں ہوتا بلکہ مظر وف جو چیز صاع سے ناپی جاتی ہے وہ مراد ہوتی ہے، جیسے کہتے ہیں: ایک صاع گیہوں دو، تو جب صاع سے صاع کے اندر کی چیز مراد ہوتو یہ بجاز ہے۔ اگر صاع سے صاع کے اندر ناپی جانے والی کوئی بھی چیز مراد ہوتو یہ بجاز عام مجاز ہے اگر چہ لفظ خاص ہے۔ جیسے حضرت خاتم النبیین سلنگائی کا ارشادگرامی ہے: لا تَبِیعُوا الدِّرُهُمَ بِالدِّرُهُمَ بِالدِّرُهُمَ السَّاعَ بِالسَّامَ السَّاعَ عَنِي (ایک در ہم کو دو در ہم کے عوض اور ایک صاع کو دو صاع کے عوض نہ بچوں) تو بالصَّاعَینِ (ایک در ہم کو دو در ہم کے عوض اور ایک صاع کو دو صاع کے عوض نہ بچوں) تو بہاں صاع سے مراد صاع کے اندر ناپی جانے والی چیزوں کو اپنی جانے والی چر وں کو اپنی جانے والی چر اسی طرح جوار باجرہ چاول صاع میں بھر کر بکنے والی ہر چیز لفظ صاع سے مراد عوض نہ بچو۔ اسی طرح جوار باجرہ چاول صاع میں بھر کر بکنے والی ہر چیز لفظ صاع سے مراد ہوتو یہ بوتو یہ بجاز عام ہے اپنے معنی کے اعتبار سے اگر چہ لفظ خاص ہے۔

فائدہ ۳: بھی لفظ ایک اعتبار سے حقیقت اور دوسرے اعتبار سے مجاز ہوتا ہے۔ جب کوئی لفظ ایٹ لغوی معنی سے ہٹا کر دوسرے معنی میں استعال کیا جائے تو ایسے لفظ کو منقول کہتے ہیں، ناقل شارع ہوتو منقولِ اصطلاحی کہتے ہیں، ناقل کوئی خاص جماعت ہوتو منقولِ اصطلاحی کہتے ہیں، اور عرف عام کی وجہ سے دوسرے معنی میں مستعمل ہوتو ایسے لفظ کو منقولِ عرفی کہتے ہیں۔ جیسے لفظ صلو ق باعتبار لغت دعا کے لیے حقیقت ہے، اور باعتبار شرع کے نماز کے معنی میں محتی میں حقیقت ہے، اور باعتبار شرع کے نماز کے معنی میں حقیقت ہے اور دعا کے معنی میں مجاز ہے۔

فائدہ ۴: حقیقت کا استعال نادر ہوجائے تو لفظ کا استعال اصل معنی میں مجاز ہوجا تا ہے اور مجازی معنی میں استعال کثرت سے ہوتو لفظ مجازی معنی کے لیے حقیقت بن جاتا ہے۔

فائدہ ۵: لفظ مجازی معنی میں کثرت سے استعمال ہو کہ ذہن میں مجازی معنی ہی آتے ہوں تو اس کومجازِ متعارف کہتے ہیں۔

فائدہ ۲: یه بوری تفصیل مفرد الفاظ میں حقیقت و مجاز کی ہے۔ جملہ اور کلام میں حقیقت کا

کتاب اللہ کے بیان میں اکم مطلب یہ ہوتا ہے کہ تعلی فاعل کی طرف ہو، جیسے: اَنْبُتَ اللّٰهُ الْبَقُلَ (الله تعالی مطلب یہ ہوتا ہے کہ تعلی کی سبت حقیقی فاعل کی طرف ہو، جیسے: نے سبزہ اگایا) اور مجاز کا مطلب سے ہوتا ہے کہ فعل کی نسبت حقیقی فاعل کے سوا دوسری چیز کی طرف كسى مناسبت (علاقه) سے ہوجائے، جیسے: أَنْبَتَ الرَّبِیْعُ الْبَقُلَ (برسات نے سبزہ اگایا) اللہ فاعل حقیق ہے، اور رہیج سبب ظاہری ہے۔

فائده ۷: اگر کوئی لفظ اینے معنی موضوع لہ کے سوا دوسرے معنی میں مستعمل ہو، مگر دونوں معنی میں کوئی علاقہ موجود نہ ہوتو ایسے لفظ کو مُرْتَجُل کہتے ہیں۔ یہ لفظ دوسرے معنی میں بھی حقیقت ہے، دوسرے معنی کے لیے اس کی جدید وضع ہوئی ہے۔

#### فصل (۵)

## صريح وكنابيركابيان

لفظ حقیقت ہو یا مجاز ہو دونوں بھی صریح بھی کنا پیہو سکتے ہیں۔

صریح: لفظ کی مراد استعال میں بالکل ظاہر ہو دوسرا احتمال نہ ہو،خواہ لفظ حقیقت ہویا مجاز ہو۔ یعنی جس معنی میں لفظ مستعمل ہوا ہے اس میں کثرت استعال کی وجہ سے کوئی ابہام باقی ندر ہا، جيسے أنستَ حُررٌ ، أنستِ طَالِقُ. بيدونول لفظ غلام كوآزاد كرنے اورعورت كو نكاح سے آزاد کرنے کے لیے شریعت میں اس قدر کثیر الاستعال ہیں کہ ان کی مراد میں کوئی شبہ نہیں رہتا۔

تھم: یہ ہے کہ صریح کا تھم واقع اور ثابت ہونے کے لیے نیت کی ضرورت نہیں ہے۔ کلام کے مطابق تھم واقع ہوجائے گا، یعنی غلام آزاد ہوجائے گا یعنی عورت کوطلاق ہوجائے گی۔اگر بلاارادہ بھی زبان پرآ جائے تو بھی حکم ثابت ہوجا تا ہے۔

# پانچواں باب نظم کی تقسیم جہارم

نظم سے حکم ثابت ہونے کے بیان میں، لین نظم کی دلالت حکم پر کتنے طریقوں سے ہوتی ہے؟ نظم میں نص ہو ظاہر ہومفسر ہو جو کچھ ہواس سے حکم شرعی کس طرح ثابت ہوتا ہے؟ تو نظم کی دلالت کے اعتبار سے چارتشمیں ہیں:

ا عبارة انظم ٢- اشارة انظم ٣- دلالة انظم ٢- اقتضاء انظم \_

عبارة النظم : اگرلفظ کی دلالت پورے معنی موضوع له پریااس کے جزو پریااس کے لازم متاخر پرہواور وہ معنی متعظم کا مقصو واصلی ہو ( یعنی کلام نص ہو ) تو ایسی دلالت کوعبارة النظم کہتے ہیں، اسی کوعبارة النص بھی کہتے ہیں لیکن نص بمعنی انظم ہے۔ ایسی دلالت سے جو حکم ثابت ہواس کو الثابت بعبارة النظم کہتے ہیں، اور جمہد کا ایسی دلالت سے کوئی حکم ثابت کرنا ( یعنی جمہد کا فعل ) الثابت بعبارة النص ( نظم ) کہلا تا ہے۔ استدلال بعبارة النص ( نظم ) کہلا تا ہے۔

 حقہ کو واجب قرار دینا ہے نظم قرآن سے میتھم ثابت ہوجا تا ہے، بیتھم ثابت بعبارة انظم ہوا اوراس کو ثابت بالنص الاصطلاحی بھی کہہ سکتے ہیں۔

اوراشارة النص (نظم) كي مثال بديه الله جَلَّكَاللهُ كا إرشادي: ﴿ وَعَلَى الْهَ مُولُودُ لَهُ رِذُ قُهُنَّ وَكِسُو تُهُنَّ بِسالُمَعُرُو ُفِ﴾ لله ''باپ پردودھ پلانے والیوں (ماوَں) كا نفقہ واجب ہے قاعدہ شرع کے موجب۔'' آیت کامقصود شوہر پر زوجات کے نفقہ کو واجب کرنا ہے لیکن باپ کیلئے ﴿اللَّمَوْ لُورِ له ﴾ کے لفظ کا استعال ایک دوسرے معنی پر دلالت کرتا ہے جومعنی منظم کامقصود اصلی نہیں، وہ معنی یہ ہے کہ بچہ کو باپ سے خاص نسبت (تعلق) ہے ﴿الْمَوْلُودِ له ﴾ میں لام اختصاص کیلئے ہے،مطلب مدہے کہ بحدخاص جس کی وجہ سے پیدا ہوا۔معلوم ہوا کہ بچہ کی دلادت کا سببِ خاص باپ ہے (اگر لفظ أب استعال كرتے تو يہ معنی معلوم نہ ہوتے ) اس سے یہ بات ظاہر ہوئی کہ بچہ کا نسب باپ سے ثابت ہوگا اگر باپ عربی اور مال مجمی ہوتو بچد عربی ہوگا، ﴿الْمَوْلُودِ لَهِ كَل دلالت اختصاصِ نسب ير ہور ہى ہے اور متعلّم نے بیمعنی بتلانے کا اس آیت میں قصد نہیں کیا۔اس کو اشار ۃ انص (نظم) کہتے ہیں۔ یہاں لفظ ﴿الْمَهُ وُلُوُدِ لِهِ ﴾ کی دلالت ایپے معنی موضوع له (جس کی وجہ سے خاص بچہ پیدا ہوا)کے جزو (اختصاص) پر ہور ہی ہے۔

اشارة النص كي دوسري مثال آيت كريمه: ﴿أحِسلَّ لَسكُم لَيُلَةَ الصِّينَامِ الرَّفَتُ إلْي نِسَآ ئِٹُے مُ گُلِّ ''تمہارے لیےروزوں کی رات میں اپنی عورتوں سے مقاربت کی اجازت ہے۔'' مقصد اصلی تو پیہ ہے کہ روزہ کی پوری رات میں کسی بھی جزو میں مقاربت جائز ہے بالکل آخری جزومیں بھی مقاربت جائز ہے۔

لیکن آخری جزومیں مقاربت سے بیرلازم آتا ہے ک<sup>ی خس</sup>لِ جنابت صبحِ صادق کے بعد ہو، اس لیے صبح صادق کی ابتدائی ساعات میں روزہ دار کا حالت جنابت میں ہونا لازم آیا اس سے بیہ تھم معلوم ہوا کہ روزہ دارصبح صادق کے بعد حالت جنابت میں ہوتو مضا نقہ نہیں۔ بیچکم آیت نظم کی تقسیم چہارم

کامقصوداصلی نہیں بلکہ لازمی معنی ہے۔اسلیے اسکو ثابت بداشارۃ انظم کہتے ہیں، کیونکہ جو حکم اشارة انظم سے ثابت ہوتا ہے بھی معنی موضوع لہ کا جز و ہوتا ہے اور بھی معنی موضوع لہ کا لازم ہوتا ہے۔ بدلازم کی مثال ہے گویا تھم اس طرح ثابت ہوا اُجِلَّ لَکُمُ لَیُلَةَ الصِّیَامِ الرَّفَثُ فَيَجُوزُ لَكُمُ الْإِصْبَاحُ جُنُبًا. (روزه كى رات ميں مقاربت جائز ہے پس حالت جنابت میں روزہ دارکومبح کرنا بھی جائز ہے ) لاز م ِمتاخر کا یہی مطلب ہے کہ نتیجہ کےطور پر ثابت ہو۔ د لالتہ انظم : لفظ کے معنی موضوع لہ کے اندر کوئی ایسی علت ہو جو بلا تاکمل لغت ہی سے سامع کی سمجھ میں آئے ،اورمعنی موضوع لہ کے حکم کی بنیادیمی علت ہواورکسی دوسری جگہ میں یہی علت موجود ہونے کی وجہ سے لفظ اپنے تھم کے اس موقع میں بھی اپنے ثابت ہونے پر دلالت کرے اور به دلالت متكلّم كامقصود ہو، تو لفظ كى اس حكم غير مذكور پر دلالت كو دلالة انظم كہتے ہيں يعنی دلالت بمعنى انظم كهتم بير، جيسے الله عَلَى الله كا إرشاد: ﴿ فَلَا تَقُلُ لَّهُ مَاۤ أُفٍّ ﴾ لـ " تم اپنے والدین کو اُف بھی نہ کہو۔''معلوم ہوا والدین کو اُف نہ کہنا چاہیے،لفظِ اُف سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے اُف سے ایذا ہوتی ہے اس لیے اُف کہنا جائز نہیں۔اوریہی لفظ اُف اس بات پر بھی ولالت كرتا ہے كه والدين كو مارنا بھى جائز نہيں كيونكه مارنے ميں اور زيادہ ايذا ہے۔ تو لفظ أف كى دلالت حرمت ضرب بردلالة انظم ہے یعنی دلالة جمعنی انظم ہے،اسی کوفحو ی الخطاب اور مفہوم ِموافقت بھی کہتے ہیں۔اورحرمت ِضرب کا حکم ثابت بدلالۃ انظم ہےاورحرمت ِضرب کےاس طریقہ ہےا ثبات کواستدلال بدلالۃ انظم کہتے ہیں۔

ا قتضاء انظم: اگر لفظ کی دلالت معنی موضوع له کے ایسے لاز م متقدم پر ہوجس کومعنی موضوع له سے پہلے ثابت ماننا شرعاً ضروری ہوجائے اس کے بغیر موضوع لہ شرعاً درست نہ ہوں یعنی معنی موضوع لهاس لا زم پرموقوف ہوں اورمعنی موضوع لهاس لا زم کا نتیجہا ورمعلول ہوں تو لفظ کی اس لا زم متقدم پر دلالت کوا قتضاءانص کہتے ہیں۔جیسے ایک شخص مخاطب سے کہتا ہے: اُغیِّقُ عُبُدُكَ عَنِي بِأَلُفٍ (تم اپناغلام میری طرف سے ایک ہزار میں آزاد کردو) مخاطب کا غلام متکلّم کی طرف سے ہوتی متکلّم کی طرف سے ہوتی اس لیے کہ آزادی تو اس کی طرف سے ہوتی ہے جو مالک ہو کیونکہ اعتاق (آزادی) مملوک غلام سے اپنی مِلک زائل کرنے کا نام ہے جب متکلّم غلام کا مالک ہی نہیں تو اس کی طرف سے اعتاق درست نہیں اور بِ الَّفِ بِربطِرہ جاتا ہے۔ اس لیے متکلّم کے کلام کی صحت کلام سے پہلے ایک لازم کوشرعاً چاہتی ہے، متکلّم کے کلام کا میں میں موالی ہوگا کہ بیخ عُبُدَكَ عَنِی بِالَّفِ وَ كُنُ وَ كِینُ لِی فِی إِعُتا قِهِ . (تم اپناغلام میں سے ہاتھ ایک ہزار میں فروخت کر دواور میری طرف سے اس کی آزادی کے وکیل بن کر میں کو آزاد کردو) تو متکلّم کے کلام کا تقاضا ہے کہ اس سے قبل شرعا ایک لازم ثابت ہواسی کو اس کو آزاد کردو) تو متکلّم کے کلام کا تقاضا ہے کہ اس سے قبل شرعا ایک لازم ثابت ہواسی کو اقتاعا ایک لازم ثابت ہواسی کو اقتاعا اللّم کہتے ہیں۔

آیت کریم میں اقتضاء انظم کی مثال: ﴿لِلْ فُقَرَاءِ الْسُمُهَاجِرِیْنَ الَّذِیْنَ اُخُرِجُواْ مِنْ فِیدَادِهِمْ وَامُوَالِهِمْ ﴾ لَـ '' (جُمس غنیمت) ان فقرام ہاجرین کے لیے (بھی) ہے جن کوان کے گھرول اور اموال سے نکال باہر کیا گیا۔' مقصد آیت تو فقرام ہاجرین کے لیے غنیمت میں حصّہ ثابت کرنا ہے۔ یہاں لفظ فقرا دلالت کرتا ہے کہ ان مہاجرین کے پاس کچھ مال نہیں کیونکہ فقیراس کو کہتے ہیں: لَایَسُمُ لِلْکُ شَیْتً (جوکسی چیزکامالک نہ ہو) لیکن اس آیت میں ﴿مِنْ دِیبَادِهِمُ وَامُوالِهِمْ ﴾ ''ان کے گھراور مال کے مالک جی تو بظاہر فقرا کا اطلاق ان پرضچے نہیں معلوم ہوتا۔ اس لیے فقرا کا معنی قاضا کرتا ہے کہ مہاجرین کے مال کی ملکیت زائل ہو چکی ہو پھروہ فقیر ثابت ہوں۔ إِنَّ مِسلُكَ الْمُمْسَتَحِقُّونَ اللّٰمُهَا جِرِیْنَ ذَالَ مِنْ أَمُوالِهِمْ بِاسْتِیْلَاءِ الْکُفَّادِ عَلَیْهَا فَهُمُ الْفُقَرَاءُ الْمُسْتَحِقُّونَ لَلْمُحُمْسِ اللَّذِیْنَ أُخُورِ جُواْ مِنْ دِیارِهِمْ وَامُوالِهِمُ الَّتِیْ کَانَتُ لَهُمُ اللّٰهُمُ اللّٰهِمُ الّٰتِیْ کَانَتُ لَهُمُ .

مطلب بیہ ہوا کہ کفار کا مہاجرین کے اموال پر قبضہ ہوجانے کی وجہ سے ان کے اموال (جو دار الحرب میں ہیں) مہاجرین کی ملک سے نکل گئے اس لیے مہاجرین فقرا بن گئے ہیں تو خُمسِ

غنیمت میں وہ بھی حقدار ہیں۔

پس لفظِ فقراکی دلالت زوالِ ملکِ مهاجرین پر جولازمِ متقدم ہے اقتضاء انظم کہلاتی ہے، اور یک لفظِ فقراکی دلالت رفال ملک میں کہا تی ہے، اور یہ کم کہ دار الحرب میں مسلم حربی کے مال پرغلبہ کفار سے وہ مال مسلم کی ملک سے نکل جاتا ہے اس کو الحکم الثابت باقتضاء النظم کہتے ہیں اور اس کو قتضی بھی کہتے ہیں۔

دلالت کے مراتب: عبارة انظم اوراشارة انظم اثباتِ حکم میں برابر کا درجدر کھتے ہیں دونوں کے اُحکام پڑمل کرنا ضروری ہے، کیکن دونوں کا تعارض ہوجائے کہ عبارة انظم سے جو حکم ثابت ہوتا ہے اشارة انظم کا حکم اس کے منافی اور ضد ہوتو عبارة کو اشارة پرترجیح ہوگی کیونکہ عبارة کا حکم مقصود یہ ہے۔

اشارة انظم اور دلالة انظم بھی برابر کا درجه رکھتے ہیں لیکن تعارض کے وقت اشارة کوتر جیح ہوگی، کیونکه اشارة انظم کا حکم معنی نظم سے ثابت ہوتا ہے اور دلالة انظم کا حکم معنی نظم سے ثابت ہوتا ہے۔ ثابت ہوتا ہے۔

ثابت ہوتا ہے۔ دلالۃ انظم اور اقتضاء انظم سے بھی حکم قطعی ثابت ہوتا ہے مگر دلالۃ انظم اور اقتضاء انظم میں تعارض کے وقت میں دلالت کو ترجیح ہوتی ہے، کیونکہ اقتضاء انظم کا حکم نظم کا ایک لازمی اقتضا ہے۔

چنانچەان جملەاقسام كى دلالت سے حدود و كفارات كا اثبات جائز ہے، و الله تعالىٰ أعلم بالصواب.

الحمد الله! نظم كتابُ الله كے متعلق ضرورى مباحث پورے ہوئے اس كے لواحقات اور ضمنی مسائل ان شاء الله اصولِ فقه كی عربی كتب میں مطالعه كروگے۔ اس كے بعد بفضل بارى عزاسمه سنت كابيان پڑھوگے۔

والله تعالى أعلم بالصّواب وهو الموفّق للسّداد.

حظيه دوم

### سنت کے بیان میں باباول

سنت کی تعریف: حضرت خاتم النبیین سیّد المرسلین احر مجتبی محرمصطفیٰ النَّیْ یَمْ کَوْل، اور آپ کے فعل، اور کسی کام کو ہوتے ہوئے دیکھ کر آنحضور للنُّیْ یَمْ کِیْسکوت کوسنت اور حدیث کہتے ہیں، بھی قولِ صحابی یافعلِ صحابی کو بھی سنت کہتے ہیں۔ (رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہم اجمعین)

جس طرح نظم کتاب اللہ کی چار تقسیم ہے اور ہر تقسیم کے ماتحت متعدد اقسام ہیں یہ تقسیمات مع اقسام نظم السنة میں بھی جاری ہوتی ہیں اس لیے اب اس کے بیان کی ضرورت نہیں ہے۔ یہاں صرف سنت کے کچھ احوال جو سنت کے ساتھ خاص ہیں کتاب اللہ کے لیے نہیں ان احوال کو اصولِ فقہ کی اصطلاح میں سجھ لینا کافی ہے کیونکہ وہ اصولِ فقہ ہے متعلق ہیں۔

فصل(۱)

تقشيم السنة

سنت کو چارطرح تقسیم کیا گیا،اور ہرتقسیم کے ماتحت کچھاقسام ہیں۔

''نقسیم اوّل: حدیث کے اتصال کے بیان میں

حضور اقدس شلّگائیاً سے ہم تک یا اُحادیث کی کتبِ معتبرہ کے مولفین تک کسی روایت کوراوی ایک دوسرے سے سنتے چلے آئے ہوں کہ کہیں بیسلسلہ ساع ٹوٹنا نہ ہوتو ایسے سلسلہ کو اتصال کہتے ہیں۔اور جو روایت اس طرح منقول ہواس کومتصل کہتے ہیں۔اتصال کے اعتبار سے سنت کی تین قسمیں ہیں: ا۔متواتر ۲۔مشہور ۳۔خبرواحد متواتر: وہ حدیث جس کو ہم تک اتنے لوگ ہر زمانہ میں بیان کرتے چلے آئے ہوں کہ ان سب کا قصداً یا بھول سے غلط بات پر متفق ہوناعقل میں نہ آئے اور بیان کی بیرحالت رسول الله طلَّحُ أَيُّمُ سے حدیث کو حاصل کرنے کے زمانہ سے ناقل کے زمانہ تک برابر قائم رہی ہواور اس کے منتبی پر رسول اللہ النَّامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ حدیث کومتواتر کہتے ہیں،اوراس کیفیت سےاس کی نقل کوتواتر کہتے ہیں۔

اس تواتر کے لیے کوئی عد دِمعین نہیں کہ بچاس ہوں یا بچیس ہوں تو وہ غلطی پرمتفق نہیں ہو سکتے بلکہ بیان کرنے والوں کی حالت اور مسئلہ اور زمانہ کی حیثیت سے یہ فیصلہ ہوسکتا ہے، اگرمتقی اور پر ہیز گارلوگ ہوں تو قلیل مقدار میں بید درجہ حاصل ہوجائے گا ورنہ کا فی کثر ت کی ضرورت ہوگی۔

جیسے قرآنِ کریم کو ہر زمانہ میں ایک کثیر تعداد پڑھتی چلی آ رہی ہے، اور اسکے کسی لفظ واعراب میں کوئی فرق نہیں ،عقل اس بات کوشلیم نہیں کرسکتی کہ ہر زمانہ کے مختلف مقامات کے لوگ کسی غلط کلام پراس طرح متفق ہوجا ئیں کہاس کے کسی لفظ و إعراب میں بھی فرق نہ آئے۔ یہ تواترِ حقیقی اور لفظی کی مثال ہے، اور تبھی کسی بات کی نقل اس طرح ہوتی چلی آئی ہے کہ بیان کرنے والوں کے الفاظ میں تو کہیں کچھ فرق آ جاتا ہے مگرمعنی اورمفہوم پرسب متفق ہوتے ہیں تو اس کو تواترِ معنوی کہتے ہیں۔ جیسے مسح علی الخفین کی روایت ہے کہ تھوڑ ہے تھوڑے فرق کے ساتھ اس قدر راوی بیان کرتے رہے ہیں کہ روایت متواتر ہوگئی ہے، الیی بہت روایات ہیں۔

متواتر کا حکم:ایسی روایت ِمتواتر ہ ہے کسی بات کا یقینی اورقطعی علم ثابت ہوتا ہے جس میں ذرا بھی شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں رہتی جس طرح کسی آنکھوں دیکھی چیز کا بدیہی علم حاصل ہوتا ہے۔اس پرعقیدہ رکھنا فرض ہےاس کے منکر کو کا فرکہہ سکتے ہیں۔

مشہور: حدیث کے راوی قرنِ صحابہ میں تو حدِّ تواتر کو نہ <u>پہنچے</u> ہوں کیکن قرنِ ثانی ( تابعین

کا دور ) میں حدِ تواتر کو پہنچ گئی ہو یا قرنِ ثالث (تبع تابعین کے دور ) میں حدِ تواتر کو پہنچ گئی ہو اس کومشہور کہتے ہیں۔

حكم: اليي روايت مع علم طمانينت حاصل موتا ہے جس سے اس كى صدافت اور مضبوط موجاتى ہے کیکن متواتر سے إفادهٔ لفتین میں کم درجد رکھتی ہے،اس پراعتقاد ضردری ہے منکر کافرنہیں۔ خبر واحد: قرونِ ثلاثه میں ہے کسی بھی دور میں جوروایت حدِّتواتر کونہ پینجی ہواس کوخبرِ واحد کہتے ہیں۔ حدِّتواتر سے کم رہ کرجس قدر بھی اس کے راوی ہوں وہ خبرِ واحد کہلاتی ہے۔خواہ ایک راوی ہو یا دونتین یازیادہ ہوں۔

تھم: الیبی روایت کے مطابق عمل کرنا واجب ہے، اس سے ظنِ غالب ہوتا ہے جوعلم طمانینت سے کم درجہ میں ہے، اس کا منکر فاسق ہے۔ ایسے قرائن خبرِ واحد کی صداقت کے مل جائیں جو یقین پیدا کرتے ہوں تو ایسی خبرِ واحد سے علم یقین حاصل ہوسکتا ہے۔

خبرِ متواتر اورخبرِ مشہور ہے تو یقین حاصل ہوجا تا ہے ان دونوں میں راویوں کے احوال سے بحث نہیں ہوتی ہے، لیکن خبرِ واحد کے راوی مشہور اور متواتر سے کم ہوتے ہیں ایکے احوال سے بحث ہوتی ہے اور راویوں کے احوال کے اعتبار سے خبرِ واحد کے متعدد درجات ہوجاتے ہیں۔ پېلا درجه: اگر راوی ایسے ہوں جو عادل ہوں ، فقہ واجتہاد میں مشہور پیشوا ہوں تو ایسے راویوں کی روایت جتّ ہوگی عمل اس پرلازم ہے،اگر قیاس اس کےخلاف ہوتو قیاس متر وک ہوگا۔ دوسرا درجه: راوی عدالت وضبط (حفظِ روایت) میں تو معروف ہوں مگر فقه میں ان کا مقام ادنیٰ ہوتو ان کی روایت پر بھی عمل ضروری ہے، مگر قیاس مخالف ہو، قیاس وروایت میں مطابقت کی کوئی تاویل نه ہوتو روایت متروک ہوگی۔

تیسرا درجہ: اگر راوی مجہول الحال ہے تو اگر سلف میں ہے کسی نے کوئی تنقید نہیں کی ہے سکوت

اختیار کیا ہے تو روایت قابلِ قبول ہے، قیاس کے مطابق ہوتو معمول بہا ہوگی، قیاس کے بالکل مخالف ہوتو معمول بہا ہوگی، قیاس کے بالکل مخالف ہوتو متر کے عیرمقبول ہے۔ اگر کوئی روایت عہدِسلف میں ظاہر نہ ہوئی اور ردّ وقبول کا موقع ہی نہ آیا تو اس پڑمل جائز ہے واجب نہیں، قیاس کے مخالف ہوتو متر وک ہوگی۔

#### فصل (۳)

#### شرا ئطِ راوی

راوي مين چار چيزون كا مونا شرط ب: اعقل ٢ \_ ضبط ٣ \_عدالت ٢ \_اسلام

عقل: جسم انسانی میں ایک قوت ہے۔ قلب یا د ماغ اس کے ذریعہ ان چیزوں کا ادراک کرتا ہے جو حواس خمسہ سے معلوم نہیں ہوسکتی ہیں۔ عقل قلب کے لیے روشنی کی طرح ہے جس طرح آنکھ ظاہری روشنی کے بغیر دیکھ نہیں سکتی قلب عقل کی رہنمائی کے بغیر غیر محسوس اُشیا کا ادراک نہیں کرسکتا، جہاں حواس کے ادراک کی انتہا ہے وہاں سے عقل کی رہنمائی کی ابتدا ہوتی ہے۔ راوی میں عقلِ کامل شرط ہے، دیوانہ فاسد العقل اور نادان بیچ کی روایت کا اعتبار نہیں، البتہ اتنی عمر کا ہوکہ بات خوب سمجھ لے۔ اور بچین میں من کر بلوغ کے بعد بیان کر بے تو اس کی روایت مقبول ہے۔

ضبط: کسی حدیث کو کماحقہ سننا یعنی اوّل تا آخر پوری سننا، پھراس کے لغوی یا شرعی معنی کو سمجھنا اوراس کو یا در کھنے کی حتی المقدور کوشش کرنااس کے نقاضوں پڑمل کرنااوراپنے حافظہ پراعتاد نہر کھ کر دوسروں تک جلداز جلد پہنچا دینا تا کہ اللہ جُلْگالاً کے یہاں بری الذمہ ہوجائے اور اس روایت کا سلسلہ اسی طرح چلتا رہے، کسی کتاب میں محفوظ ہوجائے جس طرح محد ثین کرام نے روایت کو پوری طرح اساد کے ساتھ محفوظ کرکے کتابوں میں جمع کردیا اس کو ضبط کہتے ہیں۔

عدالت: سب صحابہ عادل ہیں ہاں پچھ فرقِ مراتب رہے گا جیسے خلفائے راشدین اور جلیل القدر صحابہ اور وہ صحابہ جن کو ایک دومر تبہ آپ (طلق کیا ) کا دیدار حاصل ہوا صحب ورفافت کا زیادہ موقع حاصل نہ ہوا۔ یا دیہات میں رہنے والے اُعرابی صحابہ جن کافہم وعقل اکا برصحابہ کے مثل نہیں بہنچ سکتا گر جلیل القدر صحابہ کے مثل نہیں بہنچ سکتا گر جلیل القدر صحابہ سے بیادنی درجہ میں ہیں۔ (رضی اللہ تعالی عنہم اجمعین)

#### دوسرا باب

# تقسیم ثانی: انقطاع کے بیان میں

راوبوں کا سلسلہ نے میں ٹوٹ جائے تو اس کو انقطاع کہتے ہیں۔ اصولِ فقہ کی اصطلاح میں انقطاع کی دوقتمیں ہیں:

انقطاعِ ظاہری: حضوراقدس النَّائِیَّا ہے ہم تک یا اَحادیث کی کتب معتبرہ کے مؤلفین تک راویوں کا سلسلہ ملا ہوا نہ رہے بلکہ ٹوٹ جائے درمیان میں راوی کا تذکرہ نہ ہو، تو سلسلہ کے ٹوٹے کا نام انقطاع ہے اور ایسی روایت کو مقطع کہتے ہیں۔ یعنی راوی اپنے اوپر کے راوی کا تذکرہ سند میں نہ کرے قبال رسول اللّه ﷺ سے روایت کرے مگر راوی کوچھوڑ دے ایسی روایت کومرسل کہتے ہیں۔

#### مرسل کی حیار قسمیں ہیں:

- حقیقت میں روایت حضور اقدس للن کی اسے ثابت ہے۔ ایک صحابی نے سی ہے اور ان صحابی سے دوسر سے صحابی سے دوسر سے صحابی سے دوسر سے صحابی سے دوسر سے صحابی کا نام نہیں لیا تو ایک راوی چھوٹ گیا مگر کیونکہ وہ صحابی ہے اور دوسرا چھوڑ نے والا جسی صحابی ہے تو ایسی مرسل روایت مقبول ہے، اس لیے کہ صحابہ سب عادل ہیں۔
- ۲۔ اگر تابعی نے صحابی کا ذکر نہ کیا یا تع تابعی نے تابعی کا ذکر نہ کیا تب بھی روایت مقبول ہوتی ہے۔
- ۔ اگر نتیج تابعین کے بعد والے راوی نے کسی راوی کا ذکرترک کیا ہوتو بعض فرماتے ہیں کہ مقبول ہے بعض فرماتے ہیں مقبول نہیں۔اختلاف ہواہے۔
- ۴۔ اگر بعض راوی نے روایت کومتصل بیان کیا اور بعض نے کسی روایت کوترک کیا تو ایسی

روایت بھی مقبول ہے۔

انقطاع باطنی کی دونتمیں:

- ا۔ اگر کسی روایت میں کوئی راوی ایبا ہو کہ جس میں جار مذکورہ شرطوں میں ہے کوئی شرط مفقود ہوتو روایت مقبول نہیں۔ جیسے فاسق ہو، کا فر، فاسد العقل، بچہ کی روایت ہو۔
- ۲ اگر کوئی روایت کتاب الله کے مخالف ہو یا متواتر ومشہور روایت کے مخالف ہو یا عہد
   صحابہ کے کسی مشہور واقعہ کے خلاف ہویا الی روایت ہے کہ صحابہ نے اس کو کسی مسئلہ میں
   قابلِ التفات نہیں سمجھا تو ایسی روایات مردود ہوتی ہیں۔

#### تيسراباب

# سنت كى تقسيم ثالث خبر داحد کے جحّت ہونے کے بیان میں

خبر سے مراد حدیث بھی ہے اور دوسری اخبارِ آ حاد بھی ہیں۔خبرِ واحد چارموقع میں جہّت

- ا۔ خالص حقوق الله میں، جیسے عبادات نماز روزہ۔ اَبَر ہوتو ایک آ دمی کی خبر سے روزہ فرض ہوجا تا ہے۔
- ۲۔ خالص حق العبد میں، جہال صرف دوسرے پر کوئی حق ثابت کرنا ہو جیسے قرض کا اثبات اور دیگر منازعات کیکن یہاں عدالت اور عد دِشہادت ضروری ہے اس کے بغیر حق کا ا ثبات نه هو گا۔
- س- خالص حق العبديين، جهال كوئي مالي حق كاا ثبات نه هو جيسے وكيل بناناكسي معامله ميں، اس میں عدالت شرطنہیں۔
- ، مالص حق العبد ميں جس ميں کسی درجه ميں اثباتِ حق علی الغير ہو جيسے کسی کو کوئی چيز خریدنے کے لیے وکیل بنایا تھا پھراس کومعزول کر دیا کیونکہ عزل کے بعد کوئی چیزخریدی تو وکیل کا ذمہ ہوگائمن وکیل پرآئے گااس لیے من وجہا ثباتِ حق ہے۔
- خبر کی تقسیم رابع جومطلق خبر کے اعتبار سے ہے وہ ان شاء اللہ آپ مفضل کتابوں میں پڑھ

یہاں سنت کی جوتفصیل بتلائی گئی ہے وہ اُصولِ فقد کی اصطلاح کے مطابق ہے۔

حقيهسوم

# اصلِ ثالث اجماع کے بیان میں

لغت میں اجماع مطلق اتفاق کو کہتے ہیں۔اصطلاحِ فقہ میں اجماع ہرزمانہ میں امت محمد بیالی صاحبها الصّلوۃ والتسلیم کے مجتهدین، عادلین، صالحین کے سی عقیدہ یا قول یافعل کے بارے میں ایک رائے ہوجانے کا نام اجماع ہے (اگر مجتهدین موجود ہوں)۔

اجماع کی تین قسمیں ہیں:

ا۔ اجماعِ قولی: اگر اتفاقِ قول سے وجود میں آیا ہو کہ مجتمدین صالحین نے کسی تھم پر زبانی اتفاق کا اظہار کیا ہو، جیسے ہم سب اس بات پر شفق ہیں یاسب نے علیحدہ یوں کہا ہو کہ میں شفق ہوں یا میرا بھی یہ مذہب ہے۔

۲۔ اجماعِ فعلی کسی کرنے کی چیز کوان سب لوگوں نے کرنا شروع کر دیا اور فعل میں سب متفق ہوگئے تو اجماعِ فعلی ہے جیسے مضاربت شرکت وغیرہ۔

اور بیا جماع قولی و فعلی عزیمت ہے بعنی اعلیٰ اور قوی ہے۔

"۔ اجماعِ سکوتی: ایک زمانہ میں ایک حکم کسی مجتهد نے بیان کیا یا کوئی کام کیا اور بقیہ اہلِ اجماع اس حکم یافعل سے واقفیت کے باوجود خاموش رہےغور وفکر کا وقت گذرا مگر کسی طرف سے تر دید نہ ہوئی تو اس کوبھی اجماع کہتے ہیں۔اجماعِ سکوتی رخصت ہے حنفیہ کے یہاں معتبر ہے۔

فائدہ ا:ایک زمانہ میں ایک حکم مختلف فیہ رہاوہ قرن ختم ہوگیا دوسرے قرن میں اہلِ عصر عُلماکسی مجتهد کے قول پرمتفق ہوجا ئیں تب بھی اجماع منعقد ہوتا ہے۔ فائدہ ۱: اجماع کے لیے کسی بنیادِ شرعی کا ہونا ضروری ہے، جیسے خبرِ واحد سے یا قیاس سے ثابت شدہ تھم پراتفاق ہوجائے کسی اِلہامی یاعلم لَدُنّی سے ثابت شدہ چیز پر اجماع درست نہیں۔ اگرایسی بات پراہلِ عصر کا اجماع ہوجائے تو اجماع اصطلاحی کے تھم میں نہ ہوگا۔

الرایی بات پراہلِ عصر کا اجماع ہوجائے تو اجماع اصطلاحی کے علم میں نہ ہوگا۔
فائدہ ۳: اجماع کا ثبوت بھی اجماع سے ضروری ہے یعنی جب سے کسی تھم پر اجماع ہوا اس
وقت سے ہم تک ہرزمانہ کے لوگ اس اجماع کو بطور تو از نقل کرتے رہے ہوں تو اجماع خبر
متواتر کے درجہ میں ہے۔ اس سے تھم قطعی اور بیتنی ثابت ہوتا ہے، عمل فرض ہے۔
اگر اجماع السلف بطور خبر واحد منقول ہوتو اس سے تھم ظنی ثابت ہوتا ہے اس پڑ عمل واجب ہوتا
ہی، عقیدہ کے اعتبار سے ظنی ہے۔ و اللّٰہ تعالٰی علم بالصواب!

تمت بالخير

حقہ چہارم اصلِ را بع قیاس کے بیان میں باباول

چوشی دلیل اور بنیا داستنباطِ اَحکام کی قیاس ہے۔ پہلے معلوم ہوا کہ یا تو کوئی تھم کتابُ اللہ سے ثابت ہوتا ہے یا سنتِ رسول الله للنُّ تُنَافِيُ سے یا اجماع سے یا کوئی تھم ظاہر ہوگا قیاس سے۔ قیاس لفت میں تفذیر کو کہتے ہیں یعنی نا پنا اور برابر کرنا ، کہا جاتا ہے: قِسسِ السَّعُلَ بِالنَّعُلِ (چبل کو چبل کو چپل سے ناپ لواور ایک دوسرے کی مثل بنادو)۔

اصطلاحِ فقہ میں قیاس کی تعریف: دو مذکور چیزوں میں سے ایک کے ثابت شدہ تھم کو دوسری
چیز کے اندر وصفِ خاص میں اشتراک کی بنا پر ثابت کردینے کو قیاس کہتے ہیں جس کی وجہ سے
دونوں چیز سے اندر ہوجاتی ہیں، لینی ایک شئے کے بارے میں کتاب اللہ یاسنت سے
ایک تھم ثابت ہے اور اس کی بنیاد ایک مخصوص چیز (علت) پر ہے اب ہمارے پیشِ نظر ایک
دوسری شئے ہے جس کا تھم ہمیں معلوم نہیں لیکن یہ بات محقق ہے کہ پہلی چیز میں تھم جس بنیاد پر
آیا ہے وہی بنیاد (علت) دوسری شئے میں بھی موجود ہے اس لیے پہلی شئے کا تھم اس شئے پرلگا
دینا اور دونوں کو تھم میں یکسال کردینا یہی قیاس ہے۔

سی حدیث شریف میں دارد ہوا کہ گیہوں کو گیہوں کے عوض برابر پیچو کی بیشی جائز نہیں، اب ہمیں چاول کا حکم معلوم نہیں تو ہم نے غور کیا معلوم ہوا دونوں طرف گیہوں ہوں تو جنس ایک ہوجاتی ہے اور گیہوں ناپ تول کر بکنے والی چیز ہے اس لیے برابری ضروری ہے ہم نے چاول کوچاول کے عوض میں فروخت کرنے میں بھی یہی بات دیکھی کہ دونوں طرف چاول ہیں جنس ایک ہے اور چاول بھی ناپ تول کر بکنے والی چیز ہے تو اس میں بھی برابری ضروری ہے۔ اگر ایک طرف زیادتی ہوگی تو سود ہوجائے گا، اور جہاں بھی دو ہم جنس قدری (ناپ تول کر بکنے والی) چیزوں کامبادلہ ہور ہا ہوو ہاں یہی تھم آئے گا۔

اس تفصیل سے یہ بات معلوم ہوئی کہ قیاسِ شرعی میں چار چیزیں ضروری ہیں:

ا۔ کہلی وہ شئے جس کا حکم آیت سے پاسنت سے ثابت ہو، اس کو مقیس علیہ کہتے ہیں۔ ( گیہوں)۔

۲۔ دوسری شئے جس کا حکم ہم کومعلوم نہیں،اس کو فرع کہتے ہیں (مثال مٰدکور میں چاول)۔

س۔ وہ حکم جو پہلی شئے میں ثابت ہے اس کو حکم کہتے ہیں (برابرادھار جائز نہیں)۔

ہ۔ وہ خاص شیئے جس کی بنیاد پر آیت یا سنت سے پہلی شئے میں حکم آیا وصف وعلت کہتے ہیں (جنس وقدر)۔

| گيهوں            | مثال مذكور ميں | اصل مقيس عليه |   |
|------------------|----------------|---------------|---|
| حيا ول           | مثال مذكور ميں | مقيس يا فرع   | ۲ |
| برابری_ادهارنبیں | مثال مذكور ميں | كلم           | ٣ |
| اتحادِ جنس وقدر  | مثال مذكور ميس | وصف وعلت      | ۲ |

# فصل(۱) قیاسِ شرعی کی شرائط

### قياس شرعى كى حارشرا بط بين:

ا۔اصل کے لیے جو تھم ثابت ہوا ہے وہ اصل کے لیے مخصوص نہ ہونا چاہیے ورنہ اس تھم کو فرع میں ثابت نہیں کر سکتے ،کسی حکم کا اصل کے لیے مخصوص ہونا دوسری نص سے معلوم ہوتا ہے۔ جیسے ایک صحابی حفزت خزیمہ خ<sup>لائی</sup>ٹۂ کی تنہا شہادت معاملات میں قبول ہونے کا آنحضور <sup>الن</sup>فاییا نے تھم دیا تھا کیونکہ ان کا ایمان بہت توی تھا، صحابہ میں خلفائے راشدین اور جلیل القدر دیگر صحابہ بھی ایسے تھے جن کا ایمان حضرت خزیمہ وظائمی کی طرح بلکہ اس سے زیادہ قوی تھالیکن ان میں سے کسی کے لیے بھی قوت ایمان میں اشتراک کی وجہ سے ان کی تنہا شہادت مقبول ہونے کا تھم ثابت نہ ہوا اور نہیں ہوسکتا۔ کیونکہ حضرت خزیمہ وٹائی جو اس مسئلہ میں اصل ہیں یہ تھم ان کے لیے بعنی مقیس علیہ کے لیے مخصوص تھا اور مخصوص ہونا دوسری روایت سے ثابت ہے کہ رسول اللہ طلق آئے آئے نے ارشاد فرمایا حضرت خزیمہ وٹائی کئی کے اعزاز کے طور پر کہ مَن شَهِدَ کے کہ رسول اللہ طلق آئے آئے نے ارشاد فرمایا حضرت خزیمہ وٹائی کئی ہونا وہی کا فی بیں۔ 'اس لیے اصل کا تھم مخصوص ( تنہا شہادت ) فرع ( خلفائے راشدین ) کے لیے ثابت نہیں ہوسکتا ور نہ حضرت خزیمہ وٹائی کا اعزاز باقی نہ رہے گا۔

۲۔ اصل کے لیے جو حکم ثابت ہوا ہو وہ غیر معقول نہ ہو، جیسے نماز میں قبقہہ سے وضو ٹوٹ جانے کا حکم ۔ قبقہہ سے وضو ٹوٹ جانا غیر معقول ہے۔ وضوطہار سے حکمیہ ہے وہ تب زائل ہوگی جب کہ نجاست کا خروج ہوا ور قبقہہ نجاست نہیں ہے، اس لیے اصل کا غیر معقول حکم دوسری جگہ ثابت نہیں ہوسکتا، مثلا نعوذ باللہ کوئی نماز میں مرتد ہوگیا اور تھوڑی دیر بعد اسلام لایا تو اس کے وضو ٹوٹ کے حکم نہیں دے سکتے کیونکہ یہی معلوم نہیں کہ قبقہہ سے وضو کیوں ٹوٹا، ارتداد قبقہہ سے برترین ہی گرقبقہہ کا حکم اس پڑئیں لگا سکتے۔

س قیاس تھم شرعی کو ثابت کرنے کے لیے ہے،اس لیے اصل میں جو تھم ہے جس کو دوسری جگہ ثابت کرنا ہے وہ تھم شرعی ہونا چاہیے اور اصل میں جو تھم شرعی ہو وہ بعینہ بلاتغیر کے فرع میں ثابت ہونا چاہیے۔فرع اصل کی نظر ہواصل سے کم تر درجہ کی نہ ہو،اسی طرح فرع کے تھم کے لیے کوئی نص موجود نہ ہو کیونکہ نص موجود ہے تو دوسری جگہ سے تھم لانے کی ضرورت نہیں۔ شراب انگوری کوعر بی میں خرکتے ہیں، اس میں نشہ ہوتا ہے، تو جن دوسری شرابول میں نشہ ہوتا ہے، تو جن دوسری شرابول میں نشہ ہو

ان کواس لیے خمر کہنا کہ نشہ میں سب مشترک ہیں۔ یہ قیاس شری نہیں کیونکہ یہاں شراب انگوری کا نام دوسری شرابوں کے لیے ثابت ہوا کوئی تھم شرعی ثابت نہ ہوا بلکہ تھم لغوی ثابت ہوتا ہے اور لغت کا اثبات اس طرح قیاس سے نہیں ہوتا لغت ساعی چیز ہے۔

اگر کوئی شخص اپنی بیوی کو یوں کہے: اُنُتِ عَلَيَّ کَظَهِرِ اُُمِّيُ (تُو مِح پرمیری ماں کی پشت کی طرح حرام ہے) تو اس کوشرع میں ظِهار کہتے ہیں۔

ظہار کا حکم شری یہ ہے کہ عورت سے مجامعت حرام ہوجاتی ہے، جب کفارہُ ظہار ادا کردے تو مجامعت حلال ہوجاتی ہے بیتھم مسلم کے ظہار کا ہوتا ہے، اگر ذمی آ دمی ( دارالاسلام کا کافر باشنده) اپنی بیوی کو أنستِ عَلَيَّ كَظَهِرِ أُمِّي كِهِ تواسكوظهارِ شرعی نہیں كهه سكتے كيونكه اگراس کوظہار شری کہیں تو ظہار شری کا بعینہ تھم بلاکسی تغیر کے ذمی کیلئے ثابت ہونا جا ہے اور ظہار کا شری حکم یہ ہے کہ''مجامعت حرام ہے لیکن کفارہ سے حرمت ختم ہوجاتی ہے۔''اب بعینہ یہی حکم ذمی کے ظہار میں نہیں آسکتا تغیر کیساتھ آتا ہے کیونکہ کفارہ عبادت ہے اور ذمی عبادت کے لائق نہیں تو کفارہ درست نہ ہوگا۔ نتیجہ بیہ ہوگا کہ ذمی کا ظہار درست ہوجائے تو اسکی حرمت زائل ہونے کا کوئی طریق نہیں حالانکہ اصل میں حرمت عارضی ہے مؤبدنہیں اوریہاں مؤبد ہوجاتی ہےاس لیے ذمی کے ظہار پرحرمت کا حکم نہیں آئے گااس لیے یہ قیاس درست نہیں۔ اگر کوئی شخص بھول سے روز ہ میں کھا پی لے تو حکم شرعی یہ ہے کہ ناسی کا روز ہنہیں ٹو شا۔اگر کسی کوروزہ تو یاد ہومگر کلی کرتے ہوئے یانی حلق میں اتر گیا تو اس کو خاطی کہتے ہیں۔اسی طرح کسی کو جبر واکراہ سے کھلا دیا تو بیمکرہ ہوا، خاطی اور مکرہ کا روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ناسی کاحکم یہاں ٹابت نہیں ہوتا کیونکہ ناسی کا عذر بڑا ہے اور مکرّہ اور خاطی کا عذرا دنیٰ ہے۔ ناسی کواللہ تعالیٰ نے کھلا یا اس کوکون روک سکتا ہے اور خاطی نے خود کوتاہی کی اور جبر کرنے والے کو رو کناممکن تو ہے اپنی طافت سے یا دوسرا کوئی مددگار آ جائے۔تو یہاں فرع اصل کی نظیر نہیں ادنی ہے اس لیے قیاس درست نہیں ہے۔

کفارہ قتل عمد میں ہے کہ ایک مومن غلام آ زاد کرولیکن کفارۂ یمین اور کفارۂ یظہار میں مومن کی

قید درست نہیں، ان دونوں کفاروں کو کفارہ قبل عمد پر قیاس کرنا درست نہیں کیونکہ ظہار اور نیمین کے کفاروں کا حکم بیان کرنے کے لیے مستقل نص موجود ہے اور اس نص میں مومن ہونے کی قیرنہیں ہے اس لیے بی قید درست نہیں۔

۳- چوتھی شرط یہ ہے کہ قیاس کے بعداصل اپنی حالت پر برقر ارر ہے فرع میں تھم جانے کے بعداصل کے تھم میں کوئی تغیّر نہ آتا ہو ور نہ قیاس درست نہ ہوگا، جس طرح فرع میں جبنص موجود ہے تو اس نص میں بھی تغیّر نہ آتا چاہیے جو فرع کے لیے اصل ہے، جیسے کفار ہُ قتل کے مقید تھم مذکور کو کفار ہ کیمین اور ظہار کے لیے ثابت کیا جائے تو خود کفار ہ کیمین اور ظہار کے مطلق نص (اصل) میں تغیّر آئے گا کہ وہ مقید بن جائے گا۔

### فصل (۲)

# ركن قياس

معلوم ہوا کہ قیاس کا رکن علت ہے جس پراصل کا تھم موقوف ہے تو اب علت (رکن قیاس) کی تشریح بھی ضروری ہے۔ علت کے لیے بیشرط ہے کہ وہ صالح ہو، معتدل ہو۔ صلاح کا مطلب بیہ ہے کہ وہ علات ان علتوں کے موافق ہو جو صحابہ و تا بعین اور حضرت سیّد المرسلین سُلُّمُا گُیاً مطلب بیہ ہے کہ وہ علت ان علتوں کے موافق ہو جو صحابہ و تا بعین اور حضرت سیّد المرسلین سُلُمُ گُیاً موافق ہو۔ جیسے کنواری لڑی جو صغیرہ ہواس کے اماح کی جی اور حکم کے بھی موافق ہو۔ جیسے کنواری لڑی جو صغیرہ ہواس کے افاح کی ولایت حاصل ہے وہ اس کی اجازت کے بغیراس کا نکاح ایک کرسکتا ہے کیونکہ وہ صغیرہ (چھوٹی ہے تو اس کی مرضی کے بغیر کرد ہے تو جائز ہے کیونکہ بی ہی مرتبہ ہو چکا ہوا گر دوبارہ اس کا نکاح باپ اس کی مرضی کے بغیر کرد ہے تو جائز ہے کیونکہ بی ہی مرتبہ ہو چکا ہوا گر دوبارہ اس کا نکاح باپ اس کی مرضی کے بغیر کرد ہے تو جائز ہے کیونکہ بی ہی کہ اس کو حکم (ولایت اُب) کے ساتھ مناسبت بھی ہے کہ صغر میں کی علت بنایا ایبا وصف ہے کہ اس کو حکم (ولایت اُب) کے ساتھ مناسبت بھی ہے کہ صغر میں جو رموجود ہے اور جو شخص کسی کام سے عاجز ہوتو اس پر دوسرے کو ولایت حاصل ہوتی ہے، اور عرموجود ہے اور جو شخص کسی کام سے عاجز ہوتو اس پر دوسرے کو ولایت حاصل ہوتی ہے، اور

ولی بنانے کی ضرورت بیش آتی ہے اور ضرورت سے اُحکام میں تغیر کا آنا حضور اقدس النَّا کَیْمَ سے منقول ہے۔

بالا جماع دونوں کے مال میں تصرف کرنے کاحق باپ کو ہے۔معلوم ہوانفس کی فکر مال سے زیادہ ہونا چاہیے تو اس میں بھی ولایت حاصل ہو سکتی ہے۔ ذات کی خیرخواہی مال کی خیرخواہی سے بڑھ کر ہے اگر صغیرہ کو مال دے دیا جائے تو بچاخر چ کرے گی اسی طرح بے موقع کسی کے نکاح میں اپنی ذات کودے دیا تو زندگی خراب ہوگی۔

جب علت میں بیشرائط پائی جائیں تب اس علت کو حکم کی بنیاد بنا کر دوسرے مواقع میں حکم ثابت کرتے ہیں۔

تواب قياس كوايك مثال سي سجم ليجيج و پهلے گذرى بھى ہے كەحفرت سيّدالمرسلين طُنَّا يَّا كَا الرَّسِلِين طُنَّا يَكَا الرَّسُونِ وَالسَّعِيْرِ وَالسَّعِيْرِ وَالسَّمَرُ بِالتَّمَرِ وَالْمِلُحُ بِالْمِلُحِ وَالذَّهَبُ بِالذَّهَبُ بِالْفِضَّةِ مِثُلًا بِمِثُلٍ يَدًّا بِيَدٍ وَالْفَضُلُ دِبَا. لَلَّهُ \* \* كَيهول كو وَالذَّهَبُ بِالْفِضَةُ بِالْفِضَّةِ مِثُلًا بِمِثْلٍ يَدًّا بِيَدٍ وَالْفَضُلُ دِبَا. لَلَّهُ \* \* كَيهول كو

گیہوں کے بدلہ، جُوکو جَو، کھجور کو کھجور، سونے کو سونے اور چاندی کو چاندی کے بدلہ میں برابر برابر دست بہ دست (نفتر) ہیجو۔''

اس مبادلہ میں اگر کسی طرف زیادت ہوخواہ ظاہری کہ ایک طرف ایک من گیہوں دوسری طرف پون من یا زیادہ یا معنوی ہو کہ ایک من گیہوں ایک نے تو ابھی دے دیۓ اور دوسرا چار ماہ کے بعد دے گا تو بیہ بھی زیادت ہے کہ اس میں ایک کا فائدہ ہے تو بیرزیادت سود ہوجاتی ہے۔

ہم نے غور کیا کہ زیادت سود کیوں ہوتی ہے؟ برابری کیوں ضروری ہے؟ ادھار کیوں جائز نہیں؟ تو ہماری کے ادھار کیوں جائز نہیں؟ تو ہماری سجھ میں آیا کہ حضورا قدس طلحاؤ کی نے دوہم جنس چیزوں کو مقابلہ میں رکھا اور وہ قدر ہے جہاں قدری بھی ہیں، ناپ تول کر بکنے والی ہیں۔معلوم ہوا کہ تھم کی علت اتحاجِنس وقدر ہے جہاں بھی اس قتم کا مبادلہ ہواور یہ علت موجود ہوگی تو یہ تھم بھی ثابت ہوجائے گا، یہ قیاس کی حقیقت ہوگی۔ واللّٰه تعالٰی أعلم بالصواب!

فصل (۳)

### استخسان

قیاس کی ایک اعلی قسم استحسان ہے۔ استحسان کا مطلب یہ ہے کہ ایک نص میں تھم کی ایک ظاہری علت موجود ہے جو ایک تھا ضاکرتی ہے، مگر غور و تأمل کے بعد گہرائی سے ایک پوشیدہ علت ظاہر ہوتی ہے اور وہ علت ِ ظاہرہ سے قوی ہوتی ہے تو تھم اس علت ِ خفیہ قویہ کے موجب دینے کا نام استحسان ہے۔ اس کی متعدداقسام ہیں جس کی تفصیل مطولات میں ان شاء اللہ تعالیٰ پڑھوگے۔

#### تمت بالخير

رسالة الأصول بنصرة الله وفضله العزيز الحميد بعد صلاة العصر يوم الإثنين من ثلاثين رمضان- زادها الله تعظيما- سنة أربع مائة بعد الألف.

# دعائے تکمیل

عارف بالله قطب العالم شخ الحديث مولائی وسندی حضرت مولانا محمد زکريا مظله العالی سے سہارن پور میں شوال ۱۹۹ه هر میں فدکورہ رساله مرتب کرنے کا ارادہ ظاہر کیا، تو حضرت موسوف نے فلبی مسرّت کا اظہار فرما کراس کی تحمیل کے لیے دعائے خیر فرمائی، اسی دعا کی برکت کا تمرہ ہے کہ الله جَلَى الله علام سالہ مکمم کرنے کی توفیق عنایت فرمائی۔ الله جَلَى الله عَلَى ضابہ کے سابہ کو عالم برتا دیر قائم رکھیں۔ آمین شم آمین!

### دعائے مقبولیت

داعی الی الله عالم ربانی حضرت جی مولانا انعام الحن دامت برکاتهم کوشوال ۱۳۰۰ھ بمقام سہارن پوررساله کا اللہ علی ا سہارن پوررساله کا قلمی نسخه مسوده پیش کیا،نہایت دلچیس سے پچھ صفحات کا مطالعہ کیا اور رساله کی مقبولیت کے لیے آپ نے دعا فرمائی۔ فسجز اهم الله تعالیٰ خیر المجزاء. الله بَالَیُلَا اس دعا کو قبول فرما کررسالہ کو مقبول بنا ئیں۔ آمین ثم آمین!

وآخر دعوانا أن الحمدلله ربّ العالمين

احقر محمر محی الدین عفا الله عنه وعن والدیه ۳۰رمضان المبارک دوشنه ۴۰٬۳۰۰

# مكتالليشيك

#### المطبوعة

| مارية كرتب وقري                         |                      | ۔ ادم             | . 7: .l.                            |
|-----------------------------------------|----------------------|-------------------|-------------------------------------|
| ملونة كرتون مقوي                        |                      | ملونة مجلدة       |                                     |
| السراجي                                 | شرح عقود رسم المفتي  | (۷ مجلدات)        | الصحيح لمسلم                        |
| الفوز الكبير                            | متن العقيدة الطحاوية | (مجلدين)          | الموطأ للإمام محمد                  |
| تلخيص المفتاح                           | المرقاة              | (۳ مجلدات)        | الموطأ للإمام مالك                  |
| دروس البلاغة                            | زاد الطالبين         | (۸ مجلدات)        | الهداية                             |
| الكافية                                 | عوامل النحو          | (ځمجلدات)         | مشكاة المصابيح                      |
| تعليم المتعلم                           | هداية النحو          | (۳مجلدات)         | تفسير الجلالين                      |
| مبادئ الأصول                            | إيساغوجي             | (مجلدين)          | مختصر المعاني                       |
| مبادئ الفلسفة                           | شرح مائة عامل        | (مجلدين)          | نور الأنوار                         |
| هداية الحكمة                            | المعلقات السبع       | (۳مجلدات)         | كنز الدقائق                         |
| ا<br>هداية النحو (مع الخلاصة والتمارين) |                      | تفسير البيضاوي    | التبيان في علوم القرآن              |
| متن الكافي مع مختصر الشافي              |                      | الحسامي           | المسند للإمام الأعظم                |
| ستطبع قريبا بعون الله تعالٰي            |                      | شوح العقائد       | الهدية السعيدية                     |
|                                         |                      | القطبي            | أصول الشاشي                         |
| ملونة مجلدة/ كرتون مقوي                 |                      | نفحة العرب        | تيسير مصطلح الحديث                  |
| مامع للترمذي                            | الصحيح للبخاري الم   | مختصر القدوري     | شرح التهذيب                         |
| سهيل الضروري                            | شوح الجامي الة       | نور الإيضاح       | تعريب علم الصيغة                    |
|                                         | 1                    | ديوان الحماسة     | البلاغة الواضحة                     |
|                                         |                      | المقامات الحريرية | ديوان المتنبي                       |
|                                         |                      | آثار السنن        | النحو الواضح (الإبندائية، الثانوية) |
|                                         |                      | شرح نخبة الفكر    | رياض الصالحين رمجلدة غير ملونة)     |
| Books in English                        |                      | Other Languages   |                                     |

Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3)
Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
Key Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding)
Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)
Secret of Salah

Other Languages
Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding)
Fazail-e-Aamal (German)

To be published Shortly Insha Allah Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)

مَنْ الْمُلْفِيْنِيُّ طبع شده

|                           |                               |                      | //                                      |
|---------------------------|-------------------------------|----------------------|-----------------------------------------|
| كريما                     | فصولِ اکبری                   | محبلد                | رنگين                                   |
| پندنامه                   | ميزان ومنشعب                  | معلم الحجاج          | تفسيرعثانی(۲ جلد)                       |
| ينفج سورة                 | نماز مدلل                     |                      | خطبات الاحكام كجمعات العام              |
| سورة ليس                  | نورانی قاعده (حچونا/ بزا)     | تعليم الاسلام (ئمتل) | الحزب الأعظم (مبينے كى زتيب پركمتل)     |
| عم پاره درسي              | بغدادی قاعده (جیمونا/ برا)    |                      | الحزب الأعظم ( بفتے کی ترتیب پر ممثل )  |
| آسان نماز                 | رحمانی قاعده (جیمونا/ بردا)   |                      | لسان القرآن (اول، دوم، سوم)             |
| نمازحنفي                  | تيسير المبتدى                 |                      | خصائل نبوی شرح شائل تر مذی              |
| مسنون دعا ئيں             | منزل                          |                      | بہشتی زبور (تین ھنے)                    |
| خلفائے راشدین             | الانتبابات المفيدة            |                      | -                                       |
| امت مسلمه کی مائیں        | سيرت سيدالكونين النائية       | ارڈ کور<br>          | رنگین کا                                |
| فضائل امت محديه           | رسول الله طلكافيا كالصيحتين   | آ داب المعاشرت       | ·                                       |
| عليم بسنتي                | حیلے اور بہانے                | زادالسعيد            | تعليم الدين                             |
| <u>ي</u> فكر شيحي         | أكرام المسلمين مع حقوق العباد | جزاءالاعمال          | , " " " " " " " " " " " " " " " " " " " |
| مجلد                      | کارڈ کور /                    | روضة الادب           |                                         |
| <br>فضائل اعمال           | اكرامىلم                      | آسان أصولِ فقه       | الحزبالاعظم (مينے کەرتب پر)(مین)        |
| منتخب احاديث              |                               | معين الفلسفه         | الحزب الاعظم (من كارتيب پر) (جير)       |
| •                         | (اول، دوم، سوم)               |                      | عربی زبان کا آسان قاعده                 |
|                           | زبرطبع                        | تيسير المنطق         | l                                       |
| <br>منائل درود شریف       | علامات قيامت نو               | تاریخ اسلام          | l '                                     |
| منائل صدقات<br>هائل صدقات | ,                             | مبهشتی گو ہر         |                                         |
| <sup>.</sup> ئىنەنماز     | • "                           | فوائد مکیه           | <u>.</u>                                |
| ضائل علم                  | بهشتی زیور ( کمتل و مدلل ) فو | علم الخو             | عربي كامعكم (اوّل، دوم، سوم، چهارم)     |
| نتبى الخاتم للفاكية       | تبليغ دين ا <sup>ل</sup>      | جمال القرآن          | عربي صفوة المصادر                       |
| إن القرآن (ئمتل)          | - u                           | انحوم <i>ىر</i><br>ق | ,                                       |
| لمتل قرآن حافظی ۱۵سطری    |                               | تعليم العقائد        |                                         |
|                           | (حقسه اول تا چبارم)           | سير الصحابيات        | نام فت                                  |
|                           |                               |                      |                                         |