

د.مصطفی محمود



قطاع الثقافة

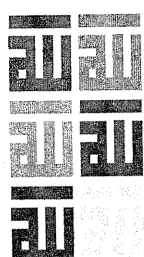
• العنوان على الانترنت

WWW. akhbarelyom. org\ketab

• البريد الالكتروني

akhbar el yom@akhbarelyom. org

داراخباراليوم قطاع الثقافة جمهورية مصر العربية ٢ ش الصحافة القاهرة تليفون وفاكس ، ٥٧٩٠٩٣٠





الشمس تأفل ..

والزهور تذبل

والربيع ينتهى إلى خريف.

والصحة تنتهى إلى مرض.

والحياة تنتهى إلى موت.

والإمبراطوريات تزدهر وتندثر

والقارات يبتلعها المحيط.

والنجوم تنفجر في فضاء الكون وتختفي .

وعالم الظواهر حوانا عالم خادع مخادع يتلون كالأكاذيب ويتحرك إلى زوال وفناء .. وكأنه رسوم على الماء أو نقش على رمال تذروها الرياح .

والله ليس من هذا العالم .. وإنما « متعال » عليه .. لا يمكن

لله أن يمرض أو يشيخ أو يموت ، ولا يصح أن نتصوره وهما باطلا مثل سائر الأشياء .. فهو « متعال » على ذلك كله .

العالم باطل .

القاع الساكن وتستمد ثباتها من ثباته .. فهو الصمد الذي يصمد إليه .

نحن في القيد ( في الزمان والمكان )

والله في الإطلاق ( الأزل والأبد ) ليس له مبتدأ ولا منتهى لا حدود .

وهو « اللطيف » منتهى اللطف ليس له جسم ولا مادة ولا كتلة ولا تقل وهذا هو معنى « اللطيف » أي الخفاء المطلق

« اللطيف » هو الذي ليس له جسم أو ثقل أو كثافة تعوقه .. ومن ثم فهو يتخلل كل شيء في حضور كامل مع كل شيء في كل وقت في خفاء واستسرار: لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ..

وهو معنا أينما كنا قريب منا منتهى القرب بحيث لا نراه .. كما لا يرى الواحد منا سواد عينيه فهو أقرب إلينا من حبل الوريد ( من الدم فى أجسادنا )

وهو « واحد » .

هو الذي ينفعك .

وهو ذاته الذي يضرك .

وهو الذي يضع السم في العقرب.

وهو نفسه الذي يضع العطر في الزهرة .

هو ذات الفاعل « الواحد » الذي يفعل كل هذه الأشياء . .

هو « الواحد » ..

وهو « الأحد .. "

والله حق

العالم زائل .

والله دائم .

العالم متغير . 😕

والله ثابت

العالم سجين في حدود الزمان والمكان

والله متعال على الزمان والمكان .. لا يتحيز فى مكان فليس له حجم ولا مواصفات مكانية .. ولا يمكن أن يقال إنه فوق أو تحت أو عن يمين أو شمال .. أو داخل أو خارج

وهو لهذا لا يحل في بدن ولا يتحيز في حيز ولا يتجسد في صورة أو شكل .

ولأنه متعال على الزمان فإنه ليس له عمر وليس له بداية أو نهاية وليس له ماض وحاضر ومستقبل .. وإنما هو حضور مطلق .. وأن مستمر .. وديمومة أبدية .. ماثلة في الغيب والشهادة على الدوام .

ولا يصبح أن نقول عنه إنه ينمو أو يتطور أو يكبر أو يتضخم أو يزداد في القوة أو يتكامل .. لأنه الكامل أبدا

ولأنه منزه عن الزمان والمكان .. فهو لا يتحرك ولا ينتقل .. وإنما هو ساكن سكوناً مطلقاً .. صامد .. وكل ما حوله يضطرب.. وهذا معنى « الصمد » أى الصامد الثابت ثباتا مطلقا.. ولهذا فهو الملجأ والأمان من خضم الاضطراب ، تلقى النفوس إليه مراسيها كما ترسو السفن وتلقى بمراسيها إلى

النجوم فى أفلاكها تمسكها قوانين الله فهى تقوم به ، والأشجار ترفع قامتها به وبمدده من النور والشمس والرى والتربة .

ونحن نقوم كل يوم به وبمدده .

ونحن نرى به ونسمع به .. بالمواهب التى بثها فينا .. والكون كله يدين بقيوميته لله .. فهو قيوم كل شيء ..

وهو مقيمنا من الموت يوم القيامة .

وهو قائم بعنايته على كل شيء في الدنيا من الذرة إلى الفلك فهو « القيوم » .

وهو « السميع » مطلق السمع بدون إذن وبدون أدوات .. هو السميع بذاته .

وهو « البصير » بدون بصر وبدون عين وبدون أعصاب بصرية .. هو البصير بذاته

وهو « المتكلم » بدون حروف وبدون كلمات وبدون لسان وبدون شفتين .. هو المتكلم بذاته يلقى إلينا بالمعانى فنسمعها على أية لغة يشاء

وهو « الأول » قبل الزمان وقبل خلق العالم حينما كان ولا شيء معه .

وهو « الآخر » بعد أن ينتهى الزمان وينتهى العالم ويعود كل شيء إليه .. فهو « الباقى » بعد أن يفنى الكل .. فلا شيء قبله ولا شيء بعده ..

وهو « الظاهر » بأفعاله .

والأحد غير الواحد في المعنى ، ومن المقتدية والمهاج المادة

الواحد نفهم منه وحدة الفاعل رغم تعدد الأفعال وتنوعها ... فاعلها دائما واحد .

والأحدية هي صفة هذا الواحد .

فهو أحد .

أى لا ينقسم ولا يتجزأ ولا يمكن أن يكون له بعض أو جزء أو ضد أو ند .. ولا يجوز عليه التعدد أو التناقص أو الازدياد

وهو لا ينحل ولا يتركب ولا ينفرط ولا يتحد ولا يتصل ولا ينفصل .

وهو أحد في ذاته بمعنى أنه لا ينشق على نفسه ولا يتناقض ولا يتصارع .. وإنما تلتقى فيه الأضداد ( الجبار الرحيم والمعز المذل والنافع الضار) في وحدة مطلقة لا تضاد فيها .. ولا تناقض .. ولا تصارع .. ومن هنا كان اسمه « السلام » و « الصمد » الساكن سكوناً مطلقاً لا اضطراب فيه رغم أحتوائه على الأضداد لا حرب في داخله رغم احتوائه على النقائض .. فهو « السلام »

وهو « الحي » .

أى الحى بذاته بدون حاجة إلى خالق يمنحه الحياة .. فهو الحي مطلق الحياة دون اعتماد على غيره .. بعكس حياتنا الناقصة التي لا تقوم إلا بمدد منه .

وهو القيوم الذي يقيم كل شيء حياً ويمنح الحياة للعدم . وكل شيء يقوم بالله .

واسع المغفرة .

واسع الرحمة .

هو اللانهاية والإطلاق في كل شيء .

يقول له ملائكته:

﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا

سَبِيلُكُ ۞﴾

وما ينطقون إلا بوحيه وأمره وكلامه .. فهو نبع الرحمة والحنان والملهم بالمغفرة والتوبة .

سبحانه « ذو الجلال والإكرام » .

تعجز الحروف والكلمات وتنقطع العبارات عن بلوغ مقامه الأسمى حيث هو .

حيث لا حيث

وعند لا عند .

وحيث تبهت العقول

وتسكت الألسن .

وتجف الأقلام

وترفع الصحف .

« والباطن » بذاته .

وهو « المنتقم » لنا لا لنفسه .

وهو « الجبار » على الجبارين « المذل » للمذلين « المتكبر » على المتكبرين الماكر بالماكرين ومن كانت هذه صفاته كان حقيقا بالكبرياء والعظمة .

لا تجوز الكبرياء إلا له .

له الكبرياء في السموات والأرض.

يقول الله في حديث قدسي :

« الكبرياء ردائى والعظمة إزارى من نازعنى فيهما قصمته » . فهو « العظيم » بحق إذا اكتملت له أسباب العظمة .

ومع ذلك فهو المتحبب دائماً إلى أحبابه يغدق عليهم من حبه وكرمه ونعمه وحنانه فهو « الحنان المنان » .

عذابه من عيون رحمته .. فهو « الرحمن » الذي يعذب ليوقظ وينبه ويعلم .. وهو « الرحيم » الذي يمنح رحمته خالصة إذا شاء .. ورحمته دائماً سابقة على غضبه .. يرسل الرسل والندر والكتب ويجلو آياته بينات في السموات والأرض لكل ناظر .. ثم بعد ذلك يكون الحساب .. يكون يوم الدين .. يوم الغضب على من يستحق الغضب .. فهو « الصبور » الذي يمهل .. ويمنح الفرص .. ويمد الأجل .. وهو « التواب الغفار لكل أواب رجّاع إليه » .

وهو « الواسع » . واسم العلم . جلدها فى دورات متتالية تتجدد بها مرة بعد مرة . إنها طابع الخليقة .

والمعنى الأول الذي يرد على الذهن أنه خالق الأولى والآخرة وأنه سوف يبعثنا بعد الموت .. وأن لنا عودة

والمعنى الثانى المكمل للأول .. أن هذا ناموس الضالق في خليقته .

وأن كل شيء في مملكت يجرى على سنن ثابتة من البدء والإعادة ويتحرك في دورات

وكل معنى منهما يؤكد الآخر .. فما نراه حولنا من دورات البدء والإعادة يؤكد لنا أن الموت لن يكون خاتمة وإنما نهاية فصل ما يلبث أن يليه فصل آخر وأنه كالنوم له ساعة ننفضه فيها ونتيقظ .

وبالمثل الكلام عن البعث نرى له مصداقاً كل يوم فى بعث الخضرة والازدهار كل ربيع بعد موات الخريف

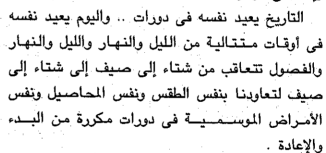
هو « المبدىء والمعيد »

هو الذى يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه والإعادة دائما أهون من الابتداء المطلق

« هو المحيى والمميت » .

« فالق الحب والنوى »

حركة الزمن والتاريخ لا تجرى فى خط مستقيم . وإنما فى دوائر .



والإنسان الذي يتقلب هو الآخر من نوم إلى يقظة إلى نوم إلى يقظة يشعر أنه هو الآخر يدور .. يبدأ لينتهى ثم ينتهى ليبدأ ثم يعود فينتهى ليبدأ

هذه الحقيقة هى التى فتحت ذهنه على النتيجة البديهية .. أنه سوف يموت ليولد .. وأن الموت ليس إلا انسلاخا عن البدن أشبه بما يشاهد حوله من انسلاخ الأفاعى من إهابها والحشرات من



ولأنه هو مسبب الأسباب كان هو « الشافى المعافى » وليس الدواء ، لأنه هو الإرادة المطلقة وراء الأسباب .. ولو كان الشفاء إرادته فسوف يجريه على صاحبه بالدواء أو بالجراحة أو بأى سبيل .

وإذا لم يكن الشفاء في تقديره .. فلن ينفع طب ولا دواء ... لأنه هو الحق والظواهر جميعها وسائله الوهمية .

لكننا جميعاً مندوبون إلى التماس تلك الأسباب لأن هذه سنته التي أجراها على الأرض .

جعل الاجتهاد والعزم سبباً للنجاح .. فلا مفر لطالب النجاح من أن يلتمسه بالجد والاجتهاد وشحذ العزائم .

ولا يجدى أن نقول إن النجاح مقدور من البداية فلماذا نسهر ونكد .. فهذا فهم خاطىء للقدر .. لأن ناموس الله هو عين قدره .. وفى الناموس الإلهى الذى أجراه علينا أن العزم سبب ومقتضى للنجاح بالضرورة .

ثم من أدراك بأن النجاح مكتوب لك أو أن الفشل مكتوب لك .. هذا علم بالغيب لا يستطيع أحد أن يدعيه .. ومن ثم لا يصح أن نرتب عليه نتائج وهمية .

وهو « الرقيب » .. « الشهيد » مطلق الشهادة يعلم السر وأخفى .. ويعلم ذات الصدور .. ويرى « خائنة الأعين » .. ولا يغيب عنه شيء لأنه السميع مطلق السمع والبصير مطلق البصر والعليم مطلق العلم . الحبة تنفلق لتخرج النبتة الجديدة

والنواة تنفلق لتنبت منها الشجرة .

ونواة الخلية تنفلق مع كل دورة من دورات التكاثر لتصبح الخلية الواحدة خليتين

ونواة الذرة تنفلق لتولد منها ذرات جديدة وتخرج طاقة هائلة الانفلاق دائما بداية الدورة وبداية الميلاد

الفتق دائما يأتى بعد الرتق

﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا .. آ ﴾ [الأنبياء]

أى كانتا نسيجاً واحداً ( السديم الغازى ) ثم تفتق هذا النسيج الواحد إلى أنوية كثيفة نشأت منها الشمس والأرض والكواكب بأجوائها

هذه سنته وناموسه في خلقه .

وهو « المبدىء والمعيد » .

وهو « المقدم والمؤخر » .

هو الذي يؤقت المواعيد لكل شيء .

وهو الذي يؤخر الآجال إلى يومها المقسوم.

وهو خالق الزمن بإطلاقه .

وهو الذى أقام الأسباب لتكون مؤدية إلى النتائج وجمعل الأسباب مقدمة على نتائجها .. والنتائج مؤخرة تلو أسبابها . وجعل الدواء سبباً للشفاء .

وفي علم الله لا مكان للشك .. ولذا كان من أسمائه أنه « المؤمن » لأن كل مدركاته يقين وإيمان .. وهو أيضاً مناط الأمن والأمان .

وهو « الوكيل » لأنه لا شيء يتم إلا بإذنه ولأن الأمور كلها موكلة إليه . هو الذي ينفذها ويحققها

وهو « المهيمن » لأن لا إرادة فوق إرادته ولا إرادة معه ... ولا راد لقضائه ولا معقب لأمره

وهو « الصبور » على عباده يرزقهم ويمد لهم فى الحياة وهم ينكرونه ويجحدونه .. وهو يؤجل كل شيء لوقته بلا عجلة ويقدم ما هو واجب التأخير فى حكمة بالغة وصد كريم .

وهو « الشكور » يجازى الحسنات بعشرة أمثالها مع أنه هو الذى ألهم عباده بتك الحسنات وهذا غاية الفضل والتفضل .. سبحانه لا حدود لكرمه ولا نهاية لحبته لا يستطيع الواحد منا أن يكون شكوراً لله لأنه لا يستطيع أن يحصى عليه نعمه ولا أن يحيط بأفعاله ..

يقول النبي في دعائه:

« سبحانك لا أحصى ثناء عليك .. أنت كما أثنيت على نفسك » .. إذ لا يثنى على الله على وجه الإحاطة إلا الله .. فلا يعرف الله إلا الله .. فشكرنا شكر عجز .. أما شكر الله فهو شكر علم وإحاطة وخبرة وقدرة .

والله هو « الملك » المطلق على جميع الأكوان المستغنى فى ذاته وصفاته عن كل موجود .. بينما الكل فى حاجة إليه من الذرة إلى المجرة فهو الذى يمسك كل شيء بقوانينه ويدبر كل شيء بحكمته ..

والإنسان ملك صغير .. جنوده شهوته وغضبه وهواه ، ورعيته لسانه وعيناه ويداه إذا ملكها ولم تملكه وأطاعته ولم يطعها . نال درجة الملك في عالمه الصغير (جسده) فإذا اتسع ملكه استطاع أن يستغنى عن الناس كلهم بينما احتاجوا هم إليه .. وأصبح الملك في العالم الأرضى . وتلك رتبة الأنبياء .. كما يقول الإمام الغزالي .

ولكنه أبداً مفتقر إلى الله لا يخطو ولا يتنفس ولا يحيا إلا بمدد من الله .

يقول الأمير للفقير العارف بالله :

– سلنی حاجتك .

فيقول الفقير :

- أسالك ولى عبدان هما سيداك غلبتهما وغلباك وملكتهما وملكاك .

فيسأل الأمير:

ومن یکونان ؟

فيقول العارف بالله:

- هما الحرص والهوى .

والله هو « القدوس » المنزه المبرأ من كل وصف نتصوره بخيالنا أو يسبق إليه وهمنا .. وهو ليس فقط منزهاً عن صفات نقصنا بل هو منزه أيضاً عن صفات كمالنا لأن كل ما يخطر لنا من صفات كمالنا لأن كل ما يخطر لنا « القدوس » بأنه المبرأ من العيب هو كلام قريب من سوء الأدب .. والحق أن نقول إنه المبرأ عن جميع ما يخطر لنا من صفات بما فيها صفات كمالنا

والتقرب إلى الله بهذا الاسم يكون بأن تتجرد النفس من جميع حظوظها فلا تسعى إلى شهوة ولا تنقاد لغضب ولا تجرى وراء مال ولا تذل لمتاع أو طعام أو ملبس أو ملمس أو منظر .. ولو عرضت لها الجنة ونعيمها لانصرفت عنها مشتاقة إلى خالقها .. لا يقنعها من الدار إلا رب الدار .. وبقدر عظم المطلب تكون عظمة النفس .

ومن كان همه ما يدخل فى بطنه كانت قيمته ما يخرج منه كما يقول إمامنا الغزالى

والله هو « الحكم » الذي أحكم كل شيء صنعا وقدر كل شيء تقديراً في الأزل وأقام القوانين والأسباب الثابتة المستقرة والنواميس التي تجرى الأكوان المادية على سننها

كما تقوم العمارة فى البدء على شكل تصميم ومشروع وصورة ذهنية فى عقل المهندس .. كذلك كل ما يجرى فى الدنيا سبق به العلم فى الأزل .. وعمارة الكون بنيت على مقتضى

الإرادة والحكمة الإلهية . هو الذي أحكم كل شيء خلقاً ثم هدى .

وكل ما يدخل فى الوجود يدخل من باب الوجوب .. فهو واجب الحدوث بالقضاء الأزلى الذى لا مرد له .. فلا جدوى من الهم وعلى العبد أن يسعى إلى رزقه مطمئن النفس هادىء البال .. وليس معنى هذا أن يتكاسل ويتواكل اعتماداً على ما هو مكتوب .. فالله بين لنا أنه لا يقضى بالنجاح إلا بأسبابه .

وفي حديث نبينا عليه الصلاة والسلام:

- « اعملوا فكل ميسىر لما خلق له » .

لا نجاح بلا عمل .

هذا عين الدستور الإلهي .

والله يقبض الحظوظ أو يبسطها حسب استحقاق كل عامل وهذا هو التيسير والتعسير

فهو « القابض الباسط » .

الذى يقبض الأرواح والحظوظ والقلوب.

ويبسط أسباب التوفيق.

كل ذلك يجرى في إطار من الحكمة العالية .

فهو « الحكيم » الذي يحقق أفضل الأشياء بأفضل الوسائل.

أنا وأنت وكل ركاب هذه السفينة الفضائية التى اسمها الأرض .. نعلم أنها تمخر عباب هذا الفضاء منذ ملايين السنين في صحبة كوكبة من الفرسان من أبناء أسرة الشمس .. والشمس بدورها مع مائة ألف مليون شمس أخرى تؤلف مدينة سابحة اسمها المجرة .. ومثلها من المجرات مائة ألف مليون مجرة تسبح في طول الكون وعرضه على مدى اللانهاية من

نظرة في السماء في منتصف ليل ساج إلى هذه العمارة الكونية الهائلة سوف تثير الذهول

إلى أين نسير.

وما النهاية .

ومن الذ*ي* خلق .

وكيف .

ولِمَ ؟

العلم يقول لنا إن هذه العمارة الهائلة على سعتها وتراميها مبنية كلها من نسيج واحد وخامة واحدة ومصممة كلها بأسلوب واحد وخطة واحدة ومحكومة بقوانين واحدة .

سوف يقول لنا العقل .. لابد أن الخالق واحد والمبدع واحد فإذا أدرنا البصر عائدين إلى الأرض وأحوالها ورحنا نتأمل ما فيها من حياة ونبات وحيوان وإنسان .. وجدنا نفس الشيء .. نفس القوانين الواحدة والخامة الواحدة والنسيج الواحد والخطة الواحدة في الجميع .

الذى بنى السماء .. هو هو الذى صنع ورق الشجر .. وهو الذى وضع السم فى العقرب .. والعطر فى الورد .. والعقل فى الإنسان .. وهو الذى صنع الجميع من خلايا متشابهة .. كما تبنى البيوت من لبنات واحدة .

إن وحدة القوانين المعمارية تؤكد لنا وحدة الخالق الذى انفرد وحده فى بناء كل شىء لم يشرك فى العمل يداً غير يده .

هو الله .

الواحد الأحد

الخالق بحق لا شريك له .

ولا يصبح لنا أن نقول .. من خلقه ؟

لأن الخالق بحق لا يمكن أن يكون مخلوقاً

هو الخالق من عدم بكلمة كن فيكون .

وكل المخلوقات كلماته

وكلماته لا تنفد .



فصفاتنا في القيد .

وصفاته في الإطلاق.

هو « الكريم » مطلق الكرم .. يعطى ما لا نهاية من العطايا لما لا نهاية من المخلوقات .

إذا وعد وفي

وإذا أعطى زاد على منتهى الرجاء .

لا يبالي كم أعطى ولمن أعطى

لا يضيع من لاذ به والتجأ .

فهو الغنى عن الوسائل والشفعاء .

أعطانا فوق الكناية وكلفنا دون الطاقة ، ومنحنا سعادة الأبد في مقابل عمل قليل في الزمن

يقول الإمام الغزالي أن من اجتمع له ذلك طبعاً لا تكلفاً فهو الكريم المطلق الكرم وذلك هو الله تعالى فقط

وهو « العليم » مطلق العلم .. فعلمه غير مستفاد من الأشياء وغير حادث بالاستنباط والوسائل .. وإنما هو علم كلى قديم سابق .

وهو « العلى » علو مرتبة لا علو مكان كما يعلو العقل على الشهوة .. وكما تعلو البصيرة على القعل وكما تعلو الغاية على الوسيلة .. وكما يعلو الحلم على الغضب .. لا رتبة فوق رتبته .

وحينما نقول إنه فوق العرش .. ( ومعلوم أن العرش هو أكبر ما خلق من الأجسام والأجرام ) فإنما نعنى بهذا أنه متعال في رتبته عن كل ما هو جسم .. ولا نعنى أنه يجلس على العرش

خلقنا في البدء أرواحاً في الملكوت .. وكان ذلك في عالم الأمر .. في عالم الكلمات .. وقبل النزول إلى الأرحام .

ثم أطلقنا وأعطانا براءة الوجود فهو « الباريء » كما يعطى الملك براءة الوسام لحامله فيصبح من حقه أن يحمله

ثم صور لنا قوالبنا المادية في الأرحام .. هو « الصور » . وتنزلت أرواحنا إلى الدنيا بالصور التي أرادها .

وتنزلنا من عالم « الأمر » عالم الكلمات الإلهية .. إلى عالم « الخلق » حيث أصبحت كل كلمة صورة .. وحيث أصبحت إرادة الله « الروح » جسداً يسعى .

وهو « الوهاب » الذي يمنح هباته وعطاياه خالصة بلا غرض سخية بلا حدود .

بينما يهب الإنسان هباته لغرض انتظار المصلحة أو دفعاً لمدمة أو التماساً لثناء أو اجتلاباً لشرف أو اكتساباً لذكر وهو يعبد الله خوفاً من ناره أو طلباً لجنته أو في أحسن الأحوال لوجهه الكريم وهو أعظم الحظوظ فلا يوجد حظ أو عوض أو مكافئة أعظم من النظر إلى وجه الله والقرب منه والحياة في رفقة مليه الأعلى

فالإنسان في جميع أحواله لا يبرأ من الغرض فلا يمكن أن يكون « وهاباً » كما أن الله وهاب

وهو لا يعطى من عنده لأنه لا يملك شيئاً .. بل هو يعطى مما استخلفه الله وورثه .. وهو يعطى لحدود

وهذا هي الفرق بين صفاتنا وصفاته تبارك وتعالى .

جلوس ملك .. وأنه فوق العرش بالمعنى المكانى .. فعلو الله علو معنى وعلو مرتبة وعلو قيادة وامتلاك وليس علوًا مكانياً فهو منزه عن الزمان والمكان

وهو « الحسيب » الكافي .

من كان له كان حَسنْبُهُ .

إذا احتجت إلى الطعام والشراب والدواء والكساء فأنت لا تحتاج إلى غير الله بل تحتاج إلى الله فهو الذي وفر لك الحصول على كل هذه الأشياء بما خلق من نبات وحيوان وبما أودع من صفات علاجية في الأعشاب والعناصر

وكذلك حينما يلقم الرضيع ثدى أمه .. فإنما يتناول غذاءه من كف الرحمن فهو الذى خلق الثدى وأجرى فيه اللبن وأودع فى الأم المحبة والشفقة وهدى الرضيع إلى التقام حلمة الثدى ..

وهو القادر القدير المقتدر ليس كمثله شيء في قدرته

وهذا هو الفرق بين مقام الإطلاق الذي يستوى عليه عرش الربوبية .. ومقام القيد والأغلال الذي نرسف فيه نحن مصفدين بقضبان الزمان والمكان والمادة

ولهذا لا تصح المقارنة بين صفاتنا وصفاته .

ولا يجوز أن يقوم وجه شبه بين كرمنا وكرمه وحلمنا وحلمه ورحمتنا ورحمته وحبنا وحبه وحياتنا وحياته

هو الله ،

يعجز التصور أن يرسم له صورة . ولا نملك أمامه إلا البهت والحيرة .

كما نرسم علامة اللانهاية في الرياضة البحقة دون أن نستطيع أن نقيم لها تصوراً مادياً ملموساً .. لأن أمرها في الإطلاق والتجريد

وكذلك الذات الإلهية هى صرافة التجريد وحينما نقول إنه النور وأن اسمه « النور » . فلا نعنى بذلك نور الشمس أو نور النهار فكل هذه أنوار مادية أفلة .

ولا نور القلب

ولا نور البصيرة

وإنما نور الحق المطلق.

وهو نور من حيث إنه ظاهر بنفسه مظهر لغيره ... ومن حيث إنه مُخرج الموجودات من ظلمة العدم ولا ظلام أظلم من العدم .

وهو « الحق » نستشفه من وراء الحجب المادية ومن وراء التعد والنفس والهوى ومن وراء زيف الظواهر الخادعة .. فهو الحق من حيث إنها كلها باطل .

ونستشرف عليه حينما يرتقى إحساسنا إلى عتبة الروح فتطل بنا الروح على بهائه .. فروحنا منه .. نفخة منه ومع ذلك لا يصح لنا أن نقول إن الله روح .. لأن الروح من مخلوقاته .. الروح القدس ( جبريل وروح أدم .. وروح السيد المسيح .. وروح كل منا .. من كلماته .. وأمره .. وخلقه ..

والله « متعال » على كل مخلوقاته .

وأى صلة بين الله ومخلوقاته هي « تنزل » .. و « تقرب » وليست اتحاداً ( فهو الأحد الصمد الفرد المفرد الذي لا يتحد بشيء ) .

وإنما تكون العلاقة بيننا وبينه هي البعد أو القرب .. والبعد

علماً .. إذا قضى بالضر على إنسان فإنه يُضمِّن هذا الضر نفعاً وإصلاحاً وتربية .

وكل شر دنيوى يتضمن الخير فى داخله لأنه فعل رحمانى عادل .

وإذا كنا نتسخط ونتبرم ونسب الدهر ونلعن القدر كلما أصابنا بمكروه فنحن في ذلك أشبه بالطفل يسوقه أبوه إلى مشرط الجراح ليستأصل له سرطاناً قبل أن يستشرى فلا يرى الطفل في هذا العمل إلا جانب العدوان والمجزرة الدموية التي تجهز لها السكاكين والمشارط، ولا يرى النفع الباطن في هذا الضرر الظاهر. ويقابل العمل بزوبعة من الصراخ والاحتجاج والسب واللعن ويحكم على الأمر بأنه ظلم كله .. والأب طوال الوقت لا يحدوه إلا الرحمة .. وهو قد قضى على ابنه بهذا الضر محبة منه .. ولو أنه تركه إشفاقاً عليه لكانت هذه الشفقة ضرراً أعظم وإهلاكاً ظالماً للطفل في غير عدل .

وبالمثل لا يستطيع أن يتصور ذلك الرجل الذى فقد بصره أو فقد ساقه .. ماذا كان سيفعل ببصره أو بساقه لو لم يصبهما ما أصابهما .. ولا يستطيع أن يتنبأ بما يمكن أن يؤدى إليه فقد حاسة من حواسه إلى نبوغ فى ناحية أخرى أو ظهور لموهبة جديدة كانت خاملة وإنما هو ينظر كالطفل إلى الحادث مبتوراً من سياق الزمن ويكتفى بأن يحكم عليه حكماً مبتوراً

ونحن نعلم الآن أن الأمراض تخلف فى الجسم حصانة وأن الميكروبات تنبه الجسم ليفرز مواد مضادة ، وأن تداول الحر

يكون منا نحن وهو لا يكون بعداً في المكان لكنه يكون بعداً بالقلب بالانشغال بسواه والغفلة عنه .

ويكون القرب بالتوجه إليه والحضور معه والانشغال به .

ولكنه معنا دائماً حيثما كنا وإن غفلنا عنه وانشغلنا بغيره .

وهو في « معية » دائمة بنا وبجميع مخلوقاته لا يحجبه عنا إلا جهلنا .

وهو مع الكل لا يشغله شأن عن شأن ولا واحد عن آخر .

وهذه « المعية » الدائمة هي مقتضى حبه وعنايته ونحن نسير في نوره ونرى بنوره ونسمع بسمعه

ليس لنا من وجودنا إلا العدم .

وكما لا يصبح أن نتصبور علاقة الله بنا اتحاداً فإنه أيضاً لا يصبح أن نتصبورها حلولا .. فالله مبرأ عن الحلول كما هو مبرأ عن الاتحاد ومثله مثل النار تعطى صفتها للماء بمجرد القرب منه ودون أن تحل فيه فيصبح الماء ساخناً حارقاً مثل النار باقترابه من النار ودونما حلول .

ومثل ذلك أيضاً صورة الشمس تلمع على سطح غدير صاف دونما أن تحل فيه .

وإنما هي حالات قرب.

ويبقى الله دائماً فى علاء مطلق وفى تنزيه وتجريد . فهو « العلى » .. « المتعال » .. له الفردانية الكاملة المبرأة عن الطول والاحتواء فى الزمان والمكان ..

\* \* \*

وهو « العدل » لا يتصبور العدل إلا منه لأنه أحاط بكل شيء

والبرد والصقيع والظروف القاسية الشاقة على الإنسان تربى فيه الجلد والتحمل

ونحن نعلم أن الزلازل برغم ما تقتل من ألوف الأرواح فإنها تنقذ الكرة الأرضية وسكانها من الهلاك وذلك بأن تزحزح الجبال فتعيدها إلى مواقعها .. والجبال كما نعلم هى الثقالات والأوتاد التي تحفظ القشرة الأرضية من الانفجار تحت ضغط باطن الأرض المنصهر الملتهب الذي يتمدد باستمرار مؤديا إلى ضغوط هائلة تهدد القشرة التي نعيش عليها بالنسف .. فتأتى البراكين والزلازل بين وقت وآخر لتعيد التوازن الدقيق إلى حاله

وفى عالم الحشرات نرى أنه كلما تكاثرت حشرة وتجاوزت معدلاتها فى التناسل ظهرت لها حشرة تأكلها لتعيد التوازن إلى أصله.

هذا الميزان الخفى الذى يحكم الأحياء والجمادات يكشف عن « العدل الحكم » الذى أراد للكون الذى خلقه أن يكون نظاماً لا فوضى



« الله » هو الاسم المفرد .

وهو الاسم الطلسم الذي يشتمل في داخله على جميع الأسماء والصفات والأفعال ...

جامع الكمالات ..

وكامل الأوصاف.

وهو الاسم العلم على الذات الإلهية المسريلة بالغيب ..

جميع الأسماء تنسب إليه فيقال إنها أسماء الله .. ولا يصح أن نقول إنها أسماء الصمد مثلا .

لــــا ولا تصبح الشهادة إلا به فنقول « لا إله إلا الله » ولا يجوز أن نقول « لا إله إلا الصبور » أو « لا إله إلا المنار» .. فهو وحده الاسم الأعظم الجامع ..

ويجوز أن تكون لنا مشاركة في باقى الأسماء .. فيقال عن الواحد منا إنه حليم أو كريم أو رحيم أو عظيم ..

ولكن لا يجوز لأحد أن يقول إنه الله .

« للهِ ما في السَّمَوَاتِ والأَرضِ » .

« قُل لِمِن مَّا فِي السَّمَواتِ والأَرض قُل للَّهِ » .

وهكذا يظل الاسم حافظاً لمعناه بعد حذف الحرف الأول فإذا حذفنا الحرف الثاني تبقى « له »

« تَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلُّكُ السَّمَواتِ والأَرض » .

وهى أيضاً لام ملك ثانية تدلنا على نفس المعنى فإذا حذفناها تبقى الهاء ننطقها « هو ».. حينما ننطق الاسم الكامل « الله » .

« وهو » إشارة إلى محض الغيب وهو « ذات الله » .

« وهو » .. اسم من أسماء الله يهتف به الذاكرون فيقولون :

يا هو يا هو .. يا من لا يعلم ما هو إلا هو ..

وهكذا يكشف لنا اسم « الله » عن كمال تكوينه .

فهو اسم كامل يدل على المعنى فى جملته وفى أجزائه وفى حروفه ومهما سقط منه حرف بعد حرف يظل حافظاً لمعناه فى النهاية.

\* \* \*

والذاكر يبدأ بذكر الله بلسانه نطقاً ومقالا .

ثم بقلبه إخلاصاً واعتقاداً . ثم بعمله طاعة وامتثالا .

فإذا اكتملت معرفته لا يعود يرى إلا الله فيصبح ذكره عياناً ويقيناً ومشاهدة .. فليس في الدنيا سوى الله .

الوجود هو الله وأفعاله ولا غير .

وهو ينظر إلى نفسه على أنه فعل من أفعال الله وكذلك إلى الآخرين .. وبذلك يغيب عن نفسه باعتبارها ذاتاً منفصلة ولا يرى

ولا حظ لمخلوق فى هذا الاسم .. فهو اسم علَم على الخالق وحده وهو اسم قائم بذاته غير مشتق من شىء وغير قابل التصريف ..

يقول القرآن « هل تعلم له سميا» .

أى هل تعلم من تسمى بالله غير الله .

كل اسم له معنى واحد .

وهذا الاسم الأعظم لا تتناهى معانيه .

وهو اسم تنزه عن الأضداد .. فليس له ضد ولا ند

فإذا نظرنا في حروفه وجدنا أنه يبدأ بالألف

والألف هو استفتاح حروف المعجم

وهو أدم الحروف

والثمانية والعشرون حرفاً متولدة من الألف كجميع بنى آدم من آدم .. كلها متولدة من تشكيل الألف المستقيمة بثنيها لتكون ب أو ح أو ن أو ق إلخ ..

والألف فى العدد « واحد » .. والواحد هو استفتاح لجميع الأعداد وفيه إشارة لعمود التوحيد .. ومن الواحد بالتجزئة نحصل على كل الأرقام .

ويقول لنا الصوفى ابن عطاء الله فى شطحاته : إن الخلق بدأ بادم وأنه بالمثل جاء ألف القوام قائماً معتدلاً منتصباً حسن القد والقامة على الاستقامة مخصوصا بالتشريف والتكريم

فإذا جئنا للحرف الثاني وجدنا اللام

وهي إشارة إلى لام الملك « لله » .

ولا يسمع بأذنه ولكنه يسمع بالله ويفهم بالله ويحيا بالله . وإذا أعطى أحداً فليس هو الذي يعطى وإنما الله هو الذي جعله وسيلة خير .. وما هو إلا كالخازن الذي يتصرف فيما لا يملك ..

وهو يعمل بهمة وإخلاص وتفان ولا يشغل نفسه بالثمرة فإذا باء بالفشل لا يحزن ، وإذا نجح غاية النجاح لا يغتر .. فكلها مقادير تجرى وفق إرادة الله .

وهو لا يكسل تواكلا ، ولا ينام انتظاراً للرزق ، لأنه يعلم أن ناموس الله وإرادته أن نعمل ، وأن الله أقام الأسباب لنلتمسها ، وجعل النجاح مرهوناً بالهمة والاجتهاد .

وهو لهذا يرى فى العمل طاعة وعبادة وامتثالاً للأمر والناموس الإلهى .

وهو لا يسكت على ظلم ، ولا ينام على باطل .. لأنه يعلم أن الله جعل مصارع الظالمين على يد المظلومين .. وأنه كتب على نفسه أن يكون ناصرا لمن ينصره وينصر قانونه .

فهو في كفاح دائم .. ولكنه كفاح مختلف في روحه ودوافعه عن كفاح الرجل الآخر الذي لا يؤمن بشيء غير نفسه ولا يرى لله وجوداً .. فهو ساكن النفس رابط الجأش مطمئن القلب ، وقد اكتفى من حصته بأن يعمل وفوض النتيجة لله وأسقط حظوظه وأغراضه من الحساب ، ووطد نفسه على القبول بالغثم أو الغرم مؤمناً بأن لله حكمته التي تغيب عن الأفهام ، وبدلك أسقط عن نفسه القلق والهم والطمع والغرض ، وأصبح عزماً خالصاً

فيها إلا فعلا من أفعال الله .. وكذلك كل ما حوله .. فكل مايأتيه فإنما يأتيه من الله وبالله وكل ما يجرى عليه فبأمر الله .

وهده هي المعرفة عند العارف .

يقول لنا الصوفى العارف ابن عطاء الله السكندرى:

المعرفة رؤية لا علم ..

وعين لا خبر .

ومشاهدة لا وصف.

وكشف لا حجاب .

وإحساس لا مجادلة .

ويقصد بذلك هذا النوع من الرؤية وهو ألا ترى فيما ترى إلا الله وأفعاله وما يجرى به قضاؤه فإذا شربت فأنت تشرب من يد الله وليس من الكوب وإذا احترقت يدك فالله هو الذى أحرقها وليست النار .. فالذى أودع فى النار خاصية الإحراق هو الله والذى أودع فى الماء خاصية الإرواء هو الله فهو الذى يسقى وهو الذى يحرق

﴿ وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ۞ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ۚ ۞ ﴾ [الشعراء]

وهو الذي إذا شباء سلب النار خاصية الإحراق فتكون برداً وسلاماً كما جاء في قصة إبراهيم

وهذا هو التوجيد جينما يصبح ناموس الحياة .

وهذه هي « لا إله إلا الله » حينما تصبح قلب المؤمن وروحه لأ مجرد كلمة على اسانه .

فهو لا يري بعينه ولكنه يري بنور الله .

ولهذا يصف القرآن الإيمان بأنه إحياء للنفس:

﴿ أُو مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ. (١٢٢) ﴾ [الأنعام]

ويصف ابن عطاء الله التوحيد بأنه « استنقاذ النفس من العذاب الأدنى في الحال ومن العذاب الأكبر في عاقبة المآل »

ويقول الله في حديث قدسي :

« لا إله إلا الله حصنى فمن قالها دخل حصنى ومن دخل حصنى أمن عذابى » .

والموحدون هم المقصودون بالآية :

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِ سُوا إِيمَ انَهُم بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ( ١٨) ﴾ [الانعام]

فهم الموعودون بالأمن دنيا وآخرة .

الذين أسلموا الوجه والاختيار لله .

\* \* \*

والعارف الذاكر محب لله عاشق لكماله .

وشأنه شأن كل محب متعلق الفؤاد بمحبوبه فهو يحاول أن يتخلق بأخلاق الله .. فيكون الرحيم الكريم الحليم العفو الصبور الشكور الحكيم العليم ما استطاع ..

وهذا هو السلوك والطريق والسير على الصراط.

فأسماء الله هي الصراط الستقيم إليه .. إلى القرب منه .. وهي دليل السير إليه ..

وحماساً ملتهباً لنصرة الحق بلا خوف ولا تردد ولا مطمع .

بينما الرجل الآخر الذى لا يؤمن إلا بنفسه قد حمل معه هموم تلك النفس وقلقها وأطماعها ومخاوفها إلى المعركة .. وهو فى حالة هزيمته لا يبقى له أمل يعيش من أجله .. فهو لا يرى فى العالم حكمة ولا معنى ولا غاية غير ما يكسب لنفسه فيه ، فإذا مات أمله مات معه كل شيء .

وهو أبداً فى معاناة لأنه لا يؤمن بسند إلا ذراعه وهى الذراع التى خلقت لتتعب وتمرض وتشيخ وتهرم وتنتهى إلى العجز والعطب.

وهو لهذا ينتقل من خوف إلى خوف إلى قلق إلى هم إلى يأس .. يسب الدهر .. ويلعن النجوم . ولا يرى فى الحياة إلا عبثاً وسخفا لا جدوى منه ، ويعيشها لحظة بلحظة ولذة بلذة لا يؤمن فيها بحكمة أو غاية أو قيمة تستحق أن يضحى من أجلها.

وهو يسخر من المؤمن المتدين ويتصور أنه حرم من الملذات التي يستمتع بها .. والحقيقة أن المحروم بحق هو نفسه .

هو الذي حرم نفسه من أثمن ما في الحياة .

من الغاية والمعنى والحكمة ....

ومن السند والعين

ومن الرحمة

ومن المدر .

ومن ذات الحق سبحانه الذي به يعيش وبه يموت، وبه

يبعث .

ومنهم من قال إن « رمضان » أحد أسماء الله .

ومنهم من تحدث عن أسماء استأثر بها الله في علم الغيب عنده .. وقالوا إن منها « الاسم الأعظم » الذي إذا نودي به الله

وقالوا إن هذا هو الاسم الذي نقل به أصف ابن برخيا عرش بلقيس إلى سليمان في أقل من طرفة عين

> ومنهم من ذكر أن لله ألف اسم .. والكلام كثير .

ومعنى الأسماء في مجملها أنه « لا موجود بحق إلا الله » ... فهو المريد الفعال وليس في الكون من أمر أو حدث أو قدر أو تدبير إلا هو مظهر لإرادته وأثر من آثار فعله وآية من أيات حكمته وتدبيره

وهو الحي وكل حي لا بخيا الايه.

وهو الوحيد الواحد الذي له أن يقول بحق .. أنا .. « أنا الذي هو أنا » ...

أما كل منا فهو صادر عنه وراجع إليه ولا يحق له أن يقول .. أنا .. فكل منا لا يملك هذه أله أنا التي يدعيها .. إنما هي فضل ومنحة وهبة من الله .. أخذها على سبيل الاستعارة .

لا اله إلا الله .

لا فاعل بحق ولا موجود ولا دائم إلا هو ولا ضار ولا نافع سسواه سونحن في تقلبنا في الدنيا تحجبنا العفلة عن هذه والقرب من الله قرب صفات لا قرب مكان وذلك بأن نقترب بصفاتنا من صفاته .

وهو طريق لا يقدر عليه إلا مجاهد يستطيع أن يجاهد نفسه ويحالدها لبغالب صفاته المذمومة .

وهو الجهاد الذي قال عنه نبينا عليه الصلاة والسلام إنه الجهاد الأكبر .. أكبر من جهاد الحرب وجلادها .. لأن جهاد الحرب معركة عابرة .. أما هذا الجهاد فمعركة متصلة طوال العمر مع كل نبضة وخلجة نفس .

ومكافأة الفائز في هذا الجهاد أن يرتفع بنفسه إلى مستوى -الملا الأعلى وإلى مقعد الصدق عند مليك مقتدر .. فصفات الله ترفع من يتشبه بها إلى ملكوت الله

وقد جاء المجتهدون بأسماء لله غير التسعة والتسعين المعروفة منها : المريد .. المتكلم .. الفعال .. الموجود .. الشيء .. الذات .. الأزلى .. الأبدى .. الكاشف .. الفاصل .. القاضى .. الديان .. ومنهم من جاء من القرآن بأسماء أخرى مثل :

الكافي .. المبين .. المدبر ، المولى .. الغالب .. الناصس .. النصير .. الأكرم مالرب سالليك ما يأن عزيات الماكليك النصير القريب .. العلام ...

ومنهم من جاء بأسماء ثنائية مثل : المناهم من جاء بأسماء ثنائية مثل

قابل التوب غافل الذنب وشديد العقاب ذي الطول و 

الحقيقة .. فنتصور أن السم هو الذي يقتل وأن الترياق هو الذي يحيى .. وننسى اليد الخفية من وراء الأسباب التي قطرت السم في ناب الثعبان وجعلت من الترياق شفاء

ونحن نركب على السفينة ونتصور أنها تنقلنا كما نريد ونهوى .. وننسى أننا نركب على قوانين جاهزة يسرها لنا الخالق .. وأن الله هو الذي يحملنا على قوانينه وأسبابه .. وأننا كشفنا هذه القوانين بإلهامه واخترعنا وسائلنا التي ننتقل بها بوحيه وتعليمه

وهو القائل لنوح:

« واصْنَع الْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا »

وهو الذي « عَلَّم الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ » ·

وما نسميه بالظروف والبيئة وحركة التاريخ هي جملة الأسباب والقوانين والسنن التي أجراها الخالق .. تماماً كما قدر للنجوم مساراتها وأفلاكها في الفضاء كذلك قدر للجموع البشرية قوانين حركتها في الزمان .. وما نغير حينما نغير من أشكال المجتمع وعلاقاته إلا بالقوى التي أودعها فينا والبصيرة التي أمدنا بها يقول القرآن عن ذي القرنين

يقول القرائ على دى مسرين ﴿إِنَّا مَكِنَّا لَهُ فِي الأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَسًا ١٠٥ فَأَتْبَعَ سَبِيًّا ۞﴾

هكذا يتحدث القرآن عن انتصارات « ذى القرنين » ليقول أن كل نصر أحرزه هو تمكين من الله وإمداد له بالأسباب التى مهدت لانتصاره

وهو كلام لا يعنى أن يقعد الإنسان عن بذل الهمة .. بل نرى أن العزم شرط لازم لجريان تلك الأسباب .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُوم حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ . . ( ( ) الرعد] فالله جعل العزم سبباً واجباً لتحقق أي شيء .

هى قوانين شاملة وضعها الخالق فيما وضع ليجرى على سننها الكون .. وما نرى حولنا من أشكال العالم المادى هى فى جملتها مجموع الأسباب التى أقامها الخالق لتكون حجابا على إرادته التى تعمل فى الخفاء من وراء الأسباب

ومن وراء هذا الحجاب ذى الرقع المتعددة الألوان الذى اسمه العالم المادى ، هناك الذات الإلهية فى غيب الغيب

والمؤمن الموحد لا يكتفى بهذا بل يرى أن نفسه .. أن ذاته هى الأخرى حجاب متعدد الرقع .. وأن ما يتنازعه من أهواء وشهوات ونزوع إلى السلطة وحب للترف وتعلق بالماديات هى حجب وأسار كثيفة ومخاضة لزجة تبعده عن الله ، عن سر السر المتعال المستخفى وراء الظواهر .. حتى عقله يسجنه فى حيثيات المنطق ، وفى أسر المقولات والنظريات .. وهو لا يرى فى التعصب للنظريات إلا عبادة لأصنام مجردة جديدة .

وهو لهذا يرى أنه لكى يصل إلى الله لابد أن يتخطى العالم المادى ، ثم يتخطى نفسه ، ثم يتخطى حدود عقله .. فهو فى هجرة دائمة ويقظة وانتباه يخشى أن يغفل لحظة واحدة فيضرب على عينيه حجابا من تلك الحجب يبعده عن محبوبه الوحيد .. خالقه .. الذى جعله قبلة أسفاره وهدف رحلته فهو هارب أبداً

من فتنة المرأة ومن فتنة المال ومن فتنة السلطان ومن فتنة نفسه ومن فتنة عقله .. دعاؤه في كل لحظة :

- اللهم خـذنى إليك منى وارزقنى الفناء عنى ولا تجـعلنى مفتوناً بنفسى محجوباً بحسى .

وجماع همه أن يعلو فوق نفسه ويتجاوز ذاته ومنتهى أمله أن يضحى بهذه النفس استشهادا فى قتال ، أو تفانيا فى رسالة تقربا ومحبة لذات الله التى لا دوام لغيرها

ودليله في التيه هي كلمة « لا إله إلا الله » ينفى بها الفعل عن كل فاعل . فلا فاعل إلا الله .

ثم ينفى الفعل عن نفسه .. فهو أول من يتبرأ من انتصاره إذا انتصر ... فلا يقول .. نصرنى الله.

وشعاره کل صباح :

اللهم بك أصبحت وبك أمسيت

اللهم بك انتشرت

اللهم بك أصول وبك أجول ولا فخر لى اللهم بك أصول

وهى كلمات إمام الموحدين وخير الوارثين لكلمة « لا إله إلا الله » محمد عليه الصلاة والسلام .

\* \* \*

وتخطى حدود العقل عند الصوفى المسلم ليس معناه إهدار العقل ، وإنما معناه الاستفادة من العقل إلى آخر مدى قدراته ، والاستماع إلى صوت العقل حتى يقول كل ما عنده حتى يبلغ حافة المحال ، وحينئذ يستلهم الصوفى بصيرته ووجدانه ليكمل

الطريق .. فلا تناقض بين العقل والبصيرة ، كما أنه لا تناقض بين الشريعة والحقيقة .. وإنما شأن العقل كمصباح يلقى بنوره إلى مدى معين ، ثم تبدأ منطقة من الظلام لا دليل فيها إلا نور البصيرة وهدى القلب

كذلك تخطى الدنيا عند المسلم ليس معناه طلب الفقر وافتراش الرصيف ولبس الخرق .. وإنما تخطى الدنيا هى ألا تضع نفسك فى خدمة أموالك ، وإنما تجعل أموالك فى خدمتك وفى خدمة الآخرين .. وهى أن تملك أرضك وتسخرها للخير العام لا أن تملكك أرضك وتسخرك فى تكثيرها .. وهى أن تملك زمام شهوتك وتخضعها ، لا أن تكون عبدها وخادمها .. وبذلك تتخطى الإغراء فتجعله خلفك وتحت إمرتك وفى قبضتك .. وتكون سيد الدنيا لا عبدها

أما الصوفية التى تنادى بإهدار العقل وتمجد الفقر والشحاذة ولبس الخرق على أنها الطريق إلى الله فهى إنصراف بالدين وبالطريق

ونبينا عليه الصلاة والسلام يقول:

« إن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده »

« إن الله لا يحب البؤس ولا التباؤس » .

والدين يمجد النظافة ويدعو إلى العمل وعلى بن أبى طالب يقول عن الفقر . لو كان الفقر رجلاً لقتلته

والمأل في القرآن مرادف للخير والنعمة تحييما يوظف في مكانه للنفع العام بالإضافة إلى النفاع صاحبه : وهو نقمة حيثما

فإذا صبر فهو يصبر بالله على الله

وإذا هرب فإنما يهرب من الله إلى الله .

وإذا استنجد فإنما يستنجد بالله على قضاء الله

وإذا استعاد فإنما يستعيد بالله من الله .. يستعيد به من بلائه .. وما الشيطان في النهاية إلا ابتلاء الله لعباده .. وما الكون إلا مظاهر أسماء الله وتجليات صفاته وأفعاله .

فيهو لا يرى في أي شيء إلا الله وفعل الله .. وهذا مطلق التوحيد .

> وهذا غاية ما تقوله الأسماء لقلب المسلم . أن تقوده إلى مطلق التوحيد .

يكتنز بلا وظيفة سوى الشح والبخل

والمسلم لا يرفض الدنيا .. وإنما يجعل منها مطية إلى الآخرة ، ومزرعة للأعمال النافعة تلحق به بعد موته

ومفهوم الزهد عند المسلم هو رفض الذل للمال لا رفض المال لكونه أجراً كريماً على عمل أو جزاءً عدلاً على جهد ..

الزهد هو الضن بالحياة أن تضاع في اجتلاب الترف الفارغ. والزاهد يرضى بالكفاف ليكرس كل وقت لبلوغ أشرف المعارف .. معرفة الله ..

وكل همه وكل فكره وكل شاغله أن يعرفه .. هو .

والزاهد الموحد لا يقول .. أنا .. ولا يقول .. أنت .. ولا يقول.. هم ولا يقول .. نحن .

بل يقول .. هو

لا يرى إلا هو . .

ولا يقصد إلاً هو .

لا إله إلا هو .

لا يخشى إلا هو ، ولا يتقى إلا هو .. ولا يرى فعلا إلا يرده إليه هو .. ولا يرى ظاهراً ولا باطناً إلا هو .

فإذا أكل فهو يأكل من يده هو .

وإذا شرب فهو يشرب من كفه هو .

وإذا تلقى الرزق فمنه هو .

وإذا تلقى الحرمان فبتقديره هو.

وإذا قضى عليه بالشقاء فبقضائه هو الله ...﴿﴿ ﴾ [النساء]

The state of the state of the state of







نزلت عقيدة التوحيد كاملة على أدم وعلمه ربه الأسماء كلها منذ الخلق الأول .. ولهذا لا يصح القول بتطور الأديان من ناحية تنزلها الربانى لأنها وحى منزه لا يحتمل النقص وعلم إلهى نزل كاملا من بدايته ..

والذين يتكلمون عن تطور الأديان يقصدون بذلك شيئاً آخر هو معرفة الله اجتهاداً وبالعقل الذي يخطىء ويصيب .. ومثل تلك المعرفة كان لها بالفعل تاريخ وتطور .. وهي غير المعرفة الأخرى الثابتة التي جاء بها الأنبياء .. ولقد نزل الوحى بين فترة وأخرى لإصلاح ما أفسده العقل وما أدخلته الأهواء على تلك المعارف .

ومنذ فجر التاريخ ، وقبل أن يعرف الإنسان كيف يطهو طعامه ، وكيف يبنى لنفسه بيتاً ، أحس أنه لا بد أن يعبد شيئاً ، ولا بد له أن يبنى لهذا المعبود بيتاً .

كانت العبادة ضرورة أولى مثل ضرورة الحصول على الطعام والحصول على المأوى

أدرك الإنسان البدائى بوجدانه أن روحه فى حاجة إلى عقيدة تؤوى إليها

حتى تكون لمعبوداتهم . أجسام تُلمس ومواقع تُزار .

والبعض اتجه بعبادته إلى حيث يتصور مواقع القوة في الطبيعة فعبد الرياح والزوابع والرعد والبحر والكواكب والنجوم والنار.

وهكذا تعددت الأرباب بقدر تعدد حاجات الإنسان الهمجى ومخاوفه .. فهو يعبد رباً للأمطار ورباً للحرب ورباً للتناسل ورباً للخصب ورباً للبحر ورباً للرياح ..

ثم تلخصت هذه الكثرة من الأرباب في إلهين اثنين .. إله للخير وإله للشر . مثل فشنو وسيفا عند الهنود .. وهرمز وهرمن عند الفرس .

ثم ظهرت فكرة الإله الواحد ممثلة في الشمس ، أكبر ما ترى العين في السماء .. الإله « رع » عند الفراعنة .

وفى اليونان « زيوس » كبير الهة الأولمب الذى جعل من باقى الآلهة أرباباً صنغاراً يعملون فى خدمت ويدينون له بالولاء والطاعة .

وكانت أول خطوة نصو توحيد حقيقى لرب مجرد تمام التجريد ، هى الخطوة التى حققها أخناتون فيلسوف الفراعنة بحق .

وقد ورث أخناتون عبادة الشمس عن أجداده ، وما لبث أن ثار على تلك العبادة الشمسية مقرراً أن الشمس ما هي إلا مخلوقة هي الأخرى ، وأن الخالق الجدير بالعبادة هو القوة التي أبدعتها .. وجعل من قرص الشمس مجرد رمز لتلك القوة

كانت روحه ترتجف جوعاً إلى إيمان مثل جسده الذى يرتجف جوعاً إلى اللقمة والأمان

وكما أنه لم يستطع أن يعرف ما تخفيه الأرض حوله من أسرار وطاقات كالكهرباء والبخار من أول خطوة ، ذلك لم يستطع أن يعرف حقيقة ذلك الإله المعبود اجتهاداً وبالعقل من أول وهلة وإنما اكتشفه عبر رحلة طويلة من التجربة والخطأ تماماً كما حدث في اكتشافه مكنونات الطبيعة

فكما ظن فى البداية أن الشمس تدور وأن الأرض ثابتة وكما ظن أن البرق عفريت .. وكذلك ظن أن أباه الميت الذى يظهر له فى الحلم هو الله .. فعبده وذبح له القرابين واتخذ من قبره محراباً ومزاراً

وتطورت عبادة الأسلاف لتصبح عبادة ثابتة .

وأصبح لكل قبيلة جد قديم تجعل منه إلهها ورمزها المعبود ثم بدأ الإنسان البدائي يتصور أن روح هذا الجد يمكن أن تحل في حيوان أو شجرة .. فانتقل إلى عبادة الحيوانات والأشجار .. وأصبح لكل قبيلة حيوانها الخاص الذي تعبده ( الطوطم ) .. وهو مرة طائر ومرة ثعلب ومرة أسد ومرة عجل أبيس ومرة بقرة ومرة شجرة تين عتيقة

وكانت هذه النقلة إلى إله متجسد يلمس باليد أسهل على عقل البدائي من عبادة روح مجردة بلا شكل وبلا جسم .

والذين احتفظوا بعبادة الأسلاف والأجداد صنعوا لهؤلاء الأجداد تماثيل وأصناماً ترمز إليهم مثل اللات والعُزَّى وهُبل

وتفتح فمه وتعلمه الكلام

وتدبر له ما يحتاج إليه فى حياته وتعلم الفرخ كيف يثقب بيضته ويخرج . وما أكثر مخلوقاتك .

یا واحد یا أحد ولا شبیه لك لقد خلقت الأرض حسبما تهوی خلقتها وحدك ولا شریك لك .

وخلقت ما عليها من إنسان وحيوان . ودبرت لكل مخلوق حاجاته .

وقدرت له أيامه المعدودة .

وجعلت الناس أممأ وقبائل ولغات متعددة

وجعلت لهم الشتاء ليتعرفوا على بردك

والصيف ليذوقوا حرارتك

وصورتهم في بطون أمهاتهم بالصور التي تشاء ...

وأنزلت لهم الماء من السماء

ليجرى أمواجأ تتدافع وتروى حقولهم

ما أعظم تدبيرك يا سيد الأبدية

إنك في قلبي

وليس هناك من يعرفك .

غير ابنك الذي ولد من صلك

ملك مصر العليا والسفلي .

الذي يحيا في الحق.

الواحدة المستترة .. أتون .. الواحد القادر على كل شيء ..

ويقول هيرودوت أن المصريين كانوا أول الموحدين في العالم، وإن بقية العالم أخذ الدين عنهم .. فأخذت الهند شعائرها .. واليونان عقائدها من مصر .

وكانت بداية هذا التوحيد في عصر أمنحوتب الثالث في تلك الترنيمة المحفورة على لوحة بالمتحف البريطاني .. وهي في صورة ابتهال ومناجاة للإله :

أيها الصانع الذي صورت نفسك بنفسك وصنعت أعضاك بيديك .

أيها الخالق الذي لم يخلقك أحد .

الوحيد المنقطع القرين في صفاتك .

والراعى ذو القوة والباس .

والصانع الخالد في آثاره التي لا يحيط بها حصر .

ويصل هذا التوحيد إلى ذروة فى النقاء والتجريد على يد أخناتون .. فنقرأ فى أنشرودته الخالدة لآتون هذه السطور الملهمة :

يا أتون الحى يا بدء الحياة .

إنك بعيد متعال .

ولكنك تشرق على وجوه الناس.

إنك تمنح الحياة للجنين في بطن أمه

وتعنى به طفلاً .

وتسكن روعه فلا يبكى .

وهو الذي ختم على أقدارهم بأصبعه .

- \* لا ترقد خائفاً مما يأتى به الغد فالله يحقق دائماً ما يريد :
  - \* لا تتخذ الرجل سريع الغضب لك صاحباً .
  - \* ضاعف الخبز الذي تعطيه لأمك واحملها كما حملتك .

لقد حملتك تسعة شهور فى بطنها وظلت مغلولة بك وظل ثديها فى فمك مدى ثلاث سنوات .. وبالرغم من أن قادوراتك شىء تتقزز منه النفس فإن قلبها لم يتقزز ولم تقل .. ماذا أفعل بتلك القاذورات .

- \* لا تميز بين شخص ذى حيثية وشخص فقير بل عامل كل إنسان بحسب عمل يديه
- \* إذا جلست على الأكل مع أشخاص كثيرين فلا تقبل كثيراً على الطعام حتى ولو كنت تشتهيه فإن من الخجل أن يكون الإنسان شرها.
- \* إن كأساً واحدة من الماء تروى الظمأ ولا فائدة من الإفراط في الشراب فلن يقوى هذا قلبك

كان هذا حال مصر .. ذروة فى التوحيد والتجريد .. وكمال فى تصور الألوهية .. وسمو فى المنهج الأخلاقي والسلوك الفردى والاجتماعي بينما العالم حولها غارق فى عبادة الأسلاف والأجداد والطواطم والأصنام والأرباب الثنائية

\* \* \*

ثم ظهر زاردشت في فارس ( ٦٦٠ سنة قبل الميلاد ) ليجد الديانة الفارسية موزعة بين عبادة « هرمن » إله الخير

سيد الأرضين أخناتون .

وقد كانوا يعلمون أطفالهم فى مصر أن الإنسان خلق من طين ، وأن الإله هو الذى سوّاه .. كما نقرأ أنهم كانوا يحرّمون لحم الخنزير .

وفى كتاب الوصايا نعثر على تعاليم أخلاقية رفيعة نقتبس منها هذه السطور:

\* احذر من الاقتراب من النساء في أي مكان تدخله ، فقد انحرف ألف رجل عن جادة الصواب بسبب ذلك .. إنها لحظة قصيرة كالحلم والندم يتبعها .

- \* لقد سمعت بأنك تجرى وراء ملذاتك وتذهب من شارع إلى شارع تفوح رائحة الخمر من فمك .. إن الخمر تنفر الناس منك ، وتودى بك إلى الهلاك ، وتجعلك كدفة مكسورة فى سفينة لا تفيد فى التوجيه إلى يمين أو يسار .
- \* لا يداخلك الغرور بسبب علمك ولا تختال وتنفخ أوداجك لأنك عالم ولا تحتقر الناس .. فقد تنفعك مشورة من رجل جاهل .. وما من أحد قد بلغ الغاية من العلم بحيث يستغنى عن غده .
- \* هدىء من روع الباكى ، ولا تظلم الأرملة ، ولا تحرم إنساناً من ثروة أبيه .
  - \* لا تقتل رجلاً إذا كنت تعرف جميل مزاياه .
- \* لا تقل « ليست لى خطيئة » وتشغل نفسك بالتفكير فى خطايا الناس .. فالله وحده هو المختص بالحكم فى خطايا الناس

« وأهرمن » إله الشر فأدخل التوحيد لأول مرة فى الفكر الدينى ، وقصر العبادة على رب واحد ونزل بإله الشر إلى مرتبة المخلوق الضعيف الذى ينازع الله سلطانه ، دون أن تكون له غلبة أو شأن

والله عند زاردشت موصوف بأكمل الصفات .. فهو الكريم الشافى من الأمراض ، المنقذ من البلايا والكروب ، الخالق الجواد بالنعم والخيرات .

وهو قد خلق الدنيا على ست مراحل .. السماء ثم الماء ثم الأرض ثم النبات ثم الحيوان ثم الإنسان .

والموتى يبعثون ويحاسبون .. وتوزن أعمالهم .. الأخيار يرفعون الى السيماء والأشرار يقذفون إلى الهاوية .. ومن تتعادل حسناتهم وسيئاتهم لا يعذبون ولا ينعمون وإنما يقضون حياتهم في انتظار قيام الساعة حينما يؤخذ الكل ويقذفون إلى النار المقدسة ليطهروا ثم يرفعوا جميعاً إلى أعتاب الإله الرحيم الغفار والنار تقدس عند زرادشت باعتبارها أطهر المخلوقات

لا باعتبارها إلهاً يعبد .

والروح تخلق لكل إنسان قبل أن يخلق جسده

وقد كان زاردشت هو نبى الفرس بحق ، كما كان أخناتون هو فيلسوف الفراعنة ، وكان محطم الأصنام والأوثان بالنسبة للديانة الفارسية ورافع راية التوحيد بين ربوعها

وبعد مائة سنة من وفاة زرادشت يظهر بوذا في الهند ليجد الهند موزعة بين عبادة إله الخير « فشنو » وإله الشر « سيفا »

هذا عدا عدد من الأرباب الصغار يتداولون الحكم .. فيرفض فكرة تعدد الأرباب كما يرفض الرب الواحد الممثل فى ذات إلهية .. ويقول « بالمطلق » أو « الكل » الذى لا يُبعث من موت ولا يُحاسب ولا يعاقب .. وإنما تتم المخلوقات دورتها متناسخة من صورة إلى صورة حتى تبلغ ذروة تطورها فى الإنسان الكامل « البوذا » ثم بعد ذلك تفنى فى « المطلق » فى « الكل » وهذا الفناء فى المطلق تسميه البوذية « بالنيرفانا » وتصفه بأنه ذروة السعادة لأنه التحرر من كل القوالب والأشكال ، والخروج من السعادة لأنه التحرر من كل القوالب والأشكال ، والخروج من وأصبح « بوذا » فإنه لا يعود بعد موته إلى الأرض أو السماء وأصبح « بوذا » فإنه لا يعود بعد موته إلى الأرض أو السماء فى أى صورة أو جسد ، ولا يتناسخ فى أى شكل من أشكال المخلوقات السفلية أو العلوية ، وإنما يتخلص من لعنة التناسخ إلى الأبد

وبلوغ هذه الرتبة من الكمال في نظر بوذا لا يكون إلا بالتخلص من أسر الشهوات والرغبات ، ومن أهواء النفس ومطالبها ، وذلك بإخضاعها لناموس العقل والحكمة والاعتدال .

وكما أنكرت البوذية الذات الإلهية ، كذلك وقعت فى التناقض بين قولها بالتناسخ وبين ما تدعيه من إنكار ذات الإنسان وروحه .. ولم تستطع أن تفسر كيف يتناسخ الإنسان فى عدة شخوص وصور ، ويعود إلى الميلاد مرات ومرات ..

وما الذى يبقى منه كل مرة ليتناسع به إذا لم تكن له ذات أو

ثم كيف يخلق لنا « المطلق » بصيراً ثم لا يكون هو ذاته بصيراً وكيف يخلق لنا السمع ولا يكون هو ذاته سميعاً ، وكيف يخلق فينا الوعى ويكون هو بذاته بلا وعى .

« والكل المطلق » الذي تصوره بوذا هو مجرد معنى خواء من كل الصفات .

ولم يتقدم بوذا بإلهامه الدينى خطوة على أخناتون أو زرادشت وإنما تأخر عنهما بكثير

ولا نعرف زمناً محدداً لظهور النبى إبراهيم ، ولم يحفظ لنا التاريخ شيئاً من صحف إبراهيم التي ذكرها القرآن

وما بقى لنا من تعاليمه أنه كان إمام الموحدين بين العبرانيين ، وأنه نبذ عبادة الشمس والقمر ، ونبذ الأصنام وحطمها ودعا إلى إله واحد هو خالق الشمس والقمر وخالق كل شيء والمنفرد بالفعل والتقدير الذي يبعث بعد موت ويعاقب على الخطايا ويثيب على الحسنات

﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ﴿ ۞ وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ ۞ وَإِذَا مَرَضِّتُ فَهُو يَشْفِينِ ۞ وَالَّذِي يُميتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ ۚ ۞ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَعْفِرَ لِى خَطَيْتَتِي يَوْمَ الدِّينِ ۞ ﴾ يَغْفِرَ لِى خَطَيْتَتِي يَوْمَ الدِّينِ ۞ ﴾

## [الشعراء]

ولكن العبرانيين انتكس حالهم إلى وثنية بدائية بعد موت إبراهيم ، وجاء موسى على بنى إسرائيل ليجدهم عاكفين على الأصنام والطواطم وعبادة الحيوان والأشجار كغيرهم من الأمم الهمجية ، فدعاهم إلى عبادة الإله الواحد الذى سماه « يهوا »

ومن الذي يقضى عليه بلعنة التناسخ والعودة إلى الميلاد إذا لم تكن ذاتاً إلهية تحاسب وتعاقب.

ويقول البوذيون إنهم استبدلوا فكرة الذات الإلهية . بفكرة القانون « الكارما » . فالإنسان يولد من جديد بحكم قانون صارم هو التكفير عن ذنوبه « فكل ذنب يترك أثراً وكل أثر يدعو إلى كفارة » ولم يقل لنا البوذا من الذي وضع هذا القانون الصارم وألزم به المخلوقات إن لم يكن خالقاً له ذات إلهية .

وكان واضحاً أن بوذا فى ديانته يريد أن يتجنب الخوض فى مسائل الغيب وما وراء الطبيعة ويريد أن يبتكر ديانة بدون « ميتافيزيقا » فاستبدل فكرة الذات الإلهية بفكرة « الكل المطلق » الذى تفنى فيه الأجزاء . ولم يقل لنا كيف يتوحد هذا الكل المطلق بدون ذات تضم شتاته .

ويدافع المدافعون عن إنكار بوذا للذات الإلهية بأن فكرة الذات الإلهية لا تصدر إلا عن إنسان يتصور أن الله ذات مثله .. والله منزه عن هذا التشبيه .

وينسى هؤلاء المدافعون أن « المطلق » الذي لا يدرى بنفسه والذي لا يعى وجوده هو أقل كمالاً وأحط رتبة من الذات المطلقة التي تعى وجودها

وأن الوجود الذي لا يشعر بأنه موجود أقل وأدنى في المرتبة الوجودية من الوجود الذي يشعر بكيانه ووجوده

ومثل هذا الإله المغمى عليه الذي يسمونه « المطلق » لا يصلح بأى حال لتفسير ما يحدث في الكون من نظام وانضباط وحكمة .

بشمسه على الأشرار والصالحين ويفيض برزقه على الأبرار والظالمين

طوبي للرحماء ..

طوبى للأتقياء

طوبي للودعاء ..

طوبي للحزاني ..

طوبى لصانعي السلام لأنهم أبناء الله يدعون .

قد سمعتم أنه قيل للقدماء لا تَرْن .. أما أنا فأقول لكم إن كل من ينظر إلى امرأة ليشتهيها فقد زنى بها في قلبه .

وسمعتم أنه قيل عين بعين وسن بسن .. أما أنا فأقول لكم لا تقاوموا الشر بل من لطمك على خدك الأيمن فأعطه الأيسر أيضاً

متى قدمت صدقة فلتقدمها فى الخفاء فلا تعرف شمالك ما فعلت يمينك .

لا يقدر أحد أن يخدم سيدين .. كذلك لا يقدر أحد أن يكون في خدمة الله وفي خدمة المال معاً .

لا تهتموا بما تأكلون ولا بما تشربون ولا بما تلبسون .

انظروا إلى طيور السماء .. إنها لا تزرع ولا تحصد ولا تجمع في مخازن .. وأبوكم السماوي يطعمها .. ألستم أنتم أجدر منها.

تأملوا زهور الحقل كيف يلبسها الله أجمل الثياب دون أن تتعب أو تغزل .. وإذا كان الله يفعل هذا بعشب الحقل الذي ينمو اليوم ويطرح غداً إلى التنور .. فما أسهل عليه أن يلبسكم أنتم يا قليلي الإيمان .

ولا تذكر لنا المخطوطات الإسرائيلية القديمة التي تروى عن هذه الحقبة شيئاً عن صفات هذا الإله الواحد .

ولا تذكر شيئاً عن البعث والآخرة والحساب والعقاب.

وكان الإسرائيليون يتصورون « يهوا » فى صورة بشرية يأكل ويشرب ويفتك بأعدائه .. وكانوا يتصورون الجنة والنار نعيماً وعذاباً دنيوياً وجزاء فورياً ينالونه على أعمالهم قبل الموت .

ولا يأتى ذكر البعث والآخرة والجنة والنار إلا فى آيات متأخرة من التوراة يتأخر تاريخها إلى مائتى سنة قبل ميلاد المسيح

ولا نقرأ عن الإله المنزه المجرد عن التشبيه والصفات إلا على السان أنبياء متأخرين مثل أشعيا

ولم تترسخ تلك الوحدانية إلا بعد تبشير عشرات الأنبياء الذين لقوا حتفهم ذبحاً وتقتيلاً واضطهاداً من بعد موسى .. ولا نجد أمة حفلت بهذا العدد من الأنبياء .. ضاعت دعواتهم صرخة فى واد .. وذبحوا وصلبوا وشردوا تشريداً .. كأمة اليهود .

ويأتى المسيح فى وقته ليرى أقواماً يعيشون فى غلظة حسية مادية ، فيركز دعوته على الحب والعفو والصفح والزهد فى الدنيا.

أحب الرب إلهك من كل قلبك ومن كل نفسك ومن كل فكرك . أحب قريبك كنفسك .

أحبوا أعداءكم .. باركوا لاعنيكم .. صلوا لأجل الذين يسيئون إليكم .. لكى تكونوا أشبه بأبيكم الذى في السموات فإنه يشرق

ليس كل من يقول يا رب يا رب يدخل ملكوت السموات بل من يحقق إرادة الأب الذى في السموات .

لا تقتنوا ذهباً ولا فضة ولا نحاساً ولا ثوبين ولا حداءين افعلوا الخير بلا أجر

مجاناً أخذتم من ربكم .. مجاناً أعطوا .

إنى أريد رحمة لا ذبيحة

الحق أقول لكم إن مرور جمل من ثقب إبرة أيسر من دخول غنى إلى ملكوت الله .

ليس ما يدخل الغم ينجس الإنسان بل ما يخرج من الغم هو الذي ينجس .

من أراد أن يخلص نفسه أهلكها ومن أهلك نفسه من أجلى وجدها .. لأنه ماذا ينفع الإنسان لو ربح العالم كله وخسر نفسه .. وأى فداء سوف يعوضه عن خسران نفسه .

من كان عنده من الإيمان قدر حبة خردل وقال للجبل انتقل من مكانه .

بهذه الكلمات الصافية المحلقة يخاطب المسيح عليه صلوات الله وسلامه مجتمعاً من المرابين والسفاحين والقتلة قست قلوبهم وغلظت مشاعرهم واشتغل أحبارهم بالربا ونصبوا موائدهم يبيعون ويشترون في قلب الهيكل

ويقلب المسيح تلك الموائد ويهتف بهم :

إن بيتى بيت الصلاة يدعى وأنتم جعلتموه مغارة لصوص . ويجيب على من يدعوه بالمعلم الصالح قائلا :

لا الله عونى صالحاً للس أحد صالحاً إلا واحد هو الله . وفي مكان آخر يأمر تلاميذه أمراً صريحاً بالتوحيد نافياً عن نفسه أية شبهة في الألوهية ...

لا تدعو لكم أباً على الأرض لأن أباكم واحد هو الذي في السموات

« الإصحاح ٢٣ من إنجيل متى »

وفي إنجيل لوقا الإصحاح الرابع يخاطب إبليس قائلا:

« إذهب يا شيطان إنه مكتوب للرب إلهك تسجد وإياه وحده تعبد »

رافضاً السجود للشيطان ولو أعطاه ملك الأرض .. ومعلناً سجوده لله وحده

مرة أخري نحن أمام موحد عظيم وديانة رفيعة

\* \* \*

ويتأخر تدوين أقوال السيد المسيح وتعاليمه أكثر من سبعين سنة ، وينشب الخلاف والانقسام حول ما ورد في الأناجيل عن الأب والابن والروح القدس وحول ما كتب بولس الرسول عن السيح بأنه « ربنا ومخلصنا » فتظهر مدرسة أريوس الإسكندري لتقول بأن المسيح بشر اختاره الله نبياً وأوحى إليه وأيده بمعجزاته .. وأنه ليس رباً ولا إلهاً .. ويظهر « نسطور » في سورية ليقول بأن للمسيح طبيعة إلهية .. وأن الله حالاً فيه .. وتتفرع المذاهب والكنائس والمجامع وتتعدد الآراء ... هل المسيح هو الكلمة أو هو الابن .. وعن من صدر الروح القدس عن الأب

أم عن الابن ؟ فتقرر الكنيسة الشرقية بأن الروح القدس صدر عن الأب وحده وتقرر الكنيسة الغربية بأنه صدر عن الأب والابن معاً.

ويقول الكل بوحدانية الله برغم قولهم بثالوث الأقانيم الأب والابن والروح القدس .. فهم يعتبرونهم ثلاثة في واحد .

وهو تناقض واضح فهم يجعلون من الله شركة مساهمة من ثلاثة ثم يزعمون مع ذلك أنهم موحدون

﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا إِنَّ الإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ (10) ﴾ [الزخرف]

فالسيح عبد من عباد الله والروح القدس عبد من عباد الله ولا يصح أن نجعل من عباد الله جزءاً من الله فنتصور أن الله ثالوث يتكون من الثلاثة .

﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالثُ ثَلاثَةً .. (٧٣) ﴾ [المائدة] ﴿ وَلا تَقُولُوا ثَلاثَةٌ انتَهُوا خَيْرًا لَّكُمْ .. (١٧١) ﴾ [النساء]

﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ١٠٠ ﴾ [المؤمنون] هكذا نزل القرآن ليحسم الخلاف وليبين الأمر.

﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً .. [النحل]

﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ .. (١٦) ﴾

﴿ إِلَّهُ كُمْ إِلَّهٌ وَاحدٌ .. (٢٢) ﴾

وهذا هو القول الفصل .. وهذه هي كلمة التوحيد التي أوحى بها الله إلى جميع رسله .

المسيح برىء مما كتبه كتاب الأناجيل

ولم يكن كتاب الأناجيل شهود عيان لحياة المسيح وإنما كانوا رواة كتبوا على السماع ماشاع بين الناس بعد سبعين عاماً من وفاة المسيح

ومع ذلك فالكل يقول بالإله الواحد ويدعى التوحيد حتى أهل التثليت استعانوا بالجدل ليقول إن الثلاثة واحد

\* \* \*

والنظرة المتعجلة بعد هذا العرض السريع السلسل لتاريخ الديانات قد تخرج بنا من التشابه الواضع بين الديانات الهمجية والديانات السماوية إلى أن الدين كله جاء من الخرافة ، وأن هذا التسلسل التاريخي حجة عليه بأنه أساطير ، وأنه أولى بالعاقل أن روضه جملة وتفصيلاً

وهى نتيجة خاطئة .. ومن يقول بها أشبه بمن يطالبنا برفض الطب ومنجزاته لمجرد أنه جاء متسلسلاً من فنون الطب البدائى أمثال الدق والكى والفصد والحجامة والرقى والتعاويذ التى كان يمارسها الطبيب البدائى .. أو يطالبنا برفض الكيمياء لأنها جاءت من البحث الخرافى وراء إكسير الحياة وحجر الفلاسفة .. أو يطالبنا برفض الفلك لأنه جاء من التنجيم والشعوذة

والواقع أن هذا التشابه والتقارب بين جميع مراحل نشأة الفكر الديني هو حجة للدين وليس حجة عليه .. وهو دليل قاطع

على أن فكرة الله مغروسة فى الفطرة الإنسانية وأنها فكرة ملحة تطارد الإنسان منذ بدأ يشعر ويفكر .. وأن الحاجة إلى الدين حاجة ثابتة منذ بدء الخليقة .

والقرآن يعلمنا بأن الله ألهم الإنسان بحقيقة الوحدانية كاملة منذ البداية وأنه ألقى بعلم الأسماء كلها إلى أدم .. ولكن الإنسان كان ينسى ويقسو قلبه ويغلظ إحساسه وينتكس إلى الوثنية ويحرف التعاليم كلما تقادم عليه العهد .

ومعنى هذا أن الدين لم يتطور ولم يتكامل مرحلة بعد مرحلة وإنما نزل التوحيد كاملاً منذ البداية وتكرر التذكير به من نبى إلى نبى

أما ما نشاهده من ظواهر تطور العقيدة فهو من عمل العقل والفكر الحر في محاولته للتعرف على الله دون معونة الأنبياء .

ومن طبيعة العقل أنه يخطى، ويصيب وأنه يبدأ حسياً ولا يصل إلى التجريد إلا عبر مراحل من الفكر

ولكن الله لم يترك الأمر لأفكارنا دائما وإنما أبلغنا بالحقيقة من البداية على لسان الأنبياء .. ولكننا كنا نكذب ونعاند ونتمسك بما تقوله عقولنا .

وكان طبيعياً ألا يلقى الله بتلك الحقائق الكلية وحياً إلا لأهل البصائر والأنبياء الذين اكتمل وعيهم وتهيؤهم .

ومن هنا تأتى فكرة الإسلام عن الله الواحد الأحد المتعال الذي ليس كمثله شيء لتكون الذروة والخاتمة لذلك التجريد الخالص لله الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد .. الأول

والأخر والظاهر والباطن .. الذي يدرك الأبصار ولا تدركه الأبصار .. المتعال على كل ما نتصور من صفات .. عالم الغيب والشهادة .. الذي بيده مقاليد كل شيء .. الأحد .. الصمد .. القيوم .. وتجمع الأسماء الحسنى التسعة والتسعون التي نزلت في القرآن غاية ما وصلت إليه المعارف الإلهية من تجريد

\* \* \*

ولذلك نقرأ في تاريخ الأديان بين الشعوب البدائية تلك الحكاية الطويلة لتطور الفكر الديني من طفولة العقل البشري حينما كان العقل طفلا لا يستطيع أن يؤمن إلا بشيء مادى متجسد يمسكه بيديه إلى أن بلغ غاية نضجه فأصبح يؤمن بالمطلق والمجرد بينما نقرأ عن أنبياء نزلوا برسالات سماوية كانوا يمثلون استثناء دائماً من هذه القاعدة .. من نوح إلى إبراهيم إلى إسحاق ويعقوب وإسماعيل ويونس وهود وموسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام .. كان النبي يأتي ومعه حقيقة واحدة لا تتغير ولا تتبول ولا تتبول .. إن الله واحد لا إله إلا هو

كان كل نبى يأتى بتمام التوحيد ، يأتى ليذكّر وينذر ،

كان الأمر هنا مختلفاً .. لأننا لم نكن أمام رجل عادى يجتهد فيخطى، ويصيب .. وإنما كنا أمام رجل مؤيد بوحى وملهم من الله لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلف ولا ينطق عن الهوى .. وإنما كل ما ينطق به هو مراد الله وبعض علمه الذى يلقيه إلى الناس .. ولهذا ظلت الديانات السماوية جسماً واحداً وكلمة واحدة وعقيدة واحدة .. وهى عندنا جميعاً اسمها الإسلام .. مسيحية كانت أو يهودية .

وهذا شأن العقل دائماً حينما يتخذه الإنسان دليله ..

إن غاية ما يقدمه في طريق البحث عن الله مماولات ..

وقد تركت لنا تلك المحاولات تاريخاً وحكاية طويلة لنشأة الفكر الديني هي ما رويناه

أما أنبياء السماء فقد أخذوا معارفهم من نبع أخر لا يخطىء وجاءوا بعلمهم وحياً .. ولهذا قدموا إلينا الحقيقة الدينية خالصة مكتملة ..

واتفقوا جميعاً برغم تباعد عصورهم .. وكانت كلمتهم .. أنه لا إله إلا الله دائماً وأبداً وأزلاً ومطلقاً .. وأنه لا تبديل ولا تغيير لهذا الأمر .

وبرغم ما عرضنا من فلسفات وجدل ونظريات تظل قضية الدين قضية إحساس بالدرجة الأولى .. قضية « وعى كونى » كما يقول كاتبنا عباس العقاد .. قضية رؤية شمولية ونظرة شمولية تصدم العقل فيؤمن ويشعر بالحقيقة المهيمنة حوله وفوقه وتحته وعن يمينه وعن شماله .. فهو يرى الله في نظام الكون وجماله .. وفي إنسجام نفسه وجمالها وفي الشعور بالقداسة والروعة الذي يلم به كلما سجى عليه الليل وبرقت النجوم في عليائها .

وهو شعور يجعلنا في علاقة منسجمة مع الدنيا بينما يمزقنا الإلحاد ويبعثرنا أشلاء ويبتر ما بيننا وبين الدنيا من وشائج .. بل ويمزق نفسنا ذاتها إلى نقائض تصارع بعضها بعضاً بدون

أما ما سوى ذلك من عقائد فهى اجتهاد العقل الذي يخطىء ويصيب وتصور الأهواء التي تختلف باختلاف المصالح.

والقرآن وإن كان قد جاء بالذروة فى المعارف الإلهية إلا أنه قد جاء بالتوحيد ذاته الذى جاء به نوح وإبراهيم وموسى وعيسى وبالعقيدة ذاتها لا إله إلا الله

يقول عيسى .. ما جئت لأنقض الناموس بل لأكمله .

فلا تبدل ولا تطور فيما جاء به أنبياء السماء .

وإنما كان للأديان تاريخ وتطور عند الإنسان العادى الذى كافح بعقله وقطع الطريق إلى الله اجتهاداً .. معتمداً على مواهبه الذاتية التى تخطىء وتصيب

ولذلك نرى مصلحاً دينياً عظيماً مثل أخناتون يخطىء فى تصوره لله برغم عبقريته الفذة فيقول فى ختام نشيده مخاطباً الله:

إنك في قلبي .

وليس هناك من يعرفك

غير ابنك الذي ولد من صلبك .

ملك مصر العليا والسفلي .

وسيد الأرضين أخناتون .

فهو قد وقع فى الخطأ الشائع بأنه ابن الله الذى من صلبه .. برغم بصيرته الشفافة ووجدانه المحلق .

ونرى مصلحاً دينياً عظيماً آخر مثل بوذا يتصور الله وجوداً مطلقاً لا ذات له ..

ومن أدلة صدق الدين هذا الاضطراب والقلق الذي يعانيه الملحد وما يعتريه من انقباض وعزلة وسوداوية وتمزق بعكس اطمئنان المؤمن وانسيابه مع الحياة في انسجام ومحبة وثقة بالمستقبل

ولهذا السبب عينه .. ولأن الشعور الدينى شعور وجدانى قبل أن يكون عقلياً نرى مقدم الأنبياء يأتى سابقا فى التاريخ على مقدم الفلاسفة الباحثين فى الله .

لأن الأنبياء هم أهل البصيرة .

والفلاسفة هم أهل الفكر ...

ودور الفكر يأتي دائماً في المحل الثاني في قضية الدين .

ومع ذلك ولو كنا من أهل الفكر لا من أهل البصيرة وآثرنا أن نناقش قضية الله بالعقل فسيوف نجد تراثاً من الفكر رافق الإنسان منذ بدأ يفكر وآلافاً من الكتب ومئات من الفلسفات والنظريات وجيشاً من المفكرين لا هم لهم ولا شاغل سوى قضية الله وما وراء الطبيعة

ولا يمكن أن يدور كل هذا الكلام على وهم أو أن يكون لغواً فارغاً يبحث في لا شيء

ولا يمكن أن يُجــمع الألوف من أهل الدين والفكر على الأنشغال بمسألة واحدة عبر عصور متباعدة ثم يكون إجماعهم ملفقاً مزوراً.

بل الحقيقة الإلهية مغروسة في الإنسان غرساً منذ مولده والضمير بما فيه من خير وحق وجمال وبما فيه من مقاييس

مطلقة نتخذ منها معياراً للحكم على الأشياء .. هو أحد الشهود العدول على ما أودعه الله في الفطرة مما لا يمكن تفسيره بالمادة أو الجزيئات أو الذرات .

والذين يقولون بأن الضمير ما هو إلا تراكم عادات الماضى وأعرافه وتقاليده الاجتماعية عليهم أن يفسروا لنا .. كيف استطاع أصحاب الضمير الفذ وأرباب البصائر أن يغيروا المستقبل ويقدموا للإنسانية رؤية تتقدم عصرها بمئات السنين .

كيف استخرجوا من هذا الضمير الذي يقول المفكرون الماديون إنه أرشيف الماضى وجثته المحنطة كل هذا النور وهذه الرؤى المستقبلية .

ولا تفسير إلا أننا أمام ظاهرة متعالية مصدرها من المتعال في الأبد .. وليس من تراكم خزعبلات الماضي وتقاليده .

أننا أمام الله ..

أمام حقيقة الحقائق .

والتماس البراهين على وجود تلك الحقيقة فضول لا مبرر له ، فهى بذاتها البرهان الوحيد على أحقية أى شىء







كان الله هو الشاغل الأول عند الذين أثبتوه وعند الذين أنكروه وعند الذين شكوا فى وجوده .. وكان موضوع بحث الفلاسفة دائماً بلا استثناء سواء أرادوا أن يستدلوا على الرفض أو على الإيمان ولم يختلف حال الفيلسوف عن حال البدائى إلا فى الوسائل .

كان الفيلسوف يتلمس الطريق بعقله . والبدائي يتلمس الطريق بوجدانه .. ولكن الله كان مطلب الاثنين على الدوام .

كان سقراط يمشى فى أسواق أثينا يجادل الناس على طريقته فى معنى الفضيلة والعدل والجمال والخير موافقا محدثه فيما يذهب إليه فى البداية ليستدرجه بعد ذلك حتى يكتشف خطأه بنفسه ويصل إلى الحقيقة

وكان سقراط يدعو إلى الاعتقاد بخلود الروح وبأنها لا تفنى بفناء الجسد .

وجاء أفلاطون ليدعو إلى نظريته المعروفة بنظرية « المثل » .

ويؤمن أفلاطون في هذه النظرية بعقل كلى أزلى أبدى دائم هو عقل الله تستقر فيه الصور الأصلية لكل المخلوقات ( المثل ) ..

وتقوم الملائكة أو أنصاف الأرباب بتنفيذ هذه الصور وتخليقها فى الواقع بتلبيسها بقوالب مادية تحاكيها .. ونظراً لنقص الملائمة تأتى هذه المخلوقات ناقصة كما نزاها في عالمنا ، ويتفضل الله بكرمه ولطفه فيمنح هذه المخلوقات الناقصة زمنا تعيش فيه ، وهذا الزمن هو الآخر محاكاة للأبد الإلهى .. محاكاة ناقصة تلائم تلك المخلوقات الناقصة ، ولكن عقل الإنسان عن طريق صلته بعقل الله يستطيع أن يكتشف الأصول الكاملة المجردة لتلك المخلوقات الدنيوية كما هي في عقل الله ، ويستطيع أن يعرف المثال الكامل لكل شيء كما يجب أن يكون

وبقدر تلك الصلة بين الإنسان والله يكون مصير الإنسان بعد الموت خلوداً في عالم المثل في سعادة أبدية مع العقل الكلي .. أو هبوطا إلى الدرك الأسفل حيث يتناسخ في الحيوانات ويعود إلى الأرض في صور منحطة إذا أسلم نفسه للشهوات وابتعد عن تأمل ذات الله بما فيها من مثل عليا

أما أرسطو فيؤمن بإله أبدى أزلى سرمدى ، واحد لا يقبل التعدد ، جوهر فرد لا يقبل التركيب ولا التجزئة وقد وصف هذا الإله الواحد بأنه المحرك الأول للوجود الذى دفع بالوجود إلى حركة الابتداء ، ومنذ تلك اللحظة والوجود في حركة دائبة

والله عند أرسطو لا يفكر في الوجود الذي خلقه لأنه أتفه من أن يفكر فيه .

ولا يفكر الله إلا في ذاته لأنها أكمل الموجودات .

ولا يسعى الله إلى خلقه بالعناية .. وإنما الخلق هم الذين يسعون إليه .

وكل حركة الوجود عبارة عن هذا السعى نحو الله .

إنها حركة الوجود الناقص نحو الوجود الكامل

لقد بث الله في مخلوقاته من العقل والشعور ما جعلها في شوق دائم إليه ، وفي حركة دائبة تلقائية نحوه

أما ديكارت فيبدأ من الشك في كل شيء لينتهي إلى اليقين بوجوده هو نفسه .. فما دام هو يشك فمعنى ذلك أن له ذاتاً تشك وأن هذه الذات موجودة يقينا .

أنا أفكر فأنا إذن موجود .

ومن خلال إيمانه بوجود ذاته يصل إلى الإيمان بوجود الله .. فلا يمكن أن تستقر في الأذهان فكرة الكائن الكامل إلا إذا كان لهذا الكائن الكامل أصل موجود .

والفيلسوف الألماني « عمانويل كانت » يؤمن بوجود الله ، ولكنه لا يستدل عليه بالبراهين العقلية ، فالعقل في نظره قاصر عن إدراك الله ، لأنه بطبيعة تكوينه لا يدرك إلا الحدود والعلاقات والكميات والكيفيات ، ومجال عمله هي المسائل الجزئية والحقائق الجزئية ، أما الحقيقة الكلية ومسائلة الجوهر والكنه والماهية فهي أمور فوق مستوى قدراته

وإنما دليل الفيلسوف على وجود الله يأتيه من ضميره من رغبته الباطنة في تحرى الحق والعدل والكمال والخير

وكما أن الظمأ إلى الماء يدل على وجود الماء

فالظمأ إلى العدل يدل على وجود العادل .

والظمأ إلى الكمال يدل على وجود الكامل وهو الله ، ولأن العدل لا يتحقق أبدا في الدنيا ، فلا بد أن تكون هناك حياة أخرى يلقى فيها كل إنسان جزاءه الحق ويوضع موضعه العادل. أما برجسون فيتصور القوة الإلهية باطنة في الكون داخلة فيه

- ٧٧ -

كما نرى عالماً عظيماً فى الرياضيات مثل أينشتين يقول بوجود الله .. ويرى فى النظام المحكم والانضباط الشامل أثر قوة مهمنة منظمة لكل شيء

ونرى علماء لا يكتفون بالإيمان ، وإنما يزاولون الصلاة مثل سير أوليفر لودج مخترع صمام الراديو .

والذى يذهب إلى ٣٣ ميدان بلجراف مارلبورن للدن في المبنى الخامس فى الجمعية الروحية هناك يجد قاعة خاصة باسم سير أوليفر لودج أفردت للصلوات والتأمل .

والدكتور ألكسيس كارل (جائزة نوبل سنة ١٩١٢) يؤمن بوجود الكائنات عاقلة غير منظورة تملأ الفضاء حولنا ويقول بأن الصلاة تجعلنا على صلة بتلك العقول الخفية وتجعلنا محلا لعنايتها وإلهامها .. وكلما ازدادت صلاتنا حرارة رفعتنا إلى حضرة الله ذاته حيث يمكننا أن نتلقى العون والمدد منه مباشرة

والعلم الحديث يعترف بحدوده ويعترف بأن هناك مناطق من المعرفة محرمة عليه .. فهو بكل أدواته ووسائله لا يستطيع أن يستكشف إلا الجانب الموضوعي من الحقيقة .

كل ما يمكن أن يكون موضوعاً للملاحظة والرصد والحصر والاستقراء والتجربة يقع في مجال العلم واختصاصه

ولكن الذات المفردة بحكم كونها ذاتية لا يمكن أن تكون موضوعاً للملاحظة .. لا يمكن أن توضع تحت ميكروسكوب ولا أن تقاس بالشبر ولا أن توزن بالجرام

وكل ما نستطيع أن نعرفه عنها معلومات غير مباشرة عن

وليست مستقلة عنه متعالية عليه .. وهو يسميها في فلسفته القوة الدافعة الخلاقة .

ويتصور هذه القوة الدافعة الباطنة « ذاتا إلهية )» تتجلى على أكملها في إبداع الفنان وفكر المفكر .

وخلود النفس عند برجسون أمر محتمل لا يرفضه العقل .

ولا يتصور دارون .. أن نظريته عن التطور تنفى وجود الخالق وإنما يقول إنها مجرد تفسير لتعدد الأنواع .. وإنها ترد الأنواع كلها إلى أصل واحد هو بذرة الحياة التى خلقها الخالق .. فهو لا يستغنى فى النهاية عن الاعتقاد فى خالق

والعلم الحديث يصل إلى الله من خلال الميكروسكوب والمبضع والتلسكوب وتأمل قوانين الذرة والفلك

فيقول عالم فلكى مثل سير جيمس جينز .. إن القوانين الرياضية والمعادلات التى يتحرك الكون على وفاقها وتنتظم المادة وتتحرك الذرات .. استخرجناها من عقولنا بالحساب والفكر والتأمل .. فلما مددنا النظر من خلال التسكوبات والمناظير والمراقب الفلكية وجدنا أبعد الأجرام السماوية مما لم نكن نرى أو نعلم .. وجدناه سائراً وفق هذه القوانين ..

وإنه لأمر بديهى أن نتصور أن هذه القوانين في عقل كلى شامل مهيمن .. وأن هذا العقل الكلى الشامل أودعها عقلنا كما أودعها في الكون ليسير على وفاقها .. وأن الكون كله مشروع متقن من تصميم مهندس ومبدع عظيم هو الذي وضع له الفكرة ووضع القوانين

أثرها في الآخرين وعلى ما يبدو منها في ظواهر السلوك وغالباً ما تكون هذه الظواهر السلوكية كاذبة ومفتعلة

والإنسان إذا اتحذ من ذاته مادة للتأمل فإنها تبرد تحت مبضع التحليل والتشريح وتستحيل إلى جثة وتفقد ذاتيتها وتصبح شيئاً آخر

وإذا استرسل الإنسان في استقصاء دوافعه وحوافزه الذاتية فإنه سوف يصل إلى نقطة تزول فيها الفواصل بين الأسباب والمسببات وتصبح الذات نفسها سبباً ومسبباً في عين الوقت .

وإذا كان الإنسان يعجز عن معرفة نفسه والإحاطة بها فكيف يدغى مُعرفة ذوات الآخرين أو ينكر ذات الله .

ووغى الإنسان لنفسه وهى الحقيقة التى نسميها « ذاتا » هى ظاهرة مفردة لا تقبل الجمع .. فكل منا يتألم وحده ويموت وحده.. والمكنونات النفسية الخاصة بكل منا لا تقبل الجمع .. لا يستطيع واحد أن يحب للآخر أو يتألم بدلا منه أو يموت فى محله ..

الصدور مغلقة على عواطفها وآلامها وأفراحها

وليس صحيحاً أن المجتمع هو حاصل جمع أو حاصل طرح هذه المكنونات النفسية لأفراده .. فكل نفس عبارة عن واحد صحيح لا يقبل القسمة ولا يقبل الجمع ولا يقبل الطرح .

ويمكن عمل إحصائية لدخول الأفراد أو ممتلكاتهم أو مدخراتهم لأنها جميعاً أشياء موضوعية قابلة للحصر والجمع والإضافة .. أما مكنوناتهم النفسية فلا تقبل الجمع لأنها حقائق ذاتية كل منها تقوم بذاتها

وكل منا حقيقة لا نهائية في ذاته.. مفرد.. متفرد.. لا يتكرر . أحد لا يقبل القسمة ولا الوزن ولا القياس .

نسيج وحده

عالم قائم بقوانيه الذاتية .

خلقه الله على صورته يشبهه فى الواحدية والأحدية والحياة والعلم والسمع والبصر مع الفارق الهائل فى الرتبة بين الخالق والمخلوق .

وإنه لأمر طبيعى أن نتصور أن هذه الذات لا تموت بموت الجسد . ولا نرى فى الجسد إلا أداتها العابرة وتوبها المؤقت الذى تنتقل به فى عالم الزمان والمكان ثم تخلعه عنها إذا بارحت عالم الزمان والمكان .

وكما وقف العلم الحديث معترفاً بعجزه وحدوده أمام « الذات » فإنه أيضاً قد خفف الكثير من غلوائه وإدعائه العصمة أمام حقائق العالم المادي وقوانينه

لم تعد قوانين الطبيعة اليوم صارمة كما كانت بالأمس بعد أن جاء هيزنبرج بنظريته الخاصة « بعدم التحديد » واستحالة اليقين والحسم في رصد حركة الذرات والجزيئات المادية

وكيف أن الإلكترون يروغ من الملاحظة .. إذا حاول الملاحظ أن يحدد موقعه تغيرت سرعته وإذا حاول أن يحدد سرعته تغير موقعه لأن الشعاع الذي سوف يستخدمه الباحث في رؤيته سوف يقذفه بذلك الإلكترون بعيدا كل مرة

وحالة هذا الباحث بالنسبة للإلكترون أشبه بحالة الأعمى الذى

يمسك بقطعة مكعبة من الثلج محاولا أن يتحسس أبعادها .. فكلما أدرك أبعادها تغيرت كتلتها ، وكلما حاول معرفة كتلتها تغيرت أبعادها ، لأنها تذوب بمجرد أن يتحسسها فتتغير كل لحظة

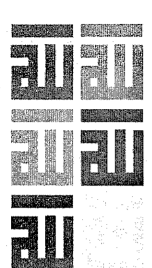
- إن لسته تجعلها في حالة ذوبان مستمر .
- إن أداته في المعرفة تزيف عليه نتائج المعرفة .
  - ومن هنا يدخل عنصر « عدم التحديد » .

القوانين العلمية لا تصدق على وجه الحتم ، ولكن على وجه التقريب باعتبارها معدلات إحصائية لمجموعات كبيرة من الذرات والجزيئات المادية فهى ترصد حركة تلك الذرات في عمومها كجيش متحرك ولكن لا يخلو الأمر من عدة جنود يخرجون عن الصف كل مرة .. ولهذا لا تتكرر التجربة الواحدة فتأتى بنفس النتيجة أبدا .. وإنما يظل هناك فارق طفيف جداً لا يخضع للقانون .

وبهذه الروح المتواضعة ترك العلم الحديث مقعد الزهو القديم وعرش التبجح والمكابرة وتنازل عن اليقين مكتفيا بالاحتمال والترجيح والإمكان .. وبذلك فتح الباب للكلمة التي يقولها الدين وأفسح صدره لتأملات الصوفي وتعاليم النبي .

ولم تعد مشاعر الصوفى وإلهاماته مسئلة تقابل بالسخرية والإشاحة باليد .. إلا من الجهال ومحدودى الأفق .

وفتح العلم ذراعيه للدين بعد قطيعة مفتعلة استمرت سنين .







الذين أنكروا الله كانت لهم في كل زمان حجة .

قالوا إن الدين وهم ، وإن الله فكرة اخترعها الإنسان ليلتمس العزاء في الدنيا ، وليعلل نفسه بأحلام الخلود بعد الموت وبالجنة وبالحور وبالقصور .. ونسوا أن هناك أدياناً تبشر بالفناء ولا تقول بجنة أو نار .. ولا تعتقد في روح .. وهي أكثر انتشاراً وأكثر اتباعاً من الأديان السماوية مثل الديانة البوذية .

وقالوا بأن الدين أفيون يوزعه الأغنياء على الفقراء ، وصكوك بجنة وهمية بعد الموت في مقابل سرقتهم لحياة الناس .. وهو بذلك سلاح لطبقة على طبقة .. ونسوا أن فكرة الله بدأت في المجتمع الهمجي البدائي والمشاعي قبل أن يظهر الإقطاع والرأسمالية بما فيهما من صراعات وطبقات .

ولقد خرجت الرأسمالية مهزومة بعد التحول الاجتماعى وانتصار الفكر المادى ، وظل الدين ثابتاً فى معاقله يؤدى دوره برغم المجتمع الجديد الذى بلا طبقات

واعتمد الفكر المادى في رفضه للدين على أنه غيبيات ، وأن

العقل العلمى لا يصح أن يؤمن بغيبيات .. ومع ذلك تورط الفكر المادى ذاته فى إقامة فلسفته على الغيبيات والفروض .. فقال بقدم المادة وأنها أزلية لم يخلقها خالق ، وأنها موجودة منذ اللانهاية من الزمان ، وأنها تطورت فى سلسلة من المراحل .. فى البدء ، كانت المادة ثم تطورت إلى الحياة ثم تطورت الحياة إلى نروتها « الإنسان العاقل » وحدث كل ذلك تلقائياً بالقوانين الجدلية الباطنة فى المادة دونما عوامل خارجية من وراء المادة

فبدأوا من افتراض خاطى، وهو أزلية المادة اعتباراً من أن تسلسل الزمن فى الماضى إلى أجال سحيقة يمكن أن يوصلنا إلى الأزل أو اللانهاية .. وهو خطأ .. فالزمن كمية محدودة ومهما أضيفت كميات محدودة إلى كميات محدودة فالنتيجة لا تكون إلا كمية محدودة . ولا نصل مهما استرسلنا فى الجمع والإضافة إلى اللانهاية .. وبالتالى إلى الأزل .. فالمادة ليست قديمة ولا أزلية ..

والكلام على أنه فى مبدأ الكون كانت المادة ولا شىء غير المادة وأن المادة سابقة فى الظهور إطلاقاً .. هو فرض آخر وكلام عن غيب فلم يكن أحد من الفلاسفة الماديين موجوداً فى تلك اللحظة التى هى مبدأ الكون .. وإنما هى شطحة غيبية من تلك الشطحات التى بعبونها علينا .

ثم الكلام عن تطور المادة تلقائياً بالقوانين الجدلية الباطنة فيها هو تعسف آخر ، فلم يحاول واحد منهم أن يسأل نفسه السؤال المنطقى والبسيط .. من الذي وضع تلك القوانين في المادة ..

وكيف يوجد نظام بلا منظم .. وكيف تولد سيمفونية بدون مؤلف يضع لها النوتة ويقود لها الأوركسترا .. ونسوا أن إسقاطهم لقانون السببية من حلقة الحوادث وتصورهم لخلق بلا خالق هو إسقاط للعلم كله وخروج على الفكر العلمي في بداهاته الأولى .

أما كلامهم عن المادة باعتبارها الحقيقة الوحيدة الجوهرية وإغفالهم الذات المدركة وأصالتها واعتبارهم أنها نتاج ثانوى لتطور المادة فهو افتراض آخر وتعسف غير علمى ومحاولة مخلة لتسيط كل شيء في كلمة واحدة هي المادة

هو إذن بنيان وام من الفروض والاحتمالات والشطح والتخمين والتبسيط الساذج لحقائق هى بطبيعتها مركبة ومتداخلة ومعقدة ومؤلفة من مئات الأسباب والعوامل .. وبالرغم من أن الفكر المادى يضع يافطة العلم شعاراً لكل ما يقول إلا أنه لا يراعى بداهات هذا العلم وأولياته

ونسمع من يقول إن الدين هو حسن السير والسلوك ومكارم الأخلاق . وأن هذه الأشياء يهتدى إليها الإنسان الآن بعقله وبالوازع الاجتماعى وبدون حاجة إلى دين .. ويخطىء صاحب هذه الدعوى فهمه للدين .. فالدين ليس هو الأخلاق .. وإنما هو مرتبة أعلى من الأخلاق ..

فإذا كانت الأخلاق وظيفتها تحقيق الانتماء إلى الجماعة الإنسانية على أحسن صورة .

فالدين وظيفة أشمل .. وهي تحقيق الانتماء إلى الكون والوجود والله .. على أفضل وجه .

معنى لعقدة أوديب في مثل تلك المجتمعات .

وحتى لو صدقنا فرويد ، فإنه ينبغى بناء على كلامه أن يعبد الرجل أباً سماوياً والمرأة أماً سماوية ( بناء على عقدة الكترا عند البنت ) وهو تقسيم غير وارد

\* \* \*

ونجىء إلى عقدة العقد فى إنكار المنكرين وهى قضية الشر وهى عندهم حجة الحجج وعمدة البراهين

يقولون لك كيف تكون الدنيا من صنع خالق كامل حكيم عليم رحيم كريم . وهي بهذا الحال من الشر والنقص ملطخة بالدم ناباً ومخلباً

والكلام عن الشر قديم قدم التاريخ .. وهناك أكثر من رد :

فأولاً: لا يمكن الحكم على رواية بحضور فصل واحد من فصولها .. والابن يبكى حينما يأخذه أبوه ليجرى له جراحة ويعتبر ما يفعله به غاية الشر .. فإذا امتد به العمر أياماً .. رأى أن هذا الشر العارض كان وراءه خير باق يستحق التحمل من أجله .. وبالمثل حياتنا لم تنته بعد وهي بالموت لن يسدل عليها الستار .. وإنما ستكون هناك فصول أخرى .. ولا يمكن الحكم من هذا الفصل العابر الذي نعيشه على مغزى الرواية كلها .

ثانياً: من الواضح أن بناء شخصية الإنسان وخلقه وصلابته وعزمه مرتبطة أوثق الارتباط بما يعانى من مشقات .. ولولا المشقة لكان الأمر كما يقول المتنبى :

لولا المشقةُ سادَ الناسُ كُلُّهُمُ الجودُ يُقْقِر والإقدامُ قَتَّالُ

الإنسان عن طريق الدين يكتشف انتسابه الحقيقى والأصل باعتباره صادرا عن الله وإلى الله يعود .. فهو مخلوق لله ومسئول أمامه .. وكل ما يملك فمن الله وبفضله .. وواجبه لا يكون إلا نحو الله وعمله لا يقصد به إلا وجه الله .

أما الإنسان الحسن السير والسلوك بالمعنى الاجتماعى والأخلاقى فإنه لا يشعر إلا بانتسابه المحدود إلى عشيرته بالإنسانية .. ودستوره هو مجموعة لوائح الأخلاق التى تجعل هذه العلاقة على أفضل ما تكون .. ولكنها لا تتجاوز به تلك العشيرة المحدودة من الأهل والأصحاب لتخرج به إلى ساحة الوجود ككل .

ونأتى إلى فرويد فنجد أنه ينطلق فى تعليل كل شىء بالحافز الجنسى ليفسسر لنا الدين بأنه نوع من التسامى بالغريزة الجنسية .. فحب الطفل الجنسى لأمه وغيرته مع أبيه وكراهيته الدفينة له (عقدة أوديب) تتخذ شكلا ظاهرياً من التفكير اللاشعورى عن هذه الكراهية بحب مبالغ فيه للأب ثم عبادة للأب ثم عمل تمثال للأب وعبادته (الأصنام) .. ثم فى النهاية الاتجاه بالعاطفة والعبادة نحو أب سماوى مجرد .

وينسى فرويد أن فكرة الله بدأت فى المجتمعات البدائية الهمجية المشاعية وقبل ظهور عوامل الكبح والكبت والتحريم الجنسى الذى يجعل الأم محرمة على الابن والأب محرماً على البنت ، ويذكر لنا التاريخ حتى فى العصور المتقدمة كيف كان الفراعنة يتزوجون بناتهم وكيف كانوا يتزوجون أخواتهم .. فلا

وامتداد عمر الدنيا إلى أجلها المكتوب في الزمان .

والإنسان يموت على أي حال بالزلزال أو بغيره .

رابعاً: إن الشركان ضريبة الحرية التي منحها الله للإنسان فلا معنى للحرية المنوحة للإنسان دون أن تكون له حرية الخطأ كما تكون له حرية الصواب.

ولهذا رافق الخطأ الحرية فى مسيرتها وكان ضريبتها .. وأصبح تاريخ الإنسان هو تاريخ المحاولة والخطأ . ونتج من الخطأ الشر .

ولم يكن هناك إلا بدليل واحد هو أن يولد الإنسان مجبراً على اختيار واحد هو الخير .. ومعنى ذلك أن يخسر حريته وهو أسوأ

خامساً: أن الشر والخير هما وجهان لعملة واحدة . فالفيضان هو خير من وجه وشر من وجه آخر ، والحروب هى دمار من وجه وهى حياة من وجه . فالحروب هى التناقضات الهائلة التى أدت إلى التراكيب الإنسانية التى وحدت البشرية فى جماعات كبيرة ووصلت القارات ببعضها .. فهى التى كتلت الناس فى أسر ثم عشائر ثم قبائل ثم قوميات ، وفى النهاية ألقت بهم على مائدة عالمية واحدة فى مجلس الأمن يجلس عليها الكل .. ومن الإنفاق الحربى الباذخ والبحوث المركزة فى أوقات الحرب خرج للناس البنسلين ونقل الدم ونقل الأعضاء والطاقة الحرب خرج للناس البنسلين ونقل الدم ونقل الأعضاء والبارود وأجهزة الرادار .

فلا معنى للصفح بدون الإساءة ولا للرحمة بدون الألم . ولا للعدل بدون الظلم .

ومن البلاء والصبر عليه .. ومن الألم واحتماله ؛ تنمو أفضل ما في الإنسان من صفات .

وعندنا المثل القريب في لعبة مثل الشطرنج ففي إمكان اللاعب أن يسقط ملك الشطرنج بخبطة واحدة من يده متغاضياً عن قواعد اللعب ليتجنب المشقة .. ولكن أين تكون لذة النصر .. إن اللعبة الجميلة سوف تتحول إلى شيء مضحك سخيف

ثالثاً: ما يبدو لنا في النظرة الجزئية عيباً ونقصاً نراه في النظرة الشاملة وفي المنظر التاريخي نعمة وخيراً .. كما نقترب من لوحة ومن جزء صغير فيها فنلاحظ ما يشبه لطعة قذرة فإذا ابتعدنا رأينا تلك اللطعة مساحة من الظلال تؤدي وظيفة ضرورية في الجمال الكلي للصورة .. كذلك تبدو الزلازل والبراكين والكوارث الطبيعية في إطارها الشامل ، ولها وظيفة مفيدة نافعة في إعادة التوازن بين باطن الأرض الفوار الملتهب المضطرب وبين قشرتها الصلبة الساكنة

وتعمل الزلازل على إعادة الجبال إلى أماكنها بعد الإنزلاق الذي تنزلقه كل عدد من السنين .. والجبال كما نعلم هي الثقالات والأوتاد التي تثبت القشرة الأرضية في أماكنها ولولاها لانفجرت وطارت في الفضاء بفعل باطن الأرض الذي يغلى كمرجل ويتمدد دافعاً القشرة في كل اتجاه بضغط هائل .

إنها كوارث تهلك آلافاً في سبيل بقاء الحياة والإنسانية

سادساً: أن الشر لا وجود له بالأصالة بل هو مجرد بطلان الخير وهو بطلان رافق محدودية الإنسان ومحدودية الكائن الحدود بلا حدود وبلا عيوب

والبديل الوحيد .. أن يخلق الإنسان كاملا بلا نقص .. أى يخلق إلها من البداية وهي استحالة .. أن تتعدد الآلهة .. وأى حكمة في تعددها ؟.. ما دام الكامل الواحد في ذاته يغني عن غيره .. وكيف يكون الإله الكامل مخلوقاً .. هي استحالة منطقية أخرى أن يكون كاملا ومعتمداً في وجوده على غيره .

وطلبنا من الله أن يحقق لنا هذه المستحيلات المنطقية أشبه بطلبنا منه أن يجعل مجموع الواحد والثلاثة صفراً بدلا من أربعة .. ومعنى ذلك أننا نتصور الله صانع هراء .. وكل هذا من أجل أن يجنبنا المشقة ويهيىء لنا المتعة ..

ومتى كانت المتعة قيمة تحسب في عداد القيم الرفيعة .

ولنا أن نسال بعد ذلك هؤلاء الذين يريدونها جنة .. هل يستحقون أن تكون لهم جنة .. وماذا فعلوا من أجل ذلك ؟

والكلام في قضية الشر كثير .

والقضية أزلية .

وكان لا بد من الشر لتكون للفضيلة البشرية وظيفة تؤديها في مقاومته .

ولكن بعض المنكرين تعجلوا الحكم ، وقفزوا من ظاهرة الشر إلى نتيجة متعجلة باتهام الخالق .. وتصوروا للدنيا خالقاً محدود

القدرة قليل الحيلة مقيدا بالظروف والملابسات التي يخلقها .. إلها لا يختلف كثيرا عن شيخ قبيلة محدود المواهب ، ومن هؤلاء جون ستيوارت ميل الإنجليزي

وأخرون قالوا بأن الله ينبثق من المادة كما انبثقت الحياة نباتاً وحيواناً وإنساناً على مراحل كذلك تأتى مرحلة ينبثق فيها الكائن الكامل الذى هو الله ليكون ذروة التطور وأكمل طبعة من طبعاته ولم يقل لنا هؤلاء ماذا ستكون وظيفة هذا الكائن الكامل الذى يأتى بعد أوانه وبعد أن تنتهى الحاجة إليه .. هذا إذا صدقنا بقضية الانبثاق وهى استحالة منطقية بأن يخرج اللامحدود من المحدود .

أما الفلاسفة الوضعيون أمثال أوجست كونت فآثروا الانصراف عن القضية كلها واطراحها وإهمالها انطلاقاً من عجز العقل عن إدراك الحقائق النهائية ، ويأسا من بلوغ ما وراء الطبيعة ، أو كشف كنه الغيب أو الله .. ونصحوا بالاكتفاء بما يعطيه العلم من تقدم ووسائل تكنولوجية لإسعاد الإنسان ، وحسب الإنسان أن يعكف على هذا الجانب المكن يتقن علومه واختراعاته ويطورها لصالح حياته ، ولا يضيع الوقت في تأمل واختراعاته ويطورها لصالح حياته ، ولا يضيع الوقت في تأمل الله وأسراره .. ناسين بذلك أن ما لا يدرك بالعقل والمنطق الجدلي فهناك وسائل أخرى لإدراكه .. وأن الإنسان لم يوهب المنطق وحده ، ولكنه وهب البصيرة الكاشفة والوجدان الملهم

والصوفى الذى تتفتح بصيرته فيدرك من المقيقة الإلهية ما يجعله يغيب عن عالم الظواهر ويغيب عن نفسه ويستغنى

## فمسرس

| الصفد |                                  |
|-------|----------------------------------|
| ٥     | الله في الإسلام                  |
| ٤٧    | الله في العبادات منذ فجر التاريخ |
| ۷٣    | الله عند أهل العلم والفكر        |
| ۸۳    | الله عند الذين أنكروه            |

بقربه من الله عن كل شيء .. مثل هذا الإدراك الرفيع من ذلك الصوفي لا يمكن إنكاره بإشاحة اليد لمجرد أن الملحد عاطل عنه ، فليس من حق الأصم أن ينكر الأصوات ، ولا الأعمى أن بنكر نور الشمس لمجرد أنه لا يراه

وفى هذا العصر الذى اكتشفنا فيه من صنوف الإشعاع والأمواج مما تضج به السماء حولنا مما كنا لا ندرك أو نحس له أثراً .. فى مثل هذا العصر يصبح إنكار الغيب والمجهول سذاجة عقلية .

فإذا أضفنا إلى ذلك ما اكتشفنا في علم النفس من عجائب اتصال الأفكار والجلاء البصرى واستشعار الخطر قبل وقوعه وعجائب ما يحدث من اتصال فكر المنوم بالوسيط في التنويم المغنطيسي .. ومن استدلال الطيور المهاجرة على طريقها بدون حواس معروفة

كل هذا كشف لنا من أسرار العقل ومجهولاته ما أطل بنا على ظلمة الغيب والأسرار الغيبية فأضاءها وأحياها لتعود موضوعاً للإيمان والبحث من جديد

• العنوان على الانترنت

WWW. akhbarelyom. org\ketab

• البريد الالكتروني

akhbar el yom@akhbarelyom. org

رقم الإيداع

۲۰۰۱/۱۰۷٤۷

الترقيم الدولى

977 - 08 - 1006 - X

طبعت بمطابع دار أخبار اليوم