# Meşrutiyet'ten Cumhuriyet'e Yakın Tarihimizin Belgesi

1908-1925

# Sebîlürreşâd

Mecmuasi



### اخطارات

رسالهمزدنآ لندیغی کوسترلمك شرطیله پتون یادیار هرهادکی برغزته طوفندن اقتباس اولوته بیلیر .

S

مکتوبلرك ، امضالرك واضع و اوقوناقلي اولمسى و آبونه صره تومروسنى محتوى بولوكسى لازمدد.

ممالك اجنبيه ايجون آبونه اولانارك آدرساريتك فرانسزهماسىده يازلسى رجا اولتوو.

8

اون آبوته قيد ايدن ذاته بر آبوته مجاناً تقديم اولنود.



دین ، علمی، ادبی، سیاسی هفته لق عجوعهٔ اسلامیه در

والله يهدى من يشاء الى صراطمستقيم

ممالك اجنبيه ده سنه لكي (١٧) ، الق

بابعالى جادهسنده ورخان يله خاننده

تومرو ۲۳-۲۳

آبونه يدلى پشيندر .

مسلكه موافق آثار معالمنونيه قبول

اولنور . درج ایدیلمهین یاذیار اهاده اولوغاذ .

اتبعون اهدكم سبيل الرشاد

صاحب ومدر مسئول : ع . اشرف ادیب

Bu yayın için ilk adımları attığımız günlerden beri dert ve gayrette yoldaş ve dost, ihlas, ahlâk ve çalışkanlıkta örnek müslüman

### **ISKENDER TÜRE BEY**

(15 Aralık 1963- 20 Mayıs 2019) kardeşimize rahmet duaları ve Fatiha'larla



# Sebîlürreşâd

Dînî, ilmî, edebî, siyâsî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

### Cilt 17

Sayı 417-442 29 Mayıs 1919 - 25 Eylül 1919

> Proje Yürütücüsü M. ERTUĞRUL DÜZDAĞ



### BAĞCILAR BELEDİYE BAŞKANLIĞI

Adres: Güneşli Mahallesi Kirazlı Caddesi NO:1-34200 Bağcılar / İstanbul Tel:+90 212 410 06 00 Faks:+90 212 410 06 32 www.bagcilar.bel.tr/kultur@bagcilar.bel.tr

### SIRÂTIMÜSTAKĪM - SEBÎLÜRREŞÂD KÜLLİYÂTI NEŞRİ: 17

Kültür Yayınları Dizisi No. 218/17 http://www.bagcilar.bel.tr/kategori/1137/6/siratimustakim.aspx

### **ISBN**

978-605-9478-20-5 (17. c.) 978-605-86860-0-7 (Takım)

### Yayınlayan

Lokman ÇAĞIRICI Bağcılar Belediye Başkanı

### Proje Yürütücüsü ve Editör

M. Ertuğrul DÜZDAĞ

### Yayın Koordinatörü

Kenan GÜLTÜRK

### Yayına Hazırlayan

İskender TÜRE - Mustafa AYDIN

### Çeviri Yazı Kurulu

İskender TÜRE - Numan YEKELER - Nedim PAKIRDAĞ Yılmaz KARACA - Fuat RECEP – Osman USLU - Mehmet TAŞTAN - Nevzat SAĞLAM

### Kapak Tasarım

Ahmet YILMAZ

### Baskı

Seçil Ofset Ltd. Şti. Tel: 0212 629 06 15 (Pbx) Fax: 0212 629 20 20 www.secilofset.com

EKİM 2019 - Bağcılar / İstanbul

### SEBÎLÜRREŞÂD Cilt 17

### İÇİNDEKİLER

### 417-418. Sayı

29 Şa'bân 1337 - **29 Mayıs 1919** - 29 Mayıs 1335

| Sebîlürreşâd Avn-i Hak'la On Yedinci Cildine Başlıyor:                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Esrâr-ı Kur'ân                                                                                           |
| Abdülaziz Çâviş (Terc: Mehmed Şevket)3                                                                   |
| Felâketlere Karşı  Ömer Rıza                                                                             |
| Dînî Müceddidler, yahud "Türkiye'nin Necât ve İ'tilâ Yolları"nda Bir Rehber  Mustafa Sabri (Şeyhülislâm) |
| Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı -1-<br>Şeyh Muhammed Abduh (Mütercimi: Hüseyin Mazhar)                |
| Yâd-ı Mâzî<br>(***)                                                                                      |
| Hukūkumuzu Muhafaza İçin Nasıl Çalışmalıyız?  Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                |
| Alenen Nakz-ı Sıyâm Edenler Hakkında (Meşîhat)14                                                         |
| Muazzam Bir İctima': Şûra-yı Saltanat [Sebîlürreşâd]                                                     |
| İzmir'in İşgālinin Mâhiyeti Etrâfında [Sebîlürreşâd]                                                     |
| İslâmiyet Unutuluyor (The Times)                                                                         |
| "Türk Milletine Hür Yaşamak Hakkı Verilmelidir" (L'Humanité)                                             |
| Fransa Menâfii ve Devlet-i Osmâniyye (L'information)                                                     |
| Müslümanlık Vahdeti                                                                                      |

### VI ♦ *SEBÎLÜRREŞÂD*

| Mukadderâtımız Hakkında İ'tilâf Matbûâtı<br>(Le Matin)                                                     | 19  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Makām-ı Meşîhat-i Ulyâ'nın Ta'mîmi                                                                         |     |
|                                                                                                            |     |
|                                                                                                            |     |
| 419-420. Sayı                                                                                              |     |
| 06 Ramazan 1337 - <b>05 Haziran 1919</b> - 05 Haziran 1335                                                 |     |
| Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/29]<br>Şeyh Abdülaziz Çâviş (Terc. Mehmed Şevket)                      | 20  |
| Dînî Müceddidler, yahud "Türkiye'nin Necât ve İ'tilâ Yolları"nda Bir Rehber<br>Mustafa Sabri (Şeyhülislâm) | 21  |
| Fetvâ-yı Meşîhat-penâhî<br>Mustafa Sabri (Şeyhülislâm)                                                     | 24  |
| Hukūk-ı Âile ve Usûl-i Muhâkemât-ı Şer'iyye Kararnâmeleri Hakkında<br>Sadreddin                            | 24  |
| İşlerini Nâ-ehil Ellere Tevdî' Eden Milletler Yaşayamazlar<br>Doktor Milaslı İsmail Hakkı                  | 25  |
| İstiklâlimiz<br>Ömer Rıza                                                                                  |     |
| Allah Büyüktür!<br>[Sebilürreşâd] (L'Humanité, The Times, Ra'd)                                            |     |
| Osmanlı Devleti ve Âlem-i İslâm                                                                            |     |
| [Sebîlürreşâd] (The Times, The Morning Post)                                                               |     |
| (Alemdâr)                                                                                                  | 32  |
| [Sebîlürreşâd]                                                                                             | 33  |
| Devlet-i Aliyye ve Âlem-i İslâm<br>(New Journal)                                                           | 34  |
| Sulh Konferansında Ne Yapacağız?<br>[Sebîlürreşâd]                                                         | 34  |
| Beyânnâme                                                                                                  | 0.5 |
| Mirlivâ Seyyid (İstanbul Muhâfızı ve Yirmi Beşinci Kolordu Kumandanı)                                      | 35  |
| [Sebîlürreşâd]                                                                                             | 35  |
|                                                                                                            |     |
|                                                                                                            |     |
| 421-422. Sayı                                                                                              |     |
| 13 Ramazan 1337 - <b>12 Haziran 1919</b> - 12 Haziran 1335                                                 |     |
|                                                                                                            |     |
| Esrâr-ı Kur'ân, [Bakara Sûresi, 2/29- Enbiyâ Sûresi, 21/30]  Abdülaziz Çâviş (Terc. Mehmed Şevket)         | 37  |

|                                                                                                            | SEDILONNEGAD |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Dînî Müceddidler, yahud "Türkiye'nin Necât ve İ'tilâ Yolları"nda Bir Rehber<br>Mustafa Sabri (Şeyhülislâm) | 38           |
| Hilâfet ve Vesâyet                                                                                         |              |
| Mehmed Fatin                                                                                               | 41           |
| Dârü'l-Hikmeti'l- İslâmiyye Hakkında<br>[***]                                                              | 43           |
| Verilen Sözü Tutmak, Sıdk-ı Ahd, Sıdk-ı Va'd<br>Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                | 44           |
| Spectator d'Orient ve Kur'ân Siyâseti<br>[Sebîlürreşâd]                                                    | 47           |
| İzmir ve Havâlisinden Hicret<br>[Sebîlürreşâd]                                                             | 49           |
| Hey'et-i Murahhasa'nın Vazîfesi<br>[Sebîlürreşâd]                                                          | 50           |
| Beyânnâme-i Meşîhat-penâhî<br>[Sebîlürreşâd]                                                               | 51           |
| Âlem-i İslâm'ın Müzâhereti<br>(Tribune)                                                                    | 51           |
| Fırkacılık İhtirâsâtı:<br>[Sansür]                                                                         | 52           |
| Muhassalu'l-Kelâm ve'l-Hikme<br>[Sebîlürreşâd]                                                             | 52           |
|                                                                                                            |              |
|                                                                                                            |              |
|                                                                                                            |              |
| 423-424. Sayı                                                                                              |              |
| 21 Damagan 1227 10 Hasiyan 1010 10 Hasiyan 1225                                                            |              |

### 21 Ramazan 1337 - **19 Haziran 1919** - 19 Haziran 1335

| Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30-33]                                                |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Şeyh Abdülaziz Çâviş (Terc. Mehmed Şevket)                                                | 54  |
| Dînî Müceddidler, yahud "Türkiye'nin Necât ve İ'tilâ Yolları"nda Bir Rehber               |     |
| Mustafa Sabri (Şeyhülislâm)                                                               | 55  |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dîni: İslâm<br>Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)               | 57  |
|                                                                                           |     |
| Mühim bir Mev'iza-i Dîniyye<br>[Sebîlürreşâd]                                             | 59  |
| Devlet-i İslâmiyye'nin Ta'kīb Ettiği Tarîk (Cerîde-i İlmiyye)<br>İzmirli İsmail Hakkı     | 59  |
| Müslümanlar Neden Geri Kaldılar ve Niçin İlerleyemiyorlar?<br>Doktor Milaslı İsmail Hakkı |     |
| Hâkīkat İlerliyor<br>[Sebîlürreşâd]                                                       | 6.1 |
| Âlem-i İslâm ve Devlet-i Osmaniyye                                                        | 04  |
| Ömer Rıza                                                                                 | 66  |
| Türkiye Mes'elesi                                                                         |     |
| (Yeni Avrupa)                                                                             | 67  |
|                                                                                           |     |

### VIII ♦ *SEBÎLÜRREŞÂD*

| Müslüman Kadını Nasıl Olmalı?  Hâlide Nusret Kâzımî (Göztepe)                                          | 68  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Trablusgarb'da Vaz'iyet                                                                                | 00  |
| (Jurnal d'Italia)                                                                                      | 68  |
| İngiltere'nin Vaadleri                                                                                 |     |
| [The Times]                                                                                            | 69  |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
| 407.406.0                                                                                              |     |
| 425-426. Sayı                                                                                          |     |
| 27 Ramazan 1337 - <b>26 Haziran 1919</b> - 26 Haziran 1335                                             |     |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -2- (İslâm Kelimesi Neyi İfâde Eder?)                     |     |
| Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)                                                                            | 70  |
| Mev'iza (A'yân Reisi Mustafa Âsım Efendi'nin Vaazı)                                                    |     |
| (Bâb-ı Meşîhat)                                                                                        | 71  |
| Mehâkim-i Şer'iyyenin Bâb-ı Meşîhat'e İâdesi Hakkında Esbâb-ı Mûcibe Mazbatası [Sebîlürreşâd]          | 75  |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                  | / / |
| Huzûr-ı Humâyûn Dersleri  Mahmad Emin (Dâmi'') Hilâfati'l Alima Madasasi Edahinât (Osmaniya Mi'damisi) | 01  |
| Mehmed Emin (Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Müderrisi)                        | 01  |
| Vilâyât-ı Arabiyye Hakkında<br>Ömer Rıza                                                               | 82  |
| Medeniyet-i İslâmiyye                                                                                  |     |
| Edward Browne (The Times)                                                                              | 84  |
| Türkiye'nin İstikbâli                                                                                  |     |
| Ağa Han (The Times)                                                                                    | 85  |
| Hind-Afgân Hudûdunda                                                                                   | 07  |
| (The Times)                                                                                            | 86  |
| Türkiye'nin Taksîmi Aleyhinde Bir Miting (The Morning Post)                                            | 86  |
| (The Morning 1 ody                                                                                     |     |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
|                                                                                                        |     |
| 427-428. Sayı                                                                                          |     |
| 11 Şevvâl 1337 - <b>10 Temmuz 1919</b> - 10 Temmuz 1335                                                |     |
| Esrâr-1 Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, Hûd, 11/119]                                                   |     |
| Şeyh Abdülaziz Çâviş (Terc. Mehmed Âkif)                                                               | 87  |
| Dînî Müceddidler, yahud "Türkiye'nin Necât ve i'tilâ Yolları"nda Bir Rehber                            |     |
| Mustafa Sabri (Şeyhülislâm)                                                                            | 88  |
| Başka Milletler Ne İçin Terakkī Ediyorlar; Biz Ne İçin Edemiyoruz?                                     |     |
| Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                                                            | 93  |
| Kürsî Şeyleri (Selâtîn Şeyhliği)                                                                       | _   |
| Mehmed Emin (Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Müderrisi)                        | 95  |
| Hakīkati Görelim                                                                                       | 04  |
| Ferid (Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâsından- Cerîde-i İlmiyye)                                        | 90  |

| Mübrem Vazîfeler [Sebîlürreşâd]98                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| Millet Vahdete Muhtaçtır                                                               |
| [Sebîlürreşâd]                                                                         |
| Ålem-i İslâm ve Devlet-i Aliyye [Sansür]                                               |
| Abdullah Cevdet Bey'in İcrââtı: Fuhuş Vesîkaları Tevzîi [Sebîlürreşâd]                 |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
| 429-430. Sayı                                                                          |
| 18 Şevvâl 1337 - <b>17 Temmuz 1919</b> - 17 Temmuz 1335                                |
| Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30]<br>Şeyh Abdülaziz Çâviş                        |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -3- Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)           |
| Beyânnâme Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye108                                                |
| Geri Kalmaklığımızın Şebebi Dinimiz midir? Usûlsüzlük müdür? Daha Başka Bir Şey midir? |
| Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                                            |
| (***)                                                                                  |
| Meyhâneler Hakkında [Sebîlürreşâd]                                                     |
| Ahvâl-i Sıhhiyye Hakkında                                                              |
| [Sebîlürreşâd]                                                                         |
| [Hıristiyânlık ve Cem'iyet-i Akvâm]<br>Şeyh Müşîr Hüseyin el-Kıdvâî                    |
| Türk, Arap, Kürd Ömer Rıza                                                             |
| Mühim Bir Eser-i Dînî                                                                  |
| [Sebîlürreşâd]119                                                                      |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
| 431-432. Sayı                                                                          |
| 25 Şevvâl 1337 - <b>24 Temmuz 1919</b> - 24 Temmuz 1335                                |
| Terakkī Edelim, Fakat Müslüman Kalmak Şartıyla  Mustafa Sabri (Şeyhülislâm)            |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -4-  Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)          |
| Hukūk-ı Âile ve Usûl-i Muhâkemât-ı Şer'iyye Kararnâmeleri Hakkında                     |
| Sadreddin                                                                              |

### X ♦ SEBÎLÜRREŞÂD

| Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı-2-                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Şeyh Muhammed Abduh (Terc: Hüseyin Mazhar)127                                            |
| Milletlerin Terakkīsinde Elif-Bâ'nın Hissesi  Doktor Milaslı İsmail Hakkı                |
| Fuhuş Vesîkaları Mürevvicinin Cevabı ve Cevabımız                                        |
| [Sebîlürreşâd]                                                                           |
| Hıristiyânlık ve Cem'iyet-i Akvâm                                                        |
| Şeyh Müşîr el-Kıdvâî (Islamic Review)133                                                 |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
| 433-434. Sayı                                                                            |
| 25 Zilka'de 1337 - <b>01 Ağustos 1919</b> - 01 Ağustos 1335                              |
| 20 2mm de 1007 <b>01 113d0100 171</b> 7 01 113d0100 1000                                 |
| Esrâr-ı Kur'ân, [Sûretü'l-Bakara, 2/30-34]                                               |
| Şeyh Abdülaziz Çâviş138                                                                  |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -5-                                         |
| Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)                                                              |
| Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı-3-<br>Şeyh Muhammed Abduh (Mütercimi: Hüseyin Mazhar) |
| Beyânnâme                                                                                |
| (Dârulhikmeti'l-İslâmiyye)142                                                            |
| Taşrada İntibâh-ı Dînî                                                                   |
| (Dârulhikmeti'l-İslâmiyye)143                                                            |
| Dînî Dersler                                                                             |
| Ahmed Hamdi (Mekâtib-i Bahriye-i Şâhâne muallimlerinden, Aksekili)143                    |
| İnsanlığın Mefkûresi  Mustafa Hân. B. E.(Islamic Review)                                 |
| Bugünkü Hâlimiz                                                                          |
| [Sebîlürreşâd]147                                                                        |
| Vesîka Usûlü Fennî Bir Tedbîr midir?                                                     |
| (***)                                                                                    |
| Anadolu'nun Pâyitahta Hitâbı (Açık Söz)                                                  |
| Hindistan Müslümanlarının İngiliz Baş-vekâletine Son Muhtırası                           |
| [Sansür]                                                                                 |
| Venizelos'un Mesâîsi                                                                     |
| [Sebîlürreşâd]151                                                                        |
| Gürcistan-Azerbaycan İttifâkı                                                            |
| (The Morning Post)                                                                       |
| Intihâr [Sebîlürreşâd]                                                                   |
| Adana'da Tezâhürât                                                                       |
| (Ferdâ)                                                                                  |

### 435-436. Sayı

### 17 Zilka'de 1337 - **14 Ağustos 1919** - 14 Ağustos 1335

| Abdülaziz Çâviş                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 154                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -6-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 155                      |
| Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı -4-<br>Şeyh Muhammed Abduh (Terc: Hüseyin Mazhar)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 157                      |
| İhyâ-yı Âsâr: Esâs-ı Ahkâm-ı Dîniyye<br>[Ahmed Cevdet Paşa]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 159                      |
| Ne, Nasıl, Niçin Yazmalıyız? Hurûf-u Munfasıla Nümûnesi ve Menâfii Hakkında Birkaç Söz<br>Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 161                      |
| Mesâil-i Hâzıra<br>[Sansür]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 165                      |
| Türkiye'nin İstiklâli Hakkında Nutuk<br>Sir Tiyor de Morison                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 167                      |
| Fuhuş Vesîkaları Mürevviclerine Cevâbımız<br>[Sebîlürreşâd]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 168                      |
| Peyâm gazetesine gönderilen cevâbnâme<br>[Sebîlürreşâd]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 170                      |
| 437-438. Sayı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| <b>437-438. Sayı</b><br>24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                          |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335<br>Esrâr-ı <i>Kur'ân</i> : [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 171                      |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335<br>Esrâr-ı <i>Kur'ân</i> : [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]<br><i>Abdülaziz Çâvi</i> ş                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 171                      |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335 Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37] Abdülaziz Çâviş Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -7- Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335 Esrâr-ı <i>Kur'ân</i> : [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37] <i>Abdülaziz Çâvi</i> ş                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 172                      |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]  Abdülaziz Çâviş                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 172<br>173               |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]  Abdülaziz Çâviş  Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -7-  Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)  Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı-5-  Şeyh Muhammed Abduh (Terc: Hüseyin Mazhar)  Müslümanlığa ve Müslümanlara Kimler Yâr Olacak?  A [ayın]. R.  Milletimiz İçin En Müdhiş Tehlike Sıhhatsizliktir. Teşkîlât-ı Sıhhiyyemiz Nasıl Olmalı?                                                                                                                                                                                                 | 172<br>173               |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]  Abdülaziz Çâviş  Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -7-  Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)  Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı-5-  Şeyh Muhammed Abduh (Terc: Hüseyin Mazhar)  Müslümanlığa ve Müslümanlara Kimler Yâr Olacak?  A [ayın]. R.  Milletimiz İçin En Müdhiş Tehlike Sıhhatsizliktir. Teşkîlât-ı Sıhhiyyemiz Nasıl Olmalı?  Doktor Milaslı İsmail Hakkı.  Kadınlarımız Hakkında "Şark-ı Karîbde Kadınlar"                                                                                                                  | 172<br>173<br>175        |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 172<br>173<br>175<br>177 |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]  Abdülaziz Çâviş  Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -7-  Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)  Beşerin Vâsıta-i Rîsâlete İhtiyâcı-5-  Şeyh Muhammed Abduh (Terc: Hüseyin Mazhar)  Müslümanlığa ve Müslümanlara Kimler Yâr Olacak?  A [ayın]. R.  Milletimiz İçin En Müdhiş Tehlike Sıhhatsizliktir. Teşkîlât-ı Sıhhiyyemiz Nasıl Olmalı?  Doktor Milaslı İsmail Hakkı  Kadınlarımız Hakkında "Şark-ı Karîbde Kadınlar"  (Muslim World)  Sebîlürreşâd Mecmûa-i İslâmiyyesine  Doktor A [ayın]. Ekrem  Manda Mes'elesi, Wilson Prensipleri | 172<br>173<br>175<br>181 |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 172<br>173<br>175<br>181 |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 172173175181183          |
| 24 Zilka'de 1337 - <b>21 Ağustos 1919</b> - 21 Ağustos 1335  Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/30, A'râf, 7/35-37]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 172173175181183          |

### 439. Sayı

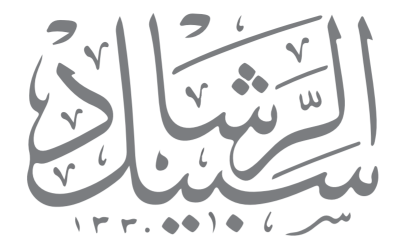
01 Zilhicce 1337 - **28 Ağustos 1919** - 28 Ağustos 1335

| Esrâr-ı <i>Kur'ân</i> , [Sûretü'l-Bakara, 2/40-42-46, Mâide Sûresi, 5/18, Tâhâ, 20/14]<br><i>Şeyh Abdülaziz Çâvi</i> ş | 188 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| İmkân-ı Vahy<br>Şeyh Muhammed Abduh (Terc. Hüseyin Mazhar)                                                             | 190 |
| Hukūk-ı Âile ve Usûl-i Muhâkemât-ı Şer'iyye Karârnâmeleri Hakkında  Sadreddin                                          | 192 |
| Târîhçe-i Tarîk-ı Tedrîs -1-<br>Mehmed Emin (Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Müderrisi)        | 194 |
| Arabistan'da Bir Hareket-i Dîniyye [Vakit]                                                                             | 198 |
| Câmiü'l-Ezher<br>[Near East]                                                                                           | 198 |
| Irak'ın İstikbâli ve İngiltere<br>[The Times]                                                                          | 198 |
| Kāri'lerimizin Nazar-ı Dikkatlerine<br>[Sebîlürreşâd]                                                                  | 199 |
| <b>440. Sayı</b><br>08 Zilhicce 1337 - <b>04 Eylül 1919</b> - 04 Eylül 1335                                            |     |
| Esrâr-ı Kur'ân, [Sûretü'l-Bakara, 2/49-50]                                                                             | 200 |
| Abdülaziz Çâviş                                                                                                        |     |
| E [elif]. M                                                                                                            |     |
| İbret [Sebîlürreşâd]                                                                                                   | 206 |
| Ahlâk Mes'elesi ve Matbûâtımız<br>[Sebîlürreşâd]                                                                       | 207 |
| Şark Ahvâline Dâir<br>[Sansür] <i>(Tan, Daily News)</i>                                                                | 210 |
| Şark ve Garb Medeniyetleri<br>(Orient News, The Times, L'action Française)                                             | 211 |
| Hind – Afgān Harbinin Sebeb-i Zuhûru                                                                                   |     |

### 441. Sayı

### 22 Zilhicce 1337 - **18 Eylül 1919** - 18 Eylül 1335

| Âsım -1-                                                                        |               |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Mehmed Âkif                                                                     | 213           |
| Esrâr-ı Kur'ân, [Sûretü'l-Bakara, 2/51-54]                                      |               |
| Abdülaziz Çâυîş                                                                 | 214           |
| Vehhâbîlik -1-                                                                  | 011           |
| Haydarî-zâde İbrâhim                                                            | 213           |
| Dînî Dersler Bursa: Pâkîze                                                      | 21′           |
| Muhâfazakârân Fırkasının Teşkîli Teşebbüsü Münâsebetiyle                        |               |
| Mustafa Nazmi (Amasra)                                                          | 219           |
| Târîhçe-i Tarîk-ı Tedrîs -2-                                                    |               |
| Mehmed Emin (Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye M          | üderrisi)220  |
| ["Bir zerre ne halkolur ne mahvolur" hakkında suâl]  Celaleddin (Akāid-i]       | 222           |
| Da'vâmız Nasıl Hallolunacak?                                                    |               |
| [Sansür]                                                                        | 222           |
| Akşam Gazetesine Cevap: (Maksad Millete, Milliyete Hizmet mi, Yoksa Mugālata r  |               |
| [Sebîlürreşâd]                                                                  | 225           |
| 29 Zilhicce 1337 - <b>25 Eylül 1919</b> - 25 Eylül 1335                         |               |
| Âsım -2-                                                                        | 004           |
| Mehmed Âkif                                                                     | 226           |
| Esrâr-ı Kur'ân: [Sûretü'l-Bakara, 2/55-57, A'râf, 7/143] Abdülaziz Çâviş        | 227           |
| Hazret-i Muhammed Aleyhisselamın Dini: İslâm -8-                                |               |
| Mehmed Hamdi (Evkāf Nâzırı)                                                     | 228           |
| Vehhâbîlik -2-                                                                  |               |
| Haydarî-zâde İbrâhim                                                            | 229           |
| Târîhçe-i Tarîk-ı Tedrîs -3-                                                    | indomioi) 99° |
| Mehmed Emin (Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye M          |               |
| Aksekili Ahmed Hamdî Efendi'nin "Dînî Dersler" Kitâbı Mühim Bir Eksiğimizin İtr | namina Dogru  |
| Büyük Bir Hatve  Doktor Milaslı İsmail Hakkı                                    |               |
| <b>Токтог Milasii Ismaii Наккi</b> Kadınlarımız Hakkında                        |               |
| [Sebîlürreşâd]                                                                  | 232           |
| Ma'hûd <i>İctihâd</i> cının İftirâ ve Bühtânlarının Hâricdeki Te'sîrâtı         |               |
|                                                                                 |               |
| [Sebîlürreşâd]                                                                  | 234           |
| [Sebîlürreşâd]                                                                  | 234           |
|                                                                                 | 234           |



# Sebîlürreşâd

Dînî, ilmî, edebî, siyâsî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

**Cilt 17** 

Sayı 417-442

29 Mayıs 1919 - 25 Eylül 1919

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kurusdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da vazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

29 Mayıs 1919

29 Şa'bân 1337

Persembe

29 Mayıs 1335

Cild: 17 - Aded: 417-418

Sebîlürreşâd Avn-i Hak'la On Yedinci Cilde Başlıyor

### ESRÂR-I KUR'ÂN

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ اَلَّذينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ ميثَاقِه وَيَقْطَعُونَ مَا اَمَرَ اللهُ بِه اَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ اُولْئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ¹

Âyet-i kerîme, umûmiyeti itibâriyle, ahbâr-ı Yehûd'un hâline tamâmen muntabıktır, bunlar ahkâm-ı Tevrat'ı efkâr ve temâyülât-ı zâtiyyelerine göre tahrîf ve tebdîl ederek Allah ile aralarında mevcûd olan uhûd-ı ekîdeyi nakz u ihlâl ettiler. Aralarında kan dökmemek, evlâdlarının hayâtına kasd, hukūk-ı gayre tesaddî ve revâbıt-ı karâbeti ihlâl eylememek gibi evâmir ve tekâlîf-i ilâhiyyeyi kabûl ettikleri halde bilâhare bütün bu taahhüdât-ı dîniyyelerini ayakları altına alarak ef'âl-i memnû'anın kâffesini işlediler, sıla-i erhâm yerine kat'-ı erhâm, halkın hayır ve salâhına hizmete mukābil sa'y bil-fesâd mesleğini ta'kīb ettiler.

Bu nikāt-ı nazardan ahbâr-ı Yehûd'un hâllerine mutâbık olan bu âyeti şu son asırların müslümanlarına da tamâmıyla kābil-i tatbîk buluyoruz. Çünkü görüyoruz ki onlar da envâ'-ı menâhîyi irtikâb etmek, şehâdet-i zûrda bulunmak, makābire perestiş, emvâl-i eytâmı ekl ü bel' eylemek husûsunda berikilerden hiç de aşağı kalmıyorlar. Fırsat bulurlarsa adâlet esâslarını yıkıp mahv ediyorlar; âsâr-ı ilm ü irfânı kökünden kazıyorlar! Fitne ateşlerini körüklemekte, erkân-ı mecd ü azameti hâk ile yeksân etmekte hiçbir azâb-ı vicdânî hissetmiyorlar.

Müslüman dediğimiz kitlelerin tarz-ı güzâriş-i hayâtları bu dâireye münhasır kalır, îcâd ettikleri türlü türlü desîseler, fitneler, hıyânetlerle kendi hânümânlarını kendi elleriyle yıkmak, cem'iyetlerini sırf kendi ahlâksızlıklarının tesîriyle perişan etmek mesleğinde sebât ve ısrarları temâdî ederse bilmeyiz ki bunların meâl ve masîrleri mahv ve harâbî ateşinden başka ne olabilir?

Âyet-i kerîmenin bize vaad ettiği bugün, ister dünyâ, ister âhiret günlerinden olsun zâlimlerin cezâ-yı amellerini ta'yîn için hulûl edecek günden ibârettir.

ا فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا) فَرَحُوا (بِمَا أُوتُوا اَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُون. فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا (بَمَا أُوتُوا اَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُون. فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا (Onlar mevâ'iz-i ilâhiyyenin dâimâ kendilerine tezkîr ettiği âkıbetlerden tamâmıyla gaflete dalınca bütün nimet ve refâh kapılarını kendilerine açtık, nâil oldukları hazz-ı âcilden tam memnûn ve mesrûr oldukları bir sırada birden bire yakalarına el attık. Kendilerini ye's ü nevmîdîye

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> İbrahim, 14/42-43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Enâm, 6/43-44.

[2] müstağrak bir halde buldular. Zulm edenlerin bu sûretle ardları alındı."

ا (وَكَذَٰلِكَ اَخْذُ رَبِّكَ اِذَا اَخَذَ الْقُرٰى وَهِيَ ظَالِمَةٌ اِنَّ اَخْذَهُ اَلِيمٌ شَديدٌ)

"Zâlim olanları Rabbın mahv u helâk ettiği zaman böyle eder. Onun tarz-ı intikâm ve ihlâki elîmdir, şedîddir."

Yazık ki sû-i sîret erbâbının nasıl elîm âkıbetlere namzed olduklarının hergün birer delîlini gözlerimizle görüyoruz da teğāfül edip geçiyoruz, hâdisât-ı kevniyyenin an be-an tecellî ettirdiği ibret levhalarına müşâhid olduğumuz halde onlardan istifâdeye şitâb etmiyoruz. Medâr-ı ibret ve intibâh olarak nihâyet elde kitâbullâhdaki âyâtın ihtivâ ettiği hükm-i bâliğa ve ahkâm-ı nâfi'a kalıyor. Bunlara karşı da basîret ve intibâh kābiliyetinden mahrûm olanlarımız: "Bu âyet ahbâr-ı Yehûd hakında, filan âyet küffâr-ı Kureyş hakkında nâzil olmuştur" yolunda safsatalara kalkıyorlar. Nefsü'l-emrde ise mensûb oldukları şerîatte vücûda getirdikleri bid'atler, kitablarının ahkâmı hakkında giriştikleri vâhî te'vîller ile, Hudâ bilir ki, onlar dinlerine karşı daha hodkâmâne bir vaz' almışlar, peygamberlerine, düşmanlarından daha düşman kesilmişlerdir.

Işte dünyâ hayâtına aldanan, onu gāye-i âmâl edinen, âyât-ı ilâhiyyeden gāfil bulunan kimselerin mâhiyet-i dîniyyeleri bu merkezdedir.

Yukarıdaki âyetlerde Cenâb-ı Hak, zâtının mevcûdiyetini nâtık ve müeyyid delîller serd ve ityân ettikten sonra muânidlere kendilerinin, âbâ ve ecdâdlarının hâlık-ı yegânesi olan Allah'a hasr-ı ibâdeti teklîf ediyor ve zemîn ve âsümânın gökten inen yağmurların, yerden çıkan, biten meyvelerin hikmet-i îcâdı sırf nev'-i beşerin hayât ve refâhını te'mîn olduğunu beyân ederek haklarındaki ni'am ve eltâf-ı sübhâniyyesinin derece-i vüs'at ve ehemmiyetini hatırlatıyor idi. Şimdi de muânidleri dâire-i insâf ve îmâna da'vet hususunda evvelkinden büsbütün başka olarak sâde nehy ü zecre, itâb u tevbîhe müstenid bir tarz ve meslek ta'kīb ederek diyor:

### كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُميتُكُمْ ثُمَّ يُحْييكُمْ ثُمَّ اِلَيْهِ تُرْجَعُونَ<sup>2</sup>

### Meâl-i Kerîmi

"Allah'ı nasıl inkâr ediyorsunuz? Sizler ki birer meyyit, yani hiss-i şu'ûrdan hâlî birer cisim idiniz. Size hayât verdi. Neticede sizi o tekrar öldürecek, sonra bir daha diriltecek ve o zamân amellerinizin hesâbını vermek için gideceğiniz yer onun bârgâh-ı celâli olacaktır."

Kur'ân, bu âyet-i kerîme ile zümre-i mu'ânidîni,

neş'et ve vücûd sahasına intikāl ettikleri andan itibâren ma'rûz bulunduklarını kendilerinin de teslîmde tereddüd edemeyecekleri, bir takım etvârı, mevt ve hayâta âit gecirdikleri safhaları teemmüle da'vet ediyor.

Filhakīka, insan nâmını taşıyan her ferd bilir ki mâye-i hilkati "nutfe"den ibarettir. Nutfe ise insanın gıdâ olarak ekl ü temsîl ettiği nebâtât-ı arziyyeden mütekevvindir. Mâhiyeti hasîs ve mülevves bir maddeden ibâret olan bu nutfe destgâh-ı kudrette tesviye görüp nefh-i rûh edildikten sonra ahsen-i takvîm üzere yaratılmış bir mevcûd olarak sâha-i ibdâ'a çıkıyor, mevcûdiyetini teşkîl eden her cevher, her araz, küçük büyük her cüz' mübdi'-i hakîmin kendinde gizlemiş olduğu derin bir hikmetin, dakīk bir ma'nânın mir'ât-ı tezâhürü oluyor.

Sonra insan için, bütün etvâr-ı hayâtında, bidâyet-i neş'etindeki tarâvet ve zindegîyi muhâfaza da kābil değil. Görüyorsun ki genç ve dinç bir vücûd gün geçtikçe yıprayor, kocayor, bir pîr-i nâ-tüvân oluyor, daha sonra hayâta vedâ' ederek mezar-ı fenâya giriyor. Orada metrûk ve mensî bir halde mâzînin a'mâk-ı mechûliyyetine dalıp gidiyor.

Te'âkub-i eyyâmın insanlar üzerindeki te'sîr-i tahrîbkân bir mertebededir ki âkıl ve hakāyık-bîn bir kimse sath-ı hâki nazar-ı ibret ve teemmül ile tedkīk ve tahlîl etse onun, çürümüş ceset kütlelerinden, adem-âbâda geçip gitmiş insanlardan müteşekkil olduğunu anlar, takdîr eder.

Imdi bir Allah ki, dâhil-i rahmde bir katre nutfeye hayret-sâz-ı ukūl bir sekil ve sûret vererek ondan sâha-i vücûda âlemler, hem de sa'v ve tefekkür, ekl ü surb. men' u i'tâ, nef' ü zarar gibi mütenevvi' havâss ve iktidâr ile mücehhez âlemler çıkarır. Bilâhare vedî'a-i kudreti olan, rûhu çekip alarak onları, his ve şuûrdan ârî birer kalıb-ı câmid hâline koyar, bu kalıbı da avâlim-i sâirenin a'mâk-ı mevcûdiyyetine sermaye hâssasını hâiz bir kütle-i türâb şekline ifrâğ ederek gâh bir hayvân, gâh bir nebât bünyesinin anâsır-ı mürekkebesi miyânında ahz-i mevki' ettirir. Acaba bir insanın, doğrudan doğruya bir cüz'ünü teşkil ettiği vücûd-ı beşer âleminde âsâr-ı tasarruf ve kudreti, delâil-i tedbîr ve hikmeti bu derece zâhir ve bâhir olan bir ilâh-ı mu'azzamın mevcûdiyetini inkâr etmek, onun ni'met ve ihsânına küfrân ile mukābelede bulunmak nasıl elinden gelebilir?

Küfr ü inâd derdine mübtelâ olanlar biraz akıllarını başlarına alarak düşünseler zarûrî olarak anlarlar idi ki, hayât ve şuûrdan hâlî bir damla nutfede hay ve zî-şu'ûr olarak kendilerini âlem-i vücûda çıkaran, beri tarafda da hayâttakileri gözleri önünde öldürüp [3] diyâr-ı fenâya gönderen kādir-i mutlak bir gün olup kendilerini de öldürecek ve sonra bir ikinci def'a kendilerine hayât ve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hûd, 11/102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/28.

vücûd vererek ef'âl ve harekât-ı sâbıkalarının hesâbını sormak ona aslâ güç gelmeyecektir\*.

Mütercimi: Mehmed Şevket Abdülaziz Çâviş

---

### FELÂKETLERE KARŞI

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ يَا أَيُّهَا الَّذينَ أَمَنُوا اسْتَعينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلْوةِ اِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرينَ<sup>1</sup>

Müslümanlar gerek kemiyet, gerek techîzât itibâriyle pek az ve pek âciz iken; müşrikler onları vatanlarından ihrâc, mâllarından mahrûm, her yerde üzerlerine hücûm etmiş; nereye gittilerse Ehl-i Kitâb'ın adâvetiyle, mekriyle, münâfıkların keyd ü istihzâsıyla karşılanmışken bütün bu felaketlere mukāvemet, bütün bu felaketlerin def' ve izâlesi için Cenâb-ı Hak onlara "sabır ve salât" a sığınmalarını emr etti!

Sabır, Kur'ân-ı Kerîm'de yetmiş kere zikr edilmiş. Fezâil-i sâireden hiç biri bu kadar ta'dâd edilmemiştir. Bu da sabrın ehemmiyetine delâlet eder. Asr Suresi'nde müminlerin yekdiğerine sabrı tavsiye etmeleri, yekdiğerine hakkı tavsiye etmelerine terdîf olunmuştur. Ve ikisi hüsrândan kurtulmanın çareleri olarak gösterilmiştir. Zâten hakka da'vet edenler için sabırdan elzem bir şey yoktur.

Kur'ân-ı Kerîm'de zikr olunan sabırdan murâd sebât ve tahammül melekesidir ki o melekeye sâhib olanlar fazîleti i'lâ etmek uğurunda her şeyi istihkār ederler ve kemâl-i metânetle sabrederler. Nefs-i insanîde hayır melekelerini terbiye edecek en büyük fazîlet sabırdır. Ona muhtac olmayan hiçbir fazîlet yoktur. Sabır; bir hakkı ihkāk, bir bâtılı izhâk, bir akīdeye da'vet, bir fazîleti te'yîd etmek gibi ef'âl-i ihtiyâriyyede İnsanın sebât etmesinde tecellî eder. Çünkü mesâlih-i âmmeye müteallik olan bu gibi mesâil-i mu'azzama insanlar tarafından mukāvemetle karşılanınca sabır ve sebât iktizâ eder. İnsanlarda bu meleke kesb-i rüsûh ederse sâbir olurlar.

Nazar-ı dikkatten dür tutulmamalıdır ki âyet-i kerîmede Cenâb-ı Hakk'ın onlarla beraber olduğunu beyân buyurduğu sâbirler öyle her sıkıntıya göğüs gerenler değildir. Hak için çalışanlar ve sebât edenlerdir. Çünkü fezâil, medâr-ı cezâ olan ef'âl-i ihtiyâriyye ile tahakkuk eder. Zâten sabır bir meleke-i iktisâbiyyedir. Ve bundan dolayıdır ki Cenâb-ı Hak sabrı emrediyor. Allah'ın emrine imtisâl etmek hak uğurunda nefsini her felakete, her şiddete tahammüle alıştırmakla kābil olur. Risâlet-penâh efendimizle sahâbe-i kirâm böyle yaptılar. Ve böylece sabrın semerât-ı muvaffakiyyetine nâil oldular. Azlıklarına, kuvvetsizliklerine rağmen bütün milletleri kuvvetleriyle ve çokluklarıyla beraber mağlûb ettiler. Bunun sebebi sabırdır.

Görülüyor ki sabır hâdisâta, felaketlere teslîm-i girîbân ile musîbetlerin tevâlîsini te'mîn değil, bunlara kemâl-i azm ü celâdetle mukāvemet ederek izâlesine çalışmak, hem de zerre kadar korkmayarak, yılmayarak, hiç bir fedakarlıktan çekinmeyerek çalışmaktır. Lisân-ı şerî'atte sabır faâliyete iktirân edendir. Atâlete, meskenete iktirân eden sabır bir vesîle-i necât değil, sebeb-i hüsrândır. Evet zilletlere, esâretlere boyun eğmek sabır değildir. Bu meskenet, bu rezîlet o fazîletin harîm-i nezâhetine sokulamaz.

Cenâb-ı Hak müslümanlara, bütün âlem-i adâvete karşı emir buyurduğu, müslümanların birbirlerine tavsiye etmelerini ferman ettiği sabır, hak uğrunda mücâdele ediyorken başlarına gelecek her felakete, uğrayacakları her adâvete, azm ü sebât ile mukāvemet etmek hususunda sabırdır.

Sabır melekesini tahsîlden âciz olduğunu iddiâ etmek nefsine hiyânet, kâffe-i fezâilden mahrûm olmayı kabûl etmektir.

Sabır melekesini te'sîs eden vesâilin en mühimmi hâdisâttır. Hâdisâtın acısını tehvîn etmek için hâdisâtın getirdiği inhitâtlardan tefessühlerden sıyânet-i nefs için en kuvvetli ve en keskin silâh-ı mukāvemet bu melekeyi, bu kuvvet-i mu'azzamayı hüsn-i isti'mâldir. Düsmanların adedi, düsmanların techîzâtı ne kadar cok ve ne kadar mükemmel olursa olsun bu meleke-i râsiha aslâ sarsılmaz, aslâ fütûr getirmez! Menâbi'-i mukāvemeti tükenmeyen bu büyük kuvvet, en fecî' mağlûbiyetleri en şanlı gālibiyetlerin fevkine i'lâ edecek kadar i'câz-ı rehâ-karâneyi hâizdir! Meydân-ı muhârebede mağlûb olan bir milletin rûhunda bu kuvvet-i mukāveme, hakk-ı zaferini istihsâl uğurunda hiçbir mağlûbiyetten müteessir olmayan bu cevvál ve müşte'il kuvvet-i sebát pâyidár oldukça o millet ölmez, yaşar ve en yüksek merâtib-i i'tilâya namzed olarak yaşar.

Kuvvet-i sabrı hâdisât tarsîn eder. Müslümanların başına gelen mesâib de bu meleke-i sabır ve sebâtı takviye ediyorsa hayât ve âtîmizi saran ye'sin er geç parçalanacağından emîniz. Bu kuvvet-i mukāvime selâmet-i milliyyeyi te'mîn edecek, selâmet-i milliyyeyi hâil olan mevânii yıkacak yegâne kuvvettir. Bu kuvvetin hüsn-i isti'mâli ise rehberlerin, mütefekkirlerin en büyük ve en ağır vazîfesidir. Hiç şüphe yok ki bu muazzam vazîfeyi ifâ sadedinde ilk yapılacak şey vahdet-i milliyyeyi te'mîn etmektir. Ancak bu sâyede milletin kuvvet-i sabr u se-

<sup>\*</sup> Ba's ü nüşûrun keyfiyeti hakkında fazla izâhât almak isteyenler (يَا أَيُّهُا...) [Bakara, 2/21] âyet-i kerîmesinin tefsîrine mürâcaat etmelidirler.

 $<sup>^{1}</sup>$  Bakara, 2/153.

bâtını işletmek, yükseltmek ve bir netîce-i müsbete istihsâl [4] etmek mümkündür. Vahdet-i milliyyenin te'mîni için, bünyân-ı ictimâ'înin tarsîni için evvel be-evvel rûh-ı millîyi, ahlâkı tathîr etmek lâzımdır. Yani ahkâm ve evâmir-i İslâmiyyeye ri'âyet, halkı dîne doğru götürmek muktezîdir.

Her felakete karşı sabr etmeyi, kemâl-i sebât ile felaketi yenmeyi emr eden Kur'ânımız sabır ile beraber salâtı emr ediyor. "Sabır ve salâttan isti'âne ediniz" buyuruyor.

Yukarıdan beri sabrın ma'nâsını ve kuvvetini izâha çalıştık. Hakkı te'yîd uğurunda sabır ve sebâttan nasıl isti'âne edileceği anlaşıldı. Şimdi de salâttan bahs edelim:

Kur'ân-ı Kerîm 1(وَ اَقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرى) buyuruyor. Namazdan maksad zât-ı ecell ü a'lâyı tezekkür etmektir. Cenâb-ı Hakk'ı tezekkür etmekle insan seyyiât ve münkerâttan tevakkī eder, âşikâr ve nihân her şeyde hakkı mürâkabe eder. Günahkârlara, gerek dünya, gerek âhirette verilen cezâları hâtırlayarak vazîfesini kemâl-i sıdk ile ifâda tereddüd etmez, kimsenin hakkına tecâvüzde, hakkını hayâtını ve mâlını sıyânet etmek, memleketi korumak hususunda hiçbir kusurda bulunmaz. Fakat Cenâb-ı Hakk'ı zikr etmekten gaflet olunur, namazlar ihmâl edilirse hukūka tecâvüz, muharremâtı irtikâb seyyieleri çoğalır. Fısk ve fücûrun intişârı, şehevâtın tahakkümü, ağniyânın tuğyânı, fukarânın tahkīri, zuafânın nisyânı, hükkâmın istibdâdı, münâfıkīnin isti'lâsı gibi her milleti müzmahil ve perişan edecek felaketler nümâyân olur ki hâlimiz bunun en canlı delîlidir. Salât, insana Cenâb-ı Hakk'ın azametini, celâl-i sübhânîsini duyurduğu, insanın kalbini mehâbet-i ilâhiyye ile doldurduğu için fuhus ve münkerden insanı teb'îd eder. Nefs-i insanı bir şerre, bir felakete düçar olunca korkudan, bir hayra nâil olunca hissetten sıyânet eder. Binâenaleyh salâta muvâzabe eden bir müslüman ne kumar masasına oturur, ne de fuhuşhânelere girer. Farîza-i salâtı îfâ eden bir müslüman ehl ü iyâlinin akrabâ ve komşularının, kendisiyle muâmelede bulunan kardeşlerinin ve kâffe-i müslimînin hukūkuna riâyet eder. Namazını edâ eden bir müslüman hakkı ve ehl-i hakkı ta'zîm, bâtılı ve ehl-i bâtılı tahkīr eder. Ne kendisi için, ne de milleti için zillet ve esâreti kabûl etmez. Allah'ın azametinden, Allah'ın emrinden başka bir şeye ser-fürûya tenezzül etmez. "Allahu Ekber" dedikçe gözünde herşey küçülür, ve ancak Hak büyür.

Cenâb-ı Hak salâttan istiâne ediniz emr-i celîliyle mü'minlerin dâimâ azamet-i ilâhiyyeyi istiş'âr ile her türlü fenalıktan sıyânet-i nefs, muhâfaza-i hukūk ve sıyânet-i mevcûdiyyet için en kavî ve en pâyidâr zımânı bahşetmiş oluyor.

Felaketten müteessir olan millet bu felaketi izâle için

kemâl-i sabr u sebâtla mücâhede edecekse, her şeyden evvel nefsini tathîr etmesi lâzımdır. Nefsini tathîr etmeden böyle bir mücâhedeye girişmek hiçbir vakit kâr etmez. Mücâhedeye girmek ve Allah'ın inâyet-i samedâniyyesine müstehik olmak için sabır ve salât ile istiâne etmek gerektir.

Kuvvet-i sabr ile ölümleri, şiddetleri, felaketleri istih-kār ederek gāye-i selâmete vâsıl olmak için rûhumuzun her türlü zaafdan, her türlü şâibeden âzâde olduğu halde Allah'ın azamet-i sübhâniyyesini istiş'âr ile Allah yolunda, Hak yolunda yürümeye kesb-i liyâkate vâbestedir. İçimiz gıll u gış ile mâlî, ahlâkımız mütefessih, ef'âl ve harekâtımız bî-karâr, efkârımız perişan, türlü türlü şüpheler içinde yüzüyorken, hâdisâtın esîri olmuşken muvaffakiyet ihrâz etmek mümkün değildir.

Madem ki rûhumuzda hâdisâta hâkim olabilmek kuvvetini, velev ki pek zaîf pek âciz bir sûrette seziyoruz. Ve hâdisâta hâkim olduğumuz zaman yani hâdisât ile mevti istihkār ederek mücâdele edebilmek iktidârını kemâl-i vuzûh ile müşâhede edince selâmetimizi te'mîne muvaffak olacağımız muhakkaktır. Çünkü ölümü istihkār edenin ölmediği, ancak ölümden korkanların her zillete giriftår olarak geberdiği cây-ı tereddüd değildir. O halde su meydanlarda toplanarak hakk-ı hayâtını isteyen su bicare halkı câmilere sevk edelim. Orada herkes tevbe ve istiğfâr etsin, Allah'ın azametini duysun. Muhîtimizi boğan ahlâksızlıklardan nefret etsin. Orada Allah'a namaz kılsın da her türlü fenalıklardan, hatîâttan tenzîh-i nefs ederek huzûr-ı kalb ve safvet-i îmân ile sabır ve sebâtı öğrensin. Allahü ekber nidâ-vı samedânîsini yükselttikçe hâdisâtın bu müdhiş, bu korkunç darbeleriyle hem istihfâf edecek, hem de onlarla savaşacak bir kudret-i ma'neviyye ile tecehhüz ederek hak için mücâdeleye şitâb etsin.

Evet, Bayezid, Sultanahmed, Ayasofya, Fatih meydanlarında toplanan ketâib-i galeyân o nûrânûr ma'bedlerin harîm-i kudsîsine girsin de âyât-ı Kur'âniyye'den iktibâs-ı nûr etsin. Namaz kılsın da ahlâksızlıklardan, şahsî münâferetlerden, hasîs menfaatlerden tecerrüd ederek meydana çıksın, emin olsun ki o vakit yükselecek olan sadâ-yı hak ve hakīkat daha müessir, daha kuvvetli akisler bırakacak. Pâk vicdânların, samimi îmânların, yılmayan, dönmeyen metânet-i rûhiyyenin, selâmet-i milliyye uğurunda hiçbir fedakarlıktan çekinmeyen sabır ve sebâtın sesi elbet hükmünü icrâ edecektir.

Bizi câmilerimizin meydanlarında değil, içinde görsünler, câmilerimizden çıkıyorken görsünler. Biz namaz kılalım, sabr edelim. Bizi yıkmak için tasnî' edilen hâdisâtı el birliğiyle yıkalım. O vakit kurtuluruz. Ve Allah bizimle olur.

1 Tâhâ, 20/14.

### DÎNÎ MÜCEDDIDLER

**[5]** 

### YAHUD "TÜRKİYE'NİN NECÂT VE İ'TİLÂ YOLLARI"NDA BİR REHBER

"İslâmiyet'in âlî esâsları ne yolda tahrîb edildiğini, İslâm müceddidlerinden Musa Efendi bakınız, ne güzel izâh ediyor: "Şâri'-i kerîm seyyidü'l-vücûd sallAllâhualeyhi ve sellemin vâsıtasıyla insanlara ta'mîm kılınmış olan İslâmiyet, güzel şerî'at-i ilmiyye idi, yani hayât-ı insâniyyeyi ıslâh, hey'et-i ictimâ'iyye hâllerini tertîb yolunda amel, İslâmiyet'in en mühim maksadı idi. Buna göre Kur'ân-ı Kerîm hey'et-i ictimâ'iyye esâslarını nasıl büyük ihtimâmla beyân etmiş ise medenî muâmelelerin ufak cüz'iyâtlarını da o kadar büyük ihtimâmla beyân etmiştir. İctimâ'ın usûl-i külliyyelerini ufak cüz'iyâtlarını adâlet, menfaat, maslahat esâsları üzerine binâ edilir amel, İslâmiyet'de en mühim maksad idi. Medeniyetten, salâhdan en baîd bedeviyet âlemi, İslâm rûhuyla birkac sene terbiye kılındıktan sonra, en evvel öz hâllerini ıslâhları, sonra diğer devletleri özlerine kısa bir müddette teshîrleri bizim da'vâmıza güzel şâhid olabilse gerek. Salâh, amel devâm etmiş müddette İslâmiyet'in kuvveti hemen arttı. O vakit âlem-i medeniyette en büyük riyâset, İslâmiyet elinde idi. Eğer de İslâmiyet'i amelden ayırmış bir bünye o vakit İslâmiyet âleminde zâhir olmasa idi İslâmiyet'in kuvveti, riyâseti artardı, şu yeryüzünün harîtası da tamâm başka bir renkte olurdu." (s. 32-33)

Musa Bigiyef Efendi'nin, İslâmiyet'i amelden ayıran beliyyeden maksadı Müslümanlığa an-samîmi'l-kalb mu'tekid olan adamın, mükellef olduğu a'mâl-i şer'iyyede kusur etmesi üzerine dinden çıkması lazım gelmeyeceğine dâir olan ehl-i sünnet mezhebidir. Mezheb-i mezkûra karşı hasbe'z-zâhir pek muhık gibi görünen bu ta'rîzin ilmen kıymet ve mâhiyetini, ıslâhât-ı dîniyye-akīde bahsinde uzun uzadıya tedkīk ve teşrîh edeceğiz.

"Bundan sonra âlem-i İslâm'da daha büyük bir fitne çıktı: Yalnız vehmiyâttan nazariyâttan ibaret Yunan felsefesi tercüme kılındı. İslâmiyet'in hem kalbi, hem dimağı en mühim zehirle zehirlendi." (s. 33)

Bize göre şimdi kendileri de kudemâdan oldukları halde müteahhirîn ünvânıyla yâd edilen ulemâ-i Kelâm için, vaktiyle ukalânın efkârında ciddî bir mevki' işgāl etmiş olan Yunan felsefesi, nazariyâtını nazar-ı dikkate almak ve icab eden noktalarda dûr u dırâz münâkaşâtta bulunmak âdet olmuştu. Daha doğrusu ulemâ-i Kelâm için bu, bir vazîfe idi. Çünkü bu suretle, akāid-i İslâmiyye'nin asrına göre ehemmiyet kesbeden ulûm ve fünûn nazariyâtına bîgâne kalmaması te'mîn edilmiş oluyordu. Nasıl ki bugün ulûm ve fünûnun esasları teceddüd etmiş olduğu için ona göre akāid-i İslâmiyyenin, temas

eden noktalarda mezkûr esâsları te'yîd etmek ve muhâlif gelen yerlerde de onlarla çarpışmak gibi yeni vazîfeler de müslümanların şimdiki ulemâsına teveccüh ediyor. Musa Bigiyef Efendi'nin ve Hâşim Nâhid Bey'in mensûb olduğu sınıf-ı mütefekkirînin, arz ettiğim yeni vazîfeyi tasdîk ettikleri ve belki ihmâl edilmekte olduğunu ulemânın başına kakmaktan geri durmadıkları halde eski ulemâyı, zamanlarına âit vazîfe-i ilmiyyeyi ifâ etmiş olmalarından dolayı ta'n ve teşnîe lâyık görmeleri, ulemâ-i İslâm husûmetinden başka şeyle tefsîr edilemeyen ahvâl-i acîbedendir. Öyle ya: Şimdiki ulemâ-i ahkâm ve akāid-i İslâmiyyeyi, fünûnun ahkâm-ı hâzırasıyla mukâyese etmiyorlar, edemiyorlar; kabâhat! Ulemâ-yı sâlife, nazariyât-ı kadîme-i fenniyye ile iştigāl etmişler, o da kabâhat!

"İslâmiyet'in saf akīde-i ilâhiyyesi ilm-i Kelâm cereyânıyla telvîs, hem tahrîf kılındı." (s. 34)

Koskoca bir ilim hakkında böyle bürümeden sözlerle tenkīdâtta bulunmanın hiç bir kıymet-i ilmiyyesi olamaz. İlm-i Kelâm ile dîn-i İslâm tahrîf edilip edilmediği, o ilmin içerisine girerek mes'ele be-mes'ele münâkaşa ve münâzara etmekle tebeyyün eder. Musa Efendi'nin gücü yeterse er meydânına buyursun, uzaktan atıp tutmak aceze ve cehele kârıdır. Maamâfîh Yeni İslâm Müctehidlerinin Kıymet-i İlmiyyesi nâmındaki eser-i âcizânemle bu kitâbın, ıslâhât-ı dîniyye-akīde faslına mürâcaat edilince anlaşılacağı üzere Musa Efendi, nümune olarak bir, iki mes'ele-i Kelâmiyye'de boyunun ölçüsünü almıştır.

Bir de Musa Efendi ilm-i Kelâm hakkında kullandığı lisân-ı tezyîfe, hep nazariyât sözünü dolamıştır. Bu zât, bilmez mi ki ilimler, nazariyât cinsinden olur; ameliyât cinsinden olmaz. Çünkü ilmin mahalli dimâğdır. Dimâğ ise düşünür; başka bir şey yapamaz. Halbuki ameliyât, kuvâ-yı akliyye hâricindeki âzânın işidir. Yoksa Musa Efendi bildiği şeyleri elleriyle mi biliyor, yahud ayaklarıyla mı anlıyor?

Dilber olursun kulaklar görmedik göz duymadık Sürme çeksen güşuna, menkûş taksan çeşmine

Bu sözleri ile, ulemâ-i Kelâm'ın ameli îmândan cüz' kılmadıklarına ta'rîz etmek istiyorsa bu, ilm-i Kelâm'ın yalnız bir mes'elesine âittir; ve bununla ilm-i Kelâm'ın hey'et-i mecmû'ası ameliyâttan nazariyâta tebdîl edilmiş olmaz. Sonra, ameli imândan cüz' addeden ulemâ-i Kelâm da vardır. Çünkü meselâ Mu'tezile ulemâsı da ulemâ-i Kelâmdandır. Binâenaleyh Musa Efendi, bu mes'elede ulemâ-i Mu'tezile'nin re'yine ittibâ' edivermek, ve mu'takadâta dâir her mezhebi ihtivâya müsâ'id olan ilm-i Kelâm hakkında dilini kısa tutmak lâzım gelirdi. İşte, ameli îmândan cüz' kılmak, yani beğendiği şu mezheb de beğenmediği nazariyât kabîlindendir. Mes'e-

lenin mâhiyetine ıttılâ' için bu kitâbdaki mebhas-i mahsûsuna mürâcaat lüzûmunu tekrar ederim.

"Kalbleri de, dimağları da nazariyâtla; hilâfiyâtla meşgūl kalmış ehl-i İslâm, ictimâ'î, iktisâdî, medenî hâlleri bilkülliye ihmâl etti. Bu büyük fitne heme âlem-i İslâmiyyet'i, mescidleri, medreseleri, hâneleri, meclisleri tamâmıyla istîlâ etti." (s. 34)

Bu sözlerden, bütün müslümanlar gece gündüz ilm-i Kelâm okumaktan sâir ulûm-ı nâfi'a tahsîline vakit bulamadılar, yahud ilm-i Kelâm onlara fünûn-ı nâfi'a tahsîlinin ihmâlini emr eyledi gibi bir şey anlaşılır ki bunun ikisi de yalandır. İşte Hâşim Bey'in, ileride kendisinden bahs edeceği [6] mektebli Türklerin vakitlerini ilm-i Kelâm işgāl ve itlâf etmez. Matmah-ı nazarları ve mekteplerinin maksad-ı te'essüsü Musa Efendi'nin istediği fenlerdir. Bununla beraber yine Haşim Bey'in i'tirâfına nazaran bu mekteblilerin, müslümanları adam etmeleri şöyle dursun, memleketin işine yaramak itibariyle kendileri diğer müslümanlar kadar da adam olamamışlardır.

"Ma'nâsı boş, beyhûde nazariyâttan bahs eder, bunun üzerine her ulûmu inkâr eder kelâm kitâbları, İslâm memleketlerinin her kıt'asında te'lîf kılınıp hükûmet kuvvetiyle tervîc kılınır idi." (s. 34)

İlm-i Kelâm ile hükûmetlerin siyâseti arasında münâsebet tevehhüm etmek Musa Bigiyef Efendi'nin mahsusâtındandır. İlm-i Kelâm'ın hükûmet kuvvetleriyle tervîc olunduğunu bilmiyorum. Yalnız on beş yirmi sene mukaddem, ilm-i Kelâmdaki imâmet bahsinde kuşkulanan hükûmet, Şerh-i Mevâkıf gibi bazı kütüb-i Kelâmiyye'nin tedâvülünü men'e teşebbüs etmişti.

"Şu gün biz o kitabları okur isek taaccüb ederiz, O kadar beyhûde şeyleri yazmış kalemlere, öyle şeyleri fikr etmiş akıllara; o kadar ufak mes'elelere kanâat etmiş âlimlere..." (s. 34)

"Alınız, Gazzâlî gibi büyük bir imâmın kalemiyle yazılmış *Tehâfüt*'ü, alınız İbni Rüşd gibi güzel mütefelsif kalemiyle yazılmış *Tehâfütü't-Tehâfüt*'ü söyleyiniz, zinhâr şu kitablarda kıymeti var bir söz, kıymeti var bir fikir alınabilir mi? Görünüz hendese, hey'et ilimlerinde i'tibârı var Nasîruddin-i Tusî kalemiyle yazılmış *Tecrîd* kitabı gibi kitapları, bu kitaplara mukābele ya müdâfaa yoluyla te'lîf kılınmış büyük mücelledleri okuyunuz *Molla Celâl* gibi kitabları da en büyük mağrûriyetle beyân kılınmış vücûh-ı hamseleri, okuyunuz, sıfât, ef'âlullâh, halk-i ef'âl gibi eşâire kalemiyle yazılmış sözleri... umûmen Fıkıh, Kelâm, Mantık, Usûl, Tefsîr, Nahiv, Sarf, Hikmet kitablarına dâir yazılmış hâşiyeleri, şerhleri, görünüz de söyleyiniz. O kitablarda akıldan, fikirden, İslâmiyet'den eser var

mı? Kazan Musa Efendi Bigiyef" (s. 34, 35)

Ulûm-ı akliyyeye ve nakliyyeye dâir ulemâ-i İslâm tarafından yazılmış ne kadar âsâr var ise hepsini kütübhânelerden çıkarıp sokaklara atınız, müellefât-ı İslâmiyye'nin bir Cengiz vahşet-engîzi olan Rusyalı Musa Bigiyef Efendi ile hem-pâları çiğnesinler. Hele bu kitabların yalnız isimlerini cem' etmekle vücûda getirilen Keşfü'z-Zünûn ve Mevzû'âtü'l-Ulûm\* gibi kitabların şaşkın müelliflerinin mezarları üzerine istihzâ handeleri nisâr ediniz. Sonra, bütün bu âsâr-ı eslâfa bedel, kütübhânelerinizi, Musa Efendi'nin mahsûl-i karîhası olan kitâblar tezyîn etsin!

"Türk Osmanlı padişahları içinde şer'î ulü'l-emrler, (ulü'l-emr, emir sahibleri demek olduğu için tekrar buna, edât-ı cem' olan "lar" lafzının ilavesi câiz olmamalıdır.) gösterilebilir, lakin sadrazamlarının kafasını kestirmiş, vezîrlerini boğdurmuş şehinşâhların adedi herhâlde daha çoktur. Sonra, müsteâr bir haysiyetle ulü'l-emr olan sadrazamdan, vezîrlerden sipahi nefere varıncaya kadar hepsi bu müsteâr nüfûz nâmına mümkün mertebe zulüm ve yağmagerlik ettiler, kan döktüler." (s. 36, 37)

Tabii bunlar şer'î ulü'l-emr değil idiler.

"İşte dinden alınmış bir esâs; yani ulü'l-emrlik böylece sû-i isti'mâllere uğradı. Daha bir çok misâlleri göstermek mümkündür; lakin bu; dînî kāidelerin yalnız fenâ tatbîk edildiğini gösterir." (s. 37)

Şu halde bizâtihî din, neden kabahatli olsun ve ınkırâz âmillerinin birincisi addolunsun?

"Dîn-i İslâm'ın menşei Arabistan olmak haysiyetiyle mu'âmelât-ı nâsa taalluk eden esâsları Arab cemâ'atlerinin hayât-ı ictimâ'iyyelerini idâreye kâfî idi." (s. 37)

Bu söz dîn-i İslâm'ın, yalnız Arablara mahsûs bir din olması fikrini imâ ve îhâm eder.

"Fakat aynı dinin muhtelif iklimlerde; muhtelif kavmiyetlerde biri birine benzemeyen telakkīlere mazhariyeti zaruridir. Tunus, Cezâir, Fas, Mısır, Ümitburnu, Suriye, Irak, İran, Anadolu, Kafkasya, Çin, Hind, Cava müslümanlarının şimdiki akīde-i dîniyyeleri, o iklimlerin tehâlüfü derecesinde azîm ve mütebâyin bir halde olduğu mütebahhir âlimler tarafından tahkīk olunmuştur." (s. 37)

Hâşim Nâhid Bey akīde-i dîniyye ne demek olduğunu pek iyi bilmediği için böyle söylüyor ve mütebahhir âlimler dediği âdât ile i'tikādâtı temyîz edemeyen sat-

<sup>\*</sup> Burada dipnot işareti verilmişse de sayfanın sonunda dipnot yoktur.

hî-nazar seyyâhlardır.

Çünkü akīde-i İslâmiyye üzerinde iklimin kat'iyen te'sîri yoktur. Zâten küre-i arz üzerinde, mensûbiyeti ekseriyet-i azîmeyi hâiz olan akīde-i İslâmiyye, Sünnî akīdesidir. Bir de ekalliyet derecede mevcûdiyetini muhâfaza eden Şiî Mezhebi vardır.

Bunlardan müellifin ta'dâd ettiği, Tunus, Cezair, Fas, Mısır, Anadolu, Kafkas, Suriye, Irak, Hind ilh. deki Sünnîlerin akīde itibâriyle biri birinden kıl kadar farkları olmadığı gibi Hind, İran, Yemen gibi bazı ekâlîmde bulunan Şiîler de bir iki derece farklarla yekdiğerinden uzak bir halde değillerdir. Hattâ Şiîlerin ekseriyeti teşkîl eden *Mufaddla* fırkasını esâs-ı akīdece Sünnîlerle yabancı addetmekte bile pek ma'nâ yoktur.

"Aynı akīdeyi muhtelif akvâma tatbîk etmek ve hattâ bir kavmin murûr-ı zamânla ihtiyâcâtı; ahlâkı; âdâtı zamanın devamlı tesîriyle değişeceği için kāideyi aynıyla muhâfaza etmek mümkün olamayacağı şâri'-i a'zama malûm bulunmuş ve bütün mahzûrları def' için ahkâmın esbâb-ı adîde ile tegayyürü kā'ide-i esâsiyyesi vaz' olunmuştur." (s. 38)

Bu bahis, biraz aşağıda yine gelecektir. Biz de sözümüzü oraya ta'lîk ediyoruz.

Mustafa Sabri



– 1 –

Fasl-ı sâbıkda risâlete ta'alluku itibâriyle mühim olan bazı kelâm ve mutâlaâtı vech-i evvel kabîlinden olarak îrâd etmişidik ki o vech, rusül-i kirâma müminin i'tikād etmesinin vâcib olmasıdır. Bu mebhasde söz, tevfîk-i ilâhî ile rusüle ihtiyâc noktasına müveccehdir. Bu da fehimleri artırıp çarpıştıran, ikdâmı kaptıran, efkâr ve evhâma bir izdihâm-ı kesîr veren [7] bir bahisdir. Serd edeceğim muhâkemâtta mütekaddimînin dedikleri vechlerin ve müteahhirînin zâhib oldukları nazariyelerin ityânını saded hâricinde bıraktık.

Sahâif-i kitâbımızda tarz-ı i'tikādları, hakīkate muhâlif veya sahîha mutâbık olanların akvâl ve temâyülâtını nazar-ı i'tibâre almaksızın muhik olan mu'tekadâtın ve bu hakāyıka daha karîb yollarla vüsûlü istilzâm eden efkârın serd ve ityânını iltizâm ettik.

Şu kadar ki mesrûdâtımız, zikr olunan muvâfık ve muhâliflerin teşrîhâtından tesâdüf-i kelâm kabîlinden olarak bazı işâretleri gizleyememek, yahud hak olan sözden tarîk-i istisnâya sapamamak âsârı bâriz olur ise meslek-i tasvîrimize münâfî sayılmamalıdır.

Rusül-i kirâma beyân-ı hâcet husûsunda îrâd-ı kelâm

için, iki meslek vardır: Biri, evvelce zikri geçtiği üzere öldükten sonra nefs-i insanînin bekāsına i'tikād noktasından başlar, çünkü insan için hayât-ı dünyâdan sonra hayât-ı uhreviyye muhakkaktır. Orada sa'âdet-i cennetle temettu', yahud azâb-ı elîm ile tezellül edilir. Âhirette saadet ve şekāvet hallerine ma'rûz kalınması da hayât-ı dünyeviyyede kişinin tarz-ı a'mâline merbûttur. Bu amelleri ister i'tikādât, niyyât ve makāsıd, irâdât gibi kalbî olsun, ister ibâdât ve muâmelâtın envâı gibi bedenî olsun müsâvîdir.

Muvahhidînden, Vesenîlerden, felâsifeden, edyân-ı sâire erbâbından hiçbir sûretle vezin ve hitâba gelmeyenlerin az bir kısmı müstesnâ olmak üzere cezm ü beyânda müttefiktirler ki: Nefs-i insanın bedeninden ayrıldıktan sonra bâkī olup hayât-ı uhrâya nâil olacağı muhakkaktır.

Mevt, fenâ ile yani ma'dûmiyet-i külliyyeye müncer ve hak sûretiyle hayât-ı fâniyyeden insilâh etmez. Her ne kadar bekā-yı rûh mes'elesinin ve ona târî olacak ahvâlin tasvîrinde muhtelif nizâ' ve zehâblar gösterilmekte ve ona müteallik istidlâl yollarında meşreblerce sebât edilmekte ise de ömr-i fânînin hitâmı devr-i bâkīnin mebdei olup bu âlem-i nâsûtta fenâ-yı vücûd maddesi ise hafâhâne-i kudretin eser-i ta'yîn ve hükmü olan bir mevt-i zâhirîden ibârettir.

Mezâhibden bazıları rûh bedenden ayrıldıktan sonra tenâsüh yoluna düşerek ecsâd-ı beşerden veyahud hayvânlardan birine girmeye devâm sûretiyle idâme-i hayât ettiğine ve bazıları da rûh, ba'de müddetin merâtib-i kemâlin derece-i ulyâsına varınca tenâsühü nihâyet bularak büsbütün kesb-i ma'dûmiyyet ettiğine zâhib olmuşlardır. Bir kısmı da rûh, cesedden ayrıldığı zaman maddeden tecerrüd etmiş bir hale gelerek amel-i dünyevîsinin netice-i müvelledesi olmak üzere ya lezzet ve elem hislerini hâfız olduğu halde kalacağı ve başka bir kısmı, rûh, vücûddan çıktıktan sonra şu görülen ecsâmdan daha latîf olan güzîde ecsâma inkılâb ve taalluk edeceği zu'm ve i'tikādında bulunmuşlardır.

Dâr-ı âhirette görülecek saâdet ve felaket ki bunlar dünyâda işlenilen ve na'îm-i uhrevîyi tehyie ve i'dâd eden, yahud nekâl-i dâimîyi istilzâm eyleyen amellerin metâ' ve esbâbıdır. Mezheblerce o mertebe ihtilâfı, kadîm ve cedîd ümmetlerin arasınca o kadar keşâkeşi mûcib olmuştur ki bunların ihâta ve ta'dâdına tekarrub, imkân hâricindedir.

Enfüs-i beşerin âlim, câhil, vahşi, mûnis, bedevî, medenî, eski ve yeni olanlarında münteşir olan hayât-ı fâniyyeden sonra hayât-ı uhrânın muhakkak olduğunu idrâk ve takdîrde umûmun hâsıl eylediği ilm-i zarûrî, dalâlete uğramış bir aklın, yahud fesada sapmış bir vehmin eseri olmak üzere addetmek mümkün olamaz. Bu telakkī-i ma'kūl ancak onlara muhtas olan ilhâmât-ı Rab-

bânî eseridir. Nitekim: Bu hayât-ı dünyâda akıl ve fikrin imâd-ı bekā olduğu insana ilhâm olunmuştur. Her ne kadar şu beyân olunan telakkī ve i'tikādda bulunanlardan mâadâ şâz olarak bir kısım halk, a'mâlde insanı irşâd için akıl ve fikrin kâfî olmadığına, vecâib-i i'tikādiyyeyi akıl ile teyakkun kābil olamayacağına ve mechûl bir hakīkate fikrin delâletiyle vüsûl ihtimâli bulunmadığına zâhib oldukları gibi âlemin de vücûdu olmayıp ancak böyle bir ma'nâ, hayâlin eser-i ihtirâi bulunduğunu ve kendileri her seyden sek ederek hattâ kendi mevcûdiyetleri hakkında süphe beslemekten hâlî kalmamışlarsa da yine akıl ve fikir, hayâtın rüknü olduğu ve zamân-ı mukaddere değin üss-i bekā idiğini ve nev'-i insanın sâir efrâdının hayât-ı uhreviyyece bil-ittifâk peyda ettikleri i'tikādın ilhâmât-ı sahîhaya müstenid bulunduğunu lisân-ı ta'n u inkâra almamışlardır.

Bunun gibi hazîne-i kudretten ukūle ilhâm, nüfûs-ı beşere iş'âr olunmuştur ki bu ömr-i kasîrin hitâmı, vücûd-ı insanın külliyen mün'adim ve müntehî olduğu bir had değildir; Belki vücûddan libâs çıkarıldığı gibi rûh-ı insan da cesedden hurûc ederek başka bir tavırda hayât-ı bâ-kıyyeye erişir. Bu hakāyıkı ta'mîm ve izhâr eden ilhâm-ı Rabbânî'nin te'sîrât-ı muhıkkasını idrâk etmemek bir nûr-ı hakīkatin incilâsındaki bedâhete karşı müzâhame eseri sayılır.

Her bir nefis, hasr u tahdîdi kābil olmayan yollarla gayr-i mütenâhî ma'lûmâtı kesb ü kabûle müstaid, hudûdu bulunmayan lezâize müştâk olmak üzere yaradılmış ve merâtib ve gāyâtı nihâyetsiz bulunmuş olan kemâl derecâtının gāye-i istihzârında durmayıp dâimâ terakkī etmekle mecbûl bulunmuştur. Âlâm-ı şehevâtiyyeden, iğvâât-ı nefsâniyyeden, emrâzın ecsâda sirâyetinden, ab u havâya ve sâir ihtiyâcâta mukāvemetten, bunlara mümâsil sayılması, hattâ nihâyetine varılması mümkün olmayan sâir ıztırâb verici hâllerden i'râz etmek de nefsin isti'dâd-ı fıtrîsi eseridir.

Envâ'-ı eşyâya vücûd veren Cenâb-ı Hakk'ın nizâm-ı hayâtı, hâcet mikdârı bekā bulabilecek bir isti'dâd ile taknîn ettiğine ve mümkinâtın tasarrufunda abes [8] denecek ve ef'âli götürü yani vezin ve hesâbdan ârî olduğuna haml edecek şevâibden berî bulunduğuna ilm-i yakīn hâsıl ettikten sonra lezzet ve elemi ve sâir mevâhib ve nevâibi his ile bir fikr-i rağbet veren ve her şeyde bir delîl-i temyîz olan ilhâmât, nefse mültefit olur.

Beşerin gayr-i mütenâhî malûmât, envâ'-ı kemâlât, lezâiz ve âlâm kabûlüne müstaid ve mecbûl olduğuna göre bekā-yı hayâtı mahdûd bir zamana maksûr kalarak ondan sonra ebedî bir ma'dûmiyete uğraması sahîh olamaz.

Havâss-i akliyyemiz ise insan için bekā-yı ebedînin

sıhhatini, ona varıldığı zaman ne gibi ahvâlin vukūa gelebileceğini, o saâdete vüsûlün sûret-i imkânını, şu sefer-i ba'îdde mûcib-i felâh olacak hangi yolun iltizâmı muktezî idiğini tehassüs ve teemmül husûsunda ervâhımızı tehyîcden geri durmamakta ve hem uzun, hem kısa olan bu ma'îşet-i dünyânın hüsn-i tedbîri ve te'mîni vecîbesinin menhec-i kavîm üzere muhâfaza-i istikāmet etmesine kifâyet etmeyen aklımızın lâyıkı vech ile isti'mâli için bütün kuvâ-yı hissiyyemiz başka bir rehbere müftakir görünmektedir.

Bundan anlaşılır ki hayât-ı hâzıra ve âtiyyemize karşı ta'lîm ve irşâda, efkâr ve enzârımızın husûl-i selâmet ve intizâmı için geçmiş asır ve zamanlardaki ahvâl ve avâkıb-ı ümemden haberdâr olmaya vicdânımızı ıslâh ve zihnimizi tenvîr ve te'yîd etmeye, el'ân tevâlî etmekte olan gumûm-ı dünyânın verdiği ıztırâbdan ne zaman kurtulmak ve maksûd olan şevk-i hakīkīde tamânînet husûlü için ne vakit ona erişmek mümkün olacağı noktalarında tahkîm-i ilm ve îkānımıza bir lüzûm ve ihtiyâc-ı kavî hissetmekten hâlî kalmıyoruz.

Şu hâllerimiz, bu âlem-i his ve şuhûdda yani dünyadaki safahât-ı hayâtımız muktezâsı olup kendi kendimize buna bir mecrâ-yı istikāmet vermeye muktedir ve mutmain olmadığımızın bedâhetine karşı âlem-i gaybdaki ahvâl-i azîme hakkında akıl ve fikrimiz ne şey teemmül ve teyakkun edebilir?

Bizi verâ-yı gaybda mekmûn ahvâl ve esrâra muttali' kılacak bir hüccet ve alâmet elimizde var mıdır?

Hayât-ı beşer üzerindeki mukadderât-ı Rabbâniyye'ye ma'rifet husûlüne vüsûl için bir kimsenin kendi kendine düşünüp bir netice-i sâlimeye varmasında ve nâ-mütenâhî bir füshati hâiz olan bu tarîk-i ma'rifette kolayca kat'-ı mesâfe edileceğini tafsîlde imkan mutasavver midir?

Ancak şüphesizdir ki hakk-ı beşerde müretteb ve mukadder olan esrâr-ı ilâhiyyenin ve rûh bedenden ayrıldıktan sonra uğranılması lâbüd olan etvâr ve hâlâtın tafsîlâtına ve hikmet-i mahsûsa ile memzûc bulunan bu şuûnâtın tedvîr ve tasarrufu yed-i kudretlerinde olan zât-ı ecell ü a'lânın sıfât-ı vücûdiyyesine hod be-hod ıttılâ'-ı yakīn husûlüne nâfiz olacak bir nazar ve kuvvetle mevhûb değiliz.

Bir kuvve-i âliyyenin irşâdı sebk etmeksizin i'tikādât ve a'mâlin mercii hakkında yakīn-i sahîha îsâl edecek bir üslûb-ı nazar var mıdır? Bu hakāyık ind-i beşerde mechûldür, bu hayât-ı câriyye ve âtiyyenin beşeriyetin re'y-i mücerredine nisbetle fehmi güç bir muammâdır.

Nûr-ı hikmet ve delâlet-i kudretten hâlî bir aklın nokta-i nazarı ve havâssimizin bir tarîk-i teşevvüşte tarz-ı

ta'allukātı, âlem-i dünyâ ile âlem-i uhrâ arasında bir vasl u iştirâk râbıtası bulunmadığına kāil olacak derecede mütenezzil olup hattâ görülebilecek şey, bu hayât ve şahsiyet-i fâniyyeden ibâret idiği ve avâlim-i müstakbelenin hakāyıkına ma'lûmât-ı beşeriyye ile yakīn husûlünün imkânsızlığı cihetine tahvîl-i vicdân ettiren derekâta düşülmüş gibi muzlim ve âkıbeti vahîm bir hâli mürevvic görünmeye yelteniyor.

Sâni'-i hakîmin muktezâ-yı hikmeti değil midir ki umûr-ı insâniyyeyi irşâd ve ta'lîm kāidesi üzerine ikāme ve te'sîs etmiş ve nev'-i insanı yarattığı gibi beyân hâssasını da kendisine vererek bunlar, merâmlarını şifâhen ve tahrîren birbirine ifhâm ve teblîğ etmek için feyz-i tekellüm isti'dâdıyla mecbûl ve mülhem kılınmıştır. Bununla beraber yine o fâtır-ı kâinâtın cümle-i ni'amından olmak üzere enfüs-i beşer mertebelerinden bir mertebe-i a'lâ-yı istisnâda ıstıfâ ettiği bazı zevât-ı âliyye ile de tenvîr-i cihân eylemiştir.

İşte bu ıstıfâ-yı kâmil, mansıb-ı risâleti tazammun eder ki bu pâye-i refî'in kime tevcîh olunması lâzım geldiğini kādir-i müte'âl hazretleri herkesden daha iyi bildiği gibi onları fıtrat-ı selîme ile mümtâz kılmış ve ilm-i ilâhîsi envârından müstahık oldukları derecede istizâe ve esrâr-ı mevdû'asını bir emânet-i kübrâ mesâbesinde telakkī ile ona kemâl-i emn ü itâatle münkād ve riâyetkâr olmaya sâlih bir sûrette ervâh-ı mukaddeselerini hadd-i kemâle îsâl eylemiştir; onlar münkeşif ve müncelî olan esrâr ve füyûzât-ı Rabbâniyye, nüfûs-ı âdiyye inkişâf etseydi, mecâl-i tahammülleri münselib olarak mahv ü helâk olmaları, yahud celâlet ve azamet-i ilâhiyye nûrunun te'sîr-i in'ikâsıyla izâ'a-i akl etmeleri muhakkak olurdu.

O zevât-ı mübâreke, Allah'ın fazl u izn-i mahsûsuyla âlem-i gayba yakīn hâsıl ettikleri gibi ahvâl-i nâsın vâsıl olacağı derecât ve derekâtı müdrik oldukları halde kendilerine teblîğ ve irşâd ile bütün âlemlere mahz-ı rahmet-i Hudâ olduklarını izhâr ve isbât etmişlerdir.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar Şeyh Muhammed Abduh

### YÂD-I MÂZÎ

Türklerin necîb ve hakīkī bazı dostlarının, aleyhimizde kuvve-i muhayyilenin bile tasavvur edemediği bühtânlar tertîb edildiği şu hengâme-i felakette fazîlet-i beşeriyye-nin bülend bir timsâli gibi ortaya atılarak, o menfûr iftirâ [9] ve isnâdların esâssızlığını enzâr-ı medeniyette isbâta çalıştıklarını kemâl-i şükrânla görüyoruz.

Biz burada, bu kıymetdâr neşriyâtta Türklerin ma'sûmiyetini gösteren rengîn sahifelerden bahsedecek değiliz. Çünkü o sahifeler, bu kanâatte bulunan için değil, sürü sürü Türk aleyhdarlarının her gün daha ziyâde şiddet ve vüs'at kesb eden neşriyâtlarıyla fikirleri hakīkati idrâkten uzaklaşan garblılar için yazılmıştır.

Ümid ve temennî edelim ki, bu kıymetdâr neşriyât Türk aleyhdarlığıyla kızaran gözleri bir müddet yormak fırsatına nâil olabilsin! Yalnız efkâr-ı umûmiyye-i cihânın aleyhimize çevrilmiş olduğu bir zamanda bilâ-pervâ samîmî bir kanâatle hakīkat müdâfi'liğini deruhde eden muhterem dostlarımızın bu vesile ile hakkımızda ne düşündüğünü görmek tabiî bizim için de mûcib-i intibâh bir hâdise olacaktır.

Bizi, bir garblı gözüyle tedkik eden dostlarımızın sözleri, şüphe etmiyoruz ki, kāri'lerimizi dûrâdûr tefekkürâta sevk edecektir. Çünkü, bu büyük insanın vicdanlara kadar nâfiz olan mütecessis nazarları, bizi pek güzel görmüş pek derinden süzmüştür diyor ki: "Evvelâ Türklerden bahsetmekle söze başlamak isterim, fakat burada Türkten maksadım memkeletinde hamd olsun hesâbsız bir ekseriyet teşkîl eden eski zaman Türküdür. Bu ta'bîrin içinde, istisnâ teşkîl eden yeni tabakāta mensûb olanları, atalarının mâzîsini inkâr edenleri, muvâzenesizliklerimizle yeniliklerimizde bizi bile geride bırakmak isteyenleri murâd etmiyorum; hele her cinsin kanından çıkmış melez bir unsur olan ve şark işlerindeki hârikulâde cehâletimiz sâyesinde bizim için hakīkī Osmanlılardan tefrîki mümkün olmayan Levantinlerden kat'iyyen bahs etmek istemiyorum.

"Onları, o Türkleri bî-taraf bir nokta-i nazarından muhâkeme ederken, ben de teslîm ederim ki, bizden bir-kaç asır geri bir millet telakkī etmelidir –ki bundan dolayı herhâlde kendilerini ta'yîb etmiyorum, belki bilakis.... Anadolu'nun içerlerindeki hareketsiz kasabalar, köyler kırlar, değil yalnız sulh ve sükûnun, belki her gün biraz daha bizim bu yeni dünyâmızdan silinmekte olan tekmîl eski zaman fezâilinin: Lekesiz bir doğrulukla namusun, çocuklar için artık emsâline tesâdüf etmez olduğumuz bir ana baba hürmetinin, bitmez tükenmez bir misâfirperverlikle misâfire karşı merdâne bir riâyetin en âdî adamlarda bile zarâfet-i ahlâkiyye ile nezâket-i irsiyyenin, herkese ve hattâ hayvanlara karşı bî-hudûd bir müsâ'afa-i dîniyyenin ve temîz bir îmân ile ibâdetin son melceidir.

"Bizim bu şüphe ve tereddî, bu gāile ve demir gürültüsü içinde pûyân olup duran garbımızdan çıkıp da onların memleketine gidilir gidilmez bir nevi' sükûn ve emniyet deryâsına dalındığı hissedilir, cereyân-ı a'sârı tâ kim bilir hangi bir devr-i ibhâma; belki târihin altın devrine kadar tayy edip çıkıldığı zannolunur..."

Muharrir bizi ve İstanbul'umuzu ne güzel tasvîr ediyor....Evet bir zamandan beri bedbaht yurdumuzda türeyerek atalarının mâzîsini inkâr eden, garbın her türlü muvâzenesizliklerini lâ-ahlâkī yeniliklerini tatbîk husûsunda onları bile geride bırakan Levantin rûhlu bir şirzimenin tahrîbkâr mesâîsi değil midir ki bizi şu felaketli günlerimizde bile pek elîm bir buhrân-ı ictimâ'î içinde kıvrandırıp duruyor... Öz Türkler; muhterem muharririn dediği gibi: Garba nisbetle ilim ve irfân sâhasında birkaç asır geride bulunuyor. Fakat bu öz Türkler hareketsiz yurtlarında en necîb fazîletleriyle lekesiz namuslarıyla yurtlarına ve büyüklerine karşı besledikleri lâ-yetezelzel muhabbet ve hürmetleriyle en müdhiş sadmelere göğüs germiş mühlik hezîmetlerden, müdhiş ziyâ'lardan sonra bile yine zindegîlerini muhâfaza etmişlerdi.

Temiz bir îmân ve ibâdetin son melcei olan vatanımızda milllî vahdetimiz sarsılmamış, dînî kardeşliğimiz şimdiki gibi kırılmamıştı. Temiz îmânlı öz Türkler, menfür ihtirâslar altında kıvranmıyor. Îmânları kadar saf olan kalblerini birbirlerine açıyor, bugünkü mel'ûn entrikaların ne olduğunu bilmiyorlardı.

Aralarında ne fırka ne de fırkacılığın müstekreh nifâk ve kinleri yoktu. Bugün her kalbe hâkim olan gizli ihtirâsların yerinde samîmî bir muhabbet câygîr idi. Şarkın berrâk semâsı altında onun kadar saf ve ulvî rûhlar yaşıyordu. Her biri bir lâne-i sa'âdet olan kuytu ve ahşap evlerde enîn-i ıztırâb veya harhara-i hırs u kîne bedel ya neş'e ve meserret neşîdeleri veya müheyyic Kur'ân sesleri duyuluyordu. Dostlukta lâhûtî bir samîmiyet, muhabbette ulvî bir ciddiyet vardı. Kalbler, gıll ü gışdan âzâde, vicdânlar îmân gibi temiz, rûhlar semâlar kadar ulvî idi.

Dindâşlarının erzâk-ı mukadderesini toplayarak servet kazanmak, dul ve yetîmlerin göz yaşları karşısında mastaba-i işret kurmak, milletin vâveylâ-yı felaketini açlıkla susturmak, hamiyet nikābıyla ortaya atılarak muttasıl çalmak ve soymak, o mes'ûd zamanların dîndâr müslümanlarına, Türklerine ebediyen mechûl seyyieler idi.

Ailelerdeki samîmiyet, hey'et-i mecmû'aya da sârî idi. Evlâd pederine ve âilesine karşı beslediği sarsılmaz hürmet ve muhabbeti vatanına ve vatanın büyüklerine, teşmîl ediyordu. Millet sanki muazzam bir aile idi.

Hırs-ı servet ve ihtirâsla kudurmuş ferdlere bedel pek nezîh bir salâbet-i ahlâkiyye, pek zarîf bir nezâket-i irsiyye ile mütehallî insanlar vardı.

Küçük ve dolaşık sokaklarımızda çılgın türediler yerine çarşaflı [10] hanımlar, abaniyeli temiz müslümanlar dolaşıyordu. Her köşe başında tesadüf edilen bir meyhâneye mukābil fazîlet menbaı olan bir câmi', bir dergâh görülüyordu. Artık sâkitimizi; müstekreh ve muharriş na'ralar yerine; müheyyic ve füsûnkâr tekbîr sadâları dolduruyordu...

Ma'bedlerimiz boş, meyhânelerimiz dolu değildi. Çarşılarımızda şapkalı muhtekirler değil, cübbeli tâcirler görülüyordu. Yiyeceğimiz, giyeceğimiz, yabancı ellerden gelmiyordu. Yurdumuzda elbiselerimizi dokuyacak sanatkârlarımız, yiyeceğimizi çıkaracak rençberlerimiz vardı. Köylerimiz boş, gençlerimiz cılız, san'athânelerimiz yıkık, tarlalarımız heyreksiz değildi. Frenginin adını duymayan Anadolu'da insanlar kaynıyor, hesâbsız sürüler otluyor, zengin kervanlar dolaşıyordu.

İstanbul bir harâbe değildi. Muazzam sarayları, şirin câmi'leri, füsûnkâr kâşâneleri, büyük konakları ile bedâyi'-perestleri teshîr eden bir belde-i mehâsin idi. Heyhat ki bugün bütün bunlar, belki yarın unutulacak bir hâtıra-i târîhiyyeden başka bir şey değildir...

İçimizde atalarımızın mâzîsini inkâr eden türediler yerine o mâzîye hürmetkâr rehberler yetişmiş olsaydı; şüphe yok ki biz emîn hatvelerle hem Avrupa ile aramızdaki uzun mesâfe-i temeddünü az zamanda kat' eder. hem de benliğimizi, harsimizi daha vâzıh bir ta'bîr ile mevcûdiyetimizi kurtarır, bugünkü felaketli günleri görmez, bu müdhiş buhrân-ı ictimâ'îye düşmezdik. Fakat, acaba vakit büsbütün geçti mi? Acaba samedânî bir intibâh bizi bu girîveden kurtaramaz mı? Cihânda imkânsız zannettiğimiz tahavvülleri, tasavvur edemediğimiz inkılâbları görmedik mi? Üç muazzam devlet pençesiyle parçalanmış, yıkılmış olan Lehistan bugün o üç saltanatın enkâzı üzerinde dirilmiyor mu? O halde neden ye'se düşelim. Düşünelim ki taksîm edilmiş olmakla Lehistan ölmemişti. Çünkü yaşamaya azm eden bir millet vardı. Çünkü o milleti, o milliyeti öldürmeye çalışanlara karşı onun öz evlâdları arasında kendisine yılmaksızın, durmaksızın hayât nefh eden hakīkī münevverler vardı.

Yalnız milleti düşünür, onun rûhunu anlar, ihtisâsâtını duyar, elemleriyle sızlar, münevver, fakat atalarının mâzîsini inkâr eden türediler değil, hakīkaten münevver rehberler bir azm ile çalışırlarsa; hiç şüphe yok ki, bu memleket yine yükselir, bu millet yine dirilir. Çünkü Türkteki kābiliyet-i hayâtiyye, lâ-yefnâdır. Ondaki salâbet-i dîniyye en feyyâz bir menba'-ı hamiyyet ve ahlâktır.

\*\*\*



### HUKŪKUMUZU MUHÂFAZA İÇİN NASIL ÇALIŞMALIYIZ?

Ey müslümanlar!

Hepimiz biliyoruz ki bugün bütün medeniyet âlemi ve Ehl-i Kitâb nâmını taşıyan en kuvvetli, en satvetli hükûmetler hakkımızda insaniyet ve medeniyet muktezâsını değil, ( )¹ bunun doğru olduğunu kabûl etmek kendilerinin asırlardan beri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan yedi kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

iddiâ ettikleri insaniyet, din ve hak da'vâları hep ca'lî ve hep Müslüman âlemini iğfâl için tertîb edilmiş sanîalardan ibâret olduğunu kabûl etmek demek olur. Fakat buna ihtimâl verilebilir mi? Onlar bize kendilerini Îsevivet rûhuyla perverisyâb olmus, yahud nûr-ı medeniyyetle kemâl-i ahlâkīye takarrub etmiş, hayırhâh, hayırkâr, nâsıh ve muslih sıfatlarıyla tavsîf ve o sûretle takdîm etmemisler miydi? Ve bizim bütün maârif görmüs kısm-ı müdîrânımızın, münevverlerimizin en coğu bugünkü garb milletlerinden sådır olacak her muâmelenin mutlaka hak ve adâlete muvâfik olacağına ve onlara bilâ-kayd ü sart tebeivet etmenin havırdan baska bir netice tevlîd etmeyeceğine kāni' değiller miydi? Ve zâten harbe bir iki kişinin icbâr ve iğfâliyle girmiş olan milletin mütârekeyi fevkalâde hüsn-i telakkī etmesi garb âleminin bu sît-i âdilânesine inanmasından neş'et etmiyor muydu? Daha düne kadar umûmiyetle garblıların hakkāniyetten ayrılmayacakları i'tikādında bulunanlarımız büyük bir kemiyet teşkîl etmekte değil mi idi? Hele silâhlarını terk ve her sûretle muhâsemâtı kat' etmiş bir memlekete mütâreke ahkâmı mûcebince girileceği resmen beyân edildikten sonra bîçâre ma'sûm ve bîgünâh ahâlînin engizisyon )<sup>1</sup> Köylere ceteler hâlinde müsellah askerler saldırarak çoluk çocuk zavallı köylülerin imhâ ve helâkine râzı olacaklarına inanmak mümkün olabilir miydi? Bâ-husûs düvel-i müttefikanın dretnotları, mümessilleri, her türlü kahhâr ve gâlib kuvvetleri, huzûrunda telli telsiz telgrafların Avrupa, Amerika merâkiz-i medeniyyesine vukūâtı aynen ve derhal nakl ve îsâl etmekte bulunduğu bir zamanda bu gibi akıllara

Doğrusu biz Hazret-i İsa aleyhisselâma nâzil olan İncil-i Şerîfe en cüz'î münâsebeti olan kimseler tarafından bile böyle vahşî kıtâllere rızâ gösterilebilmesini vicdânımıza sığdıramıyoruz; çünkü bizim bildiğimize göre dîn-i İsâ tamâmıyla şefkat ve insaniyet üzerine müessesdir. Hattâ Kur'ân-ı Kerîm'de hıristiyanların müslümanlara muhabbet ve meveddetce en karîb oldukları ve onların tecebbür ve tekebbürden müctenib râhibleri ve rûhânîleri bulunduğu beyân buyurulmuştur: Neste'îzübillah: وَلَتَجِدَنَّ اَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ اٰمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا اِنَّا نَصَارٰی ذٰلِكَ بِاَنَّ مِنْهُمْ وَلَقَرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ اٰمَنُوا الَّذِينَ وَالْمَانِّ وَاَنَّهُمْ لَا يَسُتَمْبُرُونَ)

dokunacak muâmelelerin vukūuna rızâ göstermenin me-

deniyetle münâsebetini kim kabûl edebilirdi?

[11] Dinlisi böyle olduğu gibi felsefî ve ahlâkīsi de böyledir. İlm-i ahlâk insanların kâffesini gāye gibi görmek ve hiç birisine vâsıta gibi muâmele etmemek emreder. Felsefî ilm-i ahlâkın kabûl edildiği bütün memleketlerde esâs budur ve bu olmak lâzım gelir. Zâten İngi-

liz felsefesi nâfiiyyeti esâs ittihâz etmiştir. Onun içindir ki bütün dünyâda İngiliz hakperverliğinin adâletinin büyük bir söhreti vardır.

Fransızların ise medeniyetin münşii, hamîsi olmaları îcâb eder. İçlerinde büyük feylesoflar, âlimler yetişmiştir. Ez-cümle en büyük ahlâk ulemâsından Henri Marion kitâbında: "Bütün âlem-i medeniyyetin en büyük fâideleri için de olsa ilm-i ahlâk hiçbir ferdin hakkının ziyâına râzı olmaz. En küçük bir ferdin hakkı bir tarafa, bütün dünyânın menfaati bir tarafa konsa o küçük ve âciz kimsenin hakkı daha ağır tartar ve daha mukaddes, daha büyüktür." diyor.

İtalyanlar büyük ahlâkşinâs dâhî-i şehîr Dante gibi bir edîbe mâlikiyetle müftehirdirler. Amerika medeniyeti ise hakkın, adâletin bütün akvâm hakkında seyyânen tatbî-ki için zamanımızda ilk adımı atmak şerefini kazanmak teşebbüsünde bulunuyorlar. Bâ-husûs reîs-i cumhûrları büyük bir din ve hukūk âlimi.

İşte bugün böyle muazzam, muhteşem mâzî ve hâle mâlik medeniyet rüesâsından hakkımızda haksızlık olmamasını taleb etmek mevkiinde bulunuyoruz, bâ-husûs Wilson cenâblarının tâ mütâreke ibtidâsında memleketimize dâir vermiş olduğu rücûu gayr-i kābil bir sözü, imzâsı, madde-i mahsûsası, bir senedi var.

Acaba bunlara karşı ne diyecekler? Ne yapacaklar?

Eğer hakperver iseler tabîîdir ki hukūkumuzu teslîm ile İzmir'de ve daha başka yerlerde olan haksızlıkların tekerrürüne meydan vermekten başka olmuşları da ta'mîr ve tazmîn edeceklerdir. Eğer onlar Yunanlıların medeniyet-i sâbıkalarına hürmeten bizim hakkımızı ibtâle râzı oluyorlarsa tabîî yanılıyorlar. Çünkü bir kere buna hakları yoktur. İlm-i ahlâka münâfîdir. Sonra asıl hakīkī medeniyet bizim medeniyetimizdir. Zira en kuvvetli bulunduğumuz ve hiç kimsenin müdâhalesinden korkmadığımız zamanlarda bile ahkâm-ı şer'iyyemize riâyet ederek bütün hıristiyanlara, Mûsevîlere sîne-i şefkat ve himâyetimizi açtık. İçimizde onları kendilerimizden daha müreffeh bile yaşattık. Son zamanlarda bir takım müfsidlerin ilkāâtıyla hâsıl olan münâferetten muztarib olan nice Anadolu hıristiyanları vardır ki müslümanların hıristiyanlar hakkındaki muâmelelerini lisân-ı tebcîl ile zikr ede ede bitiremiyorlar. Kayserili bir Rum bir kere bana: "Müslümanlar askere giderler, çoluk çocuklarını bize ısmarlar idi; biz ticâret için çıkarız, çoluk çocuğumuzu müslümanlara bırakır idik" diyerek izhâr-ı teessür ediyor idi. Halbuki Yunanlıların içlerinde müslüman yaşatmadıkları herkesin bildiği bir şeydir. Ve gazetelerde görüldüğü vech ile Wilson cenâbları Venizelos'a: Müslümanlar hakkında nasıl muâmele edeceksiniz? diye bir suâl îrâd etmiş ve bununla edilen zâlimâne muâmeleleri söylemek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan altı kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mâide S., 5/82.

istemiş. Venizelos ise buna cevâben: "Eskisi gibi" diyerek zâlimâne muâmeleyi tekrar edeceklerini îmâ etmiş.

Wilson cenâblarının mütehallık oldukları hüsn-i zan neticesi olarak bu cevâbı hayr-hâhâne ve ciddî telakkī etmis olabilmesi mümkündür. Fakat İzmir Vak'ası Venizelos'un cevâbının ma'nâsını pek sarîh sûrette gösterdi.<sup>1</sup>

\* \* \*

3. Kendimizi ıslâh ve esbâb-ı acz ü noksanımız ne ise izâlesi için herkes vüs'ünce çalışmak. Mâlen bedenen, aklen velhâsıl elden ne gelirse o sûretle fedakarlık etmek için azm ü cehd etmek. Bu üç maddeye sâdık kalınacağına kemâl-i îmân ile yemîn etmek. 2

(وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا اَيَّ مُنْقَلَب يَنْقَلِبُونَ) Neste'îzübillâh; 3

Doktor Milaslı İsmail Hakkı

### ALENEN NAKZ-I SIYÂM **EDENLER HAKKINDA**

26 Şaban 337 târîhiyle makām-ı Meşîhat-i ulyâ'dan taraf-ı sâmî-i hazret-i Sadâret-penâhî'ye yazılan tezkire-i aliyye sûretidir:

Alenen nakz-ı sıyâm edenlerin Kānûn-ı Cezâ'nın 99'uncu maddesinin üçüncü zeyline istinâden sûret-i tecziyesi hakkında Meclis-i Mahsûs-ı Vükelâca tanzîm kılınıp irâde-i seniyye-i hazret-i Hilâfet-penâhî'ye iktirân eden 14 Ramazan sene 1329 ve 25 Ağustos sene 1327 târîhli mazbata hükmüne maalesef geçen senelerde gerek bir kısım ahâlî-i müslime arasında ve gerek devâir-i hükûmette tamâmen riâyet edilmediği ve hâlbuki âdâb-ı umûmiyye-i İslâmiyye'ye hürmet ve riâyet kazıyye-i mu'tenâ-bihâsında me'mûrîn-i devletin ahâlîye nümûne-i imtisâl olması lüzûmu müstağnî-i arz u tezkâr ve bunun her tarafça tamâmî-i tatbîkinin zât-ı sâmî-i fehîmânelerince dahi mültezem olacağı derkâr bulunduğundan sokak, çarşı, dükkan, vapur, şimendifer, tramvay, devâir-i resmiyye ve müessesât gibi umûmî mahallerin her hangisinde vukūu melhûz olan nakz-ı sıyâm sâlifü'l-arz Kānûn-ı Cezâ maddesinin dâire-i şümûlü dâhilinde bulunduğu bit-tasrîh zâbıtaca takayyüdât-ı lâzimeye ihtimâm ve mütecâsirlerinin âit olduğu mehâkime sevkine i'tinâ olunmak üzere bilumûm devâir-i merkeziyye ile vilâyât ve elviye-i müstakilleye teblîğāt-ı lâzıme icrâsına himem-i celîle-i Sadâret-penâhîlerinin sezâvâr buyurulması bâbında emr ü irâde hazret-i men lehü'l-emrindir.

Fi 26 Şaban 1337 fi 27 Mayıs 1335

"Ey muazzam, muhteşem, ilimli, irfanlı, dinli, medeniyetli, bütün âlemin ıslâhını uhdelerine almak salâhiyetini taşıyan milletler, hükûmetler! Hani sizin adâletiniz, hak-

perverliğiniz? Hani sizin şefkat ve insaniyetiniz? İşte bütün kāhir kuvvetler elinizde, dretnotlarınız, berrî bahrî her türlü harb vâsıtalarınız hâzır bulunduğu halde Yunanlılar gözlerinizin önünde, İzmir'de neler yaptılar gördünüz. Biz onlara râzı olmadık, mâni' olduk derseniz hâlâ bu anda dahi Yunan eşkiyâsı vilâyetin bir çok yerlerinde bîçâre ma'sûm köylüleri, kadın erkek, çocuk, ihtiyâr bî-günah insanları görülmemiş vahşetlerle katlıâm ve helâk ediyorlar. Köylülerin kaçıp kurtulabilenleri fevc fevc hicret ediyorlar. Bunlara karşı ne diyecekseniz deyiniz. Ne yapacaksanız yapınız. Sonra müslümanlar için hak tanımaya-

İkincisi: "Ey müslümanlar imhâ karsısında bulunuyorsunuz. Fakat müslümanların, Müslümanlığın imhâ edilebileceğine inanmayınız. Cenâb-ı Hak dîn-i mübîni ve müslimîni kıyâmete kadar muhâfaza edecektir. Ne kadar öldürürlerse öldürsünler, elbet yine kalacaktır. Hem de daha çoğalacak, daha kuvvetli olarak hayat gösterecektir. Binâenaleyh ölenlerimiz şanlı şehîdler gibi ölsünler, kalanlarımız da şu üç maddeyi unutmasınlar:

cağınızı haber veriyorlar. Bunların sizlere iftirâ ve bühtân olduğunu bilfiil isbât ediniz" diyerek mürâcaat edeceğiz.

[12] 1. Allah'ın adâletine, azîzün züntikām olduğuna ve ne vakit olsa hakkımızın ihkāk edileceğine, nusret-i ilâhiyyeye mazhar olacağımıza mutmain olarak sabır ve metânetten ayrılmamak.

2. Her ne olup bitmiş ise evlâd ve ahfâdımıza anlatıp hüzün ve teessürümüzü nesilden nesile daha zivâde artmak sûretiyle âlem-i İslâm'a mevrûs bırakmak.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on iki satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan beş satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Şuarâ, 26/227.

#### Muazzam Bir İctimâ':

### ŞÛRÂ-YI SALTANAT

Vatanın ma'rûz kaldığı buhranlı zamanlarda, memleketi tehdîd eden korkunç mehâlike karşı milletin bütün münevver sınıfının re'y ve fikrini almak, hükûmetçe ta'kīb edilecek siyâset istikāmetini bu müzâkerâtın muhassalasına tevfîk etmek en mübrem bir ihtiyâc idi.

Zât-ı hazret-i Hilâfet-penâhî böyle bir meclisin in'ikādını fermân buyurarak milletin efkâr ve âmâlinin tecellîsine vesîle vermiş olmakla bütün müslümanların ebedî minnet ve sükrânını isticlâb buyurmuşlardır.

Şüphe yok ki bu meclis, gāyenin ta'yîn ve tesbîti için bir vâsıta idi. Şu felaketli günlerde pek büyük endişeler altında bî-huzûr olan bedbaht millet de bu nokta-i nazardan bu meclise pek büyük bir ümid rabt etmekte idi.

Son zamanlarda tevâlî eden hâdisât, memleketimizin âtîsini, saltanatın vaz'iyyetini, hattâ Hilâfet-i mu'azzama-i İslâmiyye'nin mukadderâtını pek muzlim bir şekilde göstermekte olduğundan, efkâr-ı umûmiyyenin bu telâşını ve Meclis-i Şûrâ'dan büyük büyük ümidler beklemesini gāyet tabîî görmek îcâb eder.

Meclisde muhtelif hey'etler nâmına îrâd-ı nutk edenlerin dermiyân ettikleri efkâr ve mutâlaât tahlîl e[d]ildiği takdîrde başlıca iki nokta görülüyor.

Efkârın bir kısmı devletin mevcûdiyeti mevzû'-ı bahs olduğu bir zamanda ta'kīb edilecek tarîk-i siyâsetin efkâr-ı milliyyenin muhassalası olması merkezinde tekarrur etmiştir.

Fakat, vaz'iyet-i hâzıraya nazaran bir meclis-i millî toplamak imkânı olmadığı gibi, zaman da müsâid değildir. Çünkü intihâb icrâsı ve meclisin toplanması lâ-ekall üç aya mütevakkıfdır. Halbuki hakkımızda verilecek karâr, şu haftalar içinde tahakkuk edecektir.

Sâniyen vatanın bir kısmı işgāl altında bulunduğundan buralarda intihâb icrâsı mümkün değildir, bu gibi yerlerde intihâb icrâsının te'hîr edilmesi de bir takım mehâzîr-i siyâsiyyeyi celb edeceği şüphesizdir.

İşte bu gibi mülâhazalara mebnîdir ki meclisde bulunan a'zânın bir kısmı, Şûrâ-yı Saltanat'ın mehmâ-emken millî bir şekle ifrâğıyla idâmesi ve bu sûretle bütün milletin taht-ı saltanat etrafında cem' edilmesi gibi pek ma'kūl bir fikir ileri sürmüşlerdir.

Şâyân-ı dikkattir ki bu fikri ileri sürenler, memleketin muhassala-i irfânını temsîl eden ve hukūk ve kavânîn ilimlerinde mütehassıs bulunan zevât idi.

Millî bir kabine, şüphe yok ki, bugünkü tehlike karşısında teşebbüs edilecek yegâne yoldur. Kabine bütün efrâd-ı milleti taht-ı saltanat [13] etrafında cem' edebilirse, sesini daha kuvvetle ismâ' edeceği bedîhî bir hakīkattir.

Meclis, vatanın inkısâm ve tecezzîsine hiçbir sûretle rızâ verilemeyeceğini ve millî hudûdumuz dâhilinde müstakil bir hayât geçirmek azminde bulunduğunu hükûmete ismâ' etmiş olmakla efkâr-ı umûmiyyeye tercümân olmuştur. Meclisde Paris Sulh Konferansı'nca memleketimizin idâresi için düvel-i mu'azzamadan bazılarına bir vekâlet verilecek ise, vatanın inkısâm ve tecezzîsine meydan vermemek üzere bu vekâletin yalnız bir devlete verilmesi fikrini ileri sürenler de vardır.

Şûrâ-yı Saltanat'ın istişârî mâhiyette olması meclisde izhâr edilen âmâl ve efkârın hükûmetçe ihmâl edilmesini istilzâm etmeyeceği tabîîdir. Çünkü meclis, milletin teheyyücât ve âmâlini izhâr etmiştir.

Makām-ı Saltanat ve Hilâfet'le Ferid Paşa Kabinesi'nin bu âmâl ve efkârı kemâl-i ehemmiyyetle pîş-i mutâla'aya alarak tedâbîr-i lâzimenin ittihâzında isti'câl buyuracaklarını kuvvetle ümid ediyoruz. Allah muvaffakiyet ihsân buyursun.

る金の

### izmir'in işgālinin Mâhiyeti etrâfinda

Şimdiye kadar İzmir'in Yunan askeri tarafından işgālinin mâhiyeti anlaşılamadı. İşgālin muvakkat olduğu söylendiği gibi Devlet-i Aliyye'nin mukaddime-i mukāsemesi, İzmir'in esâsen Yunanlılara mev'ûd olduğu ve binâenaleyh İzmir'in işgāli Yunanlıların iktitâf ettikleri semerât-ı muzafferiyyetten biri olduğu söyleni[y]or. İşgāl hakkında serd edilen bu rivâyetler şâyân-ı dikkattir. Maamâfîh rivâyetlerin hepsi esâsda müttefik yani Yunanlıların işgāl ile orada yerleşmek için her vâsıtaya<sup>1</sup>

\* \* \*

Havâdis-i rûz-merre bunu te'yîd ediyor. Böylece işgālin mâhiyet-i muvakkatası hakkında verilen haberler olsa
olsa efkârı oyalamak için tasnî' edilmiş olduğu tezâhür
etmektedir. Zâten âlem-i İslâm'ın herhangi kısmı işgāl altına alınıyorken işgālin muvakkat olduğunu i'lân etmek,
ehemmiyetini tenkīs etmek yolunda beyânâtta ve vaadlerde bulunmak bu gibi işgālleri kemâl-i muvaffakiyetle
icrâ etmek için kullanılan efsûnlardandır. Bir tarafdan işgālin muvakkat olduğu i'lân olunuyorken diğer tarafdan
işgālin devâmını te'mîn edecek her şey yapılır. Ondan
sonra emr-i vâkı'ı ister istemez kabûl etmek şıkkı kalır.
Herkes de bilmecbûriye kabûl eder. Binâenaleyh muh-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan üç satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

teris bir devlet tarafından hâdise-i işgāl îkā' edildikten sonra işgālin mâhiyeti hakkında serd edilecek beyânâta ehemmiyet vermemek iktizâ eder.

İşgālin muvakkatlığı hakkında serd olunan rivâyetin esâssızlığını böylece izâh ettikten sonra işgālin ma'ânî-i hakī-kiyyesini ifşâ eden rivâyât-ı sâireyi tedkīk etmek gerektir.

Yunanistan'ın İ'tilâf Devletleri saffında harb etmenin mükâfâtı olarak ona İzmir'i bahş etmek hiç şüphesiz pek çirkin bir zulümdür. Yunanistan'ın ihtirâsâtını tatmîn etmek için ona İzmir'i in'âm etmek, <sup>1</sup>

\* \* \*

İ'tilâf Devletleri

nasıl oluyor da, kendilerine muâvenet eden bir devletin hevesâtı uğurunda başka bir devleti, Türkiye'yi parçalamayı kabûl ediyor... Bir vilâyet-i İslâmiyyeyi zorla esâret boyunduruğuna sokuyor? İ'tilâf Devletlerinin sufûf-ı harbinde fedâ-yı can eden ehl-i İslâm'ın mükâfâtı bu mudur? İ'tilâf Devletlerine her türlü mu'âvenet-i harbiyye ve mâliyyede bulunmaktan geri kalmayan bir çok fedakarlıklara katlanan müslümanlar dindâşlarının esâretlere, zilletlere giriftâr olmalarına mı hizmet ediyorlardı?

İ'tilâf Devletleri hiçbir vakit inkâr edemezler ki nâil oldukları zaferin en mühim âmillerinden biri de istihdâm ettikleri müslüman kuvvetleriydi. Acaba bu mühim âmil-i zafer ehl-i İslâm'ın izmihlâl ve helâkini diyâr-ı İslâmiyye'nin pâmâl-i istîlâ olması uğurunda mı kanını heder etti? İ'tilâf Devletlerinin müslümanlara ibzâl ettikleri mevâîd niçin îfâ edilmiyor da Venizelos'a verilen sözde sebât olunuyor ve ilk fırsatta İzmir Vilâyet-i İslâmiyyesi Yunanlılara pişkeş ediliyor? Venizelos'un istihsâl-i zafer uğurunda tahammül ettiği fedakârlıklar ehl-i İslâm'ın ihtiyâr ettiği fedakârlıklardan daha mı büyük? Yoksa Venizelos sırf bir hıristiyan olduğu için mi ona verilen sözde duruluyor da müslümanlara verilen söz kāle alınmıyor?

İ'tilâf Devletlerinin bu hareketi ehl-i İslâm'a öyle bir hakikat-i mu'azzama telkin ediyor ki dökülen kanların bahâsına bu hakikati öğrenmek cidden mühim bir keyfiyettir. Çünkü müslümanlar ancak bu gibi hakāikı bi'lfiil ve bizzât telakki etmek ve ona göre hatt-ı hareketlerini ta'yîn etmekle kurtulacaklardır ve böyle dökülen kanların kıymetini bu uğurda ihrâz olunacak muvaffakiyetler i'lâ edecektir.<sup>2</sup>

[14]

### **ISLÂMİYET UNUTULUYOR**

The Times gazetesi Sulh Konferansı'nda âlem-i İslâm'ın aslâ nazar-ı i'tibâra alınmaması yüzünden bir hayli mehâzîr tevellüd edebileceğinden bâhis Theodor Morison isminde bir İngiliz'in mezkûr gazeteye gönderdiği bir mektubu neşr ediyoruz. Ehemmiyetine mebnî ber-vech-i âtî nakl ediyoruz:

Sulh Konferansı 8 Mayıs târîhli nüshanızın başmakālesinde teklîf eylemekte olduğunuz esâs dâiresinde şark-ı karîb mes'elesini hall ü fasl ederek âlem-i İslâmiyyet'i külliyen vâdî-i nisyânda terk edecek ise, sulh-i umûmî, milletler arasında tohm-ı vifâk ve muhâdenet neşr edeceği yerde âtî-i karîbde Asya'da yeniden cidâller, ihtilâflar hâzırlanmış olacaktır.

Türkiye'nin inhilâli esâsâtı ne kadar iyi tedbîrlerle tertîb edilmiş olursa olsun yine bir çok muhâtarâtı tevlîd ve bir sür'at-i berkiyye ile bütün âlem-i İslâmiyyet'i müteessir edecektir. Aynı zamanda parçalanacak olan Türkiye'nin düvel-i mu'azzama-i İ'tilâfiyye arasında taksîmi, cihân milel-i İslâmiyyesi ile Cem'iyet-i Akvâm münâsebâtını ebedî sûrette rahnedâr eyleyecektir.

Son nısf asırdan beri İslâmlar, âlem-i İslâmiyyet makām-ı âlî-i rûhânîsinin mahv edileceği vehim [ve] endişesiyle esâsen müteellim oluyorlardı. Şu son seneler zarfında bilvesîle Seyyid Ahmed Han hazretleri ile görüştüğüm esnâda müşârun-ileyh bana demiş idi ki:

"Biz Mûsevîler gibi kendimize âit bir vatandan mahrûm bir kavim derekesine düşmekten şiddetle endişe ediyoruz."

Bu vâdîde müşârun-ileyh daha ileri giderek diğer Hindistan ahâlî ve rüesâ-yı İslâmiyyesine imtisâlen, Türkiye'nin âlem-i İslâmiyyet'te kalmış olan yegâne devlet-i

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ Buradan dört satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^2</sup>$  Buradan on beş satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

mu'azzama olduğunu nazar-ı dikkate alarak, Türk imparatorluğuna karşı hisseylemekte olduğu muhabbet ve meveddeti tevsîk eylemis idi.

(Buradan beş satır sansürce çıkarılmıştır)

Yoksa sådece taassub sıfatını atf etmek pek abes olur. Bilakis bu hissiyât vatanperverliğe karîb bir hâlet-i rû-hiyyedir ki tarafımızdan bir nazar-ı meveddet-kârâne ile değilse bile hürmetler ile karşılanmalıdır. Zirâ İslâmiyet, yalnızca bir din olmayıp onun hey'et-i umûmiyyesi bir medeniyeti temsîl eder. Bu medeniyet, rakībi olan âlem-i Hıristiyâniyyet'in tecessüm ettirdiği medeniyete karşı medîd mücâdele ve mübârezeler neticesinde kendisine hâs bir takım eşkâl ve ahvâl, kavâid ve âdât ile teşkîlât ve tekemmülü hâiz bir mevcûdiyet irâesine muvaffak olmuştur.

Muhammedîler umûmiyetle işte bu medeniyete fartı muhabbet ve meveddet ile merbûtturlar ve bu medeniyetin zevâli endişesiyle lerzenâk olurlar. Onların i'tikādına göre –bu i'tikāda bizzât ben dahi tamâmen iştirâk eylerim– medeniyet-i İslâmiyye, ancak bir hükûmet-i İslâmiyye dâhilinde tevessü' ve inkişâf isti'dâdına mâliktir. Bu fikir, biz Avrupalıları pek ziyâde cerîhadâr eder. Zirâ biz İslâmiyet'i ancak bir i'tikād sûretinde telakkī ettiğimiz cihetle İslâmlara, bilumûm düvel-i mütemeddinenin zımân ve kefâletinde serbestî-i mezâhib hakkı te'mîn edildikten sonra ahâlî-i İslâmiyye daha neler isteyebilecekleri suâlini îrâd eyleriz.

Halbuki din bahsinin hâricinde olarak asr-ı hâzır hükûmât-ı mütemeddinesi vaz' eyledikleri desâtîr-i teşrî'iyye ve ta'kīb olunan usûl ve siyâset-i terbiyeviyye ile tebaaları üzerinde gāyet samîmî bir sûrette icrâ-yı nüfûz ederler ve bu nüfûz ahâlînin, ilim ve ma'rifet noktasından inkişâfına ma'tûf bulunduğu cihetle bir İslâmiyet aleyhdârlığı temâyülâtının vücûd bulmasına müncer olur.

Muhammedîler, âlem-i İslâmiyyet için mukaddes olan makām-ı rûhânî-i riyâsetin idâmesini taleb etmekte ileri sürdükleri esbâb-ı mûcibe muhık olsun veya nâkıs bulunsun, sulh konferansını idâre eden düvel-i mu'azzama, cihân milel ve akvâm-ı muhtelifesine kendi mukadderâtını bizzât ta'yîn etmek hakk-ı ihtiyârını bahş edeceklerini i'lân eylemiş olmaları ile âlem-i İslâmiyyet'in dahi bu vâdîde îrâd edeceği mutâlebâtı derpîş etmek husûsunda bir mecbûriyet ve hattâ bir taahhüd altına girmiş oluyorlar. Şu halde artık cümlemizce mechûl olmadığı üzere Türk imparatorluğunun feda edilmesi karşısında âlem-i İslâmiyyet'i memnun kılmak için şark-ı karîbde ne gibi bir sûret-i tesviye ittihâz edilmelidir?

Benim zannıma kalırsa, vekāyıa tamâmen âgâh olan âlem-i İslâmiyyet zimâmdârân-ı mes'ûlesi bir ictimâ'a da'vet olunup re'ylerine mürâcaat olunduğu takdîrde, böyle bir meclisde, evvelce Türkiye'nin zîr-i idâresinde

bulunmuş olan ahâlî-i İslâmiyye arasında bir hey'et-i ittihâdiyye teşkîli cihetini iltizâm ederek müdâfaada bulunacaklardır. Bu sûretle bir "hükûmât-ı müttehide-i İslâmiyye" teşkîl edilmesi taleb olunabilir.

Bu tarz-ı hükûmet ittihâz edilerse Suriye, Irak, Arabistan [15] ve (Ermenistan hâric kalmak üzere) Anadolu muhtâriyet-i idâre için salâhiyet-i vâsi'ayı hâiz ayrı, ayrı devletler teşkîl eder ve bu devletleri kuvâ-yı berriyye, bahriyye ve gümrük teşkîlâtı diğer bir merkez-i idâreye tercîhen zât-ı şevket-simât-ı hazret-i Hilâfet-penâhînin zîr-i idâresinde tecemmu' edeceklerdir.

Bu tarzda teşekkül edecek olan bir hükûmât hey'eti ise, hiç olmazsa ilk yirmi sene zarfında re'sen kendisini idâreye kudret-yâb olamayacağı cihetle âlem-i İslâmiyyet için en eslem tarîk, hükûmât-ı müttehidelerinin istiklâl ve muntazam sûrette inkişâfını te'mîn için Cem'iyet-i Akvâm'dan hükûmât-ı müttehide nâmına bir himâye taleb ve istihsâl eylemeleridir.

(Buradan birkaç satır sansürce çıkarılmıştır)

Bu havâlînin âlem-i Hıristiyâniyyet'in hukūk-ı hükümrânîsi altında kalması İslâmları en ziyâde iğzâb eden bir keyfiyettir. Bu havâlînin her hıttası İslâmların her birinin kalbinde kıymetdâr bir mevki' tutar, her ne kadar Irak, Suriye ve Arabistan süknâsı bir millet-i vâhide teşkîl etmemekte iseler de bu ahâlî, bir milleti terkîb eden anâsırdan müteşekkildir: Bunlar aynı lisân ile mütekellimdirler; ekseriyet itibâriyle aynı din ve i'tikād ile mütedeyyin ve mu'tekıddirler. Bundan mâadâ târîhen bu milletlerin menşei müşterektir.

Hâl-i hâzır itibâriyle, ber-vech-i bâlâ serd eylediğim teklîfâttan her hangisinin sulh konferansca kabûl ve mev-ki'-i tatbîke vaz'ından mütevellid müşkilâtı istisgār edecek değilim. Şu kadar ki, Avrupa âlem-i İslâmiyyet'i vâdî-i nisyânda bırakmak haksızlığını ve hattâ cinnetini irtikâb eylemekten dolayı bir bâr-ı sakīl altına girmek istemez ise herhâlde teklîf eylediğim şekillerde veyahud bunlara yakın bir mikyâsda bir sûret-i tesviye bulup tatbîk etmelidir."

### TÜRK MİLLETİNE HÜR YAŞAMAK HAKKI VERİLMELİDİR

00

L'Humanité gazetesinden:

Tam mütâreke esnâsında her türlü muâmelâta mugāyir olarak İzmir'e müttefik askerlerin ihrâcı,<sup>1</sup>

\* \* \*

Fakat, şarkta, diğer milletlere karşı yalnız Türklerin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan dört satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

vahşî bir siyâset ta'kīb ettiğini iddiâ etmek hatâdır.

Türk Devleti, kudreti esnâsında, hıristiyanlara karşı kuvvetini sû-i isti'mâl etmiştir. Fakat Osmanlı İmparatorluğu'nun ınkırâzından sonra Balkanlardaki hıristiyan devletler de, bütün bu şibh-i cezîre içinde, Türklere karşı aynı cinâyetleri îkā' etmişlerdir. Misâl olarak Makedonya'da Türklere karşı yapılan mezâlimi, baştan aşağı köylerin tahrîb olunmasını zikr edelim.

Biz burada bütün milletleri müdâfaa ediyoruz. Fırkamızın karârıyla müttehiden ve bütün âlemdeki insanlar için düşünen ve hareket eden bir Sosyalist sıfatıyla, milliyet mes'elesini ortaya atıyoruz.

Bir Türk milleti vardır ki her zaman mutaassıb değildir. Ve ekseriyâ bilakis öyle iffet ve sadâkat, mesâîde sebât gösterir ki bu evsâfa şarkta az tesâdüf edilir. Esâsen, bu milletin de bütün noksanlarıyla beraber yaşamaya hakkı vardır. Ve Ermeni, Rum kıtâli gibi fecî' vekāyiin bir daha tahaddüs etmemesini te'mîn edecek tedâbîr ittihâz edilmekle beraber, Türk milletine hür yaşamak hakkı verilmelidir.

Halbuki, müttefikler, asıl Türk milleti kütlesinin –bu millet zürrâ' ve tüccârdır ve çalışkandır– mes'ûl olmadığı bu fecâyii bahâne ederek, Türkiye'yi kendi müttefikleriyle parçalamak istiyorlar. Hakka karşı îkā' edilen bu cinâyet diğerlerini tetvîc ediyor.

Şarkta Sosyalist dostlarımız bu mes'ele için en doğru ve en ma'kūl bir sûret-i hal tavsiye ediyorlar. Balkanlar'da Cumhuriyet Federasyonu yanında, Anadolu'da bir Türk-Rum Federasyonu teşkîlini teklîf ediyorlar. Eğer hakīkī bir Cem'iyet-i Akvâm teşkîli kābil olsaydı, bu federasyonda, milliyetlerden her birinin hukūkunun muhâfazası için, beşeriyet nâmına bir mandaterlik icrâ ederdi.

Hakīkat gibi muğlak fakat adâlete muvâfık olan bu tarz-ı hal yerine müttefikler, Türk İmparatorluğu'nun enkāzını taksîm etmek istiyorlar.

Bu mes'elede, Wilson nazariyelerini feda ede ede nihâyet bütün prensiblerini terk ediyor. (Buraları eksiktir) Bütün dünya, on dört maddenin yüksek ahlâkı ile bu harekât arasındaki te'lîf-i beyni elîm bir hayretle öğrenecektir.

### MÜSLÜMANLIK VAHDETİ

Bu haftaki posta ile gelen İran gazeteleri hükûmet-i Osmaniyye hakkında pek samîmî neşriyâtta bulunmaktadırlar. Ez-cümle *Ra'd Gazetesi* başmakālesinde hulâsaten diyor ki:

"Bilumûm müslümanlar, hükûmet-i Osmaniyye'nin ma'rûz kaldığı vaz'iyeti kemâl-i dikkatle ta'kīb ediyor. Âlem-i İslâm'ın mukadderâtı Osmanlı hükûmetinin kuvvet ve şevketiyle alakadârdır. İstanbul makarr-ı Hilâfet ve İslâmiyet'dir. Aynı zamanda edebiyât, felsefe ve irfân merkezidir. Hangi nokta-i nazardan tedkīk edilse pâyitaht-ı Osmânî İstanbul'dan diğer bir tarafa nakl edilemez. Din ve saltanat nokta-i nazarından Devlet-i İslâmiyye'nin makarrı İstanbul'da kalmalıdır. Aksi takdîrde bütün âlem-i İslâm bi-hakkın rencîde ve belki de âsâyiş-i cihân muhtel olacaktır."

# [16] FRANSA MENÂFİİ VE DEVLET-İ OSMANİYYE

Fransa'nın en ma'rûf gazetelerinden olan *L'informa*tion'un 14 Mayıs târîhli nüshasından:

Bugünlerde Avusturya mesâilini halletmek üzere bulunurken Türkiye'deki hatt-ı hareketimizi henüz bir türlü ta'yîn edemiyoruz. Memleketimizin Türkiye'deki mevkii öteden beri en büyük mevki' idi. Nüfûzumuzun izleri derin, i'tibârımız azîm idi. Bugün Türkiye bize bakıyor ve karârımıza intizâr ediyor. Halbuki biz nelerle meşgūl oluyoruz? Yunanistan'ın metâlibini büyük bir hulûskârlıkla uzun uzadıya teşrîhle vakit geçiriyoruz. Halbuki Fransa'nın âmâl-ı hakīkiyyesinden tamâmıyla bî-haberiz.

Bugün henüz Devlet-i Osmaniyye'de muazzam bir vazîfe görebileceğimizi unutmayalım. Bütün fırsatlar henüz elimizdedir. An'anât, menâfi', şeref hep lehimizdedir. Orada bizim bu kadar muhterizâne hareket edişimize hayran kalan pek çok dostlarımız vardır. Bütün bu güzel ve târîhî mevkiimizden sarf-ı nazar mı edeceğiz?...

Bu dostlarımızı terğib, onlara şeref veren samîmiyetlerini endişeye düşüren ahvâl hakkında şüphelerini izâle etmek için şimdiye kadar ne yaptık? Tâ Birinci Fransuva'dan beri o Türk hamiyetini teşvîk ve himâye etmekten ibâret olan Fransa an'anesini terk mi edeceğiz? Bunu bir an evvel anlamak, Devlet-i Osmaniyye'nin mukadderâtını bir an evvel hal ile murahhaslarını da'vet etmek ve Fransa'nın onlara karşı müttefiklerimizden istihsâle mecbûr olduğu âdilâne karârı bir an evvel imzâ ettirmek zamanı artık gelmelidir."

### MUKADDERÂTIMIZ HAKKINDA İ'TİLÂF MATBÛÂTI

20 Nisan târîhli Le Matin gazetesinden:

"Türkiye'nin mukadderâtı hakkında müttefiklerin düşündükleri sûret-i hal 1915 senesinden beri muhtelif safahât geçirmiştir. Bu husûsda ilk kabûl edilen esâs 1915 ve 1916 i'tilâfnâmelerinde münderic noktalardır.

"Fakat Dörtler Meclisi Hind müslümanlarının mü-

messili olan Bikanir Mihracesini istimâ' ettiği günden beri vaz'iyyet değişmiştir. Türkiye'nin küçülmekle beraber mevcûdiyeti zât-ı şâhânenin beyne'l-milel bir kontrol altında İstanbul'da ibkāsı düşünülmektedir. Zât-ı şâhâne bütün Hind müslümanlarının duâlarında zikr edilen büyük bir rûhânî şahsiyeti hâizdir. Binâenaleyh kendisini vesâyet altında bulundurmakta ve İslâmların hissiyât-ı dîniyyelerini rencîde etmekte büyük mahzûr vardır.

"Bu yeni müzâkerâttan ne netice hâsıl olacaktır? Henüz burası ma'lûm değildir. Fakat Fransa mevkiini muhâfaza etmelidir. Bizim nüfûzumuz altında bulunacağı vaad edilen Suriye'de büyük fedakârlıklar yaptık. En zengin havâlî Suriye'den ayrıldı. Binâenaleyh Osmanlı hükûmet-i merkeziyyesi nezdinde hakkımız olan kontrol hissesine mâlik olmalıyız.

"Dörtler Meclisi'nin müzâkerâtında Sonnino ve Venizelos da hâzır bulunmuştur."

20 Nisan târîhli *Corriere Della Sera* gazetesi de Paris'den aldığı şu telgrafnâmeyi neşr ediyor:

"Paris 19 Mayıs— Jurnal Dedeba'nın istihbârına nazaran Türkiye'de muhtelif devletlere verilecek manda vazîfesi hakkında gazetelerde münteşir havâdisler tamâmen nâ be-mevsim ve bî-asl u esâsdır. Bu neşriyât daha ziyâde Türkiye'nin parçalanmasına tarafdâr olan cereyânın tezâhüründen ibârettir. Hakīkatte İstanbul ve nüfûz mıntıkaları hakkında henüz hiçbir karâr verilmemiştir. Dörtler Meclisi şu sırada, Osmanlı İmparatorluğu arâzîsi üzerinde yeni bir tarz-ı idâre te'sîsi hakkındaki projenin tedkīki ile meşgül bulunmaktadır."

L'action Française gazetesi Avusturya gibi Türkiye'nin de yeniden teşkîline ihtiyâc görüldüğünü söylüyor.

Post Republic de diyor ki: "Hindistan nâzırı ile Mihrace Bikanir ve Hindistan müslümanları murahhasları tarafından evvelki gün Dörtler Meclisi'nde vukū' bulan

beyânât epeyce tesîr husûle getirmiştir. Hind İslâmları, Almanya'nın müttefiki olan Türkiye'ye karşı muhârebeye herkesden fazla iştirâk ettiklerini beyân eylemekte ve fakat zât-ı şâhâneyi müşkil bir vaz'iyyette bulundurarak âlem-i İslâm'ı tezlîl eylemek sûretiyle muzafferiyetten istifade etmemeyi karârlaştırmış olduklarını söylemektedirler. Bu cihet Türk mes'elesini tenvîr etmektedir."

### MAKĀM-I MEŞÎHAT-İ ULYÂNIN TA'MÎMİ

Makām-ı âlî-i Fetvâ-penâhîden merâkiz-i vilâyât ve elviye-i müstakille müftülüklerine 27 Mayıs 335 târîhinde keşîde kılınan telgrafnâme sûretidir:

Vaz'iyet-i hâzıranın îcâb ettiği kâffe-i esbâb ve tedâbîre mürâcaat tabîî olmakla beraber bu gibi pek mühim zamanda ma'neviyâta dahi tevessül lâzımeden bulunduğundan devletin saâdet ve selâmeti için zât-ı şerîfleriyle ulemâ ve sulehâdan bazı zevât tarafından *Buhâr*î ve *Şifâ-i Şerîf* ve ed'iye-i me'sûre tilâvetine muvâzabet ve önümüzdeki Cuma günü ba'de edâi's-sâlâh pâyitaht cevâmi'-i şerîfesinde Hilâfet ve İslâmiyet'in selâmeti hakkında bârgâh-ı ahadiyyete ref'-i niyâz ve tazarru' kılınması mukarrer oluduğu cihetle taşradaki cevâmi'-i şerîfede dahi aynı sâatte bilcümle müslimînin yek-zebân olarak\*¹ daavât-ı hayriyyeye iştirâk eylemeleri ve mülhakāta da bu yolda vesâyâ îfâsına gayret edilmesi matlûbdur.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

<sup>\*</sup> Tekbîrler ile

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kurusdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb

والله يهدي من يشاء الي صراط مستقيم

05 Haziran 1919

06 Ramazan 1337

Persembe

Cild: 17 - Aded: 419-420

05 Haziran 1335

### ESRÂR-I KUR'ÂN

بشمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَميعًا ثُمَّ اسْتَوْي اِلَى السَّمَاءِ فَسَوْيهُنَّ سَبْعَ سَمْوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيمٌ<sup>1</sup>

### Meâl-i Kerîmi

"Allah, o Allah'dır ki yerde bulunan şeylerin kâffesini sizin için yarattı. Sonra semâvâta dönerek onu da yedi kat olarak îcâd ve tekvîn etti, O her şeyi alîmdir."

Cenâb-ı Hak bu âyet-i kerîmede bir çok ni'metlerini saviyor ki insanlar mütemâdî sûrette istifâde edegelmekte oldukları halde o ni'metlerin ne büyük şeyler olduğunu düşünmeyi hâtırlarına bile getirmezler. Çünkü nâil oldukları ni'metlerin kesret ve temâdîsi yüzünden hâsıl ettikleri hâl-i istiğnâ kendilerini şımartmış, en mühim bir ni'met ve inâyeti gāyet tabîî bir hâl ve hâdise telakkī etmek i'tiyâdına sevk etmiştir.

Vâkıa her ferdin taht-ı teslîmindedir ki insanlara, medâr-ı imtiyâz ve tekrîmleri olan ni'met-i aklı ihsân eden Cenâb-ı Haktır. Bugün insan hâiz olduğu cevher-i aklın şu'le-i feyyâzından istinâre etmesi sâyesinde buhar ve kehriba (elektrik) kuvvetlerini irâdesine musahhar etmiştir. Arzın a'mâkına inmenin, havanın yüksek tabakātına çıkmanın tarîk-i teyessür ve imkânını telkīn eden, hayvanları terbiye ile kābil-i istifâde bir hâle getirmenin, dalgaların sırtında gezmenin çarelerini keşf ettiren akıldır.

Sözü hulâsa etmek lâzım gelirse denilebilir ki arz üzerinde hayvan, nebât, cemâd nâmına ne varsa kâffesi Âdemoğulları için yaratılmış ve bu şeylerde istediği gibi

tasarruf etmek, arzu ettiği husûsâta müsahhar bulundurmak beşerin iktidârı dâhilinde bulunmuştur.

İnsan, arzın sathına âit bu gibi mevâdd-ı tabî'iyyeden istifâde ile iktifâ etmeyerek kat kat a'mâkına inmekte, oralarda bulduğu altın, gümüş, ahcâr-ı nefîse, taş kömür, demir ve ma'âdin-i sâireyi meydana çıkararak müzeyyenâtını, silâh ve âlâtını, gemilerini, katarlarını bunlardan i'mâl ve tedârik etmektedir.

İmdi mahlûkāt-ı sâire miyânında, insanın hâiz olduğu derecede kuvvet ve kudrete mâlik bir mahlûk var mı? (وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فيهَا مَعَايشَ)<sup>2</sup>

İnsanın nâil olduğu ni'metlerin öşr-i mi'şârına nâil olmuş, bir zî-rûh tasavvur olunabilir mi? 3(.) وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ.) وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارِ. وَأَلْيكُمْ مِنْ (كُلّ مَا سَاَلَّتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا

Mahlûkāt miyânında hiçbir sınıfa nasîb olmayan bu ni'am-ı celîleden istifâde eden yalnız insan olunca nasıl olur da o ni'metlerin mün'im-i zülcelâline karşı irtikâb-ı küfr etmek alçaklığını irtikâb eder? Üzerlerindeki kubbe-i nilgûnu yedi ve daha ziyâde tabakaya ayıran, o ilâh-ı mu'azzamın [18] kudret ve hikmeti olduğu meydanda iken vücûd ve rubûbiyyetini inkâr için insan ne gibi fikir رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوِّيهَا. وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا) ve mantığa istinâd eder? 4 وَٱخْرَجَ ضُحْيهَا. وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دَحْيهَا. ٱخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعْيهَأَ. (وَالْجِبَالَ اَرْسٰيهَا. مَتَاعًا لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ

Kevâkib-i seyyâre, hâl-i zevebânda bulunan birçok mevâdd-ı ma'deniyyeyi hâvî yekpare bir duman kütlesinden ibâret idi. Fâtır-ı hakîm, âlemin bu, gördüğümüz şekil ve nizâm-ı bedî'a girmesini murâd edince o müte-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A'râf, 7/10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> İbrahim, 14/32-34.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nâziât, 79/28-33

lehhib duhân kütlesini parçaladı. Kütle fezâda küre şeklinde bir takım aksâma ayrıldı. Bunlar Arz, Kamer, Utarid, Zühre, Merih, Zuhal, Nebtün ve sâire gibi, Kur'ân'da mezkûr olan olmayan seyyârâtın esâsını teşkîl ettiler.

Kudret-i fâtıra müteâkiben arzın sathını tesviye, otlak ve sulak yerlerini ta'yın etti. Ve ona, sinesine tevdî' edilecek her tohum ve taneyi infilâk ettirerek aslından kat kat fazla meyve ve mahsûl vermek kuvvet ve kābiliyetini bahş etti.

Fikrimizce 1(الَّذِينَ كَفَرُوا اَنَّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا) âyet-i kerîmesinin işâret ettiği ma'nâ, kezâlik (فَقَتُقْنَاهُمَا الشَّوَى اِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا اَوْ كَرْهًا السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا اَوْ كَرْهًا السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا اَوْ كَرْهًا السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا اَوْ كَرْهًا السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا اَوْ كَرُهًا اللهُ عَلَى السَّوْى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

Duhân denilen şey gāyet dakīk eczâ-yı fahmiyye ile kesâfetten ârî ecsâm-ı zâtiyye-i gayr-i fahmiyyeyi câmi' bir mecmû'a-i hevâiyyeden ibârettir. Cenâb-ı Hak semâvât ve arzını îcâd ve tekvînlerinden maksûd gāyeyi te'mîne sâlih bir şekil ve kalıba ifrâğ etmek isteyince sath-ı hâricîlerini teşkîl eden seyyâl ateşi tedrîcî sûrette soğuttu. Bu sûretle el-yevm mer'î ve meşhûd olan tabakātı tekâsüf etmeye başladı. Ateşler bu ecsâmın iç tabakalarında gizli kaldı. Mamafîh bu hâdisenin te'sîri hitâm bulmuş değildir. Zaman geçtikçe arz ve sâirenin kışrları bir derece daha kesâfet peyda etmekte devam edip gidecektir.

Arz ve avâlim-i sâirede mevcûd harâretin sükûn ve intifâsının cümle-i netâyicindendir ki bunlardan tanıyabildiklerimiz mahlûkātı barındırabilecek ve zî-hayât âlemlerin yaşayabilmesini mümkün kılacak bir hâle getirmiştir. Ve ihtimâl ki tanımadığımız avâlim-i semâviyye bu nokta-i nazardan iktisâb ettikleri havâs ve kābiliyet itibâriyle âlem-i arzdan pek çok farklı değillerdir. Böyle olmayıp da fezâda sâbih bir halde bulunan küreler eskisi gibi duhân ve buhar hâlinde kalsaydılar tabîîdir ki ne üzerlerinde bir ot bitecek, ne de bir hayvân yaşayabilecek idi.

Mütercimi: Mehmed Şevket Abdülaziz Çâviş

\* \* \*

### DÎNÎ MÜCEDDİDLER YAHUD "TÜRKİYE'NİN NECÂT VE İ'TİLÂ YOLLARI"NDA BİR REHBER

"Dini yanlış telkīnin en fenâ, en gizli noktalarını Musa Efendi bize gösteriyor: "Şerî'at-i ictimâ'iyye, yalnız ictimâ'î menfaatleri taleb, ictimâ'î mefsedetleri def' esâslarına te'sîs kılınabilir. Eğer ulûm-ı fıkhiyye tedvîn kılınırken şu esâs üzerine te'sîs kılınmış olsaydı, bugün güzel şerî'at-i ictimâ'iyye İslâmiyet olurdu. Lakin bizim fıkıhlar,

teklîfin esâsında azâbı, sevâbı i'tibâr kılıp İslâmiyet'i bir şerî'at-i ictimâ'iyye olmaktan mahrûm ettiler." Bu mühim noktada bir sâniye tevakkuf edelim: Ulemâ-yı dîn, bize serîatin emirlerini, nehiylerini tebyîn ederken yalnız uhrevî neticeleri telkīn ve neticeleri i'zâm ederler. Bunun şu günahı var, bu günah bu kadar büyüktür diyecek yerde, cehennem ateşinin şiddetinden bahs edeceklerine İslâm'a emr olunan veya nehy olunan ef'âlin ahlâkī, ictimâ'î fâide ve zararlarını izâh ederek mükâfât ve cezâ husûslarında biraz da akıl ve zekâyı iknâa çalışsalardı dîn-i İslâm'ı şerî'at-i ictimâ'iyye olmaktan mahrûm etmezlerdi. Vâkı'a hikmet-i bâliğa-i Samedâniyeye kâmilen vâkıf olmak mümkün değil, âmennâ (Bu Arabî fiilin imlâsı da Türkçe olmuş) lakin bütün evâmir ve nevâhî böyle değildir. Elbette akıl ve zekâ ile hikmet vaz'ı anlaşılabilen hükümler de var. Âlimler ekseriyâ nüfûz edemedikleri noktaları "Allah bilir" kaydıyla geçip işâret ettiler." (s. 39, Ayın)

İslâmiyet edyân-ı semâviyyeden bir din olmak, yani Cenâb-ı Hakk'ın kullarına âit emirlerini, nehiylerini hâvî bulunmak cihetiyle ahkâm-ı mezkûreyi icrâ eden ibâdın, Allah'a karşı îfâ-i vazîfe-i ubûdiyyet ve mükellefiyyet kasdıyla icrâ etmesi lâzım gelir. Ahkâm-ı şer'iyye kulların kendilerine âit ve dünyevî bir takım menâfi' ve fevâidi de mutazammın olsa bile, yine bunlar, dînî birer vazîfe hâlinde îfâ olunurken, herhâlde makāsıd-ı uhreviyyesi üzerine binâ edilmezse icrâ edilen fiil, sıfat-ı dîniyyeden ârî bir fi'l-i âdî olur, yani şer'an ve dînen sahîh ve makbûl olmaz. Meselâ beş vakitte namazını kılan adam Allah'ın emrini yerine getirmek ve bu sûretle mes'ûliyet-i uhreviyyeden kurtulmak maksad ve mülâhazasıyla değil de namazın, vücûd üzerinde güzel bir jimnastik te'sîrini ihtivâ ettiğine kāni' bulunduğu için kılarsa namaz sahîh olmaz. Jimnastik sahîh olur. Oruç tutanın da meselâ mi'devî bir himye maksadıyla müftırâta fâsıla vermesi ve meydân-ı muhârebede hayâtını tehlikeye koyan zâtın i'lâ-i kelimetullah fikrinden hâlî olarak, hattâ şeref ve şân ihrâzı gibi âlî addolunan gāyelere de şâmil olmak üzere başka maksadlar ve gayeler ta'kīb etmesi oruç ve cihâd vazîfelerinin şer'an sahîh ve makbûl sûrette edâ edilmemis olmasına sebebiyet verir.\* Muktezâ-yı akl ve [19] hikmet de budur. Meselâ karşınızda ta'zîmkârâne bir vaz' almasını emr ettiğiniz hizmetkârınız, bunu emrinize itâaten değil de kendi vücûduna fâide verecek bir nevi'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Enbiyâ, 21/30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fussilet, 41/11.

<sup>\*</sup> Kezâlik vücûduna mazarratı olduğundan dolayı müskirâtı kat'iyyen terke karâr veren adam şer'an eski sarhoşluklarının günahından kurtulmuş bir tevbekâr addolunmaz. Sârî hastalığa yakalanmak korkusuyla gayr-i meşrû' münâsebetlerden tevakki eden adam, nazar-ı şer'de afîf sayılmaz. Hattâ böylelerinin nazar-ı şer'den başka haysiyetli insanlar arasında yüksek bir seviye-i ahlâk ve namusu hâiz olmadığına hükmedilir.

idman maksadıyla yaptığını ve bir hizmet zımnında bir yere gönderdiğiniz vakitte söylediğiniz işi görüp geldikten sonra oraya kendisini, sizin emrinizden ziyâde, bir tenezzüh yapmak fikr ve mülâhazası sevk ettiğini söylese size karşı vazîfesini îfâ etmiş addeder misiniz? Ve hattâ o terbiyesiz herifi kapınızda tutar mısınız? Hizmetkârlarınızda, mâdûnlarınızda bu gibi hâlâta dikkat ettiğiniz gibi akrânınız olan dostlarınızın bile size karşı etvâr ve harekâtında, hâtırınızı saymak veyahud kendi menfaatlerini kollamak maksadlarından hangisinin icrâ-i te'sîr ettiğini nazar-ı dikkate alır, ve dostluklarındaki ciddiyet ve samîmiyeti muvâzene ederken en büyük ehemmiyeti bu nikāt-ı ma'neviyyeye atf edersiniz.

Işte bu gibi esbâb-ı ma'kūleye mebnî dîn-i Islâm'da niyetin büyük bir mevkii vardır. Ve bu niyettir ki ef'âle, şer'î ve gayr-i şer'î olmak sıfatını iksâ eder. İnsan bir iş yapacak ve bu iş de abdin ma'bûduna karşı bir vazîfe-i dîniyye icrâsı mâhiyetinde bulunacaksa mutlaka o isin li-vechillâh icrâ edilmiş olması iktizâ eder. Öyle ya, bakalım: Yaptığın bir işte Allah'ın emrini mi düşündün, yoksa kendi çıkarını mı? Kendi menfaatini düşündün de yaptınsa, senin için celî veya hafî bir ihtiyâcın tatmîninden ibâret olan o fiilini artık bir fi'l-i dînî addetmek, yani Allah'a mâl etmek kābil olamaz. Hattâ, eğer cehennemden kurtulmak ve cennete dâhil olmak gibi, menfaati abde râci' olan makāsıd-ı uhreviyye, lisân-ı şâri'de vezâif-i dîniyyeye gāye olarak gösterilmeseydi vezâif-i mezkûrenin îfâsında o gibi menâfi'-i uhreviyyeyi nazar-ı itibâre almak da tecvîz edilmeyerek, sırf rızâ-i Bârî'ye riâyet ve emir ve nehye göre hareket esâsına binâ edilmesi lâzım gelirdi. Bununla beraber, havâss-ı mü'minîn nazarında ahkâm-ı şer'iyyeye gāye olmak için makāsıd-ı uhreviyye bile derecât-ı mütefâviteye ayrılır. Hulâsa niyet mes'elesi abdin iz'ân ve irfânı nisbetinde nezâket ve ehemmiyet kesb eder. İbâdetten lezzet almak mümin için tam bir mertebe-i tekâmül olmadığını, çünkü bundan ibâdetine az çok hazz-ı nefs karışacağı cihetle hâlis emir kulu olması matlûb olan insân-ı kâmilin, bu dereceyi de kat' edip mübtedî bir âbid gibi nefsiyle mücâhede ederek ibâdet etmesi lâzım geleceğini İmâm-ı Şa'rânî'nin bir eserinde görmüştüm. Fakat bunlar, evvelce de arz ettiğim vechle havâssın gözetebileceği ince noktalardır. Onlar, zikri geçen âbidi kısmen "abdü'l-lezzet" addettikleri gibi cennet ve cehennem için ibâdet edenlere de "abdu'r-recâ ve'lhavf" nâmını verirler. Bu ince nüktelerden kat'-ı nazar edildikten sonra vezâif-i şer'iyyenin esâs sıhhatini ve mükellefin zimmetinden sukūtunu te'mîn için, makāsıd-ı dünyeviyye ile makāsıd-ı uhreviyye farkına dikkat etmek kâfîdir. Zirâ alelumûm makāsıd-ı uhreviyye farkına dikkat etmek kâfîdir. Zira alelumûm makāsıd-ı uhreviyyeyi şâriin kendisi ta'yîn ve tebyîn buyurmuş olduğu gibi, ibâdeti âdetten tefrîk için dünya ve âhiret menfaatleri kâfî ve ma'kūl birer mikyâs teşkîl eder. İlâhî ve uhrevî bir maksadla yapılan şeyler ibâdet ve dünyevî bir menfaat istihsâli zımnında yapılan şeyler de âdet veya îcâbı maslahat nev'inden olur. Niyetin nazarı İslâm'da hâiz olduğu te'sîre bakınız ki dünyevî bir menfaat mülâhazasıyla icrâ olunan bir emr-i dînî şer'an sahîh ve makbûl olmayacak sûrette dünyevî bir mâhiyet iktisâb edeceği gibi her hangi bir fi'l-i dünyevî de, uhrevî bir maksadla icrâsı hâlinde ibâdete inkılâb eder.

Ahkâm-ı ser'iyyenin, ahkâm-ı ser'iyye olmak itibâriyle makāsıd-ı dünyeviyye üzerine binâ edilmesi câiz olmayacağı aklen idrâk ve takdîr edilebilecek bir keyfiyet olduğu gibi edille-i nakliyye de pek sarîh sûrette bunu nâtıktır: Kā-مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْأَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ في حَرْثِه وَمَنْ كَانَ) lellâhü teâlâ: (مَنْ كَانَ (es-Şûrâ [20]) (يُريدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصيب "Sa'y ve ameli ile âhiret menfaati iktisâb etmek isteyenlerin kazançlarını arttırırız. Dünya hars ve menfaati isteyenlere de ondan veririz. Lakin bunların âhirette nasîbi yoktur." مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ) وَمَنْ اَرَادَ الْأُخِرَةَ وَسَعٰى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ يَصْلَيهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا. الْعَانُ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا (İsrâ [18-19]) "Menâfi' ve huzûzâtı) (فَأُولَٰئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُورًا peşin olan dünyayı isteyen insanlardan, dilediğimiz eşhâsa mahsûs olmak üzere dünyada istediğimiz şeyleri veririz.. Istikbâle kalan âhiret menâfiini tercîh ederek bi-hakkın onun için çalışanlar ise mesâ'î-i meşkûre ashâbıdır." Âyetteki (وَسَعٰى لَهَا سَعْيَهَا) cümlesi âhiret işlerinde niyet-i hâlisa ا lâzım olduğuna delâlet etmektedir. (مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ اِلَيْهِمْ أَعْمَالِهُمْ فيهَا وَهُمْ فيهَا لَا يُبْخَسُونَ. أُولٰئِكَ الَّذينَ لَيْسَ Hûd) (لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ [15-16]) "Hayât ve sa'âdet-i dünyeviyyeyi mutâ'-ı nazar ittihâz edenlerin mükâfâtını, bir gûnâ tenzîlâta uğratmayarak tamâmen dünyada öderiz. Lakin işte bunlardır ki hazz-ı uhrevîleri nâr-ı cehennneme inhisâr eder, emekleri âhirette boşa gider. Hadd-i zâtında işlemiş oldukları amelleri bâtıl olduğundan bunlardan semere-i uhreviyye beklemekte zâten ma'nâ yoktur." Ve fi'l-hadîs أذا كان يوم القيامة نادى مناد:) İbni Sa'd an-Ebî) (من عَمِلَ عَمَلاً لِغَيْرِ الله فَلْيَطْلُبْ ثَوابَهُ مِمَّنْ عمله له Sa'îd bin Ebî Fezâle) "Kıyâmet günü olunca, bir münâdî: Allah'dan başkası nâm ve hesâbına her kim her ne işlediyse amelinin mükâfâtını da ondan taleb etsin diye nidâ إِنَّ الله تَعَالَى يُعْطَى الدُّنْيا على نِيَّةِ الآخِرةِ وأَبَى أَنْ يُعْطِىَ الآخِرةَ)2 "eder. وا المني ييّة الدنيا (İbnülmübârek an-Enes) "Cenâb-1 Hak, âhiret niyeti üzerine dünyâyı verir. Fakat dünya niyeti üzerine âhireti vermekten kat'iyyen imtinâ' eder."

Buhârî'de birinci hadîs olarak zikr edilen (إِنَّمَا الأَعْمَالُ .... إِنَّمَا الأَعْمَالُ ) hadîs-i şerîfi ise pek meşhûrdur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Suyûtî, *Câmiu's-Sagîr*, 784.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Suyûtî, *Câmiu's-Sagîr*, 3667.

[20] Ef'al-i şer'iyyede makāsıd-ı uhreviyyenin hâiz olduğu ehemmiyyeti izâh zımnında serd ettiğimiz esbâb-ı akliyye ve nakliyyenin zannederim ki kifâyeti teslîm edilir. Lakin, ahkâm-ı şer'iyyenin fevâid-i ictimâ'iyyesinden bahse lüzûm gösteren muârızlarımın bundan maksadları, ahkâm-ı mezkûreyi münhasıran makāsıd-ı dünyeviyyeye binâ etmek olmayıp makāsıd-ı uhreviyyesiyle birlikte olarak menâfi'-i dünyeviyyesini zikr ve izâhdan ibaret olmak tarzında kâriînin hâtırına bir fikir gelebilir, ve arkasından: Bu da memnû' mudur? Suâli vârid olur. Hâşim Nâhid Bey'in ifâdâtından: "Bunun şu günahı var, bu günah bu kadar büyüktür diyecek yerde... cehennem ateşinin şiddetinden bahs edeceklerine" ta'bîrleri epeyce bir vuzûh ile ve hele muktedâ-yı dînîsi bulunan Musa Efendi'nin: "Şerî'at-i ictimâ'iyye yalnız ictimâ'î menfaatleri taleb, ictimâ'î mefsedetleri def' esâsına te'sîs kılınabilir. Eğer ulûm-ı fıkhiyye tedvîn kılınırken şu esâs üzerine tedvîn kılınmış olsaydı..." fıkraları sarâhat-ı kat'iyyesiyle bu ihtimâli men' etmekte ise de fakat biz, kāri'lerimizin, hulûs-ı niyyete makrûn olarak zihinlerini işgāl edecek olan şu ihtimâli de tedkīk edelim:

Ahkâm-ı şer'iyyenin fevâid-i ictimâ'iyyesini düşünmek, bulmak fenâ bir sey değildir. Belki bu fevâid ve menâfii sâyân-ı dikkat bir kudret ve mahâretle âleme anlatmak ulemâmızın uhdesine müterettib bir vazîfedir. Ancak bu işin yeri, fenni Musa Efendi'nin zannettiği gibi ilm-i fıkıh olmayacak, usûl-i fıkıh bile olmayacak. Çünkü ilm-i fıkıh, müslümanlara vezâif-i dîniyyesini bir kānûn metni gibi ta'lîm ve telkīn edecek, usûl-i fıkıh da onların me'hazlerini, edille-i erba'a-i ser'iyyeden ne sûretle istinbât edildiğini gösterecektir. Ahkâm-ı şer'iyye üzerine yürütülecek mutâla'ât-ı ictimâ'iyye ise dîn-i İslâm'ın efrâdından ziyâde ağyârına karşı ve bir silâh-ı müdâhale ve müsâbaka hâlinde vaz'-ı enzâr edilmek lâzım gelir. Vâkı'a, dünyâya âit olan bu menâfi' ve mehâsini müslümanların da bilmesi pek fâideli olur, ancak mes'elenin yalnız "bilmek"de kalması iktizâ ederek, vezâif-i şer'iyyenin fiiliyât ve icrââtını onların üzerine binâ etmek derecesine gelince yukarıda tafsîlen arz edildiği vechile ef'âl-i mezkûreyi ifsâd eder. Demek vezâif-i dîniyyeden her birinin dünyaya âit ne kadar illet ve hikmeti bulunursa bulunsun, yine icrâsında gözetilecek esâs ve gāye Allah'ın emrine itâat ve mesûliyet-i uhreviyyeden havf ve haşyet gibi gayr-i dünyevî şeylerden ibâret olacaktır. Ve nihâyet, makāsıd-ı dünyeviyye esâsın mâdûnunda ve makāsıd-ı tâliyye ve munzamma hâlinde nazar-ı i'tibâra alınabilir, o kadar.

Niyet bahsinde, dermiyân edilecek bazı istisnâ noktaları da vardır: Meselâ kendisi başlı başına bir ibâdet-i maksûde değil de, ibâdet-i maksûdeye hâdim olacak şerâit ve mukaddimât idâdında bulunan vezâif-i şer'iyyeye âit niyetler fazla müsââdâtı hâiz olabilir. İşte abdest, bizzât maksûd olan ibâdetlerden değil de namaz için lâzım bir vazîfe-i teba'iyye hâlinde bulunduğu cihetle bunda hiç niyet olmasa veyahud vücûdun serinlemesi ve sıhhaten müstefid olması gibi bir maksad nazar-ı i'tibâre alınsa abdest fâsid olmaz. Lakin mü'min-i muhâsib yine bu gibi mesâğ noktalarını bile makāsıd-ı uhreviyyeye rabt ederek aynı fiil ile fazla sevâb kazanmak fırsatını kaçırmaz.

Şunu da söyleyelim ki ef'âl-i şer'iyyede makāsıd-ı uhreviyyeden ziyâde ictimâ'î fâideler taharrîsi cihetine itinâ etmek ve bu ciheti esâs derecesine çıkarmaya çalışmak dine inanmamak illet-i müzminesinin tevlîd ettiği ibtilâlardandır. Zâten münâzırlarımın ara sıra, sözlerinde hep o gizli illetin eser-i nekesi görülür. Yoksa, en ziyâde menâfi'-i dünyeviyyesi nazar-ı i'tibâre alınarak icrâ edilen ef'âl-i şer'iyyenin, ef'âl-i dîniyye ve ibâdet yerine geçmeyeceğini bilecek kadar vukūf-ı fıkhîden, ve hiç olmazsa bunu takdîre kifâyet edecek kadar bir zekâdan munâzırlarım mahrûm değillerdir. Onları akıl ve mantığın da kabûl edemeyeceği bu fikre sevk eden şey, dînin bevånåt-ı uhreviyyesine pek o kadar ehemmiyet vermemeleridir. Yoksa, ahkâm-ı ser'iyyenin dünyâya ait olmak üzere ihtivâ edebileceği hüküm ve mesâlih pek mühim olmakla beraber cennet ve cehenneme inanan insanlar bu cihetlere pek o kadar sarf-ı zihn etmemekte ma'zûrdurlar; hele ehemmiyetin fazlasını makāsıd-ı dünyeviyyeye nakl etmek isteyen münâzırlarımdan ziyâde ma'zûrdurlar. Çünkü eğer âhiretin aslı varsa insanın orada nâil olacağı muazzam ve müebbed saâdetler, veyahud ma'rûz kalacağı şedîd ve medîd felaketler karşısında dünyânın gelip geçici ikbâl ve idbârının kat'iyyen ehemmiyeti yoktur. Ah müslümanlara istikbâlin ehemmiyetini anlatmak derdiyle yürekleri yanan teceddüd-perver munâzırlarım âhiret denilen o en büyük âtîye inansalardı ulemâ-i din tarafından müslümanların dünyasına ehemmiyet verildiği kadar olsun kendileri de müslümanların âhiretine atf-ı ehemmiyet ederek yanık sesli ve gözü yaşlı kalemleriyle biraz da o sahada feryâd ederlerdi. Yalnız Hâşim Bey, aşağıda mektebli gençlerden bahs ederken, revâbıt-ı dîniyye ve ahlâkiyyelerinin inhilâli yüzünden memleket için câhillerden daha muzır bir unsur hâlinde bulunduklarını i'tirâf etmek sûretiyle dinsizliğin vehâmetinden sû-i âkıbetinden epeyce bahs etmiş ise de yine bu vehâmetler, bu âkıbetler hep dünyaya râci' ve münhasır tehdîdât tarzında dermiyân edilmiştir.

Ef'âl-i şer'iyyeyi makāsıd-ı ictimâ'iyye esâsları üzerine te'sîs etmek mesleğinin bir mahzûru daha vardır ki o da bu meslek esâsı üzerine teessüs eden ahkâm-ı şer'iyyenin yavaş yavaş tahrîf ve tağyîrine yol açılmasıdır. Me-

selâ namazda en çok harekât-ı bedeniyyeden edilecek istifâdeyi nazar-ı i'tibâra alanlar bugün bunun yerine – belki daha nâfi' ve daha sistematik olmak üzere– başka bir şekl-i hareket ikāmesini tecvîz edebilirler.

Mustafa Sabri

\* \* \*

#### [21] FETVÂ-YI MEŞÎHAT-PENÂHÎ

Ordu-yı Osmânî'nin hâl-i seferberîde addolunup olunmayacağı ve zâbitân ve efrâdın hulûl eden Ramazân-ı şerîfde sıyâm ile mükellef tutulup tutulmayacakları Harbiye Nezâreti'nce Meşîhat'den isti'lâm olunmuş idi. Makām-ı mu'allâ-yı Meşîhat'den sûreti âtîde münderic tezkire ile cevâb verilmiştir:

El-yevm sulh mün'akid olmamakla beraber mütârekede tarafeyni ve bilhâssa bizim tarafı hâl-i harbin avdetine müheyyâ bir vaz'iyyette bulunduracak mâhiyette olmadığından şimdiki halde hakīkī ma'nâsıyla seferberlik yoktur.

Terhîsi kabûl eden ordu seferberlikten uzaklaşmıştır. Bunun ile beraber memleketteki vaz'iyyetin fevkalâde nâzik ve müşkil bulunmasına mebnî Osmanlı Ordusu'nun hâl-i hazarîdeki sükûn ve intizâmı da tekarrur etmiş olmadığına nazaran bazı kıtaâtın harekât-ı askeriyye ve meşâkk-ı seferiyye gibi ma'zeretlere ma'rûz kalacağı da melhûz bulunduğu cihetle bu gibi husûsâtta dîn-i İslâm'ın mesâfe-i ba'îde addettiği on sekiz sâat yolculukla müddet-i ikāmet addettiği on beş güne bâliğ olmayan meks ü tevakkuf hesâblarını nazar-ı dikkate almak salâhiyetini hâiz olan kumandanların vaz'iyetine tebean efrâdın da misâfir veya mukīm addolunmak sûretiyle hâl ve vaz'iyetleri taayyün edecektir.

Bundan başka kışlalarda ikāmet eden efrâdın veya devâir ve aklâm-ı askeriyyeye devâm eden zâbitânın diğer sûretle bir ma'zeret-i sıhhiyyeye müstenid olmadığı gibi mahzâ askerlik sebebiyle oruç tutmamaları câiz olmadığı gibi yukarıda arz olunan seferberlik hâl ve vaz'iyyeti ile oruç tutmaya mecbûr olmayanlar dâhil olduğu halde hiçbir askerin veya hiçbir kimsenin sokaklarda veya dâire-i resmiyyede alenen nakz-ı sıyâm etmelerine mesâğ-ı şer'î olmadığı beyânıyla tezkire-i senâverî terkīm kılındı efendim.

28 Şaban 337 / 29 Mayıs 1335

Şeyhülislâm Mustafa Sabri



#### HUKŪK-I ÂİLE VE USÛL-İ MUHÂKEMÂT-I ŞER'İYYE KARÂRNÂMELERİ HAKKINDA

35

123'üncü maddede: "Akd-i nikâhdan sonra zevc tecennün edip de zevce hâkime bil-mürâca'a tefrîkini taleb etse hâkim tefrîki bir sene müddetle te'cîl eder." denilmiş. Madde-i sâbıkada olduğu gibi müddet-i te'cîl mezheb-i Mâlikiyye'den alınmıştır. Nikâhdan evvel tecennün edenin hükmünden sukût olunması da karârnâmenin dokuzuncu maddesinde mecnûnun izdivâcın izn-i hâkime ta'lîk edilmiş olmasına mebnî ve onun bu hâliyle beraber mahtûbe râzı olmadıkça hâkim nikâhlarına müsâade vermez, vâki' olamaz fikrinden nâşî olsa gerek.

Halbuki madde-i mezkûre doğru olmayıp hâkimin müsâadesi olmaksızın mecnûn velîsinin tezvîc edebileceği ve onun bu hâline zevcesi sonradan muttali' olursa hakk-ı hıyârında beyne'l-eimme ihtilâf olunup ve illâ nikâhın fesâdına gidilecek olursa hiçbir mezhebe uymayacağı mahallinde beyân olunmuştu.

Kable'l-akd, va ba'de'l-akd kable'd-duhûl zevc tecennün ederse zevcenin taleb-i tefrîke hakkı olması İmâm Muhammed'den mervî olan ahad-i kavleyne muvâfık olup lakin ba'de'd-duhûl hâdis olan cinnet ve illet böyle değildir. Mâlikî Mezhebi'nce de muhtelefün-fîh olup ba'de'd-duhûl hâdis olan cinnet, yahud cüzzâm ve barasdan dolayı tefrîk hükmünün nâfiz olması için hâkimin o mezhebi mu'tekid olması da lâzımdır. Mezheb-i Hanefî ile mütedeyyin olup tefrîkin adem-i sıhhatini mu'tekid olan hukkâm için mümkün olamaz. Bu misillü maddeler hakkında en ziyâde bu cihetin nazar-ı dikkate alınması lâzım gelir. Cünkü mes'ele din mes'elesi, hıll ü hürmet mes'elesidir. Maddenin metni de ba'de'd-duhûl hâdis olan illet hakkında pek sarîh değil. Her halde ba'de'dduhûl lafzı ilave edilir ve müddet-i te'cîl bir seneye hasr olunmayıp ârâ-yı etibbânın ittifâkıyla şifâsından ye'sin tahakkukuna ta'lîk olunursa bundan daha münâsib olur.

36

126'ıncı maddede:

"Bir kadının zevci ihtifâ veyahud müddet-i sefer veya daha karîb bir mahalle giderek tegayyub edip veya mef-kūd olup nafaka tahsîli müteazzir olur ve zevce tefrîki taleb ederse hâkim tahkīkāt-ı lâzime icrâsından sonra beynlerini tefrîke hükmeder."

Denilmiş ve hiçbir kavle istinâd ettirildiği lâyihada zikr olunmamıştır.

Mezhebimize muvâfık olmadığı gibi mûsir olan bir

kimsenin nafaka cinsinden bir mål terk etmeksizin tegayyüb ve fikdânından dolayı zevcesinin tefrîkine gidilmek mezheb-i Şâfiî'ye de uymaz. Mâlikî ve Hanbelî mezheblerinden alınmış olacak. Lakin yine doğru değil. Çünkü bu maddeden tebâdür ettiği üzere tamâm nafakanın tahsîli müteazzir olmak, hükm-i tefrîk için onların mezheblerince de kâfî olmaz. Tefrîki onlar ancak sedd-i ramak edecek bir kuru ekmek bulamadığı sûrette tecvîz eylemişler ve maazâlik bu tefrîkin de bir hükm-i kat'î mâhiyetinde olmadığını kitâblarında tasrîh etmişlerdir. Erkek zuhûr edip de vaktiyle nafaka bırakmış olduğu, yahud kadının nafakasını iskāt eylemiş bulunduğunu ber-nehc-i şer'î iki şâhid-i adl ile isbât ederse tefrîkin bâtıl olacağını, zevce iddet beklemiş ve ondan sonra başkasına varmış ve zevc-i sânî duhûl etmiş olsa da nikâhı mu'teber olmayıp evvelki nikâhla zevc-i evvelin olacağını mufassalan beyân eylemişlerdir.

[22] Reddü'l-Muhtâr'da menkūl olan müteahhirînden Kârî-i Hidâye'nin bahsi o mezheblerin ahkâmına tamâmıyla vâkıf olmadığına delâlet ediyor. Bu mes'eleye mutâbık olmayıp ancak nafaka terk etmediği iddiâ olunan gāibin mu'sir olduğuna dâir beyyine ikāme edilerek ondan dolayı tefrîki câiz gören mezhebin kadısının hükmü hakkındadır. Zevc ondan sonra gelip de ikāme etmek istediği beyyinesi birinci beyyineye muhâlif olacağından mesmû' olmamak lâzım gelir diyor. Mûsirin beyyinesi bu kabîlden değildir. Onun nafaka terk etmemesi nefy-i mahz olur. Onun üzerine beyyine ikāme edilmiş olmak mümkün olamayacağı bedîhîdir.

Hâsılı şu madde hiçbir mezhebe muvâfık olmayıp 128 maddenin buna dâir hükmü ictimâ'a muhâlifdir.

Komisyon hey'et-i aliyyesinin buralarına vâkıf olamadıkları ve etrâfıyla düşünemedikleri anlaşılıyor. Bu maddenin vaz' ve teşrîinden öyle fâide ve maslahat da beklenmez.

Memleketimiz ahâlîsinden öyle tegayyub ve ihtifâ ederek hükûmet-i seniyyeyi kendilerini bulup meydana çıkarmaktan âciz bırakmış olanlar çok değil, belki hiç bulunmaz gibidir. Zevcesinin nafakasını vermekten buhl eden kimseler bunu yapmazlar ve buna hâcet görmezler. Ricâlin böyle yakın yahud uzak yerlerde ihtifâ ve tegayyub etmeleri ekseriyâ bir özr-i sahîhe müstenid olur. Nitekim istibdâd zamanlarında bir çoklarının ma'rûz oldukları iftirâlar yüzünden gâh memleketimizde ihtifâya ve gâh Avrupa diyârına ilticâ ile tegayyübe mecbûr olmuşlar idi ki bugün onlara mağdûrîn-i siyâsiyye deniliyor. Tegayyüb ve ihtifâ hiçbir zaman sebebsiz olmaz. Ve her ne sebebe mebnî olursa olsun böyle sefer ve ihtifâya muztar olanların uğradıkları musîbet dâ'î-i şefkat iken bir de hâl-i tegayyüblerinde haremlerine göz koyanlar, on-

ları taleb-i tefrîka sevk edenler bulunursa beliyye tezâüf edecek, bu madde o gibilerine cüret verecektir. Buraları etrâfıyla teemmül edilmek lâzım gelir. Nafaka evvel ve âhir tahsîl olunabilir. Zevcin böyle bir musîbete giriftâr olduğu zaman zevcesi kendi mâlıyla ve sa'yiyle geçinir. Ehl ü akrabâları da ona bakacaklardır. Bu maddeye lüzûm yok. Ne akvâl-i fukahâya; ne de maslahat-ı âmmeye muvâfık değil.

Sadreddin



#### İŞLERİNİ NÂ-EHİL ELLERE TEVDÎ' EDEN MİLLETLER YAŞAYAMAZLAR

Bir milletin devâm ve bekāsı o milleti terkîb eden efrâd arasında nizâm ve intizâmın te'mîn-i bekāsıyla mümkün olur. Bunun da esâsı millet arasında emniyet ve hürmet-i mütekābilenin vücûd ve devâmıdır. Eğer sart-ı mutlak olan bu emniyet ve hürmet-i mütekābile kâfî derecede mevcûd ve pâyidâr olmaz ise o millet ne kadar kuvvet ve satvet sâhibi olursa olsun pâyidâr olamaz. Çünkü aralarındaki his ve irâde müşâreketi çabuk bozulur. Binâenaleyh bir milletin yaşaması için en esâslı vazîfe yekdiğerine emniyet ve hürmet-i mütekābile bahsedecek sûrette hareket ve bunu ihlâl edecek her hâl ve hareketten mücânebettir. Bu vazîfe-i esâsiyye efrâd arasında dahi mühim olup fakat milletin kuvve-i hükûmeti idâre eden kısmıyla idâre olunan kısmı arasında pek ziyâde ehem ve elzemdir. Bu husûsda küçük bir kusûr bazan 'âcil, bazan âcil fakat hemen dâimâ gāyet vahîm âkıbetler tevlîd edebilir. Zâten hükûmet emniyet ve hukūk-ı mütekābile üzerine müesses bir taahhüddür ki gāyesi nizâm ve intizâmı te'mîndir. Binâenaleyh hükûmetin, asıl hikmet-i vücûdu olan, nizâm ve intizâmın te'mîni için emniyet ve hürmet-i mütekābilevi te'mîn ve te'sîsi en mukaddes vazîfe bilmesi lâzım gelir. Bunu ihlâl eden her hükûmet kendisini de milletini de tehlikeye ilkā eder.

Mes'elenin felsefîsi böyle olduğu gibi dînîsi de böyledir. Zirâ şer'-i şerîf dahi insanlar için nizâm ve intizâmın muhâfazasını esâs ve bunun ihlâlini mûcib ahvâli milletin harâb ve helâkine sebeb-i aslî olarak kabûl eder. Ve bu bâbda gösterdiği lâ-yetegayyer kānûn da emânâtı ehline tevdî' ve icrâ-yı adâlettir. Neste'izübillâh: إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

Emânetin muhtelif manâları varsa da esâs itibâriyle hep bir rükne müncer olur. Çünkü emânet hüsn-i muhâfaza edilmek üzere insana tevdî' olunan her şeydir. İnsâna en âdî bir şey tevdî' olunabildiği gibi en kıymetdâr ve azîm mes'ûliyet-i maddiye ve ma'neviyyeyi müstelzim husûslar da tevdî' olunabilir. Fakat hangisi olursa olsun hüsn-i muhâfazasına ihtimâm ve sırası gelince ehline tevdî' en kat'î bir borç, bir vazîfedir.

Vazîfe esâs i'tibâriyle her yerde ve her vakit birdir. O değişmez, teaddüd etmez. Onun gördüğümüz teaddüdü tamâmen şekle âittir. Ve insanın insanlığı da ancak vazîfesi olmasıyla yani akıl ve din sâhibi olmasına mebnî mükellef bulunmasıyladır. Emânet kelimesinde vazîfe manâsının mevcûd olduğu müfessirlerin îzâhâtıyla da sâbittir: Ez-cümle Tefsîr-i Kebîr'de Fahreddîn-i Râzî hazretleri diyorlar ki: "Emânet bir kere Allah'a karşı emânete riâyet manâsına ki: Evâmir-i ilâhiyyeye itâat, menâhîden mücânebet ve Allah'ın ihsân ettiği her uzuv bir emânet olduğundan onları hayırda isti'mâl edip şerde isti'mâl etmemek. Nefse karşı emânete riâyet ki: Nefsin her sûretle salâh ve hayrını te'mîne sa'y etmek. Herkese karşı emânete riâyet ki: Vedîaları iâde, tartı ve ölçülerde tecâvüz ve hiçbir kimsenin uyûbunu ifşâ etmemek, âmir ise maiyyetine hilâf-ı şer' emirde, reâyâ ve ahâlîye zulümde [23] bulunmamak, âlim ise halkı hak üzerine tenvîr velhâsıl herkesin uhdesine müterettib vazîfe kendisine emânet olduğundan onu hüsn-i ifâ etmek."

İşte görülüyor ki Fahreddîn-i Râzî'nin bu izâhı emânetten maksadın vâsi' ve şümûllü manâsıyla bugün felsefe-i ahlâkiyyenin vazîfe-i insâniyye dediği mükellefiyet-i vicdâniyye demektir.

Makālemize sernâme ittihâz ettiğimiz işleri ehline tevdî' etmek mes'elesi emânetin, vazîfenin en mühimmidir. Zira milletlerin saâdet ve selâmetleri, yahud maâzallâhi teâlâ izmihlâl ve hezîmetleri hep ona riâyet veya ademir'âyete merbûttur. Bâlâda zikr ettiğimiz: (اُنُوَ الْاُمَانَاتِ اِلٰى اَهْلِهَا الْاَ اللهُ يَاٰمُرُكُمُ اَنْ ayet-i celîlesindeki emânetlerin manâsı her nevi' emânâta şâmil olmakla beraber bilhâssa bütün işleri ve bâ-husûs me'mûriyetleri, resmî işleri nâ-ehle tevdî' etmemek, ehillerine vermek husûsuna âittir. Çünkü âyet-i celîlenin şeref-nüzûlü resmî bir vazîfe hakkında olduğu gibi ikinci kısmındaki "Hükmettiğiniz vakit adl ile hükm edin" buyurulması da resmî işlere ta-allukunu gösterir.

Tefâsîr-i şerîfede mezkûr olduğu vech ile bu âyet-i kerîme feth-i Mekke günü nâzil olmuştur. O gün Ka'be-i mu'azzamanın Kapıcısı Osman bin Talhâ ibni Abdiddâr Ka'be'nin kapısını kilitleyerek anahtarı alıp vermemek istemiş ve ben "Muhammed'in Resûlullâh olduğunu bilmiyorum, bilmiş olsam anahtarı vermekten imtinâ' etmem" demiş ve her ne kadar inâd etmeyip vermesi söylenmiş ise de yine vermediğinden Hazret-i Ali radıyallâhu anh tarafından bileği bükülerek anahtar alınmış

ve Ka'be açılıp Cenâb-ı Peygamber Efendimiz iki rek'at namaz kıldıktan sonra çıkmışlar. O sırada Ka'be'nin sikāyesi uhdesinde bulunan Abbâs gelerek "Ben kapıcılığı da beraber yaparım" diyerek anahtarı istemiş. Fakat bu âyet-i celîle nâzil olduğundan Hazret-i Peygamber Efendimiz Cenâb-ı Ali'ye anahtarın tekrar Osman'a verilmesini, gönlünün alınmasını emir buyurmuşlar. Cenâb-ı Ali de emr-i Peygamberîyi ifâ edince Osman: "Evvelce zorlayıp eziyet verdiğin halde şimdi gelip rıfk ile muâmele etmek nedir?" der. Hazret-i Ali cevâben: "Senin sebebinle Allah tarafından âyet-i kerîme nâzil oldu." diyerek âyet-i kerîmeyi okur. Osman âyeti işitince derhal îmân ederek kelime-i şehâdeti getirir. Bu esnâda Cenâb-ı Peygamber Efendimiz bir işin ehlinin elinden alınmasının zâlimlik olacağını beyân ve ilâve buyurmuşlardır.

Görülüyor ki dîn-i İslâm işleri ehline tevdî' husûsunda hiçbir garaz veya hissiyât-ı intikām-cûyâne gözetmeyerek ancak maslahat-ı âmmenin hüsn-i cereyânını, nizâm ve intizâm-ı umûrun te'mînini esâs ittihâz ediyor. Zâten böyle olmazsa hem işler iyi gitmez, hem de millet arasında nâ-hoşnûdî ve adem-i i'timâd hâsıl olarak fevzâyı, hükûmetsizliği intâc eder. Bunun sonu da maâzallâh inkırâzdır. Ve bizim en ziyâde çektiklerimiz işleri ehillerine tevdî' etmediğimizden ileri gelmiştir. Burası muhakkaktır.

Şimdi de işleri ehline tevdî' ettirmenin çarelerini arayalım: İnsanda fıtrî olarak en iyiyi yapmak için bir incizâb vardır. Esâsen din ve ahlâk bu fıtrat üzerine müessesdir. Ancak buna mukābil bir de ehvây-ı nefsâniyye temâyülâtı vardır. Eğer iyi yapmak incizâbı galebe ederse insan her sevi hak dâiresinde yapmaya sa'y eder. Ve bu bâbda en mühim sâik îmân ve vicdândır. Ancak hevâ ve nefs-i emmâreye tebaiyet meyelânının galebesi Kur'ân-ı Kerîm'de zalûm ve cehûl sıfatlarıyla tavsîf olunan insanlar için pek çok vâki' idiğinden hayır yapmak incizâbına muâvin ve ehvâ-yı nefsâniyyeye tebaiyet meyelânına muârız olmak üzere tebsîr ve inzâr, mükâfât ve mücâzât kuvvetlerine mürâcaat lâzım geliyor ki bunlara felsefe-i hâzıra ıstılâhında kānûnların müeyyideleri nâmı verilmektedir. İşte bir milletin, hükûmetin yaşaması için şart-ı mutlak olan işleri ehline tevdî' ve icrâ-yı adâlet umûrunun da iyi yapılması için muhtelif müeyyideler vardır ki en mühimmi milletin murâkabesidir. Dîn-i İslâm'da herkes kendi salâhiyeti dâhilinde emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkerle memûr olduğundan kendi işlerinin ehil ellere tevdî' edilmediğini gördüklerinde elleriyle, muktedir olamadıkları halde dilleriyle, dilleriyle de muktedir olamadıkları takdîrde kalblerinde nâ-hoşnûdluk taşımak sûretiyle men'e ihtimâm edeceklerdir. Ve bu kalbde nâ-hoşnûdluk taşımak sûretiyle men' îmânın en zaîf mertebesidir.

Hazret-i Ömer radıyallâhu anhın bir gün hutbede cemâate hitâben "Bende eğrilik görürseniz doğrultunuz" demesi üzerine cemâatten birisinin "Sende bir eğrilik görürsem şu kılıçla doğrulturum" cevâbını vermesinden Cenâb-ı Ömer'in pek ziyâde hosnûd olarak müslümanlar içinde halîfelerinin hatâsını kılıcla doğrultacak zât bulunduğundan dolayı Cenâb-ı Hakk'a hamd etmiş olduğu meşhûrdur. Evvelce akvâm-ı İslâmiyye'de efrâd dahi bu murâkabeye ihtimâm mes'elesini unutmamakla beraber bunun vekâlet-i umûmiyyesini ulemâya bırakmışlardı. Çünkü evâmir-i ilâhiyyeye muhâlif harekâtı ve azl ü nasb husûsundaki isâbet veya adem-i isâbeti herkesden ziyâde idrâk ve men'i esbâbına tevessül ancak ilim ile olabilir. Ulemâ-yı kirâm bu vazîfeyi bir zamanlar pek güzel ifâ etmişlerdir. Hattâ mervîdir ki mülûk-i sâlifeden birisi şeyhülislâmın kendisini bazı işlerinden dolayı tahtie ederek nehy ani'l-münker vazîfesini sıkı bir sûrette ifâ etmesinden müteessir olarak pek ziyâde râhatsız olmuş. Bunu gören mâbeyncisi, "Pâdişâhım ne için bu kadar râhatsız oluyorsunuz? Madem ki bu şeyhülislâm sizi bu kadar tazyîk ediyor, azl ediverirsiniz" demiş. Pâdişâh ise vaz'iyete, hâl ve mevki'e daha ziyâde vâkıf idiğinden şeyhülislâmın öyle kolayca azli cihetine gidilemeyeceğini ve bunun [24] hüsn-i netice vermeyeceğini beyân etmişse de mâbeynci bunun mümkün ve mahzûrsuz olduğunda ısrâr etmekle pâdişâh "Azl edersek yerine kimi ta'yîn edeceğiz" demiş. O da "Filan efendiyi, o olmaz ise filan efendiyi" diye cevab vermiş. Padişah işi bir kere tecrübe etmek istediğinden "Haydi git, onlara sor, bakalım ne diyecekler?" emrini vermiş. Mâbeynci şeyhülislâmlığa en münâsib bildiği zâta giderek "Efendim sizi padişah efendimiz şeyhülislâm ta'yîn ediyorlar" deyince o zât derhâl "İnnâ lillâhi ve innâ ileyhi râci'ûn. Şeyhülislâm efendi hazretleri ne vakit vefât etti?" suâlini îrâd eder. Mâbeynci: "Hayır efendim, vefât etmedi. Fakat padişah efendimiz onu azl ile yerine sizi ta'yîn edecek" der. Bunun üzerine o zât: "Haydi işine! Şeyhülislâm efendi hazretleri sağ oldukça o makāma geçmek benim için mümkün olamaz. Zira bugün beyne'l-ulemâ o makāma elyak ve aslah olan kendileridir. Böyle söz istemem" diyerek savar. Bundan mahcûb kalan mâbeynci belki ötekini ikná' ederim diyerek ulemádan ikinci bir záta daha mürâcaat eder o da "Şeyhülislâm efendi ve ondan sonra filan efendi var iken benim şeyhülislâm olmak haddim değildir. Ayıbdır. Aman kimse duymasın" diyerek reddeder. Mâbeynci hâib ve hâsir padişahın yanına döner ve dûçâr-ı itâb ve muâheze olur.

Bu hikâyeden anlaşılan şu ki bir vakitler âlem-i İslâm'da milletin ulemâsı nehy-i ani'l-münkeri pek güzel ifâ ettikleri gibi emâneti ehline tevdî' husûsunda her

meslek arasında aslah ve elyak olmak emr-i ehemmine riâyet an'ane hâlini almış olduğundan ehil var iken nâ-ehlin ta'yîni kolay kolay olmaz imiş.

Sonraları ulemâ bu gāyet mühim vazîfe-i dîniyyelerini -esâsen bu haslet-i celîlenin İslâmiyet-i âliyye muktezâsından olduğu İhvâu'l-Ulûm'da sıdk bahsinde sıdk-ı azm münâsebetiyle zikr edildiği vech ile Hazret-i Ömer radıyallâhu anhin: "Bir kavimde Ebûbekir radıyallâhu anh var iken o kavme emîr olmaktan ise köle olmayı tercîh ederim" kelâm-ı âlîsiyle de sâbittir- gevşettiklerinden iş çığırından çıkmış ve bâ-husûs Tanzîmât'dan sonra sınıf-ı ulemânın bu işlere karıştırılmamasına sûret-i mahsûsada ihtimâm edildiğinden memûrların azil ve nasbındaki isâbetsizlik çok def'a murâkabesiz kalır olmuş idi. Fakat memûriyetleri ehline vermek mes'elesi fevkalâde mühim olduğu cihetle isâbetsizliklerden mütevellid mahzûrlar her yerde âsârını gösterdiğinden hakiki murâkabe-i milliyye gibi olmamakla beraber bu bâbda yine bazı tedâbîr ittihâz edilir idi. Meselâ hâkān-ı mağfûr Sultân Hamîd-i sânî zamanında en müstakīm ricâl-i devletten mürekkeb Intihâb-ı Memûrîn Komisyonları te'sîs edilmiş idi. Ve kıdem ve ehliyet ve hüsn-i hizmet Meşrûtiyet'den sonra olduğu gibi muzır görülmedikten başka taleb-i rüchân için oldukça bir kuvveti hâiz idi. Meşrûtiyet'in i'lânını müteâkib artık bu emr-i mürâkabe milletvekillerine verilmiş olması itibâriyle emânâtı ehline tevdî' kazıyyesinin bir şekl-i kavîme girmesi lâzım gelir idi, ve ilk Meclis-i Mebûsân'ın bu bâbda oldukça himmet ve hizmetleri görüleceğine dâir bazı emâreler görüldüğü de oldu. Fakat sonraları iş tamâmen değişti. Kıdem ve ehliyet ve liyâkat hiç aranmaz oldu. Netice de malûm.

Hulâsa-i ma'rûz: Evliyâ-yı umûrumuzun emânâtı ehline, aslah ve elyakına tevdî' etmek husûsunda evâmir-i Kur'âniyye ve ehâdîs-i şerîfeyi lâyıkı vech ile nazar-ı i'tibâre alarak milletin tahlîsına himmet etmelerini kemâl-i ehemmiyetle niyâz etmek isteriz zira أُولَا أُسْنِدَ الأَمْلُ إِلَى غَيْرٍ) hadîs-i şerîfinin mazmûnuna mâ-sadak olmamak için başka çare yoktur.

Doktor Milaslı İsmail Hakkı



## **ISTIKLÂLIMIZ**

Harb-i umûmîye karışarak cihânı taklîb eden avâmil arasında en mühim mevki'lerden birini işgāl eden kuvvetimiz, meydân-ı muhârebede şanlı ve felaketli, fakat her halde inkişâfât-ı âtiyyesi nâmına pek hayırlı bir vazîfeyi ifâ ettikten sonra terk-i silâh etti.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhârî, Sahîh, Kitâbü'r-Rikâk, 35.

Evet, mağlûb olarak silâhımızı bıraktık, lakin hürriyet-i inkişâfımızı en ağır boyunduruktan takyîd eden Çarlığın inhidâmında büyük bir rol oynayarak ve bu ağır boyunduruktan kurtularak terk-i silâh ettik. Zümre-i gālibeye dest-i müsâlemetimizi uzatıyorken hayatını en müdhiş bir istibdâdın kahr u tedmîrinden kurtarmak emeliyle en azîz fedakarlıkları ihtiyâr etmiş; en fecî' mahrûmiyetlere katlanmış; istiklâlini tahakkümât-ı ecnebiyye darbelerinden sıyânet yolunda kemâl-i semâhatle kan dökmüş bir millet, ibzâl ettiği mesâîyi, ifâ ettiği vazîfeyi ve iktitâf ettiği semereyi bilir bir millet olarak isbât-ı mevcûdiyet ediyorduk.<sup>1</sup>

herhangi nâm altında olursa olsun yabancı ellere teslîm etmek fikrine tarafdâr oluyorlar.

Bizim kanâatimizce yeni muhterisler îcâd etmek, Çarlığın dûçâr olduğu âkıbeti tekrar ettirmek, Çarlığı yıkan kuvvetleri coğaltarak âsâvis-i cihânı tehlikelere ilkā etmektir.<sup>2</sup>

\* \* \*

\* \* \*

[25]

\* \* \*

Çarlığın ne yaman bir musîbet olduğunu takdîr etmekten âciz olanlar Çarlığı yıkan Ruslar'ın ona karşı ne kadar müfrit ve ne kadar müntakim bir kin ile meşbû' olduklarını; Çarlığın kendi kıvâm-ı hayâtı ve medâr-ı azameti olan Rus milleti hakkında ne kadar zâlim, ne derece kahhâr olduğunu teemmül ederek bizim hakkımızdaki adâvet-i vahşiyânesini kıyâs etsinler de bizim Çarlığa karşı ilk fırsatta silâhımızı kaldırmakla hayât ve istiklâlimize cidden hayırhâh olduğumuz hakkında zerre kadar tereddüdleri kalmasın.

Milletimiz harb-i umûmîye iştirâk etmekle işte bu düşman-ı akūrun şerrinden kurtuldu. Artık hürriyet-i inkişâfına nâil olduğuna kāni' oldu. Ve binaenaleyh hakk-ı hayât ve istiklâlini daha sağlam bir esâsa istinâd ettirdi, bundan böyle daha sağlam adımlar atarak kābiliyetlerini inkişâf ettirecek, ilerleyecekti.

Fakat görüyoruz ki Osmanlı Devleti'nin bu mücâhedesini ve bunca fedakarlıklarla elde ettiği bu muzafferiyeti akīm bırakmak için bir cihetten zümre-i gālibe devletimizin başına yeni muhterisler taslîtiyle, diğer cihetten içimizden istiklâlin kıymetini, istiklâl uğurunda fedakarlıklarımızı –herhangi bir sâikle– takdîr etmek istemeyen bazıları hak ve hakīkatten tegâfül ile memleketin hayâtını

Maamâfîh bazan karâra iktirân eden bu müzâkereler bir takım korkunç endişelerden müteessir olarak tenâkuz girdâblarına, akāmet vâdîlerine düştüğü görülüyorsa da memleketimiz hakkında revâ görülen mezâlimin tazmîni husûsunda fiilî bir teşebbüsün vukūu hiç de meşhûd olmuyor. Yunanistan'ın İzmir'i her dem tevessü' eden bir işgāl altına alması, müslümanların hukūkunu pâmâl etmesi, müslümanlara envâ'-ı zulmü tatbîk etmesi vicdân-ı medeniyette hiçbir teessür îkāz etmiyor! Öyle zannediyoruz ki Yunanistan Türkiye'ye karşı, münhedim Çarlığın mevkiini işgāl etmek üzere tevsi'-i memâlik ediyor. Hâlbuki³

\* \* \*

nitekim İtalya'nın başında bulunan gavâili ber-taraf ederek bu düşman ile uğraşmaya hâzırlandığı Trablusgarb'a ahîren i'tâ ettiği imtiyâzât ile sâbit olmaktadır. Suriye ile Filistin'de iki devlet-i mu'azzamanın müsâdeme-i nüfûzu elbet bu iki devletten birinin zararına neticelenecek, İngiltere'nin Irak'da yerleşmesi İngiltere'nin muvâzene-i cihânda mevkiini daha fazla

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on iki satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^{2}</sup>$ Buradan yirmi satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buradan dört satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

ağırlaştıracak ve bundan diğer devletler müteessir olacak ve İngiliz hâkimiyetinin bu aşırı derecede yüksekliğinden müştekî olacaktır. $^{\rm 1}$ 

\* \* \*

[26]

\* \* \*

halbuki

İslâm âleminin bütün diyârı bizim muhâfaza-i istiklâlimiz için bize zahîr oluyor. İstiklâlimizi zâyi' etmemek için hiçbir muâveneti esirgemiyor. Biz istiklâlini zâyi' etmiş İslâm memleketlerinin hâline vâkıf olmadığımız için muazzam bir devletin himâyesine girmeyi mahz-ı ni'met telakkī ediyoruz. Zannediyoruz ki himâyeye girer girmez memleketimiz medenî memleketlerin hepsine fâik bir hâl-i terakkīye vâsıl olacak, geniş câddeler, muazzam kâşâneler, tramvaylar, şimendiferler, bahçeler, mesîreler, limanlar, fabrikalar, memleketimizi bir yalancı cennete benzetecek ve biz, bu cennetin içinde her türlü refâhiyet ve saâdetle bekâm, her türlü noksanımız ikmâl olunacak, her müzâyakamız ber-taraf edilecek, her taarruzdan tecâvüzden masûn emn ü emân içinde hayât-güzâr olacağız. Elhâsıl himâye-i ecnebiyyeyi ana baba kucağından daha müşfik

bir penâh-ı nâz ü ni'met zannediyoruz.

Aman yâ Rabbi, bu ne fecî' bir gaflettir. Hayatını, istiklâlini başkasının dest-i tecebbürüne teslîm ettikten sonra hayır ve saâdet; hayır, hayır ve saâdetten sarf-ı nazar, üryân ve sefîl bir hayât bile ummak arslanın pençelerinde parçalanan bir şikârın ihtimâl-i necâtına inanmak gibidir. Herhangi kimsenin lutfuna tâlib olmanın bedeli "cevher-i hürriyyet" olduğunu beyân eden edîb-i mu'azzamımız bu hakīkate tercümân oluyor. Cevher-i hürriyyeti ümîd-i lutfa feda ettikten sonra esâret zincirlerinden saâdet, selâmet beklenir mi? Esâret zincirlerine bağlandıktan sonra hâmîlerin memleketimizde açacakları caddelerden, te'sîs edecekleri kâşânelerden, fabrikalardan, limanlardan, uzatacakları demir yollardan bize ne? Bunlar için biz zavallı esîrler malzeme taşıyacağız, taş, toprak kaldıracağız, rençberlik edeceğiz, ondan sonra kemâl-i tahassürle ağlayacağız. İste o kadar!...

İzmir'in Yunan tarafından işgāl olunuyorken hâsıl olan galeyânlar ve teessürler üzerine herkesin selâmet-i memleketi derpîş ederek bir çare taharrî etmesi pek tabîî idi. Fart-ı galeyân ile beraber îkā' olunan zulümden me'yûs olan bazıları selâmeti himâyede tahayyül ettiler. Halbuki himâyede ancak esâret ve zillet var. Biz bizzât hayâtımızı te'mîn etmezsek başkaları bizim hayâtımızı lutfen te'mîn edivermezler. Bizim hayâtımızı kendi menfaatlerini te'mîne istihdâm ederler. O vakit bizim hayâtımızdan kendimiz için zerre kadar bir istifâdemiz olmaz. Başkalarının hesâbına yaşarız. Başkalarının menfaatine ibzâl-i mesâ'î ederiz. Hayâtımız ve sa'yimiz bize âit olmadıktan sonra yaşamaktan, çalışmaktan sarf-ı nazar ederek namusumuzla ölmek daha hayırlıdır. Bu husûsda hiçbir müslüman tereddüd edemez. Hayât ve istiklâlimizi sıyânet etmek üzere her fedakarlığı göze alarak esâret zincirlerine bağlanmamaya, her vâsıtaya mürâcaat ederek serbest yaşamaya azmetmeliyiz. Nerede isâa olunursa olsun yek-zebân olarak bu gibi havâdise kemâl-i metânetle cevâb-ı red vermekten korkmayalım. Bu gibi şâyialarla bizi yoklamak isteyenler istiklâlimize infikâk etmez bir râbıta ile bağlı olduğumuzu görsünler, istiklâlimize havâle olunacak her darbeye hep birlikte mâni' olacağımızı görsünler de o darbeleri indirmekten tehâsî etsinler. Aksi takdîrde bizi tefrika icinde himâyeye talebkår bulur, istiklålimize såhib görmezlerse hem istiklâlimiz, hem de himâye ile muhâfaza etmek emelinde bulunduğumuz mevcûdiyetimiz birlikte zâyi' olur.

Bilhâssa buna dikkat edelim ki istiklâlimizi kemâl-i azm ü celâdetle taleb ediyorken hodkâm davranmamalıyız. Kendi istiklâlimiz için çalışıyorken Arab kardeşlerimizin istiklâlini de te'mîne gayret etmeliyiz. Âlem-i İslâm bizden bunu bekliyor. Ve bize bu sûrette müzâheret edi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan otuz satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

yor. Hicâz, Suriye, Filistin ve Irak'ın isti'mâr olunmasına biz müsâade edemeyiz ve etmemeliyiz. Bize yakışan ve bizden beklenilen budur. Biz, Türkün istiklâline ne kadar tâlib isek ve bu uğurda hiçbir fedakarlıktan nasıl çekinmezsek Arab kardeşlerimizin istiklâli hürriyeti uğurunda aynı fedakarlıktan çekinemeyiz. Arab kardeşlerimiz esârete düşerse bizim de aynı âkıbete er geç düşeceğimiz muhakkaktır. Bizim istiklâlimizin temel taşı Arab kardeşlerimizin istiklâlidir. İstiklâlimize emniyet bahş edecek yegâne zımân budur.

İşte bütün bu hakāyıkı derpîş ederek istiklâlimize sâhib olmaya azm edelim. Ve bu hakāikı ihmâl ettiğimiz takdîrde bizim için kurtuluş olmadığını aslâ unutmayalım.

Ömer Rıza



#### [27] ALLAH BÜYÜKTÜR!

Mütârekenin imzalandığı günden beri dâhilde, hâricde, hesâbsız baykuşların her gün yeni bir haber-i felâketle mecrûh kalblerimizi zehirleye zehirleye ümmet-i İslâmiyyeyi, yeis ve nevmîdî girîvelerine sürüklemekte oldukları, esefle görülüyor.

Kara habercilerin muntazam bir plan dâhilindeki bu mesâîlerinin şayân-ı te'essüfdür ki, son zamanda İzmir fâciası gibi fiilî bir şekline de şâhid olduk. Şerî'at-i İslâmiyye'nin ulvî ve himâyetkâr prensiplerine samîmî bir şevkle yapışan Türklerin sâye-i âtıfetinde, asırlardan beri mevcûdiyet-i milliyyelerini, lisânlarını, harslerini, dinlerini muhâfaza etmiş olan ni'met-nâşinâslar Türklerin şu felaketli günlerinde onları büsbütün boğmak, belki de mevcûdiyetlerine ebediyen hâtime çekmek üzere hâricde dâhilde yaptıkları propagandalar yetişmiyormuş gibi son günlerde bir de İzmir hâilesini oynadılar.

Dökülen müslüman kanları, hetk edilen ma'sûm namusları altı yüz senelik lutufkârlığın ne ibret-bahş bir mukābelesidir? Ortalığa her gün binlerce şekilde meş'ûm haberler neşr edenlerin, bir gāye ta'kīb ettikleri muhakkaktır. Bu gāye, şüphe yok ki, Türkleri elîm bir yeis ve nevmîdîye sürüklemek, bundan bil-istifâde bazı hâdiseler çıkartarak, aleyhimize çevirmeye muvaffak oldukları efkâr-ı cihânı büsbütün körüklemek ve nihayet Türklerin i'dâmı karârını verdirmek!...

Halbuki, felaket ne kadar büyük olursa olsun; müslümanlar yeis ve nevmîdîye düşmezler ve düşmeyeceklerdir. Müslümanlar cihânda hâkim-i ezelînin Allah olduğuna kāni'dir.

الْسَاتِيَّ أَعْنَطُوا...) fermânına mazhar olan müslümanlar, kā-

dir-i mutlakın lutf u adâletinden hiçbir zaman ümidlerini kesmez ve kesemezler. Nûr-ı ilâhîyi nefisleriyle söndürmek isteyenler, buna hiçbir zaman kādir olamayacaklardır.

İzmir fâciasının ferdâ-yı intişârından beri pâyitahttan en küçük bir köye kadar her tarafda umûmî bir galeyân-ı millî feverân etmekle beraber, Türkler (﴿اللهُ اللهُ اللهُ أَنْطُوا ) fermânından mülhem olarak, hiçbir ye'se düşmemiş, hissiyât ve âmâlini yâr u ağyârı hayretlere düşürecek bir şekil ve nezâhette izhâr etmislerdir.

Büyük devletlerin, hafîf bir çehre-i tebessüm göstermelerinden kuduracak kadar tuğyân eden, onların enzâr-ı hayret ve nefreti karşısında, gasb ü gāret yağma ve tahrîb, katl ü imhâ gibi vahşetler icrâsından çekinmeyen bir kavimle, en mukaddes hissiyâtı tehyîc, en tabîî hakları inkâr, mevcûdiyet ve bekāları tehdîd edilen bir kavmin gösterdiği sükûn-ı mütevekkilâne arasında ne büyük bir fark vardır.

Avrupa efkâr-ı umûmiyyesine sorarız, bu iki kavimden hangisi bir unsur-ı sulh ve temeddün olur?... İltifât gördükçe şımaran ve şımardıkça en mukaddes ve en tabîî hakları çiğneyen, müsâmaha gördükçe vahşetkâr bir emperyalizm cinnetine tutulan bir kavmi hiçbir hak ve salâhiyeti olmayan sâhalarda serbest bırakmak, târîh-i beşeriyyete yeniden yeniye kanlı sahifeler ilâvesine müsâade etmek olmaz mı?

Cihâna bir sulh-ı mü'ebbed te'mînine çalışan büyük siyâsîler, bu kanlı sahnelerin temâşâgeri olmaya acaba nasıl râzı olacaklar? Yirmi beş asırdan beri istiklâlini kanıyla müdâfaa eden ve hiçbir zaman ribka-i esârete düşmemiş olan bir milleti, harîta-i âlemden kaldırmak, millî mevcûdiyetine hâtime çekmek nasıl mümkün olabilir? Avrupa yokken Asya'da muazzam hakanlıklar yaşatan, Asya tarihini âdetâ millî târîhleri haline sokan Türkler, bir avuç kavimlerin ihtirâslarına nasıl feda edilebilir?

Evet üç asırdan beri şanlı mevcûdiyet süren İslâm Hilâfeti, üç yüz elli milyon müslümanın vâveylâ-yı tezallümü karşısında nasıl yıkılabilir?

Selçuk Türklerinin bin senelik yurdu olan Anadolu'ya Yunanîler ne hakla sokulabilirler?

Hayır! Denildiği gibi Paris Konferansı, adâlet prensiplerini ta'kīb ediyorsa, Venizelos ve Bogos Nubar ihtirâsları tahakkuk etmez ve etmeyecektir. Nûr-ı ilâhînin son şu'le-i hidâyeti olan İslâm Hilâfeti sönmez ve sönmeyecektir. Evet; îmânımız var ki Allah büyüktür!..

Mütemâdiyen meş'ûm haberler doğuran âfâk-ı siyâsette, bu hafta içinde, mübhem olmakla beraber, az çok ümid-bahş şerâreler görülmeye başlaması da gösteriyor ki ihtirâsât ve tezvîrât, hakīkat ve adâlet karşısında sarsılma-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zümer, 39/53.

ya yüz tutmuştur. Avrupa, İslâm'ın da bir hakkı, Türkün de millî bir mevcûdiyeti olduğunu anlamaya başlamıştır.

Türk, mağdûr olursa mezarı başında ağlayacak üç yüz elli milyonluk bir kitle-i beşer vardır. Beşeriyetin huzûr ve sükûnunu isteyenler, şüphe yok ki, bu göz yaşlarını düşünecek, hükümlerini ona göre vereceklerdir. Allah'dan ümidimizi kesmeyelim. Ye'se düşmeyelim. Habl-i ilâhîye sarılarak terbiye-i necîbemiz dâiresinde hakkımızı isteyelim.

İslâm pek kara günler görmüş. Fakat sönmemiştir. Türk, öldürücü darbeler yemiş, fakat ölmemiştir. Türkteki kābiliyet-i hayâtiyye, lâ-yefnâdır.

Türk vefakâr, ahdine sâdık, dostuna minnetdârdır. Sulh konferansında büyük devletlerin, bu necîb hasâil ile mütehallî bir milleti menfûr ihtirâslara feda edeceklerine hükmetmek için ma'kūl bir sebeb yoktur. Esâsen istikbâli taht-ı hükmüne almaya nâmzet bulunan yüksek [28] fikirler, buna mâni'dir. Yirminci asırda, bir çok ulvî fazîletlere, seciyelere mâlik olan bir millet mahv edilemez, Venizelos'la Bogos Nubar, Türkiye'nin imhâsı için çalıştıkları hengâmda, Paris'de intişâr eden L'Humanité gazetesinin yüksek düstûrları müdâfaa etmesi sadâ-yı hakīkatin susturulamayacağının şâhidi değil midir?

Bakınız L'Humanité ne diyor: "Bir Türk milleti vardır ki her zaman mutaassıb değildir. Ve ekseriyâ, bilakis, öyle iffet ve sadâkat, mesâîde sebât gösterir ki bu evsâfa şarkta az tesadüf edilir. Esâsen bu milletin de, bütün noksanlarıyla beraber yaşamaya hakkı vardır. Halbuki müttefikler, asıl Türk milleti kütlesinin –bu millet zürrâ' ve tüccârdır ve çalışkandır– mes'ûl olmadığı fecâyii bahane ederek Türkiye'yi kendi müttefikleriyle parçalamak istiyorlar. Hakka karşı îkā' edilen bu cinâyet, diğerlerini tetvîc ediyor. Bu mes'elede Wilson nazariyelerini feda ede ede nihâyet bütün prensiplerini terk ediyor. Bütün dünya, on dört maddenin yüksek ahlâkı ile bu harekât arasındaki te'lîf-i beyni, elîm bir hayretle öğrenecektir!..."

Osmanlı Devleti alelâde bir imparatorluktan ibaret olmadığından bugün siyâseten her türlü hüküm vermek iktidârını hâiz olan sulh konferansı mukadderâtımızın ta'yîninde pek çok düşünecektir. Çünkü Osmanlı padişahı, aynı zamanda müslümanların da halîfe-i zîşânıdır. Hilâfet mes'elesi ise beyne'l-milel hallolunabilir bir mes'ele değildir. Bu, sırf müslümanlara âit bir mes'ele-i dînivyedir.

Serbestî-i edyân esâsını çoktan kabûl etmiş olan devletler, üç yüz elli milyon müslümana âit olan bir mes'ele-i dîniyyeyi, kendi başlarına halletmek salâhiyetini şahıslarında göremeyeceklerdir. Bu mes'ele icmâ'-ı ümmetle halledilmiş, Hilâfet-i İslâmiyye, Osmanlı padişahlarında tekarrur eylemistir.

Theodore Morrson isminde bir İngiliz'in ahîren *The Times* gazetesinde intişâr eden bir mektûbu da, bu mü-

him noktayı, sulh konferansının nazar-ı dikkatine arz ediyor. Mektûbda deniliyor ki: "Muhammedîler, âlem-i İslâmiyyet için mukaddes olan makām-ı rûhânî-i riyâsetin idâmesini taleb etmekte ileri sürdükleri esbâb-ı mûcibe muhık olsun veya nâkıs bulunsun, sulh konferansını idâre eden düvel-i mu'azzama, cihân milel ve akvâm-ı muhtelifesine kendi mukadderâtını bizzât ta'yîn etmek hakk-ı ihtiyârını bahşedeceklerini i'lân eylemiş olmaları ile âlem-i İslâm'ın da bu vâdîde îrâd edeceği mutâlebâtı derpîş etmek husûsunda bir mecburiyet ve hattâ taahhüd altına girmiş oluyorlar."

Bütün müslümanların bu mes'elede ne kadar alakadar olduklarını Hind İslâmları nâmına sulh konferansına vukū' bulan beyânât, düvel-i mu'azzama rüesâsına pek güzel anlatmıştır.

İran'da intişâr eden Ra'd Gazetesi'nin şu mutâlaası da Müslümanlık âlemindeki heyecanın bir nümûnesi değil midir? "Bilumûm müslümanlar hükûmet-i Osmaniyye'nin ma'rûz kaldığı vaz'iyyeti kemâl-i dikkatle ta'kīb ediyor. Âlem-i İslâm'ın mukadderâtı Osmanlı hükûmetinin kuvvet ve şevketiyle alakadârdır. Aynı zamanda edebiyat, felsefe ve irfân merkezidir. Hangi nokta-i nazardan tedkīk edilse, pâyitaht-ı Osmânî İstanbul'dan diğer bir tarafa nakl edilemez. Din ve Saltanat nokta-i nazarından Devlet-i İslâmiyye'nin makarrı İstanbul kalmalıdır. Aksi takdîrde bütün İslâm âlemi bi-hakkın rencîde ve belki de âsâyiş-i cihân muhtel olacaktır."

Ahîren Rusya müslümanları nâmına, Roma'dan sulh konferansına keşîde edilen telgrafda her müslümanın Devlet-i Aliyye'nin mukadderâtı hakkında ne kadar alakadâr olduğu hakkında sulh konferansında pek kuvvetli bir kanâat hâsıl ettiğinde şüphe yoktur. İngiltere, Fransa ve İtalya gibi pek azîm müslüman tebaaya mâlik olan devletler, kendi menfaatleri icâbâtı olarak, Hilâfet mes'elesinin kudsiyet ve istiklâli esasını muhâfazaya pek büyük bir ehemmiyet vermek mecbûriyetindedirler.

Şu halde ye'se düşmeyelim. Fakat hakkımızı aramaktan, sesimizi i'lâ etmekten de vazgeçmeyelim. Hakīkat yükseliyor ve yükselecektir Çünkü Allah büyüktür.

#### OSMANLI DEVLETİ VE ÂLEM-İ İSLÂM

Osmanlı Devleti'nin mukadderâtı hakkında müheyyic, endişe-âver haberler efkâr-ı umûmiyyede teessürler, galeyânlar hâsıl ediyorken hukūk-ı İslâmiyyeyi müdâfaa edecek bir kimsenin bulunmadığı, hakkımızda verilen karâra ise adâlet-i ilâhiyyeye intizâren, kabûlden başka bir çare olmadığı derpîş olunuyorken evrâk-ı havâdis Hindistanlı dîndaşlarımızın sırf uhuvvet ve hamiyet-i İslâmiye'nin sevkiyle hukūk-ı Hilâfet ve devleti müdâfâa, sebâtkâr ve azim-perver bir mücâhede ile bu vazîfeyi ifâ husûsunda gösterdikleri uluvv-i himmet ve hamiyyet bugünkü vaz'iyetimizin muvâcehe-i tehdîdinde bahş ettiği ümid ve tesellîden ziyâde istikbâl hakkında kuvvetli bir kanâat, evet âtînin hiç de karanlık olmadığına dâir samîmî bir beşâret bahş etmiş olduğundan dolayı bizi daha fazla memnun etmiştir.

Mukadderâtımız hakkında karâr verilirken müslümanların müdâhale ederek pek vahîm tehlikelerden bizi kurtarmak, Makām-ı Hilâfet'i sıyânet etmek, aleyhimizde coşan, köpüren adâvetleri, intikāmları iskân etmek, böylece mukadderât-ı İslâmiye'nin tezlîl edilmesine mümânaat husûsunda ciddî ve müessir teşebbüsler ilk def'a vukū' buluyor. Uhuvvet-i İslâmiye'nin, ilk tezâhürü karşısındayız demek istemiyoruz.

Avrupa sâha-i medeniyyetinde âlem-i İslâm'ın en muazzam diyârından olan Hindistan [29] müslümanları hukūk-ı meşrû'amızı öyle bir kuvvete dayanarak müdâfaa ediyorlar ki şimdiye kadar bu kuvveti hesâba katmamak âdetti. İşte şimdi bu kuvvet-i mu'azzama kendini Avrupa'ya pek yakından tanıtıyor. Bu tanışmanın hakkımızda hayırlı olacağı şüphesizdir. Bunun en kat'î te'sîrâtını pek yakından göreceğimize emîniz.

Hindistan müslümanları devletimizin istiklâl ve temâmiyyetini müdâfaa ediyorlar. Osmanlı Devleti'ni parçalamak esâsı üzerine değil, Osmanlı Devleti'ni teşkîl eden
iki ümmet-i İslâmiye'nin yani Türk ve Arab'ın istiklâl ve
hürriyet-i inkişâfına mâlik olmakla beraber yekdiğerine
merbût olarak ve nüfûz-ı Hilâfet'i takviye ederek yaşamak esâsına binâen tamâmiyet-i mülkiyye ve istiklâlimizi kurtarmak için çalışıyorlar. Hindistan müslümanlarının
düşündükleri budur. Bütün müslümanlar Hindistanlı
dindaşlarımızın bu kanâatine iştirâk ederler.

Sulh konferansına Hindistan müslümanlarının temenniyât ve arzularını İngiltere'nin Hindistan Nâzırı Montagu ile Ağahan ve Bikanir Mihracesi teblîğ etmiştir. Hindistan Mecûsîleri de müslüman vatandaşlarına bu bâbda müzâheret etmişlerdir.

Devlet-i Osmaniyye'nin parçalanması tehlikesi üzerine âlem-i İslâm'da hâsıl olan bu heyecânın netâyicinden olmak üzere İngiliz, Fransız gazeteleri de hakkımızda tebdîl-i lisân eylemişlerdir.

The Times bir nüshasında diyor ki: "İstanbul'da beynelmilel bir idâre te'sîsi ileri sürülmekte ise de buna karşı Mister Montagu, Ağahan, Bikanir mihracesi ve Hind meclisi azası, zât-ı hazret-i padişâhînin İstanbul'dan çıkarılması, Hindistan'da bir takım müessif hâlât husûlünü mûcib olacağı fikrini dermiyân eylemişlerdir."

Diğer tarafdan *The Morning Post*'da doğrudan doğruya Türk milletinin ihmâl edilecek bir kemiyyet olmadığı nokta-i nazarını müdâfa'a eylemektedir. Türklerin hasâil ve mezâyâ-yı mühimmeye mâlik olduğunun İngilizler tarafından i'tirâf edilmekte olması herhâlde lehimizde az çok bazı tahavvülât vukūuna delâlet etmekte olması itibâriyle şâyân-ı dikkattir.

Ancak bizim de âlem-i İslâm'ın gösterdiği metânet ve gayretle mütenâsib bir ciddiyetle ahvâli derpîş ederek hukūkumuzu müdâfaaya gayret etmekliğimiz muktezîdir.

Ehl-i İslâm'ın dilhâhı üzere vazîfemizi ifâ ettiğimiz takdîrde bu ciddî muâvenetin bütün semerâtını iktitâf ederek hayât ve istiklâlimizi ve bilhâssa mevcûdiyetimizi kurtarmaya muvaffak oluruz.

Herhâlde biz vatanımızı, kemâl-i cesaretle, hakkın azametine, milletin mu'sûmiyetine, hukūkumuzun mesrûiyyetine ve âlem-i İslâm'ın müzâheretine istinâd ederek en belîğ ve en yüksek sadâ ile müdâfaa ederek haksızlıklardan, yabancı ellere düşmekten, parçalanmaktan sıyânet etmeliyiz. Osmanlı İmparatorluğu'nun bir kısmını unutmayalım. Emin olalım ki Arab ile Türkü ayıracak bir sulh bizim için fâidesiz ve muzırdır. Türkü âlem-i İslâm'dan ayırmak ve etrâfını sarmak Türkün hayâtını dâimâ tehdîd altında bulundurmak. Türkün inkisâfına mani' olmak için onu Arab'dan, yahud Kürd'den tefrîk etmek hiçbir vakit âlem-i İslâm'ı memnun etmez. Türkü böyle bir hâl-i muhâsaraya giriftâr etmek bahasına Arabistan'da, vilâyât-ı Şarkiyyede hıristiyan nöbetçiler ikāmesine ne hâcet?... Bu nitâk-ı muhâsarayı ikāme etmekten maksad vine Türkün, Arabın, hürriyet-i inkisâfını takyîd etmek, intibâh-ı İslâm'a hâil olmak değil de nedir? Binâenaleyh bilhâssa bu noktaya dikkat lâzımdır. Biz hem Türk, hem Arabın hukūkunu müdâfaa ederek her ikisinin istiklâl ve hürriyyetini istihsâle gayret etmeliyiz. Âlem-i İslâm'ın nokta-i nazarı budur. Ve bu nokta-i nazarı tahakkuk ettirmek husûsunda zahîr olacağında hiç şüphemiz yoktur.



#### TÜRK VE TÜRKİYE ÖLMEYECEKTİR

Siyâset-i İslâmiyye'nin ehemmiyeti ve te'sîrâtı hakkında evvelce pek de ihtimâmkâr olmayan *Alemdâr* refîkimiz hâdisât-ı ahîre dolayısıyla bâlâdaki sernâme ile derc ettiği mühim bir başmakālede ber-vech-i âtî beyân-ı mutâla'a ediyor:

"Anadolu'dan Hind'e müntehî yol üzerinde şimâle ve cenûba sarkarak temâdî eden vâsi' bir kısm-ı arzda bir Allah'a ve bir peygambere îmân eden müslümanların öz topraklarında yaşamak hakkını hiç kimse ihlâl edemeyecektir. Asırlardan beri İslâm arasında nifâk ve şikākı ber-taraf eden halîfe ve makām-ı Hilâfet bütün satvetiyle muhâfaza-i mevki' edecektir. Sû-i idâre ile birbirinden ayrılık gösteren müslümanlar arasında birlik te'mîn edilmelidir. Artık bu cereyânın önüne geçilemez.

"Gördük ki minarelerden aks eden duâlar hepsinin kalblerini nedâmet-i hakīkiyye ile doldurdu. Tebşîrât-ı Furkāniyye ma'nâ-yı tâmmıyla tecellî ediyor. Türkün, müslümanın hukūkuna riâyet olunacak ân-ı mühim geri dönmemek üzere hulûl eylemiştir. Fakat sulh henüz gelmedi ve gelmesi daha bir müddet teehhür edecek gibi görünüyor. Kökünden sarsılan Avrupa medeniyeti bugün birçok cereyânları teemmül ediyor. Milletler hep bir ağızdan hak istiyor. Bunu milletlere vaad eden Amerika vaadini incâzda teehhür ediyor. Emperyalist Kapitalistler meydanı bol buldular. Öyle olmasa idi, bu harbde nüfûsu kadar Türk ve müslüman feda ettiğimiz bir Yunanın İzmir'e çıkarılamaması ve Amerika'nın insanlığa vaad ve taahhüd ettiği âsâyiş ve istirâhati ihlâl edememesi lâzım gelirdi. Amerika'dan çıkacak ilk sadâ-yı nefret ve tel'înin her şeyi yoluna koyacağını ümid etmemek için de el-yevm bir sebeb yoktur. Fakat Amerika efkâr-ı umûmiyyesinin [30] o hür memlekette senelerden beri devâm eden neşriyât-ı muzırra ile zehirlenmiş bir halde olduğunu aslâ hâtırdan çıkarmayalım. Bununla beraber heyecanlarımızın, şikâyetlerimizin en mühim bir ma'kes bulacağını zannettiğimiz muhît Anglo-Sakson muhîttir. Bizi Amerika'dan daha iyi tanıyan İngilizlerin bu husûsda Amerika'ya muâvenet etmeleri lâzımdır. Avrupa'dan tedrîcen Selanik'e yaklaşan yeni maraz-ı ictimâ'î, Asya'dan ve Anadolu üzerinden Bosfor'a dayanmazdan evvel İngiltere, Fransa ve İtalya'nın gözlerini açmalarına intizâr edilmelidir.

"Bir Halîfe'nin emrine tâbi' olmayı Kur'ân'ından öğrenen müslümanlardır ki bu gibi cereyâna hâil olabilirler. Esâsen hakk u adl telkīn eden dîn-i İslâm zekâtıyla mantıkī bir Bolşevizmi, ibâdetiyle emsâlsiz Sosyalizmi âdât ve ahlâkıyla lekesiz bir Demokrasiyi on üç asır evvel te'sîs ve te'mîn etmiştir. Ahde vefâ, mazlûma merhamet, âcize muâvenet İslâm'ın rehber-i hareketidir. İslâm arasında hiçbir millet Türkler kadar İslâm'ın bu mezâyâsını göstermemiştir. Tarîhi karıştırınız, Avrupa'da acz ve zarûrette kalmış milletlere cenâh-ı âtıfetini açmış yegâne millet Türklerdir. Her tarafdan düşmanlarla muhât bulunduğumuz şu ân-ı felaketimize bakmayalım. Bizim dünyânın her tarafında takdîr edileceğimiz zaman ölçülecek kadar yakındır. Fransa sûret-i dâimede Almanya'yı tarassud altında bulunduramaz. İngiltere ilâ nihâye Fransa'nın nigehbânı olamaz. İtalya şimdiden arası açık olan Yugoslav cihetinden gelecek mehâlike ma'rûzdur. Söndürülmek istenilen âteş-i harb ancak ve ancak Wilson Prensipleri'yle söndürülebilecektir. Yunanı mevzû'-ı bahs edecek mâhiyette göremeyiz. Fakat İngiltere ve Fransa'nın menâfi'-i hakīkiyyeleri Türkün elinden tutmaktadır ve Türkü şunun bunun menâfiine feda etmemektir. Dünyayı bir garnizona çevirmek mümkün olamayacağını elbette bu iki muhtâr milletin müdrik diplomatları da takdîr edeceklerdir. Hiç olmazsa bizimle temâs eden İngiliz ve Fransızlardan edindiğimiz fikir bunu müeyyiddir. Amerika'yı da yine bu iki millet tenvîr edecektir. Yaşayan görecektir: Türk ve Türkiye ölmeyecektir."

#### KIBRIS MÜSLÜMANLARININ HAMİYET-İ DÎNİYYESİ

11 Kânûnievvel 1918 tarîhinde Kıbrıs'ın merkezi olan Lefkosa'da Kıbrıs Müftüsü fazîletli Mehmed Zivâeddîn Efendi hazretlerinin riyâseti altında yetmiş bin İslâm'ın her köy ve kasabâtından gelen meb'ûslardan mürekkeb olarak ictimâ' eden Meclis-i Umûmî-i Millî'de ber-vech-i âtî karâr ittifâk-ı ârâ ile ittihâz edilmistir. Söyle ki her vakit düstükce cezîrenin Yunanistan'a ilhâkı mes'eleni meydana getirerek cezîre ahâlî-i İslâmiyyesini rencîde eden Rum vatandâşlarımız bu kere dahi sulh-ı umûmî-i dâimî kongresi in'ikād edeceği münâsebetiyle hissiyât-ı milliyyelerini tekrar izhâra kıyâm ettiklerinden biz Kıbrıs müslümanları Rum vatandaşlarımızın işbu harekât ve mutâlebâtını şiddetle red ve protesto ederiz. Ve buna mukābil biz ahâlî-i müslime dahi kendi hissiyât-ı milliyye ve hamiyet-i vataniyyemizi izhâr ile cezîremizin mukadderâtı mezkûr kongrede mevzû'-ı bahs olduğu sırada cezîrenin sâhib-i meşrû'u olan ve Hilâfet-i İslâmiyye ve Saltanat-ı Aliyye-i Osmaniyeyi câmi' bulunan Devlet-i Aliyyemize terk ve iâdesini yegâne emel-i millîmiz olmak sûretiyle temennî ve istirhâm eyleriz.

§ İstihbârâtımıza göre Kıbrıs ahâlî-i İslâmiyyesi evvelce olduğu gibi bu def'a dahi cezîre hakkındaki mutâlebât-ı milliyyelerini müdâfaa etmek üzere Avrupa'ya meb'ûslar göndermişlerdir.

§ Geçen şehr-i Nisan zarfında Londra'da bulunan Hindistan müslümanları reisi tarafından gönderilen bir ta'mîm üzerine derhal Kıbrıs'da merkez-i vilâyet olan Lefkoşa'da ve Larnaka, Limsem, Baf, Mağosa ve Girne kazâlarında ahâlî-i müslime câmi'-i kebîrlerde ictimâ' ederek merkez-i Hilâfet'in İstanbul şehri bulunması ve Türkiye'nin hiçbir mukāsemeye uğratılmamasını te'mîn için İngiltere müstemlekât nezâretine, Wilson cenâblarına, Clemenceau'ya hissiyât-ı İslâmiyye ve milliyyelerini izhâr eder telgraflar keşîde edilmiştir.

Mevsûkan alınan haberlere göre bu mukaddes cem'iyet-i İslâmiye bu husûsda daha bir çok faâliyet ve teşebbüsât-ı siyâsiyyede bulunmaktadır.

#### DEVLET-İ ALİYYE VE ÂLEM-İ İSLÂM

New Journal'den:

"İzmir'e asker ihrâcıyla Osmanlı tasfiyesi mevzû'-ı bahs olduğu zamandan beri ancak yirmi dört sâat geçti. Fakat böyle garîb bir işe girişenler kendilerini bir yılan deliğine sokmuş olup olmadıklarını suâle başlamışlardır. Evvelâ, muhtezırın birden bire sıçramasını derpîş etmelidir. Hasta adam kendisinin vefâtından bahsedildiğini birçok def'alar işitti. Fakat bunu işite işite nihâyet kendisi de inanmamaya başladı.

Aksi te'sîrler bu kadarla da kalmıyor. Bütün âlem-i İslâm altı aydan beri konferans tasavvurâtına intizâr etmektedir.

İlk sadâ-yı i'tirâzın Hindistan'dan gelmesi gāyet ma'nîdârdır. İngiltere'nin Hindistan Nâzırı Mösyö Montagu ile Bikanir mihracesi sulh konferansının Cumartesi günkü ictimâ'ında ihtârâtta bulunmuşlardır.

Bu hâdise, bâdî-i hayret olacak hiçbir şeyi muhtevî değildir Hindistan'da müslüman unsuru, nüfûs, irfân ve bilhâssa tahta merbûtiyeti hasebiyle en mühim bir sınıfı teşkîl etmektedir. İngiltere, hâkimiyetinin [31] 1857 kasırgasında rehâyâb olması ancak ve ancak İslâm unsuru sâyesindedir. İngilizler bunu aslâ unutmamışlardır. Denilebilir ki İngiltere âlem-i İslâm'a karşı politikasında yalnız Hindlileri gözetmek emr-i ehemmiyle mütehassis olmuş ve bu politikasına ancak bu meşgaleyi esâs ittihâz eylemiştir."



#### SULH KONFERANSINDA NE YAPACAĞIZ?

Osmanlı hükûmetinin sulh konferansına da'vet edildiği haberi intişâr eder etmez endîşe-nâk bir sevinç muhîtimizi kapladı. Sevindik, çünkü hukūkumuzu müdâfaa ile ihkāk etmek fırsatı belirdi. Endişe ettik, çünkü üzerimize terettüb eden vazîfe-i mu'azzamayı lâyıkıyla ifâ edip etmeyeceğimiz hakkında derûnî tereddüdler hissettik. Bu endişemiz hiçbir vakit ma'sûmiyetimizden, yahud hakkımızın meşrûiyetinden zerre kadar şüphe ettiğimizden ileri gelmiyordu. Milletin ma'sûmiyeti, hakkımızın meşrûiyeti gün gibi âşikârdır. Biz harbe karıştık; kâbûs-ı akvâm olan Rusya'nın tecebbüründen kurtularak hürriyet-i inkişâfımızı te'mîn için harbin bütün şedâidine, en

våsi' mikyåsda tahammül ettik, hakk-ı hayâtımızı taarruzlardan sıyânet emeliyle, Avrupa düvel-i merkeziyyesinin saffında harb ettik. Çünkü İ'tilâf zümresi bizden yüz çevirmiş, bizim son senelerde başımıza gelen felaketlere âmil olmus, bizi zerre kadar korumamıstı.<sup>1</sup>

\* \* \*

İşte asıl bu gibi mesâili sulh konferansına vesâik ve delâil-i mukniasıyla isbât etmek iktizâ ediyor.

Bundan mâadâ memleketimizin harb dolayısıyla işgāl olunan kısımları var, memleketimizin bazı aksâmının haksız bir sûrette Ermenilere, Yunanlılara, ve daha başkalarına peşkeş edilmek istendiği müşâhede olunuyor.

Memleketimizin harb esnâsında işgāl olunan kısımları Filistin, Suriye ve Irak'tır. Buralarda serâpâ müslümanlar sâkindir. Bu müslümanların istiklâl ve hürriyetini te'mîn ile makām-ı Hilâfet'le râbıtasını tarsîn etmek bizim en büyük vazîfemizdir.

Ermenilere verilmek istenilen vilâyetlerimizde Ermeniler bir ekalliyet bile teşkîl edemeyecek derecede azdır. Buralarını Ermenilere vermek tahammül olunmaz bir zulümdür. Ve zâten bu gayr-i kābil-i tahakkuk bir şeydir.

İzmir ve daha başka yerlere muvakkat işgāl nâmı altında bir takım devletlerin kuvâ-yı askeriyyesi dâhil olduğu malûmdur. Bu haksız ve lüzûmsuz işgāllerin def'i için iktizâ eden her tedbîre mürâcaat olunması muktezîdir.

Bundan mâadâ pek ince bir takım mesâil-i iktisâdiyye ve mâliyye var.

İşte sulh konferansına da'vet olunduğumuz haberi intişâr eder etmez bütün bu mesâil-i muazzama birden bire hâtırımıza geldi. Bunları layıkıyla tenvîr ettiğimiz takdîrde hakkımızı istihsâl uğurunda pek mühim bir adım atmış oluruz. Fakat bu adımı atmak için bundan bu mesâili kemâl-i ciddiyyetle tetebbu' etmiş, memleketimizi hakkıyla tanımış, tarîhimizi layıkıyla anlamış, mevkiimizin nezâketini, vaz'iyyetimizin icâbâtını, hayât-ı beynelmilelde ifâ ettiğimiz vazîfeyi, muvâzene-i cihânda nâ-kābil-i ihmâl bir keyfiyet teşkîl ettiğimizi kemâl-i ihâta ile takdîr ettikten mâadâ memleketin hayâtıyla cidden alakadâr, vatan aşkıyla mütehassis îmânlı murahhaslara ihtiyâcımız olduğu tezâhür eder. (

 $<sup>^{1}</sup>$  Buradan sekiz satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan dört kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

bu ma'sûm ve mazlûm milleti bütün fezâiliyle, şiyem-i merdânesiyle, kābiliyet-i hayâtiyyesiyle temsîl edecek murahhaslar, milletin mukadderâtını tesbît edecek mukarrerâta vaz'-ı imzâ ediyorken milletin hayâtını yeis uçurumlarına değil, inkişâf ve teâlî sâhalarına îsâl; millet bundan böyle makhûr ve perişân değil, ihtiyâr ettiği fedakarlıklar ve tahammül ettiği şedâidin mükâfâtını ihrâz ettiğine îmân eden mümessiller.

Milletin sulh konferansına i'zâm edeceği murahhaslar bu şerâiti hâiz oldukları takdîrde millet kendisini cidden temsîl etmiş olduğuna kanâat ederek kemâl-i i'timâd ve itmînân ile hakkında verilecek karârlara intizâr edecektir.

Fakat sulh konferansında bizi temsîl edecek murahhaslar, olur olmaz şeylere kanacak, milletin menâfiini bir takım teşrîfâta feda edecek, karşısına dikilecek mevânii yıkmakta izhâr-ı acz ederek tabasbus ve tezellül ile milletin kadrini tenzîl edecek olursa millet hiç şüphesiz böyle murahhasların imzâ edeceği kararlara ser-fürû etmekten ise ecnebîlerin doğrudan doğruya hakkında ittihâz edecekleri karârları kabûl ederek hiç olmazsa mazlûm mevkiinde kalmayı ve adâlet-i ilâhiyyeyi beklemeyi tercîh eder.

Hele bilhâssa murahhaslarımız âlem-i İslâm'ın hakkımızda ibzâl ettiği müzâheretleri takdîr eder, bu müzâheretlerden a'zamî derecede istifâde te'mîn eder, râbıta-i İslâmiyyenin ehemmiyetini anlar adamlardan olması şart-ı a'zamdır. Yoksa Müslümanlığı<sup>1</sup>

\* \* \*

**[32**]

Murahhaslarımızın intihâbında bu husûsâta kemâl-i ehemmiyetle dikkat olunması pek lâzımdır.

Hilâfet-penâh efendimiz hazretlerinin mazhar-ı i'timâdı olacak ve binâenaleyh ümmet-i İslâmiyye'nin de son ümîd-i necâtını teşkîl edecek zevâtın yukarıda beyân ettiğimiz şartlara hâiz olacağı âzâde-i iştibâhdır.

Biz buna emîniz ki sulh konferansına böyle azîmet ettiğimiz takdîrde herhâlde muvaffakiyet ümidleri pek kuvvetli olacaktır.

Hükûmet-i seniyyenin, iflâs etmiş siyâsetlere güvenmeyerek ve hukūk-ı İslâmiyyeyi aslâ ihmâl etmeyerek bu kâr-ı düşvârı kemâl-i azm ü celâdetle tahakkuk ettermeye ait mesâîsinde muvaffak bil-hayr olmasını temennî eyleriz.

#### **BEYANNÂME**

Geçirmekte olduğumuz günlerin nezâket ve ciddiyetini lüzûmu kadar ehemmiyetle takdîr ve teslîm ettiğini bilhâssa şu son haftalardaki tezâhürât-ı muhtelife ile göstermek isteyen ahâlîye hitâb ediyorum:

Bir milleti yekdiğerine rabt eden ve onlara metânet bahşeden yegâne zincirin ancak habl-i metîn-i diyânet olduğu unutulmamalıdır.

Binâenaleyh İstanbul'un bir muhâfızı olmakla beraber aynı zamanda bir ferd-i müslimi olmak sıfatıyla da dindaşlarıma tavsiye ederim ki alenen nakz-ı sıyâma her ne sûret ve her ne sebeble olursa olsun cür'et edenleri her işime tercîhen derhal şer' ve kānûnun emr eylediği cezâ ile tecziye edeceğim.

Muhadderâtımızdan evâmir-i dîniyye ve âdâb-ı milliyyeyi rencîde edecek derecede lâzime-i tesettüre riâyet etmeyenlerle dîn-i mübînin çizdiği hudûd-ı muâşereti tecâvüz edenleri velî veya zevci kim olursa olsun halâs-ı İslâm ve selâmet-i zamân nâmına tecziyede aynı şiddetle harekette muztar kalacağım. Burada gençlerimize de hitâb etmek istiyorum. İleride güzel Türkiye taht-ı saltanatı etrafını tezyîn edecek bir çiçek olmaya namzet bulunan gençlik goncalarımızdan enzâr-ı millet ve bilhâssa ağyâr önünde bizleri nevmîd edecek hâl ve vaz'iyyette bulunanlar olur, nâ-münâsib mahallât ve ictimâ'âta devâm edenler görülürse bunları da bilhâssa bir velî kalbiyle ferdânın kurtarılmasına feda ederek cezalandıracağımı kat'iyyen teblîğ eylerim.

İstanbul'un muhterem sekenesinin çizdiğim hudûd-ı âdâb ve diyânete harekât ve sekenâtını tatbîk edeceklerinden emîn olarak müsterîhim.

Cenâb-ı Hak bütün müslümanlara mağfiret ihsân eylesin.

İstanbul Muhâfızı ve Yirmi Beşinci Kolordu Kumandanı

Mirlivâ Seyyid

Sebîlürreşâd Kütübhânesi Neşriyâtından:

#### MUHASSALÜ'L-KELÂM VE'L-HİKME

Muhakkikīn-i ulemâ-yı İslâmiyye'den Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâsından, Medresetü'l-Mütehassisîn ve Darülfünûn müderrislerinden fâzıl-ı şehîr İzmirli İsmail Hakkı Beyefendi hazretlerinin bu ünvân ile ilm-i kelâma dâir mühim bir eserleri bu hafta intişâr etti. Nazariyyât-ı kelâmiyyenin felsefe-i cedîde ve ihtiyâcât-ı asriyyeye göre tevsîi sûretiyle ilk def'a olmak üzere te'lîf ve neşr olunan bu eser-i güzînin ehemmiyet-i azîmesini anlamak için mündericâtına göz gezdirmek kâfîdir:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan üç satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

İlm-i tevhîdin sebeb-i tedvîni -kudemâ ilm-i kelâmının sûret-i zuhûru- müte'ahhirîn ilm-i kelâmının sûret-i zuhûru- müteahhirîn ilm-i kelâmının el-yevm gayr-i kâfî olduğu- ihtiyâcât-ı asriyyeye muvâfık bir ilm-i kelâmın programı- ilm-i kelâmın ta'rîfi- mevzûu- fâide ve gāyesimebnâsı- mertebesi ve vech-i tesmiyesi- tarîk-i enbiyâ ile tarîk-i hükemâ arasındaki farklar- hükemâ tarîklerienbiyâ tarîkleri ve turuk-ı İslâmiyye- selefiye tarîki veya tarîk-i Kur'ân- Kur'ân-ı Mübîn'in tarîk-i da'veti- tevhîd-i ilmî ve irâdî veya tevhîd-i rubûbiyet ve ilâhiyet- hâkāık-ı kevniyye ve dîniyye- medâr-ı ilim ve ibâdet- Kur'ân-ı Mübîn'in nazar-ı aklîyi emrettiği- irâde-i kevniyye ve dîniyye-Kur'ân-ı Mübîn'in vücûd-ı Sâni' hakkında irâe eylediği delâil-i akliyye- müsebbebâtın esbâba irtibâtı- Cenâb-ı Hakk'ın halk ve emrindeki hikmeti- Kur'ân-ı Mübîn'in hem muhkem, hem müteşâbih olduğu- îmân bil-kaderîmân bi'ş-şer'- selefiye tarîkinin esâsât-ı seb'ası- Kitâb ve Sünnet ile nehy olunan umûr-ı seb'a- mütekellime tarîki- tarîk-i Kur'ân ile tarîk-ı ehl-i kelâm arasındaki farklarehl-i kıblenin ihtilâf ettikleri mesâil- ehl-i sünnet-i âmme ve hâssa- ehl-i hak ve dalâl- ehl-i bid'atin şiâr ve usûlü-Mârika veya havâric mezhebi- Mârika şu'beleri- el-yevm mevcûd olan İbâziye Mezhebi ve Yezidiye Kavli- hangi ehl-i bid'atin el-yevm bâkī kaldığı- Şîa-i ûlâ mezhebiusûl-i selâse-i Şîa- Keysâniye Mezhebi- Zeydiye Mezhebi- İmâmiye Mezhebi- İsmâiliye Mezhebi- İmâmiye-i İsnâaseriye- Ahbâriye ve Usûliye mezhebleri- Mütâvile ve Kesfiye mezhebleri- İsnâaseriyye'nin usûl-i din ve mezhebi- Bâb-ı tevhîddeki imâmiye fırkaları- İmâmiye'nin Bâb-ı nübüvvetteki mezhebi- Fırak-ı Şîa'nın imâmetteki mezhebi- Fırak-ı Şîanın meâddaki mezâhibi- İmâmiyece edille-i şer'iyye- Gâliye fırkaları- Nusayriye mezhebinin esası- Mukanna'iyye ve Hulmâniyye mezhebleri- Hallâciye ve Durûz mezheblerinin esâsı- Mezheb-i Sîanın keyfiyet-i hudûs ve tefrikası- fırak-ı Sîa'nın keyfiyet-i intisârıduât-ı Şîa- havâss-ı mezâhib-i Şîa- Ehl-i Sünnete olan matâinin asılları- niyâbet-i imâmet- fıkh-ı Şîa- ruvât-ı ulemâ-i Şîa- kütüb-i Şîa- Nâsıbe ve Râfıza ve Mârika aralarındaki farklar- Ehl-i Sünnetin bu üç mezâhibden berî olduğu.

Fiyâtı yirmi beş kuruştur. Taşra için posta ücreti yüz paradır.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da vazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

12 Haziran 1919

13 Ramazan 1337

Persembe

12 Haziran 1335

Cild: 17 - Aded: 421-422

#### ESRÂR-I KUR'ÂN

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ هُوَ الَّذَى خَلَقَ لَكُمْ مَا فِى الْأَرْضِ جَميعًا ثُمَّ اسْتَوْى اِلَى السَّمَاءِ فَسَوْٰيهُنَّ سَبْعَ سَمْوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ¹

Zeccâc ²(اَلَّذَينَ كَفَرُوا اَنَّ السَّمٰوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَنَا رَتْقًا) kavl-i kerîminin tefsîrinde diyor ki: "Ratk fatkın zıddıdır." (رتقت الفتق فارتتق) denilir ki "çatlağı yapıştırdım güzelce yapıştı" demektir. Cenâb-ı Hak buyurmuş oluyor ki: "Semâvât ve arz evvelce biri birine mülâsık şey'-i vâhid idiler. Sonra fezâdaki hava vâsıtasıyla onları biri birlerinden ayırdık"

Zeccâc'ın şu tarz-ı tefsîriyle ulemâ-yı hey'etin yeni efkâr ve mülâhazâtı arasında nasıl mümâselet-i tâmme bulunduğu meydandadır.

İbnu Abbâs radıyallâhu anh bu âyeti tefsîr ederken "Semâyı yağmur, arzı nebât fatk etti" demiştir ki bu takdîrce "semâvât"dan maksad yıldızlar değil, bulutlar olmuş olur.

Sadede rücû' edelim. Evvelce geçen âyetler Cenâb-ı Hakk'ın insanlar üzerindeki büyük büyük ni'metlerinden bir kısmını serd ve beyân ediyordu. Bu âyetlerde insan, nasıl bidâyeten toprak olduğu halde yed-i kudretle yoğrularak, tesviye edilerek insan şekl-i bedî'ini aldığı zikr ediliyor. Müteâkıben (هُوَ اللَّذَى خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَميعًا hazm-ı kerîmiyle insan Cenâb-ı Hak tarafından kendine yeryüzünde nasıl bir nüfûz ve kudret bahşedildiğini, arzın sathında, a'mâkında nebâtât, cemâdât, hayvânât nâmına her ne varsa kâffesi ne sûretle irâde ve kudretine müsahhar edilmiş olduğunu teemmül ve tedebbüre

da'vet olunuyor. Şu kadar var ki bu serd edilen delîller, sayılıp dökülen büyük büyük ni'metler erbâb-ı küfr ve inâdı dâire-i insâf ve i'tirâfa imâleye kâfî gelemeyeceği mülâhazasına binâen Cenâb-ı Hak son âyetle onları ayrıca da âlem-i ulvîyi, insanın hiçbir vechile nüfûz ve te'sîrini ulaştıramadığı, acâib-i sun' ve hilkate zerre kadar akıl erdiremediği o kâinât-ı uzmâyı tefekküre sevk etmiştir.

Kur'ân bir kere zümre-i muânidîni, arzın şark ve garbına, sath ve a'mâkına icrâ-yı nüfûz etmekte kendisi için gāyet tabîî bir hak ve salâhiyet gören kimse menzilesine tenzîl ediyor. Müteâkiben ona avâlim-i ulviyyeye atfınazar ettiriyor. Ve onlara haber veriyor ki şu görülen ecrâm-ı münîre vaktiyle kıvılcımlar saçarak, alevler neşrederek fezâda seyâhat eden duhân kütlesinden ibâret idi. Bilâhare yed-i kudret o kütleyi parça parça paraladı. Ve bir çok merâtib ve etvârdan geçirdikten, bir tesviye ve ta'dîle ma'rûz bulundurduktan sonra o parçaları fezâda hareket ve seyâhat eden, karanlıklarda nûr saçan ziyâdâr birer küre şekil ve kalıbına ifrâğ etti. Fakat bu ameliye-i tekvîn lehv u lu'b fikriyle değil, pek büyük bir gāye ve hikmet ilcâsıyla yapılmıştı.

İmdi, Cenâb-ı Hak Rabbi külli şey olduğuna göre bahs ettiğimiz avâlim-i ulviyye ve süfliyye miyânında onun mahsûl-i yed-i kudreti olmayan hiçbir şey bulunabilir mi? (بِكُلِّ شَيْء عَليمٌ) vasf-ı kerîmiyle mevsûf olduğu halde âlemde hiçbir şeyin onun dâire-i ıttılâından hâric kalmasına imkân tasavvur olunur mu?

Hulâsa, buraya kadar geçen âyetler Cenâb-ı Hakk'ın kulları üzerinde [34] ne gibi ni'metleri olduğunu izâh ve beyân maksadıyla sevk edilmiştir. Bu âyetlerle bize anlatılmak istenmiştir ki insanı, ademden vücûd, mevtten hayât kisvesine büründüren, arzın zâhir ve bâtınına ta-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Enbiyâ, 21/30.

sarruf ve hâkimiyet kudret ve kābiliyetini veren sırf Allah'ın lutf u in'âm-ı mahsûsudur.

Bu âyât-ı kerîme Cenâb-ı Hakk'ın tecelliyât-ı eltâfını serd ve izâh sûretiyle tevhîd-i Hakk'a da'vet ettiği kimselere, mübdi'-i kâinâtın serâir-i sun' ve hikmetine bir derece daha nüfûz edebilmeleri icin biraz da âlem-i melekûtta icâle-i efkâr etmelerini teklîf ediyor ve onlara semâvât âleminin ne büyük bir sun' ve hikmet eseri olduğunu anlatmak için onun mâhiyet-i ibtidâiyyesinden bahsederek diyor ki: Şu gördüğünüz tabakāt-ı ulviyye evvelce, ma'denî ve türâbî bir takım ecsâm-ı zâtiyyeyi hâvî baslı basına fezâda kāim bir kütle-i duhâniyye idi. O zamanki şekil ve mâhiyetleri i'tibâriyle bu ecrâm, ne üzerlerinde zî-hayât bir cismin istikrârına yarar, ne de şu fezâ-yı gayr-i mütenâhîde mübdi'-i hakîmin ezelde ta'yîn ettiği kānûn-ı hâdisât icâbâtına tebean böyle muntazam devreler icrâ edebilirdi. İşte o kütle-i duhâniyyeyi bir takım merâtib-i tekâmülden geçirerek bu şekl-i vücûda ifråğ eden hâlık-ı kâinâtın kuvvet ve kudret-i bî-pâyânı oldu.

Ancak insanlar arasında öyleleri de var ki melek ve melekût âlemlerinin akıllara hayret veren bunca havârik ve âyâtını görürler de ondan istifâde etmek, ders-i ibret almak ciheti hâtırlarından bile geçmez. Kitâb-ı kâinât üzerinde kudret-i kāhire-i ilâhiyyenin lâ-yuad delâilini okurlar da bu hâl dalâl ve tuğyânlarını artırmadan başka bir te'sîr husûle getirmez. İşte Kur'ân insanlar arasında bu sınıf halkın mevcûdiyetini nazar-ı dikkate alarak hidâyet yollarını telkīn ederken bu gibileri de merkez-i rüşd ü felâha celb ve imâle edebilmek emeliyle telkīnâtına dâimâ mev'iza-i hasene terdîf etmiş, güzel güzel meseller darb ve îrâdıyla hakāyık-ı dîniyyeyi nazarlarında bütün vuzûhuyla tecellî ettirmek vesâilini dirîğ eylememiştir.

Âyât-ı sâbıkada Cenâb-ı Hak vücûd-ı zâtını nâtık ve müeyyid olarak teşrîh ettiğimiz tarzda bir takım delâil serd ettikten sonra küfür ve inâdı bir türlü elden bırakmayan insana, en güzîde ve en hayırlı bir sınıf-ı mahlûku olan meleklere karşı bile kendine nasıl imtiyâz vermiş olduğunu anlatmak istiyor. Ve bu maksadla Resûl-i Emîn'ine, gelecek âyetin tazammun ettiği muhâvere ve münâkaşayı, münkir-i tevhîd olanların sem'-i ıttılâına iblâğ etmesini emrediyor. Bu münâkaşa Cenâb-ı Hakk'ın halîfe-i arzı nasıl balçıktan yarattığını, sonra nasıl rûh nefh ettiğini ve ona melâike-i mukarrabîni bile hayrette bırakacak esrârı acîbe ve hikem-i bâliğa tevdî' eylediğini göstererek vâdî-i inâd ve istikbârda sâbit-kadem olanları dâire-i ikrâr ve husûa celb etmek maksadıyla sevk ve îrâd edilmiştir.

Mütercimi: Mehmed Şevket Abdülaziz Çâviş

#### DÎNÎ MÜCEDDİDLER

#### YAHUD "TÜRKİYE'NİN NECÂT VE İ'TİLÂ YOLLARI"NDA BİR REHBER

"Yine Musa Efendi diyor ki; mezheblerin hudûdunu inkâr ederim. İslâm'ın aklı mâdem ki tutkundur, terakkīye imkân yoktur. Aklı evvelâ esâret-i dîniyyeden kurtarmalı, akıl en büyük hüccet-i ilâhiyyedir, mutlaktır, hudûdun biriyle mahdûd değildir. Mezâhib-i erbaanın hudûdunu kırmalı, aklın hürriyyetini te'mîn etmeli" (s. 40)

Hâşim Bey, bu satırları yazdığı sayfanın sonunda da şöyle söylüyor: "Celâl Nûri Bey gāliba *Târîh-i Tedenniyât*'da ictihâd kapısının mesdûdiyetine i'tirâz ediyor. İ'tirâzının ne gibi efkâr ve mutâlaaya müstenid olduğunu izâh edemiyor. Eğer İslâm'ın terakkīsine mâni' olan hâl "bâb-ı ictihâdın mesdûdiyeti" cümle-i mücerredesiyle izâh olunursa bâb-ı ictihâdı açık tutan İran için ne demeli?" Bâb-ı ictihâdın açık durması İran müslümanlarının necâtına fâide vermediğini, Hâşim Bey kendiniz söylüyorsunuz. Şu halde biraz evvel Musa Efendi'ye peyrev olarak: "Mezâhib-i erbaanın hudûdunu kırmalı, aklın hürriyetini te'mîn etmeli." derken ne demek istediniz? İctihâd bahsi aşağıda da gelecektir.

"Hulâsa Türk-Osmanlılar yanlış, fenâ, sâbit kāidelere merbût kaldılar. Yaşamak şerâiti dünyanın öbür ucunda değişti. Hayat için yeni kāideler keşf olundu. Halbuki Türkler sâbit kāideleri tatbîkte devâm ettiler. Şimdi dahi öyle" (s. 40)

Evet, yaşamak şerâiti dünyanın öbür ucunda değişti, çünkü fünûn ve sanâyi' terakkī etti. Lakin rica ederim: Türk-Osmanlıların merbût kaldığı yanlış, fena, sâbit kāidelerden maksadınız olan ahkâm-ı dîniyye, onları hangi nâfi' ve ciddî teşebbüslerinden men' etti? Yol yapmayın, şimendifer yapmayın, vapur yapmayın, ma'denlerinizi yer altında bırakın, yahud imtiyâzını, yok bahâsına ecnebîlere satın, ticâret etmeyin, sa'nat öğrenmeyin, para kazanmayın, kazanılmışları isrâf edin, sefâhet edin, kavîleriniz zulm etsin, diğeriniz boyun eğsin, tezellül etsin, hem servetlerinizi, hem biri birinizi yiyin, bitirin mi dedi?

"Türk-Osmanlılara, ilk devirde muvâfık gelen dînî kāidelerin sonra muvâfık gelmemesi şundandır: Menşei Arabistan olan dinin kāideleri ilk Türklere muvâfık geldi. Çünkü onlar da Arab bedevîler seviyesinde idiler. Sonra Türk hayât-ı ictimâ'iyyesi değişti. Halbuki kavâid sâbit kaldı." (s. 41)

Dîn-i İslâm'ın, Arab bedevîlerine veya o seviyedeki insanlara göre bir din olduğunu ve günden güne terakkī eden insanlarca mer'î olabilmek [35] için neş'et-i ûlâsı ve hâlet-i asliyyesi üzerinde ta'dîlâta muhtâc bulunduğunu söyleyenlerin, dine nasıl bir nazarla bakmakta oldukla-

rını erbâb-ı dikkat takdîr eder. Bunlar, bir tarafdan, dine hurâfât karışmış, aslına ircâ' etmek lâzım derler ve bir tarafdan da menşei itibâriyle Arab bedevîlerine göre bir din olduğunu söyleyerek aslını istihfâf ederler.

"İslâm Dini tek bir adam tarafından teblîğ olunmuştur."\* (s. 41)

Tabîî din böyle olur. Bir cemâat tarafından, el birliğiyle vaz' ve tanzîm edilmez ya.

"İslâmiyet'de onun için büyük bir sâbitiyet var" (s. 41) Bu da pek tabîî değil mi ya?

"Umûr-ı dîniyyede hakīkat tanınan her şeyin bütün a'sâr-ı âtiyye tarafından hakīkat olarak kabûlünü bir lahza kabûl etsek bile..." (42)

Nasıl? Sen, dinin sözünde hiç sebâtı olmayan mütelevvin adamlar gibi bugünkü sözünü yarın kendisi tekzîb eder bir hâl-i bî-karârîde olmasını mı istersin? Böyle, her gün bir şekl-i tashîh ahzine muhtâc olan dinin semâdan münzel olmasına ne lüzûm var? Bunu herkes yapabilir, matlûba ve ihtiyâca muvâfık gelmediği anda değiştirilecek değil mi? İşte müceddidlerin dini böyle olmalıdır.

"Demek istemiyorum ki esâsâta da taalluk eden kāideleri yani *Kur'ân-ı Kerîm'*in esâs hükümleri tağyîr olunabilir, yahud tağyîr olunsun." (42, 43)

Kur'ân-ı Kerîm'in esâs hükümlerinin ne gibi şeyler olduğunu bilseniz bu sözünüzde de durmazsınız.

\*\*(ربوة) âyet-i kerîmesindeki (وَاَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا)\*\* kelimesi bildiğimiz fâiz ma'nâsında anlaşılmış." (43, 44)

Başka daha münâsib ma'nâsı varsa söylemeli idiniz.

"Sonra mevrid-i nasda ictihâda mesâğ ve tasrîh mukābilinde delâlete i'tibâr olmadığı hakkında da iki kāide-i fıkhiyye var. İşte bu sûretle ulemâ-i İslâm fâizi tahrîm etmişler." (44)

Bu kāideleri tasvîb etmiyor musunuz? Mansûs ve musarrah olan hükümlerde de ictihâd ve ta'dîl cereyân etsin mi? Biraz evvel: Kur'ân'ın esâs hükümleri tağyîr olunsun demek istemiyorum diyordunuz.

"Fâiz; sermâyenin gıdâsı ve bu haysiyetle sermâye tedâvülünün yani ticâretin mihveridir. İngiltere'nin Hindistan hükümrânlığı, İngiliz sermâyesinin Hindistan servetini Hindilerin kanını bel' etmesiyle izâh olunabilir."

Hâşim Bey fâizi medh mi ediyor?1

\* \* \*

İnsanın alnı terlemeden, kendi oturup da parasına para kazandırmak usûlleri Avrupa'da Sosyalistlik gibi müfrit meslekler doğurmuştur. Maamâfîh biz burada Serî'at-i İslâmiyye tarafından, ribâya karşı vaz' edilen hükm-i tahrîmin hikmet-i ictimâ'iyyesini serd ve beyân etmeyeceğiz. O büyük bahsi buraya sığdırmaya calısmayacağız. Cünkü pek çok zamandan beri Türk-Osmanlı hükûmeti fâizi fiilen kabûl ve tatbîk etmekte bulunmuştur. Yani Şerî'at-i İslâmiyye'nin, artık bu yüzden memleketin terakkīsine engel olması kalmamış ve lakin memleket yine terakkī edememiş, iktisâdiyâtını düzelterek necât ve i'tilâ yoluna girememiştir. Binâenaleyh Hâşim Bey'in fâiz hakkındaki hükm-i şer'î üzerine yürüttüğü serzenişler modası geçmiş bir şikâyeti tazelemek ve şikâyete mahal kalmadığı tebeyyün ettikten sonra yine şikâyette ısrâr etmek derecesinde ma'nâsızdır.

"Lakin acaba (ربوة) kelimesinden maksad hakīkaten bildiğimiz fâiz midir."

Lafz-ı Kur'ân'ın hâlâ (ربوة) şeklinde olduğunu zannetmekte devâm ediyor.

"Sonra fahr-i kâinât efendimiz pek âlî bir düstûr vaz' ediyorlar: (اول العقل بالنقل) Yani akıl ile nakil teâruz ederse aklın nakle tercîhini irâde buyuruyorlar ki dinin ihtiyâc-ı beşere dâimâ muvâzî bir hâl-i temevvücde bulunması bundan daha açık ve kat'î bir lisân ile söylenemez." (45)

Öyle bir hadîs mahfûzum değilse de cümle-i mezkûre, Hâşim Bey'in verdiği ma'nâya muvâfık gelmek üzere (اول النقل بالعقل) tarzında olmak lâzım gelir. Kendisinin zabtına göre ma'nâsı, maksûdunun aksine çıkar. Lakin müellifin Arapça bilmediği yukarıki sözlerinden de anlaşılmıştı. Sonra, delîl-i aklînin, nesh ü tashîh kabûl etmemesi cihetiyle nesh ü tashîhi kābil olan delîl-i naklîden kavî olduğunu ulemâ-i İslâm evvelden beri kitâblarında düstûrü'l-amel ittihâz etmişlerdir. Fakat nakli te'vîle mecbûr eden delîl-i aklînin ta'yîni için muhâkemelerinde ihtiyât-ı mantıkīye pek lüzûm görmeyen müceddidlerimizin aklı kifâyet etmeyeceğini hâtırdan çıkarmamalıdır.

Şurası da istiğrâb olunacak bir şeydir ki ulemâ-i İslâm, edille-i [36] akliyyeye o derecede ehemmiyet verdikleri hal-

<sup>\*</sup> Doktor Dozy'den menküldür.

<sup>\*</sup> Âyetteki kelime (الرّبُوا) şeklindedir. Müellif, Kur'ân-ı Kerîm'i bilmediğinden ve hakīkī imlâsıyla kelimeyi de okuyamadığından (الربوء) ye tahrîf ediyor. Kur'ân-ı Kerîm'de vav öyle, elif ile yazılı olan (ربوا) gerek ma'nâ ve gerek teleffuz i'tibâriyle lisânımızda ma'rûf olan (ربا)'dan başka bir şey olmadığı halde bâ-i memdûdeyi tefhîm eden lehce-i Arabiyye'ye de müsâid olmak üzere Kur'ân-ı Kerîm'de vav ile yazılmıştır. Bu sûretle kelimenin imlâsına bir vav-ı zâide geldikden sonra bu vavı, cem' vavına teşbîhen bir de elif ta'kīb etmiştir. Fakīrin re'yine göre bu elif, vavın bir harf-i

med gibi muttasıl olduğu bâyı med ederken fethasının mahfûz olduğunu ve vav ile muhtel olmadığını bildirmek için zâten lâzımdır. Kelimenin imlâsını ber-vech-i sâbık tevcîh eden tefsîr kitâblarında şöyle bir nükte de dermiyân edilmiştir: Ribânın ma'nâsı ziyâde-i gayr-i müstehakkayı müştemil olduğu gibi bununla mütenâsib olmak üzere lafzında da bu sûretle bir harf-i zâid bulunmuş olur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan beş satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

de yalnız Şeyh-i Ekber Fütûhât'ında aklın nakilden akvâ olduğunu kabûl etmemiştir. Müceddidlerin pîşvâ-yı dînîsi olan ve aklın zincirini kırmalı diye bar bar bağıran Musa Bigiyef Efendi ise ta'n u teşnîini zikri geçen ulemâya tahsîs ederek Şeyh-i Ekber'i yüksek bir mevki'-i istisnâda tutar.

"Dîn-i İslâm'ın kāidelerini nazara sâbit gösteren telakkīlerden biri de vakıf hakkındadır: "Şart-ı vâkıf nass-ı şâri' gibidir." Kāide-i fıkhiyyesiyle vakfın vech-i tahsîsini te'yîd ediyorlar. Vâkı'a ortada bir "istibdâl" kāidesi varsa da bu vech-i tahsîsi değiştiremiyor. Çünkü vâkıfın şartı şâriin nassı gibi kabûl olunmuştur" (45, 46)

Eslâf-ı ulemâ arasında bu kāidenin aleyhinde bulunanlar da vardır. Bunu iltizâm eden ekseriyet ise hukūk-ı tasarrufiyyenin mahfûz ve mukaddes olması lâzım geleceğini düşünmüşler, emvâl ve emlâk-i vakfiyye, vâkıflarının hayâtında sâhib olduğu mallarından ibaret bulunduğuna ve herkesin malında istediği gibi tasarruf etmek hakkı, hukūk-ı medeniyye ve esâsiyyenin en mühimlerinden birini teşkîl etmekte olduğuna nazaran ashâb-ı evkāfın şerâitini nazar-ı i'tibâra almak mes'elesi pek kolaylıkla tenkīd edilemeyecek bir esâs-ı ma'kūle müsteniddir. Müellifin:

"Evkāfin bu kadar çok olmasının sebebi, dindarlıktan, hayır işlemekten ziyâde âmmenin nef'ini te'mînden ziyâde yağma-gerlerin mâlik oldukları serveti eski zulüm ve i'tisâf devresinde bir başkası yağma etmesin diye emlâk ve akārın yüzde doksan dokuzunu kendilerine, evlâdlarına te'mîn ederek bunun yüzde birini de bir câmi', bir medrese veya bir tekkeye tasadduk etmelerinden neş'et etmiştir."

Sözü ise târîhin verdiği sû-i zan ile husûle gelmis bir tahmînden ibârettir, ki bu tahmîn ne kadar haklı olursa olsun tafsîl ve izâh talebine karşı filân vâkıfın filân cihete tahsîs ettiği mal... Filân yerden gasb olunmuştur... Diyebilmek mümkün olmayacağından kavânîn-i hukūkiyye nazarında böyle sözlerin beş paralık kıymeti olamaz. Ayrıca teessüfe sâyân bir mes'eledir ki bu sözleri, Mekteb-i Hukūk diplomasını hâiz olan Hâşim Bey söylüyor. "Şartü'l-vâkıf ke-nassi'ş-şâri'" kāidesi böyle âmiyâne sözlerle değil, ilmî sûrette münâkaşaya lâyıktır. Ve öyle bir münâkaşa neticesinde olabilir ki bu kāidenin muârızları hak kazanırlar. Şimdi ben burada da yalnız şunu söylerim: Bu kāidenin şimdiye kadar mahfûz kalması ayn-ı isâbet olmuş, ve bu sâyede "vâridâtı devlet bütçesinin nısfına muâdil olan" emvâl ve emlâk-i vakfiyye bize kadar intikāl etmiş. Eğer emvâl-i evkāfa hükûmetin, istediği gibi el uzatmasına büyücek bir mâni' teşkîl eden o kāide olmasaydı bu büyük servet-i İslâmiyye'nin de ihtimâl ki yerinde yeller eserdi.

"Sâlisen Islâm Cemâati arasında bir sürü müstehlik yaşatıyor, insanın sa'yden başka bir şeyi olmadığını beyân buyuran şâri'-i a'zamın emri hilâfında medreseler, imâretler, tekkeler, tenbel, âtıl ve cemâ'at-i müslimîne fâidesinden ziyâde zararı olan yüz binlerce, milyonlarca efrâdile doluyor." (46)

İnsanın sa'yinden başka bir şeyi olmadığına dâir şâri'-i a'zamın beyânından maksadı: أَنْ لَيْسَ لِلْانْسَانِ اللَّا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا ال (سَعْي âyet-i kerîmesidir. Bu âyeti teceddüd-perverlerimiz pek çok okurlar. Ve lakin ma'nâsını pek az anlarlar. O cümleden olarak Hâşim Bey'in de âyet-i kerîme hakkındaki tarz-ı telakkīsi muhtâc-ı tashîhdir. Sûre-i Necm'de vâki' olan bu âyet-i kerîmenin mâ-kablini ve mâ-ba'dini bilenler, âhirete âit bir hükmü mübeyyin olduğunu anlamakta güçlük çekmezler. Eğer dünyaya âit mesâî murâd olunsa âyetin hâvî olduğu kasr da sahîh olmamak lâzım gelirdi. Cünkü dünyada insanlar sa'yleri lâhık olmadığı seylerden de istifâde edebilirler. Mîrâs, bunun en meydanda bir misâlidir. Sonra mîrâs gayrın mesâîsinden haklı olarak istifâde etmektir. Halbuki dünyada bunun haksızlarına bile vukūât müsâid olabilir. İşte âyet-i kerîmenin hemen üzerindeki ²(اَلَّا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرِى) kavl-i şerîfi ile beraber âhirette herhangi bir insan, diğerin cürmünden mesûl ve mutazarrır olmayacağı gibi istifâdesinin de kendi mesâîsine münhasır kalacağını nâtıktır. Üstündeki (اَلَّا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ اُخْرِي) kavl-i şerîfin de, nice yanlışlıklara, haksızlıklara cilvegâh olan dünyaya âit olmadığı malûmdur.

Müellifin talebe-i ulûmu müstehlik addederek bunların ikāmetlerine tahsîsen inşa olunan medreseleri, daha fukarâya muâvenet maksadıyla yapılan imârethâneleri mebânî-i hayriyye değil de âdetâ müessesât-ı muzırradan göstermesi de pek garîbdir. Medreselerin, imâretlerin hâl-i hâzırı, sûret-i idâresi vâcibü'l-ıslâh olabilir. Fakat medreselerin, imâretlerin herhâlde maârife ve insaniyete hâdim âsâr-ı nâfiadan olduğuna ve bizim için bunlar dâimâ istifâde sermayeleri idâdında bulunduğuna şüphe yoktur. Hele, medrese ve mektep sâkinlerini, hazırdan taayyüş etmeleri itibâriyle müstehlik addetmek, vaktiyle câhil bir maârif nâzırımızın: "Mekâtib masârıfı olmasa maârif bütçesi yoluna girecek" demesine benzer bir şeydir. İmâretlerden müntefi' olacak fukarâ da bittabi' müstehliktir. Şu halde fukarâ için hiçbir şey; hattâ hastahâne bile yaptırmamalı. Zirâ müstehliklere melce' olacak!

"Hıristiyanlık'da da sâbitiyet var idi. Ve bunu idâme için çalıştılar. Nihâyet bir hıristiyan müceddidinin ref' ettiği livâ-i isyân altında toplananlar sâbit kāideleri yıktılar." (48)

Hıristiyanlık'da da vaktiyle sâbitiyet olduğu gibi bu sâbitiyetin Mûsevilik'de de hâlâ mevcûd olduğunu müellif bir sayfa yukarıda söylemiştir. İslâmiyet'de de sâbitiyet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Necm, 53/39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Necm, 53/38.

var ki bunun şimdiye kadar kalmasından şikâyet olunup duruyor. Bütün bunlardan anlamalı idi ki din denilen şey sâbit olur ve insanlar tarafından değiştirildikten sonra artık yenisine din denmez, [37] dinsizlik denir. أَيْنَا وَفِي الْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ اللهُ الظَّالِمِينَ (اَمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ اللهُ الظَّالِمِينَ

"Dîn-i İslâm'da reforma, dinin hakīkatine nüfûz için hareket çoktan başladı. Şeyh Muhammed Abduh, Cemaleddin-i Efgānî, Kazanlı Musa Efendi Bigiyef ve nihâyet garbın efkârına, başka dinlerin mütûnuna vâkıf oldukça İslâmiyet'in ulviyetini daha ziyâde ta'zîm ve tebcîle çalışan İslâm gençlerinin hareket-i fikriyyesi, işte bütün bunlar bir gün gelecek dinin hakīkatini İslâm'ın sem'-i ıttılâına îsâl edecekler. Dinden yanlış alınmış kāideleri temelinden yıkarak dinin asîl ve âlî kāidelerini onun yerine ikāme edecekler. Üçüncü fasılda ıslâhât-ı diniyyeden bahs etmek üzere sözümü burada kesiyorum." (49)

O bahisde de sizinle görüşeceğiz. Yalnız dine ait olan şu büyük iddiâlarınıza karşı her yerde şu suâli size îrād edeceğim: Dine hakīkaten inanıyor musunuz? Her şeyden evvel buna doğru bir cevab veriniz.

Bir de biraz aşağıda gelecek olan "Avrupa medeniyetinin yanlış telakkīsi" bahsinde, Avrupa'dan hazır elbise gibi getirilen ve rûhumuza tevâfuk etmeyen maârifin, meşrûtiyet-i idârenin aleyhinde bulunurken, müellifin şöyle bir sözü vardır: "Avrupa şimdiye kadar silâhla feth ve istîlâ edemediği şarkı esâret altına almak için son bir çare buldu: Kitâblarıyla, mektepleriyle şarkın genç zeki dimağlarına bir takım mechûl, esrâr-âmîz idealler ilhâm ediyor, zavallı gençler harâret ve şebâbla belde-i hulyâya koşuyorlar."

İşte, Avrupa'nın yaptığı inkılâb-ı dînîye taklîden bizim de dinimiz üzerinde de reforma icrâ edilmesi tarzında hâsıl olan genç ve harâretli arzularla dîn-i İslâm'ın eski kāidelerini temelinden yıkmak mes'elesinin de rûhumuzun son istinâdgâhını yıkmak derecesinde tehlikeli bir şey olmadığına Hâşim Nâhid Bey emîn midir?

Mustafa Sabri

#### HİLÂFET VE VESÂYET

\*\* + 5 14444

Gerek matbûâtta ve gerek hâricde gittikçe mütezâyid bir sûrette mevzû'-ı bahs olan vesâyet (manda) mes'elesinin bugünlerde daha ciddî bir sâhaya intikāl eylediği görülüyor. Şekli ne olursa olsun vesâyet altına alınmak ihtimâli karşısında bulunduğumuz cihetle bu mes'elenin ilmî bir sâhada bütün safahâtını tedkīk etmek matbûâtımıza ve erbâb-ı fikrimize mütehattim bir farîzadır. Keşke bu münâkaşât-ı ilmiyyeye daha evvel başlansa ve mes'e-

le binnetice icmâ'-ı umûmîye bağlansaydı da mecbûriyet-i kat'iyye tahakkuk etmeksizin ve en müsâid şerâit ta'yîn ve tesbît edilmeksizin vasî intihâbına kalkışmak ve imzâ toplamak ve sâire gibi hafîfliklere meydan verilmemiş olsaydı. Henüz şerâit-i sahîhasına vâkıf olamadığımız bu vesâyet veya vekâlet mes'elesi ister en hafîf şerâiti hâiz bulunsun, isterse şeklen himâye usûllerinin hâricinde olsun herhâlde hükûmeti yani istiklâlimizi bir takyîd-i hâricî altına alacağında şüphe yoktur. İstiklâl ile takyîd-i hâricî ta'rîfleri icâbı bil-bedâhe iki emr-i müteârız bulundukları cihetle ikisinin birden vukūu mümkün olamaz

Şurası var ki hâl-i ıztırârda gāliblerin âmâline ser-fürû etmemek kābil değildir. Çünkü mağlûbiyetimiz acze istinâd etmiştir. Ben yalnız devlet nokta-i nazarından düşünmekle kalsa idim Salahaddin Bey biraderimizin netice-i mütâlaâtına iştirâk edemezdim. Bu hususdaki kanâatim gāliblerin âmâl-i hakīkiyyesini anladıktan sonra ²(ما لا يترك الكل لا يترك الكل) düstûrunu ele alarak en müsâid şerâitle en muvâfık vesâyeti iltizâm etmek olurdu. Ve hâlin îmân-ı ictimâ'îlerinin netîce-i tekhîni olarak tam gayr-i tabîîliğin nîm gayr-i tabîilikten daha ziyâde sür'atle hâl-i tabîiye avdet etmesine intizâren mütebâkī menâfi'-i müsbeteyi de gāib etmek istemezdim. Lakin mes'eleye İslâmiyet yani Hilâfet nokta-i nazarından bakılırsa başka türlü düşünmek icab ediyor.

İşte biz bu makālemizle bu nokta-i nazardan düşüncemizi enzâr-ı kāriîne koymaya çalışacağız:

İmâmeti yani Hilâfeti kütüb-i dîniyyemiz, Peygamber sallAllâhualeyhi vesellemin halîfesi olmak üzere emr-i dîn ü dünyâda riyâset-i umûmiyyeden ibârettir, diye ta'rîf ediyorlar. Gerek bu ta'rîfden ve gerek kütüb-i dîniyyemizin bu bâbda verdiği îzâhattan anlaşılıyor ki Hilâfet, yalnız mesâlih-i dîniyyenin emr-i temşiyyetindeki riyâset yani riyâset-i rûhâniyye değildir, mesâlih-i dîniyye ve mesâlih-i dünyeviyyenin memzûcen emr-i temşiyyetindeki riyâset-i umûmiyyedir. Gerek dünyevî ve gerek dînî mesâlihin emr-i temşiyyetinde kuvvet ve şevket esâs bulunduğu cihetle Hilâfet'in sıhhatinde Saltanat esâs ittihâz edilmiştir. Hiçbir sûretle makām-ı Hilâfet Vatikan gibi bir hâle ifrâğ edilemez.

Gerçi Hilâfet'de mutlakiyet yoktur, kavânîn-i şer'iyye ile mukayyed olduğu gibi tanzîm-i cüyûş, muhâfaza-i âsâyiş, i'lân-ı harb, musâlaha, muâhede akdi, teşkîlât-ı mülkiyye ve idâriyye gibi şer'in hâl ve zamâna göre re'y ve ictihâda bıraktığı ahkâmda dahi meşveretle mukayyeddir. Fakat bu iki nevi' kuyûd hâricinde bulunacak her türlü kuyûd riyâset-i umûmîliğe münâfîdir; ve bittabi'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> İbrahim, 14/27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (ام) yerine (من) yazılmıştır. "Tamamı elde edilmeyen, tamamen de terk edilmez."

Hilâfeti gayr-i sahîh kılar.

Bize tatbîk olunacak vesâyet her ne şekilde bulunursa bulunsun bizim için cezâ-yı mağlûbiyet olduğunda şüphe yoktur. Harb-i hâzırın tevlîd ettiği hükûmetlere tatbîk olunacak vesâyet nasıl gayr-i reşîdiyet vesâyeti ise bize tatbîk olunacak vesâyet de sulh-i umûmî mahkemesinin karârına mukterin vesâyet-i hacrden başka bir şey değildir. Hukūkiyât-ı siyâsiyye mebâdîsi ve mevzûaları üzerine müesses kıyâsât-ı mantıkıyye netâyici ne olursa olsun vesâyet, halîfenin velâyet ve riyâset-i umûmiliğini dûçâr-ı ihlâl edecektir. Çünkü Hilâfeti tasarrufât-ı kavliyye ve fiiliyyesinin en mühimlerinin infâzından [38] men' eyleyeceğinde şüphe yoktur. Eğer men' etmeyecekse vesâyetin lağv ve haşv olması lâzım gelir ki bu cihet de bittabi' hâtıra getirilemez.

Vasî olacak hükûmet bir hükûmet-i İslâmiyye olmayacağı cihetle hilâfeti zâhiren kurtarmak için te'vîl-i şer'î bulmak da gayr-i mümkündür. Eğer vasî bir hükûmet-i İslâmiyye olsa idi dördüncü asr-ı hicrîden onuncu asra kadar Hilâfet-i Abbâsiyye'de müteâmil eşkâlin yerine tevfîkan mes'ele zâhiren kurtarılmış olurdu. Cünkü hâlife olan zât gerek bilkülliye ve gerek kısmen vezâif-i riyâseti âm veya hâs olarak ehline tefvîz edebilir. Yani ehil olmak şartıyla istediğini a'mâl-i âmmede velâyet-i âmme için nâib kılar; vezâret, vekâlet gibi veya a'mâl-i hâssada velâyet-i âmme için nâib kılar, bir iklim veya hıttaya mahsûs emâret-i müstakille gibi. Veya a'mâl-i âmmede velâyet-i hâssa için nâib kılar; Kādılkudâtlık ve umûmî başkumandanlık gibi. Veyahud a'mâl-i hâssada velâyet-i hâssa için nâib kılar; ta'bîr-i hâzırımızla irâdeli memûriyetler gibi. İşte mülûk-ı tavâif ile Hilâfet arasındaki vaz'iyet zâhiren birinci ve ikinci sûretlere, temas ettiriliyordu. Mülûk veya umerâ dahi mümkün olduğu kadar bu şekli muhâfazaya çalışırlardı. Halbuki halîfe de nâibini tebdîl veya tefvîz ettiği velâyeti îcâbında tahsîs kudreti yok idi. Bunun içindir ki hukūkiyyûn-ı İslâm olan eimme-i dînin bir çoğu şerâit-i hilâfeti noksân gördükleri cihetle bu zamanlardaki hilâfetlerin sıhhatine kāil olmamışlardır; lakin ekseriyet eimme-i dîn zâhirine nazaran Hilâfet'in sıhhatini tasdîk etmişlerdir.

Esâsât-ı İslâmiyye'den muktebes şu izâhâttan anlaşılır ki vesâyetle hilâfetin ictimâ'ı dinen gayr-i câizdir.

Bu halde gāliblerimiz bize vesâyeti bizzarûre kabûl ettirirlerse emr-i Hilâfet'in ne şekil alacağını bir mes'ele-i İslâmiyye olarak ortaya koymak icâb eder.

Ma'lûmdur ki nasb-ı Hilâfet âmme-i müslimîn üzerine vâcibdir, buradaki vücûb farz-ı kifâye ma'nâsınadır. Yani aktâr-ı İslâmiyye'nin birinde şerâit-i lâzimeyi hâiz bir Hilâfet mevcûd olursa diğer aktârda bulunan müslimînden vücûb sâkıt olur. Bu vücûb o derece kat'îdir ki

keyfiyet-i vücüb da ihtilâfdan kat'-ı nazar Havâric'den Uveymir'in etbâı müstesnâ olmak şartıyla bütün fırak-ı İslâmiyyece ittihâd vardır. Zannediyorum ki hâl-i hâzırda fırak-ı İslâmiyye miyânında Uveymirîler'den de kimse kalmamıştır. Bu halde eğer emr-i Hilâfet münhal olursa her ferd-i mükellef üzerine nasb-ı halîfe farz olur. Hattâ şu vazîfe-i dîniyyeyi icrâya âmâde ve müterakkıb bir halde bulundurmak için her ferd üzerine zamanında şerâit-i lâzimeyi hâiz bir Hilâfet ve evsâf-ı meşrûayı câmi' bir halîfe bulunduğunu bilmesi farz kılınmıştır. Bazıları halîfenin ismini dahi bilmenin ve hele Süleyman bin Cerîr gibi eimme-i dînden bazıları halîfenin ismini bilmekle beraber gözüyle görmenin farz olduğunu beyân etmişlerdir.

Hilâfet inkıtâa uğrarsa mes'elenin ne şekil alacağı kestirilemez. Bu hâl âlem-i İslâm'da şekil ve mâhiyet i'tibâriyle ilk hâdis olmuş bir vak'a-i azîme olduğu cihetle müslümanların bu farzı edâya nasıl teşebbüs edecekleri, levâzım-ı edâyı istihsâl mevâniini istîsâl gibi furûz-ı mütetâbiayı edâya ne yolda tevessül eyleyecekleri hakkında bir şey denemez. İhtimâl ki bu farz beyne'l-müslimîn ihmâl edilerek nesiyyen mensiyyâ bir tarafa atılır; ve mansıb-ı Hilâfet artık mevki'-i ihtirâmını yalnız târihde muhâfaza eyler. İhtimâl ki kuvvetli ve hâr bir sûrette iştirâk-i îmâna sebebiyet verir.

Acaba bu azîm mes'eleyi merkez-i Hilâfet'i diğer bir mahalle nakl ile halletmek kābil değil midir? Mes'ele beyne'l-müslimîn bir mes'ele-i müştereke olduğu cihetle esâsât-ı İslâmiyye nokta-i nazarından bu ciheti dahi mütâlaa edelim.

Evvel emirde mesned-i Hilâfet olmak üzere müstakil bir Saltanat-ı İslâmiyye lâzımdır. Eğer Saltanat-ı Osmaniyye vesâyet altına girerse vâ esefâ ki istiklâlini muhâfaza etmiş veya bizzât eline almış, anâsır-ı istiklâli hâvî ve erkân-ı saltanatı câmi' bir Devlet-i İslâmiyye göremiyoruz. Sonra da eğer böyle bir devlet-i İslâmiyye bilfarz mevcûd olsa Hilâfet'i bu devlette tesbît etmek îcâb eder ki bu da gāyet mühim ve hemen hâl-i hâzıra göre gayr-i mümkün bir mes'eledir. Çünkü şart-ı esâsînin tahakkukundan yani müstakil bir Saltanat-ı İslâmiyye mevcûd olduktan sonra onda Hilâfet'in sübûtu üç sûretle mümkündür. 1. Nass mine'r-resûl, 2. Nass mine'l-halîfe, 3. Bey'at-i umûmiyye. İki evvelkisi bil-icmâ'dır. Üçüncüsüne ehl-i Şîa muhâlifdir. Bazı fukahâ-i Irak kahr u istîlâ ile de imâmetin sübûtuna tarafdar olmuşlarsa da cumhûr-ı ulemâ bey'atile te'yîd edilmedikçe sıhhatini iltizâm etmemişlerdir. Bilâd-ı İslâmiyyeyi istîlâsı altına alabilecek bir hükûmet-i İslâmiyye'nin hâl-i hâzırda zuhûru tasavvur bile edilemeyeceğinden muhtelefün-fîh olan bu son sûret-i sübût kāle alınmaya bile değmez.

Nass mine'r-resûle gelince: Halîfeler halîfe-i resûl ol-

dukları cihetle Peygamber'imizin nasb eylemiş olduğu bir halîfede sübût-ı Hilâfet'in kat'î olacağı şüphesizdir. Fakat Hazret-i Ebâbekir (r.a) hakkındaki nass bile bil-işâre olduğu ve bey'at ile itmâm edildiği cihetle sırf nazarî olan bu sûret-i sübûtun hiçbir kıymet-i tatbîkiyyesi yoktur. Şu halde sübût-ı Hilâfet nass mine'l-halîfe ve bey'at-i umûmiyyeye münhasır kalır.

Nass mine'l-hilâfe ise halîfenin şerâit-i hilâfeti câmi' bir zâtı kendine veliahd ta'yîn etmesi demektir. On üç asırdan beri dört veya beşi müstesnâ olmak üzere bütün hilâfetler bu yolda sâbit olmuştur.

Veliahd edilen bey'at-ı umûmiyye şart-ı sübût olmak üzere icrâ edilmez; hilâfete ehil olduğunu tasdîk için icrâ edilir.

Bey'at-i umûmiyyeye gelince: Her buk'a-i İslâmiyye'den intihâb olunan [39] meb'ûsların ekseriyetle ve ekalliyetin de ekseriyete mutâbaatı şartıyla bir zâtı halîfe intihâb etmesi demektir. Ehl-i ihtiyâr veya ehl-i hall ü akd denilen zevât-ı meb'ûse ulemâ, ümerâ ve rüesâ gibi erbâb-ı re'y ve erbâb-ı nüfûzdan olması lâzımdır ki bunlar tabîaten bulundukları buk'anın ârâ-yı umûmiyyesini hâmildirler. Şekl-i intihâbın İmâm-ı Mâverdî gibi bazıları üç derece üzerine olmasını kabûl eylemişlerdir. Eğer re'yleri âmme-i müslimîn üzerinde nâfiz zevât-ı mümtâze mevcûd ise adedi ne kadar mahdûd olursa olsun onların bir zâta bey'at etmesiyle Hilâfet sâbit olur. Hazret-i Ebûbekir'in hilâfeti beş mümtâz zâtın bey'atiyle sâbit olduğu gibi Hazret-i Ali'nin hilâfeti dahi yalnız amm-i Resûl'ün bey'atiyle sâbit olmuştur. Fakat bu zevât-ı mümtâze âmme-i müslimîn üzerine o derece nâfiz olmaları lâzımdır ki onların bey'ati üzerinde bilâ-ihtilâf icmâ'-ı müslimîn vâki' olmalıdır.

Bey'at-ı umûmiyye ile iki hilâfet teessüs etmiştir. Biri Hazret-i Muâviye'ye olan hilâfettir ki Benî Ümeyye'ye intikāl eylemiştir. İkinci Seffâh'a olan bey'attir ki bununla da Hilâfet Abbâsîlere geçmiştir. Şu iki bey'at-i umûmiyyenin safahâtı ve bıraktığı hâdisât-ı târihiyye ma'lûmdur.

Hilâfet'in Osmanlılara geçmesi ise Sultan Selim tarafından Arabistan ve Mısır'ın istîlâsını müteâkibdir. Sübût-ı Hilâfet âhir-i hulefâ-yı Abbâsiyye olan Mütevekkil AlAllah'ın Sultan Selim'i istihlâf etmesiyle yani Sultan Selim'i veliahd nasb ettikten sonra kendini hilâfetten azl etmek sûretiyle sâbit olduğu gibi ayrıca bey'at-i umûmiyye ile de sâbit olmuştur. Yani Hilâfet-i Osmaniyye her iki tarîk-i sübûtla da istihsâl edilmiştir.

Şu izâhâttan anlaşılır ki Hilâfet'in Saltanat-ı Osmaniyye'den intikāli evvelâ erkân ve anâsır-ı istiklâli câmi' bir saltanat-ı İslâmiyye'nin mevcûd olmasına, sâniyen bu saltanatın reisine âmme-i müslimînin bey'at eylemesine mütevekkıfdır. Halbuki bu iki şartı hâlen tahakkuk ettirmek mümkün değildir.

Hilâfet hakkında verdiğimiz izâhât-ı sâbıkadan şu ne-

ticeyi elde ediyoruz ki eğer Saltanat-ı Osmaniyye vesâyet ile taht-ı takyîde alınacak olur ise on üç asırdan beri müteselsilen gelen riyâset-i umûmiyye-i müslimîn bizzarûre dûçâr-ı ınkıtâ' olacaktır. Biz bu netice-i muhtemeleye karşı bizzarûre lâ-kayd kalamayız. Milyonlarca tebaa-i İslâmiyyesi bulunan hükümetler de lâ-kayd kalmasalar gerektir.

**Mehmed Fatin** 

#### ---

#### DÂRÜ'L-HİKMETİ'L-İSLÂMİYYE HAKKINDA

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin âvân-ı teşekkülünden şimdiye kadar bu müesseseden bir istifâdeye destres olamadık. Acaba niçin? Bize kalırsa bunun en esâslı sebebi Dârü'l-hikme'ye ta'yîn olunan a'zânın mesâilerini tanzîm edememesidir. Ne yapmak lâzım geldiği ma'lûm olmayınca, hiçbir şeyin yapılamaması pek bedîhîdir. Dârü'l-hikme gibi a'zâ-yı fâzılası miyânında pek çok mütefekkirîn ve ulemâ-yı muhakkıkīn-i Islâmiyyeyi toplayan bir müesseseden biz pek mühim, pek nâfi' hizmetler bekliyoruz. Muhîtimizi kaplayan dalâletlere ahlâksızlıklara; ümidimizi zehirleyen bedbînliklere, yeislere devâ-sâz olacak âsâr-ı himmeti hep oradan bekliyoruz. Memleketin en şiddetli, en tehlikeli buhranlara dûçâr olduğu bu âvân-ı musîbette Dârü'l-hikme'nin hepimizi irşâd etmesini, bize vazîfemizi bildirmesini, bize rehber olmasını istiyoruz. Felaketlere nasıl mukāvemet edeceğiz, hangi yolu ta'kīb edeceğiz. Nasıl kurtulacağız. Bütün bu husûsâtta Dârü'l-hikme'nin sadâ-yı îkāzını dinlemeye teşneyiz. Halbuki Dârü'l-hikme'nin sükûn ve sükût içinde evkāt-güzâr olduğuna muttali' oluyoruz. Bütün devâir-i hükûmet sulh hazırlığıyla meşgül iken niçin Dârü'l-hikme de milleti hazırlamaya bezl-i gayret etmiyor? Bütün efrâd-ı millet başımıza gelen felaketin izâlesi için ne yapmak lâzımsa hemen ibzâl-i gayrete âmâde iken Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye niçin halka rehber olmuyor?

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye gibi bir muhît-i fazl u irfânın böyle bir zamanda eser-i hayât göstermemesi, doğrusu, bizi pek müteessir ediyor. Bu teessürümüzde pek haklı olduğumuza kimsenin tereddüd etmeyeceğine kāniiz. Millet, mütefekkirîn ve ulemâ-yı İslâmiyye'den istifâde etmeye en muhtâc olduğu bir zamandadır. Bu ihtiyâc-ı mübremi tatmîne gayret emr-i bil-ma'rûf, neyh-i ani'l-münkerle mükellef olan ulemâ-yı İslâmiyye'nin en büyük vazîfesidir. Biz emîniz ki Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin a'zâ-yı muhteremesi vazîfelerini hüsn-i takdîr ediyorlar. Fakat yukarıda dediğimiz gibi bu vazîfenin ifâsına en büyük mâni', tanzîm-i mesâî husûsunun şimdiye kadar kat'î bir sûrette tekarrur etmemesidir. Bir mües-

sesenin mesâîsini tanzîm etmesi, mesâîsini sâha-i istifâdeve nakl edecek vesâiti istikmâl etmesi o müessesenin devâm-ı hayâtını tekellüf eder, müfîd bir müessesenin ölmeyeceği pek tabîîdir. Binâenaleyh bir müessesenin esnâ-yı te'sîsinde evvelâ bu husûsâtı te'mîn etmek zarûrîdir. Halbuki Dârü'l-hikme'nin sâik-i te'sîsi mehâkim-i şer'iyyenin Meşîhat'den alınmasını müteâkib dâire-i Meşîhat'de kalan boşluğu herçi bâdâbâd doldurmaktı. Böyle olunca bu müessesenin mahkûm-ı akāmet olması pek tabîîdir. İşte bundan dolayıdır ki Dârulhikme şimdiye kadar ortaya bir eser koymadı. Ve koyamazdı. Dârulhikme'nin elinde ancak ayda bir kere cıkan Mecmû'a-i İlmiyye var ki kısmen vakā'i-i resmiyyeyi, kısmen de Dârü'l-hikme a'zâsından bazı zevâtın makālâtını muhtevîdir. Dârulhikme ancak bu kadarcık bir vâsıta-i neşriyyeye mâlik. Hâlbuki Cerîde-i İlmiyye'ye şu birkaç makāleyi yazmak Dârulhikmeyi te'sîs etmeden de olabilirdi. Cerîde-i İlmiyye'ye bir hey'et-i tahrîriyye teşkîl etmekle bu iş olur biterdi. [40] Demek ki Dârü'l-hikme vazîfesini îfâ edebilmek için iktizâ eden vesâitten mahrûmdur. Ve binâenaleyh günün birinde lüzûmsuzluğuna ve devletin hazînesinden mühim bir meblağ bel' ettiğine binâen ilgā olunmasından korkulur.

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye ciddî bir ıslâha mazhar olmazsa pek tabîî olarak bu âkıbete giriftâr olacaktır. Binaenaleyh bu müesseseden istifâde etmek, hem de hayırlı istifâdeler te'mîn etmek için ne yapmak lâzımsa bunu düşünüp yapmalıdır.

Dârü'l-hikme'nin sâik-i teessüsü ne olursa olsun bu müessese cidden lâzımdır. Bu müesseseden pek mühim istifâdeler te'mîn olunabilir. Fakat ıslâh edilmek şartıyla.

Yukarıda dedik ki memleketimizi istîlâ eden dalâletleri, ahlâksızlıkları ancak bu müessesenin âsâr-ı himmeti imhâ edebilir. Dârulhikmeti'l-İslâmiyye'nin bu vazîfeyi îfâ etmesi için her sınıf halka hitâb eden müteaddid ve mükemmel vesâit-i neşriyyeye; halkı, konferanslar, hitâbeler îrâd ederek tenvîr için, baştan başa memleketi dolaşarak, esbâb-ı inhitâtımızı tedkīk ve tetebbu' ederek köylüye dinini ve dünyâsını öğretmek için bir hey'et-i irşâdiyeye, dîn-i İslâm hakkında mükemmel eserler vücûda getirmek için herbiri mensûb olduğu ilimde mütehassıs olmakla beraber İslâm gāyesine hizmet ettiği âsârıyla sâbit olan bir hey'et-i mütefekkireye mâlik olması muktezîdir. Böylece Dârü'l-hikme, memleketin hayâtında mühim bir rol oynayan bir müessese-i İslâmiyye hâlini alır, memleketin kurtulmasında en büyük hizmeti ifâ eden bir müessese olur. Ve âsâr-ı feyzi bütün âlem-i İslâm'a şâmil olur.

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin ta'dâd ettiğimiz vesâi-

te mâlik olması için evvelâ gerek memleketimizin, gerek Íslâm memleketlerinin en büyük mütefekkirîn-i İslâmiyvesini toplaması lâzımdır. Mısır'da, Hindistan'da vesâir memâlik-i İslâmiyye'de nice nice e'âzım-ı İslâmiyye var ki bunların bir arada toplanarak çalışmasından bütün âlem-i İslâm müstefîd olur. Meselâ: Hamdi Efendi ile İzmirli İsmail Hakkı, Ahmed Naim, Ferid Beyefendilerin, Mısırlı Şeyh Abdülaziz Çâviş Rûhu'l İslâm nâm eser-i muazzamını İngilizce ile te'lîf buyuran Emir Ali Efendiler gibi zevât-ı muhteremenin Dârülhilâfe'de toplanmasıyla ve bunlara, hey'et-şinâs, coğrafya, tarih, tıb ve sâir ilimlerde mütehassıs ulemâ-yı İslâmiyye iltihâk etmesiyle teşekkül edecek Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin fevâidi tasavvur olunsun. Bunların hepsi de İslâm'ı, medeniyet-i İslâmiyyeyi i'lâ husûsunda tevhîd-i mesâî etsinler. İşte o vakit Dârulhikmeti'l-İslâmiyye teşekkül etmiş olacaktır. O vakit Dârulhikme'de devamlı ve pek hayırlı bir hareket baslayacaktır. Ve bu muazzam hareketin ortaya koyacağı eserler pek büyük olacaktır.

Bir tarafdan müslümanlar nutuklar ve konferanslarla irşâd olunuyorken hakāyık-ı İslâmiyye bütün ulviyet ve nezâhetiyle revâc buluyorken, halk bu ahlâksızlıklardan, sukūtlardan nefret ederek ahlâka, esbâb-ı i'tilâya sarılıyorken, diğer tarafdan bu muhterem hey'et bir İslâm muhîtü'l-maârifi ile bütün dünyâya karşı Müslümanlığı bütün âsârıyla takdîm ederek hakīkaten şân-ı İslâm'ı i'lâ edecektir.

İşte Şeyhülislâm efendi hazretlerinin bu husûsâtı kemâl-i ihtimâm ile derpîş ederek Dârulhikme'yi serî' adımlarla vâdî-i ilgāya gitmekten kurtaracaklarına ve bu sûrette mazhar-ı ıslâh olması için çalışacaklarına şüphe yoktur. Dârü'l-hikme'nin bu hâle ifrâğı için iktizâ eden fedakarlığa katlanmak mukābilinde memleketin, âlem-i İslâm'ın hâsıl edeceği istifâde o kadar büyüktür ki millet bu uğurda ibzâl-i fedakârîden geri kalmaz.

Herhâlde şimdilik mümkün olan ıslâhâta başlayarak Dârü'l-hikme'ye cidden hüsn-i hizmet etmesi me'mûl olan zevâtın alınması ve intizâm-ı mesâîyi te'mîn yolunda bezl-i gayret edilmesini makām-ı muallâ-yı Meşîhat'den temennî eyleriz.

\*\*\*

#### VERİLEN SÖZÜ TUTMAK, SIDK-I AHD, SIDK-I VA'D

İnsanın sıfat-ı mümtâzesi umûmiyetle kabûl olunduğu vech ile akıl ile kelâmdır. Bunlar hâricindeki bütün kuvâ ve sıfâtı hayvânâtta vardır. Belki de hayvânâtın çoğu birçok cihetlerle insanlardan daha kuvvetli ve daha kolaylıklıdır.

İnsanın âlemde yegâne hikmet-i mevcûdiyyeti olan ma'rifetullâh vâcibe-i celîlesinin cilve-nümâ-yı husûl ve intişâr olabilmesi bu iki ni'met-i uzmâya: Akıl ile kelâma vâbestedir. Hakīkat, akıl ile kelâm Cenâb-ı Hakk'ın en ulvî ve en şerefli ve yalnız eşref-i mahlûkāt olan insana ihsân buyurduğu atiye-i celîleleridir.

Aklın büyüklüğü, şeref ve kıymeti hakkında pek çok sözler söylenmiştir. Biz bunları tafsîl etmeyeceğiz. Cenâb-ı Hakk'ın ilk yarattığı şeyin akıl olduğu hakkında hadîs-i şerîf vardır. Demek ki akıl bütün kâinâttan, mahlûkāt ve mevcûdâttan akdem imiş. Kelâmın büyüklüğü, medâr-ı imtiyâz-ı beşer olduğu da zâhirdir. Kelâmsız akıl lisânsız insan gibidir. Binâenaleyh akıldan maksûd olan ulvî gāyenin husûlü için kelâma pek büyük ihtiyâc vardır.

Kelâmın ulviyetini anlamak için Kur'ân-ı Kerîm'in kelâm-ı kadîm olduğunu düşünmek de kifâyet eder. Sonra peygamberân-ı izâmın kâffesi mertebe-i ulyâ-yı kelâm ile müşerrefdirler. Ez-cümle Hazret-i Musa aleyhisselâm kelîmu[41]'llâhdır. İsa aleyhisselâm tâ sabâvetinde mazhar-ı kelâm olarak izhâr-ı mu'cize buyurmuşlardır. Fahr-i Kâinât Efendimiz'in mu'cize-i celîleleri ise zamân-ı ba'slerinde olduğu kadar bugün de yarın da her zaman ve her mekânda mertebesine yetişilemeyecek ve ahkâm-ı kudsiyyesi bâkī kalacak maddî ma'nevî hâiz-i müntehâ-yı hikmet ve belâgat bir feyz-i kelâma mazhariyettir.

Kelâmın ehemmiyet ve ulviyeti mes'elesinde pek ileri giden mezâhib-i sûfiyye de vardır. Bunlar insanı, insanlığı kelâmdan ibârettir. Hattâ hak, öz, söz birdir demişlerdir. Nitekim Gaybî:

"Hak denilen özündür, özündeki sözündür" demiştir. Biz buralara gitmeyeceğiz. Bizce ve umûmiyetle müsellem olan bir şey varsa o da kelâm insanın ve insanlığın lâzım-ı gayr-i müfârıkı ve insana mahsûs Allah'ın bir ni'met-i uzmâsı olmasıdır.

Makālemize sernâme ittihâz ettiğimiz sıdk-ı ahd ve sıdk-ı va'de varmak için böyle bir mukaddime serd etmekten maksadımız bunların hilâfına hareketin nûr-ı a'zam olan akıl ile mazhariyet-i kübrâ olan sözün şeref ve şânına hürmetsizlik olacağından ehemmiyet-i mes'eleyi din ve felsefe-i ahlâkiyye nokta-i nazarından izâh içindir.

Felsefe-i ahlâkiyyece vezâif-i ahlâkiyye adâlet ve şefkat vazîfeleri olmak üzere iki sınıfdır. Adâlete taalluk eden vazîfeler hayâta hürmet, hürriyete hürmet, akıl ve zekâya hürmet, şeref ve haysiyete hürmet, emvâle hürmet esâsları üzerine müessesdir.

Adâlet ve şefkat taksîmi aynen -nesta'îzü billâh- الله َ يَاْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ (الله َ يَاْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ

ten başka bir şey olmadığı gibi adâlet vazîfeleri dedikleri de şerî'at-i İslâmiyye'nin kabûl ettiği ve hıfz-ı dîn, hıfz-ı nüfûs, hıfz-ı neseb, hıfz-ı akıl, hıfz-ı ırz u nâmûs, hıfz-ı akıl ta'bîrleriyle bildirilen zarûriyât veya makāsıd-ı asliyyenin mukābilleridir.

Bunlara âit tafsîlâtı iktizâ ettikçe ayrı ayrı arz etmek isteriz. Şimdi bahsimizin mevzûu olan sıdk-ı ahd ve sıdk-ı va'di söyleyelim ki bu başlıca herkesin akıl ve zekâsına hürmet bahsine âittir. Fakat tevlîd ettiği netâyic nazar-ı i'tibâra alınırsa şeref ve haysiyete, mal ve cana... ilh cihetlere de varabilir.

Dinimizin bu mebhase ait nusûs ve ahkâmını arz etmezden evvel garb ahlâkiyyûnunun da bu bâbdaki mütâlaalarından îcâb eden sözleri iktibâs edelim:

Verilen sözü sadâkatle, her imzâlanan mukāveleye, her edilen taahhüde, va'de tamâmen ve kaçamak yapmaksızın hürmet etmek adâletin basît ve sıkı bir vazîfesidir. Hicbir sözlesme voktur ki her iki tarafın tâm bir samîmiyet ve i'timâdını istilzâm etmesin, söz almış olan kimse aldığı söze i'timâden bir takım teşebbüsât ve harekâta cesaret edebilmiş olacağı cihetle sözü veren kimseden sözünün tamâmî-i icrâsını istemek hakkını ne kadar hâiz ise sözü veren kimsenin verdiği sözü tamâmı tamâmına yapması da o kadar borcudur. Hukūk cihetinden böyle olduğu gibi ahlâk cihetinden sözü veren kimse sözünü tutmazsa söz verdiği kimseyi bir insan gibi, bir gāye gibi değil, kendi keyfine, menfaatine âlet ve vâsıta ittihâz etmiş olur ki bu ahlâkın esâsına münâfîdir. Çünkü insanı gāye gibi tutmak, vâsıta muâmelesi etmemek ahlâkın en mühim esâsı, temelidir.

Eğer verilen sözü tutmak lâyık olduğu ehemmiyetiyle nazar-ı i'tibâra alınmasa iş nereye varır? Tabîidir ki âlemde cem'iyet kalmaz. Çünkü cem'iyet her verilen söz mukaddesdir, mebdei üzerine teessüs eden bir anlaşma netîcesidir.

Bu bir hakīkattir ki eski zamanlardan beri bilcümle ukalâ bu bâbda ittifâk etmişlerdir. Hattâ İrlanda'nın son asırda bulunup okunan âsâr-ı hukūkiyyesinde "Eğer verilen şifâhî sözler mecbûrî tutulmaz ise dünyânın nizâmı bozulur". "Üç hâl vardır ki dünyayı hâlet-i nez'e getirir. Bunlar da vebâ, harb-ı umûmî, verilen söze riâyetsizliktir:" sözleri bulunmuştur.

Menfa'at-i ictimâ'iyye nazar-ı i'tibâra alınmayarak sırf haysiyet-i şahsiyye nazar-ı i'tibâra alınırsa birkaç türlü sözü olan kimse için hiç sözü yoktur, kelâm sâhibi değildir demekten başka ne denebilir? Tabîî birkaç türlü sözü olmak demek hiç sözü yok demektir. Böyle bir kimsenin verdiği söze hiçbir kimse i'timâd etmez. Tabîî âlemde bundan ziyâde sukūt-ı ahlâk alâmeti olamaz.

Şimdi de bir kere söze sâdık kalmamanın esbâbını

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nahl, 16/90.

arayalım. Hiç süphe yoktur ki bunun en birinci sebebi metânetsizliktir ki en esâslı bir fazîletten, seciyeden mahrûmiyet demektir. Fransız şâ'ir-i şehîri Kurney "Metânet adamı sözünün sâhibidir" demiştir. Tahrîrî taahhüdlerin icrâsını kānûn zarûrî bir hâle komuş olduğundan ahlâken en ziyâde nazar-ı i'tibâra alınacak olan taahhüd şifâhî taahhüdlerdir. Cünkü söz inkâr edilebilir. Her ciddî muâhede yazı ile olur. Şifâhî muâhedelerin çoğu hafîfliktir. Onun için onların ciddî sûrette hürmet ve riâyet olunmaları lâzım gelmez, diyenler vardır. Fakat erbâb-ı hikmet bu sözleri pek çürük addetmiş ve namuslu bir adamın sözü yazı kıymetini hâizdir demislerdir. Meshûr ahlâkiyât âlimesi Madam Neke Dösosor: "Namuslu bir adamın ağzından çıkan söz ilelebed onun mâhiyet-i ahlâkiyyesini gösterir. Bu söz onun kendisidir. Her neye mâl olsa tutacaktır" demiştir.

Vâkıa verilen söz insana pek pahalıya mal ve namuslu bir adamın istikāmeti birçok zararlara sebeb olabilir. Bu gibi ahvâlde ahlâka [42] riâyetsiz adamlar o sözü feda edebilirler ve kendilerini ma'zûr göstermek de isteyebilirler. Çünkü ahlâkiyyûndan bazıları: "Eğer bu dünyada herkes iyi ve sözüne riâyetkâr olsa idi verilen sözü tutmak husûsunda en ufak bir kusûr bile ma'zeret kabûl etmez idi, fakat bu dünyada kötülere karşı hud'a ile mukābeleye lüzûm vardır." demişlerdir. "Halbuki buna karşı başkası hîle ediyor diye bizim de hîle etmemiz lâzım gelmez. İhtiyâtlı davranarak doğrulukla hîleyi hükümsüz bırakmak iktizâ eder" cevâbı verilmiştir.

Bu hîleye karşı hud'a isti'mâli nazariyesi pek çok sû-i isti'mâllere sebebiyet vermiştir. Hele siyâsiyâtta dâimâ samîmiyetle hareket etmenin mümkün olamayacağını iddiâ ederek ne kadar ahlâkī sehâfetlere düşüldüğü vardır. Ez-cümle Makyavel bu husûsda pek ileri gidenlerdendir. O esâs olarak insanların fenâ olduklarını, sözlerini tutmadıklarını kabûl eder.

Dünyada bunun çok def'a vâki' olduğu farz edilse bile yine bizi taahhüdlerimize hürmet ve riâyet etmekten men' ettirmek için müretteb vâhî iddiâdan başka bir mâhiyeti hâiz değildir. Vâkıa hüsn-i niyetlerimizi sû-i isti'mâl edenlere, hîlekârlara karşı ayrı bir muâmele etmek lüzûmu olsa bile bu gibi ahvâl bizim meslek-i ahlâkīmizi değiştirmek mâhiyetini hâiz olamaz. Verilen söze hürmette ne kadar kahramanlık edilebilirse o kadar ahlâkī hareket edilmiş olur. Umûmiyetle hürmet ve ta'zîmlere lâyık görülen kimseler hep sözlerinin eri olan kimselerdir. Bunlar târîhlerde mezkûrdur. Fakat bu husûsda en ziyâde şâyân-ı dikkat olan bu fazîletin medenîler nazarında pek dûn görülen vahşîlerde gāyet yüksek bir mertebede olarak görülmesidir. Bir İngiliz seyyâhının şu hikâyesini nakl edelim:

"İngilizler Santal kavminin isyânını bastırırken bir takım esîrler almışlar. Bunları verdikleri söze i'timâden muayyen bir mahalde ücret ile çalışmak şartıyla uzak bir yere göndermişler. Onlar da gidip çalışmaya başlamışlar; fakat çalıştıkları yerde kolera zuhûr ettiğinden duramamışlar. Ancak sözlerini yerine getirmek ve aldıkları fazla ücretleri muhâfızlarına vermek üzere bilâ-istisnâ kâffesi geriye gelmişlerdir. Bunların adedi iki yüz kişi ve kat' ettikleri mesâfe otuz mil imiş. Görülüyor ki vahşî denilen bu iki yüz kişi paralar kemerlerinde olduğu halde otuz millik mesâfeyi kat' ederek tekrar mahbese girmeyi, verdikleri sözü tutmamaktan nakz-ı ahdden müraccah bulmuşlardır."

Bundan anlaşılıyor ki verilen sözü tutmak fazîleti fıtrat-ı insâniyyeye o kadar muvâfıktır ki en ulvî taba-ka-i beşeriyye için olduğu gibi en ibtidâî kavimler için dahi lüzumu takdîr edilmiştir. Taahhüdlerin bir de zımnîsi vardır ki o da başlanan işin bütün avâkıbını insanın üzerine alması demektir. Hakīkat, insan yapacağı işin ne gibi netâyic tevlîd edebileceğini iyice nazar-ı i'tibâra alıp ondan sonra işe başlamalıdır. Düşüncesiz, ihtiyât-sız olarak başlanmış ve ilk def'asında hiç ehemmiyetli neticelere müncer olacağı zannedilmemiş işler vardır ki gāyet ehemmiyetli avâkıb tevlîd edebilir. İşte bunların mesûliyeti tamamen ve işe mübâşeret edene âittir ve bu da işe başlanmakla zuhûr edecek avâkıba tahammül edileceğine dâir zımnî bir taahhüde girilmiş olmasından münbaisdir.

Şimdi gelelim sıdk-ı va'd bahsine.— Vaadeler de taahhüd gibidirler. Hattâ zâhiren en ehemmiyetsiz görülenleri bile bir taahhüd mâhiyetini hâizdirlir. Mes'ele ilm-i ahlâk nokta-i nazarından böyledir.

Çünkü insan vaad etmek veya etmemek husûsunda muhtârdır. Fakat vaad edince o incâzı vâcib bir taahhüd hâlini alır. O cihetle vaad husûsunda dahi dikkatsiz bulunmak pek büyük bir hatâdır. Bazı kimseler vardır ki mücerred tab'an hayırhâh bulunmalarından dolayı kolayca vaad ederler. Hattâ kendilerinden istenmeyen hizmetleri bile yapmak vaadinde bulunurlar. Bunların vaadlerini yapmak husûsunda mühim bir hüsn-i niyetleri de vardır. Fakat bunlarda muzır olan cihet ilerisini düşünüp haylûlet edebilecek müşkilâtı ve vaadlerin insanı ciddî sûrette bağlayacağını derpîş edememek zaafıdır. O cihetle zuhûr eden ilk müşkilât vaadlerini icrâdan ferâgat etmelerine bâdî olur. Bu ise hem kendi şerefleri, hem de başkaları hakkında hürmetsizliktir ki gāyet küçüklüktür.

Vâkıa vaad etmemenin gāyet güç bir şekil aldığı vaz'iyetler vardır. Fakat ne olursa olsun vaad edip de incâz edememekten hafîfdir. Binâenaleyh vaad etmek husûsunda gāyet ihtiyâtlı davranmak pek lâzımdır. İnsan için hem-nev'ine müfîd olmak kadar lezzetli bir şey olamaz. Ancak bu vaad ettiğimizi ve belki daha ziyâdesini yapabil-mek sâyesinde mümkün olur. Yapabileceğimizden ziyâdesini vaad etmekle değil. Vaad etmenin birinci şartı istenen hizmetin hakkāniyetine muvâfik ve bizim için icrâsı mümkün olmaktır. O cihetle bizden istenen şey haksız veya bizim için icrâsı gayr-i mümkün veya gayr-i muvâfik ise tereddütsüz, takayyüdsüz fakat nâzikâne bir i'tizâr ile red etmeliyiz. Ciddî bir adam bundan gücenmez ve gücenen haksız gücenir. Zira hakīkati samîmî bir sûrette söylemek hem insan için elzem olan vuzûh ve şeref-i şahsîye, hem de bizden hizmet isteyen zâtın kendisine borclu olduğumuz hürmet mukteziyâtına muvâfik bir vazîfedir.

Ancak bu sâyededir ki karşımızdakini beyhûde ümidlere ve kendimizi de vaad eder fakat tutmaz kimselerin gülünç vaz'iyetine düşürmekten kurtarabiliriz.

Burada garb ulemâ-yı ahlâkiyyûnunun âsârından iktibâs bitti. Şimdi de dîn-i İslâm'ın bu mebhase âit nusûs ve mukteziyâtından bir nebze nakil ve zikr edelim:

[43] Dîn-i mübîn-i İslâm'da ahde vefâ en lâzım bir haslet-i celîle olarak bildirilmiştir. Bu bâbdaki nusûsun kâffesini zikre hâcet yoktur. Yalnız Neste'îzübillâh اوَاوْفُوا) âyet-i celîlesi bütün maksadı anlatmak için kifâyet eder. Çünkü ahde vefânın farz ve terkinin mûcib-i mesûliyet olduğunu pek âşikâr sûrette gösteriyor.

Sonra <sup>2</sup>(وَالَّذِينَ هُمْ لِاَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ) âyet-i celîlesi felâh mertebe-i âliyyesine nâil olan ecille-i mü'minînin emânât ve ahidlerine riâyet edenlerden olduğunu ne güzel beyân buyurur.

Hakīkat, *Kur'ân-ı Kerîm*'in ahde riâyeti ve vaadde sıdkı pek büyük hasâil-i insâniyyeden bildirdiği şüphesizdir. Nitekim peygamberân-ı izâmın medh ü senâlarında bu haslet-i celîlelerle ittisâfları da zikr u beyân buyurulmuştur. Hazret-i İsmail aleyhisselâm hakkında şeref-nâzil olan <sup>3</sup>(اِلنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا) âyet-i celîlesi bu cümledendir.

Insanın yapmadığını, yapmayacağını söylemesinin pek büyük günah olduğu da kezâlik nusûs-ı Kur'âniy-ye'de tasrîh buyurulmuştur. Neste'îzübillâh: ﴿كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ﴾

Bu bâbda gāyet sarîh birçok ehâdîs-i şerîfe de vardır:  $^5$ (المؤمِنون عند شروطهم) ve  $^6$ (الا إيمان لمن لا عهد له) hadîs-i şerîfleri verilen sözü, edilen ahdi tutmanın îmân ve hilâ-

fının îmânsızlık muktezâsı olduğunu ne güzel gösterirler.

Vaad hakkındaki hadîs-i şerîfler de ne kadar mu'ciz ve mûcizdir:

<sup>7</sup>(العدة دين) "Vaad borçdur" ve العدة دين) "İnsanın vaad etmesi eliyle alması gibidir, yani onun kadar borçtur" buyurulmuştur.

Sonra (ٱلْوَعْدُ نَافِلَةٌ وَالْانْجَازُ فَرْضٌ) "Vaad edilip edilmemesi ihtiyâra bırakılmış bir iştir. Fakat vaad edildikten sonra incâzı farzdır" kelâm-ı âlîsi ne kadar cem'iyyetlidir.

Sözü verirken yapmamak niyetini taşıyanlar nifâk sıfatını taşıyanlardır ki bunlar iki yüzlü yahud iki dilli ta'bîrleriyle tavsîf olunmuşlardır, bunlar hakkında: <sup>9</sup>(تجدون من) تجدون من (شر عباد لله يوم القيامة، ذا الوجهين الذي يأتي هؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء بوجه وهؤ لاء

Şeref-i insanînin hüsn-i muhâfazasına ait fezâilin en mühimlerinden olan sıdk-ı ahd ve sıdk-ı va'd mes'elesine dâir gerek garb, Avrupa ve Amerika, medeniyetinin kabûl ettiği ahlâk-ı felsefiyye muktezâsını ve gerek dîn-i İslâm'ın evâmir-i celîlesini mümkün mertebe arz ettik. Hepimizin ıktifâ ve tebeiyete borclu bulunduğumuz bu ahkâm-ı celîle bilcümle milel-i mütemeddine kübrâsının ve bâ-husûs din ve felsefeye sarılmak husûsundaki şöhret-i azîmeleri ma'lûm olan Amerika milletinin büyük Reîs-i Cumhuru Wilson cenâblarının pek ziyâde riâyet buyurmaları iktizâ edeceği şüphesizdir. Ve minallâhi't-tevfîk.

Doktor Milaslı

İsmail Hakkı

#### SPECTATOR D'ORIENT VE KUR'ÂN SIYÂSETÎ

Mütârekenin akdinden sonra karşı tarafda intişâra başlayan rengârenk varakalardan bir çoğunun propagandacılığı her türlü kuyûd-ı ahlâkıyye ve nezâhetten ârî müstekreh bir şekle soktuklarını kemâl-i hayretle görüyoruz: Asırlardan beri beraber yaşadıkları, bütün servet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> İsrâ, 17/34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mü'minun, 23/8; Meâric, 70/32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Meryem, 19/54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Saf, 61/3.

أ (المؤمنون) yerine (المسلمون) ile Buhârî, Sahîh, Kitâbü'l-İcâre, 14.

b (لا ايمان) yerine (لا دين) ile Ahmed ibn Hanbel, Müsned, 12383.

Suyûtî, Câmiu's-Sagîr, 8289.

<sup>ُ (</sup>المرء) yerine (المُؤْمِن) ile Suyûtî, Câmiu's-Sagîr, 8128.

Benzer şekilde, Ahmed ibn Hanbel, Müsned, 21154.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Et-Taberânî, Mu'cemü'l-Evsat, Kahire, c. 8, s. 365.

ü sâmânlarını medyûn oldukları bir milletin hengâmı felâketinde, en menfûr bir kin ile kuduran bu adamlardan necâbet-i ahlâkiyye bekleyecek değiliz. Fakat, kendi hesâblarına hiç olmazsa biraz insâf, biraz hayâ göstermeleri îcâb etmez mi?

Halbuki bu adamlar, beşerî meziyetlerin bu kadarını olsun izhâr edemediler. Müslümanların asırlardan beri hudûdlarda kan dökerek te'mîn ettikleri huzûr ve sükûndan acaba müteneffi' olan kimlerdi? Türk gençleri ünfüvân-ı şebâblarını hudûd boylarında çürütürken, memleketin menâbi'-i servetini ellerine alan, müslümanların yüzünden milyonlar kazanan, İstanbul'un, İzmir'in en dil-rubâ mevki'lerindeki kâşânelerinin harîrî koltuklarında bir hayât-ı îş ü saâdet süren bu adamlar, acaba Türklerden daha ne bekliyorlardı?

Bir lutf-ı mahsûs olarak verilen imtiyâzlar sâyesinde milliyetlerini, lisanlarını, edebiyâtlarını alabildiğine inkişâf ettiren, din ve akīdelerinde serbestî-i tâmma mazhar olan ve bu husûslarda hiçbir sûretle cebr u tazyîk görmemiş olan kavimler, acaba bu kadar müsâedâtı Osmanlı ülkesinden başka bir yerde bulabilirler miydi?!..

Müslümanlar bu centilmenliklerinin mukābelesini ne sûretle gördükleri bütün cihânın ma'lûmu değil midir. Baştan başa bir Türk yuvası olan Tırhala'da acaba bugün kaç müslüman kalmıştır? Yedi sene evvel her bucağı müslümanlarla dolu olan Rumeli'de bugün mezarlardan bile nişân bırakılmış mıdır? Gûyâ te'mîn-i âsâyiş için İzmir'e girmiş olan Yunanlılar, o güzel hıttayı ma'sûm kanlarına bulamaktan başka ne yaptılar? İşte iki tarafın seciye-i târîhiyyesi!...

[44] Hakīkat bu merkezde iken Beyoğlu'nun ecnebî muhîtine icrâ-yı te'sîr etmek fikriyle neşr edilen varak-pârelerin, zavallı ma'sûm Türkler hakkında tasavvur edilemeyecek isnâd ve iftirâlara her gün daha ziyâde bir şiddet-i husûmetkârâne ile devâm etmelerine, bilmeyiz ne nâm verilmeli?

Bu varak-pârelerden *Spectator d'Orient*'in hergün intişâr eden nüshalarında, büyük harflarle "İnhilâle Doğru"serlevhasını yazmaktan pek büyük bir zevk aldığını görüyoruz. İnhilâlini o kadar arzu ettiği zavallı vatanımızın bu meş'ûm baykuşu, 7 Haziran 1919 tarihli nüshasında cür'etkârlığı müslümanların mukaddesâtına taarruz edecek kadar ileri götürüyor. "Günün Mes'elesi" serlevhası ve "*Kur'ân Siyâseti*" ünvânı altında neşr ettiği bendde Türklüğe ve Müslümanlığa karşı beslediği kin ve husûmeti kusuyor.

Tasvîr-i Efkâr refîkimizin, Ramazan münâsebetiyle derc ettiği mev'izaları vesîle edinen Spectator d'Orient; ecnebîleri zehirlemek için alttan alta yürüttüğü tezvîrâta Müslümanlık hakkında lisân-ı nezâhete yaraşmayacak

fıkralar ilâvesini de unutmuyor.

Bu varak-påreye göre diğer milletler için meşrû' ve mukaddes olan her his, Türkler için bir cinâyettir. Diğer milletleri yükselten hissiyât ve mefkûrelerin Türkler arasında inkişâfı bir kabâhat, bir tehlikedir. Bu adamlarca Türk uyanmamalı, müslüman benliğini öğrenmemeli, Türkler mütemâdiyen birbirleriyle boğuşmalıdır. Çünkü bunların nâil-i âmâl olabilmesi buna mütevakkıfdır. Türklerde millî bir intibâh, dînî bir teyakkuz, şuûrlu bir inkişâf emâresi görüldü mü bunu hemen boğmak lâzımdır. Derhal bu varak-pârelerde, açık jurnaller, müstekreh iftirâlar tevâlî eder gider.

Tasvîr-i Efkâr refîkimizin Furkān-ı Mübîn'in الْكُوَّ أُولِ... أَوْ كُارَّ أُو عُورِاً... âyetine istinâden müslümanların nifâk ve tefrikadan sakınmalarını, el ele vererek bir bünyân-ı mersûs teşkîl etmelerini tavsiye etmesi, Spectator d'Orient'i acaba neden o kadar çıldırtıyor?

Onların istediği ve bin türlü vâsıtalarla te'mînine çalıştıkları neticeye muvâfık olmadığı için mi? Evet, Spectator d'Orient'cilere göre Türkler birleşmemeli. Aralarında menfûr ihtirâslar uyanmalı, geçilmez uçurumlar açılmalı, sönmez kinler feverân etmeli, mukaddes vatanları parçalanırken onlar da fırkacılıkla birbirlerini parçalamalı. Tâ ki beslenen emeller tahakkuk etsin. Türkler birbirleriyle boğuşurken, Yunanlılığın emperyalizm ihtirâsâtı kolayca tahakkuk edebilsin! Spectator d'Orient ve emsâli varak-pârelerde gizlemeye lüzûm görmedikleri bu maksadlar, artık bizi uyandırmalı değil midir? Türklerin nifâk ve tefrikalarından nelere intizâr edildiğini görelim de hiç olmazsa şimdiden sonrası için el ele verelim, çünkü muhîtimizi kaplayan kâbûs-ı nifâk, bizi gayyâ-yı ademe sürükleyecek en büyük musîbettir.

Müslümanlara karşı dînî vesâyâda bulunulmasından hiç de memnûn olmayan *Spectator d'Orient* muharriri Moskopolos yalnız jurnalcilik ve iftirâ ile de kalmıyor.

Aralarında yaşadığı muazzam bir milletin hissiyâtına karşı ufak bir eser-i nezâket göstermeye de lüzûm göstermeksizin, Müslümanlık hakkında da bî-ser ü bün bir takım yâvelerde bulunuyor.

Türkçülük'den, cihâd i'lânından tutturarak, şehrimizdeki ecnebîlere tezvîrkâr bir jurnal veren *Spectator d'Orient* muharriri nihâyet aynen şu satırları yazıyor.

"Türkler peygamberlerinin hadîslerini dâimâ bir parola gibi anlamışlar ve bunu sefîl ve zilletkâr bir mutâvaatla icrâ etmişlerdir. Türkler, peygamberlerinin evâmir ve ehâdîsi içinde taşını kaldıramadıkları bir lahd-i ma'nevî içinde imiş gibi, bunalıp gömülmüşlerdir. Zannediyoruz ki, âlem-i İslâm'da ıslâhât yapmanın zamanı gelmiştir.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Âl-i İmrân, 3/103.

Âlem-i İslâm'ın kısm-ı a'zamı anlamıştır ki, kable't-târîh fikirlerle hayât-ı asriyyeye girmek kābil değildir."

Türkler ve müslümanlar Peygamberlerinin evâmirine sefîl bir mutâvaatla değil, necîb bir sevk-i vicdânla inkıyâd ederler. Çünkü o evâmir, beşeriyeti şehrâh-ı saâdete îsâl edecek en yüksek prensipleri muhtevîdir. Acaba Spectator d'Orient muharriri, evâmir-i Muhammediyyeyi tedkīk etmiş mi ki bu kadar salâhiyetle beyân-ı mütâlaa etmek cür'etini kendinde buluyor. Bugüne kadar hiçbir Türk ve müslüman, Ortadoksluk'da bir reform yapmak zamanı gelmiş olduğunu tavsiye etmek vazîfe nâ-şinâslığında bulunmuş mudur?

İslâmî prensiplerin asrî hayâtla kābil-i tevfîk olmadığına hayret-bahş bir cüretle hükmeden bu adamın, İslâmiyet hakkındaki tedkīkātı neden ibârettir?

İslâmiyet sa'âdet-i beşeriyyeyi te'mîn eden yüksek düstûrlarıyla son asrın bütün terakkiyât ve tekâmülüyle kābil-i tevfîk bir dîn-i mübîndir.

İslâm'ın ahlâkī ve hukūkī esâsları, bugün müessesât-ı ictimâ'iyyeyi tehdîd eden ifrâtkâr cereyânlardan müslüman âlemini masûn bulundurmaktadır. Beşeriyete ve müessesât-ı medeniyyeye bundan daha büyük bir hizmet olur mu?

Spectator d'Orient muharriri bilmeli ki üç yüz elli milyonluk bir kütle-i beşeriyyenin rûhuna hâkim olan İslâmiyet, kendisinin sâha-i irfânından pek yüksektir. İslâmiyet, Türkler için, taşını kaldıramadıkları bir mezâr-ı ma'nevî değildir. Türkler edvâr-ı şevket ve satveti dîn-i İslâmiyet'den aldıkları o bî-pâyân feyze medyûndurlar. O feyz sâyesindedir ki Spectator d'Orient muharririyle emsâlinin mensûb oldukları kavimler de bugüne kadar mes'ûd ve müreffeh bir hayât geçirmişlerdir. Müslümanlık, henüz bütün kemâlât-ı ulviyyesi ihâta edilememiş, bir sâha-i irfân ve tekâmüldür. Türkler ve müslümanlar, Spectator d'Orient muharririnin arzusuna rağmen, bu sâha-i irfâna daha büyük bir şevkle atılacak ve yükselecektir.

[45] Bu varak-pâre muharririnin İslâm'da bir reform yapmak zamanı gelmiş olmasından tutturarak İslâmiyet'i mâni'-i medeniyyet addetmesi, şüphe yok ki, İslâm medeniyetini bilmemesinden mütevelliddir. Bu gibilere tavsiye ederiz: Amerikalı J.W. Draper'in Histoire du Developpement Intellectuel de L'Europe ünvânlı eser-i eşherinin ikinci cildini bir kere mütâlaa etsinler. O zaman görecek ve anlayacaklardır ki bugünkü Avrupa medeniyeti bile, İslâm medeniyetinin bir fer'idir.

Türkler de, bütün kuvvet ve kudretlerini İslâmiyet'in pâyânsız menba'larından almışlardır. Türkler, hayâtı asriyyeye de büyük peygamberlerinin ta'lîm buyurduğu ahlâkī, ictimâ'î ve hukūkī yüksek prensiplerin meş'ale-i hidâyetiyle gireceklerdir. Türklerin bugünkü sukūtları,

Spectator d'Orient muharririnin zu'm ettiği gibi, İslâmiyet lahdi içine gömülüp bunalmış olmalarından değil, belki yüksek dinlerinin nusûs ve evâmirinden inhirâf etmiş olmalarından neş'et etmiştir. Tasvîr-i Efkâr refîkimizin tavsiye ettiği vahdet de bu evâmir cümlesindendir. Allah'dan niyâz ederiz ki o tavsiyeler kulûb-ı müslimînde yerleşsin de Spectator d'Orient'ciler sabırsızlıkla tahakkukunu bekledikleri bütün ümidlerinde hâib ve hâsir kalsınlar!

İslâmiyet'de klerikal bir sınıf yoktur ki, bu varak-pâre muharririnin lüzûm gösterdiği reforma ihtiyâc hâsıl olsun. İslâmiyet kable't-târîhî fikirleri değil, hayât-ı asriyyenin en mükemmel düstûrlarını telkīn etmektedir.

İslâm'ın diğer din erbâbına ve bâ-husûs hıristiyan ve Yehudilere karşı gösterdiği tolerans hangi dinde vardır. On üç asırlık hayâtında İslâm âleminin de bir engizisyon devri geçirmiş olduğu gösterilebilir mi? "Fener" ve "Kumkapı"da yükselen muazzam binâlar müslüman Türklerdeki "tolerans"ın ne belîğ bir şâhididir!...

Spectator d'Orient muharriri bu satırları yazarken o binâları hâtırlaması icâb ederdi!... Fakat hak-şinâslık, insâf ve mürüvvet, pek yüksek meziyetlerdir!...

Biz, karşı tarafda intişâr eden varak-pârelerden, artık hak-şinâslık, insâf ve mürüvvet gibi meziyetlerin tezâhürünü beklemiyoruz. Çünkü mâhiyetler bütün üryânlığıyla meydana çıktı, kin ve garazlar, tamamıyla kusuldu. Fakat mukaddesâtımıza, dinimize, Kur'ân'ımıza karşı hürmetkâr bir lisân kullanmalarını taleb etmek hem hakkımız, hem de vazîfemizdir.

#### **IZMİR VE HAVÂLÎSİNDEN HİCRET**

İzmir'den vurûd eden haberler ehl-i İslâm'ın son hâdise-i işgāl üzerine oralardan hicret ettiklerini bildiriyor.

Ehl-i İslâm'ın ne gibi şerâit altında hicret ettikleri ma'lûmumuz değildir. Acaba ma'rûz kaldıkları zulüm ve taaddînin sâikıyla mı hicret ediyorlar? Bu pek mühim bir mes'eledir. İzmir ve havâlîsinin işgāli ehl-i İslâm hakkında en zâlim siyâset-i imhâkârâneyi tatbîk eden bir devlet tarafından vâki' olduğu ma'lûmdur. Rumeli'deki ehl-i İslâm'ın hakk-ı hayâtını mahkûm-ı i'dâm eden bir devletin İzmir'e musallat olmasıyla aynı hükmü ora müslümanları hakkında icrâ edeceği pek tabîîdir.

Binâenaleyh ehl-i İslâm'ın hicreti böyle bir takım esbâb-ı mücbire ilcâsıyla vâki' oluyorsa hicretin tevkīfi için, ehl-i İslâm'a nasîhat zerre kadar bir te'siri hâiz olamaz.

Buna karşı hükûmetimizin vazîfesi hemen bunu tedkīk ettirip düvel-i mu'azzamaya îzâh etmek ve bir an evvel bu esbâb-ı mücbireyi izâle ederek ehl-i İslâm'ın huzûr ve

râhatını te'mîn etmektir. Aksi takdîrde bu hicret devâm eder. Ve Yunanlılar da nâil-i merâm olurlar.

Pek zaîf bir ihtimâl olarak ehl-i İslâm'ın hicreti sırf ihtiyârî bir mâhiyeti hâiz olsa bunun delâlet ettiği ma'nâ müslümanların Yunanlılarla kat'iyyen yaşayamayacaklarıdır. Ehl-i İslâm bu husûsda pek haklıdır. Müslümanlar, kendilerini imhâya çalışan bir unsur ile nasıl olur da bir arada yaşayabilirler. Bu kat'iyyen kābil değildir. O halde ne yapmalı?

İzmir'in işgāli üzerine Yunanlılar işgālin muvakkat olduğunu hiç de nazar-ı i'tibâra almayarak artık o diyârın kendilerine mâl olduğunu i'lân ve ona göre tevfîk-i hareket ettikleri görülüyor. Buna karşı ahâlînin bir kısmı, işgāl-i askerînin muvakkat olduğu hakkında serd olunan rivâyâtın ezhânı oyalamaktan başka bir kıymeti olmadığını derpîş ederek Yunan kılıncına teslîm-i girîbân etmektense her nerede ise din ve devletinin sâyesi altında yaşamayı tercîh ederek muhâcerete koyulmuş olabilirler. Tabîî bu doğru değildir.

Çünkü Yunan'ın orada hiçbir hakkı yoktur. Oradan herhâlde çıkarılacağı muhakkaktır. Hâl böyle iken Yunanlılara teslîm-i diyâr ile âr-ı firârı irtikâb etmek pek muzır bir felakettir. Elimizle memleketi düşmanlara teslîm etmektir.

Biz daha henüz sulh konferansına karşı hakkımızı müdâfaa etmedik. Daha henüz yeni çağırıldık. Tabîî hukūkumuzu müdâfaa ettikte sonra Allah'ın inâyetiyle Yunanîler İzmir'den atılacaktır. O halde nasıl olur da biz bugün memleketimizi düşmanlara bırakır da gideriz. Vakıa bu hareket bizim Yunanlılara karşı olan buğz ve nefretimizi en kuvvetli sûrette gösterir ve bütün âlemi insâf ve hakkāniyete da'vet ederse de, hiçbir kimse hakkını bırakmakla hakkına mâlik olmaz. Biz hakkımıza, ne kadar sâhib olursak o nisbette hakkımızı ihkāk edebiliriz. Binâenaleyh ne İzmir'den, ne [46] havâlîsinden muhâceret etmemeliyiz. Yerimizde oturmalı, memleketimize sâhib olmalıyız.

Hükûmet-i seniyye muhâcereti derinden derine tedkīk ederek bunun tevkīfine himmet etmelidir. Çünkü herhâlde muhâceret ahâlînin ma'rûz kaldığı ıztırâbdan dolayıdır. Bu ıztırâb teskîn olunmalıdır.

#### HEY'ET-İ MURAHHASA'NIN VAZÎFESİ

Sadrazam Ferid Paşa hazretlerinin Paris'e azîmetini müteâkib sadr-ı esbak Tevfîk Paşa hazretleri de azîmet edecek. Bu iki murahhasın birlikte azîmetini te'hîr eden Tevfîk Paşa hazretlerinin rahâtsızlığıdır. Herhâlde Tevfîk Paşa hazretlerinin bir kısa müddet için teehhur etmesinde zarar değil, menfaat vardır. Paşa hazretleri, bilvesîle maiyetlerini daha daha müteenniyâne, daha isâbetkârâne bir sûrette ta'yîn ederek menâfi'-i milliyyemizin en mükemmel sûrette müdâfaa olunmasının esbâbını istikmâl edeceklerdir.

Asıl nazar-ı dikkati celb eden cihet hey'et-i murahhasanın vazîfesi etrâfında serd olunan rivâyâttır. Hey'et-i murahhasanın ancak müdâfa'a-i hukūk-ı Osmaniye'ye salâhiyetdâr olduğu söyleniyor. Paris'den gelen bir telgraf bu rivâyâtı te'yîd ile hey'et-i murahhasamızın nîm resmî bir mâhiyeti hâiz olduğunu beyân ediyor. Hey'et-i murahhasamızın vazîfesi bundan ibâret olmakla kıymetine zerre kadar noksan gelmez. Bilakis bizim ilk vazîfemiz kendimizi müdâfaa etmektir. Hakkımızda şimdiye kadar neler söylenmedi. Hakkımızın ihmâl ve sû-i isti'mâl olunduğunu müeyyid ne kadar mühim harekâtın karşısında bulunduk. Bilhâssa düşmanlarımızın muhârebe müddetince ve mütârekenin âvân-ı akdinden beri aleyhimizde ne kadar kuvvetli cereyânlar açtıklarını, zümre-i gālibenin efkâr-ı umûmiyyesi üzerinde icrâ-yı te'sîr için nasıl çalıştıklarını, hak ve adâlete aslâ istinâd etmeyen metâliblerini sulh konferansı nezdinde hakāiki tahrîf ederek nasıl tervîc ettiklerini biliyoruz. Memleketimize gözlerini diken bir sürü muhterisin gece gündüz uğraşıp durduklarını pek a'lâ biliyoruz. Bunların maksadlarına erişmek uğurunda nasıl fedakarâne uğraştıklarını ve hattâ mütemâdiyen ibzâl etmekte oldukları mesâînin semerâtını iktitâfa bile başladıklarını görüyoruz.

İzmir'in Yunanlılar tarafından işgāli, bu işgālin mütemâdiyen tevessüü hiç şüphesiz bu faâliyetin netîcesidir.

Bu müdhiş hâdisenin memleketimizin dâhilinde ve âlem-i İslâm'da hâsıl ettiği teessürât ve tezâhürât dolayısıyla sulh konferansının bizim de hakk-ı müdâfaamızı teslîme mecbûr bıraktığını müşâhede ediyoruz.

Evet, ancak Hindistan müslümanlarının memleketimiz hakkında revâ görülen zulme karşı ibrâz ettikleri hamiyet, milletimizin, cângâhına indirilmek istenilen darbelere karşı galeyânları bize bir hakk-ı müdâfaanın bahşedilmesine sebebiyet verdiği düşünülürse müdafaamızın ne kadar metîn ve nâ-kābil-i redd ü cerh esâslar üzerine ibtinâ etmesi iktizâ ettiği kendiliğinden tezâhür eder. Bu husûsda zerre kadar bir ihmâlin ne kadar vahîm neticeler vereceği pek âşikârdır.

O halde müdâfaamızın esâsı ne olmak iktizâ eder?

Bize kalırsa müdâfaamız, memleketimizin kāhir ekseriyetini ahâlî-i İslâmiyye'nin teşkîl ettiği ve bu ekseriyet-i kāhireyi parçalamanın imkân dâhilinde olmadığı esâsına istinâd etmelidir. Bu ekseriyet-i İslâmiyye'nin hakkıhayât ve hürriyet-i inkişâfını te'mîn etmek için çalışmak

ve bu mesâîyi muvaffakiyetle neticelendirmek için her vesîleden istifâde etmek murahhaslarımızın i'tikādımızca en büyük vazîfesidir.

Herhâlde bu vazîfenin hüsn-i îfâsı sadedinde milletimizi lekelemek için ileri sürülen bir takım sevâibi hakāikin kuvvetli darbeleriyle izâle etmek muktezîdir, düsmanlarımız asıl bu noktaları dâimâ kurcalayarak herkesi aleyhimize çevirmeye muvaffak oluyorlar. Binâenaleyh milletin ma'sûmiyetini isbât etmek, hakkımızın mesrûiyetini teslîm ettirmek yolunda kat' olunacak merâhil-i muvaffakiyetin en mühimlerindendir, diyebiliriz. Bize ilsâk edilmek istenilen cinâyetlerin mâhiyetini bütün hakīkatiyle ve hakīkati te'yîd eden bütün vesâikiyle meydana koymak boynumuzun borcudur. Aleyhimizde bu iftirâları işâa edenler Avrupa'nın asırlardan beri müslümanlara karşı perverde ettiği hissiyât-ı mutaassıbâneden istifâde ediyorlar. Bundan dolayı ihtirâ' ettikleri iftirâlar hüsn-i kabûl ile karsılanıyor. Bu haysiyetle bizim vazîfemiz daha ziyâde güçleşiyor. Maamâfîh bizim hak ve hakīkati bütün edille-i sübûtiyyesiyle sulh konferansına takdîm etmekliğimize rağmen konferansın zîr-i te'sîrinde bulunduğu bir takım hissiyâta galebe edemez isek da'vâmızı kemâl-i ciddiyet ve samîmiyetle ta'kīb ve tedkīk eden bir âlem-i İslâm'ın bulunduğunu kat'iyyen unutmayalım. Avrupa'nın mahkemesinde hakkımızı ihkāk edemezsek daha muazzam bir âlem, bir âlem-i İslâm, bize isâbet edecek zulümden bizimle beraber müteessir olarak o zulmü ref' ve izâleye çalışacaktır.

Binâenaleyh vazîfemizi îfâda zerre kadar kusûr etmemek, hakkımızı müdafaada hakīkati ortaya koymak murahhaslarımızın şimdilik en büyük vazîfesidir.

# BEYÂNNÂME-İ MEŞÎHAT-PENÂHÎ

Dîn-i mübîn-i Muhammedî'nin tazammun ettiği füyüz-ı ma'neviyyeden behredâr olmak, ihtivâ eylediği hakāik-i ulviyyeye yakīn hâsıl eylemek onun ahkâm-ı münîfesine [47] azm-i hâlis ile temessüke mütevakkıfdır. Cenâb-ı Hakk'ın evâmirine imtisâl nevâhîsinden ictinâb melekât-ı zihniyyeyi başka sûretle idrâki mümkün olmayan bir takım füyûza mazhar kılar.

Meselâ ¹(... (اِنَّ الصَّلُوة) buyuruluyor ki âyet-i kerîmenin mantûk-ı celîlince salât münkerâttan nehy eder. Şu hâle nazaran ibâdât-ı mefrûzadan her biri kendisinin müstet-biâtından olan füyûz-ı ma'neviyyenin mevkūfün-aleyhi olmuş olur. Yani Cenâb-ı Hak zevk-i îmândan mütehassıl hâlâtı ibâdât-ı mefrûzanın erkânına tevdî' etmiş ve o erkânda tahakkuk ettirmiştir.

İbâdât-ı mefrûzanın her biri hizâne-i füyûz-ı ilâhiyye-

nin miftâhıdır; insan ibâdât ve tââta muvâzıb oldukça kalbi, rûhu, aklı, fikri başka sûretle idrâki müstehîl olan bir takım hâlâta mukârin olur.

Bu hâllerin neden ibâret olduğunu melekât-ı insâniyye üzerinde ne gibi tahavvülât husûle getirdiğini anlamak ferâiz-i dîniyyenin ikāmesine vâbestedir.

İşte bu ferâizden biri de rûh-ı insanîde pek azîm, pek lâhûtî bir inkılâb husûle getiren ve bu haysiyetle rûhu Sübhânî Rabbânî duygularla mütehassıs kılan farîza-i savmdır.

Kalbi nûr-ı îmân ile meşhûn olan bir mü'min-i muvahhidin, kadr-i vâlâsı Kur'ân-ı azîmü'ş-şânda beyân ve i'lâ buyurulan Ramazân-ı mübârekin şeref-i hulûlünü ganîmet bilerek o şehr-i mübârekte tutulan orucun füyûz-ı bâhiresinden istifâde husûsunda tecvîz-i tesâhül etmesine imkân verilemez. Savmın fezâil-i maddiyye ve ma'neviyyesinde ıtrâ-yı kelâm mü'minler için ma'lûmu i'lâm kabîlindendir. Bir müslim-i hâlisü'l-i'tikād ma'zeret-i sahîha-i şer'iyyeye müstenid olmadıkça nakz-ı savm fazîhasını irtikâb edemez.

Hâl böyle iken ya za'f-ı îmândan veyahud fıkdân-ı mübâlâttan dolayı alenen nakz-ı savm edenler yalnız bu farîza-i dîniyyenin terkiyle kalmayıp mensûb oldukları hey'et-i ictimâ'iyyenin mukaddesâtına taarruz fazîhasına da cür'et etmiş bulunacaklarından bunların zecr ve te'dîbi cihetine gitmek hükûmetin vezâif-i mütehattimesinden olmakla beraber mü'minîn hakkında mahz-ı rahmet olan bu şehr-i gufrânın ibâdet ve tâatle imrâr edileceği bilcümle dindaşlarımızın necâbet-i dîniyyelerinden muntazar bulunduğunun beyânına mübâderet olunur.

## ÂLEM-İ İSLÂM'IN MÜZÂHERETİ

Roma'da intişâr eden nîm resmî *Tribune* gazetesinin Paris muhâbir-i mahsûsu tarafından 20 Mayıs tarihiyle gönderilen ve mezkûr gazetenin 21 tarihli nüshasına derc edilen mufassal telgrafnâmedir:

Muhâbir-i mûmâ-ileyh diyor ki:

"Dün Mösyö Orlando râhatsız olduğundan Dörtler Meclisi'ndeki mevkiini Mösyö Sonnino işgāl etmiştir. Dün tedkīk ve tezekkür olunan başlıca mes'ele Türkiye mes'elesi idi.

Bugün mezkûr mes'ele etrafındaki mütâlaamız hakkında vâzıh bir fikir edinmek için mâ-kable rücû' etmek îcâb eder. Müttefiklerin Osmanlı İmparatorluğu hakkındaki sûret-i tesviyeleri muhtelif tahavvüller geçirmiştir. 1915 ve 1916 senelerinde akd olunan i'tilâflarda tekarrur eden husûsât Türkiye'den Türk olmayan akvâmın nez'iyle mütebâkī kısmını ibkā etmek maksadına ma'tûf idi. Bu i'tilâflara göre Suriye, Irak, Arabistan İngiliz Fran-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ankebut, 29/45.

sız ve Amerikan himâyesi altına geçiyordu. Sonra İzmir ve Antalya vilâyetleri İtalya'ya tefrîk olundu. Bilâhare Rusya'nın inhilâlini müteâkıb İngiltere tarafından gerek Fransa, gerek İtalya ile akd olunan i'tilâfların mer'î olacağına dâir ileriye sürülen nazariye ve konferans tarafından bir Arab devletinin te'sîsi tasdîk olunması vaz'iyeti büsbütün işkâl etti. Zira Fransa evvelce kendisine tefrîk edilen ve sonra yeni Arab devletinin hissesine düşen Suriye aksâmına mukābil ta'vîzât talebinde bulunuyordu.

Üç günden beri konferansda yeni bir şahsiyet isbât-ı vücûd etmiştir: Yetmiş milyon Hind müslümanını temsîl eden Mihrâce Bikanir.

Kendisi sâlifü'z-zikr müslümanlardan bir hey'et-i murahhasanın başında olarak dîn-i İslâm'ın halîfesi olan sultanın da'vâsını müdâfaaya gelmiştir ki müşârun-ileyh halîfeyi bütün Hindistan müslümanları takdîs ve duâlarını onun saâdet ve selâmetini temennîye hasr ederler. Böyle kudsî bir zâtı vesâyet altına almak bütün müslümanların hissiyât-ı dîniyyelerini rencîde etmek olacaktır. Hey'et bilhâssa İstanbul mes'elesini ileriye sürmüş ve şarklılara hâs sâfiyetle Almanlara Berlin, Avusturyalılara Viyana terk edildiği halde Türklerden İstanbul'un alınması câiz olamayacağını dermiyân etmiştir

Müslüman Hindûların bu tarzda vukū' bulan tezâhürâtı Dörtler Meclisi üzerinde şâyân-ı dikkat bir te'sîr husûle getirmiştir. Bunun üzerine meclis-i mezkûr bil-müzâkere Ermenistan, Irak, Suriye gibi Osmanlı İmparatorluğu'ndan tefrîk olunacak aksâmın hudûdunu çizmeden evvel Türklerin hâiz-i ekseriyyet oldukları vilâyetlerin tarz-ı idâresini ta'yîne karâr vermiştir.

Muhtelif vilâyetlerin mıntıkalara tefrîkiyle müteaddid devletlerin mandası altına vaz'ı hakkındaki tasavvur ve temâyülden ferâgat olunmak lâzım geldiği teeyyüd etmiştir.

Dörtler Meclisi asıl nüfûz-ı idâre Fransız, Yunan, İtalyan ve Amerikanlar arasında tevzî' ve taksîm edildikten sonra Osmanlı vahdetini muhâfaza etmek vâhî bir şey olacağına ve bu vahdetin ancak bir ta'birden ibâret bulunacağına kanâat getirmiş ve te'yîd olunduğuna göre bütün Türkiye'nin bir tek devletin mandasına havâlesi düşünülmekte bulunmuştur. Maamâfîh [48] bu mandanın hangi devlete verileceğine dâir henüz bir karâr ittihâz olunmamıştır. Böyle bir mandanın İstanbul'u da hâvî olacağı için ehemmiyeti meydandadır.

Maamâfîh bu son haberin henüz nâ be-mevsim olduğunu da kayd eylerim."

## FIRKACILIK İHTİRÂSÂTI]1

\* \* \*

Sebîlürreşâd Kütübhânesi Neşriyâtından:

#### MUHASSALÜ'L-KELÂM VE'L-HİKME

Muhakkikīn-i ulemâ-yı İslâmiyye'den Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâsından, Medresetü'l-Mütehassisîn ve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradaki başlık da dahil olmak üzere kırk satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır. Burada verilen başlık, cildin sonundaki "Fihrist"-ten alınmıştır.

Darülfünûn müderrislerinden fâzıl-ı şehîr İzmirli İsmail Hakkı Beyefendi hazretlerinin bu ünvân ile ilm-i kelâma dâir mühim bir eserleri bu hafta intişâr etti. Nazariyyât-ı kelâmiyyenin felsefe-i cedîde ve ihtiyâcât-ı asriyyeye göre tevsîi sûretiyle ilk def'a olmak üzere te'lîf ve neşr olunan bu eser-i güzînin ehemmiyet-i azîmesini anlamak için mündericâtına göz gezdirmek kâfîdir:

İlm-i tevhîdin sebeb-i tedvîni -kudemâ ilm-i kelâmının sûret-i zuhûru- müte'ahhirîn ilm-i kelâmının sûret-i zuhûru- müteahhirîn ilm-i kelâmının el-yevm gayr-i kâfî olduğu- ihtiyâcât-ı asriyyeye muvâfık bir ilm-i kelâmın programı- ilm-i kelâmın ta'rîfi- mevzûu- fâide ve gāyesimebnâsı- mertebesi ve vech-i tesmiyesi- tarîk-i enbiyâ ile tarîk-i hükemâ arasındaki farklar- hükemâ tarîklerienbiyâ tarîkleri ve turuk-ı İslâmiyye- selefiye tarîki veya tarîk-i Kur'ân- Kur'ân-ı Mübîn'in tarîk-i da'veti- tevhîd-i ilmî ve irâdî veya tevhîd-i rubûbiyyet ve ilâhiyet- hâkāık-ı kevniyye ve dîniyye- medâr-ı ilim ve ibâdet- Kur'ân-ı Mübîn'in nazar-ı aklîyi emrettiği- irâde-i kevniyye ve dîniyye- Kur'ân-ı Mübîn'in vücûd-ı sâni' hakkında irâe eylediği delâil-i akliyye- müsebbebâtın esbâba irtibâtı- Cenâb-ı Hakk'ın halk ve emrindeki hikmeti- Kur'ân-ı Mübîn'in hem muhkem, hem müteşâbih olduğu- îmân bil-kaderîmân bi'ş-şer'- selefiye tarîkinin esâsât-ı seb'ası- Kitâb ve Sünnet ile nehy olunan umûr-ı seb'a- mütekellime tarîki- tarîk-i Kur'ân ile tarîk-ı ehl-i kelâm arasındaki farklarehl-i kıblenin ihtilâf ettikleri mesâil- ehl-i sünnet-i âmme ve hâssa- ehl-i hak ve dalâl- ehl-i bid'atin şiâr ve usûlü-Mârika veya havâric mezhebi- Mârika şu'beleri- el-yevm mevcûd olan İbâziye Mezhebi ve Yezidiye Kavli- hangi ehl-i bid'atin el-yevm bâkī kaldığı- Şîa-i ûlâ mezhebiusûl-i selâse-i Sîa- Keysâniye Mezhebi- Zeydiye Mezhebi- İmâmiye Mezhebi- İsmâiliye Mezhebi- İmâmiye-i İsnâaşeriye- Ahbâriye ve Usûliye mezhebleri- Mütâvile ve Keşfiye mezhebleri- İsnâaşeriyye'nin usûl-i din ve mezhebi- Bâb-ı tevhîddeki imâmiye fırkaları- İmâmiye'nin Bâb-ı nübüvvetteki mezhebi- Fırak-ı Sîa'nın imâmetteki mezhebi- Fırak-ı Sîanın meâddaki mezâhibi- İmâmiyece edille-i şer'iyye- Gâliye fırkaları- Nusayriye mezhebinin esası- Mukanna'iyye ve Hulmâniyye mezhebleri- Hallâciye ve Durûz mezheblerinin esâsı- Mezheb-i Şîanın keyfiyet-i hudûs ve tefrikası- fırak-ı Şîa'nın keyfiyet-i intişârıduât-ı Şîa- havâss-ı mezâhib-i Şîa- Ehl-i Sünnete olan matâinin asılları- niyâbet-i imâmet- fıkh-ı Şîa- ruvât-ı ulemâ-i Şîa- kütüb-i Şîa- Nâsıbe ve Râfıza ve Mârika aralarındaki farklar- Ehl-i Sünnetin bu üç mezâhibden berî olduğu.

Fiyâtı yirmi beş kuruştur. Taşra için posta ücreti yüz paradır.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz



#### İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

## **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

19 Haziran 1919

21 Ramazan 1337

Persembe

19 Haziran 1335

Cild: 17 - Aded: 423-424

#### ESRÂR-I *KUR'ÂN*

085

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَائِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِى الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا اَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى اَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ. وَعَلَّمَ اٰدَمَ الْاَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْئِكَةِ فَقَالَ انْبُونِي بِأَسْمَاءِ هُؤُلَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِين. قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ اَنْتُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ. قَالَ يَا اٰدَمُ انْبِثُهُمْ بِاَسْمَاتُهِمْ فَلَمَّا الْبُاهُمُ فِلَمَ النَّامُ مَا أَنْبُهُمْ فَالَ اللَّمْ اَقُلْ لَكُمْ إِنِّى اَعْلَمُ غَيْبَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا تَبُدُونَ وَمَا كُنْتُمُ وَلَا لَكُمْ إِنِى اَعْلَمُ غَيْبَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا تَبُدُونَ وَمَا كُنْتُمُ وَلَا الْمَامِولُولُ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا لِلْكُولُونَ وَمَا كُنْتُمُونَ اللَّمُ وَاتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا لِللْمُولَاتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا لِيَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا وَمَا كُنْتُمُ وَاتِ وَالْأَرْضِ وَاعْلَمُ مَا لِللَّهُ وَلَا وَمِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُ وَمَا كُنْتُمُ وَاتِ وَالْمُؤْلِقِ اللْمَالِيقِيمُ وَلَى اللْمُ اللَّهُ لِكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَالْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُلْعُولُولُ وَمَا كُنْتُمُ وَلَعُلُمُ اللَّهُ الْمُولِي وَلَا لَعُمْ الْمُولِيقِ وَلَى اللَّهُ الْكُولُ الْمُعْمَالِيقِيمُ لَا الْمُلْعُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ الْمُحَلِيمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ الْمُعْمَالِقُولُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْمَالِي الْمُعْلَمُ اللْمُعُلِيمُ الْمُلْكُولُولُ الْمُعْلَمُ الْمُلْسُولُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْمُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعُلِيمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ وَلَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِو

#### Meâl-i Kerîmi

Yâd et o zamanı ki Rabbin melâikeye, "Yeryüzünde bir halîfe peyda edeceğim" demişti. Melâike "Biz sana hamd ve tesbîh, şân-ı ulûhiyyetini takdîs edip dururken yeryüzünde, üzerinde dâimâ fesâd çıkaracak, kan dökecek mahlûka mı vücûd vereceksin" dediler. Allah onlara cevâben "Sizin bilmediklerinizi ben bilirim." dedi. Bilâhare Âdem'e eşyâ-yı mevcûdenin kâffesinin isimlerini öğretti. Sonra o şeyleri melâikeye göstererek: "Da'vânızda haklı iseniz şunların isimlerini bana söyleyin" dedi. Tesbîh ederek: "Bize ne bildirdin ise ancak onu bilebiliriz. Alîm ve hakîm yalnız sensin" dediler. Allah Âdem'e: "Yâ Âdem sunlara su seylerin isimlerini söyle" dedi. Âdem her seyin ismini ayrı ayrı haber verince, Allah melâikeye hitâb ederek: "Size dememiş mi idim ki ben semâvât ve arzın esrârını bilirim ve bu miyânda sizin meydana koyduğunuz, gizlediğiniz fikir ve emellerinizi de bilirim." dedi.

\* \* \*

Bu âyet-i kerîmenin mâ-kabliyle irtibâtı olmaksızın müstakillen sevk edilmiş olması muhtemel olduğu gibi

(كَيْفَ تَكُفُرُونَ) 'dan mefhûm-ı istifhâm-ı tevbîhîyi vely eden (وَكُنْتُمْ اَمُواتًا فَاَحْيَاكُمْ) kavl-i kerîmine ma'nen murtabıt olması ihtimâli de mevcûddur. Bu takdîre göre ise siyâk-ı nazm şu merkezde olmuş olur: "Allah'a karşı nasıl irtikâb-ı küfr edersiniz ki birer meyyit olduğunuz halde size hayât vermiş, arzda hilâfetin beşere değil, kendilerine verilmesini melâike istedikleri halde onların bu arzularını da is'âf etmemişti."

Melâike ind-i ilâhîde mümtâz bir mevki'leri olduğunu, zikir ve tesbîhden [50] biran fâriğ olmadıklarını düşünerek hilâfet-i arz vazîfe-i mu'tenâ-bihâsının kendilerine tevfîzini Cenâb-ı Hak'dan taleb ve istid'âya kıyâm ettiler.

Cenâb-ı Hak onlara beyân etti ki arzda halîfe olabilmek için icâb eden şerâit tesbîh ve teheccüdle ihyâ-yı leyâlî etmek yahud arş-ı a'zamın etrâfını sarıp hayâtını zikir ve temcîde vakf eylemek değildir. Arzı yed-i tasarruf ve hâkimiyetine alıp da sathında, derûnunda mevcûd maddelerden istifâde imkânı yalnız bir, iki şarta vâbestedir:

Yegâne hâssa-i mümeyyizesi kābiliyet-i tefekkürden ibâret olan akla mâlik olmak, nev'-i beşerin tarz-ı bedî'-i hilkatinde ve onun hâiz olduğu a'zâ ve cevârih ile mücehhez bulunmak.

Akıl sâyesindedir ki tabîatleri biri birine yabancı ve zıt olan şeylere ahenk-i i'tilâf ve imtizâc verilebilir, biri birine ısınmış, kaynamış olan şeyleri de yekdiğerinden ayırmak imkânı elde edilir. Menî' ve muazzam kalelere vücûd vemek, zırhlar, silâhlar yapıp meydana getirmek, deryâların sathını donanmalarla doldurmak gibi şeyler sırf aklın irşâd ve ilhâmından hâsıl olma birer eser-i ibdâ'dır. Mechûlâtı keşf ve istihrâc eden, sâha-i tefekkürâtını gaybiyâtın en derin noktalarına kadar imtidâd ettirmek azim ve cesaretini gösteren, tabakāt-ı semâvâtın fevkinde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30-33.

pervåz eden akıldır. Dâire-i ümîde sığmayan müşkil ve mu'tenâ işleri hall ü teysîr eden, eskāli yükseklere kaldıran, demiri yumuşatarak hayâta nâfî' âletler, ölümden vikāye edecek metîn zırhlar, levhalar i'mâline müsâid bir hâle ifrâğ eden, hulâsa şu âlem-i maddîde dâire-i hasr u ta'dâda sığmayan bunca keşfiyât ve ihtirââtta âmil-i yegâne vazîfesini gören hep akıldır.

İnsanın a'zâ ve cevârihine gelince, aklın imkânını tasavvur ettiği şeylere şekl-i vücûd vermek vazîfesi de ona müterettibdir. Aklın kâinât üzerindeki kudret-i tasarrufiyyesini tatbîke vâsıta a'zâ ve cevârih-i insâniyyeden başka bir şey değildir.

İşte hilâfet-i arz mes'elesinde vücûdu lâbüd olan şerâit bunlardan ibârettir ki sünnet-i ezeliyye-i ilâhiyye vazîfe-i hilâfeti, doğrudan doğruya bunları istikmâl edenlere cesbân addetmiştir.

Melâike ebnâ-yı âdemin yeryüzünde ne fesâdlar çıkaracaklarını, lezâiz ve şehevâta ne dereceye kadar inhimâk göstereceklerini işitmiş anlamışlardı. Bilâhare Cenâb-ı Hakk'ın onları yeryüzünün hâkim-ı mutlakı yapacağını vahy-i ilhâmî tarîkiyle anlayınca bunu fevkalâde mûcib-i hayret bir hâdise-i uzmâ telakkī ettiler. Kan dökmekle fitne ve fesâd uyandırmaya aşk derecesinde temâyülü olan insanı bu iltifât ve ni'mete lâyık görmediler. Onların i'tikādınca hilâfet emr-i hatîrine her vechile lâyık bir mahlûk varsa o da kendileri idi ve onlara bu kanâat (كَا مُعُمُ لُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكُ اللَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ اللَّهُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الطَّالِيَّةُ السَّائِةُ الطَّالِيَّةُ السَّائِةُ الطَّالِيَّةُ المَّهُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيِّةُ المَاءَ وَنَحْنُ اللَّهُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيِّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ الطَّالِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

Arzı ma'mûr etmek ve bu vesîle ile arzda hilâfete istihkāk kazanmak sırf ibâdet ve tâatle, tesbîh ve takdîs ile kavâ'id-i arş-ı berrîne sarılarak münâcât-ı Girdgâr'a vakf-ı nefs ile mümkinü'l-husûl olaydı Cenâb-ı Hakk'ın bu vazîfeyi melâike-i mukarrebînine tefvîz edeceği şüphesiz idi. Fakat arza hâkim olmak için bu kadarı kâfî değildi. Hikmet-i ezeliyye arzı zîr-i tahakkümüne alabilmek isti'dâd ve kābiliyetini yalnız âmillere tahsîs etmişti. Çünkü fıtratın kendilerine birer mevhibesi olan akıl ve havâss-ı cismâniyyelerini mâ-hulika-lehinde kullanacak, gāyât-ı maksûdeye dâimâ tabîî yollardan gidecek olanlar yalnız onlar idi.

Mütercimi: Mehmed Şevket Abdülaziz Çâviş

## DÎNÎ MÜCEDDIDLER

#### YAHUD "TÜRKİYE'NİN NECÂT VE İ'TİLÂ YOLLARI"NDA BİR REHBER

#### Irkın Musâlebesi

"Mütebâyin ırklar, meselâ beyazlar, siyahlar mezc olunabilirler. Fakat bundan hâsıl olan melezler, men-

şe'leri olan kavimlerin dûnunda kalır ve bir medeniyet teşkîl hattâ müteşekkil bir medeniyeti idâmeye kābiliyetsiz olur... Amerika'nın Alman ve İngilizleri gibi âlî kavimlerin tesâlübleri bir unsur-ı terakkī olabilir. Tesâlüb eden kavimler gäyet mütebâyin olsalar, akvâm-ı âliyeden bile olsalar dâimâ bir unsur-ı tereddî teskîl ederler. İki kavmi tesâlüb ettirmek aynı zamanda bunların bünye-i teşrîhiyye ve akliyyelerini tahvîl etmektir." (51) "Bu muhtelif ırklar arasında musâlebelerin ilk eseri bu ırkların rûhunu, yani kavimlerin kudretini vücûda getiren ve onsuz ne millet, ne vatan bulunamayan efkâr ve hissiyât-ı müşterekenin hey'et-i mecmûasını tahrîb etmektir. Bu devr-i târîh, akvâmın devr-i buhrânıdır. Bir kavim çok şey gāib edebilir, çok zaman felaketler geçirebilir de yine belini doğrultabilir. Rûhunu gāib ettiği zaman ise her şeyi zâyi' etmiş demektir. Bir daha belini doğrultamaz. Gustave Le Bon'un bu mütâlaasını ta'mîk ettim.. İlm-i hayvânâtın tesâlüb-i ırk, verâset-i ıstıfâ kānûnlarını hayât ve tarîh-i akvâma tatbîk etmekle bu neticeye vâsıl olduğunu gördüm. İlm-i hayvânâta tesâlüb-i ırk, iki muhtelif nev'in iktirânıyla "melez" husûlüne ıtlâk olunur." (52) "Gustave Le Bon'un hayât-ı akvâma tatbîk ettiği düsturlarının müstenid bulunduğu kavânîn-i tabîiyyeyi izâh ettikten sonra Türk Osmanlı ırkının musâlebesiyle bunun netîcesinden emniyetle bahsedebilirim!" (53) "Osmanlı ve Selçukî Türklerin, yeniçeri ocağına girenler, İslâm olanlar, ve başka milletlerden Türk taht-ı izdivâcına alınan kızlarla musâlebesine dikkat edelim! Milliyetleri ayrı bir erkekle kadın, hattâ mütemeddin bile olsalar, teşrîk-i hayâtta bir muvâzenet te'sîsi icin millî husûsiyetlerini az cok ihmâle mecbûr olurlar. Zürriyyetlerine her birinin kānûn-ı irsîden hissedâr oldukları derece-i kuvvette bünyevî ve ma'nevî husûsiyetlerden birer parça îrâs ederler. Lakin bu zürriyet, hiç birinin tamâm bir numûnesi değildir. Osmanlı Türklerin, ırkına hall ü mezc olunan birçok kanlarla bünye-i teşrîhiyyesi değişti. Orta Asya'dan gelen Türk âilesi başka kanlarla ne kadar karıştı ve sîmâ-yı cismânîsi ne kadar güzelleştiyse [51] sîmâ-i ma'nevîsi de o derece çirkinleşti. Hulâsa bu musâlebe Türk ırkının rûhunu tahrîb etti." (56) "Osmanlı Türklerde zekânın inkişâf ve irtifâ' ettiği nisbette ahlâksızlığın derece-i te'sîri de yükseldiği görülür: En fenâ en âlî tabakadır. Demek istiyorum ki hüviyeti yeni seciyeler iktisâbına müsâid olan Türk Osmanlıların henüz tenevvür etmemiş, kābiliyet ve zekâsı işlenmemiş kısmı, köylüler, küçük şehirliler, câhil ve mu'tekidler, münevverler gibi büsbütün fena bir şekil iktisâb etmemiştir. Bunlarda kānûn-ı verâsetin iânesiyle eski Türk şîmelerinden henüz bir bakiyye, terbiyeye büyük bir isti'dâd var." (58, 59)

Hâşim Bey'in kitâbından telhîsen nakl ettiğimiz şu musâlebe bahsi, insanların hayvânlara kıyâsı esâsına müstenid olmakla beraber bunun Türk ırkına tatbîkinde de musâlebenin kendisi gibi gayr-i mütecânis bir takım mantıksızlıklar vardır. Bu bahsin başında *Gustave Le Bon*'un bir sözü var idi: "Tesâlüb edecek ırklar adedce gayr-i müsâvî olurlarsa ekalliyette bulunanlar birkaç zürriyetten sonra nesillerinden, kanlarından hiçbir eser bırakmaksızın nâbûd olur." Şimdi bakalım Osmanlı Türklerin ihtilât ettikleri yabancı unsurlardan hangi tarafda ekseriyet var: Hâşim Bey Osmanlı Türk hükûmetinin sûret-i teşekkülünü kitâbının mebâdîsinde kayd ederken dört yüz çadırdan ibâret bir aşîretten cihangîr bir devlet vücûda gelmesi tarzındaki menkabe-i târîhiyyeyi pek garîb bir hilâf-ı hakīkat olarak telakkī ettikten sonra şöyle söyler:

"Osman Gāzî'nin eski enkāzı üzerine yeni hükûmetini te'sîs ettiği Selçukîler Türk idiler... Hakīkat şudur. Asırlarca devâm eden Türk akınlarının azîm ve mükerrer medd ü cezrinde Anadolu sâha-i istîlâsında küçük zümrelerden terk ettiği teressübât, Anadolu'nun her tarafına yayılmış bir Türk tabakası teşkîl ettiği zamanda idi ki Süleyman Şah o havâlîye geldi.

"Seyelân ettikçe daha küçük ve daha büyük suların aynı zarûretle iltihâka mecbûr oldukları bir ırmağın nihâyet geniş sâhaları istîlâ edecek mertebede hurûşân bir nehir olması gibi Türk-Osmanlılar dahi Anadolu'da kendi ırkından birçok küçük zümreleri ilhâk ederekten mehîb, kavî, müstevlî bir kitle oldu. Menşei, ırkı, lisânı, dini bir olan bu zümrelerin yavaş yavaş yegâne Türk-Osmanlı hükûmetine istihâlesi büyük muhârebelere lüzûmu olan kemmiyyeti vücûda getirdi." (9, 10)

Müellifin şu sûretle vâki' olan kendi tedkīkāt-ı târîhiyyesine nazaran Osmanlı Türklerinin en çok ihtilâtı yine kendi ta'bîri vechile ırkı, lisânı, dini bir olan Selçuk Türkleriyle ve sâir eski Türklerle olmuştur. Halbuki mütecânis akvâmın tesâlübü ırkın tedennîsini mûcib olmayıp belki terakkīsine sebeb olabileceğini Gustave Le Bon'un sözleri sırasında kayd etmişti. Şu halde Türk-Osmanlı ırkı, musâlebenin şu büyük kısmından mutazarrır olmamak lâzım gelecek. Devşirmelerle ve sâir mübâyin unsurla vâki' olan tesâlübü ise birinci kısma nisbetle ehemmiyetsiz olduğundan Osmanlı Türkleriyle diğer Türklerin imtizâcından mutahassıl Türk unsur-ı müterakkīsinin ekseriyetle ihtilâta uğrayan bu ekalliyetin, yine tesâlüb kānûnu mûcebince Türk kanı içinde nâbûd olması iktizâ edecektir. Türk ırkının ma'rûz olduğu şu ikinci ve muzır tesâlübe ne kadar ehemmiyet isnâd edilse yine Avrupa'da bulunan muhtelif ve mütebâyin akvâm arasında, terakiyyât-ı medeniyye sevkiyle meydan alan her türlü serbestî-i ihtilâtın husûle getireceği tesâlübden fazla bir kemmiyet ve ehemmiyeti hâiz olamaz. Avrupa milletlerini, bu ihtilât-ı medenî devrelerini yaşamaya ve günden güne ileri götürmeye başladıklarından i'tibâren bilmem tedennîye yüz tutmuş farz ediyorlar mı? Mütâlaamızı Osmanlı Türklerine hasr etmeyerek, İran'a, Çin'e doğru ta'mîm edecek olursak şarkta ihtilât-ı sulbiyyenin garbdaki kadar olmadığını teslîmde tereddüd etmeyiz. Bununla beraber akvâm-ı şarkiyye garba nisbetle neden mütereddîdir? Garbda tesâlübün akvâm-ı âliyye arasında olduğunu dermiyân etmeye de: "Tesâlüb eden kavimler mütehâlif ve gayr-i mütecânis oldukları takdîri üzerine akvâm-ı âliyyeden bile olsa yine bir unsur-ı tereddî teşkîl edeceklerini" nâtık olan kā'ide-i tesâlüb mâni' olmalıdır.

Daha doğrusu bilumûm insanların mebde-i hilkate müntehî olan mâzîlerine doğru ne kadar ircâ'-ı nazar edersek tesâlübün o nisbette azaldığını ve müstakbel tarafında ilerledikçe ırk i'tibâriyle azîm karışıklıklara ma'rûz kalmakta olduğunu görürüz. Şu halde insanların en müterakkī zamanları en ibtidâî devirleri olmak ve hattâ "iki kavmi tesâlüb ettirmek aynı zamanda bünye-i teşrîhiyye ve akliyyelerini tahvîl (diğer sözleri karînesiyle tahvîl ta'bîrinin zımnında tahrîb ma'nâsı da mu'teberdir.) etmek olduğuna göre insanların hâssa-i zekâca ve belki güzellikçe en müterakkī zamanları en ibtidâî devrelerinde geçmiş olmak icâb eder ki buna Mösyö Gustave Le Bon ile Hâşim Nahid Bey bilmem râzı olurlar mı? Tesâlüb kānûnunun şu fıkra-i sarîhası îcâbınca bu yüzden ırkı dûçâr-ı harâbî olan Osmanlı Türklerin kuvve-i akliyyeleri ile sîmâlarına nazaran niçin tedennî etmedikleri suâline de Osmanlıların, tesâlübüyle, simâ-yı cismâniyyelerinde güzellik ve akıl ve zekâca inkişâf ve irtifâ' kesb ettiklerini tasdîk eden Hâşim Nahid Bey'e vârid olur. Osmanlıların tesâlüble simâ-yı ma'nevîleri çirkinleştiğini yazarken simâ-yı cismânîlerinin güzelleştiğini, ifâdâtınıza yalnız bir kıymet-i edebiyye vermek için ilâve etmediyseniz hayvânların ıstıfâ-yı ırkīlerinde mehâsin-i cismâniyenin ma'nevî mehâsinle beraber terakkī ettiğini düşünmeli ediniz; Hâşim Bey! veyahud insanların tesâlübü mes'elesinde hayvânlara tatbîken mütâlaa yürütmek pek şâyân-ı emniyet olamayacağı hakkında bu nokta sizi îkāz etmeli idi.

Gelelim yine Türklerde zekâsı inkişâf ve irtifâ' eden en âlî tabakanın neden ahlâkca en fenası olduğuna: Rûhu ve ma'neviyeti tahrîb eden tesâlübde yoksa deminki sarâhatin hilâfına olarak kuvve-i akliyyece bir hâssiyet-i ümrân mı var? Sonra, kuvve-i akliyye ile rûh ve ma'neviyet arasındaki [52] münâsebet, tezât mı? Dahası var Hâşim Bey, kendi ta'bîrinizce câhil mu'tekidler neden münevverler kadar fena bir şekil iktisâb etmemiş? Bunlarda niçin Türk şîmesinden, Türk seciyesinden bir bakiyye mevcûd? Halbuki Orta Asya'dan gelen Türk

sîmâsının ale's-seviyye tebeddülü tesâlüb husûsunda cümlesinin hemhâl olduğuna şâhid değil mi? Hülâsa, Hâşim Bey necâta isti'dâd itibâriyle Osmanlı Türklerinin aksâmı arasındaki farkları iyi görüyorsunuz. Yalnız rûh-ı müsebbibi anlayamıyorsunuz. Onun için bu tesâlüb bahsine âit tedkīkāt-ı fizyolojiyyeniz boştur.

Bu bahsin, eşeledikçe -meydana çıkan tenâkuzlarından da kat'-ı nazarla- necât ve i'tilâ yollarının yolcusuna veis ve nevmîdî ders ve hissi vermekten baska fâidesi yok. Çünkü musâlebe te'sîri ile rûhunu zâyi' eden millet bir daha belini doğrultamaz, dediğiniz Türk Osmanlı ırkın musâlebe ile rûhunu tahrîb etmis olduğunu da sövlediniz, köylüler de, câhiller de, mu'tekidler de felaket biraz ehven ise şüphe yok ki bu tesâlüb-i ırkī i'tibâriyla aksâm-ı mezkûrenin biraz farklı olmasından neş'et etmemiştir. Münevverlerle bunlar arasındaki fark sırf tahsîl ve terbiye farkıdır. Zira gayr-i münevverlerin ırkı daha az tesâlübe ma'rûz kalmış olduğunu iddiâ etmek mümkün olmadığı gibi köyden gelen ve babasının köylü kanını hâmil bulunan çocuklar da münevverler arasına karıştıktan sonra diğerlerinden seçilmez oluyorlar ki elbette bunlar yeniden bir tesâlüb-i ırkī geçirmemişler ve mücerred tahsîl ve terbiye kimyâhânesinden gecmislerdir. Netice, tesâlüb-i ırkī husûsunda âlî ve sâfil tabakaların yekdiğerinden farkı olmayarak hepsi birdir. Ve sizin iddiânıza göre mâdem ki Osmanlı Türkler musâlebe ile rûhunu tahrîb etmiştir, mâdem ki rûhunu tahrîb eden millet de bir daha belini doğrultamaz. Öyle ise Hâşim Bey mümkün olmayacak bir şeyden, necât ve i'tilâdan bahseden bu kitâbı neye yazdınız? Evet, tekrar edeyim ki necâta ehliyet itibâriyle Osmanlı Türklerin aksâm ve tabakātı arasındaki farkı iyi görüyorsunuz. Lakin rûh-ı müsebbibi anlamıyorsunuz. Onu size ben söyleyeyim:

Osmanlı Türklerin mahvını hazırlayan ahlâksızlığın, seciyesizliğin sebeb ve mensei münevverlerde dinsizlik, gayr-i münevverlerde ilimsizliktir. Ve dinsizliğin ahlâk üzerinde te'sîr-i mes'ûmu cehlden ziyâde olduğu içindir ki münevverler daha mütereddîdir. Sonra bu münevverlerde biraz da cehl ve gayr-i münevverlerde biraz da za'f-ı dîn vardır. Ve birinci sebebin yanı dinsizliğin bir mikdârı ile ikinci sebebin tamâmı, küre-i arzın her kıt'asında bulunan müslümanlar üzerine bir umûm belvâ hâlinde müstevlîdir. İşte bizi bitiren derdimiz için aradığınız ve hakīkaten muhtâc olduğumuz şâh-dârû: Dine makrûn bir ilim ve ikisini câmi' amelî bir terbiye! Son asırda, bizi eski ve umûmî derdimiz ve ikinci derecede bâdî-i ınkırâzımız olan illet-i cehlden tahlîs etmek isteyenler, daha hâd, daha mühlik bir maraz-ı inkırâz olan dinsizliğe doğru sevk ettiler.

Mustafa Sabri

#### HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİSSELÂMIN DİNİ İSLÂM

E'âzım-ı mütefekkîn-i İslâmiyye'den Mehmed Hamdi Efendi hazretleri Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye riyâsetinde bulundukları zaman İngiltere kilisesine mensûb Matba'â-i Dîniyye Kütübhânesi Başmuharriri tarafından makām-ı Meşîhat-i ulyâ'ya sorulan suâller münâsebetiyle dîn-i İslâm hakkında mühim bir eser kaleme almaya başlamışlardı. Kısmen tahrîr buyurulan bu eser-i güzîni bu haftadan i'tibâren neşre başlıyoruz. Mebâhis-i muharreresi intişâr edinceye kadar inşâallâh mâ-ba'dini de ikmâl buyurarak dîn-i İslâm hakkında şark ve garba muazzam bir eser ihdâ etmiş olurlar.

E'âzım-ı enbiyâ miyânında kurûn-ı târîhiyyenin devri tekemmülüne zînet-bahş olarak mebdeinden müntehâsına kadar güzâriş-i hayâtı târîhde tamâmen ma'lûm ve maâsir u şuûnât-ı bedîası ilmen mazbût olup karn-ı ahîre kadar terakkiyât-ı ma'neviyye ve maddiye-i beşeriyyenin en büyük avâmilinden bulunduğu meczûm bulunan ve hâiz olduğu kat'iyet-i ilmiyye ve târîhiyye ile edyân ve enbiyâ-i sâlifenin mevcûdiyet-i târîhiyyelerini dahi zımân-ı tevsîk ve te'yîdi altına alan Peygamber-i zî-şânımız, hâtemü'l-enbiyâ Muhammed Mustafa (bin Abdillah bin Abdilmuttalib bin Hâşim bin Abd-i Menâf bin Kusay bin Ka'b bin Luey bin Fihr bin Mâlik bin Nazr bin Kinâne

bin Müdrike bin İlyas bin Mudar bin Maad bin Nizâr bin Adnân) SallAllâhuAleyhi Vesellem Efendimiz hazretlerinin dini hayât-ı nübüvvet-penâhîlerinde yirmi üç sene ale't-tafsîl teblîğ ve ta'lîm ve tatbîk buyurduğu ahkâm-ı ilmiyye ve ameliyyeden ibârettir ki "İslâm" kelimesiyle telhîs olunur.

لَّا الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ) ve ²(اِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ) ve ²(اِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلَامُ وَيَّا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَمَنْ) yei âyâtında bu ünvânı tesbît edilmiş olan dîn-i İslâm tâm ma'nâsıyla vahdâniyet-i ilâhiyye esâsına müstenid [53] ve fıtrat-ı asliyye-i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Âl-i İmrân, 3/19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/85.

insâniyyeye muntabık olup, dini, beşerin mevzû'ât-ı mücerredesi ve mütehâlif temenniyât-ı muhayyelesi kabîlinden addetmeyip bir mebde-i hakīkīyi tanımak ve onun kavânîn ve evâmirine tevfîk-i hareketi vazîfe ittihâz eylemek, hâsılı beşerin ef'âl ve harekât-ı tabîiyye ve ıztırâriyyesiyle, ef'âl ve harekât-ı ihtiyâriyye ve irâdiyyesi kānûnlarının âhengini te'mîn eder bir hakīkat-i hâkimeye yani Cenâb-ı Hakk'a cidden inkıyâdı vazîfe bilmek ve bütün saâdeti bu vazîfenin ifâsından beklemek mâhiyetinde icmâl eylemiştir.

İ'tikād-ı ehl-i İslâm'a ve Kur'ân-ı azîmü'ş-şânın beyânât-ı müteaddidesine nazaran dîn-i İslâm esâsı i'tibârıyla yalnız Hazret-i Muhammed SallAllâhuAleyhi Vesellem Efendimiz'in hayât-ı bi'setiyle başlamış değildir. İslâm, esâsen ebu'l-enbiyâ Hazret-i İbrahim aleyhisselâmın din ve milleti olup "Hanîfiyet" tesmiye edilen ve bir kavme, bir cemâate değil, bütün beşeriyete âmm u şâmil olan rûh-ı aslî-i diyâneti ihyâ eylemiş ve hattâ أَنُ مُ مُوسَى الدّينِ مَا وَضَّى بِه نُوحًا وَالَّذَى اَوْحَيْنَا اِلنَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِه اِبْرُهِم وَمُوسَى الدّينِ مَا وَضَى بِه نُوحًا وَالَّذَى اَوْحَيْنَا اِلْيُكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِه اِبْرُهِم وَمُوسَى terdiği vechile bütün enbiyâ-i sâlifenin mebde-i dînîleri olan vahdeti takrîr ile başlamıştır.

Filhakīka din mefhûmu ya bir hakīkat-ı sâbitenin veya bâtıl, uydurma bir vehmin ifâdesi olmaktan hâlî değildir.

Eğer din evhâmât-ı mevzûadan ibâret ise yalancı ma'bûdların, müteneffiz ve mugālatakâr erbâb-ı evhâmın kesret ve taaddüdleri nisbetinde tekessür eder ve aralarında hiçbir ayniyet ve ittihâd, bir cihet-i vahdet bulunamamak tabîî olur. Bundan dolayıdır ki edyân-ı bâtılanın adedi hayli kemmiyetler teşkîl edebilir. Fakat din bir kānûn-ı hakīkī olmak lâzım gelince bu kānûnun zamanı ve mekânı husûsiyetlerle mukayyed olan tecelliyât-ı mahsûsa-i fer'iyyesi ne kadar tekessür ve taaddüd ederse etsin, bu husûsiyetlerden kat'-ı nazarla ale'l-ıtlâk ve umûmiyetle hâiz olduğu bir hakīkat-i sâbiteyi ifâde etmesi de lâzım gelir.

Binâberîn dîn-i aslî olmak üzere kabûl edilmesi lâzım gelen esâsın bir hakīkat-i vâhide olması zarûrîdir. Edyân-ı semâviyye zaman ve mekânın ihtilâfâtıyla ihtilâf edebilecek bir takım husûsiyât-ı fer'iyyeyi tazammun ettiklerinden dolayı aralarında tehâlüf ve temâyüz ne kadar sâbit ise bu husûsiyetlerin dâimâ muhâfaza ettikleri bir esâsa istinâdları da o kadar lâbüd olacağından asıl dinin her dîn-i hakda her dîn-i semâvîde bir olduğunda şüphe yoktur.

فَاَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ) 3, (هُوَ الَّذي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدٰي وَدينِ الْحَقِّ) 2 -misilli âyât-ı Kur'âniy (حَنيفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا

ye'den müstebân olduğuna nazaran Hazret-i Muhammed sallAllâhualeyhi vesellem hakīkī ve fitrî dini teblîğ eylediğinden usûl-i dîniyyesi mevzû'ât-ı zâtiyye veya asriyyesinden ibâret olamayıp kavânîn-i umûmiyye-i kâinât gibi pek vâsi' külliyetleri ihâta etmesi ve vicdân-ı beseri bir hakīkat etrafında bit-tevhîd terbiye ve tehzîb eylemesi tabîî olmakla dîn-i İslâm mâzîde enbiyâ-i kirâm taraflarından dahi teblîğ ve neşr edilmiş ve birçok esbâb-ı tahavvüliyye içinde tahvîlât ve tahrîfâta uğrayan esâsları kıymet-i asliyyesine ircâ' ve vuzûh-ı kâmil ile îzâh ve isbât ederek ilmî kıymetlerle dahi tezyîn eylemiş, bununla beraber derece-i tâliyyede bulunan ve zamanî, mekânî tecelliyâtı ihtivâ eyleyen ve beşerin bir rûh-ı bâkī-i müşterek altında teceddüdât ve terakkiyât ile yaşayabilmesini te'mîn edecek olan ahkâm-ı şer'iyyede birçok yenilikler göstermiştir.

İşte indallâh İslâm'dan ibâret olduğu tescîl edilen din, asıl din olmak ve fürûât behemehâl bu asla merbût bulunmak haysiyetiyle dîn-i Muhammedî, dîn-i hakīkīyi kendine hasr etmiş olmayıp ale'l-umûm edyân-ı semâviyyenin sönmüş ve zulmete düşmüş bulunan kıymet-i asliyye-i târîhiyyelerini ibrâz ve tecdîd ve takviye ederek cümlesinin bir esâsda müttehid olduklarını meydana koymuş ve bu esâsı Lâilâhe illallâh tevhîdiyle tesbît eylemiştir.

Maamâfîh İslâm'ın bu tarz-ı beyânı bazılarının yapmak istedikleri gibi dîn-i Muhammedî'nin ehemmiyet ve kemâl-i ulviyyetini inkâra bahâne ittihâz olunmak için sû-i isti'mâl edilmemelidir. Bunlar zamanlarının îcâd ve ihtirâa, dâimâ yeniliğe mâil olan hislerinden istifâde maksadıyla demek istiyorlar ki "Hazret-i Muhammed aleyhisselâm bir peygamber değil, sâir peygamberlerin dinlerinden bir te'lîf meydana getirmiş bir dâhîdir. Binâenaleyh İslâm bir dîn-i cedîd değildir."

İhtimâl bu fikir, peygamberlerin behemehâl ulûhiyete iştirâkleri ve vâzı'-ı edyân olmaları gibi yanlış bir nazariyeye de müstenid olabilir. Halbuki din mevzû'ât-ı beşeriyyeden olmadığı gibi beşer olduklarında şüphe bulunmayan peygamberlerin ilâhiyetleri de müstehîldir. Peygamberân-ı kirâmın hiç birisi din vaz' etmemiş, nakil ve teblîğ eylemiştir. Nitekim mecâzen mûcid ve muhteri' ıtlâk olunan duhât-ı ulemânın yaptıkları da birer keşifden başka bir şey değildir. Bununla beraber ilk kâşifin kıymeti bu keşfi te'yîd ve tenmiye ve ta'mîm eden ve bunu bilvücûh sâha-i ameliyyâta atan diğer erbâb-ı ilm ü amelin kıymetlerini ihmâl ettiremez. Arzın küreviyetini ilk keşf eden mütekaddimîn, küreviyet-i arzı bilâhare takrîr ve ta'mîm eden ve üzerinde ilimler te'sîs eyleyen müteahhirînin kıymetlerini ihmâl değil, bilakis mukāyese edilince i'zâm ettirirler. Elektiriği kimse îcâd etmedi. Belki keşf edildi. Bunu keşfinden sonra sâha-i fünûn ve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Şûrâ, 42/13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tevbe, 9/13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rûm, 30/30.

sınââtta bugün işgāl ettiği mevkie getirenlerin acaba kâşif-i evvel huzûrunda kıymetleri nedir?

Evet dîn-i İslâm, dîn-i cedîd değildir, dîn-i ezelîdir, in-sanlar tanısalar da tanımasalar da bir hakīkattir. Fakat tanırlarsa kendileri istifâde edebilirler. Edyân-ı bâtıla, taraftarlarının yüz çevirmesiyle mevhûm ma'bûdları gibi mürtefi' olur, giderler. Lakin hakāik-ı ilmiyye [54] insanların cehlinden dolayı nasıl büsbütün müntefî olmayıp da yalnız tecellîsini gāib etmiş bulunursa, dîn-i İslâm da öyledir. Herkes ne derse desin Allah birdir ve her şeyin hâlık-ı müdebbiridir. Hazret-i Muhammed aleyhisselâm bu hakīkati ve bu hakīkatin fürû'ât-ı ilmiyye, ahlâkıyye ve ameliyyesini vaz' değil, nakil ve teblîğ ve te'yîd eyledi. Beşeriyetin sahne-i istifâdesine koydu.

Din enbiyâ-i sâlife ile izhâr edilmiş iken, zâyi' olmuş, tahavvülâta tahrîfâta uğramıştı. Menâbi'-i ilmiyyesi büsbütün zaaf kesb etmiş idi. Hazret-i Peygamber ile yeni baştan doğdu ve büyük bir inkişâfa mazhar oldu. Binlerle seneler sâha-i nazariyyâtta mahfûzen gizlenerek bilâhare âlem-i ameliyyâta karışan kutû'-ı mahrûtiyye gibi değil, belki nazariyâtını bile gāib ederek bilâhare hem nazariyâtta ve hem ameliyâtta birden bire tecellî eden bir çok hakāyık-ı ilmiyye gibi âlemde zuhûr ve inkişâf-ı kâmil ile intişâr eyledi. Bunun için İslâm hem vicdâna, hem fikre, hem hayâta bir çok sermâyeler vermiş olmakla beraber yine esâsında bilcümle edyân-ı semâviyye ile müttehid ve müşterek olduğunu dermiyân eylemiştir.

**Mehmed Hamdi** 

## MÜHİM BİR MEV'İZA-İ DÎNİYYE

A'yân Reisi fâzıl-ı muhterem Mustafa Âsım Efendi hazretleri Ramazân-ı şerîfin on dördüncü Cuma günü Erenköyü'nde Zihni Paşa Câmi'inde mühim bir mev'iza-i dîniyye îrâd buyurmuşlardır. Dersin mevzûu أَوُلُ هٰذِه سَبِيلي) أَ âyet-i celîlesi idi. Âyet-i (اَدْعُوا اِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةِ اَنَا وَمَنِ اتَّبَعَني kerîmenin icmâlen tercümesinden sonra enbiyâ-yı izâm hazerâtının vazîfe-i esâsiyyesi insanları Allah'a da'vet olduğunu ve bu da'vet basîret üzerine vukūa gelmiş bulunduğunu, ekmel-i enbiyâ efendimiz hazretlerinin de bu vazîfe-i celîleyi gāyet kemâlde olarak ifâ buyurmuş olduklarını izâh buyurdular. Ba'dehû dinin ve ibâdetin insanlar hakkında dünyâ ve âhiretce bâ'is-i fevz ü felâh olacağını, ezelen ve ebeden ganiyyün ani'l-alemîn olan zât-ı ecell ü a'lânın hiç kimsenin ibâdetinden müstefîd, ma'siyetinden mutazarrır olması mümkün olmadığını, ahkâm-ı ilâhiyyenin fevâidi tamâmen ve kemâlen ibâda âit olduğunu tafsîl eylediler. Ve târîh-i kadîmden beri bü-

Bu mukaddemât-ı hakîmâneden sonra sözü ahvâl-i hâzıraya intikāl ettirerek bizim dahi senelerden beri dûçâr olduğumuz mesâib-i mütenevvianın bilhâssa gerek harb-i ahîre duhûlümüz, gerek neticesinde perisan bir hale gelişimiz şe'âir-i İslâmiyyemizi ihmâlin netâyic-i müessifesinden olduğunu dermiyân eylediler. Bu hastalıktan kurtarmak hükûmetin, kurtulmak da ahâlînin vazîfesi olduğu halde bu cihetin her iki tarafça da nazar-ı i'tibâra alınmadığını zikr ederek bundan sonra felaketimize nihâyet vermek ve bizim için saâdet kapıları açılabilmek ümidiyle gerek hükûmetin, gerek ahâlinin ahkâm-ı dîniyyeye i'tinâ etmeleri husûsunu kemâl-i ehemmiyetle tavsiye buyurdukları gibi bu maksadın husûlüne bâis olabilecek umûrdan olmak üzere âtiyen icrâ olunacak intihâbâtta aslâ fırka gayreti gütmeyerek kendilerine vekâlet edecek meb'ûslarını din ve îmân ve ahkâm-ı dîniyyede ilim ve irfân, sâhib-i ahlâk ve vicdân kimselerden intihâb etmeye çalışmalarını hemen ağlar bir vaz' ile ve gāyet açık bir lisânla beyân ve teşrîh buyurdular.

Bu mev'iza-i hakîmâne câmi'-i şerîfi hınca hınc dolduran cemâ'at-i müslimîn üzerinde pek büyük bir te'sîr yapmıştır. Bilhâssa müslümanlığı fırkacılık gayretinin fevkinde telakkileri hakkındaki beyânât-ı âliyyeleri bin türlü tefrikalarla parçalanmaya ma'rûz kalan müslümanlar üzerinde azîm te'sîrler icrâ etmiştir. Üstâd-ı muhteremimiz Mustafa Âsım Efendi hazretlerinin bir mev'iza da Bâyezid Câmi'-i şerifinde îrâd buyurmalarını temennî ederiz.

## DEVLET-İ İSLÂMİYYE'NİN TA'KĪB ETTİĞİ TARÎK

Devlet-i İslâmiyye'nin bir gāyesi, bir de o gāyeye vüsûl için bir tarîki vardır; esâsları murâkabe-i ilâhiyyede

tün akvâm ve ümemin dünyaca saâdetleri dahi diyânet-i hakka ve ahlâk-ı fâzıla ile müterâfık olduğunu, bilhâssa ümmet-i İslâmiyye her ne zaman ahkâm-ı dîniyyelerine riâyette dûçâr-ı taksîr olmuşlarsa seyyiesini çekmiş bulunduklarını Endülüs târîhinden misâller getirerek teşrîh ettiler. Ve bu sırada her mü'minin veliyy-i kâmil mertebesinde tâât ve ibâdâta muvâzıb olabilmesi hasbe'l-beşeriyye müyesserü'l-husûl olamayacağı; asıl rûh-ı mes'ele şe'âir-i ilâhiyyeye hürmet, mahlûkāta şefkat husûslarına i'tinâ ve dikkat nikātına râci' bulunduğu; binâenaleyh ümem-i İslâmiyye'nin kaht u galâ, a'dâya mağlûbiyet gibi felaketlere ma'rûz kaldıkları edvâr ve a'sâr şeâire hürmetten mütebâid, mahlûkāta şefkatten zâhil bulundukları zamanlara müsâdif olduklarını pek belîğ bir sûrette izâh buyurdular.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yûsuf, 12/107.

bulunan Devlet-i İslâmiyye'nin ta'kīb ettiği tarîk en vâzıh, en sâlim bir tarîk, gāyesi de en kâmil bir gāyedir. Devlet-i İslâmiyye reâyâsının dünya ve âhirette mes'ûd olmasını gāye-i emel addeder; dîn-i İslâm sâliklerinin hayatta tâbi' olacağı kavâ'id-i ahlâkiyye ve ictimâ'iyyeyi ta'lîm eder; dîn-i İslâm öyle bir dindir ki yalnız sâliklerini değil, belki bütün benî beşer için hayır ta'kīb eder. Çünkü bütün nüfûs-ı beşeriyyeyi tehzîb etmeyi, ümem ve akvâm-ı beşeriyyeyi terbiye eylemeyi deruhde ediyor, uhuvvet-i âmme-i beşeriyye te'sîs ediyor.

[55] Devlet-i İslâmiyye nâsı hayra da'vet eder. Enbiyâ beşeri hayra sevk eder, hukemâ hayır arar; Kur'ân hayra da'vet eder; mîzân-ı hayrı tavsiye eder. Hayra da'vet için işlenmesi lâyık olan işi fiile, bilakis işlenmesi lâyık olmayan işi terke tergīb ile hâsıl olur. Buna mebnî Devlet-i İslâmiyye ta'kīb ettiği gāyeye vâsıl olmak için ancak emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker tarîkine sülûk ediyor. Ümmet-i Muhammediyye'nin hâssası emr-i bil-ma'rûf nehy-i ani'l-münkerde diğer ümmetten hâlen akvâ olmaktır. Emr-i bil-ma'rûf nehy-i ani'l-münkerde üssü'l-esâs mehâfetullâhdır. Her iyilik Allah korkusundan doğar, dünyanın nizamı Allah korkusu iledir. Ma'rûfu emreden zât Allah'dan korkar da emreder, münkeri nehy eden zât Allah'dan korkar da nehy eder, Allah'dan korkan haktan ayrılamaz.

Ma'rûfu emir, münkeri nehyeden zâtın evvel be-evvel ma'rûf ve münkeri bilmesi, hayrı şerden ayırması şarttır; yoksa ümmet bâtıla da'vet olunur, ümmetten ma'rûf nehiy olunur, ümmete münker emr olunur, artık maksad elden gider, saâdete bedel felaket hâsıl olur. Bundan dolayı emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker ma'rûf ve münkeri bilen zâta mevdû' olur.

Emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker her ümmete, her mükellefe farzdır. Hattâ farziyyeti haccın farziyyetinden daha müekkeddir, emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker cihâddır, hattâ cihâddan efdaldir; hâl-i cihâdda nasıl seyfden korkulmazsa emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkerde de mekârih ve mahâvifden korkulmaz, münkerâtı gören nehy eder. Başkasına muntazır olmaz. Sünnet-i enbiyâ budur, sünnet-i selef-i sâlihîn budur. Hayır ve şerri, ma'rûf ve münkeri temyîz eden her müslim nâsı hayra da'vet eder, ma'rûfu emr eder, mün--nazm-ı celî (كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَر ...الآية) nazm-ı celîlinin zâhiri buna delâlet eder. Çünkü Kur'ân-ı Mübîn'de ümem-i sâlifeye âit olan ahbâr ve kısas ancak onlardan ibret almaklığımız maksadıyla beyân buyurulmuştur. Dikkat olunsun görülür ki âyât-ı celîlede ahbâr ve kısasın hangi tarafı ibret-âmiz ise ancak o taraf zikr olunur, yoksa tarih kitâbı gibi bir vak'a tamâmıyla izâh olunmaz.

Nazm-ı celîl-i mezkûr yekdiğerlerini işlemiş oldukları münkerâttan nehy etmediklerinden dolayı Benî İsrâil hakkında "Ne kötü iş işlemişler idi!" buyuruyor. Zâten fi'l-i nebîden, fi'l-i ashâb-ı nebîden de müstefâd olan budur. Hattâ bu bâbda ashâb-ı kirâm izin olmaksızın emir ve nehiyde bulunurlar idi, bu hâl aralarında şâyi' idi, onlardan bir inkâr da vâki' olmamış idi. Anlaşılıyor ki emr-i bil-ma'rûf nehy-i ani'l-münkerde veliyyü'l-emrden izin de şart değildir. Şu kadar ki emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker fitneyi müeddî olur ise mendûb olmaz, harâm bile olur.

Filvâki' bazıları emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker-de (امن على النفس) şartını beyân ediyorlar ise de mezheb-i muhtâra göre bu da şart değildir.

Ümmet tenâhî ve teâmür (biri birine emir ve nehy etmek) ile hey'et-i ictimâ'iyyede sa'âdet-i umûmiyye husûlüne umûmun kuvvetiyle çalışmayı tekâfül-i umûmî altına almış olur, sa'âdet-i maddiyye ve ma'neviyyeyi istihsâl etmenin yegâne tarîki muktezâ-yı akl ile kavâ'id-i tabîate, sünen-i ilâhiyyeye muvâfık hareket etmektir. Bu ise irşâdât-ı Kur'âniyye'ye imtisâlen evâmir-i ilahiyyeye ittibâ' ve nevâhî-i sübhâniyyeden ictinâb ile hâsıl olur. Tenâsuh ile (efrâdının her biri diğerine nasîhate kıyâm ile) münkerâtın şuyûu müstehîl olur, efrâd-ı ümmet arasında ma'rûf müstakar olur, aralarında tefrikaya bir menfez kalmaz, dinde ihtilâf bile ber taraf olur.

Ümmet arasında teâmür ve tenâhî olmazsa ümmet fesâda dûçâr olur, ümmet irtikâb-ı münkerâttan sâkit olursa ümmet isminden çıkar, parça parça olur; aralarında câmia kalmaz. Çünkü ümmet efrâddan mürekkeb bir cemâattir ki aralarında bir râbıta, bir vahdet vardır; mecmûu bir bünyenin a'zâsı gibidir.

Ümmet ancak emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker ile hayr-ı ümmet olur.

Salâh-ı ibâd, salâh-ı bilâd ancak emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker ile hâsıl olur. Şe'âir-i dîniyye, hu-dûd-ı ilâhiyye ancak emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker ile ikāme olunur. Bir ma'siyet hafî kalırsa ancak sâhibine mazarrat verir. Fakat zâhir olur da inkâr ve nehy olunmazsa mazarrat umûma sirâyet eder.

Şurası unutulmasın ki da'vet-i âmmeye mütesaddî olan zât da'vet ettiği şey ile muttasıf olmalı, âmir bilma'rûf emri kabûl etmeli, nâhî ani'l-münker menhiyyün-anhden kaçınmalı. Yani emir ve i'timâr, nehiy ve intihâ cem' olunmalıdır:

Emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker râbıta-i vâhdettir. Câmiayı hıfz eden, firkati men' eden emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkerdir. Ma'rûf ukūl ve tabâyi'-i selîmenin müstahsen gördüğü, münker bil-aks müstakbeh gördüğü şeydir; ma'rûf aklen ve şer'an iyi olan, münker

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mâide, 5/79.

aklen ve şer'an kötü olan şeydir. Bu bâbda mürşid selâmet-i fıtrat ile beraber Kitâbullah, sünnet-i Resûlullâh, amel-i ashâb-ı Resûlullâh'dır. İmâm Ahmed ve Müslim ve ashâb-ı Sünen'in Ebû Sa'îd el-Hudrî'den rivâyet ettikleri أَنُ مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِيسَانِهِ، وَفَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ، وَفَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ، وَفَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ، وَفَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْ رَأَى مِنْكُمُ مُنْكُرًا فَلْيُغِيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ، وَفَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْكُمُ الْإِيمَانِ مَنْكُمُ الْإِيمَانِ مُنْكُرًا فَلْيُعْتَرِهُ مِينَا لِلْكُ مَا مُعْتَلِعُ فَبِيمَانِ أَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِيمَانِ أَنْ مُلْكِمَانِ مُعْفُ الْإِيمَانِ مُنْكُرًا فَلْيُعِمَانِ أَنْ مُنْكُرًا فَلْكُورَا فَلْيُعَلِّمُ الْإِيمَانِ مُنْكُرًا فَلْكُورَا فَلْكُورَا فَلْكِمَانِ أَنْ مُلْكِمَانِ مُنْكُرًا فَلْيُعْتَرِهُ فَلِيمَانِ أَنْ مُنْكُرًا فَلْيُعِمِّلُهُ مُنْكُرًا فَلْيُعِيْعُ فَيْمُ لِيمُ وَفَلِكُ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ مَنْكُمُ الْإِيمَانِ مُنْكُمُ الْإِيمَانِ مُنْكُلِي مُنْكُمُ الْكُورَا فَلْكُورَا فَلْكُورَا فَلَيْكُونُ الْمُعْلِمِينَ الْعَلِيمِ الْعَلَيْكِ مُنْكُورًا فَلْكُورَا فَلْكُورَا فَلْكُورَا لَكُونَا الْعَلَى الْعُلِيمِ الْعَلَى الْمُعْلِمِينِ الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

Cenâb-ı Hakk'ın ümmete vâcib kıldığı emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker ancak kuvvet ve emâret ile tamâm olur, çünkü bil-fiil izâle edecek olan âmir ve nâhî hükûmettir, nitekim vâcib olan cihâd, adl, mazlûma nusret, hudûdu ikāme, haccı ikāme, salât-ı Cum'a ve îdi ikāme de ancak kuvvet ve emâret ile tâm olur. Buna mebnî "Es-sultânu zıllullâhi fi'l-arz" eseri vârid olmuştur. Hattâ "Sultân-ı câir ile altmış sene bulunmak bir gece sultansız bulunmadan aslahdır" bile denilmiştir. Şimdiye kadar türlü türlü zuhûr eden hâdisât-ı ictimâ'iyyeyi tecrübe ve tedkīk edenler bu sözü tasdîk ederler zannederim. Fuzayl bin İyâz, Ahmed bin Muhammed bin Hanbel ve sâire gibi selef-i ümmet bundan nâşî "Bizim kabûl olunacak bir duâmız olsaydı sultana duâ eder idik" demişler idi.

Veliyyü'l-emr ancak emr-i bil-ma'rûf, ani'l-münker için nasb olunmuştur. Velâyetten, hükûmetten emâretten maksûd da budur. Veliyyü'l-emr Allah'a itâat, elden geldiği kadar mesâlih-i ibâdı rü'yet kasd etmelidir. Veliyyü'l-emr ferâiz-i dîniyye, sıdk, emânet, birr-i vâlideyn, sıla-i rahm, hüsn-i mu'âşeret... ilh. gibi ma'rûfu emr eder; mücmaun-aleyh olan muharremât-ı zâhireyi, gışş, kizb, hiyânet, yol kesmek, gasb u gārete kalkışmak, memlekette âsâyişi ihlâl etmek, bir fesâd çıkarmak.. ilh gibi mefâsid-i ictimâ'iyyeyi; nikâhı şer'an câiz olmayan kadını nikâh etmek, setri vâcib olan a'zâyı setr etmemek... ilh gibi nesil ve ırza âit olan mefsedeti, hulâsa bütün münkerâtı men' eder. Terk-i vâcibâttan dolayı, fi'l-i muharremâttan dolayı fâillerini ukūbete dûçâr eder; hattâ men'-i fesâd için; ikāme-i hudûda temekkün ve iktidâr için zümre-i müfsideye karşı kıtâlde bile bulunur.

Emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker tedrîcîdir. Bu bâbda kāide (الا رفق فالا رفق)'dan başlayarak (لا غلظ نالاغلظ)'ya kadar varır; mev'iza ve nasîhatten başlanır, tehdîde, hapse ve sâir ukūbâta kadar varılır.

Elhâsıl veliyyü'l-emr münkerâtın şuyûuna aslâ müsâade etmez. Mücerred nehy-i ani'l-münker maksûd olmakla şekli ref' ve izâlede maslahata riâyet eder, dirâyet ve nüfûz-ı nazarına göre muâmele eder. Sıdk ile vakten ba'de vaktin bilâdda teâmülün ihtilâfına göre akvâl-i fukahâya ittibâ' ile dini, aklı, ırzı, demi, malı sıyânet eder.

Din ancak emâret, velâyet-i emr ile kāim olur, dîn-i İslâm ancak devlet-i İslâmiyye'nin bekāsı ile kāim, devlet-i İslâmiyye'nin ınkırâzı ile munkarız olur. Salâh-ı dîn ve dünyâ için elzem olan mesâlih ve makāsıd-ı şer'iyye ancak cem'iyyet ile tâm olur. Her cem'iyyet için bir baş bulunmak zarûrîdir. Ebû Dâvud'un tahrîc ettiği bir hadîs-i şerîf mûcebince imâmü'l-hükkâm, Seyyidü'l-enâm efendimiz hazretleri "Üç kişi bir sefere çıkarsa içlerinden birini emîr kılsınlar" buyuruyor. Sefer esnâsındaki ufacık bir cem'iyyette birinin emîr kılınmasını emreden Nebî-i zîşân bununla sâir envâ'-ı ictimâiyyâta da bir emîre tenbîh etmiş oluyor. Başsızlığı, anarşistliği kökünden koparıyor.

Emâret vâcibât-ı dîniyyenin en büyüklerindendir. Velâyet-i emr, emâret emr-i dînîdir, öyle bir karâbettir ki onunla Allah'a takarrub olunur. Resûlullâh'a tâat ile beraber kurbet-i emâret efdal-i kurubâttır. Ne çare ki birçok kimselerin mücerred riyâsete veya mala veya şöhrete olan ihtirâsları dinlerini ifsâd ediyor, rüesâ-yı umûr rüesâ-yı müfsidîn oluyor.

Dünyâda en kötü velâyet, en kötü hükûmet hükûmet-i Fir'avniyye'dir: <sup>3</sup>(الْمُهُمْ وَمَوْنَ عَلَا فِي الْاَرْضِ وَجَعَلَ اَهْلُهَا) nazm-ı kerîmi mûcebince Fir'avn Mısır'da hal-kı hakīr görür, halka ceberût ve azamette bulunur; ve ahâlîyi tefrikaya düşürüp bir kısmını zebûn ve makhûr eder; erkek çocukları boğazlar; kadınları alıkor idi, çünkü müfsidînden idi. Artık tebaasını istihkār eden, tebaasına karşı tahakküme kalkışan, kibir ve azamette bulunan, tebaasını tefrikaya dûçâr eden, öldüren, tebaasına zulüm ve gadr eden bir hükûmet hâşâ hükûmet-i İslâmiyye değil, hükûmet-i Fir'avniyye olmuş olur.

(Cerîde-i İlmiyye)

İzmirli

İsmâil Hakkı



# MÜSLÜMANLAR NEDEN GERİ KALDILAR VE NİÇİN İLERLEYEMİYORLAR?

Bir mes'ele ki bugün küre-i arz üzerinde mevcûd bütün müslümanları her vakitkinden ziyâde işgāl ve iz'âc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Müslim, Sahîh, Kitâbü'l-Îmân, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Enfâl, 8/25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kasas, 28/4.

etmektedir. Ve etmesi lâzım gelir. Vâkıa bu mes'ele yalnız bugünün mes'elesi değildir.

Asırlardan beri azıcık düşüncesi olanları derin derin düşündürmekte idi. Fakat bugün artık en hâd bir devresine girmiş bulunmaktadır. Çünkü âlem-i İslâm'ın en büyük kısmını teşkîl eden yerlerde müslümanların çoğu Hilâfet-i Uzmâ-yı İslâmiyye hakkında büyük ümidler perverde etmekte idiler. Biz onların dâimâ medâr-ı iftihâr ve vesîle-i necât ve felâh olacak ümidgâhı idik. Fakat son vak'alar mes'eleyi bütün üryânlığıyla meydana çıkardığından o ümid ile yaşayan müslümanlar da şimdi zehrâb-ı ıztırâbın en müdhişi olan inkisâr-ı ümîd ve hayâl azâbına düşmüş [57] bulunuyorlar. Evet gāyet ağır ve ciddî olan bu mes'ele hiçbir vakit bugünkü şiddeti iktisâb etmemişti. Çünkü kıblegâh-ı İslâm taarruz ve inhilâlden oldukça masûn ve mahfûz kalmış bulunuyor idi.

Tabîidir ki bir ıztırâbın iştidâd ve teammümü dâimâ şeâmet-âver değildir. Belki de ekseriyâ mûcib-i teyakkuz ve intibâh olduğu cihetle saâdet-âverdir. Binâenaleyh bizim de hâl-i esef-iştimâlimizin derece-i nihâyeye varması, hiç şüphe yoktur ki hakīkī intibâhımızı mûcib olarak esbâb-ı tedennî ve mesâyibimizi iyice teşhîse ve en doğru tedâvîyi bulup hüsn-i tatbîkine muvaffak olmamıza bâdî olacaktır. Ancak bu bâbda uhdemize terettüb eden ehem vazîfeler vardır ki onlar da ye'se düşmeyerek mâzî ve hâli kemâl-i dikkat ve i'tidâl ile tedkīk edip hakīkati iyi anlamak, sonra da îcâbını hakīkī ehl-i îmânlara yakışacak sûrette icrâ eylemektir. Ye'se düşmemeliyiz. Çünkü yeis ahlâkan mezmûm, Neste'îzübillâh;

اللهِ) dînen merdûddur. اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ اللهِ) اللهِ اللهِ) اللهِ) اللهِ) اللهِ اللهِ) اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِّ اللهِ) اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِّ اللهِّ اللهِّ اللهِلْمِلْلْمِلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْم

Iztırâbât ve mesâyibin iştidâdı yeis değil, ümîd-i necâtı müstelzim olmalıdır demiştim. O da hadîs-i Peygamberî ile sâbit bir hakīkattir: اشتدى ازمة تنفرجى

Mâzîyi, hâli iyice tedkīk ederek hakīkati anlayıp sonra işe girişmeliyiz. Çünkü ²(مُولَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه عِلْمٌ) buyurulduğu gibi tâ Fâtiha-i şerîfede ³(مِرَاطَ الَّذِينَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ) âyet-i celîlesindeki aleyhim zamîrlerinde mâzîye ve hâle âit bilcümle vekāyi' ve şuûnu nazar-ı i'tibâra almak lüzûmunun münderic bulunduğu müfessirîn-i kirâm hazerâtının irşâdât-ı aliyyeleriyle ma'lûmumuzdur. Vâkıa insanın matmah-ı nazarı dâimâ istikbâle ma'tûf olmak lâzım gelir. Fakat mâzîyi, hâli hakkıyla nazar-ı i'tibâra almadıkça ve onlara hakkıyla merbût kalmadıkça sağlam bir istikbâl te'mîni mümkün değildir. Onun için ben: "Mâzî geçmiş. Hâl bize hâkim. Şimdi biz istikbâle hâkim olmak için çalışmalıyız. Ancak istikbâle hâkim olabilmek

için mâzî ile hâle âkılâne merbût olmamız lâzım geldiğini unutmamalıyız" diyorum.

Hakīkī ehl-i îmâna lâyık sûrette çalışmak lüzûmunu zikr edişimiz maatteessüf bu bâbda kusurlarımızın pek çok ve pek büyük olduğunu hep bildiğimizdendir. Halbuki amelsiz îmânın işe yaramayacağı,

<sup>4</sup>(الايمان والعمل قرينان لا يصلح كل واحد منهما الا مع صاحبه) hadîs-i şerîfiyle sâbittir. Binâenaleyh hakīkat tezâhür ettikten sonra yalnız anlamakla kalmayıp büyük derdimizin izâlesi için aklımızın erdiği, gücümüzün yettiği kadar çalışmaya da hepimiz azm ü cezm etmeliyiz.

Gelelim asıl mevzûa: Makālemizin başında müslümanlar ne için geri kalmışlar demiş idik. Geri kalmak için bir kere ileri gitmek lâzım gelir. Evet, müslümanlar bir vakitler ileri gitmişler ve gāyet esâslı bir medeniyet meydana getirmişler idi. Hattâ yalnız kendileri ileri gitmiş olmayıp başkalarının da ileri gitmelerine ve daha doğrusu bugünkü medeniyetin zuhûr ve husûlüne sebeb olmuşlardır.

Bunu isbât için târîhi söyletelim: Târîh gösteriyor ki Cenâb-ı Peygamber efendimiz ba's buyuruldukları vakit bütün âlem medeniyetten mahrûm idi. Çin ve Mısır medeniyetleri çoktan munkarız olmuş bulunduğu gibi Benî İsrâil, Yunan ve Roma medeniyetleri de kalmamış idi.

O zamanlardan kalma kütüb ve âsâr metrûk, bî-rağbet ve ziyâa mahkûm bir halde bulunuyordu.

Arabistan ve civârları ilim ve ma'rifetten bî-haber olduğu gibi Avrupa da karanlık bir cehâlet içinde pûyân idi. Hıristiyanlık hiçbir eser-i medeniyyet gösterememiş, dünyâ baştanbaşa zulmet ve cehâlet içinde idi. Hazret-i Peygamber'in mehd-i zuhûru olan yerlerde öyle garîb âsâr-ı cehl ü vahşet var idi ki insan vukūuna ihtimâl veremez. Meselâ kız evlâtlarını fazla boğaz addederek diri diri gömmek mûcib-i mefharet bir âdet sayılıyor idi. Ve deve bevliyle taattur! ve tetahhur! ederler idi.

Medeniyetin en büyük şartı olan emn ü âsâyiş ve hüsn-âmîziş fevkalâde muhtel idi. İşte Fahr-i Kâinât efendimiz öyle bir zamanda böyle bir muhît içinde yetişerek dîn-i İslâm'ı neşre başladı. Ma'rûz kaldığı pek şiddetli muhâlefetlere, mümânaatlara rağmen az vakit zarfında ahlâk-ı umûmiyye üzerinde büyük âsâr-ı salâh görülmeye başladı.

İmân etmeyenler bile ta'kīb ettikleri yolların insanî olmadığını anlar olmuşlardı. Beş on sene zarfında âdât-ı câhiliyyetin pek çokları terk edildi. Hele biri birlerinin kanlarına susamış nice kavimler feyz-i İslâmiyet'in te'sîriyle kardeş oldu.

Hayât-ı Peygamberî esnâsında kıyâmete kadar dünyânın her yerine ve her zamanına kifâyet edecek esâsât-ı

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yûsuf, 12/87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> İsrâ, 17/36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fâtiha, 1/7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Suyûtî, el-Câmiu's-Sagîr, 5120.

medeniyyenin=dîniyyenin kâffesi kâmilen tekarrur etti. Yani *Kur'ân-ı Kerîm* kâmilen nâzil oldu. Artık ondan sonra o kitâb-ı mübînden istifâde etmek, ahkâm-ı celîlesinin hüsn-i tatbîkine muvaffak olmak kalıyordu ki âlem-i İslâm şimdiye kadar bu husûsda şân-ı celîl-i İslâm'ın muktezâsı kadar değilse de yine uluvv-i İslâm'ı göstermeye kifâyet edecek derecede muvaffakiyetler gösterdi.

Ma'lûmdur ki medeniyetin veya dinin (Biz din ve medeniyeti bir ma'nâya kullanıyoruz) üç rükn-i esâsîsi vardır: Akılca salâh, bedence salâh, rûhca salâh, ta'bîr-i âharla ilim ve ma'rifet, sıhhat-i beden ve ahlâktır.

Ehl-i İslâm bunların kâffesinde büyük terakkīler te'mîn etti. Daha evvel gelen medeniyetlerin ihyâsına, ikmâl-i nevâkısına himmet ettiler. Hakīkat, o vakitler için
en son ve en müterakkī, fakat unutulmuş olan Yunan
medeniyetinin [58] zıyâ'dan muhâfazası, ihyâsı ancak
müslümanlar tarafından lisân-ı Arab'a tercümesi sâyesinde olduğu gibi Yunan medeniyeti bir hakīkate bedel
bin hurâfe ile esâtîr ile karıştırılmış olduğundan onların
muzır te'sîrâtını izâle ile ciddin hezle, hakīkatin hayâle
galebesini te'mîn ile hikmet ve medeniyete metânet ve
kemâl bahş etti.

Ulûm ve maârif, hüner ve ma'rifet husûslarında âlem-i İslâm'ın ne büyük yenilikler, terakkīler gösterdiği herkesce müsellemdir. Daha ibtidâ-yı İslâm'da ilm-i cebr îcâd edilmiş ve bunun İmâm Ali Efendimiz tarafından ta'lîm buyurulmuş olduğu meşhûrdur.

İlm-i kimya kezâlik hukemâ-yı İslâm tarafından îcâd ve bir tarz-ı selîme ifrâğ edilmiştir. Pusulayı, kağıdı, barutu, topu, tüfengi ilk müslümanlar icâd veya isti'mâl ettikleri ma'lûm değil midir?

Memleketlerin, milletlerin hüsn-i idâresi, sevkü'l-ceyş, posta muâmelâtı, hastahâneler, medreseler, dâru's-sınâalar hep âlem-i İslâm'da zamanına göre tekemmül etmiş âsâr-ı irfândandırlar.

Müslümanların kuvvet ve sihhat-i bedene ne derece ehemmiyet verdikleri meşâkk-ı seferiyyeye tahammül ve kuvvet ve kudret husûsunda gösterdikleri âsâr-ı besâlet ve metânetlerle sâbittir.

Zevk-i bedîîlerini de hâlâ erbâbının hayretlerle temâşâ ettiği âsâr-ı tezyîniyye ve mi'mâriyye göstermektedir.

Ahlâk husûsundaki büyüklükleri de müslim ve gayri müslim bilcümle anâsır-ı insâniyye üzerinde tatbîk ettikleri adâlet ve şefkatlerle müsbettir. Bilcümle hukemâ-yı felâsifenin de ittifâk ettiği vechile ahlâk, adâlet ve şefkat olup bunlar dinimizin emrettiği adl ü ihsân kāideleriyle te'mîn edildiğinden en ulvî tatbîkāt-ı ahlâkiyye numûneleri Cenâb-ı Peygamber'in zamân-ı saâdetlerinde görüldüğü gibi hulefâ-yı râşidîn ve ondan sonra gelen mülûk-i âdile zamanlarında da pek çok misâlleri vardır.

Halîfe ve ibn-i amm-i Resûlullâh Cenâb-ı Ali'nin huzûr-ı hâkimde bir Mûsevî ile yan yana muhâkeme oldukları ve şâhidlerin adem-i kifâyesine binâen da'vâyı Hazret-i Ali'nin gāib ettiği fakat bu mertebe yüksek adâlet karşısında Mûsevî'nin müteessir olarak Cenâb-ı Ali'ye tarziye verip dîn-i Muhammedî'yi kabûl ettiği meşhûrdur. Daha evvel Hazret-i Ömer radıyallâhu anhin Kudüs fütûhâtında ve sâir vesîlelerle gösterdiği ulvî adâletler bütün dünyanın bütün târîhlerinde zînet-bahş-ı insâniyyet olarak mastûrdur. Hâsılı târîh-i İslâm gāyet kudsî adâlet numûneleriyle doludur. Şefkat ve merhamet husûsunda dahi müslümanlar her milletten ileri gitmişlerdir. İnsanlardan başka hayvânât için dahi müessesât-ı hayriyye yapıldığı bugün hâlâ mevcûd olan asâr-ı vakfiyyeleriyle müberhendir.

Hulasa-i ma'rûz İslâm'ın medeniyet-i cihâna ne kadar ciddî, ne kadar ulvî hizmetler ettiği dünyânın her yerinde mevcûd olan İslâm âsâr-ı umrânıyla sâbit olduğu gibi dost, düşman bütün doğru yazan milletlerin âsâr-ı muharrerelerinde mahfûzdur. Bu bâbda *Dîn-i İslâm ve Ulûm-ı Fünûn* kitâbında Avrupa ve Amerika müelliflerinin ifâdelerine, şehâdetlerine müstenid gāyet mevsûk ve mühim ve gāyet câlib-i dikkat tafsîlât mevcûd olduğundan arzu edenler oradan okurlar.

Pek a'lâ dünyanın en yüksek dinine mâlik ve o kadar vâsi' ve mühim fütûhâta mazhar olmuş ve birçok ilmî muvaffakiyetler göstermiş; büyük âlimler yetiştirmiş olan bu millet-i İslâmiyye sonradan ne için gerilemiş ve ilerlemekte devâm edememiş diyeceksiniz değil mi?

Evet bu suâl kendi kendine vârid-i hâtır olur. Fakat bu suâlde tashîh edilecek bir cihet vardır, evvelâ onu tashîh edelim. Ne için gerilemiş demiyelim de ne için geri kalmış diyelim. Çünkü âlem-i İslâm evvelâ gerilememiş, geri kalmıştır. Geri kaldıktan sonra gerilemek de zarûrîdir. Buralarını tekrar izâh edeceğiz. Şimdi ne için geri kalmış diye kabûl edelim. Zira müslümanların bu hâli başlıca ve evvelâ Avrupalıların ilerlemelerinden neş'et etmiştir. Müslümanların gerilemelerinden değil, binâenaleyh daha iyisi Avrupalılar nasıl ilerlemişler orasını arayalım.

Yukarıda müslümanlar hem kendileri ilerlemişler, hem de başkalarının ileri gitmelerine, daha doğrusu bugünkü medeniyetin zuhûr ve husûlüne sebeb olmuşlardır demiş idik. Şimdi onu izâh edeceğiz.

Müslümanlar neşr-i dîn ve medeniyet için dâire-i fütûhâtı tevsî' ettikleri sırada ma'lûm olduğu üzere ilk asr-ı hicrî nihâyetlerinde Avrupa'ya geçerek bilâhare Endülüs medeniyetinin zuhûruna sebeb olmuşlardır. O vakitler Avrupa âlemi tamâmen zalâm-ı cehâlet içinde ve herkes biri birinin gözünü çıkarıyor idi. İslâmların bu ilerlemeleri onların intibâhlarını mûcib oldu. Ve mücâ-

veret sebebiyle gittikçe artan temas da müslümanların en büyük medâr-ı temeyyüzü olan ilim ve ma'rifetten müstefîd olmak için çalışmalarını intâc etti. Avrupalılar kendi devr-i intibâhlarının on beşinci on altıncı asırlarda olduğunu söylerlerse de hakīkat iyi aranırsa Avrupalılar ilk ders-i intibâhı müslümanların Endülüs medeniyetlerinden almışlardır. Mes'elenin bir safhası böyle olduğu gibi diğer bir mühim safhası da Ehl-i Salîb seferlerine âittir ki bugünkü Avrupa terakkiyâtı en ziyâde Endülüs medeniyetiyle Ehl-i Salîb seferlerinden aldıkları intibâha medyûndur.

Avrupalılar devr-i intibâhlarını tıbâatın îcâdına medyûn gösterirler ki bir cihetle doğrudur. Fakat tıbâatı îcâd edecek kadar münevver yetiştirmek için de bir devr-i intibâh geçmiş olmak lâzım gelmez mi? Hem tıbâat on beşinci asırda îcâd olunmuştur. Halbuki Avrupalıların ilim tahsîline daha evvel çalışmaya başladıkları el yazılarıyla muharrer mahfûz kitâ [59]blarıyla sâbit olduğu gibi şimdi bizim ecnebî mekteplerinde tahsîl için gittiğimiz nevi'den Endülüs'e gelerek İslâm medreselerinde tahsîl-i ulûm eden pek çok hıristiyan talebe bulunduğu da târîhlerde mezkûrdur. Hele Ehl-i Salîb seferlerinde büyük kuvvetlerle kücük kuvvetlerimize mağlûb olmaları bütün bütün nazar-ı dikkatlerini celb ederek sebebini taharrîye sevk etmiş ve neticede müslümanların ulûm ve fünûna rağbet etmelerinde ve dîn-i Islâm'ın hurâfâta mümânaat ve hakīkate fart-ı merbûtiyyetinde bulmuslar ve bu sûretlerle bir tarafdan aralarında ulûm ve maârifin intişârına çalışmışlar diğer tarafdan hurâfâtı, efkâr-ı sakīmeyi atarak terakkī tarîkini tutmuşlardır. İlmin, maârifin aralarında kolayca intişârına hizmet eden âlet-i kırâat ve kitâbete mâlik olmaları bu bâbda en mühim âmil olmuş olduğu gibi yine bu âlet-i kırâat ve kitâbetin basitliğidir ki Avrupalıların terakkīlerinde en mühim âmil gördükleri tıbâatın îcâdı emr-i azîminin de kolayca îcâdına sebeb olmuştur.

Eğer Avrupalıların terakkisi ancak tıbâatın îcâdıyla başlamış olsa idi tıbâatın yeni îcâd olunduğu bir zamanda Kristof Colomb yetişmiş olabilir mi idi?

Hâsılı Avrupalıların hakīkī devr-i intibâhlarının müslümanların Avrupa'ya geçtiklerinden sonra hâsıl olduğunda ve bâ-husûs Ehl-i Salîb temâsları üzerine kuvvet bulduğunda şüphe yoktur. On beşinci ve on altınca asırdaki sür'atle terakkī eden devr-i terakkī hep evvelki intibâha ve pek doğru olarak tıbâatın îcâdına merbûttur, Avrupalıların Yunan âsâr-ı medeniyyesini tedkīk etmeleri de yine Arab kitâbları vâsıtasıyla olmuştur ki bu hakīkat Avrupa târîhlerinde ber-tafsîl mastûr olduğu gibi el-yevm kütübhânelerinde mahfûz kitâblarla da sâbittir.

Binâenaleyh Avrupa terakkiyâtının ve bugünkü medeniyetin feyz-i İslâm sâyesinde olduğu muhakkak olup gelecek makālemizde onlar terakkī ettikleri halde biz ne için edememişiz oralarını izâh edeceğiz inşâallâh.

Doktor Milaslı İsmail Hakkı

## HAKĪKAT İLERLİYOR

Zola, Fransa'nın bu müstesnâ sîmâsı bidâyeten ümidsiz görünen fakat haklı olduğuna kāni' olduğu bir da'vânın müdâfiiliğini deruhde ettiği zaman, bütün cihâna karşı bilâ-pervâ şöyle bağırmıştı: Hakīkat ilerliyor!.

Evet, efkâr-ı umûmiyye, gûnâgûn entrika ve tezvîrlerle yanlış cereyânlara sürüklenirken, hakīkat unutulmuş gibi idi. Birdenbire bülend-vicdânlarda bir isyân koptu. Hakīkat kıpırdanmaya başladı, nihâyet yürüdü ve muzaffer oldu.

Sevgili vatanımızın mukadderâtı hakkında Avrupa efkâr-ı umûmiyyesini tağlît için kurulan menfûr entrika ve tezvîrler de bidâyeten hakīkati setr ettirecek bir şekl-i vahîm almıştı. Fakat her kudretin, her sultanın fevkinde bir adâlet-i ilâhiyye vardı. Müslümanlar, bu adâletin er geç tecellî edeceğine îmân ediyorlardı. Şüphesiz bir adâlet tecellî edecek ve hakīkat ilerlemeye başlayacaktı. Bugün hakīkat henüz kat'î galebesini kazanmış olmamakla beraber, herhâlde ilerliyor hiçbir zaman ümidimizi kesmediğimiz adâlet ve lutf-ı sübhânî sâyesinde nihâyet hakīkatin galebe edeceğine îmân edelim.

Türkler beşeriyeti kemiren müdhiş cidâlden çekildikleri zaman insaniyete bir ufk-ı nevîn açmak vaadiyle ileri sürülen Wilson Prensiplerine istinâd etmiş, silâhlarıyla beraber haklarının te'mînini de İngiltere, Fransa, Amerika ve İtalya gibi büyük devletlerin namusuna tevdî' eylemişti.

Wilson Prensipleri'nin bilhâssa bize âit olan meşhûr 12. maddesi Devlet-i Osmâniyye hakkında bilhâssa şu husûsları istihdâf ediyordu.

- 1. Boğazların bilcümle milletlerin sefâin ve ticâretine küşâdı.
- 2. Osmanlı İmparatorluğu'nun Türk olan bütün aksâmı üzerinde hukūk-ı hükümrânî-i Osmânî'nin sûret-i mutlakada muhâfazası.
- 3. Türkiye'de sâkin akvâm-ı sâirenin terakkī ve inkişâfının te'mîni.<sup>1</sup>

\* \* \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on sekiz satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

\* \* \*

**[60]** *The Morning Post* gazetesi 24 Mayıs 1919 tarîhli nüshasında bu intibâhı şu sûretle anlatıyor:

"İzmir sergüzeştinin parlak bir muvaffakiyet teşkîl etmediğini gizlemek fâidesizdir. Vukūa gelen müsâdemeler neticesinde maktûl düşenlerin mikdârı daha şimdiden dört beş yüze bâliğ olmuştur. (Kemâl-i teessürle ilave edelim ki müsâdeme sûretiyle değil gadren imhâ edilen ma'sûmların mikdârı The Morning Post'un gösterdiği rakamlardan pek fazla olduğu tahakkuk ediyor) ve bundan da anlaşılıyor ki meşhûr "Hasta Adam" ölüm yatağında sâkin bir devre-i ihtizâr geçirmeyecektir. Bütün Türk imparatorluğu dâhilinde gayet şedîd bir hiss-i galeyân mevcûd olduğu şüpheden vârestedir. Birkaç gün evvel kuvve-i karîbeye gelmis zannolunan Türkiye mes'elesinin sûret-i halli şimdi her zamandan daha uzak bulunmaktadır. Fransa, Türkiye'nin harîta-i âlemden silinmesi arzusunu besleyemez. Fransa an-asıl Türk olmayan vilâvetlerin düvel-i muazzamanın vekâletine verilmesine tarafdår bulunmaktadır.

Fransa'nın Türkiye'de birçok menâfie mâlik olduğu cümlenin ma'lûmudur. O, İngiltere'nin menâfi'-i ticâriyyesini tanımakla beraber, İstanbul ve Boğazların yalnız bir devletin vekâletine verilmesinin büyük ve ciddî felaketler tevlîd edeceğine kāni'dir. Fransa'nın nokta-i nazarı, Türklerle meskûn bir Türkiye vücûda gelmesi olduğunda şüphe yoktur."

Emîniz ki, Fransa'nın olduğu gibi bütün dünyânın da nokta-i nazarı bu olacaktır. Milliyetlerin hukūku tasdîk edildiği bir asırda, Türklerin de kendi millî hudûdları dâhilinde müstakil bir hayat sürmeleri, hakk-ı meşrûu umûmen kabûl edilecektir. Çünkü cihânın huzûr ve sükûnu için bundan başka çare yoktur.

Türkiye'nin mukadderâtıyla alâkadâr olan yalnız Osmanlı Türkleri değildir, üç yüz elli milyonluk âlem-i İslâm da bu husûsda Türkler kadar alakadârdır.

Londra'daki müstemlekât müessesesi binâsında Mayıs'ın yirmi dördünde keşîde olunan mükellef bir ziyâfet esnâsında Bikanir mihracesinin îrâd ettiği nutuk bu alâkanın derecesini bütün dünyâya anlatmıştır.

Müşârun-ileyhin pek mühim olan bu nutkundaki şu

fıkralar, bu nokta-i nazardan ne kadar kıymetdârdır:

"Hindistan'ın bu yüzden (harb ve kaht u galâ) ma'rûz kaldığı müşkilât, altmış yedi milyon Hind müslümanlarınca Türkiye'nin ve makām-ı Hilâfet'in âtî ve mukadderâtı hakkında hissolunan heyecanlı endişe sebebiyle bir kat daha arttı. Maamâfîh, ekseriyet-i kāhiresi İngiltere'ye sâdık olan Hindistan ahâlîsi, Hindistan nâzırı Mister Montagu'nun mevâ'îd-i ahîresinden dolayı istikbâle doğru ümidvâr nazarlar ile bakıyor."

Hindistan'ın altmış yedi milyon müslümanını heyecanlı endişelerle bî-huzûr eden Türkiye ve Hilâfet mes'elesi, bütün cihândaki müslümanları da aynı sûrette titretmektedir. Bikanir mihracesinin Hindistan Nâzırı Mister Montagu'ya atf ettiği mevâîdle müşârun-ileyhin 22 Mayıs'da Avam Kamarası'nda îrâd etmiş olduğu nutuk olmalıdır. Filhakīka Mister Montagu, bu nutkunda Hindistan'da ve bütün İslâm âlemindeki hoşnutsuzluğun esbâbını izâh ederken aynen şu beyânâtta bulunmuştur:

"İktisâdî sebeblerden sonra, esâs sebeblere nakl-i kelâm edeceğim. Bence bunların birincisi, Türkiye'nin mağlûbiyeti üzerine cereyân eden münâkaşâtın âlem-i İslâm'da husûle getirdiği teessür ve hayrettir. Geçen hafta, Mısır ahvâli<sup>1</sup>

\* \* \*

Mister Montagu bu nutkunda ahvâl-i hâzırayı teşrîh ettikten sonra çâre-i tedâvîye nakl-i kelâm etmiş ve bu husûsda bizim için pek mühim olan şu beyânâtta bulunmuştur:

"Müslümanlara gelince, kendi nâmıma şurasını beyân etmek isterim ki, müslümanları galeyâna sevk eden sebebler nokta-i nazarından ben de kendilerinin hissiyâtına kemâl-i samîmiyetle iştirâk ederim. Geçen Cumartesi gününe kadar ben ve arkadaşlarım Paris'de, Hindistan müslümanlarına mensûb üç murahhasın iştirâkiyle bu nokta-i nazarı Dörtler Meclisi huzûrunda her fırsatta müdâfaa ettik ve kendi nokta-i nazarımızı anlattık.

"Eğer Hindistan'daki müslüman efkâr-ı umûmiyyesini tatmîn etmek istiyorsanız buna ancak Türk İmparatorluğu'ndaki Türkler hakkında milliyet nazariyesini ve mu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on iki satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

kadderât-ı zâtiyyeyi ta'yîn esâsını tatbîk etmek sûretiyle muvaffak olabilirsiniz. Müslüman vatandaşlarımı (yani Hindistan müslümanlarını) tatmîn için şurasını beyân etmek isterim ki Paris'deki sulh müzâkerâtı esnâsında, her hangi bir kimsenin sırf müslümanlara âit bir mes'ele olan Hilâfet mes'elesine müdâhale etmek isteyecek kadar çılgın olduğunu gösterecek tarzda resmî ve gayr-i resmî hiçbir söz sarf edilmemiştir. Daha ileri giderek diyeceğim ki hâl-i hâzırda [61] muayyen bir dine (İslâmiyet'e) âit olan ma'bede (Ayasofya'ya) sulh münâsebetiyle müdâhale edilmesi tehlikesi kat'iyyen mevcûd değildir."

Evet hakīkat ilerliyor: Hindistan nâzırının dediği gibi nihâyet bütün dünyâ anlayacaktır ki müslüman efkârı umûmiyyesi ancak Türk İmparatorluğu'ndaki Türkler hakkında milliyet nazariyesini ve mukadderâtı zâtiyyeyi ta'yîn esâsını tatbîk etmek sûretiyle tatmîn olunabilir.

Nasıl ki Paris'deki Şark Hey'eti'nce de bu hakīkat daha şimdiden kısmen anlaşılmıştır. Filhakīka ahîren Paris'den gelen bir telgrafda, bu hey'etin "Toros'un beri tarafındaki Türk memleketlerinin tamâmiyet-i mülkiyesiyle istiklâlinin muhâfazası Fransa için ehemmiyet-i fevkalâdeyi hâiz bulunduğunu taht-ı karâra almış olduğu" haber veriliyor.

Bu karâra göre, bu kısm-ı arâzî dâhilinde bulunan İzmir'in Türkiye'ye âit olacağı tahakkuk ediyorsa da Toros Dağlarının öte tarafında umûmiyetle Türklerle meskûn olan Adana vilâyetiyle Maraş, Ayntab, Kilis, Urfa sancakları, Ma'muretü'laziz ve Diyarbekir vilâyetlerinin mukadderâtı meşkûk kalıyor.

Halbuki bütün bu havâlî Türklerle meskûndur. Türk ırkının vatan-ı hâssı olan bu güzel hıttalar, eczâ-yı vatandan nasıl ayrılabilir?

Tamâmiyet-i mülkiyye ve istiklâl, varsa bu memleketler de behemehâl o dâire dâhilinde bulunmalıdır. Ana vatanın bu parçalarını ayırmak, şarkın huzûr ve sükûnunu ebediyen sarsmak demektir. Emîniz ki şu günlerde bu hakīkat de tezâhür edecek, Türklerin kendi hudûdları dâhilinde istiklâl ve tamâmiyet-i mülkiyyeleri tasdîk edilecektir. Çünkü Wilson Prensipleri, hak ve adl düstûrları, şarkın ve belki bütün cihânın huzûr ve selâmeti bunu îcâb ediyor. Me'yûs olmayalım. Hakīkat ilerliyor. Avn-ı Hakla muzaffer olacaktır.

# ÂLEM-İ İSLÂM VE DEVLET-İ OSMANİYYE

Ålem-i İslâm'ın bugünkü vaz'iyetimiz ve bu vaz'iyeti ihdâs eden esbâb hakkında ne düşündüğünü tedkīk etmek istiyoruz. Vaz'iyetimizi âlem-i İslâm'ın gözüyle gör-

mek ve binâenaleyh âlem-i İslâm'ın bize nasıl müzâheret ettiğini anlamak bizim en büyük vazîfemizdir. Hepimiz görüyoruz ki bizim yegâne istinâdgâhımız, yegâne kuvvetimiz, Müslümanlık'tır. Ancak bu kuvvete istinâd ve bu kuvveti tahkîm edersek mevcûdiyetimizi kurtarabiliriz. Bundan başka bize yâr ve meded-res olacak hiçbir şey yok. Her taraftan ancak adâvet ve husûmet, her taraftan silleler, felaketler, ölümlerle karşılanıyoruz.

Fakat biz yalnız değiliz, bizimle beraber pek büyük bir kuvvet var. Bu kuvvet Müslümanlık'tır. Bütün müslümanların kalbinde yaşayan bu kuvvet-i muazzama bizimle beraberdir.

Bu kuvvete ilticâ etmek, bu kuvvete istinâd etmek, bu kuvvetle yaşamak netîcesinde bizim için kurtuluş vardır. Binâenaleyh vaz'iyetimizi, bu kuvveti temsîl eden âlem-i İslâm'ın gözüyle görmek kendimizi kendi gözümüzle görmek, ancak hakīkati görmek demektir.

Zümre-i gālibe nezdinde bizim en büyük cürmümüz aleyhlerinde harbe iştirâkimizdir. Harbe iştirâk etmek bir hatâ idi. Fakat kābil-i ictinâb mıydı?

Âlem-i İslâm bu suâli şöyle muhâkeme ederek cevâb veriyor:

"İ'tilâf devletleri Alman tehlikesine karşı akd-i ittifâk ettiler. Binâenaleyh bu ittifâkın en mühim rüknü olan Rusya'nın âmâl ve makāsıdını tervîc etmeyi kabûl ettiler. Rusya çarının en büyük emeli ise Devlet-i Osmaniyye'nin izmihlâli idi. Binâenaleyh Rusya'nın âmâlini tervîc edenler Devlet-i Osmaniyye'nin izmihlâline hizmet etmiş oluyorlardı. Ma'lûm ya Balkan ittihâdının te'mîn-i galebesi için türlü türlü planlar kuruldu. Balkan fecâyiine karşı iğmâz-ı ayn edildi. Ondan sonra Osmanlıların Yunanlılara karşı muhâfaza-i mevcûdiyyet için dişlerinden tırnaklarından tasarruf ettikleri müdhiş fiyatlarla satın aldıkları dretnotlara vaz'-ı yed edildi. Bu kat'î tezâhürâtı müteâkib harbin alevlenmesi artık Rusya'nın nâil-i emel olması zamanının yaklaştığını ifâde ediyordu. İşte bundan dolayıdır ki Osmanlı Devleti zümre-i İ'tilâfiyyenin aleyhinde harbe karışmaya mecbûr oldu!" diyorlar.

Âlem-i İslâm devletimizin harbe karışmasını böyle telakkī ediyor, böylece harbe karışmamızın nâ-kābil-i ictinâb ve zarûrî bir hatâ olduğuna kāni' bulunuyor.

Harbe karışmak mes'elesini böylece hallettikten sonra "Nasıl harb ettik?" mes'elesi meydana çıkıyor.

Âlem-i İslâm harb esnâsında lehimizde ve aleyhimizde yazılan her şeye peydâ-yı ıttılâ' ederek ve bizim en insaniyetsiz, en vahşî düşmanlara karşı bile i'tidâlini ve fazîletini muhâfaza ettiğimizi tahattur ediyor ve bilhâssa harb esnâsında bilfiil bizimle muhârebe edenlerin lehimizde şehâdet ettiklerini görüyorlar. Ve binâenaleyh muhârebe esnâsında bize isnâd edilen töhmetleri redd ü

cerh ediyorlar. Kabûl etmiyorlar.1

\* \* \*

[62]

\* \* \*

İslâm âlemi kābil-i ihmâl bir kemmiyet, kābil-i istisgār bir keyfiyet değildir. İslâm âleminin kanâatine hürmet etmemek bu öyle vahîm bir hürmetsizliktir ki bunun da bir cezâsı yardır.

İslâm âleminin devletin harbe iştirâke âit nikāt-ı nazarını beyân ettik. Şimdi de bizim için ne istiyor onları tedkīk edelim:

İslâm âlemi görüyor ki Osmanlılar 465 seneden beri Avrupa'da bulundukları halde dâimâ şehrâh-ı muvaffakiyetlerine hâiller vaz' edilmiştir. Osmanlılar kadar sû-i muâmeleye uğramış, her gadre ma'rûz kalmış kimse yoktur. Binâenaleyh her seyden evvel Osmanlıların emn ü emân içinde çalışmaları lâzım olduğu kanâatindedir. Osmanlılar asırlardan beri Müslümanlığı müdâfaa uğurunda her fedakârlığa katlanıyorlar. Hıristiyan âleminin, açık veya gizli müttehid ve sürekli mesâîsine rağmen Osmanlılar bu vazîfeyi öyle bir zamanda îfâ ettiler ki, Endülüslüler, Mısırlılar, Hind Moğolları ve İranlılarla Arablar bu vâzîfeyi îfâ edemeyecek bir hâl-i izmihlâlde idiler. Binâenaleyh Osmanlıların bugün âlem-i İslâm'ın te'yîdine mazhar olmaları, kendilerinin asırlardan beri alemdâr-ı İslâm olmalarına âit bir hakk-ı mukaddesdir. Binâenaleyh âlem-i İslâm Osmanlıları te'yîd etmek, onlara emn ü emân içinde yaşamak fırsatını elde etmek için her teşebbüsü icrâ edecektir.

Osmanlıların pâyitahtı İstanbul'dur. Risâlet-penâh efendimiz ber-hayât iken müslümanların nazar-ı dikkatini İstanbul'a celb etti. Bu şehri feth edecek olanı senâ etti. O zamandan beri müslümanlar bu şehri feth etmek için azîm fedakârlıklarda bulundular. Maamâfîh Aleyhissalâtü Ve's-selâm Efendimiz'in senâsına Osmanlılar mazhar oldular. İstanbul'u feth ettikten bir zaman sonra Hilâfet de Osmanlılara intikāl etti. İstanbul Dârülhilâfe oldu. O zamandan beri Osmanlı padişahları İslâm âleminin halîfe-i meşrûu tanıldı. İstanbul bütün müslümanların pâyitahtı oldu. Halîfe-i İslâm, ahkâm-ı ilâhiyye dâiresinde yalnız müslümanlara karşı bir hükümdâr-ı müstakildir.

Bütün âlem-i İslâm bu mevkiin istiklâlini muhâfaza için halîfe-i İslâm'a muâvenet, hattâ bunun için cihâd ile mükellefdirler. Halîfe-i İslâm hiçbir vakit gayr-i müslimlerin mahmîsi olamaz. Halîfe-i İslâm'ın Türk, Arab, veyahud Avrupalı, Asyalı olup olmaması zerre kadar ehemmiyeti hâiz değildir. Bir Habeş kölesi bile müslüman olduktan sonra, müslümanlar nazarında hâlis Kureyşî bir Arab kadar hâiz-i i'tibârdır. Binâenaleyh İslâm âlemi makām-ı Hilâfet'e, pâyitaht-ı Hilâfet'e karşı mükellef olduğu vazîfeyi ifâ edecektir.²

\* \* \*

İ'tilâf zümresi bir devlet-i ecnebiyye zîr-i işgālinde bulunan bir memleketin mukadderâtını ta'yîn edemeyeceğini Almanlar Korland, Estonya ve sâir yerlerde iken beyân etmişlerdi. Niçin aynı esâsı Suriye, Irak ve sâir bilâd-ı İslâmiyye hakkında tatbîk etmiyorlar?

Âlem-i İslâm bütün bu mesâili lâyık olduğu ehemmiyetle derpîş ve bu yolda Devlet-i Osmaniyye'yi te'yîd ediyor.

Bizim vâzîfemiz âlem-i İslâm'ın bu te'yîdâtına ibrâz-ı liyâkattir. Âlem-i İslâm'ın bizim vaz'iyetimiz hakkında düşündüğü kadar musîb ve musîb olduğu kadar âdil bir fikir olamaz.

İ'tilâf zümresi bu hükm-i âdili i'tâ edebilecek mi?

Âlem-i İslâm ile Avrupa'nın münâsebât-ı âtiyyesini işte bu hüküm ta'yîn edecektir. Şurası muhakkaktır ki âlem-i İslâm hukūk-ı Osmaniyye'nin bir takım ihtirâsât uğrunda heder edilmemesine bezl-i mesâî ediyor bu mesâîden a'zamî istifâdeler te'mîn etmek için uyanık ve ihtiyâtlı davranmamız lâzımdır.

Ömer Rıza

#### TÜRKİYE MES'ELESİ

Yeni Avrupa nâm Fransız risâle-i usbûiyyesinde İstanbul'da icrâ edilen ciddi bir tedkīke istinâden yazılan uzun bir makālenin aksâm-ı mühimmesinden bir kısmını iktibâs ediyoruz:

"İstanbul'un Türklere kalacağı zannolunuyor. Bu, Türkiye'de yaşamış olanlar için kat'iyyül-vukū' bir hakīkat telakkī olunmakla beraber Türkiye'nin ölümünü istemeyen, Boğazlar'ın serbestîsi ile Türkiye'ye bir vekâlet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on iki satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan sekiz satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

te'mîn etmek isteyenler için aynı sûretle telakkī olunan bir hakīkattir. Fakat Türkiye de hem bize, hem de himâye ettiğimiz vatandaşlarına karşı vazîfelerini unutmamalıdır. Eğer eski Türk İmparatorluğu [63] haritasına bakılırsa ve bilhâssa bir parça bu memlekette seyâhat yapılmıssa Trakya'nın kısm-ı a'zamının tamâmıyla Türk ve Anadolu'nun baştan başa Türk olduğu sarâhat kesb eder ki Wilson nazariyesine göre bu kıta'ât-ı arâzînin Türklere âid olması doğru ve mantıkī olur. İstanbul ve İzmir filhakika birçok milliyetler irâe ediyor. Dün o kadar fes taşımak hakkından mağrûr ve mütekebbir olan ve hattâ içlerinden pek çokları kendi lisânlarını bile unutan Osmanlı Rumları levanten medeniyetlerini kendilerine adeden fâik olan Türklere medyûndur. İstanbul'dan çıkınız, Türkiye'de ve Türkler arasındasınız. İzmir'den çıkınız, yine öyle, hangi hakla bu hinterland tabîî bir medhal ve mahreci olan sehirlerden mahrûm edilebilir? Bir memleket hakkında dermiyân olunan mutâlebâta esâs olmak üzere orada kazanılan ve sarf edilen para mı mevzû'-ı bahs olur?

Hiç şüphesiz ki diğerlerinin hakkı bizim hakkımızın ziyâını intâc edemez. Hem öyle ki bizim lisânımız, muhtelif milliyetler arasında bir vâsıta-i beyân olmaktadır.

Sâhillere yerleşmiş birkaç bin Rum için yine bu sâhillere muhtâc olan milyonlarca Türkü unutmak doğru olamaz. Rumların şikâyet etmeye hakkı yoktur. Çünkü onların hukūku tanınacaktır. Yalnız maksadlarını müdâfaa ederken yapılan misilsiz gürültülerin ma'nâsını anlatmak îcâb eder."



#### MÜSLÜMAN KADINI NASIL OLMALI?

Ana yurdun en feci' felaketlerle kıvranıp parçalandığı şu zamanda bir kısım hanımlarımızın hicâb-âver kıyafetlerini görüp de kadınlık nâmına isyân etmemek mümkün değil!...

İzmir'in esîr ve muztarib ufuklarında ağlayarak gelen rüzgar, İstanbul sokaklarında sürmeli gözlere, boyalı dudaklara, şen kadın kahkahalarına tesadüf ediyor. Bu ne elîm, ne zelîl şey!..

Vâkıa kadınlığın câ be-câ görünen bu sukūt-ı ma'nevîsine, vâsi'ce mikyâsda erkekler sebebiyet verdi. Düşmüş her kadın kadar, şüphesiz onu düşüren erkek de tel'îne müstehıktır. Boyalı dudaklar ve gözleri terennüm eden şâirler, şûh meşreb kızları zımnen alkışlayan gazeteciler.. Bence bu sukūt-ı ahlâka birer "müsebbib"dirler. Lakin felaketin bu derecesi karşısında artık sefîl arzular susmalıydı... Hâlâ o yolda, o sefâhet vâdîsinde ve ihtirâs vâdîsinde, sukūtta devâm etmek kadar dünyâda zelîl ve fecî' hiçbir şey olamaz.

)¹ Ve hâlâ

bütün bu felaketlere kendi lâ-kaydîsinin sebeb olduğundan bî-haber!...

Bunu pek çok def'a söyledim, yine de tekrar edeceğim: Dine ve milliyete lâ-kayd kalmasaydı bu millet yıkılmaz; hakkı böyle ayaklar altına alınamazdı!

Dîn-i İslâm ahlâk ve fazîlet dinidir. Onu ihmâl etmekle namusu da ahlâkı da ihmâl etmiş olduk ve tabîatiyle düştük...

Maamâfîh nevmîd olacak zamanda değiliz, samîmî bir ric'at, son senelerin lekesi üstüne müebbed bir perde-i nisyân çekilebilir ve onun arkasında göklerden bakan bir yıldız gibi temiz ve ilâhî İslâm kadını!

Haydi azîz hemşîreler, daldığınız gaflet uykusundan artık uyanın on üç asırlık saltanat ümidini sizin temiz sizin ateşli rûhlarınızdan bekler!

Göztepe Hâlide Nusret Kâzımî



#### TRABLUSGARB'DA VAZ'İYET

Jurnal d'Italia'dan:

"Memleketin ileri gelenleri, mütârekeyi müteâkib gerek İstanbul'dan gerekse Almanya'dan artık imdâd ve muâvenet ihtimâli kalmadığını görerek ma'rûz bulundukları tehlikeyi anlamaya başladılar; aynı zamanda endîşe-i istikbâl, meşâyih ve kabâil arasındaki nifâk ve şikākı da izâleye hâdim oldu. Binnetîce revâbıt-ı kuvvet ve ittihâd artmıştı. Bu hâl, harekâtı idâre eden adamların tekâmül-i siyâsîsine bir delîl-i bâriz teşkîl ediyordu.

Alman hey'et-i ıslâhiyyesinin ileri gelenlerinden Baron Von (Tondervat), defter-i hâtırâtında bu son ahvâli şu sûretle tesbît etmektedir: (Arap rüesâ ve meşâyihi de kendi mukadderâtını kendi kendine ta'yîn etmek hakkını infâz ve isti'mâle karâr vererek bir nevi' hükûmet teşkîl ettiler. Bu hükûmet tam bir teşkîlâta mazhar ve devamlı bir mâhiyette değil idiyse de hayat ve faâliyet ızhârından hâlî kalmadı.

Teşrînisânî'de el-İberât'da vukūa gelen ictimâ'da Cumhûriyet-i Arabiyye dört a'zâdan yani Süleyman el-Bârûtî, Ramazan eş-Şatnî, Ahmed el-Müeyyed ve Abdünnebî'den mürekkeb bir cem'iyet teşkîl ediyordu.

Telsiz telgraf istasyonu, erzâk depoları, elbise anbarları, cebhâne depoları ve sâiresiyle Mısrata yeni hükûmete merkez olacaktı. Cumhûriyet'in meclis-i millîsi başında Muhtâr Bey Kubar bulunuyordu. Hükûmet vergiler tarh ve kānûnlar neşrediyor, hey'et-i umûmiyyesiyle intizâm dâiresinde çalışarak emîn bir nüfûz ve hâkimiyet sâhibi bulunuyordu.

Cumhûriyeti tasdîk eden bütün havâlî-i dâhiliyyede bir gazete dahi neşr ediliyordu. Hür İnsan nâmıyla çıkan bu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan sekiz kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

gazetenin etrâfında "Yurtlarınızda hür olunuz!", "Misâfirlerimize mu'âmele-i cemîle gösterelim!" "Hukūk ve vezâif-i beşeriyye için coğrafi hudûd yoktur.", "Vatan [64] muhabbeti, imândan gelir.", "İnsanları, ne zaman tedkīk ve müşâhede ederseniz ediniz analarından hür doğarlar." gibi cümlelere tesâdüf edilirdi.

Bu gazetenin bir nüshasında şöyle bir fikre musâdif olmuştuk: "Bu kadar harâbîye mal olan büyük harb, fırak-ı askeriyyeyi ve cebr ü şiddet taraftarlarını iskāt etmekle demokratik fikirlerin revâc-yâb olmasına imkân bahşetti. Bu harb, yalnız beşeriyetin fikr-i ahrârânesine te'mîn-i galebe etmekten ve entrika ve şiddet siyâsetini ortadan kaldırmaktan başka bir cihete hâdim olmamış bulunsa buna yine bir belâ nazarıyla bakamayız."

Hâl, bu merkezde iken 14 Teşrinisani 1918 tarihinde Humus'da bulunan İtalyan ileri hatları karşısında, Arab ahâlînin mümessili Abdülkadir Paşa tarafından Salim Bey nâmında biri gönderiliyordu. Bu zât, İtalyanlar tarafından Trablus Cumhûriyet'nin tasdîk edilmesini taleb ediyordu. İtalyan murahhaslar, Libya'daki hâkimiyetleriyle kābilite'lîf görmedikleri için bu talebi kabûl edemeyeceklerini söylemiş ve Maamâfîh İtalya hükûmeti tarafından yerli ahâlîye hükûmete iştirâk hakkı bahş edilmek musammem bulunduğunu bildirmişlerdi.

Ayın 15. ve 18. günleri diğer ictimâ'lar akd edilerek bunlara, Osmanlı Binbaşısı Ziya Bey, Muhtar Kobar, Ramazan Şatnî iştirâk eylemişti. İctimâ'larda okuduğu iki mazbatada hakk-ı istiklâl ile beraber Trablus hükûmetinin mukadderât ve mes'ûliyetini Devlet-i Osmaniyye'den tefrîk etmek istiyor. Ve ayrıca da mütâreke talebinde bulunarak muayyen şerâit dermiyân edilmesi fikrinde bulunuyordu. İtalyan hükûmeti bu mazbatalara cevab vermedi. Binâenaleyh muâhedeye de imkân hâsıl olmadı.

7 Kânûnievvel târîhinde Abdülkadir Paşa tarafından, Seydi Bilal'e bir muhbir gönderilerek bir mev'id-i telâkīde ictimâ' taleb edilmişti. Her iki tarafın murahhasları ayın dokuzuncu günü Arran yolunda toplandı; Seydi Bilal'den Züvare'ye kadar imtidâd eden bütün mıntıkanın kumandanı Abdülkadir Paşa, bidâyeten istiklâl-i tâm da'vâsını tecdîd etmek istediyse de İtalyanların kat'î tavr-ı muhâlefeti muvâcehesinde mukāvemetten ferâğat ederek kendisini esîr sıfatıyla İtalyanlara teslîm etti. Halbuki Trablus İtalyan dâire-i siyâsiyye-i askeriyyesi, Ferhad Bey vâsıtasıyla Zaviye rüesâsı nezdinde teşebbüsâtta bulunarak bu mıntıka kabâilini taht-ı inkıyâda almıştı. Maamâfîh bu, mücerred tek bir vak'a idi; herhâlde Libya'nın diğer aksâmı mukāvemetlerinde ısrâr ediyordu. Asıl mukāvele 10 Mart tarîhinde Bi'r-i İsa'da vukūa ge-

len ictimâ'da karârgîr oluyordu. Bundan sonra ve evvel, kabâil ve aşâirin ileri gelenleriyle husûsî münâsebetler te'sîs edilmiş ve bunlara bol bol vaadlerde bulunulmuş ve netice dahi, ajansların son istihbârâtı sûretinde zâhir olmuştur."

#### **INGILTERE'NIN VAADLERI**

30 Mayıs târîhli *The Times* gazetesinden: Mister Theodore Morison bir Yunan zâbitinin memleketimize dâir mektûbuna cevâben sutûr-ı âtiyyeyi yazıyor: "28 târîhli *The Times* gazetesindeki Türkiye'nin taksîmi hakkındaki makāleyi yazan kārie hitâben diyorum ki: Ricâl-i devlet hakīkatlerle olması lâzım geldiği gibi değil, fakat hâl-i hâzırını düşünerek meşgūl olmalıdırlar. Sonra ne İmparator Paleolog'a, ne de Halîfe-i Abbâsiyye'ye izhâr-ı adâlet için haritayı yeniden çizebiliriz. Bizim şimdi nazar-ı dikkate alacağımız şey yirminci asırda milletler arasında gördüğümüz ihtilâf ile ahâlînin taksîmâtıdır. Bu müşevveş mes'elede bir İngiliz olmak sıfatıyla en ehemmiyetli olarak iki nokta buluyorum:

Birincisi bütün âlem-i İslâm'ın Türkler için büyük bir muhabbet taşıdıkları ve Zât-ı Şâhâne'nin hâkimiyetinin gasb olunması taraftarı olmadıklarıdır. Müslümanların Zât-ı Şâhâneyi, halîfe diye tanıdıklarını söylemeye hâcet görmüyorum. Ricâl-i devletin de bu hakīkatle karşılaşması zarûrîdir.

İkinci nokta, İngiltere Türk hâkimiyeti mahv olmaması için söz vermiştir. 1918, 5 Kânûnisânî'de Mister Lloyd George İngiltere nâmına îrâd-ı kelâm eylediğini söylediği ve "harbin gāyesi" mevzûuyla verdiği bir konferansda bu noktaya temâs etmiştir. Mister Lloyd George "Biz ne Türkleri pâyitahtlarından ve ne de zengin mahsûldâr Anadolu'dan mahrûm etmek için harbe girdik, ne de an-asıl Türk olan Trakya'yı onlardan alacağız." demişti. Mister Lloyd George yine aynı konferansda: "Pâyitahtı İstanbul olarak bir Osmanlı İmparatorluğu'nun idâmesini istemiş olduklarını Bahr-i Sefîd ile Bahr-i Siyah arasındaki geçidin beynelmilel ve bî-taraf hale kalb edilmesini, Arabistan, Ermenistan, Irak, Suriye ve Filistin'in münferid birer millet şeklinde tanınmasını düşünüyoruz." demişti. Bu öyle bir yemîndir ki hükûmeti, Türklerin İstanbul'dan çıkarılması ve Anadolu'nun taksîmi fikrine imâle etmeye calısanlar İngiltere'yi Belçika'nın bî-tarafîsini ihlâl etmiş olan Almanya'nın düştüğü vaz'iyete sukūt ettirmiş olacaklardır.

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

26 Haziran 1919

27 Ramazan 1337

Persembe

26 Haziran 1335

Cild: 17 - Aded: 425-426

# HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DİNİ İSLÂM

-2-

#### İslâm Kelimesi Neyi İfâde Eder:

Hazret-i Peygamber'in teblîğ ve ta'lîm buyurduğu usûl ve fürû'-ı dîni îzâh edebilmek için evvel-emirde ünvân-ı aslîsi olan İslâm kelimesinin delâlet eylediği ma'nâları tesbît edelim.

İslâm, esâs-ı lügat-i Arab'da harb ve münâzaanın zıddı olan silm ve istislâm kelimeleri gibi müsâlemet, mutâvaat, inkıyâd, ihlâs ma'nâlarını ifâde eylediği gibi "silm" e koymak veya girmek, selâm vermek ma'nâlarını ifhâm eder ve dâimâ selâm ve selâmet maddesinin ma'nâsıyla alâkadâr olur.

 Takyîd-i mezkûru âyet-i sâbıkanın mâ-ba'dindeki âyet, <sup>3</sup>(فَاِنْ حَاجُّوكَ فَقُلْ ٱسْلَمْتُ وَجْهِىَ لِلَهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ) nazm-ı celîli daha ziyâde tasrîh etmiştir. Burada gerek Hazret-i Peygamber'in ve gerek etbâının İslâm'ı, Cenâb-ı Allah'a İslâm yani ihlâs ve inkıyâd olduğu ve binâen aleyh mutlak değil, mukayyed bulunduğu vâzıhan ifâde ediliyor.

Sonra Kur'ân-ı azîmü'ş-şân, hevâdan yani temâyülât-ı mahza-i nefsâniyyeye, şürûr ve ebâtîle, hâsılı hak olmayan her şeye muhâlefet ve münker olan şeyleri nehy eden, hâsılı tâğūt ve şeytâna ittibâ' ve inkıyâddan men' eyleyen bir çok âyât ile doludur.

Ez cümle Sûre-i Bakara'da أَنُوا انْخُلُوا فِي) âyet-i kerîmesi İslâm'ın ayet-i kerîmesi İslâm'ın muhtevî bulunduğu müsbet ve menfî kayıdları birlikte göstermiştir. Bundan başka bu âyet أَلْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ) hadîs-i şerîfi gibi İslâm'ın inkıyâdı hakka müteferri' olan müsâlemet-i âmme ma'nâsına delâletten vâreste olmadığını da ifhâm ediyor.

Kezâlik  $^6$ (وَلَا تَتَبِعُ الْهَوٰى),  $^7$ (وَلَا تَتَبعُ الْهُواءَهُمْ) gibi âyât-ı celîle ile  $^8$ (لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق) gibi ehâdîs-i şerîfe göste-

ifrât ve tefrîtten müctenib mu'tedil ehl-i ilmin şehâdet eyledikleri vahdâniyet-i ilâhiyye'ye inkıyâd ma'nâsını vâzıhan ifâde ediyor. Ve ta'bîr-i ilmîsiyle (الْاِسْلَامُ)'daki elif lâm bir ma'nâ-yı ahdîyi iş'âr eyliyor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Âl-i İmrân, 3/19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Âl-i İmrân, 3/20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bakara, 2/208.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Buhârî, *Sahîh*, Kitâbü'l-Îmân, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Mâide, 5/48.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sad, 38/26.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> El-Müttaki el-Hindî, *Kenzü'l-Ummâl*, 1981, c. 5, s. 972.

riyor ki [66] İslâm'ın inkıyâdı, İslâm'ın sevdâ-yı müsâlemeti ancak Cenâb-ı Hakk'a ve Cenâb-ı Hakk'a isyân ma'nâsını mutazammın bulunmayan husûslara münhasırdır.

Hülâsa indallâh dîn-i marzî olan İslâm, herçi-bâd-â-bâd inkıyâd ve kör körüne itâat demek olmayıp ancak Cenâb-ı Hak celle ve alâya inkıyâd ma'nâsına râci' olduğundan nezd-i ilâhîde hak olan şeylere inkıyâd ederek ehl-i hak ile kemâl-i musâfât ve müsâlemet üzere yaşamak ve ehvâ' ve teşehhiyât-ı bâtıladan ictinâb ederek erbâb-ı ehvâ' ve teşehhiyyâta karşı mücâhedede bulunmak vicdânına müncer olur.

Bu vicdânı ta'bîr-i âharla hakperestlik diye telhîs edebiliriz. Hakk-ı Mutlak olan Cenâb-ı Allah'ın vahdâniyetine îmân ile münkād olan bir vicdân, hakāika kendi nokta-i nazarına göre değil, nazar-ı ilâhîye göre bir kıymet verir ve bu kıymeti hâiz her hangi bir emr-i hakkı inkâr ve ihmâlden hayâ eder. Ve binâenaleyh hubb-i hakk u hakīkat yerleşmiş olan kalplerde taassuba yer de kalmaz. الْ فُو اللَّذِي الْرُسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدِي وَدِينِ الْحُقِّ) âyetinde dîn-i hakka izâfeti bu nokta-i nazarı da müş'irdir. Buna binâendir ki Kur'ân-ı azîmü'ş-şân;

يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَانْتُمْ)<sup>2</sup> (رَتَعُلَمُونَ (رَتَعُلَمُونَ (رَيَا اَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فى دينكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ)³ (رَتَعْلَمُونَ (يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فى دينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ)⁴ (يَا اَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَعْلُوا فى دينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ)⁴

ve emsâli âyâtında gulüv ve taassubu zem ve men' eylemiş ve yalnız hakta ısrârı tavsiye eylemiştir. İslâm hayrı mahzı dâimâ hakta tanımıştır. Hak olmayan şeyde hayır gözetmemiştir. Kezâlik İslâm hak ve hayra müstenid olmayan menfaatleri, menfaat değil, mazarrat bilmiştir. Bu noktaları âtîdeki mebâhisde daha iyi anlayabiliriz.

\* \* \*

#### Dîn-i İslâm'ın Ma'nâ-yı Hâssı ve Fâidesi ile Ta'rîfi

Bâlâda İslâm'ın ma'nâ-yı lügavîsi ile edyân-ı sâlifeye dahi şâmil olan mebâdîsi yani ma'nâ-yı âmmı i'tibârıyla hakīkatini gördük. Şimdi de en ma'rûf ve en hâs ma'nâsı ve fâidesi nokta-i nazarından ta'rîfini anlayalım.

Asıl Dîn-i İslâm, niam-ı ilâhiyyeye îsâl eyleyen tarîk-ı müstakīmdir. Bu ta'rîf Sûre-i Fâtiha'dan bi's-sarâha anlaşılmaktadır. Kur'ân-ı azîmü'ş-şânın irşâd ve teblîğ buyuracağı dinin en mühim esâsları, ümmü'l-kitâb olan Sûre-i Fâtiha'da birer mebâdî-i ilmiyye tarzında irâe buyurulmuş ve bu miyânda ta'rîfine de işâret edilmiştir:

Şu meşhûdumuz olan ve her biri bir müddet-i muayyene içinde ibrâz-ı vücûd ettikten sonra bir nizâm altında tedrîcen tekemmül etmekte ve bilâhare münhedim

olmakta bulunan ve yine her biri bu tahavvülâtıyla bizim için birer vâsıta-i ilm teşkîl eyleyen âlemlerin yani mevcûdât-ı mahsûsenin ve bunlar miyânında bilhassa zi'l-ukūl olan insanların mebde' ve merci'-i vücûdu, hâlikı, mâlik ve mürebbîsi olan bir Allah vardır. Bütün bu avâlim kendiliklerinden değil, onun halk ve icâdıyla vücûda gelir ve onun terbiyesiyle kemâle yetişir ve yine onun tasarrufuyla zâil olur gider. Ve hiçbir şey onun mülkünden hurûc edemez. Böyle Rabbü'l-âlemîn olan Cenâb-ı Allah'ın esmâ ve sıfât-ı kemâliyyesi vardır. Ez cümle Allah (Rahmân)dır, bütün mahlûkātına ibtidâen in'âm ve ihsân eyler, hiçbirini tefrîk eylemez. Cenâb-ı Allah (Rahîm)dir. Akıl ve fikir ve irâde ile muhtâr ve hür olarak yarattığı insanlara vereceği ni'metleri sa'y ü kesbleri kānûnlarına rabt eylemiş olmakla intihâen bunlara ihtiyâr ve irâdelerini sarf ettikleri imân-ı kâmile, a'mâl-i haseneye göre mükâfâten in'âm ve ihsân eyler. Hem de Cenâb-ı Allah (Mâlik-i yevm-i dîndir) onun istikbâlde bir yevm-i mükâfât ve mücâzâtı vardır. Ve o günün yegâne mâliki kendisidir. Orada insanları mes'ûl eder. Kesb ve amelleriyle ibrâz-ı liyâkat edenlere in'âm ettiği gibi, edemeyenleri de muâkabe ve tecziye eyler. İşte bütün ta'zîmât-ı kâmile ve takdîsât-ı tâmme, hamd ve şükür ve senâ ancak ona mahsûsdur.

İnsanlar hiçbir şeye arz-ı zillet ve iftikār etmemeli, bütün ta'zîm ve tahmîdi Cenâb-ı Allah'a kasr etmelidir.

"Yâ Rabbi ubûdiyet ve ibâdet denilen huzû'-ı tâm ve ta'zîm-i kâmili ancak sana yaparız, ancak senden istiâne ederiz." demeli ve bunu hem fiilen, hem kavlen icrâ ve işâa eylemelidir. Vicdânlara bu rûh-ı aslîyi gars ettikten ve bu yolda bütün tezâhürâtını te'mîn eyledikten sonra rahmet-i ilâhiyyeye nâil ve ni'am-i gayr-ı mütenâhiyyeye vâsıl edecek tarîk-i müstakīme hidâyeti Cenâb-ı Allah'dan istemeli. "Yâ Rabbi, bizi, gazaba uğrayanların, dalâlette kalanların değil, nâil-i ni'met olanların tarîkına, tarîk-i müstakīme hidâyet eyle duâsını arz etmelidir." meâlini ta'lîm buyuran Sûre-i Fâtiha'daki ألله عنه المؤلّف عَلَيْهِمْ اللّفِينَ النَّعَمْتَ عَلَيْهِمْ (اللَّذِينَ النَّعَمْتَ عَلَيْهِمْ) âyetleri zikr olunan ta'rîfi sarâhaten göstermiş ve din ve şerîat-i İslâmiyyeden ibâret bulunan bu tarîk-i müstakīm, bütün Kur'ân-ı azîmü'ş-şânda, ba'dehû ehâdîs-i nebeviyyede tafsîl edilmiştir.

Mehmed Hamdi

## **MEV'İZA**

\*\* + DE 10000

A'yân reîs-i muhteremi fâzıl-ı şehîr Mustafa Âsım Efendi hazretlerinin Ramazân-ı Şerîf'in 23'üncü günü ikindiden sonra Nûruosmaniye Câmi'-i şerîfi'nde bir mev'iza

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tevbe, 9/33.

 $<sup>^2</sup>$  Âl-i İmrân, 3/71

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mâide, 5/77.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nisâ, 4/171.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fâtiha, 1/6-7.

îrâd buyuracaklarını gazetelerde okuyan zevât daha ikindiden evvel fevc fevc câmie şitâbân oluyorlardı. Namaz vakti hülül ettiği zaman câmi' kapılara kadar dolmusidi. Pek cok zevât yer bulamayarak dışarıda bekliyorlardı. Namazı müteâkib cemâat o kadar [67] coğaldı ki mahfiller dolduğu gibi bir çok zevât da oturacak yer bulamayarak ayakta dinliyorlardı. Cemâatin ekseriyetini münevver müslümanlar teşkîl ettiği ve Mâbeyn-i Hümâyûn erkânından bazı zevât-ı kirâmın da cemâat arasında bulundukları görülüyordu. Beyaz cübbesiyle, kar gibi sakalıyla, cevvâl nazarlarıyla kürsîden bütün cemâatin enzâr-ı dikkatini celb eden müsârun-ileyh hazretleri duâyı müteâkib gür sesiyle eûzü besmele çekerek Arapça bir mukaddemeden sonra  $^1$ رَا عَبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا، فَلَا  $^1$  الله عَلَى الْمُوا، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالًا إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي... الى آخره... hadîs-i kudsîsini okudular. Küçük bir vakfeden sonra büyük bir belågat ve selåsetle hitabesine başladılar:

Her müslümanın ma'lûmudur ki Allâhuazîmü'ş-şân insanları irşâd için, dünyâ ve âhirette saâdete îsâl için ezmine-i muhtelife ve emkine-i müteaddidede bir çok enbiyâ-yı kirâm göndermiş, bu sûretle insanlara büyük lütuf ve ihsânda bulunmuştur. İşte o enbiyâ-yı izâmın en sonu olmak ve şerîat-i mübeccele-i Ahmediyyesi kıyâmet gününe kadar bâkī kalmak üzere bin üç yüz sene evvel Mekke-i Mükerreme'de Muhammed bin Abdillah Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'i göndermiştir. Ve bize Hazret-i Muhammed sallallâhu aleyhi ve sellem vâsıtasıyla iki nevi' teblîğ-i ilâhîde bulunmuştur: Birisi mütevâtiren bize vâsıl olan, hâfızlarımızın vicdânlarında, kalplerinde mahfûz, mushaflarımızda yazılı bulunan, hürmetle evlerimizde bulundurulan Kur'ân-ı azîmü'ş-şân. Diğeri de Haz-وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوى. اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْيٌ) ret-i Resûl aleyhi's-selâmın <sup>2</sup> پُوخی) fermân-ı celîliyle şerîat-i Ahmediyyesine müteallik olan her hükmü, her beyânı, her ifâdesi vahy-i ilâhîye müstenid bulunan Hazret-i Peygamber'in hadîs-i şerîfi. İşte biz her ne vakit Kur'ân-ı Mübîn'i bir elimizde, hadîs-i şerîfi de onun yanı başında tutar ve ondan istinbât olunan, anlaşılan ahkâm-ı dîniyyeye dört el ile yapışırsak dünyâ ve âhirette mes'ûd oluruz.

Târîh-i İslâm'a bir kere nazar edelim. Dünyânın muhtelif kıtaâtında, muhtelif zamanlarda bir çok müslüman hükûmetleri teessüs etmiş. Onlar her ne zaman ahkâm-ı dîniyyeye riâyetkâr olmuşlarsa mes'ûd olmuşlar. Her ne zamân gerek hükûmeti gerek ahâlîsi dinde zaaf âsârı göstermeye başlamışlarsa makhûr olmuşlar. Hezîmetten hezîmete dûçâr olarak günün birinde yerin dibine geçmişler.

Şunu bilmelidir ki Cenâb-ı Rabbü'l-âlemînin insanlara teblîğ-i ahkâm etmesi bizim ibâdetimize muhtâc olmasından dolayı değildir. 3(الَّهُ مَن السُتَطَاعَ) Hak teâlâ hazretleri ehl-i İslâm'dan kudreti kifâyet edenlere hacc-ı şerîfi farz eylemiştir. Bunu îfâ eden kendi saâdetine hizmet eder. Cenâb-ı Hak hiç kimsenin ibâdetine muhtâc değildir, o, ganî ani'l-âlemîndir. İnsanlara emrettiği şeylerin bütün fâidesi tamâmıyla tatbîk edenlere ve onların civârında bulunanlara âiddir.

Allah şerîat-i Sübhâniyyelerinde iki esâs emrediyor:
1) Şeâir-i ilâhiyyeye hürmet 2) Mahlûkāt-ı Sübhâniyyeye şefkat. Kelime-i tevhîd şeâir-i ilâhiyyenin başındadır.
Ezân-ı Muhammedî şeâir-i ilâhiyyenin başındadır. Namaz, Kur'ân, Resûl-i kibriyâ... Bunlar da şeâir-i ilâhiyyenin başındadır. Bunların her hangisine olursa olsun her
müslümanın cidden, kalben, saçından tırnağına kadar
hürmet etmesi vesîle-i fevz ü felâhı, bâis-i saâdetidir.

Bunlara nasıl hürmet edilir? Şerîat-i celîlemiz her mavtında, her kârda bizim için saâdet ve rahmet olacak husûsâtı söylemiştir. Meselâ ezân okunur. Biz elimizde sigara, ağzımızda nargile, ayak ayak üstüne atar otururuz. Bu olur mu? Pâdişâhın selâmı gelince ayakta kabûl ederiz. Ezân-ı Muhammedî ise dinin sesidir, ulvî terânesidir. Ezân, Allah'ın huzûrunda yüz sürmeye da'vet ediyor, öyle ise bütün müslümanlar buna hürmet eder. Can kulağıyla dinleyerek münşerih olur.

Sonra mahlûkāta şefkat. Allah her şeyde hüsn-i muâmele emretmiştir. Hattâ muhârebede düşman öldürürken bile en hafif bir sûrette öldürmek, hattâ ekli mübâh olan hayvanı zebh ederken bıçağı keskin olmak âdâb-ı mahsûsa-i İslâmiyyedendir. İslâm öyle bir dindir ki avâtıfı insanlara münhasır kalmıyor da bütün hayvânâta da şâmil oluyor.

İşte bunun başlıca mübeyyini Allah'ın kitâbı, peygamberin hadîsi ve bundan istinbât olunarak ulemânın icmâı, fukahânın kıyâsıdır. Şimdi bir hadîs-i şerîf şerh ediyorum. Hadîs iki türlüdür: Birisi kudsî, ta'bîr-i âharla hadîs-i İlâhîdir. Diğeri de hadîs-i nebevîdir. Her ikisi de Resûlullâh sallallâhu aleyhi ve sellem efendimizin lisân-ı hikmet-beyân-ı Muhammedîlerinden sâdır olmuştur. Ancak birisi husûsât-ı dîniyyeden olduğu sûrette vahye müstenid olarak doğrudan doğruya taraf-ı Muhammedîden söylenmiş. Diğeri taraf-ı ilâhîden vekâlete müşâbih bir tarzda yine cânib-i Risâlet-penâhîden îrâd buyurulmuştur. Ulemâ bu kısım hakkında ma'nâsı Allâhu teâlâ hazretleri cânibinden, lafzı Hazret-i Peygamber aleyhi's-selâm tarafından vârid olur diyor. Arz edeceğim hadîs bu kısımdandır.

(يا عِبَادِي) Ey kullarım! Bu ta'bîrden kimleri anlıyoruz? Bütün insanları mı! Hayır, bütün insanlar, kullar değildir, onlar mahlûklardır. Kullar, din ve îmânı olanlar, Allah'a,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Müslim, Sahîh, Kitâbü'l-birr, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Necm, 53/4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Âl-i İmrân, 3/97.

Peygamber'e i'tikādı olanlardır. Dinden, îmândan mahrûm olan, Allah'a i'tikād etmeyen, Peygamber'i tanımayan kimseler, Allah'ın kulu değil; mahlûkātıdır. İnsanlığın hükmü olan îmânı vicdânına yerleştirenler, Bana ubû-طنب الظلم على) diyetle kesb-i şân ve şeref etmiş olanlar. حرمت الظلم على) نفسى [68] Ben kendime zulmü harâm kıldım. Yani zât-ı pâk-i ehadiyyetim zulümden münezzeh, müteâlî, mukaddestir. Benden zerre kadar zulüm sâdır olmaz, olamaz. Garâbet şuradadır ki Allah'dan zulüm sâdır olmaz değil, olamaz. Cünkü zulüm neye derler? Gayrın hukūkuna tecâvüz, bir şeye lâyık olmadığı mevkie çıkarmak, dünyâda ve âhirette Allah'dan başka hiç kimsenin mülkü var mıdır? Hilkaten, îcâden, ibkāen her şey mülk-i ilâhîdir. Cenâb-ı Hak her ne yaparsa kendi mülk-i mutlakı üzerinde bir tasarrufudur. Binâenaleyh Cenâb-ı Hakk'a kıyâs ile gayrda bir hak yoktur ki ona tecâvüz etmesi mümkün olabilsin. Şu halde Cenâb-ı Hak'dan zulüm sâdır olması mutasavver olamaz.

Halbuki şekl-i zulümde görülebilecek hâlât dahi olmaz. الْفَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ) Her hangi bir kimse zerre ağırlığı bir iyilik yaparsa onun ind-i ilâhîde mükâfâtı zâil olmaz. Hayır yapmak mes'ûd olmak demektir. Eğer iyilik yapan kimsenin mükâfâtı bazen verilmemiş olmak lâzım gelseydi sûreten ve şeklen zulme şebîh olabilirdi. Halbuki Kur'ân-ı azîmü'ş-şân bunun dahi olmayacağını bildiriyor.

İbâdet büyük bir ni'mettir. Onun için Şeyh Gālib diyor ki:

Girenler hânkāh-ı evliyâya Bütün da'vetlidir, Gālib, safâya

Sakın zâhirde kalma aldanırsın Komazlar yoksa varmazlar sanırsın

Câmie girdik, hânkāh-ı evliyâya girdik, her hangi bir ibâdetgâha girdik; bu bir mazhariyettir. Bundan dolayı Cenâb-ı Hakk'a şükür etmek lâzımdır.

Girmeyenler hilkat ve fıtrat-ı asliyyelerini sû'-i isti'mâl etmiş bulunmalarından dolayı huzûr-ı ilâhîye girmeye liyâkatleri olmayanlardır. Ben câmie girmem diyenin aklına şaşayım. Lağımcı esvâbıyla mecâlis-i kübrâya elbette girilmez. İnsanların seyyiât-ı ahlâkıyyesi öyle murdârdır ki o evsâh üzerinde iken Allah onları kapısına sokmaz, câmie girebilmek, o şerefe mazhar olabilmek Allah'ın büyük bir lutfu, büyük bir ihsânıdır.

(حرمت الظلم على نفسي) Ben zulümden münezzeh, mukaddes, müteâlî Zü'l-celâl ve'l-ikrâmım (وَهَكَ تُقَالُهُ بِيَنَكُمُ ve zulmü sizin aranızda harâm kıldım. (مُحَرَّمًا للْهُوا) Şu halde yekdiğerinize karşı zulmetmeyiniz. 2 القِيَامَةِ birbirinize karşı ırzınıza, nâmûsunuza, hukūk-ı mâliyye ve şerefinize taarruz ile zulmetmeyiniz. Çünkü zulüm efrâdı mahvettiği gibi akvâmı da perîşân eder. الأَوْمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرٰى بِظُلْمٍ وَٱهْلُهَا مُصْلِحُونَ) bir memleket ki ahâlisi, onu teşkîl eden hey'et-i ictimâ'iyye muslih bulundukça kâfir de olsalar Allah o memleketi yıkmaz. Küfürlerinden dolayı cezâlarını âhirette çekerler. Fakat zulüm (بيت الظالم خراب) hükmünce dünyâyı da yıkar.

Zulmün seyyiâtından, şeâmetinden birisi de Allah zâlimlerden hiçbir vakit peygamber göndermemiştir. <sup>4</sup>(لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمينَ) ahd-i ilâhîye zâlimler nâil olmazlar, peygamberler içinde hiçbir zâlim yoktur. Zâlim mertebe-i velâyetten de düşmüştür. <sup>5</sup>(لَا يُحِبُّ الظَّالِمينَ).

Zâlimin dünyâsı da yoktur. (بيت الظالم خراب) onda yaşayamaz. Beş on gün yaşar gibi görünür. Fakat dünyânın ucu uzundur. (الظلم من شيم النفوس فإن تجد العقة فلعلّة كايرياني) zulüm, gayrın hukūkuna tecâvüz, tabîat-i beşeriyyede bir hastalıktır. Bir adamı ehl-i iffet görürsen bil ki bir sebebi vardır. Ahlâk-ı umûmiyyeyi tutan şeylerden birisi efkâr-ı umûmiyye ve memleketin muhassala-i ahlâkıyyesidir.

Insan mensûb olduğu cem'iyetin hey'et-i umûmiyyesinin bir nevi' mahkûmudur. Her cem'iyetin etvâr ve ahlâk-ı umûmiyyesinin muhassalası bir hâl vardır ki onun hâricinde hiçbir ferd yaşayamaz. Meselâ Avrupa'nın bazı memleketlerinde erkekler hamama çıplak girerler. O memleketin âdeti böyle. Fakat sokağa çıkınca çorabını bile çıkaramaz.

Gel bizim memlekete. Bizim hey'et-i ictimâ'iyyemize mensûb bazı kimseler, Ramazân'da tramvayda, trende, vapurda şurada burada cıgarayı burnunuza sokarlar. Demek ki bu adamların bir Avrupalı gibi mensûb olduğu cem'iyete hürmeti yoktur. Ve mensûb olduğu cem'iyetin de muhassalası o hürmeti verecek derecede değildir. Kabâhat şu fiiliyle mensûb olduğu cem'iyetin ve kendisinin dinini istihfâf etmiş olan kimselerde mi, yoksa o gibileri âgūşunda perverde eden memlekette mi? O hâl memleketin bir hasletin netîcesidir ki halk terbiyesizlikten korkar, utanır da muhâlif-i edeb harekette bulunmaz.

İkincisi her memleketin kānûn-ı medenîsidir. Cezâ kānûnları, hukūk kānûnları var. İnsanlar âdâb-ı umûmiyyeye muhâlif harekette bulunduğu takdîrde mahkemeye sevk olunacağı korkusuyla fenâlık yapmıyor.

Bir de insanların, pâk ve nezîh insanların vicdânıdır. Kendinden utanır da fenâlık etmez. Meselâ sokakta genç ve güzel bir kadın görünce başını eğer, fenâ nazarla bak-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zilzâl, 99/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhârî, Sahîh, Kitâbü'l-Mezâlim, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hûd, 11/117.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bakara, 2/124.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Âl-i İmrân, 3/57.

maz. Düşünür ki bu birisinin ya hemşîresi, ya haremi, yahud kızıdır. Benim hemşîrem, benim haremim, benim kızım sokağa çıkınca ona böyle bir gözle baksalar ben bunu kabûl edemem, müteessir olurum. O halde kendi âilem hakkında kabûl etmediğim bir şeyi başkalarının âilesine revâ görmek vicdânsızlıktır, der ve utanmak lâzım geldiğini anlar. Bunu hatırına getirerek bakamaz, bilakis kendi hey'et-i ictimâ'iyyesine mensûb kadınları o halde gördükçe müteessir olur. Çünkü onlar çocuktur. Birbirini görmekle o hâle düşmüşlerdir. Onları düştükleri çukurdan çıkarmak bütün hey'et-i ictimâ'iyyeye âid bir vazîfedir. Onlara fenâ nazarla bakmak değil, onları ıslâh etmek icâb eder. Onlara anlatmak iktizâ eder ki: Bu hâlin hanımlık şerefiyle aslâ münâsebeti yoktur.

Kadınların süprüntü kısmı ancak böyle kıyafetlerde gezer dünyânın her [69] yerinde ağır hanımlar vakūr gezerler, açıklık saçıklıktan tevakkī ederler. İşte bunları onların enzâr-ı ibretine vaz' ederek onları ıslâh etmek iktizâ eder, ()

Dördüncüsü Allah korkusudur. ²(إِنَّ اللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ), ³(إِنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ) âyetleri ve emsâli nusûs-ı şer'iyyeyi düşünür. Bir yevm-i cezâ, bir yevm-i ba's ü nüşûr olduğunu tefekkür eder. İnsan o gün hayır ve şer bütün ef'âlinin hesâbını verecek. Herkes ölecek ve her ölen dirilecektir.

Fakat şu son ikisi yani Allah korkusuyla tahâret-i vicdâniyye herkesin kârı değildir. İnsanlar her nerede cem'iyet hâlinde yaşarlarsa bir hükûmet te'sîs etmişlerdir. Ve bu sâyede insanların yekdiğerine karşı tecâvüzünü men'etmek, bir salâh-ı adâlet te'sîs eylemek mümkün olabilmiştir.

Hükûmet iki kısımdır. Birisi hükûmet-i dîniyye, diğeri hükûmet-i akliyyedir. Hükûmet-i dîniyye hükûmât-ı muhtelife-i İslâmiyye ile hükûmet-i Osmaniyye'nin te'sîs eylediği hükûmet-i Muhammediyye'dir. Hükûmet-i akliyyede memleketin en âkıl, en ma'lûmâtlı, en zekî ve müdebbir adamları toplanır, halkın arzusunu düşünür, kānûn yaparlar. Hükûmet-i dîniyyenin kānûnunu Allah yapmıştır. Ne vakit insanlar kānûn-ı adâleti biz yapacağız derlerse hükûmet-i dîniyyeden çıkmış olurlar. Adâletin esâslarını Allah ta'yîn buyurmuştur, insanların hakikī felâh ve saâdetlerini te'mîn etmek isteyenler o dâireden çıkmazlar.

– O halde meb'ûsân ve a'yânın kānûn yapmaları doğru olabilir mi? Suâli vârid olabilir. Evet onlar kānûn yapıyorlar. Fakat yaptıkları kānûnlar şer'-i ilâhîye müstenid olmak, oraya ircâ' edilmek sûretiyle yapılırsa mu'teber

olur. Kānûn-ı Esâsîmiz böyle diyor. Ahkâm-ı şer'iyyeye ircâ' ederek kānûnlar vaz' eyleyeceğiz. Bunun hilâfındaki kānûnlar mu'teber değildir. Eğer Kānûn-ı Esâsî varsa, Kānûn-ı Esâsî'nin bir maddesinin ilgāsı da câiz değilse bu kānûna mugāyir mevâd bit-tabi' mu'teber olmamak lâzımdır. Meb'ûsân ve a'yânın kavâid ve desâtîr-i dîniyye hilâfında vaz' ettiği kānûnlar hiçtir. Eslâf zamanında devletimizin şevketi hep ahkâm-ı ilâhiyyeye göre hareket olunmasından ileri geliyordu. Sonraları o ahkâmdan tebâüd ettikçe inhitât ve perîşânlık yüz gösterdi. Müslüman hükûmetler ancak ahkâm-ı ilâhiyye ile icrâ-yı hükûmet ve (وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ) adâlet ederler. 4 وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا) ۗ (وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِأُولِٰئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ) 5 Allah'ın emriyle hükmetmeyenler (ٱنْزَلَ اللَّهُ فَأُولِٰئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ zâlimdir, fâsıktır. Bunlar yerin dibine geçer. O halde böyle yapmazsak Allah'ın la'net ettiği zâlimlerdeniz. Bizim gibi bir hükûmet-i İslâmiyye kavânîn-i idâriyyesini desâtîr-i İslâmiyyeden ihtihrâc etmek lâzım gelir. Fakat maalesef asırlardan beri hükûmet hep câhiller eline düşmüş. Re's-i idâreye geçenler Müslümanlığı ihmâl etmişler. Kavânîn-i şer'iyyeyi bir tarafa bırakarak havâî ve keyfî kānûnlar vaz' ettiler, bu adamlar kendilerini müdâfaa maksadıyla şerîatte yeri olmayan kānûnları başka memleketlerde tecrübe edilerek muhassenâtı görüldüğü cihetle kabûl ettiklerini söyle-فَانْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا) seler de hükmü yoktur. Çünkü Kur'ân-ı azîm Habîbim sana isticâbe etmezlerse bil = (لَكَ فَاعْلُمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ ki hevâlarına ittibâ' eyliyorlar. Şu kadar ki bu mutâbaatta te'vîl tarîkine saparlar. Bu sûretle memlekette bir ikilik husûle gelmiş. Şeyhülislâm ile sadrâzam başka başka fikirler, başka başka prensiplerle hareket etmişler. Hiçbir zaman şeyhülislâm ile sadrâzamın her mes'elede aynı yolda gittiğini görmek nasîb olmadı. Kafa kafaya vererek şu müslüman hükûmetini hakīkī bir hükûmet-i Islâmiyye hâline koyalım diye çalıştıklarını görmek ne bahtiyarlıktır.

Halbuki diğer milletlerde, meselâ Yunanistan'da reîs-i rûhânî ile başvekîli dâimâ birlikte, dâimâ kafa kafaya hareket eder bir halde görürsünüz. Bizde de bu iki reisin aynı fikirle aynı gāyeye mütemâsil mukaddemât ile netîceye doğru gittiklerini gördüğümüz zaman memleketin kurtulacağına inanırız. Ve o vakit milletin sâhib-i îmân, nâmûs ve vicdân, rikkat-i kalb erbâbından müterekkib kitle-i azîmesi arkalarında yürürler. Çünkü hak yolu birdir. Bâtıla sülûk edilince efkâr ve ârâ teşettüte uğrar. Fırak ve ahzâbın zuhûru da başlıca bundan neş'et eder.

Aklımız varsa ulemâ-yı dînimize hürmet edelim. Ben kendimi ulemâ-yı dînden sayamam. Haddim değildir.

 $<sup>^{1}</sup>$  Buradan birkaç kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/199.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakara, 2/196.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mâide, 5/45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mâide, 5/44.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Mâide, 5/47.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kasas, 28/50.

Ağlarım bu memlekete ki meydanı benim gibi adamlara bıraktı. Milletin rehberleri arasında ben kendimi en ehemmiyetsiz bir halde bulaydım, beni gölgede bırakacak bir cok ulemâmız meydana cıkaydı memleket mes'ûddur. derdim. Fakat maatteessüf millete rehberlik edenler Dîn-i İslâm ma'lûmâtından başka her şey okunan mekteplerde yetişmiş zevât! Şu halde maârifimizi de maârif-i İslâmiyye yapmanın yoluna bakalım. Bu memleketin en mühim ve en müzmin derdi budur. Maârif son zamanlarda bozuldu diyenleri kasîrü'l-basar görürüm. Ben kendimi bildim bileli maârif bozuktur, hangi mektepte muntazam câmi', muntazam musluklar, muntazam imâm gördünüz? Cocuklarımızı ellerine tevdî' ettiğimiz adamlar Müslümanlık'tan anlamazlar ki, o nûrdan feyzdâr olmazlar ki ona göre bir terbiye vermeye çalışsınlar. Kıyâmetler koptu, şu oruç mes'elesini bir nizâmına koyuncaya kadar. Şeyhülislâm uğraştı, ben uğraştım, şu oruç mes'elesini halledelim de sokaklarda, şurada burada alenen nakz-ı sıyâm rezâleti kalksın, diye. İşte hükûmetin vükelâsı, vüzerâsı karâr da verdiler. Sonra bir de bakıyoruz ki Küçük Zâbit Mektebi'nde resmen yemek çıkıyor. Birisi bana geldi de ağlaya ağlaya söyledi, şikâyet etti. Eğer o mektebin kumandanı ahkâm-ı şer'iyyeyi bilseydi ve ona hürmeti olsaydı elbette böyle yapmazdı. Demek ki ahkâm-ı İslâmiyyeden haberdâr değil. Vâkıâ [70] ma'zereti olanlar oruç tutmaz. Fakat o ma'zereti kim ta'yîn edecek? Tabîb-i hâzık-ı müslim-i gayr-ı zâhirü'l-fısk ancak bunu ta'yîn edebilir. Müslüman olacak, hazâkati olacak, fıskı zâhir kimseden olmayacak. Böyle bir tabîb muâyene edecek; zaafın var, hastasın, oruç tutarsan tehlikeyi dâî olur diyecek. Ondan sonra yiyebilecek. Çünkü müslim olmazsa nazarında orucun kıymeti yok. Dinine i'tinâ edecek adamın sözü elbette mu'teberdir. Amma dinine ehemmiyet vermeyen adam onun kıymetini anlamaz ki...

Onun için mektepleri ehline tevdî' etmek lâzımdır. Hangimiz, hangi evlâd babası mektebe gitti de: "Müdür bey, bizim çocuk şuraya devâm eder. Çocuklara nasıl terbiye verirsiniz? Dinini, dünyâsını öğretiyor musunuz?" diye sordu, gittiniz mi? Burada birkaç bin kişi varsınız. Söyleyiniz bakalım, hanginiz gittiniz, câmii olmayan, terbiye-i dîniyyeye ehemmiyet vermeyen mektepten çocuğunuzu aldınız? İçimizde böyle adam yok ise o halde mektepleri ayıplamamalı. Maârifin kabâhati yok tamâmıyla kabâhat bizde.¹

\* \* \*

\* \* \*

Câmi'ler mukaddes yerlerdir. Onlara hürmet edelim ki nâil-i fevz ü felâh olalım. Câmi'lerimiz, ne güzel, ne şirin ma'bedlerdir. Kıymet-i maddiye ve sanâyi-i mi'mâriyyesini takdîr eden frenkler geliyor da sâatlerce seyrederek hayran kalıyorlar. Biz ise maatteessüf bu kıymetdâr ma'bedlerimizin ma'neviyâtını anlayamadığımız gibi maddiyâtını da takdîrden âciz bulunuyoruz.

Şimdi dersden bize hâsıl olan şey Cenâb-ı Hak zulme ve zâlime la'net eder. Öyle ise şahsen zâlim olmayalım. İdâre edecek bir mevkie gelince hukūk-ı umûmiyye-ye riâyetkâr olalım. Umûr-ı resmiyye arasında erbâb-ı mürâcaattan bir zât bana "Sizin adâletinizden emînim" demişti. Ben bu cümleye muhâtab olduğum zaman korkumdan titredim ve utandım.

Adâlet sıfatı... O ne demek? O ne büyük şey! (Bir an adâlet icrâ etmek yetmiş yıl ibâdetten evlâdır) emr-i adâleti icrâ ederken garazı, ivazı, menfaati kat'iyyen atacaksın. Allah'ın emri budur diye düşüneceksin, rızâullâhı istihsâl için böyle yapıyorum diyeceksin. Ben bu sinn ü sâle girdim. Şu niyetle, şu şerâitle bunu yapamadım. Yapanlar şâyân-ı tebrîktir.

(يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهُدُونِي) Hepiniz dalâ-lettesiniz. Tarîk-ı hakkı hiç biriniz kendi kendinize bulamazsınız. (إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ) Ancak benim mazhar ettiğim erbâb-ı hidâyet saâdeti bulur. İnsanlar bir kere fıtrat-ı İslâmiyye üzere doğarlar. أكُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ (كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الفِطْرَةِ) Her doğan fıtrat-ı hakikıyye-i İslâmiyye üzerine doğar. Ma'rifetullâha mütemâyildir. Şu kadar var ki göreceği terbiye bu fıtratı ifsâd eyler.

Terbiyenin ilk me'hazı âiledir. Âiledir ki insanları yavaş yavaş dinden de çıkarır, ahlâksız da eder. Vâkıâ hiç kimse "Oğlum dinsiz ol" demez. Fakat öyle bir terbiye verir ki git gide çocuk dinden, îmândan çıkar. Çocuklarımız kuşların kapana tutulması gibi verdiğimiz terbiye ile dinsizliğe tutulurlar. Yoksa îmân fıtratta mevcûddur.

Hidâyet-i ilâhiyye kaç türlüdür?

3(وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحُصُوهَا) Allah'ın hidâyeti saymakla başa çıkmaz. Lâkin envâı vardır, birinci hidâyeti kuvâ-yı idrâkiyye ihsân etmesidir.

Allah insanlara işitecek bir kulak, görecek bir göz verdiği gibi düşünecek bir de akıl ihsân etmiştir. Aklen bulunmayacak şeyi hissiyle bilir. Hissen bilinmeyecek şeyi de aklıyla bulur. Azamet ve celâlini göstermek için bunca delâil-i bâhire, âsâr-ı zâhire icad ve ikāme olunmuştur. Bunlara sathî bir nazar atfedip geçmek kâr-ı akl değildir.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan altı satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhârî, *Sahîh*, Kitâbü'l-Cenâiz, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nahl, 16/18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Âl-i İmrân, 3/190.

# (وَمِنْ اٰيَاتِه خَلْقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ اَلْسِنَتِكُمْ وَاَلْوَانِكُمْ اِنَّ في ذَلِكَ لَايَاتِ لِلْعَالِمِينَ) أَذَلِكُ لَايَاتِ لِلْعَالِمِينَ) أَنْ في الْمِينَ أَنْ اللَّهُ الْمِينَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

Şu yerlerin, göklerin yaratılışında, gecenin gündüzün yekdiğerini ta'kīb etmesinde, uzunluk kısalık i'tibârıyla müddetlerinin bir kānûn-ı intizâm dâiresinde değişmesinde akl-ı hâlis ashâbı için ne büyük delîller vardır. Sonra insanlar arasında muhtelif renkler, çehreler olmakla beraber hepsinin mâhiyet-i hakīkıyyesi birdir. Bu ne kudrettir, görünüz. Dünyânın erbâb-ı ilmi, erbâb-ı serveti ittifâk etseler Zühre gibi bir kevkeb yaratabilirler mi? Yed-i yemîn-i kudret gûyâ bir avuç pırlantayı fezâya fırlatmış da âlemi bununla tezyîn etmiş. Her hangisinin değil evsâf-ı umûmiyyesi, yalnız güzelliği tahayyül edilse insana hayret verecek nice bedîalar göze çarpar. Ve bunun karşısında meclûb-ı kemâl olanlar "Allâhu ekber" demez mi?

Bu kadar azametli şeyleri halk eden Cenâb-ı Kādir-i Mutlak gözle görülemeyecek kadar küçük mahlûkāt da halk buyurmuşlardır. Mikrop dediğimiz şeyler ne büyük eser-i kudret-i ilâhîdir!

Kim demiş ki insan okuyunca dinsiz olur? Bilakis insan okudukça, anladıkça îmânı artar. Fakat dinsizcesine okursa tabîî varacağı yer ilhâd çukurudur. İş şekl-i ta'lîmdedir. Ulûm ve fünûn şekl-i ta'lîme göre zehir, şekl-i ta'lîme göre gıdâ olur.

Allah'ın üçüncü hidâyeti enbiyâ-i kirâm göndermesidir. أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُلْيهُمُ اقْتَدِهُ) [71] Böyle delâil-i zâhireden ve teblîgāt-ı enbiyâdan istifâde edemeyenler hayvan mertebesinde kalmış olur.

İnsan îmân ile irfân ile melek olur. İmân ve irfândan mahrûm kalırsa hayvânât mertebesine düşer. Hattâ daha aşağıdır. (الناس معادن كمعاد الذهب والفضة) Nasıl ki altın yerden çıktığı gibi istifâde olunur değildir. Üzerinde ameliyât icrâ olunur, ıslâh edilir, bir gün gelir, tâc-ı şâhî olur. İnsan da nefsine karşı mücâhede ile sabır ile, tahammül ile pırlanta olur. Melâikeye iltihâk eder. وَعِلْيَتِنَ وَعِلْيَتِنَ وَالْمَارِيَ لَفَى) sırrına mazhar olur.

Allah'ın dördüncü hidâyeti kitap inzâl etmesidir. Hiçbir peygamberin ömrü kıyâmete kadar devâm etmez. Onların âlem-i fenâyı terk etmelerinden sonra ümmetleri şerîatlerini unutabilirler. İşte bu hikmete ve daha nice hikem-i celîleye binâen taraf-ı ilâhîden kitap dahi ihsân buyurulmuştur ki ba'de'l-enbiyâ ümmetin dest-i istifâdesinde bulunsun, Hazret-i Peygamber efendimiz diyor ki: "Ben gidiyorum. Size iki şey bırakıyorum; biri Kitâbullâh, biri sünnet-i seniyyemdir. Bunlara yapıştıkça dünyânızı, dininizi şaşırmazsınız." Hayât-ı Muhammediyyeyi düşü-

nünüz ve tatbîk ediniz. Hayât-ı Hazret-i Muhammed de (كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ) cümlesinin ifâde ettiği vechile tamâmen ahkâm-ı Kur'âniyyeye mutâbık idi. Kur'ânı okuyun, ne diyorsa Hazret-i Muhammed'in hayatı odur. Meselâ (الْفَعُ بِاللَّتِي هِيَ اَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي يَيْنَكَ وَيَثِنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِي حَمِيمٌ) buyuruluyor. Kur'ân-ı azîmü'ş-şân diyor ki: Bed muâmele gördüğün vakit hüsn-i sûretle müdâfaa et. Fenâlık etme, İyilikle mukābele kanına susamış düşmanı en harâretli dostun yapar. İşte Hazret-i Muhammed bütün hayatında bu gibi kavâid-i ahlâkıyye ve ictimâ'iyyeyi tamâmen tatbîk etmiş bulunduğu düşmanlarının dahi taht-ı i'tirâ-fındadır. Hattâ bir çok kimselerin îmân ve hidâyeti Nebiyy-i Ekrem efendimizin bu gibi muâmelât-ı cemîleleri sebebiyle vukūa gelmiştir.

Dinini saltanat-ı şahsiyye için te'sîs etmiş değildir. Dünyâ malını biriktirmedi. Evlâdını da kendi mîrâsından mahrûm bıraktı, âilesinden hiç kimsenin hilâfetini tavsiye etmedi, teblîğ ettiği dinde menfaat-i dünyeviyye aramadı. Esbâb-ı muhtelife ile iktisâb-ı servet eyledikten sonra dahi gāyet kanâatkârâne bir maîşet ihtiyâr etti. İhtiyâcdan fazla emvâlini gerek cem'iyet-i İslâmiyyenin, gerek efrâdın menfaatine olarak sarf etti. İslâm'da ilk vâkıf zât-ı celîl-i Risâlet-penâhîleridir. Medîne-i Münevvere civârında Fedek ismindeki bahçelerini vücûh-ı birre vakfeylemişlerdir, bu hareket-i kanâatkârânesi fakr u aczinden değil, ümmetin yolunu şaşırmamak ve bu sûretle dahi bir ders-i hidâyet ve ibret vermek gibi âlî gāyelere ma'tûf idi.

Şevket-i İslâmiyye'nin parlak zamanlarında yaptığı muâhedeler, zâhiren zaîf olduğu devirlerde yaptığı muâhedeler var, bunların her biri ümmetin kıyâmete kadar düvel-i muhtelife ile akd edecekleri muâhedâtta vaz'iyetlerini kuvvetlerini tamâmıyla ölçerek biçerek iş görmelerini, numûne olmak hükmünü dahi ihtivâ eder.

İslâm'ın şevket zamanlarında tatbîk edecek ahkâmı olduğu gibi zaaf zamanlarında da ne sûretle hareket edeceğine dâir ahkâm vardır.

Hazret-i Peygamber efendimiz Hudeybiye'de ağır şerâiti kabûl etti. Kuvvetli olduğu zamanlarda yaptığı muâhedeler de vardır. Bedir gazâsında bir çok üserâ alınmış idi. Fidye-i necât mukābilinde bir kısmını âzâd etti, bir kısmını da alıkoyarak Medîne-i Münevvere'de-ki çocuklara yazı öğretmelerine mukābil âzâd eyledi. Bundan Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in maârife olan rağbet-i seniyyelerini pek güzel anlarız. Elbette bir hey'et-i ictimâ'iyye içinde okur, yazarların bulunması ve çoğalması o hey'et için bir kuvvettir. İşte bu noktaya dahi ef'âl-i cemîle-i Risâlet-penâhî irşâd ve hidâyet buvurmaktadır.

Hepiniz açsınız. Yalnız (يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَائِعٌ، إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ) 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rûm, 30/22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En'âm, 6/90

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mutaffifîn, 83/18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fussilet, 41/34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Müslim, Sahîh, Kitâbü'l-birr, 15.

benim doyurduğum toktur. Düşünelim. Cihânda bu kadar mahsûlât-ı nebâtiyye ve hayvâniyye vardır ki gıdâ-yı beşerîyi teşkîl eder. Acaba onlar ne sûretle hâsıl oluyor? Bunlar Hak teâlâ hazretlerinin vaz' eylediği esbâb, vaz' eylediği kavânîn dâiresinde sırf kendi tedbîr ve irâdesiyle vücûda geliyor. Ve her birisi her bir tarafdan bâzâr-ı beşere arz olunuyor da bir lokmasının ne sûretle, ne emekle vücûda geldiğini bilmediğimiz ekmek ve envâ'-ı et'ime önümüze konuyor. İşte bu ni'metlerin istihsâli için Hak teâlâ hazretlerinin müsâadesi dâiresinde ve hattâ emri icâbıyla çalışmalıyız. Çalışalım; Hakk'ın bahşetmeyi vaad eylediği ni'metlerden müstefîd olalım. Fakat ni'meti ihsân eden zâtı unutmayalım. Ona îfâ-yı şükr edelim.

(يا عبادي كلكم عار، إلا من كسوته) Hepiniz çıplaksınız, yalnız benim giydirdiğim giyinmiştir. Benden isteyin, sizi giydireyim. İnsan dünyâya çıplak gelir. Fakat ana baba, bunlar bulunmasa dahi bir başkasının hasbe'z-zâhir himâye ve hıdânesiyle giydirilir. Bilmeli ki hakīkatte giydiren Allah'dır. Cenâb-ı Hak'tan istit'âm ve istiksâ bir tarafdan onların esbâb-ı husûlüne meşrû' bir sûrette tevessül eylemek, bir tarafdan ni'metin husûlü ihsân-ı Hudâ'ya vâbeste olduğunu bilmek sûretinde olur. Dünyâ için ticâret; sevâb-ı âhiret için ibâdet olur.

Kullarım hepiniz en müttakī bir zât kadar müttakī olsanız Hak teâlâ hazretlerinin kemâline bir şey ilâve etmiş olmazsınız; hepiniz en fâcir, en kâfir bir kimse kadar mübtelâ-yı fücûr olsanız yine azamet-i Sübhâniyyeden bir zerre eksilmez. Hepiniz bir yerde cem' olup da her biriniz matlûbunu bârgâh-ı ehadiyyetten tazarru' etseniz ve cümlesi ihsân buyurulsa Bahr-i Muhît'e girip çıkan bir iğnenin o koca denizden eksilmiş kadar hazâin-i ilâhiyyeden bir şey eksilmiş gibi olur, hattâ bu teşbîh doğru bir teşbîh [72] değildir. Hazâin-i ilâhiyye gayr-i mütenâhîdir. Bitmek tükenmek bilmez. Fakat ne çâre ki beşerin kısa aklına anlatabilmek için efsahu'l-arab efendimiz sûret-i teşbîhiyye ile ifâde buyurmuşlardır.

Kullarım sizin dünyâda sâdır olan her türlü a'mâlinizdir ki husûsî defterlerinde yazılmıştır. Zabt olunmuştur. Ve sonra onların mükâfât ve mücâzâtı size verilecektir. Defterinde hayır ve sevâb bulan mazhar olduğu tevfîkten inâyetten dolayı vâhib-i hakīkī Zü'l-celâl ve'l-ikrâm hazretlerine hamd ve şükrân eylesin. Başka türlü bulan, yani seyyiât gören kendisinden başka kimseye kusûr bulmasın. Çünkü selâmet-i fıtratta yaratılmış ve her türlü esbâb-ı hidâyet ihzâr edilmiş olduğu halde hevâsına mutâbaatla yanlış yola temâyül eylemiş olmasının netîcesi olarak şekāvet çukuruna düşmüştür. Hak teâlâ hazretleri cümlemizi dalâlet ve şekāvetten muhâfaza eyleyip tarîk-ı hakta sâbit, tâât-ı ilâhiyyeye muvaffak olan kullar zümresine ilhâk eyleye ve şu ân ve dakīkada cümlemizi

mağfiret-i Rabbâniyyesine nâil ve mazhar buyura âmîn...

# MEHÂKİM-İ ŞER'İYYENİN BÂB-I MEŞÎHAT'E İÂDESİ HAKKINDA ESBÂB-I MÛCİBE MAZBATASI

Âlemde bütün mevcûdât bir tegayyür ve tegāyür içinde bir bekā ve tevâfuk arz etmektedir ki biz bunlara kavânîn nâmını veriyoruz. Kezâlik hayât-ı beşerde görülen tahavvül de bir tahavvül-i mutlak değil, ayniyyet ve bekā-yı vahdet içinde bir tahavvül veya tahavvül ve tegayyür içinde bir vahdet-i ayniyyettir.

Bir ferd tahavvülden tahavvüle yaşayıp dururken ayniyyetini, devâm-ı hüviyyetini muhâfaza edemediği son tahavvülât ile âlem-i emvâta karışır, binâenaleyh hayat tahavvülâtsız cereyân etmiyorsa ayniyyet ve tevâfuksuz hiç cereyân edemez.

Hayât-ı devlet dahi aynı kānûnun taht-ı te'sîrindedir. Her hangi devlet olursa olsun ayniyyetini, hüviyetini zâyi' ettiği gün sahne-i hayâttan çekilmiş olur.

Cem'iyyât-ı beşeriyyede bu ayniyyet ve tevâfuku ifâde ve bekā-yı hüviyyeti te'mîn eden, maamâfîh nizâm-ı tahavvülâta hâkim olup duran esâsât onun rûhu şerâi' ve kavânîn-i asliyyesidir. Şer'in, kānûnun kıymeti ise vakārında, sebât ve şümûlünde olduğu için kavânînin tahavvülât-ı serîası rûh-ı efrâdda bir hiss-i istihfâf; bir fütûr-ı isrâf tevlîd ile insanlar istinâdgâhlarının sâbit bir hakīkat olmasından, bekā ve metânetinden emîn olmak isterler. Lâkin bu bekā ve sebât diğer tarafdan ihtiyâc-ı tahavvüle adem-i kifâye gibi bir şâibe-i yeisten de vâreste olmalıdır. Bu ise hakīkatin teşekkülâtındaki neşv ü nemâ hasîsasının zamanı geldikçe zuhûrunu irâde edecek bir rûh-ı feyz ile kāim olur. Bir milletin kānûnları da ayniyyetin vahdet-i ictimâ'iyyesinin medârı olan sebât ve metânetleri ile beraber tedrîcen neşv ü nemâyı idâre etmelidir. İşte şerîat-i İslâmiyye bu hikmeti mutazammın olarak usûl-i sâbite altında fürûât-ı cedîdesini teş'îb ve tefrî' edip gitmek ister. Tahavvülât içinde hüviyetini, ayniyetini idâme edebilmek için elbette asırdan asıra uğradığı tahavvülâtı rûhuna hazm ettirerek kendini ta'mîr ve tecdîd etmesi bir ni'met olacağı bazı ehâdîs-i şerîfeden müstebân olabilir.

Ma'lûmdur ki kavânîn-i asliyyenin hayatiyeti, zî-hayât olan zekâlar, vicdânlarla kıyâmı haysiyetindendir. Bu kıyâm olmayınca suver-i hutût ve nukūş-ı kütüb altında gizlenebilse bile bil-fiil hayattan ve hayata te'sîrden mahrûmdur.

Bir devletin cihâz-ı ilmî ve vicdânîsidir ki bunları yaşatırsa hayatlarını te'mîn edebilir. Böyle hayatî kānûnlara mâlik olup bunu dâimâ te'mîn edebilen devlet tahav-

vülâtını dâimâ tabîî bir halde geçireceğinden bütün bütün inkılâbât ve ıslâhât tehlikelerinden de âzâde kalır. Aksi halde ise bizde olduğu gibi bir gün gelir ki devlet kendisini ıslâhât ve inkılâbât ile tedâvî etmek mecbûriyetini hisseder. Bir devletin kendisinde ıslâhât lüzûmunu hissetmesi emrâzına, zaaf ve heremine dâir bir nevi' şuûr ile müterâfıktır. Marazına, heremine şuûru lâhık olan bir vücûdun ilk hâdise-i rûhiyyesi ise bekā-yı nefs hakkında bir ukde-i iştibâha tutularak fikrinde tevehhüm, irâdesinde fütûr göstermek ve bir halecân ve ıztırâba düşmek olur ki bu hâl alel-ekser emrâzın keşfi ve ıslâhâtın tatbîkine âid levâzımın gereği gibi temyîzine mâni' olmaktan hâlî kalmaz.

Zaîf bir hastanın tâmmü's-sıhha kaviyyü'l-bünye insanları gördükçe "Ah ben şu adam olaydım!" diye taleb-i muhâl sevdâsını ibrâz ettiği gibi o halecân ve ıztırâb da bu devleti kavî ve sâlim gördüğü devletlere tehassür ve taklîde ve kendine muvâfık tedâvîden zühûlüne bâdî olarak ilk hatve-i ıslâhâtın yanlış bir yola sapmasına bâis olabilir. Her ıslâh bir ihtiyâc-ı hayâtînin en sâlim bir cevâbını vermek ta'bîr-i âharla bir bünyenin rahnesini ta'mîr veya marazını tedâvî eylemek demek olacağından ihtiyâcın, rahne ve marazın teşhîs ve temyîz-i kâmiline muvaffakiyetten sonra en mutâbık görülen cevâb-ı kâfi en muvâfık sayılan termîm ve tedâvînin esnâ-yı ihzâr ve tatbîkātında bünye-i devlet biraz esîr-i firâş olmak mecbûriyetinden de kurtulamaz.. Bit-tecrübe görüle gelen şu hâlâttan dolayı devletler, ictimâ'î mütehassıslar ıslâhâtı ehven-i şer telakkī etmekten hâlî kalmamışlardır.

Fil-vâki' en sâlim tarîk hıfzıssıhha-i siyâsîye kemâ-yenbağī riâyetle vücûdu ihtiyâc-ı tedâvîden vâreste bulundurmak olacağında şübhe bulunmadığından ve alel-ekser cem'iyyât-ı beşeriyyenin bu kemâle vüsûl meziyetini ibrâz edemediğine bakılır ve vukū'ât-ı târihiyye de düşünülürse emrâzın [73] zuhûrundan sonra bit-teşhîs tedâvîsine çalışmak ve ol bâbda lâzım gelen ıslâhâtı hüsn-i sûretle tatbîka gayret ve muvakkat bir hummâ-yı ictimâ'înin birkaç gün esîr-i firâş olmaya rızâ göstererek hayatı inkırâz-ı mutlaktan tahlîs etmek tercîhi, zarûrî bir ehven-i şer sayılmak iktizâ eder.

Fakat hayât-ı devlette bir gāye-i asliyye ve tabîiyye olmayıp bir hâlet-i fevkalâde tanınmasını lâzım gelen bu ıslâhâtı vücûdun bütün anâsır-ı cismâniyye ve rûhâniyyesine tebdîl-i hüviyyet ettirecek derecede bir inkılâb-ı küllî farz etmek bir maraz-ı uzvîye dûçâr olan bir insanı tedâvî edeceğim diye teşekkülât-ı asliyye-i nev'iyyesinden çıkarmaya çalışmak kabîlindendir ki bu nevi' ıslâhât ve inkılâbât teşebbüsü o vücûd hakkında fecî' bir i'dâm demektir. Çünkü hiçbir vücûdun zâtiyâtı tebdîl olunamaz.

Bir devletin ıslâhâtına bu yolda çalışanlar o devleti yıkmak ve enkāzından başka bir binâ yapmak isteyenler demektir ki içindekilerin ise evvel emirde enkāz altında kalmaları muhakkaktır.

Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye'nin iki üç asır mukaddem hıfzıssıhha-i siyâsîsine dikkat ve i'tinâ edememesi netîcesi olarak bâdî-i ıztırâb emrâzın yüz göstermeğe başlamasından i'tibâren hâsıl ettiği şuûr ve fütûr üzerine giriştiği ıslâhât dahi mukaddimede arz edilen hâlet-i rûhiyyeyi ibrâzdan geri kalmadığı için her teşebbüs ettiği ıslâhâtta şiddet-i evcâ' hasebiyle bir inkılâb-ı küllî gāyesine girişmiş veya girişmeye sevk edilmiş olmasına mebnî kuvve-i askeriyyesinde, maarifinde, mehakiminde, maliyesinde, iktisâdiyâtında, kavânîninde, hâsılı her şeyinde ne gibi ıslâhât teşebbüsüne girmiş ise eskisini hemen yıkmak ve yenisini temelinden binâ etmek sevdâsına düşmüş ve binâenaleyh bir asırdan beri her gün ıslâhât tertîbinin te'sîrât-ı mütehavvile ve mütezâyidesi altında yatıp kalkmağa mecbûr edilmiş ve teşebbüsâtının hiçbirinde netîce-i nâfiaya vâsıl olduğunu göremediğim gibi memleketin en âdî şoselerini bile yapmaktan mahrûm kalmıştır. Denilebilir ki mahrûmiyet Devlet-i Osmaniyye'nin muhîte mecârât-ı lâzıme-i hayâtiyyesini hissetmesinden mütevellid olmayıp belki galat-ı hassâsiyet ile bu lâzımenin muktezâsını hüviyet-i şahsiyyesinden insilâha kadar vardırmak ve aynı zamanda kendinin salâbet ve mukāvemet-i ictimâ'iyyesinden büsbütün zühûl etmek gibi bir ifrât ile karşılamasından ve işe o yolda girişmesinden münbais olmuştur. Bunun içindir ki o zamandan beri yetişen ve mütefekkirîn-i siyâsiyye zümresini teşkîl edenlerin hepsinde aynı his tecellî edegelmekte ve hepsi de ünvân-ı mesleğinde liberallik ve radikallik rûhundan büyük bir hisse-i izâfet bulundurmayı bir vecîbe-i siyâsiyye addeylemektedir.

Devlet-i Osmaniyye gibi âlemde hâdisât-ı hâriciyye tazyîkātıyla mütemâdiyen kanını akıtmakta ve bir asırlık ömrünü kendini yıkmak için yapılan ıslâhât halecânı içinde geçirmekte olsun da bünye-i ictimâ'iyye ve terekkübât-ı siyâsiyyesinde inhilâl-ı mutlaka düşmeyecek bulunsun hiçbir devlet gösterilemez.

İnkâr olunamaz ki büyük Rusya Devleti son zamanlarda birkaç ıslâhât buhrânına ma'rûz kalınca bir Japonya harbi bir de harb-i umûmî gibi iki müsâdeme-i hâriciyyeye mukāvemet edemeyerek bünye-i ictimâ'iyyesi dâhilinden bir infilâk-ı küllî ile parçalanıvermiştir. Dikkat edilsin, Devlet-i Osmaniyye'nin yüz senelik hayatına nazaran kavî, müterakkī ve mes'ûd addedilen Rusya'nın tabakāt-ı ictimâ'iyyesini birbirine rabt eden kānûnlar yani teşekkülât-ı ictimâ'iyye ve siyâsiyyesi ne kadar fâsid, rûh ve cism-i ictimâ'îsi ne derece zaîf ve iltiyâmsız imis..

Bilakis asırlardan beri nezf-i deme mübtelâ olan ve mütemâdiyen ıslâhât ile hummalar geçiren Devlet-i Osmaniyye lehü'l-hamd son zamanlara kadar kuvvet-i kalbini muhâfaza edebilmiş ve bünye-i ictimâ'iyyesinde umûmî bir bürkân-ı indifâ' görmemiştir. Bu kadar ameliyât ile kan akıtıp bu kadar hummalarla boğuşup da bir iki sadme ile dağılıvermeyen, infilâka uğramayan kalbin metânetini teslîm etmemek âlemde hiçbir hakīkati teslîm etmemek demektir.

Bu hakīkat şimdiye kadar devlette göze çarpıp duran fitnelerin, ihtilâfâtın, zâtî ve tabîî olmayıp ârizî ve ca'lî tezâhürâttan ibâret olduğunu ve bu devletin en emîn bir mebnâ-yı rûhî-i ictimâ'îye müstenid bulunduğunu gösterdiği gibi insaniyet ve insaniyette ehliyet-i müktesebesi esâsına ibtinâ eden şerîat-i İslâmiyyeden feyz almış ahkâm-ı asliyye-i devlete nazaran tabakāt-ı ictimâ'iyye-i devletten hiçbirinin hukūk-ı insâniyyeden hâriç tutulduğu iddiâsıyla nefs-i ahkâma haklı bir gayza besleyemediğini ve besleyemeyeceğini ifâde etmez mi?

Evet, iddiâ edebiliriz ki ahkâm-ı İslâmiyye, tabakāt-ı ictimâ'iyye arasında husûmet-i şedîde ilkā etmez, bütün Avrupa'da vukūa gelen harekât-ı inkılâbiyye âmilleri aristokrat, burjuva, demokrat gibi tabakāt-ı ictimâ'iyye arasında meşrû' ve sa'y-i beşerle aşılmayacak uçurumlar bulunduran kavânînin sultasına râci' olduğu halde bizdeki harekât kavânînin tatbîkini ihmâl ve sû'-i isti'mâl eden mizâc-ı idâreye teveccüh etmiş durmuştur.. Zükûrdan, inâsdan en âdî bir gedâ bile sa'y ederse kazanır, bir çiftlik sâhibi olur, en vazî' bir köylü evlâdı bir nâzır olabilmek ümîdiyle çalışıp adam olabilir ve rehgüzârında mânie tesâdüf ederse kānûnların hiçbirinde bu mâniin yerini bulamaz.

Esâs-ı ahkâmımız, demokrasinin en geniş esâsâtını hâvî ve hattâ daha ileri giderek bazı husûsâtta Sosyalizme âşinâ çıkacak noktalara mümâs ve binâenaleyh umûmî bulunduğundan dolayıdır ki her hareket-i inkılâbiyye netîcesinde yeni olarak i'lân edilen kānûnların hakīkī bir ihtiyâc-ı şedîde cevâb olmadığı derhâl görülür...

[74] Ve kānûn vaz' ve i'lân etmekle kimse hakīkī ve nâfi' bir inkılâb hâsıl olduğuna îmân edemez ve bu tarîkte ıslâhât sevdâsının ardı arkası da kesilmez..

Fil-vâki' evvel ve âhir devlette bâdî-i ıslâhât olması lâzım gelen cihetler ahlâk-ı idârî ve iktisâdîmizde seyyiât idi. En müzmin marazımız olan bu iki noktada fiilen hiçbir şey yapılmadı, ve yaptırılmadı. Devlet ne şikâyete ma'rûz olduysa bu iki noktadan ma'rûz oldu.. Millette her ne iğbirâr beslendi ise alel-âde te'mîn-i âsâyişe bile muvaffak olamayan hayât-ı me'mûriyyeti menâfi'-i âmmenin değil nefsânî heveslerinin vesîle-i tatmîni bilen ve bu sûretle ahlâk-ı nâsı ifsâddan hâlî kalmayan mizâc-ı idâreye karşı beslenmiştir.

Zamanın ulûm ve fünûn-ı müsbetesinden, sanâyi'-i

müktesebesinden istifâde ettirmeyen menâbi'-i servetimizi atâlete mahkûm ederek fakrımızı te'kîd eden, vergi toplamak, maâş almak, tahakküm etmek, eczâ-yı ictimâ'iyyeyi birbirine tutuşturmak, fazla olarak rûhımillete yabancı kalmaktan başka vazîfe olduğunu idrâk etmeyen ve hükûmetin, icrâ-yı ma'deletin ahkâmımızca en büyük bir âdet olduğu i'tikādına sarılmayan bu mizâc-ı idâre idi. Bugüne kadar her şeyi yapmak istedik, bir şeyi yapamadık.. Çünkü evvel emirde yapılması lâzım gelen şeyi yapamadık— şer' ve kānûnun emrettiği hak ve ma'deletin ihkāk ve tatbîkı san'atını dâimâ ihmâl ettik. Küçük me'mûrları fakr ile, tazyîk ile ezebildik; fakat bunları doğru yolda götürmeyen, ifsâd eden, millete zulmeden büyüklerin mes'ûliyetini kānûn dâiresinde tatbîk edemedik..

İşte bir asırdan beri sudâını çekmekte bulunduğumuz dâ'ü'l-ıslâhât maraz-ı siyâsîsinin son zamanlarda bâis olduğu hatâlardan biri de cihâz-ı tabîî-i devletten biri bulunan mehâkim-i şer'iyyenin Adliye Nezâreti'ne tahvîl-i irtibâtı hâdisesidir. Bu tahvîl veya ilgā devletin hiçbir ihtiyâcına cevâb değildi. Belki harb-i umûmînin bâr-ı girânı altında inleyen hissiyât-ı umûmiyyeye mücerred teşehhî-i inkılâb ile bir zahm-ı nevîn daha açmaktan ibâret idi.

Eski mehâkimimize karşı der-miyân edilip adliye teşkîlâtıyla izâle edemediğimiz tenkīdât ve muâhezâtı, mehâkim-i şer'iyyeyi merci'-i kadîminden ayırmak ve din ile hükûmetin tefrîkini itmâm etmekle izâle değil, büsbütün te'yîd eyledik.

Avrupa'nın mehâkimimize âid şikâyeti bir noktada hülâsa olunabilirdi ki o da adem-i emniyyet idi. Bu esâsen tatbîk edilen ahkâmın aslına değil başlıca hükkâm miyânında nâ-ehillerin bulunması yüzünden vukūa gelen sû'-i isti'mâlâta ma'tûf oluyordu. Bu sû'-i isti'mâl gâh mehâkimin usûl-i idâresine, gâh hükkâmın sûret-i nasb ve azillerine, gâh hâkim-i münferid usûlüne, bazen de kavânînin müdevven olmamasına kadar emniyetsizlik şâibesi veriyordu. Maamâfîh mehâkim-i örfiyye denilebilecek olan cezâ muhâkemâtı bir de münâsebât-ı düveliyyenin ihdâs ettiği muâmelât-ı mâliyye ve ticâriyyeye âid ahkâm az çok endişe ile telakkī ediliyordu.

Binâenaleyh evvel emirde kemâl-i ehemmiyyetle mehâkim ve hükkâmın istiklâl ve tehzîbine, ihkāk-ı hakta şâyân-ı emniyyet ve i'timâd olmaları kaziyyesine i'timâd edilip bu cihet ıslâh olunabilseydi diğer şübheler ya tabîatiyle zâil olur veya ehemmiyetle sâkıt kalırdı.

Lâkin devlet bunda da işe başka türlü başladı, yine tefrîkten gitti; mehâkim-i cezâiyye ve ticâriyye için ayrıca teşkîlât yaptı ve Avrupa kavânînini tatbîk ve bazı hâdisât-ı cedîdeyi de nizâmnâmelere tevfîkan halletmek ve bu vechile yine tefrîk için bir hatve atmak istedi ve bu mahkemelere mehâkim-i nizâmiyye ünvânını verdiği gibi

mehâkim-i asliyyesini mehâkim-i şer'iyye nâmıyla yâd etti. Memlekette mehâkim-i nizâmiyye kavânîn-i cedîdenin, mehâkim-i ser'iyyenin mümessili ve müeyyidi olmak üzere telakkī edilmis, Kānûn-ı Esâsî dahi evvel ve âhir bu taksîmin muhâfazasına i'tinâ etmisidi. Kānûn-ı Esâsî'nin iltizâm ettiği bu taksîm-i sarîhin mâcerâ-vı ahvâle nazaran tefsîrinde "mehâkim-i şer'iyye, gerek müdevven ve gayr-i müdevven ahkâm-ı şer'iyye ile hükmedecek olan mehâkim" denilmek lâzım gelirken bu da böyle olmadı. Bâlâda zikr olunduğu vechile dâimâ tefrîka doğru yürümek isteyen fikr-i inkılâb, tefrîk-i vezâif-i nizâmnâmesiyle mehâkim-i şer'iyyeyi şerîat-i İslâmiyyenin muâmelât kısmından tamâmen tecrîd ederek İslâm'da hem ibâdât hem muâmelât mâhiyetinde telakkī edilen husûsâta kasr etmek istedi, halbuki bu sûretle Dîn-i İslâm'ın te'yîdât-ı şer'iyyesi azaldıkça azalmış oluyordu.

Bütün bunlar yapıldıktan sonra mehâkim-i Osmaniyye adliye mehâkimi ve mehâkim-i nizâmiyye ismini almakla emniyet kazanmış oldu. Belki mehâkim-i şer'iyye kadar da mazhar-ı ihtirâm olamadı.. Çünkü mesâil-i hukūkiyyede tefrîk yapılmadan ashâb-ı mesâlihin her iki mahkemeye mürâcaatında muhtâr tutulduğu zamanlar hangi unsurdan olursa olsun mahkeme-i şer'iyyeye mürâcaatı tercîh eden ma'delet-hâhân-ı millet pek çok bulunurdu.

Bununla da kanâat edilmeyerek nihâyet mehâkim-i şer'iyye büsbütün ref' edilmek istenildi ve bunu te'mîn için evvel emirde Adliye Nezâreti'ne rabtı ihdâs edildi. Bu sûretle nezâret-i mezkûrede her birinin ayrı ayrı mahkeme-i temyîzi bulunmak üzere cezâ, hukūk, şer'î mahkemeleri husûle geldi. Fakat bunların hangileri Kānûn-ı Esâsî'deki mehâkim-i nizâmiyye ve hangileri mehâkim-i şer'iyye olduğunu ma'nen tefrîk etmek muhâl oldu.

Binâenaleyh Kānûn-ı Esâsî'deki taksîm, lafz-ı murâd kalmakla hükümden sâkıt olduğu gibi bir çok mevâddının rûh ve ma'nâsı da hükümsüz kaldı.

[75] İşte bu defa fikr-i inkılâb bütün mehâkimi, dini temsîl eden makām-ı Meşîhat'ten ayırmakla ahkâm-ı sâbite-i şer'iyyeden de ayırıp ismen ibkā, ma'nen ilgāya girişmiş ve binâ-berîn tefrîk maksadına vâsıl olduğunu tamâmen görmüş ise de hakīkatte matlûb-ı aslî olması lâzım gelen, emniyet-i mehâkim ümniyesinden tebâüdde devâm ediyordu ve aynı zamanda din ve şerîat-i İslâm için memlekette sözden başka hiçbir kuvve-i te'yîdiyye dahi bırakmıyordu ki bunu Fransa dahi yapmamışidi. Bu hâdiseye esbâb-ı mûcibe olarak, devlette vahdet-i kudâtın lüzûmu mes'elesi der-miyân edilmiştir. Evet, devlet bir şahsiyet-i hukūkiyye olduğu için yalnız kazâda değil, teşrî'de, icrâsında, hâsılı her şeyinde vahdet arz etmesi lâzımdır, zâten vahdetsiz hiçbir vücûd yoktur.

Ancak bu vahdet, taksîm ve tevzî'-i a'mâle münâfî olmadığı için bütün vesâitinde değil yalnız merci' ve timsâl-i küllîsinde tecellî eyler. Nitekim kuvve-i icrâiyyenin taaddüd-i erkânı, muhtelif nezâretlere inkısâmı, Meclis-i Umûmî'nin a'yân ve meb'ûsâna inkısâmı vahdet-i devlete mâni' olamaz. Çünkü hepsi zât-ı hazret-i pâdişâhînin nefs-i nâtıka-i hümâyûnlarına arz-ı intisâb ile câdde-i vahdete dâhil olur.

Ayrı ayrı vezâif ile meşgūl üç mahkemenin vücûdu, bir adliye nâzırına irtibât ile iktisâb-ı vahdet edebilince, doğrudan doğru makām-ı Hilâfet ve Saltanata merbûtiyetle de iktisâb-ı vahdet eder.

Bu mes'ele hakkında ahkâm-ı şer'iyye de böyledir, ahkâm-ı sultâniyyede musarrah olduğu vechile bir beldede aynı vazîfe ile muvazzaf iki hâkim-i müstakil olamaz. Meselâ bir kasabada hudûd-ı kazâları tefrîk olunmaksızın, iki hâkim bulunup da her ikisinin dahi aynı cinsden mesâilde hükmetmesi câiz değildir. Fakat biri ahkâm-ı nikâhda, biri ahkâm-ı büyû'da olmak üzere tefrîk-i vezâif olunmak şartıyla bir memlekette iki müstakil hâkimin bulunması câizdir. Çünkü vahdet-i kazâyı muhil değildir. Binâ-berîn vahdet mes'elesi hâdise-i mezkûrenin hakīkī sebeb-i mûcibi sayılamaz. Eğer sayılırsa aynı vahdet Adliye Nezâreti'ne rabtı ile de hâsıl olabileceği gibi mehâkim-i nizâmiyyenin makām-ı Meşîhat'e rabtı ile de hâsıl olabilirdi. Şu halde Adliye Nezâreti'ne rabt kaziyyesinin vech-i tercîhi ne idi? Hiç şübhesiz mes'ele-i tefrîk idi.

Halbuki bu tahvîl-i irtibât keyfiyyeti bâlâda arz edildiği vechile Kānûn-ı Esâsî'ye muhâlif olduğu gibi şerîat-i İslâmiyyeye de muhâlif idi. Çünkü mehâkim-i şer'iyye uhdesinde bulunan vezâif nazar-ı İslâm'da ahkâm-ı ibâdâta dahi dâhil ve sıfat-ı dîniyye ve uhreviyyeyi hâmil bulunduğu cihetle bunların bir makām-ı dînîye irtibâtı zarûrî bulunmak haysiyetiyle müslümanların hükümden mahrûmiyetine bâdî olmuştu ki bu da tecvîz olunamazdı ve eğer Adliye Nezâreti'nin dahi dini Dîn-i İslâm olan devletin bir uzvu olmak ve Mezâhib Nezâreti'ni de muhtevî bulunmak haysiyetiyle bir makām-ı dînî olduğu iddiâ olunursa bu defa makām-ı Meşîhat mevcûd iken Adliye Nezâreti'nin vücûdu zâid telakkī edilmek iktizâ etmez mi?

Rabt-ı mezkûr hayat ve rûh-ı siyâset-i devlete de münâfî idi. Çünkü anâsır-ı müslime ile gayr-i müslime hukūkunun vücûh-ı tesâdümünü tezyîd ediyordu. Halbuki hayât-ı devlet dâimâ bu tesâdüm noktalarını tezyîd ile değil taklîl ve te'lîf ile âhengini muhâfaza edegelmiş idi. Öteden biri müslümanlar, anâsır-ı gayr-i müslimenin ahkâm-ı dîniyyelerine müdâhale ve müzâhame etmemeyi mukteziyât-ı İslâmiyyeden bildikleri gibi gayr-i müslümler de mesâil-i dîniyyeden addetmedikleri ahkâm ve muâ-

melâtta müslümanlarla (لهم مالنا وعليهم ما علينا) beraberce yaşamayı iltizâm edegelmişlerdi.

Devre-i ıslâhât bir çok muhdesâtında da bu tesâdümü gösterdiği için şâyân-ı esef pek çok vukūâtın şâhidi olmuş ve vücûd-ı devleti yıpratmıştır. Bütün bu hâlât netîcesinde harb-i umûmî gibi bir bâdireye tutulduğu halde yine tahmînlerin fevkinde bir istitâat ibrâz eden bu devlet bugünkü netâic-i siyâsiyye karşısında görülmekte olan esbâb-ı ıztırâriyyeyi dahi hesâba alarak ve artık sükûna girmek için mizâc-ı idârîsini ıslâha koyularak ve ihkāk-ı hakka büyük bir ehemmiyet vererek hatîât-ı vâkıasını tashîh etmek mecbûriyetinde bulunduğu için mehâkim-i şer'iyyeyi de teâmül-i kadîmi vechile mercii olan makām-ı Meşîhat'e iâde ederek cihâzını düzeltmek zarûretinde bulunuyor. Bu hakāika binâendir ki mehâkim-i şer'iyyenin bütün merbûtâtıyla makām-ı Meşîhat'e iâdeten rabtı hakkındaki kānûn lâyihası tanzîm ve teklîf olunmustur.

# HUZÛR-I HÜMÂYÛN DERSLERÎ

20

Necl-i necîb-i hazret-i Hilâfet-penâhî şehzâde-i civân-baht devletlü necâbetlü Ertuğrul Efendi hazretlerinin nâm-ı necâbet-penâhîlerine ithâf olunmuştur.

Silsile-i vekâyi'-i âlem baştan başa araştırılsın! İnsâniyete husûsan İslâmiyet'e, Osmanlı pâdişâhları, Osmanlı ulemâsı kadar hizmet etmiş kim var ise gösterilsin! Sultân Osman Gāzî'den, Sultân Süleymân-ı Kānûnî'ye kadar olan pâdişâhân-ı evvelîn ki, bir edîb-i hikmet-şinâs tarafından selâtîn-i Osmaniyye içinde (Aşere-i mübeşşere) ünvân-ı mübecceliyle yâd olunmaya şâyeste görülmüştü. Fil-hakīka müşârun-ileyhim emr-i cihâdda olduğu gibi takvâ ve diyânette de Sıddîkī bir azm ü salâbet, Fârukī bir îmân ve metânet izhâr etmişlerdi. İşte bu hâmiyân-ı şerîat, akāid-i dîniyyeyi zâhirde, bâtında mürebbî-i vicdân bilerek ahkâm-ı şer'iyye-i münciyyeyi din ve devlet için en büyük vesîle-i necât addetmişlerdi.

Zamanlarında yetişen ulemâya ibrâz eyledikleri tevkīr derecesinde emr-i [76] ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker husûsuna da fevka'l-gāye riâyetkâr olmuşlardır.

Husûsiyle Fâtih gibi, Selîm-i evvel gibi kudret-i fâtıranın nâdiren vücûda getirdiği eâzım, ahd-i saltanatlarında mevcûd uzamâ-yı ulemâ ile hem-ayâr olacak bir hasîsa-i imtiyâza mâlikiyetle behre-dâr-ı kemâl idiler.

Emr-i Rabbânî'ye kemâl-i mutâvaatla vezâifi-i diyânete hizmetkâr olmayı, kudret-i saltanatın bahşetmiş olduğu her türlü lezâize can ve dilden tercîh ederlerdi.

Meşhûrdur ki Molla Gürânî devlet ve şevketi müey-

yed min indillâh olan bir pâdişâh-ı âdilin, bir fermân-ı şâhânesindeki bazı mevâddı münâfî-i şer'-i şerîf görür. Izhâr-ı infiâl ile Mısır'a kadar gider. O pâdişâh-ı kerîm ise hakk-ı üstâdı, husûsan hükm-i şer'-i münîfi her şeyin fevkinde addettiği cihetle bir takım vesâit-i niyâz-mendâna mürâcaatla üstâd-ı sâhib-i reşâdını merkez-i saltanata bin müşkilât ile celbe muvaffak olabilir.

Yine meşhûrdur ki Sultân Selîm-i evvele, mahsûd-i cihân olan ve kudreten ve zamânen arş-ı a'lâ-yı istihkā-kı bulunan şeref-i hilâfet intikāl edip de Mısır'da Cum'a namazını edâ ettiği zaman minberde hatîb (Sâhibü'l-haremeyni'ş-şerîfeyn) ünvânıyla kendi nâmını yâd edince başından destârını, altından seccâdesini atarak ve ben o mevki'-i mübârekin sâhibi değil hâdimiyim diyerek secde-i şükrâna kapanmıştı. Hazret-i halîfenin izhâr eylediği bu ulviyet-i sırfa ise ubûdiyet-i dindârânesinin bir misâl-i kemâlidir.

Yine meşhûrdur ki, Bâyezîd-i Sânî mesûbât-ı cihâdı e'azz-ı fazîlet bilerek zamanından vukūa gelen muhârebâtın hemen kâffesinde bizzât bulunmuş, elbise ve ayakkaplarına isâbet eyleyen tozları kemâl-i ihtimâm ile toplattırarak vefâtında yanağının altına konmasını vasiyyet eylemişti. Bu îmân-ı tâb-nâk ise dîn-i ilâhînin hazret-i pâdişâha olan mahsûl-i ilhâmından başka bir şey midir? "Dünyâda zulüm ve udvânın önüne geçerek mazlûmun dâdını alacak bir dîvân-ı adâlet var ise o da en evvel bâb-ı saltanattır ki, sâhibi olan sultân-ı zamân her türlü ahkâm-ı adâleti şerîat-i garrâ-yı Ahmediyyenin feyz-i ma'nevîsinden ahz edecektir."

Düstûr-ı hakīkatini işte evvel bu müessislerimiz vaz' buyurmuşlardır.

Bu hânedân-ı celîlü'l-ünvândan zamanımıza kadar mesned-ârâ-yı hilâfet olan selâtîn-i Osmaniyye'den her biri sohbet-i ulemâyı, levâzım-ı saltanattan addederek o vâsıta ile ahz eyledikleri kavâid-i şer'iyyeye âid düstûrât-ı esâsiyyenin tatbîkāt-ı münciyyesiyle uğraşmışlardır. O uğurda fedâ-yı cân edenler görülmüştür.

Vâkıâ zaman, zaman şer' ve aklın hilâfında gibi görünen bazı ahvâle tesâdüf edilirse de onları zamanlarının ilcâât-ı zarûriyyesi tevlîd eylemiştir.

1078 senesi Muharremi'nin on ikinci Salı günü idi ki, Avcı lakabıyla ma'rûf olan Sultân Mehmed-i Râbi', Edirne sahrâlarını tezyîn eden nüzhet-gâh-ı şâhânesini bir Dârü'l-irfân-ı diyânet hâline getirmişti. Hâlî zamanlarında çadırlar içinde Şeyhülislâm Minkārî-zâde Yahya Efendi gibi, vâiz-i şehîr Vanî Efendi gibi zamanının ulemâ-yı be-nâmından ders-i diyânet alır; şer'-i mübînin ahkâm-ı gāmızasını tedkīk eyler idi. Hazret-i pâdişâh hattâ bir gün Şeyhülislâm'ın belâgat-i Kur'âniyyeyi teblîğindeki nefâset-i ta'bîr ve selâmet-i takrîrinden cezbedâr-ı şevk-i ilâhî

oldu. Dûş-ı şevketindeki sofu çıkardı; o âlim-i belîğa, o medîne-i kemâlâta ilbâs eyledi.

Yine tekrar ederiz ki Devlet-i Osmaniyye'yi azamet ve iclâliyle dünyâ yüzünde adl ü mürevvetin bir misâl-i müşahhası olmak üzere idâmeye kudret-yâb olan pâdişâhlarımız, bu muvaffakiyetlerini sırf şerîat-i Muhammediyyenin ahkâm-ı kudsiyyesine riâyet sâyesinde te'mîn edebilmiştir.

Devletin şevket ü azamet ve medeniyet ü ma'rifet i'tibârıyla müntehâ-yı kemâli olan devr-i Kānûnî'de vücûda getirilen bunca kavânîn ve nizâmâtının hemen her maddesi o Süleymân-ı zamân tarafından müfti'l-enâm olan Ebussuûd Efendi'ye tedkīk ve müşârun-ileyhin fetvâlarına istinâd ettirirlerdi.

Hattâ bu devr-i mes'ûda kadar Kazaskerlik ünvânı rüteb-i ilmiyyenin en büyüğü iken müftîlik mesnedi me'mûrîn-i şer'iyyenin cümlesine tekaddüm ettirilmiştir.

İşte bu pâdişâhlardır ki, Osmanlıların riyâset-i idâresinde bulunarak bu dîn-i ilâhînin ihtivâ-yı feyz ü saâdette akıllara hayret veren kemâlâtından hemen umûmen ehl-i İslâm'ı feyz-yâb etmek için bu tarîk-i müstakīmde mürşid-i ehl-i îmân olmuşlardır.

1132 senelerinde idi ki vâdî-i zevk u safâda Çırağan yalısı neşvelerinin mukaddemât-ı sürûruyla bir cihân-ı inşirâh küşâd eyleyen Sultân Ahmed-i Sâlis'in vezîr-i makbûl ve mu'temedi ve Pasarofça Muâhede-i meşhûresinin âkıdi Nevşehirli İbrahim Paşa gûyâ ki keffâretü'z-zünûb olmak üzere Şehzâde Câmi'-i şerîfi civârında Eskiodalar karşısında bülend ve bâlâgîr bir Dârü'l-hadîs vücûda getirmişti. Dârü'l-hadîs-i mezkûrun müderrisiyle bazı ulemâdan mürekkeb teşkîl eylediği hey'et-i muhtereme-i ilmiyye Ramazân-ı şerîfde sarây-ı âsafîde mev'iza tarîkıyle ders takrîr ederlerdi. Hazret-i pâdişâh da bazı bazı bizzât bulunur; ilm-i kelâm ve akāide müteallık mev'iza tarîkıyle verilen bu dersleri dinlemekle feyz-yâb-ı zevk-i ma'nevî olurlardı.

Bu Hudâ-cûyân hükümdârândır ki Hulefâ-yı Râşidîn hazerâtıyla "Ömer bin Abdilazîz"den mâadâ kendilerinden evvel rütbe-i seniyye-i hilâfet ile şeref-yâb olan hulefâ-yı İslâmiyyenin hemen kâffesine gıbta-resân olacak bir salâbet-i dîniyye gösterdiler. Bu dünyâ-yı bî-bekāda ahkâm-ı şer'iyye-i Muhammediyyenin infâzına kâfil ve ezelî olan adl-i ilâhîyi muâmelât-ı ibâdda te'yîd ederek zulüm ve udvâna hâil oldular. Daha sonraları ise bu mev'iza-i dîniyye [77] Ramazân-ı Şerîf'de huzûr-ı hümâyûnda ders-i mahsûs sûretinde okutturulmaya başladı.

1172 senesi Ramazân-ı Şerîf'inde Sultân Mustafa-yı Sâlis huzûr-ı şâhânelerinde mebâhis-i nakliyye ve akliyye için bir ders küşâdını ve *Tefsîr-i Kâdî*'den birkaç âyet-i kerîmenin tefsîrini fermân buyurdular.

İlk ders için Fetvâ Emîni Ebûbekir Efendi mukarrir ve ulemâ-yı be-nâmdan Nebîh Mehmed Efendi, Sarây-ı hümâyûn hocası Hamîdî Mehmed Efendi, Şeyhülislâm müfettişi İdris Efendi, Müzellef Mehmed Efendi, Konevî İsmail Efendi muhâtab sûretinde istishâb olunmuştu. Birinci defa olarak huzûr-ı hümâyûnda ictimâ' eyleyen bu hey'et-i ulemâ ilk derse:

 $^1$ (يَا اَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ) âyet-i celîlesiyle ibtidâ eylemisler idi.

Esnâ-yı mübâhasede Müzellef Mehmed Efendi ile Şeyhülislâm müfettişi İdris Efendi mücâdeleye kıyâm, fakat her biri cevâb-ı müskit ile ilzâm olunmuştu.

Huzûr-ı şâhânede bu sûretle in'ikād eyleyen bu meclis bu târihden i'tibâren âdet-i müstahsene hükmüne girerek gittikçe mazhar-ı tekemmülât olmuştur.

1180 senesi Ramazân-ı şerîfi'nde tedrîsi artık mu'tâd olan bu ders-i şerîf için ulemâdan yüz yirmi altı zât intihâb ve on dokuz meclise taksîm olunmuştu. Her meclis için müşârun-ileyhimden ilmen, kıdemen akdem ve ercah olanları reis intihâb edildi. Bilâhare bu reis ünvânı mukarrirliğe tahvîl edilerek diğerlerine muhâtab denildi. Hitâm-ı dersde de her biri şâhâne birer surre ile mesrûrü'l-bâb olurlardı.

Selâtîn-i izâm-ı Osmaniyye, ecr-i âhiret için maddî ve ma'nevî bir çok âsâr-ı hayriyyenin vücûd-pezîr olmasına hizmet etmişlerdir ki o âsâr-ı dindârâne el-ân nazar-gâh-ı ibrete karşı nûrânî, ilâhî tecessüm etmiş birer misâl-i ittikā sûretinde irâe-i ulviyyet edip durmaktadır.

Huzûr-ı hümâyûn dersleri adl ü diyânet nâmına küşâd edilmiş bir meclis-i hikmettir ki pâdişâh-ı enâm ile ulemâ-yı be-nâmın telâhuk ve müdâvele-i efkârına hizmet ederek tedbîr-i hükûmet için bir sebîl-i hak ve adâleti ta'yîn ve te'mîn eder.

Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmâniyye Müderrisi

**Mehmed Emin** 



#### VİLÂYÂT-I ARABİYYE HAKKINDA



Mukadderâtımızı mevzû'-ı bahs ettikçe dikkat ettiğimiz en mühim mes'ele vilâyât-ı Osmaniyyenin Türkler veya Araplarla meskûn olanlarını birbirinden tefrîk etmemek, her ikisinin hukūkunu birlikte müdâfaa etmektir. Zâten Türkleri Araplardan tefrîk etmenin kābil olmadığı, böyle bir tefrîkin tamâmıyla gayr-i tabîî olduğunu ve binâenaleyh gayr-i tabîî şeylere mev'ûd olan müddet-i muvakkateyi ikmâl eder etmez yine eski hâl-i ittihâd ve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nisâ, 4/135.

teâvünün avdet edeceğini dâimâ beyân ediyoruz. Sebîlürreşâd hep bu nokta-i nazarı müdâfaa etmiş, bu nokta-i nazarın hakikati ifâde ettiğine kāni' olmuştur. Mütârekenin imzâsından mukaddem İzzet Pasa Kabînesi aynı nokta-i nazarı kabûl etmiş, Türk-Arap birliğinin nâ-kābil-i infikâk olduğunu takdîr ederek memleketin pek elîm bir derdini teşkîl eden sû'-i idâreye devâ-sâz olmak ve sırf bundan neş'et eden bir takım hoşnûdsuzlukları tatmîn etmek üzere, en ma'kūl ve makbûl tedbîri ittihâza karâr vermiş: Vilâyât-ı Arabiyyeye idâre-i muhtâre verilmesini kabûl eylemişti. İzzet Paşa Kabînesi'ni istihlâf eden Tevfîk Pasa Kabînesi de aynı nokta-i nazarı tasvîb etti. Vilâyât-ı Arabiyye'ye idâre-i muhtâre bahş ile bunların makām-ı Hilâfet'le irtibâtını muhâfaza etmek sâyesinde emn ü emân içinde yaşayacağını müdellel bir sûrette İ'tilâf devletlerine bir nota ile beyân etmiş ve Arap re'y-i âmmına mürâcaat edildiği takdîrde Arapların da aynı nokta-i nazarı kabûl edecekleri, makām-ı Hilâfet'e olan sadâkat ve ihlâslarını izhârdan geri kalmayacakları[n]ı îzâh eylemişti.

Tevfîk Paşa hükûmetini istihlâf eden Ferid Paşa hükûmetinin de aynı esâsı kabûl ettiğini gösterecek emârât görülmemiş değildir. Âlem-i İslâm'ın nokta-i nazarı Bâbıâlî'nin nokta-i nazarıyla müttefik olduğu gibi Türk ve Arap da aynı nokta-i nazarı kabûlde aslâ tereddüd etmezler. Binâenaleyh bu esâs makām-ı Hilâfet ve bütün müslümanlar tarafından bil-icmâ' kabûl edilmiş demektir.

Şimdi bu esâs aleyhinde der-miyân olunacak i'tirâzları münâkaşa edelim:

Bu esâs aleyhinde der-miyân olunan en mühim i'tirâz Arapların zîr-i hâkimiyet-i Osmaniyye'de mahkûm yaşadıkları, mahkûm milletleri kurtarmak için harb eden devletler de tabîî Arapları da kurtarmaya çalışacakları mâhiyetindedir.

Bu i'tirâzın çürüklüğü hakkında mutabassır ricâl-i siyâsiyyemizden Reşad Hikmet Bey böylece beyân-ı mütâlaa ediyor:

"Milel-i mahkûmenin hakk-ı istiklâlinin tanılması Araplar için vârid değildir. Zîrâ herkesçe ma'lûm ve bizzât Araplar tarafından müsellem olduğu vechile, değil şimdi, hiçbir zaman idâre-i Osmaniyye altında bulunan Araplar için hakk-ı istiklâlden mahrûmiyet mevzû'-ı bahs olmamıştır, ya memâlik-i Çerâkise veya İran idâresinden idâre-i Osmaniyyeye geçen veya kendi arzu ve talebleri üzerine âile-i Osmaniyyeye dâhil olan Araplar her zaman istiklâlin bahşettiği kâffe-i hukūktan Türkler derecesinde ve aynı mertebe müstefîd olmuşlar ve Türkler ile Araplar arasında gālib ve mağlûb, hâkim [78] ve mahkûm vaz'iyeti hiçbir vakit tahaddüs eylememiştir. Din ile milletin bir olduğunu i'lân eden şerîatin ahkâm-ı celîlesine

tevfîk-i hareket eden Devlet-i Aliyye Türkün gayrı olan anâsır-ı müslime ile Türkler arasında a'sâr-ı sâlifede bile hiçbir fark gözetmemiş ve kavm-i Arabı ise beyne'l-İslâm hâiz olduğu şerâfet-i mahsûsaya binâen bilhassa bir mevki'-i mübeccelde tutmak husûsunda kusûr eylememiştir. Araplar ile Türkler arasında ara sıra vukūa gelmiş olan ihtilâfât hiçbir zaman bir âile kavgası derecesini geçmemiş ve devleti pek çok defa işgāl eylemiş olan Yemen vekāyii esnâsında bile hükûmetin bazı icrââtına karşı isyân eden urbân hiçbir vakit makām-ı celîl-i Hilâfet ve Saltanata karşı olan fart-ı merbûtiyyetlerine zerre kadar halel getirmemişler ve mes'eleyi münhasıran umûr-ı dâhiliyyeye müteallık olan şekl-i hakīkīsinden zerre kadar inhirâf ettirmemişlerdir.

Nitekim uzun müddet bir sû'-i tefehhüm netîcesi olarak devâm eden iğtişâşât İzzet Paşa hazretlerinin tedâbîr-i hakîmâneleriyle esâslı bir i'tilâfa müncer olduğu dakīkadan i'tibâren devlet en müşkil ve en buhrânlı zamanlarında bile Yemenliler devlet-i metbûalarına karşı kemâl-i hâhişle vazîfe-i sadâkat ve hamiyeti îfâya bezl-i himmet eylemişlerdir.

Harbden evvel ve bilhassa esnâ-yı harbde bazı Arap vilâyâtında sû'-i idâre ve hatîât-ı müteaddide vukūa geldiğini ketm etmek doğru olamaz. El-yevm mevzû'-ı bahs olan muhtariyet-i idariyyenin esasları harbden evvel kurulmak ve vilâyât-ı Arabiyyenin ihtiyâcât-ı mahsûsaları kendi arzu ve talebleri vechile nazar-ı dikkate alınarak oraların teşkîlât-ı idâriyyesi ona göre tanzîm edilmek lâzım gelir idi. Bu yapılamadı ve maatteessüf Arapların mûcib-i iğbirârı olacak hâlât dahi tahaddüs eyledi. Lâkin yukarıda dahi beyân eylediğimiz vechile bu münâzaât âile ihtilâfâtı derecesini tecâvüz etmez ve o şekilde telakkī ve hallolunmak muktezîdir. Biz emniyet-i kat'iyye ile emîniz ki memleketlerinin menâfi'-i hakīkīyyesini bi-hakkın müdrik olmayan bir şirzime-i kalîle istisnâ edilecek olursa Arapların kâffesi -evvelce olduğu gibi bugün dahi- muhtâriyet-i idâriyyenin bahşettiği fevâid ve imtiyâzâttan müstefîd olarak vatan-ı müşterek-i Osmânîye ve merkez-i Hilâfet-i İslâmiyyeye olan irtibât-ı tâmlarının muhâfazası emelinden gayrı hiçbir arzu perverde etmezler."

Hâkimiyet-i ecnebiyye altında yaşayan müslümanların Osmanlı Devleti'ne iltihâk etmek için gösterdikleri tehâlükün ma'nâsını anlamayanlara müslümanların verdikleri cevâbı Reşad Hikmet Beyefendi gāyet sarîh bir ifâdeyle bu makāmda îrâd buyuruyorlar ki zekâlarını takdîr etmemek kābil değildir. Müslümanlar arasında hâkim ve mahkûm, gālib ve mağlûb olmadığını bilmeyerek Türk idâresinin sâde seyyiâtını ta'dâd edenler ve Türk idâresi altında yaşamayı bir esâret addedenlere karşı

müslümanların Türklere her tarafda gösterdikleri merbûtiyet en kuvvetli latme-i tekzîbi indiriyor.

El-hâsıl Arapları akvâm-ı mahkûmeden addetmek kadar asılsız bir da'vâ yoktur. Bir devlet-i İslâmiyyenin cüz'-i lâ-yetecezzâsı, efrâd-ı İslâmiyyenin hâiz olduğu kâffe-i hukūk ile mütemetti' ve mütena'im, aynı zamanda her zarardan aynı sûretle ve aynı derecede müteessir olduğu halde Arabı mahkûm addetmek Arabın haysiyetini tenkīs etmek, böyle da'vâlarla onu hakīkaten mahkûmiyete sevk etmektir ki bu da Arabı ayrıca îkāz ederek Türk ile arasında cây-gîr olan münâsebâtı bir kat daha takviyeye hizmet edecektir.

Arap Türkün kardeşidir. Her ikisi de Müslümanlığı müdâfaa eden, Müslümanlık uğurunda her türlü fedâkârlıkta bulunan ve her ikisi de ilelebed müslüman yaşayacak ve binâenaleyh kat'iyyen ayrılmayacak olan iki millet-i İslâmiyyedir. Müslümanlık'ta da'vâ-yı kavmiyyet olmamakla Arabın Türkten kavmiyet nâmı altında ayrılmasına imkân yoktur. Nasıl ayrılır ki Arap ile Türkün her şeyi birdir. Binâenaleyh -yine muhterem Reşad Hikmet Bey'in pek güzel beyân buyurdukları vechile "Bu iki kavim ayrı değil, belki el ele vererek ve birlikte olarak müstakillen yaşamak isterler. Hissiyât ve mefkûre i'tibârıyla yekdiğerinden farklı değillerdir ki iftirâk emeli perverde etsinler. Merkez-i Hilâfet olan bu güzel şehir câmi'leriyle, mektepleriyle, tekkeleriyle, konaklarıyla, yalılarıyla, mesîreleriyle ilh. Konyalı Mehmed Paşa veya Mehmed Bey'i nasıl cezb ederse Bağdadlı veya Samlı Mehmed Pasa veya Mehmed Bey'i dahi aynı sûretle cezb eder. Hiç fark yoktur. O Şamlı veya Bağdadlı Mehmed Paşa veya Mehmed Bey aynıyla Konyalı, ya İzmirli Mehmed Paşa veya Mehmed Bey İstanbul'daki konağında bir Osmanlı paşası veya beyidir. O his ile yaşar ve yaşamak ister. Onu şehrimizde -maâzallâh- ecnebî sıfatıyla görmek bizi nasıl dil-hûn ederse emîn olmalı ki onu dahi o vechile dil-hûn eder. O hayât-ı umûmiyye ve husûsiyyesinde Osmanlılığın bahşettiği hukūk-ı meveddetten sarf-ı nazar edemez. Diz dize câmi'de, tekkede beraber oturduğu, namaz kıldığı, beraber Kur'ân dinlediği, beraber âh ettiği, beraber mesrûr ve beraber müteellim olduğu, beraber gezdiği, beraber eğlendiği Türke karşı ecnebî sıfatını takınmaya tahammül edemez.

Kezâlik Türk ile Arabın yekdiğerine karşı mütehassis olduğu hissiyât-ı mütekābile-i ihtirâmkârâneye binâen Türk Bağdadlı bir sadrazamı, Şamlı bir vezîri pek tabîî gördüğü gibi Arap dahi Türk bir vâlîyi veya kumandanı hürmet ve muhabbetle telakkī eder. Bunlar öyle hissiyât ve revâbıttır ki değiştirilmez ve yerlerine başka hissiyât ve revâbıt ikāme olunamaz. Binâenaleyh her ne olursa olsun biz bu revâbıtın teeyyüd edeceğine emîniz. Tabîî ol-

mayan sûret-i halliyyelerin pâydâr olamadığını ve râhat ve huzûr te'mîn edemediğini târîh-i vukūât bize dâimâ gösteriyor.

Hülâsa vilâyât-ı Arabiyye için istiklâl mevzû'-ı bahs değildir. Zîrâ [79] hâsılı tahsîl olur. Araplarla Türkler müştereken esâsen müstakildirler. Mevzû'-ı bahs olan bu istiklâlin muhâfazasıdır."

İşte Türkün de, Arabın da vazîfesi, her ikisinin de mükellef olduğu en büyük vazîfe budur. Bu vazîfenin hüsn-i îfâsıyla Türk de, Arap da kurtulur. Yoksa hem Türk, hem Arap, bu vazîfesizliğin kurbânı olur.

Bütün bu îzâhâttan anlaşılıyor ki mukadderâtımızın emr-i teayyününde nazar-ı i'tibâra alınacak en mühim esâs Türk Arap ekseriyet-i kāhire-i İslâmiyyesinin serbestî-i inkişâfını ve istiklâlini te'mîn etmektir.

Sulh konferansında murahhaslarımızın vazîfesi hakkında fikrimizi beyân ediyorken: Memleketimizin harb esnâsında işgāl olunan kısımları Suriye, Filistin ve Irak'tır. Buralarda serâpâ müslümanlar sâkindir, bu müslümanların istiklâl ve hürriyetini te'mîn ile makām-ı Hilâfet'le râbıtasını tarsîn etmek en büyük vazîfemizdir, demiştik.

Hayâtımızın emr-i te'mîni bu vazîfenin hüsn-i îfâsına bağlı olduğuna mu'tekıdiz.

Ömer Rıza



#### **MEDENIYET-I ISLÂMIYYE**

Geçen haftaki nüshamızda *The Times* gazetesine İngiliz ekâbiri tarafından yazılan ve hakkımızı müdâfaa ve i'lâ eden bazı fıkarâtı nakletmiştik. Bu hafta aynı gazetede meşhûr ulemâdan Mister Edward Browne'ın neşrettiği bir makāleden sutûr-ı âtiyyeyi iktibâs ediyoruz:

Peygamber'in risâletine îmân etmeyenlerin hilâfet mes'elesi hakkında beyân-ı fikre kendilerini salâhiyetdâr bulmaları gāyet ma'nâsızdır. Bu İslâmlarca Papa'nın hukūk-ı rûhâniyyesine dâir beyân-ı mütâlaât olunmasına benzer. Bu mes'eleyi mevzû'-ı bahs edenler hiç olmazsa İslâmiyet'te mes'ele-i hilâfetin safahât-ı târihiyyesine vâkıf olmalıdırlar. Bu safahâtı hakīkī bir vukūf ile idrâk edenler ise İslâmiyet'in yalnız bir mezheb değil, bir medeniyet olduğunu da teslîm ederler. Theodore Morison, bu ciheti, künhüne nüfûz ederek pek güzel göstermiştir. Fikirlerine ben de tamâmen iştirâk ederim.

Profesör Browne ba'dehu Theodor Morison'un bu bâbdaki fikir ve mütâlaasının zübdesini şu sûretle nakletmiştir: İslâmiyet yalnız bir mezheb değil bir medeniyettir. Bu medeniyete müslümanlar kaviyyen merbûtturlar. Bunun dünyâ yüzünden nâ-bûd olmasına tahammül edemezler. Müslümanlar medeniyet-i İslâmiyyenin an-

cak bir devlet-i İslâmiyyede mazhar-ı terakkī ve inkişâf olabileceğine i'timâd ve i'tikād eder ki ben de onların bu kanâatlerine iştirâk ederim.

Profesör Browne bu mütâlaayı tasvîb ettikten sonra: "Daha pek çok söyleyeceklerim varsa da onların yeri burası değildir. Fakat şurasını anlatmak isterim ki: Âlemi işgāl eden mesâil-i azîmenin mâhiyet-i hakīkıyyesi derk ve teyakkun edilmek isteniyorsa, politika propagandalarından ferâgat ederek ciddî tedkīkāt-ı târihiyye ve tetebbuât-ı amîka ile iş görmek zamanı hulûl ettiğini bilmek ve i'tirâf etmek lâzımdır" diyor.



#### TÜRKİYE'NİN İSTİKBÂLİ

Yine *The Times* gazetesi Hind müslümanlarının Türkiye'nin âtîsi hakkında ne düşündüklerine dâir Ağa Han hazretlerinin imzâsıyla neşrettiği bir makālede ber-vech-i âtî beyân-ı mütâlaa ediyor:

Bu buhrânlı dakīkada Tükiye mes'elesinde Müslümanlık râbıtasının Paris Konferansı'nca lâyık olduğu ehemmiyetle nazar-ı i'tibâra alınması husûsunu bir kere daha müdâfaa etmeyi İngiliz İmparatorluğu'nun bir vatanperveri sıfatıyla vazîfe addediyoruz.

Asya'nın ve husûsiyle Hindistan'ın müsâlemetkâr bir sûrette inkişâfı İngiltere'yi pek yakından alâkadâr eder. Tükiye'nin taksîmi tehlikesinin âlem-i İslâm'da tevlîd edeceği âlâm ve ıztırâbât pek büyük olacaktır. Bunu takdîr eden İngiliz başvekîli târihe geçen ve nüfûz-ı nazar sâhibi bir recül-i hükûmete lâyık olan sözleriyle İslâm âlemindeki endişeyi teskîn etmeye muvaffak ve onların Alman ihtirâsına karşı mücâhedeye iştirâklerini te'mîn etmiştir. Bütün İslâm âlemi bu sözlerin infâzını bekliyor. Bu taahhüd İslâm zihniyetini bilenlerce her ne kadar kemâl-i ehemmiyetle hâfızaya nakşedilmiş ise de burada bir daha tekrarı her halde fâidesiz değildir. Başvekîl harbin tahammül ettiğimiz ağırlıklarını söyledikten sonra

"... Biz ne Türkiye'yi pâyitahtından, zengin ve meşhûr Asya-yı Suğrâ'daki arâzîsinden ve ne de Trakya'dan mahrûm etmek için harb etmiyoruz. Buraları her şeyden evvel ırkan Türktür.'" demiş ve bu te'mînâtına bervechiâtî sözleri ilâve etmiştir: "Türk ırkının hâkim olduğu bu öz yurdlar (İstanbul olan makarr-ı saltanatı ile) hâriç ez bahis tutulduktan sonra Ak ve Karadenizler memerr-i bahrîleri beyne'l-milel ve bî-tarafâne bir hâl alacak ve Arabistan, Ermenistan, Irak, Filistin, Suriye de nokta-i nazarımızca şerâit-i milliyyelerine nazaran ayrı, ayrı tanınacaktır."

Işte İngiltere nâmına başvekîl tarafından söylenilen bu sözlerden sarîh ve kat'î hiçbir şey olamaz. Binâenaleyh İngiltere için yekûnü bir çok milyonlara varan müslüman tebaasına karşı hüsn-i niyyeti ve İngiliz İmparatorluğu'nun menâfi'-i âliyyesi, Trakya'nın taksîmiyle kābil-i te'lîf olmadığı hakkında müşârik devletleri iknâ'dan başka bir tarîk yoktur.

Başvekîlin bu taahhüdünün ihmâlinden dolayı Hindistan ve diğer yerlerde tekevvün eden adem-i memnûniyyeti ve bunun netîcesi olan vaz'iyetin vehâmet-i [80] şedîdesini Hindistan'ın sükûn ve hüsn-i idâresinden mes'ûl olan Hind nâzırı ne bir kelime fazla ne de eksik olmayarak beyân etti. Bu aralık Hindistan usûl-i idâresi için büyük bir ıslâhât projesi meydana konmuştur. Bu projenin muvaffakat-ı tâmme ile tatbîki ancak bil-cümle sâdık Hind tebaasının iştirâki ile kābil olur. Zannımıza göre 72 milyona varan müslüman cemâatinin kemâl-i merâretle kenâra çekilmesi ise bu nokta-i nazardan hakīkī bir felâkettir. Kāniiz ki hiçbir racül-i hükûmet Hind nâzırı kadar vaz'iyetin vehâmetiyle alâkadâr değildir, müslümanlar ne istiyor. Biz ne iddiâ ediyoruz?

Ne onlar, ne de biz Türkiye için yeni bir (statü) şeklinde hükûmet istemiyoruz. Biz başvekîlin cümle âleme ve bilhassa âlem-i İslâm'a karşı İngiltere nâmına etmiş olduğu taahhüdün infâzı talebini İngiltere ve Britanya İmparatorluğu'nun sîti nokta-i nazarından bir vazîfe telakkī ediyoruz. Türk hükümdârının ve İslâm halîfesinin -başvekîlin söylediği vechile- "Herşeyden evvel ırken Türk olan İstanbul, Trakya ve Suriye'nin şimâlinden başlayarak Akdeniz sevâhiliyle beraber Asya-yı Suğrâ'daki hâkimiyet-i mutlakasını taleb ediyor, bu memâlikten en ufak bir parcanın diğer milletlerin ihtirâsâtını tatmîn etmek üzere Türk hâkimiyetinden koparılması tarzında bir sûret-i hâl Asya-yı Garbî'ye sulh getirecek yerde muhârebât-ı dâime tohumları ekmek olacak ki bunun mahsûlü de yalnız bu memleketlerde nemâ bulmayacaktır. Ahâli sergüzeşt-cû sâikler yüzünden girdiği harb-i umûmîde dûçâr-ı sefâlet oldu. Türkiye en zengin vilâyetlerinden bazılarını mülkiyetinden kaçırmakla derece-i kifâyede cezâsını gördü.

Trakya, İstanbul ve Asya-yı Suğrâ gibi Türk ırkının hâkim olduğu memâlik hakkında hissiyât-ı İslâmiyye, sultânın hâkimiyet-i mutlaka ve kat'iyyesinden başka her hangi bir müşekkel ve nâm ile olursa olsun hiçbir müdâhaleyi kat'iyyen kabûl etmemektedir. Bir husûsa daha nazar-ı dikkatinizi celb etmeye müsâadenizi temennî ederiz.

Müteessif olduğumuz Afgan mes'elesi bazı mahâfilde telakkī edildiği vechile başvekîlin taahhüdünün ihmâline ve ahâli-i İslâmiyyenin hissiyâtının lâyık olduğu ehemmiyetle nazar-ı i'tibâra alınmamasına vesîle ittihâz edilmemesidir. Hindistan'daki galeyân Mösyö Monteku'yu Hind tebaasına karşı olan vaadin infâzından men' etme-

diği gibi Afgan'da ve Kürdistan'daki galeyânlar da başvekîli siyâset ve insâniyyetin emrettiği sarîh ma'deletin îfâsından vâreste kılamaz.



## HİND-AFGAN HUDÛDUNDA

The Times gazetesi 20 Mayıs târihli başmakālesinde Hind-Afgan hudûdunda vukū' bulan müsâdemâttan bahsettikten sonra "Bütün bu vekāyi' el-yevm Şark-ı Karîb ve Asya-yı Vüstâ İslâmları arasında meşhûd olan huzûrsuzluk ile alâkadâr bulunuyor" demektedir.



## TÜRKİYE'NİN TAKSÎMİ ALEYHİNDE BİR MİTİNG

The Morning Post gazetesinin iş'ârâtına nazaran Londra'da bulunan müslümanlar bir miting akd etmişlerdir. Miting Mister Isfahânî'nin riyâseti altında akd edilmiştir. Maksad, âlem-i İslâm'ı alâkadâr eden mesâile karşı sulh konferansının gösterdiği lâ-kaydîyi bir protesto etmekti. Mitinge kısm-ı a'zamı müslüman olmak üzere bir cemm-i gafîr iştirâk eylemiştir.

Abbâs Ali Bâl'in bir mektûbu kırâat edilmiştir. Mûmâ-ileyh bu mektûbunda, Türkiye'nin dûçâr-ı inkısâm olan kısımlarının hıristiyan devletler arasında taksîmi âlem-i İslâm için büyük, elîm bir haksızlık olduğu ve bu hareketin Wilson tarafından mukaddemâ vaz' olunan iki esâsın nakzı demek olacağını beyân eylemektedir.

Reis, Hindistan müslümanlarının el-yevm, âlem-i İslâm'a karşı revâ görülecek büyük haksızlığa karşı protesto için müttehid bulunduklarını beyân eylemiştir. Müslümanlar arasında, İslâm'ı Avrupa düvel-i muazzamasının bâr-ı esâretine atmak için Türkiye'nin taksîm edilmek istenildiği kanâati mevcûddur. Mûmâ-ileyh İngiltere'nin müslüman âlemine karşı dâimâ samîmiyet ve muhabbetle muâmele etmiş olduğunu ve müslümanları rencîde etmeyeceğinden el-ân emîn bulunduğunu söylemiştir.

Bunun üzerine, sulh konferansını, Türkiye hakkında ittihâz edeceği karârlarda, 80 milyonu İngiltere tâbiiyetinde bulunan kitle-i muazzama-i İslâmiyyenin hissiyât ve nikāt-ı nazarını nazar-ı i'tibâra almağa da'vet ile âdilâne bir karâr ittihâz edilmesi husûsunda ısrâr etmeye karâr verilmiştir.

Bayram münâsebetiyle *Sebîlürreşâd* gelecek hafta intişâr etmeyecektir.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kurusdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da vazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

10 Temmuz 1919

11 Şevvâl 1337

Persembe

10 Temmuz 1335

Cild: 17 - Aded: 427-428

ESRÂR-I *KUR'ÂN* 

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَليفَةً ... 1

Allâhu Zü'l-celâl ki bütün kâinât dest-i kudretine müsahhardır, mücerred tâat ve ibâdete hasr-ı vücûd etmiş olmalarına istinâden yeryüzünün halîfesi olmak gibi bir emel beslemekten meleklerini men' ediyor, onlara kendi zanlarının büsbütün ma'kûs olduğunu bildiriyor; kānûn-ı ezelî-i Sübnânîsine âid esrâr-ı gāmizadan onların bilmediklerini bildiğini ve arzı i'mâr için icâb eden şerâit ve hasâisi hâiz olmadıkça bu hilâfete kendileri için yol olmadığını gösteriyor, daha sonra arzı i'mâr etmek ve üzerinde sâkin olmak salâhiyetinin ancak irâde ve tedbîr şânından olan, hasîsa-i akl ile maktûr bulunan mahlûkāta münhasır olduğunu beyân ediyor. Velev ki o mahlûkāt kan dökmeye ve kendi aralarında fesâdlar çıkarmaya mütemâyil bulunsun. ²(... عُلِمَةُ رَبِّكَ عَلَقَهُمُ وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ ...

Artık Cenâb-ı Hakk'ın sünnet-i ezeliyyesi ve melâike-i mukarrebînine gösterdiği taâlîm-i ilâhiyyesi bu merkez-de olduktan sonra acaba müslümanların gerek avâmmı, gerek havâssı arasındaki bir takım câhiller neye istinâd ediyorlar da mevcûdiyetlerine hücûm edenlere yalnız Kur'ân-ı Kerîm tilâvetiyle, yahud ululardan istimdâd sûretiyle karşı koymak istiyorlar? Yağmur gibi yağan, yıldırım gibi inen kurşunlara, güllelere karşı sâdece süveri şerîfe tilâvetine, Buhârî-i Şerîf kırâatine, Celcelûtiyelere, Hizbü'l-bahrlere ve daha bunlar gibi bu bâbda yegâne müessir olacağı ne şerîat, ne de akıl tarafından kabûl

edilmeyecek vesâile tevessül ediyorlar?..

Acaba fâtır-ı hakîmin fıtratta cârî olan kānûn-ı ezelîsini ta'tîl ederek bir takım hurâfelere sarılmak, hârikalara müntazır olmak husûsunda bu adamlar hangi hüccete dayanıyorlar?

Bu yüzden câmia-i İslâmiyyeye îrâs ettikleri fenâlıkları hiç düşünmüyorlar mı? Bîçâre müslümanların hâli perîşân oldu. Bir zamanlar o kadar mesmû' olan kelimeleri dinlenmez derekeye indi. Cem'iyetleri târ u mâr oldu. Azimleri fütûra düştü. Zilletin, meskenetin son tabakasına indiler. Bugün öyle bir halde bulunuyorlar ki gûyâ mâzîde kendileri için hiçbir devre-i şân u şevket yokmuş; gûyâ bu ümmet için hiçbir devre-i azamet sebk etmemiş.

Bilinseydi göğsü örtecek kadar uzatılan o kesîf lihyeler, zemîne kadar sarkıtılan o uzun sübhalar kendilerine ne fâide verdi? Günün bakiyyesini atâlet uykularında geçirdikten sonra yalnız seher vaktındeki ânî bir yakazadan bunlar için ne fâide hâsıl oldu?

Servet ve sâmâna karşı gösterdikleri istiğnâdan ne kazandılar ki bu hareketleriyle o yegâne kuvveti düşmanlarına bıraktılar, onlar da bu metîn ma'denden ördükleri kırılmaz zencirlerle kendilerini kıskıvrak bağladılar. Allah'a yemîn ederim ki düşmanlarını iğnâ edip de nefsini fakr u sefâlete mahkûm edenler aynıyla rekābet ve müsâbaka meydanlarını muhâsımlarına bırakıp emir ve nehyi, her türlü tasarrufu onların eline teslîm edenler gibi zilletler içinde kalır.

[82] Allâhu Zü'l-celâl benî âdemi yaratmış ve onu akıl ve tefekkür hasâisiyle mümtâz buyurmuştur. Gerek melâikesinden, gerek mahlûkāt-ı sâiresinden hiçbirine insanoğluna tahsîs ettiği bu nûr-ı ilâhîyi vermemiştir. İşte bu mahlûk-ı mümtâz o mevhibe-i muazzama sâye-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hûd, 11/119.

sinde nâ-mütenâhî ma'lûmâta sâhib oluyor; ihtirâ' ediyor, ibdå' ediyor; istediği esmâyı istediği müsemmâlara vaz' ediyor da bu sûretle o müsemmâlara yol bulmak ve bu husûsda başkalarıyla da muhâtabada bulunmak kendisi için kolaylasıyor. Pekala, acaba Cenâb-ı Hak bu mevhibe-i muazzamayı mahlûkātı miyânında insandan başkasına vermiş midir? Aslâ! AllâhuZü'l-celâl melâike-i mukarrebînine şunu beyân buyurmak murâd ediyor ki yeryüzüne müstevlî olmak ancak akl-ı mütefekkir ve ilm-i mükteseb sâyesinde olabilir. Ve onlara أُنِّي أَعْلَمُ مَا لَا) أَعْلَمُ مَا لَا) أَعْلَمُ مَا buyurarak münâkaşayı uzatmalarına meydan bı- (تَعْلَمُونَ rakmıyor. Bundan sonra cevâb-ı sâbıkında icmâl buyurduğu hakikati kendilerine re'ye'l-ayn göstermeyi murâd ederek bildiriyor ki insanı ibdâ', ihtirâ', te'lîf, tasvîr kudretleriyle meftûr ettikten başka ona ma'lûmâtı ayıracak, külliyâtla cüz'iyâtın, maânî ile müşâhedâtın beyninin temyîz edecek bir kuvvet vermiştir.

Daha sonra bunları hâiz oldukları hasâis ve mümeyyizâta göre tertîb ile her birine bir isim vaz' eylemiştir. Bununla beraber insanı esmâ ve sıfât-ı ma'lûme ve mahdûde ile takyîd etmeyerek ona her yeni ihtirâ' olunan şeye, her ma'nâ-yı zihnîye bir isim bulmak kudret ve melekesini ihsân buyurdu. İşte ²(اوَعَلَّمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا) kavl-i celîlinin ma'nâsı budur. Bütün kâinâtın meleklere gösterilerek eczâ-yı âlemden her birinin isimlerini beyân etmelerini taleb sûretiyle vâki' olan tahaddîye gelince ihtirâât ve taharriyât-ı beşeriyye dâim oldukça, insaniyet durdukça, her müsemmâya bir isim vaz' edilmek lüzûm ve imkânı bâkī kaldıkça bu tahaddî de bâkīdir. İşte

-buna delâ (ثُمَّ) kavl-i celîlindeki (ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْئِكَةِ ...)3 let ediyor. Melâike-i kirâm bu bâbdaki hikmet-i ezeliyyeyi bilmedikleri için kendilerinin münhasıran ibâdetle meşgül olmalarına ve isyân şemmesiyle âlûde olmayan bir tâat-ı kâmile içinde dem-güzâr bulunmalarına istinâden taleb ettikleri hilâfet da'vâsında kendilerini haklı gördüler. Lâkin Cenâb-ı Hak insanı vücûda getirerek arza sâhib kılınca ve onun hilkatteki hayret-bahş âsârı meydana çıkınca meleklere tahaddî buyurdu ve yeryüzünde halîfe olmak için insandan daha ehil oldukları da'vâsında sâdık iseler bu mahlûk-ı zaîfin kâinâtta vücûda getirdiği eşyânın isimlerini bildirmelerini taleb etti. İşte o zaman hatâlarını anlayarak, hikmet-i ilâhiyyedeki esrârı ihâtadan aczlerini i'tirâf ederek merhamet-i Sübhâniyyeye dehâlet ettiler de 4(ثُنَ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ) ye dehâlet ettiler de dediler. (الْعَليمُ الْحَكيمُ

Mütercimi: Mehmed Âkif Abdülaziz Çâviş

# DÎNÎ MÜCEDDİDLER

# YAHUD

#### "TÜRKİYE'NİN NECÂT VE İ'TİLÂ YOLLARI"NDA BİR REHBER

#### Avrupa Medeniyeti'nin Yanlış Telakkisi

"Bu kadar tebcîl ettiğimiz Resîd ve Midhat Pasalar acaba bu tebcîlâta lâyık birer dâhî mi?.. Reşîd ve Midhat Paşaların şahsiyetinde, milleti yükseltmek gaye ve merâmını takdîs edenlerdenim. Lâkin bu gāyeye vüsûl için tarîk-i terakkī diye gösterdikleri yol, bizi sâde uçurumun kenârına değil, a'mâkına kadar sürükledi. Onlar terakkī ettirmek istedikleri saltanatı inkırâz ettirdiler. Yahud hic olmazsa inkırâza mahkûm bir saltanatın bu isti'dâdını en ziyâde onlar temsîl ettiler... Bugünkü münevverler bile medeniyeti yanlış telakkīde devâm ediyorlar. Erkekler bıyıklarını keserek yüzlerine pudra sürmek, sırtlarına arkası köstekli ve bir arşın yırtık paltolar giymek, kadınlar cıplak kollarında manson ve sehvâniyeti amîkan tahrîk eden mütebâriz kalçaları üstünde ve billûr gerdânları etrâfında rengîn ipek dalgaları taşımak, hep birden şarap içmek, çalgı çalmak, dans etmek sûretiyle medeniyeti telakkī ediyor! (62) Netîce ne olursa olsun asıl bu büyük adamların ilk tarz-ı hareketleridir ki milletin tarz-ı telakkīsine pîsvâ ve hareket-i umûmiyyeyi intâc etti; Gülhâne Islâhât Fermânı ve Kānûn-ı Esâsî bu saltanatın daha hayatta iken mev'ûd olan inkırâz ve fenâsına birer mersiye, birer sernüvişt-i kabr oldu: 1255'deki Gülhâne hattının ve onu tevsî' eden 1277 Islâhât Fermânı'nın işte hutût-ı esâsiyyesi: -Can, mal, ırzın mahfûziyeti, müslim, gayr-i müslimlerin müsâvât-ı hukūkiyyesi (Bilakis imtiyâzât-ı mezhebiyyenin ibkā ve te'yîdi) gayr-i müslimlerin serbestî-i edyânı, serbestî-i tedrîsi, umûmun serbestî-i fikri, muhâkemelerin aleniyeti, rüşvetin men'i, ecnebîlere tasarruf-ı emlâk hakkı verilmesi, vergi ve a'şâr usûllerinin ıslâhı, her sene vâridât ve masrafın nizâma tâbi' tutulması (yani bütçe) ve nihâyet maârifin ve ulûmun Avrupa'dan alınması... Bunların hepsi güzel, lâkin Türk ve Osmanlı milletinin gāib ettiği asıl rûhunu ona kim ve nasıl iâde edecek?... Sonra Reşîd Paşa'nın eseri, yani bahsettiğim fermânlar müşterek bir seciye te'sîsine müsâid mi idi? (63) Avrupa'dan ulûm ve maârif alalım, aldılar ve hattâ 86 târihinde bir maârif nizâmnâmesi de yapıldı. Lâkin Avrupa'dan alınan bu ulûm ve maârif, bu zehir ve hayat halîtası ve bu nizâm, Türklere asıl rûhunu verebilmekten pek uzak olmakla beraber onun yegâne istinâdgâhı olan akīdesini de bozdu! Gelişi güzel tercüme olunan kitaplar bize muayyen bir terbiye-i fikriyye verebilecek sûrette değildi. (64) Gülhâne Hatt-ı Hümâyûnu okunurken hiç kimsenin bir şey anlamaması tabîîdir. Bu tıpkı Asya'nın ortasında yaşayan bir köylünün Avrupa'da

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakara, 2/31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bakara, 2/32.

mükellef ve muğlak bir sofrada hiç görmediği, alışmadığı garîb taâmlar karşısındaki vaz'-ı hayretine çok benzer! Yüksek sesle okunan bir çok garîb kelimeler ve hiçbir şey.. Yetmiş seksen sene evvelki hattı hümâyûndan ne anlayabildiklerini sormak mümkün olsa!.. (65) Te'sîr ve tahrîbde on kat ve hattâ memleketin bünyânını yıkan darbelerin en son ve en büyüğü olan Midhat Paşa'nın Kānûn-ı Esâsîsi bana hayretten fazla ağlamak ihtiyâcını verir... Resîd Paşa Osmanlı Türklere, rûhunu değiştirmek için giydirdiği ve fakat bir gün ihtimâl ki atılacak bir libâsı Avrupa'dan hediye getirmisti. Midhat Pasa, baska milletler için alışılmış bir qıdâ yerine geçen acîb bir meyve ile milletini zehirledi. (67) "Hükümdârına muâdil bir hâkimiyet ve hattâ icâb ederse onun salâhiyetini tahdîd ve ref' etmek [83] hakkını Midhat Paşa millete verdirdi... Osmanlı Türklerde hâkimiyet-i milliyyenin o güne kadar en küçük tezâhürünü bana gösterecek bir kahramanı karsımda görmek saâdetine nâil olabilir miyim?" (68) "Kılıcı pek güzel kullanmayı bilenler için makineli silâh maatteessüf ekseriyâ bir âlet-i katl ve kazâ olur." (69) "Gustave Le Bon şöyle diyor: "Te'sîsâtın masdarı olan seciye şiârlarına mâlik olan bir milletten bu şiârları nez' edebilecek veyahud mâlik olmayan bir millete bu seciye şiârlarını bahşedebilecek ne inkılâblar vardır, ne kānûn-ı esâsîler, ne de müstebidler. Milletin müstahak oldukları hükûmetlere mâlik oldukları çok kere tekrar olunmuştur. Başka hükûmetlere nâil olmalarını akıl alabilir mi?" Ukūlün mümteni' gördüğü bu fevrî istihâleyi Midhat Paşa Osmanlı Türkler için mümkün zannetmişti." (70) "Midhat Pasa'nın eseri yasamaya mahkûm oldu... Lâkin tekâmül-i kānûnî cebren tahrîf olunmasının intikāmını, husûle gelen aks-i te'sîrlerle alır.. Gustave Le Bon misâl olarak bize Amerika-yı Cenûbî'nin hâlini anlatıyor... Biz bu hükmün te'yîdâtını Asya'da dahi bulabiliriz: Çin Cumhûriyeti ve İran meşrûtiyeti!" (72) "Mâzîye doğru böyle hûnîn ric'atlerin misâlini biz yedi ayda gördük.\*1 Lâkin İran, yedi günlük bir istikrâra bile mazhar olamadı... Hakīkat şudur ki Avrupa şimdiye kadar silahla feth ve istîlâ edemediği Şark'ı esâret altına almak için son bir çâre buldu: Kitaplarıyla, mektepleriyle Şark'ın genç, zekî dimâğlarına bir takım mechûl esrâr-âmîz idealar ilhâm ediyor. Zavallı gençler harâret ve şebâbla belde-i hulyâya koşuyorlar." (73) "Midhat Paşa'nın bir çok sene sonra iâde olunan Kānûn-ı Esâsî asl-ı rûhumuzda hiçbir tebeddül yapmadıktan başka memleketimiz dahi nâ-tüvân kollarımız arasında parçalandı. Çünkü bu kolları tahrîk eden o eski sadâ-yı bülendi Kānûn-ı Esâsî susturmuştu." (74) "Midhat Paşa Türkiye'yi kurtarmak istiyordu. Türkiye'yi kurtaracak tedbîrlere mürâcaat etmeliydi, etmedi. O halde Midhat Paşa'yı bir dâhî, bir müncî gibi

aslâ kabûl edemeyiz. Bil-farz Midhat Paşa hânedân-ı saltanatı, ilim ve irfân ile yükselterek bizzât pâdişâhlar içinden Türkiye için bir müncî çıkabilmesi esbâbını hazırlayabilirdi. Bunu yapamadı. Çünkü düşünemedi. Öyle ise Midhat Paşa'yı lâyık olduğu sûrette tanıyalım. İkinci Kānûn-ı Esâsî pâdişâh nüfûzunu sıfıra indirdi. İş bununla kalmadı: Türklerin ve küre-i arzdaki bütün müslümanların dindârâne bir his ile ta'zîm ettikleri makām-ı saltanat ve hilâfetle istihzâya kadar küstahlıklar ve hâinlikler irtikâb ettik. Hülâsa biz Avrupa medeniyetini yanlış telakkī etmişiz. Terakkī etmek için terakkiyât-ı fikriyyenin mevlûdü olan vüksek bir usûl-i idârevi memleketimize tatbîk ettik. Meş'ûm netîcesi meydanda! Usûl-i idârede olduğu gibi Garb medeniyetinin bütün teferruâtını da hep böyle sathî ve yanlış taklîd ettik: Libâs, usûl-i muâşeret, usûl-i maîşet ve sâire ve sâire.. Biz asıl rûhumuzu gāib etmiştik. Başka milletlerin mahsûsâtını taklîd ede ede kendi kendimizi tanıyamayacak seciyesiz, asliyetsiz ve nihâyet mahv ü inkırâza mahkûm olduk... Türk-Osmanlı milleti bu yanlış telakkiye uğramazdan evvel bir çok ihtiyâclarını kendi muhîtinde tesviye edebilirdi. Muhtâc olduğu eşyâyı hazırlayan san'atlar taklîdden sonra yavaş yavaş sönmeye başladı. Ve birer birer söndü. Şimdi tepeden tırnağa kadar isti'mâl ettiğimiz eşyâ, me'kûlât, malzeme ekseriyetle bizim değil, Avrupa'nındır. Cünkü biz rûhumuzu unuttuğumuz gibi san'atlarımızı dahi unuttuk." (76, 77, 78)

Hâşim Nâhid Bey'in Meşrûtiyet ve Kānûn-ı Esâsî hakkında, bütün teceddüd-perverlerimizin te'sîsine çalıştığı hüsn-i zannı kesr edecek mâhiyette olan mütâlaâtını da hülâsaten şuraya nakl ettik. Avrupa mukallidliği mesâilinde düşüncesiz ve ihtiyâtsız hareket etmenin sû'-i âkıbetini îzâh sadedindeki sözlerini tamâmen tasdîk ile beraber bu yolda dikkat ve basîret tavsiye eden kendisinin de daha bir çok noktalarda muhtâc-ı nasîhat olduğunu istitrâten Hâsim Bey Mesrûtiyet'in, Türk Osmanlı milletine münâsib bir idâre olmak i'tibârıyla lehinde değil mütâlaasını, gerek Gustave Le Bon'un sözlerinden istihrâc olunan kavânîn-i tabîiyye ile ve gerek i'lân-ı Meşrûtiyet'ten sonraki zamanlara âid kâr ve zarar hesâbının gösterdiği netîce-i tecrübiyye ile te'yîd ettiğine nazaran hasbe'z-zâhir fikrinde pek haklı gibi görünüyorsa da âcizleri maatteessüf bu noktada da kendisine istirâk edemeyeceğim. Münâzırıma sorarsanız, muhâkemesinde en ziyâde birinci delîle, kānûn-ı tabîat delîline istinâd etmek istediğini ve ikinciyi delîl bile addetmeyip birinci delîlin netîcesi hâlinde gösterdiğini size söylerse de isâbetinden emîn olduğum tahmînime göre kendisini en ziyâde tağlît eden ikinci noktadır. Benimle beraber şimdi kāri'ler de emîn olabilirler ki eğer Hâşim Bey Meşrûtiyet'ten sonraki netâic-i meş'ûmenin şâhidi olmasaydı, yani Meşrûtiyet'i

<sup>\*</sup> Otuzbir Mart hâdise-i irticâiyyesine(!) îmâ etmek istiyor.

görmeden iştiyâk-ı hürriyetle herkesin yanıp yakıldığı devrelerde olsaydı, Gustave Le Bon'un sözleri arasında bulduğu tekâmül kānûnları gibi bin tane burhân-ı aklî, Meşrûtiyet-i idâre aleyhinde bir hüküm verebilmesi için kifâyet etmezdi. Fakat, en yüksek zekâya mâlik olanların bile muhâkemât-ı fikriyyesini kıymetten düşürecek sûrette, ne de o şâyân-ı teessüf karârsızlıklarımız ki en kat'î ve en zevâl-nâ-pezîr bir aşk ile takdîs ettiğimiz şeylerden bile, aldatıcı sebebler karşısında sebâtımızı muhâfaza edemeyerek derhâl soğuruz, nefret ederiz. Bir memleketin çiğnenmesini bir kānûnun pâymâl edilmesi kadar tehlikeli addetmeyen metânetlerden yâ Rab biz neye mahrûmuz?

Şimdi evvelâ meşrûtiyet-i idârenin, seviyesi yüksek veya dûn bir millete tatbîkinden kat'-ı nazarla hadd-i zâtına âid fikrimi söyleyeyim. Sonra Türk, Osmanlı milletinin mesrûtiyetinden bahsedeyim: Hükûmetin, kendilerini ne volda idâre edeceğine dâir milletine karsı bir takım kuyûd ve şerâite riâyet taahhüdâtı altında bulunmasına idâre-i meşrûta ve millet üzerinde bilâ-kayd ü şart istediği gibi icrâ-yı hükm etmekte muhtâr olmasına da idâre-i mutlaka denir. Birinci sûrette hükûmet harekât ve icrââtında milletin murâkabe ve i'tirâz hakkını tanımaya mecbûrdur. İkinci sûrette de hükûmet ne yapsa milletin bir şey demeye hakkı olamaz. İnsanın, emrine âmâde olmak üzere tutmak istediği hizmetkârı bile kendisinin ne sûretle istihdâm edileceğini bilmeden, mukāvele etmeden taht-ı itâatine girmeyeceği gibi bu mukāvelede efendi tarafından da hizmetkârın -hiç olmazsa aylığı veya boğazı tokluğu gibi- menfaatine âid bazı kuyûd ve şerâitin de kabûlü zarûrî olacağından şartsız, mutlak bir idârenin, insanlara yakışır [84] bir idâre olmadığında şübhe yoktur. Hükûmet-i mutlakaların da kavânîni bulunur ve ahâliyi idâreleri o kānûnlarla mukayyed gibi görünürse de, kānûnlarını millete danışmadan kendisi yaptığından ve istediği zaman da onları bozmak ve değiştirmek hakkını da kendisine hasrettiğinden böyle kānûnlarla takyîd olunan idâre, idâre-i meşrûta ünvânına kat'iyyen kesb-i istihkāk edemez, daha doğrusu öyle kānûnlara kānûn nâmı da verilemez.

Şurasına dikkat icâb eder ki hükûmet-i meşrûta kānûnlarını mutlaka milletin yapması lâzım olmayıp hükûmetin veyahud daha başkasının yaptığı kānûnlarla idâreleri hakkında terâzî hâsıl olmak da kâfîdir. Bu bâbda en ziyâde nazar-ı i'tibâra alınacak nokta, hükûmetin, kānûnunu kendi kendine yapamaması ve yine kendi kendine tebdîl edememesidir. Bu hakīkate mübtenîdir ki meşrûtiyetin şekl-i müteârifine bağlanmayarak rûhıma'nâsına nüfûz edenler, şerîatten muktebes kānûnlara tâbi' olan İslâm hükûmetlerinin birer hükûmet-i meşrûta

olduğunu anlamakta dûçâr-ı müşkilât olmazlar. Çünkü bu kānûnları, hükûmet, mesâğ-ı şer'î olmaksızın, kendiliğinden ne tanzîm ve ne de tebdîl edebilir. İşte meşrûtiyetin rûh-ı ma'nâsını vücûda getiren takayyüd! Hükûmetin başı şerîata bağlı olmak şartıyla milletin başı da hükûmete bağlanmaktan ibâret bir mukāveleye, târihde gelip geçen hükûmât-ı İslâmiyyenin hepsinin sâdık kalıp kalmadığı bu makāmda bir zemîn-i münâkaşa teşkîl edemez. Zîrâ şimdiki halde sözümüz hükûmet-i meşrûtanın mâhiyet-i nazariyyesine âid olduğu gibi meşrûtiyetin müteârif olan eşkâl-i hâzırasından birine tevfîkan teessüs eden hükûmetlerin fırsat buldukça kānûn-ı esâsîleri ahkâmını tahattî etmeleri de muhtemel ve belki vâki'dir. Bil-cümle hükûmât-ı İslâmiyyenin, milletlerine karşı velev şeklen birer hükûmet-i meşrûta vaz'iyetinde bulunduklarını bildikleri içindir ki ef'âl ve icrââtını, haklı haksız bir takım fetvâlara istinâd ettirmek mecbûriyet ve ihtiyâcından hiçbir vakitte kendilerini vâreste addedememişlerdir.

Her hangi bir İslâm hükûmetinin, hakīkī ve meşrû' şekli hükûmet-i meşrûta olmak lâzım geleceğini maatteessüf idrâk ve takdîr edemeyen münâzırım: "Osmanlı Türklerin menşeinden i'tibâren idâre edilmek i'tiyâdı sonradan kabûl ettiği bir dinin ahkâmıyla da teeyyüd(!) ederek altı yüz elli sene müemâdiyen bir usûl seklinde hükümrân olmuştu." (67) demiş ve ne bir bedevînin, İslâm pâdişâhları miyânında büyük bir nüfûz-ı şahsîyi hâiz bulunan Ömer el-Fârûk'a hitâben: "Seni kılıcımızla doğrulturuz." demesinin makām-ı hilâfete bir tecâvüz telakkī edilmemesi gibi, hükûmet-i İslâmiyyenin ibtidâ ne yolda kurulduğunu gösteren alâmetler ve ne de en şedîd bir Osmanlı pâdişâhı olan Selîm-i Evvel'in, kaç kere Zenbilli Ali Efendi'nin fetvâlarıyla azminden ric'ate mecbûr olması gibi meşrûtiyete inkıyâd nümûneleri, münâzırımı, hükûmet-i İslâmiyyenin şekl-i aslîsi hakkındaki gafletinden îkāz edememiştir.

Meşrûtiyet-i idâreye bir milletin lâyık olup olmamasına gelince hükûmet-i mutlakanın insanlara yakışır bir idâre olmadığı yukarıda arz edildiğine nazaran hiçbir millet: "Biz hükûmet-i meşrûtaya lâyık değiliz" diyemez. Çünkü bu söz: "Öyle bir hükûmet isteriz ki re'y ve rızâmızı aramasın, bizi istediği gibi kullansın ve canımızı çıkarsa ne yapıyorsun demeye hakkımız olmasın." ma'nâsını ifâde eder. İnsanın, kendi akıl ve idrâki hakkında ne derece sû'-i zannı olsa yine nasıl idâre edileceğini bilmekten, anlamaktan sakınarak bilâ-kayd ü şart bir diğerin tahtı emrine teslîm-i nefs etmeye tâlib olamaz. Kendi aklına güvenmezse aklına ve hayır-hâhlığına i'timâd ettiği bir başkasını araya koyarak mukadderâtına hâkim yapacağı kimseleri anlamak ve şerâit-i nâfia der-miyân etmek ister. Mutlakiyet-i idâreye kendi ihtiyârıyla bil-muhâke-

me râzı olan hiçbir millet-i insâniyye bulunamayacak sûrette meşrûtiyetin rüchânı o kadar vâzıh bir mes'eledir ki öyle mes'eleyi mevki'-i münâkaşaya vaz' eden rehberlere mâlik olacak kadar bahtsız olan Türk Osmanlı milletinden baska hicbir millet, mesrûtiyet-i idâreyi kabûl husûsunda ne tereddüd eder, ne de tesvîka muhtâc olur. Hâşim Bey, ferde âilenin te'sîri mebhasinde: "Din, ahlâk, âdât, nâmûs hakkında zekâ hakk-ı tenkīdden mahrûmdur" diyerek ferde şu hakkının verilmesini takbîh ettiği halde burada hey'et-i umûmiye-i milletin, yahud yine ferdin hükûmete karşı hakk-ı tenkīde mâlik olmamasını tecvîz edişi cây-ı taaccübdür. Yoksa ferdin, din ve nâmûs gibi mukaddesâta karşı hakk-ı tenkīdi olsun da hükûmete karşı olmasın mı? Yahud Türk, Osmanlı milletinin ehliyet ve kābiliyeti hükûmete i'tirâz ve müdâhale için kifâyet etmediği halde dine i'tirâz ve müdâhale için o derece bir kābiliyet ve ehliyetine lüzûm yok mudur? Yani dinin emirleri, nehiyleri hükûmetlerinki kadar da i'timâd ve itâate lâyık değil midir? Münâzırım hükûmetin evâmir-i mutlakasına ferdin i'tirâzı ile husûle gelebilecek bir yanlışın zararından korkuyor da aynı ihtimâlin dine îrâs edeceği zarardan niye korkmuyor? Bu suâlleri îrâda hakkım yok mu?

Simdi belki bu noktalarda münâzırım saded-i aslîye din bahsi karıştırmak cihetine yaklaşmayarak ve maksadını anlayamamış olmakla beni ithâm ederek: "Ben meşrûtiyet-i idâreye fenâ demiyorum, böyle yüksek bir idâreye, diğer Asya milletleri gibi Türk-Osmanlı milletinin seviye-i isti'dâdı henüz müsâid olmadığını söylüyorum." diyecektir. Fakat ben de maksadını pekala anlamış olduğumu iddiâda musır olarak derim ki: İdâre-i meşrûtada hâkimiyet-i milliyye ile milletin kendi kendini idâre etmesi icâb edeceğine nazaran münâzırımın "ne gemiyi, ne de denizi aslâ görmemiş bir adamın, bütün muğlak makineleriyle son sistem bir dretnotu sevk ve idâreye da'vet olunması gibi Midhat Paşa, hâkimiyetini isti'mâle milleti da'vet etti" dediğini unutmadım. Şimdi de evet, diyorum: Ne gemiyi ne de denizi görmemiş bir adam! [85] Lâkin dretnot kimin? Bu adamın değil mi? Şu hâlde: Ben öyle bir dretnot sâhibi olmaya lâyık değilim diyerek gemiyi dalgaların sevk ve idâresine terk etmek olamaz ya. Kendisi işletemezse bir bileni arayıp bulacak.\*1

İşi temsîl derecesinde bırakmayarak hakīkatin kendisini ortaya koymak üzere biraz daha cesâretlenelim: Meşrûtiyetten evvel Türk-Osmanlı hükûmetinin re's-i

idâresinde bulunanlar nâ-ehil milletin efrâdından aynı derece-i pestîde insanlar değil mi? Pâdişâh ise, yukarıda tahrîbât-ı rûhiyyesine îmân ettiğiniz tesâlübe daha ziyâde ma'rûz, vükelâ ise "en âlî tabaka en fenâsı" tarzında verdiğiniz hükme mâ-sadak! Müddeâmı dâimâ sizin kendi sözlerinizle isbât ettirmek mesleğinden ayrılmayarak, hânedân-ı saltanat bahsinde: "Memleketimizde ilim ve irfânıyla ma'rûf hangi âlim veya Dârü'l-fünûn muallimi hangi şehzâdeye ders veriyor. Bununla beraber kendi memleketimizde tahsîl kâfî gelmediği için hükûmet Avrupa'ya talebe gönderiyor. Yahud parası olanlar kendiliğinden koşuyor. Ehliyetleri meşkûk husûsî muallimlerinden saraylarında ders almakla kalan ve yarın hükümrân olacak olan şehzâdelerin, idâre edeceği efrâdın seviye-i fikriyyesinden dûn kalmaları nasıl tecvîz olunabilir?" demek sûretiyle bizi idâre edenlerin derece-i ehliyetleri hakkında vâkı' olan i'tirâfâtınızı, kendi kendini idâre eylemeye değil de pâdişâhları tarafından idâre edilmeye alışmış olan halka hâkimiyet-i milliyyeyi lâyık görmediğinize dâir bu mebahisdeki sözlerinizle yan yana getirdikten sonra milletin idâresini dünkü şehzâdelerden ve şehzâdelerin lâyık oldukları mevki'-i ilm ü irfâna i'lâsını da kendini idâreden âciz bulunan milletten beklemek tarîkı ile fikrinizin nasıl bir devr-i bâtıl zincirine dolasmıs olduğunu göstereyim: Fenâ değil, milletin, kendisini idâreye ehliyeti yoktur, başkaları tarafından idâre edilecektir. Fakat o başkalarının millet kadar da ehliyeti olmadığı halde kendisini idâre etmek ehliyetini kendisinde vücûda getiremeyen millet, kendini idâre ettirmek ehliyetini başkalarında vücûda getirecektir.

Sözlerimizi ilzâmkârâne bir münâkaşa hâlinde bırakmayarak daha samîmî bir hasbihâl şekline ifrâğ edelim de diyelim ki: Hükûmet de nâ-ehil, millet de nâ-ehil! İkisini de ıslâh etmek, yükseltmek lâzım. Şimdi nereden başlayacağız? Münâzırımın re'yince millet, lâzım olan hasâil ve fezâili iktisâb ederse hükûmet kendi kendine düzelir. teâlî eden millete lâyık olacak bir hâle gelir. Binâenaleyh milletten, yani ferdlerden başlayalım, onların rûhlarını kemiren nakāisı izâle ettikten sonra muhtâc olduğu kemâlât ile de techîz ve ta'zîz edelim, hâsılı, kendisinin ileride söylediği ıslâhâtı yapalım. Lâkin mutlakiyet hâlinde bulunan hükûmetin idâresi altında bunları yapmaya azm edebilecek miyiz? Islâhât-ı mutasavvereyi kuvveden fiile çıkarmak üzere efrâda rehberlik edecek olan münevver hamiyetperverler için her şeyden evvel serbestî-i mesâî te'mîn etmek lâzım. Ağleb-i ihtimâle göre buna hükûmet-i mutlaka mâni' olursa ne yapacağız? Lütfen müsâade edinceye kadar daha asırlarla bekleyecek miyiz? Zâten efrâdın rûhunda muazzez bir varlık te'sîs etmesi hükûmet-i mutlakaların işine gelmez.

<sup>\*</sup> Burada: dretnotu satsın da hâline münâsib âdî bir yelken gemisi alsın tarzında bir ihtimâl der-miyân edilemez. Çünkü münâzırımın nokta-i nazarına göre gemi o adamın hâline münâsib de olsa kendisi idâre etmeyecek, başkası idâre edecek ve o başkasının ne idâresine ve ne de ta'yîn ve intihâbına kendisi karışmayacak ki. Şu halde son sistem dretnot ile âdî geminin ne fark vardır.

Bu gibi mümânaatlar, münâzırımın müfekkiresinden, seçilmez bir sûrette geçtiği için olmalıdır ki yarın bizi idâre edecek olan şehzâdelerin ilim ve irfânını yükseltmek lüzûmundan bahsediyor. Fakat bunu, ıslâhâta, milleti bırakıp da hükûmetten baslamak tarafına doğru sarîh bir ric'at ma'nâsına telakkī edemeyeceğimiz gibi hükûmetin rûhuna âid olan bu ıslâhâta da mutlakiyet-i idârenin mâni' olacağı ihtimâl-i kavîsi vardır. Bu müşkil noktaların hiçbirisi: Belki mâni' olmaz cevâbıyla halledilemez. Onun için bizce mutlaka ıslâhâta hükûmetten, hem de hükûmetin şeklinden başlayarak evvelâ onu, millette yapacağımız ıslâhâta mâni' olmayacak bir hâl-i meşrûtiyete sokmak lâzımdır. Demek evvelâ hükûmetin şekli ıslâh edilecek, sonra efrâdın rûhu! İkinci ıslâhâtı hükûmetten hâriç ve gayr-i resmî pîşvâlarla beraber meşrûtiyet sıfatını ahz etmiş olan hükûmetten her biri münferiden veya müctemian deruhde edebilir. Yalnız hükûmetin o gibi teşebbüsât-ı nâfiaya mâni' olmaması, mâni' olamayacak bir mevki'de bulunduğunu takdîr etmesi şarttır.

Hülâsa, milleti meşrûtiyet-i idâreye liyâkat kesb ettirmeye serbestçe çalışabilmek için bile işe meşrûtiyet-i idârenin istihsâlinden başlamak lüzûmu hâsıl olur. Daha doğrusu meselâ Hâşim Bey'in millet hakkında arzu ettiği ıslâhâtı tervîc ve icrâya azmeden bir kuvvetin millet icinde belirmeye başladığı günden i'tibâren millette meşrûtiyet-i idâre isti'dâdı hâsıl olmuştur. Çünkü millet, kendi içinden doğurduğu bu kuvve-i musliha ile pek güzel bir emâre-i terakkī göstermiş olacağı gibi, arz ettiğim sebeblerle ıslâhâta doğru atılacak adımların önünden, en birinci sedd-i hâil nâmını almaya lâyık olan mümânaat-ı hükûmeti ref'e ihtiyâc bulunduğu cihetle de milletin artık meşrûtiyet-i idâreye liyâkatini farz ederek işe başlamak iktizâ eder. Vâkıâ liyâkat-i mefrûza ile liyâkat-i hakīkıyye arasında fark olduğunu ve hükûmet ve millet taraflarından her ikisi de bozuk bir halde bulunan kavmin ıslâhına milletten baslamak, haylûlet-i hükûmetle ne kadar imkansız ise sâha-i millette görülen ufak tefek [86] isti'dâd lem'alarıyla henüz tamâmen lâyık olamadıkları şekl-i meşrûtiyeti almaları da yani bu sûretle ıslâhâta hükûmetten başlamak da kolay olmadığını ve hattâ cebr-i tabîatle vaktinden evvel alınan meşrûtiyetler, istibdâddan yalnız ismen farkı hâiz olarak nefsü'l-emre nazaran yine o gibi milletlerde, kābiliyet-i rûhiyyelerinin âşinâ-yı kadîmi olan idârenin bu defa da mütenekkiren icrâ-yı hükmedeceğini ben de takdîr ve tasdîk ederim. Lâkin bazı a'zâsından salâh ve necât sevdâsıyla ihtilâcât-ı gayr-i muntazama kabîlinden hareketler bilmeyen milletlerde bu harekâtı tanzîm için şekl-i idâre-i hükûmetten başka bir mebde' yoktur. Oradan başlamakta da suhûlet yoksa da zarûret vardır. Ondan sonra güzergâh-ı mesâîde idâre-i kadîmenin muhtelif sîmâlarına tesâdüfle husûle gelen müşkilât ve mehâliki mümkün olduğu kadar az zararla geçiştirmek, rehberlerin dikkatine ve bilhassa hüsn-i niyyetine menûttur.

Türk-Osmanlı milletinin ilk hürriyet ve hâkimiyeti müellifin dediği gibi yaşamadı. Fakat kendisinin yaşamamasından başka bir zararı da olmadı. İkinci hürriyetten sonra beş altı sene zarfında memleketin başına gelen felâketler, vâkıa bir milletin târîh-i inkırâzının birkaç asrına sığmayacak derecede azîmdir. Bu zararları müellif milletin hürriyet ve hâkimiyeti hesâbına kaydetmekle pek büyük ve şâyân-ı teessüf bir galat-ı rü'yete dûçâr olduğunu gösteriyor. Bence Meşrûtiyet'ten sonra görülen ve eski mutlakiyet-i idâre zamanındakini fersah fersah geçen fenâlıkların mes'ülü de yine idâre-i mutlakadır. Lâkin pek çok kimselerin, açık bir insafsızlıkla iddiâ ettiği gibi eski idâre-i mutlaka değildir. Bir de idâre-i mutlakanın hükümdârda temerküz eden nev'i diğer nevi'lerdinden daha az zararlıdır ve Hâşim Bey'in fikrini mutlakiyet lehine sevk eden sebeblerden biri de budur. Sonra, ikinci Kānûn-ı Esâsî pâdişâh nüfûzunu sıfıra indirdi diyor ki bu da yanlıştır. Çünkü Kānûn-ı Esâsî pâdişâhın yine bir takım hukūkunu muhtevîdir. Hattâ hâkān-ı merhûm Sultân Mehmed-i Hâmis bu hukūkun hepsini isti'mâl etmemişti.

Hâşim Bey'in daha büyük galat-ı rü'yeti: "İkinci Hürriyet'ten sonra memleket nâ-tüvân kollar arasında kaldı... Çünkü Osmanlı Türklerde yalnız din ve devlet his ve râbıtası var idi ve bu riştenin ucu, saltanat ve hilâfetin kürsüsüne bağlı idi.. Osmanlı Türklerin rûhu üzerinde pâdişâh nüfûzunun bu kadar müessir olması an'anevî ve gayr-i müdrek olarak tâ hayât-ı râiyâne devrinden kalmıştır ki bu nüfûs sonra dinden müsteâr bir te'sîr ile kudsîleşiyor. Kânûn-ı Esâsî bu an'aneyi kırdıktan sonra hiçbir kuvvetli el Osmanlı Türkleri bi-hakkın tahrîk edemezdi" demesindedir. Halbuki ikinci hürriyetten sonra ve iki buçuk günde teessüs eden nüfûzlar, Hâşim Bey'in nâ-kābil-i tağyîr addettiği altı yüz senelik an'anevî kuvvetleri zîr ü zeber etmişti.

Edîb-i muhterem tarafından "nâ-tüvân" kelimesiyle tavsîf edilen o kolların, o temiz ellerin bir işâreti üzerine Türk-Osmanlı milleti bütün dünyâya meydan okuyor, yahud en alçak düşmandan harb etmeden kaçıyor, düşmanıyla bir anda dost ve dostuyla düşman oluyor, İstanbul'u, saraylarıyla, kışlalarıyla, maâbidiyle yeniden fethederek bütün sekenesini esîr alıyor, Türk Arapla, Arap Arnavutla ve hattâ Arnavut Arnavutla, Arap Arapla harb ediyor, kardeş kardeşi öldürüyor.

Bu bahse hâtime olarak şunu söyleyeyim ki Hâşim Nâhid Bey'in meşrûtiyet aleyhdârlığı husûsundaki

ma'zeret noktalarını takdîr etmez değilim. Kendisi gibi, milletimizin necât ve i'tilâsı için yürekleri şedîd ve asabî bir hiss-i hamiyetle çarpan bazı münevverlerimizin muhâkemesine bilâhare bu fikri nakseden sev, mesrûtivet icinde bulunan Türk-Osmanlı milletinin mesrûtiyete kābiliyetsizliğini isbât eden hâlât-ı meshûdesidir. İste bu yüzden husûle gelen bir ric'at-i hayâliyye ile bu millete istibdåd-ı idåre lâzım derler, fakat hiç şübhe yok ki istibdâd-ı münevver lâzım derler. Hem de bunu meşrûtiyet kābiliyeti gelinceye kadar bir müddet-i muvakkate için isterler. Ve ellerinden gelirse belki bu muvakkat cebr ve istibdâd müddetini de kābiliyet-i matlûbenin istihsâline tahsîs ederler. Öyle olunca münâzırım ile aramızda o kadar ihtilâf kalmaz. Çünkü bu istibdâdı münevverlikten çıkarmamak ve milletin nef' ve tekâmülü hesâbına isti'mâl etmek yine tıpkı meşrûtiyetperver bir hükûmetin işidir. Sonra, böyle bir hükûmeti tesâdüfün lütfu mu te'mîn edecek, yoksa millet kendisi mi bulacak? Her halde yine iş benim dediğime geliyor. Çünkü milletin kendi ihtiyârıyla intihâb ettiği hükûmet, ne kadar fazla hukūku hâiz olsa yine esâs i'tibârıyla hükûmet-i meşrûtadan başka bir şey değildir.

Mustafa Sabri

# BAŞKA MİLLETLER NE İÇİN TERAKKĪ EDİYORLAR; BİZ NE İÇİN EDEMİYORUZ?

Geçen günkü makālemizde bütün milel-i müterakkiyyenin evvelce ilerilemiş olan müslümanların tuttukları yolları tutmaları sâyesinde terakkī etmiş ve bugünkü medeniyetin bütün dünyâya yayılmış olan nûr-ı İslâm'ın netîce-i celîlesi olduğunu isbât etmiş idik. Fakat bunun üzerine gāyet tabîî ve zarûrî bir suâl terettüb ediyor ki o da: Mâdem ki bütün başka milletler müslümanların tuttuğu, gösterdiği yollara gitmek sâyesinde terakkī etmişler, o halde müslümanların bugün daha müterakkī olmaları lâzım gelirdi; [87] çünkü o yola daha evvel sâlik olmuşlardır. Halbuki müslümanlar dünyânın her yerinde her milletten geri kalmış bulunuyorlar. Acaba bunun sebebi nedir?

Geçen makālemizde ilerlemek, gerilemek mes'elesinin aklen salāh bedenen salāh ve ahlāken salāh olmak üzere üç esāsa rāci' olduğunu söylemiş idik. Acaba bu üç cihetçe bizim başka milletlerden geri kalmamızı mücib nelerimiz var anlayabilirsek terakkī edemediğimizin sebebini veya sebeblerini bulmuş oluruz.

Teşhîs-i maraz edebilmek için ilm-i tıbda muhtelif usûller vardır. Bunların en makbûllerinden biri de teşhîs bit-tarh usûlüdür.

Teşhîs bit-tarh görülen a'râz-ı maraziyyeyi hâsıl ede-

bilecek bütün hastalıkları birer birer nazar-ı teemmülden geçirip hastanın irâe ettiği a'râz ile tamâmen tevâfuk edip etmediğini tedkīkten sonra kâfî derece evsâf-ı lâzımesi görülmeyenleri atmak, en ziyâde aranan evsâfı irâe edende karârgîr olmak usûlüdür.

Biz de âlem-i İslâm'ın geri kalması hastalığının sebebini o kāide-i fenniyyeye tebaan arayacağız.

Bu bâbda en ziyâde şurası nazar-ı dikkati celb ediyor ki âlem-i İslâm'ın geriliği ve ilerleyememesi dünyânın her yerinde akvâm-ı İslâmiyyeye âm ve şâmildir. Binâenaleyh bulacağımız sebeb veya sebebler de bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olmalıdır.

Şimdi âlem-i İslâm'ın teehhürü esbâbı hakkında söylenen sözleri zikredelim:

Son asırlarda başlıca İslâm hükûmeti olarak bizden başka bir hükûmet olmadığından kabahati en ziyâde bize yükletiyorlar.

Müslümanların geri kalmalarına sebeb Türklük ve Türklerdir diyorlar. Hattâ Balkan mağlûbiyeti başladığı vakit kolera umûru için Şam'da bulunuyor idim. Umûmiyetle evlâd-ı Arap'dan mürekkeb bir meclisde ber-mu'tâd hâlimizden, idâresizliklerimizden şikâyet ediliyordu. İçlerinde benden başka Türk yok idi. Hep Arapça konuşuyorduk. Şikâyette fazla ileri gittiklerinden ben bu idâresizliğin, liyâkatsizliklerin umûmiyetle müslümanlarda mevcûd olduğunu ileri sürerek bir kere bunun sebebini anlamamız lâzımdır dedim. İçlerinden birisi derhâl ve bilâ-tereddüd sebeb Türklerdir dedi. Ben hiç telaş etmeksizin:

"Evet hâtıra gelebilir fakat âlem-i İslâm yalnız Türklerden ibâret değildir. Ekseriyetini Türk olmayan milletler teşkîl etmektedirler.

"Evvelden beri müstakil olan İran, Afgan ve bâ-husûs tamâmen Arap kavminden mürekkeb bulunan Tunus hükûmetleri de terakkī edememiş. Sonra Hindistan'da yetmiş milyon müslüman var ki kat'iyyen Türk değiller. Mısır, Sudan, Cava hep Türk olmayan ve üzerlerinde Türk hâkimliği kalmamış veya hiç olmamış gayr-i Türk milletlerdir. Onlar da terakkī etmemiş ve hattâ Türke nisbetle geri kalmışlardır. Binâenaleyh müslümanların geri kalmasını Türklükten gayri sebeblere atfetmek lâzım gelir" demiş idim. Ve tabîî bu sözlerimi cerh edecek bir cevâb bulamamış idiler.

Diğer tarafdan Türklerden de terakkī edememelerini gayrilere atf edenler de vardır. Fakat bu da doğru değildir. Demek istiyorum ki bütün âlem-i İslâm'a şâmil bir ırk veya kavmiyet olmadığından terakkī edemediğimizin sebebi bir ırk veya bir kavim değildir.

Irk böyle olduğu gibi lisân, iklîm ve arâzî ve hükûmetler de böyledir. Çünkü müslümanların kâffesi aynı bir lisânla mütekellim, aynı iklîm ve arâzîde müteayyiş ve aynı hükûmetle idâre olunur değillerdir.

Hükûmet mes'elesi üzerinde biraz tevakkuf edelim. Çünkü bizim geri kalmamız hep hükûmetlerimizin fenâlığındandır diyenler çoktur. Bunlara karşı deriz ki bir kere âlem-i İslâm Devlet-i Osmaniyye'den ibâret değildir. Eğer kusûr hükûmetlerin ise bâlâda da söylediğimiz vech ile İran, Afgan, Tunus ve Hindistan'ın münkarız olmuş hükûmetleri de hiçbirisi ahâlisinin ilerlemesine hizmet edememişlerdir. Acaba bir müddetten beri hep fenâ hükûmetler bizim müslümanların başına mı musallat olmuşlar; eğer böyle ise buna sebeb nedir?

Doğrusu aranırsa hükûmet milletine göre olur. أَكُمَا Doğrusu aranırsa hükûmet milletine göre olur. أَكُونُوا يُولِّي عَلَيْكُمُ hadîs-i şerîfi bu nükteyi beyân buyurur.

Montesquieu'nun: Her millet lâyık olduğu hükûmeti bulur demesi de bu ma'nâdandır.

Vâkıa iyi bir pâdişâh veya hükûmet gelir de milleti yükseltmek için ciddî sûrette çalışırsa çok fâidesi olur, fakat bu pek ender tesâdüf edecek bir şeydir. İnsanlar ekseriyâ kendilerine zahmet vermek istemezler. Eğer karşılarında her hareketlerinin hesâblarını soracak millet bulmazlarsa hemen dâimâ kendi keyiflerine göre hareket ederler.

Beyti, zalûm ve cehûl insanların zor görmedikçe adl ü istikāmete yanaşmadıklarını beyân eder. Zâten şerîatimizin herkese emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker vazîfesini vermesi nedir?

(لَا طَاعَةَ اِلَّا فِي الْمَعُرُوفِ) buyurulması hükûmeti milletin murâkabe etmesini âmir değil midir?

Velhâsıl millet efrâdı, herkes kendi mikdarınca, emribil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkeri yapmaz ise başlarına gelen hükûmetler de vazîfelerini iyi yapmıyorlar. Milletlerin işi de fenâ gidiyor. Demek ki bizim işlerimizin iyi gitmemesi yahud ta'bîr-i âharla iyi hükûmetlerimizin olmaması hep [88] kendi kusûrlarımızdan, salâh ve liyâkate mâlik olmadığımızdandır. Hattâ adâlet ve fütûhât ile ve mülkü, milleti terakkī ettirmiş olmakla meşhûr olan hükümdârların zamanları iyi tedkīk edilirse o hükümdârların kendilerindeki iyilik müsellem de olsa en ziyâde o zamanın insanlarının liyâkat ve salâhca hükümdârlarıyla mütenâsib ve umûmiyetle bâ-husûs ulemânın emr-i bilma'rûf ve nehy-i ani'l-münkeri hüsn-i îfâya sâî oldukları anlaşılır.

Hülâsa: İyi hükûmetlerin, milletlerin terakkīleri üzerine te'sîrleri vardır. Fakat kāide-i umûmiyye olarak şurasını kabûl etmelidir ki milletler lâyık oldukları hükûmetlere nâil olurlar. Böyle olduğu halde insanların çoğunun bunu anlayamayıp da milletlerin selâmet ve saâdetleri

bahsinde hükûmetlere fazla te'sîr atf etmelerinin sebebi nedir?

Milletlerin iyi olduğu zamanlarda hükûmetlerin iyi ve kötü olduğu zamanlarda kötü olmak mevkiinde bulunmaları, diğer bir ifâde ile kötü zamanlarda hükûmetlerin kötü ellere düşmek zarûretinden münbaisdir.

Bu sözümüzün sıhhati Kur'ân-ı Kerîm ile de sâbittir. "Ahâlisi salâh-ı hâl ashabından oldukça Rabbin teâlâ memleketleri zulüm ile helâk etmez" = 2(وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ) -ve emsâli âyet-i celîleler mûce" (الْقُرَى بِظُلْمٍ وَاهْلُهَا مُصْلِحُونَ bince yıkılmak için evvelâ milletlerin müstahık olmala-(نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْميرًا âyet-i celîlesi mûcebince yıkılmaya müstahık olmuş milletlerin başlarına fâsık rüesâ ve hükûmet gelerek fenâlıklar yapmalarıyla herkesin bir diyeceği kalmayacağı ve o sûretle yıkılacakları beyân buyurulmaktadır. Demek ki evvelâ milletler istihkāk kesb ediyorlar, ondan sonra fenâ hükûmet geliyor. Ve işte bunun içindir ki milletlerin yıkılmalarının, başlarında fenâ hükûmetlerin bulunması zamanlarına müsâdif olması, herkesin kusûru münhasıran hükûmetlere atfetmesine sebeb oluyor.

Âlem-i İslâm'da büyük hizmetleri mesbûk her türlü hükümdârlar görülmüştür. Fakat bundan evvelki makālemizde dahi söylediğimiz vech ile şimdiye kadar âlem-i İslâm'da muktezâ-yı Dîn-i İslâm ile mütenâsib bir şekl-i hükûmet hâlâ görülmemiştir. Hayli tafsîlâtı müstelzim olan bu mes'eleyi şimdilik âtîye terk ile şunu söyleyelim ki âlem-i İslâm'da tatbîk olunan eşkâl-i hükûmetin kâffesi garb milletlerinde daha ifrâtkârâne bir sûretle tatbîk edilmiş ve en kötüsü dahi milletlerinin ilerlemelerine mâni' olmamış, bilakis terakkīlerini mûcib olmuştur. Binâenaleyh âlem-i İslâm'ın teehhurunda esâs olan, şekl-i hükûmet mes'elesi değil, şekl-i hükûmette esâs olan, liyâkat-i millet mes'elesidir.

Terakkiyâtımıza mâni' olan hakīkī sebebin hükûmet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Suyûtî, el-Câmiu's-Sagîr, 9758.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hûd, 11/117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> İsrâ, 17/16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Âl-i İmrân, 3/104.

veya şekli olmadığı anlaşıldıktan sonra herkesin atf etmekte olduğuna muttali' olduğumuz başka sebeblere gecelim:

Bazıları terakkī edemediğimizin sebebi çalışmamamız, tenbelliğimizdir derler. Onlara karşı deriz ki: Çalışmamak, tenbellik olsa olsa bir veya birkaç şahsın yahud bir kavmin hâli, sıfatı olabilir. Fakat müslümanlar yalnız bir milletten, bir kavimden ibâret bulunmadıkları cihetle tenbellik, çalışmamazlık hep müslüman milletlere mi tesâdüf etmiş? Denirse ne diyelim?

Evet terakkīsizlik akvâm-ı adîde-i İslâmiyyenin kâffesinde mevcûd olduğundan umûm akvâm-ı İslâmiyyeyi tenbellikle ithâm etmek mümkün olmadığı gibi nefsü'l-emrde de pek ziyâde çalışkan akvâmın mevcûd olduğu görülen bir hakīkattir.

Sonra müslümanlar cüdâniyet veya nüzû' diye tercüme edilen (Atavizm) hâline uğramış diyen de var. Atavizm demek bir hayli batn-ı evvel geçmiş ecdâdın hâllerinin gayr-i mu'tâd ve gayr-i me'mûl bir sûrette ahfâda intikāli demektir. Teehhurumuzu buna atfetmek de kabûl edilemez bir şeydir. Çünkü yüzlerle seneler evvel geçmiş ecdâdımızın fenâ hâlleri, muhtelif akvâm-ı İslâmiyyede avdet etmiş de gayr-i müslim akvâmda hep terakkīyi müstelzim ahvâl avdet ve intikāl etmiş demek mümkün olur mu?

Bunlardan başka bizim geri kaldığımızın sebebi ahlâkımızın bozulmasıdır, diyenler olduğu gibi mektep, hoca, usûl-i tedrîs mes'eleleridir diyenler de vardır. Bu mes'eleler din ve terbiye-i etfâl ilimlerine âid mes'elelerdir. Bunları da gelecek makālede şerh ve îzâh edelim.

Doktor Milaslı





(Selâtîn Şeyhliği)

Necl-i necîb-i cenâb-ı Hilâfet-penâhî şâhzâde-i civân-baht devletlü necâbetlü Ertuğrul Efendi hazretlerinin nâm-ı necâbet-penâhîlerine ithâf olunmuştur.

Makarr-ı saltanat-ı Osmaniyye ki bugün âlem-i İslâm'ın yegâne kürsî-i hilâfetidir; sultânü'l-ekālîm olan İstanbul'a nakliyle beraber ahkâm-ı dîniyyenin bilumum [89] ehl-i îmân arasında te'yîdine hizmet edecek bir çok vesâit-i şer'iyyeye de tevessül olunmuşidi. Uhuvvet-i İslâmiyyeye, enzâr-ı âlemde mu'cize-i kübrâ sûretinde görünecek numûneler irâe edildi. İslâm'da en büyük şerîta-i ittihât olan bu uhuvvet-i samîmiyyenin gönüllere bahş eylediği ilâhî bir neşve-i sermedî sâikasıyladır ki ümmet-i Muhammed'in kâffe-i efrâdı şevket ve saltanat-ı

Osmaniyyenin bekā ve i'lâsını bayağı medâr-ı hayât bildi. Bu sebeble bu ma'mûre-i medeniyet câmi'leriyle... minâreleriyle... mescidleriyle... türbeleriyle... hâsılı bütün mebânî-i mukaddese-i dîniyyesiyle cihân-ı İslâmiyyet'in, hattâ ihtivâ eylediği mazâhir-ı adl ü hak ile belki bütün âlem-i insâniyyetin makarr-ı şevket ve azameti oldu. Bu mahall-i mübârekte en evvel te'sîs-i taht-ı saltanat eyleyen bir pâdişâh-ı kerîmin diyânet nâm-ı celîline olarak vaz' eylediği bir takım usûl ve emsâl ahlâf-ı güzîni için de numûne-i imtisâl olmuşidi.

Ez-cümle Cum'a namazlarında îrâd olunan hutbeler –sırf sünnet-i Resûl'e ittibâ' kasdıyla– lisân-ı Arap üzere tertîb edildiğinden ve esnâ-yı hutbede tilâvet olunan âyât-ı beyyinât-ı Kur'âniyyenin ve bazı îrâd edilen ehâdîs-i seniyye-i nebeviyyenin elfâz-ı latîfe-i Arabiyye içine bürünüp de ervâh-ı müştâkīni fesâhat-ı edâ ve belâgat müeddâsıyla rehîn-i i'câz eyleyen maânî-i mestûre-i ulviyyesine cemâat-i müslimînin kâffesi vâkıf olmadıklarından âmmeyi bu füyûzât-ı dîniyyeden behredâr-ı şevk etmek üzere selâtîn-i mâziyye tarafından bazı cevâmie kürsî şeyhleri vaz' edilmişidi.

Pâdisâhân-ı evvelîn hazerâtı evvel emirde Eyüb Sultân'daki Fâtih Câmi'-i şerîfi'ne salât-ı Cum'adan sonra sâir ahkâm-ı dîniyyeyi teblîğ eylemekle beraber esnâ-yı salâtta îrâd olunan hutbenin meâl ve mezâyâsını anlatmak üzere Cum'a vâizi nâmıyla birer vâiz ta'yîn buyurmuşlardır. Bilâhare bu Cum'a vâizliği, meşâyih-i kirâm için bir silsile ve bir merâtib-i ilmiyye hâlini iktisâb eylemiştir. Bidâyet-i emrde ise ancak yedi câmi'de Cum'a vâizi mevcûd idi ki, bunlar da ale't-tertîb, Ebâ Eyyûbe'l-Ensârî.. Sultân Selîm.. Sultân Mehmed.. Sultân Bâyezîd.. Süleymâniye, Sultân Ahmed, Ayasofya-i Kebîr cevâmi'-i şerîfesinden ibâret idi. Hall-i ilâhî vukūunda Eyüb Sultân vâizi, Sultân Selîm'e, Sultân Selîm vâizi, Sultân Mehmed'e, Sultân Mehmed vâizi, Sultân Bâyezîd'e, Sultân Bâyezîd vâizi Süleymâniye'ye, Süleymâniye vâizi, Sultân Ahmed'e, Sultân Ahmed vâizi, Ayasofya-i Kebîr'e nakl ü terfî' ettirilirdi.

1139 târihlerinde ise Cum'a vâizliği ile kâmrân olan meşâyih-i kirâm hazerâtına (selâtîn şeyhliği) ünvân-ı mübecceli de verilerek kadr-ı ulemâ bu sûretle bir derece daha i'lâ edildi.

Yine o târih içinde idi ki Sultân Ahmed Hân-ı Sâlis'in ümmü'l-hayrât olan vâlide-i muhteremelerinin Galata ve Üsküdar'da binâ ve cedde-i zâhidelerinin de Bağçe-kapısı'nda ihyâ buyurdukları cevâmi'-i şerîfe ile Şâhzâde Câmi'-i şerîfi için de birer Cum'a vâizi ta'yîni tensîb buyuruldu. Çünkü bunlarda vüs'at ve husûsiyle kesret-i cemâat i'tibârıyla sâlifü'z-zikr cevâmi'-i şerîfenin dûnunda değil idi, dünyevî, uhrevî menâfi'-i dîn-i mübîni

telkīn için bu dört câmie dört vâiz ta'yîni müfti'l-enâm tarafından huzûr-ı hümâyûna takdîm olunmak üzere bir i'lâm tertîb edildi. Bununla kürsî şeyhleri için merâtib-i mevcûdeye dört pâye daha ilâve olundu. Bu tertîb-i ahseni mübeyyin olan i'lâm müfti'l-enâm tarafından rikâb-ı hümâyûna arz edildi. Mûcebince amel olunmak üzere irâde-i seniyyesi istihsâl ve evvelkilere ilâve kılınan dört aded câmi'-i şerîfde kürsî-nişîn-i va'z u tezkîr olan meşâ-yih-i kirâma sene-i mezbûre Ramazân-ı şerîfi'nin onuncu günü ruûs-ı hümâyûn i'tâsıyla meşâyih-i selâtîn mertebesine îsâl kılındı. Bu tertîb-i cemîl ise zamanımızda dahi aynen cârî ve mer'îdir.

Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Müderrisi

**Mehmed Emin** 

#### HAKĪKATI GÖRELİM

Nebiyy-i zî-şân efendimiz bir hadîs-i şerîflerinde: Cenâb-ı Hak bir kavmin ihlâkini murâd ederse evvelâ o kavmin efrâdı miyânındaki ashâb-ı ukūlün akıllarını alır, buyuruyorlar.

Medlûl-i hadîsin isâbet-i kat'iyyesini anlamak için mâzîye doğru mesâfât-ı baîde kat' ederek yorulmaya hâcet yoktur. Dünkü demeyelim bize ondan daha yakīn olan bugünkü vekâyie, ta'bîr-i esahhıyla fecâyie nazar-ı im'ân ile bakılacak olursa bu hadîs-i şerîfin kavânîn-i tabîat derecesinde hâiz-i kuvvet, onlar gibi tahallüf nâpezîr bir düstûr-ı hakk u hakīkat olduğu görülür.

Cânib-i akdes-i risâletten ümmet-i merhûmelerine ihsân buyurulan bu tuhfe-i girân-kadr-i lâhûtî bizim için hırz-ı cân edilmek lâzım gelirken vâ esefâ ki muktezâ-yı âlîsinden zühûl dolayısıyla âkibet tazammun ettiği ma'nânın mâ-sadak-ı tâmmı olduk. Senelerden beri kudûmüne intizâr edilen inkılâb-ı ahîrin ân-ı i'lânından i'tibâren sû'-i sanîamız netîcesi olarak zuhûr eden ahvâle bu fikrin sıdkını müeyyid delâil nazarıyla bakılabilir. Fil-hakīka şu birkaç sene zarfında dest-i kazâdan başımıza öyle belâ taşları yağdı ki bunlardan bir sütun inşâsı mümkün olaydı zirvesi Felek-i Zuhal'e temâs eder idi.

Beyti müeddâsınca belâ belâyı ta'kīb etti. Bundan müteessir, mutazarrır olmayan ferd-i müteneffis kalmadı, ma'sûmu da harâb oldu [90] mücrimi de. Zîrâ bir yerde yangın zuhûr edince kuru yaş demez ne bulursa yakar kül eder.

Kalb-i İslâm'da zevk-i îmândan mütehassıl bir nûr-ı

şuhûd vardır; kalb bu nûrun iânesiyle her şeyin zevâhirini gördüğü gibi bevâtınını da görür. Ashâb-ı inâd ve ilhâdın basîretine ârız olan amâ-yı küllî bu müşâhedeye mâni'dir. İslâm yine bu nûrun iânesiyle tevâlî-i mesâibde bitânî, ledünnî âmiller görür; bu avâmilin karşısında muhâsebe-i nefse, murâkabe-i a'mâle lüzûm hisseder.

Erbâb-ı tuğyâna gelince onlar belâdan mütenebbih olmak şöyle dursun belki belâya tahaddî ederler. Encâm-ı kâr onun en müdhişine dûçâr olarak, kesb-i istihkāk ettikleri âkıbete kavuşurlar.

Ancak muhâsebe-i nefsin, murâkabe-i a'mâlin tefsîri her şahsın derece-i îmânına, mertebe-i îkān ve irfânına göredir. Bu mebhasde harîm-i şühûda girenlerle, o harîmin hâricinde kalanların tefsîri arasında fark-ı azîm vardır. Muhâsebe ve murâkabeye asfiyâ-yı mü'minîn tarafından verilen ma'nâ-yı ledünnînin ekalliyete inhisârından dolayı şümûlü âm olmadığı cihetle şu iki kelime hattâ yalnız salâh-ı maddî emrinde düstûr-ı tensîk olmak üzere kabûl edilmiş olsa her halde belâya tahaddî ile çıkmaz yollara gitmekten çok hayırlı olur idi. Şu sözlerin hülâsası felâh ve necâha mazhar olan ümmetler gibi biz de muktezâ-yı akldan inhirâf etmeyelim sözünden ibâret bir tenbîhe müncerdir.

Akl-ı sahîhin mukteziyât-ı adîdesinden biri, belki birincisi dâimâ kendisine musallat olan avârız-ı muğfileden tecerrüd ederek dünyâya keskin, doğru bir nazarla bakmaktır. Lâkin vekāyi'-i câriyye maatteessüf bu mühimmenin aksini müeyyid şevâhidle meşhûn! Ümmete yol göstermek da'vâsıyla ortaya çıkanların çoğu gidilecek yolu bilmiyor, yahud bilmek istemiyor. Telâtüm-i emvâc-ı hâdisât arasında sefîne-i hayâtımızı sâhil-i selâmete îsâl dâiyesine düşenlerin ellerindeki pusulanın ibresi pek ma'kûs bir semte müteveccih. Öyle zannolunur ki eğer hem dâl hem mudıl olan bu âletin gösterdiği yola gidilecek olur ise, sefîne sâhil-i selâmete bedel, sarp, yalçın bir kayaya çarparak ta'mîri gayr-i kābil denecek mertebede kazâzede olacaktır.

(مَنْ يَمُشِي مَعَ الْغُرَابَ سَيَرْجِعُ اِلَى الْحَرَابِ) sözünü söyleyenler hakikaten çok doğru düşünmüşler. Zamanımızda bazı kimselerin husûlünü temennî ettikleri bir sürü vâhî ümniyeler öyle bâtıl, öyle müzevver şeylerdir ki hevâ-yı nefsânîlerini ilah ittihâz eden süfehâ bunların zâhirindeki saman yıldızına aldanarak müncezib olsalar bile o sâhte yaldızın tahtında müstetir olan madde-i hasîsenin mâhivetini bilen ashâb-ı nühâ kat'â onlara iltifât etmezler.

Cevher-i müessiri cehl ve cünûndan ibâret bir terkîb-i acîbin te'sîri tahtında tedvîr-i umûra kalkışan beş on gāfil ile müzâhirlerinin sakīm ve akīm icrââtı ümmet-i Mu-

hammed'i el-yevm şu bulunduğu hâviye-i hüsrâna sürükledi. Bundan ibret almak, tezelzülden masûn bir azm ile şu mühlik vaz'iyetten halâsımızı te'mîne medâr olacak vesâil-i ciddiyyeyi istikmâle çalışmak lâzım gelirken bizi daha müdhiş vâdîlere sürükleyecek bir takım tedâbîr-i ma'kûseye tevessül edildiği görülüyor. Zaîf bünyemizin takviyesine hâdim devâları aramak iktizâ eylediği halde onu bir kat daha mağlûb-ı hüzâl edecek abur cubur şeylerle uğraşıldığı nazar-ı teessüfe çarpıyor. İşte bunlardan biri de kadınlık hakkındaki tasavvurât-ı ma'kûsedir. Üç yüz elli milyon ehl-i İslâm'ın savâik-ı nefrînini üzerimize yağdıracağı şübheden vâreste bulunan bu mes'eleye mesâil-i siyâsiyye ve ictimâ'iyyemizin umdesi nazarıyla bakılıyor. Halbuki mes'ele şekl-i hâzırı i'tibârıyla hiç de öyle değildir.

Bilmeyiz ki bu mes'elenin bazı efkâra göre halli bizi Avrupa nazarında ne kadar yükseltecek. Yalnız şurası şübheden vârestedir ki bu sûret-i hal milletimizi âlem-i İslâm'a karşı çok acıklı bir derekeye indirecek. Avrupa bizden böyle hoppalıklar istemiyor. Bu bizim kendi kuruntumuzdur. O bizden medeniyet lafzının tazammun ettiği daha âlî, daha ciddî ma'nâları istiyor. Avrupa hiçbir kavmin an'anât-ı dîniyyesine taarruz etmez. Hattâ değil bizim, Afrika vahşîlerinin hilâf-ı akl u mantık an'anelerine bile bir dereceye kadar riâyeti lâzım addeder.

Bazılarının asrî bir devlet olmak imkânını bir takım şerâit-i müzevvereye muallak görmeleri o te'vîl-i sahîf ile kendi muzmerât-ı fâsidelerini tahakkuk ettirmek emeline hizmetten başka bir şey değildir. Teessüf olunur ki sâha-i nazarı gāyet mahdûd olan bir şirzime-i gāfile de bu yavan sözlere, bu boş fikirlere mahz-ı hakīkat nazarıyla bakıp aldanıyor.

Her milletin hüviyet-i milliyyesi dînî, millî an'anâtıyla kāimdir. Bu an'aneler ayak altına alınınca ortada hüviyet-i milliyye nâmına suver-i mahsûseden ârî bir heyûlâyı bî-ma'nâdan baska bir sey kalmaz. Zîrâ âlemde her şey kendi mâhiyeti dâiresinde tekâmüle nâmzeddir. Böyle olursa o sey o sey olarak kalır. Yok mâhiyetinden insırâfa temâyülle başka bir vâdîye gidecek olursa yalnız kendisi için makdûr olan tekâmülü değil, belki kendi mevcûdiyetini de heder eder. Vâ esefâ ki bu düstûru bedraka-i harekât ittihâz edenlerin nâsıye-i tasavvurâtına bir taassub damgası vurulmak isteniyor. Bu ise pek büyük bir haksızlıktır; çünkü bu meslek bir taassub mesleği olmayıp vâdî-i terakkiye daha ma'kūl, daha emîn bir yoldan gitmek mesleğidir. [91] Asıl taassub, bazı makāsıd-ı hasîsenin ilcââtına mağlûb olarak bu mesleğin nakīzını iltizâm edenlerin temerrüdlerindedir.

Evet, hak ve hakīkat vâdîsinde biraz muhâfazakârâne davranıldı mı derhâl mürde-perest, köhne-pesend ve sâire gibi ta'bîrât-ı müzeyyifâne ile safsata-perdâzlığa vahud muhtereât-ı cedîdeden olan "kurûn-ı vüstâ zihniyeti" ta'bîriyle mukābeleye kıyâm olunuyor. Bazılarının iddiâları vechile nasıl ki ulûm ve fünûnun dini îmânı yoktur, bazı hakāyıkın da zaman ve mekânı yoktur. Bu hakīkatler kurûn-ı ûlâda hakīkat oldukları gibi kurûn-ı vüstâda da hakīkat idiler. Binâ-berîn kurûn-ı ahîrede de mâhiyetlerini gāib etmeyeceklerdir. İki kere iki Hazret-i Âdem zamanında ne ise bugün yine odur. Akl-ı sahîhin icâbât-ı mübremesi hicbir zaman kuvvetini gāib etmez. Güneşin muvakkat bir müddet için bulut altında kalması kabîlinden olarak bu hakīkat de mahdûd bir ân için safsatiyât sütreleriyle örtülebilir. Fakat bu istitâr ebedî değildir. Elbette günün birinde hâil zâil olur, güneş meydana çıkar. Kāil, humk ile cehlin fesâdını ikisinin arasındaki fark ile beraber ne güzel tasvîr ediyor: Bakınız ne diyor ٱلْجَاهِلُ يُفْسِدُ لِعَدَمِ تهدية الْإِصْلَاحِ مَعَ رِغْبَتَهُ فِي الصَّلاَحِ ، وَالْأَحْمَقُ) (يُفْسِدُ لِانَّهُ يَتَلَذَّذُ بِالْفَسَادِ وَ يَتَأَلَّمُ بِجَرَيَانِ الْأُمُورِ عَلَى السدد

Bu mesâili ortaya çıkaranlar hangi kısımdandır bilemem, bazı istitrâdî fikirlerin ityânıyla sadedden tebâüd eder gibi olduk; maksada rücû' edelim. Yukarıda Avrupa bizden ciddiyât istiyor demiş idik. Bu iddiâdaki isâbete kāiliz. Cenâb-ı Peygamber tahsîl-i ilm için Çin'e kadar şedd-i rahl etmemizi fermân buyurmuşlar. İlim yalnız kitâbı koltuğuna alıp muallimin önünde diz çökmekten ibâret değildir. Bilâd-ı baîdeye gidip şuûn-ı câriyyeyi tedkīk etmek de bir ilimdir; belki ilmin en fâidelesi, en mühimmi de budur.

Şu halde biz de emr-i Peygamberî'nin bi'd-delâle tazammun ettiği şümûl-i vâsi'den istifâde ile Çin'in daha ötesindeki Japonların hâline atf-ı nazar edelim. Zîrâ pek yakın bir zamanda Avrupa medeniyetini kabûl eden bu millet-i zekiyyenin vâdî-i terakkīde göstermiş olduğu havârık-ı ma'rifet bizim için pek fâideli bir mevzû'-ı mülâhazadır. Bu millet Avrupa medeniyetini tamâmıyla almış, fakat buna mukābil âdât ve an'anât-ı milliyyesinden bir zerre bile fedâ etmemiştir. Beş bin sene evvelki Japon rûhu ne ise o rûh bugün yine o dur. Dinine, edebiyâtına, sanâyiine bakınız; nev'i dâiresinde mütekâmil bir hüviyet-i milliyye görürsünüz. Avrupa medeniyetinin ta'bîr câiz ise mihanikî fevâidinden a'zamî istifâde ile beraber rûhî, kuvvânî mehâsininden şemme almağa lüzûm görmemiş. Japon cismen nasıl Japon olarak kalmış ise rûhen da Japon kalmıştır. Avrupa medeniyetinin telkīhi dolayısıyla boyu bir santim bile uzamadığı gibi çehresinde de ednâ bir tahavvül husûle gelmemiştir.

Sanâyiine bakınız. Zevk-i bedîîden hazzınız varsa o sanâyi'deki incelikler. Akıl ve hayâle sığmayan tasarruflar karşısında hayrân değil, gaşy olur kalırsınız. Fevkalâde bir bedâati tazammun eden Japon sanâyiinin suver

ve eşkâl-i hâriciyyesinden müntezi' cevher-i tekâmülü Avrupa sanâyiinin cevher-i tekâmülüyle bir terâzide tartacak olursanız siklette müsâvî bulursunuz. Fakat, Japon bu rûhu tecsîm için fabrikalarında Avrupa terakkiyâtının kâffe-i vesâitinden istifâde eylemiştir.

Edebiyâtı da böyledir. Japon, kendi milletinin rûhundan kopan ihsâsâttan müteessir olur. Garb edebiyâtını gözüyle kulağıyla görür. Âile hayatında kadınlarının tuvaleti, tarz-ı telebbüsü zevk-i millî mahsûlüdür. Hâricteki numûneler o zevkin mahsûlü üzerinde hiçbir te'sîr icrâ edememistir. Rûhu da öyledir.

İnfiâl netîcesinde intihârı meşrû' görür. Âbâ vü ecdâdının ervâhına perestiş eder, terbiye-i milliyyesinden zerre tağyîr etmez.

Efrâd-ı âilenin muâmelât-ı mütekābilelerinde Japon âdâbı cârîdir. Memlekette hiçbir şey yoktur ki Japon rûhunu, Japon zevkini temsîl etmesin. Hâl böyle olmakla beraber Avrupa'nın kâffe-i terakkıyyâtı orada mevcûddur. Şu fark ile ki bu terakkiyât Japonları bel' edememiş, Japon bu terakkiyâtı temsîl etmiş. Bu hakīkati hakkıyla tefhîm, bu memleketi hakkıyla tasvîr için böyle üç beş satır değil, üç beş cild bile kâfî değildir. Japonlar bizim için şâyân-ı tedkīk ve mütâlaa bir kitâb-ı nâtıktır. Sırrıtemsîli, onlardan öğrenmeliyiz. Medeniyette onların yaptığı gibi yapmalıyız.

Fe-illâ ne hüviyet-i milliyyemiz kalır ne de başka bir şeyimiz.

Japonların hüviyet-i milliyyelerini muhâfaza sûretiyle gösterdikleri âsâr-ı terakkiyâta karşı Avrupalılar da serfürû bürde-i teslîm oluyorlar. Japonlara: Kadınlarınızı böyle yahud şöyle terbiye edin, tuvaletlerini şu şekilde yaptırın, şu elbiseyi giydirin, şu lisânları öğretin, bu ilimleri tahsîl ettirin felan gibi fuzûli teklîfâtta bulunmak onların hâtırından bile geçmez. İşte düvel-i muazzamanın bayrakları arasında (şems-i tâli')lerini temevvüc ettiren Japonlar bu sûretle hem hüviyet-i milliyyelerine sâhib, hem de garbın bütün medeniyetini temsîl ile aksâ-yı şarka hâkimdirler. İngiltere garpta ne ise Japon da şarkta odur. Bu muazzam devletin hâl ve şânı bizim için numûne-i imtisâl olmalıdır. Fakat taklîd-i sûrî yoluna gitmekle değil, tahlîl-i rûhî menhecine sülûk etmekle. Yoksa yine mukallidlik derekesinde kalmak tehlikesi bâkīdir. Görülüyor ki Cenâb-ı Hak o kavmin ihlâkini murâd buyurmamış. Eğer murâd buyurmuş olsa idi onun da aklını alır, onu da maskaralıklarla meşgül eder idi.

(Cerîde-i İlmiyye) Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâsından

Ferid

\* \* \*

#### [92] MÜBREM VAZÎFELER

Şübhe yok ki beşeriyet, şu haftalar içinde târihî günlerin en mühimlerini geçiriyor. Senelerden beri insaniyet ve medeniyeti kemiren korkunç hâile, kapanmak üzere bulunuyor. Anlaşılıyor ki, sulh-ı umûmînin akdiyle cihânda, yeni bir hayat başlayacaktır. Bu hayatın şeklini ve eski müesseselerle derece-i imtizâcını bugün takdîr etmek kābil değildir. Bunu zaman gösterecek, ihtiyâcât ta'yîn edecektir.

Muazzam imparatorlukların parçalanması, yeni yeni devletlerin doğması, müstemlekelerde ilcââtın icbâr ettiği yeni bir sekl-i idârînin tatbîki zarûreti,<sup>1</sup>

(

her halde dünkü hayatla yarınki hayatın birbirlerine pek de müşâbih olamayacağını göstermektedir.

Bunun içindir ki gālib, mağlûb her millet, bugünlerin ehemmiyetini lâyıkıyla takdîr ediyor, istikbâlini te'mîn ettirecek esbâb ve avâmilin ihzârına var kuvvetiyle müttehiden çalışıyorlar.

Mesâib-i harbiyyeden en çok sarsılan milletlerin başında biz bulunduğumuz hâlde; ne acıklı bir hâldir ki; bu târihî günlerin icâb ettiği vezâifin en ziyâde ihmâl edildiği, buk'a-i arz bedbaht vatanımızdır.

Siyâsî mukadderât ve zâyiâtımızın muzlim, hayatımıza kasd edenlerin tezvîrât ve faâliyetleri ise alabildiğine münkeşif olduğu şu zamanlarda bize düşen her halde şu geçirdiğimiz esef-engîz hayat olmayacaktı ve olmamalıdır. Her gün sinemaları, tiyatroları, eğlence yerlerini dolduran halkın şu hâline bakınca, insan kendisini istikbâli müemmen, vatanı mes'ûd, satveti yerinde bir millet içinde zannediyor. Keşke böyle olsaydı. Fakat, heyhât!...

İstikbâli meşkûk, mâtem-zede bir millet hayat ve mevcûdiyetinin tehlikede bulunduğu günlerde böyle mi imrâr-ı vakt eder? Aklımız gittiyse, acaba hissimiz de mi söndü? Etrâfımızdakilerin ne kadar hummalı bir gayretle çalıştıklarını olsun görmüyor muyuz? İzzet-i millîyi cerîhadâr eden hâdiseler olsun nazar-ı ibret ve intibâhımızı açmayacak mı? Yoksa benliğimiz de mi öldü?...

Bugünü mes'ûd, yarını müemmen olan milletler bile şu târihî zamanlarda, kendilerini toplamış, lâ-kaydîyi bırakmış, el ele vermiş bulunuyorlar. Çünkü yaşamaya liyâkatleri olduklarını göstermek zamanında bulunduklarını takdîr ediyorlar. Fakat, biz?!...

Uğradığımız bu kadar müdhiş felâketler karşısında bile Cenâb-ı Risâlet-penâh'ın أَلْمُوْمِنِ كَالْبُنْيَانِ ٱلمَرْصُوصِ كَالْبُنْيَانِ ٱلمَرْصُوصِ اللَّهُ وَمِنْ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ الْمَرْصُوصِ (يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا emrinin îfâsına bile muvaffak olamadık.

Bu güzel vatanda bizimle beraber yaşayan Ermeni, Rum hattâ yahudiler bile, hem kendi aralarında hem de

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ Buradan bir satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>2 (</sup>اْلْمَوْ صُوصِ) olmaksızın, Buhârî, Sahîh, Kitâbü'l-Mezâlim, 6.

birbirleriyle müttehiden hareket ettikleri hâlde, biz bir türlü birleşemedik. Halbuki bugünkü vazîfelerimizden en mühimmi, bu idi.

Felâketimizin azameti karşısında lâ-kaydîyi, hafif meşrebâne hareketleri, zevk ve eğlence âlemlerini bırakmak, en küçük ef'âl ve harekâtımızı tecessüs edenlere millî hayat ve istikbâl ile ne kadar yakından alâkadâr olduğumuzu göstermek iktizâ ederdi.

Millî felâketi takdîr eden, dünkü gibi yarın da yaşamak, hem de zelîlâne değil müstakillen yaşamak azminde bulunan bir millet içinde, İzmir gibi vatanın en kıymetdâr bir parçası işgāl edildiği zamanlarda sürûr ve şâdmânî sesleri değil, âh ü vâh nâleleri duyulmalıdır.

1871'de mağlûb ve makhûr olan Fransa, felâket-i milliyyeye karşı lâ-kayd kalsa, Alsas-Loren'i unutmuş olsaydı, bugün ne bu galebeye nâil olur, ne de Alsas-Loren'de Fransa bayrağı temevvüc edebilirdi.

Bu felâketli ve târihî günlerde bize düşen vezâifden biri de, bünyâd-ı milleti sarsan ahlâksızlığa karşı bir mücâdele açmak istikbâl-i vatanı tehdîd eden ictimâ'î sukūtların önünü almaktı.

Müdhiş harb senelerinin memleketin ahlâk-ı umûmiyyesinde açtığı cerîhalar, meydandadır. Bu elîm yaraları dün gördüğümüz gibi bugün de görüyoruz. Dün açılan ve gittikçe derinleşen bu yaralar vaktiyle tedâvî edilmezse; hiç şübhe etmeyelim ki; kangren olacak, bünye-i milleti kemire kemire çürütecek, yıkacaktır.

Ahlâksız bir milletin yaşayamayacağı, binlerce misâllerle sâbit olmuş bir hakīkat değil midir? Harbin tevlîd ve daha doğrusu tenmiye ettiği ahlâksızlıkların bir kısmı, hayât-ı siyâsiyye ve ictimâ'iyyemizi tehdîd ettiği gibi bir kısmı da dînî hayatı ve âile teşkîlâtını baltalamaktadır.

İhtikâr, irtişâ, hırsızlık, milletlerin siyâsî ve ictimâ'î mevcûdiyetlerini sarsan en kuvvetli âmillerdir. Bu gibi emrâz ile ma'lûl olan milletlerin istikbâli pek karanlıktır.

Fuhşun alabildiğine tevessü' ve intişârı ise, âile teşkîlâtını ve bununla beraber mevcûdiyet-i milliyyeyi yıkar bitirir. Sokaklarda dolaşan sürü sürü mahlûkātın, şu felâketli günlerde yâr u ağyâr nazarında haysiyet-i milliyyeyi ne elîm şekilde hırpaladıklarını anlamamak istesek bile etrâfa saçtıkları müstekreh hastalıkların, intâc edecekleri avâkıb-ı vahîmeyi düşünmeye mecbûruz.

Çünkü bu yüzden bir çok âileler yıkılmakta pek çok ma'sûmeler zehirlenmekte, bir çok gençlerin istikbâlleri mahv olmaktadır.

Serbestî-i hareketin yanlış telkīn edilmesi ve yanlış anlaşılması yüzünden, felâkete sürüklenenlerin mikdarı maatteessüf, herkesi tedhîş [93] edecek bir râddeyi bulmuştur. Artık bu serbestîyi takyîd etmek icâb eder.

Hele açık saçık filimlerle fuhuş ve rezâleti şâyân-ı im-

tisâl bir hayat gibi takdîr eden sinemalar, kat'î bir kontrol altına alınmalıdır. Çünkü bir çok bedbahtları felâkete sürükleyen avâmilden biri de hiç şübhe yok ki; bu gibi sinemalardır.

Sebîlürreşâd vesîle buldukça sinema ve tiyatro mes'elesini evliyâ-yı umûrun enzâr-ı dikkatine arz, buralarda ahlâk-ı umûmiyyeyi tehdîd eden ahvâle meydan verilmemesini tekrar etmeyi öteden beri bir vazîfe addeylemistir.

Fakat ictimá'î ve ahlâkī mesâilde, icâb eden faâliyet ve intibâhı münhasıran hükûmetten beklemek haksızlıktır. Hükûmet ancak hâiz olduğu velâyet-i âmme sıfatının kendisine verdiği salâhiyet dâiresinde ızhâr-ı faâliyet edebilir. Bu dâire ise nisbeten mahdûd ve mukayyeddir.

Bu husûsda en mühim vazîfe âile reislerine ve milletin mütefekkirleriyle ulemâsına teveccüh eder. Kendi evlâdının terbiyesi husûsunda icâb eden takayyüdâtı büsbütün ihmâl eden bir âile reisi, bu vazîfeyi hükûmetten beklerse, ma'rûz kalacağı âkibet karşısında ağlamaya hiç de hakkı yoktur.

Şer' ve kānûnun, akıl ve hikmetin emrettiği üzere her ana baba evlâdları üzerindeki velâyet-i hâssaları i'tibârıyla, pek mühim vezâifle mükellefdir. Bu mükellefiyet yalnız onların çocukluk zamanlarında ta'lîm ve terbiyelerine ihtimâmla bitmez. Gençlik devirlerinde de, tavır ve hareketlerini nezâret-i mütemâdiyye altında bulundurarak sû'-i hâllerine mümânaat eylemelerini de istilzâm eder. Bir genç kızın gece gündüz, serbestçe salıverilmesinden tevellüd edecek mehâzîri birinci derecede düşünmeye mecbûr olan onun ebeveynidir. Düşünülmezse, âkıbet görülen şu şekli alır.

Vaz'iyetin en acıklı ciheti, fuhşun bazı bedbahtlar nazarında eski mâhiyet-i rezîlesini gāib etmesi, alel-âde icâbât-ı hayâtiyye ve medeniyyeden bir şey gibi addedilmesi keyfiyetidir. Memleketi en çok tehdîd eden mesâibden biri de; hiç şübhe yok ki; bu telakkīnin teammüm ve intişârıdır.

Rezîletin fazîlet addedildiği bir muhît, hayır ve felâh bulmaz. İstikbâli en korkunç olan milletleri bu telakkīnin teammüm ettiği ülkelerde aramalıdır!

Memleketin ulemâ ve mütefekkirîni de vaz'iyet-i hâzıradan, ebeveyn kadar, belki bunların bir çoklarından daha ziyâde mes'ûldür. Serbâzlığı telkīn edenlere karşı mücâdele açmak, rezîleti fazîlet, nâmûssuzluğu icâbât-ı medeniyet gibi gösterenlerin mâhiyetlerini meydana çıkarmak bunlara teveccüh eden mukaddes bir vazîfe değil midir?

Halbuki şimdiye kadar ne yapıldı? Maatteessüf ahlâk ve hayât-ı milliyyeyi ifsâd eden neşriyâta karşı muntazam bir müdâfaa tertîbâtı olsun alınamadı. Bir tarafdan mü-

tefekkirîn-i erbâb-ı kalem, buhrân-ı ahlâkīnin bünye-i ictimâ'îmizde açtığı yaraları teşrîh ederken, etibbâ da sukūt-ı ahlâkın intâc eylediği emrâz-ı zühreviyyenin derece-i vüs'at ve dehşetini olduğu gibi enzâr-ı âmmeye koymak, hülâsa ahlâksız ve hastalıklı bir milletin hakk-ı bekāsını tehdîd eden avâmili göstermek icâb ederdi.

Ulemâ-yı dîne teveccüh eden vazîfe ise, daha mukaddes ve daha ulvî idi. Ahlâk-ı İslâmiyyenin ta'mîmi ile mükellef olan ulemânın, buhrân-ı hâzır muvâcehesinde lâ-kayd ve âtıl kalmaları revâ mıdır?

Memleketin muhtelif tabakātına teveccüh eden ve mevki' nisbetinde ehemmiyet ve mes'ûliyeti artan bu vazîfelerin îfâsına artık teşebbüs edilmelidir. Çünkü hakk-ı bekā ve hayatımızı, sulh konferansının karârından ziyâde ahlâk ve sıhhat-i umûmiyyeden beklememiz icâb eder.

#### MİLLET VAHDETE MUHTAÇTIR

\*\*\* + D£ 19444

Yazık! Milletin hayatı, devletin mevcûdiyeti, Müslümanlığın hilâfeti sekerât-ı mevt dakikalarını geçiriyorken evlâd-ı vatanın samîmî ittihâdına, yekvücûd mesâî-i rehâkârına şâhid olacağı yerde bilakis inhilâl ve izmihlâlini ta'cîl edecek bir takım fitnelerin îkād olunduğunu; vatanın sîne-i târumârında, ağyârın zehirli ta'nelerinden daha bed-ter, daha müessir rahneler açıldığını görüyor! Aman yâ Rabbî, bu ne müdhiş hissizlik! Mukadderâtımız gālib ellerin satvet-i mütehakkimânesine münkād bulunuyor. Asırlardan beri (

)1 her şeyi-

miz, nâm u nişânımız bile istiskāl ediliyorken biz elimizde kalan yegâne hakk-ı müdâfaayı, acz-i mağlûbiyeti tedâvî için kudret-i gālibeye karşı kemâl-i basîret ve ihtiyât ile kullanmaya, mevcûdiyetimizi kurtarmak için en ciddî tedâbîri ittihâz ederek, her türlü ifrât ve tefrîtten ictinâb ederek hüsn-i isti'mâle mecbûr olduğumuz hakk-ı müdâfaayı pâymâl etmekle, efkâr-ı umûmiyyeyi münâzaât-ı şahsiyye peşinde dağıtarak, bir takım buhrânlar tasnî' ederek hayât-ı milliyyeyi tehdîd eden vahîm tehlikeleri da'vet etmekle vatana karşı en fecî' hıyâneti irtikâb ediyoruz. (

)² içimiz düşmanla dolu, dışımız düşmanla muhât olduğu böyle bir sırada sırf ihtirâsât-ı şahsiyye uğurunda menâfi'-i memleketi unutmak; şahsî endişelerin tatmîni için vatanı âlet ittihâz etmek ne kadar çirkin bir harekettir. Böyle bir hareket her zaman mezmûm ise de hayatını ittihâd-ı millî sâyesinde ihrâz edebilmesi muhtemel olan

bir millet içinde zuhûr etmesi onu daha [94] çirkin, daha mezmûm bir şekilde irâe ediyor. Selâmet-i milliyyeyi te'mîn etmek husûsunda vukū' bulacak her münâkaşa-i samîmiyye ancak hürmetle karsılanır. Ve bu husûsda ihtilâf Peygamber'imizin buyurduğu gibi rahmettir. Fakat münâzaa-i menâsıbdan başka bir şeye delâlet etmeyen, yekdiğerinin nâmûsunu lekeleyerek, efkâr-ı umûmiyyenin muvâcehesinde düşürmekten başka bir ma'nâyı ifâde etmeyen ve böylece milleti mütenevvirlerinden me'yûs eden harekât-ı tefrika-cûyâne bu ma'sûm ve perîşân milleti, mütenevvirlerinin kurbân-ı dalâli olan bu bedbaht vatanı öldürmeye tasaddîden baska bir sey değildir. Millet hukūkunun, hayatının böyle bir takım münâzaalar uğurunda heder olmasını hiçbir vakit istemez. Bu gibi harekât-ı iftirâk ve tezebzübün millete pek bahâlıya mâl olduğu daha anlasılmadı mı? Basımıza gelen her felâket böyle bir hareketin pek tabîi bir mâ-ba'dı olarak gelmedi mi? On seneden beri kanımızı emen ve nihâyet bizi bu derece zaîf ve nâ-tüvân, bu derece sefîl ve perîşân bırakan fâcialar bu gibi tefrikaların eseri değil mi?3

\* \* \*

Daha dün aynı münâzaât-ı şahsiyye devâm ediyor, vatanın vaz'iyeti, vatanın hayatını tehdîd eden tehlikeler unutuluyor ve hep şahsî menfaatler, şahsî garazlar haşr u neşr oluyorken (

)4. Fakat bu müdhiş darbenin te'sîr-i kātili bile pek süreksiz kaldı. Cünkü aynı münâzaalar, aynı ihtirâslar pek kısa bir fâsıladan sonra tekrar canlandı. Ve bu müdhiş fâciadan sonra bize bahş olunan hakk-ı müdâfaayı hüsn-i isti'mâl edecek, emr-i müdâfaamızı en liyâkatli, en îmânlı ricâlimize tevdî' edecek yerde hep şahıslarını ortaya sürerek idâre-i sâbıkadan gördükleri zulmü ta'dâd eden, müdâfaanın esâsını sahsî ihtirâsâta ibtinâ ettiren ricâle tefvîz ettik. Tabîi bunda da hâib ve hâsir kaldık. Maamâfîh bu haybet ve hüsrânı müteâkib olsun artık uyanmak, artık birleşmek iktizâ ettiği, böyle hep şahsî mücâdelelerin hesâbına vatanın, milletin heder olacağını takdîr ederek re's-i kâra erbâb-ı liyâkat ve nâmûsu ve her türlü tefrikalara sebebiyet verenleri içimizden tard ile müttehiden iş görmek lâzım geldiğini yine anlayamadık. Evet; her türlü tefrikaları kökünden istîsâl etmek artık en birinci işimizdir. Memleketimizde fırkacılığın tefrikacılıktan ibâret ve hep hırs-ı câh ile hırs-ı menfaat ile ma'lûl olduğunu şimdiye kadar hep gördük. Zâten selâmet-i millivvevi kâfil mebde'lere irtibât etmeven, sırf münâzaât-ı

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Buradan on beş kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^2</sup>$  Buradan on iki kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^3</sup>$  Buradan üç satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Buradan yedi kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

şahsiyyenin sahne-i revâcı olan hayât-ı hizbiyyeden bir hayır ummak abesdir. Bizde fırkalar vahdet-i milliyyeyi temsîl etmiyor. Selâmet-i milliyyeyi istihdâf eden mebâdîye istinâd etmiyor. Ancak mevki'-i iktidârı boylamak hevesiyle ve mevki'-i iktidâra gelince husemâsını kahr etmek sevdâsıyla çırpınıyor binâenaleyh her fırkayı teşkîl eden eşhâs diğerlerinin ve hattâ yekdiğerinin taharrî-i maâyibiyle, teşhîr-i nakāisiyle meşgūl oluyor. Ve bundan dolayıdır ki milletin bu fırkalara emniyet ve i'timâdı olamayacağı pek tabîîdir. Milletin i'timâdı ancak bu fırka ihtirâsâtından, bu tefrika mülevvesâtından âzâde kalmış erbâb-ı liyâkatedir. Ancak bunların re's-i kârda bulunmasıyla ahvâlimizde eser-i salâh görülmesi muntazardır. Ve ancak bunlar milleti toplayabilirler ve milletin te'yîdine mazhar olurlar.

\* \* \*

Fırkacılık hakkında nokta-i nazarımızı böylece tesbît ettikten sonra matbûâtta İ'tilâf ve Hürriyet nâmına neşr olunan beyânnâmede İslâm'a tealluku olan bazı mes'eleler hakkında birkaç söz söylemek istiyoruz.

Mezkûr beyânnâmede bundan mukaddem mâhiyet-i mezhebiyyesi mechûl bir takım kimseler tarafından ara sıra tekrar edilen "Klerikalizm" mes'elesi var. Bunun hakkında birkac söz söylemek mecbûriyetini hissediyoruz. Çünkü Müslümanlık "Klerikalizm"i kökünden yıkmıştır. Evet, Müslümanlık'ta saltanat-ı ruhbâniyye yoktur. Hiçbir müslüman böyle bir saltanat te'sîsine gayret etmemiştir. Bir müslümanın îmânı ancak Allah'ın nüfûz ve azametine ser-fürû eder. Risâlet-penâh efendimizin vazîfesi teblîğ ve tezkîrdir. Müslümanlardan hiçbir kimse müslümanların mukadderât-ı uhreviyyesini hall ü rabt edemez. İman, her müslümanı, Allah ile arasındaki rakīblerden, Cenâb-ı Hakk'a karşı ubûdiyetten başka her türlü ubûdiyetten âzâd eder. Bir müslüman, diğer bir müslümana karşı nasîhat ve irşâd hakkından başka hiçbir hakka mâlik değildir. Bir kere bu esâsı der-pîş ettikten sonra ulemâ-yı İslâmiyye'nin vazîfesini tavzîh etmek iktizâ eder. Kur'ân-ı Kerîm içimizden bir cemâatin "hayra da'vet", emr-i bil-ma'rûf, nehy-i ani'l-münker, dinde nafaka ve tebahhur, milleti inzâr ve tahzîr vazîfelerini îfâ etmesini emrediyor. Bu vazîfeleri ulemâ-yı İslâmiyye îfâ eder. Bunlardan hiç birisi bir kimsenin hafâyâsını tetebbu', bir kimsenin akīdesini tecessüs edemez. Her müslüman akīdesini, usûl-i amelini, Kitâbullâh ve sünnet-i Resûlullâh'dan ahz eder. Her müslüman, selefden, halefden, bir kimsenin tavassutuna lüzûm görmeden Kitâbullâh ve ehâdîs-i Resûlullâh'a mürâcaatla onları okur, anlar, mûcebiyle amel eder. Ancak böyle bir pâyeye vâsıl olmak için lisân, edebiyât ve esâlîb-i Arabiyye'ye, bilhassa bi'set-i nebeviyye zamanında Arapların, zamân-ı Risâlet-penâhî'de dünyânın ahvâline, vahiy esnâsında vukū' bulan hâdisâta vâkıf, âsârın nâsih ve mensûhu hakkında da ma'lûmâtdâr olmak gerektir. Bunları tahsîlden âciz ise ulemâya mürâcaat eder, ister bir emr-i i'tikādîye, ister bir amelin hükmüne âid olsun sorduğu suâlin cevâbını ve delîlini taleb eder.

Hâl bu merkezde iken, bütün müslümanlar bu hakāika âgâh ve şimdiye [95] kadar klerikal bir hükûmet Müslümanlık âleminde görülmemişken yine Sâdık Beyefendi'nin bu ta'bîri kullanması pek garîb oldu. Sâdık Beyefendi bunu daha başka türlü ifâde edebilirlerdi. Ve böylece bir çok mehâzîri dâî olan bu ta'bîri sarf etmiş olmazlardı! Çünkü Şeyhülislâm Efendi hazretlerine karşı böyle bir lisânın kullanılması münâzaât-ı şahsiyye uğrunda hakāik-ı İslâmiyyenin de heder edileceğini gösteriyor. Halbuki klerikalizm beyân ettiğimiz gibi, müslümanlar hakkında vârid değildir.

Bundan mâadâ Sâdık Bey yine bu beyânnâmesinde diyor ki "Hilâfet'in idâmesi için yalnız bir çâre vardır: O da Meşîhat'i en muhterem bir mevki'de, her türlü politika mefsedetlerinin, ihtirâsât mülevvesâtının hâricinde ve fevkinde bir müessese-i dîniyye bilmektir."

Sâdık Bey'in Hilâfet'in idâmesi için gösterdiği çâre, pek garîb bir şey. Hilâfet'i meşîhat-i İslâmiyyeyi hükûmetten ayırmakla idâme etmek, ne demek. Hilâfet meşîhatle mi kāim? Meşîhat olmasa Hilâfet olmayacak mı? Halîfe; Şeyhülislâm hazretleri midir? El-hâsıl bu pek garîb bir çâre, Hilâfet'i idâme etmek için makām-ı Meşîhat'i hükûmetten ayırmak değil, devletin hayatını kurtarmak lâzımdır. Devletin hayatını kurtarmak ise bütün milletin el birliğiyle kurtulmak için çalışmasına vâbestedir. Nitekim âlem-i İslâm da Hilâfet'i idâme için, Saltanat-ı Osmaniyye'nin bu müdhiş felâketten az zararla kurtulmasına, istiklâl ve haysiyetine sâhib olarak çıkmasına çalışıyor. Bu o kadar bedîhî bir şey ki bundan gaflet edecek kadar hiddete râm olmak pek garîb görünüyor.

Meşîhat'in hükûmetten ayrılması ve doğrudan doğruya Zât-ı Hilâfet-penâhînin idâresi altında bulunması keyfiyeti bu bambaşka bir mes'eledir. Sâdık Bey niçin böyle bir tefrîka lüzûm görüyor? Bunu îzâh etmesi lâzımdı. Ve o vakit bu husûsda münâkaşa etmek kābil olurdu. Yoksa sırf Şeyhülislâm Efendi ile aralarında bir ihtilâfın tahaddüsünden dolayı böyle tefrîka kalkışılmayacağı pek bedîhîdir.

El-hâsıl beyânnâme bir münâzaa-i şahsiyyenin eser-i ilhâmıdır. Ve böyle bir beyânnâme ile ne efkâr-ı umû-miyyeye, ne de Zât-ı Şâhâne'ye hitâb etmek yakışır. Efkâr-ı umûmiyye bu kabîl şahsî münâzaâtı dinlemeye ve bu münâzaâtı hall ü fasl için menâfi'-i âliyyesini ihmâl etmeye vakti yoktur.

Fakat biz milletin hesâbına vatanın hayatı nâmına söylüyoruz. Artık bu münâzaaları gömmek lâzımdır. Yoksa bu münâzaalar bizi gömecek! Bu gibi münâzaâttan vâreste olan erbâb-ı liyâkat ve hamiyyetin iş başında bulunarak tedvîr-i umûr etmesi lâzımdır. Zât-ı Hazret-i Hilâfet-penâhînin elbet uhde-i himmetlerinde bulunan bu vazîfe-i muazzamayı îfâ ile hem bu tefrikaları imhâ, hem de milleti kurtarmaya çalışacaklarını ümîd ederiz.



#### [ÂLEM-İ ISLÂM VE DEVLET-İ ALİYYE]1



## ABDULLAH CEVDET BEY'İN İCRÂÂTI!

Ma'hûd mecmûa sâhibi ve Sıhhiye Müdîri Abdullah Cevdet Bey'in son zamanlarda bazı icrââtını görüyoruz ki bunları meskût geçmek kābil değildir.

Meselâ geçenlerde İslâm kadınlarına mahsûs umûmhâneler küşâdına teşebbüs etti. Bunun üzerine mes'ele Meclis-i Vükelâ'ya aks ederek Şeyhülislâm Efendi haz-

[96]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Makale başlığı ve yazar ismi metinde yoktur. Kapaktan alınmıştır. İki buçuk sayfa kadar tutan bu makale Sansür tarafından çıkarılmıştır. 431-432 sayılı nüshada aynı başlığı taşıyan bir makale vardır.

retleri İslâm kadınlarına mahsûs umûmhâneler açılmasına şiddetle i'tirâz buyurdular.

Evkāf Nâzırı Hamdi Efendi hazretleri de nisvân-ı İslâmiyyeye vesîka verilmesinin kaldırılmasını taleb ettiler. Böyle olduğu halde sıhhiye müdîri memleketin âdâb-ı umûmiyyesini hiç nazar-ı i'tibâra almayarak umûmhâneler açmakta ısrâr ettiğini evrâk-ı havâdisde beyân ettikten başka sıhhat-i umûmiyyeyi muhâfaza yolunda böyle bir tedbîri ittihâz etmenin ne millî, ne de dînî bir mânii bulunmadığını serd etti. Sıhhiye müdîrinin bu gibi beyânât ve teşebbüsâtta bulunmakla ne dini, ne milleti tanımayacak kadar iltizâm-ı bağy ü inâd ettiği anlaşılıyor.

Müslüman kadınlara umûmhâne açmak fuhşu resmen tanımak demektir. Makām-ı Hilâfet-i İslâmiyye fuhşu resmen nasıl tanır? Dînen merdûd ve harâm olan bir rezîleti tervîce her halde sıhhiye müdîri salâhiyetdâr değildir.

Sıhhiye Müdîriyeti'nin vazîfesi memleketin sıhhatini âdâb-ı umûmiyyeyi ihlâl etmeyerek muhâfaza etmektir.

Bu yolda sıhhat-i umûmiyyeyi muhâfaza etmek kābildir. Elverir ki işler erbâb-ı liyâkat ve istihkāka tevcîh edilsin. Memleketin iffet ve nâmûsuyla, diniyle, âdâb-ı umûmiyyesiyle alâkadâr olanlar iş başında bulunurlarsa o vakit haysiyet-i İslâmiyyeyi terzîl edecek bir takım teşebbüsâtın vukūuna kat'iyyen imkân kalmaz. Her halde hükûmetin bu husûsa lâyık olduğu vechile i'tinâ ederek bu gibi teşebbüsâta karşı hâil olmasını ve umûr-ı sıhhiyeyi ehline tevdî' etmesini temennî ederiz.

Çünkü İslâm kadınlarına vesîka vermek ve umûmhâne açmakla sıhhat-i umûmiyyeyi muhâfaza etmek kābil değildir. Ancak fuhşu istîsâl etmekle sıhhat-i umûmiyye muhâfaza edilir. Fuhşu istîsâl için de fâhişeleri toplamak, terbiye ve tedâvî etmek, bunların meşrû' vesâit ile te'mîn-i maîşet etmeleri için bunlara iş bulmak lâzımdır. Ancak böyle yapılırsa memleketin fuhuş illet-i meş'ûmesinden kurtulması mümkündür.

Fakat vesîkalar tevzîiyle, illet-i fuhşun himâyesine gidildiği müddetçe bu müdhiş âfet gittikçe tevessü' edecek, memleketi istîlâ edecektir.

Binâenaleyh fuhşun himâyesine doğru gitmemekle hükûmet hem vazîfe-i İslâmiyyesini îfâ etmiş, hem de en ma'kūl, en muvâfik tedbîri ittihâz etmiş olur.

Bundan mâadâ yine sihhiye müdîrinin tâlibât-ı İslâmiyyeyi Mekteb-i Tıbbiye'ye kabûl ve yine erkeklerle beraber tahsîl eylemeleri için çalıştığı söyleniyor. Bu mes'eleyi evvelce uzun uzadıya mevzû'-ı bahs eylemiştik. Tedrîsât-ı muhtalitanın adem-i kabûlüne de hükûmetçe karâr verilmişti. Sıhhiye Müdîriyeti'nin bu hakāikı der-pîş ederek ona göre tevfîk-ı hareket etmesine, aksi takdîrde hükûmetin vazîfesini îfâ eylemesine intizâr olunur.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

17 Temmuz 1919

18 Şevvâl 1337

Persembe

17 Temmuz 1335

Cild: 17 - Aded: 429-430

## ESRÂR-I *KUR'ÂN*

080

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَليفَةً ...<sup>1</sup>

Melekler i'tirâfı kusûr ile merhamet-i ilâhiyyeye dehâlet ettikleri zaman Cenâb-ı Hak insana yeryüzünde nasıl tasarruf ettiğini, muhdesâtı birbiriyle aslâ iltibâs vukūa gelmeyecek, binâenaleyh muâmelâtta aslâ suûbeti mûcib olmayacak sûrette ayrı ayrı isimlerle nasıl temyîz eylediğini mele'-i a'lâya arz etmesini emir buyurdu.

İnsan meleklerin nazar-ı müsâhedesi önündeki gûnâ gûn mahlûkāt ve muhdesâtın isimlerini birer birer savınca Cenâb-ı Hak evvelce sebk eden icmâli tafsîl ettikten başka evvelâ topraktan sonra bir damla sudan yaratarak daha sonra kendi rûhundan bir nefhaya mazhar kılarak mahlûkātının bir çoğu üzerine tafdîl etmiş olduğu bu âvâre mahlûkta tecellî eden bedâyi'-i san'atını i'tirâfa melekleri icbâr ile dedi ki: "Ben size semâvât ve zemîndeki guyûb ve esrârı bilirim dememiş mi idim? Buna karşı bir takım zünûn ve evhâma düşmek, yahud dilediğimi yeryüzünde halîfe ittihâz hakkındaki meşiyet-i ezeliyyeme karşı benimle münâkaşada bulunmak kimin haddidir? Bilmiş olunuz ki ben sizin izhâr ettiklerinizi de, ızmâr ettiklerinizi de bilirim. Yani size mahlûkumun âsârını ve o mahlûkumda tecellî eden esrâr-ı sun'umu re'ye'l-ayn gösterdikten sonra hâsıl ettiğiniz yakın ve itmi'nân üzerine göstermekte olduğunuz bu inkıyâd ve huşûu bildiğim gibi (Sizin bilmediklerinizi bilirim) hitâbını serd ettiğim zaman düşündüğünüz halde söylemediklerinizi de bilirim. O zaman vâkıa siz suâlinizi tekrar etmemiştiniz. Lâkin nazarınızda kendi mevkiiniz pek yüksek olduğu için kalpleriniz bu suâldeki hatânızı gösterecek bir burhân gözetiyordu. Evet o zaman siz suâlinizi tekrar etmemiştiniz, lâkin yeryüzünde hâkim olacak bu halîfeyi görmeye son derecede harîs idiniz."

Melâike-i kirâm ile şu âyet-i kerîmenin tazammun ettiği sûrette münâkaşadan murâd-ı ilâhî kullarına bütün işlerinde müşâverede bulunarak servet, mansıb, ilim, irfân, nüfûz i'tibârıyla en ileride bulunanların infirâd ve istibdâda temâyül etmemelerini ta'lîmden ibârettir. Zîrâ nizâm-ı âlem için râînin şükûk ve şübühâtı celb edebilecek etvârın kâffesinden masûn bir mevki'de bulunması, zîr-i hükmündeki reâyânın kendisinden her vechile emîn olması, haklarında bir gûne sû'-i niyyette bulunmayacağına, tahammülü muhâl yahud lüzûmsuz tekâlîf tarhına kalkışmayacağına yakīn hâsıl etmesi icâb eder.

Cenâb-ı Hak kendisiyle melâike-i mukarrebîni arasındaki bir vak'ayı bize bunun için îrâd buyuruyor. Evet, melâike-i kirâm yeryüzünde benî Âdem'in istihlâf edileceğine muttali' olunca bu hilâfetin ne sebeble kendilerinden başka bir mahlûka tevcîh olunacağını soruyorlar. Yani bu bâbda kendileri için irhâ-yı inân ediliyor. Onlarda da sâir mahlûkāta karşı teferrüd etmiş bulundukları mezâyâ-yı celîleyi serde başlıyorlar. Lâkin sonra kusûrlarını re'ye'layn görünce zemîne tasarruf husûsunda insandan daha ehil olduklarını iddiâdan ibâret olan kusûrlarını i'tirâf ederek ibâdât ve tâât-ı sâbıkalarına rücû' ediyorlar.

Allahü Zü'l-celâl'in mahlûkātıyla olan muâmelesi şu gördüğün tarzda [98] olduktan sonra nasıl oluyor da hâkimiyet mevkiinde bulunan bir takım kimseler kazâ ve kaderi bile mahkûm etmek istiyorlar ve raiyyelerine karşı olan mevki'leri Cenâb-ı Hakk'ın meleklerine karşı olan mevkii gibi olmasına bile râzı olamıyorlar, istişâreyi istemiyorlar. Âsâr-ı azamet ve ceberût ile tecellî etmek,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30.

adâlet ve merhamet tecelliyâtından külliyyen tecerrüd eylemek, bütün tasavvurât ve icrââtında münferid kalmak için can veriyorlar.

İşte bunun içindir ki bir çok râîler hüsrâna düştü ve kendileriyle beraber raiyyeleri de hâsir kaldı, kuvvetleri azaldı; terakkīleri durdu; şevket ve sâmânları muzmahil oldu; nihâyet adl ü reviyet sâyesinde iktisâb-ı kuvvet eden akvâmın mahkûmu oldular. Eğer bu gāfil, bu sersem râîler âkıbetlerini düşüne idiler ümmetlerini mes'ûd etmek, şüûn-ı memleketin ıslâhı cihetine gitmek sûretiyle izzet ve rif'at talebinde bulunurlar, raiyyelerini kuvvet ve satvet vesâitiyle mücehhez kılarlardı da bir felâkete, bir hücûma ma'rûz kaldıkları zaman milletleri kendileri için aşılmaz bir kal'a-i âhenîn, kırılmaz bir seyf-i metîn vazîfesini görürdü.

Cenâb-ı Hakk'ın ilim ve ameli ne derecelerde te'yîd buyurduğu beyândan müstağnî ise de bu husûsda Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'e isnâd olunan birkaç cümleyi îrâd etmekte beis görmüyoruz.

- 1- Buyuruyorlar ki: Cibrîl'e: Ümmetim için hangi amel efdaldir, diye sordum. İlimdir, cevâbını verdi; ondan sonra hangisidir? Dedim; âlime nazardır, dedi.
  - 2- İnsanların hepsi ölüdür. Zî-hayât olan ancak âlimlerdir.
  - 3- Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'e sordular:
  - -İlim nedir? -Amelin delîlidir.
  - -Akıl nedir? -Rehber-i hayrdır.
  - -Huy nedir? -Matıyye-i maâsîdir.
  - -Mâl nedir? -Mütekebbirlerin ridâsıdır.
  - -Dünyâ nedir? -Âhiretin pazarıdır.
- 4- Aleyhi's-selâtü ve's-selâm Efendimiz Hazreti Ali'ye şöyle vasiyyet buyurdular:

"Yâ Ali! Tevhîdi muhâfaza et; çünkü o benim re's-i mâlimdir. Amele mülâzemette bulun; çünkü o benim san'atımdır. Salâtı ikāme et; çünkü o benim gözümün nûrudur. Allah'ı an; çünkü o benim kalbimin basîretidir.

Kalemi kullan, çünkü o benim mîrâsımdır."

Hülâsa ilmin fazl u şerefi için şu kadarı kâfîdir ki insan sâir mahlûkāt-ı ilâhiyye miyânında ancak onun sâyesinde bir mevki'-i rüchân kazanmış ve yeryüzünde bilâ-mâni' velâ-müzâhim emr ü nehye ancak onun sâyesinde kesb-i istihkāk eylemiştir. İlim ve amelden geri duranlar ni'met-i ilâhiyyeyi ta'tîl etmiş olurlar.

Hayatın bütün edvârında kānûn-ı ilâhîye muhâlefet edenler bir yığın hevesâta kapılarak girîve-i butlâna düşenlerdir ki bunlar bir müddet kendilerini o çıkmaz vartalarda yorup bitirdikleri ve bütün mezâyâ-yı insâniyyelerinden tecerrüdle kendilerinden sonra gelenlere ibret oldukları zaman bu âkıbetin din yüzünden geldiğine, Resûl-i Emîn'in netîce-i vesâyâsı olduğuna zâhib olurlar. Heyhât! Bu ne büyük bir dalâldir.

Bu zümreden olan câhilleri görürsünüz ki dünyâ kâfirlerin, âhiret de mü'minlerindir.. deyip dururlar. Şâyed bu zavallılar gerek ellerine düşmek bedbahtlığına uğrayan şu dine, gerek onları arzın şark ve garbına hâkim kılmak için gelen Resûl-i Emîn'e insâf etmiş olsalardı her devrin ihtiyâcına göre istihzârâtta bulunurlar; revâk-ı saltanatlarını küre-i zemînin bütün aktârına temdîd ile Cenâb-ı Hakk'ın sebk eden irâde-i aliyye ve hikmet-i bâliğası vechile yeryüzünde Allah'ın halîfeleri olabilmek için, ulûm ve fünûnu, servet ü sâmânı, el-hâsıl bütün esbâb-ı şevket ve refâhı te'mîn ederlerdi.

Cenâb-ı Hak, insanları âhiretlerini te'mîne da'vet ettiği gibi dünyâlarını i'mâra da da'vet etmiştir. Kezâlik ferdâdaki ni'metlere tergīb eylediği gibi bu âlemin meşrû' olan menâim ve lezâizine de tergīb eylemiştir. الله الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصيبَكَ مِنَ اللهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصيبَكَ مِنَ اللهُ الدَّارَ الْأَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصيبَكَ مِنَ اللهُ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ اللهُ عَلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ عَمَا اللهُ عَلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ لَعَلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ لَعَلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ لَعَلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الْفُسَادَ فِي الْأَرْضِ لَكُمَا اللهُ büyük delâildendir.

Abdülaziz Çâviş

#### HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DİNİ: İSLÂM

\*\*\* + Df 10000

-3-

Burada dinin bir fâidesi bulunduğunu ve bu fâide niam-ı ilâhiyyeye vüsûl fâidesi olduğu da anlaşılıyor. Şübhesiz din, hayr-ı irâdîye müteallık vazîfe ve mükellefiyet tahmîl eden kānûn-ı ilâhîden ibârettir. Fakat Cenâb-ı Allah âdil ve ganiyy-i mutlak olduğu için tahmîl ettiği vazîfe hâşâ kendi [99] hâceti değil, belki bütün insanların hâcâtı nokta-i nazarından bir takım menâfi'-i âmme te'mîn etmek ve o menâfiin muttariden ve muntazaman ihsânı için, kānûnlar, tarîkler irâe eylemek hikmetini de tazammun eder. Buna binâen dinin bir vazîfe-i kudsiyye olması, hayr-ı mahz bulunması, bir gāye-i ni'metle alâkadâr olmasına mâni' değildir. İşte bu noktada Dîn-i İslâm'ın hâsıyet-i ahlâkıyyesine temâs ediyoruz: Demek İslâm ahlâkıyet ile menfaati te'lîf ediyor. Vazîfenin her türlü ağ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kasas, 28/77.

râz-ı husûsiyyeden tecerrüd ve ancak hakkullâh olmak üzere kemâl-i inkıyâd ve ihlâs ile icrâsını, yani hayr-ı mahz olmak üzere ta'kībi lüzûmunu te'kîd eylerken, bu ihlâsın ni'met ve menfaat ile alâka-i mühimmesini dahi ihtår ederek beseriyetin hod-kâmlığını oksuyor ve diyor ki: Her insan hayatta iki nevi' ni'metin ortasındadır. İnsan evvelâ bir sâika-i ni'mete medyûndur. Cenâb-ı Allah'ın eser-i rahmâniyyeti olmak üzere evvelâ kendisine hilkatiyle bahşedilmiş bir takım niam-ı celîle vardır. Sâniyen tå sulb-i pederden, rahm-i måderden başlayarak vazîfeperver bir takım insanların kesb ü ameliyle, isticlâb olunmuş bir çok ni'metler de vardır. İnsan bu ni'metler sâyesindedir ki mevcûdât miyânında "hürüm, fâil-i muhtârım" diyebileceği bir mertebe-i kemâle gelir. İşte sinn-i mükellefiyet denilen bu mertebeden sonra da kudret-i fikriyyesi nâ-mütenâhî merâtib-i kemâle müstaiddir. Binâenaleyh bu ilk mertebe-i kemâle kadar sun'î olmavarak istifâde ettiği ni'metlere ve bu ni'metleri kendine ifâza eden bütün kudretlerin, kānûnların mebde' ve merciine karşı medyûn bulunduğunu ve bunların kendisine bir çok vazîfeler tahmîlene sebeb olacağını anlayabilecek bir akıl, bir şuûr ni'metine de mâlik olmuştur. Sonra Cenâb-ı Allah'ın eser-i rahîmiyyeti olmak üzere insan kendi ihtiyârından baslayacak ve kendi gibi addedilecek bir takım ef'âlinin yine kendi ihtiyârıyla kendi vicdânından tasdîka iktirân eyleyecek bir takım kānûnlar dâiresinde sâha-i zuhûra çıkıp gerek kendisinin ve gerek sâir insanların leh veya aleyhlerinde bir çok netâyice sebeb olduğunu ve bu sûretle istikbâl-i hayâtın bunlarla da pek sıkı alâkası bulunacağını ve bi'n-netîce ya mazhar-ı niam veya mazhar-ı ukūbet olacağını suhûletle idrâk mümkün iken bu bâbda dahi kendi kesbine mütekaddim nice irşâdât karşısında kalmıştır.

İşte Cenâb-ı Rabbü'l-âlemînin hem rahmâniyeti ve hem rahîmiyeti eseri olarak insana mâzî ve istikbâlden feyz aldıran ni'metlerin mebde'-i evveli olan Cenâb-ı Allah'a hamd ve şükrünün kemâl-i ihlâs ile edâsı lüzûmunu idrâk İslâm'da ubûdiyet denilen ilk vazîfedir ki ancak vazîfe olmak üzere yapılması matlûbdur. Ve bütün vezâife mukaddemdir. Hayr-ı mahzdan başka bir şey değildir. Lâkin hayr-ı mahz, abes fâidesiz de demek değildir. Belki hayr-ı mahz fâide-i mutlaka, nef'-i âmdır. Binâenaleyh hayr-ı mahz olan bir fiilin icrâsı üzerine behemehâl bir takım menâfi'-i şâmile velev dolayısıyla olsun terettüb etmek zarûrîdir. Yoksa abes ve lehv ve lu'b olur. Bu sebeble gerek ubûdiyet-i hâlisa ve gerek vezâif-i sâire üzerine niam-ı ilâhiyyenin terettübü hayr-ı mahz nokta-i nazarına münâfî olmaz.

Demek oluyor ki ubûdiyet niam-ı sâbıka-i ilâhiyyeye nazaran müntehâ bir netîce olup hayr-ı mahz esâsına müsteniddir. Ve aynı zamanda niam-ı âtiyyeye nazaran da bir tarîk veya bir sebeb olduğundan fikir ve menfaati, hod-kâmlığı okşayabilir.

Niam-ı sâbıkadan dolayı mün'im-i hakīkīye bütün mevcûdiyetimle arz ve hamd ü şükrân eylemek, bana verdiği ni'metleri verdiği hikmet ve maslahata tevfîkan isti'mâle çalışmak ve kalp ve şuûrumda kendisine ihlâs ile bir minnet, bir aşk ve muhabbet duymak, hâsılı başka istifâde gerek vaad etsin gerek etmesin ancak niam-ı mâziyyeden dolayı olsa da bütün rûhumu, irâdemi onun emirlerine âmâde bulundurmak elbette hayr-ı mahz fikridir. Halbuki benim bu mün'im-i hakīkīve ol vechile arz edeceğim ubûdiyet-i hâlisa, böyle edâ-yı dînden ibâret kalmıyor. Bütün menâfi'-i âtiyyem dahi bunun üzerine terettüb ediyor, demek ben hayr-ı mahz fikriyle menfatimi de te'mîn etmiş oluyorum, eğer ben pek hod-kâm isem, hayr-ı mahzı idrâk edecek irfâna mâlik değil isem, ben vazîfeyi ihtiyârımla değil, ancak ihtiyârımı selb eden bir kuvve-i cebriyyenin te'sîri altında ıztırâr ile yapacak seviyede bir serkeş isem, bu defa fikr-i menfaatim beni icrâ-yı vazîfeye sevk etmek için kâfîdir. Eğer menfaatimi idrâk ediyorsam, onun istihsâline meclûbiyet duyuyorsam vine vazîfemi yaparım ve ubûdiyet ile vazîfe i'tiyâdını te'mîn eylerim. Yine hayırlı bir insan olurum, artık bunu da idrâk ve îfâdan kāsır olan ervâh-ı habîse hilkatin bütün emânâtını sû'-i isti'mâl eyleyen hâinler, cânîler demektir. Bunlar niam-ı sâbıka resîde-i hitâm olduğu gün her vechile gazab ve hırmâna mahkûmdurlar.

Bu münâsebetle şurasını tahattur edelim ki, rûh-ı beşerde dâimâ müteârız gibi görünen iki his vardır. Biri hiss-i hürriyet ve ihtiyâr, diğeri hiss-i vazîfedir. Eğer insanlarda bu iki hisden ikisini de mutlak olmak üzere kabûl edecek olursak her ikisinin de mefkūdiyetine hükmetmiş olacağız. Çünkü vazîfe mecbûriyet demektir ki hürriyet ve ihtiyâr bunun zıddıdır.

İnsan muvazzaf ise hür değil, hür ise muvazzaf değildir. Halbuki insan her ikisidir, benim bazı harekâtım var ki ben onları sâde mecbûriyetle yapıyorum ve dâimâ bir tarzda yapıyorum. Tamâmen tevkīfe muktedir de olmuyorum. Bunlarda ben lâ-şuûrî bir vazîfe şuûrunu hâizim, bütün garîziyâtım, bir çok ef'âl-i tabîiyye ve ıztırâriyyem böyledir. Diğer bazı harekâtım var ki irâdeme iktirân etmezse yapmıyorum ve irâdem bunların fiiline de, terkine de hâdim oluyor. Yapacağım zaman da vücûh-ı muhtelife ile [100] yapabiliyorum. Meselâ düşünce ancak bir cihete gittiğim hâlde, yürürken her cihete gidebiliyorum. Ve kuvve-i zihniyye ve ilmiyyem ne kadar yüksek ise ef'âl-i ihtiyâriyyemin vücûhu da o kadar çoğalıyor.

Gerçi insanın insaniyeti, mevcûdât-ı sâireden temâyüz-i kâmili bu ihtiyâr bu hürriyet kudretinin kemâlinden, ef'âl-i ihtiyâriyyesinden müstebân oluyorsa da harekât ve ef'âl-i ıztırâriyye dahi hayât-ı insâniyyenin erkânındandır. Demek insan ıztırâr ile ihtiyârı; mecbûriyet ve esâret ile hürriyeti câmi' bir vücûddur. Buna mecbûr-ı mutlak demek ne kadar hatâ ise hürr-i mutlak demek de o kadar hatâdır.

İnsanın harekât-ı ihtiyâriyyesi harekât-ı ıztırâriyyesinden müstefîd olduğu gibi, harekât-ı ıztırâriyyesi de harekât-ı ihtiyâriyyesinden müstefîddir, midem hazm vazîfesini yapabilmek için, ellerimin, ağzımdan ona bir şeyler göndermesine intizâr eyler, ellerim bu vazîfeyi yapmak için de gönderdiği gıdâdan kendine tevzî' olunmuş bir kana, bir kudrete arz-ı ihtiyâc eyler. İşte hayat kānûnlarından birini ifâde eden ve esâsen benim değil, hâlikın vaz'ı olan şu nisbet, şuûr-ı vâhidle bir insan dediğimiz mevcûdiyetin iki hareketi arasında bir muvâzene iktizâ eylediği için, dâimâ vazîfe olan harekât-ı ıztırâriyye, hic vazîfe tanımak istemeyen ihtiyârın dahi dâimâ bir âheng-i muntazam ile sâdır olacak ef'âline ve bu ef'âlin vazîfe tanımasına muhtâc oluyor ve bit-tecrübe görülüyor ki ef'âl-i ihtiyâriyye vazîfe hâline getirilmedikçe, ef'âl-i ıztırâriyye de kesiliyor. İşte ağleb-i ihtimâl ef'âl-i ihtiyâriyye i'tibârıyla hiss-i vazîfe buradan aks ediyor.

Hürriyet yine hürriyet içinde mecbûriyete tahavvül eyliyor. Binâenaleyh sırr-ı teklîf başlıyor. Fakat bir insan ef'âl-i ihtiyâriyyesini vazîfe olarak îfâya kıyâm edince bu bâbda kendisinde olmayan bir çok şeylere muhtâc olduğunu görüyor ve bu ihtiyâca muâvin olmaya âmâde bulunan kuvve-i zihniyyesini, aklını tahrîke baslıyor ve onun derece-i vüs'ati nisbetinde muâvenetinde istifâdeye koyuluyor. Bu sırada bir vazîfenin îfâsı âlemde binlerce, milyonlarca şeylere alâkadâr bulunduğunu ve bu defa, yalnız kendi ef'âl-i ıztırâriyyesine nazaran değil, eşyâdan bir çoklarına ve belki hepsine nazaran bazı vazîfeler ta'kībi lüzûmunu da hisseder oluyor. Bütün bu müsâhedât ve ihtiyâcât karsısında bil-cümle vezâifin yalnız kendi nokta-i nazarından icrâsı kābil olmadığını görerek, nice nice kuvvetlerin, irâdelerin pîş-i teshîrinde kıvranıyor. Memleketler dolaşıyor. Dağlar aşıyor, yerlere giriyor, havalara çıkıyor, neler neler yapıyor, hürriyet-i mutlaka da'vâ eder gibi görünen irâdeler, böyle ıztırârlar icinde, muhtelif merâtib-i esârete dûcâr oluyor. Ve nihâyet bir gün geliyor ki bir kudret-i kāhire bütün o faâliyetin istinâdgâhlarını elinden alıyor. Kendisini ifnâ ediyor. Bîşuûr bir cism-i câmid hâline koyuyur, topraklara gömüyor, ayaklar altında söndürüyor, zilletler içinde çürütüp, dağıtıp nâ-bûd ediyor.

Fakat âsârı ya mehâsin veya mesâvî olarak ahlâfına mîrâs kalıyor. Bir söz, bir hareket, bir muâmele, bir san'at binlercesine bir insanın temessül etmiş ameli olarak onun

nâmına diğer rûhlarda hâlâ şuûr uyandırmakta devâm (وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَاٰثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ اَحْصَيْنَاهُ في اِمَامٍ مُبين) • ediyor. أُونَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَاٰثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ اَحْصَيْنَاهُ في اِمَامٍ مُبين İnsan oluyor ki me'âsir-i bâkiyyesi her gün ihtisâsât-ı necîbe uyandırıyor. İnsan oluyor ki kabâyih-i dâimesi her yerde rûhların la'net ve istikrâhıyla karşılaşıyor. Bu ister bekā-vi rûh addedilsin, ister bekā-vi rûha delîl sayılsın, isterse bir neş'et-i sâniyye tasavvurunu teshîl eden birer misâl gibi mütâlaa edilsin, bir emr-i vâkı'dır ki insanların ölüleri ile dirileri arasında dahi alâkalar, münâsebetler, te'sîrler ve bunlardan münbais vazîfeler tesbît edebilecek câzibeleri hâizdir. İhmâline ihtimâl yoktur. Meşhûdât-ı dâimeden başka bir şey olmayan şu hâdisâtın içinde yuvarlanırken îkā' ettiği hissiyât ile bu kadar mükellefiyet altında kalan ve ancak vezâif ile devâm edebileceğini anlamış bulunan ihtiyârın sâhibi olan insan ara sıra ihtiyârına âid şuûr ile gıcıklandıkça "Vay ben hür idim ne oldum?" diyerek hakk-ı hürriyetini teslîm etmeyen kuvvetlere karşı heyecân ile feryâd etmek isterken bile yine bir vazîfeye teslîm-i inân etmek mecbûriyetine düşer. Bunlardan anlaşılıyor ki, hayat nâ-kābil-i terk vezâif-i lâ-şuûriyye ile kābil-i terk vezâif-i şuûriyyenin âheng-i tâmmıdır.

İnsanın bütün kıymeti de vicdânın tasdîkı, irâdenin hürriyetin bu tasdîka mutâvaatı ile meşrût olan ve kuvve-i zihniyyenin ittisâı ve kuvve-i hissiye ve irâdiyyenin bununla i'tilâf-ı kâmili ve bedenin istitâat-i maddiyyesi nisbetinde terakkī edebilen vezâif-i şuûriyyenin tarz-ı tecellîsine tâbi'dir.

Muvazzaf ise hürriyet için muvazzaf, hür ise vazîfe için hür addedilmek zarûrî olan insan bütün mebde'-i hareketini, kendinden ve kendi ihtiyarından, tamâmen kendi kudretinden farz etmeye pek mütemâyil görünüyorsa da bu temâyül bir galat-ı rü'yettir, evet mebde'-i hareket kendisi ise de kendisinin kudreti değil, ihtiyâcdır. Vazîfeyi tahmîl eden âmir asıl kendisi değil ihtiyâcın izâlesini deruhde etmis gibi görünen ne ise odur. Su halde insan ya bütün hürriyetini inkâr ederek mecbûr-ı mutlak olduğu zu'muna düşerek fikrinin ihtiyâr ve irâdesinin zimâmını bırakıverir. Veya bütün ihtiyâcâtı karşısında hiss-i vazîfeye isyân ederek kendini hürr-i mahz ve âmir-i mutlak farz etmek vehmine, hissine kapılır, tuğyân eder veya hürriyet içinde mecbûriyeti, mecbûriyet içinde hürriyetini takdîr ederek i'tidâli muhâfaza eyler, hem hakkını ve hem vazîfesini idrâk edebilecek bir halde bulunur.

İşte ulemâ-i ehl-i sünnetin kanâat ettiği vechile İslâm insana kendisini [101] bu fıtratta; bu kābiliyette tanıtır. Hem zevk-i hürriyetten ve hem feyz-i vazîfeden pek kolay müstefîd olacağı bir kānûn-ı esâsîye da'vet eyler ki bu kānûn Allah'a karşı ubûdiyet, mâadâya karşı da hür-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yâsin, 36/12.

riyet kānûnudur. Bu kānûn şuûrî, lâ-şuûrî bütün vezâifi bir nokta-i nazara ircâ' ederek hem icrâsını teshîl eder ve hem ef'âl-i ıztırâriyye ile ef'âl-i ihtiyâriyyenin âheng-i tâmmını idâme ile insanları fıtrat-ı asliyyelerinden şaşırtmaksızın terakkiyât-ı nâ-mütenâhiyyeye doğru yürütür. Ni'metten ni'mete, saâdetten saâdete atlatır. Bu kānûn şübhesiz bir mevzûa değil, bir müteârife-i hakīkıyyedir. Evet "Hürr-i mutlakım ve bütün vezâifimi kendi hayatım, sıyânet-i nefsim için ihtiyâr ederim. Binâenaleyh benden başka hiçbir şeye ehemmiyet vermem" diyen insanlar, bütün vezâifi hayât-ı şahsiyyeleri için farz ediyorlar. Ve lâkin hayât-ı şahsiyyelerinin ne için olduğunu aslâ düşünmüyorlar, düşünmek istemiyorlar. Halbuki insan yaşamak için çalıştığından ziyâde yaşatmak için çalışır ve böyle çalışmak için yaratılmıştır, kâinâtta her şeyin yalnız kendisi için değil, bütün şeyler için vazîfeleri vardır, insanlar fazla olarak bir de suûrî vazîfelerle mümtâzdır, bu sırra işâreten Kur'ân-ı azîmü'ş-şânda Cenâb-ı Allah buyuruyor, hilkat-i insâ- (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ) niyyenin ubûdiyet, yani vazîfeler ancak ve bizzât Allah'a itâat ve inkıyâd ile yapabilmek hikmetine mübtenî olduğunu beyân ediyor. Ve bu vezâifin kavânîn-i mahsûsa-i ilâhiyye dâiresinde icrâsı da niam-ı ebediyye-i ilâhiyyeye vüsûl tarîkı, tarîk-ı müstakimi olduğuna dâir beyyinât irâe ediyor ve böylece ahlâkıyet ile menfaati, hürriyet ile vazîfeyi tamâmen te'lîf eyliyor.

Mehmed Hamdi



### **BEYÂNNÂME**

Ey müslüman!

Ezelî bir îmân ile sarıldığın İslâm'ın, ne sağlam bir râbıta olduğunu bilmiyor musun? Senin için dünyâda ondan başka bir vesîle-i felâh olmadığını dâimâ hâtırında tutmuyor musun? Bir zamanlar bu hakīkati pek iyi biliyor ve bildiğini âsârınla gösteriyordun, onun için feyzden feyze, teâlîden teâlîye, saâdetten saâdete koşuyordun. Vatanın dünyânın en ma'mûr iklîmi, hayatın medeniyetlerin en azîmi idi. İrfânın garbı, şarkı dolduruyor; medreselerinde krallar okuyordu. O zamanlar azim sende, mücâhede sende, ahlâkın en metîni sende, hasâisın en güzîni sende, ilim sende, ma'rifet sende, ibdâ' sende, ihtirâ' sende, kuvvet sende, kudret sende, şân sende, şeref sende, bütün maâlî sende idi.

Vå esefå ki senin o pek az zaman içinde nâ-mütenâhî meâsir vücûda getiren azmine her nasılsa bir fütûrdur geldi. Hiç ölmeyecekmiş gibi dünyâ için, yarın ölecek-

miş gibi ferdâ için çalışan kolların artık işlemez oldu. Evâmir-i ilâhiyyeye karşı lâ-kayd bulunmaya başladın; şerîatin sana, yine senin saâdetini te'mîn için tahmîl eylediği vazîfeleri unuttun, yalnız bir müslüman ismi tasımakla, yalnız Müslümanlığını i'tirâf etmekle ecdâdının mertebesine yükselivereceğini vehme başladın. 2(وَاَنْ لَيْسَ لِلْانْسَانِ اِلَّا مَا سَعْي düstûr-ı ilâhiyyesiyle teblîğ buyurulan kānûn-ı sa'ye karşı isyân ettin, yavaş, yavaş o mevki'-i bülendinden inmeye yüz tuttun. Ne kadar fezâilin varsa birer birer gāib ettin. Nihâyet dünyânın her yerinde zelîl oldun. O hâle geldin ki: Bugün zillet kelimesine canlı bir medlûl istenilirse seni gösteriyorlar. Lâkin ey müslüman, asıl felâketin büyüğü nedir biliyor musun? "Seni bu hâle getiren sâik dindir" diyorlar da rûhundaki bakiye-i îmânı da almak istiyorlar. Evet sana "İslâm dîn-i aczdir, dîn-i meskenettir, dîn-i sefâlettir; kürenin muhtelif kıtaâtındaki müslümanların hâli bu da'vâmızın en büyük delîlidir" diyorlar... Sakın bu sözlere aldanma, sakın bugünkü müslümanların hâline bakıp da İslâm'ı o gibi şâibelerle nakīsa-dâr addetme, nazar-ı im'ânını aç da İslâm'ın hüviyet-i hakīkıyyesini gör; rûhunu tedkīk et. Yakīnen anlayacaksın ki İslâm dîn-i kudret, dîn-i vahdet, dîn-i fazîlet, dîn-i mücâhededir. Hangi millet, İslâm'ın mâzîsi kadar parlak bir devre-i mefâhir geçirmiştir? Bugün o mâzîyi istirdâd için İslâm'a sarılmaktan, İslâm'a rücû' etmekten başka çâre var mı?

Elinde Müslümanlık kadar âlî, Müslümanlık kadar müsâid din bulunan bir ümmet için terakkīden, teâlîden kolay ne olabilir? Dünyâda hâtime-i edyân olan bu din kadar fıtrat-ı beşeriyyeye muvâfık bir din tasavvuru mümkün müdür?

Seni gāyesizlikle ithâm ediyorlar, öyle mi? İslâm'dan büyük gāye olabilir mi? Ecdâdın bu gāyeye doğru yürüdükçe bütün cihânın muktedâsı idi. Elindeki ni'metin kadrini bil, bilmezsen, emîn ol; düşeceğin hüsrân ebedîdir. <sup>3</sup>(اللهم أرنا الأشياء كما هي)

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye



#### GERİ KALMAKLIĞIMIZIN SEBEBİ DİNİMİZ MİDİR? USÛLSÜZLÜK MÜDÜR? DAHA BAŞKA BİR ŞEY MİDİR?

Geçen makālelerde geri kalmamızın sebebleri hakkında söylenen sözleri fikirleri tahlîl ve intikād ederek nihâyet ahlâk ve usûl-i tedrîs bahislerine gelmiş ve onların bu makālede serh ve îzâh edileceğini arz etmis [102] idik.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zâriyât, 51/56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Necm, 53/39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> İ. Hakkı Bursevî, Rûhu'l-Beyân, Beyrut, c. 1, s. 85.

Bir çok maârif görmüş zâtlar tanırız ki geri kalmamızın, maârifsizliğimizin sebeblerinden bahis açıldığı vakit acele: "Efendim bize lâzım olan ahlâktır! Maârif para etmiyor. İşte münevverlerimizi görüyoruz. Hayır yerine şerleri dokunuyor" derler.

Tabîîdir ki ahlâkın ehemmiyeti inkâr edilemez. Nitekim biz de bir milletin ileri gidebilmesi için bedenen, aklen ve dînen yani ahlâken olmak üzere üç türlü salâh olması lâzım geleceğini her vakit söylüyoruz. Demek ki ahlâk da salâh-ı küllînin bir cüz'üdür. Fakat bize lâzım olan ahlâktır demekle iş bitmez. Mâdem ki asıl eksiğimiz ahlâk imiş, umûm müslümanların ahlâkça niçin geri kalmış olduğunu aramak lâzım gelir. Çünkü onun için de sebeb lâzımdır. Bunu araştıracak olursak mes'eleyi dine ircâ' etmek icâb eder. Zîrâ müslümanlar ahlâkı dinlerinden aldıkları cihetle ahlâkça gerilik demek dince gerilik demektir. Ve hakīkatte din ile ahlâk birdir. Binâenaleyh bizim geriliğimiz ahlâkımızın eksikliğindendir demekle, dinimize tevessül etmediğimizdendir demek arasında fark yoktur. Ve nitekim bir çoklarımız da geri kalmamız hep dini terk etmemizdendir derler ve böyle denirse bunun bir ma'nâsı vardır. Yalnız o vakit dini umûmî ma'nâsıyla almak lâzımdır. Cünkü din umûmî ma'nâsıyla alınırsa envå'-ı salâhın kâffesini âmirdir. Bu taktîrce bütün gerilik dini terk etmekten gelir demek pek doğrudur. Fakat o vakit de umûm müslümanların aynı halde oluşuna nazaran Dîn-i İslâm'ın kābiliyet-i tatbîkiyyesi mi yok? Gibi bir suâl vârid-i hâtır olur. Çünkü her yerde terk edilmiş her yerde müntesiblerini geri bırakmıştır denebilir. Hattâ her yerde umûm müslümanların pek ziyâde geri kalmış olması Dîn-i İslâm'ın mâni'-i terakkī olduğuna dâir bir zann-ı umûmî hâsıl etmiştir. Zann-ı umûmî diyoruz. Çünkü âlem-i medeniyetin adedleri umûma nisbetle pek az olan erbâb-ı tedkīki istisnâ edilirse hemen bütün dünyâ Müslümanlık mâni'-i terakkīdir zannındadırlar. Zîrâ herkesin dinin mâhiyetini tedkīke kudreti yoktur, insanların çoğunun aklı gözündedir. Müslümanların umûmiyetle geri kalmış olduğunu görünce demek bu din sâliklerini geri bırakıyor der geçer. Uzağa gitmeye ne hâcet; dinin mâni'-i terakkī olduğu i'tikādında bulunan insanlar içimizde ne kadar çoğalmıştır. Hep görüp işitmiyor muyuz? Pekala, müslüman anadan, babadan doğmuş olanlar böyle derse başkalarının diyeceği evlâ bit-tarîk değil midir? Çünkü müsebbib olan gerilik bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olduğu gibi geriliğe sebeb gösterdikleri Dîn-i İslâm, yahud Kur'an-ı Kerîm de bütün âlem-i İslâm için âm ve şâmil bir hükmü hâizdir. Biz de: Âlem-i İslâm'ın teehhurunda âmil olmak üzere gösterdikleri Türklük, Araplık veya her hangi bir ırk, lisân, hükûmet ve sâire gibi delîlleri bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olmadıkları için olamaz demiyor muyduk? İşte din; bir madde ki bütün âlem-i İslâm'a âmil ve şâmil; buna ne diyeceksiniz? Derlerse ne diyelim? Hem de diyorlar. Ve bir çok kimseleri de bu vech ile iğvâ ve ıdlâl ediyorlar. Dîn-i mübîne hürmet ve i'tikādı olan nice kimseler de bunlara karşı kusûru gâh ictihâd kapısının kapalı olmasında, gâh ulemânın dini yanlış anlatmasında ve daha bunlara mümâsil şeylerde bularak dinin esâsını müdâfaaya çalışıyorlar. Halbuki kendilerinde ictihâd kapısı açık olan milletler ve mezheb müntesibleri de terakkī edememiş olduğu cihetle bu müdâfaanın kuvveti umûmî olmadığı gibi bütün âlem-i İslâm ulemâsının dini yanlış anlamış veya anlatmış olmasını kabûl etmek de dini anlaşılmaz bir şey olarak tasavvur etmekten başka bir şey olamaz.

Bazıları da, esâs-ı İslâm'da tesettürün şimdiki şeklinde mevcûd olmadığını ileri sürerek, terakkīmize gûyâ kadınlarımızın tesettürü mâni' olmuş diye hall-i mes'eleye kalkışıyorlarsa da kadınların da hiç tesettür olmayan bir takım akvâm-ı bedeviyyede de terakkī olmadıktan başka onların bütün bütüne hâl-i bedâvette kaldıkları ve her halde terakkī edemedikleri muhakkak olduğundan bunun da hall-i mes'ele için kifâyet etmeyeceği görülmektedir.

Bunlar dinin esâsını müdâfaa etmek isteyenlerin sözleri olup bilhassa dinde kusûr arayanlar ise bir çok mu'tekadât-ı dîniyyemizi hakīkatin hilâfına tefsîr ve îzâh ederek kusûru bütün bütüne dinimize yükletmededirler. Meselâ tevekkül, kazâ ve kadere rızâ mes'elelerini başlıca sebeb-i teehhur görüyorlar, gösteriyorlar. Halbuki biz biliyoruz ki Dîn-i İslâm'da tevekkül azim ve tevessülden sonradır. Peygamber efendimizin "Devemi bağlayım mı, yoksa tevekkül edip salıvereyim mi?" diye suâl edene karşı, "A'kıl ve tevekkel!" "Bağla, ondan sonra tevekkül et" buyurdukları ma'lûmdur.

 $^{1}$ لهُا عَلَى اللهِ) buyurulması da evvelâ azim ve irâde, ba'dehû tevekkül emreder ve tevekkül ancak esbâb-ı lâzımeye tevessülden sonra beyhûde yeis ve evhâma, azimsizliğe düşmemek için lâzım olan bir emricelîldir.

Kazâ ve kader mes'elesi ise ilm-i ezelî-i ilâhîyi tasdîkten başka bir şey değildir. Bu müslüman için hiçbir vakit tedâbîr-i lâzımeye tevessüle mâni' olmaz. Nitekim mâil-i inhidâm bir duvarın altından geçerken yürümelerini tesrî' eden Peygamber Efendimiz'e: "Kaderden mi kaçıyorsunuz?" demeleri üzerine "Kazâdan kadere kaçıyorum" buyurdukları meşhûrdur. Hülâsa: Dîn-i İslâm'da "Tedbîrde kusûr edip de takdîre bühtân etmek" yoktur. Binâenaleyh Müslümanlığa bu yüzden de kusûr atfı doğru olamaz.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Âl-i İmrân, 159.

Şurası da zâhirdir ki müslümanlar her yerde geri kalmış olduklarından bunun sebebini dine atf edivermek, sathî görenler, düşünenler için elbette de en kestirme yoldur. Binâenaleyh Dîn-i İslâm'ın kudsiyet ve ulviyyetine îmânı olanların dîn-i celîlimizin hakāik ve maâlîsini [103] gösterip yanlış i'tikādların tashîhine ihtimâm etmeleri en mukaddes vazîfeleridir.

Esâsen bizim bu sıra makālelerde mevzû'-ı bahsimiz müslümanların terakkīlerine mâni' olan hakīkī sebebi bulmak olduğundan dinimizin muktezâsı terakkiyât-ı medeniyyeyi mi müstelzemdir, yoksa ona mâni' midir? Aramak mevzûumuzun esâsı demektir:

Terakkiyât-ı medeniyyenin ancak bedenen, aklen ve ahlâken olmak üzere üç nevi' salâhın te'mîni ile hâsıl olacağına nazaran evvelâ dîn-i mübîn-i Ahmedî sıhhat-i bedenin muhâfazası hakkında ne diyor? Evvelâ onu görelim: Dîn-i İslâm sıhhat ve âfiyet-i bedeni herşeyden akdem gördüğündendir ki (اَلُولُهُمُ عِلْمُ الْاَبُدَان ثُمَّ عِلْمُ الْاَثْدَان ثُمَّ عِلْمُ الْاَثْدَان ثُمَّ عِلْمُ الْاَثْدَان أَلَّ عِلْمُ الْاَثْدَان أَلَّ عِلْمُ الْاَثْدَان أَلَّ عَلِمُ الْاَثْدَان أَلَّ عَلِمُ الْاَثْدَان أَلَّ عِلْمُ الْاَثْدَان أَلَّ عَلِمُ الْاَثْدَان أَلْهُ عِلْمُانِ عِلْمُ الْاَبْدَان أَلُهُ عِلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

Kelâmı sıhhat ve âfiyetin kıymetini ne güzel gösterir! Sonra salâh da kesret-i nüfûsda dâhildir. Dîn-i İslâm müslümanların adedce tezâyüdlerini de pek ziyâde iltizâm buyurmuştur. أَتَنَاكَحُوا تَنَاسَلُوا أُبَاهِي بِكُم الأَمم يَوْمَ الْقِيَامَةِ) hadîs-i şerîfi tekessür-i nüfûsun nazar-ı İslâm'da ehemmiyetini pek güzel beyân buyurur.

Hâsılı Dîn-i İslâm ne Hıristiyanlık gibi ruhbâniyeti, ihtiyâcat-ı cismâniyyeye ehemmiyet vermemeyi, ne de Mûsevîler gibi ümmetin artmasına lâ-kayd kalmayı iltizâm etmez. Sağlam vücûdlu, çok nüfûslu ümmet ister.

Bedenen salâh husûsunda böyle olduğu gibi aklen salâh husûsunda da Dîn-i İslâm pek ciddî evâmiri muhtevîdir. Bir kere Dîn-i İslâm'da akıl dinin, mükellefiyetin esâsı olduğundan onun muhâfazası dinin muhâfazasıdır. Muhâfaza-i akl için meselâ içki istimâ'linin men'i bugün dahi gerek ilm-i tib ve gerek ilm-i ahvâl-i rûh erbâbı tarafından en mühim bir çâre bilinmektedir. Halbuki Dîn-i İslâm içkinin men'ini aklın muhâfaza-i selâmeti için bin

üç yüz sene evvel mukaddes bir çâre olmak üzere emir buyurmuştur. Ve yalnız aklın sâlim kalmasıyla iktifâ etmeyip terbiye ile kuvvetlenmesi için de esâslar vaz' etmiştir. Hakīkat hepsinden evvel hurâfâtı kaldırarak ancak tefekkür ve muhâkeme üzerine istinâdı kāide ittihâz etmiş ve bunun hilâfına hareketi mûcib-i mes'ûliyet görmüş olması bu bâbda kâfî bir delîldir. Nesteîzü billâh: أَنْ أُولَٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا

Demek ki her husûsda ilm-i tâm hâsıl olmak için bütün havâs ve kuvâyı dikkat ve faâliyete getirmekle me'mûruz. Hele ilk nâzil olan âyet-i celîlenin (إقْر أ) ile başlayıp ba'dehû (عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ) buyurulması derecât-ı muhtelife üzere terbiye-i akliyye emr eden bir esâs-ı metîndir.

İlim tahsîlinin Dîn-i İslâm'da ne derece hâiz-i ehemmiyet olduğu ma'lûm idiğinden daha ziyâde tafsîl etmeyerek salâh-ı ahlâkīye geçelim:

Hakīkat aranırsa dîn-i mübîn baştan başa ahlâktan ibârettir. Nitekim bugünkü ilm-i ahlâk adâlet ve şefkat üzerine müesses olup Dîn-i İslâm da kezâlik adl ü ihsân üzerine müessesdir.

Bugünkü ahlâkın aradığı hulûs-ı kalb, teâvün ve tesânüd muhâfaza-i şeref ve haysiyet ve tamâmî-i kuvâ mes'eleleri hep dîn-i mübînin emrettiği husûslardır. Hâsılı ahlâk-ı İslâmiyye'nin bugünkü erbâb-ı ilm ve felsefenin kabûl ettiği esâsât-ı ilmiyyeyi tamâmen hâvî ve kâfil olduğunda şübhe yoktur.

Şu halde Dîn-i İslâm'da gerek bedenen ve gerek aklen ve gerek ahlâken lâzım olan salâhı te'mîn için muktezî esâsât-ı metîne kemâliyle mevcûddur. Binâenaleyh dîn-i mübîne temessük geri kalmayı değil, her türlü terakkiyât-ı medeniyyeyi ihrâzı te'mîne medâr olacaktır.

Simdi dinimizin mâni'-i terakkī olmadıktan baska mu'cize-i mahsûsa olarak her nevi' maddî ve ma'nevî saâdetin te'mîninine kâfil esasları muhtevî olduğu anlaşıldıktan sonra âlem-i İslâm'ın kâffesine âm ve şâmil başka ne var onu arayacağız. Fakat ondan evvel şurasını söyleyelim ki terakkiyât mes'elesinde esâs olan üç türlü salâhın kâffesi maârif mes'elesinde cem' olunmak lâzım geleceği muhtelif makālelerimizdeki mesrûdâtımızdan anlaşılmıştır. Çünkü bugün bir milletin bedenen salâh kesb etmesi hıfz-ı sıhhatini bilmesi, emrâzın tedâvîsine muktedir etibbâ yetiştirmesi demektir. Aklen salâh ise tamâmen ilim mes'elesidir. Ahlâkın din demek olup Dîn-i İslâm'ın ise ilimsiz menfaat vermeyeceği de şübhesiz olduğundan ahlâk da maârifde dâhildir. Binâenaleyh müslümanların ileri gidememesi demek matlûb vech ile maârif kesb edememis olması demek olduğundan aramızda maârifin terakkī ve teammüm edememesinin se-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ İ. Hakkı Bursevî, Rûhu'l-Beyân, Beyrut, c. 5, s. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/247.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> İ. Hakkı Bursevî, Rûhu'l-Beyân, Beyrut, c. 1, s. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> İsrâ, 17/36.

bebini arayıp bulursak matlûb hâsıl olmuş olur.

Maârifin aramızda teammüm edemediğinin esbâbını araştırdığımız zamanlar işittiğimiz sözlerden bir kısmı da mektepsizlik, hocasızlık, usûlsüzlük bahisleridir. İyice düşünülürse bunlar da bu mevzûa dâir yazdığımız makālelerde tahlîl ve intikād ettiğimiz mes'eleler gibi, bütün âlem-i İslâm'a tahmîl edilecek noksânlar değildir. Çünkü bütün âlem-i İslâm, mektep, medrese inşâ ve te'sîsine himmet etmiyor mu ve etmemiş mi? Hocaların lüzûmunu anlayıp yetişmeleri için teşvîk ve teşebbüslerde bulunmamış mı? Yapmamışsa sebebi nedir? Bunlar da sebeb ister.

[104] Meydanda olan âsâr gösteriyor ki müslümanlar kadar mektep, medrese yapmış ve ilme rağbet göstermiş hiçbir millet yoktur. Fransız müsteşriklerinden Şarl Mismar'ın dediği gibi müslümanlar her mescid gölgesinde bir mektep yapmışlardır. Ve hemen her köy hoca tutmuş ve tutmak için hiçbir millette görülmeyen fedâkârlıklarda bulunmuştur. Ve çocuğunu mektebe verirken düğün merâsimi yapmak bu millete mahsûsdur. Fakat mekteplerden, hocalardan beklenen semere görülemediğindendir ki yapılan mektepler yıkılmış ve hâlâ yıkılmakta, hocalar da ya köyleri terk etmekte yahud cenâze yıkamak vazîfesiyle kalmaktadır.

Simdi gelelim usûl mes'elesine: Usûl-i tedrîs gāyet mühim bir ilimdir. İlm-i terbiye-i etfâlin (pedagoji) bir cüz'üdür. İlm-i terbiye-i etfâl başlıca iki kısım olup birisi çocukların kuvâ ve melekâtının fennî sûrette ve mahzûrsuz olarak neşv ü nemâ bulmasının bir ilmidir. İkincisi de her ilmin, her fennin en ma'kūl ve en kolay sûrette ta'lîm ve tedrîsini öğretir. Bu ilme dâir lisânımızda havli nâfi' kitaplar meydana getirilmiş olduğu gibi esâsen Dârü'l-muallimîn ve Dârü'l-muallimât'ın tedrîsâtı hep bu ilim üzerine müstenid olduğundan maârifimiz usûlün ne olduğunun yabancısı değildir. Hâl böyle iken köylere gönderdiğimiz Dârü'l-muallimîn ve Dârü'l-muallimât me'zûn ve me'zûneleri de muvaffak olamayarak köyü terke mecbûr oluyorlar; çocukları başka milletlerin muallim veya muallimeleri gibi bir iki ayın içinde okur yazar edemiyorlar. Ve bu sebebledir ki o ümmetlerin muallim ve muallimelerinin mazhar oldukları devâmlı hüsn-i kabûlü görmediklerinden ekseriyâ köylerde ve bu sebeble öteki milletlerin muallimlerinin bir çok seneler bir köyde ve bizim köylülerin te'mîn ettikleri maâş ve mürettebâttan ziyâde olmayan mürettebât ile sebât ederek bütün köylüleri okur yazar etmiş olmalarını gören âmirleri tarafından hamiyetsizlikle ithâm olunuyorlar. Halbuki bizim muallimlerimiz hamiyet husûsunda her milletin muallimlerinden aşağı olmadıkları gibi öteki milletlerde de muallimlerin köylerde uzun zaman kalıp vazîfelerini îfâya muvaffak olmaları da hamiyetlerinden değildir.

Çocuklarının az vakitte okur yazar olduğunu gören ahâlinin muallime karşı müteşekkir ve minnetdâr kalarak ona göre muâmele etmesinden, bizimkilerin durmaması da köylünün beklediği netîceyi görmemesi sebebiyle hocadan hosnûd kalmayarak aralarının bozulmasındandır.

O halde kâfî derecede mektep yapamadığımızın, yapılanların devâm edememesinin, hoca yetiştiremediğimizin, yetişenlerin de muvaffak olmamasının, aramızda okuyup yazmanın başka milletlere nisbetle kıyâs kabûl etmeyecek derecede az olmasının, okur yazarlarımızın da matlûb evsâfı hâiz olmamasının ve hattâ hâiz oldukları evsâf nisbetinde dahi kendilerinden istifâde olunamadığının ve dünyânın en sağlam ırklarından olduğumuz halde sıhhatsizlikten, en münbit arâzîye mâlik iken servetsizlikten, en ziyâde ilim ve ma'rifeti, ahlâk ve ma'neviyeti müstelzim, kâfil-i saâdet-i dâreyn bir dine mâlik bulunmamızın hilâfına olarak cehâletten, ahlâk ve ma'nevivât kusûrlarından kurtulamadığımızın velhâsıl her türlü mesâib ve ıztırâbâtımızın veya ta'bîr-i âharla bil-vücûh maârifsizliğimizin bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olan hakīkī sebebi nedir, şimdiye kadar lâzım olduğu kadar anlayamamışız demek oluyor. Evet anlayamamışız; koca bir âlem-i İslâm'ın geri kalması ve daha doğrusu bir vakitler hiç olan garb âleminin hârikulâde sür'at kesb ederek âlem-i İslâm'ı dehşet-âver bir sûrette geri bırakmış olmasının sebebini din gibi, hükûmet gibi, koca bir devlet veya millet gibi herkesin gözüne büyük görünen husûslarda aramak dururken meselâ elif-bâ gibi hurûf gibi ibtidâî mekteplerine, çocuklara âid bir maddede aramak cihetine gidememisiz, mes'elevi ehemmiyet-i lâzımesiyle telakkī edememişiz.

İşte gelecek makālede de herkesin nazarında lâyık olduğu ehemmiyet ve kıymeti takdîr edilememiş, fakat hakīkatte bütün terakkiyâtın temeli olan hurûf mes'elesini tedkīk ederek âlem-i İslâm'ın geri kalmasının hakīkī sebebini göstermis olacağız insâallâh.

Doktor Milaslı İsmail Hakkı

#### KADINLARIN VAZ'İYET VE VAZÎFELERİ

Milletlerin ictimâ'î, hattâ siyâsî sukūt ve i'tilâlarında kadınların pek mühim bir mevkii olduğu artık tahakkuk etmiş bir hakīkattir. Efrâd-ı millet, dînî ve millî bir terbiye-yi, ilk defa kadının âğūş-ı şefkatinde aldığı gibi, hamiyet, vatanperverlik, istikāmet, fedâkârlık, dîğerkâmlık gibi necîb seciyeleri de yine vâlidelere medyûndur.

Vâlidenin hazîn olduğu kadar müessir ve rûh-nüvâz ninnisi, rûhlarda en büyük hatîblerin en parlak nutuklarından daha pâydâr izler bırakır. İrfânlı bir ana terbiyesi, en mükemmel mekteplerin, en muktedir mürebbîlerin muvaffak olamadıkları hârikaları ibdâ' edebilir.

Kadın, yalnız evlâdını değil, zevcini, kardeşini, hattâ pederini hayatın sarsıntılarına karşı, şefkatkâr tesliyeleriyle techîz eden bir meleke-i sıyânettir. Bir mes'ûd âile görürsünüz. Tedkīk ediniz; netîcede, hiç şübhe yok ki; âmil-i saâdetin kadın olduğu tahakkuk edecek! Bilakis bir âilenin bedbahtîsinde de kadının bir hisse-i mes'ûliyeti vardır!...

(Yuvayı yapan da, yıkan da kadındır!.) İddiâsı, bir nokta-i nazardan pek doğru bir hükümdür. Sefâlet-i ahlâkıyye içine gömülmüş, işret, [105] kumar gibi asrî beliyyelere mübtelâ olmuş pek çok erkekler zevcelerinin samîmî serzenişleri, rûhî te'sîrleriyle bu girîvelerden kurtulmuş, pek güzel bir âile babası olmuşlardır. Her halde kadın cem'iyet içinde, hiçbir sûretle ihmâl edilemeyecek bir unsurdur. Kadını cem'iyetin bir nısfı addetmekle, ona cem'iyet içinde ilk defa yüksek bir mevki' te'mîn eden İslâmiyet, bu bülend pâyeye liyâkat için kadına bir takım da vazîfeler tahmîl eylemiştir.

Esâsen beşerî cem'iyetlerde ictimâ'î mevki'ler, îfâ olunan vazîfelerle teayyün eder. Vazîfesizlerin bir mevkii olamayacağı gibi, vazîfedârların ehemmiyeti de, teveccüh eden vazîfelerle mütenâsib olur.

Görülüyor ki, cem'iyetin bir rüknü olduğunu müdrik olan her kadın, kendisine bir çok vazîfelerin teveccüh eylediğini de takdîr etmek mecbûriyetindedir. Bu vazîfeler îfâ edilmedikçe, cem'iyetten hürmet ve tebcîl bekleyemez. Çünkü her hak, bir vazîfe mukābilidir. Vazîfe yapılmadıkça da, haktan bahs olunamaz.

İslâm'ın şanlı edvârında, Seyyide Sekîneler, Rabia-i Adeviyyeler, Esmâlar hâiz oldukları mevki'-i ibcâli, îfâ ettikleri vazîfeler mukābilinde kazanmışlardı. Cem'iyet-i İslâmiyye'de o mevkii kendilerine vermekte imsâk göstermemişti. Bugün de bir müslüman hanımı için o yüksek ve muhterem mevki'lerine müheyyâdır. Yalnız o pâyeye i'tilâ için, îfâsı icâb eden vazîfeler vardır. Bu vazîfeler yapıldıkça, kadın da yükselir, lâyık olduğu bülend mevkie irtikā eder.

Maatteessüf, şu, son senelerde kadınlığın yükseltilmesi nâmına atılan yanlış hatveler, i'tilâyı değil, bilakis inhitâtı müstelzim olmuş, bu yüzden metânet-i irâdiyyeden mahrûm bir çok ma'sûmeler, girîve-i felâkete yuvarlanmışlardır. Halbuki, İslâm hanımlarının husûsî bir şerefi, necîb bir mevkii, nezîh bir pâyesi vardı. Onlar ancak bu husûsiyetlerini muhâfaza ettikleri müddetçe i'tilâ edebiliyorlardı. Fakat, onu gāib ettikleri gün, şübhe yok ki sukūt edeceklerdi. Nasıl ki bir takım bedbahtlar, bu girdâba yuvarlanmışlardır.

Câmia-i İslâm arasında bulunan bir kısım kadınların bugünkü vaz'iyetleri pek yazık ki; çok acıklı, çok fecî'dir. Onları bu hayata sürükleyenler, şübhesiz, bu vaz'iyetten o bedbahtlardan daha ziyâde mes'ûldürler. Vâ esefâ ki; bu mes'ûliyetin bâr-ı felâketi; o müşevvikler üzerine değil, bu tâli'sizlerin dûş-ı ismetlerine yükleniyor.

Bugün ellerine birer vesîka-i hacâlet verilerek dâire-i ismet hâricine atılan zavallılara, dün hakīkī rehberlik edilmiş, doğru yol gösterilmiş olsaydı tabîî netîce böyle olmazdı.

Bugün o bedbahtlar, harîm-i iffetten matrûd sokak mahlûkeleri derekesine düşmez, ya meşrû' bir sa'y ile hayatlarını kazanır veya mes'ûd bir yuvanın rükn-i ismeti olurlardı.

Ne elîmdir ki, kadınlık hiçbir yerde, diyâr-ı târumârımızda olduğu kadar acıklı bir derekeye düşmemiştir. Dün, numûne-i ismet olarak gösterilen müslüman kadınları arasında bu gibi bedbahtlar üreyeceğine ihtimâl verilir miydi?

Efsûs ki, mâhiyet ve milliyetleri meşkûk bir takım âileler, İslâm câmiasına bürünerek bir kısım Türklerin de harîm-i hayâtlarını zehirlediler. Ictimâ'î müesseselerini yıktılar. Onları da kendileri gibi mezhepsiz, milliyetsiz bir vaz'iyete sürüklediler!..

Acaba nasıl oldu da asırlardan beri pâydâr olan ictimâ'î bir hayat, bu kadar kolay yıkılabildi? Bunun sebebini, memleketi kemiren koyu cehâletle taklîdcilikte, son senelerde taşkın bir şekil alan moda ibtilâsıyla ıdlâlkâr telkīnâtta aramak icâb eder.

Cehâletle okuyup yazmak gibi zâhirî bir ma'nâ kasd etmiyoruz. Çünkü irfân nâmına vukū' bulan muzır ve yanlış telkīnât, netîce i'tibârıyla; hiç okumamaktan daha tehlikelidir. Rezîlet, fazîlet; fezâhat, ismet; ma'rifet, serbâzlık; hürriyet, serserilik şeklinde telkīn edilirse; şübhe yok ki, âkıbet cehâlet-i mutlakaya nisbetle daha korkunç bir şekilde tezâhür eder. Maamâfîh bu sözlerle cehli, ilme tercîh ettiğimiz zan olunmasın. Nazarımızda ilim ve irfân hayattır, fakat, bu hayatın saâdet-bahş bir şekil alabilmesi için fazîletle tev'em olması da şarttır. Taklîdcilik ise, milletlerin bünyâd-ı mevcûdiyyetini yıprandıran ve nihâyet yıkan bir beliyyedir. Taklîdci bir millet, benliğini gāib etmeye nâmzeddir. Bu asırda benliğini gāib eden bir milletin nasîbe-i hestîsi, zillet ve esâretten başka bir şey olamaz.

İktisâdî hayatın, ilcââtı, gerçi rûhlar üzerinde büyük tahavvülât yapabilir. Fakat, hayatın kıymetini, nâmûs ve şerefin ehemmiyetini takdîr eden hiçbir ferd, sâika-i ihtiyâcla gayr-i meşrû' yollara sapmaz. Metîn bir seciye ile pîrâyedâr olan ferdler; mücâdele-i hayâtta bir an bile şaşırmaz ve sarsılmazlar.

İrâdeleri zaîf olan insanları gayr-i meşrû' yollara sevk eden âmiller, yine gayr-i meşrû' olan ihtirâslardır. Çünkü hayatın zarûrî ihtiyâcları, meşrû' mesâî ile her vakit te'mîn olunabilir.

Demek ki, bir kısım kadınları sukūt ettiren âmil iktisâdî vaz'iyetten ziyâde, ihtirâs taşkınlığı, moda ibtilâsı, tecemmül gayretidir. Bir kumarbaz, meşrû' kazancıyla, bu gayr-i meşrû' hevesini tatmîn edemez. O, bu hevesini tatmîn edebilmek için ergeç ya ihtikâra, ya irtişâya veya hırsızlığa, hülâsa gayr-i meşrû' bir yola sapacaktır.

İhtirâs taşkınlığına, moda ibtilâsına, tecemmül hevesine kapılan bedbaht [106] kadınlar için de, meşrû' vesâitin kifâyeti pek istisnâîdir.

Idlâlkâr telkīnâta gelince, bunun muzır te'sîrâtı bilhassa serbestî-i hareketin tarz-ı telakkīsinde tezâhür etmektedir. Bu telakkī yüzünden felâkete sürüklenenlerin mikdarı, maatteessüf, herkesi tedhîş edecek bir şekil almıştır. Bu hâlin devâmı; îmân edelim ki; âile teşkîlâtını ve bununla beraber mevcûdiyet-i milliyyeyi yıkar bitirir.

Sokaklarda dolaşan sürü sürü mahlûkātın, şu felâketli günlerde yâr ve ağyâr nazarında haysiyet-i milliyyeyi ne elîm şekilde hırpaladıklarını anlamamak istesek bile, etrâfa saçtıkları müstekreh hastalıkların intâc edecekleri avâkıb-ı vahîmeyi düşünmeye mecbûruz.

Çünkü bu yüzden, her gün birçok âileler yıkılıyor. Pek çok ma'sûmeler zehirleniyor. Pek çok gençlerin istikbâlleri mahvoluyor.

Bu korkunç vaz'iyetin avâkıb-ı vahîmesini, lâyık olduğu ehemmiyet nisbetinde düşünmek ve icâb eden tedbîrlerin ittihâzına şitâb etmek zamanı geçmek üzeredir.

Fakat, ictimâ'î ve ahlâkī mesâilde icâb eden intibâh ve faâliyet münhasıran hükûmetten beklenemez. Çünkü hükûmet velâyet-i âmmesinin ta'yîn ettiği hudûd hâricine çıkamaz. İctimâi ve zümrevî mesâil; hükûmetten ziyâde cemâat ve zümrelere âiddir.

Ahlâk ve hayât-ı milliyyeyi ifsâd eden avâmilin ta'yîn ve izâlesi, icâb eden irşâdâtın yapılması, milletin kadın erkek, hakīkaten münevver olan tabakasına teveccüh eder. Bilhassa, kadınların irşâdı husûsunda müessir faâliyette bulunmak vazîfesi güzîde hanımlarımıza âiddir. Çünkü kadınlığın bütün inceliklerini takdîr ederek ona göre telkīnâtta bulunabilecek ancak hanımlar olabilir.

Memleketin yüksek ve necîb âilelerine mensûb bazı fazîletkâr hanımların bu husûsda faâliyette bulunmak üzere bir cem'iyet teşkîline başlamakta olduklarını büyük bir meserretle istihbâr ediyoruz. Müslüman kadınlığını yâr ve ağyâr nazarında düşüren menfî gayretlere karşı, azim ve îmânla mücehhez müsbet bir faâliyete ciddî bir ihtiyâc vardı.

Bu ihtiyâcı takdîr ve icâbâtını tatbîk edebilecek fazîlet

ve irfânla müzeyyen müslüman hanımlarının mevcûd olduğunu görmekle müftehiriz. Sebîlürreşâd'ın 423-24 numaralı nüshasında intişâr eden (Hâlide Nusret) Hanımefendi'nin makālesi vaz'iyet-i hâzıra karşısında elîm acılar duyan hassâs ve mütefekkir, fazîletkâr müslüman hanımlarının; hamd olsun; nâdir olmadıklarını gösteriyor.

İslâm hanımlarının Müslümanlık dâiresinde dînî, ahlâkī ve ictimâ'î i'lâsına çalışmak üzere bir cem'iyetin teşekkülü, bugünün en mübrem ihtiyâclarındandır. Fakat, bu ihtiyâcın te'mîn edilebilmesi için esâslı bir proğram, sarsılmaz bir azim ile işe başlamak icâb eder.

Şimdiye kadar memleketimizde birçok cem'iyetler teşekkül etti. Pek parlak nizâmnâmeler neşredildi. Fakat; maatteessüf; bu cem'iyetlerden bir çoğu, hiçbir şeye muvaffak olamadan sönüp gitti.

Çünkü cem'iyet a'zâlarından bir çoğu, azim ve îmân ile işe atılmamışlardı. Nizâmnâmelerdeki parlak maddeler, kābiliyet-i tatbîkiyyesi olmayan arzulara tercümân oluyorlardı.

Halbuki, bir cem'iyetin pâydâr olabilmesi için, yalnız hüsn-i niyyet kâfî değildir. Cem'iyete gireceklerin ve bilhassa hey'et-i fa'âlenin, münevver oldukları kadar, müşkilât karşısında yılmaz azimkâr ferdlerden müteşekkil olması icâb eder.

Cem'iyetin proğramı da; hakīkī ihtiyâca göre tertîb ve yapılabilecek mevâdda hasr edilmedikçe, kābiliyet-i tatbîkiyyeyi hâiz olamaz.

Bu ulvî teşebbüsde rehberlik vazîfesini deruhde eden hanımefendilerin bütün bu husûsları der-pîş etmiş olmaları, muvaffakiyetleri için bir berâat-i istihlâldir.

\*\*\*

#### **MEYHÂNELER HAKKINDA**

Polis Müdîriyet-i Umûmiyyesi yeniden meyhâne açılmaması hakkında gazetelere şu teblîği vermişti:

"Pâyitahtta müskirât fürûht eden mahallerin adedi yevme fe-yevmen tekessür eylemekte olduğundan fîmâ-ba'd askerle sivillerin sıhhatlerini ihlâl eden bu gibi müesseselerin küşâdına hangi milletten olursa olsun müsâade edilmeyeceği ve bu emr-i kat'îye muhâlif her kim hareket edecek olursa müessesesi sûret-i kat'iyyede seddolunacağı gibi mevki'-i fürûhta vaz' eylediği meşrûbât dahi müsâdere kılınacağı i'lân olunur."

Memleketimizin en vahîm derdlerinden birini içki ibtilâsı teşkîl ettiği ma'lûmdur. Dünyânın her tarafında içkilerin tahrîbâtı nazar-ı dikkate alınarak milletleri ümmü'l-habâisden kurtarmak gāyesiyle cem'iyetler teşek-

kül etmiş, bazı hükûmetler de içkinin i'mâl ve fürûhtunu kat'iyyen men' ederek milletlerini bu muzır, bu habîs düşmandan kurtarmak husûsunda pek mühim icrââtta bulunmuslardır.

Bizim dinimiz müskirâtı kat'iyyen tahrîm etmiş, Risâlet-penâh efendimiz müskirâtı içeni de, satanı da, alanı da tel'în etmiş, asırlarca içki beliyyesi İslâm diyârına uğramamışken bugün bu İslâm memleketinin müskirâta ibtilâsı, müskirât tahrîbâtına sahne teşkîl etmesi ne elîm bir şeydir.

Dünyânın her tarafında icki tahrîbâtına karsı cem'ivetler tesekkül ediyor, fakat maalesef memleketimizde içki pek müdhiş tahrîbâtta bulunduğu halde böyle bir teşebbüste bulunulmuyor. Bulunmadıktan mâadâ günden güne dâire-i sirâyetini tevsî' eden [107] meyhânelerin taklîli için zerre kadar gayret gösterilmiyor. Şurada burada bu menâbi'-i levs ü fücûr harîm-i mukaddesâtımıza kadar, câmi'lerimizin yanı başına kadar yaklaşıyor. Müskirâta ve meyhânelere en ziyâde düşman olan semtlerimize bile dâhil oluyor. El-hâsıl bu belâ gittikçe büyüyor. Fakat hiçbir mukāvemete dûçâr olmuyor. Polis Müdîriyet-i Umûmiyesi'nin bundan böyle meyhâne açtırılmayacağı hakkında matbûât ile neşrettiği teblîğden anlaşıldığına göre meyhânelerin sirâyeti tevakkuf edecektir. Meyhâne küşâdının tevkīfiyle içki illetinin müteessir olmayacağı bedîhîdir. Ancak bu illeti tedâvîye sarf olunacak himmetlerle ondan kurtulmak kābildir. Binâenaleyh içkiyi kaldırmak cem'iyetlerinin memleketimizde teşekkülüne ve icrâ-yı faâliyyete başlamasına çalışmak bir vazîfedir. Sebîlürreşâd bu vazîfe-i muazzamanın îfâsı uğurunda ibzâl-i mesâîden geri kalmayacaktır.

#### AHVÂL-İ SIHHİYYE HAKKINDA

"Vakit" gazetesi muharririnin Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi Abdullah Cevdet Bey'le icrâ ettiği bir mülâkātta memleketimizde icrâ-yı tahrîbât eden hastalıklar hakkında ahz ettiği ma'lûmâtta frengi hakkında şöylece beyân-ı mütâlaa olunuyor:

"Bizi en ziyâde meşgūl eden frengi hastalığı hiçbir zaman bugünkü kadar vâsi' tahrîbât yapmamıştır. Bütçenin ve tahsîsâtın azlığına rağmen gerek taşrada ve gerek pâyitahtta bu hastalığın önüne geçmeye son derece gayret ediyoruz, İstanbul'un muhtelif yerlerinde dispanserler açtık. Buralara mürâcaat eden hastalar meccânen tedâvî olunuyor. Frenginin en mühim âmil-i sirâyeti serbest kadınlarla münâsebât-ı gayr-i meşrûa olduğu için bunlar her hafta muâyeneye tâbi' tutularak kendilerine birer vesîka verilmesi usûl ittihâz olunmuştur. Bu usûlün

ta'mîm ve takviyesi için çalışıyorum. Serbest müslimelere vesîka verilmemesi için hükûmetin bir karârı olduğu söylendi ise de bu bâbda bir resmî teblîğ olmadığı gibi böyle sırf ihtisâsî olan mesâil ile mehâfil-i âliyyenin meşgül olmasının doğru olmayacağı zannındayım. Bir memlekette devletin makāmât-ı âliyyesi îcâbât-ı sıhhiyyesini ta'yîn ile iştigāl etmez. Binâenaleyh bu usûlün hayât-ı ırkīmiz nâmına her halde muhâfaza edilmesi lâzımdır."

Sıhhiye müdîr-i umûmîsinin hülâsa-i beyânâtı memlekette frengi fuhuştan dolayı intişâr ediyor, fâhişelere vesîka verilmek ve muâyeneye tâbi' tutmakla bu hastalığın önüne durmak kābildir. Bu tedbîre mürâcaatla memleket bu meş'ûm illetten kurtulacağından hayatımız nâmına buna tevessül olunmak iktizâ ediyor. Sıhhiye Müdîr-i Umumîsi Abdullah Cevdet Bey'in bu husûsda ihtisâs-ı salâhiyyetine istinâden tensîb ettiği bu tedbîrin sakāmetini nazar-ı i'tibâra almak ve böyle bir tedbîr-i sakīmin netâvic-i vahîmesinden memleketi kurtarmak için memleketin Meşîhat, Sadâret, nezâret gibi makāmât-ı âliyyesi müdâhaleden men' olunca artık kimseye ağzını açmak düşmezdi. Ne çâre ki memleketin hayatıyla, sıhhatiyle ve her şeyiyle cidden alâkadâr olan evlâd-ı vatan bu gibi icrââta karşı sükût etmezler. Abdullah Cevdet Bey'in ihtisâs nâmı altında tervîc etmek istediği tedâbîr-i sakīme ile mücâdele etmekten fâriğ olmazlar.

Ma'lûm olduğu üzere zinâ şer'an harâmdır. Şerîat-ı mutahhara zinâyı kat'iyyen tahrîm, zânî ve zâniyelere cezâlar tertîb etmekle ehl-i İslâm arasında emrâz-ı zühreviyyenin adem-i intişârı için en müessir çâreyi bulmuş ve tatbîk etmiş olduğu gibi hayât-ı âileyi takviye ve tathîr eylemiştir. Zinânın kökünü kazımakla emrâz-ı zühreviyyenin önünü almak kābil olduğu herkesin her zamanda tasdîk edeceği bir hakīkat-i sâbitedir. Ancak bu usûlü tatbîk etmekle hem emrâz-ı zühreviyyeyi istîsâl, hem âile hayâtını takviye ve bilhassa memleketin en müdhis derdini, en vahîm yarasını teşkîl eden kıllet-i nüfûsa çâre-sâz olmak kābildir. Bu husûsda zerre kadar tereddüd edecek bir sâhib-i idrâk tasavvur edemeyiz. Mâdem ki bu illet-i müdhişenin -sıhhiye müdîr-i umûmîsinin i'tirâfıyla da sâbit olduğu gibi- menba'-ı sirâyeti zinâdır. O halde onun menbaini kurutmaya çalışmak ondan kurtulmak için en ma'kūl çâre olduğu âşikâr iken Abdullah Cevdet Bey bu usûlü ta'kīb edeceği yerde niçin zinâyı resmen himâye etmek, zânî ve zâniyelerin istirâhatini te'mîn etmek yolunu ta'kīb ediyor. Ve bu usûlü ta'kīb etmekle memleketi frengi tahrîbâtından kurtaracağını nasıl tevehhüm ediyor. İlletin menbai bu müdhiş zehiri o menfûr fiili irtikâb edenlere aşılamakta devâm edecek; fakat ara yerde makām-ı Hilâfet'in haysiyet-i Islâmiyyesine kuvvetli bir darbe indirilecek. Çünkü makām-ı Hilâfet'in

vazîfesi hiçbir vakit zinâyı tervîc etmek değildir. Makām-ı Hilâfet'in zinâyı resmen tanıması, onun fâillerine karşı lâ-kayd kalmaktan ziyâde himâyekâr bir vaz'iyet ahz etmesi Hilâfet-i İslâmiyye için silinmez bir lekedir. Abdullah Cevdet Bey nâsıye-i Hilâfeti böyle bir leke ile şâibedår etmek istiyor. Maamåfîh yine muslih görünmekten tegāfül etmeyerek vâdî-i fuhşa sülûk eden müslimelere vesâik-i zinâyı dağıtmakla hayât-ı ırkīmizin kurtulacağını وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ 1 iddiâ ediyor. Halbuki hudûd-ı İlâhiyyeyi (مُصْلِحُونَ اَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ icrâ ve hukūk-ı ibâdı sıyânetle mükellef olan makām-ı Saltanat ve Hilâfet zinâyı men' ederek, zinânın irtikâb olunmaması için her türlü takayyüdâtta bulunarak memleketin emrâz-ı efrenciyyeden kurtulmasına gayretle mükellefdir. Ancak bu mükellefiyet hakkıyla icrâ olunduğu takdîrde memleketin halâs ve necâtı muhtemeldir.

Esâsen fuhuş vesîkalarının takviye ve ta'mîmine çalışan Abdullah Cevdet Bey'in ta'kīb ettiği usûlün sakāmetine vesîkaların kadınlara hasr edilmesiyle zâhirdir.

Emrâz-ı zühreviyyeden sâlim olduğu bil-muâyene sâbit olarak icrâ-yı fuhşa dâir vesîka alan bir kadın emrâz-ı zühreviyyeden sâlim olup olmadığı [108] mechûl olan bir erkekle icrâ-yı fuhş edecek. Ve ihtimâl ki ondan telakkuh edecek. O vakit fâhişe, zânîlerin ezvâkını tatmîn etmek sâhasından çekilecek, tecrîd edilecek. Halbuki o bil-muâyene hastalıksız olduğu sâbit olan vesîkalı kadına o illet-i meş'ûmeyi telkīh eden zânî erkek diğer zâniye kadınlara da telkīh-i emrâz edip duracak. Buna karşı hiçbir şey yapılamayacak. Fâhişelerin hastalıksız olması için vesîka usûlünü ta'mîm ve takviyeye çalışan Abdullah Cevdet Bey zânî erkeklerin de hastalıksız olması için, fâhişelerin de emniyet tahtında icrâ-yı fuhş etmeleri için zinâ etmek isteyen erkeklere vesîka dağıtması lâzımdır ki her iki taraf da birbirinden emîn olsun. Vesîkaların sırf kadınlara hasrıyla emrâz-ı zühreviyyenin önüne durmak kābil değil, bilakis vâdî-i fuhşa sülûk eden kadınları hastalıklara ma'rûz bırakarak sefâletlerini kat kat arttırmaktan başka bir ma'nâyı müfîd değildir.

Görülüyor ki sıhhiye müdîrinin ta'kīb ettiği yol zerre kadar bir fâideyi hâiz olmadıktan mâadâ bilhassa zânî erkeklerin menfaatine fâhişe kadınların tezyîd-i sefâletine hâdimdir. Hele bununla frengi tahrîbâtına karşı durmak değil, bu tahrîbâtı kat kat artırıyor. Binâenaleyh bu memlekete hizmet ancak şerîat-i mutahharanın evâmirini icrâya vâbestedir.

Frengi ve emrâz-ı efrenciyyenin kâffesinden kurtulmak ancak zinâyı men' etmekle kābildir. Makām-ı Hilâfet ve hükûmetin vazîfesi budur. Abdullah Cevdet Bey makāmât-ı âliyyenin bu işle meşgūl olmaması iktizâ

ettiğini söylüyor. Demek istiyor ki Şeyhülislâm Efendi hazretleriyle evkāf nâzır-ı muhtereminin, Ali Rıza Paşa hazretlerinin ve bu bâbda Meclis-i Vükelâ'da beyân-ı mütâlaâtta bulunan diğer zevât-ı kirâmın bu sakīm ve vahîm tedâbîre karşı i'tirâzları nâ-becâdır.\* Halbuki Abdullah Cevdet Bey aldanıyor. İhtisâs nâmı altında fesâdın intişârına bilhassa bu makāmât-ı âliyyenin mâni' olacağı pek bedîhîdir. Bizim bâdî-i tehayyürümüz olan cihet liyâkatsizliğini kendi diliyle ve ef'âliyle takrîr eyleyen bu gibi me'mûrların erbâb-ı ehliyet ve istihkāk ile istibdål olunmamasıdır. Memlekette erbåb-ı liyâkate karşı bundan bed-ter bir küfrân olmaz. Haysiyet-i İslâmiyyeyi istihkār eden, ıslâh nâmı altında umûr-ı milleti ifsâd eden nâ-ehillerin bu hükûmet-i İslâmiyye'de bir istinâdgâh bulmaları ağrebdir. Her halde makām-ı Hilâfet-i seniyye ve hükûmet-i İslâmiyyemiz bu husûsâtı kemâl-i ehemmiyyetle nazar-ı i'tibâra alarak umûr-ı sıhhiyyemizi erbâb-ı liyâkate tevcîh etmesini ve bu gibi nâmûs-şiken, muzır tedâbîrin hemen önünü almasını bekleriz.

\* \* \*

Memleketin en mühim mesâil-i hayâtiyyesine varıncaya kadar bütün hâdisâtı lâ-kayd bir nazar-ı istihfâf ile telakkī i'tiyâdında bulunan Akşam gazetesi bu mes'ele hakkında da birkaç müstehzî cümle ile vazîfe-i irşâdiyyesini îfâ etmiş oluyor! Sebîlürreşâd muharrirlerinden kısm-ı a'zamının Fâtih civârında ikāmet ettiklerini kayd eden ve Sebîlürreşâd düşüncesine sellemehü's-selâm bir taassub düşüncesi hükmünü veren Akşam gazetesi muharrirlerinden kısm-ı a'zamının Beyoğlu civârında ikāmet buyurduklarını ve bu gibi mesâil ve husûsâtta tabîatiyle mübâlâtsız bulunacaklarını elbette takdîr etmeyecek kadar nezâketsizlik gösterecek değiliz. Bununla beraber hayât-ı memlekete tealluk eden bu gibi mesâil-i hatîrede olsun bu kadar istihfâfkârâne beyân-ı mütâlaâtta bulunulmasına hayret etmekten yine kendimizi alamadık...

#### [HIRISTIYANLIK VE CEM'İYET-İ AKVÂM]<sup>2</sup>

\* \* \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/11-12.

<sup>\*</sup> Abdullah Cevdet Bey'in meslek-i ma'lûmunu tervîc eden "Yirminci Asır" gazetesi indî tahkīkātını sâha-i hakīkate îsâl eyleseydi bu husûsda Meclis-i Vükelâ'da cereyân eden müzâkerâttan ve dermiyân edilen i'tirâzât-ı şedîdeden haberdâr olurdu da edeb ve nezâhetle gayr-i kābil-i te'lîf ta'rîzâtta bulunmaktan tevakkī ederdi.

Makale başlığı ve yazar ismi metinde yoktur. Kapaktan alınmıştır. İki buçuk sayfa kadar tutan bu makale Sansür tarafından çıkarılmıştır.

\* \* \*

[109]

\* \* \*

[110]

\* \* \*

\* \* \*

[Şeyh Müşir Hüseyin el-Kıdvâî]

\* \* \*

#### [111] TÜRK, ARAP, KÜRD

Saltanat-ı Osmaniyyeyi teşkîl eden erkân-ı esâsiyye bu üç ümmet-i İslâmiyyedir. Aynı din ile mütedeyyin, aynı his ile mütehassis; siyâsî, iktisâdî her türlü menfaatte müşterek, el-hâsıl gerek bu âleme âid, gerekse âhirete müteallık ne varsa hepsinde müttehid olan bu akvâm-ı İslâmiyyenin arasında zerre kadar bir ayrılık, gayrılık bulunmaması kadar tabîî bir şey yoktur. Bunların arasında uhuvvet fikri o derece hâkimdir ki "Tehâlüf-i menâfi" veyahud "mutâlebe-i hukūk" nâmı altında bir mücâdele kat'iyyen vukū' bulmaz. Muhît-i İslâm her kavmin isti'dâd ve kābiliyetini en serbest inkişâflara mazhar ederek ve bu münkeşif kābiliyetleri âhenkleştirerek hepsini bir gāyeye hâdim eyler.

Binâenaleyh her bir kavmin kābiliyeti diğer kavmin kābiliyetini ikmâl ve te'yîd eder. Ve bunların hepsinden öyle bir küll-i mümtezic teşekkül eyler ki bunu ayırmak kābil değildir. Medeniyet-i İslâmiyye, iftirâk ve inkısâmı gayr-i kābil bu küllün eseridir.

Saltanat-ı Osmaniyyeyi teşkîl eden erkân-ı esâsiyye de böyledir. Türk, Arap, Kürd bu küllün, nâ-kābil-i inkısâm eczâsıdır. Türk, Arap, Kürd milliyeti yoktur. Bunların ve sâir akvâm-ı İslâmiyyenin milliyeti birdir. O da İslâm! Müslümanlık, akvâm-ı İslâmiyye arasından, kavmiyetin dalâletlerini hurâfelerini, taassublarını ve hod-kâmlıklarını izâle etmiştir. Küre-i arzın her hangi kıt'asında sâkin ve her hangi kavmine mensûb olursa olsun bir müslüman meselâ sahâbe-i kirâmdan Selmân-ı Fârisî, Süheyb-i Rûmî ve Hâlid bin el-Velîd'i zerre kadar tefrîk etmez, hepsini aynı derecede ta'zîm ve tebcîl eder. Birisinin Acem, diğerinin Rûm, ötekinin Arap olmasından dolayı birine karşı daha fazla temâyül, daha fazla hürmet göstermek hiçbir vakit aklına gelmez, her birinin kadrini Müslümanlığa ne derece hizmet etmişse o derece i'lâdan başka bir şeyi düşünmez. Yine bir müslüman Hazret-i Ömer'i benimsediği kadar Salâhaddîn-i Eyyûbî'yi ve Sultân Selîm-i Evveli benimser. Birisinin Arap, diğerinin Kürd, ötekinin Türk olduğu hâtırına gelmez. Bunların hepsi onundur. Bunların her birisine mertebesine göre, hürmet eder. Bunların her birisi, eseri derecesinde rûhunu tehyîc eder.

Dün bu nasıl böyle idiyse, el-ân da öyledir ve dâimâ öyle kalacaktır. Bugün Osmanlı Devleti'nin zimâm-ı idâresi bir Arap sadrâzamının elinde, yarın bir Türk'ün bir Kürd'ün veya bir Arnavud'un uhdesinde bulunur. Bunun böyle olmasında câlib-i dikkat bir şey yoktur. Çünkü hepsi de birdir. Hepsi de müslümandır. Ve müslümanların her husûsu da böyledir.

Müslümanlar arasında hâkim ve mahkûm, gālib ve

mağlûb, hiçbir millet, hiçbir ferd yoktur. Hepsi de aynı hukūktan müstefîd ve aynı vezâifle mükellef olurlar.

Hakīkat işte bundan ibârettir! Hiçbir kimse hiçbir hâdise, hiçbir tazyîk bu hakīkat-i kat'iyyeyi, bu hakīkat-i ebediyyeyi ne tahrîf edebilir, ne tekzîb ve tehvîn!

Böyle olmakla beraber son zamanlarda bu hakīkate tekrar hücûm olunduğu görüyoruz. Vâkıâ bu hakīkate hücûm edenler onu takdîr edebilmek iktidârını hâiz kimseler değildir. Ve binâenaleyh hücûmlarının semeredâr olamayacağından âgâh olmamakta ve nâil-i menfaat olmak ümîdiyle boş yere fedâkârlık etmekte iseler de bizim bu hakīkati i'lân ve îzâh etmemiz, ehl-i İslâm için bu hakīkatin lâ-yetegayyer olduğunu bütün âleme bilhassa sulh konferansına arîz ve amîk anlatmamız iktizâ ederdi. Maalesef ne matbûâtımız bu hakīkati anlatmak gayretinde bulundu, ne de sulh konferansına giden ricâlimiz onu anlatabildi!

( )¹ ifrât ile hayâlperverlik ile ithâm olunduk. Araplar nâmına, Kürdler nâmına söz söylemeye salâhiyetdâr olmadığımız gibi sözler sahâif-i matbûâtta görüldüğü gibi Dörtler Meclisi'nin muhtıramıza verdiği cevâbda mağlûbiyetimizden dolayı idâremiz altında bulunan akvâmın ta'yîn-i mukadderâtı gāliblere teveccüh ettiği beyân olundu.

Evet, biz hakīkaten mağlûb olduk. Bunu i'tirâf etmemek elde değildir. Mağlûbiyetin cezâsını çekmek, gālibiyete ser-fürû etmek mevkiindeyiz. Bunların hepsi doğru.

( )² Işte bu doğru değil. Murahhaslarımızın muvaffakiyetsizliği de bu noktanın îzâhını noksân bırakmalarındadır. Bundan dolayıdır ki "*Tan*" gazetesi 3 Temmuz târihli nüshasında murahhaslarımızın avdeti münâsebetiyle yazdığı makālede ber-vech-i âtî beyân-ı mütâlaa ediyor:

"1913 senesinden beri müslümanların ekseriyette bulundukları eyâlâttan ibâret küçülmüş bir hükûmet hâline gelen Osmanlı İmparatorluğu son harb esnâsında iki kısma ayrılmıştı ki bir tarafda hükûmet-i Osmaniyyenin artık siyâsî ve askerî hiçbir hüküm ve nüfûz icrâ edemediği ve müslümanların garb nüfûzundan tamâmıyla âzâde olarak kendi reîs-i dînîlerini intihâbda serbest olmaları lâzım gelen Arap ülkeleri vardır. Diğer tarafdan ise bir Türk, Kürd ekseriyeti ile meskûn havâlî vardır. Tabîîdir ki bu ekseriyet Kürdlerin Türkler ile beraber yaşamak arzusunu ızhâra mütevakkıfdır ki Kürdlerin buna hâhişker olmaları pek müsteb'ad değildir."

Tan'ın bu sözlerinden pek vâzıh olarak anlaşılıyor ki Araplar hakkında sarf olunan sözlerin Kürdler hakkında sarf edilmemesine en mühim sebeb Kürdlerin sâkin ol-

 $<sup>^{1}</sup>$  Buradan altı yedi kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan altı yedi kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

duğu vilâyâtın harb esnâsında işgāl-i askerî altına alınmamasıdır. Bir de Tan'ın ta'bîriyle Arapların hükûmet-i Osmaniyyenin nüfûz-ı siyâsî ve askerîsinden âzâde olması düvel-i mü'telifenin Suriye ve Irak'ı isgāl-i askerî altına almasından münbaisdir ki oralarda olsa olsa düvel-i mü'telifenin nüfûz-ı siyâsî ve askerîsi bulunabilir. Halbuki hükûmet-i Osmaniyyenin bu yerlerde öyle mütehakkim, nüfûz-ı askerî ve siyâsîsi yoktu. Her hangi hükûmetin öz vatanında cârî olan nüfûzu vardı. Ve bundan dolayıdır ki Tan'ın [112] zannettiği gibi bu nüfûz dûçâr-ı inkıtâ' olmamıstır. Bugün, bu nüfûz maddeten devâm etmiyor. Fakat ma'nen dâimdir. Hükûmet-i Osmaniyye Türk hükûmeti demek değil ki ecnebîlerin bir yere girmesiyle nüfûzu hitâma ersin. Hükûmet-i Osmaniyye demek vatan-ı Osmaniyyenin hükûmeti demektir. Ve bu hükûmeti teşkîl ve te'yîd eden, Arap, Türk ve Kürd'dür. Hattâ diğer anâsır da. Binâenaleyh Arap ülkeleri işgāl-i ecnebîye dûcâr olmakla kendi öz hükûmetinden ayrılmış, bil-mecbûriyye hükûmetinden cüdâ düşmüş bulunuyor. Nitekim bundan otuz yedi sene mukaddem cism-i devletten ayrılan bir ülkede de bu kadar senelerin geçmesine rağmen oranın ahâlisi hep kendi hükûmetlerine, yani hükûmet-i Osmaniyyeye kavusmak emelini beslemektedirler. Bu pek tabîî his yukarıdan beri tesbît ettiğimiz hakīkatin tecelliyât-ı ulviyyesidir. Mecbûrî ayrılmalar hep bu hissi takviye ediyor.

Meselâ Mısır Müslümanlık'la müşerref olduktan sonra (255) sene-i Hicriyyesi'ne kadar teâkub eden düvel-i İslâmiyye'nin zîr-i idâresinde yaşadı. Ondan sonra Mısır Devlet-i Tolûniyye, Devlet-i İhşîdiyye, Devlet-i Fâtımiyye, Devlet-i Eyyûbiye, Memâlîk Devleti, Devlet-i Osmaniyye idâresi altında yaşadı. Ondan sonra bir müddet Napolyon Bonapart'ın hamlesine ma'rûz kaldı. Ondan sonra İngiltere tarafından işgâl edildi. Bu bin üç yüz senelik her gününü Mısır müstakil olarak,<sup>1</sup>

\* \* \*

Binâenaleyh bir devlet-i İslâmiyye olsun da müessisleri ister Türk, ister Kürd, Arap, Çerkes, Acem ne olursa olsun müslümanlar o devletin zîr-i idâresinde hür ve müstakil yaşarlar. Akvâm-ı İslâmiyye birbirinin hürriyetini te'yîd, istiklâlini te'mîn ederler ve hep bir yaşarlar.<sup>2</sup>

\* \* \*

Tan gazetesi daha ileri giderek Arapların garb nüfüzundan tamâmıyla âzâde olarak reîs-i dînîlerini intihâbda serbest olmaları lâzım geldiğini beyân ediyor. Müslümanların reîs-i dînîsi Halîfe-i İslâm'dır. Bütün müslümanların halîfesi birdir. Hilâfet taaddüd etmez. Halîfe-i İslâm'ın vazîfesi hukūk-ı müslimîni muhâfaza, hudûd-ı ilâhiyyeyi icrâdır. Arapların emîrü'l-mü'minîn³

\* \* \*

bundan böyle bizim

en mühim vazîfemiz bu mes'eleyi tenvîr ile Avrupa'ya anlatmaya gece gündüz çalışmaktır.

Evet, herkes bilmelidir ki saltanat-ı İslâmiyye'nin kuvvetine bir zaman için zaaf ve tezelzül târî olabilir; fakat onun bütün ehl-i İslâm'ın kalbinde yaşayan hâkimiyeti ebed-devâmdır!

Ömer Rıza



#### MÜHİM BİR ESER-İ DÎNÎ

En muğlak mebâhis-i ilmiyyeyi müstesnâ bir irfânla tedkīk, anlaşılması en müşkil mesâili selîs ve mukni' bir ifâde ile tebyîn etmekle mümtâz olan Şeyhülislâm Mustafa Sabri Efendi hazretlerinin ahîran "Yeni İslâm Müctehidlerinin Kıymet-i İlmiyyesi" ünvânı altında pek kıymetdâr bir eser-i fâzılâneleri intişâr eylemiştir.

Rusya müslümanları arasında pek ziyâde iştihâr eden; son zamanlarda ismi memleketimizde de dînî müceddidler sırasında zikr edilmeye başlayan Kazanlı Musa Bigiyef Efendi'nin "Rahmet-i İlâhiyye Bürhanları" nâmındaki eseri hakkında intikādâtı hâvî olan bu kıymetdâr kitâbın vâsi' bir irfân ve tetebbu' mahsûlü olduğu daha ilk nazarda tecellî ediyor.

Müellif-i fazîletperver, mukaddimede kāri'lerini irşâd için Musa Bigiyef Efendi'nin mesleğini esâslı bir sûrette teşrîh ettikten sonra, hulûd ve mağfiret gibi muğlak noktaları, hayret-bahş bir kuvvet ile îzâh eylemiştir. Rahmet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan dört satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan bir buçuk satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buradan dokuz satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

âyetlerinin teşrîhinde vâsi' bir irfânın ne ulvî tecelliyât izhâr edebileceğini göstermiştir.

İlmî mesâilin, âdâb-ı münâzara dâiresinde, nezîh ve vakūr bir ifâde ile ne sûretle intikād edileceğinin bir şâh-eseri olan bu kıymetdâr kitapta, Musa Bigiyef Efendi'nin, âsâr-ı ilmiyyeleriyle değil yalnız âlem-i İslâm'da, belki bütün cihân-ı irfânda pek büyük bir mevki'-i ihtirâm kazanmış olan eslâf-ı izâm hakkındaki ta'rîzlerinin haksızlığı meydana konulmuş, ahlâfın eslâfa karşı medyûn olması iktizâ eden âsâr-ı minnetdârî bir hiss-i necî-

bâne ile izhâr olunmuştur.

Pek çok hakāik-ı dîniyyeyi ihtivâ eden bu kıymetdâr eseri kāri'lerimize ehemmiyetle tavsiye ederken, müellif-i muhtereminin de bu gibi müellefât-ı dîniyye ile âlem-i İslâm'ı irşâd ve tenvîre muvaffak buyurulmasını bârgâh-ı ulûhiyyetten niyâz eyleriz.

Fiâtı altmış guruştur. Taşra için posta ücreti iki guruştur. İdârehânemizde satılmaktadır. Toptan almak isteyenler Evkāf-ı İslâmiyye Müzesi Müdîri Mehmed Ali Bey'e mürâcaat edebilirler.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kurusdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da vazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

24 Temmuz 1919

25 Şevvâl 1337

Perşembe

24 Temmuz 1335

Cild: 17 - Aded: 431-432

## TERAKKĪ EDELİM, FAKAT MÜSLÜMAN KALMAK ŞARTIYLA...

Şeyhülislâm Efendi hazretlerinin ahîren intişâr eden Yeni İslâm Müctehidlerinin Kıymet-i İlmiyyesi ünvânlı eser-i fâzılânelerinin hâtimesidir:

Son zamanlarda, alel-umûm müslümanların maddiyâtını zebûn eden Avrupa terakkiyât-ı medeniyyesi bir çok mütefekkirînimizin ma'neviyâtında da tahrîbât icrâ etmiş olduğu için, münâzırım da fikrindeki hürriyete ve zâtındaki ulüvv-i himmete rağmen bu maraz-ı sârînin te'sîrinden âzâde kalamamıştır. Yani Avrupa'nın terakkiyât-ı hâzırası o derece gözünü doldurmuş ki nev'anmâ kudret ve azamet-i ilâhiyyeyi unutturmuştur, kavî ve müterakkī gördüğü Avrupalıları bizim ile ölçmekten hâtırında kalan hiss-i i'zam, kudret-i ilâhiyye ile ölçerken de muhâkemesi üzerinde hâkim olmaktan hâlî kalmamıştır. Bu hâlin te'sîri, münâzırımın ücüncü da'vâsına kadar kendini gösteriyor. Öyle ya, demiş: Her yerde sefîl ve düşkün bir halde bulunan müslümanların dini hak olsun da şa'şaa-i terakkiyâtıyla gözleri kamaştıran milletlerin dini ve hattâ dinsizliğe de şâmil olan ictihâd ve i'tikādı hak olmasın, bu ne kadar garîb ve ma'kûs bir şey!

Zavallı ve ma'sûm Müslümanlık! Mensûbîninin acz ü zilletiyle yine sen mi ithâm ve muâheze olunuyorsun? Ve biz, duygusuz ve hayırsız müslümanlar! Kusûrumuzun cezâsını, dünyâda çektiğimiz sefâletle geçirmiş olabilseydik de hâl-i esef-iştimâlimizle Dîn-i İslâm'a, hattâ kendi aramızdan söz getirmekte olduğumuzun cezâsını da âhirette ayrıca çekmeseydik. Beri tarafda, ey içimizden halâskâr kisvesine bürünerek meydana çıkan cesâretli gāfiller! Müslümanların kendilerini ıslâh ve i'lâya gücü-

nüz yetişmediği için, vazîfe-i asliyyenizdeki aczinizin intikāmını Dîn-i İslâm'dan mı almak istiyorsunuz?

## نُرَقَّعُ دُنْيَاناً بِتَمْزِيقِ دِينِنَا – فَلَا دِينْنَا يَبْقَى وَلَا ماَ نُرَقَّعُ\*

-mis (إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ غَرَّ هُؤُلَاءِ دِينُهُمْ) 1 dâk-ı celîlince, müslümanların terakkīlerine, fazla müslümanlıkları, taassubları mâni' oluyor, zu'm u zehâbında bulunan sizlere te'mîn ederim ki bugünkü müslümanların Müslümanlık'daki tedennîleri dünyâca olan tedennîlerinden kat kat ziyâdedir. Ne olurdu, hastalığın esbâbını biraz da bu cihetlerde arasaydınız. Müslümanların sukūt ve inhitâtını, en âlî ve en mükemmel bir dine vâris oldukları halde muktezâsınca hareket etmemek veyahud o şeh-râh-ı hidâyetten öteye beriye sapmak sûretiyle kadrini bilmemelerinin cezâsına atf edemez misiniz? Insanlık nazarında bir fazîlet-i müktesebe olamamak i'tibârıyla yekdiğerinden fark ve imtiyâzı hâiz olmayan milliyetlerle, aynı topraktan ibâret bulunan vatan his ve gayreti lâzım ve mukaddes tanındığı halde din hissi, din gayreti, din izzet-i nefsi lâzım değil midir ki müslümanların dinlerini bozmadan adam edilmeleri çâresine bakmakla kendinizi mükellef görmüyorsunuz? İbtidâ, Müslümanlığı müslümanlardan güzelce tefrîk ettikten sonra, Müslümanlığın değil de müslümanların, evc-i bâlâsına uzanamayarak

<sup>\*</sup> Dinimizi kırparak onun parçalarıyla dünyâmızı yamalamaya çalışıyoruz. Bu sûretle dinimiz kalmadığı gibi yamalı olan dünyâmız da işe yaramıyor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Enfâl, 8/49.

uzaktan bakmakla iktifâ ettiğine sizin kadar müteessif olduğum o terakkiyât-ı medeniyyenin, o âsâr-ı bedîa-i beşeriyyenin, fakat Allah'a tealluk eden mesâil karşısında ne kadar kıymet ve ehemmiyeti vardır ki onun [114] câzibesinin verdiği kuvvet ve cür'etle Allah'ın dini üzerinde koşmaca oynamaya kalkışıyorsunuz. O derece şaşırmayınız, beşer ne kadar kuvvet bulsa Allah nazarındaki hak ve bâtılı alt üst edecek bir inkılâb vücûda getirmek iktidârından pek, pek uzaktır. Milyonlar, milyarlar teşkîl eden ecrâmdan bir adedi, bir aded-i nâçîzi olan arzın ancak sathının beş on noktasında karınca izi mesâbesinde arz-ı vücûd eden o âsâr-ı medeniyyeye nazarınız saplanıp kalmasın!

Bir zerre demekse şu semâvâta göre arz Nisbetle beşer etmelidir kendini yok farz

Miskîn insan, başının içine Allah'ın nasıl koyduğunu henüz anlayamadığı aklı ile bulduğu şimendüferlerini, otomobillerini, tayyârelerini bin misli sür'ate iblâğ etse yine yerinde saymak derecesinde kalan bu gibi vesâit -i nâkılesine mağrûr olup da kâinât kāfile-i seyyâresiyle yarışmak hevesine mi düşecek? أُولَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ اَنَّا خَلَقْنَاهُ أَنَّا وَلَا مُونَ خَصِيمٌ مُبِينٌ والله bir balık yaratmak, en büyük bir dretnot yapmaktan ve en âdî bir sinek halk etmek, en mükemmel bir jeplin icad eylemekten daha san'atlı olduğunu unutmasın. (يَخُلُقُوا ذُبَابًا وَلُو اجْتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَه الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا لَهُ الْحَتَمَعُوا ا

Sonra bir pirenin bir fil üzerine yapışmakla fili benimsemesi kabîlinden dersek aradaki farkı tamâmen göstermiş olamayacağımız sûrette, beşer, âsâr-ı mevcûdiyetiyle tutunmak istediği kürede ne kadar alâka peydâ edebilmiştir. Cirmi nedir, müddeti nedir, hayatı nedir ve nasıl bir pamuk ipliğine bağlıdır? Kâinâta tevcîh edilen umûmî bir nazar, en azîm, en müteazzım bir adama, en küçük bir mikrop kadar mevcûdiyet hissesi ayırmaz, en şevketli bir hükûmete bir santimetre murabbaı yer vermez. Müddeti bir demden, hayatı bir nefesden ibâret olan insan, henüz hâl-i hayâtında iken bile ale't-tevâlî yirmi dört sâat dünyâ ile alâkasını muhâfaza edemeyerek her gün, servetinden, åsårından, ilminden; iktidårından ayrılmak ve sâatlerce başka bir âleme teslîm-i nefs eylemek mecbûriyetindedir. (وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا) –Nebe'-\*\*... Şimdiye kadar, Avrupa'nın terakkiyât-ı maddiyyesine bizi teşvîk eden müceddidlerimizin bir kısmı âdetâ: "Herifler dünyâlarını ma'mûr etmişler, bizim buna gücümüz yetmiyor,

yani dünyâmızı ma'mûr edemiyoruz, bâri âhiretimizi harâb edelim" ma'nâsını andıran bir tarîk-i nâ-hemvâr üzerine bizi tesvîk etmişlerdir.

Benim fikrime gelince: Bugünkü müslümanların, esbâb-ı sefâlet ve inkirâzını tedkīk maksadıyla ve mevzûu mesâil-i ictimâ'iyyeye âid olmak üzere yazmadığım ve belki sırf dînî ve ilmî bir mes'elenin münâzırım tarafından kabûl edilen tarîk-i meşrû' ve mansûsu dâiresinde mütâlaa yürütmek üzere kaleme aldığım şu eserimin yalnız bir noktasında husûle gelen sevk-i kelâmı tatmîn için şu kadar söylerim ki: Ben, müslümanların maddeten ve ahlåken inhitåtını ve belki kısmen iflåsını inkâr edenlerden ve buna çâre-sâz olacak intibâh ve teceddüd yollarının önüne sed çekmek isteyenlerden değilim. Ancak, buna çâre olacak diye açıktan veya gizliden Dîn-i İslâm'ın tahrîb veya tahrîfine lüzûm gösterilirse o zaman ben, müslümanların bu hâl-i sefâlette kalmalarını, haklarında daha hayırlı görürüm. Ve bu sefâleti de vine hic olmazsa Dîn-i İslâm'ın esâsına sâhib kalmış olmakla beraber ahkâmı ile âmil olmak husûsundaki kusûrlarına, gevşekliklerine karşı bir te'dîb-i ilâhîye haml ederek mütesellî olurum. Ve ben, müslümanların mes'ûd bir dünyâ yüzüne cıkmasını samîm-i vicdânımla arzu eylediğim hâlde, dinimizin üzerine basarak erişebileceğimiz yüksek dünyâmıza la'net ederim. Biz o yüksek dünyâya çıktığımız zaman, İslâmiyet de dest-i i'tisâmımızla farak-ı ihtirâmımızda bulunmalıdır. Hem bu sûretle hareket edersek yükseleceğimiz yere çıkarken bizliğimizi de beraber götürmüş olacağımız cihetle muvaffakiyet daha ziyâde kat'îdir. Aksini yaparsak, daha i'tilâ hareketinde melezleşmiş olan bizler. çıkacağımız noktaya vâsıl olmadan kuvvetimizi zâyi' etmiş olacağımız gibi farz-ı muhâl olarak şâhika-i emele yükselmek mümkün olsa bile o yüksekler, artık biz değil, bizden tenâsüh etmiş başkalarıdır. Bize yabancı olan o mahlûkların dünyâca saâdetlerine çalışmak borcumuz olmadığı gibi âhiretçe mes'ûliyetlerine iştirâk etmek de hiç işimize gelmez.

Yine ben, şimdiki ulemâ-i İslâm mevkiinde bulunanlardan bir çoklarının bu ünvân ile münâsebetleri olmadığını ve en muktedirlerinin de ilmen ve fikren ve hissen kifâyetsiz bir derecede bulunduğunu tasdîk ederim. Fakat benim gibi işte o kifâyetsizlerden biri olan Musa Bigiyef Efendi'nin veya başkalarının vaktiyle ilm-i kelâm, ilm-i fikhı vaz' ve tedvîn eden ulemâ-i İslâm'ın mevki'-i bülendlerine hakāretler fırlatmaya kalkışmalarını kat'iyyen tecvîz etmem. Onlar, içinde bulundukları asrın ihtiyâcât-ı ilmiyyesine bâliğan mâ-belag galebe çaldılar. Onlardaki kudret-i ilmiyyenin; hiss-i vazîfenin onda biri bizde bulunsaydı belki biz de Dîn-i İslâm'ın "garîb" kaldığı bir zamanda bir parça yüzünü güldürebilirdik. Bizim gibi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yâsin, 36/77.

<sup>\*</sup> Allah'dan başka tapındıklarınızın hepsi toplansa bir sinek halk edemezler." [Hac Sûresi, 22/73].

<sup>\*\*</sup> Sebât, his ve hareketten men' etmektir. Ve yahud ölüm demektir. Meyyite mesbût da denir. [Nebe', 78/9].

Bu dinin ulemâsı idâdında bulunmaya lâyık olmayan zavallıları görüp de, târîh-i İslâm'ın, kılıcı ile nâm bırakan eâzımdan binlerce daha fazla ulemâya mâlik olduğunu unutmamalı ve hele kifâyetsizliğine yani noksân-ı ilmine fıkdân-ı terbiyyesi munzam olmaktan başka bizden farkı olmayan Musa Efendi gibilerin sözlerine bakıp da eslâf-ı ulemâmız hakkında yanlış fikirlere zâhib olmamalı, Allah'dan korkmalı ve ilim ve din huzûrunda utanmalıdır. Yeni yetişen müslüman çocukları, sürü sürü Avrupa ulemâ ve hükemâsının isimlerini, menâkıb-ı şöhretlerini [115] hâfızalarında taşıyorlar. Bu hâl kâfî gelmiyormuş gibi üstelik bir de ulemâ-i İslâm'ın, bazı hâtırlarda kalan bakāyâ-yı nâmını kazıyıp çıkarmak için mezemmetlerini, kendilerine âdetâ meslek edinenler ve bunu da gûyâ Dîn-i İslâm'a hizmet şeklinde gösterenler bulunuyor!

Hayır, hayır... Eslâf-ı kirâmın hizmetleri, ulüvv-i himmetleri, had-nâ-şinâs ahlâfın takdîrine arz-ı ihtiyâc derecesinden müteâlîdir. Lâkin müslümanlar arasında, ulûm-ı İslâmiyye mebâhisinde herkese, istediğini söylemek ve belki bu ilimleri okumadan bilmek hakkı verildiği ve yine, bu ilimlere mahsûs olmak üzere hatâ ile savâbın farkı aranılmadığı bir zamanda kütüphânelerin elden gelmez ki sâhiblerinin sükûta mahkûmiyetleri cihetiyle müdâfaadan mahrûm kalmış olan mücelledât-ı ilmiyyeyi çıkarsın da ortaya saçsın!

Hicâb etsin tabîat yerde kalmış kābiliyyetten

Evet, o büyük eslâfın verese-i ulûmu makāmında bulunan şimdikiler, acz ü fütûr içinde pûyân ve her türlü levm-i lâime şâyândırlar. Bununla beraber, ilm-i dîne tarîk-i mahsûs-ı fennîsinden intisâb etmeyen veyahud dini, sırf dünyevî ve ictimâ'î bir mes'ele hâlinde tahlîle kalkışan müceddidlerin Dîn-i İslâm hakkındaki zarar ve hasârı işte bu kifâyetsiz ulemâdan fazladır. Bunu târîh-i İslâm gösterecek ve belki âlem-i İslâm'ın son senelerinde kısmen göstermiştir bile! Çünkü evvelâ, bu müceddidlerin, dinimizin hakīkaten dostu veya düşmanı olduklarını ta'yîn edememekte ma'zûruz. Bunlar, daha sarîh bir çehre ile karşımıza çıksalar.

Mustafa Sabri

---

#### HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂM'IN DİNİ: İSLÂM

**-4-**

Şu halde dine müterettib niam-i ilâhiyye ne gibi ni'metlerdir? - Dinin vaad eylediği ni'met, hâlık-ı yegâne olan Cenâb-ı Allah'ın her türlü ni'metine, nâ-mütenâhî ni'metlere şâmildir, müslüman vezâif-i dîniyyesi hem niam-i dünyeviyyenin ve hem niam-i uhreviyyenin tarîkı, sebebidir. Nusûs-ı dîniyyede bunu takyîd ettirecek bir şey görülmediği halde ta'mîm ettirecek bir çok edille vardır. Ez-cümle müslümanların her namazın nihâyetinde duâ olarak okumaları mu'tâd olan أَرِيَّنَا أَتِنَا فِي الدُّنْيَا) أَتِنَا فِي الدُّنْيَا âyet-i kerîmesi, hem (حَسَنَةً وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّار dünyevî ve hem uhrevî metâlibi ta'lîm buyuruyor. 2(مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْأَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ في حَرْثِه وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا -âyet-i kerîmesinde yal (نُؤْتِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصيب nız hars-i dünyevî kasd edenlerin nâil-i emel olacaklarını ve lâkin âhiretten nasîbedâr olamayacaklarını beyândan sonra hars-i âhireti kasd edenlerin, harsi müzdâd olacağını ve zımnında makāsıd-ı dünyeviyyelerinin dahi ihsân edileceğini gösteriyor ki bu da dinin her iki ni'meti câmi' olduğunu irâe ediyor. Bundan başka 3(لَهُمُ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ) أَهُمُ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ

gibi inzâr âyetleri de hem dün- (وَلَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظيمٌ yevî ve hem uhrevî nokta-i nazarları ihtivâ ediyor. Bu bâbda daha bir çok edille-i dîniyye îrâdı mümkündür. Bundan dolayıdır ki Dîn-i İslâm Kur'ân-ı azîmü'ş-şânı her iki maksadı ihtivâ eyleyen bir nazarla ta'kīb etmelidir. Niam-ı âhiret bu âlemde insanlar için doğrudan doğruya mümkün olarak kābil-i îzâh değildir. Niam-i dünyeviyye ise kısmen meşhûd ve kısmen kābil-i kıyâsdır, bu sebeble Kur'ân'da niam-i ilâhiyye daha ziyâde dünyevî teşkîlât ile îzâh olunmuştur. Ve Islâm'da asıl mezmûm olan cihet hayat ve niam-ı dünyeviyyeye hasr-ı maksad etmektir. Halbuki bu hasr insanın lehinde değil, aleyhindedir, çünkü niam-ı fâniyye-i dünyeviyye, niam-ı bâkiyye-i uhreviyyeye nazaran pek cüz'îdir. 4(التُنْيَا قَلِيلٌ) يَاءُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ إِلَيْ إِلَى الْمُتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ إِلَيْ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللل -Kur'ân hayât-ı dünyeviyyeyi bir çok âyâtta tas (وَالْاخِرَةُ vîr etmiştir. Ez-cümle 5(ثَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُو ّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ âyeti hayât-ı dünyânın ta'rîfi (بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ gibidir ki oyundan, eğlenceden, tezyînâttan, insanların birbirleri arasında tefâhürden, emvâl ve evlâdın kesreti ile mübâhâttan ibâret olmak üzere ta'dâd edilmiş ve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/201.

 $<sup>^2</sup>$  Metinde âyette bulunan iki cümle takdim tehir edilmiştir. Şûrâ,  $42/20.\,$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakara, 2/114.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nisâ, 4/77.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hadîd, 57/20.

كَمَثَل غَيْثٍ اَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ bunların nihâyet-i âyette (جَهِيجُ يَهِيجُ nazmıyla ne gibi kıymeti hâiz (فَتَرْيهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا olduğu gösterilmiştir. Fil-hakīka zamanımız insanlarında olduğu gibi mesâî-i insâniyyenin bütün hedefi bunlardan ibâret olursa insanlık hiç demektir. Halbuki insanlığın ayrı zevki vardır, mesâî-i insâniyye, insanı ebediyet-وَالْنَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ lerde mes'ûd edecek kıymetleri hâiz 1(وَالْنَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ medîhasına mazhar olacak olan (خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا bu mesâînin, mahall-i icrâsı ise yine dünyâdır. Dünyâda asıl hayatın zarûriyyât ve hâcâtı istikmâl olunmadıkça kemâlât-ı uhreviyyenin istihsâli taht-ı tehlikededir. Fakat dünyâyı dünyâ emeliyle değil, bekā emeliyle ta'kīb etmelidir ki hem kendisi intizâma girsin ve hem nasîbe-i âhiretine hizmet eylesin. Maatteessüf müslümanlar edvâr-ı ahîrelerinde bu hakīkat-i dîniyyenin esrârından gāfil bulunuyorlar.

Kimisi dünyâsız âhiret iktisâb olunur zannediyor. Kimisi de âhireti tanzîm-i dünyâ için kuru bir vâhime gibi telakkī ediyor. Hayât-ı dünyâya kasr-ı nazar, nefs-i ferdînin sırf zevkinden, eğlencesinden başka bir şey [116] düşünmemek demektir. Halbuki din ve âhiret için çalışmak, ciddî ve ebedî gayeler için çalışmayı te'mîn eyler ki hayât-ı dünyâyı idâme ettirebilen de böyle çalışmalardır. Bu hikmete mebnîdir ki hayât-ı sahsiyye ve ictimâiye-i insâniyyenin huzûzât ve hâcât-ı fıtriyyesini ta'kīm etmeye uğraşmak, insanları zühd-i mutlaka da'vet eylemek, insanlığı havâss-ı hayvâniyye ve cismâniyyeden tamâmen tecrîd ederek sırf rûhânî bir mahlûk gibi yaşatmaya çalışmak İslâm'da mergūb değildir. Beden-i insanînin taşıdığı bil-cümle a'zânın her birinde fıtrî birer gāve, birer mâ hulaka-leh mutasavverdir. Her işte her uzvu bu gāyede, ve mâ hulaka-lehinde kullanabilmek, ubûdiyetin, insanlığın mertebe-i kemâli budur. Asıl şükr-i ilâhî de budur. Esâs zühd de budur. Yine şübhe etmiyorum ki ağzım, mevcûdiyetime lâzım olan mevâdd-ı gıdâiyye ve şifâiyyenin medhali veya bazı i'mâlât-ı rûhiyyenin lisân-ı beyân dediğimiz bir keyfiyetine mahreci olmak içindir. Ben onu hiçbir vazîfe için kullanmamaya azm edersem zulüm eylemiş olurum ve aynı zamanda bir muhâl taleb etmiş bulunurum. Bununla beraber ben bunu sû'-i isti'mâl etmeye de muktedirim. Onu gıdâ medhali yapmak yerine tütün ve sâire gibi meşrûbât-ı muzırraya da kullanabilirim. Ve şübhesiz hatâ ediyorum. Bunun için Dîn-i İslâm'da her uzvun mâ hulaka-lehi ta'yîn olunmuş ve o uzvun o gāyede isti'mâli meşrû' ve hattâ ibâdet ma'nâsını bile tazammun eylemiştir. İşte tenâsül kasdıyla nikâhın mergūb olması ve ma'nâ-yı ibâdeti mutazammın bulunması bundandır. Zinânın harâm olması kasd-ı

<sup>1</sup> Kehf, 18/46.

tenâsüle hâdim olamayıp sırf zevk ve eğlence kabîlinden olmasından ve bununla beraber kābil-i intizâm olamayacağından ve lâ-yuhsâ mehâzîri müştemil bulunmasından neş'et ediyor. Demek oluyor ki insan bu havâic-i cismâniyyesini de istîfâ etmeli ve bunlarda da ibâdet ma'nâsı bulunabilmeli ve ancak bu istîfâ yalnız gāye-i asliyyesine mütevecih olarak ve o niyetle yapılmalıdır. Bir hadîs-i şerîfde ²(نفسك مطيتك فارفق بها) buyurulması, Kur'ân'da zâlim-i nefs olan kimselerin zem olunması İslâm'ın bu rûhunu irâe eyler. Binâenaleyh Dîn-i İslâm'da zühd ve vera'ın ma'nâsı ta'zîb-i nefs değil, ta'dîl-i nefsdir ve nefsi bâlâda beyân olunan hayât-ı dünyâya esâretten kurtarıp bütün mevcûdiyeti mâ hulaka-lehinde kullanabilmek için mehâfetullâhın terbiyesine tevdî' edebilmek ve ancak makāsıd-ı ebediyyeye tevcîhe muvaffak olmaktır.

İslâm'ın en büyük hasîsa-i ahlâkıyyesi – Bâlâda ma'nâ-yı âmmı beyân ederken vicdân ve i'tikād-ı İslâmiyyenin hakperestlik rûhuna râci' olduğunu beyân etmiş idik. Ma'nâ-yı hâssı irâe eden tarîk-i müstakīm ta'rîfi dahi bu vicdânı daha feyyâz bir hâssa-i mühimme ile kayd ediyor ki o da istikāmettir. Fil-hakīka bütün hakāikın mebde' ve merci'-i hakīkīsi olan Cenâb-ı Allah'ın vahdâniyetine îmân ile ona<sup>3</sup> inkıyâd ve i'tikādından, rûhundan doğacak olan vicdân, bütün ma'lûmât ve efkârı, temâyülât ve ihtisâsât-ı nefsiyye nokta-i nazarından indî ve izâfî kıymetlerle değil, Cenâb-ı Allah'a nazaran hâiz oldukları hakīkī ve nefsü'l-emri kıymetlerle ölçüp takdîr edebilmek demek olan vicdân-ı hak-şinâs ve bu vicdânın bütün harekâtta, akvâl ve ef'âl-i insâniyyenin hepsinde, ferdî ve ictimâ'î cemî'-i hâlâtta tecellî ve tezâhürünü te'mîn demek olan istikāmet seciye-i ahlâkıyyesidir. Bundan dolayıdır ki îmân ile istikāmet Dîn-i Íslâm'ın ünvânı, remzi addedilebilecek en büyük hasâisdendir. Nitekim bir A'râbî Cenâb-ı Risâlet-meâb Efendimizin huzûr-ı risâletlerine gelerek "Yâ Resûlallâh dini bana bir ta'rîf et ki ba'demâ kimseye sormak ihtiyâcında bulunmayayım" dediği zaman, Hazret-i Peygamber Sal-(قُلْ آمَنْتُ بِاللهِ، فَاسْتَقِمْ) ُ lallâhu Aleyhi ve Sellem Efendimiz yani "Allah'a inandım de sonra istikāmeti ta'kīb et" buyurmuşlardı. Anlaşılıyor ki Cenâb-ı Allah'a îmânı yalnız kalpte saklamayıp lisânen ikrâr ile i'lân eyledikten sonra her husûsda istikāmet Dîn-i İslâm'ı telhîs eden en mühim bir hasîsadır. Bunu Kur'ân-ı azîmü'ş-şân bir hayli âyâtta tasrîh ve tervîc ediyor. Ve dine terettüb edecek bütün mevâhib-i ilâhiyyenin, istikāmete terettübünü gösteriyor. إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا) Ez-cümle Sûre-i Secde'de<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> İ. Hakkı Bursevî, Rûhu'l-Beyân, Beyrut, c. 5, s. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Metinde (اکاه) şeklinde yazılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Müslim, Sahîh, Kitâbü'l-Îmân, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sehven Secde Sûresi yazılmıştır. Âyet Fussilet, 41/30'dadır.

تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ الَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَٱبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتي كُنْتُمْ إِنَّ الَّذِينَ قُالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا) ve Sū́re-i Ahkāf'da¹ (تُوعَدُونَ âyetleri istikāmetin hayat ve (فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ istikbâl-i hayâtta ne kadar büyük ehemmiyeti olduğunu ve bunun evvelà Cenâb-ı Allah'a îmândan ve o îmânı kavlen izhârdan bed' edebileceğini pek güzel ifhâm ediyorlar. Cenâb-ı Allah kullarına bizzât veya bil-vâsıta bahşedeceği ni'metleri, hep birer tarîk-ı müstakimden bahşeyler ki bunlara lisân-ı Kur'ân'da sünnetullâh ıtlâk olunmuştur. Bu bâbda hiç i'vicâc ve inhirâf yoktur, hattâ bunu görenler, Cenâb-ı Allah'ı mecbûr zannetmişler ve vücûb ala'llâha kadar gitmişlerdir. Felsefenin icâbiyyesi de bundan neş'et eyler. Halbuki bütün bu vücûblar ilim ve hikmet-i ilâhiyyeye göre irâdetu'llâhın icâbıdır. Cenâb-ı Allah muhtârdır. İşte tarîk-ı müstakimden gelen niam-ı ilâhiyyeyi almak için sarf-ı irâdeye muhtâc olan insanlar da ancak istikāmet ile tarîk-ı müstakīme sülûk ile müstefid olabilirler.

Gerek ferdin ve gerek cemâatin niam-i ilâhiyyeden istifâdelerine sebeb olan tarîk-ı müstakīm insanları, âmâl ve temenniyât-ı mücerredesi ile hâsıl olan i'tibârât ve mevzûât-ı sırfa olamayıp nefsü'l-emri ifâde eden bir takım kavânîn-i hakīkıyye olabileceği için iste bu kavânînden cidden istifâde etmek onların tatbîkātında dahi ciddî bir istikāmet-i ahlâkıyye ta'kīb eylemeye mütevakkıfdır. Lisân-ı İslâm'ın ifâdesine göre kavânîn-i ilâhiyye iki nevi'dir: Birisi kavânîn ve evâmir-i tekvîniyyedir ki bunların te'sîrât-ı beşeriyye ile tahavvülü meşhûd değildir. Diğeri kavânîn-i teşrîiyyedir ki beşer bunların tatbîkini ihmâl edebilecek hürriyet ve ihtiyâra mâliktir. Bununla beraber her iki kānûnda beşerin vaz'iyeti vâzı'-ı kānûn olmak değil, nihâyet kâşif-i kānûn olabilmektir. Lâkin kavânîn-i teşrîiyyenin [117] hükmü, beşerin şuûr ve irâdesine iktirân etmek gibi bir şart ile meşrût bulunduğundan dolayı beşer bu kānûnları kendi mevzûâtı zannetmek gibi hatâlara düşerek, sırf mevzûât-ı mücerredesinin mûsıl-ı niam ve saâdet olabileceği zu'muna zâhib olmaktan hâlî kalmamış ve âlemde görülen sefâlet-i beşeriyyede bu zan ve zu'mun dâimâ büyük te'sîrleri meşhûd olmakta bulunmuştur. Ve asr-ı ahîrde ise bu zu'm pek ileri gitmis ve hak mefhûmunun hâlâ ciddî ve hakīkī bir kıymeti bulunduğu teslîm olunamamıştır. İslâm evâmir-i teşrîiyyenin ifâde eylediği hak ve kānûn ma'nâlarını, hakīkī ve ciddî bir esâs ile telakkī eylediği için bunları hitâbât-ı ilâhiyyeye ircâ' eyleyerek mütâlaa etmiştir.

Bu vech ile bütün kavânîn-i tekvîniyye ve teşrîiyye düstûr-ı vahdet ile bir şâriin emir ve tedbîrine ircâ' olunup, efrâd-ı beşerin, hevâiyât ve temâyülât-ı muzırrasından husûle gelebilecek teşettütât-ı hukūk-şikenâneye meydan vermeyecek bir kānûn-ı esâsî keşf ve kabûl
edilmiştir. Beşerin bu kavânîne karşı iki nisbeti vardır:
Biri nisbet-i vicdâniyye, diğeri ise nisbet-i ameliyyedir.
Tarîk-ı müstakīm olan kānûna îmân veya ilim ile şuûrunu rabt eylemek bir nisbet-i vicdâniyyedir, evvelâ bu nisbette hakka isâbet için çalışmak bir istikāmettir. Sâniyen
ef'âl ve harekâtı bu kānûna tamâmen tevfîk etmek ve
irâde ve ihtiyârını hep bu yolda kullanmak dahi bir istikāmettir. Şu halde istikāmet, bir insanın zâhir ve bâtını
ile hakka, kānûn-ı hakka intibâkı demektir. Bir insanda
bu meleke-i intibâkın bulunması ise istikāmet-i ahlâkıyye
tesmiye olunur ki bütün fezâil-i beşeriyyenin menbaıdır.

İslâm'da istikāmetin ehemmiyet-i dîniyyesi bu kadar büyük olup tatbîki bütün kavânînin tatbîkine muvaffakiyet denebilecek derecede şümûllü ve bundan dolayı pek kuvvetli bir irâdeye, pek metânetli istitâat-ı rûhiyye ve bedeniyyeye mütevakkıf olduğundan Cenâb-ı Allah bunun kābiliyet-i tatbîkiyyesini isbât için Fahr-i Risâlet Efendimiz hazretlerine istikāmetle emri bit-tahsîs te'kîd buyurmuştur.

Mehmed Hamdi

## HUKŪK-I ÂİLE VE USÛL-İ MUHÂKEMÂT-I ŞER'İYYE KARÂRNÂMELERİ HAKKINDA

**37** 

127'inci maddede:

"Nafaka cinsinden mal terk etmediği halde tegayyüb eden bir kimsenin zevcesi hâkime bil-mürâcaa tefrîkini taleb etse hâkim o kimse hakkında icrâ-yı tahkīkāt eyler. Nerede olduğuna ve hayat ve memâtına dâir haber alınmasından yeis hâsıl olursa yeis târihinden i'tibâren dört sene te'cîl eyler. İşbu müddet zarfında haber alınamadığı ve zevce talebinde musır bulunduğu halde tarafeyni tefrîk eder. Eğer zevc muhârebede gaybûbet etmiş ise hâkim tarafeyn-i muhâribeynin ve üserânın yerlerine avdetinden i'tibâren bir sene mürûr eyledikten sonra tefrîke hükmeder. Her iki halde zevce hüküm târihinden i'tibâren iddet-i vefât bekler."

Denilmiş. Mezheb-i Hanefî ve Şâfiî'ye muhâlif olup lâyihada zikr olunduğuna göre Mezheb-i Mâlikî'den alınmıştır. Mezheplerimiz nikâhın mahfûziyeti esâsına müstenid ise de zevcenin hukūkunu aslâ nazar-ı i'tibâra almamakta imiş. İmâm Mâlik'in zevceler hakkındaki re'yi zamanın efkâr ve icâbâtına muvâfık görülmüş. Halbuki nikâhın mahfûziyeti zevc ile beraber zevcenin de maslahatını tazammun eder. Ve böyle ahad-ı tarafeynin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ahkâf, 46/13.

hukūkunu nazar-ı i'tibâra almak mezheplerin vazîfesi ve eimmenin salâhiyetleri dâiresinde değildir. Cünkü ahkâmı onlar kendileri icad etmiyorlar. Edille-i şer'iyyeye nazar ederek hükm-i Rabbânî ne ise onu fehm ü beyân etmeye bezl-i cehd ediyorlar. Mezhebimiz Ali el-Murtazâ ve Abdullah bin Mes'ûd radiyallâhu anhümâdan me'hûz ve müntakil olup Kitâbullâh ve sünnet-i nebeviyyenin ıtlâkāt ve umûmâtına müsteniddir. Zamân-ı Peygamberîde böyle bir te'cîl ve tefrîk vâkı' olmadı. İbtidâ Ömer el-Fârûk radiyallâhu anh zamanında bir mefkūdun zevcesine dört sene mürûr ettikten sonra iddet-i vefât ile emr olunup ba'dehû izdivâcın tecvîz olunduğuna dâir bir rivâyet var. İmâm Mâlik ve Ahmed onunla ahz ve temessük eylemişlerdir. Lâkin kadın izdivâc ettikten sonra evvelki zevci gelmis ve isterse kadın kendinin zevcesi olduğuna hükm edilmis olduğu tamâm-ı rivâyettendir. Binâenaleyh Hidâye ve şürûhunda "Ömer radiyallâhu anh kavl-i evvelinden rücû' etti. Adem-i tefrîk üzerine icmâ' olundu" denilmiştir. Bundan asıl maksad da fi'lasl ihtilâf vukūunda isbât eylemek, İmâm Fârûk evvelce su dört senenin mürûru mefkūd hayatta olsa bile tefrîte sebeb olur, re'yinde bulunmuş da o vechile hükmetmiş demek değildir. Çünkü öyle olsa kadına iddet-i vefâtla değil, eb'ad-i eceleyn ile emr olunmak lâzım gelirdi. Yalnız iddet-i vefât ile emr olunması çölde gāib olan o kimsenin ahvâl-i husûsiyyesine nazaran mevtine karîne ittihâz edilmiş olduğuna delâlet eylemektedir. Kavl-i evvelden rücû' o istidlâlin irtifâ'dan kinâye olup her halde hükm-i mes'elede icmâın zâhir olduğunu beyândır.

Mefkūdun zevcesi hakkında ألبيان) hadîs-i şerîfi de var, Sünen-i Dârekutnî'de muhrecdir.

Te'cîl ve tefrîk hiçbir mezhebde mâhiyet-i kat'iyyeyi hâiz olmayıp kadın iddet-i vefât bekledikten ve zevc-i âhara vardıktan sonra kable'd-duhûl zevc-i evvel zuhûr etse onun olduğu müttefekun-aleyhdir. Ancak ba'de'dduhûl gelecek olursa İmâm Mâlik: "Artık alamaz" demis. İmâm Ahmed: "Yine onundur" deyip dört senelik te'cîlin mefkūdun çölde, yahud denizde gāib olması gibi vefâtına delâlet eden ahvâle münhasır olduğuna ve binâenaleyh mâlının da taksîm olunacağına da kāil olmuş. Bir tarafdan [118] hay i'tibâr olunarak malı vereseden saklamak ve bir tarafdan zevcesine iddet-i vefât ve ondan sonra izdivâc ile iftâ eylemek husûslarının cem'i sahîh olmayacağını nazar-ı dikkate almıştır. Nazarında musîb olduğu da âşikâr olup ancak bu gibi mevâzi'de mefkūd olanların her hangisi için olsa dört sene te'cîle hâcet olamayacağı gibi yakın, uzak her ne de olsa mevtine kanâat icin bu müddetin kâfî olamayacağı da zâhirdir. Müddet-i intizâr ihtilâf-ı eşhâs ve ahvâl ile muhtelif olmak lâzım gelir. Mezheb-i sahîh-i Hanefî de budur.

Lâyihada zikr olunduğu üzere her halde mefkūdun doksanı bulması aranmaz. Doksan sinniyle tahdîd ehl-i tahrîcden bazı ulemânın kavlinde vâkı' olmuş ve içlerinden yetmiş ve altmış, hattâ otuz sene de kâfî olur diyenler bulunmuştur. Maksad mefkūdun vefâtına kanâat-i tâmme husûlüdür. Eimmemizden zâhirü'r-rivâyede sâbit olan hiçbir müddet ta'yîn olunmaksızın inkırâz-ı akrânın nazar-ı i'tibâra alınacağının zikr olunmasıdır. Bu da karâin-i sâire bulunmadığı halde son delîl olacağındandır. Ve illâ her şahsın ahvâl-i sıhhiyesi ve şân ve mevkii gibi bulunduğu ve tagayyüb ettiği mevziin kurb ve bu'du gibi umûrun hep lâyıkıyla teemmül olunarak kanâat-ı matlûbe husûlünde değil dört sene, daha az bir müddetin de kifâyet edeceği kütüb-i fıkhiyyemizde mebsût ve musarrahdır.

Cihet-i mevti tercîh eder esbâb bulunmadığı sûrette mefkūdun inkırâz-ı akrânı beklemek Mezheb-i Hanefî ve Şâfiî'ye muhtas olmayıp Hanbelî ve Mâlikî mezheplerinde de vardır. Mezheb-i Mâlikî'de esîr olsun, olmasın selâmet gālib olan ahvâlde bilâd-ı ecnebiyyede mefkūd olanların gerek malları ve gerek zevceleri hakkında bir hüküm verebilmek için yetmiş ve alâ kavlin seksen yaşını bulmaları şarttır. Bu da Lâyiha Komisyonu'nun zannettikleri gibi esîr olmayanların esîr addolunduklarından ve zevcelerinin hukūkuna i'tibâr olunmayacağından değil, orada bulunanların hayat ve memâtının memleketimizdekilerin ahvâli gibi fahs ve tahkīki hükkâmın makdûru olamayacağı her zaman için âşikâr olduğundandır.

Mezheb-i Mâlikî'nin münferid olduğu te'cîl ve tefrîk hükmü bilâd-ı İslâmiyye'de mefkūd olanlara mahsûsdur. Binâenaleyh bu madde ona da muvâfık olmayıp bilâd-ı ecnebiyyede mefkūd olanlara teşmîli icmâa muhâlifdir.

Bilâd-ı İslâmiyye'de, yahud matlûb olan tahkīkāta kābiliyeti olan havze-i hükûmet-i Osmaniyye'de mefkūd olanlara maksûr olsa da bu re'yin kabûlünü, müberhen ve muallel olan mezheb-i cumhûrun terkini muktezî yoktur. Zamanın efkâr ve icâbâtına muvâfık demek esbâb-ı tercîhden değildir. Mezheb-i cumhûru mu'tekid olan hükkâm için onunla hükmeylemek meşrû' olmaz. Hâssaten onun ma'mûlün-bih olması emr olunduğu sûrette gerçi hilâfında ma'zûl olup kendi mezhepleriyle de me'zûniyetleri olmadığından hükm edemezler. Lâkin onunla hükm edebilmeleri de lâ-ekal rızâ-yı Bârî'ye muhâlif olacağı zan ve zehâbında bulunmamakla meşrûttur. Ve illâ icmâen nâfiz olmaz. Gāibin hakkı bâkīdir. Ve her kim tarafından hükm olunsa ezvâc için hayırlı olmadığı gibi bu tefrîk öyle zan olunduğu gibi zevcât için de maslahat-ı sahîha te'mîn etmez. Çünkü ibtidâen

Hadis (المُزَأَةُ الْمَفْقُودِ المُزَأَتُهُ حَتَّى يَأْتِيهَا الْخَبَرُ) şeklindedir. ed-Dârekutnî, Sünen, Kitâbü'n-Nikâh, Bâbü Mehr.

kat'iyyeti hâiz olmadığı gibi her vakit için de şübhelidir. Memleketimizde me'lûf olmayıp sekene-i asliyye miyânında Mâlikî Mezhebi şâyi' ve ma'rûf olmadığından pek garîb görülecek. O kadını zevceliğe kabûl edecek olan da hemen bulunmayacak. "Zavallı insan diyâr-ı gurbette kim bilir ne yapıyor. Vefâsız şıllık; beş sene bile bekleyemedi" diyecekler. Hele kendini bilen, din ve mezhebiyle mütekayyid olan, hayrı me'mûl olanlardan hiçbir kimse ona rağbet etmeyecek. Bu tefrîk onun dul kalmasına ve o zamana kadar almakta olduğu nafakadan bilâhare zevcinin mîrâsından mahrûm olmasına sebeb olacaktır. Komisyon buraları da teemmül etmemişler.

Sadreddin



### BEŞERİN VÂSITA-İ RİSÂLETE İHTİYÂCI

– 2 –

Onların avâlime nisbeten hâiz bulundukları mertebe-i âliyye, kendilerinin vaz' ettikleri hakāik-ı dîniyye ve insâniyyede bir rehber-i kül, bir şâhid-i kātı' ve insanlarca âlem-i gayba bir mebde'-i ıttılâ' hakīkatini telkīn etmektedir. Onlar, dünyâ hayatının ehli değil imiş gibi görünerek şu sûretle dünyâda da âhiret gürûhundan olduklarını gösterdikleri halde hayât-ı uhrâya âid elbise iktisâ etmemiş yani zâhiren libâs-ı dünyeviyyeyi giymiş bir halde bulunanlardır. Ondan sonra lisân-ı kudretten sâdır olan evâmiri ve nezd-i ukūlde mestûr bulunan suûn ve ahkâm-ı Bârî'yi telakkī ve istıtlâ' ile intâk-ı hakka kemâl-i temkîn ve sebâtla devâm ederler ki bu sûretle ibâdın meşiyet-i ilâhiyyeye makrûn olan i'tikādlarını ıslâh ve tahkîme, saâdet-i uhreviyyelerine medhal olmaya sâlih bulunan yolları te'sîs ve takvîme, tâkat-ı akıllarının tahammül edeceği ve ihâta-i fehmlerinin dûr kalamayacağı derecede âhiret hâllerini kendilerine tebyîn ve tenvîre delâlet-i kâmile îfâ eylerler.

Bundan başka nâsın sîretlerini bir hadd-i ma'kūl tahtında bulundurarak inân-ı nefslerini istedikleri gibi ıtlâk etmemeleri, rûh-ı mevcûdiyetlerinin bir istikāmet-i münevvereye iktirân etmesi, şehvet-i nefsâniyyelerinin kesri, saâdet ve şekāvet-i hâllerine vardıran amellerin envâ' ve tarz-ı icrâsından kesb-i ilm ü îkān etmeleri için onlara vahiy ve ilhâm-ı kudretle müeyyed teblîgāt ve irşâdât-ı hayriyyede bulunurlar. Bir halde ki şu âlem-i kevnde akıl ve hislerinden mestûr olan mesâlik ve ahvâl-i meşrûhayı ilm-i şâmil ve nâfizleri [119] delâletiyle onların a'mâk-ı derûnlarına icmâlen ilkā ve takrîr etmiş olurlar.

A'mâl-i lâzıme-i beşerin zâhir ve bâtına müteallık külliyâtının tealluk ettiği ahkâm, o vazîfe-i bâhirede dâhildir,

nâsı ihyâ eden o eltâf-ı ilâhiyyenin âsâr-ı âliyyesi cümlesinden olarak resûllerinin der-miyân ettikleri da'vâ-yı risâlet ve ahkâm-ı teşrîiyyelerine hüccet-i kātıa olan ve kuvâ-yı beşerin varamayacağı havârıktan bulunan âyât ve mu'cizâtı izhâr ve iddiâ ile müddeâlarını te'yîd ve sıdk-ı risâletleri üzerinde kulûb-ı ümmetin kanâatını itmâm ettikleri ve şu vesâit-i ilzâmiyye ve ıslâhiyye ile cânib-i ilâhîden mübeşşir ve münzir oldukları halde ümmetlere meb'ûs peygamber oldukları emr-i celîdir.

Şübhe yoktur ki o Sâni'-i Hakîm, her şeyin hilkatini vech-i ahsen üzere halk ve tensîk eylemiş ve kemâl-i sun'unu her zerre-i mevcûdda ibdâ' ve izhâr etmiş olduğu gibi hazîne-i feyz ü kereminden her zî-rûhun muhtâc olduğu şeyleri de ibzâl eylemiştir.

Sunûf-ı mahlûkātı miyânında ister hakīr olsun, ister şerîf bulunsun hiç kimseyi fazl u rahmetinin âsâr-ı hayât-bahşâsından mahrûm bırakmamıştır, mahlûkāt-ı sâireden bedâyi' ve hasâis-i kevniyyesi i'tibârıyla mümtâz yarattığı nev'-i insanda müncelî olan sun' ve hikmet-i havârık-nümâ ile beraber mevâhib-i kudretten kabûl-i hilm ü ilhâma ve bu feyzin te'sîr-i şümûlüyle gayrın ihrâz ve ihtisâs edebileceği envâr-ı hidâyetten istinâreye zâhir bulunan kābiliyet-i mahsûsanın mâ vudia-lehinde isti'mâli hâlinde şu mesâfât-ı hayâtiyyede perde-i hakīkati setr eden zulmet ve hayretten ve iki cihâna müteallık hayatın ehem ve efdal olanını ihlâl edecek şeylerden lütf-i ilâhî ile te'mîn-i halâs edebilmek mertebe-i imkâna girer.

Biri çıkıp dese ki: İnsanın ulûmdan muhtâc olduğu şeyler kuvâ-yı sâiresi gibi bilâ-teallüm niçin hibe ve tevdî' edilmemiş ve i'mâl-i lâzımeye intikāl ve inkıyâd etmek ve hayât-ı âhiretin gāyesine mûsıl olan tarîka sülûk eylemek maddesi bilâ-irşâd tabîatında ne sebebe mebnî hâs kılınmamıştır? Böyle bir sözün ısdârı ise bir kayd ve zabt altında bulunamayacak derecede açılıp nokta-i hakīkatten tebâüd eden aklın cevelân-ı bî-karârına ve mevzû'-ı bahsden gaflet edildiğine delâlet eder.

Mezû'-ı bahs ise nev'-i insanın hikmet-i hilkat ve ahsen-i nev'iyyetine, cevher-i vücûdu sâir hayvanlardan imtiyâzını istilzâm eden rûh-ı müfekkiriyle kāim ve müteâlî olduğuna ve hemcinsinin eczâsı arasındaki ihtilâf-ı eşkâl ve tabâyi' gibi merâtib-i isti'dâdca da tahâlüfleri zâhir bulunduğuna ve bunların a'mâl-i zâhire ve bâtınaca sûret-i tehzîb ve ıslâhını mutazammın olan makāsıd-ı Rabbâniyye'nin âsâr-ı bâhiresine müteallık idi; buna dâir yukarıda sebk eden teşrîhât, hilâf-ı ma'kūl vehmiyâtı elbette cerh ve ibtâl eder.

Efrâd-ı nâsdan her biri, tab'an her hâli idrâk etmeye müstaid yaratılmamış ve ancak her birinin vücûdu imâd-ı bahs ve istidlâl olacak bir kābiliyetle mecbûl kılınmıştır; çünkü insan, akl u nutk ve sâir mevâhib-i mümtâzeden

tecrîd edilmiş olduğu halde hayvânâta ilhâm olunduğu gibi kendisinin de havâyicini tedârik ve hayatını ikmâle mülhem olsaydı, o vakit nev'-i insan sayılmak için bu dünyâda bir mevki' ve şerefi kalmazdı, belki arı ve karınca gibi bir başka hayvan yahud sükkân-ı zemînden olmayan meleklerden bir nevi' melek olurdu.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar Şeyh Muhammed Abduh

#### -00000

#### MILLETLERIN TERAKKĪSINDE ELIF-BÂ'NIN HISSESI

Başka milletlerin müdhiş terakkilerine rağmen müslümanların her yerde geri kalmalarının esbâbı hakkında serd edilen mülâhazaları bundan evvel yazdığımız üç makālede tedkik ve tahlîl etmiş idik. Atf edilen esbâbdan dinden mâadâsının bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olmadığı cihetle bütün âlem-i İslâm'a âm ve şâmil olan geriliğin sebebleri olarak kabûl edilemeyeceklerini, dîn-i mübînin ise her zaman ve mekânda ve her türlü terakkiyât-ı medeniyyeyi te'mîn için muktezî esâsları kemâliyle muhtevî olup muktezâ-yı münîfiyle âmil olabilirsek maddî, ma'nevî, dünyevî, uhrevî her nevi' terakkiyât ve füyûzâta, felâh ve saâdetlere nâil olacağımızın şübhesiz ve bu hakikatin her akıl ve fikir sâhibi nezdinde müsellem bulunduğunu etrâfıyla isbât etmiş idik.

Bu makālemizde insanların ekseriyet-i azîmesince ehemmiyet-i hakīkıyyesi kolayca takdîr edilemeyip çocukluk zamanına âid, gāyet küçük bir şey görülmesi hasebiyle pek büyük netâyic ve avâkıbın âmili olabileceği lüzûmu vech ile teslîm edilmeyen elif-bâ mes'elesine geçiyoruz.

Elif-bâ'nın terakkiyât-ı medeniyyedeki dahl ü te'sîrini hakkıyla takdîr ve beyân ettikleri cihetle vefâtlarından sonra lisân-ı ta'zîm ve sitâyişle yâd olunan bir hayli meşâhîr vardır: Layibnic, Bismark, Hügo bu zümredendirler ve en büyük feylesoflardan bir zâtın "Bana mükemmel bir elif-bâ veriniz, size mükemmel bir medeniyet vereyim" dediği meşhûrdur.

Halbuki *Kur'ân-ı Kerîm* bu hakīkati onlardan pek çok evvel gāyet kudsî bir sûrette bildirmiş, hem de dinin esâsı olarak bildirmiştir. Ma'lûm olduğu vech ile ilk nâzil olan âyet-i celîle "İkra'" dır. Cenâb-ı Peygamber Efendimiz ümmî oldukları halde taraf-ı ilâhîden ikra' emriyle mazhar-ı teklîf olmuşlardır. Bundan maksad her nevi' terakkiyât-ı medeniyye ve insâniyyenin medâr-ı celîli olan Dîn-i Muhammedî'nin okuyup yazmak üzerine müesses olduğunu bildirmekten baska ne olabilir?

İslâm'ın ilk devirlerinde görülen fevkalâde terakkī ehl-i İslâm'ın [120] emr-i Kur'ân'a tebaan ilim ve ma'ri-

fete lüzûmu vech ile ehemmiyet vermiş olmalarından değil midir?

fermân-ı Nebevîsinin sıdk-ı (وَهَلْ يَنْفَعُ الْقُرْآنُ إِلَّا بِالْعِلْمِ) أَ mazmûnu gerek ibtidâ-yı İslâm'da ilme sarılmak sâyesinde hâsıl olan feyz u saâdet ve gerek son zamanlarda ilimsiz kalmamız yüzünden dûcâr olduğumuz müdhis sefâletle pek âşikâr sûrette meydana çıkmamış mıdır? İlimsiz kalmamız dedik. Çünkü tâ ilk makālemizde dediğimiz vech ile âlem-i İslâm hiçbir vakit ilme rağbetten geri kalmamış, fakat ilimsiz kalması rakīblerinin daha kestirme yoldan gitmeleri sebebiyle kendisinin bi'z-zarûre geri kalmıs olmasındandır. Bu husûsu tekrar îzâh edelim: İbtidâ-yı İslâm'da bütün dünyâ nûr-ı medeniyyetten mahrûm ve zulmet-i cehl içinde pûyân idi. Medeniyet-i İslâmiyye aktâr-ı cihânı fethe başladı. Az vakit zarfında Afrika'ya, Avrupa'ya geçti. Avrupalılar gerek Endülüs'de ve gerek Ehl-i Salîb seferlerinde müslümanlarla temâslarında sırr-ı muvaffakivetin ehl-i İslâm'ın ilme rağbetinde ve Dîn-i İslâm'ın emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkere verdiği ehemmiyette olduğunu keşf ederek bir tarafdan ilim tahsîline diğer tarafdan hakāik-ı Islâmiyye'den başkaca istifâdeye koyuldular. Elif-bâları hurûf-ı munfasıla üzerine olduğu cihetle ilim tahsîli işinde müslümanlara nisbetle kıyâs kabûl etmeyecek derecede kolaylığa mâlik olduklarından Dîn-i İslâm'ın tahsîl-i ilme dâir olan evâmir-i celîlesinin kat'îliğine binâen müslümanların demir leblebi çiğneyerek, dirsek çürüterek, beyin patlatarak yirmi otuz sene ömür ifnâsıyla yetiştirdiği, umûm millete nisbetle, adedleri mahdûd âlimlere mukābil onlar zengin, fakīr, şehirli, köylü, kadın, erkek herkesin hâline göre okur yazar olmasını te'mîn ve millet içinde ibtidâî, i'dâdî, âlî tahsîlleri erbâbının a'zamî mikdarda vücûd bulmasını velhâsıl herkesin meftûr bulunduğu isti'dâdın inkişâfıyla devâm ve terakkī-i millet için vücûdları zarûrî olan sunûf-ı muhtelife mensûbîninin kemmiyet ve keyfiyetince matlûb sûrette yetişmeleri muvaffakiyetini hâsıl etmişlerdir.

Fakat bu muvaffakiyet birden bire serî' olmuş. Çünkü bir tarafdan Dîn-i Mesîh'in Dîn-i İslâm kadar ilim tahsîlini âmir olmaması, diğer tarafdan tıbâat îcâd edilmemiş olduğundan kitapların el yazısıyla yazılmak mecbûriyeti tıbâatın icâdından sonra kesb ettikleri sür'ati yani âlem-i İslâm'ı çabucak geçmek fırsatını verememiş, âlem-i İslâm bir çok memleketlerde garplılara mütefevvik kalmış idi. Fakat tıbâatın icâdından sonra iş değişmiş, herkesin istediği kadar ucuz ve kolay okunur kitaplar tedârik edebilmesi imkânı hâsıl olmuş idiğinden yazıları munfasıl ve sâitli olan milletler şimendüfer sür'atiyle terakkiye başlamışlardır. Âlem-i İslâm ise eski Arap atı sür'atiyle kaldığından bit-tabi' geri kalmış ve bi'z-zarûre gerilemiştir.

Şimdi burada Dîn-i İslâm'ın muktezâsı olarak terak-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ali el-Hindî, Tezkiretü'l-Mevzûât, 1343, c. 1, s. 20.

kiyât-ı fikriyye evvelâ müslümanlarda başladığı ve müslümanlar şuabât-ı sınâiyyenin kâffesinde isti'dâdlarını gösterdikleri halde ne için tıbâatın icâdına muvaffak olamanışlar? Suâli vârid-i hâtır oluyor ki pek mantıkī bir suâldir. Hem bu suâlin cevâbı ötekilerin bu kadar ileri gidip bizim geri kalmamızın sebebini de îzâh edecektir.

Evet müslümanlar her nevi' hıref ve sanâyi'de büyük isti'dâdlar göstermişler ve bugünkü garb terakkiyâtının pek mühim aksâmı sanâyi'-i İslâmiyye'den müstefîd olmuştur. Buna rağmen tıbâatin icâdını düşünememiş olmaları garîbdir. Fakat ağleb-i ihtimâle göre müslümanlardan tıbâati düsünenler olmustur. Lâkin yazımızın muttasıl yazılması sebebiyle tıbâati tatbîk edebilmek için binden ziyâde kalıp yapılması iktizâ ettiği gibi bir de hareke ihtiyacına binaen müşkilat kat kat fazla olduğundan böyle bir fikr-i îcâdın hâtıra gelmesiyle vazgeçilmesi beraber olacağı âşikârdır. Hattâ merhûm İbrahim Müteferrika bizde tıbâati ilk tatbîka himmet ettiği vakit bin beş yüz kadar kalıp yaptırmak mecbûriyetinde kalmıştır ki keyfiyyet memleketimizin en eski hurûfât dökmecisi ve tıbâat-ı Osmaniyyeye ciddî hizmetleri mesbûk olan Haçik Kigorkyan Efendi'den öğrenilebilir. O vakitten beri mütemâdiyen basitleştirilmesine çalışıldığı halde hâlâ beş yüze karîb eşkâl bulundurmak mecbûriyetindeyiz. Bununla beraber harekeli yazı basmak yine kābil-i tatbîk değil denecek derecede müşkildir.

Halbuki bu fikr-i îcâd munfasıl hurûf kullanan milletlerden bir mütefekkirin aklına gelince otuz kırk kalıp yapmakla hâsıl oluvereceği cihetle derhâl cesâret-bahş olması tabîî idi. Nitekim öyle olmuş ve görüldüğü vech ile dünyâ o sâyede şimdiki hâl-i müterakkiye gelmiştir.

İşte bütün Avrupa mütefekkir ve âlimlerinin müttehiden i'tirâf ettikleri vech ile hurûf-ı munfasıla sâyesinde kolayca tıbâatın icâd ve tatbîkine muvaffakiyet hâsıl olması garb âleminin bugünkü mertebe-i kusvâ-yı terakkīye vüsûllerini te'mîn eden başlıca sebeb olup bizim de yazılarımızın hâlâ devâm etmekte olduğumuz gayr-i fennî tarzda kalması her türlü geriliklere sebeb olmuştur. Burada vine âlem-i İslâm'ın evvelce muvaffak olduğu terakkiyâtın hâtıra geleceğini düşündük. Evet âlem-i İslâm terakkī etmiş fakat yukarıda işâret ettiğimiz vech ile bin türlü zahmetlere katlanarak, yirmi otuz sene beyin patlatabilenlerden âlimler, şâirler yetişmiş. Lâkin okuyup yazmanın her sınıf ahâli miyânında kâfî derece intişârına muvaffak olamamış, bir tarafdan Bağdad ve Kurtuba gibi merâkiz-i medeniyyede ulûm ve maârif ve edebiyât ve sınâyi' mevki' tutarken yarım sâat hâricinde bedåvet ve gazveler hükmünü sürmekte devâm etmiştir.

Halbuki Dîn-i İslâm'ın muktezâsı أَلُونَ عَلَى كُلِّ (مُسْلِم وَمُسْلِمَةٍ طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ) fehvâsınca her ferdin hâline göre ilim sâhibi yani "ikra'" emriyle âmil olması idi. [121] İşte bu âlem-i İslâm'da olamamış, Avrupalılarda olmuş, sırr-ı muvaffakiyetleri de buradadır. Zîrâ milletleri kurtaracak olan içerilerindeki birkaç âlim veya allâmeler değil; her ferdin haddince bir kıymet-i ilmiyyesi olmasıdır. Şimdi buraları ma'lûm olduktan sonra bu muttasıl yazının bize mûcib olduğu fenâlıkların bir kısmını azıcık îzâh edelim:

1- Evvelâ çocukların geç ve güç okuyup yazmalarına sebeb olmasını söyleyelim. Bunun iki sebebi vardır: Çokluk, yokluk.

Çokluk dediğimiz bir harfin muhtelif şekilleri olmasıdır. Meselâ bizde bir harfin önde, ortada, sonda gelişine ve muhtelif harflerle sûret-i ittisâline ve daha bir takım hâllerde oluşuna göre sekiz on şekil aldığı vardır ki bunların her biri çocuklar için gerek okumak ve gerek yazmak husûslarında ehemmiyetli müşkilâttır. Ekserîmiz küçüklükte çektiğimiz emeklerin farkında olmadığımızdan bu ehemmiyeti hakkıyla bilemeyiz, yazıları munfasıl olan milletlerde aynı nevi'den harflerin yalnız birer seklini öğrenmekle is biter. Hattâ hıfz-ı sıhhat mekâtib mütehassısları tâbi'lerin, güzellik vermek için bile olsa, harfler üzerinde en cüz'î ta'dîlât yapmalarını çocuklar için güçlük addederek, men' ediyorlar. Her halde bu eşkâl tenevvüü bizim çocukların başka milletlerin çocuklarından yalnız eşkâl-i hurûfu tanımak için lâ-ekal beş altı ay ve daha ziyâde fazla vakit sarf etmelerini mûcib olmaktadır. İhtimâl ki bu kadar farkı çok görmeyenler olur. Fakat bu âlem âlem-i musâbakadır. Beş altı ay değil, beş altı günlük bir fark bile git gide gayet büyük geriliği intâc eder. Diğer tarafdan üç yüz elli milyon müslümanın dünyâ devâm ettikçe altı ay fazla vakit sarf etmesi az zâyiât mıdır? Halbuki fark bundan ibâret olmayıp bir tarafdan bu güçlük sebebiyle milletin kısm-ı a'zamı okuyup yazmaktan vazgeçerek mahrûm olduğu gibi daha bir çok mahzûrlar da vardır.

Bir de yokluk demiş idik. Yokluk kelimelerde sâitlerin (harekelerin) olmaması demektir. Bunun mûcib olduğu fenâlık iki türlüdür: Birisi kuvve-i hâfızaya âid müşkilâttır ki meselâ, hacim, harem, hüküm, hilim kelimeleri hep üç harfden mürekkeb olduğu halde her biri başka vezinde okunuyor. Bunları öğrenmek için birer birer işitip ezberlemek lâzımdır. Bu nevi' müşkilât o kadar muzır değildir. Belki de çocuğun kuvve-i hâfızasını işlettiği cihetle bir tarafdan fâideli bile olur. Nitekim bu güçlük bizdeki kadar çok kelimelerde olmamakla beraber İngilizce'de de vardır. Çocuklarda kuvve-i hâfıza çok faâl olduğundan çocuk

أ (مُسْلِمَةِ) kelimesi olmaksızın, İbn Mâce, Sünen, İftitâhü'l-Kitâb, 17.

bundan yılmaz. Fakat ikinci nevi' yokluk güçlüğü kuvve-i hâkimeye âid güçlüktür ki bu ancak bizim müslümanlara âid bir müşkildir. Meselâ melek kelimesini gören çocuk fethateyn ile melek okusa lâmın kesriyle okunması lâzım gelen melik olursa hoca o sûretle tashîh eder. O vakit cocuk kuvve-i hâfızasına güvenerek "Bir daha gördüğüm vakit lâmın kesresiyle okurum" diye me'yûs olmaz. Fakat aynı kelimeyi tekrar gördüğünde, lâmın kesriyle okuduğu halde bu sefer hoca fethateynle yahud zamm-ı mîm ile okunacağını ihtâr ederse bu sefer nesine istinâd etsin. Kuvve-i hâfızasına istinâdı fâide vermedi. Sinni on ikiyi geçmiş değilse kuvve-i hâkimesi daha hâl-i mebâdîde olduğundan ve bâ-husûs o kelimelerin doğru okunabilmesi ma'nâya âşinâ olmaya, sıyâk ve sibâktan istihrâca mütevakkıf bulunduğundan çocuk hocasına karşı bi'z-zarûr bir şey diyemeyerek "hâ hâ" der, dimâğı da alt üst olur. İşte her gün böyle birkaç kelimeye rast gelse hafızasına i'timâdı zâil olacağı gibi gayr-i mevcûd veya gayr-i mütekâmil kuvâya âid müşkilât karşısında ne yapacağını şaşırmış bir halde kalacağından eğer vakit ve zamanıyla mektepten kaçıp kurtulamazsa onun dimâğı gayr-i tabîî harekât altında eziliyor, gayr-i tabîî bir sûrette teşekkül ediyor ve bunun netîcesi olarak teşebbüs-i şahsî için en ziyâde elzem olan i'timâd-ı nefs meziyetinden mahrûm oluyor. Fakat mücâdele-i hayât için mevcûdiyet göstermek de lâzım olduğundan münâsebetli münâsebetsiz uğraşıp duruyor. Ve bu sebebledir ki fevkalâde yaratılmış dimâğ sâhibleri istisnâ edilirse kuvâ-yı dimâğiyyesi özürsüz ve tevâzünlü bir sûrette yetişmiş insanlar pek güç bulunuyor. İşte bu kuvve-i hâkimeye âid müşkilâtından dolayıdır ki bizim muttasıl yazının tahsîl-i ibtidâînin ta'mîmi nokta-i nazarından mazarratı değil asıl İngilizler için hemen müşkil sayılmayacak kadar ehemmiyetsiz olan yazıldığı gibi okunmamak mahzûrundan, Çince'nin hiyeroğlifinin mazarrattından dahi pek ziyâdedir. Çinlilerin geçen seneden beri yazılarını fennîleştirmeye yani Japonların altmış sene kadar evvel yaptıklarını yapmaya başladıklarını son günlerde bazı gazeteler yazıyorlardı. Bu pek muhtemeldir. Tabîîdir ki onlar da ileri gidemediklerinin sebebini yazılarının fennî olmadığından ileri geldiğini artık anlamışlardır. Bâ-husûs Japonlar gözlerinin önünde.

Bizim bir çok kimselerimiz Japonların yazılarını fennîleştirmek sâyesinde terakkī ettiklerini ve ıslâh-ı hurûfu yapmadan evvel bir adım bile atamadıklarını bilmedikten başka hâlâ onların eski hiyeroğlif ile kalmış olduğunu zannederek yazımızı fennîleştirmedikten sonra ilerlememiz ihtimâli yoktur denilince bizim yazı Japon yazısından da mı fenâdır? Bakın onların yazıları terakkīlerine mâni' olmamış... gibi sözlerde bulunurlar. Bazıları da: "Japonlar Latin hurûfunu kabûl ettiler de öyle ilerlediler biz de

Latin hurûfunu kabûl edelim" derler. Bunların ikisi de yanlıştır. Japonların terakkīsinde menfaati olan bir Avrupa devletinin delâletiyle Japonlar altmış sene kadar evvel harflerini kendi me'lûf oldukları eski yazılarının şekillerini okşayan bir ıslâh-ı [122] hurûf yani bizim kaç seneden beri kabûl ettirmek istediğimiz işi yapmışlar hayret-efzâ terakkīlerini o sûretle te'mîn etmişlerdir. Yeni yaptıkları yazının ismine yeni yazı (Hiragana) demişler. Bütün tahsîl-i ibtidâî bununla oluyor. Eski yazılarını (Kanagana) nâmıyla ibkā etmişler. İsteyen onu da öğreniyor.

Latin hurûfu dedikleri de Japon milleti hem gāyet muhâfazakâr ve aynı zamanda hem bütün âlemin terakkiyâtına alâkadâr olduğundan kendi çocuklarını rûhuna muvâfık fennî yazı ile yetiştirdikten sonra Avrupa ve Amerika ile her nevi' münâsebât-ı medeniyyesini teshîl için Latin hurûfunu da öğrettiğinden icâbında onunla da yazı yazabiliyorlar. Nitekim bizim de tahsîl görmüşlerimizin çoğu Latin harflerini tanırlar. Hele Mûsevîlerin çoğu Fransızca bilirler ve Latin hurûfuyla yazı yazarlar. Fakat Latin hurûfu millî harfleri değildir. Millî harfleri İbrânî harflerdir.

Hülâsa Japonların terakkīsi ancak yazılarını bugün bizim kabûl ettirmek için uğraşmakta bulunduğumuz yeni yazı tarzında ıslâhdan sonra mümkün olmuştur. Bunun hilâfına olan i'tikādlar yanlıştır. Biz bunu her vakit isbâta hazırız.

2- Yazıdan asıl maksûd olan okuyup yazmak öğrenmek husûsundaki arz ettiğimiz müşkilât ve mazarratlarından başka olarak sıhhî ve iktisâdî bir çok fenâlıkları vardır ki Avrupa ve Amerika hıfz-ı sıhhat-ı mekâtib ulemâsının kendi çocuklarının sıhhatlerinin muhâfazasıyçün aradıklarını hülâsatü'l-hülâsa olarak arz edelim:

Bir kere her harf mutlaka ayrı ayrı olmalı ve iki harf arasında harfinin bacakları arasındaki mesâfe nisbetinde aralık bulundurmalıdır. İkincisi harflerin yüksekliği 4 yahud 3,71 puntodan aşağı olmamalıdır. Bizim harflerde bunun hiçbir kāidesi yoktur. Meselâ serenli kâfın (nun) yüksekliği sekiz on puntoyu bulduğu halde (sin) yüksekliği bir puntoyu bulmaz.

Üçüncüsü bir santimetre uzunluğu yerde altı yaşındaki çocuklar için altı, on iki yaşındakiler için altı buçuk, on iki yaşından yukarılar için yedi harfden ziyâde ve bir santimetre murabbaına on beş harfden ziyâde isâbet etmemelidir. Bu şartlarla dakīkada yüz, sâatte 6000 satır mahzûrsuz sûrette okunabilir. Satırların tûlü sekiz, dokuz santimetreden fazla olmamalıdır.

Dördüncüsü: Duvarlara asılan levhalarla haritalardaki bütün kelimeler dört metreden kolayca okunabilmeli ve kırâat esnâsında nazar tercîhan harflerin üst nısflarına ve ilk kısımlarına isâbet ettiğinden bir satırın alt nısfı örtülse de üst nısfı okutmaya kifâyet etmelidir ve bunun içindir ki harflerin alâmet-i fârikaları üst kısımlarında olmalıdır.

Bizim muttasıl yazılarda olduğu gibi meselâ "Gidiyor musunuz" kelimesini okurken göz bir kere kâfın serenine çıkıp müteâkiben tâ aşağıda yenin noktasına inmek, sonra yine çıkmak mahzûru olmayacak ki göz ve dimâğ çabuk yorulmasın.

Hülâsa bizim muttasıl yazı hem müşkilâtı sebebiyle ahâlimizin çoğunun ve bâ-husûs köylü, fakīr ve kadınların okuyup yazmadan mahrûm kalmasına mekteplerin yapılmamasına, hattâ yapılanların dahi yıkılmasına, köy hocalarının köylerde duramamasına, iyi hoca yetişmemesine sebeb olduğu gibi vakt ü hâli zamanı müsâid olup da tahsîle devâm etmişlerin dimâğlarının tevâzünsüz neşv ü nemâsıyla teşebbüs-i şahsî ve i'timâd-ı nefs hâssasından mahrûm olmalarına bâdî oluyor. Ve fennin aradığı şerâiti hâiz olmadığından dolayı, arîz ve amîk ve uzunca bir zaman kırâat ve mütâlaayı müstelzim ahvâlde devâmlı mütâlaaya mâni'dir. Yani bazılarının "Bizim yazının zahmeti öğreninceye kadar olup ondan sonrası iyidir" demeleri doğru olmayıp mûcib olduğu mahzûr-ı ilmî ömrün nihâyetine kadar ber-devâmdır.

Sonra terakkiyât-ı medeniyye için ehemmiyetleri derkâr olan yazı makineleri, tıbâat makineleri ve hug telgraf makineleri isti'mâl edilemiyor.

Velhâsıl her türlü hüsrân ve izmihlâllerimizin yahud ta'bîr-i âharla maârifsizliğimizin en başlı sebebi yazımızın fennî olmamasıdır. Binâenaleyh en birinci işimiz fennî bir yazıya mâlik olmak için ne lâzımsa yapmaktır. Bunun için iki yol var: Birisi bizim teklîf ettiğimiz vech ile harflerimizi ayrı ayrı yazıp aralarına ihtiyâca kâfî sâitler ilâve etmektir.

İkincisi de Latin harflerini kabûl etmektir. Biz Latin hurûfunun rûh-ı millete tevâfuk etmemesi ve yirmi iki harf daha ilâve etmedikçe lisânımızı, edebiyâtımızı, lisân-ı dînîmizi yazamayacağı ve ilâve edilse dahi yine lisânı çığırından çıkaracağı cihetle Latin harflerin tabîî lehinde değiliz. Hem ne hâcet, Latin harfleri bizim yeni yazıdan iyi değil ki. Bilakis, bizim kendi harflerimizi ayrı ayrı yazıp aralarına birkaç şekil ilâve etmekle her vech ile Latin harflerinden ve bütün daha dünyâda ne kadar harfler varsa cümlesinden daha fennî, daha mükemmel, daha kullanışlı, daha muhassenâtlı yazıya mâlik oluyoruz. Hâl böyle iken Latin hurûfunu hâtıra bile getirmenin ma'nâsını anlamayız.

Doktor Milaslı İsmail Hakkı

### FUHUŞ VESÎKALARI MÜREVVİCİNİN CEVÂBI VE CEVÂBIMIZ

"Abdullah Cevdet Bey'in İcrââtı" sernâmesiyle Sıhhi-

ye Müdîr-i umûmîsinin İslâm kadınlarına vesâik-i fuhş u fücûru dağıtarak umûmhâneler açmaya teşebbüs ettiğini ve bu teşebbüsün Meclis-i Vükelâ'da müzâkere edilip Şeyhülislâm [123] Efendi hazretlerinin şiddetle i'tirâz ettiğini, Evkāf Nâzırı Hamdi Efendi hazretlerinin müslüman kadınlara vesîka dağıtmak usûlünün ref'ini taleb ettiğini, Meclis-i Vükelâ'ya me'mûr Ali Rıza Paşa hazretlerinin de bu teşebbüsün aleyhinde bulunduğunu beyân etmiş idik. Abdullah Cevdet Bey bu hakāik-ı vâkıayı tekzîb edemeyeceğini, tekzîb etse de tekzîbinin asl u faslı olmayacağını bildiği için bir takım safsatalarla da'vâyı kazanmak emeliyle, Kızılbaşlığı Türk'ün dîn-i tabîîsi tanıttırmaya çalışan bir gazetede Sebîlürreşâd'a hitâben:

Benim için "Geçenlerde İslâm kadınlarına mahsûs umûmhâneler küşâdına teşebbüs edindi" diyorsunuz. Sözünüz tamâmen hilâf-ı hakīkattir. Ve iftirâ-yı mahzdır. Nezâketen yalan söylüyorsunuz demiyorum. Fakat her halde vaz'iyetiniz bir yalancı veyahud kulağına her gireni bilâ-tahkīk yazan bir kimsenin vaz'iyetlerinden biri olmak lâbüddür." diyor.

Asıl hilâf-ı hakīkat sözü, mahz-ı iftirâyı, muhâfaza-i mevki' emeliyle dürûğ-ı maslahat-âmizi ileri süren ve kabûl eden sıhhiye müdîridir. "Ben umûmhâne açmaya teşebbüs etmedim. Siz yalan söylüyorsunuz" demeye varan bu adam, kendini tekzîb ediyor da haberi yok. Çünkü umûmhâne açmak için en çirkin teşebbüsâtta bulunuduğunu yine kendisi aynı varakada i'tirâf ediyor da farkına varmıyor. Fakat bu i'tirâfında iltizâm-ı mahâretle onu ehl-i İslâm'a hoş göstermek, sâf ve pâk yürekli müslümanları kandırmak istiyor, bakınız nasıl i'tirâf ediyor:\*1

"Fuhşu i'tiyâd ve san'at eden kadınlara bilâ-tefrîk-ı cins ü mezheb bir hüviyet varakası vererek bunları her hafta muâyeneye tâbi' kılmak ve sıkı bir inzibât-ı sıhhî altında bulundurmak usûlü Midhat Paşa'nın Tuna vâlîsi bulunduğu zamandan beri mer'î ve müttehaz bir tedbîr-i sıhhî ve hayâtîdir."

Midhat Paşa Tuna vilâyetinde böyle bir tedbîr ittihâz etmiş olabilir! Fakat bu tedbîrin gayr-i müslimeler hakkında ittihâz edildiğine şübhe olmamakla beraber Midhat Paşa'nın Tuna vilâyetinde, yani ekseriyet-i ahâlisi gayr-i müslim olan bir vilâyette ittihâz ettiği bir tedbîrin diyâr-ı İslâmiyye'de, bâ-husûs pâyitaht-ı Hilâfet-i İslâmiyye'de de kabûl olunmasına hiçbir sebeb yoktur. Nitekim bu tedbîrin –aslı varsa— Tuna vilâyetine inhisâr etmesi de şimdiye kadar bu usûlün pâyitaht-ı Hilâfet'te ittihâz

Frenginin mühim âmil-i sirâyeti serbest kadınlarla münâsebât-ı gayr-i meşrûa olduğu için bunlar her hafta muâyeneye tâbi' tutularak kendilerine birer vesîka verilmesi usûl ittihâz olunmuştur. Bu usûlün ta'mîm ve takviyesi için çalışıyorum.

olunmamasıyla sâbittir. Binâenaleyh bu usûlün devletçe mer'î ve mu'teber olduğunu iddiâ ederek vesîkalı fuhşun altmış yetmiş senelik bir mâzîye mâlik olduğunu ileri sürmek Abdullah Cevdet Bey'in asılsız ihtirââtındandır. Bu gibi yalanlarla sâf ve pâk yürekli müslümanları kandırmaya çalışmak fuhuş vesîkaları mürevvici ne kadar çürük tahtaya bastığını meydana koyduğu gibi müslümanları yanıltmak için neler uydurduklarını ve bu uydurmalarla ne çirkin maksadlara hizmet ettiğini gösterir.

Fuhuş vesîkaları mürevvici bu istinâdgâhın çürüklüğüne vâkıf olduğundan mıdır nedir aynı usûlün "Memâlik-i ecnebiyyede cârî olduğunu" beyân ediyorsa da bu da mugālatadır. Memâlik-i ecnebiyyenin hangisi bu usûlü ta'kīb ediyor. Memâlik-i ecnebiyyenin hangisi fuhşu bir meslek tanıyor da fâhişelere hüviyet varakaları i'tâ ediliyor? Memâlik-i ecnebiyye içinde fuhşu tanıyan birkaçı müstesnâ olmak üzere diğerleri hiç de böyle yapmıyor. Fuhşu bir meslek tanımıyor. Her nedense fuhuş vesîkaları mürevvicinin enzârı bu müstesnâ devletlere saplanıp kalmış, diğerlerini görmekten mahrûm kalmış fakat bu mahrûmiyetin cezâsını millete çektirmek istiyor ki millet buna kat'iyyen mâni' olacaktır.

Fuhuş vesîkaları mürevvici bu kadarla kalmayarak daha ilerilere dilini uzatıyor.

"Fuhuş, bütün dinlerde olduğu gibi Dîn-i İslâm'da da memnû' olmakla beraber hiçbir zaman kal' ve imhâsı mümkün olmamış, hüsrân-ı ahlâkī ve ictimâ'îsini tahdîde çalışmakla iktifâ olunmuştur. Tevârîh-i İslâmiyye'ye en az vukūfu olanlarca dahi ma'lûmdur ki Zamân-ı Saâdet'te bile fuhuş icrâ-yı ahkâm eylemiştir" diyor.

Fuhuş vesîkaları mürevvicinin cehâletine inzimâm eden muzmeri bu noktada tamâmıyla meydana çıkıyor. Zamân-ı Saâdet'te bile fuhşun şâyi' olduğuna îmâ eden Sıhhiye Müdîri hiç târîh-i İslâm bilmiyormuş. Onun bildiği târîh-i İslâm Doktor Dozy'nin tezvîrâtıdır. Fakat bilmemesi de müstağreb değildir. O, bilse, bilse târîh-i İslâm'ı, Dîn-i İslâm'ı, Peygamber-i İslâm'ı, ümmet-i İslâmiyye'yi tezyîfe çabalamayı, her fırsattan bil-istifâde mukaddesât-ı Íslâmiyye'ye hücûm etmeyi bilir, bilmiyor ki o tezyîfâtın kâffesi, o hücûmların hepsi muttasıl onu düşürmekten başka bir şeye yaramıyor. Fakat kendisi anlamıyor ve duymuyor! Zamân-ı Saâdet'te fuhsun icrâ-yı ahkâm eylediğini Sıhhiye Müdîri nereden öğrenmiş? Bu onun tezvîridir, başka bir şey değildir. Zamân-ı Saâdet'te bir tek hâdise vukū' bulmuş ve hadd-i şer'î fâilin ikrârı üzerine ikāme olunmuştur. Nitekim Hulefâ-yı Râşidîn devrinde de ancak bir tek hâdise vukū' bulmuş ve hadd-i şer'îsi de icrâ edilmiştir. Fuhuş vesîkaları mürevvici bu iki hâdise nâmına "O zamanda bile fuhuş icrâ-yı ahkâm etmiştir" diyerek Risâlet-penâh Efendimiz hazretlerinin devr-i seniyyelerine itâle-i lisân ediyor. Müslümanlığa adâvetini sâf ve pâk yürekli müslümanlara gösteriyor. Sâf ve pâk yürekli müslümanlar Peygamber'lerine dil uzatan, dinlerini istihkār eden bir adamdan bu sözleri, bu çürük, fakat tezyîfkâr sözleri dinlemekle ona karşı infiâlleri elbette bir kat daha tezâyüd eder.

Müteâkiben fuhuş vesîkaları mürevvici düvel-i ecnebiyye tebaasından fuhuş vâdîsinde bulunanların kuyûd-ı sıhhiyye altına alınmasına dâir me'zûniyet verildiğini söyledikten sonra:

"İş bu merkezde iken bizim serbest kadınlık eden ve bunu yapmasına mâni' olmak için kudretimiz tealluk etmeyen bir müslimeyi hüviyet varakası almaya ve muâyeneye [124] tâbi' olmaya mecbûr etmemek "Müslümanlık fuhşu men' ediyor, bu sebeble fuhuş icrâ ettiğini bilmek ve tanımak istemiyorum, fuhuş esnâsında frengiye tutulursan geberinceye kadar önüne gelene frengi hastalığı ver, demekten başka bir şey midir?"

### Ondan sonra:

"Müsecceliyetten, tıbbî muâyeneye tâbiiyetten başka bir ma'nâyı tazammun etmeyen hüviyet varakası almak mecbûriyeti usûlü fuhşu himâye değil, bilakis tazyîk ve takyîd eder" diyor. Ve nihâyet bizim idrâksizliğimizden felan dem vuruyor.

Fuhuş vesîkaları mürevvicinin makālesinin başında, ben umûmhâne açmıyorum, siz yalan söylüyorsunuz diye kopardığı yaygaraların yerine şimdi evet ben vesâik-i fuhşu dağıtıyorum, pek tabîî umûmhânelerin küşâdına sebeb oluyorum amma maksadım fuhşu tazyîk ve takyîd etmek, frengi tahrîbâtıyla mücâdele etmektir; demek istiyor.

Evvelâ fuhuş vesîkaları mürevvici vesâik-i fuhşu dağıtmakla her fâhişenin her yerde erbâb-ı nâmûsun enzâr-ı istikrâh ve nefreti karşısında, ismet ve iffeti istihkār ederek icrâ-yı fuhş etmesine müsâade etmiştir. Fuhuş vesîkaları mürevvici böyle yapmakla milletin nâmûsuna, ahlâkına, telakkıyâtına ne müdhiş bir darbe havâle ediyor. Ehl-i İslâm hiçbir vakit bu nâmûs-şiken darbenin te'sîrâtına ma'rûz kalmayı kabûl etmezler. Ve etmeyeceklerdir. Her yerden yükselen şikâyetler ehl-i İslâm'ın bu icrâât-ı kabîhadan ne kadar müteneffir olduklarını gösteriyor. Vesîka alan her fâhişenin İslâm evleri arasında mukaddesâtımızı, âdâbımızı, telakkiyâtımızı çiğneyerek, şimdiye kadar görmediğimiz ve görmek istemediğimiz şenâyii Sıhhiye Müdîriyeti'nin vesîkasına istinâden yapması... Bu artık kimsede tâb-ı tahammül bırakmadı. Polis merkezlerine mürâcaat eden halk İslâm evleri arasına sokulan bu rezâlethânelerin vesîkalı ve binâenaleyh polisin hakk-ı müdâhaleden mahrûm olduğunu öğreniyor. Hattâ bazı yerlerde polisin bu umûmhâneleri muhâfazaya mecbûr kaldığını görüyor. Görüyor da hayret ediyor.

Çünkü müslümanlar her zaman zinâyı harâm, günâh bilirler ve onunla hep mücâdele ederler. Bu fazîhanın istîsâline çalışırlar. Bundan dolayıdır ki memleketimiz bu münkerin izâlesi için en müsâid bir memlekettir. Halkımız bu münkeri münker olarak bilir. Ve onunla mücâdeleye müstaiddir. Halkın bu isti'dâdını inkişâf ettirmek lâzım gelirken fuhuş vesîkaları mürevvici Abdullah Cevdet Bey halkın bu telakkīsini, bu isti'dâdını öldürüyor. Fuhuş vesîkaları mürevvicinin liyâkatsizliği hesâbına halkımızın ahlâkına bu müdhiş darbe iniyor!

Şimdi bir kere vesâik-i fuhşu dağıtmanın milletin telakkiyâtına, âdâbına, nâmûsuna indirdiği bu darbeyi kayd ettikten sonra fuhşun nasıl tazyîk edileceğine nakl-i kelâm edelim:

Memleketimizin fuhus ile mücâdeleye en ziyâde müstaid bir memleket olduğunu beyân ettik. Eskiden mahalle teşkîlâtı her ahlâksızlıkla mücâdele, her türlü nâmûssuzluğu kahr ederdi. Binâenaleyh İslâm mahalleleri arasında fuhuş yaşayamazdı. Ve dolayısıyla fuhşun frengilerinden memleket a'zamî derecede masûn kalıyordu. Şimdi her mahallenin her husûsâtını murâkabe ve her hâline muttali' olan mahalle teşkîlâtının yanında bir de sıhhiye teşkîlâtı bulunsa mahalle teşkîlâtının mücâdele ettiği her ahlâksızlıkta sıhhiye teşkîlâtı da kendi uhdesine düşen vazîfeyi îfâ eder. Ve o vakit frengiye karsı en müessir mücâdele açılmış olur. Ancak bu sûretle fuhşun tazyîk ve takyîdi kābildir. Ancak bu sûretle bu beliyyenin tahrîbâtını asgarî nisbete ircâ' etmek mümkündür. Bizzât halk kurtulmak için çalışmalı ve teşkîlât-ı sıhhiyye onun imdâdına şitâbân olmalıdır. Halbuki Sıhhiye Müdîri'nin tedbîr-i sakīmi bir cihetten fuhsun bir münker olarak telakkīsini ibtâl etmeye, milleti fuhşu hoş görmeye alıştırdığı gibi türlü türlü sebeblerle tevessü' eden bu beliyyenin sirâyetine hâdimdir. Fakat fuhuş vesîkaları mürevvici bu husûsâtı nazar-ı dikkate alacak bir kābiliyet ve liyâkatte mi? Böyle bir teşkîlât-ı sihhiyye yapmak sihhiye mesleğinde yetişmiş, memleketimizin ahvâl-i sıhhiyye ve rûhiyyesini anlayarak hakîmâne tedâbîr ile muvaffakiyât-ı ilmiyyesini âsârıyla göstermiş zevâtın işidir. Yoksa bütün ömrünü dinimize karşı türlü türlü istînâdât-ı kabîhada bulunmakla geçirmiş ve dimâğını bu yolda çürütmüş kimsenin işi değildir.

Fuhuş vesîkaları mürevvici frenginin tahrîbâtından zerre kadar teessür duymuş olsa elbet bu vesîka usûlünü takviye ve ta'mîme gayret ettiğini, sonra yanlışlığını gösterenlere, muzmerini teşhîr edenlere kalkıp da o âmiyâne, câhilâne sözleri söylemekten olsun hayâ ederdi.

Evet, memleketimizde frenginin tahrîbâtından müteessir olsa da onlarla mücâdeleye gayret etmiş olsa hiç olmazsa tedbîrinin sakāmetini bu nokta-i nazardan olsun anlardı. Emrâz-ı zühreviyyeden sâlim olduğuna dâir vesî-

ka verdiği kadının bu hastalığı bir erkekten alacağını düşünür de her nasılsa bu yola sürüklenen kadını bile bile tehlikeye atacağına bu hastalıksız kadınlara ma'rûz kalacakları tehlikeleri anlatmak, göstermek, frenginin fecâatini îzâh etmek ve binâenaleyh onları bu menfûr hastalıktan iğrendirerek, fuhşun tehlikelerinden haberdâr ederek harâm vâdîsinden helâl vâdîsine gitmelerini te'mîn ederdi. Ve böylece vazîfesini îfâ etmiş olurdu. Fakat fuhuş vesîkaları mürevvici halkı mevâiz-i tıbbiyye ile irşâd edeceği yerde onları fuhşa, frengiye sevk edecek vesâiki dağıtıyor.

El-hâsıl frengi ile mücâdele için, zinâyı tazyîk ve takyîd için mahalle teşkîlâtıyla beraber çalışacak teşkîlât-ı sıhhiyye lâzımdır. Memleketi frengi tahrîbâtından kurtarmak için bundan başka bir çâre yoktur. Sıhhiye Müdîri'nin sözleri gösterdiğimiz vechile hep esâssız, hep muzırdır.

Garîb odur ki Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi Abdullah Cevdet Bey bunları [125] idrâk etmeyecek kadar nâ-ehil olduğunu anlayarak makāmını erbâb-ı liyâkate terk edeceği yerde herkesi idrâksizlikle ithâm etmek gibi idrâksizliğin en aşağı derekelerine sukūt ettiğini bile idrâkten âciz. Hükûmet bu derece aczi ıyânen gördüğü halde onu yine makāmında ibkā ediyor. Bu ne kadar garîb bir harekettir. Ehl-i İslâm bu nâ-becâ hareketin zararını çekiyor, acaba ne vakte kadar çekecek ve ne vakit kurtulacak?

Biz emîniz ki fuhuş vesîkaları mürevvicinin böyle vesâik-i fuhş u fücûru dağıtması, haysiyet-i İslâmiyye'yi istihkār etmesi er geç münâsebetsiz ahvâle sebebiyet verecek. Hükûmet müteyakkız davransa da, sıhhiyeye erbâb-ı istihkāk ve liyâkatten birini ta'yîn etse de bu hâllere karşı dursa! Ahvâl-i sâbıkasından dolayı ehl-i İslâm'ın şiddetli infiâlini kazanmış olan fuhuş vesîkaları mürevvici bu seferki icrââtıyla bu infiâlin şiddetlenmesine sebeb oldu. Bari hükûmet buna meydan bırakmasa da fuhuş vesîkaları mürevvicini himâyeden vazgeçse, böylece hem mukadderât-ı sıhhiyyemizi bir "nâ-ehil"in elinden kurtarmış, hem de nâmûsumuzu sıyânet etmiş olur! Ehl-i İslâm bu vazîfenin îfâ olunmasına muntazırdır.

Fuhuş vesîkaları frenginin sirâyetine mâni' olamayacağı hakkında etibbânın mütâlaât ve mülâhazât-ı fenniyyelerini de gelecek hafta neşr edeceğiz.

# HIRİSTİYANLIK VE CEM'İYET-İ AKVÂM

Muharriri: Hindistan eâzım-ı ulemâ ve ekâbir-i ricâl-i İslâmiyyesinden Şeyh Müşîr el-Kıdvâî



Londra'da münteşir Islamic Review'den tercüme

olunmuştur:

Bundan mukaddem yazdığım bir makālenin sonunda Cem'iyet-i Akvâm hakkında:

"Bu cem'iyeti te'sîs etmek isteyenlerin hâlet-i fikriyyelerini nazar-ı i'tibâra alarak aslâ teessüs etmemesine duâ etmemek elde değildir. Çünkü hey'et-i beşeriyyenin bir kısm-ı ehemmi onun hâricinde bırakılarak ızrâr edilecek. Binâenaleyh cem'iyetin haksızlığına uğrayacak, yahud hâl-i hâzırdaki ıztırâbâtının teskînine ehemmiyet verilmeyecek olan milletler her fırsattan istifâde ederek Cem'iyet-i Akvâm'ı hiçe sayacaktır" dedikten sonra işbu Cem'iyet-i Akvâm'ın Asya ve Afrika akvâmı üzerine Avrupa'nın tahakkümünü idâmeye hizmet edeceğini beyân etmiştim.

Bu fikirleri beyân ettikten sonra "Cantenbury" serpiskoposuyla Roma Katolik kilisesinden mâadâ bütün kiliselerin rüesâsı bütün hıristiyanlara hitâben bir beyânnâme neşretmiş ve bunda "Beyne'l-milel adl ü müsâlemeti te'mîn için bir vâsıta-i Hıristiyâniyye olan Cem'iyet-i Akvâm gāyesine zahîr olmak için bizimle birleşiniz" diyorlardı.

Ne olursa olsun bu zamanımızın bir alâmet-i mes'ûdesidir. Hıristiyanlar peygamberlerine "Emîr-i müsâlemet" lakabını vermişlerdir. Onun resûl-i muhabbet olduğunu söylerler. Hattâ bizzât Allah'ın serâpâ aşk olduğunu iddiâ ederler. Ve binâenaleyh pek tabîî olarak harbden nefret ederler. Fakat ben hıristiyanların iddiâ ettiği gibi Hazret-i Mesîh'i şefkat ve muhabbetin en büyük mübeşşiri olarak kabûl etmiyorum. Kadem-nihâde-i vücûd olmuş bir ferd yoktur ki Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz derecesinde muhabbet ve şefkat akīdelerini ihlâs ve samîmiyet, ikdâm ve gayret ile telkīn, insaniyetin hayır ve menfaat-i âmmesini kâfil en mükemmel kavânîni tedvîn ve her şeyden üstün kendi ef'âl ve harekâtıyla beşeriyetin en büyük hayır-hâhı olduğunu isbât etmiş olsun, maamâfîh mâdem ki hıristiyan rüesâ-yı dîniyyesi Cem'iyet-i Akvâm gayesini beyne'l-milel adl ü müsâlemeti te'mîn için bir vâsıta-i Hıristiyâniyye telakkī etmektedir, o halde onların bu gāyeden umdukları fevâidi alkışlamak iktizâ eder. Binâenaleyh rüesâ-yı dîniyyenin neşrettiği beyânnâmenin boşa gitmemesini ve bütün hıristiyanların bu gāyeye müzâhir olmalarını ümîd ederiz. Hiç şübhesiz gaye pek büyüktür ve ancak dinin iânesiyle halkın mazhar-ı i'tibârı olur.

Şu var ki rüesâ-yı nasârâ Cem'iyet-i Akvâm'ı bir gāye-i Hıristiyâniyye olarak i'lân edince bilhassa hıristiyanlara mürâcaat ettikleri nazar-ı dikkate alınmalıydı. Maalesef gördük ki rüesâ-yı nasârâ bu husûsda bir tavr-ı tezebzüb takındılar. Ricâl-i devlet ile halkı murâkabe edecekleri yerde Hıristiyanlığın en esâslı mebâdîsini zîr ü zeber ederek siyâsîlere ve ricâl-i devlete hizmet ettiler.

Herkes bilir ki Mesîh'in vaz' ettiği mebâdî fenâlığa mukāvemet olunmamasını âmirdir. İncil-i Matta'da şu satırlar muharrerdir:

"Fenâlığa mukābelede bulunmayınız. Sağ yanağınızı vurana sol yanağınızı çeviriniz. Gömleğinizi alana abanızı da veriniz. Düşmanlarınızı seviniz. Sizi tel'în edenleri takdîs ediniz. Sizden nefret edenlere iyilik ediniz. Size eziyet edenlere duâ ediniz."

Halbuki Harb-i Umûmî'nin infilâkı üzerine İngiltere'nin rüesâ-yı dîniyyesi bütün bu evâmir-i Mesîhiyyeyi ferâmûş ederek Almanların aleyhinde söylemedik söz bırakmadılar. "Onları tahrîb ettikleri arâzîden tard etmeyince kılıcı kınına koymanın cinnet ve cinâyet olduğunu" i'lân ettiler. Hattâ Profesör Daisman'ın mürâcaatı üzerine "Cantenbury" serpiskoposu Hazret-i Mesîh'in bâlâda yazdığımız evâmirine ittibâ' edeceği yerde "İnsâniyet ve medeniyet aleyhinde irtikâb olunan müdhiş cinâyeti unutamayız. Harbin i'lânı husûsunda gösterilen vahşeti hiçbir vakit ihmâl edemeyiz" diye cevâb vermişti.

[126] El-hâsıl rüesâ-yı Nasrâniyet dinlerinin prensipleri hakkında lâ-kayd ve lâübâlî olduklarını dâimâ göstermişlerdir. Ve bundan dolayıdır ki muhterem "L. Volter Mason, D. D." diyor ki:

"Hıristiyanlar, dinlerinin müessisini "Emîr-i müsâlemet" olarak i'lân ederlerse de Hıristiyanlık hiçbir vakit ve hiçbir yerde, hattâ kâmilen hıristiyanlarla meskûn olan yerlerde te'sîs-i müsâlemet edememiştir. Muhârebenin âvân-ı infilâkında halk "Hırıstiyanlık muvaffak olmadı mı?" diye mütereddid, mütereddid düşünürken bu hakīkati hatırlamak gerekti. Muhârebe günâhı, her hangi günâh gibi akılda ve kalbde yani niyettedir. Hıristiyanlık âlemi hiçbir vakit muhârebe niyetinden vazgeçmemiştir. Çünkü sulh zamanlarında milletler muhârebeye hazırlanıyorlardı. Bugün kiliseye âid hiçbir töhmet yoktur ki her zaman onunla müttehem olmasın. Hele bilhassa insanları bu kadar dûçâr-ı inkısâm eden bir din kendisi bizzât bir harb sebebidir."

Kilise rüesâsı Cem'iyet-i Akvâm için hıristiyanlara mürâcaat ediyorken muhterem "Mason"un bu sözlerini arîz ve amîk düşünmelidir. Çünkü hangi maksada binâen Cem'iyet-i Akvâm fikrini tervîc ettiler. Hazret-i Mesîh'in sulh ve müsâlemeti te'sîs etmek arzusunu kemâl-i samîmiyet ile takdîr ettiklerinden mi, yoksa birkaç Avrupalı racül-i hükûmetin böyle bir şey yapmayı tasavvur ettiklerinden mi? Yani kilise rüesâsı Cem'iyet-i Akvâm fikrine bir mebde'-i dînî olmak üzere mi, yoksa bir mevzû'-ı siyâsî olmak üzere mi müzâheret ettiler? Bir mevzû'-ı siyâsî olmak üzere ise onların bu gibi mevâzî'-i siyâsiyyeye müdâhaleye hakları yoktur. Onlar bu husûsda Hazret-i Mesîh'in "Kayser'e âid olanı Kayser'e, Allah'a âid olanı Allah'a bırakınız" emriyle me'mûrdurlar. Ve her ikisini biraraya mezc edemezler. Fakat bilakis bir mebde'-i dînî olmak üzere himâye ediyorlarsa o takdîrde kemâl-i hürmetle sorarım onlara: Acaba Cem'iyet-i Akvâm'a bir takım dâr ve denî fikirler getirilirse ve bu fikirler insâniyyetin kısm-ı ehemmini ızrâr edecek mâhiyette olur ise onlar mukāvemet etmek iktidârını hâiz midirler?..

Muhterem kilise rüesâsı beyânnâmelerinde kemâl-i belâgatle diyorlar ki:

"Hıristiyanlığın en esâslı, en ma'kūl hakīkati olarak şunu biliyoruz ki hayât-ı umûmiyye-i beşeriyyenin mebde'-i müessisi muhabbettir. Ancak muhabbettir ki gerek akvâm ve efrâdda hod-kâmlığın, taazzum ve tekebbürün kâffe-i eşkâlini menfaat-i umûmiyyenin teklîf ettiği vazîfenin kuvvetli ve muhît murâkabesine ve saltanat-ı ilâhiyyeye karşı perverde olunan sadâkat-i umûmiyyeye tâbi' eder. Zuafâyı himâye, hürriyet ve nemâya gıbta, hiddet ve infiâl zamanlarında milletlerin murâkabe-i nefs etmesi, bu kānûn-ı muazzamın tezâhürât-ı fi'liyyesinden bir kısımdır ki beşerin kâffe-i mesâvîsi, cinnetleri, zaafları onun aleyhinde harb etmektedir."

Bunların hepsi pek güzel prensiplerdir. Ve bu kānûn doğrudur. Fakat asıl mes'ele bu kānûn ta'kīb olunacak mı? Milletlerin hod-kâmlıkları, hırsları; Cem'iyet-i Akvâm dâiresinde mesnet-nişîn olacak olanların sâyesinde zâil olacak mı? Cem'iyet-i Akvâm'ın bünye-i teşekkülü cihân-şümûl olabilecek mi? Akvâm-ı cihânın, Avrupalıların düşündükleri şekilde, zaîf ve kavîsi, mütemeddin ve gayr-i mütemeddini, müterakkī, gayr-i müterakkīsi cem'iyette sâhib-i re'y olacak mı? Cem'iyet-i Akvâm'ın kapısı her hangi ırktan, memleketten, mezhepten, renkten olursa olsun herkese açık bulunacak mı? Yoksa cem'iyetin hudûd-ı ırkiyyesi var mı? Avrupalılarla, Avrupalı olmayanlar arasında farksız bir adâlet hükümrân olacak mı? Her hangi kıt'anın ahâlisi bir uhuvvetin a'zâsı gibi –nasîb-i adâleti istîfâ edecek mi yoksa şimdiki gibi Avrupalılar için başka bir kānûn, Avrupalı olmayanlar için de ayrı bir kānûn mu olacak?..

Bir misâl getirelim: Cem'iyet-i Akvâm'da Trablusgarb ahâlisi ile Lehistan ahâlisi aynı muâmeleyi görecekler mi? Trablusgarb'ın mâcerâ-yı hûnîni hâtırlarda olsa gerek. Pekala. Cem'iyet-i Akvâm Trablusgarblılara ne yapacak? Çehislovakları, Lehistanlıları nâil-i hürriyet ve istiklâl ettiği halde onları tahakküm altında mı bırakacak? Cem'iyet-i Akvâm'ın Mısır ve Hindistan'a karşı vaz'iyeti ne olacak? Yahud Cem'iyet-i Akvâm, menşe'-i zuhûru olan memlekette siyahlarla beyazların arasında müsâvâtı te'mîn etmek için ne gibi tedâbîr ittihâz edecek?...

Ben şu vak'ayı biliyorum ki Hindistan'ın en aşağı tabakalarından Hıristiyanlığı kabûl edenler dindâşlarıyla beraber aynı mevki'-i müsâvâtta bulunmuyorlar. Ve işitiyorum ki Amerika'da siyahlar ve beyazlar için ayrı, ayrı kiliseler varmış. Öyle ise nasıl olur da Hıristiyanlığın kilise rüesâsı Cem'iyet-i Akvâm'da edyân-ı sâire ashabı için müsâvât ve bî-tarafâne muâmele te'mîn edeceklerini zannettiler. Avrupalı olmayanların hukūku Avrupalıların hukūku gibi te'mîn olunacağı, yahud renkli insanların, renksizler gibi muâmele göreceği nasıl tasavvur olunur?!..<sup>1</sup>

\* \* \*

Hıristiyanlık hiçbir vakit hıristiyanlarla hıristiyan olmayanlara aynı sûrette muâmele etmemiştir. Hattâ bütün kavânîn-i ahlâkıyyesi bile ancak Mesîh'in ulûhiyyetine mu'tekıd olanlara mahfûzdur. Hıristiyan Avrupa, hıristiyan olmayanın zî-rûh olduğuna, bir Avrupalı olmayanın zî-hayât olduğuna güçlükle inanır. Avrupalılar tarafından Yahudilerin imhâsına, müslümanların istîsâline zerre kadar ehemmiyet verilmez. Fakat Avrupalıların üzerine bomba yağdırmak, Avrupalılar üzerine dom dom kursunu atmak... İşte bu Avrupalıları tedhîş eder. Fil-hakīka cihân-şümûl bir hiss-i ahlâkī ihtiyâcı [127] Harb-i Umûmî musîbetini tevlîd etti. Evet, hâkimlerin mahkûmlara karsı taahhüdâtı, hattâ muâhedât-ı beyne'l-mileliyye bile müteâkıdlardan biri Avrupalı değilse nakz olunuyordu. Bütün dünyâyı saran bu müdhiş yangının asıl sebebi Berlin Muâhedenâmesi'nin bir kağıd parçası telakkī olunmasıdır. Acaba Cem'iyet-i Akvâm bu kağıd parçasının i'tibârını iâde etmek cesâretini gösterebilir mi?

Hıristiyan Avrupa, hıristiyan olmayan komşularıyla muâhedeleri nakzına alışa alışa nihâyet kendi arasında da nakz-ı ahde başladı.

El-hâsıl cihân-şümûl bir nokta-i nazardan böyle bir Cem'iyet-i Akvâm âtîdeki esâslar üzerine kurulmadığı takdîrde fâideli olmaktan ziyâde muzır olur:

- 1- Cem'iyet-i Akvâm, ırk, renk, memleket, mezheb ve medeniyet husûsâtına âid tarafgîrliklerin fevkinde olmalı, bütün insaniyete aynı sûrette muâmele olunmalı, bütün ebnâ-yı beşer bir uhuvvet teşkîl etmelidir.
- 2- İstibdâdî ve şahsî hâkimiyetlerin kâffesi izâle olunmalıdır. Hükûmât-ı meşrûta ve muhtelif ırklardan müteşekkil imparatorluklarda hükûmât-ı müttefika teessüs etmelidir.
- 3- Diyâr-ı ecnebiyyenin istismârı men' olunmalıdır. Her memleketin kendi ahâlisi için olması istisnâ kabûl etmez bir kāide teşkîl etmelidir. Her memleketin menâbii başkalarını zenginleştirmek için değil, ahâlisinin istifâdesi için inkişâf etmelidir.
- 4- Bir memleketin zaîf olması onun kuvvetli devletler tarafından muhâfaza edilmesi için bir sebeb teşkîl etmelidir. Her memleketin hükûmet-i dâhiliyyesi ve icâbında

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan beş satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

Cem'iyet-i Akvâm'a zahîr olmak için teşkîlât-ı berriye ve bahriyyesi bulunmalıdır.

- 5- Bir memleketin idâresi halkı müstefîd edemeyecek, yahud inkişâf ettiremeyecek bir halde ise o memleketi kuvve-i harbiyye ile kuvvetli bir devletin temellük etmesi değil, Cem'iyet-i Akvâm'ın o memlekete idâre adamları, muallimler iâre etmesi lâzımdır. Bunların vazîfesi bed-hâhâne değil, hayır-hâhâne muâvenettir. Efendilik değil, kardeşliktir. El-hâsıl himâyelerle husûsî ittifâklar kalkmalıdır.
- 6- Ticâret, sanâyi'-i milliyyeyi himâye iktizâ ettiği yerler müstesnâ, her yerde serbest olmalıdır.
- 7- Hey'et-i hâkime cihân-şümûl esâslar üzerine teşekkül etmelidir. Sâde bütün memâlik-i cihânı temsîl etmekle kalmayarak her memleketin en mühim menâfiini de temsîl etmelidir. Mümessiller halk tarafından intihâb olunmalı, hükûmetler tarafından değil.
- 8- Harb-i Umûmî'nin netîcesinde olduğu gibi bazı devletler cem'iyetin hâricinde aslâ kalmamalıdır. Ve hakkı ihkāk-ı hak için ancak harbin îkād ettiği ihtirâsâtın kesb-i sükûn ettiği, isti'mâl-i kuvvet gibi vesâilin kalktığı bir zamana intizâr etmek gerekti. Sonra bî-taraf bir mahkemeye ihkāk-ı hak husûsu tevdî' olunmalıydı. <sup>1</sup>

\* \* \*

- 10- Bütün muâhedât-ı beyne'l-mileliyye kemâl-i hürmetle icrâ ve bunların aleyhinde tertib olunan ittifâklar lağv olunmalıdır. Hey'et-i hâkime muâhedât-ı beyne'l-mileliyyeyi iâde etmelidir.
- 11- Hiçbir devleti diğer bir devletin umûr-ı dâhiliyyesine müdâhale etmemelidir. Fakat milletin mümessili bir takım ahvâl-i fecîanın vukūunda tedâbîr-i lâzımeyi ittihâz eder. Her hangi millete karşı yapılan zulümler tazmîn olunmalıdır. İster bu millet Balkanlı, isterse Ermeni olsun.

İslâm ve Sosyalizm nâm eserimde hükûmetleri fiilen murâkabe etmek husûsunda muvaffak olan yegâne Sosyalizm ancak Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'le halîfesi Hazret-i Ömer'in te'sîs ettiği hükûmette görüldüğünü beyân eylemiştim. Çünkü te'sîs ettikleri hükûmet otuz sene müddetle tamâmen sosyalist prensipler üzerine pâydâr oldu. Onların devirlerinde ancak Sosyalizm'in hâkim olmasının sebebi onun en kuvvetli esâslar üzerine te'sîs olunması, yani efrâdın seciye ve ma'neviyetinin en yüksek ve en asîl şevâhika i'lâ edilmesidir. Târîh-i beşer, bir memlekette seciyeleri i'tibârıyla, muhabbet-i müştereke, merhamet, şeref, sadâkat, uhuvvet, cesâret-i

ma'neviyye, kahramanlık, binicilik husûsunda, hepsi kadisler [kudsîler] mertebesine yükselen bu kadar çok vatandaşlar kayd etmemiştir. Evet, târîh-i âlem böyle, en ulvî temâyülât ve sevâik ile meşbû' bir kitle-i insâniyye görmemiştir. Dünyânın muhtelif taraflarından gelen en ecnebî insanlar lâ-yenfek bir râbıta-i uhuvvete bağlanıyor, birleşiyor, her şeyde saâdette, musîbette birleşiyor. Bir ve yegâne bir sebeble birleşiyor. O da bütün beşeriyetin hayrını bir Allah'a îmân ettirerek te'mîn etmek. <sup>2</sup>

\* \* \*

Cem'iyet-i Akvâm demokratik ve sosyalistik esâslar üzerine te'sîs olunmazsa insaniyeti müstefîd etmek şöyle dursun, daha müdhiş zararlara dûçâr edecektir. Cem'iyet-i Akvâm'ı zîr-i cenâh-ı himâyelerine almak isteyen kilise rüesâsı evvelâ bütün insâniyyetin hayrını arzu ettiklerini fiilen göstermelidirler. Artık dünyâ yüksek sadâlı kelimelerden yoruldu, her yerde hakkın galebesinden, hakīkatin muzafferiyetinden bahs olunuyor. Biz bugün insanların her hangi ırk ve dinden olursa olsun aynı [128] muâmeleyi görüp görmeyeceğini anlamak istiyoruz. Zuafânın her türlü tahakküme inkıyâdı, zuafânın istismârı, devâm edip etmeyecek mi, onu bilmek istiyoruz. Bir de, şu viski şişeleriyle, nâmûssuz kadınlarıyla, kumarhâneleriyle bunlardan bîzâr akvâma musallat olan medeniyet denilen o sırf maddiyet yine bu halka zorla yapışacak mı yoksa artık bu akvâm kendi sâde ve temiz hayatını huzûr ve refâh içinde geçirecek mi?

Mesîh bizzât maddîliğin en büyük aleyhdârı idi. Kendisi sekene-i âsumâna yakışan bir hayat geçirmişti: Evi barkı yoktu. Ezvâka aslâ dalmadı. Zenginlerin cennete girmeyeceğini söyledi. Ve tarafdârânına bir seyâhate çıkarken ekmek, para, elbise almamalarını, ayaklarına sandallar geçirmeleri ve iki setre giymemelerini emretti. Fakat Mesîh'e ittibâ' ettiklerini söyleyenler kendilerini tüfenklerle, süngülerle teslîh ederek böyle bir kuvvetten mahrûm olan milletlere hücûm ederek onları çalıyorlar, servetlerini iğtisâb ediyorlar, kendileri en muhteşem gıdâlarla tes'îd-i hayât ediyorken onlar açlıktan ölüyorlar. Mesîh'in nâmına izâfe olunan medeniyet bütün kuvvetini çelikten ve ateşten yahud gümüş ve altın kurşunlardan alıyor, işte böylece bu medeniyet sırf maddîdir. 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan dört satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan dört satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buradan sekiz satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

\* \* \*

Bu arzın ekseriyet-i sekenesi müslüman olduğunu bildikleri halde ancak Yahudi ve hıristiyanlara adl ü bî-tarafî ile muâmele ettiler, bunlara tam hürriyet-i vicdâniyye ve hürriyet-i hâkimiyet bahş ettiler. Ve müslümanların bu havâlîden ebediyyen tard edilmeleri iktizâ ettiğini i'lân etmektedirler. Böylece âtîde vukū' bulacak muhârebâtın temelini vaz' ediyorlar. Bundan¹

\* \* \*

İşte bir cihetten Cem'iyet-i Akvâm bütün memleketlerde, bütün akvâma emniyet vaad ettiği halde diğer tarafdan da Hindistan'ın ebediyyen tahakküm altında kalması için Asya'da "Monrö" usûlü te'sîs edileceği söyleniyor. Velev ki bu uğurda komşu imparatorlukların inhidâm veya ilhâkı iktizâ etsin.

Ma'lûm olduğu üzere İngiliz İmparatorluğu'nda hıristiyan olmayanların adedi hıristiyanların adedinden fazladır. Maamâfîh musırran deverân ediyor ki bundan böyle hıristiyan olmayanlar hıristiyanların üzerinde kat'iyyen hükümrân olmayacakmış.

Fikirleri bu kadar dar, insaniyetleri bu derece mahdûd dinlerine karşı bu derece lâ-kayd rüesâdan ne beklenir.

Ve bu gibi esâslar üzerine kurulan bir Cem'iyet-i Akvâm nasıl olur da bir müessese-i hayriyye olur?

Mefkûre-i Hıristiyâniyye pek sukūt etti. Avrupalı rüesâ-yı dînin evvelâ şunu bilmeleri iktizâ eder ki Mesîh bir

Asya yerlisiydi. Onlara göre "Kara adam"dı ve Hıristiyanlık Asya dinlerindendir. Onların hıristiyanî tesmiye ettikleri medeniyet-i maddiyye Hıristiyanlığın aleyhindedir. Ve hıristiyanî kelimesini Avrupalı kelimesine mürâdif etmekle pek azîm bir hatâya düstüler. Bugünkü mefkûre-i Mesîhiyye'ye göre ancak Avrupa her hayra müstahıktır. Meselâ istiklâl iyi bir şeyse ona ancak onlar mâlik olur. Meşrûtiyet iyi ise Avrupalılardan mâadâsına müsâade olunmaz. Avrupalıların akvâm-ı sâire üzerine tahakkümü Avrupalıların akvâm-ı sâireyi istismâr etmesi idâme olunur. Eğer bazı hıristiyan milletler bir Cem'iyet-i Akvâm te'sîs etmeyi düşünmüşlerse bunun sebebi Avrupalı olmayan memâliki yağma yüzünden aralarında zuhûr etmesi melhûz olan münâzaalardır. Vâkıâ Avrupalı olmayan memâliki imhâ ve yağma etmek için ellerinde her vâsıta mevcûd ise de bu ganîmet-i kübrâdan ancak aralarındaki mücâdeleleri teskîn etmekle istifâde etmek mümkündür. El-hâsıl Avrupa devletleri harâmîler misilli yekdiğerine karsı nâmûslu davranmak usûlüne mürâcaatla aralarında bir takım münâzaaların vukū' bulmamasını arzu ediyorlar. Kilise rüesâsı, piskoposlar, serpiskoposlar bu husûsda ricâl-i siyâsiyyeye muâvenet etmek mi istiyorlar? İstedikleri kadar etsinler virmi sene geçmeyecek ki Cem'iyet-i Akvâm'a rağmen daha müdhiş infilâklar hâsıl olacak. Kilise rüesâsı ricâl-i siyâsiyyenin iştihâ-yı ma'lûlünü biraz tedâvîye gayret etseler ne iyi olur. Bunlar her vâsıta ile hemen midelerini dolduruyorlar, mûcib-i âr ve hicâb yalanlar söylüyorlar, muâhedâta paçavra parçaları gibi bakıyorlar. Tedâbîr-i vahşiyâneye tevessül ediyorlar, birbirlerine i'timâd etmiyorlar. Ve bu hastalık devâm ettikçe muhâsedeler ve muhârebeler devâm edecektir.

Evet hakīkat şundan ibârettir ki Hıristiyan devletlerin birbirine i'timâdı yok, hattâ kendileri bile Cem'iyet-i Akvâm'a inanmıyorlar. Fakat her halde barutlarını patlatmak istemiyorlar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan yedi satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz



#### İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

01 Ağustos 1919

25 Zilka'de 1337

Persembe

01 Ağustos 1335

Cild: 17 - Aded: 433-434

# ESRÂR-I *KUR'ÂN*

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمْنِ الرَّحيمِ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَليفَةً ...<sup>1</sup>

Bir de Cenâb-ı Hak nev'-i beşere râyegân buyurmuş olduğu eltâf-ı ilâhiyyesini serd ederken bunların kâffesinin fevkinde olarak bir lütf-i Sübhânîsini îrâd ediyor ki insan hakkındaki inâyât-ı ilâhiyyenin gāyesidir: İşte o muânid münkirlere hitâb ederken ²(الأَدْمَ فُسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ اَبِي وَاسْتَكُبْرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ وَالْدَمَ فُسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ اَبِي وَاسْتَكُبْرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ na-sıl inkâr ediyorsunuz, hakkınızda râyegân buyurduğum nâ-mütenâhî ni'metler, âtıfetlerime karşı nasıl küfrânda bulunuyorsunuz? Hatırlamıyor musunuz ki meleklere: "Adem'e secde ediniz" demiştik. Onlar da secde etmişlerdi. Yalnız İblîs emrimize mutâvaattan imtinâ' etmiş, bunu kibrine yedirememişti. O zâten kâfirlerden idi."

Cenâb-ı Fâtır-ı Hakîm bu âyet-i kerîmesiyle insanın şânını ne derecelere kadar i'lâ etmiş olduğunu nazar-ı im'âna almaklığımızı murâd buyuruyor. Mebde'-i hilkati topraktan ibâret olan insanın infirâd ettiği şu meziyet ne büyük bir meziyettir!

Pekala, ya bu erbâb-ı butlâna ne olmuş ki Cenâb-ı Hak kendilerini en hakīr bir şeyden halk ettikten sonra bedî' bir sun'a mazhar kılıyor ve daha sonra melâike-i mukarrebîne bile rüchânlarını te'mîn edecek mevâhib-i mahsûsa ile mücehhez buyuruyor da yine kalkıp niam-i ilâhiyyeye karşı küfrânda bulunuyorlar ve karşılarında hak ve hakīkat tecellî edip dururken emr-i ilâhîye is-

yânda bulunuyorlar? (وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَالِيَكَةِ السَّجُدُوا) kavl-i kerî-minden murâd-ı ilâhî şu oluyor ki "Bizler onlara insanı bidâyette topraktan nasıl yarattığımızı, sonra âvâre bir katre sûretinde erhâmda nasıl istikrâr ettirdiğimizi gösterdik. Bunların kâffesinde erbâb-ı iz'ân ve tefekkür için nâ-mütenâhî ibretler, hikmetler mündemicdir. Nihâyet melâikeye ibdâ' eylediğimiz bu sun'-ı bedîa secde etmek sûretiyle bizim kudret-i bâliğa-i Sübhâniyyemizi i'tirâf etmelerini ve kendilerine mahfî kalan esrâr-ı ezeliyyemizi idrâkten aczlerini ikrâr etmelerini emrettiğimiz zaman içlerinden biri o kadar niam ve eltâfımıza karşı küfrânda bulunarak azamet ve hasedinden bu secdeyi etmedi.

Cenâb-ı Hak bu meseli İblîs fıtratındaki mahlûkları levm ve tekdîr için îrâd buyuruyor. Bunlar evâmir-i ilâ-hiyyeye inkıyâdı, nevâhîden mücânebeti kibirlerine yediremiyorlar. Nitekim Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in zamân-ı saâdetlerinde Medîne'deki Yahudiler de böyle idiler. Bunların gerek âhâdı, gerek ulemâsı yani ahbârı hazretin Resûl bil-hak olduğunu bildikleri halde mahzâ hased ve inâdlarından dolayı nübüvvetini ikrâra bir türlü yanaşmıyorlardı.

Cenâb-ı Hak müteâkiben İblîs'i, emirlerine inkıyâd etmekten istinkâf eden hasûd ve mütekebbirler hakkında îrâd buyurduğu evsâf ile yâd ederek (وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ) buyuruyorlar ki bunlar Risâlet-penâh efendimizin Tevrat ve İncil'de zikr edildiğini, Resûlullâh efendimizin iyilikle emr, fenâlıktan nehy, habâisi tahrîm, tayyibâtı tahlîl ettiğini bildikleri halde kitâb-ı mübînin bir kısmına imân ederler, bir kısmına da inanmazlardı, enbiyâ-yı kirâm tarafından [130] kendilerine arzu etmedikleri bir şey teblîğ olunursa bir kısmını tekzîb ederler, bir kısmını da öldürürlerdi.

İşte Cenâb-ı Hak bunlara ve âbâ' ü ecdâdlarına râ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/34.

yegân buyurduğu sayısız ni'metleri ta'dâd edince ünf-i nahvetleri kabararak ve amâ-yı cehâletleri basîretlerini kaplayarak Nebiyy-i ümmîye îmân etmekten istinkâf ederlerdi. Evet Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'i bizzât gördükleri, âyât-ı beyyinâtını müşâhede ettikleri halde nübüvvetini inkâr ve risâletini tasdîk etmekten imtinâ' ederek câhiliyet gurûruna mağlûb olmuşlar, ilim ve kitap, vahiy ve âyât onlarda olduğu halde Cenâb-ı Hakk'ın onu nasıl ıstıfâ ettiğine bir türlü akıl erdirememişler, Cenâb-ı Hakk'ın istediğine lütuf ve inâyetini bahşedeceğini idrâk edememişlerdi. İşte, Allah'ın hikmetini istiknâh husûsunda onların akılları bu derece darlaşmış, insanı topraktan yaratan, ona bu sûret-i beşeriyyeyi bahşeden, dünyânın makālîd-i umûrunu onun destine tevdî' eden Fâtır-ı Hakîm'in bir öksüzü sıyânet, bir mütehayyiri hidâyet, bir fakīri iğnâ ederek sonra onu mahlûkātın en güzîni olmak üzere ihtiyâr ile rahmet-i ezeliyyesine rehber ve vahiy ve șerîatine mehbit intihâb etmesi kafalarına sığmamıştı.

Şâyed bunlar âyât ve berâhîn-i ilâhiyyeyi gördükleri

zaman îmân ile tarîk-ı hakkı kabûl etmiş olaydılar aynıyla sun'-ı ilâhîdeki esrâra muttali' olunca ¹(... عِلْمَ لَنَا عِلْمَ لَنَا عِلْمَ لَنَا عِلْمَ لَنَا عِلْمَ لَكَ لَا عِلْمَ لَنَا المُعْانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا المُعْانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا المُعْانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا المُعْانَدَةُ وَلَّا المُعْانِقِينَ المُعْالِمُ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْالِمُ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْالِمُ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْانِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُ

İşte Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'e karşı Ehl-i Kitâb'ın hâli bu idi. Berâhîn-i sâtıayı gördüler, inkâr ettiler. Âyât-ı kātıaya karşı göz yumdular, her türlü tehdîd ve inzâra karşı sağır kesildiler. Nihâyet kendileri makhûr ve muhakkar; Resûl-i güzîn ise ebediyyen te'yîd-i ilâhîye mazhariyetle muvakkar oldu.

Abdülaziz Çâviş

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/32.



# HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DİNİ: İSLÂM

-5-

Sûre-i Hûd'da istikāmette de istikāmet lüzûmunu nâtık olan  $^2$ (فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ) = Me'mûr olduğun gibi istikāmet et. Emr-i celîli şeref-vârid olmuş ve bu emrin tevcîh eylediği vazîfe vezâif-i Risâlet-penâhînin hepsine şâmil olduğundan dolayı en suûbetlisi bulunmakla  $^3$ (شَيَّتُنِي سُورَة هُودٌ) = Sûre-i Hûd beni ihtiyârlattı, hadîs-i şerîfi fem-i saâdetlerinden sâdır olmuştur.

Fi'l-vâki' hayât-ı Peygamberî'de müşâhede olunan mu'cizât miyânında bil-cümle harekât-ı âlîleri nokta-i nazarından ibrâz buyurdukları hasîsa-i istikāmete, ta'bîr-i belîğiyle istikāmette istikāmete büyük bir hisse ayırmak icâb eder. Bir ferdin değil bütün efrâdıyla cemâatin, sâde bir cemâatin değil, bir çok cemâatlerin, kavimlerin, devletlerin, milletlerin, sâde bir zaman ve mekânda değil, müteaddid ezmine ve emkinede hidâyetlerine müteallık rûhânî, cismânî, ilmî, amelî, ahlâkī, hukūkī, ictimâ'î, siyâsî, dünyevî, uhrevî vazîfelerin yalnız ta'lîm ve teblîğini değil, tatbîkini dahi ihtivâ eyleyen vazîfe-i Risâletlerinde îmânın en kuvvetlisini taşıyan, a'mâlin en zahmetlilerini iktihâm ile her husûsda ibrâz-ı kudret eyleyen Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâm akvâli ile ef'âli, nazariyâtı ile ameliyâtı arasında zerre kadar tefâvüt göstermemiş ve hattâ kendilerinin de saff-ı beseriyyette, mertebe-i ubûdiyyette bulunmaları hasebiyle aslâ hâriç kalmadıkları vezâif-i umûmiyyede dâimâ fazla vazîfe deruhde ederek ümmeti hakkındaki teshîlâttan bile hissedâr olmamış ve bütün telakkī eylediği evâmir-i ilâhiyyeyi herkesden evvel ve daha ziyâdesiyle tatbîk ve icrâda muvaffakiyet ibrâz ve şeref-i muâmelesine nâil olan her ferde kemâl-i istikāmeti yüzünden sa'dıku'l-va'di'l-emîn dedirtmek mazhariyetini ihrâz eylemiştir.

Hayât-ı beşerin bütün dekāikına, cemî'-i hâcât ve mesâlihine, rûhâniyât ve cismâniyâtına, hâl ve istikbâline müteallık olmak üzere bütün ömürlerinde teblîğ buyurdukları vezâif ve mevâizi, emr-i ilâhîye ne derece ve ne kadar imtisâl mümkün olduğunu fiilen göstermek için yine bütün hayatında tatbîka muvaffak olmak ve bu yolda her türlü mezâhime, her nevi' husûmetlere karşı sabır ve sebât ile mücâhede eylemek ve iktizâ eden fedâkârlığa her sûretle tahammül edebilmek fıtrat ve mesâî-i Muhammediyye'nin ne kadar i'câzkâr olduğunu ve hayât-ı nübüvvet-penâhîleri (شَيَّتَنْي سُورَة هُودٌ) beyân-ı hakīkatine ne kadar şâyân bulunduğunu göstermek için kâfî bir burhândır.

Tabîatte vâkıa-i nübüvveti fiilen tecrübe edemeyen ve târihin şehâdet-i kat'iyyesine de i'timâd etmek istemeyen bazı mütefekkirînin, Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâm gibi bir nâdire-i fıtratın kendi nübüvvetine kalben îmânı bulunmamak lâzım geleceğine ve binâenaleyh bil-cüm-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hûd, 11/112.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tirmizî, Sünen, Ebvâbü't-Tefsîr (3297).

le azâim-i celîlelerinin başka bir sâikı olduğu halde bunu gizleyerek kendisini taraf-ı ilâhîden me'mûr göstermek gibi bir kizb-i ma'kūlu ihtiyâr ettiğine te'vîl yollu îhâm etmeleri, diğer [131] bazılarının enbiyâdaki sıfat-ı nübüvveti, kayserlerin, fir'avunların ulûhiyeti, rubûbiyeti gibi yalandan iddiâ edilmiş veya tezâhürât-ı cebbârâneye meftûn edânî-i nâs tarafından sâika-i cehâletle bahş ve isnâd olunmuş bir rütbe-i mevhûmeden ibâret gibi telakkī ettirmeye çalışmaları ve bu sûretle enbiyâ-yı kirâmın nübüvveti isbât değil, da'vâ bile eylememiş olduklarını hâlden ve nefislerinden istidlâl ve kıyâs tarîkıyle ve mâzîye tahakkümen iddiâ eyler gibi görünmeleri enbiyâ-yı kirâmın ve bilhassa Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâmın bu bâbda ibrâz eylediği hasâis-ı sıdk u istikāmeti, derecât-ı azm ü mücâhedeyi ve bunları te'mîn eyleyen kuvve-i kudsiyyeyi bilmemekten veya bilmek istememekten mütevellid bir seyyiedir. Fazla mürûr-ı zamândan dolayı enbiyâ-i sâire hakkındaki nükūl-i târihiyye, husûsiyât-ı şahsiyyeleri hakkında kanâât-ı kâfiyye vermeye kâfî görülmüyorsa Hazret-i Muhammed'in hayât-ı husûsiyyeleri dahi mazbûtiyet-i târihiyyeye iktirân eylediğinden, tedkīkāt-ı târihiyye ile istikāmet ve azâim-i peygamberînin bütün ömr-i Risâlet-penâhîlerine şâmil bir tarz-ı tecellîsi bulunduğuna vâkıf olan hakīkat-şinâsân-ı garb u şark Hazret-i Peygamber'de da'vâ-yı nübüvveti inkâr şöyle dursun îmân-ı nübüvvetin bütün kuvvetiyle ilâ âhiri'l-ömr cereyânına ve icrâ-yı hükm eylediğine kāni' olmuşlardır.

Fil-hakīka en ciddî, en müteverri' bir vâizin her zaman değil, yalnız bir günlük vaazında îzâh eylediği kemâlât-ı ahlâkıyyenin velev ekserîsini olsun bütün ömründe hem zâhiren ve hem bâtınen tatbîka muvaffak olduğunu, kezâlik bir çok nazariyât-ı âliyye neşr eden bir siyâsînin mevki'-i iktidârı işgālinden sonra kanâatlerini değistirmeksizin mevki'-i icrâya koymak icin fedâ-yı nefs eylediğini görmek insanların her yerde tesâdüf edebilecekleri misâllerden olmadığı için أُمِرْتَ) emr-i celîli mûcebince, asırları idâre eden vezâif ve mevâizin muhtevî bulunduğu hakāikı bütün hayatında me'mûr olduğu vechile bil-istikāme ve harfiyyen icrâ etmek kudretini gösteren insanlar gelip geçtiğine inanmak hârikulâde mu'cizelere inanmaktan ve te'vîdât-ı ilâhiyyeye kāni' olmaktan başka bir şey değildir. Fakat târih şübhe bırakmıyor ki bu bir emr-i vâkı'dır. Bu zevât mâzîde geçmiştirler. Ve bunlar miyânında en karîbü'l-ahd olanı ve en mazbûtü't-târih bulunanı ise Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâmdır, Hazret-i Muhammed aleyhi'sselâma bu îmânı, bu azmi veren ne idi? Müşârun-ileyh gördüğü rü'yaların muttariden zuhûr etmeye başlamasıyla hâsıl olan bir hâlet-i rûhiyye üzerine Cebel-i Hirâ'da münzeviyâne taabbüdât ile iştigāl ederken bir gün, yalnız vic-

dâna ilkā edilen bir sadâ-yı ma'nevî ile değil, kulaklarda خَلَقَ. اِقْرَاْ بِاسْمِ رَبِّك الَّذي 2 ihtizâz yapan bir sadâ-yı celî ile emrini veren bir nidâ-yı nâ-geh-zuhâ- (خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَق ra ma'rûz kalmış ve bundan lerze-nâk-ı hayret olarak (مَا انَا بِقَارِي) = "Ben okuma bilmem" diye beyân-ı ma'zerete surû' etmiş idi. Bu cevâba karşı 3(أُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمِ.) أَوْرَاكُ الْأَكْرُمِ. nidâ-yı âmirânesinin (اَلَّذَى عَلَّمَ بِالْقَلَمِ. عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ tekrar zuhûruyla kalb-i âlîlerine bir darabât ve vücûd-ı mübâreklerine bir ra'şe gelerek hâne-i saâdetlerine avdet buyurup "Beni örtünüz, beni örtünüz" diyerek biraz istirâhat ile sükûnet bulmuş ve mâcerâyı Hazret-i Hatice'ye ihbâr ve kendisinden korktuğunu beyân eylemiş يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ. قُمْ فَأَنْذِرْ. وَرَبَّكَ فَكَبَرْ. وَثِيَابَكَ) 4 idi. Tekrar bir gün Ey mütesettir, kalk inzâra başla, ( فَطَهَرْ. وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ Rabbine ta'zîm eyle, elbiseni temizle, putları at" emrini teblîğ eden aynı nidâyı, duyunca her hiss-i beşer üzerinde tahavvül-i nâ-gehânînin ilkā eylediği dehşet tekerrür ile i'tilâf ve i'tiyâda münkalib olan bir netîce-i tecrübiyye tesbît eylediği gibi bugüne kadar güzerân olan hâlât-ı acîbenin bir ıttırâd-ı mahsûs olması havf u tereddüdünü inşirâh ve kanâate tahvîl eylemiş ve kendilerinde, min tarafillâh ihsân edilmiş bir hâdise-i kudsiyye vukū' bulmakta olduğuna ve bu emirlerin infâzı vazîfe bulunduğuna bit-tecrübe îmân ve kanâat husûle getirmiş yirmi küsür sene bi'd-devâm Kur'ân-ı azîmü'ş-şânı inzâl ve teblîğ eyleyen ve bununla beraber daha bir çok müeyyidât-ı hârikulâdeye iktirân ve yalnız kendilerinin değil, zaman geçtikçe ashâb-ı kirâmının dahi tecrübeleriyle vukūf ve ıttılâ'larını te'yîd eden kelâm ve nidâ-yı ilâhînin nüzûl-i hârika-nümâsı her türlü vaadlerini incâz ve her türlü emirlerini infâz ettirmiş idi. Bu hâdiseye karşı Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâmın hiçbir kesb ü tasarrufları sebk etmemiş ve bu husûs Hazret-i Peygamber'in akıl ve zekâsına, intizâm-ı fikrî ve amelîsine, aslâ halel getirmeyip bilakis bunların cereyânını teshîl eylemiş ve binâenaleyh sırf bir ni'met-i ibtidâiyye-i Rahmâniyye bulunmuş ise de bu evâmir-i hârikulâdenin infâzı ve tatbîkātı için bezline himmet buyurdukları kuvve-i ilmiyye ve ameliyye ve bilhassa bu bâbda gösterdikleri hâssıyet-i ahlâkıyye, hâsılı istikāmet-i fevkalâde tamâmen müktesebât-ı celîle-i Muhammedîlerinden bulunmuştur. Bütün fevkalâdeliği ile beraber beşerî hâsıyeti, vukūu hiç inkâr edilemeyen bu ikinci me'âsir-i şahsiyyeleri bizim gibi tecrübesine şâhid olmayanlar için birincinin vukūunu pek kolay teslîm ettirecek bir nokta-i istidlâl tesbît eylemeye kâfîdir. Bundan dolayı hazret-i Muhammed sâha-i müktesebâtı olan ikinci kısımda fâil bir abd-i kâmil ve bunun

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hûd, 11/112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alak, 96/1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Alak, 96/3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Müddessir, 74/1-5.

mebdei olup sâde atiye-i ilâhiyye olan birinci kısımda bir resûl, bir nebiyy-i âhirü'z-zamândır. Yani Hazret-i Peygamber bir sefîr-i ilâhî oluyor ve sefârethâne-i sadâkatine vârid olan evâmir ve irşâdât-ı celîleyi bir insan, bir abd-i kâmil olarak infâz ve icrâ eyliyordu. Ve bu vechile nazm-ı Kur'ân kendi rûhunun insâkerdesi olmuyor, kendi rûhuna ilkā ve ihbâr olunan bir kitâb-ı mübîn, bir kelâm-ı muallim, açık bir hitâb-ı ilâhî oluyordu. Ve mazmûnu akıl ve fikri ibtâl ve teşvîş değil, dâimâ tenvîr ve irşâd ediyor ve bazen aklın bizzât yetişemeyeceği ve fakat ba'de't-teblîğ anlayabileceği ihbârât-ı gaybiyyeyi de ihtivâ eyliyordu. Bunlar da teblîgātın ciddiyetine dâir birer kuvve-i te'yîdiyye oluyorlardı. İşte bu te'yîdâta mukārin [132] olan o teblîgāt, o in'âmât-ı ilâhiyye, Hazret-i Peygamber'e ve ashabına o kuvvet-i istikāmeti bahşeylemiş ve insanlığın mebde'-i saâdeti vahdâniyet-i ilâhiyyeye îmân ile niam-ı ilâhiyyenin tarîk-ı müstakim ve meşrûunu muntazaman yürütecek hakīkī istikāmet bulunduğunu bil-fiil irâe eylemiştir.

**Mehmed Hamdi** 



### BEŞERİN VÂSITA-İ RİSÂLETE İHTİYÂCI

-3-

Beşerin risâlete ihtiyâcını bildiren iki mesleğin sânîsine gelince: Zikr olunan ihtiyâc hadd-i zâtında tabîat-i insandan da ahz ve istihrâc olunabilir.

Geçmiş zamanlarla zamân-ı hâzırın ahvâl ve icâbâtı o hakīkati bir şekl-i bedîhîde göstermektedir. Zîrâ ahvâl-i ümeme atf-ı nazar olunursa anlaşılır ki: Nâsın bazısı, cemâat-i beşerden ayrılarak gâh ormanlarda, gâh dağ başlarında münferiden yaşamaya vahşetle istînâsa, hayvan gibi lâ-kaydâne şurada burada dolaşıp gıdâsını ot ve nebât kökleri gibi şeylerden te'mîne, mesken ittihâzından kacısıp hücrâ yerlerde, mağaralarda barınmaya, su hayât-ı âdiyyelerinde bir tecâvüze uğradıkları vakit tas ve ağaç atmak sûretiyle tahaffuza, ağaç dallarından, yahud telef olmuş kara hayvanlarının derilerinden tedârik ettikleri şeylerle vücûdlarını örtmekle iktifâ ederek başka libâs taharrî ve iktisâsından müstağnî durmaya münhemik olup dünyâdan ayrılıncaya kadar bu i'tiyâddan vazgeçmemekte ve bal arısı gibi dağılıp ona müşâbih bir maîşet-i hayvâniyye ile kanâat ederek bekā-yı nev'leri için kudretleri yettiği kadar mesâî-i muntazamaya yanaşmamaktadır.

Ancak şu tavsîf olunan envâ' miyânında asıl nev'-i insan, hemcinsleriyle müctemian yaşamaya mecbûldür. Cemâat-i beşer müteaddid ve muhtelif olmakla beraber her birinin sa'y u amelinden hâsıl olan fevâid, yalnız kendilerinin mensûb bulundukları cemâate maksûr kalmayıp cemâât-ı muhtelife ma'nen hey'et-i vâhide hükmünde ol-

masıyla bunların umûmiyetle bekāsına hizmet eder.

Şu halde a'mâl-i beşerin muhassala-i umûmiyyesinden hissedâr-ı terakkī ve bekā olmak husûsunda kitle-i icmâiyyeden istiğnâya meyl edecek bir kuvvet için imkân-ı mevcûdiyyet te'mîni kābil olamaz. Binâenaleyh efrâd-ı nâsdan her birinin medenî, ictimâ'î her ne ihtiyâcı var ise benî nev'inin sunûf-ı sâiresince müstahzar olan vesâil-i mümkineden istifâde ile te'mîne akıl ve ilm-i tabîîsinin delâletiyle çalışmaya mecbûrdur; zîrâ hey'et-i beşeriyye, insan ünvân-ı mümeyyizi altında müctemi', yani bu noktadan ism-i vâhid ile mevsûf olup muâvenet ve mesâî-i müşterekelerinin fevâid-i umûmiyyesi yekdiğerinin ihtiyâc-ı maîşet ve bekāsını mümkinü't-tesviye bir hâle ifrâğ eder; buna vücûd-ı insanın târihi şâhid olup teşrîh-i keyfiyyete hâcet yoktur.

Hülâsa: Vâreste-i delîldir ki efrâd-ı benî Âdem ancak hâl-i ictimâ'da yaşayabilir.

İnsanın mâlik olduğu kuvve-i nâtıka dahi elfâzda sırf tasvîr-i maânîye ve te'lîf-i ibâreye müstaid olmak üze-re mahlûk olmayıp sâir hemcinsleriyle teâtî-i fikir ve muhâvereye şedîd olan ihtiyâcının tesviyesine de hizmet etmek üzere mevhûbdur; şu halde nâtıkıyet hâssasıyla anlaşmak ıztırârı iki üç kişiye yani insanların aded-i mahdûduna münhasır olmayıp bu ihtiyâc-ı küllîye nazaran içlerinden istiğnâ-yı tefâhüm hâlinde kalacak ferd-i vâhid tasavvur olunamaz.

Cemâat-i nâsdan her ferdin ihtiyâcı diğer efrâdın ihtiyâcına benzemez, ez-cümle kişinin emr-i maîşetinde âmâl ve metâlibi arttıkça âmil kuvvetlere ihtiyâcı da tezâyüd eder; bu ihtiyâc sevâikı, o ferdi, ehlinin idâresine, ondan aşîretine, ondan mensûb bulunduğu ümmetine ve dolayısıyla bütün hem-nev'ine kadar tealluk ve imtidâd eyler.

Zamânenin ahvâli gösteriyor ki: İhtiyâcât-ı umûmiyyeye tâbi' olan râbıta-i ittisâlât bütün nev'-i beşere âm ve şâmildir, binâenaleyh ünvân-ı medenîleri alâik ve revâbıt-ı ictimâ'iyyeye lâyık olan bir cem'iyet bekāyâ-yı vücûd, mezâyâ-yı hayâttan istifâde, celb-i menfaat, def'-i mazarrat gibi fark ve temyîz hâsıyetlerine ve umûmun intizâm-ı hayâtına medâr olan esbâb ve ihtiyâcâtı ta'kīb ile mükellef olduğu nâ-kābil-i inkâr bir hakīkattir.

Eğer insanın ihtiyâcı hilkat-i nev'iyyesinin gayri bir üslûbda cereyân etseydi, bu hâli beyne'l-efrâd husûl-i muhabbete âmil ve müessir olan şeylerin efdali addolunurdu. Ancak onların arasında bir âmil-i ma'nevî vardır ki her nefsin bekāsı hemcinsinin bekā-yı umûmîsine mütevakkıfdır; bunların bir kül vücûda getiren eczâ-yı umûmiyyesi def'-i mazarrat ve ihtihsâl-i menfaatlerine mahsûs olan bazı kuvâ-yı murtabıta menzilindedir. Bu cümleden olarak insanların birbirine muhabbeti kendilerine bir istinâdgâh, selâmet-i kalblerine vesîle-i inşirâh

ve sekînettir. Bu râbıta-i memdûha, mütekābil hissiyât-ı muhabbetkârâneyi hâiz olanlar, yekdiğerinin iş ve ihtiyâclarını def' ve iktihâma yaradığı gibi içlerinden bir musîbete uğrayan olur ise buna mukāvemet ve te'mîn-i suhûlet husûsunda diğerlerinin eser-i teâvün ve fütüvvet göstermelerine hâdim olur.

Ümmetler arasında âheng-i imtizâc ve intizâm, bekāyı rûh ve kıvâm-ı ihtiyâcının muhâfazası sanki o muhabbet-i mütekābile şânından sayılır, bunun gibi insanın hissettiği ihtiyâcât-ı temeddüniyye ve zarûriyyesini te'mîn ve tedârike müdâvim ve sebâtkâr olması muktezâ-vı hilkat ve vezâif-i insâniyyetin ahvâl-i tabîiyyesindendir; ve farîzaya muhabbet bâdî-i muvaffakiyeti olur, çünkü meyl ve tedbîr-i ciddî, ihtiyâc görülen eşhâsın muâvenetten ve eşyâ-yı maksûdenin [133] teyessür-i husûlünden istifâdeyi intâc eder; o meyl-i muhabbet hadd-i i'tidâli gecer ise ihtirâs derecesini bulur ki bundan ihtirâz ihtiyâcı da şâyân-ı teemmüldür. Şu kadar ki iki taraf-ı mütekābil arasında kānûn-ı muhabbetin peydâ ve devâmı hissiyât-ı samîmâneye muhtâcdır, bu râbıta dahi ya onların şâyân-ı hubb ü ihtirâm olan şahıslarına, yahud iftirâk olunamayacak a'mâl ve menâfi'-i mahsûsalarına ihtiyâc messetmesinden husûle gelir.

Demek olur ki muhabbet ve irtibât, şahs-ı maksûdun incizâb-ı rûhîsinden ve şemâil ve mekâsib-i memdûhasından bir safvet ve ciddiyet-i kâmile ile mütelezziz ve müstefîd olmak emel-i hâlisinin tekābül ve in'ikâsından neş'et ederse pâydâr ve semeredâr olur; baska sûretle bunun husûl ve devâmına imkân olamaz. Yani; münâsebet-i tarafeyn, bir esâs-ı ciddîye mübtenî olmayıp da husûl ve zevâli kābil-i sür'at bir hâl-i gayr-i samîmîde ârız olursa zikr olunan kuvâ-yı rûhiyyenin ittihâd ve imtizâcından mütehassıl fevâid karşısında lâ-şey' menzilesinde kalır. Eğer tarafeynin gāye-i emeli, ihtiyâcât-ı nâsdan olarak i'mâl ve ihzâr eyledikleri şeyleri ivaz mukābilinde beynlerinde değiştirmekten ibâret olur ve mülâhaza ettikleri münâsebet sırf intifâ' olunabilen şeylere münhasır tutulup da onların âmiline lâyık olacak bir sûretle teşmîlden i'râz edilirse maksûd olan imtizâc-ı umûmînin istikrârına kifâyet etmez; çünkü bu gibiler arasında kāim olacak nisbet-i muvâneset, ya birinin galebe-i kuvveti, ya birbirinden korkmak zilleti, yahud yekdiğerine karşı müdâhene ve muhâdaa rezîleti yüzünden husûle gelmiş sayılır...

Kelb, te'mîn-i gıdâ ve himâyesine âid ihtiyâcını dirîğ etmeyen efendisine muhabbet ve sadâkat-ı kâmile ile mütehassis olarak onun bir tecâvüz ve tehlikeye ma'rûz kaldığını görürse kendi ölümünü aramak derecesinde fedâkârlık iltizâmıyla tahlîs ve müdâfaasına hasr-ı nefs eyler, zîrâ def'-i cû' ve atşına himâye-i hayâtına efendisini bir kefîl mesâbesinde cezm ve addettiği ve onun ziyâı-

nı kendi vücûdunun mefkūdiyetini mûcib olacağı yolda telakkī eylediği için efendisinin ve hukūkunun temâdî-i muhâfazasına fedâ-yı hayât derecesinde bir hırs-ı şedîd gösterir şâyed kelb, bir mahalden diğer bir mahalle nakl olunup da lütfunu gördüğü efendisinden senelerce gāib olduktan sonra tesâdüfen o efendisinin bir muhâtaraya uğradığını müşâhede ederse hissiyât-ı sâbıkasını tahattur ve tecdîd ederek kuvvetinin müsâid olduğu derecede yine onu kurtarmaya savaşır.

Kelbin his ve micâzına mütehattim olan bu hâl bir ilhâm eseridir, bununla beraber mizâc ve i'tiyâdı, başka yolda tevsî'-i meşreb etmekten berîdir. Onun yegâne emeli, nâil olduğu ihsân ile bunu ısdâr eden şahsa münhasırdır ki bezl-i nefs etmek sûretiyle ona arz-ı muhabbet ederek başka bir fikr-i tama' beslemez; me'lûf edildiği ivaz ve gıdâ husûsunda bir tenâkus ve tazyîk gösterilse bile hizmet ve sadâkatinden ızhâr-ı noksâna meyl etmez.

Amma insan ve müdrekâtı, ilhâm ve teallüm, his ve tefekkür noktasından hayvan gibi bir had ile mahdûd değildir, belki onun medârik ve hissiyâtı, âmâl ve metâlibi bir kayd-ı tahdîd ve intihâ ile mahsûr olmaktan berî denecek bir mâhiyettedir; onun hâl-i sıgarında bir âlim-i ekberin ulviyet ve azametine karşı gösterdiği teslîm, onun a'mâl-i hayriyyesinden istinbât-ı fevâid tarz-ı cehd ve mukāvemeti, birşeyde te'mîn-i gālibiyetine ve mümkün olan makāsıdının husûlüne yardım eden kuvâ-yı idrâkiyye ve ameliyyesinin sarf ve isti'mâlince olan iştigālâtı ve bi'n-netîce bir lezzete ve o miyânda bir havf u eleme îsâl eden her şeye ma'tûf ibtilâ ve tevessülâtı o kadar şâmil ve müessirdir ki buna bir hadd-i intihâ, kendisini durduran bir havf-ı nihâî tasavvur olunamaz.

Nitekim "İnsan, mal cem'ine harîs; bahîl halk olundu. Ona bir fakr u zarar gelse nâ-şekîbâne feryâd ve ceza' edicidir, ni'met ve hayra nâil olsa mefrûz olan hukūku edâda mümessiktir." mefhûm-ı şerîfini hâvî olan âyet-i kerîmesi أَرْنَالْإِنْسَانَ خُلِقَ مَلُوعًا. إِذَا مَسَّهُ الشَّرُ جَزُوعًا. وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا) bu bâbda bir hikmet-i bedîayı nâtıktır.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar **Şeyh Muhammed Abduh** 



## **BEYÂNNÂME**

Dârulhikmeti'l-İslâmiyye'den:

Insâniyetin muhterem tanıdığı secâyâ-yı fâzıladan hiçbirini ihmâl etmemek hepsini râsih melekeler hâline getirebilmek öyle bir gāyedir ki insanlıkta tekâmül ancak ona yetişmekle kāimdir. Ahlâkī nakīsalar asfiyâ-yı beşere mev'ûd olan o gāyeden, o nihâî saâdetten ebediyyen mahrûmiyeti intâc eder. Yalnız, kānûn-ı ahlâkı en ince

<sup>1</sup> Meâric Sûresi, 70-19

noktalarına varıncaya kadar mutâ'-ı mutlak bilmek insanlar için bir gāye ise o kānûnun esâsâtından ayrılmamak da mütehattim bir vazîfedir. Fil-hakīka bu esâsâtın içinde öyleleri vardır ki ihmâli yahud terki insanı tekâmülünden değil insanlığından bile uzaklaştırır.

İşte bu esâsların en birincisi haslet-i hayâdır ki dünyâda bunun kadar memdûh, bunun kadar latîf, bunun kadar fitrî ve zarûrî bir meleke olmadığı münâkaşaya tahammülü bulunmayan bedîhiyâttandır. İnsâniyetin nâsıyesine hayâ kadar yakışan lâhûtî bir renk yoktur. Kâinâtın mehâsini bir yere gelse hayâdan mahrûm bir çehreye cemâl veremez. Hayâsızlar beşeriyet için en muzır, en mühlik bir unsurdur. Dünyânın iknâiyâtı bir yere toplansa bunları yola getiremez. Enbiyâ-yı sâlifenin "Utanmadıktan sonra istediğini yap" tarzındaki itâb-ı mehîbi Aleyhi's-salâtü Ve's-selâm Efendimiz tarafından da avnen tekrar buvurulmustur. Hele mekârim-i ahlâkı ikmâl gāyesiyle ba's buyurulan [134] o Resûl-i muhteremin ümmeti için meleke-i hayânın his olunamayacak derecede zaafı bile cemâatin vicdânını tedhîş etmek icâb eder. Şu son zamanlarda hayât-ı medeniyyeye alıştırmak perdesi altında kadınlarımızın, kızlarımızın yüzlerindeki perde-i hayâyı sıyırmak istediklerini görüyoruz. Kalpteki îmânın çehredeki bu rengîn tezâhürünü riyâ töhmetiyle lekelemek istediklerini işitiyoruz. Bir kere hayâ ile riyâ büsbütün başka iki mâhiyettir. Sonra riyâsız olmak hiçbir zaman hayâsız olmak demek değildir. Evet "Ne yapalım! Bu gibi hâller medeniyet-i hâzıranın icâbıdır. Yirminci asr-ı terakkī geçmiş edvârın ahlâkıyla an'anâtıyla mukayyed olamaz" diyecekler değil mi? İşte ey müslüman bu söz bilinerek söyleniyorsa ıdlâl, ale'l-amyâ savruluyorsa eser-i dalâldir. Yirminci asr-ı terakkīyi temsîl eden merâkiz-i medeniyyeti kuş bakışıyla görmek bu bâbda hüküm vermeye kâfî olamaz. Vâkıâ o muazzam şehirlerde an'anâta ma'neviyâta karşı hurûc etmiş sürüler görülmüyor değil, lâkin bu hây u hûy-ı isyânın, bu herc ü merc-i sefâhetin arkasında edebiyle nâmûsuyla yaşayan geceli gündüzlü çalışan harîm-i nâmûsunu şarklılar kadar esirgeyen koca koca kitleler var. Dârü'l-fünûnlarla kütübhâneler arasında mekik dokuyan, fuhuşhânelerin birahânelerin, kulüp nâm-ı müsteârı altındaki kumarhânelerin semtine uğramayan bir şebâb-ı fen ve san'at, bir şebâb-ı sa'y ü irfân, bir şebâb-ı mütefekkir bulunuyor ki bütün o medeniyetleri, o şevketleri yaşatan hep bunlardır.

Sen garbda erbâb-ı nâmûsun harîm-i âilesi bütün ziyâretçilere açıktır mı sanıyorsun? Rast gelen delikanlılar rast gelen kızı koluna takar da istediği yere götürür mü hayâl ediyorsun? Heyhât! Avrupa'daki nâmûslu tabakaların bu husûsda Asya'dakilerden hiç farkı yoktur. Vâkıâ garplılarca tesettür mu'tâd olmamış! Lâkin hiçbir

yabancı erkek senelerce tecrübe edilmedikçe afîf yurdların sîne-i samîmiyyetine sokulamaz.

Görüyorsun ya! Akılları durduran kuvâ-yı maddiyyesiyle beraber garb ma'neviyâtını aslâ fedâ edemiyor, çünkü onsuz yaşayamayacağını pek iyi biliyor. Sen ise maddiyâtındaki bu aczinle beraber ma'neviyâtından da uzaklaşmak istiyorsun! Gözünü aç, aklını başına al. Ma'neviyâtını alçaltacağına maddiyâtını yükselt, zîrâ bu muvâzeneyi te'mîn etmedikçe, lâkin ancak bu tarzda te'mîn etmedikçe yaşayamazsın!

# TAŞRADA İNTİBÂH-I DÎNÎ

Dârulhikmeti'l-İslâmiyye'den:

Bir vakitlerden beri vâcibât-ı dîniyye ve âdâb ve se'âir-i İslâmiyye'nin ihmâli yüzünden halkın terbiye-i dîniyye ve ahlâkıyyesinde elîm bir tedennî husûle gelmiş idi. Maâlî-i İslâmiyye'nin neşr u ta'mîmi ve ahlâk-ı umûmiyyenin ıslâh ve tehzîbi sûretiyle bu inhitâtın önüne geçmek isteyen Dârulhikmeti'l-İslâmiyye'nin taşra encümen-i âlîlerince vâki' olan irşâdât ve tenvîrâtın lehü'l-hamd ahâlî-i İslâmiyye üzerinde te'sîrât-ı mühimme husûle getirdiği görülüyor. Bu cümleden olarak Gerze Kazâsı Dârü'l-hikme Encümeni tarafından îrâd edilen mevâiz ve nesâyih-i müessire ve kurâya irsâl kılınan beyânnâmelerle hükûmet-i mahalliyyenin bu bâbdaki muâvenetinden halkın terbiye-i ma'neviyye ve ahlâkıyyesi nâmına müfîd ve memnûniyet-bahs necâyic hâsıl olmuş ve gerek vezâif-i dîniyye ve ictimâ'iyyenin edâ ve ikāmesinde ve gerek menhiyâttan ferâgat husûsunda eskisine nisbetle büyük bir terakkī husûle gelmiştir. Kezâlik İzmit şu'besince tertîb olunan mevâiz ve irşâdâtın intibâh-ı millîye büyük bir medârı olarak geçen sene Cum'alarda bir saffı doldurmayan cemâat bu sene müteaddid saflara bâliğ olmuş ve kurâ eimmesi da'vet edilerek kendilerine emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker vazîfesinden ferâgat edilmemesi ihtârında bulunulmuş ve Ramazân-ı şerîf münâsebetiyle kaleme alınıp Livâ gazetesiyle neşr olunan beyânnâmenin hükûmetçe ehemmiyetle telakkī edilmesi sâyesinde serîat-i İslâmiyye ve âdâb-ı umûmiyyeye münâfî yolsuzluklar şâyân-ı şükrân bir derecede azalmıştır.

## DÎNÎ DERSLER

Tab'ı ikmâl edilip gelecek hafta intişâr edecek olan eser-i kıymetdârın mukaddimesidir:

#### Başlangıç

Beşeriyet sâha-i tabîate atıldığı günden i'tibâren fikren ne kadar âciz ve zaîf, şahsen ne derece zâr u zebûn olduğunu düşünerek sığınacak, necât ve selâmetini te'mîn edecek bir melce'e; kudret ve kuvvetinden bir şemme, feyz ve rahmetinden bir reşha bahş edecek bir kādir-i rahîme ihtiyâc-ı mutlâkını teslîm etmiştir, bu ise hiss-i dînîden başka bir şey değildir.

Evet, beşeriyet, meftûr olduğu hiss-i tecessüs ile kendisini düşünmüş, akıllara dehşet veren kitâb-ı kâinâta nazar etmiş, mevcûdât üzerinde bir kudret-i mutlakanın hâkimiyetini anlamış, hâlikı, halkı, sırr-ı hilkati –seviye-i idrâki nisbetinde– bilmek istemiştir. Beşeriyet tarîk-i taharrî ve tecessüsde emîn hatveler atmaya muvaffak oldukça kalbini, kalbinden kopup gelen hislerini tatmîn eylemiş ve fakat bazen de acz ü zaafı yüzünden yolunu şaşırarak yanlış vâdîlere yuvarlanmıştır.

Maamâfîh beşeriyet, ara sıra düşmüş olduğu girdâbdan bir takım mürşid ve rehberlerin irşâdâtıyla kurtulmuş, sapmış olduğu tehlikeli yollardan dönmüş, aradığını bulmuştur.

[135] Bu i'tibâr ile fikr-i dîn, fikr-i ulûhiyyet beşeriyetin levâzım-ı mâhiyyetindendir; bunsuz saâdet-i hakīka kābil olmadığı için beşer hiçbir vakit bu fikirden mücerred olarak yaşamamıştır.

Bu cihet bil-cümle erbâb-ı basîret nezdinde müsellem bir hakīkat olmakla beraber asr-ı ahîrde zuhûr eden bir takım cereyânların bazı kimseler üzerinde da'vâ ve takrîr-i kelâm edip din fikrinin tevhînine bâdî olduğu gayr-i münker bir hakīkattir. Son zamanlarda garpta başlayan dinsizlik cereyânı –maatteessüf– memleketimize de sirâyet etmiş, esâsât ve i'tikādât-ı dîniyyeye karşı bir takım tereddüd ve şübheler uyandırmıştır. Halbuki bir hakīkat-i riyâziyye derecesinde sâbit bir şey varsa o da: Dinsizlik denen maraz rûhu ve ictimâ'ı ile cem'iyetin, ahlâkın, âile hislerinin adem-i ictimâ'larıdır. Bunun içindir ki dinsizlik teammüm eden yerlerde revâbıt-ı ictimâ'iyyenin yavaş yavaş gevşediğini görüyoruz.

Din olmadıkça ne ferdin saâdeti, ne de hey'et-i ictimâ'iyyenin devâm ve bekāsı mümkün değildir; efrâdı bir saâdet içinde yaşatacak, cem'iyeti sukūt ve inhilâlden kurtaracak âmil-i yegâne dindir.

Binâenaleyh en ziyâde memleketin gençlerinin ma'neviyâtını sarsacak mâhiyette olan bu şübhe ve tereddüd dalgalarını teskîn ederek onların fikirlerini sâbit bir nokta etrâfında temerküz ettirmek vazîfesi ise yegâne muallimlere, bilhassa ulûm-ı dîniyye ve ahlâk muallimlerine terettüb ediyor. Gençlerde gevşemiş olan ma'neviyât ve îmânı takviye ederek onları reyb ü şekten tahlîs etmek muallimlerin üzerine terettüb eden bir vecîbedir. Çünkü edyânın hayatı ancak da'vetledir. Ve bu da en

ziyâde mektep sıralarında olmak lâzımdır. Da'vetin müessir ve fâide-bahş olabilmesi için de mevecât-ı şükûk ve şübühâtın hangi cihetlerden geldiğini, ne gibi menfezlerden nüfûz edeceğini, hangi noktaları istihdâf eylediğini anlayarak daha mektep sıralarında iken talebeyi ona göre ihzâr etmek, talebenin bilâhare ma'rûz kalacağı şübheleri mevzû'-ı bahs ederek orada halletmek sûretiyle fikirlerini îkāz eylemek lâzımdır.

Halbuki mekteplerde ta'kīb edilmekte olan ulûm-ı dîniyye dersleri -maatteessüf- bu ihtiyâcı tatmîn etmekten çok uzaktır. Dokuz on -hattâ daha fazla- sınıflı mektep programlarını gözden gecirecek olursak ulûm-ı dîniyye nâmına kitâbü's-salât, kitâbü's-savm, kitâbü'zzekât, kitâbü'l-hacdan başka bir şey tedrîs edilmediğini görürüz. Her sınıfda tekerrür edip duran bu mebâhisdir. Halbuki bunlar esâsen zarûrât-ı dîniyyeden olmak dolayısıyla her müslümanın -daha âilesi nezdinde ikenbileceği bir şeydir, bu mebâhis ile senelerce uğraşmaya hâcet yoktur. Çünkü talebeye, bir tarafdan bunları mihaniki bir tarzda ezber ettirirken diğer tarafdan şübhe ve tereddüdlere düşüyor, gittikçe din muhabbeti kalbinden zâil olmaya başlıyor. Artık ezberlemiş olduğu şeylerin de lüzûmsuz olduğuna kāil olmaya başlıyor. Ve bu sûretle gençlikte bir buhrân husûle geliyor. Bunun sebebi ise kalbinde uyanmış olan şübheler asrî bir fikir ve lisân ile izâle edilmeyerek gittikçe büyümüş olmasıdır. İşte bunun içindir ki mekteplerde okunan din derslerinden -umûmiyetle- beklenen netîce elde edilemiyor. Zîrâ zamanın icâbâtı, efkârın tahavvülâtı, muhîtin te'sîrâtı nazar-ı dikkate alınmayarak vukū' bulan da'vetler müntic-i muvaffakiyet olamaz. Nâsa karşı yapılacak teblîgāt ve irşâdâtta zaman, mekân ve efkâr mutlaka nazar-ı i'tibâra alınmalıdır. Kur'ân-ı Kerîm' bize bu hakīkati pek sarîh olarak bildiriyor. Zâten müteaddid peygamberlerin ba's u irsâli de bunun en bâriz bir delîlidir.

İşte bunun içindir ki Mekteb-i Bahriyye-i Şâhâne'ye muallim ta'yîn olunduğum zaman ulûm-ı dîniyye dersleri için mekâtib-i sâirede ta'kīb edilegelmekte olan usûlden başka bir usûl ta'kīb etmek lüzûmunu hissettim.

Çünkü buradan neş'et eden efendiler, ulûm ve fünûn ile mücehhez olarak çıkıyorlar; hasbe'l-meslek Avrupa'da bulunuyorlar; Avrupalılarla çokca temâs ediyorlar ve onların âdâb-ı muâşeretine vâkıf, din ve İslâmiyet aleyhindeki cereyânlara daha ziyâde ma'rûz bulunuyor. Binâenaleyh din ve Müslümanlık hakkındaki kuvvetli bir îmân ve i'tikāda sâhib olmaları lâzımdır.

İşte bu sûretle okutmuş olduğum derslerden bir kısmına *Dînî Dersler* ünvânı ile neşrediyorum. *Dînî Dersler*'de ta'kīb olunan gāye gençlerde gevşemeye yüz tutmaya başlamış olan ma'neviyâtın takviyesi, kalplerinde din

hissinin yüksek bir sûrette tenmiyesidir.

Dînî Dersler'in birinci ve ikinci kitaplarında zarûrâtı dîniyyeden bulunan erkânı dîniyye ve ahlâkı İslâmiyye hakkında bir müslüman için bilinmesi lâbüd olan ma'lûmât verildiği gibi, dinin ibâdet kısmında bulunan hikem ve mesâlih ve ahlâkı İslâmiyye'deki ulviyet de uzun uzadıya îzâh edilerek dine karşı daha ziyâde muhabbet ve temâyül hisleri tevlîdine çalışılmıştır.

Dînî Dersler'in üçüncüsünü teşkîl eden bu kitap ise iki kısım üzere tertîb edilmiştir. Birinci kısım din hakkında mütâlaât-ı umûmiyyeyi ihtivâ ediyor. İkinci kısım ise yalnız Dîn-i İslâm'a âiddir. Dîn-i İslâm'ın i'tikādiyât ve ahlâkıyâtındaki ulviyet ve rasânet, asrî fikirlerle olan mukārenet teşrîh edilerek tabîî ve umûmî bir dinin ancak Müslümanlık olabileceği îzâh edilmiştir. Maamâfîh bu îzâhât sırasında bil-münâsibe edyân-ı sâireden bahsedilerek Dîn-i İslâm'ın ahkâmıyla edyân-ı sâirenin hükümleri arasında mukāyese yapılmıştır.

Kitâbın tertîbinde de maksad dâimâ nazar-ı dikkate alınmıştır. Bunun için mütâlaât-ı umûmiyye kısmını ihtivâ eden birinci kısımda din ne demek olduğu ta'rîf ve îzâh olunuyor; dinin erkân-ı esâsiyyesi, dinden maksad-ı [136] aslî bildiriliyor. Bundan sonra beşeriyet için dinin lüzûmu mes'elesine intikāl olunuyor.

Beşeriyet için dinin lüzûmu iki nokta-i nazardan muhâkeme olunmak icâb ettiği cihetle dinin ne demek olduğu anlatıldıktan sonra bunun gerek ferdî ve gerek ictimâ'î beşeriyetin lâzım-ı gayr-i münfekki olduğu birkaç sûretle îzâh ediliyor. Bundan sonra din makāmına başka bir esâsın ikāme edilip edilmeyeceği mes'eleleri uzun uzadıya tedkīk ediliyor; vicdân mes'elesi hakkında îzâhât veriliyor, bu bâbdaki i'tirâzât esâsından def' edilerek beşeriyet için dinin lüzûmu mes'elesi kesb-i vuzûh ediyor.

Maamâfîh mes'ele bu kadarla bırakılmayarak bir de başka nokta-i nazardan tedkīk ediliyor, din ile medeniyet arasındaki münâsebetten, dinsizliğin tevlîd edeceği netâ-yic-i tabîiyye ve ictimâ'iyyeden de bahsedilerek dinsizlikle medeniyet-i hakīkıyye ve ahlâk-ı fâzıla ictimâ' edemeyeceği ve binâenaleyh kalp, vicdân, hikmet ve tefekkür, siyâset ve ictimâ', hülâsa her nokta-i nazardan; beşerin dine muhtâc olduğu delâil-i akliyye ve hakāik-ı târihiyye ile isbât ediliyor.

Bundan sonra asr-ı ahîrde bazı Avrupa mütefekkirlerinin beşeriyet için lüzûmuna kāil oldukları dîn-i tabîînin neden ibâret olduğu, bunun tarafdârları, dîn-i tabîîyi ne gibi esâslar dâhilinde telakkī eyledikleri tedkīk ve bu esâslar ile enbiyâ-yı zî-şân hazretlerinin teblîğ eyledikleri dîn-i ilâhînin esâsları arasında bir mukāyese ve muhâkeme yürütülerek beşeriyetin saâdet-i maddiyye ve ma'neviyyesini te'mîn edebilecek olan "Din"in ancak enbiyânın vahy-i ilâhîye müstenid olarak teblîğ eylediği dîn-i haktan başka bir şey olamayacağı, beşeriyet din hakkında ne kadar düşünse yine peygamberân-ı ızâmın teblîğ eyledikleri esâslar hâricinde bir şeye destres olamayacağı îzâh ediliyor ki, bununla da dinsiz yaşamak kābil olmadığı gibi, beşeriyet için dinin lüzûmu kabûl edildikten sonra bunun dîn-i ilâhîden başka bir şey olamayacağı gösterilmiş oluyor.

Binâ-berîn dinin menşei i'tibârıyla da bazı yanlış fikirler mevcûd olduğu cihetle dinin menşei hakkında ileriye sürülen fikirler hülâsa edilerek tetebbuât-ı ric'iyye tarafdârları ile münkir-i şerâyi' olanların fikirleri muhâkemât-ı akliyye ve delâil-i târihiyye ile ibtâl edilmiş, din fikrinin insanlarda fıtrî olduğu isbât olunmuştur ki netîce i'tibârıyla din, beşer için bir hasîsa-i rûhiyye olup ondan infikâk etmeyeceğini gösterir.

Din fikrinin fitrî olduğu anlaşıldıktan sonra beşeriyetin ilk din ve ilk ma'bûdu hakkındaki nazariye tedkīk edilerek ilk dinin dîn-i tevhîd, ilk ma'bûdun da Hâlik-ı Hakīkī olduğu, binâenaleyh animist ve naturistliğin dalâlet-i fikriyye netîcesi olarak meydan aldığı delâil-i târihiyye ve felsefiyye ve ilmiyye ile isbât ve îzâh ediliyor. Bu husûsda beşerin ilk mürşidi hakkında da îzâhât-ı mühimme i'tâ olunarak bu bâbda îrâd edilegelmekte olan bir takım şübheler hallediliyor. Beşeriyetin akıl ve vicdânıyla ma'rifet-i ilâhiyyeye vüsûlün her vakit için kābil olduğu delâil-i akliyye ve nakliyye ile îzâh ediliyor.

Maamâfîh edyânda görülen tekâmül de hakāik-ı dîniyyeye vukūfu olmayan bazı kimseleri şaşırtmış, din hakkında bir takım şübhelere düşürmüş olduğu cihetle bu mes'ele için de ayrı bir bahis açılmış, tekâmül-i edyân hakkında uzun uzadıya îzâhât vermek lüzûmu hissedilmiştir.

Artık tekâmül-i edyân bahsi en son ve en mütekâmil bir din olan Dîn-i İslâm'a intihâ etmiş olduğu cihetle mütâlaât-ı umûmiyyeden ibâret bulunan birinci kısma burada nihâyet verilerek ikinci kısma geçilmiştir.

İkinci kısmın mukaddimesinde asrî cem'iyetlerde dinin mevkii olamayacağı fikr-i bâtılının nereden neş'et ettiği îzâh edilerek bu zehâbın ne kadar yanlış ve mantıksız olduğunu îzâh etmek lüzûmu da hissedilmiştir.

Bundan sonra Dîn-i İslâm'ın i'tikādiyâtı, ahlâkıyâtı üzerinde bir tedkīk icrâ edilerek Dîn-i İslâm'ın hiçbir noktasında asrî fikirlerle teâruz edecek bir şey bulunmayıp onlarla dâimâ barışık gittiği îzâh edilmiştir. Bilhassa İslâm'ın i'tikādiyât ve ahlâkıyâtına âid verilen tafsîlât ve îzâhât ile Dîn-i İslâm'ın tabîî ve umûmî bir din olduğu pek açık bir sûrette gösterilmiştir. Daha sonra medeniyet-i hâzıranın icâbât-ı insâniyyeden olmak üzere tevlîd eylediği bir takım fikirlerin on dört asır evvel Müslüman-

lık tarafından takrîr edilmiş olduğu müteaddid bahislerde îzâh edilmekle de umûmî ve tabîî bir dinin ancak Müslümanlık olabileceği gösterilmistir.

Hülâsa, *Dînî Dersler*'in üçüncü kitâbı her genç ve mütefekkir için şâyân-ı takdîr olup şimdiye kadar yazılmamış bir çok mebâhis-i mühimmeyi ihtivâ ve din ve İslâmiyet hakkında her genç ve mütefekkirin şübheye düştüğü noktaları îzâh etmesi i'tibârıyla tahrîrinde merhûm Şeyh Cemâleddin-i Efgānî, Mısır müftüsü merhûm Şeyh Muhammed Abduh gibi eâzım-ı mütefekkirîn-i İslâmiyye'nin isrine ittibâ' edilmiş, bunların eserleriyle fudelâ-yı asrdan Ferid Vecdî'nin muhtelif âsârından istifâde olunmuştur. Eser, bu mevzûa âid yazılması icâb eden âsârın birincisi olup şimdiye kadar bu yolda-maatteessüf- bir eser yazılmamış olduğu cihetle görülecek kusûrların hüsn-i niyyete bağlanmasını kāriîn-i kirâmdan ayrıca ricâ ederim. Tevfîk ve hidâyet Allah'dandır.

Mekâtib-i Bahriyye-i Şâhâne muallimlerinden Aksekili

**Ahmed Hamdi** 

### [137] İNSANLIĞIN MEFKÛRESİ\*1

İnsanlar mefkûre peşinde koşarlar. İnsanların bu mefkûre aşkından dolayı dünyânın edyân-ı muhtelifesi yekdiğerini müteâkib mefkûrelerini ortaya atmıştır. Meselâ Hıristiyanlığa göre Mesîh insanlığın mükemmel mefkûresidir. Kezâlik "Budizm" insanlar için yegâne mefkûrenin Buda olduğunu te'kîd eder. Fakat bu muhtelif edyânın sâlikleri mefkûrenin levâzımını unutuyorlar.

İnsanların mefkûresi evvelâ, lâhûtî değil, insanî bir mevcûd olması iktizâ eder. Çünkü insanlar ancak hem-nev'lerini ta'kīb ederler. Kendi hilkatlerinde mevcûd olmayan bir takım kuvveleri izhâr edemezler. Binâenaleyh Hazret-i Mesîh bir mevcûd-i lâhûtî ise lâhûtiyeti dolayısıyla mefkûre olmaktan çıkmıştır.

Bundan mâadâ hiçbir kimse Rahmân ve Rahîm olan Allah'ın mahlûkātına tâkat getiremeyecekleri yükleri yükleyeceğine, imkânsız şeyleri teklîf edeceğine inanamaz. Bir parça sert ve zâlim davrananlara "Nüfûs-ı beşeriyyeyi imhâyı kasd eden canavarlardır" denildiği ma'lûm. Mahlûkāt-ı arziyyeye peyrev olmak için gönderdiği veled-i lâhûtîsine karşı tarz-ı hareketinden dolayı (hâşâ sümme hâşâ) erhamü'r-râhimîn olan Allah'ı böyle bir ünvân ile yâd etmeye kim cür'et eder!

Mesîh'in mefkûreliği bahsinde vârid olan bu mülâhazâta ilâveten mefkûrenin daha diğer levâzımı vardır ki "mefkûre"lerin birinde yok.

Şimdi bir kere bütün âlem-i insâniyyete her zemîn ve zamanda alemdâr olacak mefkûrenin bâriz hutûtunu tedkīk edelim:

İnsanlığın mefkûresi hayatın muhtelif sahnelerinden geçmiş, muhtelif mertebede, muhtelif ahvâl ve şerâite tâbi' insanlara misâl olacak bir insan olması lâzım gelir. Hayatını hep satvet ve refâhiyet içinde geçiren bir insan bu ahvâlin aksini yaşayan insanlara rehber olamayacağı gibi bütün ömrünü fakr u zarûret içinde geçirmeye mecbûr olan ağniyâ ve akviyâ için misâl olamaz.

Bir de mefkûrenin bir şahsiyet-i târihiyye olması lâzımdır. Yani ahlâkın irşâdı için hayatının mükemmel ve mevsûk bir sicilli bulunmalıdır.

İşte mefkûrenin levâzımı bunlardır. Şimdi bunları edyân-ı muhtelifenin mefkûrelerinde arayalım:

Hıristiyanlık'da bunları bulamayız. Hıristiyanlığın mefkûresi ne bir şahsiyet-i târihiyyedir, ne de ağniyâ ve akviyâ için bir misâl teşkîl edebilir. Çünkü onun hayatına dâir bize intikāl eden vekāyi'-i kalîle onun vazî' bir hayat geçirdiğini gösteriyor.

Buda'nın hayatı ise esrâr-âlûd. Hemen bütün edyân-ı sâirenin şahsiyetleri de böyle.

Ancak Resûl-i İslâm, Aleyhi's-salâtü Ve's-selâm Efendimiz yukarıda beyân eylediğimiz şerâiti hâiz bir mefkûredir. Zât-ı Risâlet-penâhîlerinin bir şahsiyet-i târihiyye olduğu bil-icmâ' sâbittir. Ve Müslümanlık târihî bir dindir. Peygamberimiz hayatın safahât-ı muhtelifesini yaşamıştır. Öksüzlük beşiğinden en satvetli hükümdârların serîr-i ihtişâmına kadar yürüdü. Esnâ-yı hayâtında te'sîs ettiği hükûmetten mâadâ asâlet-i ahlâkıyyesinin kuvvet-i sâfiyyesi sâyesinde kalplerde yaşayan ebed-zinde bir hükûmet te'sîs etmiştir. Risâlet-penâh efendimizin hayatı, rengârenk safhalar geçirmişir. Her hangi mevki'de, her hangi mertebede olursa olsun her insana bir çok dersler verir. Yirmi beş yaşında idi. Bikrdi. Fakat hep afîf ve nezîh idi. Ticâretle iştigāl etti ve her işinde müstakīm ve şerîf idi. Kendisi yirmi beş yaşında iken kırk yaşında bir dulu aldı. Zevc ile zevcenin yaşları bu kadar farklı olduğu halde Hazret-i Peygamber zevcesini pek seven bir zevc idi. Bir peder olmak i'tibârıyla Resûlullâh efendimiz çocuklarını o kadar severdi ki onları esnâ-yı duâda bile bağrına basardı. Mezâyâ-yı racüliyyesi i'tibârıyla her husûsda kahramanâne idi. Tek başına ordular sevk ederdi. Taattufkâr bir hükümdâr, mükemmel bir şâri' ve âdil bir hâkim idi.

Resûlullâh Efendimiz'in târîh-i hayâtı günü gününe kemâl-i i'tinâ ile zabt edilmiş ve bize intikāl etmiştir. Hattâ zevceleriyle olan en husûsî ve en hafî münâsebâtı ma'lûmumuzdur. Hayatının hiçbir vak'ası hâiz olduğu

<sup>\*</sup> Londra'da münteşir İslamic Review'den

seciye-i kerîmeyi şâibedâr edecek bir mâhiyette değildir.

Bir insanın ahlâkı hakkında en iyi hükmü zevcesi verir. Çünkü zevcinin en gizli esrârına vâkıfdır. Risâlet-penâh efendimizin ezvâc-ı tayyibâtı onun doğruluğuna öyle bir harâretle îmân ediyorlardı ki her birisi irtihâl-i nebevî-yi müteâkib ölümü temennî etmiş, nasîb-i uhrevîsini de onunla birlikte istîfâ etmeyi arzu etmişti.

Aleyhi's-salâtü Ve's-selâm Efendimiz'in kadınlarda böyle bir istihâle hâsıl etmesi, onun kendisiyle irtibât edenlerin kâffesini seyyânen necâbet ve asâletle işbâ' etmek husûsundaki kuvvetinin büyüklüğüne en kuvvetli delîldir.

Mustafa Hân. B. E[elif].



### **BUGÜNKÜ HÂLİMİZ**

Hiçbir millete, hiçbir musîbet, hiçbir belâ gelmemiştir ki o millet evvelce o musîbetlere, o belâlara istihkāk kesb etmiş olmasın, [138] o musîbetlerin yollarını kendi elleriyle açmasın, o belâları, kendi fiilleriyle üzerine celb etmesin!...

Târîh-i cihânı bir kere gözden geçirelim. Bu âlemde zuhûr eden kavî ve muhteşem milletleri bugün kara baykuşlar gibi enkāz-ı perîşânîsi üzerinde tünediğimiz şu mukaddes yurdun büyük ve muzaffer hârisleri gibi necîb ve fedâkâr sîmâlar yükseltmiş değil midir? Onların fedâkârlığı değil midir ki o milletlere bir mevcûdiyet vermiş ve nâmlarını târihin en şanlı sahîfelerine hakkettirmiştir. Şark, Bizans'dan uzunarak her tarafa zulüm seylâbeleri akıtan karanlık bulutlar altında inlerken Asya'nın yüksek ve yüksek olduğu kadar sâf yaylalarından kopararak Anadolu ufuklarında parıldayan sîmâlar, rehgüzâr-ı şehâmetlerinde tesâdüf ettikleri din ve ırk kardeşleriyle meydana öyle bir cem'iyet çıkardılar ki cihânları titretti, feyz-i adâleti zulüm üzerine müesses saltanatları sarsdı, Anadolu âfâkından o kara bulutları dağıttı, huzemât-ı nevvåresini bir taraftan Avrupa'nın göbeğine, diğer tarafdan Afrika'nın zengin [rengîn] sâhillerine, Asya'nın yüksek bâdiyelerine, Arabistan'ın hâr sahrâlarına kadar temdîd eyledi. Efrâdının sâye-i hamiyyetinde erkânı kavî, esâsı metîn bir saltanat-ı muazzama te'sîs etti.

Bu saltanatın etrâfını kal'a yerine mücâhidlerin ulüvvihimmeti ihâta etti. En müdhiş hücûmlar insan sînesinden yapılan bu kal'aların sâhasına gelir gelmez söndüler. Efrâd-ı cem'iyyetin kalbindeki izzet ve şehâmet o kadar rüsûhlu idi ki nüfûz-ı saltanat yakındakileri nurlara, uzaktakileri saâdet ve refâha mazhar ediyordu. Âdâbı, ahlâkı, an'anâtı, muâsır bulunan akvâmın cümlesine fâik geldi. Ve onları ma'nen ve maddeten zabt u teshîr eyledi.

Efrâdının azlığı, az müddet zarfında istîlâ eylediği arâzînin genişliği ile beraber, bütün âlemin rûh-ı müdîri kesildi.

Her ân yeni bir şâna, her dakīka yeni bir zafere, nâiliyetle mes'ûd oldu. Rehber-i terakkīsi adâlet, tebaasına neşr-i saâdet idi. Bu sûretle asırlar geçti. Fakat bir zaman geldi ki, efrâdın evvelki izzet ve şehâmeti söndü. Emeller arasından tefrikalar zuhûr etti. Cem'iyeti bağlayan râbıtalar birer birer çözülmeye yüz tuttu. Yekdiğere muâvenet, birbirlerine nusret esâsları unutuldu. Onun yerine bilakis, hased ve nefret kāim oldu. Her ferdin azm ü himmeti yalnız kendi şahsiyetine mahsûr kaldı. Umûmun fenâlığını düşünmek, hukūkunu muhâfaza etmek hiç kimsenin aklına bile gelmedi. Bütün bu seyyiât toplana toplana nihâyet bugün saltanatın bünyân-ı metînini sarsmaya basladı.

Bir kere efrâd bu alçak çamurlara sukūt edince artık her türlü seyyiât-ı ahlâkiyyenin yüz göstermesi pek tabîî idi. Öyle oldu. Emeller, azimler yeis ile nihâyetlendi, hiç kimse düşünmedi ki kendi saâdetini te'mînden ziyâde milletin refâhını ihzâr etmeye çalışmak lâzımdır. Hiç kimse yâd etmedi ki hey'et-i mecmûa kuvvetlenirse, o sâyede kendi de arzularına kolay kolay nâil olur.

Bilakis millet, memleket unutuldu. Umûr-ı devleti ellerine alanlar kendi ihtirâslarından, kendi zevklerinden, kendilerinin ve evlâdlarının refâhını te'mînden başka bir şey düşünmediler. Millet batıyormuş. Adam sende! Zâten batmaya mahkûm! Kim kurtaracak! Kim kurtarabilir. Sel önünden ne kadar çok kütük kapılırsa kâr değil mi? İşte sukūt eden milletlere hâkim olan mantık!

Târih bize bir çok milletler gösteriyor ki sahne-i şuûnda yokken günün birinde bir mevcûdiyet göstermişler, yükselerek evc-i kemâle vâsıl olmuşlar, sonra inhitâta başlamışlar, zaîf düşmüşler, kuvvetlerini gāib etmişler, cihânlara hâkim iken nihâyet günün birinde sefîl olmuşlar...

Sebebi o millet arasında zuhûr eden maraz-ı ictimâ'î: Sınıf-ı müdîrânın sefâhete dalması, yalnız kendi menfaatlerini düşünmeleri, kendi ihtirâslarının te'mînine menâfi'-i umûmiyyeyi fedâ etmeleri, efrâd-ı milletin de zulmü adâlet, atâleti istirâhat, ahlâksızlığı fazîlet, meskenet ve zilleti saâdet telakkī edecek kadar alçak bir derekeye sukūt etmeleri!. Fakat cihânda her hastalığın bir ilâcı yok mu? Târih bize muzmahil olmuş milletlerin, saltanatları ufûl etmiş kavimlerin tekrar dirildiklerini, istiklâl ve şevket-i milliyyelerini iâde ettiklerini göstermiyor mu?

Evet biliyoruz ki bugün hey'et-i umûmiyyemizi sarsan derd gāyet vahîmdir. Bu derdin tedâvîsi de hastalığın vehâmeti nisbetinde müşkildir. Bâ-husûs efrâd-ı millet arasında, usûl-i tedâvîye vâkıf büyük sîmâlar yok denilecek kadar az! Milleti istîlâ eden belâ-yı tefrika –frengi hastalığı gibi– efrâd-ı milleti için için kemiriyor. Bir takım hazele de millet arasına muttasıl yeniden yeniye firengi mikropları saçıyorlar. Bu müdhiş girdâb-ı tefrika ortada iken sözleri yerleştirmek, özleri uzlaştırmak, kalpleri muhabbet-i mü-

tekābile ile doldurmak nasıl mümkün olacak?

Efrâd-ı milletten her biri aynı bir bedenin muhtelif uzuvları mesâbesinde oldukları halde birbirlerinin hasmıcânı olursa öyle bir vücûdun yaşayabilmek ihtimâli olur mu? Muttasıl çarpışıp didişen bu bîçâreler farkında olmuyorlar ki bu memleketi yutmaya azm edenlerin ümîdlerini kuvvetlendiriyorlar. Kendi felâketlerini kendi dilleriyle ihzâra çalışıyorlar. Artık uğradığımız bu kadar musîbetlerden olsun mütenebbih olalım. El ele vererek şu bedbaht yurdu kurtarmaya çalışalım.

Nizâ' ve nifâk ile geçen her gün, hayat ve mevcûdiyetimizi biraz daha kemiren bir canavardır. Bundan sakınalım.

[139] Memleketi kurtarmak için, bir dâhî arıyoruz. Fakat, düşünmelidir ki büyük dâhîler ne ot gibi yerden biterler, ne de günün birinde semâdan inerler. Böyle bir hârikaya intizâr eden herkes, kendi vazîfesini idrâk eder, îfâsına çalışırsa beklenilen hârika o vakit pek tabîî olarak zuhûr eder. Dâhîler, mensûb oldukları milletlerin muhassala-i irfân ve azmidir. Efrâd vazîfesini müdrik olursa, bu muhassala da kuvvetlenir. Baştakiler, orta hâlli insanlar olsalar bile yine devlet muntazam işler. Umur-ı millet, keşmekeş içinde kalmaz.

Demek ki, dünkü hayat gibi bugünkü hayatın mes'û-liyeti de bütün efrâd-ı millete teveccüh eder. Memleketin sefâlet ve vaz'iyetinden herkes mes'ûldür. Bu mes'ûliyetten kurtulmak ve âtîye ümîdli nazarlar fırlatabilmek için, ihtirâsları, nifâkları bırakarak, herkesin kendi vazîfesine koşması ve vazîfesinin hüsn-i îfâsına gayret etmesi, mukaddes ve ulvî câmia-i İslâmiyye etrâfında toplanması lâzımdır. Bu lüzûm umûmumuzca takdîr edildiği gün. İstikbale ümîdli bir nazarla bakabiliriz. Bugün ta'kīb ettiğimiz yolda devâm edildiği takdîrde ise, her türlü ümîdi keselim. Çünkü nifâk ve tefrikanın inkırâz ve inhidâm ile nihâyetlendiği pek çok emsâliyle sâbit olmuş bir hakīkat-i târihiyyedir.

### VESÎKA USÛLÜ FENNÎ BIR TEDBÎR MIDIR?

00000

Fuhuş vesîkaları dağıtmak usûlünü takviye ve ta'mîme uğraştığını i'lân ile fuhşa serbestî-i cereyân veren Sıhhiye Müdîri'nin ne kadar yolsuz ve muzır bir harekette bulunduğunu beyân etmiştik. Bu defa memleketimizin en hâzik etibbâ-yı İslâmiyyesinden... Paşa hazretlerinin vesîka usûlünün mazarratına dâir mütâlaât-ı fenniyyelerini derc ediyoruz. Diğer etibbâ-yı müslimenin mütâlaalarını da inşâallâh gelecek hafta neşr edeceğiz.



Emrâz-ı zühreviyyeden tahaffuzun derece-i imkânını ta'yîn için âfet-i mebhûsenin mâhiyet-i maraziyyesi mütehassısîninden isti'lâm edilmek ve keyfiyet-i intisârından da biraz nasîbedâr-ı tetebbu' olmak taht-ı elzemiyettedir. Cünkü beseriyet-i muztaribenin hayatını kemiren bu bas belåsı gittikce dåire-i sirâvetini tevsî' etmektedir. Hastalık esâsen müzmin, müdhiş bir sûrette sârî ve vâsıta-i sirâyeti en ziyâde münâsebet-i cinsiyyedir ve fuhus en büyük menbaidir. Fuhsun birden bire ilgāsi ve veryüzünden kaldırılması kābil olsa avârız-ı efrenciyyenin dâire-i sirâyeti ciddî bir sûrette tahdîd edilmiş olur. Gizli ve kaçamak sûretinde icrâ edilen fuhuş ile açık ve vesîkalı fuhuş arasında fark-ı azîm vardır. Vesîkalı olarak yani muâyene-i üsbûiyyeye tâbi' bulundurularak icrâ ettirilecek fuhuş serbest bir fuhuş olacağından müdhiş bir sûrette tevessü' edecek ve bu muâyene o an için hastalığın olmadığını te'mîn etse bile, evvelce alınıp kanda devr-i takrîhini geçirmekte olan hastalığın hafta arasında zuhûruyla icrâ-yı sirâyetine ve acele bir muâyenenin ise velev mınzarla bile olsa iltivâât-ı muhâtaba arasına sıkışmış bir çok tezâhürât-ı maraziyye-i müntineyi meydana çıkaracağına göre fuhşa serbestî-i cereyân vermek fâide yerine zararı intâc edecektir.

Maraz-ı efrencînin dâire-i sirâyetini tahdîd için, muâyene usûlüne gidildiği takdîrde bekâr erkekleri de muâyeneye tâbi' bulundurmak ve vesîka istihsâline mecbûr etmek iktizâ eder. Yoksa işi bir taraflı tutmak kadınlara karşı zulm-i mahz ile göz boyayıcılıktan ibâret olduğu gibi sathî ve acele bir muâyene ile fuhşa serbestî-i cereyân vermek ahlâk-ı sâfiyye-i İslâmiyyemize cidden çirkin görünecek bir tarz-ı muâmeledir.



### ANADOLU'NUN PÂYİTAHTA HİTÂBI

Kastamonu'da çıkan Açık Söz gazetesinden:

"Milyonlarca İslâm, şimdiye kadar İstanbul'u mukaddes bir şehir olarak tanıyor; çünkü, orası Halîfe'nin yeridir, İslâm Peygamberi'nin vekîlinin oturduğu yerdir. Şimdiye kadar milyonlarca Türk, İstanbul'u seviyor, tebcîl ediyor; çünkü orası Türk hâkānının, Türk pâdişâhının saltanat merkezidir.

Bütün İslâmların kulağı İstanbul'un minârelerinde ve câmi'lerinin kubbelerindedir, çünkü minârelerinden ezân-ı Muhammedî kesildiği veyahud câmi'lerinin kubbelerinden Rabbin tekbîrinin sustuğu gün bütün İslâmlar bilirler ki; İslâmların dini, artık sönmeye yüz tutacak ve İslâmların cümlesi maddî veya ma'nevî birer sûretle ölüme mahkûm olacaktır.

Onun içindir ki İslâmların bulunduğu bütün iklîmlerin, Türklerin yaşadığı bütün ülkelerin gözü, kulağı, kâffe-i havâssi İstanbul merkezine müteveccih ve mun'atif bulunuyor. Binlerce senelerden beri târîh-i âlemin kayd u zabt ettiği vaz'iyetler içinde ise İstanbul'un şimdiki vaz'iyetten daha nâzik ve daha şâyân-ı dikkat bir vaz'iyet daha tasavvur olunamaz. Vaktiyle irfân ve san'at âlemine nurlu kalemler ve cenk ü vegā hengâmelerine parlak mızrak ve kılıçlar yetiştiren, İslâm medeniyeti ve Türk harsi için bir rehber ve pîşvâ olmakla ma'rûf ve meşhûr olan dünkü İstanbul, acaba bugün de bulunduğu târihî ve nâzik vaz'iyeti takdîr ederek kendine düşen muhâtaralı ve lüzûmlu vazîfeyi îfâ etmeye kendinde bir kuvvet ve bir liyâkat görüyor mu?

Ey İstanbul.... Sen koynunda milyonlarca insanlar barındırıyorsun. Âlim, siyâsî, hatîb, san'atkâr ve daha bir çok insanlar, yüz binlerce kilometre imtidâdındaki İslâm toprakları, yüz binlerce [140] kilometre istîâbındaki Türk kitleleri için bu zamanda ne yapıyorlar, ne yapıyorsunuz? Bir hiç, değil mi?..

Zavallı İstanbul... Seni bu halde görecek miydik! Böyle bir zamanda evlâdın fırka ihtirâsâtıyla kavrulacak, şahsî menfaatler peşinde koşacak mıydı! Evlâdların, nezâret sandalyeleri için vicdânını, her şeyini, bütün mukaddesâtını fedâ edecek miydi! Memleketin zararına pazarlıklar, memleketin felâketine saygısızlıklar, memleketin sukūt-ı ebedîsi nâmına adâvetler ve nihâyet sefâhet.. Sefâhet.. Hayır, artık, hayır İstanbul!... Şimdi İstanbul nazarımızda bir zavallı değildir. Bugün bütün Türk ve İslâm ülkeleri nazarında İstanbul bir mücrim, bir günahkârdır. Bugün bütün Anadolu nazarında İstanbul Halîfe'sine, hâkānına karşı îfâ etmesi lâzım gelen vazîfesini sû'-i isti'mâl etmiş bir mücrim ve milyonlarca İslâm'ın ve Türk'ün hakkını çiğnemiş bir günahkârdır.

Şimdi size hitâb ediyoruz. Ey Anadolu vilâyetleri, şehirleri, köyleri! Hepimiz memleketimizi kurtarmak uğrunda birleşmeliyiz. Vatan için nefsî fedâkârlıkta bulunacaklarını kemâl-i mübâhâtla ve hatt-ı hümâyûnlarıyla i'lân buyuran Halîfe ve hâkānımızın fermânını sû'-i isti'mâl eden kitleden bir hayır gelmeyeceğini takdîr ederek biz boynumuza düşen vazîfeyi îfâ etmeliyiz. İstanbul'u doğru yola getirmeli ve İstanbul'daki bütün fırka gürültülerine nihâyet verdirerek milleti ittihâd ve intibâha da'vet etmeliyiz. Artık kāni' olmalıyız ki bütün İslâmların, bütün Türklerin ümîdi Anadolu'ya, bize in'itâf ediyor.

Uyku devresi çoktan geçmiştir. Bu zamanda uyku milletin, Türklüğün, İslâmiyet'in ebediyyen ölmesi demektir. Osmanlı İmparatorluğu, İslâm hükûmeti, Türk pâdişâhlığı muhâtarada, tehlikededir. Uyan İslâm oğlu! Uyan Türk oğlu! Vatanını kurtar, milletini kurtar, dinini

kurtar... Ve sen kurtul.. Uyan ey mukaddes Anadolu..."

# [HINDISTAN MÜSLÜMANLARININ İNGİLİZ VEKALETİNE SON MUHTIRASI]<sup>1</sup>

\* \* \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bu makale yüz elli satır (2 sayfa) kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır. Başlık kapaktan alınmıştır. Metinde başlık yoktur.

\* \* \*

[141]

\* \* \*

[142]

\* \* \*

rafîmizin nezâketi îzâh eder. Pâyitahtımızın selâmeti için Avrupa Kıt'ası'nda ekseriyet-i İslâmiyyeyi hâiz vilâyetlerimizi olsun elde etmekliğimiz bir zarûret-i hayâtiyyedir. Binâenaleyh ekseriyet-i İslâmiyyeyi hâiz olan Garbî Trakya'yı kurtarmanın bizim için ne kadar zarûrî olduğu tezâhür eder. Halbuki Venizelos Bulgar murahhaslarının Sulh Konferansı'na azîmet etmesi dolayısıyla fırsattan bil-istifâde Trakya'yı Bulgarlardan koparmak için çalışıyor. Ez-cümle Amerika'nın bu husûsda muhâlefetinden korkarak devlet-i müşârun-ileyhânın Bulgarya ve Türkiye ile fiilen hâl-i harbde bulunmadığından Bulgarya ve Türkiye'ye âid musâlahaları imzâ etmemesini taleb etmişti. Fakat Venizelos'un bu talebi kabûl edilmeyerek Amerika'nın bu musâlahaları imzâ etmesi tekarrur etti.

Sulh konferansı milliyet prensibini Trakya hakkında kabûl ettiği takdîrde Trakya'nın bize terk olunması muktezîdir. Trakya Yunanistan'a terk edildiği takdîrde oradan da ehl-i İslâm'ı istîsâl etmek istenildiği bir kere daha tezâhür edecek!<sup>1</sup>

\* \* \*

Yunanistan'da Mora, Eğriboz ve sâir yerlerde mevcûd ahâlî-i İslâmiyye kâmilen mahv u nâ-bûd edildiği gibi Berlin Muâhedesi'nin icrâ-yı ahkâmı zımnında Yunanistan'a terk ve ilhâk olunan Tesalya Kıt'ası kesîf bir İslâm ekseriyetiyle meskûn olduğu halde Yunanlılar beş on sene zarfında!<sup>2</sup>

\* \* \*

Bu defa Garbî Trakya Yunanlılara terk edilecek olursa ehl-i İslâm'ın düçâr olacağı âkıbet pek elîmdir, bununla Bulgarların ehl-i İslâm hakkında rahîm ve şefîk davrandıklarını iddiâ etmiyoruz. Müslümanlara gadr etmek husûsunda ikisi de farksız gibidir. Ve ondan dolayıdır ki bu vilâyet-i İslâmiyye'nin nâ-hak yere heder edilmemesini istiyoruz.

Şimdiye kadar âlem-i İslâm'ın Devlet-i Aliyye'ye vukū' bulan müzâheretinde dâimâ Trakya'nın da bize iâde olunması musırran taleb olunmuştur. Bu fırsatı kaçırmayarak pâyitaht-ı Hilâfet'in emniyet ve selâmeti için; bu vilâyet-i İslâmiyye'nin hayatını kurtarmak için çalışmak en muazzam vazîfelerimizdendir.<sup>3</sup>

# VENIZELOS'UN MESÂÎSÎ

Sulh Konferansı'nın Balkan mesâiliyle uğraşması Venizelos için mühim bir devre-i faâliyet açtı. Balkan mesâilinde ne kadar alâkadâr olduğumuzu mevki'-i coğ-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ Buradan üç satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan beş satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buradan on satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

\* \* \*

\* \* \*



### GÜRCİSTAN-AZERBAYCAN İTTİFÂKI

Dersaâdet'ten 9 Temmuz târihi ile *The Morning Post* gazetesine iş'âr olunuyor: Gürcistan ile Azerbaycan arasında akd olunup Tiflis'de Haziran'ın [143] on beşinde imzalanan muâhede-i askeriyyenin metni bugün neşr olundu. Bu muâhedenin akdi ile gözetilen maksad, iki memleketi müşterek bir tehlike, yani şimâlden gelecek bir Rus istîlâ tehlikesine karşı birleştirmektir.

Müzâkerâta Gürcistan hükûmeti nâmına Hâriciye Nâzırı Kefe Çekovi Harbiye Nâzırı Ceneral Gavedaro Enşovili Şûrâ-yı Askerî a'zâsından Ceneral Oviştelize ve Azerbaycan nâmına Hâriciye Nâzırı Çaparof Harbiye Nâzırı Mihmandarof ve Erkân-ı Harb Reisi Ceneral Sülkeviç iştirâk eylemiştir:

Muâhede ahkâmı alel-âde taarruzî ve tedâfüî bir mukāvelenin ahkâm-ı mu'tâdesine mutâbıktır. Bunlara zîrde iki madde ilâve edilmiştir.

9'uncu madde— Beşinci maddede zikr olunan müddet zarfında, yani üç sene mer'î olacak olan işbu mukāvelenin mefsûhiyeti veya devâm-ı mer'iyyetini evvelden i'lân için ta'yîn olunan bir senelik mühlet zarfında Cem'iyet-i Akvâm sûret-i kat'iyyede teşekkül eder ise, muâhede-i hâzıra, tarafeyn-i âkıdeyn cem'iyet-i mezkûreye kabûl olundukları günden i'tibâren hükümden sâkıt olacaktır.

10'uncu madde- Üçüncü Mâverâ-yı Kafkasya Cumhûriyeti olan Ermenistan, işbu mukāvelenin târîh-i neşr u i'lânından i'tibâren on beş gün zarfında, bu mukāveleye iştirâk etmek hakkını hâiz olacaktır.



Son senelerde bilhassa son aylarda intihâr havâdisi pek çoğaldı. İntihâr fikrinin bilhassa gençler arasında şüyûu, bilhassa müntehirlerin memleketin ye's-âver ahvâlinden müteessiren bu cürmü irtikâb etmeleri pek mühim bir keyfiyettir. Memleketin pek vahîm anlar geçirdiğini idrâk ve i'tirâf etmemek kābil değildir. Memleketi ihâta eden gavâil kolay kolay iktihâm edilemeycek derecede muzlimdir.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Buradan altı satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

Bu vaz'iyetten kurtulabilmeyi ümîd etmek de pek müşkil. İnsan ne kadar tasnî'-i ümîd ederse etsin. Elemlerini avutmaya ve unutmaya ne kadar uğraşırsa uğraşsın, boş! Karşımızda her ümîdi kıracak bin musîbet her dakīka kalbimizde îkāz-ı teessür etmekte ve bu mahşer-i teessürât insanı sersemletmekte, sarsmaktadır. İşte hakīkat budur: Vatanımız pek fecî' bir tehlikenin taht-ı tehdîdinde bulunuyor. Bunda zerre kadar iştibâhımız yok, fakat tehlikenin karşısında, uçurumun kenârında bulunmakla kendini uçuruma ilkā etmek cinâyetini irtikâb etmek değil, uçurumun kenârından uzaklaşmak için bütün kuvvet ve gayretiyle çalışmak, çalışmak iktizâ eder. Memleket; felâketten müteessir, kendini unutacak, nefsini istihkār edecek derecede memleketin derdiyle yanan oğullarına her zamandan ziyâde bugün arz-ı iftikār ediyor. Eğer bu sâdık bu samîmî evlâdlar memleketin selâmeti nâmına son dakīkada bile azim ve îmân ile hisselerine düşen nasîb-i faâliyeti îfâdan geri kalır; kendi îmânsızlıklarıyla hem hayatlarını hem de hayât-ı memleketi kurtarmak husûsunda uhdelerine düşen vazîfeyi fedâ ederlerse muzâaf bir cinâyet irtikâb etmiş olurlar. Ve bu ikiz cinâyetin azâbına kesb-i istihkāk ederler. Hem kendi nefislerine sû'-i kasd etmenin cezâsını, hem de faâliyetlerinden mahrûm ettikleri vatanın âhını çekecekler. İşte vatanın derdine dermân bulmaktan izhâr-ı acz ederek intihâr edenler selâmet ve râhata nâil olacaklarını tahayyül ederken kendilerini böyle bir cehenneme atıyorlar. Ve bu cehenneme îmânsızlık yolundan gidiyorlar.

Hiçbir mü'min Allah'ın kendine bahşetmiş olduğu ni'met-i hayâtı böyle bir küfrâna ma'rûz bırakamaz. Bilakis Cenâb-ı Hakk'a karşı hayatından mes'ûl olduğunu, kâffe-i a'mâline hesâb vereceğini bilerek onu ancak Allah yolunda fedâ eder. Ve Allah'ın dâire-i emr ü nehyinde yaşar. Mü'minler çalışmak, araştırmak, Allah'ın inâyetinden kat'iyyen ümîdi kesmemekle mükelleftirler. Zîrâ kâfirlerden başkası Allah'ın inâyetinden ümîdini kesmez.

Binâenaleyh vatanın hayatından ümîdini keserek kendi hayatına hâtime çekmek, bu küfürdür. Hem vâhibü'l-hayât olan zât-ı Bârî'ye karşı, hem onu yetiştiren vatana, millete karşı bir küfürdür. Hayatını fedâ etmeyi göze aldıktan sonra Allah yolunda, vatan yolunda niçin fedâ etmiyor da ni'met-i ilâhiyyeye küfrediyor. Vatanına hıyânet ediyor.

Vâkıâ memleketin derdi pek girân fakat dermansız değil! Evlâd-ı memleket vazîfelerini bi-hakkın îfâ etseler memleket her halde uçurumun kenârından uzaklaşır.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buradan yedi satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

\* \* \*

vatan bugün her evlâdından a'zamî gayretler bekliyor. Herkesden [144] sadâkat istiyor. Her ferdin îmân ve itmînân ile telaşsız, fütûrsuz, uhdesine düşen vazîfeyi îfâ etmesini emrediyor. Vatanın bu evâmiri yerine getirilmedikçe halâs ve necâtın imkânı yoktur. Halbuki vatanın bu emirlerini yerine getirmek için çalışılmadıktan mâadå atâletler, ayrılıklarla, vatanın hayatına kasd olunuyor da bu sû'-i kasdı akīm bırakacak zinde ve tüvânâ eller sümûm-ı ye'si kendi kalplerine dökerek intihâr ediyorlar. Bu bir cinâyettir. Ve yukarıda beyân ettiğimiz vechile ikiz bir cinâyettir. Böyle bir cinâyeti irtikâb eden bedbahtlara acımamak kābil değildir. Cenâb-ı Hak taksîrâtlarını afv etsin. Fakat geride kalanların vazîfesi îmânın kuvvetine dayanarak çalışmak, dâimâ çalışmak, nâil-i merâm oluncaya kadar çalışmaktır. Emîn olalım ki memleketimizi en ziyâde perîşân eden atâletlere, ayrılıklara bir kere galebe edersek sonumuz hiç de fenâ değildir. Çünkü belâyı biz da'vet etmezsek uğrayacağımız haksızlıklar koca bir âlemi, bir âlem-i İslâm'ı müteessir edecek ve bu haksızlıktan kurtulmak için bizimle yek-dest olacaktır.

# ొద్దానా ADANA'DA TEZÂHÜRÂT

Geçenlerde Suriye ve Şarkī Anadolu'da tedkīkātta bulunmak ve muhtelif cemâatlerin mutâlebât ve arzû-yı millîlerini istimâ' etmek üzere Mister Charles Krein ve Henry Churchill King ile zevât-ı sâireden mürekkeb Amerika hey'etinin Suriye'ye azîmet ettiklerini yazmış idik. Mezkûr hey'et bundan birkaç gün evvel şehrimize avdet eylemiştir. Hey'et esnâ-yı avdetinde Adana'ya uğrayarak hükûmet konağında vilâyet dâiresi ittisâlinde bulunan Baş Administer Atorl'in makāmında ilk defa vâlî beyi kabûl ederek vilâyetin ahvâl-i umûmiyyesi hakkında mücmelen ma'lûmâtına mürâcaat etmişlerdir. Vâlî bey çıktıktan sonra on iki kişiden mürekkeb olan Türk eşrâfı hey'et huzûruna dâhil olmuştur.

Bu husûs hakkında Adana'da münteşir *Ferdâ* refîkimizde ber-vech-i âtî tafsîlâtı kāri'lerimize arz ediyoruz:

Mülâkāt için birer çeyrek zaman tahsîs edilmiş olduğundan her hey'etin bu müddet zarfında re'ylerinin hülâsasını kat'î olarak beyân etmeleri lüzûmu evvelce bildirilmiş idi.

Suâl iki noktaya münhasırdı:

Evvelâ: Ahâlinin ne istediği?

Sâniyen: Şâyed bir himâye vaz'ı icâb ederse hangi devletin himâyesinin kabûlü?

Vilâyetin dört yüz bin Türk ve müslümanı nâmına söz söyleyen hey'et Adana Vilâyeti nüfûsunun ekseriyet-i azîmesi i'tibârıyla bir Türk memleketi olduğundan ve bu vilâyet halkı lisânen, ırkan, târihen, dînen hükûmet-i Osmaniyyeye merbût bulunduğundan yine Osmanlı idâresinde yaşamak azm-i kat'îsinde olduklarını söylediler.

İkinci suâle gelince: Buna karşı Wilson Prensipleri'nin 12'inci maddesi bir cevâb-ı belîğ teşkîl eylediğini ve binâenaleyh yalnız Adana Vilâyeti'nin değil yine nüfûs-ı ekseriyet-i kāhiresi Türk olan ve ilelebed Osmanlılık'tan ayrılmayacakları tabîî bulunan Maraş, Ayıntab, Urfa, Kilis, Antakya, Beylan, İskenderun sancak ve kazâlarının da hukūk-ı hâkimiyyetinin mahfûz kalması madde-i mezkûrenin mutazammın olduğu ahkâm-ı hak ve adâlet iktizâsından olduğunu ifâde ettiler. Ve şâyed umûm memâlik-i Osmaniyye için hasbe'z-zamân bir devletin murâkabesi ve müzâhereti icâb ediyorsa bu cihetin ta'yînini de zât-ı Hazret-i Pâdişâhî'nin re'y-i hümâyûnlarına tevdî' ettiler.

Türk eşrâfından sonra belediye ve Hürriyet ve İ'tilâf Fırkası'ndan müteşekkil hey'et ve onu müteâkıb ulemâyı mahalliyyeden müntehab diğer hey'et, hey'et-i tahkīkiyye huzûruna girerek evvelki hey'etin beyânâtını şifâhen ve tahrîren te'yîd ve tasdîk eylemişlerdir.

Bundan sonra sırasıyla Ermeni, yerli, Arap, Rûm, Protestan, Ermeni Katolik, Arap Katolik Süryânî, Mûsevî hey'etleri girmişlerdir.

Ermeniler alâka-i târihiyyeleri i'tibârıyla Kilikya'da Ermenistan teşkîlini ve Paris'de bulunan Ermeni murahhasları tarafından hangi devletin mandası kabûl edilirse kendilerinin de kabûle âmâde olduklarını söylemişlerdir. Yerli Araplar da ârâ tahâlüf etmekle beraber kısmen Suriye'ye ilhâk ve kısmen Osmanlı hâkimiyeti altında kalmak ve bazısı da Fransa himâyesinde muhtâriyetle idâre olunmak gibi muhtelif metâlib der-miyân ve maamâfîh cihet-i câmia-i İslâmiyyet i'tibârıyla Sultân Vahiddüddin'i Halîfe tanıdıklarını ilâveten beyân etmişlerdir.<sup>1</sup>

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan altı satır kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

14 Ağustos 1919

17 Zilka'de 1337

Persembe

14 Ağustos 1335

Cild: 17 - Aded: 435-436

# ESRÂR-I *KUR'ÂN*

080

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْعِكَةِ السُّجُدُوا لِإِدَمَ فَسَجَدُوا وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ. وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ. وَقَلْنَا يَا اَدَمُ السُّكُنْ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ. وَيَثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ. فَازَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَاخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْمُبِطُوا بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَدُوِّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حينٍ. فَتَلَقَّى اَدَمُ مِنْ رَبِه كَلِمُاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ. قُلْنَا الْمُبِطُوا مِنْهَا جَمِيمًا فَإِمَّا كَانَا هُمِ مِنْى مُدًى فَمَنْ تَبَعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ. وَاللَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِايَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ الْمَالِ وَلَا لَا اللَّارِهُمْ فيهَا خَالِدُونَ الْمَالِ وَاللَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِايَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ الْمَلْوَا وَكَذَّبُوا بِايَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ اللَّكُونَ وَلَالَتَ وَلَا أُولِيَكَ أَوْمَاتُ اللَّهُمْ فيهَا خَالِدُونَ الْمُمَالِ وَكَذَّبُوا بِايَاتِنَا أُولِئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ الْمُ

### Meâl-i Celîli

"Hani biz meleklere, Âdem'e secde ediniz, demistik. Onlar da secde etmişlerdi de yalnız İblîs imtinâ' eylemiş ve bunu kibrine vedirememis idi ki zâten kâfirlerden idi. Hani demiştik ki: Yâ Âdem zevcenle beraber cennette oturunuz ve ondan istediğinizi bol bol yiyiniz. Ancak şu ağaca yaklaşıp da zâlimlerden olmayınız. Bunun üzerine Şeytân oradan ayaklarını kaydırarak içinde bulundukları nâz ü naîmden her ikisini cüdâ kıldı. Biz de: Haydi yeryüzüne ininiz, orada neslinizin bir kısmı diğerine düşman kesilecek ve muayyen bir zamanın nihâyetine kadar cümlenizin arzdan nasîbe-i istikrâr ve intifâı olacaktır, dedik. Bunu müteâkib Âdem, Hâlık'ından nedâmet-i hakīkıyyeyi mutazammın kelimeler telakkī ederek onlarla tevbe etmesi üzerine Cenâb-ı Hak tevbesini kabûl eyledi. Çünkü o kullarının tevbesini kabûl eder ve kendilerine son derecede rahîmdir. Evet, dedik ki: He\*\*\*

Âyet-i kerîme kendisinden evvelki âyât-ı celîlenin tazammun eylediği ma'nâyı ifâde ediyor ki o da Cenâb-ı Fâtır-ı Hakîm tarafından Âdem'e henüz toprak [146] hâlinde iken râyegân buyurulan niam u eltâf-ı Sübhâniyyenin serdinden ibârettir.

Evet, âyât-ı sâbıkada Ehl-i Kitâb'dan olan Yahudilerin küfür ve inâd üzerindeki ısrârları muâhaze buyurulmuştu. Fil-hakīka Cenâb-ı Hakk'ın o kadar eltâf u niamına mazhar olduktan, kendilerine şehrâh-ı rüşd ü hakīkat o derecelerde vâzıh bir sûrette göründükten sonra bu ısrârı ma'zûr gösterecek hiçbir sebeb mutasavver değildir.

İşte emr-i İlâhîye karşı isyân eden İblîs'in civâr-ı merhamet-i Kibriyâ'dan matrûd olması sırf Devr-i Saâdet'teki kavm-i Yahud'un ibret almaları için serd edilmiştir.

Bu âyât-ı kerîme onlara şu hakīkati bildiriyor ki; kendilerinden evvel gelen ümmetlerin mazhar olmadıkları bir takım eltâfa nâiliyetlerine, kezâlik öteden beri aralarından sâhib-i kitâb enbiyâ zuhûru gibi imtiyâzlarına güvenerek âlemîne rahmet olmak üzere gönderilen Nebî-i Ümmî'nin şerîatına ittibâı tenezzül addetmek أَنْ تَمَسَّنَا) أَنْ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى) (النَّارُ إِلَّا اَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ demek afv olunmaz bir cür'ettir.

Eğer bu Yahudiler inâd ü istikbârlarında İblîs'i muktedâ ittihâz ediyorlarsa görmüyorlar mı ki ibâdet, ulüvv-i

piniz cennetten yeryüzüne ininiz. Benden size rehber gelir de kim benim rehberime tebaiyet ederse onlar için ne korku ne de keder olmayacaktır. Âyâtımızı inkâr ve tekzîb edenlere gelince, onlar cehennemliktirler ki ebediyen ateste kalacaklardır."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakara, 2/111.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/34-39.

menzilet, vüs'at-i ilm ü ma'rifet i'tibâriyle kendilerinden o kadar yüksek bulunan öyle bir mahlûk gazab-ı İlâhîye uğrayıp Hakk'ın civâr-ı rahmetinden koğulurken hiçbir şefî' kendisini çıkıp da kurtaramıyor? Hayır onlar için ma'kūl bir hareket varsa o da nazar-ı basîreti açarak Cenâb-ı Hakk'a rücû' ile Resûl-i kerîmine gönderdiği Kitâb-ı mübînin muktezâsına tevfîk-ı hareketten ibârettir.

İşte Ebü'l-beşer olan Âdem zellesinden nedâmetle rahmet-i İlâhîye ilticâ ettiği gibi Cenâb-ı Hak onu da, zevcesini de afv eyledi.

Ebû Ca'fer diyor ki: Âyet-i kerîmedeki (هدى) beyân ve reşâd ma'nâlarınadır. Yani tarafımdan evâmirimi beyân, tarîk-ı rüşd ü sedâdıma, dînime irşâd yollu gelecek şeyleri her kim kabûl eder de muktezâsından ayrılmazsa havf u hüzünden masûn kalır. Lâkin vâdî-i küfr ü inâda sapanlar, nûr-ı hidâyete karşı sâika-i inâd ile göz yumanlar dâreynde hırmân içinde kalacaklardır. Nitekim sûre-i قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ) Tâhâ'daki 1 مِنَّى هُلِّنى فَمَٰنِ اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْفِي. وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرى bu âyet-i kerîme ile (فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ اَعْمَى birçok emsâlinden istinbât olunan ma'nâ şudur ki: İnsan bir da'vetin kabûlüyle mükellef olmak için o da'vetin olduğu gibi ve hiçbir tahrîf ve tebdîle ma'rûz olmaksızın vukūu sarttır: Sâhibini azâb-ı elîmde müebbed bırakacak küfür ancak hak tamâmıyla zâhir olduktan sonra inâd ü istikbâr sâikasıyla istilzâm edilen küfürdür. 2(فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا -O halde Yahud'un ahbâ (عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَغْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَافِرِينَ rıyla Nasarânın kıssîsleri kendi ümmetleri arasında Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in sîret-i seniyyeleriyle meâsir ve mefâhir-i celîlelerini pek muharref bir sûrette neşrettikten sonra bunların sözlerini dinleyenlerin ma'zûr görülmeleri icâb eder. Zîrâ o âsâr, o mefâhir kendilerine ne hissin ne de aklın kabûl edemeyeceği bir sûrette teblîğ ediliyor. Ulûm ve fünûn ile iştigāl eden bir kısım halkı da bu sınıf miyânına idhâl edebiliriz ki bunların da kalblerinde cevelân eden bir takım şübheler akīdelerini sarsıyor. Halbuki bunlar safvet-i îmânlarını muhâfaza etmek istedikleri için o şübühâtı ber-taraf etmek için uğraşıyorlar, taharriyâtta bulunuyorlar. Daha sonra muâsırları bulunan ulemânın ileri gelenlerine mürâcaat ediyorlar. Fakat bu kadar mesâînin sonunda kendilerini sapmış oldukları girîveden kurtaracak, bürhân ile delîl ile iknâ' edecek kimse bulamıyorlar. Pekâla şimdi dalâletleri kendi taksîrleri netîcesi olmayan bu bîçâreleri kim muâhaze edebilir?

Yahud hakīkati bulmak için olanca vüs'lerini sarf etmişken bunları kim tekfîr edebilir?

Görüyoruz ki âyât-ı Kur'âniyyenin maânîsi birçok tahrîf ve tebdîle ma'rûz oluyor. İsrâiliyyât ve ehâdîs-i mevzûa

nakledenler Kitâbullâh'ı istedikleri gibi te'vîle kalkışıyorlar. Daha sonra İslâm'ı büsbütün çığırından çıkarmak için Kitâbullâh'ın maânîsine infâz-i nazarı, âyât-ı muhkemesinde tedebbürü, hikem-i bâliğasında tefekkürü tahrîme kadar varıyorlar. Eğer Kur'ân gāmız bir muammâ şeklinde nâzil bulunmuş olaydı Cenâb-ı Hakk <sup>3</sup>(بلسان عَرَبِيّ buyurmáz; Ömer (هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْنَاتٍ مِنَ الْهُدٰى وَالْفُرْقَانِ) 4 (مُبين bin el-Hattâb da Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in bâlîn-i ihtizârında "Elimizde Kitâbullâh oldukça hiçbir vakit ihtilâf etmeyiz." demezdi. Lâkin bu mudıl adamlar arzularına nâil oldular: Müslümanları kitaplarından uzaklaştırdıktan sonra halkın ezhânını şübhe ve dalâl ile doldurdular. Daha sonra vaz' ettikleri kuyûd ile mukayyed olmayan kimselere hücûm ile bunlardan bir kısmını şirk ile, bir kısmını zendaka ile, mütebâkīsini de irtidâd ile ithâm ederek âlem üzerinde mütehakkim-i mutlak kesildiler. Allah'ın rahmetini keyifleri vechile taksîme koyuldular. Cennet kapılarını umûma kapayarak yalnız kendilerini taklîd eden abede-i hurâfât ile, servetlerine tama' ettikleri yahud mevki'lerinden korktukları ümerâya açık bıraktılar.

Abdülaziz Çâviş



### [147] HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DÎNİ: İSLÂM

-6

Islâm'da mevki'-i dînîsi bu kadar yüksek olan istikāmet, sümûl-i küllîsi hasebiyle icrâsı pek mühim serâite mevkūf ve binaenalevh pek sa'bu't-tatbîk bir sîme-i insanivyedir. İnsanlığın bütün irfânına, vicdânına, âmâline, akvâl ü a'mâline, ferdiyet ve ictimâiyetine nâfiz ve şâmil olan mebde'-i istikāmet evvelemirde enfüsî ve âfâkī iki nevi' şerâitle alâkadârdır. Enfüsî şerâit evvelâ rûhun i'vicâcına galebe edecek sûrette terbiye ve tasfiyesi ve her harekette hak ve hakīkat-i mutlakayı hedef ittihâz edebilecek derecede tehzîbi ile hissiyâtın, tasavvurâtın, irâdâtın hep bu meleke, bu şîme-i ıstıfâ içinde deverân ve cereyânını te'mîn etmeye mütevakkıftır ki bu da mevâhib-i fıtriyyeden sonra vahdâniyet-i ilâhiyyeye îmân ve bütün meyilleri, nefretleri, muhabbetullâh ve mehâfetullâha rağbet ve rahbet-i küllîsine ircâ' etmeye, hâsılı İslâm vicdânının husûlüne vâbestedir. Bunun için İslâm'da istikāmetin birinci zımânı takva'llâhdır. Çünkü ya kendisine veya müteaddid ma'bûdlara perestişkâr olan rûhlar için istikāmet muhâl demektir.

Sâniyen nefs-i insanî istikāmet-i rûhiyye ve kalbiyyesinin iktizâ edeceği faâliyet ve bu faâliyetin istilzâm eyleyeceği metâib ve ıztırâbâta mukāvemet ve mücâhede

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tâhâ, 20/123-124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Şuarâ, 26/195.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bakara, 2/185.

için bir kudret ve istitâaya mukārin bulunmak lâzım gelir ki bu iki şartın istihsâlinde insanın zâtî olan hissesi niyet ve azim ve irâdeden ibârettir.

Âfâkī şerâit: Bil-cümle şuûn ve ihtiyâcât içinde muhîtin derece-i müsâafesidir. Ictimâ'î cereyânların muhtelif vücûhu bunlarla deverân edecek olan menâfi'-i şahsiyye ve cüz'iyyenin tezâhum ve tesâdümü ve bunların ilkā edecekleri ihtisâsâtin te'sîrleri ile zekâların sû'-i isti'mâlinden münbais in'ikâsât ve netâicin bu bâbda azîm mevki'leri vardır. Medeniyet ve ictimâiyet terakkī ve tekâsüf ettikçe ihtiyâcât-ı hayâtiyye tekessür eder ve ihtiyâcâtın tekessürü nisbetinde hukūk ve vezâif-i insâniyye tezâyüd eyler. Buradan mücâhede mücâdeleye, samîmiyet bağy ü münâfeseye münkalib olabilir. Bu sırada zekâ-i beşer mu'dılleşmiş olan ihtiyâcât ve vezâifin karşısında vesâit-ı teshîliyye taharrî etmek mecbûriyetine düşünce hak ihmâl edilir, irâdelerde hevâ galebe eyleyebilir. Nifâk, kizb, hîle, iğfâl, istibdad, tahakküm, atâlet, hâsılı her nevi' vesâit-ı gayr-i meşrûaya teşebbüs aksar-ı turuk zannedilmek gibi bir vehim ve heyecân hâsıl olur ve hattâ ma'lûmâtın kesreti bunu teshîl eyler. İşte böyle bir muhîtin içinde istikāmet terk-i hayâta muâdil bir suûbet-i tatbîkıyyeye ma'rûz kalır ve cem'iyet vahdetini gāib etmeye, inkırâza yüz tutmaya baslar. Nihâyet cem'iyet perîşân olur, ferdin de hâli, olmazsa istikbâli yıkılır. İşte böyle bir muhîte galebe etmek ve bilhassa yine hiss-i istikāmetten ayrılmayarak tarîk-ı meşrû' ve müstakimden galebe etmek, taleb-i istikamet için gayr-i müstakīm vesâite tenezzül etmeyerek galebe etmek bir vazîfe olursa bu vazîfenin icrâsı 1( مَنْ عَمِلَ بِسُنَّتِي عِنْدَ فَسَادِ hadîs-i şerîfi mazmûnunca yüz defa أُمَّتِي فَلَهُ أَجْرُ مِائَةِ شَهِيدٍ şehîd olmaya azmetmek kadar suûbet kesb eyler. Yoksa şakāvetin sühûlet peydâ ettiği böyle bir muhîte galebe maksadıyla yine icrâ-yı şakāvet eylemek, kârı zararından büyük olmayan bir muâmeleden başka bir şey olamaz. Halbuki fedâ'-i hayâtı intâc edecek gibi görünen bu vazîfeyi tamâmen tatbîka muvaffak olan Hazret-i Peygamber'i nümûne-i imtisâl ittihâz ederek istikāmeti iltizâm eylemek ekser insanlar için pek müteassir bir kayd olmakla beraber bunu bir nokta teshîl eyler ki o da mebde' ve maâdı idrâk ile bir taraftan vahdâniyet-i ilâhiyyeyi bilmek diğer taraftan yevm-i âhirete îmân ile nâmütenâhî bir istikbâl için çalışmak lüzûmuna kanâaat eylemektir. Niam-ı ilâhiyyeye nâiliyet ile saâdet-i beşer yalnız bu hayât-ı fâniyyeye münhasır olmayıp bilâhare bir âlem-i dîgerde ba's, hayât-ı câvidân, naîm-i cinân bulunduğunu ve zâten rûh-ı beşerin taşıdığı gayr-i mütenâhî makāsıd-ı saâdetin mütenâhî olan elli, yüz senelik ömre sığışamayacağını iz'ân ile düşünebilmektir. Hülâsa nasıl görünürse görünsün insan için en hayırlı tarîk, tarîk-ı istikāmettir. İnsanların bütün felâketleri, bütün korkuları istikāmetsizliktendir. Riyâzîlerin ta'bîrince aksar-ı turuk istikāmettir. Dîn-i İslâm'da fıtrat ve menfaat-i beşeriyyenin esâsı olan vicdân istikāmeti inkişâf ettirir ve bunun suver-i tatbîkıyyesini irâe eyler. Bunun için dîn-i İslâm'ın bütün ahkâmı işte bu tarîk-ı müstakīmin planlarını ihtivâ eyler ve cümlesini Cenâb-ı Allah'ın ehadiyetiyle, diyâniyetinin zımânına tevdî' eyler.

### Ahkâm-ı İslâm'ın Taksîm ve Tasnîfine Bir Na-

zar. – Ulumâ-i İslâmiyye ahkâm-ı İslâm'ı birkaç sûretle taksîm etmişlerdir. Bunlardan birincisi i'tikādiyât, ameliyât, vicdâniyât taksîmidir. Evvelen ve bizzat i'tikād müteallakı olması matlûb olan kazâyâya i'tikādiyât; i'tikād ile alâkadâr olsa bile bizzat amelin yani ef'âl-i ihtiyâriyye-i insâniyyenin nazar-ı Hak'taki kıymetini gösteren kazâyâya ameliyât veya şer'iyât; i'tikāddan doğacak veya onu ahkâm-ı vârideyi takviye edecek ve a'mâl ve ef'âl-i müstahsene ve hayriyyenin istikāmetle icrâsını kolaylaştıracak hâdisât ve melekât-ı ahlâkıyyeye müteallik kazâyâya vicdâniyât nâmı verilmiştir ki bunların cümlesi nefs-i insanînin lehine veya aleyhine olan seylere râci' olur.

إنَّ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاٰيَاتِ)^2 ُلِأُولِي الْاَلْبَابِ. ٱلَّذِينَ... وَيَتَفَكَّرُونَ فَي خَلْقِ السَّهَوَاتِ وَالْاَرْضِ رَبَّنَا مَا قُلْ سَيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَا الْخَلْقَ ثُمَّ)3 (خَلَقْتَ هٰذَا بَاطِلًا ile fikret-i (اللهُ يُنْشِئُ النَّشْاَةَ الْأَخِرَةَ insâniyyeyi hilkat-i eşyâya ve bunun tarz-ı cereyânına ve bu cereyânın zımnından istihrâc edilmesi lâzım gelen hakāikın taharrîsine tevcîh eyledikten sonra şu kâinât-ı hayret-füzûdun gösterdiği tahavvülât-ı muntazama ve faâliyet-i müstemirre ve mütenâsikanın netîcesiz olamayacağını, netîce-i mutlakası eşhâs-ı mevcûdât denilen şeylerin sâde görünüp geçmekten ibâret bir zuhûruna müncer olup kalamayacağını ve binâenaleyh abes ve bâtıl, hâsılı bir hevâ-yı mücerred (kapris) ibrâzını istihdâf edemeyeceğini ve belki her birisinin bu vechile zuhûru mebde' ve maâda dâir bir hikmet ve bir âkıbet-i ciddiyye ve samîmeye delîl olup yine her birisi o hikmet ve âkıbetin husûlü için birer vazîfe icrâsı zımnında ibdâ' edilmiş bulunduğunu anlayarak bu miyânda insanlara ihsân edilen rûhun, ezcümle hürriyet ve ihtiyârın bir hikmet-i hilkati ve bunu istihsâle ma'tûf bir vazîfesi bulunmak lâzım geleceğini istinbât ve tesbît ve ta'mîm ettiren Kur'ân-ı azîmüşşân 4(.ايَحْسَبُ الْإِنْسَانُ اَنْ يُتْرَكَ سُدًى.) الَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مِنِي يُمْنِي. ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَق فَسَوِّي. فَجَعَلَ مِنْهُ رِيْ وَالرَّوْجَيْنِ الذَّكَرِّ وَالْأَنْثَى. ٱلَٰيْسَ ذَٰلِكَ بِقَادِرِ عَلَى ٱنَّ يُحْيِيَ الْمَوْتَٰى meshûdât-ı basîtadan mütehassıl cüzûr-ı fikriyye ile o

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> İbni Adiy, el-Kâmil fi'd-Duafâ, 2:739;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/190-191.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ankebût, 29/20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kıyâmet, 75/36-40.

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ) vazîfenin hedefini gösterip أَوْهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ الَّذِي خَلَقَ) ve 2 (وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا الْيَكُمْ gibi âyât-ı kerîme ile (الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ۖ de hilkat-i insâniyyenin hüsn-i amel ibrâzı için olduğunu ve maamâfîh insanlar hürriyet ve ihtiyâr, akıl ve şuûr gibi kendilerine ibrâz-ı hüsn-i amel hikmeti icin bahs edilen kudretlerle âlemde birçok tasarruflara nâmzed bulunmak ve bu vechile hilâfetullâhı hâiz olabilmek mazhariyetine nâil kılındıkları halde 3(إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَابَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَاشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا عُهُو لَا) âyetinin delâleti vechile kendilerinde emânet olan bu kudretleri yine hürriyetlerinden ve akıl ve şuûrlarını hüsn-i isti'mâl etmemelerine müteferri' cehâletlerinden dolayı dâimâ zulmetmek kābiliyetinde bulunduklarından iste bu cehâlet ve zulme mâni' olacak kavânîn-i irâdiyye dâhilinde nizâm-ı âsâyiş içinde çalışabilmek için büyük pek büyük meâsir-i ahlâkıyye ibrâz eylemeye muhtâc ve إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ. إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا. وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) \* aksi halde -müeddâsınca sırf kendi mezâ (وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ lim ve sû'-i isti'mâlleri yüzünden dûçâr-ı hüsrân olmaya mahkûm bulunduklarını ve hele asr-ı Muhammedîden i'tibâren bu hakīkatin daha zivâde kesb-i ehemmiyyet ettiğini ve binâenaleyh ancak îmânın ve a'mâl-i sâlihanın ve birbirlerine mütekābilen hak ve sabır tavsiyesinde bulunarak hakkın tecelliyâtını te'mîn eylemek husûslarıyla o hüsrândan müstesnâ kalabileceklerini ta'lîm ve ifhâm eylemiştir. Fil-hakīka hilkat-i kâinât abes-i mutlak olmayınca insanların kemâlâtı hikmet, gaye-i fıtratları îfâ-yı vazîfe ve hüsn-i amel olduğunda şübhe edilmemelidir. Güzel kokulu ciceklerin güzel kokmakta kendileri için aslâ bir gāye-i menfaat tasavvur olunmasa bile o güzel kokuları muhît-ı kâinâta behemehâl neşretmek ve o muhîtte bundan müstefîd olmak kābiliyetinde bulunan eşyâya bir şeyler ifâza eylemek vazîfelerinden âzâde kalamayacakları ne kadar meczûm ise insanların dahi ol vechile muhît-ı kâinâtta a'mâl-i hasene-i ihtiyâriyyelerini ta'mîm ve neşr etmeleri hikmetiyle halk olunmuş ve hikmet-i hilkatlerini icrâya me'mûr kılınmış olduklarında şübhe câiz olmamalıdır.

Mehmed Hamdi

# BEŞERİN VÂSITA-İ RİSÂLETE İHTİYÂCI

Efrâd-ı insan arasında mevâhib-i fehm, kuvâ-yı amel, azm ü sa'y noktalarınca tefâvüt vardır. Onlardan bazısı,

hayatın gayr-i meşrû' lezâiz ve şehevâtına kapılarak nev'inin lâyık olduğu kemâle vüsûlde za'f u kesele uğrayan erbâb-ı taksîrdir. Bunlar levâzım-ı hayâtça dilediği vech üzere kendilerine muâvenet eden kardeşinin şu muâmelesine imtinân gösterecek yerde tama' girîvesine düşerek onun kâffe-i mevcûdunu ele gecirmek lezzetini tahayyül ile buna vardırıcı yollara zâhib olurlar, sa'y ü amellerinin semeresine kanâat etmezler; işlemeksizin bir temettua nâil olmak sevdâsında bulundukları gibi envâ'-ı hiyelden i'mâl-i fikr ü desîse ile menfaate ermek, hattâ bunun adem-i imkânını görseler bile o sûrete hasr-ı fikr eylemek husûsunu, kesb-i meşrûun şart-ı a'zamı olan amel makāmında kāim olmasını tercîh etmek derekesinde redâet gösterirler. Bu zemîme kendilerine o kadar istîlâ eder ki bir zarar vermeyeceğini tahayyül ettikleri noktaya kadar ondan ferâgat etmeleri mutasavver değildir. O sîrette olan bir şahıs eğer kasdettiği şeye muzaffer olması noktasında sâha-i vücûdda yalnız kalsa o şeyi gasb ile beraber sâhibini dâr-ı ademe göndermekten çekinmez. Her ne zaman me'lûf olduğu hayâl-i fâsid, bir korkuyu def', bir lezzete vüsûl için kendisini tergīb ve tahrîk eder ise bu bâbda nasıl bir desîse kullanacağını düşünüp karârlaştırır yahud o yolda isti'mâl-i kuvvetine bir vesîle hâzırlar. Bu halde turuk-ı vâhibe yerine usûl-i nâhibe, vifâk yerine şikāk kāim olur. Binâenaleyh ahlâk-ı insâniyyede ya hîle yahud kahr u cebr, âmil-i müessir menzilesine geçer. İnsanın sevk-ı hevesâtla lezâiz-i cismâniyyeye hased etmesi ve efrâdı arasında hiçbir şeyde gäye gözetmemekle beraber her arzu olunan seyin gāyesine vüsûl tamaıyla çekismek hâleti bir noktada tevakkuf eder mi? Aslâ!..

Ancak onun için lezâiz-i rûhâniyye mukadder olup bu âlem-i ekvânda etrâfını ihâta eden cemî' eşyâ ve mahlûkāta nazar-ı iz'ânının yetişebildiği ve fıtrat-ı [149] mümtâzesinin müsâid olduğu derecede medd-i nigâh ile sutûr-ı kâinâttan maârif-i ilâhiyyeyi teyakkun etmek, bahr-i tevhîde dalıp zevk-ı hakīkīyi ihrâz eylemek ehass-ı makāsıddır.

Bu ma'nevî lezâizde kat'-ı merâhil edildikçe bil-cümle müşteheyât-ı nefsâniyyeye galebe imkânı hâsıl olması, hiçbir lezzet-i dünyâya kıyâs olunamayacak sûrette huzûzât-ı rûhâniyyeden her iki cihânda hayır ve salâha medår olacak semeråtı iktitáf eylemesi tabîîdir.

Hülâsa: Fazâil-i dîniyye ve insâniyyenin ihrâzı, efrâd-ı ümem arasında meşrû' olan ittisâl ve münâsebet râbıtalarının tahsîl ve teşyîdi meslek-i hakka hâdim olan ma'nevî âmillere mübâlâtsızlık göstermemekle kābil olur. Şu kadar ki efrâd-ı beşer arasında idrâk, azm ü sa'y mertebelerinin mütefâvit olması hasebiyle kendilerini ma'nen birleştiren kelime-i vâhidenin cihet-i câmiasından ve bu tarîkın emrettiği mesâlikten yukarıda beyân

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En'âm, 6/65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mülk, 67/2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ahzâb, 3/72.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Asr, 103/2-3.

olunduğu üzere âsâr-ı inhirâf îkāından hâlî kalınmadığı gibi zikr olunan meslek-i sâlimi iltizâmda tavr-ı mugā-yeret gösterenler de eksik olmamıştır. Hattâ hâricî hiçbir râbıta ile mukayyed olmayarak sırf akıl ve fikrinin sevk-ı hodkâmânesiyle hayât-ı fâniyyesinde mutlaku'l-inân bulunmak isteyenler mevki'-i tagallüblerini te'mîn ve i'lâ husûsunda nâsın emniyetini tehdîd, sâkin ve mazlûmu iz'âc, herkesin kalbine îkā'-ı havf gibi hiçbir hürmete riâyet etmemek sûretiyle nâ-meşrû' yollara tevessülden çekinmemektedirler.

Böyle maddî ve ma'nevî bir râbıta-i ma'kūle ve meşrûa altında bulunmayan ve vahşet-i mutlaka addine sezâ olan bir hayatın hüküm sürdüğü takdîrde ef'âl-i beşerin mecrâ-yı istikāmette deverânı, nizâm-ı ictimâ'îlerinin istikrârı, yekdiğerinin muâvenetine muhtâc olan hayatlarının idâme-i bekāsı, a'mâl-i maîşetlerinin tevzî' ve taksîmi ile hukūk-ı müktesebelerinden ihrâz-ı emniyyet etmeleri mümkün olabilir mi?

İşte bu medenî, dînî râbıtalar, bir takım mevâni'-i gālibeye ma'rûz kalınca, temâdî-i intizâmları fenâ-pezîr olacağı şübhesizdir. Binâenaleyh amîk bir sûretle teemmül olunur ise esbâb-ı meşrûha nev'-i beşerin mazhar-ı bekā ve umrân olmasını muhâl kılar. Şu halde nev'-i insanın hıfz-ı bekāsı, efrâdı arasında muhabbet ve muvâneset-i kâmilenin yahud bunun makāmına kāim olacak bir râbıtanın tekarrürüne elbette ihtiyâc gösterir.

Muhtelif zamanlarda bazı erbâb-ı basîret, dâire-i adle sığınarak hakāyık-ı hayâtı idrâk eden bazı ârifler gibi bütün kalbleri muhabbete ircâ' eden adl kelime-i celîlesini îrâd ile buna istinâd-ı âmâl eyledi. Bu kavl ü zehâb, hikmetten hâlî değil ise de kavâid-i adli vaz' eden ve onun ahkâmına cümlenin külfe-i riâyetini tahmîl eyleyen şey akıldır. Halbuki akıl da fikir, zikir ve hayâl gibi hem menba'-ı şakāvet hem de vesîle-i saâdet olmaya, cisr-i hayâtta sekînet-i vicdân-peydâsına sâlihtir.

İ'tidâl-i fikr; vüs'at-i ilm, kuvvet-i akl, ulviyet-i cezm ve asâlet-i hükm gibi hasâis ise nâsın birçoğunu kuyûd-i şehevâniyyeden tahlîse medâr olmakla beraber onun dâiresindeki lezâiz-i hakīkıyyeye sevk ve îsâle hattâ tahayyül olunabilen her türlü mehâvif-i nefsâniyyenin fevkınde ihrâz-ı maâlîye müessir âmiller teşkîl eder. Bunlar hak olan şeylerin hepsini takdîs ile bir hürmet-i kâmile altında bulundurdukları gibi mahkûm-ı fenâ olan lezzet ile mübeşşer-i bekā olan menfaat arasındaki şeyleri temyîz ederler. Her ümmette zuhûr eden şu evsâfı hâiz bazı kimseler fazîlet kāidelerini vaz' ve te'sîs ve rezâilden ma'dûd bulunan şeylerin vücûh ve envâını keşf ü temyîz ile ihzâr-ı şeref ve lezzete, ictinâbı lâzım gelen sû'-i âkıbete hâdim amelleri bâhusûs işlenmesi zamanında görülecek meşakkate tahammül, eyyâm-ı müteâkıbede sürûru mû-

cib menâfie eriştiren iştigālâtı taksîm ve irâe etmişlerdir.

Onlardan bazısı da nefsini, malını bezl etmek, âheng-i imtizâc ve intizâmlarını muhâfazaya medâr olacağını gördüğü yolu kemâl-i ihlâsla göstermek sûretiyle kavmini kendi re'yine da'vet edenlerdir. Bunlar kavâid-i adli vaz' eden ukalâ olup onun ahkâmına riâyeti tevzî'-i adâlete me'mûr olanlara tahmîl eylemiş ve mesâlih-ı nâs bu sûretle tarîk-ı istikāmete makrûn olmuştur. Bu kavl ü meslek zâhiren hakka muhâlif görünmüyor. Lâkin insanın sîret-i hod-serânesi bunu işitip tamâmî-i inkıyâd hâlinde bulunur mu?

Mücerred o âkıl geçinen kimsenin doğru addettiği re'ye, hitâb eylediği efrâd-ı nâstan kâffesinin veya ekserîsinin ser-fürû etmeleri âdet-i lâ-kaydânelerine tetâbuk eder mi?

Bir kabîle veya ümmetin gidişleri hatâlı, kendilerinin gösterdiği yol doğru olduğunu beyân eder ve bu bâbda zıyâdan parlak, bekā-yı hayâta muhabbetten azher delâil ikāmesine yeltenen âkıllarının yalnız o gibi sözleri o kabîle ve ümmetin kanâat-i vicdâniyyelerine ve tebaiyet-i müttefikalarına kâfî olur mu? Hâşâ! Târîh-i beşerden böyle bir şey keşf ü îkān olunamamış ve ümem-i sâlifenin âdât-ı me'lûfesine tevâfuk edebilmesi imkânsız kalmıştır.

Evvelce zikri sebkat ettiği üzere tohm-ı şakāvetin doğup saçılmasına idrâk-i nâsın mütefâvit olması sebeb-i yegânedir. Bunlar şu hâlleriyle beraber ukūlde müsâvât, kavâid-i hayâtiyyede sâir efrâd-ı nâsa karşı farksız bir takārub iddiâsında bulunurlar.

Bu zehâbda bulunanların cumhûru fâzılın hâlini, câhilin ameli mesâbesinde telakkī ederek halk beyninde mevcûd fazîlet ve rezîlet mertebelerini takdîrden uzak bulunurlar. Hakīkatte aklen müsâvî derecede olmayanların diğerlerindeki zevk-ı fazlı idrâk edemeyecekleri bedîhîdir. Şu îzâhâta göre mücerred aklî beyânâtla meşreb ü idrâkleri muhtelif olan nâs arasındaki nizâ' ve tezâdd-ı efkârın ref'iyle kelime-i vâhide altında ictimâ'ları, [150] arzu olunan mesâilde tamânînet-i vicdân hâsıl etmeleri elbette mümkün olamaz. Çünkü tarîk-ı aklı vaz' ettiği zu'm olunan kimse gûyâ onu ilk evvel ref' eden makāmına kāim olur. Nâs da o sûretle lezâiz-i nefsâniyye yoluna sülûk ve inhimâk eder, hürmet-i aklı hetk, ona mebnî olan seyleri hedm, onu vaz' etmekte maksûd olan fevâidi fevt eyler. Efrâd-ı nâs arasında fikren nizâı, hevesât-ı nefsâniyyenin ifsâdâtını müstelzim olan sâlifü'z-zikr ahvâle izâfe olunacak bir takım hissiyât vardır ki tabîat-i beşere en ziyâde mülâsık, en şedîd lüzûmu hâvîdir. Zîrâ fikri yüksek, aklı kavî, yahud fetâneti zaîf, kābiliyeti dûn olan bir insan, kuvvetçe kendinden büyük ve hükmüne râm edici bir kuvvete mağlûb olduğunu, hakīkate âriflerin ma'rifeti ile ya[na]şamayacağı ve a'mâlinde muhtâr

olanların dileklerinin yer tutamayacağı bir sûrette kâffe-i avâlime nâfiz olan o kuvvetin meşiyet-i tasarrufuna mahkûm bulunduğunu her halde vicdânen idrâk eder.

Hattâ şu hâl sâikasıyla o âlî kuvvete ma'rifet husûlü esbâbını gâh hissen gâh aklen taharrîye koyulmak mecbûriyetini her nefesi teyakkun eyler, ancak enfüs ve âfâka ilm-i nazarînin müstelzim olduğu üzere nigâh-ı basîret atf ile hakāyık-ı ma'kūle istihrâc olunmaz ise maksûd olan tamânînet-i kalbe vüsûl imkânı hâsıl olamaz. Çünkü nev'-i beşer için li-hikmetin muayyen olan istidlâl, ulûm-ı nazariyye-i hikemiyyenin tazammun ettiği dakīk ahkâma riâyet göstermek sûretiyle sâlim netîcelere iktirân eder. Aks-i hâl, ma'bûd-ı sâdıkı idrâkten mahrûmiyet husûlüyle bâtıl şeylere ta'bîr gibi teşevvüşât-ı i'tikādiyyeye ve beyne'l-beşer ictimâ'î râbıtaların haleldâr olmasına sebeb verir.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar

Şeyh Muhammed Abduh



### İhyâ-yı Âsâr: ESÂS-I AHKÂM-I DÎNİYYE

Fazl u kemâl ile müştehir Almanyalı bir mühtedî, kabûl-i İslâm'ını müş'ir 4 Eylül 1876 târîhinde huzûr-ı Fetvâ-penâhîye takdîm eylediği arîzaya cevâben taraf-ı Meşîhat-i İslâmiyye'den irsâl buyurulan mektuptur ki, merhûm Cevdet Paşa tarafından kaleme alındığı mervîdir:

### Sûret-i Mektûb-ı Fetvâ-penâhî

Fî 4 Eylül sene 1876 târîhli mektûbunuz alındı. Kemâl-i memnûniyyetle mütâlaa olundu. İlm-i kelâm ve felsefeyi ber-tafsîl tetebbu'dan sonra dîn-i mübîn-i İslâm'ın hak olduğuna yakīn hâsıl eylemiş olduğunuzdan dîn-i Muhammedîye kabûl olunmanıza müsâade olunmasını istid'â etmişsiniz.

Cenâb-ı Hakk'ın hidâyetine mazhar olduğunuzdan dolayı zâtınızı tebrîk ederim ve bu güzergâh-ı fenâda sizin gibi ashâb-ı ma'lûmâttan bir yoldaş kazanmış olduğuma teşekkür ederim.

Şurasını ihtâra mecbûrum ki dîn-i İslâm'da Frenkçe "Klerje" denilen ruhbâniyet merâsimi olmadığından sizin İslâm'ınız, bizim kabûlümüze menût ve mütevakkıf değildir.

Bizim borcumuz ancak halka nasîhat etmek ve bilmedikleri şeyi öğretmektir. Yoksa onlar vilâdet ve nikâh ve ibâdet ve vefâtlarında bir reîs-i rûhânînin vesâtatına muhtâc değildir.

Memâlik-i İslâmiyyede seyâhat eden Avrupalıların çoğu hakīkat-i hâlden gāfil oldukları cihetle avâmm-ı nâstan mümtâz gördükleri ulemâ sınıfını esâkıfeye ve papaslara kıyâs ederler. Bu ise galat-ı fâhiştir.

Bir hıristiyan dünyâya geldikte kāide-i ta'mîdi icrâ için papasa muhtâcdır. Günâhlarını afv ettirmek bir reîs-i rûhânînin vücûduna tevakkuf eder. Dîn-i İslâm'da bu misillü ihtiyâcât ve tekellüfât külliyyen ber-taraftır, ulemânın şeref ve imtiyâzı ancak ilim ve adâletin şânına i'tinâdan nâşîdir. Nâsa bilmediklerini öğreten ulemâ ve beyne'n-nâs adâlet üzere hükmeden ulemâdır. Ulemânın şerefini isbâta hâcet yoktur.

Ehl-i İslâm Çin'de bile olsa ilmi taleb ve tahsîle me'mûrdur. Adâlet ise bizce en büyük ibâdettir. Adâletin millet-i İslâmiyyede ne mertebe şâyân-ı i'tinâ olduğuna Aliyyü'l-Murtazâ radıyallâhu anh hazretlerinin Kadı Şüreyh huzûrunda bir Yahudi ile mürâfaası delîl-i kâfîdir.

Şöyle ki; Kadı Şüreyh ikinci Halîfe olan Ömer radıyallâhu anh tarafından mansûb bir kadıdır. Pek çok muammer oldu ve pek çok seneler adâlet etti. Hazret-i Ali ise dâmâd-ı Nebevîdir ve millet-i İslâmiyyede en büyük tanıdığımız hulefâ-yı erbaanın dördüncüsüdür ve Hazret-i Ömer'in eyyâm-ı hilâfetinde dahi müsteşâr-ı hâssı idi.

Bir Yahudi ile beynlerinde tehaddüs eden bir miğfer da'vâsı üzerine Kadı Şüreyh huzûruna vardılar, mürâfaa oldular. Yahudi münkir olmağla Hazret-i Ali isbât-ı müddeâ için kendi oğlu ve Hazret-i Peygamber'in hafîdi olan Hasan radıyallâhu anh hazretleriyle âzâdlı kölesi olan Kanber radıyallâhu anh hazretlerini mahkemeye getirdi.

Kadı Şüreyh Hasan'ın şehâdetini tutmadı. Başka şâhid istedi.

Kimse şübhe eylemez ki Hazret-i Peygamber['in torunu] velev pederi için [olsun gerçek dışı bir şâhidlik için] mahkemeye gitmez. Lâkin babanın lehine oğlunun şehâdeti şer'an kabûl olunmaz. Huzûr-ı şer'de ise bir zâtın istisnâsı kābil olmadığından hafîd-i Nebevînin şehâdeti reddolundu. Bu cihetle pederi da'vâsını kazanamadı.

Hulefâ-yı erbaanın eyyâm-ı hilâfetleri, asr-ı Hazret-i Peygamberî gibi kemâl-i adâlet üzere mürûr eyledi. Ba'dehû Devlet-i Emeviyye zuhûr ile hilâfet saltanata münkalib oldu. Bir müddet sonra bu devlet inkırâz buldu. Devlet-i [151] Abbâsiyye zuhûr etti ve her vakit beyne'n-nâs icrâ-yı adâlete i'tinâ olunageldi. Hattâ hulefâ-yı Abbâsiyyeden meşhûr Hârûn-ı Reşîd dahi kendi tarafından mansûb Bağdad Kadısı Ebû Yûsuf rahmetullâhi aleyh huzûrunda bir Yahudi ile mürâfaa oldu. Şöyle ki: Hârûn-ı Reşîd Ebû Yûsuf hazretleriyle yan yana otururken Yahudi içeri girdi. Hasmeynden biri otururken diğerini ayak üstü tutmak ise câiz olmadığından Ebû Yûsuf hazretleri kāide-i adl ü müsâvâta riâyeten kendisi kalkıp yerine Yahudiyi ik'âd ile karşılarına geçti ve adâlet üzere icrâ-yı muhâkeme ve Hârûn-ı Reşîd'in aleyhinde hükmetti.

Fakat kalbi Hârûn tarafına meyletmiş olduğundan

bu keyfiyet kendisine dåğ-ı derûn olmuş ve sağ oldukça vicdânında bir ukde kalmış ve hattâ vefât ederken "Yârabbi bilirsin ki müddet-i ömrümde hasmeyn beyninde her vechile müsâvât ve adâlete riâyet ettim. Fakat Hârûn-ı Reşîd ile Yahudinin mürâfaasında her ne kadar Hârûn'un aleyhine hükmettim ise de hîn-i muhâkemede kalbim onun tarafına meyletmiş idi." diye ağladığı kütüb-i fıkhiyyede mastûrdur. Mukaddem ve muahhar Devlet-i Osmaniyye'de dahi emr-i adâlete ne mertebe i'tinâ olunduğu, efrâd-ı nâstan her kim olursa olsun huzûr-ı şer'de pâdişâh ile mürâfaa için bir gûne ihtirâz altında bulunmadığı ma'lûmdur.

İşte ulemâ sınıfının millet-i İslâmiyyede muhterem ve mümtâz olmalarına sebeb budur. Yoksa onlarda esâkıfe ve papasların sıfat-ı rûhâniyyelerine benzer bir sıfat-ı resmiyye yoktur. Diyânet ancak Allâhu Teâlâ hazretleriyle kulları arasında bir keyfiyettir. Sâir din kardeşleri ancak zâhir-i hâle bakıp ona göre şehâdet ederler.

Binâen-alâ-zâlik biz dahi dünyâ ve âhirette senin İslâm'ına şehâdet etmek üzere ismini, kalem-i iftihâr ile ulemâ-yı İslâmiyye sırasına kaydettik. Fakat dince size bazı ma'lûmât-ı icmâliyye vermeye borçluyuz.

Dîn-i İslâm'ın esâsı iki sözden ibârettir. Biri Cenâb-ı Hakk'ın birliğini tasdîk etmektir ki "Lâilâhe illallâh" kelâmıyla edâ olunur ve diğeri Muhammed Aleyhi's-salavâtü Ve's-selâm Hazretleri'nin Resûlullâh olduğunu tasdîk etmektir ki Arapça "Muhammedün Resûlullâh" kelâmıyla edâ olunur. Evvelki söz teaddüd-i ilâha kāil olan müşriklerin i'tikādını reddeder. İkinci söz Muhammed Aleyhi's-selâm Hazretleri'nin peygamberliğini inkâr edenleri reddeder.

Millet-i Nasârâ müşrik olmadıklarından onlarla beynimizde ihtilâf ancak bu ikinci sözde olmak lâzım gelir. Lâkin beyne'n-nasârâ ekānîm-i selâse i'tikādı şâyi' olup İznik Cem'iyet-i Rûhâniyye'sinde dahi muvahhid olan Nasârânın mezhebi reddolunarak ekseriyet-i ârâ ile teslîse karâr verilmiş olduğundan evvelki söz üzerine dahi beynimizde bir nevi' ihtilâf peydâ oldu.

Biz İznik Cem'iyeti'nde ekseriyete mürâcaat olunmuş olmasına taaccüb eyleriz. Umûr-ı siyâsiyye tecrübeye müstenid olup ziyâde re'y ise ziyâde tecrübeyi mutazammın olduğuna nazaran ekseriyete mürâcaat ma'kūl olur. Mesâil-i kelâmiyye ise kuvve-i zekâ ile hallolunur dekāyık-ı umûrdan olup ezkiyâ, ağniyâya nisbetle kalîl olduğundan bunlarda ekseriyete mürâcaat câlib-i hatâ olur.

Biz akāidimizin ilm-i mantık denilen mîzân ile tartılmasından dolayı ihtirâz eylemeyiz. Hesâb ve hendese fenlerinin mukaddimelerinde kül cüz'ünden büyüktür. Bir şey kendinden başka bir şey değildir. Bir şey hem vâkı' ve hem de gayr-i vâkı' olamaz. gibi ulûm-ı müteârifeye mugāyir i'tikādı kabûl etmeyiz. Böyle bir âyet ve hadîs olsa onu te'vîl eyleriz. Fakat hikmet-i tabîiyyede bedîhiyât-ı hâriciyye ile mahlût olan delîllere aldanıp da akāidimize halel getirmeyiz. Zîrâ bu misillü delîlleri hatâ ihtimâlinden kurtarıp da ulûm-ı müteârife derecesine vardırmak kābil değildir.

Binâen-alâ-zâlik bir üçtür, üç birdir, i'tikādının reddinde aslâ tereddüd etmeyiz.

Ammâ Îsâ Alâ-nebiyyinâ ve Aleyhi's-selâm Hazretleri'nin babasız tevellüd eylediğine inanırız ve bir hekîm-i tabîî çıkıp da babasız çocuk olamayacağını isbât edecek olur ise ona lâ-nüsellim deyü mukābele eyleriz ve medâr-ı men' olabilecek bir ihtimâl-i aklî buluruz ve îrâd edeceği delîllerin hiçbir vakitte ulûm-ı müteârife kuvvetinde olamayacağını biliriz.

İlm-i mantıktan cevâmi' ve medârisimizde okunan kitaplar hep Arapça ve mufassalcadır. Ancak küçük çocuklara okutturulmak üzere lisân-ı Türkî üzere yazılmış olan *Mi'yâr-ı Sedâd* nâm risâle muhtasar ve müfîd olup onun bâb-ı râbi-ini mütâlaa ederseniz siz de bu sözlerimi tasdîk eylersiniz.

Bu risâle ile beraber mekâtib-i rüşdiyyemizde okunan bazı resâilin ve bir de *Kur'ân-ı Kerîm''* in size gönderilmesi için Maârif-i Umûmiyye Nezâreti'ne iş'âr olunmuştur. Her ne ise bu bahisten sarf-ı nazar ile sadede gelelim.

Bâlâda mezkûr iki kelâmı kalben tasdîk eden yani Cenâb-ı Hakk'ın birliğine ve Hazret-i Muhammed'in peygamberliğine îmân eyleyen kimse mü'mindir. Fakat Müslim tanınmak ve lede'l-îcâb İslâm'ına şehâdet olunmak için bu iki sözü lisânen söylemesi lâzım gelir.

Gāibin mektûbu dahi mütekellim yerini tutar ammâ lisânen bu sözleri söyleyip de kalben münkir olanlara münâfık denilir ki bu makūleler kâfir-i câhirden eşna'dır.

Kalbindeki i'tikādın hilâfını söylemek şiâr-ı insâniyyete yakışmaz. İşte bunun için bir adama müslüman olmak için cebr etmek bizce memnû'dur. Zîrâ nasîhat ve dîne da'vet insanın halâs ve saâdetine hizmettir. Cebir ise onu bulunduğu hâl-i dalâletten eşna' bir hâle koymaktır.

Bizim borcumuz ancak nasîhat ve mesâil-i dîniyyeyi telkīndir. Hidâyet ve [152] tevfîk ancak Alâh'ın işidir. Allâhu Teâlâ hazretleri kimine hidâyet eder ve kimini dalâlette bırakır ve işine karışılmaz. İşlediğinden mes'ûl olmaz. Bizler ise her işimizden mes'ûl oluruz.

Edyân ve mezâhibin ihtilâfı hikmet-i bâliğa-i Samedâniyye iktizâsındandır.

Bu dakīkaları iz'ân edersen Yavuz Sultân Selîm'in hikâye-i meşhûresindeki nükteyi fehm edersin. Şöyle ki Yavuz Sultân Selîm her murâdını icrâya muktedir bir pâdişâh-ı azîmüşşân olduğu halde nasârânın Rumeli'de kesret-i nüfûsunu derpîş-i mütâlaa ederek bunları cebren müslüman etmek tasavvurunda bulunmuş ise de Şeyhülislâm bulunan Zenbilli Ali Efendi deyü ma'rûf olan Ali Cemâl

Efendi "Mâdem ki onlar raiyyeti kabûl etmişler, dînimizin iktizâsınca onların cân ve ırzı ve mâllarını kendi cân ve ırz ve mâlımız gibi muhâfazaya borçluyuz, bu yolda onlara cebr etmek esâs-ı dîne dokunur." diye ruhsat vermediği meşhûrdur.

Şimdi erbâb-ı politikıyyeden bazıları Ali Efendi'nin yolsuz taassubundan bahisle Yavuz Sultân Selîm'in re'yinde isâbetini iddiâ ederler.

Halbuki ahvâl-i politikıyye vakit be-vakit tahavvül eder husûsâttandır. Din ise pâyidâr ve ber-karâr olan bir emr-i şer'îdir. Böyle mütâlaât-ı mahsûsa ile kavâid-i dîni yerinden oynatmak revâ değildir. Binâenaleyh yine bir Yavuz Sultân gelip de öyle bir fikre zâhib olsa makām-ı mecîdden verilecek cevâb Ali Efendi'nin cevâbına muvâfık olur. Yine sadede rücû' edelim. Ber-vech-i meşrûh müslim olan kimseye Allâhu Teâlâ hazretlerinin bir takım tekâlîfi tealluk eder. Artık onları ulemâ-yı dînden teallüm veya kütüb-i şer'iyyeden telakkī eylemesi lâzım gelir. Zîrâ bu tekâlîfi icrâ etmemekle eğerçi dîn-i İslâm'dan çıkmış olmaz, lâkin günâhkâr olur.

Bu teklîfler namaz, oruç, zekât ve hac gibi Allah teâlâ hazretlerinin emreylediği ve katl-i nefs, zinâ ve livâta gibi nehyettiği şeylerdir.

Allahu Teâlânın emrine imtisâl ve nehyinden ictinâb etmeyen kimse mü'min-i fâsık olup encâm-ı hâli meşiyet-i ilâhiyyede kalır. Ya odur ki günâhı kadar muazzeb olup ba'dehû nâil-i ni'met-i cennet olur. Yahud Cenâb-ı Hak mücerred lutf u keremiyle yahud büyüklerden birinin şefâatiyle veyahud kendisinin bir hayırlı ameli ile onun cümle günâhlarını afv ederek aslâ azâb edilmez.

Cenâb-ı Hakk'ın lutf u keremi çok ve afv u merhametine nihâyet yoktur. Ma'bûd ile abd arasına girilmez.

Bir müslüman ettiği günâhlardan tâib ve müstağfir olur ve afvını niyâz eyler ise Cenâb-ı Hak onu afv eder. Fakat kul hakkından be-gāyet sakınmak lâzımdır. Zîrâ kul, hakkını dünyâda alamaz ise Rûz-i Haşr'de ister ve öyle bir ümîdsiz günde kimse hakkından geçmez. Cenâb-ı Hak ise âdildir. Mahlûkātının yekdiğerinden hakkını alıverir.

Kimsenin kalbini kırmaktan sakınmalıdır. Azîz ve müntakım olan Allâhu Teâlâ kalbi kırık olanlara yardım eder ve çok defa zâlimin cezâsını âhirete bırakmayıp dünyâda icrâ eyler. Kazârâ bir adamın kalbini kırmış olursan derhâl ondan helâllık dilemelisin ki intikām-ı İlâhîye hedef olmayasın ve en büyük günâh olan katl-i nefsi müeddî olabilecek "düello" ta'bîr olunur muâmele-i gayr-i meşrûaya mecbûriyet görmeyesin.

Benî nev'ine gadr u hıyânet şiâr-ı İslâm'a hiç yakışmaz bir keyfiyettir.

Değil yalnız insanlar hakkında, hayvanlar hakkında bile şefkatlı olmalısın. İnsanın hayvânât yüzünden azîm menâfii vardır. Onlar hakkında olan muâmelesi dâire-i meşrûanın hâricine çıkmamalıdır. Bilâ-mûcib bir hayvanı incitmemelidir.

Bir süvârî atına mücerred zâbitinden havfle güzelce bakmak merdlik değildir. Merdlik ancak ona canlı ve insan için menfaatli bir mahlûk olduğu için evlâd gibi bakmaktır. Ehl-i İslâm'a göre en ziyâde şâyân-ı i'tinâ mes'elelerden biri dahi tehzîb-i ahlâktır.

Mü'min-i kâmil ahlâk-ı zemîmeden müctenib ve ahlâk-ı hamîde ile muttasıf olur. Ahlâk-ı hamîde için pek çok kitaplar yazılmıştır. Tafsîlâtı bil-mürâcaa ma'lûm olur.

Fakat bu bâbda bir kāide-i umûmiyye beyân edebilirim. Şöyle ki; güzel huy iki haslet-i zemîme arasında bir keyfiyet-i mutavassıtadır. Meselâ tevâzu' bir güzel huydur ki bir tarafı kibir ve diğer tarafı zillet olup ikisi dahi ahlâk-ı zemîmedendir.

İnsan ne kadar güzel huylu olursa ol kadar Cenâb-ı Hakk'a tekarrub eder. Maksad-ı aksâ tekarrub ila'llâhtır.

El-hâsıl ahlâk-ı hamîde ile muttasıf olanlar her türlü mekârihten selâmet bulur ve nâil-i saâdet-i ebediyye olur. Ber-vech-i bâlâ biz ulûm-ı müteârifenin hilâfı ve cem'iyet-i beşeriyyenin menâfiine münâfî nasîhatlere teşebbüs eylemeyiz. Maksad-ı aslî ancak nâsın dünyâ ve âhirette saâdet bulmasıdır. Zâhiri bâtına uymaz işlerimiz yoktur. Emr-i dîn âşikârdır. Binâenaleyh bu mektûbumuzu i'lâna dahi me'zûnsunuz.



# NE, NASIL, NİÇİN YAZMALIYIZ?

Efkâr-ı umûmiyyemizle muharrirlik mesleğinde bulunanlara hayât-ı tahrîriyyemiz hakkında hasbihâlkârâne bazı mülâhazât arz etmek istiyoruz. Makālenin ünvânını teşkîl eden suâl; bu mütâlaaların umûmiyetle gerek matbûât-ı yevmiyye ve mevkūtede, gerek kitap şeklinde intişâr eden âsârın mevzû, usûl ve gāyeleri bahsine teveccüh edeceğini gösterebilir:

Kudemâ, "hikmet - felsefe" denince ilim ve amel anlarlardı. [153] Onlara göre hakîm; âlim-i âmil demek idi. Bu telakkī ilimde kıymet-i ameliyye ve âfâkıyye aramak fikrinin geçirdiği edvâr-ı tekâmül ve binâenaleyh medeniyet-i umûmiyye nokta-i nazarından pek şâyân-ı dikkattir. Denilebilir ki medeniyet ilim ve amelin mütekābil te'yîdâtıyla inkişâf etmiş kuvvetlenmiştir. Müstakbeli de aralarındaki müzâheret ve mukārenetin hükmüne tâbi'dir. Bugün memleketimizde bunca ihtilâfâta rağmen kabûl-i âmmeye mazhar olmak saâdetine ermiş birkaç hüküm vardır. Ezcümle:

İlmimiz yok hele amelden büsbütün mahrûmuz.
 Ahlâkımız da bozuldu.

Der ve bunu kolaylıkla tekrar eder dururuz. Ekseriyâ münâkaşalarımızda yegâne nokta-i ittifâkımız budur ve bu netîceyi bulmakla maksad-ı aksâ hâsıl oldu zu'munda bulunanlar az değildir. Merâtib-i zihniyyemizin pest ü bâlâsında, ictimâ'î hayatımızın muhtelif tabakalarında bu hükümleri verebilenler elem-i hirmân ve hüsrânla mütehassis oldukları kadar bir şey keşf edenlere mahsûs zevk-ı dâiye-perverâneye nâiliyette bekâm görünürler! İşte bu fakr-ı iz'ân hey'et-i ictimâ'iyyemizin mütefekkirîni sıfatıyla neşr-i âsâr edenlerin çoğunda da bârizdir: Pek ciddî ünvânlarla, pek derin tedkīkāt ve tahlîlât vaad ederek intişâr eden âsâr-ı fikriyyemiz yukarıda bir numûnesini gösterdiğimiz müttefekun-aleyh bazı hükümleri muhtelif eşkâl-i beyân altında bilhassa tezyînât-ı üslûbiyyeye sığınarak tekrar etmekten ileri gidemiyor. Menfî mevzû'lardan başlanılıyor, müsbet netîceler istihsâl edilemiyor. Binâenaleyh vatanda ilmin hükümrân olmadığını âlimlerin de câhillerin de çalışmadıklarını tekrar için yüzlerce makāleler yazan cild cild kitaplar bastıran muharrirlerimiz kāri'lere melâl hattâ yeis vermiş; cem'iyetin kendi derdine bir derd daha ilâve etmiş oluyorlar. Bu da elbette hayırlı bir hareket değildir. O halde böyle menfî mevzû'lar intihâb edilecek yerde mahrûm olduğumuz meziyyât, fazâil ne ise bunların esbâb-ı tahsîlini tahkīk yolunda bast-ı mütalaa olunmalıdır. Meselâ hemen herkes, her muharrir; cehl-i umûmîden, maârifin intişârındaki batâetten müştekî. Her makāle ve muhâverede mutlakā bu nakīsa ile ihticâc olunur. Fakat memlekette maârif-i umûmiyyenin neşri bahsini mevzû' ittihâz ederek bu husûsta vukūf ve tetebbua istinâden yazılmış birkaç makāle, bir iki kitap yok gibidir. Hattâ matbûât-ı yevmiyye ve mevkūtemiz, müelliflerimiz, hükûmetin bu husûsta vaz' ettiği ahkâm ve kavânîni ciddiyetle intikād ve münâkaşaya bile girişmezler.

Bir misâl daha: Ahlâk-ı umûmiyye bozuldu, bozuluyor. Bu, ahlâksızların bile tekrarladığı evrâd-ı mürettebedendir. Ancak bu hastalığın a'râzını, sebeblerini tedâbîr-i vâfiyye ve şâfiyyesini gösterir mülâhazât ve tetebbuât-ı vâkıfâne nerede?

Yine misâl: Hiss-i dînî gevşedi; i'tikād za'fa uğradığı gibi câmilerimiz de boşaldı .... Bu da umûmiyetle âh u vâhlar terdîfiyle ağızlardan düşmüyor, yazılıyor. İyi, lâkin hiss-i dînîyi gevşeten ilel ü avârız nedir, memlekette buna karşı ne gibi tedâbîre tevessül olunmalı, ne yolda teşkîlâta girişilmelidir? Bu mevzû'lara dâir niçin makāle yazılmıyor, kitaplar te'lîf edilmiyor ve niçin hemen tekarrur edecek fikirlerin tatbîkına başlanmıyor?

Cümlenin zihninde bu nevi'den müstahzar birçok misâller bulunabilir. Hemen her kāri' böyle eserler okumak ihtiyâcını duymuş, onları arayıp durmuştur. Mâdem ki hâlimiz budur, artık hakāyık-ı müsellemeyi tekrîrden vazgeçmeli, o hakikatleri aramızda da yaşatmak için iktizâ eden vesâil ve tedâbîri göstermeli, yazılacak âsârı fikriyye, ilme müstenid olmakla beraber kıymet-i ameliyve ve tatbîkıyyeyi de hâiz bulunmalıdır.

Mevzû' intihâbına mütallik mülâhazamızı telhîs ve tesbît etmek için diyelim ki: Mevzû'lar;

- 1- Müsbet olmalıdır.
- 2- Milletin ihtiyâc-ı âciline muvâfık bulunmalı, herkesin hayatta dâimâ temâsta bulunduğu halde ilmî ve amelî kıymetini takdîr edemediği için karşısında şaşırıp kaldığı husûsâta tealluk etmelidir.
  - 3- Salâhiyetle intihâb olunmalıdır.

Mevzû'lar hakkında şöyle mûciz ve nâçîz bir işâretle iktifâdan sonra bunların usûl-i bast u temhîdinden de biraz bahsedebiliriz: Mevzûunu, salâhiyetle intihâb edebilen bir muharrir, efkârını kāri'lerine nasıl telkīn edebileceğini de kolaylıkla bulabilir. Binâenaleyh bu husûsta muharrirlerimize ilk tavsiyemiz iyice anlamadıkları, tasarruf edemedikleri, hele "hüküm" hâline getiremedikleri efkâr ve tasavvurâtı nakle, kendilerine mâl etmeye kalkışmamaktır: Hem ilim hem ahlâk nâmına bir hareket-i redîe irtikâbını göze almamış olan haysiyet-perver bir kalem bundan gäyet muhteriz bulunur. Maalesef matbûâtımızda bu türlü sukūtun misâlleri az değildir. Su cihet de sâyân-ı nazardır: Ecnebî menâbi'-i fikriyyeden birçok iktibâsâtta bulunuyoruz, hukūk, ictimâiyât, edebiyât, dîniyyât gibi milletlerin şahsiyetiyle alâkadâr sâhât-ı fikriyyede icâle-i kalem ederken yalnız mütercim veya nâkıl kalmak istemeyen bir muharrir büyük bir mes'ûliyet altına girdiğini de hissedebilmelidir: Mevzûunu iyice kavramıs olmakla beraber bizde makām ve mukābilini bulduktan sonra onda nasıl tasarruf edebileceğimizi bizim için nâfi' ve muzır cihetlerini ta'yîn eylemek ilmin ve kalemin şeref ve haysiyetine riâyetkâr terbiyeli insanların şânıdır!

Bir de okumadan, görmeden hele düşünmeden yazmak ibtilâsı, usûlsüzlüğün başlıca sâiklerindendir. Meselâ: Bizim öyle ictimâ'î mevzû'larımız vardır ki onların üzerinde işlemek; birçok okuduktan sonra dolaşıp görmek, ilmî kıymetleriyle müşâhedeler, tabassurlara, [154] istikrâlara, ta'lîllere, tenkīdlere girişmek demektir. Halbuki aynı mevzû'lar, pek şâyân-ı terehhüm bir heveskârlıkla -hattâ Frenklerin "Essai" ihtibâr, deneme dedikleri bir kayda bile tenezzül edilmeksizin- tasallut olunduğu az görülmemiştir.

Gāye bahsine gelince: Bu, tahrîr âlemimizde pek acıklı bir mâcerâdır. Esâsen hemen her işimizde bir "gāye buhrânı"na ma'rûzuz. Niçin yazdığını hakkıyla ta'yîn ve tesbît edebildikten sonra, karârını vermiş olmak zevkıyle kalemi eline alan ve son kelimesini bir hayır işleyenlerde görülen huzûr-ı bâl ve sekînet-i vicdân ile yazan bahtiyârlarımız pek azdır. Efkâr-ı umûmiyyeye hitâb ederken

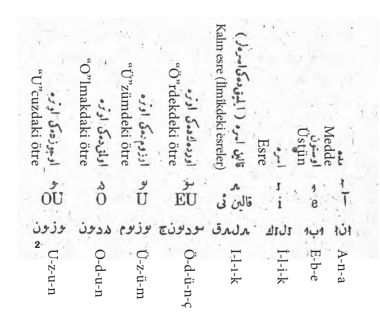
N.

kendi ve milleti nâmına büyük bir mes'üliyet-i ahlâkıyye ve ictimâ'iyye yüklendiğini düşünebilen bir muharrir, gāyesini ta'yîn ederken derin bir "muhâsebe-i nefs" e girişmekten de çekinmez. Bir zamanlar edebiyât âlemimiz, "san'at için san'at" nazariyesini iyi anlamamak seyyiesinin pek cirkin tezâhürâtıvla musâb olmustu. Bu dalâlet. tahrîbâtına uzun müddet devâm edememekle beraber az zamanda çok fazîletler devirdi! "Yazmak için yazmak"la ifâde edebileceğimiz bir ibtilâmız daha var ki hâlâ bazı gönüllerde saltanat sürüyor, hâlâ o yüzden kāriin zihin ve vakti, Avrupalının kâğıt ve mürekkebi isrâf ediliyor.

Doğrusu biz pek çok söylüyor ve pek az yapıyoruz. Söylediklerimiz; yazdıklarımız ekseriyetle haşviyyât-ı kabîha, yaptıklarımız da mütesannıânedir. Asrın inzârları kavilden fiile geçmeye başladı, biz hâlâ mazmûnu âh u enînden başka bir şey olmayan karalamalara devâm edecek miyiz. Düşünelim ki: Kavl-i mücerredimizden ibâret kalan duâlarımız bile dergâh-ı kudret ve izzette artık karîn-i kabûl olamıyor!

> נלישות טליניים על על בים שליים יולנו נלייות 12018 JI-Ju 18100

B-i-s-m-i-l-l-â-h-i-r-r-a-h-m-â-n-i-r-r-a-h-i-y-m R-a-b-b-i y-e-s-s-i-r v-e l-â t-ü-a-s-s-i-r r-a-b-b-i t-e-m-m-i-m b-i-l-h-a-y-r-i1



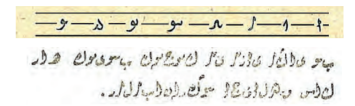
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yazıya başlık yapılan "munfasıl" harflerin sağ taraftan okunuşudur.

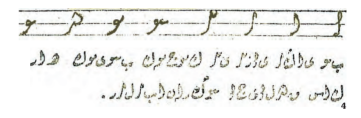
بعزوم بو داداجه، گاری قالمهمدندا ال بوی ول שוניויו שונת אתנתנ פונינוט מניויות בתני باد كادرداه بو عادد عادم عد قادول وتسوك ن وسول من الله الله الله الله المال دا سول المال من المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال المال ال שושובום לונוחונו וללומתנ שוטושובושלו בויחושי اداعا ا واعداد شوبها من و دور .

Fetha-i sakīleler için yalnız elif (י) (ט ק י ט) [alman] kullanılıp bu (†) meddesini memdûd harekelerde kullanmak 1999

muvâfık olur

[âmâl] gibi.





## HURÛF-I MUNFASILA NÜMÛNESÎ VE MENÂFİİ HAKKINDA BİRKAC SÖZ

Âlem-i İslâm'ın geri kalması başka milletlerin müdhiş terakkīleri esbâbının halline dâir yazdığım dört makālenin netîcesinde bütün âlem-i İslâm'a âmm u şâmil olarak yalnız dînimiz ile resm-i hattımız mevcûd olup gösterilen diğer esbâbın bütün âlem-i İslâm'a şâmil olamayacağını ve dînimizin her türlü terakkiyât-ı medeniyye ve saâdât-ı maddiyye ve ma'neviyye için en büyük bir lutf-ı Ilâhî olduğunun yâr u ağyâr nazarında ilmen sâbit olmuş bir hakīkat-i bâhire bulunduğunu fakat muttasıl yazımız mukteziyât-ı fenniyyeye tevâfuk etmediğinden bütün geriliklerimizin o yüzden neş'et ettiğini etrâfıyla arz ve isbât etmiş idim. İşte bu defa hurûf-ı Arabiyyemizi hiç değiştirmeksizin gāyet kolay ve basît bir tarzda iri iri yazarak ve aralarına lâzım gelen sâitler ilâve edilerek dünyânın en mükemmel bir yazısına mâlik olacağımızı irâe için bâlâdaki nümûneleri derc ediyoruz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> İşaretlerin altındaki satırda sağdan sola sırasıyla "ana, ebe, ilik, ılık, ödünç, üzüm, odun, uzun" kelimeleri vardır.

 $<sup>^{3}</sup>$  "Bizim bu derece geri kalmamızın en büyük sebebi yazımızın fennî olmamasıdır; bir kerre bu yeni yazıyı kabûl etsek nisbetle pek az bir zamanda selâmet ve saâdetlerimizi Allah'ın inâyetiyle te'mîn edeceğimiz şübhesizdir."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> "Bu yeni yazıyı küçük büyük herkes kolayca öğrenebilir."

Bu tarzın kabûlü hâlinde Allah'ın inâyetiyle bizim de Japonlar gibi ve belki daha kolaylıkla terakkī ederek me'mûl edilmeyecek kadar az vakitte kendimizi kurtaracağımızda şübhe yoktur. Zîrâ bu sûretle iki üç sene zarfında köylülerin çoğu din ve diyânetlerini ve sıhhat ve servetlerini muhâfaza için lâzım gelen maârifi yetecek kadar edinebileceklerdir.

Japonlar da ancak hiragana ismindeki yeni yazılarını yaptıktan sonra ilerleyebilmişler, yazılarını dediğimiz vech ile fennîleştirmezden evvel terakkī edememişlerdir. Yeni yazımız tedkīk edilecek olursa Latin harflerine ve bütün milel-i mevcûde yazılarına sür'at, sühûlet, vuzûh ve ihtisârca velhâsıl her cihetçe fâik olduğu anlaşılır. Yalnız ezberden hükmetmeyip defaât ile yazıp mukāyese buyurulmasını ricâ ederiz.

Eski kitaplarımızı ancak bu yeni yazı ile ihyâ edebile-ceğimiz de muhakkaktır. Çünkü okuryazarlarımızın pek ziyâde azlığı yüzünden kitap okuyan ve satın alanlarımız o kadar azdır ki zavallı kitapçıklarımız kütüphâne dolaplarında [155] çürümekte olduğu gibi kitapçılarımız, müellif ve muharrirlerimiz, tâbi'lerimiz işlerini hiç terakkī ettirememektedirler. Basılıp meydana çıkarılmalarından istifâde edilecek ne kadar kitaplarımız vardır ki tab' masrafını çıkaramamak korkusundan metrûk bir halde kalmaktalardır. Eğer yeni yazı kabûl edilirse okur yazarlarımız az vakitte çoğalıp kitap müşterîleri artacağını ve hangi bir kitap basılsa mutlakā az çok ticâret te'mîn edeceği cihetle yirmi otuz sene zarfında kütüphânelerimizdeki nâfi' kitapların çoğu yeni yazı ile basılarak zıyâ' ve hasârdan kurtarılacaklardır.

Bâhusûs yeni yazı Latin hurûfu gibi ecnebî bir yazı olmayıp esâs yine eski harflerimizden olduğundan azıcık tahsîl görmüş kimseler eski yazı ile yazılmış kitapları da pek kolay okuyabilirler. Hele yeni yazının fennî olması sâyesinde dimâğlar yorulmadan, bozulmadan tahsîle devâm edilebileceği cihetle eski kitapları daha mükemmel sûrette tedkīk edebilecek zevât pek çok yetişecektir.

Bazı kimseler bu yeni yazının tek tek yazılmasını sür'ate mâni' zannediyorlar. O cihetle "El yazılarında Latin hurûfu tarzında bitişse iyi olacaktır." diyorlar. Halbuki mes'ele tamâmen aksinedir: Latin hurûfu tarzında bitiştirmenin kelimeyi el kalkmadan bir çırpıda çıkarmasında görülen sür'at ve sühûlet bir galat-ı histir. Biz bunu amelî ve nazarî sûrette isbâta hâzırız: Meselâ Yûsuf kelimesi yeni yazıda tek tek yazılabildiği gibi Latin harflerinde olduğu vech ile harfler bozulmaksızın uçları biribirine vasledilerek birleştirilebilir. Şimdi önümüze bir sâniyeli sâat alıp bu kelimeyi bir dakīka tek tek harflerle yazacak olursak otuz Yûsuf yazabiliriz ve kalemimiz ancak üç kere şaşırır. Fakat Latin harfleri tarzında bitiştirerek yazarsak

dakīkada ancak yirmi beş defa yazabiliriz. Acaba bunun sebebi nedir? Onu da nazarî olarak isbât edelim: Tek tek yazmaktaki sür'at ve sühûletin bir sebebi, insanın harfleri munfasıl yazarken gerek ellerinin ve gerek dimâğının basît şeylerle meşgūl olması; bitiştirmekte ise bilakis külfet bulunmasıdır.

İkinci sebeb de gerek harfler tek tek yazılsın, gerek Latin hurûfu gibi bitiştirilsin, harekâtın adedi aynıdır. Yalnız fark kalemin kâğıd üzerinde veya havadan gitmesindedir. Tek tek yazıldığında kalem havadan gider, el için kolaylık vardır. Bitiştirildiği vakit ise kalem kâğıdın mukāvemetine dûçâr olduğundan el daha ziyâde yorulur, yazı daha ağır olur. Ve zâten biz tek tek harflerle yazı yazmaya alışkınız ve hiç güçlüğü de yoktur. Bu bâbda Türkçe'den ve Arapça'dan intihâb ettiğimiz şu misâllerden mes'ele pek kolay anlaşılır:

Türkçe misâl:1

nımız yoktur.

زردار ود ان اردت و دادًا زادوك ودًا ان رأوك ودودًا

Hâsılı kelâm; eğer biz muttasıl yazımızla kalırsak ne kadar ta'dîlât yapılsa ve ne kadar çalışılsa pek büyük sühûlet ve terakkiyâta mazhar olmuş milletlerle hem-hizâ olabilmemizin mümkün olamayacağı artık herkesçe anlaşılmış olduğundan bu bâbda vakit gāib edecek zama-

Bu yeni yazı ile hem âlem-i İslâm'ın önündeki mânia-i azîmeyi kaldırmış hem de Latin hurûfunu kabûl ettirmek için uğraşmakta olan Frenk-perestânın önüne sed çekerek âlem-i İslâm arasında te'sîs edilmek istenen vahîm bir tefrika temelini yıkmış olacağız. Şurasını tekrar edelim ki köylüler ve ekseriyet yalnız yeni yazı ile kendilerini kurtardıkları gibi tahsîllerini ilerletenler eski yazıyı da pek kolay okuyup yazabileceklerdir. Nitekim Japonlar da böyle yapmışlardır. Hem yeni yazı ile maârifi ta'mîm etmişler hem de eski yazılarını tahsîl-i âlî erbâbı arasında muhâfaza etmişlerdir.

Velhâsıl bütün müslümanların ve bâhusûs vâlide olacak kadınlarımızın az vakit içinde okuyup yazmak öğrenerek dinini, dünyâsını bilir, aklı, vücûdu, ahlâkı sağlam nesil yetiştirebilmeleri ve bu sûretle bi-avnihî teâlâ her türlü saâdet ve selâmetlere muvaffak olabilmemiz için başka çâre yoktur.

Ve bu yeni yazının âlem-i İslâm için en âcil ve en zarûrî bir ihtiyâc olup bir ân evvel tatbîk ve ta'mîmi lüzûmuna

<sup>1</sup> Dün Uzun Dere'den ç adam on dört ördek vurdu. Düz ovada av vardır. Ordudan vârid evrâk idârededir. Oradan al.

dâir ulemâ-yı Arab tarafından dahi fetvâlar verilmiştir.

Gāyet mühim bir ricâ:

Bu yeni yazı bundan sonra öğrenecekler içindir. O cihetle kimsenin hâtırına yeniden acemî olacağız gibi bir mülâhaza gelmemesini ve yalnız milletin istikbâli için çalışılmasını pek ziyâde ricâ ederiz. Bu da mekteplere bu yazının da ilâve olunması ve ibtidâî mekteplerinde bununla başlanması için hükûmet nezdinde her vâsıta ile teşebbüs etmek ve millet arasında yeni yazının menfaatini anlatmak için uğraşmakla olur.

Doktor Milaslı İsmail Hakkı

[MESÂİL-İ HÂZIRA]<sup>1</sup>

[156]

<sup>1</sup> Başlık kapaktan alınmıştır. Bu başlık altındaki makaleden 2 sayfadan fazla yazı Sansür tarafından çıkarılmıştır.

[157]

### [158]

Bulgar Sulhu: Birkaç hafta mukaddem sulh konferansı Bulgar murahhaslarını da'vet etti. Da'vet-i vâkıaya icâbeten Bulgar murahhasları Paris'e azîmet ettiler. En harâretle mevzû'-ı bahs olan mesâilden biri Trakya mes'elesiydi. Trakya'nın Düvel-i Mü'telife tarafından işgaline dâir verilen havâdise nazaran sulh korferansının bu mes'elede Yunan nokta-i nazarının kabûle müsâid olduğu anlaşılıyorsa da henüz kat'î sûret-i hallin neden ibâret olduğu anlaşılmamıştır. Garbî Trakya'da sâkin müslümanların hukūkunu te'mîn etmek yolunda ve bilhassa ekseriyet-i Islâmiyyeyi hâiz yerlerin ana vatana iâdesi, şân-ı adâlet ve hakkāniyyete yakışan, düvel-i muazzamanın mesâil-i cihânı halletmek için kabûl ettiği prensiplerin müfâdına tevâfuk eden bir keyfiyettir. Bu husûsta hakkımız sarîhtir. Bu hakkın dûçâr-ı ihmâl olmaması yolunda ibzâl-i mesâî en büyük vazîfedir. Trakya hakkında böyle. Makedonya mes'elesini sulh konferansının nasıl bir sûret-i hakla halle iktirân ettireceği mechûl. Maamâfîh bazı İngiliz matbûâtı Makedonya kıt'asına istiklâl verilmesini ileri sürüyorlar. Bu fikri Makedonya ahâlisinin ne Sırp ne Bulgar ne Yunanlı olmaması esâsına istinâd ettiriyorlar. Fakat bu sûret-i hallin Sırplılarla Yunanlıların mazhar-ı kabûlü olamayacağını, çünkü er geç Makedonya'nın Bulgarya'ya iltihâk edeceğini dermiyân ediyorlarsa da Bulgarya'nın bundan böyle Yunanlıların Sırplılarla rekābet edemeyecek bir halde bulunacağını ve binâenaleyh Makedonya'yı ilhâka teşebbüs edemeyeceğini söylüyorlar.

\*\*\*

Vustâ Asya'da: Glaskow Herald gazetesi Vustâ Asya Halkları sernâmesiyle yazdığı bir makālede diyor ki: "Osmanlı emperyalist hareketi muhârebeden daha eskidir. Bu hareket 1908 senesinde başlamıştır. Bu hareket Hindistân'da vukū' bulan "İsvadiş Hareketi" Avrupa milel-i sâiresinin hareketi gibidir ki esâsı câmia-i lisâniyyedir. Türk emperyalizmi hareketi ictimâ'î bir inkişâfa mazhar olmuş ve muhârebe dolayısıyla sür'atle ilerlemiştir. Türklerin yüzde yetmişinin Osmanlı İmparatorluğu'nun hâricinde kalması Enver Paşa tarafından nâhoşnûdî ile karşılanıyordu. Maamâfîh bu hareket Balkan Muhârebesi dolayısıyla az çok sarsılmıştı.

Türklerin bu hareketi Asya'da bir mâniaya râst geleceği yerde bilakis Asya'nın Avrupa'ya olan nefretini tecellî ettirdi. Vâkıâ bu nefret elli seneden beri Rusya'nın ihtilâline kadar gizli kalmıştı. Buhârâ hükûmet-i müstakillesini müteâkıb Çağatay Türkleri ile Kırgız Türkleri Mâverâyinnehr'in Rus mevcûdiyetinden ayrıldığını i'lân etmekte gecikmediler. Måveråyinnehr müslümanları Buhârâ müslümanları Avrupa hâkimiyeti altında bulunan hakīkī Asyalılarla Kazan ve Bakü Tatarları arasında Müslümanlık ve Şarklılıktan mâadâ hiçbir râbıtaları yoktur. Fakat bu iki râbıtanın kuvveti son on sekiz ay zarfında Bakü'nün müslümanları üzerindeki te'sîrini gösterdi. Bakü Rusya müslümanlarının merkeziydi ve bunlar Kazan müslümanlarıyla beraber hayli zamandan beri Sarklılardan ziyâde Garblılarla temâs ediyorlardı. Fakat Şarklılık ve Müslümanlık bunları da cezb etti. Şimdi Kazan müslümanlarıyla bunlar "Vustâ Asya Düvel-i Müttefika-i İslâmiyyesi" teskîl etmek üzere bir cihetten İstanbul'un mevâîdine diğer cihetten Buhârâ'nın te'sîrâtına ma'rûz bulunuyorlar. Bu pek mühim bir mes'eledir. Şark Garbdan kâmilen kurtuluyor!."

Türkiye'nin İstiklâli Hakkında: "Nasyonal Liberal" klübünde Sir Tiyor de Morison 10 Temmuz'da îrâdınutk ederek Türkiye'nin Avrupa'daki arâzîsiyle Anadolu'daki ülkeleri muhtelif devletlere verilmesinin Düveli Mü'telife'nin uğurunda harb ettiği prensipleri ihlâl edeceğini beyân etti. İctimâa riyâset eden Lord "Islington" şu yolda idâre-i kelâm etti: "Düvel-i Mü'telife'nin gāyelerinden biri ecnebî hâkimiyetlere inkıyâd eden milletleri kurtarmaktır. Binâenaleyh Türkiye'yi ecnebî hâkimiyetlere tevdî' etmek bu esâsa muhâliftir ve bunun te'sîrâtı vahîmdir. Bu bütün İslâm âlemini tehyîc edecek bir hâdisedir. Binâenaleyh Osmanlı İmparatorluğu'nun ekseriyet-i kāhiresi Türk olan İstanbul, Trakya ve Anadolu'da

hiçbir ecnebî hâkimiyete tevdî' olunmaması muntazardır."

### [159] FUHUŞ VESÎKALARI MÜREVVİCLERİNE CEVÂBIMIZ

Memleket gazetesinin fi 6 Ağustos sene 335 târîhli nüshasındaki "Muâyene Varakaları Münâsebetiyle" serlevhası ve Doktor Şefkatî Halil imzâlı varakaya cevâbdır.

Sâhib-i makāle vukūf ve ilme muhtâc mes'elede hod be-hod söze karışmak câiz olmadığını söylüyor ki doğrudur. Eğer fuhşun ve tevlîd ettiği mahzûrların men'i mes'eleleri yalnız tabâbete âid olsa idi bizim karışmamız münâsib olmaz idi. Fakat mes'ele tıbbî olduğu kadar ve belki daha ziyâde ictimâ'î, idârî ve hukūkīdir. Binâenaleyh tabîb olmak sıfatıyla etibbâ karışmaya ne kadar salâhiyetdâr ise ictimâiyât-ı dîniyye meşgūllerinden ve bâhusûs ilm-i hukūk müntesibi olmak sıfatlarıyla biz de hiç olmazsa onlar kadar salâhiyetdârız.

Maamâfîh sâhib-i makālenin kendisini salâhiyetdâr görerek yazdığı varakada biz fenne dâir bir şey göremedik. Sathî bir takım sözlerle hasbe's-sadâka fuhus vesîkaları mürevvici olan efendisini müdâfaadan ve ağız bozmalarla izhâr-ı fıtrattan ibâret bir varaka! Vesîka usûlü frenginin önünü alacak bir tedbîr-i fennî midir? Yoksa –Sebîlürreşâd'ın 333-34ncü nüshasında etibbâ-yı hâzıka-i İslâmiyyeden bir zâtın dediği gibi- vesîka usûlü fuhşa serbestî-i cereyân vererek faydadan ziyâde mazarratı intâc edecek bir tedbîr-i sakīm midir? Sonra günü gününe ve hakkıyla îfâ edilemeyeceği tabîî olan muâyene usûlünü yalnız kadınlara hasr ederek zânî erkekleri istisnâ etmekteki gavâmız-ı fenniyye! nedir? Sâhib-i salâhiyyet zâtın buralarını fennî bir sûrette teşrîh etmesi iktizâ etmez miydi? Halbuki sâhib-i varaka birkaç satırda bir ağzını bozmakla nerede ihtisâsı olduğunu pekalâ gösteriyor!

Sonra vesîka nâmı bizim tarafımızdan verilmiş değil, Abdullah Cevdet'in ta'bîridir. Şefkatî Bey bu varakalar hakkındaki i'tirâzımız için ma'kūl olmaktan uzaktır diyor. Halbuki bizim i'tirâzımız hem ma'kūldür, hem ilmîdir.

Abdullh Cevdet'in dîne karşı buğzuna ve Server-i Kâinât Efendimiz aleyhinde neşriyâtta bulunmuş olmasına söz söylemekliğimiz de zannettikleri gibi şahsiyâta ve şahsa değil bilakis vatanın temeline tealluk eden hayâtî, millî bir mes'eledir. Zîrâ o sebeble milletin Abdullah Cevdet'ten emniyeti tamâmen münselib olmuştur. Her ne yapsa Müslümanlığın ve müslümanların zararına yapacağına kāni'dirler. Milletin hüsn-i zan ve müzâheretine nâil olmayan bir hükûmet me'mûru tabîîdir ki o millet için mutlakā muzırdır ve mazarratı umûmîdir.

Bir de: "Sıhhiye Müdîriyeti Fetvâ Emâneti değildir, iş yeridir. O makāma bir gayr-i müslim dahi getirilebilir." deniyor ki doğrudur. Biz de Fetvâ Emâneti'dir demedik. İş yeridir diyoruz ve gayr-i müslim gelemez de demiyoruz. Fakat Abdullah Cevdet gelememelidir. Umûr-ı me'mûresini adâlete, Allah'ın emrine, memleketin âdât ve ahlâkına, terbiye-i dîniyyesine ibtinâ ettirmeyecek adamın işbaşına gelemeyeceği pek tabîîdir. Bir me'mûrda hikmetin başlangıcı olan Allah korkusu olsun bulunmak lâzımdır. Bâhusûs dîne karşı adâvetiyle müştehir olan bir adama umûr-ı müslimîn nasıl tevdî' olunur. Hele mücâhir olmak kadar muhâkemesiz, mütearrız olmak kadar başkalarının i'tikādlarına hürmetsiz olursa ki bunlar ilm-i ahlâkın aslâ kabûl etmeyeceği şenîalardır.

İş bahsine gelince: İşte Abdullah Cevdet bu husûsta da pek yaya kalır. Sıhhiye Müdîriyet-i Umûmiyyesi'ni idåre edebilmek için bulunması lâzım gelen gäyet mühim mezâyânın hicbirisi kendisinde yoktur. Tahkīkātımıza nazaran ma'lûmât-ı tıbbiyyesi pek sakattır. Hattâ gazetelerle mülâkātlarında o kadar bayağı fen hatâları var imiş ki etibbâ arasında her gün istihzâ ve hande mevzû'ları olduğunu görüyoruz. Biz bunları müteaddid tabîblerden dinleyerek anladık ve istihzâlarını işittik. Sonra meslekten yetişmemiş, Belediye ve Hükûmet tabâbetleri gibi işlerde bulunmamış olduğundan muâmelâtta da sakatlıkları pek ziyâde imiş. Hâsılı gerek ilim ve gerek tecrübe cihetleriyle o kadar nâkıs ki, değil Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi, en küçük Belediye Tabîbi olması bile sıhhat-i umûmiyyeye mazarrattan hâlî olamayacaktır. Fuhuş vesîkaları aleyhinde bulunduğumuzun sebebini anlayamıyorlar imiş. Evet anlayamazlar. Doğrudur. Ancak "Fakat bu hiç bir sâhib-i iz'ân için şâyân-ı kabûl bir iddiâ değil" demeleri doğru değildir. Çünkü anlatacağımız vech ile mes'ele tamâmen ma'kûstür.

Mahalle teşkîlâtının ma'nâ ve ehemmiyetini anlayamamaları da garîb değil. Zîrâ ictimâ'î incelikleri bilmedikleri anlaşılıyor. Fakat doktor olan kimselerin bu gibi dekāyık-ı ictimâ'iyyeden biraz olsun haberdâr olmaları

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan on satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

lâzım gelirdi.

Sonra biz memleketlerimizde evvelce fuhşun hiç mevcûd olmadığını iddiâ etmedik. Böyle bir iddiâ dedikleri gibi ahmaklık olurdu. Fakat bu iddiânın tarafımızdan vukūunu tasavvur etmek daha büyük ahmaklıktır.

Sıhhiye Müdîriyeti'nin sıhhat işleriyle uğraşan müessese olmasını ve fuhşun men'-i sirâyetine çalışmanın başka bir şey olduğunu iddiâ etmelerine de taaccüb etmeyiz. Çünkü hikmet-i ictimâ'iyyeden behredâr olmadıkları anlaşılmış olduğu cihetle devâir-i hükûmetin bir makinenin çarhları gibi yekdiğerinin mütemmimi olduğunu ve aralarında tecânüs ve iştirâk-i vazîfe tâm bir sûrette hâsıl olmaz ise er geç idâre-i hükûmetin muhtel olacağını idrâk etmezlerse garîb olmaz.

Zâbıta-i ahlâkıyyenin ne demek olduğunu ve Polis Müdîriyeti'nin bu işle iştigāl eden bir şu'besi bulunduğunu da biliriz. Fakat iş bizim bunları bilmemizde değil. Sıhhiye Müdîriyet-i Umûmiyyesi'ne vazîfenin vüs'at ve nezâketlerini bi-hakkın müdrik zâtların geçmesindedir. Bizi telâşa düşüren en mühim cihet hayat ve nâmûs-ı memlekete tealluk eden öyle mühim bir mevkii kadınları âdâb-ı ictimâ'iyyeye münâfî sûrette muâyeneye da'vet ederek fuhşa bir şekl-i tabîî ve ibâhî iktisâ ettirmek sûretiyle milletin ahlâkını kökünden harâb eden tedbîrleri ilim ve ma'rifet sayan kimselerin işgāl etmesidir.

Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi olacak zât hem tabîb hem de fazâil ve rezâil-i beşeriyyeyi ictimâiyâtları en sâlim milletleri esâs ittihâz ederek ilmî sûrette tedkīk etmiş, hüsn-i nivyeti, nâmûs ve haysiyeti müsellem bir zât olmalı ki hizmetinde muvaffak olabilsin. Böyle ilmi mükemmel bir zâtın her halde ahkâm ve âdâb-ı İslâmiyyeye muvâfık karârlar ittihâz edeceğine şübhe yoktur. Nitekim dünyânın en nezîh, en edebli, nâmûslu milel-i mufahhaması nazar-ı i'tibâra alınırsa fuhşun, frenginin zikri lâzım olduğu vakit isimlerini yâd ederken bile birçok ihtiyâtlara riâyet ettiği görülür. Hele fuhuş vesîkası, hüccet ve ruhsatnâmesi gibi hilâf-ı âdâb muâmelâtı resme sokmaktan pek uzaktırlar. Onlar hastalıkların tedâvîsini te'mîn için gāyet mantıkī ve nezîh teşkîlâta mâliktirler. Bizim de o milel-i fâzılanın rûh-ı millîmize ve muktezâ-yı nâmûs ve dînimize ve akıl ve hikmete muvâfık olarak tuttukları yolları tutmamız icâb eder. Şimdiye kadar içine yuvarlandığımız maddî ve ma'nevî musîbetler, inhitâtlar hep numûne-i imtisâl intihâbındaki isâbetsizliklerden ileri gelmiştir.

Hülâsa eğer işin başında evsâf-ı lâzımeyi hâiz ve milletin, İslâmiyet'in hayırhâhı olduğu herkesçe şübheden vâreste zevât bulunursa bir takım edeb-sûz tedbîrler yerine edeb-âmûz tedbîrler ittihâz olunur ve zâbıta-i ahlâkıyye ve dinî ve ilmî müesseselerle tevhîd-i mesâî edilerek öyle ilmî mahalle teşkîlâtı yapılır ki o sâyede

rûh-ı millet rencîde edilmeksizin her maksad hâsıl olur. Bir taraftan izdivâclar, nâmûslu âileler çoğaltılır diğer taraftan fuhsun, emrâzın önü alınır. Bir taraftan da vine nezîh teskîlât ile hastalıkların tedâvîsine ihtimâm olunur. Biz bu dakīk mes'eleleri etibbâmızın pek iyi bilmelerini, numûne ittihâz edilecek millet intihâbında bi-hakkın pîsvå olmalarını ister idik. Fuhuş vesîkasının fuhşu azaltır gibi görünüp de hakīkatte fuhşu da, emrâzı da tezyîd ettiğini anlayamayarak yanlış tatbîkātta bulunan milletlerin ahlâkan ne derekeye düştüklerini ve bilakis memleketlerinde böyle kaba, [160] zâhirî ve ahlâk-şiken tedbîrleri kabûl etmeyip nezîh ve ahlâkī, ictimâ'î esâslı tedbîrlere mürâcaat eden milel-i fâzılanın ahlâka münâfî ahvâli ve ilel ü eskāmı ne derece azalttıklarını, ne güzel sâlim nesiller yetiştirdiklerini bilen etibbâmız acaba hiç yok mudur? Var ise hakīkati ne için söylemiyorlar? İlâhî bizim umûr-ı sıhhıyye ve hayâtiyyemiz Abdullah Cevdet ve emsâli gibi rûh-ı insâniyyetin dekāyıkına vukūftan mahrûm kimselerin elinde mi kaldı? Bunu hiçbir vakit kabûl etmek istemiyoruz. Fazîletli etibbâmızın kâfî derece mevcûd olduğuna kāni' olmak istiyoruz. O zâtlara sorarız: Acaba fuhuş ruhsatnâmesi demek olan varakaları vermekle iş bitiyor mu? Fâhişelerin hâricinde frengili yok mudur? Yoksa onlar da Abdullah Cevdet'in Polis Müdîriyeti'ne istinâden beyân ettiği istatistikten anlaşılacağı gibi İstanbul'da hiç nâmûslu ve frengisiz kimse kalmamış mı zannediyorlar?

Sonra yalnız kadınlara vesîka vermek frengili erkeklerden gelecek sirâyetlerin önünü de alır mı? Demek ki kadınlara vesîka vermekle iş bitmiyor. Mehâzîr-i ahlâkıyye ve âdâbiyyesinden ve sâiresinden başka diğer tedbîrlere de lüzûm kalıyor imiş. Ondan sonra fuhuş vesîkaları i'tâsının âdât-ı İslâmiyyeye muvâfık olduğunu söylemeye cür'et edecek kadar cür'et gösteren Doktor Şefkatî Bey makālesinde müddeayâtımızı kaba taassuba atfettirecek bir takım sözler sarf ediyor ki ona karşı Sebîlürreşâd'ın Abdullah Cevdet ve hempâlarının yetişemeyecekleri derecede ulvî olan mebâhis-i ilmiyye ve hikemiyyesini gösterir ve verilecek hükmü erbâb-ı vicdân ve irfâna bırakırız.

Sonra asrîliğin ne demek olduğunu da öğrenmeleri için Sebîlürreşâd'a ve Sebîlürreşâd Kütühânesi neşriyâtına mürâcaat etmelerini tavsiye ederiz.

Hele frengi tehlikesini 'zâm için söylediği safsatalar o kadar vahîm, o kadar müfteriyâne ki buna karşı edilecek muâmelenin ta'yînini umûm millete bırakırız. Çünkü Anadolu'nun yüzde seksenini frengili göstermek iftirâsının cevâbını vermek yalnız bize âid olamaz. Yalnız şurasını söyleyelim ki sâhib-i makālenin istinâd ettiği istatistik hangi esâslara müsteniddir? Acaba bu makālenin sâhibi istatistik nedir bilmiyor da uyduruyor mu? Yoksa

biliyor da âlemi sersem sanarak atıyor mu? Eğer dedikleri gibi Anadolu'nun yüzde sekseni frengili ve Abdullah Cevdet'in geçen gün Zaman gazetesinde beyânâtı gibi İstanbul'da da seksen bin frengili kadın var ve bunun kırk bini Polis Müdîriyet-i Umûmiyyesince mukayyed ise artık frengi mücâdelesi için muâyeneye de, muâyene varakasına da hâcet kalmamış demektir. Herkes frengili demek olduğundan olsa olsa bundan sonra herkesi tedâvî etmek kalır. İstanbul'da seksen bin, Anadolu'de milyonlarla frengili mevcûd olduğu kabûl edilirse bunların ellerine vesîka verilerek devr-i sirâyette bulunanları herkesle ihtilâttan men' için yüzbinlerle insanları hastahânelere kapamak dünyânın hiçbir tarafında kābil olamaz. Binâenaleyh muâyene varakasından, vesîkadan bahsetmek boş ve şarlatanlıktır.

Gāyet şâyân-ı dikkat bir cihet de Abdullah Cevdet'in maalesef Sıhhiye Müdîriyet-i Umûmiyyesi makām-ı resmîsini işgāl etmesi hasebiyle sözlerinin resmî addedilmesinden, meselâ Zaman gazetesindeki ifâdesini gören ecânibin memleketimizde frengisiz âile kalmamış olduğuna hükmetmeleri lâzım gelir. Zîrâ İstanbul'de seksen bin frengisi mütehakkık kadın var demekle bütün âileler frengilidir demek arasında fark yoktur. Çünkü İstanbul'da milel-i muhtelife dâhil olduğu halde bir milyon nüfûs oluşuna nazaran beş yüz bin nüfûs-ı inâs var demektir. Beş yüz bin inâstan ihtiyârlarla çocuklar çıkarılınca icrâ-yı fuhş edebilecek sinde seksen bin kadın güç çıkar. Demek ki Abdullah Cevdet İstanbul'un umûm nüfûsunu nazar-ı i'tibâra alarak seksen bin tâze kadın olacağını hesâb etmiş ve hiçbirisinde ırz ve nâmûs ve frengiden sâlim olmak tasavvur etmeyerek umûma levs-i iftirâsını bulaştırmak teşebbüsünde bulunmuştur. Binâenaleyh gerek Abdullah Cevdet'in umûm pâyitaht ahâlisini yâr u ağyâr nazarında bu sûretle telvîse kalkışmasından gerek Memleket gazetesinde Doktor Şefkatî Halil Bey'in Anadolu ahâlisinin yüzde sekseninin frengili olduğuna dâir beyân ettiği istatistik umûmiyetle milletin mahv u harâb olmuş bulunduğunu göstermekte olduğundan böyle resmen Polis Müdîriyet-i Umûmiyesi'ne ve ecânibce en mevsûk ilim addedilen ihsâiyâta istinâd ederek vukū' bulan beyânâtın ne derece doğru olduğunun resmen i'lânını ve doğru değil ise müfterilerin cezâlandırılmasını ve aynı zamanda fuhus ve frengi mes'elelerinin de ilmî ve edebî bir tarza ircâını nâmûs ve haysiyetlerine istikāmet ve hasâfetlerine emîn olduğumuz ve bu sıfât-ı ber-güzîdeleri umûmen müsellem olan Dâhiliye Nâzırı Âdil Beyefendi hazretlerinden Sebîlürreşâd nâmına ricâ ederiz.

**Zeyl** – İlâhî, ne günlere kaldık! Abdullah Cevdet gibi dînimizi, diyânetimizi temelinden yıkmak isteyen bir nâ-ehil Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi ve bir takımları da onun mümâşâtkârı bulunuyorlar. Biz asıl tehlikeyi burada görüyoruz. En mühim işler ciddiyetten en ârî ellere bırakılırsa tabîîdir ki fuhuş da, frengi de daha ziyâde artar. Frengiden ve her türlü hastalıklardan daha büyük tehlike de budur. Hemen Cenâb-ı Hak encâmımızı hayreyleye.



# Sebîlürreşâd tarafından *Peyâm* gazetesine gönderilip 13 Ağustos târîhli nüshasında neşredilen cevâbnâmedir:

8 Ağustos sene 335 târîhli nüshanızda Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsi ve fuhuş vesîkaları mürevvici Abdullah Cevdet Bey bir muharririnizle vukū' bulan mülâkātında "vesîkalar hakkındaki efkâr-ı fâsidesini Şeyhülislâm Efendi hazretlerinin de tasvîb ettiğini, artık karşısında ictihâd-ı fâsidine muhâlif sâyân-ı kayd bir mâni' kalmadığını" söyledikten sonra "Sebîlürresâd'ın hezeyânlarını sâyân-ı münâkaşa bulmadığını" da ilâve ediyor. Fuhşa bir şekl-i tabîî ve ibâhî iksâ ile serbestî-i cereyân verecek vesîka usûl-i sakīminin frengiyi izâle edecek bir tedbîr-i fennî olmadıktan başka mehâzîr-i azîmeyi dâî edeb-sûz bir ictihâd olduğunu müteaddid makālelerde delâil-i fenniyye ve ilmiyye ile isbât eden Sebîlürreşâd'ın mütâlaâtını "hezeyân" ile tavsîf eyleyen ve Şeyhülislâm Efendi hazretlerinin beyânât-ı hakîmâne ve dindârânelerini tağyîr edecek kadar cür'et gösterip yalan söylediği 11 Ağustos târîhli nüshanızdaki Meşîhat-ı Celîle'nin tekzîb-i resmîsi ile sâbit olan ma'hûd İctihâdcının Sebîlürreşâd hakkındaki vasf-ı kabîhını aynen mâhiyet ve cibilliyet-i asliyyesine red ve iâde ederim.

Geçen hafta Sebîlürreşâd'ın intişârına Sansürce müsâaade edilmediği cihetle neşrolunamamıştır.

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

21 Ağustos 1919

24 Zilka'de 1337

Persembe

21 Ağustos 1335

Cild: 17 - Aded: 437-38

# ESRÂR-I *KUR'ÂN*

Hülâsa, âyet-i kerîme, ahkâm ve evâmir-i ilâhiyye ile mükellef olmak için bunların kemâl-i vuzûh ile insanlara vâsıl olması iktizâ ettiğini beyân ediyor. Bununla beraber insan onları kabul etmekten istinkâf eder, yakînen bildiğini sırf bağy u udvân sâikasıyla inkâr ederse bunun cezâsı Cenâb-ı Hakk'ın muânidîn ü câhıdîn için vaad ettiği azâb-ı şedîddir. Fakat bir insana bu sûretle hidâyet erişmez, yahud nefsinde birtakım şübheler uyanır da onları izâleye gayret ederse, hakīkati aramakta zerre kadar kusûrda bulunmaz-يَا بَنِي اْدَمَ إِمَّا يَاْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ) sa beis yoktur. Kur'ân-ı Kerîm 2 يَقُصُّونَ عُلَيْكُمْ أَيَاتِي فَمَنِ اتَّقٰى وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ. وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا أُولَٰئِكَ اَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ. فَمَنْ ٱظْلَمُ مِمَّنَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِأَيَاتِهِ أُولٰئِكَ يَنَالُهُمْ نَصيبُهُمْ مِنَ الْكِتَابُ حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوا اَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ (مِنْ دُونِ َاللَّهِ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا وَشَهدُوا عَلَى أَنْفُسِهمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَافِرينَ buyuruyor.

Fakat Ehl-i Kitâb ile maddîlerin Müslümanlık hakkında ileri sürdükleri şübühâtı okuyarak, onlara kör körüne inanan, onları tedkik ederek cevâb vermeyi düşünmeyen gençler zümre-i nâciyyeden değildirler.

Bu münâsebetle şunu da kaydetmek isteriz ki bugünlerde müslümanların riyâset-i dîniyyesini elde tutarak Müslümanlık hakkında vârid olacak şübheleri yıkmak mevkiinde bulunan zevât arasında şübheye düşmüş,

Ehl-i Kitâb'ın yaldızladıkları ebâtîla aldanmış ve binâenaleyh Müslümanlığı bir sûret-i memsûhada görmeye başlamış gençleri iknâ' edecek iktidâr-i ilmîyi hâiz olanlar enderdir. Genclerin sübhelerini izâle etmek icin, a'dâ-yı Íslâm'ın i'tikādları sarsmak zımnında ahkâmından istifâde ettikleri ulûm-ı tabîiyyeye, fünûn-ı tıbbiyyeye, kimyâ ve hikmete âsinâ olmak bu mevki'de bulunanların istikmâl etmeleri iktizâ eden şerâitin biridir. A'dâ-yı İslâm bu ilimlerdeki vukūflarından istifâde ederek âile kucağında, ulemâ mahfilinde din nâmına hurâfâttan baska bir sev telakkī etmeyen zavallı müslümanları ilzâm ediyorlar. O halde ulemâ-yı serîat bilhassa ulûm-ı ser'iyyeye vakf-ı havât edenler icinde bu husûsu ihmâl etmekte bulunanlar bunun ehemmiyetini anlamamakta ısrâr ile ve bu ûlûm-ı nâfiayı tahsîl etmekte kusûr ettikleri takdîrde âlem-i İslâm'ın vebâli onların boyunlarına yüklenecek, kıyâmet gününde de İslâm yakalarına yapışarak müstehak olduklarına nâil oluncaya kadar bırakmayacaktır.

\*\*\*

Müslümanlar kütüb-i tefâsîrde bu sadede dâir serd olunan isrâiliyyât ile bu tefâsîri yazanların tasnî' ettikleri te'vîlât ve rivâyât-ı garîbeyi okumaktan hazer etsinler. Çünkü bunlar akılları, Kitâb-ı kerîmin maksadından teb'îd ettiği gibi herkesi ıdlâl etmektedir.

[162] Ez-cümle Âdem'in hilkati, Havvâ'nın Âdem'in sol eğesinden yaratılması, Hazret-i Âdem'in uyanması üzerine aralarında cereyân eden muhâvere; sonra İblîs'in vasfında ve cennete girmesi hakkında, daha sonra yılanın tavsîfinde ve şeytâna muâvenet etmesi husûsunda söylenen sözler hep bu kabîldendir.

Bir de müfessirînin melâikenin envâi, keyfiyet-i hilkati, beşerin dünyâda ne yapacağını nasıl bildikleri, melâikenin Cenâb-ı Hakk'a îrâd-ı suâl ile günâha düşüp

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A'râf, 7/35-37.

düşmedikleri, İblîs'in hangi sınıftan olduğu, onunla Allah arasında vukū' bulan mücâdelenin sûreti ve bunun gibi *Kur'ân-ı Kerîm* ile Sünnet-i mutahharanın dâiresinde bulunmayan şeylerin kâffesi hurâfâttır. Müdekkıkler şer'-i sahîh ve rivâyât-ı sâbite ile bunları ölçtükleri takdîrde zerre kadar asılları olmadığını görmektedirler. Nitekim bu mesâile dalmanın zerre kadar fâydası yoktur. Bilakis bu gibi hurâfât, a'dâ-yı dînin ileri sürdükleri şübhelerden daha beter te'sîrâtı hâizdir.

Müslümanları en ziyâde mahzûn eden cihet a'dâ-yı İslâm'ın tefsîr kitaplarını dolduran bu gibi ebâtîle tutunarak bize hücûm etmeleridir.

Râzî diyor ki: Bu cümle muhtasar olmakla beraber birçok ma'nâları cem' etmiştir. Çünkü الفَامِّمُ مِنِّى هُدًى الهذي المعالى kavl-i kerîmine kâffe-i edille-i akliyye ve şer'iyyeyi Cenâb-ı Hakk'ın in'âm etmesi dâhildir. الفَمَنْ تَبِعَ هُدَاىَ لاهِ kavli edille-yi hakkıyla teemmül, onlardan maârifi istihrâc ve onunla amel etmek husûsâtını şâmildir. Mebhasin nihâyetinde de "Kadı Bâkıllânî"den naklen (الهُمُ يَحْزَنُونَ فَمَنْ تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا) kavl-i kerîminin birçok şeylere delâlet, ez-cümle taklîdi ibtâl ettiğini çünkü mukallidin (هُمْ يَحْزَنُونَ olmadığını beyân etmiştir ki bunun ma'nâsı mukallidin bizzat taleb-i hidâyet etmeyerek taklîd ettiği zâtın re'yine müttebi' ve onunla mukayyed olmasıdır.

Abdülaziz Çâviş

### HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DÎNİ: İSLÂM

-7-

İnsânlar şuûr ve irâde ile icrâ edecekleri ve bu sûretle kâinâtta bir kemâl-i mahsûs olarak gösterebilecekleri a'mâli bir garaz tahtında icrâ edeceklerinden bu a'mâlin hayr u hasen olabilmesi için bütün hedefleri kendi hayat ve maslahat-ı husûsiyyelerinden ibâret olmak lâzım gelir. Kudret-i zekâiyyesi ile ihtiyârının bahş eylediği vüs'at-i tasarrufiyyesiyle tabakât-ı kâinâtın her birinde, maâdin, nebâtât ve hayvânâtın da, maddiyât ve ma'neviyâtın da ecsâm ve ecrâmında az veya çok niyâbeten ve muvakkaten hâkimiyete muktedir olan ve bu iktidârı kazanıncaya kadar rahmet-i ilâhiyyeden başkalarının mesâîsinden istifâde etmiş bulunan ferd-i insanînin hedef-i harekâtından kendisini büsbütün tayyetmesi mümkün olmasa bile bütün hedefi kendinden ibâret telakkī eylememesi de bir vazîfe olmalıdır. İnsanın kudret-i rûhiyyesini, hürriyetini öyle serbâz ve hôdbîn farz etmesi, bu nâ-mahsûr kâinâtın içinde bir cüz'-i ferd demek olan

kendisini bir ilâh-ı cebbâr farz etmesine müsâvîdir. Halbuki hilkatin en küçük bir câzibesi, en hafîf bir darbesi, en hakīr bir böceği onun sâde nahvet-i ceberûtunu değil, kendisini bile imhâya ve dereke-i hakāretini i'lâm ve izhâra kâfî geldiğini görüp duran insan böyle bir da'vâva nasıl cür'et edebilir. A'mâlinin hedefini valnız havât-ı husûsiyyesine veya hele bu hayatın huzûzât-ı 'âcilesine kasr etmek isteyen insan kendini pek fenâ farz etmiş ve küçültmüş olacağından bu a'mâlin kâinât içinde hiçbir kıymet-i hüsniyyesi olamaz. Mâdem ki insan hilkatte lâşuûrî vezâif îfâ edip duran esnâf-ı kâinâta iştirâk etmekle beraber şuûr ve zekâsıyla, kuvvet ve irâdesiyle, vücûh-i mesâîsiyle fâik olduğunu gösterebilecek bir mevki'dedir; şu halde şuûr ve irâdesinden çıkan bütün ef'âl ve harekâtını bütün ef'âl-i garîziyye ve fıtriyyesinde olduğu gibi hedef-i hakīkī ve umûmîsine tevfîk etmelidir. Bunu yapabilirse insan ancak o vakit kâinât içinde fıtrî ve irâdî ef'âliyle muzâaf bir kıymet ihrâz etmiş olur, yoksa kendine kadar gelen silsile-i vezâifi, tecellî-i şuûnâtı yalnız kendisinde toplamak ve kendisinin üfûlüyle bunların netâic-i feyzini nihâyete erdirerek ifnâ etmek istemiş olacağı ve bu hâl ile garîziyât ve fıtriyâtı dahi ifsâd eylemiş bulunacağı cihetle kâinâtın en sefîl, en muzır bir nüfûsu addolunmağa istihkāk kesb etmiş olur. Demek oluyor ki insan kâinât makinesinde bir cihâz olduğunu idrâk ederek a'mâlini hedef-i umûmî ve hakīkīye tevcîh eylemeli ve sâde nefsini hedef ittihâz etmemeli ve hürriyetini sû'-i isti'mâl eylememelidir. Hilkat-i insâniyyenin hikmeti Allah'a ubûdiyyet emânât-ı ilâhiyyeyi hâiz olmak haysiyetiyle mahlûkātına neşr-i feyz eylemektir.

Şurası bit-tecrübe sâbittir ki insanlarda kuvvet-i amel kuvvet-i irâde ile, kuvvet-i irâde ise kuvvet-i i'tikād ile mütenâsibdir. İ'tikādın butlânı endîşesiyle i'tikādsızlığı tercîh eylemek iddiâsında bulunanların her vechile i'tikādsız olduklarını kabûl etmek mümkün değildir. Bunlar hiç olmazsa "Ben gāye-i vücûdum. Her şey benim için, benim huzûzâtım içindir. Fakat ben hiçbir şey için değilim. Benden başka ehemmiyet verecek, hizmet edilecek hiçbir şey yoktur ve olmamalıdır." gibi i'tikādlardan âzâde değildirler. Şâyed [163] bundan âzâde iseler kâinâtta hiçbir kıymet-i ameliyyeleri kalmayıp hakk-ı saâdetlerini ıskāta vesîle teşkîl ederler. Gerçi insanlar bazen zann-ı gālib ile de amel etmek mecbûriyetine düşerler fakat bunun kıymet-i muvaffakıyeti pek nâkıs olur.

İ'tikād insana bir takım hakāyık zam ve zer' eder. Bu hakāyıkın inzımâmıyla insanda tabakāt-ı vicdân teessüs ve tenebbüt eyler ve bununla birçok eşyâ arasında bir nisbet-i cedîde, bir kānûn hudûse gelmiş olur. Bu vicdânın, bu nisbetlerin hükmü altında a'mâl-i beşer kuvvet ve kıymetle sâha-ârâ-yı zuhûr olur. İ'tikāddaki hakāyikın

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/38.

arasında tenâsük ve intizâm ne kadar kuvvetli bulunur ve bunlara ilişen ruh vahdetini ne kadar muhâfaza edebilirse vicdânın, hükümleri dahi o nisbette kavî, amel o nisbette metîn olur. İnsânda i'tikād her ne kadar müteallikātı gibi nâ-mahsûr bir kesreti hâiz olabilirse de asıl ehemmiyet bütün bu i'tikādâtı rabt u cem' ve müteselsilen birbirinde derc ederek bir hakīkat-i âmmede tevhîde ve vahdet-i rûhiyyeyi takviye edebilecek mebâdî-i hakkaya mâlik olabilmektedir. Rûh bunu bulduğu dakīkada mutmain olur. Bu itmi'nândan büyük bir lezzet duyar. İşte insanların i'tikādâtında bu mebâdî ne ise şuûru, dinleri vicdânları da ondan ibârettir. Bu mebâdî muhtelif menâbi'den tahassül edebilir. Bu menâbiin en zaîfi, en perîşânı ehvâ'-i nefsâniyyedir veya bu ehvâ ile muhîtten toplanan taklîdât ve tahakkümâttır. En muntazamı nâfiz ve mevsûk bir menba'-ı ta'lîmdir. İlimlerin, kitapların kıymetleri, bundan neş'et eder. İşte bu nâfiz ve mevsûk menâbi'-i ta'lîmi en başında bulunan ve en hak, en kudsî olan menba'-ı nübüvvettir. Çünkü menbaı zât-ı Hak'tır. Zât-ı Hak ise mebde-i cemî'-i hakāyıktır. Zât-ı Hak mevcûdâtta, insanlarda gerçi dâhil değildir. Fakat zannedildiği gibi onlardan uzak ve büsbütün hâric de denemez. Çünkü her şeyin zât-ı Hakk'a, bir vechi vardır. Asl-ı hakīkat ise bütün vücühu ihtivâ eder.

Edyân-ı semâviyyenin cümlesi bu menbaa müstenid olmak haysiyetiyle rûh-ı beşere diğerlerinden ziyâde bir kuvvetle girebilmiş ve onu vahdetle idâreye kâfî gelmiş ve şimdiye kadar görülen milletler de din ile teessüs eylemiştir. Lâkin mebâdîsini vahdet ve tevhîde ircâ' edemeyen edyân bâtıldır. Zât-ı Hakk'a nisbeti yoktur. Bunlara din ıtlâkı bile mecâzîdir. Şirk ve teaddüd içinde dâimâ birbirleriyle münâzaa ihtimâlini saklayan mebâdî selâmet-i kalbiyye ve vahdet-i rûhiyyeyi aslâ tatmîn edemezler. Binâenaleyh i'tikādlarındaki te'sîr-i zevâlî de serî' olur. Mebâdîsini tevhîde ircâ' edebildiği halde bu tevhîd ya mevhûm veyahud gayr-i İlâhî felâsifenin ve erbâb-ı fennin mebâdîsi gibi bütün hakāyıkı şâmil olamayarak noksân kalırsa yine hakīkī ve kudsî bir mebde' olamayacağından kalblerde nüfûz dâimî olamaz. Bugün suya yarın havâya, öbür gün anâsır-ı erba'aya, daha öbür gün ecsâm-ı basîtaya, daha sonra maddeye, esîre, kuvvete tapınan ve bunları mebde' ittihâz eden bir rûh kendini duyunca, hâdisât-ı rûhiyyeye âgâh olunca bir mebde' daha aramaya ve öbürleri ile bunların vahdetini te'mîne meyletmek mecbûriyetini hisseder, hakīkī mebde'-i i'tikād gerek bütün kâinâtta, gerek rûhâniyet ve cismâniyet-i insâniyyede hakīkaten mutasarrıf olan Zât-ı Ecell ü A'lâyı tevhîd hakīkatinden başka bir mebde' olamaz. İşte dîn-i İslâm bütün insanların tecrübe-i ferdiyyeleri, akılları, kesbleri ile vâsıl olabilecekleri hakāyık ve i'tikādât-ı cüz'iyyede kendi kesb ve ictihâdlarını teşvîk ile iktifâ edip asıl lâzım olan ve herkes için vüsûl müyesser olamayacak gibi görünen mebâdî-i asliyyeye i'tikādı emreylemiş ve vicdân ve a'mâlin tecelliyâtını ve ictihâdât-ı beşeriyyenin tafsîlâtını tamâmen bunlara rabt eylemiştir. Bir müslüman bu mebâdî ile mebde' ve maâdına âid endîşelerden nefsini tahlîs eyler ve bunları bütün metâlibinde isti'mâl edebilir, sülûk edeceği tarîk-ı hayâtı bulabilir. Bunun için hiçbir hâdise-i insâniyye göremezsiniz ki İslâm dininin oraya bir cihet-i tealluku bulunmuş olmasın. İşte bu mebâdî-i i'tikādiyyeyi tesbît ve düstûr-ı vahdete ircâ' ve insanları gāye-i hüsn-i amele ve bu vesîle ile saâdet-i bâkıyyeye tevcîh eden İslâm'ın ahkâm-ı umûmiyyesi bâlâda zikrolunduğu vechile i'tikādiyât, ameliyât, vicdâniyât nâmıyla üç kısma taksîm olunmuştur.

Vicdâniyât hem i'tikād ile, hem amel ile alâkadâr olabilmek havsivetiyle ikisi arasında bir kısm-ı mutavassıt olmak üzere zikrolunabileceği gibi asıl bir gaye-i amelliyyeye müteveccih olmak i'tibâriyle, ameliyâta idhâli de kābildir. Bu nokta-i nazardan ahkâm-ı İslâmiyye, i'tikādiyât ve ameliyâta münhasır olur ki bu sûretle taksîm dahi pek meşhûrdur. Hattâ binâ-yı İslâm bu taksîme muvâfıktır. Zâten beşeriyeti ilim ve felsefe tarîkıyle düşünenler ve hâdisât-ı nefsâniyye-i insâniyyeyi ilim nokta-i nazarından taksîm ve tasnîf eyleyenler dahi ulûm-ı nazariyye ve ulûm-ı ameliyye taksîminden aslâ istiğnâ gösterememişlerdir. Nasıl ki insanların sâde bilmesi matlûb olan hakāik ulûm-ı nazariyyeyi hem bilip ve hem bir iş yapması matlûb olan hakāik ûlûm-ı ameliyyeyi meydana getiriyorlarsa ulûm ve ahkâm-ı İslâmiyye dahi bu vech ile taksîm olunarak her nevi' ulûm-ı nazariyye ile alâkadâr olması ve onları sâha-i idâresine alması matlûb olan kazâyâ i'tikādiyâtı ve her nevi' ulûm-ı ameliyye ile alâkadâr olması ve onları sâha-i teşrî'ine alması matlûb olan kazâyâ ameliyâtı te'sîs eylemiş oluyorlar.

Mehmed Hamdi



# BEŞERİN VÂSITA-İ RİSÂLETE İHTİYÂCI

-5

Kâinâtta kudret-i hâkime ve şâmilesi istidlâl olunan Sâhib-i Mutlak'ın ma'bûdiyete lâyık olduğunu bit-teemmül bunu mümkün mertebe idrâk ile takviye-i vicdân için taharrî ve tetebbu' vâdîsinde dolaşanlardan her biri hudûd-ı [164] fikrin verâsında talebkâr-ı hakīkat oldularsa da meşreb ve akıl ihtilâfı eseri olarak ma'bûdlar ittihâzı husûsunda muhtelif i'tikādlara sâlik olmaktan kendilerini alamamışlardır. Bu cümleden olarak içlerinden bazısı, yüzlerinden çok menfaat, şedîd zarar gelen hayvânâta, diğer bazısı, nîk ü bed-i ahvâlin sebeb-i zuhûru olduğunu

zu'm ettikleri bir takım yıldızlara, bir kısmı taştan ağaçtan ma'bûd i'tibâr ettiği mevâdda, bir kısmı da kuvâ-yı muhtelife âsârı gösteren müteferrik şeylere ve efrâd-ı beşerin nev'an temâsül ve tehâlüfü nisbetinde her biri kendine mahsûs zu'm ettikleri Allah'a tapınmak yollarına düsmüslerdir. Su kadar ki vicdânı rakīk, zihni latîf, nazar-ı basîreti nâfiz olanların kuvve-i müfekkiresi yükselir, maksûd olan netîceler, onlara müncelî olur, bunlardan ilm ü idrâki bazı menâzil-i hakīkate vâsıl olabilenler âlem-i ekvânı muhît olan kudret-i bâhireye peydâ-yı ma'rifetle bu kudret ancak Vâcibü'l-vücûd'a mahsûs idiğini anlamaya da muvaffak olurlar. Ammâ bu anlayış, kendilerine mestûr olan esrâr-ı ceberûtun keşfine kifâyet etmek, bu noktada ta'mîk-ı fikr ettikleri halde umdukları hakāyık ve tecelliyâta destres olmak şöyle dursun buna karşı acz ve hayret-i mutlakaya düşerek fesâd-ı fikr tehlikesine ma'rûz kalmaları istib'âd olunamaz. Bundan başka kendilerinin peydâ ettikleri akīde-i vicdâniyyeye mensûb bulundukları kavmin iştirâkini te'mîn ve teshîr edecek yahud onlara âlet-i hidâyet olacak bir meziyet-i fâikaya muntazaman mâlik olmaları müyesser olan şeylerden değildir. Binâenaleyh te'yîd-i semâvîye makrûn olmayan ve ihtirâât-ı zâtiyye kabîlinden bulunan müddeayâtın salâh-ı ümmeti kâfil olmasından kat'-ı nazar esbâb-ı hilâfın intisâr ve bekāsını, semere-i rüsd ve istikāmetin zıyâını müstelzim olacağı şübhesizdir.

Nås kendi kuvvetlerine fåik, istitåatlerinin şâmil olamayacağı sûrette müteâlî bir eser-i kudretin vücûdunda müttefik iseler de fıtratlarının ilcâ ettiği vech ile fehm-i hakīkatte muhtelif yollara sülûkten serâzâd kalamayarak hattâ nâfi' ve muzır olan şeyleri bi-hakkın temyîze ihtirâsât-ı nefsâniyyelerinin galebesi hâil olmasından mütevellid olan bu ihtilâfın şiddet-i hükm ü tehâcümü beynlerinde alel-ekser râbıta-i münâsebetin büsbütün bozulmasına ve fitne ve fesad âsârının revâc bulmasına sebeb olmuştur.

Nev'-i insan müctemian yaşamaya mecbûl bulunmakla beraber hayvânâttan arı ile karıncanın bazı efrâdına ictimà' hâlinde bulunmaları için cânib-i kudretten ilhâm edilmiş olmaları derecesinde, muayyen bir ilhâm ile harekete mecbûr kılınmamış, ancak kendisine mevhûb bulunan akıl ve fikrin delâletiyle ahvâl ve harekâtını, ictimâ'î ve medenî ihtiyâcâtını tanzîm ve tasarrufa müstaid bir hilkate mazhar bulunmuştur. Nitekim: Kâinâtta kuvve-i kāhirenin hükm-i nâfizini –nefs-i gayr-i mukayyedini kırarak- idrâk etmeye de zikri sebk eyleyen fıtrî ve aklî evsâfı müsâiddir. Bununla beraber şu meziyeti doğrudan doğruya Rabb-i Kāhir'in zât ve sıfâtına kesb-i ma'rifet etmek derecesine varabilmeye sâlih değildir; ammâ isti'dâd-ı fıtrîsini nazar-ı muhâkeme ve müşâhedesinin tealluk ettiği şeylere atf ile efkârını i'mâl ve tedvîrden, bilerek bilmeyerek şuûn-ı hayâtın girdâblarına atılmaktan hâlî kalmaz. Bu hâl ise sâlim ve necât-âver, şâfî bir irfân, hakīkī bir meslek peydâsına kâfil olmadığından ihtiyâc-ı ictimâ'îsi, bekā-yı vücûdu hatar ve tehlikeden hakkıyla masûn kalamaz. Şu halde vücûd-ı beşerin mehâsin ve kabâyıhına ta'mîk-ı nazar olunup da hayatının hidâyet-i semâviyyeden tecerrüdünü farz ettiğimiz takdîrde âlûde-i noksân ve dâimâ müstaidd-i tuğyân bir halde bulunduğunu ve şu sûretle hayvânâtın en hafîfi ve vücûd mertebesine girmiş olan mahlûkātın en mütedennîsi denilecek bir reftâr-ı nâ-meşrûa ma'rûz olduğu teyakkun edilir. Binâenaleyh insanın zaaf ve zillet derekesinden imtiyâz ve rif'at derecesine suûdu Sâni'-i Hakîm'in kendisine hâs kıldığı mevâhib eseri olup maâzallâh bundan insilâhı hâlinde iktisâb edeceği şekil, biraz evvel vasf u beyân olunan inhitât ve izmihlâlini nâtık olur.

İnsan acîb mahlûktur? Vakit olur ki kuvvet-i aklıyla âlem-i melekûtün mertebe-i ulyâsına suûd eder, fikriyle avâlim-i ceberûtun en yüksek derecesine kadar varabilir; kuvve-i vücûdiyyesiyle pek büyük olan mümkinâta teâlî etmeye koyulur.

Yine vakit olur ki: Pek küçülür, pek âdîleşir ve bâhusûs sebebini bilmediği menşeini idrâk edemediği bir hâl kendisine ârız olsa zillet ve huzûun ednâ derekesine kadar iniverir. Bu bir sırdır ki ehl-i basîrete münkeşiftir. Nâsın ukalâsı ona kāildir.

İşte insan bu menzile-i pestî ve bî-karârîde olduğu halde hakīkī insan olmasını istilzâm eden hidâyet yoluna ircâ' ile şeref-i saâdete müstaid ve müstahık kılınmıştır ki kemâl-i fazl u keremle muttasıf olan Cenâb-ı Vâhib-i Mutlak hikmeti muktezâsı olarak nev'-i insanın bazı efrâdından tenâkus etmiş olan havâss-ı mümeyyizeyi hey'et-i mecmûa-i beşere bahş ile ikmâl buyurmuştur.

Cümle-i eltâf-ı ilâhiyyesinden olarak gıdâsını aramak, vücûd ve avret mahallini örtmek, soğuk ve harâretin te'sîrâtından sakınmak için i'mâl-i fikr etmeye sâik olan havâss-ı zâhire ve bâtınasını tasarruf ve idâre edecek akıl ile her şahsı bekâm kıldı ve hey'et-i beşerin ihtiyâc-ı bekāsına, gavâil-i şakkādan masûn kalmasına ve imâd-ı hayâtları mesâbesinde olan nizâm-ı ictimâ'îlerinin hüsn-i muhâfazasına temâs ve tevakkuf eden şeylerin de ihsânını dirîğ buyurmadı. Bir halde ki nüfûs-ı insâniyyenin mertebe-i vücûdlarının tekemmülü için muhtâc oldukları levâzımı ta'lîm ve irşâd kāidesine göre tebşîr eyledi. Bununla beraber insanın bunca vesâit- tehzîbiyye ve irşâdiyyeye rağmen saâdet-i hakīkıyyeden uzak durmak, zillet ve hakāretini ihtiyâr ile [165] pâye-i ulvîsine mukābil cihet-i süfliyyesini iltizâm eden kısmı vardır. Binâenaleyh eğri doğru yollar anlaşılıp nûr-ı hakīkat inkişâf etmek üzere efrâd-ı nâs arasında rüşd ü hidâyeti te'sîs ve irâe eden zevât-ı âliyyeyi me'mûr eyledi. Bunları kendilerinden mâadâ hiç kimsenin tesâvî edemeyeceği derecede

hasâis-ı mükemmele ile mümtâz kıldı. Kulûb-ı nâsa mâlik olacak, ukūlün dizginlerini tutacak bir kuvve-i kudsiyye, bir hâssa-i iknâiyye ile kendilerini tenvîr ve âyât-ı bâhire ile te'yîd eyledi. Buna karşı hodperest, mütekebbir olanlar bâlâ-yı gurûrundan dereke-i acze düştü. Kendi hayâlâtına kapılarak hiçbir yola gelmeyecek sûrette bir vaz'-ı bî-karâr peydâ edenler de gerden-i istikbârını indirmeye mecbûr oldu. Muhâkeme-i hakīkate müstaid olan akıl sâhibi, nûr-ı irşâdın kerîh gördüğü şeyleri def' ile tarîk-ı rüşde rücû' etti. Emr-i İlâhînin tazammun ettiği te'dîbât-ı ma'neviyye ile bir tarrâka-i îkāza uğrayan kalbler, bir hâl-i dehşetnâke hedef olan hisler istikāmet-i lâzımelerini ihrâz eyledi. Ve envâr-ı müstevliyyeden câhillerin gözleri zulmet ve dalâl mahbesinden kurtularak münşerih ve müftehir oldu. Ukūl iz'ânı dâire-i ittisâı dâhilinde olmadığını zu'm ettiği maârif ve hakāyıkı ihâta eyledi. Mâlik, memlûk, zengin, fakīr, âkıl, câhil, mefzûl ve fâzıl olanlar bilâ-istisnâ o nûr-ı rüşd ü hidâyetin câzib ve dâî olduğu tarîka temâyül gösterdi. Sanki bunların fikir ve nazar-ı ihtiyârîleri ıztırâra müşâbih bir alâka ile mülhem olarak dâire-i akl ü iz'ânları bir mecrâ-yı hakīkate tahavvül etti.

Emr-i maâş ve maâdlarına sâlih olacak hâller, zât-ı Bârî'nin şuûnundan ve sıfât-ı kemâlinden murâd olunan dekāyık, lutf-ı İlâhî ile kendilerine ta'lîm ve ifhâm olundu. İşte insanları böyle zulümât-ı cehl ü vahşetten kurtarıp her iki cihânda mes'ûd edecek sûrette nâil-i feyz u felâh eyleyen vesâit-ı celîle enbiyâ-yı mürselîn-i kirâm hazerâtıdır. Şu hâle göre bi'set-i enbiyâ, vücûd-ı İnsanın mütehattimâtından ve emr-i bekāsınca ehem olan ihtiyâcâtındandır. Zîrâ bir vücûdda akıl ne menzilede ise bir peygamber de bir ümmete o mertebe nâfi' rehberdir. Bu bir ni'met-i uzmâdır ki: Allah'ın emirlerini teblîğ ile ikmâl-i vazîfe eden rusül-i kirâmdan sonra kavimlerin Allah'a karşı mükellef oldukları vezâife derece-i i'tinâ ve istiğnâlarına hüccet-i ilzâm olmak için kıbel-i Hak'tan râyegân buyurulmuştur.

İnşâallâh rusül-i kirâmın vazîfelerinden fasl-ı mahsûsunda tafsîlen bahsolunacaktır.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar **Şeyh Muhammed Abduh** 

# MÜSLÜMANLIĞA VE MÜSLÜMANLARA KİMLER YÂR OLACAK?

Geçenlerde matbaamıza uğrayan bir zât Beyoğlu'nda müslümanlara tevzî' edilen bir takım Türkçe risâleleri verdi. Aldık, okuduk ve maksadı anladık. Risâlelerin mevzûu Mesîh'in yakında semâdan nâzil olacağını ihtâr ve gāyesi bu kudûmü ihtâr ile herkesi tahvîf etmektir.

Bu risâlelerden başka Beyoğlu'nda ( )¹ bir takım hânelerde yine bu misyoner cemâati tarafından Türkçe mev'izalar îrâd olunuyor ve risâleleri dağıtanların bir vazîfesi de halkı oraya da'vettir.

( )² risâle ile, mev'iza ile halkımızı istedikleri tarafa çevirmeye uğraşıyorlar. Bir taraftan terbiye-i dîniyyeden mahrûm çocuklarımızı ( )³ Müslümanlık'tan tenfîr ve teb'îd ediyorlar. ( )⁴ risâleler tevzîiyle, mev'izalar îrâdıyla çalışıyorlar. Bu mesâînin bütün bütün mahkûm-ı akāmet olduğunu iddiâ etmek doğru değildir.

( )<sup>5</sup> âilelerinin ocağında garb-perestlikten başka bir şey telakkī etmeyen evlâdlarımızı Müslümanlık'tan soğuttukları gibi mensûb oldukları memleket hesâbına memleketimizde bir mıntıka-i nüfûz teessüsüne hizmet etmektedirler. Bir zamanlar ( )<sup>6</sup> İslâm diyârında o kadar te'sîrleri yoktu. Âlem-i İslâm'ın her tarafında yine öyledir. Meselâ Mısır'da, Hindistân'da (

)<sup>7</sup> istihfâf ve hakāretten başka bir şeye tesâdüf etmezler. Fakat burada şimdi öyle değil, terbiye-i İslâmiyyenin gittikçe gevşemesinden bu cemâat çok mühim istifâdeler te'mîn ediyor. Bizim anâsır-ı izmihlâlimiz onlar için birer unsur-ı muvaffakıyyet teşkîl ediyor. Binâenaleyh bu misyoner cemâatlerinin mesâîsini istihfâf etmek zamanı geçmiştir. Nasıl istihfâf olunur ki memleketimizin birkaç zekâ-yı güzîdesini bile kendilerine mâl etmiş bulunuyorlar.<sup>8</sup>

zâten medeniyet, târîh ve bütün mukaddesâtın kıymeti "îmân" ile duyulur ve bunlar îmân ile yaşar. Îmândan mahrûm olanlar için İslâm, mâzî-i İslâm, hayât-ı İslâm, Hilâfet-i İslâm, medeniyet-i İslâm, âtî-i İslâm, âlem-i İslâm hepsi hepsi hiçtir. Binâenaleyh bunlara zerre kadar hürmet etmeyecekleri, bunlardan zerre kadar müteheyyic olmayacakları pek tabîîdir. Hissiyât-ı İslâmiyyeden tamâmıyla mahrûm olan bir cemâat-i hâsire elbet hayatı, saâdeti ancak garblılaşmakta bulabilir. Esâsen vicdânı, hüviyeti tebdîl-i tâbiiyyet etmiş, değiş-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan iki üç kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^2</sup>$  Buradan dokuz on kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Buradan altı kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Buradan dokuz on kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Buradan üç kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

 $<sup>^{\</sup>rm 6}$ Buradan üç kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Buradan üç kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Buradan altı yedi satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

miş, bizden ayrılmış bulunuyor. Bunlardan memleketin hayatına, mukadderâtına [166] samîmî bir alâkadârlık beklemek zâiddir. Onları memlekete rabt edecek hiçbir alâka yok. Alâkadâr görünmek başka, hakīkaten alâkadâr olmak o da başkadır. Dînine, medeniyetine, târîhine, vatanına ve bütün mukaddesâtına kanla, canla merbût bir müslüman olmak bu ancak îmân ile müyesser olur ve îmândan mahrûm olanlar îmânları gevşek olanlar bu râbıtayı iddiâ ederlerse hem kendilerine hem bu mukaddesâta hıyânet etmiş olurlar.

Görülüyor ki memleketimizde müntesir "dâü'l-efrenc" bir türlü değil, iki türlüdür. Birisi mevcûdiyetimizi, diğeri de ma'neviyetimizi tahrîb ediyor. Mevcûdiyetimizi tahrîb eden emrâz-ı efrenciyyeden kurtulmak için mühim bir teşkîlâta muhtâc olduğumuz gibi ikincisinden de kurtulmak için yine bütün memleketi tarayan bir teşkîlâta muhtâcız. Ancak bu teşkîlâtın tehyie edeceği muntazam ve faâl mücâdele sâyesinde memleketi kurtarmak mümkündür. Birinci teşkîlât sıhhiyeye âiddir. Sıhhiyeye ehliyet ve hamiyetleri müsellem olan zevâtın ta'yîniyle memlekette ciddî bir teşkîlât-ı sıhhiyye yapmak mümkündür. Bu nüshamızda Doktor Milaslı İsmail Hakkı Beyefendi kardeşimiz sıhhiye teşkîlâtının nasıl yapılacağı hakkında otuz senedir memleketin umûr-ı sıhhiyyesiyle, bütün hastalıklarıyla mücâdele eden bir tabîb-i müslim ve salâhiyetdâr sıfatıyla yazdığı bir makāleyi neşrediyoruz.

Ma'neviyetimizi tahrîb eden "dâü'l-efrenc" ile uğraşacak en salâhiyetdâr makām da Meşîhat-i İslâmiyye'dir. Makām-ı Meşîhat neşriyât ve mevâiz ile halkı irşâd etmek için "Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye"yi te'sîs etmiş idi. Nizâmnâmesine nazaran Dârü'l-hikme "Hakāik-ı dîniyye ve maâlî-i İslâmiyyeyi neşr u ta'mîm ile mükelleftir." Dârü'l-hikme'nin vezâif-i ilmiyyesi "Vahdet-i İslâmiyyenin ilmen te'yîdi için istihzârât-i ilmiyyede bulunmaktır ki başlıca üç mevzûa tealluk eder. Birincisi hakāik ve mebâdî-i İslâmiyye, ikincisi ahkâm ve havâic-i İslâmiyye, üçüncüsü fazâil ve gāyât-ı İslâmiyyedir. Bunlardan bütün teferruâtıyla birincisi kelâm, ikincisi fıkıh, üçüncüsü ahlâk encümenlerine âiddir."

Dârü'l-hikme'nin vezâif-i ameliyyesi "Müslümanların terbiye-i dîniyyesine ve mezâyâ-yı fâzıla-i İslâmiyyenin inkişâfına çalışmaktır. Bu maksadı devâir-i müteallikası ve taşra müftî ve müderrisleri ile münâsebâtta bulunmak, eimme ve hutabâ ve vâizînin tenvîrlerine dâir mukarrerât ittihâz etmek, âsâr ve müellefât-ı nâfia neşrettirmek sûretleriyle îfâ eder."

Dârü'l-hikme'nin "te'lîf ve neşrine gayret ve delâlet edeceği âsârın başlıca envâı da:

1- Ahlâk-ı fâzıla-i İslâmiyyeyi ta'mîm ve vicdân-ı ümmeti tasfiye ve tezyîn edebilecek sûrette ale'd-derecât

kırâat erbâbı için mevâiz-ı âyât ve sünneti, hikem ve emsâli, nâfi' ve ibret-âver vakāyi'-i târîhiyyeyi, hutab ve eş'âr-ı cemîleyi muhtevî resâil.

- 2- Binâ'-i İslâm'ı ahkâm ve vezâif-i umûmiyyeyi fevâid-i maddiyye ve ma'neviyyeleriyle halka sevdirecek ve kolayca belletecek ilmihâller.
  - 3- Mekâtibde tedrîs olunacak ulûm-ı dîniyye kitapları.
  - 4- Medâris için ulûm-ı İslâmiyyeye dâir kitaplar.
  - 5- Şuûnât ve havâic-i İslâmiyyeyi gösterecek ihsâiyât.
  - 6- Târîh ve coğrafya-yı İslâm.
- 7- Hakāik-ı İslâmiyyenin mesâlik-i felsefiyye, edyân-ı sâire arasında kıymet-i ilmiyyesini gösterecek mübâhesât ile vahdet-i kelimeyi müeyyid kütüb-i hikemiyye ve kelâmiyye.
- 8- Ahkâm-ı şer'iyye-i İslâmiyyenin usûl ve fürûuna, mesâlik-i fıkhiyyenin tenkīhât ve tahrîcât, bunların ulûm-ı hukūkıyye ve felsefe-i ictimâ'iyye ile münâsebât ve mukāyesâtına, ictimâiyât-ı İslâm'ın teşrîhât-ı hukūkıyye ve kemâlât-ı medeniyyesine, târîh ve esbâb-ı terakkī ve tedennîsine dâir kitaplar.
  - 9- Terbiye ve tergībât-ı dîniyyeye dâir neşriyât.
  - 10- İlmî müdâfaât."

Ma'neviyetimizi ve idrâkimizi tahrîb eden âfât ile mücâdele için bundan daha mükemmel bir program olmaz. Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin nizâmnâmesi ümmet-i İslâmiyyenin bütün ihtiyâcâtını istîâb etmiştir. Her sınıf halka hakāik-ı İslâmiyyeyi öğretecek, sevdirecek, muhîtimizi telvîs eden ahlâksızlıklarla mücâdele edecek, memleketi tathîr ve ahlâk-ı İslâmiyye ile tezyîn edecek, el-hâsıl memleketin ve milletin selâmeti nâmına en büyük, en meşakkatlı fakat en şânlı hizmeti îfâ edecek. Demek ki ma'neviyetimizi ve idrâkimizi tahrîb eden dâü'l-efrence karşı çalışacak, mücâdele edecek müessesemiz de vardır.

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye 21 Cemâziyelevvel 1336 târîhiyle teşekkül etmiş olmakla bir buçuk seneden beri calısmaktadır. Bu kadar bir zamanın semerât-ı mesâîsi neden ibârettir? Bu müddet zarfında Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye taşrada encümenler te'sîs etti. Bir de Cerîde-i İlmiyye ile neşriyâtta bulundu. Taşrada encümenler te'sîsi pek mühim bir şeydir. Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye bu encümenlerin te'sîsine muvaffak olduysa cidden çalışmış demektir. Cerîde-i İlmiyye'de intişâr eden makālâta gelince bu makālâtın faydası inkâr olunmamakla beraber Cerîde-i İlmiyye'yi kâfî ve vâfî bir vâsıta-i neşriyye olarak kabûl etmek imkânsızdır. Bu kadar mahdûd bir vâsıtadan millet-i İslâmiyyenin hiçbir sınıfı ciddî bir istifâdeye destres olamaz. Cerîde-i İlmiyye hiçbir ihtiyâca vefâ etmiyor. Bilakis hissedilen ihtiyâcı arttırıyor. Bir de Cerîde-i İlmiyye'nin neşriyâtı nizâmnâmenin ta'yîn ettiği mevâdda muntabık değildir. Cerîde-i İlmiyye ne avâm ve havâssın ihtiyâcını ne de zamanın metâlibini düşünmüyor. Bilakis gelişigüzel intihâb edilen ve tahrîrinde bir gāye gözetilmeyen bir takım yazıları muhtevîdir. Bu yazıların içinde pek mühim, pek kıymetdâr [167] olanları da vardır. Fakat bunlar pek az. Cerîde-i İlmiyye Dârü'l-hikme'nin meşher-i fa'âliyyeti olmaktan pek uzaktır. Cerîde-i İlmiyye'nin her ay ortaya çıkardığı dört beş makāle bütün Dârü'l-hikme'nin mecmû' neşriyâtıdır. Bu kadarcık neşriyâtın ne ahlâk-ı umûmiyyeyi tathîre ne de efkâr-ı umûmiyyeyi tenvîre te'sîri olmaz.

Bundan anlaşılıyor ki Dârü'l-hikme'nin a'zâları aralarında memleketimizin en muhterem ulemâ ve mütefekkirîni bulunmakla beraber hey'et-i umûmiyyeleri i'tibâriyle deruhde ettikleri vazîfeyi nizâmnâmelerine tevfîkan îfâ etmekte müşkilât çekiyorlar. Bunun en esâslı sebebi ulemâyı kirâmımızın şimdiye kadar halka yakından temâs ederek ve halkın ihtiyâcâtını anlayarak ona göre vazîfelerini îfâ etmek husûsuna alışmış bulunmamalarıdır. Gerek tedrîs gerek vaaz ve irşâd makāmında bulunan ulemâ asrın ihtiyâcât-ı hayâtiyyesini hiç de nazar-ı i'tibâra almadan okuduklarını aynen okutmakla iktifâ ediyorlar ki müslümanların saltanat-ı ilmiyyesini sukūta uğratan işte bu hâldir.

Müslümanlar ilmi olduğu gibi anlamaya başladıkları zamandan beri saltanat-ı ilmiyyeleri ufûle başladı. Cünkü artık ulemânın vazîfesi kitapları ihtisâr veya şerh etmek, âsâr-ı eslâfa hâşiyeler ve hâmişler ilâve etmek, metinleri telhîs etmekten ibâret oldu. Bunun netîcesi olarak akıllar ma'nâ-yı istiklâli zâyi' etti. "İlim" gittikçe kuvvet-i hayâtiyyesini gāib etti ve müslümanlar daha hâlâ saltanat-ı ilmiyyelerini ihyâya başlamamış bulunuyorlar. Ulemâları bu halde kaldıkça daha uzun bir zaman zalâm içinde kalacaktır. Müslümanların zalâm içinde geçen devirlerinin fecâatini garbın ziyâ-yı ilmiyle görenler selâmeti garblılaşmakta buldular. Bu zalâmı ancak garbın envâr-ı irfânıyla tenvîr etmenin kābil olduğuna kanâat getirdiler ve binâenaleyh ulûm-ı İslâmiyyeyi sâha-i hayâttan tard etmek, ulemâ-yı İslâmiyyeye ancak uhreviyât ile uğrasmaya meydan bırakmak istediler. Buna karşı ulemâ-yı Islâm ciddî bir harekette bulunamadılar. Islâm'ın serâpâ hayat olduğunu, ulûm-ı İslâmiyyenin menâfi'-i hayâtiyyesini fiilen isbât edemediler. Ancak halkın hissiyâtına, halkın dîn-i İslâm'a olan îmân ve sadâkatine güvenerek yine zalâm içinde kaldılar. Halbuki diğer taraftan garb-perestler, yeniden yapmak emeliyle mevcûdu imhâya koyulmuşlardı. Muttasıl yıkıyor fakat bir şey de yapamıyorlardı. Bundan dolayıdır ki bugün memleket fevzâ içindedir. Yıkılan yıkıldı, kalan da meyyâl-i inhidâm bulunuyor. Yıkılanı yapmak, yıkılmaya yüz tutanı sağlamlaştırmak yine bize kaldı.

İşte bundan dolayıdır ki biz Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye'nin deruhde ettiği işi pek büyük görüyoruz. Dâ-

rü'l-hikme'nin deruhde ettiği vazîfe, memleketi inhitâta düşüren, inkırâza sürükleyen, ilel ü emrâzı lâyıkıyla teşhîs etmek ve bunlarla mücâdele etmektir ki şimdiye kadar hey'et-i hâzıra bu derdlere çâre-sâz olacak derecede ibzâl-i gayret edemedi. Memleket Dârü'l-hikme'nin hidemâtına muhtâcdır. Hem de pek muhtâc. Yukarıda beyân ettiğimiz vechile memleketin en büyük ihtiyâcı budur ve bu ihtiyâcı tatmîn etmek Dârü'l-hikme'nin nizâmnâmesine göre tevfîk-ı hareket etmesine vâbestedir. Bilhassa bugünler, bugünlerin ihzâr ettiği fırsat kat'iyven kacırılmamalıdır. Memleket en buhrânlı, en tehlikeli dakīkalarını geçiriyorken ulemâ ve mütefekkirîninden a'zamî istifâdeler te'mîn etmek, onların irşâdıyla, onların delâletiyle yürümek ister. Her memlekette olduğu gibi bizim memleketimizde de halk hastalığını, ihtiyâcını, devâsını anlayan, duyan, bilen ulemâ ve mütefekkirlerinin himmetini, faâliyetini bekliyor. Ulemâ ve mütefekkirlerimiz ise meydân-ı himmet ve faâliyyeti boş bırakıyorlar.

Halbuki diğer taraftan Müslümanlıkla alâkadâr olmayan bir sürü adamlar,<sup>1</sup>

buna karşı ulemâ ve mütefekkirînimiz ağızlarını açmadıktan mâadâ gözlerini de yumuyorlar.
Bunu ne ile îzâh edeceğimizi biz de bilmiyoruz. Ulemâ ve
mütefekkirînimizin hissiyâtını cerh etmek hâtırımızdan bile
geçmez. Fakat onlar bu zamanı böyle ihmâl ve lâkaydî ile
geçirdikten, bu zamân-ı musîbette zerre kadar bir teşebbüs
ve faâliyette bulunmadıktan sonra artık ne lüzûmları kalacağını anlamıyoruz. Millete karşı vazîfesiz olanlara millet
de bir vazîfe ile mükellef değildir. Ulemâsının faâliyetinden
mahrûm olan bir memleketin dalâlette kalması lâbüddür.
Memleketi dalâletten kurtaracak, doğru yola götürecek ve
kurtaracak ulemâ ve mütefekkirleridir. Ulemâmız bu pek
açık, pek basît hakāikı teemmül etmezlerse zavallı memlekete yazık. Bunun sonu pek vahîmdir.

Her halde biz bu mütâlaâtımızın kemâl-i ehemmiyyetle nazar-ı dikkate alınacağından emîniz. Ulemâmızdan ve bilhassa ulemâmızın büyüklerini cem' etmesi lâzım gelen Dârü'l-hikme'nin ciddî ve mütemâdî faâliyetini görmek bizim ahass-ı temenniyâtımızdır.

A[ayın]. R.

# MİLLETİMİZ İÇİN EN MÜDHİŞ TEHLİKE SIHHATSİZLİKTİR. TEŞKÎLÂT-I SIHHİYYEMİZ NASIL OLMALI?

Bir milletin kuvvet ve şevketi tabîî onu teşkîl eden efrâdın kuvvetlerinden tahassül eder. Kuvvetler cisim,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan iki satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

akıl ve ahlâk kuvvetleri olmak üzere üç esâstan hâsıl olur. Bu üç esâstan her hangisi eksik olursa diğerleri üzerine de te'sîr ederek hepsinin bozulmasına sebeb olur. Binâenaleyh bu üç nevi' kuvvet esâslarının her birisinin ayrı ayrı kuvvetlenmeleri esbâbına tevessül ve bu bâbda muktezî tedbîrlerin ilim dâiresinde tatbîkına himmet olunmak elzemdir.

Şimdi biz ötekilerinin de husûlüne intizâren doğrudan doğruya muhtâc olduğumuz teşkîlât-ı sıhhiyyeyi arz u îzâh edeceğiz.

[168] Teşkîlât-ı sıhhiyye esâs i'tibâriyle dört maksad ile yapılır:

Birincisi – Herkese, kendi sıhhatini muhâfaza etmeyi öğretmek;

İkincisi – Sıhhat üzerine fenâ te'sîri olan esbâbı izâle ile iyi te'sîr edecek âmilleri hâsıl etmek;

Üçüncüsü – Hastaları tedâvî etmek;

Dördüncüsü – Adliye işlerine tealluk eden umûr-ı tıbbiyyeyi halletmektir.

1 – Herkesin kendi sıhhatini hüsn-i muhâfaza edebilmesi, en ziyâde vâlide ve pederlerin hıfz-ı sıhhat kitaplarını okuyabilmesi ve âilede, mektepte gördükleri tedâbîr-i sıhhiyyeyi anlamış ve tatbîklerine alışmış olmaları sâyesinde öğretilir ve bu bâbda memlekette bulunan resmî ve gayr-i resmî etibbânın telkīnâtının ehemmiyeti büyüktür.

Binâenaleyh tabîbler ellerinden gelen her vâsıta ile halkımıza hıfz-ı sıhhat mesâilini anlatmaya cehd ü gayret etmelilerdir. Her türlü mekteplerde programlara amelî hıfz-ı sıhhat tedrîsâtı idhâli de en mühim bir iş olup Maârif Nezâreti'ne âiddir. Bunlardan başka Müdâfaa-i Milliyye ve emsâli cem'iyetleri ve teşkîlât-ı ilmiyye ve nushıyyeyi bu bâbda müessir hizmetler îfâsına müsâid bir hâle getirmek de mümkün olabilir.

2 – Sıhhat-i umûmiyye üzerine fenâ te'sîr eden esbâbı izâle ile iyi te'sîr eden âmillerin husûle getirilmesi işi başlıca şehir ve köy hıfzıssıhhalarına âiddir. Bu bâbda icâb eden tafsîlâtı bilmek etibbânın işi olup suların, her türlü husûsî, umûmî meskenlerin, fabrikaların, dâru's-sınâaların, erzâkın, levâzımın ve ilh.... husûsların icâb ettirdiği hıfz-ı sıhhat mesâilini muhtevîdir. Bunların hepsi bilhassa Şehremâneti'ne ve belediyelere âiddir. Avrupa'da nüfûsları otuz bine bâliğ olan şehirlerde bir de "Evlerin Sıhhî Sicilleri İdâresi" vardır ki bu müesseseler alelumûm hânelerin hıfz-ı sıhhat nokta-i nazarından hâllerini kayd ü zabt ve izâle-i mazarratlarını te'mîn ederler; meselâ bir ev almak veya tutmak isteyen bir insan onlara mürâcaatla evin hangi târîhte ve nasıl yapıldığı ve şimdiye kadar içinde ne gibi hastalıklar olduğu ve bunlar evin sıhhî kusûrlarından neş'et etmiş ise o kusûrların neler idiği ve hâlihâzırda onların ne dereceye kadar ref' edilmiş ve daha neler yapılmak lâzım bulunduğu ve ilh. ma'lûmât-ı mükemmeleyi alabilir. İşte biz de büyük şehirlerimizde bu "Evlerin Sıhhî Sicilli İdârelerini" te'sîse başlamalıyız. (Ben bu husûs hakkında dokuz sene evvel de bir gazete ile nazar-ı dikkati celb etmiş idim.) Daha küçük kasabalarla köylerde bu vazîfeyi belediyeler ve şimdi lüzûm-ı ta'yînlerini arz edeceğimiz hıfz-ı sıhhat tabîbleri te'mîne çalışacaklardır.

3 – Hasta tedávíleri için ihtiyáca káfî hastaháneler te'sîs edilmelidir. Temennî edilir ki beş yüz nüfûs için bir yatak olsun isâbet edecek nisbetinde hastahânelerimiz bulunmalıdır. Bunun için şimdilik her livâda muntazam bir hastahâne bulundurmak âcil bir ihtiyâcdır. Kazâlarda tedâbîr-i âcilenin yapılabileceği lâ-ekal on, on beş yataklı yerler mutlakā bulunmalıdır. Sonra bir de dispanserler vardır ki bu dispanserlerde hem ayak hastalarına reçeteler verilir hem sıhhî vesâyâda bulunulur. Bunlardan her memlekette kâfî mikdar bulunması şarttır. Avrupa'da olduğu gibi ayrıca verem hakkında vesâyâ ve bazı gıdâlar vermek verem olmalarından korkulanlarla daha verem başlangıcında bulunanların tâ hânelerine kadar vesâyâyı sıhhiyye öğretecek insanlar göndermek teşkîlâtı hakkında henüz bizde maalesef ma'lûmât-ı lâzıme hâsıl olmamıştır. Bir taraftan onlara da başlanılması temennî olunur.

4 – Adliye Tabâbeti memleketimizde hâlâ ayrılamamıştır. Diğer maddeleri tatbîk edecek kâfî mikdar etibbâ yetiştirilinceye kadar Adliye umûrunun yalnız büyük ve mühim yerlerde mütehassıslarına tevdîi, küçük yerlerde ise sâir etibbâ ma'rifetleriyle idâresi zarûreti vardır. Maamâfîh elden geldiği kadar tıbb-ı kānûnîde ma'lûmât-ı kâfiyyesi olan etibbâ yetiştirilmesine çalışmak lüzûmu derkârdır.

Şimdi bizim en ziyâde ehemmiyet verip ısrâr edeceğimiz cihet ikinci madde ile üçüncü maddedir. Yani sıhhat üzerine fenâ te'sîr eden ahvâlin izâlesiyle iyi te'sîr eden âmillerin te'mîni ve hastalıkların ve bâhusûs en ziyâde ırkı ifnâ edenlerin tedâvîsi ve ref' u izâleleri tedbîrlerine âid olan teşkîlâttır.

Bu ümniyelerin matlûb vech ile husûlleri için bir kere memleketin veya köyün sıhhî hâlleriyle herkesin sıhhî hâllerini bilinmesi lâzım olduğundan her memleketin, her köyün ve herkesin sıhhî hâllerini kâfî mertebe sebti defter etmek icâb eder. Tabîîdir ki bunda nazar-ı i'tibâra alınacak cihetler büyük çizgilerdir, tafsîlât değildir. Muhakkak olan şudur ki milletimizin sıhhatini, hayâtını, istikbâlini muhâfaza ancak esâslı bir teşkîlât yapılıp hüsnitatbîkine muvaffak olabilmekle mümkün olacaktır. Başka çâre yoktur. Bu bâbda tasavvur ettiğim teşkîlât da şudur:

1 – Büyük, küçük şehir ve kasabalarda ve bütün köy-

lerde umûm ahâliyi aşağı yukarı on bin nüfûs üzerine ayrılmış mıntıkalara taksîm edip her mıntıkaya bir hıfz-ı sıhhat tabîbi ta'vîn etmelidir.

Dîvân denilen köylerle pek dağınık yerler için bu on bin nüfûs çok gelebilirse de böyle yerler nisbetle az olduğu gibi şimdiki teşkîlâta nisbetle elbette pek ziyâde kolaylık olacaktır.

2. – Kasaba ve şehirlerde ve aded-i nüfûsu iki bini bulan köylerde her iki bin nüfûs için; daha küçük ve biri birine yakın köylerde bin ilâ bin beş yüz nüfûs için, pek küçük köylerde de [169] aralarındaki uzaklıkları nazarı i'tibâra alınarak beş yüz ilâ bin nüfûs için bir sıhhiye me'mûru veya çavuşu istihdâm etmek.

Acaba bu kadar tabîb ve sıhhiye me'mûr veya çavuşları bulabilecek miyiz?

Kayd-ı resmî ile ma'lûmdur ki sırf mülkî tabîblerle cihet-i askeriyyenin ihtiyâcından fazla kalacak etibbânın adedi ihtiyâcımıza hemen hemen kâfî gibidir ve bunların kısm-ı a'zamının bu işte istihdâma hâhişli oldukları şübhesizdir ve sinleri pek genç olanlar evvelce olduğu vech ile beş sene hizmet-i mecbûriyyeye tâbi' tutulabilirler. Mâdem ki memleketin ihtiyâcı vardır, vatanın genç evlâdı böyle bir hizmetten neden kaçsınlar? Bu hizmet hizmet-i askeriyyeden daha az faydalı mıdır? Bir de âcilen kâfî mikdar tabîb bulamasak bile birkaç sene zarfında eksiklerin tamâmlanacağı şübhesizdir. Şimdi bir taraftan işe başlamak lâzımdır ve gāyet isti'câle ihtiyâc vardır. Maamâfîh ihtiyâcımızdan fazla tabîbin bugün mevcûd olduğu şübhesizdir. Biz bunu kayd-ı resmîye müstenid olarak biliyoruz.

Sıhhiye me'mûr ve çavuşlarına gelince: Bunlar bir kısmı mektepten çıkmış veya o derece imtihân vererek isbât-ı liyâkat etmiş cerrâh veya eczâcılardan ve diğer bu işlere çalışmış kimselerden olur; bir kısmı da mahallerince hastahânelerde yetiştirilir ve kadınlardan da ehliyetleri tahakkuk edenler bu işte istihdâm olunabilirler. Çünkü arz edileceği vech ile vazîfeleri gāyet basît olacaktır. Bâhusûs köylerinde veya civârlarında çalışacaklarından askerden çıkmış ve hastahânelerde kullanılmış, bu işe yarar insanlar hayli bulunabilir. Karşılığa gelince: Ma'lûmdur ki bir milletin işlerini görmek için lâzım olan para hâricden gelmez, yine o milletten çıkar ve paranın en hayırlısı elbette sıhhatin muhâfazası için sarf edilenidir. Binâenaleyh bu da yine milletten alınacak, ancak meselâ birçok eşyâ ve hattâ eczâ mukābilinde seve seve verilen paralar gibi hârice gitmeyecek, sıhhatimize ettikleri hizmet mukābili olarak yine kendi adamlarımıza verilecek, memlekette kalacaktır. Hem çok bir şey tutmuyor. Nüfûs başına ayda bir kuruş alınsa kifâyet ediyor. Çünkü on bin kişi için bir tabîbe vasatî olarak iki bin beş yüz ve meselâ on sıhhiye me'mûruna altışar yüz kuruştan altı bin

kuruş verilse şehrî sekiz bin beş yüz kuruş tutar. Halbuki biz on bin kişiden on bin kuruş alacağımızdan bir hayli mikdar da para artar. Bununla da mevcûd müfettislerin adedi artırılır ve sıhhî müesseselere muâvenet edilir. Bu husûsta zengin, fakīr ayırmaya hâcet yoktur; zîrâ hem ayda bir kuruş veremeyecek fakīr yoktur, hem de bundan en ziyâde istifâde edecek fakīrlerdir. Çünkü zengin muhtâc olduğu vakit tabîb celb edebilir. Fakīr edemez. Bu teşkîlâttan sonra ise ayda kırk para vermek sâyesinde dâimâ yanında doktor ve sıhhiye me'mûru bulacaktır. Diğer taraftan aranırsa bizde herkes ve hattâ en fakīr olan dahi sihhati için yalancı kır hekimlerine, hocalara ve sâireye her halde ayda kırk paradan pek fazla para verir ve ekseriyâ sıhhatini düzeltecek yerde bozdurur. Binâenaleyh bu teşkîlât köylüden şimdi çıkmakta olan paradan daha az para çıkmasını müstelzim olacaktır.

Bu paraların sûret-i tarh ve tahsîli hakkında icâb eden kānûnun istihsâline tabîî mercii himmet buyurur.

#### Hıfz-ı Sıhhat Tabîblerinin Vazîfeleri

- 1- Hıfz-ı sıhhat tabîbi hepsinden evvel me'mûr olduğu mıntıkanın her mahalle veya köyünün yüksek veya alçak arâzî üzerine mi kurulmuş, hangi cihete müteveccih, hangi rûzgârlara ma'rûz olduğunu, topraklarının tabîatini; tahte'l-arz su tabakasının kaç metrede bulunduğunu; sıtmalık olup olmadığını ve sıtmasının neden neş'et ettiğini ve içecek suyu nereden aldıklarını ve suyun mümkün mertebe hâlini ilk defa defter-i mahsûsuna hülâsaten kaydedecektir. Bunun için kendisine bir defter kifâyet eder. Çünkü yazacağı tafsîlât değildir.
- 2- Hıfz-ı sıhhat tabîbi, mıntıkası dâhilinde bulunan mahalle veya köylerin her birinde bulunan evleri o mahalle veya köyün sıhhiye me'mûr veya çavuşu beraberinde olduğu halde birer birer dolaşır ve her eve bir numara kor. Alt veya üst kat mıdır ve hangi katta yatılıyor; zemîni rutûbetli midir, ahırları, abdesthâneleri (var ise) nasıl ve nerededir? Kaç odası vardır, hangi cihete müteveccihtir, her odada kaç kişi yatıyor? Güneş alması nasıldır, pencereleri kâfî midir, değil ise ilâvesi ve diğer sıhhate münâfî hâllerinin ıslâhı çâreleri nedir; hep sıhhiye me'mûr veya çavuşunun tutacağı deftere her ev için iki sahîfe tahsîs edilerek ilk sahîfesine muhtasaran kaydedilir; yine o sahîfelerin mütebâkī kısımlarına da evde mevcûd nüfûsun her biri için bir mikdar yer tahsîs edilerek ismi, târîh-i vilâdeti, kaç defa ve hangi târîhlerde çiçek aşısı yapıldığı, sıtma, frengi görüp görmediği ve daha başka ne gibi hastalıklar gördüğü ve kadınlar çocuk düşürdüyse kaç defa düşürdüğü ve şimdiye kadar kaç çocukları olduğu, kaç tanesi ve ne gibi hastalıklarla vefât ettikleri bit-tahkīk yazılır. Bu husûsların tahkīkine bazı yerlerde mâni'ler zuhûru vârid-i hâtır olabilir. Bu-

nun için de ebelerden, imâm ve muhtârlardan ve daha başkalarından hakīkī haberler alınması mümkündür. Me'mûrda vazîfe aşkı olursa bunlar kolay şeylerdir. İş tabîblerle sıhhiye me'mûrlarının dirâyet ve ihtimâmlarına tâbi'dir. Zâten köylerde nüfûsun kâffesi imâm veya muhtârın nezdinde mahfûz olan defterde yazılıdır. Bunun şehirlere de tatbîkı yani yalnız Nüfûs idârelerinde mukayyed olmakla [170] imâm ve muhtârların inzimâm-ı muâvenetleriyle sıhhiye me'mûrlarınca da mukayyed olması pek faydalı olacaktır.

Her ismin karşısında yazılacak mülâhaza-i sıhhiyyeye gelince; onu da tabîb yazacaktır ki ketmi icâb eden hastalık olursa sır olarak kalmasına, kendisinden başkasının muttali' olmamasına kemâl-i dikkatle i'tinâ edebilir ve şâyed büyük şehirlerde kendi husûsî tabîbleri olduğunu beyân eden zengin âileler bulunursa o sûretle de maksad-ı sıhhî hâsıl olur.

- 3- Hıfz-ı sıhhat tabîbi mıntıkası dâhilindeki mahalle ve köylerin muhtasar tıbbî topografyasını mübeyyin tutacağı birinci maddede mezkûr defterden başka birisi maiyyeti sıhhiye me'mûr veya çavuşlarından aldığı raporların hülâsasını; diğeri de kendisinin mâ-fevkı olan sıhhiye müdîrine veya mahalli hükûmetine yazacağı raporları kayda mahsûs iki defter daha tutacaktır ve mümkün mertebe yazı işlerini muhtasar-müfîd sûrette tutarak vaktini en ziyâde bil-fiil sıhhat-i umûmiyyenin muhâfazasına âid icrâât ve irâe-i tarîklerle geçirecektir.
- 4- Hıfz-ı sıhhat tabîbi her gün mıntıkası dâhilinde minvâl-i meşrûh üzere mahalle ve köyleri, bütün hâneleri sıra ile görüp her hâneyi ve içindeki insanları muâyene edecek ve icâb eden ıslâhât ve tedbîrleri tesbît ve defterin baş tarafına yazdıktan sonra hâne halkından tedâvî veya tedbîr-i husûsîye muhtâc olanların ta'kīb edecekleri yolları söyleyecek ve bilhassa o mahallin sıhhiye me'mûr veya çavuşuna öğretecektir. Hele küçük çocuklarda vukū' bulan vefeyâtın en ziyâde bâisi olan bağırsak ve göğüs hastalıklarının çocuğa vaktinden evvel hazmı güç gıdâlar vermekten, meme vermesinin şartlarını bilmemekten ve daha başka hıfz-ı sıhhat kusûrlarından ileri geldiğini anlatmak için pek ehemmiyetle çalışacaktır ve köyde hükûmetin delâletiyle yaptırılacak sular, lağımlar, mesâkinin ıslâhı gibi büyük ıslâhât için de mıntıkasında en büyük mülkiye me'mûruna takrîr verecek ve keyfiyeti sıhhiye müdîrine bildirecektir. Fakat aynı zamanda teşvîkāt-ı lâzımede bulunarak köylünün kendisine yaptırmak için ayrıca himmet edecektir.
- 5- Hıfz-ı sıhhat tabîblerinin ancak kendi mıntıkası dâhilinde ve mümkün mertebe tâm vasatta bir merkezi olacağı gibi kendisi ekseriyâ seyyâr olacağından mutlakā mıntıkası ahâlisinin her hafta gittikleri pazar kurulan

merkezlerde hâzır bulunarak maiyyeti sıhhiye me'mûr veya çavuşlarıyla mutlakā temâs edip ahvâl ve icrââtı sıhhiyye hakkında ma'lûmât alacak ve onların tutacağı defterin bir sahîfesine o günkü târîh ile imzâsını yazacaktır. Bundan başka mıntıkası dâhilindeki köylerin hepsine taleb vukū' bulmadığı halde dahi iki ayda bir kere olsun gidip teftîşât ve icrââtta bulunacak ve bu azîmet ve icrââtını yazıp altını karye veya mahalle hey'et-i ihtiyâriyyesine tasdîk ettirecektir. Tabîî bu teftîşât ilk azîmet ve tedkīkātın hitâmından sonraya âiddir. Pazar kurulmak âdet olmayan yerlerde sıhhiye me'mûrları muayyen günlerde tabîbin bulunduğu merkeze giderek kendisine mülâkī olacak, defterini imzâlatacaktır.

#### Sıhhiye Me'mûr veya Çavuşlarının Vazîfeleri

- 1- Sıhhiye me'mûr veya çavuşu bir kere köy veya mahallesindeki bulunan evleri, numaralarını, hıfz-ı sıhhat tabîbleri vezâifinin dördüncü maddesi mûcebince icâb eden bütün husûsât ile beraber deftere kaydedecek ve yazısı kâfî değilse ettirecektir.
- 2- Sıhhiye me'mûr veya çavuşu muntazaman nizâmnâme-i mahsûs mûcebince bütün ahâliye çiçek aşısı yapacak; sıtmalı yerlerde tabîbin ta'rîfi vech ile mecbûrî sûrette kinin kullandıracak; ve yine tabîbin gösterdiği lüzûm ve nizâmnâmesi mûcebince frengililere cıva şırıngaları yapacaktır. (Neosalvarsan şırıngasını tabîbin kendi eliyle yapması şarttır.)

Bunlardan başka bir de bel soğukluğu da ırkın azalmasına sebeb olan mühim âmillerden olduğundan bunun tedâvîsi de köyde mecbûrî tutulup ne yapılmak lâzım ise doktorun, sıhhiye me'mûr veya çavuşlarının nezâretleriyle yaptırılmalıdır.

- 3- Sıhhiye me'mûr veya çavuşları küçük, büyük her kim hasta olursa derece-i harâret koyacak, sârî hastalıklara çok ehemmiyet verip gördüğü alâmetleri çabucak hıfz-ı sıhhat doktoruna yazacaktır. Bâhusûs küçük çocukların her türlü hastalıkları, ishâlleri ve kadınların çocuk düşürmeleri veya loğusalıktan sonra gelen hastalıkları bilâ-teehhur pek ehemmiyetle bildirecektir.
- 4. Köyün temiz tutulması ve ahâlinin bitlerinin temizlenmesi vesâir hıfz-ı sıhhat işlerini yaptırmak için muvaffak olamazsa tabîbe yazacaktır ve hıfz-ı sıhhat tabîbleri vezâifinin beşinci maddesi mûcebince pazar kurulan yerlerde veya mıntıka merkezlerinde aralarında kararlaştırdıkları günlerde haftada bir kere olsun doktor ile görüşüp defterini imzâlatacaktır.

Görülüyor ki Sıhhiye me'mûr veya çavuşlarının vazîfeleri gāyet sâdedir. Yani derece-i harâret komakla kinin dağıtmak ve şırınga ve aşı yapmaktan ibâret gibidir. O cihetle köy imâmları, mektep muallim ve muallimeleri ve daha azıcık mektep; medrese görmüş kimseler çabucak bu vazîfeye elverişli olabilirler ve böyleleri köylerin çoğunda bulunur. Hâsılı ihtiyâca kâfî mikdar bulmak pek mümkündür ve ekseriyet-i azîmesi bu nevi'den olur. İlk imdâd ve diğer sârî hastalıklar hakkında kâfî derece ma'lûmâtı olan [171] mektepli sıhhiye me'mûrlarından her mıntıkada bir veya iki tane bulunsa kifâyet eder.

### Hıfz-ı Sıhhat Tabîbleriyle Sıhhiye Me'mûr veya Çavuşlarının Sınıfları ve Terfî'leri

Hıfz-ı sıhhat tabîbleri söylediğimiz vech ile beş sene hizmet-i mecbûriyyeye tâbi' olurlar ve ilk me'mûriyete giren ilk iki sene iki bin kuruş, üçüncü ve dördüncü seneler iki bin beş yüz; ondan sonra da üç bin kuruş maâş alırlar. Evvelce hüsn-i hizmetleri sebkat etmiş tabîbler lüzûmu hâlinde liyâkatlerine nazaran yekden ikinci veya birinci sınıfa dâhil olabilirler.

Sıhhiye çavuşları da üç yüzden başlayıp altı yüze kadar maâş alabilirler. Mektepten neş'et etmiş veya o derece liyâkati sâbit olan ser-sıhhiye me'mûrlarına daha ziyâde maâş verilebilir. Gerek merkezde ve gerek mülhakātta şimdiki halde mevcûd olan teşkîlâtı tebdîle hâcet olmayıp yalnız müfettişlerin adedlerini ve faâliyetlerini artırmalı ve tedâvî tabîblerini ayırmalıdır.

Hastahâne ve dispanserler yapmak en ziyâde belediyelere âid işler olup hıfz-ı sıhhat tabîbleri teşkîlâtıyla hastalar bulunup tedâvîleri çâresi aranacağından bu teşkîlât şimdiye kadar bir türlü yoluna konamayan bu işlerin de düzelmesine hizmet edecektir. Bundan başka bir türlü hakīkate iktirân edemediği cihetle vücûd bulamayan istatistik işi de vücûd bulacaktır.

Âh....... Buraya gelince yine derûnî bir âh çektim. Meşrûtiyetin ibtidâsından beri milletimizin hayrına âid neler teklîf edildiyse hemen hepsi yapılmak istendi fakat hem pek geç hem pek fenâ yapıldı. Burada bunları tafsîl edecek değilim. Yalnız devlet kinini mes'elesini söyleyeyim ki kabûl edilinceye kadar geçirdiği menâkıbı hayli uzun ve garîb olan bu iş sekiz dakīkada anlaşılacak bir iş iken sekiz senede yaptırılabildi. Eğer bu teehhurdan dolayı neler gāib etmiş olduğumuzu hesâb edebilsek akıllara dokunur. İşte bu sefer de bu teklîf ve ma'rûzâtım geç mi anlaşılacak; Anadolu'da gözümle gördüğüm ve gece gündüz zihnimde dehşetler saçan hânümân-sûz yangınların salgınların devâm ve tevessüüne hâlâ mı ehemmiyet verilmeyecek diye insan bi'z-zarûr dilhûn oluyor, vâhlar çekiyor.

Ümîd ederiz ki bundan sonra gaflet ve lâkaydîden kurtuluruz da an-karîb hayırlısıyla salâh u halâslarımız esbâbına tevessül ederiz. Hemen Cenâb-ı Hak muvaffak bil-hayr eyleye, âmîn.

Doktor Milaslı

İsmail Hakkı

Sebîlürreşâd - Doktor Milaslı İsmail Hakkı Bey'in

teklîf ve tavsîf ettiği bu teşkîlâtın cidden mükemmel ve âcilen tatbîkı, hayât-ı milliyyemiz için elzem ve hakīkaten vukūf, ilim, tecrübe ve iktidâr mahsûlü olduğu zâhirdir. Ancak umûr-ı sıhhiyyemizin başına getirilecek rüesâ meslekten yetişmiş, ilmi, ahlâkı, muhabbet-i vataniyye ve dîniyyesi müsellem zevâttan olmaz ise ta'yîn edecekleri etibbâ da kendilerine benzerlerden olacağına binâen milletin i'timâdına mazhar olamayacaklarından menfaat yerine mazarrat getireceklerinden korkulur. Binâenaleyh işin başına ehil ve elyak ve sâhib-i fazîlet zâtlar bulup geçirilmesini de bu teşkîlât kadar ehem görürüz.



#### KADINLARIMIZ HAKKINDA

Bu hafta İngilizce "Near East" gazetesinde "Muslim World" mecmûasının Temmuz nüshasından naklen "Sark-ı Karîbde Kadınlar" sernâmesi altında "Basil Mathieu" imzâsıyla münteşir bir makālenin hülâsasını okuduk. Muharrir kadınlarımızın hayatından bahsediyorken "Kadınların şahsiyetini sıkan İslâm'ın vaz' ettiği mevâni'i tedrîcen kırmak lâzımdır. Tesettür, teaddüd-i zevcât, mecbûrî cehâlet garbın kuvvetli te'sîrâtıyla yıkılan üç siperdir." diyor ki birkaç satır sonra bu ma'lûmâtının menbaını ifşâ etmemiş olsaydı bu sözlerin asılsızlığını isbâta çalışırdık. Fakat İngiliz muharriri birkaç satır sonra Türk feminizmini idâre edenin Madam Ulviye Hanım olduğunu ve bu pek muktedir reisenin Amerikan Kızlar Kolleji'nde vetistiğini gavet sitâviskâr bir lisân ile beyân etmesinden anladık ki dîn-i İslâm'ın kadınlar hakkında mecbûrî cehâleti tervîc ettiğini, garbın te'sîriyle tesettürün, teaddüd-i zevcâtın kalkacağını söyleyen muharrir öyle müdekkık bir adam değilmiş! Bilakis ecnebî mektebinde yetişmiş lâübâlî bir hanımın sözlerine kanmış, yoksa bu muharrir biraz mâzî-i İslâm'ı karıstırmıs, İslâm'ın vetistirdiği eâzım-ı nisvânı ve bilhassa İslâm'ın bilâ-tefrîk hem erkeklere, hem kadınlara tahsîl-i ilmi mecbûrî kıldığını, esâsât-ı İslâmiyyenin neden ibâret olduğunu ve bu esâsların en mühimleri hürriyet ve müsâvât bulunduğunu; İslâm'ın kadınlar için kabûl ettiği tesettürün onların kemâlât-ı ahlâkıyye ve ilmiyyeden istedikleri kadar istifâde etmelerine mâni' olmadığını anlayacak kadar olsun tedkīkātta bulunsaydı Müslümanlık hakkında böyle çirkin sözler sarf etmeye cesâret etmezdi.

\*\*\*

Maamâfîh bir İngiliz muharririnin şöyle böyle demesi şâyân-ı istiğrâb değildir. Asıl şâyân-ı istiğrâb olan bizim muharrirlerimiz içinde bu kafa ile düşünecek adamların bulunmasıdır. Meselâ İfhâm gazetesinin bu haftaki ilâve-i edebiyyesinde "Zavallı Kadınlarımız" sernâmesiyle yazı-

lan bir makāledeki hâkim [172] olan zihniyet tamâmen bu ecnebî zihniyetidir. Müslümanlığı aslâ tanımayan, Müslümanlık'la aslâ alâkadâr olmayan, İslâm muhîtinde yetişmeyen ricâl ile bu vatanın mütenevver evlâdı bize aynı yabancı gözle bakıyor da biz buna şaşıyoruz!

Bu makālenin muharririne göre kadınlarımızı güneşsizlik ve havasızlık öldürüyormuş. Acaba memleketimizde güneş mi doğmuyor, hava mı esmiyor? Yoksa kadınlarımız mahbûs mu? Sonra kadınlarımız demekten kimler kasdolunuyor? İstanbul kadınları mı, yoksa bütün vatanın kadınları mı? Taşra kadınları, o fa'âl, o gayyûr, o fedâkâr kadınlar ne güneşten, ne havadan mahrûm değildir. Taşra kadınları, durdukları yerde vâveylâ koparan erkeklere bir nümûne-i sa'y ve fa'âliyyet, bir timsâl-i fazîlet ve nezâhet teşkîl ederler. Kocasını, oğlunu ve hattâ babasını harbe gönderen tasra kadını ciftini sürdü, bâğını belledi, sırtını örtecek kumâsı dokudu. Hazîne've vergi yetiştirdi, bizim de karnımızı doyurdu. Taşra kadını bütün bu vezâifi îfâ ediyorken hiçbir şikâyet etmedi ve hiçbir şey onun bu vazîfeleri îfâ etmesine mâni' olmadı. Bir kısım pâyitaht kadını da fedâkârlıkta taşralı hemşîresinden geri kalmadı. Fakat her nedense kadınlarımızı ıdlâle muttasıl çalışan bir takım adamlar İslâm kadınlarının mukaddesât-ı dîniyyeye i'lân-ı harb etmeleri için gece gündüz çalışıyorlar. Bilhassa tesettürün onların en müdhiş düşmanı olduğunu i'lân edip duruyorlar.

Bu fecî' yalanı irtikâb edenler pâyitaht kadınlarının sebeb-i inhitâtı olarak tesettürü gösteriyorlar. Tesettür dolayısıyla kadınlar her şeyde geri kalmışlar, câhil kalmıslar, mesrû' bir sûrette rızıklarını kazanmaktan mahrûm kalmışlar ve bu sefer muhârebede kocaları, babaları şehîd olunca meydanda kalmışlar. Sefâlet içinde kalmışlar. Açlıktan ölmeye mahkûm olmuşlar. Bundan dolayı nâ-meşrû' yollara sapmışlar. Bunların hepsi tesettürden ileri geliyormuş. Tesettür olmasa bunların hiçbiri olmazmıs. Aman Yâ Rabbî mukaddesât-ı dîniyyeye bu kadar düşmanlık etmek için ne kadar insâfsız olmak lâzım! Tesettürün kadınları ne ilim ve irfândan ne sa'y ü faâliyetten alıkoymayacağını isbâta tasaddî için insan mutlakā amâya uğramış bir cemâat içinde olmalı. Acaba tesettür kadınların idrâkini mi örtüyor yoksa ellerini ayaklarını mı kımıldamaktan men' ediyor? Bir kadın şerîatimizin emrettiği vechile tesettür etmekle insanlıktan mı çıkıyor yoksa o ridâ-yı fazîleti iktisâ etmekle iffetini mi tahkîm ediyor? İnsan bu muharrirlerin tesettür aleyhinde yazdıklarını okuyunca kendini bu muhîtin içinde değil binbir gece masallarının mevhûm ve muhayyel serâbları içinde sanıyor. Daha doğrusu bu havâî mücâdelenin netâicinden bîhaber kalarak sâhte feryâdlarla kadınlarımızın hakīkī mesâibiyle istihzâ eden bu donkişotlar, ne olur

artık hayâlâttan kurtulmaya çalışsalar da arz-ı hakīkate inseler, hakīkati görseler ve milletin yaralarını sarmaya gayret etseler. Evet muhârebede kocasını babasını ve oğlunu zâyi' eden kadınlarımız pek elîm bir hâldedir ve bilhassa bunların icinde zarûretin ilcâsıyla nâ-mesrû' yollara sapanlar da var. Bunu inkâr etmek hakīkat-bîn bir kimsenin hâtırından geçmez. Peki vatanımızın uğurunda, mukaddesâtımızın uğurunda, hayatımızın uğurunda şehîd verenlere bizim takdîm edeceğimiz cizye-i şükrân ellerine birer vesîka-i fuhş u fücûr vermek midir? Din ve devlet ve millet uğurunda ifnâ-yı hayât edenlerin muazzez yâdigârlarına bizim yâdigârımız o mel'ûn varaka mı olacak?... Bir kısm-ı kalîlin heves-i ihtikârı, hevâ-yı iğtinâsı uğurunda heder olan binlerce âilelerin sebeb-i sefâleti tesettür müdür? Zarûret sâikasıyla ırzını pâymâl edenlerin meşrû' bir sûrette maîşetlerini te'mîn etmeleri tesettürün kalkmasına mı vâbeste? Yoksa harbin sefâletlerini tehvîn icin te'sîs olunacak müessesât-ı hayriyye sâyesinde mi bu kadınlar fenâ yollara sapmaktan vikāye edilir. Görülüyor ki maksad kadınlarımızı kurtarmak değil maksad her çi bâd âbâd dînimizi ve müessesât-ı dîniyyemizi yıkmaktır. Kadınlarımızı sefâletten, mahrûmiyetten kurtarmak istenilseydi onları himâye ve vikāye maksadıyla müessesât-ı havriyye te'sîsi için himmetler sarf olunur, böyle bir takım kuru vâveylâlar koparılmazdı. Mâdem ki kadın bugün kendi sa'yiyle yaşamaya mecbûrdur, deniliyor; o halde kadına bir sermâye-i sa'y ü gayret bahş etmek için ne lâzımsa yapılmalıdır. Zarûrât-ı hayâtiyyeye inkıyâd etmemek kābil değildir. Fakat zarûrât-ı hayâtiyyeyi tehvîn etmek için mukaddesât-ı dîniyyemizi, âdâb-ı milliyyemizi fedâ etmek hâtırımıza gelmez. Çünkü uğurunda seve seve cânımızı fedâ edeceğimiz mukaddesât-ı dîniyyemiz ve âdâb-ı milliyyemiz bizi ne irfândan ne sa'y ü gayretten alıkoymaz. Bilakis irfânımızı fazîlet-i ahlâkıyye ile tezyîn eder ve bize dâimâ rehber-i hidâyet ve istikāmet olur.

Yine bu mukaddesât-i dîniyye düşmanları ikide birde daha hâlâ Dârü'l-fünûn şu'belerinde kızlarımızın erkeklerle beraber okumadıklarından şikâyet eder dururlar. Kızlarımızın mutlakā erkeklerle beraber okumasının hikmetini biz bir türlü anlayamadık. Bunda zerre kadar fayda görmedik. Bilakis bunda birçok mahzûrlar gördük ve bunları uzun uzadıya anlattık. Evet kızlarımızı okutalım, ulûm-ı nâfia ile techîz edelim, fakat erkeklerden ayıralım. Tedrîsât-ı muhtelite bize uymaz. Hele bu zamanda hiç uymaz. Bunun mehâzîr-i ahlâkıyyesi pek çoktur. Hem maksad okumak ve okutmak olduktan sonra kızlarımız erkeklerden ayrı okurlarsa ne gāyib edilir? Bilakis ihtilâtın mehâzîrinden kurtulur. Bundan birkaç ay mukaddem bu husûsa dâir başlayan bir münâkaşada bizim nokta-i nazarımız teslîm olunmuş, hükûmet de tedrîsât-ı

muhteliteyi men' etmiş idi. Fakat bu günlerde aynı hatânın kızlarımızı Tıbbiye'ye kabûl etmek hakkında verilen karâr dolayısıyla tekerrür ettiğini görüyoruz.

[173] Ma'hûd İctihâdcı, kızlarımızın Tıbbiye'ye kabûlünü "fikrî bir zafer" olarak i'lân ediyor. Acaba bu zafer kime karşı ihrâz olundu. Kızlarımız tahsîl etmesin diye kim mücâdele etmiş de ma'hûd İctihâdcı ona karşı ihrâz-ı zafer ediyor. Biz senelerden beri nisvân-ı İslâmiyyenin bu ihtiyâcına tercümân olduk. Hem bu hâdise târîh-i İslâm'da ilk defa olarak vukū' bulmuyor ki. İslâm müessesâtı bundan asırlarca mukaddem İslâm tabîbeler vetistirmis ve bunlar koca hastahâneler idâre etmislerdir. Medeniyet-i İslâmiyyeden bîhaber olan zavallılara acırız. Diğer taraftan Besîm Ömer Paşa da Tercümân-ı Hakīkat'e olan beyânâtında münevverlerin bu karârdan memnûn olacaklarını fakat diğer kısım halkın da bundan muğber olacağını söylüyor ki hatâdır. Kadınların erkek doktorlara hastalıklarını ifşâ etmemeleri bu pek şâyân-ı ta'yîb olmasa gerektir. Tabîb Paşa da bilirler ki bu bir taassub mes'elesi değildir ve buna taassub ma'nâsı vermek Paşa hazretlerine hiç yakışmıyor. Esâsen bu taassub kelimesi de su'-i isti'mâle uğradı... Taassub olsaydı ilme karşı olması iktizâ ederdi, şahsa karşı değil.

Daha sonra Paşa hazretleri kızlarımızın Tıbbiye'ye girmesine muârız olanların dermiyân ettikleri i'tirâzı beyân ediyorlar ve diyorlar ki:

"Erkeklerle fazla temâstan ahlâk bozulur! Bu çok esâssız bir i'tirâzdır. Bir defa fakülte içinde hanımların ahlâkı kat'iyyen bozulamaz. Çünkü ilmî bir mahfilde böyle şeyler olmaz. Haydi farz edelim hâricde bu hanımların yüzde yirmi, otuzunun ahlâkı bozulur. Her halde bunların yüzde yetmiş, seksenini kazanırız. Bu kazanılan mikdar bir kemmiyettir. İstisgār edilemez."

Evvelâ kızlarımızın tıbbî tahsîl etmelerine i'tirâz edenlerin kim olduklarını biz bilmiyoruz. Biz kızlarımızın okumasına zerre kadar mu'teriz değiliz. Fakat muhtelit tedrîsâtın mahzûrlu olduğuna kāniiz. Paşa hazretleri de bunu tasdîk ediyor. Muhtelit tedrîsâtın bir netîce-i tabîiyyesi olan hâricde ihtilâttan dolayı kızlarımızdan yüzde yirmi, otuzunun ahlâkı bozulacağını tahmîn ediyor. Fakat bu hüsrânı bakıyyenin salâbetiyle telâfî etmek istiyorlar ki bir kere tahmînin nefsülemre ne derece muvâfık olduğu cây-ı tedkīktır. Haydi nefsülemre muvâfık olsun. Kızlarımızın yüzde otuzunun bile bile ahlâkının bozulmasına Paşa hazretleri nasıl muvâfakat eder. Ahlâksızlığın ne yaman bir illet-i sâriyye olduğunu ve muhîtimizin en vahîm, en tehlikeli hastalığı bulunduğunu Paşa hazretleri pekalâ bilirler. Bildikleri halde bu vahîm hastalığın temâdî-i sirâyetine nasıl meydan bırakıyorlar. Buna niçin bir çâre düşünmediler. Tıbbiye Meclis-i Müderrisîn'i tedrîsâtın tefrîkini kendilerince ma'lûm ve müsellem olan bu tehlikeye rağmen nasıl oldu da düşünmediler. Biz bu husûsa kemâl-i ehemmiyyetle nazar-ı dikkati celb ederiz. Bâhusûs hükûmetimiz de tedrîsâtın tefrîkine karâr vermişti. Eğer tedrîsâtın tefrîki muallimlerce bir fedâkârlığı müstelzim ise ahlâksızlığın önünü almak için Meclis-i Müderrisîn bu fedâkârlığı ihtiyâra karâr vermelidir. Yok eğer bu fedâkârlığın milletçe veya devletçe ihtiyâr olunması lâzımsa onu da bilelim. Her halde bu hükûmet ve bu millet-i İslâmiyye mukaddesât-ı İslâmiyyesi, âdâb-ı milliyyesi nâmına böyle bir fedâkârlığa tahammül etmekten geri kalmaz.

Asıl şâyân-ı ibret olan cihet memleketin mukadderât-ı irfânına ve binâenaleyh mukadderât-ı hayâtına hâkim olmak dâiyesinde bulunan mütenevver ve mütefekkirlerin vatanlarına karsı ibrâz ettikleri hâlet-i rûhiyyedir. Bu mütefekkirler ve bu mütenevverlere göre memleketimiz bir menba'-ı taassubdur. Memleketi hakkında hiç bir fikr-i sahîh ve sâlime mâlik olmayan bir cemâatin mukadderât-ı irfân ve hayatımızı idâreye hiçbir salâhiyeti yoktur. Bu cemâat-i mütenevverenin bizim hakkımızdaki, dînimiz hakkındaki telakkīsi yabancı bir telakkīdir. Garb muharrirleri muhtelif sevâik-ı bedhâhâne ile hakkımızda ne demislerse iste bu cemâatin keskûl-i ma'rifeti bu ma'lûmât-ı sakīme ile doludur. Memleketimiz hakkında bunların serd ettikleri nokta-i nazarların esâsı hep bu ma'lûmât. İçlerinde memleketini tanıyanlar memleketin ihtiyâcını takdîr edenler enderdir. Bundan dolayıdır ki zavallı memleket hep geriliyor, hep düsüyor. Memleketin )1 en büyük derdi budur. ( ve bunun çâre-i ıslâhı dâiye-i tenevvürde bulunanların memleket hakkında sahîh ve hakīkī ma'lûmât peydâ etmek için bizzat tedkīkātta bulunmak, bizzat memleketi tanımaya çalışmak fakat o ma'lûmât-ı garîbenin te'sîrinden kurtularak o telakkıyâtı dimâğlarından söküp atarak ve kendilerinin birer müslüman, birer Türk olduğunu



idrâke himmet ederek çalışmaktır. Aksi takdîrde ne bu

memleket için felâh mutasavverdir, ne de bu mütenev-

verlerden bir hayır beklemek câizdir.

### SEBÎLÜRREŞÂD MECMÛA-İ İSLÂMİYYESİNE

Tasvîr-i Efkâr gazetesinin Salı günkü nüshasında frengi mücâdelesi ünvânıyla ve Meclis-i Âlî-i Sıhhî a'zâsından birisi tarafından şehrimiz ahâlisinin yüzde yetmişinin frengili olduğuna dâir vukū' bulan beyânâtını kemâl-i teessüfle okudum ve bir reddiye yazarak mezkûr cerîdeye gönder-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan beş kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

dim. Sebîlürreşâd'ın bu bâbdaki hak-perverliğine i'timâden bir nüshasını da size gönderiyorum. Lütfen neşriyle efkâr-ı İslâmiyyenin mugālatadan muhâfazasını ricâ ederim:

Otuz sekiz senedir silk-i celîl-i tıbda bulunuyorum. Emrâz-ı zühreviyye ve bâhusûs frengi hakkında sûret-i mahsûsada tedkīkātım var. Bu salâhiyetle beyân ediyorum ki mezkûr beyânât hem câhilâne hem mütecâvizânedir.

Câhilânedir. Çünkü frengi hastalığı en muntazam tedâvîye tâbi' tutulduğu halde dahi yüzde beş olsun avârız-ı sâlise gösterecektir. Muntazam tedâvî görmeyenlerde ise aşağı yukarı yüzde otuzdan ziyâde avârız-ı sâlise görülür. Bizim memleketimizde muntazam tedâvî görenler musâbların [174] belki yüzde onunu teşkîl etmez ve Sıhhiye Müdîriyet-i Umûmiyyesi'nin Abdullah Cevdet Bey müdîriyete gelmezden hayli mukaddem resmen kabûl ettiği müddet-i tedâvî vasatî olarak dört sene olup bu müddet meşhûr frengi mütehassısı âlimi Doktor Furniye'den beri kabûl edilmiş olan müddettir.

Şimdi gazetenize beyânâtta bulunan Meclis-i Âlî-i Sıhhî a'zâsının isnâdı vech ile yüzde yetmiş frengili bulunsa bugün İstanbul'da yedi yüz bin frengili bulunmak lâzım gelir. Yedi yüz bin frengilinin kâffesinin fennî sûrette tedâvî görmüş olması farz-ı muhâl olarak kabûl edilse en aşağı yüzde beşten otuz beş bin avârız-ı sâlise mübtelâsı bulunmak lâzım gelir ki bu otuz beş binin içinden burun düşüren, boğaz parçalayan, cilde isâbet eden kısımları mühim bir mevcûdiyet teşkîl ve herkesin gezerken bu nevi'den pek çok insanlara tesâdüf etmeleri icâb eder. Halbuki umûm mütehassısların teslîm edecekleri vech ile ahâlimizin muntazam tedâvîye devâm edebilenleri pek az olduğundan bu mikdarın her halde beş, on misli fazla olması yani İstanbul sokaklarında hemen her adımda müstekreh frengili manzaralara tesâdüf edilmesi, âdetâ İstanbul'umuza gelen herkesin havf u dehşet içinde kalması icâb eder idi. Hele ecânibin bu hâli görüp de memleketleri cerîdelerine yazmamaları mümkün olmazdı. Acaba hakīkat-i hâl bu merkezde midir?

Mütehassıslara ve hastahâne tabîblerine sorarız. Bugün tedâvîleri altında kaç frengili vardır ve bunlardan ne kadarı avârız-ı sâliseye mübtelâdır? Sonra herkesin de gözü kulağı var. Konudan komşudan, hısımdan, akrabadan gerek hizmetçi sınıfına ve gerek efendi ve hanım kısmına âid kaç âşikâr frengili yani frengisi dışarıya vurmuş kimse tanıyorlar? Bunların mikdarı hesâb ettiğimiz vech ile bütün tanıdıklarına nisbetle yüzde kaç teşkîl eder?

Bunlar hep bir nevi' hesablardır ki o sâyede insan takrîbî bir fikir edinebilir. İlmî istatistik yine başkadır. Acaba milletin yüzde yetmişini frengili gösteren Meclis-i Âlî-i Sıhhî a'zâsı hangi istatistiğe istinâd ediyor?

Bir memlekette frengi yüzde yetmişi bulursa artık mü-

tebâkī yüzde otuzun da frengiden kurtulması ihtimâli pek az kalır. Binâenaleyh hepsi frengili demek olur. İşte bizim maksadımız da memleketimizde frengi yoktur veya azdır demek değil. Bunların iftirâ ettikleri gibi umûm milletin frengili olmadığını ilmî sûrette bildirmekten ibârettir.

Evet memleketimizde frengi vardır ve nisbetle tekessür etmiştir. Meselâ harbden evvel askerler üzerinde yapılan istatistikler yüzde iki, üç gösterdiyse ihtimâl ki bugün yüzde beş, altı, daha ziyâde olmuştur. Fakat hiçbir vakit yüzde yetmiş olmamıştır ve olamaz. Allah esirgeye bu iddiâ bizim hem ma'nen hem maddeten bir daha düzelmemek sartıvla bitmis olduğumuzu iddiâ etmektir. Hem harb-i umûmî esnâsında frengi vukūâtının artması yalnız bize mahsûs değildir. Umûm milletler bu hâle giriftâr olmuştur. Yalnız onların re's-i kâra getirilen meslekten yetismis ciddî rüesâ-yı sıhhiyye ve idâriyyeleri yaygaralarla değil, hakîmâne ve sâkitâne tedbîrlerle kimseyi aldatmak ihtiyâcı hissetmeksizin sıhhat-i umûmiyyeye hizmet ederler. Bizde ise yaygara çok, hizmet yok. Yapılanlar hep bilâ-istihkāk elde edilmiş olan mevkiin muhâfazası kaydıyla mürâcaat edilen aldatıcı gürültülerden ibâret. Ortada âlet olan da sıhhat-i umûmiyyeye hizmet iddiâsı!

Bâtıl hemîşe bâtıl u beyhûdedir velî

Müşkil budur ki sûret-i haktan zuhûr ede.

Bir de mütecâvizâne demiş idik. Bu bâbda ne derece haklı olduğumuz bu ma'rûzâtımızdan anlaşılmıştır. Tabîî milleti yâr u ağyâra karşı bu derece maddeten ve ma'nen sâkıt göstermek yalnız tecâvüz değil ihânettir de. Hülâsa: Bil-cümle etibbânın vicdânlarına mürâcaat ederiz. Ciddiyetten uzak bir şekil almış olan şu hâlin mâhiyet-i hakīkıyyesinin meydana çıkarılması ve her türlü emrâza karşı yapılacak mücâhedenin vatanın, milletin hakīkī menfaatine ve silk-i celîl-i tıbbın şeref ve haysiyetine muvâfık bir şekle konması için şân-ı tabâbete lâyık bir sûret-i ciddiyyede müdâhale ve mücâhede buyurmalarını temennî eyleriz.

Doktor

A[ayın]. Ekrem



#### MANDA MES'ELESI

Bir zamandan beri matbûât ve efkâr-ı umûmiyyeyi işgāl eden Manda mes'elesi âtîsi ve netâyici i'tibâriyle bugün bizi ne kadar düşündürse becâdır. Evvelce matbûât sütûnlarında görülen bu mes'ele, Amerika hey'etinin vürûdundan beri daha ciddî bir şekilde tebârüz etmiştir.

Manda ne demektir? İ'tirâf edelim ki memleketimizde ancak son zamanlarda işitilen bu kelimenin ma'nâ ve derece-i şümûlü, ekseriyetimizce mübhem ve mechûldür. Tarafdarlarınca pek müsâid, aleyhdârlarınca bilakis korkunç bir şekilde tasvîr edilmesine bakılırsa bizce yeni

olan bu lafzın diplomasi ile alâkadâr ma'nâ ve derece-i şümûlünün henüz matbûâtımızca da sûret-i vâzıhada teayyün etmemiş olduğuna hükmetmek icâb ediyor.

Bazıları Manda'yı vekâlet, himâye ve sıyânet sûretinde; bazıları da muâvenet ve müzâheret şeklinde tasvîr ediyorlar. Her halde birinci ma'nâya göre Manda ile istiklâl mâhiyetlerinin te'lîfi imkânı yoktur.

Diğer bir devletin himâye veya vesâyetine giren veyahud o devleti hâkimiyetine vekîl eden bir devletin istiklâlinden bahsetmek abestir. Çünkü istiklâl ve hâkimiyet bir külldür. Hiçbir sûretle tecezzî kabûl edemez. Vesâyet [175] altında bulunan bir devlet istiklâlden vazgeçmiş, hakk-ı hâkimiyyetini vesâyetinde bulunduğu devlete terk etmiş demektir. Hiç şübhe yok ki İslâmlar arasında bu ma'nâya göre sevgili vatanımız için bir Manda isteyecek veya kabûl edecek bir ferd bulunamaz.

Esâsen bu ma'nâya göre memleketimize bir Manda te'sîsi, harb-i umûmînin hitâmında en tarrâkalı toplardan daha müessir bir âmil olan Wilson Prensipleri'yle hiçbir sûretle kābil-i tevfîk de değildir.

Wilson Prensipleri icâbâtı olarak şimdiye kadar istiklâlin ne olduğunu bilmeyen milletler bugün siyâsî bir mevcûdiyet, bir istiklâl kazanıyorlar. Asırlardan beri istiklâl ve mevcûdiyetlerini şanlı bir sûrette muhâfaza etmiş olan Türklerin millî hudûdları dâhilinde istiklâl ve hâkimiyetlerini tahdîd ile nihâyetlenecek her teşebbüs, dâimî ve umûmî sulhün üssü'l-esâsı olan Wilson Prensipleri'ne müdhiş bir darbeden başka bir şey olmaz.

Türkler yeryüzünde mevcûd akvâm arasında şimdiye kadar müstakil yasamıs târîhî milletlerin en kıdemlilerinden biridir. Türklerin istiklâlini altı yüz senelik bir devre hasr etmek hakāyık-ı târîhiyyeyi ayaklar altına almak demektir. Türkler ancak altı yüz hattâ bin seneden beri müstakil yaşamış bir millet değildir. Bugün Avrupa'da istiklâl i'tibâriyle en eski sayılan milletler, Romalıların taht-ı hâkimiyyetinde iken Türkler Ortaasya'da müstakil ve şevketli bir millet hâlinde yaşıyorlardı. Mîlâd-ı Îsâ'dan iki buçuk asır evvel, (Çin-Şi-Havang-Ti) Çin'de (Tsin) sülâlesini te'sîs ettiği zaman Ortaasya'da o vakit (Hiyung-Tu) yani (Kon) veya Koyunlu nâmıyla yâd olunan Türkler müstakil ve muazzam bir devlet hâlinde yaşıyorlardı. Hattâ (Tsin)lerin bile Cin'e inerek orada hasmetli bir devlet kurmuş Türklerden başka bir şey olmadıklarını müeyyid târîhî bir çok vesîkalar gösterilebilir.

Demek ki Türklerin yirmi beş asırdan beri istiklâllerini muhâfaza etmiş bir millet oldukları târîhen müsbet bir hakīkattir. Halbuki Avrupa'da bile mebde'-i istiklâli bu kadar eski bir zamandan başlayan bir millet yoktur.

Türkler o uzun ve eski zamanlardan beri millet i'tibâriyle istiklâllerini muhâfaza etmişlerdir. Bazen bir hânedân munkarız olarak yerine diğer bir hânedân kāim olmuş. Fakat millet i'tibâriyle Türk dâimâ müstakil kalmış ve ancak öyle yaşayabilmiştir.

Türk için istiklâlsiz hayat müstahîldir. Târîh de gösteriyor ki Türk, istiklâlsiz yaşayamamıştır. Büyük (Tang) sülâlesi zamanında o vakit (Tokyo) denilen Türk hâkānlığı dâhilinde menfûr entrikalarla tefrikalar ihdâs ederek Türkleri hâkimiyetleri altına alan Çinliler, Türkün aşk-ı istiklâlini bir türlü söndürememiş, dâimî ve müdhiş ihtilâller karşısında nihâyet memleketlerine çekilmeye mecbûr olmuş, Türkler de yine istiklâllerini kazanmışlardır.

Arkasında iki bin beş yüz seneyi mütecâviz şânlı bir târîh-i istiklâli bulunan bir millet için tereddüd edilemez ki istiklâl hayattır. Binâenaleyh bu millet istiklâlsiz yaşayamaz. Görülüyor ki Manda'nın istiklâli muhil olan şekli hiçbir Türkün kalbinde bir ma'kes bulmaz ve bulamaz. Anadolu'nun en hücrâ köşesinde bütün şuûnâta lâkayd ve mütevekkil görünen bir Türk köylüsünün kalbi bile herşeye rağmen aşk-ı istiklâl ile titrer. O herşeye karşı belki sabûr ve mütehammil görünüyor. Fakat din, nâmûs ve istiklâl; işte bu üçüne karşı mümkün değil lâkayd kalamaz. Çünkü nazarında hayat bu üç şeyden ibârettir.

Bundan başka, Hilâfet-i İslâmiyyeyi hâiz bir devletin, istiklâl ve hâkimiyetine mâlik olması îcâbât-ı şer'iyyedendir. Çünkü Halîfe'nin müstakil olması şarttır.

Gayr-i müslim bir devletin himâye ve sıyânetinde bir Hilâfet olamaz. Çünkü şerâit-i Hilâfet'ten biri de istiklâldir. Kütüb-i şer'iyyede tasrîh edildiği üzere Halîfe istiklâlini gayb ettiği takdîrde ahkâm-ı şer'iyyeyi infâz için ya onun istiklâlini te'mîn veya yerine bir Halîfe ikāmesi bütün müslümanlar için dînî bir vecîbe olur.

Görülüyor ki Manda mes'elesi bizim için ancak ikinci tarz-ı telakkiye göre münâkaşa edilebilir. Mütemâdî harb ve sû'-i idârelerle cidden yorulan, kuvve-i mâliyyesi sarsılan medeniyet-i âliyyede geri kalan bir millet nâfi' bir unsur-ı sulh ve terakki olabilmek için bu husûsta samîmiyeti aslâ dâî-i şübhe olmayan diğer bir devletin menâfi'-i mütekābile icâbâtı olarak muâvenet ve müzâheretinden pek büyük istifâdeler edeceği sübhesizdir.

İstiklâlimize, din ve harsimize, ictimâ'î hayatımıza halel getirmeksizin yapılacak böyle muâvenet, büsbütün başka bir mâhiyeti hâizdir. Bu da ancak bizimle o devlet arasında bilâ-vâsıta tekarrur ettirilecek bir mes'eledir. Fakat bu müzâheretin muhtelif devletlere havâlesi anavatanın inkısâmını intâc edeceği şübhesizdir. Halbuki millî hudûdlarımız dâhilinde bir inkısâma rızâ gösterecek tek bir Türk bulunamaz.

Her millet gibi Türkün de bir hakk-ı hayât ve mevcûdiyyeti vardır. Müstakbel-i cihân-ı beşeriyyeti, asırların küflendirdiği dar siyâset gözlüğüyle görenler; belki yanlış düşünebilirler. Belki millî hudûdlarımız dâhilindeki Anavatanımıza göz diken küçük iki millet emperyalizm hırsının verdiği neş'e ve şevkle Avrupa ve Amerika efkârı umûmiyyesini aleyhimizde zehirleyebilirler. Belki bazı gizli emeller, hakikatin tezâhürüne muvakkat bir perde çekebilir. Fakat inanmak isteriz ki bugün mukadderâtı mileli ta'yîn mevkiinde bulunanlar adl ü hakkın karşısında tezvîrâtın esîri olmazlar.

Amerika Reîs-i Hükûmeti bütün dünyânın kabûl ve takdîrine mazhar olan [176] dünkü mütâreke ile yarınki sulhün esâsını teşkîl eden prensiplerini muhâfaza etmek mecbûriyetindedir. Bu mecbûriyet hem Wilson için hem de Amerika devlet ve milleti için bir şeref ve haysiyet mes'elesidir.

Halbuki bu prensiplerin bir maddesi, Türklerin millî hudûdları dâhilinde istiklâl ve serbestî-i tâm dâiresinde yaşayacaklarını vaad etmektedir. İstiklâlimizden fedâkârlık etmek bizim için ne kadar tahammül-sûz bir vaz'iyet ise millî hudûdlarımız dâhilindeki vatanımızla yeni ve muhteris milletlere peşkeş çekildiğini işitmek de o derece vicdân-hırâştır.

Türkler, şimdiye kadar muhtelif milliyetler lehine çok ve pek çok fedâkârlıkta bulunmuşlardır. Bugün de arâzî i'tibâriyle en son hudûdlarına çekilmişlerdir. Bu hudûd dâhilinde artık fedâkârlıkta bulunamazlar. Çünkü Türkün mevcûdiyet ve hayatı o hudûd dâhilindeki birliğiyle kāimdir.

# ŞARKTA İNGİLTERE VE FRANSA

Londra'da münteşir "Şark-ı Karîb" mecmûasından:

"Fransa ile İngiltere'nin birçok defalar izhâr ettikleri muhâdenet her iki memleketin siyâset-i hâriciyyelerinde ta'kīb edecekleri yegâne tarîk olmalıdır. Sark-ı karîb siyâsetinde de en ziyâde hükûmeteyn arasında mûcib-i nifâk olabilecek mesâilin her iki tarafın menâfii nazar-ı dikkatten dûr tutulmamak şartıyla açıkça müzâkere ve münâkaşa edilmesi keyfiyetidir. İngiliz-Fransız i'tilâfının iki hükûmet arasında akdedilen bir i'tilâftan ziyâde iki milletin birbirini anlamaları, birbirini takdîr etmeleri dolayısıyla vücûda gelmiş bir i'tilâf olduğunu aslâ unutmamalıdır. Harbin netîcesinden iki memleket arasında zuhûru zarûrî olan mesâil-i mutlakayı meskût geçmek kadar, harbin takviye ettiği İngiliz-Fransız muhâdenetini gölgelendirecek bir şey yoktur. Sulh konferansının son karârı hükûmeteyni bir emr-i vâkı' karşısında bulundurmuştur. Binâenaleyh her iki hükûmet de hüsn-i niyyet ibrâz ederek bu emr-i vâkii kabûl etmeye ve arzularından bazıları yerine gelmemiş ise bile yine azla kanâat etmeye cehd ü gayret etmelidir. Hâlihâzırda Fransa hükûmeti daha doğrusu Fransız matbûâtı Sûriye mes'elesinden dolayı ibrâz-ı asabiyyet etmektedir. Bu mes'elenin harbin devâmı esnâsında halline çalışılmış ise de maalesef sûrî bir sûret-i hâlden başka bir netîceye destres olunamamıştı. Yalnız Kanal'ın beri tarafında bir şey anlaşıldı ki o da İngiltere'nin fazla arâzîye ihtiyâcı olmadığı ve herhangi bir müttefiki arâzî cihetinden memnûn edebileceğidir.

"O havâlîlerdeki siyâseti henüz teayyün etmemistir. Hakīkat sudur ki Fransızların pek vâsi' tahmîn ettikleri Fransız harsi Sûriye'de pek az muntabı' olup bircok verlerde küllivven mefkūddur. Eğer müttefiklerimize samîmâne bir ihtârda bulunmaklığımıza müsâade ederlerse diyeceğiz ki: Şarkta teveccüh arayanlar bu teveccühün celbine uğraşır görünmemelidirler. Mütârekenin akdinden beri Fransız ve Amerikalılar resmî bir sûrette celb-i teveccüh için pek çok uğraştılar ve eğer zevâhire i'timâd etmek câiz ise Amerikalılar bazı husûsâtta da muvaffak oldular. Diğer taraftan şark milletleri nezdinde hiç bir teşebbüste bulunmamış olan İngiltere eğer arzu ederse yalnız bir elini uzatmak sûretiyle birçok imtiyâzlar elde edebilir. Her halde her üç hükûmetin de şark-ı karîb ahâlisinin güzel gözleri için münâkaşâtta bulunarak çok şeyler gāib edeceklerinde şübhe yoktur."

### HİCÂZÎLER VE VEHHÂBÎLER İHTİLÂFI

11 Ağustos târîhli Tan gazetesinden:

Cezîretü'l-Arab'da yeni bir mes'ele-i siyâsiyye, Vehhâbîler ve Hicâzîler tarafından dûçâr-ı tehdîd olan istiklâli mes'elesi ortaya çıkıyor. Acaba Vehhâbîlerin bu hareketi iddiâ edildiği vechile Türkler tarafından tertîb edilmiş olan ertrikaların bir netîcesi midir? Bugün Türkiya böyle bir tahrîkte bulunmaya muktedir değildir.

Her ne olur ise olsun gayr-i müslimler, âlem-i İslâm'ın dînî münâzaalarına karışmaktan kemâl-i dikkatle ihtirâz etmelidirler. İslâm'ın nazarında pek büyük bir ehemmiyeti hâiz olan birçok teferruâta, hıristiyanların adem-i vukūfları olan birçok hatâlara ve meselâ Vehhâbîleri Hicâzîlerin zîr-i hâkimiyyeti altına sokmaya ve bi'n-netîce Arabistân'da kargaşalıklara müncer olacak dînî hükûmetlerin teessüsüne sebebiyet verebilir.

Avrupa düvel-i muazzamasının yegâne himmet ve gayreti, tebaalarından İslâmların hacca gitmelerini te'mîn etmekten ibâret olmalıdır. Buna muvaffak olmak için Şerîf Hüseyin'in Arabistân hükümdârı olmasına ve vâsi' bir salâhiyet ve kudrete mâlik bulunmasına hâcet yoktur. Şerîf Hüseyin'in makāmât-ı mukaddesede sükûn ve intizâmı te'sîse muktedir ve kendisine bu husûsta ibrâzı lâzım gelen müzâherete mazhar olması kâfîdir. Avrupa'nın müzâhereti sırf buna münhasır kalmalıdır. Avrupa

Şerîf-i Mekke'nin müfrit ihtirâsâtına, Cezîretü'l-Arab'da mevcûd olan müstakil Arab emâretlerini zîr-i nüfûz ve hâkimiyyeti ve Şâm'da mahdûmu Emîr Faysal'ın idâresi altına bütün memâlik-i Arabiyyeyi zîr-i nüfûz ve hâkimiyyeti altına almaya çalışacak bir hükûmet-i dîniyye te'sîs eylemesine zahîr olursa sünnîlere itâat etmek isteyen mezâhib-i muhtelife-i İslâmiyyeyi dilgîr eylemiş olur.

Bu hâl âlem-i İslâm'da ihtilâfâtı mûcib olacak ve Avrupa bunun aksülamellerini pek ağır bir sûrette hissede-

cektir. Avrupa bütün azamet ve kudretine rağmen bütün mefkûreleri ve an'aneleri tatmîne ve hattâ bizzat kendisini müdâfaaya gayr-i muktedir bir İslâm hükûmetini, uzun zamanlardan beri istiklâllerine dört el ile sarılmış olan muhtelif İslâm milletlerine kabûl ettiremez.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Eşref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

28 Ağustos 1919

01 ZilHicce 1337

Persembe

28 Ağustos 1335

Cild: 17 - Aded: 439

# ESRÂR-I *KUR'ÂN*

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

يَا بَنَى اِسْرَائِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِى اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

يَا بَنَى اِسْرَائِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِى الَّتِى اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَاَوْفُوا بِعَهْدى اُوفِ

بِعَهْدِكُمْ وَاِئِلَى فَارْهَبُونِ. وَاٰمِنُوا بِمَا اَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا

اَوَّلَ كَافِرِ بِه وَلَا تَشْتَرُوا بِأَيَاتِي ثَمَنًا قَلْيلًا وَاِئِلَى فَاتَّقُونِ.

وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْثُمُوا الْحَقَّ وَانْتُمْ تَعْلَمُونَ. وَاقيمُوا الصَّلُوةَ وَانْكُمْ تَعْلَمُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسَوْنَ انْفُسَكُمْ

وَاثْتُوا الزَّكُوةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِمِينَ. اَتَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسَوْنَ انْفُسَكُمْ

وَانْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ اَفَلَا تَعْقِلُونَ. وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ وَإِنَّهَا

لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ. الَّذِينَ يَظُنُونَ انَّهُمْ مُلَاقُوا رَبِّهِمْ وَانَّهُمْ إِلَيْهِ

لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ. الَّذِينَ يَظُنُونَ انَّهُمْ مُلَاقُوا رَبِّهِمْ وَانَّهُمْ إِلَيْهِ

#### Meâl-i Kerîmi

Ey İsrâîl oğulları, size in'âm etmiş olduğum ni'metimi anınız ve ahdime vefâ ediniz ki ben de size karşı olan ahdimi yerine getireyim, bir de benden, yalnız benden korkunuz. Nezdinizdeki *Tevrat*'ı musaddık olarak inzâl ettiğim Kitâb'a îmân ediniz. Onu inkâr edenlerin birincisi olmayınız. Âyetlerimi hasîs bir menfaat mukābilinde fedâ eylemeyiniz. Ve benden, yalnız benden sakınınız. Bile bile hakkı bâtılla karıştırıp hakkı ketm etmeyiniz. Namazı kılınız, zekâtı veriniz, rükû' edenlerle beraber rükûa varınız. Ya siz halka iyiliği emreder de kendinizi unutur musunuz? Halbuki Kitâbullâh'ı da okuyorsunuz. Bunu akletmez misiniz? Sabırdan, bir de salâttan istiâne ediniz ki salât, Hâlık'larına mülâkī olacaklarını, günün birinde ona rücû' edeceklerini yakīnen bilen erbâb-ı huşû'dan mâadâsı için ağır bir şeydir.

Âyât-ı mütekaddimede tevhîd, nübüvvet ve maâd hakkındaki delâil serd olunduktan sonra nev'-i beşere râyegân buyurulan niam-ı ilâhiyye ta'dâd olunmuş, Allah'ın rubûbiyet-i mutlaka ve ulûhiyet-i âmmesi isbât olunmuş, daha sonra, müşrikler ve Ehl-i Kitâb içinde Cenâb-ı Hakk'a şerîk koşanlar, evâmir-i Sübhâniyyesine isyân edenler ve risâlâtına îmân etmeyenler levm ve ta'nîf edilmişti.

Ehl-i Kitâb içinde Yahudiler, Peygamber Efendimiz'e ezâ etmekte pek ileri gidince Risâlet-penâh Efendimiz Tevrat'ın tevhîd-i Bârî ve hayât-ı uhreviyye ile [178] Cenâb-ı Hakk'ın erbâb-ı salâha vaad ettiği mesûbât ve münkirlerle kâfirlere ihzâr ettiği ukūbât hakkındaki muhteviyâtını tasdîk eden âyât-ı Kur'âniyyeyi teblîğ etmişti. Fakat bunlar Ehl-i Kitâb olduklarını ve eskiden beri peygamberlerin onlardan gönderildiğini, kütüb-i münzelenin onlara nâzil olduğunu düşünerek gurûrlanmış, nâil oldukları ni'met dolayısıyla hiçbir kimsenin onların pâyelerine erişemeyeceğini iddiâ ederek <sup>2</sup>(أَالُونَا عُلُونُ أَنْكُونُ أَنْكُونُ أَنْكُونُ أَنْكُونُ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَ أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا أَنْكُونَا

Halbuki onlar böylece büyük günâhlara girmiş, Cenâb-ı Hakk'ın niam-ı Sübhâniyyesinden gaflet ederek *Tevrat*'ı ihtivâ ettiği vaad ve vaîd, kasas ve ahkâm ile kabûl ettikleri halde nakz-ı ahd etmekle mezlaka-i küfre düşmüşlerdi. Bundan dolayıdır ki Cenâb-ı Hak bunlara mukaddemâ kabûl ettikleri ahdi der-hâtır ettirerek hak uğurunda Allah'ın azametinden başka bir şeyden korkmamalarını, inkâr ve inâd sâikasıyla Hazret-i Muhammed'e vahyolunan ve onların elinde bulunan *Tevrat*'a muvâfık olan âyâta küfretmemelerini, Benî İsrâîl'in Resûl-i Emîn hakkında gösterdikleri teazzum ve tekebbür husûsunda onlara önayak olmamalarını, bâhusûs kendilerince ma'lûm olan hakīkatin tezâhüründen sonra bu gibi hâlâtta bulunmamalarını ihtâr ediyor.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/40-46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mâide, 5/18.

Görülüyor ki bu âyet-i kerîmeden maksûd olanlar rüesâ-yı Yahud'dur. Çünkü bunlar ahd-i İlâhîyi sû'-i isti'mâl, Tevrat'ı tahrîf ve te'vîl etmekte, Tevrat'ın bir kısmını göstererek diğer aksâmını, sırf mevki'-i riyâseti muhâfaza etmek ümniyesiyle gizlemekte, nitekim risâlet-i Muhammediyye ve Kur'ân-ı Kerîm'e îmân etmekle bu riyâsetin ellerinden gitmesinden korkmakta idiler. Bunlardan bazıları hakīkati gizlemek veyahud âyât-ı sarîhayı te'vîl etmek için pâdişâhlarından para alıyorlardı. Bazıları da avâmın keyif ve arzusuna hizmetle yahud şerîatlerinin tekâlîfini tahfîf etmekle rüşvetler, hediyeler alarak zevklerini tatmîn ediyordu. İşte bunlar bu sûretle Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in risâleti hakkında kendi kitaplarında vârid olan tebşîrâtın sarîh olmadığını, ism-i şerîfi zikrolunmadığını beyân ve ancak bazı işârâtın bulunduğunu ityân ederlerdi. Nîsâbûrî أو لَا تَلْسُوا الْحَقُّ بِالْيَاطِلِ) ayet-i kerîmesinin ma'nâsı "Hakīkati serd ettiğiniz bâtıllarla karıstırmayınız." demektir. divor. Bu bâtıllar Yahud'un ileri sürdükleri şübhelerdir. Çünkü Risâlet-penâh Efendimiz hakkında Tevrat ve İncil'de vârid olan nusûs, nusûs-ı hafiyyedir. Bunları bilmek için istidlâle ihtiyâc vardır. İşte bunlar bu husûsta mücâdele eder ve bunları teşvîşe çalışırlardı. Benî Kureyza ile Benî Nadîr arasında Medîne Yahudileri bulunup bunlar da münâfık idiler. Hazret-i Muhammed'i zâhiren tasdîk ve bâtınen inkâr ederlerdi. Bunların ekserîsi "Vâkıâ Hazret-i Muhammed nebiyy-i mürseldir, fakat bize değil." derlerdi. Binâenaleyh bunların hakīkati bâtılla örtmeleri zâhiren Hazret-i Peygamber'in risâletine îmân, bâtınen risâletini inkâr idi. Bir de onun kâffe-i besere mürsel olduğunu bildikleri halde ancak ümmî olan Arablara gönderildiğini söylemeleridir.

Kâffe-i müfessirîn Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in kütüb-i semâviyyede ancak evsâf ve işârât ile zikrolunduğunda müttefiktirler. İsm-i şerîflerinin zikrolunduğunu ancak İncil-i Barnaba'da gördük. Bu İncil'in otuz dokuzuncu faslında:

"Hazret-i Âdem ayağa kalkınca havada güneş gibi parlayan bir kitâbe gördü: "Lâilâhe illâllâh Muammedün Resûlullâh" O vakit Hazret-i Âdem ağzını açarak dedi ki: "Yârabbî bana lutfedip yarattığına teşekkür ederim. Fakat bu kelimâtın: Muhammedün Resûlullâh'ın ne demek olduğunu bana beyân buyurmanı niyâz ederim." Cenâb-ı Hak "Pekalâ yâ Âdem. Bil ki sen benim yarattığım ilk insansın ve bu senin gördüğün bundan birçok sene sonra gelecek oğlundur. O benim resûlüm olacak. Ben kâffe-i eşyâyı onun için yarattım. O geldiği vakit dünyâya öyle bir nûr bahş edecek ki hiçbir şey yaratma-

dan altmış bin sene evvel onun nefsi semâvâtın revnakında o nûrun içinde idi... ilh." buyurdu.\*

Bu İncil'in nâşiri merhûm Şeyh Muhammed Bayram'dan, o da bir İngiliz seyyâhından naklen Vatikan'da Papalığın kütüphânesinde "Kalem-i Himyerî" ile bi'set-i nebeviyyeden mukaddem yazılmış bir İncil gördüğünü ve bu İncil'de Hazret-i Mesîh'in (وَ مُبَشِّراً بِرَسُولُ يَأْتِي مِنْ بَعُدِى dediği rivâyet edilmektedir ki bu da Kur'ân-ı Kerîm'in beyânına mutâbıktır.

Cenâb-ı Hak mukaddemâ beyân ettiğimiz vechile Benî İsrâîl'in risâlet-i nebeviyyeye îmân etmeleri için bazen tergīb bazen terhîb yolunu ta'kīb etti. Haklarında râyegân buyurduğu niam-ı ilâhiyyeyi ihtâra, bir takım ümerâ ve mülûkün rüşvet ve hediyelerini kabûl ile arzularını tatmînden sarf-ı nazar etmelerini ihtâr etti. Hakīkati gizleyerek, ellerini avuçlarını rüşvetlerle telvîs etmemelerini, ondan sonra onları dîn-i Hanîf'i kabûle da'vetle erkân-ı şerîati ikāme etmeleri sadedinde ²(وَالْتُوا الزَّكُووَ وَارْكُعُوا مَعَ الرَّاكِعينَ buyurdular.

Salât ile emrolunmalarının sebebi namazda azamet-i ilâhiyyenin tezekkür olunmasıdır ki bu sâyede musallî işlediği maâsîden Cenâb-ı Hakk'a teveccüh ve ilticâ ile başka bir fenâlık irtikâbından vazgeçer. 3(وَ اَقِم الصَّلُوةَ لذكْرى). Cenâb-ı Hakk'ın tezekkürü, onun âşikâr ve nihân her şeyi bildiğini, kâffe-i mukadderâtın onun elinde bulunduğunu, onun nezdinde ancak rızâ-yı Rabbânîsini hâiz ve taraf-ı Sübhânîsinden me'zûn olanların şefâati kabûl olunacağını teemmül etmektir ki insanı a'mâl-i sâlihaya sevk ile fenâlıklardan teb'îd eder. Binâenaleyh namaz hakkıyla edâ olunduğu takdîrde bu farîzayı îfâ eden için fenâlıklara karşı bir siper olur. Müslümanlar [179] namazı şerâitiyle îfâ ederek bilhassa namazın sırrı, rûhu olan azamet-i Rabbâniyyeyi istihzâra muvaffak olurlarsa hiç şübhesiz namaz onları fahşâ ve münkerden nehy إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهِي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ)\* eder. 4 َ Fakat Cenâb-ı Hakk'ın huzûrunda kalbleri zik- (مَاتَصْنَعُونَ rullâhtan gāfil olduğu halde duranlar namazlarından ne dînî, ne dünyevî bir fayda hâsıl edemeyeceklerinden mâadâ bir günâh işlemiş olurlar ve bu günâhtan tevbe ve istiğfâr ile pâklenmeleri iktizâ eder. أَوْ يُلُ لِّلْمُصَلِّينَ. الَّذِينَ ve istiğfâr ile pâklenmeleri iktizâ eder. أَوْ يُلُ لِلْمُصَلِّينَ. الَّذِينَ (هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ. الَّذِينَ هُمْ يُرَاؤُونَ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ

İşte namazın sırrı, rûhu budur. Bundan dolayıdır ki Cenâb-ı Hak onu erkân-ı dînden kılmıştır. Bu rüknü îfâ eden Müslümanlığın en metîn rüknünü ikāme etmiş olur. Kur'ân-ı Kerîm herhangi kimseyi da'vet veyahud herhangi bir kavme teblîgātta bulununca dâimâ ikāme-i salâtı emreder.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara, 2/42

<sup>\*</sup> İncil-i Barnaba'nın İngilizce ve İtalyanca tercümeleri idârehânemizde mevcûddur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tâhâ, 20/14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ankebût, 29/45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mâûn, 107/4-7.

Bu asrın müslümanları, bilhassa dâiye-i tenevvürde bulunanları salâtın bu hikmetinden gaflet ederek kimi o farîzayı istemeye istemeye edâ ediyor, kimi de onun hikmetini büsbütün ihmâl ederek namaz kılmayı mûcib-i âr bir şey addedip namaz kılanları da ta'yîb ediyor. Bu sûretle ne Allah'ı zikrediyor, ne de hudûd-ı ilâhiyyeyi nazar-ı i'tibâra alıyor ve binâenaleyh aralarında ayrılıklar, düşmanlıklar, münâferetler çoğaldığı gibi kâffe-i münkerât da şâyi' oldu. Muharremâta riâyetsizlik, hukūk-ı zuafâya tecâvüz alabildiğine intişâr etti. Bunun netîcesi olarak ravâbıt-ı ictimâ'iyyeleri çözüldü, menâfi'-i umûmiyyeleri istihkār edildi. Düşmanlarının âmâline hizmet olundu. Nihâyet öyle bir hâle geldiler ki:

 $^1$ رُهُمُ مَنْنَهُمْ شَدیدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِیعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتٰی ذٰلِكَ بِاَنَّهُمْ قَوْمٌ)  $^1$ (لَا یَعْقِلُونَ اللهِ اُولٰئِكَ حِزْبُ)  $^2$ (لَا یَعْقِلُونَ اللهِ اُولٰئِكَ حِزْبُ) "Kendi aralarında "Kendi aralarında" (الشَّیْطَانِ اَلَا اِنَّ حِزْبَ الشَّیْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ "Kendi aralarında kabadayılıkları dehşetlidir. Bunları toplu zannedersin. Halbuki kalbleri dağınıktır. Bu da şundan ileri geliyor ki bunlar akılsız bir cemâattirler." - "Üzerlerine şeytân müstevlî olarak kendilerine Allah'ı tahatturu unutturmuştur. İşte bunlar şeytânın fırkasıdır. Bilmiş ol ki şeytânın fırkası yok mu, işte hâsir olanlar ancak onlardır."

Abdülaziz Çâviş



### **İMKÂN-I VAHY**

Vahyin imkânına dâir söz îrâdı, vahiyden murâd olunan ma'nâyı tasvîr ettikten sonraya bırakıldı. Kelime-i masdar olan vahyi nefs-i kelime i'tibâriyle hâiz bulunduğu masdariyet-i ma'nâ-yı hâsılıyla ta'rîf edeceğiz:

Buna müteallik bazı elfâzın zihinde tersîm ettiği maânîye tevcîh-i maksaddan ise murâd olunan ma'nâya münâsib lügātin zikr u ityânı tercîh edildi.

Bir kimseye gizli olarak bir şey söylendiği vakit ben ona şu şeyi vahiy yahud îhâ ettim deniliyor. Bu takdîrde vahiy kelime-i masdar olur. Bir yere gönderilen mektup ve resûlün bir sırr-ı mahsûsu hâvî olması, husûl-i ilmi için bazı husûsî maksadların gayra teblîği de lügatte vahiy ma'nâsını tazammun eder. Ahîren işbu kelime-i celîle kıbel-i İlâhîden enbiyâ'-i kirâma ilkā ve teblîğ olunan esrâr ve ahkâma ihtisâs eyledi.

Vahiy, hafî bir şeyi bildirmeğe de denilir. Bu i'tibâr ile onu bildiren mûhî (yani îhâ edici) murâd edilir. Ancak vahiy kelime-i mübeccelesi cânib-i Hudâ'dan bir nebîye münzel olan kelâm-ı İlâhî ma'nâsını mutazammın idiği lisân-ı şerîatten idrâk olundu. Binâenaleyh vahyin bir nûr-ı irfân olup kıbel-i İlâhîden vâsıta ile yahud vâsıtasız

olarak vukūa geldiğini insan ilm-i yakīn ile kendi nefsinde derk ve takdîr eder.

Şerâit-i vahyden biri, ya muhâtab-ı Hudâ'nın sem'inde savt-ı beşere benzemeyen bir hâssa-i savtiyye ile veya savtsız temessül eyler. Kendisiyle ilhâm arasındaki farkı da ihsâs eder. Çünkü ilhâm levh-ı vicdânda nefis ile ânî bir sûrette teyakkun olunur ve nereden geldiği his ve idrâk olunamayacak bir hâle sevk eyler.

Açlık, susuzluk, keder, sevinç gibi şeyler vicdânda nasıl hissolunursa ilhâmın da keyfiyet-i husûlü onlara ziyâde benzer. Ammâ, irfân-ı beşerin envâından olan vahyin vukūu umûm efrâd-ı nâsın mesâlihince mestûr olan şeylerin inkişâfı Cenâb-ı Feyyâz-ı Mutlak'ın mükerrem ve muhtas kıldığı zât-ı âlîye müyesser ve müncelî olur. Vahyin fazl-ı İlâhî ile sühûlet-i fehmi, nazar-ı akılda kābil-i inkâr olamaz. Âkıl onun idrâkinde hiçbir güçlük görmez. Ancak onu anlamayı murâd etmeyen, hubb-i nefsiyle kuvve-i fâhimesini kasden anlamamak cihetine sevk ve icbâr eden kimse o ni'met-i idrâkten mahrûmdur.

Her ümmette bu gürûh bulunur. Her zaman ilimde noksânları, hıffet-i meşrebleri sebebiyle maksûd hakī-katlere eriştirici yakīn sâhillerinin vâresine yani bu'd-i nihâîsine atılan insanlar eksik olmuyor. Bunlar havâss-i hamsleri tahtında vâkı' olmadığına sırf cehl ü inâda müstenid olduğuna delâlet edecek bir tarzda şekk ü dalâletin müdhiş uçurumlarına düşerek kuvve-i idrâkiyyelerini bu sûretle çığırından çıkarırlar.

Demek olur ki; her hakīkatten alabildikleri nasîbleri sübhe zulümâtından ibâret kalır. Bu hâl ile envâ'-ı hayvânâtın en dûn derekesine inerek aklın, suûn ve esrâr-ı ilâhiyyenin, ahkâm-ı dîniyye ve insâniyyenin icâbâtını unuturlar. İhtiyâr-ı nefsânîleriyle evâmir ve nevâhî altına girmek kaydından serâzâd kalmak lezzetini her seye tercîh ederler. Belki lâyık olduğu seyleri iltizâm ile üzerine konulup bağlanacağı yükü taşımak zahmetinden, lâyık olmadığı alâyık ve maâyibden men' eden şeylere kulak asmaktan berî kalmak [180] sûretiyle hâl-i behîmîden daha ziyâde mütelezziz olurlar. Nitekim: Insandan başka olan hayvânların ahvâli bu şekle bir misâl olur. O gibilere nübüvvât ve edyâna müteallik mebâhisten bir şey ityân olunsa bunu ısgāya bî-pervâ yanaşmayıp kendi fikr-i kāsırlarıyla ihtiyâr ettikleri yolda reddetmek, o misilli saâdet-i vecîhesinden münharif kalmak, zihinlerini bir delilik tenvîr ve tahlît etmesinden ihtirâzen kulaklarını parmakla tıkamak derekesinde zillet ve vahşet alâimi gösterirler.

Fikir ve hikmeti ihsâs eden Vâhibü'l-vücûd hazretlerinin inâyet-i şâmilesiyle ni'met-i vahye mazhar kıldığı zâtın düşünüp bir gûnâ mukaddemât tertîb etmeksizin herkese müyesser olmayan o nûr-ı Hudâ ile müşerref ve mümtâz olması nasıl müstahîl görülebilir?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haşr, 59/15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mücâdele, 58/19.

Bedâheten sâbittir ki ukūl, mütefâvit dereceleri hâiz olup bazısı diğer bazısından yüksek olur. En dûn kısmı da kendinden üst olanı idrâk etmeyendir. Ancak bunlar bir dereceye kadar icmâlen o ulviyeti anlar. Bu tefâvüt mertebeleri tarz-ı ta'lîmlerinden münbais olmayıp belki insanın ihtiyâr ve kesbinin dâire-i medhali hâricinde bulunan fıtratlarının muhassalasıdır.

Şübhesizdir ki: Ukalâ indinde nazariyât-ı ilmiyye ve hikemiyyenin en müteâlî aksâmı bedîhiyyü'l-husûl derecesinde görülür. Hadd-i ihsâdan bîrûn denecek sûrette merâtibin terakkīsi hakīkati onlara mestûr kalmaz.

Nüfûs ve himem-i âliyye erbâbı baîd olan bir şeyi pek yakın görür ve bu hakīkate muttali' olması için koşup maksadına erer. Onlardan gayrı halk ise bir şeyin bidâyetini inkâr ettiği halde netîce ve intihâsını görünce nâdim ve mütehayyir olarak gûyâ münâzaa olunmayan bir ma'rûf, kābil-i inkâr olmayan bir hakīkat imiş gibi onunla ülfet eder. Münkir onu inkâr ettiği vakit da'vet olunduğu şeye taabbüs ederek vâdî-i gurûrda hayvân gibi sıçrayıp cevelân eyler.

Her ümmette bugüne kadar sunûf-ı nâstan bu kabîl olanların –velev az mikdarda olsun– zuhûrundan hâlî kalınmamıştır.

Cenâb-ı Kādir-i Mutlak'ın sâir insanlardan her sûretle mümtâz kıldığı bir abdine vahy-i Rabbânîsinin tealluku imkânını yukarıda serd olunan mukaddemâtın tazammun ettiği muhık netîceye göre teslîm etmemek akl-ı selîm için kābil değildir. Buna yanaşmamak ise za'f-ı akıldan, bedâheti inkârdan baska bir seye haml olunamaz. Cünkü hikmet-i Hudâ muktezâsınca nüfûs-ı beseriyyeden, fitrat-ı asliyyelerinde cevher-i vücûdları tefâvütle mübeccel olanlar, müstaid oldukları feyz-ı İlâhîden kendilerini saltanat-ı ma'neviyyenin ufk-ı a'lâsına, mevki'-i insâniyyetten âlem-i melekûtün zirve-i ulyâsına îsâl eder sûrette cezb-i envâr ederler. Bir halde ki dûn fıtratta olanların bunca kātı' burhânlara rağmen taakkul veva hissetmeye bile varamadıkları evâmir ve makāsıd-ı Rabbâniyyeyi ayânen müşâhede ve teyakkun etmek, âlim üstâdlardan telakkī olunan derslere nisbet kabûl etmeyecek bir derece-i vâzıhada alîm ve hakîm olan Rabb-i Celîl'den telakkī-i ilm ü hikmet eylemek saâdetine nâil olurlar. Ondan sonra ta'lîm olundukları seyleri öğretmeye, me'mûr edildikleri evâmir ve ahkâmı nâsa teblîğ etmeye başlayarak meslek-i necâtın hakāyıkını, icâbâtını bu sûretle ısdâr ve ifhâm ederler.

Zâten nev'-i insanın mesâlih-i hayâtiyyesinin mecrâ-yı selâmette cereyân ve kesb-i umrân etmesi için hâl-i ictimâ' ve ittihâdda bulunmakta muztar kılan turuk ve esbâbı bildirip şeref ve mevkiini takviye etmek maksad-ı lâhûtîsiyle her ümmette her zaman derece-i ihtiyâclarına göre Zât-ı Ecell ü A'lâ'nın muhtas kıldığı zât-ı âlîyi me'mûr etmesi âdet-i ilâhiyyesi cümlesindendir.

İşte bu vech ile nasb olunan hidâyet hüccetleri halkı irşâd ve saâdet-i kâfiyyeye îsâl eder, bu saâdet-i kâfiyye nûrunu kıyâmete kadar sönmeyecek bir derece-i mu-kaddesede hâsıl eden dîn-i mübîn-i Ahmedî hâiz-i kemâl olmak hasebiyle İmâmü'l-enbiyâ Efendimiz silsile-i risâletin hâtemi olmuş ve ondan sonra bâb-ı nübüvvet dahi kapanmıştır ki risâlet-i Ahmediyye hakkında âtiyen yazılacak mebhaste inşâallâh îzâhât-ı lâzıme verilecektir.

Nev'-i beşerde bazı ervâh-ı âliyye ashâbının vücûdu ve zikr olunan mertebe-i sâmiyye-i nübüvvete izhâr-ı ehliyyet etmeleri kudret ve meşiyet-i ilâhiyyeye karşı neden müstahîl olsun?

Bâhusûs gözümüze görünmese bile cisimden daha latîf bir şeyin sâha-i mevcûdâtı müştemil olduğundan kadîm ve cedîd ilimler bizi irşâd eyliyor, nefislerimizdeki idrâkâtimiz de bu bâbda ihsâs-i yakīn ediyor. Bu kabîl bazı latîf vücûdların ilm-i İlâhîden bir şeye mahall-i inşirâk ve nüfûs-ı enbiyânın onlara şeref-endâz olmasında ne mâni' vardır? Bunun tasavvuruna mahal olmayıp bilakis ind-i İlâhîde mazhar-ı ıstıfâ ve imtiyâz olan öyle bir vücûd-ı müstesnâdan bir nûr-ı latîf delâletiyle bir haber-i sâdık geldiği vakit onun sıhhatine haml etmeye bir incizâb-ı vicdânî hâsıl ettiren esbâb-i bedîhiyyedendir.

Cenâb-ı Hakk'ın pâye-i nübüvveti muhtas kıldığı zât-ı âlînin dâire-i sem' u hissinde vahy-i Rabbânîyi mübelliğ olan savtın temessül etmesi, sâir ervâh-ı âliyyenin incilà ve bürûz eylemesi noktasına gelince: Enbiyanın düsmanları bazı hastaların uğradıkları emrâz-ı hâssaya müşâbih hâllerin ondan hâlî ve uzak olmadığı zu'munda bulunurlar ve bazı ma'kūlâtın da o hastaların hayâllerinde temessül ederek mahsûs derecesine geldiğini, bunları marîz olan zât, dalgınlık ve te'sîr-i ıztırâb sebebiyle güyâ görüp işittiğini ve nizâ' ve mücâdele ettiğini teslîm ederler. Ancak hakīkatte böyle bir şeyin vâkı' olamayacağı derkârdır. Şâyed suver-i ma'kūlenin temessülü tecvîz edilirse bunun her halde menşei nefistir. Bu da dimâğ, hâl-i tabîîsinden çıkıp [181] başka bir sûretle müteessir olduğu zaman husûle gelir, işbu ahvâl-i fevkalâdenin hakīkat şeklinde olmasa bile nüfûs-ı zaîfede âsârının zuhûru teslîm olununca: Kemâlât-ı mümtâze ile müserref olan nüfûs-ı âliyye erbâbında hakāyık-ı ma'kūlenin temsîli niçin câiz görülmesin?

Nüfûs-ı âliyye için bu gibi havârık, âlem-i hiss ü şühûddan gayri bir âleme teveccüh olunduğu ve hatâir-i kudse (âlem-i melekûta) ma'nen ittisâl peydâ edildiği zaman tecellî eder, bu hâl başkalarının mizâcında bulunması kābil olmayan isti'dâd ve ihtisâsları hasebiyle o yüksek dereceye müstahık olmaları da sıhhat-i akıllarının bazı levâhık-ı mahsûsasındandır.

Bu hasâisı mümkün kılan şeylerin gāyesi ise onların rûhlarıyla bedenleri arasındaki alâkanın ulviyeti, kendilerinden gayri olanların takdîr ve ihâta edemeyecekleri bir halde olup binâenaleyh hakāyık-ı ma'kūlenin kabûlü onlara sehîl ve belki mütehattim bir keyfiyet bulunmasıdır. Çünkü bunların şân-ı ulvîleri, nâsın kendilerinde görmeye me'lûf olmadıkları hasâisın timsâl-i müstesnâsıdır ki baskalarının ahvâline benzemeyen bu mugāyeret kendilerinin nüfûs-ı besere karsı hâiz bulundukları mevki'-i fazl u imtiyâzın ehemmiyetini gösterir. Binâenaleyh bu seref-i muzâafları da sıhhat-i risâletlerinin delîli makāmına kāim olur. Teblîğ ve ihbâr ettikleri şeylerin sıhhatini, hakāyık-ı ma'kūlâtta, sâir umûr-ı risâletlerinde selâmet-i şehâdetlerini te'yîd eden delâil cümlesindendir ki küfür, inkâr vesâir emrâz ile ma'lûl olan kalbler, onların devâ'-i ma'nevîleriyle sifâ-pezîr olur. Aklı ve azmi zaîf bulunanların su hâli onların mukaddes teblîğleriyle ihrâz-i kuvvet eder.

Alîl bir vücûddan sahîh bir şeyin sudûr etmesi, muhtel bir menba'dan nizâm-ı matlûba istikāmet gelmesi ise bedâheten münkerdir.

Urefâ-yı beşerden nüfûs-ı âliyye ve ukūl-i kâmile erbâbı ki bahr-i rûhâniyyette enbiyâ mertebelerinden aşağı kalmayacak derecede cür'a-nûş-i hakīkat oldukları halde kendileri enbiyânın evliyâsı mertebesinde kalmaya, onların vaz' ettikleri şerîat ve da'vet yolunda emînleri olmaya rızâ göstermişlerdir. O urefâdan nev'an bu hâle mukārenet ülfetiyle nasîbdâr olan birçoğuna bazı ahvâlde âlem-i gaybın nikāb-ı tecellîsi münkeşif olmakta bulunduğu gibi âlem-i misâlde de bazı şeyleri hakāyık-ı sahîhasıyla görmek saâdeti müyesser olmuştur. Binâenaleyh hakāyık-ı mestûrenin vâkıa mutâbık sûrette onlara müncelî olduğunu inkâr kābil değildir.

Bunun için kendileri enbiyâ'-i kirâm aleyhimü's-selâm hazerâtı her ne şey vermişler ise bunlardan hiçbirini istib'âd etmezler, bu zevk-ı girân-bahâyı tanımak bahtiyârlığına nâil olanlar onun kıymetini bilirler, ondan mahrûm kalanların hakīkat caddesinden inhirâfı kolay olur.

O zevât-ı kudsiyyeden bazı âsâr-ı sâlihanın zuhûru şerâi'-ı enbiyâya muhâlif olan şeylerden amellerinin selâmeti, akl-ı sahîhin inkâr edemeyeceği, yahud zevk-ı selîmin ib'âd eylemeyeceği sûrette tahâret-i fitratları, nazarı basîretlerinde şa'şaa-pâş olan serâir-i Samedâniyyenin sâika-i aşk u feyziyle hak olan, âmmenin hayrını ihâta ve tezyîn eden kulûb-ı hâssaya nûr-ı huzûr veren şeyleri intâka müteveccih olmaları kavil ve fiillerinin sıhhatine delîldir.

Âlim bir kimse onlara benzeyici olmaktan hâlî kalmaz, lâkin bu gibilerin hâllerinden inkişâfı daha daha serî' olan kısmı sû'-i amel ve gurûr erbâbıdır. Bunlar ancak ukūlü tadlîl, ahlâkı ifsâd husûsunda fenâ bir iz bırakarak

ma'sıyetleri sebebiyle mensûb bulundukları kavmin şânını da inhitâta uğratırlar. Yalnız Allah'ın lutuf ve avn-i mahsûsuna nâil olanlar o misilli te'sîrâttan âzâde kalırlar.

Bu halde ehl-i ıdlâlin kelimât-ı habîseleri yeryüzünde zuhûr edip hiçbir nef'i ve mahall-i karârı olmaksızın kuruyup mahv olan nebâtât-ı habîseye benzer.

Bu hakāyık-ı mekşûfeye ve in'âmât-ı Rabbâniyyeye karşı enbiyânın hâlleri ve münevver burhânlarıyla münkirlerin inkârları bunların enbiyânın haber verdikleri şeylerin imkânını ikrâr etmeleri arasında bir perde-i istitâr kalmıştır ki umûr-ı mu'tâdeyi idrâk husûsunda ukūlden birçoğunu böyle bir perde ihâta etmiştir.

Mütercimi: Hüseyin Mazhar Şeyh Muhammed Abduh

## HUKŪK-I ÂİLE VE USÛL-İ MUHÂKEMÂT-I ŞER'İYYE KARÂRNÂMELERİ HAKKINDA

38

128nci maddede: "Mevâdd-ı sâbıka hükmünce tefrîkine hükmolunan kadın âhar bir şahıs ile tezevvüc ettikten sonra zevc-i evvelin zuhûru nikâh-ı ahîrin infisâhini mûcib olmaz." denilmiş. Kadın iddet beklerken yahud iddetin inkızâsından sonra âhara nikâh olunmaksızın zevc-i evvelin zuhûru sûretinde ne yapılacağı îzâh olunmayıp işkâl ve i'câm edilmiş ve hükm-i tefrîkın her halde bâkī olacağı îhâm olunmuştur.

Halbuki o maddelerin istinâd ettirildiği Mâlikî ve Hanbelî mezheblerinde tefrîk ibtidâen kat'î bir mâhiyette olmayıp kadının iddet beklemiş ve şahs-ı âharla akd-i nikâh etmiş olmasıyla da kat'iyet iktisâb etmez. O mezheblere istinâd eden 126'ncı madde mûcebince tefrîk olunan bir kadının muahharan zevc-i evveli zuhûr ederek ona nafaka birakmis vahud vaktivle nafakasını iskāt etmis olduğunu isbât ederse zevce kendisinin olacağı, zevc-i sânî duhûl etmiş olsa da nikâhının mu'teber olmayacağı ahkâm-ı icmâiyyedendir. Yalnız Mezheb-i Mâlikî'ye istinâd ettirilen 127'nci madde [182] mûcebince tefrîk olunan kadının ikinci zevciyle zifâflarından evvel zevc-i evveli zuhûr ederse hak onun olduğu kezâlik mücmeun-aleyhtir. Zevc-i sânî onun geldiğini duymuş yahud hayatını haber almış da bilerek zifâf ve duhûl eylemiş ise Mezheb-i Mâlikî'de kadın kendisine ebeden mahârimi gibi harâm olup zevc-i evveli terk veya vefât etse de nikâhı câiz olmaz.

Bir husûs için bir mezheb ve kavil ihtiyâr ve kabûl edilecekse tamâmıyla ma'lûm olmalı, etrâfiyla düşünülmeli. Tanzîm edilecek bir madde hiç olmazsa hükm-i icmâa muhâlif olmamalıdır. Bu maddeler öyle tanzîm edilmemişler. 39

130'ncu maddede: "Zevceyn beyninde nizâ' u şikāk zuhûr edip de tarafeynden biri hâkime mürâcaat ederse hâkim tarafeyn âilelerinden birer hakem ta'yîn eder. Bir veya iki taraf âilesinden hakem ta'yîn olunacak kimse bulunamaz veya bulunup da hakem olacak evsâfi hâiz olmazsa hâricden münâsiblerini ta'yîn eyler. Bu sûretle teşekkül eden âile meclisi tarafeynin ifâdât ve müdâfaâtını tedkīk ile beynlerini ıslâha çalışır. Kābil olmadığı sûrette kusûr zevcde ise beynlerini tefrîk eder ve zevcede ise mehrin tamâmı veya bir kısmı üzerine muhâlaa eyler. Hakemler ittifâk edemezler ise hâkim evsâf-ı lâzimeyi hâiz diğer bir hey'et-i hakemiyye veya tarafeyne karâbeti olmayan üçüncü bir hakem ta'yîn eyler. Hakemlerin verecekleri hüküm kat'î ve nâ-kābil-i i'tirâzdır."

Denilmiş. Mezheb-i Mâlikî'ye istinâd ettirildiği lâyıhada mastûr olup hey'et-i hakemiyyenin lüzûm-ı teşkîli me'mûrun-bih olduğu ve memleketimizde tatbîk olunmadığı ve sebebi inde'l-Hanefiyye vazîfeleri ıslâh-ı beyn olup vekâletleri olmadıkça tefrîkea salâhıyetdâr olmadıkları ve tarafeynin de bi'r-rızâ vekâlet vermez olduklarından ibâret idiği ve mezheb-i Mâlikî kabûl olunursa âileler içinde tahaddüs eden pek çok uygunsuzlukların mündefi' olacağı ve zevclerin i'tisâfâtına nihâyet vereceği mütâlaâtı dermiyân edilmiştir.

Halbuki hep yanlış. Hey'et-i hakemiyye teşkîli öyle lüzûm ve vücûb derecesinde me'mûrun-bih değil ancak def'-i şikāk için teşrî' olunmuş umûr-ı müstehabbedendir ve maazâlik memleketimizde metrûk olmayıp her tarafta bi-hamdi'llâh ma'mûlün-bihtir. Gerek hükkâma mürâcaattan sonra gerek daha evvel tarafeyn ehl ü akrabalarından emîn oldukları zevâta işlerini tefvîz ve ihâle eyledikleri ve onların ma'rifet ve himmetleriyle hâneyi yıkmaksızın, âile ve evlâdı perîşân etmeksizin tahaddüs etmiş olan uygunsuzluğu def' u izâle veyahud tatlılıkla tatlîk ve muhâlaaya rabt ile işi bitirdikleri her tarafta meşhûd ve her zaman kesîru'l-vukū'dur.

Mezheb-i Hanefî ile mütedeyyin olan ehl-i îmân me'mûrun-bih olan bir husûsun tatbîkine mezheblerinin mâni' bulunması töhmetini kabûl etmezler. Bühtândır. Komisyon düşünmeden yazmışlar, mezheb-i celîlin kadrini takdîr etmemişler, hükûmet-i seniyyeyi de hatâya sevk etmişler derlerse haklıdırlar.

Vekâleti hâiz olmayan bir hey'et tefrîke salâhiyetdâr olamaz demeleri de doğrudur ve yalnız kendilerinin değil onlarla beraber sâdât-ı Şâfiiyye ve Hanbeliyye'nin de mezhebleridir. Kitap ve Sünnet'in umûmât ve ıtlâkātı hep buna delîldir. Muhâlifînin ihticâc etmek istedikleri hakemeyn âyet-i kerîmesi de bunu müeyyiddir.

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ اَهْلِهِ الْطَاهِ Hak celle ve alâ 1 buyurmuştur (وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدَا إِصْلَاحًا يُوَفِّق اللهُ بَيْنَهُمَا ki ma'nâsı "Eğer zevceynin yekdiğerine meşakkat vermelerinden korkarsanız onun ehlinden bir hakem, onun ehlinden de bir hakem gönderiniz. Islâh etmek murâd ederlerse Allah aralarını tevfîk eder." demektir. Bundan öyle talâk ve muhâlaaya me'zûn olmayan ve fasl-ı da'vâ için intihâb edilen hakemlerin kendiliklerinden tefrîk ve hul'a salâhiyetdâr olacakları nasıl çıkar? Ve tarafeynden tahkîm olunmayıp hâkim tarafından ta'yîn olunan nâiblerin de hakem müsemmâsına dâhil olacakları nasıl kabûl olunabilir? Lügat buna müsâid midir? Hakemeynin derece-i salâhiyyetleri beyne's-selef ihtilâf olunup bazılarının (بهما يجمع الله و بهما يفرق) dedikleri mervîdir. Lâkin nâibler ve ecnebîler hakkında değil tarafeynin sûret-i mutlakada tahkîm ettikleri ehilleri, emînleri hakkındadır. Bu kavil Aliyyü'l-Murtazâ radıyallâhu anhın kelâmından olduğu müdevvenede menkül olup İmâm Mâlik ve etbâi onunla istişhâd eylemişlerse de Kûfe'de birisinin hakem ta'yîn ederken hul'a tevkîl etmediğini söylemesi üzerine ona da izin vermek lâzım geleceğini ve illâ zevcesinin de kendisine itâate mecbûr olmayacağını tefhîm ettiğine dâir olan eser-i mahfûzu ma'nâ-yı maksûdu îzâh eylemekte, zevcin vekâletini hâiz olmayan kimselerin tefrîke salâhiyetdâr olamayacaklarını göstermektedir. Artık mezheb-i cumhûru terkle mezheb-i tefrîke gidilmek nasıl lâyık olur. Bâhusûs memleketimizde ahâlî-i İslâmiyyenin kısm-ı a'zamı Hanefî, bazıları Şâfiî ve Irak ve Sûriye'de bir mikdarı Hanbelî'dir. Sekene-i asliyye bunlardan teşekkül eder. İçlerinden hakem ta'yîn olunanlar acaba bunu kabûl edip de mezheblerini terk eyleyip mu'tekıd olmadıkları bir mezheble amele cür'et edecekler mi? Ve cür'et edenleri bulunursa hakemleri mezheb-i Mâlikî üzere sahîh olacak mı? Kellâ. Çünkü hakemeynin udûl ve fukahâdan olmaları şart olup ve illâ hükümleri nâfiz olmayacağı kütüb-i Mâlikiyye'de musarrahtır. Adl ve fakīh olan kimselerin mütedeyyin oldukları mezheblerini bırakıp bilâ-hüccet onun hilâfına hükmetmeleri nasıl mümkün olur ve ederiz diyenlere adl ve fakīh demek nasıl sahîh olur. Bir de farz edelim ki mezheb-i Mâlikî'nin sıhhatine kāil olsunlar da o mezhebe göre hükümleri sahîh olsun. Lâkin hakemler hâkim ma'nâsında olmayıp bu kadarcıkla ihtilâfın mürtefi' olmayacağı ve beyne'l-eimme nefs-i hükmün sıhhati muhtelefün-fîh olmakla hiçbir te'sîri olamayacağı ve binâenaleyh kadın iddet beklemiş ve zevc-i âhara varmış olsa da mezheb-i Hanefiyye ve Sâfiiyye ve Hanbeliyye'de o nikâhın sahîh olamayıp hâlâ evvelki zevcinin taht-ı nikâhında kalmış olacağı şübhesizdir. Meğer ki ondan sonra tarafeyn bir kādî-i [183]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nisâ, 4/35.

Mâlikî'nin huzûruna giderek yeniden muhâkemeleri icrâ olunup da o hükmün sıhhatine hükmeyleye.

Buraları etrâfıyla teemmül edilmek lâzım gelirken hiç düşünülmemiş. Mezheb-i Mâlikî üzere âile komisyonları teşkîl edilsin, onların verecekleri hükümler sicillere kaydolunsun, i'tirâz mesmû' olmasın denilmekle mes'ele hallolundu zannedilmiş, emr-i nikâhta hıll ü hürmet ahkâmı telfîk-ı mezâhib vâdîsinden yok yere teşvîş edilmiştir.

Bunda zevcât için de hayır ve maslahat yoktur. Öyle zevcine i'lân-ı husûmetle hilâf-ı mezheb ayrılmış olan kadını ahâlimizden kim alacak. Ona tekarrub etmeye havâss u avâm eğer zinâ demezlerse elbet şübheli tanıyacaklardır. Mağrib diyârına yahud Sûdân'a gidip Mâlikîlere varacak değil ya. Daha etrâflı düşünülürse onu Mâlikîlerin de pek kabûl etmeyecekleri anlaşılır.

Cünkü bu madde o mezhebe de muvâfık değil. Öyle hey'et-i hakemiyye tarafeynin ifâdâtını bit-tedkīk ıslâh edemezlerse tefrîk ediverirler. Zevcede kusûr var ise mehrin bir mikdarı ve nihâyet tamâmı üzerine muhâlaa ederler demek hiç bir mezhebde yok. İcmâa muhâliftir. Zevc hakkında sarâhaten gadri mutazammın olduğu gibi suçlu olan zevceye de cür'et verir. Hakemler ta'yîninden maksûd ve muntazar olan emr-i ıslâha mâni' teşkîl eder. Akıl ve tecrübesi nâkıs genç bir kadın zevcine gazab etmiş olduğu bir zamanda yahud hâricden iğfâl ve ıtmâ' edilmiş bulunduğu sûrette kendisi ısrâr edince komisyonun tefrîka mecbûr olduklarını vâlideyni mehirden fazla bir sey vermeyeceğini biliyorsa artık sulha icâbet eder mi? Bu maddenin meâli zevc nasıl talâka mâlik ise zevce de mehri iâde etmeve râzî olursa zevcinden bosanmava mâlikedir demeye varıyor. Şerîat-ı İslâmiyye bu mudur? Yahud Mezheb-i Mâlîkî böyle midir? Hâşâ. Bu sûretle tefrîk onlara göre ancak zevcin verdiği mehirden başka bir zarar iddiâsında bulunmadığı ve tarafeynin müfârakate da râzî olup da ancak mehrin yahud bir kısmının iâdesine zevcenin rızâ göstermediği halde olur. Yoksa zevc verdiği mehrin birkaç mislini onun için sarf eylemiş, düğün yapmış ve ba'de'z-zifâf ağır urbalar, elmâslar, inciler ihdå etmiştir. Bununla beraber hanım yine kendisini sevmemiş ve bir ay geçmeden ben seni istemem diye nizâ' ve şikāka başlamış ise bunları da iâde ve tazmîn etmeyecek olur mu? Ya birkaç sene geçmiş ve zavallı zevc onu bir zevce-i müşfika zannıyla emlâkini de kendisine ferâğ ve temlîk eylemiş ise bunlar nerede kalacak. Kadın erbâb-ı nüfûz ve desâyisten birinin dâm-ı mekrine kapılmış, yahud daha genç ve daha güzel birini sevmiş ise bu emvâli de ona mı yedirecek? Cebren tefrîk olunan o zavallı insan da uzaktan seyirci mi kalacak? Verdiği mehri tamâmen istirdâd eylediği kâfîdir mi denilecek? Bu tefrîk-ı cebrî zulüm olmazsa zulüm nasıl olur? Şerîat-i ilâhiyye bundan münezzehtir.

(Bu bahis bitmedi)

Sadreddin

# TÂRÎHÇE-İ TARÎK-I TEDRÎS\*,

Necl-i necîb-i Hazret-i Hilâfet-penâhî Şâhzâde-i civân-baht devletlü, necâbetlü Ertuğrul Efendi hazretlerinin nâm-ı âlî-i necâbet-penâhîlerine ithâf olunmuştur.

Karn-ı sâbi' içinde idi ki hemen hemen bütün cihâna kesîf zulmet-i cehl istîlâ etmişidi. Bir taraftan Endülüs Arablarının nûr-ı mücerred-i İlâhî gibi tenvîr-i âlem-i medeniyyet eyleyen kâffe-i mebânî-i mübâreke-i irfânı, zulümâti bir sütre-i nisyân içinde nazarlardan nihân olmaya başlamış, diğer taraftan Şarkta zuhûr edip de nice asırlar saâdet-i beşeri idâme eden bütün füyûzât-ı ma'rifet ve medeniyyet zalûm ve cehûl ünvânına ebnâ-yı Âdem arasında en ziyâde istihkāk gösteren bir zâlim ve hûnrîzin bi-gayri hakkın döktüğü hûn-ı mazlûmânın vücûda getirdiği tûfân içinde mahv olup gitmişidi.

İşte bu esnâda idi ki aksâ-yı Şarkın ufk-ı muallâsından zuhûr eden hilâl-i Osmânî yavaş yavaş yükselerek o şeb-i cehâletin perde-i zulmânîsini yırtıp tenvîr-i âlem-i insâniyyet etmeye başladı. Bulunduğu âsumân-ı izzet ü rif'atte i'tilâ ile bedr-i kemâle vâsıl oldu. Biraz sonraları ise cihân-ı kemâlâtın üstâdân-ı ma'rifeti memâlik-i Osmaniyyede yetişir, bütün âlem-i insâniyyeti feyz-ı irfânlarıyla müstefîz-i ma'rifet ederler idi.

Dîn-i İlâhînin te'yîd-i ahkâm-ı şer'iyyesi husûsunda eslâfın izhâr ettikleri cidd ü kemâl İslâmiyet nâm-ı âlîsine olarak mu'cize-i bâliğa addolunmaya şâyân idi. İ'lâ-yı şân-ı diyânet, himâye-i ma'rifet vesâilinin istihsâli yolunda izhâr edilen hârikalara sultânu'l-ekālîm olan İstanbul'un ötesinde berisinde meşhûdumuz olan medreseler birer şâhid-i sengîndir. O dârü'l-irfânların hazâin-i kemâlâtından birçok zamanlar iğtinâm eylediğimiz envâ'-ı cevâhir-i ma'rifet sonraları bir takım nâ-ehiller ellerine düşerek birçoğu kıymet-i asliyyesinden dûr oldu. Bir haylisi de zıyâa uğratıldı.

Medâris-i âliyye-i Osmaniyyeden öyle etkıyâ-yı ulemâ yetişmiştir ki şer' ve aklın istihsân ettiği emr-i ma'rûfa imtisâl, akıl ve şer'in takbîh eylediği nehy-i ani'l-münkerden ictinâb cihetlerinde bizzat muktedâ-yı âlem idiler. Verese-i ulûm-ı enbiyâ ünvân-ı mefharetine –istihkāk-ı zâtîlerinin yâr u ağyâr nazarında tezâhürüyle– isbât-ı liyâkat ederlerdi.

Taht-ı Osmânîye bahş-ı revnâk eyleyen selâtîn-ı sâlifenin umûmen müşâvirleri ise zamanlarında mevcûd olan ve nass-ı kerîm icinde kadr-i vâlâları senâ buvurulan ulemâ idi.

<sup>\*</sup> Bu makāle vaktiyle İlmiye Sâlnâmesi'nde pak nâkıs olarak neşredilmişti. Burada aslı aynen neşredildi.

Müessis-i bünyân-ı devlet Osman Gāzî'nin -bir devlet-i medeniyyenin te'sîsi için iktizâ eden satvet-i maddiyye, mekârim-i ahlâk, kudret-i fikriyye gibi [184] üç rükn-i kavîmin müzâkere-i istihsâlinde muîn ve müşâvir-i münferidi Şeyh Edebali gibi o devrin en büyük bir allâme-i dânişveri idi.

Fâtih asrı ki, bereket-i ilm ü hüner, kesret-i feth u zafer cihetiyle saltanat-ı Osmaniyyenin bir devr-i mümtâzı idi. Mollâ Hüsrev gibi, Mollâ Gûrânî gibi birçok efâzıl Hazret-i Pâdişâhın bezm ü rezminde müşâviri idi.

Asr-ı Selîm Hân-ı Evvel'de ise fuzalâ-yı İslâm Müfti's-sakaleyn ünvân-ı bülendi ile ma'rûf olan İbni Kemâl o Pâdişâh-ı hakîmin hazar ve seferde müsteşâr-ı efkârı idi.

Ebussuûd Efendi ise asr-ı Kānûnî'nin *ir*şâ*d-*ı *akl-*ı *selîm*de nazar-ı intibâh ve kiyâsete karşı dikilmiş bir imâd-ı pür-vakārı idi.

İşte bu selâtîn-ı evvelîn mülklerinde bu sûretle icrâ-yı adâlet ve istihsâl-i kuvvet etmişlerdir.

Devlet-i Osmaniyyenin –o zamanlar ulemâsının kesreti cihetiyle– bu dârü'l-mülk-i fenâ içinde hazîne-i serveti sırf ilm ü ma'rifetten ve sermâye-i mübâhâti muktezâ-yı irfân olan necâbet ve celâdetten ibâret ve müdebbirân-ı umûr-ı devlet hemen kâmilen ulemâ-yı şerîat idi.

Zamanımızda ise medreseler, bünyân-ı devletin böyle erkân-ı asliyyesini yetiştirebilmek kuvvet ve metânetini gāib ettiğinden artık istifâde edilmez olduğu için âsâr-ı atîka gibi hıfza şâyân bir halde idi.

İstanbul'da esâsen medrese tahsîli –bir karn-ı cihâna hâtime çekip de birçok füyûzât-ı irfân ve medeniyyetle zînet-yâb olmuş bir asr-ı dîgerin küşâd-ı vakāyiine kudretini, kemâlât-ı mütenevvia ve muzafferiyât-ı mütetâbiasıyla isbât eyleyen– Fâtih'in devr-i hükûmetinde ibtidâ eder.

Vâkıâ bu âlem-i imkânda başlı başına bir dünyâ-yı ma'rifet vücûda getirmiş olan Hazret-i Fâtih'in mü-essesât-ı ilmiyyesinden neş'et etmemiş Şeyh Edebali gibi... Kara Halîl gibi... Molla Hüsrev gibi... Molla Gûrânî gibi... Hızır Bey gibi fazâil-i bâhire ve meşhûreleriyle âlem-i Osmânî'yi şeref-yâb eylemiş bazı eâzıma tesâdüf olunur. Bunlar kudret-i fâtıranın nâdiren yetiştirdiği havârık-ı fıtrattan ma'dûd bulundukları cihetle âsâr-ı beşeriyyedeki acâib-i seb'a-i âlem gibi ulemâ-yı Osmaniyân içinde nevi'leri şahıslarına inhisâr eylemiştir.

Türbe-i muallâ-yı Fâtih'i i'zâz eder bir sûrette dâiren mâ-dâr ihâta eyleyen o koca medreseler Hazret-i Pâdişâ-hın terakkī-i ma'rifet ve neşr-i adâlet husûsundaki metânet-i efkârına birer âbide-i üstüvâr-ı irfândır.

Bizde takdîr-i ma'rifet bayağı Hazret-i Fâtih'in kerâmet-i irfânından ve merâtib-i ulemâ ise Sultân Süleymân-ı Kānûnî'nin ilcâât-ı zamânından mütevelliddir.

Gerek hasâil-i âliyye, gerek meksûbât-ı ilmiyyece mütebahhir ve münferid olan Fâtih maârif-i cedîde-i Osmaniyyenin mehd-i zuhûru olmak üzere ihdâs eylediği medârisin küşâdında sadrazamı ile.. şeyhülislâmıyla... vüzerâsıyla... ümerâsıyla... hattâ bütün muhibbân-ı ma'rifetiyle beraber bizzat bulunmuşidi.

Hazret-i Pâdişâh ziyy-i ulemâyı, libâs-ı fâhir-ı saltanata müreccah görerek öyle bir kıyâfet-i muhtereme ile müştâkān-ı ma'rifet arasında görünmüş idi.

İlk derse el-yevm Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi'nin sunûf-ı âliyyesinden dördüncü senesine tahsîs edilen "Tâbhâne" Medresesi'nde ibtidâ edildi. Bu hüsn-i ibtidâ ile de – zamanının ulemâsı arasında tahaddüs eden mebâhis-i mühimmeyi fasl u hasmde hükm-i mutlakı olmak gibi bir kudret-i ilmiyye sâhibi olan— Fâtih âlem-i insâniyyetin en büyük bir kürsî-i irfân ve medeniyyetini İstanbul'un en müstesnâ bir mevki'-i muallâsında vaz' etmiş oldu.

Fâtih mahsûl-i irfânı olan medârisin tertîb-i nizâmâtına Türkistân-ı Ulyâ'dan celb eylediği Ali Kuşcu merhûmla Mollâ Hüsrev gibi iki dâhînin ve o zamanlar mevcûd olan birçok eâzım-ı ulemânın himmetleriyle muvaffak oldu.

Devlet-i Aliyye-i Osmaniyye tâ ibtidâ-yı zuhûrundan beri hıfz-ı hukūk-ı ibâd gibi vezâif-i beşeriyye içinde a'zam u eşref olan bir emr-i hayrın îfâsına fevka'l-gā-ye i'tinâ ederdi. Bu vazîfe... bu mîzân-ı adl ü hak — "Emânâtı ehline tevdî' ediniz!" tenbîh-i celîl-i Sübhânî-sine tevfîkan ulemâ sınıfının yed-i iktidârına mevdû' idi. Bu sebeble pâdişâhlarımız... vüzerâmız... umûmen halk erbâb-ı ilme— fî-haddi zâtihâ rütbe-i ilimden a'lâ bir mertebe olmadığından— ta'rîf-i nâtıkaya sığamayacak derecelerde hürmetler izhâr ederlerdi. Zâten İslâmiyet'te müsâvât-ı âmme esbâbını tebdîl eden bir kuvvet yoktur. Var ise kudret-i ilm ü irfândır ki ashabına efrâd arasında âsumânî bir imtiyâz bahş eder. Bu da Vehhâb-ı Kerîm'in Furkān-ı Mübîn'indeki vasf-ı Sübhânîsinden mütevellid bir atıyye-i mahsûsa-i ilâhiyyedir.

Ulemâ-yı Osmaniyân ise medâris-i mürettebede ale'ttertîb dersler görerek ve zamanlarında cârî kâffe-i ulûm ve fünûnda bidâa-i kâmile hâsıl eyleyerek selef-i sâlihîn hazerâtının isrine tamâmıyla ıktidâ ederlerdi.

Tarîk-ı ulemâya sâlik olacak tâlibîn-i irfân evvelemirde ulemâdan bir zâtın rahle-i tedrîsine dâhil olurlar, Hâriç dersleri addolunan mukaddemât-ı ulûm ve fünûnu ondan teallüm ederlerdi. Mukaddemât-ı ulûm ve fünûnu tahsîl eyleyenler, muallim-i evvelleri olan bu zâtın delâlet-i mahsûsasıyla müderrisînden diğer bir zâtın halaka-i ta'lîmine sokularak Dâhil dersleri nâmıyla yâd olunan ulûm-ı âliyyeyi tederrüs eylerdi. Dürûs-ı âliyye-i mezkûreyi de bu vech ile ikmâle muvaffak olan tâlibîn artık bununla "Sahn" derslerine kesb-i liyâkat eylemiş addedilirlerdi.

"Medâris-i Sahn" ise Fâtih Câmi'-i Şerîfi'nin iki tarafında kâin kârgîr fakat kurşunlu sekiz medresedir ki bunlara "Sahn-ı Semân" ıtlâk [185] olunur. Fakat necâbet-i ahlâkıyyesi mazbût ve müsellem bulunmak lâzım gelen tâlibîn-i ilm için "Medâris-i Sahn" a dâhil olmak da kolay bir sey değil idi. İbtidâ-yı emrde Medâris-i Sahn'ın i'dâdîsi hükmünde bulunan medreselerde ikmâl-i ulûm-ı mürettebe evlemek icâb ederdi. İ'dâdî hükmünde bulunan bu dârü'l-irfânlar ise talebe-i ulûmu medâris-i sahna îsâl eyledikleri cihetle "Mûsıla-i Sahn" ünvânı verilimişidi. İkmâl-i ulûm-ı mürettebe edip de "Sahn-ı Semân"da sâhib-i hücre olmaya muvaffak olan talebe-i ulûm öyle ma'lûmât-ı nâkısa ashabından olmayıp her biri birçok te'lîfât-ı mergübe vücûda getirmis, takvâ ve divânet ve kemâl ve fazîlet gibi esrâf-ı ümmete hâs birçok mehâsin-i seniyyeyi nefislerinde cem' etmiş ashâb-ı dehâdan bulunurlardı. Bu eâzımın el-yevm mütedâvil metrûkât-ı kalemiyyeleri, muhalledât-ı azîmeleri zamanımızda tahsîl-i ilim nâmına vakf-ı hayât eyleyen ashâb-ı kemâlin -bu kadar terakkiyât-ı ilmiyyenin vücûda gelmesiyle beraber- tenvîr-i efkârına hizmet etmek kuvvet ve meziyetinden düşmemiştir.

Ashâb-ı hücrenin kıdemlileri medreselerinin müzâkerecileri olup ol vaktin ıstılâhınca bunlara "muîd" denirdi. Muîd ünvânını hâiz olan bu ashâb-ı hücre "Sahn-ı Semân" medreselerinin arkasında kâin olup i'dâdî hükmünde bulunan "Tetimme" medresesindeki talebeye de tedrîs-i ulûm eylerlerdi. Böyle medreseden medreseye nakl ü hareket ederek bu tertîb ile tahsîl-i kemâlât eyleyen tarîk-ı ulemâ sâlikîni usûlen mülâzim olduklarında isimleri cerîde-i devlete kayd ile ba'dehû "Kadı" olurlardı.

Ulûm-ı şer'iyye ve akliyyede isbât eylediği kemâl ile üstâd-ı kül ünvân-ı mefharetine kesb-i istihkāk eyleyen Hazret-i Fâtih hikmet-i hükûmete evfak bir sûrette vücûda getirdiği bu tertîbât-ı tedrîsiyyesi ile merkez-i saltanatını dârü't-ta'lîm-i âlem olmak mertebesine îsâl eylemişidi. Bu mürettebât-ı tahsîliyyeyi zamanımıza tatbîk etmek ister isek:

"Sahn-ı Semân" medârisi bir Dârü'l-fünûn, "Tetimme" medârisi ki "mûsıla" ünvânı verilmiştir, onlar birer i'dâdî, hâricde inşâ kılınan "ibtidâ-yı dâhil" medârisi birer rüşdiye, "ibtidâ-yı hâric" medârisi de birer mekteb-i ibtidâî hükmünde idi.

"Sahn-ı Semân" medârisi sırf mütehassısîn yetiştirmeye mahsûs olduğundan mûsılalarda ikmâl-i nüsah eyleyen talebe-i ulûm hangi şu'bede behredâr-ı füyûzât olmak dilerse Sahn-ı Semân'ın o şu'besine dâhil olurdu.

Memlekette sunûf-ı muhtelife-i fenn ü ilm, tekmîl bu medreselerde tedrîs edilir, hâkimler, hekimler, mühendisler tekmîl bu dârü'l-füyûzâttan yetişir idi. Vâkıâ eslâf içinde Fâzıl Ahmed Paşa gibi... Müderris Osman Paşa gibi... müderrislikten nâil-i vezâret olanlar var idi. Fakat bunlar ilmen, liyâkaten her iki meslekte de isbât-ı iktidâr eyleyen erbâb-ı şecâat ve kemâlden idi.

Sahn-ı Semân müderrisleri kıdvetü'l-ulemâi'l-muhakkıkın ünvânına bi-hakkın şâyân oldukları cihetle enzâr-ı avâmm u havâsta refîu'ş-şân idiler. O zamanlar müderrislik ruûsu da liyâkat-i sahîha ashabına i'tâ olunurdu. Tertîb-i vech ile ikmâl-i tahsîl eyleyerek mülâzemet kâğıdını ahz edenler birçok seneler daha ulûm-ı âliyye iktisâbına vakf-ı hayât ve bulunduğu meslek-i mukaddeste rufekā-yı irfânına rüchân-ı fazîletini isbât eyleyerek nâil-i ruûs olanlar da ibtidâ-yı emirde aşağı derecedeki bir medresenin müderrisliğine ta'yîn edilip derece derece mazhar-ı terakkiyât olabilirdi. Kādı'l-kudât rütbesi ki Kazaskerlik makāmı demektir, nâil-i ruûs olup da terakkīye istihkāk-ı zâtîsini isbât edenlere münhasır ve İstanbul gibi Edirne gibi bilâd-ı cesîme kadılıkları da rütbe-i tedrîs ihrâz eyleyen bu meşâhîr-i celîlü'l-kadrin vücûdlarıyla müşerref ve müftehir idi. Ülemâya karşı büyük, küçük umûmen halkın gönüllerinde hürmet ve muhabbet meknûz olduğundan mevâlî ve kudât bî-vech belâ-yı azle uğratılmazdı. Ulemâ ise bu dünyâ-yı fânînin merâtib-i izz ü vakārını ilmin derecât-ı kemâlinde aradıklarından on beşer, yirmişer sene müddetle kaldıkları me'mûriyetlerinde icrâ-yı ahkâm-ı adâlete i'tinâ eylerlerdi. İnfisâlleri icâb edenler de rütbe-i ilmin ulüvv-i kadrini tebcîlen müstevfî maâș ile tekāud edilirlerdi.

İşte Fâtih devri devlet için müntehâsı birçok neyyir-i maâlîye vâsıl olur böyle bir bâb-ı necâtı küşâd ve devr-i Kānûnî ise iktizâ-yı hâl ü zamâna göre medâriste birçok esbâb-ı terakkiyât ve ta'dîlâtı ihzâr ve icrâ ile beraber merâtib-i ilmiyyeyi îlâd ü icâd eylemiştir.

Asr-ı Süleymân-ı Kānûnî'de ordu-yı hümâyûnca ziyâde mikdarda tabîb ve cerrâh gibi heyeât-ı sıhhiyyeye ve ma'mûriyet-i mülkiyyece de yine o mikdarda mühendise ihtiyâc-ı azîm hâsıl olduğundan Süleymâniye Câmi'-i Şerîfi civârında etibbâ için hâssaten bir tabîb medresesi inşâ ve onun yanında da bir dârü'ş-şifâ binâ edildi. Altı bin bu kadar senelik âlem-i insâniyyette bir rivâyet-i târîhiyyeye nazaran en evvel vücûda getirilen dârü'ş-şifâ bu binâdır ki her taşı Osmanlıların hiçbir millete nasîb olmayan fart-ı şefekat ve kesret-i hasenât ve ulviyyâtına ebedî bir lisân-ı hâl kesilmiştir.

Süleymân-ı Kānûnî: Dünyâda mevcûd mebânînin sanâyi'-i mi'mâriyyece en güzellerinden ma'dûd olan ma'bed-i mübârekinin civârında dört medrese-i cesîme vücûda getirdi. Bunlar azamet-nümûn olan saltanat-ı Süleymâniyyenin ilm ü fen nâmına te'sîs edilmiş dört rükn-i azîm-i kemâlâtıdır ki el-ân Dökmeciler'de enzâr-ı ibtisâra karşı irâe-i feyz u irfân eder. Hazret-i Pâdişâh bunları fünûn-ı harbiyyenin mukaddemâtı olan ulûm-ı riyâziyyenin tahsîline tahsîs eyledi. Yine o ma'bed-i mukaddesin tamâmen pîşgâhında bir de dârü'l-hadîs inşâ

olunarak zamanımızda olduğu gibi zamân-ı Kānûnî'de mütehassısîn bu vech ile büsbütün tefrîk edildi.

[186] Dârü'l-hadîs müderrisi ilmen, kıdemen müderrisîn-i mevcûdenin akdemi addolunurdu. Bir takım medâris ise medrese-i Süleymâniyye'nin i'dâdîsi i'tibârında bulunduğundan bunlara da "Mûsıla-i Süleymâniyye" ünvânı verildi.

İbtidâ-yı Dâhil ve İbtidâ-yı Hâric medârisinde ikmâl-i ma'lûmât eyleyen bir tâlib-i irfân tabîiyât gibi... riyâziyât gibi... tabâbet gibi ulûm-ı akliyye tahsîl edecekse Mûsıla-i Süleymâniyye'ye (Süleymâniye tetimmelerine), edebiyât-ı Arabiyye gibi... fıkıh gibi... kelâm gibi... ulûm-ı şer'iyye tahsîl eyleyecekse "Fâtih tetimmelerine" dâhil olurdu. Yukarıda da bil-münâsibe arz edildiği vech ile cerîde-i devlette mülâzim ünvânına istihkāk ancak tetimme me'zûnînine hâs idi.

Devr-i Kānûnî vüs'at-i mülk... kemâl-i saltanat i'tibâriyle devletin müntehâ-yı ikbâli ve eşvâk-ı zafer ve iclâl-i zamân münâsebetiyle nazarlardan mestûr kalan bazı ahvâl-i nâ-becâ dolayısıyla da inhitât-ı âtînin mukaddime-i zevâli idi. Fakat o zamanlar medreseler bu inhitâttan hissedilmez derecede müteessir olmuşlardı.

Hazret-i Fâtih binâ-kerdesi olan medâris-i semâniyyede Seyyid Şerîf'in âsâr-ı seniyyesinden olan *Hâşiye-i Tecrîd* gibi *Şerh-i Mevâkıf* gibi derslerin okutturulmasını tensîb etmiş, vakfiye-i meşhûresine de "*Kānûn üzere şuğl oluna*." fermân-ı hakîmânesiyle bu fikr-i selîminin te'yîd ve devâmına arzu göstermiş.

Sultân Süleymân-ı Kānûnî devr-i ikbâlini müteâkıb ise "Bu dersler felsefiyâttır." iddiâ-yı nâ-becâsıyla sahn-ı semân programlarından tayyolunmuş ve yerlerine "Hidâye gibi... Ekmel gibi" derece-i tâliyyede addolunan dersler ikāme edilmiş.

### **ISTITRÂD**

Meşhûrdur ki 987 târîhinde Takıyyüddîn-i Mısrî Tophâne'nin üstüne tesâdüf eden zirve-i cebelde bir rasadhâne vücûda getirmişidi. Cihân-ı gaybın keşf-i ahvâline buradan ıttılâ' ediliyor i'tikādıyla bu eser-i bedî' bir takım ta'rîzât ve mümânaâta uğradı. Hattâ vaktin şeyhülislâmı olan zât rasadât ile esrâr-ı felekiyyeye ıttılâı meş'ûm addederek böyle bir binâ-yı ma'rifetin ortadan kaldırılmasını der-i devlete arz eyledi. Arz-ı vâkı' şâyân-ı kabûl görüldü. Kapudan Kılınç Ali Paşa'ya hemen kat'iyyü'l-müfâd bir hatt-ı şerîf yazıldı; seyr-i kevâkibi, zıll-i irtifâ'-ı şemsi ta'yîn için birçok himmetlerle vücûda getirilen evtâr ve âsâr-ı sâire kâmilen tahrîb olundu. Tedkīkāt-ı riyâziyyenin mahsûlât ve netâyic-i nâfiasına mahall-i tatbîk olmak üzere nazar-ı irfân önüne kurulmuş olan böyle bir bedîa-i fen a'mâlara yakışacak bir iddiâ-yı bâtıl karşısında mahv olup gitti. İntihâ-yı istitrâd

Devlet-i Osmaniyye'ye gayret ve şecâat hasletleriyle iki yüz bu kadar sene îfâ-yı hizmet eyleyen Yeniçeri Ocağı Ferhâd Ağa nâmındaki hamiyetli bir merd-i fedâkâra halef olan Yûsuf Ağa ismindeki bir mutabasbıs riyâkârın Ağa Cırağı nâmıyla küsâd eylediği bir mekteb-i rezâletle nasıl inkırâza uğratılmış ise 1100 târîhlerinden biraz sonraları ki Köprülüler'den Amuca-zâde Hüseyin Paşa'nın mesned-i Sadâret'ten isti'fâ sûretiyle infisâline ve Sultân Mustafâ-yı Sânî'nin Hocası Şeyhülislâm Feyzullâh Efendi'nin ifrât-ı ikbâline tesâdüf eder, tarîk-ı ulemâda da "zâdegânlık" sınıfı küsâd olunarak devletin bünyân-ı aslîsini vücûda getiren medrese tahsîlâtında da gereği gibi tedennî müsâhede olunmaya başladı. Bir halde ki zâdegân-ı ulemânın -daha rahm-i måderde iken kıbel-i Rahmân'dan okutulmuş gibi- doğdukları gün beşiklerinin başlarına nazar boncuğu kabîlinden ruûs-ı tedrîs açılırdı.

Vaktiyle yedi yaşından yetmiş yaşına kadar medâriste tederrüs ve tedrîs-i fünûna hasr-ı hayât ederek isti'dâd-ı kemâlâtta tabîatin fevkine çıkmak kudretini izhâr eyleyen liyâkat-i sahîha ashâbı makāmına bir takım nâdânlar kāim oldu.

Süleymâniye medârisinin binâsından sonra medârisin vezâif-i muhassasasına nazaran merâtib-i müderrisîn on iki derece i'tibâr olunmuştur:

"İbtidâ-yı Hâric - Hareket-i Hâric - İbtidâ-yı Dâhil - Hareket-i Dâhil - Mûsıla-i Sahn - Sahn-ı Semân - İbtidâ-yı Altmışlı - Hareket-i Altmışlı - Mûsıla-i Süleymâniyye - Havâmis-i Süleymâniyye - Süleymâniye - Dârü'l-hadîs"

\*\*\*

Mûsıla-i Süleymâniyye ile onun fevkinde bulunanlara kibâr-ı müderrisîn ıtlâk olunurdu ki bu tarîk ile ashâbı mevleviyete nâil olurlardı.

Mûsıla-i Süleymâniyye'nin alt tarafındakiler de iki sınıftır: Biri Sahn-ı Semân ile onun üst tarafıdır. Diğeri Mûsıla-i Sahn ile onun mâdûnudur.

\*\*\*

Perşembe günleri müderrisînin şeyhülislâm efendi ile görüşmeleri usûl-i müttehaze icâbından olduğu cihetle yevm-i mezbûra "mülâzemet" günü ıtlâk olunurdu.

Şeyhülislâm efendiyi ziyârete giden müderrisînden Sahn-ı Semân ile onun mâ-fevki olanlar huzûr-ı şeyhülislâmîye dâhil oluncaya kadar mahsûs bir odada ikāmet, Mûsıla-i Sahn ile ondan aşağı derecede bulunanlar suffada istirâhat ederlerdi. Vakt-i kabûl hulûl edip de hey'etçe şeyhülislâm efendinin huzûruna dâhil oldukları zaman Dârü'l-hadîs müderrîsi cümlesine riyâset ederdi.

"Bitmedi"

Dârü'l-Hilâfe Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Muallimlerinden Topçu Kaymakamlığından Mütekāid

### [187] ARABISTÂN'DA BİR HAREKET-İ DÎNİYYE

The Times gazetesinin verdiği ma'lûmâta göre Hicâz Emîri ile Necid Emîri İbnü's-Suûd'un askeri arasında 25 Haziran'da cereyân eden muhârebede Şerîf Hüseyin'in mahdûmu Şerîf Abdullah tarafından kumanda edilen Hicâz askeri kat'î bir mağlûbiyete dûçâr olmuştur. Aradaki muhâsamâtın sebebi Tâif'in 160 mil şimâl-i şarkīsinde kâin bir mevkie iddiâ-yı tasarruftan ibâret olduğu Avrupa'da zannedilmiş ise de asıl sebeb "İhvân Hareketi" nâmı altında Arabistân'da zuhûr eden hareket-i dîniyyedir.

İhvân tıbkī on sekizinci asırda zuhûr eden hareket-i dîniyyedir. Zînetin, fıkdân-ı adâletin, umûr-ı dîniyyede tekâsülün aleyhinde bulunmakta ve her vâsıta ile neşr-i İslâm fikrini tervîc etmektedir. Bu tarîkat huzûz-ı nefsâniyyeye karşı beslediği husûmet i'tibâriyle sâir buna mümâsil İslâm tarîkatlarını pek çok geride bırakmaktadır. İhvân hareketine iştirâk edenler yalnız bir zevce ile iktifâ edilmesi, içki ve tütün içilmemesi ve vezâif-i dîniyyenin tamâmıyla îfâsı tarafdarıdır. (Vakit)

### CÂMİÜ'L-EZHER

8 Ağustos târîhli *Near East* gazetesinin Kāhire muhâbir-i mahsûsundan aldığı bir mektupta Câmiü'l-Ezher'in müşrif-i harâb olduğu tahakkuk ettiğinden ve ta'mîrâta muhtâc olduğundan bir kuvve-i muhâfızanın himâyesi altında ta'mîr edileceğinden bahsettikten sonra Câmiü'l-Ezher Şeyhi ile Mısır Müftîsinin Reîs-i Nuzzâra defaât ile mürâcaat ettiğini beyân ediyor.

Câmiü'l-Ezher, ulûm-ı İslâmiyyenin bir menba'-ı feyyâzıdır. Müslümanların en büyük Dârü'l-fünûnudur. Kāhire'de te'sîs olunan ilk mescid budur. Câmiü'l-Ezher'in te'sîsine 359 sene-i hicriyyesinde başlanmış, 361 senesinde itmâm olunmuştur. O zamandan beri "El-Ezher" defaât ile tecdîd olunmuştur. Hemen bin senelik bir mâzîye mâlik olan bu câmi'-i şerîf ulûm-ı İslâmiyyeye tâlib olan ehl-i İslâm'a sîne-i pür-nûrunu açmıştır. İslâm âleminin her tarafından, Çin'den, Cava'dan, Buhârâ'dan, Malay'dan, Afgān'dan, Dağıstân'dan el-hâsıl aksâ-yı şarktan aksâ-yı garba intişâr eden koskoca cihânın her cihetinden tahsîl-i ilm için gelen evlâdları orada birleşirler, hep birlikte okurlardı ve böylece "Câmiü'l-Ezher" âlem-i İslâm'ın her köşesine tevzî'-i irfân ederdi. Bin seneden beri müslümanlar bu külliye-i İslâmiyyenin idâmesi, talebe-i ulûmunun te'mîn-i maîşeti için vakıflar, teberru'lar yaparlar ve bu sâyede Câmiü'l-Ezher [her] sene on binlerce talebesini okutur, büyük ulemâ ve fudalâ yetiştirirdi. Bu müessese-i İslâmiyye dünyâ durdukça bu vazîfe-i muazzamasını îfâya nâmzeddir.

Anlaşılan Câmi'-i şerîf uzun bir müddet için bu vazîfe-

sini îfâ edemeyecektir.

### IRAK'IN İSTİKBÂLİ VE İNGİLTERE

14 Ağustos târîhli *The Times* gazetesi diyor ki: Hükûmet Irak'ın istikbâli hakkında îzâhât vermekten imtinâ' etti. Fakat hükûmetin yalnız Irak'ta değil Asyâ-yı Vustâ'da da ta'kīb ettiği hatt-ı hareketten hesâb vermek zamanı gelmiştir. Dicle ve Fırât havâlîsinde birçok paraların müsrifâne sarf ve istihlâk edildiğine dâir bulanık hikâyeler duyuyoruz. Basra'da iskeleler üzerinde binlerce ton samanın çürüdüğünü, Hindistân'dan gayr-i muayyen bir işte kullanılmak üzere efsânevî masraflar mukābilinde celb edilen bir nevi' odunun yığınlar hâlinde terk edildiğini, beher mili 18.000 liraya mâl olan yollar yaptırıldığını okuyor ve işitiyoruz. Bu azîm masrafların pek semîh olan Harbiye Nezâretimiz tarafından ihtiyâr edildiği anlaşılıyor.

Bu para İngiliz mükellefininin cebinden çıkmaktadır. Diğer taraftan biz Irak'ta 80.000 Hindli askere zamîmeten 20.000 de İngiliz askerini silâh altında tutuyoruz. Bir taraftan Hazîne Nâzırımız iflâs-ı millîye doğru ilerlediğimizi i'lân ederken diğer taraftan Irak'ın terakkīsi uğurunda Mısır'ı i'mâr eden Lord Kromer ve rufekāsını hayrete düşürecek mikdarda para sarf etmeye vesîleler arıyor. Bu aralık Hindistân hükûmeti de Irak'ta mâverâ-yı Toros'un şimâl-i garbîsinde "hudûd-i fennî" tertîb etmek üzere me'mûrîn-i siyâsiyye i'zâm etmektedir. Halbuki bizim asıl hudûd-ı fennîmiz Acem Körfezi'nin re'sinde ve Dicle ve Fırât deltasının zirvesinde olduğundan maalesef bu noktanın öte tarafında kalmış bulunuyoruz. Acaba hükûmet şaşırmış mıdır, yoksa mümessillerinin Irak'ta neler yaptıklarının farkında mı değildir? Fırât vâdîsinde iskā ameliyâtının şâyân-ı hayret netâyic vereceğine inanmakta iki sebeb dolayısıyla muhteriz davranıyoruz. Birinci sebeb kadîm iskā ameliyelerinin lüzûmu kadar ehemmiyetle tedkīk edilmediğidir. Bazı ihtisâs sâhibi kimseler eski iskā ameliyelerinin terkini ya toprağın çamur hâline gelmesine yahud da iskā dolayısıyla toprağın tuzlanmasına ve bu sûretle mahsûlün para etmemesine atf etmektedirler. Diğer bir nazariyeye göre de memleket sıtma yüzünden mahv ve harâbîye sürüklenecektir. Sir John Jackson Irak'ın iskāsı için İngiltere'nin 30 yahud 40 milyon İngiliz lirası sarf etmesi icâb ettiğini söylüyor. Buna cevâb olarak milletin sarf edecek bu kadar [188] paraya mâlik olmadığını ve iskā ameliyâtına başlamadan evvel Irak ahvâlinin daha mûşikâf bir tedkīke tâbi' tutulmasını ileri süreceğiz. İkinci sebebe gelince mesâî malzemesi nâkıs ve gayr-i kâfîdir. Mahallî Arablar dâimî bir sa'ye alışmamışlardır. Zîrâ bunlar tab'an henüz bedevîdirler.

Hindlilere gelince bunlar Irak için pek muhabbet hissetmemektedirler ve orada yaşamış olanların tekrar bu havâlîye avdet etmek arzusunu izhâr edecekleri meşkûktür. Biz "çölde i'mârât" hülyâsında bulunan çalışkan kimselerin cesâretlerini kesr etmek fikrinde değiliz. Fakat bu kimseler İngiltere'nin şerâit-i mâliyyesini zerre kadar anlamamış oldukları halde çalışıyorlar. Bu husûsta kabâhat de ihtiyâr edilen masrafları tenkīs için tedâbîr-i ciddiyyeye tevessül etmeyenlerdedir. Pek çabuk istihsâl edilmesi kābil olan Irak'ın yegâne mahsûlü mebzûliyetine binâen Vustâ Fırat nehrinin kayalarından fışkıran yağdır. Acaba hükûmet Irak yağları hakkında ne gibi bir teşebbüste bulunmuştur?

Bunun suâli zamanı gelmiştir. İşittiğimize göre seyri sefer için ve menfaat-i husûsiyye için imtiyâzlar verilmiştir. Zannımızca hükûmet parlamentoda Irak için sarf ettiği paraların hesâbını vermek, eğer i'tâ edilmiş ise bu imtiyâzların cinsini, nev'ini teşrîh etmek, bu havâlîdeki müstakbel hudûdumuz hakkında Hindistân hükûmetinin nokta-i nazarının mâhiyetini anlamak için tazyîk edilmelidir. Son senelerde İngiltere hükûmeti Arablara fazla, hem de pek fazla zahîr olmak siyâsetini ta'kīb etmiştir.

Arabların bilâ-şübhe müttefiklere pek ziyâde yardımları dokunmuştur. Fakat buna mukābil i'tâ ettiğimiz mükâfât mâzîdeki tecrübelerimizden ziyâde tahassüsâtımıza istinâd etmektedir. Hakīkate tamâmıyla yüzümüzü çeviremedik. Şimdilik Irak'taki bir hükûmet ne hâlihâzırda ne de batn-ı müstakbelde yalnız kalmayacaktır. Bir tarafında Necid Arabları, diğer tarafında da Kürdler bulunacaktır. Her ne kadar Mister Churchill bu havâlî için zırhlı tanklarından ve tayyârelerden pek mühim bir sûrette bahsetmişse de Sûriye tedâfüî bir hudûda tabîaten mâlik olmadığından oralarda pek mühim kuvvetler bulundurmaya mecbûr olacağız. Arabistan'ın diğer taraflarında ve Sûriye'de siyâsetimiz hissî nazariyelerin pek ziyâde taht-ı te'sîrinde kalmıştır. Arablar hakīkī bir târîhe mâlik olmakla beraber pek mühim bir sûrette bir Arab teceddüd ve intibâhını tahayyül ederek Paris'te bulunan tecrübesiz hükûmet nokta-i nazarlarını bildirdiler. Arkasında bir mandater bir hükûmet-i muazzama bulunsun, bulunmasın kuvvetli bir Arab hükûmeti konfederasyonunun teşekkül edebileceği pek muhtemel değildir. Dünkü nüshamızda Hicâz kıtaâtının İbnü's-Suûd tarafından nasıl mağlûb edildiklerine dâir tafsîlât vermiştik. İbnü's-Suûd Türk hâkimiyetine büyük darbeler vuran Vehhâbî harekâtı reisidir. Bugün belki de Arabistân'da en kuvvetli kendisidir. Bu zât İslâmiyet'in en ibtidâî şekli olan "Vehhâbîlik" mezheb-i taassubunu neşretmek istiyor. Bu yeni hareket-i dîniyyeye büyük bir ehemmiyet atfetmiyoruz.

Fakat yeni Hicâz vilâyetlerinde İbnü's-Suûd'un bu harekâtı, Siyonistlerin Havrân'ı taleb etmeleri ve Erzurum'daki harekât Şark-ı Vustânın halli zamanının gelmiş olduğunu gösteriyor. Her halde bu havâlîde ta'kīb edilecek İngiliz siyâseti beyne'l-müttefikīn akıl ve mantık dâiresinde ve her şeyden evvel vaz'iyet-i mâliyyemiz nazar-ı dikkatten dûr tutulmamak şartıyla yeniden tedkīk edilmelidir.

### KĀRI'LERIMIZIN NAZAR-I DİKKATLERİNE

Sebîlürreşâd'ın neşr ü ta'mîmine himmet eden kāri'lerimizden aldığımız mektuplarda Sebîlürreşâd'ı mütâlaaya hâhisker bulunan umûm ihvân-ı dînin istirâklerini teshîl için fiyâtının tenzîli mümkün olup olmadığı soruluyor. Biz de bu mes'eleyi zâten her zaman düşünür ve tenzîli çârelerini arayıp duruyoruz. Fakat ne çâre ki levâzım-ı tab'iyyedeki galâ bir türlü zâil olmuyor. Maamâfîh şimdilik dört sahîfesini tenkīs ile bir müddet için biraz da fedâkârlığa katlanarak bu nüshadan i'tibâren fiyâtını eskisi gibi beş kuruşa tenzîl ediyoruz. Şu kadar ki bu halde devâm edebilmek için kāri'lerimizin de inzımâm-ı muâvenet ve himmetleri zarûrîdir. Kāri'lerimizden beklediğimiz himmet her birinin lâ-ekal ikişer abone kaydettirmesidir. Bu küçük himmetlerin yekûnu bir taraftan Sebîlürreşâd'ın dâire-i intişârını tevsî' edeceği gibi diğer taraftan da bu sekilde devâmını, hayatını te'mîn edecektir. Hattâ bütün kāri'lerimizin inzimâm-ı himmetleri takdîrinde inşâallâh beş kuruş fiyâtla yine on altı sahîfeye iblâğı bile mümkün olacaktır. Görülüyor ki bütün iş kāri'lerimizin himmetlerine mütevakkıftır. Onun için bizim bu fedâkârlığımıza mukābil kāri'lerimizin muâvenet ve himmetlerine intizâr etmek hakkımızdır sanırız. Cenâb-ı Hak cümlemizi muvaffak bil-hayr eylesin.

\*\*\*

Ahvâl-i İslâm'a dâir bazı makālelerin büsbütün Sansür tarafından çıkarılması üzerine Perşembe günü Sebîlürreşâd'ı neşretmek mümkün olamamış, bugüne teehhur etmiştir. Teehhur-ı vâki'den dolayı muhterem kāri'lerimizin bizi ma'zûr görmeleri ricâ olunur.

\*\*\*

Yüzlerce abone kaydettirmek sûretiyle Sebîlürreşâd'neşr ü ta'mîme himmet buyuran Erzurum Müftîsi Sâdık Efendi hazretlerine bilhassa teşekkürler ederiz. Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbiâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

04 Eylül 1919

08 Zilhicce 1337

Persembe

04 Eylül 1335

Cild: 17 - Aded: 440

# ESRÂR-I *KUR'ÂN*

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ وَإِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ اللِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ اَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفَى ذَٰلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظيمٌ. وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَقْنَا الْ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ. <sup>1</sup>

#### Meâl-i Kerîmi

Sizi en kötü işkencelere giriftâr ettikleri vakit Âl-i Fir'avn'ın elinden sizi kurtardığımızı yâd edin. Onlar sizin erkek çocuklarınızı boğazlayıp kadınlarınızın hayatına ilişmiyorlardı. Bunda diğer taraftan size karşı büyük ve sıkıntılı bir imtihân vardı. Bir de denizi sizden dolayı yarıp sizi kurtardığımızı da yâd edin ki o zaman Âl-i Fir'avn'ı sizin gözünüz göre göre boğduk idi.

Âyât-ı sâlifede Benî İsrâîl'e ihsân buyurulan niam-ı ilâhiyye mücmelen iki kere zikrolunmuş, fakat onlar bu ihtârlara ehemmiyet vermeyerek sanki Cenâb-ı Hakk'ın hiçbir lütfuna mazhar olmamış gibi davranmışlardı. Bundan dolayıdır ki Kitâb-ı Mübîn Allah'ın onlara bahş ettiği lütufları mufassalan beyân buyurmuş ve defaât ile tekrar eylemiştir. Yahudiler Risâlet-penâh Efendimiz'e sâbielerden ve putperestlerden daha düşman idiler. Çünkü Ehl-i Kitâb olmak ve ilm ü irfân sâhibi bulunmak dolayısıyla Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'i çekemiyorlardı. Tefsîri sadedinde bulunduğumuz âyât-ı kerîme ise Cenâb-ı Hakk'ın Benî İsrâîl'e bahş ettiği eltâf-ı ilâhiyyenin birçoğunu ta'dâd etmektedir ki onlar; bunların sâyesinde saltanatlar te'sîs etmiş, nübüvvet ve kitap sâhibi olmuş, o zamanda kimsenin erişemediği izzetlere,

<sup>1</sup> Bakara, 2/49-50.

devletlere nâil olmuslardı.

Bunlardan biri Cenâb-ı Hakk'ın onları inâyet-i Sübhâniyyesiyle te'yîd ederek Fir'avn'a ve Fir'avn'ın kavmine gālib kılmasıdır. Hazret-i Mûsâ bu kavme âyât-ı ilâhiyyeyi ibrâz ettiği halde bunlar bâtılda kalmaya ısrâr etmişler, kendisine îmân etmemişlerdi. Binâenaleyh üzerlerine tûfân, çekirge, bit, kurbağa, kan gibi âfât taslît edilince Hazret-i Mûsâ'ya ilticâ ederek bu beliyyelerden tahlîs edildikleri takdîrde ona îmân edeceklerine ve Benî İsrâîl'in onun refâkatinde gitmesine râzı olacaklarına söz verdikleri halde üzerlerinden bu beliyyeler def' olunca vaadlerinde durmamışlar ve bu sûretle intikām-ı İlâhîye müstahık olarak boğulmuşlardı.

Fir'avn ile kavmi Hazret-i Mûsâ ve Benî İsrâîl'den usanınca onları ifnâ etmeyi düşündüler. Binâenaleyh en şiddetli azâblara dûçâr ederek oğullarını analarının kucağından birer birer alarak kesmeye başlamışlardı. Benî İsrâîl'in neslini bitirmek için ancak kadınlarını bırakıyorlardı.

Vaktâ ki Benî İsrâîl bu felâketlere ma'rûz kaldı, Hazret-i Mûsâ'ya: "Sen gelmeden evvel eziyete giriftâr olduk. Geldikten sonra da öyle." [190] dediler. Bunun üzerine Hazret-i Mûsâ Cenâb-ı Hakk'ın düşmanlarını ihlâk ve onları ibkā edeceğini tebşîr eylemişti.

İşte Cenâb-ı Hak kavm-i Mûsâ'ya bu lütfu râyegân buyurmuş, o satvetli düşmanlarından kurtarmış, Fir'avn ile kavmini ihlâk etmişti.

Hazret-i Mûsâ ile Benî İsrâîl Fir'avn'dan kaçarak arz-ı mukaddese doğru revân olmuşlardı. Fir'avn bunların yola çıktığını duyar duymaz hemen izlerinden giderek onlara yetişip bütün bütün imhâ etmeyi kasdetti. Denizin kenârına vâsıl olunca Benî İsrâîl Fir'avn'ın yaklaştığı-

nı hissederek Hazret-i Mûsâ'ya düşmanların kendilerine yetişmek üzere olduğunu söyledilerse de Mûsâ kat'iyyen yetişemeyeceklerini beyân eyledi. Bunun üzerine Hazret-i Mûsâ'ya vahy-i Rabbânî nâzil olarak asâsıyla denize vurması emrolundu. Mûsâ asâyı denize vurdu, deniz koca dağlar gibi yarıldı.

Allahü teâlâ bu büyük mu'cize ile Hazret-i Mûsâ'nın risâletini isbât etmeyi irâde ve binâenaleyh onu ibrâz edecek esbâb-ı hafiyyeyi ihzâr buyurmuştu. Anlaşılan Hak teâlânın emr-i Sübhânîsiyle denizin suları arzın a'mâkına nüfûz ederek ve arzın cevfindeki tabîî ateşlerle ısınarak tebahhur etmiş ve kānûn-ı tabîî üzere kendine bir mahrec bulmak isteyince bu buharlanmış suların ve harâret-i arzıyyenin tazyîkıyla denizin dibi yükselerek dalgaları ikiye ayırmış, bunların her biri de bir koca dağ gibi ayrılmış ve Hazret-i Mûsâ ile Benî İsrâîl geçmişlerdir.

Müteâkiben Cenâb-ı Hak o arzın alçalmasını, deniz sularıyla örtünmesini emreyledi. Çünkü içindeki buhârlarla ateşler başka yerlerden birer mahrec bulmuş ve binâenaleyh o arz da eski hâline dönmüştü. Bu sûretle Fir'avn'la kavmi gark ve nâbûd oldular. Maamâfîh Cenâb-ı Hak denize Fir'avn'ın cesedini üstüne çıkarmasını emretmişti. Tâ ki ona Allah diye tapınanlar görsünler de ibret alsınlar. Hakīkaten Fir'avn'a ibâdet edenlerin onu bir lâşe hâlinde görmelerinden daha büyük bir ibret olur mu?

Böylece Cenâb-ı Hak Hazret-i Mûsâ ve Benî İsrâîl'i te'yîd buyurdu. Yukarıda beyân ettiğimiz vechile ka'r-ı deryânın yükselmesi veya alçalması coğrafyâ-yı tabîîde hâdisât-ı bahriyye tesmiye olunmakta ve ez-cümle bir takım adaların meydana çıkması, diğerlerinin gāib olması zelzeleler vesâir ahvâl bunların miyânında ta'dâd olunmaktadır.

Çünkü bütün bu hâdisâtın esâs-ı vukūu arzın içine ve bilhassa denizlere yakın yerlerde bulunan harâret-i tabîiyye ve o harâretle ihtilât eden suların tebahhuruyla arz üzerinde hâsıl olan tazyîktir.

Hazret-i Mûsâ'nın denizi asâsıyla vurması üzerine bu müdhiş hâdisenin vukūu onun nübüvvetine delâlet eden âyât-ı beyyinâttan biridir. Çünkü havârik-ı âdâttan bir kısmını Cenâb-ı Hak enbiyâsının eliyle, herkesi o hârikaları teemmül ve tedebbüre ihzâr ettikten sonra icrâ ettirir ki bundan maksad-ı İlâhî insanların nazar-ı dikkat ve gayretlerini celb etmektir. İşte bu sûretle Cenâb-ı Hak Hazret-i Mûsâ'ya; kavmini Fir'avn'ın zulmünden kurtarmak husûsundaki vaadini tahakkuk ettirmek için bu mu'cize-i celîleyi izhâr buyurdu. El-hâsıl Hazret-i Mûsâ ile kavmi bu sûretle kurtarılarak Fir'avn ile kavmi helâke uğradılar. Nitekim Fir'avn'ın son deminde Benî İsrâîl'in îmân ettiği Allah'a kendisinin de îmân ve ehl-i İslâm'dan

olduğunu beyân etmesi hiç bir işe yaramadı. Hak teâlânın fermân-ı Sübhânîsi sâdır olunca evvelce îmân etmeyen ve îmânından hayırlar kazanmayanların îmân edivermesi hiçbir fayda te'mîn etmez.

İşte Allâhu Teâlânın Benî İsrâîl'e ihsân buyurduğu niam-ı ilâhiyyeyi münkirlere, muânidlere ihtâr etmek üzere nâzil olan âyet-i kerîmenin te'vîli budur.

Abdülaziz Çâviş



### AVRUPA MEDENIYETININ CÂHIL MUKALLIDLERI

-Gündelik gazetecilerimizin nazar-ı tetebbu'larına-

Uzun senelerden, bir asırdan fazla bir zamandan beri milletimiz bir teşettüt, bir inhilâl, bir buhrân içinde pûyân olmakta ve milletin istikbâl ve mukadderâtını idâre edenlerle etmek isteyenler bu elîm hâl içinde İslâm ve Osmanlı târîhinin geçirdiği fetret devirlerinden bu en fecîine hâtime vermek için çâreler aramakta idi. Bu taharrî esnâsında hemen umûm enzâr bizim için mechûl gibi olan bir âleme müsâdif oldu: Avrupa. Bu Avrupa ise bizim millî ve dînî varlığımıza muhâsım bir vaz'iyette bulunuvordu. İslâm'ın; bir cihetten Fransa ortalarına diğer taraftan tâ Viyana'ya kadar varan savlet ve tehâcümünün hâtırâtıyla yaşayan Avrupa, Hıristiyan Avrupa İslâm âlemine dost ve hayırhâh olamazdı. Yirminci asr-ı medeniyyet dedikleri zamanımızda bile mekteplerinde, kiliselerinde, gazete ve mecmûalarında tâ kurûn-ı vustâdan kalma ilâhî ve şarkıları okuyarak, terennüm ederek eski aksülameli bugün de yaşatan ve şuûrsuzca onların te'sîrleri altında hareket eden Avrupalılar mürûr-i zamânlar ile ihrâz eyledikleri maddî tefevvuktan istifâde ederek )<sup>1</sup> istiyorlardı. İslâm'da rehâya doğru her hareketin önüne bin hâil koyuyorlar, her teşebbüse nâmütenâhî müşkilât çıkarıyorlardı. Fakat bu Islâm kavimlerin cânlarına kasdeden Avrupa, maksadını setr ü ihfâya muvaffak oluyor, sûret-i haktan görünerek ıslâhâttan, adâletten, hukūktan bahsederek tasavvurlarını kuvveden fiile çıkarmak için muntazam ve müretteb bir sûrette çalışıyorlardı.

Diğer taraftan Avrupa'nın gerek memleketimizde tanılan gerek herhangi bir vesîle ile Avrupa memleketlerine gidenlerimizce re'ye'l-ayn müşâhede olunan maddî [191] ve fennî terakkiyât ve tekemmülâtı ve Avrupa'nın esbâb-ı kuvveti bunlar olduğu hakkındaki zann u tevehhüm memleketimizde bir cereyân uyandırdı: Avrupa'yı taklîd, Avrupalılaşma. Avrupa'nın hakīkaten mümessil-i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan sekiz kelime kadar Sansür tarafından çıkarılmıştır.

insâniyyet, hayırhâh olduğu iddiâlarına karşı gösterilen sâfdilâne ve câhilâne i'timâd İslâm'ın ve Osmanlılığın mevcûdiyetine muttasıl havâle edilen ve nereden geldiği anlaşılamayan darbeler bu cereyânı ta'mîm etti ve nihâyet ona te'mîn-i hâkimiyyet eyledi. Bir asra karîb zamandan beri mukadderâtımız bu cereyânı güdenlerin elindedir. Burada bu cereyânın ne derin bir hatâ eseri olarak tevlîd edildiği ve bunun netâyic-i meş'ûmesi hakkında söz söylenecek değildir. Bu cihet, zannediyorum ki, hakīkī erbâb-ı iz'ân nazarında tamâmıyla tavazzuh etmiş bulunuyor. Yalnız bugün milletimizin, ümmetimizin yeni bir rûh aradığı şu sırada hâlâ Avrupa'nın isrini ta'kīb etmenin yegâne çâre-i necât olduğunu iddiâ edenler yok değildir. Bunlar ekseriyetle Avrupa'yı görenler, daha görmedikleri halde gördüklerini iddiâ edenlerdir ki bunların mâhiyet-i hakīkıyyesini teşrîh etmek zamanı artık gelmiştir.

Ekseriyetle tahsîl ve terbiye-i ibtidâiyyelerini ecnebîlere ve ecnebî müesseselere medyûn olan bu adamlar Avrupa'ya giderken İslâm'a ve İslâmlığa âid her şeyin mahkûm-ı zevâl, geri, her terakkī ve i'tilâya mâni' olduğuna, diğer taraftan Avrupa'da dînî te'sîrlerden külliyen âzâde yalnız terakkī eden, yalnız i'tilâ eden, her yerde ve her zaman cârî ve mer'î olabilecek eşkâl-i hayât bulunduğuna kāildirler. Bu kanâatleri olmayanları da vatanlarını, vatanımızın hayât-ı ma'neviyyesini tanımadıkları için Avrupa'da gördükleri haşmet-i zavâhire kapılarak bi'n-netîce kendimize âid her şeyi istihfâf ve istihkār ediyorlar.

Bu zihniyet ile Avrupa'ya ayak basanlar ilk nazarda oranın şa'şaa ve debdebe-i hayâtı karşısında bîhûş olup kalmaktadırlar. Bu hayatın hâzırladığı en ince ve en musanna' esbâb-ı sefâhet, kendi rûhlarında bir istinâdgâhları olmayan bu zavallıları derhâl bel' etmektedir ve hemen ilk günlerden i'tibâren Avrupa'da yaşayan gençler raks salonlarında, kahvelerde, birahânelerde ve bunlara mümâsil bî-hesâb sefâhet yuvalarında imrâr-ı hayât etmektedirler. Daha memleketin lisânını öğrenmeden mükemmel dans etmeyi, devâm edeceği müessesât-ı ta'lîmin nerede olduğunu bilmeden en büyük bir şehrin bütün merâkiz-i sefâhetini tanıyanların adedi Avrupa'ya gidenlerin yekûnunda korkunç bir nisbet vücûda getirir. Tahsîl nâmına elde ettikleri netîce ise ekseriyetle böyle mahallerde öğrendikleri yarım bir lisân ile anlamadan dinledikleri derslerdir. Avdet eden ve en mutaassıb Avrupa mukallidi olan gençlerden iddiâ ederim ki yüzde doksanı bulunduğu memleketin lisânını hakkıyla öğrenmek söyle dursun tahsîl ettiği şu'be-i ilmin lisânına bile hakkıyla vâkıf olamamıştır. Bulundukları memleketlerin hayât-ı umûmiyyesi ile temâs edebilmek, hayât-ı ictimâ'iyyesini anlamak, ma'neviyâtına nüfûz edebilmek için lisân, edebiyât, târîh, felsefe ve din gibi muhtelif şuabât-ı irfânı tanımak icâb eylediği halde onlar ne bunlara vâkıftırlar, ne de vâkıf olmak ihtiyâcını duymuşlardır. Esâsen bunun için lâzım gelen zamanı oralarda geçirmemişlerdir. Binâenaleyh bu bîçâreler orada yalnız maddî gözleriyle gördükleri şeyleri Avrupa ve Avrupa medeniyeti zannederek onların taklîdini, aynen memleketimize naklini istemektedirler. Bunların içinde bazı hak-şinâsları olup Avrupa'da bir şey göremediklerini ve öğrenemediklerini i'tirâf etmek istemekte iseler de bunun için lâzım gelen cesâreti kendilerinde bulamamaktadırlar.

Avrupa'yı taklîd etmemizi isteyenlerin fihrist-i metâlibi tedkīk edilirse istediklerinin hemen umûmiyetle zavâhire kapılmaktan neş'et ettiği derhâl görülür: Kadına serbestî vererek çarşafı attırmak, Avrupa hayât-ı muâşeretini aynen taklîd etmek, Avrupa'da din olmadığı için bizde de dini tamâmıyla reddetmek vesâire. Eğer bu iddiâ ve talebleri dermiyân edenlerin yukarıda arz ettiğim tarz-ı hayât ve Avrupa'daki dâire-i rü'yetleri nazar-ı dikkate alınırsa hareketlerine şaşmamalıdır. Cünkü Avrupa'da dans salonlarında, birahânelerde, kahvelerde şübhesiz din yoktur, onu görmek için başka ictimâ'î muhîtlere girmek ve girebilmek lâzımdır. Onlar bunu araştırmamışlardır. Onlar Avrupa'da kadınlığın düştüğü dereke-i sefâlete, İslâm âleminde zevciyet ve analık pâyeleri altında takdîs edilen nisviyetin Avrupa'da para ile alınır ve satılır bir metà' hâline düştüğünü idrâk edemez ve etmek istemezler ve memleketimizde kadının "tahrîri" için ortaya çıktıkları zaman düşündükleri kadınlığın zevcenin ve vâlidenin i'lâsı değil, Avrupa'daki gibi bâzîçe-i heves ü iştihâları olmaya her ân müheyyâ kadınlar yetiştirmektir. Bu maksadlarını söyleyemedikleri için kadınlarımızın hayât-ı ictimâ'iyyemizdeki nâ-müsâid mevkiinden, İslâm'ın kadını esîr ettiğinden vesâireden dem vurmaktadırlar.

### On41

lar Avrupa'da taassub olmadığını iddiâ ettikleri zaman düsündükleri Avrupa'daki kadın ve erkek sefâhet arkadaşlarıdır ki bu kabîllerinde ma'neviyât aramak esâsen zâiddir. Kasabalarda, küçük şehirlerde, hattâ büyük şehirlerde onların nüfûz edemedikleri ve ekseriyeti teşkîl eden tabakāt-ı ictimâ'iyyesinde -İslâm'ın sâf gayret ve hamiyet-i dîniyyesine karşı- yaşayan taassub-ı dînîyi onlar görmemişlerdir. Kasabalarda, şehirlerde, köylerde, hattâ büyük şehirlerde duvarlarda "Yâ Hâfız" meâlinde yangına karşı tahaffuz emeliyle asılı yahud duvarlara hakkedilmiş levhaları görmeyenlerdir ki evlerimize bu kabîl levhalar asmayı İslâm taassub ve tevekkülüne hâs bir şey addederek takbîh edilirler. Sigortalarıyla her şeye karşı maddeten tahaffuz imkânı olan o memleketlerde bunun [192] vücûdunu göremeyenler, burada yegâne vâsıta-i tahaffuzu da levhalar olan halkın bu tabîî hareketini ma'zûr görmek insâfından da mahrûmdurlar. Avrupa ulemâsının bugün inhilâl ettiğini bir hakīkat-i ilmiyye olarak isbât eylediği Avrupa âilesinin hâlihâzırını aynen taklîd ederek âile inkılâbı yapmak isteyenler ne bugünkü Avrupa'nın âile hayatını tedkīk etmişler, ne de bu âilenin târîhde geçirdiği inkılâbları araştırmışlardır. Hakīkī âileden ziyâde bir ticâret şirketine pek benzeyen bugünkü Avrupa âilesinin ma'neviyetsizliğini ve rûhsuzluğunu görmemek yalnız kör olmakla yahud âilenin bu hâle gelmesini bir terakkī ve i'tilâ olarak kabûl etmekle kābildir.

Avrupa'nın en derin inhitâtından biri olduğu kendilerince i'tirâf edilen bu tarzdaki âile hayatının yalnız mukaddimâtının bize girmesiyle tahassül eden umûmî tefessüh şâyân-ı teemmüldür. Fakat bütün bunları hep İslâm'a ve Avrupalılaşmadığımıza isnâd edenler bu tefessüh karşısında şimdi memnûn görünüyorlar.

Avrupa'dan getirilen her şeye bir çâre-i necât nazarıyla bakarak âgūş-ı kabûl açan memleket, hattâ mesâvî-ye bile iğmâz-ı ayn eylediği halde yarım asırdan fazla zamandan beri Avrupa medeniyeti denilen medeniyet-sizliğin yalnız rezâilini esbâb-ı şifâ diye getirenler, oradaki maddî ve fennî tekemmülâtın bilhassa iktisâdî terakkiyâtın mâhiyetini anlayamadıklarından asıl muhtâc olduğumuz bu cihetleri getirerek İslâm medeniyetine aşılayacakları yerde bunu yapmadılar. Bu kābiliyetsizlikler netâyic-i elîmesini gösterdikçe Avrupa ile hem-zebân olarak İslâm'ın mâni'-i terakkī olduğunu ileri sürdüler ve hâlâ sürmektedirler.<sup>1</sup>

\*\*\*

fakat biz bugün bunların esnâm olduğunu idrâk eylemiş bulunuyoruz ve îmân ediyoruz ki "Tûr-i İslâm"da tecellî edecek nûr-ı hakīkat karşısında bu "Sâmirîler nesli"nin millet içine saldırdığı gece artık eriyip gidecektir.

E[elif]. M.



# SON AHLÂK BOZUKLUĞU EN ZİYÂDE NEREDEN GELMİŞTİR? VE NE DERECEDEDİR?

Bugünlerde ahlâk mes'elesi her gazete için hemen her günlük bir mevzû' hâlini aldı. Buna da Bâb-ı Meşîhat'te

Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâlarınca tasavvur edilen bazı teşebbüsler sebeb oldu. Bâb-ı Meşîhat'in bâhusûs Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye şu'besinin en esâslı vazîfesi olan ahlâk mes'elesiyle uğraşması pek tabîî görülmek lâzım gelirken bazılarınca âdetâ galeyân derecesinde aksülamellere bâdî oldu. Kimisi: "Bu Bâb-ı Meşîhat'in, Dârü'l-hikmet'in yapacağı şey değildir. Bunun için ayrıca Nezâret yapmalıdır." dedi. Bazısı: "Bu resmî iş değildir, bunu millet düşünmelidir." demek istedi. Bazıları da akıllarınca nasîhatler vermeye kalkıştı. Her halde bunlar gösteriyor ki ahlâk mes'elesi milletin en hassâs damarına âid bir mes'eledir. Buna karşı lâkayd kalmak umûmiyet i'tibâriyle mümkün değildir. Herkes ne derse desin, bizde ahlâk bozukluğu vardır. Fakat bazılarının göstermek istediği gibi müteammim değildir. Bu harb-i umûmî içimizde ahlâk bozukluğuna isti'dâdı olanları gösterdiğinden ziyâde her türlü ahlâk bozukluğuna müsâid ahvâl ve zurûf içinde nâmûs ve iffetini, şeref ve haysiyetini insanlığa mefharet bahş edecek bir sûret-i kahramânâne ve dindârânede muhâfaza etmiş kimselerimizin mevcûd olduğunu gösterdi. Hele umûmiyet i'tibâriyle milletimizin temiz ve âlîcenâb, vazîfe-şinâs olduğu, iş başında bulunanların her türlü sû'-i isti'mâllere rağmen vazîfe-i vataniyyelerini nihâyetine kadar hüsn-i îfâya, îmân ve gayretlerini gevşetmeyerek netîceye kadar muhâfaza-i sekînet ve metânete muvaffak olanlarımızın ekseriyeti teşkîl etmesiyle sâbittir ve her halde harb zenginlerine nisbetle sırrına mazhar olmuşlarımız daha çoktur. (اَلْفَقُرُ فَخْرى...)

Ahlâkın en göze çarpan mîzânlarından birisi de kadınların açıklığı gösterilmektedir. Bu doğrudur. Bâhusûs bizde insanların ekserîsi bir memleketin ahlâkını kadınların iffet veya iffetsizlikleriyle ölçerler. İhtimâl ki bu biraz ifrâtkârâne telakkī olunur. Fakat her halde bir esâs-ı ilmîye müsteniddir. O da ahlâkın rûh ve dimâğı sâlim bir insanın hükmüne göre olmasıdır. Rûh ve dimâğı sâlim bir insan için en kıymetli ve en mukaddes bir hâssa da muhâfaza-i şeref hâssasıdır. Mâdem ki bugün dahi akl-ı selîm kadın ve erkek yekdiğeriyle ancak âile teşkîl etmek üzere birleşebilmelidir, diyor ve nikâh ve nikâhın şurût-i esâsiyyesi mevcûd bulunmadıkça izdivâcın câiz olamayacağını bildiriyor ve mâdem ki akl-ı selîmin bu hükmü ekseriyet-i insâniyyenin örf hâlindeki hükm-i küllîsiyle müeyyeddir, bunun hilâfına hareketin şeref-i insanîyi muhil olduğuna şübhe yoktur. Asl-ı ahlâkın, vazîfenin kökü akl-ı selîm muktezâsına muvâfık sûrette harekete karâr vermek üzerine müesses olduğu gibi bu mefhûmun cem'iyetin içinde ekseriyete hâkim olması, örf hâlini alması tabîîdir ki boşuna değildir. Hem bir taraftan fıtrat-ı insâniyyeye muvâfık gelmesi, hem de diğer taraftan o mefhûma riâyetin saâdet-i beşeriyyeyi te'mîn et-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan altı satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

tiğinin bil-fiil görülmesidir. Yani ekseriyet-i insâniyyenin bir şeyi hayırlı addetmesi [193] bir taraftan akl-ı selîm muktezâsına, bir taraftan da saâdet ve menfaate tevâfuk ettiğindendir ve müesseselerin ekseriyâ yıkılmamasının sebebi bu gibi muhkem esâslar üzerine mübtenî olmasındandır. Nitekim dîn-i mübîn-i İslâm da akl-ı selîm ve nizâm-ı umûmî üzerine müessestir. Ve nazar-ı İslâm'da bir şeyin örf olması için esâsının hak olmakla beraber umûm arasında devâmlı bir cây-ı kabûl bulması şarttır.

İste kadınların nâmûslarını muhâfaza etmesi ve izdivâc ve mahremiyetin ancak âile teşkîli, evlâd ve millet yetiştirmesi niyet ve gayretine müstenid olması husûslarına milletimizin fevkalâde ehemmiyet vermesi bütün müslümanlar ve bu miyânda Türkler için pek ehemmiyetli bir müessese ve örf hâlini almıştır. Bu müessesenin hâl-i tabîîsi iffet ve nâmûsun muhâfazasıdır. Fakat hâl-i sıhhatin yanında marazı olması da umûr-ı hâriciyyeden olduğundan cem'iyetimiz içinde ahlâkını muhâfaza edemeyen emrâz-ı ma'neviyyeye mübtelâ eksiklerin bulunmasına da taaccüb edilmez. Fakat milletimizde esâs olan ahlâklılık, nâmûskârlıktır. Bugün İstanbul'da fuhşun arttığını söyleyenlere sorarız: Dikkat etsinler tanıdıkları âileler içinde kaç tanesine fuhuş atfedilebilir? Biz kendi nefsimizce konu komşularımıza, ahvâline cidden muttali' olduğumuz âilelere bakıyoruz. Hamden lillâh hâlâ kadınlarımızın nâmûslarını pek iyi muhâfaza eden ve şu harb-i umûmînin mûcib olduğu müdhiş mahrûmiyetlere karşı her türlü meşâkk u mezâhime katlanarak şeref ve haysiyetlerini lekelemeyen kısmının ekseriyet-i azîmeyi teşkîl ettiklerini görüyoruz ve bu muhakkaktır. Bunu inkâr etmek hiçbir fikir sâhibi için mümkün değildir. Tabîî bu sözlerle içimizde ahlâksız yoktur demek istediğimiz anlaşılmayacağı gibi evvelkine nisbetle ahlâksızların çoğalmış olduğunu kabûl etmediğimiz de anlaşılmaz. Biz ahlâksız kadınların evvelkine bakarak çoğalmış olduğunu kabûl ederiz. Fakat hamden sümme hamden bedhâhların ı'zâm ettikleri gibi istîlâî bir hâl almamıştır. Ve inşâallâh alamaz.

Vâkiâ Meşrûtiyetten beri kadınlarımızı yoldan çıkarmak için muntazam bir teşkîlât dâhilinde çalışılmaktadır ve bunun netîcesi olarak bir hayli bîçârelerin şımarmış, alafrangalık nâmına maskara olmuş olduklarını hep biliyoruz. Fakat umûmiyetle bunlar rûh-i millete muhâlif yani Türkün örfüne mugāyir olduklarından ne vakit olsa nazardan düşecekleri ve müslüman için gayr-i tabîî olan bu hâlin devâm edemeyeceği şübhesiz ise de her halde bu nâ-lâyık revişin daha ziyâde ilerlememesi için vakt ü zamânıyla önünü almaya çalışılması pek lâzım bir şeydir. İşte Bâb-ı Meşîhat'teki teşebbüs bu nokta-i nazardan vâki' olmuştur. Tevessü' ile hüsn-i netâyice muvaffak ol-

ması pek temennî olunur.

Ancak burada Bâb-ı Meşîhat'in de ma'lûmu olan bir husûsta fevkalâde basîret ve ihtimâm üzere bulunulmasını sûret-i mahsûsada ricâ etmek isteriz ki o da asıl ahlâksızlıkların artmasını mûcib olan gürûhun çoktan beri ve her gün muntazam ve müretteb mesâîlerle şeytanatkârâne bir sûrette devâm etmekte ve ettirilmekte olan neşriyât ve teşebbüsâtın men' ve kesrine pek ziyâde ihtimâm buyurulmasıdır. Ma'lûmdur ki Meşrûtiyet ibtidâsından beri alenen meydân-ı ıdlâle çıkarılan ifsâdâtın en mühimlerinden biri kadınların adem-i tesettürü ve erkeklerle ihtilâtı, serbest bir sûretle harekâtı, âdetâ zevc ve ebeveynine karşı itâatsizliği mes'elelerini muktezâ-yı medeniyyet ve tesettür ve itâatin de şimdiye kadar terakkī edemediğimizin, geri kalmamızın bevâisinden olmak üzere gösterilmesi ve bu bâbda yapılan harekât-ı fi'liyye ile sû'-i misâl olunmasıdır. Başta ma'hûd İctihâdcılar, Kılıc-zâdeler olmak üzere hâlâ muhtelif isim ve sûretlerle neşrolunmakta olan Yeni ve Büyük Mecmûalar, Yeni Dünyâ'lar, Inci'ler, Diken'ler, Omer Seyfeddînler, filânlar hep bu maksadla yani kadınlarımızı yoldan, ahlâk-ı milliyyemizi çığırından çıkarmak için mevcûd olan hâin bir planı tatbîka uğraşan avâmildir. Bunlar millî ahlâkımızı yıkmak için ellerinden geleni yaptılar ve hâlâ yapmaktadırlar.

İlâhî! Türkler, müslümanlar meyhâne, umûmhâne küşâd ve idâresinde geri kalmış olduklarından bu san'at ve ticâretlerin başka milletlerin elinde kalmasından şikâyet ederek İctihâd gibi dâl ve mudıl mecmûalarla meyhâneciliğin, umûmhâneciliğin milletimiz arasına diğer meşrû' meslekler gibi girmesi için neler yapmadılar! Ve maatteessüf hakīkaten muvaffak oldular. Bugün her yerde alenen bakkal dükânlarımızda müskirât satıldığına dâir i'lân koyan ve hakīkaten müskirât satmak rezîletini ayıp saymaz olan müslüman adlı kimselerimiz maatteessüf peydâ olmuş ve eğer bu bâbda ciddî bir mümânaat ihdâs edilmez ise gittikçe çoğalacakları da şübhesizdir.

İçki kullanmanın ne derece mûcib-i rezîlet büyük maâyibden ve nâmûssuzluk sayıldığını Avrupa ve Amerika ukalâsının karârlarına istinâden Sebîlürreşâd sütûnlarında göstermiş idik. Vâkıâ maâlî-i İslâmiyyeyi idrâk edenler için oralardan istişhâda lüzûm olmayıp ehemmiyet-i mes'eleyi tefhîme dînimizin harâm etmiş olması kifâyet eder ise de maalesef içimizde ne oldukları belirsiz bir takım kimseler peydâ olmuş ve lâ-yenkatı' gençleri, âlem-i İslâm'ın maddî terakkiyâttan geri kalmış olmalarını vesîle ederek Avrupa ve Amerika terakkiyâtını irâe ile ıdlâl ve ifsâda hâinâne bir sûrette çalışmakta olduklarından Garb ulemâ ve hükemâsının sözleriyle istişhâda lüzûm görüyoruz.

Biz kaç defalar muslih görünen o hangi milletten oldukları belli olmayan ve her halde müslüman olmadıkları dâimâ saçmakta oldukları küfür hezeyânlarıyla, Türk olmadıkları da haseb ü nesebleriyle ma'lûm olan bu gürûh-ı müfsidîni Avrupa'nın, Amerika'nın en müterakkī ve en mütemeddin milletlerinin mücerred beynlerinde ulûm ve fünûnun terakkīsi sâyesinde içkiler aleyhinde ne cereyânlar açıldığını ve nihâyet ahkâm-ı İslâmiyye dâiresinde hareketten başka çâre-i necât [194] olmadığını anlamış olduklarını göstererek en ziyâde beğendikleri Garb âlemiyle iknâ' etmek istedik, fakat nesteîzü billâh  $^{1}$ (وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَانْذَرْتَهُمْ اَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ  $^{1}$ olmuş olan bu gürûhu millet için hayırlı yola celb etmek mümkün olmuyor. Garîbi şu ki bu dâl ve mudıl gürûh milletin okur yazar sınıfından oldukları cihetle nâmlarına münevver de deniyor. Halbuki bunların kâffesi ilimden, fenden ârî echel kimselerdir. Hiçbirisinin ilmî mübâhaseye girişmek cesâretine mâlik olmadığını biz müteaddid tecrübelerle meydân-ı mübâhaseye da'vetle anladık.

Bizim ahlâkımıza zarar verenlerin bu gibi yalancı münevverlerimiz olduğunu bilenler de vardır. Ez-cümle *Tasvîr-i Efkâr*'ın fî 28 Ağustos sene 335 târîhli nüshasında şu sözler yazılı idi:

"Günden güne ve maddeten olduğu gibi ma'nen de mütemâdiyen sukūt ettik. Bu husûsta en büyük kabâhat mütefekkir ve münevver dediğimiz tabakaya teveccüh eder. Ve bu tabakadır ki zâten Meşrûtiyet'in bidâyetinden beri milletin an'anesiyle, ihtiyâcâtıyla, terbiye-i milliyyesiyle taban tabana bir Liberallik yolu actı ve ictimâ'î esâsât-ı ahrârâneyi büsbütün yanlış tatbîk etmek sûretiyle âmmenin akīdesine îrâs-ı halel eyledi. Bugün ahlâkan bu derecede zaîf olmamız hep bir kısım gençlerimizin yanlış mezheb ve mesleklerinin netîce-i seyyiesidir. Fakat bu sakīm yolda bunca mazarrâtına rağmen el-ân devâm edecek, bugün içinde boğulmakta olduğumuz fecâyia rağmen yine mütenebbih olmayacak, gözümüzü acıp da nihâyet hakīkī ahlâkın, hakīkī terbiye-i milliyyenin nerede ve nasıl olduğunu anlamayacak olursak bizim için izmihlâl sûret-i kat'iyyede nâ-kābil-i ictinâbdır. Bu pek müterakkab olan maddî felâketlerimizden çok müdhiş ve vahîm bulunan sukūt-ı ahlâk fâciasına karşı nihâyet memlekette bir aksülamel husûle getirmek hepimiz için bir farîza-i vataniyyedir."

Ne a'lâ anlayış, ne güzel görüş ki artık bundan ziyâdesini aramaya hâcet yok. Fakat vâ-esefâ ki el-ân da "Milletin an'anesiyle ihtiyâcâtıyla, terbiye-i milliyyesiyle taban tabana zıd bir "liberallik" yolunu açan ve esâsâtı ahrârâneyi büsbütün yanlış tatbîk etmek sûretiyle âmmenin akīdesine îrâs-ı halel eden" kimselerdir ki evrâk-ı

matbûa ile mütemâdiyen ahlâk-ı milliyyeyi ifsâda çalışmakta ve hiçbir yevmî cerîde de bunun önünü almak için uğraşmamaktadır. İşte size pek yakından birkaç misâl:

Gecen günkü İfhâm'ın ilâvesinde Ömer Seyfeddîn imzâlı iki makāle var. Birisi "Vaz'iyet-i Edebiyye" ünvânlı, diğeri de "Pireler" ünvânlıdır. "Vaz'iyet-i Edebiyye "makālesinde eski edebiyâtımızı beğenmiyor; yeni edebiyâtımızla terakkī ve tasaffî ettiğimizi iddiâ ediyor. Halbuki o iddiâların altında "Yûsuf Ziyâ" imzâsıyla ve "Açık Söz" ünvânlı bir şiir var ki edeb-âmûz olacak yerde bilakis edeb-sûz beyitlerden ibâret. Biz burada onları aynen nakletmeden hayâ ederiz. Ancak şurasını söyleyelim ki biz dâimâ memleketin ahlâk sukūtundan endîşenâk olan mütefekkirîn-i İslâmiyye kısmıyla hasbihâl ederken ahlâkın ıslâh ve ifsâdında âsâr-ı edebiyyenin pek ziyâde te'sîrini düşünerek üdebâmızın yazacağı eserlerin hep edeb-âmûz olmasını temennî ve bu bâbda muvaffak olmak için suarâ ve üdebâmızı toplayarak bil-istisâre isin bir karâr-ı sâlime rabtını tasavvur ve tezekkür etmekten hâlî kalmamaktayız. Halbuki üdebâ nâmını taşıyan kimselerimiz böyle bir taraftan eski terbiyeyi yıkmak, diğer taraftan yerine fuhşu ibâha ve teşvîk edecek roman ve hikâyelerle ahlâksızlık ikāme edecek olurlarsa milletin sukūtu için en vahîm, en sakīm tarîkte bil-iltizâm calısmaları sebebiyle en muzır ve kendileriyle en ziyâde uğraşılacak kısmı onların teşkîl etmiş olacakları şübhesiz olur.

Ömer Seyfeddîn'in "Pireler" ünvânlı makālesi de zâhirde pire ve köpek hastalığı maskaralıkları üzerine mübtenî görünüyorsa da hakīkatte mine'l-kadîm ta'kīb ettiği din ve millet ve âile düşmanlığı üzerine müessestir. Çünkü o münâsebetle Avrupalı kadınlarla gençlerin gayr-i meşrû' sûrette imrâr-ı vakt etmelerini büyük lezzet ve saâdet göstermekte ve Türk âdetlerini gāyet câhilâne ve bî-edebâne bir sûretle tezyîf etmektedir. Ömer Seyfeddîn'in ahlâk ve âile saâdetinin aleyhinde olduğu dâimâ ma'lûm olup bu husûs için gerek yazdıklarını ve gerek yaptıklarını görmek kifâyet eder. Frenk kadınlarıyla nâ-meşrû' sûrette yaşamakta saâdet tasvîr etmenin mevcûdiyet-i milliyyemizin ne derece aleyhinde bir hareket olduğunu anlamayacak kimse bulunmaz.

Diğer taraftan Türklerin koltuk altları gibi bazı yerlerdeki kıllarını kesmelerini müstehziyâne bir sûrette hıfz-ı sıhhate muhâlif göstermesi ise hem cür'etkârâne bir cesâret hem de ihânetkârâne bir taarruzdur. Yârab! Başka milletler nezâfet ve tahâreti te'mîn için terlemek ve yerleri iktizâsı olarak ihtikâk sebebleriyle temizlenmeleri müşkil olan kılların kesilmesi lüzûmunu hıfz-ı sıhhat kitaplarına yazarak çocuklara ve umûm ahâliye bizim tarz-ı İslâmîye muvâfık bir terbiye vermekte devâm ederlerken bizimkilerinin aksini iltizâm etmeleri acaba neye

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yâsîn, 36/10.

hamlolunabilir? Milliyetperverliğe mi? Yoksa aksine mi?

Ne garîbdir ki bugün dünyânın en mütemeddin akvâmı olan Amerikalılar, İngilizler yalnız bedenlerinin muhtelif aksâmındaki kılları değil, sakal ve bıyıklarını bile tırâş etmektelerdir. Halbuki sakal bile hadd-i i'tidâlde kalacak olursa temizlenmesi herkes için yani sık sık bütün vücûdunu istihmâm ile temizlemek vüs'at-i hâline mâlik olmayan kimseler için bile mümkündür. Hâl böyle iken temizlik nâmına sakalın, bıyığın bile tıraş [195] edilmesine cevâz veriyorlar. Nitekim bizimkilerin de onları taklîd etmekte olduklarını görüyoruz.

"Tabîat kılları boşuna yaratmamıştır. Onların tıraş edilmesi, kesilmesi câiz olamaz." iddiâsıyla sakalın, bıyığın tırâş edilmesine ta'rîz edilmeyip de mücerred sünen-i İslâmiyyedendir diye koltuk altındaki kılları tırâş etmemizi tezyîfe kalkışmak kadar mantıksız, mugāyir-i edeb ve utanç bir hâl tasavvur edilemez.

Garîbi şu ki bu müfsidler, bu millet ve milliyet muhâlifleri milletimize bu fenâlıkları milliyetçi sıfatını takınarak yapmaktalardır. Halbuki tahkīk edilince kendilerinin
Türk olmayıp başka kavimlere mensûb oldukları anlaşılır. Uhuvvet-i İslâmiyye iktizâsından olarak bil-cümle
akvâm-ı İslâmiyye birbirlerine ve bu miyânda bilhassa Türklere pek ziyâde muhabbetle ma'rûfturlar. Fakat
muhtelif aksâm-ı İslâmiyye arasındaki bu muhabbet-i
mütekābile ancak din hissi bâkī kaldıkça mevcûd kalıyor.
Din i'tikādı zâil olunca bilakis düşmanlık başlıyor ve bu
düşmanlığı icrâ için açıktan açığa hücûm edemeyenler
sûret-i haktan dem vurarak en cân alacak noktalarımıza hücûm ediyorlar. Dikkat edilirse Türkçülük iddiâsıyla
Türklere en büyük zararı îkā' edenler veya ettirenler hem
Türk değillerdir, hem râbıta-i İslâmiyyeleri kalmamıştır.

Hâsılı ahlâkımızı yıkmak için hayli zamandan beri türlü türlü şekillerde türlü türlü nâmlar altında icrâ-yı fa'âliyyet eden bir teşkîlât-ı mudıllenin mevcûdiyetini idrâk etmemek mümkün değildir. Külliyetli paralarıyla, nâmûs-şiken kalemleriyle daha bin türlü vâsıta-i fesâdlarla bu teşkîlât her gün milletin ma'neviyât ve ahlâkını kemirmektedir. Milletin hayatına kasdeden muhtekirlerden mürekkeb Siyâh Pençe şirketlerini keşf ile bâbı adâlete teslîm eden hükûmet-i seniyyemizin milletin ma'neviyâtını ifsâd ve tahrîb eden Siyâh Pençe'leri de meydana çıkararak cezâ-yı sezâlarını vermesi en hayırlı bir iş olacaktır.

### **IBRET!..**

-C-2-4-0-1--

Hakk-ı hayâtımızı zamanımızın silâhlarıyla techîz etmek zarûreti bizde garb-perest bir cemâatin zuhûruna sebeb olmuştu. Bunlar memleketimize garbın irfânını,

o drednotlar yapan, tayyâreler uçuran, zirâati, ticâreti, sanâyii ilerleten, kuvâ-yı tabîiyyeyi insanlara müsahhar eyleyen, el-hâsıl hayât-ı milliyyeyi i'lâ eden irfânını naklederek hakk-ı hayâtımızı ihkāka çalışacakları yerde garbın sevâhik-ı i'tilâsına erismek için zâhiren ona benzemek iktizâ ettiğini zannederek husûsiyât-ı milliyyemize, mukaddesât-ı dîniyyemize ve an'anât ve âdâtımıza hücûm ettiler. Halbuki bizim herşeyimizi garba benzetmek, hakk-ı hayâtımızı ihkāk değil, ıskāt ederdi. Biz garba benzediğimiz zaman artık milliyetimizi fedâ etmiş, milliyetsiz kalmış, temessül etmiş, munkarız olmuş olacaktık. Vâkıâ bu garb-perestler hayliden hayliye muvaffak oldular. Fakat bu muvaffakıyet milletin hesâbına büyük bir hüsrân teşkîl etti. Bunların evliyâ-yı umûr mevkiine geçmesi memleketin başına en büyük felâketleri getirdi. Çünkü bunlar memleketi garblılaştırmaya, zorla başkalaştırmaya çalıştılar. Memleketin rûhuna i'lân-ı harb ettiler. Ve bu harbin semeresi memleketin za'fını tezyîd etmek, memleketi dâimâ buhrân içinde yaşatmak idi. Hiç şübhesiz bu mücâdele devâm ettikçe devr-i buhrân kapanmayacak. Fakat bu mücâdele bir taraftan memleketi za'f icinde, buhrân icinde bırakıyorken memleketin kuvvet-i hayâtiyyesine de bir burhân-ı kātı' teşkîl ediyordu. Memleketin rûhuna vehn târî olmuş olaydı mukāvemet göstermezdi. İşte bu mukāvemet rûh-ı millîye ifâza-i hayât eden menâbi' ve mebâdînin ne kadar feyyâz bir zindegî ile meşbû' olduğunu gösterir. Bu garb-perestler memleketin izhâr ettiği bu mukāvemete, bu zindegîye fenâ bir ad taktılar. Ona "taassub" dediler ve bu taassubu imhâ etmedikten sonra memleketin hiçbir terakkiye mazhar olamayacağını dermiyân ederek cehâletlerini, ulûm-ı nâfiayı memlekete idhâl etmekteki aczlerini örtmeye çalıştılar. Bu muhayyel taassubu ortadan kaldırmak için âdât ve an'anâtımıza, âdâb-ı milliyyemize saldırdılar. Hiç sübhesiz memleket bu tecâvüzlerden müteessir oldu. Çünkü diğer taraftan bu hücûmları reddetmek için bir cemâatin teşekkülüne imkân bırakılmadığı gibi bu hücûmları yapmak için milletin hazîne-i serveti sû'-i isti'mâl olunuyordu. Binâenaleyh ancak halkın sâf ve ma'sûm hissiyâtı bu tecâvüzlere mukāvemet ediyordu. Bunların tertîb ettikleri tecâvüzler câzib vâsıtalarla icrâ olunduğundan halkımızın müstaidd-i tefessüh bir kısmı bunların dâm-ı iğfâline düştü. Bunların peşine takıldı. Mevâîdine aldandı. Fakat işte bunların dâm-ı iğfâline kapılanlar memlekette ahlâksızlık ve rezîleti temsîl ediyorlar. Ve bugün memleket bu unsur-ı fazîhayı ortadan kaldırmak için ciddî bir mücâdeleye başlamak lüzûmunu hissediyor.

İşte garb-perestlik bir cihetten böyle bir iflâs-ı fecîa dûçâr oluyorken diğer cihetten garb-perestliğin tehlikeleri açıktan açığa tavazzuh ediyor. Herkes idrâk ediyor ki memleket ah-

lâk-ı fâzılaya ve ulûm-ı nâfiaya muhtâcdır. Ve ulûm-ı nâfiadan istifâde için garblılaşmaya kat'iyyen lüzûm yoktur. Bizim başımıza gelen felâketler bunu îzâh ettiği gibi garbın ulûm-ı nâfiasını kendine mâl eden şark milletleri de bunu isbât ediyor. Misâl mi istiyorsunuz. İşte Japonya.

Japonya ne dînini, ne âdât ve an'anâtını fedâ etmeden ulûm-ı nâfiadan en mükemmel istifâdeleri te'mîn etti. Konfüsyüs dîni, hiçbir terakkīye mâni' olmadı. Japonyalıların hiçbir âdeti, an'anesi Japonya'nın yükselmesine engel olmadı. Konfüsyüs dîni, terakkīye mâni' olmadığı halde bizim dîn-i mübînimiz terakkīye nasıl mâni' olur?

[196] Japonya'nın bugün ne derece müterakkī olduğunu görmek isterseniz bu satırları dikkatle okuyunuz da ibret alınız:

Japonya'nın ahvâl-i mâliyyesi öyle bir terakkīye mazhar oldu ki bugün Büyük Britanya'ya borç vermek iktidârını hâizdir. Vâridât-ı dâhiliyyesi 72 milyon İngiliz lirasıdır. Ve bu vâridât mesârifine tekābül etmektedir. Japonya'nın millî borcu 250 milyon liradan ibârettir. Bu borçtan adam başına üç İngiliz lirası isâbet ediyor.

Ticâret-i hâriciyyesi 1918 senesinde 229 milyon lirayı tecâvüz etmiştir.

1871 senesinde servet-i umûmiyyeden her ferde 1,20 lira isâbet ettiği halde 1917 senesinde 46,1, 65 [46,165] isâbet ediyordu.

1871 senesinde Japonya demiryollarının tûlü 18 milden ibâret iken 1917 senesinde 7.690 mile bâliğ oldu.

1871'de bütün vapurlarının mecmû'-ı hacmi 20.934 ton idi. 1917 senesinde 171.104 ton oldu.

1900 senesinde Japonya'nın kömür istihsâlâtı  $7\frac{1}{2}$  milyon ton idi. 1917 senesinde  $17\frac{1}{2}$  milyon ton oldu.

Bütün Japonya ma'mûlâtı sâde aksâ-yı şark ile Vustâ Asya'da değil, Avrupa'da, Afrika'da, Avustralya'da azîm revâclara mazhar oldu.

1871 senesinde Japonyalıların mikdarı 33 milyondan ibâretti. 1918'de 58,5½ milyonu geçti. Yani her sene 800.000 nüfûs nisbetiyle ziyâdeleşiyor. Kore kıt'asının Japonya'ya ilhâkıyla Japonlar 17 milyon ve Formoza adasının ilhâkıyla 3 milyon tebaaya mâlik oldular. Bu sûretle Japon İmparatorluğu'nun mikdâr-ı ahâlisi 77 milyonu gecmektedir.

Donanması ister sefâin-i harbiyyesinin kuvveti, ister efrâd-ı bahriyyesinin iktidârı i'tibâriyle ölçülsün, dünyânın üçüncü kuvvet-i bahriyyesidir.

Ordusu dünyânın en satvetli devletlerinin orduları derecesindedir. Vaktiyle Rusya'nın tecâvüzâtına karşı İngiltere'nin donanmasına ilticâ eden Japonya bugün Garbî Bahr-i Muhît-ı A'zam'ın mukadderâtını yalnız başına elinde tutuyor. Hiçbir kuvvet ve hattâ müşterek birkaç kuvvet Japonya adalarına tecâvüz edemez.

İşte Japonya böyle terakkī ediyor ve bütün bu terakkiyât Japonların ne dîniyle ne ahlâkıyla ne an'anât ve edebiyle mücâdele ediyor. Japonlar ulûm-ı nâfiayı almışlar, calışmışlar ve bu pâye-i kemâle vâsıl olmuşlardır. Ve biz garbın ilmini kendimize mâl etmeyi bileydik, ahlâfımızı vıkmava, rûh-ı millîmizi düsürmeve bezl ettiği himmeti, faâliyeti bu sâhada ibrâz edecek bir cemâat-i mütenevvire yetistirebileydik biz de böyle yetîm kalmazdık. Japonlar elli senede bu hâl-i terakkīye vâsıl oldular. Aynı müddet zarfında bizim ne derece tedennî ettiğimizi hesâb edecek olursak netîce-i hesâbımızda bugünkü vaz'ivet-i zelîlemiz tahassül etmezdi. Onları ahlâk-ı fâzıla ve ulûm-ı nâfia yükseltti. Bizi de hâdim-i ahlâk propagandalar, süslü cehâletler alçalttı. İzmihlâl yollarına sürükledi. İzmihlâlden kurtulmak için bu yoldan dönmek memleketi bu te'sîrât-ı hubsiyyeden kurtarmak, ahlâk-ı fâzılaya ve ulûm-ı nâfiaya var kuvvetimizle sarılmak lâzım. Fakat bir kere memleket bu ihtiyâc-ı azîmi duyduğu halde cehâleti dolayısıyla dâiye-i tenevvürde bulunanların makāsıdını temyîz etmekte güçlük çeken ve hüsn-i niyyetine, ma'sûmiyetine kurbân olan bu zavallı milleti cehâletten kurtarmak, ona doğru yolu seçtirmek lâzım. Millet ne vakit nîk ü bedi temvîze muktedir olursa o vakit hakīkī rehberlerini bulur. O vakit ulûm-ı nâfiayı getirecek, memleketi yükseltecek evlâdları yetiştirir. Ve o vakit memleket kurtulur.

İşte hem kendimizde duyduğumuz, hem hâricde gördüğümüz ibretler aynı hakīkati isbât ediyor. Memleketi garblılaştırmak isteyenler memleketi bitiriyorlar. Memleket bu dâhilî düşmanların tecâvüzlerinden kurtulmadıkça hakk-ı hayâtını ihkāk edemez. Bu hakīkat öyle tezâhür etmiştir ki bundan böyle memleket bu cemâat hangi nâm altında ortaya çıkarsa çıksın, hangi vesâitle iğfâle çalışırsa çalışsın bunlara aldanmayacaktır. Geçmiştir.

### AHLÂK MES'ELESİ VE MATBÛÂTIMIZ

Matbûâtımızın şu aralık girdbâd-ı şuûn arasında en mühim bir derd-i ictimâ'îden alâkadârâne bir sûrette bahse başlamış olduklarını görüyoruz. Bugün memleketi kemiren bu maraz-ı ictimâ'î bu âfet-i hânümân-sûz henüz rüşeym hâlinde iken Sebîlürreşâd hemen her hafta alâkadârların nazar-ı dikkatlerini celbe çalışmış, erbâb-ı matbûâtın nazar-ı intibâhını açmak istemişti. O vakitler maatteessüf bu yoldaki îkāzkâr feryâdlarımız bir maksad-ı muzmer ta'kīb edenlerce vâveylâ-yı taassub şeklinde telakkī edilmiş daha doğrusu bir takım sâfdilleri iğfâl için öyle gösterilmek istenilmiştir.

Çünkü milleti tutan râbıtaları kırmak, bünyân-ı ic-

timâ'îmizin temeli olan âileleri yıkmak bu sâyede hayvânî ihtirâsların tatmîni için pek müsâid bir zemîn hâzırlamaktı. Maatteessüf bu mesâîlerinde muvaffak oldular. Memleket de bu hâle geldi!...

Fakat netîce o kadar tehlikeli bir şekil aldı ki bugün vehâmeti takdîr etmeyen, istikbâli tehdîd eden korkunç âkıbeti düşünerek titremeyen hiç kimse kalmadı. Bugün en liberal görünen matbûâtımız bile memlekette bir buhrân-ı ahlâkī olduğunu i'tirâf etmek mecbûriyetini hissediyor.

[197] Memleket neden ve niçin bütün bu kadar az zamanda bu derece tebdîl-i şekl ü hüviyyet etti? Niçin merkez-i Hilâfet-i İslâmiyye olan şu muazzam belde câmilerine, medreselerine, türbelerine rağmen eski husûsiyetini gayb eyledi? Ufuklarında pek gür tehlîl sadâları uçuşan, sînesinde terbiye-i İslâmiyyesiyle fezâil-i milliyyesiyle mümtâz bir nesil besleyen İstanbul neden bu kadar sukūt etti?

Dört harb senesinin acı ve bî-emân güzârişinin bu husûsta pek mühim bir âmil olduğu şübhesizdir. Fakat harb ve onun tevlîd ettiği ihtiyâcât-ı hayâtiyyeyi sukūtun sebeb-i yegânesi addetmek doğru değildir. Çünkü harb, muhîti bu sukūta hâzırlanmış buldu. Vaz'iyet-i iktisâdiyyedeki tahavvül bugün şikâyet edilen vaz'iyete pek müsâid olan temâyül ve cereyânları baş döndürücü bir sür'atle birden bire inkişâf ettirdi.

Meşrûtiyetin ferdâ-yı i'lânından i'tibâren liberallik nâmı altında milletin an'anesiyle ihtiyâcât-ı rûhiyyesiyle terbiye-i asliyyesiyle kābil-i tevfîk olmayan bir cereyân acanların halktaki kudsiyet duygusunu söndürmeye calısanların netîce-i mesâîleri bugünkü âkıbete müntehî olması pek tabîî idi. Fazîleti rezîlet, dinsizliği temeddün, millî âdâb ve an'aneye riâyeti seyyie-i taassub addedenlerin milleti tutan mukaddesâta müttehiden hücûmları romanlar, tiyatrolar, konserler, konferanslarla muhîte ahlâksızlık tohumları neşretmeleri sübhe yok ki semeresiz kalmayacaktı. Çünkü terakkī ve teâlîye susamış olan halka yegâne çâre-i terakkī ve temeddün bu olduğu ihtâr ediliyordu. Ahlâk ve nâmûs hakkında ilmî ve felsefî bir kanâat edinememiş olan bir kısım gençlerin kalblerinden din hissinin silinmesi memleket için ne kadar fecî' avâkıb hâzırlayacağını düsünemeyenler ne acıklı bir hâldir ki bu bedbaht ülkede rehberlik, temdîncilik mevki'lerini işgāl ediyorlar.

Şâyân-ı şükrândır ki memlekette içinde çırpındığımız fecâyiin en müdhişi sukūt-ı ahlâk olduğunu takdîr buyuracak basîretkâr zevât da bulunuyor. Bu gibi mümtâz şahsiyetlerin mücâhedâtı olmasaydı bu zavallı milletin âkıbetinden cidden nevmîd olmak icâb edecekti. Fakat mücâhedâtın mesâha-i şümûlü tabîî muayyen bir haddi tecâvüz edemez. Halbuki memleketteki buhrân-ı ah-

lâkīnin sâhası maatteessüf az zaman zarfında pek ziyâde tevessü' etmiştir. Mukadderât-ı milleti tedvîr vazîfesini deruhde eden zevâtın mes'eleye yakından alâkadâr olmalarını icâb ettirecek bir şekli almıştır.

Şeyhülislâm Efendi hazretleri bu lüzûmu takdîr buyurmakla pek büyük bir eser-i basîret ve vazîfe-şinâsî göstermiştir. Şübhe yok ki Dârü'l-hikme'nin hikmet-i te-essüsü bilhassa müslümanların dînî ve ahlâkī i'tilâlarına çalışmaktı. Fakat garîbdir ki vaktiyle mahâkim-i şer'iyyenin Meşîhat-i İslâmiyye makāmına merbûtiyetini bu dâirenin din ve ahlâk sâhalarındaki faâliyetine birer mânia gibi gören, makām-ı Meşîhat'in din ve ahlâk mesâili ile uğraşabilmesi için mahâkimin adliyeye rabtını iltizâm edenlerin bugün Şeyhülislâm Efendi hazretlerinin bu teşebbüslerine karşı da alttan alta bir sadâ-yı i'tirâz yükseltmeye kalkıştıkları görülüyor.

Marazın vücûdunu i'tirâf edip de tedâvîsine çalışılmamasını iltizâm ve tavsiye etmek, teşebbüsün mâhiyet ve inkişâfı hakkında bir fikir edinmeden akāmete mahkûm olacağı iddiâsında bulunmak pek garîb bir zihniyettir.

Acaba ne isteniliyor? Buhrân-ı ahlâkīnin alabildiğine yürümesine karşı hiçbir çâreye başvurmamak, cereyânı kendi hâline bırakmak mı iltizâm olunuyor? Yoksa makām-ı Meşîhat'in birinci derecede kendisine teveccüh eden bir vazîfenin îfâsına şitâb etmesi mi hoşa gitmiyor?

Sabâh gazetesi 30 Ağustos târîhli nüshasındaki Ufk-ı Siyâsî ünvânlı bendinde makām-ı Meşîhat'in bu teşebbüsünden bahsederken "Biz maalesef teşkîl edilen komisyonda bu kābiliyeti göremiyoruz. Bundan dolayı da bu teşebbüsün ber-mu'tâd akīm kalacağına zâhib bulunuyoruz. Evvelemirde bu iş himmete ve zamana muhtâcdır. Halbuki bu muhtelif nezâretlerden gönderilen delegeler vazîfe-i asliyyelerinden başka bu müz'ic iş ile de muvaffakıyet ile, huzûr-ı kalb ile iştigāl edemezler. Bu işe me'mûr bulunanlar sırf bu iş ile alâkadâr olmalı ve bütün himmet ve gayretlerini bünye-i ictimâ'iyyemizi sarsan bu derdin tedâvîsine hasretmelidirler. Sâniyen bu iş teşkîlât-ı mahsûsaya, paraya arz-ı iftikār eder. Halbuki bizde fuhşun men'ine ma'tûf hiçbir teşkîlâtımız yoktur. Mâliyenin de icâb eden tahsîsâtı verebilmesi de pek meşkûktür." mütâlaasını serd ediyor; bir cem'iyet-i hayriyye te'sîsini münâsib görüyor.

Anlaşılıyor ki Sabâh ne Meşîhat'in ne de Dârü'l-hikme'nin hikmet-i vücûdlarını ihâta edememiş olduğu gibi komisyonun planını da öğrenmeye lüzûm görmemiş; ne yapılmak istenildiğini, ne yapılacağını anlamadan teşebbüsün akāmete mahkûm olacağına hükmetmiştir.

Sabâh'ın tavsiye ettiği gibi cem'iyet-i hayriyye te'sîsi veya daha başka çâreler taharrîsi için zannedersek evvelâ böyle bir komisyona ihtiyâc vardır. Sâniyen nizâm-

nâmesi tedkīk edilecek olursa Dârü'l-hikme'nin sâha-i meşâgılinden birisi ve belki birincisi budur. Bu işle vazîfedâr olan bir hey'et teşkîline acaba neden lüzûm gösteriliyor? Mâni', yoksa bu hey'etin makām-ı Meşîhat'e merbût olması mıdır?...

Kâzım Nâmî Bey de Türk Dünyâsı'nın 31 Ağustos târîhli nüshasında ictimâ'î bazı mülâhazalar yürüttürerek aynı nakarâtı tekrar ediyor: "Birkaç zamandan beri ahlâk mes'elesi gazetelerimizi işgāl ediyor. Sanki ahlâk bizim irâdemizden doğmuş, bir emirle yahud bir nehiyle tervîc yahud men' etmek elimizde imiş gibi söyleniyorlar. Halbuki [198] ahlâkī hâdiseler, mu'dıllik i'tibâriyle tedkīkımız dâiresine en güç girebilecek hâdiselerdir. Nerede kaldı ki onlara ferdî irâdelerimizle hâkim olalım. Henüz ictimâiyât ilminin kānûnlarını keşfe uğraştığı ahlâkī hâdiseleri değişmeyen kāideler hâlinde tesbît edip de onları herkese kabûl ettirmek kolay değildir. Çünkü cem'iyetlerin ahlâkları da dâimâ tekâmüle tâbi'dir. Asîrî bir cem'iyetle asrî bir cem'iyetin telakkīleri arasındaki farklar ne kadar büyüktür. Bununla beraber her cem'iyetin örfüdür ki ahlâk husûsunda mîzân olur. Onun için ahlâkī, örfümüzü ne resmî idâreler, ne de resmî bir şekilde olan encümenler ta'yîn edemez."

Kâzım Nâmî Bey'in "Aşîrî bir cem'iyetle asrî bir cem'iyet arasındaki farklar ne kadar büyüktür." sözüyle ne kasdettiğini anlıyoruz. Fakat bu makālede bunun münâkaşasına girişecek değiliz. Çünkü mes'ele başlı başına bir makāle olabilecek kadar ehemmiyetlidir. Bu nokta-i nazar hakkındaki mütâlaamızı diğer bir makāleye bırakarak burada Kâzım Nâmî Bey'in yanıldığı bir noktaya işâret etmek isteriz.

Kâzım Nâmî Bey zannediyor ki Dârü'l-hikme'de toplanacak komisyon arzularına göre bir takım ahlâkī kāideler vaz' edecek ve bunları herkese kabûl ettirmek için emir ve nehiyler ısdâr edecektir. Biz Dârü'l-hikme'nin böyle bir fikir ve tasavvurda bulunduğu ve bulunabileceği ihtimâlini hâtırımızdan bile geçirmiyoruz.

Memlekette marazî bir hâl olan ve pek âşikâr bir buhrân tevlîd eden ahlâksızlık, müesses örf ve esâsâtı ahlâkıyyeye riâyetsizliğin bir netîce-i fecîasıdır. Bunun sebebi de bir zamandan beri halka vukū' bulan muzır ve örf-i millîye şeâir-i dîniyyeye mugāyir telkīnâttır. Bu yanlış telkīnâtın te'sîrâtını izâleye çalışmak, ahlâksızlığın her nev'ine karşı şiddetli bir nefret besleyen halktaki bu necîb hissi tenmiye eylemek lâzım değil midir? Bu sâha dâhilindeki mesâî kavâid-i ictimâ'iyye hilâfında bir teşebbüs mü yoksa o kavâid ve usûlün âmir olduğu bir şey midir?

Kâzım Nâmî Bey'in ictimâ'î istintâclarına bakılırsa hiçbir memlekette kavâid-i ahlâkıyyenin teessüs edememiş olduğuna hükmetmek icâb edecek. Eğer böyle olsaydı dünyâ çoktan yıkılmış olurdu?

Zulüm, adl, fazîlet, rezîlet, nâmûs, fuhuş gibi bir takım şe'niyetler vardır ki sâbit ve herkesçe musaddaktır. Bunlardan başka her milletin riâyetkâr olduğu bir takım ahlâkī prensipler, örfî müeyyideler vardır. İctimâiyât ilmi ahlâkī hâdiseleri, kānûnları keşfetse de etmese de ahlâkī kāideler vardır. Her milletin din ve örfü, ictimâ'î hayatı efrâdın o kāidelere riâyetkâr olmalarını âmirdir.

Ahlâksızlıktan bahsetmeyi âilelerin harîmine kadar dil uzatmak addederek memnûât sırasına koyan Kâzım Nâmî Bey makālesine mebdeiyle olan münâsebetini bir türlü bulamadığımız şu satırlarla nihâyet veriyor:

"Ahlâksızlık ne kadar az olursa olsun onunla döğüşmek elbette ahlâkī bir vazîfedir. Fakat bu vazîfeyi husûsî cem'iyetler hâlinde yapsak çok daha iyi ederiz. Çünkü her memlekette böyle cem'iyetler vardır."

İctimâiyât ilmine istinâd ederek ahlâkımızla irâdemiz arasında hiçbir râbıta görmeyen Kâzım Nâmî Bey makālesinin nihâyetinde husûsî cem'iyetler teşkîlini tavsiye etmesi şâyân-ı hayrettir. Her memlekette böyle cem'iyetler olması acaba neden bizde de öyle olmasını icâb ediyor. Dârü'l-hikme'nin başladığı mesâînin bilâhare resmiyet hâricinde bir şekl-i nevîn alması imkânı yok mudur? Faydalı bir teşebbüsün inkişâfını bile anlamadan aleyhinde bulunmakta acaba ne hikmet vardır? Mesâil-i milliyyede hissimize değil akıl ve irfânımıza, arzumuza değil millî örfümüze, şeâir-i dîniyyemize tebaiyet edersek vatan hakkında pek hayırlı bir yol tutmuş oluruz.

in 28 Ağustos nüshasında da Selim Sırrı Bey'in Ahlâksızlık ve Tedâvî Çâreleri ünvânı altında bir makālesini gördük. Selim Sırrı Bey ahlâksızlığı tedâvî için İsveç'te tatbîk edilen çâreleri millet ve hükûmetin enzâr-ı intibâhına arz eden bu faydalı makālesine bilinmez ne sebebden şu satırlarla başlıyor: "Bir taraftan Şeyhülislâm Efendi hazretlerinin, diğer taraftan Sıhhiye Müdîr-i Umûmîsinin memlekette tehzîb-i ahlâk çârelerini düşünmeleri cidden şâyân-ı şükrândır."

Biz bu satırları okurken Selim Sırrı Bey'in bu memlekette değil İsveç'te yaşayan bir mütefekkir olduğuna hükmedeceğimiz geldi. Çünkü memleketteki buhrân-ı ahlâkīnin esbâb ve avâmilini pek güzel bilmesi icâb eden ve bu esbâbı kimlerin ihzâr ettiklerini yakından gören Selim Sırrı Bey bugünkü Sıhhıye Müdîr-i Umûmîsinin Şeyhülislâm Efendi hazretleriyle birlikte memlekette tehzîb-i ahlâk çârelerini düşündüğüne hükmetmesini başka sûretle te'vîl kābil değildir. Bugünkü buhrân-ı ictimâ'î, bugünkü sukūt-ı ahlâk, din ve hissiyât-ı dîniyye aleyhinde ma'hûd İctihâd mecmûasında senelerden beri vukū' bulan neşriyâtın zarûrî bir netîcesi değil midir?

Liber-pansör yetiştirmek gibi câzib bir kisve-i iğfâl altında gençlerde mukaddes duyguları öldüren neşriyâtın netîcesi bugünkü acıklı vaz'iyetten başka ne olabilirdi? Şu halde tahrîbe çalışanlar tehzîbe nasıl hizmet edebilirler? Yoksa fuhşun kaldırılması yolunu şaşırmış kadınlara vesîka dağıtmakla mı olacaktır?!... Matbûâtımız arasında bilhassa Tasvîr-i Efkâr ve Vakit gazeteleridir ki buhrân-ı ahlâkī mes'elesini lâyık olduğu ehemmiyet dâiresinde nüfûzkâr bir nazarla ta'mîk etmişlerdir. Bu husûstaki mütâlaâtımızı da gelecek nüshada arz edeceğiz.



\*\*\*

23 Ağustos târîhli Tan gazetesinden:

"Fransa ne esnâ-yı harbde ne de muhârebeden sonra bir şark milleti üzerine hâkim olmak emelini aslâ beslememiştir. 1916 Muâhedenâmesi (Sûriye'ye dâir Fransa-İngiltere i'tilâfı) bizim nazarımızda bir had ta'yîn eden vesâikten ibâretti.

(Buradan Sansürce otuz üç satır çıkarılmıştır.)<sup>2</sup>

Müttefikler milletlerin istiklâli için harb etmişlerdir. Kazandıkları zafer Asya'da mevcûd olan veyahud inkişâfa doğru yürüyen müslüman istiklâliyetlerini mahv etmek netîcesini tevlîd edemez ve memleketlerin istikbâline hüküm vermeden evvel ahâlisine kābiliyetlerini, hislerini izhâr etmek imkânını bahs etmelidir."

Tan bu mühim makālesine bazı şerâit dâhilinde Fransa'nın ötede beride bulunan askerlerini geri çekebileceğini beyân ile nihâyet vermektedir.

\*\*\*

Tan gazetesinden: "Daily News gazetesi evvelki günkü nüshasında Kafkasya'da bulunan İngiliz kuvvetlerinin çekilmek üzere olduklarını bildiriyordu. İngilizlerin hareketinden sonra neler olacak? İngiltere'de bulunan Ermenistan Komitesi Londra gazeteleriyle neşrettiği bir beyânnâmede diyor ki: "Bu havâlîde şübhesiz yeniden kanlar akacak katliâmlar yapılacak ve Erivan'daki Ermenistan hükûmetiyle Ermeni unsurundan bakıyye kalabilen aksâm mahv edilecektir. Buna karşı yegâne çâre muâvenet husûsunda İngiltere ile Amerika'nın müştereken hareket etmeleridir. Vâkıâ Hükûmât-ı Müttehide Kafkasya'ya şimdilik asker göndermezse de bir müddet için İngiliz zâbitleri kumandasında olarak orada kalacak asâkirin masârifini olsun deruhde edebilir."

Kafkasya'da tedkīkāt icrāsına me'mûr olan General Harbord şübhesiz bu projeyi de tedkīk ederken vaz'iyetin ne kadar müşkil olduğunu takdîr de eyleyecektir. Fil-hakīka konferansın bu kadar uzaktan ve o kadar geç kalarak ittihâz eyleyeceği mukarrerâtı Osmanlı İmparatorluğu mes'elesini halle kifâyet edemeyecektir. Rüesâya ve eslihaya mâlik olan ve dağlık arâzîde icrâ-yı harekât

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan kırk satır Sansür tarafından çıkarılmıştır.

<sup>2</sup> Bu not dergiye aittir. Çıkarılan yer diğerleri gibi boş bırakılmayıp, not konulmakla iktifâ olunmuştur.

eden Türkler asırlardan beri cengâver olarak yaşamışlardır. Türk unsuru parçalanarak bir kısmı ekalliyette bulunan hıristiyanların idâresi altına vaz' edilmek istenince şübhesiz kendi haklarını bil-fiil müdâfaa edeceklerdir. Bu müdâfaanın ilk kurbânları ise Avrupa'nın muhâfaza etmek istediği akvâm-ı Hıristiyâniyye olacağı şübhesizdir.

Geçen bahârda Fransa diplomasisi bir Türk hey'etinin Paris'e gelerek konferansa îzâhât-ı lâzıme verebilmesini te'mîn için teşebbüsâtta bulundu. Bu sûretle evvelâ Türk hükûmetine düvel-i müttefikanın bazı mesâili aralarındaki sûret-i tesviye mûcebince aynen kabûl ettirmek husûsunda müttehidü'l-fikr oldukları gösterilecek ve Anadolu ahâlisine de kendi murahhaslarının mütâlaâtı dinlenmeden ittihâz-i mukarrerât edilmediği hissi verilmiş olacaktı. Hey'et-i murahhasa Paris'e geldi fakat bu hey'et şark usûlü mûcebince az koparabilmek için çok istemek düstûruna tebean hareket ettiği için Fransızca metni tercüme olunduğu görülen sert bir mektupla geri gönderildi. Şimdi İstanbul'da Amiral Galtrop Fevkalâde Komiserlik ünvânından başka Kuvâ-yı Bahriyye Başkumandanlığı vazîfesini de idâre ediyor. General Milen İzmir'de oturmakla beraber bütün Anadolu'daki kuvâ-yı İ'tilâfiyye müşârun-ileyhin kumandası altındadır. Fransa'nın elinde hiçbir kuvvet olmadığı için mes'ûliyet de kendisine âid olmamak icâb eder. Halbuki şarkta düvel-i müttefika menâfiine Fransa pek büyük hizmetler edebilirdi. Herkes tarafından sevildiği için asgarî gayretle a'zamî menâfi' te'mîni Fransa için pek kābildi. Osmanlı hükûmeti ne sûretle taksîm edilirse edilsin hiçbir sûret-i tesviye yoktur ki bu imparatorluğun tamâmî-i muhâfazası kadar Fransa tarafından şâyân-ı arzu görülebilsin. Bu sebeble Fransa'nın şark işlerinde daha faâl bir vazîfe îfâ etmesi düvel-i müttefika için her halde daha hayırlı olurdu.

Eğer İngiliz rufekāmız makālemizi okurlarsa tahrîrini icâb ettiren mütâlaâtı yanlış tefsîr etmemelerini ricâ ederiz. Maksadımız şarkta yalnız kolay muvaffakıyetlere ibtinâ ederek hakkı nazar-ı dikkatten dûr tutan bir politika ta'kībine devâm edilecek olursa İngiltere de dâhil olduğu halde bütün İslâm imparatorluklarının ne büyük tehlikeler karşısında kalabileceklerini göstererek nazar-ı dikkati celb etmekten ibârettir."

### [200] ŞARK VE GARB MEDENİYETLERİ

İngilizce Orient News gazetesinden:

"Türkiye'ye âid mes'elelerde biz dâimâ sathî hükümler veriyoruz. Sokakta bir Türk gördüğümüz veya Türk hayatına âid i'tiyâdâtımıza zıd bir şeye tesâdüf ettiğimiz zaman: "Garîb şey, ne kadar ta'dîle muhtâc!" deriz. Sonra Türkiye hakkında bir hüküm vereceğimiz zaman "Şark" ve "Garb" kelimelerini sık sık kullanırız. Türkiye'nin bir Garb değil, Şark memleketi olduğu için terak-

kīyi başka türlü anladığını hâtıra getirmeyiz.

Binâenaleyh tesâdüfen içine dâhil olduğumuz Türk âlemi hakkında hiç olmazsa şu üç noktayı hâtırda tutmalıyız: Birinci nokta şudur ki Türkiye'nin bir medeniyeti vardır. Biz medeniyetin bir garb mahsûlü olduğunu zannetmeye alışığız. Hayır yanlış. Medeniyet sâdece teşkîlâta mâlik cem'iyet hayatı demektir. Meselâ Çin medenîdir. Fakat bu medeniyet bizim medeniyetimizden de Türk medeniyetinden de başkadır. Türkiye'nin medeniyeti de aynı sûretle Garb ve Çin medeniyetlerinden başkadır. Türlü türlü medeniyetler vardır. Türk medeniyeti de onlardan biridir.

İkinci nokta, bizim kendi medeniyetimizle Türk medeniyeti arasındaki farkın mâhiyetini anlamamamızdır. Meselâ bizim medeniyetimize âid bazı şeylerin Türk âlem-i medeniyyetinde yer bulmasına hiçbir mâni' yoktur. Türk âlemine iyi şimendüfer, telgraf hatları dâhil olabilir. Türkler Amerika potinleri ve Alman motolleri taşıyabilir. Fakat bu müşâbehetlere rağmen Türk medeniyeti mâhiyet-i esâsiyyesi i'tibâriyle bizim medeniyetimizden başkadır. Bu husûsiyet Türklerin bizim medeniyetimizi kabûl etmelerine bit-tabi' hâildir.

Üçüncü nokta, Türk medeniyetinin evvelce bugünden daha yüksek bir mevki'de bulunduğudur. İhtimâl ki Genç Türklerin Garb medeniyeti hakkındaki yanlış fikirleri inhitâta yol açmıştır. Belki bu inhitât muhtelif avâmil-i târîhiyyenin netîcesidir. Bu cihet istikbâl nokta-i nazarından ümîdvârdır. Bundan istidlâl edebiliriz ki Türk medeniyeti kendine mahsûs husûsî sâhalarda ilerlediği bir de mâzîde olduğu gibi istikbâlde de büyük muvaffakıyetler göstermeye kādirdir. İyi bir inkişâfa mazhar olursa Türk medeniyetinin parlak bir istikbâli olmadığını kimse iddiâ edemez. Bu istikbâl ihtimâl ki tamâmıyla Garb medeniyetine benzememekle beraber hakīkī ve muazzam bir tekâmül ihtivâ edebilir."

23 Temmuz târîhli Le Matin gazetesinden:

Londra, 21 – *The Times*'in Washington muhâbiri gazetesine keşîde ettiği bir telgrafta Reisicumhûrun A'yân a'zâsıyla olan müzâkereleri esnâsında Amerika'nın Şarkta vekâlet kabûl etmesini arzu ettiği söylenmesi İngiliz ricâl-i hükûmetini te'mîn edecek mâhiyette bir netîce tevlîd edemediğini yazıyor. Karışık olan bu vaz'iyet içinde muhakkak olan bir şey varsa o da Meclis-i A'yân'ın Amerika'nın Ermenistan'da, İstanbul'da veyahud diğer yerlerde mes'ûliyetler kabûlüne müsâade etmeyecektir.

A'yân a'zâsının bu ısrârlarına sebeb efkâr-ı umûmiyyenin hâricde mes'ûliyetler kabûlü fikrine gittikçe muhâlif bir tavır aldığı zannında bulunmalarıdır. Bu fikrin tekevvününe sebeb olan şeyler âtîdeki tarzda hülâsa edilebilir.

1- Şan-tong mes'elesinin tarz-ı hallinin ahâli nezdinde gittikçe daha fenâ telakkī edilmesi. Bu sû'-i telakkī Vikont "İşi" ile Mösyö "Lansing" arasında 1917 senesinde vukū' bulan müzâkerât esnâsında Vikont İşi'nin samîmiyetten ayrıldığını Lansing'in i'tirâf etmesinden sonra daha fazlalaşmıştır.

- 2- Reisicumhûrun Umûr-ı Hâriciyye Komisyonu'na taleb edilen ma'lûmâtı i'tâdan istinkâfı.
- 3- Reisicumhûrun nokta-i nazarını memlekete kabûl ettirmek için fazla mesâî sarf etmesi.
- 4- Bu faâliyetin A'yân nezdinde kısmen adem-i muvaffakıyyete uğraması.
  - 5- Cem'iyet-i Akvâm aleyhindeki mücâdelâtın te'sîri.
- 6- Muâhedenâmenin Almanların bir kısmını bir ecnebî idâresi altına tevdî' eden Lehistan mes'elesinin tarz-ı halli gibi zaîf noktalarını teşrîh etmek husûsunda muhâlifîn tarafından sarf olunan mesâî.
  - 7- Sulh maksine[makinesi]nin bozulması.
  - 23 Ağustos târîhli *L'action Française* gazetesinden:

Türkiye hakkında bir karâr vermek zamanı yaklaştıkça Avrupa'nın istirâhatini Türkiye'nin bekāsında gören eski diplomasinin doğruluğu nazarlarda tezâhür ediyor. Türkiye'nin harâbîsi yeni ihtilâtâta bâis olacak ve yalnız ırklar ve milliyetler değil mezâhib de mücâdeleye başlayacaktır. Fransa bundan hiçbir şey kazanamayacağı gibi bilakis bu karışıklar ve taksîmler arasında çok şeyler gāib edecektir. Osmanlı İmparatorluğu'nu hiç olmazsa Arabistân hudûduna kadar bir takım te'mînât-ı siyâsiyye ile muhâfaza etmek... İşte Fransa'nın hakīkī siyâseti.



### HIND-AFGĀN HARBININ SEBEB-I ZUHÛRU

The Times gazetesinden:

Harb Afgān kıtaâtının geçen Mayıs'ın ikisinde evvelce Âfridi kabâili ile vukū' bulan muhârebâtta mühim bir rol oynayan ve ismi defaât ile zikredilen Hayber Geçidi'nin civârında kâin müteaddid nikāttan Hind-Afgān hudûdunu tecâvüz etmeleriyle başladı. Emîr-i sâbık Habîbullâh'ın vak'a-i katlinden beri (20 Şubat 1919) Afgānistân ahvâli İngiltere için bir sebeb-i endîşe teşkîl ediyordu.

Maamâfîh emîr-i lâhık Emânullâh Kâbil'de kuvve-i hükûmeti ele aldığı zaman Hindistân hükûmetine karşı hissiyât-ı dostâne beslediğini i'lân eyledi. Fakat onun ef'âl ve harekâtı bu te'mînâtına aslâ tevâfuk etmiyor idi. Kendisinin Hindistân'da vakit vakit zuhûr eden harekâtın sür'at-i mümkine ile tenkîlini te'mîn maksadı ile vaz' ve neşr olunan "Ravlât" nâm kānûndan mütevellid adem-i hoşnûdîden istifâde etmek ve hattâ Hindistân'da bir kıyâm çıkarmak istediğine dâir bazı emâreler elde edildi. Afgān-Hind hudûdunun Hindistân cihetindeki kabâil arasında bazı tek tük kıyâmlardan başka Emânullâh'ın da eser-i tahrîki olarak Hindistân'da hiçbir hareket-i isyâniyye zuhûr etmedi. Vukū' bulan müsâdemâtı îzâh ettikten sonra ne sûretle musâlaha akdedildiği hakkında The Times diyor ki: Hindistân Vâlî-i Umûmîsi mütârekeye hangi şartlar esâs olabileceğini Emîr'e bildirdi. Rus bolşevikleri ile gizlice münâsebâtta bulunmuş olan Emîr cevâb-nâmesinde Afgânistân'ın aşk-ı istiklâlinden ve cihânda daha yeni uyanan fikr-i hürriyyetten bahseyledi. Bu mektup mutâvaatkârâne bir lisân ile yazılmamış olmasına rağmen sulh murahhasları ta'yîn olundu ve Temmuz'un yirmi altısında Ravalpindi'de sulh konferansı açıldı.

İngiliz Başmurahhası Sir Hamilton Grant nutk-ı iftitâhîsinde İngiltere'nin Afgānistân bilâ-kayd ü şart teslîm oluncaya kadar harbe devâm etmek hakkını hâiz olmakla beraber Emîr'in nedâmet ve tevbekârlığına inandığı için teklîfât-ı sulhiyyesini kabûl eylediğini söylemiştir. Afgānistân Başmurahhası buna cevâben pek de i'tilâfkârâne olmayan bir nutuk îrâd etti.

O zamandan beri konferans bir müddet daha müzâkerâtına devâm etti ve İngiliz murahhaslarının serd ettikleri şerâit-i sulhiyye Afgān murahhasları tarafından tamâmen kabûl edildi.

Bayram münâsebetiyle *Sebîlürreşâd* gelecek hafta intişâr etmeyecektir.

Hukūk Matbaası'nda basılmıştır

Eşref Edîb

Abone Serâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kurusdur.

(Nüshası 10 kurus. seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnunivve kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da yazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb

والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

18 Eylül 1919

22 Zilhicce 1337

Perşembe

18 Eylül 1335

Cild: 17 - Aded: 441

ÂSIM\*

-1-

- Kardesim Fuad Semsi've -

- Vay Hocam! Vay gözümün nûru efendim, buyurun! Hangi rüzgâr mı desem?

- Öyle ya!

- Buyurun, oturun.

Mütehassirdik efendim, ne inâyet! Ne kerem! Öpeyim, lûtf ediniz...

- Çok yaşa! Lâkin...

Veremem.

- Bütün İstanbul'u ağzından öpen elleriniz, Bize nâz etmese olmaz mı? Efendim, veriniz!
- Döktüğün dillere bittim, seni, çok sözlü, seni! Ayda, âlemde bir olsun, aramazsın Köse'ni! Bu herif öldü mü, sağ kaldı mı, derler de ayol, Baba dostuysam eğer, kalkar ararlar bir yol. Yoksa yaşlanmaya görsün, adamın hâli yaman! Ne fenâ günlere kaldık, aman Allâh'ım aman! Nesl-i hâzır denilen şey pek acâib bir şey:

Hoca rahmetliye bak, oğluna bak... Hey gidi hey!

- Amma tekdîr ediyorsun, canım, ilkin adamı!

Bir selâm ver, bakalım, böyle Selâmsız'dan mı?

- Selâmun aleyküm!

- Aleyküm selâm!

Barıştık, yüzün gülsün artık, İmam.

- Hele dur, öfkemi tekmilleyeyim!

- Tekmille...

Zâten eksik bir o kalmıştı: Hudâyî sille!

- Sanki dövsem, ne yaparsın? Hocayız biz, döveriz,

Gül biter vurduğumuz yerden...

- İnandım... Câiz!
- Pek cılız çıktı bu "câiz", demek îmânın yok?
- Dayak "Âmentü"ye girdiyse, benim karnım tok! Gül değil, kıl bile bitmez sopa altında, hele! Öyle olsaydı su karsındaki yalcın kelle, Fark olunmazdı Kızanlık'taki güllüklerden! Bu dayak faslı da aç karnına bilmem nerden? Dur ki çay demleyelim, nargile gelsin, kerem et...
- Söyle gelsin hadi zahmetse de...
  - Hâsâ, rahmet.
- Enfiyen var ya?
  - Tabî'î.
    - Çekilir boydan mı?
- Burun aldatmaya kâfî!
  - Bu nedir? Cerman mı?
- Karışık.
- Neyse, zarûrette pek a'lâ gidecek. Hocazâdem, bakalım, bir de bizimkinden çek!
- Yerli mahsûlüne benzer mi desem?
  - Kendisidir.
- Sen de tiryâki değilsin ya! Pek a'lâ, yetişir.
- Baban olsaydı da görseydi işin vardı.
  - Neyi?
- Cektiğin murdarı!
  - Sevmezdi, evet, böyle şeyi.
- Neydi rahmetlide lâkin o temizlik? Vay vay!
- Azıcık benzemiş olsaydı ya mahdûmu da...

Şu babamdan nerem eksik, hadi göster bakayım?

- Ama hiddetleneceksen ne suyum var, ne sayım!

Âsım, Köse İmâm'ın oğludur.

Yok eğer mum gibi dosdoğru cevâb istersen: Babanın kestiği tırnak bile olmazsın sen!

- Ne nezâketli beyan! Hay gidi mum, tıpkı odun!
- Böyle hiddetlenecektin, neye râzî oldun?
- Oldum amma bu kadar doğrunun olmaz ki tadı...
- "Selâmun aleyküm behey kör kadı!"

### Mehmed Âkif<sup>1</sup>

# [202] ESRÂR-I KUR'ÂN

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

وَإِذْ وْعَدْنَا مُوسٰى اَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِه وَانْتُمْ
ظَالِمُونَ . ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون . وَإِذْ اَتَيْنَا
مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ. وَإِذْ قَالَ مُوسٰى لِقَوْمِه يَا قَوْمِ

اِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ انْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا اللّي بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا انْفُسَكُمْ

ذِلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ

ذلكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ عَنْدُ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ عَنْد

Vaktâ ki Fir'avn ile ordularını Cenâb-ı Hak ihlâk buyurdu, Hazret-i Mûsâ vaad buyurulan *Tevrat*'ı telakkī etmek üzere cânib-i Tûr'a azîmet etmek istedi. Va'd-i İlâhî mûcebince *Tevrat*'ı telakkī etmek için kırk gecenin tamâm olması ta'yîn olunmuştu. Binâenaleyh Hazret-i Mûsâ kardeşi Hârûn'a kendisinin huzûr-ı Rabbânî'ye şitâbân olacağını beyân ile Benî İsrâîl arasında kalmasını ve dâimâ tarîk-ı salâhı ta'kīb ve tarîk-ı fesâddan ictinâb eylemesini tavsiye eylemişti. Hârûn nezdinde Sâmirî olduğu halde Benî İsrâîl arasında kalarak onları Hazret-i Mûsâ'ya kavuşturmak üzere izinden götürüyordu. Benî İsrâîl Mısır'dan çıkıyorken beraberlerinde Kıbtîlere ikrâz ettikleri para mukābilinde rehin aldıkları birçok mücevherât bulunuyordu ki Benî İsrâîl her zaman ve her yerde bu sûretle hareket ederler.

Hârûn Benî İsrâîl'in nezdinde bu mücevherâtı görünce bunların ganîmet olduğunu, ganîmetin Benî İsrâîl'e helâl olmadığını ve binâenaleyh bu mücevherâtın kâffesini toplayarak bir çukura gömmek iktizâ ettiğini, Hazret-i Mûsâ avdet ettiği zaman ganîmeti helâl kılarsa o zaman onları oradan alabileceklerini, aksi takdîrde helâl olmayan bir şey kullanmamış [kullanmış] olacaklarını söylemişti. Bunun üzerine Benî İsrâîl'in elinde bulunan mücevherât toplanmış ve bir çukura gömülmüştü.

Sâmirî ise kavm-i Mûsâ'yı istiğfâl ile sâhirlerle hokkabâzların yaptığı gibi yerden bir avuç toprak almış, bunun Hazret-i Cebrâîl'in bastığı yerden alındığını ve bununla ortaya çıkacak olan buzağının, öküzün kesb-i hayât edeceğini dermiyân ederek o toprağı yere serpmişti. Müteâkıben o mücevherâttan bir buzağı vücûda getirmişti ki bu buzağı böğürüyordu. Tabîî zamân-ı hâzırda bir takım fabrikaların yaptığı sınâî hayvânâtın nasıl böğürdüğünü ve sesler çıkardığını bilenler bu buzağının böğürmesinden hiç de istiğrâb etmezler. Sâmirî buzağıyı yaptıktan sonra Benî İsrâîl'e işte sizin ve Mûsâ'nın taptığı ilâh budur, dedi. Hazret-i Hârûn Benî İsrâîl'in bu dalâlete düşmemesi için kavmine ibzâl-i nasîhat ettiği halde onlar Hazret-i Mûsâ'nın avdetine kadar buzağıya tapmaktan vazgeçmeyeceklerini beyân ettiler. Benî İsrâîl buzağının za'f ve aczini, ne bir iyilik, ne de bir fenâlık îkāına kādir olmadığını gördükleri halde buzağıya muhabbet perverde etmekten ferâgat etmediler.

Hârûn ise kendisiyle kalan cemâatle beraber buzağıya tapanlara i'lân-ı harb etmeyerek Mûsâ'nın avdetini beklemişti.

Hazret-i Mûsâ müteessir ve müteessif avdet edince kavmine "Cenâb-ı Hak size güzel vaadlerde bulunmadı mı? Va'd-i Rabbânî'nin zamân-ı îfâsı pek mi uzadı, yoksa Allah'ın gazabını istediniz de mi aramızdaki vaadi bozdunuz?" dedi. Benî İsrâîl "Hazret-i Mûsâ'ya verdiği sözü isteyerek ve kasdederek bozmadığını, Sâmirî'nin onları aldattığını, Kıbtîlerin mücevherâtı üzerine serptiği bir avuç toprakla böğüren bir buzağı çıkaracağını söylemesine binâen verilen sözün bozulduğunu" söylediler. Benî İsrâîl bilmiyordu ki buzağının seslenmesi görmedikleri bir takım âlâtın eseridir. Nitekim fabrikalar öyle kuşlar, ördekler, buzağılar yapıyor ki kimi ayakları üzerinde yürüyor, kimi kanâdlarını çırpındırıyor, uçuyor, ötüyor.

Benî İsrâîl Mûsâ'ya vak'ayı anlatınca Hazret-i Mûsâ onlara tevbe etmeyi emretti. Onlar da tevbe ettiler. Yoksa Cenâb-ı Hak isteseydi ikāb-ı İlâhîsini ta'cîl ederdi. Halbuki onları doğruyu görünceye kadar imhâl etti ve irtikâb ettikleri fenâlıktan vazgeçince yine kabûl etti.

Hazret-i Mûsâ kavmine irtidâd etmek ve buzağıya tapmak gibi irtikâblarından dolayı nefislerini fart-ı hüzn ü kederle öldürmelerini emretti. Onlar da emrine itâat ettiler. Şâyed Cenâb-ı Hak insanların hayra nâil olmak için gösterdikleri isti'câl derecesinde şerri de ta'cîl etseydi insanlar muhakkak mahv olurdu. Hiç bir tevbeleri kabûl olunmazdı. Fakat Allâh, rahmetini temennî eden ve azâbından korkanlara rahmetini râyegân buyurur.

Bu kıssanın îrâdından maksad Medîne Yahudileri içinde Resûlullâh Efendimiz'e karşı iltizâm-ı adâvet ve inâd edenlere Cenâb-ı Hakk'ın seleflerine nasıl muâmele ettiğini, onların dîn-i haktan irtidâd, muktezâ-yı akla muhâlefet ve bir takım vehimlere inkıyâd etmelerine rağmen yine Allâhu Teâlânın onları ihsân-ı İlâhîsiyle, rahmet-i Sübhâniyyesiyle sîrâb ettiğini ihtâr etmektir.

[203] Binâenaleyh Medîne Yahudileri Müslümanlığa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mehmed Âkif Bey, ilk defa burada çıkan şiirlerini kitap hâlinde bastırırken, bazı değişiklikler yapmıştır.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakara, 2/51-54.

karşı geliyor ve Resûlullâh Efendimiz'le harb ediyorlarsa onların ecdâdı daha fenâsını, daha bedterini yapmış. Yani irtidâd etmiş ve buzağıya tapmışlardı. Fakat bilâhare akıllarını toplayarak başlarına ne geldiğini düşünmüşler, aldatılmış olduklarını, Sâmirî'nin hîlelerine kandıklarını idrâk etmişler ve binâenaleyh Hazret-i Mûsâ tevbe etmelerini isteyince hemen tevbe ederek Allah'a rücû' etmişlerdi.

Medîne Yahudileri ise Allah'a îmân ettiklerini, *Tevrat*'ın âyâtına tutunduklarını iddiâ ettikleri halde Cenâbı Hakk'ın Arab ümmîlerinden birine vahy-i İlâhîsini inzâl edeceğini inkâr ederek bunun üzerinde ısrâr etmişler ve tevbe de etmemişlerdi. Bunlar o yanlış yola sapan ecdâdının yolunda gitseler, bunlardan tevbe edenlere Cenâbı Hakk'ın ihsânlarını düşünseler ne iyi olurdu. Çünkü Cenâbı Hak tevbe eden kullarının tevbesini kabûl eder. Günâhlarını afv eder. Bâhusûs Cenâbı Hak onlara Kitap ve Furkān'ı inzâl ettiyse maksad onların hidâyeti değil miydi?! Sonra tevbe edenlerin günâhlarını bağışlaması ancak niamı ilâhiyyesine şükretmeleri için değil mi?

Medîne Yahudileri, Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in hidâyet ve dîn-i hak ile gelmesini çekemeyerek Ehl-i Kitâb ve ehl-i ilim oldukları halde okuması, tahsîli olmayan bir ümmînin yolunda gitmekten istinkâf ettiler. Bundan dolayıdır ki selefleri hakkında Allah'ın lütuflarını beyân etmek iktizâ etmişti. Cenâb-ı Hak fazl-ı İlâhîsini istediğine bahş eder.

Abdülaziz Çâviş

### **~~→·��·~~~** VEHHÂBÎLİK

Vehhâbî mezhebinin müessisi bulunan Şeyh Muhammed Abdülvehhâb'ın sûret-i zuhûruyla mezheb-i mezkûru ne yolda te'sîse muvaffak olduğu hakkında Mezâhib ve Turuk-ı İslâmiyye Târîhinin müellif-i âlîsi fâzıl-ı muhterem Şeyhülislâm-ı sâbık Haydarî-zâde İbrahim Efendi hazretleri tarafından kaleme alınan şu makālât Necid'de icrâ-yı seyâhatle bu bâbda uzun uzadıya tedkīkāt ve tetebbuâtta bulunmuş olan bazı ulemânın gayr-i matbû' âsâr-ı kıymetdârından ıktibâs edildiği cihetle büyük ehemmiyet ve kıymet-i târîhiyyeyi hâiz bulunduğundan muhterem kāri'lerimiz tarafından dikkatle ta'kīb buyurulmalıdır.

-1-

Vehhâbî mezhebi ehl-i sünnet ve cemâatin kudemâ-yı Hanâbile kısmından teferru' etmiş bir mezhebdir. Bu mezheb Sultân Hamîd-i Evvel hazretlerinin devr-i saltanatlarında zuhûr etmiştir. Bu mezhebin müessisi Muhammed bin Abdilvehhâb nâm zâttır. Abdülvehhâb da Süleymân'ın oğludur. Süleymân Alî'nin, Alî Ahmed'in, Ahmed Râşid'in, Râşid Berîd'in, Berîd Muhammed'in, Muhammed Berîd'in, Berîd Müşerref'in, Müşerref Ömer'in, Ömer Bu'zâd'ın, Bu'zâd Reys'in, Reys Ze'har'ın, Ze'har Muhammed'in, Muhammed Alî'nin, Alî de Vehb et-Temîmî en-Necdî nâm zâtın mahdûmudur. Bu mezhebin tekarrür ve teammümüne de hizmet eden yine Muhammed'dir. Abdülvehhâb'ın bu mezhebe tealluk eden i'tikādiyât ile kat'iyyen münâsebeti yoktur. Mezhebin Abdülvehhâb'a nisbeti mecâzîdir. Hattâ bu mezhebe âid bazı mesâil-i i'tikādiyyeden dolayı baba ile oğul beyninde şedîd bir nizâ' ve ihtilâf da var idi. Çünkü Abdülvehhâb, mahdûmunun meslek-i i'tikādîsine cidden muhâlif idi.

Muhammed bilâd-ı Necdiyyeden ve Müseylemetü'l-Kezzâb'ın memleketi olan Yemâme nevâhîsinden olan Uyeyne kasabasında tevellüd etmiş ve pederinin de terbiyesi altında yetişmiştir. Pederleri o sırada Uyeyne Kadısı idi ve me'mûriyeti de meşhûr Uyeyne Emîri Muhammed bin Hamed bin Abdillâh bin Ma'mer'in zamân-ı emâretine müsâdif idi. Uyeyne ol vakit Muhammed'in elinden çıkmamış olduğu gibi Abdülvehhâb da Hureymile kasabasına henüz nakl-i hâne etmemiş idi.

Muhammed fıkh-ı Hanbelî'yi pederinden ahz ve teallüm etmekle beraber sıgar-ı sinninden i'tibâren dahi tefsîr, hadîs, akāyid gibi ulûm-ı şer'iyyenin tedkīk ve tetebbuuna hasr-ı meşgūliyyet etmiş ise de tarîk-ı tahsîlini bir üstâd-ı mahsûs ve dâimînin irşâd ve ta'lîmi sûretiyle ta'kīb etmediğinden dolayı âyât ve ehâdîsin zevâhirlerine temessükten başka bir şey tanımamış ve bu hâl ise kendisini umûr-ı dîniyyede müfrit bir taassuba ma'rûz kılmıştır. Bir adamın dîne tealluk eden husûsâtta kendi re'y-i zâtîsine istinâden istinbât-ı ahkâma kalkışması cumhûra muhâlefetle hark-ı icmâ' gibi birçok mehâzîr ve tehlikeye ma'rûz kalmasını intâc edeceği tabîîdir. İşte Muhammed böyle bir meslek netîcesi idi ki birçok husûsâtta Necid ahâlisinin hürriyet-i i'tikādiyyelerine taarruzla kendilerini tenkīde cür'et eyledi.

Muhammed bu sıralarda Uyeyne'den müfârakatle Hicâz'a azîmet etti. Ba'de'l-hac Medîne-i Münevvere'ye gelip aslen Necid'in Südeyr nâhiyesinde vâkı' Mecmaa beldesi rüesâsından ve Âl-i Seyf' den olup *El-Azbü'l-fâiz fî-ilmi'l-ferâiz* nâm eserin müellifi Şeyh İbrahim'in pederi bulunan Abdullah bin İbrahim bin Yûsuf'tan bazı ulûm ahz ve teallüm etti.

Muhammed Medîne-i Münevvere'de bulundukça halkı Hazret-i Peygamber'den istifâmine ve istiânede bulunduklarından dolayı ta'n u teşnî' eder ve Cenâb-ı Hakk'a karşı vesîle-i kübrâ ve vâsıta-i uzmâ olan Resûlullâh Efendimiz'in hâl-i hayâtlarıyla hâl-i memâtlarının bir olduğu hakkında cumhûr-ı ulemânın müttefiku'r-re'y olduklarını nazar-ı i'tibâra almazdı. İşte Muhammed'in bu bâbda gulüv etmesinden mütehassıl en büyük hatâsı da bu idi.

Muhammed Medîne-i Münevvere'de bir müddet ikāmet ettikten sonra Necid'e avdet ederek oradan da Basra'ya geldi ve bir müddet Basra'da ihtiyâr-ı ikāmetle âlim-i meşhûr Şeyh Muhammed el-Mecmûî'nin halaka-i tedrîsine devâm ettiyse de tutmuş [204] olduğu meslek-i i'tikādînin netîcesi olarak mu'tekadât-ı umûmiyye-i İslâmiyye aleyhinde yine bir takım tenkīdâta başlaması üzerine Muhammed'in aleyhinde efkâr-ı umûmiyye galeyâna gelerek kendisini envâ'-ı cefâ ve hakāretle Basra'dan ihrâc ettikleri gibi Muhammed'i nezdine kabûl etmiş ve o vakte kadar hürmet-i âmmeye mazhar olmuş olan Şeyh Muhammed el-Mecmûî\* hakkında da bir takım tahkīrâta cür'et ettiler.

Muhammed'in Basra'dan ihrâcı yaz mevsiminin gāyet şiddetli bir zamanına tesâdüf ederek Basra ile Zübeyr kasabası arasındaki mesâfeyi mâşiyen kat' ettiği cihetle şiddet-i harâretten helâk derecesine gelmiş idiyse de o sırada Zübeyr kasabası ahâlisinden bulunan Ebû Humeydân nâmında birisi Muhammed'e tesâdüf ederek kendisini düşmüş olduğu hâk-i helâkten kaldırıp berâberindeki merkebe tahmîl etmiş ve bu sûretle Muhammed'i bir mevt-i muhakkaktan kurtarmıştı.

Ebû Humeydân Muhammed'i Zübeyr kasabasına götürdükten sonra kasaba-i mezkûrede çok kalmayarak oradan Şâm'a müteveccih olmak üzere hareket ettiyse de levâzim-i seferiyyesinin fıkdânından nâşî Ahsâ-yı Necid'e gelip Abdullah bin Muhammed bin Abdillatîf eş-Şâfiî el-Ahsâî nezdinde bir zaman misâfir kaldı. Oradan da yine bilâd-ı Necdiyyeden olan Hureymile kasabasına gitti. Muhammed'in pederi Abdülvehhâb ise 1139 târîh-i hicrîsinde idi ki Uyeyne Emîri Abdullah bin Ma'mer'in maraz-ı tâûn ile musâb olarak vefâtı üzerine Harkāş künyesiyle mükennâ bulunan hafîdi Emîr-i lâhık Muhammed bin Ahmed'le arası açılıp başka birisi yerine kadı ta'yîn edilmiş olduğundan dolayı ma'zûlen Hureymile kasabasına avdet eylemiş idi.

Muhammed bu münâsebetle ikinci defa olarak pederi nezdinde ikmâl-i tahsîle başladı. Fakat bâlâda zikrolunduğu üzere baba ile oğul beyninde min-haysü'l-i'tikād bir zıddiyet mevcûd olduğundan nâşî aralarında tekrar gürültü ve münâzaa zuhûr etmesi üzerine Hureymile ahâlisi de bu yüzden Muhammed'in aleyhine döndüler.

Abdülvehhâb'ın târîh-i vefâtı olan 1153 târîhine kadar artık kendisinden tevakkī edecek bir mâni' kalmadığından nâsî hâl bu sûretle devâm etti. Abdülvehhâb'ın

vefâtından sonra Muhammed alenen akāyid-i ehl-i sünneti ta'n u teşnîa başladı ve halkı kendi i'tikādına da'vet etti. Hureymile ahâlisinden bazı kimseler Muhammed'in da'vetine ittibâ' ettikleri cihetle Muhammed beyne'n-nâs iktisâb-ı söhret etmeye basladı. Hureymile beldesi o sırada bir kabîleden tesa'ub eden iki fırkadan ibâret idi ve memlekette her iki fırkaya hâkim olabilecek bir kuvve-i riyâset de mefkūd idi. Ancak bir kabîlenin müteneffizânı "Hımyân" nâmıyla yâd olunmakta olan birçok kölelere mâlik olmakla beraber dâimâ katl ü nehb ve gārât gibi ef'âl-i memnûa ve kabîha ile meşgūl bulundukları cihetle Muhammed bunlara karşı bilâ-pervâ emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münker vazîfesini îfâya başladı. Muhammed'in bu hareketinden bit-tabi' münfail kalan fırka-i mezkûre efrâdı Muhammed'in katlini tasmîm ederek köleler våsıtasıyla fi'l-i katlı icrâya teşebbüs ettiler. Fakat Muhammed'in beytûtet etmiş olduğu hânenin civârındaki komşular şakīlerin hânenin etrâfında olduklarını hissederek bağırmaya başlamışlar ve bu sûretle eşkiyâyı firâra mecbûr ederek Muhammed'i katilden kurtarmışlardır.

Bu hâdiseden sonra Muhammed tekrar Hureymile'den Uyeyne'ye şedd-i rahl etmeye mecbûr oldu. O sırada Uyeyne Emîri bulunan Osman bin Muhammed bin Ma'mer dahi Muhammed'i hüsn-i kabûl ederek hakkında levâzim-i hürmet ve riâyeti kemâliyle îfâ etmekle beraber her sûretle muâvenette bulunmayı da taahhüd etti. Muhammed Osman'ın bu taahhüdüne cevâben "Eğer kelime-i tevhîdin nusretinde bana muâvenet mesleğinde sebât eder isen Cenâb-ı Hak da seni muvâfık edip Necid kıt'asına mâlik olacaksın." dedi. Osman da Muhammed'in halkı kendi i'tikādına da'vet etmesine müsâade etmesi üzerine Muhammed o dakīkadan i'tibâren halkı da'vete başladı. Üyeyne ahâlisinden bazı kimseler derhâl Muhammed'e ittibâ' ettiler. Muhammed o havâlîde ma'nevî bir i'tikād ile ahâli tarafından ziyâret edilmekte olan birçok eşcârı kat' ettiği gibi ashabdan Zeyd bin Hattâb'ın Cübeyle beldesindeki merkadinin kubbesini de hedm etti.

Muhammed'in âfâka velvele-endâz olan bu tarz-ı hareket ve sûret-i da'veti o sırada Ahsâ ve Katîf Emîri bulunan Süleymân bin Muhammed ile ona tâbi' olan urbân ve ahâliye vâsıl olması üzerine Süleymân tarafından Osman bin Muhammed'e şedîdü'l-meâl bir mektup yazılıp Muhammed'in emr-i dînde vâkı' olan şu cür'etinden dolayı katlini emretti ve şâyed bu bâbdaki emri tenfîz olunmayacak olursa Ahsâ Emâreti Hazînesi'nden her sene Osman'a verilmekte olan bin iki yüz altının kat'ı cihetine gidileceği de ilâveten beyân olunmuş idi. Osman ise Süleymân'dan aldığı mektûbu derhâl Muhammed'e gönderip bu husûstan dolayı Süleymân ile muhârebeye

<sup>\*</sup> Mecmûa Basra'da bir mahallenin ismidir. Âlim-i mûmâileyh bu mahalle nisbetle Mecmûî yâd olunmaktadır.

kudreti müsâid olmadığını da bildirdi. Muhammed ise "Her sûretle bana muâvenette bulunduğun halde Necid ve havâlîsine mâlik olursun." diye tekrar Osman'dan istimdâd eyledi. Fakat Osman cevâbında: "Süleymân sizin katlinizi bize emretmistir. Bizim de kendisiyle bu husûstan dolayı harbe iktidârımız yoktur. Sizin gibi bir zâtın hayatına kasdetmek dahi şîme-i mürüvvet ve necâbete muhâliftir. Şu halde dâire-i hükûmetimden hârice çıkmanız zarûrîdir." dedi ve Muhammed'i hudûd-ı emâretinden hârice çıkarmak için bir me'mûr-ı mahsûs ta'yîn etti. Binâenaleyh Muhammed sevkine me'mûr edilmiş olan atlı ile birlikte Uyeyne'den çıktılar. Muhammed piyâde olarak esb-süvâr olan me'mûrun ilerisinde gidiyordu. Ortalık mevsimin icâbâtından olarak gāyet sıcak olmakla beraber Muhammed'in hakkında vâkı' olacak taarruz ve sû'-i kasda [205] karşı esbâb-ı müdâfaası da elindeki yelpâzeden ibâret idi. Süvârî Muhammed'in bu sûretle esbâb-ı müdâfaadan mahrûmiyetini nazar-ı i'tibâra alarak Muhammed'in katlini tasmîm ettiyse de o sırada min-tarafi'llâh vücûduna târî ru'b u dehşetin netîcesi olarak zangır zangır titremeye başladı ve korkusundan derhâl Muhammed'in sebîlini tahliye edip Uyuyne'ye avdet evledi. Me'mûrun Muhammed'in katline tasaddî etmesi Osman'dan almış olduğu emre müstenid olduğu rivâyet olunmakta ise de bu rivâyet birçok taraflarından tekzîb olunmaktadır. Bu hâdise de 1160 târîh-i hicrîsine müsâdiftir.

Muhammed katilden bu sûretle yakayı yine kurtardıktan sonra oradan doğruca Der'iye'ye müteveccihen yoluna devâm edip belde-i mezkûreye vâsıl ve Abdullah bin Süveylim el-Ureyni'nin hânesine misâfir oldu. Ancak Şeyh Muhammed, Abdullah'ın hânesinde dahi râhat edemeyip Der'iye Emîri bulunan Muhammed bin Suûd'dan dolayı hayatının tekrar muhâtaraya düstüğü vehmine düştü. Binâenaleyh İbni Suûd'a gidip sergüzeşt-i ahvâlinden ma'lûmât vermekle beraber kendisine va'z u nasâyıhta bulunmayı da niyet etti. Ancak İbni Suûd'un efrâd-ı âilesiyle te'sîs-i münâsebât ettikten sonra bu maksadın beyânını daha muvâfık buldu. Binâenaleyh Muhammed ibni Suûd'un birâderi olan Veseniyân ile bilhassa İbni Suûd'un Âl-i Kesîr kabîlesine mensûb ve zekâ ve fetânetle meşhûre bulunan zevcesi ve Übey bin Vehtâb'ın kızı Mûzay ile münâsebet peydâ etti ve mûmâileyhânın delâletiyle Muhammed'in ahvâli İbni Suûd'un ma'lûmu oldu. Hattâ Mûzay zevci İbni Suûd'a hitâben "Bu adamın bugün size gelip arz-ı ihtiyâcda bulunması her zaman tesâdüf eder ganîmet ve ni'metlerden değildir. Bir inâyet-i ilâhiyye kabîlinden olan su tesâdüften istifâde etmeniz lâzımdır." sözünü defaât ile tekrar etti. İbni Suûd zevcesinin bu bâbdaki ifâdât ve mütâlaâtını hüsn-i kabûl ve Muhammed'in hakkında hüsn-i i'tikād hâsıl ederek bizzat Şeyh Muhammed'in misâfir bulunduğu İbni Süveylim'in hânesine berây-ı ziyâret azîmet etmekle beraber bir takım ta'bîrât-ı iltifâtkârâne ve te'mînât-ı kat'iyyede bulundu. Bunun üzerine Muhammed "Her kim kelime-i tevhîde temessükle mûcebince âmil olmak şerefine mazhar olursa kâffe-i bilâd ü ibâd üzerine hâkim olacağından bütün Necid kıt'asına kemâl-i gālibiyyetle ve karîben hükümrân olacağını" Şeyh Muhammed tarafından cevâben İbni Suûd'a tebşîr etti.

Bu sözlerden sonra Şeyh Muhammed Hazret-i Peygamber ile ashâb-ı kirâmının sâlik oldukları tarîk-ı hidâyetten, fazâil-i cihâddan, el-hâsıl emr-i bil-ma'rûf ile nehy-i ani'l-münkerden, bilhassa Necid ahâlisinin hâlihâzırdaki bida' u mazâliminden bahsetti. İbni Suûd hakāyık-ı dîniyyeye tealluk eden bu ifâdâtı Seyh Muhammed'den istimâ' etmesi üzerine heyecâna gelerek Seyh'e cevâben: "Sizin vazîfe-i dîniyyenizi hüsn-i îfâya muvaffak olmanız için elimden gelebilecek her bir fedâkârlığı ihtiyâr edeceğim. Ancak bu husûsta muvaffakıyet hâsil olduktan sonra yanımızdan ayrılmamak ve her sene Der'iye ahâlisinden almakta olduğum harâcın ahzine mâni' olmamak için şimdiden söz vermenizi isterim." dedi. Şeyh Muhammed bu söze karşı derhâl İbni Suûd'a doğru elini uzatarak (الدم بالدم) diyerek kendisinden ayrılmayacağına dâir sûret-i kat'iyyede söz vermiş ve harâc husûsundan dolayı "Cenâb-ı Hak sizi feth-i bilâd ve kesret-i ganâime muvaffak etmek sûretiyle size harâcdan daha büyük bir mükâfât vereceğini ümîd ederim." ibâresiyle idâre-i kelâmda bulunmuştur.

Haydarî-zâde

İbrâhim



### DÎNÎ DERSLER

Muharrir-i muhteremi Ahmed Hamdî Efendi hazretlerine Fazîletli efendim,

Devâmlı bir kāriesi olduğum muhterem Sebîlürreşâdda din ve ictimâiyâta dâir kıymetdâr makālelerinizin dâimâ takdîrkârı idim. İntişâr etmesini sabırsızlıkla beklediğim Dînî Dersler'iniz din sâhasında fedâkârâne sa'y u mücâhedeniz hakkındaki hürmet ve tevkīrlerimi dübâlâ etti.

Son zamanlarda gençliğin dûçâr olduğu inhitât-ı ahlâkīnin efkâr-ı umûmiyyeye icrâ ettiği te'sîr seyyiesi olarak bir gencin mütedeyyin olması ve ale'l-husûs mesâil-i dîniyye ve din ictimâiyâtı ile meşgūl olması pek garîb görünüyor.

Bunu yazmaktan maksadım aşağıda tafsîlen yazacağım muazzez dînime olan muhabbetim, hâlâ mâzîdeki za'f ve lâkaydî-i dînîye karşı olan şedîd teessürlerim ve gençlerin efkârını hâl-i tabîiye getirmek ve onlara terbiye-i dîniyye vermek için en şedîd mücâhedelere azmetmiş olduğum hakkındaki fikirlerimin gayr-i samîmî telakkī edilmemesidir.

Bir zamanlar gayr-i şuûrî bir halde yaşadığım dînî hayatım birkaç seneden beri şuûrlaştı. Muhîtimizde din telakkīsinin günden güne zaîflediği, değiştiği nazar-ı dikkatimi celb etmeye başladı. Çocukların efkârı üzerine âile ve muhîtten sonra kuvvetli icrâ-yı te'sîr eden mekteptir. Hayatımı en şedîd perestişler ile hocalığa vakf etmiş ve hele son zamanlardaki sukūt-ı dînî ve ahlâkīnin izâlesi için tevfîk-ı Hudâ ile o sıfatla mümkün olduğu kadar calısmaya azmettim. Bunda muvaffak olmak için lâzım gelen tetebbuâtta bulunuyorum. Fakat Türkçe'de kâfî derecede âsâr-ı dîniyyenin bulunmaması ve Arapça da çalışmama rağmen ilmî kitapların lisânını anlayabilecek derecede bidâam bulunmaması beni pek müteessir ediyor. Dînî hayatım şuûrlaştığından beri hayât-ı fikriyyem de şuûrlaştı ve [206] ileride din, millet, vatan muhabbetleriyle bir kat daha kuvvetlenen irâdem ile ibtidâîlerde ve hars mektepleri olan sultânî ve dârü'l-muallimâtlarda bu gāye uğurunda çalışmaya azmettim. Gençliği tenvîr ve onlara râh-ı müstakimi göstermekte ne derece muvaffakıyet kazanacağımı bilmem. Fakat emelim ve sevinçlerim hak yolu olduğu için Hâlık teâlâ hazretlerinin inâyet ve yardımlarından bütün kalble ümîdvârım.

İnşâallâhu Teâlâ ömrümü bu yolda vakfedeceğim. Din dâimâ fikr-i sâbitim olacaktır. Orada muvaffakıyetim ancak siz ve sizin gibi ulûm-ı İslâmiyyede vâsi' ihâta sâhibi zevâtın ma'nevî yardımlarıyla olabilecektir.

Şu satırları yazar iken fikrim emîn olunuz ki mütâlaâtımın nasıl ve ne kadar bir ehemmiyet ile telakkī edileceği ve cevâb verilmeye tenezzül edilip edilmeyeceği endîşesiyle mâlîdir. Mukaddes bir emel uğurunda geceli gündüzlü çalışan bir gence karşı edilecek bir teşvîk onu daha ziyâde bir îmân ve azim ile çalıştıracaktır.

Son zamanlarda gençliğin efkâr ve ahlâkında, gāyesinde husûle gelen tahavvül ile sultânîlerde ulûm-ı dîniyye dersleri veren hocaların vazîfeleri cidden müşkilleşmiştir. Dînî Dersler'in mukaddimesinde serd ettiğiniz efkârınızın her noktasında ittihâd ediyoruz. Dîne o kadar ehemmiyet vermeyen bir takım maârifçiler de i'tirâf ediyorlar ki sultânîler hars mektepleridir. Ulûm-ı ma'neviyyeye daha ziyâde ehemmiyet vermek lâzım gelir. Onlar tâlibelerin mekteb-i ibtidâîde aldıkları terbiyeleri ikmâl ile şuûrlu bir hayât-ı ahlâkī te'sîs edeceklerdir. Biz İslâmların terbiye-i dîniyyeden mahrûm olarak yetişmelerini tecvîz edemeyeceğimizden ibtidâîde esâslı bir sûrette vereceğimiz terbiye-i dîniyyeyi sultânîde şuûrlu ve ilmî esâslar ile takviye etmek isteriz. Kendi nokta-i nazarımızdan yarının mütedeyyin, esâsât-ı İslâmiyyeye tekmîl mevcûdiyetiyle

merbût ve asr-ı hâzır ulûmuyla da mücehhez halûk gençlerin rûhlarının mahall-i teşekkülü olarak telakkī ederiz. Maatteessüf bir senelik hayât-ı tedrîsiyyemde kendilerinden o kadar çok şeyler beklediğimiz muallimlerimizin bazıları beni çok nevmîd etti. Talebelere din hakkında şuûrlu bir muhabbet ve vazîfe hissi verecek olan muallimlerimiz dîne lâkayd, biraz da mütecâviz idiler. "Yirminci asırda tedrîsâtta esâs, din olmaz, bu muzırdır." divenleri çok gördük.

Bu gibilerin tedrîsâtıyla talebelerin efkâr, i'tikād ve ahlâkında açacakları rahneleri kapatmak.. Sarsılan akīdelerini kavî, müsbet esâslara rabt etmek... Şübhelerini izâle etmek... Dînin esâslı bir ta'rîfini yapmak... Cenâb-ı Allah'ın büyüklüğünü bildirmek. Cenâb-ı Allah'ı, Resûlünü, dînimizi sevdirmek... Din uğurunda mücâhede edecek, onu müdâfaa edecek, dâimâ İslâmiyet'in i'tilâsını gāye ittihâz edecek bir gençlik yetiştirmek... Oh! Ulûm-ı dîniyye hocasının vazîfesi çok mukaddes ve mübecceldir. Fakat o kadar da müşkildir.

Ulûm-ı İslâmiyye ve fünûn-ı cedîdenin gavâmızına vâkıf bulunmalı ve kırılmaz bir irâde sâhibi olmalıdır ki ale'l-husûs şu zamanda hedef olacağı i'tirâzlara, hattâ istihfâflara karşı metîn olsun, bunlar onu mücâdelesinden çevirmesin. İslâmiyet'in, fünûn-ı cedîdenin kâffesini tahsîle sâik olduğunu, Hıristiyanlık ve Mûsevîlik ile bil-mukāyese onun ekmel din olduğunu isbât etsin. Dâimâ İslâmiyet'i Zamân-ı Saâdet'teki sâfiyet ve nezâhetiyle talebelerine arz ve tekmîl hurâfâttan ve sonradan ilâve edilmiş şeylerden tecrîd etsin.

İşte iki, üç senedir daha iyi düşünebilmeye başladığım zamandan beri dinin bizde ale'l-husûs garb usûlü tahsîl görmüş gençler nezdinde telakkīsinin çok zaîflediği beni çok işgāl etmiş ve bi-izni'llâhi teâlâ nâçîz de olsa şu buhrânın izâlesi için çalışmayı azmetmiş idim.

Sultânîlerde ulûm-ı dîniyye tedrîsi için ihtiyar edilecek usûlün derece-i ehemmiyyetini ve hocanın hele fünûn-ı tabîiyye ve mesâlik-i felsefiyyeyi ve Hıristiyaniyet'in esâslarını bütün gavâmızıyla bilmesinin ehemmiyeti hakkında en derin noktalarına kadar gāyet kat'î bir fikir peydâ ettim. Şübhesiz gerek ibtidâî gerek sultânîlerimizde tedrîs edilmek üzere usûl-i cedîde ile onlara İslâmiyet'in esâsâtını, dinden maksad ne olduğunu anlatacak, İslâmiyet'e kat'iyyen rabt edip ilhâda sevk etmeyecek tarzda yazılmış ulûm-ı dîniyye kitaplarının yokluğundan şikâyet eder idim. Sizin aynı düşünceler ile bu şerâiti câmi' bir kitap vücûda getirmeniz beni son derecelerde sevindirdi. İnşâallâh bu sene-i tedrîsiyye ibtidâsında tecrübelerimi tevsî' için kendi arzum ile birden altıya kadar muhtelif sınıflarda ders vermek üzere hocalık taleb ettim. Orada ale'l-husûs birinci ve ikinci sınıfta henüz hiçbir fikir sâhibi olmayan mini minileri mebâdî-i dîniyyeyi hakkıyla çocuk rûhuna göre tedrîs edebilmek için rehberlerin fıkdânından dolayı muvaffakıyet kendi sa'y ü cehd-i şahsîme kalmıştır.

Şimdi bende fikr-i sâbit hâlini alan bir şey var ise o da mekâtibdeki ulûm-ı dîniyye derslerinin kitaplarıdır. Bu husûsta ilk hatveyi siz attınız. Sizden bu vâdîde daha birçok eserler bekler fakat diğer ulemâmızın da bu ihtiyâcâtı takdîr edip eski usûlü terk ve size peyrev olmalarını isteriz. Bunun için lâzım gelen teşvîk ve irşâdâtı da sizden ve Sebîlürreşâd'ın muhterem hey'et-i tahrîriyyesinden bekleriz.

Nâçîz mütâlaâtımı hâvî olan bu mektûbuma cevâb verilir ve ale'l-husûs küçüklere ulûm-ı dîniyye tedrîsâtında ta'kīb edebileceğim bazı esâsât da gösterilir ise pek müteşekkir kalacağımdan başka bu yolda yürümem için cesâretimi bir kat daha tezyîd etmiş olacaksınız.

Bursa: Pâkîze

**Sebîlürreşâd.** – Ahmed Hamdî Efendi birâderimiz taşrada bulundukları cihetle maatteessüf cevâbları biraz teehhur edecektir.

\*\*\*

# [207] MUHÂFAZAKÂRÂN FIRKASININ TEŞKÎLİ TEŞEBBÜSÜ MÜNÂSEBETİYLE

Esâsât-ı İslâmiyye üzerine mübtenî bir muhâfazakârân fırkasının teşkîli teşebbüsünde bulunulduğu hakkında cerâid-i yevmiyyede bazı haberler manzûrumuz oldu. Maâlî-i İslâmiyye ve menâfi'-i vataniyye yolunda öteden beri bir ân evvel husûlünü temennî etmekte olduğumuz İslâmî teşkîlâtın teessüsüne muhâfazakâr efkâr ile mütefekkir ekâbir-i ümmetin –velev geç kalmış olsa dahibugün teşebbüs etmelerini millet-i İslâmiyye ve ümmet-i Osmaniyye hakkında bir fa'l-i hayr telakkī eder ve şu zavallı Anadolu'da emniyet ve i'timâd-ı umûmîyi derhâl celb ve cem' edeceği bî-şübhe olan bu teşebbüsât-ı diyânet-perverânenin müntic-i muvaffakıyyet olmasını eltâf-ı Bârî'den temennî eylerim.

Evvel ve âhir arz olunduğu vechile memâlik-i vesîa-i Osmaniyyede icrâ-yı nüfûz ve harekât eden en mühim kuvvetler liberallik ve muhâfazakârlık olduğu ve bunlardan evvelkisi muntazam tertîbât altında icrâ-yı fa'âliyyet ve harekât ile bir hayli zamandan beri mukadderât-ı memleketi idâre etmekte bulunduğu halde buna muhâlif olarak teşekkül etmesi îcâbât-ı zarûriyyeden olan muhâfazakârlığın teşkîlâtını aynı efkâr ile mütefekkir ekâbir-i ümmetin her nedense şimdiye kadar ihmâl etmelerinden cesâret alan liberallik vahdet-i İslâmiyyeyi parçalamak, âdâb ve ahlâk-ı İslâmiyyeyi ihmâl etmek, tehzîb-i ahlâkı fuhşiyâthânelerin teksîriyle beraber tiyatro şanolarıyla sinema şeridlerinde aramak, âile râbıtalarının takviyesini tesettürün ilgāsından beklemek, serpûş-ı millîmizi kisve-i

İslâmiyyeye mugāyir şekle dökmek, maârif-i İslâmiyyeyi külliyen ihmâl etmek gibi şeylerle beyne'l-ahâli tefrika husûle getirerek hükûmetle millet beyninde vücûdu elzem olan vifâk u ittihâdı tamâmen selb etti.

Dînî ve ahlâkī teseyyübümüz yüzünden dûçâr olduğumuz bugünkü inhitât ve keşmekeş-i ahvâlin el-yevm devâmı milletlerin berât-ı necâtı olan kuvve-i ma'neviyyemizin pek dûn mertebede bırakılmasından münbaistir. Salâh-ı hâlimizi mübeşşir olacak vâcibât-ı dîniyyenin ta'kīb ve ta'mîm olunduğu, ahlâk-ı İslâmiyyenin tasfiyesini te'mîn edecek münkerât ve fuhsiyâtın men'ine calışıldığı, saçma sapan kitaplar yerine akāid-i İslâmiyyeyi teallüm edip kütüb-i dîniyyenin mekâtibde tedrîsine ehemmiyet verildiği, dînî teşkîlât ve icrââta köylerden başlayarak emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkere me'mûr olacak zevâtın efkâr-ı İslâmiyye ile mütefekkir, ilmiyle âmil dindaşlardan tefrîkine fevkalâde ehemmiyet verildiği ve ekseriyet-i milletin şu sûretle arzusu tatmîn olunduğu gün ahâli ile hükûmet beynindeki emniyetin iâdeten teessüs edeceği şübhesizdir.

Şurasını kemâl-i safvet-i kalb ile i'tirâf etmek lâzım gelir ki İslâmiyet'i tarîk-ı ilmiyye müntesibînine hasr etmek taşralarda vücûdu eksik olmayan ameli ameline uymaz mütelevvinü'l-efkâr kimselerin din perdesi altında liberallik siyâsetine revâc vermek ve onların dâm-ı iğfâline düşerek dînî icrââtı dinsizliğin terakkī ve teammümüne müncer kılmak ve bu sûretle teveccühât-ı âmmeyi mahv ve heder etmek demektir. Ekserîsi dinsizliğe mütemâyil zannedilen taşra gençleri içinde din ve ahlâk-ı İslâmiyye yolunda vakf-ı hayât edecek kimseler ma'a'l-iftihâr az değildir. İşte İslâm'ın son ümîd-i necâtı olan cem'-i İslâm müteşebbislerinin gözeteceği en nâzik ve en mühim nokta kalıba değil kalbe nüfûz-i nazarı bilmeleridir.

Hükûmet-i Osmaniyye, ekseriyeti millet-i İslâmiyyeden müteşekkil olduğu halde siyâset-i İslâmiyyeyi ikāme ve ta'kīb edecek bir cem'iyetin lüzûm-ı vücûdu ancak bugün idrâk olunabilmesi afv olunmaz hatâlarımızın en mühimlerindendir. Şübhesizdir ki siyâset-i İslâmiyyenin devâm ve bekāsı ancak İslâmî bir kuvvetin teşekkülüyle mümkündür. Müteferrik kuvvetlere i'timâd etmek âsiyâb-ı hükûmetin damla sularıyla çevirileceğini ümîd etmek demektir. Tefrika hâlindeki teşebbüsât ve ta'kībât hiçbir vakit hakka makrûn ve muvaffakıyete müncer olamaz. Ümmetin ekâbiri tarafından teşkîl edilecek böyle bir kuvvet esâsât-ı Kur'âniyyeye mutâbık olması lâzım gelen bir program ve şiâr-ı İslâmiyyeye yakışacak etvâr ve harekât ile nazargâh-ı millete arz-ı vücûd ettiği gün din ve vatan kaygısıyla nâlân kalbler mütesellî ve necâttan ümîdvâr olabilir.

Bundan sonra en evvel ahâli arasındaki i'tikādât-ı

bâtıla ve sehîfenin ta'dîl ve tashîhini te'mîn edecek açık lisânla yazılmış kitap ve risâlelere ihtiyâc pek fazladır. Şimdiki kitaplar maatteessüf bu ihtiyâcı te'mîn ve tatmîn edemediğinden ahâlimiz menhiyyâtı mübâh derecesinde telakkīye çoktan alışmıştır.

Yine tekrar ederim ki bu İslâmî teşkîlât bütün icrââtını ekseriyet-i milleti temsîl eden köylerden başlamalıdır ki kökleşebilsin. Bir köylü hukūkunun muhâfazasını bildiği, din ve ahlâkını öğrendiği gün arzusunu tatmîn etmiş ve kuvve-i ma'neviyyesini yükseltmiş addolunur. Köylünün muhâfaza-i hukūkunu kâfil adliye me'mûrîninin en yakın nevâhî merkezine kadar ta'yîn ve teşmîl olunduğu, köylünün çift ve çubuğundan uzaklaştırılmadığı görüldüğü gün mâl ve cânı taht-ı emniyyete alınmış olur.

Köy merkezlerinde açılacak mekâtibde ta'lîm ve terbiyesine ihtimâm olunacak sıbyânın derece-i tahsîline pek ziyâde dikkat gerektir. Muhîtimizde teftîşsiz ve kābiliyetsiz muallimlere terk olunan mekâtib bugün maalesef yalnız ismen mevcûd bulunuyor. Sıbyân acınacak bir halde metrûktür. Bu nikāt-ı mühimmenin idrâk ile husûlüne teşebbüs buyurulması ne kadar sezâ-yı şükrân ise ulemâ-yı kirâm ve mütefekkirîn-i İslâmiyyemizin de bu emr-i hayra muâvin ve zahîr olmaları o derecede şâyân-ı arzudur. Ba'demâ ihmâl ve lâkaydî zamanı çoktan geçmiş olduğundan millet, dîni ta'kībde dirîğ-ı himmet ve muâvenet edenleri din aleyhdârlarıyla beraber tel'înde gecikmeyecektir.

Amasra: Mustafa Nazmi

\*\*\*

# (فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ..) <sup>1</sup> [208]

3 Nisan 335 târîh ve 402-3 numaralı Sebîlürreşâd'da aynen derc buyurulan "Erbâb-ı fazl ü kemâlden bir suâl: Ne bir zerre halk olur, ne bir zerre mahv olur." nazariyesine karşı hikmethâne-i fazîletlerinden lutfen cevâb beklediğim Siyer-i Nebeviyye müellifi fâzıl-ı muhterem İzmirli İsmail Hakkı Bey, Mebâdî-i Felsefeden İlmünnefs müellifi Ahmed Naim Bey, Dînî Felsefî Musâhabeler müellifi Ferid Beyefendilerden şimdiye kadar bir cevâb göremediğimden doğrusu pek müteessirim. Acaba makāle-i âcizânem, meşgaleleri hasebiyle manzûr-ı fâzılâneleri mi olmadı, yoksa suâlimize atf-ı ehemmiyyet mi buyurulmadı? Şıkk-ı evvele kanâatim yoksa da şıkk-ı sânî vârid-i hâtır olabilir. Sorulan suâl "Hudûs ve kıdem-i âlem" mes'ele-i mu'dılasının mebnâsını teşkîl etmesi i'tibâriyle gāyet mühim olmakla beraber ilm-i kelâm ulemâsının hudûs-i âlemi isbâtla vahdâniyet-i ilâ-

hiyyeyi o yolda takrîr edebilmek husûsunda serd ettikleri edille-i hakîmânelerine karşı "Hikmet ve kimyâ nâmına gülerim." diyerek asr-ı hâzır erbâb-ı fenninden bir mu'teriz veni bir eserinde i'tirâz ediyor demisidik. Artık makāleden burada tekrar bahse hâcet voktur. Bu mes'ele arîz u amîk mezkûr makālede tafsîl edilmiş idi. Binâenaleyh bâlâya derc eylediğim 402 numaralı ve 3 Nisan 335 târîhli cerîdede ism-i âlîlerini zikrettiğim üç zât-ı muhteremin enzâr-ı fâzılânelerini celb buyurarak bu hafta yetişemez ise öbür haftaki nüshaya makālenin bütün safahâtına mütâlaa-i ilmiyyelerini yürütmek sartıyla cevâb buyururlarsa hem eslâf-ı kirâmdan fuhûl-i mütekellimîn efendilerimizin kelâm-ı âlî-i hakîmânelerine karşı hakīkati anlar anlamaz bazı kāsıru'l-fehm kesânın yağdırdıkları şütûm-ı i'tirâzdan o mübârek kelâm-ı eslâfı yine asr-ı hâzır fünûn-ı felsefesiyle tahlîs buyurup rûh-ı musannifîni bu yolda şâdân ve hem de bâb-ı fazîletlerine gelerek bahr-i ulûmlarından bir katre-i feyz taleb eden ve mahzâ istifsârî olarak acz ve kıllet-i bidâasıyla suâlinin cevâbına kavuştuğunda kendi yedine bir silâh-ı ma'nevî almakla iftihâr etmekten başka bir maksadı olmayan sâhib-i makāle -bendeleriyle- daha benim gibi bu suâlin cevâbına muntazır bütün teşnegân-ı ilm ü ma'rifeti zülâl-i fazîletleriyle reyyân buyurmuş olurlar. Muhtasaru'l-Maânî dîbâcesinde Hazret-i وللأرض من كأس الكرام نصيب وكيف ينهر عن الانهار) allâmenin muhtelit ibâre-i belîğasını (السائلون ولمثل هذا فليعمل العاملون der-hâtır buyursunlar, demiş olsak bilmem matlûba daha (ومن الله التوفيق) ?muvâfık düşmez mi

Bursa Mekteb-i Sultânîsi Akāid-i Dîniyye ve Siyer-i Nebeviyye Muallimi

Celâleddin

# TÂRÎHÇE-İ TARÎK-I TEDRÎS

-2-

Süleymâniye'de Dökmeciler'deki kârgîr dört medresenin dört müderrisi tarîk-ı tedrîsin on birinci merhalesini teşkîl eyler idi. Havâmis-i Süleymâniyye ise medâris-i erbaa-i mezkûre ile Mûsıla-i Süleymâniyye arasında bir başka derece i'tibâr olunan beş medresedir ki bunların da beş müderrisi bulunurdu. Yakın vakitlere kadar buradaki müderrisîn-i kirâmın tezyîd-i adedine imkân yok idi. Adüvv-i intizâm olan bazı ahvâl bunların da nizâmât-ı mevzûasını târumâr ettiğinden müderrisîn adedi bil-i'tibâr tekessür etmiştir. "Havâmis" ta'bîri de "Hâmise"ye tebdîl edilerek müderrisîn-i kadîme defâtirinde "Havâmis-i Süleymâniyye" yazılır iken defâtir-i cedîdede "Hâmise-i Süleymâniye" ta'bîri kullanılmıştır.

"Sahn-ı Semân" müderrisi sekiz aded olup bunlar tenâkus ve tezâyüd etmezdi. Fakat derecât-ı sâirede bu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nahl, 16/43.

lunan medreseler müteaddid ve mütekessir olduğundan zaman zaman te'sîs edilmiş olan medâris mikdâr-ı muhassasâtına göre yukarıda zikredilen derecâttan birine ilhâk edilirdi. Evâilde medâris muhassasâtına isbât-ı istihkāk için mutlak hizmet-i fi'liyye meşrût idi. Hidemât-ı fi'liyye ise nizâmât-ı mevzûanın ihlâl edilmesiyle beraber metrûk olduğundan bir medresenin müderrisliği bulunduğu sınıfın derecesinde bir i'tibâr-ı vehmî hâlini aldı. Bu i'tibârât ise zaman zaman çoğaldı. Fezâil-i âdemiyyeti iclâl eyleyen ilm ü kemâle rağbet ma'dûm denilecek mertebeyi buldu. Böyle i'tibâr-ı vehmîye mazhar olan müderrisîn, medreselerinin semtini bile bilmez bir hâle geldi. İş bir dereceye vâsıl oldu ki büsbütün harâb, hattâ yanarak mübeddel-i türâb olmuş medreselerin müderrisliği dahi ötekine berikine tevcîh olunurdu.

Fâtih'in, o ka'be-i kemâlâtın iâne-i meşveret-i ulemâ ile vaz' eylediği esâsât bu vech ile rahnedâr edildi.

Tarîk-ı ilmin azamet-i kadrini sıyânet ve liyâkat ve ehliyetten bî-nasîb kesânın bu meslek-i güzîne dâhil olmasına mümânaat için sâlifîn-i ulemâ tarafından te'sîs edilen imtihân usûlü yalnız talebe-i ulûma hasr edilmeye başladı. Mensûbîn ve zâdegân için menâsıb-ı ilmiyye bayağı mîrâs-ı peder menzilesine tenzîl edildiğinden bilâ-imtihân ruûs almak âsân idi. Hele sudûr ve mevâlî-zâdeler taferât-ı hafîfe ve mütevâliyye ile pek az zaman içinde pek genç iken nâil-i mevleviyyet olurlardı.

Hidemât-ı fi'liyye mevleviyetlerde de yavaş yavaş ilgā ve nâibler ma'rifetiyle îfâ olunmaya başladı. Kadr-i vâlâları vasf-ı celîl-i Sübhânî ile tebcîl buyurulan ulemâ terakkī husûsunda sınıf-ı zâdegândan yetişmiş cühelâ ile ricâl-i devletten birçokları tahsîl kābiliyetinden mahrûm gördükleri evlâd-ı zükûrunu meslek-i ulemâya idhâl ve az zaman içinde menâsıb-ı ilmiyyenin en [209] bâlâlarına o tarîk ile îsâl ederdi. Daha sonraları ikbâl gibi, garaz gibi, şöhret gibi devâhîye mübtelâ olan ashâb-ı tarîk merâtib-i dünyeviyyeyi derecât-ı ilimden büsbütün âlî addetmeye başladılar.

Mevleviyette bir sene müddet-i örfiyye, kānûn hükmüne girdi. Gûyâ ki mevleviyet, pâye ve rütbe almaktan ibâret bir mertebe-i resmiyye addolundu. Müderrislik gibi bu da derecâta taksîm edildi.

Her sene Dârü'l-hadîs ve Süleymâniye müderrisleriyle alt taraftan üç müderris ki cem'an sekiz müderrisin uhdesine bir sene müddetle mahrec mevleviyetlerinden biri tevcîh olunurdu. Bir senenin hitâmında infisâl eylerler ve mahrec ma'zûlü i'tibâr olunurlardı. Yine her sene bunların içinden dördüne bir seneye mahsûs olmak üzere "Mısır-Şâm-Bursa-Edirne" ve bunların ma'zûllerinden ikisine "Mekke-Medîne" bunların ma'zûllerinden birine "İstanbul Kadılığı", İstanbul ma'zûllerinden birine Ana-

dolu Sadâreti yani kazaskerliği Anadolu ma'zûllerinden birine de Rumeli Kazaskerliği verilmek resm ve âdet hükmüne girdi. Şu hâle nazaran İstanbul Kadılığı "Haremeyn-i Muhteremeyn" kazâlarından birini zabt eden zevâta tevcîh edilir iken bu kāide de ihlâl edildi. Ricâl-i ilmiyyenin mahâdîm-i kirâmına tevcîh olunmaya başladı. Usûlen İstanbul Kadılığına nâil olacaklar uhdelerine birer pâye tevcîhiyle nasîblerinden mahrûm edilirlerdi. 1189 târîhinde hasretü'l-mevâlî olan "Haremeyn-i Muhteremeyn" için bir nizâm vaz' olundu. Bil-fiil Haremeyn kadıları mevcûd iken pâye ile terfî'-ı tarîk eyleyenlere İstanbul Kadılığının tevcîh olunmaması kānûna rabt edildi.

İşte her sene üst taraftan sekiz müderris mevleviyet ünvânıyla müderrislikten çıkar, alt taraftan sekiz müderris onların yerine kāim olurdu. Bu sûretle de tarîkte bir silsile yürütülürdü. Bilâhare bu hareket yukarıdan aşağı sirâyet etti. Tâ İbtidâ-yı Hâric rütbesine kadar te'sîr eyledi. Bundan tarîkçe o kadar mazarrat vukūa geldi ki ta'rîfine imkân yoktur. Çünkü üst taraftan çıkanlara nisbetle alt taraftan İbtidâ-yı Hâric rütbesiyle girenler kesrette olduğundan ve Sahn-ı Semân müderrisleri sekizden ziyâde bulunmadığından Mûsıla-i Sahn'da kalan müderrisînin adedini Allâm-ı Hakîm'den başka bilir yoktur denilecek dereceye vâsıl oldu. Beyne'l-ulemâ bu mertebeye "Batak" ünvânı verildi.

Ehliyet ve istihkāk gibi ashâb-ı merâtib için mâ-bihi'l-imtiyâz olan husûsât artık faydasız addolunduğundan ilm ü fazîlet zînet-i zâide gibi bazı heveskârân-ı ma'rifete inhisâr eyledi. Şeref-i intisâb ise tehayyüz ve tekaddüm için bir düstûr-ı umûmî hüküm ve kuvvetini hâiz olduğundan bir şefî'-i mücbirin tavassutuyla zâdegândan bir câhil için erbâb-ı istihkāk ve kıdemi pâye-i pestîde bırakarak mertebe-i bülend-i terakkīye vâsıl olmaya yollar açıldı. Bu sûret-i terakkī âdetâ resmen bir kāide-i istisnâiyye ve imtiyâziyye teşkîl ettiğinden buna beyne'l-müderrisîn "Tafra" ünvânı verildi. Böyle bir kāide-i istisnâiyye her neden ise ecell-i merâtib-i ilmiyye demek olan mevleviyet ve sadâret rütbelerine de "pâye" nâmıyla sirâyet etti. İşte bu sâyede müderrisînden birine mahrec pâyesi verilerek mahrec ma'zûlü hükmünde i'tibâr ve mahrec ma'zûllerinden birine de Mekke pâyesi tevcîh edilerek Haremeyn ma'zûlleri sırasında addolunmak usûl-i câriye-i tarîkten addedildi.

İşte kāide i'tibâr olunan bu kāidesizliklerden dolayıdır ki meslek-i ulemâda müderris... mevâlî... sudûr ünvânlarıyla birçok ashâb-ı merâtib yetişti. Bu hâl devletçe bir dâ'-i udâl olmakla beraber bu ashâb-ı merâtibi ıkdâr uhde-i hükûmete müterettib bir zimmet olduğundan müderrisîne maîşet ve mevâlî ve sudûra arpalık nâmlarıyla birer kazâ tevcîh edilirdi. Ashâb-ı merâtib bu kazâları birer

nâib ile idâreye mecbûr olduklarından maîşet ve arpalık addedilen kazâlar hâsılâtının birer mikdarı ile nevâib ve hâsılât-ı bâkıyye ile de ashâb-ı menâsıb te'mîn-i maîşet ve menfaat eylerlerdi.

Sudûr ve mevâlîden her biri müteallikāt ve tevâbiine de birer kazâ tevcîh ettirirler ve bunlar da ehl-i kazâ olmadıklarından velîni'metleri gibi kazâların idârelerini birer nâibe ihâle ederlerdi. İşte bu usûl ile ale'l-umûm kazâlar nevâib ile idâre olunurdu.

Kazâların bir kısmı müderrisîne, mevâlîye, sudûra, kısm-ı dîgeri de sermâyeleri sırf cehilden ibâret olan çukadâr ve hademe gürûhuna me'kel oldu. Bu sâyede ind-i İlâhîde muhterem olan hukūk-ı ibâd pâymâl edildi. Hasılı feryâd-ı mazlûmîne yetişerek ihkāk-ı hak edecek hemen hemen ferd-i âferîde bulunmaz oldu.

Fezâil-i zâtiyyenin tevlîd eylediği her türlü haysiyet unutularak tarîk-ı ulemâda bir merâtib yağmâsı devri zuhûra geldi. Her türlü izzet ü ikbâli mertebe-i ilmin kemâl-i kudretinde görecek mekânet-i mutabassıra ashabı müteşerri'lerin vücûdu artık görünmez olduğundan diyânet-i kübrâ-yı İslâmiyye nâmına bir takım icrâât-ı fâside meydan aldı.

Şübhe yoktur ki hükûmetin kāide-i devâmı nizâm ve her nizâmın şer' ve akıl dâiresinde vücûd ve deverânına kâfil olan ulemâ-yı kirâmdır.

Evâilde rütbe-i ilmiyye tarîk-ı ilimde cihâd bi'n-nefs eyleyen ulemânın derecât-ı cihâdına göre ikrâm olunur iken 1200 târîhlerine doğru okumak yazmaktan bî-behre birçok çukadâr... kayıkçı... aşçı gibi eşhâs nâil-i menâsıb-ı kazâ ve henüz tıfl-ı ebced-hân olan kâffe-i zâdegân da mağbût-ı ulemâ bulunan ruûs-ı tedrîse mazhariyetle tarîkte vâsıl-ı mertebe-i ulyâ oldu. Şu sûretle nâil-i ruûs olan bu çocuklar, lisân-ı resmî-i devlet ile "kıdvetü'l-ulemâi'l-muhakkıkīn" vasf-ı cemîliyle tavsîf ve bunlardan sinn-i şebâba vâsıl olup da nâil-i mevleviyyet olanlarının fermânlarında hâl ve şânları "kadı kudâti'l-müslimîn" hitâb-ı celîli ile ta'rîf edilirdi.

[210] Devr-i Selîm-i Sâlis, bir devr-i teceddüd ve inkılâb olduğundan tarîk-ı ulemânın da ıslâhına sarf-ı himmet edilmek istenildi. Evvelemirde emr-i Meşîhat gibi bir emânet-i kübrânın ehli arandı. Tarîk-ı ilmin muhtâc olduğu ıslâhât-ı ciddiyyeye oradan teşebbüs olunarak şer'-i Muhammedînin ahkâm-ı kudsiyyesi tamâmen fiile ihrâc edilmek istenildi. Eşref ve a'lâ olan böyle bir meslek-i mukaddesin lâyık olduğu i'tibâr bu vech ile iâde edilmeye kıyâm olundu. O zamanlar mesned-i celîl-i fetvâya getirilen Hamîdî-zâde bu emr-i hayrı ıslâha teşebbüs eyledi. Birçok merâtib-i ilmiyye ashabının menâfi'-i zâtiyyesine dokunduğundan o mesned-i mu'tenâda bekā bulamadı. Ma'zûl hattâ medhûl oldu.

Müşârunileyhten sonra makām-ı mezbûra gelen Ömer Hulûsî Efendi ise salâbet-i dîniyye gibi... fezâil-i zâtiyye gibi... hamiyet-i İslâmiyye gibi meziyât-ı mahsûsa ile tarîk-ı ilimde hâiz-i kemâl idi. Şerîat-ı İslâmiyyenin bütün cihân-ı insâniyyet nazarındaki ulviyet ve kudsiyetini izhâr için o da aynı sûretle ıslâhâta ikdâm eyledi. Âlî-nazarâne ve ârifâne himmetler ile işe başladı. Hayfâ ki mer'î olan usûl-i merâtibi medâr-ı istihkāk addeden mukbilân-ı tarîk bu ıslâhât-ı mutasavverenin önüne bir sedd-i sedîd-i âhenîn gibi dikildiler. Ashâb-ı tarîk kâmilen adüvv-i cânı oldular. O sâhib-i azm ü fazîlet de mesned-i Meşîhat'ten bu sûretle dûr oldu. Devr-i Meşrûtiyet'e kadar hemen ıslâhât-ı cüz'iyye icrâsına bile imkân bulunamamıştır.

Ahd-i Hamîd-i Evvel ile zamân-ı Selîm-i Sâlis arasında Fâtih ve Süleymân-ı Kānûnî devirlerine hâs şa'şaa-i kemâlât ve irfânı idâmeye birer me'mûr-ı ma'nevî sûretinde yetişen Ahmed el-Kazâbâdî... irfân-ı mücessem-i zamân olan Ayaklı Kütüphâne... Ayaklı Kütüphâne'nin şâkird-i kemâli olan Gelenbevî İsmail Efendi... Tatarcık Abdullah Efendi... Palabıyık Mehmed Efendi ve birâder-i şehîri Abdurrahîm Efendi gibi birkaç dâhî ise medâris-i mevcûdenin mahsûl-i ma'rifeti olmaktan ziyâde kudret-i fâtıranın bu ümmet-i merhûmeye bir ihsân-ı mahsûsu idi.

Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Muallimlerinden Topçu Kaymakamlığından Mütekāid

**Mehmed Emin** 

[DA'VÂMIZ NASIL HALLOLUNACAK]1

Başlık kapaktan alınmıştır. Dört sütun (160 satır) halindeki makâle Sansür tarafından çıkarılmıştır.

#### Akşam Gazetesine Cevap

# MAKSAD MILLETE, MILLIYETE HIZMET MI, YOKSA MUGĀLATA MI?

Gecen günkü nüshamızda ahlâk-ı milliyyemize en büyük mazarratı îkā' eden yalancı milletçiler, liberaller, münevverler olduğunu edille-i ilmiyyeye ve vakāyi'-i yevmiyyeye istinâden isbât etmiş idik. Meselâ Ömer Seyfeddîn'in İfhâm gazetesinin ilâve-i edebiyyesine yazdığı bir hikâyenin kat'iyyen fâide-i maddiyye ve ma'neviyyesi olmayıp bir takım maskaralıklar içerisinde mevcûdiyet-i milliyyemize en büyük fenâlığı îkā' edecek zehirli, edeb-şiken mazmûnları hâvî olduğunu görerek samîmî sûrette şikâyet ve maksad ve mâhiyetlerini isbât etmiş idik. Eğer unutulmuş ise tekrar edelim ki Ömer Seyfeddîn o makālesinde başlıca ecnebî kadınlarla gayr-i meşrû' sûrette imrâr-ı hayâtın pek ziyâde lezzet ve saâdet-bâhş olduğu tasvîr olunarak milletin zâten iğfâlleri kolaylaştırılmış olan gençlerini ecnebî kadınlarının dâm-ı tesvîlâtına düşürmek için en muğfil bir tarîkı iltizâm ve teşvîk ediyor idi. Milletimize ve milliyetimize bu yüzden açılan rahnelerin ne derece büyük ve bâhusûs milletimizden olmadıkları cihetle bizce mâhiyetleri ma'lûm ise de herkese karşı müfrit Türkçü, milliyetçi görünerek gāfil gençleri ağızlarına baktıran adamların kalemlerinden çıkmasını ve bir de mes'eleyi eğlenceye merâklı kimselerin lezzetle okuyacakları maskaralıklarla karıştırarak yazması hasebiyle hevâ ve heves âlemlerinde gezenlerin zihinlerinde muzır sûrette yer tutması cihetleriyle pek çirkin te'sîr edecek bir hâl teşkîl etmesini nazar-ı i'tibâra alarak ehemmiyetli bir sûrette i'tirâz etmiş idik. Biz Aksam gazetesini bu derece ciddiyetten uzak bilmediğimiz cihetle bu i'tirâzımızdan memnûn olarak birkaç kelime de kendisinin ilâve etmesini bekler idik. Halbuki geçen gün "Sebîlürreşâd ve Tırâş mes'elesi" ünvânıyla yazdığı satırlarda ehemmiyet-i mes'ele ile hiç de mütenâsib olmayacak bir takım sözler yazıldığını görerek taaccüb ve teessüf ettik. Akşam Ömer Seyfeddîn'in milletimiz için en mühlik olan sözlerine dâir olan ilim ve hamiyete müstenid sözlerimizi hiç kāle almayarak kılların tırâş edilmesine dâir olup Ömer Seyfeddîn tarafından Türklüğe, dîne ta'rîzen yazılan tezyif-âmîz fıkralara karşı bi'z-zarûre söylediğimiz sözlerden tutturarak böyle hafîf mes'elelerle uğraşmamıza ta'rîz ediyor. Fesübhânallâh! İşin esâsı dururken fürûun fürûu olarak bil-münâsibe ve bi'z-zarûr söylenmiş sözleri münâkaşa etmekte ne ma'nâ vardır? Doğrusu ciddiyetsizliğin bu derecesine akıl ermez ve böyle mazarrat-ı milliyye mes'elesi ortada duruyorken ve bâhusûs Ömer Seyfeddîn'in millete hıyânet derecesindeki teşvîkātı hiçbir liberalliğin de kabûl edemeyeceği derecede bir taarruz olduğu zâhir iken oralarını bırakıp da hic ehemmiyeti hâiz olmayan bir kısımdan tutturulmasına ne ma'nâ verilir?

Acaba bundan maksad kendileri de Ömer Seyfeddîn ile hemfikir oldukları cihetle esâslı cihetlerden arkadaşlarına muâvenet ve müzâheretten âciz kalınca mugālataya saparak bize hücûm edip hemfikirlerine o sûretle olsun bir muâvenet etmiş olmak mıdır?

Eğer böyle ise hayret ve teessüften başka yapılacak bir şey yoktur. Fakat biz milletin ahlâkına, mukaddesâtına ve her türlü mevcûdiyetine milliyetçilik, Türkçülük nâmları altında tahrîbât-ı müdhişe îkā' edenlere her ne sûretle ve her kim olursa olsun elden gelen vâsıtalarla mukābele ve müdâfaa etmek azminde bulunduğumuzdan bu azmin herkesçe ma'lûm olması ve hakīkī milliyetçi olanların ancak ciddî erbâb-ı sa'yden ibâret olup Ömer Seyfeddîn ve emsâline mümâşât ve müzâheret edenleri bi'z-zarûre o zümre-i dâlle ve mudılleden adde mecbûr kalacağımızı beyâna mecbûr oluyoruz.

Abone Şerâiti Dâhilî, hâricî her yer için seneliği (250), altı aylığı (130) kuruşdur.

(Nüshası 10 kuruş, seneliği 52 nüshadır.)

İdârehâne Bâbıâlî Caddesi'nde Dâire-i Mahsûsa

> İhtârât Abone bedeli peşindir.

Mesleğe muvâfık âsâr maalmemnuniyye kabul olunur. Derc edilmeyen yazılar iâde olunmaz.



İhtârât Adres tebdîlinde ayrıca beş kuruş gönderilmelidir.

Mektubların imzaları vâzıh ve okunaklı olması ve abone sıra numarasını muhtevî bulunması lazımdır.

Memâlik-i ecnebiyye için abone olanların adreslerinin Fransızca da vazılması ricâ olunur.

Para gönderildiği zaman neye dâir olduğunun vâzıhan bildirilmesi ricâ olunur.

# **SEBÎLÜRREŞÂD**

Dînî, felsefî, ilmî, edebî haftalık mecmûa-i İslâmiyyedir

اتبعون أهدكم سبيل الرشاد

Başmuharrir Mehmed Âkif Sâhib ve Müdîr-i Mes'ûl Esref Edîb والله يهدي من يشاء الى صراط مستقيم

25 Eylül 1919

29 Zilhicce 1337

Persembe

25 Eylül 1335

Cild: 17 - Aded: 442

### ÂSIM

-2-

Seni çok sözlü dedin, yetmedi, tekdîr ettin, Yine az geldi...

- Hayır, söylemedim, söylettin.
- Başladın şimdi de tahkīre... Kızılmaz mı Hoca?
- Zübbelik yok!
  - O ne? Ben zübbe miyim?

- Oldukça!

- Vâkıâ çok severim, her ne desen aldırmam...Bu fakat hazmolunur parça değil... Pîr ol İmam!
- Sen de pîr ol!
  - Ama kızdım!

- Ne tuhaf şeysin be?

Bir sözümden kızıyorsun!

- Kime derler zübbe?

- Sana derler!

- Niye?

- Hem benzemedin merhûma:

Hem neden benzemedin, dersen efendim sorma, O ne hiddet, o ne şiddet! Çalışıp benzesene! İlme vakfettiği dirsek babanın: Elli sene!

- Biz de az çok pala sürttük!

- Sana câhil demedik,

Yalınız zübbe dedik! Bak, yine baktın dik dik! Hoca rahmetli yetişmişti, düşün hem nereden? Kimin oğluydu baban? Kimdi unuttun mu deden? İpek'in köylüsü, ümmî, yarı vahşî bir adam!

- Bâri yamyam de! Ne mâni' ki? Evet, ak yamyam!
- Dinle oğlum...

- Ne nezâhet bu Hocam? Hayrânım!
- Lâfı ağzımda bıraktın be kuzum, dur be canım!
- Söz yarım kaldı da bîçâre dedem kurtuldu...Bırak incitme şu rûhumda yatan Arnavud'u!Daha dün kabrini yıktık!

-Ne demek?

Olmadı mı?

- Yok canım, öyle değil, anlamadın maksadımı!
- Neyse bahsinde devam et bakalım...

İşte, baban,

Bir şey öğrenmedi elbette o ümmî babadan. Ne kazanmışsa bütün kendi kazanmış, kendi; Zât-ı devletleri, lâkin, azıcık çöplendi! Sen duâ et babadan topladığın mîrâsa... Hep onun himmetidir üç satır ilmin varsa.

- Üç satır hem de! İlâhî, ne tükenmez irfan!
- Hadi üç yüz satır olsun mütehammilse kafan?

"Hoca"nın kâ'bına yükselmen için dağlar var!

- Tırmanırsam?
  - Hadi tırman bakalım, işte duvar.
- Göreceksin!
  - Bu bacaklarla mı?

- Hay hay!

– Belli.

Yaşınız kaçtı paşam? Elli mi?

– Yoktur elli!

– Aştınız kırkı ya?

- Kırk altıyı bulduk. [214]

– A'lâ...

Yüzü bulsan, yine "Hâlâ mı bu mektub? Hâlâ!" Arzı olmazsa hayâtın ne çıkar tûlünden? Hani kırk altı yılın eldeki mahsûlünden? Hangi fenlerde teferrüd edebildin, evlât? Hangi san'atte rüsûhun göze çarpar, anlat? Ulemâdan mı sayıldın, fukahâdan mı?

- Havır!

- Ya siyâsî mi nesin? Kendine bir meslek ayır.

Mehmed Âkif

### ESRÂR-I KUR'ÂN

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ
وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسٰى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتِّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَاخَذَتْكُمُ
الصَّاعِقَةُ وَانْتُمْ تَنْظُرُونَ.
ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ . وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ
وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوى كُلُوا مِنْ طَيِّيَاتٍ مَا رَزَفْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا
وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلْوى كُلُوا مِنْ طَيِّيَاتٍ مَا رَزَفْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا
وَانْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالْكِنْ كَانُوا اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ 1

#### Meâl-i Kerîmi

Hani, sizler: "Yâ Mûsâ! Allah'ı ap âşikâr görmedikçe sözüne inanacak değiliz. demiştiniz de göz göre göre sâikaya uğramak cezâsına giriftâr olmuştunuz. Ondan sonra, aradan bir müddet geçince, belki şükredersiniz diye, sizi afv etmiştik; üzerinize bulutu gölge yapmıştık; men ve selvâ gibi ni'metleri ayağınıza indirmiş, 'Sizi merzûk ettiğimiz güzel güzel şeylerden yiyiniz.' demiştik. (İşte sizin o ecdâdınız) bize hiçbir zulümde bulunmadılar, belki onlar kendi nefislerine zulmedip duruyorlardı."

\*\*\*

Bu âyet-i kerîme de kavm-i Mûsâ'nın fart-ı inâd ile tecsîm ve teşbîhe kāil olmaya meyillerini îzâh sadedinde nâzil olmuştur. Benî İsrâîl birkaç defa Hazret-i Mûsâ'dan put-perestlerle sâibelerin ilâhesi gibi bir takım ilâhlar yapmasını taleb etmişti. Gözlerin görmediği, zemîn ü zamânın tahdîd etmediği; ezeliyetine bidâyet, ebediyetine nihâyet olmayan ve hiçbir şeye benzemeyen bir Allah'a ibâdet etmek onlara pek güç geliyordu. Bundan dolayıdır ki put-perestliğe temâyül gösteriyorlardı. Bilhassa âyât-ı ilâhiyyenin evân-ı vukūundan biraz zaman geçince Hazret-i Mûsâ'dan bir takım esnâma ibâdet etmelerini taleb yahud put-perestliğe olan temâyüllerini "Allah'ı bize ayânen göster." demekle izhâr ediyorlardı.

Benî İsrâîl Allâhu Teâlâyı bir sanem şeklinde görmek husûsunda ısrâr ettiklerinden bu zulüm ve inâdlarından dolayı sâıkaya uğradılar.

"Sâika"\*nın aslı o müdhiş şeydir ki onu gören, yahud ona dûçâr olan ya helâk olur, yahud aklı başından gider, yahud a'zâ-yı bedeninden bir kısmını zâyi' eder. Sâika bir savt-ı müdhiş, yahud bir ateş, bir zelzele veya

bir ra'şe de olur. Sâikaya uğrayanın ber-hayât olabileceğine, ölmeyeceğine <sup>2</sup>(فَرَّ مُوسٰى صَعِقًا فَلَمَّا اَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ) âyet-i kerîmesi delâlet eder.

Benî İsrâîl âyât-ı mütekaddimede beyân olunduğu vechile Fir'avn'dan kurtulmalarına rağmen gönüllerinden put-perestlik temâyülâtını büsbütün nez' etmemişler, daha sonraları buzağıya tapmışlar; fakat Cenâb-ı Hak başlarına bârân-ı belâyı yağdırmamış, bilakis Hazret-i Mûsâ'nın hak ve bâtılı temyîz eden kitap ile onlara avdet etmesine ve onları tevbe ettirmesine kadar imhâl etmiş ve bilâhare tevbelerini de kabûl etmişti. Bundan mâadâ Mûsâ Tûr'dan avdet ve Benî İsrâîl'i dalâletten kurtardıktan sonra içlerinden yetmiş adam alarak "Cebel"e götürmüş ve bunlarla beraber Cenâb-ı Hakk'ın Benî İsrâîl'i helâk ve azâbdan kurtardığı için tazarru' ve niyâzda bulunmuşlardı.

Fakat bütün bunlara rağmen Benî İsrâîl put-perestliğe dönmüş, Mûsâ'ya "Bize Allah'ın sesini duyur." ve bilâhare daha ileri giderek "Bize Allah'ı apâşikâr göstermedikçe sana inanmayacağız." demişlerdi.

Benî İsrâîl bu gibi metâlibi dermiyân ettikleri zamana kadar nice nice âyât-ı beyyinâtı görmüşler, nice nice tehlikelere düşmüşler ve kurtulmuşlardı. Ez-cümle deniz yarılmış, kendileri geçmiş ve düşmanları boğulmuşlardı. Denizden geçince susuz olduğu kadar hiçbir mahsûl yetiştirmeyen arâzîye çıkmışlardı. Halbuki Cenâb-ı Hak onları dâimâ bulutlarla gölgelendirmiş, yağmurlar yağdırmış, niam-ı ilâhiyyesine râyegân buyurmuş; bu çöllerde açlık ve susuzluk gāilelerinden kurtarmıştı. Bundan mâadâ onların bu arâzîyi istismâr etmelerini ibâha etmiş 3 (كُلُوا مِنْ طَيَتاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمُ) fermânını ısdâr eylemişti.

[215] El-hâsıl bu âyet-i kerîme Benî İsrâîl'in aralarında Hazret-i Mûsâ âyât-ı beyyinât ve havârık-ı âdâtı yapdığı halde hangi yollara saptıklarını beyân ediyor ve binâenaleyh Medîne Yahudilerinin Resûl-i Ekrem Efendimiz'e karşı tarîk-ı inkâr ve işrâke sapmalarının yeni bir şey olmadığını gösteriyor. Bir de Ehl-i Kitâb'ın dünyâya geldiklerinden beri ne doğru söylediklerini ne de doğruyu kabûl etmediklerini beyân ediyor.

Bu gibi kıssalarla emsâlinden, Aleyhi's-salâtü ve's-selâm Efendimiz'in teâlîmi doğru ise Ehl-i Kitâb'ın kabûl etmesi iktizâ ederdi, yolunda serd olunan iddiânın yanlışlığı tezâhür eder. Çünkü Benî İsrâîl'in târîhi gösteriyor ki Hazret-i Mûsâ devrinden beri onlar hakkı dâimâ istemeyerek kabûl etmişler, vahyi ancak korku sâikasıyla dinlemişlerdir. Bundan mâadâ kalblerinde mev'izaların te'sîri yahud âyât-ı beyyinâtın irşâdâtı nâdiren rüsûh etmiştir. Hiç şübhesiz bu kıssalar Aleyhi's-salâtü ve's-selâm

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakara Sûresi, 2/55

<sup>\*</sup> Tefsîr-i Taberî, birinci cüz, sahîfe 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A'râf, 7/143

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakara Sûresi, 2/57

Efendimiz'in Allah yoluna da'vet husûsunda uğradıkları ezâlara, zararlara karşı tesellî-bahş olacak bir mâhiyettedir. Benî İsrâîl'in bu gürûh-ı muânidîni, ibretlerin tecellîsine rağmen gözlerini yumdu. Hiçbir i'tikād üzerinde sebât etmedi. Bağy ü inâdda ısrâr ile Allah'ın gazabını, azâbını istedi. Tabîî onlar Cenâb-ı Hakk'ın ni'metlerine küfrân, azâblarını istihfâf etmekle Allah'a değil, kendilerine zulmetmişlerdi. Cenâb-ı Hak niam-ı Sübhâniyyesinin dûçâr-ı küfrân olmasından aslâ mutazarrır olmaz. Kullarına lütuflarını, türlü hayrâtı ihsân eyleyen odur ve bütün bu avâlim-i süfliyye ve ulviyyenin, bu canlı cansız, sâmit ve nâtık kâinâtın kudret-i Bârî'ye karşı mevkii vücûda karşı ademin mevkii gibidir. Binâenaleyh eğer bunlar isyân ve tuğyânlarıyla Allah'a îrâs-ı zarar ettikleri zehâbına düşmüşlerse Allah'ı hiç de takdîr edememişler, sonra eğer bunlar başlarına gelen mesâibi, Allah'a îrâs ettikleri zararların intikāmı olarak telakkī etmislerse Cenâb-ı Hakk'ın kāhir ve latîf ve habîr olduğunu idrâk edememişler demektir.

Evet Benî İsrâîl evâmir-i ilâhiyyeye muhâlefet ederek hakkı kabûl etmemek ve âyât-ı ilâhiyyeye inanmamakla kendilerini tehlikelere, ölümlere sevk etmişlerdi. Zaman geçtikçe kendilerine nâzil olan âyât-ı muazzamayı unutmuşlar, evâmir-i ilâhiyyeye isyân etmişlerdi. Benî İsrâîl düşmanlarının pençelerine düşmek üzere oldukları zamanda nasıl kurtarıldıklarını, bulutların kendilerini nasıl gölgelendirdiğini, semânın nasıl onlara rahmetler yağdırdığını, niam-ı ilâhiyyenin onların imdâdına nasıl yetiştiğini, o otsuz, susuz çölde ne susuz ne de gıdâsız kalmadıklarını gördükleri halde bunlardan zerre kadar ibret-bîn olmamışlardı.

Nitekim ilme muhâlefet ve her hâdisede aklı tahkîm etmeyerek cereyân-ı şehevâta inkıyâd eden her ferd kendine zulmetmiş olur. İlimden ve aklın hâkimiyetinden mahrûm olunca hiçbir milletin yükselmeyeceğini, memâlikini sıyânet ve sâir milletler arasında bir mevki'-i mümtâz ihrâz edemeyeceğini, hiçbir vakit izzet ü rif'at şâhikalarına erişemeyeceğini, saâdet ve refâhiyetten nasîbedâr olamayacağını bilenler evhâma ser-fürû ederek metâlibini akıl yolundan değil, şehevât yolundan istîfâ etmekte olanların bu hasâisı nasıl zâyi' ettiklerini takdîr edecekleri gibi kendilerini cehâlet vâdîlerine atanların, hak yollarının tavazzuh etmesine rağmen bâtıl yolunda ısrâr edenlerin nasıl hüsrân u haybetten; fakr u sefâletten başka bir şey kazanmadıklarını idrâk ederler.

0000 A (\$000

Abdülaziz Çâviş

### HAZRET-İ MUHAMMED ALEYHİ'S-SELÂMIN DÎNİ: İSLÂM

-8-

İşte Hazret-i Muhammed salla'llâhü aleyhi ve sellem hayât-ı nübüvvetinde hep bunları teblîğ ve ta'lîm, isbât ve tatbîk ederek kalb-i beşere büyük bir inkişâf-ı rûhî ve hayâtî bahş etmiş ve insanlara insanlığı tanıtmıştır.

Ehl-i İslâm'da ahkâmın hey'et-i mecmûası "ahkâm-ı şer'iyye" nâmıyla yâd edilir ve ma'nâ-yı hâssıyla dîn-i İslâm'a mürâdif olarak kullanılır. Ahkâmın içinde akl-ı beşerin, mantıkın red ve ibtâl edebileceği hiçbir şey yoktur. Şu kadar ki yalnız akıl ve felsefe bu ahkâmı tamâmen bulamayacak ve bulduklarını da teblîgāt ve ta'lîmât-ı Muhammediyye kadar kalb-i beşere nüfûz ettiremeyecekti. Fakat teblîgāt-ı nebeviyye ile bunlar birer hâdise-i hayâtiyye olarak tecellî ettikten sonra bunları birer ulûm mevzûu ittihâz ederek tarîk-ı akıl ve mantık ile tamâmen îzâh ve tasavvur etmek de mümkün olmuştur ve bütün ulûm gibi menâhic-i mahsûsasıyla tenmiye ve inkişâf dahi ettirilmiştir. Zâten bu inkişâfa hizmet ahkâm-ı asliyye icâbâtındandır.

Dîn-i İslâm'ın hakiki teblîgat-ı nebeviyyeyi teskîl eylediğinden ve hıfz-ı dîn vâcibât-ı dîniyyenin akdem-i mühimmâtı olduğundan ehl-i İslâm teblîgāt-ı celîle-i nebeviyyeyi nusûs-ı dîniyye olarak zabta himmet ettikleri gibi hayât-ı Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâmın safahâtını, vukūâtını, ef'âl ve takārîr-i Risâlet-penâhîlerini zabt eylemişler ve bunları nusûs-ı İslâmî olarak muhâfaza edegelmişlerdir. [216] Bu nukūl-i dîniyye-i İslâmiyye üç mertebe üzerinedir: Mütevâtir, meshûr, âhâd. Kur'ân-ı azîmüssân ile bazı ehâdîs-i nebeviyye gibi mebde' ve müntehâda mütevâtir olan nusûs kat'î ve meczûmü's-sübûttur. Yani bunların sübût-ı târîhîlerinde şübhe yoktur. Bir İstanbullu nazarında Londra'nın İngiltere'de olduğu, târîhte Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâmın vücûdu, ne kadar kat'î ise mütevâtir olan teblîgātı da aynı derecede kat'îdir. Acaba Hazret-i Muhammed aleyhi's-selâm bunu teblîğ eyledi mi? suâline ihtimâl yoktur. Ulemâ'-i İslâm tevâtürün bütün inceliklerini gözetmişlerdir. Meşhûr olanlar: Müntehâsında tevâtür mertebesinde olup da mebdeinde o kat'iyeti hâiz olmayan ve fakat hayli şüyûu bulunandır. Âhâd ise: Bidâyeten iki veya üç mevsûk ve emîn zâtın rivâyet eyledikleri nukūldür. Mütevâtirler îmân ile îmânsızlığın mi'yârıdır. Meşhûrlar ile âhâd ihtimâlî olmakla yalnız a'mâlde, ahlâkta delîl olmak haysiyetini hâizdir.

Dâimâ ihtisâs ve aklın mecmûuna hitâb ve her ikisini tatmîn eden bu nukūl-i İslâmiyye kitap ve sünnet nâmıyla iki kısma tasnîf edilmiş ve ahkâm-ı dîniyyenin iki menba'-ı mühimmi olarak ta'kīb olunmuştur ki Kur'ân doğrudan doğruya taraf-ı İlâhîden gelen evâmir ve irşâdâtı nâtık olduğu ve

(اْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ) 1 (قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِى) 2 (اَطَيَعُوا اللهُ وَاطَيعُوا اللهِ وَاطَيعُوا اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

gibi âyât-ı celîlede Resûlullâh'a îmânı, muhabbet ve ittibâı, itâati, Resûlullâh'ın mâ-bihi'l-istişhâd bir numûne-i imtisâl ittihâz olunması; yani ona benzemeye çalışılması, Resûlullâh her ne emrederse tutulması ve her neden nehyeylerse sakınılması, hâsılı Hazret-i Peygamber'in keyif ve hevâsına göre söz söylemeyip vahiy ile söylediğini tesbît eylemek hasebiyle fem-i Risâlet-penâhîden telakkī olunan ve Cenâb-ı Allah'a nisbet edilmeyen evâmir ve irşâdât dahi dînin mâhiyet-i teşrîiyyesini hâiz bulunmuştur.

Bundan başka Kur'ân emr-i İslâmîde şûrâyı, meşvereti emreylemiş; İslâm'ın mâhiyet-i ictimâ'iyye ve medeniyyesine ehemmiyet vermiş; bütün hitâbâtını cem'iyete tevcîh etmiş olduğu; ümmeti emr-i bil-ma'rûf ve nehy-i ani'l-münkere me'mûr kıldığı; kezâlik Hazret-i Peygamber bazı ehâdîs ile ârâ'-i ictimâ'îye kıymet verdiği ve vezâif-i ictimâ'iyye telkīn buyurduğu, ashabının sîret ve sülûklerine de ittibâi emreylediği, mebâdî-i İslâmiyye ile tarz-ı ibâdâtından başlayarak muntazam bir teşkîlât-ı ictimâ'iyye vücûda getirildiği, ashâb-ı kirâm ise bu mebâdî-i teşkîlât-ı ictimâ'iyyeyi hüsn-i isti'mâl ederek birçok ittifâkī karârlar ittihâz edebildikleri cihetle icmâ'-ı ümmet dahi teşrî'de bir menba'-ı sâlis olarak tekarrur eylemiş ve efrâd-ı ulemâ' için de tarîk-ı kıyâs ve ictihâd ile hakāik-ı dîniyyenin îzâh ve keşfi vazîfesi ıkrâr edilmiş olmakla ulemâ'-i İslâm işbu menâbi'-i selâse-i İslâmiyyeyi tasnîf ve her birini ilmî menâhic ile tedkīk ederek ilel ve esbâb-ı akliyye ve mantıkıyyeye dahi rabt eylemişler ve bu sûretle ilm-i tevhîd, ilm-i fıkıh, ilm-i ahlâk ve tasavvuf meydana gelmiştir ki bu ilimlerin menâhici zamanımızdaki ulûmun menâhicine bile tamâmıyla tatbîk olunabilmekte bulunmustur. Bu ilimlerin mevzû'ları fünûn-ı müsbete mevzû'larıyla daha yukarıdan temâs ettiği için fünûn-ı müsbete-i hâzıranın inkişâfâtını tamâmıyla havze-i idâresine alabiliyor ve onlarla teâruz mevkiine düşmek şöyle dursun bilakis şiddet alabiliyor. Bu ulûmumuz mâba'de't-tabîî mebâhis-i felsefiyye ile dâimâ telâkī edebilir ve mâ-ba'de't-tabîî mesâlikten her birine bir vech-i intıbâkı irâe edebilirse de hakīkatte hepsine mukābil bir husûsiyeti hâizdir ve onlardan iğnâ edecek servet ve kuvvete mâliktir. Şu şart ile ki fünûn iyi ta'kīb edilsin.

#### Mehmed Hamdi

# **VEHHÂBÎLİK**

-2-

Bu mübâhaseyi müteâkıb şeâir-i dîni ikāme ile i'lân-ı cihâd etmek üzere derhâl Şeyh Muhammed'e arz-ı tebaivetle Seyh'i beraber alıp Der'iye'ye geldi. Seyh Der'iye'yi bu sûretle makar ittihâz ettikten sonra rüesâ-yı Maâmire ve sâireden olup Şeyh'e mensûb bulunan birçok kimselerle Osman bin Ma'mer'in adamlarından bir hayli zevât peyderpey Der'ive'ye hicret etmeye basladılar. Diğer taraftan Osman ibni Ma'mer İbni Suûd'un Seyh'e muâvenet ve Şeyh'in sît u şân u şöhretinin gün be-gün teâlî eylemekte olduğunu, adamlarından birçoğunun Şeyh'in tarafına geçmekte bulunduğunu görünce Şeyh'in hakkında yaptığı muâmeleden ve husûsile kendisini Ahsâ'dan çıkarmış olduğundan dolayı son derece peşîmân oldu. Bunun üzerine Uyeyne'nin ricâl ve ekâbirinden bazı kimseleri beraber alarak Seyh'in nezdine geldi ve bir daha Uyeyne'ye avdet etmek üzere ilhâh ve ısrârda bulundu. Fakat Şeyh cevâben: "İbni Suûd'un hakkımda göstermekte olduğu kemâl-i hürmet ve riâyete karşı kendisine minnetdâr bulunduğum için Üyeyne'ye avdetim re'ylerine müfevvazdır. Müsâade ederlerse sizinle beraber gelirim, etmedikleri halde bit-tabi' yanlarında kalırım." dedi. Bunun üzerine Osman, İbni Suûd'a mürâcaat etti. Fakat İbni Suûd taleb-i vâkii sûret-i kat'iyyede reddettiği cihetle Osman kemâl-i esef ve nedâmetle mahalline avdet eyledi.

Der'iye ahâlisi o sıralarda hemen umûmî denecek derecede fakr u fâkaya mübtelâ ve te'mîn-i maîşetten âciz bir halde yaşamakta oldukları halde Şeyh'in her [217] gün meclisine devâm edip va'z u nasîhatinden istifâde ederlerdi. İbni Beşîr-i Necdî diyor ki: Ben Der'iye ahâlisinin o zamanlardaki derece-i fakr u zarûretlerini gördüğüm gibi bilâhare İbni Suûd'un zamanındaki hâllerini de gördüm. İki zamana âid müşâhedâtımdaki fark azîm idi. Evvelce kendilerini son derecede fakr u zarûrette gördüğüm halde def'a-i ahîredeki seyâhatimde ahâliyi ziyâdesiyle mütemevvil ve muhteşem gördüm. Yani her türlü elbise ve esliha-i fâhire ile mücehhez ve niam-ı gûnâ-gûna müstağrak ve kuvve-i cünûdiyyelerini de fevkalâde muntazam gördüm. Hattâ bir gün Bâtın nâmıyla ma'rûf olan alışveriş mahalline gittim. Zükûr ile nisâya mahsûs pazar mahalli başka başka idi. Altın, gümüş, esliha, deve, koyun, elbise-i fâhire, buğday ve sâir eşyânın mevcûdu lisânın takrîr edemeyeceği derecede mebzûl idi. Meddibasar dâiresini işgāl eden çarşısında bâyi' ile müşterînin yekdiğerine karşı teâtî ettikleri "aldım, sattım" kelimelerinin hâsıl ettiği uğultu âdetâ bir arı kovanının hâlini tasvîr ediyordu.

Her ne ise Şeyh Muhammed Der'iye'de tavattun ey-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nisâ, 4/136; Nûr, 24/62; Hadîd, 57/7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Âl-i İmrân, 3/31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nisâ, 4/59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Necm, 53/2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ahzâb, 33/21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Haşr, 59/7.

ledi. Der'iye ahâlisi umûr-ı dîniyyeleriyle ferâiz ve vâcibât-ı şer'iyyelerinin edâsında gāyet mütekâsil ve müterâhî adamlar oldukları halde Şeyh Muhammed onları tamâmıyla tarîk-ı dîne sevk etmiş idi. Şeyh'in esâs-ı da'veti tevhîd ile terk-i şirkten ibâret olduğu cihetle ahâliye evvelemirde "lâilâheillallâh" kelimesinin ma'nâsını öğretti ve "Bu kelime nefy ve isbâttan ibârettir; yani "lâilâhe" terkîbi cemî' ma'bûdâtı nefy ettiği halde "illallâh" terkîbi ibâdetin yalnız Cenâb-ı Hakk'a mahsûs olup şerîki olmadığını müsbittir." dedi. Ondan sonra kendilerine ma'rifetu'llâhı ve arzın, semânın, şemsin, kamerin, nücûmun, leylin, nehârın, sehâbın ve sâirenin vücûdu gibi vahdâniyet-i ilâhiyye ile rubûbiyyetine delâlet eden mahlûkātı; ve hakāyık-ı İslâmiyyeye tealluk eden âyât ve delâili, Kur'ân-ı azîmüşşânın ahkâmını; Cenâb-ı Hakk'a tefvîz-ı umûr etmekle evâmirine itâati ve nevâhîsinden ictinâbı; İslâmivet'in mebnî olduğu erkânı; ba's ve sâir i'tikādâtı etrâfıyla kendilerine ta'lîm ve tefhîm etmeve basladı. Ancak ânifen dahi beyân olduğu üzere Hazret-i Peygamber'den istigāsenin memnûiyeti mes'elesinde gulüv ederek ifrâta kapıldı. Şeyh ahâlinin umûr-ı dîniyyedeki cehillerini şu sûretle izâle ettikten sonra Şeyh'in muhabbeti ahâlinin mahfaza-i kalbinde muhterem ve esâslı bir sûrette câygîr oldu.

Şeyh Der'iye'de nüfûzunu tamâmıyla te'sîs ettikten sonra Necid kıt'asının bilumum bilâd ve kasabâtı ile kabâilinin rüesâsına hitâben kendisine itâatin lüzûm ve vücûbunu âmir da'vetnâmeler gönderdi. Kısmen itâat ettilerse de onlardan bir kısmı muhâlefet ve isyâna saptı. Kimi Şeyh hakkında istihfâf ve istihzâya, kimi kendisine sihir isnâdına kalkıştılar. Şeyh ise emrine tâbi' olan Der'iye ahâlisini muhâliflerle derhâl mukāteleye sevk etti. Necid ve bilhassa Ahsâ ahâlisiyle defeât-ı kesîrede vâkı' olan muhârebesinde te'mîn-i galebeye muvaffak olduğu cihetle diyâr-ı mezkûre ahâlisini dâire-i itâatine aldı ve Âl-i Suûd'a mahsûs olmak üzere gāyet mükemmel bir Necid Emâreti'nin teşkîline muvaffak oldu.

Din, mezheb, saltanat ve sâire gibi esâsât-ı mühimmenin te'sîsi iddiâsıyla meydana atılan ekser inkılâbiyyûnda görüldüğü üzere Şeyh'de dahi ifrât derecesinde Hâtemâne bir eser-i sehâ mevcûd idi. Her muhârebede kesretle elde ettiği emvâl-i ganâimi bir veya iki şahsa hibe ederdi. Bu misillü inkılâbât-ı mühimmenin muvaffakıyetle vücûd-pezîr olması için sehâ ve bezl-i mâl gibi vesâitın kulûb-ı âmmenin teshîri husûsunda ne derecede mühim bir te'sîr vücûda getireceği muhtâc-ı îzâh olmayan hakāyıktandır.

Necid Emîri bile Şeyh'in emri olmaksızın hiçbir şeye el sürmezdi. Gerek Emîr'in gerek maiyyetindeki ümerâ, zâbıtân ve efrâdın Şeyh'in emrinin hâricine çıkmaları muhâl idi. Bilumum Necid ahâlisi de Emîr ile asâkiri de-

recesinde Şeyh'e mutî' ve munkād idiler. Nazarlarında Şeyh âdetâ eimme-i erbaa derecesinde idi. Şeyh'in ismini fenâ bir sûrette tezkâra cür'et eden bir adam nazarlarında katle müstahık görülürdü.

Riyâd beldesinin de fethiyle fütûhât-ı Necdiyye hitâm bulduktan ve Âl-i Suûd'un memâliki fevkalâde kesb-i vüs'atle emniyet-i mahalliyye tekarrur ettikten sonra Şeyh Muhammed gerek emvâl-i ganâimi gerek umûr-ı sâireyi Emîr Abdülaziz'e bit-tevdî' ibâdetle meşgūl olmak üzere dâire-i inzivâya çekildi. O da 1206 târîh-i hicrîsinde idi ki emsâli olan müceddidîn ve inkılâbiyyûn gibi bu âlem-i fânîye vedâ' ile terk-i dağdağa-i hayât eyledi.

Suûd bin Abdilazîz'in Cebel-i Şammar üzerine hücûm ile sekiz bin deve ve eşyâ-yı kesîreden ibâret bulunan ganâimi efrâd-ı asâkiri beyninde taksîm ve birçok kimseleri katletmesi hâdisesi Şeyh'in vefâtı senesine müsâdiftir.

Muhammed bin Abdilvehhâb'ın sergüzeşt-i ahvâli bâlâdaki icmâlden ibârettir. Te'sîs etmiş olduğu mezhebin mesâili arasında âlem-i İslâmiyyet'te Muhammed'in aleyhinde en ziyâde nefret ve kīl ü kāle sebebiyet vermiş olan esâsât-ı ictihâdiyye ile onun üzerine cereyân etmiş olan mebâhis-i ilmiyyeden ve bilhassa bu mezhebin te'sîsine kâffe-i kuvvetiyle muâvenet etmis olan İbni Suûd'un neseb ve âilesinin husûsiyet-i ahvâlinden dahi ileride bit-tabi' tafsîlât vermek mecbûriyetindeyiz. Evvelki makālemde de işâret olunduğu üzere Muhammed hadd-i zâtında Necid kıt'asında fazîletle müştehir bir sülâle-i ilmiyyeden olduğu gibi pederi Abdülvehhâb dahi mezheb-i Hanbelî üzerine icrâ-yı ahkâma me'mûr kudât sınıfından ve hadîs ve fıkıh ve ulûm-ı sâirede de büyük ihâta ve vukūfa mâlik ulemâdan idi. Mûmâileyhin birçok es'ile ve ecvibeyi muhtevî mühim risâleleri vardır.

[218] Abdülvehhâb'ın pederi olan Şeyh Süleymân dahi ulûmda yed-i tûlâ sâhibi olup zamanında Necid'in fukahâsından ve a'lem-i ulemâsından ma'dûd idi. Vaktini tasnîf ve tedrîs ile geçirmiş ve o kıt'anın riyâset-i ilmiyyesi makāmı kendisine münhasır bulunmuş idi. Hayfâ ki Vehhâbî mezhebinin müessisi bulunan Muhammed âbâ vü ecdâdının isrine ıktifâ¹ etmeyerek dinde gāyet müfrit bir taassub-ı i'tikādî vücûda getirmek, vaktin ulemâsı aleyhinde siddetli i'tirâzlar dermiyân etmekle kendisine i'tikāden muhâlif olanların küfürlerine kadar gidip katillerini tecvîz eylemek, bu uğurda açtığı muhârebelerde cihâd fî-sebîlillâh nâmını verip İbni Teymiyye ve İbni Kayyım ve emsâli gibi bazı zevât-ı mahdûde hâric kaldığı halde Ravza-i Mutahhere'nin ziyâreti ve Hazret-i Peygamber'le sâir enbiyâ ve evliyâdan istişfâ' cevâzında ittifâk etmiş oldukları husûsâtı siddetle men' etmek gibi ahvâle tasaddî etti.

Metinde (اکتفا) şeklinde yazılmıştır. (اقتفا) kelimesi izinden gitmek anlamındadır.

Şeyh Muhammed gerçi rivâyete nazaran ictihâd-ı mutlak iddiâsında idiyse de fetâvâ ve ictihâdâtında tamâmen İbni Teymiyye'ye ıktidâ edip de ona muhâlif olan akvâle kat'iyyen i'timâd etmezdi. Maamâfîh dîn-i âlînin birçok ferâiz ve vâcibâtının nâsa ta'lîmi husûsunda da Şeyh Muhammed'in ifrât-ı mesâîsi mesbûk olduğu da kābil-i inkâr değildir. Bazı havâss-ı nâs istisnâ edilirse Şeyh Muhammed'in zuhûrundan evvel Necid kıt'ası âdetâ maârif-i dîniyyeden mahrûm bir halde idi. Dîn-i mübînin birçok ahkâm ve dekāyıkına Şeyh'in himmetiyle kesb-i ıttılâ' edebildiler. Vâ-esefâ ki taassub-ı dînî husûsunda ifrâta kapıldığı için beyne'l-İslâm birçok bida'-ı vâhiyye ile fiten-i azîmenin zuhûruna sebebiyet verdi.

Şeyh Muhammed'in müteaddid tasânîfi ve te'lîfi de vardır. Kitâbü't-Tevhîd, Tefsîrü'l-Kur'ân, Kitâbü'ş-Şübühât o cümledendirler. Şeyh Muhammed'in kendilerinden ahz-i feyz etmiş olduğu esâtize-i ulûm pederi Abdülvehhâb ile Şeyh Muhammed bin Hayât es-Sindî el-Medenî, Şeyh Abdullah bin Seyf ve Şeyh Muhammed el-Mecmûî ve sâireden ibârettir. Rivâyete nazaran Şeyh Muhammed vaktiyle Bağdad'a gelerek hıtta-i Irâkıyyede allâme ünvânıyla meşhûr Haydarî-zâde Sıbgatullâh Efendi'den dahi ahz-i feyz etmiştir. Hattâ müşârun-ileyhin hafîdi Es'ad Efendi'nin Der'iye tarîkıyle Hicâz-ı mağfiret-tırâz'dan Bağdad'a avdetinde Emîr-i Necid Suûd tarafından bil-istikbâl kemâl-i ta'zîm ve hürmet ile müşârun-ileyhi üç ay kadar bir zamandan ziyâde kendi nezdinde alıkoyması böyle bir münâsebetten neş'et etmiş olduğu da rivâyet olunmaktadır.

Şeyh Muhammed'in Şeyh Hüseyin, Şeyh Abdullah, Şeyh Alî, Şeyh İbrahim nâmlarıyla dört mahdûmu var idi. Şeyh Hüseyin pederinin vefâtından sonra makāmına kāim olmuş ve Der'iye'de kadılık vazîfesini dahi îfâ etmiştir. Şeyh Alî dahi usûl ve fürû'-ı fıkıh, hadîs ve tefsîr ulemâsından idi. Bu dahi Benî Temîm havtasında kadı olduğu gibi Faysal bin Türkî'nin emâretinde Riyâd Kadılığında bulunmuş idi. Şeyh Abdullah dahi vaktin ulemâsından ma'dûd idi. Birâderi Şeyh Hüseyin'den sonra o da pederinin makāmına geçmiştir. Suûd ile oğlu Abdullah'ın emâretleri zamanında o da Der'iye kadısı olmuş idi. Şeyh İbrahim dahi ulemâdan idiyse de peder ve birâderleri gibi meslek-i kazâda bulunmamıştır.

Haydarî-zâde

İbrahim



# TÂRÎHÇE-İ TARÎK-I TEDRÎS

-3

Biraz daha sonraları medreselerde ilim ve ma'rifet Fârâbîlerin... Gazzâlîlerin... İbni Sînâların... Şihâbüddîn-i Maktûllerin... El-Kindîlerin, hâsılı dünyânın en büyük erbâb-ı kemâlinden ma'dûd bulunan zevâtın âsâr-ı muhalledesine tedrîsgâh-ı ma'rifet olan medreseler son zamanlarda beyin ezmekten başka aklen, hikmeten bir faydası olmayan *Kādîmî*rlere dershâne-i atâlet olmuş idi.

Tarîk-ı ulemânın uğradığı bu kadar inhitât ile beraber fikirleriyle.. kalemleriyle i'lâ-yı dîn ü devlet yolunda istikāmet-nümâ-yı kemâl olan ashâb-ı ilme mahsûs defter-i ekâbir medreselerde büsbütün kapanmamış idi.

Aksehirli Ömer Efendi... Vidinli Hoca Mustafa Efendi... Hâfız Seyvid Efendi... Giritli Hoca... Karînâbâdî Abdurrahmân Efendi... Filibeli Halîl Efendi... Yakovalı Alî Efendi... Nihrîr-i şehîr Ahmed Cevdet Paşa... Hâfız Gālib Efendi... Hâfız Şâkir Efendi.. merhûmlar ile Tikveşli Yûsuf Ziyâeddîn Efendi gibi eâzım hep o intizâmını gāib ettiğinden bahseylediğimiz medreselerden yetişmiş ashâb-ı kudret ve fetânettir. Hele pek genç denilecek bir sinde iken rahle-i tedrîsi kürsî-i dâr-ı naîme tahvîl eyleyen Hoca Şevket Efendi, isimlerini saydığımız erbâb-ı fazîlet arasında hakikaten bir âteşpâre-i kemâl idi. Müşârun-ileyhimin şâkird-i ma'rifetleri olan ve isimleri lisân-ı hürmet ve rahmetle yâd edilen Fetvâ Emîn-i esbakı Nûrî Efendi, Manastırlı İsmail Hakkı Efendi, Hoca Hâlis Efendi, Manisalı Hacı Hâfız Emîn Efendi, Taşköprülü Abdullah Efendi, Cum'alı Mustafa Efendi, Çarşambalı Hacı Ahmed Efendi, Hoca Zihnî Efendi, sâbıkan Müsteşâr-ı Meşîhat-i Ulyâ Necîb Efendi ve sâire gibi birçok efâzıl ise irfân ve kemâllerini umûma tasdîk ettirmiş erbâb-ı fazîlettendirler.

Bundan başka Kârînâbâdî-zâde Ömer Hilmî Efendi, Kuyucaklı-zâde Âtıf Bey gibi nâmlarını milletinin hâtıra-i ihtirâmına nakşederek dershâne-i hayâta vedâ' eyleyen eâzım dahi feyz u kemâli yine bu medreselerden ahz etmiş idiler.

Maamâfîh koca bir millet-i İslâmiyyenin şân-ı celîl-i hilâfetini hâiz bir merkez-i saltanatta böyle üç beş müte-bahhirin mevcûdiyeti; efrâdı bu dünyâ-yı fânîye tahsîl-i kemâl ve neşr-i ma'rifete me'mûr olmak üzere gelen bir ümmet-i [219] merhûmenin eâzım-ı ulemâ yetiştirmekteki kemâlini irâe ve isbât edemez.

Vaktâ ki devr-i Meşrûtiyyet hulûl eyledi, idâre-i hükûmetin her şu'besinde nasıl bir devr-i teceddüd zuhûruna bir arzû-yı umûmî hâsıl olduysa maârif-i umûmiyyemizin cihet-i ulyâsını kâfil olan medârisin ciddî bir sûrette ıslâh-ı ahvâli de a'zam-ı makāsıd ve ecell-i vezâif addedildi. O zamanlar bu noktaya bezl-i himmet ve bu sâyede hukūk-ı ulemâ lâyık olduğu rif'at ü izzette sıyânet olunmak istenildi.

Birçok eâzım-ı dînin ihrâz-ı mesûbât maksad-ı ulvîsiyle vücûda getirdikleri müessesât-ı hayriyyenin ilcâât-ı zamân ile mütenâsib esbâb-ı terakkiyâtı istihsâl edilerek kudret-i fikriyye ve servet-i ilmiyyede bütün cihânın ulemâsına muâdil ehl-i tarîk yetiştirebilmek vesâili göz önüne getirildi.

Ashâb-ı vakfın fî-sebîlillâh bezl eylediği nakdîne-i ser-

veti meşrûtun-lehine tahsîs edilerek tekemmülât-ı lâzıme husûlü için teşkîl edilen müteaddid komisyonlarda müdâvele-i efkâr olundu. Enzâr-ı cihânda necâbet ve haysiyetin mücessem bir ma'nâ-yı kemâli olan ashâb-ı ilmin sahîhan müstahık oldukları mertebe-i ulyâ-yı fazîlete is'âdı esbâbının istikmâline fikren himmetler, gayretler sarf edildi.

Bütün bu teemmülât ve arzû-yı hâlisânenin tamâmen husûlü, dîn ü devletin selâmet ve saâdeti ve terakkiyât-ı sahîhası için vücûd-ı hümâyûnları ser-tâ-be-pâ bir arzû-yı maâlî kesilmiş olan Halîfe-i a'zam u akdes Efendimiz hazretlerinin devr-i şevketlerine nasîb olacağında zerre kadar şübhemiz yoktur. Çünkü bütün cihânda da büyük bir kalbe mâlik olan Hilâfet-meâb ve maâlî-nisâb Efendimiz hazretlerinin rûh-ı pâk-i şâhânelerindeki kuvve-i fevkalâde bu emr-i hayrın vücûda gelmesine sebeb-i kâfîdir.

Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osmaniyye Muallimlerinden Topçu Kaymakamlığından Mütekāid

Mehmed Emîn

# AKSEKİLİ AHMED HAMDÎ EFENDİ'NİN "DÎNÎ DERSLER" KİTÂBI MÜHİM BİR EKSİĞİMİZİN İTMÂMINA DOĞRU BÜYÜK BİR HATVE

Hiç saklamaya lüzûm yoktur ki mektepliler arasında ulûm-ı dîniyye veya din dersleri denince maatteessüf hâtıra mevzûun ulviyetiyle, kudsiyetiyle mütenâsib bir ders, bir ilim hâtıra gelmez. Bir hayli zamanlardan beri bu dersler öyle nâ-becâ bir hâle getirilmiş idi ki şâkirdâna din muhabbeti verecek yerde din hakkında bir fikr-i istihfâf husûlünü mûcib oluyor idi.

Bunun iki sebebi var idi. Birisi Tanzîmâtçılardan beri iş başına gelen küberânın ekserîsinin din hakkında lâkayd olmalarından, dînî tedrîsâtın ciddî olmasına ehemmiyet vermemelerinden;

İkincisi de asl-ı dîn ile, sûret-i tedrîsiyyesiyle alâkadâr olması lâzım gelen ilmiye tarîkinin muktezâ-yı hâl ü zamânı idrâk edememelerinden, hangi çıkmaz yola sevk edildiklerinin lâzım olduğu derece farkında olamamalarından ileri geliyor idi. Ne kadar ulûm-ı dîniyye muallimleri biliriz ki şâkirdâna dînin yüksek esâslarını bildirecek yerde din ile alâkası olmayan ve bit-tabi' fen ve hakīkat mukteziyâtına tamâmen zıd olan hikâyâtı, hurâfâtı anlatmaya çalışırlar idi. Bunlara karşı şâkirdlerin vaz'iyeti tabîîdir ki ihtirâmkâr olamadığı gibi din için de yüksek bir fikir taşıyamazlardı. Avrupalılarla ihtilâtı çoğalttıktan sonra, bâhusûs hiref ve sanâyi'ce, her türlü terakkiyât-ı maddiyyece onlara nisbetle ne derece geri kaldığımız

herkese ayân sûrette de zâhir olduktan sonra akılları gözlerinde olan birçok kimseler bütün noksânı, kabâhati dîne atfederek dinsizlik cihetine meyletmeye başladılar. Bu husûsta kitaplarını okudukları Garb milletinde hayliden hayliye ileri gitmiş olan din hilâfgîrliğini taklîdin de büyük dahli oldu. Bu gibi ehvâ-yı nefsâniyyeye muvâfık kuyûd-şikenliğin câhil dimâğların hosuna gitmesi tabîî olduğu gibi eskilerin taşıdığı i'tikādları küçük görmek sûretiyle temâyüz de yine câhil ve tecrübesiz kimseler için ekseriyâ yeltenilen bir hafîfliktir. Şübhesizdir ki bu sûretle îmânları haleldâr olmuş veya olmak için müsâid bir muhîte düşmüş gençlere din nâmına her ne söylense bilâ-i'tirâz îmân edecek zamânlarda yazılmış kitaplar okutmakla din ta'lîm edilmesi doğru olamaz idi. Nitekim bu türlü tarz-ı tedrîsin zararı gittikçe arttı. Dînimize merbûtiyet-i tâmmeleri olan zevât bu hâlin te'sîriyle her yerde izhâr-ı teessüre başladılar. Müslümanlığın ulviyeti hakkında arasıra yüksek fikirlerden sudûr eden sehâdetler, ne vakit olsa maâlî-i İslâmiyyenin anlaşılacağına, dinsizliğin, dinsizlerin kuvveti muvakkat olup Hakk'ın mutlakā galebe edeceğine dâir verilen ümîdlerden başka ortada teskîn-i ıztırâbı mûcib bir hâl görülemiyordu. Bilakis dîne nazar-ı tezyîf ile bakan eşhâsın adedi gittikçe arttığından her halde bunun icin esâslı câreler düsünmek her gayret-i dîniyye sâhibine vâcib oldu ve fi'l-vâki' maâlî-i Islâmiyyeyi isbât edecek, din aleyhinde zuhûr eden sehîf i'tikādların, amelsizliklerin, fenâ amellerin gāyet tehlikeli olduğunu bi-hakkın gösteren birkaç âsâr-ı ilmiyye de sâha-ârâ-yı intişâr oldu. Fakat asıl lâzım olan her sınıf mektep programlarına göre ilm-i terbiye-i etfâl kavâidine muvâfık kitapların yapılması idi. Bu da tabîîdir ki ancak vazîfelerini bi-hakkın îfâya muktedir ulûm-ı dîniyye muallimleri tarafından yapılabilir idi.

Bu ihtiyâc umûm mektep idâreleri tarafından ve Maârif Nezâret ve me'mûrlarınca anlaşılmış olduğundan böyle kitapların yazılması için bazı teşvîkātta bulunuldu. Fakat doğrusu aranılırsa matlûba muvâfık ve ihtiyâca kâfî bir eser şimdiye kadar yazılmamış idi. Pek şâyân-ı şükrândır ki [220] Aksekili Ahmed Hamdî Efendi birâderimiz tarafından ahîren bu bâbda mühim bir eser neşredildi. "Dînî Dersler" ismindeki bu eser tamâmen asrın muktezivátina, mekteplerin ihtivácátina muváfik bir tarz ve üslûb ile yazılmış elhak sultânî mekteplerinin müntehâ sınıflarıyla mekâtib-i âliyyede muntazaman tedrîse şâyândır. Bâhusûs bu kitap üçüncü kitap olup daha başkaca neşrolunacak birinci, ikinci, dördüncü kitapların da derdest-i tab' olmasına nazaran mekteplerin her sınıfının ihtiyâcâtı nazar-ı i'tibâra alınarak işe esâslı sûrette girişilmiş ve hüsn-i muvaffak olunmuştur.

Bu muvaffakıyete başlıca medâr olan da evvelâ Ah-

med Hamdî Efendi birâderimizin dîninin ulviyetine ve her türlü merâtib-i akliyyenin fevkınde hakāyık-ı ilmiyye ve kudsiyyeyi hâvî bulunduğuna olan kuvvetli îmânı, sonra da bu hakīkatleri bütün âlem nazarında isbât için tînet-i diyânetkârında merkûz bulunan aşk u şevkidir.

Şimdi biraz da bu kitapların tahrîrine sevk eden avâmil hakkında müellif-i muhteremin kitâbın *Mukaddime*sinde görülen kendi mütâlaâtını dinleyelim:

"Asr-ı ahîrde zuhûr eden bir takım cereyânların bazı kimseler üzerinde din fikrinin tevhînine bâdî olduğu gayr-i münker bir hakīkattir. Son zamanlarda Garbda başlayan dinsizlik cereyânı –maatteessüf– memleketimize de sirâyet etmiş, esâsât ve i'tikādât-ı dîniyyeye karşı bir takım tereddüd ve şübheler uyandırmıştır. Halbuki bir hakīkat-i riyâziyye derecesinde sâbit bir şey varsa o da dinsizlik denen maraz-ı rûhî ve ictimâ'î ile cem'iyetin, ahlâkın, âile hislerinin adem-i ictimâ'larıdır. Bunun içindir ki dinsizlik teammüm eden yerlerde revâbıt-ı ictimâ'iyyenin yavaş yavaş gevşediğini görüyoruz.

Din olmadıkça ne ferdin saâdeti, ne de hey'et-i ictimâ'iyyenin devâm ve bakāsı mümkün değildir; efrâdı bir saâdet içinde yaşatacak, cem'iyeti sukūt ve inhilâlden kurtaracak âmil-i yegâne dindir.

Binâenaleyh en ziyâde memleketin gençlerinin ma'neviyâtını sarsacak mâhiyette olan bu şübhe ve tereddüd dalgalarını teskîn ederek onların fikirlerini sâbit bir nokta etrâfında temerküz ettirmek vazîfesi ise yegâne muallimlere, bilhassa ulûm-ı dîniyye ve ahlâk muallimlerine terettüb ediyor. Genclerde gevsemis olan ma'neviyât ve îmânı takviye ederek onları reyb ü sekten tahlîs etmek muallimlerin üzerine terettüb eden bir vecîbedir. Cünkü edyânın hayatı ancak da'vetledir ve bu da en ziyâde mektep sıralarında olmak lâzımdır. Da'vetin müessir ve fâide-bahs olabilmesi icin de mevecât-ı sükûk ve şübühâtın hangi cihetlerden geldiğini, ne gibi menfezlerden nüfûz edeceğini, hangi noktaları istihdâf eylediğini anlayarak daha mektep sıralarında iken talebeyi ona göre ihzâr etmek, talebenin bilâhare ma'rûz kalacağı şübheleri mevzû'-ı bahs ederek orada halletmek sûretiyle fikirlerini îkāz eylemek lâzımdır.

Halbuki mekteplerde ta'kīb edilmekte olan ulûm-ı dîniyye dersleri –maatteessüf– bu ihtiyâcı tatmîn etmekten çok uzaktır. Dokuz, on –hattâ daha fazla– sınıflı mektep programlarını gözden geçirecek olursak ulûm-ı dîniyye nâmına kitâbü's-salât, kitâbü's-savm, kitâbü'z-zekât, kitâbü'l-hacdan başka bir şey tedrîs edilmediğini görürüz. Her sınıfta tekerrür edip duran bu mebâhistir. Halbuki bunlar esâsen zarûrât-ı dîniyyeden olmak dolayısıyla her müslümanın –daha âilesi nezdinde iken– bileceği bir şeydir. Bu mebâhis ile senelerce uğraşmaya hâcet yoktur.

Çünkü talebeye bir taraftan bunları mihânikî bir tarzda ezber ettirirken diğer taraftan şübhe ve tereddüdlere düsüyor. Gittikce din muhabbeti kalbinden zâil olmaya baslıyor. Artık ezberlemis olduğu seylerin de lüzûmsuz olduğuna kāil olmava baslıvor ve bu sûretle genclikte bir buhrân husûle geliyor. Bunun sebebi ise kalbinde uyanmıs şübheler asrî bir fikir ve lisân ile izâle edilmeyerek gittikçe büyümüş olmasıdır. İşte bunun içindir ki mekteplerde okunan din derslerinden – umûmiyetle – beklenen netîce elde edilemiyor. Zîrâ zamanın icâbâtı, efkârın tahavvülâtı, muhîtin te'sîrâtı nazar-ı dikkate alınmayarak vukū' bulan da'vetler müntic-i muvaffakıyyet olamaz. Nâsa karsı yapılacak teblîgāt ve irşâdâtta zaman, mekân ve efkâr mutlakā nazar-ı i'tibâra alınmalıdır. Kur'ân-ı Kerîm bize bu hakīkati pek sarîh olarak bildiriyor. Zâten müteaddid peygamberlerin ba's ve irsâli de bunun en ziyâde bir delîlidir.

İşte bunun içindir ki Mekteb-i Bahriyye-i Şâhâne'ye muallim ta'yîn olunduğum zaman ulûm-ı dîniyye dersleri için mekâtib-i sâirede ta'kīb edilegelmekte olan usûlden başka bir usûl ta'kīb etmek lüzûmunu hissettim.

Çünkü buradan neş'et eden efendiler, ulûm ve fünûn ile mücehhez olarak çıkıyorlar, hasbe'l-meslek Avrupa'da bulunuyorlar; Avrupalılarla çokça temâs ediyorlar; onların âdâb-ı muâşeretine vâkıf, din ve Müslümanlık hakkındaki kuvvetli bir îmân ve i'tikāda sâhib olmaları lâzımdır.

İşte bu sûretle okutmuş olduğum derslerden bir kısmını "Dînî Dersler" ünvânı ile neşrediyorum. "Dînî Dersler"de ta'kīb olunan gāye gençlerde gevşemeye yüz tutmaya başlamış olan ma'neviyâtın takviyesi, kalblerinde din hissinin yüksek bir sûrette tenmiyesidir."

Burası böyle. Bizim bu kitapta nazar-ı dikkatimizi celb eden bir cihet daha var ki o da muhterem müellifin bütün sözlerini şöhret ve iktidâr-ı ilmîleri müsellem olan zevâtın tedkīkāt-ı âlimânelerine istinâd ettirmesidir. Şâkirdânının cidden istifâdesini isteyen bir muallimden de beklenen budur. Bazılarının yaptığı gibi ders kitaplarına indî mülâhazalar, usûl-i cârî hâline almamış şekiller vaz' ve idhâli garâbetine bu kitapta tesâdüf olunmuyor. Kendilerinin gerek Mukaddime'de ve gerek kitâbın her bahsinde zikrettikleri [221] gibi pek mühim me'hazları vardır. Ez-cümle Şeyh Cemâleddîn-i Efgānî ve Mısır Müftî-i şehîri Şeyh Muhammed Abduh merhûmlar ile fuzalâ-yı asırdan Ferid Vecdî, Ahmed Naim, Ferid, İzmirli İsmail Hakkı, Evkāf Nâzırı Hamdî Efendi hazerâtının ve daha pek çok Şark ve Garb ulemâsının gerek halaka-i tedrîslerinden ve gerek te'lîfât-ı müfîdelerinden pek kıymetli ma'lûmât iktibâs olunmuştur. Müellifin bu bâbda gösterdiği en büyük himmet bütün hakāyık-ı dîniyyeyi kendisi pek güzel ihâta ve idrâk etmekle beraber usûl-i tedrîse muvâfık olması için te'lîf ve tedvînde fevkalâde isâbetidir. Bahisler ve cümleler

biribirini pek münâsebetli sûrette vely ediyor ve insan bir bahsi okuduktan sonra onu ta'kīb eden bahsi okumak için kendisinde aşk ve şevk duyuyor.

Hülâsa-i kelâm: Aksekili Ahmed Hamdî Efendi birâderimiz bu te'lîf-i şerîfiyle yalnız âlim ve müellif olduğunu isbât etmemiş, büyük bir muallim ve mürebbî olduğunu da göstermiş ve İslâm âlemine asrın yanlış yollarına gitmekten şübbân-ı ümmeti tahlîs için de nûrânî bir meş'ale ihdâ eylemiştir.

Doktor, Milaslı

İsmail Hakkı

### KADINLARIMIZ HAKKINDA

Veliahd hazretlerinin beyanatı münasebetiyle

Son zamanlarda kadınlarımızın tahsîli, tarz-ı telebbüsü, tesettürü gibi husûsât uzun uzadıya mevzû'-ı bahs olmuş tedrîsât-ı muhteliteyi tervîc için vukū' bulan propagandalar asırı derecede ilerlemis, kadınlarımızın evâmir-i dîniyye ve âdât-ı milliyyemiz dâhilinde telebbüsleri, tesettürleri en şiddetli hücûmlara ma'rûz kalmış olduğu gibi ahlâk ve fezâil-i İslâmiyye ile mütehallî olan kadınlığımızın bunlardan büsbütün ayrılması için elden gelen gayretler sarf olunmuştur. Bizim tedrîsât-ı muhteliteye tarafdar olmayışımız, tesettürün kaldırılmasına i'tirâz edişimiz, el-hâsıl nisvân-ı İslâmiyyeyi mümkün mertebe gençlerimizin saptıkları tarîk-ı dalâlete saptırmamak için çalışmamız, Garbın hayât-ı ictimâ'iyyesini körkörüne taklîde koyulan bazı gençlerce hoş görülmemiş ve binâenaleyh bize taassub isnâd etmelerine bâdî olmuştu. Bizim bu gibi isnâdâttan hiç pervâmız olmadığından ve er geç bu mâhiyet-i mezhebiyyesi mechûl, mukaddesât-ı dîniyye ve âdât-ı milliyyemizi hiçe sayanların kat'î bir hezîmete uğrayacaklarından emîniz. Hak ve hakīkat elbette tezâhür edecek, nisvânımızı baştan çıkarmak için çalışanlar da hâib ü hâsir kalacaklardır. Maamâfîh memleketin senelerden beri buhrânlar içinde yaşaması, ahvâl-i tabîiyyenin bir türlü teessüs edememesi bulanık suda avlamaya çalışanların teşebbüsâtına bir zemîn-i muvaffakıyyet ihzâr eder gibi oldu. Fakat bu öyle yalancı bir muvaffakıyettir ki cüz'î bir mücâhede ile kökünden mahvolur gider. Cünkü bu muvaffakıyet millet nâmına bir ziyândı. Memleketin hüviyetini, ahlâkını, mebâdî ve telakkıyâtını istihfâf eden bir takım kayıdsızların bütün bu mukaddesât ile oynamak için buhrân fırsatlarından istifâde ile alabildiğine tecâvüzlerde bulunmaları, her vâsıtayı bu gāyeye vâsıl olmak için istihdâm etmeleri ve bilhassa mâhiyet-i mezhebiyyesi mechûl bir cemâati örnek ittihâz etmeleri... Bunların hepsi ahvâl-i tabîiyyenin teessüsüyle ortadan kalkacak âfât-ı tufeyliyyedir. Bunların bilhassa dâm-ı iğfâllerine düşen bazı nisvân-ı İslâmiyye hiç şübhesiz bu iğfâllerin mâhiyetini idrâk ederek bu çıkmaz yoldan dönecektir. Nisvân-ı İslâmiyyenin meftûr olduğu hasâil-i âliyye onları böyle çıkmaz bir yola düşmekten, din aleyhinde, an'anât ve âdât-ı milliyye aleyhinde, yıkıcı bir yolu ta'kīb etmekten sıyânet edecektir. Fakat bu mezâyâyı tenmiye için nasıl bir hat ta'kīb olunmalıdır?

Birkaç gün mukaddem İnci gazetesinin muharriri Veliahd-i saltanat devletlü, necâbetlü Abdülmecîd Efendi hazretlerinin kadınlarımızın bu kıymetdâr hasâilini inkişâf ettirmek husûsunda nasıl bir yol ta'kīb olunması hakkında beyânât-ı seniyyelerini neşretmişti. İnci mecmûası, şimdiye kadar meydana çıkan neşriyâtıyla kadınlarımızı bilâ-kayd ü şart Avrupa kadınlarına benzetmek, tesettürün aleyhinde bulunmak, çarşafı ilgā etmek gibi bir meslek ta'kīb ediyordu. Bu nokta-i nazardan Veliahd hazretlerinin beyânâtı ve kanâatleri İnci mecmûasının neşriyâtı ve mesleğiyle taban tabana zıd bir mâhiyettedir. Veliahd hazretleri buyuruyorlar ki:

"Türk ve İslâm kadınları, tahammül ve şefkatleriyle, sâf i'tikādları ve incelikleriyle, terakkī-perverlikleriyle ma'rûftur. Bu hasletleri sanırım Türk ilinin en ücra köşesinde uzlet-güzîn veya Pâyitahtın en mu'tenâ konağında harem-nişîn bir kadında da aynı halde bulursunuz. Bu kıymetli hasletler tahsîl ile tenmiye edilmelidir. Bence kadınlar ile erkeklerin tahsîli arasında gāye i'tibâriyle fark vardır. Kadınların irfânı selâmet-i nesil maddesidir. Ana kucağında sâlim yetişmeyen bir çocuk cem'iyet için müfîd bir unsur olamaz. Ana kucağı ilk dârü't-ta'lîmdir. Ondan sonra dârü'l-muallimîn gelir. Kızlarımızın terbiye ve tahsîlinde üç gāye, üç derece gözetilmelidir. Evvelâ: İslâm kadını; kadınların ince ve esrârengîz rûhlarında terbiye-i dîniyye en hakīkatli bir ma'kes bulur. Bir kadın neye tapındığını, ne için tapındığını; Kur'ân'ını, namazını, niyâzını, İslâm'ın fezâilini, Müslümanlığın rüchânını ve rüchânın sebeblerini, İslâm'da kadının ehemmiyetini, mevkiini, bilmelidirler."

Halbuki genç kadınlarımız ve onlardan ziyâde onları yetiştirmek vazîfesini deruhde eden genç münevverlerimiz Veliahd hazretlerinin beyân buyurdukları bu hakāikı idrâk etmekten âcizdir. Allah'ını, Kur'ânını [222] namazını, niyâzını, İslâm'ın fezâilini... Bizim dâiye-i tenevvürde bulunan gençlerimiz kadar bilmeyen yoktur. Maârifimizde en ziyâde ihmâl olunan esâs budur ve bundan dolayıdır ki gerek bu mütenevvir gençlerimiz gerek mütenevvir hanımlarımız türlü türlü cereyânlara pek kolaylıkla kapılıyorlar. Bu da terbiye-i İslâmiyyeden mahrûm olmanın pek tabîî bir netîcesidir. Binâenaleyh gerek zükûr gerek inâs mekteplerinde mükemmel bir terbiye-i İslâmiyye verilmesi mes'elesi kemâl-i ehemmiyyetle nazar-ı dikkate alınacak bir mes'ele-i zarûriyyedir.

Veliahd hazretleri müteâkıben ev kadınından bahs ile ka-

dının vezâif-i beytiyyeyi îfâya muktedir olması mes'ele-i mühimmesini mevzû'-ı bahs buyuruyorlar ki yeni yetişen genç hanımların bu husûstaki iktidârsızlığı pek şâyân-ı dikkattir.

Görülüyor ki kadınlarımız İslâm kadını, ev kadını olmak i'tibâriyle pek acınacak bir mertebededir.

Veliahd hazretleri daha sonra millet kadınından bahis buyuruyorlar:

"Bu ise våsi' bir såhadır. Bu såhada kadın hıfzıssıhhadan tabâbete, ilmihâlden felsefeye kadar çıkabilir. Ressâm, şâir olur, avukat, tâcir olur. Ne isterse olur. İlmin, isti'dâdın nihâyeti bulunamaz. Fakat her millette bu misillü kadınlar mahdûd ve müstesnâdırlar ve mensûb oldukları milletlerin medâr-ı iftihârıdır."

El-hâsıl görülüyor ki kadınlık âlemimiz maalesef pek elîm bir mevki'dedir. Veliahd hazretleri kadınlığımızın derdlerini pek nâfiz ve pek musîb bir nazar-ı hakîm ile teşhîs buyurmuşlardır. Kadınlarımızı böyle mevkie îsâl etmek ciddî, mütemâdî bir himmete, büyük bir sermâye-i irfâna vâbestedir.

Kadınlık âlemimiz ancak böyle bir gāyeyi gözeterek terbiye ve ta'lîm edildiği takdîrde bugünkü dalâletlerden kurtulabilir.

>>>>>(->>>)

### MA'HÛD *İCTİHÂD*CININ İFTİRÂ VE BÜHTÂNLARININ HÂRİCDEKİ TE'SÎRÂTI

Cereyân-ı fuhşa bir şekl-i ibâha vermek isteyen ma'hûd İctihâdcı bu Pâyitaht-ı İslâm'ın ve bütün Türklerin cebîn-i ma'sûmunu lekedâr etmekten çekinmiyor. Fakat her nedense hâlâ cezâ-yı sezâsını bulmuyor. Ma'lûm olduğu üzere ma'hûd, Dersaâdet'te kırk bin frengili fâhişenin Polis Müdîriyeti'nde mukayyed, diğer kırk binin de gayr-i mukayyed olduğunu beyân etmeye kadar varmıştı. Biz bu beyânâtın asılsızlığını vaktinde müdellel ve mufassal bir sûrette îzâh ile makāsıd-ı muzırrasına da ayrıca işâret ve bu beyânât-ı kâzibenin bilhassa hâricde hakkımızda pek fenâ te'sîrât hâsıl edeceğini kaydetmiştik. Ma'hûd Ictihâdcının milleti yâr u ağyâr nazarında en iğrenç, en çirkin derekelere ıskāt etmesine mukābil yine iş başından uzaklaştırılmaması kâffe-i ehl-i İslâm'ın muhık infiâline sebebiyet vermişti. Maamâfîh bunların hiçbiri nazar-ı i'tibâra alınmadı. Din düşmanlığı cehâleti, sû'-i niyyeti, el-hâsıl mâhiyet-i hakīkıyyesi büsbütün meydana çıktığı halde müslümanları bu beliyyeden kurtarmak için merâci'-i âidesince hiçbir teşebbüs vukū' bulmadı. Halbuki bizim dediklerimizin hepsi de tahakkuk etti. Nihâyet mes'ele hârice de aksetti ve bizi dünyâ nazarında alçaltacak, en samîmî dostlarımızın nazarında bile düşürecek bir mâhiyet iktisâb etti. Dünyânın en mühim gazetelerinden birinin Dersaâdet muhâbiri gazetesine gönderdiği bir mektupta ma'hûd İctihâdcının beyânâtını ser-rişte ittihâz ederek memleketimizin sukūt-ı ahlâkīsini en menfûr sûrette tasvîr ettikten sonra en kara günlerimizde bize zahîr olan dostlarımıza, dindaşlarımıza hitâb ederek bizim gibi fezâil-i İslâmiyyeyi büsbütün ferâmûş etmiş, sefâhet ve inhitâtın en çirkin derekelerine sukūt etmiş, Müslümanlık'tan serî' adımlarla uzaklaşmakta bulunmuş bir millete neden yâr olduklarını ve bu hâl-i inhitâtta olan bir yere medeniyet ve Hilâfet-i İslâmiyyenin makarıı olarak nasıl baktıklarını soruyor?.. Hakkımızda böyle bir suâl-i fecîin vârid olduğunu görmek kadar elîm bir hüsrân olmaz.

Evet memleketimizde ahlâksızlık tevessü' etti ve bu ahlâksızlığın tevessüüne çalışanların en mühimlerinden biri ma'hûd İctihâdcıdır. Maamâfîh hiçbir vakit ahlâksızlık bu ecnebî gazetenin tasvîr ettiği dereceyi bulmamıştır.

Bu gazetenin muhâbiri ma'hûd İctihâdcının ismini, hüviyetini makālesinde tasrîh edeydi o vakit hitâb ettiği ehl-i İslâm ma'hûdun mâhiyetine vâkıf olduğu cihetle muhâbirin ne çürük bir tahtaya bastığını kendisine anlatırdı. İhtimâl ki muhâbir-i mûmâileyh istinâd ettiği esâsın çürüklüğünü bildiğinden makālesini onunla tevsîka lüzûm görmemis ve ancak vazîfe-i teshîrini îfâ etmistir. Ehl-i İslâm, erkāmın belâğat-i kâtıasını sû'-i isti'mâl eden bu kabîl kesânın isâa ettikleri ve edecekleri her seyi ihtiyât ile telakkīyi binlerce tecrübe ile öğrenmiş olduklarından muhâbir-i mûmâ-ileyhin muğfil bir mâhiyeti hâiz olan yazılarının müslümanlar üzerinde icrâ-yı te'sîr etmek husûsunda zerre kadar bir muvaffakıyet ihrâz edemeyeceği bedîhîdir. Müslümanlar her halde bu işâât-ı muzırranın hakīkatini er geç öğrenecekler ve muâvenetlerini tezyîd edecekler ve makām-ı Hilâfete olan merbûtıyetleri muzâaf bir kuvvetle nümâyân olacaktır, (

Müslümanlar üzerinde hâsıl olacak olan te'sîr bundan ibâret olmakla beraber bu işâât-ı hâinânenin bir de ecnebîler üzerinde hâsıl edeceği te'sîri düşünelim. Düşünelim de bu İctihâdcı ile hempâlarının memlekete celb ettikleri mazarrâtı takdîr edelim.

Pâyitaht-ı saltanatla Anadolu'nun frengi ve emrâz-ı sâire-i zühreviyyenin her dem mütevessi' tahrîbâtına küşâde bir makarr-ı sefâlet olarak tanınmasından bu memleketin hakk-ı hayâtı, istiklâli en müdhiş zararlara giriftâr olur. [223] Bu halde olan bir memleketin vesâyete ihtiyâcı bedîhîdir. İstiklâlden bahsetmeye hakkı yoktur. Sâhiblerinin ihmâl ve sefâhete ve ahlâksızlığa inhimâki yüzünden hastalık yuvasına dönen bir memleketi başkalarının temizlemesi kadar ma'kūl ve insanî bir şey yoktur denmesi pek tabîî olur.

Şübhe yoktur ki ecnebîler bizim hakkımızda ancak böyle düşünürler. Hakkımızda bu gibi efkârın husûlüne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buradan üç dört kelime Sansür tarafından çıkarılmıştır.

de işte ma'hûd İctihâdcı hizmet ediyor. Maalesef memleketimiz de meş'ûm olan bu hizmeti akīm bırakacağı yerde bir de onu beslemekte devâm ediyor. Zavallı memlektin başına böyle bir felâketi taslît etmenin mazarrâtı ortada böyle bir şekl-i fecî' iktisâb etmiş bulunuyorken buna vine iğmâz-ı ayn etmek.... Artık bunu ne ile îzâh edeceğimizi bir türlü bilemiyoruz. Milletin mukaddesâtına karşı senelerden beri taarruzlar hadd-i tahammülü geçmiş iken hâlâ ma'hûd İctihâdcıya en müsâid mevkii bahşetmek.. İşte bu havsala-sûz bir muâmeledir. Mes'ele artık bu safhaya dâhil olmuşken ma'hûd İctihâdcının beyânâtı milleti tezlîl için bir âlet ittihâz olunuyorken ehl-i İslâm'ı bizden soğutmak, bizi ehl-i İslâm nazarında düşürmek daha sonra ecnebîlere karşı mevkıimizi büsbütün alcaltmak icin bu yalancı, bu cirkin silâhı kullanıyorken merci'-i âidinin hâb-ı gafletten uyanarak bu silâh-ı mesmûmu körleteceğini; mukaddesât-ı milliyyeyi tezlîle hasr-ı fa'âliyyet eden bu şahsiyetin hiç olmazsa böyle bir mevki'-i resmîdeki faâliyetini olsun izâle etmek vazîfesini olsun îfâ edeceğini ümîd ederiz.

### C. 2002

### ARABISTAN VE İNGİLTERE-FRANSA İ'TİLÂFI

İngiliz siyâsetinin esâsına dâir *The Times* gazetesinin 14 Eylül târîhli nüshasında Emîr Faysal erkân-ı harbiyyesinde İngiliz Murahhası Miralay Lawrens tarafından neşrolunan vesîkalardır:

"Miralay Lavrens'in ber-vech-i zîr derc ettiğimiz Sûriye mesâili hakkındaki ifşââtı bir zamanlar Fransız dostlarımızla aramızda hafîfçe mûcib-i ihtilâf ve netîcede her iki dost millet arasında samîmî bir i'tilâfa müncer olan ma'hûd Arabistan hakkında akdedilen muhtelif ihtilâflardan bâhistir. Lavrens harb esnâsında Emîr Faysal'ın erkân-ı harbiyyesinde bulunmuş olduğundan bu mesâil hakkında tamâmıyla ma'lûmâtdâr olduğunu kabûl etmek icâb eder.

Birinci Vesîka – (24 Teşrîn 1915 târîhinde İngiltere'nin Hicâz Kralı Hüseyin'e karşı taahhüdü) – İngiltere bir Arab isyânı vukū'unda "Arabların istiklâlini" tasdîk edecek. Ancak İngiltere'nin menâfi'-i husûsiyyeye mâlik olması dolayısıyla diğer bir tarz-ı idâreye tâbi' olması lâzım gelen Bağdad ve Basra ile İngiltere'nin Fransa menâfiine halel îrâs etmeksizin harekette serbest olmadığı manâtık müstesnâ olacaktır.

Hâmiş-Şerîf Hüseyin menâfi'-i şahsiyye ve hükûmet

veya hükûmât-ı husûsiyye taleb etmedi.

İkinci Vesîka – (1916 Mayısında İngiltere ile Fransa arasında akdedilen "Sykes-Picot" İ'tilâfnâmesi). Bu i'tilâfnâme Arab vilâyâtını beş mıntıkaya taksîm etmektedir. Elif- Şerîa'dan Bahr-i Sefîd'e kadar imtidâd eden Filistin beyne'l-milel olacaktır. Cim- İskenderun'a kadar Sûriye sahili, Kilikya, Sivas'tan Diyârbekir'e kadar Cenûbî Ermenistân Fransa'ya âiddir. "Dal-He" dâhil (Husûsile Haleb, Şâm, Urfa, Deyr ve Musul vilâyetleri) iki mıntıka-i nüfûz tahtında müstakil Arabistan olacaktır:

- 1- Akabe-Küveyt ve Hayfâ-Tikrît hutûtu beynindeki arâzîde Fransızlar nüfûz-ı siyâsî peşinde koşmayacak ve hukūk-ı iktisâdiyye tefevvuku İngilizlerde olacak ve Arabların taleb ettikleri mikdarda müşâvirler İngiliz olacaktır.
- 2- Hayfâ-Tikrît ve Fransız Ermenistan'ının veya Kürdistân'ının cenûbî köşesi hutûtu beyninde arâzîde İngiltere nüfûz-ı siyâsî peşinde koşmayacak, iktisâdî ve siyâsî menâfi' rüchânı ve müşâvirler ta'yîni Fransa'ya âid olacaktır.

Üçüncü Vesîka – (11 Haziran 1917 târîhinde Kāhire'deki yedi Sûriyeliye verilen İngiliz takrîri) Bu takrîr harbden evvelki Arab hükûmâtına ve harb esnâsında harekât-ı askeriyye dolayısıyla ahâliden tahliye edilen Arab mıntıkalarına âiddir. Buraları muhtâriyet-i tâmmelerini muhâfaza edeceklerdir.

Hâmiş – Birinci ve ikinci vesâikı nakz eden bu vesîka Allenbi ile Faysal arasında akdedilmiş mahallî bir i'tilâfnâme olup bu sûretle Arab ordusu hemen hemen ikinci vesîkada gösterilen menâtıkta icrâ-yı harekât etmiştir.

Dördüncü vesîka – (9 Teşrînisâni 1918 târîhindeki Fransız-İngiliz beyânâtı) Bu beyânâtta İngiltere ve Fransa Sûriye ve Irak'taki mahallî hükûmâta muâvenet ve cebr u tazyîk icrâ etmeksizin ahâlî-i mahalliyyenin taleb ettikleri sûret-i hükûmeti tatbîk edeceklerdir.

Hâmiş – Bu vesîka Şarkta ikinci vesîkadaki İngiliz ve Fransız menâtık-ı nüfûzunun (B) ve (H) maddelerini tağyîr edecek bir mâhiyette tefsîr edilmiştir.

Birinci vesîkanın muharriri *Sir Henry McMahon*, ikinci ve üçüncü vesîkaların muharriri *Sir Mark Sykes*'tir. Dördüncü vesîka da *Lord Robert Cecil* tarafından tasdîk edilmiştir. Bunların dördü de ilcâât-ı askeriyye dolayısıyla Arabların bizimle harb etmelerini berây-ı te'mîn tahrîr edilmişlerdir."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>17. cilt burada sona ermekte ve sonraki sayfada cildin "Fihrist" i bulunmaktadır. Bitişe dair derginin bir notu ve matbaa bilgisi yoktur.

### YAZAR İNDEKSİ<sup>1</sup>

\*\*\*: 12, 43, 44, 66, 113, 148, 186 A[ayın]. Ekrem, Doktor: 184<sup>1</sup>

A[ayın]. R: 177 Açık Söz: 148

 $Abdülaziz\ \hbox{\it C\^{a}vi\$};\ 5,\ 21,\ 38,\ 55,\ 88,\ 105,\ 139,\ 155,\ 172,\ 190,\ 201,\ 215,\ 228$ 

Ahmed Cevdet Paşa: 159-231

Ahmed Hamdi, Aksekili, Mekâtib-i Bahriyye-i Şâhâne muallimlerin-

den: 146

Akşam: 115, 225 Alemdâr: 32

Büyük Mecmû'a: 204

Cerîde-i İlmiyye: 44, 61, 98, 176, 177

Celâleddin, Bursa Mekteb-i Sultânîsi Akāid-i Dîniyye ve Siyer-i

Nebeviyye Muallimi: 220, 231

Corriere Della Sera: 19

Daily News : 210

Diken: 204

Dînî Dersler: 143 E[elif]. M.: 203

Ferdâ: 153

Ferid, Dârü'l-hikmeti'l-İslâmiyye a'zâsından: 98

Glaskow Herald: 167 Halide Nusret Kâzımî: 69

Hür İnsan, 68

Haydarî-zâde İbrâhim, Şeyhülislâm: 217 Hüseyin el-Kıdvâî, Şeyh, Müşîr: 117, 133 İctihâd: 170, 183, 204, 209, 235, 236

İfhâm: 181

İlmiye Salnâmesi: 194

İnci: 204, 234

Islamic Review: 133, 146 İzmirli İsmail Hakkı: 61

İsmail Hakkı, Doktor, Milaslı: 14, 27, 47, 64, 95, 111, 131, 165,

181, 234

Jurnal Dedeba, 19

İstiklâl: 209

Jurnal d'Italia (Il Giornale d'Italia): 68

Livâ, (el-Livâ): 143

L'action Française: 19, 212

Le Matin: 18, 211
L'Humanité: 17, 31
L'information: 18
Mecmû'a-i İlmivve: 44

Mehmed Âkif, Darülfünûn Muallimlerinden: 214, 227

Mehmed Emin, Dârü'l-Hilâfeti'l-Aliyye Medresesi Edebiyât-ı Osma-

niyye Müderrisi: 82, 96, 198, 222

Mehmed Fatin: 43

Mehmed Hamdi, Evkāf Nâzırı, Elmalılı: 59, 71, 108, 125, 141, 157, 173, 229

Memleket: 168, 170

Mirlivâ Seyyid, İstanbul Muhâfızı ve Yirmi Beşinci Kolordu Kuman-

danı: 35

Muhammed Abduh: 11, 128, 142, 159, 175, 192

Mustafa Âsım Efendi, A'yân Reisi: 71

Mustafa Hân. B. E[elif]: 147 Mustafa Nazmi, Amasra: 220

Mustafa Sabri, Şeyhülislâm: 9, 24, 41, 57, 93, 123

Near East: 181, 198 New Journal: 34 Orient News: 211

Ömer Rıza, 6, 30, 67, 84, 119

Pâkize, Bursa: 219 Peyâm: 170 Post Republic: 19 Ra'd: 18, 31 Sabâh: 208

Sadreddin: 25, 127, 194

Sebîlürreşâd: 170, 181, 199, 219, 225

Sir Tiyor de Morison: 167 Spectator d'Orient: 47, 48, 49

Şark-ı Karîb: 186

Tan: 118, 119, 186, 210

Tasvîr-i Efkâr: 183

The Morning Post: 32, 65, 86, 152

The Times: 16, 32, 69, 84, 86, 198, 211, 212, 236

(Rome News-) Tribune: 51

Türk Dünyâsı: 209

Vakit: 114, 131, 198, 210

Yeni Dünyâ: 204 Yeni Mecmû'a: 204

Yirminci Asır: 115

Zaman: 170

Yazarlara dair burada yer alan bilgiler, yazılarının yayınlandığı sayılarda, dergi kapağında ve yazarının adı yanında verilen mâlûmâttır. Yazarın o sıradaki durumunu göstermektedir. Ayrıca kendilerinden iktibasta bulunulan gazete ve dergiler de italik dizilerek indekse alınmıştır.

Sırâtımüstakīm-Sebîlürreşâd Yayınlanan ciltlerin tamamı PDF olarak internette aşağıdaki adrestedir:

http://www.bagcilar.bel.tr/kategori/1137/6/siratimustakim.aspx



Kendini "Dinî, ilmî, edebî, siyasî haftalık mecmua-i İslâmiyye" olarak tanıtan *Sırâtımüstakīm - Sebîlürreşâd* yakın tarihimizin (1908-1925) en önemli ve ciddî bir yayın organıdır.

Sekizinci cildin ilk sayısı olan 183. nüshasından itibaren *Sebîlürreşâd* adıyla yine Eşref Edib ve Mehmed Âkif beylerin idaresinde yayın hayatını sürdüren dergi devrin en kıymetli ilim ve fikir adamlarından oluşan yazarlar heyetiyle, din düşüncesi ile edebiyat ve fikir hareketleri tarihimizin gerçek bir aynası olmuş; Osmanlı ülkesinin ve İslâm dünyasının uğradığı saldırıları, içine düştüğü zayıflıkları, yaşadığı ızdırapları ve bunların sebeplerini günü gününe tesbit eden sayfalarıyla, yakın tarihimizin acı gerçeklerini öğrenmek isteyen ve dertlerimize çare arayan samimî aydınlarımız için, vazgeçilmez ve ihmal edilemez bir kaynak olma özelliğini kazanmıştır.

