# اطلاقي لسانيات

مرتبه پروفیسر مرزا خلیل احمد بیگ

ناشر: شعبهٔ لسانیات علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ

## فهرست

| اُسلوبیات ۔۔۔۔ مسعود حسین                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| اَد بی تنقید اور اُسلوبیات ۔۔۔ گو پی چند نارنگ                            |
| أسلوبياتی تنقيد  ايک مطالعه ـ ـ ـ ـ ـ سيده جعفر                           |
| تنقید کانیامنظرنامہ اُسلوبیات کے حوالے سے۔۔۔۔مرزاخلیل احمربیگ             |
| اقبال کی عملی شعریات۔۔صوتی آ ہنگ۔۔۔۔ مسعود حسین                           |
| ا كبرالله آبادى اور 'لغاتِ مغربی' ايك اسلوبياتی مطالعه مر زاخليل احمد بيگ |
| فیض کی نظم 'تنہائی' اسلوبیاتی تجزئے کی روشنی میں۔۔سیداختیار علی           |
| تجزیهٔ کلامیهٔ مسائل ومباحث ۔ ۔ ۔ ۔ مر زاخلیل احمد بیگ                    |
|                                                                           |

### أسلوبيات

#### مسعودحسين

اُسلوب (پلیٹس کے مطابق جس کا عامیانہ تلفظ"اُسلوب" (بالفتحہ) ہے)

عر بی لغت ہے جو فارسی سے ہو تاہواار دو تک پہنچاہے جس کے معنی طریقہ، طرز اور روش کے ہوتے ہیں۔"ادبی اُسلوب''اسی لیے طرز بیان کو کہا جاتا ہے۔ بلوم فیلڈ کی معرکۃ الآرا تصنیفLanguage کے ۱۹۳۳ء میں شائع ہونے کے بعد جب توضیحی لسانیات کا دور دورہ شر وع ہو گیاتواس تصنیف میں دیے گئے نظریۂ زبان کااطلاق شعر وادب کے غوامض کو سبھنے کے لیے بھی کیا جانے لگا۔ ہندوستان میں توضیحی لسانیات کا پر چار راک فیلر فاؤنڈیشن کے ایک بڑے عطیبہ کی مددسے دکن کالج (پینا) میں کنگوشک سوسائٹی آف انڈیا کے زیر سریرستی سمر اور ونٹر اسکول آف کنگوئسٹکس کے قیام کی شکل میں ظاہر ہواجس میں ڈاکٹر سُنیتی کمار چٹر جی، ڈاکٹر سکمار سین، ڈاکٹر ایس۔ایم۔کاترے، جیسے اکابر کے ساتھ نئ یو د کے ڈاکٹرینڈت، ڈاکٹر کرشنامورتی، ڈاکٹر سبر امنیم اور دیگر حضرات بھی استاد کی حیثیت سے مدعو کیے جاتے تھے۔ میں بھی ۱۹۵۳ء میں فرانس سے Doctorate d' Université کے حب شعبہ اردو، علیگڑھ مسلم یونیورسٹی میں واپس آ پاتوان اسکولوں میں متواتر بلا پاجانے لگا، جہاں ہندوستان کی زبانوں کے مختلف ماہرین کے علاوہ امریکی اسکالر ڈاکٹر فیئر بینک، داکٹر گلیسن،ڈاکٹر جان گمیر زوغیرہ بھی ان اسکولوں کی درس و تدریس میں نثر کت کرنے سال بہ سال آتے رہے۔ ر فتہ رفتہ ان اسکولوں کا انعقادیو ناکے علاوہ دہر ہ دون ، میسور اور ٹر او نکور جیسے مقامات پر بھی کیا گیا۔ ان کے ذریعے تاریخی لسانیات کے علی الرغم توضیحی لسانیات کا چرچاہندوستان کی مختلف یونیور سٹیوں میں عام ہو گیا۔ شر وع شر وع میں لسانیات کے مضمون کو علا قائی زبانوں کے شعبہ جات میں ذیلی طور پرپڑھایا جاتاتھا،اس کے بعد اس مضمون کے علاحدہ شعبے کھو لے جانے لگے۔ علیگڑھ مسلم یو نیورسٹی میں اس کا شعبہ پہلے پہل ۱۹۲۸ء میں قائم کیا گیاجس پر میر ا تقرر کیا گیا،اس وقت میں عثانیہ یونیورسٹی کے شعبۂ اردومیں پروفیسر کی حیثیت سے کام کررہاتھا۔

میں تاریخی اسانیات میں "اردوزبان کی ابتدااور ارتقا" پر ۱۹۲۵ء میں علیگڑھ مسلم یو نیورسٹی کے شعبۂ اردوسے پی۔ انگ۔ ڈی کی ڈگری حاصل کرچکا تھا۔ اس کے بعد ۱۹۵۳ء میں پیرس یو نیورسٹی سے توضیحی اسانیات میں اسٹریز میں پروفیسر ہے۔ Université کا اعزاز بھی پاچکا تھا۔ چھاہ کے قیام لندن میں اسکول آف اور بنٹل اینڈ افریکن اسٹڈیز میں پروفیسر ہے۔ آر۔ فرتھ کے لکچروں سے ان کے مخصوص نظر یے Sounds and Prosodies سے بھی واقفیت حاصل کرچکا تھا۔ ان کے نظریۂ صوتیات میں صوت قوسوں (Prosodies) کی اہمیت کے پیش نظر امریکی 'فونیمیات' کی تقطیع اسانی سے فیر مطمئن بھی ہو چکا تھا۔ یہیں سے میری دلچیسی اسلوبیات سے نثر وع ہوتی ہے جو زیادہ ترصوتیات اور علم اصوات غیر مطمئن بھی ہو چکا تھا۔ یہیں سے میری دلچیسی اسلوبیات سے نثر وع ہوتی ہے جو زیادہ ترصوتیات اور علم اصوات شائح ہوچکی تھی۔ اور اس کے Syntactic Structure و کا تھا۔ کا منہ شائح ہوچکی تھی۔ اور اس کے Syntactic Structure و کا تھا۔

1909ء میں امریکہ سے واپس آنے کے بعد میں نے اُسلوبیات کی صوتیاتی سطح پر متعدد مضامین شائع کیے اور اپنے ریسر ج کے کئی طالب علموں کی توجہ اُسلوبیاتی تجزیے کی جانب منعطف کر ائی۔ جن میں عثانیہ یونیورسٹی کے مغنی تبسیم اور مسلم یونیورسٹی کے مرزاخلیل احمربیگ خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ اوّل الذکر نے پی ایجاؤی کی کے لئے فانی بدایونی کی شاعری پر مقالہ اور غالب کے "بازیجی اصوات" اور بے مثل" اصواتِ شاعری" (مشمولہ" اردومیں لسانیاتی تحقیق") جیسے مضامین کھے۔ ثانی الذکر نے فاضلانہ تصنیف" زبان ، اسلوب اور اسلوبیات" سام 19 ء کے علاوہ (1) مسعود حسین خال اور اسلوبیات " 1992" (۲) مغرب کے چند اُسلوبیاتی نظریہ ساز 1992ء (۳) شعری اسلوب کاصوتیاتی مطالعہ: فیض اور اقبال کی نظمیں ( تنہائی ) ( م) ابوالکلام کی نثر ( آج کل ) ( ۵ ) نیاز فتح پوری: لسانی مز اج اور تشکیل اسلوب، ۱۹۹۴ء وغیرہ مضامین اس نقطۂ نظر سے لکھے۔

اس ضمن میں میرے حسب ذیل مضامین سے استفادہ کیا گیاہے۔ جس کااعتراف ان دونوں حضرات نے اپنی تحریروں میں کھلے دل سے کیاہے۔

- (۱) مطالعهٔ شعر (صوتیاتی نقطهٔ نظر سے) اردوزبان اور ادب ۱۹۲۰ء
- (۲) کلام غالب کے صوتی آ ہنگ کا ایک پہلو ۱۹۹۱ء (آج کل غالب نمبر)
- (٣) کلام غالب کے قوافی ور دیف کاصوتی آہنگ (مقالاتِ مسعود) ۱۹۸۹ء
  - (۴) غالب كي ايك غزل كاتجزيه (مقالاتِ مسعود) ۱۹۸۹ء

- (۵) اقبال کی نظری و عملی شعریات: وہ تحقیقی رسالہ جو میں نے تشمیر یونیورسٹی کے اقبال انسٹی ٹیوٹ میں وزٹنگ پروفیسر کی حیثیت سے ۱۹۸۳ء میں شائع کیااور جس پر ۱۹۸۷ میں ساہتیہ اکیڈیکی (دہلی) نے اپنا گراں قدر انعام عطا کیا۔
  - (٦) اقبال كى دوطويل نظمول كى باز آفريني ١٩٨٣ء
  - (٤) نیاز فتح پوری کا اسلوب نگارش ۱۹۸۷ء (نگار، یا کستان)
  - (٨) فاني كي ايك غزل كاصوتياتي تجزيه (مقالاتِ مسعود) ١٩٨٩ء
- (۹) خود نوشت سوانخ"ورودِ مسعود"اور مجموعه کلام: "دو نیم"کے دیباچوں میں بکھرے ہوئے خیالات۔ اسلوبیاتی نقطہ نظرسے میں نے ۱۹۲۰ء تا۱۹۸۹ء میں جو تنقیدی مضامین شائع کیے ہیں ان کے بارے میں ڈاکٹر مر زاخلیل

السلوبیای نقطہ نظر سے بیل نے ۱۹۸۰ء تا ۱۹۸۹ء بیل جو تنفیدی مضاین شاخ کیے ہیں ان نے بارے بیل ڈا کئر مرزا میں احمد بیگ یوں رقم طراز ہیں:

"اسلوبیات ایک نیاد بستانِ تنقید ہے جسے اردومیں متعارف کرنے کاسپر اپر وفیسر مسعود حسین خال کے سرہے۔ مسعود صاحب پہلے اسکالر میں جنہوں نے اردومیں اسلوبیاتی مضامین لکھے اور اسکی مبادیات سے اردودال طبقے کوروشناس کرایا۔۔۔۔۔ان مضامین کے ذریعہ ہی سے انھوں نے ایک پوری نسل کی ذہنی تربیت کا کام انجام دیا اور اپنے شاگر دول کی ایک ایک جاعت پیدا کی جس نے اِن سے تحریک پاکر اسلوبیاتی موضوعات پر مضامین اور کتابیں لکھیں اور ان کی قائم کردہ علمی روایت کو آگے بڑھانے میں نما مال کر دار ادا کیا" (۱)

ایک عروضی تجزیه : (انسٹی ٹیوٹ دُ فونیٹیک، پیرس)

جب میں ۱۹۵۲ء میں اپنے تحقیقی مقالے کے سلسلے میں پیرس یونیورسٹی کے Institute de phonétique میں اردو کی کوز (معکوس) آوازوں پر کام کر رہاتھا، اس وقت انسٹی ٹیوٹ کے ڈائز کٹر پر وفیسر پیئر فوشے (Pierre Fouché)

تھے جو عام صوتیات کے ماہر تھے۔ان کے لکچر وں میں ہر طالب علم کی شرکت لاز می تھی۔طالب علموں میں یوروپی ممالک کے علاوہ ہندوستانی، عرب اور ایر انی بھی تھے۔ یر وفیسر فوشے اپنے خطبات میں مختلف زبانوں کی تقابلی صوتیات کے مطالعہ پر بہت زور دیتے تھے۔وہ خو د فرانسیسی کے علاوہ لا طینی خاندان سے تعلق رکھنے والی زبانوں کے متخصص تھے۔ ان کے خطبات سننے کے بعد مجھے خیال ہوا کہ کیوں نہ ار دو، فارسی اور عربی کے مشتر کہ علم عروض کے پیش نظر ان زبانوں کے اوزان کا تقابلی مطالعہ کیا جائے۔ جب میں نے ایک ملا قات میں اُن سے اس کا ذکر کیا تووہ اپنی کر سی پر سنجل کر بیٹھ گئے۔ کہنے لگے خیال تواچھاہے ہمارے یہاں ایرانی اور عرب طالب علم موجو دہیں ،ان سے ربط قائم کیجئے۔ یہ تینوں ز بانیں مشتر ک رسم خط اور عروض کے باوجو د تین مختلف خاندان السنہ سے تعلق رکھتی ہیں جن کی لسانی ساخت ایک دوسرے سے بہت مختلف ہے۔ مشترک عروض کاماخذ عربی زبان ہے۔ جب اسکااطلاق فارسی پر ہواتواس زبان کی ساخت کے مطابق زحافات کے عمل سے نئے اوزان کا اضافہ کر لیا گیا۔ جب از منہ وسطیٰ میں فارسی کاسیلاب ہندوستان پہنچااور د ہلی راج دھانی بنی اور اردوز بان کا پہلا ہیو لی وہاں تیار ہو اتوار دوشعر کے لئے اوزان کی تلاش ہوئی۔ جس طرح ار دو شاعری کاچریہ فارسی کے اصناف سخن سے مستعار لیا گیا، فارسی کے اوزان کااستعال بھی ایک ہند آریائی زبان کے لئے پہلی بار ہونے لگا۔ پچھ صوفی شاعر وں نے ہندی کے حیضدوں کو بھی آزما بالیکن رفتہ رفتہ فارسی شاعری کی اصناف اور بحور کا چلن حاوی ہو تا گیا۔ دکنی ار دو کی بیشتر شاعری اور شالی ہند کی تمام تر شاعری فارسی کی عطا کر دہ بحور اور اوزان ہی پر ہے۔ار دو کے ابتدائی شاعروں کے سامنے ہندوستانی زبانوں کے ماتِر ک اور وَر نک جیمندوں کے نمونے تھے، دوہاجیسی اصناف پر طبع آزمائی بھی کی گئی لیکن ہالآخر فارسی مثنوی، غزل اور تصیدہ کی طرح فارسی بحور اور اوزان گھر کرتے گئے۔ عربی فارسی عروض مقداری (Quantitative) ہے۔ ہندی کاور نک چیند بھی اسی نوعیت کا ہے، حالاں کہ ماتر ک حیضد اس سے مالکل مختلف ہے۔

ان تمام د قتوں کے باوجو د میں نے صوتیاتی انسٹی ٹیوٹ کے ایک عرب طالب علم موسیواَ فنان اور ایک ایر انی طالب علم موسیو پر ویز کا تعاون حاصل کر لیا۔ انسٹی ٹیوٹ میں ریکارڈنگ کی تمام سہولتیں میسر تھیں۔ چنانچہ ہم نے عربی کی بحر ہزج کو اپنے مطالعہ کے لئے منتخب کیا۔ جس کے اصلی ارکان:

مفاعيلن، مفاعيلن، مفاعيلن ہيں۔

صغیر النساء بیگم کے مطابق ''سب سے زیادہ غزلیں جو سالم بحر میں لکھی گئی ہیں (غالب کے یہاں) وہ ہزج میں ملتی ہیں'' (۱) دیوانِ حافظ میں بھی اس بحر کے خوش آ ہنگ ہونے کی وجہ سے اس کا استعمال کثرت سے کیا گیا ہے۔ دیوانِ حافظ کی پہلی غزل اسی بحر میں ہے۔ چنانچہ اسی بحر میں تینوں زبانوں، عربی، فارسی، اور اردوکے حسب ذیل مصرعے منتخب کیے گئے، اور ان کی قر اُت تینوں زبانوں کے بولنے والوں سے ریکارڈ کی گئیں۔ مصرعے حسب ذیل ہیں:

وزن: مفاعیان، مفاعیان، مفاعیان، مفاعیان

عربي: فقير" مَن /له' حرص" / غني" كُل/كَن يَقَنَعُ (٢)

(فقیر حریص ہو تاہے اور غنی مکمل قانع)

فارسی: اگر آن تر/کِ شیر ازی/به دست آرد/دلِ مارال (حافظ)

ار دو: ہز اروں خوا/ ہیش ایسی / کہ ہر خواہش / پید دم نکلے۔ (غالب)

د کچیپ مشاہدہ بیر تھا کہ جب عرب دوست (افنان) اپنے مخصوص عربی لہجہ میں عربی کامصرع پڑھتے تھے توہم دونوں (ایرانی پرویزاور ہندوستانی مسعود) کووہ خارج ازوزن معلوم ہو تا تھا۔ جب کہ اسی قشم کاصوتی تا تڑار دواور فارسی

ر بید ان پردید اروا بردر ما و در برانی کا تھا۔ ہم تینوں ایک دوسرے کو خارج از وزن قرار دے رہے تھے حالال مصرعوں کی قر اُت کے وقت عرب اور ایر انی کا تھا۔ ہم تینوں ایک دوسرے کو خارج از وزن قرار دے رہے تھے۔ جس کا کہ ہم سب بحر ہز ج سالم کے ارکان (مفاعیلن ، مفاعیلن ، مفاعیلن ، مفاعیلن ) کے دائرے میں گھوم رہے تھے۔ جس کا صاف مطلب بیہ تھا کہ بحر کے ارکان کا آ ہنگ ہر زبان کے اپنے صوتی آ ہنگ سے متغائر تھا اور یہیں سے امریکی نظر بید "فونیے بات "کی خامی کا احساس ہو جاتا ہے۔ ہر زبان اپنے فقرے کے سُریا آ ہنگ سے مجبور ہوتی ہے ، اس لئے کہ مشتر ک اوزان اس آ ہنگ میں یکسانی نہیں لاسکتے۔ بعینہ جیسے آج ہندی کے اکثر اشعار ار دووالوں کو ساقط الوزن معلوم ہوتے ہیں حالاں کہ دونوں زبانیں ہمز ادبیں اور ایک دو سرے کاروپ۔ لیکن دونوں کا علم عروض ایک دو سرے سے بالکل مختلف حالان کہ دونوں زبانیس ہمز ادبیں اور ایک دو سرے کاروپ۔ لیکن دونوں کا علم عروض ایک دو سرے سے بالکل مختلف ہے۔ ایک کا سنسکرت ہے تو دو سرے کا عربی۔

اس تجربے کی توسیع حافظ کی ان غزلوں پر کی گئی جن میں ایک مصرع فارسی کا ہے تو دوسر اعربی کا۔ بعض میں تو آدھی آدھی غزل اس دور نگی کا شکار ہے۔ مثلاً ردیف "ی ن یل کی غزل کو لیجئے جس میں اشعار کی کل تعداد دس ہے جس میں عربی مصرعوں کی تعداد پانچ ہے: اس غزل کی ابتداہی عربی مصرعے سے ہوتی ہے۔

كَتَّبِتُ قِطِيةٌ شُوقِي وَمَد مَعِي بَاك(١)

میں نے اپنے عشق کا قصّہ لکھااور میری آئکھیں رو رہی ہیں۔

بیا کہ بے تو بجاں آمدم زغمنا کی

(آجااس کئے کہ تیرے بغیر غم کی وجہ سے جان سے عاجز ہوں۔)

بسا کہ گفتہ ام از شوق بادودید ہُ خویش (بسااو قات میں نے اپنی دونوں آ تکھوں سے ازروئے شوق کہاہے) ایامَنَازِلَ سَلِّے وَاَسِّیَ سَلِّمٰک

(اے سلی کے مقامات تیری سلی کہاں ہے)

عجيب واقعه وبس غريب حادثه ايست

(عجیب واقعہ اور بہت نادر حادثہ ہے)

أنأاضطربتث قنييلاؤقاتلي شأك

(میں قتل ہو کر تڑیا،اور میر اقاتل شاکی ہے)

صباعبير فشال گشت،ساقيا، برخيز

(اے ساقی اُٹھ، صباعبیر فشاں ہو گئی ہے)

وَهاتِ شَمثة كَرِمُ مُطيّبِ زَاكِ

(اور پاک وصاف انگور کی شراب لا)

اثر نماندز من بے شاکلت آر بے

(تیری صورت کے بغیر میر انشان نہ رہا، ہاں)

أرى مَاثرِ مَحِيائِ مِن مَحيّاكِ

(میں اپنی زندگی کے نشان تیری صورت سے سمجھتا ہوں)

جب اس غزل کے اشعار عرب وایر انی طالب علم پڑھتے تھے تو ایر انی عرب کا منھ تکتا تھا، یعنی چہ ؟ اور عرب ایر انی ک عربی تلفظات سے مخطوظ ہو تا تھا اور مسکرا تا تھا۔ حقیقت یہ تھی کہ دونوں ، عربی کے مصر عوں کی ادائیگی ، ار کانِ بحر سے بے خبر اپنے اپنے لہجوں کے مطابق کرتے تھے۔ بحر مضارع کے ار کان (مفاعیلن ، مفاعیلن ، مفاعیلن ، مفاعیلن ، مفاعیلن ) دونوں میں تال میل نہیں کر سکے اور ار کانِ بحرکی کیسانی کے باوجو دعربی، زبان کا آ ہنگ، فارسی زبان کے آ ہنگ سے ہم دگر نہ ہوسکا۔ یعنی دونوں زبانوں کا ٹر لہجہ ار کانِ بحرکی تقطیع پر حاوی ہو جا تا تھا اس حد تک کہ ایک زبان کا سامع دو سر بے زبان والے کو خارج از بحرکہ بے پر مجبور تھا۔ ہر زبان میں نحوی ساخت میں مفر د فو نیم کئی طرح کے رشتوں اور انسلاک کے پابند ہوتے ہیں جن کا تجزیہ بلوم فیلڈ کے فو نیمی نظر ہے سے ممکن نہیں اسکے لئے ہمیں برطانوی پر وفیسر ہے۔ آر۔ فرتھ کے Sounds and Prosodies میں دیے ہوئے نظریے کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے جہاں فونیم کی ماورا "خصوصیات" کو پیش نظر رکھنا پڑتا ہے۔ فونیمی نظریے کی بے بسی کا احساس علم عروض اور بحرواوزان کی سطح پر زیادہ واضح ہوجاتا ہے مثلاً میں جب غالب کا بحر ہزج سالم میں یہ شعر پڑھتا ہوں:

> ہزاروں خواہشیں الی کہ ہر خواہش پہ دَم نکلے بہت نکلے مرے ارمان لیکن پھر بھی کم نکلے۔

بہت تھے مربے ارمان میں چگر بی م تھے۔ آزم رائی گر ضہ کی منہیں کے زاعیل ناعیل زاعیل

تومیر ا آ ہنگ،ضروری نہیں کہ مفاعیلن،مفاعیلن،مفاعیلن،مفاعیلن کے آ ہنگ کواختیار کرے، کیونکہ ایسی صورت میں اسکی لے بیہ ہو گی

ہزاروں خوا /ہشیں الیی / کہ ہرخواہش / پیدم نکلے۔

اس مصرع کی بیہ تقطیع میرے اردو لہجے سے مختلف ہے جو اس طرح کا ہوگا: ہزاروں خواہشیں الیم / کہ ہر خواہش پہ / دم نکلے / بہت نکلے مرے ارمان / لیکن پھر بھی / کم نکلے / بہی صورت عربی اور فارسی مصرعوں کی قر أت کی تھی۔ یعنی ارکانِ بحر پر لسانی سُر لہر (Intonation) کے غلبے کی وجہ سے "صوتیاتی عروض "چھا جاتا تھا جو"صوتی قوسوں "کی شکل میں الفاظ اور جملوں میں نمایاں ہوتی ہیں۔(۱)

چنانچہ بحر کے ارکان اور ان "صوتیاتی قوسوں" میں ہم آ ہنگی نہ ہونے کی وجہ سے ایک ہی بحر میں اردوفارسی اور عربی اشعار ان زبانوں کے بولنے والوں کو ساقط الوزن لگتے ہیں۔ زبان ایک زندہ اور "بولتی حقیقت" ہے۔ یہ آ وازوں کے مجموعے کی لاش نہیں جسکا امریکی دبستانِ لسانیات پوسٹ مارٹم کر تارہا ہے۔ یہ اگر لاش ہے بھی توزندہ لاش ہے جو متحرک اور رواں دواں ہے جس سے لہجہ کائر (اتار چڑھاؤ) بتا ہے۔ جو خود اپنے اندر معنی کی مسلمات رکھتا ہے۔ سجی زبان کا صوتی تجزیہ اپنی مجلی ہے۔ یہ بیار علی الرغم اس زبان کی "صوتی کلیت" کا اپنامقام ہو تا ہے زبان محض ایک بازیجئے اصوات "نہیں یہ اظہار کی ایک لہر ہے ایک ٹر ہے ایک آ ہنگ ہے۔

تجزيئه صوت كاايك اورتجربه

۱۹۸۲ ء میں جب میں اقبال انسٹی ٹیوٹ، کشمیر یونیورسٹی میں بحیثیت وزیٹنگ پروفیسر کام کر رہاتھا۔اور اقبال پراپنے تحقیقی رسالے (جس پر ۱۹۸۴ء میں ساہتیہ اکادمی دہلی نے مجھے اپنے گر ان قدر ایوارڈ سے نوازا) "اقبال کی نظری وعملی شعریات" پر کام کر رہاتھا تو مجھے ایک روزیک لخت احساس ہوا کہ ادائیگی صوت کی بھی زبان کے جملوں کی طرح دوسطحیں

ہوتی ہیں ایک اندرونی یاداخلی اور دوسری خارجی یا تکلمی۔اقبال دیگر اہل پنجاب کی طرح"ق" کی ادائیگی پر قدرت نہیں رکھتے تھے۔اور ساری عمروہ خو د کو" اکبال"کہاکیے: یعنی

ع"اکبال" بھی"اقبال سے آگاہ نہیں ہے

چوں کہ ان کا کلام''ق"کی تحریری شکل سے بھر اپڑا ہے۔ جو خاموشی میں تخلیق شعر کے وقت یقیناً ''ک" تصور ہو تا ہو گاتو کیاان کے کلام میں ''ق"اور''ک"کے صوتی انتشار کا اس لحاظ سے مطالعہ نہیں کیا جاسکتا؟ اس کے لئے میں نے بال

ا الوسیان سے ملا میں من اور من الور میں "ق" کا قافیہ یا یاجا تاہے اور ساتھ ساتھ "ک" سے مرکب بہت سے جبر ئیل سے حسب ذیل غزل کا انتخاب کیا جس میں "ق" کا قافیہ یا یاجا تاہے اور ساتھ ساتھ "ک" سے مرکب بہت سے

. الفاظ اشعار کے متن میں درج ہیں۔اس غزل کے تمام''ق'' تخلیقی عمل میں اقبال کے ذہن میں''ک''بن کر ابھرے

ہوں گے بعنی اندرونی تکلم "ق" کے بجائے"ک "کاہو گا۔ایسی صورت میں اس غزل کاصوتی آ ہنگ بالکل بدل جا تاہے۔

اسکی بدلی ہوئی شکل اس وقت نمایاں ہوتی ہے جب اس غزل کی تبدیلی صوت کے ساتھ قر أت کی جائے۔

غزل کی تخلیقی شکل

غزل کی تحریری شکل

بزار خوف ہولیکن زباں ہو دل کی رفیق ہزار خوف ہو،لیکن زباں ہو دل کی رفیک

یمی رہاہے ازل سے قلندروں کاطریق یمی رہاہے ازل سے کلندروں کاطریک

ہجوم کیوں ہے زیادہ شراب خانے میں فکت یہ بات کہ پیر مفال ہے مر دِ خلیک ہجوم کیوں ہے زیادہ شر اب خانے میں فقط یہ بات کہ پیر مفال ہے مر دخلیق

علاج ضعف کیمیں ان سے ہو نہیں سکتا غریب اگر چہ ہیں رازی کے نکتہ ہائے د کیک علاجِ صنعفِ یقین ان سے ہو نہیں سکتا غریب اگر چہ ہیں رازی کے نکتہ ہائے دقیق

مرید سادہ توروروکے ہو گیا تائب خداکرے کہ ملے شیخ کو بھی بیہ توفیک مریدسادہ توروروکے ہو گیا تائب خداکرے کہ ملے شیخ کو بھی پیہ توفیق

اُسی طلسم کہن میں اسیر ہے آدم

أسى طلسم كهن ميں اسير ہے آدم

بغل میں اُس کی ہیں اب تک بتانِ عہد عتیک

بغل میں اُس کی ہیں اب تک بتانِ عہد عتیق

مرے لۓ توہے اکر ارباللساں بھی بہت ہز ارشکر کہ ملاہیں صاحب تصدیک مرے لئے توہے اقرار بااللّساں بھی بہت ہزار شکر کہ ملاّ ہیں صاحب تصدیق

اگر ہوعشک، توہے کفر بھی مسلمانی نہ ہو تو مردِ مسلماں بھی کا فروزندیک اگر ہوعشق توہے کفر بھی مسلمانی نہ ہو تو مر دِ مسلماں بھی کا فروزندیق

اس غزل کے "بازیجیُ اصوات "میں ۱ عشائی بند شیہ مصمتے" کی "ہیں جن میں ۱۳ حلقی بند شیہ مصمتے" تی "کے اضافے کے بعد "کی کل تعداد ۳۲ ہو جاتی ہے۔ اس تبدیلی کا اثر اس غزل کے بورے آ ہنگ پر پڑتا ہے۔ اس لیے کہ عشائی "ک "کا تلفظ کار (Articulator) گلے کا اگلاحسہ ہے جب کہ حلقی آ واز" ق"کا تلفظ کار گلے کا پچھلاحسہ۔ مخارج کی اس تبدیلی کا اثر صوتی آ ہنگ پر پڑنا ضروری ہے۔ اس تبدیلی اور اسکے اثر ات کو بہتر طریقے پر ان موسیقاروں کے بہاں دیکھا تبدیلی کا اثر صوتی آ ہنگ پر پڑنا ضروری ہے۔ اس تبدیلی اور اسکے اثر ات کو بہتر طریقے پر ان موسیقاروں کے بہاں دیکھا جاسکتا ہے۔ جو"غزل گائیگی میں ہندوستان جاسکتا ہے۔ جو "غزل گائیگی" میں نمایاں مقام رکھتے ہیں۔ مثلاً جگ جیت شکھ کی جو اس وقت غزل گائیکی میں ہندوستان کے اندر امام ہیں اور جضوں نے مشق و مز اولت کے ذریعے "ق" کے تلفظ پر خاصی قدرت حاصل کرلی ہے کہیں کہیں کہیں بقول غالب ان کی بھی" شکھیک" نکل جاتی ہے۔ خاص طور پر جب بیہ مصمتہ آخر میں آتا ہے یاالی صوتیاتی فضا میں جو ان کے کنٹر ول سے باہر ہے مثلاً

ع وه وصال اور وه فراق کهاں

میں ''ک' کے زیرا اثروہ ''ق'کا بھر پور تلفظ نہیں کر سکے ہیں۔ اس قسم کی مزید مثالیں فراہم کی جاسکتی ہیں۔ اس سے ان
کی لسانی شاخت کی جاسکتی ہے کہ ان کی مادری (پہلی) زبان پنجابی ہے۔ لتا منگیشکر کی مادری زبان ہر چند مر انٹھی ہے لیکن
احتیاط اور مشق و مز اولت کے ذریعے وہ گانے میں ''ق' کے تلفظ میں کبھی غلطی نہیں کر تیں ممکن ہے بول چال کی زبان
میں ''ق''کی ادائیگی پروہ پوری قدرت نہ رکھتی ہوں۔ یہاں میر امشاہدہ تو صرف ان کی غزل گائیگی تک محدود ہے۔
غزل گائیگی کے پاکستانی کلاکاروں میں مہدی حسن کو چھوڑ کر (جو مہاجر ہیں اور جن کا تعلق اتر پر دیش سے ہے) باقی بیشتر،
ہ شمول پنجابی نژاد غلام علی اس علّت کا شکار ہیں۔ دوم درجے کے غزل گانے والوں کا تو کیا کہنا! جو موسیقار غزل گائے

میں "تی "کی صحیح مخرج سے ادائیگی پر قدرت نہیں رکھتا، اہل زبان کی نظر میں وہ فوراً گر جا تا ہے چاہے اس کی موسیقی فن اور مہارت کے اعتبار سے کتنی ہی صفات سے آراستہ کیوں نہ ہو۔ اس طرح حسن صوت کے اسلوبیاتی تجزیے سے لسانیات کے ڈانڈے جمالیات سے جا ملتے ہیں۔

## آدبى تنقيد اورأسلوبيات

### گوپی چند نارنگ

بعض لوگ اسلوبیات کوایک ہو<sup>"ا سب</sup>جھنے گلے ہیں۔اسلوبیات کا ذکر اُر دومیں اب جس طرح جا و بیجا ہونے لگاہے ،اس سے بعض لو گوں کی اس ذہنیت کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ وہ اسلوبیات سے خوف زدہ ہیں۔اسلوبیات نے چند برسوں میں اتنی ساکھ تو بہر حال قائم کر لی ہے کہ اب اس کو نظر انداز کرنا آسان نہیں رہا۔اُر دوکے ایک جدید نقاد جنھوں نے بالقصد تنقید کو"خارزار"بنایاہے تا کہ لوگ" آبلہ یائی کی لڈت" سے آشاہو سکیں،اس بات کا اکثر ماتم کرتے ہیں کہ جدیدیت ایک ''شعله بکف بغاوت'' تھی،لسانی نقادوں نے اسے ٹھنڈ اکر دیا۔اوّل تواُردومیں لسانی نقاد ہی کتنے ہیں،اورا گرہیں بھی تو انھوں نے اسلوبیاتی مضمون ہی کتنے لکھے ہیں۔ تعجّب ہے کہ وہ''شعلہ بکف بغاوت''جس کی مقدّس آگ کو دو در جن جیّر نقاد روشن رکھے ہوئے تھے، بقول ہمارے دوست کے اسے دوایک لسانی نقّادوں کی شکتہ بستہ تحریروں نے ٹھنڈ اکر دیا۔ یہ اگر صحیح ہے تو پھریقیناً اسلوبیات میں کوئی خاص بات ہو گی کیونکہ جو چیز گرم رجحانات کو ٹھنڈ اکر سکتی ہے ،وہ سر د زمین میں گرم چنگاریاں بھی بو سکتی ہے،جب کہ حقیقت پیہ ہے کہ اسلوبیات ایساکوئی دعویٰ نہیں کرتی۔ایک اور کرم فرماہیں جنھیں اونچی سطح سے بات کرنے کامر ض ہے گویاانوار انھیں پر نازل ہو رہے ہوں،وہ"اخلا قیاتِ تنقید" کی دُہائی دیتے ہوئے نہیں تھکتے۔حالا نکہ ادبی ریاکاری کو آرٹ بنانے میں انھیں ملکہ حاصل ہے۔ان کے نز دیک' دانشوری' یہی ہے کہ اسلوبیات کے بارے میں جملے بازی کرتے رہیں اور یوں اپنے احساس کمتری کے زخموں کو سہلاتے رہیں۔ تنقید نگار تو خیر سمجھ میں آتاہے کیونکہ بقر اطبننے کا اُسے حق ہے، لیکن اس لا اُقِ احترام قبیلے میں ایک سربر آوردہ تخلیق کار بھی ہیں جو فکشن میں اپنی ناکامیوں کابدلہ اکثر و بیشتر تنقید سے لیتے رہتے ہیں ،اور تنقید میں بھی لسانی تنقید کوبرُ ابھلا کہہ کراپنی تھکشوؤں والی بے تعلقی کا ثبوت دیتے رہتے ہیں۔اگر ایبا کرنے سے ان کے فکشن کا بھلا ہو سکتا ہے تولسانی تنقید کوان کی معصومیت پر کوئی اعتراض نہ ہو ناچاہئے۔ واضح رہے کہ زیر نظر مضمون کاروئے سخن ایسے دانشوروں سے نہیں ، کیونکہ بہ پہنچے ہوئے لوگ ہیں۔ یہ اس منزل پر ہیں جہاں ہر منزل بجز خو دیر ستی کے ختم ہو جاتی ہے۔ یوں تواس مضمون میں خاکسار

نے بنیادی مباحث کو بھی چھٹر اہے، اور ان مآخذ و مصادر کا بھی ذکر کیاہے جن سے میں نے بہت کچھ حاصل کیاہے اور دوسرے بھی اگر چاہیں تو حاصل کرسکتے ہیں۔ لیکن یہ مضمون یاوہ کتب جن کا حوالہ دیا گیاہے، بھلا ایسوں کا کیا بگاڑ سکتی ہیں جو سب کچھ پہلے ہی جانتے ہیں۔ البتہ یہ ان لوگوں جو سب کچھ پہلے ہی جانتے ہیں۔ ایسے حضرات سے استدعاہے کہ ان اور اق پر اپناوفت ضائع نہ کریں۔ البتہ یہ ان لوگوں کے لئے ہیں جو میری طرح طالب علمانہ تجسس رکھتے ہیں، نئے علم کے جو یا ہیں، یا نئے لسانی مباحث کے بارے میں زیادہ سے زیادہ جاننے کے خواہش مند ہیں۔

تو آئے دیکھیں کہ اسلوبیات کیاہے اور کیانہیں ہے،اوراد بی تنقید سے اس کا کیار شتہ ہے۔

'اسلوبیات' کی اصطلاح تنقید میں زیادہ پر انی نہیں۔اس صدی کی چھٹی دہائی سے اسلوبیات کا استعال اس طریقِ کار کے لئے کیا جانے لگاہے، جس کی روسے روایتی تنقید کے موضوعی اور تاثر اتی انداز کے بجائے ادبی فن پارے کے اسلوب کا تجزیہ معروضی، لسانی اور سائٹلفک بنیادوں پر کیا جاتا ہے۔

لسانیات، ساجیات، اور نفیات سے جونی روشنی پیچلی و و دہائیوں ہیں حاصل ہوئی ہے، بالخصوص نظریۃ ترسیل
(Communication Theory) ہیں جواضافے ہوئیں، ان سے ادبی تنقید نے گہر ااثر قبول کیا ہے۔ تنقید کے دوالے سے ادب کی دنیا ہیں سے فلسفیانہ موجہ نے جاتے ہیں اور جن کے حوالے سے ادب کی دنیا ہیں سے فلسفیانہ مباحث پیدا ہوئے ہیں، وہ نصی اثرات کا نتیجہ ہیں۔ تاریخی اعتبار سے اسلوبیات کے مباحث مقدم ہیں، اور نظریۂ مافتیات یااس سے متعلقہ نظریات ہوئی سافتیات (Post-structuralism) کے نام سے جانے جاتے ہیں بعد میں منظر عام پر آئے، لیکن اسلوبیات کو سمجھے بغیریا لسانیات کے بنیادی اصول وضوا بط کو جانے بغیر نظریۂ سافتیات کو شرکتی ہیں بعد مثل منظر عام پر آئے، لیکن اسلوبیات کو سمجھے بغیریا لسانیات کے بنیادی اصول وضوا بط کو جانے بغیر نظریۂ سافتیات کو تیزائن مباحث محموم نہیں ہوتا کہ اسلوبیات کی مبار سے شروع ہوتی ہے۔ لیکن مباحث سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اسلوبیات کی مبار سے شروع ہوتی ہے۔ لیکن مباحث سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اسلوبیات کی مبار سے شروع ہوتی ہے۔ لیکن دراصل جولوگ لسانیات سے واقف ہیں یا بعض بنیادی لسانیاتی معلومات رکھتے ہیں، ان کے نزدیک یہ اعتراض ہے اصل دراصل جولوگ لسانیات سے واقف ہیں یا بعض بنیادی لسانیاتی معلومات رکھتے ہیں، ان کے نزدیک یہ اعتراض ہے اصل مراحت ہیں، لیکن دونوں کا دائر ہ عمل الگ الگ ہے۔ اسلوبیات یا دبی اسلوبیات اور تھرن انسانی کے تمام مظاہر پر حاوی ہے۔ کہ نہین نسانی حقیقت ہو معروض میں موجود ہے، محب کہ سافتیات کا فلسفیانہ چینج ہے کہ ذبین انسانی حقیقت کا ادراک کس طرح کہتا ہے اور حقیقت جو معروض میں موجود ہے، مسافتیات کا فلسفیانہ چینج ہے کہ ذبین انسانی حقیقت کا ادراک کس طرح کہتا ہی اور حقیقت جو معروض میں موجود ہے، مسافتیات کی فلسفیانہ والط فر نشان رہنا چا ہے کہ دبین انسانی حقیقت کا دائر کی میں انسانی حقیقت کی مسافقیات صرف ادبیا ادبی اظہار کی اظہار سے متعلق نہیں موجود ہے۔ کہ ذبین انسانی حقیقت کی ادبی ہوئی ہے۔ یہ بیاد کی اظہار در انسانی دیاد کی اظہار کی اظہار معلل ہوئی ہے۔ معلوم نسانی دیاد کی اظہار کی اللے اسلوبیات کی معلوم کی میں موجود ہے۔ کہ ذبین انسانی حقیق کے معلوم کی معلوم کی معلوم کی معلوم کی معلوم کسانی کی کسانی کی کی معلوم کی معلوم کی معلوم کی معلوم کی کی کسلوبی کی معلوم کی کی کسلوبی کی معلوم کی کسلوبی کی کسلوبی کی کسلوبی کی

بلکہ اساطیر، دیومالا، قدیم روایتیں، عقائد، رسم و رواج، طور طریقے، تمام ثقافتی معاشرتی مظاہر، مثلاً لباس و پوشاک، رہن سہن، خور دونوش، بود و باش، نشست و برخاست و غیرہ، یعنی ہر وہ مظہر جس کے ذریعے ذہن انسانی ترسیل معلیٰ کرتا ہے یا ادراکِ حقیقت کرتا ہے، ساختیات کی و کچیسی کا میدان ہے۔ ادب بھی چونکہ تہذیبِ انسانی کا مظہر بلکہ خاص مظہر ہے، اس کی وجہ یہی اس کئے ساختیات کی و کچیسی کا خاص موضوع ہے۔ ساختیاتی مباحث میں ادب کو جو مرکزیت حاصل ہے، اس کی وجہ یہی ہے۔

اسلوبیات کابنیادی تصور اسلوب ہے۔اسلوب(Style) کوئی نیالفظ نہیں ہے۔مغربی تنقید میں یہ لفظ صدیوں سے رائج ہے۔اردومیں اسلوب کا تصور نسب ۂ نیاہے، تاہم'زبان وبیان' ' انداز بیان' 'طرز بیان' 'طرز تحریر' 'لہجہ' 'رنگ ''رنگ سخن' وغیر ہ اصطلاحیں اسلوب یا اس سے ملتے جلتے معلیٰ میں استعال کی جاتی رہی ہیں۔ یعنی کسی بھی شاعر یا مصنف کے انداز بیان کے خصائص کیاہیں، پاکسی صنف یا ہیئت میں کس طرح کی زبان استعال ہو تی ہے پاکسی عہد میں زبان کیسی تھی اور اس کے خصائص کیا تھے، وغیرہ، بیرسب اسلوب کے مباحث ہیں۔ادب کی کوئی پہچان اسلوب کے بغیر مکمل نہیں۔لیکن اکثر اس بارے میں اشاروں سے کام لیاجا تارہا ہے ،اور تنقیدی روایت میں ان مباحث کے نقوش کی نشاند ہی کی جاسکتی ہے۔اس روایت کے مقابلے میں جدید لسانیات نے اسلوبیات کاجو نیاتصور دیا ہے،اس کے بارے میں یہ بنیادی بات واضح ہونا جاہئے کہ اسلوبیات کی رُوسے اسلوب کا تصور ،اس تصوّرِ اسلوب سے مختلف ہے جو مغربی اد بی تنقیدیااس کے اثر سے رائج رہا ہے ، نیزیہ اس تصور سے بھی مختلف ہے جو علم بدلیج و بیان کے تحت مشرقی اد بی روایت کا حصّہ رہاہے۔ مزید بر آل بیراس تصوّر سے بھی مختلف ہے جس کا کچھ نہ کچھ ذہنی تضوّر ہم موضوعی طور پر یعنی تاثر اتی طور پر قائم کر لیتے ہیں۔مشرقی روایت میں ادبی اسلوب بدیع، و بیان کے پیرایوں کو شعر وادب میں بروئے کار لانے اور ادبی مُسن کاری کے عمل سے عہدہ بر آ ہونے سے عبارت ہے، لیعنی یہ الیمی ش نے ہے جس سے اد بی اظہار کے حُسن ود لکشی میں اضافہ ہو تا ہے۔ گویااسلوب زیورہے ادبی اظہار کا جس سے ادبی اظہار کی جاذبیت، کشش اور تاثر میں اضافہ ہو تاہے، یعنی مشرقی روایت کی رُوسے اسلوب لازم نہیں بلکہ الیمی چیز ہے جس کااضافہ کیا جاسکے۔پس اسلوب کے قدیم، اور جدید تصور یعنی اسلوبیات کے تصور میں پہلابڑا فرق بہی ہے کہ اسلوبیات کی رُوسے اسلوب کی حیثیت ادبی اظہار میں اضافی نہیں بلکہ اصلی ہے، یعنی اسلوب لازم ہے یااد بی اظہار کاناگزیر حصہ ہے، یااُس تخلیقی عمل کاناگزیر حصہ ہے جس کے ذریعے زبان اد بی اظہار کا در جہ حاصل کرتی ہے، یعنی اد بی اسلوب سے مُر اد لسانی سجاوٹ پازینت کی چیز نہیں جس کار دیااختیار میکا کئی ہو، بلکہ اسلوب فی نفسہ اد بی اظہار کے وجود میں پیوست ہے۔

اسلوبیات وضاحتی لسانیات (Descriptive Linguistics) کی وہ شاخ ہے جو ادبی اظہار کی ماہیت، عوامل اور خصائص سے بحث کرتی ہے، اور لسانیات چو نکہ ساجی سائنس ہے، اس لئے اسلوبیات اسلوب کے مسئلے سے تاثر اتی طور پر نہیں، بلکہ معروضی طور پر بحث کرتی ہے، نسبۂ قطعیت کے ساتھ اس کا تجزیہ کرتی ہے، اور مدلل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے۔

اسلوبیات کا بنیادی تصوریہ ہے کہ کوئی خیال، تصور، جذبہ، یا احساس زبان میں کئی طرح بیان کیا جاسکتا ہے۔ زبان میں اس نوع کی لیعنی پیرایئر بیان کی آزادی کا استعال اس نوع کی لیعنی پیرایئر بیان کی آزادی کا استعال کر تاہے۔ پیرایئر بیان کی آزادی کا استعال شعوری بھی ہو تاہے اور غیر شعوری بھی، اور اس میں ذوق، مزاج، ذاتی پیندو ناپند، صنف یا ہیئت کے تقاضوں نیز قاری کی نوعیت کے تصوّر کو بھی دخل ہو سکتا ہے، یعنی تخلیقی اظہار کے جملہ ممکنہ امکانات جو وجو دمیں آ بچے ہیں اور وہ جو وقوع پذیر ہو سکتے ہیں، ان میں سے کسی ایک کا انتخاب کرنا (جس کا اختیار مصنف کو ہے) در اصل اسلوب ہے۔

ادبی اسلوبیات، تجزیاتی طریق کار کے استعال سے تخلیقی اظہار کے پیرایوں کی نوعیت کا تعین کر کے ان کی درجہ بندی کرتی ہے۔ وہ اس بات کی نشاندہ می کرتی ہے کہ فنکار نے ممکنہ تمام لسانی امکانات میں سے اپنے طرزِ بیان کا انتخاب کس طرح کیا اور اس سے جو اسلوب خلق ہوا، اس کے امتیازات یا خصائص کیا ہیں۔ یعنی وہ کون می لسانی خصوصیات ہیں جن کی وجہ سے کسی پیرایئر بیان کی الگ سے شاخت ممکن ہے، یالسانی اظہار کا جو عمو می فطری انداز (Norm) ہے، اس سے کسی مصنف یا شاعر کا کوئی پیرایئر بیان کتنا مختلف ہے، یاکسی مخصوص طرزِ اظہار میں کون کون سے لسانی خصائص پس منظر میں مضر میں مضرف یا شاعر کا کوئی پیرایئر بیان کتنا مختلف ہے، یاکسی مخصوص طرزِ اظہار میں کون کون سے لسانی خصائص پس منظر میں زبان کی درجہ بندی کی روشنی میں کسی خاص متن یا متون کو پر کھاجا سکتا ہے، یا نتخبہ متون کا با ہمی تقابلی زبان کی چر بیہ زبان کی کسی بھی سطح کو لے کر ممکن ہے۔ لسانیات میں زبان کی چار سطحیں خاص میں:

(Phonology) موتیات

(Morphology) کے لفظیات

(Syntax) تحویات

(Semantics) معنیات

زبان ان چاروں سے مل کر مشکل ہوتی ہے۔ خالص لسانیاتی تجزیوں میں کسی بھی سطح کو الگ سے بھی لیا جاسکتا ہے، لیکن ادبی اظہار کے تجزیے میں ہر سطح کے تصور میں زبان کا کلّی تصوّر شامل رہتا ہے۔ اس لئے کہ معنی لفظ ہے اور لفظ معنی معنی کی اکائی کلمہ ہے اور کلمہ لفظ یا لفظوں کا مجموعہ ہے۔ اور خود لفظ آوازیا آوازوں کا مجموعہ ہے۔ یعنی اسلوبیاتی تجزیے میں خواہ ایسا ظاہر نہ کیا گیا ہو، اور سائنسی طور پر محض کسی ایک سطح کا تجزیہ کیا گیا ہو، جیسارا قم الحروف نے اپنے مضامین "اسلوبیاتِ انیس" یا" اقبال کا صوتیاتی نظام "میں عمد اگیا ہے۔ لیکن زبان کا کُلّی تصوّر بشمول معنی کے اس میں مضمر (Latent) رہتا ہے، اور اس کا اخراج لازم نہیں، جیسا کہ ناسمجھی کے باعث عام طور پر سمجھا جاتا ہے۔

غرض اسلوبیاتی تجزیے میں اُن لسانی امتیازات کونشان زد کیا جاتاہے جن کی وجہ سے کسی فن پارے، مصنف، شاعر ، ہیئت ، صنف، یاعہد کی شاخت ممکن ہو۔ یہ امتیازات کئی طرح کے ہوسکتے ہیں۔

(۱) صوتیاتی (آوازوں کے نظام سے جوامتیازات قائم ہوتے ہیں،ردیف و قوافی کی خصوصیات، یا معکوسیت،ہکاریت یا عنیت کے امتیازات یا مصمتوں اور مصوتوں کا تناسب وغیرہ)۔

- (۲) لفظیاتی (خاص نوع کے الفاظ کا اضافی تواتر ، اساء ، اسا کے صفت ، افعال وغیر ہ کا تواتر اور تناسب ، تراکیب وغیر ہ)۔
  - (٣) نحویاتی (کلے کی اقسام میں سے کسی کا خصوصی استعال، کلے میں لفظوں کا دروبست وغیرہ)۔
  - (۲) بدیعی(Rhetorical) بدیج و بیان کی امتیازی شکلیں، تشبیه، استعاره، کنایه، تمثیل، علامت، امیجری وغیره) \_
    - (۵) عروضی امتیازات (اوزان ، بحروں ، زحافات وغیر ہ کا خصوصی استعمال اور امتیازات )۔

اسلوبیات کے ماہرین جوسائنسی طریق کار اور معروضیت پر زور دیتے ہیں، لسانی خصائص کے اضافی تواتر اور تناسب کو معلوم کرنے کے لیے سمیق اعداد و شار کو بنیاد بناتے ہیں۔ اب توان تجزیوں کے لئے کمپیوٹر کے استعال سے نتائج کو اور بھی زیادہ صحت اور تیقن سے اخذ کیا جانے لگا ہے۔ کچھ ماہرین صرفی لسانی تصورات کو بھی تجزئے کی بنیاد بناتے ہیں، مثلاً تصریفی (Paradigmatic) اور کلماتی (Syntagmatic) شکلوں کا فرق یا چامسکی کی تشکیلی گرامرکی بنا پر ظاہری اور داخلی ساختوں کا فرق یا جامسکی کی تشکیلی گرامرکی بنا پر ظاہری اور داخلی ساختوں کا فرق اور ان کے امتیازات وغیرہ۔

زبان میں اظہار کے امکانات لا محدود ہیں۔ کوئی بھی مصنف مکنہ امکانات میں سے صرف چند کا انتخاب کرتا ہے۔ یہ انتخاب مصنف انتخاب مصنف کے لسانی عمل کا حصہ ہے اور اس کی اسلوبیاتی شاخت کی بنیاد فراہم کرتا ہے۔ اسلوبیاتی تجزیے سے مصنف کی پہچان بعینہ اسی طرح ممکن ہے جس طرح انسان اپنے ہاتھ کی لکیروں سے پہچانا جاتا ہے۔ اسلوبیات کے ذریعے مصنف کے لیانی اظہار کے ہاتھ کی لکیروں (Fingerprints) کا پیۃ چلایا جاسکتا ہے ، اور اس کی شاخت حتی طور پر متعین کی جا

سکتی ہے۔ اشخاص کی طرح اصناف کا بھی مزاج ہوتا ہے، چنانچہ اسلوبیات کی مدد سے یہ بھی معلوم کیا جاسکتا ہے کہ باہم دگر مختلف اصناف کا اسلوبیاتی امتیاز کیا ہے، اور پیرایئر بیان کی سطح پر وہ کس طرح ایک دوسر سے سے الگ ہیں۔ اشخاص اور اصناف سے ہٹ کر اسلوبیاتی تجزیے کی ایک جہت اور بھی ہے۔ چونکہ ادبی ارتقامیں اظہار کے لسانی پیرائے عہد بہ عہد تبدیل ہوتے رہتے ہیں، اسلوبیات کی مدد سے یہ معلوم کیا جاسکتا ہے کہ کس عہد میں کون سااسلوب رائج تھایا کسی عہد کی زبان کے لسانی امتیازات کیا ہے۔

لسانی امتیازات کی نشاند ہی ادبی اظہار میں تخلیقی عمل کو سیجھنے میں ادبی انفرادیت کی بنیادوں کے تعین کے لئے بھی بیش بہا مدد فراہم کرتی ہے۔ ادبی اظہار بھی بہت کچھر قص و موسیقی کی طرح ہے۔ رقص و سرود کی ظاہر کی سطح پر لطف و نشاط اور کیف و سرور کی مسحور کن فضا چھائی رہتی ہے جس میں اکثر ہم خود فراموشی کے عالم سے گزرتے ہیں اور کھوسے جاتے ہیں۔ تاہم اگر سطح کے نیچے غور سے دیکھیں تو تال، آ ہنگ (Rhythm) اور صوتی امتیازات کا (بظاہر پیچیدہ لیکن اصلاً بیں۔ تاہم اگر سطح کے نیچے غور سے دیکھیں تو تال، آ ہنگ (Tapestry) اور صوتی امتیازات کا (بظاہر پیچیدہ لیکن اصلاً سادہ) جال سابح چاہوا نظر آئے گا، جیسے طرح طرح کے رئگوں کا کوئی مشجر (Tapestry) ہویا جیو میٹر یکل ڈیزائن کا کوئی خوبصورت رنگارنگ فرش (Mosaic) بنا ہو اہو۔ ادبی اظہار میں لفظوں کی ظاہر کی سطح کے بینچے لسانی امتیازات سے طرح طرح کے ڈیزائن بنتے ہیں۔ ان کی پیچان ادبی اسلوبیات کا خاص کام ہے۔ عروضی تجزیے سائی امتیازات کے لسانی خصائص یا صنف کے بارے میں عمومی نتائج (Generalisation) اخذ کئے جائیں یا کسی مصنف یا فن پارے کے لسانی خصائص کے تعین میں مد دلی جائے تو ایسے تجزیے اسلوبیات کی ذیل میں آئیں گے۔

اسلوبیات میں نتائج اخذ کرتے ہوئے اس خطرے سے آگاہ رہناضر وری ہے کہ اسلوبیاتی تجزیہ محض بیکاتی تجزیہ نہیں جس پر"نئی تنقید"کادار و مدار ہے، کیونکہ اسلوبیات کی روسے فن پارہ صرف لفظوں کا مجموعہ یا ہیئت ِ محض ( Construct ) نہیں ہے، نہ ہی وہ کسی بھی طرح کے"پیغام کاسیٹ" (Set of Messages) یا اطلاعِ محض یا معنی محض ( Pure semantic information ) کی مثال ہے، بلکہ اس کی نوعیت ان دونوں کے نیچ کی ہے اور اسلوبیات کا کے لئے Discourse کی اصطلاح استعال کرتی ہے۔

اسلوبیاتی تجزیوں پر جواعتراضات کئے جاسکتے ہیں،ان کی ایک خاص مثال Michael Riffaterreکاوہ مضمون ہے۔ جس میں بود لئر کے سانٹ Les Chats کے رومن جیکب سن اور کلاؤڈلیوائی سٹر اس کے تجزئے سے بحث کی گئی ہے۔ ملاحظہ ہو:

Jacques Ehrmann, Structuralism, 1966

ر فائیٹر نے سوال اُٹھایا تھا کہ اسلوبیات بیہ تو بتا سکتی ہے کہ مختلف لسانی خصائص میں سے کسی فن یارے کے اپنے امتیازی خصائص کیاہیں، لیکن اس کا فیصلہ کیسے کیا جائے گا کہ وہ کون سے خصائص ہیں جو کسی فن بارے کو جمالیاتی اعتبار سے زیادہ مو تربناتے ہیں، اور ان کا تعین کِس طرح کیا جائے گا؟ اس کا جو اب بعد کے ماہرینِ اسلوبیات نے بید دیا کہ بیہ اعتراض ہی در اصل غلط تو قعات پر مبنی ہے، کیونکہ اسلوبیات اس طرح سے جمالیات سے علاقہ نہیں رکھتی جس طرح ادبی تنقید رکھتی ہے۔اسلوبیات کے پاس خبر ہے نظر نہیں، جمالیاتی قدر شاسی اسلوبیات کا کام نہیں۔اسلوبیات کا کام بس اس قدر ہے کہ وہ لسانی امتیازات کی حتمی طور پر نشان دہی کر دے۔ ان کی جمالیاتی تعین قدر ادبی تنقید کا کام ہے۔ اس کی توقع ادبی تنقید سے کرناچاہئے نہ کہ اسلوبیات سے۔رہی ہے بات کہ اسلوبیات اور ادبی تنقید میں کیار شتہ ہے، تواس کو میں اس سے پہلے بھی کئی بار واضح کر چکاہوں کہ اسلوبیات ادبی تنقید کا بدل نہیں ہے۔اُر دومیں یہ غلط فنہی عام ہے کہ اسلوبیات ادبی تنقید کا بدل ہے۔غالب نے کہاتھا،"ضد کی ہے بات اور مگرخو بری نہیں"۔اسلوبیات کواد بی تنقید کابدل سمجھ کراس سے بھٹر کنانا سمجھی کی بات ہے۔ اور ایساا کثر وہ لوگ کرتے ہیں جو لسانیات کے تفاعل سے ناوا قف محض ہیں ، یاوہ لسانیات اور اسلوبیات سے خا نف ہیں۔ اکثر دیکھا گیا ہے کہ کسی بھی نئے علم سے پُرانی اجارہ داریوں کو تھیس پہنچتی ہے، چنانچہ کچھ کرم فرماطنزو استہز اسے کام لیتے ہیں، لیکن زیادہ تعداد اُن لو گوں کی ہے جوبات کو جانے اور سمجھے بغیر تھلم کھلا غیر علمی یا دانش دشمن (Anti-intellectual) رویہ ایناتے ہیں۔ ایسے لوگ ہماری ہمدر دی کے مستحق ہیں ، کیونکہ مسائل ومباحث کو سیجھنے کی مخلصانہ اور ایمان دارانہ کو شش انھوں نے نہیں گی۔ یہ حضرات شاید نہیں جانتے کہ غیر علمی روبہ اختیار کرنے، اور اس نوع کی جملے بازی سے در اصل خو د انھیں کی ذہنی کم مائیگی اور مایوسی ظاہر ہوتی ہے۔اسلوبیات نے کبھی بیہ دعویٰ نہیں کیا کہ وہ تنقید ہے یااد بی تنقید کابدل ہے۔البتہ اتنی بات صاف ہے کہ اسلوبیاتِ تنقید کی مد د کر سکتی ہے ،اور اس کو نئی روشنی فراہم کرسکتی ہے۔اسلوبیات کے پاس متن کے سائنسی لسانی تجزئے کا حربہ ہے۔اس کے پاس ادبی ذوق کی نظر نہیں ہے۔ جب بھی ہم کسی فن یارے کو پڑھتے ہیں تواپیز مزاج، معلومات اور احساس یعنی اپنے اد بی ذوق کے مطابق اس کے بارے میں کچھ نہ کچھ تاثر قائم کرتے ہیں۔ یہ جمالیاتی تاثر ہے جو در اصل ادبی تنقید کانقطۂ آغاز ہے۔اس کی نوعیت خالص موضوعی ہے جو ہماری ذہنی کیفیت کو ظاہر کر سکتی ہے۔ یہ تاثر صحیح بھی ہو سکتا ہے اور غلط بھی۔اس کے بعد اسلوبیات تجزیے کا کام نثر وع ہو تاہے جو خالص معروضی ہے ، یعنی اسلوبیاتی ادبی تنقید کے ہاتھ میں ایک معروضی حربہ ہے۔ جیسے جیسے تجزیے کی فراہم کر دہ معروضی معلومات سامنے آنے لگتی ہیں ، یہ معلوم ہونے لگتاہے کہ ابتدائی موضوعی تا ثر صحیح خطوط پر تھا یاغلط خطوط پر۔اگر تا ثر غلط خطوط پر تھاتواسلوبیات کوئی دوسرامفروضہ یااس سے بالعکس مفروضہ قائم

کر کے از سر نو تجزیے کا آغاز کر کے دوسرے مفروضے کو آزماسکتی ہے لیکن جب توثیق ہو جائے کہ تجزیاتی سفر غلط راہ پر نہیں تھا، تو تجزیاتی معلومات سے ابتدائی جمالیاتی تاثر بتدر سج زیادہ واضح اور شفاف(Refine) ہونے لگتاہے،اور لسانی خصائص کے بارے میں نئے نئے زکات سوجھنے لگتے ہیں جن سے بالآخر حتمی طور پر تخلیقی عمل کی لسانی نوعیت اور فن یارے کے امتیازی نقوش کا تعین ہوجا تاہے۔اس کے ساتھ ساتھ اسلوبیات کا کام نمِٹ جاتا ہے ،اور ادبی تنقید اور جمالیات کا کام شر وع ہو جاتا ہے۔ ادب کی تحسین کاری اور تعین قدر کا کام ادبی تنقید اور جمالیات کا کام ہے،اسلوبیات کا نہیں۔ اسلوبیات ادبی تنقید کولسانی حسن کاری کے رازوں، لفظوں کے تخلیقی استعال کے نازک فرق، اور ملکے گہرے لفظیاتی اور معنیاتی امتیازات سے آگاہ کر سکتی ہے۔رچرڈ دو تال کا اصر ارہے کہ اسلوبیات ایساان مصنوعی قیود کے بغیر کر سکتی ہے جو ''نئی تنقید'' کے دبستان نے عائد کی ہیں، یعنی اسلوبیات فن پارے کا تجزیہ خلامیں نہیں کرتی۔ مزیدیہ کہ اسلوبیات ابہام (Ambiguity) ، علامت نگاری (Symbolism) ، امیجری (Imagery) ، قول محال Paradox یا (Irony) کی موجود گی یاعدم موجود گی کی بناپر ترجیجات قائم نہیں کرتی، یعنی اسلوبیات اگر چیہ ان سب سے بحث کرتی ہے لیکن ہر گزید تھی نہیں لگاتی کہ فلاں پیرایہ اعلاہے اور فلاں ادنا، یا فلاں اسلوب بہتر ہے اور فلاں کمتر ، بلکہ اسلوبیات اظہار کے لسانی امتیاز ات جیسے وہ ہیں ، ان کا تعین کر کے اور ان کی شاخت کے کام کو پورا کر کے اپنی ذمہ داری سے عہدہ برآ ہو جاتی ہے اور ادنااعلا کا فرق قائم کرنے کے لئے ادبی تنقید کے لئے راہ چھوڑ دیتی ہے۔ البتہ اسلوبیات کی سب سے بڑی کمزوری میہ ہے کہ بسیط فن یاروں کے لئے اس کا استعمال نہایت ہی مشکل ہے۔ یعنی غزل یا نظم کا تجزیہ آسان ہے اور ناول اور افسانے کامشکل۔ نثر کے تجزیے میں یہ بھی دِقت ہے کہ تصنیف کے کس جھے کو نما ئندہ سمجھا جائے اور کس کو نظر انداز کیا جائے۔ جامع تجزیے کے لئے مواد (Corpus) کامحدود ہونااس کے حق میں ہے۔ اسلوبیات پر اعتراض کا ایک دروازہ اس وجہ سے بھی کھل جاتا ہے کہ بیہ مخصوص اصطلاحات کا استعمال کرتی ہے جو کلیہ ٔ لسانیات سے ماخو ذوب ،اوراد بی نقادا کثر و بیشتر ان سے باخبر نہیں (اُردومیں بے خبر ی پر اِترانے والوں کی کمی نہیں، چنانچہ ترسیل کی اپنی مشکلات ہیں۔ جب عام نقادوں کا یہ حال ہے توعام قارئین سے رشتے کی نوعیت کیا ہو گی۔ ظاہر ہے کہ اسلوبیات عام قاری کی دستر س سے باہر ہے۔ قاری سے رشتے کا انقطاع وہ قیمت ہے جو اسلوبیات کو اپنی سائنسی بنیا دوں کی وجہ سے بہر حال ڈیکاناپڑتی ہے۔ اگر غور سے دیکھا جائے توہر ضابطۂ علم کی پاسائنس کی اپنی اصطلاحات ہیں۔اگر اس علم سے استفادہ کرناہے تواس کی اصطلاحات کا جانناضر وری ہے، ورنہ اس علم کی کلید ہاتھے نہ آئے گی اور ہم اس سے استفادہ نہ کرسک یں گے۔ یہی حال اسلوبیات کا بھی ہے۔اصطلاحات در اصل تصورات ہیں جن پر کسی بھی ضابطۂ علم کی بنیاد ہوتی ہے۔ان اصطلاحات کونرم کر کے بعنی سمجھا کر بیان تو کیا جاسکتا ہے لیکن ان کو چھوڑا نہیں جاسکتا۔ چنانچہ علم کے سائنسی مزاج کی خاطر پچھ تو قیمت اداکر نی ہوگی اور کوئی قیمت اتنی بھاری نہیں ہے کہ اس کی خاطر اسلوبیات کے ذریعہ حاصل ہونے والی معروضی سائنسی بنیادوں کو ترک کر دیا جائے۔

خالص اسلوبیاتی مطالعے بالعموم اسلوبیاتی شاخت ہی کو مقدم سمجھتے ہیں، اور کسی بھی مصنف یافن پارے کے لسانی امتیازات
کو نشان زد کر دینے (Fingerprinting) کے بعد کسی نوع کی رائے زنی نہیں کرتے، تاہم ایسے مطالعات کی بھی کمی
نہیں، جن میں اعداد و شار اور اضافی تو اتر (Relative Frequency) سے اخذ ہونے والے اسلوبیاتی حقائق کو
مصنف کی سانگی سے یااس کی نفسیاتی اور ذہنی ترجیحات سے مربوط کر کے دیکھا گیا ہے اور نتائج اخذ کئے گئے ہیں کہ تجرب
کی لسانی تقلیب کس طرح ہوئی ہے، ملاحظہ ہو:

Leo Spitzer, Linguistics And Literary History, 1968.

یا یہ کہ اسلوبیاتی امتیازات کامصنف کی آئیڈیولوجی سے کیا تعلق ہے، یااس کا نظریۂ حیات کیاہے، یاحقیقت کے تنیک اس کارویہ کیاہے، ملاحظہ ہو:

Erich Auerbach, Mimesis, 1953.

یالسانی امتیازات کا جمالیاتی اور جذباتی تا ثیرسے کیار بطہ، ملاحظہ ہو:

(حوالهٔ ماسبق(Michael Riffaterre)

ہر حال اس بارے میں متعد درویئے اور رجانات ہیں۔ ایک عام رویۃ وہ ہے جس کوریئے ویلک" The ہر حال اس بارے میں متعد درویئے اور رجانات ہیں۔ ایک عام رویۃ وہ ہے جس کرنا کہ ادبی اسلوبیات کے حدود کو اس قدر وسیع کرنا کہ ادبی تنقید میں جو کچھ ہے ، اسلوبیات کا اس سب پر اطلاق ہو سکتا ہے یا یہ کہ اسلوبیات کو ہر درد کی دوا سمجھ لیا جائے۔ ظاہر ہے یہ دویہ غلط ہے۔ اسلوبیات بس اس حد تک مفید ہے جس حد تک وہ مفید ہے۔ اس مسئلے سے بحث کرتے ہوئے Stanley کو چھا ہے۔ اسلوبیات بس اس حد تک مفید ہے دس حد تک وہ مفید ہے۔ اس مسئلے سے بحث کرتے ہوئے What is stylistics and why are they saying such terrible things about " خ Fish )It? (Approaches to Poetics, ed., Seymour Chatman, 1973

ہوتا ہے، جزوی نہیں۔ اسلوب اور معنیٰ کی بحث کو الگ کرنا ممکن ہی نہیں، اس لئے اصل اسلوبیات وہی ہے جو قاری کے کلی ردِ عمل (Total Response) کا احاطہ کرتی ہو۔ غرض دونوں طرح کی آراملتی ہیں، اور ہر فریق نے اپنے دعو ہے حق میں مدلل بحث کی ہے۔ اِس مقدمے کی وضاحت کے لئے کہ اسلوب کو معنیٰ سے الگ نہیں کیا جاسکتا، دیکھئے:

and "Stylistics: Bennison Gray, Style: The Problem and its Solution, 1969;

The end of a tradition", Journal of Aesthetics and Art Criticism, 31, 1973

اس کے برعکس اس مقدمے کی مدلل بحث کے لئے کہ اسلوب کی بحث الگ سے ممکن ہے، اور خالص اسلوبیاتی تجزیے ادنی جو از رکھتے ہیں، ملاحظہ ہو:

E.D.Hirsch, "Stylistics and synonymity" In The Aims of Interpretation, 1976 یہاں مختصر وضاحت،اُر دواور اسلوبیات کے ضمن میں بھی ضروری ہے۔اُر دومیں اسلوبیات کا ذکر اگر جیہ بالعموم کیا جانے لگاہے اور عام نقاد بھی اکّادُ کالسانیاتی اصطلاحیں استعال کرنے لگے ہیں، لیکن در حقیقت اُردومیں اسلوبیات کاسر مایہ زیادہ و قع نہیں ہے۔اگر چہ لسانیات جاننے والوں کی تعد اد اُر دومیں خاصی ہے، مگر ایسے لو گوں کی تعد ادبہت کم ہے جو لسانیات کو اد بی مطالعے میں برت سکنے پر قادر ہوں۔اُردومیں اس نوع کے مطالعات کا آغاز مسعود حسین خاں نے کیا۔مغنی تبسم اسے اپنی تنقید میں استعمال کرتے ہیں۔ مر زاخلیل بیگ نے بھی متعد د تجزیے کئے ہیں۔لیکن یہ ساراکام زیادہ ترصو تیات کے حوالے سے ہے۔ اور کسی قدر عروض کے حوالے سے۔ گیان چند جبین لسانیات کے ماہر ہیں، لیکن روایتی تنقید ہی کو تنقید سمجھتے ہیں، جب کہ مثمس الرحمٰن فاروقی یا قاعدہ لسانیات سے علاقیہ نہیں رکھتے، لیکن ان کے لسانی اور عروضی مباحث میں اسلوبیات کااثر ملتا ہے۔ یہاں اس مضمون کاذ کر ضروری ہے جو گیان چند جین نے لکھاتھا:''اسلوبیاتی تنقیدیر ایک نظر "('نیادور' ، ککھنؤ،اکتوبر ۱۹۸۴ء) ،اور جس کاجواب مر زاخلیل بیگ نے دیاتھا:"اسلوبیاتی تنقیدیرایک تر چھی نظر " ('نیا دور'، ککھنؤ،ایریل ۱۹۸۷ء)۔ گیان چند جین نے اردو کے گنتی کے نمونوں کوسامنے رکھا،اور اسلوبیات سے بحیثت ضالط بر کے بحث نہیں کی،نہ ہی اسلوبیات اور ادلی تنقید کا رشتہ ان کے پیش نظر رہاجس کی ان سے توقع تھی۔ بعض کمزور نمونوں کے پیش نظر یہ بحث کی حاسکتی ہے کہ اسلوبیات کا اطلاق ٹھیک ہواہے کہ نہیں،لیکن اس سے ضابطۂ علم کی معروضی بنیاد یر کوئی حرف نہیں آتا۔ راقم الحروف کے نام اپنے خط میں جبین صاحب نے وضاحت کی کہ اس بارے میں ان کی معلومات مکمل نہیں تھیں،اور انھیں صرف ٹرنر کی کتاب دستیاب ہو سکی۔حقیقت یہ ہے کہ اس موضوع پرٹرنر کی کتاب نہ صرف ناکا فی ہے بلکہ اس اعتبار سے ناقص ہے کہ اس کا اصل موضوع اسلوبیات اور ادبی تنقید ہے ہی نہیں۔راقم الحروف نے اینے زیر نظر مضمون میں مصادر و مآخذ کاذ کر قدرے تفصیل سے عمد اُکیا ہے، تاکہ ادبی تنقید کے سنجیدہ طالب علم کو

معلوم ہو کہ اسلوبیاتی مباحث کا دائرہ کتناوسیج ہے اور ان کی سرحدیں کتنی پھیلی ہوئی ہیں۔ان مباحث یاان کے مبادیات کو جانے اور سمجھے بغیر اسلوبیات سے متعلق کوئی سنجیدہ گفتگو ممکن ہی نہیں۔ چونکہ خاکسار سے اکثر اسلوبیات اور ساختیات کے حوالے سے ادبی تنقید کے بارے میں پوچھا جاتا ہے ،ضروری ہے کہ مختصر اُہی سہی ،خاکسار اپنے موقف کی وضاحت بھی کر دے۔

اس بارے میں سب سے اہم بات بیہ ہے کہ اُر دو میں اسلوبیاتی طور پر جو کچھ بھی لکھا گیاہے، راقم الحروف کا معاملہ اس سب سے الگ ہے۔ اوّل ہیہ کہ راقم نے مجر دکسی فن یارے یعنی غزل، نظم یاافسانے کابطور ادبی اکائی کے اسلوبیاتی تجزبیہ نہیں کیا۔ ایساتجزیہ مصنف کے بورے تخلیقی عمل کو نظر میں رکھ کر ہی ممکن ہے۔ تفصیل کے لئے تو دفتر در کارہے ، مثلاً عرض کرتا ہوں،خواہ"راجندر سکھے بیدی کے فن کی استعاراتی اور اساطیری جڑیں'' ہویا''انتظار حسین کافن: متحرک ذ بهن كاسيال سفر "نيز" اقبال كي شاعري كاصوتياتي نظام "يا" اسلوبياتِ اقبال: نظريمَ اسميت و فعليت كي روشني مين " يا ''نظیرا کبر آبادی: تہذیبی دید باز''یا''اسلوبیاتِ انیس''یا''اسلوبیاتِ میر،''خاکسارنے کبھی کسی فن یارے سے مجر دبحث نہیں کی، بلکہ میر ،انیس، نظیر ،اقبال، بیدی، ماانتظار حسین کی تخلیقی شخصیت کے تناظر میں گفتگو کی ہے،اور شاعر بامصنف کی تخلیقی انفرادیت یااسلوبیاتی شاخت کے تعین کی کوشش کی ہے۔ اگر کہیں انفرادی فن یارے کے تجزئے کی بحث آئی بھی ہے، تووہ یا تواد بی انفرادیت اور تخلیقی عمل کے لسانی امتیازات کے ضمن میں ہے، یا پھر کسی اد بی مسئلے کو واضح کرنے کے لئے اسلوبیاتی تجزیے سے مد دلی ہے ، حبیبا کہ" پریم چند کے فن میں Irony کا عضر" یا" نیاافسانہ: علامت، تمثیل اور کہانی کاجوہر "والے مضمون میں کیا گیاہے۔ اتنی بات ظاہر ہے کہ کسی فن یارے کامجر داسلوبیاتی تجزیه کرناجتنا آسان ہے، فن یارے یا فن یاروں کو مصنف یاشاعر کی پوری مخلیقی شخصیت سے جوڑ نااور انفرادی لسانی امتیازات کی نشاند ہی کرنا یاکسی صِنف یاعہد کے تناظر میں ان کا تجزیه کرنااتناہی مشکل اور صبر آزماکام ہے۔خاکسار نے جو بھی بُر ابھلاکام کیاہے،وہ اسی نوعیت کاہے۔ یہ بنیادی فرق ہے اور اس تنقیدی فرق کو چو نکہ بالعموم محسوس نہیں کیاجا تا،اور ساری لسانی تنقید کوایک ہی لا تھی ہے ہانک دیاجا تا ہے ،اس لئے اس کی وضاحت ضروری تھی۔

دوسرااہم فرق میہ ہے کہ جہاں دوسر ں نے زیادہ تر شاعری کی تنقید سے سروکار رکھا، خاکسار نے فکشن کے مطالعے میں بھی اسلوبیات سے کام لیا ہے اور اس کے جو بھی اچھے بُرے نمونے پیش کئے ہیں، وہ سب کے سامنے ہیں۔
تیسری بات میہ ہے کہ خاکسار نے اگر چہ صوتیات سے مد دلی ہے، لیکن صرف صوتی سطح پر تکیہ نہیں کیا، بلکہ لفظیاتی اور نحویاتی سطحوں سے بھی مد دلی ہے۔" ذاکر صاحب کی نثر"اور"خواجہ حسن نظامی" والے مضامین سے قطع نظر" اسلوبیاتِ

اقبال"اور"اسلوبیاتِ میر"کے تجویات میں ساری بحث ہی لفظیاتی اور نحویاتی ہے۔ابیانہ ہو تا تووہ نتائج سامنے نہ آتے جو اخذ کئے گئے ہیں۔

چوتھی اور آخری بات میہ ہے کہ خاکسار نے اگر چہ بعض تجزئے بلاشبہ انتہائی تکنیکی پیش کئے ہیں (مثلاً" اقبال کی شاعری کا صوتیاتی نظام" یا" اسلوبیاتِ انیس") ، لیکن میہ خاکسار کاعام انداز نہیں ہے۔ چند تکنیکی تجزیے اس لئے ضروری تھے کہ میہ ثابت کیاجا سکے کہ تنقید کوجو موضوعی اور ذہنی عمل ہے ، سائنسی معروضی بنیادوں پر استوار کیاجا سکتا ہے۔ مجھے اعتراف ہے کہ میہ تجزئے عام قار کین کے لئے نہیں تھے۔ لیکن میہ تجزئے عمداً کئے گئے تھے اور ان کا مقصد تنقید کی سائنسی معروضی بنیادوں کو واضح کر ناتھا۔

بالعموم خاکسارنے ایک الگ راہ اختیار کی ہے اور اسلوبیات کو ادبی تنقید میں ضم کر کے پیش کیاہے۔ ایسامیرے ادبی مزاج کی وجہ سے بھی ہے۔ فکشن پر تنقید کے علاوہ اس نوع کی نسبةً تفصیلی مثال ''اسلوبیاتِ میر''والا مقالہ ہے جس سے بیبات واضح ہو جائے گی کہ میر اعام انداز اسلوبیات اور اد بی تنقید کوملا کر بات کرنے کا ہے۔"اسلوبیاتِ میر "میں سارے اد بی مباحث اپنی ذہنی غذااسلو بیاتی تجزئے سے حاصل کرتے ہیں،اور یہ اسلوبیاتی تجزیہ نحوی بھی ہے،صر فی بھی،اور صوتیاتی بھی،لیکن تجزیہ زیادہ تر آ تکھوں سے او حجل رہتاہے اور اگر کہیں سطح پر ظاہر ہوا بھی ہے تو بھی تکنیکی معلومات سے گر انبار نہیں ہو تااور قاری کا دامن کہیں بھی ہاتھ سے نہیں حچو ٹا۔ میں اسی کو ' جامع اسلوبیات 'کہتاہوں۔ یعنی اد بی مطالعے میں میر اذہنی ردِ عمل (Response) کچھ اس طرح کا ہے کہ میں اسلوب اور معنیٰ کا مطالعہ الگ الگ نہیں کرتا۔ بلکہ صوت، لفظ، کلمہ ، ہیئت، معنیٰ، مجموعی طور پر ہیک وقت کار گر رہتے ہیں ، اور اگر کسی نکتے کو واضح کرنے یااس کا سر اغ لگانے کے لئے کسی ایک لسانی سطح کوالگ کرنے کی کوئی خاص ضرورت پیش نہ آئے تومیر اذہنی ردِ عمل کُلی ہو تاہیے ، جزوی نہیں۔اور کسی ایک سطح کو الگ کرناضر وری بھی ہو تو اس عمل کے دوران بہر حال بیہ احساس حاوی رہتا ہے کہ سطحوں کا الگ کرنامبحث کی تہہ تک پہنچنے کے لئے ہے ،ورنہ بذاتہ یہ ایک مصنوعی عمل ہے ،اور ہر سطح یعنی جُزاپنی کل کے ساتھ مل کر لسانی وحدت بنتاہے اور ترسیل خطِ معنی میں کار گر ہو تاہے۔ گویااسلوبیات میرے نزدیک محض ایک حربہ ہے، کل تنقید ہر گزنہیں۔ تقیدی عمل میں اس سے بیش بہامد دلی جاسکتی ہے۔اس لئے کہ تاثراتی اور جمالیاتی طور پر جو رائے قائم کی جاتی ہے اسلوبیات اس کا کھر اکھوٹا پر کھ کر تنقید کو ٹھوس تجزیاتی سائنسی معروضی بنیاد عطا کر سکتی ہے۔واضح تکنیکی تجزیوں کا جواز فقط اتناہے کہ ان سے تنقیدی نتائج اخذ کئے جاسکتے ہیں۔لیکن اگر اسلوبیات کاجو ہر ذہن میں جاگزیں ہو گیاہے توغیر تکنیکی تجویہ، متن کی قر أت کے دوران ذہن وشعور میں احساس کی رَو کے ساتھ ساتھ چپتاہے اور میں اس کو' جامع

اسلوبیات 'کہتاہوں۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ مجھے اپنے تنقیدی عمل میں زبان کی ظاہری سطحوں کو کلی معنیاتی نظام کے ساتھ ساتھ لے کرچلئے میں ساختیات سے بھی مد د ملتی ہے ، جس کی کھلی ہوئی مثالیں ''سانحۂ کر بلابطورِ شعری استعارہ ''یا ''فشن پر خاکسار کے مضامین میں مل جائیں گی۔ لیکن ساختیات ایک الگ موضوع ہے اور اس کو کسی دو سرے وقت کے لئے اُٹھار کھا جاتا ہے۔

جہاں تک مصادر کا تعلق ہے، اسلوبیات پر اگریزی اور فرانسیسی میں سینکڑوں مضامین اور کتابیں ہیں۔ ان میں لسانیات کے ماہرین کی تصانیف بھی ہیں اور ادبی نقادوں کی بھی۔ اسلوبیات کے موضوع پر کئی بین الا قوامی سیمنار اور کا نفر نسیں بھی منعقد ہو چکی ہیں جن کی رودادوں میں وہ اہم مقالات بھی ملیں گے جضوں نے ان مباحث کو آگے بڑھانے میں اور اسلوبیات کو ایک ضامین اس اسلوبیات کو ایک ضامین اس مستقلم کرنے میں کلیدی کر دار ادا کیا ہے۔ ذیل کے مجموعہ ہائے مضامین اس بارے میں کتب حوالہ دیا گیا ہے، ان بارے میں کتب حوالہ کا در جہ رکھتے ہیں۔ اسلوبیات کو جاننے کے لئے ان سے اور اُوپر جن کتابوں کاحوالہ دیا گیا ہے، ان سے رجوع کرنانہایت ضروری ہے۔

- 1. Thomas A. Sebeok ed. Style in Language, 1960.
- 2. Roger Fowler ed. Essays on Style and Language, 1966.
- 3. Glen A. Love., and Michael Payne eds. Contemporary Essays on Style., 1969.
- 4. Donald C. Freeman ed., Linguistics and Literary Style. 1970
- 5. Seymour Chatman ed. Literary Style: A Symposium, 1971.
- 6. Howard S. Babb ed. Essays in Stylistic Analysis 1972. اسلوبیات پر بعض تعار فی کتابیں بھی لکھی گئی ہیں، ان میں سے میرے نزدیک ذیل کی کتابیں اہم ہیں:
- 1. Epstein, E.L., Language and Style, London, 1978
- 2. Enkvist, Spencer, and Gregory, Linguistics and Style, Oxford, 1964
- 3. Widdowson, H.G., Stylistics and the Teaching of Literature, London, 1988.

- 4. Chapman, Raymond, Linguistics and Literature, London, 1975
- 5. Enkvist, N.E. Linguistic Stylistics, Hague, 1973.
- 6. Hough, G. Style and Stylistics, London, 1969.

اسلوبیات کو کسی خاص ملک، قوم یا نظر ہے ہے وابستہ کرنا بھی بے خبری کی وجہ ہے ۔ اس کو ترقی دینے والوں میں سب شامل رہے ہیں۔ اسلوبیات پر لکھنے, والوں میں روسی ہیئت پیندوں (Russian Formalits) نے بھی نمایاں حصہ لیا ہے، اور فرانسیسی، برطانوی، جرمن اور امریکی ماہرین لسانیات بھی پیش پیش رہے ہیں۔ ان میں ممتاز ترین نام رومن جیکب سن، لیوسیطزر، مائیکل رفا ٹیر، سٹیفن المن، اور رچڑ و او ہمن کے ہیں۔ ان کے اور دوسرے بہت سے اہم لکھنے والوں کے مقالات اور مباحث ان کتابوں میں دیکھے جاسکتے ہیں جن کاذکر اس مضمون میں کیا گیا ہے۔

## أسلوبياتي تنقيد: ايك مطالعه

#### سيده جعفر

بیسویں صدی کے نصف آخر سے ادب شاہی کے نئے امکانات احاگر ہونے لگے۔ تنقید میں شعر کی تفہیم و تحسین کے نئے زاویے متعارف ہوئے اور اد بی تخلیق کے لیے تعین قدر و مقام کے بدلے ہوئے معیاروں نے نیاتشخص قائم کیا۔ار دو ادب میں تقابلی تنقید، تاثراتی اور جمالیاتی رویے، نفسیاتی تجزیے اور اشتر اکی اندازِ نظر کے تحت کلیم الدین احمد، نیاز، مجنول گور کھپوری، شببہ الحن، ریاض احمہ، آل احمہ سر ور اور احتشام حسین جیسے نقادوں نے ادب کی تعبیر و تشریح کی نئی جہات دریافت کیں،اور تنقید کو نئی سمت ور فتار سے روشاس کرایا۔ اردو تنقید اپنے ادبی سفر میں مشرقی روایات کے ساتھ ساتھ مغربی افکار سے بھی روشنی حاصل کرتی اور اپنے وجو د کوزیادہ تہہ دار ، ہمہ گیر اور مستحکم بنانے کی کوشش کرتی رہی ہے۔ اگرایبانه ہو تاتو آج اردو تنقید اسی منزل کی نشان دہی کرتی جہاں''مقدمهٔ شعر و شاعری'' نے اُسے حچوڑا تھا۔ معاصر تنقید کے منظر نامے میں بعض اہم رویوں یعنی لسانیاتی تنقید اور ساختیات وپس ساختیات، نیز تانیثیت اور ردِ تشکیل نے ادبی تھیوری اور نظریئر تنقید کو پوری طرح منقلب کر دیا ہے۔ حامدی کاشمیری نے اکتشافی تنقید کے جس اسلوب کو ا پنایا ہے اس کی بنیاد اس تصوریر قائم ہے کہ شاعر لفظ و پیکر کے علامتی برتاؤ سے تجربات کے جورنگ محل تعمیر کرتاہے، ان کے طلسمی دروازوں کو کھولنااکتشافی تنقید کا مقصد ہے۔ اکتشافی تنقید سے پہلے معاصر تنقید کاایک اور رویہ لسانیاتی مطالعے کے زیر انژ صورت پذیر ہواہے۔مسعود حسین خاں نے جدید لسانیاتی مطالعے کو فروغ دیااورپورپ اور امریکہ کے لسانیاتی نظریات کواردو کے قاری سے متعارف کرایا۔ مسعود حسین خال نے لسانیات کی اعلیٰ تعلیم انگلتان، فرانس اورامریکہ میں حاصل کی۔ان سے پہلے صرف ڈاکٹر زور کو یہ اعز از حاصل تھا کہ انھوں نے مغرب سے علم لسانیات کا اکتساب کیا تھا۔ اس وقت صورتِ حال بیہ تھی کہ نوام چومسکی (Noam Chomsky) کی تصنیف Syntactic Structures اور بلوم فیلڈ کی تحریروں نے لسانیات کی دنیامیں اپنے نئے افکار اور نظریات سے تہلکہ بریا کر دیا تھااور نقاد ادب اور لسانیات کے باہمی ربط پر نئے زاویے سے غور وفکر کرنے لگے تھے۔ مسعود حسین خال نے لسانیات کی مد دسے اسلوبیات کا نیامواد فراہم کیااور اس انداز نظر پر زور دیا کہ اسلوبیات، لسانیات اور ادب کے رشتے کی مظہر ہے۔امریکی

ماہرِ اسلوبیات آرکی بالڈا ہے۔ ہل کے تصورات کا اثر مسعود حسین خال کی تحریروں میں جاری وساری نظر آتا ہے۔ اور ان کے لسانی نظریات ان کے تبحریوں میں نفوذ کر گئے ہیں۔ ۱۹۲۹ء میں مسعود حسین خال نے اپنے تنقیدی مضامین کا مجموعہ ''شعر و زبان'' کے نام سے شائع کیا اور اس میں اپنے نقطۂ نظر کی توضیح کی۔ مسعود حسین خال نے لسانیاتی نقطۂ نظر سے اقبال، غالب اور فانی کے کلام کا تجزید پیش کیا ہے۔

تنقید کے متداول دبستانوں میں متن کوزیادہ در خورِ اعتناتصور نہیں کیاجا تاتھا۔ متن پر غور ضرور کیاجا تاتھالیکن اس کی حیثیت ذیلی، ضمنی اور ثانوی تھی۔ مسعود حسین خال، فن اور ادب کی اویری تشکیل (Super structure) کی اولیت اور نقذم کے قائل نہیں اور فن کو ساج کا ایک اپنامستقل ادارہ تسلیم کرتے ہیں جو قائم بالذات ہے۔اینے ان تنقیدی تصورات کی مسعو د حسین خال نے اپنے مضامین ''ساج اور شعر ''اور '' تخلیق شعر ''میں تشریح کی ہے۔ شعر کی معنیاتی سطح تک پہنچنے کے لئے اس کی صوتی ، صرفی اور نحوی سطحوں سے گزر نااور ان کا تجزیہ کرناضر وری ہے۔ یہ بات قابل غور ہے کہ عربی، فارسی اور ار دو کے علمائے بلاغت پر یہ حقیقت منکشف ہو چکی تھی کہ شعر میں لفظوں کی جھنکار اور ان کی صوتی قدر و قیت، ترنم اور آ ہنگ کو نظر انداز نہیں کیاجاسکتا۔ دکنی مثنویوں کے آغاز میں " در تعریف سخن" اور '' در تعریف شعر'' وغیرہ کے زیر عنوان جن ادبی اور تنقیدی تصورات کا اظہار کیا گیاہے ، ان میں اس حقیقت کی طرف بھی بالواسطہ اشارہ موجو دہے۔ قدیم اہل بلاغت اور علم بدائع کے ماہرین کا تصوریہ تھا کہ تحسین شعر کے لئے محض زبان دانی اور صرف ونحو سے آگہی کافی نہیں بلکہ علم بیان اور علم بدائع کی رہبری بھی ضروری ہے۔اس وقت تک علم لسانیات نے اپنی با قاعدہ شکل اور منظم صورت اختیار نہیں کی تھی۔اس لیے ان تصورات کوکسی مقررہ عنوان کے تحت جگہ نہیں مل سکی۔ حالا نکہ ان کے ابتدائی نقوش قدیم ادب کے صفحات میں احا گر ہوئے ہیں۔ اس کے بعد گو بی چند نارنگ،مغنی تبسم اور مر زاخلیل بیگ نے اسی اندازِ تنقید سے کام لیاہے۔مسعود حسین خاں نے اقبال کی عملی شعریات کا تجزیه کیاتوا قبال کے پنجابی تلفظ کو ملحوظ رکھتے ہوئے جس میں بالعموم'تن' کومصمتہ 'ک' سے بدل دیا جاتاہے، وہ اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ کلام اقبال میں 'ق' محض حرف ہے صوت نہیں۔ اقبال اس کے ساعی پہلوسے بہرہ مند نہیں تھے۔ اس لیے اپنے صوتی آ ہنگ میں وہ اسے ایک علاحدہ صوت کی حیثیت سے جگہ نہیں دے سکے اور یہ کہ غالب اور اقبال کاصوتی آ ہنگ فارسی کا چربہ نہیں، بلکہ ان شعر اء کی شعری فرہنگ پر عجمیت کا اثر دیکھا جاسکتا ہے۔سب ا قبال میں مضمر امکانات کا کھوج لگانے اور ا قبال کے شعری اسلوب کے تشکیلی عناصر کا تجزیہ کرنے کی یہ ایک کاوش ہے، کیکن خود اقبال نے کہاتھا:

الفاظ کے پیچوں میں الجھتے نہیں دانا

غواص کومطلب ہے صدف سے کہ گہرسے

اسلوبیاتی تنقید کے علم بر دارلسانی تجزیے کی مد دسے صدف سے گہر تک پہنچنے کاادعاکرتے ہیں۔

اسلوبیاتی تنقید کامطالعہ کرنے والے قاری کے ذہن میں مختلف سوالات پیداہوتے ہیں:

ا۔ کیا شاعر کے کلام میں مختلف نوع کی اصوات کا استعال اور امتیاز ایک شعوری کوشش ہے؟

۲۔ کیااسلوبیاتی تنقید ، تخلیق کار اور اس کے فن پارے کے تمام زاویوں پر روشنی ڈالتی اور اہم خدوخال کو احاگر کر سکتی ہے ؟

س۔ کیااسلوبیاتی تنقید ایک جامع اور قابلِ اعتاد تنقیدی رویہ ہے؟

ہ۔ کیااسلوبیاتی تنقید تغین قدر و مقام میں ہماری رہبری کر سکتی ہے جو تنقید کا اصل منصب اور مقصد

ہے؟

اسلوبیاتی تقید اپنے محدود دائرہ عمل کی وجہ سے قاری کے بہت سے سوالات کا جواب دینے سے قاصر ہے۔ مثلاً غالب کے طرزِ ادااور ان کے اسلوب کا تجربہ کرنے والا اسلوبیاتی نقاد بہ تو بتا سکتا ہے کہ غالب کے کلام میں اصوات کی عددی حیثیت کیا ہے اور ان کے اسلوب کی تشکیل اور پر داخت میں ان کا کیا حصہ رہا ہے، لیکن وہ یہ نہیں بتا تا کہ غالب نے اپنے کلام میں طرزِ بیدل کی قیامت کی پذیر ائی کیوں کی اور پھر اس سے روکشی کیوں اختیار کی۔ اگر اسلوبیاتی تقید کو ایک مجر ب نخه تسلیم کر بھی لیاجائے تو یہ ایسانیخہ ہے جو ہر وقت قابل استعال نہیں۔ مسعود حسین خاں کے مضامین کا مجموعہ 'شعر و زبان' بارہ مضامین پر مشتمل ہے لیکن ان میں سے صرف چار مضامین لسانیاتی تقید کے ذیل میں آ سکتے ہیں۔ معنی تبہم کے ۲۲ مضامین میں سے صرف آٹھ مضامین میں اسلوبیاتی تجربے سے کام لیا گیا ہے۔ خلیل بیگ کی تصنیف''زبان، اسلوب اور مضامین میں سے صرف آٹھ مضامین میں اسلوبیاتی تجربے سے کام لیا گیا ہے۔ خلیل بیگ کی تصنیف''زبان، اسلوب اور گذشتہ چند ہر سوں میں نظریۂ ترسل (Communication Theory) میں جن افکار و تصورات نے جگہ بنائی ہے، گذشتہ چند ہر سوں میں نظریۂ ترسل کی ساختیات اور ساختیات کے مباحث نے تنقید کو نے طرزِ فکر سے آشا کیا ہے۔ اسلوبیات نے ساختیات اور پس ساختیات اور پس ساختیات اور بی ساختیات اور پس ساختیات اور بی ساختیات اور بی ساختیات اور بی محدود نہیں، یہ تہذ بی زندگی کے مختلف شعبوں کا احاطہ کر سکتی ہے۔ اسلوبیات دراصل ساختی لسانیات ( Structural کی حیثیت ایک سابی

علم (Social Science) کی ہے۔اسلوبیاتی تنقید،اسلوب کا تجزیه کر کے بیہ معلوم کرنے کی کوشش کرتی ہے کہ تخلیق کار کا اسلوب،اسے دوسرے فن کاروں سے کسی طرح میّنر کر تا اور اس کی شناخت قائم کر تاہے۔اس کے دائر ہُ کار میں صوتیات (Phonology) لفظیات (Morphology) ،نحویات (Syntax) ،اور معنیات

(Semantics) سمٹ آتے ہیں۔اردومیں اس طرزِ تنقید کے بانی گو پی چند نارنگ ہیں۔انھوں نے اسلوبیات،ساختیات اور پس ساختیات کے تصورات کوار دو کے قاری سے روشناس کر ایا اور اپنی تنقیدی تحریر وں سے انھیں تقویت پہنچائی اور استحکام عطاکیا۔

گوپی چند نارنگ کی دانست میں اسلوبیات کسی بند ھے ملے فار مولے اور میکا نکی عمل کی پابند نہیں۔ اس پیرایۂ تنقید میں آوازوں کے نظام ،الفاظ کے استعال ،اساء اور افعال کے تناسب اور علم بدائع اور علم بیان کے مختلف اجزاء کا مطالعہ کرکے اسلوب کی خصوصیات کے تعین میں مد دلی جاتی ہے۔ اپنی علمی بنیا دوں ، معنویت اور انفر ادبیت کے باوجو داسلوبیات جامع شقید نہیں ہے۔ گوپی چند نارنگ کی مختلف تحریروں سے یہاں ان کے چند محاکمات جو اس اسلوب نقد سے متعلق ہیں ، نقل کیے جاتے ہیں۔ ان سے اسلوبیاتی تنقید کے موقف کی وضاحت ہوتی ہے۔ گوپی چند نارنگ ادب میں بت تراش اور بت پرستی کے قائل نہیں رہے ہیں۔ انھوں نے اپنے ادبی سفر میں کسی 'ازم' کی حلقہ بگوشی تسلیم نہیں کی اور نہ کسی ادبی نظر یے کی کورانہ وکالت کو راہ دی ہے۔ انھوں نے اپنی آزادی فکر ، وسعت خیال اور بالغ نظر کی سے ادبی اصولوں کو پرکھنے اور خوب و زشت کے معیار قائم کرنے کی کوشش کی ہے۔ لسانیاتی تنقید کے بارے میں ان کے یہ تصورات یک طرفہ ، جانبدارانہ ، مربیانہ اور پرستانہ نہیں ہیں۔ وہ لسانیاتی تنقید کے حدود اور اس کے دائرہ عمل کا جائزہ لیتے ہوئے تکھتے طرفہ ، جانبدارانہ ، مربیانہ اور پرستانہ نہیں ہیں۔ وہ لسانیاتی تنقید کے حدود اور اس کے دائرہ عمل کا جائزہ لیتے ہوئے تکھتے

ہے۔

ہیں:

۱۔ اسلوبیات کے پاس خبر ہے نظر نہیں۔

۲۔ اسلوبیات ادبی تنقید کابدل نہیں۔

۳۔ اسلوبیات، تنقید کی مد د کرسکتی ہے۔

۳۔ اسلوبیات کی سب سے بڑی کمزوری میرے کہ بسیط فن پاروں کے لئے اس کا استعمال نہایت ہی مشکل

۵۔ اسلوبیات میرے نزدیک محض ایک حربہ ہے، کل تنقید ہر گزنہیں۔

٦۔ تنقیدی عمل میں اسسے بیش بہا مد دلی جاسکتی ہے۔

ا پسے حقیقت پیندانہ نقطۂ نظر کے ساتھ اسلوبیاتی تنقید کے کسی نقاد نے اتناجامع اور بھریور تبصرہ پیش نہیں کیاہے۔ گو بی چند نارنگ کے مضامین "را جندر سنگھ بیدی کے فن کی استعاراتی اور اساطیری جڑیں"،" انتظار حسین کا فن"، "اسلوبیات اقبال: نظریه اسمیت اور فعلیت کی روشنی میں،" "نظیر اکبر آبادی تهذیبی باز دید"،"اسلوبیات انیس"، "اسلوبیات میر،"ار دو تنقید میں اسلوبیاتی شاخت کا تعین کرنے والے نما ئندہ مضامین اور ار دومیں اسلوبیات کے اعلیٰ ترین نمونے ہیں۔ گویی چند نارنگ نے اسلوبیاتی تنقید پر اعتراض کرنے والے ان ادیبوں کے اس تصور کو کمز ور اور گمر اہ کن ثابت کیاہے جواسلوبیات کے دائرے کو صرف شاعری تک محدود تصور کرتے ہیں۔اس غلط فنہی کا ازالہ کرنے کے لیے گویی چند نارنگ نے نثر کے مختلف موضوعات پر اسلوبیاتی تنقید کے عملی نمونے پیش کئے ہیں۔انھوں نے فکشن کا لسانیاتی نقطۂ نظر سے مطالعہ کیااور اس کے کامیاب اسلوبیاتی تجزیے پیش کئے۔خواجہ حسن نظامی اور ذاکر صاحب کی نثر سے متعلق ان کے مضامین ، نیز بیدی ، منٹو ، انتظار حسین ، سریندریر کاش پر ان کے مضامین اسلوبیاتی تنقید کے سر مائے میں منفر داور گراں قدر اضافے ہیں۔ گویی چند نارنگ نے اسلوبیات کوادبی تنقید سے ہم آمیز کر کے اسے زیادہ بامعنی، تہہ دار اور مؤثر بنا دیاہے۔اس لیے وہ اسلوبیات کو نئی معنویت عطا کرنے والے اردو کے سب سے متاز نقاد تصور کئے جاتے ہیں۔ گویی چند نارنگ نے معنیاتی نظام کے تجزیے کے ساتھ ساتھ ساختیات کے اصولوں سے بھی مد دلی ہے۔ "سانچہ کر بلابطورِ شعری استعارہ"اور"فیض کا جمالیاتی احساس اور معنساتی نظام" اردومیں ساختیات کے اطلاق کے بہترین نمونے ہیں جنھیں ہمیشہ حوالے کے طور پر استعال کیا جاتارہے گا۔اپنے مضمون ''ادبی تنقید اور اسلوبیات''میں گو پی چند نارنگ نے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ اد بی اظہار کے تجزیبے میں محض کسی ایک سطح کا تجزیبہ نہیں کیاجا تا بلکہ اس میں زبان کا کلی تصور اور اس کے معنی کے مضمر ات کا احساس بھی شامل ہو تا ہے۔

گوپی چند نارنگ رقم طراز ہیں کہ ان کے مضامین "اسلوبیاتِ انیس" یا" اقبال کاصوتیاتی نظام "میں بظاہر ایسامعلوم ہوتا ہے کہ ایک سطح کے تجزیے پر اکتفاکی گئی ہے لیکن حقیقت ہے ہے کہ ان میں معنیٰ کے اخر آن اور معنوی جہات سے صرفِ نظر نہیں کیا گیا ہے ، حالا نکہ اسلوبیاتی تنقید پر بیا اعتراض عام ہے کہ اس میں معنوی امکانات کو مکمل طور پر نظر انداز کر دیاجاتا ہے۔ گوپی چند نارنگ نے اسلوبیاتی تجزیے کے وسلے سے ان لسانی اور تخلیقی امتیازات کی نشاند ہی گی ہے جن سے کسی ادب پارے کی شاخت قائم ہوتی ہے اور اس کے توسط سے شاعریا ادیب کے بارے میں رائے قائم کرنے کی راہ ہموار ہوتی ہے۔ اس تجزیے کے دوران ، ان کی نظر صوتیات پر بھی ہوتی ہے اور اس سلسلے میں ردیف و قوانی ، اصوات کی حیثیت ، ہکاری اور معکوسی آ وازوں ، مصمتوں اور مصوتوں کے تناسب ، خاص الفاظ کی تکر ار ، اسما، صفت اور افعال اور شعر میں ان

کی نوعیت بھی پر مر کوز ہوتی ہے۔ گو پی چند نارنگ کی دانست میں اسلوبیاتی نقاد صرف نحویاتی حقیقت ہی کو اپنامقصود قرار نہیں دیتااور اسلوبیاتی تقید کا تفاعل محض نقطوں کی دروبست اور صوتی قدر اور لفظوں کی تراکیب کے موقف ہی تک محدود نہیں بلکہ وہ علم بدلیج اور علم بیان سے تخلیق کے استعارے کے پیرایے پر بھی غور وخوض کرتا ہے اور اس سلسلے میں صنائع بدائع، تمثیل، علامت اور پیکر تراشی کے نمونوں کا تجزیہ بھی کرتا ہے۔ بحر کے استعال، زحافات اور ارکان کے خصوصی موقف پر بھی نظر رکھنی پڑتی ہے۔

گو بی چند نارنگ نے کلا سکی ادب کے نما ئندہ شعر اء کے علاوہ معاصر فنکاروں کی اد بی تخلیقات کا بھی بڑی دیدہ وری اور نکتہ رسی کے ساتھ تجزیہ کیاہے۔ یہاں اس کاذکر کرنا بھی ضروری ہے کہ اپنے مخصوص اسلوب تنقید میں انھیں ادبی لسانیات کی جدید اور تازہ وضع کر دہ اصطلاحوں سے بھی کام لینا پڑتا ہے کیونکہ اکثر ایساہو تاہے کہ بادہ وساغر کیے بغیر بات نہیں بنتی۔ موجو دہ تہذیبی منظر نامے میں کو کی زبان اپنے خول میں بندرہ کر ترقی کی منزلیں نہیں طے کر سکتی۔ گویی چند نارنگ اد بی معاملات میں کشادہ نظری، اخذ و قبول اور گلوبلائزیشن (Globalisation) کے قائل رہے ہیں اور وہ مغربی ادب کے ضروری حوالوں سے احتر از نہیں کرتے۔ گو پی چند نارنگ نے فن کے ساختی وجو د کا ادراک کیا اور اس کی انفر ادیت کو متشکل کرنے والے ہیئتی عناصر کی تحلیل و تجزیے سے نتائج اخذ کئے ہیں۔ ہیئتی نقادوں میں جو وصف گو پی چند نارنگ کو امتیاز عطاکر تاہے ، وہ وسیع تناظر میں اد بی بصیرت و ذکاوت کے ساتھ فنکار کے تخلیقی عمل کے حوالے سے مختلف ابعاد کاپیۃ لگانے کی کوشش ہے۔وہ معنیاتی سطحوں پر اس طرح روشنی ڈالتے ہیں کہ فن کا تفاعل نمایاں اور منور ہو جا تاہے۔ یہ ار دو تنقید میں گو بی چند نارنگ کا ایک اہم کارنامہ ہے۔ وہ ہمیشہ نئی توسیعات اور ادب شاسی کی نئی جہات اور تنقید کے نئے افق کے متلاشی رہے ہیں۔ چنانچہ انھوں نے اسلوبیات کی نئی معروضی اور عملی بنیا دوں پر استوار طریقہ تنقید سے دلچہی لی۔ ار دوافسانے کے بارے میں ان کے تنقیدی محاکمات نقادوں کی رہبری کرتے ہیں۔ ان کے تنقیدی عمل کا آغاز لفظ شاسی سے ہو تاہے اور لسانیاتی نظام کے مضمرات کی نشان دہی پر جن کی معنویت مسلمہ ہے، ختم ہو تاہے۔ پریم چند، منٹو، بلونت سنگھ ، سریندریر کاش ، بلراج مین را، سلام بن رزاق ، محمد منشا یاد ، راجیندر سنگھ بیدی اور انتظار حسین پر ان کے تنقیدی مضامین مثال میں پیش کئے جاسکتے ہیں۔ گویی چند نارنگ نے اردوافسانہ پر پہلی باراس اسلوب تنقید سے ادبی معنویت کے نئے باب وا کئے۔انھوں نے افسانے کی استعاراتی اور علامتی ہئیت اور اساطیری فضاسے مربوط لسانی ساخت کامعنی خیز تجزبیہ پیش کیاہے۔ بدیہی امور سے قطع نظر کر کے مخفی مضمرات کی کھوج کووہ بامعنی تنقید تصور کرتے ہیں۔انھوں نے پریم چند

کی نمائندہ تخلیقات کے حوالے سے اُن کے اس طنز ملیج (Irony) کو واضح کیا ہے جو شطر نجے کے کھلاڑی، کفن، عید گاہ، دودھ کی قیمت، سواسیر گیہوں اور نئی بیوی جیسے افسانوں کی تلفظی فضا، فقر وں اور ترسیلی پیکروں کی تہہ میں پنہاں ہے۔ اسلوبیات سے ایک منزل آ گے بڑھ کر گوپی چند نارنگ نے ساختیات کے اصولوں کی بھی پذیرائی کی ہے۔ ساختیات کی تعریف کرتے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ ساختیاتی تقید ادبی متن اور ادبی قر اُت کی الیم شعریات وضع کر ناچاہتی ہے جو ان اصولوں اور قاعد وں کو تجریدی طور پر منضبط کر سکے جن کی روسے ادب کی مختلف شکلیں شاعری، ناول، افسانہ وغیرہ میں وجو دمیں آتی ہیں۔

اپنے مضمون "ساختیات اور ادب" بیس گوئی چند نارنگ نے سوسیور کی ساختیاتی گلر پر بڑا خیال انگیز تبحرہ کیا ہے اور اس
سلسلے میں متعدد زکات کی تشریحیں چیش کی ہیں اور ساختیات کی فلسفیانہ اساس سے بحث کرتے ہوئے انھوں نے سوسیور،
در بدا، لاکاں، رولاں بارت، اور فوکو وغیرہ کے تصورات سے عالمانہ انداز میں بحث کرتے ہوئے نتائج اخذ کئے ہیں۔
ساختیات کا عمل صرف ادبی تخلیق تک محدود نہیں، بلکہ اس کے دائرہ عمل میں دیومالا، رسم ورواج، عقائد، طور طریق اور
ہر وہ مظہر جو ترسیل پر اثر انداز ہو تاہے، سٹ آتا ہے۔ اوب چونکہ تہذیب انسانی کا خاص مظہر ہے، اس لیے ساختیات کا
موضوع بھی قرار پاتا ہے۔ گوئی چند نارنگ اردو تنقید میں ساختیات اور پس ساختیات کوروشناس کرانے والے پہلے نقاد ہیں
موضوع بھی قرار پاتا ہے۔ گوئی چند نارنگ اردو تنقید میں ساختیات سے متعلق ہے، وہی ایمیت حاصل ہے جو کسی وقت "اردو
تقید میں مقدمہ شعر و شاعری" کی طرح اردو تنقید کے ارتقائی سفر میں سنگے میل کی حیثیت رکھتی ہے اور ایک بدلی
ہوئی ادبی تقید میں کی ترجمان بھی ہے۔ گوئی چند نارنگ نے اردو تنقید کو ایک نئی جہت سے آشا کیا ہے۔ اس کا اندازہ لگانا
مشکل ہے کہ ساختیاتی اور پس ساختیاتی تنقید میں اردو کے کتنے نقاد گوئی چند نارنگ کے نقش قدم پر چل کر مزل تک پہنچ
سکس کے۔ اس کے لیے نرگس کو ہز اروں سال رونا اور فلک کو ہر سوں پھر نا پڑے گا' تب خاک کے پر دے " سے کوئی نقاد

(به شکریه "استعاره"، نئی دہلی۔)

## تنقید کا نیا منظرنامه: اُسلوبیات کے حوالے سے

### مرزا خلیل احمد بیگ

ادب کی تنقید ہمارے ذہنی و فکری رویتے کا ایک حصّہ ہے۔اس رویتے میں تبدیلی کے ساتھ ساتھ ادب کو سمجھنے اور پر کھنے، نیزاس کی افہام و تفہیم کے انداز بھی بدلے ہیں۔ادب کا مطالعہ اب نئے علوم اور نئے علمی نظریات کی روشنی میں کیاجانے لگاہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادبی تنقید کو اب بین العلومی (Interdisciplinary) حیثیت حاصل ہو گئی ہے۔ ادبی تنقید اب محض تاثریاو جدانی کیفیات کے اظہار، تشبیبہ واستعارے کے بیان، نیز فصاحت وبلاغت کے ذکرتک محدود نہیں رہ گئی ہے، بلکہ اس میں ادب کے حوالے سے نفسیاتی، فلسفیانہ اور ساجی مسائل کو بھی بیان کیا جانے لگاہے۔ اب ادب کی روایتی تنقید لیخی تاثراتی،رومانی اور جمالیاتی تنقید کے شانہ بشانہ نفساتی تنقید، فلسفیانہ تنقید اور ساجی تنقید بھی فروغ پاچکی ہے۔ یہ تینوں دبستان تنقید اپنے حربے اور طریق کار علی الترتیب نفسیات، فلسفہ اور ساجیات جیسے علوم سے اخذ کرتے ہیں۔ ادب کونئے علوم کے تناظر میں رکھ کر دیکھنے کاسلسلہ تا حال جاری ہے۔ اس امر کا اعتراف ہمارے بعض نقادوں نے کھل کر کیاہے، مثلاً جمیل حالبی اپنے ایک مضمون میں کھتے ہیں: ''گذشتہ پچاس سال کے دوران میں ہماری تنقید نے بھی ساجی علوم کی مد دسے ادب کے مطالعے کی طرح ڈالی ہے۔نفسیات کی اصطلاحات ہمارے ہاں بھی،اد بی اصطلاحات بن کر،عام ومر وّج ہو گئی ہیں۔فلسفۂ جمالیات نے بھی ہماری تنقید کو متاثر کیا ہے۔ طبیعیات، معاشیات و حیاتیات وغیرہ کے علاوہ آثار، لوک روایت، لفظیات، اسلوبیات وساختیات نے بھی ہماری تنقیدیر انز ڈالا۔اسی طرح'روایت' کی بازیافت کامسکلہ بھی ہماری تنقید کے سامنے آیا ہے۔ دلچیپ بات بیرہے کہ بیہ سارے انثرات، خواہ وہ روایت کی بازیافت کامسکلہ ہویانفسیات وعمر انیات اور دوسرے سائنسی علوم سے تنقید کے دائر ہُ کار کووسعت دینے کامسکلہ ہو،ان سب کامخرج ومنبع 'مغرب' ہے۔" (ا) ا یک اور شعبۂ علم جس نے بیسویں صدی کے نصف دوم میں اد بی تنقید کو گہرے طور پر متاثر کیاہے'لسانیات' (Linguistics) ہے۔ لسانیات پالسانیات جدید کاار تقابیسویں صدی کے آغاز میں پورپ میں فرڈی نینڈڈی سسپور کے

بے مثل لسانیاتی افکارسے ہو تاہے۔ (۲) بعد کے دور میں بلوم فیلڈ (۳) کی تحریروں سے اس علم کو نظریاتی و سعت اور قطعیت حاصل ہوتی ہے۔ ۱۹۵۰ء کے آس پاس اس علم کے نئے شعبے قائم ہوتے ہیں، اور اس دہائی کے اواخر میں 'صلوبیات' (Stylistics) کی بنیاد پڑتی ہے جس کے لئے امریکی ماہرین لسانیات و اسلوبیات ٹامس اے۔ سیبیوک، آرکی بالڈ اے۔ ہل، ڈیل ایچ۔ ہائمز، سال سپورٹا، جان ہولینڈر اور رولاں ویلز کی خدمات لاکتی ستاکش ہیں۔ (۲)

اسلوبیات دراصل ادب کے لسانیاتی مطالعے اور تجزیے کا دوسر انام ہے۔ لسانیات میں چوں کہ زبان کاسائنسی مطالعہ و تجزیہ کیا جاتا ہے، اس لیے اسلوبیات بھی ادب کی زبان کے سائنسی مطالعے اور تجزیے سے ہی سروکارر کھتی ہے۔ چوں کہ ادب میں زبان کے مخصوص استعمال سے اسلوب تشکیل پاتا ہے، لہذا اسلوبیات کو مطالعۂ اسلوب بھی کہتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ کسی شاعر یاادیب کے اسلوب کا مطالعہ زبان کے ہی حوالے سے کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح اسلوب کا جو مطالعہ لسانیات کی روشنی میں کیا جاتا ہے اور جس میں لسانیاتی طریق کارسے مدد کی جاتی ہے، اسے اسلوبیاتی مطالعہ کہتے ہیں۔ اسی مطالعہ کو 'اسلوبیاتی تنقید فاسفے سے اور ہیں عام دیا گیا ہے۔ جس طرح نفسیاتی تنقید نفسیات سے، فلسفیانہ تنقید فلسفے سے اور ساجی تنقید ساجیات سے مدد لیتی ہے۔ اسی لیے اسلوبیاتی نفید لسانیات سے مدد لیتی ہے۔ اسی لیے اسلوبیاتی فقاد کے لیے لسانیات کی مہادیات سے کماحقہ' واقفیت نہایت ضروری ہے۔

اسلوبیاتی تقید میں زبان کے ادبی اور تخلیقی استعال کے مطالعے کو بنیادی ابھیت حاصل ہے۔ زبان کا تعلق ایک طرف ادب سے ہے تو دوسری طرف لسانیات ہے۔ زبان ادبی و شعری اظہار کا ذریعہ (Medium) تو ہے ہی، لیکن یہی زبان لسانیات کامواد وموضوع (Content and subject matter) بھی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ادب اور لسانیات میں لسانیات میں انہاں کی نوعیت جدا گانہ ہے۔ ایک ادیب یا شاعر جب زبان کو ذریعیۂ اظہار کے طور گرارشتہ پایاجاتا ہے۔ لیکن دونوں میں زبان کی نوعیت جدا گانہ ہے۔ ایک ادیب یا شاعر جب زبان کو ذریعیۂ اظہار کے طور پر استعال کرتا ہے تو وہ اس میں طرح طرح کے تصرفات سے کام لیتا ہے اور ضرورت پڑنے پر وہ اس میں کا شے چھانٹ اور تو ٹر پھوڑ کرنے سے بھی گریز نہیں کرتا۔ اس طرح وہ لسانی ضابطوں اور قاعدوں ، نیز زبان کے مرقبہ اصولوں (Norms) سے انحراف کرتا ہے جس کے نتیج میں وہ نئے نئے لسانی سانچے تشکیل دیتا ہے ، نئی نئی تراکیب اختراع کرتا ہے اور نت نئے نئے تلاز مات وانسلاکات وضع کرتا ہے۔ یہ تمام با تیں اس کے اسلوب کی تھیر و تشکیل میں مدد گار ثابت ہوتی ہیں۔ ان لسانی تصرفات وانحر اعات سے وہ اپنی زبان خود تخلیق کرتا ہے اور اس کے وسلے سے اپناجدا گانہ اسلوب ہوتی ہیں۔ ان لسانی تصرفات وانسلاکات و محملی زبان خود تخلیق کرتا ہے اور اس کے وسلے سے اپناجدا گانہ اسلوب کی تھیل دیتا ہے۔ اسلوب کی اسی انفرادیت کے باعث ہم کسی ادیب یا شاعر کی بھیان قائم کرتے ہیں اور اسے دوسرے بھی تھیل دیتا ہے۔ اسلوب کی اسی انفرادیت کے باعث ہم کسی ادیب یا شاعر کی بھیان قائم کرتے ہیں اور اسے دوسرے بھی تھیل دیتا ہے۔ اسلوب کی اسی انفرادیت کے باعث ہم کسی ادیب یا شاعر کی بھیان قائم کرتے ہیں اور اسے دوسرے بھی تھیل دیتا ہے۔ اسلوب کی اسی انفرادیت کے باعث ہم کسی ادیب یا شاعر کی بھیان قائم کرتے ہیں اور اسے دوسرے بھی تھیل دیتا ہے۔ اسلوب کی اسی انفرادیت کے باعث ہم کسی ادیب یا شاعر کی بھیان قائم کرتے ہیں اور اسے دوسرے بھی تھیل دیتا ہوں اسلام

ادیب یا شاعر سے ممیّز قرار دیتے ہیں۔ اسلوب کی اہمیت اس لیے بھی ہے کہ کسی ادیب یا شاعر کی انفر ادیت جانے کے لیے ہمیں بالآخر اس کے اسلوب کا ہی سہار الینا پڑتا ہے، ورنہ موضوعات تو کسی کی ملکیت نہیں ہوتے۔ اس طرح زبان ایک طرف بہ طور ذرایعۂ اظہار ادب سے اپنار شتہ استوار کرتی ہے تو دو سری طرف وہ لسانیات کے لیے مواد وموضوع فر اہم کرتی ہے۔ لسانیات زبان کے مطالعے اور تجزیے کا کام اپنے اصولوں اور طریقوں کے مطابق سر انجام دیتی ہے۔ یہی اصول اور طریقے ادبی زبان کے مطالعے اور تجزیے میں بھی ہروئے عمل لائے جاتے ہیں۔ چوں کہ ادبی و تخلیقی زبان کا میہ مطالعہ قطعیت کے ساتھ منظم طور پر کیا جاتا ہے ، اور اس مطالعے میں سائنسی اور معروضی انداز اختیار کیا جاتا ہے ، نیز اس کی اینی نظری بنیا دیں اور عملی ضا بطے ہیں ، اس لیے اس کی حیثیت ایک با قاعدہ شعبۂ علم کی ہوگئ ہے جے 'اسلوبیات ' کہتے ہیں۔ گو پی چند نارنگ جن کی دلچین کا خاص مید ان اسلوبیات ہے ، اپنی گر ال قدر تصنیف ادبی تنقید اور اسلوبیات میں اس

"اسلوبیات وضاحتی لساینات (Descriptive Linguistics) کی وہ شاخ ہے جو ادبی اظہار کی ماہیت، عوامل اور خصائص سے بحث کرتی ہے۔ اور لسانیات چوں کہ سماجی سائنس ہے، اس لیے اسلوبیات اسلوب کے مسلے سے تاثر اتی طور پر نہیں، بلکہ معروضی طور پر بحث کرتی ہے، نسبتہ قطعیت کے ساتھ اس کا تجزیہ کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے، اور مدلّل سائنسی صحت کے ساتھ نتائج پیش کرتی ہے۔ "( ۵ )۔

اسلوبیات کو'اد بی اسلوبیات ' ( Literary Stylistics ) سے ممیّز کرنے کے لئے کبھی کبھی 'لسانیاتی اسلوبیات ئیں ادب کے مطالعے کاروایتی (Linguistic Stylistics ) کی اصطلاح بھی استعال کی جاتی ہے۔ اد بی اسلوبیات میں ادب میں مان یارے کی انداز پایاجا تاہے، جب کہ لسانیاتی اسلوبیات کا تعلق بر اور است لسانیات سے ہے جس میں ادبی متن یا فن پارے کی لسانیاتی خصوصیات وامتیازات (اسلوبی خصائص) کو اجاگر کیاجا تاہے۔ یہ اسلوبی خصائص (Styly-features) زبان کی صوتی، صرفی، لغوی، نحوی اور معنیاتی سطحوں پر نشان زد کیے جاتے ہیں۔ مسعود حسین خال جو اردو میں اسلوبیاتی تنقید کے بنیاد گذار ہیں 'اسلوبیات ' پر ، 'لسانیاتی اسلوبیات ' کی اصطلاح کو ترجیح دیتے ہیں۔ انھوں نے اپنے ایک مضمون کا عنوان بھی ''لسانیاتی اسلوبیات اور شعر ''رکھاہے ، جس میں وہ لکھتے ہیں:

"لسانیاتی اسلوبیات کے عنوان سے مجھے بحث کرنے میں دوقتیم کی سہولتیں مل جاتی ہیں؛ایک تومیر اروئے سخن صرف ان ماہرین لسانیات کی جانب رہتاہے جنھوں نے جدید لسانیات (توضیحی لسانیات) کااطلاق شعر کی افہام و تفہیم پر کیاہے، دوسرے ان معتر ضین کامنہ بند ہو جاتا ہے جو لسانیات سے ناواقفِ محض ہیں اور ادبی ناقدین کے فقروں اور قولِ محال پر وجد کرتے رہتے ہیں۔" (۲)

لسانیاتی اسلوبیات کاسلسلہ ساختیات (Structuralism) سے بھی جاملتا ہے۔ ادبی اسلوبیات کو فروغ دینے والوں میں لیوسپٹرز کانام سر فہرست ہے۔ ادبی اسلوبیات اپنے مزاج کے اعتبار سے معروضی اور لسانیاتی کم، اور داخلی اور ادبی زیادہ

\_\_\_\_

(٣)

یہاں اس امر کاذکر ضروری ہے کہ اسلوبیات ادب کے مطالعے کانام نہیں، بلکہ ادب میں زبان کے استعمال یااد بی زبان کے مطالعے کانام ہے جو لسانیات کی روشنی میں کیا جاتا ہے۔ بیہ بات بھی ذہن نشیں رہنی چاہے کہ ہر لسانیاتی مطالعہ اسلوبياتی مطالعه قرار نہيں دیا جاسکتا،لیکن ہر اسلوبیاتی مطالعہ لسانیاتی مطالعہ بھی کہا جاسکتا ہے۔ادب کے اسلوبیاتی مطالعے کی بنیاد لسانیاتی تجزیہ پرر کھی جاتی ہے، لیکن لسانیاتی تجزیہ کے بعد متن یافن یارے کے لسانی امتیازات کو جنھیں 'اسلونی خصائص' (Style-features) بھی کہتے ہیں، نشان زد کر ناضر وری ہو تاہے۔ بعض او قات ان اسلونی خصائص کی توجیہہ بھی اسلوبیاتی تجزیے کا جزو قراریاتی ہے۔اس لیے اسلوبیات یا اسلوبیاتی تنقید کوادب کالسانیاتی تجزیہ اور اس تجزیے سے بر آمد ہونے والے اسلوبی خصائص کی شاخت و دریافت قرار دینا بجاہو گا۔ اسلوبی خصائص فن یارے کے لسانی امتیازات کے حامل ہوتے ہیں، جن کی شاخت کے بغیر اسلوبیاتی مطالعہ یا تجزیہ نامکمل ر ہتا ہے۔اسلوبی خصائص کو ہم کسی فن یارے کے لسانیاتی تجزیے کا نچوڑ کہہ سکتے ہیں۔اسلوبی خصائص زبان کے مخصوص استعال سے پیداہوتے ہیں۔ زبان سے متعلق ہر وہ خصوصیت اسلونی خصوصیت کہی جاسکتی ہے جسے زبان کے عام دھارے سے الگ کیا جاسکے اور جو اپنے انو کھے بن کی وجہ سے قاری کی توجہ فوراً اپنی جانب مر کوز کر لے۔اسلو بی خصائص ادیب کی جدت طبع کا بھی مظہر ہوتے ہیں اور اس کی تخلیق کو منفر دبنا دیتے ہیں۔اسلوبی خصائص جن لسانی عناصر پر مشتمل ہوتے ہیں ان میں آوازیں،الفاظ، فقرے اور جملے خاص اہمیت رکھتے ہیں۔ بعض آوازوں کے نمونے ( Sound patterns) یا آوازوں کی مخصوص ترتیب و تنظیم ، نیز کوئی مخصوص لفظ، یاکسی لفظ کا مخصوص استعال یاکسی فقرے اور جملے کا انو کھا استعال اسلوبی خصوصیت کا حامل بن سکتاہے۔ اسلوبی خصائص زبان کی تمام سطحوں پر جن میں صوتی، صرفی، لغوی، نحوی اور معنیاتی سطحیں شامل ہیں، پائے جاتے ہیں، ان تمام سطحوں پر زبان کے انو کھے، منفر د، مخصوص اور

# تصر فانه، نیز تخلیقی استعال سے اسلوبی خصائص بر آ مدہوتے ہیں۔(۷)

جیسا کہ پہلے کہاجا چکا ہے کہ ادبی زبان مخلیقی ہوتی ہے۔ یہ عام بول چال یاروز مرہ کی زبان سے مختلف ہوتی ہے۔ عام بول چال کی زبان اپنی مرقحہ ڈگر پر چلتی ہے اور لسانی ضالطوں اور قاعدوں کی پابند ہوتی ہے۔ اس میں روایت اور چلن کا بھی پاس ہو تا ہے۔ اس کے بر عکس ادبی اور تخلیقی زبان اکثر مر وجہ لسانی ضالطوں اور اصولوں سے انحر اف (Deviation) کی دانستہ اور منظم طور پر خلاف ورزی کے نتیجے میں ظہور پذیر ہوتی ہے۔ اس میں اکثر زبان کے معیارات (Norms) کی دانستہ اور منظم طور پر خلاف ورزی پائی جاتی ہے۔ اس میں روایت اور چلن کی پاسداری کا بھی فقد ان ہو تا ہے ، نیز لفظوں کو جملوں میں ترتیب دیتے وقت انتخابی پابندیوں (Selectional restrictions) کی بھی خلاف ورزی کی جاتی ہے۔ دو سرے لفظوں میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ ادبی اور تخلیقی سطح پر زبان کو بر سنے کا ادیب کا رویت ''ڈوسیٹ'' (۸) ہو تا ہے۔ لسانیات کے دبستانِ پر اگ کو Prague School کے متاز ماہر لسانیات اور ادبی نقاد مکارو و سکی نے زبان کے اس تخلیقی عمل کو Background ہو تا ہے۔ یہ بات بدیمی ہے کہ عام بول چال میں زبان کا استعال غیر شعوری اور خود کارانہ (Automatized کے متاز ماہر لبانیات کے اس تعال غیر شعوری اور خود کارانہ (بیس بلکہ غیر خود کارانہ اور علی کو کارانہ و تا ہے۔ یہ لیکن ادب و شعر میں زبان کا استعال شعوری کی زبان کو روایتی، یاخو د کارانہ نہیں بلکہ غیر خود کارانہ اور حیاروں معیاروں ہو تا ہے۔ مکاروو سکی کا خیال ہے کہ شاعری کی زبان کو روایتی، یاخو د کارانہ نہیں بلکہ غیر خود کارانہ اور معیاروں ہو تا ہے۔ مکارور سے آخو اف کہا جائے۔

ادبی یا تخلیقی زبان لسانی انحرافات کے علاوہ لسانی نمونہ بندی (Verbal patterning) کی بھی حامل ہوتی ہے۔ لسانی متن میں حسن تر تیب پیدا کرنے کانام ہے۔ ایک ادبی فن کار مختلف آوازوں، لسانی سانچوں، نیز لفظوں اور ترکیبوں کے نادر نمونوں سے اپنے فن پارے میں حسن ترتیب پیدا کر تا ہے۔ رومن یا کولبن نے اسی چیز کو متن کے ترکیبوں کے نادر نمونوں سے اپنے فن پارے میں حسن ترتیب پیدا کر تا ہے۔ رومن یا کولبن نے اسی چیز کو متن کے شافت اور مطالعہ اسلوبیاتی تنقید کا ایک اہم حصتہ ہے۔ ہر زبان کے ادب میں صوتی، صرفی، لغوی، نحوی / قواعدی، اور معنیاتی سطح پر بے شار اسلوبیاتی طریق (Stylistic devices) اختیار کیے جاتے ہیں جن سے ادبی فن پارے میں حسن پیدا ہو تا ہے۔ ان تمام اسلوبیاتی طریقوں کا مطالعہ اسلوبیاتی تنقید کے دائرے میں آتا ہے۔ ہر زبان کی شاعری میں حسن پیدا ہو تا ہے۔ ان تمام اسلوبیاتی طریقوں کا مطالعہ اسلوبیاتی تنقید کے دائرے میں آتا ہے۔ ہر زبان کی شاعری میں

صوت و معنیٰ کے اتصال اور ان کے در میان رشتوں سے بھی کام لیاجا تا ہے۔ اسلوبیاتی تنقید کا کام ہے کہ وہ صوت و معنی کے باہمی رشتوں کا پتالگائے اور اس کی توجیہہ بیان کرے۔

ممتاز انگریزی نقاد اور دانشور آئی۔اے۔رچرڈز نے اپنے ایک مضمون میں لکھاہے کہ نظم ایک 'سوٹ کیس' کی مانند ہوتی ہے جے شاع ' ' pack "کر تا ہے (۱۱)۔ یہاں سوٹ کیس کو "پیک "سوٹی ہے جے شاع ' 'pack "کر تا ہے (۱۱)۔ یہاں سوٹ کیس کو "پیک "کر نے سے مر اد نظم کو مختلف النوع اسلوبیاتی اور لسانیاتی خصوصیات سے پُر کر نایعنی آراستہ کر ناہے جو شاع کا کام ہے اور سوٹ کیس کو "ان پیک "کرنے سے مر اد ان خصوصیات کی دریافت اور شانحت ہے جو قاری کا کام ہے۔ نقاد بھی ایک سوٹ کیس کو "ان پیک "کرنے سے مر اد ان خصوصیات کی دریافت اور شانحت ہے جو قاری کا کام ہے۔ نقاد بھی گزرتا ہے قاری ہو تا ہے۔ ایک ذبین قاری کسی نظم کو پڑھ کر جمالیاتی تجربے سے گزرنے کے علاوہ لسانیاتی تجربے سے بھی گزرتا ہے جس سے نظم کی زبان اور اس کے اسلوب سے متعلق بہت سے خصائص کا اسے ادراک ہو جاتا ہے، لیکن ان خوبیوں یا خصائص کو منظم طور پر نشان زد کرنے اور بیان کرنے کا کام نقاد انجام دیتا ہے۔ نقاد نظم یا فن پارے کا باریک بینی کے ساتھ مطالعہ و تجزیہ کرتا ہے اور اس کے اسلوبی خصائص کی شاخت کرتا ہے۔ گویا 'سوٹ کیس' کو "ان پیک "کرنے میں وہ قاری کی مد د کرتا ہے۔ اور اس کے اسلوبی خصائص کی شاخت کرتا ہے۔ گویا 'سوٹ کیس' کو "ان پیک "کرنے میں وہ قاری کی مد د کرتا ہے۔

غرض کہ زبان اور اس کی تمام سطحات کے حوالے سے شعر و ادب کا کسی بھی نوع کا مطالعہ جو لسانیات کی روشنی میں کیا جاتا ہے، اسلوبیاتی مطالعہ کہلا تاہے۔ اسلوبیاتی تنقید بھی اسی کانام ہے۔ اب جب کہ ادبی تنقید اپنے داخلی اور تاثر اتی خول سے باہر نکل رہی ہے، توقع کی جاتی ہے کہ آنے والے دور میں ادب اور لسانیات کے در میان باہمی رشتے مزید استوار ہوں گے اور ادب کے مطالعے میں لسانیات کے اطلاق کا دائرہ اور وسیع ہوگا اور اسی کے ساتھ اسلوبیاتی مطالعہ، ادب نئے جہات وابعاد سے روشناس ہوگا۔

(r)

جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ اسلوبیات کاسلسلہ ساختیات (Structuralism) سے بھی ملتا ہے، لہذااس امر کاذکر یہاں، بیجا نہ ہو گا کہ روایتی نظریۂ ادب یاروایتی تنقید میں 'مصنف' (Author) کو مرکزی حیثیت حاصل تھی، لیکن دھیرے دھیرے مصنف کا طلسم ٹوٹنا گیااور مصنف کی جگہ 'متن' (Text) کو مرکزی حیثیت حاصل ہو گئی۔ یہیں سے ساختیاتی نظریۂ ادب یاساختیاتی تنقید کی ابتد اہوتی ہے۔ روایتی تنقید سے ساختیات یاساختیاتی تنقید تک کاذہنی سفر کافی لمبا ہے۔ اس کے لیے اگر ایک طرف فرانسیسی ہئیت پیندی (Russian Formalism) نے راہیں ہموار کیس تو دوسری طرف روسی ہئیت پیندی فرڈی

نینڈڈی سیور کی مرہونِ منت ہے۔ ڈی سیور کی کتاب Course in General Linguistics ہوئی، ساختیاتی نظریے کا نقطۂ آغازہے۔ روسی ہئیت پیندی نے ماسکو لنگوسٹک سرکل کے بعد ۱۹۱۷ء میں شائع ہوئی، ساختیاتی نظریے کا نقطۂ آغازہے۔ روسی ہئیت پیندی نے ماسکو لنگوسٹک سرکل (Moscow Linguistic Circle) کے زیر اثر پندرہ سال تک (۱۹۱۵ء تا ۱۹۳۰ء) فروغ پایا۔ اس تنظیم سے وابستہ ہوگئے جن وابستہ ہوگئے جن مارووسکی کا قعلق بھی اسی دبستان سے تھا۔ روسی ہئیت پیندی اور ساختیات میں سے رومن یا کو بسن نے کافی شہرت پائی۔ مکارووسکی کا تعلق بھی اسی دبستان سے تھا۔ روسی ہئیت پیندی اور ساختیات سے اس کے رشتے کے بارے میں ناصر عباس نیر لکھتے ہیں:

"ایک تحریک کے طور پر ہئیت پیندی روس میں کم و ہیش دس برس تک فعال رہی۔ یہی زمانہ روس میں مار کسزم / سوشلزم کے ہمہ جہت فروغ کا بھی ہے جس میں کسی انفرادی، فکری، تخلیقی اور غیر افادی سرگرمی کی گنجائش نہیں تھی۔ چنانچہ ہئیت پیندی جوایک سائنسی طرز کی خالص ادبی تھیوری کی جتجو میں تھی سٹالن کے زیر عتاب آئی، اور اس پر پابندی لگادی گئی۔ نتیجۃ بہئیت پیندوں کو یا تو جلاو طن کر دیا گیا یا خاموش، اور ان کے کام کی اشاعت ممنوع قرار دے دی گئی۔ یہی ساسی جر بعد ازال بھیس بدل بدل کر ان تمام تنقیدی تصورات اور تعقلات سے متصادم ہو تارہا ہے جومار کسی تنقیدی فکر سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ روسی ہئیت پیندی نے چول کہ ادب کے بنیادی سوالات کو جدید عہد کے مجموعی فکری مز ان کے تحت چھٹر اتھا، اور ادب کی بنیادی حقیقت یعنی 'ادبیت' (Literariness) کو سائنسی ضابطوں میں بیان کرنے کی کو شش کی تھی، اس لیے روس میں اس پر سیاسی بند شیں اس کا پچھ نہیں بگاڑ سکیں، اور بیسویں صدی کے نصف آخر میں جب ساختیات کا چلن ہواتوروسی ہئیت پیندی، ایک مختی خزانے کی طرح دریافت کر لی گئی۔ اسے نہ صرف 'نئی تنقید' سے ہم آ ہنگ بلکہ ہواتوروسی ہئیت پیندی، ایک مختی خزانے کی طرح دریافت کر لی گئی۔ اسے نہ صرف 'نئی تنقید' سے ہم آ ہنگ بلکہ مواتوروسی ہئیت پیندی، ایک مختی خزانے کی طرح دریافت کر لی گئی۔ اسے نہ صرف 'نئی تنقید' سے ہم آ ہنگ بلکہ مواتوروسی ہئیت پیندی، ایک میش کر لیا گیا''۔ (۱۲)

ساختیات یاساختیاتی نظریۂ ادب و تنقید کواس وقت تک مکمل فروغ حاصل نہیں ہواجب تک کہ امریکی ساختیاتی لسانیات (American Structural Linguistics) کاار تقاعمل میں نہیں آگیا۔ اس کے ارتقاکا سہر ابلوم فیلڈ کے سر ہے جس کی عہد آفریں کتاب ۱۹۳۳ Language ء میں نیویار ک سے شائع ہوئی۔ بلوم فیلڈ کا طلسم ۱۹۵۰ء کی دہائی تک قائم رہا۔ اس کے بعد امریکی ساختیاتی لسانیات کے افق پر نوام چامسکی نمود ار ہواجس کی کتاب Syntactic تک قائم رہا۔ اس کے بعد امریکی ساختیاتی لسانیات سے دنیائے لسانیات میں ایک زبر دست انقلاب پیدا ہو گیا۔ چامسکی کا فسوں ۱۹۷۰ء کی دہائی تک قائم رہا۔

ساختیاتی نظریۂ اوب ہی کے زیرِ اثر عملی تقید (American Criticism) اور 'نئی تقید'، (Practical Criticism) یا'امریکی نئی تنقید' (American New Criticism) وجو دمیں آئی جس سے وابستہ نقادوں میں۔ آئی اے۔ رچر ڈز،الیف۔ آر لیوس، ٹی۔ایس۔ایلیٹ۔ولیم امپسن،نار تھر وپ فرائی اور کلینتھ بروکس خاص اہمیت رکھتے ہیں۔ نئی تقید معروضی تنقید (Objective Criticism) ہے جس میں متن (Text) کو مرکزی حیثیت حاصل ہے اور متن کا ہی معروضی مطالعہ (Objective reading) اس تنقید کا بنیادی مقصد ہے۔ مصنف اور اس کے عہد یادیگر خارجی عوامل سے اس کا کوئی سروکار نہیں۔ نئی تنقید میں لفظ کے حوالوں سے معنی کی تعبیر پر توجہ مرکوزی جاتی ہے۔اس کا انداز تشریکی الدین احمد نئی سروکار نہیں۔ نئی تنقید میں لفظ کے حوالوں سے معنی کی تعبیر پر توجہ مرکوزی جاتی ہے۔اس کا انداز تشریکی الدین احمد نئی تشریکی پر سارازور صرف کیا جاتا ہے۔ کلیم الدین احمد نئی تقید کے بارے میں لکھتے ہیں:

"نئی تنقید الفاظ کی ایک دوسرے پر اثر اند ازی سے متعلق ہے۔ نئے نقاد نے نفسیات کے آلے لے کر الفاظ اور تخیلی پیکروں کی تعبیر ات اور ان کی جانچ کی ...... یہ لفظ پہلی بار Springarn نے اپنے لکچر ' The New نیکروں کی تعبیر ات اور ان کی جانچ کی ...... یہ لفظ پہلی بار Springarn نے ایسے کہ رچر ڈز اور Leavis اس نئی تقید کے بانی ہیں۔" (۱۳)

اسلوبیاتی تنقید میں بھی متن کا معروضی مطالعہ کیا جاتاہے، لیکن اس کا انداز توضیحی (Descriptive) ہوتاہے۔ اسلوبیاتی تنقید میں زبان کی تمام سطحوں (صوتی، صرفی لغوی، نحوی قواعدی اور معنیاتی) کے حوالے سے متن کے اسلوبی خصائص کی توضیح پر توجہ مرکوز کی جاتی ہے۔

ساختیات سے ماپس ساختیات (Post-structuralism) ، کی کو نبلیں پھوٹیں جس کے تحت فروغ پانے والے نظریات میں 'رقِ تشکیل میں ' متن' اور نظریات میں 'رقِ تشکیل میں ' متن ' اور کا بانی ہے جس کی متنیت ' (Text and Textuality) کے تصورات کو بیحد اہمیت حاصل ہوئی۔ درید اس نظریے کا بانی ہے جس کی کتاب Of Grammatology کو بین الا قوامی شہرت حاصل ہوئی۔ (۱۴)

پس ساختیات کے زیر اثر' قاری۔ رسپانس نظریہ' (Reader-Response Theory) کو فروغ حاصل ہواجس میں قاری کی مرکزیت پر زور دیا گیا (۱۵)۔ پس ساختیاتی نظریے کے فروغ میں دریدا کے علاوہ رولاں بارت، کرسٹو فرنورس، لاکاں، جولیا کرسٹیوا، فوکو، اسٹیلے فش، ولف گانگ ایزر اور جوناتھن کلرکی خدمات لاکتِ ستاکش ہیں۔ اسلوبیاتی تنقید جہاں بعض امور میں ساختیاتی نظریۂ ادب یاساختیاتی تنقیدے مماثلت رکھتی ہے وہیں یہ کئ لحاظ سے ادبی تنقید سے مختلف ہے۔ ذیل میں اسلوبیاتی تنقید اور ادبی تنقید کے در میان فرق کو واضح کیا گیاہے:

ا۔ اسلوبیاتی تنقید معروضی ہوتی ہے۔ اس کے برعکس ادبی تنقید خالص داخلی ہوتی ہے جس کی بنیاد ذاتی زاوئے اور ذاتی پبند وناپیندیر قائم ہوتی ہے۔

۲۔ اسلوبیاتی تنقید میں فن پارے کے سائنٹفک تجزئے سے کام لیاجا تاہے، جب کہ ادبی تنقید میں قاری کے اس تاثر کو تنقید کی بنیاد بنایاجا تاہے جو فن پارے کے مطالعے سے اس کے ذہن پر پیداہو تاہے۔ اس لئے اس تنقید کو' تاثر اتی تنقید' بھی کہتے ہیں۔

سر۔ اسلوبیاتی تنقید مشاہداتی (Observational) ہوتی ہے،جب کہ ادبی تنقید میں تخیل آمیزی سے کام لیاجا تا ہے اور ذوق اور وجدان کوغیر معمولی اہمیت دی جاتی ہے۔

۷- اسلوبیاتی تنقید مبنی بر متن (Text-Oriented) ہوتی ہے جس میں متن کو مرکزی اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ اس کے علی الرغم ادبی تنقید میں متن یافن پارے کے علاوہ ادیب کی شخصیت، اس کی ذاتی زندگی، اس کے عہد کے حالات و واقعات، نیز ساجی کو اکف اور دیگر خارجی عناصر کو زیر بحث لا یاجا تاہے۔ اس لئے ادبی تنقید کو 'سوانجی تنقید' بھی کہتے ہیں۔ ۵۔ اسلوبیاتی تنقید میں ادب میں کام آنے والی زبان کی کار پر دازیوں اور اس کے تخلیقی امکانات سے بحث کی جاتی ہے، نیز فن پارے کے لسانی امتیازات یا اسلوبی خصائص کو نشان زد کیاجا تاہے۔ اس کے بر عکس ادبی تنقید میں پلاٹ، کا انٹر پلاٹ، کلا مکس، ہیر و، ہیر وئن، ویلن، نیز شاعری کے حوالے سے تخیل، فکر اور جذبے کو بحث کا موضوع بنایاجا تا

۱- اسلوبیاتی تنقید میں سادہ زبان، راست اظہار اور توضیحی (Descriptive) اندازسے کام لیاجا تاہے۔اس کے برعکس ادبی تنقید میں مبالغہ آرائی سے کام لیاجا تاہے، نیز مبالغہ آمیز تعمیمات پیش کی جاتی ہیں۔ علاوہ ازیں خوب صورت ترکیبیں اور دلچسپ فقرے بھی استعال کئے جاتے ہیں۔

یہاں اسلوبیاتی تنقید کی غرض وغایت اور اس کے مفہوم اور مقاصد پر بھی روشنی ڈالنا بیجانہ ہو گا:

- ا۔ زبان واسلوب کے حوالے سے ادب کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔
- ۲۔ لسانیات کی مختلف سطحوں پر ادبی فن یارے کا تجزیہ کیا جاتا ہے۔
  - س زبان کے ادبی و تخلیقی استعمال سے بحث کی جاتی ہے۔

- ہ۔ ان لسانی عوامل سے بحث کی جاتی ہے جو کسی شاعر یاادیب کے اسلوب کی تشکیل کرتے ہیں۔
- ۵۔ صرف فن پارے ہی کو مطالعے کی بنیاد بنایا جاتا ہے۔خارجی موثرات سے کوئی بحث نہیں کی جاتی۔
- ۲۔ نوق، وجدان، تاثر اور داخلیت کو کوئی جگہ نہیں دی جاتی اور اقداری فیصلوں سے گریز کیاجا تاہے۔

ذیل میں اسلوبیاتی تنقید کے طریق کار کی بھی نشان دہی کی جاتی ہے:

- ا۔ ادب کے اسانیاتی تجزیے سے کام لیاجاتا ہے۔
- اسلوبی خصائص کونشان زد کیاجا تاہے۔
- ۳۔ متن یافن پارے کے حوالے سے ادیب کے لسانی روئے سے بحث
  - کی جاتی ہے۔
  - ۸۔ تجزیاتی انداز اور معروضی نقطهٔ نظر اختیار کیا جاتاہے۔

آخر میں اس امر کا ذکر بیجانہ ہوگا کہ اسلوبیات یا اسلوبیاتی تنقید نے تبھی بھی ادب کے ہمہ جہتی مطالعے کا دعوانہیں کیا ،اور کوئی بھی تنقید اس طرح کا دعوانہیں کر سکتی ،خواہ وہ سائنٹفک تنقید ہی کیوں نہ ہو۔ تنقید خواہ نفسیاتی ہو یا فلسفیانہ ،ساجی ہو یا تاریخی ، یہ اپنے اپنے حدود اور دائرہ کار میں رہ کر ہی اپنا فریضہ انجام دے سکتی ہے۔ان میں سے کوئی بھی تنقید مطالعۂ ادب کے تمام تر پہلوؤں اور رخوں کا احاطہ نہیں کر سکتی۔اسلوبیاتی تنقید اس کلیے سے مشتنی نہیں۔لیکن اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ اسلوبیاتی تنقید ادب کی تحسین و تفہیم میں ادبی تنقید کی خاطر خواہ معاونت مدد کر سکتی ہے۔

### حواشي

- ا۔ جمیل جالبی،"نئی تنقید کامنصب"، مشموله 'نئی تنقید' (جمیل جالبی) مریته خاور جمیل ( د ہلی: ایجو کیشنل پبلشنگ ہاؤس، ۱۹۹۴ء) ،ص ۲۴۔
- ۲۔ فرڈی نینڈڈی سیور (Ferdinand de Saussure) کے لسانیاتی افکار کے لئے دیکھئے اس کی کتاب Linguistics Course in General جو اس کی وفات کے بعد ۱۹۱۴ء میں پیرس سے شائع ہوئی۔ اصل کتاب فرانسیسی زبان میں ہے۔ ویڈ بیسکن (Baskin Wade) نے اس کا انگریزی زبان میں ترجمہ کیا جو ۱۹۵۹ء میں نیویارک سے شائع ہوا۔
- سر۔ اس ضمن میں دیکھئے بلوم فیلڈ) (Leonard Bloomfield کی عہد آفریں کتابLanguage جو پہلی بار ۱۹۳۳ء میں نیویارک سے شائع ہوئی۔
- ۳۔ ان ماہرینِ لسانیات واسلوبیات کے مقالات ٹامس اے۔ سیبیوک (Thomas A Sebeok) کی مرتب کردہ کتاب اُس کا نفرنس کردہ کتاب اُس کا نفرنس اللہ ہیں۔ یہ کتاب اُس کا نفرنس میں پیش کئے گئے مقالات کا مجموعہ ہے جو زبان و اسلوب کے موضوع پر امریکا کی سوشل سائنس ریسر ہے کو نسل کے زیرِ اہتمام انڈیانا یونیورسٹی میں ۱۹۵۸ء میں منعقد ہوئی تھی۔
  - ۵ گوپی چند نارنگ، "ادبی تنقید اور اُسلوبیات" (د ہلی: ایجو کیشنل پباشنگ ہاؤس، ۱۹۸۹ء) ، ص ۱۵ ۔
  - ٦\_ مسعود حسين خال، ''لسانياتی اسلوبيات اور شعر ''، مشموله ''مضامين مسعود ''(مسعود حسين خال) ، علی گڑھ: ايجو کيشنل بک ہاؤس، ١٩٩٧ء ص ٢٩٨\_
  - 2۔ اسلوبی (اسلوبیاتی) خصائص کی شاخت و دریافت سے متعلق تفصیلات کے لیے دیکھئے راقم الحروف کا مضمون "اسلوبیات: ادبی مطالعہ و تنقید کی ایک نئ جہت "مشمولہ "زبان، اسلوب اور اسلوبیات" (مرزا خلیل احمد بیگ) ، علی گڑھ ۱۹۸۳ء ص ۱۹۲۲ تا ۱۵۰۔
- ۸۔ یہ لفظ ادبی زبان کے حوالے سے پہلی بار شمس الرحمٰن فاروقی نے استعال کیا۔ دیکھئے شہریار کے مجموعۂ کلام "نیند کی کرچیں"(علی گڑھ: ایجو کیشنل بکہاؤس، ۱۹۹۵ء) پر فاروقی کا" پیش لفظ"۔

- 9 د کیکھئے مکارووسکی (Jan Mukarovsky) کا مضمون Jan Mukarovsky) کا مضمون Language and Poetic Standard کے مکارووسکی (Jan Mukarovsky) مشمولہ Donald C. نیویارک:ہولٹ،رائن ہارٹ اینڈ ونسٹن، ۱۹۵۰ء۔
- ۱۰ ۔ اردومیں Foregroundingکا کوئی متبادل لفظ نہ مل سکا۔ اردو کے اسلوبیاتی نقادوں نے یہ اصطلاح ہر جگہ اسی طرح استعمال کی ہے۔ ادبی اور لسانیاتی اصطلاحات کی موجو دہ فرہنگوں (انگریزی۔ اردو) میں بھی بیہ لفظ ناپید ہے۔ بعض نقاد اسکاتر جمہ 'پیش منظر' کرتے ہیں جو صحیح نہیں ہے۔
  - الہ آئی۔اے۔رچرڈزز(I.A.Richards)، مرتبہ ٹامس اے۔سیبوک (Thomas A. Sebeok)، صرار
  - ۱۲ ناصر عباس نیر ،"روسی هیئت پیندی"، مشمولهٔ شعر و حکمت ، کتاب: ۱۲و۸م، دورِ سوم (۲۰۰۲) ، ص ۸ ۴ \_
  - ۳ ا کلیم الدین احمد ، فرہنگ ِ ادبی اصطلاحات (انگریزی ۔ اردو) ، نئی دہلی: ترقی اردوبیورو، ۱۹۸۴ ء، ص۵۳ ۔
- آ۔ ساختیاتی اور پس ساختیاتی نظریات کے لیے دیکھئے گو پی چند نارنگ کی مفصل کتاب ''ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات' (دبلی: ایجو کیشنل بیاشنگ ماؤس، ۱۹۹۳ء)۔
  - ۵۱۔ قاری۔ رسپانس نظریے کا بالتفصیل جائزہ گو پی چند نارنگ نے اپنی کتاب قاری اساس تنقید (علی گڑھ: ایجو کیشنل یک ہاؤس، ۱۹۹۲ء) میں پیش کیاہے۔
    - (به شکریه "فکرو نظر"، علی گڑھ۔)

# اقبال کی عملی شعریات: صوتی آ ہنگ

#### مسعود حسين

ڈاکٹر پوسف حسین اور مجنوں گور کھپوری دونوں نے اقبال کی شاعری کی اس خصوصیت کوسب سے زیادہ نمایاں اور موثر بتایا ہے" جس کومبہم اور مجموعی طور پر تغزل کہا جاسکتا ہے۔" اصوتی سطح پر اس تغزل کی سب سے اہم خصوصیت اس کی موسیقیت ہوتی ہے جسے ہم شعر کاصوتی آر کسٹرا کہہ سکتے ہیں۔ یہ نہ صرف صوتی اکائیوں (صوتیوں) کے صحیح انتخاب سے پیداہوتی ہے بلکہ اس کے مشاقانہ جوڑ توڑ سے بھی۔اُر دوکے شاعر کے پاس ان ' صوتیوں' کاگل سرمایہ ۴۸ ہے۔ان میں سے ۱۰مصوتے (Vowels) ہیں اور ۲ مصحتے (Consonants)۔ ان مصمتوں میں ۶ عربی فارسی سے مستعار آ واز س ہیں۔ف زژخ غ اور ق۔ان میں / ژ / کا چلن نہ ہونے کے بر ابر ہے۔ / ق / سے قطع نظر جوایک بند شیبہ (Stop) ہے باقی تمام آوازیں صفیری (Fricatives) ہیں جن کی ادائیگی کے وقت ہواخفیف'ر گڑ' کے ساتھ نگلتی ہے۔غالب اور اقبال کے بارے میں یہ کہنا کہ ان کاصوتی آ ہنگ فارسی کا ہے اس لئے بے بنیاد ہے کہ مذکورہ بالا یا نچے آوازوں کو چھوڑ کر اُردو کی باقی تمام آوازیں (بشمول مصوتے) خالص ہند آریائی ہیں، ہر چندان میں سے بعض فارسی عربی کے ساتھ اشتر اک رکھتی ہیں۔' فارسیت' کا الزام ان دونوں شاعروں کے شعری فرہنگ پر کیا جاسکتا ہے۔صوتی آ ہنگ یر نہیں۔ جہاں تک ق کا تعلق ہے اقبال کی اُر دومیں یہ محض حرف ہے، صوت نہیں، اور میں نے اپنے ایک تجزئے میں اس بحث کو تفصیل سے اٹھایا ہے ۱ کہ اس آ واز کے 'ساعی' پہلو سے بہرہ مند نہ ہونے کی وجہ سے وہ اپنے صوتی آ ہنگ میں اسے کیوں کر کھیاسکتے ہیں۔ چو نکہ ان کے بہال ق کی ساعی شکل /ک / ہے اس لئے ہمیں ایسے اشعار کاصوتی تجزیہ کرتے وقت جن میں /ق/کی آواز آتی ہے دیکھناپڑے گا کہ وہ اسے آس یاس کی آوازوں سے /ک/کی ساعی شکل میں توہم آ ہنگ نہیں کر رہے ہیں:

> ع اقبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے (اکبال بھی اکبال سے آگاہ نہیں ہے)

ع ہوائے قرطبہ شاید بیہ ہے اثر تیرا (ہوائے کرطبہ شاید یہ ہے اثر تیرا

ان کی مشہور نظم 'بزم انجم' کے پہلے دوشعروں میں /ق / کی آواز چاربار و قوع پذیر ہے:

سورج نے جاتے جاتے شام سیہ قباکو

طشت ِ افق سے لے کر لالے کے پھول مارے

یہنادیا شفق نے سونے کا ساراز بور

قدرت نے اپنے گہنے جاندی کے سب اتارے

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ان اشعار میں ق کی جگہ کا گر پڑھا جائے توصوتی آ ہنگ کی نوعیت کیا ہوتی ہے؟ پہلے مصر سے میں یہ ایک کہ دوسر ہے میں دوک، تیسر ہے میں ایک چوتھے میں ایک کے سے ہم آ ہنگ ہو کر نکلتا ہے جو پنجابی صوتیات کا صوتی حسن ہو سکتا ہے لیکن اُر دوصوتیات اس کی متحمل نہیں ہوتی۔ اپنے علی گڑھ کے زمانۂ طالب علمی میں اسی لئے ہم لوگوں نے اقبال کے اس مصر سے کی پیروڈی اس طرح کی تھی عاکبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے! ایک اور غزل جس کی ردیف ہی تے ہے اس لحاظ سے مطالعے کا دلچیپ مواد فراہم کرتی ہے:

ہز ارخوف ہو،لیکن زباں ہو دل کی رفیق

یمی رہاہے ازل سے قلندروں کاطریق

ہجوم کیوں ہے زیادہ شراب خانے میں

فقط بہ بات کہ بیرِ مغال ہے مردِ خلیق

علاج ضعف یقیں اِن سے ہو نہیں سکتا

غریب اگرچہ ہیں رازی کے تکتہ ہائے وقیق

مریدِ سادہ تورو روکے ہو گیا تائب

خدا کرے کہ ملے شیخ کو بھی یہ توفیق

اُسی طلسم کہن میں اسیر ہے آدم

بغل میں اس کی ہیں اب تک بتانِ عہدِ عتیق

مرے لئے توہے ا قرارِ باللسال بھی بہت

ہزار شکر کہ مُلاہیں صاحبِ تصدیق اگر ہوعشق توہے کفر بھی مسلمانی نہ ہو تو مردِ مسلماں بھی کا فروزندیق

سات اشعار کی اس مخضر سی غزل میں ق تیرہ بار آیا ہے۔ اور چو نکہ خاتمے پر زیادہ ترہے اس لئے اہل زبان تک کے حلق میں ادائیگی کے وقت گرہ پڑ جاتی ہے۔ ظاہر ہے اقبال کے تلفظ میں (تکلمی اور ساعی دونوں لحاظ سے) توبیہ کی شکل میں نمو دار ہوتی ہوگی۔ ق کی تیرہ تعداد میں ک کی اُنیس تعداد کو جمع کر لیجئے توک کی تکر اراس غزل میں ۲۳ بار ہو جاتی ہے اور ہم کہہ سکتے ہیں کہ مصمۃ (ک) اس غزل کی کلیدی آوازوں میں سے ایک اہم آواز ہے۔ ک ایک غشائی (Velar) منہ بند (بندشی) آواز ہے۔ قافیے کے ق کو اگر ک پڑھا جائے تواس کی ثقالت بھی دور ہو جاتی ہے۔ کہہ سکتے ہیں کہ صوتی لحاظ سے قافیہ نگ نہیں ہو تا!

صوتیاتی نقطۂ نظر سے اقبال کے صوتی آ ہنگ کے مطالعے کا دوسر ایپلوان بند شی نفسی (ہکاری) آوازوں سے تعلق رکھتا ہے جو اُردومیں موجود ہیں لیکن پنجابی بیان جن سے عاری ہے۔ میر امطلب بھے، دھ اور گھسے ہے۔ بھائی جی پنجابی میں 'پاجی' بن جا تا ہے اور پاجی تو پاجی رہتا ہے۔ اسی طرح گھوڑا تان (Tone) کے ساتھ 'کوڑا'ہو جا تا ہے جس کے لگانے کے لئے پنجابی میں 'کوڑا' بھی موجو د ہے۔ ظاہر ہے اقبال جب بھی ان آوازوں سے مرکب الفاظ اپنی شاعری میں استعال کے پنجابی میں 'کوڑا' بھی موجو د ہے۔ ظاہر ہے اقبال جب بھی ان کے صوتی آ ہنگ سے غائب رہتی ہوگی۔ آ ئے ان کا مطالعہ ان کے چند اشعار میں کریں (ضمناً یہاں بیہ تنا دیناضر وری ہے کہ یہ آوازیں اقبال کی شاعری میں بہت کم آئی ہیں)

- ع دل و نظر کاسفینہ سنجال کر لے جا (دل و نظر کاسفینہ سنبال کر لے جا)
- ع بھری بزم میں راز کی بات کہہ دی (بری بزم میں راز کی بات کہہ دی)
- ع یہ گھڑی محشر کی ہے تو عرصۂ محشر میں ہے (یہ گڑی محشر کی ہے تو عرصۂ محشر میں ہے)
- ع بندگی میں گھٹ کے رہ جاتی ہے اک جوئے کم آب (بندگی میں گٹ کے رہ جاتی ہے اک جوئے کم آب)۔

اقبال نہ لفظ پرست شاعر ہیں اور نہ 'صوت پرست'۔ ان کی شاعری کے بہترین حصّوں میں لسانیات کی پانچوں سطحات صوتیات، صوتیہ یات، تشکیلیات (صرف) ، نحو اور معنیات مکمل طور پر بر آمد ہوتی ہیں اس طرح کہ صوت لفظ کاساتھ دیتی ہے اور لفظ صرف و نحو کا۔ اور سب مل کر معنی و مفہوم کاجو شاعر کا اصل مقصود ہو تاہے۔ اقبال نے اپنے اوپر ''تہمتِ شعر'کابار بار ذکر کیا ہے لیکن جیسا کہ ہم مناسب موقع پر تفصیل سے بحث کر چکے ہیں، اقبال ایک مختاط فنکار ہیں۔ انھیں

نہ صرف اُردو کی تذکیر و تانیث کی فکر رہتی تھی اور نہ صرف اُر دو محاور ہے اور روز مرے پر نظر رکھتے تھے بلکہ اردو فارسی شاعری کے وسیع مطالعے اور اپنے ذوقِ موسیقی کی بدولت الفاظ کی صوتی قدرو قیمت کا پورااحساس تھا اور وہ جہاں چاہتے سے اس کو کمال کے ساتھ استعال کرتے تھے۔ بظاہر ایسامعلوم ہو تاہے کہ انھوں نے آ ہنگ صوت کا خاص التزام اپنی ابتدائی دورکی شاعری میں رکھاہے جمیں اس میں کلام ہے۔ یہ صوتی آ ہنگ بال جریل بلکہ اس کے بعد تک ضربِ کلیم کی بعض نظموں میں قائم رہا۔ یہ ضرورہے کہ ان کے آخری دورکی شاعری میں وہ مکمل طور پر ان کی فکر کے تابع ہے۔ دورِ اول کی شاعری میں (جس کے دو نمونوں کا صوتی تجزیہ ہم یہاں پیش کریں گے) انھوں نے 'صوت پر ستی' نہیں کی ہے لیکن اصوات اور ان کے تلاز مات سے نظم کی کیفیت کو اجاگر کیا ہے۔

ابتدائی دور کی دو نظمیں اس اعتبارے دلچیپ مواد فراہم کرتی ہے کہ صوت و معنی کس طرح ہم آہنگ ہو جاتے ہیں۔
اس سلسلے کی پہلی نظم بانگ درا کے دوسرے جھے میں شامل "ایک شام" (دریائے نیکر، ہائیڈل برگ کے کنارے پر) پر ہے جس میں اصوات نے معنی کا مکمل طور پر ساتھ دیا ہے۔ سات اشعار پر مشتمل یہ نظم مثنوی کی ہیئت میں کلھی گئی ہے۔
یہاں مسلسل قافیوں کی جھنکار کے بجائے صوتی آ ہنگ سے دریائے نیکر کے کنارے ایک شام کے سکوت کو گہراکیا گیا ہے۔
یہاں مسلسل قافیوں کی جھنکار کے بجائے صوتی آ ہنگ ہے دریائے نیکر کے کنارے ایک شام کے سکوت کو گہراکیا گیا ہے۔
شاع ر نے یہ کام شعوری طور پر نہیں کیا ہے بلکہ جیسا کہ ہم پہلے کہہ چکے ہیں یہ ایک ایک کیفیت سے برآ مدہوتی ہے جھے ہم
کمل 'اظہار' کہہ سکتے ہیں۔ اس نظم کا کلیدی لفظ "فاموش" ' ہے جو اس نظم میں ۲ بار آیا ہے جن اصوات (صوتیوں) سے
مرکب ہے دہ ہیں (خ + ا + م + و + ش)۔ یہ اس کی کلیدی اصوات ہیں۔ ان میں خ کی تکر ار ۸ بار ، اکی ۲۱ بار ، می کا ۱،
مفاعلن فعولن کی تنظر اور تامل سے لبر پر بحرکا انتخاب کیا گیا ہے۔ ااور و کے علاوہ خاموشی میں ش کی کا اہش کرنے
مفاعلن فعولن کی تنظر اور تامل سے لبر پر بحرکا انتخاب کیا گیا ہے۔ ااور و کے علاوہ خاموشی میں ش کی کا اہش کہ آب کہ کہ کو بی تعداد ۲۳ ہو جاتی ہیں۔ خاموشی میں ش کی کا اہش کہ کہ کہ و کینگر صوتے بھی
قوانہ وں میں س کی کے سر سر اتی ، آوازیں بھی ملی ہو کی ہیں۔ می غنائی کیفیت کے لئے سان اور ۹ انفیائے مصوتے بھی
شامل ہیں۔ اس صوتی نظام کو اس شکل میں پیش کیا جائے تو آوازوں کی سیڑ ھیاں بنتی چلی جاتی ہیں:

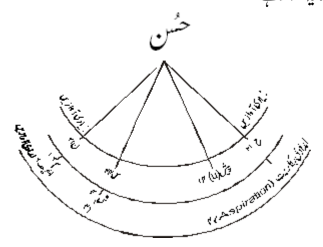
پوری نظم میں، اقبال کی صوتیات کے نقطہ نظر سے' دخل در صوتیات' آواز ق کی ہے۔ خاص طور پریہ مصرع: قدرت ہے مراقبے میں گویا

جو نظم کے صوتی آ ہنگ سے لگانہیں کھاتا۔ یہاں اگر اقبال کے تلفظ سے کام لیاجائے توشاید اس کی صوتی ثقالت دور ہو سکے اور وہ ما قبل کے مصرعے کے صوتی آ ہنگ سے میل کھاسکے

خاموش ہیں کوہ دشت و دریا گدرت ہے مراکے میں گویا

'قدرت' کے لفظ کو' فطرت' سے بھی بدلا جاسکتا تھالیکن' مراقبے' کا کوئی ایسابدل نہیں جو یہاں مناسب مفہوم اور آ ہنگ کے ساتھ بیٹھ سکے!

اقبال کی دوسری نظم جس کے حُسنِ صوت کو ہم پیش کرناچاہیں گے، بانگ دراکے دوسر ہے حصے سے ہی تعلق رکھتی ہے اور وہ ہے ''حقیقتِ حسن''جو ۲ • ۱۹ء کے مخزن میں' حُسن اور زوال' کے عنوان سے شائع ہوئی تھی۔ اس کا بنیادی خیال گوئے کی ایک طویل نظم' چار موسم' کے ایک بندسے لیا گیاہے ۲ لیکن اقبال نے اسے ایک کہائی کاروپ دے دیا ہے اور اُردواصوات کے وہ تانے بانے بن دئے ہیں کہ خیال اور حُسن صوت ایک ہو گئے ہیں۔ تجزئے کے بعد اس کا کلیدی لفظ کردواصوات کے وہ تانے بانے بن دئے ہیں کہ خیال اور حُسن صوت ایک ہو گئے ہیں۔ تجزئے کے بعد اس کا کلیدی لفظ کھی 'حُسن' ملا اور کلیدی آوازیں (مصمتے) ح + س + ن مع پیش برح۔ نظم میں ح کی تعد او ۱۲، پیش (U) کی ۱۲، س کی اسمان فعلان۔ کا ۱۲ اور اشعار کی تعد او کل کے۔ بحر کے اوز ان مفاعلن فعلات مفاعلن فعلان۔ مثمن ہونے کی وجہ سے اس میں 'لے' کی گنج اکش زیادہ ہے جو اس کے خزینہ لیج کے مطابق ہے۔ اکے التجائیہ ہا تھو اس میں جہرت انگیز طور پر ۱۳ بار اُراحیٰ ہیں۔ ن کی المیہ اور غنائی ۱۲ آوازوں کو م کی ۱۲ بار تکر ارکی تائید حاصل ہے۔ جدول میں اس کے صوتی آر کسٹر اکا یہ انداز ہے:



ارياض الحسن: اقبال كى ايك نظم 'حقيقت حُسن ،: اقبال ريويو جنورى ١٩٧٨ء (مجله اقبال اكادمي ) لا مهور

پوری نظم کالہجہ التجائیہ حزینہ ہے۔ ہر چندااس نظم کے کلیدی لفظ کا جزو نہیں لیکن التجا کا ہاتھ بن کر دہ ہر شعر میں اُٹھا ہوا ہے اور اس کی تکر ار نظم میں حیرت ناک طور پر ۹۳ بارہے۔ یہ مسلسل کڑی کا تحکم رکھتاہے جس سے 5+س+ن جڑے ہوئے ہیں۔

مجموعی طور پر اقبال کے صوتی آ ہنگ کے سب سے اونچے سُر ، انفی مصوتوں اور انفیت (Nasalization) سے مرتب ہوتے ہیں اور ۶ صفیری آ وازوں خے۔ ش۔ س۔ زاور ف سے۔ انفی مصوتوں اور انفیت کی کاری گری کاسب سے اچھا منمونہ 'بال جبریل' میں ان کی ہیے مشہور غزل ہے:

پھرچراغ لالہ سے روشن ہوئے کوہ ود من

مجھ کو پھر نغموں یہ اُکسانے لگامرغِ چمن

ا قبال بنیادی طور پر ، غالب کی طرح صوتی آ ہنگ کے شاعر نہیں لیکن چونکہ (جیسا کہ خود ان کی شہادت پر) شعر ان پر پورا کا پورا اُتر تا تھا۔ اس لئے وہ اپنا جامۂ صوت ساتھ لا تا ہے۔ فکر اور تخیل کی آ ویزش اور آمیزش سے ان کے یہاں نورونغمہ کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ نور ان کی شاعر انہ بصیرت ہے اور نغمہ ان کاصوتی آ ہنگ!

# اكبراله آبادي اور 'لغاتِ مغربي': ايك اسلوبياتي مطالعه

# مرزا خلیل احمدبیگ

ا كبرالله آبادى نے ايك موقع پر كہاتھا: ہمارى اصطلاحوں سے زباں نا آشناہوگى

لغاتِ مغربی بازار کی بھا کھاسے ضم ہوں گے

لیکن بیہ بات خود اکبر کے کلام پر صادق آتی ہے، کیوں کہ ان کے یہاں'لغاتِ مغربی' کابے دریخ استعال پایاجا تا ہے۔ انھوں نے اپنے کلام میں انگریزی الفاظ کا استعال جس کثرت اور تنوع کے ساتھ کیا ہے، کسی دو سرے اُر دو شاعر نے آج تک نہیں کیا۔

اکبر اللہ آبادی کو اُردو میں طنز و مزاح کاسب سے بڑا نمائندہ تسلیم کیا گیا ہے۔ اکبر کاطنز و مزاح اس دور میں رو نماہونے والی ساجی اور تہذیبی تبدیلیوں کے زیر اثر وجو دمیں آیا تھا۔ اکبر نے جب آئھیں کھولیں توایک نئی تہذیب کی آمد آمد تھی۔ اُن کے دل میں سے خیال بلکہ خوف پیداہوا کہ سے نئی تہذیب مشرق کی صدیوں پر انی تہذیب کو ختم کر دے گی۔ مشرقی تہذیب انھیں بے حد عزیز تھی۔ وہ پر انی قدروں کو مُتا اور ملیامیٹ ہو تاہوا نہیں دیکھ سکتے تھے۔ وہ روحانیت کے قائل شخصہ سے سے سے معرفی تہذیب افتیں ہے حد عزیز تھی۔ وہ پر انی قدروں کو مُتا اور ملیامیٹ ہو تاہوا نہیں دیکھ سکتے تھے۔ اکبر کی شاعری کا محور شخصہ سے سے سے سے نئی یا مغربی تہذیب کا فکر اور مشرقی اقدار کی کشکش نیز مادی روحانی قوتوں کی پنجہ آزمائی ہے۔ اکبر اس نئی مغربی یا مادّی تہذیب کے کھو کھلے بن کو اچھی طرح سمجھتے تھے اور اس کی اندھی تقلید کو اہلی قوم کے لئے مُصر تھور کرتے تھے۔ اس کا مرح سے سے سے موروک سیکھتے تھے اور اس کی اندھی تقلید کو اہلی قوم کے لئے مُصر تھور کرتے تھے۔ اس کا مرح سے سے موروک سیکٹر وں نشر لگائے اور سیکٹروں جلے دل کے بھیچو لے توڑے۔ " (1) اور بقولِ آل اجد مرور ' دہنی ہنسی میں سینکڑوں نشر لگائے اور سیکٹروں جلے دل کے بھیچو لے توڑے۔ " (1)

ا کبر کا کمال ہے ہے کہ انھوں نے مغربی تعلیم ، مغربی تہذیب اور مغربی طرز زندگی کو اپنے طنز و مزاح کا نشانہ بنانے کے لئے 'لغاتِ مغربی' ہی کاسہارالیا، اور اس میں انھیں بیحد کا میابی حاصل ہوئی۔ اگر ان کے کلام سے انگریزی لفظیات کو خارج کر دیا جائے تو نہ طنز کے وہ نشتر باقی رہیں گے اور نہ مزاح کی وہ چاشنی ہی بر قرار رہے گی جو اکبر کے کلام کا طر ہ امتیاز ہے۔ اکبر کے کلام کی انگریزی لفظیات کو دوبڑے حصّوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

(Content Words) موضوعي الفاظ

۲۔ ارتباطی الفاظ (Relational Words)

ا کبر کے کلام میں موضوعی الفاظ کی تعداد ارتباطی الفاظ کے مقابلے میں بہت زیادہ ہے۔ اکبر نے طنز وظر افت کازیادہ ترکام الگریزی کے موضوعی الفاظ سے ہی لیا ہے۔ موضوعی الفاظ معنیاتی اعتبار سے خود کفیل ہوتے ہیں، یعنی ان کی حیثیت آزاد صرفیے (Free Morphemes) کی ہوتی ہے۔ یہ الفاظ کسی نہ کسی موضوع یا مفہوم کا اظہار ہوتے ہیں۔ اکبر کے کلام میں یائے جانے والے انگریزی کے چند موضوعی الفاظ حسبِ ذیل ہیں:۔

ڈنر، ہوٹل، گزٹ، کالج، کیک، لا کف، نیچر، اسپیچ، پارک، لیڈر، پبلک، پائپ، ٹائپ، ٹیبل، کٹٹ، سوپ، پہپ، سٹی، پروفیسر، ہال، نیشن، مشین گریجویٹ، اولڈ، کونسل، نیڈ، ووٹر، ممبر، بسکٹ، کمبیٹی، کیمپ، کانوو کیشن، فلاسفی، فورس، ہسٹری، لیڈی، ڈگری، کلکٹر، کورس، ڈیلی گیٹ، کمشنر، سروس، تھیئٹر، ینگ، لٹریچر، اسٹیج، آنر، لایلٹی، ایڈریس، ہاسٹل، کلرک، انجن، جنٹلمین، مون، جمب، سوڈا، یونیورسٹی، سلکٹ، رجکٹ وغیرہ۔

(نوٹ: یہ فہرست اور بھی طویل ہوسکتی ہے۔)

موضوعی الفاظ کے برعکس ارتباطی الفاظ ربطِ کلام کے لئے استعال کیے جاتے ہیں۔ان کی قواعدی اہمیت زیادہ ہوتی ہے۔ اکبر کے کلام میں انگریزی کے ارتباطی الفاظ کی تعداد محض چند ہے جو بیر ہیں:

إف، بٹ، انڈر، لیں، نو، وغیرہ۔

ان الفاظ کے استعمال سے اکبر نے اپنے کلام میں بہت چبھتا ہو اطنز پیدا کیا ہے ، مثلاً:

اجل آئی اکبر گیاو قت بحث

اب إف يجيحُ اورنه بث يجيحُ

ان کے علاوہ انگریزی ضائر مثلاً ہی، شی، (He, She) وغیر ہ کا استعال بھی اکبر کے کلام میں ملتا ہے: محبوبہ بھی رخصت ہوئی، ساقی بھی سدھارا

دولت نهر ہی پاس، تواب ہی ہے نہ شی ہے

ا کبراپنے کلام میں انگریزی الفاظ کو اردو الفاظ کے متبادل کے طور پر استعال نہیں کرتے، اور نہ ہی ان کی حیثیت متر ادفات کی ہوتی ہے بلکہ بیہ خود مکتفی (Self-contained) ہوتے ہیں۔ اور ایک مخصوص سیاق وسباق میں استعال کیے جاتے ہیں۔ اکبر پہلے ایک مخصوص سیاق وسباق تیار کرتے ہیں پھر اس میں انگریزی الفاظ کا نہایت موزوں، بر محل اور چھتا ہوا استعال کرتے ہیں جو طنز کے نشتر کا کام کرتا ہے اور اس سے ظرافت کی چاشنی بھی پیدا ہوتی ہے۔ اس سیاق وسباق میں اگریزی الفاظ کی جگہ اردو الفاظ استعال کرتے تو نہ طنز پیدا ہوتا اور نہ مز اح۔ رشید احمد صدیقی نے اکبر کی شاعری پر تھرہ کرتے ہوئے ایک جگہ لکھا ہے:

"ان کے یہاں بعض بعض الفاظ کے مخصوص معنی اور مفہوم ہیں جن کووہ اس لطیف اند از سے اپنے کلام میں لاتے ہیں کہ ان کا پورامفہوم واضح ہو جاتا ہے۔ حالا نکہ ان کی تشریخ کی جائے توورق کے ورق سیاہ ہو جائیں اور پھر بھی کافی طور پر دل نشین نہ ہو سکیں۔" (۲)

ر شید صاحب نے اپنے اس بیان کے ثبوت میں جو الفاظ پیش کیے ہیں ان میں اکثریت انگریزی الفاظ کی ہے۔ مثلاً نیٹو،
بسکٹ، گزٹ، کالجی،ڈنر، اسپیجی، کونسل، کیمپ، پریڈ، کمیشن،ڈارون وغیر ہ غالباً یہ کہنا بیجانہ ہوگا کہ اکبر کی طنزیہ اور ظریفانہ
شاعری میں انگریزی الفاظ کو بنیادی لغات کی اہمیت حاصل ہے۔ وہ طنز و ظرافت کا تانا بانا خصیں الفاظ کی مد دسے تیار
کرتے ہیں۔ اکبر کے طنز کو سبجھنے اور ان کی ظرافت سے لطف اندوز ہونے کے لئے اکبر کے انگریزی الفاظ کے سیاق و سباق
سے واقفیت بہت ضروری ہے۔ ذیل کے اشعار میں اس قشم کے چند الفاظ کا استعال ملاحظہ ہو:

یوسف کونہ سمجھے کہ حسیں بھی ہے جوال بھی شاید نرے لیڈر تھے زلیخا کے میاں بھی سمیٹی میں چندے دیا کیجئے ترقی کے ہجے کیا کیجئے قوم کے غم میں ڈنر کھاتے ہیں دگام کے ساتھ

> رنج لیڈر کو بہت ہے، مگر آرام کے ساتھ تھے معرِّز شخص لیکن ان کی لائف کیا لکھوں گفتیٰ درجے گزئے، باقی جو ہے ناگفتیٰ

ا كبرسے ميں نے يو چھااے واعظِ طريقت

د نیائے دوں سے رکھوں میں کس قدر تعلق اس نے دیابلاغت سے بیہ جواب مجھ کو انگریز کو ہے نیٹوسے جس قدر تعلق

تعلیم کی خرابی سے ہوگئ بلآخر شوہر پرست بیوی، پبلک پسندلیڈی صدیوں فلاسفی کی چناں اور چنیں رہی لیکن خدا کی بات جہاں تھی وہیں رہی انتہایو نیورسٹی پہ ہوئی قوم کاکام اب تمام ہوا کیاوہ درست ہو، مری نظموں کے فورس سے فرصت کہاں ہے قوم کوکالج کے کورس سے

چھوڑ لٹریچر کو اپنی ہسٹری کو بھول جا شیخ و مسجد سے تعلق ترک کر ، اسکول جا

اکبر کی شاعری میں انگریزی کے موضوعی الفاظ کے استعال کے نت نئے انداز دیکھنے کو ملتے ہیں۔ ان کے یہاں لفظ تواعد کی پابندیوں میں جکڑا ہوا محض ایک کلمہ یا جزو کلام ہی نہیں ہو تابلکہ اس کی ایک شعری اور اُسلوبیاتی حیثیت بھی ہوتی ہے۔ اکبر کے کلام کے حوالے سے جب ہم لفظ کی شعری اور اسلوبیاتی حیثیت کی بات کرتے ہیں تو ہماراذ ہن سب سے پہلے لغوی اتصال (Lexical Cohesion) کی جانب منتقل ہوتا ہے۔ لغوی اتصال میں ایک لفظ دو سرے لفظ یا الفاظ کے ساتھ صوتی یا معنیاتی سطح پر باہم متصل یا ہیوست ہوتا ہے۔ دویا دوسے زیادہ الفاظ کے در میان جائی کو صوتی اتصال (Phonological Cohesion) کہتے ہیں۔ اس طرح دویا دوسے زیادہ الفاظ کے در میان پائی جانے والی معنیاتی پیوستی کو معنیاتی اتصال کے سبب تجنیس صوتی کی معنیاتی اتصال (Semantic Cohesion) کہتے ہیں۔ صوتی اتصال کے سبب تجنیس صوتی کی مثالیں جابجاد کھنے کو ملتی ہیں جن میں دویا دوسے زیادہ قریب الواقع الفاظ ایک بی آواز اکبر کے کلام میں تجنیس صوتی کی مثالیں جابجاد کھنے کو ملتی ہیں جن میں دویا دوسے زیادہ قریب الواقع الفاظ ایک بی آواز اکبر کے کلام میں تجنیس صوتی کی مثالیں جابجاد کھنے کو ملتی ہیں جن میں دویا دوسے زیادہ قریب الواقع الفاظ ایک بی آواز کو بھورت استعال انے اس شعر میں کیا ہے:

سے شر وع ہوتے ہیں ، مثلاً ہوٹل اور ہال۔ ان دونوں الفاظ کی ابتدائی آواز کر الے کے اکبر نے ان دونوں الفاظ کا خور صوتی استعال انے اس شعر میں کیا ہے:

کل مست ِعیش و ناز تھے ہوٹل کے ہال میں

اب ہائے ہائے کررہے ہیں اسپتال میں

تجنیس صوتی کی ایک اور مثال کالج اور کورس کے باہمی اتصال میں پائی جاتی ہے۔ اکبر کایہ شعر دیکھئے:

کیاوہ درست ہو مری نظموں کے فورس سے

فرصت کہاں ہے قوم کو کالج کے کورس سے

صوتی اتصال کی دوسری اہم قشم قافیہ بندی ہے۔ جہاں دویادوسے زیادہ الفاظ کے آخری اجزاء میں صوتی کیسانیت پائی جاتی

ہے، مثلاً پائپ اور ٹائپ۔ اکبر کے اِس شعر میں ان الفاظ کا استعمال دیکھیے:

پانی پینا پڑا ہے پائپ کا حرف پڑھنا پڑا ہے ٹائپ کا

ا كبرك كلام ميں قافيہ بندى كى چنداور مثاليں ملاحظہ ہوں:

ٹم ٹم ہوں کہ گاڑیاں کہ موٹر جس پر دیکھولدے ہیں ووٹر

یمی مرضی خدا کی تھی، ہم ان کے چارج میں آئے

سر تسلیم خم ہے جو مزاج جارج میں آئے

زندگی اور قیامت میں ریلیشن سمجھو اس کو کالج اور اُسے کانوو کیشن سمجھو

کیا کہوں اس کو میں بد بختی نیشن کے سوا

اس کو آتانہیں اب کچھ ایمی ٹیشن کے سوا

قوم سے دوری سہی حاصل جب آنر ہو گیا

تن کی کیا پر وار ہی جب آدمی سر ہو گیا

ا كبرنے اپنے بعض اشعار میں اُر دواور انگریزی قوافی ایک ساتھ استعال کیے ہیں۔مثلاً:

جشن عظیم اس سال ہواہے شاہی فورٹ میں بال ہواہے

(بال/سال)

شیخ کوالفت ہو گئی مِس کی نوب پئے اب شوق سے وھسکی (مِس کی /وھسکی) (مِس کی /وھسکی)

جو پوچھامیں نے ہوں کس طرح ہے پی کہاں اُس مِس نے میرے ساتھ مئے پی

(ہے پی / ئے پی)

چھوڑ لٹر یچر کو اپنی ہسٹر ک کو کھول جا شیخ و مسجد سے تعلق ترک کر اسکول جا

(کھول / اسکول)

کیوں کر کہوں طریقِ عمل ان کانیک ہے جب عید میں بجائے سوتیوں کے کیک ہے (نیک / کیک)

جب کئی موضوعی الفاظ معنیاتی اعتبار سے باہم مربوط و متصل ہوں یعنی ان کے در میان معنیاتی ارتباط و اشتر اک پایاجاتا ہو تواسے معنیاتی اتصال (Semantic Cohesion) کہیں گے۔ اکبر کے کلام میں معنیاتی اتصال کی نہایت عمد ہ

مثالیں دیکھنے کو ملتی ہیں۔مثلاً ذیل کے لفظی زمرے ملاحظہ ہوں:

صوتی و معنیاتی اتصال کے علاوہ اکبر کے کلام میں قواعدی اتصال (Grammatical Cohesion) کی مثالیں بھی ملتی ہیں۔ مثلاً ملتی ہیں۔ مثلاً میں جب کوئی قواعدی خصوصیت مشتر کے ہوتی ہے تواسے قواعدی اتصال کہتے ہیں۔ مثلاً انگریزی میں صفت بنانے کے لئے -ا8 کا استعال کیا جاتا ہے جو ایک لاحقہ (Suffix) ہے اگر کئی موضوعی الفاظ ایسے انگیں جن میں اس قشم کی بیثار مثالیں پائی جاتی ہیں، مثلاً سنٹرل، سوشل، پولیکل وغیرہ۔

عروج قومی، زوالِ قومی خداکی قدرت کے ہیں کرشے ہیں سے ہیں سے ہیں سے اندر پیلیکل رہاہے

انگریزی اساء میں -er لاحقہ جوڑ کر اسم فاعل بناتے ہیں مثلاً ریفار مر، ووٹر، ریڈر، اسپیکر، ریڈر، وغیرہ - اکبرنے اپنے کلام میں اس قسم کے الفاظ استعال کر کے قواعدی اتصال کی بڑی عمدہ مثالیں فراہم کی ہیں، مثلاً:

ٹم ٹم ہو کہ گاڑیاں کہ موٹر جس پر دیکھولدے ہیں ووٹر

گر دن رِ فار مرکی ہر اک سمت تن گئی

بگڑی ہو قوم وملک کی،اُن کی توبن گئی

چور کے بھائی گرہ کٹ توسنا کرتے تھے اب پیسنتے ہیں ایڈیٹر کے برادر لیڈر

تمام قوم ایڈیٹر بنی ہے یالیڈر

سبب بیہ ہے کہ کوئی اور دل لگی نہ رہی

ا کبر کے کلام میں قواعدی اتصال کی بہت ہی ایس مثالیں بھی پائی جاتی ہیں جن میں لفظ توانگریزی زبان کاہے، کیکن قواعدی ہیئت یعنی لاحقہ ار دوسے لیا گیاہے، مثلاً نیچری، لیڈری، کلکڑی، گورنمنٹی، شومیکری، ممبری، وغیرہ۔

ان الفاظ کاانو کھااستعال شعر کے پیرایے میں دیکھیے:

شاہی وہ ہے یا پیمبری ہے تخر کیاشے یہ ممبری ہے

کام وہ ہے جو ہو گور منٹی نام وہ ہے جو پانیر میں چھپے

جمالِ نیچری در من اثر کر د و گرنه من جمال شیخم که جستم

شو میکری شروع جو کی اک عزیز نے جو سلسلہ ملاتے تھے بہرام و گورسے

کہنے لگے ہے اس میں بھی اک بات نوک کی سروٹی ہم اب کماتے ہیں جوتے کے زور سے یہ بات بلا خوف تر دید کہی جاسکتی ہے کہ اکبرنے اردو کے لفظی سر مایے میں قابل قدر اضافیہ کیاہے۔اس سے نہ صرف زبان میں وسعت پیدا ہوئی ہے بلکہ اظہار کے طریقوں میں بھی تنوع پیدا ہوا ہے۔ اکبر کی لفظیات کے اس انو کھے اور نادر ذ خیرے سے بہت سے عصری اور تہذیبی مسائل کو بھی سمجھنے میں ہمیں مد د ملتی ہے۔ لیکن جو بات اس سے بھی زیادہ اہم ہے وہ بیرے کہ انھوں نے زبان کے مر وجّہ معیاریانارم (Norm) سے انحراف کرکے ایک نیااسٹائل پیدا کیااور ایک نے اُسلوب کی بنیاد ڈالی۔اسلوب کے بارے میں چار لزاوس گڈ (Charles Osgood ) کا خیال ہے کہ یہ نارم، یعنی زبان کے مروجّہ معیار سے انحراف (Deviation) کے نتیج میں معرض وجود میں آتا ہے (۳) اِسی کو دبستان پراگ (Prague School) کے ایک متازماہر لسانیات اور ادبی نقاد مکاروسکی (Mukarovsky) نے فور گروؤنڈنگ (Foregrounding) کانام دیاہے (۴)۔ زبان کا پاکسی لفظ کا کوئی بھی نیااور انو کھا پاعام قاعدے سے ہٹاہوااستعال Foregrounding کے دائرے میں آسکتاہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ شاعری کی زبان Foregounded ہوتی ہے، یعنی زبان کے اپنے Background کے برعکس ہوتی ہے زبان کا اپناBackground یا پس منظر روز مرہ و کی زبان یاعام بول حال کی زبان میں صاف جھلکتا ہے، لیکن شاعری کی زبان عام بول حال کی زبان سے مختلف ہوتی ہے اور زبان کے مروجةٌ نارم سے انحراف کرتی ہے ، اسی لیے اسے Foregounding کانام دیا گیاہے۔ عام بول حیال کی زبان ایک بالکل بندھے گئے اندازیر کام کرتی ہے اور ایک روایتی ڈھرے پر چلتی ہے ، اور بڑی حد تک روایت زدہ (Conventionalized) ہوتی ہے۔ اس میں تاثر اتی یا جمالیاتی عضر جو ادلی زبان کا وصف خاص ہے تقریباً مفقود ہو تا ہے۔ زبان چوں کہ ہمارے شعور کا ایک حصّہ ہے ،اس لیے بول جال کی سطح پر اس کا استعال بالکل بر جستہ ہو تاہے۔ دوسرے لفظوں میں ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ بول حال کی زبان میں برجستگی یاخود کاری (Automatization) بدرجهٔ اتم یائی جاتی ہے، جب کہ شاعری کی زبان غیر خود کارانہ (De-Automatized) ہوتی ہے۔ اس میں غیر خود کارانہ اور شعوری کوششوں کو خاصا دخل ہو تاہے۔اکبر کے کلام میں لغاتِ مغربی سے متعلق بعض تجربات اور امکانات کو ہم زبان کی Foregroundig اور De-antomatization اور ا کبر کے کلام میں لسانی نارم (Norm) سے انحراف کی مثالیں جابجاد یکھنے کو ملتی ہیں۔ مثلاً اکبر نے انگریزی الفاظ کی جمع ا کثر اردو قاعدے کے مطابق بنائی ہے۔اردومیں اسم جمع بنانے کے دومر وجہ قاعدوں کا اطلاق اکبرنے انگریزی الفاظ کی جمع بنانے پر تھی کیاہے:

۱۔ حالت فاعلی (Direct Case) میں جمع،اسم کے آخر میں "اں" (الف اور نونِ غنّہ) یا"یں" (ے اور نونِ غنّہ) عن"یں "(ے اور نونِ غنّہ) کے اضافے سے بنائی جاتی ہے۔اگر کوئی اسم مصوتے (Vowel) "ی" پر ختم ہو تاہے تو جمع بناتے وقت اس کے آخر میں "اں" لگاتے ہیں، مثلاً لڑکی / لڑکیاں، اور اگر کوئی اسم مصتے (Consonant) پر ختم ہو تاہے تو جمع بناتے وقت اس کے آخر میں "یں" کا اضافہ کرتے ہیں، مثلاً عورت / عور تیں۔ کتاب / کتابیں، وغیر ہ۔

ا كبركے كلام ميں حالت ِ فاعلى كے دونوں طرح كے اسائے جمع كا استعال ملتا ہے۔ چند مثاليں ملاحظہ ہوں:

ضروری چیزہے اک تجربہ بھی زند گانی کا

تخصے بیہ ڈ گریاں بوڑھوں کا ہم سن کر نہیں سکتیں

(ڈگری/ڈگریاں)

حرم میں مسلموں، کے رات انگلش لیڈیاں آئیں یے تکریم مہمال بن سنور کر بیبیاں آئیں

(لیڈی/لیڈیاں)

ترقی کی تہیں ہم پر چڑھاکیں گھٹا کی دولت،اسپیچیں بڑھاکیں (اسپیچ/اسپیچیں)

۲۔ حالتِ مفعولی (Obligue Case) کی جمع میں اسم کے آخر میں "وں" (واؤ اور نونِ غنّہ) لگاتے ہیں، مثلاً باغ / باغوں، پھول / پھولوں وغیر ہ اس نوع کے اسمائے جمع کے بعد کا، کی، کے، میں، پر، تک، سے، وغیر ہ حروف باغوں، پھول / پھولوں وغیر ہ اس نوع کے اسمائے جمع کے بعد کا، کی، کے، میں، پر، تک، سے، وغیر ہ حروف (Particles) کا استعمال ہو تا ہے۔ اردو کے اس قاعدے کے مطابق انگریزی الفاظ کی جمع کی مثالیں اکبر کے کلام میں اکثر دیکھنے کو ملتی ہیں۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

بہت روئے وہ اسپیجوں میں ، حکمت اس کو کہتے ہیں میں سمجھاخیر خواہ ان کو، حماقت اس کو کہتے ہیں

(البييج/اسبيجول)

مشینوں نے کیانیکوں کور خصت کبوتراڑ گئے انجن کی پیں سے مشینوں)

مسجدیں سنسان ہیں اور کالجوں کی دھوم ہے

مسکلہ قومی ترقی کا مجھے معلوم ہے

(كالج/كالجول)

ہوئے اس قدر مہذب، کبھی گھر کامنہ نہ دیکھا کٹی عمر ہو ٹلوں میں، مرے اسپتال جا کر

(ہوٹل/ہوٹلوں)

لیڈ بوں سے مل کے دیکھو،ان کے انداز طریق ہال میں ناچو، کلب میں جا کے کھیلوان سے تاش

(لیڈی/لیڈیوں)

رزولیوشن کی شورش ہے مگر اس کااثر غائب پلیٹوں کی صداستاہوں اور کھانانہیں آتا

(پلیٹ/پلیٹوں)

اردوکے شعری ادب میں فارسی کے مرکباتِ اضافی (Genitive Compounds) کی ایک کثیر تعداد پائی جاتی ہے جن میں مضاف الیہ کو اضافتِ زیریا ہمزہ کے ساتھ ترتیب دیا جاتا ہے۔ اکبر نے بھی اپنے کلام میں ان مرکبات کا کثرت سے استعال کیا ہے، مثلاً رازِ فطرت، کارِ دنیا یا کشتہ غم، وغیرہ لیکن انھوں نے یہ جدّت پیدا کی ہے کہ انگریزی الفاظ کے اشتر اک سے بھی اضافی مرکبات ترتیب دیے ہیں، مثلاً:

زیبِ ٹیبل، انظارِ گزٹ، ترقی نیشن، تادیبِ کالج، اربابِ نیشن، پیشِ کمیشن، شہدِ اسپیچ، بدبختی نیشن، مستحق آنر، مے خانهٔ رفارم، وغیره۔

ان مرکبات میں مضاف الیہ انگریزی لفظ ہے، لیکن بعض دوسرے اضافی مرکبات میں مضاف انگریزی لفظ ہے اور مضاف الیہ عربی وفارسی لفظ، مثلاً اللیہ فظام مثلاً اللہ فظام مثلاً اللہ فظام میں سیمیں بدن وغیرہ کی الفاظ ہیں، مثلاً ممبر کونسل۔

> انگریزی الفاظ پر مشتمل چند اضافی ترکیبوں کا استعال شعر کے پیرائے میں دیکھیے: نہ کچھ انتظار گزٹ کیجیے جوافسر کھے اس کو حجمٹ کیجیے

پارک میں ان کو دیا کر تاہے اسپیچو فا زاغ ہو جائے گااک دن آنریری عندلیب

کسی سر میں ہے لیڈری کی ہوس کوئی شہدا سپنچ کی ہے مگس حقیقت میں میں بلبل ہوں مگر چارے کی خواہش میں بناہوں ممبر کونسل یہاں مٹھو میاں ہو کر اک مس سیمیں بدن سے کرلیالندن میں عشق اس خطایر سن رہاہوں طعنہ ہائے دل خراش

اکبر کے ہاں مرکباتِ اضافی کی طرح مرکباتِ عطفی (Conjunctive Compounds) کی تشکیل وتر تیب میں بھی جدّت پائی جاتی ہے۔ یہاں بھی انگریزی الفاظ ان کا پیچیا نہیں حچوڑ تے۔ مرکبِ عطفی دوالفاظ کے در میان واوعطف داخل کر کے تر تیب دیاجا تا ہے۔ چوں کہ واوعر بی ہے آیا ہے اس لیے دونوں الفاظ بھی عربی (یافارس) کے ہی ہوتے ہیں مثلاً لیل و نہار، شام وسحر، شب وروز وغیرہ ۔ اکبر نے واوعطف کے ساتھ کبھی ایک انگریزی لفظ اور کبھی دونوں انگریزی الفاظ کے کرعطری مرکبات تشکیل دیے ہیں، مثلاً پیری و نمیشن، اس میں پہلا لفظ فارسی ہے اور دوسر اانگریزی، لیکن آنر و دولت میں پہلا لفظ انگریزی اور دوسر الفظ عربی ہے۔ اکبر کے ہاں بعض ایس مثالی بھی ملتی ہیں جن میں دونوں الفاظ انگریزی زبان کے ہیں مثلاً نیچر وسائنس۔ شعر کے پیرائے میں اس نوع کی چند مثالیں دیکھیے:

ابھارے رکھتاہے اکبر کے دل کو فیض سخن اگرچہ پیری وپنشن کی آمد آمدہے

ا كبراس انديشے ميں رہتاہے غرق كافر دنيٹوميں ہے تھوڑاہى فرق

ا کبرنے انگریزی کے بعض الفاظ میں ذو معنیت بھی پیدا کی ہے، مثلاً یہ شعر دیکھیے: کالج میں دھوم مچے رہی ہے پاس پاس کی

عہدوں سے آ رہی ہے صدادور دور کی

اس میں صنعت ِتضاد کا بھی ایک خوبصورت پہلو نکاتا ہے ، ذو معنیت کی ایک اور مثال ملاحظہ ہو:

قوم سے دوری سہی حاصل جب آنر ہو گیا

تن کی کیایر وار ہی جب آدمی سر ہو گیا

ا کبر کے کلام میں انگریزی کے مفر د الفاظ کے علاوہ مرکب الفاظ بھی پائے جاتے ہیں، مثلاً سلف رسپکٹ، ایرشپ، انگلش ڈریس، سول سروس، وغیرہ۔

عکس صوت و حروف بھی اکبر کے کلام کی ایک اہم اسلوبیاتی خصوصیت ہے اکبر نے بعض اشعار میں حروف کی ترتیب الٹ دی ہے۔ مثلاً ایک مصرع میں انھوں نے پہلے انگریزی حروف تہجیّ اے، بی (A, B) کااستعال کیا، لیکن پھر اس کی ترتیب الٹ دی اور اسے بی۔ اے (B, A) کر دیا۔ اس عکس ترتیب سے شعر گنجینہ معنی کا طلسم بن گیا ہے، وہ شعر سے

:پ

عاشقی کاہو بُرا،اس نے بگاڑے سارے کام

ہم تواہے۔ بی میں رہے اغیار بی۔ اے ہو گئے

بعض اردوالفاظ میں بھی اکبرنے یہی جدّت پیدا کی ہے، مثلاً تادیب کالج میں انھوں نے دیب کے حروف کی ترتیب الٹ دی ہے جس سے دیب، بیدبن گیاہے۔ شعر ملاحظہ کیجئے:

کیوں نہ ہو تادیب کالج بے ثمر

کس نے دیکھا بید کو پھلتے ہوئے

لسانیاتی ادب میں اُسلوب کی جتنی بھی تعریفیں ملتی ہیں ان میں زبان کا حوالہ ضرور پایاجا تا ہے، یعنی لسانیات واسلوبیات میں اسلوب کی تمام تر تعریفیں زبان کے حوالے سے ہی کی جاتی ہیں، نہ کہ شخصیت کے حوالے سے اور (۵) زبان کے استعال میں انفرادیت سے ہی کسی ادیب کے اسلوب کی انفرادیت کی نشان دہی کی جاتی ہے اکبر کے کلام میں' لغاتِ مغربی،' کے استعال سے ایک ایسااُسلوب معرضِ وجو د میں آیاجو انھیں پر ختم ہو گیا۔ اکبر اللہ آبادی کو اس وجہ سے بھی یاد رکھاجائے گا کہ انھوں نے انگریزی الفاظ کے امتر ان سے ایک نئے اور انو کھے اسلوب کی بنیاد ڈالی تھی اور اپنی جدت طبع سے اس اسلوب کی بنیاد ڈالی تھی اور اپنی جدت طبع

حواشي

- ۱\_ آل احمد سرور، "اكبر اور سرسيد" مشموله نئے اور پرانے چراغ (آل احمد سرور) ، لكھنۇ: ادارۇ فروغِ اردو، ۱۹۵۵ء ء ص۲۱۹۔
  - ۲ رشید احمد صدیقی، طنزیات ومضحکات، نئی د ہلی: مکتبه جامعه لمیٹیڈ، ۱۹۷۳ء، ص۱۲۳۔
  - ۳۔ چارلزاوس گڈ، بہ حوالہ نلزایر ک انگوسٹ اور دوسرے، Linguistics and Style، لندن: آکسفورڈ پونیورسٹی پریس، اے 19ء، ص ۲۲ (حاشیہ)۔
- A Prague مشموله Standard Language and Poetic Language، مشموله Standard Language مشموله المحارووسكي، School Reader on Esthetics, Literary Structure and Style مرتبه پال گارون (اصل زبان چيک سے ترجمه جسے پال گارون نے کيا) واشتگڻن ڈی سی:جارج ٹاؤن یو نیورسٹی پریس، ۱۹۲۴ء۔
- ... ۵۔ فرانسیسی مصنف اور دانشور بفون (Buffon) نے فرنچ اکیڈمی کے ایک جلسے کو خطاب کرتے ہوئے کہاتھا کہ "Style is the man himself"۔

# فیض کی نظم 'تنہائی': اسلوبیاتی تجزئے کی روشنی میں

# سيداختيارعلي

ا۔ اسلوبیات اور اسلوبیاتی طریق کار

اسلوبیات نسبتاً ایک جدید نظریهٔ تنقید ہے جس کابر اور است تعلق لسانیات ہے۔ اس کا آغاز جدید لسانیات کے ارتقا کے بعد عمل میں آیا۔ لسانیات جو زبان کے سائنسی مطالعے کا علم ہے ، بیسویں صدی کے آغاز سے ارتقاپذیر ہوااور فرڈی نینڈڈی سسیور (Ferdinand de Saussure) کی تحریروں سے اسے ایک نئ سمت ملی۔ بعض امریکی ماہرین لسانیات نے بیسویں صدی کے وسط سے ادب اور لسانیات کے باہمی رشتوں پر غور کرنا نثر وع کیا۔ اس طرح ' اسلوبیات ' کی داغ بیل پڑی جس کامر کزی تصوّر ' اسلوب ' ہے۔

اسلوبیات کارشتہ اگرایک طرف لسانیات سے استوار ہے تو دو سرری طرف ادب سے ہے۔ اسلوبیات کی بنیاداگر چہاد فی فن پارے کے مطالعے اور تجزیے پر قائم ہے، لیکن سے اپنے حربے (Tools) اور طریق کار نیز مصطلحات لسانیات سے اضری لیارے کے مطالعے اور تجزیے پر قائم ہے، لیکن سے اپنے اسلوبیات کار تقاتو ضی لسانیات کے فروغ کے بعد عمل میں آیا۔ عہدِ حاضر میں اسلوبیات کا فروغ اطلاقی لسانیات (Applied Linguistics) کی ایک اہم شاخ کے طور پر عمل میں آیا۔ اردو میں اسلوبیاتی مطالعات کا آغاز عظیم ماہر لسانیات اور استاذ الاسائذہ پروفیسر مسعود حسین خال کے مضامین و مقالات سے ہو تاہے جو انھوں نے پورپ اور امریکہ سے والی کے بعد قلم بند کئے۔ بعد ازاں پروفیسر گوئی چند نارنگ، پروفیسر مغاتی کئ مغنی تنہم، پروفیسر مرزاخلیل احمد بیگ اور پروفیسر علی رفاد فیتھی نے اسلوبیات میں دلچیبی کی اور اسلوبیات سے متعاتی کئ قاربی نوع کا ایک انم علمی کارنامہ ہے جس میں انھوں نے بے حد مدلل و مفصل انداز میں اسلوبیات کی مبادیات سے بحث کی ہے اور اس شعبۂ علم کارنامہ ہے جس میں انھوں نے بے حد مدلل و مفصل انداز میں انھوں نے کئی اسلوبیاتی تجزیے بھی پیش کئے ہیں جن میں کیوں میں کیوں کئی سلوبیاتی تجزیے بھی پیش کئے ہیں جن میں کے مختلف پہلوؤں کا جائزہ لیا ہے۔ علاوہ از یہ اس کی انہ انہوں نے کئی اسلوبیاتی تجزیے بھی پیش کئے ہیں جن میں

اقبال، فیض اور اختر انصاری کی نظموں کے تجویے خصوصی اہمیت کے حامل ہیں۔بیگ صاحب نے فیض کی نظم ''تنہائی'کا اسلوبیاتی تجزیہ امریکی ماہر اسلوبیات ڈیل ہائمز (Dell Hymes) کے پیش کر دہ ماڈل کی بنیاد پر کیا ہے۔اس لحاظ سے یہ تجزیہ بے حداہم ہے کہ جو اصول ڈیل ہائمز نے ورڈزور تھ (Wordsworth) اور کیٹس (Keats) کی سونٹس تجزیہ بے حداہم ہے کہ جو اصول ڈیل ہائمز نے ورڈزور تھے،ان کا اطلاق پہلی باربیگ صاحب نے فیض کی نظم ''تنہائی'' کے تجزیم کی بازبیگ صاحب نے فیض کی نظم ''تنہائی'' کے تجزیم کی بازبیگ صاحب کا یہ تجزیم صوتیات کی سطح پر اسلوبیاتی تجزیم کی ایک عمدہ مثال ہے۔ اسلوبیاتی تجزیم کی ایک عمدہ مثال ہے۔

زیرِ نظر مضمون میں فیض کی اُسی نظم یعنی ''تنہائی 'کا تجزیہ لسانیات کے دبستانِ پراگ (Prague School) کے ایک معروف ماہرِ اسلوبیات اور ادبی نقاد ہے۔ مکارووسکی (J. Mukarovsky) کے وضع کر دہ اصولوں کی روشنی میں پیش کیا گیا ہے۔ مکارووسکی دبستانِ پراگ کا ایک اہم رکن تھا۔ اس نے زبان وادب کے باہمی رشتوں پر بڑی دقت ِ نظر کے ساتھ غور کیا ہے ، اور ادبی زبان کے حوالے سے بعض نہایت انو کھی اور دلچیپ باتیں ہیں۔ ادبی وشعری زبان میں فور گراؤنڈنگ (Foregrounding) کا تصور پہلی بار مکارووسکی نے ہی پیش کیا۔ اس ضمن میں اس کا

مضمون Language and Poetic Language نیادی حوالے کی حیثیت رکھتا ہے۔
اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ شعر وادب کی زبان عام بول چال کی زبان یامر وجہ معیاری زبان سے مختلف ہوتی ہے۔ عام بول چال کی زبان میں شاعر طرح طرح کے اختر اعات سے کام لیتا ہے اور زبان کے استعال میں اس کارویہ کا فی حد تک آزادانہ ہوتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ وہ جا بجالسانی انحرافات سے کام لیتا ہے۔ لسانی انحراف کے اسی تصور کو فور گراونڈنگ

(Foregrounding) سے تعبیر کیا گیاہے۔

مکارووسکی کا قول ہے کہ شاعری کی زبان لازماً فور گراونڈیڈ (Foregrounded) ہونی چاہئے۔ یعنی شعری زبان میں، معیاری زبان کے مروجہ اصولوں اور ضابطوں سے انحراف ضروری ہے۔

شعری زبان کی ایک دو سری خصوصیت معنیاتی اتصال یا پیوشگی (Semantic Cohesion) ہے۔ شاعر اپنے کلام میں بعض او قات ایسے الفاظ استعال کر تاہے جو معنیاتی اعتبار سے باہم متصل ہوتے ہیں اور ان میں ایک قسم کی پیوشگی (Cohesion) یائی جاتی ہے۔ بعض الفاظ جو فور گر اؤنڈنگ کے اعتبار سے اہم تصور کئے جاتے ہیں ان میں اکثر معنیاتی اتصال اور پیوسکی بھی پائی جاتی ہے۔ فیض کی نظم'' تنہائی''کا تجزیہ انھیں دونوں نکات کو پیش نظر رکھ کر کیا گیا ہے۔اس نظم کا متن یہ ہے۔ یہ نظم ان کے مجموعۂ کلام'' نقشِ فریادی''میں شامل ہے۔ تنہائی

پھر کوئی آیادلِ زار! نہیں کوئی نہیں
راہر وہوگا، کہیں اور چلا جائے گا
ڈھل چکی رات، بھھرنے لگا تاروں کاغبار
لڑ کھڑ انے لگے ایوانوں میں خوابیدہ چراغ
سوگئی راستہ تک کے ہر اک راہ گزار
اجنبی خاک نے دھندلا دئے قدموں کے سراغ
گل کروشمعیں، بڑھا دومے ومیناوایاغ
اچنے بے خواب کواڑوں کومقفل کر لو
اب پہاں کوئی نہیں، کوئی نہیں آئے گا

# (فیض احمد فیض)

۲- لسانی انحراف (Foregrounding)

مذکورہ نظم میں لسانی انحراف کی کئی بہترین مثالیں دیکھنے کو ملتی ہیں۔ لسانی انحراف جیسا کہ پہلے کہا جاچکا ہے، زبان کے مروجہ اصولوں اور ضابطوں کی خلاف ورزی کے نتیجے میں ظہور پذیر ہو تا ہے۔ یہ ادبی فن کار کے انفرادی اسلوب کی نشاند ہی کر تا ہے۔ اس کے علاوہ اس سے زبان میں تغیر اور تنوع کے عمل کا پتاچلا ہے۔ لسانی انحراف کے عمل کو لسانی جدت طرازی سے بھی تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ اس عمل کے نتیج میں نئے نئے لسانی سانچے وضع کئے جاتے ہیں اور نئے نئے لفظی انسلاکات و تلازمات معرض وجو دمیں آتے ہیں جن سے شعری زبان کا دامن و سیع ہو تا ہے اور شاعر کو معنی آفرین میں آسانی ہوتی ہے۔ '' تنہائی'' میں فور گراؤنڈنگ کے حسب ذیل نمونے قاری کی توجہ کا مرکز بنتے ہیں:

ال تاروں کا غُوار:

'غبار' کالفظ بالعموم فضامیں پھیلی ہوئی گھنی گرد کے لئے استعمال ہو تاہے۔لیکن شاعر نے یہاں غبار کا لفظ تاروں کے لئے استعمال کر کے ایک نیااستعارہ خلق کیا ہے۔اور ارضی شے (غبار) کاساوی شے (تاروں) کے ساتھ انسلاک پیدا کر کے معنیاتی سطح پر فور گراؤنڈنگ سے کام لیاہے۔

#### ۲\_ خوابیده چراغ:

لسانی انحراف کی پیہ بھی ایک خوبصورت مثال ہے۔ یہاں شاعر نے 'چراغ' کوخواب ناکی کی حالت میں دکھلایا ہے جو معنیاتی اعتبار سے خلافِ عقل ہے۔ سونے کا عمل صرف انسانوں اور حیوانوں سے ہی وابستہ ہے اور سونے کے عمل سے وہی گزر تاہے جو ذی روح ہے، لیکن شاعر نے چراغ کے ساتھ سونے کا عمل دکھلا کر لسانی انحراف کی مثال پیش کی ہے۔ حجراغ کالڑ کھڑانا:

لڑ کھڑانے کا عمل بھی ذی روح سے ہی وابستہ ہے۔ اس لفظ میں حرکت واضمحلال کا تصور بھی شامل ہے۔ شاعر نے چراغ کو لڑ کھڑاتا ہواد کھلا کر ایک قسم کالسانی انحراف پیدا کیا ہے۔ یہاں ایک معنیاتی نکتہ یہ بھی ہے کہ کوئی ذی روح اسی وقت لڑ کھڑاتا ہے جب وہ ضعف یاسکر کا شکار ہوتا ہے۔ چراغ کالڑ کھڑانا کہہ کر شاعریہ ظاہر کرناچاہتا ہے کہ اب اس میں جلنے اور وہ عنقریب بجھنے والا ہے۔

#### ۳۔ راه گزار کاسوجانا:

یہ بھی لسانی انحراف کی ایک بہترین مثال ہے کیوں کہ سونے کا عمل بھی ذی روح سے ہی وابستہ ہے اور یہ ایک الیمی کیفیت ہے جس سے صرف انسان اور حیوان ہی گزرتے ہیں۔ بے جان چیزیں صرف غیر متحرک حالت میں ہی پائی جاتی ہیں۔ اس حالت کو سونے سے تعبیر کہا ہے کہ "سوگئ راستہ تک تک کے ہر اک راہ گزار"۔ اس مصرعے میں شاعر نے دو متضاد چیزوں (سونے کا عمل اور راہ گزار) میں مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے اگر جہ ان میں معنیاتی اعتبار سے تضاد ہے۔

### ۵۔ اجنبی خاک:

یہ بھی لسانی انحراف کی ایک مثال کہی جاسکتی ہے ، کیونکہ اجنبی کالفظ بالعموم بغیر جان پہچان والے شخص کے لئے استعال ہو تاہے لیکن یہاں خاک کے ساتھ اجنبی کالفظ استعال کر کے شاعر نے لسانی جدت پیدا کی ہے۔ اجنبی سے یہاں شاعر کی مراد نامانوس ہے۔

#### ٦۔ بے خواب کواڑوں:

یہاں بھی معنیاتی اعتبار سے دو متضاد عناصر میں انسلاک پیدا کرنے کی کوشش کی گئی ہے، یعنی بے خوابی اور کواڑوں۔ خواب کی کیفیت سے صرف ذی روح مخلوق ہی گزرتی ہے بے جان چیزیں خواب یا بے خوابی کی کیفیت سے دوچار نہیں ہو تیں۔ شاعر نے کواڑوں کو جو غیر ذی روح اور بے جان شئے ہے بے خوابی کے عمل سے متصف کیا ہے جو منطقی اعتبار سے ممکن نہیں اور فور گراؤنڈنگ کے دائرے میں آتی ہے۔

ع"اینے بے خواب کواڑوں کو مقفل کر لو"

۳- اتصال معنی(Semantic Cohesion):

فور گراؤنڈنگ کے بعد لفظی سطح پراس نظم کی دوسری خصوصیت اتصالِ معنی ہے۔ فیض نے اپنی نظم '' تنہائی'' میں بعض ایسے الفاظ استعال کئے ہیں جومعنیاتی اعتبار سے باہمی ربط واتصال رکھتے ہیں۔ لہذااتصالِ معنیٰ کے لحاظ سے فیض کی شعری لفظیات کو حسب ذیل زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- ۱\_ راسته، راه گزار، راهرو
- ۲\_ رات، تارول، چراغ، شمعیں۔
  - ۳۔ گل کرنا، بڑھانا، مقفل کرنا۔
    - ۳۔ خاک،غمار
    - ۵۔ ڈھلنا، لڑ کھڑانا، بکھرنا۔
      - ٦ سونا، خوابيده
      - کے ہینا،ایاغ۔

زمر و اول میں شامل الفاظ یعنی راسته، راه گزار اور راہر و مسافت کی ترجمانی کرتے ہیں اور ان میں ایک نوع کامعنیاتی ربط موجو دہے۔

دوسرے زمرے میں شامل الفاظ یعنی رات، تاروں، چراغ اور شمعیں کا تعلق رات کی تاریکی سے ہے۔ مثلاً رات ہوتی ہے تو آسان پر تارے جیکتے ہیں اور گھروں میں چراغ روشن کئے جاتے یا شمعیں جلائی جاتی ہیں۔ ان الفاظ میں معنی کا مشترک عضر شامل ہے۔ بس فرق صرف اتناہے کہ تارے آسان پروشن ہوتے ہیں اور چراغ و شمعیں زمین پر۔
تیسرے زمرے کے الفاظ، متحرک افعال ہیں جن سے کسی نہ کسی عمل کے وقوع پذیر ہونے کا اظہار ہوتا ہے۔ ان افعال میں نفی کا عضر بھی شامل ہے چراغ بجھنے سے اند ھیر اہو جاتا ہے۔ لفظ ہڑھانا سے مر اداٹھانا یا بند کرنا ہے اور مقفل سے بھی

بند کر دینے کامطلب نکلتا ہے۔ یہ تینوں افعال معنیاتی اعتبار سے اس لئے مماثل ہیں کہ ان سے کسی چیز کے خاتمے یا کسی سر گرمی یا سلسلے کے منقطع ہو جانے کا پتا چلتا ہے۔

چوتھے زمرے کے الفاظ میں بھی ایک معنیاتی ربط اور رشتہ موجود ہے، کیوں کہ خاک فضامیں تحلیل ہو کر غبار کی شکل اختیار کرلیتی ہے۔ مذکورہ نظم میں شاعر نے خاک کارشتہ زمین سے اور غبار کا رشتہ آسان سے جوڑا ہے۔

ع

ڈھل چکی رات بھرنے لگا تاروں کا غبار

رع

ا جنبی خاک نے د ھندلا دیئے قدموں کے سراغ

شاعرنے خاک کو قدموں سے مناسبت دی ہے اور غبار کو تاروں سے جو آسان میں نظر آتے ہیں۔

پانچویں زمرے میں یکجا کئے گئے الفاظ، ڈھلنا، بکھر نااور لڑ کھڑ اناحر کت کا تصور پیش کرتے ہیں۔ اول الذکر دونوں الفاظ زوال اور خاتمے کی علامت کے طور پر استعال کئے گئے ہیں۔ ان الفاظ میں مایوسی اور اداسی کی حزینہ کیفیت بھی پوشیدہ ہے۔ ان دونوں الفاظ میں ایک قسم کامعنیاتی ربط موجو دہے۔ فعل لڑ کھڑ انا، ضعف کی علامت ہے، جو جسم میں توانائی کے فقد ان سے پیدا ہو تاہے۔ یہ لفظ بھی مایوسی اور اداسی کا اشاریہ ہے۔ اس زمرے کے تینوں افعال میں حرکی عضر شامل سے اور یہ تینوں باہم معنیاتی اتصال رکھتے ہیں، کیوں کہ ان سے کسی چیز کے زوال، خاتمے اور کمزور می کا پتا چاتا ہے اور

علامتی اعتبار سے یہ الفاظ نظم کی زیریں حزیبنہ لہر کی عکاسی کرتے ہیں۔

چھٹے زمرے کے دونوں الفاظ ایک جبلی کیفیت کو ظاہر کرتے ہیں جو ذی روح کے ذریعے ہی عمل میں آتی ہے۔ یہ دونوں متر ادف الفاظ ہیں۔ لیکن شاعر نے خوابیدہ کو چراغ (غیر ذی روح) کے ساتھ منسوب کیاہے اور سونے کے عمل کوراہ

گزار (غیر ذی روح) سے نسبت دی ہے،

ع

سو گئی راستہ تک تک کے ہر اک راہ گزار،

ع

لڑ کھڑانے گئے ایوانوں میں خوابیدہ چراغ

ان دونوں الفاظ (سوگئی،خوابیدہ) کا استعال فور گر اونڈنگ کے زمرے میں آتا ہے۔

ساتویں زمرے میں تین الفاظ مے، مینااور ایاغ شامل ہیں جن کے در میان معنیاتی ربط واشتر اک پایاجا تاہے۔ ان کا بڑھا دیاجاناعیش وطرب اور رنگِ نشاط کے خاتمے کی علامت ہے۔ یہ کیفیت نظم کی زیریں حزینہ لہرسے خاصی مطابقت رکھتی

ہے۔

فیض کی نظم " تنہائی" کے اس تجزئے سے فیض کی شعر می لفظیات کی بعض خوبیوں کا بہ خوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے اور اسلوبیاتی سطح پر اس نظم کی بعض نمایاں اسلوبی خصائص (Style-features) کی نشاندہی کی جاسکتی ہے۔

كتابيات

- ۱۔ ٹامس اے۔ سیبوک (مرتب) ،Style in Language (کیمبرج: ایم۔ آئی۔ٹی پریس 1960ء)۔
- ۲\_ جے۔ مکارووسکی، "Standard Language and Poetic Language" مشموله ڈونلڈسی۔ فریمن

(مرتب) ،Linguistics and Literary Style (نيويارك: ہالٹ رائن ہارٹ، 1970ء)۔

- ٣\_ على رفاد فيتحى، اسلوبياتى تنقيد (د ،لى، 1989ء) ـ
- ٣- گويي چند نارنگ، ادبي تنقيد اور اسلوبيات (د بلي: ايجو كيشنل پباشنگ هاؤس، 1989) ـ
  - ۵۔ مرزاخلیل احمد بیگ، زبان اسلوب اور اسلوبیات (علی گڑھ، 1983)۔
- ٦\_ مرزا خليل احمد بيگ، "اسلوبياتي تنقيد"، مشموله ' دائرے '(كراچى) ، جلدا، شاره ٢ (جون 1988)
  - ٨\_ مسعود حسين خال، "اقبال كي نظري وعملي شعريات " ـ (سرى نگر:اقبال انسٹي ڻيو ٿ، کشميريونيورسٹي،

(1983

# تجزیهٔ کلامیه: مسائل و مباحث

# مرزا خلیل احمد بیگ

بہ طورِ اصطلاح 'ڈسکورس' کی اصطلاح بھی عام ہوئی، اور ڈسکورس کے تجزیے بھی پیش کئے گئے۔ نظری (Theoretical) ماتھ ساتھ 'ڈسکورس' کی اصطلاح بھی عام ہوئی، اور ڈسکورس کے تجزیے بھی پیش کئے گئے۔ نظری (Theoretical) اعتبار سے بھی ڈسکورس پر بحث کا آغاز ہوا اور اس موضوع سے متعلق متعدد مضامین اور کتابیں منظرِ عام پر آئیں۔ امانیات واسلوبیات کے ہی توسط سے 'ڈسکورس' کی اصطلاح ادبی تنقید میں داخل ہوئی، ورنہ اس سے قبل ادبی نقاداس اصطلاح سے ناواقفِ محض تھا۔ اس کا بین ثبوت یہ ہے کہ کلیم الدین احمد جسے باخبر اور بید ار ذبین نقاد نے جب انگریزی کے حوالے سے اردو میں ادبی اصطلاح ات کی فر ہنگ مرتب کی تو Spicourse Analysis اور نیس ادبی اصطلاح ات کی فر ہنگ مرتب کی تو Spicourse کو اس میں کوئی جگہ دی۔ بہی حال اردو کے ذکر تک نہیں کیا (۱) اور نہ ہی Spicourse کی مقبولیت کی وجہ نوش دو سرے نقادوں اور عالموں کا بھی ہے۔ تا ہم عہدِ حاضر میں لسانیات کے فروغ اور اسلوبیاتی تنقید کی مقبولیت کی وجہ سے دورِ جدید کے بعض اردو نقاد ڈسکورس کی تھیوری سے کسی حد تک واقیت رکھتے ہیں اور Spicourse Analysis کی ایمیت کو شبختے ہیں۔ چنانچہ اپنی تنقید کی تخریروں میں وہ بعض او قات ادبی ڈسکورس کے حوالے سے بھی گفتگو کرتے ہیں۔ در ب

**(r)** 

'ڈ سکورس' (Discourse) کوبالعموم 'بحث' یا'مکالمہ' سے تعبیر کیاجاتا ہے، اور Discourse Analysisکو 'تجزیهٔ کلام ومتن' تصور کیاجاتا ہے۔(۳)

مولوی عبدالحق نے اپنی انگلش۔اردوڈ کشنری میں ''Discourse'' کے تحت جو معنی درج کئے ہیں،وہ یہ ہیں: ''(۱) گفتگو، بات چیت۔(۲) تقریر، بیان، مقالہ، رسالہ، وعظ، خطبہ۔(۳) گفتگو کرنا، مکالمہ کرنا۔(۴) کسی موضوع پر تقریراً یا تحریراً بحث کرنا،اظہارِ خیال کرنا۔'' میرے نزدیک ڈسکورس' (Discourse) کے لئے موزوں ترین لفظ کلامیہ ہے۔ لیکن یہ اردومیں ابھی پوری طرح رائج نہیں ہوسکا ہے، کیوں کہ اردو کے مستند نقاد بھی اپنی تحریروں میں Discourse کے لئے 'ڈسکورس' ہی لکھنازیادہ پیند کرتے ہیں۔ (۴)

لسانیاتی اعتبارسے ڈسکورس 'یا کلامیہ ' زبان کی وہ مسلسل و مربوط شکل ہے جس کا طول کسی مفر دہلے کے مقابلے میں زیادہ ہو تاہے۔ دوسرے لفظوں میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ کلامیہ تحریر و تقریر کی اس مسلسل صورت کا نام ہے جو دویا دوسے زیادہ جملوں سے مل کر ترتیب دی گئی ہو، نیز جو اس طرح باہم مربوط ہو کہ ایک اکائی (Unit) بن جائے۔ اگر کوئی لسانی شکل محض مفر دہلے تک ہی محد و در ہتی ہے تو وہ کلامیہ نہیں کہی جاسکتی، لہذا کلامیہ کی بنیادی شرط، مفر دہلے کے مقابلے میں ، اس کا طویل ہو ناہے جس میں باہمی ربط بھی پایا جاتا ہو۔ در حقیقت کلامیہ کی حدوہاں سے شروع ہوتی ہے جہاں ایک جملہ ختم ہو کر دوسرے جملے سے باہم مربوط و متصل ہو جاتا ہے۔ ٹروگاٹ اور پریٹ نے ' کلامیہ ' کی تعریف ان الفاظ میں بیان کی ہے:

"Any Structured stretch of language that is longer than a sentence" لہذا ذبان کی ہر وہ مر بوط (Coherent) شکل جو طول میں جملے سے بڑی ہو' کلامیہ ، (Coherent) کہلائے گی اور اس کے تجوئے کو' تجزیۂ کلامیہ کو مخضر اُمطالعۂ زبان ماورائے راس کے تجوئے کو ' تجزیۂ کلامیہ کو مخضر اُمطالعۂ زبان ماورائے جملہ ، (The study of language beyond the sentence) بھی کہہ سکتے ہیں۔

اس ضمن میں ایک قابل ذکر بات یہ ہے کہ کلامیہ یاڈسکورس کا تجزیہ بنیادی طور پر بروئے استعال زبان (Description) کل تحدود (in use کا تجزیہ ہے۔ اسے محض لسانی ہمیتوں (Linguistic Forms) کی توضی (Description) کل محدود نہیں رکھا جاسکتا جن کا نہ کوئی ترسیلی سیات (Communicative Context) ہوتا ہے اور نہ کوئی استعال، اور نہ ہی انسانی معاشر سے میں کوئی رول۔ لہذا کلامیاتی تجزیہ نگار (Discourse Analyst) کا یہ فرض ہوتا ہے کہ وہ اس امر کا پتالگائے کہ زبان کس مقصد کے لئے بروئے عمل لائی جا رہی ہے اور اس کے ترسیلی فنکشنز (Functions) کیا ہیں۔ اس اپروچ کو زبان کا فنکشنل اپروچ (Functional Approach) کہتے ہیں جو مطالعہ زبان کے نسبہ ڈقد بھر اپروچ لین ہیں ہیں ہیں جو مطالعہ زبان کے نسبہ ڈقد بھر اپروچ لین ہیں ہیں ہیں ہیں جو مطالعہ زبان کے نسبہ ڈور بان کی خالف ہے۔ اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ زبان کسی نہ کسی مقصد کے منہ سے ادا نہیں کیا جاتا۔ گویا نہ کسی مقصد کے منہ سے ادا نہیں کیا جاتا۔ گویا

مقصد کی بر آری اور اظہارِ مطلب ہی زبان کا اصل مدعاہے۔ تجزیبہ کلامیہ میں بیہ بات بہ طورِ خاص ذہن میں رکھی جاتی ہے۔

تجزیهٔ کلامیه پر بنیادی کام کرنے والوں میں زیلگ ایس۔ ہیر س اور مائیکل اسٹیز خصوصی اہمیت رکھتے ہیں۔ زیلگ ہیر س کا شار معروف ماہرین لسانیات میں ہوتا ہے۔ انھوں نے کلامیہ کو"جملوں کا جوڑ" ( A combination of sentences) کہاہے۔ (۲) ایک دوسرے اسکالر مائیکل اسٹیز کا قول ہے کہ"ہر وہ مطالعہ جو مفر د جملوں تک محدود نہ ہو اور جو سیاتی و سباتی سے خارج نہ ہو، تجزیمۂ کلامیہ کہلائے گا۔" (۷)

اس امر کاذکریہاں بیجانہ ہوگا کہ لسانیات جو زبان کے سائنسی مطالعے کانام ہے اپنے روایتی انداز میں جملے کے تجزئے تک ہی محد و در ہی ہے ، اور جملے سے ماوراکوئی بھی چیز اس کے دائرہ کار میں شامل نہ ہو سکی۔ یہاں تک کہ نوام چامسکی کی تبادلی تخلیقی قواعد (Transformational Generative Grammar) میں بھی تجزیے کا محور جملہ ہی ہے۔ چامسکی نے کہیں ۱۹۸۰ء میں جاکر اس امر کا اعتراف کیا کہ کلامیاتی مہارت (Discourse Competence) و رحقیقت لے کہیں جا کر اس امر کا اعتراف کیا کہ کلامیاتی مہارت (Linguistic Competence) کا بھی ایک حصہ ہے۔ حالیہ برسوں میں کلامیہ اور تجزیۃ کلامیہ کی جانب لوگوں کی توجہ تیزی کے ساتھ مبذول ہوئی ہے ، اور لوگ زبان کو بہ حیثیت کلامیہ (عرفی کے ساتھ مبذول ہوئی ہے ، اور لوگ زبان کو بہ حیثیت کلامیہ یہی حوالے بھی۔ زبان کو اس کی موالے بھی۔ زبان کو کہا میں کا میں اس کے ساتی اور تہذیبی سروکارسے الگ کر کے نہیں دیکھا جا سکتا۔

(٣)

کلامیہ ' (ڈسکورس) کی جو تعریف سطورِ بالامیں بیان کی گئی ہے اس کی روسے اسے توسیع شدہ تکلم ( Extended کلامیہ ' (ڈسکورس) کی جو تعریف سطورِ بالامیں بیان کی گئی ہے اس کی روسے اسے توسیع شدہ تکلم ( Utterance ) بھی کہہ سکتے ہیں جس کی چند نمایاں شکلیں بیا ہیں، مثلاً وعظ، خطبہ، دعا، التجا، التماس، حلف، لطیفہ، حکایت، قصے کہانیاں، تقریریں، انٹر ویوز، پریس ریلیز، خطوط، ادارئے، اشتہارات، وغیرہ۔

کلامیہ یاڈسکورس کی ان شکلوں کو کلامی اصناف (Speech Genres) کہتے ہیں۔ ادبی اصناف کا شار بھی کلامی اصناف کے تحت ہی کیا جا تا ہے۔ بعض کلامی اصناف آفاقی ہوتی ہیں، یعنی دوسری زبانوں میں بھی پائی جاتی ہیں۔ لیکن ایک زبان کی ادبی اصناف سے مختلف ہو سکتی ہیں، مثلاً غزل اردوسے، دوہا ہندی سے ، سانیٹ انگریزی سے ، اورہا سکی جاپانی سے مخصوص ہے۔ کلامی اصناف کی اپنی خصوصیات ہوتی ہیں اور وہ اپنے ترسیلی وظائف (Communicative Functions) به خوبی انجام دیتی ہیں۔

بعض کلامی اصناف میں صرف ایک متعلم ہوتا ہے، مثلاً صدارتی خطبہ۔ لیکن بعض دوسری کلامی اصناف جوبات چیت پر مبنی ہوتی ہیں، ان میں متعلم کی تعداد ایک سے زیادہ ہوتی ہے، مثلاً مباحثہ، مکالمہ، مذاکرہ، جحت، بحث و تکرار، سوال و جواب، گفتگو، انٹر ویو، وغیرہ۔ (۸) کوئی کلامیہ یا کوئی کلامی صنف کئ ذیلی اصناف پر بھی مشمل ہو سکتی ہے۔ ادب میں یہ بات نمایاں طور پر دیکھنے کو ملتی ہے جہاں 'شاعری' یا 'شعری کلامیہ' (Poetic Discourse) کے تحت کئی اصنافِ شعری مثلاً غزل، مثنوی، قصیدہ، مرشیہ، رباعی وغیرہ۔ اسی طرح کلامیہ کی ایک صنف 'خطبہ' کے تحت اس کی کئی ذیلی اصناف، مثلاً غزل، مثنوی، قصیدہ، مرشیہ، رباعی وغیرہ۔ اسی طرح کلامیہ کی ایک صنف' خطبہ' کے تحت اس کی کئی دور سنف ' فیل اصناف، مثلاً صدارتی خطبہ، افتاحی خطبہ، الوداعی خطبہ، وغیرہ و ثار کی جاتی ہیں۔ کلامیہ کی ایک اور صنف ' گفتگو' کے تحت اس کی ذیلی اصناف روبر و گفتگو، ٹیلی فون پر گفتگو، انٹر نیٹ کے ذریعے گفتگو (Chat) وغیرہ کی شاخت کی حاسمتی ہے۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ کئی کا می اصاف ہے مل کر ایک کا کی و قوعہ '(Speech Event) معرض وجود میں آتا ہے۔ یہ ایک منظم تر سلی سلسلہ ہوتا ہے جس میں کیے بعد دیگرے کئی کلا میے و قوع پذیر ہوتے ہیں۔ اس کی بہ حیثیت بجو تی ایک امتیازی حیثیت ہوتی ہے۔ یہ ایلی امتیازی حیثیت بخو تی ایک امتیازی حیثیت ہوتی ہوتی ہے اور لسانی و غیر لسانی رو بول سے متعلق اس کے اپنے مقررہ اصول و ضوابط ہوتے ہیں ، جن پر کاربند ہونا نہایت ضروری ہوتا ہے۔ چرچ سروس (عیسائیوں کا طریقۂ عبادت) جو گئی کلا می اصاف کا مجموعہ ہوتی ہے ، کلا می و قوعے کی ایک عدہ مثال قرار دی جاسکتی ہے۔ اس کی تمام کلا می اصاف مقررہ نج پر سلسلہ وارو قوع پذیر ہوتی ہیں۔ اس طریقۂ عبادت کے دوران لسانی رو بول کے ساتھ ساتھ بعض غیر لسانی روئے بھی برتے جاتے ہیں ، مثلاً کھڑے ہوتا ، چکنا ، سر بسجو د ہونا، وغیرہ ۔ کلا می و قوعہ کئی بھی نوعیت کا ہو سکتا ہے ، مثلاً کسی علمی یا ادبی سیمنار کے افتا تی اجلاب کو بھی ایک کلا می و قوعہ قرار دیا جاسکتا ہے ، پھر صدارتی خطبہ ہوتا ہے اور سب سے آخر میں متعلقہ موضوع پر کوئی ممتاز عالم یا دانشور اپنا کلیدی خطبہ پیش کر تا ہے ، پھر صدارتی خطبہ ہوتا ہے اور ایک سے زیادہ پر عبد مشکل ہو سکتا ہے اور ایک سے زیادہ پر عبد مشکل ہو سکتا ہے اور ایک سے زیادہ پر عبد اگر سوال و جو اب کا سلسلہ شروع ہوتا ہے تو یہ کلا می و قوعہ دو کا می اصنف پر مشمل تصور کیا جاسکا ہے ، لیک اس می کی بہترین مثالیں پیش کرتے ہیں۔ (۹) اس کیچر کے بعد اگر سوال و جو اب کا سلسلہ شروع ہوتا ہے تو یہ کلا می و قوعہ دو کا می اصنف پر مشمل تصور کیا جاسکتا ہے ، لیک رہترین مثالیں پیش کرتے ہیں۔ (۹)

تجزیۂ کلامیہ کا فروغ لسانیات کی ایک اہم شاخ کے طور پر ۱۹۸۰ء کے بعد سے ہوا۔ ۱۹۷۷ء اور ۱۹۸۳ء کے دوران کلامیہ اور تجزیۂ کلامیہ سے متعلق کم از کم پانچ اہم کتابیں منظر عام پر آئیں، (۱۰) اور دوبڑے جر اند کا اجرا عمل میں آیا۔ (۱۱) اس کے فوراً بعد ۱۹۸۵ء میں وین دیجک کی چار جلدوں پر مشتمل Handbook of Discourse شائع ہوئی (۱۲)۔

تجزیۂ کلامیہ چوں کہ لبانیات کی ایک شاخ کے طور پر ارتقا پذیر ہوا، اس لئے اسے کلائی لبانیات (Linguistics) کی اصطلاح رائے ہوئی۔ 'کلامیہ ' (Linguistics) بھی کہا گیا۔ اس کی طرز پر متنی لبانیات (Text Linguistics) کی اصطلاح رائے ہوئی۔ 'کلامیہ (Discourse) کو اکثر 'متن '(Text) بھی کہا جاتا ہے۔ بعض عالم کلامیہ اور متن میں کوئی تفریق نہیں کرتے اور دونوں کو ایک تسلیم کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک تجزیۂ کلامیہ ، تجزیۂ متن بھی ہے، اور کلائی لبانیات کا ہی دوسرانام متن لبانیات ہے۔ تاہم کلامیہ بعض اعتبار سے متن سے مختلف ہے۔ ان دونوں میں بہت باریک اختلافات پائے جاتے ہیں۔ ان دونوں کے در میان بنیادی فرق کو ' زبان بہ حیثیت کلامیہ ، جارے مامیہ ، ہمارے سامنے اُس زبان کا تصور ابھر کر آتا ہے جو نہایت فعال اور متحرک ہے اور کسی نہ کسی سیاق (Context) میں ظہور پذیر ہوتی ہے، نیز اپنے ہائی اور تہذیبی جو نہ اور تہذیبی موالے بھی رکھتی ہے۔ جب کہ بہ حیثیت متن ، زبان ایک جامد اور غیر حرکی عضر سے زیادہ کوئی چیز نہیں جو نہ صرف سیاق وسباق سیاتی وسباق ہے ماری ہوئی ہے، بلکہ جس کا کوئی فنکشنل دول بھی نہیں ہوتا۔ متن کو ہم محض ایک لبانی عضر سے تعبیر کرسکتے ہیں، جب کہ کلامیہ میں اس لبانی عضر کا فنکشن اور حقیقی صور سے حال میں موقع و محل کے کاظ سے اس کا ستعال بے حد اہمیت رکھتا ہے۔

متن اور کلامیہ کے در میان باریک فرق کو ایک مثال کے ذریعے یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ ایک صدارتی خطبہ جب لکھا جاتا ہے اور ٹائینگ یا کتابت و طباعت کے مراحل سے گزرتا ہے تو محض متن ہوتا ہے، لیکن جب بیہ کسی جلسے یا اجلاس میں مقررہ وقت پر سامعین و مندوبین کے سامنے پڑھا جاتا ہے تو کلامیہ کہلاتا ہے۔ متن اور کلامیہ کے در میان فرق کی ایک اور مثال کر شاسوا می نے دی ہے، (۱۳) جو تھوڑی ترمیم کے ساتھ۔ یہاں پیش کی جاتی ہے۔ کسی پینٹر کی دو کان پر بہت سے سائن بورڈز کے ساتھ در کھا ہو اایک سائن بورڈ جس پر "آہت ہواڑی چلائیں، آگے اسپیڈ بریکر زبیں، "کھا ہوا ہے، متن کہلائے گا۔ لیکن یہی سائن بورڈ جب پینٹر کی دو کان سے لے جایا جاتا ہے اور سڑک کی بائیں جانب کسی مناسب مقام پر جہاں اسپیڈ بریکرز بین مناسب مقام پر جہاں اسپیڈ بریکرز بین ہوں، نصب کر دیا جاتا ہے تو کلامیہ کہلاتا ہے۔ کیوں کہ یہ سائن بورڈ سٹرک کی استعمال کرنے والوں

کوایک اطلاع بہم پہنچاجارہاہے، لہذالسانی عضر کے اعتبارسے اگرچہ یہ متن ہے، لیکن یہ ایک ترسلی سیاق
(Communicative Context) رکھتاہے (کیونکہ اسے سڑک کے اس مقام پر نصب کیا گیا ہے جہاں اسپیڈ بریکر زبنے ہوئے ہیں) ،اور اس کاایک فناشنل رول ہے، اس لئے اس کی اہمیت ایک کلامیہ کی ہے۔ ان مثالوں سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ کوئی لسانی عضر جب تک سیاق سے عاری اور فناشنل رول سے مبر اربتا ہے تو متن کہلا تا ہے، لیکن جب وہ حقیقی صورتِ حال کے مطابق بروئے استعال لا یاجا تاہے تو کلامیہ کہلا تا ہے۔
لیکن جب وہ حقیقی صورتِ حال کے مطابق بروئے استعال لا یاجا تاہے تو کلامیہ کہلا تا ہے۔
متن اور کلامیہ کے مسائل پروئین دیجک، (۱۳) ہیلیڈ ہے، (۱۵) وڈاوؤس، (۱۲) ڈی بگرینڈ ہے (۱۷) ، براؤن اور میل اور درید ا(۲۰) جیسے لسانی مفکر وں اور فاسفیوں نے اپنے طور پر نہایت غور وخوض سے کام لیا ہے۔ ان عالموں کے نظریات ایک دوسر سے سے مختلف ہوسکتے ہیں، لیکن ان میں سے کسی نے بھی متن یا کلامیہ کی اہمیت سے انکار نہیں کیا ہے۔

#### حواشي

- ا۔ دیکھئے ترقی اردوبیورو(حکومتِ ہند) ، نئی دہلی کی شائع کر دہ کتاب "فر ہنگ ِاد بی اصطلاحات (انگریزی۔اردو) " از کلیم الدین احمد۔ سن اشاعت ۱۹۸۱ء۔
  - ۲۔ مثال کے طور پر دیکھئے گو پی چند نارنگ کی گراں قدر تصنیف" ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات" (دہلی: ایجو کیشنل پباشنگ ہاؤس، ۱۹۹۳ء)۔
  - سر تقی اردبیورو (حکومت ہند) ، نئی دہلی کی شائع کر دہ"فر ہنگ اصطلاحات (انگریزی اردو) لسانیات" (۱۹۸۷ء) میں Discourse کے لئے "بحث، مکالمہ" اور Discourse Analysis کے لئے "تجزیۂ کلام ومتن"کے اندراجات ملتے ہیں۔
- ۷۔ اردوکے بعض اہلِ علم Discourse کا ترجمہ' مخاطبہ' کرتے ہیں جو میرے خیال میں درست نہیں ہے، کیونکہ مخاطبہ کے تحت صرف چند مخصوص قسم کے ڈسکورس ہی شار کئے جاسکتے ہیں۔ ڈسکورس کی تمام اقسام کا یہ لفظ احاطہ نہیں کرتا۔

۱۵ - دیکھئے ایلیز بتھ کلوس ٹروگاٹ (Elizabeth Closs Traugott) اور میری لوئس پریٹ ( کھئے ایلیز بتھ کلوس ٹروگاٹ (Louise Pratt نیویارک:۱۹۸۳۱ء) ،ص

ال در کیسے زیلگ ایس بهیرس (Zellig S. Harris) کا مضمون 'Discourse Analysis'، مشموله Language شاره ۱۹۵۲ (۱۹۵۲) ، ص ۱ تا ۲۰۰۰

ک۔ ویکھنے مائیکل اسٹیز کی کتاب Discourse Analysis: (Michael Stubbs) The Socioli کے دو کیسے مائیکل اسٹیز کی کتاب Linguistic Analysis of Natural Language(

۸۔ کیبل ٹی وی نٹ ورک کے بعض چیناوں پر پیش کئے جانے والے ٹیلی ویژن ٹاک شوز مثلاً" Big
 ۳ کیبل ٹی وی نٹ ورک کے بعض چیناوں پر پیش کئے جانے والے ٹیلی ویژن ٹاک شوز مثلاً" (میز بان: رکھادت) ، نیز "اکبر کا در بار" (میز بان: Pight" (میز بان: بر کھادت) ، نیز "اکبر کا در بار" (میز بان: ایم ۔ جے۔ اکبر) اس قشم کے ڈسکورس کی عمدہ مثالیں ہیں۔

9۔ اس موقع پر اسٹار نیوز چینل پر پیش کئے جانے والے ہفتہ وارٹیلی ویژن ٹاک شو" Shakers (میز بان: شکیھر سمُن) کاذکر بیجانہ ہو گاجس کی حیثیت ایک دلچیپ کلامی و قوعے (Speech Event) کی ہے جس میں ڈسکورس (کلامیہ) کی کئی شکلیں لیمنی کلامی اصناف (Speech Genres) سلسلہ وارو قوع پذیر ہوتی میں۔ اس ٹاک شو (کلامیہ) کی کئی شکلیں لیمنی کلامی اصناف (Speech Genres) سلسلہ وارو قوع پذیر ہوتی میں۔ اس ٹاک شو (Talk Show) لیمنی تماشائے 'گفتگو میں میز بان ہر بار ایک نئے مہمان کے ساتھ اسکرین پر ممودار ہو تا ہے اور اس کے ساتھ پر لطف اور پر مز اح انداز میں گفتگو کا آغاز کر تا ہے۔ مزید اربات چیت اور سوال و جواب کا بیہ سلسلہ پورے شوتک جاری رہتا ہے جس سے ناظرین کافی مخطوظ اور لطف اندوز ہوتے ہیں۔ یہ پوراٹاک شوا یک دلچیپ کلامی و قوعے کی حیثیت رکھتا ہے۔ ڈسکورس کی جن شکلوں یا کلامی اصناف پر یہ کلامی و قوعہ مشتمل ہو تا ہے ان میں میز بان کے ذریعے اداکئے گئے ابتدائی کلمات، مہمان کا تعارف، مہمان سے گفتگو، سوال وجواب اور مکا لمے خاص ہیں۔ وقفے سے موسیقی کی گوئے اور طبلے کی تھاپ، نیز شوکے سامعین کی قبقہہ ریزی شوکو اور بھی زیادہ دلچیپ بنا دیتی

### • ا۔ ان کتابوں کے نام حسب ذیل ہیں:

(۱) رابرٹ۔ایلین ڈی بگرینڈے (Robert Alain de Beaugrande) اور دولف گینگ یو۔ڈریسلر الندن:لانگ مین)۔ (Wolfgang U. Dressler) ۱۹۸۱، (Wolfgang U. Dressler)

- Discourse ، المجملين براؤن (Gillian Brown) اور جارج يول (Gillian Brown) مسلمين براؤن (۲) مسلمين براؤن (Analysis
  - An Introduction to ۽ ۱۹۲۲، (Malcom Coult Hard) ميکم کولٹ ہارڈ (۳) Discourse Analysis)
- Spoken Discourse : A Model ،۱۹۸۱ (Willis Edmondson) ویکس ایڈ منڈ سن (۳) for Analy sis
  - Discourse Analysis: The ۱۹۸۳، (Michael Stubbs) ما منظل المثل المثل (۵) ما منظل المثل المث

اا۔ اِن رسائل کے نام یہ ہیں:

- \_(19∠∧)Discourse Processes (1)
  - \_(+1911)Text (r)
- ۱۲۔ ٹیون اے۔ وین دیجبک (Teun A. uan Dijk) Teun کار مرتب)، ۱۹۸۵ء، Handbook of Discourse عار جلدیں (لندن اور اور لینڈو: اکیڈ مک پریس)۔
  - ۱۰۲ این کرشناسوامی اور دیگر ، ۱۹۹۲ء ، Modern Applied Linguistics (چنتی : میکملن ) ، ص ۱۰۲
  - سمار طیون اے۔وین دیجب (Teun A. Uan Dijk) کواء 'Text and Context کندن: لانگ مین۔
    - Language as a social 'ء اعمداک میلیٹ (M.A.K. Halliday) دار ایم داک کے سیلیٹ کا

Semiotics : The Social Interpretation of Languase and Meaning (لندن ایڈورڈ آرنلڈ )۔

 ۱۸ - سیلین براؤن (Gillian Brown) اور جارج یول (Gillian Brown)،۱۹۸۳، (Analysis

المعموله, 'From Work to Text' ، ۱۹۸۱ (Roland Barthes) مشموله نظریارت (Roland Barthes) الدن فونٹانا۔ پیر بیکس ، ۱۹۵۷ (Stephen Heath) الندن فونٹانا۔ پیر بیکس ، ۱۹۵۷ نیوریاک : ہل اینڈ وینگ ، ۱۹۵۷ اور ترجمه اسٹیفن ہیتھ (Stephen Heath) لندن فونٹانا۔ پیر بیکس ، ۱۹۵۷ نیوریاک : ہل اینڈ وینگ ، ۱۹۵۷ وی

۲۰۔ ژاک دریدا(Jacques Derrida) نے 'متن' کو گیس (Gas) کہاہے۔ (بحوالہ کرسٹو فرنورِ س Deconstruction: Theory and Practice (Christopher Norris) (لندن؛ میتھیون)۔

# قلمی معاونین

۱۔ مسعود حسین: پروفیسر ایمریٹس، شعبهٔ لسانیات، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ۔ بانی صدر و پروفیسر شعبهٔ لسانیات، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی۔ سابق پروفیسر وصدر شعبهٔ اردو، عثانیہ یونیورسٹی، حیدرآ باد۔ سابق وائس چانسلر، جامعهٔ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی۔

۲ ۔ گوپی چند نارنگ: صدر ساہتیہ اکادمی، نئی دہلی۔ وائس چیر مین، قومی کونسل برائے فروغِ اردوزبان (حکومتِ ہند) ، نئی دہلی۔ سابق پروفیسر و صدر شعبۂ اردو، جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی۔

۳ سیده جعفر: سابق پروفیسر وصدر شعبهٔ اردو، عثانیه یونیورسٹی، حیدرآباد۔

۳۔ مرزاخلیل احمد بیگ: پروفیسر وصدر شعبهٔ لسانیات، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ۔ سابق پرنسپل، اردو ٹیجنگ اینڈریسرچ سنٹر (حکومت ہند) ، سولن، ہما چل پر دیش۔

۵۔ سیداختیار علی: ککچر رشعبهٔ لسانیات، علی گڑھ مسلم یونیورسٹی، علی گڑھ۔

-----

مرتب کی اجازت اور تشکر کے ساتھ

ان چیج فائل سے اردو تحریر میں تبدیلی، پروف ریڈنگ اور ورڈپروسیسنگ: اعجاز عبید