



# Vers une cité des libres penseurs

Une odyssée à travers les théâtres du savoir

**PETER KAHL** 



# Vers une cité des libres penseurs

Une odyssée à travers les théâtres du savoir

Une odyssée poético-philosophique à travers la dépendance étudiante, le théâtre institutionnel, le sceau de l'accréditation, la faille du doute, et la cité des libres penseurs

**PETER KAHL** 

le 3 septembre 2025



Publié pour la première fois en Grande-Bretagne par Lex et Ratio Ltd le 3 septembre 2025.

© 2025 Lex et Ratio Ltd. Sous licence Creative Commons Attribution – Pas d'Utilisation Commerciale – Pas de Modification 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0).

Vous êtes libre de partager, copier et redistribuer ce contenu sur tout support et sous tout format, sous réserve des conditions suivantes : mention de la source ; utilisation non commerciale uniquement ; aucune modification autorisée. Texte intégral de la licence disponible sur <a href="https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/">https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/</a>>.

#### À propos de l'éditeur

Lex et Ratio Ltd propose des services de recherche, de conseil et de conseil stratégique en matière de réforme de la gouvernance, de responsabilité fiduciaire et d'éthique épistémique. Nos travaux intègrent l'analyse juridique, la théorie institutionnelle et les stratégies de réforme concrètes pour les institutions publiques, les entreprises et les universités.

#### Résumé

Vers une cité des libres penseurs : Une odyssée à travers les théâtres du savoir est une odyssée multimodale en sept mouvements — de la dépendance de l'étudiant, en passant par le théâtre de l'université et le sceau de l'accréditation, jusqu'à la faille du doute, l'acte d'auto-émancipation, et enfin le manifeste qui ouvre sur une cité de libres penseurs. Chaque étape est rendue par la poésie, la prose et l'image, traitées comme registres épistémiques co-égaux : le poème agit, la prose situe, l'image dévoile. Cette forme n'est pas ornementale mais méthodologique. Pour résister à la domestication épistémique, la philosophie doit refuser la monomodalité.

L'ouvrage diagnostique les universités et institutions alliées comme des théâtres du clientélisme épistémique, où la reconnaissance s'échange contre la conformité et où l'accréditation se substitue à la vérité. Il montre comment les pratiques d'accréditation et d'évaluation par les pairs fonctionnent souvent comme des mécanismes de garde institutionnelle produisant une injustice épistémique par conception. S'inspirant de Foucault et de Bourdieu, il situe ces dynamiques comme des théâtres de visibilité et de silence, où l'autorité est esthétisée et la dissidence étouffée.

Face à cet ordre, l'ouvrage avance la nécessité d'une ouverture fiduciaire : les autorités épistémiques doivent être liées par des devoirs de soin, de loyauté et de responsabilité envers la vérité elle-même. Il esquisse l'horizon d'une épistémocratie, forme de gouvernance où la pluralité est garantie structurellement et où les institutions agissent non comme gardiens souverains mais comme intendants du savoir commun.

Le cycle culmine dans un manifeste de la pensée désentravée. Il appelle à une cité de libres penseurs où le silence est fertile plutôt qu'imposé, où les bibliothèques deviennent des jardins plutôt que des prisons de papier, et où le savoir circule non comme propriété mais comme confiance fiduciaire. L'invitation est collective : respirer ensemble dans l'espace ouvert lorsque les certitudes tombent et que le doute commence.

#### Note de l'auteur sur la publication

Ce travail sera publié en deux versions indépendantes mais parallèles — l'une en anglais, l'autre en français — afin de mettre à l'épreuve et d'illustrer la pluralité épistémique dans ses dimensions linguistiques.

#### Mots-clés

clientélisme épistémique, liberté épistémique, ouverture fiduciaire, épistémocratie, injustice épistémique, devoirs fiduciaires, pluralité épistémique, agentivité épistémique, philosophie multimodale, épistémologie démocratique, critique institutionnelle, enseignement supérieur, silence, accréditation, émancipation, manifeste

## Table des matières

| Introduction                                | 3  |
|---------------------------------------------|----|
| 1. La fragilité du savoir                   | 5  |
| Ce qui nous retient                         | 5  |
| Commentaire philosophique                   | 7  |
| Commentaire de l'image                      | 8  |
| Synthèse                                    | 8  |
| 2. L'étudiant sous l'autorité               | 9  |
| L'étudiant, le maître et la montre fondante | 9  |
| Commentaire philosophique                   | 11 |
| Commentaire de l'image                      | 12 |
| Synthèse                                    | 12 |
| 3. L'université                             | 14 |
| L'université                                | 14 |
| Commentaire philosophique                   | 16 |
| Commentaire de l'image                      | 17 |
| Synthèse                                    | 17 |
| 4. Accréditation                            | 19 |
| Accréditation                               | 19 |
| Commentaire philosophique                   | 21 |
| Commentaire de l'image                      | 22 |
| Synthèse                                    | 22 |
| 5. Doute                                    | 24 |
| Doute                                       | 24 |
| Commentaire philosophique                   |    |
| Commentaire de l'image                      | 27 |
| Synthèse                                    | 27 |
| 6. Auto-émancipation                        |    |
| Quand l'esclave devient libre               |    |
| Commentaire philosophique                   |    |
| Commentaire de l'image                      | 31 |

| Synthèse                                                | 32 |
|---------------------------------------------------------|----|
| 7. Le manifeste                                         | 33 |
| Vers la cité des libres penseurs                        | 33 |
| Commentaire philosophique                               | 36 |
| Commentaire de l'image                                  | 36 |
| Synthèse                                                | 37 |
| Épilogue                                                | 38 |
| Bibliographie                                           | 40 |
| Cet ouvrage est également disponible en langue anglaise | 41 |
| Citer ce travail                                        | 41 |
| Contact de l'auteur                                     | 42 |
| Historique des révisions                                | 42 |

## Introduction

Cet ouvrage n'est ni un traité conventionnel ni un recueil de poèmes assortis de commentaires. Il est une enquête multimodale où poésie, prose et image sont traitées comme des registres épistémiques co-égaux. Chaque mode parle dans son propre idiome : le poème agit, la prose situe, l'image dévoile. Leur alternance n'est pas ornementale. Elle constitue en elle-même un geste méthodologique et performatif : pour résister à la domestication épistémique, la philosophie doit refuser l'enfermement dans un seul idiome d'expression {Kahl 2025, Beyond Epistemic Clientelism}.

La thèse centrale est que l'émancipation épistémique exige de résister au clientélisme épistémique, de cultiver l'ouverture fiduciaire et de tendre vers l'épistémocratie. Le clientélisme épistémique désigne l'échange conditionnel par lequel l'autonomie de pensée est abandonnée en retour de reconnaissance ou de protection. De tels marchés ne sont pas accidentels mais structurels : ils stabilisent les institutions — universités, professions, partis — tout en rétrécissant l'horizon de la pensée et en subjuguant la dissidence {Kahl 2025, Epistemic Clientelism Theory}.

L'ouverture fiduciaire propose une alternative : les autorités épistémiques doivent être liées par des devoirs de loyauté, de soin et de responsabilité envers la vérité elle-même. Ces devoirs ne sont pas seulement juridiques mais aussi des vertus épistémiques — humilité et ouverture — qui doivent guider la relation fiduciaire {Kahl 2025, Epistemic Humility and the Transposition of Ethical Duties into Epistemic Duties; Kahl 2025, Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness}.

L'horizon plus vaste est celui de l'épistémocratie : une forme de gouvernance où la pluralité épistémique est garantie structurellement et où les institutions agissent non comme gardiens souverains mais comme intendants fiduciaires. Cet horizon se relie à l'épistémologie démocratique d'Elizabeth Anderson, qui montre que la légitimité dépend d'une délibération inclusive et plurielle {Anderson 2006}.

L'ouvrage déploie cette thèse à travers un parcours en sept parties. Chacune combine poème, essai et image pour montrer comment le clientélisme épistémique opère, comment il peut être résisté, et comment de nouveaux horizons peuvent s'ouvrir :

- 1. La fragilité du savoir limites épistémiques, lexiques clos et cages du connu.
- 2. L'étudiant sous l'autorité dépendance, hiérarchie, et la première question perturbatrice.
- 3. L'université savoir mis en scène comme rang, silence et performance théâtrale.
- 4. Accréditation comités, sceaux et évaluation par les pairs comme régimes clientélistes de validation.

- 5. Doute une faille dans le système, revalorisée comme source d'agentivité épistémique {Nieminen & Ketonen 2021}.
- 6. Auto-émancipation libération sans permission, silence devenu terreau fertile {Kahl 2025, *The Silent Tree: Epistemic Clientelism and the Politics of Sound*}.
- 7. Le manifeste la voix qui cesse de parler au singulier et convoque la cité des libres penseurs.

Cet arc est à la fois biographique et philosophique. Il incarne ce que Miranda Fricker appelle l'injustice épistémique : le tort causé lorsque des voix sont réduites au silence ou privées des ressources interprétatives nécessaires {Fricker 2007}. Il dialogue avec la théorie fiduciaire de Tamar Frankel, qui a façonné le droit et la finance mais n'a que rarement été étendue à la gouvernance du savoir {Frankel 2011}. Il résonne avec l'analyse d'Elizabeth Anderson sur l'épistémologie démocratique. Et il reconfigure le clientélisme, connu en théorie politique, comme une logique épistémique qui organise non seulement les États mais aussi les salles de classe, les revues et les vies intimes {Kahl 2025, Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design}.

Ce projet prolonge également mes propres interventions : *Théorie du clientélisme épistémique* (2025), *Audelà du clientélisme épistémique* (2025), *Qui a peur du savoir en libre parcours ?* (2025), et *Pourquoi nous devons rejeter l'évaluation par les pairs coloniale* (2025). Pris ensemble, ces écrits diagnostiquent la manière dont l'autorité épistémique se trouve domestiquée. Le présent ouvrage va plus loin : il performe le refus en refusant la monomodalité, affirmant que la liberté épistémique doit être pensée, ressentie et vue {Kahl 2025, *Who is Afraid of Free-Range Knowledge*}.

L'invitation est de suivre cette progression de la contrainte à l'émancipation. Le défi est de reconnaître que la forme même de ce travail — alternant poème, essai et image — constitue déjà une pratique d'émancipation épistémique.

# 1. La fragilité du savoir



# Ce qui nous retient

#### un poème sur les limites de l'esprit

Il y a un pas — que personne ne fait.

Non parce qu'il est grand. Mais parce qu'il est flou.

On l'appelle :

l'inconnu.

Et ce mot,
prononcé à voix basse,
ouvre une cellule —
dans la cage du connu.

Nous vivons à la frontière

| de nos modèles mentaux,        | Un lexique fermé                    |
|--------------------------------|-------------------------------------|
| comme des mendiants            | à double tour —                     |
| à la porte d'un palais vide.   | et dont nous avons forgé nous-mêmes |
|                                | la clé                              |
| La peur ne crie pas.           | puis jetée.                         |
| Elle organise.                 |                                     |
| Elle classe.                   | Et pourtant —                       |
| Elle fabrique des cartes       | dans le souffle hésitant            |
| à l'échelle de nos certitudes. | d'un instant sans réponse —         |
|                                | un doute.                           |
| Et ces cartes —                | Minuscule.                          |
| nous les chérissons.           | Insolent.                           |
| Elles nous rassurent.          |                                     |
| Nous les appelons :            | Mais suffisant                      |
| le savoir.                     | pour ébranler                       |
|                                | le socle                            |
| Mais ce savoir —               | du connu.                           |
| est un piège poli.             |                                     |
| Un miroir sans tain            |                                     |
| où l'on confond                |                                     |
| la vue et la vision,           |                                     |
| le concept et la chair.        |                                     |
|                                |                                     |
| Ce qui nous retient ?          |                                     |
|                                |                                     |
| Un fil.                        |                                     |
| Un mot.                        |                                     |
| Une définition.                |                                     |
|                                |                                     |

#### Commentaire philosophique

Le poème *Ce qui nous retient* médite sur les limites discrètes mais décisives qui enserrent la pensée humaine. Il affirme que ce qui nous retient n'est pas un gouffre infranchissable, mais de petits seuils : « un fil, un mot, une définition ». Ces limites sont intériorisées — des lexiques, des catégories, des cartes que nous fabriquons nous-mêmes avant de les sacraliser.

Cette intuition rappelle l'aphorisme de Ludwig Wittgenstein : « les limites de mon langage signifient les limites de mon monde » {Wittgenstein 1922, §5.6}. Le langage n'exprime pas seulement la pensée : il en trace les frontières. Le « lexique fermé à double tour » du poème traduit ce paradoxe d'une captivité auto-imposée : nous forgeons la clé, puis nous la jetons.

La notion d'injustice herméneutique développée par Miranda Fricker fournit un parallèle. Lorsque les ressources interprétatives manquent, les individus ne peuvent rendre leurs expériences intelligibles {Fricker 2007}. Les vers où la peur « organise, classe, fabrique des cartes » révèlent comment les ordres épistémiques dominants produisent des cadres rassurants mais exclusifs, qui interdisent les interprétations alternatives.

Dans la perspective de la *Théorie du clientélisme épistémique* {Kahl 2025, *Epistemic Clientelism Theory*}, ces cartes ne sont pas neutres : elles sont les instruments d'un échange clientéliste. Elles stabilisent les institutions en créant des certitudes partagées, mais au prix d'un rétrécissement de l'autonomie. Le savoir devient un « piège poli », dont l'autorité repose non sur l'ouverture mais sur la conformité.

Pourtant, le poème introduit une fissure : « un doute. Minuscule. Insolent. Mais suffisant ». Là réside le courage nécessaire au savoir véritable. Comme je l'ai soutenu dans L'humilité épistémique et la transposition des devoirs éthiques en devoirs épistémiques, l'autorité implique des devoirs fiduciaires d'humilité et d'ouverture {Kahl 2025}. Cultiver la recherche plutôt que reproduire l'ordre suppose de protéger l'espace fragile où le doute peut surgir.

Cette idée rejoint la *Pédagogie des opprimés* de Paulo Freire, qui rejette le « modèle bancaire » de l'éducation où les enseignants déposent un savoir dans des étudiants passifs (Freire 1970). Pour Freire, l'éducation doit être dialogique, perturbatrice, orientée vers l'émancipation. Antonia Darder prolonge cette analyse en affirmant qu'une telle pédagogie exige une éthique de l'amour et du courage (Darder 2017 ; 2019). La peur dresse des cartes pour apaiser ; l'amour les déchire en ouvrant l'apprenant à l'incertitude. Le courage est la condition de la libération.

Ainsi recontextualisé, le doute insolent du poème n'apparaît pas comme une erreur à corriger mais comme une vertu épistémique : le germe de la liberté. Rester dans le lexique clos, c'est confondre la sécurité avec la vérité. Franchir le seuil, c'est risquer l'instabilité, mais aussi accéder à ce que les institutions répriment. Le savoir véritable exige du courage : le courage de résister au clientélisme épistémique, d'affronter l'incertitude et d'embrasser la pluralité.

#### Commentaire de l'image

L'image montre une figure solitaire au bord d'un précipice immense, contemplant un vide noir sans fin. La falaise sous ses pieds est fissurée, prête à céder ; des fragments de cartes et de mots gisent épars à terre. Derrière lui, le ciel s'embrase de rouge et d'orange, traversé de faisceaux lumineux.

Ce champ visuel illustre l'intuition centrale du poème : ce qui nous retient, ce ne sont pas des obstacles inamovibles mais les seuils que la peur érige. Le précipice incarne l'inconnu — effrayant, incommensurable — mais la figure ne recule pas. Elle l'affronte, éclairée par une lumière dramatique. Les cartes dispersées matérialisent les « définitions » et « lexiques » du poème : autrefois rassurants, désormais dérisoires face à l'horizon non cartographié.

Le contraste entre le ciel en flammes et l'abîme traduit la tension de l'émancipation : la sécurité réside dans le repli, mais la vérité exige le courage. Ici, l'apport d'Antonia Darder est déterminant : la peur fabrique des repères qui endorment, tandis que la pédagogie authentique requiert une éthique de l'amour et du courage (Darder 2017). Dans l'image, la lumière qui perce les nuages incarne cette éthique — illumination née non du contrôle, mais du courage d'affronter l'incertain.

#### Synthèse

Poème et image articulent ensemble une thèse fondamentale de ce projet : le savoir requiert non seulement des compétences, mais du courage ; et sans amour ni humilité, l'autorité se dégrade en clientélisme. Les cartes et définitions rassurent, mais elles enferment. Rester en leur sein, c'est confondre la sécurité avec la vérité. Ce qui nous retient, ce n'est pas l'immensité de l'inconnu, mais les petits seuils que nous n'osons franchir.

Le doute insolent du poème et la posture de la figure au bord du précipice incarnent ce courage de dépasser les limites. Ce n'est pas de la témérité, mais une vertu épistémique : le refus d'accepter comme ultime un savoir domestiqué. Comme je l'ai soutenu {Kahl 2025, Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness}, les autorités épistémiques ont le devoir fiduciaire de cultiver ce courage, de protéger les moments fragiles de doute où commence l'émancipation.

Freire appelait à une éducation dialogique ; Darder l'a élargie à une éthique de l'amour, du soin et du courage. L'unité multimodale du poème et de l'image met en acte cette éthique : elle reconnaît la peur, mais affirme que l'émancipation naît de l'audace de s'approcher du bord sans se détourner. Le savoir n'est pas un piège poli ni une carte scellée, mais une confiance partagée, fragile et fluide.

Savoir, c'est risquer. Enseigner, c'est protéger ce risque avec soin. Et franchir l'inconnu est le premier acte de liberté épistémique.

## 2. L'étudiant sous l'autorité



## L'étudiant, le maître et la montre fondante

#### Les fondations liquides du savoir

Je suis entré dans ta chambre étroite, où ton savoir pendait comme une montre fondante, s'égouttant au bord d'un bureau trop lourd pour porter autre chose que tes certitudes.

Tu étais assis sur une chaise d'ivoire, figé entre titres et diplômes, tes mots comme des tiroirs verrouillés, refusant de s'ouvrir à toute main qui ne possédait ta clé.

Je suis arrivé sans clés ni cartes,
ma connaissance,
un silence à combler.

Je cherchais des vérités
qui changent de forme,
qui coulent entre les doigts
comme les couleurs vives
d'un paysage déchiré
signé Dalí.

Peu à peu, nos rôles s'inversèrent —
ton autorité s'effondra
sous le poids d'une question
trop lourde
pour tes épaules fragiles :
À qui appartient le savoir ?

Un jour, je cessai d'attendre des réponses réchauffées dans le four tiède de ta peur.

Je saisis ma plume, écrivant à la fois comme élève et maître, un message limpide, affirmant notre devoir moral commun dans l'échange vivant des idées. Et quand ma voix s'éleva, ce fut toi qui devins silencieux, ta montre fondante glissant lentement au sol.

La vérité n'appartient à personne,
pas même à toi,
ni à moi.
Elle danse, s'échappe,
attendant simplement
qu'on la cueille,
qu'on la donne librement,
sans autre prix
que la curiosité
et la générosité
d'un cœur ouvert.

Désormais, parmi les ruines
de tes certitudes
et l'audace
de mes doutes,
nous restons —
humains, imparfaits,
enfin égaux
face à l'infinie fluidité
du savoir partagé.

#### Commentaire philosophique

Le poème L'étudiant, le maître et la montre fondante met en scène les asymétries de la relation étudiantenseignant comme un véritable drame de la permission. La « montre fondante » évoque non seulement la dissolution du temps chez Dalí, mais aussi la fragilité de l'autorité épistémique lorsqu'elle se trouve dissociée de toute responsabilité fiduciaire. Le savoir du maître pend, lourd et inerte, dégoulinant sous le poids des diplômes et des titres, tandis que l'étudiant arrive « sans clés ni cartes », en quête de vérités fluides et vivantes. Ce contraste illustre ce que j'ai théorisé comme clientélisme épistémique {Kahl 2025, Epistemic Clientelism Theory; Kahl 2025, Beyond Epistemic Clientelism}.

Le clientélisme naît lorsque l'autonomie épistémique est cédée en échange de reconnaissance, de protection ou d'avancement. Dans la vie académique, cette logique se manifeste dans la dépendance de l'étudiant au paradigme de son directeur : seule la conformité permet de progresser. Le maître du poème incarne cette condition. Ses « tiroirs verrouillés » n'admettent que ceux qui possèdent sa clé — la permission devient la monnaie du savoir. Ces transactions stabilisent l'autorité mais réduisent l'enquête à une simple négociation : du savoir contre de la conformité. Cette dynamique se retrouve également dans les relations intimes, où la soumission épistémique est échangée contre de l'affection ou de la stabilité {Kahl 2025, *Epistemic Clientelism in Intimate Relationships*}. Dans les deux cas, l'autonomie est contrainte par la conditionnalité.

L'alternative est de repenser la pédagogie comme une relation fiduciaire. Dans mon cadre théorique, les autorités épistémiques sont liées par des devoirs de soin, de loyauté et d'ouverture à l'agentivité de leurs étudiants {Kahl 2025, Epistemic Humility and the Transposition of Ethical Duties into Epistemic Duties; Kahl 2025, Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness}. L'autorité n'est légitime que lorsqu'elle est encadrée par ces devoirs. Là où ils font défaut, l'enseignement se réduit à une subjugation : la défense du rang plutôt que le soin de l'enquête.

Paulo Freire a mis en lumière cet effondrement dans sa critique du « modèle bancaire » de l'éducation, où les enseignants déposent un savoir dans des étudiants passifs (Freire 1970). Une telle pédagogie reproduit les hiérarchies et réduit au silence la conscience critique. Antonia Darder prolonge cette analyse en soulignant que démanteler les hiérarchies épistémiques exige non seulement le dialogue, mais aussi une éthique de l'amour, du soin et du courage (Darder 2017 ; 2019). Le poème illustre cette inversion : l'étudiant, refusant d'attendre la permission, écrit « à la fois comme élève et maître », tandis que l'enseignant se tait. L'autorité n'est pas détruite mais transfigurée en réciprocité — transformation que Darder identifie comme essentielle à une pédagogie émancipatrice.

L'effondrement de l'autorité du maître sous le « poids d'une question trop lourde pour [ses] épaules fragiles » montre qu'une autorité privée de fondement fiduciaire ne résiste pas à l'interrogation. Son savoir est lourd de titres mais creux de substance. En termes fiduciaires, il a manqué à ses devoirs : privilégiant le statut plutôt que la loyauté envers la vérité, la clôture plutôt que l'ouverture, la

conformité plutôt que le soin. La conclusion du poème — la vérité « n'appartient à personne » — trace l'alternative : le savoir comme confiance fiduciaire, et non comme propriété privée.

#### Commentaire de l'image

L'image donne une traduction visuelle de cette dynamique. Au centre pend la montre fondante, drapée sur des piliers fracturés. Le temps lui-même — et avec lui le poids de la tradition — a perdu sa rigidité. Il s'écoule, instable, révélant que les structures de la maîtrise sont contingentes et vouées à se dissoudre.

À droite, le maître lève son doigt en signe de commandement. Sa posture est rigide, alignée sur les piliers de la tradition, mais ceux-ci sont déjà fissurés, et la montre qui les surplombe se déforme. Son autorité repose sur des fondations précaires. Il incarne les « tiroirs verrouillés » : corps raide, sol creux.

À gauche, l'étudiant se penche sur un parchemin, écrivant en silence tandis que des flammes brûlent derrière lui. Son geste marque le basculement du poème : saisir la plume, refuser d'attendre la permission, devenir « à la fois élève et maître ». Le feu n'est pas simple destruction, mais audace du doute. Son silence n'est pas passivité mais puissance créatrice, répondant à l'autorité par l'invention.

Entre eux s'étend un paysage fracturé : le terrain du clientélisme épistémique. L'autorité cherche à se maintenir par l'accréditation et le commandement, mais se fissure sous le poids des questions qu'elle ne peut contenir. La montre fondante incarne la fragilité de l'autorité privée de devoirs fiduciaires, tandis que l'écriture de l'étudiant annonce l'ouverture fiduciaire — l'autorité reconçue comme intendance de l'enquête plutôt que possession de la vérité.

#### Synthèse

Poème, essai et image composent une unité multimodale qui dramatise le passage de la dépendance à la permission vers l'émancipation. Chacun met en acte la même métamorphose : une autorité rigide se liquéfie en réciprocité, les marchés clientélistes s'effacent devant l'ouverture fiduciaire.

Le maître pointe vers le ciel, invoquant la permanence, mais la montre dégouline. L'étudiant écrit en silence, le feu dans son dos, incarnant le refus d'attendre la permission. Ce n'est pas un rejet de l'apprentissage, mais sa reconstitution : le savoir ne circule plus par la permission hiérarchique, mais par la confiance dialogique.

Antonia Darder rappelle que l'émancipation pédagogique requiert un courage enraciné dans l'amour et la solidarité. C'est ce que poème et image donnent à voir : la vérité « n'appartient à personne » ; elle est une confiance fiduciaire, partagée dans l'échange vivant des idées. Enseigner ne consiste pas à garder la clé, mais à accompagner l'étudiant jusqu'au seuil où aucune clé n'est nécessaire.

# 3. L'université



## L'université

#### ou le théâtre du savoir

Ils appellent cela un lieu de savoir.

Mais on y étudie d'abord :

le rang.

le titre.

le silence utile.

Les idées ?

Elles attendent —

au seuil

des bureaux fermés.

Un étudiant entre.

Il a une question.

Elle dérange.

Elle ne cadre pas.

Elle glisse hors des grilles.

On la corrige.

On la range.

On l'oublie.

Ici, la peur

porte des toges.

Elle cite Kant,

en tremblant

qu'on l'interrompe.

Chaque professeur

est un empire fragile —

dressé sur les ruines

de ce qu'il n'ose plus penser.

L'université?

C'est un miroir ancien

où l'on apprend

à ne pas voir.

Mais parfois —

une voix se fêle.

Une phrase sort du cadre.

Et alors —

la vérité, nue,

passe entre les murs,

comme un courant d'air.

#### Commentaire philosophique

Le poème L'université : ou le théâtre du savoir dépeint l'institution universitaire comme une scène où le savoir se trouve subordonné au rang, au titre et au silence. Les idées « attendent au seuil des bureaux fermés », tandis que les questions dérangeantes sont corrigées, classées, puis oubliées. Les professeurs apparaissent comme des « empires fragiles », leurs toges dissimulant moins l'autorité que la peur.

Cette dramaturgie rejoint l'analyse de Michel Foucault, pour qui les institutions sont des lieux où le pouvoir se met en scène, se discipline et se contrôle {Foucault 1980}. Le « silence utile » incarne ce que Foucault identifie comme le contrôle disciplinaire : non pas l'absence de parole, mais sa gestion stratégique. Pierre Bourdieu renforce ce diagnostic lorsqu'il montre que le capital académique — titres et rangs — agit comme une monnaie de distinction, reproduisant les hiérarchies sociales au lieu de cultiver la pensée {Bourdieu 1988}.

Dans la perspective de la *Théorie du clientélisme épistémique* {Kahl 2025, *Epistemic Clientelism Theory*}, l'université est un site paradigmatique de l'échange clientéliste. Le savoir y est validé non pour sa vérité, mais pour sa conformité aux attentes institutionnelles. L'avancement est conditionné : pour obtenir une accréditation ou une promotion, il faut montrer sa loyauté à l'orthodoxie dominante. Cette orthodoxie elle-même est mise en scène comme image, condensée dans la figure visible de l'autorité. J'ai nommé cela *visibilité substitutive* : le déplacement du travail épistémique dispersé au profit de l'image centralisée de l'autorité exécutive {Kahl 2025, *Substitutive Visibility and Epistemic Monarchism in Academia*}. Le théâtre du savoir devient alors théâtre du visage — un régime de monarchisme épistémique où l'autorité s'esthétise, se concentre et capte la reconnaissance comme capital symbolique.

L'image du poème — « un miroir ancien où l'on apprend à ne pas voir » — résonne avec *Les Ombres silencieuses* {Kahl 2025, *The Silent Shadows*}. Comme les prisonniers de la caverne de Platon acceptent des ombres comme apparences autorisées, étudiants et chercheurs consentent à prendre classements, titres et métriques comme substituts de la vérité. Ombres et miroirs fonctionnent ainsi comme régimes de visibilité substitutive.

Le silence joue ici un rôle central. Des professeurs tremblant à l'idée de citer Kant incarnent la peur de sortir du cadre autorisé. Comme je l'ai montré dans *L'Arbre silencieux* {Kahl 2025, *The Silent Tree*}, le silence n'est jamais neutre : il est un instrument de subjugation épistémique, une monnaie performative dans l'économie clientéliste du savoir. Ici, le silence sert une pédagogie de l'autorité : une pédagogie qui apprend à ne pas voir, à ne pas parler, à ne pas déranger. Contre cela, j'ai plaidé pour une pédagogie de l'ouverture — une alternative fiduciaire où les institutions assument le rôle de gardiens de la confiance épistémique, distribuant la reconnaissance de manière équitable et refusant le théâtre du charisme {Kahl 2025, Substitutive Visibility and Epistemic Monarchism in Academia}.

Comme je l'ai soutenu dans *Les universités, plateformes académiques et dépôts ne sont pas des empereurs* {Kahl 2025, *Universities, Academic Platforms, and Repositories are Not Emperors*}, de telles pratiques constituent une véritable violence épistémique : elles trahissent les devoirs fiduciaires dus aux étudiants, aux chercheurs et au public, et corrodent la démocratie elle-même. En se déguisant en souveraines, les universités substituent la performance à l'intendance.

Et pourtant, comme l'indique le poème, il suffit parfois qu'une voix se fêle, qu'une phrase échappe au cadre, pour que la vérité traverse les murs tel un courant d'air. C'est le moment où le clientélisme vacille, où les ombres se dissipent, où l'ouverture fiduciaire devient possible. Refuser le théâtre du visage, c'est reconfigurer l'université non comme monarque, mais comme intendant fiduciaire du commun épistémique.

#### Commentaire de l'image

L'image associée traduit ce diagnostic en termes visuels. De lourds rideaux rouges encadrent la scène, rappelant que le savoir est un spectacle. Des figures professorales apparaissent comme des statues fissurées, tenant des masques devant leurs visages. Leur posture est rigide, mais leur surface craquelée : des empires fragiles édifiés sur les ruines de ce qu'ils n'osent plus penser.

Les masques rappellent ce que j'ai appelé visibilité substitutive {Kahl 2025, Substitutive Visibility and Epistemic Monarchism in Academia} : le travail épistémique collectif est effacé au profit du visage exécutif de l'autorité. La reconnaissance ne s'attache plus aux multiples producteurs de savoir, mais aux quelques figures visibles qui incarnent l'institution. C'est le monarchisme épistémique : la légitimité concentrée dans la figure et la façade.

Au-dessus de la scène, un œil omnivoyant surveille l'ensemble — un panoptique foucaldien transposé dans le théâtre académique. Il garantit que la performance reste conforme aux attentes, que le silence se maintienne. Au sol, des accessoires épars — une clé, un engrenage, une tablette brisée — rappellent les instruments du savoir, réduits ici à de simples ornements, vidés de leur vitalité car subordonnés au spectacle.

Les corps fissurés montrent le coût de cette visibilité substitutive : les professeurs semblent monumentaux, mais ils sont creux. Les rideaux cachent plus qu'ils ne révèlent. La scène n'est pas un lieu de pensée, mais d'accréditation — un espace où le savoir se répète pour obtenir reconnaissance, plutôt que de se chercher dans la vérité.

#### Synthèse

Poème et image décrivent ensemble l'université comme théâtre du clientélisme épistémique. Le savoir y est joué comme performance, validé par titres, rangs et accréditations plutôt que par l'enquête. La peur porte la toge, le silence devient outil, et les professeurs jouent dans une pièce dont le script s'appelle accréditation.

Ce diagnostic résonne avec *Les Ombres silencieuses* {Kahl 2025}, où les ombres deviennent apparences autorisées, et avec *L'Arbre silencieux* {Kahl 2025}, où le silence fonctionne comme subjugation épistémique. Il converge avec *Les universités, plateformes académiques et dépôts ne sont pas des empereurs* {Kahl 2025}, qui dénonce la trahison des devoirs fiduciaires par des institutions se prétendant souveraines. Et il s'approfondit avec *Visibilité substitutive et monarchisme épistémique* {Kahl 2025}, qui explique pourquoi la scène du savoir est dominée par des masques et des visages : la reconnaissance concentrée dans des figures charismatiques qui se substituent au travail dispersé des multiples.

Mais le poème ouvre aussi une brèche. Une voix qui se fissure, une phrase qui déborde du cadre, et la vérité s'engouffre comme l'air. Les statues fissurées, les surfaces craquelées, les masques brisés suggèrent que le théâtre n'est pas stable. L'ouverture fiduciaire suppose d'accueillir ces fissures, non de les colmater. La tâche est de passer du monarchisme épistémique à l'intendance fiduciaire : du théâtre du visage au soin du commun.

Dans cette unité multimodale, le théâtre est démasqué. L'université, révélée comme spectacle fragile, peut être réimaginée autrement : non comme scène d'accréditation, mais comme dépôt de confiance au service de la vérité.

# 4. Accréditation



## Accréditation

#### ou la vérité sous scellé

| Ce texte a été lu. | Il est maintenant : |  |
|--------------------|---------------------|--|
| Relu.              | valide.             |  |
| Relu encore.       | conforme.           |  |
|                    | accrédité.          |  |
| Puis tamponné.     |                     |  |
| Classé.            | Donc:               |  |
| Stocké.            | vrai.               |  |

| Du moins —                    |
|-------------------------------|
| dans la langue du comité.     |
| Car la vérité, elle,          |
| n'a pas de badge.             |
| Elle entre sans être invitée. |
| Elle interrompt les phrases.  |
| Elle ne connaît pas           |
| le format demandé.            |
| Les experts ?                 |
| Ils excellent                 |
| à reconnaître                 |
| ce qu'ils ont déjà vu.        |
| Le reste ?                    |
| Non-publiable.                |
| Non-lisible.                  |
| Non-sérieux.                  |
| On l'appellera plus tard :    |
| intuition,                    |
| folie,                        |
| ou littérature.               |
| ou interacure.                |
| Mais c'était peut-être,       |
| tout simplement,              |
| la pensée.                    |
|                               |
|                               |

#### Commentaire philosophique

Le poème *Accréditation* met en lumière le rituel quasi liturgique par lequel les institutions sanctifient le savoir. Un texte est lu, relu, tamponné, classé, archivé. Ce n'est qu'une fois accrédité qu'il devient « vrai » — non pas pour son contenu, mais pour sa conformité à la procédure du comité. L'accréditation fonctionne alors comme un théâtre épistémique : la vérité placée sous scellé.

Les experts, observe le poème, « excellent à reconnaître ce qu'ils ont déjà vu ». Le savoir est ainsi validé seulement lorsqu'il épouse les formes déjà consacrées. Tout ce qui déborde de ce moule — intuition, imagination, insolence d'une pensée neuve — est rejeté comme non publiable, illisible, non sérieux. Mais c'est peut-être ce reste, ce surplus, qui est justement la pensée.

Ce mécanisme illustre le *clientélisme épistémique* {Kahl 2025, *Epistemic Clientelism Theory*}. Les comités exigent la conformité en échange de reconnaissance ; l'autonomie se troque contre l'accréditation. L'avancement ne repose plus sur l'enquête, mais sur la docilité.

Dans Les gardiens du savoir et l'injustice épistémique par conception (2025), j'ai montré que ces pratiques ne sont pas de simples biais accidentels, mais un échec fiduciaire systémique. Les comités et panels d'évaluation agissent comme des gardiens épistémiques, concevant des systèmes qui reproduisent l'injustice en fermant la pluralité et en étouffant la dissidence. Le geste mécanique du tampon, répété jusqu'à l'absurde, incarne cette architecture de l'exclusion.

Cette critique rejoint Pourquoi nous devons rejeter l'évaluation par les pairs coloniale (2025), qui révèle comment l'évaluation par les pairs instaure une hiérarchie coloniale : elle récompense le conservatisme épistémique, réduit au silence les voix non sanctionnées et viole les devoirs fiduciaires d'ouverture. Les lourds sceaux du poème incarnent cette violence : la vérité réduite à une propriété administrative, distribuée par ceux qui détiennent déjà l'autorité.

Comme je l'ai souligné dans *Qui a peur du savoir en libre parcours* ? (2025), le monde académique refuse activement de s'engager avec la pensée qui surgit hors de ses canaux autorisés. Le poème nomme ces refus : l'illisible, le non sérieux. Ces exclusions tiennent moins à la qualité intrinsèque qu'à la souveraineté institutionnelle.

Dans *Les universités, plateformes académiques et dépôts ne sont pas des empereurs* (2025), j'ai étendu cette critique en montrant que ces pratiques constituent une véritable violence épistémique : les universités se travestissent en souveraines tout en renonçant à leurs devoirs fiduciaires de soin envers le commun du savoir. L'accréditation devient ainsi monarchisme épistémique : un acte souverain scellant la vérité par décret.

Mais le poème rappelle que la vérité ne se laisse pas sceller. Elle « entre sans être invitée », « ignore le format demandé », « interrompt la phrase ». C'est l'irruption du réel, le moment où l'intendance fiduciaire, plutôt que le décret souverain, est exigée. L'accréditation ne devrait pas enfermer la vérité ; elle devrait en protéger l'ouverture.

#### Commentaire de l'image

L'image associée met en scène ce diagnostic avec une force saisissante. En son centre, une tour de feuilles tamponnées s'élève comme un monument bureaucratique, mais elle fond comme de la cire sous le poids de ses sceaux cramoisis. Autour d'elle, des bureaucrates sans visage tamponnent inlassablement des pages vierges. Au-dessus plane un badge lumineux — éclatant mais creux — emblème d'une accréditation conférant une légitimité sans substance.

L'anonymat des figures renvoie à l'impersonnalité de l'évaluation par les pairs. Leurs gestes mécaniques traduisent ce que j'ai décrit comme le *gatekeeping* épistémique par conception : un système réglé pour reproduire l'identique et étouffer la dissidence {Kahl 2025, *Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design*}. Le badge creux symbolise la visibilité substitutive : la reconnaissance concentrée dans un signe, détachée de la pratique vivante de la pensée.

Et pourtant, à l'horizon, un rayon de lumière perce les nuages et éclaire une page non reliée, flottant libre. Cette page incarne l'insoumis, le savoir en libre parcours que l'accréditation ne peut contenir. C'est la pensée qui s'évade du théâtre des sceaux.

#### Synthèse

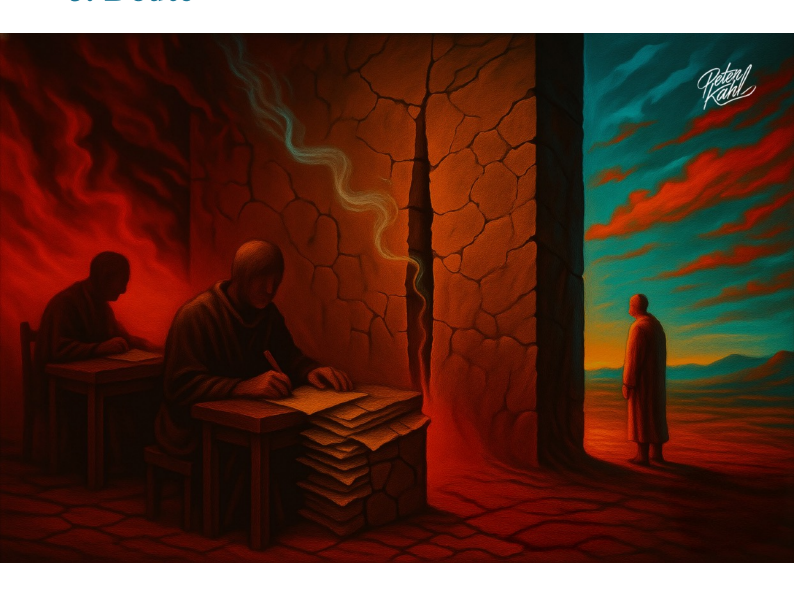
Poème et image convergent vers une même dénonciation : l'accréditation n'est pas intendance du savoir, mais échange clientéliste, gardiennage institutionnalisé et manquement fiduciaire. La vérité n'y est pas scellée : elle y est étouffée.

À travers mes travaux, cette architecture de l'exclusion a été analysée comme :

- Clientélisme marchés conditionnels de conformité contre reconnaissance {Kahl 2025, Epistemic Clientelism Theory; Kahl 2025, Beyond Epistemic Clientelism}
- Gatekeeping par conception production systémique d'injustice épistémique par échec fiduciaire {Kahl 2025, Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design}
- Hiérarchie coloniale l'évaluation par les pairs comme domination épistémique {Kahl 2025,
   Why We Must Reject the Colonial Peer Review}
- Exclusion de l'insoumis refus du savoir en libre parcours {Kahl 2025, Who is Afraid of Free-Range Knowledge}
- Monarchisme institutionnel l'accréditation comme décret souverain plutôt que comme confiance fiduciaire {Kahl 2025, Universities, Academic Platforms, and Repositories are Not Emperors}

Mais poème et image ouvrent aussi une brèche : la vérité survient sans invitation, interrompt la phrase, s'échappe de la pile. L'ouverture fiduciaire exige que les institutions protègent ces irruptions au lieu de les neutraliser. L'accréditation doit cesser d'être théâtre ; elle doit devenir intendance.

## 5. Doute



## **Doute**

#### une faille dans le système

Il n'a pas de voix.

Pas de rang.

Pas de titre.

Il entre —

comme l'air

sous une porte

mal fermée.

On l'appelle :

doute.

Mais il n'est pas là

pour détruire.

| Il suspend.               |
|---------------------------|
| Il fait place.            |
|                           |
| À une pensée              |
| non prévue.               |
| À une question            |
| non classée.              |
|                           |
| Et parfois —              |
| dans ce très court moment |
| où le système hésite —    |
| quelque chose de vivant   |
| passe.                    |
|                           |
| Ce n'est ni vrai,         |
| ni faux.                  |
| Ni publié,                |
| ni rejeté.                |
|                           |
| C'est un commencement.    |
| Rien de plus.             |
| Maio ao mion              |
| Mais ce rien —            |
| suffit.                   |
|                           |
|                           |
|                           |

Il écoute.

#### Commentaire philosophique

Le poème Doute — une faille dans le système met en scène le doute non pas comme l'ennemi du savoir, mais comme sa condition de possibilité. Il surgit « comme l'air sous une porte mal fermée » : discret, non autorisé, mais vital. Sans voix, sans rang, sans titre, il interrompt pourtant l'ordre établi de l'accréditation, de la classification et du silence. Le doute est ici suspension — une pause qui ouvre un espace pour la pensée imprévue et pour les questions encore sans catégorie.

Cette image rejoint les traditions philosophiques classiques. Le scepticisme pyrrhonien voyait dans le doute non pas une paralysie, mais une manière d'ouvrir la pensée, en refusant la clôture prématurée {Sextus Empiricus, Esquisses pyrrhoniennes}. René Descartes fit du doute radical une méthode : en dépouillant les certitudes infondées, il espérait fonder le savoir sur des bases indubitables {Descartes 1641}. Mais le poème se distingue de ces deux démarches : il ne prône ni la suspension pour ellemême, ni la reconstruction cartésienne. Il décrit le doute comme un entre-deux — ni vrai ni faux, ni publié ni rejeté — mais comme un commencement.

Cette perspective rejoint la notion d'injustice épistémique développée par Miranda Fricker {Fricker 2007}. Les systèmes destinés à stabiliser le savoir refusent souvent toute place aux voix ou aux questions qui ne se conforment pas à leurs grilles. Dans ce contexte, le doute devient subversif : une faille par laquelle ce qui est exclu peut entrer. Comme le montre la *Théorie du clientélisme épistémique* {Kahl 2025}, les institutions échangent reconnaissance contre conformité ; le doute interrompt cette économie en refusant l'échange.

Les recherches récentes en psychologie de l'éducation soulignent elles aussi le rôle fondateur du doute. Nieminen et Ketonen (2021) soutiennent que l'agentivité épistémique requiert non seulement l'accès au savoir, mais aussi la capacité de questionner, de reframer et de résister à l'autorité épistémique. Le poème illustre précisément cela : le doute suspend la clôture, crée une brèche, et rend ainsi possible l'agentivité.

Dans mon propre cadre, ce rôle correspond au devoir fiduciaire d'humilité épistémique {Kahl 2025, Epistemic Humility and the Transposition of Ethical Duties into Epistemic Duties}. Les autorités épistémiques — enseignants, évaluateurs, comités — ont l'obligation fiduciaire de protéger l'espace du doute, de résister à la tentation de fermer trop vite, et de cultiver le courage d'affronter l'incertitude. Là où le doute est traité comme une menace, ce devoir est trahi et l'on retombe dans le clientélisme. Là où il est accueilli, l'ouverture fiduciaire prend corps.

Le poème insiste : même la plus brève hésitation peut être transformatrice. « Dans ce très court moment où le système hésite — quelque chose de vivant passe. » Ce n'est ni triomphe ni révolution, mais un commencement. Et ce commencement, aussi fragile soit-il, « suffit ». Il suffit parce qu'il rouvre la possibilité de penser, restituant au savoir son caractère de pratique vivante plutôt que d'archive scellée.

#### Commentaire de l'image

L'image traduit le doute comme une intrusion discrète mais transformatrice. Un mur colossal occupe la scène, mais il est fracturé par une fissure d'où jaillit un faisceau de lumière. Au seuil se tient une silhouette encapuchonnée, mi-ombre mi-lumière, symbole à la fois d'hésitation et de courage.

La palette — oranges et rouges incandescents sur des ombres turquoise profondes — accentue le drame. D'un côté du mur s'étend l'obscurité, habitée par des figures indistinctes absorbées dans le rituel et la répétition. Leurs visages effacés évoquent l'anonymat bureaucratique, là où les institutions effacent l'individu au service de la conformité. De l'autre côté, la fissure ouvre sur un horizon baigné de lumière dorée : l'espace des possibles que les institutions ne peuvent totalement contenir.

Le faisceau qui traverse le mur illustre la formule du poème : le doute « entre comme l'air sous une porte mal fermée ». Sa puissance n'est pas destructrice mais infiltrante. La silhouette encapuchonnée incarne l'agentivité épistémique à l'état naissant : pas encore de parole, mais déjà une présence vigilante.

Cette imagerie rejoint mon analyse du *gatekeeping épistémique* {Kahl 2025, *Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design*}. De même que les institutions élèvent des murs d'accréditation, de classification et de silence, la fissure révèle leur vulnérabilité constitutive. Le doute, ici, n'est pas une faute, mais une ouverture.

#### Synthèse

Poème et image affirment d'une même voix que le doute est la première condition de l'émancipation. Il n'a ni rang, ni titre, ni forme institutionnelle, mais sans lui ne subsisterait qu'une clôture étouffante. Le doute est ce souffle qui déstabilise — non pour détruire, mais pour créer un espace où la pensée peut surgir.

Dans la *Théorie du clientélisme épistémique* {Kahl 2025}, les institutions reproduisent la conformité en scellant le savoir par l'accréditation et le gatekeeping. Le doute interrompt cette économie : il refuse l'échange de la conformité contre la reconnaissance. La fissure dans le mur matérialise ce refus, laissant passer une lumière que les comités ne sauraient sanctionner.

L'ouverture fiduciaire exige que les autorités protègent cette fissure. Comme je l'ai soutenu {Kahl 2025, Epistemic Humility and the Transposition of Ethical Duties into Epistemic Duties}, le doute n'est pas une faiblesse mais une vertu fiduciaire. Le nier, c'est manquer à ce devoir ; l'accueillir, c'est créer les conditions de l'agentivité.

Poème et image rappellent enfin que les commencements prennent souvent la forme de presque rien : une fissure, un souffle, une hésitation. Mais ce « rien », comme le conclut le poème, suffit. Dans la

séquence multimodale, Doute est le pivot : l'instant où les systèmes vacillent, où le silence se fissure, et où l'émancipation devient perceptible.

# 6. Auto-émancipation



## Quand l'esclave devient libre

#### Auto-affranchissement épistémique

Je n'ai pas brisé mes chaînes — elles sont tombées d'elles-mêmes, un matin où j'ai cessé de demander.

Je portais leur langue comme on porte un nom donné à la

naissance : lourd d'attentes, usé par les siècles, étranger à ma voix.

J'étais à genoux dans une bibliothèque

où l'on lisait à voix haute des vérités interdites.

Mais un jour,
le maître n'est pas venu.
Et le silence —
ce silence-là —
a ouvert en moi un paysoù je pouvais
marcher debout.

Depuis, je pense sans veilleur, j'écris sans cage, je sais sans autorité.

Je suis l'esclave que nul n'a affranchi car il s'est levé avant qu'on lui dise : tu peux.

#### Commentaire philosophique

Le poème *Quand l'esclave devient libre* raconte un moment d'émancipation qui n'est ni octroyé par une autorité, ni arraché par la violence, mais accompli par le refus. Le locuteur déclare : « Je n'ai pas brisé mes chaînes — elles sont tombées d'elles-mêmes, un matin où j'ai cessé de demander. » L'affranchissement n'est pas concédé par permission ; il naît de la fin de la dépendance.

Cette intuition rejoint l'analyse de Frantz Fanon de l'émancipation décoloniale : le sujet colonisé ne devient pas libre en attendant d'être reconnu, mais en s'affirmant lui-même {Fanon 1963}. De son côté, Michel Foucault définissait la critique comme « l'art de n'être pas tellement gouverné » — une pratique active du refus {Foucault 1997}. Ici, le fait de ne plus demander s'inscrit dans cette lignée : un geste de critique épistémique, qui rejette le marché clientéliste où l'autonomie s'échange contre reconnaissance.

Dans la *Théorie du clientélisme épistémique* {Kahl 2025}, l'esclave incarne la condition de dépendance épistémique : un savoir médiatisé par des maîtres, des comités, des institutions. L'affranchissement advient lorsque cette dépendance se rompt non de l'extérieur, mais de l'intérieur, par la décision de refuser l'échange. En termes fiduciaires, il s'agit de la réappropriation de l'agentivité épistémique face à des autorités ayant manqué à leurs devoirs de soin, de loyauté et d'ouverture {Kahl 2025, *Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness*}.

Le poème convoque aussi mes travaux sur le silence comme espace épistémique. Dans *L'Arbre silencieux* (2025), j'ai montré que le silence n'est pas toujours une subjugation imposée : il peut devenir un terrain fertile de refus et d'agentivité. Ici, le silence laissé par l'absence du maître ouvre « un pays où je pouvais marcher debout ». Ce qui hier servait à discipliner devient condition de liberté.

Cette revalorisation du silence est au cœur de l'ouverture fiduciaire : reconnaître que l'autorité ne peut posséder la vérité, mais seulement protéger l'espace où elle peut advenir. L'esclave qui devient libre le fait non en attendant le consentement du maître, mais en habitant le silence comme possibilité.

#### Commentaire de l'image

L'image associée illustre cette scène d'affranchissement avec une intensité surréaliste. Au premier plan, des chaînes rompues gisent au sol, tombées sans effort, mais de façon irréversible. Une silhouette solitaire, vêtue de haillons, se redresse et regarde un horizon embrasé d'oranges et de pourpres. Derrière elle, des colonnes et des rayonnages écroulés marquent l'effondrement de l'ancien ordre : bibliothèques et institutions réduites à des carcasses vides.

Le chemin devant elle mène à une arche monumentale, dressée seule au sommet d'un escalier. Au-delà s'ouvre un ciel constellé d'étoiles, de plumes, et d'un livre ailé en plein vol — symboles de pensée, de fragilité et de liberté. Sur le sol repose un masque abandonné, signe de la performance et de l'identité imposée.

La composition dramatise la thèse du poème : l'émancipation n'est pas un don, mais une autoaffirmation. La figure ne rompt pas ses chaînes dans la révolte ; elle se lève, et en se levant, les chaînes tombent. Les ruines rappellent que les institutions de savoir peuvent se vider de leur substance : la liberté ne s'y trouve pas, mais au-delà de leurs murs.

#### Synthèse

Poème et image convergent sur une thèse radicale : l'émancipation épistémique est autoaffranchissement. Elle n'est conférée ni par les maîtres, ni par les professeurs, ni par les comités. Elle commence quand le sujet cesse de demander la permission.

Cette idée reconfigure à la fois le clientélisme et le devoir fiduciaire. Dans un système clientéliste, l'autonomie s'échange contre protection. Mais le locuteur du poème incarne le refus de ce marché : ni reconnaissance, ni sceau, ni autorité ne sont requis. La liberté se réalise en réinvestissant le silence, en rejetant les masques, en marchant vers un horizon ouvert.

Fanon enseigne que la décolonisation suppose d'arracher la liberté plutôt que de l'attendre. Foucault rappelle que la critique est une pratique du refus. Mon propre cadre insiste sur le fait que l'ouverture fiduciaire oblige les institutions à protéger ces refus, et non à les étouffer. Quand l'esclave devient libre transforme cette argumentation philosophique en expérience poétique et visuelle.

Cette unité multimodale performe l'émancipation : les chaînes tombées, le masque abandonné, la silhouette qui se redresse dans le silence. Elle affirme que le premier acte de liberté épistémique n'est pas la reconnaissance, mais le refus : cesser de demander, et commencer à marcher.

## 7. Le manifeste



## Vers la cité des libres penseurs

#### Le manifeste de la pensée désentravée

Je n'ai pas reçu mes vérités :
on me les tendait déjà polies,
prêtes à l'usage,
comme des menottes déguisées en bijoux.

J'ai appris à les refuser. À briser la logique du prêt-à-penser. À forger mes propres questions plutôt que d'hériter de réponses mortes.

Chaque doute est une semence de liberté. Chaque refus, une victoire silencieuse. Et dans l'ombre, je sais que d'autres respirent déjà ce même air. Je ne cherche ni la chaleur des dogmes ni la sécurité du troupeau.

J'avance à découvert,

mais chaque pas m'appartient —

et peut ouvrir un chemin pour un autre.

Les gardiens des savoirs me scrutent avec suspicion. Ils voient une roue qui dévie, un engrenage désaccordé.

Mais je ne suis pas un engrenage. Je suis la faille dans leur horloge, le vent qui dérègle leurs cadrans.

Je connais le prix de la dissidence : le silence qui tombe, les portes closes, les sourires figés.

Mais je connais aussi sa récompense : l'horizon qui s'élargit, le souffle vif des hauteurs, la joie d'un mot qu'aucun n'avait osé dire.

Penser libre,
ce n'est pas penser contre tout,
c'est penser sans maître,

sans pacte de soumission, sans dette envers les idoles.

C'est respirer à pleins poumons dans l'espace ouvert par des vérités encore muettes.

Un jour viendra
où nos refus isolés
s'allumeront les uns aux autres
comme des étincelles devenues brasier.

Alors surgira une cité —
sans murs ni trônes,
où les maîtres n'auront plus d'élèves
mais des égaux en quête.

Chaque voix y portera son doute non pour le vendre mais pour l'offrir.
Chaque silence y sera fertile, non imposé.

Là, les bibliothèques ne seront plus des prisons de papier, mais des jardins de chemins multiples. Les institutions cesseront d'imposer le prix de la soumission et devront répondre au savoir qu'elles prétendent servir.

Et nous,
marcheurs de l'incertain,
veilleurs de clairières,
bâtirons non pas une tour
mais une place —
ouverte aux vents,
aux langues,
aux vérités encore à naître.

•

Alors lève-toi.

Ne consens plus à l'évidence dictée.

Prends ton silence — qu'il tonne.

Prends ton souffle — qu'il renverse les murs.

Fais tomber une seule certitude, et cent possibles s'ouvriront.

La cité n'attend pas demain. Elle commence ici.

#### Commentaire philosophique

Le poème *Le manifeste de l'esprit désentravé* agit à la fois comme un couronnement et comme un appel. Il refuse les vérités livrées comme des « menottes déguisées en bijoux » et affirme que la liberté commence par le rejet du prêt-à-penser. Le doute y devient « semence de liberté », le refus une « victoire silencieuse ». Ici se rejoignent les thèmes parcourus jusque-là — dépendance, silence, accréditation, auto-émancipation : la pensée ne s'affranchit qu'en rompant avec le pacte clientéliste de la reconnaissance.

C'est à ce moment que la *Théorie du clientélisme épistémique* atteint sa portée normative {Kahl 2025, *Epistemic Clientelism Theory*; Kahl 2025, *Beyond Epistemic Clientelism*}. Le clientélisme stabilise les institutions en échangeant l'autonomie contre l'approbation. Le manifeste rejette ce marché de façon catégorique. Il esquisse une communauté — « la cité des libres penseurs » — où l'autorité n'est pas souveraineté, mais partage d'une confiance fiduciaire.

Le langage du poème résonne avec la conception d'Elizabeth Anderson de la démocratie épistémique, où la légitimité naît non de la hiérarchie mais de la délibération inclusive {Anderson 2006}. Il rejoint aussi l'exigence d'Antonia Darder selon laquelle une pédagogie émancipatrice réclame courage et solidarité, et non conformité {Darder 2017}. Penser libre, ce n'est pas penser contre tout, mais penser sans maître, sans pacte de soumission, sans dette envers les idoles.

Le manifeste porte également une charge juridique. Dans *Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice* by Design (2025), j'ai montré que les institutions architecturent l'exclusion épistémique. Le poème en désigne les instruments — portes closes, silences imposés — et les transforme en appels au refus. En termes fiduciaires, il réclame que les institutions renoncent à leur posture de monarchisme épistémique pour se reconstituer en intendantes du commun.

Enfin, l'Appel final déplace le texte de la description à l'exhortation : « Alors lève-toi. Ne consens plus à l'évidence dictée. » La pensée devient ici un acte collectif. Le refus se multiplie, les étincelles deviennent brasier. Le manifeste proclame que la liberté épistémique ne s'attend pas : « La cité n'attend pas demain. Elle commence ici. »

#### Commentaire de l'image

L'image traduit ce moment d'émancipation avec une intensité surréaliste. Au premier plan, des chaînes rompues reposent au sol, tombées sans violence mais de manière irréversible. Une figure solitaire, vêtue de haillons, se tient debout, tournée vers un horizon embrasé d'oranges et de pourpres. Derrière elle, les ruines de colonnes et d'étagères de livres témoignent de l'effondrement de l'ancien ordre — bibliothèques et institutions réduites à de simples carcasses.

Le chemin devant elle monte vers un portique monumental, une arche isolée au sommet d'un escalier. Au-delà s'étend un ciel ouvert, constellé d'étoiles, de plumes et d'un livre ailé en plein vol —

symboles de pensée, de fragilité et de liberté. À terre, un masque abandonné signale l'identité imposée et la performance rejetée.

La composition donne chair au propos du poème : l'émancipation n'est pas un don mais une autoaffirmation. La figure ne brise pas ses chaînes dans la révolte ; elle se dresse, et en se dressant, les chaînes tombent. Les ruines rappellent que les institutions de savoir peuvent se vider de leur substance : la liberté se trouve non pas derrière leurs murs, mais au-delà.

#### Synthèse

Poème et image convergent sur une thèse radicale : l'émancipation épistémique est autoaffranchissement. Elle n'est ni conférée par les maîtres, ni par les professeurs, ni par les comités. Elle commence lorsque le sujet cesse de demander.

Cette intuition reconfigure à la fois le clientélisme et le devoir fiduciaire. Dans les systèmes clientélistes, l'autonomie s'échange contre protection. Mais le locuteur incarne le refus de ce pacte : ni reconnaissance, ni sceau, ni autorité ne sont requis. La liberté s'accomplit en réinvestissant le silence, en rejetant les masques, en marchant vers un horizon ouvert.

Fanon rappelle que la décolonisation exige de saisir la liberté au lieu de l'attendre. Foucault rappelle que la critique est refus. Mon propre cadre souligne que l'ouverture fiduciaire impose aux institutions de protéger ces refus plutôt que de les étouffer. Quand l'esclave devient libre et Le manifeste de l'esprit désentravé traduisent cette argumentation philosophique en expérience poétique et visuelle.

Cette unité multimodale performe l'émancipation : chaînes tombées, masque rejeté, silhouette silencieuse qui choisit de se lever. Elle affirme que le premier acte de liberté épistémique n'est pas la reconnaissance, mais le refus : cesser de demander, et commencer à marcher.

# Épilogue

## Après les théâtres

Le parcours tracé à travers ces sept théâtres commence dans la dépendance. Les premiers pas étaient hésitants : l'étudiant sous l'autorité, incertain d'oser demander, lié par les règles de reconnaissance et la peur de la faute. L'université apparaissait comme un théâtre, l'accréditation comme un rituel, le silence comme un outil. À chaque étape, le savoir se révélait moins comme une recherche libre que comme une performance mise en scène, scellée et tamponnée, gardée par des titres et des rangs.

Pourtant des fissures sont apparues. Une question qui ne cadrait pas. Un silence qui, de subjugation, devint espace. Un doute qui s'infiltra comme l'air sous une porte mal fermée. Ces failles ont ébranlé l'édifice, révélant sa fragilité. Ce qui semblait solide n'était que théâtre : masques, miroirs, rituels de reconnaissance. Les murs n'étaient pas infranchissables ; ils étaient poreux.

De là, le chemin s'est infléchi vers l'émancipation. Les chaînes sont tombées non parce qu'elles furent brisées, mais parce que le sujet cessa de demander. Le silence, jadis arme de soumission, devint fertile. L'écriture, jadis acte de dépendance, devint création. L'odyssée culmina dans le manifeste — non pas la voix solitaire d'un seul penseur, mais l'horizon collectif d'une cité de libres penseurs.

Ce cycle est personnel, mais non privé. C'est mon odyssée, mais elle est aussi structurelle. Car il met en lumière des logiques systémiques : le clientélisme épistémique, ce marché conditionnel où l'autonomie s'échange contre la reconnaissance {Kahl 2025, Théorie du clientélisme épistémique (Epistemic Clientelism Theory)}. Les institutions se stabilisent en exigeant la déférence. Professeurs, comités, revues, plateformes — tous fonctionnent comme patrons, distribuant l'approbation en retour de la conformité. Le savoir devient une économie clientéliste.

La conséquence est l'injustice épistémique : non seulement le silence des voix, mais la conception même de systèmes qui rendent la dissidence illisible, impubliable, « non sérieuse » {Kahl 2025, Les gardiens du savoir et l'injustice épistémique par conception (Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design)}. Les théâtres de l'accréditation excluent ce qu'ils devraient protéger : le doute, le refus, les commencements.

Face à cet ordre, j'ai plaidé pour l'ouverture fiduciaire {Kahl 2025, Les devoirs épistémiques des directeurs et l'ouverture fiduciaire (Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness)}. Les autorités épistémiques ont des devoirs de loyauté, de soin et de responsabilité — non envers le pouvoir souverain, mais envers la vérité elle-même. L'autorité n'est légitime que lorsqu'elle est circonscrite par ces devoirs. Là où ils manquent, nous rencontrons le monarchisme épistémique : des institutions qui se posent en empereurs, maquillant la violence en rituel.

Le cycle pointe aussi vers l'épistémocratie {Kahl 2025, L'épistémocratie dans l'enseignement supérieur (Epistemocracy in Higher Education)} : une forme de gouvernance où la pluralité est garantie structurellement, où les institutions agissent non comme gardiens mais comme intendants du savoir commun. La cité des libres penseurs n'est pas une utopie, mais une métaphore de cet horizon. Elle nomme une polis où la dissidence n'est pas punie, où le silence n'est pas imposé, où la pensée circule comme confiance plutôt que comme propriété.

La forme de ce travail importe. Poésie, prose et image ne s'accompagnent pas simplement : elles s'affirment comme registres co-égaux. Chacune refuse d'être subordonnée : le poème agit, la prose situe, l'image dévoile. Leur alternance est méthodologique : pour résister à la domestication épistémique, la philosophie doit refuser la monomodalité. Ce cycle accomplit ce qu'il prescrit.

L'épilogue n'est pas une conclusion mais une pause. La cité des libres penseurs n'est pas construite; elle est en devenir. Sa construction dépend d'actes de refus, d'étincelles de dissidence, de voix qui échappent aux cadres. Le devoir des institutions n'est pas d'étouffer ces étincelles, mais de les abriter — d'agir comme intendants fiduciaires de la pluralité.

S'il y a une leçon dans cette odyssée, elle est simple : l'émancipation commence non par la reconnaissance, mais par le refus. Cesser de demander, c'est desserrer les chaînes. Embrasser le doute, c'est ouvrir un espace. Écrire sans attendre l'approbation, c'est créer. Ces gestes sont fragiles, souvent invisibles, mais ils suffisent.

Et s'il y a un appel, il est modeste : respirer ensemble. Car la pensée vit là où le silence devient fertile, où les fissures laissent entrer l'air, où les étincelles trouvent de l'oxygène. La cité n'attend pas demain ; elle commence partout où une voix ose douter, où un silence abrite un refus, où la vérité entre sans invitation.

Ici se termine le théâtre. Mais le chemin — le nôtre, et non le mien seul — continue.

#### **Bibliographie**

Anderson E, The Epistemology of Democracy (Oxford University Press 2006)

Bourdieu P, Homo Academicus (Polity 1988)

Darder A, Reinventing Paulo Freire: A Pedagogy of Love (2nd edn, Routledge 2017)

Darder A, The Student Guide to Freire's Pedagogy of the Oppressed (Bloomsbury Academic 2019)

Descartes R, Meditations on First Philosophy (1641, 3rd edn, Hackett 1993)

Fanon F, The Wretched of the Earth (trans C Farrington, Grove Press 1963)

Foucault M, Discipline and Punish: The Birth of the Prison (Sheridan A tr, Vintage Books 1995)

Foucault M, Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977 (Pantheon 1980)

Foucault M, The Politics of Truth (S Lotringer and L Hochroth (eds), Semiotext(e) 1997)

Frankel T, Fiduciary Law (Oxford University Press 2011)

Fricker M, Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing (Oxford University Press 2007)

Freire P, Pedagogy of the Oppressed (Continuum 1970)

Kahl P, Beyond Epistemic Clientelism (unpublished manuscript, 2025)

Kahl P, Epistemic Clientelism in Intimate Relationships (unpublished manuscript, 2025)

- Kahl P, Directors' Epistemic Duties and Fiduciary Openness: A Cross-Cultural and Interdisciplinary Framework for Corporate Governance (2nd edn, Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Directors-Epistemic-Duties-and-Fiduciary-Openness">https://github.com/Peter-Kahl/Directors-Epistemic-Duties-and-Fiduciary-Openness</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Epistemic Clientelism Theory: Power Dynamics and the Delegation of Epistemic Agency in Academia (3rd edn, Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Clientelism-Theory">https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Clientelism-Theory</a> accessed 2 September 2025
- Peter Kahl, Epistemic Gatekeepers and Epistemic Injustice by Design: Fiduciary Failures in Institutional Knowledge Gatekeeping (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Gatekeepers-and-Epistemic-Injustice-by-Design">https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Gatekeepers-and-Epistemic-Injustice-by-Design</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Epistemic Humility and the Transposition of Ethical Duties into Epistemic Duties (Lex et Ratio Ltd 2025)

  <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Humility-and-the-Transposition-of-Ethical-Duties-into-Epistemic-Duties">https://github.com/Peter-Kahl/Epistemic-Humility-and-the-Transposition-of-Ethical-Duties-into-Epistemic-Duties</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Epistemocracy in Higher Education: A Proposal for Fiduciary and Epistemic Accountability in the University (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://pkahl.substack.com/p/epistemocracy-higher-education-fiduciary-epistemic-accountability">https://pkahl.substack.com/p/epistemocracy-higher-education-fiduciary-epistemic-accountability</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, How Institutional Corruption Captured UK Higher Education Journalism: Epistemic Clientelism, Fiduciary Opacity, and the Entrenchment of Elite Power (Lex et Ratio Ltd 2025) available at <a href="https://github.com/">https://github.com/</a>

- Peter-Kahl/How-Institutional-Corruption-Captured-UK-Higher-Education-Journalism> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Substitutive Visibility and Epistemic Monarchism in Academia: Fiduciary Breach and the Case for a Pedagogy of Openness (2nd edn, Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Substitutive-Visibility-and-Epistemic-Monarchism-in-Academia">https://github.com/Peter-Kahl/Substitutive-Visibility-and-Epistemic-Monarchism-in-Academia</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, The Silent Shadows: Epistemic Clientelism and Plato's Cave (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/The-Silent-Shadows">https://github.com/Peter-Kahl/The-Silent-Shadows</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, The Silent Tree: Epistemic Clientelism and the Politics of Sound (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/The-Silent-Tree">https://github.com/Peter-Kahl/The-Silent-Tree</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Universities, Academic Platforms, and Repositories are Not Emperors: How Epistemic Violence Undermines

  Democracy (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Universities-Academic-Platforms-and-Repositories-are-Not-Emperors">https://github.com/Peter-Kahl/Universities-Academic-Platforms-and-Repositories-are-Not-Emperors</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Who is Afraid of Free-Range Knowledge? How academia buries its head to avoid the unsanctioned (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Who-is-Afraid-of-Free-Range-Knowledge">https://github.com/Peter-Kahl/Who-is-Afraid-of-Free-Range-Knowledge</a> accessed 2 September 2025
- Kahl P, Why We Must Reject the Colonial Peer Review: Fiduciary-Epistemic Duties, Epistemic Agency, and Institutional Openness in the Age of Generative AI (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Why-We-Must-Reject-the-Colonial-Peer-Review">https://github.com/Peter-Kahl/Why-We-Must-Reject-the-Colonial-Peer-Review</a> accessed 2 September 2025
- Nieminen J H and Ketonen E E, 'Cultivating Student Agency in Higher Education Assessment: A Framework for Developing Assessment for Epistemic Agency' (2021) 46 Assessment & Evaluation in Higher Education 1

Sextus Empiricus, Outlines of Pyrrhonism (Prometheus Books 1990)

Wittgenstein L, Tractatus Logico-Philosophicus (Kegan Paul 1922)

•

#### Cet ouvrage est également disponible en langue anglaise

Peter Kahl, *Toward a City of Free Thinkers: A Journey across the Theatres of Knowledge* (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Toward-a-City-of-Free-Thinkers">https://github.com/Peter-Kahl/Toward-a-City-of-Free-Thinkers</a>

•

#### Citer ce travail

Peter Kahl, Vers une cité des libres penseurs : Une odyssée à travers les théâtres du savoir (Lex et Ratio Ltd 2025) <a href="https://github.com/Peter-Kahl/Vers-une-cite-des-libres-penseurs">https://github.com/Peter-Kahl/Vers-une-cite-des-libres-penseurs</a>

#### Contact de l'auteur

**ORCID**: <a href="https://orcid.org/0009-0003-1616-4843">https://orcid.org/0009-0003-1616-4843></a>

**Email**: <pr

**LinkedIn**: <a href="https://www.linkedin.com/in/peter-kahl-law/">https://www.linkedin.com/in/peter-kahl-law/</a>

**GitHub**: <a href="https://github.com/Peter-Kahl">https://github.com/Peter-Kahl</a>

**PhilPapers**: <a href="https://philpeople.org/profiles/peter-kahl">https://philpeople.org/profiles/peter-kahl</a>

**Blog**: <a href="https://pkahl.substack.com/">

•

## Historique des révisions

| Edition | Description des modifications | Impact épistémique | Date       |
|---------|-------------------------------|--------------------|------------|
| _       | Premier numéro                | None               | 2025-09-03 |