

ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ԱՎԵՏԱՐԱՆԻ ՀԱՎԱՏՔԻ ՔՐԻՍՏՈՆՅԱՆԵՐ



# ԱՄՍԱԳԻՐ

Utuyutulptip, 2012p. N 8 (37)

# **ՈՅՈ ՀՈՂՈՆՍԻՂ ՔՈՆ ԻՐՅՐԵ**

| Տրահատ Ամիրբեկյան                           |     |
|---------------------------------------------|-----|
| Ասփծուն մոփեցեք, և Նա պիփի մոփենա ձեզ       | 1   |
|                                             |     |
| Ձգուշացե՛ք կախարդությունից                  | 4   |
|                                             |     |
| Տայրեր և որդիներ                            | 7   |
|                                             |     |
| Վկայություն                                 |     |
| Խլեցին փունը, hորը, բայց հավափքը խլել       |     |
| չկարողացան                                  | .10 |
| * Than was a sai fi                         |     |
| Վկայություն<br>Նրա վերքերով դուք բժշկված եք | 12  |
| օրա զարքարով դուք բօշվված աք                | .12 |
| Կարմիր ծովը                                 | .13 |
|                                             |     |
| Դեպք երկաթուղային կայարանում                | .14 |
|                                             |     |
| Քանասփեղծություններ                         | .16 |

Սիրելի՛ ընթերցողներ, խնդրում ենք ձեր դիպողությունները, առաջարկություններն ու պպավորություններն ուղարկել խմբագրություն։ Մենք սիրով հաշվի կառնենք ձեր արձագանքները։ Տեռ՝ 093-532-526 «Բարի լուր» ամսագիրը պպագրվում է հոժարակամ նվիրապվությունների շնորհիվ։ Նվիրապվությունները կարող եք ուղարկել խմբագրություն։ Հեռ.՝ 093-954-930

### UUSONFT UNSPRER, FT LU The Unstill 262

🥿 ատ քրիստոնյաներ ուզում են Մմոտենալ Աստծուն և գտնել իրենց հուզող շատ հարցերի պատասխանները։ Քայց շատերը վստահություն չունեն, կասկածում են՝ արդյո՞ք Աստված կցանկանա մոտենալ իրենց։ Մենք կարող ենք վստահությամբ ասել, որ Աստված՝ երկնքի ու երկրի հեղինակը, բոլոր բուսական ու կենդանական աշխարհի Ստեղծողը, Ում առջև բոլոր ազգերը, միասին վերցված, նմանվում են դույլից կախված մի կաթիլի կամ կշեռքի նժարի վրա դրված փոշու հատիկի, ուցում է մտերմանալ ու բարեկամանալ մեզ հետ։ Դա շատ հրաշալի իրականություն է։ Այդ մասին մենք իմանում ենք Հակ. 4.8-ից. «Աստուծոյ մօտեցէք, ու անիկա ձեզի պիտի մօտենալ. սրբեցէք ձեռքերնիդ, մեղաւորներ, մաքրեցէք սիրտերնիդ, *երկմիաներ»*։ Որթան մենք մոտենանք Աստծուն, այնքան կլինի մեր մոտիկությունը Նրա հետ։ Թեպետ Աստված հցոր է, բայց ոչ մեկին չի արհամարհում ու չի մերժում Իրեն մոտենալ և Իր հետ բարեկամանալ ցանկացողներին։ Աստծու Որդին ուցում է մոտենալ քեց։

Երբ մենք որևէ կարիք ենք ունենում, հաճախ մտածում ենք, թե՝ լավ կլիներ ունենայինք մի պաշտոնավոր ու հարուստ բարեկամ, որ կարողանար լուծել մեց հուցող խնդիրները։ Աստծու Խոսքն ասում է, որ երբ մարդ հարստանում է, բարեկամներն ավելանում են (Առակաց 14.20, 19.4)։ Իրականում մարդիկ ոչ թե բարեկամանում են նրա հետ, այլ ակնկայիքներ են ունենում նրա հարստությունից։ Այո՛, մարդիկ ցանկանում են մտերմանալ հարուստ և պաշտոնյա անձանց հետ, իսկ վերջիններս էլ խուսափում են աղքատներից: *Առակաց 14.20*-ի առաջին մասում ասվում է. «Արթատր մինչև անգամ *իր ընկերին ատելի է»։* Երբեմն մենք, փոխանակ վստահենք Աստծու Խոսքին ու հավատանք, որ Աստված ուզում է մտերմանալ ու բարեկամանալ մեց հետ, կասկածում ենք և բարեկամներ ենք փնտրում հարուստների շրջանում, նրանց վրա ենք հույս դնում։ Քայց Աստծու Խոսքն ասում է. *«Մի յուսաք* իշխաններուն.... Երանի՜ անոր`որուն օգնականը Յակոբի Աստուածն է, ու անոր լոլսը իր Տէր Աստուծոյն վրայ է» (Uununu 146.3-5):

Տեր Հիսուսը մեզ պատվիրում է անդադար աղոթք անել։ Նա ուզում է աղոթքի միջոցով խոսել մեզ հետ։ Բայց մենք, երբ աղոթում ենք ու չենք զգում



Դա այն դեպքում է, երբ աղոթքը մենախոսություն է։ Քայց իսկական աղոթքը երկխոսություն է, երբ դու և Աստված խոսում եք իրար հետ։ Դա այն դեպքն է, երբ Աստված ներկա է, ու մենք վայելում ենք Աստծու սքանչելի ներկայությունը։ Ուստի, եթե Տերն ասում է՝ անդադար արոթք արեք, նշանակում է Նա ուզում է խոսել քեզ հետ։

Ուրեմն Աստված ուցում է մոտենալ մեզ, բայց՝ այն դեպքում, երբ մենք իսկապես փափագում ենք մոտենալ Իրեն։ Երբ երկու հոգի շատ մտերիմ հարաբերության մեջ են, կես խոսքից, երբեմն էլ նույնիսկ առանց խոսքի իրար հասկանում են։ Քայց երբ հեռու են իրարից, միմյանց չեն հասկանում։

Աղոթքի միջոցով մենք կարող ենք իմանալ այն խորհուրդները, որ Աստված ունի մեզ համար։ Տիրոջ խորհուրդները մեզ համար պատվական են, ծովի ավազից շատ։ «Ո՜րչափ պատուական են ինծի քու խորհուրդներդ, ով Աստուած. ո՜րչափ մեծ է անոնց թիւր։ Եթէ համրեմ զանոնը՝ աւացէն շատ են. Երբ արթննամ՝ դեռ քեցի հետ եմ» (Մաղմ. 139.17)։ Այդ պատվական խորհուրդները բարիքի համար են ու ոչ թե չարիքի։ «Քանգի ես ձեր վրայով խորհած խորհուրդներս գիտեմ, կ'րսէ Տերը, անոնք ձեր յուսացած վախճանը ձեզի տալու համար՝ խաղաղութեան խորհուրդներ են և ոչ րսաղաղութեան խորհուրդներ են և ոչ թէ չարիքի» (Երեմիա 29.11)։ Աստված ուզում է, որ մենք դիմենք Իրեն, կանչենք Իր անունը. այդ ժամանակ Նա չենք Իր անունը. այդ ժամանակ Նա մեզ կբացի շատ մեծ ու խորին բաներ։ «Ինծի կանչէ, ու քեզի պատասխան տամ, և քեզի մեծ ու խորին բաներ պատմեմ, գորոնք դուն չես գիտեր»

(Երեմիա 33.3)։ Մարդիկ իրենց բարեկամներից գաղտնիքներ չեն պահում։ Երբ մենք բարեկամանում ենք Աստծու հետ, Նա մեզ շատ գաղտնիքներ է բազում։ Թե ինչքան մենք կմոտենանք Աստծուն՝ կախված է մեզնից, քանի որ Աստված միշտ է ուզում մոտենալ մեզ։ Ուրեմն, եթե Աստված ուցում է մոտենալ մեզ, ի՞նչն է խանգարում մեր մտերմությանը։ Աստծու Խոսքն ասում է, որ խանգարողը մեղքն է։

Իսկական թրիստոնյան չի ուցում մեղք գործել ոչ թե նրա համար, որ վախենում է պատժից, այլ՝ որ մեղքը հեռացնում է Աստծուց։ Կարծում ենք, որ եթե երկու հոգի, օրինակ՝ ամուսինները իրար շատ են սիրում, ապա յուրաքանչյուրի համար մեծ պատիժ կլինի իրարից բաժանվելն ու պատ դնելը, որ իրար չմոտենան: «Uhw Stրոջը ձեռքը փրկելէն չկարճցաւ, ու անոր ականջը լսելէն չծանրացաւ։ Հապա ձեր ու ձեր Աստուծոյն մէջտեղ բաժանում ձգողը ձեր անօրէնութիւնները եղան, և ձեր մեղքերը անոր երեսը ձեզմէ ծածկեցին, որ չլսէ» (Եսայի 59.1-2):

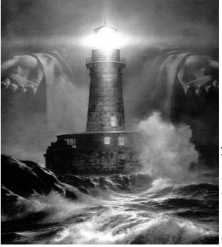
Ալստեղից պարզ է, որ մեղքը մեզ բաժանում է Աստծուց։ Սակայն իրականում ի՞նչ է մեղքը։ Երբեմն մենք մեղքը պատկերացնում ենք մակերեսորեն ու մտածում ենք, որ մեղքը վատ արարքներն են, օրինակ՝ գողությունը, շնությունը, հարբեցողությունը և այլն։ Մեղքի այսպիսի պատկերացումը մակերեսային է։ Իրականում մեղքն ավելի լուրջ բան է, քան արարքները։ Հովհաննես առաքյալն ասում է, որ մեղքը անօրինությունն է՝ անինազանդությունը, այսինքն՝ Աստծուն չլսելը։ «Ամէն ով որ մեղք կր գործէ, անիկա

անօրէնություն ալ կը գործէ, և բուն մեղքը անօրէնութիւն է» (Ա Հովհ. 3:4)։ Մեղքի ներքին էությունը մեզ բացում է նաև Ղուկասի 14.16-21 խոսքը. «Եւ ինք ըսաւ անոր, Մարդ մը մեծ ընթրիք ըրաւ ու շատ մարդիկ հրաւիրեց...»:

Երբ արտ կամ կին առնելը դառնում է ավելի կարևոր բան, քան Աստծու Խոսքն անվերապահ լսելն ու հնազանդվելը, դառնում է մեղք։ Կին առնելը մեղը չէ, արտ առնելը մեղը չէ, եզ առնելը մեղք չէ։ Եթե այդպես լիներ, բոլորս էլ կորսված կլինեինք։ Սակայն հարցի էությունն այն է, որ չպետք է լինի ավելի կարևոր բան, քան Աստծու Խոսքին հնազանդվելը։ Երբ մենք ուզում ենք լսել Աստծուն, չպետք է քննարկենք, թե ինչ կշահենք կամ ինչ կկորգնենը։ Իսկ եթե մենք քննարկում ենք, թե ինչ կկորցնենք կամ ինչ կշահենք Աստծու Խոսքին հնազանդվելու, լսելու դեպքում, այդ ժամանակ, ինչպես հարուստ պատանին, մենք էլ կթողնենք և կհեռանանք Քրիստոսից։ Իրոք, երբ մենք լսենք ոչ թե անվերապահորեն, այլ մարդկորեն քննարկենք՝ լսե՞լ Աստծուն, թե՞ ոչ, ապա միշտ կգանք այն եզրակացության, որ չպետք է լսել, քանի որ լսելու դեպքում շատ բան կկորցնենք։

Հիսուսն ասաց. «Եթէ մէկը իմ ետևէս գալ կ՝ուզէ, թող իր անձը ուրանայ և իր խաչը վերցնէ ու իմ ետևէս գայ» (Մատթ. 16.24)։ Մարիամը նարդոսի մեկ լիտր պատվական մեծագին յուղը առավ, Հիսուսի ոտքերն օծեց ու իր մազերով սրբեց, և տունն անուշահոտությամբ լցվեց (Հովհ. 12.1-9, Մատթ. 26.6-13)։ Հետաքրքիր է, որ ոչ միայն Հուդան, այլև բոլոր աշակերտները կորուստ համարեցին դա, սակայն Հիսուսը Մարիամի արարքը բարի գործ անվանեց։ Այստեղ մենք հստակ հասկանում ենք, որ երբ Մարիամը թափեց այդքան թանկ՝ 300 դահեկան արժեցող նարդոսի յուղը, նա չքննարկեց, թե ինչ կշահի կամ ինչ կկորցնի, իսկ երբ աշակերտները քննարկեցին, եկան այն եզրակացության, որ «իզուր կորուստ էր»:

Աստված հզոր է, սակայն ոչ մեկին չի արհամարհում (Հոր 36.5)։ Եվ Նա ուզում է բարեկամանալ քեզ հետ։ Ինչքան դու մոտենաս, այնքան կլինի քո և Աստծու մտերմության չափը։ Եթե դու մոտենաս, Ինքը անշուշտ կմոտենա։ Իսկ ինչպե՞ս մոտենանք։ «Աստու-ծոյ մօտեցէք, ու անիկա ձեզի պիտի մօտենայ. սրբեցէք ձեռքերնիդ, մեղաւորներ, և մաքրեցէք սիրտերնիդ, երկմիտեր.... Տէրոջը առջև իտնարհեցէք, ու ան ձեզ պիտի բարձրացնէ» (Հակ. 4.8-10)։



Ուրեմն եկե՛ք ապաշխարենք, թողնենք մեղքը և մոտենանք Աստծուն. Նա սպասում է մեզ։

> Հրահատ Ամիրբեկյան 🗟 ավագ հովիվ 🖔

Utry yote 5 ptip, 2012p., N 8

2

# TEUTING BAJANEGINPUUUU

աղտնիք չէ, որ այսօր **Հեռուստատեսու**Թյունը, ինտերնետն ու մամուլը Հեղեղված են Հորոսկոպների մոլորեցնող եւ իրար Հակասող տեղեկատվու թյամբ, բախտադուչակությունների ու կախարդությունների մասին Հայտարարություններով: Քրիսարկլա կոչվող մեր երկրում վխտում ու բազմանում են արեւելյան, Հեթանոսական աղանդներ, տարբեր ուսմունքներ՝ ոգեկանչություն, դիվային մարզաձեւեր, յոգա, Հիպնոս եւ այլն, այլասերության դովագդներ, որոնք ոչ միայն ապականում են Հատկապես երիտասարդությանը, այլեւ անեծը են բերում ող 9 ժողովրդի վրա: Նչված կործանարար մեղքերի հետեւանքներն այսօր առկա են Հասարակության, պետության, կրթության, բժչկության եւ այլ ոլորտներում: Ուստի Աստվածաչնչով կրթված յուրաքանչյուր Հչմարիտ քրիստոնյայի աղոթքն ու գործունեությունը պետք է ուղղված լինի ժողովրդի Հոդեւոր ազատադրմանը՝ Աստծու Խոսքով եւ Սուրբ Հոգով:

## ኑ°ՆՉ Է ԱՍՈՒՄ ԱՍՏՎԱԾԱՇՈՒՆՉԸ ԿԱԽԱՐԴՈՒԹՑԱՆ ՄԱՍԻՆ

1. Գիտե՞ս, որ Աստված է ստեղծել տիեզերքը, երկիրը, բնությունը, Նա է ստեղծել մարդուն՝ Իր հետ հաղորդակցվելու համար, ուստի Նա կտրականապես արգելում է դիմել կախարդներին, գուշակներին, մոմ թափողներին և սատանայի այլ ծառաներին։

«ՎՀուկներուն մի նայիք, եւ Հմայողներուն բան մի Հարցնէք, որպէս զի անոնցմով չպղծուիք. Ես եմ Տէրը ձեր Աստուածը»: Դ եւտ. 19.31

«Ու երբ ձեզ ըսեն ԹԷ չչնջող
ու քըԹմնջող վՀուկներուն եւ
նչանագէտներուն հարցուցէք, այն
ատէն ըսէք Թէ ժողովուրդը իր
Աստուծոյն պիտի չհարցնէ՞.
կենդանիներուն համար մեռածներո՞ւն պիտի հարցնէ»:

Եսայեա 8.19

Ulingulus plp., 2012p., N8 (37)

2. Գիտե՞ս, որ Աստծու տասը պատվիրաններից առաջինը և երկրորդը արգելում են որևէ ստեղծվածի պաշտելը և տարիները կենդանիների անուններով կոչելը։

«Ես եմ քո Տէր Աստուածը.... ինծմէ գատ ուրիչ աստուածներ չունենաս: Դուն քեզի կուռք չչինես, ոչ ալ վերը երկինքի մէջ, կամ վարը երկրի վրայ, կամ երկրի տակի ջուրերուն մէջ եղած բաներուն մէկ նմանութիւնը․ անոնց երկրպագուԹիւն չընես ու գանոնը չպաչտես. վասն գի ես քու Տէր Աստուածդ նախանձոտ Աստուած եմ, որ կր Հատուցանեմ Հայրերուն անօրենուԹիւնը որդիներուն վ րայ, մինչեւ անոնց երրորդ ու չորրորդ ազգը՝ որ կ'ատեն գիս»:

Ելից 20.3-5

3. Գիտե՞ս, որ Աստված խստորեն պատժում է գուշակությամբ, կախարդությամբ զբաղվելու համար։

«ՎՀուկ մը կամ Հմայող եղողը, Թէ այր ըլլայ եւ Թէ կին, անչուչտ պիտի մեռցուի. քարերով քարկոծեն զանոնք. անոնց արիւնը իրենց վրայ ըլլայ»:

Ղեւտ. 20.27

«Հիմա երկինքը զննողները, աստեղագէտները, նոր ամիսնեըով գուչակուԹիւն ընողները
Թող ելլեն, եւ քու վրադ գալու
չարիքէն քեզ ազատեն: ԱՀա անոնք մղեղի պէս պիտի ըլլան,
ու զանոնք կրակը պիտի այրէ.
իրենց Հոգին բոցին զօրուԹենէն
պիտի չկրնան ազատել»:

**Եսայեա 47.13-14** 

«Եվ վՀուկներուն ու Հմայողներուն ետեւէն երթալու դարձող մարդուն վրայ ալ երեսս պիտի տնկեմ, ու զանիկա իր ժողովուրդին մէջէն կորսնցնեմ»:

Ղեւտ. 20.6

4. Գիտե՞ս, որ կախարդության և այլ մեղքերի շատանալը վերջին օրերի և Դատաստանի օրվա նշանն է։

«Բայց Հոգին յայտնի կ՚ըսէ Թէ վերջին ատենները մէկ քանիները Հաւատքէն պիտի ապստամբին, եւ մոլորեցուցիչ ոգիներու ու դեւերու ուսմունքներու ուչադրուԹիւն պիտի տան»:

Ա Տիմոթեոս 4.1



Uknykúpka, 2012p., N 8 (37)

6

1

(19)

رك

 $\subseteq$ 

3

9

«Դուն կը Հաւատաս որ Աստուած մէկ է. աղէկ կ'ընես. դեւերն ալ կը Հաւատան եւ կը սարսափին: Բայց կ'ուգե՞ս գիտնալ դուն, ով սնոտի <mark>մարդ, որ</mark> Հաւատքը առանց գործերու մեռած է»:

Հակ. 2.19-20



6. Գիտե՞ս, թե որն է կախարդության կործանարար մեղքից ազատվելու առաջին քայլը։

«Ապաչ խարեցէք, վասն գի երկինքի ԹագաւորուԹիւնը **ը** օ₌ տեցած է.... Ուրեմն ապաչխարութեան արժանաւոր պտուղ բերէջ»:

Մատթ. 3.2-8

7. Գիտե՞ս, թե Եփեսոս քաղաքի կախարդներն ինչ արեցին իրենց կախարդության գրքերը։

«Եւ կախարդութեան Հետեւողներուն չատերը դիրքերնին մէկտեղ բերելով՝ ամէնուն առջեւ կ'այրէին. եւ անոնց գինը Հաչուեցին ու յիսուն Հազար արծախ դա-Հեկան գտան»:

Գործք առաքելոց 19.19

4m Jh Ohnf, npnid mottle pul modua t, nphy htish ng Jh pubh Ita 4mu4ma 44m, mbJmhnipjub Qhpf, hmyhstbm4mb l Jutsunull t:

 $\triangle$ tihbukh

Ulto of wohash opened of nasaphnepined has, not happy 14 pp / hours Dusyma, Du Undy / hours Ophosnuh Shanyny:

Պասկալ

Utuyntisptp, 2012p., N 8 (37)

# EUSPBP BU APPABLE

Աստծու սահմանած կարգր երեխաների համար՝ ծնողների հանդեպ ունեցած վերաբերմունքի մասին



🔼 եր Հիսուսն ասել է. «Արդ ով որ **3** այս իմ խօսքերս կր յսէ և կր կատարէ զանոնք, զանիկա պիտի նմանգնեմ խելացի մարդու մր՝ որ իր տունր վէմի վրայ շինեց» (Մատթ. 7.24): Այստեղ մենք հասկանում ենք, թե ով է իմաստուն մարդը, և ով՝ անխելքը։ Քայց կանայք ևս լինում են և՛ իմաստուն, և՛ անխելք։ Իմաստուն կինը շինում է իր տունը, իսկ անմիտը քանդում է այն իր իսկ ձեռքերով։ Խելացի տղամարդը ստեղծում է իր տունը, իսկ անմիտը կառուցում է այնպես, որ մի օր այն քարուքանդ է լինում։ Եվ մենք հաճախ ականատես ենք լինում ընտանեկան օջախների քայքայման, բեկվում են կյանքեր, ճակատագրեր։

Ինչո՞ւ է ընտանիքը կործանվում։ Դրա համար կա՞ն արդլոք առանձնահատուկ պատճառներ, որոնք կարելի է առանձնացնել և կանխել արետր։ Uմեն ինչ կախված է նրանից, թե ինչպես ենք մենք լսում և կատարում Աստծու Խոսքը. սրա մեջ է իմաստությունը։ Մեկը լսում է և կատարում լսածը, իսկ

երկրորդը լսում է և չի կատարում։ Եթե տղամարդիկ լսել են, որ պետք է սիրեն իրենց կանանց ու կատարում են լսածր, ապա կապրեն սիրո մեջ։ Քայց եթե ուղղակի լսել են և չեն կատարում, նրանք անմիտ ամուսիններ են, ովքեր կործանում են իրենց իսկ ընտանիքներր։ Խելացի ամուսինները լսել են ու իրենց սրտերում ասում են. «Տե՛ր, օգնի՛ր ինձ այսօրվանից սիրել կնոջս» և վարվում են դրան համապատասխան։

Իմաստուն կինը հնազանդվում է ամուսնուն։ Իմաստուն երեխաները այն երեխաներն են, որոնք ցանկանում են իմանալ, թե իրենցից ինչ է պահանջում Աստված և, իմանալով, այդ իսկ պահից սկսում են վարվել Աստծուն հաճելի կերպով։ Որքան լավ կլիներ, որ մեզնից յուրաքանչյուրը Տիրոջ աչքին իմաստուն լիներ ու մեզնից ոչ մեկը անմիտ չգտնվեր։

Աստծու ծրագիրը երեխաների հա**մար** (Աստծու սահմանած կարգր երեխաների համար՝ ծնողների հանդեպ ունեցած վերաբերմունքի մասին)։ Երեխաների, ինչպես նաև այս երկրի , վրա ապրող բոլոր մարդկանց համար 🦫 գոլություն ունի առաջին պատվիրանը. արտովդ և քու բոլոր անձովդ ու քու բոլոր անորվդ» (Մարթ 2227) հնազանդվելը երեխաների համար երկրորդ պատվիրանն է։ «Որդիներ, ամէն բանի մէջ հնազանդ եղէք ձեր 🛪

ծնողներուն, վասն qh այն է Stpnop առջև հաճելի» (Կողոս. 3.20):

Այս երկու պատվիրանները շաղկապված են։ Երեխաները չեն կարող պահել երկրորդ պատվիրանը, եթե չեն պահում առաջինը։ Եթե երեխաները չեն սիրում Աստծուն, շատ քիչ է հավանական, որ նրանք կարող են հնազանդ լինել ծնողներին։

Սուրբ Գրքում գրված է. «Վասն զի հիմա անոնք պիտի րսեն, Մենք թագաւոր չունինք, քանզի Տէրոջմէն չվախզանք. ու թագաւորը մեզի ի՞նչ պիտի րնէ» (Ովսեա 10.3)։ Այստեղ խոսվում է այն մարդկանց մասին, որոնց համար Աստված հեղինակություն չէ, և նրանք պնդում են, որ եթե նույնիսկ Աստծուց չեն վախենում, ապա ի՞նչ կանի իրենց թագավորը։ Եթե երեխան Աստծուց չի վախենում, ապա քիչ հավանական է, որ նա հնազանդ կլինի իր ծնողներին և կհարգի նրանց։ Եթե ես Աստծուց չեմ

> վախեցել, ապա ո՞վ է իմ հայրը, ո՞վ է մայրը։ Շատ կարևոր է, որ երեխաներն u n u 9 h li

ա ո ա ջ ր ս հերթին սիրեն Աստծուն։ Եթե մանկան սիրտը կապված լինի ապարսին կրեն իր ծնողներուն հնապանդ կլինի իր ծնողներին։
«Որդիներ, ձեր ծնողներուն հնապանդ եղեք Տէրոջմով, վասն զի այն է արժանը։ Պատուէ քու հայրդ ու մայրդ ու մայրդ ու մայրդ առաջին պատուիրանքն է խոսպումում) որպես գի դեզի արեկ ուսա, ու 📆 տումով), որպէս զի քեզի աղէկ ըլլայ, ու

երկար կեանք ունենաս երկրի վրայ» (Եփես. 6.1-3)։ Առաջին պատվիրանքը *խոստումովը*, այսինքն՝ խոստումը բոյոր մարդկանց համար. «Հարգիր հորդ ու մորդ»։ Գոյություն ունի ցանքսի և հունձքի կանոնը, և որքան շատ ու լավ լուրացնենք այդ օրենքը, այնքան լավ կլինի մեզ համար։ Այդ օրենքը գործում է անկախ մեր ցանկություններից. հավատում ենք մենք դրան, թե ոչ, միևնույնն է՝ գործում է։ Հնազանդվում ենք այդ կանոնին, թե ոչ՝ այն գործում է։ Այն ամենը, ինչ մեր կյանքում ցանում ենք, հնձելու ենք հենց մենք, ոչ թե մեկ ուրիշը։ Հենց որ երեխան սկսում է հասկանալ, սկսում է գիտակցել, հենց նա սկսում է հասկանալ որն է բարին, որը՝ չարը, նրա կլանքում սկսվում է ցանքսր։ Եվ նա հնձելու է այն ամենը, ինչ ցանել է մանուկ հասակում։ Որքան լավ կլիներ, որ մեր բոլոր ցանածները բարի բաներ լինեին։ Գրված է. «Քեց համար լավ կլինի, և երկրի վրա երկար կյանք կունենաս»։ Ինչո՞ւ է ծնողերին հնազանդվելը խոստանում բարի, երջանիկ և նորմալ կյանք։ Ո՞րն է հնագանդության և երկարակեցության կապը։ Երբ երեխաները հնազանդ են ծնողներին, ծնողները երեխաների մասին միշտ բարի են խոսում։ Երբ ծնողները լավ տրամադրության մեջ են, նրանք միշտ խոսում են օրհնության մասին, օրհնում են իրենց երեխաներին։ Երբ երեխաներն իրենց անհնազանդությամբ ծնողներին հավասարակշռությունից հանում են, ծնողներն սկսում են վատ բաներ ասել, որոնք անեծքի նման հանգչում են երեխայի կյանքի վրա։ Այսպիսով, երեխան ինքն է

ստեղծում իր կյանքի դժվարություններր։ Դժվար թե հանդիպեն այնպիսի ծնողներ, ովքեր լավ հոգևոր վիճակում վատ են խոսում իրենց երեխաների մասին։ Մի՞թե հնարավոր է, որ հնազանդ, բարի երեխաների հայրը հանկարծ ասի. «Քեզ համար կյանքում վատ կլինի։ Դու միշտ անհաջողությունների կհանդիպես»։ Այդպես չի լինում։ Եթե ծնողներն ալդպես են ասում, սովորաբար դրա համար պատճառներ կան։ Անցնում են տարիներ, և երեխաներն սկսում են հնձել այն, ինչ ցանել են մանուկ հասակում, այն, ինչ զանել են պատանեկության ժամանակ։ Տարբերություն չկա՝ հավատո՞ւմ ես դու այդ կանոնին, թե՞ ոչ. ստիպված կլինես հնձել։ Մենք ունենք հնազանդության մեծ օրինակ՝ Հիսուսը, Ով հնազանդ էր երկնային Հորը։

Հիսուսն ասում է. «Ես ինչ որ տեսալ իմ Հօրս քով՝ զայն կր խօսիմ» (Հովհ. 8.38)։ Ծնողնե՛ր, խոսեցեք այնպիսի բաներ, որ ձեզնից հետո երեխաները չամաչեն դրանք կրկնելուց։ Գործեցեք այնպիսի գործեր, որ երեխաները, տեսնելով դրանք, կարողանան համարձակորեն կրկնել։ Դրա համար Հիսուսն ասում է. «Ես ինչ որ տեսա իմ Հօրս քով՝ գայն կր խօսիմ եւ դուք այ ինչ որ տեսաք ձեր հոր քով՝ զայն կ'րնեք»։ Նրա կլանքը հնազանդ էր Աստծուն, դրա համար էլ Աստված փառավորեց Նրան և Նրան տվեց մի անուն, որը բարձր է ամեն անունից, և Հիսուսի անվան առջև ամեն ծունկ ծովում է։ Նրա հնազանդության համար Աստված փառավորեց Նրան։ Հիսուսն ուներ ոչ միայն երկնային Հայր, այլ նաև երկրային ծնողներ։ Եվ նրանց հանդեպ ունեցած վերաբերմունքի մասին գրված է, որ Նա մեծանում էր իր ծնողներին հնազանդվելով։

Աստված շատ լրջորեն է վերաբերվում երեխաների հնազանդությանը։ Հին Ուխտի ժամանակներում, եթե երեխան չէր հնազանդվում ծնողներին, չար էր, նրան խոնարհեցնում էին, պատժում էին, բայց եթե նա, այնուամենայնիվ, չէր փոխվում, այդպիսի որդուն կամ դստերը քարկոծում էին։

Աստված շատ լրջորեն է վերաբերվում հնազանդությանը, և Աստծու աչքերում անհնազանդությունը նույնպիսի մեղք է, ինչպիսին կռապաշտությունը և կախարդությունը։ Երբ Սավուղը չհնազանդվեց Աստծուն և որոշեց զոհաբերության համար վերցնել ամբողջ հոտը, որը պետք է սրի քաշվեր, Աստված ասաց Սավուղին. «Մի՞թե կարծում ես, թե Ինձ համար զոհն ավելին է, քան հնազանդությունը։ Իմ աչքերում անհնազանդությունը նույնպիսի մեղք է, ինչպիսին կախարդությունը և կռապաշտությունը»։

Տե՛ր, ինչո՞ւ ես դա մեղք համարում, ինչո՞ւ ես դա չափազանց խիստ գնահատում և հավասարեցնում կռապաշտությանն ու կախարդությանը։ Երբ երեխան չի հնազանդվում ծնող-

Երբ երեխան չի հնազանդվում ծնողներին, նա չի հնազանդվում Աստծուն։ Երեխանե՛ր, դուք պետք է դա հիշեք։ Ինչո՞ւ։ Աստված ասել է. «Որդինե՛ր, ձեր ծնողներին հնազանդ եղե՛ք» (Եփես. 6.1)։

Շարունակելի 💸

# ԽԼԵՑԻՆ ՏՈՒՆԸ, ՀՈՐԸ, ԲԱՅՑ ՀԱՎԱՏՔԸ ԽԼԵԼ ՉԿԱՐՈՂԱՑԱՆ

Լլուդմիլա Սոբոլևա

յուդմիլա Սոբոլևան ծնվել է Քալտական շրջանում, հավատացյալների ընտանիքում։

Լյուդմիլայի մանկական առաջին հուշերն այն մասին են, որ 1932թ. նրանց ընտանիքից խլեցին ունեցած ամբողջ ցորենը և տունը։ Պատճառն այն էր, որ հայրը հրաժարվել էր կոլտնտեսություն մտնելուց։ Լյուդմիլայի հորը ցանկացան ձերբակալել, սակայն աղոթքներից մեկի ժամանակ նրան Սուրբ Հոգով ասվեց. «Գնա Տիրաստոպոլ»։ Նա ալդպես էլ արեց, իսկ կնոջն ու Լյուդային իր տանր ապաստան տվեց Իլնիցկայա քույրիկը։ Որոշ ժամանակ անց նրանք գնացին հոր մոտ, որտեղ Աստված Իվանին օգնեց աշխատանքի ընդունվել և սենյակ ստանալ բարաքներում։

Երբ պատերազմն սկսվեզ, Լյուդայի հորը հավաքագրեցին ճակատ։ Ձենք չվերցնելու համար նրան դատապարտեցին 10 տարվա ացատացրկման:

1949թ. ամռանը Լյուդմիլան ամուսնացավ Ալեքսանդր (Սաշա) Սոբոլևի հետ։ Նրանց տանր հավատացյալներ էին հավաքվում և հավաքույթներ էին անում։

անում։
Հավատքի համար
անգամ 15 օրով ձերբակւ
ամբողջովին ածիլեցին
Դոնեցկի կենտրոնում
մնացորդներ հավաքել։
1961թ. Մաշային ձեյ
դատապարտեցին հինգ
ապրկման։ Լյուդմիլան Հավատքի համար Մաշային 3-4 անգամ 15 օրով ձերբակալեցին, գյուխն ամբողջովին ածիլեցին և ստիպեցին կենտրոնում ծխախոտի

1961թ. Սաշային ձերբակալեցին և դատապարտեցին հինգ տարվա ազատազրկման։ Լյուդմիլան մնաց մեկուկեսից մինչև տասնմեկ տարեկան իրենց 5 երեխաների հետ։

Սկզբում նա տեղավորվեց մի մեծ ճաշարանում, որպես լվազք անող։ Ամառ ու ձմեռ ամեն օր նա տուն էր տանում մեծ պարկով լի սպիտակեղեն, լվանում, չորացնում ու արդուկում։ Շատ ծանրաբեռնված աշխատանքից Լյուդմիլան հիվանդացավ։ Նա աղոթում էր և օգնություն խնդրում Տիրոջից։ Եվ ահա, մի քույրիկ նրան օգնեց աշխատանքի տեղավորվել ուսումնարանում, որպես ավագ պահակ։ Այնտեղ Լյուդմիլան աշխատեց 24 տարի։

Լյուդմիլան ամեն ամիս գնում էր բանտ՝ Սաշային տեսության։ Երբ Սաշայի մոտ ստամոքսի պրոբյեմներ սկսվեցին, Լյուդմիլան նրան հում ձու և մեղր էր տանում, վճարում էր համապատասխան մարդկանց, ովքեր խոստանում էին ամուսնուն հանձնել անհրաժեշտ դեղերը։ Բայց, ինչպես պարզվեց հետագալում, այդ մարդիկ ոչինչ էլ չէին փոխանցել։ Լյուդմիլան ամուսնու համար անընդհատ աղոթում էր Աստծուն, և Աստված պատասխանեց. «Կթեթևացնեմ, կբժշկեմ, կազատեմ»։ Ալդպես էլ եղավ։ Սաշան տուն վերադարձավ առանց հիվանդության։

Այդ ծանր ժամանակաշրջանում սատանան քնած չէր և փորձում էր մասնատել եկեղեցին՝ հավատացյալների մեջ թշնամություն սերմանելով։ Մի անգամ եկեղեցու մի քանի անդամներ մեղադրեցին Սաշային, իբր նա եկեղեցուն պատկանող գումարով Լյուդմիլայի համար լվացքի և կարի

մեքենաներ, նաև կոստյում էր գնել։ Իրականում դա Լյուդմիլայի կյանքում առաջին կոստյումն էր, որը կարելիս նրան օգնել էր Մարիա Ստեպանովնա քույրիկը։ Հենց նա էլ նրանց վաճառել էր կարի մեքենան՝ մաս-մաս վճարելու պայմանով։ Մինչ այդ Լյուդմիլան աշխատանքի էր գնում ամուսնու կիտելով, որը նրան տվել էին երկաթգծային ծառայության ժամանակ՝ որպես համազգեստ։ Քույրերը նրան խնդրել էին կտրել փայլուն կոճակները, քանի որ միլիցիոների էր հիշեցնում։

Նրանք լվացքի մեքենան նույնպես գնել էին մաս-մաս վճարելու պայմանով, մեկ այլ քույրիկից՝ Վայենտինալից, ում Լլուդմիլան օգնել էր մորը խնամելու հարցում։ Այն օրերին, երբ հավաքույթներ չէին լինում, Սաշան աշխատում էր մասնավոր տներում՝ էլեկտրական լարեր տեղադրելով նորակառույցներում, և նրան վճարում էին դրա համար։ Նրանք այդ ամենր բացատրում էին բոլորին, ովքեր իրենց կասկածում և անարդարացի կերպով մեղադրում էին անմաքուր գործերի մեջ, բայց, միևնույնն է, մարդիկ մնում էին իրենց ոչ ճիշտ կարծիքին և բամբասանքներ էին տարածում։

### Ամենատես և Արդար Դատավորը

Այդ բամբասանքները դադարեգին միայն այն ժամանակ, երբ դրանք տարածողներից մեկն սպանվեց իր տան մեջ՝ գողերի ձեռքով։ Դժբախտ ծերուկին տանջել էին՝ գլխին մետաղյա ձողով հարվածելով և մատերը կոտրելով։ Ոստիկանությունը գտավ սպանվածի թաքցրած փողերը, որի մի մասը տրվեց թոռանը՝ թաղման ծախսերը հոգալու համար, իսկ մնացած մասը պետությունը սեփականացրեց։

Լյուդմիլայենց տան հարևանությամբ ապրում էր մի ընտանիք, որը շատ անբարյացակամ էր վերաբերվում բոլոր հավատացյալներին։ Հարևանուհին՝ Վալենտինան, անընդհատ հետևում էր Լյուդմիլայենց ընտանիքին և անվտանգության աշխատակիցներին զեկուցում՝ ով կամ երբ է գայիս նրանց տուն, իր տղաներին սովորեցնում էր կոտրել նրանց լուսամուտները կամ մի վնաս հասցնել այդ ընտանիքին։ Լյուդմիլան և իր ընտանիքը միշտ ներում էին Աստծու Խոսքը չհասկացող և չընդունող այդ ընտանիքին ու նրանց պատասխանում էին միայն բարիով, սակայն նրանք չէին հանդարտվում։

Որոշ ժամանակ անց այդ հարևանի տղաներից մեկը ծանր հիվանդացավ ու մահացավ, իսկ մյուսն ավտովթարի ենթարկվեց։ Հետո հենց ինքը՝ Վալենտինան, մահացավ քաղցկեղից։ Նրան հետևեց ամուսինը։ Դատարկվեց նրանց տունը, որտեղից մինչ այդ ժամանակակից երաժշտության ձայն էր լսվում...

Մեկ այլ հարևանուհի, ով նույնպես անվտանգության աշխատակիցներին օգնում էր հավատացյալներին ճնշել, ամուսնու մահից հետո կուրացավ և նույնպես մահացավ։ Նրանց որդին տան ամբողջ ունեցվածքը խմիչքի տվեց, իսկ հետո նրան մահացած գտան։ Նրանց տունը մարդիկ բաժան-բաժան արեցին, մնաց միայն մոլախո-տերով պատված աղբակույտը։

Այս վկայությունը գրի է առնվել 2007թ., երբ Լյուդմիլան 78 տարեկան էր։ Այդ ժամանակ Մաշան և նա ունեին 10 երեխա, 42 թոռ, 8 ծոռ և միասին ծառայում էին Աստծուն։

*Թարգմանված է "Повеждающий" գրքից* 

# TOU UBORBONU ANDR BOCUUU BR...

### **Ч** կ ш ј п г р ј п г й

անգամ սրտի կաթվածով հիվանդացել եմ 2005 թ. հունվարի 2-ին։ Ինձ պառկեցրին Սպիտակի հիվանդանոց, որտեղ բժիշկներն ասացին, որ ես 3 օրվա կյանք ունեմ։

Հարազատներս լաց էին լինում։ Տեսնելով իմ վիճակը՝ նրանք հույս չունեին, որ կապրեմ։ Այդ վիճակում ես իսնդրեցի, որ ինձ Աստվածաշունչ տան։ Աղոթքով, պատահական բացեցի այն և աչքերս ուղղվեցին 91 սաղմոսի 16 խոսքի վրա. «Երկայն օրերով պիտի կշտացնեմ նրան, և Իմ փրկությունս նրան պիտի ցույց տամ»։ Վանաձորի եկեղեցում էլ վկայություն էր եղել. Աստված ցույց էր տվել, որ ինձ հանել է խորը, տղմոտ փոսից։

Ես հարազատներիս հայտնեցի, որ Աստված ինձ պիտի բժշկի, պիտի ապրեմ։ Եվ իրոք, կարճ ժամանակում առանց դեղորայքի առողջացա և ինձ լավ էի զգում։

Անցավ յոթ տարի։ 2012թ. հունվարի 9-ին, երբ Վանաձորում էի, նորից սրտի կաթվածով հիվանդանոց պաոկեցի։ Քժիշկները հարազատներիս ասացին, որ ապրելու հույս չկա։ Սիրտս անկանոն էր աշխատում, շնչահեղձ էի լինում, մարմինս ամբողջովին սեացել էր։ Ես նորից բացեցի Աստվածաշունչը, և աչքերս ուղղվեցին Երեմիա 17.14 խոսքին. «Ով Տէր, զիս բժշկէ ու պիտի բժշկուիմ, գիս փրկէ ու պիտի փրկուիմ»։ Վիճակս այնքան ծանր ու օրհասական էր, որ կինս պահանջեց ինձ Երևան տեղափոխան։ Քժիշկները կտրականապես դեմ



եղան՝ ասելով, որ չեմ դիմանա, Երևան չեմ հասնի։ Մակայն կինս համառում էր և, վերջապես, նրա ստորագրությամբ, Երևանից եկավ շտապ օգնության մեքնան՝ մասնագետ բժիշկներով, որոնք նույնպես խորհուրդ չտվեցին ինձ Երևան տանել։

Մակայն մեր հույսն Աստծու վրա դնելով՝ խնդրեցինք տեղափոխել Երևանում գտնվող Մրտաբանական հիվանդանոց, որտեղի բժիշկները նույնպես ոչ մի հույս չտվեցին։ Այնտեղ մենք վկայեցինք, որ հավատացյալներ ենք, և որ մեր հույսն Աստծու վրա է։ Ինձ վիրահատեցին՝ կատարելով ստենդավորում՝ սրտի անոթի մեջ զսպանակ տեղադրելով։

Վիրահատությունից հետո էլ վիճակս բարվոք չէր։ Ունեի սրտի ցավեր, շաքարախտ, սիրտ–թոքային անբավարարություն, սիրտս նորմալ չէր աշխատում, թոքիս վրա էլ ուռուցք էր հայտնաբերվել, որը հաստատվեց երկրորդ ստուգման ժամանակ։ Քժիշկների ասելով՝ ապրելու համար միակ ճանապարհը Եվրոպայում կատարվող վիրահատությունն է, որն արժե հարյուր հազար եվրո։ Այդպիսի ծանր վիճակում էլ ինձ դուրս գրեցին հիվանդանոցից։

Դրանից հետո, երբ Դիլիջանում հյուսիսային տարածքի սպասավորների հավաքույթ էր, ես խնդրեցի, որ ինձ նույնպես տանեն այնտեղ։ Չնայած մեծ դժվարությանը, ես գնացի։ Հավաքույթի վերջում աղոթեցին հիվանդների համար։ Այդ աղոթթի ժամանակ ինձ

Utuyatisptp, 2012p., N 8 (37)

վրա իջավ Աստծու բժշկարար զորությունը, մարմինս լցվեց հաճելի ջերմությամբ։ Այդ պահին ես հասկացա, որ բժշկվել եմ։ Մինչ այդ ես չէի կարողանում բարձր խոսել, խոսում էի շշուկով, և ինձ լսելու համար մարդիկ մոտեցնում էին իրենց գլուխները։ Իսկ այդ պահին ես սկսեցի բարձրաձայն փառաբանել Աստծուն։

Այժմ ես հաստատ որոշել եմ, որ կյանքիս մնացած բոլոր օրերը պետք է ապրեմ Աստծու համար, հավատարիմ ծառայեմ Նրան և ամեն բանի մեջ փառաբանեմ Նրա անունը։ Սիրելի՛ ընթերցողներ, եթե դուք որևէ հիվանդություն ունեք, դիմե՛ք Աստծուն և վստահե՛ք Նրան: Հովհ. 15.7-ում Աստծու Խոսքն ասում է. «Եթէ դուք Իմ մէջս կենաք, իմ խսսքերս ալ ձեր մէջ կենան, ինչ որ ուզէք՝ պիտի խնդրեցեք ու պիտի արվի, փնտրեցեք ու պիտի արվի, փնտրեցեք ու պիտի բացվի ձեզ (Մատթ. 7.7):

Փառք Աստծուն։ Մեր Աստվածը Մեծ և Ամենակարող Աստված է։ Ամեն։ Մարտուն Վարդանյան Մպիտակի շրջան, Ջրաշեն գյուղի եկեղեցու հովիվ

# ԿԱՐՄԻՐ ԾՈՎԸ

Մի տղա նստել էր նստարանին և Աստվածաշունչ էր կարդում։ Նա բարձրաձայն փառաբանում էր Աստծուն. «Ալելուիա՜, ալելուիա՜, ի՜նչ մեծ է Աստված»,- անընդհատ բացականչում էր նա՝ առանց անհանգստանալու, որ կլսեն իրեն։

Քիչ անց նրան մոտեցավ մի մարդ, որ նոր էր ավարտել համալսարանը։ Իրեն համարելով ճշմարտության ճանապարհներում լուսավորված մարդ և ցանականալով ցույց տալ իր կրթվածությունը՝ տղային հարցրեց, թե որն է նրա ուրախության պատճառը։

- Է՜յ,- իր հերթին հարցրեց տղան ուրախ ծիծաղով,- մի՞թե չգիտեք, թե ինչ կարող է անել Աստված։ Ես հենց նոր կարդացի, որ Աստված բաժանեց Կարմիր ծովի ջրերը և իսրայելցիներին անցկացրեց դրա միջով։

Կրթված մարդը թեթև քմծիծաղ տվեց, նստեց տղայի կողքին և սկսեց նրա աչքերը «բացել» աստվածաշնչյան հրաշքների «իրականության» վերաբերյալ։ - Այդ բոլորը շատ հեշտ է բացատրել։ Ժամանակակից գիտնականներն ապացուցել են, որ այն ժամանակ Կարմիր ծովն ընդամենը 25 սանտիմետր խորություն ուներ։ Այնպես որ իսրայելացիների համար դժվար չէր այնտեղով անցնելը։

Տղան շփոթված էր. նա մեկ նայում էր Աստվածաշնչին, մեկ՝ այդ մարդուն։ Իսկ մարդը, գոհ այն մտքից, որ խեղծ ու միամիտ երեխային լուսավորել է գիտական մտքի մեծ բացահայտումներով, շրջվեց, որ գնա։ Հազիվ երկու քայլ էր արել, երբ տղան սկսեց ուրախանալ և ավելի բարձր ձայնով փառաբանել Աստծուն։ Մարդը շրջվեց՝ իմանալու համար նրա ուրախության նոր պատճառը։

- Օ՜,- երջանիկ բացականչեց տղան,- Աստված ավելի մեծ է, քան ես կարծում էի։ Նա եգիպտացիներին խեղդեց 25 սանտիմետր խորությամբ ջրում։

# Ulimphister, 2012p., N8 (37)

### ԴԵՊՔ ԵՐԿԵԹՈՒՂԵՑԻՆ ԿԵՑԵՐԵՆՈՒՄ

Դժվար է մոռանալ դեպքն այս պատահած, ճամփորդության ժամանակ ինձ հետ հանդիպած, Երբ նստած աղմկող սպասասրահում՝ Ինձ ճամփա տանող գնացքին էի սպասում։

Բոլոր կայարանները նման են միմյանց, Անցորդներ` շտապող, ինչպես շուկայում։ Տեսնեմ` դահլիճում շատ դանդաղ քայլող Մեկն է մոտենում քայլով օրորվող։

Քայլելով ինչ-որ օտար քայլվածքով, Չգիտես ինչու ինձ մոտենալով, Խնդրեց` ասելով. «Չե՞ք վճարի իմ թեյի համար` Կուլ տալու համար չոր հացս պատառ»։

Անշտապ նայելով նրա ուղղությամբ, Որոշեցի` զբաղվում է հարբեցողությամբ, Մտածեցի` փորձում է խաբել, Թեյի անվան տակ գարեջուր խմել։

Չպատասխանելով նրա խնդրանքին, Չուզելով նայել սպասող հայացքին, Թերթով ծածկելով դեմքս նրանից, Հասկացնել տվի՝ ձեռք քաշիր ինձնից։

Կողքիս ազատ տեղը, զգուշության համար, Որ հանկարծ չգա, կողքիս չնստի, Ձեռքիս իրերով իսկույն զբաղեցրի... Տխուր ձայն լսի. «Որ ինձ կմերժեիր, ես դա գիտեի»։

Հեռացավ, գնաց քայլվածքով ճոճվող, Եվ մինչ կձուլվեր ամբոխին շարժվող՝ Նկատեցի, որ տաբատի տակից Ոտքի փոխարեն պրոթեզ երևաց։

Հոգուս մեջ կարծես ծանրություն լցվեց, Երբ տեսա նրա վիճակը թշվառ։ Հաստատ քաղցած էր, և ոչ թե հարբած, Այն էլ հաշմանդամ և անչափ տկար։

Խղճից տանջվում էի, այրվում ամոթից, Երբ ով ու ինչ լինելը որոշեցի քայլից,

Utwystrptp, 2012p., N 8 (37)

Երբ նա հեռացավ մերժված ու քաղցած, Երերուն քայլով` պրոթեզով մաշված։

Երբ նա ինձ դիմեց՝ հստակ էր խոսքը, Հույսով էր դեմքը, սպասումով լիքը։ Եվ երբ մերժեցի խնդրանքը նրա, Որքա՜ն տխրություն, ափսոսանք տեսա։

Հոգիս ինչպե՜ս էր ինձ հանդիմանում Խնդրողին այդպես մերժելու համար... Փնտրում եմ նրան ու շուրջս նայում, Ու հանկարծ նրան նորից նկատում։

Նստած անկյունում մի նստարանի, Մարդկանց հայացքից հեռու, աննկատ, Դանդաղ ծամում էր չոր հացը ձեռքի, Չունենալով խնդրած բաժակը թեյի։

Իսկույն վեր թռա՝ բուֆետ գնալու, Ցնցված տեսածից և իմ արարքից, Պատրաստ լինելով իսկույն գնելու Ոչ միայն թեյր, այլև ինչ ուզեր։

Ինձանից առաջ նա բուֆետ մտավ, Մի քիչ ետ ընկած՝ ես էլ ներս մտա, Նայում եմ շուրջս, որոնում նրան, Չեմ տեսնում նրան, չեմ գտնում նրան։

Այսպիսի մի մարդ, կաղ երկու ոտքով, Աղքատ, հաշմանդամ, չե՞ք տեսել արդյոք։ Քուֆետապանին հարցում եմ անում, Իսկ նա ասում է. «Չեմ տեսել դրան»։

Տագնապած սրտով փնտրում եմ նրան, Բայց ոչ մի տեղ նա չի երևում, Բուֆետից գնացած չէր կարող լինել, Բուֆետը միայն մուտքի դուռ ուներ։

Դուրս եկա և նստեցի իմ տեղը նախկին, Խիղճս ինձ տանջում էր, այրում տենդագին։ Եթե Քրիստոսը մոտենար հարսին, Հոգնած ու քաղցած խնդրեր օգնություն...

Սուրբ Խոսքն ասում է. «Հարս եկեղեցին Հոգևոր երթի ուղու ավարտին, Երկինք մանելու կարևոր պահին Կանգնելու է Քրիստոսի դատին։

Եվ իմ այս անսիրտ, անխիղձ արարքը՝ Տեղի ունեցած այս սպասասրահում, Հիշեցնելու է ինձ. «Քաղցած էի ես, Մեկ բաժակ թեյը դու ինձ մերժեցիր»։

Հիսուս ողորմած, Քո բալասանի կարիքը ունեմ, Որ ինձ բժշկի այս կուրությունից, Կուրացած հոգուս աչքերը տեսնեն, Թե ինչպես էիր Դու խնդրողին օգնում։

> **Ալեքսանդր Մոտիլկով** "Вестник притествия" N 110, Январь 2004г. Ռուսերենից թարգմանեց Սուրեն Բերյանը

### Uywsnipjnib

Uyusnipjnib yu',

Cuju Jhujb' hnani,

Tynu ywnatil t wnwnhe Uusani:

Tuntophy thud oton iba pubsuphhud, Utafhy huludhud al ausumunshud, Zuhusui Qosdalb, pbaalbi'r Ophehl, Zuhusuh hubabho btbaudhs euphb:

Zwywsu' nn. Uusan. Npnnli` Utr Str n. Opyhę Zhun.u Pphusnuhli` Pty hwdwr bwęywa, hwpn.pjn.li wnwa, Ynpuywa fn hnan.li wyws ljwlf zlinphwa:

Zwzsyh'p Zusani hts,
N'd Jupy upupua,
Tyhp hbuyuby ni uusyuauuyuzs,
Np uyus ihbbo buyuph pubshy,
Np huyts uuyph unzuyyua hnahn:

Սանասար Անինյան Սեւանի ըանsից, 2012թ.

### Gulfnid of off and Edbourpho

Կյանքում ոչ ոքի դու չմեղադրես, Հավերժ խորհրդով միշջ պիջի ապրես՝ Ներիր ամենքին, ինչ էլ պաջահի. Տերը Իր սիրով քեղ պիջի օրհնի։

Anc Itoquelon to, ancyt hubywelon,

Cusy fwa ahswlyhn' Stob t yonwelon,

Top on awho t dwolo danwelwb,

Yoned to' h'be Stop, into to tol, on the second

Cujy top yanid tu` ti ¿tu qhdubnid, Cnis Qusani ungti abyh tu habnid Ni htythuind Upub tu qhdnid. - St´p Qusqua, qhpyh´p, ti ¿tu qhdubnid

Այդպես է կյանքը այս փուչ աղխարհի, Թող որ չար գործը նկովյալ փնի։ Ամեն մի հարցում գիѕակից եղիր, Ամեն ժամանակ Ասsժուն աղոթիր։

> Uпшршѕ Zшрпгрупгвушв піпшрцішд է ршвьну

Utwyntsptp., 2012p., N8 (37)

# Գրիգոր Նարեկացի «Մատյան ողբերգության»

ԲՄՆ Թ Ի խորոց սրտի խոսք Աստծո Հետ

B

Դու ծառ ես, մի ծառ` չքեղ, բարձրուղեչ, Ստվար ճյուղերով ու տերեւայից, ||ակախ պտղացուրկ, Հիշտ Հար ու նման այն թզենուն, որ տերը չորացրեց։ *Ըանդի վարսագեղ քո սաղարխներով,* Մյսինքն` արտաքին տեսքով բարեչուք, ]]սես պաճուճված ինչ-որ պսակով, Հեռավորներին Թովում ես, դերում, Սակայն տնկողդ ե<mark>թե մոտենա բերքդ քաղելու,</mark> Պիտի գտնի քեղ անպտուղ, ունայն, Գեղեցկությունից ցուրկ ու դարչելի, Որպես տեմնորի նշավակության, Նախատինքի ու ծաղրի առարկա։ *եթե Հերապանծ անպաուղ տունկն այն, անշունչ, անկենդան,* Չևչին պատկերն այդ անպատրաստ մարդու, Տարաժամ, անդեպ, չսպասված պաՀին անեծք ընդունեց, *Կամ եթե Հոդը, ցողով ոռոգված,* Երկրագործների ջանքերի դիմաց *Բազմապատիկ բերք չմատուցելով* լքվում, մատնվում է անՀուշ մոռացման, Հապա դո՛ւ, դո՛ւ, ո՛ վ անձն իմ եղկելի, Դո՛ւ, բանական Հո<mark>ղ, դո՛ւ, կենդանի տ</mark>ունկ, Որ ժամանակին պտուղ չես տվել, *Ինչպե՞ս չես կրում պա<mark>տիժ նրա</mark>նց պես*. Չէ՞ որ սկսած առաջին մարդուց Մինչեւ վախճանը մարդկային ցեղի՝ Մեղ ստեղծողին՝ Աստծուն ատելի, անախորժելի՝ [[րդեն կատարված ու կատարվելիք ``լանիր գործերի արդյունքն Համորեն առել ես քո մեջ։

# ԿԸ ՍԻՐԵՄ ՔԵՁ

Կ՝ըսես, թե՝ ես կը սիրէմ Քեզ։ Կը բարկանաս, կը նախատես, Կը տրտնջաս, կը բամբասես, Կը բողոքես, Հետն ալ կ՛ըսես՝ կը սիրէմ Քեզ։

Կը բողոքես, կը հայհոյես, Կը նախանձես, Կ՝արհամարհես ուրիշներու, Նորեն կ՝ըսես՝ կը սիրէմ Քեզ։

Կը շնանաս մտքով թաքուն, Կը խռովես ու կը նեղվես, Հպարտություն կուգա վրադ, Նեթ կը նայես ասոր, անոր, Ու կ'րսես, թե՝ կր սիրէմ Քեզ։

Շատ կը խօսես պարապ բաներ, Կը թափառես ասդին, անդին, Ծաղր կ՚ընես ասոր, անոր, Կը զրպարտես ու կը դատես, Վերջն ալ կ՚ըսես` կը սիրէմ Քեզ։

Երբ քեզ կ՚ատեն, կը նախատեն, Դուն ալ անոնց նույնը կ՚ընես, Խոսքը ըսեն` փոխարենը Երկու կ՚ըսես, չես համբերե ու չես ներե Ու դեռ կ՚ըսես` կը սիրէմ Քեզ։

Ա՜խ, սիրելիս, դուն չգիտես՝ Այդ մեղքերով նորեն Ինծի կչարչարես, Խաչափայտը ուսիս կու տաս Ու Գողգոթա լեռը կը հանես Եվ վերքերս կը նորոգես, Հետն ալ կ՛ըսես՝ կը սիրէմ Քեզ։

Մի՞թէ սէր է այս ըրածդ, Գիտե՞ս արդյոք, ի՞նչ է սէրը։ Իմ Սուրբ Գրքում պարզ կը գրեմ, Թե Ձիս սիրես՝ պատվիրաններս պիտի կատարես։ Մէր է նաև լուռ զոհվելը, Նայիր խաչին՝ կր համոզվես։