

Ինչ մո՛տ եկեք, բոլոր հոգնածներ և բեռնավորվածներ... Մատթեւու 11:28

## 

Luyul uptubnid 2009p. Suyfrefiy

SULUSPI WUUDT

TUTATO DIPONIA THE BUTTE

UTABLE SAFASAFTAR UUTUUUUSAFUTEE

#### ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ԱՎԵՏԱՐԱՆԻ ՀԱՎԱՏՔԻ ՔՐԻՍՏՈՆՅԱՆԵՐ



#### ԱՄՍԱԳԻՐ

Игирир, 2018 p. N3 (98)

Լույս է պեսևում 2009թ. մայիսից

#### **ՈՅՈ ՀՈՂՈՆՍԻՂ ՔՈՆ-ԻՐՅԲԵ**

| րահատ Ամիրբեկյան<br>ավատքի մասին                                                 | 1    |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| Դավել Ժուռավլյով<br>Դավթի փորձությունների մասին                                  | 5    |
| Օսվալդ Չեմբերս<br>՚ղջում                                                         | 1000 |
| Լկայություն. Միկի Ռոբինսոն<br>Ինձ երբեք չէին պատմել Հիսուսի մաս <mark>ի</mark> ն | 3    |
| էկայություն. Դեյվիդ Ուիլքերսոն<br>Լղոթքի զորությունը1                            | 1    |
| էկայություն<br>Մահմեդական ուսանողուհու կյանքը փոխվեց1                            | 4    |
| <sup>ւ</sup> նչու է պետք բարի լինել                                              | 16   |

Սիրելի՝ ընթերցողներ, խնդրում ենք աղոթել, որ թերթի միջոցով տարածվի Ավետարանի Բարի Լուրն ու ցանվեն ճշմարտության սերմերը, որպեսզի մարդիկ դառնան Աստծուն և հավիտենական կյանք ունենան։

Թերթի վերաբերյալ ձեր առաջարկություններն ու վկայությունները կարող եք ուղարկել խմբագրություն։ Մենք սիրով հաշվի կառնենք ձեր արձագանքները։

4hn. 093-532-526, 093-954-930, tj. ihnum bari lur 09@rambler.ru

### **≺ԱՎԱՏՔԻ ՄԱՍԻՆ**

🟲 ատ կարևոր է, որ մենք - ճիշտ **-**/հասկանանք, թե ինչ է հավատքը։ Այդ կապակցությամբ կարդանք Ղուկասի Ավետարանի առաջին գլխի 5-րդ խոսքից. «Հրէաստանի Հերովդէս թագաւորին օրերը Աբիայի դասակարգութենէն Չաքարիա անունով քահանալ մր կար, որուն կինը Ահարոնի աղջիկներէն էր, և անոր անունը Եղիսաբեթ, ու երկուքն այ Աստուծոլ աոջև արդար էին, և Տէրոջը բոլոր պատուիրանքներուն ու րաւունքներուն մէջ անարատութեամբ կր քայէին։ Եւ զաւակ չունէին, վասն զի Եղիսաբեթ ամուլ էր, ու երկուքն ալ օրերնին անցուցած էին» (Ղուկ.1: 5-7): Երբ Չաքարիան իր քահանայության պաշտոնն էր կատարում, հայտնվեց հրեշտակն ու ասաց. «Մի՜ վախենար, Ձաքարիա. որովհետև քո աղոթքը լսուեցավ, և քո կին Եղիսաբեթր մի որդի կծնի քեզ, և նորա անունը Հովհաննէս կոնես.... Եւ Չաքարհան ասաց հրեշտակին. Ես ինչո՞վ գիտնամ այդ. որովհետև ես ծեր եմ, և իմ կինն իր օրերն անց է կացրել։ Եւ հրեշտակը պատասխանեց և ասաց նորան. Ես Գաբրիէյն եմ, որ Աստուծոլ առաջին կանգնում եմ, և ուղարկուեցայ քեզ հետ խօսելու և այս բաները քեզ աւետիք տալու։ Եւ ահա համը կլինես, և չես կարողանա խօսել, մինչև այն օրը, որ այս բաները կլինին. որովհետև չհավա-

սագիր իմ այս խօսքերին, որ իրենց ժամանակին կր կատարուին» (Ղուկ. 1:13-20)։

Չաքարիան ու Եղիսաբեթը Աստծու աոջև արդար էին և Տիրոջ բոլոր պատվիրանքներում ու իրավունքներում քայլում էին անարատությամբ։ Սակայն, այդ բոլորով հանդերձ, Ձաքարիան չհավատաց հրեշտակի բերանով ասված Աստծու խոսքին: «Ձաքարիա» թարգմանաբար նշանակում է «Եհովան հիշում է», իսկ «Եղիսաբեթ»՝ «Աստծու ուխտր»։ Չաքարիայի անունր համապատասխանում էր այդ իրավիճակին՝ Եհովան հիշեց և Գաբրիել հրեշտակի միջոցով այցելեց նրան։

Ալո՛, Չաքարիան հավատում էր Աստծուն, քահանա էր, սակայն նա չիավատաց Աստծուց ուղարկված խոսքին։ Այդ պատճառով հրեշտակն ասաց, որ համը պիտի լինի մինչև այդ խոսքերի կատարման օրը։ Ինչո՞ւ Ձաքարիան չհավատաց, ինչո՞ւ կասկածեց, ի՞նչն էր պատճառը։ Չաքարիան մտածեց, որ ինքը մեծացել է, կինն էլ իր օրերն է անցկացրել... արդյոք հնարավո՞ր է, որ իրենք զավակ ունենան։ Նա մտածում էր մարդկային հնարավորությունների սահմանում, և դա էր պատճառը, որ նա կասկածեց Աստծու խոսքի վրա։ Մարդկային մտածելակերպը մերժում է Աստծու հրաշքները, որոնք չի կարելի տեղավորել մարդկային սահմանափակ մտքի մեջ։

Սիրելինե՛րս, երբ մենք Աստծու Խոսքը բերենք մարդկային տրամաբանության դաշտ, համոզվա՛ծ եղեք, որ կասեք. «Դա հնարավոր չէ»։ Մարմնավոր խորհուրդը Աստծու դեմ թշնամություն է։ «Ապաշխարել» բառը հունարենից թարգմանած նշանակում է «մաքի փոփոխություն»։ Մեր միտքը պետք է փոխված լինի, մենք չպետք է մտածենք մեր մարդկային մտքով, հավատացյալի միտքը պետք է նորոգված լինի։

Ձաքարիան չհավատաց, քանի որ մտածում էր մարդկայնորեն և հրեշտակին ասում էր. «Ես ծեր եմ, և իմ կինն իր օրերն անց է կացրել»։ Սակայն հավատքը մարդկային մտքի բան չէ։ Երբ Պետրոսը տեսավ արմատից չորացած թզենին՝ զարմացավ, Հիսուսն էլ ասաց. «Աստուծոյ հաւատք ունեցէք» (Մարկ. 11:22)։ Աստծու հավատքը չի տեղավորվում մարդկային բանականության մեջ, և դրա համար էլ Պետրոսը զարմացել էր։

Մի այլ օրինակ։ Խոսքը հարյուրապետի մասին է։ Այդ մարդը հրեա չէր, սակայն հրեաների նկատմամբ հատուկ վերաբերմունք ուներ։ Այդ անձնավորության սիրելի ծառան մահամերձ հիվանդ էր, այդ պատճառով էլ նա հրեաների ծերերից մի քանիսին խնդրեց, որ գնան Հիսուսի մոտ և խնդրեն, որ գա իր ծառային բժշկի։ Եվ երբ Հիսուսը հարյուրապետի տնից շատ հեռու չէր, հռոմեացի հարյուրապետն իր բարեկամներից ուղարկեց Տիրոջն ընդառաջ և ասաց. «Տե՛ր, մի

յոգնիր, որովհետև արժանի չեմ, որ իմ յարկի տակ մտնես։ Նորա համար ես իմ անձն էլ արժանաւոր չհամարեցի՝ քեզ մօտ գալու. այլ խօսքով ասիր, և ծառաս կր բժշկուի» (Ղուկ. 7:6-7)։ Հետո նա ավելացրեց. «Որովհետև ես էլ իշխանութեան տակ դրուած մարդ եմ, և իմ ձեռի տակ զինուորներ ունիմ, և սորան ասում եմ՝ Գնա՛, և նա գնում է. և ուրիշին՝ Ե՛կ, և գալիս է. և իմ ծառային՝ Այս բանն արա՜, և անում է» (Ղուկ.7:7-8)։ Այնքան պարզ էր այս հարյուրապետի հավատքը, որ նույնիսկ Հիսուսը զարմացավ և իր ետևից գնացող ժոդովրդին ասազ. «Ասում եմ ձեզ՝ թէ Իսրայելի մէջ էլ այսպիսի հաւատք չգտայ» (Ղուկ. 7:9)։ Հարյուրապետը հավատում էր ոչ միայն Աստծու գոյությանը, այլ նաև այն խոսքին, որն ասում էր Հիսուսը։ Հարյուրապետի համար նշանակություն չուներ՝ այդ խոսքր Հիսուսը կասեր հեռվի՞ց, թե՞ մոտիկից, ինքը գիտեր, որ այդ խոսքն իշխանություն ունի։

Աստված Ձաքարիային և նրա կնոջը զավակ չէր տվել, սակայն այդ բանն անելու էր ճիշտ ժամանակին։ Շատերը հավատքը շփոթում են իրենց ցանկությունների հետ։ Օրինակ՝ եթե մեկը հիվանդ է, ասում է. «Ես հավատում եմ, որ Աստված կբժշկի», կամ՝ «Աստված կտա այս կամ այն բանը», ինչ որ ինքը ցանկանում է ունենալ։ Սակայն այստեղ պետք է հաշվի առնենք, որ, նախ՝ ինչ որ մենք ցանկանում ենք, չի նշանակում, որ Աստված հենց այդպես էլ պիտի անի, և երկրորդ՝

Umph, 2018p., N 3 (98)

հնարավոր է, որ Աստված տա քո սրտի ցանկությունը, օրինակ՝ երեխա, սակայն Նա ամեն բան իր ժամանակին ու վայելուչ է անում (Ժող 3:11)։ Ինչպես ասաց հրեշտակը. «Եւ ահա համր կլինես.... որովհետև չհավատացիր իմ այս խսսքերին՝ որ իրանց ժամանակին կը կատարուին», հավատքը պետք է հիմք ունենա, և այդ հիմքը Աստծու Խոսքն է։ Չի կարելի հավատալ, թե ցանկությունները կկատարվեն, եթե դրա համար չկա հիմք, այսինքն՝ Աստծու խոսքը։

Երբ Հովհաննես Մկրտչին բանտարկում են, նա կասկածում է ու իր աշակերտներին ուղարկում է Հիսուսի մոտ՝ իմանալու. «Դո՞ւ ես այն, որ գալու է, թե՞ ուրիշի սպասենք» (Ղուկ 7:22)։ Հովհաննես Մկրտչի համար Հիսուսն Ինքն է ասում, որ կանանցից ծնվածների մեջ նրանից մեծ մարգարե չի եղել, սակայն այդ մեծ մարգարեն էլ կասկածեց։ Երբ կասկած է գալիս, մի՜ վախեցեք, կասկածելը բնական է, քանի որ մարմինն ու հոգին իրար դեմ պասոերազմում են։

Միրելինե՛րս, մարդկային մտքի այս հակադրությունները բնական են, քանի որ մարմինը հակառակ է հոգուն, հոգին էլ հակառակ է մարմնին, բայց հոգևորը նա է, ով մարմնի խորհրդին «ՈՉ» է ասում, իսկ Հոգու խորհրդին ասում է «ԱՅՈ»։ Մեր ողջ կյանքի ընթացքում այս պայքարը լինելու է, թեկուզ դու լինես ամենամեծ մարգարեն։ Այս պայքարի մեջ մենք պետք է ճիշտ ընտրություն կատարենը, հոգով առաջ-

նորդվենք, որովհետև մարմնավոր խորհուրդը մահ է, իսկ հոգևոր խորհուրդը՝ կյանք և խաղաղություն։

Սիրելինե՛ր, մեր միտքը մի մարտադաշտ է, որտեղ բախվում են անօրենի չար ուժերն ու Աստծու Խոսքը։ Պողոս առաքյալն ասում էր՝ բարի պատերազմը պատերազմեցի, ընթացքս կատարեցի, հավատքս պահեցի։ Այդ ի՞նչ պատերազմում էր մարտնչում Պողոս առաքյալը։ Դա հավատքի պատերազմն էր։

Քրիստոսի խաչով մեզ համար բացվել է Երկնքի դուռը։ Մինչ այդ դռանր հասնելը մենք պետք է մեր ճանապարհին հանդիպող սովածին կշտացնենք, ծարավին ջուր տանք, հիվանդին այցելենք, սգավորին մխիթարենք, մեզ հայածողների համար աղոթենք, որն էլ հենց բարի պատերազմն է, որպեսզի հասնենք այդ դռանն ու իրավունքով ներս մտնենք։ Այդ ճանապարհին դժվարություններ կան ամեն քայլափոխին, բայց Սուրբ Հոգու գորությունը մեզ հետ է, եթե հավատանք ոչ միայն Աստծու գոյությանը, այլև Աստծու ամեն մի խոսքին։ Աստծու հավատքը արդարացնում է մեզ, ու մենք ունենում ենք խաղաղություն Աստծու հետ։ Աստծու խոսքերը հավատարիմ ճշմարիտ են։ Աստծու Խոսքն ասում է «Ահա՛ շուտով կու գամ։ Երանի՜ անոր՝ որ կր պահէ այս գիրքին մարգարէութեան խօսքերը»։ Ուզո՞ւմ ես մտնել Նոր Երուսաղեմ և լինել երանելիների մեջ. րնտրությունը քոնն է։

Հրահատ Ամիրբեկյան

## ԴԱՎԹԻ ——ՓՈՐՁՈͰԹՅՈͰՆՆԵՐԻ*—* ՄԱՍԻՆ

**T** ստծու օծյալ Դավիթը դեռ 👆 թագավոր չէր, երբ մի անգամ հայտնվեց դժվար իրավիճակում (U Թագ. 29)։ Սավուղի վախից նա փախել էր Փղշտացիների երկիր՝ Անքուս թագավորի մոտ։ Մի օր Անքուսը կանչում է Դավթին, որպեսզի նա գնա ու պատերազմի Իսրայելի դեմ։ Դավիթը հայտնվում է շատ դժվար իրավիճակում. ինքը պետք է գնար պատերազմելու իր ժողովրդի դեմ։ Սա շատ դժվարին փորձություն էր Դավթի համար։ Փղշտացի իշխաններն Անքուսին ասում են. «...այն մարդը ետ որկե... ու մեցի հետ պատերազմի չմտնե, չլինի թե պատերազմի մեջ մեզի բշնամություն անե...»։ Եվ Անքուս թագավորը Դավթին ասում է. «...դու շիտակ մարդ ես, բայց դու նախարարներուն

աչքին աղեկ չես երևնար։ Ուստի հիմա դարձիր և խաղաղութեամբ գնա...»։ Այսպես Աստված Դավթին ազատում է ծանր փորձությունից։

Մինչ Դավիթը կվերադառնար Միկելակ՝ իր փոքրիկ գյուղաքաղաքը, ա մ ա ղ ե կ ա ց ի ն ե ր ը հարձակվում են Միկելակի վրա, մարդկանց գերի տանում, իսկ քաղաքը այրում են կրակով։ Դավթի հետ կային վեց հարյուր զինվորներ։ Նրանք ուժեղ մարդիկ էին։ Եվ այդ ուժեղ մարդիկ լաց եղան այնքան ժամանակ, մինչև նրանց մեջ ուժ չմնաց։ Դուք երբևէ տեսե՞լ եք, թե ինչ-պես են լաց լինում ուժեղ տղամարդիկ. նրանք պարզապես ողբում են։ Եվ հենց այն ժամանակ, երբ դու այլևս ուժ չունես, Աստված գալիս է քո կյանքի մեջ։

Դավիթը դեռ նոր էր դուրս եկել այդ դժվարությունից, երբ հայտնվեց ավելի բարդ իրավիճակում։ Ամաղեկացիներն ամեն բան վերցրել էին և տարել իրենց հետ։ Մա շատ ավելի դժվար փորձություն էր։ Եվ ահա, երրորդ՝ ավելի մեծ փորձությունը.



*Մшри*, 2018р., N 3 (98)

Դավթի ընկերները՝ վեց հարյուր զինվորները, տեսնելով Սիկելակը այրված, իրենց կանայք և երեխաներր գերի տարված, քարեր են վերցնում և ցանկանում են քարկոծել Դավթին։ Ժողովրդի մեջ մի ասացվածք կա. «Փորձանք մի՛ փնտրիր, նա ինքը կգա։ Բայց երբ գալիս է փորձանքը, բա՛ց արա դարպասները, որովհետև է՛լ ավելի մեծ փորձություններ կլինեն»։ Այդպես է պատահում և մեր կյանքում։ Բայց այստեղ գրված է մի շատ ուժեղ խոսք. «Քայց Դավիթը Իր Տեր Աստուծմով զորացավ» (Ա Թագ. 30:6)։ Սա մեզ համար դաս է։ Երբ որ մեր կյանքում գալիս է փորձություն, ինչպիսի՞ն է լինում մեր վերաբերմունքը այդ փորձության նկատմամբ, ո՞ւմ վրա ենք մեր հույսը դնում։ Երբ մեզ համար շատ դժվար է, ու ոչ ոք չի կարողանում մեզ հասկանալ, ի՞նչ ենք մենք անում։ Եթե նույնիսկ այդ փորձությունը գալիս է եկեղեցու՝ եղբայրների, քույրերի կողմից, այդ դեպքում ինչպիսի՞ն է քո սիրտը, ի՞նչ ես դու անում այդ պահին։ Կարո՞ղ ես արդյոք, Դավթի նման, անհուսության մեջ զորանալ ու ամրանալ Տիրոջ վրա։

Այդ ժամանակ Դավիթը գտնում է մի երիտասարդ տղայի, որ ծառա էր ամաղեկացիների մոտ։ Այդ երիտասարդը հիվանդացել էր, նրան ճանապարհին լքել էին ու գնացել։ Դավիթը և նրա զորքը չգիտեին, թե ուր պետք է գնան, նրանք չգիտեին, թե ուր են

տարել իրենց կանանց, երեխաներին։ Բայց երբ գտան այդ մարդուն, հարցրին, թե ով է նա և որտեղից է։ Եվ այդ տղան պատմեց, որ իրենք եկել են Սիկելակ ու այրել են քաղաքը։ Ինքը հիվանդացել է, իրեն լքել են ու թողել ճանապարհին։ Եվ պատկերացրե՛ք, որ այդ ամենը լսում են այն զինվորները, որոնց կանանց ու երեխաներին գերի են տարել։ Նրանց առաջին ցանկությունը կլինի հանել սուրը և կտրել տղայի գլուխը: Քայց Դավիթն ասում է, որ տղային ուտելիք ու ջուր տան։ Նրանք և՜ կերակրեցին, և՛ ջուր տվեցին այդ տղային, որպեսզի նա ամրանա։ Ու այդ իրավիճակում Դավիթն իր թշնամուն ողորմություն արեց։ Փառք Shրոջը։ Ես ուզում եմ մի հարց տալ ձեզ։ Երբ դուք ինքներդ ունեք դժվարություն կամ լուրջ փորձություն, ինչքանո՞վ եք կարողանում աջակցել ուրիշներին։ Դավիթը կարողացավ դա անել։ Փառք Տիրոջը դրա համար։ Եկե՛ք մի փոքր առաջ անցնենք և նայենք այն պահը, երբ Դավիթն իր զորքով գնաց հետապնդելու ամաղեկացիներին։ Մինչ այդ զինվորները արդեն երեք օր չէին քնել։ Եվ այստեղ երկու հարյուր հոգի մնում են ջրի ափին ու ասում, որ իրենք հոգնել են և չեն կարող գնալ պատերազմի։ Դավիթը թույլ է տալիս, որ մնան։ Նրանք պարզապես հոգնել էին, նրանց համար դժվար էր։ Երբ Դավիթը հասավ ամաղեկացիներին, նրանք այնտեղ

գինովցած ուրախանում ու երգում էին։ Դավիթը հարձակվեց ամաղեկացիների վրա ու հաղթեց։

Ես ցանկանում եմ, որ մենք ուշադրություն դարձնենք Ա Թագ. 30։18-19 խոսքերին. «Եվ Դավիթ Ամաղեկացոց առած բոլոր բաները ազատեց ու Դավիթ իր երկու կիներն ալ ազատեց։ Եվ իրենց մեկ բանը պակաս չէր՝ պզտիկեն մինչև մեծը, թե՛ տղայ, թե՛ աղջիկ և թե՛ ավար, ինչ որ անոնք առեր տարեր էին, Դավիթ ամենքն ալ ետ բերավ»։ Ուշադրություն դարձնենք՝ նրանք ոչ մի բան չկորցրին։ Դավիթը վերադառնում է ամբողջ ավարով, կանանցով, երեխաներով, գալիս է Քոսոր հեղեղատի մոտ ու ողջունում է այդ երկու հարյուր մարդուն։ Երբ Քրիստոսը ուղարկում էր Իր աշակերտներին, ասում էր այսպիսի խոսքեր. «...Ծանապարհին ոչ ոքի բարև մի՛ տվեք....»: Հրեաների մոտ ողջույնի խոսքը գրեթե մի ողջ արարողություն է։ Դա ուղղակի «բարև՛ ձեզ» չէր, դա ենթադրում էր ողջագուրվել սիրելի եղբոր հետ, փառք տալ Աստծուն հանդիպման համար և հարց ու փորձ անել միմյանցից։ Ես մտածում եմ, որ դա զրույց էր, որը տևեց բավական ժամանակ։

Իսկ հիմա եկե՛ք նայենք մի փոքր ավելի ներքևից՝ 22 խոսքը. «Եվ Դավիթի հետ գացող մարդոցմեն բոլոր չար ու անզգամ մարդիկը պատասխան տվին ու ըսին. Ասոնց մեզի հետ

չգալուն համար մենք ալ անոնց մեր ազատած ավարեն չենք տար. ամեն մարդ միայն իր կինը ու տղաքները առնե ու երթայ»։ Սա շատ կարևոր պահ է։ Ինչու՞։ Որովհետև այստեղ բացահայտվում է մարդու ներքին էությունը։ Դավիթը, լինելով հոգևոր մարդ, այդ դժվարագույն պահին կարողացավ հյուրընկալ գտնվել այդ ստրուկի նկատմամբ ու կերակրեց նրան։ Աստված էլ նրանց շնորհեց հաղթանակ, նրանք ոչինչ չկորցրին, ու այդ ամենի հետ մեկտեղ իրենց հետ մեծ ավար բերեցին։ Դա մի մեծ հաղթանակ էր ու Աստծու մեծ օրհնությունը նրանց համար։ Բոլորը տեսնում էին, որ Աստված նրանց հետ է։ Բայց ես մի փոքրիկ հարց ունեմ. ասացե՛ք խնդրեմ, Դավթի ընկերների մեջ որտեղի՞ց գտնվեցին անպիտան մարդիկ։ Չէ՞ որ նրանք մի փոքր առաջ Դավթի հետ էին, նրա հետ միասին կովում էին, ու Աստված նրանց շատ լուրջ հաղթանակ տվեց։ Քայց որտեղի՞ց հայտնվեցին այդ անպիտան մարդիկ։ Չէ՞ որ իրենք այդ պահին չէին վիճում, նույնիսկ բարյացակամ էին. թող վերցնեն իրենց կանանց ու երեխաներին, չէ՞ որ դա նորմալ է։ Քայց նրանք ասում էին, թե՝ քանի որ նրանք մեզ հետ չեն եկել, այդ մե՜նք ենք կռվել, մե՜նք ենք պատերազմել իրենց երեխաների ու կանանց համար, նրանց ոչ մի ավար չի հասնում։ (Շարունակելի)

Պավել Ժուռավել, Կիև

# T mp $\mu$ , 2018p., N 3 (98)

#### $\Omega$ $\Omega$ $\Omega$ $\Omega$ $\Omega$ $\Omega$

«Որովհետև Աստծո ուզած կերպով տրտմությունը ապաշխարություն է գործում փրկության համար առանց զղջալու բայց աշխարհի փրտմությունը մահ է գործում»։ **Ք Կորնթ.7:10** 

Մեփական մեղավորության գիտակցումը մարդկային կյանքում հանդիպող ամենահազվադեպ երևույթներից մեկն է։ Դա շեմն է այն դռան, որը տանում է հասկանալու մեր Տիրոջը։

Տեր Հիսուսն ասաց, որ երբ գա Սուրբ Հոգին, աշխարհին կհանդիմանի մեղքի համար։ Երբ Սուրբ Հոգին արթնացնում է մարդու խղճմտանքը և նրան մտցնում Աստծու ներկայության մեջ, մարդուն դադարում են մտահոգել մարդկանց հետ իր ունեցած հարաբերությունները։ Նրան հետաքրքրում են միայն իր հարաբերություններն Աստծու հետ, և նա ասում է. «Միմիայն Քեզ դեմ մեղանչեցի և չարը Քո աչքի առաջ գործեցի» (Սաղմ. 51:4)։

Մարդու մեղավոր բնության բացահայտումը, ներումն ու սրբացումը սերտորեն կապված են միմյանց հետ։ Միայն ներում ստացած անձն է սուրբ, և նա իր ներված լինելը ապացուցում է նրանով, որ Աստծու ողորմածության շնորհիվ դառնում է ճիշտ հակապատկերն այն անձնավորության, որն էր ինքը զղջումից առաջ։ Ձղջումը մարդուն միշտ տանում է գիտակցելու, որ ինքը մեղավոր է։

Մարդու հետ Աստծու աշխատան-

քի ամենավառ ապացույցն այն է, որ մարդն ամենայն լրջությամբ ասում է. «Ես մեղանչեցի»։ Դրանից բխող ամեն բան ապացուցում է միայն այն, որ մարդը զղջում է իր կատարած սխալների համար և դժգոհ է իր արածից։

Աստծու Արքայության մեջ մուտք գործելը տեղի է ունենում գոջման տանջալից գավերի միջոցով, որը խախտում է բարոյական անդորրը։ Դրանից հետո Սուրբ Հոգին, որ առաջագրել էր այդ զավը, մարդու ներսում սկսում է կառուցել Աստծու Որդու կյանքը։ Նոր կյանքը դրսևորվում է գիտակցված զոջմամբ և չգիտակցված սրբությամբ, այլ ոչ թե հակառակը։ Քրիստոնեության հիմքը զոջումն է, ավելի հստակ՝ մարդը չի կարող գրջալ այն ժամանակ, երբ զանկանա։ Ձրջումն Աստծու կողմից տրված պարգև է։ Հին պուրիտաններն աղոթում էին «արցունքի պարգևի» համար։ Եթե դու երբևէ դադարես գնահատել զղջման պարգևի բարերարությունը, կհայտնվես խավարում։

Ստուգի՛ր ինքդ քեզ, արդյոք չե՞ս մոռացել, թե ինչպես պետք է աղաղակել մեղքից ազատվելու համար։

Օսվալդ Չեմբերս, «Նաշի դնի», հ.2308

## ԻՆՁ ԵՐԲԵՔ ՉԷԻՆ ՊԱՏՄԵԼ ՅԻՍՈͰՍԻ ՄԱՍԻՆ



Երբեք որևէ մեկն ինձ չէր վկայել Աստծու հետ անձնական հարաբերության կամ որևէ հրաշքի մասին։ Որևէ մեկն ինձ չէր պատմել, թե անձամբ հանդիպել է Հիսուսին, Նրա միջոցով հաղորդակցվել է Աստծու հետ կամ նման բաներ։ Միայն գիտեի պատմական դեպքեր, որ Աստվածաշնչում գրված են։

Եվ քանի որ այս աշխարհում աոանձնապես արտառոց, հուզումնալից ոչինչ չկար, ես ձգտում էի ծայրահեղ զբաղմունքների, օրինակ՝ դահուկավազք, չմշկասահք։ Մի օր էլ հրապուրվեցի ավիացիայով և մտածում էի, որ գտել եմ մի գործ, որն ինձ կզվարձացնի, հետաքրքիր կդարձնի կյանքս։ Հատկապես պարաշյուտային թռիչքներն ինձ լիովին կլանել էին։ Այդ 30-60 վայրկյան ազատ անկման պահերը դարձել էին իմ կյանքը։ Թմրադեղի նման անդադար ցանկանում էի նորից ու նորից կրկնել այդ ցատկերը, լրիվ տարվել էի դրանցով, մինչև որ մի գիշեր ամեն բան փոխվեց իմ կյանքում։

Նստած էի մի ինքնաթիռում, օդաչուի կողքին։ Նոր ինքնաթիռ էր, և ես, ինչպես միշտ, գրեթե տարված էի արդեն դուրս ցատկելու մտքով, երբ հանկարծ մի ձայն սթափեցրեց ինձ։ Այդ ձայնն ինձ շատ ծանոթ էր. ինքնաթիռն ընկնում էր։ Օդաչուն շրջվեց իմ կողմը, խփեց ուսիս և ասաց. «Վե՜րջ, ընկնո՜ւմ ենք»։

Ամեն ինչ կատարվեց ակնթարթորեն։ Ինքնաթիոր գլխիվայր ընկնում էր 100 մղոն/ժամ արագությամբ, և մենք ընկանք։ Բախվեցինք մի հսկա ծառի, ապա ինքնաբիռը գլորվեց, շրջվեց։ Ես այդ ամենը տեսա։ Այդպիսի հարվածներից մարդ չէր կարող փրկվել։ Անշուշտ վնասվածքներ էինք ստացել, շփոթված էինք։ Երկու ուսանողներն անմիջապես նետվեցին դեպի դուռը, մյուս մարդիկ ևս շնչակտուր ճողոպրում էին վառվող ինքնաթիռից։ Ես տեսա, թե ինչպես ինքնաբիրի վերջնամասում եղող ընկերներիցս մեկը նկատեց, որ ես ու օդաչուն խցիկում ենք մնացել։ Պարաշյուտի պարանները բռնել էին ինձ, ես չէի կարողանում պոկվել։ Նա տեսնում էր, որ իմ ետևից կրակի

 $\pmb{Umpq}, 2018p., N3 (98)$ 

Umph, 2018p., N 3 (98)

բոցերը բարձրանում ու «գրկում են» ինձ։ Միայն կինոյում էի նման բան տեսել։ Ընկերս համարձակ մարդ էր. նա վազեց իմ կողմը։ Այստեղ Աստված կատարեց առաջին հրաշքը։ Այդ մարդը բռնեց պարաշյուտի պարանը և մերկ ձեռքերով կտրեց 2000 ֆուտ ծանրություն պահող պարանը։ Դա անհնար բան էր։ Ապա ինքնաթիռից դուրս քաշեց իմ վառվող մարմինը։ Փորձեց հետ գնալ օդաչուի հետևից, բայց նա արդեն վառվել էր։ Ընկերս ինձ քաշեց մեքենայի մեջ և կարողացավ հասցնել հիվանդանոց։

Ես շատ լուրջ վնասվածքներ էի ստացել. ուղեղս վնասվել էր, մարմնիս մեծ մասն այրվել էր, աչքս ամբողջովին այրվել էր, դրան գումարած շոկը... Հիվանդանոցում քրոջս ասել էին, որ մինչև կեսօր չեմ ապրի:

Ես սարսափելի, աննկարագրելի ցավերի ու անհարմարության մեջ էի։ Հանկարծ զգացի, որ հոգիս դուրս է գալիս մարմնիս միջից, ինչպես, ասենք, ձեռքը՝ ձեռնոցի միջից։ Եվ վայրկենապես ես հայտնվեցի հոգու աշխարհում։ Վայրկենապես ես հասկացա, որ դա իրական աշխարհ է, և այդ մարդը ես եմ, իմ իրական էությունն է։ Դա այնպես ակնթարթային եղավ, որ ես անգամ հետ չկարողացա նայել, և արդեն տեղափոխվել էի հոգևոր չափումների մեջ։ Եվ միանգամից այն, ինչն այնքան իրական էր այս աշխարհում, դարձավ լիովին անիրական, և ես կանգնած էի շատ ավելի հստակ գիտակցությամբ,

շատ ավելի իրական բանականությամբ, քան առաջ։ Գույներն ավելի վառ են, եզրերն՝ ավելի հստակ, զգայարաններն՝ ավելի սրված և, ինչը ինձ ապշեցրեց, ժամանակի բացակայությունն էր։ Այս երկրի վրա մենք ունենք առավոտ, կեսօր, երեկո, ամեն բան ժամանակի մեջ է և կախված է ժամանակից, ամեն հաջորդ պահի մեջ որևէ բան փոխվում է։ Իսկ այդ աշխարհում ամեն բան հավիտենության մեջ է, և այլևս չկա ժամանակի զգացողություն։

Ուզում եմ նկարագրել այդ պահը, բայց բառերը չեն բավականացնում. ուզում եմ ասել, որ այդ աշխարհում դու իրոք գիտակցում ես, որ գիտակցում ես, որ գիտակցում ես... Միանգամից է կատարվում այդ հայտնությունը, և հայտնությունները շարունակվում են անդադար։ Աննկարագրելի էր։ Ես զգում էի, որ ճամփորդում եմ մեծ արագությամբ, և առջևում այդ մաքուր սպիտակ Լույսն էր, որ սպիտակ էր, քան ամենասպիտակ ձյունը, և լուսավոր, քան տասը հազար արև, բայց ես կարողանում էի նայել նրան։ Սքանչելի պահ էր։ Եվ միանգամից զգացի՝ կարծես Նա ինձ ինչ-որ բան է սովորեցնում։ Եվ նայելով Նրան՝ ես զգում էի այդ ակնկալությունը։

Մակայն դրան զուգահեռ հանկարծ զգացի և շրջվելով տեսա, որ
աջ կողմից մոտենում է մի սևություն։ 
Մի ակնթարթ այդ խավարին նայելով՝ ես ըմբռնեցի դրա ողջ էու-

թյունը։ Դա հավիտենական էր, չուներ ոչ մի իմաստ, այնտեղ բացակայում էր կյանքը, ունայն էր, հավիտյան բաժանված կյանքի աղբյուրից։ Եվ մինչ ես նայում էի դրան, ավելի ու ավելի արագ մոտենում էր ինձ, և ավելի էի զգում դրա հավիտենապես բաժանված լինելը. սոսկալի էր։ Ոչ մեկին չեմ ցանկանա, որ այդտեղ հայտնվի, անգամ Հիտլերին կամ Բեն Լադենին։ Դա դժոխքն էր։ Շատ սարսափելի էր։ Գնալով մոտենում և փակում էր լույսը, ինչպես երբ մտնես մի մութ սենյակ և աստիճանաբար փակես սենյակի դուռը։ Եվ դա սենյակ չէր, այլ իրական վայր։ Փակվում էր լույսը, և ես կանգնած էի հավիտենական բաժանման եզրին։ Եվ ես ամբողջ հոգով գոռացի. «Կներե՛ք, ես ուզում եմ ապրե՜լ... Ինձ մի անգամ էլ հնարավորություն տվեք»:

Այդ վայրկյանին Լույսը կրկին բացվեց, և ես հասկացա, որ կանգնած եմ Ամենակարող Աստծու առջև: Ես հասկացա, որ չեմ մեռնելու։ Կարծես հայտնվել էի ոսկյա ճառագայթներ արձակող մի գետի մեջ, այդ գետը կենդանի էր և հոսում էր ուղիղ իմ միջով, ու ես ավելի կենդանի էի, քան որևէ մեկը կարող է պատկե-Է րացնել։ Գերագույն զգացում էր կյանքի, ես լցված էի կյանքով, և հասկացա, որ Նա իմ հավիտենությունը կանօրինի։ Ես չաեսա Նոր Երուսաղեմը, չտեսա հրեշտակներ, ավելին, ավելի վեհ ու սքանչելի Սերը,

Գերազանցությունը, Ձորությունը, ամենը հոսում էին իմ միջով։ Երբ Աստված խոսեց ինձ հետ (ես չեմ կարող ասել ինչ լեզվով էր, բայց այդ Լույսի միջից խոսում էր), ես զգացի, որ տեղափոխվեցի ուրիշ հարթություն, և հոգիս վերադարձավ մարմնիս մեջ։

Այդ պահից արդեն այս մարմնավոր ականջներով էի լսում և մարմնավոր աչքերով էի տեսնում։ Եվ սկսեցի խոսել ինչ-որ հրաշալի լեզվով, որ երբեք չէի լսել։ Ես երբեք չէի լսել Սուրբ Հոգու մասին, բայց մկրտվել էի Սուրբ Հոգով։

Աստված հետագայում հայտնեց ինձ. այն խավարը, որ պարուրել էր ինձ, իմ անցյալ կյանքն էր։ Ես ապրել էի այդ խավարի մեջ, բայց Աստված ինձ մի սողանցք, մի հնարավորություն տվեց, որտեղից ես կանչեցի Նրա անունը։ Եվ այդ հնարավորությունը փոխեց իմ կյանքը, իմ հանգրվանը, իմ ապագան, իմ կյանքի իմաստր:

Աստված սիրում է քեզ, պետք չէ սպասել ծայրահեղ պահի. կանչի՜ր Նրա անունը։ Դա դժվար չէ, հատուկ ծեսեր չի պահանջում։ Պարզապես ասա՜, որ դու Կյանք ես ուզում և հավատա՝ չկա մեկը, որ կարողանա քեզ Կյանք տալ։ Կյանքը Նա է։ Ի՞նչն է քեզ հետ պահում։ Եթե կարծում ես, թե արժանի չես, ավելի լավ։ Մենք Նրա կարիքը ունենք։

Միկի Ռոբինսոն

# Гшри, 2018р., N 3 (98)

#### ԱՂՈԹՔԻ ՉՈՐՈͰԹՅՈͰՆԸ

Ին պապը աղոթքի մարդ էր, և ընտանիքն էլ այդ հարցում նման էր նրան։ Նա իմ հորը դաստիարակել էր աղոթքի հանդեպ սիրո մեջ, իսկ հայրս, իր հերթին, դա ինձ էր փոխանցել։

– Դե՜յվիդ, իսկ դու աղոթո՞ւմ ես օգնության համար, երբ քեզ մոտ անախորժություններ են լինում,- հարցրեց մի օր պապս։

Սկզբում այդ հարցն ինձ աննշան էր թվում, բայց պապիկս համառում էր, և ես հասկացա, որ նա մի շատ կարևոր բան է ինձ հասկացնում։ Իհարկե, ես գոհանում էի Աստծուց իմ ունեցած բոլոր լավ բաների՝ ծնողներիս, տան և ուսման համար։ Եվ ես մշտապես ողջ հոգով աղոթում էի, որ Աստված ընտրի ինձ այս աշխարհում Իր կամքի կատարման համար։ Բայց հազվադեպ էի Աստծուն աղոթում մի հստակ կարիքի համար։

- Դե՜յվիդ,- ասաց պապիկս մի անգամ` նայելով ինձ առանց այն փայլի, որ սովորաբար լինում էր նրա աչքերում,- երբ դու սովորես բացահայտ աղոթել մի հստակ կարիքի համար, դա կդառնա այն օրը, երբ դու կճանաչես աղոթքի զորությունը:

Ես նրա ասածներն ամբողջությամբ չհասկացա, որովհետև այն ժամանակ ընդամենը տասներկու տարեկան էի և դեռևս բնազդաբար վախենում էի բացահայտ, հրապարակայնորեն աղոթելու մտքից։ Դա նշանակում էր բարձրաձայն, մյուսներին լսելի ասել. «Ես ցանկանում եմ այս և այն»։ Իսկ դա նշանակում էր ոիսկի դիմել, եթե հանկարծ աղոթքը չպատասխանվի։

Պապիկիս խոսքերի իմաստն ինձ հասանելի դարձավ անսպասելիորեն և ողբերգական հանգամանքներում։ Որքան ես հիշում էի հորս՝ նա միշտ հիվանդ էր։ Նա ուներ տասներկումատնյա աղու խոզ և ավելի քան տասը տարի բողոքում էր ցավերից։ Մի օր, դպրոցից վերադառնալիս, ես տեսա իմ կողքով սլագող շտապօգնության մեքենան։ Անմիջապես գլխի րնկա, թե ուր է այն ուղևորվում, և դեռ հեռվից լսեցի հորս աղաղակները։ Հյուրասենյակում նստած էին մեր եկեղեցուց մի քանի հոգի։ Քժիշկն ինձ թույլ չտվեց հորս սենյակ մտնել։ Ես վազեցի մայրիկիս մոտ.

– Մայրի՛կ, նա մահանո՞ւմ է։

Մայրս նայեց աչքերիս մեջ ու որոշեց ճշմարտությունն ասել:

– Քժիշկն ասում է, որ նա երկու ժամից ավելի չի ապրի։

Այդ ժամանակ հայրս առանձնակի բարձր գոռաց ցավից։ Մայրս սեղմեց ուսս ու արագ վազեց սենյակ։

– Ես այստեղ եմ, Քե՜նեթ,- ասաց նա՝ իր հետևից դուռը փակելով, բայց

նախքան դուոր փակվեզ, ես տեսա, թե ինչու ինձ չէին թողնում հայրիկիս մոտ։ Նրա անկողինն ու սենյակն արյամբ էին ծածկված։ Այդ պահին հիշեցի պապիս խոսքերը. «Այն օրը, երբ դու կսովորես բացահայտ աղոթել առանձնահատուկ մի բանի համար, դու կզգաս աղոթքի զորությունը»։ Սկզբում ես ցանկանում էի հյուրասենյակ գնալ, որտեղ նստած էին համայնքի անդամները, և ասել, որ ես կաղոթեմ հորս ապաքինման համար, բայց չկարողացա դա անել։ Անգամ այդ ճգնաժամային պահին ես վախենում էի հավատքս փորձության ենթարկել։ Պապիկիս խոսքերն անտեսելով՝ ես բոլորից թաքնվեցի նկուղում, որտեղ ածուխ էինք պահում, և սկսեցի աղոթել՝ փորձելով ձայնիս բարձրությամբ լրացնել հավատքիս պակասությունը՝ անգամ չկասկածելով, որ աղոթում էի այնպես բարձր, ասես բարձրախոսով խոսելիս լինեի:

Մեր տունը տաքացվում էր տաք օդի հոսանքով՝ վառարանից դուրս եկող խողովակների միջոցով։ Խողովակներն անցնում էին բոլոր սենյակներով։ Ես հենց այդ վառարանի կողքին էի աղոթում, այդ պատճառով իմ ձայնը տարածվում էր բոլոր սենյակներով մեկ։ Հյուրասենյակում նստածները հանկարծ լսում են ջերմեռանդ աղոթքը, որն անցնում էր պատերի միջով։ Լսում է նաև բժիշկը և անկողնում պառկած իմ հայրը։

– Այստեղ կանչեք Դեյվիդին,շշնջացել էր նա։

Հետաքրքրասեր հայացքների ներքո ինձ տարան հայրիկիս մոտ։ Ես մտա սենյակ։ Հայրս բժիշկ Բրաունին խնդրեց մի քանի րոպե դրսում սպասել և պատվիրեց մորս, որ կարդա Մատքէոս Ավետարանի 21-րդ գլխի 22 խոսքը։ Մայրս բացեց Աստվածաշունչը, գտավ անհրաժեշտ տեղը և կարդաց. «Եվ ամեն ինչ որ աղոքքի մեջ խնդրեք հավատալով՝ կառնեք»։ Ես մեծ հուզմունք զգացի.

– Մայրի՛կ, չե՞նք կարող մենք այս խոսքը հայրիկի համար կիրառել։

Մայրս կարդաց այդ հատվածը տասներկու անգամ, և մինչ նա կարդում էր, ես վեր կացա բազկաթոռից, մոտեցա հորս ու ձեռքս դրեցի նրա ճակատին.

- Հիսո՜ւս,- աղոթում էի ես,- Հիսո՜ւս, ես հավատում եմ այն Խոսքին, որ Դու ասել ես։ Քժշկի՜ր իմ հայրիկին։

Հետո ես մոտեցա դռանը, բացեցի

և բարձր ու հստակ ասացի.

– Խնդրում եմ, նե՛րս եկեք, բժի՛շկ Բրաուն։ Ես (ինձ համար դժվար էր արտաբերել դա) աղոթել եմ՝ հավատալով, որ հորս վիճակը կթեթևանա։

Քժիշկ Քրաունը կարեկցանքով էր վերաբերվում տասներկուամյա տղայի լրջությանը, ժպտում էր ջերմ ու կարեկցող հայացքով, բայց հավատքից զուրկ էր այդ ժպիտը։ Սակայն քիչ անց նրա այդ ժպիտը փոխարինվեց նախ՝ խառնաշփոթությամբ, իսկ հետո էլ՝ ծայրահեղ զարմանքով, երբ նա սկսեց զննել հորս։

– Ինչ-որ բան է կատարվել,- ասաց։ Նրա ձայնն այնքան կամաց էր հնչում, որ ես հազիվ լսեցի, թե ինչ ասաց։ Դողացող ձեռքերով բժիշկ Բրաունը վերցրեց գործիքները և չափեց հորս ճնշումը։

- Քե՜նեթ,- ասաց նա` բարձրացնելով իմ հոր կոպերը, ճնշումը չափելով ու փորը ստուգելով:- Քե՜նեթ, ինչպե՞ս եք ձեզ զգում:
  - Ես ուժերի մեծ հոսք եմ զգում։
- Քե՛նեթ,- ասաց բժիշկը,- ես հենց նոր դարձա հրաշքի ականատես։

Հայրս անմիջապես ոտքի կանգնեց, իսկ ես նույն պահին ազատվեցի աղոթքի զորության հանդեպ ունեցածս կասկածներից։

> Հատված Դեյվիդ Ուիլքերսոնի «Խաչ և դանակ» գրքից

#### ՍՈՒՎՈՐՈՎԻ ԽՐԱՏՆ ԱՂՁԿԱՆ

«Հաղթանակի գիտություն» գրքում պատմվում է, թե ինչպես է Սուվորովը հաղթել 68 անգամ։ Նա ուղղափառ եկեղեցու հավատացյալ էր, զինվորներին սովորեցնում էր պատվել Աստծուն և մարդկությանը ազատել չարից,



բռնությունից ու իշխանությունների ճնշումից, որտեղ էլ որ լինի։ Իր աղջկան նա տվել էր հետևյալ պատգամը. «Իմ թանկագի՛ն աղջիկ, ամո՛ւր բռնիր քրիստոնյայի կոչումը, փախի՛ր այն ընկերուհիներիցդ, որոնք կգայթակղեն քեզ այս աշխարհով, կհպարտանան շքեղ զարդարանքներով, ամբարտականությամբ ու ունայնությամբ։ Հիշի՛ր, որ այդ ամենի համարպետք է պատասխան տալ Քարձրյալի առաջ, այդ իսկ պատճառով ժամանակդ իզուր մի՛ անցկացրու։ Ինչպես փողն է թանկ, մարդկային կյանքն է թանկ, դրանցից առավել թանկ է ժամանակը»։

### ՄԱጓՄԵԴԱԿԱՆ —ՈՒՍԱՆՈՂՈՒጓՈՒ ԿՅԱՆՔԸ— ՓՈԽՎԵՑ

Ծագումով իրանցի ուսանողուիր Նիկի Թայեբյանը պատմում է, թե ինչպես է Տեր Հիսուսի հետ հանդիպումը փոխել իր կյանքը։

Յոթ տարեկանից Նիկին ապրում էր Կալիֆորնիայում։ 2016թ. ամառային արձակուրդներին գնում է Թեհրան՝ այցելելու իր ընտանիքին։ Եվ ահա, թե ինչ է պատմում հենց ինքը՝ Նիկին։

«Ես պառկած էի սառը սենյակում, մեր տանր։ Հատուկ էի առանձնացել բոլորից։ Մեկուսացումը ինձ համար միակ մխիթարությունն էր, երբ խուճապն ու անհանգստությունը տիրում էին ինձ, որովհետև սեփական անձիս հանդեպ անարգանքը և տրտմությունը հաղթահարելն իմ ուժերից վեր էր։ Ես չէի կարողանում ինքս իմ մեջ ուժ գտնել՝ կանգնելու ու խոսելու ընտանիքիս անդամների հետ։ Ես ավելի քան մեկ տարի չէի տեսել նրանց, բայց, չգիտես ինչու, ոչինչ անել չէի ցանկանում և չէի էլ կարող։ Ձգում էի՝ ասես շնչել էլ չէի կարող։ Ես արտասվում էի փակ վարագույրների հետևում։ Հիշում եմ, թե ինչպես ասացի. «Ես այլևս չեմ կարող այսպես»։ Չէի կարողանում տանել իմ սեփական էմոցիոնալ ցավը։ Ինքնասպանությունը միակ լուծումն էր դառնում ինձ համար։

Երբ աչքերս մի պահ փակեցի, մի կերպարանք տեսա։ Հետո աչքերս բացվեցին, և ես հարցրի ինքս ինձ. «Մի՞թե ես տեսա ինչ-որ բան»։ Նորից արագ փակեցի աչքերս։ Իմ առջև մթության մեջ Տեր Հիսուսն էր կանգնած։ Ես լսեցի, թե ինչպես Նա արտաբերեց հետևյալ խոսքերը. «Ե՛կ Իմ հետևից»։

Հիմա չեմ հիշում Նրա երեսը, միայն հեռավոր հիշողություն է մնացել, բայց հիշում եմ Նրա դեմքի արտահայտությունը։ Այն ասում էր ինձ. «Ես եմ ճշմարտությունը»։ Նրա հայացքի մեջ զորություն ու խաղաղություն կար։ Ես հիշում եմ գույները, որով լուսավորում էր Իր շուրջը։ Նա Իր այդ կերպարանքով և ուղերձով ինձ շատ բան ասաց։ Եվ կրկին դա հետևյայն էր. «Ե՜կ Իմ հետևիզ»։ Մարմինս շփոթության մեջ ասես անշարժացավ։ Ես անգամ պատկերացնել չէի կարող, որ Հիսուսը կարող է հայտնվել ինձ։ Այդ տեսիլքն ինձ բերեզ խաղաղություն ու հանգստություն, այն ասես հաճելի ընդմիջում լիներ այն ցավի ու խուճապի մեջ, որոնք ես ապրում էի»:

 $\it Fupp, 2018p., N3 (98)$ 

Umpy, 2018p., N 3 (98)

Երբ տեսիլքն անհետանում է, աղջիկն արագ վերցնում է բջջայինը և համացանցում փնտրում է «Հիսուս» անունը։ Դա սկիզբն էր նրա քրիստոնեական որոնումների։ Նրա մոտ հարցեր են առաջանում քրիստոնեական հավատքի և այն կրոնական համակարգի մասին, որում ինքը մեծացել էր, բայց որին չէր վստահում և համարում էր, որ դա կեղծիք է։ Նիկին մեծացել էր մահմեդական ընտանիքում, որտեղ նրան սովորեցրել էին, որ քրիստոնեությունը ճշմարիտ կրոն չէ, և որ դրա հետևորդները երկրպագում են «կեղծ» Աստծու։ Բայց այս տեսիլքը փոխում է ամեն բան։



«Երբ վերադարձա Հարավային Կալիֆորնիա, սկսվեցին իմ որոնում-ները։ Հուրախություն ինձ՝ ծանոթացա մի տղայի հետ, որն ինձ տարավ եկեղեցի և ծանոթացրեց լիովին նոր ընտանիքի հետ։ Այդ տարվա փետր-վարին ես ջրով մկրտվեցի։ Հիմա ես պարբերաբար եկեղեցի եմ հաճա-

խում։ Քայլում եմ շնորհի ու ապավինության մեջ և այլևս չեմ տառապում ինքնասպանության մասին մտորումներից, խույս չեմ տալիս հասարակությունից։ Եվ այս ամենը՝ այն բանի շնորհիվ, որ Հիսուսն ինձ պարգևեց Իր սերը։ Նրա շնորհը ծածկել է իմ բոլոր մեղքերը, որոնք խանգարում էին Աստծու հետ իմ փոխիարաբերություններին։ Իմ ընտանիքը չի ընդունում իմ հավատքը, բայց ես հասկացել եմ, որ երկրի վրա ոչ մի մարդ չի կարող ինձ ստիպել հրաժարվելու իմ հավատքից։ Ես բժշկված ու սիրված եմ Հիսուսի կողմից։ Նրա հետ միասին ես կարող եմ անցնել ամեն տեսակ փորձություն-

> ների միջով և դառնալ ավելի ուժեղ ու իմաստուն: Իմ պատմությունը ցույց է տալիս, որ ցանկացած մեկը կարող է փրկվել մահվան շուքի ձորից՝ Նրա ցնցող շնորհով:

> > Հիմա ես ավելի

շատ պատմություններ եմ լսում այն մասին, որ Հիսուսը հայտնվում է տարբեր մարդկանց Մերձավոր Արևելքում։ Կարող եմ վստահությամբ ասել, որ այդ պատմությունները ճշմարիտ են։ Ես դրա կենդանի վկայությունն եմ»։

Unpjnin gcshelp.org

## ԻՆՉՈՒ Է ՊԵՏՔ ԲԱՐԻ ԼԻՆԵԼ

Մի կին աշխատում էր մսի արտադրամասում։ Մի անգամ աշխատանքի ավարտին նա գնում է սառնարան-խցիկ՝ ինչ-որ բան ստուգելու։ Հանկարծ դուռը փակվում է, ու նա մնում է այդ սառը սենյակում փակված։

Կինը գոռում է ամբողջ ուժով, սակայն նրա ձայնը չի լսվում դրսում։ Կարճ ժամանակ անց աշխատողները հերթով տուն են

գնում։ Նա գնալով հույսը կորցնում է։ Եվ միայն այն ժամանակ, երբ հուսալքված միայն իր մահվանն է սպասում, հանկարծ ինչ-որ մեկը դրսից բացում է այդ սենյակի դուռը։

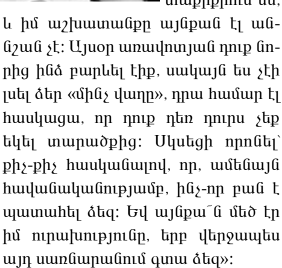
Դա արտադրամասի պահակն է լինում։

Հրաշքով մահից փրկվելուց հետո կինը պահակին հարցնում է, թե ինչո՞ւ էր վերջինս տուն գնալուց առաջ որոշել ստուգել այդ սառնարանսենյակը։ Չէ՞ որ դա նրա պարտականությունների մեջ չէր մտնում, իսկ իր անհետանալը դժվար թե նկատելի եղած լիներ, քանի որ աշխատակիցները բավականին շատ են։ Եվ ահա,

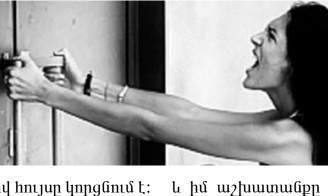
թե ինչ էր պատասխանել պահակը.

«Ես արդեն 35 տարի է, ինչ աշխատում են այստեղ։ Մյուս աշխատակիցներն ինձ նույնիսկ չեն էլ նկատում։ Միայն Դուք եք, որ ամեն առավոտ ներս մտնելիս ինձ ողջունում եք, իսկ տուն գնալիս՝ իրաժեշտ

> տալիս։ Ես արդեն սովորել եմ ձեր ուշադրությանը, քանի որ զգում եմ, որ մեկին գոնե այստեղ հե-



Հ.Գ. Եղե՛ք համեստ, մարդի՛կ, հարգե՛ք ձեր շուրջը եղող մարդկանց։ Չէ՞ որ մենք երբեք չգիտենք, թե ինչ կլինի վաղը։





## usuan a fu

Քու հոգդ Տէրոջը վրայ ձգէ, ու Ան քեզ պիտի խնամէ. Անիկա յաւիտեան սասանութիւն չտար արդարին։

**Սաղմոս 55:22** 

Խաղաղութիւն կը թողում ձեզի, իմ խաղաղութիւնս կու տամ ձեզի. ոչ թէ ինչպէս աշխարհս կու տայ՝ ես ձեզի կու տամ. սիրտերնիդ չխոովի ու չվախնայ։

∠nվhաննու 14:27

Քանի մը համար հոգ մի ընէք. հապա ամէն բանի մէջ աղօթքով ու աղաչանքով, գոհութիւնով մէկտեղ, ձեր խնդրուածքը Աստուծոյ յայտնիրըլայ։

**Փիլիպեցիս 4:6** 

Ուստի վաղուան համար հոգ մի ընէք, վասն զի վաղուան օրը իրեն համար հոգ պիտի ընէ. հերիք է օրուան իր նեղութիւնը։

Մատրթևոս 6:34

Տէրը օրհնեալ ըլլայ օրէ օր. եթէ մեկը բեռ մը դնէ մեր վրայ, Աստուած է մեր փրկիչը։

Uununu 68:19

Քանզի մեր դատաւորը Տէրն է, մեր օրէնսդիրը Տէրն է, մեր թագաւորը Տէրն է, Անիկա մեզ պիտի ազատէ։

*եսայեայ 33:22* 

Թէև հայրս ու մայրս զիս թողուն, բայց Տէրը զիս պիտի ընդունի։

Uununu 27:10