# THE BOOK WAS DRENCHED

#### भारत-समाज विरचित

# हिंदु सामुदायिक पूजा

( सार्थ व सटीप )

[द्वितीय संस्करण]



#### संपादक

मो. राजाराम सखाराम भागवत, एम. ए. ( ठाणें ).

**मकाशक** 

गंगाधर रघुनाथ मडभडे, बी. ए., एऌएऌ. बी. चिटणीस, मराठी थिऑसॉफिक्ट फेंड्रोशन १८ गणेशवाडी, डेक्कन जिमसाना, पुणे ४.

मुद्रक

केशय गणेश शारंगपाणी आर्यमुक्ण मुद्रणालय ९१५/१ शिवाजीनगर पुणे

# UNIVERSAL LIBRARY AWARINA AWAR

# हिंदुधर्मीयांकरितां सामुदायिक पूजा.

(भारत समाजानें रचलेली)

#### प्रस्तावना

#### विधि-संस्कारांचें कार्य

सर्व धर्मीत संस्कार सांगण्यांत आलेले आहेत व ते केव्हां करावयाचे हिंह ठरलेलें आहे. पण या कर्मकांडांतील विधि संस्कारांचें नकी कार्य कोणतें, कोणत्या प्रकारें त्या संस्कारांपासून तें होतें याची संगतधार य संपूर्ण माहिती कोणत्याहि धर्मीत मिळत नाहीं. संस्कारांत धूप, दीप, गाणी, फुलें, प्रसाद, अग्नि वगेरे अनेक पदार्थ असतात ते करतांना मत्र महणणें, हस्तविक्षेप करणें, उठणें, बसणें, तीर्थ पीणें वगेरे नाना प्रकारच्या किया कराव्या लागतात. संस्कारांत अनेक निर्वेधिह असतात कांहीं संस्कार करतांना एखाद्या विशिष्ट दिशेकड तोंड करावें लागतें; कांहीं संस्कार द्यारीं बाराच्या नंतर करण्याची मनाई आहे; कित्यक तर ठराविक दिवशींच करावयाचे असतात. पण संस्कारांसंबंधाच्या या ज्या गोष्टी आहेत त्यांचा अर्थ, त्यांचा उपयोग व त्यांची कारणें बहुधा लोकांस माहीत नसतात आणि त्यामुळें कित्यकांची संस्कारांवरील श्रद्धा उडून ते लोक संस्कार मुळींच करीन नाहींत. तर दुसर अनेक लोक ते चुकीच्या पद्धतीनें वा हलगर्जीपणानें तसेंच न समजतां व केवळ गतानुगतिकत्वानें करीत राहतात.

सरोसरी कर्मकांडांतल्या ह्या विधि संस्कारापासून कोणतें कार्य होतें व तें कसें होतें हें समजणें अशक्य नाहीं. माणसाला सृष्टींतलें सर्व पदार्थ दिसत नाहींत. आपल्या पृथ्वीवरील घन पदार्थ व द्रव पदार्थ त्याला दिसतात वायुक्तप पदार्थ त्याला दिसत नाहींत. आपल्या सभींवतीं पसरलेला ईथर

तसेंच ईथरहूनहि सूक्ष्म असणारीं द्वयें त्याला दिसत नाहींत. वास्तविक पहातां आपणसभोवतीं भुवर्द्वयाचा भुवलोंक वसलेला आहे व त्या लोकांत निरनिराळे जीव, निरनिराळे पदार्थ व निरनिराळी 'सीनसीनर्ग ' आहे. पण ती सर्व अत्यंत विरळ अज्ञा द्रव्याची असल्यामुळें माणसास ती दिसत नाहीं. या द्रव्यांहूनहि अधिक पातळ अशा द्रव्याचे स्वर्ग लोकादि दुसरे सूक्ष्मतर लांक आपणांभोंवतीं असतात. पण त्याहि लोकांतील किया वरील कारणास्तवच आपणास दिसत नाहींत. पण जर माणसानें योगमार्गानें खटपट करून आपलीं इंद्रियें अधिक संस्कारक्षम केली असतील व आपल्या अंतरंगामधील नाना सामर्थ्ये विकसित केळीं असतील, तर त्या माणसास त्याच्या अधिकारानुसार या अहरूय गोष्टी प्रत्यक्ष दिसतात. संस्कार करतांना काय काय परिणाम होतात याचें अशा अधिकारी माणसानें काळजीनें निरीक्षण केल्यास संस्कार कसे कार्यक्षम होतात, त्यांच परिणाम कोणते, हें अनुभवानें त्यास समजतें. त्यांतील निर्धधांचें मर्म, त्यांतील खरोखरी महत्त्वाच्या गांधी, त्या कज्ञा करणें अवश्य आहे वगैरे गोंधीहि त्याच्या नीट ध्यानांत येत असतात.

#### एक अत्यंत महत्त्वाचा प्रयत्न

हिंदुधर्मातील पूजाविधीसंबंधानें असाच एक अत्यंत महत्त्वाचा प्रयत्न अलीकडे करण्यांत आलेला आहे. विशेषतः मदासेकडे प्रचलित असलेली भारत—समाज नामक एक संस्था आहे. त्या संस्थेच्या विद्यमानें हा प्रयत्न झाला आहे. श्री. कृष्णमृर्तिं यांनीं या कामांत पुढाकार घेतलेला आहे. या पूजेचे अदृश्य भूमिकांवर काय परिणाम

दीपः— १. सन १९२५ मालच्या डिसेंबरांत अङ्यार येथें थिऑसिफकल सोसायटीची वार्षिक (जुचिली) कनव्हेन्शन भरली होती. त्यावेळी श्री. जे. रूष्णमूर्ति यांनी अध्वर्य म्हणून ही पूजा सार्व्जनिक रीतीनं करून दाखाविली होती व तेव्हांपासून ती करण्याची सुरवात झालेली आहे.

होतात याचें अवलोकन करण्याच्या कामीं डा. ॲनी बेझंट व विशेषतः मि. लुंडबीटर यांचें श्री. कुष्णमूर्ति यांस सहाय्य झालेलें आहे. ही तिन्ही माणसें 'अर्हत् ' पद्वीपर्यंत अध्यात्ममार्गीनें जाऊन पोहोंचलीं असून त्या सर्वीचा अधिकार मोठा आहे. मि. लेडबीटर हे अदृश्य भूमिकांवरील प्रकार अत्यंत बारकाईनें पाहण्यांत कसलेले होते. श्री. कुष्णमूर्ति यांचा व आगामी जगद्रगुरुंचा विशेष संबंध आहे. तेव्हां अदृश्य प्रक्रिया प्रत्यक्ष पाहृन बसाविलेला हा पूजाविधि हिंदुधमीस अत्यंत उपकारक असून जगद्गुरुंच्या आगमनानंतर हिंदुधमीच्या पुनरुज्जीवनाच्या कार्यात तो विधि पुष्कळच उपयोगी पढेल असें मानण्यास हरकत नाहीं.

#### नवीन भाग

ही पूजा सामुदायिक आहे हा तींमधील नवीन माग होय. एकेकट्याने स्वतंत्र रीतीनें पूजा करावी असा हिंदुधर्मीचा जुना परिपाठ आहे. पण हल्लीच्या कालमानास सामुदायिक पूजा अवश्य असल्यावरून या पूजेची मांडणी तशा प्रकारची मुद्दाम करण्यांत आली आहे. जेव्हां एकटा उपासक उपासना करितो तेव्हां उपास्याकड्न उपासकाकृडे अदृश्य भूमिकांवरून एक प्रेरणा येते व त्या प्रेरणेनें त्याचें हित होते. पण जेव्हां अनक उपासक उपासना करितात तेव्हां एक मोठी प्रचंड प्रेरणा त्या सर्व उपासकांकडे येते. ही शक्ति विशेष प्रकारानें सांठविण्याची व मगती जांगनें सर्वत्र फेंकण्याची योजना पुढील पूजाविधींत आहे. अर्थातच उपासकांकडे येते. ही शक्ति विशेष प्रकारानें सांठविण्याची व मगती जांगनें सर्वत्र फेंकण्याची योजना पुढील पूजाविधींत आहे. अर्थातच उपासकांकडे आलेली प्रेरणा अध्यात्मदृष्ट्या त्यांस हितकर असते व त्यांनीं ती प्रेरणा सभोंवार सोडून दिली म्हणजे त्या प्रदेशांतील माणसांवर्रहि तिचा हितकर परिणाम होतो. पूजाविधींतील ही फार महत्त्वाची गोष्ट आहे. मात्र तिचें महत्त्व कभी किंवा जास्ती करण्यांत शहाणपणा नाहीं. पुढील विधि योग्य प्रकारें व पुढें लिहिलेल्या सर्व सूचना लक्षांत ठेवून केला तर अंतरंगांतील मूमिकांवर परिणाम अवश्यमेव होतात; मम

ते उपासकास कळोत वा न कळोत. अज्ञ माणसाने नळाची तोटी प्रिस्-विजी **तरी त्यांतून जसें पाणी येतें, तें येण्यास विद्व**त्तेची **विंवा नळा**च्या रचनेच्या माहिर्ताची जरूरी नसून नळाची तोटी कशी व किती फिरवाची इतक्याच माहितीची आवश्यकता असते, त्याप्रमाणे पुढील पूजाविधीः नील अहरूय प्रक्रिया होण्यास धर्मीतील सोल सिद्धान्तांची माहिती लागत नाहीं किंवा उपासना करणारा मनुष्य कोणी मोठा अधिकारी पुरुष असावा जागत नाहीं. उराविक किया उराविक रीतीनें केल्या, त्यांतील सर्व सूचना व निर्बंध पाळले म्हणजे, तिचे अदृश्य परिणाम बिनबोभाट होतात. हैं जरी खंं आहे तरी मनुष्य जितका सुशिक्षित व सद्दर्तनी असेल, जितक्या उत्स् इतनें, ज्ञानानें, जितक्या टापिटपीनें व बिनचूक तो सर्व विधि करील, त्याची जितकी श्रद्धा व मनाचा एकाग्रपणा असेल त्या मानाने तो विधि ्रविक परिणामकारक होईल हेंहि तितकेंच खरें आहे. कांहीं मंत्र नःद्रप्रधान असतात, तर कांहीं म्हणणाराच्या मनाच्या एकाग्रतेवर, त्याच्या श्रद्धेवर आणि त्याच्या निर्धारशक्तीवर अवलंबून असतात. पुट्टील विथींत नादप्रधान मंत्र नसून हे दुसऱ्या जातीचे मंत्र आहेत. अर्थात लक्ष न देतां हा विधि केला तर त्याचा परिणाम व्हावयाचा नाहीं. उत्हटपक्षीं उपासना करणारीं माणसं मनाने एकाग्र व सामर्थ्य-वान असलीं, आणि त्यांनीं विधि नीट समजूनउमजून केला तर त्याचा विशेष परिणाम होईल हैं विसरतां कामा नये. दुसरें असे कीं, अंत-रंगांतील प्ररणा आपण एलाद्या वेळेस पूजा करून उत्पन्न केल्या किंवा एकाया वेळेसच विशिष्ट प्रदेशावर सोडल्या तर त्याचा फारसा उपयोग नाहीं. सबंध आयुष्यांत एकदां स्वच्छ हवेंत फिरावयास गेल्यानें किंवा इध प्याल्यानें कोणीहि पहिलवान होत नाहीं, त्याप्रमाणें पूर्जेतील प्रेरणा एकादे वेळी उत्पन्न केल्याने त्यांचा फारसा फायदा होणार नाहीं. मनुष्य जर त्या प्रेरणा नियमानें व पुनः पुन्हा उत्पन्न करून त्याचा बुद्धिपुरस्सर स्वतःस व दुसऱ्यांस फायदा करून देत असेल तर झाडास राज नियमाने पाणी घातल्याने ते जसे कालांतराने मोठे प्रचंड झाड

होतें, त्याप्रमाणें नियमानें असे विधि जे वार्त्वार करीत राहतील त्यांच्या अंतरंगांत आध्यात्मिक जीवन पुनःपुन्हा येत राहील व एकंदरीत कालावधीनें त्याचा परिणाम फारच मोठा होईल.

या पूजाविधीची जी माहिती येथें आम्ही देत आहों ती सर्व निर निराळ्या िकाणांहून गोळा केलेली आहे. त्यांत आमच्या पदरचें असे कांहीं नाहीं स्थळसंकोचास्तव ती सर्व माहिती थोडक्यांत आणिलेली आहे. मंत्रांचे जे अर्थ दिले आहेत ते पांडित्याच्या दृष्टीनें दिलेले नाहींन; तर एइंदर मिथतार्थ लक्षांत थेण्यासाठीं दिलेले आहेत. या मंत्रांत काव्याचा भाग बराच आहे. तो सहदय अंतःकरणानें पाहिला पाहिजे; व मंत्र महणतांना सहद्यतेनें तो मनांत आणिला पाहिजे. यासाठीं अर्थ देतांना नीरस पांडित्य केलेलें नाहीं. सालील मंत्र नादप्रधान नाहींत, अर्थप्रधान आहेत, यासाठीं ते महणतांना अर्थाकडे अवश्य लक्ष पाहिजे. मनाच्या निर्धारानें ते महटले पाहिजेत, नाहीं तर ते अगदीं निष्फळ होतील व ही पूजा महणजे एक निर्जीव कवाईत होईल हें कोणीहि विसरतां कामा नये.

पूजा अनेक पुजारी एकद्म करितात. त्यांपेकां एक अध्वर्यु असता व बाकीचे साहाय्य करितात. अध्वर्यु पुरुषच असला पाहिजे असे नाठीं. स्त्रीनं अध्वर्यूचें काम केलें तर तेंही पुरुषासारखेंच परिणामकारक होत असतें. ह्या सर्वीनीं एकाम अंतःकरणानें पूजाविधि करावयाचा असता. नुसतें अध्वर्यूनें लक्षपूर्वक सर्व करावयाचें व बाकीच्यानीं निर्जीवपणें त्याचा री ओढावयाची असे चालणार नाहीं. सर्वीनीं सारख्याच निश्चयानें व श्रद्धेनें आपलें मन एकाम करणें अत्यवस्य आहे. यांपैकीं अध्वर्यु दीपासीं बसताे. बाकीचे त्याच्या समींवार अर्धवर्तुलाकार बसतात. श्रोते जरा पलीकडे बसतात. अध्वर्यूजवळ दीप किंवा समई असते. देवालयांत पूजा करावयाची असल्यास ती समई देवळांतील गामा-यांत वेदीवर असते व अध्वर्यु जवळच बसलेला असतोे. गामा-

न्याच्या बाहेर येण्यास जो दरवाजा असतो त्याच्याबाहेर बाकीचे उपासक चौफेर किंवा वाटोळे बसतात. अध्वर्यूनें म्हणावयाच्या मंत्रांच्या प्रारंभीं पुढील वर्णनांत "अध्वर्यु "व सर्व उपासकांनीं म्हणावयाच्या मंत्रांच्या प्रारंभीं "सर्वे " असे घातलें आहे. पूजेच्या प्रत्येक भागास निगळें शीर्षक दिलें आहे. मंत्र म्हणतांना करावयाच्या किया त्याच ठिकाणीं दिल्या आहेत. मंत्राचा अर्थ कंसांत दिला आहे आणि नंतर विशेष माहिती व सूचना व टीपा बारीक अक्षरांत दिल्या आहेत.

#### या पूजेचा हेतु

सर्व उपासकांनीं स्नान करून पूजेस सुरवात करावयास पाहिजे. अंग स्वच्छ असावयास पाहिजे व श्रद्धेची भावना पाहिजे. नाहींतर अंगांतून अहश्य प्ररणा वाहूं शकत नाहींत. अर्थात् विधि चालू असतां कोणतेंहि वायफळ बोलणें किंवा विचार वर्ज आहेत. उपासकांमध्यें व श्रोत्यांमध्यें स्त्रिया व बाह्मणेतरांचा समावेश करण्यास आडकाठी नाहीं. या पूजेचा हेतु उच्च भूमिकांवरील देवी शक्ति भूलोकांत आहून ती सभांवार पसरावयाची आहे. त्याचा फायदा अध्वर्यु, पुरोहित, श्रोते व आसमंतात् त्या प्रदेशांतील माणसें यां सर्वीच्यावर होतो. उपासकांच्या देहांतून ती शक्ति वहावयाची असते. यासाठीं प्रथम जो संकल्प करतात त्याचं कार्य उपासक व पूजेची जागा (देऊळ) सर्व मंडळी शुद्ध वहावी हें असतें.

(१) संकल्पः—

अध्वर्युः -

हरिः ओम्

अपवित्रः पवित्रो वा सर्वावस्थांगतोऽपि वा। यः स्मरेत्पुंडरीकाक्षं सवाह्याभ्यंतरङ्गुाचिः॥ ( अर्थ-इरि: ओम्। मनुष्य पवित्र वा अपवित्र असो, कोणत्याहि रियतीत असी. ज्याने पुंडराकाक्ष ईश्वराचें स्मरण केलें, तो बाह्यतः व अंतरंगामध्यें शुद्ध होतो. )

[ टीप —हा मंत्र अध्यर्थृतं म्हणतांना ईश्वराचे म्मरण केलें पाहिजे, आपण म्वतः व इतर मर्थ मंडळी शुद्ध होत आहेत अमा मनाचा जोराचा निश्यय ठेविला पाहिजे. मर्व उपासकांनी त्याचवेळीं हीच भावना निश्ययपूर्वक मनांत ठेविला पाहिजे तरच हैं शुद्धिकार्थ होतं.

हा मंत्र म्हरन्यावर अन्वर्धु प्रत्येक उपासकांच्या उजन्या हातांत प्राश्नार्थ पर्कीनं जल देतो. पुढचा मंत्र संरोपर्यंत मर्वजण तें तमेच आपल्या हातांत धरतात व तें मंत्रानें पुनीत झान्यावर त्यांचे मर्व एकदम आचमन करितात.] सर्वे-

आंम् सूर्यश्च मा मन्युश्च मन्युपतयश्च मन्युकृतेभ्यः पापेभ्यो रक्षनताम् । यदात्र्या पापमकार्षम् । मनसा वाचा हस्ताभ्याम् । पद्धचामुदरेण शिक्षा । रात्रिस्तदवर्लुपतु । यत्किंच दुरितं मिय । इदमहं माममृतयोनौ । सूर्य ज्योतिषि जुहोमि स्वाहा ।

[ सर्व एकद्म आचमन करतात. ] (ते. आ. १०-४९) (अर्थ-ओम्। सूर्य, मनःशक्ती व मनःशक्तीचे अधिपति हे मनानें केलेल्या पापापासून मारं गक्षण करोत. मी रात्रीं मनानें, वाचेनें, हाता-पायांनीं, पोटासाठीं किंवा विषयवासनें मुळें जें पाप केलें असेल, तें गत्रीनें नष्ट करावें. माझ्यामध्यें जें पाप असेल त्याचा आणि माझ्या स्वतःचा, अमृतत्वाची जणूं जी मूस त्या सूर्यामध्यें, त्या ज्योतीमध्यें, मी यज्ञ करितों. )

[दीप—या कियेस अधमर्पण (पापक्षालन ) म्हणनान. हा मंत्र निश्चयपूर्वक म्हटला पाहिजे. ' इद्महम् माममृनयोनो, ' ह्यापासून पुढचा भाग म्हणन असतांना, मी म्वनःचा यज्ञ करीन आहें, मूर्यक्षणी अमृनत्वाच्या मुशींन मी जान असून शुद्ध होन आहें, नरेंच हातांनलें पाणी मूर्यांच्या मामध्यांनें अभिमंत्रिन होन आहे अशी मनाची कल्पना टेविली पाहिजे. एकाग्रनेंनें आणि निश्चयांनें हे मंत्र म्हटले नरच मर्वजण शुद्ध होऊन पूजाविधीम योग्य होनान.

चेथवर सर्वजण शुद्ध झाले. आतां पुढें पूजाम्यान (देऊळ) शुद्द करावय में त्यामाठीं अध्वर्यु वंटानाद करीन पुढील मंत्र म्हणतो ।

( अध्वर्यु घंटा नाद करितो )

#### अध्वर्युः---

ओम्। आगमार्थं तु देवानां गमनार्थं तु रक्षसाम्। कुर्वे घंटारवं तत्र देवताव्हानलांछनम्॥ अपसर्पतु ते भूता ये भूता भूमिसंस्थिताः। ये भृता विष्नकर्तारस्ते गच्छन्तु शिवाज्ञया॥ अपकामंतु भूतानि पिशाचाः सर्वतो दिशम्। सर्वेषामविरोधेन ब्रह्मकर्म समारभे॥

( अर्थ-ओम् । देव यावेत व राक्षस जावेत यासाठीं देवांच्या आमं त्रणाची खूण म्हणून मी घंटानाद करतों. या भूमींवर असलेलीं जीं भूने तीं निघून जावात. जीं भूतें विघ्न करितात तीं शिवाच्या आज्ञेनं दूर जावात. भूतें व पिशाचें सर्व दिशांस निघून जावात. म्हणजे सर्वाचा अविरोध होऊन हैं ब्रह्मकर्म मला करितां येईल.)

[ टीप—मृलोक, मुवर्लोक व म्वर्लोक आदि मर्व स्ट्रम लोक, एकमेकांन एक प्र मिसळलेले अभून हे मर्व स्ट्रम लोक आपणांमभोवनीं विस्तरलेले अमतान. क लोकांत बरे वाईट, मुष्ट दुष्ट, अनेक जीव असतात. जे चांगले असतान त्यांम देवदेवना, व वाईट असनान त्यांस मून, राक्ष्म, पिशाच, अशीं नांवें आहेत. देव¹-

१ दीप—देवकोटीमंबंधी माहिती लेडबीटररूत THE ASTRAL PLANE या पुस्तकांत—आवृत्ति १९४१-पृ. १०२-१०८-ТНЕ DEVAS-या सद्रासाली दिलेली आढलेल. तसंच जोके हॉडसनरूत Kingdom of the Gods या पुस्तकांत देवांची माहिती अमून स्क्ष्मदृष्टि असणाऱ्या माणसास देवदेवता कशा दिसतात त्यांची चित्रें ही दिली आहेत. डॉ. अनि बेसंटरूत Evolution of Life and form या पुस्तकांतील Function of the Gods वर्राल व्याख्यानांत देवांचे विविध प्र तर व त्यांची सृष्टीतील कार्ये याबद्दल उपयुक्त माहिती सांपडेल.

कोटीन अनेक पायन्या आहेत. वरच्या पायरीवरील देव ज्ञानी व मोठे अधिकारी अमनात. बालच्या पायरीवरील देव अल्पज्ञ पण वरच्यांच्या तंत्राने वागणारे अमनान. ज्या ठिकाणी भूजाविधि करावयाचा त्या ठिकाणीं मृक्ष्म भूमिकेवरील

#### देवांस बोलाविण्याचा हा मंत्र आहं

वानावरणहि गृद्ध पाहिने. म्हणून देवांम बोलाविण्याचा हा मंत्र आहे. गक्षस, पिशाच वेंगेरे घाणेरडे जीव त्या ठिकाणीं अडयला कर्मनान, म्हणून ने तेथं नकी असनान. हा मंत्र योग्य प्रकारें लक्ष्म लावून म्हटला म्हणजे देवदेवना येनान व पिशाचादि जानान. फार शक्तींचे देव बोलिविण्याचा किंवा फार शक्तींचों मूर्त घालविण्याचा येथं प्रश्न नमनो. देव व मूर्त या कोटीवेंकीं कानिष्ठ दर्जांच्या व्यक्तींचा या मंत्राशीं मंबंध अमनो. हीं मूर्ते माणसांचें मन प न्याच्या ममांवनालचें वानावरण मलिन करींन अमनान. या मंत्रानें ती दूर जाऊन देवकोटींनील जीव न्या ठिकाणीं थेनान. मंत्र म्हणनांना ने चेन आहेत व वार्डट व्यक्ति जान आहेत, अशी कल्पना केली पाहिने. शिवाच्या आहेनें तीं जावान प्रमं म्हणनांना मनांन निश्चय ठेविला पाहिने व मंत्रांच्या उचारांनें आपण त्याम घालवीन आहेंन, अशी जोराची मावना अध्वर्य व इतर मर्व उपामकांनी ठेविली पाहिने.

#### मंत्रांचे प्रकार व कार्य

मंत्र म्हटला म्हणजे तद्तुमार गोष्टी करा घडून थेतात असा कोणास प्रश्न पडेल. तिरानिराळ्या मंत्रांचीं कार्ये निरिनिराळ्या गीतींनं होत असतात. कांहीं मंत्रांनीं विशेष प्रकारचे ध्वानि उत्पन्न होऊन त्या ध्वनींपामून ममांवतांलीं आंदोलनें व आकृति उत्पन्न होतात व त्या कार्य करितात. असले ध्वानिप्रधान मंत्र (ओम् मेर्राज कहन) या पूजाविधींत नाहींत. कांहीं मंत्र म्हणतांना माणसाच्या मनः-सामध्यींनं परिणाम होत अमतात. मनांत भावना किंवा विचार आला की, वामनादेह व मनोदेह यांत आंदोलन उत्पन्न होतं, नें सर्वत्र पसरतें व आकृतिहि उत्पन्न होता. या आंदोलनांचा व आरुतीचा परिणाम होऊन इष्ट कार्य घडत असते. कांहीं मंत्र सांकेतिक असतात. माणमानें आपल्या नाकासमोर आपलीं तर्जनी

<sup>\*</sup>या गोष्टींचा विचार "आत्मवियेचीं मूलनर्से" या पुस्तकांत जिज्ञामूंनीं पहावा. लेडबीटररून Thought Forms या पुस्तकांत या विषयाचा अधिक ऊहापोह असून अदृश्य मूमिकांवरील आरुतींचीं त्यांत चित्रेंहि आहेत.

उभी धरली तर दुसऱ्यास "चूप बम" असे तो सांगत आहे असे आपण समजतों. त्या तर्जनींत कांही जोर आहे म्हणून दुसरा मनुष्य चूप बसती असें नाहीं, तर नाकासमोर तर्जनी उभी धरली तर 'गण्य बस ' असे सांगण्याचा तो संकेत आहे इतकेंच. अशा प्रकारचे अनेक संकेत अनादिकालापासून चालत आलेले आहेत. कोणी तरी परमज्ञानी पुरुषानें सृष्टिनियमांचा नीट विचार करून ते घालून दिलेले असावेत. सूक्ष्म लोकांतील व्यक्तींस ते पूर्वापारपासून माहीत असल्यामुळे त्या व्यक्ति ने ओळखतात. देवकोटींतले कनिष्ठ जीव आपल्या वरिष्ठांच्या तंत्रानें वागतात व ते हे संकेत ओळखून ठराविक क्रिया करितात. त्या किया करण्यामध्यें त्यांम स्वभावतःच आनंद वाटतो. विशिष्ट प्रकारची पावसाळी हवा साली म्हणजे जसे त्या वेळीं म्वभावतःच काजवे चमकूं लागतात, त्याप्रमाणें विशिष्ट गरिस्थिति सुक्ष्म भूमिकेवर उत्पन्न झाली किंवा विशिष्ट हस्तविक्षेप माणसाने केला किंवा विशिष्ट मंत्र म्हणण्यांत आला, तर संकेत म्हणून भुवलींकांतील व्यक्ति विशिष्ट कार्ये करितात. तीं कार्ये करणें त्यांस स्वभावसिद्ध असतें व त्यांस त्यांत निसर्गतः आनंद वाटत असतो. अनेक मंत्रांचें कार्य असल्या संकेतानुसार होत असर्ते व हे संकेत धर्मातील परमज्ञानी पुरुषांनी आपल्या अधिकारानुसार ठरवन टाकिले असन्यामुळे ते आपोआप पाळले जातात. मंत्रांचे असे अनेक प्रकार आहेत. अर्थात ठराविक निर्वेध पाळले आणि संकेत नीटपणें केले तरच हे मंत्र परिणाम-कारक होतील, एरव्हीं त्यांचा उपयोग नाहीं हें उघड आहे.]

( संकल्पानंतर दिग्बंध येतो. )

# (२) दिग्बंध.

[ टीप—दिग्बंध म्हणजे दिशांचा बंध. जसा आपण एकादा हॉल बांधतों आणि त्या हॉलला भिंती असल्यामुळें आंतली जागा सुरक्षित रहाते आणि वाटेल त्यास त्या हॉलल्या जागेमध्यें थेतां थेत नाहीं, तद्वत् ज्या टिकाणीं आपण पूजा करीत असतों त्या टिकाणीं सृक्ष्म द्रव्याच्या जणूं भिंती बांधल्या जाऊन त्यामुळें वाईट शक्तीस व वाईट ध्यकीस त्या टिकाणीं थेण्यास जणूं प्रतिबंध करणें, या किथेस दिग्बंध म्हणतात. या दिग्बंधित अवकाशांत वाईट शक्तींस थेतां थेत नाहीं; पण चांगल्या शक्तींस आंत थेतां थेतें. या अवकाशांतच मंत्र म्हणण्यांत थेतात व

म्हणणान्यांचे सिद्धेचार व सद्भावना यांनी सूक्ष्मद्रव्यापैकी योग्य प्रकारचें द्रव्य त्या अवकाशांतच भरहें जातें. मंत्रांनींहि काहीं शिक त्याच ठिकाणीं सांठविण्यांत येतात. देवदेवताही त्या जागेंत आपली शिक ओततात. या जागेस सूक्ष्मद्रव्याचे चोहोंबाजूनें बांध घातले असल्यामुळें, पुष्कळ शिक त्या ठिकाणीं या पूजाविधिमार्थे संचित होते व शेवटीं हे बांध फोडून—दिङ्मोक्ष्म करून—ती शिक सर्वत्र पसरावयाची असते.]

अध्वर्युः—ओम् भूः भुवः स्व\*ः। (इति दिग्रंधः)
( अर्थ-ओम् भूलोक, भुवलोकि व स्वर्गलोक)

[दीपः — हे शब्द अध्वर्यु म्हणतो तीं तीन लोकांचीं नांवें आहेत. हा मंत्र संकेतपूर्ण आहे. आणि तो म्हटल्यावर समेंवतालीं जें सूक्ष्मद्रव्य असतें, त्याच्या जणूं चौफेर भिंती बांघल्या जातात. या भिंती प्रमुखतः ईथर ह्या द्रव्याच्या असतात. पण भुवर्द्रव्य व स्वर्द्रव्य हेंहि त्यांत अंशतः असतें. मंत्र म्हणतांना दिग्वंध करणाऱ्या भिंती उभारल्या जात आहेत असा म्हणणाराचा निश्चय पाहिजे. देवळांत पूजा चालू असली तर देवळाच्या सभोंवार व देवळाच्याच आकाराच्या या सूक्ष्मद्रव्याच्या भिंती उभारल्या जातात. मग हळूहळू जशी पूजा पुढें चालत जाईल त्याप्रमाणें त्या दिग्वंधित जागीं एक मोठें विचारचित्र (thought-form) बांघण्यांत थेतें. दिग्वंध म्हणजे या भावी विचारचित्राचा पारंभ होय असें म्हटलें तरी चालेल.]

<sup>\*</sup> टीप—" ओम, मूः, मुवः, स्वर् "—हे शब्द प्राचीन काळीं जाणते अध्वर्धु ज्ञान व निश्चयपूर्वक कसे उच्चारीत व स्वतःची व समीवतींच्या माणसांची जाणीव मूलोकांपासून—मुवलींक व स्वगंलोकांपर्यत कमाक्रमानें कशी नेत याचें वर्णन—हिंदुस्थानांतील हजारों वर्षापूर्वींचा एक लोकोत्तर धार्मिक विधि आपल्या सूक्ष्म दृष्टींने प्रत्यक्ष पाहून श्री. लेडबीटर यांनी INNER LIFE—Vol. 1 पृष्ठे २०३—२०४ वर—दिलेले आहे. तें वाचल्यास सद्रहू शब्द उच्चारतांना उपासकांचे मनांत कोणता हेतु व किती निर्धार (WILL) असला पाहिजे ते ध्यानांत थेईल. तसेंच या किथेचा उपासकांवर किती शुम परिणाम होत असे तहिंद लक्ष्यांत ठेवण्याजोंगें आहे.

# (३) धूप:

अध्वर्युः 💳

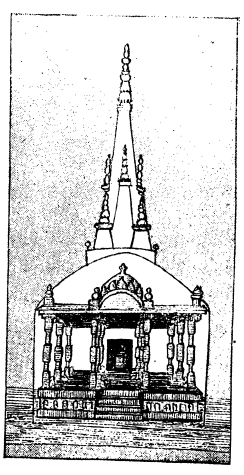
ॐ येन देवाः पवित्रेण। आत्मानं पुनते सदा।
तेन सहस्रधारेण। पावमान्यः पुनन्तु मा॥
प्राजापत्यं पवित्रम्। रातोद्यामं हिरण्मयम्।
तेन ब्रह्मावदो वयम्। पूतं ब्रह्म पुनीमहे॥
इंद्रः सुनीती सह मा पुनातु।
सोमः स्वस्त्या वरुणः समीच्या॥
यमो राजा प्रमृणाभिः पुनातु मा।
जातवेदा मोर्जयन्त्या पुनातु॥ (तै. बा. १-४-७-६)

( अर्थ-ज्या पवित्रपणानें देव सदा आत्म्याला शुद्ध करितात, त्या सहस्रधारांच्या पवित्र प्रवाहानें मी शुद्ध होत आहें. प्रजापतीची शेंकडों मार्गीनीं येणारी हिरण्मय अशी जी पवित्र शक्ति आहे, तिनें पवित्र ब्रह्म जाणणारे आम्ही ब्रह्मज्ञानी लोक सर्वीस शुद्ध करितों. इंद्र मला योग्य मार्ग दासवून शुद्ध करो. सोम आपल्या सुसानें, वरुण आपल्या कुशाय- हृष्टीनें आणि यम राजा आपल्या विध्वंसक शक्तीनें मला शुद्ध करोत. अश्रि मला आपल्या संवर्धक शक्तीनें शुद्ध करो. )

[डीप—हा मंत्र म्हटल्यावर आध्वयुं धूप घेऊन तो फिरवितो. दिग्बंधाच्या पूर्वीच्या मंत्रानें आपण आपल्या अंगांतील मालेनपणा काढून टाकिला व नंतरच्या ह्या मंत्रानें त्या जागीं पवित्रपणा स्थापित केला. थ्र्पानें वातावरण आल्हाद्कारक करण्यांत थेतें. वरील मंत्रांत अनेक देवांचें आवाहन आहे. इंद्र, वनस्पतिकोटींचा अधिपति सोम, बंधनकारक कर्मांचा नाश करण्यास साहाय्य देणारा यम व अंतस्तेज देणारा अग्नि यांची प्रार्थना आहे. ही निश्चयपूर्वक व त्या त्या देवाची शक्य ती कल्पना मनांत आणून केली पाहिजे. अध्वर्यु धूप घेऊन त्याची पवित्र शक्ति मोंवतीं सर्वांवर पसरावीं अशा बुद्धींनें तो धूप फिरवितो.

#### देवळाचें सूक्ष्म चित्र

दिग्बंध झाल्यानंतर पुढील मंत्र म्हटले जात असतांना सूक्ष्म द्रव्याचें एक जंगीं विचारचित्र हळूहळू तथार होत जातें. त्याचा आकार देवळापेक्षां जरा मोठा असतो.



पृ. १२-अडचार येथील 'ज्योतिरालय' देवळाचें सूक्ष्म दृष्टीनें दिसणारें विचारचित्र

तें विचारचित्र पूर्ण झालें म्हणजे कसें दिसतें त्याची कल्पना येण्यासाठीं या पुस्तकांत लगत एक आरुति दिलेली आहे. तींत देवळाचा दृश्य भाग, अर्थात् पायऱ्या, जोतें, सांब, छपर, घुमट व गाभाऱ्याचा दरवाजा हीं सर्व काळ्या छाथेनें दास -विलेली आहेत. हैं देऊळ अड्यार चैथील होय. पूजा सुद्ध होणाच्या अगोद्र हेच भाग अस्तित्वांन असतात. पूजा सुद्ध होऊन दिग्बंच झाला म्हणजे देवळाच्याच आकाराचें मुक्त द्रव्याचें एक जंगी चित्र सर्व देऊळभर हळूहळू उत्पन्न होऊं लागतें. तें पूर्ण झालें म्हणजे करें दिसतें त्याची कल्पना देवळासभोंवतीं काढलेल्या सोच-तच्या चित्रांतील रूपरेषेने येईल. चित्रांनील काळसर रंगाच्या देवळामोंवतीं जी रूपरेषा आहे ती त्या सुक्ष्म द्रव्याच्या चित्राची आहे. छापलेख्या चित्रांत दाखविलें आहे त्याप्रमाणें हैं तथार झालेंलें मूक्ष दृत्याचे चित्र पोकळ नसून त्यांत सूक्ष्म द्रव्य भरलेलें असर्ने व तें नाना रंगांनी विभूषित असर्ते. ते सर्व रंग सूर्योद्याच्या किंवा सूर्यास्ताच्या आकाशांतल्या रंगासारले नेजस्वी असनात. कागदावर काढ-लेन्या चित्रांतील रंगासारसे हे रंग मळकट असत नाहींन. शुभ्र, पीत व नील हे रंग ह्या विचारचित्रांन प्रामुख्यानें असतात, पण निळा रंग एकंदरींत अधिक अमतो. मुक्ष्म द्रव्याच्या चित्राची लांबीरुंदी देवळाच्यापेक्षां जरा अधिक असत्वे. सुक्ष्म द्रव्याचा वुमट मात्र त्या देवळाच्या दृश्य घुमटासारला वाटोळा नस्त मनो-यासारसा आणि पुष्कळच अधिक उंच असतो; व मुख्य मनो-याच्या साली तीन लहान मनोरे असतात. या सूक्ष्म द्रव्यांत भुवर्द्रव्य व मृनोद्भव्य यांचा भरणा अधिक असतो. जमलेली मंडळी हा विधि करीत असतांना त्यांच्या भक्ति-भावानें जें चांगल्या प्रकारचें सुक्ष्म द्रव्य सभावतालच्या वातावरणांत उत्पन्न होत असर्ते त्यापासून ही आरुति बनत असते. बोलाविलेल्या देवदेवता हैं द्रव्य घेऊन त्यापासून वरील प्रकारची आरुति पायरीपायरीनें बनवीत असतात. देव-देवता कांहीं द्रव्याची स्वतःहि भर घालतातः, आणि या आरुतींत नंतर अदृश्य भेरणा ओतल्या जाऊन त्था भेरणांनीं ती आरुति जगूं गच्च मह्रन जात असते. अर्थात् मंडळीचा भिक्तभाव, निश्चय वगैरेंनीं जें सुक्ष्मद्रव्य निर्माण केंहें जातें त्यापासून ही जंगी आरुति बनत असल्यामुळें पूजेकडे दुर्लक्ष केल्यास किंवा मनाची वृत्ति पाहिजे तशी न ठेविल्यास ही आरुति नीट होणार नाहीं है उघड आहे. अवश्य त्या योग-सिद्धि असलेल्या माणसास ही आरूति स्पष्ट दिसते. ती पाहनच वरील चित्र काढलेलें आहे. अर्थान्च चित्र असावें तसें चांगलें नाहीं, त्यांत रंग घालतां आलेले नाहींत. पण मुर्ळीच चित्र न देण्यापेक्षां या चित्रानें थोडी तरी कल्पना थेईल म्हणून हें चित्र दिलें आहे.

दिग्वंधाच्या वेळीं ईथरमय द्रव्याच्या भिंती उभारत्या जातात. धृपाचा सुवास पसर् लागला म्हणजे देवळाच्या स्थूल सांचांस अंतर्बाह्य व्यापणारे ईथरमय द्रव्याचे सांबहि हसूहळू उभारले जाऊं लागतात. ]

सर्वे-ओम् भृः। ओम् भुवः। ओम् सुवः। ओम् महः। ओम् जनः। ओम् तपः। ओम् सत्यम् । ओम् तत्सिवतुर्वरेण्यम् भर्गो देवस्य धीमाहि। धियो यो नः प्रचीद्यात्। ओम् आपो ज्योती रसोऽमृतम् ब्रह्मभूर्भुवस्सुवर् ओम्। (ऋः३४४९०)

(अर्थ-ओम् भूलोक, भुवलोंक, स्वर्गलोक, महलोंक, जनोलोक, तपोलोक, सत्यलोक) ओम-आम्ही सूर्यदेवाचे जें परमपिवत्र तेज त्याचें ध्यान करितों. तो आमच्या बुद्धीला तेजस्वी करो. ओम् आप, ज्योति, रस, अमृत, ब्रह्म, भ्लोक, भुवलोंक-स्वर्ग-लोक-ओम्)

[ द्वीप—ओम् मू: मुवः स्वः वगैरेनीं सुरुवात करूत वरील सर्व भाग सर्वांनीं म्हणावयाचा असतो. भू: मुवः स्वः वगैरे ही एकाहून एक सूक्ष्म असणाऱ्या सात लोकांची नांवें आहेत. हीं नांवें घेत असतांना विसर्गाचा उचार मृदु करावा, कठोर कर्ढं नथे. पृढें गायत्री म्हटली जाणार आहे, याची पूर्वतयारी म्हणून हीं लोकांची नांवें म्हणतात, व त्याबरोबर एक ऊर्मि समोंवार उत्पन्न होते. विसर्गाचा उचार कठोर केल्यास ती ऊर्मि नीट उत्पन्न न होतां तिच्या परिवांत तुटकपणाचे जणूं दांते उत्पन्न होतात.

#### गायत्रीचा परिणाम

पुढें गायत्री सर्वांनीं म्हणावयाची असते. नी अर्थ लक्षांत आणून म्हरली पाहिजे. ती तशी म्हरली तर अत्यंत मोजेचे व आश्चर्यकारक परिणाम होतात. गायत्री हा मंत्र अनादि काळापासून चालत आलेला असून देवदेवतांच्या चांगल्या परिचयाचा आहे. आपल्या सूर्यमालेचा एक महान् अधिपति असून अंतरंगाच्या दर्शनें पाहिल्यास त्या आंधेपतीचा मुख्य केंद्र म्हणजे दश्य सूर्य हा आहे. गायत्री लक्ष्त लावून म्हरली म्हणजे सूर्यापासून एक तेजाची शलाका येकन ती म्हणणा-

राच्या अंतरंगांत शिरते. मूर्य हिनिजाच्या वर असला तर तां त्यापासून सरळ म्हणणाः याच्या अंगापर्यंत थेते. तो क्षितिजाच्या सालीं असला तर पृथ्वीच्यामधून ती आरपार येते. ही शलाका किंचिन् पिंबळी पण एकंद्रींत शुम्र असते. अंगांन आल्यावर त्या मनुष्याचे अंतरंग जण्ं तिनें भह्न जातें व ती लगेच म्हणणा-न्याच्या अंगातुन त्याच्यासमोर सात निरनिराज्या रंगांच्या मार्गानीं सुर**ज्या**नी बाह्र थेते. हे मार्ग त्याच्या देहापाशीं मोठे असतात व प्रत्येक निमुळता होत जाऊन शेवटी त्यांस अत्यंत तेजस्वी टोंक येतं. समोर दुसरा एकादा मनुष्य असला तर योपेकी एक टोंक जिवंत ज्वालेनमाणें जरा पुढें मागे होऊन त्याच्या मेंदुंत वा अंतःकरणांत शिरते व नेथे आत्ममदश नेरणा उत्पन्न करते. पुष्कळ मंडळींनी जवळ जवळ चसुन एकत्र गायत्री म्हरली तर त्यांचे सर्व मुक्ष्म देह कांहीं वेळ परस्परांत भिमळतात व प्रत्येकाकडे मूर्यापामून निराळी एक एक शलाका न चैतां एकच मोठी रुंद्र शलाका त्या सर्वीमध्ये येते व सर्वीसमोहत एकंद्र सात मोठ्या भेरणा प्रकट होतात. हैं सर्व होण्यास गायत्रीच्या अर्थाकडे लक्ष लावुन ती म्हटली पाहिजे. संस्कृत भार्षेतच ती म्हटली पाहिजे असे नाही. हें सर्व प्रकार सुस्म भूभिकांवर होतात व ती दृष्टि असणा-यास ने दिसतात. या प्रकियेनें गायत्री म्हणणारास अंतरंगाच्या दृष्टीने साहाय्य होते, चित्तशुद्धीचा व प्रगतीचा त्याचा मार्ग चालणं त्यास किंचित् सुलभतर होतें आणि सभोवनालच्या माणसांवरहि योग्य दिशेचा परिणाम होतो.

हीं गायत्री म्हणनांना सूर्याची कराना मनांन आगृन मनांन निश्चयाची भावना ठेविली पाहिजे. त्या वेळीं मन शांत व निश्चयपूर्ण पाहिजे. ही गायत्री या वेळीं सर्वांनीं मोठ्यांनें एकद्म म्हणावयाची असते. सर्व एक आहोंत अशीहि त्या वेळीं भावना हवी. पूजेच्या वेळीं जी सद्वृत्ति गायत्रींनें स्वतःच्या अंतर्यामीं उत्पन्न होईल ती, पुनः पुन्हा पूजा करून आपल्या स्वभावांत अशीवहर ट्रहमूल करण्याचा माणमाचा उद्योग पाहिजे. तर्च या शकीचा कायमचा व विशेष असा उपयोग होईल.

#### श्री. जिनराजदासांनीं केलेला गायत्रीचा अर्थ

गायची मंत्राचा पुढील अर्थ प. वा. श्री. सी. जिनराजदासांनीं भारतसमाज मुजेवरील आपल्या इंग्रजी पुस्तकांत पृ. ९ वर पुढीलनमार्णे दिलेला आहे. तो अभ्यासकांस उपयुक्त वाटेल. "A better rendering of this most sacred verse of Hinduism, obligatory on all twice-born Hindus to repeat each morning, is: 'We meditate on the wondrous glory of Savitri our God; may He inspire our meditations.' Equally effective, though not strictly literal, is: 'We pour ourselves in supreme devotion to the wondrous glory of Savitri our God; may He intensify our devotion.' As I and another repeat the Gayatri together though we use the Sanskrit words our thought is not "meditation," but "we pour out supremest devotion" and there is no prayer for response, except an inexpressible longing to be with Himfor ever and ever, bathed in His "bhargo" or "Light".

(अर्थ—हिंदु धर्मातील या अत्यंत पिवत्र व प्रत्येक द्विज हिंदूच्या. रेगजच्या प्रातः कालच्या आवश्यक पठनांतील पद्याचे जास्त चांगले भाषांतर पुढीलप्रमाणें करतां येईल. "आम्ही आमच्या सिवृ देवाच्या भव्य तेजाचें—चिंतन करतों-तो आमच्या चिंतनाला स्फूर्ति देशो." जरी शब्दशः बरोबर नसले तरी तितकेच प्रभावी दुसरें भाषांतर येणें-प्रमाणें करतां येईल. "आमच्या सिवृ देवाच्या महनीय तेजाला आम्ही आमची परम भक्ति अर्पण करतों." मी व माझा जोडीदार मिळून जेव्हां गायत्री मंत्राचा उच्चार करतो तेव्हां संस्कृत शब्द आम्हीं जरी वापरीत असलों तरी आमची भावना चिंतनाचे स्वरूपाची नसते. तर आम्हीं त्यावेळीं आमची पराकाष्ठेची भक्ति व्यक्त करीत असतो व परत कांहीं तरी मिळावें अशी त्यांत प्रार्थना नसते. तर सिवृ देवाच्या तेजांत निमज्जन करून त्यांचेमध्यें सदेव लीन होऊन रहाण्याची. अनिवंचनीय भावना मात्र तेव्हां शिल्लक उरलेली असते.)

यानंतर पुढीलप्रमाणें देवतांस आवाहन करतात-

# (४) देवेम्य आह्वानम्—अग्निदेवताः

अध्वर्युः—ओम् भूः भुवरसुवः (इति अग्निप्रतिष्ठापनम् )

ओम चत्वारि गृंगा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्तहस्तासी अस्य । त्रिधा बद्धो गृषभो रोरवीति महोदेवो मर्त्या आविवेश ॥ एष हि देवः प्रदिशोऽनु सर्वाः पूर्वो हि जातः स उ गर्भे अंतः। सविजायमानः स जनिष्यमाणः प्रत्यङ्गसुखास्तिष्ठति सर्वतो मुखः॥

सर्वे—ओम् अग्नये स्वाहा । अग्नय इदं न मम ॥ ओम् सूर्याय स्वाहा । सूर्यायदं न मम ॥ ओम् प्रजापतये स्वाहा । प्रजापतय इदं न मम ॥

आम्—असे नय सुपथा राये अस्मान्
विश्वानि देव वयुनानि विद्वान् ।
युयोध्यसमञ्जुहुराणमेनो
भूथिष्ठां ते नम उक्तिं विधेम ॥
मित्रस्य चर्षणीधृतः श्रवो देवस्य सानसिम् ।
सत्यं चित्रश्रवस्तमम् ॥
मित्रो जनान् यातयति प्रजानन्
मित्रो दाधार पृथिवीसुतद्याम् ।
मित्रः कृष्टीरनिमिषाऽभिच्छे
सत्याय हत्यम् घृतविद्विधेम ॥
प्र स मित्र मर्तो अस्तु प्रयस्वान्
यस्त आदित्य शिक्षति व्रतेन ।
न हन्यते न जीयते त्वोतो नैनमश्हो अभ्रोत्यन्तितो न दूरात् ॥ (तै. र्सं. ३-४-१९-४)

( अर्थ-अध्वर्यु म्हणतो-ओम् भू: भुव: सुवः। (या वेळीं अग्नि पेटवि-तात ) अग्नीला चार शिंगें आहेत, त्याला तीन पाय आहेत. त्याला दोन मस्तकें आणि सात हात आहेत. तीन प्रकारांनीं बांधलेला हा नंदी मोठ्यानें फुस्कारतो. हा मोठा देव मर्त्यामध्यें आलेला आहे. हा देव सर्व दिशांमध्यें आहे. हा पूर्वीच जन्मलेला आहे व तो अद्यापि गर्मीत आहे तो आतां जन्मत आहे, जन्मास येणार आहे. अंतर्मुल असा जो तो सर्व बाजूंना तोंडें करून रहातो.

सर्व म्हणतात—( हैं इंधन अग्रीला दिलें आहे, माझें राहिलें नाहीं. हें सूर्याला दिलें आहे, आतां हें माझें राहिलें नाहीं. हें प्रजापतीला दिलें आहे, आतां हें माझें राहिलें नाहीं. हें अग्रे, चांगल्या मार्गानें आम्हांस विपुल साधनां कडे ने. हे देवा, तुला सर्व मार्ग माहीत आहेत. वांकड्या मार्गास आम्हांस जीं आमर्ची पापें लावतात त्यांचा नाश कर. आम्ही तुला पुन: पुन्हा 'नमो नम:' म्हणतों. माणसांचें धारण करणारा जो मित्र त्याची कीर्ति मोठी आहे. अनंत प्रकारची कीर्ति असणारा जो सत्यस्वरूपी मित्र त्याची मी पूजा किरतों. मित्र जाणता असून माणसांस मार्गास लावितो. तो पृथ्वी आणि स्वर्ग यांचा आधार आहे. मित्र माणसांकडे एकसारखा पहात असतो. त्या सत्यस्वरूपी मित्राला ही घृतमिश्रित आहुति मीं देतों. हे मित्रा, हे अदितिपुत्रा तुझ्या नियमानें जो चालेल त्याला विपुल साधनें मिळोत. तं ज्याचा रक्षण करणारा असशील तो मरत नाहीं, त्यास अपजय नाहीं, त्याला दुरून वा जवळून पाप स्पर्श करीत नाहीं.)

[टीप-- 'ओम् मूः भुवः सुवः ' असे अध्वर्युं म्हणून अग्नि पेटवितो. चार शिंगें, तीन पाय वेंगेरे काव्यमय वर्णन दृश्य अग्नीचें आहे. तें म्हणतांना अध्वर्युं व इतर उपासक यांनीं स्वतः किव होऊन अग्नीची कल्पना मनासमोर आणावयाची आहे. आग्नि पेटविला जात असतांनाच हा अध्वर्यूनें मंत्र म्हणावयाचा आणि सर्वांनीं त्या काव्यमय वर्णनाकडे लक्ष देऊन तो अग्निदेव सरोसरीच त्या पेटविलेल्या अग्नींत

थेन आहे अशी निरारूण मनाने कराना करावयाची आहे. पूर्वी अप्रि पेटवितांना भला मोठा आवाज होई हैं वर्णनावस्तन दिसतें. कारण बैलाच्या फुस्कारण्यासारखा अमीचा आवाज होतो, असे वर मंत्राचें वर्णन आहे. हा मंत्र म्हटला म्हणजे सरोसरीच अमिदेव तथा अमींत थेऊन त्याला पवित्र करती. पुढें सर्व उपासक पार्थना करितान. अमींन घातलेलें इंधन अमीला अर्पण केलें, आनां ने मार्से राहिलें नाहीं, इत्यादि म्हणतात. आपण जणूं ते इंधनच आहों व आपण स्वतः स्वतःस अमीला वाहात आहें, अशी मनांत कल्पना पाहिने. सूर्य व प्रजापित यांनाहि तसलेंच आत्मार्पण नंतर आहे. मित्र हैं नांव अमीचें आहे. प्रजापित म्हणजे सूर्याच्या अंतरंगांतील शक्ति. अम्रीने आपणाला योग्य मार्गाने न्यार्थ, पापाचें क्षालन करावें, त्याचे नियम जो पाळील त्यास इहपरलोकीं सुख मिळतें अशा अर्थाचे मित्रास अनुलक्षून मंत्र आहेत व ते म्हणतांना भक्तिपूर्ण मन असलें पाहिजे. भक्तिभावाने एक विशेष प्रकारचे निज्या रंगाचे सुरूम द्रव्य आंदोलिन होऊन सभोवतीं जमते व या द्रव्याचा उपयोग विचारचित्राच्या बांधणीकरितां देवदेवता करून घेतात. भक्तिभाव नसेल तर तें द्रव्य तथार होणार नाहीं. देवदेवता त्याची बांधणी करीत आहेत हा भावहि आपण एकसारसा मनांत ठेविला पाहिजे. या वेळीं त्या विचारचित्रांत पुष्कळ मनोद्रव्याची भर पडत असते. भक्तिभावाचें दुव्यहि या वेळीं पुष्कळ येनें. विचारचित्राची या वेळीं पुष्कळ अधिक बांधणी होऊन त्याचे छतिह तयार होते. पण अद्यापि त्याचे मनोरे अस्तित्वांत आलेले नसतात.

( या वेळीं अम्रींत पळी घाळून ती अध्वर्थु सर्वं उपासकांच्या समोर नेतो व प्रत्येक उपासक आपल्या अनामिकेर्ने किंचित् रक्षा घेतो व पुढें दिलेल्या मंत्रानें देहांतल्या चक्रांस ती लावितो.)

सर्वे-ओम् भूः इति शिरसि । ओम् भुवः इति छछाटे । ओम्
सुवः इति कंठे । ओम् महः इति नामौ । ओम् जनः इति हृदे ।
ओम् तपः इति वामस्कंधे । ओम् सत्यम् इति दक्षिणस्कंधे । ओम्
तत्सवितुर्वरेण्यम् भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचीव्यात् ।
ओम् आपा ज्योती रसोमृतम् ब्रह्मभूर्भुवस्सुवरोम् । इति पुनः
शिरसि ।

अर्थ-ओं भू: (असें म्हणून होक्याच्यावर रक्षा त्याच बोटानें लावणें); ओं भुव: (भुवयांच्या मध्यें लावणें); ओम सुव: (कंटास लावणें); ओम मह: (नाभीस); ओम जन: (हृद्यास); ओम तपः (डाव्या लांचास); ओम सत्यम (उजव्या लांचास); शेवटीं पुनः होक्यावर अनामिका ठेवणें. पुढें गायत्रीमंत्र आहे, व त्याचा अर्थ पूर्वीं दिलाच आहे. हा गायत्रीचा भाग म्हणतांना अनामिकेची रक्षा होक्याच्या वर लावावयाची असते.

#### प्राणमय कोषांतील चकें

[ टीप--डोक्याच्या वरचा भाग, भुवयांच्या मधचा भाग, कंठ, नाभी व हृदय या ठिकाणीं सूक्ष्म देहांत अनुक्रमें सहस्रार, आज्ञा, विशुद्ध, माणेपुर व अनाहत या नांवांचीं सूक्ष्मद्रव्याचीं चकें\* आहेत. त्यांना चेतना उत्पन्न करण्यासाठीं हा विधि आहे. चेतना उत्पन्न झाली म्हणजे अदृश्य शक्ति शोषून घेण्याची शक्ति वाढते व ज्ञानशक्तिहि वाढते. त्या त्या चक्रास हात लावण्याच्या वेळीं त्यांत चेतना आपण रक्षेच्या सामर्थ्याने उत्पन्न करीत आहीं, अशी मनाची जोराची भावना पाहिजे. पुढें लगेच गायत्री म्हणतात. ती म्हटल्यावर अट्श्य भूमिकेवर कोणता प्रकार होतो ते वर आर्केच आहे. चर्के जागृत झाल्याने हा पारिणाम माणसाच्या अंतरंगांत अधिक सोल भिनतो. डाच्या व उजन्या सांयांच्या ठिकाणीं चकें नाहींत. या प्रत्येक चक्रां-तील शक्ति आपण ईश्वरार्पण करणार आहें। असा वरील क्रियेचा अर्थ आहे. दोन्ही सांदे हे उद्योगिकियेचें द्योतक म्हणून त्यांसिह रक्षास्पर्श करितात. या सर्व स्थानांस ओळीनें स्पर्श केला म्हणजे एकंदरींत ख्रिस्ती लोक आपल्या अंगासमोर जशी मोठी क्रॉसची खुण करतात तशीच खुण होते हैं चाणाक्ष वाचकांच्या लक्षांत थेइंल. ही कॉसची खुण हिंदु वा ख्रिस्ती पद्धतीनें केली तरी ती मुळांत एकच असल्यामुळे अदृश्य मृष्टीत तिची ओळस पटून परिणामकारक होते. आता पुढें आपोदेवतांस आवाहन करून बोलावतात.]

<sup>\*</sup> या चक्रांसंबंधीं सचित्र तपशिलवार व विश्वसनीय माहिती लेंडबटिररूत THE CHAKRAS था पुस्तकांत जिज्ञासुंस पहाण्यास मिळेल.

#### (५) आपो देवताः

अध्वर्युः— ओम् दिधिकारणो अकारिषम् जिष्णोरश्वस्य वाजिनः। सुराभि नो मुखाकरत् प्र ण आयूंषि तारिषत्॥ ( ऋवेद ४-६-३९ )

[हा मंत्र म्हणतांना अध्वर्यु पाणी भांड्यांत ओततो.]

( अर्थ — जो चपल व विजयी अश्व द्धिकावण्, त्याच्या स्तुतीसाठीं हें मीं केलें आहे. तो आमर्चे तोंड गोड करो व आम्हांस जन्ममरणाच्या पलीकडे नेवो. )

[टीए-आपोदेवता म्हणजे जलदेवता. जुन्या काळीं नदीच्या कांठीं बस्न हा मंत्र म्हणत. फेंसाळ पाण्याची लाट जोरानें चाललेली पाहून त्यास कवि— —प्रतिभेनें चपल अश्वाची उपमा दिली आहे. दिधिकावण् हा शब्द पाण्यावरील फेस द्द्यासारखा दिसतो असें मुचितो.]

( अध्वर्च पाण्यावर हात धरतो व सर्व म्हणतात:-)

सर्वेः—अभ आपो हि हा मयो अव स्ता न ऊर्जे द्धांतन ।

महे रणाय चक्षसे ॥

यो वः शिवतमो रसस्तस्य भाजयतेह नः ।

उशतीरिव मातरः ॥

तस्मा अरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्वथ
आपो जनयथा च नः । (ते. सं. ४-१-५-२)

(मग पुनः सर्वजण म्हणतातः—)

सर्वे—ओम् आपो वा इदं सर्व विश्वभूतान्यापः प्राणा वा आपः पराव आपोऽन्नमापोऽमृतमापः सम्राडापो विराडापः स्वराडापरछं-दांस्यापो ज्योतींब्यापो यजूंब्यापः सत्यमापः सर्वा देवता आपो सूर्भुवः सुवराप ओम्। (मैत्रायणोपनिषत् १४-१) (अर्थ—आप हो! आपण सुसाचें उगमस्थान आहां; त्यांनीं आम्हांस बलवान करावें, आणि मोठें व दिव्य दर्शन चावें. तुम्हांमध्यें जें अत्यंत पवित्र सत्त्व आहे त्याचा आम्हांस प्रेमळ मातांप्रमाणें वांटा द्या. त्यासाठीं आम्ही तुम्हांकडे त्वरेनें आलों आहों. हे आपो देवता! ज्यांच्या आनंदाकरितां तुम्ही आनंदित होतां त्यांना दीर्घायु करा.

हें सर्व आप आहे, सर्व भूतें आप आहेत, प्राण हा आप, पशु हे आप, अन्न हें आप, अमृत हें आप, ऐहिक शक्ति ही आप, विश्वशक्ति ही आप, आत्मशक्ति ही आप, स्कें हीं आप, ज्योति ही आप, संस्कार हे आप, सत्य हें आप, सर्व देवता ह्या आप, भूलोक, भुवलोंक व स्वर्गलोक हींहि आप आहेत.)

(पुढें हान जोडून अध्वर्धु म्हणतोः---)

अध्वर्युः—ओम् इमं मे वरुण श्रुधी हवमद्या च मृडय। त्वामवस्युराचके ॥ ऋग्वेद १-१५-१६ तत्वा यामि ब्रह्मणा वंदमान-स्तवाशास्ते यजमानो हविभिः। अहेडमानो वरुणेह बो-ध्युक्शंस मा न आयुः प्रमोषीः॥ ऋग्वेद् १-२४-११ यश्चिद्धि ते विशो यथा प्रदेव वरुणव्रतम्। मिनीमसि द्यविद्यवि ॥ ऋग्वेद १-२५-१ यर्तिकचेदं वरुण दैव्ये जनेऽ भिद्रोहं मनुष्याश्वरामसि। अचित्ति यत्तव धर्मा युयोपिम मा नस्तस्मादेनसो देव रीरिषः ॥ ऋषेद ७-२९-५ कितवासी यदिरिपर्न दीवि यद्वाऽघा सत्यमुत यन्न विद्य। सर्वा ता विष्य शिथिरेव देवा-था ते स्याम वरुण त्रियासः॥ ऋषेद् ५-८५-८

(अर्थ-ओम्, हे \*वरुणा! माझा हा धांबा ऐक आणि मला आज आनंदित कर. तुझ्या साहाय्याचा मी याचक आहे. या सूकानें तुला वंदन करून यजमान हवींनीं जें इच्छितों तें मी तुझ्यापासून इच्छितों. वरुणा, तूं कोध सोडून दे. सवींनीं स्तुत्य असा तूं आहेस. तूं आमचें आयुष्य तोडूं नकोस. वरुणा! प्राकृत जनांप्रमाणें तुझे जे जे नियम आम्ही दररोज मोडतों; वरुणा, आम्ही माणसें जे नियमभंग करितों, अज्ञानानें तुझ्या धर्माचें अतिक्रमण करतों, त्या पापाबद्दल, हे देवा, तूं आम्हांस शिक्षा करूं नकोस. जेव्हां सीटें बोलणारे लोक आम्हांवर पापांचा आरोप. करतात, किंवा जेव्हां तीं पापें सरीं असतात, पण अज्ञानतः केलेलीं असतात, तेव्हां, हे देवा, त्या सर्व पापांचे बंध सेल करून सोडून टाक म्हणजे आम्ही, हे वरुणा, तुला प्रिय राहूं.)

[टीप — हा सर्व अर्थ उघड आहे. पाण्यावर हात धरून मंत्र म्हणतांना देवनांची शिक्त पाण्यामध्यें जात असून त्यानें पाणी भारहें जात असतें. हा विचार त्या वेळी मनांत ठेविला पाहिजे. 'आपोहिष्ठा' हा मंत्र म्हणतांना त्या मंत्रांत सांगितलेले चांगले गुण आपण त्या पाण्यांत बद्धमूल करीत आहों अशी भादना ठेवावी. पाण्यामध्यें ते येत आहेत अशी दृढ भावना निश्चयानें ठेविली म्हणजे पाणी त्या त्या शक्तीनीं अभिमंत्रित होतें. 'आपो वा इदं सर्वम् ' या मंत्रांत मृष्टींतील सर्व उत्कष्ट गोष्टी व त्यांचे गुण आपरूप आहेत असें म्हटलें आहे. 'इमं मे वरणं श्रुधी ' या मंत्रांत आपण चुका करीत असतों व वरुणानें त्यांचे बंध तोडावे व आपणांस

<sup>\*</sup> टीप — ग्रीक लोक ज्यास औरनांस व रोमन लोक ज्यास युरेनस म्हणत, त्यास वेदांत वरुण देव असें नांव आहे. मोठ्या विस्ताराचा (GREAT EXPANSE) —स्वगांचा—तो देव आहे असें वेदांनें मानलें आहे. तो विश्वसृष्टीचा कर्ता असून अत्युच नीतींनें व अर्पण बुद्धींनें वागण्यास त्याजकडून स्फूर्ति मिळते. तसेच सर्व पापांचा चोस्र हिशेब घेणारा तो असला तरी तो करुणायन आहे, असे वैदिक वरुणांचें वर्णन आहे.

ही माहिती भारतसमाज पूजेच्या प. वा. सी. जिनराजदासांनीं संपादिलेल्या इंग्रजी आवृत्तीचें पृ. १३ वरच्या तळ टीपेंत दिलेली आहे.

मोकळें करार्वे ही कल्पना आहे. या सर्व मंत्रांच्या अर्थांकडे मिकपूर्ण लक्ष पाहिजे.

हे सर्व मंत्र म्हरले जात असतांना विचारचित्रांत आपोद्गव्याची—अर्थात् भुवर्ली-कांतल्या द्रव्याची—विशेष भर पडते. यापूर्वी त्यांत मुख्यतः ईधर द्रव्य व मनोद्रव्य हीं असतात. ]

( वरील मंत्र म्हणतांना उत्पन्न झालेल्या शक्ति व गुण आपल्या अंतरंगांत जाऊन त्यांनीं आपण शुद्ध व्हावें, यासाठीं पुढील मंत्र सर्व म्हणतात. अध्वर्थु अभिमंत्रित जलाचें समेंवार सिंचन करतो. )

सर्वेः-ओम् प्राणापानव्यानोदानसमाना मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥

ओम् पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशा मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥

ओम् शब्दस्पर्शरूपरसगंधा मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥

ओम् मनोवाक्कायकर्माणि मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥

ओम् अन्नमय-प्राणमय-मनोमय-विज्ञानमय-आनंदमया मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥ ओम् आत्मा मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा ॥

ओम् अंतरात्मा मे शुध्यंताम् ज्यो।तिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा॥

ओम् परमात्मा मे शुध्यंताम् ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा भूयासं स्वाहा॥

( हात जोडून पुढील भाग म्हणावयाचा )

ओम् भूः। ओम् भुवः। ओम् सुवः। ओम् महः। ओम् जनः। ओम् तपः। ओम् सत्यम्। ओम् तत्सवितुर्वरेण्यम् मर्गो देवस्य धीमहि। धियो यो नः प्रचोदयात्। ओम् आपो ज्योती रसोमृतम् ब्रह्मभूर्भुवस्सुवर् ओम्॥ (अर्थ-ओम, माझे प्राण, अपान, व्यान, उदान, समान है शुद्ध होवोत. मी ज्योतिस्वरूप आहें. मी निष्कलंक व निष्पाप होवो, स्वाहा. ओम माझ्यामधील पृथिवी, आप, तज, वायु, आकाश हे शुद्ध होवोत. मी ज्योतिस्वरूप आहें, इत्यादि. ओम माझे शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध हे शुद्ध होवोत. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. ओम माझें मन, वाचा, काया, कर्म हीं शुद्ध होवोत. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. ओम माझे अन्नमय, प्राणमय, विज्ञानमय, आनंदमय (कोष) हे शुद्ध होवोत. भी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. ओम माझा आत्मा शुद्ध होवो. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. आम माझा अंतरात्मा शुद्ध होवो. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. आम माझा परमात्मा शुद्ध होवो. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. आम माझा परमात्मा शुद्ध होवो. मी ज्योतिस्वरूप आहे, इत्यादि. प्रशिल गायत्री—प्रमुख भागाचा अर्थ वर आलाच आहे.)

[ द्वीप : जलसिंचन करीत असतांना हा अन्तःशुद्दीकरणाचा माग म्हणावयाचा आहे. आपले पंचपाण, आपल्या देहांनील पृथ्वी आदिकह्वन तस्वें, आपलीं शब्द, स्पर्श वेंगेरे जाणणारीं इंद्रिंचें, मन, वाचा, किया, अन्नमयादि पांच कोश, आपला आत्मा, अंतरात्मा, परमात्मा वेंगेरे शुद्ध व्हावेत यांसाठीं हे अनेक मंत्र आहेत. हे म्हणतांना अर्थ ध्यानांन ठेवून व मनाचा निश्चय कह्वन ते ते भाग शुद्ध होत आहेत अशी निर्धाराची भावना असली पाहिजे. नुसती आपलीच शुद्धता नव्हे तर सर्वांची होत आहे हाहि विचार मनांन असावा. पूर्वींच्या मंत्रांनीं उत्पन्न झालेल्या शिक व म्हणणाराचा निर्धार या दोहोंनीं हें शुद्धिकार्य होत असतें. द्र मंत्राच्या शेवटीं मी ज्योति आहे व निष्कलंक व निष्पाप होत आहें, असें धुवपद आहे. आत्मा ही ज्योति आहे, मी ज्योति आहें, हा विचार दर धुवपद म्हणतांना मनांत निश्चयपूर्वक असावयास पाहिजे. आपल्या अंतर्यामांतील अणुरेणु सर्व निसालस

<sup>\*</sup> टीप — सूर्यांच्या द्वितीय स्वरूपा पासून (Second LOGOS ASPECT OF THE SUN) निवृत् हे प्राणाचे प्रवाह मनुष्याच्या स्थूल शरीरांतील ज्ञानतंतुंत्न वहातात व शरीर मुस्थितींत ठेवनात. जास्त तपशिलवार वर्णन लेडबीटर- कत THE CHAKRAS या पुस्तकांत दिलें आहे (जिनराजदासांचे भा. स. पूजेचे इंग्रजी आवृत्ति पृ. १४ वस्त )

शुद्ध करण्याचा मनाचा निश्रय हवा. या निश्रयाने उत्पन्न होत असलेल्या शिक आपल्या अंतर्यामांत भिनून जातात. लगेंच पुढें हात जोडून गायत्री म्हणतात व सूर्यापासून आपल्या शुद्ध झालेल्या अंतरंगांत शिक्त येते आणि तिचा अंतरंगांत परिणाम होऊन ती पुन्हा पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें सात प्रवाहांनीं बाह्रेर प्रगट होते.

पूजेचा भाग चालू असतांना बराच वेळपर्यंत एकसारसी हळूहळू विचारिचञा-मध्यें अदृश्यशक्ति ओतली जात असते; आणि त्याची परमावधि पुढील तेजोद्देवतांच्या आवाहनांत होते. इतका वेळ अप्रिदेवता व वरुणदेवता यांचें आवाहन झालें. त्याचा परिणाम मुख्यतः भूलोक व भुवलोंक यांवर होतो. पुढील तेजोदेवतांच्या आवाहनमंत्रांच्या वेळी भुवलोंकातील कार्य पुरें होऊन स्वलोंकांतील कार्यास सुरुवात झालेली असते. ]

### (६) तेजो देवताः

(पुर्वाल मंत्र म्हणत असतांना अध्वर्यु समईनें निरंजन लावितो. )
अध्वर्युः—आम् आसत्येन रजसा वर्तमानो
निवेशयन्नमृतं मत्यें च।
हिरण्ययंन सविता रथेना
ऽऽ देवो याति भ्रवना विपश्यन् ॥ ऋग्वेद १-३५-२ उद्वयं तमसस्परिपश्यन्तो ज्योतिष्ठत्तरम् ।
देवं देवत्रा सूर्यमगन्म ज्योतिष्ठत्तमम् ॥ ऋग्वेद १-५०-१ उद्घ त्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः
हशे विश्वाय सूर्यम् ॥ ऋग्वेद १-५०-१ चित्रं देवानामुदगादनीकं
चश्चर्मित्रस्य वष्ठणस्याग्नेः।
आप्रा द्यावापृथिवी अंतरिक्षं
सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुषश्च ॥
ऋग्वेद १-११५-१-ते सं. १-४-१४

सर्वे-ओम् आई ज्वलित ज्योतिरहमस्मि। ज्योतिर्ज्वलित ब्रह्माहमस्मि। योऽहमस्मि ब्रह्माहमस्मि। अहमस्मि ब्रह्माहमस्मि। अहमेवाहं मां जुहोनि स्वाहा॥ (महानारायणोपनिषत् ५)

( अध्वर्युं या वेळीं निरंजनांनील ज्योति चिमस्यानें उचलून समईतील मूळ ज्योतीस मिळवितो.)

सर्वे-ओम् भः ओम् सुवः । ओम् सुवः । ओम् महः । ओम् जनः । ओम् तपः । ओम् सत्यम् । ओम् तत्सवितुर्वरेण्यम् भर्गो देवस्य धीतिहि । धियो यो नः प्रचीदयात् । ओम् आपी ज्योती रसोमृतम् ब्रह्म सुर्भूवः सुवर् ओम् ।

( अर्थ-अंतराळांतून पुढेंमागें प्रवंश करणारा व मर्त्य आणि अमर्त्य यांस चेतन्य देणारा सिवितृदेव सोन्याच्या रथांतून भुवनांची पहाणी करीत जातो. तमाच्या वरून या उत्तम ज्योतीला पहाणारे आम्ही या सिवितृदेवाचें, या उत्तम ज्योतीचें अंतस्थ स्वरूप जाणून घेऊं. या सिवत्याला त्याचे किरण वर उंच धरतात. अशाकरितां कीं, तो सूर्य सर्वांस दिसावा. देवांचें हें आनंददायक बिंव उगवलें आहे. भित्र, वरुण व अभि यांचा तो डोळा आहे. पृथ्वी, स्वर्ग व मधील अंतरिक्ष हीं त्यानें मरून टाकिलीं आहेत. सूर्य हा चराचर जगताचा आत्मा आहे.

ही ज्योति धगधगीतपणें ज्वलन करीत आहे. मी ज्योति आहें. ज्योति ज्वलन करीत आहे. मी ब्रह्म आहें. जो मी आहें तो ब्रह्म आहे. ब्रह्म मी आहें. मी स्वतः माझें आत्मसमर्पण करितों. )

पुढील भागाचा (ओम भू: इत्यादि गायत्रीचा ) अर्थ पूर्वी दिला आहे.

[टीप—हे मंत्र सूर्योदयाच्या वेळचे आहेत. सूर्य नुकतांच उगवत आहे हैं मंत्र म्हणणारा बघत आहे. आनंद्पूर्ण अंतःकरणानें व हृद्य उचंबहून थेऊन कवीच्या दृष्टीनें तो जगाची पाहणी करणाऱ्या, सोन्याच्या रथांनून जाणाऱ्या सूर्यविंबाकडे पाहात आहे. हा मंत्र म्हणतांना माणसानें क्षणभर कवि बनलें पाहिजे. सर्यांच्या अंतर्यामीं मणीचा अधिपति जो ईश्वा तो आहे अभी त्याची

भावना असर्ली पाहिजे. जमत असेल तर पूजा अशा वेळीं केली पाहिजे की या मंत्राच्या वेळीं सूर्य वर थेतांना दिसेल. सूर्य हा थेथें तेजोदेवतांचा प्रतिनिधि होय.

शेवटीं तेज, ज्योति, म्हणजे मी स्वतः होय असे सांगणारा मंत्र आहे व तो म्हणतांना मी स्वतः ज्योतिस्वरूप आहे, हा विचार मनांत टेविला पाहिजे. चा मंत्राच्या पारंभीं समईपासून निरंजन लावितात. त्या ईश्वरी तेजापासून आपण निघालों आहें याची आठवण करण्यासाठीं हा भाग आहे. पुढें निरंजनाची वात समईच्या वानीशीं एकरूप करतात. आपण शेवटी त्या ईश्वरी ज्योतींत जाणार आहें याची आठवण करावी यासाठीं ही किया आहे. अर्थातच या कियांच्या वेळीं त्या त्या गोधींचें माणसानें स्वतःस स्मरण करून दिलें पाहिजे.

पुनः गायत्री म्हणण्यांत येते. वरील मंत्रांनं जी शक्ति उत्पन्न झालेली अमते ती गायत्रीच्या कियेनें अंतरंगांत भिनते. गायत्रीची अदृश्य क्रिया कोणती तें वर आलेंच आहे.]

# (७) ध्यानम्

(तारांत कापूर लावून सर्व मंडळी उभ्याने पृढील शिवस्तृतीचे मंत्र म्हणतात )
सर्वे-ओम् सहस्रशीर्षा पुरुषः । सहस्राक्षः सहस्रपात् ।
स भूमि विश्वतो वृत्वा । अत्यतिष्ठदशांगुलम् ॥
पुरुष प्वेदं सर्वम् । यद्भूतं यञ्च भव्यम् ।
उतामृतत्वस्येशानः । यद्भेनातिरोहति ॥
पैतावानस्य महिमा । अतो ज्यायांश्च पूरुषः ।
पूर्वेंऽस्य विश्वाभूतानि । त्रिपादस्यामृतं दिवि ॥ ऋषेद १०-९
ओम् तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः ।
दिवीव चक्षुराततम् ॥
तद्विपासो विषन्यवो जागृवांसस्समिन्धते ।
विश्लोर्यत्परमं पदम् ॥ ऋ. १-२२-२०-२१

ओम् नमस्तेअस्तु भगवन् विश्वेश्वराय महादेवाय त्रयंबकाय त्रिपुरातकाय त्रिकाम्निकालाय कालामिषदाय नीलकंठाय मृत्युंज-याय सर्वेश्वराय सदाशिवाय श्रीमन्महादेवाय नमः॥ (तैतिरीय आरण्यक ४–२८–१)

(अर्थ-ओम् पुरुषाला हजार मस्तकें, हजार डोळे व हजार पाय आहेत. तो सर्व भूमीला व्यापून वर दहा आंगुळें उरलेला आहे. हें जें सर्व आहे, जें उत्पन्न झालेलें आहे व जें पुढें उत्पन्न होणार आहे, तें सर्व पुरुष आहे. तो अमृतत्त्वाचा स्वामी आहे आणि जें जें अन्नानं वाढतें त्याचाही स्वामी आहे; इतका त्याचा महिमा आहे. याच्यापेक्षांहि तो अधिक थोर आहे. त्याचा पाव भाग महणजे सर्व भृतें होत. बाकीचे तीन भाग अमर असून उच्चलोकांत आहेत. तें विष्णूचें परमपद आहे. स्वर्गलोकांत विस्तृत असा डोळा जसा असावा त्याप्रमाणें ज्ञानी लोक त्यास सदा पाहात असतात. शहाणे, भिक्तमान्, जागृत असलेले लोक विष्णूचें तें जें परमपद त्याचा जयजयकार करितात. ओम भगवान् विश्वेश्वराला, महादेवाला, ज्यंबकाला, त्रिपुरान्तकाला, त्रिकाभिकालाला, कालाभिकदाला, निलकंटाला मृत्युंजयाला, सर्वेश्वराला, सदाशिवाला, श्रीमन्महादेवाला नमस्कार असो.)

(कापुराच्या ज्योतींचें ताट मर्वाममोर फिरवितान व प्रत्येकज्ण न्या ज्योतींवर हान धरतो. मग सर्व जमलेल्या मंडलीमध्यें एक फुलाची परडी फिरविली जाते. तींन्न प्रत्येकजण एकदोन फुलें घेनो व पुढील नारायण (विष्णु) स्नृतींचा मंत्र म्हणण्यांत येतो.)

#### ध्यानम्

( पुष्पांजििः )

सर्वे-ओम् सहस्रशीर्षं देवं विश्वाक्षं विश्वशंभुवम् विश्वं नारायणं देवमक्षरं परमं पदम् ॥ १ ॥ विश्वतः परमं नित्यं विश्वं नारायणं हरिम् । विश्वमेवेदं पुरुषः तद्विश्वमुपजीवति ॥ १ ॥ पतिं विश्वस्यात्मेश्वरं शाश्वतं शिवमच्युतम् ।
नारायणं महाज्ञेयं विश्वात्मानं परायणम् ॥ ३॥
नारायणः परं ब्रह्म तत्त्वं नारायणः परः ।
नारायणः परो ज्योतिरात्मा नारायणः परः ॥ ४ ॥
नारायणः परो ध्याता ध्यानं नारायणः परः ॥ ४ ॥
यच्च किंचिज्जगत्सर्वं दृश्यते श्रूयतेऽपि वा ।
अंतर्बहिश्च तत्सर्वं त्याप्य नारायणः स्थितः ॥ ६ ॥
अनंतमन्ययं कविं समुद्रेन्तं विश्वशंभुवम् ।
स ब्रह्मा स शिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः स्वराट् ॥ ७ ॥
(महानारायण उपनिषद्)

ओम् तद्बह्म । ओम् तद्वायुः । ओम् तदातमा । ओम् तत्सत्यम् । ओम् तत्सर्वम् । ओम् तत्पुरोर्नमः ॥ अंतश्चरति भूतेषु गुहायां विश्वमूर्तिषु । त्वं यज्ञः त्वं वषट्कारः त्विमन्दः त्वं षदः त्वं विष्णुः त्वं ब्रह्मा त्वं प्रजापतिः । त्वं तदाप आपो ज्योती रसोमृतं ब्रह्म भूर्श्वसुवर् ओम् ॥

> ओम् ऋतं सत्यं परं ब्रह्मं पुरुषं कृष्णिपंगलम् । ऊर्ध्वरेतं विरूपाक्षं विश्वरूपाय वे नमः॥ (येथे सर्व मंडळी एकानंतर एक अशीं कुलें वाहतात)

अर्थ—हे! सहस्रमस्तकें असणाऱ्या व सर्व विश्वाला पाहाणाऱ्या देवा, सर्वास आनंद देणाऱ्या विश्वरूपा, नारायणा, देवा, अक्षरा, परमपदा! सर्वाहून श्रेष्ठ, नित्य असलेल्या व विश्वांत भरून राहिलेल्या नारायणाची, हरीची, मी उपासना करितों. विश्व म्हणजेच पुरुष आहे व त्या पुरुषामुळें विश्व जिवंत असतें. विश्वाचा पति, स्वतःचा ईश्वर, शाश्वत, शिव व अच्युत, नारायण, ज्ञेयामध्यें सर्वात मोठा, विश्वाचा आत्मा व सर्वश्रेष्ठ निवासस्थान असा जो, त्याची मी उपासना करितों. नारायण परब्रह्म होय; नारायण परमतत्त्व होय; नारायण परमज्योति होय; नारायण परमातमा होय; नारायण हा मोठा ध्यान

करणारा होय, नारायण हैं मोठें ध्यान होय. जें जें जगत् दिसतें वा ऐका नयास येतें त्या सर्वीस नारायण आंतबाहेर व्यापून राहिलेला असतो. हा जो अनंत, अव्यय, ज्ञानी, जीवनसागराच्या पलीकडचा कांठ वा विश्वाच्या सुलाचा झरा, तोच ब्रह्मा होय, तोच शिव होय, तोच हिर होय, तोच इंद्र होय; तो अक्षर आहे, सर्वधा स्वयंप्रकाश आहे.

ओम्! तो ब्रह्म आहे, तो वायु आहे, तो आत्मा आहे, तो सत्य आहे, तो सर्व आहे. त्या मोठ्या देवाला माझा नमस्कार असो.

तो सर्व पदार्थीमध्यें भूतांच्या अंतर्यामीं हृदयगुहेंत फिरतो. तूं यज्ञ आहेस, तूं वषट्कार आहेस, तूं इंद्र आहेस, तूं रुद्र आहेस, तूं विष्णु आहेस, तूं ब्रह्मा आहेस, तूं प्रजापित आहेस, तूं तें आहेस.आप, ज्योति, रस, अमृत, ब्रह्म, भूलोक, भुवलोंक व स्वलोंकआहेस. ओम तूं खरें आहेस, सत्य आहेस, परब्रह्म आहेस, कृष्णवणीं व पिंवळा आहेस, सदा ब्रह्मचारी आहेस, विविध दृष्टींचा आहेस, विश्वरूप आहेस, तुला नमस्कार असो.)

[ टीप—हे सर्व वर्राल मंत्र ध्यानाचे आहेत. ते म्हणतांना ईश्वराचें मनांत ध्यान करणें जहर आहे. वर्राल मंत्राचे दोन माग पडतात. कापराचें तवक फिरविण्या-पूर्वीचे शिवस्तृतींचे मंत्र व तवक फिरवृन झाल्यावर मंडळींनीं फुलें घेतल्यावरचे नारायण (विष्णु) स्तृतींचे मंत्र. दोन्हीं मंत्र, ईश्वराचें वर्णन करितात. ते भिक्तपूर्ण अंतःकरणानें म्हटले पाहिजेत. ईश्वराची स्तृति म्हणत असतांना मंत्राच्या अर्थाकडे सहृद्यपणानें लक्ष्म लाविलें पाहिजे. अशा रीतींनें भिक्तभावानें ते मंत्र म्हटले म्हणजे आरंभीं विचारचित्राच्या वरच्या भागांत, चित्रांत दासविल्याप्रमाणें, मनोरा उत्पन्न होतो. मंत्रांतील शिवाचीं नांवें घेत असतांना एक नीलवणीं देव गामाऱ्यांत वेदींवर आसनमांडी घालून बसतो. सोवतच्या चित्रांतील गामाऱ्याचा भाग अगदीं काळा झालेला आहे. अर्थात् त्यामुंळ त्या देवाचें चित्र तेथें दासवितां आलेलें नाहीं. पुढें कापराचें तवक फिरविलें जातें. त्या वेळीं कापराच्या ज्योतींतून येणारी शक्ति प्रत्येक माणसानें आपल्या हाताच्या बोटांनीं शोषुन घ्यावयाची असते. अर्थात् माणसानें आपण शक्ति शोषींत आहों, अशी भावना ठेविली पाहिजे. फुलें वांटल्यावरच्या मंत्राच्या वेळींहि भक्तिरसानें मन भरलेलें पाहिजे. त्या वेळीं विचार-

चित्राचा मनोरा व छत यांमध्यें शक्ति भरत असते व नकशी वंगेरे भूषणांनीं तें चित्र अलंकत होतें. फुलें मस्तक विनम्न करून वहावयाचीं असतात. त्या वेळीं मनांत पूर्ण भक्ति पाहिजे. फुल म्हणजे मी स्वतः होय व मी स्वतःला, आपल्या सर्वस्वाला ईश्वरापंण करीत आहें, अशी भावना पाहिजे. असे करतांना समईतील ज्योतींतून अदृश्य पेरणा नियून ती प्रत्येक उपासकाच्या अंगांत शिरते व आध्यात्मिक सामध्ये व धेर्य हीं त्याच्या अंगांत त्यामुळें सरोसरीच प्रेरित होतान, व तो शेवटचा प्रसाद घेण्यास प्राप्त होतो.

कापुराचें तबक फिरविण्याच्या पूर्वीच्या मंत्रांत आरंभी पुरुषमूक्त आहे. त्याचा अयं कवीच्या दर्शनें केला पाहिजे. नीरस पांडित्यानें अर्थ केल्यास रसहानि होईल. पुरुषास हजार डोले, हजार मस्तकें आहेन, याचा शब्दशः अर्थ करणें वेडेपणाचें आहे. नो सर्वसाक्षी, सर्वज्ञ, मर्वसमर्थ आहे हें सांगण्याचा हा काव्यमय प्रयत्न आहे. अर्थात् पुरुषसूक्ताचा हा भाग म्हणतांना प्रतिभा मोकळी सोडली पाहिजे. तरच या मंत्रांत भिक्तस थबथबेल. पुढे शिवाचीं नांवें आहेन. हे सर्व मंत्र बह्मा, विष्णु व शिव या त्रयोंपेकीं शिवाला अनुलक्ष्त्न आहेन अशी भावना ठेवावी. शिवशक्ति पकट करणारा या पृथ्वीवरील मर्वीत मोठा विद्यमान अधिकारी म्हणजे भगवान् सनत्कुमार होय, हींहि भावना मनांत असावी. पृथ्वीपुरना विचार केल्यास सनत्कुमारांचाहि मूश्म कोष सर्व पृथ्वीस व्यापून स्वर्ग लोकांन दशांगुळें उरलेला आहे.

फुर्ले वांठल्यावरचे मंत्र विष्णृस अनुलक्ष्म्न आहेत. त्या दिशेचे पृथ्वीवर्राल सर्वात मोठे अधिकारी म्हणजे भगवान् बुद्ध व भैनेय हे होत. विष्णृच्या बरोबर त्यांचाहि विचार त्या मंत्रांच्या वेली मनांन ठेवावा. भगवान् मैनेय हे सध्यांचे विद्यमान जगद्गुरु व भगवान् बुद्ध हे त्यांच्या पूर्वीचे जगद्गुरु होत. जगांतील अनेक धर्म त्या दोघांनींच स्थापिलेले आहेत. बुद्धांनी पूर्वीच्या एका जन्मीं व्यास म्हणून येऊन हिंदुधमांची प्राणप्रतिष्ठा केली, आणि भैनेयांनीं गोकुळांत श्रीरुष्ण म्हणून येऊन हिंदुधमांची उज्वलता आणिली. आज सनत्कुमार व भैनेय आपल्या पृथ्वीवर सदेह जीवमान आहेत.

. वरील मंत्रांत जी प्रारंभी पुरुषमूक्तानंतर शिवाची नांवें आली आहेत त्या प्रत्ये-कामध्यें विशेष असा अर्थ असून तो कित्येक पौराणिककथांत कमीअधिक स्पष्टपणार्ने सांगण्यांत आलेला आहे. विश्वेश्वर व सर्वेश्वर ही नांवें महादेव व सनत्कुमार या

दोघांसिह लागतात. सनत्कुमार हे पृथ्वीवरिल सर्व उत्क्रान्तीचे स्वामी आहेत. • च्यंबक याचा अर्थ तीन नेत्र असणारा असा आहे. सनत्कुमारांच्या जन्माच्या अगोद्र शिव तप करीत असतांना देवांनी शिवाच्या हृद्यांत कामवासना उत्पन्न करण्यासाठीं मद्नाची योजना केली होती. त्या वेळी शिवानें तिसरा नेत्र उघड़न मदनाचें भस्म केंलें, या कथेस अनुलक्षून हें विशेषण आहे. देहात्मारूपी दैत्यांनीं जडदेह, वासनादेह, व मनोदेहरूपी जे तीन किल्ले ( त्रिपुर ) बांधिले होते, त्यांचा नाश जीवात्म्यांतून येणाऱ्या शिवानें एका बाणानें केला अशी जी कथा आहे तीस अनुलक्षून, त्रिपुरांतक हैं नांव आहे. शिव हा अंतरगांतील सर्व किल्मिप जाळणारा असल्यामुळे त्यास कालाग्निरुद्र असे नांव आहे. समुद्रमंथनाच्या वेळी हालाहाल पिऊन कंटास निकेपणा आल्याची गोष्ट नीलकंट या संज्ञेंत गर्भित आहे. ईश्वर स्वतःच्या अंतरंगांत, असत् आणि पाप, पचवुं शकतो हैं दासविण्याचा त्या गोर्टीचा कटाक्ष आहे. पुरुषाला रुष्णिपंगल म्हणजे रुष्णवणी व पिंवजा वा दोयांचें मिश्रण असें म्हरहें आहे. अद्वैतापासून द्वैत व्यक्त होऊन ह्या हंद्राचे पुरुपप्रकृति नामक दोन भाग निर्रानिराळे ओळखुं येण्याच्यापूर्वी ते दोन्ही परम्परान मिसळून परब्रह्मांत लीन होते, द्वंद्वातीत स्थितींत होते. या दोहींचं मिश्रण दाखविण्यासाठीं रुष्णिपंगल काळं-पिवळं असं वर्णन आहे. ]

## (८) नैवेद्य

(अध्वर्युं बसून तीर्थाच्यावर आपला हान धरतो व सर्व पुढील मंत्र म्हणतात.)

सर्वे — ओम् भूः भुवः सुवः। ओम् तत्सवितुर्वरेण्यम् भर्गा देवस्य धीमहि। धियो यो नः प्रचोदयात्॥ देव सवितः प्रसुव॥ सत्यं त्वर्तेन परिषिचामि॥ ओम् प्राणाय स्वाहा। ओम् अपानाय स्वाहा। ओम् व्यानाय स्वाहा। ओम् उदानाय स्वाहा। ओम् समानाय स्वाहा। ओम् ब्रह्मणे स्वाहा॥

सर्वे—ओम् ब्रह्माणि म आत्माऽमृतत्वाय ॥

<sup>9</sup> दीप-श्री. जिनराजदास हे भा. स. पूजेच्या आपल्या इंग्रजी आवृत्तीत पृ. १८ वरील टीपेंत म्हणतात की "रुष्ण पिंगल पुरुष" म्हणजे सर्व अंधकार नाहींसा करणारा-सोनेरी वर्णांचा विश्व-पुरुष (Cosmic MAN) होच.

#### (नंतर तीर्थ वांटण्यांत येतें. \*)

( अर्थ — हे दैनी सवित्या ! तूं येथें जनमास ये हे सत्या, तुला मी कताचें ( खन्याचें ) परिसिंचन करतों. प्राणालाहि आहुति देतों. अपानालाहि आहुति देतों. व्यानालाहि आहुति देतों. इत्यादि इत्यादि ओस् मात्रा आत्मा ब्रह्माशीं एकरूप होऊन अमृतत्व संपादन करों )

[ टीप —या वेळीं हा सर्व भाग हरू म्हणतात, मोठ्यांनें म्हणत नाहींत. तिचा पूर्वीमारसा परिणाम होतो. पण या वेळीं आनंद, स्वास्थ्य व शांति या गुणांची त्यांत आणमी भर पडते. गायत्रीच्या वेळीं पाण्यावर अध्वयूंनें हात धरलेला असतो आणि तमाच पाण्यावर हात ठेवून ' सूर्यां, तूं या पाण्यांत ये ' असें तो म्हणतो. ' सत्यं-त्वर्तेनं ' या मंत्रांनें तें तीर्थ अंतरंगदृष्ट्या सर्व इतर पदार्थीपासून वेगळें करण्यांत येतें. नंतर 'प्राणाय स्वाहा, ' ' अपानाय स्वाहा ' या मंत्रांनीं तें आपण ईश्वरार्पण करितों. दरवेळी अंतरंगाच्या भूमिकेवरील शाकि येते आणि पाण्यांत राहते.

पण हें मर्व धडपणें होण्यास सर्वांच्या मनांत श्रद्धा व निर्धार हीं पाहिजेत व त्या त्या गोशी होत आहेत असा जोराचा विचार मनांत पाहिजे. प्रत्येकास तीर्थ देतांना आपण ईश्वरी सामध्ये वांशीत आहों अशी देणाराची भावना पाहिजे. तीर्थे घेणाराचें घेतेवेळीं 'बह्मिण म आत्मा अमृतत्वाय।' हा मंत्र मनांत म्हणून आपण ईश्वराचे अमृतत्वाशीं एकस्प होत आहों असा निश्चय केळा पाहिजे; आपण पाण्यांतून त्याची शिक आपल्या अंतरंगात घेत आहों हा विचार त्यानें आपल्या मनांत ठेविळा पाहिजे.

हा प्रसाद घेण्याची तयारी म्हणून फुलें वाहण्याच्या वेळीं समईच्या ज्योतींतून एक प्रकारची शक्ति उपासकाच्या अंतरंगांत शिरते, असें वर म्हटलेंच आहे. तो

\*टीप—प. वा. श्री. सी. जिनराजदास (माजी अध्यक्ष थिऑसॉफिकल सोसा-यटी) यानी रचिलेल्या दि रिच्युअल ऑफ दि मिस्टिक स्टार-या विधीच्या शेवटच्या भागांत जमलेल्या मंडळीस प्राचीन हिंदुपद्भतीस अनुसद्धन तीर्थ वांटण्यांत थेतें. त्या विधीत भाग घेणाऱ्या मंडळींनीं बंधुभावानें सर्वांशीं वागण्याचा निश्चय केल्याचें तीर्थपाशन हें योतक आहे, असे तेथें मानलें आहे. हा विचार याही पूजेंन भाग घेणाऱ्यांनी लक्ष्यांत टेवण्यासारसा आहे. पहा MEANING AND PURPOSE OF THE RITUAL OF THE MYSTIC STAR पृ. ७ आवानि १९४५. भाग नीटपर्णे केल्यास तीर्थोदक घेतांना तिला पूरक अशी शाकि त्यांच्या अंत-रंगांत शिरते. स्थिरपणा, शांतपणा, समतोलपणा वगेरे गुण ती उत्तेजित करने.

हैं झाल्यावर ज्या विचारचित्राची येथवर कमानें बांधणी होऊन तें चेतन्यानें भारण्यांत आहें तें मोडून टाकून त्यांतील सर्व शक्ति समोंवतालच्या प्रदेशावर सोडण्यांत येते. या क्रियेस दिग्विमोक म्हणतात. दिग्विमोक म्हणजे पूर्वी दिग्बंध केला होता तो मोडणें. तो आतां यानंतर करावयाचा असतो.]

## (९) दिग्विमोकः

अध्वर्युः — मूर्श्ववस्सुवर् ओम् (इतिदिग्विमोकः) ( अर्थ-शब्द उघड आहेत. )

[ टीप—शक्तिसंचय करण्यासाठीं विचार-चित्राची बांधणी करण्यांत आर्छी होती. ती शिक्त सर्वत्र पसरण्यासाठीं त्या विचारचित्राचे बांध मोडावे लागतात. ते वरील मंत्र म्हटला म्हणजे मोडले जातात. हा ईश्वरी प्रसाद—ही शिक्त—चोेफेर पमरविण्यासाठीं पुढील आशीर्वाद अध्वर्युं म्हणतो; त्या वेळीं सर्व उमे राहतात. अध्वर्यूनें हात वर करणें।]

## (१०) आशीर्वादः

अध्वर्युः—ओम् ऋध्यास्म ह्न्यैर्नमसोपस्य
मित्रं देवं मित्रधेयं नो अस्तु।
अनूराधान् ह्विषा वर्धयन्तः
शतं जीवेम शरदः सवीराः॥
सर्वे—ओम् तच्छंयोरावृणीमहे। गातुं यज्ञाय।
गातुं यज्ञपतये। देवीः स्वस्तिरस्तु नः।
स्वस्तिर्मानुषेम्यः। ऊर्ध्वं जिगातु मेषजम्
शं नो अस्तु द्विपदे। शं चतुष्पदे॥
ओं शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥
ओम्—सर्वे वै सुखिनस्सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः।
सर्वे मदाणि पश्यन्तु न कश्चिद्दुःखभाग् भवेत्॥
ओम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥

( अर्थ — अध्वर्युः – आहुति देत व नमस्कार करीत आम्ही ईश्वराजवळ जात आहों. म्हणजे ईश्वरासारसे होत आहोंत. आम्हांस समृद्धि असो.

सर्वे-ओम् तत्सद्ब्रह्मार्पणमस्तु।

मित्रदेव व मित्रत्वाचा आधार आम्हांस मिळो. देवांचा प्रसाद आमच्या आहुर्तीनी वाढो व जे जीवनमुक्त वीर आहेत, त्यांच्या समागमांत आमचें शंभर वर्षे आयुष्य जावो.)

(सर्व)—यज्ञाकरितां व यज्ञपतीकरितां सूक्तें म्हणण्यासाठीं आम्ही तो प्रसाद मागतों. तो देवी प्रसाद आम्हांस मिळो. सर्व माणसांस सुख लाभो. तो प्रसाद पसरत वर जावो. द्विपाद व चतुष्पाद यांना सुख असो. ओम शान्तिः शान्तिः शान्तिः। ओम सर्व लोक सुखी असोत, सर्व लोक निरोगी असोत. सर्वीस चांगलें दृष्टीस पढो. कोणीही दुःखी न होवो ! ओम शान्तिः शान्तिः शान्तिः।

#### (सर्व)—हें सर्व ब्रह्मार्पण असो.)

[टीप—अदृश्य प्रसाद सर्वत्र पसरावा यासाठीं हे मंत्र आहेत व सर्वानी मृत्वीं असावें हा त्यांतील मुख्य भाग आहे हैं उघड आहे, 'शतं जीवेम शरदः सवीराः' येथार्यंतचा भाग उपासनेसाठीं जमलेल्या लोकांस अनुलक्ष्म आहे. त्यापुढील मंत्र आसमंतातच्या प्रदेशांतील सर्व जीवांसाठीं आहे. हे सर्व मंत्र निर्धारपूर्ण मनानें व सर्वास हितकर असा ईश्वरीं प्रसाद सर्वत्र पसरत आहे, अशा भावनेंनें म्हणावयास हवेत. नुसत्या माणसांकरितांच तो प्रसाद नाहीं; द्विपाद, चतुष्पाद वंगेरे शब्दांवहन तो सर्व जीवांसाठीं आहे हैं ध्यानांत येईल. ज्यांस असल्या साहाय्याची अपेक्षा आहे, जे अडचणींत आहेत अशा विशेष व्यक्तींची मनांत आपण या वेळीं आठवण केल्यास व त्यांस साहाय्य करण्याचा मनानें निर्धार केल्यास तें साहाय्य त्यांना या प्रसंगीं जाऊन पोहोंचतें.

ही शक्ति सरोसरीच सर्वत्र पसरते. ती शान्तिदायक असते. हिंदुस्थानाला असत्या शान्तिदायक शकीची फार जहूर आहे. ती पसरणारीं जिवंत पूजास्थानें सर्व हिंदुस्थानमर ठिकठिकाणीं जर स्थापिलीं गेलीं व त्या केंद्रांतून रोज अशा शक्तींचा सर्वभर वर्षांव झाला तर त्याचा मोठा परिणाम होईल व लोकांमधील भेद व द्वेष कमी हो ऊन हिंदुस्थानास आपली भावी जगांतील भूमिका नीटपणें घेण्यास सोपें होईल.

वर आलेल्या या पूजाविर्धावह्नन त्याचें रहस्य लक्षांत चेईल. त्यांतील मंत्र व विधि सर्व जुने आहेत. पण पूजाविर्धाच्या भागांची रचना नवीन आहे. अदृश्य भूमिकेवर काय काय परिणाम होतात हें पाहूनच हा विधि रचण्यांत आलेला आहे. न्याची नीट व सांगोपांग कल्पना वर्राल तपशिलावरून कोणासिह थेईल. या पूजेचे दें न हेतु आहेत. एक उपामकांस पुनीत करून त्यांस उत्क्रान्तिमार्गावर पुर्वे जाण्यासाठी योग्य नी आध्यात्मिक प्रेरणा देणें. दुसरा, समोंवतालच्या प्रदेशावर योग्य दिशेचा आध्यात्मिक परिणाम करणें. अर्थात् या विधीत उपासकाचा फायदा आहे, आणि समोंवतालीं राहणाऱ्या सर्व जीवांचा आध्यात्मिक दृष्ट्या फायदा आहे. अर्थात् हा विधि नेमानें व पुन. पुनः केल्यास त्याचा एकंद्र परिणाम पुष्कळच होईल.

माणसामाणसांच्या मनोवृत्ति वेगवेगळ्या असतात. कांहीं मनोवृत्तींच्या माणसांना निरानिराळ्या विधींन स्वभावतःच आनंद व उल्हास वाटतो. कांहींम विधि व संम्कार यांची गोडी मुळींच वाटत नाहीं. हा सर्व प्रकृति-भेदाचा खेळ आहे. माणसाच्या वृत्ति निरानिराज्ज्या असतातः, पण त्या निरानिराज्ज्या आहेत यावहृत एकाची किंमत कमी व एकाची जारती अमा त्याचा अर्थ नाहीं. ज्याची जशी वृत्ति असेल त्या मार्गानें त्यानें स्वतः जाणें त्याम मर्वात मोपें व हितकर असतें. अर्थात् ज्यांचा ओढा संस्कार व विवि यांजकडे स्वभावतःच आहे त्यांस या पूजाविधीचा मर्वात अधिक फायदा होईल. हा विधि इतर विधींसारला नमून त्यांतील निरनिराज्या भागांत एकसू श्रीपणा आहे, आणि सूश्मदृष्टीच्या संशोधनामुळे त्या विधीपामून कोणते परिणाम होतात ते समजन्यामुळे हा विधि आंधळेपणाने करण्याची आवश्यकता नाही. त्याचे योग्य परिणाम सर्ध हवे असतील तर तो नीट समजन घेऊन केला पाहिने. तो नीट करण्यास त्याची चांगलीच संवय करावी लागेल. रिकरिकाणी थोग्य ती मनाची भावना ठेवणें, मंत्रांचा अर्थ मनांत आणणें. स्वच्छता सर्वत्र ठेवणें, सर्व बारीक गोष्टीहि अगदीं नीटसपणें करणें, सर्वानीं एका मुरांत मंत्र म्हणणें या गोशी नित्य परिपाठाशिवाय नीट साधणार नाहींत. पण ज्याची मनोरचना विधीस अनुकूल असेल अशा माणसाने सारला प्रयत्न ठेविल्याम या विधीपासून त्यास अधिकाधिक आनंद व समाधान हीं वाटतील व स्वतःचें हिन आणि लोकसंग्रह साधता थेईल. ज्या मंडलींस स्वभावनःच संस्कारांची गोडी नमेल त्या मंडळिस इतका उपयोग या विर्धापासून न झाला तरी त्यांसिह बराच उपयोग होईल यांत शंका नाहीं. त्यांनींहि या विधींत भाग घ्यावा आणि हें वैयक्तिक आणि सार्वजनिक कार्य आहे हें त्यांनींहि लक्षांत असूं द्यावें. त्यांचा स्वतःचा मार्ग जर्रा विधि व संस्कार यांच्या दिशेनें जाण्याचा नसला नरी नो नैसर्गिक असा उत्क्रांतिमार्ग आहे हैं ओळखून ते त्या मार्गाविषयीं योग्य नो आद्रमाव ठेवितील व शक्य तर त्या विधीस स्वतःचें साहाट्यहि देतील अशी आशाः करणें गैरवाजवी होणार नाही.]

#### भारत समाजीय सामुदायिक पूजेची आवश्यक सामुमी

- (१) चांदीची अगर पितळेची समई;
- (२) दोन स्टुलें; एक १·।·×१·।·×१·। फूट व दुसरें सुमारें निम्या उंचीचें;
- (३) एक होमपात्र व तें ठेवण्याकरितां एक थाळी;
- (४) एक धुपाटणें व त्याच्या सालील एक थाळी;
- (५) एक मंजुळ आवाजाची लहान घंटा;
- (६) एक पंचारती किंवा निरांजन व न्याचे खालील एक तबक अगर ताम्हण,
- (७) समईत व निरांजनांत फुलवाती व तूप;
- (८) एक लहानसा चिमटा;
- (९) दोन चांदीचीं फुलपात्रें अगर पेले-एकावर तबकडींचें झांकण व एक पळी;
- ( १० ) एक पळीपंचपात्र व ताम्हण;
- (११) एक तांब्या;
- ( १२ ) एक तबक फुलें ठेवण्यास व तबक ठेवण्यास लहानसें स्टूल;
- (१३) एक पूजेची परडी किंवा तबक व त्यांत (चंदन) काटक्या अगर साळप्या अगर भुस्सा;
  - (१४) ऊद्-कापूर-काड्याची पेटी;
  - ( १५ ) धुपाटण्यांत अगर होमपात्रांत निखारे;
- (१६) फुर्छे—जमलेल्या मंडळीस मंत्रगुष्पांजलीकरतां वांटण्यास व समई समोवतीं ठेवण्यास;
  - ( १७ ) दोन आसनें व दोन, हात पुसण्याकरितां, रुमाल;
  - ( १८ ) मंडळीस बसण्यास ासनं किंवा सत्रंजी;
  - ( १९ ) स्वच्छ व शांत स्थळ;
  - (२०) आचार्य ( अध्वर्युं ) पूर्वाभिमुखी;
  - (२१) आचार्यासमोर बसणारा मद्तनीस.

# भारत समाजाचे विद्यमाने पुढील पुस्तकांचें प्रकाशन करण्यांत आलें आहे:—

- (१) भारत समाजीय नित्यपूजाविधानम्—मूळ संस्कृत संहिना, तिचे रोमन लिपीत रूपांतर—डॉ. कुन्हनरा नाकृत शब्दशः इंग्रजी भाषांतर व टीपासह—हक्षीं दुर्मिळ—किमत
- (२) **भारत समाजीय नित्यपूजाविधानम्**नतेलगू लिपीत— नेलगू भाषांतर व टीपासह-किं.
  - ( ३ ) Abridged Daily Practice কিদন
- (४) उपनयन-विवाह-प्रयोग-साध्या स्वरूपांत देवनागरींत मूळ संहिता व तिचें इंग्रजी भाषांतर किं.
- (५) **भारत समाजीय नित्यपूजाविधानम्**-मूळ संस्कृत संहिता -हिंदीभाषांतर,-टीपा व प्रस्तावनेसह. हो. रायबहादुर पंड्या वैजनाथ (कमच्छा, बनारस)-किं.
- (६) A Congregational Puja for the Hindus—
  मूळ संस्कृत संहिता-डॉ. कुन्हनराजाकृत इंग्रजी भाषांतर, लेडबीटर यांचा या
  पूजेच्या अदृश्य परिणामार्च विवेचन करणारा लेख व कै. वा. प्रो. पंढरीनाथ ]
  काशीनाथ तेलंगांचा पूजेचें विवरणाचा लेख वगैरेसह (सचित्र व सर्वसंग्राहक आवृत्ति) (दुर्गिळ)—किंमत
- (७) भारत समाजीय नित्यपूजाविधानम्-( मूळ देवनागरी
  --रोमन लिपींत रूपांतर व शब्दशः इंग्रजी भाषांतर)-आवृत्ति १९५२-किं.१-०-०
- (८) पिण्डश्राद्ध (साध्या स्वरूपांन )-( मूळ संस्कृत संहिता-देव-नागरींन-व इंग्रजी भाषांतर )-किं. •-४-०
- (\*) BHARAT SAMAJ PUJA—with English Translation and description of its occult effects as seen by clairvoyance by (late) C. W. LEADBEATER with introduction and notes by C. Jinarajadasa—with two coloured illustrations of the TEMPLE THOUGHT-FORM 0-12-0

सद्रहू पुस्तकें मिळण्याचें ठिकाणः—(१) थिऑसॉफिकल पब्लिशिंग होस, अङ्ग्यार मद्रास २०. (२) इंडियन युक्शॉप—थिऑसॉफिकल सोसायटी, कमच्छा बनारस.