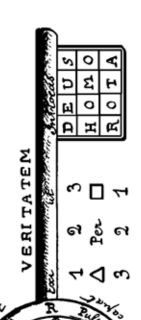
# Guillaume Postel

Clef des choses cachées







#### LA VOCATION DE L'ARBRE D'OR

est de partager ses admirations avec les lecteurs, son admiration pour les grands textes nourrissants du passé et celle aussi pour l'œuvre de contemporains majeurs qui seront probablement davantage appréciés demain qu'aujourd'hui.

Trop d'ouvrages essentiels à la culture de l'âme ou de l'identité de chacun sont aujourd'hui indisponibles dans un marché du livre transformé en industrie lourde. Et quand par chance ils sont disponibles, c'est financièrement que trop souvent ils deviennent inaccessibles.

La belle littérature, les outils de développement personnel, d'identité et de progrès, on les trouvera donc au catalogue de l'Arbre d'Or à des prix résolument bas pour la qualité offerte.

#### LES DROITS DES AUTEURS

Cet e-book est sous la protection de la loi fédérale suisse sur le droit d'auteur et les droits voisins (art. 2, al. 2 tit. a, LDA). Il est également protégé par les traités internationaux sur la propriété industrielle.

Comme un livre papier, le présent fichier et son image de couverture sont sous copyright, vous ne devez en aucune façon les modifier, les utiliser ou les diffuser sans l'accord des ayant-droits. Obtenir ce fichier autrement que suite à un téléchargement après paiement sur le site est un délit. Transmettre ce fichier encodé sur un autre ordinateur que celui avec lequel il a été payé et téléchargé peut occasionner des dommages informatiques susceptibles d'engager votre responsabilité civile.

Ne diffusez pas votre copie mais, au contraire, quand un titre vous a plu, encouragez-en l'achat. Vous contribuerez à ce que les auteurs vous réservent à l'avenir le meilleur de leur production, parce qu'ils auront confiance en vous.

# Guillaume Postel

# Clef des choses cachées

(Absconditorum a constitutione mundi clavis, qua mens humana tam in divinis quam in humanis pertinget ad interiora velaminis aeternae veritatis, Basileae, 1547)

suivi de

# Clef de la Clef de l'auteur donnée par l'éditeur

Traduit du latin pour la première fois 1646



# **CLEF**

des choses cachées
dans la constitution du monde
par laquelle l'esprit humain
dans les notions tant divines qu'humaines
parviendra à l'intérieur du voile
DE L'ÉTERNELLE VÉRITÉ

PAR GVILLAVME POSTEL

Translateur

DES DÉCRETS DIVINS

Avec un Appendice

AMSTERDAM

CHEZ JEHAN JANSSONIUS

Année 1646

# AU SEIGNEUR WERNER DE PALLANT

Ministre héréditaire, etc., etc.
aussi noble et généreux
par sa descendance
que par sa sapience
qui maintient en protégeant son époque,
en I. C.
la Tranquillité et l'Innocence.

Dès que j'eus commencé, suivant ton désir à être admis dans ton intimité, ô MAGNIFIQUE et TRÈS NOBLE seigneur, *vénérable protecteur*, je reconnus pour mon plus grand bien et ma consolation, de t'avoir inspiré au-dessus de toutes choses le goût de cette étude sacro-sainte qui, maintenant est bannie du monde.

Pourquoi donc ne pourrai-je, comme témoignage de l'âme reconnaissante, et en mémoire de Ta Piété et de Ta Bénignité pour moi, et suivant mon très mince mérite, produire ce petit Livre du fond de mon Exil, grand, noble et glorieux Seigneur, et augmenté et corrigé, l'inscrire et le dédier à ton nom? Afin que tu veuilles le recevoir comme tu en as coutume avec un esprit bienveillant et une main amie, je te prie instamment de daigner encore me conserver, à moi, misérable exilé, ta faveur et protection. Vis et DEMEURE en Lui comme Il vit et demeure en Toi. Tu désires (V.N.I.C.E. X P I  $\Sigma$  T  $\Omega$ ) le Christ uniquement *en qui il n'est rien de blâmable ni de répréhensible*, qu'il soit donc en toi, avec toi, par lui-même et par toutes choses.

De ta très noble grandeur, *avec respect:* 

A.V.F.

# **PROLOGVE**

au Lecteur ami à qui soit LVMIÈRE ET PAIX Sempiternelle en N.S.I.C.

Enfin, la Lumière naît du Feu, la Paix de la Guerre, la Douceur de la Violence, quoique fort tard, parce que, suivant la sentence de Platon, IL EST PLVS FACILE DE movvoir ce qvi est en repos qve de retenir ce qvi est en movvement. C'est pourquoi, garde-toi de jeter le trouble parce qu'il n'est pas facile ensuite d'apaiser. Et cependant, le premier venu des hommes misérables désire les cris de joie après le signal de la guerre, le jour après la nuit, l'Été après l'Hiver, afin que les fruits parviennent à maturité. C'est comme si, ayant réuni les branches abattues d'un chêne et ayant allumé un incendie, quelqu'un s'efforçait ensuite d'éteindre la flamme, ce qu'il chercherait vainement à le faire en excitant la flamme avec un glaive ou en y jetant de l'huile ou en travaillant à alimenter l'embrasement. C'est pourquoi nous faisons tous également des vœux pour le Bien. Et principalement le *Monde Chrétien*, dans cette époque de ruse et de dissimulation misérablement divisé et attaqué par l'astuce du *vieux serpent*, réclame une restauration par les PRIÈRES et les LARMES et aussi par les conseils et les exhortations des HOMMES Pieux et Sapients; et le SALVT DU PEVPLE CHRÉTIEN, la Sécurité des Royaumes, la Paix des Consciences dépendent tellement de leur soin et de leur cœur que c'est la svprême loi.

Parmi ceux-ci, et le premier entre les Premiers, le sérénissime et potentissime Roi et seignevr dn. vladislavs iv, vainquevr et triomphateur pacifique a voulu orner son trône Royal d'un augment de vertu et de félicité, afin que, la Tranquillité du gouvernement ayant été obtenue et acquise, il puisse, après les travaux des Armées et des Légions, s'occuper paternellement par les Lettres et par les Lois de l'église à procurer la Concorde et le Salut dans le colloque charitatif convoqué dans sa Royale Cité de thorn. Œuvre (au milieu du monde

entier presque embrasé encore par les séditions) vraiment très digne de ce grand roi et de ce protectevr Chrétien.

On a vu d'ailleurs notre Auteur Pandochaeus (*Alias* Postel), décrire mystiquement et élucider pleinement et démontrer avec évidence le Fondement et la Raison universelle pour acquérir et obtenir ce résultat. Et il fut au dire des plus Doctes, et ainsi que ses écrits l'attestent, l'homme le plus studieux et le plus amateur, en son siècle, de la Pan-Sophia ou Sapience Universelle, c'est-à-dire de la Vérité et de la Charité (par lesquelles seules subsistent le salut et la vie des mortels).

C'est pourquoi, entre autres dons et honneurs, il obtint de DIEV par la NATVRE et à cause de très longues pérégrinations et actions à la fois pieusement et savamment éclatantes, de devenir Professeur de douze des principales langues et d'être citoyen illustre de Hiérusalemn, d'Alexandrie, de Constantinople, de Rome et de Paris (où il est né et mort), et il aura mérité, sinon d'être comblé de tous les biens de la vie, du moins, ce qui est vraiment singulier, d'atteindre, en mourant bienheureusement, à la cent trentième année de son âge (comme l'atteste Helisaeus Raelinus, au livre *De Expeditione Aquilo Nautica et Stella Nova*, chap. VII, p. 43), au mois de septembre de l'an 1581. Il aura donc vraiment tenu le plus haut rang dans son siècle, en voyageant, en apprenant, en écrivant et en enseignant pendant tous les lustres de sa vie, comme l'attestent ses livres.

Ce présent petit livre du même auteur (Clef des choses cachées dans la constitution du monde) a été édité, il y a déjà plus de cent ans, dans l'illustre ville de Bâle; c'est pourquoi nous le remettons de nouveau sous presse afin que, suivant la Norme et la Forme salutaire de la Paix universelle et de la Concorde à stabiliser et l'usage de nos maîtres sacro-saints, nous en fassions renaître le goût et le désir; et que nous fassions comprendre en même temps aux Dispensateurs des mystères, combien il serait Bon et Agréable et même tres beav et très salvtaire pour tout le Monde Chrétien, non de réunir violemment par la force et la crainte, ou la violence et le bruit des armes charnelles, les Esprits et les Ames, des Chrétiens avec les mauvais Chrétiens ou esclaves ignorants et proxénètes du Christ qui s'égarent dans le culte trompeur des religions particulières; mais de les réunir suavement plutôt au CHRIST lui-même, SEIGNEVR et Époux des Consciences, par l'esprit du christ, c'est-à-dire de Douceur et d'Humilité, en s'adonnant à Lui fortement et en l'imitant humblement par une Foi Sainte et une Vie Sainte. Parce que, suivant la Clef Prophétique (III Rois, xix. vers. 11 et 12), ce n'est ni dans le souffle impétueux (du Monde et de la Nature), ni dans la commotion (de la loi fulminante), ni dans le Feu (des Zélateurs du jugement) que se trouve le seigneur [ , mais dans le petit souffle doux et ténu qui est la voix de la Grâce et de l'Évangile de la Paix. Et H. I. C. est Jésus, ce Fils de Dilection, en

qui est le SALUT, la Paix et le Repos de l'Ame, et toute volonté et volupté du PÈRE Omnipotent; BÉNI soit son nom!

Cette chose vnique et pourtant très nécessaire n'a pas été observée jusqu'ici avec vigilance ainsi qu'il convenait, en tous lieux et par tous, mais a été attaquée imprudemment (pour ne pas employer de pire expression) par un très grand nombre; et c'est la cause pour laquelle nous sommes, dans tout ce monde d'evrope, dans le malheureux état actuel, c'est-à-dire Discordants, Haineux, Impersuadables, Envieux, Orgueilleux, Querelleurs, sans Esprit, sans Foi, sans Charité, sans DIEU et (hélas! chrétiens!) sans CHRIST!

Fasse IEHoVAH, c'est-à-dire Jésus, qui est la Voie, la Vérité, la Vie éternelle, c'est-à-dire notre règle unique, plane, excellente et canonique des choses que nous devons Croire et Faire, qu'en scrutant la nature et la grandeur de cellesci, elles nous deviennent plus intimement connues qu'elles ne l'ont été jusqu'à présent; que nous nous appliquions plus parfaitement à la CHARITÉ et que nous tournions salvifiquement et pacifiquement toutes nos études et nos exercices à la seule grâce et à la seule gloire du seul Jésvs-CHRIST, notre Roi et Sacerdote Catholique et Œcuménique. Principalement parce que la septième classe des Béatitudes porte l'insigne épigraphe suivante 1:

# BIENHEVREVX LES PACIFIQVES

parce qu'ils seront eux-mêmes appelés FILS DE DIEU; et de même la Troisième (*Ibid.* vers. 4).

BIENHEVREVX CEVX QVI SONT DOVX parce qu'ils hériteront de la Terre (la Terre de la Promesse, la Terre des Vivants).

Écrit sous l'ombre de GAN EDENIS, du côté de l'AQVILON Dans la cité du Grand Roi En l'an de la Pacification dans lequel

sVb VVLaDIsLaI qVartI, benè VIVItVr VMbra<sup>2</sup>!

A.V.F.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Matth. v. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On vit heureusement sous la protection de Vladislas IV.

# CLEF DES CHOSES CACHÉES DANS LA CONSTITUTION DU MONDE

par laquelle l'Esprit Humain dans les notions tant Divines qu'Humaines parviendra à l'intérieur du voile de l'Éternelle Vérité.

### CHAPITRE I

- I. De même que dans les Individus ou Particuliers pour lesquels il est impossible de parvenir à l'Infini, Dieu, le Très-Haut et le Tout-Puissant a caché les raisons des choses naturelles et futures qui procèdent successivement d'euxmêmes afin que rien ne soit dans aucune multitude qui n'ait été d'abord et principalement dans le premier Individu; de même dans les choses sacrées grâce auxquelles existent les choses profanes, Dieu a dû nécessairement accomplir la plus grande perfection.
- II. Une longue suite de siècles est toujours profitable, tant aux vertus et qualités qu'on doit exciter en l'homme, qu'à la cognition de leurs principes qu'il faut obtenir par l'effort de l'âme et du corps; et comme cette loi est constante, même au milieu des ténèbres et des vices, il est nécessaire que Dieu ait proposé ainsi des Édits Sacrés par lesquels l'humaine fragilité soit fortifiée, tant dans la fuite du vice que dans l'adeption de la vertu, puisqu'il en était déjà ainsi en premier lieu pendant la plus grande obscurité. Et ces édits ont dû être disposés de telle sorte que les siècles, avançant de plus en plus en les éclairant et les expliquant sous la conduite de l'Esprit de Dieu, les rendissent si clairs et si accessibles à l'homme, qu'il ne restât pas un accent, pas un point de la Langue du premier Homme, dont on ne puisse par leur aide rendre parfaitement raison.
- III. Puisque la Gloire de Dieu est donc de cacher le Verbe comme Dieu est caché suivant la parole du Prophète Salomon, et que la gloire future des Rois, c'est-à-dire des hommes qui, par leur victoire règnent dans l'Univers selon la Volonté de Dieu, est d'interpréter et d'expliquer ce Verbe Divin, soit au sens supernaturel soit au sens naturel, il est nécessaire de parvenir entièrement à la parfaite cognition des choses naturelles et supernaturelles ce qui commence surtout maintenant à être évident par la perscrutation des Lettres Sacrées.
- IV. Il est très certain que, puisque Dieu, l'infini Bienfaiteur, a créé toutes les choses compréhensibles de telle sorte qu'il soit connu, aimé et loué d'elles de toute Éternité, il est nécessaire que toutes les choses créées à venir soient clairement adéquates à notre intellect, sinon elles seraient formées en vain. Et

puisqu'il est nécessaire que cela soit complètement dans les choses naturelles, ce l'est encore bien plus dans les choses supernaturelles et dans les Saintes Écritures, car celles-ci ont été écrites pour le passant, le voyageur et non pour celui qui a atteint le but, et c'est à peine si l'ombre de la majesté latente en elles nous est communiquée, excepté durant la cognition du premier avènement du Christ; il faut donc, dis-je qu'il vienne un temps où elles soient réellement connues de tous les Hommes puisqu'elles ont été écrites pour tous.

V. S'il advenait en effet que les hommes ne parvinssent qu'en nombre très restreint à la cognition de ce qui est publiquement exposé pour tous, Dieu aurait créé les choses naturelles dans une condition bien supérieure aux choses surnaturelles, puisqu'un très grand nombre d'hommes atteignent les raisons et les principes les plus élevés des premières, et ont acquis ainsi à juste titre le nom de Philosophes; tandis que très peu ont excellé dans les choses Sacrées.

### CHAPITRE II

- I. Puisque la Divine Bonté produit toutes choses non seulement avec la puissance d'Être, mais encore de bien Être, de telle sorte qu'elle puissent atteindre au souverain Bien (autant qu'elles en sont capables), il est absolument nécessaire que, Dieu ayant donné à tous les Individus, outre l'Essence commune à leur nature, le privilège de la Distinction d'avec les autres êtres, (car tous les Êtres seraient un seul et même être s'ils ne différaient pas des autres) cette distinction soit encore plus grande en la Nature Humaine grâce à laquelle existent toutes les autres qui lui sont inférieures, et il est nécessaire aussi que Dieu ait augmenté et achevé son bienfait de telle sorte que, outre la Différence des qualités sensibles que les corps humains ont entre eux à l'instar des autres, la même distinction et exubérance de grâces existe également entre les Ames, grâce auxquelles existent les corps.
- II. Et comme jusqu'à notre époque il a conservé dans le cours des choses naturelles et sensibles les mêmes espèces et genres d'êtres qu'il avait lui-même formés au commencement, il est nécessaire qu'il ait fait de même dans toutes les choses supernaturelles, et avec une intensité d'autant plus grande dans celles qui sont plus sujettes à la corruption et à l'inconstance. Il est certain que depuis le premier intellect qui fut uni au corps humain, les choses naturelles ont, de tout temps, persévéré dans leur cours nonobstant toutes vicissitudes; donc quoique la grâce de Dieu et par conséquent l'Église de Dieu à qui elle est confiée, ait été travaillée de beaucoup de tumultueux mouvements des affaires humaines, néanmoins il a fait sa même Église continue et une depuis nos premiers parents pour engendrer et régir jusqu'au dernier homme.
- III. Ensuite, de même que nous voyons par le concours des quatre Éléments, par la singulière propriété ou tempérament céleste, et par la volonté imposée par le seul Créateur, *les quatre Saisons de l'Année* produire toutes également des fruits, éminemment, potentiellement ou prescriptivement, et en acte dernier ou réellement, il faut donc que, par la même analogie, par le tempérament inférieur des *quatre Ages de l'Homme* et par la concession singulière de sa grâce, l'Église ait

suivi rigoureusement le même cours et doive être conduite ainsi jusqu'à la fin du Monde.

IV. Et puisque tous les êtres naturels conservent partout le mode suivant lequel s'opère leur croissance, il est nécessaire que l'Église, par le concours des hommes qui, chacun en particulier la composent, croisse dans le culte divin, divinement prescrit, tant aux étrangers qu'à ses propres fils et serviteurs, de sorte qu'elle soit complètement conduite à travers ses quatre âges jusqu'à sa perfection, comme nous-mêmes sommes conduits par l'Enfance, la Jeunesse et la Virilité jusqu'à notre Vieillesse.

V. La Vérité Éternelle a voulu cacher les quatre Ages de son Église sous le voile de paraboles variées, tant dans le Nouveau que dans le Vieux Testament (*Instrumentum*) de sorte que le signe des trois Ages passés, lorsque l'Age de la Vieillesse devra enfin venir, «soit clairement connu alors, parce qu'il faut que l'Église entière soit restituée sous un seul Pasteur, ainsi que l'exposent les Saintes-Écritures en une infinité de passages et de manières, et comme le pensent en outre les Brahmanes répandus aujourd'hui dans l'Inde, les Musulmans et les Juifs sur presque toute la Terre et en quelque lieu qu'ils soient, puisqu'ils en témoignent par leurs Oracles et dans leurs Prières.»

### CHAPITRE III

- I. On ne peut révoquer en doute, sans être opposé à toute opinion raisonnable, que Dieu perfectissime ait formé l'Homme suivant un mode perfectissime pour être le prince des Êtres animés, afin qu'il soit la Règle et la Norme de dispensation de tout ce théâtre de la Nature sensible, et afin que toutes choses soient, sous sa direction, conduites à leur fin, par son industrie et ses soins; comme nous voyons qu'il a été placé par Dieu lui-même au milieu des âmes de tous les êtres pour tendre lui-même à son propre intérêt, dans ses fils, ses serviteurs, ses sujets et ses administrateurs.
- II. Puisque nous voyons fréquemment les Hommes ne pouvoir obtenir ce qui fait l'objet de leurs vœux, et que nul ne peut nier que le genre humain soit attaqué de tant de maux, aussi bien de l'âme que du corps, qu'il doive être maintenu en bon état par de nombreuses prescriptions, tant de l'Ame que du Corps, il est donc nécessaire que le genre Humain soit, dans ses parties inférieures, rétabli dans cette perfection perdue par le péché au moyen de lois qu'il réclame partout aujourd'hui. S'il en était autrement, le Péché en pervertissant, et les misérables (nebulones) en troublant l'ordre de la Nature par les tyrannies et les concupiscences, seraient plus puissants que Dieu conduisant à ses fins.
- III. Puisqu'il est impie de penser de la Divine Bonté qu'elle ait pu prévoir depuis l'éternité des choses, que ce monde serait exposé à tant de douloureuses souffrances sans jamais être libéré, il est nécessaire que le Péché et le Diable et tout ce qui est né d'eux par occasion, soit détruit par le Remède du salut; de sorte que, dans le temps de la vieillesse de l'Église, qui advient maintenant après l'Enfance de la Nature, après la Jeunesse de l'Écriture, après la Virilité de la Grâce, toutes choses soient conciliées et réduites en leur lieu, et qu'on voie enfin par l'acte de la Fin ce pourquoi Dieu avait créé les êtres inférieurs.
- IV. De même qu'il est nécessaire que dans le *Premier Père*, avant que toute sa postérité se fût corrompue en lui, la nature et la grâce aient été unies afin qu'il tendit à Dieu par le Médiateur et les créatures; ainsi il faut que soit faite la Restitution de toutes choses là où a eu lieu la Destruction, afin que tous puissent,

dans cette vie, apprendre à connaître Dieu, ce qui n'est pas encore atteint, et qu'ils reçoivent avec usure et non comme un délit, mais comme un don, tout ce qu'Adam a possédé et devait posséder de perfection s'il n'avait pas péché et toute sa postérité avec lui.

V. Quoique par la faveur du Médiateur et Rédempteur fini et infini qui peut seul, par son ordinaire puissance, nous libérer de notre dette finie et infinie envers le Dieu immobile et immutable; quoique par lui, disons-nous, toutes choses soient réparées de sorte que, si nous vivons longtemps dans d'innombrables tribulations, nous puissions, par la mort, retourner à Vie Éternelle; néanmoins, nous sommes encore en cette vie avec un très grand préjudice pour nous, introduit par le péché, puisque « notre premier Père eût vécu heureux, sans péché et dans une parfaite charité, et eût enfin été heureusement délivré du faix de de la matière, sans passer par la mort, de sorte qu'il eût pu, au ciel et par tout l'univers, avec les êtres célestes ou avec ses descendants répartis en grades inférieurs, conduire comme un guerrier émérite les célestes cohortes.» Car partout où est le Dieu infini, là est le Ciel. Par conséquent, avant que tous les principes de la condition humaine soient restaurés, le malheur et le préjudice qui se glissent en tous seront plus puissants que le Don qui est préposé à tous; cependant, jusqu'ici il parvient à un petit nombre qu'il console et enrichit au milieu des plus grands malheurs et de la croix de cette vie, et jamais contre les prières et les vœux des hommes pieux dans les choses qui doivent arriver en cette vie.

# CHAPITRE IV

- I. Puisque toutes ces choses, telles qu'elles ont été montrées, sont très certaines, et que *Jésus-Christ* lui-même entrera de nouveau *en nous* à la Restitution de toutes choses (selon la sentence de S. Pierre écrite dans les actes des Apôtres) lorsqu'il doit venir avec Élie, comme on le verra plus loin; il est nécessaire que nous soyons rendus capables de recevoir de nouveau selon l'intellect ce qui était accordé à l'Homme premier par la grâce. D'où, puisque la promesse a été faite à l'homme après le péché qu'il serait délivré du mal (car il a été prescrit de toute éternité de croire qu'elle a été faite, parce qu'il en est ainsi et parce que, selon le témoignage de la conscience, elle est la récompense de ceux qui agissent) il est nécessaire que cette promesse soit rétablie en l'intellect, « et qu'il soit soumis aux lois de la Raison éternelle, afin que tous, du plus petit au plus grand, sans aucun effort de ceux qui enseignent » connaissent le Seigneur puisqu'ils auront été tous ensemble l'objet des actions divines.
- II. Dieu a donc pourvu aux besoins du monde par ce Remède, afin que les hommes n'aient plus à disputer dans tout le monde si, dans les choses sacrées, les Actes suffisent seulement, comme le prétendent ceux qui s'intitulent perfidement Chrétiens, ou bien les Actes avec la Doctrine, comme le veulent tous les autres qui en diffèrent et suivent la vraie prescription de la Conscience et de la Loi divine; et que l'*ultime Lumière* soit enfin rendue au monde, instaurant premiers ceux qui devaient être derniers, et derniers ceux qui devaient être premiers. C'est elle que le Christ avait envoyée aux siens lorsqu'ils l'affirmaient, mais ne pouvaient pas encore en supporter la gloire. C'est là cette *Ablution des pieds de ses disciples*, après laquelle S. Pierre devait savoir et connaître.
- III. Car, de même qu'il fut nécessaire après le déluge, chez les partisans endurcis de la loi de la nature, qui trompaient leur conscience elle-même, d'établir les peines du péché par le précepte de la Circoncision et par divers cultes observés, même avant Moïse, par ceux qui pratiquaient la piété afin qu'ils connussent dans les choses extérieures le Péché de l'homme dans la conscience, et que celle-ci fût suffisamment, par la grâce reçue, préparée au salut depuis si longtemps négligé; de même après que le peuple mosaïque ou l'âge de la jeunesse de l'Église eût

converti l'horreur et l'agnition du péché en une vaine ostentation de bonnes œuvres, il fut nécessaire que le Bien-Aimé de Dieu vint pour montrer l'immensité et le nombre des péchés, et que, consubstantiellement uni à lui, il portât les peines vis-à-vis de Dieu le Très-Haut et le Tout-Puissant, au nom de tous les hommes.

IV. Ainsi, il est nécessaire, comme extrême Remède de la Nature, puisque le genre humain n'a pas connu le péché par la grâce présente à tous, dans la conscience et dans le culte externe, bien qu'en nul lieu du monde il n'ait été appris suivant une institution trompeuse; et puisque ceux qui le commirent négligèrent par les sacrifices extérieurs de recevoir avec un ferme courage le remède dans le sang du Médiateur, il est nécessaire donc, d'appliquer à la vieillesse extrême le remède extrême, par lequel tous les hommes ensemble, dans toute la terre, pourront connaître exactement et le Péché et sa force et se découvriront incapables d'y satisfaire équitablement par eux-mêmes puisque, finis, ils doivent une infinité de choses à l'infini; et tellement que tous, avidement et sincèrement cherchent à aimer le Médiateur pour être unis et incorporés avec lui, comme il est lui-même uni avec Dieu. Ainsi donc, puisque tous sont capables, sous la conduite de la Raison, de connaître les choses qui sont contenues dans la foi, la Raison conductrice convaincra d'abord les Coupables et éprouvera les Pieux.

### CHAPITRE V

# La Foi Rendue a la Raison Mère, touchant Diev.

- I. Que Dieu un, par qui, à cause de qui, en qui et avec qui sont toutes choses, ait existé avant toutes choses, cela n'a pas besoin d'être prouvé; puisque, s'il en était autrement, il serait nécessaire que toutes choses aient été créées par elles-mêmes; et ainsi toutes choses auraient existé avant d'exister, ce qui est impossible. Puis donc que Dieu est ainsi, il est nécessaire qu'il soit éternel, infini, immobile, immutable, et qu'il contienne la somme de toute perfection.
- II. Puisque dans toutes les choses créées nous voyons: l'Essence, l'Unité, la Vérité, la Bonté, il ne peut se faire que Dieu ne les contienne pas toutes; c'est pourquoi il faut que Dieu soit Essence, Unité, Vérité, Bonté; dans l'Unité de l'Essence, dans la Vérité de cette même Essence, dans la Bonté de cette même Essence.
- III. Puisque vraiment cette Essence, Unité, Vérité et Bonté qui existait avant toutes choses, a créé toutes choses, pourquoi ne serait-elle pas cette même Puissance, Sapience et Charité produisant toutes choses dans l'Essence pour l'utilité de l'Homme. C'est pourquoi de la Puissance émane, par éternelle génération, la Sapience qui lui est égale en puissance; c'est pourquoi également la Puissance est appelée du nom de *Père* et la Sapience du nom de *Fils*; et parce que de tous les deux procède l'Amour, cet amour qui les unit tous deux a été nommé *Esprit Saint*.
- IV. Puisqu'il est très certain que *Dieu* est éternel, infini, immobile et immutable, et que le *Monde* et tout ce que le ciel contient est d'une condition entièrement contraire, c'est-à-dire créé, fini, mobile et mutable, il est nécessaire qu'à la Formation de toutes choses (car on ne peut aller d'un extrême à un autre extrême sans médiation), ait paru la *Sapience* créée, finie, mobile et mutable et qu'elle ait été unie en un seul sujet à la *Sapience* incréée, infinie, immobile et immutable,

et que par ce lien et cette force aient été formées les identités de toutes Formes, dans les Êtres et les diversités de la matière ou de chaque individu.

V. Quoique Dieu eût pu, par des ordres absolus, constituer la Nature de telle sorte qu'elle eût surgi par elle-même aux temps, lieux et circonstances déterminés; toutefois, il n'en a rien fait et n'a jamais usé de son absolue puissance, mais toujours d'une puissance ordonnée, ce qui est évident par l'observation de la nature, dans laquelle il n'est d'autre esprit que les causes supérieures, influant sur les êtres et corps célestes puis des êtres célestes sur les êtres terrestres, en tous les ordres singuliers et ordonnés des choses. C'est pourquoi la *Création et l'Essence* simple des choses est toujours semblable par la vertu de la *Sapience* immutable et éternelle, tandis que la *Différence et le Tempérament* existent par la vertu de la *Sapience* mutable et créée; et elles doivent être unies consubstantiellement avant toutes choses pour que toujours l'Essence et la Propriété soient unies dans tous les êtres créés, ce qui ne peut avoir lieu sans le Modèle et la Perfection supérieurs.

VI. Puisque toutes les choses qui sont formées par l'Amour éternel sont introduites dans le Théâtre de la Nature pour l'utilité de l'Homme, il est nécessaire que cette Nature, éternellement une avant toutes choses, et créée dès le commencement, et même avant les siècles, fût très proche de la Nature Humaine, afin que la part de la Nature Humaine fût supérieure. De sorte que le Monde, non seulement pour l'avantage de Dieu, mais pour son propre avantage, eût pour but d'unir avant toutes choses Dieu avec l'Homme, autant qu'ils peuvent être unis. Ainsi, la Raison nous montre comme très vrai ce que l'Église a cru dans sa période de Jeunesse et a tenu comme un article de Foi, savoir que l'Ame du Médiateur est la première Créature de Dieu et la Loi et la Médiatrice de l'Univers; et c'est pourquoi, à cause de ses propriétés sacrées, elle est appelée Binah ( ) et elle est regardée comme l'Artisan de la condition du Monde, composant tout avec Dieu, et comme le Médiat ou la Médiatrice.

### CHAPITRE VI

#### Du même

- I. Puisque Dieu, l'infini, a formé toutes choses de manière à être compris par les Créatures raisonnables, il fut nécessaire par-dessus tout que, la divine Bonté s'accommodât ainsi elle-même à la capacité Angélique ainsi qu'à la nôtre, et que la *Lumière de gloire* (ou quel que soit le nom qu'on lui donne) unît le fini à l'infini. «Cet Être à la fois *Créature et Créateur* est le Christ par lequel sont faites toutes les Créatures, par lequel les Anges louent la Majesté Divine, tant de siècles avant les Hommes créés, que, par défaut de connaissance du Numérateur, ces siècles ne peuvent être nombrés. »
- II. *C'est dans cette Ame* désirant notre salut, suivant le cas prévu, que le *Christ Agneau* est *crucifié* dès l'origine du monde. En elle, se trouve le Christ de Deux Natures, étant donné que toutes choses ont été faites dans le Christ et par le Christ. En elle est le Christ hier et aujourd'hui et dans tous les siècles. Par le Christ, les Anges désirent prévoir les choses futures qui doivent s'accomplir par Lui. C'est l'Esprit du Christ qui s'insinue en ceux qu'il perfectionne, comme dit S. Pierre: «C'est par cette Ame que le Christ accompagnait tous les Pères depuis Adam jusqu'à ce qu'il vint lui-même dans la Chair et qu'ils ont tous bu de la même pierre qui est le Christ (S. Paul, I<sup>re</sup> Corinth. x, 4). Elle est la main du Médiateur qui a donné la Loi à Moïse, son serviteur. En résumé, toutes les altérations, signes et miracles du Vieux Testament sont faits par la vertu de l'Ame du Christ, unie à la Divinité.»
- III. La Loi de Sévérité de la Divine Justice permet que, par elle, l'Abîme de la Charité infuse en cette Ame, dispense contre les décrets de la Justice; autrement la modération eût été impossible envers l'Ange pécheur et encore moins envers le péché de l'homme; et dès lors, une fois l'ordre de l'Équité troublé, toutes choses eussent été renversées dans toute Créature finale, c'est-à-dire dans l'Ange et dans l'Homme. Car pour l'Ange rebelle comme pour l'Homme pécheur, puisque la

fin générale était renversée en eux, il était nécessaire que la Divine Justice les détruisît complètement et ordonnât immédiatement, contre ceux qui avaient péché, des peines éternelles; et puis qu'il n'en a pas été ainsi, il est donc nécessaire que tout jugement ait été remis au Fils, par le Père qui prévoit toutes choses, afin qu'il puisse en cette vie, tempérer les peines par son arbitre, puisqu'il doit s'enquérir de la conduite et du droit de tous au dernier jour.

IV. Puisque cette Bonté avait formé les créatures raisonnables soumises à l'épreuve de la mort en vue du mérite et de la récompense, et qu'elle surpassait entièrement toutes choses avant même qu'aucun être soumis à l'épreuve eût été créé, il est nécessaire qu'elle ait agi toujours semblablement et qu'elle ait comblé de grâces absolues et de parfaites récompenses toutes les Créatures ensemble autant qu'elles l'ont mérité par la mort (par la seule Résipiscence ou pénitence de ceux qui la reçoivent et qui l'imitent par une conscience pure) et autant qu'elles le devaient mériter autrefois dans le corps. C'est pourquoi la Providence qui ordonne toutes choses n'a rien établi dans l'Église virile de la grâce, touchant l'*Origine de l'Ame*, parce que cette vérité, autrefois très connue d'Adam, est réservée à la contemplation de nos siècles.

V. Puisque nul homme ne peut nier que la souveraine Puissance soit fléchie par la Miséricorde qui, dans le Dieu immutable ne s'éteint jamais, et qu'elle se présente fréquemment aux hommes misérables, il est nécessaire que toute miséricorde par laquelle le genre humain est soulagé jusqu'à ce jour, utilement, réellement, tant en général qu'en particulier, procède de celui qui participe des deux natures conjointes en un seul Être, afin que Celui qui est l'auteur de la Création et de la Distinction de toutes choses soit aussi l'arbitre temporaire de la Justice et de la Miséricorde réunies. C'est à propos de ceci que le Musulman croit que Jésus est le Juge très équitable de tous les êtres.

# CHAPITRE VII

#### Suite du même

- I. Puisque cet Univers, c'est-à-dire tout ce qui existe, est régi par des Vicissitudes continuelles, par des accroissements et des décroissements, par des altérations et toutes sortes de mutations, et puisque, avant que fût aucun Numérateur de l'intellect, ce mouvement tendait au moins vers la génération, il est nécessaire, Dieu étant immobile et permanent, que cette vicissitude provienne d'une cause mobile, non pas séparée de Dieu, mais proche de lui, et dirigeant et conservant aussi bien l'Essence une fois donnée par lui, que l'Être distingué individuellement par la même cause, car celui qui a donné à tous les Individus et à chacun en particulier la faculté d'Être différemment, leur conserve la faculté de bien Être, en les confiant au soin de sa Sapience. Ainsi donc, Dieu est l'*Être des êtres*, le genre des genres, la forme des formes, bien qu'il ne soit ni genre ni forme; et l'être par la vertu duquel subsistent le genre et la forme doit donc les unir l'un et l'autre par-dessus tout; et c'est cet *Individu des Individus*, par lequel toutes choses se distinguent, chacune particulièrement.
- II. Il s'ensuit donc qu'il faut prendre à la lettre le symbole où il est dit: Et en un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui toutes choses ont été faites; ainsi l'Éternelle Sapience, non seulement doit être réellement reconnue comme existant dès l'Éternité avant toutes choses et au-dessus de toute créature, mais encore on doit reconnaître la Sapience créée, unie par prédestination au Verbe Divin, qui a parlé à nos Pères par un grand nombre de figures, lorsqu'ils l'ont bue et mangée, principalement dans le sacrifice consommé par le grand-prêtre en présence d'Abraham, et aussi par la colonne de nuée et de feu, dont l'effigie guidait les Israëlites et les accompagnait partout où ils allaient, puisque Dieu, à cause de son Immobilité et de son Infinité est incapable en aucune manière de changer de lieu ou de place.
  - III. Il est donc le seul Roi (בּלֵכִי צִּי בְּבֹּ) (Mal'îk Tsedeq) de Justice et de

Paix, le seul Grand-Prêtre du Dieu Très-Haut, le seul sans Père ni Mère, puisqu'il n'avait point fait partie d'un corps avant d'entrer en celui de sa Mère, le seul Arbitre de la Loi de la Nature, en visitant les âmes par la grâce spéciale, et en leur exposant leur péché; lui seul a pu bien parler d'Abraham qui avait été béni de Dieu, puisqu'il était son aîné; lui seul n'ayant ni commencement de ses jours ni fin de sa vie, est réellement prêtre dans l'Éternité; celui-là seul peut être assimilé au Fils de Dieu, qui ne peut être prêtre que selon l'ordre de soi-même. Puis donc qu'il n'était pas suffisant qu'il fût prêtre dans l'Éternité par l'Ame, et que nous nous accordons à croire qu'il l'a été non seulement par l'Ame, mais aussi par le Corps, il est donc nécessaire qu'il ait été ordonné prêtre, à la fois dans l'Ame et dans le Corps selon l'Ordre de lui-même, parce qu'il ne pouvait être ordonné selon un autre ordre lui fût supérieur.

IV. Ceci est un des Secrets de l'Écriture que ni les Apôtres, ni l'Église elle-même n'a pu nous transmettre, quoique le Christ l'ait conservé avec un grand nombre d'autres pour nous le faire comprendre et l'enseigner aux puissants. Il restait donc cette grande parole de Melchisédec, difficile à interpréter suivant S. Paul (Hébr., v. 11), et qui était réservée pour notre temps. Bien que la censure de l'Église ait trouvé bon de se rallier à cette opinion, néanmoins elle ne l'adopte pas réellement ou du moins l'adopte négligemment, de même que la Vérité Éternelle montre beaucoup de notions qui avaient été constituées à leur époque par l'Esprit-Saint pour régir la véritable et ordinaire Église, dans sa période de Jeunesse, et dans lesquelles le véritable sens des choses sacrées est oblitéré et la Divine vérité, altérée par la tradition humaine.

V. C'est là une opinion solide, stable et entièrement nécessaire, qui, même étant mille et mille fois attaquée, prévaudra cependant; elle donnera une louange éternelle à notre Médiateur « dont l'Ame, vivant au-dessus de tout corps par la force de l'Union Divine, a désiré la croix depuis l'origine du Monde, afin d'expier nos fautes dans son corps avec la même douleur si longtemps soufferte par l'Ame»; elle lui donnera également les noms de Christ et d'homme qu'il avait déjà mérités avant son corps, de même que nous appelons à bon droit Hommes et Christs (oints) de Dieu, les Saints hommes qui, ayant avec le Christ abandonné la dépouille de l'homme, désirent maintenant notre salut avec ardeur, comme son Esprit lui-même implore pour nous avec des gémissements inénarrables.

# CHAPITRE VIII

#### De la nature de diev-homme

- I. Outre que cette Sapience créée est la Médiatrice de l'Univers, entre Dieu et les autres Êtres placés entre Dieu et l'Homme, et la Créatrice, Conservatrice et véritablement Salvatrice (sotrix) de tous les Individus, puisqu'elle a été créée dès le commencement et avant les siècles, elle porte encore le nom de Rédempteur actuel dans les Saintes Écritures; c'est pourquoi le *Prophète païen Hiob*, dit, plus clairement qu'aucun des Prophètes sacrés et reconnus comme tels: «Je sais que mon Rédempteur est vivant, etc. (XIX, 25), car dire: Je sais que le Rédempteur est vivant, équivaut à dire: Je sais que le Messie actuellement en acte (oppos. à puissance) qui est mon Rédempteur est vivant. Car le vocable de *Rédempteur* dénote un être composé de deux natures, de même que le Christ.
- II. Tout homme, avec la *grâce* suffisante au salut qui jamais ne fait défaut à aucun, était tenu de descendre dans la cognition de soi-même et de Dieu; mais il lui était impossible de parvenir par lui-même à cette cognition, ni ne pouvait, par cette raison, mériter le Ciel pour lequel nous sommes créés, à moins que le Premier de tous entrât au Ciel et nous entraînât avec lui, comme une grappe, puisque c'est lui qui nous a envoyés ici comme en exil, dès le commencement de notre création. Car, si nous n'avons pu recevoir l'existence d'autre part que de la main du Médiateur, et puisque c'est une mutation beaucoup plus grande de passer dans la Vie éternelle que de passer dans la vie temporelle, il s'ensuit que nous pourrions bien moins nous passer de Médiateur pour obtenir le Ciel, même sans péché actuel, que pour avoir été créés; quoique cependant sans lui nous ne serions nulle part.
- III. Absolument donc, quand bien même le premier homme n'eût pas détruit par son péché l'ordre des choses de l'Univers et n'eût pas ruiné sa postérité, cette *Ame heureuse* fût cependant venue dans la chair un peu après la Création du Monde, afin d'exciter ses créatures aux actions généreuses qui se fussent toujours

présentées dans la nature devant être dirigée pour ses fins; de sorte qu'il eût fait le Premier son entrée dans le Ciel, les entraînant avec lui dans la Sainte Assemblée (*per sacram synaxin*) *par son corps* uni à tous les êtres divisés; mais le Péché s'y étant ajouté, il y eut alors pour lui une double nécessité de venir.

IV. Car il fut excité par tous les dons du Créateur en lui, à *effacer* par luimême les Délits au nom de tous ceux qui les avaient commis, par la plus grande pauvreté, douleur et opprobre; à *réparer* les abus des Biens communs (de la fortune, comme disent les méchants), des Biens du corps et de l'âme que les misérables ne craignaient pas de n'attribuer qu'à eux-mêmes.

V. Je sais très certainement, parce que dans les choses de la Foi restituée j'emploie la Contemplation au lieu de la simple créance, qu'un être aussi excellent que l'Arbitre du Monde ne devait pas naître semblablement aux autres hommes; mais puisque son Ame existait déjà avant son corps et que Dieu, dans son ordre habituel, ne fait jamais pour le plus élevé que ce qui peut être fait pour le plus bas, il a donc dû naître sans opération virile, d'une mère Vierge et par une opération complètement Divine. Car, puisque le Corps est animé par l'Ame et que l'Ame se joint au Corps comme une forme par le congrès du mâle, il eût été superflu ici que l'œuvre du mâle vînt s'ajouter où se trouvait déjà la perfection sans égale de l'Ame unie à la Divinité.

VI. Puisque je sais très certainement que *toute l'Excellence du monde* est réellement due à ce premier des premiers, toute perfection a dû se trouver en sa Mère, plus qu'en aucune Créature humaine; elle a dû également être sans péché, soit par la Nature, soit par un privilège *entre les plus parfaits des enfants d'Adam*, puisque par elle devait naître et se manifester le Médiateur immortel, sans frères utérins et sans qu'aucun droit l'obligeât par conséquent à partager l'héritage, sinon par la Grâce. Afin que, de part et d'autre son Humanité apparaisse mieux aux siens, il a voulu être soumis à la mort comme il en sera de même, d'ailleurs pour les martyrs ultimes, Hanoch et Eliah qui sont ses inférieurs, et qui, depuis longtemps préservés de la destruction s'exposeront cependant volontairement à la mort contre Armilon<sup>3</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voy. Lexique Chaldaïco-Thalmudi-Rabbinique de Jehan Buxtorf, col. 221 et suiv. [Johannes Buxtorf (1564-1629). Lexicon chaldaicum, talmudicum et rabbinicum, Basel, 1639. Rééd. Hildesheim; New York: G. Olms, 1997. NDE.]

### CHAPITRE IX

#### DE LA CONDITION DE LA VIE DU DIEU-HOMME

- I. Puisqu'il est très certain que le Premier Père ( Adam) créé par Dieu dans la Perfection, a dû percevoir par l'intellect les raisons très manifestes de toutes les choses qui devaient advenir dans la Vie temporelle du Médiateur, et qu'il est entièrement nécessaire que tout ce qu'Adam a perdu autrefois par le Péché soit rendu dans la Restitution, avec usure à chaque fidèle, il faut donc donner des raisons valides de tous les *Mystères* très secrets qui sont contenus dans la Nativité, la Vie et la Mort du *Médiateur*. Et en vérité on ne peut rien dire de la Parturition de la Vierge qui ne soit pris de la substance de la chose elle-même, c'est-à-dire que, cette *Ame étant unie à la Divinité*, avant toutes choses créées, le Mystère Divin de l'Esprit Saint a suffi pour accomplir cet enfantement sans aucune action devant conformer cette Vie à la nôtre; et de même que par lui nous recevons la Vie temporelle, par lui seul nous devons posséder la Félicité éternelle dans l'Ame et dans le corps, puisqu'il a uni ensemble l'Ame et le corps en tous lieux.
- II. Et même si l'homme n'eût pas péché, son Avènement eût été d'une utilité multiple: Primo, afin que le plus haut degré de Vertu parût en lui comme dans un chef suprême, et qu'il s'instaurât et s'établit au plus haut des cieux comme le véritable Hanoch, car Hanoch est né au temps où aurait dû naître le Médiateur si nous n'avions pas commis le péché, et il ne fut enlevé de la vie qu'à cause de la force des grâces qui, pour cette raison étaient influées en lui; Secundo, afin de nous enseigner le Mystère de son Incorporation dans le Sacrement de l'éternel Testament. «Car il n'est pas possible qu'aucun soit absolument Bienheureux dans l'Ame et dans le Corps sinon par la manducation et la bibition de sa Chair et de son Sang, puisque par ce Mystère nous sommes unis à lui dans l'Ame et dans le Corps; » Tertio, afin que son Corps, en montant au Ciel nous attirât avec lui, unis avec les Mystères, étant nourris de sa Chair adaptée à nous; de même que nos yeux se repaissent des rayons du Soleil, non par le Soleil lui-même à cause

de l'infirmité de notre vue, mais par la Lune où ces mêmes rayons sont divisés et tempérés pour nous.

III. Mais le Péché ayant été commis, puisque la foi avait été engagée au Père au nom de nous tous, il fut nécessaire que sa condition de vie s'opposât entièrement à la dépravation et que celui qui était innocent et Seigneur de tous les esclaves et coupables qui avaient commis le péché contre le Dieu infini, en abusant des Biens de l'Ame par la Vaine Louange et Gloire et par l'Amour-propre; des Biens du corps par la Luxure; des Biens externes par l'Avarice ou le Faste, recherchât au lieu de la Gloire et de la Louange, l'Opprobre; au lieu des Voluptés, les Douleurs; au lieu des Richesses superflues, l'Amour de la plus grande Pauvreté, et surtout qu'il donnât sa Vie immortelle, par son triple pouvoir d'ailleurs, dans de très cruels supplices inconnus avant lui, sous cet Empire qui après sa mort et celle des siens devait être subjugué à son tour parce qu'il avait subjugué l'Univers entier par ses forces.

IV. Il fallait donc qu'il fût condamné sous la *Quatrième monarchie* du monde, qui est la quatrième et absolue période de l'*Empire Babylonique*, c'est-à-dire sous l'Empire Romain, pour qu'il pût par sa très efficace mort, le vaincre ainsi que son auteur le *Diable*, celui-ci n'ayant plus d'espace pour s'avancer au-delà; et qu'il fût désavoué par les fils de son Église dont il était pourtant la première Pierre, afin qu'en recevant des siens, à l'instar de Dieu, une injure encore plus grande, il accrût encore davantage ses mérites pour nous et qu'il versât des pleurs plus abondants sur ses crucificateurs et ses réprobateurs, puisqu'il est placé au sommet de l'Angle (*in caput Anguli*).

V. Comme le plus grand Amour et la plus Immense douleur n'étaient qu'en vue du peuple mosaïque, qu'il veuille ou ne veuille pas le reconnaître, il fallait qu'il fit dans les Enfers l'épreuve de toutes les Douleurs puisqu'il nous avait enseigné, étant vivant, le dogme de sa Résurrection et de la nôtre; car, bien que nous ayons mérité complètement l'extermination par l'abus que nous avons fait des dons divins, nous espérons cependant avec toute assurance que nous avons été purifiés et lavés dans sa mort, explicitement et implicitement et que nous recevrons, qui que nous soyons, avec usure, ce que nous avons perdu de droit.

# CHAPITRE X

#### Des modes du jugement divin

- I. Après la mort et la Résurrection, il devait remonter au Ciel et point n'est besoin de raisonnements pour prouver que toutes ses actions « eussent été vaines si elles n'eussent pas été finalement confirmées dans le Ciel. Car même sans le péché, le but était le même quoiqu'il n'y eût pas autant à effacer dans le Ciel si nous n'étions pas tombés dans l'impiété; mais, afin de permettre et même d'enjoindre aux Anges et aux Bienheureux ainsi qu'à ceux qui passent, et principalement depuis leur immutation, de converser librement avec l'objet de toutes leurs pensées, il n'eût pas manqué lui, source de charité, à un si grand devoir. » Mais par suite de l'obstacle de nos péchés, il n'est pas possible pour celui qui désire le ciel de parvenir à l'immortalité dans la chair, hormis pour un très petit nombre d'hommes d'une insigne sainteté.
- II. Il fallait donc nécessairement qu'il empêchât l'accès du Ciel (retinere Cœlum) à cause des péchés du monde jusqu'à ce que vinssent les temps de la consolation (Tempora Refrigerii) et que le Père eût pitié de lui une seconde fois au temps de la Restitution de toutes choses, ce qu'il a prédit lui-même par ses Prophètes, et principalement par Moïse qui dit, comme l'atteste S. Pierre (Actes des Apôtres, III, 2): Dieu suscitera du milieu de vous, c'est-à-dire parmi vos frères, un Prophète semblable à moi, etc. Et toute âme qui n'écoutera pas ce prophète sera exterminée du milieu du peuple. Il résulte nécessairement de ces paroles que ce Juge futur est celui qui est l'auteur des Individus et des Tempéraments, et ainsi, ce Juge futur et véritablement Premier est semblable par son œuvre au prophète Moïse, car, de même que «le droit était divinement accordé à Moïse d'exterminer tous les iniques possesseurs de la Terre sainte, à moins qu'ils ne se convertissent à la loi de Dieu, ainsi il sera permis, au second S. Pierre, au second Moïse et au second David, en présence de Jésus Vengeur, de forcer d'entrer tous ceux qui ne voudront pas venir»; c'est pourquoi jusqu'à ce jour il n'a pas été

permis de faire usage des *Armes* parce que c'est le temps de la Patience et non de la vengeance et le moment de vaincre par l'Innocence de la vie.

III. Puisque le *Monde inférieur* « est créé de sorte que la volonté du Seigneur s'accomplisse sut la Terre comme dans le Ciel, la répression de la confusion présente ne peut être faite avant que tous les hommes vivants soient d'abord jugés par le Jugement, et que tous les méchants soient condamnés et exterminés sur toute la Terre, c'est-à-dire tous ceux qui, dans tout l'Orbe des terres, n'auront pas acquiescé en pensée et en actes (*animo et factis*) à la Loi de Dieu qui doit être maintenant publiée dans l'univers sous la conduite de la Raison, et exposée à la capacité de tous. » Car, puisque cette disposition du monde provient non de la volonté ordonnée, mais permissive de Dieu, et que l'*Ordre céleste*, tant dans les Anges que dans les Bienheureux dépend au contraire dans le ciel de sa volonté ordonnée et non permissive, il est nécessaire que Satan, de même qu'il a été chassé de l'Assemblée des Anges avec tous les autres, soit donc enfin par le *présent Jugement*, exterminé avec ses compagnons, du milieu des hommes pieux. Sinon le Dieu omnipotent serait trompé par sa volonté dans les êtres inférieurs.

IV. Puisque *Dieu* qui est infiniment juste doit imposer la fin au monde par la conflagration dans les éléments et l'extermination des choses créées afin que Tout soit purifié, il ne pourra appeler justement en tous lieux tous les hommes au moment du *jugement dernier*, à moins qu'ils n'aient été déjà, pour ce jugement à venir, libérés de la fréquentation et des exemples des méchants et disposés à la Familiarité sacrée de toutes les choses célestes, les confirmant dans leur *croyance*, et qu'ils aient été amenés à une condition beaucoup meilleure que celle qu'ils occupaient avant le péché. De plus, comme ni le *vice* ni la *vertu* ne peuvent être conduits à leur fin dernière que par ceux qui sont confirmés dans la Grâce et l'immortalité, il est nécessaire qu'il advienne, avant le Jugement dernier, que les *Bons*, immortels, s'exposent à la mort volontaire, à l'instar du Christ pour sa vérité, avec Hanoch et Elias, et que les *Méchants*, dans leur fragilité, veuillent s'élever orgueilleusement en tout au-dessus de celui qui se nomme DIEV, et qu'ils pèchent ainsi à l'instar du Diable, contre l'Esprit-Saint.

### **CHAPITRE XI**

#### DE LA CONSIDÉRATION DE LA PERFECTION PAR EXCELLENCE

- I. Bien que le même Esprit Saint soit le Modérateur de l'Univers et comme le Doigt de Dieu en toutes choses et principalement dans le gouvernement de l'Église qui a subsisté depuis Adam jusqu'à nos jours par trois âges, savoir : celui de la Nature, situé dans l'Ame; celui de l'Écriture, posé dans l'Ame et le Culte extérieur; celui de la Grâce, tendant à l'Agnition de soi et à l'imitation du Rédempteur; semblablement à l'Enfance, la Jeunesse et la Virilité; et qui maintenant entre dans la Vieillesse et la plus grande perfection, après l'extermination des Impies, jusqu'à la Fin, au nom de la Concorde et de la Restitution future; néanmoins, il est évident que l'Église et la Grâce de l'Esprit Saint sont beaucoup plus étendues qu'on ne le croit communément.
- II. Car puisque Dieu, le meilleur des Êtres, veut que tous les Hommes, dans toute la terre, sans aucun excepté, soient sauvés, puisqu'il les aime tous au-dessus de tout, et ne hait rien de ce qu'il a fait, il eût donné en vain la Grâce de l'Esprit Saint à tous dans l'Univers, si nul autre que celui qui est initié au culte extérieur et secret de l'Église eût pu se sauver. Le très grand et principal Baptême de l'Esprit et la Circoncision spirituelle, approuvés dans tous les âges de l'Église, eussent été inutiles, puisque l'Esprit dispensateur de toutes choses les eût donnés tout à fait inefficacement. Car, bien que Dieu donne par la main de son Église et par ses oraisons et ses mérites, la vie patente et latente de la Grâce aux êtres externes, de même que, par un seul cœur, il fait affluer l'air dans les artères et le sang dans les veines de sorte qu'ils sont répandus par tout le corps, néanmoins, les membres du corps mystique ne sont pas moins que le cœur, et c'est pourquoi tous ceux qui vivent des humeurs qu'il leur distribue ne les repoussent pas. Ceux-là seuls sont éLOIGNÉS du giron de l'Église, qui se refusent à son agnition.
- III. C'est pourquoi tous ceux qui sont ou furent sous quelque Loi, Peuple ou Époque que ce soit et qui n'ont jamais entendu parler des Remèdes du Mé-

diateur dans la loi cérémonielle de la Nature ou de l'Écriture ou de la Grâce, ou s'ils en ont entendu parler, ne l'ont pas compris, ou si après l'avoir compris autrefois en ont perdu la notion, ou par les vicissitudes des temps, ou par l'injure des Hérésies (*injuria* Haereseœn), ou l'incurie des Pasteurs, soit en partie, soit complètement, «si cependant, ils placent leur Loi dans le témoignage de leur propre conscience, comme le fit Job et une infinité d'autres, il est très certain qu'ils sont plutôt dans la Loi du Médiateur dont ils suivent la volonté par les œuvres de charité que ceux qui, baptisés ou circoncis, renient leur profession en accomplissant des œuvres criminelles.» Car ceux-ci ne sont pas sauvés dans le Christ et ne pourront prendre place à côté de lui; mais ils seront condamnés quoique initiés. Car celui qui, niant le Verbe, pratique les Œuvres, accomplit mieux la Volonté du Seigneur que celui qui ne joint pas les actes aux paroles dans ce qu'il a promis.

IV. Ainsi, de même que notre Corps et même celui de tout être vivant, possède un bien plus grand nombre de parties cachées au moyen desquelles il se fortifie et vit, que de parties visibles aux sens, il est sans aucun doute que le corps de l'Église doit posséder beaucoup plus de membres cachés à nos yeux que les membres visibles qui se révèlent par le culte extérieur. Et malheur, malheur, mille fois malheur au Monde, puisqu'il conserve tant d'impuretés dans le salut des titulaires chrétiens. Car, ni la Nature, ni Moïse, ni Muhammed, ni aucun fondateur de secte ne sont la cause pour laquelle de bonnes œuvres et conformes à la volonté du Christ, s'accomplissent dans tout le monde; mais c'est l'Esprit de Dieu, mais c'est l'Ame du Christ animant latentement toutes les Ames et les excitant aux œuvres de charité, et donnant tous ses sacrements, hormis la seule Eucharistie (Synaxin) qu'il est absolument nécessaire de consommer en acte, corporellement ou sacramentellement, puisqu'on affirme qu'aucun corps d'Homme ne peut être glorifié auparavant. Car si nous ne mangeons en acte ou réellement Sa Chair et si nous ne buvons Son Sang, nous n'aurons pas la Vie en nous. C'est celle-là qui nous donne la Vie Éternelle; c'est celui-ci qui, dans l'Ame et le Corps, nous rend Uns avec le Christ en cette Vie corruptible ou restituée, comme le Christ Lui-même est Un avec le Père. Il est Lui-même la Grappe féconde de la Victoire irrésistible et éternelle, vers laquelle, ainsi qu'il est dit dans le Cantique, il faut nous efforcer d'ascendre, afin de la recueillir, ce qui, dans cette vie, est le point le plus élevé et le plus proche de Dieu.

### **CHAPITRE XII**

## DES CONDITIONS DE LA COMMUNION PARFAITE

- I. Le Monde ayant donc été ainsi constitué par Dieu, afin que tous soient conservés et maintenus dans la plus grande union en lui comme dans une famille parfaite, ce qui a coutume d'être entre le Père de famille et ses fils, petits-fils, arrière-petits-fils, amis et frères, il a voulu, lui qui est le Père de toutes les familles, leur léguer la promesse qu'il seraient tous unis avec la Divinité; et c'est à cette seule chose que l'Église, autant qu'elle le peut en ce moment, apporte tous ses soins, et quand bien même l'Homme extérieur s'adonnerait à des cultes étrangers, nulle force Humaine ne saurait cependant l'en empêcher à l'intérieur. C'est pourquoi afin que l'Homme parvienne rectement et dûment à ce Devoir pour lequel il est créé, il a besoin du *Remède* supernaturel et omnipotent.
- II. Puisque rien ne peut être considéré comme plus grand et plus manifeste, plus évident aux sens et plus omnipotent que le Corps Sacré du Christ (qui reste en Nous et avec Nous jusqu'à la fin des siècles, quoique absent et caché) qui réprime et arrête l'orgueil (*ferocia*) intérieur et de l'Ame et du Corps, Dieu nous a pourvus avec raison d'un si important Remède «afin que nous soyons victorieux à l'instar de Lui-même», puisqu'il a voulu surtout que nous fussions entraînés en haut avec lui par l'incorporation jusqu'à la même perfection, il a ordonné que nous nous élevions par cette même Manne subsistant perpétuellement.
- III. Et comme il n'y a qu'un Dieu, un Médiateur, Un Genre humain, Un Monde dans lequel il n'y a qu'UNE ÉGLISE qui est la fin, le terme, la raison, la limite des choses Inférieures et de la divine Volonté dans les choses Inférieures, « il est très nécessaire, afin que, dans un temps déterminé, tous les membres de cette même Église, quels qu'ils soient, deviennent unis par la force de ce même Sacrement qui unit et maîtrise toutes choses, il est nécessaire, dis-je, que le Christ donne réellement aux siens, suivant sa promesse, le fruit de la vigne de son Sacrement, ce qui ne peut avoir lieu dans la Vie éternelle après le Jugement Der-

nier». C'est là ce bienheureux et Salutaire BANQUET dans lequel s'assemblaient quotidiennement autrefois les Hommes Apostoliques et à propos duquel, Satan, comprenant la future perfection de la Restitution de la Nature, a suggéré que tous les membres qui en faisaient partie n'étaient que des gloutons adonnés aux voluptés de la chair, auxquelles autrefois le Christ s'était livré avec les siens.

IV. Et il en a été ainsi parce qu'il conçut la plus grande *Haine* contre la plus parfaite *Vérité*. Car Satan s'efforce tellement d'atteindre à ce but qu'il ne peut librement parler sans une envie profonde de cette future et suprême perfection dans la communion de tous les saints. C'est ainsi qu'il a introduit le mensonge parmi beaucoup d'autres vérités autant que ces vérités pouvaient l'admettre, de sorte que le monde, étourdi et stupéfié par tant d'efforts de l'erreur, n'ose pas même murmurer. Néanmoins le *Christ*, sans cesser d'être *pauvre* a remporté la victoire malgré l'envie judaïque qui ne pouvait souffrir de voir sa mansuétude alliée à sa sévérité ainsi qu'il agira toujours envers les siens.

V. L'avènement du Christ ayant été ordonné absolument de telle sorte qu'il formât les âmes à son exemple, et qu'il unit enfin avec lui toutes les Ames ensemble et aussi les corps dans l'Assemblée ou Eucharistie (synaxin) vivifique, ou du moins qu'il donnât après le Péché l'Exemple de la Patience absolue, et qu'il fit ceci avant d'opérer la Restitution dans l'Ame et dans le corps par la Synaxie, il fut donc nécessaire, à cause de l'existence du péché, qu'il l'expiât en lui-même; c'est pourquoi dans le premier temps de sa loi, il n'a restauré dans leur fin que les Ames qui, de fait pèchent toujours avant les corps, comme il en a été jusqu'à ce jour, en l'an 1546; afin qu'ensuite le sacrement sacro-saint du Corps et du Sang étant appliqué à toute humaine chair à laquelle il n'avait pas été communiqué auparavant, le plus élevé et le plus bas se réunissent dans les êtres inférieurs pour la gloire du Christ et de Dieu jusqu'au jugement dernier puisque tous doivent s'assembler en haut dans l'éternité en vue de la gloire de Dieu et du Christ. Car le Père veut que son Fils, Jésus-Christ, soit connu d'abord dans les êtres inférieurs et qu'il soit pleuré au lieu même de son supplice par tous ceux qui sont ses crucificateurs, et honoré et adoré, et qu'enfin louange éternelle lui soit donnée à Lui-même au Ciel, dans le Christ substitué à Lui-même.

# CHAPITRE XIII

#### DE LA NÉCESSITÉ DU MÉDIATEUR

- I. C'est une vérité absolue et constante que Dieu, étant immutable ne peut être sujet à aucune affection ni fléchi, ni pour la miséricorde, ni pour la haine. Mais il est également vrai que les hommes sont sujets au changement et qu'il est digne de les admettre à la haine ou à la miséricorde. Puisqu'ils ont été créés pour une cause d'autant plus parfaite que le monde entier a été créé pour leur propre cause, il est nécessaire ou que Dieu ait été trompé dans l'intention qu'il avait en les créant, ce qui est impossible, ou qu'un expédient se soit offert par lequel Dieu immutable pût être rendu mutable. Or Dieu, par lui-même ne peut être représenté comme tel, parce qu'il serait ainsi fini et sujet aux vicissitudes.
- II. D'où il est absolument nécessaire que le *Médiateur*, tout en étant *Dieu*, soit aussi *Homme* et qu'il soit le dispensateur de la Justice et de la Miséricorde en nous. Car, de même que pour Dieu lui-même, le souverain Bien est que la loi de la bonté et de la justice soit éternelle et immutable, de même il est glorieux pour le Christ lui-même qu'elle soit parfaitement atténuée et accommodée à nos misères.
- III. Il est évident pour quiconque se sert du guide de la Raison, ou que le but de la création du monde a été frustré et que tout est perdu pour l'homme qui viole tous les jours la loi qui lui est imposée, ce qui, sous le règne du Dieu omnipotent, est impossible, ou bien alors qu'il aura remis tous les péchés commis jusqu'à ce jour en s'accommodant lui-même à nous et qu'il ne se souvienne pas plus avant de ceux qu'il doit remettre; or, puisque Dieu ne peut agir ainsi à cause de la sévérité immobile de sa Justice, il est nécessaire qu'il ait disposé la créature de telle sorte qu'elle puisse s'unir elle-même avec lui, ce qu'il n'a pu exécuter par lui-même, ni dans la création ni dans la gubernation des choses particulières. Puisque Dieu éternel et omnipotent avait formé le monde et les hommes de telle sorte qu'ils dussent se trouver avec toutes les autres perfections et qu'ils fussent

tous ensemble et dans le même temps, sans péché actuel outrageant la charité dans les Inférieurs, il a donc dû, ou être trompé dans son but malgré sa volonté, ou bien oublier tous les maux et péchés passés dans les bannis et les obstinés, et restituer ainsi la Nature Humaine quoiqu'elle puisse encore pécher contre le Saint-Esprit; parce que c'est ainsi qu'agiront les impies adeptes du quatrième et dernier Antéchrist tellement qu'après la Restitution de tous, il n'y aura nulle part de pardon pour eux, ni dans les siècles présents ni dans les siècles futurs.

IV. Puisqu'on voit que l'Abolition et la Rémission de tous les péchés provenant de l'infirmité contractée par le péché est nécessaire, il faut donc nécessairement que le Médiateur fini et infini souffre une peine infinie pour nous libérer de notre dette infinie afin que nous soyons non seulement délivrés de la peine, mais encore restitués dans la gloire; il faut encore que « toutes les causes des ténèbres de l'Intellect et toutes les fausses *Disciplines* occupant avec inanité le Monde, périssent; que celui-ci s'adonne aux seules choses sacrées par l'oraison et la méditation; qu'il s'applique de toute son âme à la solide vérité, et qu'enfin, non seulement les Maux de l'Ame et leurs causes soient déracinés, mais qu'il parvienne à la Vie Éternelle dans la chair de tous les vivants».

V. S'il est nécessaire que la Rémission du péché soit parfaite à tel point qu'il soit complètement aboli, il faut de même que la Mort, qui est née du péché, soit complètement détruite puisqu'elle n'existait pas avant le péché et qu'elle soit détruite où elle n'aurait pas dû être, et non où elle n'a pas été. Car tant que durera la mort, bien que le Christ en ait annihilé la force par sa mort même, la parfaite rémission du péché ne sera pas accomplie pour le pécheur lui-même, puisque tout homme bon doit mourir avant la Résurrection.

«Puisqu'il est véritablement nécessaire que tous concourent à cette parfaite Rémission et qu'ils reçoivent ensemble la Synaxie sacrée, il faut que les corps de tous les bons se réveillent et communiquent avec nous; et qu'ainsi les Impies ne se relèvent pas dans ce Jugement et que les pécheurs ne retournent pas dans la grâce des Justes.»

### CHAPITRE XIV

#### Du mode de résurrection

I. Puisqu'il est nécessaire que s'accomplisse la *Communion* parfaite de tous les hommes pieux ensemble, non seulement dans la participation des bons mérites qui doivent être donnés par Dieu, mais dans la perception du corps du Christ et s'il faut que la *Rémission* absolue du péché et de la peine du péché s'accomplisse avant que se réalise parfaitement la Volonté du Seigneur, au Ciel comme sur la Terre, «ceci ne peut être sans que la *Résurrection* de tous les Hommes Pieux et agissant en vue du salut et de l'espérance de celle-ci, ait lieu plusieurs siècles avant le jour du Jugement Dernier, afin qu'ils puissent communiquer avec ceux qui passent et avec le Rédempteur, et consoler ceux qui sont accablés par les labeurs de cette vie présente, » et les animer par la magnitude d'une si grande Récompense à laquelle ils atteindront bientôt comme il en eût été pour les premiers Parents et pour leurs fils et leur postérité, après leur enlèvement de cette vie si le péché n'eût pas existé.

II. «Ainsi, il faut donc que ceux qui survivront à ce jugement soient changés de telle sorte qu'ils soient *Immortels* et ne puissent être privés de vie, sinon par leur propre volonté»; et il est véritablement nécessaire que ressuscitent d'abord dans la Charité ou dans le Christ, les Morts qui ont accompli le bien et ont souffert pour l'amour connu ou inconnu de lui-même, car ceux qui sont morts dans le Christ ressusciteront les premiers. C'est la *prochaine Résurrection* en laquelle seront bienheureux tous ceux qui y prendront part. Car la première et principale Résurrection a été celle du Christ, il y a déjà 1546 ans, puis viendra la Résurrection de ceux qui sont Christs (oints) et, enfin, dans le Jugement Dernier de tous les hommes aura lieu la fin de tous les impies et la Résurrection de ceux qui auront été mis à mort par *Armilon*, et ceux-ci iront au salut, ceux-là au châtiment éternel.

III. Lorsque toute créature humaine agissant en cette vie aura participé au

Corps et au Calice du Seigneur, alors seulement la *Restitution* entre les vivants ainsi que la Résurrection des Bons s'accomplira au commencement de ce très nouveau Jour. Car tout le temps du Christ qui s'étend dans les deux âges de l'Église, non seulement est appelé Temps très nouveaux, mais Temps très nouveau, Jours très nouveaux, et Jour très nouveau, et même encore Heure ultime! C'est pourquoi le Disciple bien-aimé dit en toute vérité: mes petits enfants, voici déjà l'Heure très nouvelle; et cette Heure a déjà duré 1500 ans. Par conséquent, la Résurrection s'accomplira dans le Jour très nouveau, mais avec un très long espace interposé. « Car il faut que les corps de ceux qui sont morts dans le Christ et qui doivent communiquer avec lui ressuscitent d'abord le soir (*in vespera*) ou vers la fin du Sabbath, ou tout au moins ceux qui ont été tués par le dernier Antéchrist qui est l'Anti-Dieu, Αντιθεος, en défendant la vérité et dont le nombre est 666, puisque le matin suivant qui est le huitième jour, aura lieu la Circoncision de toute chair pour tous ceux qui auront été transmués.»

IV. Tout ceci accompli, alors commencera la Vie éternelle dans le Huitième jour après le Sabbath; bien qu'étant déjà éternelle pendant le Sabbath, néanmoins elle n'était pas immortelle puisque Hanoch et Élie mourront ensemble à l'instar du Christ quoiqu'il était au pouvoir de celui-ci de ne pas mourir. Il faut donc que les mérites des Justes viennent en surcroît. Ensuite la mort ennemie sera détruite, et la Mort avec la Bête de la larve du Monde sera jetée dans l'Étang de Feu dès le commencement du Sabbath, à l'après-midi de la veille duquel nous atteignons déjà.

V. Ainsi il est nécessaire pour tous, non seulement de croire, mais de connaître les Divins Mystères qui sont instaurés pendant ces deux âges à cause du péché, afin que la *Foi* étant convertie en contemplation, la *Prophétie* en prudente Ordination, l'*Écriture* en claire Intelligence, « *il n'y ait enfin par toute la Terre, qu'un Pontife*, Empereur et Docteur, Souverain Index, qui se tienne, à l'instar d'Adam au lieu même où le Christ nous a rachetés; qu'il n'y ait également qu'une seule Langue, un Esprit, un Culte, qu'un seul Dieu soit adoré par Jésus, et que toute la terre de Syrie et la Terre Sainte, purgée de tous les impies, de Pharaon et des siens, d'Esaü, d'Hamalec, de Moab, d'Ammon, de Pelesset, des Chananéens, soient rendue également à Dieu et à son Culte. »

#### CHAPITRE XV

#### RAISON DE L'ÉTERNELLE DISPOSITION

- I. C'est une opinion de la plus absolue vérité, que toute chose porte d'une manière quelconque la similitude de sa cause. C'est pourquoi il est nécessaire que Dieu ait imprimé un certain vestige de Lui-même dans les choses créées et que les choses qui possèdent une certaine marque de bonté aient obtenu leurs propriétés de Lui-même. Ainsi, Dieu, suivant le plus parfait et transcendantal mode de considération, est *Essence*, *Unité*, *Vérité* et *Bonté*; de même, nulle créature ne peut être dénuée de ces mêmes modes de considération.
- II. En effet, il faut que toute chose qui est, possède d'abord l'Essence; non seulement qu'elle possède de l'Essence, mais qu'elle soit *une*; non seulement qu'elle soit une, mais *vraie* et adéquate à l'intellect; et non seulement une et vraie, mais encore Bonne et par la grâce d'un certain Bien. Car la fin de ces quatre qualités est la Bonté. Elles seraient toutes frustres sans la *Grâce du Bien*. On peut voir cette même progression dans les causes naturelles. En effet, quoique toute chose soit tout entière en cause efficiente, toute entière en cause matérielle et formelle et tout entière en cause finale, néanmoins les *trois* premières tendent réellement vers la quatrième et dernière.
- III. De même, en toutes choses, la Matière et la Forme concourent en un même composé, de sorte que la propriété finale de ce composé doit se trouver en quatrième lieu. La *Possession* procurera la plus grande confiance aux mortels. Car, bien qu'elle soit toute mentale, toute verbale, et toute dans le moyen (*instrumentum*) néanmoins elle doit être en quatrième lieu, *Réelle* et cette qualité attire toutes les précédentes à elle. Le prix et l'estimation de toutes choses s'établit de même d'après l'équivalence qui existe en toute chose précieuse, savoir, par exemple, si c'est de l'or ou une gemme, etc.; puis d'après la valeur de la main d'œuvre (*manupretium*); enfin par l'Éminence; et quoique les choses indéterminées soient alors par cela même spécifiées et que leur limitation ou leur destination

soit beaucoup mieux déterminée, néanmoins ces trois déterminations tendent enfin à l'addiction ou adjudication, c'est-à-dire au prix qu'elles ont été payées réellement.

IV. L'année de la Nature se divise en quatre saisons, commençant à l'Automne et tendant vers la quatrième qui est l'Été et dans laquelle sont produits les fruits. De même la Lune par ses quatre phases dans sa nouvelle réflexion du Soleil; et toutes choses, par l'Essence, la Vie et le Sens tendent vers l'Intellect où elles doivent atteindre leur Immortalité. Ainsi, tous les Pères désirent vivre encore suffisamment pour voir, dans l'âge de leur vieillesse et de leur prudence, leurs Fils passer de l'Enfance à la Jeunesse et à la Force (Robur). «Car la phase principale est dans l'Esprit qui vient en quatrième et dernier lieu.»

V. Il en est donc ainsi à l'égard de Dieu dont la Puissance, la Sapience et l'Amour ont formé toutes choses dans la Charité pour la cause de l'Homme. Car l'Honnête, l'Agréable et l'Utile convergent vers la Bonté finale.

VI. Puisque toutes ces choses et un grand nombre d'autres qui sont dans la Nature, ont été ainsi formées par Dieu, il est nécessaire que les choses sacrées qui procèdent du même Dieu soient soumises à la même condition d'existence de sorte qu'elles se dirigent vers Lui par quatre grades dont les trois premiers soient moins parfaits, moins dignes et moins efficaces que le quatrième.

VII. Ainsi d'abord, le *Christ Médiateur* possède, à l'instar de Dieu, quatre considérations desquelles influe la force des quatre Ages de son Église. Par la *première* il peut être conçu comme étant la Sapience éternelle du Père; par la *seconde*, il peut être considéré dans son Ame comme Sapience créée avant toutes choses et unie à la Divinité; par la *troisième*, comme Fils de Dieu et de la Vierge Mère, incarné et ayant souffert (*passus*); et par la *quatrième* qui les résume toutes, comme fils de Dieu et de Marie contenu sous le Saint Sacrement de l'Église par le moyen duquel il peut se communiquer lui-même à ses créatures et ce moyen était le plus convenable à lui comme à elles. «Puisqu'il est ainsi lui-même le Pain de Vie et le Verbe de Dieu nourrissant spirituellement tous les Hommes et conservant la grâce en eux, il n'a donc pu donner un plus grand *spécimen* de Lui-même que sous l'espèce du Pain et du Vin en s'insérant réellement dans ses membres qui doivent s'incorporer avec lui; de sorte que ceux qui le reçoivent par la Foi, l'avidité, l'ardeur, nus par eux-mêmes, vêtus par lui, soient complètement changés en lui-même, et liés intimement à lui; et sans cette insertion (*insitio*,

greffe) nul ne peut atteindre au parfait salut. C'est la félicité du quatrième âge de l'Église et le *Banquet qui doit unir tous les hommes*. C'est pourquoi il convient d'examiner dans quelques passages du Vieux et du Nouveau Testament combien grande sera la Perfection future et à quel moment elle viendra dans le quatrième âge de l'Église.

## I. — Passages du Nouveau Testament établissant l'âge de la Vieillesse de l'Église.

VIII. La Vérité Éternelle et Élue, Jésus-Christ, pour conserver à l'usage de son Église la base de sa Doctrine la plus parfaite «a exprimé les vérités les plus élevées dans des Paraboles comme il avait coutume de faire envers ce peuple à qui Dieu s'était communiqué par l'esprit de Moïse; et toute l'Écriture Sainte n'est autre chose qu'une comparaison ou similitude continue des choses divines, et accommodée à notre Enfance, de sorte que, par elle, il nous expose les points les plus élevés de sa doctrine par des similitudes. La Première et la principale de ses paraboles est celle du semeur et de la semence, de laquelle il dit, selon S. Marc, ch. IV, 43: N'entendez-vous donc pas cette parabole? et comment alors pouvez-vous entendre les autres? Puis donc que cette parabole est la clef de l'Écriture, il faut l'exposer et la considérer particulièrement.»

IX. Celui qui semait, leur dit-il, était sorti pour semer sa semence, et, tandis qu'il semait, une partie des graines tomba le long de la voie et fut foulée aux pieds, ou bien les oiseaux du ciel vinrent et la mangèrent. Une autre partie tomba sur le *terrain pierreux*, et fut desséchée parce qu'il n'y avait pas d'humidité. Une autre tomba dans les *épines* et ayant germé, les épines la suffoquèrent. Une autre, enfin, tomba dans la bonne terre, et produisit du Fruit croissant et ascendant, ici dans la proportion de cent pour un, là de soixante pour un, plus loin de trente pour un. Que celui qui a des oreilles pour entendre, entende!

X. Dans cette parabole, Dieu sème la semence du Verbe de Dieu dans le champ de son Église, qui reçoit dans de diverses conditions les Saintes *Inspirations*. La première semence tomba le long de la Voie des voies, c'est-à-dire de la conscience ou de la loi de la nature placée dans la conscience ou voie naturelle; mais en négligeant le Verbe de Dieu et les Saintes inspirations qui leur furent envoyées, les hommes les foulèrent aux pieds, et les Diables étant venus leur enlevèrent de l'esprit le souvenir des divines Prescriptions, et c'est alors qu'ils furent engloutis par le Déluge. La seconde tomba dans le terrain pierreux du cœur des Juifs, dénués de charité, qui, à l'instant même où ils la reçurent et quand la voix

de leur Dieu tonnait encore, se mirent à rendre hommage au veau d'or, tandis que les autres murmuraient contre lui; de sorte que cette semence fut desséchée sans avoir germé, et que, repris par le semeur lui-même dans une sainte fureur, ils furent privés de la vie. Puis qu'en Troisième lieu, les Épines ou les Richesses suffoquèrent le Christianisme dès qu'il fut sorti de la semence, je laisse à penser ce que fut cette phase et à en tirer profit. Et en quatrième lieu la semence rapporta du fruit dans la proportion de 30, 60 et 400 pour un, parce que les Trois Ages écoulés, de l'Enfance, de la Jeunesse et de la Virilité auraient été frustres en puissance à moins qu'ils ne fussent complétés en acte par les bons chrétiens, les Juifs, les Musulmans, qui veulent être appelés successeurs de la loi de la nature en observant la Loi d'Abraham. Donc, ces trois premiers ages sont réprouvés, et c'est pourquoi les Disciples qui accompagnaient le Christ qui devait mourir, furent trois fois excités au sommeil, mais ne devaient pas dormir une quatrième fois; et de même, Pierre, le plus élevé des apôtres, renia trois fois son Seigneur au nom de tous, mais, la quatrième fois, transformé par la Restitution en un nouveau Pierre qui doit maintenant restituer tous les hommes, il fortifia et affermit alors ses frères.

XI. C'est encore ce qu'il a voulu désigner par cette menace que proférait le Père de famille, d'arracher le *Figuier* qui était resté stérile pendant trois années; mais son fermier obtint un délai d'une quatrième année afin qu'il labourât au pied et y mit du fumier, après quoi il serait définitivement arraché s'il ne fructifiait. Ce sont aussi les trois mesures de farine du Verbe de Dieu, dans lesquelles Sarra, la première de toutes les femmes, cacha le ferment, afin qu'en quatrième lieu la concorde produisît son ferment en tous. C'est pourquoi le Père de famille appelle trois invités à sa Cène; mais le premier s'excuse à cause de sa maison des champs qu'il a achetée, et représente Caïn dans la Loi naturelle; le second à cause de ses cinq paires de bœufs, s'applique à la Loi Écrite dans les cinq livres de Moïse, travaillant vainement par les cinq sens pour le Seigneur. Le troisième, qui se marie, représente la concupiscence fornicatrice et la simonie sous la Loi de la Grâce. C'est pourquoi le père de famille n'a admis aucun de ceux-ci à partager sa cène; (et ce n'est pas la cène éternelle, mais celle qui a lieu maintenant qu'il faut entendre), et il força d'entrer les aveugles, les boiteux, les pauvres, les mutilés qu'on put trouver sur les chemins et les sentiers, pour manger ce qui avait été apprêté; ce qui doit arriver maintenant dans le monde entier.

XII. Mais la similitude de l'Homme blessé et dépouillé sur la *Voie de Jéricho* est encore beaucoup plus claire suivant la parole de la vérité même : Un homme

qui descendait de la Jérusalem de l'éternelle Félicité, pour se rendre à Jéricho pleine de mutabilité, tomba entre les mains des larrons, c'est-à-dire des diables qui le spolièrent et le blessèrent, le laissant à demi-mort; un Prêtre (Sacerdos) de la loi de la Nature passa et, l'ayant vu de loin, négligea le blessé. Un lévite moïsiaque qui vint ensuite au même endroit, en touchant à peine par les Cérémonies et Sacrifices quotidiens la blessure reçue, passa outre également. En troisième lieu, le Samaritain, c'est-à-dire le Christ, dateur de la grâce, auteur (parens) de la Nature et consommateur de la Loi, versa l'huile et le vin et le pansa et le plaça sur sa monture, qui est l'Humanité, ayant auparavant pris soin de lui en versant sur sa blessure le Vin de la Justice et l'Huile de la Miséricorde. Car ces deux sœurs qui sont tendrement embrassées en lui ne peuvent être séparées. Et il se tint réellement avec l'infirme, un jour entier qui dura jusqu'à ce moment. Mais après celui-ci, il conduisit l'infirme dans une hôtellerie pour le soigner pendant un jour qui durera 1546 années; puis le jour suivant il donna à l'hôtelier les deux deniers des choses supérieures et inférieures, de l'Autorité et de la Raison, en confiant entièrement l'Infirme, c'est-à-dire l'infirme Nature Humaine, à sa discrétion, afin qu'il prit soin de lui au nom du Samaritain, par la vertu infuse de l'Huile et du Vin, et qu'il reçût abondamment tout ce qui était requis pour cette guérison.

XIII. C'est le second Pierre, c'est Elias, qui, lorsqu'il viendra, restituera toutes choses. C'est l'autre Moïses, semblable au premier. C'est Iojachim qui restitue les vases enlevés des trésors sacrés. C'est le Christ qui vient alors, non dans la première, ni la seconde, ni la troisième, mais dans la quatrième Veille, marchant sur la mer de toutes les Nations, soutenu par sa seule force. C'est encore ce Quatrième Ange de Thyatire qui régit tous les peuples avec une verge de fer et à cause de quoi le Seigneur lui donnera l'Étoile du Matin (Apocal., ch. 11, 7, 8). C'est lui qui conjoindra les trois Anges suivants, le cinquième, le sixième et le septième, de telle sorte qu'ils ne fassent qu'un! Cette doctrine se trouve dans le quatrième Évangéliste, S. Jean, parce que, sans Paraboles, par la Foi, l'Autorité et le Guide de la Raison, il transmettra clairement toutes choses et enseignera aux âmes de tous les hommes à voler dans la sublimité à l'instar des aigles; et il se croira le plus maudit de tous les hommes et prèchera qu'on doit tout au Christ. C'est lui qui est appelé en quatrième lieu Nathana-El (Don de Dieu), le vrai Israélite, en qui n'est nulle tromperie. C'est à cause de ce mystère que le Christ, lui, quatrième, est accompagné de trois Disciples bien-aimés lorsqu'il doit souffrir les tourments de la passion, mais surtout lorsqu'il est transfiguré. Et c'est pourquoi il se trouve en quatrième lieu avec Moïses et Eliah, de sorte qu'il achève,

à l'instar de la quatrième semence, les Trois Ages imparfaits, de la Nature, de l'Écriture et de la Grâce qui n'auront ainsi été qu'en puissance parfaite «jusqu'à ce que vienne en quatrième lieu leur *Transformation*, car alors *Eliah*, compagnon d'Hanoch, *Moïse* et *Iésus* déduiront de Puissance en Acte, le premier la Loi de la Nature, le second la loi de l'Écriture, le troisième sa propre loi de la Grâce, afin qu'elle porte des fruits au tridécuple, au sexdécuple et au centuple et que cette si grande diversité de professions soit complètement détruite en présence de la *Vérité Une*. Alors aura véritablement lieu, *la Fin du Monde*, c'est-à-dire de cette Larve Babylonique qui fascine maintenant les yeux de tous les Hommes. » Mais il convient maintenant de déterminer d'après les âges précédents quand doivent avoir lieu toutes ces choses.

XIV. La Nature a duré 1656 années; l'Écriture (après un intervalle d'environ 800 ans) a duré 1503 ans, et la Grâce 1546. Donc le grand et horrible Jour du Seigneur est proche.

### II. — Passages du Vieux Testament qui établissent cette même doctrine.

XV. La Création des choses, adaptée à notre Entendement et qui a été faite par Dieu, mais ensemble avec le Christ qui est אלהים (Ælohim) c'est-à-dire Dieu auprès de nous (erga nos), et disposée successivement par (Ælohim), selon l'Ordre, la Succession et l'Aptitude des choses qui doivent être déduites de la Puissance de la matière en Essence, cette Création, dis-je, nous présente entièrement cette perfection quatrième. Car Dieu, Dieu-Homme, l'Ange et la Matière sont avant toute distinction matérielle, bien que cependant leur fin soit dans la matière. Dieu se complaît dans sa quadruple nature, le Christ, dans sa quadruple nativité, les Anges dans leur quadruple Sacrifice, la matière dans ses quatre Éléments, placés au Ciel et dans les sphères inférieures; les premiers, sont la matière complètement purifiée; les seconds, la matière grossière; c'est pourquoi le Feu céleste, l'Air, l'Eau et la Terre qui est dans les corps célestes, s'adressent en bas à nous, en nous faisant signe.

Suit LA TABLE CLAVIGERE Abrégée, pour que le sens du chapitre XV Soit plus facile à saisir

# La table Clavigère

| R. DE LA NATURE  | H. NATUREL   | M. DE DIEV          | Monde       | R<br>Orient             | O<br>Méridien    | T<br>Occident  | A<br>Aquilon |
|------------------|--------------|---------------------|-------------|-------------------------|------------------|----------------|--------------|
|                  |              |                     |             | Official                | Wichard          | Occident       | Aquilon      |
|                  |              |                     | Année       | Printemps               | Eté              | Automne        | Hyver        |
|                  |              |                     | Homme       | Enfant                  | Adolescent       | Homme viril    | Vieillard    |
|                  |              |                     | Elément     | Terre                   | Eau              | Air            | Feu          |
| O. DE LA LOI     | O. RATIONNEL | E. DV PÈRE          | Hiérarchie  | Adame                   | Moïse            | Messie         | ELIaAVн      |
|                  |              |                     | Loi         | Obédience               | Charité          | Foi            | Concorde     |
|                  |              |                     | Livre       | Gene-<br>Henoch<br>seωs | Vieux<br>Testam. | Nouv.Test.     | АрОса        |
|                  |              |                     | Sens        | Littéral                | Moral            | Allégorique    | Anagogique   |
| T. DE L'EVANGILE | M. SPIRITUEL | N dv fils           | Evangéliste | S. Matthieu             | S. Luc           | S. Marc        | S. Jean      |
|                  |              |                     | Chérub      | Homme                   | Bœuf             | Li0n           | Aigle        |
|                  |              |                     | Msytère     | Incarnation             | Passion          | Résurrection   | Ascension    |
|                  |              |                     | Don         | Sapience                | Justice          | Sanctification | Rédemption   |
| A. DU IUGEMENT   | O. DEI-FORME | S. DE L'ESPRITS. S. | Visitation  | de la Terre             | de l'Egypte      | de Jérusalem   | de Babel     |
|                  |              |                     | Fleuve      | Piscon                  | Gibon            | Chide-Kel      | Phrat        |
|                  |              |                     | Face        | des Eaux                | de Moïse         | du Christ      | de Jérusalem |
|                  |              |                     | Témoignage  | Esprit et Eau           | Feu et Eau       | Eau et Sang    | Esrit et FEV |

XVI. Mais ceci est plus évident encore dans la description de la Génèse (Geneseos). Car le premier jour n'obtient son complément que le quatrième. Car la Lumière fut créée indécise (sparsa), comme on la voit dans l'Aurore ou le Crépuscule, et resta ainsi pendant trois jours, jusqu'à ce qu'elle fût circonscrite le quatrième jour dans les deux globes du Soleil et de la Lune, et dans les Étoiles; quoique cependant la vraie Lumière ne vienne que du Soleil. De même, le second jour n'est complété que par le cinquième, qui, par rapport à lui n'est que le quatrième. Car, bien que les Eaux soient distinctes dès le second jour, néanmoins elles ne produisent et renferment la Vie, ce qui est leur véritable fin, que le cinquième jour. Le troisième jour la terre est ornée de végétaux, d'herbes et de plantes; toutefois, ils n'y sont pas placés à cause d'elle, puisqu'ils reçoivent leur complément le sixième jour dans les Êtres Animés et dans l'Homme. Le septième jour est le Repos. Donc toute imperfection se trouve encore avant le quatrième jour; car la Perfection des trois jours précédents est contenue dans celui-ci. La Lumière est la Loi de la Nature illuminant par la grâce tout homme venant en ce monde. La distinction des *Eaux* et le Firmament placé au milieu d'eux se rapporte clairement à l'élection des Eaux Judaïques parmi toutes les autres Eaux. Car les Eaux représentent les peuples nombreux. L'Apertion de la Terre, et le retrait des Eaux de toute sa surface, s'applique évidemment à la Loi de la Grâce qui retira les Hommes des Eaux du monde et imposa sa loi à ceux qu'elle avait ainsi sauvés (Expiscatis Hominibus) afin que les Eaux salées et nuisibles ne couvrent pas davantage la Terre. « Mais en quatrième lieu, la Lumière de la Terre étant complète, toutes choses viendront à leur fin et perfection. Du quatrième au septième il n'est rien que Repos.»

XVII. L'Eden est, de nouveau, la plus grande volupté du monde, c'est-à-dire Dieu; dans l'Eden est le Jardin du Christ, planté d'Ames dans lesquelles sont tous les fruits du monde. Mais en son milieu se trouve l'Arbre de Vie, c'est-à-dire l'Humanité du Christ par laquelle nous vivions tous de la Vie supernaturelle dans la perfection de l'Ame, avant que le corps fût né; et dans l'Ame et dans le Corps, par la vertu de l'incarnation et de la Passion. Enfin, dans ce même milieu est placé l'autre Arbre de la Science du Bien et du Mal, c'est-à-dire le Sacrement de la Communion; c'est donc la Roue dans le milieu de la Roue. Dans l'Infinité de la Divinité, est incluse l'Ame des Ames, supérieure aux Anges; dans l'Ame est inclus le Corps des Corps après la glorification, plus vaste et étendu que les cieux; dans le Corps, l'Ame et la Divinité est l'Ombilic de toutes choses, «le Sacrement Sacro-Saint par lequel nous devenons comme des Dieux, sachant le Bien et le Mal. C'est pourquoi, Adam, guidé par cette ambition, et instruit de ces choses,

dans l'Ame duquel nous sommes contenus, voulant s'emparer de cet Arbre dans son archétype, avant que vînt le Médiateur de l'Église constituée pour le consacrer ainsi par lui-même, se rendit malheureux et Nous avec lui. C'est le fruit de l'Arbre d'où vint le péché; c'est pourquoi il faut que la mort soit chassée du corps par le même Remède bien employé, mais dont l'emploi illicite l'y avait fait entrer autrefois; et il est beaucoup plus nécessaire maintenant, après le péché, de nous incorporer à lui quotidiennement et assidûment, puisque, sans le péché il eût fallu, de même, être uni avec lui.» C'est la sentence de *Cabodiel* et *Raziel* qui nous est transmise par les monuments les plus secrets de la Théologie dans les Réponses verbales des 72 Anciens. «Ainsi donc, de même que l'Arbre de l'Humanité du Christ est le Rachat du péché, de même l'*Arbre du Sacrement* est la Restitution pour l'Ame et le Corps dans la Vie Éternelle.»

XVIII. Auprès de ce Jardin, et proche de ces Arbres, sortent d'une *même sour*ce quatre Fleuves (et ces quatre ne sont qu'un). Le premier se dirige vers le midi en recherchant la Miséricorde sous la loi de la Nature, constituée dans la partie dextre. Le second se dirige vers la partie sénestre ou septentrionale (Aquilonaris) située dans les choses inférieures et instables. Le troisième qui va de l'Orient à l'Occident, réunissant la Justice et la Miséricorde, c'est le Christ tenant en lui les bras du monde, et introduisant les violents dans le Ciel avec une absolue facilité. Il reste l'Eufrates dont la direction n'est exprimée nulle part, bien qu'il vienne de l'Occident; c'est parce qu'en quatrième lieu, tous les êtres seront libérés puisqu'ils auront tiré leur origine de l'électissime Empire d'Occident; et enfin le Tigres et l'Eufratres conjoindront ensemble les Eaux mystérieuses de l'Humanité, de la Croix et du Saint-Sacrement, et c'est par le Férates ou Eufrates que nous serons tous comblés de biens et revivifiés suivant l'ardeur que nous aurons mise à porter notre croix. Dans ce fleuve Eufratres sont liés quatre Anges, guides de la vengeance de Dieu, c'est-à-dire magistrats de l'état sacré profane, mixte et populaire, qui sont prêts depuis longtemps afin de détruire la troisième partie des Hommes.

XIX. Adam, Caïn, Hebel et Seth, marquent cette même progression comme dans chaque semence préexistent les propriétés de l'infinie multitude qui doit en être produite ensuite; car *Dieu est dans l'Écriture comme il est dans la Nature. Adam*, puni à cause du péché, représente la loi de la Nature; Caïn aveuglé par la haine et l'ambition des choses mondaines ne se contente pas d'avoir mérité la mort, mais il tue son frère innocent. Ainsi, la Loi écrite ne fait autre chose que tuer ses infatigables sectateurs; et enfin *Hébel*, semblablement au Christ, souffre

jusqu'à ce jour les châtiments en lui et en ses membres, au nom du Monde ingrat: mais son sang clame de la terre parce que le Christ est mis à mort par son propre frère charnel à cause de l'ambition de celui-ci; en effet, il est plus souvent mis à mort par ceux-là mêmes qui lui sont attachés que par les Juifs Caïnites. «Enfin, en quatrième lieu, Seth naîtra, pour Hebel et non pour Caïn, non corrompu, mais fait à cette image immortelle qu'Adam avait reçue en premier lieu avant le péché.» Ceci est l'État de Restitution et de Concorde où toutes choses seront rendues à leur état primitif. Noach, Sem, Cham et Iafet signifient la même chose. Et c'est pourquoi, en dernier lieu, lorsqu'il est traité des générations, Sem est mis à la place de Iafet comme le soutien (stabilimentum) de tous et qui survit encore 500 ans après le Déluge. Ainsi, de même qu'on a vu dans le premier quaternaire «l'iniquité du dépravé Cain, de même, en troisième lieu se trouve maintenant invariablement *Cham*, le maudit, qui se moqua en voyant les parties secrètes de son Père, dont l'ivresse provenait de la passion qu'il avait eue pour sa vigne; et c'est donc à cause de la vie des Chamites hypocrites et dérisoires, qui se tiennent à la place du Christ, que le Christ est blasphémé dans le monde entier et que les schismes prennent naissance. Mais Cham est maudit à cause de cela et il sera bientôt l'esclave de ses frères. L'Orage s'approche.

XX. De même que quatre êtres dans l'origine de la nature créée et quatre êtres encore au commencement de l'époque qui a précédé la Loi nous ont exposé la condition des choses alors futures; de même, nous trouvons encore quatre êtres en trois au commencement de la Loi, c'est-à-dire lorsqu'elle fut instaurée par la seule autorité de la Piété. Ce sont: Abraham, Isaac, Iaacob et Israël. Abraham, à l'instar de la loi de la Nature droitement écrite dans l'Ame la plus sublime, procède du côté de la Droite vers la Miséricorde. *Isaac*, dans les choses du corps ordonnées par la loi, se dirige vers l'Aquilon avec Dieu בהד, Pahad ou Tremblement et Rigueur. Iaacob, tant qu'il s'appela Iaacob, se dirigea intérieurement et extérieurement vers l'Orient où il acquit quatre Epouses pour une seule Rachel qu'il avait désirée. Retournant ensuite vers l'Occident, changé en un autre Homme en passant le torrent de *Iaboq* c'est-à-dire le Jourdain, il devint alors *Israël* quand il lutte victorieusement contre l'ange et que celui-ci lui toucha le Nerf de la Rébellion de la Chair, duquel nul véritable Israëlite ne mange volontairement jusqu'à ce jour. De même que le Christ Jésus est Dignité et Personne dans un même sujet, ainsi on trouve dans l'Écriture Iaacob et Israël comme deux êtres différents. Le Christ a voulu recevoir ses Honneurs et sa Noblesse contre l'usage du monde et être méprisé (conculcari) jusqu'à ce jour, en lui et les siens, bien que tout genou fléchisse au seul nom de Iesus. Iaacob, qui supplanta une

première et une seconde fois son frère, s'exila pour conquérir une famille. Et lorsqu'il s'appelle Israël il rentre en Terre Sainte après avoir composé sa famille, et il engendre *Biniamin* qui lui tient lieu de fils et de mère.

XXI. Le même rapport se trouve dans ses épouses et indique le mystère des âges de l'Église. Mais puisque cela me revient à l'esprit, je ne veux pas omettre le quadruple sacrifice d'Abraham dans lequel la génisse, la chèvre et le bélier furent divisés par le milieu, à l'instar des Trois temps. Mais les oiseaux, placés en quatrième lieu, la Tourterelle et la Colombe ne furent pas divisés; « Parce qu'il n'y aura réellement dans la Concorde aucune division par l'Infirmité; mais à la fin des Jours, tout péché sera contre le Saint-Esprit et irrémissible, semblable à celui du diable. » Il n'y a pas ici de division parce que la Chair et l'Esprit s'accorderont, ce qui n'a pas eu lieu jusqu'à ce jour. La première des femmes de Jacob, Léa, infirme des yeux, représente ceux qui ne connurent pas le péché dans la Nature, et elle fut mise à la place de Rachel qui est la nature véritable et belle. D'où elle enfanta quatre fils, dont les trois premiers furent maudits par le père, et le quatrième, Juda, fut choisi pour ancêtre du Messie. En second lieu, la vieille servante de Rachel fut mise à sa place et représente le Judaïsme, qui fut ainsi une nation adultérine. « Nous sommes l'olivier sauvage, ou le troisième des fils de Zelfa ou Zilpa, servante de Léa, et c'est pourquoi nous devons être reprouvés comme adultères puisque nous devons rentrer à Jérusalem qui est la demeure ancestrale. » Le quatrième de ces bâtards est Aser; aussi sa mère sera appelée du nom d'Église bienheureuse parmi les Élus, pour lesquels seront abrégés les jours du premier Jugement. Car nul ne doit rester après le dernier jugement et cette affliction ne sera pas temporaire, mais seulement momentanée.

XXII. Ensuite, comme la malheureuse Rachel ne pouvait engendrer, elle céda encore une fois la place à Léa en échange des *Mandragores* de l'Amour du monde et de l'odeur soporifique, et celle-ci engendra, 600 ans après le Christ, la nation des *Ismaëlites* qui reçoivent par notre négligence et notre mollesse la loi des Mandragores de Ruben, le premier-né, et, semi-juifs, semi-chrétiens, dominent maintenant sur toute la Terre. La loi est de Rachel; les Mandragores sont des Juifs ou de Ruben qui est leur aîné; néanmoins, *Muhammed* les a réunis en un seul, bien qu'il soit pourtant le second Antéchrist. Néanmoins, pendant que nous restions oisifs, il purifia presque tout l'Univers de l'*Idololâtrie*; et la vérité éternelle de ceci ne doit pas être méprisée puisqu'elle nous est rappelée dans la parabole du Père de famille qui sortit de grand matin pour conduire ses ouvriers à la vigne. Et quoiqu'on ne fasse pas le bien, c'est déjà beaucoup mieux de s'éloi-

gner d'un plus grand mal que de se tenir dans le pire état. Or, ceux-ci font partie de l'avant-dernier appel (vocatio) qui a été donné pour aller à la vigne. «L'appel que donnera maintenant le Maître (Stabularius) sera le Dernier, et, à l'instar de tous ceux qui nous auront précédés, nous comprendrons toutes les vérités qui sont dans le monde entier, même celles qui furent connues avant nous, puis, guidés par celles-ci, nous parviendrons à celles qui sont inconnues.»

C'est réellement une bénédiction et une grande promesse de puissance, au point de vue de la Religion qui fut donnée à Muhammed par les bénédictions qui furent faites sur Ismaël tant à sa mère, Hagar, qu'à son père Abraham; car les XII chefs de peuples qui devaient sortir de lui sont une marque de Religion, de même que les XII Pères que l'on compte dans la loi de la Nature, depuis Adam jusqu'aux fils de Noach. Ainsi encore le même nombre de chefs de Tribus est né de Iaacob. C'est pourquoi sous le seul Christ il y eût XII chefs qui furent les Apôtres, de même qu'il y aura maintenant «XII princes sous le second Pierre, et en quelque lieu que ce puisse être, 72 générations, Ames, Vieillards, Disciples et Ministres, parce que ceux-ci dépendent du Ciel et de la puissance du nom Divin איהוה» Car la Bénédiction d'Issachar et de Zabulon est celle des Ismaëlites, et tellement que si la lettre de la Trinité dans le nom יששכר Issachar n'a jamais d'aspiration dans toute l'Écriture, c'est parce qu'ils ont refusé surtout la Vérité et le Mystère de la Trinité, tandis que leurs Pères, les Juifs, ne connaissaient rien qui leur soit plus familier. Enfin, en quatrième lieu, l'heureuse Rachel enfanta *Iosef*, hors de la Terre Sainte, et *Binjamin*, dans cette même terre, et elle mourut de la douleur extrême de ce dernier enfantement. Mais il suffit que ces Deux Fils soient légitimes et selon la volonté du Père, et c'est pourquoi ils avaient leur camp à l'occident (Nombr., 11, 18) séparés en deux parties. C'est pourquoi David prie Dieu de se manifester devant Ephraïm, Benjamin et Manassé et non devant lui. La Promesse fut faite que le Christ se trouverait dans la postérité de Iuda, comme en témoignent les Bénédictions qui lui furent données, ainsi que les deux suscitations de la semence qui eurent lieu, indiquant ce mystère. Car Her et Onan, fils de Iuda, étant mariés à Thamar, dont le nom signifie la Palme, projetèrent leur semence à terre, et c'est pourquoi ils furent tués, le premier, dans la Nature qui fut détruite par le Déluge, le second, dans la Loi Écrite qui prit fin par la captivité et le massacre de six cent mille hommes, parce que ces deux âges portèrent la peine de la semence répandue à terre. Le troisième fils de Iuda fut Séla. Mais comme Iuda ne voulait pas le donner à Thamar de peur qu'il ne mourût, celle-ci conçut donc de son beau-père Iuda, sous le vêtement d'une prostituée et mit au monde deux jumeaux, Perezium et Zacharum, ancêtres de David. Ruth la Moabite a la même signification. Car Naomi, qui fuyait de Béth-

léhem, dans le pays de Moab, avait pour mari Elimelech et deux fils, Mahalon et Chilion, auxquels elle donna pour femmes Ruth et Horpa, moabites. Leurs trois maris étant morts hors de leur pays, *Horpa*, femme de Chilion, resta dans Moab, mais Ruth vint avec sa belle-mère Naomi, à Béthléhem, où, par un quatrième époux, Boaz, la semence fut suscitée en Ruth, au nom des défunts pour Naomi, et c'est pourquoi il fut dit: un fils, Obed, est né à Naomi, de Ruth. Nous voyons ainsi que la loi Hibon, ou de la suscitation de la semence, fut appliquée non pas tant à cause des frères qu'à cause du père et de la mère; à cause de Dieu qui est le Père, et du Christ qui est la Mère de l'Église et de la Nature. C'est pour cette raison que David est né avec Iod, sous la figure première qui a régné seulement en Syrie. Ainsi donc, puisque toutes ces choses qui sont exposées ici sous des figures, adviendront certainement pour nous, elles ont été écrites en vue de la corruption qui aura lieu à la fin des siècles. Innombrables sont les passages indiquant ces mystères. Le plus évident est celui où Héli étant réprouvé avec ses deux fils, Ofni et Pinhas, Samuel est extraordinairement élu de Dieu; et, appelé trois fois, ne reconnaît pas le Seigneur, comme Saint Pierre lorsqu'il le renia trois fois. Mais la quatrième fois il entend et il est créé Prophète, si bien que, depuis Dan jusqu'à Berseba, c'est-à-dire dans la latitude de l'Hémisphère, il est connu que Samuel est Prophète de Dieu. C'est pour cette raison que, dans l'édifice du Temple on plaça, après Trois ordres de Pierres, un Quatrième ordre de Cèdres.

XXIII. Il est clair que le Fruit final recherché par Dieu est la Vertu unie à la Charité, et que l'Homme est l'*Arbre* et la plantation; et cette vérité a été exposée plus clairement que le Soleil par Moïse, dans ce passage qui ne peut nullement être compris ni observé à la lettre, et où il dit: Lorsque vous entrerez dans la Terre que le Seigneur votre Dieu vous donnera, c'est-à-dire dans le Christ qui est Notre Terre et que vous planterez des Arbres, c'est-à-dire que vous initierez des *Hommes* aux choses sacrées, le fruit se formera dans l'espace de *Trois Années*, c'est-à-dire la Vertu se formera pendant les Trois Ages à cause de l'infirmité de la chair, née du péché, puisque sous l'époque imparfaite de l'année de la Nature, de celle de l'Écriture et de celle de la Grâce; quoique le bien ait été voulu, il n'a pas été accompli. Or tout ceci ne peut s'entendre des arbres fruitiers puisqu'aucun ne fructifie avant un espace de trois ans, ou du moins très rarement. Mais la Quatrième Année, dit-il, ils porteront des fruits agréables (laudabiles) au Seigneur, c'est-à-dire dans l'Age quatrième ou Vieillesse, tous étant restitués, ils accompliront des œuvres complètes et agréables à Dieu; c'est pourquoi il n'a pas dit agréables à vous (laudabiles vobis) mais au Seigneur. Puis la Cinquième Année, c'est-à-dire après la consommation du Monde, le Huitième jour ou Millénaire

du Monde, il vous les remettra en jouissance, parce qu'alors leurs œuvres les suivront dans l'Éternité. C'est la raison pour laquelle Dieu pardonne aux Trois Crimes des trois âges, c'est-à-dire n'exterminera pas; mais il n'épargnera pas au *Quatrième*, parce qu'alors, dans l'Age de Vieillesse, le péché ne sera pas commis par infirmité, mais par malice.

XXIV. C'est pourquoi le *Diable*, longtemps avant sa chute, en étudiant et dissimulant dans le Ciel, avait vu par l'étude Angélique les raisons de ces quatre Ages de l'Église; aussi, étant appelé à l'adoration du Médiateur, bien qu'il eût adoré facilement sa Divinité, il n'adora qu'avec peine son Ame et bien plus difficilement son Humanité qui y était jointe; mais il ne voulut jamais, guidé par l'Envie, l'adorer sous l'espèce de l'*Eucharistie*, parce que les Hommes, nourris de ce pain des Anges, deviendraient égaux et de beaucoup supérieurs aux Anges», et il préféra être chassé du Ciel pour venir en ce tourbillon (aquilo) matériel, et, en pervertissant tout à l'instar du singe, établir ses deux Églises des maux, semblablement à celles que Dieu possède dans les Anges et dans les Hommes. Les Sectateurs ayant donc été détruits une première fois sans exception par le Déluge, il suscita immédiatement aux mêmes lieux où le monde avait offert de l'encens sur les autels, le Royaume *Babylonique*, conduit par Nembrot, homme corrompu, qui est appelé, par les Païens, Belus ou Ba Belus; et c'est par lui que vint l'Enfance de l'impiété, par la convoitise des Honneurs. L'âge suivant, ou Jeunesse, fut caractérisé par la Médie ou Assyrie, adonnée aux dérèglements (luxus) du corps, dont il étendit prodigieusement la puissance et dont le vice fut en rapport avec cette étendue; enfin, elle fut subjuguée par le Monarque grec qui était dévoré par une soif ardente de dominer et par une avarice inextinguible. Dans leur vieillesse, ils s'adonnèrent aux vices plus qu'il n'était en leur puissance d'en contenir, c'est-à-dire que Rome, en quatrième lieu, mit la dernière main à cette impiété qu'elle porta au degré suprême, jusqu'à ce que Iésus, qui est la Pierre détachée de la Montagne éternelle surmonte par sa mort et celle des siens, l'extrême puissance du Diable, en lui et en ses deux immondes royaumes, et à laquelle nulle puissance Humaine n'était comparable. Satan était donc brisé, il replanta alors les épines dans les serviteurs tombés du Christ, de telle sorte que si les crimes de l'antiquité étaient rétablis dans les temps présents, ils pussent paraître comme des vertus. Or la Quintessence du vice fut accomplie par *Babylone*, mais ce peuple fut ménagé et son châtiment fut différé à cause du sang du Christ et de ses martyrs. Mais comme Satan savait que ce peuple devait être détruit à une certaine époque, il inventa d'autres artifices par lesquels il pût envelopper les âmes dans ses rets, puisqu'il ne pouvait plus en imposer par les choses charnelles,

aux hommes devenus clairvoyants. Il suscita donc en Chaldée une fausse Politie avec un faux culte, par lesquels les Hommes fussent éloignés peu à peu de la Divinité suprême et excités à l'Idololâtrie.

XXV. Puisque le Créateur doit donc être connu par le Médiateur et par la Sapience créée, le venin des anti-chrétiens est disséminé dans l'oblitération du vrai Dieu et alors est produite la Mer d'Impiété (dans toute la force du terme), qui atteint son plus haut degré de puissance, principalement jusqu'aux Temps de la Vérité incarnée. Comme le hideux démon (tetra pestis) comprenait qu'il recevrait plus de préjudice (damnum) par l'Avènement et la Religion du Médiateur que d'avantages par le culte du principal et universel Antéchrist, et voyant qu'à cause de notre sottise, le lâche Prophète Ismaëlite s'était manifesté en vertu de la Bénédiction donnée à son Père et à sa Mère, il se l'adjoignit, et fit de ce prophète un second Antéchrist par la loi qu'il lui dicta, de sorte qu'en abolissant par lui l'Idolâtrie dans tout le monde, il pût ainsi détruire toute la gloire du Christ et fouler aux pieds le Christ avec les idoles, par les fausses opinions introduites contre Iésus et Moïse. Ainsi, la pépinière (seminarium) de toutes les Hérésies qui avaient existé auparavant, se trouva replacée dans cet amas de mensonges (cento), mais puisqu'il voit maintenant que le Monde ayant vraiment les yeux ouverts, il est impossible que puisse durer la multitude des crimes de l'Époque Romaine, ni que subsiste l'Ambition sous le faux peuple chrétien, et qu'il ne peut conserver longtemps non plus les mensonges de Muhammed, «il y a pourvu en ne cessant d'attaquer ouvertement l'Évangile, en et par l'Évangile, de frapper l'Église par les décrets de l'Église, de combattre les Docteurs sacrés par les Docteurs et la Sapience (comme je l'ai déjà dit une fois) par la Sapience; et il ne cessera pas jusqu'à ce que se lève le Troisième Chefinsigne, sous le bon prétexte de la Vérité Évangélique Armée, comme l'a enseigné Swermer et maintenant beaucoup d'autres impies, et que cette Hydre par laquelle est persécuté et agité aujourd'hui le Monde entier reçoive le nom de Troisième Antéchrist, et détruise en les usurpant, tous les titres de l'autorité Ecclésiastique. Alors, cette Hydre ainsi que toutes les puissances du Monde seront renversées par le Souverain Vengeur, Iésus-Christ, et tous les peuples ensemble soumis au joug actuel de l'Obédience Évangélique. Et ainsi, il ne sera fait qu'Un seul Troupeau et qu'un seul Pasteur, par les Docteurs qui auront précédé, enseignant tout par la Raison divine et par les Vengeurs qui suivront et qui forceront tous les Hommes, par les Discours et les Œuvres, ou d'entrer ou de mourir, et instaureront dans l'Univers, la Paix bienheureuse jusqu'à ce que vienne le fils de Perdition qui s'élèvera orgueilleusement au-dessus de celui qui est appelé Dieu. » Le Premier Antéchrist général s'est élevé au-dessus de tout ce

qui se nomme *Raison*, sous prétexte d'attirer les Hommes à Dieu, comme s'il eût été absent de quelque lieu que ce fût. Le second s'est élevé contre le *Christ* sous prétexte de l'Honneur de Dieu, et contre sa mort, sous prétexte de sa bonté. Le *Troisième* s'est élevé contre tout ce qui se nomme *Église*, sous prétexte de l'Honneur du Christ. Le quatrième et dernier, au-dessus de tout ce qui se nomme *Dieu* et ainsi sera la fin de la guerre, tant de la part de la Divinité que de celle de l'Impiété. » C'est l'Ordre Éternel et inviolable des choses que favorise l'ultime et perfectissime sens de l'Écriture, que trouvera parfaitement celui qui le scrutera avec Humilité, Oraison, Pureté et fréquente Communion sans nulle Ostentation, mais dans l'intérêt de la gloire du Christ; et principalement dans la *Langue* d'Adam, de Moïse et du Christ, vers laquelle il importe maintenant que nous retournions tous. » Béni soit Dieu.

# CLEF DE LA CLEF DE L'AUTEUR DONNÉE PAR L'ÉDITEUR

- I. Salut Ami du Mystère. Nous te donnons la Clef pour pénétrer à l'intérieur du Sanctuaire; reçois-la avec des mains purifiées et n'entre pas avec des pieds impurs, car il faut aller chastement vers les Dieux; c'est la loi. Car si tu attires auparavant par les Décrets et Secrets des inities, l'universel et si tu connais d'avance le Tétrachorde ou le Quadrige d'Apollon, tu auras ensuite plus facilement et plus heureusement sans aucun doute, la science de la Mercabah (COTAE) ou du Char d'Isra-el, avec les Sephiroth et les autres roves (ROTAE) de la Sapience Kérubinique ou Biblique. Par ce combat, tantôt Poëtique, tantôt Prophétique, pénétré et oint par le souffle de l'Esprit Sacré, touché et entraîné par sa fréquentation, tu t'évaderas Divinement de la forteresse où tu es prisonnier.
- II. C'est le but que notre Initié a poursuivi dans son Chapitre xv lorsqu'il nous a montré l'Esprit contemplant les magnificences et les merveilles de DIEU et de la NATURE qu'il faut connaître et rechercher à l'Intérieur du Voile de l'Éternelle vérité. Et c'est par cet artifice mystique que les trois lignes droites ou les trois points du Cercle ou du Triangle de la MONOTRIADE sacrée sont réunis et scellés par le quatrième ou Radical CENTRE de cette science divinissime dans l'Unité ou le sanctuaire sacro-saint de la Déification.
- III. Si tu désires recueillir plusieurs graines de cette farine, et en les masticant, comprendre à fond après les Saintes BIBLES (les médecins de l'âme, τα τῆς ψυκῆς φάρμακα), l'abbé Ioachim, Iean Pic de la Mirandole, Iean Rœuchlin, Henri Corneille Agrippa, François Georgius, Paulus Schalichius, Paulus Brunus, Iacob Brocardus, Guillaume Ouciacus, Giordano Bruno, Pierre Bongus, Iules Sperterus, Philippe Zigler, Jean Buréus et les autres Initiés des plus grands peuples, grecs, Khaldéens ou Hébreux, viens donc ici; et écoute et observe ce qu'ils ont enseigné par écrit sur les Mystères et les Arcanes des noms, des Puissances et des nombres sacro-saints et non des richesses temporelles, (lat. *Nomino, Nu*-

mina, Numeri et Nummi) et plus encore ce qu'ils ont révélé et confié verbalement à leurs auditeurs vraiment dignes, c'est-à-dire à leurs Fidèles et à leurs attachés.

IV. Applique sérieusement ton esprit à ce que notre auteur a exposé suivant son temps et son génie, pour être admiré, recherché, appliqué et convenablement expliqué suivant notre manière de voir et notre siècle; crois-le et sois-en fermement persuadé. Collige donc ainsi et comprends l'Écriture avec la Nature et la *Nature* avec l'*Écriture* unies dans une suave et bienheureuse union par les infinis mystères des innombrables nombres et sens (car le verbe de DIEV est infini) et qu'ils ne soient proposés et exposés fidèlement et sapientement que suivant un seul sens et perpétuellement semblable à lui-même en tout et partout et un seul MYSTÈRE prédestiné et caché dès la constitution des siècles, c'est-à-dire JEsus-christ, sauveur du Monde et qui est réellement le DIEV Incarné, Crucifié, Ressuscité et Exalté pour Nous, et, selon le Mystère et l'Analogie de la roi, qui doit être spirituellement Incarné, Crucifié, Ressuscité et Exalté chaque jour en chacun de nous, croyants, et en tous jusqu'à la consommation des siècles. De telle sorte enfin, que tous les témoignages ou des Païens ou des Chrétiens et de toute la NATURE et de L'ÉCRITURE concordant ensemble, soient appliqués à ce seul Unique et Vrai DIEV vivant et que toute langue et tout Esprit avoue et reconnaisse qu'il est nécessaire que н. г. с. JESVS soit le CHRIST, Ha immanu Æl, le vrai DIEV et la vie Éternelle qui est en tous et en qui sont tous les Êtres. Qu'il soit béni dans les siècles.

HALLELU-JAH!

^ ω • T • 5 6 7 4 3 2 1 E L I A K I M

Filio HelkIHV, Esaï, xxII, 20.
Angelo Phila Delphiae ApO, III, 7.
(Dans ce désert de l'ARabie, non loin de la ville de Saba des MAGes, où le CHRIST par un acte de l'Esprit après son Baptême jeûna pendant xxxx jours et xxxx nuits, et, tenté TROIS FOIS par le Diable, TRIOMPHA).

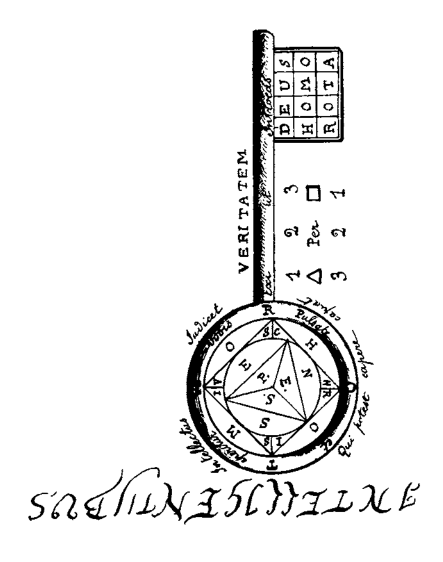
S. Matth. IV; S. Marc, I; S. Luc, IV; ApOcA, III, 10.

AV SAINT!
AV VRAI!
Qui a la CLEF de David
Qui ouvre, et nul ne fermera
Qui ferme, et nul n'ouvrira
Tob., XII, 14; Esa., XXII, 22.

S A + O M D C X X X V V V D. 25 M Mart. 1.

in VR (🙀) cujus.

Insigna (+) coronata



# Table des matières

| AU SEIGNEUR WERNER DE PALLANT                                            | 5  |
|--------------------------------------------------------------------------|----|
| PROLOGVE                                                                 | 6  |
| CLEF DES CHOSES CACHÉES DANS LA CONSTITUTION DU MONDE                    |    |
| Chapitre I                                                               |    |
| Chapitre II                                                              |    |
| Chapitre III                                                             |    |
| Chapitre IV                                                              | 16 |
| Chapitre V — La Foi Rendue a la Raison Mère, touchant Diev               | 18 |
| Chapitre VI — Du même                                                    | 20 |
| Chapitre VII — Suite du même                                             |    |
| Chapitre VIII — De la nature de diev-homme                               | 24 |
| Chapitre IX — De la condition de la vie du dieu-homme                    |    |
| Chapitre X — Des modes du jugement divin                                 | 28 |
| Chapitre XI — De la considération de la perfection par excellence        | 30 |
| Chapitre XII — Des conditions de la communion parfaite                   | 32 |
| Chapitre XIII — De la nécessité du médiateur                             | 34 |
| Chapitre XIV — Du mode de résurrection                                   | 36 |
| Chapitre XV                                                              |    |
| Raison de l'éternelle disposition                                        | 38 |
| I. — Passages du Nouveau Testament établissant l'âge de la Vieillesse de |    |
| l'Église                                                                 | 40 |
| II. — Passages du Vieux Testament qui établissent cette même doctrine.   | 43 |
| CLEF DE LA CLEF DE L'AUTEUR DONNÉE PAR L'ÉDITEUR                         |    |
|                                                                          |    |



© Arbre d'Or, Genève, juin 2007 http://www.arbredor.com Composition et mise en page: © ATHENA PRODUCTIONS/PhC