

## ALEXANDRE MORET

# Les mystères égyptiens



#### LA VOCATION DE L'ARBRE D'OR

est de partager ses admirations avec les lecteurs, son admiration pour les grands textes nourrissants du passé et celle aussi pour l'œuvre de contemporains majeurs qui seront probablement davantage appréciés demain qu'aujourd'hui.

Trop d'ouvrages essentiels à la culture de l'âme ou de l'identité de chacun sont aujourd'hui indisponibles dans un marché du livre transformé en industrie lourde. Et quand par chance ils sont disponibles, c'est financièrement que trop souvent ils deviennent inaccessibles.

La belle littérature, les outils de développement personnel, d'identité et de progrès, on les trouvera donc au catalogue de l'Arbre d'Or à des prix résolument bas pour la qualité offerte.

#### LES DROITS DES AUTEURS

Cet e-book est sous la protection de la loi fédérale suisse sur le droit d'auteur et les droits voisins (art. 2, al. 2 tit. a, LDA). Il est également protégé par les traités internationaux sur la propriété industrielle.

Comme un livre papier, le présent fichier et son image de couverture sont sous copyright, vous ne devez en aucune façon les modifier, les utiliser ou les diffuser sans l'accord des ayant-droits. Obtenir ce fichier autrement que suite à un téléchargement après paiement sur le site est un délit. Transmettre ce fichier encodé sur un autre ordinateur que celui avec lequel il a été payé et téléchargé peut occasionner des dommages informatiques susceptibles d'engager votre responsabilité civile.

Ne diffusez pas votre copie mais, au contraire, quand un titre vous a plu, encouragez-en l'achat. Vous contribuerez à ce que les auteurs vous réservent à l'avenir le meilleur de leur production, parce qu'ils auront confiance en vous.

### Alexandre Moret

## LES MYSTÈRES ÉGYPTIENS



#### MYSTÈRES ÉGYPTIENS

A côté des rites où se formulait l'adoration quotidienne des dieux, les temples d'Égypte connaissaient des cérémonies d'un caractère plus spécial, d'une signification réservée à une élite de prêtres et de spectateurs, célébrées dans des édifices isolés, à des dates déterminées ou à d'autres heures que celles du culte régulier. Les Grecs appelaient ces cérémonies des « Mystères »; en langue égyptienne, le mot qui les définit le mieux semble être aihou, qui a le sens vague de « choses sacrées, glorieuses, profitables ». Quand on accomplissait pour le compte d'un dieu, ou d'un homme, les rites capables de le transfigurer en être sacré « iahou », on « faisait les choses sacrées », siahou¹, d'où la célébration de ce que j'appellerai, après les Grecs, les « Mystères égyptiens ».

Comment se représenter ces Mystères? Ce sont des rites où s'associent des paroles et des gestes, des choses dites et mimées, dont l'action se complète réciproquement. Jamblique, qui a disserté sur les *Mystères* des Égyptiens, nous dit<sup>2</sup>: «Des choses qui s'accomplissent pour le culte, certaines ont une signification mystérieuse et impossible à rendre par les paroles; d'autres représentent (par allégorie) quelque autre image, de même que la nature exprime les formes visibles des raisons cachées. » Ainsi les Mystères comportent des actes symboliques, dont le sens est plus profond, l'action plus efficace que les prières récitées ou les dogmes formulés: «La connaissance ou l'intelligence du divin ne suffit pas pour unir à Dieu les fidèles, sans quoi les philosophes, par leurs spéculations, réaliseraient l'union avec les dieux... C'est l'exécution parfaite, et supérieure à l'intelligence, d'actes ineffables, c'est la force inexplicable des symboles, qui donnera l'intelligence des choses divines <sup>3</sup>. »

Autrement dit, certains actes mimés, certaines allégories ou images symboliques agiront, par la vertu de la magie sympathique, plus efficacement que toute prière, ou seront plus utiles à connaître que tout dogme.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C'est la formule funéraire des stèles de la VI<sup>e</sup> dynastie « qu'il soit consacré par l'officiant et l'Out ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 11. Jamblique écrivait au début du IV<sup>e</sup> siècle ap. J.-C. <u>Le livre de Jamblique sur les mystères</u> a été réédité aux éditions arbredor.com, en 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jamblique, *De Mysteriis*, I, 11.

Il n'est pas douteux qu'en Égypte, à l'époque pharaonique, de telles cérémonies, à sens symbolique, aient été en usage. Hérodote nous affirme qu'il en fut spectateur <sup>4</sup>:

«A Saïs se trouve le tombeau de celui que je me fais scrupule de nommer... Sur le lac (du temple) les Égyptiens font, de nuit, la représentation des souf-frances subies par Lui (τά δείκηλα τῶν παθέων αὐτοῦ) ils les appellent des Mystères... τὰ καλεῦσι μυστήρια. Sur ces Mystères, qui tous, sans exception, me sont connus, que ma bouche garde un religieux silence...»—Par conséquent, les mystères connus d'Hérodote sont bien des rites joués et mimés, dont la signification est symbolique et ne peut être révélée en paroles qu'à des initiés. N'employons-nous pas dans le même sens le mot mystère, pour désigner soit «les drames mystiques» joués dans les églises au moyen âge, soit les dogmes qui dépassent notre intelligence?

Plutarque, à son tour, nous informe que des Mystères ont été inventés par Isis en l'honneur d'Osiris:

«Isis... ne voulut pas que les combats et les traverses qu'elle avait essuyés, que tant de traits de sa sagesse et de son courage fussent ensevelis dans l'oubli et le silence. Elle institua donc des Mystères (τελετοί) très saints, qui devaient être des images, des représentations et des scènes mimées des souffrances d'alors (εἰκὀνας καὶ ὑπονοίας καὶ μιμημὰ τῶν τότε παθημάτων), pour servir de leçon de piété et de consolation pour les hommes et les femmes qui passeraient par les mêmes épreuves  $^5$ .»

Ainsi, d'après Hérodote et Plutarque, les plus importants des Mystères égyptiens se rapportent au culte d'Osiris.

En effet, aux dates critiques de la légende osirienne: la mort, l'ensevelissement, la résurrection du dieu, de grandes fêtes dramatiques étaient célébrées. Elles nécessitaient de nombreux figurants et une mise en scène importante; on les jouait, partie en plein air, devant le grand public, partie à l'intérieur des temples, et parfois dans des édifices spéciaux, les «chapelles d'Osiris».

Nous allons donner des exemples de ces deux catégories de Mystères, les uns joués en public, les autres vraiment secrets.

Aucun monument ne nous a encore apporté la représentation directe, la mise

De Iside et Osiride, 27. Rééd. arbredor.com, 2002.

5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> II, 170. Cf. Sourdille, *Hérodote et la religion de l'Égypte*, p. 284. L'auteur croit, à tort, que ce que Hérodote appelle «Mystères» est une importation des Grecs en Égypte (p. 334).

en scène de la mort d'Osiris; cependant celle-ci nous est figurée à l'état allégorique dans une fête de la végétation, ou fête de la gerbe, qu'on célébrait le 1<sup>er</sup> Pachons<sup>6</sup>.



Figure 1 Fête de la gerbe. Ramsès III tranche la gerbe et sacrifie le taureau blanc.

Le roi mimait la mort d'Osiris, dieu de la végétation<sup>7</sup>, en coupant de sa faucille une gerbe, et en immolant un taureau blanc, consacré à Min, dieu de l'énergie fécondante. Ce taureau divin est une des formes d'Osiris<sup>8</sup>; sa mort et le démembrement des épis se rattachent évidemment aux rites agraires en usage chez bien des peuples<sup>9</sup>.

Après la moisson, exactement le 22 Thot, se jouait un autre Mystère, celui de l'ensevelissement d'Osiris. Nous le connaissons par une inscription de la XII<sup>e</sup> dynastie, la stèle du prêtre Igernefert <sup>10</sup>. Au temps du roi Senousrit III, Igernefert

<sup>8</sup> Osiris est la «grande victime», le taureau du sacrifice. Pour le blé, cf. Lacau, Textes religieux, ap. Recueil, XXXI, p. 20; sur un sarcophage du Moyen Empire, un défunt dit: «Je suis Osiris…, je suis Neper (le dieu du blé) coupé».

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> La fête est figurée au Ramesseum (Ramsès II) et à Médinet-Habou (Ramsès III). Cf. Wilkinson, *Manners and Customs*, III<sup>2</sup>, pl. LX; Daressy, *Notice de Médinet-Habou*, p. 121 et suiv.; Lefébure, *Sphinx*, VIII, p. 11. Pour le nom de la Fête, cf. *Pyr. de Teli*, I, 289.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sur cette interprétation, cf. A. Moret, *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 112 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Voir les textes réunis par J. Frazer, Le Rameau d'or, II, que je cite au chapitre Rois de Carnaval.
<sup>10</sup> Stèle n° 1204 de Berlin; cf. H. Schæfer, Die Osirismysterien in Abydos, 1904. Les textes similaires y sont cités.

reçut l'ordre de préparer la fête d'Osiris, dans le temple d'Abydos, la ville sainte du dieu des morts. On appelait ce Mystère la fête de la pert âat « grande sortie » ou «grande procession funèbre 11 »; il était joué par la famille même du dieu, Isis, Nephthys, Thot, Anubis et Horus. Igernefert assume le tôle principal, celui d'Horus, fils d'Osiris; il prépare lui-même les accessoires augustes, parmi lesquels se remarquait une barque portative, avec cabine, en bois de sycomore et d'acacia, incrusté d'or, d'argent, et de lapis-lazuli. A l'intérieur, on installe une statue d'Osiris en bois: Igernefert s'acquitte en personne du soin d'orner le corps d'Orisis d'amulettes en lapis-lazuli, malachite, électrum; puis il habille luimême le dieu et le revêt de ses couronnes et de ses sceptres, en ses fonctions de « chef du Mystère » herj seshta 12. Il se charge, en outre, des rôles de « sacrificateur » et de « servant 13 ».

Quant à la cérémonie elle-même, voici comment l'inscription la décrit:

Une procession se forme, car le meurtre d'Osiris est censé accompli, et son corps rejeté sur la rive du fleuve. On porte donc la barque vers le lieu de *Nadit*, où gît le corps d'Osiris (que cette localité fût ou non dans le voisinage d'Abydos, elle est supposée l'être pour l'action dramatique 14). Anubis, en sa qualité de chien, cherche le cadavre et le trouve; mais quand il s'agit de mettre dans la barque le corps du dieu, une bataille s'engage entre les partisans d'Osiris et ceux de Seth; les Osiriens sont vainqueurs et écrasent leurs adversaires 15.

Le cortège funèbre se forme autour du cadavre divin; processionnellement, on suit Osiris vers la barque préparée et amenée par Igernefert. On met à l'eau la barque et Thot la dirige vers le tombeau du dieu, à Repeger.

Pendant ce temps, Horus continue la lutte contre les ennemis d'Osiris sur la rive de Nadit; après un combat acharné, il reste vainqueur.

A Repeger même, Horus confirme le triomphe d'Osiris. Une statue habillée et parée remplace l'image cadavérique du dieu. Triomphalement, dans l'allégres-

<sup>13</sup> Schæfer, p. 16-18.

<sup>11</sup> Le grand deuil, μέγα πένθος (décret de Canope, I, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> D'après le Rituel de l'Embaumement (Maspero, Papyrus du Louvre, p. 53), lors des véritables funérailles d'Osiris, c'est Anubis qui aurait rempli ce rôle de «chef du Mystère» Anpou herj seshta.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> En réalité, *Nadit* semble être une localité de la Basse-Égypte. Du moins, un texte, daté de Sabacon, mais rédigé au moins sous la XVIII<sup>e</sup> dynastie (J. Breasted, Aegyptische Zeitschrift, XXXIX, p. 43), affirme que c'est en Basse-Égypte que le corps d'Osiris a été immergé dans le

<sup>15 «</sup>J'ai organisé la sortie d'Oupouatou, quand il alla pour venger son père; j'ai combattu les adversaires de la barque Neshemt, et j'ai renversé les ennemis d'Osiris. »

se de tous les habitants de l'Est et de l'Ouest, la barque revient à Abydos; le dieu rentre dans son temple et s'installe sur son trône, au milieu de sa cour divine.

La représentation de la Passion et de la Mort d'Osiris s'accompagnait certainement de la Résurrection du dieu. Or, dans la grande Procession et la fête de la Moisson, nous ne voyons pas figurés les rites qui provoquent cette résurrection d'Osiris: c'est pourtant le nœud du drame sacré. Sans doute cet acte, réputé secret, se jouait-il hors de la vue du public: aussi n'est-il pas révélé par les inscriptions et les tableaux. On peut supposer que la curiosité du peuple se tenait satisfaite du dénouement du drame: puisqu'Osiris est ramené triomphant dans son temple, c'est qu'évidemment il a vaincu Seth, il s'est relevé de la mort. A Médinet-Hahou, on proclame l'avènement au trône d'Horus, fils d'Isis et d'Osiris; c'est dire qu'Osiris est ressuscité sous la forme de son fils <sup>16</sup>. De même, Osiris ne mourait pas avec le blé moissonné; le *vieux* dieu de la végétation allait renaître au printemps, avec le blé nouveau <sup>17</sup>.

Toutefois, à certaines dates, le grand public assistait au triomphe d'Osiris, que symbolisaient des cérémonies moins secrètes, telles que *l'érection du Ded* et la fête *Sed* d'Osiris.

La première est représentée dans un tombeau thébain datant du règne d'Aménophis III (XVIII<sup>e</sup> dynastie). Le dieu de Busiris a souvent comme fétiche un pilier à quadruple chapiteau: celui-ci représente probablement quatre colonnes, vues l'une dernière l'autre, selon les règles de la perspective égyptienne, ou peutêtre un tronc d'arbre ébranché, devenu par stylisation . Ce pilier est parfois surmonté d'un chef couronné, muni d'yeux et de bras, qui tiennent les sceptres canoniques (fig. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> A. Moret, *Du caractère religieux...*, p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Voir plus loin, *Rois de Carnaval*, p. 234.

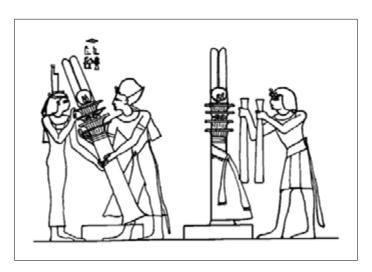


Figure 2 Seti I<sup>er</sup> redresse l'Osiris-ded et l'habille.

Couché à terre, il signifiait qu'Osiris gisait mort; relevé et redressé, il symbolisait la résurrection du dieu. Aussi, à la fête de redresser le Ded (sâhâ Ded), voyons-nous le roi lui-même tirer sur les câbles qui permettent de relever le fétiche, en présence de la reine, des officiers royaux et de la cour. Les légendes attestent que ce pilier n'est autre que le dieu mort Sokaris-Osiris, dont on avait représenté les jours précédents les funérailles.

Au-dessous des prêtres et du roi, les habitants de *Pe* et de *Dep* dansent, gesticulent, luttent et échangent des coups de poing: c'est la population de *Bouto*, l'ancien royaume d'Osiris <sup>18</sup>. Rappelons-nous les luttes que décrit Hérodote « A Busiris, lors de la fête d'Isis, on voit se frapper, après le sacrifice, tous les hommes ainsi que toutes les femmes, en nombre prodigieux <sup>19</sup>. »

Nous voilà donc en présence de jeux scéniques illustrant un Mystère. Les lutteurs sont les partisans d'Osiris et ceux de Seth; ils en viennent aux mains pour soutenir chacun leur dieu. Quelques textes conservés définissent les gestes des personnages. L'un crie « j'ai saisi Horus »; un autre : « que la main tienne ferme! »; un autre « frappe! ». Enfin quatre troupeaux de bœufs et d'ânes faisaient quatre fois le tour du mur de la ville; que figuraient-ils, sinon les animaux d'Osiris et de Seth qui s'opposent? Peut-être la fête se terminait-elle par la mise à mort des ânes, qui est rituelle dans des fêtes analogues. Ainsi une ville entière se mobilise et s'agite, bêtes et gens, pour la réalisation d'une scène du mythe osirien <sup>20</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> II, 64; cf. II, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Brugsch, Thesaurus inscriptionum aegyptiacarum, p. 1190-83. —Ad. Erman, La religion

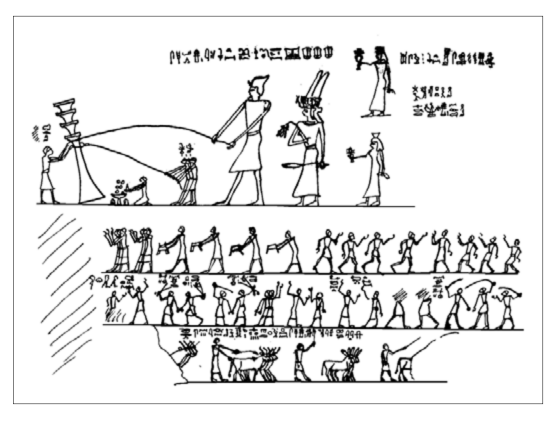


Figure 3 Fête de l'érection du Ded au matin de la fête Sed.

Le triomphe d'Osiris se proclamait encore publiquement à la fête Sed, où l'on installait dans un naos, à deux sièges, une double effigie d'Osiris, en costume de roi de la Haute et de la Basse-Égypte. Par devant le dieu flottait, sur un piquet, une peau d'animal typhonien sacrifié.

C'est la nébride, ou peau qui sert d'enveloppe out<sup>21</sup> au dieu Anubis, qu'on appelle à cause de cela Im-out « celui qui est dans Out » ; Anubis s'affuble de cette

égyptienne, p.75. — A. Moret, Sarcophages de l'époque bubastite à l'époque saïte, pl. IV (Caire, 41001 bis).

Le sens originel de *out*, d'après la nébride, doit être «peau» et, peut-être, «vulve» (Parthey, *Vocabularium coptico-latinum*, S. V., p. 124); aussi est-il déterminé parfois par l'œuf. Par extension, *out* désigne l'appareil de l'ensevelissement, les bandelettes d'une momie (cf. Brugsch, W. S., p. 352 et suiv.; *Sinouhit*, I. 121, Maspero, *Contes populaires*, 4e éd., p. 91). Le prêtre d'Anubis, qui joue les rites de la peau d'Anubis pour le compte des défunts ou du dieu, en «habille» les défunts; il s'appelle lui-même *out*, l'*out* d'Anubis (*Pyr. de Téti*, I. 169). Cf. Lacau, *Textes religieux* (ap. *Recueil*, XXX, p. 70): «Horus te purifie, *Out* t'habille»; variante: «Anubis t'a consacré avec sa peau *out*». L'*out* apparaît dès l'époque préhistorique; cf. Petrie, *Royal Tombs*, II, pl. 12.

peau pour les rites que j'expliquerai plus tard. Lui et un prêtre revêtu la de peau de panthère, l'*Iounmoutef*, font exécuter au dieu triomphant divers rites que les rois d'Égypte imitaient lors de jubilés appelés *fêtes de la queue* (Sed): il en sera aussi question plus loin. Enfin l'érection de deux obélisques attestait, par un symbolisme comparable à celui de l'élévation du *Ded* redressé, la stabilité du dieu vainqueur <sup>22</sup>. Cette fête très solennelle, commémorait devant le peuple entier le triomphe de l'Être Bon.

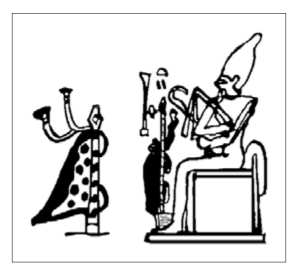


Figure 4 La nébride devant Osiris.

Au cours de ces drames, mimés avec le concours du populaire, s'intercalaient certaines cérémonies «secrètes», que tout Mystère comprend par définition. Tout ce qui se célébrait à ciel ouvert et en public n'était qu'un moyen de populariser les péripéties de la vie d'Osiris, sa mort, sa passion, son triomphe. Quant aux rites qui assuraient infailliblement la résurrection du dieu, on ne les célébrait qu'à l'intérieur du sanctuaire, dans des locaux fort réduits, par les soins de prêtres spéciaux et de quelques laïques, initiés et instruits des choses divines. Qu'il y ait eu dans le culte une partie «secrète» et «réservée aux initiés», cela n'est point douteux <sup>23</sup>. Dès les temps de l'Ancien Empire, on nous parle des «rites

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> La fête *Sed* d'Osiris est souvent représentée sur les cercueils à partir du Nouvel Empire. Cf. les tableaux reproduits par G. Möller (*Aegyptische Zeitschrift*, XXXIX, pl. IV et V; A. Moret, *Du caractère religieux de la royauté pharaonique*, p. 271, et Chassinat, *Sarcophages de Deir-el-Bahari*, I, pl. V.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ceci explique la division, en deux parties, des temples, dès les temps les plus anciens. Cf. le dernier chapitre.

sacrés, célébrés conformément à ce livre secret de l'art de l'officiant <sup>24</sup>»; ceux qui le connaissaient se disaient «chefs du secret, ou du Mystère», herj seshta, à l'exemple du dieu Anubis, inventeur des rites de la momification et de la résurrection, qui était par excellence le «chef du Mystère <sup>25</sup>». Chaque dieu, chaque culte avait son «Mystère» et les prêtres qui leur étaient affectés possédaient seuls ce «Mystère du dieu» ou ce «Mystère des paroles divines». En particulier, les Mystères des funérailles s'appelaient «les choses d'Abydos <sup>26</sup>». La tradition est si bien établie à ce sujet que Jamblique, au livre des Mystères (VI, 5 et 7), rappelle en termes analogues «les choses secrètes d'Abydos» τὰ ἀπόρρητα, τὰ κρύπτὰ ἐν Αβύδφ.

Les monuments nous montrent que des rites secrets rappelaient chaque jour les péripéties de la passion et de la résurrection d'Osiris.

Dans les grands temples ptolémaïques qui sont parvenus jusqu'à nous intacts, ou peu s'en faut, à Edfou, Dendérah et Philæ, on a retrouvé les salles affectées à la célébration des Mystères journaliers. Elles sont reléguées dans les parties du sanctuaire dont l'accès est difficile ou interdit au public. A Philæ, il existe un petit temple d'Osiris, composé de deux chambres, sur le toit en terrasse de l'édifice; mais les rites journaliers sont décrits par des tableaux gravés sur les faces des architraves du pronaos<sup>27</sup>. A Dendérah, deux petits édifices ont été consacrés, sur la terrasse du temple, aux Mystères d'Osiris; l'un d'eux, que Manette appelle la chapelle d'Osiris du Sud, est réservé au culte journalier. A Edfou, deux chambres, voisines du sanctuaire, sont dédiées à Osiris-Sokaris. Edfou a surtout conservé les textes des formules récitées, mais Philæ et Dendérah, s'ils nous donnent moins de textes, nous ont gardé des bas-reliefs où sont figurés les personnages en scène et leurs gestes.

<sup>,</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> J. Capart, *Une rue de tombeaux à Saqqarah*, pl. XXII (VI<sup>e</sup> dynastie). Mêmes expressions ap. Mariette, *Mastabas*, p. 195; Lepsius, *Denkm.*, II, 72; *Mastabas*, p. 375. Au *rituel de l'embaumement*, on cite les «livres secrets des rites» (Maspero, *Papyrus du Louvre*, p. 58; Virey, *Religion*, p. 278).

p. 278).

Yoir plus haut, p. 9, n. 3. Le titre «chef du Mystère» n'est d'ailleurs pas spécialisé aux choses divines. Tout office ou métier pouvait être, en Égypte, quelque peu secret en dehors des gens de métier, de même que dans notre moyen âge, l'art et mystère de tel ou tel métier comportait des secrets bien gardés. Mais cette généralisation du sens du titre *herj seshta* n'implique pas qu'il ne puisse désigner, parfois, les officiants préposés aux rites secrets.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> VI, 5 et 7. L'expression apparaît au tombeau de Neherj à Béni-Hasan (Lepsius, *Denkm.*, II, 127). Le défunt est représenté « naviguant pour connaître ce qui concerne Abydos », c'est-à-dire les rites d'Abydos (*hent r reh hert Ibdou*).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Bénédire, *Phila*, II<sup>e</sup> fasc., p. 137-142, et pl. LI-LVIII.

Le décor comporte une statue d'Osiris enveloppé du maillot funéraire; un lit sur lequel la momie divine est étendue; différents accessoires tels que couronnes, sceptres, armes; des vases pleins d'eau bénite pour les libations; des cassolettes d'encens et de myrrhe pour les fumigations <sup>28</sup>.

Le personnel se compose de prêtres qui jouent les rôles de la famille osirienne. Sont présents Shou, Geb, le père et l'aïeul d'Osiris; Horus son fils; Anubis, Thot, ses frères ou parents, et les enfants d'Horus; les déesses Isis et Nephthys, femme et sœur d'Osiris, et d'autres déesses, qui remplissent le rôle de pleureuses. A côté de ces prêtres acteurs, il y avait les prêtres récitants, qui disaient les formules: ce sont l'officiant, qui récite les textes; le servant, qui exécute les rites tels que libations, fumigations, et qui manie les instruments magiques; le prophète, qui participe aux libations; le grand voyant, admis à voir le dieu.

Les textes insistent sur le fait qu'il y a une *garde*, une faction montée pendant les 12 heures du jour et les 12 heures de la nuit, par les divinités énumérées. «Elles veillent sur lui tout le jour, elles gardent son corps constamment; elles veillent sur lui lorsque la nuit vient et gardent ses membres jusqu'au matin.» Elles se chargent aussi «d'écarter les ennemis de la couche funèbre». Pour cela, les différents dieux «ont partagé le jour et la nuit en heures <sup>29</sup> » et l'un d'entre eux «prend la garde » chaque heure du jour et de la nuit. Pendant que le dieu de service surveille l'entrée possible des adversaires, les autres exécutent divers rites qu'il nous faut maintenant exposer.

Le drame comprend vingt-quatre scènes qui se succèdent chaque heure de la nuit et du jour; il commence à la première heure de la nuit (6 h. du soir) et se termine à la dernière heure du jour suivant (5 à 6 h. du soir <sup>30</sup>). De la première

<sup>29</sup> II, Junker, *Die Studenwachen in den Osirismyrerien (Åkad. der Wiss. Wien*, philos.-hist. Klasse, B. LIV, 1910), p. 2 et 4.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Les deux chapelles d'Osiris à Dendérah sont décorées de reliefs qui figurent ces divers accessoires et statuettes. (Cf. Mariette, *Dendérah*, t. IV; Budge, *Osiris*, II, p. 21 sq.)

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. Junker, dans sa remarquable publication des textes de Philæ, Edfou, Dendérah, donne d'abord les 12 heures du jour, suivies des 12 heures de la nuit. Il n'a pas remarqué que l'ordre des cérémonies s'oppose à ce classement. Les rituels des Pyramides et ceux de l'oup-ra commencent par les libations et fumigations; puis viennent le sacrifice des victimes, la résurrection du dieu, les hymnes d'adoration et, à la lin, la fermeture des portes. C'est bien l'ordre observé ici, à condition de commencer, non par les heures du jour, mais par celles de la nuit. On sait d'ailleurs que chez les Égyptiens, on compte les 24 heures d'une journée complète à partir du soir, à 6 heures (cf. Ed. Mahler, Études sur le Calendrier égyptien, ap. Musée Guimet, Bibliothèque d'Études, t. XXIV, p. 14, 47). J'observerai donc, pour ce résumé des rites osiriens, un ordre qui est l'inverse de celui suivi par M. Junker.

heure à la dernière, il y a progression dans le rite, qui aboutit, par étapes, à la résurrection du dieu. Cependant cette progression est peu sensible, pour la raison suivante: chaque heure est traitée scéniquement comme un petit drame complet, où le dieu passe successivement de la mort à la résurrection. Au début de chaque heure, le dieu de garde entre avec ses comparses; ils font à Osiris tel ou tel rite, libation, fumigation, présentation d'offrandes. Vers le milieu de l'heure, on crie: « Lève-toi, réveille-toi, Osiris; tu es triomphant, Osiris, tes ennemis sont renversés!» Malgré la proclamation de ce triomphe, Isis n'en reprend pas moins ses lamentations sur la mort de son époux et ses promesses de résurrection. Il semble que pour chaque heure il y ait un point de départ qui est la mort du dieu, un moment de triomphe, sa résurrection, et un déclin progressif qui ramène le dieu à sa détresse première. Puis les rites et les formules de l'heure suivante tirent à nouveau Osiris de sa détresse pour l'y plonger derechef à la fin de la scène.

Pour donner une idée d'ensemble de ce Mystère osirien, il faut grouper les actes et les paroles. Voici alors quelle description schématique je pourrais présenter:

Les lamentations des pleureuses, Isis et Nephthys, définissent tout d'abord, non sans éloquence, la détresse du dieu: «O Osiris, je suis ta sœur, Isis; j'ai parcouru pour toi les chemins de l'horizon; je parcours la route du (soleil) Brillant 31... J'ai traversé les mers, jusqu'aux frontières de la terre, cherchant le lieu où était mon seigneur 32; j'ai parcouru *Nadit* dans la nuit; j'ai *cherché*... celui qui est dans l'eau... dans cette nuit de la grande détresse 33. J'ai *trouvé* le noyé de la terre de la première fois (sur cette rive de Nadit)... (var.) sur cette rive nord d'Abydos. J'ai crié jusqu'au ciel et jusqu'aux habitants de l'Hadès... Mes doigts ont habillé (son corps) nu, j'ai embrassé ses membres 34... J'ai donné des souffles à sa narine, pour qu'il vive et que son gosier s'ouvre en ce lieu, sur la rive de Nadit, en cette nuit du grand Mystère (*seshta our* 35).

« Je viens pour te pleurer, ô grand dieu; je pleure et je crie sur les hauteurs de Nadit; Busiris se lamente <sup>36</sup>; je t'amène tous les cœurs dans le deuil et l'on te fait les grands rites (*siaḥou ourou* <sup>37</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 2<sup>e</sup> heure du jour.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 2<sup>e</sup> heure de la nuit.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> 1<sup>re</sup> heure du jour. *Cherché, trouvé*, mots sacramentels qui désignent les phases de la *quête* du corps divin. Cf. *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 2<sup>e</sup> heure de la nuit.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> 1<sup>re</sup> heure du jour.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 2<sup>e</sup> heure du jour.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 2<sup>e</sup> heure de la nuit.

«O vous, dieux pères, déesses mères, lamentez-vous de ce que vous voyez, lamentez-vous de ce que vous entendez; il vient celui qui vient dans la nuit; il vient, mon seigneur, dans la nuit, Geb lui amène les dieux; ils le portent comme leur seigneur, vers une place pure du ciel. Allons, pleurons-le, lamentons-nous, pleurons-le car il est abandonné. Je viens et je me lamente dans mon cœur, je pleure mes larmes, moi ta sœur au cœur meurtri, ta femme malade de douleur...<sup>38</sup> »

Ces lamentations, que nous connaissons aussi sous une forme plus littéraire et plus complète par un papyrus conservé au musée de Berlin <sup>39</sup>, étaient exécutées par des femmes agenouillées sachant pleurer et dénouer leurs chevelures, comme n'ont pas leurs pareilles les pleureuses d'Orient.

Ainsi que le promettaient les Lamentations, des dieux pénètrent dans le «lieu pur » (ouâbt) où gît Osiris mort; ceux dont le rôle est le plus actif sont Horus, le fils du dieu défunt; Anubis, son frère ou son parent; Thot son allié. Ils sont porteurs d'instruments magiques, tels que cette baguette en forme de serpent qu'on appelle «la grande magicienne», et —, l'herminette d'Anubis. Ils apportent aussi des vases pleins d'eau fraîche, de l'encens et sept sortes de fards et d'huiles pour des onctions. Les rites commencent parles libations et les fumigations.

A six heures du soir, on apporte un vase d'eau fraîche. Cette eau vient du Nil; or le Nil est un écoulement de l'océan primordial, le *Noun*, où gisaient, avant la création, les germes de toutes choses et de tous les êtres <sup>40</sup>. Le récitant, qui apporte le vase, dit emphatiquement: «Voici votre essence, ô dieux, le *Noun* <sup>41</sup>, *qui vous fait vivre en son nom de Vivant... Cette eau t'enfante, comme Râ, chaque jour*; elle te fait devenir, comme Chepra <sup>42</sup>.» En effet, Râ ou Chepra était sorti, le premier des dieux, du *Noun*, au début du monde; par la force de la libation, Osiris renaît donc du *Noun* primordial comme naquit Râ au jour de la création.

Dès lors, Osiris ne reste plus sur terre, «il passe (au ciel) avec son  $Ka^{43}$ », comme font les autres dieux. Et l'assistance s'exclame: «Oh! combien purs, combien beaux sont ces rites mystérieux <sup>44</sup> d'Osiris Ounnefer!» On brûle alors l'encens,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 6e heure de la nuit.

Voir dans Rois et Dieux d'Égypte, p. 89, le texte du vocero d'Isis, d'après le papyrus de Berlin.
 1<sup>re</sup> de la nuit, p. 66-67.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Cf. Au temps des Pharaons, p. 218 et plus loin, p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> P. 67-68. Le mort osirien renaît du Noun (Pyr. d'Ounas, I. 200).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> P. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> P. 71.

« le parfum qui divinise », et l'officiant et la grande pleureuse alternent en paroles solennelles :

L'officiant: « Le ciel se réunit à la terre! » (4 fois).

La grande pleureuse: « Joie du ciel sur la terre! » (4 fois).

L'officiant: « Le dieu vient. Rendez hommage! » (4 fois).

La grande pleureuse: « Joie du ciel sur la terre! » (4 fois).

Et ils frappent leurs tambourins.

L'officiant et la pleureuse ensemble: « La terre et le ciel sont en joie et se réjouissent 45! »

« Notre seigneur est dans sa maison, et il n'a plus de crainte!» (4 fois).

La deuxième libation, apportée à la 2 heure de la nuit, est l'eau fraîche « qui vient de ce pays » (et non du Noun) ; « elle suscite toutes les choses que donne ce pays <sup>46</sup> » et Osiris, grâce à elle, « vivra de toutes les choses qu'il peut aimer <sup>47</sup> ».

La troisième libation a pour effet que « le dieu passe vers son pays, dans ce lieu où il a été enfanté, et où il est né de Râ, et où chacun des dieux passe sa vieillesse avec ses enfants; ainsi vont-ils au pays où ils sont nés, cette terre primordiale où ils sont nés de Râ, où ils vivaient étant petits, où ils sont devenus adolescents; c'est là que tu es né, que tu as grandi, que tu deviendras vieux, sain et sauf. Prends cette eau qui vient de ce pays 48.»

La quatrième libation est l'eau fraîche sortie d'Eléphantine 49, qui rafraîchit et met en joie le cœur des dieux.

Les autres libations et fumigations qui occupent les heures suivantes ne font que confirmer les résultats déjà obtenus

Ces premiers rites accomplis, les dieux exécutent sur le corps d'Osiris une série de miracles, qui se répartissent sur les différentes heures de la nuit et du jour.

Mystère de la reconstitution du corps. Osiris avait été démembré par Seth. Mais Isis et Nephthys ont retrouvé chacun des lambeaux divins: «elles mettent en ordre le squelette, elles purifient les chairs, réunissent les membres séparés <sup>50</sup>»; puis la tête du dieu est assujettie sur le corps. Les bras d'Isis et d'Horus entou-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> P. 71-72.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> P. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> P. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> P. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> P. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 5e heure de la nuit, p. 183; 2e heure du jour; p. 38-39.

rent alors le cadavre reconstitué, et le raniment par des passes magnétiques qui rappellent l'âme <sup>51</sup>.

Mystère du corps revivifié. Avec l'eau sainte qui donne la vie et la force, et les nombreux fards et huiles présentés pendant les douze heures du jour, on fait des onctions sur la bouche, les yeux, les oreilles, et les différents membres du corps reconstitué <sup>52</sup>. D'autre part, la «grande magicienne <sup>53</sup> » touche les mêmes organes. Ainsi la bouche, les yeux, les oreilles peuvent respirer, parler et manger; voir; entendre; les bras peuvent agir et les jambes marcher. C'est un miracle dû à la magie, qui, en imitant les mouvements propres à chaque membre ou à chaque organe, a suscité le réveil des fonctions dans chacun d'eux <sup>54</sup>.

Ces rites, qui préparent la renaissance du cadavre osirien, n'empêchent point l'emploi de pratiques ou de formules qui prévoient la renaissance par d'autres moyens.

Mystère de la renaissance végétale. A la 4<sup>e</sup> heure du jour, on suppose que le corps rassemblé, momifié d'Osiris est enterré à Busiris. C'est ce qu'on appelle « se réunir à la terre à Busiris 55 ». Dans la terre se passait le mystère de la renaissance végétale, c'est-à-dire de la résurrection d'Osiris comparée à la renaissance annuelle de la végétation. Sur ces rites, le culte journalier ne donne point de détails, mais nous les trouvons décrits à Dendérah, dans le récit des grandes fêtes de Choiak 56.

Mystère de la renaissance animale. Dans cette même 4° heure du jour, on annonce à Osiris un autre mode de renaissance: des victimes vont être amenées et sacrifiées à la porte de l'ouâbt (5° et 6° heures du jour). Leur peau, qui, suivant les textes, est la peau de Seth l'adversaire 57, va servir de linceul pour envelopper Osiris; c'est un «berceau» de peau (meshent 58) où le dieu renaîtra comme un enfant ou un animal. «Salut à toi, dit Isis. Voici ta meshent, la maison où le ka divin renouvelle la vie 59. » La peau, assez souvent, est celle d'une vache (le cette façon, on évoque Nout, déesse-vache du ciel, mère d'Osiris, qui enfantera le

<sup>54</sup> Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> 5<sup>e</sup> heure de la nuit, p. 208; 2<sup>e</sup> heure du jour; p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> 3<sup>e</sup> heure de la nuit, p. 90; 2<sup>e</sup> heure du jour; p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> 1<sup>re</sup> heure du jour, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> 4<sup>e</sup> heure du jour, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Traduit par V. Loret, Recueil de travaux III-V. Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Junker, p. 51,55; cf. Maspero, *Pap. du Louvre*, p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Sur *meshent* (variantes: *meska, mesi, mesqet*), cf. Lefébure, *Proceedings S. B. A.*, XV, p. 433 et suiv. et *Sphinx*, VIII, p. 17. *Meshent* est le nom d'une divinité de l'accouchement.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 4<sup>e</sup> heure du jour, p. 50.

Veau-Soleil, auquel Osiris est comparé <sup>60</sup>. Aussi, à la 5<sup>e</sup> heure du jour, dira-t-on à Osiris étendu sous la peau, que «sa mère Nout s'approche de lui et lui parle: Oh! relève-toi, mon seigneur, dit la mère Nout. Me voici pour te protéger, je m'étends sur toi en mon nom, «mystère du ciel <sup>61</sup> ».

Le dieu qui préside à ces rites est Anubis, celui qui a pour insigne la *nébride*, la peau de bête attachée à un pieu & ; c'est lui qui dirige le sacrifice des victimes, dont la peau sera le berceau d'Osiris renaissant. D'après le *Livre des Morts*, Anubis ne se contentait pas de faire passer Osiris par la peau-berceau. Lui-même (ou le prêtre qui jouait son rôle) « passait sur » la peau <sup>62</sup>; couché, il y prenait, comme nous le verrons plus loin, l'attitude repliée du fœtus dans la matrice. On croyait que les charmes de la magie imitative rendaient efficace ce simulacre de gestation: quand Osiris (et Anubis qui s'est substitué à lui) « sortent » sur la peau, ils renaissent comme s'ils sortaient du sein maternel. D'après une autre tradition, Horus, fils d'Osiris, traversait aussi la *meshent* pour son père. Les rituels anciens nous apprennent qu'Horus passait encore, au nom de son père, sur une autre peau-berceau, le *shedshed*, dont il sera question plus loin. Mais, dans les textes que nous analysons, c'est Anubis et la *meshent* qui sont l'un l'agent, l'autre le berceau de la renaissance d'Osiris.

A la 6° heure du jour, on constate que «sa mère Nout l'a conçu en son temps et l'a enfanté suivant le gré de son cœur 63 ». Pour attester cette résurrection, on érige le pilier , fétiche d'Osiris. On ne fait ici que rappeler le souvenir de cette cérémonie; nous avons vu plus haut avec quel éclat on la célébrait, le jour de la fête « d'ériger le pilier ».

A midi, Osiris ressuscite; en même temps, le soleil, à son point culminant de midi, écarte les esprits des ténèbres. Pendant les six dernières heures du jour, les dieux de garde adorent Osiris et lui disent: «Éveille-toi en paix  $^{64}$ » Le roi en personne apparaît un instant à la  $11^{\circ}$  heure, et apporte des offrandes (per-hrou 0000). A la  $12^{\circ}$  heure du jour, l'office est terminé; on allume les lampes (pour écarter les esprits des ténèbres, car il est six heures du soir) et on ferme les portes, non sans avoir dit des paroles encourageantes au dieu: «En paix, Osiris! Ah! comme ces chants sont joyeux! Comme ces femmes sont bonnes pour ton ka! Que tu es

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> A. Moret, Rituel de culte divin, p.208. Cf. Sethe, Pyr., II, p.77.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Junker, p. 54-65.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Todtenbuch, ch. xvII (éd. Naville, II, p. 60. — Cf. éd. Budge, eh. CLXXVI, p. 460.) Voir à ce sujet, Lefébure, *Étude sur Abydos (P. S. B. A.*, XV, p. 433).

<sup>63 6</sup>e heure du jour, p. 57.

<sup>64 10</sup>e heure du jour, p. 63.

beau, beau, dans ton repos! Oh! toi, qui vis, ta femme vient t'embrasser; salut à toi, âme des dieux <sup>65</sup>!»

Ce qui reste dans la chapelle n'est d'ailleurs que le corps divin. Déjà, l'âme d'Osiris ressuscité est partie pour le Ciel, mais le corps comme l'âme jouissent désormais de tous les privilèges des dieux.

Ces privilèges sont définis par une épithète qui revient comme un refrain au milieu de chaque heure: «Tu es *mâ-hrou* , Osiris, chef de l'occident <sup>66</sup>!» Cette épithète résume un pouvoir miraculeux des êtres divinisés par les rites. Leur voix, dans leur bouche, quand elle profère des sons inarticulés, et à plus forte raison quand elle émet des paroles ayant un sens déterminé, a ce pouvoir créateur que les Égyptiens attribuaient au *Verbe* du Dieu démiurge <sup>67</sup>. La parole créatrice permet au dieu de résoudre toutes les difficultés, de déjouer toutes les ruses, de prévenir tous les dangers, par la faculté de créer immédiatement ce qui est nécessaire en toute circonstance. Grâce à ces deux miracles permanents de la voix créatrice (*mâ-hrou*) et de la voix productrice d'offrandes (*per-hrou*), le dieu pouvait séjourner en paix dans son naos. Une dernière terreur lui reste peut-être: celle de mourir une seconde fois <sup>68</sup> si Seth renouvelle ses attaques. La vie nouvelle d'Osiris est vraiment précaire; mais le culte a été institué pour écarter du dieu toute crainte, en renouvelant chaque jour le Mystère du sacrifice et de la résurrection.

Jusqu'ici nous avons vu ce qui, dans les Mystères osiriens, se rapporte à Osiris. Mais ceux qui célèbrent les Mystères ne se proposent pas seulement comme but de perpétuer le culte, et par là, le salut éternel d'un dieu; ils prétendent s'attribuer à eux-mêmes les bienfaits des rites et participer à l'immortalité qu'ils ont, au prix de tant d'efforts, assurée à Osiris. C'est ce que dit Plutarque <sup>69</sup>, quand il fait remonter à la déesse Isis l'invention des Mystères qui commémorent la passion de son frère et époux Osiris: Isis institua des Mystères « pour servir de leçon de piété et de consolation pour les hommes et les femmes qui passeraient par les mêmes épreuves».

Voyons donc comment les hommes tiraient bénéfice des Mystères osiriens. D'abord, c'est en vertu d'une loi générale: tout homme mort, auquel on ap-

<sup>65</sup> P. 65.

<sup>66</sup> P. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Voir plus loin *Le Verbe créateur*, p. 137.

<sup>68 3</sup>e heure de la nuit, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> De Iside et Osiride, 27.

plique les rites osiriens, par un effet de magie imitative, ressuscitera comme Osiris. A cet effet, la famille du défunt reconstitue dans la maison, ou le tombeau, le drame de la mort et des funérailles d'Osiris<sup>70</sup>.

Comme le fils de Geb et de Nout, l'homme mort est censé avoir été assassiné par Seth, jeté, au fleuve, repêché, puis démembré, et retrouvé une seconde fois. La veuve jouait alors le rôle d'Isis, le fils remplissait le rôle d'Horus, ses amis ceux d'Anubis et de Thot 71; la famille procédait à la reconstitution du corps démembré, et modelait une momie, à l'instar de celle d'Osiris. Au début des temps historiques, la présence dans les nécropoles de cadavres mis en morceaux, par imitation des rites osiriens, prouve qu'on ne reculait devant aucune des conséquences pratiques de cette théorie; mais dans la suite, il parut suffisant de réciter les formules qui assimilaient l'homme à Orisis démembré et reconstitué; l'on se bornait à faire une momie, c'est-à-dire que l'identification avec Osiris semblait acquise dès qu'on transformait le cadavre à l'image du dieu momifié.

Sur ce corps reconstitué et momifié, la famille faisait exécuter par les prêtres les cérémonies décrites par les rituels osiriens: purifications qui lavent l'homme de toutes les impuretés « qui ne doivent plus lui appartenir dans l'autre monde »; ouverture de la bouche et des yeux (oup-ra), qui ressuscitent la vie physique et intellectuelle; renaissance végétale et animale, qui, de la dépouille mortelle, font sortir un corps glorieux; offrandes « sortant à la voix », cette voix créatrice qui assure au nouvel Osiris la puissance contre ses ennemis et le garantit à jamais de la soif et de la faim. Ainsi, l'affilié au culte osirien s'applique personnellement tout ce que son zèle a assuré au dieu, son patron lui aussi renouvelle sa vie; aussi vrai qu'Osiris est vivant, aussi vrai vivra-t-il à jamais.

Les milliers de tombeaux qui ont été ouverts dans la vallée du Nil nous montrent, par leurs tableaux, que ces Mystères étaient joués pour tout défunt. Il serait fastidieux de revenir ici sur les formules ou les gestes que nous avons déjà commentés à propos d'Osiris lui-même; mais certains épisodes représentés dans les tombeaux projettent une lumière très vive sur quelques points, restés énigmatiques dans les rites décrits plus haut.

Le cortège qui accompagne le mort-dieu offre quelquefois d'intéressantes scènes de lamentations et de mimique funèbres. Un tombeau de la VI<sup>e</sup> dynastie

Voir les rituels funéraires des Pyramides (éd. Maspero et éd. Sethe) et les «Livres de l'Ouverture de la bouche et des yeux» (Schiaparelli, *Libro dei funerali*). Cf. *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 99 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Cf. la formule des stèles funéraires: «Isis et Nephthys se sont lamentées sur lui, Anubis lui-même l'a fait momie». (Vienne, *stèle* 55, ap. Bergmann, *Das Buch vom Durehwanden der Ewigkeit*, p. 29-30).

représente hommes et femmes tombant à terre tels qu'Osiris, et relevés par des comparses. Ceux-ci semblent jouer le rôle de « la grande pleureuse Isis <sup>72</sup> », au moment où elle se lamente et « ébranle de ses cris le Ciel et l'Hadès ».

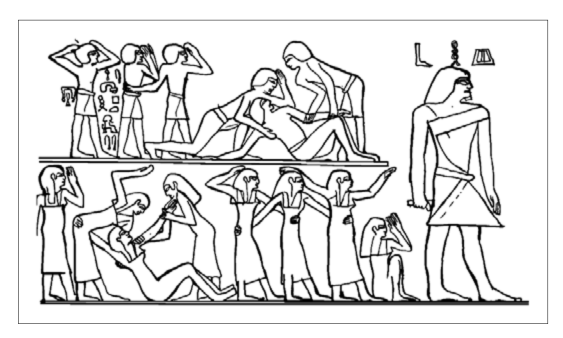


Figure 5
Les officiants miment la mort d'Osiris

Ailleurs, c'est le rite de la renaissance végétale qui est présenté de la plus intéressante manière. Dans plusieurs tombeaux de la XVIII<sup>e</sup> dynastie, on a retrouvé des cadres en toile, recouverts d'une couche de terreau disposée en silhouette d'Osiris. Des grains avaient été semés; l'herbe avait poussé et on l'avait tondue à une longueur de 0 m. 10, de façon à donner une verdoyante effigie d'Osiris végétant. Sur les momies mêmes, on disposait parfois des grains de céréales ou des oignons de fleurs, pour que leur germination ou leur floraison parût attester la résurrection du défunt <sup>73</sup>.

Une importance plus grande encore est donnée à la représentation de ce que j'ai appelé la renaissance animale. Nous touchons ici à un des «secrets» les plus mystérieux des rites égyptiens et sur lesquels les monuments sont le plus avares d'explications. Le sujet n'ayant été que peu étudié jusqu'ici, je lui donnerai un

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Cf. J. Capart, *Une rue de tombeaux à Saqqarah*, pl. LXX et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 102 et pl. XI.

développement particulier, justifié par l'antiquité et l'importance des pratiques magiques qui s'y révèlent.

En théorie, c'était le mort lui-même qui renouvelait sa vie en passant par la peau des victimes <sup>74</sup>; ainsi avait fait Osiris; ainsi devait faire tout homme soucieux de son salut; des monuments montrent, en effet, le défunt ou l'initié exécutant lui-même le rite. Mais, d'ordinaire, le passage par la peau est confié à des officiants et nécessite des victimes humaines ou animales. Cet épisode offre plusieurs variantes.



Figure 6 Le *tikenou* hâlé sur un traîneau

Le thème originel semble avoir été celui-ci: un homme ou plusieurs hommes sont égorgés, pour que leur vie sacrifiée rachète le défunt de la mort. Au début, et peut-être jusqu'assez tard dans la période historique, on immolait réellement des victimes humaines, qui figuraient Seth, l'ennemi de tout être osirien. Dans la

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Les tombeaux dont les textes ou les tableaux seront utilisés ci-après, sont ceux de Sehetepibrâ (XII<sup>e</sup> dyn.) publié par Quibell (*Ramesseum* pl. IX); de Sebekneht (XII<sup>e</sup> dyn.) publié par Tylor (pl. III); de Renni et Paheri (publiés par Tylor), de Rehmârâ (publié par Virey, *Mission du Caire*, t. V, 1), de Montouherjhepshef (publié par Maspero, *Mission du Caire*, t. V, 3), de Menni (Maspero. *Archéologie égyptienne*, p. 147); des scènes analogues sont figurées aux tombeaux de Nebamon (*Recueil de travaux*, IX, p. 97) et de Sennefer (Virey, ap. *Recueil*, XX, p. 221 sq. et XXI, p. 128): ceux-ci sont de la XVIII<sup>e</sup> dynastie. Voir aussi le tombeau d'Ibi, daté de Psammétique I<sup>et</sup> (Scheil, *Mission du Caire*, V, 5, pl. IX.)

suite, on sacrifia le plus souvent des étrangers, probablement des prisonniers de guerre, Nubiens ou Européens. Au tombeau de Montouherjhepshef, deux Nubiens, la corde au cou, sont représentés au moment où ils vont être étranglés <sup>75</sup>.

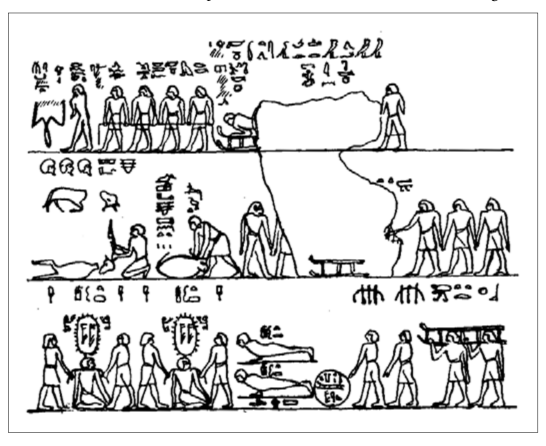


Figure 7
1°. Le *tikenou* amené vers la «peau»
2°. Sacrifice des victimes animales
3°. Sacrifice des Nubiens

Un adoucissement à ce rite barbare fut la substitution des victimes animales aux victimes humaines. Les animaux étaient le taureau, la gazelle, l'oie, le porc, identifiés à Seth l'adversaire. Ces victimes animales payaient à la mort le tribut obligatoire et en rachetaient le défunt <sup>76</sup>. L'égorgement des animaux s'accompagnait toutefois d'un simulacre du sacrifice humain: on faisait passer un homme ou un mannequin à travers la peau d'un taureau ou d'une gazelle sacrifiés.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Cf. G. Maspero, Études de mythologie, I, p. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Les théologiens égyptiens affirmaient que c'était là l'origine des sacrifices d'animaux: «les victimes remplacèrent les sacrifices humains».—Cf. *Au temps des Pharaons*, p. 225.



Figure 8
On ouvre la terre et on creuse la fosse.

Au tombeau de Montouherjhepshef, on voit un personnage, le *Tikenou*, amené sur un traîneau, en face d'une grande peau de bête <sup>77</sup>. La scène où le Tikenou s'habille de la peau n'est pas conservée, mais plus loin, dans un trou creusé en terre on voit brûler la peau, la cuisse, le cœur du taureau et aussi des cheveux du Tikenou, qui sont jetés là, semble-t-il, pour remplacer le personnage lui-même, le sacrifice de la partie équivalant à celui du tout. Dans la flamme, le simulacre de l'homme et la peau de la victime montent vers le ciel, emmenant avec eux le défunt dans un monde divin

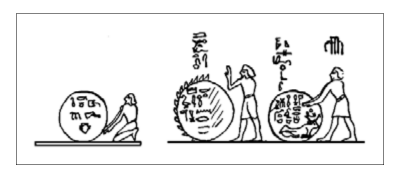


Figure 9 On brûle la peau, le cœeur de la victime, et les cheveux du *tikenou*.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Les textes appellent la peau, ou le lieu où se trouve la peau, *mest, meska, meseq, meshent*; en tous ces noms se trouve le radical *mes = naître*.

C'est Anubis qui avait révélé aux dieux et aux hommes ce moyen de renaître que les rituels définissent en ces termes: «Il a passé pur sur la peau-berceau» pour le compte d'Osiris (*Todtenbuch*, ch. xvII, I. 81). Ce rite semble avoir été en usage dès l'Ancien Empire. Lors des funérailles, les bas-reliefs des mastabas nous montrent la barque funéraire amenant à la nécropole le cadavre, sous la protection du prêtre d'Anubis, l'*Out*<sup>78</sup>. *Le cadavre n'est pas seul dans la barque*; bien qu'on ne distingue pas ce qui se passe dans le naos-cabine, on peut supposer que le Tikenou y était aussi; du moins, dans les tombeaux thébains du Nouvel Empire, à El Kab et à Thèbes, voit-on, dès que la barque a abordé, le Tikenou amené sur la rive et installé sur un traîneau qu'on traînait jusqu'à «la terre qui renouvelle la vie» (fig. 10).

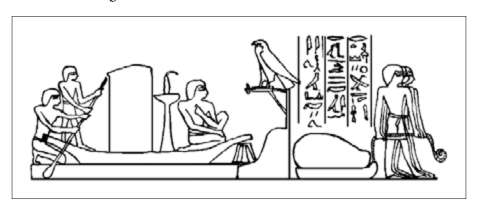


Figure 10 Le *tikenou*, couché sur la peau, aborde à la nécropole. Hâlage sur le traineau.

#### Mais voici une transformation du rite:

Le Tikenou était recouvert non plus d'une peau, mais d'un long pagne ou linceul, qui est parfois (fig. 13) tacheté comme une peau. Le tombeau de Renni a conservé la scène où Isis-pleureuse (*dert*) drape dans ce linceul le Tikenou, au moment où le cortège funéraire part pour la nécropole; plus loin, l'individu apparaît, non plus couché de son long, mais accroupi sur le traîneau (fig. 12). Le Tikenou est alors représenté le visage découvert pour qu'il puisse respirer (fig. 10-12); parfois le linceul recouvre tout (fig. 13), solidement maintenu par de larges bandelettes (fig. 14); dans ce cas, on doit supposer que sous le linceul il y a non plus un homme, mais un mannequin ou simulacre. Homme ou mannequin, la figure rappelle exactement la silhouette qu'on donnait aux victimes animales (cf. fig. 15) et aussi l'aspect du fœtus replié dans le sein maternel (cf. fig. 29).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Lepsius, *Denkm.*, II, 76, 96, 101. L'*Out* apparaît, fig. 10.

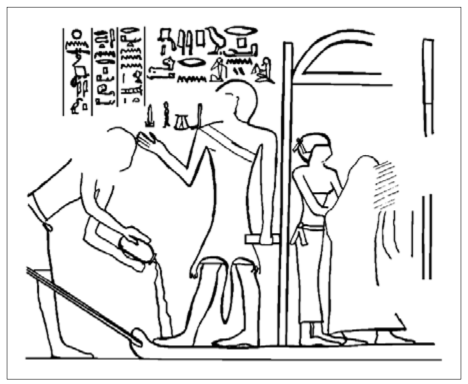


Figure 11
Dans le naos, Isis drape le *tikenou*. Devant l'officiant, un servant verse de l'eau sous le traîneau et fait une libation de lait pour Renni: « Celui qui passe sous la peau, c'est Renni. »

Arrivé au tombeau, le Tikenou exécutait un rite qui consistait à se « coucher » sder 79 sur un lit bas (fig. 17). dans la même attitude repliée. Tel nous apparaît-il au tombeau de Rehmarâ, avec la légende explicative « Faire venir à la cité de la peau (Abydos). Voici le Tikenou couché sous elle (la peau) dans la terre de transformation (ta heper). » Par la suite, il n'est plus question, dans ces tombeaux, de sacrifier le Tikenou. Au sacrifice humain, on a donc substitué le procédé magique inventé par Anubis au profit d'Osiris se coucher dans une peau figurée par un linceul. Sous cette peau, qui rappelle évidemment celle d'un animal sacrifié,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Le mot «se coucher» *sder*, déterminé soit par le lit d'apparat, soit par le lit bas et court (l'*angareb* des Nubiens, cf. Maspero. *Études de myth.*, I, p. 298), comme sur notre fig. 9, est un terme technique des rituels, qui désigne l'acte de «se coucher sous la peau *meska*» (fig. 9), de «se coucher sous le linceul» (fig. 10 et 11), de «se coucher dans la peau *kenemt*». Les listes de fêtes connaissent «la nuit du coucher» (A. Moret, *Catal. musée Guimet*, I, p. 6, n. 6; cf. *Todtenbuch*, ch. xvIII, éd. Budge, p. 75, I, 10), ou «le jour du coucher du dieu» (Caire, n° 20446). Je suppose qu'il s'agit de l'acte de se coucher sous la peau pour simuler la renaissance.

le Tikenou est dans le «lieu du Devenir, des transformations, de la vie renouvelée»; le Tikenou, qui a pris l'attitude de l'embryon humain dans le sein maternel, sortira de la peau tel que l'enfant qui naît. Par conséquent le mort, pour qui se fait le rite, renaîtra lui-même automatiquement.

La représentation de ces épisodes s'est encore simplifiée dans les tombeaux à partir de la XIX<sup>e</sup> dynastie. D'une part, les scènes relatives au sacrifice humain

n'apparaissent plus: on se contente des seules victimes animales. D'autre part le Tikenou ne *joue* même plus Anubis passant par la peau; il disparaît de la scène <sup>80</sup>; son rôle passe à un des officiants, qui est d'ordinaire le *Sem* <sup>81</sup>. Au début de l'office funèbre, quand on va faire subir au défunt «la consécration (deser) dans la salle d'or <sup>82</sup> », le *Sem* se «couche» (fig. 17) revêtu d'un linceul.

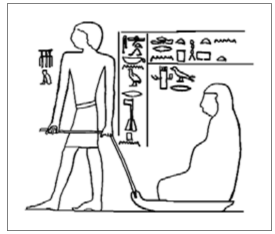


Figure 12 Le tikenou, sorti du naos est conduit à la nécropole.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Les rituels, qui forment le texte publié par Schiaparelli (*Libro dei funerali*), dont le plus ancien est celui du tombeau de Séti I<sup>et</sup>, ne font plus mention du *Tikenou*.

Comme Lefébure l'a noté, celui qui passe par la peau est aussi Horus pour Osiris, c'est-à-dire le fils pour son père. Dans la stèle de Metternich (I, 74-75) Osiris dit à Horus: «C'est toi, mon fils, (qui passes) dans la Mesqt (lieu de la peau), sorti du Noun, tu ne meurs point». Passer par la peau, c'est donc la même chose que sortir du Noun, le chaos primordial; le rite recommence la création (cf. p. 27) et assure l'immortalité.

<sup>82</sup> Cette phrase deser m hat noub « consécration dans la salle d'or (sanctuaire du temple ou du tombeau) » est une rubrique spécialisée aux rites de la renaissance et n'est employée qu'à cette occasion. Maspero (Études de mythologie, I, p. 298) y voit une indication de mise en scène : « dispositif dans la salle d'or », ce qui ne me paraît pas justifié. Ma traduction se rapproche de celle proposée par Virey (Rehmard, p. 136); elle attribue à deser le même sens que ce mot a comme épithète de la nécropole ta deser, « terre consacrée » (Pyr. de Téti, I. 175), ou du sanctuaire des temples et tombeaux bou deser « lieu consacré ». Anubis est souvent qualifié le « maître de ta-deser », ce qui s'explique puisque ce dieu préside à la « consécration » deser par la peau. — Abydos, la ville de la peau meska et du berceau meshent, était par excellence, la « terre consacrée » (Stèle de Leyde, ap. Piehl, I. H., III, pl. 23, I. 1: « j'ai fait mon tombeau sur la meshent d'Abydos, la terre consacrée de la montagne occidentale », parce que là était le berceau de certains dieux tels que Ilnoumou et Heqit, les ancêtres nés au début (des temps) sur la meshent d'Abydos ». Sharpe, Eg. I., I, 78, 1. 12; cf. Louvre, C, 3, 1. 16. Une stèle de la XII° dynastie (Caire, n° 20446) mentionne aussi la « salle consacrée » (ist desert) à propos du rite du « coucher du dieu » (harou sdert neter).

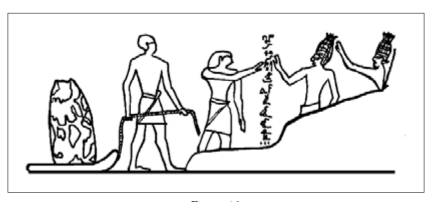


Figure 13 Halage du tikenou accroupi dans l'eau en présence des bouffons couronnés. XII<sup>e</sup> dynastie.

Ce rite est bien une imitation ou une simplification de ceux joués par le Tikenou: costume et décor, tout est pareil. Toutefois le Sem ne prend plus la position incommode du fœtus; il se contente de se coucher » comme pour dormir (fig. 16). Mais les effets de ce sommeil ne sont pas moins miraculeux. Voici les paroles sibyllines que dit le *Sem* couché: « J'ai vu mon père (le défunt ou Osiris) en toutes ses transformations. » Au-dessous de ces mots, les rituels expliquent la mise en scène des rubriques:

«Transformation en sauterelle»—«Empêchez (hou) qu'il ne soit plus (qu'il ne meure)—(Transformation) en abeilles—«Il n'y a plus rien de périssable en lui»—(Transformation) en ombre 83 ». Quand le Sent se relève, il est censé ramener avec lui de la peau-linceul l'ombre, c'est-à-dire l'âme renaissante du défunt, et aussi des sauterelles, des abeilles qui attestent, comme dans la légende d'Aristée 84, que la peau a été féconde, génératrice d'êtres vivants, et que d'elle s'envole comme une vie nouvelle (fig. 18). Quant au corps, il ne meurt plus; dans la momie consacrée il n'y a plus rien de périssable 85. Âme et corps renaissent pour la vie éternelle. Au Livre des Morts, le défunt dit de lui-même à ce moment: «Je suis

Ph. Virey, *Observations sur l'épisode d'Aristée*. Sur la diffusion de cette croyance à la *bugonia*, dont les anciens attribuaient l'origine à l'Égypte, voir Lefébure, *L'abeille en Égypte*, ap. *Sphinx*, XI, p. 18 et suiv.; cf. *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 201 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Voir les textes ap. Schiaparelli, *Libro dei funerali*, I, p. 63-66—Cf. Lefébure, *Étude sur Abydos*, ap. *Proceedings S. B. A.*, XV, p. 138, où je modifie le sens attribué à *hou*.

<sup>85</sup> Cf. *Pyr. de Teti*, 1. 269 et 278: *in hnnt im k*, et *Todtenbuch*, ch. cliv, 12; au «chapitre de ne pas laisser le corps se corrompre», le défunt dit: . «Je me suis éveillé en paix et sans troubles (ou sans corruption) (in hnnou). » Ce «réveil » est peut-être consécutif au «coucher » *sder*.

celui qui a traversé la peau-berceau, à qui Osiris a donné sa consécration (*hou*) au jour de l'enterrement <sup>86</sup>. »

Ainsi, la représentation du Mystère de la renaissance est allée se simplifiant au cours des siècles: on a supprimé le sacrifice humain; le Tikenou a perdu une partie de son rôle, puis a disparu complètement: à sa place un prêtre opère, sous un linceul substitué à la peau. Quelles sont les dates précises de cette évolution? Je ne saurais les dire avec certitude: le choix des scènes dans les tombeaux est souvent capricieux, et ne se prête pas toujours à un classement chronologique; tel tombeau de la XIX<sup>e</sup> dynastie peut reproduire un rite négligé dans un autre tombeau plus ancien. Cependant, il semble que ce soit de la XVIII<sup>e</sup>



Figure 14 Halage du simulacre enveloppé d'un linceul.

à la XIX<sup>e</sup> dynastie que le rôle du Tikenou a été simplifié jusqu'à disparaître <sup>87</sup>. La représentation de la renaissance animale est devenue dès lors moins réelle que symbolique.

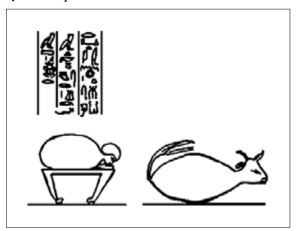


Figure 15 Attitudes du *tikenou* et de la victime

M. Maspero a signalé qu'une comparaison est possible entre les scènes relatives au Tikenou et certaines vignettes d'un chapitre fort rare du Livre des Morts, classé dans l'édition Naville comme chapitre CLXVIII *a* (fig. 19). Voici comment j'en expliquerais les figures. Paraissent, d'abord, deux adolescents portés sur les épaules des officiants (ce sont peut-être deux *Tikenou*); deux pleureuses couchées à terre; un taureau sur

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Lefébure, Étude sur Abydos, p. 434 et 176.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Au tombeau de Rehmârâ (XVIII<sup>e</sup> dyn.) certaines scènes du Tikenou sont encore représentées, et les rites du *Sem* sont célébrés en même temps. C'est donc une époque de transition.

pavois, qui rappelle la victime animale; un sphinx androcéphale, dont le rôle dans une scène de renaissance s'explique peut-être parce qu'il représente Toum le démiurge 88. Plus loin on voit une déesse assise, les bras écartés, dans la position caractéristique des déesses qui accouchent; est-ce Nout, la mère céleste, qui va donner le jour au corps glorieux du nouvel Osiris 89? Puis, Anubis tenant en mains les symboles de force et de vigueur et , préside au rite du «coucher» sder. Deux momies sont étendues sur des lits, veillées par une grande Uraus, dont le rôle sera défini plus loin; l'Uræus porte son nom: «celle qui consacre la tête» des dieux 90. De l'autre côté des lits, après le Mystère accompli, s'avance un des officiants, dont la tête est surmontée de l'Uræus: peut-être ce personnage joue-t-il le rôle du mort ressuscité. Un sphinx, couché sur le lit, personnifiant ici le soleil levant Harmahis 91, symbole de résurrection, clôt la série des figures. Nous pouvons attribuer sûrement cette scène au mystère de la renaissance; mais dans le détail, il reste bien des obscurités 92.

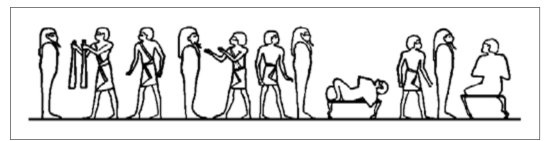


Figure 16 — Le *Sem* se drape dans le linceul et se couche.

<sup>88</sup> Ed. Naville a démontré que le sphinx était souvent identifié à Toum—(ap. *Sphinx*, V, p. 193 et suiv.). Dans le protocole royal, le sphinx peut signifier « image vivante de Toum » (Sethe, *Urk. XVIII*<sup>e</sup> Dyn., IV, p. 600).

<sup>89</sup> Cf. les scènes d'accouchement de Deir-el-Bahari et Louxor, reproduites dans A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 55. On sait que Nout, mère d'Osiris, est censée enfanter le mort à une vie nouvelle—(*Pyr, de Pèpi I*, 1. 103-110). Aussi compare-t-on à Nout le lit sur lequel le mort est étendu: «O grand (Osiris) couché (*sder*) sur ta mère Nout» (*Teta*, I. 180). Le lit est en effet le «berceau »du défunt.

<sup>90</sup> Cf. Pyr. d'Ounas, I. 548, deser-tep. C'est une allusion aux rites de la «consécration» deser.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> La légende *hed iment* semble signifier « brillant chaque jour ». Le rôle du sphinx comme soleil levant, Khepra, est bien connu (cf. éd. Naville, *Sphinx*, V, p. 193). Le grand Sphinx de Gizeh exprime, pour le compte du roi Chéphrèn, le même symbole de résurrection.

<sup>92</sup> Le texte du chap. 168 A, au-dessus duquel les vignettes sont tracées, ne nous donne que peu de lumière: il invite le lecteur à faire une libation sur terre pour que le défunt passe parmi le suivants d'Osiris, les suivants de Râ; les variantes du chap. 168 B ajoutent le souhait qu'il connaisse tous les secrets et qu'il soit «un *iahou* parfait» dans l'autre monde. Peut-être devons-nous rapprocher de ces textes le chap. 170 (éd. Naville), qui se prononce au moment «de dresser le lit funèbre», et où l'on adresse au défunt cette phrase: «Tu es Horus à l'intérieur de l'œuf»; elle correspond bien aux idées de «conception et de renaissance» que nous avons signalées.

Tous les documents relatifs au *Tikenou*, que nous avons examinés, sont de l'époque thébaine. Les rites de la renaissance par la peau n'avaient-ils point été conçus antérieurement? A ma connaissance, les mastabas de l'Ancien Empire ne contiennent aucun tableau analogue à ceux reproduits plus haut, et les textes des Pyramides ne mentionnent pas le *Tikenou*. L'ensevelissement par la peau est peut-être représenté dans une tombe de la IV<sup>e</sup> dynastie, par un bas-relief énigmatique (fig. 20) qui donnerait une variante unique de ce rite. Du moins peut-on affirmer que l'idée de la renaissance par la peau est aussi ancienne que les plus anciens monuments égyptiens connus. L'écriture même le prouve, puisque le signe mes, qui symbolise l'idée « naître, enfanter », représente trois peaux en faisceau <sup>93</sup> (fig. 21). Je montrerai plus tard comment cette tradition apparaît clairement au cours des rites de la fête Sed, que les rois célébraient dès la période archaïque <sup>94</sup>.

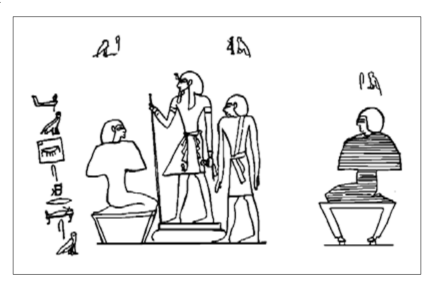


Figure 17 Consécration dans la salle d'or. Le *Sem* se couche.

Qu'il me suffise de dire ici que dans les pyramides, comme dans les tombeaux thébains, le défunt renaît quand il s'est couché, vêtu d'une peau ou d'un linceul,

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Ces peaux *mestou* sont peut-être des peaux de chien, du type du chien Anubis; à l'époque ptolémaïque, on écrit parfois le mot *mes* (né de) par le signe du chien (H. Ranke, *Aeg. Zeits-chrift*, t. XLV, p. 92).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Sous un naos à colonnes ornées de bucranes, un lit funéraire supporte un cercueil, duquel émerge seule une tête de taureau. A gauche, un officiant. Une scène voisine montre la capture du taureau ainsi sacrifié; je suppose que sa peau sert à un rite analogue à celui du Tikenou de l'époque thébaine.

sur un lit. Une formule, que je choisis entre beaucoup d'autres, résume avec concision ce que le lit symbolise: «Ce défunt, dit-on de Pépi Ier, est créé par Râ; il se couche (sder-tou) (fig. 21) 95, il est conçu, il est enfanté chaque jour 96 ». Le lit a le plus souvent la forme caractéristique du divan bas sur lequel s'étend le Tikenou. Sur ce lit, il y a une peau de panthère: «Ce grand (le défunt ou Osiris) se couche de sa personne; la peau (de panthère <sup>97</sup>) du lit est pour lui »; cette peau, venant d'un animal typhonien, est là pour mimer «la bonne sépulture dans la peau de Seth » que les rituels postérieurs mentionnent.

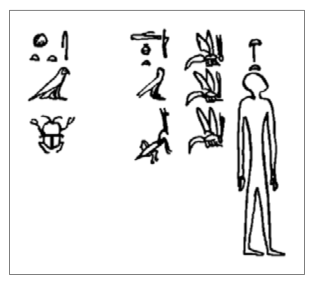


Figure 18 L'ombre et les symboles de l'âme ressuscitée (Séti Ier).

D'autre part, d'après la tradition, le costume funéraire d'Osiris et du mort se résumait en une étoffe (daout) qui était «celle qu'Horus a faite pour son père Osiris 98 ». C'est peut-être le «linceul », comme traduit Maspero. En tout cas, le linceul, comme le lit, sont personnifiés par des déesses, qui sont les mères du défunt: «Ce grand se couche sur sa mère Nout; ta mère Taat t'a revêtu<sup>99</sup>; elle te

<sup>95</sup> Le signe 1 est l'amulette mest déposée dans les tombeaux (Lacau, Sarcophages du Caire, fig. 382). Le signe 2 est l'hiéroglyphe mes « naître » (Borchardt, Aeg. Zeitsch., 1907, p. 75).

<sup>96</sup> Pépi Ier, I. 820 (Sethe, 1, p. 380, 385.) La résurrection s'exprime souvent par le mot « réveil, s'éveiller » — Pyr. de Pépi II, Î. 760 : «Tu te couches et tu t'éveilles ; tu meurs et tu vis » ; Pépi I<sup>er</sup>, I, 394, «son jour de réveil».

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Le sens « peau de panthère », d'après *Pépi I<sup>er</sup>*, I, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> *Pyr. de Téti*, I. 379.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Déesse des bandelettes; voir la figure 11.

porte au ciel en son nom d'oiseau *dert* <sup>100</sup>. » Le linceul devient donc, en même temps qu'un véhicule pour aller au ciel, un agent de résurrection; il y a dans l'étoffe, comme dans la peau du Tikenou, une force génératrice suffisante pour expliquer la renaissance : ceci nous aide à comprendre pourquoi, à la fin de l'époque thébaine, on a pu remplacer la peau par le linceul.

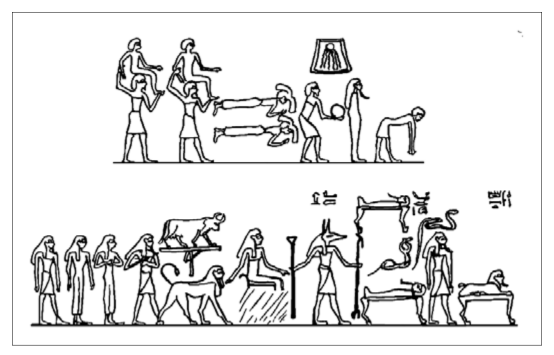


Figure 19 Les rites de la renaissance d'après une vignette du livre des morts.

La renaissance s'exécute encore, à cette époque, par le passage sur un objet appelé *shedshed*. Horus en avait donné l'exemple, pour le compte de son père Osiris: «Les dieux, dit-on au roi défunt, t'élèvent au ciel avec ton âme, tu es muni d'âme parmi eux, car tu es sorti au ciel tel qu'Horus sur le *shedshed* du ciel, en cette tienne forme, qui est sortie (= créée) de la bouche de Râ, tel qu'Horus à la tête des Iahou <sup>101</sup>. » Nous verrons plus tard quels monuments permettent de préciser ce qu'est le *shedshed* et quel est son rôle dans les mystères. Disons tout de suite que c'est aussi une enveloppe, qui sert de «peau-berceau»; le passage cité prouve que, comme la *daout*, elle fournit un véhicule pour aller au ciel. Quant

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Pyr. de Téti, I. 380-381

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Pyr. de Téti, I. 74-75.

à la phrase « en cette forme sortie de la bouche de Râ », elle est importante en ce qu'elle évoque un autre texte, relatif à la naissance dans la *meshent*, où il est dit de certains dieux : « ils ont été créés au début des temps (sur) les peaux-berceaux (*meshentou*) primordiales d'Abydos ; ils sont sortis de la bouche de Râ lui-même lors du (rite de) la consécration *deser* (d') Abydos <sup>102</sup>. » Concluons que le *shedshed* est aussi un agent ou un lieu de renaissance <sup>103</sup>, analogue à la *meshent*, quand on s'en sert pour la consécration rituelle (*deser*) des Mystères osiriens.

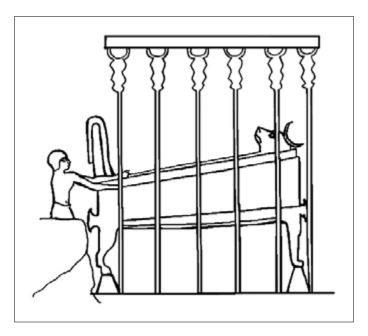


Figure 20 L'ensevelissement dans la peau de bœuf. Gizeh, tombeau de Nebmahout (IV<sup>e</sup> dynastie).

Il est donc certain que le «Mystère de la peau» et la «renaissance par la peau» font partie du fonds ancien de la religion égyptienne. D'ailleurs, à côté du *shedshed*, les Pyramides révèlent l'existence d'autres peaux-berceaux, *meska, meshent, kenemt, out, shedt*, dont les noms servent à désigner autant de « pays ou de cités de la peau <sup>104</sup>».

1/

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Louvre, *Stèle* C 3, 1. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> La renaissance apparaît aussi dès cette époque symbolisée par l'apparition de sauterelles et d'abeilles. *Pyr. de Mirinri*, I. 683 et de *Pépi II*, I. 59, cf. éd. Sethe, II, p. 399 et 427.

Out désigne les oasis, comme *Kenemt*, qui est aussi un des noms de Diospolis parva (*Sphinx*, X, p. 107) et une ville mystique (*Pyr. de Téti*, I. 40); cf. Maspero, t. de Montouherjhepshef, p. 456, «la terre de Kenemout»; *Shedt* est la ville du Fayoum et une cité mystique (*Ounas*, I. 258).

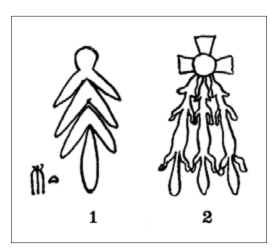


Figure 21 Le signe 1 est l'amulette mest déposée dans les tombeaux. Le signe 2 est l'hiéroglyphe mes « naître ».

L'existence de ces diverses localités mystiques indique peut-être autant de méthodes locales ou différentes pour l'exécution d'un rite commun, la renaissance par la peau. Les rédacteurs des textes des Pyramides ont très probablement amalgamé des traditions déjà anciennes à cette époque et provenant de villes multiples.

Pour le Moyen Empire, les mêmes rites me sont connus, non point tant par des textes développés que par des allusions, qui se retrouvent dans les textes peints sur les cercueils. Ces textes, comme l'a dit leur éditeur, M. Lacau, semblent appartenir à un recueil distinct des rituels des Pyramides d'une part, et des Livres des Morts thébains ou saïtes, d'autre part. Mais il y a un fond d'idées qui subsiste, si la rédaction est particulière à l'époque. Le mystère de la peau est fort nettement désigné dans les «chapitres des transformations» que subit le défunt, mots qui nous rappellent le «lieu de la transformation», c'est-à-dire la peau-berceau meska d'Abydos. — Voici les passages caractéristiques : [« Le défunt a sacrifié Seth, l'adversaire de son père Osiris. »] Venez, Dieux! Faites ses rites de protection à l'intérieur de la vache, et connaissez (?) dans vos cœurs votre maître, qui est ce dieu en son œuf 105. » Ailleurs, le défunt dit: « Je me suis couché dans le lieu (ouou pour Out?), des peaux divines, renversé en présence de la déesse

Lacau, Textes religieux, ap. Recueil, XXVII, p. 57. Chapitre de «faire ses transformations en faucon». Cf. p. 81.

Shesat dans l'Occident <sup>106</sup>...» — « Moi, je suis celui qui passe dans la peau <sup>107</sup>...» ... « Moi, je suis Osiris, je suis un Iahou muni; je ne suis pas pris pour le billot divin (du sacrifice); je me suis ceint de la peau *qeni*, on ne me fait pas entrer vers le billot (*bis*) <sup>108</sup>...» Enfin, un texte très court donne cette importante variante d'une phrase citée plus haut: « Je me suis couché dans la peau (de cynocéphale) *kenemt* <sup>109</sup>».

Toutes ces allusions, si brèves qu'elles soient, sont significatives. D'ailleurs, outre la tombe de Sehetepibrâ déjà citée (fig. 13), la stèle C 15 du Louvre a conservé ce moment capital des rites osiriens, représenté en traits synthétiques <sup>110</sup>. Au premier plan, un lit funéraire, avec le cadavre; les deux pleureuses Isis et Nephthys poussent leurs lamentations. Cependant deux hommes amènent sur un pavois une bête typhonienne, probablement une panthère; un autre porte sur l'épaule <sup>111</sup> un adolescent, en lequel je vois le *Tikenou* coiffé de la couronne royale <sup>112</sup>. A côté, sont représentés le traîneau, qui dans les tombeaux décrits

précédemment sert à haler le *Tikenou*, et les herminettes avec lesquelles on creuse la fosse où brûlera la peau de la victime. Nous avons ainsi les personnages et le décor du drame.

La scène se continue à droite. Le cadavre tout à l'heure étendu sur le lit, est à présent remplacé par un simulacre maintenu debout par deux hommes. Le corps ne comprend encore que la tête et le buste; il repose sur des signes de vie T plantés sur une sorte d'enclume. Que signifie cette scène? C'est, me semble-t-il, le moment

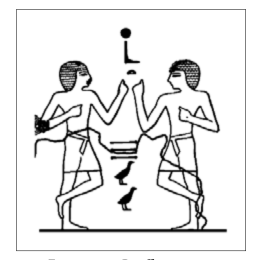


Figure 22 — Bouffons sautant

<sup>106</sup> Ibid., XXX, p. 101 (chap. des transformations parmi les grands dieux d'Héliopolis). Sur Shesat, cf. Lefébure, Sphinx, X, p. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> *Ibid.*, XXXI, p. 12, (se transformer en dieu Hent-hesem).

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> *Ibid.*, XXXI, p. 20 (chap. de ne pas entrer au lieu du billot divin).

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Lacau, Sarcophages du Caire, n° 28033, p. 173.

M. Maspero avait brièvement signalé le rapprochement à faire entre les figures de la stèle C 15 et la scène du Tikenou (*Tomb. de Montouherjhepshef*, p. 463).

Voir à l'*Osireion* d'Abydos (M. Murray, pl. V) 4 hommes et 4 femmes portés sur l'épaule par les officiants; ce sont des *Nemou*, comparses dont le rôle ressemble à celui des *Tikenou*, et sera défini plus loin.

L'importance du fait que le *Tikenou* est couronné, comme le sont aussi les deux mimes sauteurs, sera mise en lumière plus loin.

où l'on commence à fabriquer la statue du défunt, pour reconstituer son corps au complet, comme on l'a fait pour Osiris <sup>113</sup>.

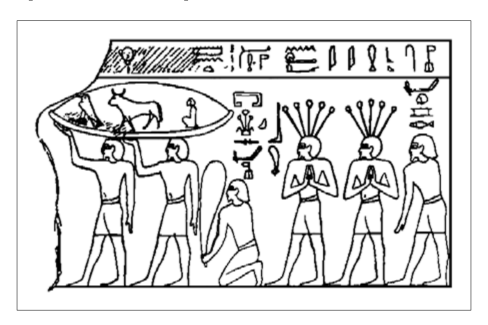


Figure 23 Bouffons coiffés de roseaux

Plus loin, la peau de la panthère est suspendue à une hampe terminée par une fleur de lotus. La bête a donc été sacrifiée; sa peau, dépouillée, est prête à servir. Deux mimes <sup>114</sup>, couronnés de roseaux, exécutent les sauts qui accompagnent habituellement dans les tombeaux thébains les scènes du *Tikenou* (fig. 22 et 23).

Maintenant, les personnages ont pris place sur une barque divine; sans l'aide de nul rameur, la barque se dirige vers Abydos. Sur le pont de la barque, on voit successivement un homme qui tient sur un pavois une tête 115 gardée par l'Uræus deser-tep; un autre qui dresse une hampe surmontée de la peau gonflée (hen); je présume que le *Tikenou*, porté tout à l'heure sur les épaules, est censé y être renfermé, lui ou son simulacre.

<sup>114</sup> Il faut reconnaître dans ces mimes les personnages grotesques qui jouent un rôle dans les fêtes des dieux de la moisson, tel qu'Osiris; ils persistent encore à notre époque sous forme de masques du Carnaval.

Au temple de Philæ, on voit de même les déesses Isis et Selkit reconstituer le corps du dieu, au moment où il n'a encore que les jambes et le buste. Cf. A. Moret, *Rois et Dieux d'Égypte*, p. P3.

C'est probablement l'image de la tête d'Osiris, phylactère puissant contre les esprits typhoniens; elle apparaît en cette qualité sur la stèle de Metternich.

Voici que s'accomplit le miracle de la renaissance. A ce changement capital correspond une attitude nouvelle des personnages, orientés maintenant en sens contraire 

Face au porteur de la peau se tient dans la barque un homme, qui présente une tige de lotus 116; la peau dégonflée flotte le long de la hampe, à la façon de la nébride d'Anubis. Qu'est devenu le *Tikenou*? Derrière la nébride apparaît un adolescent, de taille plus petite que celle des deux hommes, qui tendent vers lui leurs bras pour lui assurer la protection magique. C'est, me semblet-il, l'image juvénile du mort qui renaît 117; le miracle de la peau lui a transfusé une vie nouvelle. Peut-être l'adolescent, qui tenait précédemment le rôle du Tikenou, jouait-il à ce moment le personnage du défunt renaissant.

Enfin, sur la rive abydénienne, où le nouvel Osiris va descendre, un cortège amène les statues des dieux; ils viennent recevoir leur frère qui s'avance vers eux <sup>118</sup>.

Telle est l'interprétation que je propose pour cette scène: l'artiste y a représenté les rites secrets des Mystères assez discrètement pour ne les point divulguer aux profanes, mais avec assez de précision pour que nous y puissions discerner les traits saillants du drame osirien.

Nous avons vu plus haut, d'après les monuments qui ont servi de point de départ à ces recherches, qu'à la XVIII<sup>e</sup> dynastie le Mystère de la peau se concentre dans le personnage du Tikenou, qui va se simplifiant par la suite jusqu'à disparaître des tableaux, où il est remplacé par le prêtre Sem. Après la période thébaine on ne voit plus guère, à ma connaissance, ni les tableaux relatifs au *Tikenou* ni même ceux du Sem<sup>119</sup>. Des allusions succinctes aux rites de la peau-berceau subsistent cependant dans les Livres des Morts; nous les avons citées plus haut à propos du culte d'Osiris. C'est encore dans les vignettes des Rituels funéraires que nous voyons figurer, lors des cortèges funèbres, l'enseigne d'Anubis avec le shedshed,

Dans les Mystères d'Isis, après la scène de la résurrection du dieu, les prêtres faisaient apparaître un enfant que l'on saluait du nom d'Osiris renaissant.—Cf. *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 188.

Dès les textes des Pyramides, on assimile la renaissance du mort à la naissance du soleil Râ, sortant au matin, sous le nom de Nefertoum, du calice d'un lotus (*Ounas*, I. 395; cf. la vignette de Maspero, *Histoire*, I, p. 136). La queue de la nébride se termine parfois en lotus épanoui.

La stèle C 15 présente, au-dessus de la scène décrite, une liste de divinités qu'il faut rapprocher de celle donnée dans un court chapitre du *Livre des Morts* (chap. CLXXI de l'édition Budge, p. 443) qui a pour but de faire du mort un « *iahou* parfait » par le don d'une bandelette, résumé de l'ensevelissement total.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Tel est le cas pour le superbe tombeau de Patouamenap (époque saïte), publié par Dümichen.

dont nous avons déjà montré l'emploi, et l'enseigne du nsout hen 120 dont nous allons parler. Ces figures rappelaient, pour les yeux seulement, les antiques procédés d'initiation que les textes ne décrivaient plus.

Les Mystères ne servaient-ils qu'aux morts? Les vivants ne pouvaient-ils les célébrer pour leur compte, en vue d'un bénéfice terrestre ou en sauvegarde de leur vie future? La réponse n'est point aisée à fournir, faute de documents explicites. Cependant à un homme, au moins, sur terre, les rites osiriens prétendaient assurer, dès ici-bas, l'immortalité. Il est vrai qu'il s'agit d'un homme qui est dieu, le roi d'Égypte, Pharaon.

Pharaon, en sa qualité de fils des dieux, de prêtre de tous les temples, possédait dès son vivant cette pureté rituelle qu'assurent les moyens que nous avons décrits à propos d'Osiris. Le roi devenait dieu par les rites osiriens; lui aussi, mais dès son avènement, était censé avoir passé par la mort osirienne et s'en être racheté comme avait fait Osiris. Il n'entre pas dans le cadre de cette étude de reprendre la description du culte qui consacre la divinité de Pharaon <sup>121</sup>; je me contenterai d'attirer l'attention sur le jubilé *Sed*, qui renouvelait pour lui la dignité royale et divine, et où apparaissent quelques-uns des rites de la renaissance. Cette fête consiste essentiellement en une *Osirification* <sup>122</sup> *du roi*; elle parait semblable à la fête du couronnement d'Osiris.

Pour le reste, nous touchons à un sujet obscur, où mes recherches n'ont éclairé que quelques points, mais que je crois importants.

Le nom même du jubilé *Sed* signifie « fête de la queue ». Cela ne nous donne aucune clarté sur le sens de la fête. Sans doute, le roi porte ordinairement une queue postiche, attachée à sa ceinture; mais nous ne voyons pas, sur les tableaux conservés par les monuments, qu'une importance particulière soit attribuée à cette pièce du costume au cours de la fête Sed; au contraire, le roi y porte, comme Osiris, une sorte de maillot funéraire dépourvu de queue <sup>123</sup>. Nous devons donc nous demander si *sed* n'a pas eu un autre sens.

Le mot sed « queue », employé pour désigner le jubilé est parfois remplacé par

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Cf. Pleyte, up. Aeg. Zeitschrift, 1868, p. 16.

<sup>121</sup> Cf. A. Moret, Du caractère religieux de la royauté, p. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Petrie, *The palace of Apries*, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Voir les figures que j'ai reproduites, ap. *Du caractère religieux...*, p. 93, 105, 238, 229-242, 249, 250, 252, 262, 271.

le mot *seshed* <sup>124</sup> «bandeau, bandelette <sup>125</sup>» et ces deux mots sont à rapprocher d'un autre, *shed*, qui représente une « outre » et qui signifie originellement « peau, dépouille, peau préparée pour faire une outre <sup>126</sup> ».

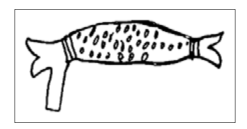


Figure 24 L'outre de peau

Le jubilé royal était-il donc une fête de la renaissance par la peau? Plusieurs faits semblent le confirmer. D'abord, dans les fêtes *Sed*, la plupart des officiants portent une peau de bête <sup>127</sup>; en particulier le prêtre qui, par ses rites, fait du roi un Osiris, est toujours vêtu de la peau de panthère. Son nom *Ioun-moutef* <sup>128</sup> *signifie peut-être, par jeu de mots*, «la peau est sa mère <sup>129</sup>». Mais il est probable que cette graphie traduit une étymologie populaire erronée. Les monuments très anciens présentent une orthographe *ioun-kenmout* <sup>130</sup>, *où mout-ef* est remplacé par *kenmout*, nom du cynocéphale <sup>131</sup>; la peau de cynocéphale était, nous l'avons

<sup>124</sup> Pierre de Palerme, éd. Schæfer, p. 19. Quant à la forme shedshed, elle indique, grammaticalement, un duel; le mot désignerait peut-être originellement un objet double; ce qui s'expliquerait par la dualité de la personne du Pharaon, en qui l'on distingue toujours le roi du Sud et le roi du Nord.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Par bandelette, il faut entendre une étoffe en pièce, qui peut être étroite et mince comme un bandeau, ou assez ample pour constituer un vêtement. Par bandeau, il faut entendre le bandeau de tête formant couronne (cf. A. Moret, *Du caractère religieux...*, p. 89, n. 1, *Stèle de Kouban*, I. 8).

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Cf. V. Loret, ap. Recueil, XI, p. 110, et Piehl, Proceedings S. B. A., XII, p. 375.

Naville, *The Festival Hall*, pl. I, II, IV bis, IX, X, XI, XII, XIII, XIX, XXI.

Le nom est connu dès l'Ancien Empire: Mariette, *Mastabas*, p. 181; Autel de Turin (VIedyn.), *Trans. S. B. A*, III, pl. I A; *Pyramide de Pépi II*, 1. 772.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Virey, *Rehmârâ*, p. 91, n. 1. Il existe un mot *iounou*, qui signifie peau (Brugsch, Wörth., p. 88).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Stèle de Mentouhetep, Caire, 20539, 1. 16. Sur ces graphies. cf. Erman, *Aeg. Grammatik*, p. 50. <sup>131</sup> Voir les textes des Pyramides (*Pépi I*, 776) cités par Crum, ap. *Proceedings S. B. A.*, XVI, p. 136. A Béni-Hasan, le mot *Ioun-moutef* est déterminé par un homme debout, tenant par la main un cynocéphale également debout. (Griffith, *Beni-Hasan*, III, p. 27.) Osiris prend parfois la forme d'un cynocéphale (Chabas, *Pap. Harris*, p. 116); ou cite «la peau du cynocéphale d'Osiris» (Pleyte, *Étude sur un rouleau*, p. 122)

vu, une peau-berceau du culte osirien. Le premier sens du titre me paraît donc être « (celui qui porte) la peau du cynocéphale »; une confusion, explicable par la métathèse des signes, a fait lire le mot *ioun-kenmout* de cette façon erronée: *ioun-mout-ek*; ce qui a pu se traduire, par jeu de mots, « peau ta mère », devenu par la suite *ioun-moutef* « peau sa mère ». En fait, la peau dont est revêtu l'officiant des rites funéraires est une peau de panthère et non de cynocéphale <sup>132</sup>. Quoi qu'il en soit, on peut supposer que l'*ioun-moutef*, l'homme à la peau, était le prêtre qui

lors de l'application au roi des rites osiriens, mimait la renaissance du roi en passant pour lui dans une peau, comme Anubis l'avait fait pour Osiris.

Le dieu Anubis figure précisément dans le cortège de la fête Sed, avec un accessoire singulier. Parmi les enseignes (fig. 26), qui sont portées en tête du cortège <sup>133</sup> sur un pavois, le dieu-chien <sup>134</sup> est debout, devant une sorte d'enveloppe G <sup>135</sup> en forme de poche, gardée par l'Uræus. Les textes disent de cette enveloppe: « on passe sur elle pour aller au ciel <sup>136</sup> », son nom *shedshed* ou *seshed* est apparenté au nom même de la fête *Sed* ou *seshed* et vient, semble-t-il, de la même racine *shed* « peau ».



Figure 25 Horus *Ioun-Moutef* Tombeau de Seti I<sup>er</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Un autre vêtement ritualistique, le *qeni*, est une peau de gazelle (von Bissing, ap. *Recueil*, XXIX, p. 183).

Sur ces enseignes divines qui figurent dans les cortèges de toutes les fêtes osiriennes (fêtes royales, fêtes d'Osiris, fêtes des morts = Louvre C 15; *Todlenbuch*, ch. 1), cf. A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 236, 237, 241, 242, 252, 265, 271, 272.

Le dieu-chien est Anubis ou bien Oupouatou; ou encore le dieu *Sed* . Ce dernier nom qui est rare sous l'Ancien Empire (cf. Schæfer, *Pierre de Palerme*, p. 21), disparaît par la suite; peut-être était-il réservé à l'origine au dieu-chien jouant son rôle dans la fêle *Sed*.

L'enveloppe n'apparaît, sur le pavois, que devant le dieu chien, le dieu-faucon (Horus) et peut-être devant l'enseigne dou des monuments archaïques (cf. Loret, Revue égyptologique, XI, p. 80). Étoffes repliées de même, ap. Sethé, Pyram., II, p. 66, 128, 168. Petrie et Sethe voient dans le shedshed une plume (Mahasna, p. 19); or, les monuments peints, tels que les sarcophages, donnent au shedshed la couleur rouge, et aux plumes la couleur blanche ou bleue (A. Moret, Sarcophages, Caire, p. 313).

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Mahasna, p. 19. — Pour la forme exacte du déterminatif, cf. Sethe, *Pyramidentexte*, I, p. 275 (*Pyr. de Téti*, I. 31-32).

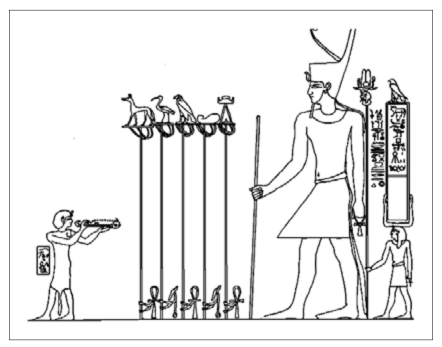


Figure 26 Pharaon précédé de son prêtre et des enseignes divines et suivi de son *ka* adolescent. Dendérah.

L'enveloppe me paraît être une étoffe repliée, jouant le même rôle que le linceul dans les rites déjà décrits, c'est-à-dire remplaçant la peau. Si cette hypothèse est exacte, l'enseigne du chien au *shedshed* pourrait représenter Anubis au moment où le dieu va exécuter le rite qui assurera la naissance du roi.

On a défini cet objet « morceau de viande » et on y voit une forme du dieu *Hon-sou*, d'après un tableau de Dendérah <sup>137</sup>. La comparaison des diverses légendes qui accompagnent l'objet <sup>138</sup> prouve que la lecture



Figure 27
Le dieu-chien, le *shedshed* et l'*uraeus*.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Mariette, *Dendérah*, IV, pl. 21, I, pl. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> La tombe du roi Hormheb (début de la XIX<sup>e</sup> dynastie), découverte par M. Davis en 1908,

véritable est *nsout hen*. Dans le mot *hen*, je propose de reconnaître un terme usité dès l'Ancien Empire pour désigner la « peau », l'« outre », le « cuir <sup>139</sup> ». Le groupe complet *nsout-hen* signifierait donc « la peau du roi » ; ce serait la peau dont on se sert pour faire renaître le roi conformément aux rites osiriens.

La forme de *l'objet* hen rappelle, en effet, exactement la silhouette du *Tikenou* accroupi sous la peau (fig. 28). Un fait démontre que cette similitude est voulue. Au tombeau de Renni (fig. 11), on dit du *Tikenou* qu'il est «celui qui passe par la peau » hensou <sup>140</sup>. Il y a donc analogie de forme et de nom entre les deux symboles de hen et de *Tikenou*, et les deux conceptions.

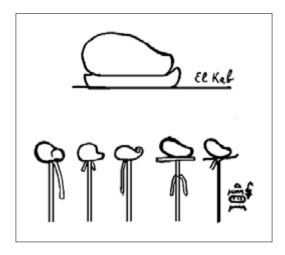


Figure 28 Le *tikenou* sous la peau.

Pourquoi prêtait-on une attitude stylisée à l'individu caché sous la peau-linceul? Que peut évoquer cette position spéciale imposée à tous les officiants de la peau? Pour l'expliquer, il convient de recourir aux images les plus matérielles que pouvait suggérer à des hommes primitifs l'idée de la renaissance. Je crois pouvoir démontrer par les dessins ci-dessous donnés que le *hen* correspond exactement à

contenait, parmi les objets ritualistiques, deux simulacres de fœtus *nsout-hen*, en bois de sycomore, longs de 0,23 centimètre sur 0,10 centimètre de haut. On les trouvera dans la publication de M. Davis (*The tomb of Harmhabi*, 1912), à la page 105, n° 26-17, catalogués sous le nom erroné «emblèmes de Honsou». Voir la forme des deux objets sur la palette de Narmer (*Hiérakonpolis*, I, pl. 26—Moret, *Du caractère rel.*, p. 236).

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Inscription d'Herhouf (Sethe, *Urk.*, I, 130; cf. *Aeg. Z.*, XLII, p. 9 et les scènes de travail du cuir ap. *Deshasheh*, pl. XXI).

Le mot hen apparaît sous la graphie hens, et hensou, aux tableaux d'époque ptolémaïque (Kom-Ombo, I, p. 65, 342; Dendérah, I, 22; IV, 21; cf. Pleyte, Aeg. Zeitschrift, 1868, 16-17).

la silhouette du fœtus gravide, de l'embryon humain à terme, encore enveloppé dans la matrice <sup>141</sup> (fig. 28 et 29).

Ce symbolisme expressif s'explique à merveille si l'on admet que la fête *Sed* renouvelle au bénéfice du roi d'Égypte le Mystère de la naissance, lui procure périodiquement une vie renouvelée. De pareils rites se retrouvent fréquemment dans les sociétés primitives.

Nous devons admettre que les Égyptiens comme tant d'autres peuples <sup>142</sup>, redoutaient que la force vitale ne s'épuisât à la longue dans le corps du souverain. Aussi avaient-ils imaginé de « renouveler la naissance <sup>143</sup> » du Pharaon, afin de ne jamais laisser s'amoindrir sa divinité. Pour y arriver, ils appliquèrent au Pharaon les procédés magiques de renaissance dont on usait envers Osiris et les morts. Le jubilé royal comprenait donc l'exécution du mystère de la peau; son nom même, *sed* ou *seshed*, évoquerait la peau ou le bandeau dont on ceignait l'initié, après qu'il avait parfait les rites Peut-être la queue postiche, que porte le roi d'habitude, n'est-elle qu'un abrégé de la peau tout entière et comme un rappel de l'initiation qui lui a valu la renaissance pour une période d'années.

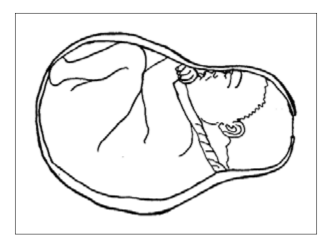


Figure 29 — Aspect du fœtus gravide

<sup>141</sup> Cette démonstration a été proposée le 22 janvier 1911 au Musée Guimet, lors d'une conférence, imprimée en septembre 1911 au tome XXXVI de la *Bibliothèque de vulgarisation*. La même année, M. Seligmann et miss Murray publiaient dans *Man* (novembre 1911) une *note upon early egyptian standard*, où ils proposaient de reconnaître, dans le *hen*, le *placenta*, c'est-à-dire l'annexe du fœtus. Aujourd'hui encore, certaines tribus des régions du Haut-Nil, lors de la naissance d'un futur roi, traitent avec honneur le placenta et le cordon ombilical du prince royal, le conservent dans un édifice, et lui attribuent un pouvoir mystique sur la vie du roi.

Cf. Frazer, Le Rameau d'or, II, p. 14 et suiv.; Petrie, Sinaï, p. 182.
 Ouhem mestou «qui renouvelle les naissances», nom d'Horus d'Amenemhat I (Gauthier, Livre des Rois, p. 254 et suiv.).

Cette interprétation des rites de la fête Sed et des Mystères osiriens causera peut-être quelque surprise. A qui ne suffirait pas le témoignage des monuments égyptiens, je rappellerai des scènes semblables, mais commentées par des textes très explicites, qui se trouvent dans les rituels védiques. Il s'agit de faire renaître à une autre existence l'officiant qui offre le sacrifice, de le diviniser en le faisant mourir à la terre et renaître dans le ciel. J'emprunte ce qui suit au beau livre de Sylvain Lévi:

«Alors la *dîksâ* intervient. La *dîksâ* est un ensemble de cérémonies préliminaires qui sert à déifier la créature humaine... On élève un hangar particulier pour le sacrifiant qui fait la *dîksa*; on lui passe une peau d'antilope noire: «le hangar, c'est sa matrice; la peau d'antilope noire, c'est le chorion; le vêtement, c'est l'amnios <sup>144</sup>; la ceinture, c'est le cordon ombilical; celui qui fait la *dîksâ* est un embryon.»

Un des Brâhmanas rassemble, dans un exposé concis, les principaux actes de la dîksâ avec leur interprétation: «Les prêtres transforment en embryon celui à qui ils donnent la dîksâ. Ils l'aspergent avec de l'eau; l'eau, c'est la semence virile; ils lui donnent ainsi la dîksâ, en lui donnant la semence virile. —ils lui frottent les yeux d'onguent; l'onguent. c'est la vigueur pour les yeux; ils lui donnent ainsi la dîksâ, en lui donnant la vigueur. Ils le font entrer dans le hangar spécial: le hangar spécial, c'est la matrice de qui fait la dîksâ l'45; ils le font entrer ainsi dans la matrice qui lui convient. Ils le recouvrent d'un vêtement; le vêtement, c'est l'amnios pour qui fait la dîksâ; ils le recouvrent ainsi de l'amnios. On met par-dessus une peau d'antilope noire; le chorion est, en effet, par-dessus l'amnios; on le recouvre ainsi du chorion. Il a les poings fermés: en effet, l'embryon a les poings fermés tant qu'il est dans le sein; l'enfant a les poings fermés quand il naît... Il dépouille la peau d'antilope pour entrer dans le bain; c'est pourquoi les embryons viennent au monde dépouillés du chorion. Il garde son vêtement pour y entrer, et c'est pourquoi l'enfant naît avec l'amnios sur lui...»

En somme, conclut S. Lévi, la dîksâ est une seconde naissance, une régéné-

Le *chorion* et l'*amnios* sont deux membranes qui enveloppent le fœtus dans la matrice, dans cet ordre, en allant de l'extérieur à l'intérieur.

Notons que si le hangar de la *dîksâ* est appelé « matrice » de l'initié, en égyptien les mots *shed* et *out* (la peau d'Anubis) peuvent avoir aussi le sens utérus. Ainsi devient intelligible l'usage de mots désignant la peau et la matrice, et d'objets simulant la forme du fœtus à terme, dans les fêtes célébrées pour les initiés du culte osirien.

ration qui fait de l'homme un dieu. «L'homme ne naît qu'en partie; c'est par le sacrifice qu'il est véritablement mis au monde 146. »

De tous les témoignages égyptiens cités plus haut, il résulte qu'on se figurait de même façon le mécanisme de la renaissance dans les mystères osiriens, particulièrement dans la fête *Sed* où il s'agit de «renouveler la vie» ou «la naissance» du roi vivant. Purification par l'eau-de-vie,  $\uparrow \uparrow \downarrow$ , onction de fards, passage par la peau, construction d'un édifice, le pavillon des fêtes *Sed*, où ces rites étaient célébrés, tout s'éclaire singulièrement, prend un sens intelligible, par la comparaison avec les rites hindous.

Ainsi les rois d'Égypte recevaient des mystères osiriens un renouvellement de vie. Était-ce le privilège exclusif du roi? Les autres hommes, leurs sujets, y étaient-ils admis? Était-ce après la mort seulement que les initiés subissaient les rites qui assuraient la renaissance? Les textes sont extrêmement discrets à ce sujet, et peut-être ne devons-nous pas en être étonnés, puisqu'il s'agit de Mystères. Toutefois, je tiens pour bonne l'interprétation que Lefébure a donnée d'une stèle de la XIIe dynastie 147 où il est question d'un certain Oupouatouâa qui, par faveur exceptionnelle, dès son vivant « passe par la peau ». « Sa Majesté, dit-il, me plaça comme sacrificateur des victimes bovines dans le temple d'Osiris Hentamenti, dans Abydos du nome Thinite. Je suis sorti sur les peaux *meskaou* pour moimême, là, à cause de la grande faveur que Sa Majesté me témoignait... 148 » J'ai noté que l'expression est tout à fait pareille à celle des Pyramides: « Téti sort vers le ciel sur le *shedshed* ». Le favori du roi a donc connu de son vivant le mystère de la renaissance par la peau 149.

Si nous voulons être éclairés sur le bénéfice d'un rite de ce genre, consultons encore les commentaires des rites védiques. «Grâce aux pratiques de la *dîksâ*, le sacrifiant se trouve en possession de deux corps, l'un matériel et mortel, l'autre rituel et immortel... En vérité, l'homme naît trois fois; d'abord, il naît de son

<sup>147</sup> Stèle n° 40 de Munich (Dyroif et Pörtner, pl. II). La stèle est du type de C 15 (Louvre) et de Turin n° 107 (Maspero, *Recueil*, III, p. 115); elle comporte, comme celles-ci, une liste de divinités.

Sylvain Lévi, La doctrine du Sacrifice dans les Brâhmanas, p. 103. Cf. Lefébure, Sphinx, VIII, p. 47. Lefébure avait, par ce rapprochement, suggéré l'identité du Tikenou avec le prêtre qui passe par la dîksâ. Mais il n'avait point comparé ces rites avec ceux de la fête Sed.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> (I. 21-22). Ce texte a été signalé et interprété par Crum, ap. *Proceedings S. B. A.*, XVI, p. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Lefébure, dans une note à l'article de Crum, dit: «La question serait de savoir si la stèle parle d'un sacrifice fait pendant la vie ou après la mort du personnage. Si c'est de son vivant, il a été son propre *Tikenou*.» Le texte ne prête pas à amphibologie. Il s'agit bien d'un sacrifice fait pendant la vie d'Oupouatouâa.

père et de sa mère; puis, quand il se sacrifie, ce que le sacrifice fait de lui, c'est sa seconde naissance; enfin, quand il meurt et qu'on le dépose dans le feu, quand il naît de là, c'est sa troisième naissance. Et c'est pourquoi il est dit que l'homme naît trois fois 150. »

Tels étaient, pour les Égyptiens, les effets attendus de ces rites. Une question se pose encore. Les termes employés par Oupouatouâa indiquent que l'initiation reçue par lui était rarement accordée aux hommes vivants. Cette initiation est-elle complète? Et y avait-il des degrés dans l'initiation? Nous sommes trop mal renseignés pour répondre en toute certitude. Le fait, qu'à l'époque gréco-romaine, l'initiation complète aux mystères d'Isis, qui ont fait de larges emprunts à l'Égypte, comportait aussi une mort simulée et une renaissance 151, donne sans doute une présomption pour affirmer qu'Oupouatouâa a été admis aux derniers degrés de l'initiation. Peut-être devons-nous considérer comme des «initiés parfaits » ces hommes, assez peu nombreux, qui peuvent se vanter, dans leurs épitaphes, d'être « un iahou parfait, muni, qui connaît les formules » ou « qui connaît toute la magie secrète de la cour 152 ». Ceux-là étaient initiés dès leur vivant; les autres ne devenaient «iahou parfaits» qu'après la mort, au moment où les rites funéraires faisaient d'eux des Osiris 153; il n'est pas prouvé que tous les gens qui faisaient représenter dans leurs tombes le Mystère de la peau en aient bénéficié avant les funérailles.

Les mêmes restrictions doivent s'appliquer, me semble-t-il, à une autre épithète donnée généralement à ceux qui aspirent à la « féauté » ou « béatitude auprès d'Osiris » *imahou er neter âa* <sup>154</sup>. *L'épithète heb imahou* « possesseur de la consécration », ou, comme on traduit d'ordinaire, « de la béatitude », désigne tous les Égyptiens qui ont eu le bénéfice d'une sépulture consacrée suivant le rite osirien et qui attendent la vie divine après la mort. Le signe semble représenter un de ces pagnes munis d'une queue qu'on mettait autour des reins <sup>155</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Cité par Frazer, Le Rameau d'or, II, p. 105, d'après les Lois de Manou.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Apulée, Métamorphoses, XI. Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 197 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Sethe, *Urkunden d. A. R.*, I, p. 122.—Cf. I, p. 143. (VÎe dyn.). Cf. *Pépi I*, I. 178 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Maspero, Recueil, III, P. 105; Études de Mythologie, I. p. 101, 337, 395,

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> A. Moret, La condition des féaux, ap. Recueil, XIX, p. 114.

Pour ces vêtements à queue, cf. Lacau, *Sarcophages du Caire*, pl. XLIX et L. D'après les rituels, la béatitude ou l'insigne de cette béatitude arrive au mort venant du dos d'Osiris (Schiaparelli, *Libro dei funerali*, II, p. 387). Aux textes des Pyramides, le mot «dos» (*psed*) d'Osiris est déterminé par un signe semblable à *imah* (*Ounas*, I.648 et 545; cf. édition Sethe, I, p. 264 et 227). — L'insigne des *imahou* serait-il à comparer aussi avec la «ceinture d'herbes de Munga» que portent les initiés hindous? *imah* a souvent la forme d'une gerbe liée (Sethe, *Pyramidentexte*, I, p. 404). Serait-ce une indication pour rattacher cette conception au mythe agraire osirien?

comme la queue royale, ce pagne rappellerait la peau de la renaissance. Parfois aussi l'insigne se plaçait sur la tête, évoquant ainsi l'usage du bandeau seshed 156. Queue ou bandeau, l'insigne attestait que son possesseur était « initié ».

Les textes spécifient que l'*imahou* attendait de la faveur des dieux, entre autres choses <sup>157</sup>, sur terre une vie très longue, et, après la mort, l'état de « béatitude <sup>158</sup> ». D'après Apulée <sup>159</sup>, ces mêmes promesses rendaient bienheureux les initiés aux Mystères d'Isis.

Pour résumer le sujet dans ses grandes lignes, je rappelle que nous avons pris comme point de départ les données des rituels d'Osiris; ces données sont très brèves, soit à cause du caractère secret des rites, soit parce que les textes, étant de basse époque, sont devenus obscurs et écourtés, à cause de l'indifférence des prêtres et du public. J'ai cherché, à ces obscurités, des éclaircissements dans le culte des morts, imité du culte d'Osiris: entre tous les monuments, les tableaux des tombes thébaines nous ont fourni les renseignements les plus clairs sur des

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Pyramide d'Ounas, I, 616 «l'insigne imahou d'Ounas (est) sur la tête d'Ounas».

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> J'ai montré dans mon étude sur *La condition des féaux*, que l'*imahou* reçoit un tombeau (ou, au moins, le terrain), des rations de nourriture pendant sa vie et des offrandes après la mort, le tout aux frais du patron, dieu, roi, ou chef de famille (*Recueil*, XIX, p. 114 et suiv.).

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Recueil de travaux, XIX, p. 126 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Métamorphoses, XI (éd. Nisard, p. 402). Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Recueil, XIX, p. 127, et les exemples cités plus haut.

M. Paul Foucart, cherchant en Égypte un équivalent à l'*initié* éleusinien ou isiaque, avait, sur l'indication de M. Maspero, proposé de le trouver dans l'*imahou* (*Recherches sur les Mystères d'Éleusis*, p. 20). J'adopte actuellement cette idée; dans mon étude sur *La Condition des féaux*, je m'étais préoccupé exclusivement de la condition sociale des *imahou*; j'ajouterai à cet exposé que le point de départ de la condition d'*imahou* est une initiation aux rites décrits ici, initiation conférée au myste par le dieu, le roi ou le père. A la basse époque, le prêtre, qui initie aux mystères, prend encore le titre de père.

rites dont j'ai prouvé, ensuite, l'usage dès l'Ancien et le Moyen Empire. Passant au culte des vivants, j'ai montré que les rites des fêtes Sed renouvellent la vie du roi en lui conférant l'initiation aux Mystères osiriens, et que, parmi les hommes, quelques-uns sont initiés pendant leur vie et la plupart après leur mort.

En procédant ainsi, j'ai passé du connu à l'inconnu et je me suis efforcé de mettre en lumière les procédés d'initiation et de définir les diverses classes d'initiés. L'inconvénient de cette méthode, c'est de négliger, en apparence, l'ordre chronologique des documents, puisque les rituels osiriens qui nous sont parvenus datent de l'époque gréco-romaine, tandis que l'osirification du roi et des hommes est connue dès l'époque archaïque. Aussi, le sujet une fois éclairci, reviendrai-je à l'ordre chronologique pour résumer les conclusions que je voudrais proposer.

La renaissance après la mort, grâce à des rites magiques dont le plus important est celui de la peau, telle est la raison d'être des Mystères osiriens; la certitude d'une survivance éternelle, tel est le résultat de l'initiation.

Les monuments de l'Ancien Empire nous révèlent les procédés de l'initiation conférée au roi vivant (fête Sed) et au roi mort (rites funèbres). Les rites secrets se résument dans le «mystère de la peau». Guidés par la révélation donnée par les dieux-chiens Sed, Anubis, Ouapouatou (ces deux derniers, dieux de la peau out) et sous la garde de l'Uræus divine, le roi ou un officiant (appelé Iounmoutef et revêtu d'une peau) passent, pour renaître au ciel, sur l'objet shedshed (ou seshed); c'était une peau (shed), devenue par stylisation un vêtement, un linceul ou bandelette; comme témoignage du rite accompli, le roi porte une bandelette, formant ceinture avec queue (sed) et un bandeau de tête (seshed); d'où le nom fête sed ou seshed donné au jubilé royal, où le roi « renouvelle sa naissance » pour une période variable. Les mêmes rites se célébraient au moyen d'une peau appelée « peau du roi », *nsout-hen*, par laquelle passait le roi, ou un officiant à sa place. Dans les fêtes du culte adressé au roi vivant ou mort, on portait sur pavois le shedshed et le nsout-hen, auxquels on donnait une forme stylisée rappelant, pour le premier, la matrice, pour le second, le fœtus humain à terme, replié dans la matrice. L'interprétation de ces symboles s'éclaire par l'existence d'allégories analogues dans les rites védiques. Il existait encore d'autres «peaux génératrices »: mes, meska, kenemt. Le lieu où se jouait le Mystère était qualifié «berceau », meshent. Lors de la fête du jubilé royal, les rites s'exécutent dans des pavillons, munis d'un lit, sur lequel le roi «se couche» (sder) pour mourir rituellement et

renaître en roi comme Osiris <sup>162</sup>. Pour les morts, les lieux de renaissance sont des cités mystiques dont les noms se rapportent aux diverses peaux: villes de Out, Meska, Kenemt, Shedt. L'existence de ces localités diverses et des procédés différents de renaissance fait supposer que les rédacteurs des textes des Pyramides ont amalgamé tant bien que mal des traditions locales anciennes, qui, par des méthodes diverses, pratiquaient cependant un rite commun: la renaissance par la peau.

L'initiation du roi n'était qu'une imitation des rites qu'on avait pratiqués «la première fois» pour Osiris. Le Mystère osirien, appliqué au dieu lui-même, existe donc dès les temps archaïques, bien que les textes jusqu'ici connus ne le décrivent point, et n'y fassent allusion que par prétérition.

Les tombeaux de l'Ancien Empire montrent que tous ceux qui possédaient un tombeau étaient initiés aux rites osiriens. Chaque défunt enseveli rituellement devenait dans l'autre monde un être «consacré» *iahou*, ou un «béatifié» *imahou*. Sauf de rares exceptions, on ne devenait *imahou* qu'après la mort; il y a cependant, en dehors du roi, des exemples certains d'hommes initiés pendant leur vie.

Les rites de l'initiation au moment des funérailles sont représentés depuis le Moyen Empire (stèle C 15), et les tableaux se multiplient dans les tombeaux que j'ai cités. A la XVIII<sup>e</sup> dynastie, on confie au *Tikenou* le passage par la peau pour le compte du défunt; souvent on remplace la peau par un linceul, et le *Tikenou* par un prêtre ordinaire, le *Sem*. Après la période thébaine, les tableaux des tombes montrent rarement les officiants couchés sous la peau ou le linceul. Mais des allusions subsistent, dans les Livres des Morts; les enseignes allégoriques du *shedshed* et du *nsout-hen* figurent dans les processions.

Quant aux rituels du culte d'Osiris, qui devraient être les archétypes de tous les autres, nous ne les possédons jusqu'ici que dans des rédactions, illustrées de tableaux, de l'époque gréco-romaine. Les rites de la renaissance par la peau-berceau qui évoque « la bonne sépulture dans la peau de Seth », y sont plutôt rappelés que décrits: le rôle d'Anubis et d'Horus comme prototypes du Tikenou, ne sont définis que par allusion; il n'est plus question du *shedshed* ni du *hen*. Sans les textes des Pyramides, ou sans les tableaux des tombes thébaines, les rituels nous sembleraient muets ou resteraient désespérément obscurs. Sommes-nous ici en présence de réticences systématiques, à cause du caractère mystérieux de ces rites? Je crois plutôt qu'à la basse époque les rites de la renaissance animale ont

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Éd. Naville, *The Festival Hall of Osorkon II*, pl. II; Moret, *Du caractère religieux*, p. 230.

perdu de leur importance et qu'on leur a préféré ceux de la renaissance végétale, auquel est consacré, à Dendérah, un très long texte, qui entre dans les moindres détails. J'ai l'impression que si nous retrouvions, par chance, un rituel osirien de l'Ancien Empire, les rites de la renaissance animale y seraient prédominants. Les initiés aux Mystères n'auraient pas donné, jusqu'au Nouvel Empire, une importance si grande aux rites de la peau, si leur patron Osiris n'y avait pas lui-même trouvé son plus efficace procédé de résurrection.

En résumé, le principe fondamental des Mystères osiriens: faire de la mort le berceau d'une vie nouvelle, est une des conceptions les plus antiques de la religion égyptienne; elle apparaît vigoureuse et riche en applications diverses, surtout aux époques très anciennes, et c'est par les documents les plus reculés en âge que nous pouvons le mieux en apprécier l'importance.

Cette idée que de la mort même surgit pour l'initié la source d'une nouvelle vie, a été commune à une grande partie de l'humanité. L'étude comparée des religions a révélé que dans l'antiquité, et de nos jours encore, les peuples primitifs ont foi en des pratiques magiques qui transforment la mort en une épreuve d'initiation, où l'initié puise une vie nouvelle.

Que ce soit en Égypte, dans l'Inde ou chez les non-civilisés, les rites d'initiation ont ceci de commun que le myste doit d'abord mourir à sa vie antérieure pour renaître. Ainsi M. Frazer nous montre l'initiation pratiquée dans les tribus sauvages—spécialement chez celles qui s'adonnent au totémisme. L'adolescent, lorsqu'il atteint l'âge de puberté, se soumet à certains rites dont le plus fréquent consiste en la mort apparente suivie de la nouvelle naissance. Le fondement de cette pratique, c'est de faire sortir l'âme du jeune homme de son corps pour la transférer dans son totem. «L'adolescent meurt en tant qu'homme et ressuscite en tant qu'animal 163. »

La foi en ce simulacre de mort suivie de résurrection, ou si l'on veut, en cette seconde naissance, s'est perpétuée dans les civilisations plus avancées. Manou déclarait: « Suivant les injonctions des textes révélés, l'homme naît une première fois de sa mère naturelle; il naît une seconde fois quand on attache autour de son corps la ceinture d'herbes de Munga; il naît une troisième fois lorsqu'il est initié aux rites d'un sacrifice Srauta 164. »

On sait que l'initiation aux Mystères mithriaques comportait probablement

Les Fonctions mentales dans les sociétés inférieures, p. 415 et 421.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> J. Frazer, Le Rameau d'or. II, p. 503.

une mise à mort simulée, de même que les Mystères d'Éleusis et d'Isis comprenaient une cérémonie de la mort figurée et de la renaissance, inspirée très probablement des antiques Mystères égyptiens <sup>165</sup>.

Rattacher ces rites de la vieille Égypte à une tradition commune à l'humanité, c'est les diminuer, peut-être, en singularité, mais c'est rendre l'interprétation que j'en propose plus vraisemblable. Certes, les Mystères égyptiens méritent bien leur nom; les quelques informations données par le texte et l'image laissent encore à l'intuition et au labeur de l'égyptologue un champ de ténèbres à scruter. Pourtant ce serait un pas de fait dans la recherche si, à la lumière que j'ai essayé de projeter sur eux, j'avais réussi à établir ce point: les Mystères égyptiens se relient dans le fond du passé à des croyances qui ont survécu en d'autres pays. Dépouillés de la mise en scène spéciale, réduits à l'idée, ils prolongent jusqu'à nous un écho de la mystique primitive: vivre est le plus grand bien; mourir, la pire détresse. La grande affaire des vivants que la mort guette, c'est de se préparer les moyens d'une renaissance éternelle.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> A. Moret, *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 197.

# LE MYSTÈRE DU VERBE CRÉATEUR

Louis Ménard, qui a popularisé en France l'étude des livres hermétiques, estimait que ceux-ci, dernières productions de la philosophie gréco-alexandrine, formaient un trait d'union entre la théologie égyptienne et le christianisme naissant. « Les docteurs chrétiens en invoquaient souvent le témoignage avec celui des Sibylles, qui avaient annoncé la venue du Christ aux païens, pendant que les Prophètes l'annonçaient aux Hébreux. Hermès, dit Lactance, a découvert, je ne sais comment, presque toute la vérité. On le regardait comme une sorte de révélateur inspiré, et ses écrits passaient pour des monuments authentiques de l'ancienne théologie des Égyptiens 166 ». Aujourd'hui, l'étude des textes hiéroglyphiques est assez avancée pour qu'on puisse contrôler cette assertion de Ménard, un peu aventurée à l'époque où elle fut émise. Est-il vrai que ces dissertations mystiques, qui ont si bien préparé les esprits au Christianisme, contiennent quelques réminiscences des dogmes religieux de l'ancienne Égypte? C'est ce que nous voudrions rechercher en examinant une des théories essentielles présentées dans le Poimandres, celle du Verbe créateur et révélateur.

D'après les livres hermétiques, l'Univers est l'œuvre d'une Intelligence suprême qui préexistait à tout <sup>167</sup>. Avant la création, n'existait que le Chaos «il y avait des ténèbres sans limite sur l'abîme, de l'eau et un esprit (πνεῦμα) subtil et intelligent, contenus dans le Chaos par la puissance divine. Alors jaillit la lumière sainte, et sous le sable les éléments sortirent de l'essence humide et tous les dieux débrouillèrent la nature féconde <sup>168</sup>. » C'est en ces termes qu'Hermès Trismégiste décrit la création. Ailleurs, pour nous faire comprendre ce que pouvait être «la forme primordiale antérieure, » il nous parle «des ténèbres qui se changent en je ne sais quelle nature humide et trouble, exhalant une fumée comme le feu et une sorte de bruit lugubre. Puis il en sort un cri inarticulé, qui semblait la voix de la

Louis Ménard, *Hermès Trismégiste*, Introduction. Le *Poimandres* d'Hermès Trismégiste, traduit par Louis Ménard, a été réédité aux éditions arbredor.com en 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Id., *ibid.*, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Id., *ibid.*, p. 27.

lumière: une parole sainte descend de la lumière sur la Nature  $^{169}$  ». Cette lumière n'est autre que l'Intelligence, c'est-à-dire Dieu, qui précède la nature humide, sortie des ténèbres; quant au Verbe, parole lumineuse, c'est le fils de Dieu (ὁ δὲ ἐκ Νοὸς φωτεινὸς Λόγος υἴος θεοῦ  $^{170}$ ).

On sait combien cette conception de la création du monde se rapproche de celle que nous font connaître l'Ancien et le Nouveau Testament. Voici le début de la Genèse: «Au commencement, Dieu créa les cieux et la terre. La terre était informe et vide; il y avait des ténèbres à la surface de l'abîme, et l'esprit de Dieu se mouvait au-dessus des eaux. Dieu dit «que la lumière soit!» et la lumière fut <sup>171</sup>.» Nous retrouvons ici des éléments de description analogues à ceux des livres hermétiques; un abîme, de l'eau, des ténèbres, pour constituer le chaos originel; puis un esprit flottant sur l'abîme; un appel lancé par la voix de Dieu, et la lumière créée par ce Verbe. L'Évangile de saint Jean réduit ces éléments au minimum et nous donne une synthèse plus mystique encore que le *Poimandres*: «Au commencement était le Verbe et le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était Dieu... Il était au commencement avec Dieu. Toutes choses ont été faites par lui et rien de ce qui a été fait n'a été fait sans lui. En lui était la vie, et la vie était la lumière des hommes.»

Que trouvons-nous, dans les textes égyptiens pharaoniques, de ces éléments et de ces concepts communs aux livres sacrés hébraïques et hermétiques?

D'après les plus anciens textes religieux actuellement connus, ceux des Pyramides des V<sup>e</sup> et VI<sup>e</sup> dynasties à Saqqarah <sup>172</sup> (vers 2600 av. J.-C.), nous pouvons nous figurer comment les Égyptiens imaginaient l'Univers avant la Création. En ce temps «il n'existait pas encore de ciel, il n'y avait pas encore de terre, il n'y avait pas encore d'hommes; les dieux n'étaient pas encore nés, il n'y avait pas encore de mort <sup>173</sup>». Le papyrus de Nesiamsou, écrit au début de l'époque ptolémaïque, mais dont le texte remonte certainement à l'époque du Nouvel Empire thébain (1600-1200 av. J.-C.), emploie des termes semblables: «il n'y avait alors ni ciel, ni terre, et n'étaient créés ni reptiles ni vermisseaux... <sup>174</sup>» Les germes de tout être et de toute chose gisaient à l'état inerte (*nenou* <sup>175</sup>), confon-

<sup>169</sup> Ménard, Hermès. p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Id., *ibid.*, p. 45

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> *Genèse*, I, 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> G. Maspero, Les Inscriptions des Pyramides de Saggarah, 1893.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Pyr. de Pépi I, 1. 663; cf. Pépi II, 1. 1128.

Publié par Budge dans Archaologia, II, 2, 1890, p. 539.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> *Nesiamsou*, p. 530.

dus dans le sein d'un abîme qu'on appelait le Noun ou les Eaux nées du Noun<sup>176</sup> , ou l'abîme du Noun 177 dans les traductions coptes, Noun est le mot qui désigne l'ἄβυσσος <sup>178</sup> de la Genèse.

Dans le Noun flottait un esprit divin indéfini, mais portant en lui la somme des existences futures, d'où son nom de Toum, qui signifie à la fois «néant» et « totalité <sup>179</sup> ». Il restait à l'état informe, inconsistant, instable : « Il ne trouvait pas d'endroit où il pût se tenir 180 ». Arriva l'instant où Toum désira développer une activité créatrice; il voulut «fonder dans son cœur 181 » tout ce qui existe. Pour cela «il se dressa parmi ce qui était dans le Noun, hors du Noun et des choses inertes 182 »; un autre texte dit qu'il « monta 183 » hors de l'eau primordiale sans qu'on sût préciser comment il fit cette montée 184. Dès lors, le soleil Râ exista, la Lumière fut. Les Égyptiens n'admettaient pas qu'il y eût, en ce premier moment de la création, deux dieux distincts, Toum dans l'eau primordiale et Râ sorti de l'eau. Non point: Toum s'était extériorisé par la force de son désir créateur, il était devenu Râ-Soleil sans cesser d'être Toum. Le vulgaire ne faisait à cette théorie, imaginée par les théologiens d'Héliopolis, d'autre objection que celle-ci: « Comment la Lumière (Râ) pouvait-elle exister à l'état inerte (Toum) dans l'eau du Noun, sans que cette eau éteignît le feu?» On résolut la difficulté par des explications allégoriques: Toum-Râ était dans le Noun, comme un faucon qui ferme les deux yeux; s'il les ouvre hors de l'eau, son œil droit, le Soleil, luit 185; ou

<sup>176</sup> Pyr. d'Ounas, 450.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Tepeht Noun, ap. Hymns to Amon of pap. Leyden, publiés par Gardiner, Aegyptische Zeitschrift, XLII, p. 17. Le manuscrit est daté du règne de Ramsès II, par une indication donnée au verso (vers 1250 av. J.-C.).

Lepsius, Aelteste Texte des Todtenbuchs. p. 47. Quand les Égyptiens essayaient de donner une forme concrète à cette conception, ils représentaient Noun sous la forme d'un dieu, à forme humaine, plongé jusqu'à la poitrine dans un bassin plein d'eau et soutenant de ses bras levés en l'air les dieux qui sortirent de son sein. CC. Budge. Egyptian ideas of the future life, p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Ce sens est expressément indiqué au papyrus de Leyde (*Aegyptische Zeitschrift*, XLVII, p. 33). Les textes expriment souvent l'idée que tout être et toute chose existent de toute éternité dans le Noun (Pyr. d'Ounas, 1. 450, de Teti, 78) et y retournent après la mort. Cf. Pierret, Études égyptologiques, I, p. 4.

Budge, pap. de Nesiamsou, p. 530.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> *Nesiamsou*, p. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Nesiamsou, p. 539.

Pap. de Leyde, A. Z., XLII, p. 31-32. «Se levant sur son trône, selon l'acte de son cœur..., on ne connaît pas sa montée».

Toum est la forme locale de Râ à Héliopolis et désigne le soleil : la tradition qui fait de Toum le dieu vivant au sein du Noun et le Démiurge est donc d'origine héliopolitainne (cf. Maspero, Études de mythologie, II, p. 246).

Voir les textes cités par Brugsch, Religion und Mythologie, p. 103. Cf. Au temps des Pharaons,

bien, Toum-Râ était un lotus caché au sein des eaux; quand la fleur émergea audessus de l'onde, Toum le jeune (Nefer-Toum) en surgit et devint le Soleil 186.

Quant au procédé de création employé par Toum, il semble bien que ce fut la Voix ou le Verbe. D'après la tradition la plus commune, celle du Livre des Morts 187 (dont nous possédons des rédactions dès la XIe dynastie), le lieu où Toum s'était manifesté en tant que Râ était précisément la ville d'Hermopolis, la cité de Thot, celui qu'on appellera le dieu qui crée par la voix, le Verbe fait Dieu 188. Ceci serait déjà une indication suffisante pour admettre l'hypothèse de Brugsch 189 et de Maspero 190 c'est par le Verbe que Toum suscita la Lumière. J'ajouterai que plusieurs textes la confirment expressément. Au papyrus de Leyde, on rapporte du Démiurge « qu'il a dit ses formes » (ded-f qaou-f<sup>191</sup>); papyrus de Nesiamsou le démiurge prononce: « J'ai créé toutes les formes avec ce qui est sorti de ma bouche, alors qu'il n'y avait ni ciel ni terre...<sup>192</sup> » Un des versets les plus anciens du chap. xvII du Livre des Morts mentionne un certain jour qui porte le nom : « Jour de Viens à moi»; variantes: « Viens ici, Viens à nous 193 »; une glose explique: c'est le jour où Osiris a dit à Râ: «Viens ici 194», «Viens à moi 195», ou «Viens à nous ». Or, au cours du chapitre xvII, Osiris déclare s'identifier à l'Eau primordiale, au Démiurge Toum, en ces termes: «Je suis Toum, celui qui existait seul dans le Noun... Je suis le dieu grand qui se crée lui-même, c'est-à-dire le Noun, père des dieux...» Il est probable que, selon l'interprétation de de Rougé 196 et de Maspero 197, le *jour* mentionné ici est celui de la création du monde. Le cri: Viens ici, ou Viens à moi serait le Verbe proféré par Toum-Osiris qui a fait surgir la Lumière du chaos.

Tel fut le premier acte de la création. Après l'apparition de la Lumière suscitée

p. 218 sq. <sup>186</sup> *Ibid.*, p. 194. Cf. *Todtenbuch* éd. Naville (ch. 81), t. I, pl 92-93. Les textes des Pyramides mentionnent déjà Nefer-Toum sortant du lotus (Ounas, I. 395).

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Chap. xvII, éd. Naville.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Brugsch, *Religion*, p. 23, 167.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Religion und Mythologie, p. 101.

<sup>190</sup> *Histoire*, I, p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> A. Z., XLII, p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> *Nesiamsou*, p. 539.

<sup>193</sup> Cf. Naville, Variantes, p. 57

<sup>194</sup> Formule la plus ancienne, qui apparaît aux sarcophages des XIe-XIIe dynasties (Maspero, Mission du Caire, I, p. 169 (Horhotep), p. 212 (Hori), p. 220 (Sitbaslit).

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Formule ordinaire depuis la XII<sup>e</sup> dynastie (Louvre, *Stèle* C 3, I. 14).

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Revue archéologique, 1<sup>er</sup> avril 1860, p. 249.

<sup>197</sup> Bibliothèque Égyptologique, t. I, p. 16, n° 6.

par le Verbe, Toum-Râ procéda au second acte créateur, qui donna naissance aux êtres et aux choses. Les textes sacrés affirment que tout ce qui existe au monde, dieux, hommes, animaux, plantes, les terres et les eaux, la matière et l'esprit universels, ne sont qu'une émanation (*tat*) du Démiurge et forment comme les membres de son corps; aussi dit-on du dieu suprême: « c'est la somme de l'existence et des êtres <sup>198</sup> ». Je n'insisterai pas ici sur cette explication panthéiste de l'Univers; il nous intéresse davantage de savoir si dans cette création des êtres et des choses, les textes égyptiens attribuent au Verbe divin le même rôle que les textes hermétiques.

A ce sujet, les traditions différaient en Égypte suivant les lieux et le temps. A Héliopolis, on enseignait, aux plus anciennes époques, que Toum-Râ avait procréé les dieux, ancêtres de tous les êtres vivants, à la façon humaine, par une émission de semence <sup>199</sup>; ou qu'il s'était levé sur le site du temple du Phénix à Héliopolis, et qu'il y avait craché le premier couple divin <sup>200</sup>. D'autres dieux, qualifiés aussi de démiurges, avaient employé ailleurs d'autres procédés: Phtah à Memphis <sup>201</sup>, Hnoum à Éléphantine <sup>202</sup> modelaient sur un tour les dieux et les hommes; Thot-ibis couvait un œuf à Hermopolis <sup>203</sup>; Neith, la grande déesse de Saïs, était le vautour, ou la vache, qui enfanta le Soleil Râ alors que rien n'existait <sup>204</sup>. Ce sont là sans doute les explications les plus anciennes et les plus populaires de la création. Mais une façon plus subtile et moins matérielle d'énoncer que le monde est une émanation divine, apparaît dès les textes des Pyramides: la Voix du Démiurge y devient un des agents de la création des êtres et des choses.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Sarcophage du Moyen Empire (Lepsius, *Aelteste Texte*, p. 31; Maspero, *Mission* I, p. 143, 167, 211, 218. — Une glose qui apparaît dès les textes de la XVIII<sup>e</sup> dynastie (éd. Naville, *Variantes*, p. 40) ajoute «la somme de l'existence et des êtres... c'est son corps».

<sup>199</sup> Pyr. de Pépi I, 1. 465, cf. Maspero Études de Mythologie, II, p. 247. «Comme Toum était seul dans le Noun, la tradition disait brutalement, à l'origine, qu'il avait joui de lui-même et projeté deux jumeaux Shou et Tafnout. Plus tard on avait cru adoucir la légende en supposant qu'il avait commencé par se créer une femme, la déesse lousas, dont le nom paraît indiquer une personnification de l'acte même... Cf. sur ce procédé de création, A. Wiedemann, Ein altägyptischer Weltsshöpfungsmythus ap. Urquell, 1898, p. 57; voir aussi les papyrus de Leyde (A. Z., XLII, p. 25-36) et Nesiamsou, p. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> *Pyr. de Pépi II*, 1. 663. Le premier couple est Shou et Tafnout; le nom des dieux assone avec les termes égyptiens qui désignent l'émission de la salive. Sur cette tradition, cf. pap. de Leyde (*A. Z.*, XLII, p. 31) et *Nesiamsou*, p. 540.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Cf. Brugsch, Religion und Mythologie, p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> *Ibid.*, p. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Erman, Religion égyptienne, p. 40 (Livre des Morts, ch. 85, I. 13).

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Brugsch, *Religion*, p. 111, 115.

Les hommes reconnaissaient déjà cette Voix dans le bruit du tonnerre (la voix du ciel *hrou m pet*) quand elle se manifeste, «le ciel parle, la terre tremble, Geb (la terre) est ébranlée, les régions retentissent de cris, les dieux s'agitent à la voix 205 »; mais, au temps de la création des êtres, le jour de la «première fois », voici comment on se représentait l'action de la voix divine: « ... Le dieu apparut sur son trône quand son cœur le voulut, alors tous les êtres étaient dans la stupeur silencieuse de sa force. Il caqueta un cri, comme l'oiseau grand caqueteur, en tous lieux, pour créer, et il était tout seul; Il commença à parler, au milieu du silence... il commença de crier, la terre était dans une stupeur silencieuse; ses rugissements ont circulé partout sans qu'il y eût un second dieu (avec lui); faisant naître les êtres, il a donné qu'ils vivent 206. » En effet, la Voix crée aussi la nourriture des dieux et des hommes; celle-ci prend dès lors le nom caractéristique de per hrou (sortie de voix, émission de voix 207). La voix du dieu engendre encore les formes des défunts ressuscités après la mort <sup>208</sup>. Émettre les paroles, proférer des ordres ou des jugements (out medtou, oudâ medtou) est une des expressions qui caractérisent, dans les textes des Pyramides, le pouvoir souverain des dieux 209. Au cours des siècles, on trouve pour cette idée une expression plus abrégée: on dit qu'il suffit au dieu, pour créer, d'ouvrir la bouche. Une formule de la XIIe dynastie explique que «les dieux d'Abydos sont sortis de la bouche de Râ<sup>210</sup>». Les hymnes, qui fleurissent depuis la XVIIIe dynastie, répètent que le Démiurge «a créé les dieux en émettant des paroles»; on dit que les hommes sont sortis des yeux du dieu, tels que des larmes tandis que les dieux tombent de sa bouche <sup>211</sup>. A partir du Nouvel Empire thébain, cette formule est une de celles qui se rencontrent le plus communément. Voici quelques exemples «Il (le Démiurge) a édifié les hommes avec les pleurs de son œil; il a parlé ce qui appartient aux dieux... Les hommes sont sortis de ses deux yeux, les dieux se manifestent quand il parle... il a émis la parole et les dieux se manifestent... les hommes sortent de ses deux yeux divins, les dieux de sa bouche <sup>212</sup>. Sa parole est une substance <sup>213</sup>...»

<sup>205</sup> Voir les textes des Pyramides cités par A. Moret, *Rituel du culte divin*, p. 157 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Papyrus de Leyde, A. Z., XLII, p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Maspero, Études de Mythologie, II, p. 374, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Pyr. de Pépi II, I. 850, 1325.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Å. Moret, Rituel du culte divin, p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Louvre, Stèle C, 3, I. 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> A. Moret, *Rituel*, p. 154; *Nesiamsou*, p. 541. Il y a jeu de mot entre *rmj-t* «larme» et *rmt* «homme».

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Cf. *Rituel du culte divin*, p. 154-155.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Grébaut, *Hymne à Amon Râ*, p. 11-12.

N'est-ce point là l'idée du Verbe créateur qui inspire les textes hermétiques et dont nous trouvons l'écho dans l'Évangile selon saint Jean «Toutes choses ont été faites par le Verbe et rien de ce qui a été fait n'a été fait sans lui <sup>214</sup>?»

Au moment où s'élaborèrent les plus anciens de ces textes, ceux des Pyramides, le Verbe n'évoquait peut-être encore pour les Égyptiens que l'image matérielle de ce qui était nommé. et non pas un concept. Former le nom de quelqu'un ou de quelque chose, cela équivaut à façonner une image; elle prend vie dès que la bouche prononce le nom <sup>215</sup>. «Le nom est ainsi une image qui se confond avec son objet; il devient cet objet lui-même, moins matériel, adapté à l'usage de la pensée (Hartland). » Pour un Égyptien, le nom-image a une réalité concrète; une légende, conservée sur un papyrus dont Lefébure a donné l'interprétation, nous le prouve clairement. Il y est question du dieu Râ blessé dangereusement par un serpent: le dieu ne sera guéri que si l'on prononce son nom, en lequel réside sa toute-puissance. A la naissance du dieu, ce nom avait été dit par son père et sa mère, puis caché dans sa poitrine afin que nul ne le pût dérober; or Râ consent à se laisser fouiller par Isis, qui trouve le nom et s'en saisit, disposant ainsi de l'âme et de la force du dieu <sup>216</sup>. Le nom, comme l'a démontré Lefébure, était donc pour les Égyptiens une des formes de l'âme et le signe distinctif de la personnalité <sup>217</sup>.

Dans ces conditions, on comprendra pourquoi les Égyptiens définissaient le pouvoir créateur du Démiurge en disant simplement qu'il a *nommé* les dieux, les hommes et les choses. De là l'explication de ce verset du *Livre des Morts*: « Râ a fait de tous ses noms le cycle des dieux; qu'est-ce que cela? (glose): c'est Râ qui a créé ses membres devenus les dieux de sa suite <sup>218</sup>. » Et ailleurs: « il est le dieu aux grands noms, qui a parlé ses membres ». Inversement, on décrira les temps antérieurs à la création en ces termes: « Nul dieu n'existait encore, on ne connaissait le nom d'aucune chose <sup>219</sup>. » Enfin pour exprimer cette idée que le Démiurge a tout créé de son propre fonds, le papyrus de Leyde explique: « Il n'existait point d'autre dieu avant lui, ni d'autre dieu avec lui quand il a dit ses formes; il n'existait point de mère pour lui *qui lui ait fait son nom*; point de père pour lui qui l'ait

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> I. 3

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Cf. Lefébure, La vertu et la vie du nom, ap. Mélusine, VIII, n 10.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Lefébure, Un chapitre de la chronique solaire, ap. Zeitschrift für Aegyptische Sprache, 1883, p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Lefébure, *Mélusine*, VIII, n° 10, p. 230.

Lepsius, *Aelteste Texte des Todtenbuchs*, p. 20. Cf. Naville, *Variantes*, p. 34, où l'un des textes donne: «C'est Râ; ses créations, c'est le nom de ses membres devenus ses dieux».

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> A. Moret, *Rituel*, p. 129.

émis en disant: «C'est moi (qui l'ai créé)». N'est-ce pas affirmer formellement que rien n'existe avant que le créateur ne l'ait nommé <sup>220</sup>?

Cette création par la parole n'était-elle cependant qu'une simple opération magique, par laquelle la voix suscitait à la vie un être ou une chose, en les définissant par le nom-image? C'est là un concept de peuples restés à un stade élémentaire de civilisation. Il reste à savoir si les Égyptiens ne se sont pas élevés jusqu'à cette idée que le Démiurge avait pensé le monde avant de le *parler*.

Réponse est faite par un prêtre du sacerdoce de Memphis, dont le tombeau nous a conservé un chapitre de doctrine théologique. Longtemps mal publié et mal compris, ce fragment a été reconnu à sa juste valeur par M. Breasted et élucidé par MM. Maspero et Erman <sup>221</sup>. Il en ressort que les théologiens distinguaient dans l'œuvre du Verbe la part de la pensée créatrice, qu'ils appellent *le cœur*, et celle de l'instrument de création, *la langue*: tout Verbe est d'abord un concept du cœur; pour prendre corps et se réaliser, celui-ci a besoin de la parole.

Le texte définit d'abord le rôle du Démiurge: «C'est lui le premier dans le cœur et la bouche de tout dieu, de tout homme, de tout animal, de tout vermisseau, qui tous ne vivent qu'en vertu de la faculté qu'il a de penser et d'énoncer toute chose qui lui plaît, (en particulier) son Ennéade... Or cette Ennéade, c'est les dents et les lèvres, les veines et les mains de Toum... L'Ennéade, c'est aussi les dents et les lèvres de cette bouche qui proclame le nom de toutes choses.» (Toujours le rappel que les dieux ne sont que les membres du Démiurge.)

«La langue donne naissance à tous les dieux, à Toum et à son Ennéade, et ainsi se forme toute parole divine en pensée du cœur, en émission de la langue; elle crée les forces vitales bienfaisantes, apaise les nuisibles... par la vertu de cette parole qui crée ce qui est aimé et ce qui est détesté (le mal et le bien); c'est la langue qui donne la vie au juste et la mort à l'injuste; c'est elle qui crée tout travail, tout métier; les mains agissent, les pieds vont, tous les membres s'agitent lorsqu'elle émet la parole, pensée du cœur...»

Ce texte met en pleine lumière le mécanisme de la création par le Verbe. Voici les conclusions de M. Maspero: ainsi «selon notre auteur, toute opération créatrice doit procéder du cœur et de la langue et être parlée en dedans, *pensée*, puis *énoncée au dehors en paroles...* Les choses et les êtres dits en dedans, n'existent

60

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> A. Z., XLII, p. 33. Inversement, pour tuer quelqu'un, par exemple le démon Apophis, on commence une incantation par ces termes: «Que son nom ne soit plus» (*Nesiamsou*, p. 544).

<sup>221</sup> Breasted, ap. A. Z., XXXIX, 1). 39-51; G. Maspero, ap. *Recueil*, XXIV, p. 168-175; Erman, Ein Denkmal memphitischer Theologie (ap. Sitzungsberichte Preussischen Akad., Berlin, 1911).

qu'en puissance: pour qu'ils arrivent à l'existence réelle, il faut que la langue les parle au dehors solennellement.»

Sans doute faut-il noter que ce texte est d'une rédaction qui ne remonte pas plus haut que le règne de Shabaka (vers 700 av. J.-C.). Mais le rédacteur n'a pas manqué d'avertir qu'il copiait un original ancien <sup>222</sup>, et qu'il reproduisait une tradition séculaire. M. Erman, qui a distingué avec sagacité les différents éléments du texte, conclut que «c'est un document de la plus haute antiquité <sup>223</sup>». Les allusions contenues dans les textes antérieurs permettent de discerner derrière la théorie de la toute-puissance du Verbe, la notion d'une intelligence divine, dont le Verbe n'est que la manifestation créatrice.

Une autre idée, fort importante, se dégage du texte commenté ci-dessus. Il y est dit expressément que le dieu Phtah renferme en lui la puissance du cœur (esprit) et de la langue (verbe); mais cœur et langue, tout en n'étant que des facultés de Phtah, prennent les formes visibles de deux dieux: Horus (cœur) et Thot (langue). Est-ce que Phtah, Horus et Thot ne constitueraient pas une Unité-Trinité, conception qui fut si en faveur à la fin de la civilisation égyptienne?...

A l'époque alexandrine, l'union de l'Intelligence divine et du Verbe s'exprimait par le dogme de la trinité hermétique, qui définit la divinité comme une association de l'intelligence voỹc, du verbe λόγος et de l'esprit πνεῦμα. Sous sa forme la plus matérielle, la trinité s'était imposée depuis très longtemps aux dieux égyptiens : dans chaque ville, on imaginait que le dieu local formait avec sa femme et son fils  $^{224}$  une famille, qui devenait une triade. Mais c'est là une conception anthropomorphique, d'origine populaire. Les théologiens trouvèrent moyen, à vrai dire, de ramener la triade à l'unité. M. Maspero a établi que dans les triades « le père et le fils étaient, si l'on voulait, un personnage et que l'un des deux parents dominait toujours l'autre de si haut qu'il l'annulait presque entièrement : tantôt la déesse disparaissait derrière son époux, tantôt le dieu n'existait que pour justifier la fécondité de la déesse et ne s'attribuait d'autre raison d'être que son emploi de mari. On en vint assez vite à mêler deux personnages si étroitement unis et à les définir comme étant les deux faces, les deux aspects masculin et féminin d'un seul être. D'une part, le père était un avec le fils, et, de l'autre, il était un avec la

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> «Sa Majesté Shabaka écrivit ce livre à nouveau dans la maison de son père Phtah de Memphis. Sa Majesté l'avait trouvé écrit par les ancêtres; mais il avait été mangé des vers et on n'y reconnaissait plus rien du commencement à la fin. Sa Majesté l'écrivit à nouveau, si bien qu'il était plus beau qu'avant…» (Erman, *l. c.*, p. 925).

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> *L. c.*, p.924.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Un dieu peut se combiner aussi avec deux déesses, ou une déesse avec deux mâles.

mère; la mère était donc une avec le fils comme avec le père, et les trois dieux de la triade se ramenaient à un dieu unique, en trois personnes <sup>225</sup>. »

En réalité, ce procédé de ramener les triades à l'unité relève d'un système politique centralisateur plutôt que d'un concept théologique. Mais le texte analysé plus haut donne une tout autre impression. Il n'est plus question ici d'une famille divine: c'est une association de trois dieux spirituels: Phtah, l'intelligence suprême, Horus le cœur, c'est-à-dire l'esprit qui anime, et Thot le verbe, instrument de la création

«Celui qui devient Cœur, celui qui devient Langue, en émission de Toum, c'est le grand Phtah; Horus s'est produit (en Toum), Thot s'est produit (en Toum) sous la forme de Phtah: la puissance du Cœur et de la Langue se sont produites en lui.» Aussi Phtah est-il qualifié dans le même texte: «Cœur et Langue de l'Ennéade». Il semble en résulter que les théologiens de l'époque ramesside essayaient de constituer, à côté de l'Ennéade traditionnelle, une Trinité-Unité de conception purement métaphysique, celle de Phtah-Horus-Thot = Démiurge-Esprit-Verbe. Mais cette trinité ne se dégage pas des cadres théologiques; elle est subordonnée à Toum et ne peut encore se passer de l'Ennéade.

Un effort plus accentué vers la conception d'une Trinité-Unité apparaît dans le papyrus de Leyde, de l'époque des Ramessides, récemment publié par M. Gardiner <sup>226</sup>. Voici comment y est définie la nature du dieu suprême de l'époque, Amon-Thébain: «Trois dieux sont tous les dieux: Amon, Râ, Phtah, qui n'ont pas leurs pareils. Celui dont la nature (litt. le nom) est mystérieuse, c'est Amon; Râ est la tête; Phtah est le corps. Leurs villes sur terre, établies à jamais, sont Thèbes, Héliopolis, Memphis (stables) pour toujours. Quand il y a un message du ciel, on l'entend à Héliopolis; on le répète dans Memphis à Phtah (Neferher); on en fait une lettre, écrite en caractères de Thot, pour la ville d'Amon (Thèbes) avec tout ce qui s'y rapporte. La réponse et la décision sont données à Thèbes, et ce qui sort c'est à l'adresse de l'Ennéade divine, tout ce qui sort de sa bouche, celle d'Amon. Les dieux sont établis pour lui, suivant ses commandements. Le message, il est pour tuer ou pour faire vivre. Vie et mort en dépendent pour tous les êtres, excepté pour lui Amon, et pour Râ (et pour Phtah), unité-trinité <sup>227</sup>. »

Malgré l'obscurité de certaines phrases, il ressort que les trois grands dieux de

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Maspero, *Histoire*, I, p. 104, 150.

<sup>226</sup> Hymns to Amon, ap. A. Z., XLII, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Litt.: «totalisés trois».

l'époque ramesside constituent une Unité-Trinité, un Dieu en trois personnes, que le texte désigne en ces termes exprès.

Comme l'explique M. Gardiner, la volonté de la Trinité est une; le texte cherche comment fonctionne le mécanisme de cette commune administration du monde. La pensée divine se révèle au ciel sous forme de message parlé; le Verbe divin résonne aux oreilles dans la ville d'Héliopolis dont le dieu représente la face de la trinité, autant dire la tête pensante. Le message est transmis à Phtah, le corps de la trinité; là, il est répété, prend une forme matérielle et tangible, une fois transcrit par l'aide de Thot, le scribe des dieux. Quand le message a été à la fois pensé à Héliopolis, et revêtu d'une forme concrète à Memphis, il est soumis, dans Thèbes, à l'approbation d'Amon, le dieu dont le nom est caché, l'intelligence invisible. Lui seul imprime l'élan définitif à la pensée divine, et l'envoie comme un ordre de vie ou de mort aux dieux secondaires, soumis à ses lois comme tout le reste des êtres.

Si on compare le texte du papyrus de Leyde à l'inscription gravée sous Shabaka, on lui trouvera, me semble-t-il, moins de subtilité et une sorte de réalisme enfantin. Le gouvernement divin y est présenté sous une forme tangible et matérielle, et probablement imitée du mécanisme de l'administration pharaonique. Même mélange de mysticisme et de matérialisme dans la description suivante que le même texte consacre à Amon, l'intelligence suprême, qui «a émis Râ et qui s'unit à Toum, de telle sorte qu'il ne fait qu'un avec lui». — «Amon», estil dit, «a son âme au ciel, son corps dans (la nécropole de) l'Amenti, sa statue dans Hermonthis pour servir de support à ses apparitions... Amon (celui qui se cache) se voile pour les dieux; on ne connaît point son aspect... nul dieu ne connaît sa vraie nature, et sa forme n'est point décrite dans les livres... il est trop mystérieux pour qu'on découvre sa gloire, il est trop grand pour qu'on le discute, trop puissant pour qu'on le connaisse...<sup>228</sup>» A coup sûr, nous sommes loin encore du concept de Dieu, Intelligence pure. Cependant, nous approchons de la trinité hermétique, qui saura définir avec plus de précision le dieu, un et multiple, à la fois intelligence, esprit et raison.

L'intelligence divine, après avoir créé et animé le monde par le Verbe, ne se désintéressait pas de ses créatures et gardait contact avec elles. Quand Platon, et après lui saint Augustin, définissent ainsi le pouvoir du dieu Thot: «C'est le dieu Verbe lui-même, le Verbe ailé qui, par le commerce, les arts, la science, circule

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Aeg. Zeitschrift, XLII, p. 33-34.

au travers des hommes, les rapproche, les civilise, sert de messager à la pensée divine <sup>229</sup> », ils reprennent une conception traditionnelle en Égypte, d'après laquelle toute connaissance réside en Dieu, ou vient de Dieu. Au papyrus de Leyde on lit, à propos d'Amon: «Son cœur connaît tout, ses lèvres goûtent tout, son ka (son essence), c'est toutes les existences nées de sa langue <sup>230</sup> ». Arts et sciences de tout genre étaient des secrets, des mystères, dont les hommes ne prenaient connaissance que par révélation divine. Les papyrus médicaux, par exemple, passaient pour être tombés du ciel, et avoir été trouvés dans les temples au pied d'une statue de dieu <sup>231</sup>. De même pour les rituels ou livres sacrés ils parviennent aux hommes par miracle, écrits de la main même du dieu Thot. Bien avant l'époque alexandrine, Thot était déjà le grand initiateur de l'humanité, en tant que « dieu des paroles divines ». Et comme personnification de la « Langue, il y avait en Thot, le sage, une force plus grande que celle de tous les dieux <sup>232</sup> ». Mais les dieux principaux de chaque ville ne répugnaient pas à jouer eux-mêmes le rôle de providence. Ainsi disait-on d'Amon: «Amon repousse les maux et chasse les maladies; c'est un médecin qui guérit les yeux sans (avoir besoin de) remèdes.»

La Vérité est le contraire de l'erreur et du mensonge; par conséquent, son caractère propre est la science, la justice, la raison <sup>233</sup>. Elle est la substance même du Dieu créateur, elle se confond avec lui, ou, pour se servir des expressions liturgiques, Mâït est à la fois la mère du dieu qui l'a créé; sa fille, puisqu'elle est aussi œuvre du dieu; le dieu lui-même puisque Dieu est toute connaissance, toute vérité, toute justice. Elle est si semblable au dieu qu'elle constitue la nour-

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Reitzenstein, Zwei relig. Fragen, p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> A. Z., XLII, p. 38. Littéralement: la connaissance sa, c'est son cœur; le goût hou, ce sont ses lèvres; son ka, c'est tout ce qui existe (issu) de sa langue. «Sur les rapports de sa, hou avec le ka, voir plus loin.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Voir les textes réunis par Weill, *Monuments de la III<sup>e</sup> et de la III<sup>e</sup> dynasties* p. 39 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Recueil de travaux, XXIX, p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Pierret, Études égyptologiques, II, p. 94.

riture journalière des êtres divins; à elle seule, elle résume toutes les offrandes matérielles et spirituelles, et c'est pourquoi il faut la présenter au dieu quand on célèbre l'office divin.

L'offrande d'une statuette de Mâït, la déesse de la Vérité, de la Justice, de la Raison, est toujours représentée à la place d'honneur, sur la paroi du fond, dans les sanctuaires égyptiens: c'est donc là l'aboutissement du culte rendu aux dieux. Celui qui offre Mâït, qu'il soit le prêtre ou le roi, est censé prendre à ce moment la personnalité de Thot-Hermès, le « maître de Mâït »; et voici en quels termes il s'adresse au dieu: «Je suis venu vers toi, moi Thot, (j'arrive) les deux mains réunies pour porter Mâït... Mâït est venue pour qu'elle soit avec toi; Mâït est en toute place qui est tienne, pour que tu te poses sur elle... Voici venir les dieux et les déesses qui sont avec toi en portant Mâït, ils savent que tu vis d'elle. Ton œil droit est Mâït, ton œil gauche est Mâït, tes chairs et tes membres sont Mâït... le vêtement de tes membres est Mâït, ce que tu manges est Mâït, ce que tu bois est Mâït, tes pains sont Mâït, ta bière est Mâït... Tu existes parce que Mâït existe... 234 »

En lisant ces formules, que l'on retrouve plus ou moins développées dans chaque sanctuaire égyptien et à toutes les époques (à partir du moment où les temples nous ont été conservés, c'est-à-dire depuis la XVIII<sup>e</sup> dynastie), il est difficile de ne point se rappeler ce que Platon, dans le *Phèdre*, nous dit de la Vérité, essence des dieux. Voici les paroles qu'il place dans la bouche de Socrate:

«Aucun poète n'a jamais célébré la région qui s'étend au-dessus du ciel, aucun ne la célébrera jamais dignement. Voici pourtant ce qui en est; car, si l'on doit toujours dire la Vérité, on y est surtout obligé quand on parle sur la Vérité. L'essence sans couleur, impalpable, sans forme, ne peut être contemplée que par l'Intelligence; autour de l'essence est le séjour de la science parfaite, qu'embrasse la Vérité tout entière. Or, la pensée des dieux, qui se nourrit d'Intelligence et de Science sans mélange,—comme celle de toute âme avide de l'aliment qui lui convient,—admise à jouir de la contemplation de l'Être absolu, s'abreuve de la Vérité, et est plongée dans le ravissement; elle contemple la Justice en soi, la Science qui a pour objet l'Être des êtres. Telle est la vie des dieux...<sup>235</sup> » L'hymne du rituel égyptien, dont on a lu plus haut la traduction, exprime les mêmes idées sous une forme à peine plus matérielle. Nous n'examinerons pas ici l'hypothèse

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Rituel du culte divin, p. 138 et suiv. «Chapitre de donner Mâït ». Les rois qui sont identifiés aux dieux, disent de même : «Mâït, c'est mon pain » (Sethe, *Urkunden der 18. Dynastie*, p. 384-75).

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Platon, trad., p. 334.

d'une influence de la pensée égyptienne sur les théories platoniciennes; mais cette doctrine du Logos, Verbe de raison et de vérité, que les philosophes gréco-alexandrins ont développée avec tant de prédilection, n'avait-elle pas déjà reçu une expression fort précise dans les écoles théologiques de l'Égypte?

La sagesse divine est donc révélée aux hommes par la parole; une loi morale s'en dégage qui se résume en cette idée: « pratiquer la justice, réaliser la Vérité ».

Les textes égyptiens précisent l'union indissoluble de la Vérité et du Verbe dans une expression caractéristique, un idiotisme intraduisible, qui a épuisé les efforts des égyptologues. Quand un être, humain ou divin, arrive, soit par sa naissance, soit par ses vertus ou mérites propres, soit par procédés magiques, à l'état de grâce que nous appelons sainteté ou divinité, les Égyptiens disent de lui qu'il réalise la voix, qu'il est = Mâ-hrou. Cette épithète caractérise: les dieux; le roi, qui est un dieu vivant sur terre; les hommes défunts qui ont mérité les paradis ou qui se sont munis des rites efficaces pour les atteindre; enfin les hommes vivants en état de grâce, tels que les prêtres célébrant l'office, ou les magiciens armés de formules. Réaliser la voix, cela veut dire avoir à sa disposition le Verbe créateur qui donne toute puissance à n'importe quel moment, et en toute occasion. Le dieu ou l'homme est-il en danger? La parole divine, dont il articule les sons renversera ses ennemis; a-t-il quelques désirs? il en nomme l'objet, qui se réalise aussitôt; a-t-il faim? les «offrandes sortiront à la voix» dès que leur nom aura été prononcé, car le miracle de la création par le Verbe se renouvelle dans tout temple et tout tombeau où l'on dit la parole efficace; a-t-il besoin d'une justification devant le tribunal d'Osiris? la parole divine, vraie par sa nature, donne à qui la possède, la justice et la vertu. Une expression si complexe peut se commenter, non se traduire. Aussi les égyptologues ont-ils, chacun à leur tour, essayé vainement de rendre ces mots « Mâhrou »: les traductions proposées par Devéria et Naville: «triomphant»; par Maspero: «juste de voix»; par Pierret « véridique »; par Virey: « celui qui réalise en parlant, dont la voix fait être vraiment»; par moi-même: «créateur par la voix, doué de voix créatrice 236», sont inhabiles à rendre le sens complet de l'expression. Ceci reste néanmoins que, pour caractériser la force, la sagesse, la vertu des êtres divins <sup>237</sup>, les Égyptiens ont associé le Verbe et la Raison dans une expression composée, dont les deux termes

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Rituel du culte divin, p. 161 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Et probablement aussi l'initiation aux rites osiriens, qui résume toutes les forces ou vertus désirables.

correspondent aux deux sens du mot, non moins intraduisible, Λόγος, dont usent les textes hermétiques.

Il résulte de cette révision sommaire que pour les Égyptiens cultivés de l'époque pharaonique et des milliers d'années avant l'ère chrétienne, le Dieu était conçu comme une Intelligence qui a pensé le monde, et qui a trouvé le Verbe comme moyen d'expression et comme instrument de création. Cette parole créatrice, qui résonne parfois au ciel telle que le tonnerre, n'atteste pas seulement la puissance du Dieu, et n'inspire pas seulement la terreur; elle révèle aux hommes la science, la raison, la justice: ce qui se résume en un seul mot, la Vérité. Par la théorie du Verbe créateur et révélateur, les écrits hermétiques n'ont fait que rajeunir une idée ancienne en Égypte, et qui faisait partie essentielle du vieux fonds de la culture intellectuelle, religieuse et morale <sup>238</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> La planche II représente deux aspects du dieu Fils Horus, portant le doigt à la bouche. Ce geste, qui, à l'origine, ne représente qu'une attitude caractéristique de l'enfance, semble avoir pris plus tard, suivant une hypothèse ingénieuse de M. Guimet, une valeur symbolique, et désignerait un dieu du Verbe.

# LA ROYAUTÉ DANS L'ÉGYPTE PRIMITIVE PHARAON ET TOTEM

Il y a quinze ans encore, la monarchie égyptienne offrait une énigme que l'on désespérait presque de résoudre jamais: telle que la Minerve de la fable, qui sortit tout armée du cerveau de Jupiter, elle se présentait dès l'époque qu'on appelait alors la plus lointaine (c'était la IVe dynastie, 2.800 ans avant notre ère), comme un organisme adulte, qui, d'un seul jet et sans effort, aurait atteint son complet développement. Était-il possible que, sans coup férir, la monarchie se fût incarnée dans un roi absolu, vénéré en maître sur la terre, adoré en dieu dans les temples, chef indiscuté des deux Égyptes? Comment, en l'absence de monuments, expliquer ce miracle? Vinrent les fouilles d'Amélineau, de J. de Morgan, de Petrie qui, jointes au labeur philologique d'autres savants, ont enfin permis de remonter à un millier d'années plus haut, vers les origines de la société égyptienne.

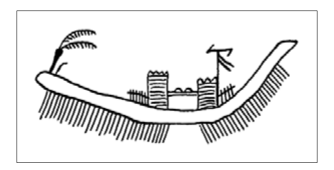


Figure 30 Édifice surmonté d'une enseigne. Poterie préhistorique <sup>239</sup>.

Dans les nécropoles archaïques d'Abydos, de Negadah et d'Hierakonpolis, des vases ou fragments de vases, en terre cuite ou en pierre dure, ont revu le jour; ils portaient sur leurs panses les noms des souverains des deux premières

Les figures reproduites ici dans le texte sont empruntées à l'illustration de la conférence de V. Loret, *L'Égypte au temps du totémisme*, où on trouvera leurs références. Elles proviennent toutes de monuments archaïques.

dynasties et certaines représentations d'édifices fortifiés. Or, ceux-ci sont surmontés d'*enseignes* qui ont la forme d'un animal, d'une plante, d'un objet. Identifier ces enseignes, définir leur rôle a été relativement facile, la plupart étant restées en usage à l'époque classique, comme armoiries des provinces ou nomes, c'est-à-dire comme « insignes de collectivités »: on en a conclu, avec raison, que sur les monuments archaïques, ces enseignes étaient aussi des « emblèmes ethniques »<sup>240</sup> et qu'elles peuvent nous éclairer sur les premiers groupements sociaux de l'Égypte. Avant d'être unifiée sous la domination d'un roi, l'Égypte avait été divisée, et, de ces divisions ethniques, nous connaissions tout au moins les signes de ralliement.

En 1906, M. Loret, dans une brillante conférence faite au Musée Guimet sur l'Égypte au temps du totémisme, a démontré que les enseignes qui apparaissent sur les monuments archaïques, n'étaient pas seulement des drapeaux, mais figuraient aussi pour les Égyptiens primitifs les chefs et les dieux des différents groupes ethniques. Sur l'une des enseignes. celle du Faucon, les monuments de l'époque historique donnaient de précieux éclaircissements. On savait qu'elle avait donné son nom de Faucon à un groupe d'individus, «les compagnons ou adorateurs du Faucon », Hor shemsou, et que le Pharaon lui-même se dit un faucon et en porte le titre: Hor, faucon. Or, un objet qui est à la fois une enseigne, un dieu, un chef, et en qui s'identifient des hommes, rentre dans une catégorie bien définie c'est un totem; le groupement ethnique, auquel il préside, est un totémique.

M. Loret reconnut donc, sur les représentations des vases, les totems du Faucon, du Chien, du Lévrier, de l'Ibis, du Scorpion, du Lion, des 2 Piques, du Roseau, etc. D'après ce qu'on savait du Faucon, il conclut qu'autour de chaque totem se groupait encore, à cette époque, un clan totémique; c'est pour cela que ces enseignes servaient de drapeaux à des groupements. ethniques. L'Égypte en était donc, vers 4000 ans av. J.-C., au régime social du clan totémique. Pour définir cet état, des rapprochements s'imposaient avec les peuples qui, de nos jours, vivent encore par clans: ce sont les non-civilisés des nouveaux mondes. L'analogie permettait de supposer que cette Égypte archaïque, dans laquelle on pénétrait, n'était encore qu'au degré de développement constaté aujourd'hui chez telle peuplade de Nègres ou d'Australiens. Le terrain de comparaison étant trouvé, nous pouvons nous demander si ce que nous connaissons de l'Égypte archaïque s'accorde avec la définition de toute société totémique, telle que l'ont

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> V. Loret, *L'Égypte au temps du totémisme* (Bibliothèque de vulgarisation, t. XIX, p. 176).

établie les travaux de Frazer et de Durkheim. Quoique ces deux savants ne soient pas toujours d'accord, empruntons leurs lumières pour définir aussi exactement que possible ce qu'est un totem et un clan totémique <sup>241</sup>.

Le mot n'est connu de nous que depuis les récits des explorateurs du Nouveau Monde, au xviii siècle. «Totem» est tiré du dialecte *objibway* (tribu des Algonquins), où il signifie « marque, famille »; mais la chose, la conception qu'il désigne s'est révélée commune aux peuples non civilisés, dans beaucoup de pays. Voici les traits généraux du *totem*. Avant tout, ce n'est pas un fétiche; car le fétiche est un *animal* ou un *objet* divinisé. La caractéristique du totem, au contraire, c'est de désigner un *groupe*, une espèce entière d'êtres ou d'objets. Il est, pour cette espèce, comme le substratum des individus qui la composent: en lui réside, à la fois, la source vitale, l'énergie génératrice, et le nom collectif (c'est-à-dire l'âme persévérante) de la race; puis, encore, la marque de cette parenté commune: le blason; et, enfin, l'esprit protecteur, la providence de cette race.

Prenons un clan qui a adopté pour totem un loup. Chaque membre du clan Loup est un loup; il croit que le loup est l'ancêtre animal—lui-même sorti du sol, comme les plantes—à qui des membres humains ont poussé, qui s'est mis à marcher sur deux pattes, a épilé son corps, est devenu un loup-homme. Tous les membres du clan descendent donc d'un vrai loup, sont de la même chair, par conséquent frères des autres loups restés à l'état sauvage (c'est-à-dire animal)—d'où l'interdiction (tabou) de ne chasser, ni tuer, ni manger le loup-frère, le totem.

Une religion (au sens de *lien*) d'égalité et de fraternité, groupe les membres du clan, fils du totem, autour de ce père et bienfaiteur, qui leur a donné vie et force. Chacun porte la marque sacrée, l'effigie du loup, empreinte sur ses chairs; on la tatoue sur les jeunes gens, pendant les rites de l'initiation qui suit la puberté; elle est apposée en signature au bas des actes publics ou privés; on la sculpte ou on la peint sur les armes, le mobilier, les maisons; on l'érige sur un poteau, au faîte des huttes, ou à l'entrée du village; on la place sur la tombe des individus, dont le nom totémique (et non point personnel) sera ainsi sauvegardé pour l'éternité. Car, après la mort, l'individu retourne à son totem. L'émanation du Loup, qui s'était incarnée pour une existence passagère dans une forme humaine, revient,

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> J. Frazer, Le Totémisme (trad. franç. 1898). Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse: le système totémique en Australie, 1912. Cf. A. Van Gennep, Totémisme et méthode comparative (ap. Revue de l'Histoire des Religions, LVIII, I, p. 55).

après la mort, se confondre, et se résorber dans le Loup ancestral, d'où renaîtront indéfiniment d'autres loups.

Mais à chaque génération, l'essence primitive du Loup devient plus lointaine, sa force risque de s'atténuer, de s'affaiblir. Sans doute, le Loup féconde-t-il mystiquement toutes les mères; mais encore faut-il, périodiquement, reprendre contact avec l'ancêtre, pour régénérer le clan. A cet effet, une femme du clan, souvent celle du chef, s'unira charnellement au totem. L'acte est simulé si le totem est un être inanimé; mais, si c'est un animal, l'accouplement d'une femme avec un représentant du type est souvent réel. Sauf cette exception religieuse, toute relation sexuelle d'homme à femme dans le même clan est rigoureusement prohibée; l'exogamie, c'est-à-dire le mariage en dehors du clan, est la loi du groupement totémique. Hommes et femmes épousent donc des individus de clans voisins, et l'enfant appartient au clan et au totem de sa mère.

De là, pour la vie du clan totémique, un germe d'affaiblissement et de transformation. Les enfants appartenant au totem de la mère, à chaque génération toute la descendance mâle des hommes-loups passe aux clans des femmes épousées; à mesure que la tribu s'accroît par mariages, ses rejetons multiplient les clans nouveaux, qui vivent côte à côte avec l'ancien. Plus la tribu est nomade, plus elle se dissout en unités nouvelles, se subdivise en adoptant quelque variété animale ou aspect différent du totem primitif (loup-chacal, loup-cervier, chien, etc.). Une société à l'état totémique se présente donc sous l'aspect d'une cohue, de plus en plus panachée, bigarrée et dispersée, à chaque génération. Peu à peu, la confusion devient telle qu'une organisation nouvelle se crée par nécessité: alors, la règle de l'exogamie se relâche et l'on tolère les unions entre individus du même groupe totémique. Le totem ne s'attachera plus à la race, morcelée et altérée après tant de croisements, mais à la localité; on aura des totems de pays à côté des totems de familles. Enfin, l'image du totem lui-même arrive à figurer une sorte de génie de la race, qui joue encore le rôle d'ancêtre et de providence, mais perd peu à peu le contact avec les hommes du clan, se retire de la terre et se transforme en dieu.

Tel serait le schéma de l'évolution totémique. Retrouvons-nous dans l'Égypte archaïque tous les traits, ou seulement des traces, d'un pareil état social?

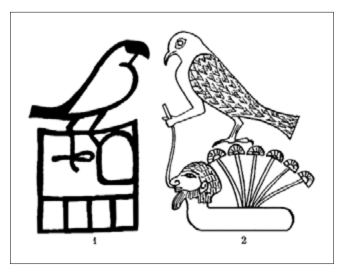


Figure 31

1. «Faucon combattant», nom royal de Ahâ. 2. «Faucon combattant» livre des prisonniers.

Disons tout d'abord que les figures ou scènes gravées sur les vases et les palettes votives ne révèlent que quelques épisodes seulement de la vie des clans en Égypte. L'existence même des clans, distingués par des enseignes, telles que M. Loret les a reconnues, n'est pas douteuse, car les enseignes apparaissent comme marques distinctives dans des scènes qui touchent à la vie collective plus qu'à la vie individuelle; représentations de villages ou d'édifices, batailles, fêtes publiques, cortèges, etc. Comme chez les autres primitifs, la nature de ces enseignes est très variée: ce sont des animaux (bélier, chien, lion, lévrier, éléphant, taureau,

faucon, vautour, ibis, chouette, vanneau, silure, abeille, vipère, scorpion); des végétaux (roseau, sycomore, palmier); des armes de chasse ou de guerre (flèches, arc, harpon, hache, boomerang); des signes géographiques (montagnes) ou astronomiques (cercle solaire <sup>242</sup>).

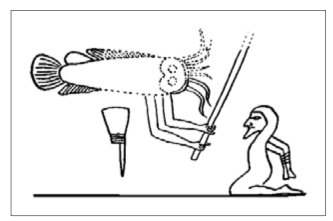


Figure 32 — tLe nom royal de Narmer animé

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> La liste, aussi complète que possible, en a été dressée par V. Loret, *Les enseignes militaires des tribus et les symboles hiéroglyphiques des divinités* (ap. *Revue Égyptologique*, t. X,1902).

On élève ces figures sur des pavois ou enseignes \*\* et on les arbore sur les édifices ou les barques, on les grave ou on les peint sur les vases, les assiettes, les statues; car il faut que les membres du clan soient en communion constante avec leur totem.

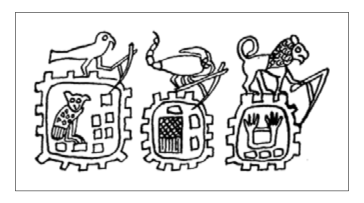
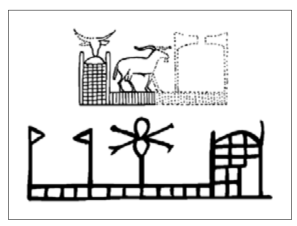


Figure 33 Enseignes totémiques animées.

Ces enseignes sont vivantes et interviennent dans la vie du clan. On voit le faucon tenir dans ses serres le bouclier et le javelot (fig. 31); le silure brandit, à deux bras, greffés sur son corps de poisson, la massue pour assommer un ennemi (fig. 32); le vautour amène des captifs par une corde (fig. 31); le faucon, le scorpion, le lion manient le pic et démolissent les remparts derrière lesquels s'abritent des rivaux (fig. 33); parfois l'enseigne, qui porte l'emblème, a, elle aussi, des bras pour tenir la corde des captifs ou empoigner l'adversaire <sup>243</sup>. A cette vie, on reconnaît que les emblèmes sont des totems.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> V. Loret, *L'Égypte...*, p. 192, 194.



Figures 34-35 Édicule d'enseigne et animal totémique

Comme tels, on les vénère en génies protecteurs; leurs images (si ce sont des objets inanimés), leurs spécimens vivants (si ce sont des animaux) sont gardés précieusement dans des édicules (fig. 34-35), construits de murs en clayonnage, recouverts d'un toit en forme de demi-coupole; aux parois on suspend des objets votifs, des palettes et des tablettes gravées de scènes qui commémorent les victoires ou les fêtes du clan 244; sur le toit on accroche le bucrane, dépouille des animaux sacrifiés au totem; un mur d'enceinte, avec porte encadrée de deux haches plantées en terre, encadre le sanctuaire primitif où vit le palladium de la tribu. Les monuments archaïques ne nous enseignent rien de plus sur le culte du totem; mais des traditions, restées en honneur à l'époque classique, ont prolongé jusqu'à nous l'écho des rites très anciens qui se rapportent au culte des animaux totémiques. Si les Égyptiens de l'époque romaine adoraient encore les taureaux Apis à Memphis, Mnévis à Héliopolis, Bouchis à Hermonthis, le bouc à Mendès, le chat à Bubastis, l'ibis à Hermopolis, le faucon à Edfou, le crocodile au Fayoum et à Ombos, s'il était défendu de tuer et de manger tel ou tel animal, mais seulement dans la ville où il était adoré, — c'est par respect pour des traditions d'une antiquité démesurée, qui nous ont conservé vivants les cultes des anciens clans totémiques. Aussi pouvons-nous admettre que les membres s'abstenaient de tuer et de manger le totem; pendant sa vie, on le nourrissait et on l'adorait; à sa mort, on le pleurait solennellement, jusqu'à l'installation de son successeur (comme on faisait pour les Apis à l'époque classique).

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Les plus importantes sont reproduites dans l'ouvrage de J. Capart, *Les débuts de l'art en Égypte*, 1904.

En retour, le totem était la providence du clan égyptien. Pendant la paix, sa présence dans le sanctuaire du village, assure la prospérité; au combat, il marche en tête des guerriers, et il lutte à sa façon contre les adversaires. Le totem protège ainsi ses descendants et ses frères. Le lien du sang, qui existe entre lui et la tribu qui porte son nom, est tenu pour réel et non fictif. Périodiquement une femme du clan s'unit au totem. Hérodote <sup>245</sup> nous rapporte qu'à Mendès, de son temps, le bouc sacré s'était accouplé à une femme; Strabon et Diodore relatent le même fait à Memphis et à Thèbes; le rite se pratiquait encore à Rome, au temps de Tibère, dans le temple d'Anubis <sup>246</sup>. Ces unions monstrueuses, qui persistaient d'une façon sporadique, ne sont qu'une survivance du temps où l'animal totémique perpétuait sa race pour féconder le clan.

C'est à peu près tout ce que donnent les monuments sur l'existence d'un état social totémique en Égypte; il est impossible de vérifier si l'exogamie était en usage; du moins, aucune trace n'en est restée à l'époque où les documents commencent à nous renseigner, sauf l'usage de la descendance en ligne féminine; encore s'explique-t-elle aussi par la pratique de la polygamie. En somme, l'Égypte, même à l'époque archaïque, ne présente plus que des survivances de totémisme <sup>247</sup>; preuve en est la position du roi dans la société d'alors.

A partir du moment où l'on trouve dans les tombes autre chose que de simples vases peu ou pas décorés, dès que les monuments à inscriptions ou figures descriptives apparaissent, la société se révèle monarchique, et la monarchie se montre déjà centralisée. Les scènes gravées sur les vases et les palettes votives permettent de discerner des luttes de clans, qui se terminent par le triomphe du clan du Faucon. Or, l'examen des monuments où apparaît le faucon nous montre que, dès cette époque très lointaine, l'animal est moins le chef d'un clan que le protecteur de la famille royale.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> II. 46

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Cf. Ad.-J. Reinach, L'Égypte préhistorique, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> A. Van Gennep, *Revue de l'histoire des Religions*, LVIII, 1, p. 51, critiquant les conclusions trop absolues de V. Loret, se refusait, en 1908, à reconnaître même des traces de vrai totémisme dans les données des documents égyptiens, et n'y voyait qu'une forme de zoolâtrie. C'est, à mon avis, aller trop loin dans la réserve prudente et la critique. J'essaierai de montrer ci-après que l'idée totémique a survécu peut-être dans la notion du *Ka*, où ne se retrouve nulle trace de zoolâtrie.

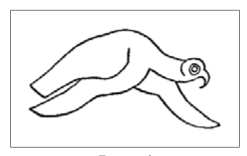


Figure 36 Le faucon protégeant le roi

Le faucon apparaît d'abord comme enseigne royale ; porté sur un pavois, il précède le roi (et le roi seul) dans tous les tableaux des victoires ou des fêtes royales; s'il y a d'autres enseignes portées devant le roi, le faucon est le plus souvent en tête, au premier rang. Il combat pour le roi, saisit ses ennemis ou les lui amène prisonniers. C'est donc le génie protecteur du roi. Comme tel, on représente le faucon volant (fig. 36) ou au repos, protégeant la nuque du roi, de ses ailes étendues.

Le faucon est avec le roi dans les rapports d'un totem avec son enfant. De toute antiquité, le nom du faucon est le nom qui désigne le roi (et le roi seul). Pour écrire le nom du roi Ahâ le « combattant », les Égyptiens gravaient un faucon tenant dans ses serres bouclier et javelot (fig. 31); quoi de plus direct pour exprimer à tous les yeux l'idée que le roi était le « faucon combattant »? Depuis Ahâ (qu'il soit ou non le Menès des listes historiques) jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne, signifiera « le roi » et sera le premier nom protocolaire du souverain. Or, qui dit nom, dit essence, âme; le roi est donc de même essence que le faucon. A l'époque classique, les textes s'étendent avec complaisance sur la parenté du roi et du faucon. Un prince royal enfant est appelé « le faucon dans son nid 248 ». Monte-t-il sur le trône, c'est le « faucon sur son cadre 249 »; en cet instant, dit Loret, le Ka du faucon ancestral « descendait du ciel et venait s'incorporer, s'incarner dans la personne du roi, se surajouter, » comme

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Breasted, A new chapter in the life of Thutmes III, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> A. Moret, *Du caractère religieux de la royauté pharaonique*, p. 19, n. 3; littéralement « sur son édifice ».

le dit un texte du temple de Séti I<sup>er</sup> à Abydos <sup>250</sup>. Le roi meurt-il? C'est « le faucon qui s'envole au ciel <sup>251</sup> » pour rentrer dans le sein du dieu <sup>252</sup>, dont il est issu.

Sans doute, ce sont là figures de langage qui rappellent seulement des idées et auxquelles on n'attachait plus un sens littéral. Toutefois, une tradition montre combien fut durable en Égypte la croyance de la parenté réelle du roi et du totem. A l'époque classique, les temples nous conservent le tableau de l'union charnelle du dieu principal de l'Égypte, Râ <sup>253</sup> ou Amon-Râ, avec la femme du roi; de cette «théogamie» naissait l'héritier royal <sup>254</sup>. Il est difficile d'admettre qu'on crût à la réalité effective de cette union; nul ne pouvait se vanter d'avoir vu Amon descendre du ciel pour entrer dans la couche de la reine. Il est plus probable que la scène de la théogamie était admise comme un rappel adouci de la coutume citée plus haut: l'accouplement de l'animal-totem avec la femme du chef.

Le faucon est aussi dès ce moment le dieu de la famille royale. Dans la première capitale connue, la «ville des faucons» Hierakonpolis, les rois de la I<sup>re</sup> dynastie élèvent un temple au Faucon, où Quibell a trouvé encore une magnifique tête de faucon en or, datant de l'Ancien Empire. Le faucon, comme dieu, est devenu Horus, plus tard l'Horus de la mythologie classique.

En résumé, le roi dans l'Égypte archaïque est bien vis-à-vis du faucon, dans la situation d'un *clansman* par rapport au totem; le faucon est pour lui son enseigne, son génie protecteur, son nom, son père, son dieu. Est-ce assez pour dire que l'Égypte d'alors en est encore au régime du clan totémique? Tel n'est point mon avis. Ce qui a été dit plus haut caractérise, en effet, les rapports du roi avec le faucon, mais du roi *seul* et non pas de tous les Égyptiens. Au moment où commence pour nous l'histoire documentaire, il n'y a plus en Égypte d'autre faucon que le roi et son dieu <sup>255</sup>. Or la vraie société totémique ne connaît ni roi ni sujets;

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> V. Loret, *l. c.*, p. 204. Cf. Mariette, *Abydos*, I, pl. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Maspero, *Contes populaires*, p. 20, 79. L'expression s'emploie aussi poétiquement pour dire que le roi entre au sanctuaire (Breasted, *l. c.* p. 9 et 17).

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> L'expression apparaît, par exemple, dans Î'inscription d'Anna (*Recueil*, XII, p. 106).

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> C'est depuis la V<sup>e</sup> dynastie que les rois prennent régulièrement le titre Sa-Râ « fils de Râ », ce qui semble indiquer une consécration de la tradition de la théogamie; ceci concorde avec le témoignage du papyrus Westcar.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Cf. A. Monet, Du caractère religieux de la royauté pharaonique, p. 50 et suiv.

Le nom de « compagnons du faucon », que les textes religieux nomment *Shemson Hor* (ayant comme signes distinctifs le chien sur l'enseigne, l'arc et le boomerang), ne s'appliquent réellement pas, dans les textes historiques, à des hommes ordinaires, mais à des rois très anciens ou des dieux.—Cf. à ce sujet Sethe, *Die Horusdiener*, p. 12, et Ed. Meyer, *Chronologie* (tr. française), p. 291.

tous les membres du clan y vivent sur pied d'égalité par rapport à leur totem. «Le totémisme pur, dit Frazer, est démocratique; c'est une religion d'égalité et de fraternité; chaque individu de l'espèce totémique en vaut un autre. Si, par conséquent, un individu de l'espèce a la dignité de frère aîné, d'esprit gardien, s'il occupe un rang supérieur en dignité à tout le reste, le totémisme est pratiquement abandonné et la religion s'achemine, en même temps que la société, au monarchisme <sup>256</sup>. »

C'est précisément à cette phase de l'évolution que l'Égypte semble déjà parvenue au moment où les monuments les plus anciens nous la révèlent. Dès la période de Negadah et d'Abydos, les Égyptiens qui combattent pour le roi ne sont plus des « compagnons de clan », mais des sujets.



Figure 37 Ash, animal divin anthropomorphe.

Aucun texte ne permet de dire qu'ils s'appellent, comme le roi, des *Faucons*; le lien est relâché entre eux et le totem; ils ne communiquent plus avec Hor que par l'intermédiaire du Roi. Le faucon même se transforme: après avoir été la source de vie et le patrimoine du clan, il préside aux seules destinées de la famille royale. Son aspect s'humanise, et cette transformation s'annonce dès le temps très ancien où on représente l'animal totémique muni de bras pour défendre le roi ou saisir ses ennemis; bientôt apparaîtront certaines figures divines composites, tels que le dieu Ash, sur les bouchons d'Abydos (fig. 37) où un corps humain se combine avec une tête de lévrier; à dater de ce moment, les totems d'Égypte subissent la loi commune ils deviennent «d'abord de simples animaux divini-

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> *Totémisme*, p. 128.

sés, puis des dieux anthropomorphes à attributs animaux <sup>257</sup> ». Ainsi le faucon se transforme-t-il en Horus, dieu à corps humain hiéracocéphale. Dans la ville d'Hiérakonpolis, le Faucon n'est déjà plus un totem, mais le dieu de la famille royale.

Cette évolution monarchique, qui apparaît dans la religion comme dans la société, s'accentua rapidement, au fur et à mesure que s'achevait la conquête de l'Égypte par les rois Faucons, tels que Narmer et Ahâ. Après avoir absorbé leur propre clan, ils subjuguèrent les clans rivaux et s'annexèrent les dieux des principales villes conquises.

C'est ainsi que le vautour d'El-Kab et l'Uræus de Bouto , le roseau de Koptos et l'abeille d'Héiacléopolis et, à certains moments, l'animal typhonien furent adoptés comme patrons royaux secondaires. Le roi s'identifia à ces dieux comme il l'avait fait pour le faucon; leurs signes caractéristiques , etc., désignèrent comme le faucon Hor, le nom et l'essence même du Pharaon. Il en fut de même pour d'autres emblèmes sacrés: le «taureau puissant» , le «lion androcéphale ou hiéracocéphale» (sphinx ou griffon), le crocodile même (sous la forme ati), le lotus de Thèbes et l'autre lotus du Delta . Faute de documents pour chacun d'eux, nous devons nous contenter de raisonner par analogie; si le Pharaon s'est comporté vis-à-vis de ces dieux comme il l'a fait pour le Faucon, c'est, peut-être, qu'ils furent jadis, comme le Faucon, les totems d'une race conquise par le roi 258.

Le souvenir s'en est conservé jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne, et cette tradition persistante explique certains développements poétiques de la littérature officielle. Voici quelles épithètes on décerne encore à Séti I<sup>er</sup>, au début de la XIX<sup>e</sup> dynastie (vers 1400 avant notre ère):

« Faucon divin, aux plumes bigarrées, il traverse le ciel comme la majesté de Râ; chacal à la démarche rapide, il fait le tour de cette terre en une heure; lion

-

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Frazer, *Totémisme*, p. 128.

Voici quelques références pour les différents aspects du roi. Roi-taureau: palettes archaïques, citées par J. Capart, *Les débuts de l'art*, p. 234 et suiv.; roi-lion: palette archaïque, *ibid.*, p. 232; sphinx de Tanis (G. Maspero, *Histoire*, I, p. 503); roi-griffon, pectoral de Senousret III, à Dahchour (de Morgan, I, pl. XXI); panneau du trône de Thoutmès IV (Davis, *The tomb of Thoutmosès IV*, pl. VI-VIII, XII); roi-crocodile pap. Prisse, pl. IV, 1. 12; pour une allusion au roseau et à l'abeille, cf. Griffith, *Papyrus de Kahun*, pl. III, 1. 2; le lotus et le papyrus apparaissent comme plantes héraldiques royales sur les piliers de Thoutmès III, à Karnak (G. Maspero, *Histoire*, II, p. 557).

fascinateur, il bondit sur les chemins inconnus de tout pays étranger; taureau puissant aux cornes acérées, il piétine les Asiatiques et foule les Khétas <sup>259</sup>. »

En résumé, ce qu'il y a eu de totémique dans l'état social de l'Égypte primitive ne nous apparaît plus guère que déformé et ramassé en une seule personnalité, celle du roi. La société dans l'Égypte archaïque est déjà nivelée, et, sur ce terrain déblayé, les rois et les prêtres élèveront, dès le temps des Pyramides, l'édifice somptueux de la monarchie absolue.

Tel qu'il est devenu au cours des âges: fils des dieux, dieu lui-même, seul possesseur du sol, dispensateur de toutes les grâces terrestres et divines, seul intermédiaire entre les hommes et les dieux comme sorcier et comme prêtre, guide des hommes dans la vie terrestre et sur le chemin qui mène au ciel après la mort, Pharaon apparaît dans l'histoire comme la plus formidable force morale qui ait été jamais conçue. Tout cela était en germe dans la révolution qui a permis au roi de confisquer à son profil l'autorité du totem sur le clan totémique, et de concentrer en sa personne royale l'essence divine de la race.

Pendant les quatre mille ans que durèrent les dynasties pharaoniques, une parcelle de l'idéal totémique semble avoir persisté néanmoins, malgré l'hégémonie royale: c'est la croyance qu'il existe un élément commun entre les Égyptiens, le roi et les dieux. C'est une sorte de génie de la race et de la nature entière; il anime à la fois la matière dans les corps inanimés, la chair des êtres animés et les facultés de l'esprit. Pour l'univers tout entier et tous les êtres animés ou inanimés, ce génie, qu'ils appelaient le Ka (mot qui signifie comme *genius*, force génératrice et esprit protecteur), jouait le rôle de substance commune et d'âme collective. Nous avons vu que pour les affiliés des clans totémiques, naître, c'est sortir du Totem pour mener une vie consciente; mourir, c'est rentrer dans le sein du Totem et s'y résorber 260. De même, pour les Égyptiens de l'époque postérieure, naître c'était donner au Ka l'occasion de se manifester dans une forme passagère, une existence individuelle; mourir, c'était revenir à son essence primordiale, ou comme ils disaient, « passer à son Ka». Nous croyons donc qu'après la révolution sociale et religieuse qui marque le passage de l'état totémique à la monarchie centralisée, quelque chose de la mentalité primitive a subsisté dans la société égyptienne par cette notion du Ka. Le Ka a prolongé la métaphysique primitive, puisqu'il semble être à la fois «la substance même d'un individu, son

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Texte d'Ipsamboul, cité par Guieysse ap. *Recueil*, XI, p. 71.

Frazer, *Totémisme*, p. 54. Lors de la mort, le clansman cherche à s'identifier à son totem. On apostrophe ainsi le mort: «Tu es venu ici de chez les animaux et tu t'en retournes chez eux... Tu vas chez les animaux, tu vas rejoindre les ancêtres...»

nom vivant et impérissable, son totem  $^{261}$  ». Les documents montrent que le Ka est tout cela, au moins pour Pharaon. En fait, le roi d'Égypte, en même temps qu'il se confond avec le ou les totems, devient aussi comme la forme visible de cette âme collective, de cette substance essentielle de la race, dont on avait fait jadis le totem, qu'on appelait maintenant le Ka. Les autres hommes ne revenaient à leur Ka qu'après leur mort; le roi, dès qu'il est intronisé, dès qu'il s'appelle Faucon, devient le Ka des vivants, génie de son peuple, âme et substance de ses sujets.



Figure 38 Nom royal de *Ka* et de faucon.

Aussi le roi, seul parmi les êtres, fait-il représenter, à côté de sa forme corporelle ordinaire, son corps essentiel, si je puis dire, son corps en tant que *Ka*, en tant qu'âme et corps collectifs de la race. Sur les tableaux des temples, on le voit derrière le roi: c'est une figure de dieu adolescent, portant sur sa tête le nom du Faucon royal <sup>262</sup> (cf. fig. 26).

Cette conception, qui a persévéré jusqu'aux derniers temps de la monarchie égyptienne, montre mieux que toute autre ce qu'était le Pharaon pour son peuple: on le vénérait sur terre comme la force primordiale des êtres et des choses, comme le *Ka* incarné. Écoutez la doctrine qu'un noble de la XII<sup>e</sup> dynastie enseignait à ses enfants: « Le roi, c'est le dieu Sa (la science) qui est dans les cœurs (les esprits); ses yeux explorent toute conscience; c'est Râ, il est visible par ses rayons, il éclaire les deux terres plus que le disque solaire, il fait germer la terre

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> V. Loret, *l. c*, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Cf. les représentations citées par A. Moret, *l. c.*, p. 157, 214, 222, 225.

plus que le Nil en crue, quand il emplit les deux terres de force et de vie... Il donne les largesses, à ceux qui le servent; il nourrit celui qui fraie son chemin. C'est le Ka, le roi. C'est la surabondance, sa bouche  $^{263}$ ; c'est sa création (tout) ce qui existe  $^{264}$ . »

En cette qualité de successeurs des dieux, les rois d'Égypte se trouvent dans des conditions de vie toutes spéciales. Nos renseignements à ce sujet sont peu nombreux et fort incomplets, parce que nous n'avons conservé aucun texte développé, antérieur à l'époque des grandes Pyramides. Mais, dans le grand nombre de traditions bizarres que nous ont transmises sur l'Égypte ancienne soit les auteurs classiques, soit les sources nationales, il s'en trouve dont l'explication ne s'éclaire que par les coutumes des peuples non civilisés, et spécialement de ceux qui vivent encore, en Afrique, ou ailleurs, dans un état social totémique. Ces traditions, qui concernent le pharaon, semblent bien nous apporter un écho de la primitive histoire.

En tant que faucon ou dieu, le roi possède les privilèges les plus étendus et le pouvoir le plus absolu; il est maître de la vie de ses sujets et tout le sol lui appartient. Avec son cortège d'animaux domptés par ses charmes, la tête ceinte de l'Uræus <sup>265</sup>, la nuque protégée par le faucon ou le vautour <sup>266</sup>, ailes déployées, escorté par le lion, Pharaon est d'un aspect terrible et d'un voisinage redoutable <sup>267</sup>. Aussi, de même que le sauvage tremble d'apercevoir son totem, l'Égyptien redoute de voir son roi, à moins d'y être invité; quand il est admis en sa présence, le sujet se voile la face de ses mains, tombe prosterné, et ne se décide à parler que lorsqu'il en reçoit l'ordre catégorique <sup>268</sup>. Il est interdit de proférer le nom personnel du roi-dieu. On le désigne par une périphrase le proférer le nom du roi, déchaîne une force si puissante, que nul n'en saurait arrêter les effets <sup>269</sup>.

Dans ces conditions, on conçoit que l'accès du palais fût très difficile et qu'un cérémonial scrupuleux réglât les audiences. Comparons avec le cérémonial égyp-

Le roi, comme les dieux, crée toute chose rien qu'en parlant, par la force du verbe sacré. Voir plus haut.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Stèle de Sehetepibrâ; Caire, 20538 (face II, I. 11 et suiv.).

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Cf. Maspero, *Contes* (4° éd.), p. 94, «la royale Uræus qui enveloppe ta tête». Sur ce rôle de l'Uræus, cf. Ad. Erman, *Hymnen an das Diadem der Pharaonen*, p. 47 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Statue de Chéphrèn; Davis, *Tomb of Thoutmosis IV*, pl.X.

G. Maspero *Histoire*, II, p. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Frazer, *Totémisme*, p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> *Ibid.*, p. 24.

tien ce récit d'une audience chez le roi des Yolofs (d'après les observations d'un voyageur au début du xVIII<sup>e</sup> siècle <sup>270</sup>):

« En avançant vers le roi, qui n'accorde ces audiences que devant la porte du palais, le sujet se met à genoux à quelque distance, baisse la tête et prend de chaque main une poignée de sable dont il se couvre la chevelure et le visage. A mesure qu'il approche, il répète plusieurs fois la même cérémonie. (D'autres avancent continuellement à genoux, en se couvrant de terre et de sable, pour montrer qu'ils ne sont que poussière en comparaison du roi). Enfin, s'agenouillant à deux pas du monarque, il explique les raisons qui lui ont fait désirer une audience. Après ce compliment, il se lève sans oser jeter les yeux devant lui. Il tient les bras étendus vers ses genoux et, de temps en temps, il se jette de la poussière sur le front. Le roi paraît l'écouter peu et tourne son attention sur quelque bagatelle qui l'amuse. Cependant, il prend un air fort grave à la fin de la harangue, et sa réponse est un ordre auquel les suppliants n'osent répliquer. Ils se confondent ensuite dans la foule des courtisans.»

Voici comment, au temps de la XII<sup>e</sup> dynastie, le prince Sinouhit, de retour d'un exil en Asie, se présentait devant Pharaon <sup>271</sup>: « Dix hommes vinrent pour me mener au palais. Je touchai la terre du front... puis on me conduisit au logis du roi. Je trouvai Sa Majesté sur la grande estrade dans l'embrasure de vermeil, et je me jetai sur le ventre, je perdis connaissance devant lui. Ce dieu m'adressa des paroles aimables, mais je fus comme un individu qui est pris dans le crépuscule: mon âme défaillit, mes membres se dérobèrent, mon cœur ne fut plus dans ma poitrine, et je connus quelle différence il y a entre la vie et la mort.» ... Puis, quand la parole lui est revenue, Sinouhit profère d'une voix balbutiante: «Me voici devant toi: tu es la vie! que Ta Majesté agisse à son plaisir!» Alors Sa Majesté dit à la Reine: «Voilà Sinouhit qui vient semblable à un Asiatique, comme un Bédouin qu'il est devenu.» Elle poussa un très grand éclat de rire, et les Infants royaux s'esclaffèrent tous à la fois.

On remarquera le trait final. Lorsque le roi rit, toute l'assistance rit d'une seule bouche: c'est encore une coutume respectueuse vis-à-vis d'un roi-dieu. Chez les non-civilisés, lorsque le roi tousse, rit ou pleure, toute l'assistance, par politesse et respect, fait de même.

Le roi primitif, s'il a, comme dieu, tous les pouvoirs, est, par contre-partie,

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Walckenaer, *Histoire des voyages*, IV, p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> G. Maspero, Les contes populaires de l'Égypte ancienne, 4<sup>e</sup> édit., p. 98.

soumis à des obligations rigoureuses. M. Frazer l'a dit en termes excellents: « La personne du roi est considérée comme le centre dynamique du monde; de là, sa force rayonne partout; le moindre de ses gestes, un mouvement de sa tête ou de ses bras peut troubler la nature. Sur lui repose l'équilibre du monde; la moindre faute de sa part peut tout déranger. Il doit donc prendre les plus grandes précautions; toute sa vie doit être minutieusement réglée dans les moindres détails. »—De là les interdictions de faire telle ou telle chose, de manger telle ou telle chose, qui ont pour but de créer autour du roi une *zone* d'isolement. Ce sont les *tabous*. Existaient-ils en Égypte?

Nous les connaissons mal, mais il semble qu'il y en ait eu de sévères, au moins à l'époque très ancienne. Une tradition conservée par Diodore (I, 70) nous dit que «la vie des Pharaons était réglée jusque dans ses moindres détails; ils ne devaient manger que du veau et de l'oie et ne boire qu'une certaine quantité de vin». Ces indications sont vraies en principe: on a trouvé dans les temples égyptiens des listes <sup>272</sup> qui donnent, pour chaque Nome, à côté des noms des dieux, des temples, des prêtres, la mention de la chose défendue (*bout*), du *tabou*, qui est le plus souvent un mets dont l'usage est interdit dans cette région. Nul doute que le roi, grand prêtre dans chaque temple, ne fut astreint à l'observation des *tabous*, au moins quand il se trouvait dans la région où ce *tabou* devait être observé. Quant aux règles de vie imposées au Pharaon, nous les ignorons. Souhaitons pour eux qu'elles aient été moins strictes que celles auxquelles le Mikado était encore asservi il y a 200 ans <sup>273</sup>:

«Les princes de cette famille sont regardés comme sacrés, comme pontifes de naissance. Ils sont obligés de mener une vie toute spéciale. Ils ne peuvent toucher le sol avec leurs pieds: on les porte donc constamment. Le Mikado ne peut être exposé à l'air ni au soleil. Son corps est sacré à un tel point qu'il ne coupe ni ses cheveux, ni ses ongles, ni sa barbe. On le lave pendant son sommeil; ce qu'on enlève alors de son corps est considéré comme un vol qui ne porte aucun préjudice à sa sainteté. Il devait jadis rester assis chaque matin plusieurs heures sur son trône sans remuer, fut-ce une paupière. De son immobilité dépendaient la paix et le bonheur de son empire. On a transféré ce privilège à la couronne royale, qui, seule aujourd'hui, est placée sur le trône pendant plusieurs heures chaque matin. Les mets du Mikado sont préparés chaque fois dans des plats neufs; par économie, ces plats sont en terre commune et ne servent qu'une fois.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Brugsch, *Dictionnaire géographique*, p. 1363.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Frazer, *Le Rameau d'or*, I p. 172, d'après la relation de Kaempfer.

«On les brise ensuite, car si un profane s'en servait, il aurait une inflammation de la bouche et de la gorge. Les vêtements feraient de même enfler celui qui les porterait sans l'autorisation du Mikado.»

Le principal service que l'on attende de ces rois-dieux, c'est de commander à la nature. On leur prête le pouvoir de faire tomber la pluie, briller le soleil, pousser les récoltes; à ce titre, on les appelle, chez les non-civilisés, les *rois du temps, de l'eau, du feu, des moissons*.

Ces pouvoirs, on les prêtait certainement aux Pharaons primitifs. Si, en Égypte, les sorciers passaient pour avoir la puissance d'arrêter le cours des astres et des fleuves, de renverser le ciel ou la terre, de faire à volonté la nuit ou le jour, la pluie ou le beau temps, nul doute que le Pharaon, «le maître des charmes, magiques, à qui Thot lui-même avait enseigné tous ses secrets <sup>274</sup>», ne fût estimé plus capable encore que n'importe quel autre magicien, d'agir à son gré sur la nature. D'ailleurs, des traditions ou les attestations des monuments permettent de préciser ces pouvoirs.

Comme roi de l'eau, Pharaon commandait peut-être rarement la pluie, car il ne pleut pas souvent en Égypte, où l'inondation périodique du Nil supplée aux eaux du ciel. Mais c'est Pharaon qui fait venir la crue par ses prières (fig. 30) ou ses incantations. Nous savons par les stèles gravées à Silsilis, au temps de Ramsès II, qu'au premier jour de la crue, à la date où du ciel tombait, échappée aux yeux de Nout ou d'Isis, la goutte d'eau qui déclenche l'inondation fertilisante, le roi jetait lui-même au fleuve un ordre écrit de commencer la crue <sup>275</sup>; c'était sans doute une formule magique, de puissance irrésistible. Quand les mineurs de la région de l'Etbaye vinrent dire au roi Ramsès II que, sur la route suivie par eux et leurs ânes, tous les puits étaient taris, Pharaon convoqua ses conseillers et ses magiciens, et ceux-ci dirent au roi: «Si tu dis à l'eau "Viens sur la montagne", les eaux célestes sortiront tôt à l'appel de ta bouche <sup>276</sup>.» Ramsès II fit forer des puits artésiens qui permirent d'améliorer le rendement des citernes; mais, dans l'esprit du peuple, l'ordre du roi avait suffi: l'eau avait surgi, docile, à sa voix.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Sethe, *Urkunden*, IV, p. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Aegyptische Zeitschrift, 1873, p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Stèle de Kouban, I. 17.



Figure 39 Ramsès III moissonne et implore le dieu Nil qui donne l'abondance à l'Égypte. Médinet-Abou <sup>277</sup>.

Pharaon est aussi, comme les autres rois primitifs, roi du feu céleste, la foudre. Sa tête est ceinte de l'Uræus qui crache le feu à travers l'espace céleste, pareille à la comète échevelée; sa voix terrifie ses ennemis par des *hem hem*<sup>278</sup>; il est pareil à ces rois de Tahiti dont la voix est le tonnerre<sup>279</sup>. Ne brandit-il pas le sceptre, descendu du ciel en ses mains, comme un carreau de foudre<sup>280</sup>?

Enfin. roi des moissons, Pharaon défriche la terre avec le hoyau et préside aux semailles <sup>281</sup>; faucille en main, c'est lui qui coupe la gerbe de blé <sup>282</sup>, dans ces champs dont l'abondance est due au Nil débordé à son commandement. Une tradition, conservée par les auteurs, affirme la responsabilité des animaux sacrés, les anciens totems, et du roi leur substitut. «Lorsque, dit Plutarque <sup>283</sup>, il survient une chaleur excessive et pernicieuse qui produit ou des épidémies ou d'autres calamités extraordinaires, les prêtres font choix de quelques-uns des animaux sacrés, et, les emmenant avec le plus grand secret dans un lieu obscur,

<sup>279</sup> Frazer, Le Rameau d'or, I, p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> D'après un cliché obligeamment communiqué par M. Lepage.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Stèle de Thoutmès III, 1. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Sur la forme spéciale de certains sceptres royaux, cf. A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Un roi archaïque le «Scorpion» manie le hoyau, assisté d'un servant qui tient le boisseau des grains pour les semailles, sur une tête de massue sculptée conservée à Oxford. Cf. Quibell, *Hierakonpolis*, I, pi. XXVI c, et J. Capart, *Les débuts de l'art en Égypte*, p. 242-243.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Panégyrie de Min; au Ramesseum (Ramsès II), L., D., III, 163; à Médinet-Habou (Ramsès III), L. D., III, 212 *b*.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> De Iside et Osiride, 73.

ils cherchent d'abord à les effrayer par des menaces; si le mal continue, ils les égorgent et les offrent en sacrifice, soit pour punir le mauvais génie, soit comme une des plus grandes expiations qu'ils puissent faire. » D'après Ammien Marcellin (XXVIII, 5, 14), ce ne sont point les animaux sacrés, mais les rois eux-mêmes qui sont responsables des calamités publiques, de la guerre, des mauvaises récoltes <sup>284</sup>. Rapprochons de ces textes: la tradition biblique qui impute aux Pharaons de Joseph ou de Moïse les sept années de famine et les dix plaies de l'Égypte <sup>285</sup>; la stèle apocryphe du roi Deser, où un Pharaon de l'époque archaïque cherche dans des grimoires magiques les moyens de conjurer la famine et la sécheresse <sup>286</sup>; les légendes manéthoniennes sur les rois Aménophis <sup>287</sup> et Bocchoris <sup>288</sup>, jugés responsables de la santé publique lors d'une épidémie de peste et nous aurons la certitude que les Égyptiens, comme certains non-civilisés, rendaient le roi responsable des défaillances de la nature <sup>289</sup>.

Ajoutons de suite le correctif nécessaire : de bonne heure les Pharaons, qui ont su si bien transformer en monarchie absolue le clan totémique, ont été assez avisés pour échapper à leurs responsabilités. Preuve en est la façon dont ils semblent avoir corrigé à leur profit une coutume fort barbare qu'on applique souvent aux rois des populations primitives.

Cette coutume a été précisée par M. Frazer en ces termes <sup>290</sup>:

« Les peuples primitifs croient souvent que leur sécurité et celle du monde entier dépendent de la vie d'un de ces hommes-dieux qui incarnent à leurs yeux la divinité. Naturellement, ils prennent le plus grand soin d'une vie aussi précieuse, en songeant surtout à conserver la leur. Mais rien n'empêchera l'homme-dieu de vieillir et de mourir... Le danger est terrible; car si le cours de la nature dépend de la vie de l'homme-dieu, quelles catastrophes ne se produiront pas, lorsqu'il mourra! Il n'y a qu'un moyen de détourner le péril. C'est de tuer l'homme-dieu aussitôt qu'apparaissent les premiers symptômes de son affaiblissement et de

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> En Germanie «rex ritu veteri potestate deposita rernovetur, si sub eo fortuna titubaverit belli, vel segetum copiam negaverit terra, ut solent Aegyptii casus ejusmodi suis adsignare rectoribus»

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Genèse, XLI; Exode, X, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Brugsch, *Die sieben biblisehen Jahre der Hungersnoth*, texte, I. I et suiv.

Josephe, C. Apion. I, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> A. Moret. *De Bocchori rege*, p 35 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Cf. Frazer, *Le Rameau d'or*, I, p. 174. «Partout... le roi doit être considéré par ses sujets comme la source d'abondantes bénédictions et de graves dangers. D'une part, il fait tomber la pluie, luire le soleil, souffler les vents favorables; mais, d'autre part, ce qu'il donne, il peut le refuser, et la moindre irrégularité commise par lui peut provoquer un cataclysme.»

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> *Le Rameau d'or*, II, p. 13-14.

transférer son âme dans un corps plus solide, par exemple dans le corps d'un successeur vigoureux.»

Le meurtre rituel du roi, quand l'âge commence à l'affaiblir, s'est pratiqué chez la plupart des peuples sauvages ou demi-civilisés; en Afrique, aux Indes, en Australie, au Mexique, partout on retrouve cette coutume. Parfois le peuple n'attendait pas la maladie ou la vieillesse du roi; il fixait par avance la durée maxima du règne. Au Malabar, jusqu'au XVIe siècle, le roi devait se couper lui-même la gorge au bout de douze ans. Nous renvoyons au livre de Frazer pour le détail, et nous y ajouterons celui-ci: dans la région du Haut-Nil (districts de Fachoda), les rois du Shilluk sont *encore actuellement* soumis à ce régime meurtrier <sup>291</sup>. Quand le roi du Shilluk montre des signes de sénilité ou de maladie, un de ses fils a le droit d'essayer de tuer son père, en pénétrant de nuit auprès de lui. Aussi le roi, assurent les voyageurs, ne dort-il que le jour et se tient-il éveillé tout ou partie de la nuit. En d'autres cas, l'honneur de tuer le roi revient aux membres d'une famille de l'aristocratie; ils annoncent au roi que son heure de mourir est venue en jetant sur sa figure et ses genoux une pièce d'étoffe, pendant son sommeil; puis, le roi est muré dans une cabane; il y meurt de famine ou d'asphyxie, à moins qu'on ne l'ait préalablement étranglé.

Partout, comme bien on pense, les rois se sont efforcés d'échapper à cette lamentable fin. Ils y arrivèrent, les uns par la violence, les autres en faisant admettre des atténuations progressives et la substitution de victimes réelles ou fictives <sup>292</sup>. Mais ces substitutions n'étaient tolérées qu'à une condition : c'est que le roi vieilli reçût du meurtre rituel, fictif ou réel, un renouveau de jeunesse et de santé; le sang versé de la victime régénérait son corps affaibli, par une sorte de baptême et de renaissance.

Les premiers Pharaons durent-ils s'assujettir à ce sacrifice barbare? Il était pratiqué, disent les auteurs classiques, dans une région toute voisine de l'Égypte, le pays de Méroé dans le Haut-Nil: «Les rois éthiopiens de Méroé, étaient adorés comme des dieux, mais quand les prêtres le voulaient, ils leur envoyaient par un messager l'ordre de se tuer, ordre soi-disant reçu des dieux. Jusqu'au règne d'Ergamène, contemporain de Ptolémée II, les princes éthiopiens obéirent toujours à cet ordre. Mais Ergamène avait reçu une éducation grecque qui l'avait affranchi des superstitions de ses concitoyens; loin d'obéir aux prêtres, il entra

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Seligmann, *The cult of Nyakong end the divine Kings of the .Shilluk*, p. 221 (IV Report of the Wellcome tropical research laboratories at the Gordon college Khartoum. Vol. B, General Science, 1911).

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Voir plus loin, *Rois de Carnaval*, p. 229.

dans le Temple d'or, à la tête d'une troupe de soldats et fit passer les prêtres au fil de l'épée <sup>293</sup>. »

Pour l'Égypte même, il ressort des documents que les Pharaons avaient depuis bien des siècles tourné la loi sanguinaire, mais l'existence même de cette loi dans l'Égypte primitive me semble incontestable.

Dans la plupart des temples d'Égypte, et de toutes les époques, des tableaux nous retracent les scènes principales d'une fête solennelle, appelée « fête de la queue », fête *Sed*. Elle consistait essentiellement en une représentation de la mort rituelle du roi suivie de sa renaissance <sup>294</sup>.

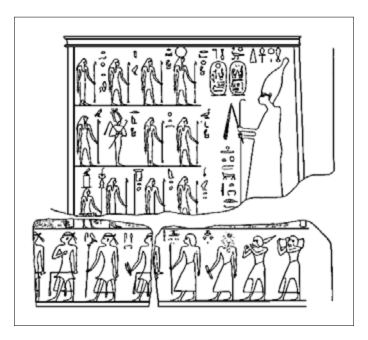


Figure 40 «Osorkon II repose à l'intérieur du tombeau» en présence des dieux et de son ka, lors de la fête Sed. Au-dessous prêtres vêtus de la peau.

En cette circonstance, le roi est identifié à Osiris, le dieu qui, à l'époque historique est le héros du drame sacré de l'humanité, qui nous guide à travers la triple étape: vie, mort, renaissance, en l'autre monde. Aussi, vêtu du funéraire d'Osiris, le maillot collant en forme de linceul, Pharaon est-il conduit au tombeau <sup>295</sup>?

<sup>294</sup> Cf. Fl. Petrie, *Researches in Sinaï*, p. 182 et suiv.; *The palace of Apries (Memphis II)*, p. 8 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Frazer, *Le Rameau d'or*, II p. 17. Cf. Diodore, III, 6; Strabon, XVII, 2, 3.

Petrie, Gurneh, pl.V-VII et texte p.5; cl. Ed. Naville, The Festival Holl of Osorkon II, pl.X, 3, notre fig. 40.

il en revient rajeuni et renaissant, tel qu'Osiris au sortir de la mort. Comment se réalisait cette fiction et s'opérait ce miracle? par le sacrifice de victimes humaines ou animales. Un prêtre se couche, pour le compte du roi, dans la peau de la victime animale; il y prend la position caractéristique qu'a le fœtus dans le sein de la mère; quand il sortira de la peau, il sera censé renaître: Pharaon, pour qui ce rite est célébré, renaît lui-même ou, pour employer l'expression égyptienne «il renouvelle ses naissances». Et, en témoignage que les rites ont été accomplis, le roi ceint ses reins de la queue, abrégé de la dépouille de la bête sacrifiée (d'où le nom «fête de la queue»).

Comment s'expliquer qu'à un moment de son règne, tout Pharaon doive subir cette mort rituelle suivie d'une renaissance fictive? S'agit-il seulement d'un renouvellement de l'initiation osirienne, ou la fête offre-t-elle des caractères plus particuliers? Le rôle, d'ailleurs mal défini, joué dans ces rites par les enfants royaux, me semble indiquer que la fête *Sed* met en scène d'autres épisodes, relatifs à la transmission de la charge royale. En Égypte, à l'époque où s'ébauchait la civilisation, le peuple a peut-être connu l'alternative ou de mettre à mort son roi en pleine vigueur, afin que sa force soit transmise intacte au successeur, ou de s'ingénier à rajeunir ce roi, et à «renouveler sa vie». Ce dernier moyen, les Pharaons l'ont trouvé: quoi de plus efficace que de s'identifier à Osiris, de s'appliquer à eux-mêmes les procédés de résurrection, ces rites funéraires par lesquels Isis, au dire des prêtres, avait magiquement sauvé de la mort son époux? Peut-être la mort fictive du roi apparaît-elle comme une atténuation du meurtre primitif du roi-dieu, une transition de la réalité barbare aux symboles <sup>296</sup>.

Or, si les monuments de l'époque classique nous ont pieusement décrit ces rites encore en vigueur, nous constatons qu'à l'époque archaïque presque tous les monuments royaux se rapportent justement à des épisodes de la fête Sed <sup>297</sup>. Voici, sur la palette de Narmer, le cortège solennel de la fête: le roi se dirige vers le pavillon des fêtes Sed; devant lui trois des enseignes totémiques deux faucons, un chacal, et le fœtus, présage de la renaissance; derrière lui, un officiant que désigne le mot (a victime), déjà revêtu de la peau de bête. C'est lui qui passera par la peau de la victime, à moins qu'il ne soit réellement sacrifié. D'ailleurs, le roi assomme de sa propre main, ou fait décapiter, un cer-

<sup>296</sup> Sur l'universalité de ces sacrifices rituels du roi et la survivance de ces idées jusqu'à notre époque, voir plus bas: *Rois de Carnaval*.

A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 240, 241, 262; cf. Petrie, *Royal Tombs*, I, pl. VIII, XI. Les plus importants des monuments royaux sont les palettes votives, dont les principales ont été reproduites par Legge (*Proceedings S. B. A.*, XXII); cf. J. Capart, *l. c.* p. 221-245.

tain nombre de prisonniers de guerre, dont la vie frémissante assurera le rachat de la sénilité royale <sup>298</sup>.

Après le sacrifice, le roi, déjà revêtu du maillot osirien, est intronisé en grand apparat. Devant lui on amène les «enfants royaux», soit que le roi doive s'associer son fils à ce moment (pour que la dignité royale continue d'habiter un corps jeune et vigoureux), soit que l'héritier soit présent, comme garantie de l'avenir. Et le roi exécute une danse rituelle en l'honneur des dieux; les animaux eux-mêmes tournent dans une aire, comme pour un taurobole sacré. La fête se termine par un sacrifice et des fondations de temples en l'honneur des dieux protecteurs du roi et du roi-dieu lui-même <sup>299</sup>.

Que conclure en outre de la présence, dès l'aube de l'époque archaïque, de certains traits, comme le costume osirien 300, l'enseigne du fœtus? C'est que les rois d'Hierakonpolis, de Negadah, et d'Abydos ont su non seulement imposer la substitution d'une victime à eux-mêmes pour le sacrifice royal, mais ont fait déjà accepter à leurs sujets la légende divine d'Osiris: la substitution des victimes s'appuie désormais sur l'autorité d'une révélation divine. Si le peuple d'Égypte admet dès cette époque que le roi peut «renouveler sa vie», au fur et à mesure qu'il avance en âge, c'est que le dogme de la rédemption par le dieu Osiris a déjà produit dans les esprits une révolution morale; l'histoire de la passion, de la mort, de la résurrection du dieu avait ouvert aux hommes les perspectives d'un rajeunissement éternel, dont les rois ont été, ici-bas et de leur vivant, les premiers bénéficiaires.

Ainsi, depuis quinze à vingt ans, la science des origines de l'Égypte a notablement progressé. Les nécropoles archaïques nous ont livré au moins un de leurs secrets.

Cette orgueilleuse monarchie égyptienne qui se campait à l'entrée de l'histoire — comme les Pyramides, son symbole, à l'entrée du désert — et qui, derrière son profil imposant, masquait l'étendue du passé, elle ne s'est pas édifiée là tout d'un coup. Elle s'est faite bloc à bloc, conquête après conquête, au cours de siècles ténébreux qui remontent vers l'inconnu, vers ces temps où l'Égypte est morcelée en clans, divisée en tribus ennemies, mais s'achemine peu à peu d'un État démocratique sous l'égide des totems, à l'autocratie pure sous l'égide du Pharaon. Après combien de siècles s'opéra cette transformation, quelle fut l'histoire agitée

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Quibell, *Hierakonpolis*, pl. XXIX; J. Capart, *l. c.*, p. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Cf. la masse d'armes sculptée, Quibeli, *Hierakonpolis*, pl. XXVI B. La même, ap. J. Capart, p. 241; la course du roi est sur la tablette du roi Den, ap. Petrie, *Royal Tombs*, I, pl. XI et XV. <sup>300</sup> A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 241.

de ces clans, comment le clan lui-même s'est formé et s'il s'est développé à la façon des clans totémiques dans les autres pays non civilisés, autant de problèmes qui restent à résoudre.

Le fait essentiel à retenir de ces investigations, c'est que le premier groupement social connu dans l'histoire rappelle l'organisation totémique des peuplades sauvages d'aujourd'hui. Si, chez ces sauvages, le totémisme apparaît comme un rudiment de vie sociale, est-il hasardeux d'inférer qu'en Égypte nous touchons—provisoirement—au point de départ de l'humanité historique, en marche vers la civilisation?

Ces premières annales de l'histoire ont une grandeur émouvante. La fraternité, le communisme, l'altruisme, auraient-ils donc été la religion des premiers âges? Ne nous laissons pas entraîner vers des spéculations trop flatteuses. Cette société primitive se révèle à nous sous des étendards de guerre, en des scènes de massacre. Pourtant, l'héritier du roi-totem est une sorte de dieu, la providence de son peuple, qu'il sauve en s'immolant: tant d'abnégation lui aurait fait décerner par Carlyle la palme de premier héros de l'histoire, si Carlyle avait connu ce lointain ancêtre!

Hâtons-nous d'ajouter que si la lignée pitoyable et sublime de tels héros a pu durer des millénaires dans certains pays comme l'Éthiopie, l'Égypte a produit une race d'hommes plus avisés. De bonne heure, nous l'avons vu, Pharaon n'a gardé du roi-dieu que les obligations agréables et les privilèges glorieux: il en a prudemment éludé les charges; surtout il a échappé à la fatalité du meurtre final. Politique retors, prêtre subtil, Pharaon n'a pas brisé avec la tradition; il a adopté, au lieu de les abattre, les drapeaux ennemis; il a préposé d'autres victimes au sacrifice qu'on exigeait de lui, et inventé une méthode de rajeunissement qui ne le forçait ni à se démettre ni à se tuer. Les Égyptiens réclamaient des dieux un roi qui fût toujours jeune et vigoureux: Pharaon a rempli ce vœu à tel point que la monarchie égyptienne a fleuri, forte et vivace, pendant quatre mille ans.

# LE «KA» DES ÉGYPTIENS EST-IL UN ANCIEN TOTEM?

Le mot *ka* définit une conception qui joue un rôle très important dans la vie religieuse des anciens Égyptiens. Les dieux, les rois, les simples humains, et même des choses (par exemple certains édifices) possèdent un *ka*: d'une façon très générale, il désigne le principe de vie animée ou inanimée. La traduction de ce mot est fort difficile, car elle suppose une interprétation.

Lepage-Renouf, dans une étude exhaustive 301, a mis en lumière les différents aspects du ka, tour à tour image, genius, dieu protecteur, double spirituel; mais il ne traduit point le mot. Maspero a proposé de rendre ka par double<sup>302</sup>, parce que le ka du roi est souvent représenté, à côté du Pharaon, comme « une sorte d'ombre claire, analogue à un reflet, à une projection vivante et colorée de la figure humaine, un double, qui reproduisait dans ses moindres détails l'image entière de l'objet ou de l'individu auquel il appartenait 303 ». Ce sens double a été longtemps admis sans discussion. Cependant, Lefébure préférait traduire génie<sup>304</sup>, parce que la racine \(\subset\) ka déterminée par le taureau ou le phallus, désigne le taureau; il semble par conséquent que si le ka exprime une forme d'âme, c'est au sens de *génie*, ce terme étant lui aussi apparenté aux idées de race γένος et de génération. Tout dernièrement, Steindorff<sup>305</sup> a contesté que le ka des rois soit une effigie, à la ressemblance du Pharaon, et que le ka des hommes ait jamais été représenté par les statues funéraires, idée préconisée par Maspero<sup>306</sup>; il a soutenu cette thèse: le ka est une image distincte du portrait du roi, et plutôt un « dieu protecteur », qui garde le roi pendant sa vie et dont on met la statue dans le tombeau royal, pour protéger le Pharaon dans l'autre monde. D'autre part,

On the Sens of an important Egyptian Word, ap. Transactions of Society of Biblical Archaeology, VI (1878) p. 491 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Études de mythologie et d'archéologie, I, p. 47 et suiv.

<sup>303</sup> *Histoire*, I, p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> *Sphinx*, I, p. 108.

Der Ka und die Grabstatuen, (Zeitschrift für aegyptische Sprache, XLVIII, p. 152 et suiv.). Maspero a défendu sa thèse dans une réponse: Le «Ka» des Égyptiens est-il un génie ou un double? parue dans Memnon, VI. 2-3, 1912.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Études de mythologie, I, p. 47.

F. von Bissing <sup>307</sup>, relevant les textes où la racine *ka* (au pluriel *kaou*) désigne les aliments, les offrandes, et en général tout ce qui sert à sustenter la vie, voit dans le *ka* une personnification « de ce qui dans l'homme dépend de la nourriture et de l'alimentation », un principe de vie et de force matérielle. Enfin, dès 1906, Loret a présenté une définition intéressante et nouvelle: « le *ka* d'un individu, c'est sa substance même, son nom impérissable, son totem <sup>308</sup>. » Mais Loret n'a pas justifié dans le détail son interprétation <sup>309</sup>, qui a passé inaperçue.

La diversité de ces traductions: «double, génie, dieu protecteur, principe de vie matérielle et intellectuelle, *totem*», prouve au moins ceci: c'est que l'idée de *ka* est complexe, plus qu'on ne l'avait soupçonné. Il convient donc de préciser les idées ou les faits qui se rattachent au *ka* égyptien.

Sur les monuments les plus anciens, les vases de l'époque protohistorique, le *ka* nous apparaît d'abord comme une enseigne de collectivité 310 du type de celles qui ont persisté dans l'Égypte historique, et servent d'emblème aux nomes égyptiens. Mais le signe ne s'est pas conservé dans cet emploi, bien que dans l'écriture on ait gardé l'habitude d'écrire le mot *ka* par le signe des bras sur le pavois.

Très fréquent au contraire, depuis l'époque archaïque et jusqu'à la fin de la civilisation égyptienne, est l'usage du *ka* comme nom. C'est une épithète qu'on accole aux noms des simples particuliers, spécialement à l'époque primitive: il apparaît sur certaines stèles de Negadah et d'Abydost, dédiées à tel ou tel individu « *ka* consacré » ka iahou<sup>311</sup>. Pris comme nom de particuliers, l'usage ne s'en vérifie guère qu'à la période primitive. Au contraire, le *ka* est par excellence, à toutes les époques, en relation avec le nom du roi. Il s'écrit alors par deux bras levés supportant un plan rectangulaire d'édifice; à l'intérieur du plan est un nom exprimant une qualité, « le batailleur », « le fort », le « vénérable », etc.,

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Versuch einer neuen Erkädrung des Ka'i (apud Sitzberg. Bayerischen Akad., 11 März 1011).

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> L'Égypte au temps du totémisme (Musée Guimet, Bibl, de vulgarisation, t. xix, p. 201).

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Cf. Revue Égyptologique, 1904, t. XI, p. 87:. J'espère pouvoir établir sous peu que ce mot ka désigne à l'origine le totem personnel royal, c'est-à-dire le Faucon. En attendant, et sans en faire la démonstration pour le moment, je me contenterai de dire que ce mot ka dérive d'une racine signifiant «engendrer». Le ka royal est donc «ce qui se perpétue par engendrement». — Depuis, Loret n'a pas, à ma connaissance, donné d'autre exposé que la phrase citée dans le texte, et publiée en 1906.

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> V. Loret. *Revue Égyptologique*, XI, p. 80, fig. 55 et 65.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Cf. les stèles d'Abydos, reproduites par de Morgan *Recherches sur les origines de l'Égypte*, II, p. 239, 240; Petrie, *Royal Tombs*, I, pl. XXXI-XXXII.

et au-dessus on dessine l'image du faucon. Comme le faucon est devenu par la suite le dieu Horus, on a pris l'habitude d'appeler ce nom de ka = le nom d'Horus  $^{312}$ . Il est bien connu que tout pharaon, à son couronnement, reçoit un nom d'Horus, c'est-à-dire un nom de ka. Or le nom, en Égypte comme dans les autres sociétés primitives, est une véritable définition de l'essence intime des êtres, la formule magique de sa nature secrète, que le mot écrit révèle aux yeux : c'est pourquoi, quand on connaît le nom d'un être ou d'une chose, on les tient en son pouvoir  $^{313}$ . Parfois on représente ce nom muni de bras, maniant des attributs  $^{314}$  (fig. 41), comme il arrive aussi pour le faucon : c'est montrer que le nom n'est pas seulement un symbole représentatif, mais un être vivant et agissant. Enfin pour les Égyptiens, les notions de ka et le nom royal se confondent si bien, qu'on trouve souvent le mot  $\Box$  déterminé par le cartouche  $\Box$ , qui ceint le nom royal  $^{315}$ .

Le *ka*, nom du roi, est donc la notation graphique de ce qu'il y a d'essentiel dans la personne du roi. Cependant, le *ka* conserve une figure distincte de la figure royale. A Louxor, Deir-el-Bahari, Dendérah, Erment, dans les tableaux qui représentent la naissance du Pharaon<sup>316</sup>, on voit naître, avec celui-ci, le *ka* du roi sous la forme d'un enfant pareil à l'enfant royal; quand le roi devient adulte, le *ka* grandit aussi; mais, tandis que le roi vieillit, le *ka* se fixe dans la forme adulte<sup>317</sup>, et, d'aspect toujours jeune, il ne semble pas subir les atteintes du temps<sup>318</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> G. Maspero, Sur les quatre noms officiels des rois d'Égypte (Études égyptiennes, II, p. 273 et suiv.) et *Histoire*, I, p. 258 et suiv.; cf. A. Moret, Du caractère religieux de la royauté pharaonique, p. 17 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> E. Lefébure, *Le nom dans l'ancienne Égypte* (ap. *Sphinx*, I, p. 106 et suiv.)

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 157, 222.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> V. Loret, *l. c.*, p. 201; cf. Brugsch, *Wörterbuch*, p. 1434.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 55, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> C'est l'aspect de la statue du *ka* du roi Hor Iouibrâ (De Morgan, *Dahchour*. I, pl. XXXIII).

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> C'est ce qu'a bien montré Steindorff, *l. c.*, p. 157-158.

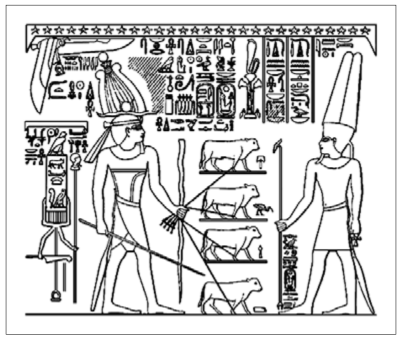


Figure 41 Aménophis III sacrifiant à Amon. Derrière le roi, le « *ka* royal vivant » sous forme de nom animé.

D'ailleurs, le ka diffère du type consacré de la personne royale: il porte la perruque divine, la barbe divine, et non la barbe carrée; il n'a pas l'Uræus au front <sup>319</sup>; sur sa tête, se dresse le  $\[ \]$ ; à la main, il tient une hampe, surmontée d'une tête de  $ka^{320}$ . Parfois, comme les dieux, le ka royal n'a pas besoin du corps humain: seul le signe hiéroglyphique, muni de bras qui portent les insignes, suffit à le représenter <sup>321</sup>. On reconnaît, à ces particularités, que la figure du ka royal est celle d'un dieu. Enfin, quand le ka accompagne le roi, il est toujours représenté derrière celui-ci, c'est-à-dire dans l'attitude de garde (sime sa) <sup>322</sup>. D'où il suit que le ka est là pour protéger le roi. Von Bissing et Spiegelberg ont montré qu'à l'époque gréco-romaine, ka est rendu, en démotique, par  $sha\ddot{i} = \psi\alpha$ ( $\zeta$   $\delta$ )  $\delta\alpha$ 00  $\delta\alpha$ 1  $\omega$ 00  $\delta\alpha$ 1 Le  $\omega$ 1  $\omega$ 2 royal est donc parfois un dieu protecteur—d'où la traduction Schutzgott proposée par Steindorff.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Mariette, *Abydos*, 1, pl. Cf. A. Moret, *l. c.*, 4). 223.

<sup>320</sup> Le *ka* du roi est généralement représenté par un dieu adulte, plus petit que le pharaon; il est cependant parfois de même taille que le roi. — Cf. notre fig. 42.
321 Cf. fig. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> A. Moret, *l. c.*, p. 157, 214, 222, 223.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Aeg. Zeitschrift, XLIX, p. 126. Von Bissing, l. c., p. 15.

Cette protection ne s'arrête pas a la mort; elle se continue dans l'autre vie. Car le ka ne meurt point. Quand le roi meurt, on dit « que son ka le rejoint » au ciel ou « qu'il s'en va avec son  $ka^{324}$  ». C'est une loi générale pour les dieux comme pour les hommes: «Tout ce qui passe, passe dans l'autre monde avec son ka; Horus passe avec son ka, Thot passe avec son ka, Sop passe avec son ka; toi (ô mort) passe donc avec ton ka  $^{325}$ . »

Dans les tombes de l'époque memphite, les formules nous apprennent que «mourir» c'est «passer à son  $ka^{326}$ ». C'est «s'en aller accompagné de ses kaou» dans l'autre monde  $^{327}$ . Si, pour tous les êtres vivants, mourir c'est «aller vivre avec son  $ka^{328}$ », naître, qu'est-ce donc sinon sortir d'un ka primordial? Concluons que le ka prend ici l'aspect d'un génie de la race, qui naît avec l'individu, grandit avec lui, puis, sans mourir, reçoit le défunt dans son sein  $^{329}$ .

Mais comment concilier ces notions avec le sens «nourriture, offrandes» qui appartient à ce même mot ka sous la forme plurielle kaou ? F. von Bissing, qui a récemment attiré l'attention sur ce sens spécial de la racine ka<sup>330</sup>, a cité avec raison certains tableaux des temples d'époque gréco-romaine, où l'on a représenté, non point une forme du ka royal, mais quatorze (parfois même vingt-huit, car il y a 14 ka femelles, à côté de 14 ka mâles). Chacune de ces figu-



Figure 42 Thoutmès et son ka visitent Amon, le « *ka* royal vivant » sous forme de dieu adulte.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Sper ka-f r f (Pyr. d'Ounas, 1. 483); seb hnâ ka-f (Canas, 1.5).

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Sethe, *Pyramidentexte*, I, p. 10, 450, 460; II, p. 29, 277, 445.

<sup>326</sup> Seb n ka-f (Sethe, Urkunden alten Reiches, p.34, 69, 71, 73. Aussi le mot ka est-il parfois déterminé par la momie ➡).

shest-f in kaou-f, Mariette, Mastabas, p. 413, 433; J. Capart, Une rue de tombeaux, pl. XI et p. 17, et Aeg. Zeitschrift, XLII, p. 144. Cf. l'expression pour « mourir » hep n ka-f (Mastabas, p. 160). Un texte spécifie que le mort est tiré, accueilli par la main tendue « de ses kaou et de ses pères » (Mastabas, p. 195). L'endroit du ciel où le défunt et les dieux « passent à leurs kaou » est à l'Orient, près du soleil levant, c'est-à-dire aux sources de la renaissance (Pyr. de Pépi I, 1. 184), et aussi vers le « champ des offrandes » c'est-à-dire aux sources de l'alimentation (Pyr. de Pépi I, L 373, Pépi II, 1. 629).

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Anh hnâ ka-f (Pyr. de Pépi I, 1. 169).

<sup>329</sup> Il en est de même pour le roi dans ses rapports avec le Faucon, dont il naît, qui grandit avec lui, et en qui il se résorbe après la mort.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Versuch einer neuen Erklürung des Ka'i.

Mais ces *kaou* des choses, ont-ils quelque rapport avec le *ka* du Pharaon, des hommes et des dieux? La réponse nous est donnée par les tableaux des temples. A Ombos 334, chacun de ces *kaou* à la fois physiques et métaphysiques, porte le nom du Pharaon régnant; les légendes spécifient que nous avons sous les yeux le *ka* de la force, le *ka* de la richesse, le *ka* des approvisionnements dans Ptolémée, et chacune de ces entités se confond avec le *ka* royal. On pourrait suspecter ces témoignages comme trop récents et soupçonner que ces concepts n'étaient pas ceux des premiers Égyptiens. Je crois, pour ma part, que la division du *ka* en quatorze figures symboliques est une subtilité de la spéculation théologique; mais cette spéculation remonte déjà à l'Ancien Empire. Von Bissing a démontré que dans les noms de *ka* adoptés par les rois de l'Ancien Empire, *Ouserka-f, Shepseska-f, Dadkarâ, Ouserkarâ*, on retrouve les mots: *ouser* , *shepes,* , *dad*, qui désignent les *kaou* du roi dans les tableaux cités plus haut 335. J'ajoute que les

Pour la discussion des noms de ces *kaou* royaux, je renvoie a von Bissing, p. 12-14. Aux textes cités, il convient d'ajouter les tableaux d'Ombos (De Morgan, *Ombos*, I, p. 187 et suiv.; A. Moret, *Du caractère religieux*, p. 225) et les commentaires de Piehl, *Insc. Hiéroglyphiques*, II, p. 86 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Texte publié par Breasted (*Aep. Zeitschrift*, XXXIX, p. 39 et suiv.) et de nouveau par Erman (*Sitzungsberichte der kön. Preussischen Akad.* 1911, XLIII. (Cf. G. Maspero, *Sur la toute-puissance de la parole*, ap. *Recueil de travaux*, XXIV, p. 168).

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Sur le sens de *mtn*, cf. Brugsch, *W. S.*, p. 652.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> De Morgan, *Ombos*, I, p. 187 et suiv.

Von Bissing, *l. c.*, p. 4. Ajoutons le nom *Ouad Kara*, qui vient de sortir des fouilles de Koplos, où la faculté Ouad se trouve en composition dans un nom royal (R. Weill, *Les décrets royaux*, p. 65).

textes des Pyramides nomment déjà les principes mauvais à côté des *kaou*, comme dieux asservis au défunt <sup>336</sup>. L'idée est donc très ancienne, qui associait le *ka* à la vie universelle sous des formes précises et différenciées par un nom. Quant à la confusion des idées relatives au *ka* et à la nourriture *kaou*, elle apparaît aussi dès le temps des Pyramides; quand les textes parlent des dieux et de leurs *kaou* L'I, il faut souvent comprendre «les dieux et leur nourriture <sup>337</sup> »; l'endroit du ciel qu'on appelle «champ du *ka* » est proche du «champ des offrandes <sup>338</sup> ». Ces parallélismes ne sauraient être fortuits; en fait, le *ka* symbolise aussi la force de vie qui réside dans la nourriture.

Je résume ces différents traits: le *ka* est une enseigne de tribu, un nom du roi ou des particuliers, un génie protecteur, la source de vie d'où sortent et où retournent le roi, les dieux, les hommes, les choses, les forces matérielles et intellectuelles; c'est enfin la nourriture qui entretient la vie universelle. Or, les sociétés primitives, aux premiers stades de leur évolution, croient à une force suprême, qui réunit tous ces attributs, et même d'autres encore. Cette puissance c'est le totem, à la fois signe de ralliement, marque distinctive, nom, substance, source de vie d'où l'on naît et à laquelle on revient par la mort, enfin nourriture des hommes. Si la définition du totem, que je présente ici d'après les théoriciens, est exacte, c'est donc l'hypothèse présentée par Loret sur le *ka*, qui serait la plus compréhensive.

Peut-on renouveler contre l'équation: ka=totem, la même objection qu'a soulevée une autre proposition de Loret: faucon=totem, et dire qu'il s'agit de zoolâtrie et non de totémisme <sup>339</sup>? Le ka n'étant point un animal, comment serait-il question ici de zoolâtrie? Mais, dira-t-on, les monuments ne représentent, presque uniquement, que le ka du Pharaon <sup>340</sup>; c'est le ka du roi seul qui apparaît

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> *Pyr. d'Ounas* I. 502-503, *Téti*, I. 320. (Sethe, I, p. 207). «Les *Kaou* de Téti sont derrière lui; les *hm-stou* de Téti sont sous ses pieds ». Les principes femelles, à l'origine malfaisants, semblent plus tard se confondre avec les *Kaou* (Brugsch, *W. S.*, p. 997). Ils seraient ainsi réellement «pacifiés ».

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Par exemple, *Pepi I*, I. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> *Téti*, I, 91, cf. *Pépi I*, I. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Cf. A. Van Gennep, *Totémisme et méthode comparative (Revue de l'Histoire des Religions*, 1908, t. LVIII, p. 45 et suiv.).

C'est la thèse défendue par Steindorff, *l. c.*, contre l'hypothèse de Maspero que le *ka*, pour vivre, devait animer les corps fictifs, mais ressemblants, sculptés dans les tombes, bas-reliefs ou statues. On doit se demander en effet, si ces représentations sont celles du *ka* ou des défunts. Les seules statues de *ka* certaines sont celles que le roi Hor Iouirâ avait dédiées « au *ka* vivant

sculpté dans les temples ou érigé en statue; lui seul symbolise les forces matérielles ou intellectuelles. S'il est vrai que les particuliers, et même les choses <sup>341</sup>, possèdent un *ka*, du moins ce *ka* n'est-il pas, comme il devrait l'être, l'égal du *ka* royal. Cependant, le totémisme est un régime égalitaire où tous les membres jouissent pareillement de la protection du totem.

A cette objection, je répondrai que même dans les sociétés totémiques, il arrive que le chef du clan s'arroge, sur le totem, un droit plus grand que les autres *clansmen*. J'ajoute que je ne crois point démontrable l'existence du totémisme intégral <sup>342</sup> en Égypte, avec les documents actuels; car c'est une Égypte déjà transformée que nous font connaître les monuments archaïques. Toutefois, cette question mérite d'être posée: l'idée du *ka*, complexe comme je l'ai montrée, correspond-elle à une notion qui a pu être, aux temps antérieurs, celle du totem, et qui a évolué?

L'histoire d'Égypte nous apprend que le but opiniâtrement visé par les Pharaons, a été de détourner sur eux la foi qui s'attachait aux êtres surnaturels, et d'incorporer en leur personne divine le plus possible de la religion. Ainsi, à côté du *ka*, il existe probablement une autre forme de totem, qui serait celle du faucon. Dans les temps primitifs, nous soupçonnons l'existence d'un clan des Faucons, ayant comme emblème, nom, père et protecteur, un Faucon. Mais, à l'époque historique, seul le chef est resté un Faucon, qui participe à la chair, à l'essence, au nom de l'oiseau ancestral; ce faucon, c'est le roi. Le patrimoine de tous est devenu l'apanage exclusif du Pharaon.

Une évolution parallèle s'est-elle produite pour l'idée du *ka*? Ce qui tendrait à le faire admettre, c'est que *ka* et faucon se confondent en la personne du roi; nous avons vu plus haut que le nom de *ka*, c'est le nom royal précédé du faucon, le nom d'Horus. De même que Pharaon est resté le Faucon unique, de même a-t-il pu garder pour lui seul certains privilèges relatifs au *ka*<sup>343</sup>. *Pharaon permet* 

qui réside dans la double salle d'adoration»

<sup>(</sup>De Morgan, *Dahehour*, 1894, p. 93); une autre statuette de *ka* du même roi, mais moins bien conservée, est citée par de Morgan, p. 95.

Par exemple certains édifices; cf. Steindorff, *l. c*<sub>2</sub>, p. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> D'ailleurs bien difficile à définir, si l'on en croit les conclusions actuelles de Frazer et van Gennep.

Je ne partage point l'idée émise par Steindorff (*l. c.*, p. 159) que le roi a eu le premier un *ka* et qu'il a étendu ce privilège à ses sujets. Les monuments indiquent au contraire, me semble-til, qu'à l'origine les particuliers, comme le roi, vénéraient leur *ka* (*stèles archaïques*, cf. p. 203 et stèle d'Hessi au Caire. *Musée égyptien* pl. XXII); mais le roi s'en réserva, par politique, la pro-

à ses sujets de croire qu'ils demeuraient en rapport avec le ka protecteur et source de vie; mais il prétend devenir l'intermédiaire obligatoire entre les hommes et le ka, ce qu'indique la formule funéraire: «Le roi donne l'offrande à Osiris, pour que celui-ci donne l'offrande au ka d'un tel 344». Ce rôle d'intermédiaire est bien défini encore par les formules du couronnement: quand le roi monte sur le trône, on proclame qu'il est à la tête de tous les kaou vivants. Ce n'est point assez. De même que Pharaon est devenu le Faucon incarné, de même le ka, âme diffuse du clan primitif, s'est sublimé dans le ka du surhomme qu'est Pharaon. J'ai cité (plus haut) ce qu'un noble de la XII dynastie enseignait à ses enfants: «Le roi c'est le dieu Sa (la science) qui est dans les esprits; ses yeux explorent toutes les consciences; c'est  $R\hat{a}$ ; il est visible par ses rayons; il éclaire les deux terres plus que le disque solaire; il fait germer la terre plus que le Nil en crue, quand il emplit les deux terres de force et de vie... Il donne les faveurs à ceux qui le servent; il nourrit celui qui fraye son chemin. Le roi, c'est le ka (10) 345; sa bouche (crée) la surabondance; tout ce qui existe est sa création.»

La prépondérance du *ka* royal sur les autres *ka* s'expliquerait donc par les progrès de la monarchie. L'idée du *ka* personnel à chaque homme n'en persista pas moins dans la société égyptienne, comme l'écho affaibli d'une conception très ancienne; celle d'une force vitale, commune aux êtres et aux choses, qui fournissait à tous existence et nourriture, et que parfois l'on personnifiait en l'appelant « *ka*, père des pères des dieux <sup>346</sup> » pour exprimer que c'était le *substratum* de tout ce qui existe.

Voilà ce qu'était le *ka*. Pour le nom, je ne proposerai pas de traduction <sup>347</sup>; mieux vaut se servir du mot égyptien, après l'avoir expliqué. Mais cette expli-

priété, pour lui seul, pendant la période prémemphite; à partir de la  $V^e$  dynastie environ, le roi a dû, ou a voulu restituer à ses sujets la prérogative du ka, comme il les a autorisés graduellement à pratiquer les rites osiriens.

<sup>344</sup> M. Sottas me suggère que peut-être faut-il interpréter « chef des *kaou* de tous les vivants ».

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Stèle de *Sehetepibrâ* (Caire, 20588, face 2, 1. 15).

Figure et légende de la basse époque, reproduite par Wilkinson (*Manners and Customs*, III, p. 21, fig. 501) sans indication de source. Ici le *ka* est figuré par un homme à tête de grenouille, ce qui peut s'expliquer parce que la grenouille était un symbole des transformations des espèces vivantes, et d'immortalité (cf. Spiegelberg, ap. *Sphinx*, VII, p. 225).

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> S'il fallait trouver un sens littéral à **L**, il faudrait prendre en considération qu'aux textes des Pyramides, les deux bras levés servent de déterminatifs à des mots tels que àhââ (éd. Sethe, II, p. 303, 435, 476, 515) et hch (II, p. 521) qui expriment des idées de lever, élever. Le ka serait-il l'être qu'on invoque en levant les bras vers lui? Erman, tirant parti d'un texte du temple de Séti I (Abydos I, appendice, tableau 16), montre que le Démiurge Toum anime les dieux ses fils « en plaçant ses deux bras derrière eux, pour que son ka soit en eux ». Les deux bras **L** évoqueraient alors le geste magique qui confère le ka ou la vie (Religion, éd. française, p. 123).

cation ne pourrait se condenser dans l'un quelconque des termes jusqu'ici proposés: double, génie de la race, dieu protecteur, nom, nourriture. Le *ka* est tout cela, et n'est point chacune de ces qualités isolément. Il m'a semblé que dans le trésor des idées primitives, c'est celle de totem qui correspondrait le mieux au *ka*: le totem comprend tous les traits du *ka* et d'autres encore, qui ont disparu, parce que la société égyptienne, si haut que nous puissions remonter, nous apparaît comme une société évoluée.

Ma tâche consistait à rassembler les matériaux égyptiens, et à poser la question. C'est aux ethnographes qu'il appartiendra de décider si le ka, aux aspects si variés, n'a pas à ses origines un caractère totémique.

#### ROIS DE CARNAVAL

La fin de l'année et la naissance de l'an nouveau sont aujourd'hui encore l'occasion d'une joie et d'une agitation générales, et de manifestations officielles. Ces fêtes populaires ont existé de tout temps. Chez nous, elles s'échelonnent sur une période qui va de Noël à Pâques, de la fin décembre au commencement d'avril (fêtes de saint Étienne, saint Jean, saints Innocents, saint Sylvestre, Jour de l'an, des Rois, Carnaval, Mardi gras, Mi-Carême, Pâques). Elles correspondent en bloc aux Saturnales, Calendes de janvier, Lupercales, Liberalia, des Latins. En remontant plus haut que l'antiquité romaine, nous retrouvons chez tous les peuples des traditions de ce genre, ou les souvenirs historiques qu'elles ont laissés; les peuplades sauvages de nos jours se rattachent à l'humanité civilisée par des coutumes semblables. Plusieurs sociologues tels que Mannhardt, Frazer, Durkheim, Hubert, Mauss, Van Gennep, ont étudié avec prédilection ces périodes de crise de l'âme populaire; ils ont établi que ces coutumes, devenues incompréhensibles chez les civilisés, présentaient, au contraire, un sens réfléchi et une suite chez les non-civilisés qui les célèbrent régulièrement, lors des grandes vicissitudes naturelles, et au temps des semailles et des moissons. Cherchons donc chez eux et dans les civilisations anciennes, en prenant pour guide les admirables travaux de Frazer 348, l'explication de ces mouvements qui, dans notre corps social, ne sont plus que des actes réflexes: fêtes Sacæa de Babylone, Kronia d'Athènes, Saturnales de Rome, Mascarades du moyen âge, fêtes des Fous et de l'Âne, cortèges de Carême et de Carnaval.

Le Carnaval moderne se distingue par des processions et défilés burlesques: promenade de l'Ours en Moravie et en Bohême, de la Tarasque à Tarascon, du Char naval (*carrus navalis*) en Allemagne, du roi René à Aix, du bonhomme Carnaval à Nice, etc.... D'ordinaire on y exhibe des mannequins de taille colossale que l'on conserve parfois d'une année à l'autre, comme des fétiches; citons les géants Jan et Mieke à Bruxelles, Druon et Antigon à Anvers, Gilles à Mons, Gog et Magog à Londres, les Zigantiak dans le pays basque, la Reina Caresma à

J. Frazer, Le Rameau d'or, trad. (r. par Stiébel et Toutain, 3 vol. (Schleicher edit.).

Madrid. Le plus souvent ces mannequins sont périssables. Presque chaque ville a son «Vieux» ou sa «Vieille<sup>349</sup>» de Mi-Carême, ou de Carnaval, qu'on dépèce, brûle ou jette à l'eau, pour marquer la fin des réjouissances. Même s'ils s'appellent Rois, ils subissent ce même sort. On produit ces souverains de carnaval dans des cérémonies bouffonnes, où ils sont coiffés de couronnes, enguirlandés de feuillages, munis de sceptres de roseaux et affublés d'oripeaux; dans beaucoup de villes, on les fait passer en jugement au cours de cérémonies burlesques, qui se développent parfois en véritables drames, et mettent en action la mort du grotesque héros: «En Provence, on voyait un homme vêtu en femme, suivi par des gamins, chercher Carnaval dans toute la ville; il prenait des allures de veuve éplorée, et, au cours de ses burlesques investigations, il racontait comment Carnaval, à cause de ses débauches, avait mal tourné et s'était pendu. Dans beaucoup de villes, on représentait un jugement de Carnaval : le noble Magrimas (Carême) intentait un procès au prince Grossois (Mardi-gras), roi des ivrognes et des gourmands, devant la cour des risaflorets. Hareng-saur assisté de l'avocat Pain-sec, soutenait que le jeûne devait commencer de suite... Finalement, Mardi-gras était condamné à mort et exécuté au milieu de mille extravagances 350... » Un peu partout, c'est le même enterrement du Carnaval<sup>351</sup>.

De même ordre que la royauté de Carnaval, est encore « la royauté du jour des Rois », bien que la fête chrétienne de l'Épiphanie en ait fait avancer la date. Ce jour-là, on « tire (au sort) les rois » en se partageant les morceaux d'une galette, dans laquelle une fève, ou une petite poupée, cachée à l'avance, désignera celui dont le sort veut comme roi. Pendant la durée d'une soirée, ce roi donnera des ordres bouffons, choisira une reine; chacun imitera ses moindres gestes avec un respect simulé et une obéissance feinte.

L'origine, sinon l'explication de cette singulière royauté, apparaît dans la tradition gréco-romaine des fêtes de Kronos-Saturne, appelées « Kronia » à Athènes et « Saturnales » à Rome. Vers la fin de décembre, les esclaves réunis dans un banquet, « tiraient au sort » qui serait le « roi du festin ». Celui-ci commandait, quelques jours durant, à tous, maîtres et serviteurs ; il faisait chanter ou danser ses sujets, leur prescrivait de se masquer ou de se dévêtir, les barbouillait de suie ou de farine, ou les jetait dans l'eau glacée. Mais, à côté de ces pratiques burlesques, voici qu'apparaissent, par endroits, de sauvages coutumes : jadis les

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Frazer, *Le Rameau d'or*, II, p. 217, 227 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> E. Doutté, *Magie et Religion dans l'Afrique du Nord*, 1900. On trouvera dans ce livre de précieux renseignements sur le carnaval marocain.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Le Rameau d'or, II, p. 96 et suiv.; 111, p. 94 et suiv.

Saturnales s'accompagnaient de sacrifices humains, et, même en 303 de notre ère, des soldats romains campés dans la vallée du Danube n'en avaient pas perdu l'habitude. Avant les Saturnales, ils désignaient un roi pendant un mois, celui-ci usait comme il l'entendait de sa souveraineté; puis on le sacrifiait. Il arriva qu'un chrétien nommé Dasius fut choisi pour cette païenne royauté; il refusa, mais il ne gagna rien à ce refus; sa désobéissance lui valut d'avoir la tête tranchée 352.

Après une étude minutieuse des traditions de l'antiquité et des sociétés sauvages, M. Frazer a formulé la théorie suivante, dont nous avons vérifié déjà l'application dans l'Égypte primitive, et qui, après bien des détours, nous ramènera aux rois de Carnaval:

Chez les peuples primitifs, c'est une croyance absolue que leur sécurité et celle du monde entier dépendent de la volonté ou même de la santé de leur roi. Celui-ci, en sa qualité de dieu incarné et de sorcier, a tout pouvoir sur la nature; aussi est-il responsable des phénomènes atmosphériques et de la régularité des récoltes. Tant que le roi est jeune et vigoureux, le peuple a confiance en lui; mais « rien n'empêchera l'homme-dieu de vieillir et de mourir. Le danger est terrible, car si le cours de la nature dépend de la vie de l'homme-dieu, quelles catastrophes ne se produiront pas, lorsqu'il s'affaiblira peu à peu, puis lorsqu'il mourra? Il n'y a qu'un moyen de détourner le péril. C'est de tuer l'homme-dieu aussitôt qu'apparaissent les premiers symptômes de son affaiblissement et de transférer son âme dans un corps plus solide, par exemple dans le corps d'un successeur vigoureux 353. »

Les historiens grecs rapportent que telle était la destinée des rois de Méroé (Nubie). A un certain moment, les prêtres leur envoyaient l'ordre de se tuer; coutume qui resta en usage jusqu'au III<sup>e</sup> siècle av. J.-C. Parfois le peuple n'attendait pas la maladie ou la vieillesse du roi; il fixait, par avance, la durée maxima du règne. Au Malabar, jusqu'au xvI<sup>e</sup> siècle, le roi devait se couper lui-même la gorge au bout de douze ans <sup>354</sup>.

Cependant, à Méroé, Ergamène s'affranchit de la coutume et massacra les prêtres. Les rois de Calicut obtinrent le droit de se défendre contre les assassins officiels qui les attaquaient au bout de douze ans. Ailleurs, on admit des atténuations progressives: le sultan de Java délégua aux membres d'une certaine famille l'honneur de se tuer à sa place; en échange il accordait aux volontaires de la mort

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> Parmentier et Cumont, Le roi des Saturnales, ap. Revue de Philologie, 1897, p. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Frazer, Le Rameau d'or, II, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Voir l'exemple des rois de Shilluk, cité plus haut.

de grandes richesses pendant la vie et des funérailles exceptionnelles. C'était le plus souvent dans la famille royale que le roi devait se chercher un substitut; chez les peuples sémitiques, les sacrifices si fréquents des fils aînés se justifient par des raisons de cette nature 355.

Puis les rites s'adoucirent encore. Pour épargner des innocents, on choisit la victime parmi les condamnés à mort. Mais il était nécessaire que le remplaçant du roi jouât vraiment le rôle de roi, au moins pendant quelques jours. De là des fêtes, comme celles des «Sacæa», que Bérose a vues à Babylone: le 16 du mois Loüs, un condamné à mort recevait les ornements royaux et jouissait de toutes les prérogatives du trône, y compris l'usage du harem royal... Mais au bout de cinq jours, on lui arrachait ses habits royaux, et, après l'avoir fouetté, on l'envoyait à la potence ou à la croix 356.

Ailleurs, les cérémonies lugubres se sont encore plus humanisées; dans l'Égypte antique, la fête *Sed* nous a semblé rappeler le meurtre rituel du roi, mais devenu symbolique et inoffensif par la substitution de victimes. Au Cambodge, de nos jours, le «roi de février» coiffé d'un bonnet blanc et armé d'un sceptre de bois, remplace pendant trois jours le souverain. Au Siam, c'est à la fin d'avril que le roi temporaire jouit, pendant trois jours, de tout ce qui lui plaît au palais. Plus de sacrifices, mais on respecte la coutume en simulant l'exécution. Voici ce qui se passait, il n'y a pas longtemps, en Égypte, après la moisson: pendant trois jours le gouvernement est suspendu et chaque ville choisit son propre chef. Ce chef porte une sorte de bonnet de fou et une longue barbe d'étoupe; il s'enveloppe d'un manteau bizarre. Une baguette à la main, escorté de scribes, de bourreaux, il se rend au palais du gouverneur, qui se laisse déposer par lui. Au bout de trois jours, le pseudo-roi est condamné à mort; l'enveloppe dans laquelle il se drape est brûlée, tandis que lui se retire à quatre pattes 357.

Nous arrivons ainsi à des rites qui ont perdu presque tout leur caractère tragique. C'est tout au plus si l'on a gardé le souvenir que le remplacement du roi régnant par un roi intérimaire symbolise un changement de règne et un renouvellement de la force vitale du souverain; seul reste perceptible pour le grand public le côté plaisant de cette substitution, la royauté éphémère d'un parvenu qui,

Peut-être pour l'Égypte pharaonique, un écho de cette tradition nous est-il parvenu dans un passage de la pyramide d'*Ounas* (I. 508) on l'on rappelle «ce jour où l'on sacrifie l'aîné». (Cf. *Pyr. de Téti*, I. 322).

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Sur l'antiquité de cette fête à Babylone, et ses origines historiques, cf. Frazer, *l. c.*, II, p. 34, 400 et suiv.

Frazer, Le Rameau d'or, II, p. 39.

pendant trois jours, fait ripaille sur le trône, tel notre roi Carnaval. C'en est assez pour faire comprendre que celui-ci est l'héritier burlesque du roi intérimaire qu'on sacrifiait jadis pour sauver la vie du souverain régnant.

Mais la physionomie des fêtes du Mardi gras est complexe, et, à côté de ce trait essentiel de victime substituée, il y en a d'autres, empruntés à diverses coutumes des populations agricoles, civilisées ou non civilisées.

Vers le temps des moissons, dans plusieurs pays d'Europe, la tradition existe encore de mettre à mort, par le feu, l'eau, ou à coups de faucille, un mannequin en paille. Celui-ci représente l'Esprit du Blé ou de la Végétation; «il vit dans les récoltes, et, quand on les fauche, on s'imagine qu'il se réfugie dans la dernière gerbe. Parfois on fabrique avec les épis de cette gerbe le mannequin qui est censé incarner l'esprit; que ce soit la gerbe ou le mannequin, on désigne l'une et l'autre par les mêmes noms: le Vieux, la Vieille, la Mère (du Blé), la Grand'Mère, la Reine, le Mort, etc. On conduit au village le Simulacre; on le reçoit triomphalement comme un roi, puis on le flagelle et on l'exécute. Reste à le ressusciter, pour qu'il assure la fécondation des semailles prochaines. En Bohême, on revêt le mannequin d'une chemise blanche; après l'exécution, on prend cette chemise, où s'est réfugiée l'âme et la force du «Vieux», et on en habille un jeune arbre qu'on ramène au village, en chantant: « Nous avons expulsé la mort du village, nous y ramenons le nouvel été. Sois le bienvenu, cher été, petit blé vert!» Ainsi, le nouveau blé est censé recueillir la force du vieux blé, comme dans les rites royaux, le nouveau roi hérite de la force vitale qui va échapper au souverain décrépit. Ces traits caractéristiques des coutumes agraires, on les retrouve sans peine dans le Carnaval actuel: d'elles nous viennent ces mannequins bourrés de paille, qu'on vénère et qu'on bafoue, et qu'on brûle ensuite en grand apparat 358.

Mais voici d'autres traits. Souvent, dans le mannequin rituel, on introduisait un être vivant, comme pour donner plus de force à la fiction ou à la réalisation dramatique du Mystère des moissons. Dans ce cas, l'être vivant était mis à mort et mangé. Au Mexique, on réalisait de cette façon le meurtre du dieu de la Végétation: pendant un an, un captif jouait le rôle de la divinité, et, comme le roi intérimaire des Saturnales, se passait toutes ses fantaisies; puis il était tué et mangé en sacrifice solennel; de sa peau écorchée on revêtait un homme vivant, qui, l'année suivante, représentait aussi le dieu 359... Mais, le plus souvent, ce

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> Le Rameau d'or, III, p. 94 et suiv.; 104 et suiv.

<sup>359</sup> Le Rameau d'or, II, p.71.

rite a évolué. Au lieu d'un homme, on a pris un coq, un bouc, un bœuf; on introduisait ces animaux vivants dans le mannequin de blé, et ils animaient le Simulacre. Aujourd'hui encore, en Bohême, dans certains cas, le coq devient le roi Carnaval; on lui met des vêtements grotesques, capuchon rouge, culottes, veste grise; on le fait passer en jugement, puis les assistants le sacrifient, non sans lui avoir demandé pardon. Chez nous, c'est le bœuf gras qui personnifie l'Esprit du blé; le cortège où il figure et sa mise à mort n'ont plus de caractère rituel, mais on a gardé, dans les campagnes, quelques souvenirs des coutumes anciennes. «A Pouilly, près de Dijon, au moment de faucher la dernière gerbe, on promenait trois fois autour du champ un bœuf orné de fleurs, de rubans et d'épis; puis un homme, déguisé en diable, coupait la gerbe et mettait le bœuf à mort. Une partie des chairs était mangée dans un souper donné à l'occasion de la moisson; le reste, salé, et gardé jusqu'au jour des semailles 360. »

Au lieu d'animaux vivants, on se contente parfois de leur image en pâte. Avec la farine tirée de la dernière gerbe, on pétrit un gâteau en forme de silhouette humaine ou animale. Sous cette forme, ce blé passe pour représenter le corps de l'Esprit du blé. Dans le Wermland (Suède) la fermière fait, avec le grain de la dernière gerbe, un pain qui a les contours d'une petite fille 361; il est partagé entre tous les gens de la ferme et mangé par eux. Il en est de même en Écosse, où l'Esprit du blé est représenté par la dernière gerbe façonnée en forme de femme et appelée « la Vierge ». Ailleurs, comme au Japon, ce sont des femmes qui, ceintes d'épis jaunissants, semblent de vivantes gerbes (cf. pl VIII). De même, en France, à La Palisse, on suspend un bonhomme en pâte à la plus haute branche du sapin qui orne la dernière charrette de blé. Le sapin et le bonhomme sont portés chez le maire, qui les garde jusqu'à ce que les vendanges soient faites. Alors, la fin de toutes les récoltes est célébrée par une fête dans laquelle le maire rompt le bonhomme de pâte en plusieurs morceaux qu'il distribue aux paysans et que ceux-ci mangent 362. Il paraît que, dans le comté d'York, c'est le pasteur qui coupe le premier blé 363; avec ce blé, on fabrique le pain de la communion. Là, par la survivance d'un vieux rite, paganisme et christianisme se confondent

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Goblet d'Alviella, Les Rites de la moisson (Revue de l'Histoire des Religions, 1898, II, p. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> De même, nos galettes des rois contiennent une poupée.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Frazer, Le Rameau d'or, II, p. 275 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> J'ai vu en Bretagne, à La Clarté, près Perros-Guirec, le curé mettre le feu à une meule de gerbes nouvelles (la veille du 15 août); on peut reconnaître ici encore l'antique mannequin représentant l'Esprit du blé. Cet épisode a été joliment décrit dans le roman de G. Sansrefus, *Fleur d'ajonc*.

un moment. On fait de religieuses agapes, en Indochine, avec le riz nouveau; sur le Niger, avec les nouvelles ignames; de même, les peuples bergers et chasseurs, qui vivent du gibier et de l'élevage, mangent solennellement les animaux sauvages ou domestiques, en qui s'incarnent pour eux les forces divines et nourricières de la nature.

Donc, sauvages et civilisés mangent rituellement, au temps des semailles ou des moissons, l'homme, l'animal, les gâteaux, qui figurent pour eux le Vieux dieu de l'an qui finit. Ils croient s'incorporer ainsi la force créatrice de la divinité; d'ailleurs, ils sèment dans les champs soit des fragments de chair ou de gâteaux, soit la cendre provenant du mannequin brûlé, pour féconder la terre. C'est en souvenir de ces coutumes que nos contemporains cachent une fève ou une poupée dans le gâteau des Rois 364 et font bombance au temps du Carnaval; partout on tue le bœuf gras, l'oie, ou le porc; on prépare des mets spéciaux, des gâteaux, des crêpes, beignets, bonshommes en pain d'épices, qui gardent parfois l'aspect des antiques victimes animales ou humaines. Mais rappelons-nous que jadis le repas, dont nous avons fait le festin des jours gras, n'était pas une fin en lui-même; ce n'était qu'un moyen, pour le fidèle, de communier avec la chair et le sang du dieu, en mangeant le pain et en buvant le vin.

Les cultes agraires des anciens peuples nous fournissent aussi l'explication des mascarades et des cortèges burlesques, en usage aux jours gras. Avec le moment des semailles ou des moissons coïncide un rite d'une grande importance pour les peuples primitifs, celui de l'expulsion générale des démons: ceux d'abord qui défendent les champs et qu'il faut mettre à mort pour pouvoir moissonner; ceux aussi qui infestent les maisons et dont la ruse malveillante amène les maladies et tous les maux. Il s'agit d'une purification générale, d'une liquidation complète des malheurs ou des crimes, occasionnés par les méchants esprits. Ces exorcismes, d'abord particuliers à chaque individu, et même à chaque cas de « possession » ou de maléfice, puis appliqués à toute la collectivité, furent concentrés enfin dans une cérémonie annuelle qui marquait le terme d'une période et le début d'une nouvelle ère.

Ces fêtes sont caractérisées par une exaltation spéciale qui s'empare de toute la population. Une partie des hommes et des femmes s'affublent de déguisements grotesques ou effrayants, se couvrent le corps de peaux, la figure de masques, se barbouillent de suie, s'enduisent de poix, ou se roulent dans les plumes; en

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> Le Rameau d'or, II, p. 39.

cet appareil, ils courent de maison en maison, non sans faire un effroyable vacarme. C'est qu'ils donnent la chasse aux démons invisibles, et qu'ils les poursuivent à coups de lances, de flèches, ou de fusils, en criant: «Allez-vous-en, démons!»—jusqu'à ce qu'ils croient les avoir repoussés bien loin des habitations <sup>365</sup>. Ces coutumes se retrouvent partout, dans l'antiquité, comme de nos jours dans les deux mondes. Les Grecs chassaient les mauvais esprits le jour des Anthestéries; les Romains, pendant trois jours du mois de mai, et, il n'y a point longtemps, on expulsait encore de même façon les sorcières et les démons d'Auvergne, de Bohème et de Thuringe, la nuit du 1<sup>er</sup> mai.

Les Momons du moyen âge qui faisaient irruption dans les maisons, et ces bandes masquées qui, aujourd'hui encore, dans nos campagnes, parcourent les rues en jouant sur des instruments criards, et forcent l'entrée des portes, ont perpétué sans le savoir l'antique charivari, les clameurs de tout un peuple acharné à la poursuite des démons, des génies malfaisants qui détruisaient les récoltes et la santé de l'homme.

L'expulsion des démons, des maladies, des péchés, et même l'expulsion de la Mort, la hideuse qui rôde sous mille formes autour des vivants, s'opère grâce à divers procédés: par exemple, on les embarque (leurs représentants, ou leurs symboles-mannequins) dans des véhicules, chars ou navires, qu'on envoie au loin ou qu'on lance à la mer, pour que les maux se perdent avec eux <sup>366</sup>. L'épisode de la fête <sup>367</sup> du Vaisseau d'Isis, décrit par Apulée <sup>368</sup>, où un cortège mi-religieux,

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> Le Rameau d'or, II, p. 335 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> *Le Rameau d'or*, II, p. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Célébrée à Chenchrées, le 5 mars. Apulée (*Métamorphoses*, XI) décrit le cortège burlesque, analogue, semble-t-il, à ceux qui, d'après Frazer, sont encore en usage chez beaucoup de peuples: «On vit tout d'abord une troupe de personnes qui s'étaient travesties par suite de vœux... L'un, ceint d'un baudrier, représentait un soldat; l'autre, avec sa chlamyde retroussée, son coutelas et ses épieux, figurait un chasseur. Celui-ci avait des brodequins dorés, une robe de soie et des atours précieux; à ses cheveux attachés sur le haut de sa tête, à sa démarche traînante, on aurait dit une femme. Celui-là, chaussé de bottines, armé d'un bouclier, d'un casque et d'une épée, semblait sortir d'une école de gladiateurs. Un autre, précédé de faisceaux et vêtu de pourpre, jouait le magistrat. Un autre avait le manteau, le bâton et la barbe de bouc d'un philosophe. Ici, c'était un oiseleur avec ses gluaux; là un pêcheur avec sa ligne et ses hameçons. Je vis aussi une ourse apprivoisée qu'on portait dans une chaise, en costume de matrone; un singe coiffé d'un bonnet d'étoffe, couvert d'une robe phrygienne couleur de safran et tenant une coupe d'or, représentait le berger Ganymède. Enfin venait un âne sur le dos duquel on avait collé des plumes et qu'accompagnait un vieillard tout cassé c'étaient Pégase et Bellérophon que parodiait ce couple risible. Au milieu de ces mascarades qui couraient de côté et d'autre pour le plus grand amusement du peuple, s'avançait, dans un ordre solennel, la procession proprement dite de la déesse...» (Cf. Lafaye, Histoire du culte des divinités d'Alexandrie, p. 121). <sup>368</sup> Voir *Mystères d'Isis* dans *Rois et Dieux d'Égypte*, p. 185.

mi-burlesque conduit à la mer un frêle esquif chargé d'offrandes, me semble être un rappel de l'expulsion des démons. Ou bien encore, les maux sont figurés en bloc sous les traits d'un être vivant, homme ou bête, que nous appelons le Bouc émissaire. Un Bouc émissaire bien réel est celui des Hébreux; chaque année, lors de la fête de l'expiation, le grand prêtre d'Israël le chargeait des crimes de tout son peuple et le chassait dans le désert <sup>369</sup>. Ailleurs, c'est le rôle d'un coq, d'un ours, à qui l'on donne la chasse en temps de Carême. En Grèce, à Rome, et chez maints sauvages, un homme déguisé, vêtu d'une peau de bête, était expulsé, parfois sacrifié. La tradition du Bouc émissaire et celle du roi-victime se combinent, au Tibet, dans un personnage appelé le Jalno <sup>370</sup>. Le grand lama étant déposé pour un temps, le Jalno joue le rôle de roi intérimaire; il se promène dans les rues de Lhassa, la figure peinte mi-partie en blanc, mi-partie en noir; il s'affuble d'une peau de bête, et, avec une queue de buffle, il s'en va frottant un chacun pour balayer ainsi tous les maux et les péchés du peuple; puis, il est honteusement chassé de la ville, parfois tué.

Enfin, l'expulsion des démons a laissé chez nous des souvenirs durables, soit dans nos cavalcades de Carnaval, avec leurs chars et navires montés d'équipages diaboliques et trépidants, soit dans l'enterrement même de Carnaval, soit dans le cortège de notre Carême-prenant, ou celui de la Reina Caresma à Madrid. Ici s'associent les thèmes de l'expulsion des démons et de la mort du Vieux dieu de la végétation. Au jour du Mardi gras, notre roi Carnaval est un joyeux et bedonnant compère promené sur un âne; le lendemain, on le sacrifie, c'est-àdire qu'on le met en terre, qu'on le brûle, qu'on le pend parmi des cérémonies bouffonnes, des complaintes funèbres et des chants de joie. Il a pour successeur le Prince Carême, ou Carême-prenant, qu'on promène de dimanche en dimanche, de plus en plus amaigri et défait, et qui, par suite des jeunes forcés, finit par expirer le samedi saint, à midi. On lui passe la corde au cou, ou on le brûle. A Madrid, la Reina Caresma est une vieille femme munie de sept jambes, dont chacune lui est enlevée au cours des sept semaines du Carême, jusqu'à sa mise en pièces complète, le jour de Pâques 371. C'est toujours, quels que soient sa figure et son nom, l'Esprit du blé mourant qu'on pleure et qu'on enterre dans le deuil, avant de le faire ressusciter dans la joie; c'est encore le Bouc émissaire qu'on pourchasse et qu'on dépèce afin de supprimer tous les maux.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Le Rameau d'or, II, p. 350 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> *Id.*, II, p. 366 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Le Rameau d'or, III, p. 113.

Dans l'ordre religieux, ces coutumes sont restées singulièrement vivaces. Avant le printemps, nous nous recueillons dans la tristesse et nous nous purifions par le jeûne pour préparer l'avènement du renouveau physique et moral: Pâques fleuries. Cette fête marque encore chez nous la grande purification annuelle: «Tu te confesseras, au moins à Pâques... une fois l'an », — ainsi que le rajeunissement de l'âme et de la nature. Encore faut-il dépouiller le vieil homme pour que naisse l'homme nouveau; et, de même qu'autrefois, nous continuons à tuer solennellement le dieu de la végétation, à pourchasser les mauvais esprits, et à stimuler les forces vitales quand nous exécutons nos rites, à la fois religieux et bouffons, autour de ces successeurs de prototypes vénérables: personnages de Carême et rois de Carnaval, animaux chassés, mannequins de paille, gerbes de blé et feux de la Saint-Jean.

Une autre tradition de Carnaval à laquelle même nos contemporains se feraient scrupule de manquer, c'est une activité chorégraphique désordonnée. Aux temps anciens, les danses avaient, elles aussi, un rôle rituel on leur prêtait une influence de magie sympathique. « Dans certaines régions d'Allemagne, au Mardi gras, ou à la veille du 1<sup>er</sup> mai, les jeunes filles dansent dans les champs ou à l'auberge et crient « Lin, grandis <sup>372</sup>! » Plus haut elles sauteront en dansant, plus le lin ou le blé grandiront. » En Lithuanie, au Siam, on a gardé l'usage de se balancer en invoquant les esprits, au temps des récoltes ; c'est un moyen de faire croître le blé ou le riz, que de pousser très haut la balançoire. En bien des pays, ce sont les danses spéciales à ce temps de Carnaval qu'on reproduit lors d'autres solennités, aux jours de grande liesse, aux fêtes locales. Certaines sont restées en honneur dans le pays basque, et attestent combien vivaces sont encore les traditions, quoique à l'état de gestes et de symboles aujourd'hui incompris.

J'assistais, les 14, 15, 16 et 17 août 1912, à Saint-Jean-Pied-de-Port, aux fêtes d'Abbadie <sup>373</sup>, qui coïncidaient avec la fête locale. Dans le défilé des danseurs venus de toutes les provinces basques, on reconnaît facilement les éléments traditionnels du cortège carnavalesque, ainsi que le décor de l'antique sacrifice du roi ou du dieu de la végétation. Les principaux figurants étaient ceux du pays de

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> *Le Rameau d'or*, II, p. 565.

La fondation d'Abbadie ou fêtes de la Tradition basque, sert à récompenser des concours de pelote, de poésie basque, de cris montagnards (*Irrintzina*); ils ont lieu chaque année tour à tour dans un des 17 chefs-lieux de canton des Basses-Pyrénées et sont en général rattachés aux fêtes locales. La générosité de M. d'Abbadie a rendu la vie à des coutumes qui allaient tomber en désuétude.

Soule (Mauléon). A leur tête, s'avance le *Cherrero*, porteur du chasse-mouches (cherra); puis le Samalzain; c'est un roi burlesque couronné d'une mitre fleurie, affublé, jusqu'au buste, d'un cheval-jupon, dont il dirige la tête minuscule, tandis que le poitrail et la croupe enjuponnés, énormes, se balancent grotesquement autour de ses reins. Après le roi, voici la reine qui a pris ici l'aspect d'une cantinière, avec jupon court, guêtres et bidon; enfin les courtisans, auxquels on donne le nom inattendu de Satans; ils sont vêtus de dolmans rouges à brandebourgs et galons d'or, avec des culottes noires, chargées de rubans entrecroisés, et chaussés de sandales, recouvertes de guêtres brodées. Passent encore, dominant les têtes, et juchées sur des bâtons, des poupées géantes et grotesques, les Zigantiak; puis des enfants en pages et en folies; des gardes en bonnets à poil (ils rappellent les énormes coiffures et masques en peaux de mouton qu'on voit aux processions de Fontarabie et de Pampelune), et enfin les musiciens. Les figurants de Basse-Navarre dansaient surtout le bolantak, une variété du «saut basque», pas et changement de pied en avant, volte, saut en hauteur. Ceux du pays de Labour (Cambo, Hasparren, Saint-Jean-de-Luz) étaient spécialisés dans le fandango et l'arin-arin. Quant au cortège du Samalzain, venu du pays de Soule, il exécutait une prestigieuse gavotte et une danse autour d'un verre. Tous ces danseurs étaient des paysans, des artisans, non des professionnels, mais aucun de ceux que j'interrogeais, dans cette troupe agile qui virevoltait autour du Samalzain, ne se doutait qu'il exécutait des rites millénaires. Ils ressuscitaient cependant les fragments d'un drame qui a trop frappé l'imagination de nos ancêtres pour ne pas laisser aujourd'hui dans ces costumes, ces mimiques et ces danses, des traces émouvantes. Voici que le dieu haut mitré surpassait en chorégraphie agile ses courtisans, les sacrificateurs; à travers leurs gestes pouvaient s'évoquer les péripéties du conflit, les essais de persuasion et de résistance, la lutte du roi, le vain triomphe en agilité et en prestesse, l'expulsion du cercle, le renoncement forcé, la brève douleur des funérailles. Puis les sauts d'une envolée superbe, répétaient les gestes magiques où s'efforçaient les sorciers de jadis pour activer la pousse du blé nouveau... Les sacrificateurs s'étaient mués, par la confusion des souvenirs, en de rouges Satans, et la danse rituelle autour du roi, du dieu, de l'Esprit du blé s'échevelait maintenant en une poursuite de démons, parmi l'excitation des «folies» et l'apparition des Basanderiak, ces fées basques en qui survivent les êtres surnaturels et sauvages que l'homme a toujours redoutés... Et la frénésie de ces danseurs, leur émulation à sauter le plus haut possible, l'allégresse de cette foule, se trémoussant d'une sandale légère, jeunes et vieux, sur la place publique, me

rappelaient le délire sacré des peuples agricoles, quand ils excitaient du pied et du geste l'élan des jeunes frondaisons.

Il y a un autre aspect de l'excitation populaire que nous n'avons pas encore envisagé. Un épisode caractéristique des Kronia à Athènes et des Saturnales à Rome était l'émancipation momentanée des esclaves et la licence générale. Les esclaves, coiffés du bonnet *pileus*, emblème de la liberté, étaient dispensés de tout travail, et, pendant quelques jours, prenaient les habits de leurs maîtres, les singeaient de toutes les manières, exigeaient d'être servis par eux et se livraient à une débauche effrénée. Il en était de même aux fêtes Sacæa, pendant les jours où le condamné à mort jouait le rôle de roi; le même état révolutionnaire se manifeste aussi dans les sociétés sauvages, au temps de l'expulsion des démons. Nous avons vu qu'une partie de la population est chargée de chasser les génies malfaisants; mais l'autre partie des hommes et des femmes subit encore l'attaque furieuse des malins et leur livre une résistance désespérée, si bien que poursuivants et poursuivis sont en proie à une surexcitation démoniaque intense; les hommes sont comme possédés, et s'adonnent à mille extravagances.

Alors, on ne se contente point de prendre des masques et de changer l'aspect officiel des figurants; tous les rôles sont renversés dans la vie sociale: le roi abdique, un condamné, un fou, ou un enfant règnent: les serviteurs donnent des ordres aux maîtres; le cours des lois est suspendu; plus de tribunaux, plus de dettes, plus d'obligations sociales; les crimes restent impunis. Il y a plusieurs raisons qui expliquent cette licence générale; d'abord, les gens sont *endiablés* par les démons; puis «quand les hommes savent qu'ils vont bientôt être délivrés de tous les maux et que tous les péchés seront absous, ils n'hésitent plus à donner libre cours à leurs passions, puisque la cérémonie prochaine effacera toutes leurs fautes. D'autre part, au lendemain d'une telle cérémonie, les esprits sont délivrés du poids qui d'habitude les oppresse; les hommes ne se sentent plus menacés de toutes parts par les démons; dans l'explosion de leur joie, ils dépassent les bornes que leur imposent, en toute autre circonstance, les coutumes et la morale. Lorsque la cérémonie a lieu à l'époque de la moisson, ces sentiments de joie trouvent encore un stimulant dans l'idée du bien-être physique que procure une abondante récolte 374. »

Voici quelques exemples. « Dans la tribu africaine des Pondos 375, au jour de

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> *Le Rameau d'or*, II, p. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> *Id.*, II, p. 85.

la fête des premiers fruits, le chef abdique ses fonctions pour toute la durée de la fête; des jeunes gens jouent, dansent, luttent, font des courses; puis tous les membres de la tribu se livrent à la débauche, s'enivrent et poussent de grands cris; il n'y a plus personne qui soit chargé de maintenir l'ordre et chacun fait ce qui lui semble bon. Un homme poignarde-t-il son voisin, il n'encourt aucun châtiment; il en est de même pour tous les autres crimes contre les personnes, la propriété et les mœurs. On peut même insulter le chef en face, ce qui, dans toute autre circonstance, serait immédiatement puni de mort. Tant que dure la fête, on entend un vacarme continuel produit par des tambours, par les cris de la foule, par des battements de mains et par toutes sortes d'instruments bruyants...» De même sur la Côte d'Or, l'expulsion annuelle des démons est précédée d'une fête qui dure huit jours, pendant laquelle «la liberté du sarcasme est absolue; les Nègres parlent sans aucune contrainte de toutes les fautes, vilenies et malhonnêtetés commises par leurs supérieurs ou leurs inférieurs; personne ne peut les punir, ni même les interrompre ». Dans le nord de l'Inde, la même fête se célèbre à la moisson. «Alors, les gens sont, suivant leur propre expression, endiablés; ils croient qu'à ce moment de l'année hommes et femmes sont incapables de résister à leurs mauvais penchants, et qu'il est absolument nécessaire de laisser pendant quelque temps libre cours aux passions... Les Hos commencent par chasser les démons malveillants qui habitent le pays; hommes et femmes parcourent les villages, en tenant des bâtons en mains, en chantant des chansons sauvages, criant et vociférant jusqu'à ce qu'ils soient convaincus d'avoir mis en fuite le mauvais esprit. Ils se mettent ensuite à faire la fête et à boire de la bière de riz. La fête devient alors une saturnale pendant laquelle les domestiques oublient quels sont leurs devoirs vis-à-vis de leurs maîtres; les enfants ne respectent plus leurs parents; les hommes ne respectent plus les femmes, et celles-ci perdent toute notion de décence et de modestie elles deviennent des bacchantes enragées...» Dans une tribu voisine, «la ressemblance avec les Saturnales est complète, car les domestiques de fermes sont servis à table par leurs maîtres et autorisés à leur parler en toute liberté 376 ».

L'Église, de même, a dû autoriser cette révolution temporaire dans ses propres usages religieux, et, ne pouvant supprimer les réjouissances populaires, elle a essayé de les diriger, ou de leur donner un sens moins sacrilège que bouffon. Aux jours de saint Étienne, de saint Jean et des Innocents, dans certaines villes, un jeune clerc appelé « episcopus stultorum » occupait le siège épiscopal, avec les

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Le Rameau d'or, II, p. 319 et suiv.

ornements pontificaux et, sur la tête, un bourrelet en guise de mitre. De même à la fête des Fous, et à la fête de l'Âne, des laïques travestis en prêtres chantaient des obscénités ou amenaient un âne couronné devant l'autel.

Revenons maintenant à l'Égypte et recherchons s'il n'y a pas dans sa vie religieuse et populaire des traits qui correspondent à la royauté éphémère de Carnaval, à l'enterrement du Vieux dieu de la végétation, l'expulsion de la mort et des démons, aux fêtes orgiaques du renouveau. A dire vrai, l'Égypte, sur tous ces points, paraît très pauvre de témoignages; elle ne fournit ni texte cohérent et explicite, ni tableau clairement composé; nous devons saisir au passage des allusions brèves ou isoler certains personnages certaines représentations dont la valeur et le sens échappent à qui ne s'est pas livré à une enquête comme celle qui précède.

Nous avons étudié déjà les rites de la fête *Sed*, où le Pharaon subit une mort fictive, suivie d'une renaissance simulée qui lui donne une vitalité nouvelle. Cette fête singulière, qui s'est perpétuée pendant les quatre mille ans de la monarchie pharaonique, ne pourrait-on l'expliquer par la tradition du meurtre rituel auquel se soumet le roi vieillissant? C'est à une époque antérieure aux plus anciens monuments connus que le Pharaon fut réellement immolé; déjà, sur les palettes archaïques, il s'est évadé de cette obligation et on lui substitue d'autres victimes humaines. A l'époque historique, grâce à la révélation osirienne qui a enseigné à la société égyptienne à transformer le trépas en vie éternelle, la renaissance du roi ne suppose plus nécessairement le sacrifice d'un remplaçant; elle s'opère rituellement par la célébration de Mystères, sans autre effusion de sang que celle des animaux qui remplacent les victimes humaines. De ces atténuations progressives, j'ai conclu que le roi d'Égypte semble bien avoir connu le meurtre rituel du roi, qui sert de fondement à beaucoup de traditions de carnaval.

Mais reste-t-il trace d'un roi intérimaire, personnage sacré au début, devenu grotesque par la suite, puis confondu, par le mélange des traditions qui s'obscurcissent, avec le Vieux dieu de la végétation expirante?

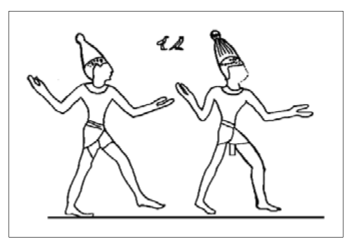


Figure 43 Bouffons couronnés pirouettant.

On remarque ceci seulement: dans les cortèges des fêtes Sed, et parmi les officiants du culte funéraire, défilent des personnages, affublés d'une couronne de roseaux (fig. 13, 49, 50) qui est semblable à certaines coiffures royales. A leur attitude compassée, on pourrait se demander s'ils ne sont pas des mannequins habillés en rois (fig. 44); en réalité ce sont des bouffons. Nous voyons aussi, dans les reliefs des tombeaux, des individus coiffés de la même couronne, exécuter les contorsions et les danses des baladins (fig. 43, 45).



Figure 44 Bouffons couronnés.

Ces personnages apparaissent sur la stèle C 15 du Louvre, où sont représentés les mystères osiriens; là, leur couronne tressée se hérisse de rubans, de tortils, de fleurs ou d'épis; les bras en mouvement, une jambe en l'air, ils ont l'allure de

pantins désarticulés. Qui sont ces bouffons couronnés qui se mêlent partout aux officiants, dans les scènes les plus lugubres des rites osiriens <sup>377</sup>?



Figure 45 Baladines couronnées comme des bouffons

Ils nous rappellent les rois burlesques que nous trouvons chez d'autres peuples, jouant le rôle du roi condamné à mort, ou du Vieux dieu de la végétation, avec qui l'Osiris égyptien offre tant de traits communs. On s'expliquerait difficilement que ces personnages grotesques aient pu s'affubler, dans des cérémonies solennelles, de coiffures semblables aux couronnes royales, si leur aspect n'avait éveillé l'écho de traditions sacrées, auxquelles on se faisait scrupule de toucher (fig. 49-50).



Figure 46 Nains bouffons

Laissons ces analogies avec le roi intérimaire de Carnaval. (Fig. 48) Ces mê-

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Louvre, *stèle* C 15; Tylor, *Paheri*, pl.V (cf. fig. 22); Virey, *Rehmard*, pl.XXVI; Maspero; *Montouherjhepshef*, p. 460 (cf. fig. 23). Sur ces bouffons, cf. Lefébure, *Étude sur Abydos (Proceedings S.B.A.*, XV, p. 435).

mes personnages, qui sont mannequins couronnés aux funérailles, ou baladins aux fêtes publiques, s'appellent *Nemou*, *Nem*, et ce nom projette sur leur attitude une vive lumière, car on appelle aussi Nemou des nains danseurs dont le rôle à la fois religieux et bouffon ne laisse aucun doute. Les plus recherchés de ces nains venaient du Haut-Nil où vivait une tribu de pygmées, les Dang <sup>378</sup>.

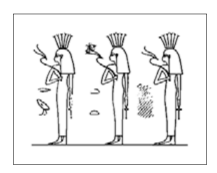


Figure 47 Danseuses coiffées de roseaux et munies de sceptres

Sous l'Ancien Empire, les Pharaons envoyaient des expéditions jusqu'en ces contrées lointaines (on les appelait du nom mystique: la terre des Initiés *Iahou*) pour ramener à la cour ces Dang dont on faisait les «danseurs du dieu», c'est-à-dire d'Osiris: par leurs contorsions rythmées, leurs balancements, ces pygmées savaient «réjouir le cœur d'Osiris» au ciel, et celui du Pharaon sur terre.

au cours des siècles.

<sup>378</sup> Les bouffons ou nains portent sur les monuments différents noms: 1° les nains *Nensou* (*Beni Hasan*, II, 16, 3 cf. notre fig. 46) 2° les nains *Dang*, cités aux textes du tombeau d'Herhouf et des Pyramides (cf. Maspero, *Études de Mythologie*, II, p. 429 et suiv.); peut-être faut-il corriger en *Danq* le nom de *Danb* du second nain de Beni-Hasan (confusion du q et du b); 3° les bouffons *mw-w* (*Paheri* pl. V; Rehmârâ, pl. XXVI; cf. Gardiner, ap. *Recueil*, XXXIII, p. 93) dont le nom écrit en toutes lettres au tombeau de Sebekneht, cf. fig. 43) semble une lecture erronée du mot *nemi*; 4° les officiants *Neniou* les «affaissés», qui semblent jouer le rôle de victimes, peut-être de *Tikenou* (*Pyr. de Teti*, I. 204 + 12, id. Sethe, II p. 79. *Sinouhit*, I. 194). Les trois mots *nemiw*, *mw-w*, *neniw* s'écrivant à peu près de la même façon, ont pu être confondus

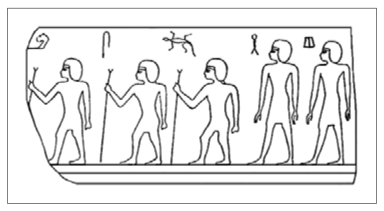


Figure 48 Officiants et nains

Nous ne savons pas en quoi consistait, ou ce que mimait en figures expressives la danse des *Dang* ou des *Nemou*, mais les textes des papyrus et des stèles nous confirment les données des tableaux retrouvés aux tombes des Moyen et Nouvel Empires; leurs sauts <sup>379</sup> étaient nécessaires lors des funérailles comme partie intégrante du rituel; on les faisait exécuter, devant la porte du tombeau <sup>380</sup> le plus souvent par des baladins de profession, et à leur défaut par des prêtres officiants, quelquefois par de véritables nains. Quelques indices permettent de se représenter ces danses comme des incantations contre les démons Séthiens, adversaires d'Osiris. D'une part, le *Nemi* rappelait par son masque et ses difformités le dieu Bes, dont la face était puissante contre les démons <sup>381</sup>, soit à la naissance <sup>382</sup>, soit pendant la vie des hommes <sup>383</sup>; aussi certains livres magiques contiennent-ils un « chapitre du Nemi » qui s'emploie comme phylactère <sup>384</sup>. Peut-être aussi tirait-on parti de l'aspect grotesque du *Nemi* pour figurer les ennemis détestables d'Osiris

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> La danse *hb* consiste en sauts en hauteur, avec une rotation soit sur un pied, soit en l'air (cf. fig. 43); et s'exécute, lors des « consécrations » *desertou* (*El Bersheh*, II, 21).

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Sinouhit, 1. 194-195, «on exécutera les sauts des Neniou (hbb nnjw) à la porte de la tombe » (XII<sup>e</sup> dyn.); Mariette, Mon. divers, pl. 61; Piehl, Inscriptions, I, 44: «on exécutera pour toi les sauts des Neniou à la porte de la tombe (le déterminatif indique un personnage qui se renverse en arrière, les pieds et mains touchant la terre); Piehl, Insc., I, 73: «on exécutera pour moi les sauts de Neniou à la porte de la tombe » (le déterminatif indique un personnage qui se laisse aller à terre, comme à notre fig. 5).

Maspero, Études de Mythologie, II, p. 431; cf. Wiedemann, Recueil, XVII, p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Naissance du roi. *Louxor*, pl. LXV.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Stèles du type dit de Metternich.

Pleyte, Étude sur un rouleau magique, p. 158 et suiv.

et mimer la présence et l'expulsion des démons: le mot *Nemi*, déterminé par l'animal typhonien, désigne parfois l'esprit malfaisant <sup>385</sup>.

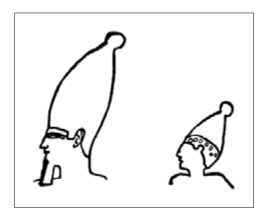


Figure 49 Couronne royale du Sud. Couronne de bouffon.

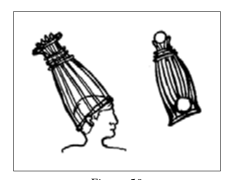


Figure 50 Couronnes de roseaux: celle du bouffon et celle du roi.

N'oublions pas que d'autres indigènes des lointaines régions du Haut-Nil sont exhibés, la figure couverte d'un masque grotesque, au cours des fêtes *Sed*, confondus avec les officiants (fig. 51); leur présence s'explique peut-être par les mêmes raisons, soit qu'ils chassent les démons, soit qu'ils figurent eux-mêmes ces démons expulsés. D'ailleurs, il est possible que ces bouffons couronnés, ces danseurs démoniaques réunissent en leur personne des rôles distincts à l'origine, et que d'autres peuples attribuent soit à des boucs émissaires <sup>386</sup>, soit à des rois de Carnaval.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> Brugsch, Wörterbuch, p. 763, Sup. p. 675.

Les ennemis d'Osiris étaient figurés par des acteurs dans les fêtes religieuses; cela ressort des textes et tableaux égyptiens, et du témoignage d'Hérodote (II, 63), qui a été témoin d'une effroyable bastonnade échangée entre adversaires et partisans du dieu.



Figure 51 Indigène de la tribu Oua-Oua mêlé aux officiants de la fête Sed. Il a un masque de bouffon.

Les danses exécutées lors des rites funéraires peuvent encore s'expliquer par un autre motif, un artifice de magie imitative. Je ne parle point de ces tableaux où le défunt se délecte à ouïr des chants accompagnés par les flûtes et les harpes, cependant qu'une troupe d'almées juvéniles multiplie ses pas cadencés. Il est d'autres danses qui ne sont point purs divertissements. Regardez les sauts esquissés par les Nemou, au moment où s'opère la renaissance par la peau, ou bien suivez, au tombeau d'Anhmâhor l'évolution de ces danses (fig. 52) qui font pendant au triste tableau des funérailles: avec quelle furie disciplinée les femmes jettent en avant le pied plus haut que la tête! Est-ce vaine exhibition de figurants entraînés à des exercices rythmiques qui tiennent plus de la gymnastique que du ballet? Non, car sur la paroi d'en face regardant ces virtuoses, voici d'autres frénétiques qui défaillent; ils se pâment se laissent tomber à terre, gisent, comme s'ils simulaient l'affaissement du trépas (fig. 5). Comment croire qu'on ait pu introduire en pleine fête funèbre l'épisode de ce cake-walk échevelé? N'y pourrait-on voir plutôt une danse magique et solennelle qui a pour but, en mimant la vie et la mort, de susciter dans le corps inerte du défunt quelque prodigieux élan de vigueur et de résurrection, ou de stimuler dans le sol endormi la poussée des semences, et la croissance, jusqu'à une hauteur extraordinaire, de la végétation? Ici, comme dans les fêtes agraires que nous avons citées, danses et sauts auraient le même effet magique: les pousses nouvelles, image d'Osiris ou du défunt renaissant, grandiront en gloire, s'élèveront aussi haut que les sauteurs ont pu lancer le pied.

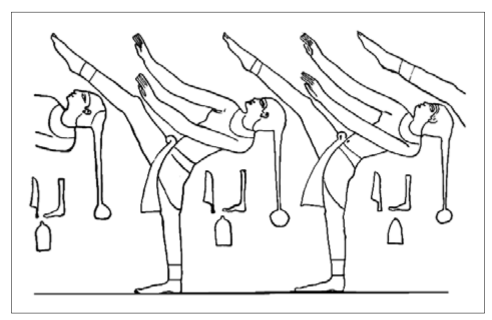


Figure 52 Danseuses

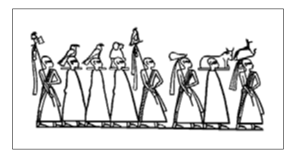
Les épisodes orgiaques et licencieux, qui accompagnent ailleurs les Saturnales et l'éphémère royauté du Carnaval, se retrouvent également en Égypte. Les textes du temple de Dendérah nous décrivent une cérémonie qu'on célébrait au début de l'année égyptienne, le 20 Thot, après les vendanges et la moisson. A cette date, la déesse Hathor et ses parèdres sortaient du sanctuaire, le cœur en liesse; les prêtresses montraient à la foule les statues sacrées, au son des cymbales et des tambourins; pendant cinq jours tous les habitants de la ville se couronnaient de fleurs, buvaient sans mesure, chantaient et dansaient, du lever au coucher du soleil 387.

La fête « de l'ivresse » tombait presque aux mêmes dates que les fêtes de la moisson célébrée dans la région thébaine, et de l'ensevelissement d'Osiris, qui se faisait à Abydos (22 Thot): je ne saurais voir là une coïncidence fortuite. Cette ivresse joyeuse qui se répand sur toute une ville, ce déchaînement des instincts, une fois le travail terminé, a comme un goût avant-coureur de notre licence du Carnaval, sauf que ce dernier a reporté les mêmes scènes à la saison des semailles, sans préjudice de celles qui ont lieu encore à la moisson. D'ailleurs, le dérèglement propre aux Saturnales nous apparaîtra mieux encore dans la fête de Bubastis qu'Hérodote a vue et décrite au ve siècle avant J.-C.:

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> Mariette, *Dendérah*, III, pl. 15; I, pl. 62; *texte*, p. 238 et 102.

«On se rend à Bubastis par eau, hommes et femmes, pêle-mêle et confondus les uns avec les autres; dans chaque bateau il y a un grand nombre de personnes de l'un et de l'autre sexe; tant que dure la navigation, les femmes jouent des castagnettes et les hommes de la flûte; le reste, autant hommes que femmes, chante et bat des mains. Lorsqu'on passe près d'une ville, on fait approcher le bateau du rivage. Parmi les femmes les unes continuent de chanter et de jouer des castagnettes; d'autres crient de toutes leurs forces, et disent, des injures à celles de la ville; celles-ci se mettent à danser, et celles-là se tenant debout, retroussent indécemment leurs robes <sup>388</sup>. La même chose s'observe à chaque ville qu'on rencontre le long du fleuve. Quand on est arrivé à Bubastis, on célèbre la fête de la déesse en immolant un grand nombre de victimes, et l'on fait à cette fête une plus grande consommation de vin de vigne que dans tout le reste de l'année, car il s'y rend, au rapport des habitants, sept cent mille personnes, tant hommes que femmes, sans compter les enfants… <sup>389</sup> »

Cette gaieté profane, qui accompagne d'ordinaire les foules en pèlerinage, marque d'épisodes facétieux les cérémonies les plus graves. Ainsi, dans les processions religieuses et les cortèges sacerdotaux, voyons-nous des prêtres chargés de représenter les dieux; pour rendre l'effigie plus ressemblante, ils revêtent des costumes ou portent des attributs étranges, et s'attachent sur la figure des masques d'animaux, spectacle qui est sans doute édifiant pour l'élite, mais qui pour la foule prête à l'équivoque et au rire: tel défilé du clergé thébain qu'on nous montre aux fêtes de la moisson semble annoncer par son caractère mi-burlesque, mi-sacré, ces cortèges qu'Apulée verra plus tard à Chenchrées et dont il nous a laissé une si pittoresque description.



Fête de la gerbe. Prêtres portant les enseignes divines, le Nsout-Hen et les simulacres des dieux.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Au chap. II, 48, Hérodote signale d'autres rites indécents.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Hérodote, II, 60.

Les monuments égyptiens ne sont donc point, autant qu'il le paraît à première vue, dépourvus de témoignages sur les fêtes agraires on les rites dits de Carnaval. Seulement, ils apportent peu de textes précis, peu de tableaux pourvus d'un commentaire, ou qu'on puisse expliquer avec entière certitude. Dans ces conditions, l'Égypte ne peut servir de point de départ pour des recherches de cet ordre; au contraire, j'ai dû aller du connu à l'inconnu, m'informer ailleurs de certains rites et de l'explication qu'on leur a trouvée, puis revenir à l'Égypte et interpréter certaines expressions, certaines figures énigmatiques, avec la clef que d'autres civilisations peuvent fournir. L'analogie est vraisemblable: d'une part, il serait surprenant que ces coutumes, d'usage universel, aient été ignorées des Égyptiens; d'autre part, les rites burlesques observés dans les funérailles, les fêtes Sed et les panégyries sacrées s'expliqueraient difficilement, sans l'interprétation que d'autres peuples nous fournissent avec tant d'abondance et de précision.

Ces coutumes pratiquées dans le monde entier, ces fêtes dont le sens se retrouve, à peine oblitéré, dans la survivance étonnante des mêmes décors, ont ainsi leurs racines immémoriales dans les limbes de l'Histoire. Ne nous méprenons pas sur l'aspect grotesque que ces traditions ont revêtu au cours des siècles. Vénérables par leur passé, elles nous montrent en action la religion primitive; elles nous décrivent cette lutte éternelle pour la vie qui est à la base de la première foi de l'humanité. Tous ces rites reposent sur le parallélisme absolu entre l'homme et la nature; elle vit, prospère, grandit, meurt comme lui, et il est frappé par ce recommencement et ce retour perpétuel des choses. Il veut donc assurer le renouvellement constant des forces naturelles ou, ce qui revient au même, en empêcher l'épuisement. Ce sentiment de prévoyance a persisté sous les conceptions métaphysiques apportées au cours des siècles par les philosophies qui recouvrirent peu à peu la religion naturelle. Les fêtes d'aujourd'hui présentent l'aspect d'un terrain géologique où les stratifications ont été bousculées et même interverties par les diverses convulsions de la foi religieuse depuis l'antiquité. Dernier venu, le christianisme a remanié le cadre même de l'année, dont Pâques était jadis le début, de sorte que les fêtes qui vont de décembre à Pâques ne coïncident plus avec le temps du renouveau et de la moisson, qu'elles marquaient autrefois, et ne sont plus placées aujourd'hui dans leur ordre logique; néanmoins se perpétue, à travers ces confusions, la tradition antique, jusqu'à cette grande purification annuelle de Pâques, commandée encore par le christianisme.

Expulser la mort, éliminer les démons et les mauvais instincts, faire renaître en soi, dans la société et la nature, des forces renouvelées et salutaires, tel était le but de certaines fêtes antiques, que nous avons retrouvées en Égypte et ailleurs; tel encore est le sens oublié des fêtes du Carnaval. Le roi, qui, aux temps antiques, y jouait le premier rôle, reste aujourd'hui reconnaissable sous son travestissement bouffon. Ce défilé burlesque fut autrefois une procession auguste et le dénouement lamentable d'un drame. Derrière le masque bafoué du roi déchu ou éphémère, nos ancêtres ont vu la figure tragique de l'homme-dieu, qui, pour le bien et la vie de ses semblables, allait mourir.

## VI

## SANCTUAIRES DE L'ANCIEN EMPIRE

Les grandes pyramides de Gizeh—celles de Chéops, Chéphrèn, Mycerinus—et les petites pyramides d'Abousir et de Saqqarah sont les tombeaux des pharaons de l'Ancien Empire. Les momies royales, ensevelies dans les profondeurs de ces maçonneries, étaient inaccessibles, défendues par des herses de granit qu'on laissait tomber, les funérailles faites, sur les couloirs descendant au caveau. Il fallait cependant, à des intervalles rapprochés, célébrer le culte du roi défunt, car seul le culte pouvait prolonger sa vie d'outre-tombe. Dans les tombeaux des particuliers <sup>390</sup>, la chapelle funéraire restait accessible à l'intérieur du mastaba élevé sur le caveau; dans les tombes royales, le seuil de la pyramide étant désormais infranchissable, il fallut reporter la salle du culte à l'extérieur, dans un temple bâti sur la façade orientale de la pyramide.

On a cherché ces temples funéraires, et on a pu en dégager les substructures à Meidoum, à Saggarah; mais, devant les pyramides de Gizeh et d'Abousir, les tumuli recouverts de sable, qui s'étendaient depuis leur face orientale jusqu'à la vallée placée en contre-bas, présentaient un aspect insolite. Tout près de la pyramide, il y avait des débris d'édifices; en descendant vers la vallée, on remarquait les traces d'une chaussée qui avait servi à charrier les matériaux de construction; enfin, à la lisière du désert, existaient encore les substructures de constructions imposantes, dont la mieux conservée était le fameux temple « de granit » ou « du Sphinx », ainsi nommé à cause de ses matériaux et de son voisinage célèbre. Lorsque Mariette le déblaya, d'ailleurs partiellement, de 1853 à 1860, il n'y trouva que des statues colossales, jetées au fond d'un puits; aucune inscription, nul basrelief ne décorait ces murs de granit, muets sur la destination de l'édifice; son plan bizarre différait également de tous les monuments encore connus. Entre les pyramides royales et ces édifices, plus ou moins ruinés, situés en bordure des terres cultivées, il ne semblait d'ailleurs qu'aucun lien existât. La chaussée, qui subsistait par places, allait, en obliquant, de l'édifice à la pyramide, et comme elle ne

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> On appelle *mastaba* la tombe de l'Ancien Empire, qui a la forme extérieure d'un cube de maçonnerie pleine, sans autre ouverture que les portes. Cf. *Au temps des Pharaons*, p. 178

se trouvait dans l'axe ni du monument inférieur, ni du tombeau supérieur, l'idée ne venait point d'un ensemble architectural où la pyramide, le temple, la chaussée et l'édifice de la vallée auraient joué chacun leur rôle. Des fouilles, menées par M. Borchardt sur le site d'Abousir, par MM. Steindorff et Reisner sur celui de Gizeh, et qui viennent d'être publiées, ont cependant démontré la réalité de ce grand ensemble et révélé le rapport et même la destination des parties.

Ce n'était point par hasard que le temple dit «du Sphinx» était situé au pied de la pyramide de Chéphrèn, et que, à Abousir, par-devant les pyramides ruinées de Sahourâ et de Neouserrâ, s'allongeait jusqu'à la vallée l'empierrement de constructions importantes, qui se développaient sur une longueur de 100, 500 ou 700 mètres, en escaladant le plateau. Les pyramides de Gizeh et d'Abousir sont, ne l'oublions pas, sur un plateau calcaire, rebord du vaste désert qui coupe en deux, de l'Atlantique au golfe Persique, les continents de l'Ancien Monde. Dans ce désert, la vallée du Nil est une zone d'effondrement, en partie comblée par les alluvions du fleuve; aussi est-elle, nécessairement, en contrebas des deux lèvres de cette faille du plateau désertique. A la hauteur des pyramides de Gizeh, la différence de niveau entre le désert et la plaine fertile atteint 46 mètres. Il fallait donc, soit pour construire la pyramide, soit, après son achèvement, pour y péleriner, gravir cette falaise sablonneuse. On relia la vallée et le plateau au moyen d'une rampe, en blocs solides de calcaire, qui filait de biais pour racheter la pente, insensiblement. Ces chaussées, dont Hérodote 391 déjà relevait les traces, n'étaient donc que le chemin d'accès à la pyramide, ou plutôt au temple mortuaire érigé sur son flanc oriental. Seulement, c'était un chemin couvert, un long corridor bâti, qui inspirait moins l'idée de fraîcheur et d'ombre que le silence et le recueillement d'une nef sépulcrale. A Gizeh, comme à Abousir, le touriste doit restituer en imagination par-devant la face orientale de chaque pyramide, un plan ascendant, composé 1° d'un portique monumental dans la plaine, 2° d'une galerie voûtée, et 3° du temple proprement dit, où les rites renouvelaient, à chaque célébration de culte, la vie du roi enseveli.

A Gizeh, ces ensembles architecturaux ont subi des fortunes variées devant la plus grande pyramide, celle de Chéops, il ne reste guère, du temple funéraire, que le pavement en basalte et, de la rampe, que des débris : le portique de la vallée a disparu. La pyramide de Chéphrèn a conservé au contraire son portique, le «temple du Sphinx»; sa rampe d'accès, réduite à la substructure, et quelques pans de murs du temple funéraire. Devant la pyramide de Mycerinus, le tem-

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> II, 124.

ple est assez bien conservé, et M. Reisner y a trouvé d'admirables statues du roi constructeur.

Examinons maintenant le groupe des constructions élevé par Chéphrèn vers 2850 avant J.-C. et commençons à la lisière de la vallée, par ce «temple de granit» ou «du Sphinx» que nous appellerons désormais le Portique de cet ensemble 392. Fait exceptionnel dans l'histoire monumentale de l'Égypte, il est tout entier construit, murs, plafond, colonnes, en granit rose d'Assouan; c'est la pierre employée aussi pour les caveaux intérieurs des pyramides. Le sol est partout pavé d'albâtre, et une chambre est mi-partie granit et mi-partie albâtre. Nul autre édifice d'Égypte ne présente un tel luxe, uni à tant de solidité, et les pierres, taillées en dimensions colossales 393, polies dans des matériaux qui défiaient la main d'œuvre humaine, s'y ajustent avec une précision, une perfection qui ont vaincu le temps. En apparence, cet édifice est un carré de pierre de 50 mètres de large sur 50 de long. La façade, aux murs en talus, construits en grand appareil, hauts de 13 mètres, et dont le toit est à profil semi-arrondi, présente l'aspect d'un mastaba. Deux portes, larges de 2 m. 80, hautes de 6 mètres, percent la façade, qui n'a pas d'autre ornement que des légendes hiéroglyphiques donnant les titres du roi Chéphrèn. De doubles panneaux de bois, à verrous énormes, garnissaient les portes. Il y avait la porte du Nord, où le roi se déclarait «l'aimé de Bastit», la déesse septentrionale; et la porte du Sud, où le roi se disait «l'aimé de Hathor», la déesse méridionale. Comme dans les temples postérieurs, la division s'explique donc par la dualité du roi, qui est le souverain des Deux Égyptes.

Chaque porte était encadrée de deux sphinx androcéphales, à corps de lion; du moins pourrait-on le supposer d'après une décoration pareille devant le Portique de Sahourâ à Abousir; à Gizeh, on a trouvé en place la base des sphinx, longue de 8 mètres. Ces figures incarnent le roi lui-même, le «Lion» des textes de l'Ancien Empire, protégeant son palais de sa force magique et divine. C'est aussi la signification, du moins à l'origine, du Sphinx qui se tient, face levée, à la droite de notre édifice: d'un rocher long de 57 mètres et haut de 20, qui offrait une ressemblance fortuite avec l'animal accroupi, on avait fait un lion androcéphale, tenant entre ses pattes et sous sa tête une statue de Chéphrèn,

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Les fouilles ont été faites, depuis 1908, aux frais de M. Ernst von Sieglin et dirigées par MM. Steindorff, Borchardt et U. Hölscher. Le compte rendu en a été donné par U. Hölscher, *Das Grabdenkmal des Königs Chephren*, 1912.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Les blocs pesant plus de 30000 kilos ne sont pas rares; il y en a qui dépassent 150000 kilos.

aujourd'hui mutilée. Ce rocher, qu'on ne pouvait supprimer, prit ainsi sa place dans le plan du portique et forma avec lui un ensemble décoratif. Enfin, au centre de notre façade, il y avait un naos, dont reste la substructure, et qui contenait sans doute une statue de Chéphrèn.

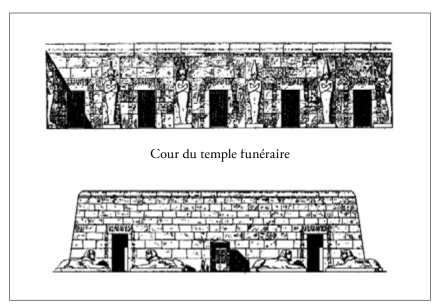


Figure 54
Façade du temple de granit (portique).
(Restitutions de M. U. Hölscher).

Chacune des deux portes donne accès dans une chambre étroite, haute de 9 mètres, d'où, à droite et à gauche, partent des corridors; ils convergent dans un vestibule qui occupe toute la largeur de l'édifice. Avant les fouilles de 1908, on ne pénétrait que jusque-là, et par le côté opposé à la façade, puisque celle-ci n'était pas encore déblayée. Dans un coin s'ouvrait, béant, un puits, d'époque récente; c'est là que Mariette trouva, en 1860, le fameux Chéphrèn en diorite, orgueil du musée du Caire. Du vestibule une grande porte nous introduit dans la salle principale, qui est hypostyle et en forme de **T** renversé. C'est donc la barre du **L** qui se présente d'abord sous l'aspect d'une galerie, divisée en deux travées par une rangée centrale de six piliers rectangulaires; au milieu, s'ouvre la galerie perpendiculaire, divisée en deux travées par une double ligne de six piliers.

Ici, comme ailleurs, les portes, les murs, les dalles du plafond sont uniquement de granit rose, par blocs de grand appareil, longs de 5 à 6 mètres, pesant de 30 000 à 150 000 kilogrammes; les piliers, hauts de 8 mètres, sont monolithes.

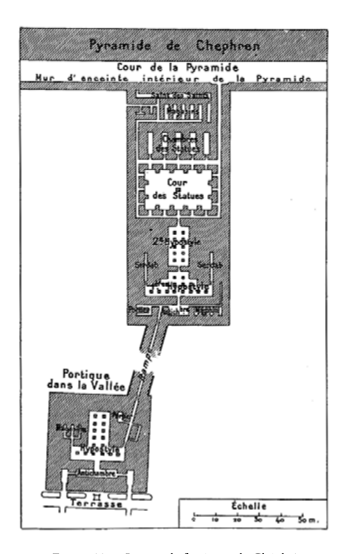


Figure 55 — Le temple funéraire de Chéphrèn.

Aucun ornement, aucune moulure n'altère le sérieux solennel de cette architecture; pas une ligne qui ne se rapporte uniquement à la construction. Le pavement est en dalles d'albâtre poli, dont la blancheur laiteuse fait contraste avec la sombre splendeur du granit nu. Des enfoncements, encore visibles dans le pavé d'albâtre, permettent d'affirmer que le long de ces murailles lisses, en face de chacun des piliers, il y avait vingt-trois statues royales, plus grandes que nature, représentant Chéphrèn, assis sur son trône, dans l'attitude de majesté divine qu'a popularisée l'exemplaire découvert par Mariette. Beaucoup de fragments de ces statues ont été retrouvés, en particulier une tête admirable, des morceaux de visages, des parties du corps. Si chaque statue donnait au roi la même pose,

toutes différaient soit par le détail, soit par la matière: l'une était en diorite verdâtre, veiné de blanc, l'autre en albâtre blanc, l'autre en schiste jaunâtre. Ces merveilleux modèles, où l'art faisait encore palpiter une âme, s'irradiaient furtivement dans un demi-jour, car la salle hypostyle (dont le plafond est aujourd'hui démantelé, à l'exception des poutres reliant les piliers) n'était éclairée que par d'étroites ouvertures ménagées à travers l'épaisseur des architraves et du plafond. De quelle vie troublante devait s'animer l'immobile assemblée des vingt-trois colosses, assis dans leur pose inflexible, quand le faisceau d'un rayon de soleil, se glissant par les fenêtres obliques, venait se réfléchir sur le pavé étincelant, aviver un pan de muraille rouge, révéler, quelques secondes durant, le geste d'une main, l'éclair d'un regard, puis se retirant, laissait retomber un lourd voile de ténèbres sur l'hypostyle sépulcrale!

Laissons de côté un étroit corridor, qui part de l'angle gauche de l'hypostyle pour aboutir à trois cellules longues, sortes de silos de granit à deux étages, où l'on serrait le mobilier, les vêtements sacrés, les vases et lampes nécessaires aux ablutions et aux fumigations rituelles. De l'angle droit de notre grand **L** part un autre couloir: il dessert d'abord un plan incliné en albâtre qui tourne à droite et conduit sur le toit; puis une chambre de garde, pour la surveillance du toit et de la sortie. Nous arrivons en effet, à l'angle nord-ouest de l'édifice; le couloir se poursuit et devient le chemin couvert, qui, durant 500 mètres, escalade le plateau désertique suivant une pente assez rapide de dix pour cent. Il est faiblement éclairé par d'étroites fenêtres découpées dans le plafond. Les murs, en calcaire blanc, sans décoration, se raccordent à la voûte en profil semi-arrondi <sup>394</sup>. La rampe débouche obliquement dans la façade du Temple funéraire.

Celui-ci (fig. 55) est un édifice rectangulaire, de même largeur — 50 mètres — que le Portique de la vallée, mais d'une longueur supérieure: 110 mètres au lieu de 50. Il se divise en deux parties de dimensions fort inégales: le temple public, qui se développe sur une longueur d'environ 100 mètres et le temple intime ou privé, réduit à quelques mètres de superficie.

Le temple public n'a pas de façade monumentale: le chemin couvert débouche en effet directement et de biais, dans le cube de maçonnerie, en plein vestibule, flanqué de magasins. Une autre porte, mais dans l'axe central, conduit du

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Voici comment Hérodote (II, 124) décrit la chaussée de la pyramide de Chéops: «On passa dix ans à construire la chaussée par où on devait traîner les pierres. Cette chaussée est un ouvrage qui n'est guère moins considérable, à mon avis, que la pyramide; car elle a 925 mètres de long sur 19 mètres de large et 15 mètres de haut dans sa plus grande hauteur; elle est de pierres polies et ornée de figures d'animaux».

vestibule à deux grandes salles hypostyles aux piliers carrés, disposées en **1** renversé, comme dans le premier édifice, mais un étranglement de la maçonnerie sépare ici les deux barres de notre **1** pour en faire deux hypostyles indépendantes. Il y avait là aussi, des statues colossales assises et, peut-être, comme dans le temple funéraire de Mycerinus, des groupes formant bas-reliefs. Particularité notable à gauche et à droite s'enfoncent, dans le plein de la maçonnerie, deux boyaux pareils aux «serdabs<sup>395</sup>» des mastabas, et s'ouvrant de même dans la salle, non par des portes, mais par d'exigus soupiraux. C'est à l'intérieur de ces oubliettes, et avant d'en murer l'entrée, qu'on déposait des statues du roi constructeur; les fouilleurs modernes n'y ont trouvé que des débris.

Au fond de la seconde hypostyle, une porte débouche en pleine lumière, dans une vaste cour occupant la largeur de l'édifice. La cour s'encadre d'un portique qui a cinq ouvertures dans cette largeur, et trois sur les côtés; entre ces ouvertures, la maçonnerie s'épaissit en un massif pilier monolithe, décoré d'une statue sur sa face antérieure. (Fig. 55) C'est le premier spécimen connu d'une de ces cours bordées de statues, qui se retrouvent dans les temples thébains: à Louxor, au Ramesseum, à Médinet-Habou (fig. 54). On suppose que les statues représentaient alternativement le Pharaon en costume de roi du Sud et de roi du Nord. Le portique du fond, à cinq ouvertures, donnait accès à cinq cellules parallèles, fort étroites, sauf celle du milieu qui est plus large. Or les temples de Sahourâ, et de Neouserrâ, à Abousir, nous ont appris que dans ces cinq cellules étaient adorées cinq statues du Pharaon: nous pouvons supposer que ce nombre rituel de cinq chapelles et cinq statues s'explique <sup>396</sup> par les cinq noms officiels du protocole sous lesquels le roi était adoré.

Le public n'allait pas plus loin. Seuls les prêtres et le roi pénétraient dans un corridor menant par les côtés à une série de magasins, puis dans une dernière salle, semblable à un couloir, mais de même largeur que la cour et l'édifice: c'était le Saint des Saints, qui correspond à la chapelle intérieure des mastabas. En effet, la paroi du fond, celle qui est juxtaposée au mur d'enceinte de la pyramide, se creuse en son centre d'une niche rectangulaire: ici se plaçait la stèle fausse-porte, qui donnait accès dans l'autre monde. Il est probable que sur le flanc même de la

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Ces serdabs sont réservés à l'intérieur de formidables noyaux de maçonnerie; un des blocs de granit dépasse 170 mètres cubes et pèse plus de 470 000 kilos; c'est à peu près le poids d'un grand obélisque.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Chéphrèn fut le premier à prendre le titre « fils de Râ » ce qui complète à 5 noms le protocole royal.

pyramide s'élevait une autre stèle <sup>397</sup> ou un naos, situé dans le même axe, en face de la première stèle, et assurant ainsi une communication idéale avec l'intérieur de la pyramide.

Tout ce temple funéraire était construit, comme les propylées de la vallée, en matériaux de choix: granit rose pour les murs et les piliers, albâtre pour le pavement, calcaire pour le remplissage de gros œuvre. Ici non plus, pas de décoration, sauf quelques lignes de textes, encadrant les portiques de la cour découverte, ou gravées sur les statues royales. C'est un art sobre, s'exprimant directement par la statuaire: ses personnages, soit isolés, soit en groupes, énoncent toutes les idées qui, à l'époque postérieure, seront développées au moyen d'accessoires: textes ritualistiques, bas-reliefs descriptifs.

Revenons au rôle du Portique dans cet ensemble. Pour le déterminer, rappelons-nous qu'il est situé juste entre le dessert et la vallée. Si donc il fournit un pavillon d'entrée vers le chemin ouvert et le temple funéraire, il est aussi en contact avec le monde des vivants. Devant lui, dans la vallée, s'étendait comme à Abousir une «ville de la pyramide». C'était, sous l'Ancien Empire, l'endroit où le Pharaon résidait de son vivant, à proximité de son temple funéraire et de sa pyramide qu'il faisait bâtir; cette capitale, éphémère, puisqu'elle se déplaçait avec chaque règne, comprenait, outre le palais et les habitations de la famille royale, celle des parents, des amis, des clients, des architectes, de tous les employés dans le service des domaines funéraires du Pharaon et dans le service des constructions. Le Portique de la vallée était relié directement avec cette résidence royale: il était conçu, avec sa façade monumentale et son hypostyle grandiose, pour servir de lieu de réception ou de réunion; les cérémonies qu'on y célébrait avaient sans doute un caractère plus officiel que religieux. Les statues colossales du Pharaon qui veillaient dans l'hypostyle ne sont pas ces figures mobiles et portatives sur lesquelles on opérait les rites funéraires; elles étaient là, non pour recevoir ce culte funéraire, mais pour éterniser la puissance et le nom du roi, et agréer l'adoration de ses sujets. Les accessoires de ce culte d'adoration étaient sans doute peu importants, car les magasins, composés de trois cellules doubles, sont de faibles dimensions. J'en conclus que le Portique participe du palais plutôt que du temple.

Quant au chemin couvert, il nous conduit de ce Portique au Temple par un éclairage endeuillé, dans une ombre crépusculaire. N'est-il pas à dessein mysté-

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> A Meidoum, il y avait deux stèles dans une cour entre la chapelle et la pyramide de Snefrou (Maspero, *Histoire*, I, p. 361).

rieux, comme le passage de la vie à la mort, et, s'il se resserre, n'est-ce pas pour qu'il laisse passer seulement un cortège choisi, parents et amis du Pharaon, l'élite, seule conviée à partager l'immortalité, jusqu'ici réservée au roi, et à participer à la destinée auguste des dieux?

Nous voici dans le temple mortuaire dont le silence trompeur est peuplé de la vie sourde, intarissable qui s'épanche des statues rituelles. Invisibles, murées au fond des serdabs, il y a les statues inviolables qui perpétuent, à l'abri du danger des profanations, le *nom* gravé, c'est-à-dire l'âme du Pharaon, son moi moral; mais il y a aussi, exposées dans les cinq chapelles, ou transportées au moment du culte dans le secret du sanctuaire, devant la stèle fausse-porte, d'autres statues portatives, sur lesquelles on exécutera les rites de résurrection. On a retrouvé des fragments de plus de cent statues différentes, en albâtre, diorite, basalte ou schiste. Petites ou colossales, elles remplissaient les temples, du pavé jusqu'au faîte.

Des rites spéciaux qu'on célébrait au Temple mortuaire, peu de détails sont connus, puisqu'ici, non plus que dans les caveaux des grandes pyramides, les parois de granit ne portent ni figures, ni inscriptions. Toutefois, la présence des statues rituelles, leur importance exceptionnelle qui s'atteste par leur nombre et leur qualité, suffisent à nous renseigner. Ces statues sont là, d'abord pour commémorer le nom du roi défunt, prolonger sa personnalité, son âme individuelle; ensuite, pour sauvegarder sa physionomie, ses traits physiques, car la momie, déposée au fond de la pyramide, si bien garantie qu'elle soit de la corruption, ne saurait les conserver dans leur intégrité, avec leur ressemblance. Les merveilleuses têtes de Chéphrèn et de Mycerinus sont des portraits exacts, quelque idéaliste et rituelle qu'ait été pour l'ensemble de la statue la manière du sculpteur. Il savait qu'en modelant avec précision les traits du roi, il leur permettrait de s'animer, de revivre sous les formules toutes-puissantes de l'ouap-ra. Le prêtre stimulerait par des rites magiques cette figure ressemblante, mais inerte; il rouvrirait ces yeux éteints et ces oreilles closes; il toucherait la langue rigide pour éveiller la parole, descellerait la bouche fermée, pour qu'elle pût manger; il ferait remuer les bras et les jambes pour y rappeler le mouvement aboli; il solliciterait l'âme de revenir dans ce corps léthargique, et, bientôt par les rites infaillibles, cette statue prendrait vie. On lui promettrait une vie éternelle, et on l'enverrait rejoindre les dieux... hélas! la vitalité des dieux eux-mêmes était précaire; il fallait la renou-

veler par les rites, et certes, le Pharaon s'inquiétait à bon droit de pourvoir pour l'avenir à son propre culte. Les statues multipliées dans le temple funéraire lui garantissaient ce regain de vie et de durée.

Celles que M. Reisner a retrouvées en 1908 dans la chapelle de Mycerinus présentent un caractère qui semble confirmer ce que je viens d'avancer <sup>398</sup>. Elles nous montrent le roi, non plus figé dans sa majesté de maître, s'imposant à l'admiration de la foule prosternée, mais dans une attitude plus humaine, plus familière et ressemblante. Mycerinus se tient debout, côte à côte avec sa femme qui l'enlace tendrement de son bras; c'est la pose souriante et détendue d'un couple quelconque qui appartiendrait à sa cour. L'artiste, évidemment, a voulu représenter l'homme et non le Pharaon divinisé; son œuvre porte le caractère intime qui se retrouve dans les dispositions de l'édifice. En bas, le Portique de la vallée est un palais royal, rempli de statues de grand style; en haut de la rampe, c'est la chapelle privée de Chéphrèn ou de Mycerinus, destinée au culte familial.

Pris ensemble, les deux édifices ne forment en somme qu'un mastaba gigantesque, dont les divisions ordinaires: salle d'accès, corridor, chapelle, auraient été multipliées et distendues sur une échelle de plus de 700 mètres. L'intérieur de ce mastaba continuait d'abriter les statues, tandis que la pyramide inviolable recélait la momie; ici le corps gisait, préservé de la putréfaction, incorruptible, mais à jamais dépouillé de verdeur; là au contraire, frémissaient des images ressemblantes, qui se retrempaient éternellement au culte funéraire comme à une source magique, qui s'abreuvaient de jeunesse à la fraîcheur des rites!... Et si le cadavre momifié garde encore les traces de la maladie, les tares des organes, les infirmités physiques, en revanche, les statues sont faites à l'image de l'homme en sa fleur de santé, à l'apogée de sa force, de sa prospérité, avant la déchéance de l'âge ou de la carrière. Ainsi, le culte pourra les conserver en beauté, et c'est pourquoi il les préfère au corps décrépit, ou desséché, d'ailleurs inaccessible en son caveau. Ces portraits, d'inaltérable matière, ne se prêtent-ils pas bien mieux à la fiction d'une vie toujours reverdissante?...

Donc, dans ces temples, tout concerne la vie ou le maintien de la vie dans les statues royales. Par contre, rien n'y suggère l'usage d'un culte envers les dieux. Ceux-ci n'apparaissent, dans la statuaire, ou dans les rares inscriptions, que pour escorter le dieu du logis, qui est Pharaon; leur personnalité est décorative; nulles

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> Les fouilles de M. Reisner n'ont pas été encore l'objet d'une publication d'ensemble. On trouvera d'intéressantes considérations sur les statues royales trouvées là dans un article de Maspero: Sur quelques portraits de Mycerinus, reproduit dans ses Essais sur l'art égyptien, 1912.

prières ni offrandes ne leur sont adressées; au contraire, ce sont les dieux des Nomes qui viennent apporter leurs dons au roi. C'est là un état d'esprit avec lequel les textes contemporains nous ont familiarisés. Les dieux, à cette époque, sont, certes, de hauts et puissants seigneurs, que l'on traite avec déférence, à qui l'on paye, sans enthousiasme, le tribut qu'ils sauraient au besoin arracher; mais ils n'ont presque ni dévots ni fidèles. Ce n'est pas la confiance, la religion qui préside aux rapports entre l'humanité et le ciel. Prie-t-on un être que l'on craint, qui est redoutable parce que plus fort? Par la magie, au contraire, on circonvient les dieux; on peut les flatter, les tromper, voire, leur faire peur et leur donner des ordres, s'en servir sans les servir.

Plus tard, entre la IVe et la Ve dynastie, la moralité est en progrès. Les textes (ils deviennent plus nombreux dans les tombeaux memphites, vers la fin de la Ve dynastie) commencent à parler de la providence céleste, de la justice distributive, du jugement qu'Osiris impose, après la mort, à tous les hommes. Le culte des dieux, gardiens de la morale et de la vertu, s'établit. Une école de théologiens, celle de Héliopolis, rallie à ses doctrines la famille royale et la cour; une théologie officielle est en formation et s'exprime en de longs textes religieux qu'on grave dans les pyramides royales, à la fin de la Ve dynastie. Le dieu des morts, Osiris, et le dieu-soleil, Râ d'Héliopolis, deviennent les patrons du roi vivant sur terre, et du roi vivant dans l'autre monde; un nouveau titre que prend le Pharaon, celui de «fils du Soleil», exprime que le roi tient sur terre la place que son père charnel, Râ, créateur du monde et bienfaiteur de la nature, lui a faite et léguée. Le culte désormais consiste en prières, en fondations territoriales pour les dieux, et on construit, en particulier, des temples dédiés au Soleil.

C'est sur le site d'Abou-Gourab, près d'Abousir, que M. Borchardt a déblayé un sanctuaire de la V<sup>e</sup> dynastie, consacré au soleil <sup>399</sup>. Jusqu'ici nous ne connaissions l'existence de sanctuaires du soleil que par des inscriptions de l'Ancien Empire; leurs noms s'accompagnaient d'un déterminatif singulier: un tronc de pyramide, surmonté d'un obélisque au-dessus duquel se place, adhérent ou non, le disque solaire. Cet hiéroglyphe était-il le dessin schématisé, mais exact, d'un temple consacré à Râ, soleil d'Héliopolis? Les fouilles de M. Borchardt l'ont prouvé.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Les fouilles ont été faites depuis 1898 aux frais de M.F. von Bissing, et publiées depuis 1905. Le premier volume est celui analysé ici: *Das Re-heiligtum der Königs Ne-woser-re*; Band I, *Der Bau*, par L. Borchardt.

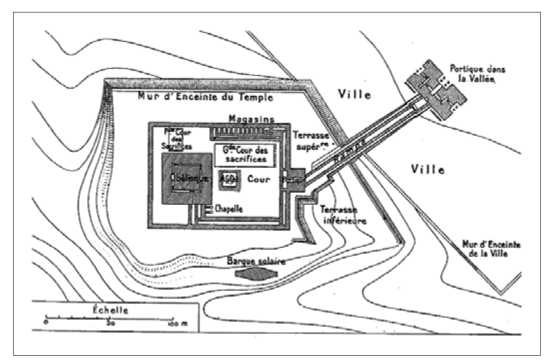


Figure 56 — Temple de Râ.

Elles nous ont restitué le plan général d'un édifice qui se rapproche de l'ensemble funéraire que nous venons de décrire, et qui comprend: un Portique, un Chemin couvert, un Temple proprement dit; mais ici, le Saint des Saints n'est pas une salle dans un temple; c'est l'Obélisque lui-même, dressé sur son socle, la pyramide tronquée (fig. 56).

Le Portique présente cette particularité d'être en plein dans la «ville de la pyramide», que le roi Neouserrâ édifiait vers 2550, av. J.-C.; on retrouve ses fondations à 50 mètres à l'intérieur du mur d'enceinte de la résidence royale. C'est un édifice carré, de maçonnerie pleine, qui avait peut-être une façade en forme de double pylône. Au centre de cette façade s'ouvre une salle soutenue par quatre colonnes en granit rose, fasciculées (elles sont massives dans le temple de Chéphrèn). Des corridors coudés font déboucher cette salle, et deux petites salles latérales, dans une antichambre qui amorce le chemin couvert.

Celui-ci, forte chaussée en blocs calcaires, gravit en pente raide, sur une longueur de 100 mètres, le plateau haut de 16 mètres, qui surplombe la vallée; soit tracé oblique aboutit devant la façade orientale d'une enceinte rectangulaire, de 110 mètres de long sur 80 de large, précédée par une porte monumentale en granit rose, ornée de reliefs colossaux. Traversons le vestibule; nous arrivons

dans une grande cour où s'érige, au fond de la partie occidentale, la pyramide tronquée, surmontée de l'obélisque. Deux corridors voûtés filent à notre droite et à notre gauche; suivons ce dernier. Il se coude à l'angle sud-est, suivant le pourtour du temple, et quoiqu'il soit obscur comme au temple de Chéphrèn, de fins reliefs couvrent ici les murs de calcaire blanc. Une porte de granit s'ouvre bientôt à droite, et un chemin encore plus étroit et ténébreux monte, avec une pente accentuée, au travers d'un gros de maçonnerie, dans l'intérieur même de la pyramide. Enfin, ce boyau montant, tortueux, étouffant, débouche à l'air libre, dans la lumière éblouissante nous sommes sur la plate-forme du socle taillé en pyramide tronquée, et au pied de l'obélisque, à une hauteur de 20 mètres au-dessus de la cour du temple. Les murs de la pyramide sont en calcaire, mais ceints à la base d'un parement de granit. La pointe de l'obélisque s'élevait à 36 mètres du socle, c'est-à-dire à 56 mètres au-dessus de la cour et 72 mètres au-dessus de la vallée. L'obélisque n'était pas monolithe, mais bâti en grands blocs calcaires, jaunes pour le noyau, blancs pour le revêtement. Peut-être était-il décoré sur chaque face d'une inscription verticale, au milieu de la paroi, et un pyramidion de métal le coiffait-il de sa pointe étincelante.

L'architecte de ce temple n'avait-il pas merveilleusement combiné ses effets? L'Égyptien venant de la vallée devait cheminer depuis le Portique sous une galerie couverte, puis dans des corridors resserrés, dont l'obscurité devenait plus pénible, à mesure qu'il s'enfonçait en zigzag dans le flanc abrupt de ce cube de maçonnerie, pareil à un mastaba lugubre. Brusquement, il émergeait sur la terrasse, dans l'aveuglante lumière, sous la pierre levée comme une flamme et, d'un coup d'œil, il embrassait l'aire vibrante du temple, la rampe, le portique, la résidence royale, et au delà, les palmiers assombris, les champs verdoyants ou dorés, le Nil bleuissant et, à l'horizon, la terrasse abrupte du Mokattam aux ombres violettes. Tant de lumière et d'air pur, après cette montée angoissante! Le cœur dilaté, il tombait à genoux, éperdu de gratitude, devant le dieu qu'il venait adorer, l'obélisque tout blanc, qui jaillissait dans l'azur, comme un rayon pétrifié du père et du bienfaiteur des hommes!

Car l'Obélisque était ici l'idole et le sanctuaire à la fois. Il semble bien que sa partie essentielle fut le pyramidion terminal, dont les faces, en forme de triangle isocèle, symbolisaient peut-être le triangle lumineux des rayons tombant du soleil sur la terre <sup>400</sup>. C'est sous ce signe qu'on a désigné aussi les rayons solaires,

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> H. Brugsch a démontré que les Égyptiens représentaient par un triangle isocèle la lumière zodiacale divinisée; c'est un phénomène qui se manifeste en Égypte avant le lever du soleil ou

soit sous forme de perles triangulaires, soit sous l'aspect d'un triangle isocèle, soit comme au temps d'Aménophis IV, sous forme de rayons prolongés par des mains <sup>401</sup>. Les petites pyramides votives qu'on rencontre dans les tombeaux portent toujours, près de la pointe, l'image du soleil sur l'horizon, généralement encadrée de deux personnages orants; le grand pyramidion de Daschour s'évase aussi sous un disque solaire ailé; enfin, les obélisques se terminaient par un pyramidion d'or ou de métal doré, comme en témoignent les textes, ou l'état inachevé de leur faîte. Pline l'Ancien se fait l'écho de cette tradition égyptienne sur le caractère solaire de l'Obélisque, en nous disant expressément: «l'Obélisque, consacré au soleil, était fait à l'image de ses rayons <sup>402</sup>.»

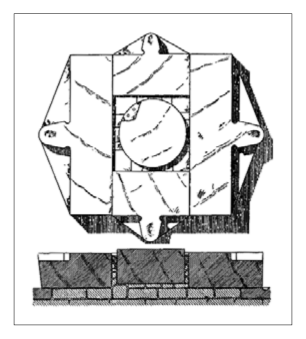


Figure 57 — Autel-table d'offrande en albâtre.

après le coucher par un rayon lumineux en forme de pyramide, dont la base reposerait sur terre et dont la pointe se dirige vers le zénith. (*Proceedings of Society of Biblical Archæology*, t. XV, p. 231 et suiv.).

<sup>401</sup> Cf. Rois et Dieux d'Égypte, p. 57, pl. VIII, 2.

<sup>402</sup> Hist. Nat., XXXVI, 14, 1. «Obeliscos vocantes, Solis numini sacratos. Radiorum ejus argumentum in effigie est et ita significatur nomine Ægyptio.» Sur ces derniers mots, nous n'avons pas de confirmation à donner. La consécration au dieu solaire Râ des obélisques est prouvée aussi par ce fait: lors des rites osiriens. on symbolisait la renaissance du dieu en érigeant un obélisque; cela s'appelait «faire lever Râ» (Aeg. Zeitschrift, 1901, p.72).

Celui de notre temple solaire recevait le culte <sup>403</sup>, au même titre que les statues de Chéphrèn, dans le temple funéraire de ce Pharaon. A droite des constructions, il y avait des magasins pour les offrandes; le pavé de la cour y est encore creusé de longues rigoles et de vasques alignées: dans les premières s'écoulait le sang des victimes égorgées, dont les débris étaient recueillis dans les vasques et emportés au dehors. Au centre de la cour, un autel en forme de quadruple table d'offrandes était orienté aux quatre coins de l'horizon.

A gauche, il y avait une chapelle exiguë, précédée de deux stèles et de deux bassins; c'est là que le roi se purifiait et revêtait les vêtements rituels avant de célébrer le culte. Une autre particularité du culte solaire se remarque au temple de Neouserrâ. Un peu au fond et en dehors de l'enceinte, M. Borchardt a déblayé, non sans surprise, une construction qui se révéla comme la carcasse inférieure, toute en briques, d'une barque géante, longue de 30 mètres; la partie supérieure, qui comprenait le bordage, la mâture, les cabines, les rames et tous les accessoires, devait être en bois et avait naturellement disparu. Telle quelle, on avait l'image d'une des barques solaires celles où l'astre est censé naviguer dans la coupole bleue du ciel 404. Des inscriptions officielles de l'Ancien Empire nous avaient appris que les rois, et en particulier, Neouserrâ, construisaient des barques de cotte sorte; mais jamais encore on n'avait retrouvé l'édifice nautique. Ces détails ont d'autant plus d'intérêt, qu'il est permis de supposer que le sanctuaire d'Abou-Gourab était bâti sur le type du grand Temple de Râ à Héliopolis, aujourd'hui totalement disparu, à un obélisque près. Grâce aux fouilles et aux restitutions de MM. Boichardt et Schæfer, nous pouvons imaginer avec vraisemblance ce qu'était le fameux sanctuaire d'Héliopolis.

Comparé avec le temple funéraire de Chéphrèn, le temple du Soleil à Abou-Gourab n'offre, comme il est logique, que des ressemblances extérieures. Tous deux ont pour point de départ la cité royale et ont à résoudre le même problème l'accès sur le plateau désertique. Ils ont donc en commun le Portique de la vallée et le Chemin couvert ascendant, mais le Temple proprement dit diffère par sa destination: l'un sert de sanctuaire à des statues royales qu'on y entretient dans une vie magique; l'autre, formé seulement de l'obélisque et du socle, expose la

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> M. von Bissing a cité une inscription de Thoutmès III qui offre des pains et de la bière à des obélisques (*Recueil de travaux*, XXIV, p. 167; XXV, p. 184).

<sup>404</sup> Les textes des Pyramides contemporaines du Temple nous donnent les noms de ces barques Mândt, Mesktet.

forme concrète du dieu. Le principe de la décoration n'est pas moins dissemblable: le temple de Chéphrèn ne contient guère que des statues; le temple solaire, des bas-reliefs. Ceux-ci, dont trop peu malheureusement sont conservés, nous fournissent les plus anciens spécimens de tableaux qui deviendront les poncifs de décoration dans les temples thébains. Fondation du temple par le roi, assisté des dieux, qui tend le cordeau d'arpentage pour orienter l'édifice vers l'étoile polaire; défilé des produits des Nomes de l'Égypte, apportés en offrande à la divinité; purifications subies par le roi avant de célébrer le culte comme grand-prêtre; scènes du couronnement et de la renaissance fictive du roi après la célébration de la fête Sed, toutes ces scènes sont reproduites sur les temples postérieurs à des centaines d'exemplaires, et ce n'est pas le moindre enseignement du temple d'Abousir que de nous prouver l'existence, dès la Ve dynastie, de ces décorations rituelles, qui resteront en usage jusqu'au temps des Césars. En outre, le temple solaire contient en germe le dispositif qu'observeront les architectes thébains dans ces somptueux édifices que nous a légués la XVIII<sup>e</sup> dynastie <sup>405</sup>: porte monumentale, cour à découvert, salle hypostyle, naos du dieu. Certes, les architectes de l'époque memphite n'ont pu développer leur plan avec tant d'unité et de clarté. La nature du terrain, l'obligation de relier la pyramide et le temple funéraire avec la cité des vivants, au moyen d'une rampe, leur créait une difficulté considérable; ils s'en sont tirés à leur honneur, et la justesse des proportions, le concours des parties, l'harmonie de l'ensemble ne sont pas moins admirables que la perfection du détail 406.

Quels monuments, en Égypte, ou ailleurs, ont pu produire, par l'architecture seule, ou la sculpture essentielle, l'effet obtenu par la salle hypostyle du Portique de Chéphrèn, ou le Temple solaire?... Quelle puissance de rêve et d'exécution dans ces artistes! A peine pouvons-nous les comprendre; à peine sommes-nous capables d'imaginer ces vingt-trois statues de Chéphrèn assises, qui éternisaient dans la pénombre leur volonté de vivre, et, défiant la torpeur de l'immobile pose, épiant le flux et le reflux des jours, se vêtaient de lueurs changeantes et s'animaient aux pulsations du temps... ou bien cet obélisque colossal de Neouserrâ, tout vibrant de lumière, comme un trait décoché par l'archer glorieux ....

Les piliers monolithes du temple de la IV dynastie sont remplacés ici par des colonnes fasciculées, du type lotiforme et des colonnes avec chapiteaux à palmes, qui constituent deux traits caractéristiques de l'architecture égyptienne. (Cf. Maspero, *Ars Una*, Égypte, fig. 89-91).

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Voir la gargouille en forme de lion, motif qui se retrouvera dans la décoration des temples postérieurs.

# Table des matières

| I   | Mystères égyptiens                                  | 4    |
|-----|-----------------------------------------------------|------|
| II  | Le mystère du verbe créateur                        | . 53 |
| III | La royauté dans l'Égypte primitive Pharaon et Totem | . 68 |
| IV  | Le « ka » des Égyptiens est-il un ancien totem?     | . 93 |
| V   | Rois de carnaval                                    | 103  |
| VI  | Sanctuaires de l'ancien empire                      | 127  |



© Arbre d'Or, Genève, juin 2007 http://www.arbredor.com Couverture: illustration extraite du *Livre des morts*. Musée du Louvre, Paris, D.R. Composition et mise en page: © ATHENA PRODUCTIONS/JBS