# موسوعة الأخلاق

الجزء الثاني عشر كَظْم الغَيْظ - المحبَّة- المُدَارَاة - المُرُوءَة

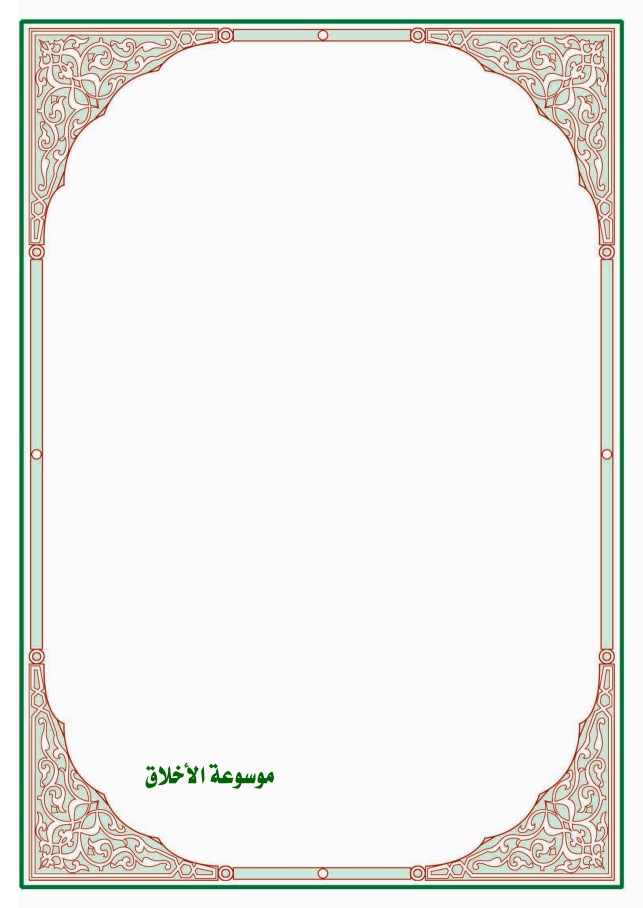
إعداد

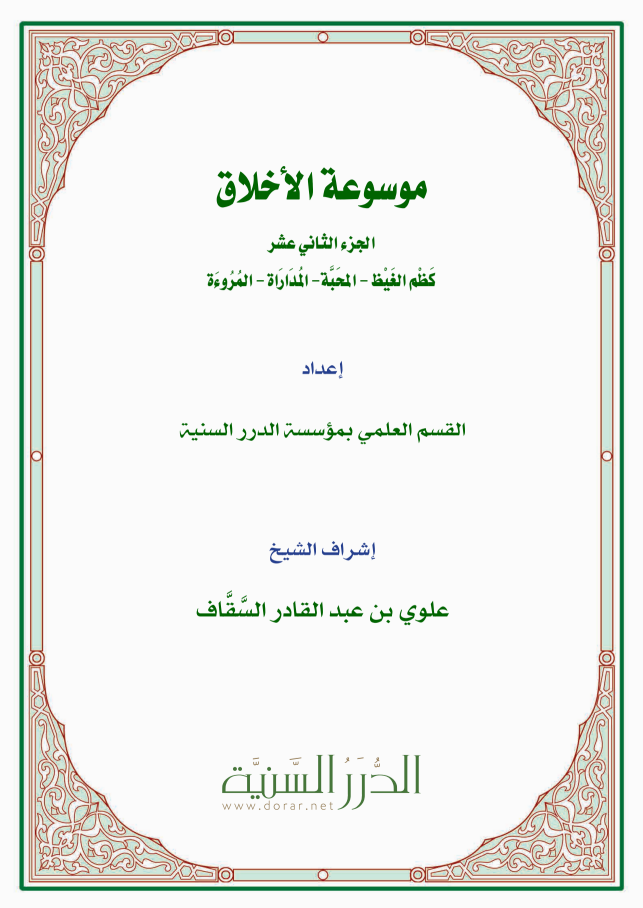
القسم العلمي بمؤسسة الدرر السنية

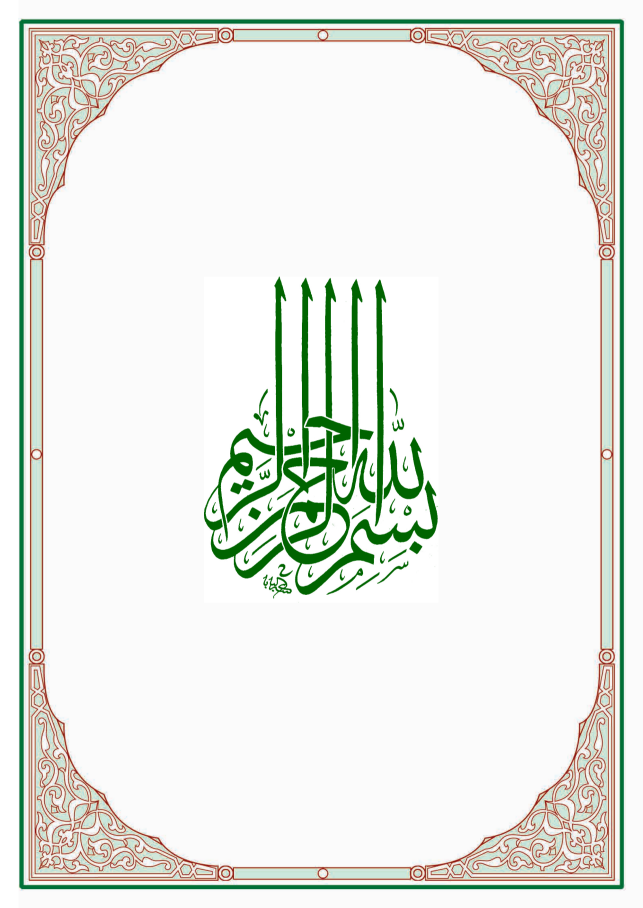
إشراف الشيخ

عَلَقِيِّ بنَ عَبْدِلِلْهَ مَا لِيرَ النِّيَّةَ افَ الْمُ













# كَظْم الغَيْظ

# معنى كَظْم الغَيْظ لغةً واصطلاحًا:

### • معنى الكَظْم لغرَّ:

أصل مادة كظم يَدُلُّ على معنى واحد، وهو الإمساك، والجَمعُ للشَّيء. وأَصْل الكَظْم: حَبْسُ الشَّيء عن امتلائه، يقال: كَظَمْت القِرْبَة، إذا ملَأْتها. ويقال: كَظَمْت الْغَيْظ، أَكْظِمُه كَظْمًا، إذا أَمْسَكت على ما في نفسك منه(١).

قال المناوي: (الكَظْم: الإمْسَاك على ما في النَّفس من صَفْح أو غَيْظٍ)(٢).

### • معنى الغَيْظ لغمَّ:

الغَيْظ: الغَضَب، وقيل: الغَيْظ غَضَبٌ كامنٌ (") للعاجز، وقيل: هو أشدُّ من الغَضَب، وقيل: هو سَوْرَته وأوَّله. وغِظْت فلانًا، أَغِيظُه غَيْظًا. وقد غَاظَه، فاغْتَاظ. وغَيَّظه، فتَغَيَّظ، وهو مَغِيظ(أ).

وقال الأصفهاني: (العَيْظ: أشدُّ العَضَب، وهو الحرارة التي يجدها الإنسان من فَورَان دم قلبه)(٥).

<sup>(</sup>۱) ((مقاييس اللُّغة)) لابن فارس (١٨٤/٥)، ((الكشف والبيان عن تفسير القرآن)) للتَّعلبي (١٦٥/٥)، ((لسان العرب)) لابن منظور (١٩/١٢).

<sup>(</sup>٢) ((التَّوقيف على مهمَّات التَّعاريف)) (ص ٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) كامن: من كمَنَ يَكمُن، كُمُونًا، فهو كامِن، بمعنى اختفى وتوارى في مكان لا يَفطن له أحد، تقول: (كمن الغيظُ في الصدر) ((معجم اللغة العربية المعاصرة)) (١٩٦٠/٣).

<sup>(</sup>٤) ((لسان العرب)) لابن منظور (٧/٥٠)، وانظر: ((النَّهاية في غريب الحديث والأثر)) لابن الأثير (٢/٣٠)، ((جمهرة اللُّغة)) لابن دُريد (٢/٣٣)، ((الصِّحاح)) للجوهري (٣٢/٣).

<sup>(</sup>٥) ((المفردات)) (ص ٦١٩).

### • معنى كَظْم الغَيْظ اصطلاحًا:

كَظْم الغَيْظ: تَحَرُّعه، واحتمال سببه، والصَّبر عليه (١).

ويقال: كَظَم غَيْظَه، أي: سكت عليه، ولم يُظْهِره بقولٍ أو فعلٍ، مع قُدْرته على إيقاعه بعدوه (٢).

وقال ابن عطيَّة: (كَظْم الغَيْظ: ردُّه في الجَوْف إذا كاد أن يخرج مِن كَثْرُته، فضبطه ومَنعَه)<sup>(٣)</sup>.

# الفرق بين الغَيْظ والغَضَب:

قال ابن عطيَّة: (الغَيْظ: أصل الغَضَب، وكثيرًا ما يتلازمان، ولذلك فسَّر بعض النَّاس الغَيْظ بالغَضَب، وليس تحرير الأمر كذلك، بل الغَيْظ: فعل النَّفس، لا يظهر على الجوارح. والغَضَب: حالٌ لها معه ظهورٌ في الجوارح، وفعلٌ ما ولا بدَّ، ولهذا جاز إسناد الغَضَب إلى الله تعالى، إذ هو عبارة عن أفعاله في المغضوب عليهم، ولا يُسْند إليه تعالى غيظٌ)(٤).

وقال أبو هلال العسكري: (الفَرْق بين الغَيْظ والغَضَب: أنَّ الإنسان يجوز أن يغْتَاظ مِن نفسه، ولا يجوز أن يغضب عليها، وذلك أنَّ الغَضَب: إرادة الضَّرر للمغضوب عليه. ولا يجوز أن يريد الإنسان الضَّرر لنفسه. والغَيْظ يقرب من باب الغمِّ)(°).

<sup>(</sup>١) ((فتح الباري)) لابن حجر (١٧٩/١).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير القرطبي)) (٢٠٦/٤)، ((معجم ديوان الأدب)) لأبي إبراهيم الفارابي (١٨٦/٢).

<sup>(</sup>٣) ((المحرر الوجيز)) (٣/٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) ((المصدر السابق)) (١/٩٠٥).

<sup>(</sup>٥) ((معجم الفروق اللَّغويَّة)) (ص ١٣٠).

كظم الغيظ

## الترغيب في كُظْم الغَيْظ:

أولًا: في القرآن الكريم

- قال الله تعالى: ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن زَيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا اللهَ عَالَى عَنْ اللهُ وَ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ ال

قال ابن عاشور: (الكاظمين الغَيْظ، وكَظْم الغَيْظ: إمساكه، وإخفاؤه حتى لا يظهر عليه، وهو مأخوذ من كَظْم القِرْبة إذا مَلاًها وأمسك فَمَها، قال المبرِّد: فهو تمثيلُ للإمْساك مع الامتلاء، ولا شكَّ أنَّ أقوى القُوَى تأثيرًا على النَّفس القُوَّة الغَاضِبة، فتشتهي إظهار آثار الغَضَب، فإذا استطاع إمْساك مظاهرها، مع الامتلاء منها، دلَّ ذلك على عزيمةٍ راسخةٍ في النَّفس، وقهر الإرادة للشَّهوة، وهذا من أكبر قُوى الأخلاق الفاضلة)(۱).

قال الطِّيبِي: (وإنَّمَا حُمِد الكَظْم؛ لأنَّه قهْر للنَّفس الأمَّارة بالسُّوء، ولذلك مدحهم الله - تعالى - بقوله: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]، ومن نهى النَّفس عن هواه، فإنَّ الجنَّة مأواه، والحور العين جزاءه. قلت: وهذا الثَّناء الجميل، والجزاء الجزيل إذا ترتَّب على مجرَّد كَظْم الغَيْظ، فكيف إذا انضَمَّ العَفو إليه، أو زاد بالإحسان عليه) (٢).

- قال الله تعالى: ﴿ وَلَا شَنَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِئَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِى ٱحْسَنُ فَإِذَا ٱلنَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ, عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ, وَلِيُّ حَمِيمُ ﴿ ﴿ وَمَا يُلَقَّىٰهَٱ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّىٰهَٱ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّىٰهَٱ إِلَّا دُو حَظِّ عَظِيمٍ ﴾ [فصّلت: ٣٤-٣٥].

<sup>(</sup>١) ((التَّحرير والتَّنوير)) (٩١/٤).

<sup>(</sup>٢) ((مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح)) للقاري (٣١٨١/٨).

قال الزَّجَّاج: (وما يُلَقَّى هذه الفِعلة وهذه الحالة -وهي دفع السَّيئة بالحسنة - ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ على كَظْم الغَيْظ، واحتمال المكروه)(١).

- وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبُتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبِ تُم بِهِ ۗ وَلَيِن صَبَرْتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّكِبِينَ ﴾ [النَّحل: ١٢٦].

قال الطَّبري: (يقول - تعالى ذكره - للمؤمنين: وإن عاقبتم أيُّها المؤمنون مَنْ ظَلَمَكُم واعتدى عليكم، فعاقبوه بمثل الذي نالكم به ظالمكم مِنْ العقوبة، ولئن صبرتم عن عقوبته، واحتسبتم عند الله ما نالكم به مِن الظُّلم، ووَكُلْتم أمره إليه، حتى يكون هو المتولِّي عقوبته، ﴿لَهُو خَيْرٌ لِلصَّنبِينَ ﴾ يقول: للصَّبر عن عقوبته بذلك، خيرٌ لأهل الصَّبر احتسابًا، وابتغاء ثواب الله؛ لأنَّ الله يعوضه مِن الذي أراد أن يناله بانتقامه من ظالمه على ظلمه إيَّاه من لذَّة الانتصار، وهو من قوله ﴿لَهُو كَنَايَة عن الصَّبر، وحُسْن ذلك، وإن لم يكن ذكر قبل ذلك الصَّبر؛ لدلالة قوله: ﴿ وَلَهِن صَبَرْتُمُ \* عليه) (٢).

### ثانيًا: في السُّنَّة النَّبويَّة

- عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((ليس الشَّديد بالصُّرَعَة، إنَّمَا الشَّديد الذي يملك نفسه عند الغَضَب))(٢).

قال النَّوويُّ: (فيه كَظْم الغَيْظ، وإمْسَاك النَّفس عند الغَضَب عن الانتصار والمخاصمة والمنازعة)(٤).

<sup>(</sup>۱) ((التفسير الوسيط)) للواحدي (1/3)، ((تفسير البغوي)) (1/3).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير الطبري)) (٢/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢١١٤)، ومسلم (٢٦٠٩).

<sup>(</sup>٤) ((شرح النَّووي على مسلم)) (١٦٢/١٦).

قال المناوي: (... ((ليس الشَّديد بالصُّرَعَة)). بضمٌ، فَقَتْح، مَن يَصْرَع النَّاس كثيرًا، أي: ليس القَوِيُّ من يقدر على صَرْع الأبطال مِن الرِّجال. ((إنَّا الشَّديد)). على الحقيقة. الذي يملك نفسه عند الغَضَب.

أي: إنَّما القوىُ -حقيقةً- الذي كَظَم غَيْظَه عند تُورَان الغَضَب، وقاوَم نفسه، وغَلَب عليها، فحوَّل المعنى فيه من القُوَّة الظَّاهرة إلى الباطنة)(١).

- عن ابن عمر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ما من جَرْعَةٍ أعظم أُجرًا عند الله، مِن جَرْعَةِ غَيْظٍ كظمها عبد ابتغاء وجه الله))(٢).

والمعنى: (ما مِن جَرْعَةٍ أعظم أجرًا عند الله تعالى مِن جَرْعَة غَيْظٍ، كَظَمَها عبدٌ. مع القُدْرَة على التَّنفيذ، شبَّه جَرْع غَيْظِه وردَّه إلى باطنه بتجرُّع الماء، وهي أحبُّ جَرْعةٍ يتجرَّعها العبد، وأعظمها ثوابًا، وأرفعها درجةً لحبْس نفسه عن التَّشَفِّي، ولا يحصل هذا العِظم إلَّا عند القُدْرة على الانتقام، وبكف غضبه لله تعالى، ابتغاء وجه الله تعالى)(٢).

- وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني، عن أبيه، عن النَّبي صلى الله عليه وسلم قال: ((مَنْ كظم غيظًا، وهو يستطيع أن يُنفذه، دعاه الله يوم القيامة على رءوس الخلائق، حتى يخيِّره في أيِّ الحور شاء))(1). (لأنَّه قهر النَّفس

<sup>(</sup>١) ((التيسير بشرح الجامع الصَّغير)) للمناوي (٢١/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه رواه ابن ماجه (٣٣٩٦) واللفظ له، وأحمد (١٢٨/٢) (٢١١٤)، والبيهقي في ((شعب الإيمان)) (٣١٤/٦) (٣١٤/٦). من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما.

قال المنذري في ((الترغيب والترهيب)) (٣٨٦/٣): رواته محتج بمم في الصحيح ، وحسن إسناده العراقي في ((تخريج الإحياء)) (١٦٣/٤)، وصحح إسناده أحمد شاكر في تحقيق ((مسند أحمد)) (٢٣٦٨)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن ابن ماجه)) (٣٣٩٦)، والوادعي في ((الصحيح المسند)) (٧٣٣) وقال: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) ((فيض القدير)) للمناوي (٥/٢٧٦).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٤٧٧٧)، والترِّمذي (٢٠٢١)، وابن ماجه (٣٣٩٤)، وأبو يعلى (٦٦/٣) =

الأمَّارة بالسُّوء، والنَّفس مجبولة -في مثله- على الانتقام، والجحازاة بالإساءة. ولذا كان ذلك مِن آداب الأنبياء والمرسلين، ومِن ثُمَّة خدَم أنسُّ المصطفى عشر سنين، فلم يقُل له في شيء فعله: لِمَ فعلته؟ ولا في شيء تركه: لِمَ تركته؟ حتى يخيِّه في أي الحور شاء. فيختار ما شاء منهنَّ)(١).

### أقوال السَّلف والعلماء في كَظْم الغَيْظ:

- قال عمر بن الخطَّاب: (مَنْ خاف الله لم يَشْفِ غَيْظه، ومَنْ اتَّقى الله لم يَشْفِ غَيْظه، ومَنْ اتَّقى الله لم يصنع ما يريد، ولولا يوم القيامة لكان غير ما ترون)(٢).

- وقال ابن عبد البر: (مَن كَظَم غَيْظُه وردَّ غَضَبه، أخزى شيطانه، وسَلِمت مروءته ودينه)(٣).

قال الرَّاغب: (الكَظْم يدفع محذور النَّدم، كالماء يُطفئ حرَّ الضَّرم (١٠٠٠. كَظْمٌ يتردَّد في حلقي، أحبُّ إليَّ من نقص أحده في خُلُقي) (٥٠٠.

- وقيل: (اصبر على كَظْم الغَيْظ، فإنَّه يُورِث الرَّاحة، ويؤمِّن السَّاحة)<sup>(٦).</sup>

- وقال على رضي الله عنه: (دُمْ على كَظْم الغَيْظ تُحْمد عواقبك)(V).

<sup>= (</sup>١٤٩٧)، والطَّبراني (١٨٩/٢٠) (٤١٧)، والبيهقي (١٦١/٨) (١٢٠٨). قال التِّمذي: حسن غريب. وقال النَّهي في ((المهنَّب)) (٣٢٦٥/٦): فيه أبو مرحوم عبد الرَّحيم ليس بذاك. وضعَّف إسناده ابن الملقن في ((شرح البخاري)) (٢٨/٢٨)، وصحَّحه الألباني في ((صحيح سنن التِّمذي)) (٢٠٢١).

<sup>(</sup>١) ((بريقة محموديَّة)) للخادمي (٣/٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) ((أحكام القرآن)) للجصاص (٢/٨٤).

<sup>(</sup>٣) ((التمهيد)) لابن عبد البر (٧/٥٠/).

<sup>(</sup>٤) حر النار المشتعلة. انظر: ((القاموس المحيط)) للفيرزآبادي (ص ١١٣١).

<sup>(</sup>٥) ((محاضرات الأدباء)) (١/٢٧٧).

<sup>(</sup>٦) ((صبح الأعشى)) للقلقشندي (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٧) ((روض الأخيار)) للأماسي (ص ٣٤٢).

- وقال الغزالي: (كَظْم الغَيْظ عبارة عن التَّحلُّم، أي: تكلُّف الحِلْم، ولا يحتاج إلى كَظْم الغَيْظ إلَّا من هاج غَيْظه، ويحتاج فيه إلى مجاهدة شديدة، ولكن إذا تعوَّد ذلك مدَّةً، صار ذلك اعتيادًا، فلا يهيج الغَيْظ، وإنْ هاج فلا يكون في كظمه تعبٌ، وهو الحِلْم الطَّبيعي، وهو دلالة كمال العقل واستيلائه، وانكسار قوَّة الغَضَب، وخضوعها للعقل)(۱).

# فوائد كَظْم الغَيْظ (٢):

١- اعتداد الجنَّة له بجعل صاحبه معدًّا ومهيئًا للجنَّة:

قال الله تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْ فِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللهُ ال

### ٢- عِظُم الأجر به وتوفيره:

عن ابن عمر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ما من جَرْعَةٍ أعظم أجرًا عند الله، من جَرْعَة غَيْظٍ كَظَمَها عبد ابتغاء وجه الله)).

#### ٣- خضوع العدو وتعظيمه للذي يكظم غيظه:

عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ أَدْفَعُ بِٱلِّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، قال: الصَّبر عند الغَضَب، والعفو عند الإساءة، فإذا فعلوا عظَّمهم عدوُّهم، وخضع لهم.

<sup>(</sup>١) ((إحياء علوم الدِّين)) (١٧٦/٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((بدائع السلك)) لابن الأزرق (١/٥٥).

### ٤- دلالة قهر الغَضَب به على الشِّدة النَّافعة

ففي الصَّحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ النَّبي صلى الله عليه وسلم قال: ((ليس الشَّديد بالصُّرَعَة، إغَّا الشَّديد الذي يملك نفسه عند الغَضَب)).

### ٥- التَّغلُّب على الشَّيطان:

عن أنس، أنَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم: مرَّ بقوم يَصْطَرِعون، فقال: ((ما هذا؟ فقالوا: يا رسول الله، فلانُ الصَّريع، لا ينتدب له أحدُّ إلَّا صَرَعه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ألَا أدلُّكم على من هو أشدُّ منه؟ رجلٌ ظلمه رجلٌ، فكَظَم غَيْظَه فغلبه، وغلب شيطانه، وغلب شيطان صاحبه))(١).

#### ٦- يعين على ترك الغَضَب:

قال ابن حجر: (استحضار ما جاء في كَظْم الغَيْظ من الفضل يعين على ترك الغَضَب)(٢).

٧- سببٌ في دفع الإساءة بالإحسان، والمكروه بالمعروف، والقهر باللَّطف: قال الله تعالى: ﴿ وَلَا شَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ فَإِذَا الله تعالى: ﴿ وَلَا شَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ٱدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ فَإِذَا اللهِ عَالَى وَبَايُنَكُ وَبَيْنَكُ وَلِي اللهُ عَلَيْكُ وَبَيْنَكُ وَبَيْنِكُ وَبَيْنَكُ وَاللَّهُ عَلَا اللهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُونَهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُ وَفَعَ فَاللّهُ وَمِا يُسَالِقُ وَمَا يُلَقَلّنِهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُونَا وَمَا يُلَقِينَاكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَالْمُعُولَالِيْكُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ لَا اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَالْمُ لَا اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَالْمُ لَا اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالِهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

يُلَقَّنَهَا ٓ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ [فصّلت: ٣٥-٣٥].

<sup>(</sup>۱) رواه البرَّار كما في ((كشف الأستار)) (۲۹۹/۲) (۲۰۰۶)، قال الهيثمي في ((مجمع الرَّوائد)) (۲۱/۸): فيه شعيب بن بيان، وعمران القطان، وتقهما ابن حبان، وضعفهما غيره، وبقية رجالهما رجال الصَّحيح. وحسَّن إسناده ابن حجر في ((فتح الباري)) (۲۱/۵۳۰)، والألباني في ((سلسلة الأحاديث الصَّحيحة)) (۳۲۹٥).

<sup>(</sup>٢) ((فتح الباري)) لابن حجر (١/١٠٥).

## الوسائل المعينة على كَظْم الغَيْظ:

١- أن يعرف المرء الأجر المترتّب على كَظْم الغَيْظ والعفو عن المخطئين،
ويستشعر أنّه بذلك يطلب الأجر والثّواب من عند الله تبارك وتعالى.

٢- إنَّ رحمة المخطئ والشَّفقة عليه داعيةٌ لكَظْم الغَيْظ، وإخماد نار الغَضَب، وهذا السَّبب قد بيَّنه القرآن الكريم، حيث قال الله تبارك وتعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَيِمَارَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْكُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْلِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

٣- من الأسباب كذلك أن يربي المؤمن نفسه على سعة الصَّدر، فإنَّ سعة الصَّدر تحمل الإنسان على الصَّبر في حال الغَضَب، والعفو عند المقدرة، لذا قيل -قديمًا-: (أحسن المكارم؛ عفو المقتدر، وجود المفْتقر)(١)، وقبل ذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [الشُّورى: على الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [الشُّورى: ٢٤].

٤-كذلك فإنَّ شرف نفس المرء واتِّصافه بعلوِّ الهمَّة، من الأسباب المؤدِّية إلى كُظْم العَيْظ، فهو يترقَّع عن التَّلقُّظ بما يُنزل نفسه، ويحطُّ من قدرها:
لن يبلغ الجحد أقوامٌ وإن كرموا حتى يذِلُّوا وإن عزُّوا لأقوام ويُشْتموا فترى الألوان مشرقة لا عفو ذُلِّ ولكن عفو أحلام(٢) ويُشْتموا فترى الألوان مشرقة لا عفو ذُلِّ ولكن عفو أحلام(٢) هـ ومن الأسباب كذلك: الحياء من التَّابُّس بأخطاء المخطئ، ومقابلته فيما يفعل، قال بعض الحكماء: (احتمال السَّفيه خيرٌ من التَّحلِّي بصورته، والإغضاء عن الجاهل خيرٌ من مُشاكلته)(٣).

<sup>(</sup>١) ((صيد الأفكار)) لحسين بن محمد المهدي (١/٩٠٠).

<sup>(</sup>٢) ((اللطائف والظرائف)) للثعالبي (ص ١١٥).

<sup>(</sup>٣) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (٢٥٣).

#### قال الشَّاعر:

سألزم نفسي الصَّفح عن كلِّ مذنبٍ فما النَّاس إلَّا واحد من ثلاثة فأمَّا الذي فوقي فأعرف فضله وأمَّا الذي دوني فإن قال صنت عن وأمَّا الذي مثلي فإن زلَّ أو هفا

وإن كثرت منه إليَّ الجرائم شريف ومَشْرُوف ومثلي مُقَاوِم وأتبع فيه الحقَّ والحقُّ قائم إجابته نفسي وإن لام لائم تفضَّلت إنَّ الفضل بالفحر لازم(۱)

٦- ومن ذلك أيضًا: تعويد النَّفس وتدريبها على خُلُق الصَّبر، فهو حير معين في مواقف الغَضَب.

٧- ومن الأسباب أيضًا: أن يقطع المرء الملاحاة والجدل في مواقف الخصومة، وأن لا يتمادى في السُّباب والشَّتائم، فقد حُكي أنَّ رجلًا قال لضرار بن القعقاع: (والله لو قلت واحدة؛ لسمعت عشرًا! فقال له ضرار: والله لو قلت عشرًا؛ لم تسمع واحدة)(٢).

٨- أن يقدِّم المرء مصلحة الاجتماع والأُلفة على الانتقام للنَّفس؛ فإنَّ ذلك يحمِله على كَظم غَيْظه، والتَّنازل عن حقِّه، ولهذا أثنى النَّبي صلى الله عليه وسلم على الحسن رضي الله عنه بقوله: ((ابني هذا سيِّدٌ، ولعلَّ الله أن يصلح به بين فئتين من المسلمين))(٣).

٩- تذكير النّفس بما في الانتقام من نفرة القلوب عن المتشفى به، ومن نسبته إلى الخفّة والطّيش، وأشدُّ من ذلك على الرؤساء: إعمال الحيلة عليهم

<sup>(</sup>١) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (٢/٢).

<sup>(</sup>٢) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٢٩) من حديث أبي بكرة رضي الله عنه .

موسوعة الأخلاق ١٥ كَظُم الغَيْظ

في طلب الخلاص منهم متى عُرفوا بسرعة البطش ومعالجة الانتقام(١).

# نماذج في كُظْم الغَيْظ:

### نماذج في كَثْم الغَيْظ من حياة النّبي صلى الله عليه وسلم:

- عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: ((كنت أمشي مع النّبي صلى الله عليه وسلم وعليه بُردٌ نجرانيٌّ غليظ الحاشية، فأدركه أعرابيُّ، فجذبه جذبةً شديدةً، حتى نظرت إلى صفحة عاتق النّبي صلى الله عليه وسلم قد أثرت به حاشية الرِّداء من شدَّة جذبته، ثمَّ قال: مُرْ لي من مال الله الذي عندك. فالتفت إليه، فضحك، ثمَّ أمر له بعطاء))(٢).

قال النَّوويُّ: (فيه احتمال الجاهلين، والإعراض عن مقابلتهم، ودفع السَّيئة بالحسنة، وإعطاء من يُتألَّف قلبه، والعفو عن مرتكب كبيرةٍ -لاحدَّ فيها- بجهله، وإباحة الضَّحك عند الأمور التي يُتعجَّب منها في العادة، وفيه كمال خُلُق رسول الله صلى الله عليه وسلم وحِلمه وصفحه الجميل)(٣).

- عن عائشة رضي الله عنها، زوج النّبي صلى الله عليه وسلم، أنّما قالت للنّبي صلى الله عليه وسلم: ((هل أتى عليك يومٌ كان أشدَّ من يوم أحد؟ قال: لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشدُّ ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضت نفسي على ابن عبد ياليل بن عبد كُلال، فلم يجبني إلى ما أردت، فانطلقت وأنا مهموم على وجهي، فلم أستفق إلّا وأنا بقرن الثّعالب، فرفعت رأسى، فإذا أنا بسحابة قد أظلّتني، فنظرت فإذا فيها جبريل، فناداني، فقال:

<sup>(</sup>١) ((بدائع السلك في طبائع الملك)) لابن الأزرق (١١٣/١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢١٤٩)، ومسلم (١٠٥٧).

<sup>(</sup>٣) ((شرح النَّووي على مسلم)) (١٤٧/٧).

إنَّ الله قد سمع قول قومك لك، وما رَدُّوا عليك، وقد بعث إليك مَلَك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، فناداني مَلَك الجبال، فسلَّم عليَّ، ثمَّ قال: يا محمد، فقال، ذلك فيما شئت، إن شئت أن أُطْبِق عليهم الأَخْشَبَين؟ فقال النَّبي صلى الله عليه وسلم: بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده، لا يشرك به شيئًا))(١).

قال ابن حجر: (وفي هذا الحديث: بيان شفقة النَّبي صلى الله عليه وسلم على قومه، ومزيد صبره وحلمه، وهو موافقٌ لقوله تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللهِ على قومه، ومزيد عبران: ٩٥١]، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّهِ لِنَتَ لَهُمُّ ﴾ [آل عمران: ٩٥١]، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولَةُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

- عن عبد الله رضي الله عنه، قال: ((لما كان يوم حنين، آثر النّبي صلى الله عليه وسلم أناسًا في القسمة، فأعطى الأقرع بن حابس مائة من الإبل، وأعطى عُينْنة مثل ذلك، وأعطى أناسًا من أشراف العرب، فآثرهم يومئذ في القسمة، قال رجلُّ: والله إنَّ هذه القسمة ما عُدل فيها، وما أُريد بها وجه الله. فقلت: والله لأخبرنَّ النَّبي صلى الله عليه وسلم، فأتيته، فأخبرته، فقال: فمن يعدل إذا لم يعدل الله ورسوله، رحم الله موسى، قد أُوذي بأكثر من هذا فصبر))(").

نماذج في كَظْم الغَيْظ من حياة الصَّحابة رضي الله عنهم:
أبو بكر الصِّدِّيق رضى الله عنه:

- عن أبي برزة، قال: (كنت عند أبي بكر رضي الله عنه، فتغيَّظ على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٢٣١) واللَّفظ له، ومسلم (١٧٩٥).

<sup>(</sup>٢) ((فتح الباري)) (٦/٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣١٥٠)، ومسلم (٢٠٦٢).

رجلٍ، فاشتدَّ عليه، فقلت: تأذن لي يا خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أضرب عنقه؟ قال: فأذهبت كلمتي غضبه، فقام، فدخل، فأرسل إليَّ، فقال: ما الذي قلت آنفًا؟ قلت: ائذن لي أضرب عنقه. قال: أكنت فاعلًا لو أمرتك؟ قلت: نعم، قال: لا والله، ما كانت لبشر بعد محمد صلى الله عليه وسلم)(۱). قال أحمد بن حنبل: (أي لم يكن لأبي بكر أن يقتل رجلاً إلاً بإحدى الثَّلاث التي قالها رسول الله صلى الله عليه وسلم: كفرٌ بعد إيمان، أو زنا بعد إحصان، أو قتل نفس بغير نفس، وكان للنَّبي صلى الله عليه وسلم أن يقتل.

قلت: وفيه دليل على أن التعزير ليس بواجب، وللإمام أن يعزّر فيما يستحق به التأديب، وله أن يعفو فلا يفعل ذلك)(٢).

## عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه:

- عن ابن عبّاس رضي الله عنهما، قال: (قدم عيينة بن حصن بن حذيفة، فنزل على ابن أخيه الحرّ بن قيس، وكان من النّفر الذين يُدنيهم عمر، وكان القُرّاء أصحاب مجالس عمر ومشاورته، كهولًا كانوا أو شبّانًا، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، هل لك وجه عند هذا الأمير؟ فاستأذن لي عليه. قال: سأستأذن لك عليه. قال ابن عبّاس: فاستأذن الحرُّ لعيينة، فأذِن له عمر، فلمّا دخل عليه قال: هي يا ابن الخطّاب! فوالله ما تعطينا الجزْل، ولا تحكم بيننا بالعدل. فغضِب عمر،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۳۱٤)، والنَّسائي (۱/۰۱)، وأحمد (۱/۰۱) (۲۱)، والبزَّار (۱/٥١) (٤٩)، وأبو يعلى (۸۲/۱) (۷۹). قال البزَّار: رُوي من وجوه، وهذا أحسن إسناد يُروى. وقال النَّسائي: هذا الحديث أحسن الأحاديث وأجودها. وصحَّح إسناده ابن تيمية في ((الصَّارم المسلول)) (۱۹۲/۲)، وأحمد شاكر في تحقيق ((مسند أحمد)) (۲/۲)، وصحَّحه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)) (۲۳۲٤).

<sup>(</sup>٢) ((معالم السنن)) للخطابي (٢٩٦/٣).

حتى هم أن يوقع به، فقال له الحرُّ: يا أمير المؤمنين، إنَّ الله تعالى قال لنبيِّه صلى الله عليه وسلم: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِاللهُ عَلِيهِ وَاللهُ عَلِيهِ وَسَلَمَ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِاللهُ عَلِيهِ وَاللهُ عَلَيهِ وَكَانَ اللهُ عَلَيه وَكَانَ هَذَا مِن الجَاهِلِين، والله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقَافًا عند كتاب الله)(١).

• نماذج من كَظْم الغَيْظ من حياة الأمم السَّابقة:

حبيب النَّجَّار (٢):

- قال تعالى: ﴿ قِيلَ ٱدۡخُلِ ٱلۡجُنَّةَ ۚ قَالَ يَلَيۡتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ﴿ ۚ بِمَا غَفَرَ لِهِ عَلَمُونَ ﴿ وَيِلَ ٱدۡخُلِ ٱلۡجُنَّةَ ۚ قَالَ يَلَيۡتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ﴿ وَيَلَ ٱدۡخُرُمِينَ ﴾ [يس: ٢٦-٢٧].

قال القرطبي: (وفي هذه الآية تنبيه عظيم، ودلالة على وجوب كَظْم الغَيْظ، والحِلم عن أهل الجهل، والتَّرؤف على من أدخل نفسه في غِمار الأشرار وأهل البغي، والتَّشمُّر في تخليصه، والتَّلطُّف في افتدائه، والاشتغال بذلك عن الشَّماتة به والدُّعاء عليه. ألا ترى كيف تمنَّى الخير لقَتَلته، والباغين له الغوائل، وهم كفرةٌ عَبَدة أصنام)(٢).

• نماذج في كَظْم الغَيْظ من حياة السَّلف:

الفضيل بن بَزْوَان:

- عن أبي رزين قال: جاء رجل إلى الفضيل بن بَرْوَان، فقال: إنَّ فلانًا يقع فيك. فقال: لأغيظنَّ مَن أمره، يغفر الله لي وله. قيل: من أمره؟ قال: الشَّيطان(٤٠).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((تفسير ابن كثير)) (٦/٠٧٠)، ((الدر المنثور)) للسيوطي (١/١٥).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرطبي)) (١٥/١٥).

<sup>(</sup>٤) ((الزهد والرقائق)) لابن المبارك (٢٣٤/١).

### وهب بن مُنَبِّه:

- عن جبير بن عبد الله قال: شهدت وهب بن مُنبّه وجاءه رجلّ، فقال: إنّ فلانًا يقع فيك. فقال وهب: أما وجد الشّيطان أحدًا يستخفّ به غيرك. قال: فما كان بأسرع من أن جاء الرّجل، فرفع مجلسه وأكرمه(۱).

#### عمر بن عبد العزيز؛

ذكر ابن كثير في مناقب عمر بن عبد العزيز: أنَّ رجلًا كلَّمه يومًا حتى أغضبه، فهمَّ به عمر، ثمَّ أمسك نفسه، ثمَّ قال للرَّجل: أردت أن يستفزَّني الشَّيطان بعزَّة السُّلطان، فأنال منك ما تناله منِّي غدًا! قُم عافاك الله، لا حاجة لنا في مقاولتك (٢).

# أمثالٌ وحِكمٌ في كَظْم الغَيْظ:

- قالوا: الغَضَب غُول الحِلم. أي: مُهلِكه.

يُضرب في وجوب كَظْم الغَيْظ (٣).

- وقالوا: لا يُصلح رفيقًا من لم يبتلع ريقًا.

يُضرب لمن يكَظْم الغَيْظ (٤)٠

- وقيل: (كَظْم الغَيْظ حِلمٌ، والحِلم صبرٌ)<sup>(٥)</sup>.

- وقالوا: (ثلاثة من اجتمعن فيه فقد سَعِد: من إذا غَضِب لم يُخرجه غضبه عن الحقّ، وإذا رضى لم يدخله رضاه في الباطل، وإذا قَدر عفا)(٦).

<sup>(</sup>١) ((الورع)) لأحمد رواية المروزي (ص ١٩٧).

<sup>(</sup>٢) ((البداية والنِّهاية)) لابن كثير (١٢/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) ((المستقصى)) للزمخشري (٣٣٧/١).

<sup>(</sup>٤) (( مجمع الأمثال)) للميداني (٢/٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) ((البيان والتبيين)) للجاحظ (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٦) ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (١٧٦/٣).

- كان سَلَم بن نوفل سيِّد بني كِنَانة، فوثب رجلٌ على ابنه وابن أخيه فحرحهما، فأُتي به. فقال له: ما أمَّنك من انتقامي؟ قال: فلِمَ سوَّدناك إذًا؟! إلَّا أن تكَظْم الغَيْظ، وتحلُم عن الجاهل، وتحتمل المكروه. فحلَّى سبيله(١).
- وقال رجلٌ من أهل الشَّام للمنصور: يا أمير المؤمنين، مَن انتقم فقد شَفَى غَيْظه وانتصَف، ومن عفا تفضَّل، ومن أخذ حقَّه لم يجب شكره، ولم يُذكر فضله، وكظم الغَيْظ حِلمٌ، والتَّشفّي طرفٌ من الجزئع، ولم يمدح أهل التُّقى والنُّهى من كان حليمًا بشدّة العقاب، ولكن بحُسن الصَّفح والاغتفار، وشدّة التّغافل(٢).
- قيل: (الكَظْم يدفع محذور النَّدم، كالماء يُطفئ حرَّ الضَّرم. كَظْمُ يتردَّد في حلقي، أحبُّ إليَّ من نقصٍ أجده في خُلُقي) (٣).
- أربع خصال من حُسْن النَّظر: الرِّضا بالزَّوجة الصَّالحة، وغضُّ البصر، والإقدام على الأمر بمشاورة، وكَظْم الغَيْظ (٤٠).
  - وقال الأحنف: (قوَّة الحِلم على الغَضَب أفضل من قوَّة الانتقام)(°).
- وقال: (كنَّا نعدُّ المروءة: الصَّبر على كَظْم الغَيْظ، ومن لم يصبر على كلمة، سمع كلمات)(٦).

<sup>(</sup>١) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربِّه (٢/٢).

<sup>(</sup>٢) ((زهر الآداب)) للقيراويي (٨٣٨/٣).

<sup>(</sup>٣) ((محاضرات الأدباء)) للرَّاغب الأصفهاني (١/٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) ((المصدر السابق)) (٢٤٦/٢).

<sup>(</sup>٥) ((ربيع الأبرار)) للزَّمخشري (٢٢١/٢).

<sup>(</sup>٦) ((المصدر السابق)) (٢/١/٢).

# كَظْم الغَيْظ في واحت الشِّعر:

قال العَرْجِيُّ:

وإذا غَضِبتَ فكن وقورًا كاظمًا للغيظ تُبصر ما تقول وتسمعُ فكفَى به شرفًا تصبُّر ساعةٍ يَرضى بها عنك الإله وتُرفعُ أي: يَرفع قدرك(١).

وقال آخر:

إذا المرء لم يحمل على النَّفس ضَيْمها (٢) فليس إلى حسنِ الثَّناء سبيلُ يقول: إذا المرء لم يحمل ظُلم نفسه عليها، ولم يصبِّرها على مكارهها، فليس له طريقُ إلى الثَّناء الحسن. وهذا يشير إلى كَظْم الغَيْظ، واستعمال الحِلم، وترك الظُّلم والبغي مع ذويه، والصَّبر على المشاقِّ، وإهانة النَّفس في طلب الحقوق؛ لأنَّ من تعوَّد هذه الأشياء، عَلا ذكره، وحَسُن ثناؤه (٣).

وقال آخر:

وكظُمُهمو للغَيْظ عند استِعَارِه وأخلاقُهم محمودةٌ إن خبرتما تحلَّوْا بآدابِ الكتابِ وأحسنوا التَّ ففاضت على الصَّبر الجميل نفوسهم وقال مَعْد بن أوس:

وصبرى على أشياء منه تُريبني

إذا عزَّ بين النَّاس كَظْم المغائظِ فليست بأخلاقٍ فظاظٍ غلائظِ فلائظِ فكر في أمثاله والمواعظِ سلامٌ على تلك النُّفوسِ الفَوائظِ(٤)

وكظمي على غيظي وقد ينفع الكَظْمُ

<sup>(</sup>١) ((الكشف والبيان)) للثعلبي (١٦٦/٣).

<sup>(</sup>٢) الضيم: هو الظلم. ((مختار الصحاح)) للرازي (١٨٧/١).

<sup>(</sup>٣) ((شرح ديوان الحماسة)) للمرزوقي (ص ٨٣).

<sup>(</sup>٤) ((موارد الظمآن لدروس الزَّمان)) لعبد العزيز السلمان (٢٦٥/٥).

لأستل منه الضغن حتى استللته رأيت انثلامًا(١) بيننا فرقعتُه وأبرأتُ غِلَّ الصَّدر منه توسُّعًا وقال آخر:

واصفح عن العوراء إن قَلَّت وَعُدْ وَكِل المسيءَ إلى إساءته ولا وادفعْ بكَظْم الغَيْظ آفةَ غَيِّه وقال آخر:

وكنتُ إذا الصَّديقُ أراد غَيْظي غفرتُ ذنوبَه وكَظَمت غَيْظي وقال آخر:

اتَّضعْ للنَّاسِ إن رُمت العُلا واجعلِ المعروفَ ذُخرًا إنَّه المعروفَ النَّاسِ على أخلاقهم

وقد كان ذا ضغنٍ يضيق به الجِرْمُ برفقي وإحيائي وقد يُرقع الثلْمُ بحلمي كما يُشفَى بأدوية سَقَمُ(٢)

بالحِلْم منك على السَّفيه المعْور تتعقَّبِ الباغي ببغيٍ تُنصر فإنِ استخفَّك مرَّةً فاستغفر (٣)

وشرَّقني على ظمأ بريقي مخافةً أن أعيش بلا صديقِ<sup>(٤)</sup>

واكظم الغَيْظ ولا تُبدي الضَّجر للفتَّ أفضل شيء يُدَّخر فبه تملك أعناقَ البَشر(°)



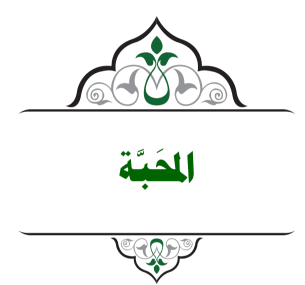
<sup>(</sup>۱) الثلمة، بالضم: فرحة المكسور والمهدوم، وهو الموضع الذي قد انثلم، والجمع ثلم. وقيل: الثلمة: الخلل في الحائط وغيره. ((تاج العروس)) للزبيدي (٣٥٧/٣١).

<sup>(</sup>٢) ((أمالي القالي)) (١٠٣/٢).

<sup>(</sup>٣) ((الحماسة المغربية)) للجراوي (١٢٧٥/٢).

<sup>(</sup>٤) ((المستطرف)) للأبشيهي (ص ١٣٢).

<sup>(</sup>٥) ((مجاني الأدب)) لرزق الله شيخو (١٢٨/٣).



# المحبّة

# معنى المحبَّة لغةً واصطلاحًا:

### • معنى المحبَّة لغمَّ:

المحبة: الحبُّ، وهو نقيضُ البغْضِ. وأصل هذه المادة يدلُّ على اللُّزوم وَالشَّات، واشتقاقه من أحَبَّه إذا لزمه، تقول: أحبَبْتُ الشَّيْء فَأَنَا مُحِبُّ وَهو مُحَبُّدًا).

#### • معنى المحبَّة اصطلاحًا:

(المحبَّة: الميل إِلَى الشَّيْء السار)(٢).

وقال الراغب: (المحبَّة: ميل النفس إلى ما تراه وتظنه حيرًا)(٣).

وقال الهروي: (المحبَّة: تعلق القلب بين الهمة والأنس، فِي البَذْل وَالمُنْع على الإِفْرَاد)(١٠).

### الفرق بين المحبَّة وبعض الصفات:

#### • الفرق بين الإرادة والمحبَّة:

(أَن الحَبَّة تجري على الشَّيء، ويكون المراد به غيره، وليس كذلك الإرادة، تقول: أحببت زيدًا. والمراد أنَّك تحب إكرامه ونفعه، ولا يقال: أردت زيدًا بهذا المعنى، وتقول: أحبُّ الله، أي: أحبُّ طاعته، ولا يقال: أريده. بهذا المعنى،

<sup>(</sup>۱) ((تهذیب اللغة)) للأزهري ( $\lambda/\xi$ )، ((مقاییس اللغة)) لابن فارس ( $\lambda/\xi$ )، ((لسان العرب)) لابن منظور ( $\lambda/\xi$ ).

<sup>(</sup>٢) ((المعجم الوسيط)) (ص ١٥١).

<sup>(</sup>٣) ((الذريعة إلى مكارم الشريعة)) (ص ٢٥٦).

 $<sup>(\</sup>xi)$  ((منازل السائرين)) (ص ۸۸).

فجعل المحبَّة لطاعة الله محبَّة له، كما جعل الخوف من عقابه حوفًا منه.

والمحبَّة أيضا تحري مجرى الشَّهوة؛ فيقال: فلان يحبُّ اللَّحم، أي: يشتهيه، وتقول: أكلت طعامًا لا أحبه، أي: لا أشتهيه، ومع هذا فإن المحبَّة هي الإرادة)(١).

#### • الفرق بين المحبَّة والشهوة:

(الشَّهوة توقان النَّفس، وميل الطباع إلى المشتهى، وليست من قبيل الإرادة، والمحبَّة من قبيل الإرادة، ونقيضها البغضة، ونقيض الحبِّ البغض، والشهوة تتعلَّق بالملاذ فقط، والمحبَّة تتعلَّق بالملاذ وغيرها)(٢).

#### • الفرق بين المحبَّة والصداقة:

(أنَّ الصَّداقة قوَّة المودَّة، مأخوذة من الشَّيء الصدق، وهو الصلب القوي، وقال أبو على رحمه الله: الصَّداقة اتفاق القلوب على المودَّة، ولهذا لا يقال: إن الله صديق المؤمن، كما يقال: إنَّه حبيبه وخليله) (٣).

### الضرق بين الحبِّ والودِّ:

(أن الحبَّ يكون في ما يوجبه ميل الطباع والحكمة جميعًا، والودُّ ميل الطباع فقط، ألا ترى أنَّك تقول: أُحبُّ فلانًا وأوده. وتقول: أُحبُّ الصَّلاة. ولا تقول: أودُّ الصَّلاة. وتقول: أودُّ الرجل تقول: أودُّ الوديد، مثل الحبُّ وهو الحبيب)(1).

<sup>(</sup>١) ((الفروق اللغوية)) لأبي هلال العسكري (١٢١/١).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٤) ((المصدر السابق)).

#### • الفرق بين المحبَّة والعشق:

(أن العشق شدَّة الشَّهوة لنيل المراد من المعشوق إذا كان إنسان، والعزم على مواقعته عند التَّمكُّن منه، ولو كان العشق مفارقًا للشهوة، لجاز أن يكون العاشق خاليًا من أن يشتهي النَّيل ممَّن يعشقه، إلَّا أنه شهوة مخصوصة لا تفارق موضعها، وهي شهوة الرجل للنيل ممَّن يعشقه، ولا تسمى شهوته لشرب الخمر، وأكل الطِّيب عشقًا، والعشق أيضًا هو الشَّهوة الَّتي إذا أفرطت وامتنع نيل ما يتعلَّق بها قتلت بها صاحبها، ولا يقتل من الشَّهوات غيرها، ألا ترى أن أحدًا لم يمت من شهوة الخمر والطَّعام والطِّيب، ولا من محبَّة داره، أو ماله، ومات خلق كثير من شهوة الخلوة مع المعشوق، والنيل منه)(١).

### أهمية المحبَّة:

قال الرّاغب: (لو تحابَّ النّاس، وتعاملوا بالحبَّة لاستغنوا بَمَا عن العدل، فقد قيل: العدل خليفة المحبَّة يُستعمل حيث لا توجد المحبَّة، ولذلك عظَّم الله تعالى المنَّة بإيقاع المحبَّة بين أهل الملَّة، فقال عزَّ مِن قائل: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ الله تعالى المنَّة بإيقاع المحبَّة بين أهل الملَّة، فقال عزَّ مِن قائل: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُ ٱلرَّحَنَنُ وُدًا ﴾ [مريم: ٩٦] أي: محبَّة في القلوب، تنبيها على أنَّ ذلك أجلب للعقائد، وهي أفضل من المهابة؛ لأنَّ المهابة تنفِّر، والمحبَّة تؤلِّف، وقد قيل: طاعة المحبَّة أفضل من طاعة الرَّهبة، لأنَّ طاعة الحبَّة من داخل، وطاعة الرَّهبة من خارج، وهي تزول بزوال سببها، وكلُّ قوم إذا تحالوا وإذا تواصلوا تعاونوا، وإذا تعاونوا عملوا، وإذا عملوا عمروا وبورك لهم) عمروا، وإذا عمروا وبورك لهم).

<sup>(</sup>١) ((الفروق اللغوية)) لأبي هلال العسكري (١٢١/١).

<sup>(</sup>٢) ((الذريعة إلى مكارم الشريعة)) (ص ٢٥٧).

المحسَّة

### المحبة في الكتاب والسنة:

أولًا: المحبة في القرآن الكريم

- قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ اللَّمْنُ وُدًّا ﴾ [مريم: ٩٦].

(قال قتادة: ذكر لنا أنَّ كعبًا كان يقول: إنَّما تأتي المحبَّة من السَّماء.

قال: إنَّ اللَّه تبارك وتعالى إذا أحبَّ عبدًا قذف حبَّه في قلوب الملائكة، وقذفته الملائكة في قلوب النَّاس، وإذا أبغض عبدًا فمثل ذلك، لا يملكه بعضهم لبعض)(١).

(وقال عليُّ بن أبي طلحة، عن ابن عبَّاس في قوله: ﴿ ٱلصَّـٰلِحَـٰتِ سَـَمْجَعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحۡنَٰنُ وُدًّا ﴾ قال: حُبًّا(٢).

وقال مجاهد، عنه: ﴿ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّمْنَ وُدَّا ﴾ قال: محبَّةً في النَّاس في الدُّنْمَا(٣).

وقال سعيد بن جبيرٍ، عنه: يُحبُّهم ويُحبِّبهم، يَعنِي: إِلَى خلقه الْمُؤمنين)(١٠). وقال ابن عباس: (محبَّةً في النَّاس في الدُّنيا)(٥٠).

وقال مجاهد: (محبَّةً في المسلمين في الدُّنيا)(١).

وقال مقاتل: (يقول يجعل محبتهم في قلوب المؤمنين فيحبونهم) $^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>١) رواه يحيي بن سلام في ((تفسيره)) (١/٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في ((تفسيره)) (٢٦٢/١٨).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)) (٢٦١/١٨).

<sup>(</sup>٤) ((تفسير ابن کثير)) (٢٦٩/٥).

<sup>(</sup>٥) رواه الطبري في ((تفسيره)) (٢٦١/١٨).

<sup>(</sup>٦) ((المصدر السابق)) (١٥/٦٤٢).

<sup>(</sup>٧) ((تفسير مقاتل بن سليمان)) (٢/٠٤٠).

# - وقال جلَّ في علاه: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي ﴾ [طه: ٣٩].

قال الطبري: (عن عكرمة قال: حسنًا وملاحةً، قال أبو جعفر: والذي هو أولى بالصَّواب من القول في ذلك أن يقال: إنَّ اللَّه ألقى محبَّته على موسى، كما قال حلَّ ثناؤه: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي ﴾ فحبَّبه إلى آسية امرأة فرعون، حتَّى تبنَّته وغذَّته وربَّته، وإلى فرعون، حتَّى كفَّ عنه عاديته وشرَّه. وقد قيل: إنَّما قيل: وألقيت عليك محبّةً مني، لأنَّه حبَّبه إلى كلِّ من رآه)(١).

وقال أيضًا: (قال ابن عبَّاس: حبَّبتك إلى عبادي، وقال الصِّدائي: حبَّبتك إلى خلقي. وقال آخرون: بل معنى ذلك: أي حسَّنت خلقك)(٢).

وقال الشوكاني: (وألقيت عليك محبَّةً منِّي أي: ألقى اللَّه على موسى محبَّةً كائنةً منه تعالى في قلوب عباده لا يراه أحد إلَّا أحبَّه وقيل: جعل عليه مسحةً من جمال لا يراه أحد من النَّاس إلَّا أحبَّه. وقال ابن جرير: المعنى وألقيت عليك رحمتي، وقيل: كلمة من متعلِّقة بألقيت، فيكون المعنى: ألقيت منيً عليك محبَّةً، أي: أحببتك، ومن أحبَّه اللَّه أحبَّه النَّاس)(٣).

و (عن ابن عبّاس في قوله: وألقيت عليك محبَّةً منِّي قال: كان كلُّ من رآه ألقيت عليه منه محبَّته (أ). وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم عن سلمة بن كهيل قال: حبَّتك إلى عبادي) (٥).

<sup>(</sup>١) ((جامع البيان)) (١٦/٨٥).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٦ / ٥٨/).

<sup>(</sup>٣) ((فتح القدير)) (٣/٣١).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في ((تفسيره)) (٢٤٢٢/٧).

<sup>(</sup>٥) ((فتح القدير)) للشوكاني (٣٣/٣).

### ثانيًا: المحبد في السُّنَّد النَّبويَّة

- عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ((جاء رجل إلى النّبي عليه السلام فقال: يا رسول اللّه، كيف تقول في رجل أحبّ قومًا، ولم يلحق بهم؟ فقال النّبي صلى الله عليه وسلم: المرء مع من أحبّ)(١).

قال ابن بطال: (فدلَّ هذا أنَّ من أحبَّ عبدًا في الله، فإنَّ الله جامع بينه وبينه في جنته ومُدخِله مُدخَله، وإن قصر عن عمله، وهذا معنى قوله: (ولم يلحق بهم). يعني في العمل والمنزلة، وبيان هذا المعنى – والله أعلم – أنه لما كان المحبُّ للصالحين وإنما أحبهم من أجل طاعتهم لله، وكانت المحبَّة عملًا من أعمال القلوب واعتقادًا لها، أثاب الله معتقد ذلك ثواب الصالحين؛ إذ النية هي الأصل، والعمل تابع لها، والله يؤتي فضله من يشاء)(٢).

وقال النووي: (فيه فضل حبِّ اللَّه ورسوله صلى اللَّه عليه وسلم والصَّالحين وأهل الخير الأحياء والأموات)(٣).

قال العظيم آبادي: (يعني من أحبَّ قومًا بالإخلاص يكون من زمرتهم، وإن لم يعمل عملهم؛ لثبوت التَّقارب بين قلوبهم، وربَّمًا تؤدِّي تلك المحبَّة إلى موافقتهم، وفيه حتُّ على محبَّة الصُّلحاء والأخيار، رجاء اللِّحاق بهم والخلاص من النَّار)(1).

وقال السعدي: (هذا الحديث فيه: الحث على قوة محبة الرسل، واتباعهم بحسب مراتبهم، والتحذير من محبة ضدهم؛ فإنَّ المحبَّة دليل على قوة اتصال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٦٩)، ومسلم (٢٦٤٠).

<sup>(</sup>۲) ((شرح صحیح البخاري)) لابن بطال (۹/۳۳۳).

<sup>(</sup>٣) ((شرح النووي على صحيح مسلم)) (١٨٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) ((عون المعبود)) (١٤/٥٢).

المحب بمن يحبه، ومناسبته لأخلاقه، واقتدائه به، فهي دليل على وجود ذلك، وهي أيضًا باعثة على ذلك)(١).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النّبي صلى الله عليه وسلم، ((أنّ رجلًا زار أخًا له في قرية أخرى، فأرصد الله له، على مدرجته، ملكًا فلمّا أتى عليه، قال: أين تريد؟ قال: أريد أخًا لي في هذه القرية، قال: هل لك عليه من نعمة ترجّها؟ قال: لا، غير أنيّ أحببته في الله عزّ وجلّ، قال: فإنيّ رسول الله إليك، بأنّ الله قد أحبّك كما أحببته فيه))(١).

قال النووي: (في هذا الحديث فضل المحبَّة في اللَّه تعالى وأنَّمَا سبب لحبِّ اللَّه تعالى العبد) (٣).

وأيضًا فيه: (دليل على عظم فضل الحب في الله والتزاور فيه)(1).

- وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه، أنَّ رسول الله صلى عليه وسلم أخذ بيده، وقال: ((يا معاذ، واللَّه إنِّي لأُحبُّك، واللَّه إنِّي لأُحبُّك، فقال: أوصيك يا معاذ، لا تدعنَّ في دبر كلِّ صلاة تقول: اللَّهمَّ أعنِّي على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك))(٥).

قال العظيم آبادي: (... ((أحذ بيده)). كأنَّه عقد محبَّة وبيعة مودَّة. ((واللَّه إنِّ لأحبُّك)). لامه للابتداء، وقيل للقسم، وفيه أنَّ من أحبَّ أحدًا

<sup>(</sup>١) ((بحجة قلوب الأبرار)) (ص١٩٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۵۵۷).

<sup>(</sup>٣) (( شرح النووي على صحيح مسلم )) (١٢٤/١٦).

<sup>(</sup>٤) ((تطريز رياض الصالحين)) لفيصل المبارك (ص٢٤٧).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (١٥٢٢)، والنسائي (١٣٠٣)، وأحمد (٥/٤٤) (٢٢١٧٢). قال الحاكم (٥) رواه أبو داود (٢٢١٧٢). صحيح على شرط الشيخين. وصحح إسناده النووي في ((الخلاصة)) (٢٨/١)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٩٦٩).

يستحبُّ له إظهار المحبَّة له. فقال: ((أوصيك يا معاذ لا تدعنَّ)). إذا أردت ثبات هذه المحبَّة فلا تتركنَّ. ((في دبر كلِّ صلاة)). أي: عقبها وخلفها أو في آخرها)(۱).

وقال ابن عثيمين: (وهذه منقبة عظيمة لمعاذ بن جبل رضي الله عنه، أنَّ نبينا صلى الله عليه وسلم أقسم أنه يحبُّه، والمحبُّ لا يدَّخر لحبيبه إلا ما هو خير له)(٢).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((لا تدخلون الجنَّة حتَّى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتَّى تحابُّوا، أولا أدلُّكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السَّلام بينكم))(٣).

قال النووي: (فقوله صلى اللَّه عليه وسلم: ((ولا تؤمنوا حتَّى تحابُّوا)). معناه: لا يكمل إيمانكم ولا يصلح حالكم في الإيمان إلَّا بالتَّحابِّ)(٤).

وقال ابن عثيمين: (ففي هذا دليل على أن المحبَّة من كمال الإيمان، وأنه لا يكمل إيمان العبد حتى يحبُّ أخاه، وأنَّ من أسباب المحبَّة أن يفشي الإنسان السلام بين إخوانه، أي يظهره ويعلنه، ويسلم على من لقيه من المؤمنين، سواء عرفه أو لم يعرفه، فإن هذا من أسباب المحبَّة، ولذلك إذا مرَّ بك رجل وسلم عليك أحببته، وإذا أعرض؛ كرهته ولو كان أقرب الناس إليك)(٥).

- عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

<sup>(</sup>١) ((عون المعبود)) (١/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) ((شرح رياض الصالحين)) (٥٠٢/٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٤٥).

<sup>(</sup> $\xi$ ) ((  $m_{\text{T}}$  (  $m_{\text{T}}$  )) ( $\xi$ ).

<sup>(</sup>٥) ((شرح رياض الصالحين)) (٢٦٥/٣).

((سبعة يظلهم الله في ظله، يوم لا ظل إلا ظله... وذكر منهم... ورجلان تحابا في الله، اجتمعا عليه وتفرقا عليه)(١).

### أقوال السلف والعلماء في المحبَّة:

- عن أبي حيَّان التيمي قال: (رؤي على على بن أبي طالب رضي الله عنه توب كأنه كان يكثر لبسه، فقيل له فيه. فقال: هذا كسانيه خليلي وصفيِّي عمر ابن الخطاب رضى الله عنه، إنَّ عمر ناصح الله فنصحه)(٢).

- وعن مجاهد قال: (مرَّ على عبد الله بن عباس رجل فقال: إنَّ هذا يحبني. فقيل: أنَّى علمت ذلك؟ قال: إني أحبُّه)(٣).

- وعن سفيان بن عيينة، قال: (سمعت مساور الورَّاق يحلف بالله عزَّ وجلَّ ما كنت أقول لرجل إني أحبك في الله عزَّ وجلَّ فأمنعه شيئًا من الدنيا)(٤).

- وقال ابن تيمية: (إنَّك إذا أحببت الشخص لله، كان الله هو المحبوب لذاته، فكلَّما تصورته في قلبك، تصوَّرت محبوب الحق فأحببته، فازداد حبُّك لله، كما إذا ذكرت النَّبي صلى الله عليه وسلم، والأنبياء قبله والمرسلين وأصحابهم الصالحين، وتصورتهم في قلبك، فإنَّ ذلك يجذب قلبك إلى محبة الله، المنعم عليهم، وبهم، إذا كنت تحبهم لله. فالمحبوب لله يجذب إلى محبة الله، والمحبُّ لله إذا أحبَّ شخصًا لله، فإن الله هو محبوبه، فهو يحبُّ أن يجذبه إلى الله تعالى، وكلُّ من المحبِّ لله والمحبوب لله يجذب إلى الله تعالى،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٤٢٣)، ومسلم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٢) ((المصنف)) لابن أبي شيبة (٦/٦٥٣).

<sup>(</sup>٣) ((الإخوان)) لابن أبي الدنيا (ص ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) ((مكارم الأخلاق)) لابن أبي الدنيا (ص ٩٣).

<sup>(</sup>٥) ((مجموع الفتاوي)) (١٠٨/١٠).

- وقال: (واعجبًا لمن يدَّعي المحبَّة! ويحتاج إلى من يذِّكره بمحبوبه فَلَا يذكرهُ إِلَّا بمذكر. أقل ما في المحبَّة أَثَّما لَا تنسيك تذكُّر المحبوب)(١).
- وقال أيضًا: (إِذَا سَافَرِ الحِب للقاء محبوبه ركبت جُنُوده مَعَه، فَكَانَ الحَبُّ فِي مُقَدَّمة العسكر، والرجاء يحدُو بالمطي، والشوق يسوقها، والخوف يجمعها على الطَّرِيق، فإذا شَارف قدوم بلد الوصل خرجت تقادم الحبيب باللقاء)(٢).
- و(قال أبو بكر الورَّاق: سأل المأمون عبد الله بن طاهر ذا الرياستين عن الحبِّ، ما هو؟ فقال: يا أمير المؤمنين، إذا تقادحت جواهر النفوس المتقاطعة بوصل المشاكلة، انبعثت منها لمحة نور تستضيء بما بواطن الأعضاء، فتتحرَّك لإشراقها طبائع الحياة، فيتصوَّر من ذلك خلق حاضر للنفس، متصل بخواطرها، يسمى الحبُّ)(٣).
- وقال الثعالبي: (المحبَّة أريحية منتفثة من النفس نحو المحبوب، لأخَّا تغذو الروح وتضني البدن، ولأخَّا تنقل القوى كلها إلى المحبوب بالتحلي بهيئته، والتمنِّي بحقيقته، بالكمال الذي يشهد فيه)(٤).
- وقال أيضًا: (المحبَّة ثمن لكل شيء وإن غلا، وسُلَّم إلى كلِّ شيء وإن علا) (٥).
- وقال يحيى بن معاذ رحمه الله: (حقيقة المحبَّة لا يزيدها البرُّ ولا ينقصها الجفاء)(٢).

<sup>(</sup>١) ((الفوائد)) لابن قيم الجوزية (ص ٧٧).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (٢/١٦١).

<sup>(</sup>٤) ((المقابسات)) لأبي حيان التوحيدي (ص ٢٦٤).

<sup>(</sup>٥) ((سحر البلاغة )) لأبي منصور الثعاليي (ص ١٣٠).

<sup>(</sup>٦) ((محاضرات الأدباء)) للراغب الأصفهاني (١١/٢).

- وقال الجنيد: (إذا صحَّت المحبَّة سقطت شروط الأدب)(١).
- (وقال رجل لشهر بن حوشب: إني لأحبُّك قال: ولم لا تحبني وأنا أخوك في كتاب الله، ووزيرك على دين الله، ومؤنتي على غيرك)(٢).
- (وقال آخر: من جمع لك مع المودَّة الصادقة رأيًا حازمًا، فاجمع له مع المودَّة الخالصة طاعة لازمة)(٣).
- وقال الجاحظ: (ينبغي لحبّ الكمال أن يعوّد نفسه محبّة النّاس، والتّودُّد إليهم، والتَّحنُّن عليهم، والرَّافة والرَّحمة لهم، فإنَّ النّاس قبيل واحد متناسبون تجمعهم الإنسانيَّة، وحلية القوَّة الإلهيَّة هي في جميعهم، وفي كلِّ واحد منهم، وهي قوَّة العقل، وبهذه النَّفس صار الإنسان إنسانًا)(٤).

### فوائد المحبَّة (٥):

١- دلالة على كمال الإيمان وحسن الإسلام.

٢- المحبَّة تغذِّي الأرواح والقلوب وبما تقرُّ العيون، بل إغَّا هي الحياة الَّتي يعدُّ من حرم منها من جملة الأموات.

٣- تظهر آثار المحبَّة عند الشَّدائد والكربات.

٤ - من ثمار المحبَّة النَّعيم والسُّرور في الدُّنيا، الموصِّل إلى نعيم وسرور الآخرة.

٥- محبَّة النَّاس مع التَّودُّد إليهم تحقَّق الكمال الإنسانيِّ لمن يسعى إليه.

(١) ((لباب الآداب)) لأسامة بن منقذ (ص ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) ((عيون الأخبار)) لابن قتيبة الدينوري (٣/١٥).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)) (٣/١).

<sup>(</sup>٤) ((تهذیب الأخلاق)) المنسوب للجاحظ (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٥) ((نضرة النعيم)) (٨/٢٥٣٣).

٦- محبَّة الإخوان في الله من محبَّة الله ورسوله.

٧- التَّحابُّ في الله يجعل المتحابِّين في الله من الذين يستظلُّون بظلِّ الله تعالى يوم لا ظلَّ إلّا ظلُّه.

٨- لا يكتمل إيمان المرء إلا إذا تحقّق حبّه لأحيه ما يحبّه لنفسه، وفي هذا
ما يخلّصه من داء الأنانيّة.

9- أن يستشعر المرء حلاوة الإيمان فيذوق طعم الرِّضا وينعم بالرَّاحة النَّفسيَّة.

### أقسام المحبَّد:

قسم بعض أهل العلم المحبَّة إلى أنواع، كابن حزم، وابن القيم، وغيرهم من العلماء، فابن حزم قسمها إلى تسعة أنواع، قال: (المحبَّة ضروب:

١- فأفضلها: محبة المتحابين في الله عزَّ وجلَّ، إما لاجتهاد في العمل، وإما لاتفاق في أصل النحلة والمذهب، وإما لفضل علم بمنحه الإنسان.

٢- ومحبة القرابة.

٣- ومحبة الألفة في الاشتراك في المطالب.

٤- ومحبة التصاحب والمعرفة.

٥- ومحبة البر؛ يضعه المرء عند أخيه.

٦- ومحبة الطمع في جاه المحبوب.

٧- ومحبة المتحابين لسر يجتمعان عليه يلزمهما ستره.

٨- ومحبة بلوغ اللذة وقضاء الوطر.

9- ومحبة العشق التي لا علة لها إلا ما ذكرنا من اتصال النفوس.

فكل هذه الأجناس منقضية مع انقضاء عللها، وزائدة بزيادتها، وناقصة بنقصانها، متأكدة بدنوها، فاترة ببعدها)(١).

وقسمها ابن القيم إلى أربعة أنواع وهي محبة الله، ومحبة ما يحب الله، والمحبة مع الله وهي المحبة الشركية، والحب لله وفي الله، وهي من لوازم محبة ما يحب، ثم ذكر نوعًا خامسًا، وهي المحبّة الطبيعية، وهي ميل الإنسان إلى ما يلائم طبعه، كمحبة العطشان للماء، والجائع للطعام، ومحبة النوم والزوجة والولد، فتلك لا تُذمُّ إلا إذا ألهت عن ذكر الله، وشغلت عن محبته (٢).

وقسم الراغب الأصفهاني المحبَّة بحسب المحبين فقال: (المحبَّة ضربان:

١ - طبيعي: وذلك في الإنسان وفي الحيوان...

٢- اختياري: وذلك يختص به الإنسان... وهذا الثاني أربعة أضرب:

أ- للشهوة، وأكثر ما يكون بين الأحداث.

ب- للمنفعة، ومن جنسه ما يكون بين التجار وأصحاب الصناعة المهنية وأصحاب المذاهب.

ج- مركب من الضربين، كمن يحبُّ غيره لنفع، وذلك الغير يحبه للشهوة.

د- للفضيلة، كمحبة المتعلم للعالم، وهذه المحبَّة باقية على مرور الأوقات، وهي المستثناة بقوله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّا مُ يُوْمَيِنِ بِعَضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُقُ إِلَّا وهي المستثناة بقوله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّا مُ يُوْمَيِنِ بِعَضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُقُ إِلَّا الْمُتَقِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧].

(١) ((طوق الحمامة)) لابن حزم (ص٩٥) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) انظر: ((الجواب الكافي)) لابن القيم (ص١٨٩).

وأما الضروب الأُخر: فقد تطول مدتها وتقصر بحسب طول أسبابها وقصرها)(١).

# مراتب المحبَّة (٢):

قسم العلماء المحبَّة إلى مراتب عديدة، ومن هؤلاء العلماء ابن قيِّم الجوزية الذي أوصلها إلى عشر مراتب، وهي كما يلي:

أَوَّلُهَا: العلاقة، وسمِّيت علاقةً لتعلُّق القلب بالمحبوب.

الثَّانية: الإرادة، وهي ميل القلب إلى محبوبه وطلبه له.

الثَّالثة: الصَّبابة، وهي انصباب القلب إليه، بحيث لا يملكه صاحبه، كانصباب الماء في الحدور.

الرَّابعة: الغرام، وهو الحبُّ اللَّازم للقلب، الذي لا يفارقه، بل يلازمه كملازمة الغريم لغريمه.

الخامسة: الوداد، وهو صفو المحبَّة.

السَّادسة: الشَّغف يقال: شغف بكذا. فهو مشغوف به. وقد شغفه المحبوب. أي وصل حبَّه إلى شغاف قلبه، وفيه ثلاثة أقوال:

أحدها: أنَّه الحبُّ المستولي على القلب، بحيث يحجبه عن غيره.

الثاني: الحبُّ الواصل إلى داخل القلب.

الثالث: أنَّه الحبُّ الواصل إلى غشاء القلب. والشِّغاف غشاء القلب إذا وصل الحبُّ إليه باشر القلب.

<sup>(</sup>١) ((الذريعة إلى مكارم الشريعة)) للراغب الأصفهاني (ص٥٦٥) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٣/ ٢- ٣٢) بتصرف.

السَّابعة: العشق، وهو الحبُّ المفرط، الَّذي يخاف على صاحبه منه.

الثامنة: التَّتيُّم، وهو التَّعبُّد، والتَّذلُّل.

التَّاسعة: التَّعبُّد وهو فوق التَّتيُّم، فإنَّ العبد هو الذي قد ملك المحبوب رقَّه، فلم يبقَ له شيء من نفسه ألبتَّة، بل كلُّه عبد لمحبوبه ظاهرًا وباطنًا، وهذا هو حقيقة العبوديَّة. ومن كمَّل ذلك فقد كمَّل مرتبتها.

العاشرة: مرتبة الخلَّة الَّتي انفرد بها الخليلان، إبراهيم ومحمَّد صلى اللَّه عليهما وسلم.

#### الأسباب الجالبة للمحبة والموجبة لها:

للمحبة أسباب جالبة لها، توجب لك المحبّة في قلوب الآخرين؛ نذكر منها ما يلى:

- ١- خدمة الآخرين والسعى لمنفعتهم.
  - ٢- تقديم الهدية للآخرين.
    - ٣- التواضع للآخرين.
  - ٤- الإحسان إلى الآخرين.
  - ٥- التحلِّي بصفة الصمت.
    - ٦- البشاشة والابتسامة.
      - ٧- البدء بالسلام.
        - ٨- الجود والكرم.
    - 9- الابتعاد عن الحسد.
  - ١٠ التعامل بصدق وأمانة.

موسوعة الأخلاق ٣٩ المُحبَّة

١١- الوفاء بالعهد.

١٢ - زيارة الآخرين وتفقد أحوالهم.

١٣ - إنزال الناس منازلهم.

٤ ١ - الالتزام بالأخلاق الإسلامية.

وقال ابن حمدون: (عشر يورثن المحبَّة: كثرة السَّلام، واللطف بالكلام، واتباع الجنائز، والهدية، وعيادة المرضى، والصدق، والوفاء، وإنجاز الوعد، وحفظ المنطق، وتعظيم الرِّجال)(١).

#### نماذج في المحبَّة:

#### نماذج تطبيقية من حياة النّبي صلى الله عليه وسلم:

- عن معاذ بن جبل رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ بيده وقال: ((يا معاذ، والله إنِيِّ لأحبُّك، والله إنِيِّ لأحبُّك، فقال: أوصيك يا معاذ، لا تدعنَّ في دبر كلِّ صلاة تقول: اللهمَّ أعنيِّ على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك))(1).

- وعن أنس رضي الله عنه قال: رأى النّبي صلى الله عليه وسلم النّساء والصّبيان مقبلين -قال: حسبت أنّه قال: من عرس- فقام النّبي صلى الله عليه وسلم مُعْثِلًا فقال: ((اللهمّ أنتم من أحبّ النّاس إليّ. قالها ثلاث مرار))(٢).

<sup>(</sup>١) ((التذكرة الحمدونية)) لابن حمدون (٢٢٥/٢).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۱۰۲۲)، والنسائي (۱۳۰۳)، وأحمد (٥/٤٤) (۲۲۱۷۲). قال الحاكم (٢) رواه أبو داود (٢٠٧١). فال الحاكم (١/٨٦٤): صحيح على شرط الشيخين. وصحح إسناده النووي في ((الخلاصة)) (٢٨/١)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٢٩٦٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٧٨٥)، ومسلم (٢٥٠٨).

- وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((يا أبا ذرِّ، إنِيِّ أراك ضعيفًا، وإنِيِّ أحبُّ لك ما أحبُّ لنفسي، لا تأمَّرنَّ على اثنين، ولا تولَّينَ مال يتيم))(١).

- وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((حُبِّب إليَّ: النِّساء والطِّيب، وجعل قرَّة (٢) عيني في الصَّلاة))(٢).

- وعن أُسامة بن زيد رضي الله عنهما؛ حدَّث عن النَّبي صلى الله عليه وسلم: أنَّه كان يأخذه والحسن فيقول: ((اللهمَّ أحبَّهما فإنِّي أحبُّهما))(٤).

- وعن عائشة رضي الله عنها: ((أنَّ نساء رسول الله صلى الله عليه وسلم كنَّ حزبين: فحزب فيه عائشة وحفصة وصفيَّة وسودة، والحزب الآخر أمُّ سلمة وسائر نساء رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان المسلمون قد علموا حبَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عائشة، فإذا كانت عند أحدهم هديَّة يريد أن يهديها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أخَّرها، حتَّى إذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت عائشة بعث صاحب الهديَّة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت عائشة، فكلَّم حزب أمِّ سلمة فقلن لها: كلِّمي رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت عائشة، فكلَّم حزب أمِّ سلمة فقلن لها: كلِّمي رسول الله صلى الله عليه وسلم يكلِّم النَّاس فيقول: من أراد أن يهدي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم هديَّة فليهدها حيث كان من بيوت نسائه، رسول الله صلى الله عليه وسلم هديَّة فليهدها حيث كان من بيوت نسائه،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٨٢٦).

<sup>(</sup>٢) يعبر بها عن المسرة، ورؤية ما يحب الإنسان. ((عمدة القاري شرح صحيح البخاري)) (٥/٠٠).

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي (٣٠٤٠)، وأحمد (١٢٨/٣) (١٢٨٥). قال الحاكم (١٧٤/٢): صحيح على شرط مسلم. وجوَّد إسناده العراقي في ((تخريج الإحياء)) (ص٢٦٤)، وحسن إسناده ابن حجر في ((التلخيص الحبير)) (٢٥٤/٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٣٧٣٥).

فكلَّمته أمُّ سلمة بما قلن، فلم يقل لها شيئًا، فسألنها فقالت: ما قال لي شيئًا، فقلن لها: فكلِّميه. قالت: فكلَّمته حين دار إليها أيضًا، فلم يقل لها شيئًا. فقلن لها: كلِّميه حتَّى يكلِّمك. فدار إليها فسألنها فقالت: ما قال لي شيئًا. فقلن لها: كلِّميه حتَّى يكلِّمك. فدار إليها فكلَّمته، فقال لها: لا تؤذيني في عائشة؛ فإنَّ الوحي لم يأتني وأنا في ثوب امرأة إلَّا عائشة. قالت: أتوب إلى الله من أذاك يا رسول الله. ثمَّ إنَّى دعون فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأرسلت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم تقول: إنَّ نساءك ينشدنك العدل في بنت أبي بكر. فكلَّمته، فقال: يا بنيّة، ألا تحبيّين ما أحبُّ؟ قالت: بلى. فرجعت إليهنَّ فأخبرتهنَّ، فقلن: ارجعي إليه، فأبت أن ترجع...))(١).

# حكم وأمثال في المحبَّة:

- أفضل المحبَّة ماكان بعد المعتبة (٢).
- وقالوا: لا يكن حبُّك كلفًا، ولا بغضك سرفًا(٣).
- أبرُّ من الْهِرَّة: قَالُوا لِأَنَّهَا تَأْكُل أَوْلَادهَا من المحبَّة(1).
- قَوْلَهُم: من يبغ فِي الدِّين يصلف: مَعْنَاهُ من يطْلب الدُّنْيَا بِالدِّينِ لَم يحظ عِنْد النَّاس وَلَم يُرْزِق مِنْهُم المحبَّة(٥).
  - وقيل: أغلب المحبَّة ما كان عن تشاكل<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٥٨١).

<sup>(</sup>٢) ((محاضرات الأدباء)) للراغب الأصفهاني (٢/٢).

<sup>(</sup>٣) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (١٦٨/٢).

 $<sup>(\</sup>xi)$  ((جمهرة الأمثال)) لأبي هلال العسكري ((1/757)).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>٦) ((محاضرات الأدباء)) للراغب الأصفهاني (1/1).

# المحبَّة في واحت الشعر:

وقال ابن زهر الحفيد:

يا مَن يُذكِّرني بعهد أحبَّتي أعِدِ الحديث عليَّ من جنباتِه ملأ الضلوع وفاض عن أحنائها ما زال يضرب خافقًا بجناحه وأنشد بعضهم:

والله ما طلعت شمسٌ ولا غربت ولا جلستُ إلى قومٍ أُحدِّتُهم وقال آخر:

يًا منية الْقلب مَا جيدي<sup>(٣)</sup> بمنعطف لولا المحبَّة ما استعملت بارقة ولا وقفت على الوادي أسائله

وقال أبو تراب النخشبي:

لا تخدعن فللمحبّ دلائلُ منها تنعمُه بمرّ بلائه فالمنعُ منه عطيةٌ مقبولةٌ

طاب الحديث بذكرهم ويطيب أنَّ الحديث عن الحبيب حبيب قلبُ إذا ذكر الحبيب يذوب يا ليت شعري هل تطير قلوب(١)

إلا وحبُّك مقرونٌ بأنفاسي إلا وأنت حديثي بين جُلَّاسي(٢)

إِلَى سواكم ولا حَبْلِي بمنقاد وَلا سَأَلت حمام الدوح إسعادي بالدمع حَتَّى رثى لي سَاكن الْوَادي(٤)

ولديه من تحفِ الحبيبِ وسائلُ وسروره في كلِّ ما هو فاعلُ والفقر إكرام وبرُّ عاجلُ

<sup>(</sup>١) ((نفح الطيب)) لأحمد المقري (٣/٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) ((استنشاق نسيم الأنس من نفحات رياض القدس - مجموع رسائل ابن رجب)) (٣٩٩٩/٣).

<sup>(</sup>٣) الجيد: مُقدَّمُ العنق. ((العين)) للخليل بن أحمد (٦/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٤) ((المدهش)) لابن الجوزي (ص٢٧٧).

ومن الدلائل أن يرى من عزمه طوع الحبيب وإن ألح العاذلُ ومن الدلائل أن يُرى متبسِّمًا والقلب فيه من الحبيب بلابلُ ومن الدلائل أن يُرى متفهمًا لكلام من يحظَى لديه السائلُ

ومن الدلائل أن يُرى متقشفًا متحفظًا من كلِّ ما هو قائلُ (١)



<sup>(</sup>١) ((قوت القلوب)) لأبي طالب المكى (١٠٣/٢).



# المُدَارَاة



# المداراة

# معنى المدَاراة لغتً واصطلاحًا:

#### • معنى المداراة لغدَّ:

المداراة مصدر دارى، يقال: داريته مداراة: لاطفته ولاينته، ومداراة الناس: أي ملاينتهم وحسن صحبتهم واحتمالهم؛ لئلا ينفروا عنك(١).

#### • معنى المداراة اصطلاحًا:

قال ابن بطال: (المدَاراة: خفض الجناح للناس، ولين الكلام وترك الإغلاظ لهم في القول)(٢).

وقال ابن حجر: (المراد به الدفع برفق)(١).

وقال المناوي: (المدَاراة: الملاينة والملاطفة)(1).

# الفرق بين المداراة والمداهنة:

قال ابن بطال: (المداراة مندوب إليها، والمداهنة محرمة، والفرق أنَّ المداهنة من الدهان وهو الذي يظهر على الشيء ويستر باطنه، وفسَّرها العلماء بأنها معاشرة الفاسق، وإظهار الرضا بما هو فيه من غير إنكار عليه، والمداراة هي الرفق بالجاهل في التعليم، وبالفاسق في النهي عن فعله، وترك الإغلاظ عليه حيث لا يظهر ما هو فيه، والإنكار عليه بلطف القول والفعل، ولا سيما إذا

<sup>(</sup>۱) ((لسان العرب)) لابن منظور (۱۱/۱۵)، وانظر: مادة (درأ) (۲۱/۱)، ((المصباح المنير)) للفيومي (۲/۱۹).

<sup>(</sup>۲) ((شرح صحیح البخاري)) (۹/۳۰۵).

<sup>(</sup>٣) ((فتح الباري)) (١٠/١٠).

 $<sup>(\</sup>xi)$  ((التوقیف علی مهمات التعاریف)) (ص ۳۰۱).

احتيج إلى تألفه ونحو ذلك)(١).

وقال القرطبي في الفرق بينهما: (أنَّ المدّاراة: بذل الدنيا لصلاح الدنيا، أو الدين، أو هما معًا، وهي مباحة وربما استحبت. والمداهنة: ترك الدين لصلاح الدنيا)(١).

وقال الغزالي: (الفرق بين المدّاراة والمداهنة بالغرض الباعث على الإغضاء؛ فإن أغضيت لسلامة دينك، ولما ترى من إصلاح أحيك بالإغضاء، فأنت مدار، وإن أغضيت لحظّ نفسك، واحتلاب شهواتك، وسلامة حاهك فأنت مداهن)(٣).

#### المداراة في الكتاب والسنت:

أولًا: المداراة في القرآن الكريم

- قال تعالى: ﴿ وَاذَكُرُ فِي الْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ النَّهُ وَكَا نَبْعِبُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْءًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا يُعْنِى عَنكَ شَيْءًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْءًا ﴿ اللَّهُ يَابُتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِن الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأْتَبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ اللَّهُ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأْتِبَعْنِى أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ﴿ اللَّهُ مَا لَمْ عَذَابٌ مِنَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَذَابٌ مِنَ اللَّهُ عَذَابٌ مِن اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَنْ عَلَيْكَ أَن يَمسَكَ عَذَابٌ مِن اللَّهُ عَلَيْكَ أَلَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِي ٓ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ فَالسَلَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ فَالسَلَامُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ مَن عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ فَالسَلَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ فَالسَلَامُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ أَلِكُ مَن اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ أَلْكَ مَنْ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِنَكُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِكُ مَلْكَ لَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغُفِرُ لَكَ رَبِيّ آلِكُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْلُكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ ا

قال السعدي: (وفي هذا من لطف الخطاب ولينه، ما لا يخفى، فإنه لم يقل: يا أبت أنا عالم، وأنت جاهل. أو: ليس عندك من العلم شيء. وإنما

<sup>(</sup>١) ((فتح الباري)) لابن حجر (١٠/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (١٠/٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (١٨٢/٢).

أتى بصيغة تقتضي أنَّ عندي وعندك علمًا، وأنَّ الذي وصل إليَّ لم يصل إلين الله ولم يأتك، فينبغى لك أن تتبع الحجة وتنقاد لها)(١).

- وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ. وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشَّكُر لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللهِ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا مَا ثَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا مَا ثَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا أَوَا تَعْمَلُونَ اللهُ عَبْدِيلَ مَنْ أَناكَ إِلَى ثُمُ إِلَى مُرْجِعُكُمْ فَأُنبِتُ كُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وَالله مان: ١٥-١٥].

قال القرطبي: (قوله تعالى: ﴿وَصَاحِبْهُ مَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ﴾ نعت لمصدر محذوف، أي مصاحبًا معروفًا، يقال: صاحبته مصاحبة ومصاحبًا. و﴿مَعْرُوفَا ﴾ أي: ما يحسن. والآية دليل على صلة الأبوين الكافرين بما أمكن من المال إن كانا فقيرين، وإلانة القول والدعاء إلى الإسلام برفق)(٢).

- وقال سبحانه: ﴿ اَذْهَبَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَىٰ ﴿ اَنْ فَقُولَا لَهُۥ قَوْلًا لَيِّنَا لَعَلَهُۥ يَتَذَكَّكُرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ اَنْ قَالَا رَبَّنَاۤ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَاۤ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ اَنْ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُماۤ أَسْمَعُ وَأَرَك ﴿ اَنْ فَأُنِياهُ فَقُولَاۤ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيۤ إِسْرَوَهِ يَلُ وَلَا تُعَذِّبُهُم ۗ قَدْ جِئْنَكَ بِعَايَةٍ مِّن رَبِّكَ وَالسَّلَهُ عَلَى مَنِ اتّبَعَ الْمُدُى ﴾ بَنِيٓ إِسْرَوَهِ يَلَ وَلَا تُعَذِّبُهُم ۗ قَدْ جِئْنَكَ بِعَايَةٍ مِّن رَبِّكَ وَالسَّلَهُ عَلَى مَنِ اتّبَعَ الْمُدُى ﴾ إضاف: ٤٧-٤٤].

قال ابن كثير: (هذه الآية فيها عبرة عظيمة، وهو أن فرعون في غاية العتو والاستكبار، وموسى صفوة الله من خلقه إذ ذاك، ومع هذا أُمر ألا يخاطب فرعون إلا بالملاطفة واللين)(٣).

<sup>(</sup>١) ((تيسير الكريم الرحمن)) (ص ٤٩٤).

<sup>(</sup>٢) ((الجامع لأحكام القرآن)) (٢ / ٢٦).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرآن العظيم)) (٩٤/٥).

# ثانيًا: المدَاراة في السُّنَّة النَّبويَّة

- عن عروة بن الزبير، أنَّ عائشة أخبرته أنَّه استأذن على النَّبي صلى الله عليه وسلم رجل، فقال صلى الله عليه وسلم: ((ائذنوا له، فبئس ابن العشيرة أو بئس أخو العشيرة. فلما دخل ألان له الكلام. فقلت له: يا رسول الله، قلت ما قلت، ثم ألنت له في القول. فقال: أي عائشة، إنَّ شرَّ الناس منزلةً عند الله من تركه أو ودعه الناس اتقاء فحشه))(١). (أي لأجل قبح فعله وقوله، أو لأجل اتقاء فحشه، أي: مجاوزة الحدِّ الشرعي قولًا أو فعلًا، وهذا أصل في ندب المداراة إذا ترتب عليها دفع ضرِّ، أو جلب نفع، بخلاف المداهنة فحرامٌ مطلقًا، إذ هي بذل الدين لصلاح الدنيا، والمداراة بذل الدنيا وترك إغلاظ وتألُف، ونحوها مطلوبةٌ مجبوبةٌ إن ترتب عليها نفع، فإن لم يترتب عليها نفع، فإن لم يترقب فيلع، وإنَّ أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته ضلع، وإنَّ أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته

قال ابن حجر: (وفي الحديث الندب إلى المدَاراة لاستمالة النفوس، وتألف القلوب، وفيه سياسة النساء بأخذ العفو منهنَّ، والصبر على عوجهنَّ، وأنَّ من رام تقويمهنَّ [فاته] الانتفاع بمن، مع أنه لا غنى للإنسان عن امرأة يسكن إليها، ويستعين بما على معاشه، فكأنَّه قال: الاستمتاع بما لا يتمُّ إلا بالصبر عليها)(1).

لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيرًا)(

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٥٤)، ومسلم (١٩٥١).

<sup>(</sup>٢) ((فيض القدير)) للمناوي (٢/٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٨٦)، ومسلم (١٤٦٨).

<sup>(</sup>٤) ((فتح الباري)) (٩/٣٥٢).

- وعن هاني بن يزيد عن النَّبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إنَّ موجبات المغفرة: بذل السلام، وحسن الكلام))(١).

المُدَار اة

قال المناوي: (أي: إلانة القول للإخوان، واستعطافهم على منهج المدَاراة، لا على طريق المداهنة والبهتان)(٢).

- وقال صلى الله عليه وسلم: ((يا أيها الناس اتقوا الله، وإنْ أُمِّر عليكم عبد حبشي مجدَّع، فاسمعوا له وأطيعوا، ما أقام لكم كتاب الله))(").

قال المباركفوري: (فيه حثُّ على المدَاراة، والموافقة مع الولاة، وعلى التحرز عما يثير الفتنة، ويؤدي إلى اختلاف الكلمة)(٤).

#### أقوال السلف والعلماء في المداراة:

- عن أبي الدرداء رضي الله عنه، قال: (إنا لنكشر في وجوه أقوام ونضحك إليهم، وإنَّ قلوبنا لتلعنهم)(٥).

- وعنه أيضًا رضي الله عنه قال لزوجته: (إذا غضبت فَرَضيِّني، وإذا

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني (۲۲/۲۲) (۶٦٩). قال العراقي في ((تخريج الإحياء)) (۲۲/۲۲): إسناده جيد، وقال الهيثمي في ((مجمع الزوائد)) (۳۲/۸): فيه أبو عبيدة بن عبد الله الأشجعي روى عنه أحمد بن حنبل وغيره ولم يضعفه أحد وبقية رجاله رجال الصحيح، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (۲۲۳۲).

<sup>(</sup>٢) ((فيض القدير)) (٢/٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٧٠٦)، وابن ماجه (٢٣٢٨)، وأحمد (٢/٦٠) (٤٠٢/٦)، والحاكم (٣) رواه الترمذي: حسن صحيح، وقال الخاكم: صحيح الإسناد،

<sup>(</sup>٤) ((تحفة الأحوذي)) (٥/٢٩٧).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري معلقًا بصيغة التضعيف قبل حديث (٦١٣١)، ووصله أبو نعيم في ((حلية الأولياء)) (٢٢٢/١).

غضبت رضيتك، فإذا لم نكن هكذا ما أسرع ما نفترق)(١).

- وقال معاوية رضى الله عنه: (لو أنَّ بيني وبين الناس شعرة ما انقطعت، قيل: وكيف؟ قال: لأنهم إن مدُّوها حلَّيتها، وإن خلَّوْا مددتها)(٢).
- وعن عمر بن الخطاب قال: (خالطوا الناس بالأخلاق، وزايلوهم بالأعمال)<sup>(۳)</sup>.
  - وقال عبد الله بن مسعود: (خالط الناس وزايلهم، ودينك لا تُكْلِمنَّه)<sup>(١)</sup>.
- وعن محمد بن الحنفية، قال: (ليس بحليم من لم يعاشر بالمعروف، من لا يجد من معاشرته بدًّا، حتى يجعل الله له فرجًا، أو قال: مخرجًا)(°).
- وقال الحسن البصرى: (كانوا يقولون: المدَاراة نصف العقل، وأنا أقول هي العقل كلُّه)(٦).
- وعنه أيضًا: (المؤمن يداري ولا يماري ، ينشر حكمة الله ، فإن قبلت حمد الله، وإن ردت حمد الله)(٧).
- وعن يحيى بن سعيد، قال: قال لي نصر بن يحيى بن أبي كثير: (من عاشر الناس داراهم، ومن داراهم رایاهم) $^{(\Lambda)}$ .

(١) رواه ابن حبان في ((روضة العقلاء)) (ص٧٢)، وابن عساكر في ((تاريخ دمشق)) (١٥١/٧٠).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حبان في ((روضة العقلاء)) (ص٧٢).

<sup>(</sup>٣) ((مداراة الناس)) لابن أبي الدنيا (ص ٣٧).

<sup>(</sup>٤) ((العزلة)) للخطابي (ص ٩٩).

<sup>(</sup>٥) ((مداراة الناس)) لابن أبي الدنيا (ص ٣٦).

<sup>(7)</sup> (( $|V(1)| = 10^{-3}$ )) (( $|V(1)| = 10^{-3}$ )).

<sup>(</sup>٧) ((أخلاق العلماء)) للآجري (ص ٥٨).

<sup>(</sup>٨) ((مداراة الناس)) لابن أبي الدنيا (ص ١٠٩).

- وعن يونس، قال: بلغني عن ابن عباس، أنه كان يقول: (النساء عورة، خُلِقن من ضعف، فاستروا عوراتهنَّ بالبيوت، وداروا ضعفهنَّ بالسكوت)(١).

- وقال أبو يوسف: (خمسة تجب على الناس مداراتهم: الملك المسلط، والقاضى المتأول، والمريض، والمرأة، والعالم ليقتبس من علمه)(٢).

- وعن وُهيب بن الورد قال: (قلت لوهب بن مُنبِّه: إني أريد أن أعتزل الناس. فقال لي: لا بدَّ لك من الناس وللناس منك؛ لك إليهم حوائج، ولهم إليك حوائج، ولكن كن فيهم أصم سميعًا، أعمى بصيرًا، سكوتًا نطوقًا)(٣).

- (وقال أبو حاتم رضي الله عنه الواجب على العاقل أن يلزم المداراة مع من دفع إليه في العشرة، من غير مقارفة المداهنة، إذ المداراة من المداري صدقة له، والمداهنة من المداهن تكون خطيئة عليه، والفصل بين المداراة والمداهنة هو أن يجعل المرء وقته في الرياضة؛ لإصلاح الوقت الذي هو له مقيم، بلزوم المداراة من غير ثلم في الدين من جهة من الجهات، فمتى ما تخلّق المرء بخلق، شابه بعض ما كره الله منه في تخلقه فهذا هو المداهنة؛ لأنَّ عاقبتها تصير إلى شابه بعض ما كرة الله منه في تخلقه فهذا هو المداهنة؛ لأنَّ عاقبتها تصير إلى قلّ، ويلازم المداراة؛ لأنَّعا تدعو إلى صلاح أحواله)(٤).

- وقال محمد بن السماك: (من عرف الناس داراهم، ومن جهلهم ماراهم، ورأس المدّاراة ترك المماراة)(٥).

<sup>(</sup>١) ((مداراة الناس)) لابن أبي الدنيا (ص ١٤٠).

<sup>(1)</sup> (((|V| (|W| + |W| + |W|))) (((|W| + |W| + |W|)))).

<sup>(</sup>٣) ((العزلة)) للخطابي (ص ٩٨).

<sup>(</sup>٤) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٧٠).

<sup>(</sup>٥) ((شعب الإيمان )) للبيهقي (١١/٣٦).

- وقال أبو بكر الطرطوشي: (المداراة: أن تداري الناس على وجه يسلم لك دينك)(١).

#### فوائد المداراة:

- ١- المدَاراة تزرع الألفة والمودة.
- ٢- المدَاراة تجمع بين القلوب المتنافرة.
  - ٣- المدَاراة تطفئ العداوة بين الناس.
- $\xi$  المدَاراة من صفات المؤمن، والمداهنة من صفات المنافق $(^{7})$ .
  - ٥- علامة على حسن الخلق<sup>(٣)</sup>.
- 7- من عوامل إنجاح الدعوة إلى الله، إما بهداية من يداريه الداعية، أو بكفاية شره، وفتح مجالات أوسع للدعوة.
  - V- تحقيق السعادة الزوجية (3).
  - $\Lambda$  تحقيق السلامة والأمن والطمأنينة للنفس  $^{(\circ)}$ .
    - ٩- العصمة من شرِّ الأعداء(٦).

قال ابن الجوزي: (من البله أن تبادر عدوًّا أو حسودًا بالمخاصمة؛ وإثمًا ينبغي إن عرفت حاله أن تظهر له ما يوجب السلامة بينكما، إن اعتذر قبلت، وإن أخذ في الخصومة صفحت، وأريته أن الأمر قريب، ثم تبطن الحذر

<sup>(</sup>١) ((سراج الملوك)) لأبي بكر الطرطوشي (١١/٣٦).

<sup>(</sup>٢) ((الروح)) لابن القيم (ص ٢٣١).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((سراج الملوك)) لأبي بكر الطرطوشي (١٤٦/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: ((شرح صحيح البخاري)) لابن بطال (٢٩٥/٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: ((سراج الملوك)) لأبي بكر الطرطوشي (١٤٨/١).

<sup>(</sup>٦) انظر: ((أدب الدين والدنيا)) للماوردي (ص ١٨٢).

منه، فلا تثق به في حال، وتتجافاه باطنًا، مع إظهار المخالطة في الظاهر)(١).

#### صور المداراة:

صفة المداراة يحتاج إليها في التعامل مع بعض الأشخاص، في بعض الأوقات، ومن صور المداراة:

#### ١- صيانة النفس من أهل الفجور والشرور:

فقد قال صلى الله عليه وسلم: ((إنَّ شرَّ النَّاس منزلةً عند الله، من تركه أو ودعه الناس، اتقاء فحشه)). وهذا فيما لابدَّ من مخالطته.

#### ٢- في تعامل الإمام مع الرعية:

فعن أُمِّ المؤمنين عائشة قالت: أنه استأذن على النَّبي صلى الله عليه وسلم رجل فقال صلى الله عليه وسلم: ((ائذنوا له، فبئس ابن العشيرة أو بئس أحو العشيرة. فلما دخل ألان له الكلام. فقلت له: يا رسول الله، قلت ما قلت، ثم ألنت له في القول. فقال: أي عائشة، إنَّ شرَّ الناس منزلةً عند الله من تركه أو ودعه الناس، اتقاء فحشه))(٢).

فليس كل الرعية على نمط واحد، من حسن الخلق والمعشر، إنمًا الناس يختلفون، فيحتاج الإمام للمداراة، وهذا يكون من الإمام جمعًا للأمة، ورأفةً بها، وإرشادًا للضال، وتعليمًا للجاهل، لاسيما إن كان هؤلاء من أهل الرياسات والأتباع، فيداري الإمام مراعاة لمصلحة الأمة كلها(٣).

<sup>(</sup>۱) ((صيد الخاطر)) (ص ۲۰۱۱).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٣١)، ومسلم (٢٥٩١).

<sup>(</sup>٣) ((بدائع السلك في طبائع الملك)) لابن الأزرق (١٦/٢).

#### ٣- الخوف من الكفار والعجز عن مقاومتهم:

قال تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَن يَفْعَلُ وَلَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَن يَفْعَلُ اللهُ عَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَنَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَانَةً ﴾ [آل عمران: ٢٨].

قال الشنقيطي: (هذه الآية الكريمة فيها بيان لكل الآيات القاضية بمنع موالاة الكفار مطلقًا وإيضاح؛ لأنَّ محلَّ ذلك في حالة الاختيار، وأما عند الخوف والتقية، فيرخص في موالاتهم، بقدر المداراة التي يكتفي بحا شرهم، ويشترط في ذلك سلامة الباطن من تلك الموالاة)(١).

#### ٤- في دعوة الناس والسلطان:

قال تعالى: ﴿ أَذْ هَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَى ﴿ ثَنَّ فَقُولًا لَهُۥ قَوْلًا لَيِّنَا لَعَلَّهُۥ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٤٣ - ٤٤].

(أمر الله حلَّ وعلا نبيه موسى وهارون عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام: أن يقولا لفرعون في حال تبليغ رسالة الله إليه ﴿ قُولًا لَيْنَا ﴾ أي: كلامًا لطيفًا سهلًا رقيقًا، ليس فيه ما يغضب وينفر. وقد بين حلَّ وعلا المراد بالقول اللين في هذه الآية بقوله: ﴿ اَذْهَبُ إِلَى فَرَعُونَ إِنّهُ مُطَنَى ﴿ اللهُ عَلَيْهُ لَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ لَلهُ اللهُ وَاللهُ عَليه للهُ وَلطافته ورقته، كما ترى. وما أمر به موسى وهارون في هذه الآية الكريمة أشار له تعالى في غير هذا الموضع، كقوله: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِرَيِّكَ بِالَّمِ كُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]) (١٠).

وقال ابن القيم: (المداراة صفة مدح، والمداهنة صفة ذم، والفرق بينهما

<sup>(</sup>١) ((أضواء البيان)) (١/٢١٤).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٤/٥).

أنَّ المداري يتلطَّف بصاحبه حتى يستخرج منه الحقَّ، أو يردَّه عن الباطل، والمداهن يتلطَّف به؛ ليقره على باطله، ويتركه على هواه، فالمداراة لأهل الإيمان والمداهنة لأهل النفاق)(١).

#### ٥- المداراة مع الوالدين:

قال تعالى: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطْعَهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ مُرْجِعُكُمْ فَأُنْبِئُكُم مِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [لقمان: ١٥].

# ٦- المدَاراة مع الزوجة محافظةً على الحياة الزوجية:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((المرأة كالضلع، إن أقمتها كسرتها، وإن استمتعت بها وفيها عوج))(٢).

#### ٧- المداراة مع النفس:

بحملها على الطاعة بذكر نعيم الجنة، وكفها عن المعصية بذكر عذاب النار. قال ابن الجوزي: (ومن فهم هذا الأصل، علَّل النفس، وتلطف بها، ووعدها الجميل، لتصبر على ما قد حملت، كما كان بعض السلف يقول لنفسه: والله ما أريد بمنعك من هذا الذي تحبين إلا الإشفاق عليك... واعلم أن مداراة النفس والتلطف بها لازم، وبذلك ينقطع الطريق)(٣).

# موانع اكتساب صفة المدَاراة:

١- العجلة، والطيش، وسرعة الغضب، والانتصار للنفس.

<sup>(</sup>١) ((الروح)) لابن القيم (ص ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥١٨٤)، ومسلم (١٤٦٨). من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) ((صيد الخاطر)) لابن الجوزي (ص ١١٤).

- ٢- عدم تفهم الواقع وطبائع الناس.
  - ٣- سوء الخلق، وغلظة القلب.
- ٤ الكبر، وضعف إرادة الخير للناس.
  - ٥- قلة الصبر والحلم والرفق.
    - ٦- العزلة عن الناس.

#### الوسائل المعينة على اكتساب صفة المدّاراة:

#### ١- التحلِّي بخلق الصبر:

قال ابن تيمية: (المؤمن مشروع له مع القدرة أن يقيم دين الله بحسب الإمكان بالمحاربة وغيرها، ومع العجز يمسك عما عجز عنه من الانتصار، ويصبر على ما يصيبه من البلاء من غير منافقة، بل يشرع له من المداراة ومن التكلم بما يُكره عليه، ما جعل الله له فرجًا ومخرجًا)(١).

٢- النظر للمصالح المترتبة على المداراة(١).

#### ٣- التحلى بخلق الرفق والرحمة:

فإن المداراة قائمة على الرفق، لتحقيق المراد من صلاح معوج، أو كفاية شر عدو ونحوه (٣).

#### ٤- فهم الواقع و معرفة طبائع الناس:

قال ابن الجوزي: (لينظر المالك في طبع المملوك، فمنهم: من لا يأتي إلا

<sup>(</sup>۱) ((الفتاوى الكبرى)) لابن تيمية (٦/٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: ((فتح الباري)) لابن حجر (١٠/١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((مرقاة المفاتيح))، للملا علي القاري ( ٢٩٤١/٧)

على الإكرام، فليكرمه، فإنه يربح محبته. ومنهم: من لا يأتي إلا على الإهانة، فليداره، وليعرض عن الذنوب؛ فإن لم يكن، عاتب بلطف، وليحذر العقوبة ما أمكن. وليجعل للمماليك زمن راحة. والعجب ممن يُعنى بدابته، وينسى مداراة جاريته )(۱).

قال بشر بن الحارث: (من عرف الناس استراح)(٢).

#### ٥- احتساب الأجرفي دعوة الخلق:

من يتصدر لدعوة الناس، لابد أن يناله منهم أذى مما قد يدفع الداعية لترك دعوتهم، لذا فاحتساب الداعية للأجر عند الله في مداراته لأهل الكفر والفحور، والتحبب لهم من غير إقرار بمعصية أملًا في هدايتهم - مما يعين الداعية على تحمل الأذى .

7- ترك الانتصار للنفس في حال القدرة، وحفظ النفس في حال العجز: ففي ترك الانتصار للنفس استبقاء للودِّ، والمسير قدمًا في الإصلاح، وفي حفظ النفس العصمة ودفع الشرور.

#### نماذج في المداراة:

- عن المسور بن مخرمة، قال: ((قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم أقبية (٣) ولم يعط مخرمة شيئًا، فقال مخرمة: يا بني، انطلق بنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. فانطلقت معه، فقال: ادخل فادعه لي. قال: فدعوته له،

<sup>(</sup>١) ((صيد الخاطر)) (ص ٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) ((قوت القلوب)) لأبي طالب المكي (٢٣٩/٢).

<sup>(</sup>٣) أقبية جمع قباء: وهو الثَّوْب المفرج المضموم وسطه. ((تفسير غريب ما في الصحيحين)) لمحمد ابن فتوح الحَمِيدي (٢٧٦).

فخرج إليه وعليه قباء منها، فقال: خبأت هذا لك. قال: فنظر إليه، فقال: رضى مخرمة))(١).

- وشكا رجل إلى مخلد بن الحسين رجلًا من أهل الكوفة فقال: (أين أنت عن المدَاراة؟ فإني أداري حتى أدارى، هذه جارية حبشية تغربل شعير الفرس له، ثم قال: ما تكلمت بكلمة أريد أن أعتذر منها منذ خمسين سنة)(٢).

وقال ابن الجوزي: (كنت قد رُزقت قلبًا طيبًا... فأحضرني بعض أرباب المناصب إلى طعامه، فما أمكن خلافه، فتناولت، وأكلت منه؛ فلقيت الشدائد، ورأيت العقوبة في الحال، واستمرت مدة، وغضبت على قلبي، وفقدت كلَّ ما كنت أحده، فقلت: واعجبًا! لقد كنت في هذا كالمكره فتفكَّرت، وإذا به قد يمكن مداراة الأمر بلقيمات يسيرة؛ وإنما التأويل جعل تناول هذا الطعام بشهوة أكثر مما يدفع بالمداراة، فقالت النفس: ومن أين لي أنَّ عين هذا الطعام حرام؟! فقالت اليقظة: وأين الورع عن الشبهات؟! فلما تناولت بالتأويل لقمة، واستجلبتها بالطبع، لقيت الأمرين بفقد القلب: ﴿ فَأَعْتَبِرُوا يَتَأُولِي ٱلأَبْصَدِر ﴾ (٣).

### المدَاراة في واحمّ الشعر:

قال الشافعي:

وداريتُ كلَّ الناسِ لكنَّ حاسدي مداراتُه عزَّت وعزَّ مناهُا وكيف يُداري المرءُ حاسدَ نعمةٍ إذا كان لا يرضيه إلا زوالهُا؟(٤)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۸۰۰)، ومسلم (۱۰۵۸).

<sup>(</sup>٢) ((حلية الأولياء)) لأبي نعيم ( ٢٦٦/٨)

<sup>(</sup>٣) ((صيد الخاطر)) (١٠١٠-١١١).

<sup>(</sup>٤) ((مجمع الحكم والأمثال)) لأحمد قبش (ص ١٤٨).

وقال أحمد الخطابي:

ما دمت حيَّا فدارِ النَّاس كلَّهم من يَدرِ دارى ومن لم يَدرِ سوف يرَى وقال القاضي التنوخي:

القَ العدوَّ بوجهٍ لا قطوبَ به فأحزمُ النَّاسِ من يلقَى أعاديَه الرفقُ يمنُ وحيرُ القولِ أصدقُه وقال زهير:

ومَن لم يُصانعْ في أمورٍ كثيرةٍ وقال النمر بن تولب:

وأبغِضْ بغيضَك بُغضًا رويدًا وأحبِبْ حبيبَك حبًّا رويدًا

وقال علي بن محمد البسامي:

دارِ مِن الناسِ مَلالاتِهم ومكرمُ النَّاسِ حبيبٌ لهم

فإنما أنت في دارِ المدّاراةِ عما قليلٍ نديمًا للنداماتِ(١)

المُدَار اة

يكادُ يقطرُ من ماءِ البشاشاتِ في جسمِ حقدٍ وثوبٍ من مودَّاتِ وكثرةُ المزحِ مفتاحُ العداواتِ(٢)

يُضرَّس (٣) بأنيابٍ ويُوطَأ بمَنْسِم (١)

إذا أنت حاولتَ أن تحكماً فليس يعولك أن تصرما(٥)

مَن لم يدارِ الناسَ ملُّوه مَن أكرمَ الناسَ أحبُّوه (٢)

<sup>(</sup>١) ((الآداب الشرعية)) لابن مفلح (١/٤٥).

<sup>(</sup>٢) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) الضرس العض على الشيء بالضرس والمنسم خف البعير. ((شرح المعلقات التسع)) المنسوب لأبي عمرو الشيباني (ص ٢١٢).

<sup>(</sup>٤) ((الآداب الشرعية)) لابن مفلح (١/٤٥).

<sup>(</sup>٥) ((المصدر السابق)) (٥٣/١)، وتحكما: أي تصير حكيمًا، ويعولك: يشق عليك.

<sup>(</sup>٦) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٧٠).

#### وقال آخر:

تجنبْ صديقَ السوءِ واصرمْ (۱) حبالَه وأحببْ حبيب الصدقِ واحذرْ مراءَه وقال عبد الله السابوري:

مَن لم يكنْ لعيشِه مُداريًا ولا غِنى للفاضلِ الكبيرِ الكبيرِ يستجلبُ النفعَ بها الحكيمُ مَن وارب<sup>(٣)</sup> الناسَ يخاتلوه<sup>(٤)</sup> قال الشاعر:

وإذا عجزت عن العدوِّ فدارِهِ فالنَّارُ بالماءِ الذي هو ضدُّها

وإن لم تحد عنه محيصًا فدارِه تنل منه صفوَ الودِّ ما لم تمارِه (٢)

عاداه مَن كان له مواليًا عن المدَاراةِ ولا الصغيرِ ويدركُ الحظَّ بها المحرومُ ومَن يصانعهم يجاملوه (٥)

وامزحْ له إنَّ المزاحَ وفاقُ تُعطي النضاجَ وطبعُها الإحراقُ(١)



<sup>(</sup>١) صرم الشيء قطعه. ((مختار الصحاح)) للرازي (١٧٥).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٧٢).

<sup>(</sup>٣) المواربة: المداهاة. ((القاموس المحيط)) للفيروزآبادي (ص ١٤١).

<sup>(</sup>٤) خاتَلَهُ مُخاتَلَةً: خادَعَهُ وراوَغَه. ((تاج العروس)) للزبيدي (٢٨/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٥) ((مجمع الحكم والأمثال)) لأحمد قبش (ص ١٤٨).

<sup>(</sup>٦) ((أدب الدين والدنيا )) للماوردي (١٨٢/١).



# المُرُوءَة



# المروءة

# معنى المروءَة لغتَّ واصطلاحًا:

#### • معنى المروءة لغدًّ:

المروءة هي كمال الرجولية، مصدر من: مَرُؤ يَمْرُؤ مُروءة، فهو مَرِيء أي: بَيِّن المروءة، وقَرَّأ فلان: تَكَلَّف المروءة. وقيل: صار ذا مُروءة، وفلان تَمَرَّأ بالقوم: أي سعى أن يوصف بالمروءة بإكرامهم، أو بنقصهم وعَيْبهم (١).

#### • معنى المروءة اصطلاحًا:

قال الماورديُّ: (المروءَة مراعاة الأحوال إلى أن تكون على أفضلها، حتَّى لا يظهر منها قبيحُ عن قصد، ولا يتوجَّه إليها ذمُّ باستحقاق)(٢).

وقال ابن عرفة: (المروءَة هي المحافظةُ على فِعْل ما تَرْكُه من مُباحٍ يُوجِبُ الذَّمَّ عُرْفًا...)<sup>(٣)</sup>.

وقال الفيومي: (المروءة آداب نفسانيَّة، تحمل مراعاتها الإنسان على الوقوف عند محاسن الأخلاق، وجميل العادات)(٤).

# أهمية المروءة:

يقول الماوردي: (وفي اشتقاق اسم المروءَة من كلام العرب ما يدل على فضيلتها عندهم، وعظم خطرها في نفوسهم، ففيه وجهان:

<sup>(</sup>۱) انظر: ((العين)) للفراهيدي (۸/ ۲۹۹)، ((تاج العروس)) للزييدي (۱/۲۷)، ((المعجم الوسيط)) (۲/ ۲۸)، ((المخصص)) لابن سيده (۱/ ۲۵)، ((المصباح المنير)) للفيومي (ص ۲۹۲)، ((مختار الصحاح)) للرازي (ص ۲۹۲).

<sup>(</sup>٢) ((أدب الدنيا والدين)) (ص ٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) ((شرح حدود ابن عرفة)) للرصاع (ص ٩١٥).

<sup>(</sup>٤) ((المصباح المنير)) (٤)

أحدهما: مشتقة من المروءة والإنسان، فكأنها مأحوذة من الإنسانية، والوجه الثاني: أنها مشتقة من المريء وهو ما استمرأه الإنسان من الطعام، لما فيه من صلاح الجسد، فأخذت منه المروءة لما فيها من صلاح النفس)(١).

(وهي خلق رفيع القدر، يستعمله الأدباء في المدح، وعلماء الأحلاق والنفس في مكارم الأحلاق وسموِّ النفس، وعلماء الشرع من فقهاء ومحدِّثين في صفات الراوي والشاهد؛ ليوثق بكلامهما، والقاضي ليطمئنَّ إلى عدل، فتحدها في كتب أصول الفقه في صفات الراوي، وكذلك في كتب الحديث، بينما تجدها في كتب الفقه في كلِّ باب يتعرض للعدالة بالشرح والتفصيل، كالقضاء والشهادة والوقف)(٢).

فأكثر العلماء، والفقهاء، والأدباء، والشعراء، من ذكرها وبيان كنهها، وماهيتها، وبمَ تكون، وكيف تكون، فتنوعت فيها الأقوال، وتعددت فيها الآراء، وتباينت فيها العبارات (فمن قائل قال: المروءة ثلاثة: إكرام الرجال إخوان أبيه، وإصلاحه ماله، وقعوده على باب داره، ومن قائل قال: المروءة تقوى الله، وإصلاح إتيان الحق، وتعاهد الضعيف، ومن قائل قال: المروءة تقوى الله، وإصلاح الضيعة، والغداء والعشاء في الأفنية، ومن قائل قال: المروءة إنصاف الرجل من هو دونه، والسموُّ إلى من هو فوقه، والجزاء بما أي إليه، ومن قائل قال: مروءة الرجل صدق لسانه، واحتماله عثرات جيرانه، وبذله المعروف لأهل زمانه، وكفُّه الأذى عن أباعده وجيرانه، ومن قائل قال: إن المروءة التباعد من الخلق الدي فقط، ومن قائل قال: المروءة الربية، فإنه إذا كان مريبًا الدي فقط، ومن قائل قال: المروءة أن يعتزل الرجل الربية، فإنه إذا كان مريبًا

(١) ((تسهيل النظر وتعجيل الظفر)) للماوردي (ص٣٠).

<sup>(</sup>٢) ((عدالة الشاهد في القضاء الإسلامي)) لشويش هزاع المحاميد (ص ٣٣٧).

كان ذليلًا، وأن يصلح ماله، فإنَّ من أفسد ماله لم يكن له المروءة، والإبقاء على نفسه في مطعمه و مشربه، ومن قائل قال: المروءة حسن العشرة، وحفظ الفرج واللسان، وترك المرء ما يُعاب منه، ومن قائل قال: المروءَة سخاوة النفس وحسن الخلق، ومن قائل قال: المروءَة العفة والحرفة، أي: يعف عمَّا حرم الله، ويحترف فيما أحل الله، ومن قائل قال: المروءة كثرة المال والولد، ومن قائل قال: المروءَة إذا أعطيت شكرت، وإذا ابتليت صبرت، وإذا قدرت غفرت، وإذا وعدت أنجزت، ومن قائل قال: المروءة حسن الحيلة في المطالبة، ورقة الظرف في المكاتبة، ومن قائل قال: المروءة اللطافة في الأمور وجودة الفطنة، ومن قائل قال: المروءة مجانبة الريبة، فإنه لا ينبل مريب، وإصلاح المال، فإنه لا ينبل فقير، وقيامه بحوائج أهل بيته، فإنه لا ينبل من احتاج أهل بيته إلى غيره، ومن قائل قال: المروءة النظافة وطيب الرائحة، ومن قائل قال: المروءة الفصاحة والسماحة، ومن قائل قال: المروءة طلب السلامة واستعطاف الناس، ومن قائل قال: المروءة مراعاة العهود، والوفاء بالعقود، ومن قائل قال: المروءة التذلل للأحباب بالتملُّق، ومداراة الأعداء بالترفُّق، ومن قائل قال: المروءة ملاحة الحركة ورقة الطبع، ومن قائل قال: المروءة هي المفاكهة والمباسمة...)(١) إلى غير ذلك من الأقوال والآراء في حقيقة المروءة وحدِّها الذي تعرف به، وفي تنوع هذه الأقوال دليل على فضل هذه السجية الكريمة، وعلو شأنها ورفعة قدرها، وبيان ما تنطوي عليه من الفضائل التي تسمو بالنفس عن منزلة البهيمية الحيوانية، إلى منزلة الإنسانية الكاملة.

<sup>(</sup>١) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص٢٣٢).

وإنَّ الاختلاف في تعريف المروءة ليس من باب اختلاف التضاد والتباين، بل هو من باب اختلاف الواحد، فكلُ بل هو من باب اختلاف التنوع وتعدد الأجناس تحت الأصل الواحد، فكلُ هذه التعاريف مندرجة تحت لواء المروءة مستظلة بظلها الوارف(١)، فهي تشمل كل ما ذكر من فضائل وسجايا وأخلاق كريمة، وكفى بذلك فضلًا وشرفًا.

قال أبو حاتم: (اختلفت ألفاظهم في كيفية المروءة ومعاني ما قالوا قريبة بعضها من بعض)(٢).

#### حقيقة المروءة:

يتكلم ابن القيم عن حقيقة المروءة فيقول: حقيقتها: (اتصاف النفس بصفات الإنسان، التي فارق بها الحيوان البهيم والشيطان الرجيم، فإنَّ في النفس ثلاثة دواع متحاذبة:

١- داع يدعوها إلى الاتصاف بأخلاق الشيطان، من الكبر، والحسد، والعلو، والبغي، والشرِّ، والأذى، والفساد، والغشِّ.

٢- وداع يدعوها إلى أخلاق الحيوان، وهو داعي الشهوة.

٣- وداع يدعوها إلى أخلاق الملك: من الإحسان، والنصح، والبرِّ، والعلم، والطاعة، فحقيقة المروءة: بغض ذينك الداعيين، وإجابة الداعي الثالث، وقلة المروءة وعدمها: هو الاسترسال مع ذينك الداعيين، والتوجه لدعوهما أين كانت، فالإنسانية والمروءة والفتوة: كلها في عصيان الداعيين، وإجابة الداعي الثالث)(").

<sup>(</sup>١) الظل وارف: أي واسع ممتد. ((لسان العرب)) لابن منظور (٩/ ٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص٢٣٢).

<sup>(</sup>٣) ((مدارج السالكين)) (٢/١٥٣).

#### الفرق بين المروءة وبعض الصفات:

#### الفرق بين المروءة والفتوّة:

قد يظنُّ ظانٌّ أنَّ المروءَة والفتوة شيء واحد لا يختلفان في معناهما، وليس ذلك بصحيح، بل بينهما فرق واضح وهو أنَّ المروءَة أعمُّ من الفتوة، فالمروءَة هي ما يتخلَّق به الإنسان مما يختص به في ذاته، أو يتعدَّى إلى غيره، بينما الفتوة ما يتخلَّق به الإنسان، ويكون متعديًا إلى غيره.

قال ابن القيم في التفريق بينهما: (أن المروءَة أعمُّ منها، فالفتوة نوع من أنواع المروءَة، فإنَّ المروءَة استعمال ما يجمل ويزين مما هو مختصُّ بالعبد، أو متعدِّ إلى غيره، وترك ما يُدنِّس ويشين مما هو مختص أيضًا به، أو متعلِّق بغيره، والفتوة إنما هي استعمال الأخلاق الكريمة مع الخلق)(١).

#### • العلاقة بين المروءة والعقل:

سُئِلَ بعض الحكماءِ عن العلاقة بين العقل والمروءة فقال: (العَقل يأمرك بِالْأَنفع، والمروءة تأمرك بِالأجمل)(٢).

#### • الضرق بين المروءة والكرم:

(الكرم والمروءَة... قرينان في الفضل، ومتشاكلان في العقل، والفرق بينهما مع التشاكل من وجهين:

أحدهما: أن الكرم: مراعاة الأحوال، أن يكون على أنفعها وأفضلها، والمروءة: مراعاة الأحوال، أن يكون على أحسنها وأجملها.

<sup>(</sup>١) ((مدارج السالكين)) (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٥٣٥).

والوجه الثاني: أن الكرم، ما تعدى نفعه إلى غير فاعله. والمروءة: قد تقف على فاعلها ولا تتعدى إلى غيره، فإن استعملها في غيره مازجت الكرم، ولم ينفرد بالمروءة وصار بالاجتماع أفضل، وإن افترقا كان الكرم أفضل لتعدي نفعه، وتعدي النفع أفضل.

وليس واحد من الكرم والمروءة خلقًا مفردًا، ولكنه يشتمل على أخلاق يصير مجموعها كرمًا ومروءةً)(١).

# المروءة في الكتاب والسنة:

#### أولًا: المروءة في القرآن الكريم

المروءَة: هي آداب نفسانية تحمل مراعاتها على الوقوف عند محاسن الأخلاق وجميل العادات، وهي رعيٌ لمساعي البر ورفع لدواعي الضر، وهي طهارة من جميع الأدناس والأرجاس؛ لذا فإنَّ كلَّ آية من كتاب الله تأمر بفضيلة من الفضائل، أو تنهى عن رذيلة من الرذائل فهي تدلُّ على المروءَة، وترشد إلى طريقها، ونحن هنا بصدد ذكر بعض الآيات التي تأمر بالتحلي بمحاسن الأخلاق، والتزين بجميلها:

- قال الله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٩٩].

قيل لسفيان بن عيينة: (قد استنبطت من القرآن كل شيء، فهل وجدت المروءة فيه؟ فقال: نعم، في قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ المروءة فيه؟ فقال: ففيه المروءة وحسن الأدب ومكارم الأخلاق، فجمع

.

<sup>(</sup>١) ((تسهيل النظر وتعجيل الظفر)) للماوردي (ص ٢٨).

في قوله: ﴿ خُذِالْعَفُو ﴾ صلة القاطعين والعفو عن المذنبين، والرفق بالمؤمنين، وغير ذلك من أخلاق المطيعين، وذلك في قوله: ﴿ خُذِالْعَفُو ﴾، ودحل في قوله: ﴿ وَأَمْرُبِالْعُرُفِ ﴾ صلة الأرحام، وتقوى الله في الحلال والحرام، وغض الأبصار، والاستعداد لدار القرار، ودخل في قوله: ﴿ وَأَعْرِضَ عَنِ الجُهِلِينَ ﴾ الخض على التخلق بالحلم، والإعراض عن أهل الظلم، والتنزه عن منازعة السفهاء، ومساواة الجهلة والأغبياء، وغير ذلك من الأخلاق الحميدة والأفعال الرشيدة).

- وقال الله تبارك وتعالى في صفات عباده الذين اتصفوا بأعلى صفات المروءَة ووصلوا إلى غاياتها: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا اللهَ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا اللَّ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّم ۗ إِن عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ١٠٠٠ إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ١١٠٠ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا اللهِ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونِكُ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَشَامًا ﴿ اللَّهِ يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَخْلُذُ فِيهِ، مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَيَهِكَ يُبُدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِهِمْ حَسَنَنتٍّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْ فُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ، يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا الله وَالنَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُواْ بِاللَّغُو مَرُّواْ كِرَامًا اللَّهُ وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا الله وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّالِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا أُوْلَابِكَ يُجْنَزُونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا يَحِيَّةً وَسَلَامًا ٧٠٠)

خَلِدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَدًّا وَمُقَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٦-٧].

- وقال أيضًا في وصفهم: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ, مُسْتَطِيرًا ﴿ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ إِنَّا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُونَ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾ إِنَّمَا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُونَ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا ﴾ [الإنسان: ٧ - ٩].

- وقال الله عزَّ وحلَّ: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَناكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةِ ۖ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱللَّهُ أَلِدَانًا وَأَحْسِنَ صَكَمَآ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ۖ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ لَّ نَصِيبَكَ مِنَ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٧٧].

قال سفيان بن عيينة رحمه الله تعالى في هذه الآية: (فيها عين المروءَة وحقيقتها)(١).

- وقال الله تبارك وتعالى على لسان لقمان وهو يعظ ابنه ويعطيه دروسًا في القيم ومعالم في المروءة: ﴿ يَنْبُنَى أَقِمِ الصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَاصَّبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ الصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ وَاصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ اللهِ وَلَا تُصُعِرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا إِنَّ ٱللهَ لَا يَحِبُ كُلَّ مُغْنَالِ فَخُورٍ ﴿ اللهِ وَلَا تُصَعِدُ فِي مَشْيِكَ وَاعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُر ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْخَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٩-١٩].

-

<sup>(</sup>١) ((المروءَة)) لمحمد بن خلف بن المرزبان (ص١٣٣).

- وقال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْفِ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنَكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَدَ تُكُرُونَ اللَّهُ وَلَا لِنَقُضُواْ الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَذَكُرُونَ اللَّهُ وَلَا لَنَقُضُواْ الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوَكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ لَيْ إِذَا عَلَهُ دَتُمْ وَلَا لَنَقُضُواْ الْأَيْمَانَ بَعْدَ وَلَا يَتَفَعُونَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا تَكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنَ تَكُونَ اللَّهُ عِلَيْكُمْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عِلَيْكُمْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنَ تَكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنَ تَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

وقد جعل سفيان الثوري المروءة مبنية على ركنين استمدهما من هذه الآية الكريمة، حيث سئل عن المروءة ما هي؟ فقال: (الإنصاف من نفسك، والتفضل لله تعالى: إنَّ الله يأمر بالعدل، وهو الإنصاف، والإحسان، وهو التفضل، ولا يتمُّ الأمر إلا بهما، ألا تراه لو أعطى جميع ما يملك، ولم ينصف من نفسه لم تكن له مروءة؛ لأنَّه لا يريد أن يعطي شيئًا إلا أن يأخذ من صاحبه مثله، وليس مع هذا مروءة)(۱).

فكلُّ هذه الآيات وما سواها -وما أكثرها في كتاب الله تبارك وتعالى-متضمنة لأصول المروءة وركائزها التي تبنى عليها، وإن كانت لا تدلُّ على المروءة بحروفها.

# ثانيًا: المروءَة في السُّنَّة النَّبويَّة

وردت كثير من الأحاديث تشير إلى بعض ما تضمنته صفة المروءة من حسن الخلق وجميل المعاشرة، والتحذير من كلِّ ما يشين الإنسان، ويدنِّس عرضه، وسنقتصر على عرض بعض هذه الأحاديث:

<sup>(</sup>١) ((مكارم الأخلاق)) للخرائطي (٢/١٣).

- ((قيل: يا رسول الله، من أكرم الناس؟ قال: أتقاهم لله. قالوا: ليس عن هذا نسألك. قال: يوسف نبي الله، بن نبي الله، بن خليل الله. قالوا: ليس عن هذا نسألك. قال: فعن معادن العرب تسألوني؟ خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا))(١).

قال النووي: (معناه أنَّ أصحاب المروءات، ومكارم الأخلاق في الجاهلية، إذا أسلموا وفقهوا فهم خيار الناس)(٢).

- ومن ذلك حديث عائشة أمِّ المؤمنين في بدء الوحي، والذي فيه قول خديجة لرسول الله صلى الله عليه وسلم: ((كلَّا واللَّه ما يخزيك اللَّه أبدًا، إنَّك لتصل الرَّحم، وتحمل الكلَّ، وتكسب المعدوم، وتقري الضَّيف، وتعين على نوائب الحقِّ...)(").

- و((عن أبي ذرِّ رضي اللَّه عنه قال: سألت النَّبي صلى اللَّه عليه وسلم: أيُّ العمل أفضل؟ قال: إيمان باللَّه، وجهاد في سبيله. قلت: فأيَّ الرِّقاب أفضل؟ قال: أعلاها ثمنًا، وأنفسها عند أهلها: قلت: فإن لم أفعل؟ قال: تعين صانعًا، أو تصنع لأخرق. قال: فإن لم أفعل؟ قال: تدع النَّاس من الشَّرِّ، فإضًا صدقة تصدَّق بها على نفسك)(أ).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النَّبي صلى الله عليه وسلم قال: ((السَّاعي على الأرملة والمسكين، كالجاهد في سبيل اللَّه وأحسبه قال: وكالقائم لا يفتر، وكالصَّائم لا يفطر))(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۷٤)، ومسلم (۲۳۷۸).

<sup>(</sup>٢) ((شرح النووي على مسلم)) (١٥/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (١٨)٠).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢٠٠٧) ومسلم (٢٩٨٢).

- وعن سهل رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((أنا وكافل اليتيم في الجنَّة هكذا، وأشار بالسَّبَّابة والوسطى، وفرَّج بينهما شيئًا))(١).

## أقوال السلف والعلماء في المروءة:

- قال معاوية رضى الله عنه: (المروءَة ترك الشَّهوات وعصيان الهوى)<sup>(٢)</sup>.
- وحُكي أنَّ معاوية سأل عَمرًا رضي الله عنه عن المروءة، فقال: (تقوى الله تعالى، وصلة الرَّحم. وسأل المغيرة، فقال: هي العفَّة عمَّا حرَّم اللَّه تعالى، والحرفة فيما أحلَّ اللَّه تعالى. وسأل يزيد، فقال: هي الصَّبر على البلوى، والشُّكر على النُّعمى، والعفو عند المقدرة. فقال معاوية: أنت منِّي حقًّا) (٣).
  - وروي عن ابن عمر رضي الله عنه قال: (من مُرُوءَةِ الرَّجُل نقاءُ تُوْبِه)(١).
  - وسأل الحسين أخاه الحسن عن المروءَة فقال: (الدين، وحسن اليقين)<sup>(٥)</sup>.
- وَسُئِل محمد بن علي عن المروءَة فقال: (أَنْ لَا تعمل في السِّر عَمَلًا تَسْتَحِي مِنْهُ فِي العلانية)(١).
- وقال علي بن الحسين: (من تمام المروءَة خدمة الرجل ضيفه، كما خدمهم أبونا إبراهيم الخليل بنفسه وأهله)(٧).

(٢) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (٢/٥٧).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٣٠٤).

<sup>(</sup>٣) ((المروءَة)) للمرزبان (ص١٢٧)، و((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (٣٢١).

<sup>(</sup>٤) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (٢/٩٥٢).

<sup>(</sup>٥) ((البصائر والذخائر)) لأبي حيان التوحيدي (٢٣١/١).

<sup>(</sup>٦) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٣٣).

<sup>(</sup>٧) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (١٥١/٢).

- وقال عمر بن عبد العزيز: (ليس من المروءة أن تستخدم الضيف)(١).
- وقال الأحنف بن قيس: (الكذوب لا حيلة له، والحسود لا راحة له، والبخيل لا مروءة له، والملول لا وفاء له، ولا يسود سيئ الأخلاق، ومن المروءة إذا كان الرجل بخيلًا أن يكتم ويتجمل)(٢).
- وسئل أيضًا عن المروءَة فقال: (صدق اللِّسان، ومواساة الإخوان، وذكر اللَّه تعالى في كلِّ مكان)(٣).
  - وقال مرَّة: (العفَّة والحرفة)<sup>(٤)</sup>.
- وقال الماوردي: (اعلم أنَّ من شواهد الفضل ودلائل الكرم، المروءة التي هي حلية النَّفوس، وزينة الهمم)(٥).
- وسئل بشر بن الحارث عن القناعة فقال: (لو لم يكن فيها إلَّا التَّمتُّع بعزِّ الغنى لكان ذلك يجزي، ثمَّ أنشأ يقول:

أفادتنا القناعة أيَّ عنِّ ولا عنَّ أعنَّ من القناعة فخذ منها لنفسك رأس مال وصيِّر بعدها التَّقوى بضاعة تحز حالين تغنى عن بخيل وتسعد في الجنان بصبر ساعة ثمَّ قال: مروءة القناعة أشرف من مروءة البذل والعطاء)(٦).

<sup>(</sup>١) ((الإمتاع والمؤانسة)) لأبي حيان التوحيدي (٢/١).

<sup>(</sup>٢) ((أمالي القالي)) (١/١١).

<sup>(</sup>٣) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) ((تهذيب اللغة)) للأزهري (١٥ / ٢٠٥).

<sup>(</sup>٥) ((أدب الدنيا والدين)) (ص٣٢٥).

<sup>(</sup>٦) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (٣٧/٢)

- وقال سفيان بن حسين: (قلت لإياس بن معاوية: ما المروءَة؟ قال: أمَّا في بلدك فالتَّقوى، وأمَّا حيث لا تعرف فاللِّباس)(١).

- وقال أحمد - في آداب مؤاكلة الإخوان-: (يأكل بالسُّرور مع الإخوان، وبالإيثار مع الفقراء، وبالمروءة مع أبناء الدُّنيا)(٢).

## فوائد التحلى بالمروءَة واجتناب ما يخرمها:

١ - صون النفس، وهو حفظها وحمايتها عما يشينها، ويعيبها ويزري بها عند الله عزَّ وجلَّ، وملائكته، وعباده المؤمنين، وسائر خلقه (٣).

٢- توفير الحسنات، ويكون ذلك من وجهين:

أحدهما: توفير زمانه على اكتساب الحسنات، فإذا اشتغل بالقبائح نقصت عليه الحسنات التي كان مستعدًّا لتحصيلها.

والثاني: توفير الحسنات المفعولة عن نقصانها، بموازنة السيِّئات وحبوطها، فلابد فإنَّ السيِّئات قد تحبط الحسنات، وقد تستغرقها بالكلية أو تنقصها، فلابد أن تضعفها قطعًا؛ فتحنبها يُوفِر ديوان الحسنات، وذلك بمنزلة من له مال حاصل، فإذا استدان عليه؛ فإمَّا أن يستغرقه الدين أو يكثره أو ينقصه، فهكذا الحسنات والسيئات سواء<sup>(3)</sup>.

٣- صيانة الإيمان؛ وذلك لأنَّ الإيمان عند جميع أهل السُّنَة يزيد بالطاعة
وينقص بالمعصية، وقد حكاه الشافعي وغيره عن الصحابة والتابعين ومن بعدهم،

<sup>(</sup>١) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (١٦٤/٢).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٢/٢١).

<sup>(</sup>٣) ((مدارج السلكين)) لابن القيم (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٤) ((المصدر السابق)).

وإضعاف المعاصي للإيمان أمر معلوم بالذوق والوجود، فإنَّ العبد-كما جاء في الحديث- إذا أذنب نُكِت في قلبه نكتة سوداء، فإن تاب واستغفر صقل قلبه، وإن عاد فأذنب نُكت فيه نكتة أحرى، حتى تعلو قلبه(١).

٤ - سبيل إلى نيل المطالب العالية، والسبق إليها، وإن كثر عليها المتنافسون،
قال بعض العلماء: إذا طلب رجلانِ أَمْرًا ظفِر بهِ أَعْظمهما مروءةً(٢).

٥- التحلي بها مما يزيد في ماء الوجه وبهجته، قال ابن القيم: (أربعة تزيد في ماء الوجه وبهجته، والكرم، والتّقوى)(٣).

7 - تحجز المرء عن كلِّ لذة يتبعها ألم، وكل شهوة يلحقها ندم، فهي جُنَّة عن اللذائذ المحرمة، والشهوات المهلكة، وقد قيل: (الدين، والمروءة، والعقل، والروح، ينهين عن لذة تعقب ألمًا، وشهوة تورث ندمًا)(٤).

٧- والمروءَة مانعة من الكذب، باعثة على الصدق؛ لأنها قد تمنع من فعل ما كان مستكرهًا، فأولى من فعل ما كان مستقبحًا(٥).

٨- داعية إلى إنصاف الرجل لجميع الخلق، سواء في ذلك من كان دونه،
أو من كان فوقه، لا يفرق بين هؤلاء وهؤلاء.

9- داعية إلى الرفعة والعلو، والمنافسة في خيري الدنيا والآخرة، وعدم الرضا من الشيء إلا بأعلاه وغايته.

١٠- تحمل صاحبها إلى الترفع عن سفاسف الأمور، ومحقراتها.

<sup>(</sup>١) ((المروءَة وخوارمها)) لمشهور حسن آل سلمان (٣٥٥ – ٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) ((زاد المعاد)) (٤/٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (٢/٢٥٤).

<sup>(</sup>٥) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٢٧٢).

١١ - تحجزه عن الوقوع في مواطن الريب والشبهات، وإن حصل ووقع في
مثل هذه المواطن تحمله على التخلص منها وعدم الرجوع إليها.

١٢ - جالبة لمحبة الله تبارك وتعالى للعبد، ومن ثم محبة الخلق له.

## أقسام المروءة:

كل من تكلم عن المروءة وحدِّها وبيانها لم يخرجها عن أحد نوعين:

إما أفعال أو تروك، وهذا ما بيَّنه أبو حاتم البستي بعد أن سرد مجموعة من الأقوال في تعريف المروءة، قال: (والمروءة عندي خصلتان:

- اجتناب ما يكره الله والمسلمون من الفعال.
- واستعمال ما يحبُّ الله والمسلمون من الخصال)(١).

وهذا ما عناه ابن القيم بقوله: (وحقيقة المروءة تجنب للدنايا والرذائل، من الأقوال، والأحلاق، والأعمال، فمروءة اللسان: حلاوته، وطيبه، ولينه، واجتناء الثمار منه بسهولة ويسر. ومروءة الخلق: سعته وبسطه للحبيب والبغيض. ومروءة المال: الإصابة ببذله مواقعه المحمودة، عقلًا وعرفًا وشرعًا. ومروءة الجاه: بذله للمحتاج إليه. ومروءة الإحسان: تعجيله، وتيسيره، وتوفيره، وعدم رؤيته حال وقوعه، ونسيانه بعد وقوعه، فهذه مروءة البذل.

وأما مروءة الترك: فترك الخصام، والمعاتبة، والمطالبة، والمماراة، والإغضاء عن عيب ما يأخذه من حقِّك، وترك الاستقصاء في طلبه، والتغافل عن عثراته)(٢).

<sup>(</sup>١) ((روضة العقلاء)) (ص ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) ((مدارج السالكين)) (١٥١/٥١-١٥١).

وبهذا التقسيم -أعني مروءة الفعل والبذل ومروءة الترك- ينتظم جميع الأقوال التي عرفت بها المروءة في سلك واحد.

## شروط المروءة:

للمروءة شروط لا تتأتى إلا بها، ولا يحصلها الشخص إلا بنوع من المعاناة وبذل الجهد، يقول الماوردي: (من حقوق المروءة وشروطها ما لا يتوصَّل إليه إلَّا بالمعاناة، ولا يوقف عليه إلَّا بالتَّفقُد والمراعاة، فثبت أنَّ مراعاة النَّفس على أفضل أحوالها هي المروءة.

وإذا كانت كذلك فليس ينقاد لها مع ثقل كلفها إلَّا من تسهَّلت عليه المشاقُّ رغبةً في الحمد، وهانت عليه الملاذُّ حذرًا من الذَّمِّ)(١).

وقد عدَّد بعض البلغاء بعض شروط المروءة، فقال: (من شرائط المروءة أن تعفَّ عن الحرام، وتتصلَّف عن الآثام، وتنصف في الحكم، وتكفَّ عن الظلم، ولا تطمع في ما لا تستحق، ولا تستطيل على من لا تسترق، ولا تعين قويًّا على ضعيف، ولا تؤثر دنيًّا على شريف، ولا تُسِرَّ ما يُعقب الوزر والإثم، ولا تفعل ما يقبح الذكر والاسم)(۱).

وقد أجاد الماوردي في بيان شروط المروءة، مع حسن التقسيم، وبراعة العرض، وفيما يلي تلخيص لكلامه:

## من هذه الشروط:

الأول شروط المروءة في نفس الشخص: وشروطها في نفسِه بعد التزام

<sup>(</sup>١) ((أدب الدنيا والدين)) (ص ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) ((تسهيل النظر وتعجيل الظفر)) للماوردي (ص ٢٩).

ما أوجبه الشُّرع من أحكامِه يكون بثلاثة أمورٍ وهي:

١- العِفَّة: وهي نوعان:

أحدهما: العِفَّة عن المحارم: وهذه تكون بشيئين اثنين:

أحدهما: ضبط الفرج عن الحرام.

والثَّانِي: كفُّ اللِّسانِ عن الأعراضِ.

والثَّانِي: العِفَّة عن المآثِم: وهذه أيضًا لا تكون إلا بشيئين:

أَحدهما: الكفُّ عن الجاهرة بِالظُّلمِ.

والثَّانِي: زجر النَّفسِ عن الإِسرارِ بِخِيانةٍ.

٢- النَّزاهة: وهي نوعانِ:

أُحدهما: النَّزاهة عن المطامِع الدَّنيَّةِ .

والثَّاني: النَّزاهة عن مواقف الرِّيبة.

٣- الصِّيانة: وهي نوعانِ:

أُحدهما: صِيانة النَّفسِ بالتِماس كِفايتها، وتقدِير مادَّتما.

والثَّاني: صيانتها عن تحمُّل المنن من النَّاسِ، والاسترسال في الاستعانة.

الثَّانِي: شروط المروءَة في غيره، وتكون بثلاثة أمور وهي:

- المؤازرة: وهي نوعان:

أحدهما: الإسعاف بالجاه.

والثَّاني: الإسعاف في النَّوائِب.

- والمياسرة وهي نوعانِ:

أحدهما: العفو عن الهفوات.

والثَّانِي: المسامحة في الحقوق وهي نوعان:

المسامحة في عقود: بأن يكون فيها سهل المناجزة، قلِيل المحاجزة، مأمون المغيبة، بعِيدًا مِن المكر والخديعة.

المسامحة في حقوق: وتتنوَّع المسامحة فِيها نوعينِ:

أَحدهما فِي الأَحوالِ: وهو اطِّراح المنازعةِ فِي الرُّتبِ، وترك المنافسةِ فِي التَّقدُّم.

والثَّانِي فِي الأَموالِ: وهي ثلاثة أنواع: وهي مسامحة إسقاطٍ لِعدمٍ، ومسامحة تخفِيفٍ لِعجزٍ، ومسامحة إنكارٍ لِعسرةٍ.

- والإفضال: وهو نوعان:

إفضال اصطِناع: وهو نوعان:

أحدهما: ما أُسداه جودًا فِي شكورٍ.

والثَّانِي: ما تألُّف به نبوة نفورٍ.

## وإفضال استكفافٍ ودِفاعٍ:

وذلك لأنَّ ذا الفضلِ لا يعدم حاسِد نِعمةٍ، ومعانِد فضِيلةٍ، يعترِيهِ الجهل بإظهارِ عِنادِهِ، ويبعثه اللُّؤم على البذاءِ بِسفههِ، فإن غفل عن استِكفافِ السُّفهاءِ، وأعرَض عن استِدفاعِ أهلِ البذاءِ، صار عِرضه هدفًا لِلمثالِب، وحاله عُرضةً للنَّوائب، وإذا استكفى السَّفِيه، واستدفع البذيء صان عرضه، وحمى نِعمته.

## ولاستِكفافِ السُّفهاءِ بالإفضالِ شرطان:

أحدهما: أَن يخفِيه حتَّى لا ينتشِر فِيهِ مطامِع السُّفهاء، فيتوصَّلون إلى الجِيدابِهِ بِسبِّه، وإلى مالِه بِثلبِه.

والثّاني: أَن يتطلّب له فِي المجاملة وجهًا، ويجعله فِي الإِفضال عليه سببًا؛ لأنّه لا يرى أَنّه على السّفهِ واستِدامةِ البذاءِ(').

## درجات المروءة:

## للمروءة ثلاث درجات ذكرها ابن القيم، فقال:

- الدرجة الأولى: مروءة المرء مع نفسه وهي أن يحملها قسرًا على ما يجمل ويزين، وترك ما يدنس ويشين ليصير لها ملكة في العلانية، فمن أراد شيئًا في سرِّم وخلوته، ملكه في جهره وعلانيته، فلا يكشف عورته في الخلوة، ولا يتجشأ بصوت مزعج ما وجد إلى خلافه سبيلًا، ولا يخرج الريح بصوت وهو يقدر على خلافه، ولا يجشع وينهم عند أكله وحده.

وبالجملة: فلا يفعل خاليًا ما يستحي من فعله في الملأ، إلا ما لا يحظره الشرع والعقل؛ ولا يكون إلا في الخلوة كالجماع والتخلي ونحو ذلك.

- الدرجة الثانية: المروءة مع الخلق، بأن يستعمل معهم شروط الأدب والحياء والخلق الجميل، ولا يظهر لهم ما يكرهه هو من غيره لنفسه، وليتخذ الناس مرآة لنفسه، فكلُّ ما كرهه ونفر عنه من قول أو فعل أو خلق فليجتنبه، وما أحبَّه من ذلك واستحسنه فليفعله.

\_

<sup>(</sup>١) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي بتصرف (٣٢٩-٣٥٥).

وصاحب هذه البصيرة ينتفع بكلِّ من خالطه وصاحبه، من كامل، وناقص، وسيئ الخلق، وحسنه، وعليم المروءة، وغزيرها. وكثير من الناس يتعلم المروءة ومكارم الأخلاق من الموصوفين بأضدادها، كما روي عن بعض الأكابر أنه كان له مملوك سيئ الخلق، فظُّ غليظ لا يناسبه، فسئئل عن ذلك فقال: أدرس عليه مكارم الأخلاق. وهذا يكون بمعرفة مكارم الأخلاق في ضد أحلاقه، ويكون بتمرين النفس على مصاحبته ومعاشرته والصبر عليه.

- الدرجة الثالثة: المروءة مع الحقّ سبحانه، بالاستحياء من نظره إليك، واطلاعه عليك في كلِّ لحظة ونفس، وإصلاح عيوب نفسك جهد الإمكان، فإنه قد اشتراها منك، وأنت ساع في تسليم المبيع وتقاضي الثمن، وليس من المروءة: تسليمه على ما فيه من العيوب وتقاضي الثمن كاملًا، أو رؤية مِنته في هذا الإصلاح، وأنَّه هو المتولِّي له لا أنت، فيغنيك الحياء منه عن رسوم الطبيعة، والاشتغال بإصلاح عيوب نفسك عن التفاتك إلى عيب غيرك، وشهود الحقيقة عن رؤية فعلك وصلاحك().

#### صور المروءة وآدابها:

للمروءة آدابٌ كثيرة قلَّ أن تجتمع في إنسان إلا أن يشاء الله تعالى؛ ولذلك فإنَّ منازل الناس فيها تتباين تبعًا لما يُحصِّله الإنسان من آدابها ومراتبها.

قال ابن هذيل: إنَّ (للمروءة وجوهًا وآدابًا لا يحصرها عدد ولا حساب، وقلَّما اجتمعت شروطها قط في إنسان، ولا اكتملت وجوهها في بشر، فإن كان ففي الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم دون سائرهم، وأمَّا الناس فيها فعلى مراتب بقدر

<sup>(</sup>١) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٣٥٣/٢).

ما أحرز كلُّ واحد منهم من خصالها، واحتوى عليها من خلالها)(١).

# وقد وردت جُملةٌ من الآداب التي يجب أن يتمتع بها صاحب المروءَة، ومنها(٢):

- أن يكون ذا أناةٍ وتؤدةٍ؛ فلا يبدو في حركاته اضطراب أو عجلة، كأن يُكثر الالتفات في الطريق، ويعجل في مشيه العجلة الخارجة عن حد الاعتدال.
- أن يكون متَّئدًا في كلامه يرسل كلماته مفصَّلة، ولا يخطف حروفها خطفًا، حتى يكاد بعضها يدخل في بعض، بل يكون حسن البيان، واضح العبارة، بعيدًا عن التكلف والتقعر، ينتقي أطايب الحديث، كما ينتقي أطايب الثمر، وقد كتب عُمر بن الخطَّاب رضي الله عنه إلى أبي موسى رضي الله عنه: (خُذِ النَّاس بالعربيَّة، فإنَّه يزيد في العَقل، ويُثبت المروءَة) (٣).
- أن يضبط نفسه عن هيجان الغضب، أو دهشة الفرح، وأن يقف موقف الاعتدال في حالي السرّاء والضرّاء.
- أن يتحلَّى بالصراحة، والترفع عن المواربة، والمحاملة، والنفاق، فلا يُبدي لشخص الصداقة، وهو يحمل له العداوة، أو يشهد له باستقامة السيرة، وهو يراه منحرفًا عن السبيل.
  - ألا تطيش به الولاية والإمارة في زهو، ولا ينزل به العزل في حسرة.
- ألاَّ يفعل في الخفاء ما لو ظهر للناس لعدُّوه من سقطاته والمآخذ عليه،

<sup>(</sup>١) ((عين الأدب والسياسة)) (ص١٣٢).

<sup>(</sup>٢) ((المروءة ومظاهرها الصادقة)) لمحمد الخضر حسين، بتصرف. نقلاً عن كتاب ((المروءة الغائبة)) لمحمد إبراهيم (١٢٠ - ١٢٣) - بتصرف.

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو منصور الأزهري في ((تهذيب اللغة)) (١٠٥/١٥).

وقد رفع محمد بن عمران التيمي شأن هذا الأدب حتى جعله هو المروءَة، فقال لما سئل عن المروءَة: ألَّا تعمل في السِّر ما تستحى منه في العلانية.

- أن يتجنب القبائح لقبحها ووخامة عاقبتها، فيكون تجنبه لها في السّر والعلانية.

- أن يلاقي الناس بطلاقة وجه، ولسان رطب، غير باحث عما تكنُّه صدورهم من مودة، أو بغضاء، ولكنه لا يستطيع أن يرافق ويعاشر إلا ودودًا مخلصًا.

- أن يكون بخيلًا بوقته عن إطلاق لسانه في أعراض الناس، والتقاط معايبهم، أو اختلاق معايب لهم، فهو لا يرضى بأن يشغل وقته إلا بما تتقاضاه المروءة من حقوق، قال رجل لخالد بن صفوان: كان عبدة بن الطيب لا يحسن يهجو، فقال له: لا تقل ذلك، فوالله ما تركه من عي، ولكنه كان يترفع عن الهجاء، ويراه ضعة، كما يرى تركه مروءةً وشرفًا، وأنشد قول أبي الهيذام:

وأجرأ من رأيت بظهر غيب على عيب الرجال ذوو العيوب

وربما اضطر ذو المروءة أن يدافع شرَّ خصومه الكاشحين بذكر شيء من سقطاتهم، ولكن المروءة تأبى له أن يختلق لهم عيبًا يقذفهم به، وهم منه براء، فإنَّ الإخبار بغير الواقع يقوض صروح المروءة، ولا يبقي لها عينًا ولا أثرًا، قال الأحنف: لا مروءة لكذوب، ولا سؤدد لبخيل.

كما أنه يحفظ لسانه عن أن يلفظ مثلما يلفظ أهل الخلاعة من سفه القول:

وحذار من سفه يشينك وصفه إنَّ السفاه بذي المروءَة زاري

- أن يتجنب تكليف زائريه وضيوفه ولو بعملٍ خفيف؛ فقد ورد عن عمر ابن عبد العزيز رحمه الله قوله: (ليس من المروءة استخدام الضيف).
- أن يسود في مجلسه الجدُّ والحكمة، وأن لا يلمَّ في حديثه بالمزاح إلا إلمامًا، مؤنسًا في أحوال نادرة، قال الأحنف بن قيس: (كثرة المزاح تذهب المروءة).
- أن يُحسن الإصغاء لمن يُحدثه من الإحوان، فإنَّ إقباله على محدثه بالإصغاء إليه يدلُّ على ارتياحه لجالسته، وأُنسه بحديثه. وإلى هذا الأدب الجميل يُشير أبو تمام بقوله:

من لي بإنسانٍ إذا أغضبته ورضيتُ كان الحِلم ردَّ جوابه وتراه يُصغي للحديث بقلبه وبسمعه، ولعله أدرى به

- أن يحتمل ضيق العيش، ولا يبذل ماء حيائه وكرامته في السعي لما يجعل عيشه في سعة، أو يديه في ثراء، قال مهيار:

ونفس حرة لا يزدهيها(١) حلى الدنيا وزخرفها المعار يبيت الحق أصدق حاجتيها وكسب العز أطيب ما يمار ألّا يظهر الشكوى من حوادث الدهر إلا أن يتقاضى حقًا:

لا يفرحون إذا ما الدهر طاوعهم يومًا بيسر ولا يشكون إن نكبوا وقال عبد الله بن الزبير الأسدي في عمر بن عثمان بن عفان:

فتي غير محجوب الغني عن صديقه ولا مظهر الشكوى إذا النعل زلت

(١) يزدهيها: يستخفها. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (١٤/ ٣٦١).

أن يكون حافظًا لما يؤتمن عليه، من أسرارٍ وأُمور لا ينبغي أن تظهر لأحدٍ غير صاحبها. وفي هذا المعنى يقول المتنبى:

كفتك المروءة ما تتقي وأمَّنك الود ما تحذر يريد أنه ذو مروءة، وذو المروءة لا يُفشى سرًّا اؤتمن عليه.

- أن يحذر أن يؤذي شخصًا ما، وأشد ما يحذر أن يؤذي ذا مروءة مثله: وأستحيي المروءة أن تراني قتلت مناسبي جلدًا وقهرًا - أن يحرص على أن تطابق أقواله وأفعاله ما جرت عليه الأعراف والتقاليد الحسنة، والتي لا تخالف الشرع ولا تضادُّ الدين.

- أن يعامل الآخرين بما يحب أن يعاملوه به، وأن يحترمهم ولا يفضل نفسه عليهم في شيء.

## أسباب خوارم(١) المروءَة:

#### ١- الخبل في العقل (أي الفساد فيه):

إن الإنسان سمي مرءًا أو امرءًا أي عاقلًا، ووصف بالمروءة؛ لأنه لا يتصف بخلافها إلا الحمقى، ومن هنا كان الخبل في العقل سببًا في اقتراف خوارم المروءة، والذي يجعلنا لا نثق بكلامه فنرد شهادته بسببه.

ولا تستغرب هذا! بل من الحكماء من جعل المروءة أعلى درجة من العقل، فقال: (العقل يأمرك بالأنفع، والمروءة تأمرك بالأرفع) فمن أخلَّ بمروءته رضي بالدون، ولم يكرم نفسه مما يشينها.

<sup>(</sup>۱) الخوارم جمع خارم: وهو التارك المفسد. ((لسان العرب)) لابن منظور (۱۷۲/۱۲). وخوارم المروءة: هو كل فعل، أو قول، أو حرفة، يوجب فعلها أو تركها الذم في عادات الناس وأعرافهم المعتبرة شرعًا. ((المروءة وخوارمها)) لمشهور حسن سلمان (ص ۲۸۱).

ويلتقي هذا مع اشتراط الفقهاء الفطنة وعدم التغفل في الشهود ولو كانوا عدولًا، وعدم قبول شهادة الجنون ابتداءً.

#### ٢- نقصان الدين:

إنَّ الفسق علامة على النقص في الدين، فلا يقدم على الكبائر مثلًا إلا فاسق غير مبال بدينه، وكذا خوارم المروءة لا يقدم عليها حتى تخرم مروءته إلا ناقص دين، فكان أحد الأسباب التي تخرم المروءة.

#### ٣- قلة الحياء:

إنَّ من أسباب فعل الخوارم قلة الحياء؛ لأنَّ فاعلها لا يستقبح القبيح، ولا يبالى بكلام الناس، وقلة حيائه تعطيه الجسارة في فعل خوارم المروءة (١٠).

## أنواع خوارم المروءَة:

يمكن أن نقسم خوارم المروءة إلى نوعين اثنين:

الأول: خوارم للمروءة بحسب الشرع.

الثاني: خوارم للمروءة بحسب العرف السائد.

فالأولى لا تتغير ولا تتبدل بتبدل الأحوال والأزمان؛ لأنها تستمد ثباتها من الشرع الحنيف. وعليه، فكلُّ من وصف بأنَّه منخرم المروءة بواحدة من تلك الخوارم، فهو مخروم المروءة في كلِّ حين، كأخذ الأجر على التحديث عند من يرى حرمة ذلك، فمن خرمت مروءته لهذا، فإنَّه لا يزال على ذلك أبدًا، وكذلك مَن خرمت مروءته بسبب السفه، وبذاءة اللسان؛ لأنَّ المسلم لا يكون بذيعًا ولا سفيهًا...

<sup>(</sup>١) ((عدالة الشاهد في القضاء الإسلامي)) لشويش هزاع المحاميد (٥٦-٣٥٧).

وأمًّا الخوارم التي ترجع إلى مخالفة عرف سائد، فإنَّ المحققين من العلماء لا ينظرون إليها سواء بسواء مع تلك الخوارم التي ترجع إلى مخالفة أصل شرعي؛ لجواز أن يتغير العرف السائد، فما يعدُّ من الخوارم في زمن لا يكون كذلك في زمن آخر، وما يعدُّ من الخوارم في بلد لا يكون كذلك في بلد آخر... (لاختلاف العرف في هذين البلدين، مثل: كشف الرأس، فقد يكون مستقبحًا في بلد للعرف السائد فيه، فيكون قادحًا في المروءة والعدالة، وقد لا يكون مستقبحًا في بلد آخر، فلا يكون قادحًا في العدالة) ولهذا فإن المروءة في مثل هذا هي مراعاة العرف السائد.

## شروط الأفعال حتى تكون خارمة للمروءة:

الأول: أن يكون الإقدام على الأفعال والأقوال المحرمة شرعًا، ولو لمرة واحدة، أو المكروهة بشرط التكرار، أو الصغائر بشرط الغلبة على الطاعات، أمَّا المباحات فيشترط فيها حتى تكون خارمة للمروءة، قبحها في العادات والأعراف المعتبرة شرعًا، إذ لا يُؤمن معها الجرأة على الكذب، والإدمان على فعلها.

## الثاني: الإدمان أو الإصرار أو الغلبة:

خوارم المروءة من المحرمات لا يشترط فيها الإدمان، وكذلك صغائر الخسة، أما الصغائر ورذائل المباحات فيشترط فيها الإدمان؛ وذلك لأنَّ الإنسان لا يسلم من يسير اللهو، أو فعل بعض المباحات؛ لعدم العصمة، وليس هذا شرطًا متفقًا عليه(٢).

<sup>(</sup>١) ((جرح الرواة وتعديلهم)) لمحمود عيدان الدليمي (ص ١٠٨).

<sup>(</sup>٢) ((عدالة الشاهد في القضاء الإسلامي)) لشويش هزاع المحاميد (٣٥٨ - ٣٥٩).

## حكم فعل خوارم المروءة:

(أجمع العلماء على أنَّ مَن فعل ما يخلُّ بالمروءَة لا تُقبل شهادته، والأفعال والأقوال التي تخلُّ بالمروءَة أقسام:

الأول: المحرمات التي يُعدُّ فعلها كبيرةً، سواء أكانت محرمةً لذاتها أم لغيرها، ومن العلماء من جعل كلَّ ما يخلُّ بالمروءَة كبيرة وليس ذلك صحيحًا.

الثاني: المكروهات إذا حكم على فعلها بأنها صغيرة، فتحلُّ بالمروءة والعدالة بالإدمان عليها، وغلبتها على الطاعات؛ إلا صغائر الخسة؛ فإنها تخل بالمروءة لفعلها مرة واحدة.

الثالث: المباحات؛ فالأصل فيها أن لا يأثم الإنسان على تركها ولا يثاب على فعلها، وقد يثاب إذا رافقتها نيَّة صالحة، كالتقوي على العبادة، أو التصدق على المحتاجين... إلخ.

وهذه المباحات لا تخلُّ بالمروءة إلا إذا انتقلت من حكم الإباحة إلى غيره؛ فقد تصبح محرمةً إذا كان فعلها إتلافًا وإضرارًا بالآخرين، وقد يصبح فعلها مكروهًا بالإدمان عليها، أو التشبه بالفسقة في فعلها، أو رافقها الإسراف؛ فهذه تخلُّ بالمروءة.

وهناك من المباحات ما يخلُّ بالمروءة عرفًا؛ فهذه تخلُّ بالمروءة إذا كان العرف معتبرًا شرعًا، أي غير فاسد باصطدامه بمقاصد الشرع وأدلته؛ ولأنَّ هذه المباحات المخلة بالمروءة عرفًا لا يحرم فعلها، إلا إذا تعينت على فاعلها الشهادة، ولم تكن هناك وسيلة للإثبات غير شهادته بوجود شاهد آخر أو وثيقة؛ فحرمة فعلها جاءت لتسببها في ضياع الحقوق)(١).

<sup>(</sup>١) ((المروءَة وخوارمها)) لمشهور حسن سلمان (ص ٥٤٥).

## الوسائل المعينة على اكتساب المروءَة:

يقول ابن حبان البستي: (الواجب على العاقل أن يلزم إقامة المروءَة، بما قدر عليه من الخصال المحمودة وترك الخلال المذمومة، وقد نبغت نابغة اتكلوا على آبائهم، واتكلوا على أجدادهم في الذكر والمروءات، وبعدوا عن القيام بإقامتها بأنفسهم، ولقد أنشدني منصور بن محمد في ذمِّ من هذا نعته:

إنَّ المروءَة ليس يدركها امرؤ ورث المروءَة عن أب فأضاعها أمرته نفس بالدناءة والخنا(١) ونهته عن طلب العلى فأطاعها فإذا أصاب من الأمور عظيمة يبني الكريم بها المروءة باعها

...إلى أن قال: (ما رأيت أحدًا أخسر صفقة، ولا أظهر حسرة، ولا أخيب قصدًا، ولا أقل رشدًا، ولا أحمق شعارًا، ولا أدنس دثارًا، من المفتخر بالآباء الكرام، وأخلاقهم الجسام، مع تعريه عن سلوك أمثالهم وقصد أشباههم، متوهمًا أنهم ارتفعوا بمن قبلهم، وسادوا بمن تقدَّمهم، وهيهات أنى يسود المرء على الحقيقة إلا بنفسه، وأنى ينبل في الدارين إلا بكدّه)(٢).

فإذا كانت المروءَة لا تنال بالميراث، ولا تنتقل عبر المورثات الجينية من الآباء إلى الأبناء، فكيف ينالها الشخص وكيف يصل إليها؟

والجواب أن هناك وسائل تعين المرء للوصول إلى المروءة المبتغاة نذكر بعضها فيما يلي:

١- علو الهمة والتطلع إلى السمو بالنفس، والترقي بها إلى المعالي.

<sup>(</sup>١) الخنا: الفحش في القول. ((لسان العرب)) لابن منظور (١٤/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) (ص٢٣٠).

٢- منافسة أصحاب المروءات ومسابقة أصحاب الأخلاق العالية ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَفِسُونَ ﴾ [المطففين: ٢٦].

٣- شرف النفس واستعفافها ونزاهتها وصيانتها.

٤- المال الصالح خير معين على بلوغ المروءات، قال أبو حاتم: (من أحسن ما يستعين به المرء على إقامة مروءته المال الصالح، ولقد أنشدني منصور بن محمد الكريزي:

احتل لنفسك أيها المحتال فمن المروءة أن يرى لك مال كم ناطق وسط الرجال وإنما عنهم هناك تكلم الأموال فالواجب على العاقل أن يقيم مروءته بما قدر عليه، ولا سبيل إلى إقامة مروءته إلا باليسار من المال، فمن رزق ذلك، وضنَّ بإنفاقه في إقامة مروءته، فهو الذي خسر الدنيا والآخرة، ولا آمن أن تفجأه المنية فتسلبه عما ملك كريهًا، وتودعه قبرًا وحيدًا، ثم يرث المال بعد من يأكله ولا يحمده، وينفقه ولا يشكره، فأي ندامة تشبه هذه، وأي حسرة تزيد عليها(۱).

ولذا قال بعض العرب: (المروءة طعام مأكول، ونائل مبذول، وبشر مقبول، وكلام معسول. وقيل: لا مروءة لمقل. وقال بعضهم: المال والمروءة رضيعا لبان، وشريكا عنان، وغزيا حصان، وفرسا رهان. وقال بعضهم: لا مروءة إلا بالمال والفعال. ورفع إلى المنصور كثرة نفقات محمد بن سليمان والي البصرة، فوقع: أعظم الناس مروءة أكثرهم مؤنة)(٢).

(١) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) ((عين الأدب والسياسة)) لابن هذيل الأندلسي (١٤٢-١٤٣).

٥- اختيار الزوجة الصالحة ((فاظفر بذات الدين تربت يداك))(١).

قال مسلمة بن عبد الملك: (ما أعان على مروءة المرء كالمرأة الصالحة).

قال الشاعر:

إذا لم يكن في منزل المرء حرة مدبرة ضاعت مروءة داره -7 محالسة أهل المروءات، ومجانبة السفهاء وأهل السوء.

أسند ابن حبان عن بعضهم قال: (كان يقال: مجالسة أهل الديانة تجلو عن القلب صدأ الذنوب، ومجالسة ذوي المروءات تدلُّ على مكارم الأخلاق، ومجالسة العلماء تذكي القلوب)(٢).

ومتى جالس المرء أهل المروءات اكتسب منهم صالح الأخلاق والصفات: قال ابن عبد البر: (فلا تكاد تجد حسن الخلق، إلا ذا مروءة وصبر)<sup>(۲)</sup>.

وكذلك إن عاشر المرء إحوان السوء وقليلي المروءة أخذ عنهم أخلاقهم، وكان ذلك سببًا في القدح بمروءته: قال معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه: (آفة المروءة إخوان السوء)(٤).

## انقسام الفضائل بين الكرم والمروءة:

كل كرم ومروءة فضيلة وليس كل فضيلة كرمًا ومروءةً، بل تنقسم الفضائل مع الكرم والمروءة إلى أربعة أقسام:

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٠٩٠) ومسلم (٢٦٤١).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) (ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) ((الاستذكار)) (٥ / ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) ((المروءَة)) للمرزبان (ص١١٧)، و((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (٢٣٤).

١- القسم الأول: ما يدخل من الفضائل في الكرم والمروءة: كالعفو،
والعفة، والأمانة.

٢- والقسم الثاني: ما يدخل في الكرم ولا يدخل في المروءة: كالحمد،
والرحمة، والحمية، والبذل، والمساعدة.

٣- والقسم الثالث: ما يدخل في المروءة ولا يدخل في الكرم: كعلو الهمة،
وحسن المعاشرة، ومراعاة المنازل، والملابس.

٤ - والقسم الرابع: ما لا يدخل في الكرم ولا المروءة: كالشَّجَاعَة، والصبر على الشدة.

فاجتمع الكرم والمروءة في بعض الفضائل، وافترقا في بعضها، فصار الكرم أعم من المروءة في بعض الفضائل، والمروءة أعم من الكرم في بعض الفضائل، فلم يتعيَّن عموم أحدهما وخصوص الآخر، وإن تناسب ما ميَّز به أحدهما(١).

## قالوا عن المروءة:

- قال أعرابي: (مروءة الرجل في نفسه نسب لقوم آخرين، فإنه إذا فعل الخير عرف له، وبقى في الأعقاب والأصحاب، ولقيه يوم الحساب)(٢).

- وقال صاحب (كليلة ودمنة): (الرجلُ ذو المروءَة يكرم على غير مال، كالأسد يهاب وإن كان رابضًا، والرجل الذي لا مروءة له يهان وإن كان غنيًا، كالكلب يهون على الناس وإن عسّى وطوّف)(٣).

<sup>(</sup>١) ((تسهيل النظر وتعجيل الظفر)) للماوردي (ص٣٠-٣١).

<sup>(</sup>٢) ((البصائر والذخائر)) لأبي حيان التوحيدي (١١٥/١).

<sup>(</sup>٣) ((الصناعتين: الكتابة و الشعر)) لأبي هلال العسكري (ص ٢٤٤).

- وقيل لبعض العرب: (ما المروءة فيكم؟ قال: طعام مأكول، ونائل مبذول، وبشر مقبول)(۱).
  - وقيل: (لا مروءة لمقلِّ)<sup>(۲)</sup>.
- وقال بعض الحكماء: (من قبل صلتك، فقد باعك مروءته وأذلَّ لقدرك عزَّه وجلالته)(١).
- وقالوا: (لا تتمُّ المروءَة وصاحبها ينظر في الدقيق الحقير، ويعيد القول ويبدئه في الشيء النزر الذي لا مرد له ظاهر، ولا جدوى حاضرة)(١).
  - وقيل لبعض العارفين: (ما المروءَة؟ قال: التَّغافلُ عن زلَّة الإخوانِ)(٥).
- وقيل: ( مجالسة أهل الدَّيانة تجلو عن القلب صدأ الذُّنوب، ومجالسة ذوي المروءات تدلَّ على مكارم الأخلاق، ومجالسة العلماء تذكى القلوب)(١).
- قال زياد لبعض الدَّهاقين: (ما المروءَة فيكم؟ قال: اجتناب الرِّيب، فإنَّه لا ينبل مريب، وإصلاح الرَّجل ماله، فإنَّه من مروءته، وقيامه بحوائجه وحوائج أهله، فإنَّه لا ينبل من احتاج إلى أهله، ولا من احتاج أهله إلى غيره)(٧).

<sup>(</sup>١) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ٣٨٣).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (ص ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٤) ((الإمتاع والمؤانسة)) لأبي حيان التوحيدي (٢/١)٣٤).

<sup>(</sup>٥) ((غذاء الألباب)) للسفاريني (٢/٣٩).

<sup>(</sup>٦) ((المروءَة الغائبة)) لمحمد إبراهيم سليم (ص ٦٠).

<sup>(</sup>٧) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ٣٣٨).

## المروءَة في واحمّ الشعر:

قال على بن أبي طالب رضي الله عنه:

للَّهِ دَرُّ فَتَّى أنسابُهُ كَرَمُّ هل المروءَةُ إِلَّا ما تَقُومُ به وقال الشاعر:

وإذا جلست وكان مثلُكَ قائمًا وإذا اتكأت وكان مثلُكَ جالسًا وإذا ركبت وكان مثلُكَ ماشيًا وقال آخر:

لا تنْظُرنَ إلى الثِّياب فَإِنَّنِي وقال بعض الشعراء:

وفَ قَي خَلَا من ماله أَعْطَاك قَبْل سُؤَاله وقال الْأَحْنف بن قيْس:

فلو كنتُ مُثرًى بمالٍ كثيرٍ فإنَّ المروءَة لا تُستطاعُ

يا حبَّذا كرمُّ أضحى له نسبا من الدِّمامِ وحفظِ الجَارِ إنْ عَتَبا(١)

فمِن المروءة أن تقومَ وإن أبَى فمِن المروءة أن تُزيلَ المَتَكا فمن المروءة أن مشيت كما مشى(٢)

خلِقُ الثّيّابِ من المروءَة كَاسِ(١)

ومن المروءة غَيْرُ خَالِي وَمَن المروءة عَيْرُ خَالِي وَكَفَاكُ مَكَرُوه السُّوَّالِ(١٤)

الحُدْثُ وكنتُ له باذِلًا إذا لم يكنْ مالْها فاضلًا(°)

<sup>(</sup>١) ((ديوان علي بن أبي طالب)) (ص ٢٥).

<sup>(</sup>٢) ((المروءة)) لابن المرزبان (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) ((الآداب الشرعية)) لابن مفلح (٥٢٨/٣).

<sup>(</sup>٤) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ١٨٨).

<sup>(</sup>٥) ((المصدر السابق)) (ص ٣٣٨).

وقال ابن الجلَّال:

رُزقت مالًا ولم أُرزقْ مُروءتَه إذا أردتُ رُقى العلياءِ يُقعدنى

قال أبو المنصور:

ه بني أساتُ كما تقولُ أو إن أساتَ كما أسأتُ

وقد قال الحصين بن المنذر الرَّقاشيِّ:

إنَّ المروءَة ليس يدركها امرؤُّ أمرته نفس السَّناءة والخنا فإذا أصاب مِن المكارم خلَّةً وقال آخر:

إذا المرءُ أعيته المروءَة ناشئًا وقال منصور الفقيه:

وإذا الفتى جمع المروءَة والتُّقَى وقال بعضهم:

ومن المسروءَةِ للفتي

وما المروءَةُ إلَّا كثرة المالِ عمَّا ينوِّه باسمي رقَّة الحال(١)

فأين عاطفة الأُخووة فأين فضلك والمروّة (٢)

ورث المكارمَ عن أبِ فأضاعها ونهته عن سُبلِ العُلا فأطاعها يبني الكريمُ بها المكارمَ باعها(")

فمطلبُها كهلًا عليه شديدُ (٤)

وحوى مع الأدبِ الحياءَ فقد كمل<sup>(٥)</sup>

ما عاش دارٌ فاخره

<sup>(</sup>١) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) ((آداب الصحبة)) للسلمي (ص ٩٩).

<sup>(</sup>٣) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) ((البديع في نقد الشعر)) لابن منقذ (ص ١٩٩).

<sup>(</sup>٥) ((المروءة وخوارمها)) مشهور حسن آل سلمان (ص ٥١).

ف اقت نع من الدنيا بها واعمل لدار الآخره(۱) وقال آخر:

كفى حزنًا أنَّ المروءَة عُطِّلت وأنَّ ذوي الألباب في الناس ضيعُ وأنَّ ملوكًا ليس يعظى لديهمُ من النَّاسِ إلا من يغني ويصفعُ (٢) وقال بهاء الدين زهير:

وَمَا ضَاقَتِ الدُّنيا على ذي مروءةٍ ولا هي مسدودٌ عليهِ رحابها فقد بشَّرتني بالسَّعادَةِ هِمَّتي وجاء من العلياءِ نحوي كتابها(٢) وقال عبد الجبار بن حمديس:

أدِمِ المروءَة والوفاءَ ولا يكنْ حبلُ الديانة منك غيرَ متينِ والعزُّ أبقى ما تراه لمكرمِ إكرامه لمروءةٍ أو دينِ (١٠)

وقال أبو فراس الحمداني:

الحُرُّ يَصْبِرُ مَا أَطَاقَ تَصَبُّرًا فِي كُلِّ آونةٍ وَكُلِّ زمانِ ويرى مساعدة الكرامِ مروءةً ما سالمته نوائب الحدثانِ (٥)

وقال حافظ إبراهيم:

إنِّي لتطربني الخلال(٦) كريمة طرب الغريب بأوبة(٧) وتلاقي

<sup>(</sup>١) ((المروءَة وخوارمها)) مشهور حسن آل سلمان (ص ٥٢).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) ((ديوان بهاء الدين زهير)) (ص ٢٢).

<sup>(</sup>٤) ((ديوان ابن حمديس)) (ص ٤٣٣).

<sup>(</sup>٥) ((ديوان أبي فراس الحمداني)) (ص ٣٣٥).

<sup>(</sup>٦) خلال: جمع خلة وهي الخصلة. ((لسان العرب)) لابن منظور (١١/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٧) الأوبة: الرجوع. انظر: ((المصدر السابق)) (١/ ٢١٨).

وتمزَّني ذكرى المروءة والنَّدى بين الشَّمائل هزَّةَ المشتاقِ(١) وقال آخر:

مررثُ على المروءَة وهي تبكي فقلتُ علامَ تنتحبُ<sup>(۱)</sup> الفتاةُ؟ فقالَتْ كيف لا أبكي وأهلِي جميعًا دونَ خلقِ اللَّهِ ماتوا<sup>(۱)</sup>



<sup>(</sup>١) ((ديوان حافظ إبراهيم)) (ص ٢٧٩).

<sup>(</sup>٢) النحيب: رفع الصوت بالبكاء. ((لسان العرب)) لابن منظور (١/ ٩٤٩).

<sup>(</sup>٣) ((مجماني الأدب)) لرزق الله شيخو (١٦٩/٤).

# فهرس الموضوعات

| مفحا | الموضوع الع                                                |
|------|------------------------------------------------------------|
| ٥    | كَظْم الغَيْظكَطْم الغَيْظ                                 |
| ٥    | معنى كَظْمِ الغَيْظِ لغةً واصطلاحًا:                       |
| ٥    | معنى الكَظْم لغةً:                                         |
| ٥    | معنى الغَيْظ لغةً:                                         |
| ٦    | معنى كَظْم الغَيْظ اصطلاحًا:                               |
| ٦    | الفرق بين الغَيْظ والغَضَب:                                |
| ٧    | الترغيب في كَظْم الغَيْظ:                                  |
| ٧    | أولًا: في القرآن الكريم                                    |
| Д    | ثانيًا: في السُّنَّة النَّبويَّة                           |
| ١.   | أقوال السَّلف والعلماء في كَظْم الغَيْظ:                   |
| ١١   | فوائد كَظْم الغَيْظ:                                       |
| ١١   | ١- اعتداد الجنَّة له بجعل صاحبه معدًّا ومهيئًا للجنَّة:    |
| ١١   | ٢- عِظَم الأجر به وتوفيره:                                 |
| ١١   | ٣- خضوع العدو وتعظيمه للذي يكظم غيظه:                      |
| ۱۲   | ٤- دلالة قهر الغَضَب به على الشِّدة النَّافعة              |
| ١٢   | ٥- التَّغلُّب على الشَّيطان:                               |
| ١٢   | ٦- يعين على ترك الغَضَب:                                   |
|      | ٧- سببٌ في دفع الإساءة بالإحسان، والمكروه بالمعروف، والقهر |
| ۱۲   | باللُّطف:                                                  |

| ١٣  | الوسائل المعينة على كظم الغيّظ:                                    |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 10  | نماذج في كَظْم الغَيْظ:                                            |
| 10  | نماذج في كَظْم الغَيْظ من حياة النَّبي صلى الله عليه وسلم:         |
| ١٦  | نماذج في كَظْم الغَيْظ من حياة الصَّحابة رضي الله عنهم:            |
| ١٦  | أبو بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه:                                   |
| ١٧  | عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه:                                      |
| ١٨  | نماذج من كَظْم الغَيْظ من حياة الأمم السَّابقة:                    |
| ١٨  | حبيب النَّجَّار:                                                   |
| ١٨  | نماذج في كَظْم الغَيْظ من حياة السَّلف:                            |
| ١٨  | الفضيل بن بَرْوَان:الفضيل بن بَرْوَان                              |
| 19  | وهب بن مُنبِّه:                                                    |
| 19  | عمر بن عبد العزيز:                                                 |
| 19  | أمثالٌ وحِكمٌ في كَظْمِ الغَيْظ:                                   |
| ۲۱  | كَظْمِ الغَيْظِ في واحة الشِّعرِ:كَظْمِ الغَيْظِ في واحة الشِّعرِ: |
| ۲ ٤ | المحبَّة                                                           |
| ۲ ٤ | معنى المحبَّة لغةً واصطلاحًا:                                      |
| ۲ ٤ | معنى المحبَّة لغةً:                                                |
| ۲ ٤ | معنى المحبَّة اصطلاحًا:                                            |
| ۲ ٤ | الفرق بين المحبَّة وبعض الصفات:                                    |
| ۲ ٤ | الفرق بين الإرادة والمحبَّة:                                       |
| 70  | الفرق بين المحبَّة والشهوة:ا                                       |

| 70  | الفرق بين المحبَّة والصداقة:                      |
|-----|---------------------------------------------------|
| 70  | الفرق بين الحبِّ والودِّ:                         |
| ۲٦  | الفرق بين المحبَّة والعشق:                        |
| ۲٦  | أهمية المحبَّة:                                   |
| ۲ ٧ | المحبة في الكتاب والسنة:                          |
| ۲ ٧ | أولًا: المحبة في القرآن الكريم                    |
| ۲٩  | ثانيًا: المحبة في السُّنَّة النَّبويَّة           |
| ٣٢  | أقوال السلف والعلماء في المحبَّة:                 |
| ۳ ٤ | فوائد المحبَّة:فوائد المحبَّة:                    |
| 30  | أقسام المحبَّة:                                   |
| ٣٧  | مراتب المحبَّة:                                   |
| ٣٨  | الأسباب الجالبة للمحبة والموجبة لها:              |
| ٣9  | نماذج في المحبَّة:                                |
| ٣9  | نماذج تطبيقية من حياة النَّبي صلى الله عليه وسلم: |
| ٤١  | حكم وأمثال في المحبَّة:                           |
| ٤٢  | المحبَّة في واحة الشعر:                           |
| ٤٥  | المدَاراة                                         |
| ٤٥  | معنى المدَاراة لغةً واصطلاحًا:                    |
| ٤٥  | معنى المدَاراة لغةً:                              |
| ٤٥  | معنى المدَاراة اصطلاحًا:                          |
| ٤٥  | الفرق بين المدَاراة والمداهنة:                    |

| ٤٦  | المداراة في الكتاب والسنة:                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٤٦  | أولًا: المداراة في القرآن الكريم                             |
| ٤٨  | ثانيًا: المدَاراة في السُّنَّة النَّبويَّة                   |
| ٤٩  | أقوال السلف والعلماء في المدَاراة:                           |
| 07  | فوائد المدَاراة:فوائد المدَاراة:                             |
| ٥٣  | صور المداراة:                                                |
| ٥٣  | ١- صيانة النفس من أهل الفجور والشرور:                        |
| ٥٣  | ٢- في تعامل الإمام مع الرعية:                                |
| 0 { | ٣- الخوف من الكفار والعجز عن مقاومتهم:                       |
| ٥ ٤ | ٤ - في دعوة الناس والسلطان:                                  |
| 00  | ٥ – المدَاراة مع الوالدين:                                   |
| 00  | ٦- المدَاراة مع الزوجة محافظةً على الحياة الزوجية:           |
| 00  | ٧- المدَاراة مع النفس:٧                                      |
| 00  | موانع اكتساب صفة المدَاراة:                                  |
| 07  | الوسائل المعينة على اكتساب صفة المدَاراة:                    |
| ٥٦  | ١ – التحلِّي بخلق الصبر:١                                    |
| ٥٦  | ٢- النظر للمصالح المترتبة على المدَاراة.                     |
| ٥٦  | ٣- التحلي بخلق الرفق والرحمة:                                |
| ٥٦  | ٤ - فهم الواقع و معرفة طبائع الناس:                          |
| ٥٧  | ٥- احتساب الأجر في دعوة الخلق:                               |
| ٥٧  | ٦- ترك الانتصار للنفس في حال القدرة، وحفظ النفس في حال العجز |

| نماذج في المداراه:                          |
|---------------------------------------------|
| المدَاراة في واحة الشعر: ٨                  |
| المروءَة                                    |
| معنى المروءَة لغةً واصطلاحًا:٢              |
| معنى المروءَة لغةً:                         |
| معنى المروءَة اصطلاحًا:                     |
| أهمية المروءَة:                             |
| حقيقة المروءَة:                             |
| الفرق بين المروءَة وبعض الصفات:             |
| الفرق بين المروءَة والفتوَّة:               |
| العلاقة بين المروءَة والعقل:                |
| الفرق بين المروءَة والكرم:                  |
| المروءة في الكتاب والسنة:                   |
| أُولًا: المروءَة في القرآن الكريم٧          |
| ثانيًا: المروءَة في السُّنَّة النَّبويَّة   |
| أقوال السلف والعلماء في المروءَة:           |
| فوائد التحلي بالمروءَة واجتناب ما يخرمها: ٤ |
| أقسام المروءَة:                             |
| شروط المروءَة:                              |
| ١ – العِفَّة: وهي نوعان:                    |
| ٢- النَّزاهة: وهبي نوعانِ: ٨                |

| ٣- الصِّيانة: وهي نوعانِ:              | ٧٨              |
|----------------------------------------|-----------------|
| – المؤازرة: وهي نوعانِ:                | ٧٨              |
| – والمياسرة وهمي نوعانِ:               | ٧٩              |
| - والإِفضال: وهو نوعان:                | ٧٩              |
| درجات المروءَة:درجات المروءَة          | ۸.              |
| صور المروءَة وآدابها:                  | ٨١              |
| أسباب خوارم المروءَة:                  | Λο              |
| ١- الخبل في العقل (أي الفساد فيه):٥    | Λο              |
| ٢ – نقصان الدين:                       | ۲۸              |
| ٣- قلة الحياء:                         | ۲۸              |
| أنواع خوارم المروءَة:                  | ۲۸              |
| شروط الأفعال حتى تكون خارمة للمروءة:٧  | ٨٧              |
| حكم فعل خوارم المروءَة:                | $\wedge \wedge$ |
| الوسائل المعينة على اكتساب المروءَة: ٩ | ٨9              |
| انقسام الفضائل بين الكرم والمروءَة:    | 91              |
| قالوا عن المروءَة: قالوا عن المروءَة:  | 97              |
| المروءَة في واحة الشعر: ٤              | 9 £             |
|                                        | 9 1             |

