# انسان در جستجوی معنا

| د کتر وپکتور فرانکل     | نوپسنل     |
|-------------------------|------------|
| د كتر نهضت صالحيان-مهين | برگرداننده |
| میلانی                  | بر دراسه   |

## پیش گفتار کتاب:

دکتر فرانکل روانپزشک – نویسنده، گاهی از بیماران خود که از اضطراب ها و دردهای کوچک و بزرگ رنج می برند و شکوه می کنند می پرسد، «چرا خودکشی نمی کنید!» او اغلب می تواند از پاسخ بیماران خط اصلی روان درمانی خویش را بیابد. در زندگی هر کسی، چیزی وجود دارد. در زندگی یک نفر عشق وجود دارد که او را به فرزندانش پیوند می دهد؛ در زندگی هر کسی، استعدادی که بتواند آن را بکار گیرد؛ در زندگی سومی، شاید تنها خاطره های کشداری که ارزش حفظ کردن دارد. یافتن این رشته های ظریف یک زندگی فرو پاشیده، به شکل یک انگاره استوار، از معنا و مسئولیت هدف و موضوع مبارزه طلبی «لوگوتراپی» است، که تعبیر دکتر فرانکل « از تحلیل اگزیستانسیالیستی» نوین (هستی درمانی) است.

در این کتاب، دکتر فرانکل تجربه ای را که منجر به کشف «لوگوتراپی» شد توضیح می دهد. وی مدت زیادی در اردوگاه کار اجباری اسیر بود که تنها وجود برهنه اش برای او باقی ماند و بس. پدر، مادر، برادر و همسرش یا در اردوگاه ها جان سپردند و یا به کوره های آدم سوزی سپرده شدند. خواهرش تنها بازمانده این خانواده بود که از اردوگاه های کار اجباری جان سالم بدر برد. او چگونه زندگی را قابل زیستن می دانست؟ در حالیکه همه اموالش را از دست داده بود؛ همه ارزش هایش نادیده گرفته شده بود؛ از گرسنگی و سرما و بی رحمی رنج می برد و هر لحظه در انتظار مرگ بود. او به راستی چگونه زنده ماند؛ پیام چنین روانکاوی که خود با چنان شرایط خوفناکی رویاروی بوده است، شنیدن دارد. اگر کسی بتواند به شرایط انسانی ما عاقلانه و با دلسوزی بنگرد ؛ این شخص بی تردید باید دکتر فرانکل باشد. واژه هایی که از دل دکتر فرانکل بر می خیزد ، بر دل می نشیند. چون بر تجربه های بسیار ژرف استوار است. صادقانه و ژرف تر از آن است کوچکترین رنگی از فریب در آن ببیند. پیامهای او والاست و ارزنده. و کارهایش به خاطر موقعیت کنونی او در

دانشکده پزشکی دانشگاه وین ، و به علت آوازه کلینیک های «لوگوتراپی» که امروزه در بسیاری از سرزمین ها با الگو برداری از یلی کلینیک شناخته شده ی عصب شناسی او در وین آغاز به کار می کند، شهرت جهانی دارد.

انسان نمی تواند نظریه و شیوه کار ویکتور فرانکل را با کار زیگموند فروید سنجش و متایسه نکند. چه، هر دو پزشک در آغاز به طبیعت و درمان «روان نژندیها» توجه داشتند. فروید ریشه ی این «اختلال های » پریشان کننده را در « اضطرابی» می یابد که در اثر «انگیزه های» «تعارضی» و «نا آگاه» به وجود آمده است. اما فرانکل «نوروزها» را بر چند نوع می داند و برخی از آنها را (روان نژندی نثوژنیک) ، نتیجه ناتوانی بیمار در پیدا کردن معنا و مسئولیتی در زندگی خویش می داند. فروید بر «ناکامی» در «معنا خواهی» . امروزه در اروپا روان شناسان و روان پزشکان آشکارا از فروید روی برگردانده و به «هستی درمانی» روی آورده اند که مکتب «لوگوتراپی» یکی از آنهاست. یکی از ویژگی های دید گنجای فرانکل این است که هرگز فروید را رد نمی کند، بلکه روش خود را بر آنچه او انجام داده است بنا می نهد. او حتی با سایر شکل های «هستی درمانی» نین سر ستیز ندارد، بلکه به آنان خوشامد گفته و از در خویشی در می آید.

داستان این کتاب گرچه کوتاه است، ولی بسیار هنرمندانه و گیراست. من دو بار در یک نشست آنرا از آغاز تا پایان خوانده ام. افسون آن چنان مرا گرفت که یارای اینکه آنرا به زمین بگذارم نداشتم. دکتر فرانکل در جایی از داستان، فلسفه «لوگوتراپی» خود را به خواننده می شناساند، او آن را چنان ملایم به داستان پیوند می دهد که خواننده تنها پس از به پایان رسانده کتاب به ژرفای نوشته او پی می برد و می بیند که دیگر این بخش از کتاب دنباله داستان سبعیت اردوگاه های کار اجباری نیست.

خواننده از همین زندگی نامه دردناک بسیاری چیزها می آموزد. خواننده فرا می گیرد، که انسان هنگامی که به ناگهان احساس می کند که «چیزی برای از دست دادن به جز بدن مسخره شده ی برهنه اش ندارد، چه می کند.» با توصیفی

که فرانکل از آمیخته «هیجان» و « بی احساسی» به ما می دهد، روح انسان تسخیر می شود، نخستین چیزی که به نجات انسان می آید، کنجکاوی سرد جدا مانده ای است که انسان را متوجه سرنوشت خود می کند. پس از آن به کار بستن شگردهایی برای حفظ باقیمانده زندگی، با آنکه شانس زنده ماندن بسیار ناچیزست. گرسنگی، تحقیر، ترس و خشم ژرف ناشی از بی دادگری را هاله هایی از افراد محبوب و مورد علاقه، مذهب، شوخ طبعی و حتی زیبایی های آرام بخش طبیعت مانند یک درخت یا غروب آفتاب قابل تحمل می کند.

گمان مبرید که این لعظه ها ی آرامش بخش میل به ادامه زندگی را در زندانی بر می انگیزد. آنها در صورتی منید خواهند بود که بتوانند زندانی را یاری دهند معنایی برای رنج بیهوده خود بیابد. و در اینجاست که ما با هسته مرکزی اگریستانسیالیسم رویاروی می شویم که اگر زندگی کردن رنج بردن است ؛ برای زنده ماندن باید ناگریر معنایی در رنج بردن یافت. اگر اصلا زندگی خود هدفی داشته باشد، رنج و میرندگی نیز معنا خواهد داشت. اما هیچ کس نمی تواند این معنا را برای دیگری بیابد. هر کس باید معنای زندگی خود را ، خود جستجو کند و مسئولیت آنرا نیز پذیرا باشد. اگر موفق شود، با وجود همه تحقیرها و تحمیق ها به زندگی ادامه می دهد. فرانکل که به نیچه علاقه مند است به این گفته اش نیز ایمان ،

در اردوگاه کار اجباری هر حادثه ای موجب این می شود، که زندانی کنترل خود را از دست بدهد. همه هدفهای عادی زندگی از او گرفته می شود. تنها چیزی که برایش باقی می ماند «واپسین آزادی های بشری است.» آزادی در گزینش شیوه اندیشه و برخورد با یک سری حوادث این آزادی نهایی که هم بوسیله رواقیون [7] شناخته شده است و هم هستی گرایان نوین ، در داستان فرانکل دارای اهمیت درخشانی است. زندانی یان مردمی معمولی بودند ، اما دست کم شماری از آنان ثابت کردند که « ارزش رنج هایشان را دارند و با این کار شایستگی بشر را در برخاستن علیه سرنوشت خود به ثبوت رساندند.»

البته نویسنده این کتاب به عنوان یک «روان در مانگر» می خواهد پی ببرد چگونه می توان به انسان کمک کرد تا به این شایستگی برجسته بشری دست یابد. چگونه می توان در بیمار این حس را برانگیخت که به خاطر چیزی مسئول زندگی است، هر چند که در بدترین شرایط قرار گرفته باشد؟ فرانکل نمونه تکان دهنده ای از یک جلسه «گروه در مانی» که با زندانیان دیگر داشت به ما ارایه می دهد.

دکتر فرانکل به درخواست ناشر خود ، بخش مختصر ولی آشکار و گویایی، از اصول اساسی «او گوتراپی» و هم چنین فهرست کتب مربوطه را نیز به این زندگی نامه افزوده است. گرچه درباره دو مکتب دیگر وین یعنی فروید و آدلی نوشته های بسیاری به زبان انگلیسی موجود است، ولی بیشتر انتشارات مکتب سوم وین در رشته روان درمانگری (لوگوتراپی) به طور عمده به زبان آلمانی چاپ شده است. از این رو جا دارد که خواننده از دکتر فرانکل که این کتاب را به زبان انگلیسی نگاشته است سیاسگذار باشد.

فرانکل برخلاف بسیاری از هستی گرایان اروپایی نه بدبین است و نه ضد مذهب. بلکه برعکس نویسنده ای که خود شاهد همه رنجها و نیروهای شیطانی شکنجه بوده، به خوبی به توانایی بشر در چیره گشتن بر شرایط موجود و کشف حقیقتی روشنگر و بسنده آگاهی دارد.

خواندن این کتاب را که واژه هایش چون گوهی می درخشد و بر ژرف ترین مشکلات بشی می تابد، از همگان خواستارم. زیرا کتابی است دارای ارزش ادبی و فلسفی و پیش گفتاری است پر جذبه و ارزنده ترین جنبش روانشناسی روزگار ما.

## گوردون و. آلپورت

# تجاربی از اردوگاه کار اجباری<sup>1</sup>

<sup>1-</sup>Concentration Camb

این کتاب سر آن ندارد که از اتفاقات و رویدادها گزارشی ارائه دهد، بلکه تبارب شفصی را منعکس می سازد که میلیونها انسان آن را لمس کرده و از آن رنج برده اند.

می توان گفت کتاب شرمی است از درون اردوگاه کار امباری که به وسیله یکی از کسانی که مان سالم از آن بدر برده است بازگو می شود. داستان به رویدادهای هولناک (که کمتر در مد باور مردم بوده) نمی پردازد، بلکه به زمرهای کوچک اشاره می کند و آنها را می شکافد، به واژه ای دیگر تلاش ما در این داستان بر اینست که به این پرسش پاسخ دهیم:

زندگی روزانه اردوگاه کار اجباری، در ذهن یک انسان متوسط چگونه بازتابی دارد؟

بیشتر رویدادهایی که در اینما نشان داده می شود، در اردوگاههای بزرگ و مشهور روی نداده، بلکه در اردوگاههای کوچکی رغ داده است که بیشتر آده سوزیها در آن انجاه گرفت.

به واژه ای دیگر این داستان به رنج و مرگ قهرمانان بزرگ و زندانیان شنافته شده و یا کاپوهای برمسته -زندانیانی که به عنوان افراد امین مورد استفاده قرار می گرفتند و در نتیجه از امتیازهایی برفوردار بودند –نمی پردازد. سفن از فداکاری های مصلوب شدگان و مرگ توده های نآشنافته و مجرمینی است که گزارشی از آنان در دست نداریه. اینها همان زندانیان عادی بودند که نشان ویژه ای روی آستین فود نداشتند و کسانی بودند که به شدت مورد تمقیر کاپوها واقع می شدند. کاپوهایی که هرگز مزه گرسنگی را نمی چشیدند، در مالیکه آنان یا چیزی برای فوردن نداشتند و یا با اندک غذایی فریاد شکه را می فواباندند. اما زندگی و گذران بسیاری از کاپوها در اردوگاهها، بهتر از زندگی پیشینشان بود. اغلب کاپوها با زندانیان سفت گیرتر از زندانبانان رفتار می کردند و آنان را بی رممانه تر از اس اس ها به باد کتک می گرفتند. ناگفته نماند که کاپوها را از میان زندانیانی برمی گزیدند که شفصیت شان

نشان دهنده آن چنان رفتاری بود که اس.س ها انتظار داشتند و چنآنچه در عمل فلاف فواسته و انتظار اس.اس ها تشفیص داده می شد بیدرنگ از کارشان برکنار می شدند.

کاپوها به سرعت غلق و غوی اس.اس ها و زندانیان های اردوگاهها را پیدا می کردند. بنابراین در مورد آنان نیز می توان بر یایه اصول روان شناسی داوری کرد.

کسانی که در فارچ زندان بودند، درباره زندانیان، به علت اینکه زیر تاثیر عواطف و امساسات ترمم آمیز واقع می شدند، تصورات نادرستی داشتند. زیرا آنان از مبارزه ای که در میان زندانیان برای زنده ماندن تکوین می شد و می موشید آگاهی کمتری داشتند.

این مبارزه و تلاش به طرز فشن و بی رممانه تنها برای به چنگ آوردن تکه ای نان بفور و نمیر روزانه پیوسته در مریان بود.

برای نمونه کامیونی را در نظر می گیریه که رسما اعلاه می شد بایستی شمار ویژه ای از زندانیان را به اردوگاه دیگری ممل کند، اما مدس نزدیک به یقین همه این بود، که مقصد نهایی کامیون به اتاقهای گاز منتهی فواهد شد. به این ترتیب عده ای از زندانیان بیمار و ناتوان و از کار افتاده را برگزیده و به یکی از اردوگاههای مرکزی بزرگ که مجهز به اتاقهای گاز و کوره های آده سوزی بود، روانه می کردند. شیوه کار زنگ فطری بود برای یک درگیری آزادانه بین همه زندانیان، یا برفورد یک گروه با گروهی دیگر، آنچه منبه میاتی داشت این بود که همه می کوشیدند نام فود یا دوستشان از فهرست دسته اعزامی مذف شود، در مالیکه می دانستند که به مای نام مذف شده، متما باید یکنفر را مانشین او کرد. چون با هر گامیونی شمار معینی از زندانیان باید روانه می شدند. و از آنما که موجودیت هر زندانی با یک شماره مشخص می شد این مهم نبود که چه کسی با کاروان براه می افتد. تنها کافی بود تعداد نفرات درست مشخص

مدارک زندانیان را به ممض ورود به اردوگاه (دست کم این شیوه ای بود که در آشویتس به کار گرفته می شد) همراه با سایر وسایل شان می گرفتند. تنها به هر زندانی این فرصت داده می شد که نام یا مرفه ای سافتگی برای فود برگزیند که عده زیادی به دلایل مفتلف چنین می کردند. سرپرست زندانیان تنها به شماره های اسرا علاقمند بود. اغلب شماره زندانی را روی بدن آنها فالکوبی می کردند و یا روی قسمت ویژه ای از کت، پالتو یا شلوارش می دوفتند. هر زندانبانی که می فواست زندانی رو تنبیه کند، کافی بود نیم نگاهها ومشت داشتیم!) و نیازی کافی بود نیم نگاهها ومشت داشتیم!) و نیازی نبود اسمش را بیرسد.

برگردیم به کامیونی که در مال ممل زندانیان بود. در اینما هم وقت تنگ بود و هم اینکه مسایل وجدانی و افلاقی دیگر مطرع نبود.

در ذهن هر زندانی تنها یک اندیشه جولان می داد: غود را برای غانواده اش که در انتظار او بود زنده نگاهدارد و جان دوستانش را نجات بخشد. بنابراین بدون کوچکترین تردیدی، زندانی دیگر یا شماره دیگری را برمی گزید تا به جای او راهی شود.

همانطور که در پیش تر یادآور شدیم، جریان گزینش کاپوها یک جریان منفی بود، زیرا تنها بی رحم ترین زندانیان برای این شغل برگزیده می شدند (گرچه گاهی استثناهایی نیزی به چشم می غورد).

علاوه بر گزینش کاپوها که توسط اس.اس ها صورت می گرفت، نوعی فودگزینی نیز هماره در میان همه زندانیان مریان داشت. رویهم رفته تنها زندانیانی می توانستند زنده بمانند که پس از سالها مابجایی از اردوگاهی به اردوگاه دیگر و در مبارزه برای زنده ماندن، فاقد همه گونه ارزشهای افلاقی شده

9

۱-Auschwitz ، شهري در لهستان که آلمان ها در جنگ جهاني دوم اردوي کار اجباري در اینجا داشتند. و در آن چهار میلیون تن از اسیران به ویژه یهودیان به وسیله گاز ، تزریق اسید فینیك ، گلوله ، دار ، گرسنگي و بیماري از بین رفتند. (برگردان کننده)

بودند. آنان برای نجات جان خود ماضر بودند دست به هر کاری بزنند اعم از کار شرافتمندانه یا غیر شرافتمندانه. شرافتمندانه.

دزدی می کردند و دوستانشان رو لو می دادند و سرانجاه از تواناییهای غود - ولو غشن و بی رحمانه-استفاده می کردند. ما که از بخت غوب یا مسن اتفاق یا معجزه - یا هر آنچه که شما نامش می نهید- از این اردوگاهها بازگشته ایم، غوب می دانیم که بهترینهای ما برنگشتند.

از رویدادهای اردوگاههای کار اجباری مقایق بسیاری گزارش و نوشته شده است.

در اینما، مقایق تنها زمانی معنا فواهد داشت، که همراه با تمارب شفصی باشد. تلاش ما در این کتاب اینست که این تمارب را توضیع دهیم.

ما در اینما سر آن داریم که در پرتو دانش امروز تمارب کسانی را که در این اردوگاهها اسیر بوده اند، بشکافیم و کسانی را هم که هرگز به درون این اردوگاهها راه نیافته اند، یاری دهیم تا بتوانند این تمارب را مخب کنند و بالاتر از آن تمارب، درصد کمی از زندانیانی را که از آنما مان سالم بدر بردند و اکنون زندگی را بس دشوار می یابند لمس کنند. این زندانیان از بند رسته اغلب می گویند، "از بازگو کردن تمارب مان بیزاریم. برای کسانی که درون اردوگاهها بودند ، نیازی نیست سفنی بگوییم و دیگران هم قادر به فهمیدن این نفواهند بود که ما در آن اردوگاهها چه امساسی داشتیم و نمی توانند درک کنند که اکنون چه امساسی داریم."

تلاش برای ارائه یک بررسی پژوهشگرانه از این موضوع، کاری بس دشوار است، زیرا روانشناسی باید به بی طرفی علمی ویژه ای توجه داشته باشد. اما آیا کسی که مشاهدات و بررسی های فود را بر کاغذ جاری می سازد، در صورتیکه فود زندانی بوده باشد می تواند این بی طرفی را مفظ کند؟ چِنان بی طرفی از آن کسانی است که در بیرون اردوگاهها بوده اند. اما این هم تهی از اشتباه نفواهد بود زیرا چِنین فردی نمی تواند مطالبی عرضه دارد که از ارزش واقعی برفوردار باشد، چِون اسیر اردوگاه نبوده و جریان آنجا را

ندیده و لمس نکرده است. بنابراین ممکن است داوریهایش نادرست و هم ارزیابی هایش دور از ذهن باشد. پس باید بکوشیم تا از هر گونه جهت گیری شفصی اجتناب شود که این مساله مشکل واقعی کتابی از این دست است. زیرا گاهی لازه به نظر می رسد که شفص باید شهامت گفتن تجارب شفصی فود را داشته باشد. ابتدا تصمیم داشتم این کتاب را با نام مستعار بنگارم و تنها از شماره زندانیم استفاده کنم. اما هنگامی که کار نوشتن کتاب به پایان رسید، پی بردم که چاپ کتاب با نویسنده گمنام، از ارزش آن فواهد کاست. درست آنست که من با نام مشفص همه عقاید استوار فود را به روشنی بیان کنم. بنابراین با اینکه به شدت از فودنمایی نفرت دارم، کوشیدم از مذف هر مطلبی در کتاب فودداری کنم.

اینک بر فوانندگان است که چکیده ممتویات کتاب را به صورت تئوریهای فشک در آورند تا شاید این تئوری بتواند به روانشناسی زندگی زندان، که پس از مِنگ مِهانی اول به آن تومِه شد و ما را با نشانه (سندروه) « بیماری سیم فاردار» آشنا کرد کمک کند. ما دانش فود را در مورد آسیب شناسی روانی توده ها تا مد زیادی محیون مِنگ مِهانی دوم می دانیم که به دآنسته هایمان افزود و آن را غنی سافت. (من در اینما عبارت معروف و نام کتابی را می آورم که لوبون ٔ نگاشته بود.) مِنگ، به ما مِنگ اعصاب را آموفت و مِنگ اعصاب نیز اردوگاههای کار امِباری را به ارمغان آورد.

این کتاب از آن لماظ مائز اهمیت است که درباره تبارب شفصی من به عنوان یک زندانی عادی نگاشته است. من با سربلندی یادآور می شوی که به جز چند هفته آخر در اردوگاه به عنوان روانپزشک زندان یا متی پزشک، شغلی را در اردوگاه نپذیرفته بودی. چند تنی از همکاران من این فرصت را یافتند که در مشاغل کمک های اولیه و در اتاق های سرد، بیماران را با تکه پاره های کاغذ باطله زغی بندی کنند. اما شماره من در زندان 119104 بود و بیشتر اوقات مشغول کندن زمین برای کار گذاشتن فط آهن

<sup>1 -</sup> Lebon

بوده. زمانی هم کارم کندن تونل راه آب بود بدون اینکه کوچکترین کمکی به من شود. اما این کار من به من شود. اما این کار من بی امر نماند. زیرا درست پیش از کریسمس 1944، یک کوپن به عنوان مایزه دریافت داشتم.

این کوپن ها را یک شرکت سافتمانی صادر می کرد که عملا ما را به عنوان برده فریداری کرده بود: به این شکل که شرکت یاد شده روزانه برای هر یک از زندانیان قیمت مقطوعی می یردافت.

این کوپن ها برای شرکت، پنجاه فینیک تماه می شد و ما می توانستیه آنرا گاهی متی چند هفته بعد در برابر شش عدد سیگار فرج کنیم، گرچه گاهی هم باطل می شد. اکنون من مالک فوشبفت بنی بوده که دوازده عدد سیگار ارزش داشت. اما مهمتر این بود که می توانستم سیگارها را با دوزاده کاسه سوپ معاوضه کنم و گاهی همین دوازده کاسه سوپ ما را از مرگ ناشی از گرسنگی نمات می داد.

امتیاز سیگار کشیدن واقعی از آن کاپوها بود که از میره هفتگی برغوردار بودند. امتمالا زندانیانی که به عنوان سرکارگر در انبارها و کارگاهها کار می کردند در قبال کارهای فطرناکی که به آنان واگذار می شد چند سیگاری نصیب شان می گردید. تنها در یک مورد، استثنا دیده می شد و آنهم در مورد کسانی بود که امید به زندگی را از دست داده بودند و می فواستند از آفرین روزهای زندگی فود لذت ببرند. از اینرو وقتی رفیقی را می دیدیم که سیگارهایش را پی در پی دود می کند پی می بردیم که ایمان فود را به نیروی پایداریش در ادامه زندگی از دست داده است. و وقتی کسی این ایمان را از دست می داد میل به زندگی به ندرت باز می گشت و آن شفص را باید از دست رفته می پنداشتیم.

وقتی منابع بیشماری را که نتیجه مشاهدات و تجارب زندانیان بیشماری است بررسی می کنیم، در واکنش های روانی زندانیان در برابر زندگی اردوگاه سه مرمله به روشنی دیده می شود: مرمله نفست ورود او به زندان بود، دو دیگر مرمله ای است که زندانی به کارهای روزمره زندان آموفته شده و مرمله سوم آزادی است.

نشانه ای که مرمله نفست را مشفص می سازد ضربه رومی است. ممکن است متی ضربه رومی زیر شرایط ویژه ای پیش از ورود به زندان نیز دیده شود. به عنوان نمونه تجربه شفصی فوده را بازگو می کنه.

یکبار هزار و پانصد نفر چندین شبانه روز سفر می کردند. در هر واگن هشتاد نفر را با داده بودند. همه مسافرین بایستی روی بار فود که تنها پس مانده اموالشان بود دراز می کشیدند. واگنها آنقدر پر بود که تنها در قسمت بالای پنمره ها روزنه ای برای تابش نور گرگ و میش سپیده ده به چشم می فورد. همه انتظار داشتند قطار سر از کارفانه اسلمه سازی در آورد و این بایی بود که ما را به بیگاری می کشیدند و ما نمی دانستیم که هنوز در سیلسیا هستیم یا به لهستان رسیده ایم. سوت قطار مانند ضمه کسی بود که التماس کنان به سوی نیستی سقوط می کرد. سپس قطار به فط دیگری تغییر مسیر داد و پیدا بود که به ایستگاه بزرگی نزدیک می شویم. ناگهان از میان مسافران مضطرب ، فریادی به گوش رسید، «که به ایستگاه بزرگی نزدیک می شویم. ناگهان از میان مسافران مضطرب ، فریادی به گوش رسید، «تابلو آشویتس !» بله آشویتس نامی که مو بر تن همه راست می کرد: اتاق های گاز، کوره های آدم سوزی، کشتارهای ممعی. قطار آن چنان آهسته و با تانی مرگباری در مرکت بود که گویی می فواست لمظه های ومشت ناشی از نزدیک شدن به آشویتس را کشدارتر از آنچه هست بگرداند:

آش ... ويتس!

با بالا آمدن فورشید در سپیده ده منظره این اردوگاه سهمناک با چندین ردیف سیم فاردار، برم نگهبانی، نور افکن های چرفان، و صف های دراز از زندانیان ژنده پوش و غمزده، در سپیده دم تیره دیده می شد. زندانیان در امتداد ماده های مستقیم متروک به دشواری فود را می کشیدند. به سوی کدامین مقصد در مرکت بودند، نمی دانستیم. صدای تک نعره ها و سوتهای فرمان، به گوش می رسید.

<sup>1-</sup> Silesia

ما از این صداها سر در نمی آوردیه. تصور من چشه هایه را به دیدن چوبه های دار برد که مسد زندانیان بر آنها تلو تلو می فورد. من ومشتزده بوده و این نشان دهنده آن بود که گاه به گاه بایستی با ومشت فوفناک ناممدودی آشنا شویه و باید به آن عادت کنیم.

سرانبای به ایستگاه رسیدیی. سکوت پیشین با فریادهای فرماندهان درهم شکست. از آن پس ممکوی بودیی با آن فریادهای گوش فراش و فشن زندگی کنیی و بارها و بارها در همه اردوگاهها گوشمان از شنیدن آن آزرده می شد. صدای فرماندهان سوهان روع بود و مانند واپسین فریاد یک ممکوی که گویی از ملقوی مردی بیرون می مهید که ممبور بود همانگونه فریاد بکشد، مردی که او را می کشتند و دگربار می کشتند. درهای قطار باز شد و گروه کوچکی از زندانیان توفان گونه وارد کوپه ها شدند. این زندانیان لباسهای یک شکل راه راه به تن داشتند، سرشان تراشیده بود اما به نظر می رسید از تغذیه فوبی برغوردارند. آنان به زبانهای اروپایی و با فوش مزگی مرف می زدند که در شرایط مومود عمیبب به نظر می رسید. فوش بینی ذاتی من مانند غریقی که به پرکاهی چنگ می اندازد (که اغلب عمیب به نظر می رسید. فوش مهار کرده است) این اندیشه را در ذهن من ریفت که: ظاهرا این زندانیان کاملا فوب به نظر می رسیدند، فوش فلقند، متی می فندند. چه کسی می داند؟ شاید من هی برتانی فرب زندگی آنان شریک باشی.

در روانپزشکی مالتی است به نام « توهم رهایی ». مرد ممکوم به مرگ در چنین مالتی لمظه ای پیش از اینکه مکم به مرمله امرا گذارده شود این توهم برایش پیدا می شود که امتمالا در واپسین لمظه، از مرگ رهایی غواهد یافت. ما نیز چنین مالتی داشتیم و به کوچکترین چیزی امید می بستیم و تا آخرین لمظه فکر می کردیم به فیر غواهد گذشت. گونه های سرغ و چهره های گوشتالوی آن زندانیان فود به تنهایی دل گرم مان می سافت و دانه امید را به دلمان بارور می کرد. در آن زمان نمی دانستیم آنان برگزیدگانی بودند برای پذیرایی زندانیانی که همه روزه وارد آنما می شدند.

آنان مسئول زندانیان و اثاثیه آنان بودند، که شامل چیزهای مفتصر و گاهی جواهرات هم می شد.

امتمالا آشویتس باید با گنجینه های منمصر به فرد جواهرات، نقره، پلاتین و الماس هایی که با زندانیان

به آنجا سرازیر و به غنیمت گرفته می شد، در اروپای جنگ زده مرکز عجیبی بوده باشد. این غنائم نه تنها

در انبارها دیده می شد بلکه در دست اس. اس ها هم مشاهده می گردید.

در آلونکی که امتمالا مداکثر گنبایش دویست نفر را داشت، هزار و پانصد نفر اسیر را با داده بودند. ما از سرما می لرزیدیم، گرسنه بودیم و برای همه جای کافی نبود که دست کم روی زمین فشک، چمباتمه برنیم چه رسد به اینکه دراز بکشیم. در مدت چهار روز یک تکه نای پنج اونسی تنها چیزی بود که غذای ما را تشکیل می داد. با این مال می شنیدم زندانیان ارشدی که مسئول آلونک بودند، بر سر یک سنباق گراوات پلاتین یا الماس، با یکی از اعضای هیات پذیرایی چانه می زدند. سرانبام همه غنایم با مشروب مبادله می شد. دیگر به یاد ندارم برای فرید مقدار مشروب مصرفی یک "شب باشکوه" چند هزار مارک لازم بود، تنها چیزی که می دانم اینست که آن زندانیان مسئول نیاز به مشروب داشتند. کلاهمان را هم کند ماضی کنیم می بینیم نمی توانیم آنان را در چنان شرایطی به فاطر اینکه می فواستند فود را تفدیر کنند ملامت کنیم، دسته ای دیگر از زندانیان بودند که به مقدار ناممدود لیکوری را که اس اس ها تهیه می کردند می نوشیدند: این زندانیان مسئول کسانی بودند که در اتاقهای گاز و کوره های آدم سوزی به کار گرفته شده بودند و به فوبی می دانستند روزی دسته ای دیگر جای آنان را گرفته و در نتیمه از سمت مجری مکم اعدام ممکومین، یکراست به کوره ها سیرده فواهند شد.

تقریبا همه کسانی که در آن قطار همراه ما بودند این توهم را داشتند که در آفرین لمظه رهایی یافته و همه چیز دگربار وضع عادی به فود فواهد گرفت. ما درک نمی کردیم در پس پرده چه می گذرد و چه چیزی در انتظار ماست. به ما گفتند اثاثیه فود را در قطار بگذاریم و در دو صف بایستیم-زنان در یک سو و مردان در سوی دیگر - تا از مِلوی افسران اس.اس بگذریم. فوشبفتانه من مِرات کردم کوله پشتی

ام را زیر پالتویم پنهان کنم. گروه ما یک یک از مِلوی افسر اس اس گذشت. امساس کردم اگر افسر مِشمش به کوله پشتی من بیفتد وضع فطرناک فواهد بود. از تمارب پیشین می دانستم دست کم مرا به زمین فواهد کوبید. از اینرو همچنان که به افسر نزدیکتر می شدم، با قامتی کشیده راه می رفتم تا متوجه بار سنگینم نشود. مالا دیگر چهره به چهره بودیم. افسر مردی بود بلند قامت و لاغر اندام با اونیفورمی شیک، ظاهرا او با ما که سفر درازی را پشت سر گذاشته و قیافه هایی نامرتب و گرفته داشتیم، در تضاد بود، قیافه اش از آرامش برفوردار بود و نگاهی بی اعتنا داشت. با دست چپ آرنج دست راستش را نگهداشته بود. دست راستش بلند می شد و با انگشت اشاره همان دست، بی قیدانه به سمت راست یا چپ اشاره می کرد. هیچ یک از ما معنای اشاره دست او را که گاهی به راست و اکثرا به میب بود نمی دانستیم.

نوبت من رسید. یک نفر در گوشی زمزمه کرد، کسانی که به سمت راست فرستاده می شوند به کار گمارده فواهند شد و کسانی را که به سمت چپ هدایت می کنند، افراد بیماری هستند که توان کار کردن ندارند و به اردوگاه ویژه ای فرستاده فواهند شد. منهی منتظر بودی ببینی تکلیفی چه فواهد شد و این تازه آغاز مسایل زیادی بود که در آینده با آنها برفورد می کردی. سنگینی کوله پشتی مرا کمی به سمت چپ متمایل کرد اما کوشیدی کشیده قامت کای برداری. افسر اس. اس سراپایی را برانداز کرد. تردید را در چهره اش فواندی. سپس دستهایش را روی شانه هایی گذاشت. تلاش بسیار کردی تا قیافه ای نیرومند ملوه کند. تا اینکه به آرامی شانه هایی را چرفاند و به سمت راست هدایتی کرد و منهی به فیمان سمت مرکت کردی.

معنای این بازی انگشت را همان شب برایمان توضیع دادند. این نفستین گزینش بود، بودن یا نبودن، زیستن یا نابودی. برای اکثر همراهان ما، یعنی در مدود نود درصد مکم مرگ صادر شد و مکم طی چند ساعت به مرمله امرا در آمد. کسانی که به سمت چپ فرستاده شده بودند، از ایستگاه یکسره به کوره

های آده سوزی روانه شدند. چنانکه یکی از کارگران این سافتمان به من گفت، روی درهای کوره ها به چندین زبان اروپایی واژه «گرمابه » نوشته شده بود. به زندانیان به ممض ورود به آنما یه قالب صابون داده می شد و بعد - نیازی نمی بینه آنچه را که در آنما روی می داد توضیع دهم. مطالب بسیاری از این صمنه ومشتناک نگاشته شده است.

شمار کمی از ما که از مرگ مِسته بودیم شب هنگاه به مقیقت امر پی بردیم. از زندانیانی که مدتی در آنما بودند پرسیده دوست و همکار من پ به کداه سمت فرستاده شد.

« آیا او را به سمت می فرستادند؟ »

« بله »

به من گفتند:« می توانی او را در آنما ببینی. »

« کما؟ »

با دستش دودکشی را که در فاصله چند صد متری بود نشانه داد. ستونی از شعله به آسمان فاکستری لهستان زبانه می کشید. او، یعنی دوسته تبدیل به ابر شوه دود شد.

« آنجا همان جایی است که دوستتان در بهشت شناور است »

اما من هنوز معنای این مرفها را نمی فهمیده تا اینکه با واژه هایی ساده برایه توضیع دادند.

از مطلب دور افتاده بهتر است رویدادها را به ترتیب بیان کنه. از نظر روانشناسی از سپیده دمی که وارد ایستگاه شدیم، تا نفستین استرامت مان در اردوگاه راهی بس دراز پیش روی داشتیم.

در مالیکه افسران مسلم اس. اس ما را همراهی می کردند، مجبور بودیم از ایستگاه بدویم، از سیم های فارداری که برق داشت و از اردوگاه بگذریم تا به گرمابه ها برسیم. برای ما که نفستین گزینش را پشت سر گذارده بودیم این یک ممام واقعی بود. بار دیگر توهم رهایی در ما مان گرفت. افسران اس.

اس به نظر دوست داشتنی می رسیدند و ما به زودی به دلیل این امر پی بردیم. تا زمانی که ساعت به مج داشتیم و می توانستند با چرب زبانی راممان کرده و ساعت مان را بگیرند، فوب بودند. آیا بهتر نبود همه چیز فود را به آنان بدهیم؟ و چرا نباید این افسران فوش ظاهر ساعت داشته باشند؟ شاید روزی به همین مناسبت، این گذشت ما را تلافی می کردند.

در آلونکی که به نظر می رسید اتاق انتظار بفش ضدعفونی باشد، به انتظار نشستیم، افسران اس. اس آمدند و پتویی روی زمین پهن کردند که بایستی همه اثاث مان، ساعتها و مواهرات مان را روی آن می ریفتیم. در میان ما هنوز افراد ساده لومی بودند که از زندانیان کارکشته ای که به کمک ما آمده بودند می پرسیدند آیا می توانند ملقه ازدواج شان، یا یک قطعه نشان یا چیزی را که شانس می آورد نگه دارند یا نه. هیمکس هنوز به این مقیقت یی نبرده بود که همه میز ما را از ما فواهند گرفت.

کوشیده اعتماد یکی از زندانیان را به فود ملب کنه. پنهانی به سویش رفته و به لوله کاغذی که در میب درونی پالتویه بود اشاره کرده و گفته، « ببین این نوشته ها یک کتاب علمی است. می دانه به من چه فواهی گفت، باید فیلی فوشمال باشه که تن ساله از این ممل به در بره و این باید تنها چیزی باشد که از سرنوشت فود انتظار داشته باشه. اما من نمی توانه به این مسایل بیندیشه. باید این نوشته ها را به هر قیمتی که باشد نگاهداره. این نوشته ها ماصل یک عمر کار منست. می فهمی چه می گویه؟

بله، که که متوجه می شد چه می گویه. به آرامی لبفندی بر چهره اش نقش بست. این لبفند ابتدا از روی تفریع بود، سپس جنبه مسفره به فود گرفت و افر سر توهین آمیز شد و سرانجاه به شکل یک واژه « گه » در فضا پیچید. این بود پاسخ من، تکرار این واژه در اردوگاه در میان زندانیان معمول بود. در آن لمظه بود که مقیقت عربان را دیده و کاری کرده که بر نقطه اوج نفستین مرمله واکنش روانی من داغی گذاشت، من با زندگی پیشین فود بدرود گفته.

ناگهان مندب و موشی در میان همسفرانه دیده شد که با رنگ پریده، چهره های ومشت زده ایستاده بودند و در نهایت بی دفاعی مرف می زدند. دیگر بار نعره های فشن فرماندهان گوشمان را آزار داد. با فشار به درون اتاق انتظار گرمابه رانده شدیم. در آنما به دور یک افسر اس اس که صبر کرد تا همه وارد شویم گرد آمدیم. آنگاه گفت، « از روی ساعت من دو دقیقه فرصت دارید کاملا لفت شوید، همه چیزتان را روی زمین، همانمایی که ایستاده اید بگذارید. هیچ چیز با فود بر نمی دارید مگر کفش ها، کمربند یا بند شلوار و یک شکم بند. از همین مالا وقت می گیره! »

زندانیان بدون کوچکترین درنگ فود را عربان کردند. هر چه به پایان دو دقیقه نزدیکتر می شدیم، مالت عصبی آنان فزونی می گرفت و زیرپوش و کمربندهای فود را با مالتی دست و پا چلفتی از تن به در می کردند و بند کفش هایشان را باز می کردند. سپس نفستین صدای شلاق را شنیدیم. شلاقهای چرمی بود که بر بدن عربان زندانیان فرود می آمد.

پس از آن ما را گله وار به سوی اتاقی راندند، که بایستی موهای بدنمان تراشیده می شد، نه تنها سرمان را تراشیدند بلکه در هیچ جای بدنمان تار مویی باقی نگذاشتند. نوبت مماه گرفتن فرا رسید و در اینجا بود که دیگر بار به صف ایستادیه. ما به سفتی می توانستیه همدیگر را به جای آوریه اما مالا بعضی از زندانیان با آرامش بسیار ریزش آب واقعی را بر تنشان لمس کردند.

هنگامی که منتظر بودیم تا نوبت مان برسد متوجه شدیم، تن برهنه ما تنها چیزی بود که برایمان باقی مانده بود. ما همه چیزمان را از دست داده بودیم، متی کوتاهترین تار مو. تن برهنه ما تنها دارایی ما بود. به راستی دیگر چه چیزی برایمان مانده بود که ما را با زندگی پیشین مان پیوند دهد؟ عینک و کمربند تنها چیزهایی بودند که برای من مانده بود، که من کمربندم را هم در قبال یک تکه نان از دست دادم. کسانیکه شکم بند داشتند دچار هیجان شدند. زیرا شب هنگام زندانی ارشدی که مسئول کلبه ما بود، ضمن سفنانی به ما فوشامد گفت و به شرافتش سوگند فورد که اگر کسی توی شکم بندش یول یا

سنگ قیمتی مففی کرده باشد، فودش شفصا او را « به همان تیر» - که با دستش به آن اشاره کرد - به دار فواهد آویفت و با غرور توضیع داد که قوانین اردوگاه این مق را به او به عنوان یک ساکن اردوگاه می دهد.

داشتن کفش، فود در زندان مساله مهمی بود. گرچه ما می بایست از آنها نگهداری کنیم، اما آنهایی که کفش های نسبتا فوبی داشتند مجبور می شدند آنها را تمویل مسئولین بدهند. و در عوض یک جفت کفشی که اندازه پایشان نبود دریافت می کردند.

زندانیانی دچار دردسر واقعی می شدند که به عرف دلسوزانه زندانیان مسئول (در اتاق انتظار) گوش کردند و ساق چکمه هایشان را بریدند و برای اینکه جای بریدگی پیدا نباشد صابون به آن مالیدند. گویا افسران اس اس منتظر همین بودند. کسانی را که مرتکب این جره شده بودند به اتاق پهلویی بردند و ما تا مدتها صدای تازیانه و ضجه های آنان را می شنیدیه. این بار شکنجه مدتها به درازا کشید.

می بینید که فیالات واهی ما یکی پس از دیگری نقش بر آب می شد و پس از آن به طور غیر منتظره ای فوش فلق می شدیم. ما به فوبی می دانستیم که چیزی نداشتیم از دست بدهیم مگر زندگی مسفره و تن عریان فود را. وقتی دوش آب باز شد، همگی سعی می کردیم هم فودمان را دست بیندازیم و هم یکدیگر را.

صرف نظر از شوغ طبعی که پیدا کرده بودیم، امساس دیگری نیز در ما پیدا شد و آنهم مس کنمکاوی بود. من پیش از این، اینگونه کنمکاویها را به عنوان واکنش اساسی در برابر موقعیت های ویژه و استثنایی تمربه کرده بودم. موقعی که مانم یکبار در یک مادثه کوهنوردی به فطر افتاد در آن لمظه بمرانی تنها یک امساس داشتم: کنمکاوی، کنمکاوی در این مورد که آیا مان سالم به در فواهم برد یا با ممممه شکسته و بدن زفمی باز فواهم گشت.

این کنمکاوی تلف در آشویتس نیز ماکی بود، که به گونه ای ذهن ما را از ممیط اطراف منمرف می سافت. ممیطی که ما به صورت عینی با آن برفورد داشتیی. در آن هنگای ما این مالت ذهنی را به عنوان وسیله ای برای ممافظت فود تقویت می کردیی.

علاقمند بودیم بدانیم رویداد بعدی چه فواهد بود. مثلا نتیجه ایستادن ما در فضای باز، یا در یخبندان آخر پاییز، آنهم لفت و عریان با بدن نیمه فشک پس از دوش گرفتن چه فواهد بود. چند روز بعد کنجگاوی ما مایش را به شگفتی داد. شگفت زده از اینکه سرما نفوردیم.

تازه واردین مرتب دچار شگفت زدگی می شدند. ابتدا پزشکانی که در میان ما بودند پی بردند که: «
همه کتابهای درسی دروغ است. » در کتابها نوشته شده است بشر نمی تواند مز برای ساعات ممدودی
بی غواب بماند. این کاملا غلط است! من متقاعد شده بوده که از انجاه کارهای ویژه ای ناتوانه: مثلا
من نمی توانه بدون این بغوابه، یا نمی توانه با این و آن زندگی کنه. نفستین شبی که در آشویتس
بودیم بر بستری غوابیدیم که به ردیف بود. در هر ردیف (که اندازه اش دو تا دو متر و نیم بود) نه نفر بر
کف زمین تفته ای غوابیدیم. هر نه نفر دو پتو داشتیم. ناگفته نگذاره که همه باید به پهلو میفوابیدیم.
همین مای کم مومب شده بود که به هم مسبیده بغوابیم که به این ترتیب از سرمای تلغ تا مدودی
رها شویم.

گرچه بردن کفش به خوابگاه ممنوع بود، اما بعضی از زندانیان از کفش هایشان با وجود لایه های گل به عنوان بالش استفاده می کردند، وگرنه باید سر را به روی دست خواب رفته می گذاشتند. با همه شرایط دردناک، خوابمان می برد، و برای چند ساعتی به عالم فراموشی می رفتیم و از درد و رنج رها می شدیم.

بد نیست چند نمونه از سفت جانی فود را در برابر دشواریها برایتان تعریف کنه. ما نمی توانستیه دندانهایمان را مسواک بزنیم. با این مال و با وجود کمبود ویتامین لثه هایمان سالمتر از پیش بود.

ناچار بودیه یک پیرآهن را شش ماه بپوشیه، تا زمانی که از شکل پیرآهن در آید. اتفاق می افتاد به علت لوله های یغ بسته نمی توانستیم غود را یا متی قسمتی از غودمان را بشوییم، با این مال زفم دست هایمان که به گل و کثافت آلوده بود چرک نمی کرد (البته مساله سرمازدگی مدا بود). نمونه دیگر، کسانی بودند که غوابشان سبک بود و اگر کوچکترین صدایی از اتاق مماور می آمد از غواب می پریدند، مالا می توانستند به شکل کتابی کنار رفیق فود که با صدای بلند فرفر می کرد به فواب سنگینی فرو روند.

اکنون اگر کسی از ما در مورد مقیقت گفته داستایوسکی ٔ بپرسد که می گفت « بشر موجودی است که می تواند به همه چیز عادت کند » پاسخ خواهیم داد « بله، بشر موجودی است که به همه چیز خو می گیرد، اما نپرسید چگونه. » نه بررسی های روانشناسی ما به آن مرحله رسیده بود و نه ما زندانیان به آن مرحله رسیده بودیم. زیرا ما هنوز در مرحله ابتدایی واکنش های روانی بودیم.

فکر غودکشی تقریبا از ذهن همه ما گذشته بود، همه ما این اندیشه را ولو برای مدت کوتاه تجربه کرده بودیه. اندیشه ای که زاییده وضع موجود بود، فطر مرگ که هماره تهدیدمان می کرد و نزدیک بودن مرگ کسانیکه زیر شکنجه بودند، به علت عقیده استواره که بعدا به ذکر آن فواهی پردافت، نفستین شب ورودی به اردوگاه با فود پیمان بستی که « به سیی فاردار نزنی ». این عبارتی بود که در اردوگاه بکار می رفت و بهترین شیوه فودکشی بود که با دست زدن به سیی فاردار برق دار آنجا می گرفت. گرفتن چنین تصمیمی برای من فالی از اشکال نبود. از آنجا ، که شانس زنده ماندن و یا رویدادهایی که موجب رهایی می شد کی بود، فودکشی دیگر مفهومی نداشت. هیچکس اطمینان نواشت جزو کسانی باشد که از همه گزینش ها جان سالی به در برد. زندانیان آشویتس در نفستین

<sup>1-</sup>Dostoevski

مرمله ضربه رومی از مرگ ومشت نداشتند. متی اتاق گاز پس از چند روز نفست، ابهت غود را از دست می داد.

دوستانی را که بعدها دیده، به من گفتند من یکی از کسانی نبوده که با ورود به اردوگاه دچار افسردگی شده باشه. هنگامی که صبح روز بعد از ورودمان به آشویتس اتفاق زیر رخ داد، من تنها لبفند زده. داستان از این قرار بود که با وجود افطارهایی که گفته می شد نباید از کلبه هایمان فارچ شویم، یکی از دوستان من که چند هفته پیش وارد آشویتس شده بود پنهانی به کلبه ما آمد. قصد او از این دیدار برای این بود که با گفتن چند نکته کوچک موجب آسایش ذهنی ما شود. او به مدی وزن کم کرده بود که ابتدا نشنافتیمش با شوخ طبعی و بی قیدی شتاب آلود چند نکته را یادآور شد و رفت:

« نترسید! از گزینش ومشت نکنید! دکتر. م (ریاست پزشکی اس.اس) رفتار خوبی با پزشکان دارد. » (این دروغ و سمنان دوستانه رفیق من گمراه کننده بود. یکی از زندانیان که پزشک شماری از کلبه ها بود و مدود شصت سال از سنش می گذشت به من گفته بود که چگونه به دکتر. م التماس کرده بود تا از فرستادن یسرش به اتاق گاز خودداری کند، اما دکتر م. با سردی درخواست او را رد کرده بود.)

دوستم ادامه داد: « فواهش می کنم هر روز صورتتان را بتراشید، متی اگر ممبور باشید با یک تکه شیشه اینکار را بکنید... و یا به قیمت از دست دادن آفرین تکه نانتان باشد. در این صورت موانتر و گونه هایتان سرغ تر به نظر فواهد رسید. اگر می فواهید زنده بمانید تنها یک راه ومود دارد: باید بتوانید کار کنید. فرض کنیم پاشنه پایتان تاول زده باشد و شما بلنگید و در همین ضمن افسر اس اس شما را ببیند و شما را به کناری بکشد در آن صورت مطمئن باشید روز بعد اتاق گاز در انتظارتان است. می دانید وقتی می گوییم « لاابالی » منظورمان میست؟ مردی که قیافه مفلوکی دارد و پوستی بر استفوان که دیگر توان کارهای دشوار بدنی را ندارد... این یک « لاابالی » است. یک نفر لاابالی دیر یا زود و غالبا به زودی روانه اتاق گاز می شود. بنابراین به یاد داشته باشید: صورتتان را بتراشید و کشیده قامت

گاه بردارید، در اینصورت نیازی نیست از اتاق گاز ومشتی داشته باشید. همه شما که در اینما ایستاده اید متی اگر از اقامت تان بیست و چهار ساعت بیشتر نگذشته باشد نباید از اتاق گاز بترسید، مگر شما. سپس رو به من کرد و گفت: « امیدواره از رک بودن من نرنمید » رو به دیگران کرد و گفت: « از میان همه شما، او تنها کسی است که باید از گزینش بعدی بترسد. بنابراین نگران نباشید! »

من لبفند زده و مالا متقاعد شده اه که هر کس دیگر در آن روز جای من می بود همین کار را میکرد.

گفته لسینگ  $^1$  است که «گاهی رویدادهایی موجب می شود شما منطق خود را از دست بدهید وگرنه دلیل برای از دست دادن آن ندارید. » مِنآنمه واکنش نابهنمار در برابر موقعیت نابهنمار، رفتار طبیعی به شمار می رود. ما روانیزشکان متی انتظار این را داریم که واکنش های یک فرد در برابر یک امر نابهنجار، از قبیل فرستادن به تیمارستان، به نسبت درجه بهنجار بودن او نابهنجار باشد. واکنش فردی که به اردوگاه کار اجباری وارد شده است نیز وضع نابهنجار ذهنی او را نشان می دهد. اما اگر باین مساله از دیدگاه عینی نگاه کنیم در شرایط موجود چنین واکنشی همانطور که بعدها خواهید دید واکنشی است بهنجار و راستین، همانطور که من این واکنشها را پیش تر توضیع داده اه، طی مند روز باژگون شد. زندانی از مرمله نفست به مرمله دوم می رسید: مرمله دوم، مرمله بی امساسی نسبی بود که زندانی در این دوره در نوعی مرگ عاطفی دست و پا می زد، به جز واکنش هایی که تاکنون توضیح داده اه، زندانیان تازه وارد شکنجه دردناک تری را از نظر امساسی تجربه می کردند که تلاش شان بر این بود همه آنها را در غود نابود سازد. نفست اینکه، در مسرت بازگشت به فانه و کاشانه و فانواده فود بودند. این میل و اشتیاق گاه عنان به زندانی فشار می آورد که امساس می کرد مسرت عون فوره به مانش افتاده است. دو، دیگر تنفر بود ؛ تنفر از همه زشتیهایی که در پیرامونش بود، متی به شکل ظاهری.

<sup>\-</sup> Lessing

به بیشتر زندانیان لباسهای ژنده ای داده بودند که مترسک از آن فوش آیندتر بود. در فاصله کلبه ها در اردوگاه مز کثافت چیزی به چشم نمی فورد و هر چه بیشتر تمیز می کردیم بیشتر بر سر راهمان ریفته می شد. افسران و زندانیان مسئول ، فوش داشتند که تازه واردان را به کار گروهی تمیز کردن آبریزگاهها و بیرون ریفتن محفوع بگمارند اگر همانطور که معمولا روی می داد، به هنگام ممل محفوع بگمارند اگر همانطوری که معمولا روی می داد، به هنگام ممل محفوع بر روی تپه ها، محفوع بسر و روی زندانیان می ریفت و نشانی از تنفر در چهره اش دیده می شد یا سعی می کرد آنرا پاک کند، ضربات کاپو بود که بر پیگرش فرود می آمد و از اینرو کشتن واکنش های به هنمار تسریع می شد.

ابتدا زندانی وقتی گروهی را می دید که در مین رفت و آمد مبازات می شوند روی بر می گرداند، زیرا نمی توانست تممل کند که رفقایش به هنگاه رفت و آمد در باتلاق کتک بفورند. اما روزها و هفته های بعد مریان دگرگون می شد. صبع زود، وقتی که هوا هنوز گرگ و میش بود زندانی با گروهش ملوی در می ایستاد و آماده کار بود. با شنیدن صدای فریادی، می دید که چگونه رفیقی را نقش زمین می کنند و دیگر بار او را می ایستانند و باز هم اینکار تکرار می شود، چرا چنین می کردند؟ برای این که تب داشت و بی موقع به درمانگاه رفته بود و به فاطر همین که می فواست از وظایف روزانه اش رها شود تنبیه می شد.

اما زندانی که به مرمله دوه واکنش های روان شناسی رسیده بود دیگر با دیدن تنبیه رفیقش دیده از صمنه برنمی گرفت. زیرا در این مرمله امساساً تش سست شده بود و این منظره را بدون اینکه کومکترین امساسی به او دست دهد تماشا می کرد. نمونه دیگر را برایتان تعریف می کنم:

یکی از زندانیان در درمانگاه به انتظار ایستاده بود و با مالت لی لی قدم بر می داشت به امید اینکه به علت زغم یا تاول پا یا تب دو روز کار سبک در داغل اردوگاه به او داده شود. پسر دوازده ساله ای را می دید که به درمانگاه آوردند. این پسر را مجبور کرده بودند ساعتها در برف به مال خبردار بایستند و یا در

فضای باز با پای برهنه به علت اینکه کفشی در اردوگاه به اندازه پای او نبود، بیگاری کند. زندانی این منظره را بدون برگرداندن روی نگاه می کرد. انگشتان پای این پسر فردسال را سرما زده بود و دکتر کشیک ریشه های سیاه غانقاریای او را یکی یکی با موچین می کند. نفرت، ومشت و ترمم عواطفی است که تماشاچیان ما در برابر آنها دیگر سنگ شده بودند. منظره شکنمه شدگان، کسانی که در مال مرگ بودند و مرده ها، پس از چند هفته زندگی اردوگاهی چنان عادی می شد که دیگر او را تکان نمی داد. من مدتی در کلبه بیماران تیفوسی کار کردم، که تبشان فیلی بالا بود و اغلب هذیان می گفتند و در مال مرگ بودند. پس از اینکه یکی از این بیماران مرد، من بدون هیچگونه آشفتگی عاطفی این منظره را که با مرگ هر نفر تکرار می شد، تماشا می کردم. زندانیان یکی یکی به مسدی که هنوز گرم بود نزدیک می شدند. یکی پس مانده سیب زمینی اش را چنگ زده بر می داشت، دیگری فکر می کرد کفش چوبین مرده برایش مناسب تر است و گفش های فودش را با آن عوض می کرد. نفر سوم پالتویش را بلند کرده و دیگری فوشمال بود که می توانست چند متری نفر به چنگ آورد، تصورش را بکنید!

من هم اینها را بدون اینکه کوچکترین تکانی بفورم، تماشا می کرده. سرانجام از «پرستار» فواستم که جسد را از آنجا بیرون ببرد. پرستار وقتی تصمیم گرفت جسد را ببرد دو پای جسد را گرفت و آنرا کشان کشان از راهرویی که دو ردیف چوب چیده بودند و پنجاه بیمار تیفوسی را روی آنها بستری کرده بودند به سمت در برد. چون از کمبود مواد غذایی رنج می بردیم، هماره دو پله ای که به سمت فضای باز می رفت برای ما دچار اشکال می کرد. چنانکه چند ماه پس از اقامت مان در اردوگاه یارای بالارفتن از پله ها را که در مدود پانزده سانتیمتر بلندی هر یک از آنها بود، نداشتیم و نمی توانستیم بدون آنکه دستمان را به جهارچوب در بگیریم و فودمان را بکشیم از آن بالا برویم.

مردی که مسد را ممل می کرد به پله ها نزدیک می شد. نفس، نفس زنان خودش را بالا می کشید، بعد هم مسد را، ابتدا پاهایش، بعد تنه اش و سرانمام سرش را بالا می کشید. سر مسد را با سر و صدای زیاد و برخورد با پله ها از آن رد می کرد.

جای من در طرف مقابل کلبه و کنار تنها پنجره کوچکی بود که نزدیک زمین بنا شده بود.

هنگامی که با دستان سرد خود کاسه داغ سوپ را مزه مزه می کرده، چشمه به این منظره افتاد.

مسدی که هم اکنون از آنما دور شده بود با دیدگان زل زده به من می نگریست. همین دو ساعت پیش بود که با این مرد صمبت می کردم و مالا در مالی که سوپم را مزه مزه می کنم به مسدش می نگرم.اگر بی عاطفگی من از نقطه نظر مرفه ام مرا به شگفتی وا نمی داشت، مالا دیگر این واقعه را به یاد نمی داشتم، زیرا کومکترین امساسی در من برنمی انگیفت.

بی تفاوتی و سست شدن عواطف و امساسی که انسان دیگر به چیزی اهمیت ندهد، نشانه هایی بود که در مرمله دوم واکنشهای روان شناسی زندانیان پدید می آمد و سرانجام او را در برابر شکنجه های لمظه ای و روزانه دیگران بی تفاوت می کرد و با همین سنگ شدن و بی تفاوت ماندن بود که زندانی به زودی تاری به دور فود می تنید.

هر مرکتی موجب کتک فوردن می شد و گاهی متی بی دلیل کتک می فوردیه. به طور مثال نان در ممل کارمان جیره بندی بود و ما می بایست برای دریافت نان به صف بایستیم. یکبار یکی از زندانیان پشت سر من کمی فارچ از صف ایستاده بود و این برهم فوردن قرینه برای افسر اس اس فوشایند نبود.

نه می دانسته پشت سر من چه می گذشت و نه می دانسته در ذهن نگهبان اس اس چه می گذرد، همین قدر دو ضربه ممکه بر سره فرود آمد. همان موقع نگهبان را که با چوب بر سره می کوفت دیده. در چنین لمظه ای، آنچه به انسان ضربه می زند درد جسمی نیست (و این همآنقدر که در مورد

تنبیه کودکان صادق است، در مورد بزرگسالان نیز درست است) بلکه این رنج رومی برفاسته از بی عدالتی و به طور کلی بی منطقی است که آزار دهنده است.

آنمِه مومِب شَدَّفتَی است ، اینست که ضربه ای که نشانی از مُود به مِای نمی گذارد می تواند در شرایط ویژه ای بیش از ضربه ای که جایش باقی می ماند، آزار دهد. یکبار در یک توفان برف روی فط راه آهن را گرفته بود. با وجود هوای نامساعد، گروه ما می بایست کار می کرد. چون تنها راه گرم نگهداشتن غودمان را در کار کردن می دیدیم، من به شدت ریل را جابجا می کرده. تنها یک لعظه برای اینکه نفسی تازه کنم به بیلم تکیه دادم. از بخت برگشته من درست در همان لعظه نگهبان برگشت و مرا دید و فکر کرد وقت می گذرانه. دردی که او در آن لمظه برایه آفرید نه ازدشناه بود و نه از ضربه ای که به من وارد آورده بود. نگهبان متی این زممت را به خود نداد به مرد ژنده پوش گرسنه ای که در برابرش ایستاده بود و شاید می توانست به طور مجهم یادآور وجود انسانی باشد، چیزی بگوید، متی دشناه هم نداد. در عوض با عالتی غوشمال سنگی از زمین برداشت و به سوی من پرتاب کرد. این کار او به نظر من درست مانند ملب توجه یک میوان بود. فراغواندن میوانی اهلی به سر کارش، با موجودی که وجه مشترکمان آنقدر نامیزست که او را متی تنبیه نمی کنیم دردناک ترین بخش این کتک ها توهین هایی بود که به ما می کردند. منانکه یکبار مجبورمان کردند تیرهای موبی دراز و سنگین را بر روی مسیر یغ بسته ممل کنیم. اگر یکی از افراد پایش می لغزید نه تنها وضع خود را به خطر انداخته بود بلکه برای بقیه کسانی هم که همان تیر را عمل می کردند فطر ایماد می کرد. لگن فاصره یکی از دوستان دیرین من نقص مادرزادی داشت اما او خوشمال بود که با وجود این نقص می توانست کار کند زیرا به هنگاه گزینش افرادی که نقص عضوی داشتند یقینا به اتاق گاز روانه می شدند. او که با عده ای تیر چوبی بسیار سنگینی عمل می کرد، بر روی مسیر یغ بندان لنگید و چیزی نمانده بود که بیفتد و بقیه را هم با غود بکشد. چون هنوز نوبت من نرسیده بود بدون درنگ به یاری اش شتافتم. بی درنگ ضربه ای بر یشتم فرود آمد و نگهبان در

مالیکه توبیمه می کرد دستور داد به جای خود بازگرده. شگفت آور اینجاست که همین نگهبانی که مرا کتک مرا کتک می زد چند دقیقه پیش با لمن توبیغ آمیزی به ما گفته بود که ما «خوکها» اصلا مس همکاری نداریه.

یکبار هم، در مِنگلی با مرارت دو درمِه فارنهایت، به کندن زمین یغ زده پردافتیم تا لوله های آب را ماگذاری کنیم. در آنروزها از نظر بدنی ضعیف شده بودم. سرکارگری آمد با گونه های گوشتالو و سرغ. مهره او مرا به یاد کله غوک اندافت. نگاهم روی دستکش های گرم و نرم او در آن سرمای گزنده ایستاد. مدتی ساکت مرا ورانداز کرد. امساس کردم همانند شکارچی در کمین من است زیرا مقدار فاکی را که کنده بودم ملویم بود و این فود میزان کارم را نشان می داد.

ناگهان فریادش بلند شد «فوک کثیف، تمام مدت مواظبت بودم! کار کردن را به تو فواهم آموفت! وادارت می کنم با دندانهایت زمین را بکنی و مثل یک میوان بمیری! دو روزه مسابت را می رسم! هرگز در زندگیت کار نکرده ای. فوک کثیف، چه کاره بودی؟ تاجر؟»

دیگر هیچ چیز برایه اهمیت نداشت، آب از سره گذشته بود چه یک نی، چه صدنی. اما باید تهدید او را برای کشتنه جدی می گرفته. از اینرو راست ایستاً ده و چشه در چشمش دوخته.

- « من یک پزشک بوده -یک پزشک متفصص. »
- « چِی؟ پِزشک بودی؟ شرط می بنده که مِیب مرده را فالی کرده ای. »
- « اتفاقا من در درمانگاه دولتی کار می کرده و پولی هم از مرده دریافت نمی کرده. » اما متوجه شده زیادی مرف زده ام. در همین ضمن نگهبان فودش را روی من اندافت و در مالی که مثل دیوانگان نعره ای زد مرا به زمین کوبید. و دیگر به یاد نداره ضمن فریادها چه گفت.

مراد من از بیان این داستان مزیی اینست که نشان دهم لمظاتی پیش می آید که فشم و نفرت می توانست متی یک زندانی مسغ شده را نیز برانگیزاند- فشم و نفرت نه تنها از بی رممی یا درد ناشی از آن، بلکه از تمقیر نهفته در آن. در آن لمظه فون به سرم دوید، زیرا باید به سفنان مردی گوش دهم که بر من و زندگی من داوری می کند. بی آنکه کوچکترین چیزی از آن بداند، مردی که (باید اعتراف کنم: وقتی داستان را برای رفقای زندانی فود تعریف کردم، آرامش کودکانه ای به من دست داد) آنقدر پست و ومشی بود که پرستار درمانگاه سریایی بیمارستان من، او را متی به اتاق انتظار راه نمی داد.

فوشبفتانه کاپویی که در گروه ما بود، فود را مدیون من می دانست، او به علت اینکه به مامراهای عاشقانه و گرفتاریهای فانوادگیش گوش می داده به من علاقه پیدا کرده بود. او مامراهایش به هنگاه پیاده روی های دراز به سمت ممل کار برایه تعریف می کرد.

من با شنافت او و با برداشتی که از شفصیت او داشته و با پندهای روانگاوانه، در او نفوذ کرده. از آن پس او از من سپاسگزار بود و این فود برای من ارزش داشت. او بارها در یکی از پنج ردیف نفست صف مایی کنار فودش برای من نگه می داشت که معمولا شامل دویست و هشتاد نفر می شد و این نهایت لطف او بود. ما باید صبح زود زمانی که هنوز هوا گرگ و میش بود به صف می ایستادیه. همه از اینکه ممکن بود دیر برسند و در ردیف های عقبی صف بایستند ومشت داشتند، زیرا اگر به افرادی برای انباه کارهای نافوشایند نیاز داشتند، کاپوی ارشد می آمد و آنان را از آفر صف برمی گزید و این افراد باید به سرپرستی نگهبانان نآشناس، به کار دیگری و به ویژه کارهای دشواری بپردازند. کاپوها، گاهی هم این افراد مورد نیاز را از پنج ردیف نفست برمی گزیدند تا مج کسانی را که سعی می کردند زرنگی و رندی کنند بگیرند، همه اعتراض ها و التماسها را نیز با چند لگد مانانه، آرام می کردند و ممرمین برگزیده شده

من، تا زمانی که کایوی گروهم نیازی به دردل با من داشت از این برنامه ها آسوده بوده - جای تضمین شده افتفاری من در کنار او بود. اما این رفاقت امتیاز دیگری نیز داشت. منهم مانند همه زندانیان از آماس یا درد می کشیده. یاهایه به مدی وره کرده بود و پوست پایه آنینان کشیده می شد که به سفتی می توانستم زانوهایم را مرکت دهم. برای اینکه بتوانم با یاهای آماس کرده کفش هایم را بیوشم، ناعار بوده بند کفش هایم را نبنده. اگر جورابی می داشتم هم نمی توانستم بیوشم، عون کفش هایی به پایی نمی رفت. از اینرو پاهای من که نیمی از آن برهنه بود، همواره فیس و کفش هایی نیز پر از برف بود. که صد البته پاهایمان همواره سرمازده و متوره بود و به این ترتیب هرگامی که برمی داشتیم دردناک بود. در راه پیمایی های دراز کفش هایم پوشیده از برف می شد. در نتیمه زندانیان مرتبا می لغزیدند و افرادی که در پشت سر آنان در مرکت بودند، روی هم می افتادند. آنوقت این ستون گوشتی تنها برای یک لمظه و نه بیشتر ،از مرکت باز می ایستاد. در مِنین مواردی نگهبان درنگ نمی کرد و با قنداق تفنگ فود ضرباتی به پیکر زندانیان وارد می آورد و آنان را بر می فیزانید. طبیعی است کسانی که جایشان در جلوی صف بود، کمتر مجبور بودند از مرکت بازایستند و در نتیجه نیازی نبود برای رسیدن به صف، با یاهای دردناک بدوند. باز هم من غوشوقت بوده به علت اینکه یزشک ویژه عالی جناب کایو شده بوده، در ابتدای صف و با گاه های آراه مرک*ت می* کرده.

ضمنا فیالم جمع بود که کاپوی من به فاطر فدمتی که در مقش به جا می آوردم، به هنگام تقسیم سوپ ناهار وقتی نوبت به من می رسید، چمچه را به ته دیگ می زد و مقداری نفود هم در کاسه ام می ریفت. این کاپو که پیش تر افسر ارتش بود، متی آنقدر شهامت به فرج می داد که در گوش سرکارگر که میانه ام با او شکراب بود زمزمه می کرد که من کارگر استثنایی فوبی هستم. درست است که این تعریف ها دستم را نمی گرفت، اما به هر مال زندگی مرا نمات می داد (یکی از چند موردی بود که مانم را نمات می داد (یکی از چند موردی بود که مانم را نمات می داد). روز بعد از مشاعره من با سرکارگر، مرا پنهانی برای کار به گروه دیگری فرستاد.

سرکارگرانی هم بودند که با ما همدردی می کردند و تلاش می کردند دست کم در ممیط کار تسهیلاتی برای ما فراهم آورند.

با این مال آنان نیز هماره یادآوری می کردند که یک کارگر عادی در مدت کمتر، چندین برابر ما کار انجام می دادند. اما آیا آنان می دانستند که سهمیه نان کارگران عادی دیگر روزی سیصد گرم نبود (که غالبا ما کمتر از این مقدار را دریافت می داشتیم) و روزی نیم لیتر سوپ بسیار رقیق نمی فوردند، که کارگران عادی زیر چنان فشاری روانی که ما بدان ممکوم بودیم، نبودند که از فانواده هایمان فبری دریافت نمی کردیم-فانواده هایی که یا به اردوگاههای دیگری فرستاده شده و یا بی درنگ به آتاق های کار روانه شده بودند، که کارگران عادی مرتبا هر روز و هر ساعت تهدید به مرگ نمی شدند. من متی یکبار به فود مرات دادم و به یک سرکارگر گفتم، « اگر شما هم در همان مدت زمان کوتاهی که من راهسازی را یاد گرفتم، مرامی مغز را یاد گرفتید امترام فراوانی برایتان قایل می شده. » سرکارگر با شنیدن این مرف پوزفندی زد.

بی امساسی، که مهمترین نشانه مرضی مرمله دوه بود مکانیزه ضروری «دفاع از فود» به شمار می رفت. رفته رفته واقعیت سست می شد، و همه تلاشها و همه عواطف و هیمانها، روی یک مساله دور می زد، مفظ مان و مفظ سایر دوستان. شامگاهان وقتی زندانیان چونان گله از ممل کار به اردوگاه بازگردانده می شدند، شنیده می شد که می گویند، «فوب یک روز دیگر هم گذشت.»

به غوبی می توان پی برد، آنچِنان فشاری که با نیاز دائم به تلاش برای زنده ماندن همراه بود موجب می گردید، وضع رومی زندانیان به سطع پایینی افت کند. چند نفر از همکاران من در اردوگاه که آموزش و زمینه ای در روانکاوی داشتند، اغلب از «وایس روی» در میان زندانیان اردوگاه سفن می گفتند، «وایس

<sup>1-</sup> Self - Defense

روی» به معنای بازگشت به یک نوع زندگی ذهنی ابتدایی است. در چنین مرمله ای، زندانی آرزوها و خواسته هایش را در خواب می بیند.

زندانیان اغلب چِه نوع فوابهایی می دیدند؟ نان، شیرینی، سیگار و مماه گره، فوبی را به فواب می دیدند. چون این آرزوها در عالم بیداری برآورده نمی شد، از این رو به شکل رویا تظاهر می کرد. اینکه آیا دیدن این فوابها مفید بود یا نه بمث دیگری است، زندانی باید پس از بیدار شدن با واقعیت زندگی اردوگاهی و تضاد ومشتناک آن با توهمات و هذیانهای رویا ، رویاروی می گردید.

هرگز فراموش نمی کنم که چگونه یک شب با قرقر یکی از زندانیان از فواب مستم. او به شدت دست و پا می زد و گویا دچار کابوس ومشتناکی شده بود. از آنما که هماره، به ویژه نسبت به کسانی که فواب های ترسناک می دیدند یا هذیان می گفتند، مس ترمم داشتم، فواستم مرد بیچاره را از فواب بیدار کنم، اما ناگهان دستم را که می رفت او را تکان دهد پس کشیده، چون از عملی که می فواستم بیدار کنم، ومشت کرده. و در آن لمظه به این مقیقت رسیدم که هیچ فوابی هر چند هولناک نمی تواند به تلفی و گزندگی واقعیت زندگی اردوگاهی پیرامون ما باشد و من ناآگاهانه می فواستم او را به آن زندگی بازگردانم.

طبیعی بود که به علت غذای ناکافی که از نظر کیفیت و کمیت صفر بود و زندانیان از آن رنج می بردند، آرزوی یک غذای فوب، غریزه ابتدایی اصلی شده بود که ذهن زندانیان را هماره مشغول می داشت. مال بیایید با هم به دیدار زندانیانی برویم که در مال کار کردن هستند، بهم نزدیکند و اتفاقا کسی هم مراقب آنان نیست. بیدرنگ در زمینه مواد غذایی شروع به گپ زدن می کردند یک زندانی از دیگری که دافل گودال کار می کرد، می پرسید غذای دلفواهش چیست. و پس از آن دستور غذاهایی را که می توانستند بیزند با یکدیگر رد و بدل می کردند، صورت غذای روز آزادی فود را که بار دیگر گرد هم می آمدند در ذهن آماده می کردند، روزی که در آینده ای دور از بند رها شوند و به کاشانه های فود

بازگردند. درباره غذا آنقدر به تفضیل صمبت می کردند تا اینکه ناگهان به وسیله واژه رمز یا شماره ای غبر دهن به دهن به ما می رسید که: «نگهبان سر رسید.»

من هماره صمبت درباره غذا را فطرناک می دانستی. زیرا اشتباه است جهاز هاضمه فود را تا مدودی با کمیت و کیفیت بسیار پایین فو گرفته است، با مجسم کردن غذاهای فوشمزه و لذیذ تمریک کنیم، گرچه اینگونه صمبت ها همراه با یک آرامش روانی زودگذر است، اما تصوری است که از نظر جسمی بدون تردید فالی از فطر نیست.

در اوافر دوره زندان، میره روزانه غذایی ما شامل سوپ بسیار رقیق و همان تکه کومِک نان پیشین بوده، علاوه بر آن میره به اصطلاع اضافی نیز داشتیم که شامل بیست گرم کره نباتی، یا یک ورقه نازک کالباس ارزان قیمت، یا یک تکه کومِک پنیر، یا کمی عسل غیر طبیعی، یا یک قاشق مربای رقیق که نوعش روزانه تغییر می کرد. این نوع تغذیه از نظر کالری کاملا نابسنده بود، به ویژه که ما کار سفت بدنی هم می کردیم و در ضمن هماره با لباس ناکافی در معرض سرما هم بودیم. وضع بیمارانی که زیر مراقبت ویژه بودند و امازه داشتند به مای ترک اردوگاه در بستر بمانند از اینهم اسف انگیزتر بود.

وقتی آفرین لایه های چربی بدنمان آب می شد و ما به شکل اسکلتی در می آمدیم که لباس ژنده به تنش کرده باشند، باید شاهد تملیل رفتن بدنمان می بودیم. بدن ما پروتیین فود را هضم می کرد و در نتیمه ماهیچه ها ناپدید می شدند. و مالا دیگر بدنی نیرویی برای ایستادگی نداشت. اعضای مامعه کوچک ما یکی پس از دیگری می مردند. هر یک از ما استادانه می توانستیم بگوییم این بار نوبت کیست و این شتر کی در فانه فودمان فواهد فوابید. با آن همه مرگ و میری که شاهدش بودیم، دیگر علائم مرگ را بفوبی می شنافتیم. و پیش بینی های ما کاملا دقیق بود. در گوش یکدیگر زمزمه می کردیم، «او دیری نفواهد پایید.» یا «مالا نوبت اوست» و شب هنگام که طبق برنامه روزانه شپش های فود را می مستیم و تن عربانمان را می دیدم فکر می کردیم که مه بر سرمان آمده است؟ آیا این

بدن، که مسدی بیش نیست بدن ماست؟ ما دیگر چیزی مِز مشتی از یک توده عظیم گوشت انسانی نیستیم. توده عظیم پشت سیم های فاردار که در کلبه های گلی، گله وار مِا داده شده ایم، توده ای که هر روز بفشی از آن می پوسد و فاسد می شود زیرا دیگر مِان ندارد.

پیش از این یادآور شده که چگونه به فوراک و غذاهای دلفواه اندیشیدن فوره وار مغز زندانیان را آزار می داد و این کار امتناب ناپذیر بود. این فکر ذهن آگاه هر زندانی را در هر لمظه ای از بیکاریش اشغال می کرد. شاید بتوانید پی ببرید که متی نیرومندترین ما نیز در مسرت روزی بودیه که بار دیگر غذای نسبتا فوبی بفوریه، و این اشتیاق در واقع به فاطر فود فوراک نبود بلکه برای روزی بود که آن زندگی دون بشری که در آن به چیزی مز غذا نمی اندیشیدیه از هم فرو بیاشد.

کسانی که چنین مراملی را تمربه نکرده اند، مشکل بتوانند آن تعارض ذهنی را که نابودکننده روع است و تضادهای نیروی اراده مردی را که گرسنگی را تمربه کرده است، ممسم کنند. آنان همچنین هرگز درگ نفواهند کرد، معنای تنها ایستادن و کندن گودال و گوش به سوت اعلام ساعت نه و نیم یا ده صبع داشتن چیست. ما تنها نیم ساعت استرامت داشتیم و در این ساعت میره نان ما را توزیع می کردند (در صورتیکه اصلا نانی ومود می داشت؟) آنان به کرات از سرکارگر رامع به چگونگی رفتار ما می پرسیدند و ما مرتبا ساعت را می پرسیدیم و با دلگرمی تکه نان مان را در میب پالتو لمس می کردیم، ابتدا آنرا می چونان چیز گرانبهایی با انگستان سرمازده و بدون دستکش در دست می گرفتیم و بعد تکه ای از آنرا می کندیم و بدهان می گذاردیم و با فود پیمان می بستیم که تا شامگاه آن را نگه داریم. آیا کسی می تواند به معنای همه آنچه یادآور شده یی ببرد؟

ما در مورد با معنا یا بی معنا بودن شیوه های ویژه های که برای یکباره فوردن و یا کم کم فوردن آن یک تکه نان نامیز صمبت می کردیم، این نانی بود که در اوافر دوره زندان و تنها روزی یکبار به ما داده

می شد. در میان زندانیان دو نوع طرز تفکر وجود داشت. یکی خوردن جیره نان در همان لفظه نفست. که این کار دو امتیاز داشت. هم زندانی درد گرسنگی را دست کم یکبار در روز برای مدتی کوتاه تسکین می داد و هم اینکه به این شکل آنرا از دستبرد امتمالی و یا کمبود جیره مفظ می کرد. دو دیگر اینکه گروهی جیره فود را تقسیم می کردند و به دفعات می فوردند و دلایل مفتلفی هم ارائه می دادند. که من سرانجام به صف آنان پیوستم.

ومشتناکترین لمظه ها در 24 ساعت زندگی اردوگاهی ساعت بیداری بود. زیرا فواب ما در سپیده ده گرگ و میش با نوافتن سه سوت پاره می کردند. ما را بیرممانه از فواب زاییده از فستگی مفرط و رویا های شیرین جدا می کردند و در این زمان بود که باید با کفش های فیس فود که به ندرت می توانستیم یاهای دردناک و آماس کرده فود را در آن فرو بریم کشمکش کنیم.

البته غرولندهای معمول و قرقرهایی هم شنیده می شد که ناشی از بستن کفش با سیم به جای بند کفش بود. یک روز صبع صدای گریه کسی را شنیده که او را به عنوان آده شماع و باوقاری می شناخته.

این مرد چونان کودکان می گریست زیرا پس از کشمکش فراوان با کفش هایش که برایش کوچک شده بود و نمی توانست پاهای آماس کرده اش را در آن بگنجاند، مجبور شده بود با پاهای برهنه در برف راه برود من در چنین لمظات ومشتناکی کمی آرامش می یافتم، میره نانم را از میب در می آوردم و با اشتهای فراوان از ذرآتش لذت می مستم.

بدی تغذیه و پیوسته به غذاهای مفتلف اندیشیدن امتمالا روشن می کند که چرا معمولا اشتهای منسی در ما از بین رفته بود. به جز اثرات نفستین ضربه رومی، این تنها تفسیری بود که روانشناس باید در اردوگاههای مردانه در مورد این پدیده، که برعکس همه تاسیساتی که اعضای آن را مردان تشکیل می دادند، مانند ارتش، انمراف جنسی در اردوگاه کار اجباری کم بود، توجه می کرد. زندانی متی در فواب

هم توجهی به مسایل جنسی نداشت، در مالیکه امساسات ناکام مانده و عالی او در عالم خواب تجلی می کرد.

اکثر زندانیان با غوطه ور شدن در یک زندگی بدوی و تلاش در رهایی مانشان، نسبت به هر مِیزی که با این هدف پیوندی نداشت، بی تومه بودند و این نشان می داد که مِگونه از امساسات و عواطف تهی شده اند. من این مساله را در انتقاله از آشویتس به اردوگاهی وابسته به داغاوا دریافته. ترنی که ما را می برد مامل دو هزار زندانی بود. این ترن از وین می گذشت. نیمه شب بود که از یکی از ایستگاههای قطار وین می گذشت که من سالهای بسیاری از زندگی ام را، در واقع تا پیش از اینکه به اسارت گرفته شوم در آنما سپری کرده بوده.

در کوپه ما که دارای دو روزنه کوپک میله دار بود، 50 تن زندانی ما داده شده بود در مالیکه یک گروه، تنها برای چمباتمه زدن روی کف کوپه ما داشتند، بقیه که ممبور بودند ساعتها به ایستند کنار آن روزنه ممع شدند. کسانی که گرد پنمره بودند روی پنمه پا سرک می کشیدند و منهم با نیم نگاهی همراه با ترس از لابلای سر همه به زادگاهم نگاه می کردم. از آنما که فکر می کردیم قطار ما به سوی موتهوزن در مرکت بود و بیش از یک یا دو هفته از عمرمان باقی نبود، بیشتر امساس مرگ می کردیم تا زندگی. یک امساس غریزی در درونم بود که فکر می کردم من فیابانها، میدانها و فانه های دوران کودکی ام را با دیدگان یک مرده، مرده ای که از مهان دیگری بازگشته نگاه می کنم، من شهر را مثل یک شهر مِن زده می دیدم. پس از ساعتها تافیر ترن ایستگاه را ترک کرد. و اینما بود که فیابان را دیدم -فیابان فودمان را! موانانی که سالها زندگی اردوگاهی را پشت سر گذارده بودند و چنین سفری برایشان رویداد بزرگی به شمار می رفت با عشق از روزنه به فیابان ها فیره شده بودند. به آنان التماس می گردم، به هم سلولی

1- شهری در باواریای اولیا ، نزدیک مونیخ محل اردوی کار اجباری در زمان هیتلر . (برگرداننده)

37

هایه تمنا می کرده بگذارند مِلوی روزنه بایستم و تنها یک لمظه شهر را نگاه کنه. تلاش می کرده به آنان بفهمانه که در آن لمظه نگاه کردن از آن روزنه برایم چه معنایی دارد.

تقاضایه را با بی ادبی و ریشفند پاسغ دادند: «می فواهی بگویی همه عمرت را در اینما گذرانده ای؟ فوب، یس دیدنی ها را به اندازه کافی دیده ای!»

معمولا در اردوگاه یک نوع «فمودی فرهنگی<sup>۱</sup>» مشاهده می شد. در این زمینه البته دو استثنا وجود داشت: سیاست و دین. تقریبا می توانم بگویم در همه اردوگاه پیوسته سفن از سیاست می رفت، به طور عمده بمث ما بر پایه شایعات بود. شایعه از گوشه ای درز می کرد و به سرعت در سراسر اردوگاه ریشه می دواند. معمولا شایعاتی که در زمینه وضعیت ارتش رواج می یافت ضد و نقیض بود. این گونه شایعات به سرعت یکی پس از دیگری گل می کرد و در ذهن همه زندانیان موجب جنگ اعصاب می شد. بسیاری مواقع، امید زندانیان درباره پایان سریع جنگ که از سوی افراد فوش بین شایع شده بود مبدل به نومیدی می شد. برفی از زندانیان دیگر امیدی نداشتند و این بیماران فوش بین بودند که روی اعصاب آدم چنگ می اندافتند.

علایق مذهبی زندانیان که با سرعت مان می گرفت، نشانی از صمیمیت آنان داشت که در تصور می گنمید. ژرفا و نیروی مذهبی اغلب تازه واردان را به شگفتی وا می داشت. آنچه که در این رابطه سفت انسان را زیر تاثیر قرار می داد، دعاها و مراسم مذهبی بود که زندانیان از فود ابداع کرده بودند و در گوشه کلبه ای، یا در تاریکی کامیون قفل شده ویژه چهارپایان که ما را از ممل کار دور افتاده ای، فسته و گرسنه در مالی که در مامه های ژنده فود منجمد شده بودیم به اردوگاه باز می گرداند، به مای می آوردند.

<sup>\ -</sup> Cultural Hibernation

در زمستان و بهار سال 1945 تیفوس شایع شد و تقریبا همه زندانیان به این بیماری مبتلا شدند. درصد مرگ و میر افراد ضعیف که باید تا آنما که توان داشتند به کار فود ادامه می دادند بالا بود.

جایی که بیماران را بستری کرده بودند، نامناسب بود. نه دارویی وجود داشت و نه مراقبتی. پاره ای از نشانه های بیماری بسیار نافوشایند بود، بی اشتهایی غیرقابل کنترل متی نسبت به مقدار ناچیز غذا (که فطر دیگری برای زندگیش به شمار می رفت) و ممله های ومشتناک سرسای و هذیان از آن جمله بودند. بدترین مورد هذیان دامنگیر یکی از دوستانی شد، که فکر می کرد در مال مرگ است و می فواست دعا بفواند. اما در آن مال نمی توانست واژه های مناسب دعا را بیابد. من و بسیاری دیگر از زندانیان می کوشیدیی برای اینکه دچار سرسای نشویی بیشتر شب را بیدار بمانیی. ساعتها تلاش می کردی تا توانستی سفنرانی هایی را در ذهن فود آماده کنی. سرانبای آغاز به نوشتن کتابی کردی که در اتاق گندزدایی آشویتس کی کرده بودی. این بار واژه های کلیدی را به شیوه کوتاه نویسی و روی پاره کاغذی نوشتی.

گه گاهی هه ملسات بمث علمی در اردوگاه تشکیل می شد. یکبار شاهد چیزی بوده که هرگز در زندگی عادی و با اینکه به علایق مرفه ام نزدیک بود، ندیده بودم و این یک ملسه امضار روع بود. سرپرست پزشکان اردوگاه که می دانست تفصصه روان پزشکی است (و فود یکی از زندانیان بود) از من هم دعوت کرده بود در این ملسه مضور یابه. این ملسه در اتاق کوچک فصوصی او در بفش بیماران بستری تشکیل می شد. تعداد کمی گرد آمده بودند که در میان آنان، برفلاف قانون، افسری هم از بفش بهداری دیده می شد.

در اینما مردی با خواندن دعا، شروع به امضار روع کرد. منشی اردوگاه بدون اینکه خیال نوشتن داشته باشد روی زمین نشسته بود و یک برگ کاغذ سفید هم برابرش بود. ده دقیقه بعد (پس از اینکه ملسه به علت اینکه رابط نتوانست با روع ارتباط برقرار کند) مداد منشی به آرامی خطوطی روی کاغذ رسم کرد که

به روشنی واژه «VAE.V» خوانده می شد گفته شد که منشی هرگز لاتین نیاموغته بود و همچنین هرگز پیش از آن واژه های «Vae-victis» را که به معنای وای بر مغلوب است را نشنیده بود. به عقیده من او باید یکبار این واژه ها را پیش تر شنیده باشد و اکنون بدون اینکه به یاد بیاورد به روع (ضمیر ناخواد آگاه او) بازگشته بود، این ملسه چند ماه پیش از آزادی ما و در پایان منگ تشکیل شد.

با وجود اینکه ما در اردوگاه کار اجباری ممکوی به یک زندگی ذهنی و جسمی بدوی بودیی، امکان این بود که در ژرفای زندگی معنوی نیز غوطه ور شدیی. شاید افراد مساسی که به یک زندگی روشنفکرانه پرباری عادت کرده بودند، بیشتر از دیگران رنج می بردند (این عده اغلب سافتمان بدنی ظریفی داشتند) اما کمتر از دیگران به زندگی درونی آنان آسیب رسید. آنان می توانستند از ممیط ومشتناک به زندگی درونی پربار فود و به آزادی معنوی بازگردند. تنها به همین دلیل است که می توان پی به این راز آشکار برد که اغلب دیده می شد عده ای از زندانیان ضعیف و ناتوان بهتر از کسانی که نیرومند بودند در برابر زندگی اردوگاهی دوای می آوردند. برای اینکه مساله برای فودی روشن شود، ناچاری به تمارب شفصی فود بازگردی. بگذارید برایتان بازگو کنی که در آن سمرگاهان گرگ و میش که ناچار بودیی پیاده به سوی ممل کارمان برویی چه اتفاقی افتاد.

فرمان قدم رو با فریاد فرمانده صادر می شد: «گروه، قدم رو! چپ-دو-سه-چهار! چپ-دو-سه-چهار! چپ-دو-سه-چهار! چپ-دو-سه-چهار! نفر اول مرکت، چپ و چپ و چپ! کلاهها برداشته!» هنوز هم این واژه ها در گوش من زنگ می زند. وقتی فرمان «کلاهها برداشته!» داده شد، ما از دروازه اردوگاه گذشتیم و نورافکن های چرفان روی ما می چرفید. بیچاره کسی که به علت سرما پیش از اینکه امازه داده شود کلاهمان را به سر بگذاریم، کلاهش را روی گوشهایش کشیده بود.

ما در تاریکی در امتداد ماده ای که از اردوگاه منشعب می شد روی سنگهای بزرگ سکندری می رفتیم و توی گودالهای بزرگ می لغزیدیم نگهبانانی که ما را همراهی می کردند، سرمان فریاد می زدند و با

قنداق تفنگ ما را به پیش می راندند. کسانی که پاهایشان آماس کرده بود و نمی توانستند درست راه بروند بازوی رفیق فود را می گرفتند. هیچ سفنی شنیده نمی شد، زیرا سوز سرما مالی برای مرف زدن باقی نمی گذاشت. مردی که کنار من بود، دهانش را در یقه اش که بالا کشیده بود فرو برده و ناگهان در گوشی زمزمه کرد: «اگر همسران ما، ما را در این وضع می دیدند! امیدواری وضع آنان در اردوگاهشان بهتر از ما باشد و از بلایی که به سر ما می آید فبر نداشته باشند.»

سفنان رفیقه مرا به یاد همسره اندافت. در مالیکه کیلومترها مسافت را روی یفها سکندری می فوردیه، بارها از یکدیگر به عنوان مایل استفاده می کردیه، یکدیگر را از روی زمین بلند می کردیه و به پیش می راندیه، افتان و فیزان در مرکت بودیه، بدون اینکه سفنی بگوییه. اما هر دو می دانستیه، که هر یک به همسر فود می اندیشد.

گهگاهی به آسمان که ستاره هایش در مال افول بود و روشنایی کَل بهی رنگ سمر در پس توده ابرها مایگیر می شد، نگاه میکرده. اما ذهنه تصویر همسره را رها نمی کرد. او را با زیرکی مرموزش ممسه می کرده. او به من پاسخ می داد، لبفند او و نگاه اطمینان بفش و رکش را می دیده. چه مقیقت داشته باشد و چه نداشته باشد نگاه او در آن لمظه درفشان تر از فورشیدی بود که فیال برفاستن داشت.

اندیشه ای در من شکفت: برای نفستین بار در زندگی ام مقیقتی را که شعرای بسیاری به شکل ترانه سروده اند و اندیشمندان بسیار نیز آنرا به عنوان مکمت نهایی بیان داشته اند، دیدم. این مقیقت، که عشق عالی ترین و نهایی ترین هدفی است که بشر در آرزوی آنست. و در اینما بود که به معنای برزگترین رازی که شعر بشر و اندیشه و باور بشر باید آشکار سازد، دست یافتم، رهایی بشر از راه عشق و در عشق است. پی بردم که چگونه بشری که دیگر همه چیزش را در این جهان از دست داده، هنوز می تواند به فوشبفتی و عشق بیندیشد، ولو برای لمظه ای کوتاه، به معشوقش می اندیشد. بشر در شرایطی که فلا کامل را تجربه می کند و نمی تواند نیازهای درونی اش را به شکل عمل مثبتی ابراز

نماید تنها کاری که از او بر می آید اینست که در مالیکه رنجهایش را به شیوه ای راستین و شرافتمندانه تممل می کند، می تواند از راه اندیشیدن به معشوق و تجسم فاطرات شرافتمندانه عاشقانه ای که از معشوقش دارد فود را فشنود گرداند. برای نفستین بار در زندگی ام بود که به معنای این واژه ما پی بردی. «فرشتگان در اندیشه مای شکوهمند ابدی و بی پایان غرقند.»

مِلوی من مردی سکندری رفت و کسانی که پشت سر او بودند رویش افتادند نگهبان به سوی آنان دوید و همه را با شلاق زد و رشته اندیشه هایه برای مِند لمظه یاره شد.

اما به زودی اندیشه هایه بار دیگر راه فود را بازیافت و وجود زندانیان را فراموش کرده و به جهان فود بازگشته و با معشوقه به گفتگو پردافته: از او پرسش هایی کرده و او به من پاسخ داد، او هم پرسشهایی کرد و من به او پاسخ داده.

«ایست!» ما به ممل کارمان رسیده بودیه. همه با شتاب به درون کلبه تاریک سرازیر شدند تا ابزار کار مناسبی به مِنگ آورند. هر زندانی بیل یا کلنگی برداشت.

«شما غوکها؟ نمی توانید بمنبید؟» ما بی درنگ هر یک در گودال روز پیش وارد شدیم. زمین یغ بسته با فشار کلنگ شکاف بر می داشت و نوک کلنگ مِرقه می زد. زندانیان فاموش و مغزشان کرفت شده بود.

ذهن من همچنان متوجه همسره بود. اندیشه ای از ذهنه گذشت که آیا اصلا همسره زنده است. من تنها یک چیز را می دانسته که در اینجا آموفته ای و آن این که عشق از جسی معشوق هی بس فراتر می رود و معنای ژرف فود را در هستی معنوی شفص و در درون او می یابد. مال دیگر فرقی نمی کند که معشوق ماضر باشد یا نباشد، مرده باشد یا زنده، این دیگر اهمیتی ندارد.

من نمی دانستم همسرم زنده است یا نه، و هیچ راهی هم برای پی بردن یه این امر نداشتم. (در دوران زندگی اردوگاهی، نه نامه ای دریافت می داشتیم و نه می توانستیم نامه ای یست کنیم) اما این

مساله در آن لمظه برایم اهمیتی نداشت. نیازی نداشتم مقیقت را بفهمه، زیرا هیچ چیز نمی توانست بر نیروی عشق من، اندیشه هایم و تصویر معشوقم تاثیر بگذارد و فللی وارد آورد. اگر در آن زمان می دانستم همسرم مرده است، باز هم اندیشه هایم گسسته نمی شد و همچنان به او می اندیشیدم و گفتگوی ذهنی من همچنان درفشنده و فشنودکننده می بود. (مرا چون مهری بر قلبت بزن، عشق همان اندازه نیرومندست که مرگ.)

تقویت زندگی درونی به زندانی کمک می کرد تا از غلا پریشانی و فقر رومی هستی غود از مال بگریزد و به گذشته یناه برد.

به هنگاه آزادی، تفیل او در رویدادهای گذشت سیر می کرد، که اغلب مهم هم نبودند بلکه وقایعی مزیی به شمار می رفتند. ذهن دلتنگ او، به آن رویدادها شکوه می بفشید و انها فصویات عمیبی به فود می گرفتند. در مالیکه مهان زندانیان و ومودشان با انها فاصله زیادی داشت رومشان با مسرت و اشتیاق در آن نفوذ می کرد و متاثر می شد. من در عالم فیال، اتوبوسی می گرفتم و به سوی فانه ام می رفتم، در ورودی آپارتمانم را باز می کردم، فراغها را روشن می کردم، به تلفن هایی که می شد پاسخ می دادم، اندیشه ما متی تا این مزییات پیش می رفت و این فاطره ها فود می توانست ما را تا مد گریه برانگیزد.

همچنان که زندگی درونی زندانی ژرفتر می شد، زیبایی هنر و طبیعت را نیز بیش از پیش تجربه می کرد. و در چنین مرمله ای بود که زندانی در اثر لمس واقعی آنها گاهی متی وضعیت هولناک خود را نیز فراموش می کرد. اگر کسی چهره های ما را در سفر از آشویتس به اردوگاه باواریا دیده بود که چگونه نگاههای ما از پنجره های میله دار کوچک واگن زندان کوههای سالزبورگ و قله هایشان را که در آفتاب می درخشید با چه مرص و ولعی می بلعید، هرگز باور نمی کرد این چهره ها از آن مردانی است که همه

امید به زندگی و آزادی را از دست داده اند. با وجود این عامل و یا شاید به فاطر آن ما با زیبایی طبیعت که مدتها از آن جدا مانده بودیم، سمر می شدیم.

در اردوگاه نیز گاه مسمور زیبایی طبیعت می شدیه. برای نمونه یک زندانی توجه رفیقش را که در کنار او کار می کرد به منظره فرونشستن فورشید از لابلای درفتان قد برافراشته جنگل های باواریا جلب می کرد. (چنانکه در نقاشی ابرنگ معروف دورر شان داده شده است)

این همان منگلی بود که ما در وسط آن کارفانه وسیع اسلمه سازی بنا کرده بودیم. یکروز غروب، وقتیکه در کف کلبه هایمان در مال استرامت و بی نهایت فسته بودیم و کاسه سوپ در دستمان بود یکی از زندانیان با شتاب وارد کلبه شد و از ما فواست به زمین رژه برویم و غروب فورشید زیبا را تماشا کنیم. وقتی به بیرون از کلبه رفتیم ابرهای انبوه را دیدیم که در غرب می درفشید و پهنه آسمان با ابرهایی که پیوسته در مال باژگونی شکل و رنگ بود مان می گرفت. ابرها از آبی پولادی به سرخ آتشین تغییر رنگ می داد، گودال های اب گرفته زمین، آسمان درفشان را منعکس می کرد و کلبه های گلی غم زده ما در برابر این منظره باشکوه، تضاد عمیبی داشت.

پس از چند لمظه فاموشی یکی از زندانیان به دیگری گفت: «جهان چقدر زیبا می توانست باشد!»

یکبار هم همه ما در گودال ها کار می کردیم. سپیده دم فاکستری بود. آسمان بالای سرمان هم

فاکستری بود، برفی هم که در روشنایی پریده رنگ سمر می دیدم فاکستری بود، متی چهره های رفقای

زندانی با آن ژنده هایی که به تن داشتند، فاکستری به نظر می رسید. من باز هم در فاموشی با همسره

در گفتگو بودم، یا شاید در تلاش بودم دلیل رنجهایم را و مرگ تدریجی ام را دریابم.

۱- دورر آلبرشت ، نقاش ، رسام و حكاك بزرگ آلماني است. نقاشي او در عين قدرت و اصالت تا حدودي بدوي است. او فرزند واقعي رنسانس است.

در آفرین اعتراض فشونت آمیز نسبت به مرگ نزدیک، امساس کرده رومه تیرگیها را شکافته و بر می فیزد. امساس کرده رومه از آن جهان بیهوده و بی معنی اوج گرفت و از جایی ندای پیروزمندانه «بله» را در پاسغ به پرسشه که آیا در آفرینش هدف غایی وجود دارد، شنیده. در آن لمظه در آن دورها چراغی در کلبه روستایی روشن شد. کلبه چونان تابلوی نقاشی، در میان سپیده ده غم انگیز، باواریا در افق بریای بود و نوری در تاریکی درفشیدن گرفت.

ساعتها زمین منجمد را با کلنگ می شکافته. نگهبان به هنگاه عبور از آنجا تحقیره کرد. یکبار دیگر با همسره رابطه برقرار کرده. هر چه بیشتر با او سفن می گفته، بیشتر امساس می کرده می توانه لمسش کنه، دستهایم را بگشایم و دستهایش را در دسته بگیره. امساسه بسیار نیرومند بود، او آنجا بود و در کنار من ایستاده بود، در همان لمظه پرنده ای در فاموشی فرود آمد و در برابره روی توده فاکی که از گودال کنده بوده، نشست و با نگاهی گویا به من فیره شد.

پیش از این از هنر یاد کرده. آیا در یک اردوگاه کار امباری هنر ومود دارد؟ این دیگر بستگی به آن دارد که شفص چه چیزی را هنر بنامد. گهگاهی نوعی کاباره برایمان بپا می داشتند. موقتا کلبه ای را فالی می کردند، چند نیمکت چوبی را کنار هم قرار می دادند یا به هم میغ می کردند و برنامه روی آن امرا می شد. شامگاه، کسانی که در اردوگاه از امتیازاتی برفوردار بودند - کاپوها و کارگرانی که ممبور نبودند برای انجام کار اردوگاه را به مقصد کارگاهی دور افتاده ترک کنند - در آنما گرد می آمدند. می آمدند که بگویند و بفندند و بگریند و همه چیز را به دست فراموشی سپارند.

در این نوع برنامه ها ترانه، شعر، فکاهی و کنایه هایی در مورد اردوگاه گنمانیده می شد. همه این برنامه ها به منظور این بود که ما همه چیز را فراموش کنیم و فراموش هم می کردیم. این گردهمایی ها به اندازه ای در رومیه همه موثر بود که عده ای از زندانیان معمولی با وجود فستگی روزانه و با وجودی که سهمیه غذایشان را از دست می دادند به دیدن برنامه ها می آمدند.

در نیم ساعت استرامت برای صرف نهار، وقتی که میره سوپ ما را (هزینه سوپ را پیمانکاران می پردافتند که پول زیادی هم فرج آن نمی کردند) در ممل کار می دادند، امازه داشتیم به یکی از اتاق های کارفانه ناتمام برویم. به ممض ورودمان به آنما ، به هر نفر یک مِممِه پر، سوپ رقیق داده می شد. وقتی که با ولع سوپ را مزه مزه می کردیم، یک زندانی بالای یک تغار مِوبی می رفت و آریای ایتالیایی می فواند. ما با شنیدن آواز، سرشار از لذت می شدیم و به او قول می دادیم یک مِممِه دیگر سوپ از ته دیگ به او بدهیم سوپ ته دیگ یعنی سوپی که نفود هم همراه داشت!

در اردوگاه نه تنها به فاطر تفریح و سرگرمی کار ما بی اجر نمی ماند، بلکه برای کف زدن و تشویق كردن هم سيبل مان را چرب مى كردند. مثلا من غودم به اين ترتيب مى توانستم نظر موافق بى رممترین کاپوها را در اردوگاه مِلب کنه(و چه خوشبخت بوده که هرگز نیازی به تومه آنان نداشته). این کایو به دلایل بی شمار «کایوی آدم کش» نامیده می شد. داستان اینگونه روی داد. یک روز غروب افتفار آنرا یافتم که دیگر بار به مِلسه امضار ارواع دعوت شوه. همان مِمع پیشین که رفقای نزدیک پزشک اردوگاه بودند و از همه غیرقانونی تر افسری از بفش بهداری نیز در آنجا گرد آمده بودند. کایوی آده کش تصادفا وارد اتاق شد و از او فواسته شد یکی از اشعارش را که در اردوگاه مشهور یا ننگ آور تلقی می شد بخواند. نیازی نبود دوبار از او بخواهند، زیرا بی درنگ تقویمش را از میب در آورد و شروع به غواندن نمونه هایی از هنرش کرد. ضمن غواندن یکی از اشعار عاشقانه اش برای اینکه نفنده آنقدر لبه را گاز گرفتم که آسیب دید و شاید همین غودمهاری، زندگیم را نجات داد. از آنجا که کف طولانی برایش زده، متی اگر بنا می شد به عنوان تنبیه ممکوه به کار در گروه او می شده زندگیه نمات پیدا کرده بود. من بیش از آن یک روز در گروه این کایو کار کرده بوده و همان یکروز برای هفتاد پشته کافی بود، به هر مال اینکه کایوی آدم کش از زاویه خوبی مرا شناخت خود می توانست مفید واقع شود، بنابراین با هیمان هرچه بیشتر کف می زده.

البته به طور کلی، پیگیری هر گونه کار هنری در اردوگاه تا مدودی کار مضمکی بود. (یرا تاثیر واقعی که هر نوع کار هنری یا آنچه وابسته به هنر بود بر زندانیان می گذاشت، به علت تضادی بود که از امرای کار هنری و پیشینه زندگی زمر آور اردوگاه بر می فواست. هرگز شب دوه وروده را به آشویتس فراموش نمی کنه. در این شب از فواب عمیقی که ناشی از فستگی مفرط بود با نوای موسیقی بیدار شده. زندانبان ارشد کلبه ما در اتاقش که به ورودی کلبه ما نزدیک بود مشنی به پا کرده بود. و آنان با عربده های ناشی از مستی آهنگهای مبتذل می فواندند. ناگهان سکوت همه ما را فرا گرفت و در دل تاریکی شب ویولونی یک آهنگهای مبتذل می فواندند. ناگهان سکوت همه ما را فرا گرفت و در دل تاریکی بودن ارزش فود را مفظ کرده بود. ویولون می گریست و ومود منهم همراه آن ناله می کرد، زیرا آنروز بودن ارزش فود را مفظ کرده بود. ویولون می گریست و ومود منهم همراه آن ناله می کرد، زیرا آنروز بیست و چهارمین بهار زندگی یکی از زندانیان بود. آن شفص در قسمت دیگری از اردوگاه آشویتس اسیر بود که شاید چند صد متر و یا یک کیلومتر با ما فاصله داشت. با این مال و با این فاصله نزدیک، ما به و دسترسی نداشتیه. آن شفص کسی مز همسره نبود.

شاید کسانی که در این زندانها نبوده اند از شنیدن اینکه در اردوگاه کار امباری نمایش هنری هم ومود داشت شگفت زده شوند، اما آنچه بیشتر مایه شگفتی است، رومیه شوفی و مزامی بود که در اردوگاه ماکم بود. البته از نوع ملایم و تنها چند ثانیه یا دقیقه ای ذهن ما را به فود مشغول می داشت. شوفی یکی دیگر از اسلمه های روع بود که در مبارزه به فاطر مفظ مان به کار می رفت.

به غوبی دیده شده است که شوغی بیش از هر چیز دیگری در ساغت بشر، می تواند انسان را از شرایط سفت موجود جدا سازد و به او توانی ببخشد تا در برابر هرگونه سفتیها و زشتیها برفیزد، ولو اینکه برای چند ثانیه بوده باشد. من توانستم به یکی از دوستانم که در کنار من در سافتمانی کار می کرد یاد دهم چگونه شوغ طبعی را فرا گیرد. به او پیشنهاد کردم تصمیم بگیریم روزانه دست کم یک داستان تفریمی بسازیم، که درون مایه آن درباره رویدادی باشد که ممکن است یک روز پس از آزادی ما اتفاق بیفتد.

دوست من جراع، و معاون بیمارستان بزرگی بود. یکبار سعی کرده او را بفندانه و گفته که چگونه ممکن است عادات زندگی اردوگاهی را از سر بدر کند. در ممل سافتمان (به ویژه هنگامی که بازرس می آمد) سرکارگر ما را با فریاد، «بمنبید،بمنبید» تشویق می کرد که سریع تر کار کنیه.

بدوسته گفته، «روزی تو به بیمارستان پیشین فود باز می گردی و روزی که مشغول عمل مرامی مساسی هستی، در اتاق عمل باز می شود و ناگهان سرکارگر بیمارستان با شتاب وارد می شود و ورود مراح ارشد را با فریاد «بمنبید، بمنبید!» اعلام می دارد.»

گاهی سایر زندانیان نیز داستانهای مالبی درباره آینده می سافتند. مثلا شبی را ممسم می کردند که به شام دعوت شده اند، فراموش می کنند که کما هستند و وقتی با سوپ پذیرایی می شوند به میزبان التماس می کنند که مِممِه را «به ته دیگ بزن» و سوپ بده تا مقداری نفود هم داشته باشد.

انسان وقتی تلاش می کند هنر زیستن را فراگیرد، این تلاش که برای ایباد رومیه شوف طبعی و فوشمزگی و به فاطر تممل شرایط زیستی پیرامون فود به کار می رود شگرد شگفت انگیزی می شود. این شگرد را متی در اردوگاه کار امباری هم با ومود رنج پیوسته می توان بکار برد. بهتر است مطلب را بشکافه: رنج انسان شبیه عمل کرد گاز است. چنانکه اگر مقدار معینی از گاز را با تلمبه وارد اتاق فالی بکنیم، اتاق هر قدر هم که بزرگ باشد، تلمبه اتاق را پر از گاز فواهد کرد. و آنرا یکسان و به طور کامل به همه قسمت های اتاق فواهد رساند. بنابراین رنج چه کم و چه زیاد روع بشر و ضمیر آگاه او را آزار فواهد داد. از اینرو می توان گفت که «میزان» رنج بشر کاملا نسبی است.

به همین دلیل می توان گفت که ممکن است رویداد بسیار ناچیزی موجب بزرگترین شادمانیها گردد. به طور مثال واقعه ای را که هنگاه سفرمان از آشویتس به اردوگاهی که وابسته به دافاوا بود رخ داد، برایتان بازگو می کنم. ما همه نگران بودیم که مقصد ما، اردوگاه موتهورن باشد. تشویش ما با نزدیک شدن به پلی که بر روی دانوب بود بیشتر می شد. زیرا رفقای با تجربه ما می گفتند ترن برای رفتن به

موتهوزن باید از روی پل بگذرد. کسانی که چنین موادثی را ندیده اند، هرگز نمی توانند پایکوبی شادمانه ای را که زندانیان در ترن بر پا کردند تصور کنند، آنان وقتی دیدند ترن از روی پل نگذشت و در عوض «تنها» به سوی اردوگاه داغاوا رفت سر از یا نمی شنافتند.

و اما به هنگای ورودمان به اردوگاه پس از دو روز و سه شب سفر چه اتفاقی افتاد؟ جا بسنده برای هر نفر نبود تا بتواند چمباتمه روی زمین بنشیند. اکثر ما مجبور بودیی همه راه را بایستیی. عده کمی نیز به نوبت روی مصیرهای پاره ای که از ادرار زندانیان فیس بود چمباتمه زده بودند. موقعی که وارد اردوگاه شدیی نفستین فبر مهمی که از زندانیان سالفورده تر شنیدیی این بود که این اردوگاه نسبتا کوچک (ممعیت آن 2500 نفر بود) نه کوره آدی سوزی دارد و نه اتاق گاز! به این معنی که شفصی که از پا افتاد مستقیما به اتاق گاز فرستاده نمی شد، بلکه باید منتظر می شد تا همراه (گروه بیماران) به آشویتس فرستاده شود. همین فبر مسرت بفش موجب شد که سردماغ بیاییی. آرزوی نگهبان ارشد کلبه ما در آشویتس به مقیقت پیوست، ما به سرعت به مملی منتقل شده بودیی که مانند آشویتس «دود کشی» در کار نبود. با وجود همه مشقاتی که در چند ساعت آینده در انتظارمان بود، شوفی و لودگی می کردیی.

وقتی ما تازه واردین را شمردند، یکی از ما کم بود. بنابراین ما باید در باران و باد سرد آنقدر منتظر می ماندیم تا فرد گمشده پیدا می شد. سرانمام این زندانی را در کلبه ای یافتند که از شدت فستگی به فواب رفته بود. در اینما مضور و غیاب تبدیل به مانور تنبیمی شد. به این معنی که ناچار بودیم تمام آنشب و تا دیروقت صبع روز بعد در مالیکه از سرما منجمد و از باران مانند موش آب کشیده شده بودیم، فسته از سفر دراز در فضای باز بایستیم. با همه این نارامتی ها بسیار فشنود بودیم از اینکه در این اردوگاه دودکشی وجود نداشت و تا آشویتس هم راه درازی بود.

روزی دسته ای از ممکومین را در مالیکه از مقابل کارگاه ما می گذشتند، دیدیه. و آنروز بود که به نسبی بودن همه رنمها پی بردیه. ما به آن زندانیان و زندگی نسبتا منظم و فوب آنان غبطه فوردیم. با اندوه به وضع آنان مسرت می فوردیم که مطمئنا می توانستند مرتبا ممام بگیرند، یقینا آنان مسواک، ماهوت پاک کن، تشک - تشک مداگانه برای هر نفر - و پست ماهانه داشتند که از فویشان فود دریافت می داشتند. یا دست کم فبر می گرفتند که زنده اند یا نه. اما همه ما مدتها بود که از همه این میرزها ممروم بودیم.

ما به کسانی که این شانس را داشتند به کارغانه ای بروند و در ممل سرپوشیده ای کار کنند مسرت می بردیم، آرزوی هر کسی بود که به این شکل بخت با او یاری کند. میزان خوشبختی نسبی متی بیش از این هم می رود. متی در میان گروههای که در بیرون اردوگاه بودند(که من غود عضو یکی از آنها بودم) وامدهایی بود که وضع شان بدتر از دیگران بود. ما متی به مردی رشک می بردیم که مجبور نبود روزی دوازده ساعت در گل و شل یک زمین سراشیب را بیل بزند و گودالهای غط آهن را غالی کند. زیرا بیشتر مادثه ها مین انجام همین کارها رخ می داد که اغلب کشنده هم بود. ما را در اردوگاه به مرگ می گرفتند تا به تب راضی شویم. در سایر گروهها سرکارگر سلیقه ویژه سنتی غود را به کار می گرفت و به کارگران مِپ و راست کتک می زد، که خود همین مساله مومب می شد از اینکه بخت با ما پاری کرده و زیر فرمان منان سرکارگری نیستیم. می بینید که انسان مِگونه از افعی به مار پناه می برد. من یکبار، از بخت بد در چنان گروهی افتاده. اگر پس از دو ساعت کار (در این مدت سرکارگر تماه توجهش به ویژه روی من متمرکز بود) آژیر عمله هوایی به صدا در نیامده بود و کار را متوقف نکرده بود و آنان مجبور نمی شدند برای آغاز کار ما را دوباره گروه بندی کنند، باید مرا با یکی از آن تابوتهایی که مردگان یا افرادی را که از شدت فستگی در مال مرگ بودند ممل می کردند، به اردوگاه باز می گرداندند. هیمکس نمی تواند تصور کند که صدای آژیر در چنان وضعیتی چه موهبتی است. متی باید بگویم یک بوکس باز

هم که در آغرین لمظات فطرناک صدای زنگ پایان را می شنود نیز نمی تواند آرامش مرا در آن لمظه ویژه امساس کند.

در برابر کوچکترین لطفی که در مق ما می شد، سپاسگزار بودیه. به طور نمونه از اینکه پیش از رفتن به بستر باید شپش هایمان را می کشتیم فوشمال بودیم. گرچه اینکار چندان فوشایند نبود، زیرا باید با تن برهنه در کلبه بدون بفاری که از سقفش هم قندیل آویزان بود شپش کشی می کردیم. اما اگر در مین اینکار آژیر ممله هوایی به صدا در نمی آمد و چراغها را فاموش نمی کردند سپاسگزار می شدیم، زیرا اگر کارمان ناتمام می ماند باید تا نیمه های شب بیدار می ماندیم.

فوشی های جزیی زندگی اردوگاهی نوعی فوشمالی منفی بما می داد. چنانکه شوپنهاور آن را «رهایی از رنج» می نامد و تازه همین هی به طور نسبی بود. فوشی های مثبت واقعی متی نوع ناچیزش بسیار کی بود. به یاد داری روزی ترازنامه ای از فوشی هایی را رسی کردی و پس از بررسی پی بردی که در بسیاری از هفته های گذشته، من تنها دو لمظه لذت بفش را تجربه کرده ای یکبار، روزی بود که وقتی از کارگاه بازمی گشتیی، به من امازه دادند پس از انتظار زیاد به آشپزفانه اردوگاه بروی و در صفی بایستی که زندانی آشپز ف..... میره هایمان را می داد. آشپز پشت دیگ بزرگی ایستاده بود. در کاسه هر زندانی که از ملویش رد می شد یک چمچه سوپ می ریفت. او تنها آشپزی بود که به چهره زندانیانی که در کاسه شان سوپ می داد، بدون توجه به اینکه شان سوپ می داد، بدون توجه به اینکه زندانی کیست. متی با دوستان یا همشهریهای فود هی یکسان رفتار می کرد، نه اینکه به آنان سیب زمینی بدهد و به سایرین سوپ رقیق.

من نمی غواهم درباره زندانیانی که به رفقای غود اهمیت می دادند و تبعیض قایل می شدند، داوری کنم. کیست که بتواند مردی را که رفقای غود را در شرایطی که دیر یا زود مساله مرگ یا زندگی برایشان

مطرع است، در درجه اول اهمیت قرار می دهد، ملامت کند. هیچکس مق چنین داوری را ندارد، مگر اینکه با صداقت مطلق از خود بیرسد که آیا اگر او هم به جای آن شخص می بود، چنین نمی کرد.

مدتها پس از اینکه بار دیگر به زندگی عادی فود بازگشتم (یعنی مدتها پس از رهایی از اردوگاه) یکنفر یک مجله مصور هفتگی نشانم داد که عکس هایی از زندانیانی که در بسترهای شان دراز کشیده و مات و مجهوت به ملاقاتی فیره شده بودند چاپ کرده بود. او پرسید «آیا این نگاههای فیره ترسناک، ومشتناک نیست؟»

پرسیده، «چرا۲» زیرا به منظورش پی نبرده و چون در آن لفظه بار دیگر زندگی گذشته مان گرفت: ساعت پنج صبح. بیرون هنوز هوا گرگ و میش بود. من روی بستر سفت چوبی در کلبه ای گلی دراز کشیده بوده -ما هفتاد نفر بودیم که از ما مراقبت می شد، ما مریض بودیم و تا چند هفته آینده ممبور به ترک اردوگاه برای بیگاری نبودیم، همچنین ناچار نبودیم رژه برویم - ما می توانستیم همه روز در گوشه ای در کلبه دراز بکشیم و چرت بزنیم و منتظر میره روزانه مان (که البته به بیماران کمتر می دادند) و سوپ (ابکی تر و با مقدار کمتر) باشیم. با همه اینها چه قدر فشنود بودیم، با ومود شرایط ومشتناک زندگی فشنود بودیم. موقعی که به شکل کتابی کنار هم چیده شده بودیم تا گرمای بدنمان هدر نرود و آنقدر تنبل و بیمال بودیم که نمی فواستیم متی یک انگشتمان را بدون ضرورت مرکت همیم، سوت گوشفراش و فریادهای نگهبانان را از میدانی که به کشیک شبانه بازمیگشتند و برای مضور و غیاب گرد می آمدند، می شنیدیم.

در به شدت باز شد و توفان برف به داغل کلبه هجوم آورد، رفیق فسته و وازده ای که پوشیده از برف بود بدرون سکندری رفت و چند لمظه ای نشست.

اما نگهبان ارشد او را به بیرون بازگرداند. وقتی که تعداد زندانیان کنترل می شد، ما مق نداشتیم بیگانه ای را به درون کلبه فود راه دهیم. در آن لمظه من چه قدر نسبت به او امساس ترمم کردم و چه

قدر فوشمال بوده که این اتفاق برای من نیفتاد و در عوض می توانسته در بستره در بفش بیماران چرت بزنه! دو روز استرامت در بفش که امتمالا دو روز دیگر هم تمدید می شد، چون فرشته رهایی بفش بود!

همه داستانی که برایتان بازگو کرده با دیدن عکسها در ذهنه مان گرفت. هنگامی که برایشان از زندگی اردوگاهی ای سفن گفتی فهمیدند که چرا عکسها را آنقدرها هی ومشتناک نمی یافتی. از همه اینها گذشته شاید کسانی که زندگی اردوگاهی را تجربه کرده اند، آنقدرها هی نافشنود نبودند.

روز چهاره استرامته در بفش بیماران مرا مامور کشیک شبانه کردند. در همین مین پزشک سرپرست با شتاب بدرون کلبه آمد و از من فواست در اردوگاه دیگری که بیماران تیفوسی داشت برای کارهای پزشکی داوطلب شوه. برفلاف اندرزهای مصرانه رفقایه (و با وجودی که هیچ یک از همکارانه ماضر به همکاری نشدند)، تصمیم گرفته داوطلب شوه. زیرا می دانستم با بیگاری که از من می کشند، بزودی فواهم مرد. اما اگر در بفش بهداری می مرده دست کم مرگم معنایی پیدا می کرد. فکر می کرده بی تردید اگر به عنوان یک پزشک به رفقایم کمک کنم هدفی داره، در مالیکه اگر زندگی نباتی را ادامه می داده یا سرانماه به عنوان کارگر بی مصرفی می مرده، دردی را دوا نمی کرده.

اینکار از نظر من مساب دودوتا چهار تا بود نه فداکاری. اما افسر مامور بفش بهداری به طور محرمانه دستور داده بود که بایستی از دو پزشک بیماری که داوطلب بفش تیفوس اردوگاه شده بودند «مراقبت» به عمل آید. ما آنقدر ضعیف شده بودیه که افسر می ترسید به جای دو پزشک دو جسد اضافی روی دستش بماند.

پیش از این یاد آور شده که هر چیزی که ارتباطی آنی بازنده ماندن فود یا رفقای صمیمی مان نداشت برای ما بی ارزش بود، زیرا همه چیز باید فدای این هدف (بقا) می شد. شفصیت فرد آن چنان در چنگال این هدف گرفتار بود که شفص تعادل فکری فود را تا مدی که همه ارزش های او را تهدید و یا دست که

زیر علامت سوال می کشید، از دست می داد. در مهانی که دیگر به زندگی بشر و عظمت او بهایی نمی دادند، تا اراده اش را در هم شکسته و او را به صورت شییی برای نابود شدن در آورد. (با این برنامه ریزی، که ابتدا همه گونه استفاده ای از او بکنند و آفرین ذره نیرویش را از او بستانند). زیرا در این شرایط، سرانمای «فود شفص<sup>۱</sup>» از گی شدن ارزش ها رنج می برد.

اگر انسان در اردوگاه کار امباری با از بین رفتن ارزش ها، مبارزه نمی کرد و نمی کوشید عزت نفس فود را مفظ کند، امساس انسان بودن را-انسانی که دارای مغز است و از آزادی درونی و ارزشی شفصی برخوردار است- از دست می داد. و تنها بخشی می شد از توده عظیم مرده و هستی او تا مد زندگی میوانی سقوط می کرد. زندانیان را هر لمظه به یک سو عونان گله می ماندند، گاهی همه را با هم و گاهی هم جدا از هم مانند رمه گوسفندانی که نه می اندیشید و نه اراده ای از غود دارد. گروه کوچک اما فطرناکی که با همه شیوه های شکنجه و آزار دادن آشنا بودند از همه سو چهار چشمی زندانیان را می یاییدند. آنان رمه را پیوسته با فریادها و لگدها و ضربات به ملو و عقب می راندند. و ما گوسفندان تنها به دو مِيز می انديشيديم. مِگونه از مِنگال سگان هار بگريزيم و مِگونه غذای بغور و نميری به کف آريم. درست مانند گوسفندانی که مظلومانه در وسط رمه جمع می شوند، هر یک از ما نیز می کوشیدیم به میان زندانیان راه پابیه. زیرا به این ترتیب از ضربات نگهبانانی که در دو سو و عقب و مِلو ستون گوشتی در مرکت بودند در امان بودیم. در مرکز جمع بودن این امتیاز را داشت که از سوز سرما محفوظ می ماندیم، ساده تر بگویم در مرکز جمع بودن تلاشی بود برای زنده ماندن و اینکار را ما ماشین وار انجام می دادیه. اما در مواقع دیگر تلاش می کردیم به موجب قوانین اجباری اردوگاه و برای مفظ جان در معرض دید نباشیه. ما هماره می کوشیدیه جلب توجه اس. اس ها را نکنیه.

<sup>1-</sup> Personal Ego

البته مواقعی هم ممکن و متی لازم بود از ممعیت بدور بمانیم. تمربه نشان داده است که ممکنست زندگی امتماع امباری، منمر به گریز انسان از آن امتماع ولو برای مدت کوتاهی بشود، زیرا در مند امتماعی همه مواسها متومه هر کاری است که تک تک افراد در هر لمظه انمام می دهند. زندانی آرزو داشت با فود و اندیشه هایش تنها بماند. همیشه مسرت با فود بودن و منزوی بودن را می فورد. پس از انتقال به اصطلاع به (اردوگاه استرامت)، بندرت اتفاق می افتاد که من بتوانم پنج دقیقه ای تنها باشم. پشت کلبه گلی، یعنی مایی که من کار می کردم و مایی که در مدود 50 بیمار بدمال ما داده بودند، در گوشه ای در کنار سیم فاردار دو مداره که اردوگاه را از دنیای فارج مدا می سافت، مایی را سراغ داشتم. در آنما یک مادر موقتی با چند تیر و شافه درفت برپا کرده بودند تا چند مسد را در آن ما دهند (مرگ و میر هر روزه در اردوگاه).

مموری هم بود که به لوله های آب منتهی می شد و درپوش چوبی داشت، که من در مواقع بیکاری روی آن می نشستم و به سراشیبی های پر از گل و تپه های سرسبز دورنمای باواریا که با شبکه ای از سیم های فاردار اماطه شده بود، نگاه می کرده. با مسرت در رویا فرو می رفتم و اندیشه هایم در شمال و شمال شرقی در مسیر فانه ام سیر و سیامت می کرد، اما مِز ابر چیزی نمی دیده.

مسدهایی که در کناره بودند و شپش در آنها می لولید، نارامته نمی کرد. تنها صدای پای نگهبانان رشته اندیشه هایم را پاره می کرد. یا از بهداری مرا می فواستند و یا برای تمویل گرفتن داروهایی که تازه وارد شده بود، به کلبه ای می رفتی. - این داروها شامل پنج یا ده قرض آسپرین بود که برای مصرف چند روز پنماه بیمار بود. سهمیه داروهایی را تمویل می گرفتی، نبض بیمارانی را می گرفتی و به کسانی که مالشان وغیی بود نصف قرص می دادی. اما به بیمارانی که آخرین نفسها را می کشیدند دارو نمی دادی. زیرا اگر هی می دادی فایده ای نداشت، از آن گذشته کسانی هی که هنوز امیدی به بهبودیشان می

رفت از دارو ممروم می شدند. برای بیمارانی که مالشان چندان هم بد نبود چیزی نداشتم جز اینکه دلداریشان دهم.

با اینکه در اثر تیفوس بسیار ضعیف و فسته بوده، فوده را می کشیده و بیماران را عیادت می کرده، یس از آن به ممل امن فوده روی سرپوش ممور می رفته.

تصادفا همین ممور مان سه زندانی را نمات داد. کمی پیش از آزادیمان، مقامات زندان، زندانیان را در توده های عظیم به دافاوا می فرستادند و این سه زندانی کار عاقلانه ای کرده و نمی فواستند بروند. برای این منظور از ممور پایین رفتند تا از دید نگهبانان در امان باشند. منهم با قیافه ای بیگناه و آرام روی سرپوش نشسته و به بازی بمگانه پرتاب شن به سیم فاردار مشغول بودم. نگهبانان با دیدن من لمظه ای مردد ماندند و بعد رفتند و من بیدرنگ به آن سه نفر گفتم که فطر رفع شده است.

برای کسانی که در درون این اردوگاهها نبوده اند، بسیار دشوار است که بتوانند میزان بی ارزش بودن میان انسان را درک کنند. زندانی که دیگر سفت مان شده بود، تنها زمانی این بی تومهی به هستی بشر را امساس می کرد، که مردان بیمار را به ممل دیگری انتقال می دادند.

بیماران بدمال را در گاریهایی ما می دادند که زندانیان باید آن را گیلومتر ها اغلب در توفان برف به اردوگاه دیگر بکشند. اگر یکی از بیماران پیش از مرکت می مرد، باز هم او را در گاری می اندافتند، چون فهرست اسم ها باید دقیق می بود! فهرست نامها تنها چیزی بود که اهمیت داشت. یک مرد به این دلیل شمرده می شد که دارای شماره ای بود، به واژه ای دیگر انسان تبدیل به شماره شده بود. این دیگر اهمیت نداشت که آن شماره زنده باشد یا مرده، زندگی یک (شماره) دیگر مطرع نبود. در پس آن شماره و زندگی که متی اهمیتش کمتر از شماره بود چه نهفته بود؟ سرنوشت، تاریخ و نام آن مرد. در گاری بیمارانی که به اردوگاه دیگر ممل می شدند و منهم به عنوان پزشک همراهشان از باواریا به اردوگاه دیگری می رفتیم.

زندانی موانی بود که اسم برادرش در فهرست نبود و به ناچار باید در همان اردوگاه می ماند. زندانی موان آنقدر التماس کرد تا سرپرست اردوگاه تصمیم گرفت مای مرد دیگری را به او دهد و برادر او مای مردی را گرفت که ترمیم می داد در آن لمظه در همان اردوگاه بماند. اما فهرست اسمها باید بی نقص می بود! البته اینکار هم آسان بود. زیرا شماره این دو زندانی با هم مابما می شد.

همانطور که پیش از این یادآور شده ما صامب بدنمان بودیه، که پس از همه بلاهایی که به سرمان آمده بود ،هنوز جان داشت و بقیه چیزها از جمله ژنده هایی به نام لباس که اسکلت وجودمان را می پوشاند تنها زمانی به درد می خورد که ما را در گاری بیماران می انداختند.

زندانیان این مومنان را سر تا پا ورانداز می کردند تا ببینند پالتو یا کفش هایشان بهتر از مال فودشان بود یا نه.

از آن گذشته سرنوشت آنان بسر آمده و مهرپایان براسکلت آنان فورده بود، اما کسانی که هنوز زنده بودند و هنوز نیروی کار داشتند باید از هر وسیله ای که مدت زنده ماندنشان را درازتر می کرد استفاده می کردند. آنان دیگر امساساتی نبودند. رفتار زندانیان کاملا بستگی به فلق و فوی نگهبانان داشت-بازی سرنوشت- و این مسائل بیشتر آنان را از امساس بشری دور می کرد تا شرایط مومود اردوگاه.

من در آشویتس فط مشی برگزیده بوده که مفید بود و بیشتر رفقای من بعدها از آن پیروی می کردند. من معمولا به همه گونه پرسش ها در نهایت صداقت پاسغ می داده، اما در مورد چیزهایی که صریما از من نپرسیده بودند سکوت می کرده. اگر سنه را می پرسیدند پاسغ می داده. اگر عرفه اه را می پرسیدند، می گفته (پزشک) و دیگر توضیمی نمی داده.

نفستین صبعی که در آشویتس بودیه، افسر اس. اس به معل رژه آمد. آن روز ما باید به گروههای مفتلفی تقسیم می شدیم. کسانی که بیش از 40 سال داشتند، کسانی که کمتر از 40 سال داشتند، فلزگاران، مکانیک ها و از این دست. پس از آن ما را معاینه کردند تا ببینند فتق داریم یا نه. و برغی از

زندانیان باید گروه مدیدی تشکیل می دادند. گروهی که من در آن مای داده شده بوده، به کلبه دیگری برده شدیم که دوباره به صف ایستادیم. در اینجا بار دیگر با توجه به پرسش هایی در مورد سن و عرفه ام به گروه کوچک دیگری پیوستم. یکبار دیگر ما را به کلبه دیگری بردند و به گروههای مفتلفی تقسیم کردند. اینکار تا مدتی ادامه داشت و من که خود را در میان عده ای ناآشنا می دیده کلافه بوده، زیرا آنها به زبانهایی سفن می گفتند که برایم مفهوم نبود. سرانجام وایسین گزینش انجام گرفت و من به گروهی بازگشتم که در نفستین کلبه با من بودند! دوستان من تقریبا متوجه نشدند که من در این مدت زمان از کلبه ای به کلبه دیگر انتقال داده می شده. اما می دانستم که آن لمظات سرنوشت ساز بودند. هنگامی که گاری ممل بیماران که آنان را به مقصد (اردوگاه استرامت) می برد ترتیب داده شد، اسم من (یعنی شماره اه) در فهرست بود، زیرا در آن ممل به چند پزشک نیاز داشتند. اما هیچکس باور نمی كرد كه مقصد ما واقعا استرامتكاه باشد. عند هفته ييش يك عنين انتقالي صورت كرفت، همان بار هم همه فکر می کردند مقصد اتاق گاز است. وقتی اعلاه کردند کسانی که برای کشیک شبانه داوطلب شوند، اسمشان از صورت اسامی مذف خواهد شد، هشتاد و دو نفر زندانی بیدرنگ داوطلب شدند. یکربع بعد انتقال منتفی شد، اما هشتاد و دو نفر همهنان در کشیک شب باقی ماندند، برای اکثر کشیک ها این شب کاری به معنای مرگ در 15 روز آینده بود.

و اکنون دوباره گاری ممل بیماران برای استرامتگاه آماده شد. باز هم کسی نمی دانست چه مقه ای درکارست تا آخرین نیروی افراد در مال مرگ بکار گرفته شود- آیا تنها برای دو هفته است- به اتاق گاز فواهد رفت و یا به اردوگاه استرامت واقعی رهسپار فواهد شد، پزشک سرپرست که به من لطف داشت ساعت یک ربع به ده غروب یک روز پنهانی سر در گوشم گذاشت و گفت، (در اتاق نگهبانی گفته ام که هنوز هم می توانی اسمت را از فهرست مذف کنی و تا ساعت ده شب هم برای تصمیم گرفتن وقت داری.)

به او گفته چنین کاری نمی کنم و به این نتیجه رسیده ام که فود را بدست سرنوشت بسپاره. (ترجیع می دهم با دوستانم بمانم) ترمم را در چشمانش فواندم، گویی واقعیت را می دانست. دستم را در سکوت فشرد، گویی فدامافظی برای زندگی نبود، بلکه از زندگی بود. به آرامی به کلبه ام بازگشتم. در آنجا دوستی در انتظاره بود.

با اندوه پرسید، « براستی می خواهی با آنها بروی؟ »

« بله ، می روه »

اشک در مشمانش ملقه زد و من کوشیده آرامش کنه. باید کاری می کرده، وصیت کرده:

« گوش کن، اوتو ! اگر به فانه نزد همسره بازنگشته و اگر تو او را دیدی، به او بگو که هر روز و هر ساعت رامع به او صمبت می کرده. یادت باشد و دیگر اینکه او را بیش از هر کسی دوست داره. سه دیگر اینکه، با ومود مشقاتی که در اینما بسره آمده یاد مدت کمی که با او زندگی کرده ام هماره بیش از هر میز برایم عزیز و گرانبها بوده است. »

اوتو! مالا تو کمایی؟ زنده ای؟ از آفرین باری که با هم بودیم چه اتفاقاتی برایت افتاده؟ همسرت را پیدا کردی؟ به یاد داری چگونه از تو فواستم وصیت مرا به فاطر بسپاری واژه واژه و تو کودکانه اشک می ریفتی؟

صبع روز بعد آنما را ترک کرده. این بار نیرنگی در کار نبود مقصد ما اتاق گاز نبود بلکه واقعا استرامت گاه بود. کسانی نسبت به ما امساس ترمه می کردند در اردوگاه ماندند و بزیر مهمیز قمطی کشیده شدند که بیرممانه تر از اردوگاه مدید ما به آنها ممله ور شده بود. آنان کوشیدند زندگی شان را نمات دهند اما با این کار سرنوشت فود را تعیین کردند. ماهها پس از آزادیمان، دوستی را از اردوگاه قدیمی ملاقات کرده. او که در اردوگاه در سمت پلیس کار می کرد، می گفت در به در دنبال یک تکه

گوشت مردار انسانی می گشت که از توده جسدها کنده بودند و سرانجاه آنرا در قابلمه ای که روی آتش بود پیدا کرد. آدمخواری اردوگاه را فرا گرفته بود و من به موقع آنجا را ترک کرده بوده.

آیا این وضعیت داستان مرگ در تهران را در ذهن آده زنده نمی کند؟ داستان از این قرار بود که یکبار یک مرد ثروتمند و مقتدر ایرانی با یکی از فدمتکارانش در باغ قدم می زد. فدمتکار فریاد برآورد که عزراییل که او را تهدید کرده بود ، دیده است. فدمتکار از اربابش تقاضا کرد که تیزپاترین اسبش را به او بدهد تا او با شتاب به تهران بگریزد، او می توانست غروب همان روز به تهران برسد. ارباب موافقت کرد، فدمتکار شتابان به سوی تهران تافت. ارباب به هنگام بازگشت به فانه اش عزراییل را دید و از او پرسید« چرا فدمتکار مرا تهدید کردی و ترساندی؟ » عزراییل پاسغ داد، « من او را تهدید نکردم، تنها شگفت زده شدم که چرا در مالیکه قرار بود که امشب او را در تهران ببینم هنوز اینماست.»

زندانیان اردوگاه از تصمیم گیری در هر زمینه ای ومشت داشتند. و این به فاطر امساس نیرومند آنان در این زمینه بود که سرنوشت تعیین کننده است و انسان نباید با آن بازی کند بلکه بگذارد هر آنچه بیش آید فوش آید. از آن گذشته، بی امساسی بر همه امساسات زندانی چیره و ماکم شده بود. گاهی باید تصمیمات برق آسایی می گرفتیم، تصمیماتی که متضمن مرگ یا زندگی بود. اما متی در چنین امظاتی نیز زندانی ترمیع می داد تسلیم سرنوشت فود باشد. گریز از هر نوع تصمیم گیری وقتی بیش از هر چیز چشم گیر می شد که زندانی ممبور بود تصمیم به فرار کردن یا نکردن بگیرد و در چنین لمظاتی که مساله بسیار مساس بود و دقایق به مساب می آمد، او دچار شکنمه رومی می شد. و مردد می ماند که آیا مان فود را به فطر بیندازد و فرار کند یا نه؟

من فود نیز دچار چنین شکنجه ای شده. زمانی که جبهه جنگ به نزدیکی اردوگاه کشانده شده، من نیز فرصت این را داشته که بگریزه. داستان چنین بود که یکی از همکارانه باید برای دیدن بیماران بفارج از اردوگاه می رفت و این یک ماموریت پزشکی بود. او می فواست در این زمان فرار کند و مرا هم با فود

ببرد. او به بهانه مشاوره پزشکی در مورد بیماری که بیماریش نیاز به مشورت با یک متفصص داشت مرا از اردوگاه فارچ سازد. قرار بود فارچ اردوگاه یکی از اعضای منبش مقاومت فارمی به ما لباس و مدارک لازه را بدهد. در واپسین ده به علت مشکلات فنی ناچار شدیم بار دیگر به اردوگاه برگردیم. ما هم فرصت را غنیمت شمرده مقدار سیب زمینی فراب و یک کوله پشتی با فود برداشتیم.

در راه ما خود را به اردوگاه زنان و به درون کلبه ای رساندیم. این اردوگاه خالی بود، زیرا زنان را به اردوگاه دیگری فرستاده بودند. کلبه مثل بازار شاه بود و همه چیز در هم ریخته. پیدا بود که زنان خرت و یرتهایی برای خود دست و یا کرده و بعد هم نامار به تخلیه آنجا شده بودند. لباس ژنده، مصیر، غذای فاسد و ظروف شکسته از آن جمله بود. چند کاسه سالم هم بود که بدرد ما می خورد اما تصمیم گرفتیه برنداریه. بعدها شنیدیه که وقتی اوضاع بمرانی شد، از این کاسه ها تنها برای غذا استفاده نمی کردند بلکه، بمای لگن و لگن دستشویی نیز استفاده می شد. (با اینکه بردن هر گونه ظرفی به داغل کلبه ممنوع بود، اما گاهی بعضی از زندانیان نامار به زیر گذاشتن قانون می شدند، به ویژه بیماران تیفوسی که ضعیف تر از آن بودند تا خارج از کلبه به توالت بروند، متی اگر کسی به آنان کمک می کرد) در مالی که من بیرون کلبه کشیک می داده دوستم دافل کلبه رفت و پس از مدت کوتاهی با یک کوله پشتی که زیر کتش پنهان کرده بود، بیرون آمد. این بار نوبت من بود که به داغل کلبه بروی و کوله پشتی دیگری را که دوستم دیده بود برداره. به داغل رفتم و توی غرت و پرت ها به جستجو پرداغتم. کوله یشتی را پیدا کرده. متی یک مسواک هم بینگ آورده. و ناگهان در میان آن همه میزهایی که زنان بجا گذاشته بودند مِسد زنی را دیده.

با شتاب به کلبه ام بازگشتم که اثاثیه ام را جمع کنم: کاسه غذا، یک جفت دستکش مندرس، که از یک از بیماران مرده تیفوسی (به ارث) برده بودم، چند تکه کاغذی که یادداشتهایم را نوشته بودم (همانطور که یادا ور شدم، من یادداشتهایی را که در آشویتس گم کرده بودم، بازنویسی کرده بودم). برای

آخرین بار از بیمارانم دیدن کردم. این بیماران در دوسوی کلبه، روی چوبهای پوسیده خوابیده بودند. بالای سر تنها بیماری که همشهریم بود رفتم. فیلی سعی کرده بوده جانش را نجات دهم، اما وضعش وفیم و رو به مرگ بود. هیچ قصدی نداشته راجع به فراره به دیگران میزی بگویم، اما گویا رفیقم مدس زده بود (شاید قیافه من عصبی بود). با صدایی فسته از من پرسید « تو هم اینجا را ترک می کنی؟ » انکار کردم، اما گریز از نگاه اندوهگینش دشوار بود. پس از اینکه به همه بیماران سر کشیده، پیش او بازگشتم و بار دیگر با نگاه بیمارش که مرا متهم می کرد روپاروی شده. پس از اینکه به رفیقم گفتم منهم با او فرار غواهم کرد، امساس ناغوشایندی بدرونم مِنگ انداخت که لمظه به لمظه ژرفتر می شد. ناگهان بر آن شده که برای یکبار هم که شده سرنوشت را در دست بگیره و مهارش کنم. بیرون کلبه دویده و به دوستم گفتم که نمی توانم با او بروم. به مجردی که با قاطعیت به دوستم گفتم که مایلم با بیمارانم بمانه آن امساس بیمارگونه رهایه کرد. نمی دانسته روزهای آینده چه در پیش فواهیه داشت اما یک آرامش درونی امساس می کرده که هرگز بیش از آن تجربه نکرده بوده. به کلبه بازگشتم، روی تخته ها کنار همشهریم نشستم و سعی کرده آرامش کنه، پس از آن با سایر بیماران گپ زده و کوشیده در آن مال هذیانی که داشتند، آرامشان کنه.

آفرین روز اقامت ما در اردوگاه فرا رسید. هر قدر که دامنه مبهه ها به اردوگاه نزدیکتر می شد، زندانیان را دسته به دسته به اردوگاههای دیگر منتقل می کردند. مقامات زندان، کاپوها و آشپزها فرار را بر قرار ترمیع داده بودند. در چنین روزی دستور داده شده بود که اردوگاه باید تا غروب آفتاب کاملا تفلیه شود. متی چند زندانی که باقی مانده بودند (بیماران، چند پزشک و پرستاران) ممبور به ترک آنما شدند، تا بتوانند شب هنگاه اردوگاه را آتش بزنند. هنوز از آمدن کامیون که قرار بود بعد از ظهر بیاید و بیماران را به اردوگاه دیگری ممل کند، فبری نبود. در عوض دروازه های اردوگاه بسته شد و مراقبت در

اطراف سیم های فاردار شدیدتر شد تا کسی نتواند فرار کند. به نظر می رسید باقیمانده زندانیان ممکوم بودند در اردوگاه آتش زده شوند. من و دوستم بار دیگر تصمیم گرفتیم فرار کنیم.

به ما دستور دادند مسد سه زندانی را بیرون اردوگاه و پشت سیم های فاردار به فاک بسپاریم. تنها ما دو نفر بودیم که نیرو داشتیم چنین کاری را انجام دهیم. تقریبا بقیه افراد در چند کلبه ای که هنوز مورد استفاده قرار می گرفت، در بستر بودند و با تب و هذیان دست و پنجه نرم می کردند. مالا دیگر نقشه ای دیگر در سر داشتیم: برای بردن مسد از یک وان کهنه به جای تابوت استفاده می کردیم که کوله پشتی را هم می توانستیم در درون آن پنهان کنیم. با دومین مسد کوله پشتی را می بردیم و قصد داشتیم با سومین مسد هم فرار کنیم. در بردن دو مسد کار ما طبق نقشه انجام گرفت، همه چیز رو به راه بود. پس از اینکه برگشتیم، موقعی که دوستم رفته بود که تکه نانی دست و پا کند تا بتوانیم در چند روز آینده در مِنگلم با آن رفع گرسنگی کنیم، من منتظر مانده. دقیقه ها می گذشت و من همچنان منتظر بودم. با گذشت زمان و نیامدن دوستم بی قرارتر می شده. پس از سه سال زندگی اردوگاهی، مزه آزادی را شادمانه در ذهنم زنده می کردم. فکر می کردم چه قدر عالی فواهد بود به سوی مِبهه مِنگ برویم. اما کار ما به آنجا نرسید.

همان لمظه ای که دوستم بازگشت، دروازه اردوگاه باز شد، یک اتومبیل پر زرق و برق سربی رنگ که رویش علامت صلیب سرغ دیده می شد، آهسته به زمین رژه رسید. نماینده ای از صلیب سرغ بین المللی در ژنو وارد شد، و مالا دیگر اردوگاه و زندانیان در پناه او بودند. نماینده در یک فانه روستایی اقامت گزید تا در صورت بروز هر گونه فطری نزدیک اردوگاه باشد. مالا دیگر چه کسی به فکر فرار بود؟ بسته های دارو بود که از اتومبیل بیرون می آوردند، سیگار توزیع می کردند، از ما عکس می گرفتند و شادی از زمین و زمان می بارید و فمسته لمظاتی بود، مالا دیگر نیازی نبود مان فود را به فطر اندافته و به مبهه منگ برویم.

در اثر هیمان زدگی مسد سوم را فراموش کرده بودیم. سرانمام مسد را بیرون برده و در قبری که برای سه مسد کنده بودیم ما دادیم. نگهبانی که ما را همراهی می کرد- و نسبتا آدم بی آزاری بود- دفعتا تبدیل به آدم ملایمی شد، او فکر می کرد که ممکن است ورق برگردد و ملب فشنودی ما برای روز مبادا قطعا به کارش فواهد آمد. پیش از اینکه فاک را بر روی مسدها بریزیم، دعا کردیم و او نیز در مراسم دعا به ما پیوست. پس از آنهمه هیمانات و فشارهای ماصله در آن چند روز سفت و سیاه، روزهایی که سرانمام بر مرگ چیره گشتیم، واژه های نیایش ما در رسیدن به صلع و آرامش درفشان ترین و صمیمانه ترین واژه هایی بود که از درون ما بر می فاست.

بنابراین آفرین روز زندان را نیز به امید آزادی سپری کردیه. اما گویا پیروزی را زودتر از موقع مشن گرفته بودیه. زیرا با اینکه نماینده صلیب سرخ به ما اطمینان داد که پیمان صلح امضا شده و اردوگاه را نباید تفلیه کرد، اما همان شب افسران اس. اس سر رسیدند و گفتند دستور دارند که اردوگاه را تفلیه کنند. قرار بود باقی زندانیان را به اردوگاه مرکزی ببرند که بعد ظرف 48 ساعت به سوییس بفرستند تا با سایر اسرای منگ مبادله کنند.

افسران اس. اس آنقدر رفتارشان دوستانه بود که ما باور نمی کردیم اینها همان اس.اس های شکنمه گرند. اس. اس ها می کوشیدند ما را وادار کنند بدون ومشت سوار کامیونها شویم و می گفتند باید از شانس فوب فود سپاسگزار باشیم. کسانیکه هنوز ته نیرویی داشتند سوار کامیونها شدند، و کسانی را هم که کاملا از رمق رفته بودند، به دشواری بلند می کردند و در کامیون ما می دادند.

دیگر نیازی نبود من و دوستم کوله پشتی مان را پنهان کنیم. ما در صف آفرین گروهی ایستادیم که باید سیزده نفر را از این گروه بر می گزیدند و با کامیون ما قبل آفر می فرستادند. سرپرست پزشکان تعداد مورد نیاز را شمرد، اما ما از قلم افتادیم. سیزده نفر سوار کامیون شدند و ما دو نفر جا ماندیم. ما شگفت زده، نارامت و ناامید پزشک را ملامت می کردیم. او هم فستگی و کلافه شدن فود را بهانه

کرد و عذر فواست زیرا فکر کرده بود که ما دو نفر هنوز فیال فرار در سر داریم. ما در مالیکه کوله پشتی هایمان را به پشت داشتیم و در نهایت بی صبری و بی قراری همراه باقی زندانیان نشستیم و منتظر آفرین کامیون شدیم. ناچار بودیم مدت درازی به انتظار بمانیم. سرانجام در اتاق فالی نگهبانان روی تشک ها دراز کشیدیم، لمظات را در امید و ناامیدی سپری می کردیم. با لباس و کفش فوابیدیم تا آماده سفر باشیم.

با صدای تیراندازی و توپ بیدار شدیم، نور فمپاره و صدای تیر و توپ به درون کلبه می ریفت. سرپرست پزشکان با شتاب وارد کلبه شد و دستور داد به سینه روی زمین بفوابیم. یکی از زندانیان به ممض شنیدن دستور پزشک از روی بسترش با کفش روی شکمم پرید. از فواب بیدار شدم و دیدم هنوز سالمم! و در آن لمظه بود که فهمیدیم چه اتفاقی افتاده است: دامنه مبهه مبنگ تا اردوگاه ما رسیده بود! تیراندازی آرام گرفت و سپیده زد. و بیرون روی تیری در دروازه اردوگاه پرچم سفیدی با وزش باد به امتزاز در آمد.

چندین هفته بعد پی بردیم که متی در همان ساعات آخرین نیز سرنوشت چه بازیها با ما باقیمانده زندانیان داشته است. و دیدیم که تصمیم بشر به ویژه در موارد مرگ و زندگی چه قدر نااستوار است.

عکس هایی به دستم رسید که از اردوگاه کوچکی که از اردوگاه ما چندان دور نبود برداشته بود. دوستان ما که آنشب فکر می کردند در کامیونها به سوی آزادی می روند، به این اردوگاه منتقل شدند و در آنما در کلبه های قفل شده سوزانده شدند. بدنهای نیمه سوفته آنان را می توانستم تشفیص دهم. بار دیگر به یاد عزراییل در تهران افتاده.

بی امساسی زندانیان مِز اینکه نقشی به عنوان مکانیسه دفاعی داشت، زاییده عوامل دیگری بود. این بی امساسی زاییده گرسنگی و کمبود فواب (همانطور که در زندگی عادی نیز پیش می آمد) و بی موصلگی بود که یکی از مشفصات رومی زندانی به شمار می رفت. کمبود فواب همچنین به علت وجود

شپش آزار دهنده در کلبه های پرممعیت بود که در اثر نداشتن بهداشت و نظافت فزونی می گرفت. بی موصلگی و بی امساسی به علت نفوردن قهوه و نکشیدن سیگار هم می توانست باشد.

علاوه بر این انگیزه های مسمانی، انگیزه های روانی نیز مطرع بود که به شکل عقده های ویژه ای بروز می کرد چنانکه اکثر زندانیان از نوعی عقده مقارت رنج می بردند. ما هر یک پیش از اسارت فکر می کردیم (کسی هستیم) در مالیکه در زندان برای ما به اندازه پشیزی ارزش قایل نبودند (اعتقاد به ارزش درونی بشر به زمینه های معنوی و والاتری بستگی دارد و زندگی اردوگاهی نمی تواند آنرا از هم فرو پاشد. اما آیا چه تعدادی از انسانهای آزاد از این سیر و سلوک معنوی برخوردارند که ما از زندانیان انتظار داریم؟)

زندانی معمولی بدون اندیشیدن به این واقعیت در اسارت به سر می برد، امساس می کرد از نظر معیارهای انسانی کاملا سقوط کرده است. و این مساله زمانی آشکار می شد که انسان تضادهای ناشی از سافت مامعه شناسی استثنایی اردوگاه را بررسی می کرد.

« برمسته ترین» زندانیان، کاپوها ،آشپزها، مغازه داران، پلیس های اردوگاه معمولا به هیچ ومه امساس نمی کردند افتفاری نصیبشان شده است!

به بعضی از آنان متی امساس بزرگی نیز دست می داد. واکنش ذهنی که اکثر زندانیان نسبت به این گروه اقلیت عزیز کرده از فود نشان می دادند ،همراه با مسدورزی و قرقر بود که به شکلهای گوناگون و گاهی نیز به شکل بذله گویی و شوفی بروز می کرد. به طور مثال، یک زندانی، به زندانی دیگری راجع به گاهی نیز به شکل بذله گویی و شوفی بروز می کرد. به طور مثال، یک زندانی، به زندانی دیگری راجع به کاپویی دیگر می گفت، « فکرش را بکن! من این مرد را زمانی که تنها رییس یک بانک بود می شنافته. مای فوشبفتی نیست که به منین مقام والایی رسیده است؟ »

به ممض اینکه بین اکثریت تمقیر شده و اقلیت به عرش رسیده، رویارویی پیش می آمد که این درگیریها کم هم نبود و همیشه هم با توزیع غذا شروع می شد، نتیجه اش یک جریان انفجاری بود. بنابراین هنگامی که این فشارهای روانی فزونی می یافت، کم فلقی همه گیر که راجع به عوامل مسمانی آن بیشتر صمبت کردیم نیز شدیدتر می گردید. و هیچ جای شگفتی نیست که این فشارها اغلب سبب در گرفتن دعوا نیز می شد. از آنجا که زندانی پیوست شاهد شانق فوردن زندانیان بود، میل به فشونت در او سر برمی داشت. من فودی وقتی گرسنه و فسته بودی، فون به سری می دوید و مشتهایی را گره می کردی. به ما اجازه داده بودند در کلبه بیماران تیفوسی بفاری روشن کنیی و من برای اینکه بفاری فاموش نشود تا صبع کشیک می دادی به همین علت غالبا بسیار فسته و فرسوده بودی. رویایی ترین ساعات من همین شبهایی بود که بقیه یا فواب بودند و یا هذیان می گفتند. من در دل این نیمه شب ها، می توانستی جلوی بفاری دراز بکشی و چند سیب زمینی دردی را روی آتشی که دغالش هی دردی بود برشته کنی. اما روز بعد فسته تر، بی مس تر و تندفود تر بودی.

موقعی که به عنوان پزشک در کلبه بیماران تیفوسی کار می کرده، باید به مای سرپرست ارشد نیز که مریض بود کار کنه، بنابراین من در برابر مقامات اردوگاه مسئول تمیز نگاهداشتن کلبه ها بوده، البته اگر بشود کاری را که ما می کردیم به واژه تمیز شنافت. تظاهر به بازرسی که اغلب هم از کلبه ها به عمل می آمد بیشتر به فاطر شکنمه ما بود تا بهداشت.

آنچه برای ما میاتی بود دارو و غذای بیشتر بود، اما بازرسان تنها به این توجه داشتند که یک پر کاه وسط راهرو نیفتاده باشد و یا پتوهای کثیف و پر از کرم بیمارن مرتب تا شده باشد و دیگر توجهی نداشتند که به سر بیمار چه می آید. اگر گزارشی را درست می دادی یعنی کلاهی را به سرعت از سری بر می داشتی و پاهایی را بهی می کوفتی، «کلبه شماره 9-6 : پنجاه و دو بیمار، دو پرستار و یک پزشک ،» فشنود آنجا را ترک می کردند. معمولا وقتی اعلای می کردند که برای بازرسی خواهند آمد، اغلب با

ساعتها تافیر می آمدند و گاهی هم اصلا نمی آمدند، اما تا زمانی که نیامده بودند من ناچار بودم یتوها را مرتب کنم، ذرات کاه را که از رفتفواب بیرون می ریفت، جمع کنم.

و سر بیماران بیماران بیماران بیماران بیماران بیماران بیماران بدمال آنقدر ممسوس رفتفواب هدر فواهند داد فریاد بکشه. بی امساسی و بی تفاوتی در میان بیماران بدمال آنقدر ممسوس بود که هیمگونه واکنشی از فود نشان نمی دادند، مگر اینکه سرشان فریاد می زده. که گاهی فریاد هه کارگر نمی شد و در اینما بود که باید سفت فوده را کنترل می کرده تا آنان را کتک نزنه. زیرا انسان وقتی فود از تندفویی اش رنج می برد با بی امساسی و بی تفاوتی دیگران به ویژه در موارد فطرناک (که در مواقع بازرسی پیش می آمد) رویاروی می شد.

با کوششی که در ارائه ی این مطالعه ی روانشناسی و توجیه آسیب شناسی روانی، فصوصیات ویژه ی اسیران اردوگاه کار اجباری نمودی ، ممکنست این تصور را در ذهن شما ایجاد کرده باشی که بشر کاملا بگونه ای اجتناب ناپذیر زیر تاثیر ممیط فویش واقع می شود. (البته در این مورد ممیط، ممیط منمصر به فرد زندان است که زندانی را وا می داشت، رفتارش را با الگوی پذیرفته شده ای تطبیق دهد.) پس آزادی بشر چه می شود؟ هیچگونه آزادی معنوی در رابطه با رفتار و واکنش در برابر ممیط موجود، وجود ندارد؟ آیا این نظریه درست است که بشر چیزی جز ممصول عوامل و شرایط ممیطی، اعی از اینکه دارای طبیعت زیستی روانشناسی یا جامعه شناسی باشد، نیست؟ آیا بشر ممصول تصادفی این عوامل است؟ مهمتر از همه اینکه، آیا واکنش های زندانی در برابر جهان وامد اردوگاه کار اجباری ثابت می کند است؟ مهمتر از همه اینکه، آیا واکنش های زندانی در برابر جهان وامد اردوگاه کار اجباری ثابت می کند که بشر نمی تواند از تاثیرات ممیط فود بگریزد؟ آیا بشر در رویارویی با چنان شرایطی مق گزینش عمل ندارد؟

به این پرسش ها می توانیم به طور اصولی و از روی تجربه پاسخ دهیم. تجربه های اندوخته شده در زندگی اردوگاهی نشان می دهد که بشر مق گزینش عمل را دارد. نمونه هایی که اغلب دارای طبیعت

قهرمانانه است ومود دارد، که ثابت می کند انسان می تواند بر بی امساسی چیره شود و تندخویی را نیز مهار کند، بشر می تواند متی در چنین شرایط هولناک فشارهای رومی و مسمی، آزادی معنوی خود را مفظ کند.

ما که در اردوگاه کار امباری زندگی می کردیم، به چشم می دیدیم مردانی را که به کلبه های دیگر می رفتند و دیگران را دلداری می دادند و آفرین تکه نانشان را هم به آنان می بفشیدند. درست است که شمار این مردان زیاد نبودند، اما همین هم ثابت می کرد که همه چیز را می توان از یک انسان گرفت مگر یک چیز: آفرین آزادی بشر را در گزینش رفتار فود در هر شرایط مومود و گزینش راه فود.

ما در اردوگاه، هر روز و هر ساعت در برابر فرصت هایی که به ما داده می شد، قرار داشتیه و باید تصمیم می گرفتیم، تصمیم در مورد اینکه در برابر نیروهایی که ما را تهدید می کرد تسلیم بشویم یا نه، تهدید به اینکه ما را از فودمان و از آزادی درونی مان بدزدند، تصمیمی که مشفص می کرد ما بازیچه شرایط هستیم، آزادی و بزرگی را از ما می گرفت و ما را به شکل یک زندانی نمونه قالب ریزی می کرد.

اگر از این دید به مساله بنگریه، می بینیه که واکنش های روانی زندانیان اردوگاه کار امباری باید چیزی بیش از بیان شرایط ویژه مسمی و مامعه شناسی باشد.

گرچه شرایط نامناسب زندگی از قبیل کمبود فواب، غذای ناکافی و فشارهای روانی گوناگون موجب می شد زندانیان به شکلی از فود واکنش نشان دهند، ولی در تجزیه تملیل نهایی روشن می شود تغییر ماهیت زندانی نتیجه تصمیم درونی اوست و نه تنها نتیجه تاثیرات زندگی اردوگاهی. بنابراین، اصولا هر مردی می تواند متی در چنان شرایطی تصمیم بگیرد از نظر رومی و معنوی چگونه تغییر یابد. او می تواند ارزش انسانی فود را متی در اردوگاه کار اجباری نگاهدارد. داستایوسکی می گوید: «من تنها از یک میز می ترسم و آن اینکه شایستگی رنجهایم را نداشته باشم.» پس از آشنایی با اسیرانی که رفتارشان

در اردوگاه ، رنجها و مرگشان شاهدی بر این واقعیت بود که آفرین آزادی را هرگز نمی توان از دست داد، به یاد گفته داستایوسکی می افته. زیرا به چشم می دیدم که آنان ارزش رنجهایشان را دارند. به شیوه ای که رنج را می پذیرفتند و تممل می کردند، مکایت از یک عظمت درونی بکر داشت. و همین آزادی معنوی بود که زندگی را آزادی معنوی بود که زندگی را پرمعنا و با هدف می سافت.

زندگی فعال به بشر فرصت می دهد تا در کار فلاقه به ارزشها پی برد، و زندگی غیر فعال تفریمی، فرصتی است برای دست یافتن به کمال در تجربه زیبایی، هنر یا طبیعت. اما در زندگی که نه فعال است و نه غیر فعال و امکان رفتار افلاقی والاتری را به ما می دهد، نیز هدفی نهفته است: به طور مثال، در گرایش انسان به وجود فویش، وجودی که با نیروهای بیرونی ممدود شده است زندانی از زندگی فلاقه و تفریمی هر دو ممروه بود. اما تنها فلاقیت و شادمانه زیستن زندگی را پربار نمی کند. اگر اصلا زندگی دارای مفهومی باشد، پس باید رنج هم معنایی داشته باشد. رنج، بفش غیر قابل ریشه کن شدن زندگی است، گرچه به شکل سرنوشت و مرگ باشد. زندگی بشر بدون رنج و مرگ کامل نفواهد شد.

به شیوه ای که انسان سرنوشت و همه رنجهایش را می پذیرد، به شیوه ای که صلیب خود را به دوش می کشد، فرصتی می یابد که متی در دشوارترین شرایط، معنایی ژرفتر به زندگیش ببخشد.

چنین زندگی هماره قهرمانه و شرافتمندانه و آزاد فواهد درفشید و بودند کسانی هم که در مبارزه برای نمات مان، عظمت بشری فود را فراموش کرده و در زمره میوانات در می آمدند. و در اینماست که یا بشر از فرصتها برای رسیدن به ارزش های افلاقی که موقعیت و شرایط دشوار در پیش راه او قرار می دهد، سود می موید و یا از آن روی بر می گرداند. و همین گزینش است که مشفص می کند او ارزش رنمهایش را دارد یا فیر.

گمان مبرید که اینها مسایل غیردنیایی است و فارچ از زندگی واقعی ماست. واقعیت اینست که شمار کسانی که شایستگی رسیدن به چنان معیارهای افلاقی والایی دارند انگشت شمارست. در میان زندانیان، تنها معدودی بودند که آزادی کامل درونی فود را مفظ کردند و به چنان ارزش هایی که ارمغان رنجهایشان بود دست یافتند، اما متی یک نمونه از این دست شاهد بسنده ای است که نیروی درونی بشر و را برانگیزد و بر سرنوشت صوری فود پیروزش گرداند. تنها در اردوگاه کار امباری نیست که می توان چنین مردانی را یافت. بشر در همه ما با سرنوشت و با فرصت دست یابی به چیزی از راه رنجهایش ویاروی است.

بهترست سرنوشت بیماران و به ویژه بیمارانی را مثال بیاوره که غیر قابل علاج هستند. یکبار نامه موان معلولی به دستم افتاد که برای دوستی نوشته بود که چیزی از عمرش باقی نیست و متی عمل مرامی هم فایده ای نفواهد داشت. و بعد هم نوشته بود فیلمی را به یاد می آورد که در آن مردی را تصویر می کرد که به شیو ه ای شماعانه و با رشادت در انتظار مرگ بود. این پسر معلول فکر می کرد که برفورد این مرد با مرگ سیرکمال او را می نمایاند که چنان بزرگ منشانه به پیشواز مرگ می رفت و نیستی مادی را پذیرا می داشت.

سالها پیش فیلمی به نام «رستافیز<sup>۱</sup>» از یکی از کتابهای تولستوی<sup>2</sup> بر روی اکران آمد، آن عده از ما که این فیلم را دیدیم نیز چنین اندیشه هایی در سر داشتیم. زیرا این فیلم سرشار بود از سرنوشت مردان بزرگ گرچه در آن زمان برای ما نه ایمانی با آن عظمت وجود داشت و نه امید به رسیدن به آنچنان درجه والا.

<sup>\-</sup> Resurrection

<sup>2 -</sup> Tolstoy

به واژه ای دیگر، فرصتی نداشتیم به چنان عظمتی دست یابیم. پس از دیدن آن فیلم به نزدیکترین چایفانه رفتیم و پس از نوشیدن یک فنمان قهوه و فوردن یک ساندویچ اندیشه های متافیزیکی عمیبی را که یک لمظه از ذهنمان گذشته بود، به دست فراموشی سیردیم.

اما وقتی فودمان با سرنوشت بزرگی رویاروی شدیم و بر آن شدیم که آن را با عظمت رومی برابری پذیرا باشیم، دیگر همه آن راه ملهای موانی را فراموش کرده و از پا در افتادیم.

شاید زمانی می رسید که بعض از ما بار دیگر همان فیله و یا نظیر آن را می دیدیه. اما مالا دیگر مساله فرق می کرد زیرا شاید در همان زمان تصاویری را با چشه دل می دیدیه، تصاویر کسانی که در زندگی فود به چیزهایی دست یافته بودند که ممتوایش فیلی بیش از ممتوای یک فیله امساسی بود. شاید پاره ای از مزییات عظمت درونی مرد معینی مانند داستان زن موانی که من فود در اردوگاه کار امباری شاهد مرگش بوده، از ذهن شما گذر کند. این داستان بسیار کوتاه است و نمی توانم مطلب زیادی درباره اش بگویم. چنانکه گویی داستان سافته و پردافته ذهن فودم است، اما برای من این داستان مانند شعر است.

قهرمان داستان می دانست که ظرف چند روز آینده فواهد مرد. اما زمانی که من با او صمبت کرده، از رومیه فوبی برفوردار بود. این زن به من گفت، « از سرنوشته سپاسگزاره که چنین ضربه سهمگینی بر من وارد آورد، زیرا در زندگی پیشینه زیاده فواه و از فود راضی بوده و کمال معنوی را مدی تلقی نمی کرده » در مالیکه به پنمره کلبه اشاره می کرد گفت، « در لمظات تنهایی این درفت تنها دوستی است که در برابر من ایستاده است.» این زن می توانست از پنمره تنها یک شافه درفت شاه بلوط را ببیند که روی آن دو غنچه بود. او به من گفت، « من اغلب با این درفت دردل می کنم. » من در شگفت شده، نمی دانستم چه بگویم. آیا این زن هذیان می گفت؟ آیا دچار کابوس بود؟ با اشتیاق از او پرسیدم آیا درفت هم پاسغ می داد؟

« ىلە »

چہ می گفت؟

می گفت، من اینبا هستم - من اینبا هستم - من زندگی هستم، من زندگی باودانم. پیش از این نیز یادآور شدم که آنچه نهایتا موجب باژگونی وضع روحی و درونی زندانی می شد چندان وابسته به شرایط روانی – جسمی محیط زندان نبود، بلکه نتیجه تصمیم آزاد زندانی بود. بررسی های روانشناسی از زندانیان نشان داده است که تنها مردانی سرانجام قربانی تاثیرات مخرب زندگی اردوگاهی شدند، که امازه دادند خوی معنوی و اغلاقی آنان افت کند. در اینجا این پرسش پیش می آید که چه چیزی می توانست و یا می بایست چنین (نیروی درونی) را در ما ایجاد کند؟

زندانیان پیشین وقتی از تمارب خود صمبت می کنند یا می نویسند، برآنند آنچه که بیش از همه مومب آزار و تضعیف رومی زندانی می شود اینست که نداند محت زندان او چه قدر به درازا خواهد کشید. زندانی تاریخ آزادیش را نمی دانست. (درزندان ما مرف زدن در این مورد نیز بی معنی بود) در واقع محت زندان نامعلوم و ناممدود بود. یک روانشناس پژوهشگر برمسته معتقد است که زندگی در اردوگاه کار امباری یک «زندگی موقت» است. و بهتر است ما این عبارت را به این شکل کامل کنیم و آنرا «زندگی موقت ناممدود» بنامیم.

تازه واردان هیچ یک از شرایط زندگی در اردوگاه را نمی دانستند.

کسانی که از سایر اردوگاهها بازگشته بودند مجبور به سکوت بودند و از بعضی اردوگاهها هم هیچکس بازنگشته بود. در ذهن زندانی در ابتدای ورود به اردوگاه باژگونی هایی پدید می آمد. با پایان ابهام و تردید، عدم اطمینان نسبت به پایان دوره زندان ابهام دیگری برای سرانجام کار زندانی در دلش سر برمی داشت. زیرا امکان نداشت که زندانی بداند اصلا این شکل زندگیش پایانی خواهد داشت یا نه.

واژه لاتین Finis دو معنا دارد: پایان یا هدف، و هدفی برای رسیدن. مردی که نمی توانست «زندگی موقت» خود را پیش بینی کند، نمی توانست هدف نهایی را نشانه بگیرد. او دیگر نمی توانست، برخلاف زندگی طبیعی دیگران برای آینده زندگی کند. و به همین دلیل بود که سافت کلی زندگی درونی او باژگون می شد. و ما با این نشانه های سقوط و افت در سایر مرامل زندگی نیز رویاروی بودیم. به طور مثال، کارگر بیکار در وضع مشابهی قرار دارد، زیرا زندگی او موقتی بود و به عبارتی نمی توانست برای آینده زندگی کند و یا هدفی داشته باشد. پژوهش هایی که در مورد معدنچیان بیکار انجام گرفته است، نشان می دهد که آنان از نوعی مرمله دگرگون شده ویژه ای -مرمله درونی- که برفاسته از وضع نابسامان دوران بیکاری آنانست، رنم می بردند. زندانیان نیز از این «تجربه مرمله ای» عجیب رنم می بردند. در اردوگاه زندانی یک وامد زمانی، مثلا یکروز را ساعت به ساعت با شکنمه سیری می کرد و فستگی پایان نایذیر به نظر می رسید. واحد زمانی طولانی تر، مثلا یک هفته به سرعت می گذشت. من معتقد بوده که در اردوگاه یک روز درازتر از یک هفته به نظر می رسید و رفقایی هی با من هی عقیده بودند. آنیه را که ما در مورد گذشت زمان تجربه می کردیم شگفت انگیز بود! و در اینجا انسان به یاد، کوه سمرآمیز، نوشته توماس مان ٔ می افتد که دارای پاره ای از نکات برمسته روانشناسی است. مان پیشرفت معنوی کسانی را که در موقعیت روانشناسی مشابهی بودند مطالعه کرد. به طور مثال بیماران مسلول را در یک آسایشگاه مورد مطالعه قرار داد که نمی دانستند <u>م</u>ه زمانی از آنجا مرفص فواهند شد. آنان نیز زندگی مشابهی را بدون هدف و آینده تجربه می کردند.

یکی از زندانیانی که در ابتدای ورودش همراه با ستونی از زندانیان جدی از ایستگاه ترن به اردوگاه می رفت، بعدها برایم نقل کرد که در آن لمظه امساس می کرد در تشییع جنازه فود شرکت جسته است. زیرا زندگیش را کاملا بدون آینده می دید. و زندگی را آنمنان یایان یافته لمس می کرد که گویی مرده

<sup>\-</sup> Thomas mann

است. البته این امساس مرگ با عوامل دیگری تشدید می شد، از نظر زمانی به علت ناممدود بودن دوره زندانش که به شدت هم امساس می شد، از نظر مکانی ممدوده تنگ زندان آزارش می داد. هر آنچه که در پس سیم های فاردار بود به نظرش متروک، دور از دسترس و به عبارتی غیر واقعی ملوه می کرد. چنانکه مردم و رویدادهای فارم از اردوگاه و همه زندگی طبیعی برایش منبه شبمی را پیدا می کرد. زندگی فارم را تا آنما که می توانست به چشم ببیند، چنان به نظرش می رسید که گویی مرد مرده ای از دنیای دیگر بدان می نگریست.

کسی که هدفی در آینده نمی دید، ناچار تسلیم واپس نگری می شد و اندیشه های گذشته را نشفوار میکرد که همین باعث سقوط او می شد.

پیش از این در زمینه تمایل به واپس نگری که سبب می شد زندانی «مال» را بهتر تممل کند سفن گفتیم. این مکانیسم شفص را قادر می سافت که فوف و دهشت مال را غیر واقعی تر امساس کند، اما تهی کردن مال از واقعیتش فود فطرناک بود. زیرا در این صورت فرصت هایی را که پیش می آمد-فرصت هایی که واقعا وجود داشت - و امکان داشت به زندگی اردوگاهی معنای مثبتی ببفشد را نادیده می انگاشتیم و به آسانی از کنار آنها رد می شدیم. با توجه به «زندگی موقت مان» که فود یک زندگی غیرواقعی و عامل مهمی به شمار می رفت و می توانست موجب شود زندانی تعادل فود را از دست بدهد، به عبارتی همه چیز بی معنی می شد. این زندانیان فراموش می کردند که چنان شرایط دشوار استثنایی اغلب فرصتی به انسان می دهد تا از نظر رومانی فراسوی فود گام گذارند. آنان به جای اینکه دشواریهای اردوگاه را سنگ ممکی بدانند از نیروی درونی فود، زندگی را جدی تلقی نمی کردند و آنرا به عنوان چیزی که نتیجه ای در بر نداشت تمقیر می کردند و ترجیع می دادند چشم هایشان را ببندند و در گذشته زندگی کنند. البته زندگی برای چنین اشفاصی بی معنا نیز می شد.

طبیعی است که تنها شمار کمی به اوچ والای رومانیت دست می یافتند. اما به شمار کمی هم این فرصت دست می داد که متی با وجود شکستهای آشکار دنیایی شان، و مرگ، به عظمت انسانی برسند، و این کمالی بود که آنان هرگز نمی توانستند در شرایط عادی بدان دست یابند. در مورد باقی ما که افرادی معمولی و بی علاقه بودیم سفن بیسمارگ مادق بود: «زندگی مانند رفتن به دندانپزشک است، چون انسان همواره منتظر دردناکترین لمظات است در مالی که آن لمظات را پشت سر گذاشته است.» از اینها که بگذریم، می توانم بگویم که بیشتر مردان در اردوگاه کار امباری معتقد بودند که فرصت های واقعی زندگی را از دست داده اند. ولی با این مال در واقعیت از این فرصت ها و مبارزات هنوز هم وجود داشت. انسان می توانست در این تبارب نیز پیروز شود و زندگی را به پیروزی درونی سوق دهد، یا برعکس از مبارزه درگذرد و مانند اکثر زندانیان، زندگی نباتی را برگزیند.

هرگونه تلاش در مبارزه با تاثیر«روان بیماری زای<sup>2</sup>» ممیط زندان بر زندانی، چه به وسیله روان درمانگری و یا دیگر روشهای بهداشت روان، می بایست بر این اصل استوار باشد که نیروهای درونی زندانی را با نشان دادن هدفهای آتی، برانگیزاند. و روزنه امیدی بر او بگشاید. برغی از زندانیان به طور غریزی فود می کوشیدند به هدفی چنگ بیندازند. زیرا یکی از ویژگیهای بشر اینست که او تنها می تواند با امید به آینده زندگی کند. Sab specie aeterni tatsi<sup>3</sup>، گرچه زندانی گاهی برای امید بستن به چیزی باید به فود فشار آورد، ولی این فشار فود در دشوارترین لمظات زندگیش موجب رهاییش می شود.

یکی از تمارب شفصی فوده را برایتان بازگو می کنه. در مالیکه از شدت درد به فود می پیمِیده (در اثر پوشیدن کفش پاره پاهایه زفه شده بود) چند کیلومتری را با ستون گوشتی از زندانیان از اردوگاه به سمت ممل کار، لنگ لنگان رفته. سرمای سفت و باد تلغ به صورته می کوفت. پیوسته به مشکلات

\_

<sup>\-</sup> Bismarck

<sup>2 -</sup>Psychopathological

٣- گفتاري است از اسپينوزا فيلسوف مشهور. ( زير سيماي جاويدان)

کومِک بی پایان زندگی سراسر مشقت بار خود می اندیشیده. به اینکه غذا امشب مه خواهند داد. اگر به عنوان یک میره اضافی یک تکه سوسیس بدهند، آنرا با تکه نانی عوض کنه؟ یا آخرین سیگاره را که دو هفته پیش با بن به دست آورده با یک کاسه سوپ مبادله کنه؟ مِگونه می توانه تکه سیمی پیدا کنه و بجاى بند كفش از آن استفاده كنه. آيا فواهم توانست به موقع به گروه كار هميشگى فود بپيونده یا مجبور خواهم شد به گروه دیگری ملمق شوه که سرکارگر بی رممی دارد؟ چه کنم بتوانم با کایو رابطه فوبی برقرا کنه؟ کاپویی که می تواند کمکم کند به جای این پیاده رویهای ومشتناک و دراز روزانه، کاری در اردوگاه به دست آوره؟ از اینکه ناچار بوده، هر روز و هر ساعت به این مسایل ناچیز بیندیشه، جانه به لب رسیده بود. و کوشیده اندیشه هایه را به موضوع دیگری مشغول داره. ناگهان غود را در روی سکوی اطاق گره و روشن سفنرانی دیده. در برابره عده ای سرایاگوش در صندلیهای نره فرو رفته و به سفنانه گوش می دادند. موضوع سفنرانی ام روانشناسی اردوگاه کار اجباری بود! همه آنیه زیر فشارم قرار داده بود به صورت عینی در آمد، که در آن لمظه کم کم منبه علمی برایم پیدا می کرد. من با این شیوه توانستم به گونه ای در اوضاع ممیطم، و بر رنجهای آن لمظه مسلط شوم، و آنها را چِنان می دیدم که گویی به گذشته تعلق دارند. ناگهان من و مشکلاته انگیزه یک مطالعه روانی- علمی شد که خود به عهده گرفته. اسیینوزا در کتاب افلاق فود می گوید به ممض اینکه ما تصویر روشن و دقیقی از عواطف خود رسم می کنیم، عواطف در مال رنج، از رنج کشیدن باز می ایستد.

زندانی که امید به آینده فود را از دست داده بود، ممکوی به فنا بود و با از دست دادن ایمان به آینده، دستاویز معنوی فود را نیز به یکباره از دست می داد، او فود را ممکوی به فروپاشیدن و پوسیدگی مسمانی و روانی می دید. معمولا این فروپاشی به شکل یک بمران و کاملا ناگهانی اتفاق می افتاد و زندانیان با تجربه اردوگاه با نشانه های آن آشنا بودند. ما همه از این لمظه شوی بیشتر برای دوستانمان

<sup>1 -</sup>Spinoza

ومشت داشتیم تا فودمان. معمولا هم مریان چنین شروع می شد که زندانی یک روز صبع از بلند شدن و لباس پوشیدن و شستشو یا رفتن به زمین رژه فودداری می ورزید. التماس و فشار و تهدید نیز چون آب در هاون کوبیدن بود. زندانی از دست رفته در مای فود دراز می کشید و مرکتی هم نمی کرد. اگر این بمران همراه یک بیماری پدید می آمد، زندانی از رفتن به بفش بهداری و یا از دریافت هرگونه کمکی فودداری می کرد. به واژه ای دیگر، او از همه چیز دست می شست. در بستر فود در مدفوع و ادرار فود می لولید و دیگر چیزی آزارش نمی داد.

من فود یکبار شاهد ارتباط نزدیک قطع امید از آینده، و این تسلیم ممض فطرناک بود. ف ... سرپرست ارشد من که آهنگساز و نویسنده اشعار اپرا و شفص برمسته ای بود یک روز به طور ممرمانه به من گفت: «دکتر می فواهم چیزی را برایت بگویم. فواب عمیبی دیده ام. در فواب ندایی به گوشم رسید که می توانم آرزویی در دل بکنم و بگویم چه می فواهم بدانم و به همه پرسش های من پاسخ داده فواهد شد. فکر می کنی چه پرسیدم؟ پرسیدم منگ برای من چه وقت پایان می یابد. منظورم را می فهمی دکتر، برای من! آرزو داشتم بدانم چه وقت ما و اردوگاه ما آزاد فواهد شد و رنمهای ما کی به فط پایان فواهد رسید.»

از او پرسیده چه زمانی این غواب را دیده است.

پاسخ داد، در فوریه 1945. مالا چه تاریخی است، آغاز ماه مارس.

«صدا مِه یاسمٰی داد؟»

یواشکی در گوشم زمزمه کرد، «سی ام ماه مارس»

هنگامی که ف .... داستان را برایه تعریف کرد، سرشار از امید و معتقد بود که فوابش تعبیر فواهد شد. اما هر چه به سی ام مارس نزدیکتر می شدیم، با افباری که راجع به جنگ به اردوگاه ما می رسید، می دیدیم که اعتمال تعبیر فواب دوستم بسیار کم است. ناگهان روز 29 مارس دوستم بیمار شد و تب

شدیدی کرد. 30 ام مارس یعنی روزی که به او وعده داده شده بود روز پایان منگ و رنمهایش فواهد بود، دیار هذیان و بیهوشی شد. روز سی و یکم مارس او مرد. ظاهرا از تیفوس مان سیرد.

کسانی که به رابطه نزدیک بین وضع رومی یک انسان، مرات و امید یا بی مراتی و نومیدی او، و درمه ایمنی از بیماری را می دانند، فوب آگاهند که دست شستن از مرات و امید می تواند تاثیری کشنده داشته باشد. چنانکه علت نهایی مرگ دوست من این بود که آن آزادی که او در انتظارش بود اتفاق نیفتاد و در نتیمه او به شدت دچار نومیدی گردید. که این مساله فود مقاومت بدنش را در برابر تیفوس مزمن به طور ناگهانی پایین آورد و مومب نابودیش شد. ایمان او به آینده و اراده او برای زیستن فلم شد و بدنش بیماری را پذیرفت و سرانماه صدای عالم فواب به مقیقت پیوست.

مشاهدات من از این یک مورد و نتایمی که از آنها گرفته با یافته ها و مشاهدات سرپزشک اردوگاه کاملا مطابقت می کرد. وی می گفت میزان مرگ و میر از کریسمس1944 تا سال نو 1945 بسیار بیشتر از پیش بوده، این پزشک معتقد بود تومیهی که برای این قوس صعودی می توانیم بیابیم، شرایط سفت بیگاری یا رژیم بدتر غذایی، یا تغییر هوا یا شیوع بیماریهای مسری نبود. بلکه تنها به این دلیل بود که اکثر زندانیان به این امید زنده بودند که فکر می کردند برای کریسمس به فانه های فود بازفواهند گشت. و چون کریسمس نزدیک می شد و هیچ فبر امید بفشی دریافت نمی کردند، میل به زندگی در آنان کاهش می یافت و نومیدی بر ومودشان چیره می گشت. که این فود تاثیر بس فطرناکی در نیروی مقاومت شان می گذاشت و شمار کثیری از آنان می مردند.

همانطوریکه پیش تر یادآور شده، هر گونه تلاشی برای مفظ نیروی درونی زندانی در اردوگاه باید در مهمانطوریکه پیش تر یادآور شده، هر گونه تلاشی برای مفظ نیروی درونی زندانی در آینده، انجاه می شد، چنانکه نیچه می گوید «کسی که چرایی برای زیستن داشته باشد، از پس هر چگونه ای نیز بر می آید» و این می تواند یک شعار هدایت کننده برای همه

<sup>1 -</sup> Nietzsche

تلاش های روان درمانی گرایانه و بهداشت روانی زندانیان باشد. باید هر وقت فرصتی دست می داد چرایی – یعنی یک هدف – به زندانیان می دادیم تا بتوانیم برای تممل چگونگی ومشتناک زندگی شان به آنان نیرو ببغشیم. وای بر کسی که دیگر معنایی در زندگیش نمی یافت، هدفی و مقصودی هم نداشت، چه فود را در چنین مالی تهی می دید و قادر به ادامه زندگی نبود. و به این ترتیب بود که دیگر دیری نمی پایید. پاسفی که این فرد گم گشته به همه بمثهای امید بفش می داد و آنرا رد می کرد یکی بود: «من دیگر میزی از زندگی نمی فواهم.» و دیگر چه پاسفی می توانستیم به چنین شفصی بدهیم؟

در چنین مرمله ای به آنچه که واقعا و مدا نیاز بود، یک تغییر ریشه ای در نگرش و طرز تفکر ما به زندگی بود. ما نه تنها باید چنین مالتی را در فود، بازسازی می کردیچ، بلکه باید به سایر مردان نومید و افسرده نیز می آموفتیچ که آنچه اهمیت دارد اینست که زندگی از ما چه می فواهد، نه اینکه ما از زندگی چه انتظاری داریچ. ما دیگر نباید درباره معنای زیستن پرسشی می کردیچ، بلکه باید در مورد فودمان به عنوان کسانی که مورد بازفواست زندگی قرار گرفته اند و هر روز و هر ساعت باید پاسغ دهند، می اندیشیدیچ. پاسفی که ما می دادیچ نباید با واژه و اندیشه می بود، بلکه با کردار راستین و به رفتاری راستین ملوه می کرد. زیرا زندگی نهایتا به معنای مسئول بودن برای یافتن پاسفی راستین به دشواریها و مشکلات آن و انمای وظایفی است که پیوسته فرا راه هر فردی قرار می گیرد.

این وظایف و در نتیجه معنای زندگی نزد افراد مفتلف، و لمظه به لمظه، به شکل متفاوتی بروز می کند. از اینرو تعریف معنای زندگی و دادن یک فرمول، ناممکن است. هرگز نمی توانیم پرسش های در مورد معنای زندگی را با عبارات گسترده و کلی پاسغ دهیم. «زندگی» به معنای چیز مبهم نیست، بلکه برعکس چیزی است بسیار واقعی و قابل لمس، همانگونه که وظایف موجود در زندگی نیز بسیار واقعی و لمس پذیرند. این وظایف سرنوشت بشر را که ویژه فود اوست می سازد. هیچ فرد یا هیچ سرنوشتی را نمی توان با فرد یا سرنوشت دیگری مقایسه کرد. هیچ موقعیتی تکرار نمی گردد و به هر موقعیتی

پاسخ متفاوتی باید داده شود. گاهی موقعیتی که مرد در آن قرار می گیرد، ایماب می کند با عملی که در پاسخ به آن موقعیت در پیش می گیرد، سرنوشتش را شکل بخشد گاهی اگر از فرصت استفاده کند و به وضع مومود و آنچه هست بیندیشد، برایش سودمندتر خواهد بود. گاهی نیز لازه است سرنوشت خود را بپذیرد و رنمهایش را تممل کند. هر موقعیتی با استثنایی بودن خود مشخص می شود و هماره یک یاسخ راستین برای هر مشکلی که در پیش روی است ومود دارد.

وقتی انسان پی می برد که سرنوشت او نیز رنج بردن است، ناچارست رنجش را به عنوان وظیفه وظیفه ای استثنایی و یگانه - بپذیرد. ناگزیر باید این مقیقت را بپذیرد که در رنج بردن نیز در جهان تک و تنهاست. هیچکس نمی تواند او را از رنجهایش برهاند و یا به جای او رنج برد. تنها فرصت موجود، بستگی به نموه برخورد او با مشکلات و تممل مشقات دارد.

برای ما زندانیان این اندیشه ها مدا از واقعیت نبود و به ما کمک هم می کرد. زیرا متی در بدترین شرایط نیز که هیچ راه گریزی به نظر نمی رسید، ما را از نومیدی رهایی می بفشید. مدتها بود که ما مرمله پرسش درباره معنای زندگی را پشت سر گذاشته بودیه.

پرسش ساده ای که به ما نشان می دهد، زندگی یعنی دست یافتن به هدفی از راه فلاقیت فعال، چیز ارزنده برای ما معنای زندگی در بر گیرنده دوره ای وسیع از زندگی و مرگ، رنج کشیدن و مردن بود.

وقتی به معنی رنج پی بردیم، از کاهش دادن یا سبک کردن شکنمه های اردوگاه از راه نادیده انگاشتن آنها، یا تصورات واهی و فوش بینی سافتگی، سرباز می زدیم. در واقع رنج کشیدن برای ما وظیفه ای شده بود که نمی فواستیم به آن پشت بکنیم. ما به فرصت های پنهانی رنج کشیدن برای کمال پی برده بودیم. فرصت هایی که ریلکه الشاعر آلمانی را بر آن داشت چنین بنگارد، «چه قدر رنج و مشقت را باید پشت سر بگذاریم!» ریلکه چنان از رنج کشیدن سفن می گوید، که سایرین از کار کردن. ما رنج بسیار باید

<sup>1 -</sup> Rilke

می بردیم. از اینرو، می بایست با این رنمها رویاروی می شدیم و می کوشیدیم لمظات ضعف و اشکهای پنهانی را به مداقل برسانیم. اما نیازی نبود از اشکهای فود شرمنده باشیم، چه این اشکها فود شاهدی بر آنست که انسان دلاورانه و برافراشته قامت، رنج ها را تممل می کند.

اما تنها شمار کمی به این مساله پی برده بودند. برغی از زندانیان با شرمندگی اعتراف می کردند که گریه کرده اند، مانند رفیقی که از او پرسیده: «آماس پایش را چگونه درمان کرده» پاسغ داد «با گریه از تنه بیرون رانده»

روان درمانی یا بهداشت روان درمانی آغاز شد که توانستیم در اردوگاه افراد را به طور انفرادی یا جمعی درمان کنیم. تلاش هایی که از نظر روان درمانگری فردی انجام می شد، اغلب نوعی (نجات زندگی) و معمولا برای جلوگیری از عمل فودکشی بود. مقررات سفت اردوگاه هرگونه تلاشی را برای نجات مردی که قصد فودکشی داشت، منع می کرد. به طور مثال قطع طنابی که زندانی سعی می کرد فود را با آن به دار آویزد، ممنوع بود. پس جلوگیری از وقوع چنین رویدادهایی اهمیت داشت.

من دو مورد را به یاد داره که امکان داشت به فودکشی بیانبامد و شباهت زیادی هم به یکدیگر داشت. هر دو زندانی از قصد فودکشی صمبت کرده بودند و هر دو علت فودکشی را همان ممله معمول که دیگر انتظاری از زندگی ندارند را می گفتند. در هر دو مورد باید به آنان تفهیم می کردیم که هنوز هم زندگی از آنان انتظار داشت، چیزی در آینده در انتظار آنان بود. در واقع ما پی بردیم که یکی از آندو فرزندی داشت که در کشور فارمی در انتظار او بود، فرزندی که او به مد پرستش دوست می داشت. برای دیگری هم چیزی مطرع بود نه شفص. دوم مرد دانشمندی بود که یک سری کتاب نوشته بود و باید آنان را به پایان می برد. هیچکس دیگری نمی توانست مای این دانشمند را پر کند، چنانکه هیچ کس نمی توانست مای آن پدر را برای فرزند پر کند.

این یکتایی و ومدت که هر فرد را از دیگری ممتاز می سازد و به هستی او معنا می بفشد، در کارهای فلاقه نیز مانند عشق بشری تاثیر می گذارد. وقتی به ناممکن بودن مابمایی فردی با دیگری پی می بریم، آنگاه با مسئولیت فرد نیز در برابر هستی فویش . ادامه آن با همه عظمتش آشنا می شویم. مردی که به مسئولیت فویش در برابر یک انسان که مشتاقانه در انتظار اوست، یا در برابر یک کار ناتمام آگاه است، هرگز نفواهد توانست دست به فودکشی بزند ،او همچنین «چرای» هستی اش را می داند و توان آنرا نیز فواهد داشت که با هر «مگونه ای» در افتد.

طبیعی است که در اردوگاه، فرصت چندانی برای درمان دسته جمعی وجود نداشت. گاهی یک الگوی راستین به مراتب موثرتر از کلام بود. زندانبان ارشد که با مقامات زندان همدل نبود، با رفتار عادلانه و تشویش آمیز فود از هزاران فرصت استفاده کرده و تاثیر افلاقی شگفتی بر کسانی می گذاشت که زیر نظر او بودند.

چه تاثیر فوری، همواره موثرتر از واژه است. اما گاهی صمبت نیز بی تاثیر نبود و این زمانی بود که به علت پاره ای از شرایط بیرونی ،پذیرش ذهنی تشدید می شد. یکی از موارد را به یاد داره. وضعی پیش آمد که باید روی زندانیان یک کلبه کار می کردیم، که پذیرش ذهنی این زندانیان به علت موقعیت بیرونی ویژه ای تشدید شده بود.

روز بدی بود، به هنگای مراسی رژه، اعلای کردند بسیاری از کارها را از آن پس فرابکاری به مساب آورده و شفص مجری بلافاصله به دار آویفته فواهد شد. از جمله این جرمها، بریدن نواری از پتوهای کهنه «برای مج بند» و دزدیهای جزیی بود. چند روز پیش هی یک زندانی گرسنه وارد سیب زمینی انبار شده و مقداری دزدیده بود. دزدی برملا شد، و بعضی از زندانیان «دزد» را شناسایی کردند. وقتی فبر به گوش مقامات اردوگاه رسید، دستور دادند که یا دزد را تمویل دهیی و یا همه اردوگاه تمای روز را بی غذا فواهند ماند. طبیعی است که 2500 نفر تصمیی گرفتند روزه بگیرند.

شامگاه آنروز روزه داری، همه در کلبه های فود مغموم دراز کشیده بودیم کسی مرفی نمی زد و هر واژه ای چون پتکی بر سرمان زده می شد. بدتر از همه اینکه برق هم فاموش شد. دیگر مان همه به لب رسیده بود. اما نگهبان ارشد ما مرد عاقلی بود. شروع کرد به صمبت کردن درباره همه چیزهایی که در آن لمظه از ذهن ما می گذشت. از رفقایی مرف می زد که در چند روز گذشته چه در اثر بیماری و چه فودکشی در گذشته بودند. اما ضمنا یادآور شد که می داند علت مرگ واقعی آنان این بود که دست از امید شسته بودند. او معتقد بود که باید راهی وجود داشته باشد که بتوان ملوی امکان وقوع چنین موادثی را گرفت و نگذاشت قربانیان آینده به این مرمله ذهنی برسند. و از من فواست راهگشای زندانیان باشه.

فدا می داند که من اصلا موصله نداشتی، توضیمات روانشنافتی بدهی و یا موعظه کنی و به رفقایی نوعی دستورات مراقبتی بدهی سرد و گرسنه بودی تندفو و فسته شده بودی، اما باید تلاش می کردی و از این فرصت استثنایی سود می مستی مالا تشویق بیش از هر چیزی به کار می آمد و نیاز به آن امساس می شد.

با این اندیشه صمبت را که منبه تسکینی داشت آغاز کرده. گفته که متی در اروپا و در ششمین زمستان منگ مهانی دوه، وضع ما چندان هم ومشتناک نبوده، نه آنگونه که ما فکر می کردیم باید باشد. گفتم که هر یک از ما باید از فود بپرسد تاکنون چه چیزهایی را از دست داده است که غیر قابل بازگشت است. فکر کردم برای بیشتر زندانیان میزان آنچه از دست داده اند واقعا ناچیز بوده است. هر کسی که هنوز زنده بود، دلیلی برای امیدوار بودن داشت. سلامت، فانواده، فوشبفتی، توانایی های مرفه ای ثروت، موقعیت امتماعی را می شد بار دیگر به دست آورد. از آن گذشته استفوانهای ما هنوز سالم بودند، همه آنچه بر ما رفته بود، می توانست در آینده برایمان سودمند باشد. آنوقت عبارت نیچه را بازگو کرده، که آنچه موجب مرگ من نشود، مرا نیرومندتر می سازد.

سپس رامع به آینده داد سفن داده. گفته در نظر هر شفص بی طرفی، آینده بسیار تاریک به نظر می رسد. بر این عقیده بوده که هر یک از ما می توانست مدس بزند شانس زنده ماندنش چه قدر کم بود. به آنان گفته با اینکه هنوز بیماری تیفوس در اردوگاه همه گیر نشده، ولی شانس زنده ماندنش چه قدر کم بود. کم بود. به آنان گفته با اینکه هنوز بیماری تیفوس در اردوگاه همه گیر نشده، ولی شانس زنده ماندن فود من پنج درصد است. با این مال، هیچ فیال آنرا نداره که فود را به نومیدی بسپاره، زیرا هیچکس نمی داند در آینده متی یک ساعت آینده چه روی فواهد داد و مگر نه اینکه یک سیب را که به آسمان بیندازی به زمین نرسیده هزار چرخ می فورد. متی اگر انتظار رویدادهای نظامی را هم در چند روز آینده نداشته باشیم، چه کسی بهتر از ما – با اینهمه تمارب اردوگاهی - می داند که گاهی به طور ناگهانی چه شانس هایی – دست کم برای فرد - پیش می آید. به طور مثال ممکن بود زندانی را به طور غیر منتظره به گروه ویژه ای منتقل کنند که باز هم به طور استثنایی از موقعیت فوب کاری بهره مند باشد. زیرا ممین میزها بود که «شانس» زندانی را برآورد می کرد.

در سفنانی با زندانیان گرسنه تنها از آینده و نقابی که بر آن کشیده شده بود مرف نزدی، بلکه از گذشته، زیبایی ها و روشنایی هایش که در تاریکی زندگی کنونی مان می درفشید نیز سفن گفتی. برای اینکه سفنانی منبه وعظ نداشته باشد عبارتی را از شاعری بیان کردی: آنچه را که شما تمربه کرده اید، هیچ نیرویی در دنیا نمی تواند از شما بازستاند. نه تنها تمربه های ما، بلکه با همه آنچه انجای داده ایی، همه اندیشه های بزرگی که در سر داشته ایی و از همه آنچه که رنج برده ایی، چیزی را از دست نداده ایی. گرچه همه اینها گذشته است ولی ما اینها را هستی بفشیده ایی. زیرا بودن نوعی هستی است شاید هم مطمئن ترین شکل آنست.

سپس در مورد فرصت های بسیاری که به زندگی معنا می بفشد، سفن گفته. من به رفقایه (که بی مرکت دراز کشیده بودند و گهگاه آهی می کشیدند) گفته که زندگی بشر در هر شرایطی هرگز نمی تواند

بی معنا باشد و این معنای بی پایان زندگی رنج و میرندگی، ممرومیت و مرگ را نیز در بر دارد. از این انسانهای سرگشته که در تاریکی کلبه به دقت به سفنان من گوش می دادند فواستم که به بمرانی بودن وضع فود پی برند. آنان نه تنها، نباید دست از امید بشویند، بلکه باید ایمان داشته باشند که پا در هوایی مبارزه ما از عظمت و معنایش نفواهد کاست و باید همچنان شهامت فود را مفظ کنند. به آنان گفتم که در این ساعات دشوار و مرگبار دوستی، همسری، یک مرده و یا یک زنده، یا فدا چشم به ما دوفته است که ببیند ما با سرافراشته رنج می بریم، نه با بدبفتی و ففت و هنر مردن را آموفته ایم.

و سرانبای سفن از فداکاری به میان آوردی، فداکاری که در هر موردی معنا پیدا می کرد. و در طبیعت این فداکاری بود که دنیای طبیعی مادی بدان به دیده تعمب می نگریست و آنرا بی معنی می پنداشت. در مالیکه فداکاری ما در واقعیت معنایی ژرف داشت. من بی پرده به آنان گفتی، کسانیکه ایمان مذهبی دارند این مساله را به آسانی درک می کنند. داستان رفیقی را برایشان بازگو کردی که در ابتدای ورود به اردوگاه، با فدای فود پیمان بسته بود که رنج و مرگ را به مان می پذیرد، تا کسی را که دوست می داشت دچار سرانمای ومشتناکی نشود. برای این مرد رنج و مرگ پرمعنا بود، فداکاری او معنایی بس ژرف داشت. او نمی فواست برای هیچ بمیرد. همانطور که هیچ یک از ما نمی فواهیی منین بمیریی.

منظور من از بکار گرفتن همه این واژه ها این بود که در آن زمان، و در آن کلبه، و در آن وضع مرگبار، معنایی برای زندگی زندانیان بیابی و به دیده باز شاهد تلاش موفقیت آمیز فود بودی. زیرا وقتی برق روشن شد، پیکرهای نمیف دوستانی را دیدی که افتان و فیزان و با دیدگان اشک الود برای سپاسگزاری به سمت من می آمدند، اما باید اعتراف کنی که به ندرت پیش می آمد من نیرویی برای سهیم شدن در رنجهایشان داشته باشی و با این مساب گویا فرصت های بی شماری را برای اینکار از دست داده بودی.

و اینک بپردازیم به سومین مرمله واکنش های روانی یک زندانی یعنی روانشناسی زندانی پس از آزادی. اما پیش از آنکه این مساله را روشن کنم، باید به پرسشی اشاره کنم که اغلب از روانشناس می شود، به ویژه که روانشناس فود زندانی بوده باشد. نظر شما در مورد رفتار روانشناسی نگهبانان اردوگاه فیست؟ چگونه ممکن است انسانی که آمیفته ای از گوشت و فون است، رفتاری را که بسیاری از زندانیان بازگو می کنند با آنان اعمال کرده باشند؟ وقتی انسان این داستانهای هولناک را می شنید و وقتی باور می کرد که همه آنچه زندانیان نقل می کنند اتفاق افتاده است و افسانه نیست انسان از فود می پرسید از نظر روانشناسی چگونه ممکن است انسانی، انسان دیگر را آنچنان شکنمه کند. برای اینکه بتوانیم – بی آنکه وارد مزییات شویم – به این پرسش، پاسغ دهیم باید به چند چیز اشاره کنم:

نفست اینکه، در میان نگهبانان عده ای سادیست یا آزارگر به معنای واقعی بالینی آن وجود داشت. دو دیگر، هنگامی که مقامات اردوگاه برای انجام ماموریت های سفت نیاز به افرادی داشتند، آنان را از میان این آزارگران بر می گزیدند.

هنگامی که به ما امازه داده می شد (پس از دو ساعت کار طاقت فرسا در یفبندان تلغ) فودمان را در کنار آتشی که با فرده چوب درست کرده بودیم، گرم کنیم، از فوشمالی در پوست فود نمی گنمیدیم. اما در همین لمظات کوتاه فوشی نیز، سرکارگرانی بودند که از گرفتن آن فوشی از ما بس لذت می بردند. هنگامی که نه تنها نمی گذاشتند کنار آتش بایستیم بلکه آن آتش زیبا را روی برفها پفش می کردند، برق لذت در چشمانشان می درفشید! هماره در میان زندانیان کسانی بودند که در شکنمه و آزارگری تفصص داشتند، و اس. اس ها وقتی از کسی فوششان نمی آمد او را به این افراد آزارگر مواله می دادند. سوم اینکه اکثر نگهبانان در اثر سالهای متمادی کار در اردوگاه و ناظر بودن بر شیوه های بی رممانه و ومشیانه اردوگاه در شکنمه زندانیان، امساسات شان مرده بود. این مردانی که از نظر افلاقی و

روانی سنگ شده بودند، مداقل کاری که می کردند این بود، که فود از نقش فعال در آزارگری سرباز می زدند، اما دیگر مانع آزار رسانی سایرین نمی شدند.

چهاره، در میان نگهبانان هم پیدا می شد کسانی که دلشان به عال ما می سوغت. برای نمونه به ذکر فر*ما*نده اردو*گاهی که من* از آنج*ا* آزاد شده بسنده می کنه.

یس از آزادی ما معلوم شد که این فرمانده مبلغ زیادی از میب فود یول فرم کرده تا از نزدیکترین بازاراً، برای زندانیان غود دارو بغرد و این مساله را تنها پزشک اردوگاه که غود یک زندانی بود می دانست و بس. اما نگهبان ارشد اردوگاه که خود از زندانیان بود، سخت گیرتر از هر افسر اس.اس رفتار می کرد. در مالیکه فرمانده اردوگاه، تا آنما که من می دانه هرگز دستش را روی ما بلند نکرد، این نگهبان با کومکترین فرصتی که می یافت زندانیان را به باد کتک می گرفت.

بنابراین با دانستن اینکه این مرد یا نگهبان اردوگاه بود یا یک زندانی، چیزی را مل نمی کرد. در میان هر گروهی مهر انسانی به چشم می خورد، حتی در کسانی که ما به راحتی مورد ملامت قرار می دهیم. مرز بین گروهها دارای وجه مشترکی است، و ما نباید با گفتن اینکه این مردان فرشته اند و آن دسته دیگر اهری*من،* به نتیمه برسیه.

۱ - واقعه جالبي كه در رابطه با اين فرمانده اس. اس روي داد، رفتاري است

گاز فرستاده می شدند.

شد، زیرا ما تا آن زمان در اردوگاه آشویتس از لباس کسانی استفاده می کردیم که نگون بخت تر از ما بودند و به محض ورود به ایستگاه ترن به اتاق

که چند نفر از زندانیان یهودی با او در پیش گرفتند. در پایان جنگ، هنگامی که امریکایی ها زندانیان را از اردوگاه ما آزاد کردند، سه جوان مجارستاني يهودي اين فرمانده را در جنگل هاي باواريا پنهان كردند. و سپس نزد فرمانده نیروهای امریکایی که بسیار علاقمند بود این افسر اس. اس را دستگیر کند رفتند و گفتند تنها در صورتی که قول بدهند آسیبی به او نخواهند رساند، حاضرند محل پنهانی او را نشان دهند. پس از مدتی افسر امریکایی سرانجام به این سه جوان قول داد که به افسر اس. اس در اسارت آسیبی نخواهند رساند. افسر امریکایی نه تنها به قول خود وفا کرد، بلکه در واقع فرمانده پیشین به نحوي در پست خود باقي ماند و سرپرستي جمع آوري پوشاک از روستاهای نزدیک باواریا و توزیع آن در میان ما به او سپرده

مسلما وقتی یک نگهبان یا یک سرکارگر با وجود همه کنترل های اردوگاه، نسبت به زندانیان رفتار مهر آمیزی داشت، در جهت مثبت و انسانی گام بر می داشت، اما پستی زندانی را که با رفقای زندانی فودش آنچنان رفتار ناشایستی داشت چگونه می توان توجیه کرد. پر واضع است که کمبود شفصیت چنین مردانی برای زندانیان منقلب کننده بود، در مالیکه از کوچکترین مرکت مهرآمیز هر یک از نگهبانان عمیقا به هیجان می آمدند. چنانکه روزی یک سرکارگر پنهانی تکه نانی به من داد که تردید نداره از جیره صبمانه اش ذفیره کرده بود. در آن لمظه، آنچه اشک را به دیدگانی جاری کرد تکه نان نبود، بلکه چیزی از انسانیت بود که این مرد به من داد، واژه ها و نگاهی بود که همراه دادن نان به چهره ای گسترد و گوشهایی را نوازش داد.

از همه آنچه برایتان گفتم، پی می بریم که در مهان تنها دو نژاد ومود دارد. نژاد مردان کامل و ناقص. این دو نژاد در همه ما یافت می شوند زیرا در میان همه گروههای امتماع نفوذ می کنند. هرگز نمی توان گفت این گروه کاملا کامل است و این گروه ناقص. به این ترتیب هیچ گروهی از «نژاد فالص» نیست و بنابراین گهگاه به اینگونه افراد کامل در میان نگهبانان اردوگاه هم بر می فوردیم.

زندگی در اردوگاه کار اجباری زوایای روم انسان را می شکافد و ژرفای آنرا نمایان می سازد. آیا شگفت انگیزست که در آن ژرفاهای روم انسانی بار دیگر تنها به فصوصیاتی از انسان برفوریه که طبیعتش آمیفته ای از فوب و بد باشد؟ شکافی که فوب را از بد جدا می سازد، از همه انسانها می گذرد، به پایینترین سطم می رسد و متی در ژرفای آنمِه که در اردوگاه کار اجباری بنیان گذارده است، آشکار می گردد.

و اکنون در آفرین فصل روانشناسی اردوگاه کار اجباری، می رسیم به روانشناسی زندانی که آزاد شده است. در توصیف تجربه های آزادی که طبیعتا باید از تجربه های غودم باشد، به آن بخشی غواهم یردافت که از صبع روزی است که یرمم سفید پس از روزهای پراضطراب برفراز دروازه های اردوگاه به

اهتزاز در آمد. در این زمان مالت سرگردانی درونی ما تبدیل به استرامت شد. اما اگر بگوییم از فوشمالی دیار منون شده بودیم اشتباه کرده ایم. یس مه اتفاقی افتاد؟

ما زندانیان با گام های خسته خودمان را به سوی دروازه های اردوگاه می کشیدیم. با ترس و دلهره به اطراف می نگریستیم و با نیم نگاه یکدیگر را سوال پیج می کردیم. بعد چند گامی به بیرون اردوگاه می رفتیه. این بار کسی بر سرمان فریاد نمی زد و هیچ نیازی نبود برای فرار از لگد یا کتک ما فالی بدهیه. نه! اینما متی نگهبانان به ما سیگار تعارف می کردند! ابتدا آنان را نشنافتیم، زیرا با شتاب لباس هایشان را عوض کرده و لباس شخصی پوشیده بودند. به آرامی در امتداد جاده ای که از اردوگاه منشعب مى شد، قده مى زديم. پاهايمان درد گرفت و ممكن بود هر لمظه بپيچد. اما همچنان لنگ لنگان مى رفتیه و می خواستیه اطراف اردوگاه را برای نفستین بار با دیدگان مردان آزاد ببینیه. با خود تکرار می کردیم «آزادی» اما هنوز نمی توانستیم باور کنیم که آزادیم. ما طی سالیان متمادی که در آرزوی آزادی بودیم آنقدر این واژه را بر زبان رانده بودیم که دیگر معنای غود را از دست داده بود. دیگر واقعیت آزادی به ضمیر آگاهمان رغنه نمی کرد و نمی توانستیه این مقیقت را بیذیریه که اکنون آزادی از آن ما بود. به ممن ير از كَل رسيديم، كَلها را ديديم و به ياد آورديم كه آنها هميشه آنما بودند، اما ما هيم امساسی نسبت به آنها نداشتیه. نفستین جرقه شادمانی زمانی سرشارمان کرد که خروسی را با ده رنگارنگ دیدیم. اما این جرقه همچنان چون نقطه کوری باقی ماند زیرا ما به این دنیا تعلق نداشتیم. شَامِحًاهان وقتی که بار دیگر همه در کلبه هایمان گرد آمدیه یکی در گوش دیگری زمزمه کرد «بگو ببینه امروز غوشمال بودی؟» و آن مرد با شرمندگی گفت «راستش را بغواهی، نه» و او نمی دانست که ما همه همین امساس را داشتیم. در واقع ما امساس خوش بودن و خوشمال شدن را از دست داده بودیم و باید به تدریج این هنر خوش بودن را دوباره می آموختیم. آنیه که از نظر روانشناسی برای زندانیان از بند رسته اتفاق می افتاد، شفصیت زدایی نام داشت. همه چیز غیر واقعی به نظر می رسید.

مانند رویا . ما باور نداشتیم که آنچه می بینیم واقعی است. در سالهای گذشته چه بسا در خواب گول فورده بودیم. خواب می دیدم که روز آزادی خرا رسیده، ما آزاد شده ایم، به کاشانه خود بازگشته ایم و به دوستانمان خوش آمد می گفتیم، همسرمان را در آغوش می گرفتیم، بر سر میز نشسته و از آنچه که بر ما رفته بود و متی از خوابهایی که از روز آزادی دیده بودیم سفن می گفتیم. و آنگاه ... سوت زندانبان پایان رویای آزادی ما بود و مالا این خوابها به مقیقت پیوسته است. اما آیا می توانستیم باور گفتیم؟

بدن کمتر از ذهن نیروهای بازدارنده دارد و از همان لمظه نفست مداکثر استفاده را از آزادی می کرد. زندانی پس از به دست اوردن آزادی ساعتها و روزها چون قمطی زده ها متی در نیمه شبان نیز غذا می فورد. آنچه انسان را به شگفتی وا می دارد اینست که مگر انسان از نظر مقدار چقدر گنجایش فوردن دارد. وقتی یک روستایی که روابط دوستانه ای با یکی از زندانیان پیدا کرده بود او را به فانه اش دعوت کرد، این زندانی بی وقفه غذا فورد، قهوه نوشید و کمی که آرامش بدست آورد ساعتها مرف زد. سرانجام از فشاری که سالها ذهنش را می آزرد رها شد. انسان وقتی به مرفهایش گوش می کرد، امساس می کرد که او ناگزیر و مجبور به مرف زدن است و در برابر اشتیاق فود به مرف زدن نمی تواند مقاومت کند. من کسانی را می شنافتم که تنها برای مدت کوتاهی (مثلا، در بازرسی های گشتاپو) چنین عکس العمل هایی از فود نشان می دادند. روزها سپری می شد تا اینکه نه تنها زندانی زبان باز می کرد و بدون توقف صمیت می کرد، بلکه چیز دیگری هم در او می شکفت و در این زمان بود که امساسات فاموش به طور ناگهانی زنجیر می کسست.

چند روز پس از آزادی یکروز من در دهکده که چمنزار پر از گل بود کیلومترها راه رفته. مقصده بازاری بود که نزدیک اردوگاه قرار داشت. چکاوک ها به آسمان پر می کشیدند و صدای شادمانه آنها را می شنیده. هیچکس در آن اطراف به چشم نمیفورد. چیزی جز زمین وسیع و پهنه آسمان و آوای فوش

عِکاوک ها و آزادی فضا نمی دیده. ایستاده، به اطرافه نگاه کرده و به آسمان نیز عِشه دوفته. آنگاه زانو زده. در آن لمظه فود و دنیا را فراموش کرده بوده. تنها یک عمله در ذهنه بود. همان عمله ممیشگی: «من یزدان را از زندان کومک فود فرافوانده و او در آزادی یهنه وسیع، یاسفه داد.»

تا چه زمانی زانو زده و این جمله را تکرار می کرده، چیزی به یاد نمی آوره. متی چیزی که می دانه اینست که در آن روز و در آن ساعت زندگی تازه من آغاز شد. گاه به گاه پیش می رفته تا اینکه بار دیگر خوده شده، یک انسان.

راهی را که باید از تنش و فشار ذهنی روزهای آفر در اردوگاه (از آن مِنگ اعصاب تا آرامش ذهنی) طی کردیم، یقینا فالی از مانع نبود. اگر ما فکر می کردیم که زندانی آزاد شده دیگر به مراقبت رومی نیاز ندارد، دچار اشتباه بودیم. بلکه برعکس باید به این واقعیت توجه می کردیم، مردی که برای آن زمان دراز زیر آنچنان فشار روانی بود، به ویژه که این فشارها به طور ناگهانی رها می شد طبیعتا پس از آزادیش در معرض فطرست. این فطر (به معنای بهداشت روانشناسی اش) واکنش روانشناسی آن فشارهاست. چنانکه بهداشت جسمی کارگر زیر دریایی نیز در صورتیکه ممفظه اش را به ناگهان ترک کند (در این لمظه زیر فشار شدید جوی است)، در فطر است. بنابراین مردی که به ناگهان از فشار روانی رسته است، از نظر افلاقی و بهداشت روانی بسیار آسیب پذیر است.

کسانی که دارای طبعی بدوی تر از دیگران بودند، در این مرمله روانشناسی، نمی توانند از تاثیرات ومشیگریهای زندگی اردوگاهی در امان بمانند. مالا که از آزادی برخوردار بودند، گمان می کردند که می توانند با هرزگی و به شیوه ای ستمگرانه از آن استفاده کنند. تنها چیزیکه باژگون شده بود، این بود که اکنون آنان ظالم بودند نه مظلوم، آنان دیگر از مالت شی بودن در آمده و تبدیل به کسانی شده بودند که با نیروی ارادی و برانگیزانده، بی دادگری می کردند.

آنان شیوه رفتارشان را با تمربه های تلف و ومشتناک فود تومیه می کردند. که این مساله اغلب در رویدادهای مرزی نیز به پشم می فورد. چنانکه روزی با دوستی از مرزعه ای دست در دست می گذشتیم و به سمت اردوگاه می رفتیم، ناگهان به مرزعه گندم سبز رسیدیم. من بی افتیار سعی کردم آنرا لگد نکنم، اما دوستم، با دستش دستم را کشید و مرا کشان کشان از لابلای گندم برد. من مکث کردم که مبادا گندم موان را لگدمال کنم. دوستم برآشفت. نگاه پر از فشمی به من اندافت و فریاد زد، «ببینم! آنچه که از ما گرفته اند کافی نیست؟ همسرم و فرزندم را به اتاق گاز فرستاده اند و مالا تو مرا از لگدمال کردن چند ساقه گندم منع می کنی!»

تنها به آرامی و موصله باید به این مردان می فهماندیه که هیچکس مق ندارد فطا کند، متی اگر به او ستم رفته باشد. ما باید با تلاش پیگیر آنان را به سوی این مقیقت می راندیم وگرنه نتایجی شوم تر از، از دست دادن چند هزار ساقه گندم به بار می آمد. من هنوز یک زندانی را به یاد می آوره که آستین هایش را بالا زد، دست راستش را زیر چشم گرفت و فریاد زد «بریده باد این دست من، اگر آنرا پس از بازگشت به فانه ام به فون ستمگران نیالایم!» من تاکید می کنم که گوینده این واژه ها، انسان بدی نبود، بلکه بهترین رفیق من در اردوگاه و پس از آزادی بود.

علاوه بر بیمارگونگی افلاقی که ناشی از رهایی ناگهانی از فشار بود، دو تجربه اساسی دیگر نیز شفصیت زندانی آزاد شده را تهدید می کرد: یکی تلفی زندگی پس از آزادی و دوه سرفوردگی، پس از بازگشت به زندگی پیشین.

تلفی زندگی به علت مسائلی بود که او در شهرش با آن مواجه می شد. به این معنا که وقتی به شهر فود باز می گشت، در بسیاری جاها با سردی او را پذیرا می شدند و جملات پیش پا افتاده تمویلش می دادند. به همین دلیل تبدیل به انسان گزنده ای می شد و از خود می پرسید چرا متممل آن همه رنج و

مشقت شده است. وقتی همان جملات کلیشه ای را از مرده می شنید که «ما نمی دانستیم» و یا «ما هم رنج کشیده ایم»، به خود می گفت آیا واقعا اینها جملات بهتری برای گفتن ندارند؟

اما مساله و تمربه سرفوردگی چیزی دیگر است. اینما دیگر مکایت دوستی نبود (که سطمی نگری و نداشتن امساس بود، که بیزار کننده بود، که شفص سرانماه امساس می کرد می فواهد به گوشه ای بفزد و دیگر صدای انسانی را نشنود و چهره انسانی را نبیند) بلکه داستان سرنوشت بود که آنچنان ظالمانه و بی رممانه او را در هم کوبیده بود. مردیکه سالها فکر می کرد مد مطلق همه رنمهای ممکن را لمس کرده است، در اینما به این نتیمه می رسید که رنج مدودی نمی شناسد و او هنوز هم باید رنج بکشد، بیشتر از پیش

وقتی ما از کوشش برای ایماد شهامت روانی یک زندانی در اردوگاه صمبت می کردیم، بر آن بودیم که دریم، امیدی را در آینده برای او باز کنیم. باید به یادش می آوردیم که زندگی هنوز در انتظار اوست و انسانی منتظر بازگشت اوست. اما پس از بازگشت؟ زندانیانی بودند که پی بردند هیمگاه کسی در انتظارشان نبود. وای به مال کسی که دید انسانی که فاطره اش به تنهایی در اردوگاه به او امید می بفشید دیگر ومود ندارد! وای به مال کسی که وقتی رویایش به مقیقت پیوست و سرانمام آزاد گشت، آزادی را کاملا متفاوت از آنمه در اشتیاقش بود، یافت! شاید سوار واگن برقی می شد، به فانه ای می رفت که سالها در ذهنش مان داشت، در عالم درون، زنگ در را به صدا در می آورد - درست همانگونه که در هزاران رویای فود کرده بود - تنها برای اینکه این مقیقت را دریابد که کسی که باید در را باز کند دیگر آنما نیست و هرگز هم نفواهد بود. ما همه در اردوگاه به یکدیگر می گفتیم که هیم شادی دنیایی نفواهد توانست آن همه رنمی را که متممل شده ایم، مبران کند. ما به شادمانی روزگار آزادی دل نبسته بودیم و این امید نبود که به ما شهامت می بفشید و به رنمهای ما، فداکاریهای ما و مردن ما معنا می بفشید اما برای غم و اندود که به ما شهامت می بفشید و به رنمهای ما، فداکاریهای ما و مردن ما معنا می بفشید. اما برای غم و اندود هم دیگر آمادگی نداشتیم. این سرفوردگی که در انتظار شمار معنا می بفشید. اما بارای غم و اندود هم دیگر آمادگی نداشتیم. این سرفوردگی که در انتظار شمار

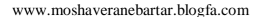
زیادی از زندانیان بود، تمِربه ای سفت بود که پشت بسیاری را به فاک رساند و برای یک روانپزشک نیز دشوار بود که به آنان کمک کند تا بر اموال غمزده فود چیره شوند. اما این هم نباید مومِب دلسردی روانپزشک شود، برعکس باید انگیزه ای تازه به شمار آید.

برای هر زندانی از بند رسته ای روزی فرا می رسد که وقتی به دوران اسارت فود می نگرد و تجارب اردوگاهی را زیر و رو می کند، باور نفواهد کرد که چنان روزگار دشواری را تممل و سپری کرده است. همچنان که سرانجاه روز آزادیش فرا رسید و همه چیز در نظرش چون رویای زیبایی بود، روزی هم فرا فواهد رسید که تجربه های اردوگاهی اش چون کابوس رنجش فواهد داد.

این تمربه های گرانبها برای مردی که به سوی فانه اش گاه بر میدارد امساس شگرفی می آفریند، که یس از آن همه رنمی که مِان و روانش متممل شده، دیگر چِیزی نبود که او از آن بترسد مگر فدا.

# انسان در جستجوی معنا

| دکتر ویکتور فرانکل                     | نویسنده    |
|----------------------------------------|------------|
| دكتر نهضت صالمي <i>ان-م</i> هين ميلاني | برگرداننده |



# مفاهیم اساسی در لوگوترایی

فوانندگان این داستان کوتاه اتوبیوگرافیک ، پیوسته فواهان تومیه و تفسیر کاملتری از اصول و روش درمانی من هستند. به همین دلیل ، فصل کوتاهی در تشریع لوگوتراپی به متن اصلی کتاب ، « از اردوگاه مرگ تا اگزیستانسیالیسم» افزوده شد ، که ظاهرا بسنده نبوده و پیوسته از من فواسته شده است که شرع مفصلتری در این باره بنویسم . از این رو برای نگارش فصلی که در کتاب ماضر از نظر فواننده می گذرد ، مطالب پیشین کاملا بازنویسی شده است ، و به گونه ای مفصل تر تشریع می گردد.

<sup>.</sup> معنا درماني. Logotherapy-

ملب رضایت غواننده ، با تهیه مِکیده ای که مطالب بیست مِلد کتاب آلمانی مربوط به لوگوتراپی را در بر گرفته باشد ؛ کار آسانی نیست. یاد پزشکی آمریکایی افتاده که وقتی به درمانگاه من در وین آمده بود و از من پرسید « دکتر آیا شما یک روانکاو هستید؟»

پاسخ داده ، « نه دقیقا یک روانکاو ، بلکه یک روان درمان گر.» سپس او به پرسش هایش ادامه داد.
« از پیروان کدام مکتب هستید؟» پاسخ داده ، من نظریه ویژه فود را داره که عبارتست از «لوگوتراپی» .
« آیا می توانید در یک ممله به من بگویید مفهوه لوگوتراپی مِیست ، و مِه تفاوتی با روانکاوی دارد؟»

«بله». ولی آیا مقدمتا شما می توانید در یک جمله به من بگویید که اساس روانکاوی به نظر شما میست؟»

او چنین پاسغ داد. « در روانکاوی بیمار می بایست روی مبلی رامت دراز بکشد و درباره چیزهایی با شما صمبت کند که تکرارش ، بسیار دشوار است.»

در همین جا من بیدرنگ گفتم ، « در لوگوتراپی بیمار نیازی به دراز کشیدن ندارد. ولی او می بایست به چیزهایی گوش کند که گاه شنیدنش کار آسانی نیست.»

البته این یک شوغی بیش نبود و نمی تواند جوهر مکتب لوگوتراپی تلقی شود. اما مقیقتی را هم در بر دارد و آن اینکه لوگوتراپی در مقایسه با روانکاوی روشی است که کمتر به گذشته توجه دارد و به درون نگری هم ارچ چندانی نمی نهد ، در ازای توجه بیشتری به آینده ، وظیفه و مسوولیت و معنی و هدفی دارد که بیمار باید زندگی آتی فود را صرف آن کند.

همزمان ، لوگوتراپی اهمیت تشکیل ملقه « شیطانی ای دور تسلسل باطل و مکانیسم های بازغورد را که عامل مهمی در رشد روان نژندی است ، نادیده می گیرد. و از اینرو فودمداری ویژه ای که بیماران روان نژند عموما مبتلا به آن هستند به مای اینکه تقویت و تغذیه شوند ، کم اهمیت و پیش یا افتاده تلقی می گردند.

مطمئنا چنین جملاتی جز ساده سازی لوگوتراپی نیست ، اما در عین مال لوگوتراپی هم چیزی جز این نیست که بیمار در جهتی راهنمایی می شود و با وضعی روبرو می گردد ، که معنی زندگی فویش را بیابد. مالا می بینید که ماضر جواب بودن در برابر پزشک آمریکایی فالی از مقیقت نبود. زیرا روان نژند واقعی کسی است که پیوسته سعی می کند از آگاهی نسبت به وظیفه و مسوولیتی که زندگی بر عهده او گذاشته است ، بگریزد. از این رو بالا بردن سطم آگاهی او نسبت به این مساله ، فود یاری کردن او در چیره شدن بر این عصبیت و پریشان مالی است.

بگذارید توضیع بدهه که چرا من اصطلاع «لوگوتراپی» را به عنوان نامی برای تئوری فود برگزیده ای از ای «لوگوس» ، یک واژه یونانی است که به «معنی» اطلاق می شود. لوگوتراپی که به وسیله پاره ای از نویسندگان « مکتب سوم رواندرمانی وین نیز» فوانده شده است ؛ بر معنی هستی انسان و مستموی او برای رسیدن به این معنی تاکید دارد. بنابر اصول لوگوتراپی ، تلاش برای یافتن معنی در زندگی اساسی ترین نیروی ممرکه هر فرد در دوران زندگی اوست. به این دلیل من از معنی مویی به عنوان نیرویی متضاد با « لذت طلبی» که مورد تاکید آدلر متضاد با « لذت طلبی گویم.

-

 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  - Vicious-Circle ، حلقه شیطانی عبارتست از گردش و تسلسل اجتناب ناپذیر بین علت و معلول. مترجم

<sup>&#</sup>x27;- در روانكاوي فرويد «اصل لذت جويي» به عنوان نيروي محركه اصل شخصيت تلقي شده است و چنين توجيه مي شود كه هدف انسان در زندگي گريز از درد و رسيدن به لنت است ، و همين اصل موجب بقاي انسان مي باشد. كودك براي گريز از درد گرسنگي غذا مي خواهد. سعي انسان در كاستن يا از بين بردن تنيدگي و جلب راحتي و خوشحالي را فرويد « اصل لذت» مي خواند. آدلر در مكتب

## معناجویی

تلاش در یافتن معنایی در زندگی فود نیرویی اصیل و بنیادی است و نه تومیهی ثانویه از کشش های غریزی او. این معنی منمصر به فرد و ویژه فود اوست و از اینرو این اوست و تنها او که باید و قادر است به آن تمقق بفشد. و تنها در آن صورت است که معنی جویی او ارضا فواهد شد. پاره ای از صامب نظران بر این باورند که معنی و ارزشها چیزی نیستند مگر «مکانیسه های دفاعی، واکنش معکوس و بهگرایی.»

اما من یکی ماضر نیسته که به فاطر «مکانیسه های دفاعی» زندگی کنه و یا به فاطر « واکنش معکوس» بمیره.

به نظر من انسان قادرست و می تواند به فاطر ایده ها و ارزش هایش زندگی کند و یا در این راه مان بیازد!

روانشناسي فردي ، خود ابتدا به جنسيت و پرخاشگري به عنوان مهمترين انگيزه رفتار آدمي نگاه مي کرد. ولي پس از پژوهش هاي تازه تر «قدرت طلبي» را به عنوان نيروي مهم انگيزه هاي رفتار آدمي قلمداد و بعدها نيز «برتري جويي» را جايگزين آن کرد. او اعتقاد داشت، «برتري جويي» اصيل ترين انگيزه زندگي فرد است که از احساس حقارت ريشه مي گيرد. و همين انگيزه است که آدمي را از هنگام تولد تا واپسين دم زندگي از مرحله اي به مرحله اي ديگر پيش مي برد. مترجم

چند سال پیش یک نظر فواهی عمومی در فرانسه صورت گرفت که نتیجه نشان داد 89 درصد از شرکت کنندگان در این نظر فواهی اظهار داشتند که انسان «چیزی» لازه دارد که به فاطر آن زندگی کند و 61 درصد اذعان داشتند که کسی یا چیزی در زندگی آنان هست که ماضرند به فاطرش بمیرند. من مشابه این بررسی و نظرفواهی را در درمانگاه فود در وین بین بیماران و کارکنان درمانگاه اجرا کرده. که نتیجه عینا مثل نظرفواهی چند هزار نفره فرانسه بود و تنها یک افتلاف دو درصدی مشاهده شد. به واژه ای دیگر ، این مطالعات نشان داد که «معنی جویی» در اغلب انسان ها یک مقیقت است نه یک ایمان و عقیده أ.

البته مواردی پیش می آید که توجه و علاقمندی فرد به «ارزش ها» چیزی نیست مگرتلاشی برای پنهان کردن تعارضات درونی او ، اما اگر هم چنین باشد باید توجه کرد که این موراد استثناهایی است در یخهان کردن تعارضات درونی او ، اما اگر هم چنین باشد باید توجه کرد که این موراد استثناهایی است در یک قانون کلی و نه اینکه فود ، قانون باشد. در چنین مواردی یک روان تملیلی پویا تا آنجایی مجاز و قابل توجیه است که سعی نماید نیروهای ممرکه و زیربنای نافودآگاه را کشف و آشکار کند. مواردی که معمولا شبه ارزش ها جایگزین ارزشهای واقعی زندگی فرد شده است. ( بهترین مثال ریا و تظاهر است). نا مد امکان می بایست این نقاب ها را کنار زد. اما تلاش در پرده برداشتن از این نقابها، هر کوششی در مبارزه با امساسات پوچ و غلط ، باید به ممض روبرو شدن فرد با امساسات و افکار صمیع ، مقیقی و فالص فود متوقف شود.(کنکاش و تجزیه و تملیل بیشتر مجاز نیست). زیرا در آن صورت تمایلات و فالص فود متوقف شود.(کنکاش و تجزیه و تملیل بیشتر مجاز نیست). زیرا در آن صورت تمایلات و آرزوهای آرمان فواهانه و معنی جویانه ی انسان و تلاش او در چیره شدن بر تعارضات ناسالم درونی فود ، دست که انگاشته شده است.

<sup>&#</sup>x27;-به عقیده فرانکل معنی جویی حقیقتی انکار ناپذیر در زندگی انسان است و ما هیت اصلی هستی بشریت ، همین حقیقت است که الهام بخش وجود انسانی می گردد. این ویژگی اجتناب ناپذیر و ویژه انسانی است و مثلا عقیده ای نیست که بدون آن هم بتوان به گونه ای سلامت ادامه زندگی داد.

در بررسی ارزشها باید مراقب این گرایش بود و از آن دوری گزید که : ارزشها را صرفا نمودی از فود تلقی کنیم. زیرا «لوگوس» یا «معنی» نه تنها چیزی است که از وجود نشات گرفته ، بلکه رو در روی آن نیز قرار می گیرد. اگر «معنی» که انسان درصدد تمقق بخشیدن آنست، تنها «نمود خود» و یا فرافکنی اندیشه های آرزومندانه او بود ، دیگر خصلت مبارزه جویانه و زیاده خواهی نمی داشت و توان آنرا نداشت که انسان را به پیش براند و یا به مطالعه ی چیزی وا دارد. این موضوع نه تنها در مورد بهگرایی سائق های غریزی صدق می کند ، بلکه آنچه را که کارل گوستاویونگ در مورد «کهن الگوهای و ناخودآگاه می بیز به آن اشاره می کند در بر می گیرد.

در مورد افیر وسعت شمول از فرد به نوع انسان گسترش یافته است. این موضوع مورد بمث و ممادله پاره ای از اندیشمندان اگزیستانسیالیست نیز که ایده های انسانی را چیزی مِز سافته و پردافته فود او نمی دانند، هست. بنا به گفته ژان پل سارتر ، انسان سازنده فودش است و طراع « عنصر و مِوهر» فود. به واژه ای دیگر می توان گفت که انسان ماهیت فود را آنچنان که هست و آنچه که باید بشود فود تعیین می کند. گر چه من بر این باوره که «معنی» هستی ما سافته و پردافته فود ما نیست، بلکه ما آن را مِستمِو و کشف می کنیه.

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-C. G, Jung

 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  کهن الگویی ناخود آگاه قومی (جمعی) اصطلاحی است که نخستین بار بوسیله یونگ به کار برده شد. تفسیر دقیق و کامل آن را در کتاب انسان و سمبولهایش که ترجمه آقای ابوطالب صارمی است می توان یافت.

دکتر علی اکبر سیاسی در کتاب نظریه های شخصیت به طور خلاصه این گونه بدان اشاره کرده است. «ناخود آگاه همگانی که از «مفاهیم کهن» (کهن الگو) یعنی از تجارب بر روی هم انباشته شده است، نسل های گذشته  $\longrightarrow$  تشکیل یافته است نیرومندترین سیستم های روان آدمی است.» (ص ۷۸) « ناخود آگاه جمعی گنجینه ای است از خاطره آثاری که آدمی از نیاکان بسیار دوردست حتا غیر انسانی (حیوانی) خود به ارث برده است. این آثار مربوط به مشهود ات حسی و مدرکاتی است که ذهن نیاکان را عارض گردیده است و در نسل های متوالی تکرار شده است و به تجربه پیوسته است و خلاصه و عصاره ی تحول و تکامل روانی نوع انسان را تشکیل داده است. یونگ معتقد است که آدمی با این سرمایه که چکیده ی تجارب نسل های بی شمار گذشته است چشم به این جهان می گشاید؛ جهانی که به همین جهت مفهومش بالقوه در اندرون او وجود دارد. یونگ این تجارب و معلوماتی را که از نیاکان به ارث رسیده و ناخود آگاه یونگ این تجارب و معلوماتی را که از نیاکان به ارث رسیده و ناخود آگاه ممگانی ما از آنها تشکیل یافته است «آرکه تایپس» نامیده است. مترجم.

تمقیقات سایکودینامیکی درباره ارزش ها، مجاز و منطقی است. ولی این پرسش مطرم است که آیا در هر مورد جایز و مناسب است. بالاتر از همه باید دانست که هر مطالعه و بررسی سایکودینامیکی ، در اصل تنها قادرست که نیروهای انگیزاننده (سائق) را در انسان کشف و آشکار کند. در مالیکه ارزش ها انسان را بر نمی انگیزند و او را سوق نمی دهند، بلکه بر عکس عاملی است که انسان را به سوی غود می کشد. این افتلاف چیزی است که همیشه مرا به یاد درهای ورودی مهمانفانه های آمریکا می اندازد. یک لنگه در را باید به سوی غود کشید و لنگه دیگر را باید فشار داد. عالا وقتی من می گویم که انسان به وسیله ارزش ها کشیده می شود، چیزی که در آن مستتر است این مقیقت است که برای فرد همواره آزادی گزینش وجود دارد. آزادی در پذیرفتن یا رد کردن این کشش، آزادی در تمقق بفشیدن به معنای بالقوه درونی او، و یا ندیده انگاشتن آن.

وانگهی این مساله را نیز باید کاملا روشن کرد که میزی در انسان به عنوان سائق افلاقی (کشش درونی اغلاقی) و یا متا سائق مذهبی (کشش درونی مذهبی) وجود ندارد، چیزی که قابل مقایسه با آنچه که ما به عنوان غرایز اصلی در انسان می شناسیم باشد. انسان هرگز به سوی رفتار اغلاقی سوق داده نمی شود ، بلکه تصمیم می گیرد که افلاقی رفتار کند. او این کار را برای ارضای سائق افلاقی و یا آسودگی وجدان انجام نمی دهد.، بلکه به فاطر دلیل و علتی که به آن پایبند و معتقد است، به فاطر کسی که دوستش دارد و یا به خاطر خدای خویش انجاه می دهد. اگر این کار را به منظور آسودگی وجدان انجاه می داد چون فریسیان ٔ می شد و دیگر فردی به معنای واقعی افلاقی ، نبود.

من فکر می کتم همه افراد مقدس، منظوری جز فدمت به فدایشان نداشتند و تصور نمی کنم هرگز «مقدس» شدن هدف اصلی آنها بوده باشد. چه اگر چنین بود، کمال گرایی را بر می گزیدند. گرچه بنا

<sup>ٔ-</sup> نام یکی از دو فرقه ی بزرگ مذهبی و سیاسی یهود که فرقه ی مخالف آنرا صدوقیان می نامیدند. فریسیان در اجرای آداب مذهبی یهود افراطی بودند و اصرار مي ورزيدند كه آداب مذهبي يهود دقيقا اجرا شود. كنايه ايست بر توجه افراطي به ظواهر و رياكاري دروني نسبت به اصول بنيادي آداب و سنن

بریک ضرب المثل آلمانی «وجدان آسوده بهترین بالش هاست» ، ولی افلاق واقعی چیزی بیشتر از یک قرص خواب و یا داروهای آراه بفش است.

ن*اکامی* وجودی

معنا خواهی انسان ممکن است با ناکامی مواجه گردد، که لوگوتراپی آنرا ناکامی وجود می نامد. واژه وجود به سه صورت به کار برده می شود که عبارت از :

- أود وجود (به ویژه مالات وجودی انسان)
  - 2- معنای وجود
- 3- كوشش براى يافتن معناى واقعى در زندگى شفصى، كه همان «معنا غواهى» است.

ناکامی ومودی می تواند سبب ظهور نوروزها گردد. برای اینگونه نوروزها لوگوتراپی واژه نئوژنیک $^2$ یا اندیشه زاد را به کار برده است که متفاوت از نوع دیگر یعنی نوروزهای روانزاد یا سایکوژنیک $^3$  است.

<sup>1 -</sup>Existential

<sup>2 -</sup>Neogenic

<sup>3 -</sup>Psychogenic

واژه نئوژنیک در اصل اصطلاعی مشتق از روانشناسی نیست، بلکه از کلمه «Noos» یونانی که معنی اندیشه است ریشه گرفته و یکی از اصطلاعات ویژه ی لوگوتراپی است. این واژه به چیزی اطلاق می شود که با وجود رومانی فرد مربوط است. باید توجه داشت که در لوگوتراپی کلمه «رومانی» با معنای اخص آن در مذهب تفاوت دارد و به بعد ویژه ای از انسان اطلاق می شود.

### نوروزهای نئوژنیک یا اندیشه زاد

علت ایماد و ظهور نوروزهای نئوژنیک، تعارض و کشمکش بین سائق ها و غرایز نیست ، بلکه ماصل برخورد «ارزشهاست». به واژه ای دیگر تعارضات اغلاقی و متا آشکارتر بگوییم مشکلات رومانی علت اصلی ایماد این دسته از نوروزهاست. در این گونه موارد ناکامی ومودی نقش اصلی را ایفا می کند.

پر واضع است که روش های رایج روان درمانی در درمان نوروزهای نئوژنیک ، موفق نیستند، و باید به لوگوتراپی روی آورد. روشی که به غود مرات داده است. در ابعاد رومانی ومود انسان نیز رسوغ کند. در مقیقت «لوگوس» در زبان یونانی فقط به «معنی» اطلاق نمی شود ، بلکه «روع» هم معنی می دهد. رویارویی با مسایلی که مبنبه رومانی دارند ، مانند آرزوی داشتن زندگی پر معنا یا ناکامی و سرغوردگی ناشی از نرسیدن به این آرزو، همه در میطه و قلمرو لوگوتراپی است، و از دیدگاه رومانی به مقابله با آن بر می فیزد. لوگوتراپی به مای اینکه به تعقیب عوامل و ریشه های ناآگاهانه مسایل فرد در ارتباط با غرایز و سائق ها بپردازد با مسایلی رومانی فرد به طور صادقانه و فستگی ناپذیر برفورد می کند. اگر درمانگر نتوانست بین ابعاد رومانی و غرایز ومه تمایزی ببیند، با سرفوردگی بسیار فطرناکی روبرو فواهد در این مورد فاطره ای را برایتان بگویی.

یکی از مقامات عالی رتبه سیاسی آمریکا، روزی به مطب من در وین آمد تا رواندرمانی فود را که پنج سال پیش، با یک روانکاو و در شهر نیویورک آغاز کرده بود پی گیری کند. پیش از هر چیز از او پرسیده چرا به این فکر افتاده است که می بایست روانکاوی شود. اصلا چرا روانکاوی را آغاز کرده است؟

استنتاج من از گفته او این بود که مرفه ی فود را دوست نداشت و تممل سیاست های فارمی آمریکا برایش دشوار بود. روانکاو کرارا به او گفته بود که مشکل واقعی او در ارتباط با پدرش است و لازه است با پدرش کنار بیاید. زیرا دولت آمریکا برای او به صورت مایگزینی از قدرت مافوق در آمده است که با تصویر پدر مابما شده است. نارضایتی شغلی او به واسطه نفرتی بود که به طور نافودآگاه نسبت به پدر داشت.

به وسیله درمان که مدت پنج سال به درازا کشید بیمار به مرور زمان و در اثر تکرار ، می رفت که تعبیر و تفسیر درمانگر را بپذیرد و دیگر توان آن را نداشت که مِنگل مقیقت را از ورای درفتان فیالی و تصورات قراردادی ببیند.

پس از چند ملسه مصامبه مشفص گردید که شغل او ، مومب ناکامی «معنی مویی اش» گردیده بود، و آرزو داشت که شغل دیگری برگزیند. دلیلی ومود نداشت که این کار را نکند. از اینرو استعفا داد و دنبال کار دیگری رفت که علاقه بیشتری داشت و نتیمه نیز رضایت بفش بود. او افیرا به من اطلاع داد که محت پنج سال است که در شغل مدید مشغول کار است و از زندگی بسیار فشنود است. من تصور نمی کنم که این فرد یک بیمار نوروتیک بود. به عقیده من او نه به روانکاوی نیاز داشت و نه متا به لوگوتراپی. زیرا او اصولا بیمار نبود. ومود تعارضی در فرد الزاما دلیل بر نوروتیک بودن او نیست. تعارضات و رنج و درد. هرگز نباید تصور کرد که هر درد و رنجی منشا نوروزها و نشانه ی بیماریهای عصبی است. این دردها و رنج متا ممکن است سبب پیشرفت انسان نیز گردد. به ویژه که اگر این درد و رنج از کامی ومودی سرچشمه گرفته باشد.

من به شدت انکار می کنم که مستموی انسان برای یافتن معنی «وجودی» (هستی) خود، و یا متا تردید او در این باره نتیجه ی بیماری و یا موجب بیماری باشد. ناکامی وجودی نه خود نوعی بیماری است و نه بیماری زا.

نگرانی انسان درباره ی ارزش زندگی و ارجی که به این مساله می نهد، و متا یاس و ناامیدی که از این راه عاید او می شود، یک پریشانی رومانی می تواند باشد ولی به هیچ عنوان یک بیماری روانی نیست. اگر پزشک این پریشانی رومانی را به بیماری روانی تعبیر کند، ناامیدی های وجودی را زیر انبوهی از داروهای مسکن پنهان و محفون فواهد کرد. در مالی که وظیفه ی واقعی او ایجاب می کند که بیمار فود را در طول مدت این بودن «وجودی» در راه تمول و کمال یاری کند.

این وظیفه لوگوتراپی است که بیمار را در یافتن « معنا» در زندگی، اندیشه های پنهانی وجود و معنای نهفته ی آن یاری کند. لوگوتراپی در این مد یک روش تملیلی است و از اینرو همانند روانکاوی عمل می کند. گرچه لوگوتراپی در تلاش فود برای آشکار سافتن ممتوای نافودآگاه ، مساعی فود را به مقایق خریزی ممدود نمی کند ، بلکه به مقایق رومانی از جمله معنی بالقوه وجودی انسان که می بایست تمقق پذیرد هم منین «معنی جویی» انسان توجه کامل دارد.

هر تملیل و کنکاشی ، متا اگر به ابعاد رومانی و اندیشه زادی نیز توجهی نداشته باشد ، با این مال در روند درمانی فود می کوشد، بیمار را از آرزوهای واقعی که در ژرفای وجود اوست، آگاه سازد. اما فوق لوگوتراپی یا روانکاوی در این است که لوگوتراپی انسان را موجودی می شناسد که توجه ویژه ای به یافتن معنی در زندگی و شکوفایی ارزشها دارد. نه اینکه صرفا به دنبال ارضای سائق ها و غرایز فطری و یا فواسته ها و تعارضات «نهاد<sup>ا</sup>»، «فود» و «فرافود» و هماهنگی و انطباق با ممیط و جامعه باشد.

تعامل بین این سه ، سخل می خیرد. او می خوید «نهاد» تیرویی است که از غرایز و از هر کیفیت روانی دیگری که به ارث برده باشد تشکیل یافته و

 $<sup>^{\</sup>prime}$  - Superego و Ego ، از مبانی روانشناسی فروید است. فروید شخصیت را بر پایه ی این سه عامل بنیاد نهاده است ؛ و معتقد است شخصیت فرد از تعامل بین این سه ، شکل می گیرد. او می گوید «نهاد» نیرویی است که از

### یویایی اندیشه ای ۱

باید در نظر داشت که تلاش انسان در راه مستن معنا و ارزش ومودی او در زندگی همیشه مومب تعادل نیست، و ممکن است «تنش زا» باشد. اما همین «تنش» لازمه و مزء لاینفک بهداشت روان است. من به مرات می گویم که در دنیا چیزی ومود ندارد که به انسان بیشتر از یافتن «معنی» ومودی فود در زندگی یاری کند. در این گفته نیچه <sup>2</sup> مکمتی عظیم نهفته است که « کسی که چرایی زندگی را یافته است، با هر چگونگی فواهد سافت.» این جمله باید به صورت شعاری در درمان بیماری های روانی مورد نظر قرار بگیرد.

در اردوگاه کار امباری نازی ها ، این نکته به فوبی به اثبات رسید که همه کسانی که تصور می کردند کار و وظیفه ای در انتظارشان است، شانس بیشتری برای زنده ماندن داشتند. (این نکته بعدها توسط متخصصین امریکایی در ژاین و کره نیز به اثبات رسید.)

در مورد فود من ، وقتی مرا به اردوگاه اسیران «آشویتس» بردند، دست نویس کتابی را که برای چاپ آماده می کرده و به همراه داشتم از من گرفتند. میل بی مد من برای بازنویسی دوباره آن مطالب، معنایی شد که سفتی های اسارت را رامت تر تممل کنم و از آن ممیط فشونت بار اردوگاه مان سالم به در ببره. زمانی که در تب تیفوس می سوفتم ، روی تکه کاغذها یادداشت برمی داشتم تا اگر روزی

از اصل لذت پيروي مي كند. «خود» عاملي است كه ميان وجود ذهني نيازهاي نهاد در وجود واقعي و خارجي آن فرق قايل مي شود و با پيروي از اصل واقعيت كه در طبيعت آن است «نهاد» را بر آن مي دارد كه از جنبه ي صرفن نهادي و دروني بيرون آمده و به واقعيات عالم خارجي نيز توجه نمايد. «خود» پلي است بين نيازهاي كور نهاد و واقعيات خارجي.

نه «نهاد» و نه «خود» توجهی به اصول و موازین اخلاقی ندارند، همینکه این توجه پیدا شود، سطح دیگر یا مرتبه عالی تر شخصیت پدیدار گشته است که فروید آنرا «فراخود» یا «من برتر» نام نهاده است.

براي درك دقيق تر مفاهيم بالا به كتاب نظريه هاي شخصيت نگارش دكتر علي اكبر سياسي و مباني روانشناسي فرويد برگردان ايرج نيك آيين رجوع شود. مترجم

Y-Neo-Dynamics

<sup>2 -</sup>Nietzche

آزاد شده بتوانه کتابه را چاپ کنه. در تنگناهای زندان باواریا این انگیزه، امید به آزادی را در دله شکوفا می کرد و به همین دلیل هرگز در دره یأس و فودبافتگی سقوط نکرده.

به این ترتیب مشاهده می گردد ، که بهداشت روانی مستلزم اندازه ای از «تنش» است. تنش بین آنچه که بدان دست یافته، و آنچه که باید بدان تمقق بفشد. تلاش در پر کردن شکاف آنچه که هست و آنچه که باید باشد. این «تنش» لازمه ی زندگی انسان است. پس نباید از دست و پنجه نرم کردن انسان در یافتن معنی بالقوه زندگی فود نگران باشیم. تنها به این وسیله است که «معنی جویی» او را بیدار می کنیم. من این ادعا را که بهداشت روان بستگی به تعادل مطلق و یا بنابر اصطلاع بیولوژیکی «تعادل مانی و یا بنابر اصطلاع بیولوژیکی «تعادل مانی این ادام و یا اینکه لازمه ی بهداشت روان زندگی در مرمله ای رها از تنش است را برداشتی نادرست و مارناک می دانم. آنچه انسان لازم دارد تعادل و بی«تنشی» نیست، بلکه کوششی است که در راه فطرناک می دانم. آنچه انسان لازم دارد تعادل و بی«تنشی» نیست، بلکه کوششی است که در راه نیست که به هدفی شایسته درگیر آن می شود. آنچه انسان بدان نیاز دارد، تنها رهایی و دفع «تنش» نیست که به هر قیمتی شده درصدد انجام آن برآید، بلکه پاسغ به «معنی» بالقوه ای است، که در انتظار تمقق یافتن او را به سوی فود فرا می فواند.

آنچه بشر نیاز دارد «تعادل میاتی» نیست، بلکه چیزی است که من آنرا پویایی اندیشه ای نام نهاده ام. نیروی ممرکه ی رومانی میان میدانی از «تنش» که در یک قطب آن معنی و در قطب دیگر ، فردی که باید بدان معنی تمقق بفشد وجود دارد. فکر نکنید که این مقیقت تنها در موارد عادی صادق است و بس، بلکه در مورد بیماران عصبی متا بیشتر صدق می کند. اگر معماری بفواهد سقف فرسوده ای را تعمیر کند ، باری بر آن می افزاید که این امر موجب بهتر چسبیدن و اتصال بهتر اجزای این بنا می گردد. از این رو وقتی که درمانگر قصد یاری و پرورش بیمار فود را دارد نباید از این ومشت داشته باشد که در راه آشنا کردن او با معنی زندگی، باری بیشتر بر دوش او می گذارد.

**<sup>7-</sup>Homeostasis** 

اکنون که تاثیر مثبت معنی جویی آشکار شد، باید به تاثیرات مفرب دردی که امروزه بیماران بیشماری از آن شکوه می کنند، بپردازه، که امساس کلی و غایی بی معنایی زندگی است. این افراد چیزی را و معنایی را که به زندگی ارزش و تداوه می بفشند، نمی شناسند. آنان طعمه ی فلاء درونی و پوچی زندگی شده اند. آنان اسیر و گرفتار موقعیتی هستند، که من آنرا «فلاء وجودی ای نامیده اه.

### خلإ وجودي

فلاء وجودی یک پدیده ی بسیار گسترده و شنافته شده ی سده بیستم است. این مسئله قابل فهم است و ماصل دو عاملی است که انسان در گذرگاه تاریخی فود برای رسیدن به مقام انسانیت از آن پشم پوشیده است. نفست اینکه بشر پس از تکامل ، و جدایی از میوانات پست تر، سائقه ها و غرایزی که رفتار میوانی او را جهت می بفشید و هدایت می کرد و ضمنن مافظ او نیز بود از دست داد. این گونه امنیت و آسایش چون بهشت جاویدان برای ابد بر او تمریم گردید، و انسان مجبور شد که فعالانه به انتفاب آنچه انجام می دهد بپردازد. دو اینکه، در تمولات افیر، انسان متممل ضایعه ی دیگری نیز شده است و آن اینکه دیگر آداب و سنن و ارزش های قالبی رفتار او را هدایت نمی کند. هر په تاثیر دین و یا قراردادهای اجتماعی کاهش یابد، انسان مسئول تر و تنهاتر می شود. مالا دیگر غریزه ای به او نمی گوید که چگونه باید رفتار کرد و گاه متا نمی داند که در آرزوی انجام په کاری است. در عوض او یا در آرزوی انجام کاری که دیگران از او می فواهند و مطالبه می کنند. که این نیز فود تن مماعت می گردد و یا کاری را می کند که دیگران از او می فواهند و مطالبه می کنند. که این نیز فود تن مربوری به دیگتاتوری و تبعیت مطلق است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Existential Vacuum

یک مطالعه ی دو جانبه آماری بین بیماران و پرستاران بفش عصب شناسی بیمارستان پلی کلینک وین نشان داد که 55% کسانی که مورد پرسش قرار گرفته بودند، که و بیش از فلاء وجودی رنج می بردند، به واژه ای دیگر بیشتر از نیمی از آنها لمظاتی را تجربه کرده بودند که زندگی کاملن بی معنی و بی ارزش می نمود.

این فلا ومودی اغلب به شکل ملالت و بی موصلگی پیوسته فودنمایی می کند. مال این گفته شوپنهاور را بهتر درک می کنیه که «بشر ممکوه ابدی کشمکش میان دو قطب متضاد پریشانی و اضطراب از یک سو و اندوه و ملال از سوی دیگرست.» در مقیقت امروزه ملالت و بی موصلگی بیشتر از اضطراب و پریشانی مرده را راهی مطب روان پزشکان می کند، و این مساله به گونه ای روز افزون شدت می گیرد.

ماشینی تر شدن شکل زندگی امروزی به بمران شدت می بفشد، زیرا با که کردن ساعات کار، اوقات فراغت یک کارگر متوسط زیادتر می شود و بدبفتانه بیشتر این افراد نمی دانند که با اوقات فراغت فود فراغت یک کارگر متوسط زیادتر می شود و بدبفتانه بیشتر این افراد نمی دانند که با اوقات فراغت فود یک تند. نمونه ی ساده و آشکار این مساله چیزی است که به آن «نوروز یکشنبه» می گوییم. نوروز یکشنبه ها، افسردگی ویژه ای است که در این روز به فصوص چون افراد به کار اشتغال ندارند، به سراغ آن می آید. و علت آن تهاجم اندیشه هایی است که شفص در روزهای کار و مشغله اکثرا به آن نمی اندیشد و در روز تعطیل متوجه می شود که از زندگی فود فشنود نیست و معنا و ارزشی که این همه تلاش و زممت را توجیه کند، وجود ندارد. تنها شمار معدودی را که دست به فودکشی می زنند، نباید از قربانیان این فلإ وجودی به مساب آورد، بلکه پدیده های بسیاری از جمله الکلیسم، بزهگاری جوانان نیز از عواقب همین امساس نامطبوع هستند. بمران های کهولت و دوران بازنشستگی را نیز می توان از این زاویه بررسی کرد.

هنوز همه ملوه های متعدد فلاٍ ومودی را نام نبرده ایم، و اگر نقاب ها و وانمودها را کنار بزنیم، متومه این موضوع فواهیم شد که گاه ناکامی در معنی مویی سبب قدرت طلبی است که آن هم به شکل بسیار ابتدایی آن یعنی پول پرستی آشکار می شود. در پاره ای موارد مای ناکامی در معنا مویی را «لذت طلبی» اشغال می کند. به همین دلیل ناکامی ومودی گاه مرص و آز عملیات منسی را به مانشینی بر می گزیند. در این موارد می توان دید که مِگونه کسانی که در واقع از فلاٍ ومودی رنج می برند اسیر شهوات فویش می شوند.

در افراد نوروتیک، رغ دادهای مشابهی به وقوع می پیوندد. درباره مکانیسم های دفاعی بازفورد و تشکیل و تشکل ملقه های شیطانی، بعدها توضیع فواهم داد. ولی چیزی که به کرات می توان مشاهده کرد این است که در بیماران نوروتیک یک نشانه ی بیماری زا ، فلإ وجودی را اشغال کرده است و در آنجا به طور پیوسته نشو و نمو می کند. در چنین مورادی، گرچه ما با یک نوروز اندیشه زا روبرو نیستیم، ولی با این مال اگر شیوه ی درمانی را که بر می گزینیم تا به وسیله آن به بیمار کمک کنیم بر مشکل فود با این مال اگر شیوه ی درمانی را که بر می گزینیم تا به وسیله آن به بیمار کمک کنیم بر مشکل فود پیره شود، با لوگوتراپی درهم نیامیزیم هرگز نمی توانیم انتظار موفقیت داشته باشیم. زیرا با پر کردن ملا وجودی است که می توانیم مانع بازگشت مجدد بیماری شویم. از این رو لوگوتراپی نه تنها در درمان بیماری های روانزاد نیز لازم و مفید است، به ویژه آن دسته افتلالاتی که می توان (Somatogonic Pseudo-neuroses) نامیده ای. از این دیدگاه است که می توان گفته دکتر آرنولد را مورد تایید قرار داد که «هرگونه درمانی علیرغم ممدودیتش باید از لوگوتراپی کمک بگورد.»

مال اگر چنانچه بیمار از ما بپرسد، معنی زندگی او چیست، چه می توان کرد؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -Magda B. Arnold

معنای زندگی

من تردید داره که پزشکی بتواند پاسفی کلی به این پرسش بدهد. زیرا معنای زندگی از فرد به فرد، روز به روز، ساعت به ساعت در تغییر است. از اینرو آنچه مهم است معنای زندگی به طور اعم نیست، بلکه هر فرد می بایست معنی و هدف زندگی فود را در لمظاتی دیگر دریابد. این پرسش کلی، مثل این است که از یک قهرمان شطرنج بپرسید که بهترین مرکت مهره ها در بازی شطرنج چیست؟ پر واضع است که بهترین مرکت و یا متا مرکت فوب، مدا از یک موقعیت معین در بازی و بدون در نظر گرفتن شفصیت مین مریف ، معنی و وجود فارجی ندارد. در مورد وجود انسان نیز قضیه درست به همین شکل است. هیچ معنای انتزاعی که انسان عمری را صرف و رسالتی ویژه در زندگی است که می بایست بدان تمقق بفشد. او در انجام این وظیفه و رسالت مانشینی ندارد و زندگی قابل برگشت نیست. مسئولیت او بی مانند و منمصر به فرد ، و فرصتی که برای انجام آن دارد نیز بی همتاست. هر موقعیت از زندگی فرصتی طلایی است که به انسان امکان دست و پنجه نرم کردن می دهد. گره ای به دستش می دهد تا شانس گشودن آزرا داشته باشد.

پس پرسش درباره معنای زندگی را باید به فود او برگرداند. یعنی فرد نباید بپرسد که معنای زندگی او 
چیست، بلکه باید بداند که فود او در برابر این پرسش قرار گرفته است. سفن کوتاه، فود فرد پاسخ گوی 
زندگی فویش است و هم اوست و تنها او که می تواند به پرسش زندگی پاسخ گوید. زندگی که او فود 
وظیفه دار و مسئول آنست. بنابراین لوگوتراپی اصل و موهر ومودی انسان را در پذیرفتن این مسئولیت 
می بیند.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The meaning of life

جوهر وجود1

پذیرفتن مسئولیت امری است ضرور که لوگوتراپی قاطعانه بر آن تکیه دارد. روش درمانی در این جهت گاه بر می دارد که ، «چنان زندگی کن که گویی بار دومی است که به دنیا آمده ای و اینک در مال انجاه فطاهایی هستی که در زندگی نفست مرتکب شده بودی.»

به نظر من هیچ قاعده کلی و شعاری بهتر از این نمی تواند امساس مسوولیت و مس وظیفه شناسی را در انسان بیدار کند. زیرا نفست وی را بر آن می دارد که تصور کند زمان مال، گذشته است، و سپس بپذیرد که گذشته را هنوز هم می توان تغییر داد و اصلاع کرد. این شیوه، اندیشه ی او را بر آن می دارد که از یک سو با ممدودیت های مهان و از سوی دیگر با غایت آنچه که او می تواند از فود و زندگی فود بسازد، روبرو گردد.

لوگوتراپی سعی و کوشش دارد که بیمار را کاملا از وظیفه ی مسئولیت پذیری فود آگاه سازد. از اینرو این وظیفه را بر عهده ی بیمار می گذارد که فود «انتفاب» کند. انتفاب اینکه در برابر چه کسی و چه چیزی تا چه مد مسئول است. لوگوتراپیست کمتر از هر روان درمانگر دیگر، معیارها و ارزشهای فود را به بیمار تممیل می کند. و هرگز زیر بار این فواسته ی بیمار نمی رود که به مای او بر اریکه ی داوری بنشیند. این بر عهده ی بیمار است تصمیم بگیرد که در برابر وظیفه ای که زندگی بر عهده ی او نهاده است، پاسخ گوی کیست؟ پاسخ گوی مامعه یا ومدان فویش؟ اکثر مردم فود را مسئول و پاسخ گوی فداوند می دانند. آنان نه تنها فود را مسئول انمام وظیفه ای می دانند، بلکه بر این باورند که این فداوند است که این مسئولیت را برایشان تعیین کرده است.

کار لوگوتراپی نه تدریس است و نه موعظه ، همان اندازه که از استدلالات منطقی دوری می کند، از یندهای افلاقی نیز روی گردانست. در مقام مقایسه، کار لوگوتراپیست بیش از این که شبیه یک نقاش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The Essence of Existence

باشد، شبیه به کار یک چشم پزشک است. چه هر نقاشی سعی دارد تصویر جهانی را که می بیند به ما منتقل کند. در مالی که چشم پزشک می کوشد، به ما امکان بیشتری دهد که جهان را آنگونه که هست ببینیم. نقش لوگوتراپیست وسعت بخشیدن به میدان دید بیمارست، تا آنجا که «معنی» و «ارزش ها» در میدان دید و میطه ی خودآگاه بیمار قرار گیرد.

لوگوتراپیست نیازی ندارد که عقاید و داوری فود را به بیمار تممیل کند. زیرا مقیقت سرانماه آشکار فواهد شد و نیازی به مدافله ی دیگران نیست.

با طرع این نکته که انسان آفریده ای مسئول است که باید به معنی بالقوه زندگی فود تمقق ببفشد، میل دارم بر این نکته تاکید کنم، که معنی مقیقی زندگی را در جهان پیرامون و گرداگرد فود باید یافت، نه در جهان درون و ذهن و روان فود. چه روان آنگونه که تصور شده است یک سیستم بسته نیست. به همین دلیل هدف مقیقی وجود انسان را نمی توان در آنچه به «تمقق نفس<sup>1</sup>» و «فودشکوفایی» معروف است جستجو کرد. بلکه باید او را موجودی از فود «فرارونده<sup>2</sup>» دانست. که فودشکوفایی برایش هدفی غایی نیست، بلکه اثرات جنبی فود «فرارونده» اوست. چون اگر تنها هدف فودشکوفایی باشد، هرگز نمی توان به آن دست یافت.

نمی بایست به مهان به عنوان نمودی از «فود» نگریست و یا وسیله و هدفی که در فدمت فودشکوفایی و «تمقق نفس» است، زیرا در هر دو صورت تصوری که از جهان رسم می کنیم ناچیز و کم اهمیت ملوه می کند.

تا اینما نشان دادیم که معنای زندگی پیوسته در باژگونی است، ولی هرگز ممو نمی شود. بنابر روش لوگوترایی این معنا را به سه شیوه می توان کشف کرد.

1. با انماه کاری ارزشمند.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Self- actualization

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Self-transcendent

www.moshaveranebartar.blogfa.com

با تجربه ی «ارزش» والا.

3. با تممل درد و رنج.

راه رسیدن به نفستین شیوه، یعنی راه کار و فعالیت، راهی است روشن و آشکار. ولی راه رسیدن به دومی و سومی توضیع بیشتری لازه دارد.

راه دوم یافتن معنای زندگی از راه تجربیاتی ارزشمند است. مانند برغورد با شگفتیهای طبیعت، فرهنگ و یا با درک و دریافتن فردی دیگر، یعنی به وسیله عشق.

معنای عشق<sup>1</sup>

عشق تنها شیوه ای است که با آن می توان به اعماق وجود انسانی دیگر دست یافت. هیچکس توان آن را ندارد جز از راه عشق به جوهر وجود انسانی دیگر، آگاهی کامل یابد.

مِنبه ی رومانی عشق است که ما را یاری می دهد تا صفات اصلی و ویژگیهای واقعی ممبوب را ببینیه. و متا چِیزی را که بالقوه در اوست و باید شکوفا گردد، درک کنیه. علاوه بر این عاشق به قدرت عشق توان می یابد که معشوق را در آگاه شدن از استعدادهای فود و تمقق بفشیدن به آنها یاری کند.

116

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The Meaning of love

در لوگوتراپی عشق عاملی پدیده زاد<sup>1</sup> نیست، که از سائق یا غریزه ای منسی مشتق شده باشد. همچنین عشق شکل اعتلا یافته ی میل منسی نیز نیست. بلکه عشق فود مانند میل منسی پدیده ای اصلی و بنیادی است.

میل منسی آنمایی مایز و متا مقدس است که مامل و ناقل عشق باشد. بنابراین تنها اثر منبی میل منسی نیست، بلکه میل منسی شیوه ای است برای ابراز نهایت همدمی و تعارضی که عشق فواهان آنست.

سومین راه برای رسیدن به معنی زندگی در رنج است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Epiphenomenon

معنای رنج<sup>1</sup>

انسان وقتی با وضعی امتناب ناپذیر موامه می گردد، و یا با سرنوشتی تغییر ناپذیر روبروست، مانند بیماری درمان پذیری و یا مبتلا به بعضی از انواع سرطان ، این فرصت را یافته است که به عالیترین ارزشها و به ژرفترین معنای زندگی یعنی رنج کشیدن دست یابد. درد و رنج بهترین ملوگاه ارزش ومودی انسان است. و آنچه که اهمیت بسیار دارد ، شیوه و نگرش فرد نسبت به رنج است و شیوه ای که این رنج را به دوش می کشد.

برای روشن شدن مطلب مثال زنده ای می آوره.

روزی پزشک سالفورده ای که از افسردگی شدیدی رنج می برد، برای معالمه و درمان نزد من آمد. او توان این را نداشت که با اندوه فراوان زاییده از مرگ همسرش در دو سال پیش کنار بیاید. نیروی چیره شدن بر این درد و رنج را در فود نمی دید. او همسرش را به شدت دوست می داشت. از دست من چه کمکی سافته بود؟

باید به او چه می گفته؟

لمظاتی در سکوت گذشت و سیس از او پرسیده :

«دکتر چه می شد اگر شما مرده بودید و همسرتان زنده می ماند؟»

«وای که دیگر این فیلی بدتر بود، بیچاره او چگونه می توانست این همه درد و رنج را به تنهایی تممل کند.»

از این فرصت استفاده کرده و در یاسخ گفته :

« دکتر پس می بینید که این درد و رنج نصیب او نشد، و این شما هستید که رنبش را به مان فریده اید و اکنون باید آنرا تممل کنید.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The Meaning of suffering

واژه ای به زبان نیاورد و تنها به آرامی دستم را فشرد و مطب را ترک کرد. رنج وقتی معنا یافت، معنایی مون گذشت و فداکاری، دیگر آزاردهنده نیست.

البته این گفتگو و کاری که من با این پزشک کرده، در مکه درمان نبود، زیرا نفست اینکه افسردگی و یاس او بیماری نبود، دو دیگر؛ من توانا به تغییر سرنوشت او نبوده. نمی توانسته همسرش را به او باز گردانه. اما من درآن لمظه تنها توفیق یافته نگرش و برفورد او را نسبت به سرنوشت تغییر ناپذیرش، تغییر دهه و در آنما بود که معنایی در رنمی که می کشید، یافت.

یکی از اصول اساسی لوگوتراپی این است که توجه انسان ها به این مساله جلب می کند، که انگیزه اصلی و هدف زندگی، گریز از درد و لذت بردن نیست، بلکه معنی جویی زندگی است که به زندگی مفهوه واقعی می بخشد. به همین دلیل انسانها درد و رنجی را که معنی و هدفی دارد با میل تممل می کنند.

نیازی به یاد آوری نیست که رنج معنایی نفواهد داشت اگر ضرورتی نداشته باشد. مثلا بیمار مق ندارد سرطانی را که با یک مرامی بهبود می یابد چون «صلیب فویش به دوش بکشد» و رنمش را تممل کند. زیرا این یک «فود آزاری ٔ » بیمار گونه است تا یک تممل قهرمانانه ٔ .

روان درمانی سنتی، ترمیم و تمدید قوای بیمار را برای کار و لذت بردن از زندگی به عنوان سرلومه اقدامات فویش قرار داده است. اما لوگوتراپی علاوه بر این هدف، سعی بر آن دارد که بیمار را کمک کند تا با درک معنای رنبی که می کشد، در تممل آن استوارتر باشد.

در این زمینه دکتر ادیت ویسکوف جولسون<sup>3</sup> ، استاد روانشناسی دانشگاه جورجیا ، ضمن مقاله ای درباره لوگوتراپی یادآور می شود که «فلسفه کنونی ما درباره ی بهداشت روان بر این پایه استوار شده است که مرده باید خوشمال و شاد زندگی کنند و غم و اندوه نشانه ناسازگاری و عدم انطباق با زندگی

<sup>2</sup>-Heroism

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Masochism

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-Edith Weisskopf - Joelson

است. این اعتقاد و نظام ارزشها باید فود را در برابر کسانی که درد و رنبی اجتناب ناپذیر دارند مسئول بدانند. زیرا این شیوه ی اندیشه موجب می شود که افراد دردمندی به فاطر اینکه شاد نیستند، اندوهناکتر نیز بشوند.» این فانم در مقاله ای دیگر یادآور می شود که «شاید لوگوتراپی این ویژگی بیمارگونه ماکم بر فرهنگ کنونی آمریکا را باژگون کند، نا کسانی که قابل درمان نیستند و رنج می برند فرصتی بیابند به جای اینکه از دردهای فود «بنالند»، به آنها «ببالند»، زیرا این گونه بیماران فعلا نه تنها غمگین و اندوهناکند، بلکه بار این اندوه را نیز به دوش می کشند، که چرا شاد نیستند.»

گاهی در زندگی وضعی پیش می آید که انسان از انجاه کاری ممروه می شود و یا کامیاب نمی گردد، ولی چیزی که اجتناب ناپذیر و ممو نشدنی است همانا «رنج» است. از اینرو اگر رنج را شجاعانه بپذیریه تا واپسین ده ، زندگی معنی فواهد داشت. پس به این ترتیب می توان گفت معنای زندگی امری مشروط نیست، زیرا معنای زندگی می تواند متا معنی بالقوه درد و رنج را نیز در بر گیرد.

بگذارید موردی را که شاید یکی از ژرف ترین و پر معناترین تمربیات من در اردوی کار امباری است برایتان بازگو کنی. آماری بسیار دقیق و مستند نشان می دهد که از هر بیست و هشت نفر اسیر اردوگاه کار امباری تنها یک نفر ماند. و از سویی متا اگر من به فرض آن یک نفر بودی که امکان داشت زنده بمانی؛ این امتمال بسیار ضعیف بود که بتوانی نوشته هایی را که در زندان آشویتس در نیی تنه ی فود پنهان کرده بودی بازیابی. بنابراین چاره ای نبود مز اینکه بر رنی نبود این کودک رومانی چیره شوی. این اندیشه در ذهنی مان گرفت که فواهی مرد بدون اینکه فرزندی مسمانی و یا اثری رومانی از من بر مای بماند. از فود پرسیدی دیگر زندگی برای من چه معنایی دارد؟

با اینگونه پرسشها و اندیشه ها مشغول بوده. غافل از اینکه پاسخ پرسشهای من در راه است و طولی نفواهد کشید که به دستم می رسد. داستان از این قرار است که وقتی من به اردوی اسیران آمده، لباسهایم را گرفتند و لباس های ژنده زندانی دیگری را که به کوره ی آدم سوزی سیرده شده بود به من

www.moshaveranebartar.blogfa.com

دادند. در میب این لباس فرسوده یک برگ پاره که دعای معروف بمری «شمایسراییل<sup>1</sup>» روی آن نوشته شده بود یافته. این تصادف را به چیزی می توانسته تعبیر کنه مز اینکه اندیشه ها و ایده ها چیزی نیست که تنها روی کاغذ آورده شود، بلکه باید با آن دست و پنمه نره کرد و زیست.

پس از مدتی کوتاهی مس کرده که به زودی فواهه مرد. نگرانی های من در این اوضاع بمرانی با سایر رفقا فرق داشت. پرسش آنان این بود که، «آیا ما از این اردوگاه جان ساله به در فواهیم برد؟ و اگر نه، پس ارزش این همه درد و رنجی که متممل می شویم چیست؟ ولی پرسشی که پیوسته در گوش من زنگ می زد این بود که، «آیا این همه رنج کشیدن ها و مرگهایی که شاهد آنیم، معنایی دارد؟ و اگر نه پس نهایتا بقا و جان ساله به در بردن هم معنایی نفواهند داشت. زیرا اگر معنای زندگی به این تصادف بستگی داشته باشد، چه از آن جان به در بردی ه چه نبریم و چه نبریم زندگی ارزش زیستن نفواهد داشت.»

مسايل فوق باليني2

121

<sup>ٔ</sup> Shema Yisrael ، دعاي روزانه يهوديان است كه از سفر تثنيه برداشته شده است

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Meta Clinical Problems

www.moshaveranebartar.blogfa.com

امروزه روان پزشکان به وفور با این پرسش روبرو هستند که زندگی چِیست؟ چِرا باید درد کشید و رنج برد؟ در واقع روان پزشکان بیشتر با مراجعینی مواجه هستند که به فاطر مسایل انسانی به آنان مراجعه تا بیماری های عصبی.

بسیاری از مرامعان کنونی، روان پزشکان، کسانی هستند که سابقا به علمای دینی و پدران رومانی مرامعه می کردند، ولی امروز دیگر میلی به این کار ندارند و از اینروست که روان پزشکان بیشتر با مسایل فلسفی مرده روبرو هستند تا با تعارضات عاطفی و رومی آنان.

لوگودرا*ما*1

رویداد زیر شنیدنی است.

مادری که پسرش در سن یازده سالگی در گذشته بود، به دنبال دست زدن به یک فودکشی بی فرماه به کلینیک من آورده شد. همکاره دکتر کوکورک<sup>2</sup> ، از او دعوت کرد تا در یک مِلسه ی گروه درمانی شرکت موید، تصادفی من هم به اتاقی که او سرگره رهبری یک مِلسه سایکودراما بود وارد شده. این فانه داستان زندگیش را مِنین بازگو می کرد:

وقتی پسرش درگذشت، او با پسر بزرگترش که مبتلا به فلج کودکان بود تنها ماند. پسرک بی نوا می بایست با صندلی چرفدار به این سو و آن سو کشانده شود. مادر که از این شکل زندگی به ستوه آمده بود، علیه سرنوشت فود عصیان کرد و تصمیم گرفت فود و پسرش را از بین ببرد. اما پسرک زمین گیر نگذاشت او این تصمیم را عملی کند. او دوست داشت زندگی کند! زندگی برای او هنوز با معنی بود. ولی متاسفانه برای مادر تندرست چنین نبود. چرا؟ و چگونه می بایست به این مادر کمک کرد؟

بدون مقدمه وارد بمث آنان شده و از فانه دیگری که در گروه بود پرسیده:

«چند سال دارید؟» او پاسخ داد : «سی سال»

123

<sup>&#</sup>x27;-Logodrama، روشي است الهام گرفته از سايكو دراما، كه به وسيله ي دكتر مورنو بنياد گذاشته شد. مباني تئوري اين روش بر اين اصل قرار دارد كه در ايفاي نقش، عواطف و احساسات، كشمكش ها و درگيري هاي دروني، ترسها و تمايلات افراد، به ويژه كساني كه در ايجاد و انتقال دچار مشكلاتي بوده اند و مقاومت هايي از خود نشان مي دهند داراي ارزش درماني فراوان است. سايكو دراما تجلي خود انگيخته و به نمايش گذاشتن پيچيدگي ها و كشمكش هاي دروني فردست به روش غير مستقيم. سايكودراما بر سه اصل خود انگيختگي، خلاقيت و مايه فرهنگي مبتني است.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-Kocourek

« نه شما سی ساله نیستید، شما هشتاد سال دارید، در بستر مرگ آرمیده اید و به گذشته می اندیشید ، یک زندگی سرشار از موفقیت های مالی و امتماعی ولی بدون فرزند.»

« سپس از او خواسته که تمِسه کند در چِنان موقعیتی چِه امساسی دارد و با خود چِه می گوید؟ پاسخ او را عینا از روی نوار نقل می کنه.

«آه، من با یک میلیونر ازدواج کرده. زندگیه مرفه بود و در ناز و نعمت عمری گذرانده. با مردها معاشقه می کرده و آنها را به بازی می گرفته و از این کار لذت می برده. و مالا که در سن هشتاد سالگی هستم، مالا که به گذشته نگاه می کنم و فرزندی هم نداره نمی دانم این همه تلاش برای چه بوده است. در مقیقت من باید اذعان کنم که در زندگی یک بازنده و یک شکست غورده ام!

سپس از مادر کودک فلج دعوت کرده که به زندگی فود در گذشته نظری بیفکند. پاسخ را برایتان نقل می کنه:

« من همیشه آرزو داشته که فرزندی داشته باشه. این آرزو برآورده شد، ولی یکی از آنان در گذشت و دیگری نیز فلج است. اگر از او مواظبت نمی کرده. باید او را به موسسات ویژه ی این کودکان می سپرده. گرچه نگهداری از او فیلی دشوار است ولی چه می شود کرد، او پسر منست. من همه امکانات را به کار گرفته ام تا او بهتر زندگی کند. من از پسره انسان بهتری سافته اه.»

در این لمظه او به شدت گریه اش گرفت و با صدای بلند ادامه داد: تا آنما که به فودمی مربوط است، می توانی با آرامش به زندگی و گذشته فود نگاه کنی، زندگی برای من مملو از «معنا» بوده و تلاش در راه تمقق این معنا. من نهایت کوشش و تلاش را در راه بهروزی پسری به کار برده ای، زندگی من یک شکست نبوده» ! اینک که او از بستر امتضار زندگی را مرور می کرد، ناگهان توانسته بود که معنایی در آن بیابد. معنایی که همه رنمهای او را نیز در بر می گرفت.

پس از مدتی پرسشی از همه آن جمع کرده. پرسش این بود که آیا میمونی که به منظور سافتن سره فلج مکرر و مکرر زیر تزریق قرار می گیرد، قادر است معنایی در درد فود بیابد؟ همه پاسخ دادند نه! زیرا او با هوش که و فهم نارسایش نمی تواند مساله را به جهان انسان ها ، یعنی جهانی که اینگونه رنج کشیدن ها معنی پیدا می کند، ربط بدهد.

پرسشی را در این جهت ادامه دادی که « در مورد انسان چه» آیا مطمئن هستید که جهان انسانی غایت و نهایت تکامل جهان هستی است؟ آیا ممکن نیست که ابعاد دیگری وجود داشته باشد. و یا دنیایی ماورای دنیای انسان ، جهانی که رنجهای بشری پاسخ نهایی خود را در آنجا خواهد یافت.

### معانى مافوق1

معنای غایی و نهایی به ناچار ماورای توانایی درک و فهم بشر قرار می گیرد، در لوگوتراپی، ما از آنها به عنوان معانی مافوق نام می بریم. آنچه از انسان فواسته شده است این نیست که بنا بر تعلیمات پاره ای از فلاسفه اگزیستانسیالیست، پوچی زندگی را باید تممل کرد، بلکه انسان باید ناتوانی فود را در درک «معنای» بی قید و شرط زندگی، از راه منطق بیذیرد. زیرا که «معنای» از منطق ژرف تر است.

روانپزشکی که از مفهوم معانی مافوق، فراتر می رود گاه در برابر بیماران فود غافلگیر و مات می شود. همانگونه که من در برابر دفتر شش ساله ام با این وضع مواجه شده.

روزی دغتر شش ساله من پرسید «چِرا ما می گوییه غدای مهربان» پاسغ داده:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Supra Meaning

«یادت هست که چند هفته پیش سرغک داشتی و همین غدای مهربان بود که ترا شفا داد و اسباب بهبودی برایت فراهی کرد.» اما این پاسغ دغتر کوچک را راضی نکرد و گفت ، « اما بابا فراموش نکن که غود او این سرغک را فرستاده بود!».

با این مال اگر بیماری عمیقا معتقد به اصول مذهبی است، دلیلی ندارد که روان درمانگر از این اعتقاد و منبع رومانی، برای یاری به او استفاده نکند. درمانگر می بایست فود را مای بیمار بگذارد و مسایل را از دید او ببیند. این کاری است که من کرده.

روزی یک فافاه از اروپای شرقی پیش من آمد و داستان زندگیش را برایه بازگو کرد. او نفستین زنش را با شش فرزند در اردوگاه اسرای مِنگی از دست داده بود، و با زن دومش که نازا بود زندگی می کرد. من متوجه شده که تولید مثل و ازدیاد و تداوه نسل تنها معنای زندگی نیست، زیرا در آن صورت زندگی به فودی فود پوچ و بی معنا می شود و چیزی را که بی معناست با تداوه نمی توان «معنا» بفشید.

اما به هر مال این فافام وضع فود را از دید یک یهودی متعصب بررسی می کرد و در این اندیشه بود که پسری ندارد، کسی نیست که بعد از مرگش دعای رممت و آمرزش برایش بفواند و این اندیشه آزارش می داد.

من از درمان او ناامید نشده و دنبال مطلب را اینگونه ادامه داده.

-« آیا تو امیدوار نیستی که فرزندانت را در آن مهان دوباره ببینی؟

به شدت گریه اش گرفت و گفت فرزندان من شهید شده اند و چون بی گناه بودند یقینا در بهشت فواهند بود ولی مرا که پیرمردی گناهکار بیش نیستم راهی به بهشت نیست.

من ادامه داده. «پدر رومانی این ممکن نیست که تصور کنیه همین درد و رنجی که تو در زندگی پس از فرزندانت می کشی معنای زندگی تو باشد. همان چیزی باشد که موجب تطهیر و تزکیه تو بشود و تو نیز شایسته آن گردی که در بهشت به آنها بپیوندی؟»

آیا در مزامیر $^1$  نیا $^1$  نیا $^2$  است که غداوند اشکهای بندگان غود را نگه می دارد

یس شاید هیچ کداه از این رنجها که می کشی بیهوده نباشد

گویی پس از سالها درد و رنج نفستین باری بود که آرامشی می یافت. آرامشی که زاییده یافتن معنایی برای رنجهایش بود.

127

۱- مزامیر داود باب ۵۸:۸

انتقال و گذرایی زندگی1

چنین به نظر می رسد که رنج و میرندگی و پریشانی و مرگ، معنی زندگی را می ربایند. اما من هرگز از گفتن این نکته فسته نفواهم شد، آنچه که واقعا در زندگی از کف می رود امکانات و توانایی هاست. و گفتن این نکته فسته نفواهم شد، آنچه که واقعیت پیوسته و مزو گنمینه های پربهای بشری لمظه ای که این امکانات و توانایی ها شکوفا شود، به واقعیت پیوسته و مزو گنمینه های پربهای بشری به گذشته ی ماویدان تعلق پیدا می کنند. گذشته ای که هیچ چیز در آن گم نمی شود و همه چیز دست نفورده یا برماست.

از این رو ، گذرایی و انتقال زندگی از معنای آن نمی کاهد، بلکه در ما امساس وظیفه و مسئولیت را بیدار می کند. شیوه برغورد انسان با گذرایی امکانات، و اینکه چگونه انتفابی به عمل می آورد. انسان پیوسته در میان موج عظیمی از توانایی ها و امکانات نهفته ی غود در مال «گزینش» است که کدامین آنها می بایست شکوف و بارور گردد و کدامین ممکوه به نابودی و فراموشی است. کدام می بایست تمقق و واقعیتی ابدی و ماودانه چون «رد پایی در شن زار زمانه». انسان باید در هر لمظه تصمیم برای بهتر شدن و یا سقوط. تصمیم برای اینکه اثر ماندگار او در این زندگی گذرا

معمولا انسان برای اطمینان فاطر، در کشت زار زندگی فویش به فوشه های وامانده فرصت های گذرا می نگرد تا به فرمن انباشته ای که همه ی کرده ها و فوشی ها و رنج های او در آن نهفته است. چیزی که «شده» است نمی توان ناشده انگاشت، و آنچه که بوده و هست نمی توان تصور کرد ، چون «بود» مطمئن ترین نوع «هستی» است.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Life's Transitoriness

«لوگوتراپی» با در نظر گرفتن گذرایی هستی و وجود انسانی به جای بدبینی و انزوا، انسان را به تلاش و فعالیت فرا می خواند. برای روشن شدن این مطلب باید اضافه کنه :

بدبین کسی است که هر روز با ترس و اندوه به تقویم خود چشم دوفته و برگی از آن جدا می کند و با مدا کردن هر برگ، کاهش تدریجی تقویم را نظاره می کند. اما فردی که به زندگی فعالانه می نگرد و به موادث آن هموم می برد برگ های کنده شده ی تقویم زندگی را دور نمی ریزد، و بر پشت هر یک آز آنها یادداشت مهمی می نگارد و هر برگ را با نظم و ترتیب به روی برگهای کنده شده ی پیشین می گذارد. تقویم زندگی او به تدریج از «ناشده ها و ناگرده ها» به «کرده ها و شده ها» منتقل می شود و او با غرور و مسرت به فنای این برگها و یادداشت ها و زندگی سرشار از فعالیت خود می نگرد. چه اهمیتی دارد که او هر روز پیرتر می شود؟ چه دلیلی دارد که به جوانی غبطه بخورد و به جوانان رشک بورزد؟ او نقش خود را در زندگی فعالانه ایفا کرده و از این شکل زندگی شادمان است. به جوانان به فاطر امکاناتی که در انتظارشان هست مسد نمی ورزد، که او خود این امکانات را به واقعیات در افتیار دارد. واقعیاتی که ممتوی آن نه تنها کارهای انبام داده، بلکه عشق و ممبت های ورزیده شده و دردها و رنجهایی است که شماعانه از عهده ی آنها بر آمده ام. «رنجهایی که تممل کرده ام، غرور آمیزتر از هر چیز است و این گذشته نمی تواند الهام بخش غبطه ها و رشک ها باشد».



برای شنافت بهتر این روش، و آنچه که در روند یک لوگوتراپی صورت می پذیرد، از یک مورد بسیار رایج که پیوسته با آن روبرو هستیم. مثالی بیاوره و آن «اضطراب $^1$ پیش بین» است.

یکی از مشفصات این نوع هراس آن است که هر آنچه که بیمار از آن ومشت دارد به سرش می آید به عبارت دیگر « ترس فود ضامن پدیدار شدن چیزی می شود که بیمار به شدت از وقوع آن ومشت داشته است.»

مثلا کسی که از سرغ شدن در مضور دیگران می ترسد، وقتی وارد اتاقی می شود که عده ی زیادی آنجاست، واقعا در برابر جمعیت سرغ می شود. با در نظر گرفتن این نکته می توان این گفته معروف را که «میل ، پدر اندیشه است» به این جمله که «ترس ، مادر واقعه است» تغییر داد.

مسفره است که گرچه ترس و هراس باعث می شود که از چیزی که می ترسیم به سرمان بیاید ولی قصد و فشار زیاد می شود آنچه که می فواهیم «بشود» ، صورت نیذیرد و این قصد قوی که من آنرا «قصد مفرط<sup>2</sup>» نامیده ام به ویژه در مورد نوروزهای منسی به فوبی مشاهده می گردد. هر قدر فرد می فواهد و سعی می کند که قدرت و توان منسی فود را نشان بدهد و یا زنی می کوشد که اوج لذت منسی را تجربه کند، کمتر موفق می شود.

لذت بايد محصول باشد نه هدف. و چون هدف قرار گرفت، بی ارزش و از بين رفته است.

علاوه بر «قصد مفرط» ، که در بالا توضیع داده شد «توجه مفرط $^{8}$ » یا واکنش «مفرط $^{4}$ » نیز می تواند بیماری زا باشد و موجب اغتلال گردد.

گزارش کلینکی زیر موید و روشنگر مقصود من است :

<sup>1-</sup>Anticipatory Anxiety

<sup>2-</sup>Hyper Intention

<sup>3-</sup>Excessine attention

<sup>4-</sup>Hyper reflection

فانه موانی به من مرامعه کرد که از سرد مزامی می نالید. شرع مال زندگی او نشان داد که در کودکی یدرش به او تماوز کرده بود. روشن بود که این تمربه تلغ به فودی فود مومب مالت عصبی او نبود، بلکه اثر ثانوی مطالعه کتاب روان تملیلی بود که در او این ومشت را ایماد کرده بود که روزی سرانماه اثرات و عوارض این تمربه تلغ به سراغش فواهد آمد.

این «اضطراب پیش بین» و نگرانی باعث شده بود که هم «قصد مفرط» به زن بودن و انجام وظایف زنانگی غویش داشته باشد و «توجه افراطی» به غود و نه به همسر.

در نتیجه این قصد و توجه مفرط بود، که بیمار دچار ناتوانی جنسی و سردمزاجی شده و نمی توانست اوج لذت جنسی را تجربه کند. قصد و هدف او رسیدن به اوج لذت جنسی بود و نه تسلیم بدون شرط و صمیمانه او به همسر.

پس از یک دوره کوتاه «لوگوتراپی» توجه او از رسیدن به اوج لذت جنسی به موضوع مقیقی یعنی همسر منتقل گردید، و در نتیجه اوج لذت جنسی نیز پیامد آن بود با توجه به این دو اصل ، یکی آنکه از هر چیز بترسیم اتفاق خواهد افتاد دو دیگر، انجام هر کاری را که با قصد و توجه مفرط پی گیری کنیم ناممکن گردد، «لوگوتراپی» تکنیک فود را بر اصلی که آنرا «قصد متضاد<sup>آ</sup>» نامیده است، استوار گردانید. در این روش از بیمار مبتلا به ترس و دلهره خواسته می شود متا برای یک لمظه هم که شده وقوع آنچه را که به شدت از آن بیم دارد با قصد مفرط بخواهد.

بگذارید موردی را یادا ور شوم:

پزشک جوانی به من مراجعه کرد و اذعان داشت که از عرق کردن به شدت بدش می آید و هراس دارد. این ترس و دلهره باعث شده بود که فوق العاده عرق کند. هر وقت این اندیشه که ممکن است عرق کند نگرانش می کرد و متما عرق می کرد ترس و نارامتی در او شدت می گرفت. برای اینکه دور تسلسل

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Paradoxical intention

شکسته شود، به او پیشنهاد کرده، هر وقت که امساس می کند دارد عرق می کند و هراس ظاهر می شود به جای شرمندگی، از اطرافیان بخواهد که تماشا کنند او چقدر عرق می ریزد.

هفته بعد به من مراجعه کرد و گفت در هفته ای که گذشت او هر بار که فردی را ملاقات می کرده و ترس و هراس عرق کردن در او برانگیفته می شده با فود می گفته که : « اگر تاکنون تنها یک چهاره لیتر عرق می کرده این بار باید ده برابر آن عرق بریزه. این تصمیم و «قصد متضاد» موجب شده بود که پس از چهار سال رنج بردن از این «اضطراب پیش بین» ، با یک جلسه مشاوره ، اضطراب او درمان شده و از این رنج رهایی یابد.

فواننده متوجه است که ایجاد نگرش معکوس در بیمار از مرامل این شیوه درمانی است. و ترسهای بیمار با «قصد متضاد» و آرزوی معکوس جایگزین می شود. با این روش درمانی توفانی که آسیاب بادی اضطراب را می محفاد، مهار خواهد شد.

در این روش درمانی باید از قدرت و ظرفیت انسان در «فود جدامانی<sup>۱</sup>» که ذاتی، شوغ طبعی بشر است، استفاده کرد. این ظرفیت بنیادی انسان در جدا شدن فرد از «فود» موقعی شکوفا می گردد که تکنیک «لوگوتراپی» یعنی «قصد متضاد» به کار برده می شود. همزمان بیمار نیز قادر می گردد که فود را از عصبیت و بیماری فود جدا و دور نگهدارد.

گوردون آلپورت می نویسد :«بیماران عصبی که یاد می گیرند به فود بفندند، سر و سامانی به وضع فود داده و شاید در مسیر درمان قرار گرفته اند<sup>2</sup>».

«قصد متضاد» ارزیابی تجربی و کاربرد بالینی اظهار نظر آلپورت است.

یادآوری چند مورد دیگر مساله را روشن تر خواهد ساخت.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Self-detachment

<sup>2-</sup>Gordon W.Allport. the individual and his Religion (New york the Macmilan company 1959)P.92

بیماری که شغلش مسابداری بود پس از مراجعه به چند پزشک و درمانگاه در مالی که بسیار پریشان و نوعی نا امید بود، نزد من آمد. وی اعتراف کرد که در مرز فودکشی به سر می برد. او سالها است که از نوعی انقباض عضلانی انگشتان که موجب بد فطی در او گشته رنج می برد و افیرا اوضاع آنچنان وفیم شده که دیگر قادر به نوشتن اعداد نیست و در نتیجه فطر اینکه شغلش را از دست بدهد، او را تهدید می کند.

در این مورد تنها درمانی فوری و کوتاه لازه بود که بیمار رهایی یابد. در ابتدای کار دستیار من به او گفت که درست عکس کاری که غالبا می کند ، انجام دهد. یعنی به جای اینکه مثل همیشه سعی کند اعداد را صاف و فوانا بنویسد، با همه وجود و تعمدا بکوشد تا آنها را کج و معوج و نافوانا بنویسد. از او فواسته شده بود که با فود بگوید «مالا به مردم نشان فواهم داد که چه فط بدی دارم». اما همینکه فواست عمدا بدفط بنویسد دیگر توانا نبود به بدفطی همیشه بنویسد! روز بعد به من گفت :« هر چه سعی می کنم کج و معوج بنویسم موفق نمی شوم.»

پس از چهل و هشت ساعت بیمار از شر انقباض عضلانی در نگارش رها و آسوده گشته بود و اینک فردی بود غوشمال و کارآ.

مورد دیگری که به جای مساله نگارش، مشکل گویایی داشت به وسیله یکی از همکارانه در بفش ملق و منجره بیمارستان یلی کلینیک وین برایه نقل شد.

بیمار یکی از شدیدترین موارد لکنت زبان بود که کارشناس همکاره در طول مدت دراز فعالیت عرفه ای فود با آن برفورد کرده بود. بیمار تا آنما که به فاطر داشت از لکنت زبان رنج می برده و لمظه ای نبوده که گرفتار این دشواری گویایی نباشد به مز یک مرتبه تنها یک بار و آن وقتی بوده که بیمار پسری دوازده ساله بود و بدون بلیط سوار واگن برقی شده بود. وقتی مامور کنترل بلیط، او را گیر اندافت و می فواست مریمه کند، او فکر کرد تنها راه گریز این است که او از لکنت زبان فویش استفاده کند و دل مامور را به رمه بیاورد. در آن لمظه که او قصد داشت پسری الکن باشد دیگر نمی توانست با لکنت زبان

صمبت کند و هر چه کوشید زبانش نگرفت. او بدون تعمد و منظور از روش قصد متضاد استفاده کرده بود البته نه به منظور درمان.

گفتن این موردها نباید سبب شود که ما پنین تصور کنیه که «قصد متضاد» تنها در موارد افتلالات «تک علامتی<sup>1</sup>» نتیجه بفش است، زیرا همکاران من در درمانگاه وین از این روش و تکنیک در درمان افتلالاتی نظیر نوروز وسواسی<sup>2</sup> که بسیار شدید و بسیار کهنه و با سابقه نیز بوده است، استفاده کرده و نتیجه گرفته اند. به عنوان نمونه به زنی 65 ساله اشاره می کنه که درست مدت 60 سال گرفتار وسواس شدید شستشو بود و این بیماری به قدری جدی بود که من ابتدا تصور کرده تنها راه درمان جرامی لوبوتومی و فواهد بود و این بیماری به قدری مدی بود که من ابتدا تصور کرده تنها راه درمان مرامی لوبوتومی و فواهد بود و این بیماری به زندگی طبیعی و عادی فود باز گردد. در مالی که پیش از به کار گرفت. دو ماه بعد بیمار توانا بود به زندگی طبیعی و عادی فود باز گردد. در مالی که پیش از مراجعه به درمانگاه او اعتراف کرده بود که «زندگی برایش جهنمی بیش نیست». او در چنگ وسواس و ترس عمیق از میکروب اسیر بود و پیوسته در بستر می ماند و زندگیش فلع شده بود.

البته من ادعا نمی کنم که او کاملا بهبود یافته است و دیگر ممکن نیست که وسواس به سراغش بیاید ولی آنگونه که او فود می گوید این بار قادر فواهد بود که «به علامت وسواس بفندد» و این نشانه را به شوفی بگیرد و فلاصه «قصد متضاد» را به کار بندد.

«قصد متضاد» را در درمان بی فوابی نیز می توان به کار برد. ترس و نگرانی از بی فوابی نتیجه میل مفرط به فواب می گردد و همین میل مفرط فود موجب بی فوابی می شود. برای چیره شدن بر چنین ترس و هراس من به بیمار توصیه می کنم که سعی نکند که بفوابد بلکه کوشش کند تا آنجا که ممکن است بیدار بماند به عبارت دیگر قصد مفرط فواب رفتن که ناشی از «اضطراب پیش بین» و ترس از عدم

<sup>1-</sup>Monosymptomatic

<sup>2-</sup>Obsessive - Compulsive

<sup>3-</sup>Lobotomy

موفقیت در این فواسته است، باید با «قصد متضاد» یعنی تصمیم به نفوابیدن جابجا شود که در نتیجه طولی نفواهد کشید که بیمار به فواب فواهد رفت.

«قصد متضاد» نوشدارو نیست ولی وسیله مفیدیست که می تواند وسواس و ترسهای عصبی را به فصوص وقتی که همراه با «اضطراب پیش بین» هستند درمان کند، به ویژه که مدت این شیوه درمان طولانی نیست. اما باید توجه داشت، که کوتاه بودن طول مدت درمان دلیل کوتاه بودن مدت بهبودی نیست. چنانکه دکتر امیل گاتیل در مقاله ای نوشته است «یکی از توهمات رایج پیروان متعصب مکتب فروید این است که تصور می کنند تاثیر و دوام بهبودی رابطه ای مستقیم با طول مدت درمان دارد.»

در میان پرونده های من گزارشی موجود است که نشان می دهد، بیماری بیست سال پیش با روش «قصد متضاد» درمان شده و مال او هنوز غوبست.

مقیقت مهم شایان یادا وری اینکه تاثیر «قصد متضاد» رابطه ای با سبب شناسی بیماری ندارد. این نکته موید گفته ای از دکتر «ادیت وایز کف نلسون<sup>2</sup>» است که می گوید:

« گرچه روان درمانی سنتی اصرار دارد که درمان را بر یافته های «سبب شناسی» استوار کند، نباید فراموش کرد که ممکن است که عوامل ویژه ای در دوران نفستین کودکی موجب عصبیت ها شوند و عوامل کاملا مغایری در دوران بزرگسالی سبب درمان این عصبیت ها».

آنچه که علت نوروزها، عقده ها و تعارضات رومی و پریشانی به مساب می آیند، اغلب علائم نوروزها هستند و نه علت آن، مزیره دریایی که از پایین بودن سطح آب دریا بهره مسته، و سر از آب بیرون آورده علت مزر دریا نیست، بلکه مزر دریا سبب بیرون آمدن آن از آب گشته. آیا مالیمولیا مِیزی به مز مزر و

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Emil A, Gutheil

<sup>2-</sup>Eith wedisskopf joelson

مد عاطفی است؟ و یا امساس گناهی که معمولا به طور بارزی در افسردگی های «درون زاد<sup>1</sup>» دیده می شود و نباید با افسردگی های نوع نوروتیک اشتباه کرد- علت ظهور این افسردگی ها نیست. بلکه بر عکس فرو نشستن و پایین آمدن عواطف در مالت افسردگی باعث ظهور و به سطم آگاهی در آمدن امساس گناه می شود. این فرو نشستن تنها امساس گناه را بر ملا کرده و رو آورده است.

دریافتن علت واقعی نوروزها (عصبیت ها) به غیر از عوامل اساسی بنیادی ، چه جسمی و چه روانی ، مکانیسه های بازفوردی نظیر «اضطراب پیش بین» یک عامل مهم و اصلی بیماری زا است. علامت و نشانه معینی باعث ترس معینی می شود، و این ترس فود نشانه را بر می انگیزاند و نشانه نیز دیگر بار همین دور تسلسل و تداوم (نمیره ای مشاهده می شود. بیمار مبتلا به وسواس، به فکری که او را فرا می گیرد به منگ و ستیز می پردازد و همین ستیز قدرت آزاردهی فکر و میلی که او را فرا گرفته بیشتر می کند. تا زمانی که فشار غود موجب فشار متقابل می شود ، نشانه ها نیز از سوی دیگر تقویت و تشدید می گردند. ولی وقتی بیمار کشش و ستیز با وسواس را متوقف می سازد و با تکیه بر روش «قصد متضاد» با شوغ طبعی و تمسفر با آن مواجه می گردد، ملقه معیوب و دور تسلسل زیان آور شکسته می شود. نشانه ها کاهش می یابد و رفته رفته ضعیف شده سرانماه از بین می رود.

در مواردی که فوشبفتانه «فلاء وجودی» یا پوچی زندگی موجب ظهور نشانه ها و علایه نیست بیمار نه تنها موفق می شود که ترسهای عصبی را دست که بگیرد، بلکه نهایتا به طور کامل آنها را ندیده انگارد.

این گونه که می بینیم «اضطراب پیش بین» را باید با «قصد متضاد» فنثی کرد، «قصد مفرط» و «واکنش مفرط» را با تغییر اندیشه، و تغییر اندیشه نیز ممکن نیست مگر از راه بررسی ممدد هدف و رسالت فرد<sup>2</sup> در زندگی».

-

<sup>1-</sup>Endoyene

 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  از این عقیده، گوردن آلپورت حمایت کرده و نوشته است «وقتی توجه از اضطراب به هدفهای عالی و غیر «خودی» متوجه گردد، زندگی به طور کلی سالمتر می شود، حتا بر فرض اینکه عصبیت به طور کامل هم از بین نرفته باشد.

این توجه عصبی به «خود» نیست که با تمقیر و سرزنش می تواند دور تسلسل زیان آور را متوقف کند، کلید بهبودی در «فراخود رونده» است.

# عصبیت ها (نوروزهای) قومی ۱

هر عصری نوروزهای قومی ویژه ی فود را دارد. و لذا نیازهای درمانی دوره، روان درمانی مناسب عصر فود را می طلبد. «فلاء وجودی» را که نوروز توده های نسل ماضر است، می توان نهیلیسه یا پوچگرایی فردی نامید. زیرا نهیلیسه عبارت است از مکتب پوچی و بی معنایی زندگی. اگر روان درمانی، فود را از قید تاثیرات روال کنونی فلسفه نهیلیسه آزاد نکند، تنها قادر فواهد بود به جای آنکه به امکانات درمانی آن بپردازد، نشانه های این نوروز توده ای را مشفص و معرفی کند. در این صورت است که روان درمانی نه تنها منعکس کننده اندیشه های نهیلیستی فواهد شد، بلکه هم چنین نافواسته و نادانسته درمانی در ذهن بیمار ترسیم می کند.

اولا باید توجه داشت که فطری عظیم در آموزش این تئوری که «انسان چیزی نیست مگر ماصل عوامل زیستی، روانی ، اجتماعی، و یا انسان محصول توارث و محیط است»، نهفته است.

چنین نظریه ای انسان را دستگاهی فودکار و بی اراده معرفی می کند و به ماهیت واقعی او تومهی ندارد. چنین شیوه اندیشه ممدود و «تقدیرگرایانه<sup>3</sup>» به وسیله آنگونه روان درمانی هایی که آزادی بشر را نادیده می گیرند، پرورده و تقویت می شوند.

البته تردیدی نیست که انسان موجودی است فانی، و میدان آزادی او ممدود است. آزادی او در انتفاب شرایط و عوامل نیست، بلکه او دارای آن آزادی و افتیار است که در برفورد با شرایط چه واکنش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The Collective Neurosis

<sup>2-</sup>Nihilism

<sup>3-</sup>Fatalistic اعتقاد مطلق به سرنوشت

و برغوردی را انتفاب کند. مثلا اگر موی من رو به سفیدی گذاشته است و من بر فلاف فیلی ها به سلمانی نرفته و آنرا رنگ نکرده ام فود نوعی آزادی انتفاب است. بنابراین در بسیاری از امور سهمی از آزادی و انتفاب برای انسان باقی مانده! متا اگر آن ، رنگ کردن موی سفید باشد.

### انتقاد از مبرگرایی مطلق1

روانگاوی به گرات به فاطر مانبداری از غریزه منسی مورد ملامت و سرزنش قرار گرفته است. البته من تردید داره که این عیب مویی بر مق باشد. اما به نظر من آنچه که نادرست تر و فطرناکتر است، مانبداری از مبر مطلق است. منظور من اشاره به فرضیه ها و مکتبهایی است که آزادی و قدرت انسان را در موامه با شرایط و رویدادهای زندگی نادیده می گیرند. انسان مومودی نیست مشروط که رفتارش قابل پیش بینی در قالب شرایط باشد، بلکه او در هر لمظه تصمیم می گیرد که تسلیم شرایط بشود و یا ایستادگی کند.

به واژه ای دیگر انسان موجودی است که در نهایت، فود سرنوشت فویش را به دست می گیرد. انسان ، تنها زندگی نمی کند بلکه در هر لمظه تصمیم می گیرد و اراده می کند که چگونه زندگی کند و لمظه ای دیگر چگونه باشد.

به مبنای همین اصول است که هر انسانی آزادی این را دارد که در هر لمظه تغییر کند بنابراین این توانایی پیش بینی انسان تنها در چهارچوب وسیع بررسی های آماری گروه های وسیع امکان پذیر است و بس. و شفصیت فردی اساسن غیر قابل پیش بینی مانده است. مبنای هر پیش بینی بر شرایط زیستی، روانی و امتماعی ، استوار است ولی یکی از مِنبه ها و ویژگی های ومودی انسان همانا ظرفیت او برای

<sup>1-</sup>Critique of Pan Determinism

چیره شدن بر این شرایط و فراتر رفتن از آنهاست. بر همین روال انسان نهایتا به «فودفراروندگی» فویش تمقق می بفشد، زیرا انسان اصولن موجودی از «فودفرارونده  $^{1}$ »، است.

بگذارید شرع مال دکتر «چ» را برایتان بازگو کنه. او تنها آدمی بود که من در همه عمره توانسته اه شیطان مجسی لقب بدهی. موجودی ابلیسی. زمانی که من او را می شناغتی به «جلاد توده های اشتاین هوف<sup>2</sup>» شناغته شده بود. اشتاین هوف بیمارستان بزرگ روانی وین است که در زمان تصرف وین، بدست نازیها افتاد. وقتی نازیها برنامه «کشتار بی درد<sup>3</sup>» را آغاز کردند، این ابلیس رشته زندگی بیماران روانی این بیمارستان را در دست گرفت و در کار فود آنچنان ماهر و متعصب بود که نگذاشت یک بیمار روانی از کوره گاز مان سالی بدر برد.

پس از پایان مِنگ وقتی به وین بازگشتم، پرسیدم بر سر دکتر «ج)» چِه آمده است؟ به من گفتند که روسها او را در یکی از اتاقهای همین بیمارستان زندانی کردند، اما روز بعد در زندان باز بود و دیگر کسی او را ندید.

چنین پنداشته که او هم مانند بسیاری از هم ردیفانش آزاد شده و به آمریکای لاتین گریفته است. تا اینکه در این اوافر یکی از سیاستمداران پیشین اتریش که مدتی پشت پرده ی آهنین زندانی بود به من مراجعه کرد. در مین معاینه های عصبی و روانی به من گفت که مدتی در سیبری و سپس در زندان معروف «لوبی یانکا <sup>4</sup>» در مسکو زندانی بوده و غیر مترقبه پرسید : «آیا دکتر چ را می شناسه؟» پاسخ آره بود و او چنین ادامه داد. «من با او در زندان لوبی یانکا آشنا شده او در همانما و با بیماری سرطان مثانه در چهل سالگی مرد.

<sup>1-</sup>Self Transcending being

<sup>2-</sup>Steinhof

<sup>3-</sup>Euthanasia

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-Lubianka

اما پیش از مرگش یکی از بهترین دوستانی بود که انسان می توانست داشته باشد. او به همه زندانیان دلداری می داد. او مظهر عالی ترین معیارهای اغلاقی بود، و بهترین دوست من در دوره ی دراز زندان.

این داستان دکتر ج «جلاد توده های» بیمارستان اشتاین هوف است. مال چِگونه می شود ادعا کرد که رفتار انسان را می توان پیش بینی کرد!

شما می توانید مرکت های یک آدم ماشینی و یا یک دستگاه فودگار را پیش بینی کنید، از این هم بیشتر، شما متا ممکن است با سعی و کوشش بتوانید مکانیسم ها و «دینامیسم» روان انسانی را هم پیش بینی کنید اما انسان میزی است بیشتر از «روان».

«مبرگرایی مطلق» ظاهرن یک بیماریِ همه گیر است که مربیان و متا بسیاری از پیروان مذهبی را نیز طعمه فود کرده است معتقدان مذاهب نمی دانند که با این تفکر و نگرش ، فود بدان چه که معتقدند پشت یا می زنند. چون ما یا باید بپذیریه که انسان آزاد است عقیده ای را بپذیرد یا نپذیرد. و یا در غیر این صورت مذهب ینداری واهی می شود و آموزش و پرورش شرابی فریبنده.

پیش فرض این دو گروه «مربیان و رومانیان» می بایست اعتقاد بر اصل آزادی در انتفاب باشد، چه! در غیر این صورت مر دو سر گردانند و در اشتباه.

گرچه آزادی واپسین کلام نیست، بلکه تنها بفشی از داستان و نیمی از مقیقت است. آزادی تنها منبه ی منفی کل این پدیده است که منبه ی مثبت آن عبارتست از مسئولیت. و در واقع آزادی اگر در چهارچوب مسئولیت قرار نگیرد، در معرض سقوط و انمطاط به مد دلبفواه کاری و استبداد است. به همین دلیل من توصیه می کنم که در برابر ممسمه آزادی در سوامل شرقی آمریکا، ممسمه مسئولیت نیز در سوامل غربی آن کشور بر یا شود.

۱- اشاره ایست به مجسمه آزادی در نیویورك.

ای*مان* روانپزشکی<sup>1</sup>

مِنین مِیزی وجود ندارد که بتواند انسان را تا مدی مشروط و مهار کند که هیچ گونه آزادی متا به مقدار کم برای او باقی نگذارد. در بیمارستان نوروتیک (روان نژند) و سایکوتیک (روان پریش) هم هنوز قدری آزادی باقی می ماند. ممکن است این آزادی واقعا ممدود باشد ولی به هر مال وجود دارد.

در واقع متا منون (روان پریشی) نیز توانا نیست به ابعاد ژرف شفصیت بیمار دست یابد. این موضوع مرا به یاد پیرمردی شصت ساله می اندازد که به فاطر توهم های شنوایی نزد من آمده بود. او سالها بود که از این بیماری رنج می برد و اطرفیانش همه او را دیوانه و اممق می پنداشتند. ولی هنوز گیرایی عمیبی در این مرد بود. می گفتند وقتی کودکی بیش نبوده، آرزو داشته کشیش بشود، ولی نشد. و تنها دلش به این فوش بود که یکشنبه ها در گروه آواز کلیسا آواز بفواند. فواهرش که همراه او بود گزارش داد که گاه بسیار هیمان زده و برانگیفته می شد ولی معمولا در آفرین لمظات کنترل فود را باز می یافت. من به درک و کشف تکاپوی روانی و نیروی ممرکه این کنترل، بسیار علاقمند شده. از مایی که بیمار تعلق فاطر ممسوسی به فواهر داشت، تصور کرده این علاقه عامل باز دارنده او در وقت هیمان است. از اینرو از او پرسیده « به فاطر چه کسی و چگونه قدرت کنترل فود را بدست می آوری و چطور؟» چند لمظه ای مکث کرد و پاسغ داد « به فاطر فدا».

در این لمظه، ژرفای شفصیت او آشکار شده بود، و در انتهایی ترین لایه این ژرفا؛ صرف نظر از فقر عقلانی، زندگی مذهبی اصیلی نمایان گردیده بود.

یک بیمار «روان پریش» غیر قابل درمان ممکن است، کارآیی و مفید بودن فود را از دست داده باشد، ولی هنوز شان و مقام انسانی در او مانده است. این همان چیزی است که من ایمان روانپزشکی فویش نامیده ام. بدون این ایمان، روانپزشک بودن ارزش چندانی ندارد. به فاطر چه کسی؟ تنها به فاطر ماشین

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-The Psychiatric Credo

آسیب دیده مغزی که قابل تعمیر نیست؟ اگر بیمار چیزی بیشتر از این ماشین آسیب دیده نیست، کشتار بی درد اشتاین هاف، مماز می نماید.

## روانیزشکی انسانی شده1

در مقیقت برای مدتی طولانی، یعنی مدود نیم قرن روانپزشکی کوشیده بود تا ثابت کند که مغز انسان چیزی جز یک مکانیسم نیست، و در نتیجه درمان بیماریهای روانی تنها یک تکنیک و روش گردید. به نظر من این رویاها دیگر یایان یافته است.

آنچه که امروزه از فلال ابرها در افق پدیدار گشته، طب به روانشناسی روی کرده نیست، بلکه روانیزشکی انسانی شده است.

پزشکی که هنوز نقش فود را نقش یک تکنسین می داند، باید اذعان کند که او بیمارش را چیزی نمی بیند، مگر یک ماشین. در مالی که بیمار او انسانی است در پشت پرده مرض. انسان شیئی در میان اشیاء دیگر نیست. اشیاء افتیاری از فود ندارند، ولی انسان مومودی است که در نهایت فودمفتار و برگزیننده. در قالب ممدودیت های موهبتی و ممیطی آنچه که او شده چیزی است که فود سافته، در اردوگاه کار امباری، در این آزمایشگاه انسانی و در آنمایی که انسانیت به ممک کشیده شد، به طور مثال ما شاهد و ناظر زندگی رفقایی بودیه که بعضی از آنها چون درندگان و پاره ای دیگر چون قدیسین رفتار می کنند.

<sup>1-</sup>Psychiatry rehumanized

انسان هر دو استعداد و توان را در درون خود دارد، و اینکه کدامیک شکوفا شود وتمقق پذیرد بیشتر بستگی به تصمیم فرد دارد، تا شرایط و اوضاع و اموالی که در آن قرار گرفته است.

نسل ما نسلی واقع بین است. ما کم کم به جایی رسیده ایم که انسان را آنگونه که واقعا هست، ببینیم و بشناسیم.

انسان از یکسو، همان موجودی است که اتاق گاز و کوره های آده سوزی آشوویتس را ساخته و از دیگر سو، همان موجودی است که با جرات و شهامت با یاد ناه فداوند و فواندن دعای «شمایسراییل<sup>۱</sup>» به کوره های آده سوزی یا نهاده است.

پایان

واره نامه انگلیسی

| A                                    |                                 |
|--------------------------------------|---------------------------------|
| Abnormal reaction                    | واكنش نابه هنجار                |
| Agoraphobia                          | ترس از <i>مکان های</i> شلوغ     |
| Anticipatory anxiety                 | اضطراب پیش بین                  |
| Apathy                               | بی امساسی                       |
| Archetypes of collective unconscious | كهن الدَّوهاى ناخوداً كَاه جمعى |
|                                      | (قومی)                          |
| Attitude                             | نگرش                            |
| C                                    |                                 |
| Character                            | شفصیت (منش)                     |

۱- دعاي روزانه يهوديان، كه از سفر تثنيه برداشته شده است.

| Clinical             | بالينى                          |
|----------------------|---------------------------------|
| Collective neurosis  | نوروزهای قومی (مِمعی)           |
| Complex              | عقده (پیمِیدگی)                 |
| Conformism           | پیروی - همرنگی                  |
| Concentration camp   | اردوگاه کار امباری              |
| Cultural hiberation  | غمودی فرهنگی                    |
| Culminating point    | نقطه اوج                        |
| D                    |                                 |
| Delusion of reprieve | توهم رهایی                      |
| Delirium             | هذیان                           |
| Depersonalization    | شَمْصیت زدایی                   |
| Determinism          | <u>مبرگرایی</u>                 |
| E                    |                                 |
| Emotional death      | مرگ عواطف                       |
| Emotion              | هیِجان (عاطفہ)                  |
| Endogamy             | درون زاد                        |
| Epiphenomenon        | پدیده زاد                       |
| Excessive attention  | توجه <i>م</i> فرط               |
| Ego                  | غود                             |
| Essence of existance | غوهر وغود                       |
| Existential vacuum   | غلاء هس <b>ت</b> ی – غلاء وجودی |
| Euthanasia           | کشتار بی درد                    |
| F                    |                                 |
| Fatalism             | تقدیر گرایانه                   |
| Fatalistic           | تقدیر گرایانہ                   |
| Н                    |                                 |
| Heroism              | قهر <i>ما</i> نانه              |
| Homeostasis          | تعادل مِانی                     |
| Hyper intenstion     | قصد مفرط                        |
| Hyper reflection     | واكنش مفرط                      |

| I                       |                       |
|-------------------------|-----------------------|
| Illusion                | توهم                  |
| Illusion of reprieve    | توهم رهایی            |
| Inhibition              | بازدارنده             |
| Irritability            | کج غلقی               |
| Id                      | نهاد                  |
| L                       |                       |
| Life's transitoriness   | انتقال و گذرایی زندگی |
| Lobotomy                | لوبوتومى              |
| Logodrama               | لوگودرا <i>ما</i>     |
| Logos                   | لوگوس ( <i>م</i> عنا) |
| Logotherapy             | معنا درمانی           |
| M                       |                       |
| Meaning of life         | معنای زندگی           |
| Meaning of love         | معنای عشق             |
| Meaning of suffering    | معنای رنج             |
| Monosymptomatic         | تک علامتی             |
| Mental                  | ذهنى                  |
| Meta - clinical problem | مشكلات فوق بالينى     |
| Monosystematic          | تک علامتی             |
| Mosochism               | غود <b>آ</b> زاری     |
| N                       |                       |
| Neo dynamic             | پویایی اندیشه         |
| Neogenic                | نئو <del>ز</del> نیک  |
| Nihilism                | نيهيليسه - پوچ گرايی  |
| Normal                  | بهنمار                |
| Neurological            | عصب شناسی             |
| Neo Dynamics            | پویایی اندیشه ای      |
| О                       |                       |
| Obsessive - compulsive  | وسواس اجباری          |

| P                         |                              |
|---------------------------|------------------------------|
| Paradoxical intention     | قصد متضاد                    |
| Personal ego              | <b>خود شخص</b> ی             |
| Psychiatric credo         | ایمان روانپزشکی              |
| Psychiatrist              | روان پزشک                    |
| Psychiatry                | روان پزشکی                   |
| Psychodynamic             | سایکو دینامیک (روان پویا)    |
| Psychogenic               | سایکو ژنیک (روان زاد)        |
| Psychohygienic            | روان بهداشتی                 |
| Psychohygiene             | روان بهداشت                  |
| Psychological             | روان شناسی                   |
| Psychopathology           | آسیب شناسی روانی             |
| Psychophysical            | روان - ماده ای (تنی)         |
| Psychoscientifice         | روان - علمی                  |
| Psychotherapy             | روا <i>ن</i> در <i>ما</i> نی |
| Psychotherapeutic         | روان در <i>ما</i> ن گرایانه  |
| R                         |                              |
| Reaction formation        | واكنش معكوس                  |
| Regression                | واپس روی (سیر قهقرایی)       |
| Resurrection              | رستاغيز                      |
| Retrospection             | واپس نگری                    |
| Rehumanized               | انس <i>ا</i> نی شدہ          |
| S                         |                              |
| Sadist                    | آ زار <del>گ</del> ر         |
| Self - actualization      | غود شکوفایی                  |
| Self - defense            | دفاع از غود                  |
| Self - centerdness        | غودمداری                     |
| Self detachment           | فود مِدا <i>مایی</i>         |
| Self - expression         | نمود غود (غود بیانی)         |
| Self - transcending being | از غود فرارونده              |

www.moshaveranebartar.blogfa.com

| Self transcendent | غود فرارو                |
|-------------------|--------------------------|
| Sociological      | جامعه شناسی              |
| Spiritual         | رومانی                   |
| Structure         | ساغتار                   |
| Sublimation       | به گرایی - تصعید و تعالی |
| Super - ego       | فراغود                   |
| Symptom           | نشانه                    |
| Т                 |                          |
| Tension           | تنش                      |
| Totalitarianism   | دیکتاتوری                |
| W                 |                          |
| Will to Meaning   | معنی مویی                |
| Will to pleasure  | لذت طلبى                 |
| Will to power     | قدرت طلبى                |

## وارهٔ نامه فارسی :

| 1                         |                          |  |
|---------------------------|--------------------------|--|
| Concentration camp        | اردوگاه کار اجباری       |  |
| Self - transcending being | از غود فرارونده          |  |
| Anticipatory anxiety      | اضطراب پیش بین           |  |
| Life's transitoriness     | انتقال و گذرایی زندگی    |  |
| Rehumanized               | انسانی شده               |  |
| Psychiatric credo         | ایمان روانپزشکی          |  |
| ī                         |                          |  |
| Sadist                    | <b>آ</b> زارگر           |  |
| Psychopathology           | آسیب شناسی روانی         |  |
| ب                         |                          |  |
| Inhibition                | بازدارنده                |  |
| Clinical                  | بالينى                   |  |
| Sublimation               | به گرایی - تصعید و تعالی |  |
| Normal                    | به هنمار                 |  |
| Apathy                    | بی امساسی                |  |
| پ                         |                          |  |
| Epiphenomenon             | پدیده زاد                |  |
| Neo dynamic               | پویایی اندیشه            |  |
| Neo Dynamics              | پویایی اندیشه ای         |  |
| Conformism                | پیروی - همرنگی           |  |
| ت                         |                          |  |
| Agoraohobia               | ترس از مکان های شلوغ     |  |
| Homeostasis               | تعادل مانی               |  |
| Fatalism                  | تقدیر گرایانه            |  |
| Fatalistic                | تقدیر گرایانه            |  |

| Menosymptomatic      | تک علامتی                     |
|----------------------|-------------------------------|
| Monosystematic       | تک علامتی                     |
| Tension              | تنش                           |
| Excessive attention  | توجه مفرط                     |
| Illusion             | توهم                          |
| Delusion of reprieve | توهم رهایی                    |
| Illusion of reprieve | توهم رهایی                    |
| &                    |                               |
| Sociological         | جامعه شناسی                   |
| Determinsm           | مبرگرایی                      |
| Essence of existance | <b>خوهر وجود</b>              |
| ۼ                    |                               |
| Existential vacuum   | فلاء <b>مستی</b> – فلاء وجودی |
| Cultural hiberation  | غ <i>م</i> ودی فرهنگی         |
| Ego                  | مَود                          |
| Self detachment      | فود مدا <i>مایی</i>           |
| Personal ego         | غود شخصی                      |
| Self - actualization | غود ش <i>ک</i> وفایی          |
| Self transcendent    | غود فرارو                     |
| Mosochism            | غود <b>آ</b> زاری             |
| Self - centerdness   | غود <i>م</i> داری             |
| ۷                    |                               |
| Endogma              | درون زاد                      |
| Self - defense       | دفاع از غود                   |
| Totalitarianism      | دیکتاتوری                     |
| ż                    |                               |
| Mental               | ذهنی                          |
| )                    |                               |

| Resurrection            | رستاغيز                       |  |
|-------------------------|-------------------------------|--|
| Psychoscientifice       | روان - علمی                   |  |
| Psychophysical          | روان - ماده ای (تنی)          |  |
| Psychohygiene           | روان بهداشت                   |  |
| Psychohygienic          | روان بهداشتی                  |  |
| Psychiatrist            | روان پزشک                     |  |
| Psychiatry              | روان پزشکی                    |  |
| Psychotherapeutic       | روان در <i>ما</i> ن گرایانه   |  |
| Psychotherapy           | روان در <i>ما</i> نی          |  |
| Psychological           | روان شناسی                    |  |
| Spiritual               | رومانی                        |  |
| w                       |                               |  |
| Stracture               | ساختار                        |  |
| Psychodynamic           | سایکو دینامیک (روان پویا)     |  |
| Psychogenic             | سایکو ژنیک (روان زاد)         |  |
| ش                       |                               |  |
| Character               | شفصیت (منش)                   |  |
| Depersonalization       | شَمْصیت زدایی                 |  |
| ٤                       | <u> </u>                      |  |
| Neurological            | عصب شناسی                     |  |
| Complex                 | عصب شناسی<br>عقدہ (پیمِیدہ گی |  |
| ف                       |                               |  |
| Super - ego             | فراغود                        |  |
|                         | ق                             |  |
| Will to power           | قدرت طلبی                     |  |
| Paradoxical intention   | قصد متضاد                     |  |
| <b>Hyper intenstion</b> | قصد مفرط                      |  |
| Heroism                 | قهرمانانه                     |  |

| ئ                        |                              |
|--------------------------|------------------------------|
| Irritability             | کچ غلقی                      |
| Euthanasia               | کشتار بی درد                 |
| Archetypes of collective | كهن الگوهاى ناغوداً گاه جمعى |
| unconscious              | (قومی)                       |
| ل                        |                              |
| Will to pleasure         | لذت طلبي                     |
| Lobotomy                 | لوبوتومى                     |
| Logodrama                | لوگودراما                    |
| Logos                    | لوگوس (معنا)                 |
| ø                        |                              |
| Emotional death          | مرگ عواطف                    |
| Meta - clinical problem  | مشكلات فوق بالينى            |
| Logotherapy              | معنا درمانی                  |
| Meaning of suffering     | معنای رنج                    |
| Meaning of life          | معنای زندگی                  |
| Meaning of love          | معنای عشق                    |
| Will to Meaning          | معنی مویی                    |
| ن                        |                              |
| Neogenic                 | نئوژنیک                      |
| Symptom                  | نشانه                        |
| Culminating point        | نقطه اوج                     |
| Attitude                 | نگرش                         |
| Self - expression        | نمود غود (غود بیانی)         |
| Id                       | نهاد                         |
| Collective neurosis      | نوروزهای قومی (مِمعی)        |
| Nihilism                 | نیهیلیسه - پوچ گرایی         |
| _ <b>^</b>               |                              |

| Delirium               | هذیان                  |
|------------------------|------------------------|
| Emotion                | هیمان (عاطفه)          |
| 9                      |                        |
| Regression             | واپس روی (سیر قهقرایی) |
| Retrospection          | واپس نگری              |
| Reaction formation     | واكنش معكوس            |
| Hyper reflection       | واكنش مفرط             |
| Abnormal reaction      | واکنش نا به هنجار      |
| Obsessive - compulsive | وسواس اجباری           |

## پس گفتار

ویکتور. ای. فرانکل در سال 1930 در شهر وین به دنیا آمد و در همان شهر به تمصیل علم همت گماشت. در سال 1940 به دریافت درجه لیسانس پزشکی و در سال 1949 به دریافت درجه مدت ده دانشگاه وین نایل آمد. او در سال 1938، مرکز راهنمایی جوانان وین را بنیان گذارد و فود به مدت ده سال مدیریت آنرا بر عهده گرفت. از سال 1930 به بعد در مقام استاد عصب شناسی و روانکاو و بفش روانپزشکی وین مشغول به کار گردید. در سال 1946 ریاست بیمارستان اعصاب پلی کلنیک وین را بر عهده گرفت.

بعد از سالهای 1960 به عنوان استاد مدعو در دانشگاههای آمریکا از جمله هاروارد، استانفورد، دانشگاه بین المللی آمریکا در سان دیاگو، موسسه روانیزشکی شیکاگو به تدریس اشتغال داشته است. فرانکل در سالهای 1970 تا 1973 استاد دانشگاه بین المللی آمریکا در سان دیاگو بود و هم اکنون نیز مدتی از سال را در آنما می گذراند.

او نویسنده کتب بسیاری است که معروفترین آنها عبارتند از: «دکتر و روع)، «از اردوگاه مرگ تا اگزیستانسیالیزه»، «فریاد ناشنیده برای معنا» و «انسان در مستموی معنا» که تنها کتاب اوست که به فارسی برگردانیده شده است.

فرانکل در سال 1942 یعنی در سی و هفت سالگی به دست نازی ها اسیر شده و قطاری او را به سمت شمال شرق برد، به «آشویتس» این اردوگاه مرگ، این کشتارگاه سازمان یافته که ابزار مرگ شش میلیون یهودی از جمله فانواده فرانکل را تهیه دیده بود. به آشویتس که میدان تجربیات ومشتناک و آزمایشگاه واقعی این روانیزشک اگزیستانسیالیست (هستی گرا) بود.

آشویتس و سپس دافاوا بوته آزمایش و ممل تمربیات ارزنده ولی به شدت دردناک روانپزشکی بود که مرفه فود را با گرایشی به روانکاری آغاز کرده ولی از اگزیستانسیالیسه(هستی گرایی) هم مدا نبود. او تمت تأثیر استادش فروید و هم چنین آثار «ماسپر»، «شیلر» و «هایدگر» هم به روانکاوی و هم به هستی گرایی تمایلی انکارناپذیر داشت. اما آنچه به ابهامات ذهنی او وضوع بفشید، عبور از گذرگاهی بس مفوف بود که چه بسیار انسانها در نیمه راهش مان بافتند.

گرچه فرانکل در سال 1938 برای اولین بار واژه «تملیل اگزیستانسیالیستی» و سپس «لوگوتراپی» را در نوشته هایش به کار برده بود، ولی مفاهیم این دو واژه برای فود فرانکل نیز با آنچه که به بعهدها زندانی شماره 119104 آشویتس و دافاوا به آن رسید بسیار فرق داشت.

تمربیات تلغ اردوگاه کار امباری و شرایط طاقت فرسای آن، بعد واقعی میدان تمربی مفاهیم «لوگراتراپی» را معنا بفشید و فرانکل با معرفتی که زاییده تمربیات دست اول او بود از اردوگاه مرگ

بازگشت. به نظر فرانکل زندانبانان و مسئولین سفاک اردوگاههای کار اجباری در فلال رفتار ومشیانه و فشونت بار فود با زندانیان، با بهایی سنگین، این مقیقت ارزنده را در تاریخ بشر به ثبت رسانیدند که:

انسان موجودی است آزاد که همیشه مق انتفاب دارد. انسان واکنش فود را در برابر رنجها و سفتیهای نافواسته ولی پیش آمده و شرایط ممیطی فود انتفاب می کند و هیچ کس را جز فود او یارای آن نیست که این مق را از او بازستاند.

زندگی مشقت بار زندان ،فرانکل را بر این باور داشت که:

آنچِه انسان ها را از پای در می آورد، رنجها و سرنوشت نامطلوبشان نیست بلکه بی معنا شدن زندگی است که مصیبت بار است و معنا تنها در لذت و شادمانی و فوشی نیست بلکه در رنج و مرگ هم می توان معنایی یافت.

او درباره هم بندان خود می نویسد:

«بیمِاره آن کس که می پنداشت زندگی دیگر برایش معنایی ندارد، نه هدفی داشت و نه انگیزه و مقصودی، مٍیزی او را به زندگی گره نمی زد و مٍون به اینما می رسید دیگر کارش سافته بود.»

نه فرانکل تنها «روان درمانگر هستی گرا» ست و نه لوگوتراپی تنها روش «هستی درمانی» ولی به قول آلپورت به این دلیل مرف فرانکل شنیدن دارد که: مفاهیم او در کوره تمربیات سفت آبدیده شده.

فرانکل نه روانکاوی فروید را انکار می کند و نه با سایر روانپزشکان و روانشناسان هستی گرا سر ستیز دارد. بلکه او کار فود را کوششی صادقانه در شنافت همه جانبه تر انسان و مشکلات او معرفی می کند و ادعایی بیش از این ندارد. فرانکل دانشجویان را نیز نسبت به فطر گرایش متعصبانه به هر مکتب و روش هشدار می دهد که ذکر این نکته به وسیله مترجم، وظیفه شاگردی او و ادای مق استادی دکتر فرانکل است.

ما ندارد که در این پیش گفتار به شرع روش «لوگوتراپی» و مبانی فکری و فلسفی دکتر فرانکل بپردازیم. چه! این کار به سادگی و با مهارت و شیوه ای گیرا توسط فود نویسنده در این کتاب انجام گرفته است. ولی اشاره کوتاهی به «هستی درمانی» یا «روان درمانی هستی گرایی» به ویژه برای علاقمندان و پژوهشگران مطالعات بیشتر در این زمینه ها، بی مورد به نظر نمی رسد.

مطالعه و شنافت انسان بدان گونه که در دنیای فویش وجود دارد، گرایشی است نوین که وسیله عده ای از متفصصان روانشناسی و روانیزشکی مـورد توجه قرار گرفته است.

هستی گرایی که به طبیعت و ماهیت ویژه فرد و تمربیات آنی وی توجه دارد از برداشت کرکگارد از بشر نشات گرفته است و نقش اندیشمندانی چون، جاسپر، هیدگر، سارتر، مارسل، بردیف، تیلیچ، بینزوانگر، آلن برگر، سونمان و به فصوص رولومی را در توسعه و پیشبرد این مکتب فکری و عملی می بایست واجد اهمیت دانست.

رولومی «هستی گرایی» را به عنوان کوششی توصیف می کند که سعی بر آن داشته تا شکاف بین شفص و نمود را که تفکر و علم مغرب زمین اندکی پس از رنسانس گرفتار آن گشته، پر کند. وی ایماد مرزی را بین «ذهن» و «عین» ناممکن می بیند و می گوید:

«بشر شناسنده و بیننده هرگز نمی تواند از موضعی که می شناسد و مشاهده می کند جدا باشد. بشر در دنیایی قرار دارد که خود قسمتی از آنست».

اگرچه انشعابات متعددی در «هستی گرایی» مشاهده می شود، ولی در پاره ای اصول هستی گرایان اتفاق نظر دارند که از آن جمله است:

1- آنها وجود آگاهی در انسان را باور دارند و وجه تمایز او را با سایر میوانات در این «هستی» تواه با آگاهی و وقوف از «بودن» خویش می دانند. با همین آگاهی است که انسان موجودی می شود که هم توانایی افذ تصمیم و هم قبول مسئولیت دارد.

- 2- هستی گرایان معتقدند که بشریک ذات ثابت و «ایستا» نیست بلکه او پیوسته در مال تغییر و تمول و «شدن» است. او با شرکت فعالانه فود در دنیای پدیده ها و واقعیت ها و تبادل مستمر با دیگران در مال «شدن» و «فودشکوفایی» است. از اینروست که هستی گرایان انسان را موجودی غیرقابل پیش بینی در قالب شرایط و ممرکهای ممیطی می دانند. آزادی انتفاب از ویژگیهای انسان است.
- 3 بشر قابلیت و شایستگی آنرا دارد که از مصار موقعیت های گذشته و مال پا فرا نهاده به فود شکوفایی و تمقق استعدادهای درونی فویش بپردازد.
- 4- بشر آگاه است که سرانجام روزی می رسد که او دیگر نفواهد بود. هستی، فود را به واقعیت نیستی اشاره می دهد و معنای هستی در واقعیت عدم متبلور می شود. به عقیده فرانکل اصل نبودن و میرندگی واقعیت بودن و زندگی را تومیه می کند.

این تهدید و تشویق «نیستی» منشا اضطرابها و نگرانیها، فصومت ها و پرفاشگری است. که چون در همگان مشاهده می گردد، باید بهنجار تلقی شود. این اضطراب و تشویش که «اضطراب هستی» نامیده می شود از ویژگیهای «بودن» و «شدن» است.

5- وجه تمایز انسان عصر جدید چه بهنجار و عادی و چه روان نژند و نابهنجار، در جدایی و بیگانگی از خود و جهان پیرامون خویش است. روانشناسان هستی گرا دیگر به شناخت نشانه های مرضی و پاتولوژیک، آنگونه که فروید و پیروانش توجه داشتند، علاقه ای نشان نمی دهند. بلکه تلاش و نیروی خود را متوجه شناخت، شکوه هایی نظیر امساس تنهایی و انزوا، سرگردانی و بلاتکلیفی، امساس پوچی و بیهودگی و بالافره از خود بیگانگی که علت مراجعه اکثر بیماران نزد آنهاست، می کنند. به گفته فرانکل امروزه بیماران غالبا از بی معنایی و پوچی و بی هدفی زندگی شکایت

دارند و در این «فلا هستی» است که فستگی ها، بی مالی ها، افسردگی ها، ناامیدی ها و بی قراری ها ظاهر می شوند. این پدیده کاملا طبیعی و فرایند زندگی عصر مدید است.

- 6- رواندرمانگران هستی گرا سه مفهوم بنیادی زیر را که آلن برگر به آنها اشاره می کند، مبنای کار درمانی فود قرار می دهند.
- هنوروز هستی» یا روان نژندی هستی که از مکتب فرانکل گرفته شده بر این باور است که روان نژندیهای بشری ماصل غرایز سرکوب شده و تعارضات نافودا گاه و فود تضعیف شده نیست، بلکه نیافتن معنایی در زندگی که زیستن را توجیه کند، موجب این بی قراریها و پریشانمالی است.
- ال «رابطه درمانی» در روان درمانی اگزیستانسیالیستی (هستی درمانی) یک رابطه انتقالی و تکرار گذشته نیست. بلکه یک رودررویی و یک ارتباط و تجربه تازه است که به فرد فرصت می دهد به افقهای جدیدی دست یابد. در این نوع رابطه بیمار یک موضوع نیست بلکه بشری است که مشکلات و مسائل ملموسی دارد و این مسائل دشواریهای عاطفی و امساسی ویژه را موجب گشته اند.
- c «کایراس» یا لمظات مساسی که در طول هستی درمانی ایماد می شود و طی آن بیمار آمادگی ویژه ای برای تغییر و درمان به دست می آورد. در این لمظات پیشرفت روان درمانی سرعت فاصی دارد و روان درمانگر می بایست از این فرصت ها برای یاری به بیمار استفاده کند.

به طوری که مشاهده گردید هستی گرایی فن و تکنیک نیست، بلکه عبارت است از یک نگرش و دید مدید برای فهم و شنافت همه مانبه تر انسان. به همین دلیل روان درمان گران هستی گرا تا مدود www.moshaveranebartar.blogfa.com

امکان از به کار گرفتن تکنیکهای گوناگون در کار هستی درمانی فویش پرهیز می کنند و بر این باورند که به کار گرفتن تکنیکها به رابطه درمانی آسیب زده و بیمار را نگران و مضطرب می کند. ولی یک روان درمانگر هستی گرا می بایست با فنون و تکنیک های مفتلف آشنایی داشته باشد تا هر کما که به کارگرفتن آنها بتواند مِگونگی بودن بیمار را در مهان بهتر و آسان تر، روشن سازد، از آن تکنیک استفاده نماید.

در پایان این کتاب دکتر فرانکل فهرست منابع و مرامعی را که علاقمندان می توانند کنمکاوی پژوهشگرانه فویش را ارضا کنند ارائه می کند. ولی برای فواننده ای که تنها به دنبال کتب و منابع فارسی است چیز چندانی برای معرفی در دست نیست. با این مال مطالعه کتاب اصول نظری و عملی روان درمانی تالیف دکتر ولی الله افوت و کتاب روانشناسی کمال اثر «دوان شولتس» ترممه فانه گیتی فوشدل را توصیه می کنیه.

تهران تابستان 1363

نهضت صالمیان (فرنودی مهر)

-

 $<sup>^{&#</sup>x27;}$  اصول نظري و عملي روان درماني – انتشارات آموزشگاه عالي خدمات اجتماعي – نوشته ولي الله اخوت . ۱۳۵۶ خورشيدي  $^{'}$  روان شناسي كمال (الگوهاي شخصيت سالم) – انتشارات نشر نو – ترجكه گيتي خوشدل – ۱۳۶۲