# HE CONVERGATION THAT CRAPKED AN

THE CONVERSATION THAT SPARKED AN

### ان جهار سوار آن جهار سوار

گفتوگویی که انقلابی خداناباورانه را رقم زد

## ATHEIST REVOLUTION

### DENNETT

FOREWORD BY STEPHEN FRY

### آن چهار سوار

### گفت و گویی که تحولی خداناباورانه را رقم زد

کریستوفر هیچنز ریچارد داوکینز سم هریس دنیل دنِت با پیشگفتاری از استیون فرای

ترجمه:

امير منيعي

ويرايش:

محمدكريم طهماسبي

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.



### كليهٔ حقوقِ اين اثر براي سنتر فور اينكو آيري (٢٠١٩) محفوظ است.

Published in the United States by Random House, an imprint and division of Penguin Random House LLC, New York.

First published in Great Britain in 2019 by Bantam Press, an imprint of Transworld Publishers.

Random House and the House colophon are registered trademarks of Penguin Random House LLC.

### LIBRARY OF CONGRESS CATALOGING-IN-PUBLICATION DATA

Names: Hitchens, Christopher, author. | Dawkins, Richard, author. | Harris, Sam, author. | Dennett, D. C. (Daniel Clement), author. | Fry, Stephen, writer of foreword.

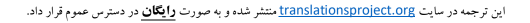
Title: The Four Horsemen: the conversation that sparked an atheist revolution / Hitchens, Dawkins, Harris, Dennett; foreword by Stephen Fry.

Description: First U.S. edition. | New York : Random House, [2019] Identifiers: LCCN 2019004626 | ISBN 9780525511953 (hardback) | ISBN 9780525511960 (ebook)

Subjects: LCSH: Atheism. | Hitchens, Christopher. | Dawkins, Richard | Harris, Sam | Dennett, D. C. (Daniel Clement)

Classification: LCC BL2747.3 .H58 2019 | DDC 211/.8—dc23 LC record available at https://lccn.loc.gov/2019004626

Printed in the United States of America on acid-free paper randomhousebooks.com



### تقدیم به هیچنز

### پیشگفتار از استیون فِرای

### تكبر دين، فروتني علم، و شجاعتِ روشن فكرانه و اخلاق مدارانه خداناباوري

ریچارد داوکینز

داشتن ادعای متکبرانه در خصوص دانستن همه چیز، اتهامی است که اغلب به علم وارد می شود در حالیکه این نیشتر بی اندازه ناحق است.

### همسایگانمان را خبردار کنیم

دنیل دِنت

هرکسی که از دل متن گفتگوی ما به دنبال کشف طریقتی مشترک و یکپارچه و یا تناقضی خاموش به دلایل سیاسی باشد دست خالی باز خواهد گشت.

### در کنار یاران

سم هریس

آیا تمایزی بین باور به چیزی به دلایل خوب و باور به چیزی به دلایل بد وجود دارد؟

آن چهار سوار: یک گفتگو

ریچارد داوکینز. دنیل دِنت . سم هریس

كريستوفر هيچنز

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت رایگان در دسترس عموم قرار داد.

### فهرست

| <i>9</i> | پیشگفتارِ ویراستار                                                    |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
|          | پیشگفتار ِ استیون فِرای                                               |
|          | تكبرِ دين، فروتني علم، و شجاعت ِ روشن فكرانه و اخلاق مدارانهٔ خدانابا |
|          | همسایگانمان را خبردار کنیم                                            |
|          | در کنار یاران                                                         |
|          | آن چهار سوار: یک گفتو گو                                              |
|          | بخش ِ ١                                                               |
|          | بخش ۲                                                                 |
|          | قدر دانی                                                              |

### پیشگفتار ویراستار

این کتاب متنِ پیادهسازی شدهٔ گفت و گویِ معروفِ بینِ ریچارد داو کینز، دنیل دِنِت، سم هریس، و کریستوفر هیچنز است که پس از این گفت و گو لقبِ «چهار سوار» به آنها داده شد. در نسخهٔ فارسی کتاب نیز سعی شده است که حال و هوایِ مکالمه، با رجوع پیوسته به نسخهٔ ویدئوییِ اصلی، بازتاب داده شود.

در جاهایی از متن، از علامتِ <> استفاده شده است. مراد این است که عبارتی که داخلِ این نشانه آمده مستقیماً در متنِ اصلی به کار نرفته است. اما برایِ قابلِفهم و روان تر شدنِ متن، از متنِ اصلی استنباط و به ترجمه افزوده شده است.

در گذاشتنِ پاورقی نیز حساسیت به خرج داده شده و معادلِ انگلیسیِ واژگانِ مهم در پاورقی نوشته شده است. این امر تحقیقِ بیشتر را برایِ خوانندگانِ کنجکاو تسهیل می کند. در متنِ اصلیِ کتاب نیز پاورقی هایی به کار رفته بود. از این رو، پس از پاورقی هایِ اضافه شده است تا پاورقی های افزوده شده از پاورقی های متنِ اصلی قابلِ تشخیص باشند.

در پایان این که به منظورِ حفظِ یکپارچگی و تسهیلِ جستوجو ، به جایِ این که خودمان آیاتِ کتاب مقدس را به فارسی ترجمه کنیم، ترجمهٔ آیات از سایت wordproject کپیبرداری شدهاند.

محمدكريم طهماسبي

۲۷ بهمن ۱۳۹۹

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت رایگان در دسترس عموم قرار داد.

### ييشكفتار

### استيون فِراي ا

«آیا به خدا اعتقاد داری؟»

«یک سوالِ کوچک: کدام خدا منظورت است؟ گانِش ؟ اوسیریس ؟ ژوپیتر ، یَهُوَه ؟ یا یکی از ده هاهزار خدای زنده گرایان که هر روز در سرتاسر دنیا مورد پرستش قرار می گیرند؟»

«بسیار خوب. پس اگر میخواهی ادای زرنگ ها را در بیاوری، هر خدایی.»

«هر خدایی؟»

«نگاه کن، بالاخره خلقتی و جود دارد، درست است؟ بنابراین باید خالقی هم و جود داشته باشد. هیچ چیز از هیچ به و جود نمی آید. در آغاز باید چیزی و جود می داشته است.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stephen Fry

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ganesh

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Osiris

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jove

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jehovah

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> animist

«این را که واژهٔ "بنابراین" را بی مهابا استفاده کردی نادیده می گیرم و به خاطرِ علاقهای که دارم، بحث را با تو ادامه می دهم. فقط برای اینکه ببینیم به کجا می توانیم برسیم.»

«خیلی خب پس.»

«خیلی خب پس چی؟»

«پس قبول کردی که خالقی و جود دارد.»

«من این را قبول نکردم، ولی میخواهم بحث را ادامه دهیم تا ببینم به کجا میرسیم. این خالقی که، با تکیه بر این که "باید" وجود داشته باشد، پایش را به بحث باز کردی کیست؟»

«خب، نمى توانيم بگوييم كه كيست.»

«و مهم تر این که این خالق را چه کسی آفریده است؟»

«این حرفت چرت محض است.»

«ولی خودت همین الان گفتی که هیچ چیزی از هیچ به وجود نمی آید و این که چیزی باید آغاز گر همه چیز بوده باشد. چطور است حالا که نوبتِ من شد نمی توانم از خاستگاهِ خالقِ ادعاییِ تو چیزی بپرسم؟»

«بالاخره باید پذیرفت که علم از توضیح عشق و زیبایی در میماند. باید بپذیری که چیزِ دیگری وجود دارد ... »

همهٔ ما از این نوع گفتو گوهای پر هیجان، سطحی و نهایتاً بیهوده را در دورانِ دانشجوییِ خود داشته ایم — لفاظی و مجادلاتی پرحرارت در موردِ مسائلی که راه به جایی ندارند و به چالش کشیدنِ یکدیگر در جهتِ اثباتِ امورِ اثباتناپذیر در شبهایی که به ضربِ شراب صبح میشوند. همهٔ ما به باورمندانی بر خوردهایم که سعی می کنند موضعِ خود را، با چنگ زدن به تفکرات و کشفیاتِ علمی نصفه و نیمه فهمیده شده، اثبات کنند:

«اصلاً فيزيك كو آنتوم الله على عرده است كه ما هيچ وقت نمى توانيم به چيزى يقين داشته باشيم.»

بعد هم همین نظریات را با استهزاء رد می کنند:

«علم کلیدِ همهٔ معماها نیست. حتی در توضیحِ این که عمدهٔ کیهان از چه چیزهایی تشکیل شده است ناتوان است! به هرحال، <گزارههای علمی> صرفاً نظریه هستند.»

تا به امروز، همچنان خیلی ها به مغالطهٔ «هیچ اسکاتلندی واقعی حچنین کاری نمی کند>۴» متوسل می شوند:

نامِ این مغالطه از مثالی گرفته شده است که بِرَدلی داودِن (Bradley Dowden)، استادِ فلسفهٔ آمریکایی، مطرح می کند:

فرد آ: «هیچ اسکاتلندی به آشش شکر نمیزند.»

فرد ب: «اما عمویم، آگنس، اسكاتلندى است و به آشش شكر مى زند».

فرد آ: «اما هیچ اسکاتلندی واقعی به آشش شکر نمی زند.» (برگرفته از ویکی پدیا، مدخل No true Scotsman) این نوع مغاله در میان توجیه گران مسلمان هم بسیار رایج است. مثلاً «آن فرد مسلمان واقعی نبوده است» و «اسلام واقعی این گونه نیست». ویراستار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> quantum physics

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> universe

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> theory

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> No true Scotsman fallacy

«ببین، آئینِ بودایی آموزههایِ خیلی خوبی دارد. ثابت شده است که فوایدِ روانشناختی و شناختیِ آببین، آئینِ بودایی است که به ارتش برمه کمک کردند تا مردم روهینگیا ٔ را تا حد نسل کشی قتل عام کند؟»

«اما آنها بودایی درست و حسابی نبودند.»



هر روز شاهدِ چنین سناریوهایی هستیم و اتفاقاً وجودشان هم مهم است. این گونه بحث و جدلها ممکن است ملال آور و خشونت آمیز شوند و یا، به طرزِ کلافه کننده ای، اسیرِ تکرار در حلقه ای شوم گردند، اما نباید فراموش کرد که این موضوع موضوع مهمی است و خداباوران، مذهبیون، و باورمندان چنان ادعاهایِ بزرگی را مطرح می کنند که در قوطیِ هیچ عطاری یافت نمی شود. این ادعاها در هر زمینه ای مطرح می شوند. حتماً لازم نیست مدرک دکتری داشته باشید یا کتابِ توماس آکمپیس مقر آن، کتابِ مورمون و یا تعلیماتِ سیدارتا (و یا حتی خاستگاه گونه ها مورمون می مورمون و یا تعلیماتِ سیدارتا (و یا حتی خاستگاه گونه ها مورمون می مورمون و یا تعلیماتِ سیدارتا (و یا حتی خاستگاه گونه ها مورمون می این مورمون و یا تعلیماتِ سیدارتا و یا حتی خاستگاه گونه ها مورمون می شوند.

میانمار کنونی

نوشتهٔ چارلز داروین

10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buddhism

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cognitive

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Burma

<sup>4</sup> the Rohingya

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thomas à Kempis

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Book of Mormon

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Siddhartha

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> On the Origin of Species

ریاضیات') را خوانده باشید تا بتوانید در چنین مشاجرات و بگو مگوهایی شرکت کنید. ولی انصافاً هیجانانگیز نیست که بتوانی فالگوشِ چهار نفر بایستی که این آثار را خواندهاند؟ چنین چیزی گرمی بخشِ دل است، روحِ آدمی را قلقلک می دهد، و سیناپسهایمان از تحریک می کند. و این دقیقاً همان چیزیست که این کتاب برای مان ممکن می سازد: می توانیم پای صحبتهایِ چهار نفر بنشینیم که سخت اندیشیده و سخت جنگیدهاند؛ چرا که در انظارِ عموم به چالش کشیده شدهاند و در قامت روشن فکرانی به مبارزه پرداخته اند که در عصرِ حاضر کم نظیراند و، در عینِ حال، نه لطافتِ طبع و شوخ طبعی خود را از دست داده اند و نه اسیر حاشیه شده اند.

خب، این چهار تفنگدارِ اندیشه چه کسانی هستند؟ از ما و این دنیا چه میخواهند؟ اصلاً چرا باید برایمان مهم باشند؟

حال برويم سراغِ معرفي تک تک ِ اين تفنگداران.

سم هریس<sup>۳</sup> (آرامیس<sup>۴</sup>) عصبشناس<sup>۵</sup>، اخلاقگرا<sup>۶</sup>، نویسنده، و مروّجِ پرشورِ جوجیتسویِ برزیلی<sup>۷</sup> (نوعی هنرِ رزمی، که آن طور که به بنده گفتهاند، به خاطرِ شیوهٔ گلاویزیِ<sup>۸</sup> نزدیک و سبکِ ِ مبارزهٔ

نوشتهٔ آلفرد نورس وایتهد و برتراند راسل

یکی از شخصیتهای رمان سه تفنگدار، نوشتهٔ الکساندر دوما (Alexandre Dumas)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Principia Mathematica

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> synapse

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sam Harris

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aramis

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> neuroscientist

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> moralist

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Brazilian jiu-jitsu

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> grappling

زمینیِ خشنش معروف است). او، به همین اندازه، در زمینهٔ انواعِ روشهایِ مراقبه است و انگلیسی چون من آن را غیرِقابلِدرک و شدیداً مایهٔ خجالت می داند — آموزش دیده است و تخصص دارد. من حتی واژهٔ «ذهن آگاهی اس را هم نمی توانم بدون سرخ و سفید شدن به زبان بیاورم. هریس، پس از نوشتنِ کتابهایِ تأثیر گذارش به نامهای «پایانِ ایمان اس و «نامهای به یک ملتِ مسیحی اس کتابِ دیگری را به نام «بیدار شدن منتشر کرد و مجموعه پادکستی را نیز، تحتِ همین عنوان، آغاز کرد که موضوع اصلی آن علاقهٔ شدیدِ وی به شکوفاییِ اخلاقی و معنوی، به صورتِ مستقل از آموزههایِ دینی، است.

دنیل دنت از آتوس میل فیلسوف است. شاید بهترین فیلسوف در قید حیات. همین چند سال پیش مثل این بود که بگوییم «معروف ترین حدانشمند > دینامیک سیالات و در قید حیات» و یا «مشهور ترین قاب بالان شناسی که دنیا به خود دیده است»، ولی این روزها فلسفه و شاخه های مربوط به آن پرطرفدار شده است. به نظر می آید که، نسبت به گذشته، افراد بیشتری آن را به عنوان رشتهٔ کارشناسی خود انتخاب می کنند. تیتر یکی از مجله های مربوط به دانش آمو ختگان دانشگاه کالیفرنیا، برکلی ۱۱، به روشنی این موضوع را باز تاب می دهد: «محبوبیت فلسفه رو به افزایش است: طرفداران دو آتشه اش آن

<sup>1</sup> meditation

یکی دیگر از شخصیتهای سه تفنگدار

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> mindfulness

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The End of Faith

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Letter to A Christian Nation

<sup>5</sup> Waking Up

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> podcast

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Daniel Dennett

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Athos

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> fluid dynamics

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> coleopterist

<sup>11</sup> UC Berkeley

را چیزی فراتر از "مسیری جالب برای فقیر شدن" تصور می کنند». پروفسور دنت در حوزهٔ ذهن ۱، زیستشناسی تکاملی<sup>۲</sup>، اختیار<sup>۳</sup>، و بسیاری از حوزههای دیگر قلم میزند. کتاب وی، با عنوان *شکستن* طلسم: مذهب به عنوان پدیدهای طبیعی ، در محافل دانشگاهی، روشنفکری، مذهبی، و سیاسی گرد و خاک زیادی را به پا کرد. همکاری او با آسبیورن استگلیچ-پیترسن<sup>۵</sup> در نگارش *فرهنگ لغات فلسفه<sup>۶</sup>* به تنهایی ضامن شکوه ابدی اوست. پرفسور دنت نیز، مانند اینشتین، نوح، و خانوادهٔ کندی، عاشق کشتی رانی است.

ریچارد داوکینز<sup>۷</sup> (دآرتانیان<sup>۸</sup>) زیستشناسی تکاملی و داروینیسم<sup>۹</sup> را به نسلهای مختلف معرفی کرده است. کتابهایش، با عناوین ژن خودخواه ' و ساعتساز نابینا"، که همواره در حال تجدید چاپ هستند، همیشه مایهٔ شگفتی خوانندگان هستند و حمطالب علمی را به افراد مختلف> آموزش میدهند. وی، که اولین صاحب کرسی پروفسوری سیمونی ۱۲ از دانشگاه آکسفورد ۱۳ در زمینهٔ درک علم برای عموم است، به عنوان یک شکاک، «عقل گرای پرشور»، «خداناباوری<sup>۱۴</sup> سرافراز»، و افشا گر خوش طبع

یکی دیگر از شخصیتهای سه تفنگدار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> mind

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> evolutionary biology

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> free will

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Breaking the Spell: Religion as a Natural Phenomenon

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Asbjørn Steglich-Petersen

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The Philosophical Lexicon

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Richard Dawkins

<sup>8</sup> d'Artagnan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Darwinism

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The Selfish Gene

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> The Blind Watchmaker

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Simonyi Professorship

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Oxford University

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> atheist

دغلبازی و شیادی نهفته در شبه علم ا شهرت جهانی دارد. در تمام این مدت، حرفهٔ دانشگاهی خود را، به عنوان کردارشناس و زیستشناسی پیشتاز، پیش برده است. داوکینز واژهٔ «میم ه را به زبان ما معرفی کرده است و، به عنوان یک دانشمند، با آثارش نه تنها درک ما را از زادمون (ژنوتیپ $^{\rm a}$ ) به طور گستردهای وسعت داده است، بلکه دانشِ ما را از کلِ سازوکارهایِ فرگشتی که حیات را ممکن

<sup>1</sup> pseudo-science

میم (meme) یا مم (mème) ایده، رفتار یا روشی است که از طریق فرهنگ از فردی به فرد دیگر منتشر می شود (اغلب با هدف انتقال یک پدیدهٔ مشخص، موضوع یا معنایی که توسط آن بازنمایی میشود). یک مم به عنوان واحدی عمل می کند برای انتقال ایده های فرهنگی، نمادها، یا رسم هایی که قابل انتقال هستند از ذهنی به ذهن دیگر از طریق نوشتار، سخنرانی، ژستها، مناسک یا سایر پدیدههای تقلیدپذیر با مضمونی قابل تقلید. واژهٔ «مم» نوواژهای است که توسط ریچارد داوکینز وضع شده است. این واژه از کتاب داوکینز به نام *ژن خودخواه* در سال ۱۹۷۶ برآمده است. واژهٔ میم شکل کو تاه شدهٔ واژهٔ یونانی میما به معنی «امر تقلیدشده» برگرفته از مایمایستای «تقلید کردن» برگفته از میموس است. داو کینز این واژه را وضع کرد تا اصول نظریهٔ تکامل را برای ایضاح نشر عقاید و پدیدههای فرهنگی بکار گیرد. نمونه میمهایی که در کتاب ژن خودخواه معرفی شدهاند شامل تصنیفها، احادیث و ضرب المثل ها، مد و تكنولوژي ساخت طاق هاست. دانشنامهٔ اینترنتی ویكی پدیا، مدخل «میم»

اما در فرهنگ ِ دنیایِ مجازی، میم به مضامینِ پرطرفدار و عمدتاً طنزی اشاره دارد که به صورت «ویروسی» و در بازهای کوتاهمدت در میان کاربران فضای مجازی رد و بدل میشود. یکی از نمونههای اخیر آن (در زمان نگاشته شدن این سطور)، مونتاژ عکس برنی سندرز، هنگام حضور در مراسم سوگندِ ریاستجمهوریِ جو بایدن، در عكسها و فضاهاي مختلف بود. - ويراستار

5 genotype

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ethologist

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> biologist

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> meme

ساختهاند، یعنی فنوتیپ<sup>۱</sup>، نیز گسترش داده است. بنیاد ِ او، یعنی بنیاد ِ ریچارد داوکینز در راه عقل و علم٬ طلیعهدار آزاداندیشی در سراسرِ جهان است.

کریستوفر هیچنز (پورتوس ) روزنامهنگار، مقالهنویس، اهلِ بحث، مخالف باورهای عامه اه اهل مناظره، مسلط به تاریخ سیاست، نویسنده، و یک اندیشمند بود — و این که مجبورم <در وصف او> از زمان گذشته استفاده کنم همیشه قلب مرا را به درد می آورد. روانی خارقالعادهٔ کلامش، گسترهٔ دانشش، حافظهٔ عجیبش، و گیرایی، جذبه، و اطمینان کلامش باعث شده بود که به سطحی از تسلط در مناظره دست یابد که در میان هم دوره هایش نظیر نداشت. بخت با ما یار بوده است که این فرزند < تربیت یافتهٔ > دههٔ شصت و هفتاد دست کم عمرش تا دورهٔ روی کار آمدن یو تیوب قد داد. نمونههای جی شماری از زمان هایی که بینی بی خردان، بدسگالان، بی سوادان، و خامان را به خاک مالیده است به همچنان در فضای مجازی و، همچنین، در ورق های مقالات و کتاب های بسیاری که نگاشته است به حامانده است.



ریچارد داوکینز، با <پیشگفتارِ> تازهای که بر این کتاب نوشته است، فضایی را که گفتوگویِ این چهار سوار در آن صورت گرفته است، به خوبی به تصویر میکشد. اما یادآوری این نکته نیز مهم

یکی دیگر از شخصیتهای سه تفنگلدار

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> contrarian



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> nhenotyne

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Richard Dawkins Foundation for Reason and Science

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Christopher Hitchens

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Porthos

است که این چهار سوار، به همراه هم، افقهای تازهای را در میان انگلیسی زبانان سراسر دنیا گشودند، باب مناظره را در همه جا باز کردند، و مفاهیم انسان گرایی و سکولاریسم را در میان نسلی جدید تقویت کردند. همیشه این ظن وجود داشت که پلیدترین جنبههای دین — از معرکهٔ شفابخشی های معنوی گرفته تا قتل انسان ها طی عملیات انتحاری — را نمی توان از ذات و جوهرهٔ دین مجزا کرد. آنها فضایی را برای بیان این گمانها، که قبلاً آتشی زیر خاکستر بود و اکنون رو به زبانه کشیدن است، مهیا کردند. آنها این اهداف را با نشر کتابهایی که شدیداً تأثیر گذار شدند میسر کردند: پایان ایمان از هریس، توهم خدا از داو کینز، شکستن طلسم از دنت، و خدا بزرگ نیست آز هیچنز. این کتابها در برابر مسیحیت تبشیری و و به رسود در در ایالات متحده، که پشتوانهای هزارانساله دارد، و جهاد گرایی هخونین در جهان اسلام قد علم کردند.

قرنها بود که امپراتور خوش و خوشحال در حالِ جولان دادن بود و وقتِ آن رسیده بود که کسی توجهها را به سویِ او جلب کند و برهنگیش را به جهانیان متذکر شود. واکنشها نیز، همان طور که ممکن بود انتظار رود، شدید بود. این چهار نفر به ستارگانِ رسانه بدل شدند، تا جایی که در همه جا و هر زمان از آنها برایِ ارائهٔ تفسیرِ یا شرکت در مناظره دعوت می شد. اما جریانی مخالف نیز در برابرِ آنان شکل گرفت. عدهای از مذهبیون، از اقشارِ و مذاهبِ مختلف — که چنان که کاشف به عمل آمد حتی این کتابها را هم نخوانده بودند — به مخالفت با این صداهای جدید برخاستند نا

<sup>1</sup> humanism

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> secularism

<sup>3</sup> God Is Not Great

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Evangelicalism

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> jihadism

آاین را مقایسه کنید با چهار سوار که سطحِ معلوماتشان در زمینهٔ مسائلِ دینی و کتبِ مقدس در صفحههایِ پیشِ رو خودنمایی میکند.

«خداناباوري نوين اهم فرقى با دين ندارد.»

«این خداناباوران نوین هم خودشان بنیادگرا هستند.»

«آنها به چه حقی به اعتقاداتِ افرادی که دین برای شان مایهٔ تسلّایِ خاطر و قوتِ قلبی بزرگ است توهین می کنند و آنها را آزرده خاطر می کنند؟»

«لنین ٔ و استالین ٔ هم خداناباوری را بر شوروی ٔ تحمیل کردند. آن وقت ببینید نتیجهٔ کارشان چه شد؟» «آنها همهٔ ما را به چوبِ بدترین افرادِ میانِ ما میرانند.»

این اتهامات — که البته استدلال تلقی نمی شوند و صرفاً اظهارِ نظرهایی هستند که با تنفر و به منظورِ مظلوم نمایی مطرح می شوند — با چنان حرارتی بیان می شوند که گویی خط بطلانی هستند بر تمام ایده های خداناباوری نوین. پس از هزاران سال بر ترپنداری، سرکوب، و سانسور، پهلوانانِ مذهب توانستند به طرزِ معجزه آسایی خود را به عنوانِ قربانیانِ سوءِ استفادهٔ کلامی، قلدریِ متظاهران، و آزار و اذیتِ روشن فکران جا بزنند. در چنین فضایی بود که این گفت و گو صورت گرفت.

در واقع، اولین موضوعی که داوکینز، دنت، هریس، و هیچنز به آن می پردازند همین مسئلهٔ «توهین» است — این که هر وقت اعمال و ادعاهای پاسداران دین زیر ذرهبین موشکافانهٔ خرد، تاریخ، و دانش قرار می گیرد، از سوی دینداران اهانت تلقی می شود. وقتی که حدیدگاه > چهار سوار را پیرامون این موضوع بخوانیم، به این نکته پی خواهیم برد که هر گفت و گویی دربارهٔ هر ایدئولوژی یا باور زیرمجموعهای از مناظره دربارهٔ دین است. بحث در مورد مسائلی همچون آزادی بیان می کفر گویی ا



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> New Atheism

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vladimir Lenin

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Joseph Stalin

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Union of Soviet Socialist Republics (USSR)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> free speech

حرمت شکنی ۲، و ارتداد ۳ در دنیای ما — که نه قشنگ است و نه نو ۴ و در گیرِ جنگ فرهنگها، بهتان، آبروریزی، و گرفتنِ تریبون است و آکنده است از مگسهایی آلوده به تفکرات «سال صفری ۵» که از جعبهٔ پاندورای شبکههای اجتماعی سر بر آورده و وز وزکنان مشغول نیش زدن هستند — بسیار موضوعیت دارد.

آری، شاید نحوهٔ مقابلهٔ این چهار سوار با این مگسها گزنده و تقریباً بیرحمانه باشد، اما آنها همیشه به قواعد بازی احترام می گذارند. تمام قواعد فعالیت روشن فکری — چه علمی و چه غیر علمی — را می توان در یک قاعدهٔ طلایی خلاصه کرد: محک ِ هر گونه ادعا در بو تهٔ منطق و حقایق قابل بررسی. یک استدلال زمانی صادق است که با عقلانیت و تجربه هم خوانی داشته باشد.

این بدان معنا نیست که خداناباورانِ نوین، همچون آقایِ اِسپاک، سرد و بی احساس هستند. عقلانیت و تجربه این حقیقت را، که بسیاری از پیروانِ خالص در باورِ خود صادق اند، به رسمیت می شناسد. با این که تشکیک در موردِ صدقِ پایه هایِ باورِ دینی امری بجا و قابل احترام است، تمسخر یا خُردشماریِ افرادِ مقیّد کارِ پسندیده ای نیست. «ساده دل استانِ > فلوبر ۱، فلیسیته ۲، آن خدمت کارِ

<sup>†</sup> اشاره به رمان دنیای قشنگ نو (Brave New World)، نوشتهٔ آلدوس هاکسلی (Aldous Huxley) و سنتهای یک جامعه باید کاملاً نابود یا دور ریخته شود و یک فرهنگ جدید انقلابی از نو باید جایگزین آن شود. تمام تاریخ یک ملت یا مردم قبل از سال صفر تا حد زیادی بی ربط تلقی می شود، زیرا ایده آل این است که این تاریخ پاک خواهد شد و از پایین به بالا جایگزین می شود. (برگرفته از دانشنامهٔ ویکی پدیا، مدخل «سال صفر»)

<sup>6</sup> Spock

یکی از شخصیتهای فیلم پیشتازان فضا

<sup>7</sup> Coeur simple

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> blasphemy

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> sacrilege

<sup>3</sup> heresy

پیر که تسبیح به دست زانو زده، ذکر می گوید، و، با احترامی آمیخته با شگفتی، به شیشهٔ رنگی بالای محراب خیره شده است شایستهٔ مذمت نیست. اما عقاید متعصبانهٔ برخاسته از واتیکان که از سوی کاردینالهایی ٔ صادر می شود که در قصر زندگی می کنند — آن عقایدی که فلیسیته را به زانو در آورده و آن کاخی که تا سقف آن شراب چیده شده است — و آن جماعتی که کل وجودشان احکام مهمل و انذار مردم از آخرت است ... خب، مذمت چنین چیزی عادلانه و ضروری است. در امر پرسش گری در مورد مدعاهایی که به عرصهٔ عمومی رخنه می کنند و بر آموزش و پرورش، قانون گذاری، و تعیین خط مشی ها تأثیر می گذارند، الزامی برای عنایت به احساسات جریحه دارشده نست.

اگر حالا حقانیت وجود خدا اولویت اول است، به زودی دیگر جایگاه خود را در مناظرات از دست می دهد و سؤالاتی که جایگاهی ثانوی دارند جای آن را می گیرند:

آیا ممکن است عقایدِ دینی و باور به خدا و زندگیِ پسازمرگ، حتی با وجودِ بنا بودن بر مدعاهایی بی دلیل و مدرک، بتواند ما را به سمت خوب بودن سوق دهند؟

آیا ممکن است این عقاید رهنمونها و قوانینی اخلاقی را برای ما به ارمغان آورده باشند که در نبودشان دنیا به جایی خشن و پرهرجومرج تبدیل شود؟ خیلی از مبانیای که زندگیمان را بر آنها بنا نهاده ایم استعاری اند. چه دلیلی دارد که روایتی دینی را، فارغ از صدق آن — به عنوان چارچوبی در این فرهنگ نسبی گرا که دچار بلای نابودی ساختار، سلسله مراتب، و معنا شده است — نپذیریم؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gustave Flaubert

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Félicité

<sup>3</sup> Vatican

<sup>4</sup> cardinal

آن نیرویِ برتر و همه جاحاضرِ معنوی ای که همهٔ ما آن را احساس می کنیم چطور؟ آیا واقعاً می توانید و جود عالمی را منکر شوید که خرد، اعداد، و میکروسکوپ قادر به رسوخ به آن نیستند؟

این چهار دلاور یکوراست به سر وقت همین موضوعاتی می روند که جایگاهی ثانوی داشته اند. آنها به اندازهٔ استیون جی گولدا، که ایدهٔ نارضایت بخش حوزه های ناهم پوشان را مطرح می کند، پا فرا نمی نهند (ایدهٔ حوزه های ناهم پوشان را می توان در قالب این گزاره بیان کرد: «چیزی را که به علم مربوط می شود به علم واگذار و بقیهٔ امور را به دین»). اما، چنان که خواهیم دید، هر یک از این چهار سوار کاملاً قبول دارد که جهان، کیهان، و درک انسانی ما ابراز کننده و تجربه کنندهٔ امر معنوی "است. این را نباید نوعی امتیازدهی تلقی کرد؛ چرا که «numen» (خلاف آن چه که بعضی از فرهنگهای واژگان ممکن است القاء کنند)، به همان اندازه که به وجود نیرویی الهی اشاره دارد، به فرهنگهای واژگان ممکن است القاء کنند)، به همان اندازه که به وجود نیرویی الهی اشاره دارد، به و باکتری های گوشت خوار — نیز اشاره دارد.

عظمت این گردهمآیی در این است که هر مطلبی که هر یک از این چهار نفر در مورد دین و خداناباوری یا علم و خرد مطرح می کنند، به همان اندازه، در مورد موضوعات مسئله ساز عصر حاضر نیز قابل اطلاق است. نشستن پای بحث داو کینز، هریس، دنت، و هیچنز این نکته را به ما یادآوری می کند که پرسش گری آزادانه، آزاداندیشی، و تبادل افکار بدون محدودیت نتایج واقعی و ملموسی را به بار می نشاند. چه کسی فکرش را می کرد که آیندهٔ چنین روشن گری های آشکاری، در زمان حیات خودمان، مورد تهدید قرار بگیرد؛ چه از سوی حافراد متعلق به می هر دو جناح مخالف سیاسی قدیمی، به سبب عدم تحمل شان، و چه از سوی خود ما، به سبب ترس، رخوت، و تعارفات و قدیمی، به سبب عدم تحمل شان، و چه از سوی خود ما، به سبب ترس، رخوت، و تعارفات و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stephen Jay Gould

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Non- Overlapping Magisteria (NOMA)

<sup>3</sup> the numinous

احترامهایِ نابجایمان. دقیقاً همین خطرِ واقعی است که انتشارِ این کتاب را در این زمان ضروری می کند و باعث می شود نسبت به آن اقبال نشان داده شود. باشد که جذبه و عظمتِ این چهار سوار و جسارت و ارزشِ تبادلِ اندیشهٔ آزادانه و محترمانه الهام بخشِ نسلهای آینده باشد.

يكى براي همه، همه براي يكى!

### تكبرِ دين، فروتني علم، و شجاعتِ روشن فكرانه و اخلاق مدارانهٔ خداناباوري

### ریچارد داوکینز

بینِ سالهایِ ۲۰۰۴ و ۲۰۰۷، پنج کتابِ پرفروش به عنوانِ نوک پیکانِ جنبشِ خداناباوریِ نوین به خوشنامی — و در بعضی محافل، به بدنامی — شهره شدند. عناوینِ این کتب از این قرار بود: پایانِ ایمان (۲۰۰۴) و نامهای به یک ملتِ مسیحی (۲۰۰۶) از سم هریس، شکستن طلسم (۲۰۰۶) از دنیل دنت، توهم خدا (۲۰۰۶) نوشتهٔ خودم، و خدا بزرگ نیست (۲۰۰۷) از هیچنز. برایِ مدتی، به سم، دنیل، و من لقب «سه تفنگدار» دادند. بعداً، وقتی که اثرِ انتقادیِ کریستوفر منتشر شد، به «چهار سوار» ترفیع درجه یافتیم. ما در عناوین و القابی که خبرنگاران ابداع کردند دخالتی نداشتیم، اما مخالفتی هم نسبت به آنها نشان ندادیم. همچنین، با هم هماهنگی نکرده بودیم: از توطئه و دست به یکی کردن خبری نبود، اما بدمان هم نمیآمد که اسم مان کنارِ یکدیگر بیاید. اگر اسم مان در کنارِ نویسندگانِ خبری نبود، اما بدمان هم نمیآمد که اسم مان کنارِ یکدیگر بیاید. اگر اسم مان در کنارِ نویسندگانِ قابلِ احترامی چون آیان هرسی علی ا، ویکتور استنجر ا، لارنس کراوس ا، جری کوین ا، مایکل شرمر ۱، قابل احترامی چون آیان هرسی علی ا، ویکتور استنجر ای لارنس کراوس ا، جری کوین ا، مایکل شرمر ۱، مایکل شرم ۲، سی. گریلینگ ۱، دُن بار کر ۱، و مانند آن ها نیز می آمد خوشحال می شدیم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ayaan Hirsi Ali

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Victor Stenger

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lawrence Krauss

در سپتامبر ۲۰۰۷، گردهمایی سالانهٔ ایتیست الاینس اینترنشنال جبه معنی اتحادیهٔ بینالمللی بی خدایان در واشینگتن دی.سی.، محل زندگی کریستوفر هیچنز، برگزار شد. رابین الیزابت کُرنول به از طرف بنیاد ریچارد داو کینز در راه عقل و علم، حضور همزمان تمام چهار سوار را در یک مکان منغتنم شمرد و گفت و گویی را میان آنها تر تیب داد تا گروه فیلم برداری ساکن همان جا نیز آن را ضبط کند. برنامه این بود که آیان هرسی علی نیز، به عنوان تنها سوار کار زن، پنجمین شرکت کنندهٔ حاین گفت و گو باشد تا از جایگاه سه تفنگدار یا چهار سوار به پنج ستون خرد ارتقاء درجه پیدا کنیم. متأسفانه، دقیقهٔ نود، آیان مجبور شد سریعاً به هلند، که در آنجا نمایندهٔ مجلس است، برگردد. جایش در میانمان خالی بود و خرسندیم که، در سال ۲۰۱۲، که گلوبال ایتیست کانونشن جبه معنی مجمع جهانی خداناباوران > در ملبورن فرصتی را برای جبران در اختیارمان قرار داد، توانست به سه سواری که همچنان در قید حیات بودند بپیوندد ۸. حضور او، چنان چه انتظار می رفت، باعث شد به اسلام نیز، به عنوان یکی از موضوعات بحثمان، بپردازیم.

حال باز می گردیم به دیدارِ اولیه که در سالِ ۲۰۰۷ رخ داد. در شامگاهِ ۳۰ سپتامبر، چهار نفری دورِ میزی در آپارتمانِ دلبازِ کریستوفر و کارول نشستیم که دور تا دورِ آن کتاب چیده شده بود. در کنارِ شربِ مدام، گفتو گویی دوساعته داشتیم و بعد از آن شامی بهیادماندنی. فیلمِ این گفتو گو بر رویِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jerry Coyne

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Michael Shermer

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. C. Grayling

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dan Barker

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Atheist Alliance International

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Robin Elisabeth Cornwell

Olobal Atheist Convention

<sup>8</sup> https://www.youtube.com/watch?v=sOMjEJ3JO5Q

کانالِ یو تیوبِ بنیادِ ریچارد داو کینز قرار گرفت ا. بنیاد آن را در قالبِ دو دیوی دی نیز منتشر کرد و متنِ پیشرِرو در این کتاب هم متنِ پیاده سازی شدهٔ گفت و گویِ ماست.

برایِ من، این رویداد مهرِ تأییدی بود بر این باورم که یک گفتوگو حتماً نیاز به گرداننده ندارد و لازم نیست که اختلاف نظر یا مناظرهای در کار باشد تا مخاطب به آن علاقه مند شود و ثمرهای در بر داشته باشد. ما حتی طرحِ بحثی از پیش تعیین شده هم نداشتیم. گفتوگو سیرِ طبیعیِ خودش را در پیش گرفت. با وجودِ این، هیچ کس سعی نکرد متکلم وحده شود و توانستیم به نرمی و ظرافت از موضوعی به موضوع دیگر گذار داشته باشیم و موضوعات فراوانی را موردِ بحث قرار دهیم. آن دو ساعت مثل باد گذشت و ذرهای از علاقه مان حبه بحث> کاسته نشد. آیا ممکن است این گفت و گوی بدون گرداننده برای دیگران هم جذابیت داشته باشد؟ قضاوت در این مورد بر عهدهٔ خوانندهٔ این بدون گرداننده برای دیگران هم جذابیت داشته باشد؟ قضاوت در این مورد بر عهدهٔ خوانندهٔ این کتاب است.

اگر این گفتو گو امروز، که حدود یک دهه از زمان اولین گفتو گو می گذرد، ترتیب داده می شد، چه تفاوتهایی ممکن بود داشته باشد؟ از آشکار ترین تفاوت آن نمی توان گذشت: غیاب کریستوفر هیچنز، میزبان مهمان نواز ما در آن شامگاه به یادماندنی. چقدر دلمان برای آن صدای باریتون مقتدر و در عین دل نوازش، سطح معلوماتش، نقل قول های ادبی و تاریخی فاضلانه اش، حاضر جوابی گزنده و در عین حال نجیبانه اش، و فراز و فرود فصیحانهٔ کلامش — که آن را با به کار بردن سکوتی جلب کننده پس از آدای نخستین کلمهٔ جمله ای جدید، و نه پیش از آن، ترفیع داده بود، تنگ خواهد شد. نمی خواهم بگویم که گفت و گوی چهار نفره مان را به تصرف خود در آورده بود، اما بی گمان تأثیر بی چون و چرایی بر سیر آن داشت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://www.youtube.com/watch?v=n7IHU28aR2E

به جایِ تکرارِ درونمایه هایِ <گفتوگویِ> قبلی، فکر کردم که بهتر است در این جُستار به بیانِ نکاتی بپردازم که، اگر امروز چنین بحثی برگزار می شد، بیان می کردم.

\*

یکی از چندین موضوعی که در سال ۲۰۰۷ به بحث گذاشتیم مقایسهٔ دین و علم از لحاظ تکبر و فروتنی بود. در این رابطه، دین متهم است به اعتمادبهنفس کاذب و انگشتنما و عدم تواضع غیرقابل انکار. کیهان در حال گسترش، قوانین فیزیک، ثابتهای فیزیکی دقیق، قوانین شیمی، تغییرات تدریجی حاصل از فرگشت، همگی، به شکلی به جریان افتادهاند که، پس از گذشت ۱۴ میلیارد سال تمام، ما به وجود بیاییم. حتی تکرار مکرر این حباور> که ما بزهکارانی بدبخت هستیم که گناهکار به دنیا آمدهایم نوعی خودبزرگبینی، اما از جهت عکس، است: خودبینی تا چه اندازه که فکر کنیم کردار ما تأثیری کیهانی دارد و انگار که خالق کائنات کاری مهم تر از شمردن اعمال نیک فکر کنیم کردار ما تأثیری کیهانی دارد و انگار که خالق کائنات کاری مهم تر از شمردن اعمال نیک فکر کنیم کردار ما تأثیری کیهانی دارد و انگار که خالق کائنات کاری مهم تر از تمامی عقل آهها نیست؟

کارل سیگِن، در کتابِ «نقطهٔ آبیِ کمرنگ» ، عذری را برایِ نیاکانمان می آورد و می گوید که آنها تقریباً گریزی از چنین خودشیفتگیِ کیهانی نداشته اند. بدونِ سقفی بالایِ سرِ خود و به دور از نورهای مصنوعی، شبانه چرخشِ ستارگان را بر فرازِ خود رصد می کرده اند. و چه چیزی مرکزِ این چرخش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> physical constants

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> evolution

<sup>&</sup>quot; اشاره به کتابِ فیلیپیان ۴ آیهٔ ۷ که می گوید: «و سلامتیِ خدا که فوق از تمامی عقل است، دلها و ذهنهای شما را در مسیح عیسی نگاه خواهد داشت. — یادداشتِ و یراستار، ترجمه از WordProject

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Carl Sagan, Pale Blue Dot: A Vision of the Human Future in Space (New York: Random House, 1994).

بوده است؟ بدونِ شک، مکانِ همان فردِ رصدکننده. مایهٔ شگفتی نیست که پیشِ خود فکر می کردهاند که دنیا «حولِ محورِ می کردهاند که دنیا «حولِ محورِ من» در گردش است. حقیقتاً فکر می کردهاند که دنیا «حولِ محورِ من» می چرخد. «من» مرکزِ کلِ کائنات بوده است. اما این عذر — البته اگر آن را عذر به حساب بیاوریم — با ظهورِ کوپرنیک و گالیله ۲ رنگ باخت.

بعد می رسیم به سر وقت پیشوایان دینی. قطعاً کمتر کسی به پای اسقف اعظم جیمز آشر آ، که در قرن هفدهم می زیست، می رسد که آن قدر به ترتیب تاریخی ذکرشده در انجیل مطمئن بود که تاریخ دقیق پیدایش کیهان را نیز حبر اساس آن > محاسبه کرده بود: ۲۲ اکتبر ۴۰۰۴ سال پیش از میلاد. آن هم نه سپتامبر یا نوامبر، بلکه، با اتکاء به اقتدار کلیسا، دقیقاً اکتبر، بلکه دقیقاً شامگاه ۲۲ اکتبر. آن هم نه سپتامبر یا نوامبر، بلکه، با اتکاء به اقتدار کلیسا، دقیقاً اکتبر. ۴۰۰۳ سال پیش از میلاد هم نه؛ حتی نگفته بود «چیزی بین هزارهٔ چهارم یا پنجم پیش از میلاد»، بلکه بی برو برگرد ۴۰۰۴ سال پیش از میلاد. همان گونه که گفتم، دیگران با چنین قطعیتی دربارهٔ آن حرف نمی زنند، اما چنین کاری در میان مذهبیون، که اهل مهمل بافی اند، رواج دارد. بدون هیچ قید و بندی مهمل می بافند و آن را با اقتداری بی حد و حصر و گاه حتی به ضرب شکنجه و زور مرگ به دیگران تحمیل می کنند (دست کم در زمان های گذشته چنین بوده است و در حکومت های دینی اسلامی تا به امروز نیز در به همین پاشنه می چرخد).

این قاطعیت مطلق در قوانین آمرانه ای که پیشوایان دینی بر پیروان خود تحمیل می کنند نیز خودنمایی می کند. در زمینهٔ کنترل افراطی حافراد>، اسلام یک سر و گردن از همه بالاتر است و همتایی ندارد. چند حکم را، برای مثال، از کتاب مختصر الاحکام آیت الله العظمی سید محمدرضا موسوی

<sup>1</sup> Copernicus

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Galileo

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> archbishop

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> James Ussher

گلپایگانی، که یک «مرجع» معتبر ایرانی است، انتخاب کرده و در اینجا آوردهام. در مورد شیر دادن دایه به کودک، به تنهایی، بیستوسه قانون — که به آنها «مسئله» می گویند — ذکر شده است که بسیار وسواسی و سخت گیرانه هستند. اولین مورد آن، تحت عنوان «مسئلهٔ ۵۴۷»، در ادامه آمده است. بقیهٔ آنها هم به همین اندازه سخت گیرانه، آمرانه، و عاری از هر گونه منطق هستند:

اگر زنی بچهای را، با شرایطی که در مسئلهٔ ۵۶۰ گفته می شود، شیر دهد، پدرِ آن بچه نمی تواند با دخترانی که از آن زن به دنیا آمدهاند از دواج کند و نیز نمی تواند دخترانِ شوهری را که شیر مالِ او است، اگر چه دخترانِ رضاعیِ او باشند، برایِ خود عقد نماید، ولی جایز است با دخترانِ رضاعیِ آن زن از دواج کند . . . [و این حکم همچنان دنباله دارد]. ا

باز هم مثالی دیگر از احکام شیر دادن، مسئلهٔ ۵۵۳:

اگر زنِ پدرِ دختری، بچهٔ شوهرِ آن دختر را از شیرِ آن پدر شیر دهد، آن دختر به شوهرِ خود حرام می شود. ۲

«شیرِ آن پدر»؟ چی؟ احتمالاً در فرهنگی که زن جزءِ مایملکِ شوهرش به حساب می آید، «شیرِ آن پدر»، به اندازهای که برایِ ما عجیب مینماید، عجیب نیست.

مسئلهٔ ۵۵۵ هم نیز، به همین شکل، مبهوت کننده است، اما این بار صحبت از «شیرِ برادر» در میان است:

مسئلهٔ ۲۴۷۴، ادامهٔ فتوا: «اگرچه احتیاطِ مستحب آن است که با آنان ازدواج نکند. و نگاه محرمانه هم به آنان ننماید».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://tinyurl.com/525seumg

۲ همان، مسئلهٔ ۲۴۸۲

با دختری که خواهر یا زنِ برادرِ انسان، از شیرِ برادر، او را شیرِ کامل داده حاست>، نمی شود از دواج کرد ۱.

خاستگاه این علاقهٔ مفرط به شیر دادن را نمی دانم، اما حتماً پایهای در کتاب مقدس دارد:

در اوانِ نزولِ قرآن، تعداد دفعاتِ شیردهی که یک کودک را محرم میکرد ده بار بود، اما بعداً این حکم> منسوخ شد و همین پنج بار شیردهی معروف جای آن را گرفت. ۲

این <نقلِقول> بخشی از پاسخِ یکی دیگر از «مراجع» است که در جوابِ استفتاءِ زنی آمده است که در برابهٔ این موضوع سردرگم شده بود (که البته حق هم دارد) و استفتاءِ خود را در یک انجمنِ اینترنتی مطرح کرده بود:

من، به مدت یک ماه، به پسرِ برادرشوهرم شیر دادهام و زنِ برادرشوهرم نیز پسرِ مرا شیر داده است. من دختر و پسری دارم که از آن فرزندم، که فرزندِ رضاعیِ زنِ برادرشوهرم است، بزرگ تراند و او نیز، قبل از این که من بچهاش را شیر بدهم، دو فرزند داشت.

لطف بفرمایید توضیح دهید که چه زمان شیر دادن به یک بچه موجبِ محرمیت می شود و احکامِ حمحرمیتِ> مربوط به دیگر خواهر و برادرانش را نیز شرح بفرمایید. خیلی ممنون.

این قطعیت در گفتنِ «پنج بار شیر دادن» یکی از شاخصههایِ کنترلِ افراطیِ رایج در دین است. این موضوع، در سالِ ۲۰۰۷، در فتوایی که از سویِ دکتر عزت عطیه "، استادِ دانشگاهِ الازهر، صادر شد، نیز دوباره ظهور پیدا کرد. او، که حرمتِ تنها ماندنِ همکارانِ زن و مرد با هم برایش دغدغه شده بود،

۱ همان، مسئلهٔ ۲۴۸۰

 $<sup>^2\</sup> https://islamqa.info/en/answers/27280/each-of-them-breastfed-the-child-of-the-other-do-any-rulings-result-from-that$ 

<sup>3</sup> Izzat Atiyya

راهِ حلی هوشمندانه را برای این مشکل بغرنج پیدا کرد. همکار زن باید «مستقیماً از پستان خود»، حداقل پنج بار، به همکار مردش شیر دهد. این گونه آنها با یک دیگر فامیل می شوند و می توانند سر کار با هم تنها باشند. توجه داشته باشید که پنج بار کافی نیست. این را به شوخی نگفته بود، اما با دیدن واکنش شدید عمومی نسبت به فتوایش، آن را پس گرفت. چطور بعضی ها بر می تابند که زندگی شان را چنین قوانینی — که به طرزی جنون آمیز سخت گیرانه اند و، در عین حال، عیاناً پوچ — محدود کند؟

حال به سر وقت علم می رویم، شاید تسلایی نیز در این کار باشد. معمولاً این اتهام به علم وارد می شود که متکبرانه ادعا دارد که همه چیز را می داند، اما این حرف حرفیست بس ناصواب. ما دانشمندان عاشقِ معما هستیم؛ چرا که دست و بال مان را گرم می کند و چیزی هست که به آن بیاندیشیم. ما، مسرور از اعلام آنچه که حبرای کشف بیشتر > انجامش لازم است، با صدایی بلند نادانی خویش را نیز فریاد می کنیم.

حیات چگونه آغاز شد؟ نمی دانم؛ هیچ کس نمی داند؛ کاش می دانستیم؛ و این گونه مشتاقانه فرضیه های خود را، به همراه پیشنها دهایی برای نحوهٔ بررسی آن ها، با یک دیگر در میان می گذاریم. عاملِ انقراضِ بزرگ ِ (آخرالزمانی)، در پایانِ دورهٔ پرمین (ربع میلیارد سالِ پیش)، چه بود؟ علتش را نمی دانیم، اما فرضیاتِ جالبی را در موردِ آن طرح کرده ایم که می توانیم به آن ها بیاندیشیم. نیای مشترکِ انسان و شامپانزه چه شکلی بوده است؟ نمی دانیم، اما چیزهای کمی را درباره اش می دانیم. می دانیم در چه قاره ای می زیسته است (همان گونه که داروین هم حدس زده بود، در آفریقا می زیست آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می زیسته است) و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبیِ زیستِ آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می زیسته است) و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبیِ زیستِ آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می زیسته است) و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبیِ زیستِ آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می زیسته است) و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبیِ زیستِ آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می زیسته است) و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبیِ زیستِ آن را به ما نشان می دهد (چیزی بین ۶ می داده به می نشان می دهد (چیزی بین ۶ می داده بیش بین ۶ می داده بی نوده است و شواهدِ مولکولی نیز زمانِ تقریبی زیستِ آن را به ما نشان می دود به داده به داده بی دود به داده به داده به داده بین ۶ می داده به داده به داده به داده به داده بین ۶ می در به در به داده به در به داده به داده به داده به در به داده به داده به داده به داده به داده به در به د

<sup>1</sup> mass extinction

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Permian period

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Charles Darwin

میلیون و ۸ میلیون سال پیش). مادهٔ تاریک چیست؟ ما که نمی دانیم، اما کسر قابل توجهی از فيزيك دانان مشتاق به كشف آناند.

برای یک دانشمند، ندانستن همچون حس خارشی است که برطرف شدن به واسطهٔ خاراندنی لذتبخش را میطلبد. اما رویکرد یک عالم دینی به ندانستن این است که آن را بی شرمانه، با سر هم کردن یک مشت خزعبل، از سر خود باز کند. فرد بانفوذی چون پاپ ممکن است چنین رویکردی را برای این کار در پیش گیرد: در خلوت خود به تفکر بپردازد و منتظر بماند که فکری به ذهنش خطور کند و بعداً هم از آن به عنوان «مکاشفه ۱» یاد کند. یا ممکن است با «تفسیر» متنی متعلق به عصر برنز ۳ — که نویسندهاش از خودش هم از دانش بیبهره تر بوده است — سعی کند قال قضیه را بکند.

يك پاپ مي تواند ايده هاي فردي خود را به مقام يك «اصلِ ديني<sup>۴</sup>» ارتقاء دهد، البته تنها به اين شرط که آن ایده از حمایت تعداد قابل توجهی از حشخصیتهای مطرح> کاتولیک، در طول تاریخ، بهرهمند باشد: سنت دیرینهٔ باور به یک گزاره — مطابق اصولی که برای ذهنی دانش محور قابل در ک نیست — به عنوان مدر کی دال بر درستی آن گزاره تلقی می شود. در سال ۱۹۵۰، پاپ پیوس دوازدهم (که، البته از روی کملطفی، به او لقب «پاپ هیتلر» دادهاند) به اشاعهٔ این باور پرداخت که مریم، مادر عیسی، در زمانِ مرگ به صورتِ جسمانی — یعنی نه صرفاً به طورِ معنوی — به آسمان عروج کرده بود. وقتی میگوییم «جسمانی» یعنی این که اگر داخل قبرش را بررسی کنیم، آن را خالی خواهیم یافت. شیوهٔ استدلالی پاپ هیچ بهرهای از شاهد و مدرک نداشت. او حبرای اثبات حرفش> به نامهٔ اول به قُرنتیان ۱۵:۴ ارجاع کرد که می گوید: «آنگاه این کلامی که مکتوب است به

<sup>1</sup> dark matter

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> revelation

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bronze Age

<sup>4</sup> dogma

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pope Pius XII

انجام خواهد رسید که مرگ در ظفر بلعیده شده است». در این نقلِ قول هیچ اشارهای به مریم نشده است. کوچک ترین دلیلی وجود ندارد که فکر کنیم نگارندهٔ نامه منظورش مریم بوده است. در اینجا نیز شاهد همان حقهٔ مذهبی رایج هستیم که طی آن متنی را برمیدارند و آن را به نحوی «تفسیر» می کنند که صرفاً اشارهای گنگ، نمادین، و گوشه چشمی به چیز دیگری داشته باشد. همچنین، گویا — چنان چه در مورد بسیاری از باورهای مذهبی هم صادق است — حکم پیوس دوازدهم دست کم تا اندازهای با آن چیزی که از کسی به قداست مریم انتظار میرود سازگاری دارد. اما، بنا به گفتهٔ دکتر کنت هاول ، مدیر اندیشهٔ کاتولیک مؤسسهٔ کاردینال جان هنری نیومن در دانشگاه ایلینوی ، انگیزهٔ اصلی پاپ از طرح این فتوا چیزی به جز سازگار بودن این امر با قداست مریم بوده است. در سال ۱۹۵۰، دنیا در حال جبران ویرانی های حاصل از جنگ جهانی دوم و تشنهٔ شنیدن پیغامی سال ۱۹۵۰، دنیا در حال جبران ویرانی های حاصل از جنگ جهانی دوم و تشنهٔ شنیدن پیغامی التیام بخش بود. هاول، پس از نقل قول حرفهای پاپ، تفسیر خود را این چنین ارائه می دهد:

پیوسِ دوازدهم این امیدِ خود را ابراز می کند که تفکر دربارهٔ عروجِ حضرتِ مریم مؤمنان را به آگاهیِ بهتر از ارزشِ رفیعِ و مشترکِ بشریت سوق می دهد . . . چه چیز می تواند انسانها را ترغیب کند که به بُعدِ ماورائیِ خود چشم دوزند و رستگاریِ همنوعانِ خویش را طلب کنند؟ عروجِ حضرتِ مریم ٔ یاد آورِ حرمتِ انسانیت و محرکی به سویِ آن است؛ چرا که پدیدهٔ عروج او را به عرش نمی توان از زندگی اش بر رویِ این کرهٔ خاکی منفک دانست.

واقعاً آدمی از نحوهٔ تفکرِ مذهبیون انگشت به دهان وا میماند؛ مخصوصاً بیعلاقگی — یا، در واقع، اهانتِ — آنها به شواهدِ واقعی. اصلاً بیخیالِ این که شواهدی برایِ عروجِ جسمانیِ مریم به عرش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kenneth Howell

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Henry Cardinal Newman Institute of Catholic Thought

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> University of Illinois

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mary's assumption

وجود دارد یا نه؛ حچیزی که مهم است این است که> باور به رخ دادن چنین اتفاقی برای مردم خوب است. چنین نیست که پیشوایان دینی از عمد حرفهایی غیرحقیقی را بر زبان بیاورند. گویی اصلاً ارزشی برای حقیقت قائل نیستند؛ علاقهای به حقیقت ندارند؛ اصلاً نمی دانند حقیقت یعنی چه؛ و جایگاه حقیقت را به جایگاهی قابل اغماض و همرده با مفاهیمی چون اهمیت نمادین یا اسطورهای تنزل می دهند. و، با وجود این، کاتولیکها ملزماند که — آن هم بی برو و بر گرد — به این «حقایق» من در آوردی ایمان داشته باشند. حتی پیش از این که پیوس دوازدهم عروج مریم را به عنوان اصلی دینی اعلام کند، پاپ بندیکت چهاردهم ا، که در قرن هجدهم می زیست، اعلام کرده بود که عروج مریم «ایدهای محتمل است و انکار آن کفر تلقی می شود». وقتی انکار «ایدهای محتمل» کفر تلقی شود، انکار اصل دینی ای مسلم که دیگر جای خود دارد!

در اینجا نیز، ببینید که پیشوایانِ دینی با چه اعتمادبهنفسی سخن از «حقایقی» به میان می آورند که حتی خودشان هم اقرار دارند که شواهدی تاریخی برایِ پشتیبانی از آنها وجود ندارد.

دانشنامهٔ کاتولیک کاذب. برزخ نوعی است از این گونه سفسفطه بافی های تو آم با اطمینانِ کاذب. برزخ نوعی اتاقِ انتظارِ ملکوتی است که مردگان در آن، پیش از ورود به بهشت، جزایِ گناهانِ خویش را می دهند («تطهیر می شوند»). در مدخلِ «برزخِ» این دانشنامه، بخشِ طویلی تحتِ عنوانِ «خبطها په می دهند (ستطهیر می شوند») در آن دیدگاه هایِ بدعت گذارانی چون آلبیگان ها می والدوسیان مهم هوسی ها به و آپوستولیک ها ارائه شده است. جایِ تعجب ندارد که مارتین لوتر و جان کالوین هم جزءِ همین

<sup>1</sup> Pope Benedict XIV

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catholic Encyclopedia

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Purgatory

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Errors

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Albigenses

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Waldenses

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hussites

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Apostolici

گروه قلمداد شدهاند بر شایسته است بگوییم که شواهد وجود برزخ در کتب مقدس «خلاقانه»اند و، باز هم، در آنها از همان حقهٔ مذهبی رایج قیاسهای گنگ و گوشه چشمی استفاده شده است. برای نمونه، در این دانشنامه گفته شده است که «خدا شک موسی و هارون و را بخشید اما، به عنوان تنبیه، آنها را از "سرزمین موعود و اخراج کرد». این تبعید نوعی اشارهٔ استعاری ملیح به برزخ تلقی می شود. از این و حشتناک تر، زمانی که داوود د جبا واسطه و اوریای حتی را به قتل می رساند تا بتواند با زن زیبای اوریا و ازدواج کند، خداوند او را می بخشد. اما نه این که این کارش را بی جواب بگذارد: خداوند فرزند حاصل از آن ازدواج را می کشد (دوم سموئیل ۱۴–۱۲:۱۳). ممکن است فکر کنید بیچاره آن طفل معصوم! اما گویا استعاره ای روشن از تنبیه بخشی از گناهان، که همان برزخ باشد، به حساب آمده است و گر آورند گان دانشنامه از آن غافل نمانده اند.

در مدخل «برزخ»، بخشی به نام «شواهد» آمده است که خیلی جالب است؛ چون که مثلاً قرار است از منطق بویی برده باشد. استدلالی که آوردهاند به این شکل است. اگر مردگان یک راست به بهشت می رفتند، دعای ما برای روح رفتگان فایدهای نمی داشت. ما هم که برای روح آنها دعا می کنیم، مگر نه؟ پس نتیجه می گیریم که آنها مستقیم راهی بهشت نمی شوند. بنابراین عالم برزخ باید وجود داشته باشد. بحث تمام است. آیا اساتید الهیات برای این جور کارها پول می گیرند؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Martin Luther

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Calvin

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> http://www.catholic.org/encyclopedia/view.php?id=9745

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Moses

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aaron

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> land of promise

<sup>7</sup> David

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Uriah the Hittite

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Uriah

کافیست. برگردیم به بحثِ علم. دانشمندان از نادانسته های خود آگاهند. اما وقتی هم که چیزی را می دانند، دلیلی ندارد در ابرازِ آن تواضع نشان دهند. بیانِ حقایقِ شناخته شده، زمانی که شواهد محکمی برای درستی شان وجود دارد، نشانهٔ تکبر نیست. آری، آری، فیلسوفانِ علم می گویند که یک حقیقتِ حعلمی > چیزی فراتر از یک فرضیه نیست که یک روز ممکن است نقض شود اما تا کنون از تلاش هایی که برای نقضِ آن شده جان به در برده است. بیایید وانمود کنیم که این حرف را قبول داریم اما، در همان حال، به یادِ گالیله که زیرِ لب گفت «eppur si muove» محقولِ معقولِ استیون جی گولد را با خود نجوا کنیم:

در علم، تنها معنایی که از «حقیقت» می توان برداشت نمود این است که «حقیقت چیزی است که تا چنان حدی درستی آن تأیید شده است که امتناع از پذیرش موقت آن خیرهسری به شمار آید». اصلاً فرض که از فردا سیب شروع کند خلاف ِ جاذبه صعود کند، اما این احتمال لایق اختصاص وقت برابر در کلاس های فیزیک نیست.

مواردی که در ادامه می آیند نمونه هایی از حقیقت، به این معنی که شرحِ آن رفت، هستند و هیچ یک از آن ها حتی مثقال الذره ای هم مدیونِ میلیون ها ساعتی که وقفِ توجیهاتِ دینی شده است نیستند. آغازِ کیهان چیزی بینِ ۱۳ تا ۱۴ میلیارد سالِ پیش بوده است. خورشید و سیاراتِ دورِ آن، از جمله سیارهٔ خودِ ما، حدودِ ۴/۵ میلیارد سالِ پیش، از متراکم شدنِ اجزایِ صفحه ای گردان از گاز، گرد و غبار، و ویرانه به وجود آمد.

ا ایتالیایی، به معنی «با وجود ِ همهٔ اینها، آن [زمین] در حرکت است». گفته می شود که گالیله، در مواجهه با فشارهای دادگاه تفتیش عقاید، این عبارت را به زبان آورده است.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hen's Teeth and Horse's Toes (New York:W. W. Norton, 1994)

استيون جِي گولد، «فرگشت به عنوانِ حقيقت و نظريه» از كتابِ *دندانهاي مرغ و شست ِ پاي اسب* 

نقشهٔ جهان با گذشت مر ده ها میلیون سال تغییر می کند. ما شکلِ تقریبیِ قاره ها و محلِ آن ها را، در هر دورهٔ نام گذاری شده در تاریخِ زمین شناختی، می دانیم. و می توانیم، با توجه به داده هایِ کنونی، تغییراتِ نقشهٔ جهان در آینده را پیش بینی و رسم کنیم. از نحوهٔ چینشِ پیکرهایِ آسمانی در زمانِ نیاکان مان آگاهیم و همچنین می دانیم که نوادگان مان آن ها را به چه شکل خواهند دید.

توزیع ماده در اجرام آسمانی مختلف تصادفی نیست. بسیاری از آنها دور محور خود در حال گردشاند و بسیاری از آنها، در مدارهایی بیضوی شکل، دور آن اجرام می چرخند. همهٔ اینها بر اساسِ قوانینِ ریاضی است و، به این خاطر، می توانیم زمانِ رخ دادنِ رویدادهایِ مهم همچون خورشید گرفتگی و ماه گرفتگی و گذرهایِ سیارهای — را، با دقتی ثانیهای، محاسبه کنیم. این اجرام آسمانی — ستارگان، سیارات، خرده سیارات٬ تکه سنگهایِ بدقواره، و غیره — در قالبِ میلیاردها کهکشان مختلف در کنارِ هم جمع شده اند. بینِ این کهکشانها چندین مرتبهٔ بزرگی ٔ فاصله است؛ فاصله ای بزرگ تر از فاصلهٔ ستارههای درونِ یک کهکشان، که تازه فاصلهٔ آنها از یک دیگر هم در وصف نمی گنجد و میلیاردها تا از آنها درون یک کهکشان وجود دارد.

ماده ٔ از اتم ٔ تشکیل شده است و تعدادِ آنها متناهی است (همان صد و چند عنصر  $^{\prime\prime}$ ). جرمِ هر یک از این اتمهایِ عنصری را میدانیم و میدانیم که چرا هر یک از این عناصر می توانند بیش از یک ایزو توپ  $^{\prime\prime}$  داشته باشند که جرمشان ٔ اندکی با جرمِ آن اتم تفاوت دارد. شیمی دانها دربارهٔ چرایی و

<sup>1</sup> constellations

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> planetesimal

<sup>3</sup> galaxy

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> order of magnitude

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> matter

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> atom

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> element

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> isotope

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> mass

چگونگی ترکیب اتمها در قالب مولکول اطلاعات بسیار وسیعی دارند. مولکولهای سازندهٔ سلولهای زنده ممکن است خیلی بزرگ باشند. آنها از به هم پیوستن هزاران اتم، که نسبت فضایی آنها به هم دقیق و کاملاً شناخته شده است، تشکیل شده اند. روشهایی که به کمک آنها ساختار این کلان-مولکولها کشف شده است به طرز اعجاب آوری هوشمندانه اند و در آنها از اندازه گیری دقیق پراکندگی پرتوهای ایکس ٔ تابانده شده بر روی این بلورها استفاده شده است. یکی از کلان-مولکولهای کشف شده از این طریق دی.ان.ای. است؛ همان مولکول ژنتیکی که در حدر میان همهٔ موجودات > یکسان است. کد منحصراً دیجیتالیای که دی.ان.ای. از طریق آن شکل و ماهیت پروتئینها و را مشخص می کند، به طور دقیق، کشف شده است و از تمام ریزه کاریهای آن آگاهیم. (پروتئینها هم خانوادهٔ دیگری از کلان-مولکولها هستند که ابزارهای ماشینی حیات اند که به طرز زیبایی برای انجام دقیق تر کار خود «صیقل» داده شده اند). پروتئین، طی فرآیندهایی، بر رفتار زیبایی برای انجام دقیق تر کار خود «صیقل» داده شده اند). پروتئین، طی فرآیندهایی، بر رفتار زیبایی برای انجام دقیق تر کار خود «صیقل» داده شده اند). پروتئین می قدارد. شناخت این فرآیندها همچنان در حال پیشروی است و به انجام نرسیده است؛ مطالب زیادی را درباره شان می دانیم، اما مطالب پیچیده ای هم هستند که همچنان از درکشان بازمانده ایم.

ما قادريم كه توالي دقيق حروف كُد دى.ان.اي. درون هر ژن مطلوب از هر حيواني را كه بخواهيم بنويسيم. اين بدان معناست كه مي توانيم، با كمال دقت، تعداد تكحرفهاي متفاوت در دو حيوان را

<sup>1</sup> molecule

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> spatial relation

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> macromolecule

<sup>4</sup> X-ray

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> crystal

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> protein

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> embryo

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> gene

بشماریم. این کار مقیاسی به در دبخور را در اختیارِ ما قرار می دهد که نشان می دهد <آخرین > نیای مشترک شان ا چقدر وقت پیش می زیسته است.

از این طریق، می توان دو فرد از یک گونه — مثلاً شما و باراک اوباما — را با هم مقایسه کرد. این شیوه برای مقایسهٔ گونههای مختلف — مثلاً بین شما و موریانهخوار ۲ — نیز قابلِ استفاده است. در اینجا نیز، این کار از طریق شمارش دقیق مغایرتهای حمیان دو فرد> ممکن است. هر چه حآخرین> نیای مشترک حدو فرد مورد مقایسه> در گذشتههای دور تری زیسته باشد، تعداد این مغایرتها نیز بیشتر خواهد بود. این دقت عمل به ما روحیه می دهد و دلیلی است برای بالیدن به گونهٔ خودمان، به هومو ساپینِس ۴ بودنمان. اینجا است که می بینیم نام گذاری خاص لینه ۴ بی حساب نبوده است و این امر نشانهٔ تکبر نیست.

تکبر غرورِ بی دلیل است. غرور می تواند دلیل داشته باشد و علم دلیلِ بزرگی است برایِ این احساس. همچنین بتهوون، شکسپیر، میکل آنژ، و کریستوفر رِن فی همچنین مهندسانی که تلسکوپهایِ غول پیکرِ هاوایی و جزایرِ قناری را ساخته اند، تلسکوپهایِ رادیوییِ غول پیکر و آرایه هایِ بسیار بزرگ که ژرفایِ ناپیدایِ آسمانِ جنوب را رصد می کنند؛ یا تلسکوپِ مدارگردِ هابل و فضاپیمایی که آن را

<sup>1</sup> common ancestor

کارل لینه (زادهٔ ۲۳ مهِ ۱۷۰۷ – درگذشتهٔ ۱۰ ژانویهٔ ۱۷۷۸) گیاه شناس و پزشک ِ سوئدی و پایه گذارِ نظامِ امروزیِ طبقه بندیِ گیاهان و جانوران بود. وی در حدود دو و نیم سده پیش شروع به مطالعهٔ علمیِ گیاهان کرد. — ویکی پدیای فارسی، مدخل «کارل لینه»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> aardvark

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Homo sapiens

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Carl Linnaeus / Carl von Linné

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Christopher Wren

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> radio telescope

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> very large array

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hubble orbiting telescope

<sup>9</sup> spacecraft

در مدار قرار داد. دستاوردهای مهندسی حاصل جسارت و مهارتی که در زیرِ زمین، در سِرن محاصل شده اند و آمیزهای هستند از اندازه های غول آسا و اندازه گیری های موشکافانه و دقیق. (وقتی که برای بازدید به آنجا رفته بودم، واقعاً از عظمت آن اشک در چشمانم حلقه زد.) مهندسی، ریاضیات، و فیزیک به کار گرفته شده در مأموریت رُزِتا که فرود آرام ماشینی خود کار را روی هدفی بسیار ریز، که روی یک دنباله دار تعیین شده بود، فراهم کرد نیز باعث شد که به انسان بودن خود ببالم. نسخه هایی تغییریافته از همین فناوری شاید روزی سیاره مان را نجات دهد. از این طریق که به ما کمک کند که دنباله داری خطرناک را — همانند همان دنباله داری که باعث قتل عام دایناسورها شد — از حمسیر برخورد با زمین > منحرف کنیم.

وقتی می شنویم که تجهیزات ِلایگو ٔ در ایالات ِلوئیزیانا و واشینگتن، حاز طریق کار > همزمان با هم، توانستند امواج ِگرانشی ٔ را، که پروتون ٔ در برابرشان غولیست، تشخیص دهند، مگر می شود به انسان بودن ِ خود نبالیم ٔ این دستاوردِ بزرگ در زمینهٔ اندازه گیری، با اهمیت ِ چشمگیری که برای کیهان شناسی ٔ دارد، قابل مقایسه است با اندازه گیریِ فاصلهٔ میانِ زمین و ستارهٔ پروکسیما قنطورس ٔ ، با دقت اندازه گیریِ یک تارِ مویِ انسان.

در آزمایشهایی، که برای بررسی درستی نظریهٔ کوآنتوم انجام شده است، نیز به دقتی قابلِ مقایسه دست یافته ایم. و در اینجا، عدم تناظری آشکار کننده وجود دارد میان توانایی انسانی ما در اثبات پیش بینی های یک نظریه از طریق آزمایش و توانایی ما در تصور خود آن نظریه. مغزِ ما به شکلی

<sup>1</sup> CERN

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rosetta mission

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> comet

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> LIGO instruments

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> gravitation waves

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> proton

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> cosmology

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Proxima Centauri

فرگشت یافته است که بتواند جنبشِ چیزهایی را که، در حد و اندازهٔ بوفالو هستند و به سرعتِ شیر، در محیطهایی نسبتاً بزرگ، مانندِ گرمدشتِ آفریقا ، حرکت می کنند تشخیص دهد. فرگشت ما را به این قابلیت مجهز نکرده است که بتوانیم، به صورتِ شهودی، تصور کنیم که برایِ ذرهای عجیب و غریب — که آن قدر کوچک است که دیگر شایستهٔ «شئ» خوانده شدن نیست، و با سرعتی اینشتینی در فضاهایی اینشتینی حرکت می کند — چه اتفاقی می افتد. با وجودِ این، قدرتِ مغزِ ما، که حاصلِ فرگشت بوده است، به ما این امکان را داده است که نظام پیچیده و روشن گرِ ریاضیات را توسعه دهیم و از طریقِ آن، بتوانیم رفتارِ چیزهایی را که شهودمان از درکشان در می ماند، با دقتی مثال زدنی، پیش بینی کنیم. این نیز باعث می شود که به انسان بودنِ خود ببالم، با وجودِ این که جزءِ آن دسته از انسانهایی نیستم که از استعدادِ ریاضیِ بالایی برخوردارند. چیزی که در زندگیِ عادیمان غریبه نیست، اما با وجودِ این، غرورافزا است، فناوریِ پیشرفته و مدام در حالِ پیشرفتی است که هر روزه با نست، اما با وجودِ این، غرورافزا است، فناوریِ پیشرفته و مدام در حالِ پیشرفتی است که هر روزه با آن سر و کار داریم.

گوشیِ هوشمند، لپتاپ، سامانهٔ ناوبریِ ماهوارهایِ خودرویِ شما، و ماهوارههایی که با آن در تماساند، هواپیمایِ مسافربریِ غول آسایی که می تواند، علاوه بر وزنِ خود و مسافران و باری که دارد، ۱۲۰ تُن سوخت را — که در طولِ مسیرِ بیش از یازده کیلومتریِ خود، طیِ سیزده ساعت، به آرامی مصرف می کند — با خود از جا بلند کند.

چیزی که به اندازهٔ موارد پیشین آشنا نیست، اما قطعاً بیشتر سر زبانها خواهد افتاد، چاپِ سهبُعدی ٔ است. در این نوع چاپ، رایانه جسمی جامد، مثلاً مهرهٔ فیلِ شطرنج، را از طریقِ رویِ هم انباشتنِ

<sup>1</sup> African savanna

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> satnav

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> satellite

<sup>4 3</sup>D printing

چندین لایه «چاپ» می کند — فرآیندی که با نسخهٔ زیست شناختی «چاپ سه بُعدی»، که امبریولوژی ا نام دارد، تفاوت هایی بنیادین و جالب توجه دارد. یک چاپگر سه بُعدی قادر به کپی شئای است که در حال حاضر وجود دارد. یکی از روش ها این است که مجموعه ای عکس را که، از زوایای مختلف، از جسمی که می خواهیم آن را چاپ کنیم گرفته شده است، به رایانه بدهیم. رایانه محاسبات و حشتناک پیچیدهٔ ریاضی لازم را برای تعیین خصوصیات شکل جامد، با کنار هم قرار دادن عکس هایی که از جهات مختلف گرفته شده اندام می دهد. شاید موجودات زنده ای در کیهان وجود داشته باشند که بدین شیوه، از طریق اسکن بدن خود، تولید مثل کنند، اما شیوهٔ تولید مثل ما، به گونه ای که به نفع ماست، فرق دارد. اتفاقاً به همین خاطر است که تقریباً تمام کتاب های درسی زیست شناسی کاملاً در اشتباه اند؛ چون که می گویند دی.ان.ای. «نقشهٔ ساخت آ» حیات است. شاید دی.ان.ای. نقشهٔ ساختی برای پروتئین باشد، اما این طور نیست که نقشهٔ ساخت نوزاد باشد. در واقع، بیشتر به یک دستور پخت برنامه نویسی ماننده است.

ما خودبزرگبین نیستیم. این که آن چه را که از طریق علم میدانیم ارج مینهیم و به آن میبالیم نشانهٔ تکبر نیست. ما صرفاً صادقانه حقیقتی انکارناپذیر را به زبان می آوریم.

همچنین، بی پرده اقرار می کنیم که خیلی چیزها را نمی دانیم؛ هنوز کارهای زیادی است که باید انجام دهیم. این درست نقطه مقابلِ خودبزرگ بینی متکبرانه است. علم آمیزه ای است از داشتنِ نقشی عظیم در اعم و اخصِ دانسته های ما و همچنین اقرارِ خاضعانه به ندانسته هایمان. دین، به طورِ شرم آوری، برعکسِ علم است: سهمِ آن در دانسته های ما، در معنای واقعی، صفر است اما، در عینِ حال، با تکبر به چیزهایی که به عنوان حقیقت سرهم بندی کرده است اعتقاد راسخ دارد.

<sup>1</sup> embryology

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> blueprint

حال می خواهم به نکتهٔ دیگری هم در مورد تفاوت میان دین و خداناباوری اشاره کنیم که به این واضحی نیست. می خواهم بگویم که جهان بینی خداناباورانه از فضیلت نادیده گرفته شدهٔ شجاعت روشن فکرانه بر خوردار است. بحث را با مطلبی شروع می کنم که ممکن است انحراف از بحث به نظر آید.

ابرِ سیاه ۱، نوشتهٔ فِرِد هُویل، صرفِ نظر از قهرمانش که شخصیتی حال به هم زن بود، یکی از بهترین رمانهایِ علمی - تخیلی ۲ است که خوانده ام. این داستان همان کاری را می کند که از یک اثرِ علمی تخیلی انتظار می رود: در عینِ حالی که سرگرم کننده است، اطلاعات خواننده را نسبت به علم در دنیایِ واقعی افزایش می دهد. ابرِ سیاه موجودی بیگانه است که از هوشی فرا انسانی برخوردار است و خود را در مداری به دورِ خورشید قرار می دهد تا از انرژیِ خورشیدی تغذیه کند. دانشمندان آخر الامر موفق می شوند با آن ارتباط برقرار کنند و ماجراهای بسیاری در پیِ آن رخ می دهد. در نقطهٔ اوج داستان، دانشمندان از ابر می خواهند که دانشِ خود را به آنها منتقل کند؛ چرا که دانشِ ابر به اندازهای از دانشِ آن فیزیک دانان بیشتر است که دانشِ آن فیزیک دانان از دانشِ خود را از طریقِ ارسطو. ابر موافقت می کند، اما می گوید که بهتر است کُد بارقهمانندی را که دانشِ خود را از طریقِ آن منتقل می کند، در هر لحظه، فقط به یک انسان بتاباند. یک فیزیک دانِ جوان و باهوش، به نامِ دِیو وایچارت ۲، برای تقبلِ این مسئولیت خطیر اعلامِ آمادگی می کند. در پیِ این کار، واردِ خلسهای می شود که هیچ گاه از آن خارج نمی شود و سرانجام، به خاطرِ داغ کردنِ مغزش می میرد. همین می شود که هیچ گاه از آن خارج نمی شود و سرانجام، به خاطرِ داغ کردنِ مغزش می میرد. همین اتفاق، برای کریستوفر کینگزلی ۴، قهرمان داستان که یک اختر فیزیکدان ۵ است، نیز پس از تکاپویی

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fred Hoyle, *The Black Cloud* (London: Heinemann, 1957)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> science-fiction

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dave Weichart

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Christopher Kingsley

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> astrophysicist

طولانی رخ می دهد. مغزِ انسان، حتی مغزِ فیزیک دانانِ برجستهٔ دنیا، یارایِ تحمل آن دانشِ فرا انسانی را ندارد.

ابر رهسپارِ مأموریتی فوری در جایی دیگر از کهکشان می شود. آنگاه توضیح می دهد که، با وجود دانشِ خارج از وصفش، هنوز مسائلی، تحت عنوانِ «مسائلِ عمیق »، هستند که حتی او هم از فهم شان عاجز است. مانند هر دانشمند خوبی، آن ابرِ سیاه فرا انسانیِ هم تواضع آن را داشت که به نادانسته هایِ خویش واقف باشد. دلیلِ رهسپاریِ ابرِ سیاه این بود که یکی از ابرهای سیاه همسایه، که فقط چند سال نوری با آن فاصله داشت، گفته بود که پاسخ یکی از «مسائلِ عمیق» را یافته است (حتما چیزی به جز معمای ۲۴۲). از زمانِ آن اعلان، دیگر هیچ پیامی دریافت نمی شود و ابرِ ما، مانند نزدیک ترین همسایه اش، حس می کند که وظیفه دارد برود و بررسی کند که آیا کاشف معما زنده است یا مرده تا بتواند پاسخ «مسائلِ عمیق» را، که سال های سال به دنبالِ آن بوده اند، به دیگران منتقل کند. کتاب خواننده را به این مسیر هدایت می کند که گمان کند ابرِ همسایه نیز، در پی نوع شدیدتری از همان مغز داغ کردنی که وایچارت و کینگزلی را کشت، مرده است.

مسائلِ عميقِ <دنيايِ ما> چه چيزهايي هستند؟ چه پرسشهايي هستند که ممکن است تا ابد از فهمشان ناتوان بمانيم؟ اوايل قرنِ نوزدهم، اولين <مسئلهٔ عميقي> که به ذهن ميرسيد اين بود که

۲ «معمای ۴۲» به داستان علمی-تخیلی راهنمای کهکشان برای رایگانسواران ( The Hitchhiker's Guide to نوشتهٔ داگلاس آدامز (Douglas Adams) اشاره دارد. آدامز در کتابش مینویسد «پاسخ پرسش غایی زندگی، کیهان، و همه چیز ۴۲ است». طرفداران اثر در به در به دنبال معنای نهفته در این جمله میروند و سعی می کنند پاسخ و توجیهی را برای آن بیابند، اما بعدها آدامز می گوید که می خواسته است جملهاش را با یک عدد پر کند و این عدد را کاملاً تصادفی انتخابی کرده است. — توضیح ویراستار، با استناد به

https://www.independent.co.uk/life-style/history/42-the-answer-to-life-the-universe-and-everything-2205734.html

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deep Problems

حیات با آن پیچیدگی چگونه به وجود آمد و عاملِ تنوعِ حیاتی چه بوده است، اما داروین و کسانی که پس از او آمدند پاسخی قطعی به این مسائل دادند. به نظرم، مسائلِ عمیقی که هنوز بی پاسخ مانده اند از این قبیل اند: «فیزیولوژیِ مغز چگونه آگاهیِ ذهنی را به وجود می آورد؟»، «منشاء قوانینِ فیزیک چیست؟»، «چه چیزی ثابتهایِ فیزیکیِ بنیادی را تعیین می کنند و چرا به نظر می رسد که به گونهای تنظیم شده اند که باعثِ پیدایشِ ما شوند؟»، و «چرا <کائنات> وجود دارد و چنین نیست که مطلقاً هیچ چیزی وجود نداشته باشد؟». این حقیقت که علم (هنوز) نتوانسته است پاسخی برایِ این پرسش ها بیابد شاهدی بر خضوعِ علم است. ناگفته پیداست که از آن نمی توان نتیجه گرفت که علم پاسخِ این مسائلِ را دارد. علم، در قرنِ آینده، ممکن است پاسخِ این مسائلِ عمیق را پیدا کند، ممکن پاسخِ این مسائلِ عمیق را پیدا کند، ممکن هم هست نتواند پاسخی برایِ آن ها بیابد. و اگر علم — از جمله علم بیگانگانِ فرا-انسانی — موفق به یافتنِ پاسخی برایِ این مسائل نشود، هیچ چیزِ دیگری نمی تواند پاسخی برایِ آن ها بیابد؛ دین که یافتنِ پاسخی خود را دارد.

اما قول داده بودم که شجاعت روشن فکرانهٔ جهان بینی خداناباورانه را ثابت کنم و سعیام بر این است که در بافت مسائل عمیق به اثبات این مطلب بپردازم. چرا <کائنات> وجود دارد و چنین نیست که مطلقاً هیچ چیزی وجود نداشته باشد؟ همکارمان، لارنس کراوس، که فیزیک دان است در کتابش، جهانی از هیچ ا، این ایدهٔ بحث برانگیز را مطرح می کند که، بر مبنای اصول فیزیک کو آنتوم ا، هیچ — از عمد آن را درشت نوشته ام — ناپایدار است.

<sup>1</sup> Lawrence M. Krauss, A Universe from Nothing: Why There is Something rather than Nothing (New York: Free Press, 2012)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> quantum

همان طور که ماده و پادماده ایک دیگر را نابود می کنند و هیچ را به وجود می آورند، برعکس آن نیز ممکن است. یک نوسان کو آنتومی تصادفی می تواند منجر به بیرون آمدن ماده و پادماده از دل هیچ شود. منتقدان کراوس عموماً روی تعریف هیچ تمرکز می کنند. تعریفی که او از هیچ ارائه می دهد شاید همان برداشتی که هر یک از ما ممکن است از هیچ داشته باشیم نباشد، اما حداقل کاملاً ساده است — چرا که اگر قرار است شرایط پذیرفته شدن به عنوان پایهٔ «جرثقیل را داشته باشد باید هم ساده باشد؛ مثل تورم کیهانی آیا فرگشت. (عبارت «جرثقیل» از دن دنت گرفته شده است آ.) به نسب جهانی که، بر پایهٔ فرآیندهایی عمدتاً شناخته شده، از آن به وجود آمده است ساده است. این فرآیندهای عموماً شناخته شده از این قراراند: مهبانگ آ، تورم حکیهان >، تشکیل کهکشانها، تشکیل ستارگان، تشکیل عناصر در داخل ستارگان، انفجارهای ابرنواختری که این عناصر را به همراه خود در فضا منتشر کردند، تراکم ابرهای گرد و غباری مملو از عنصر و تبدیل آنها به سیارات سختی چون زمین، قوانین شیمیایی که بر اساس شان، حداقل بر روی این سیاره، نخستین مولکول خود حون زمین، قوانین شیمیایی که بر اساس شان، حداقل بر روی این سیاره، نخستین مولکول خود تکثیر گر به وجود آمد، و پس از آن، فرگشت از طریق انتخاب طبیعی، و تمام فرآیندهای تکثیر گر به وجود آمد، و پس از آن، فرگشت از طریق انتخاب طبیعی، و تمام فرآیندهای زیست شناختی که امروزه دست کم پایههای آن را در ک کرده ایم.

چرا از شجاعتِ روشن فکرانه سخن به میان می آورم؟ به این خاطر که ذهنِ انسان، از جمله ذهنِ خودِ من، از لحاظِ احساسی، علیهِ این ایده که چیزی به پیچیدگی حیات و دیگر اجزاءِ کیهانِ در حالِ

<sup>1</sup> antimatter

https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1068/p241101

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cosmic inflation

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> علاقهمندان می توانند برای درک بیشترِ این تعریف به پیوندِ زیر مراجعه نمایند — ویراستار:

<sup>4</sup> big bang

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> supernova explosion

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> self-replicating molecule

گسترش «همین طوری به وجود آمده است» طغیان می کند. شجاعتی روشن فکرانه می طلبد که خود را از این ناباوری احساسی خلاص کنیم و به خود بقبولانیم که گزینهٔ منطقی دیگری وجود ندارد.

در مقیاسی کوچکتر، این واکنش یادآور واکنشی است که به تردستی یک شعبدهباز ماهر دارم، شعبدهبازانی چون جیمی آین سوئیس ، درن براون ، یا پن و تلر . احساس فریاد سر می دهد: «این کار معجزه است! حتماً باید فراطبیعی باشد» و نزدیک است که صدای خرد را، که هنوز چنان بلند نشده است، خفه کند که می گوید: «نه، چیزی که دیدی صرفاً حقه بود. حتماً توضیح منطقی ای برای آن وجود دارد». این ندای آرام آهنگ کلام دیوید هیوم و را به خود می گیرد که با لهجهٔ اسکاتلندی و صدای (به تصور من) صبور خود می گوید: «کدام یک محتمل تر است: این که آن چه غیرممکن است واقعاً رخ داده باشد یا این که شعبدهباز فریبت داده باشد؟». حتماً لازم نیست که بدانید آن حقه چطور انجام شده است تا به این پرش شجاعانهٔ از روی خرد تن دهید و بگویید: «ممکن است هضمش سخت باشد، اما می دانم چیزی که دیدم حقه ای بیش نیست. قوانین فیزیک به هم نخورده اند».

حال سخن از حقهٔ شعبدهبازی را به پایان میرسانیم و به سر وقتِ کیهان میرویم. در این جا نیز، احساس فریاد می کشد: «نه، باورِ این حرف خیلی برایم سخت است! یعنی می گویی که کلِ کیهان، از جمله من و درختان و سدِ بزرگِ مرجانی و کهکشانِ آندرومدا و انگشتِ خرسِ آبی ۸، همگی،

<sup>1</sup> Jamy Ian Swiss

حيواني شديداً جانسخت كه حتى بر فرازِ آتش فشانها و در فضا هم توانايي زنده ماندن دارد! — ويراستار 45

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derren Brown

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Penn and Teller

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> miracle

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> David Hume

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Great Barrier Reef

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Andromeda Galaxy

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> tardigrade

حاصلِ برخوردهایِ اتمیِ فاقدِ هشیاری بوده ایم؟ بدونِ هیچ ناظری؟ بدونِ هیچ معماری؟ حتماً شوخی ات گرفته است. آیا همهٔ این پیچیدگی و عظمت از هیچ به وجود آمده و حاصلِ یک نوسانِ تصادفیِ کو آنتومی است؟ دست از سرمان بردار». و دیگر بار، خرد با صدایی آرام و هشیار پاسخ می گوید: «آری. توانسته ایم از بیشترِ گامهایی که طی مسیرِ <پیدایش> طی شده اند سر در بیاوریم، در حالی که تا همین اخیر در کی از آنها نداشتیم. فر آیندهایِ زیست شناختی از سالِ ۱۸۵۹ شناخته شده اند. اما نکتهٔ مهم تر این است که حتی اگر هم نتوانیم همهٔ این فر آیندها را در ک کنیم، تغییری در این اصل ایجاد نمی کند: چیزی که سعی در تبیینش دارید، هر چقدر هم نامحتمل باشد، فرضِ وجودِ خدایی آفریننده گرهی را باز نخواهد کرد. به خاطرِ این که آن خدا نیز دقیقاً مهتاجِ چنین تبیینی خواهد بود».

تبیینِ منشاءِ سادگی هر چقدر هم دشوار باشد، پیدایشِ ناگهانیِ پیچیدگی، اصولاً، نامحتمل تر است. و حوجودی که صاحبِ> خردی خلاق باشد و بتواند یک عالم را طراحیِ کند شدیداً نامحتمل است و، به سببِ این ویژگی، خود شدیداً محتاجِ تبیین است. هر چقدر هم پاسخِ طبیعت گرایانه به معمای هستی نامحتمل باشد، جایگزینِ خداباورانهٔ آن از آن هم نامحتمل تر است. اما پذیرشِ این نتیجه مستلزم پرشی شجاعانه از رویِ خِرد است.

به این خاطر است که می گویم جهان بینیِ خداناباورانه مستلزمِ شجاعتی روشن فکرانه است. مستلزمِ شجاعتی اخلاق مدارانه نیز هست. شما، به عنوانِ یک خداناباور، دوستِ خیالیِ خود را بدرود می گویید. دیگر به این دل خوش نمی کنید که موجودی آسمانی، همچون یک پدر، شما را از چنگ بلایا برهاند. می دانید که روزی خواهید مرد و هیچ وقت عزیزان تان را نخواهید دید. هیچ کتاب مقدسی وجود ندارد که به شما بگوید چه باید بکنید و چه کاری خوب است و چه کاری بد. شما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> atomic collision

فردی بالغ و خردمند هستید. باید با حسختی های > زندگی مقابله کنید و خودتان برای پرسش های اخلاقی پاسخ بیابید. اما شکوهیست در این شجاعت بالغانه. شما انسان بی پروایی هستید و یارای رویارویی با تندباد واقعیت را دارید. دست تنها نیستید: پشت شما به انسان هایی مهربان و میراثی به جامانده از فرهنگ گرم است. نه تنها دانش علمی انباشته شده و آسایش مادی ای که نتیجه به کار بستن علم است، بلکه همچنین هنر، موسیقی، حاکمیت قانون، و گفتمان متمدنانه در باب اخلاق هم از ثمره های همین میراث فرهنگی اند.

امکانِ تدوینِ اخلاقیات و معیارهایِ زندگی از طریقِ طراحیِ هوشمند وجود دارد؛ طراحیِ هوشمند توسطِ انسانهایی واقعی و هوشمند که واقعاً وجود دارند. خداناباوران از این شهامتِ روشن فکرانه برخوردارند که واقعیت را آن طور که هست بپذیرند: به طرزی شگفتانگیز و خیره کننده توجیهپذیر. به عنوانِ یک خداناباور از این شهامتِ اخلاقی برخوردارید که نهایت بهرهٔ ممکن را از تنها زندگیای که در اختیار دارید ببرید؛ که به طورِ کامل در واقعیت به سر ببرید، از آن لذت ببرید، و آنچه را که در توان تان است انجام دهید تا آن را از چیزی که بوده است بهتر کنید.

# همسایگانمان را خبردار کنیم دنیل دنت

خیلی ساده ممکن است در مورد نتیجهٔ اعمال عمومی افراد به اشتباه قضاوت کنیم. ممکن است وسوسه شویم که در ارزیابی تأثیرشان غلو کنیم و پیدایش گرایشی را که پیش از آنها در آستانهٔ خروشیدن بوده است به ناحق به آنها نسبت دهیم. عدهای گفتو گوی ما را عاملی تسریع کننده برای خالی شدن کلیساهای سراسر جهان — روندی که می توان عنوان «واکنش بزرگ» به آن داد — خوانده اند، اما هیچ یک از ما بر این دیدگاه ساده انگارانه صحه نگذاشته ایم، با این که حچنین تصویری > خوشایند می بود. قضاوت اشتباهی دیگر، اما برعکس این دیدگاه، نیز ممکن است: خُرد شمردن نقشی حمایتی که اعلامیه هایی اندک اما در زمان و مکان درست ممکن است ایفا کنند. به لطف به کارگیری جهانی اینترنت و دستگاه های پشتبان آن (رادیو و تلویزیون را هم نباید از قلم انداخت)، امروزه میم ها این قابلیت را دارند که، با سرعتی نزدیک به سرعت نور، به صورت ویروسی همه جا یخش شوند.

من و دِب رُی'، استادِ مِدیا لبِ دانشگاهِ اِم.آی.تی. ، چند سالِ پیش، در مقالهای که در ژورنالِ ساینتیفیک اَمریکن منتشر شد، به این چشمانداز اشاره کرده بودیم و تحولاتِ این روزها را با انفجارِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deb Roy

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MIT Media Lab

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Scientific American

بی سابقه و البته مخربِ کامبرین ۱، که ۵۴۳ میلیون سالِ پیش به وقوع پیوست، مقایسه کرده بودیم ۲. جانور شناسِ ۳ استرالیایی، اندرو پارکر ۴، این فرضیه را مطرح کرد که تغییری شیمیایی، که باعث شفافیت بیشترِ سطحِ اقیانوس شده بود، آغازِ آن المپیک نبردِ تسلیحاتیِ فرگشتی را رقم زد؛ نبردی که هم باعثِ نابودیِ بعضی از شاخه هایِ قدیمی شد و هم منجر به روییدنِ شاخه هایی جدید بر روی درختِ حیات ۶۰۰ فارغ از درستی یا نادرستیِ فرضیهٔ پارکر در موردِ انفجارِ کامبرین — البته احتمال می دهم که فرضیه اش درست باشد — کمتر کسی در موردِ انفجارِ اینترنتی که امروز شاهدش هستیم شک دارد.

حال می توانیم سریع تر و فراخ تر ببینیم، آن هم با هزینهای کمتر و آسان تر از پیش — و ساده تر هم می توانیم دیده شویم. و من و شما می توانیم ببینیم که دیگران نیز آن چه را که ما می بینیم می بینند. گویی که در اتاقی آینهای از دانسته های مشترک و تکرار شونده قرار داریم که هم توانایی بخش است و هم دست و پاگیر. بازی قدیمی قایم باشک، که شکل دهندهٔ کل حیات بر روی این سیاره بوده است، اکنون با اسباب و قواعد جدید به زمین بازی تازهای منتقل شده است. بازیکنانی که نمی توانند با آن کنار بیایند دیری نمی پایند. ۷

بى گمان، خداناباورى نوين عمدتاً به سبب گسترش اين دانسته هاى مشتر ك محقق شد. شايد بعضى از دوستان صميمى تان خداناباور باشند و شما هم ممكن است از اين قضيه باخبر باشيد. اما حالا همه مى دانند كه تقريباً هر كسى باخبر است كه بعضى از دوستان صميمى تقريباً هر كس ديگرى خداناباور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cambrian Explosion

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daniel C. Dennett and Deb Roy, 'Our transparent future', Scientific American, March 2015.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> zoologist

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andrew Parker

<sup>5</sup> tree of life

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Andrew Parker, In the Blink of an Eye: How Vision Sparked the Big Bang of Evolution (New York: Basic Books, 2003).

Dennett and Roy, 'Our transparent future', p. 67. Dennett and Roy, 'Our transparent future', p. 67.

است. این امر باعث می شود که اعلانِ خداناباوری به هولناکی و خطرناکیِ قبل نباشد. وقتی که تعدادِ نفرات بیشتر باشد، افراد قدرتِ بیشتری خواهند داشت. اما وقتی که آن نفرات بدانند که چقدر زیادند، قدر تمندتر هم خواهند شد. امکانِ نوعی هماهنگی را در میانشان به وجود می آورد که مستلزم تفکر و چاره جوییِ مدقانه هم نیست. اخیراً ثابت شده است که باکتری ها — که می شود گفت کم شعور ترین گونهٔ حیاتی ممکن اند — قادر به تشخیصِ اکثریتِ لازم المستند. این چنین است که در پیش گرفتنِ راهبردی ساده و جدید را، تا زمانِ پیدا کردنِ «یارِ» کافی در همسایگیِ خود و فراهم شدنِ امکانِ حرکتی جمعی، به تأخیر می اندازند.

پدیده ای نسبتاً پیچیده و مشابه نیز در میانِ مردم عادی ممکن است. حتماً لازم نیست از قدرتِ سیاسی برخوردار باشید، معروف باشید، زبان آور باشید، یا حتی در میانِ دور و بری هایتان آن چنان فرد تأثیر گذاری باشید: می توانید نقش آنُد فداشونده ۲ را ایفاء کنید. این اصطلاح خطرناک و مذهبی به نظر می آید، اما هیچ یک از این ها نیست. ملوان ها و ماهی گیران و دیگر افرادی که با قایق و کشتی سر و کار دارند آن را به خوبی می شناسند و نام های دیگری را نیز برای آن به کار می برند: سامانهٔ حفاظت کاتُدی ۳ یا صرفاً روی ۴. بعضی ها هم به آن صفحهٔ فداشونده ۵ می گویند و من این نام را بیشتر از بقیه دوست دارم؛ چون که تصاویرِ هولناکی را به ذهن متبادر می کند. (آیا تصویرِ سرِ حبریدهٔ > یوحنای معمدان ۴ بر سینی، در دستان سالومه ۷، در ذهن تان مجسم شد ۹ ۸)

<sup>1</sup> quorum sensing

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> sacrificial anode

<sup>3</sup> cathodic protection system

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> zinc

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> sacrificial plate

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> John the Baptist

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Salome

<sup>^</sup> اشاره به نقاشي كاراواجو از اين روايت مسيحي.

وقتی که یک قایق یا کشتی فولادی با پروانهٔ برنز ایا برنجی کرونِ آبهایِ شور قرار می گیرد، ناگهان یک جور باتری تشکیل میشود که در آن الکترونها از فولاد به سمت آلیاژ ٔ برنزی یا برنجی جریان می یابند و با سرعتی نگران کننده آن را میخورند. یک پروانهٔ نو و قوی شاید ظرف چند روز حفرهدار شود و ظرف چند ماه از بین برود. رنگ آمیزی آن با لایهای حفاظتی هم جلوی این اتفاق را نمی گیرد. راه حل: یک قطعه روی را (فلزهای دیگر هم جواب میدهد، اما بنا به دلایلی روی بهترین گزینه است) روی فولاد پیچ کنید. راه دیگر این است که مهرهای رویی را روی میلهٔ پروانه نصب کنید. همین. مشکل حل می شود. این تکهٔ کوچک ِ روی، به سببِ این که از لحاظِ گالوانیک<sup>۵</sup> از آلياژهاي برنج و برنز فعال تر است، خود را آماجِ تمامِ حملات قرار مىدهد و خود را فدا مىكند تا قطعاتی که قرار است کار اصلی را انجام دهد در امان بمانند. سالی یک بار، خیلی ساده می توانید قطعه روى تقريباً تماماً تحليل رفته را جدا كنيد و آنُدِ فداشوندهٔ جديدى را جاي آن نصب كنيد.

نكتهٔ سیاسی كه می توان از این مقایسه آموخت تقریباً مشخص است. به عنوان مثال، اگر شما یك سناتور، نمایندهٔ مجلس، یا مقام رسمی دیگری باشید، اگر به افراط گرایی و (در هر جهت یا بُعدی) معروف شوید، برش تان کم می شود. آنگاه، در چنین شرایطی، اگر کسی در جایگاه دور تری باشد که بی باک باشد و دیده شود و مشکلی با «زیادی تندرو» دیده شدن نداشته باشد — چرا که زندگی و امنیتش (خیلی) به چنین شهرتی بستگی ندارد - خیلی کمک کننده خواهد بود. از آنجا که جناحهای مخالف سیاسی مشتاقاند که دیدگاههای طرف مقابل را بزرگ نمایی کنند، ایجاد تغییرات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> bronze

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> brass

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> electron

<sup>4</sup> alloy

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> galvanic

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> extremism

سیاسیِ کارآمد متکی به این است که حیک نماینده> بتواند آن دسته از عقایدی را که از لحاظِ «گالوانیک فعال تراند» و از جانبِ طرفدارانش مطرح می شوند، تا حدودی گردن نگیرد.

شکی در آن نیست که این کار حد و حدودی دارد. مانند هر نبرد تسلیحاتی دیگر، نوعی برهم کنش پویا وجود دارد. اگر حجامعه> به صورت افراطی دوقطبی ٔ شود و همچنین، افراد زیادی شدیداً مایل باشند که نقش «آنُد فداشونده» را برای سیاستمدار موردعلاقهشان بازی کنند، این اصل راهبردی دیگر ارزش خود را از دست خواهد داد. اما در اینجاست که توانایی افراد در بیان بیپرده و آزادانهٔ دیدگاههای واقعی خود — هر چقدر هم که به نظر شما کسلکننده و میانهروانه بیایند — نتایج ارزشمندی را در پی خواهد داشت. این که با خونسردی به همسایگان خود بگوییم که ما موافق X هستیم، با y مخالفیم، و معتقدیم که نمی توان به z اعتماد کرد — به طور خلاصه، همین که به شهروندی آگاه بودن اکتفا نکنیم، بلکه شهروندی آگاهیرسان باشیم — میتواند نقش عظیمی را در كاهش دوقطبي شدن جامعه و حركت تدريجي افكار عمومي به سمت ديدگاه مطلوب شما ايفا كند. تنوع فکری میان ما چهار نفر نمونهٔ خوبی است که این عوامل را در عمل نشان می هد. برای یک بار هم که شده، میخواهم نقش «پلیس خوب» را بازی کنم؛ چون معتقدم که باید این دغدغه را داشته باشیم که چیزهای خوبی را که ادیان سازمان دهی شده می توانند برای ما داشته باشند حفظ کنیم. آیا، همان طور که دوست عزیزم، زندهیاد هیچنز، تأکید داشت، دین «همه چیز را مسموم میکند»؟ "به نظر من، این امر صادق است، اما کمتر از گذشته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> arms race

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> polarization

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Christopher Hitchens, *God Is Not Great: How Religion Poisons Everything* (New York: Twelve Books, 2007).

خیلی چیزها در حد اعتدال کاملاً بی ضرراند و فقط در مقادیر بالا سمی خواهند بود. این را که چرا هیچنز بر این دیدگاه تأکید داشت درک می کنم. به عنوان یک خبرنگار خارجی ای تجربیات دست اول و هولناکی را از بدترین ویژگی های دین داشت، در حالی که من با واسطه — معمولاً از طریق حخواندن > رپرتاژهای او — از آنها آگاهی یافته ام. برعکس، من آدم هایی را می شناسم که اگر به لطف استقبال و پذیرش فارغ از قضاوت یک سازمان دینی نمی بود، زندگی محزون و بی یار و یاوری می داشتند. ناراحتم از این که تقریباً تمام ادیان عقبه ای از عدم عقلانیت را به جای گذاشته اند و آن را تجلیل هم می کنند. اما از طرفی هم نمی بینیم که نهاد دولت این نقش یاری رسان و تسلابخش را به خوبی ایفاء کند. پس تا زمانی که نهادهایی سکولار روی کار نیامده اند که این وظیفهٔ انسانی را بر عهده بگیرند، موافق این نیستم که تمام مسجد و کنیسه ها را از صحنه بیرون برانیم. ترجیحم بر این است که کمک کنم این نهادها تغییر پیدا کنند و به نهادهایی تبدیل شوند که در دام اعلام بیعت به است که کمک کنم این نهادها تغییر پیدا کنند و به نهادهایی تبدیل شوند که در دام اعلام بیعت به دور از منطق — و لزوماً عاری از صداقت — به چرت و پرت محض نیافتند.

شاخههایی هستند که به این بلوغ رسیدهاند و مرا به تحسین وا میدارند. ریچارد و سم در این زمینه عقاید متفاوتی دارند و ما هم وقتی با هم در چیزی اختلاف نظر داشته باشیم، در ابرازشان رودربایستی نمی کنیم. اما این اختلافات، تا آنجا که من میدانم، محترم و سازنده هستند. هر کس که در این متن پیاده سازی شده از گفت و گوی ما بخواهد به دنبال کیشی مشترک و مقاوم به تغییر باشد و یا بخواهد تناقضی را در آن بیابد که به دلایل سیاسی مسکوت مانده است، دست خالی باز خواهد گشت.

همیشه برای مان جالب بوده است که عده ای ما را به داشتنِ نوعی «اعتقاد» یا «دینِ» مخصوص به خود متهم می کنند. چنین چیزی مانندِ این است که بگویند: «شما خداناباوران هم مثلِ ما دین داران ناخوشایند و حال به همزن هستید!». این در حالیست که تنها عقیدهٔ راسخ مشترکی می توانند بینِ ما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> foreign correspondent

خداناباوران پیدا کنند اعتماد ما به حقیقت، شواهد، و اثبات صادقانه حو به دور از سفسطه> است. چنین چیزی باوری کورکورانه نیست، بلکه متضاد آن است: باوری است که مدام مورد آزمایش قرار می گیرد، اصلاح می شود، و شواهد به دست آمده از حواس و عقل سلیم، صرفاً در زمان حال ، درستی آن را اثبات می کنند. بر خلاف مبلغان ادیان مختلف، ما با کمال میل بار اثبات مواضع خود را متقبل می شویم و هر گزنه به متن مقدسی پناه می بریم و نه به حچیزی مانند> اظهارات صادره از پاپ .

<sup>1</sup> provisional

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ex cathedra

# در کنار یاران سم هریس

از زمان روی کار آمدن عبارت «خداناباوری نوین» در مطبوعات، ناگهان دیدم که نام من هم در کنار ریچارد داوکینز، دنیل دنت، و کریستوفر هیچنز به تجلیل یا به تقبیح به کار برده می شود. ناگفته پیداست که گره خوردن نامم با نام این افراد مایهٔ افتخار من است. اما این تصور غلط را ایجاد کرده است که این امر با برنامه ریزی قبلی خود ما بوده است. با این که پیش می آمد دو یا سه نفر از ما در گردهمایی ها و دیگر رویدادها با هم ملاقات کنیم، کتابی که پیش روی شماست متن پیاده شدهٔ تنها گفت و گوی روی داده بین ما چهار نفر است.

کریستوفر در سال ۲۰۱۱ چهره در نقابِ خاک کشید و به همین خاطر، این گفتو گوی ضبطشده با اندوه خاصی آمیخته است. شکی نیست که در این سالهای اخیر، فقدان او عمیقاً حس می شود. بارها شده است که از غریبه ها شنیده ام که «کاش هیچنز اینجا بود». آن قدر این اتفاق افتاده است که دیگر حسابش از دستم در رفته است. معمولاً هنگام اعتراض به جنایتی تازه علیه خرد یا خوش طبعی است که این حرف را می شنویم. زمانی به زبان آورده می شوند که قلدری — چه از جناح چپ و چه از جناح راست — بدون این که کسی جلودارش شود و او را به چالش بکشد، با پوزخندی بر لب رد می شود. این واژگان به یک مانترا بدل شده اند که، در مواجهه با دروغ و ابتذال، بی هیچ امیدی به

مؤثر افتادن، زیر لب تکرار می شوند. معمولاً از این کلام بوی سرزنش می شنوم. گاهی مراد همین است.

من هم دلم برای هیچنز تنگ است. اما جلوی خودم را می گیرم که بیش از این به مدیحه سرایی نپردازم. هر چه باشد، روزی می رسد که ما بازماندگان هم صحنه را ترک گفته باشیم. با این حال، گفت و گوی ضبط شدهٔ ما همیشه باقی خواهد ماند. تقریباً ایدهٔ ضبط این گفت و گو لحظات آخر به ذهن مان رسید. خوشحالم که این کار را کردیم. این که ریچارد، دنیل، کریستوفر، و من را «خداناباوری چهارسرا» تلقی می کنند باعث می شود که تفاوت هایی که در تأکیدها و ایده هایمان وجود دارد به چشم نیاید، اما در باب مسائل مهم این ارزیابی عادلانه است: آیا تمایزی میان باور به چیزی به دلایل خوب و باور به چیزی به دلایل بد وجود دارد؟ آیا علم و دین از منظر میزان به رسمیت شناختن این تمایز با یکدیگر تفاوت دارند؟ وقتی که این طور طرح مسئله کنیم، اصلاً مناظره ای بین ما جریان نمی گیرد.

با وجود این که به حیطه های متفاوتی علاقه داریم، هر یک از ما عمیقاً به این موضوع اذعان دارد که جزم اندیشی دینی مانع پیشرفت خرد صادقانه است و بیهوده بین انسان ها جدایی می افکند. طبیعتاً، این مورد آخر کنایهٔ خطرناکی است. آخر یکی از ویژگی های دین که به نحوی غلو آمیز ستایش شده است این است که می گویند انسان ها را با هم متحاء می کند. دین چنین کارکردی دارد، اما عموماً با تشدید قبیله گرایی و پاشیدن بذر ترسهایی مبتنی بر ترویج اخلاقیاتی افراطی که در غیاب دین وجود نمی داشت. این که ببینیم مردان و زنانی خردمند محض رضای خدا نیکی می کنند دفاع خوبی نیست؛ به این خاطر که دین دلایل بدی را برای نیکی کردن ارائه می کند، در حالی که دلایل خوب برای به این خاطر که دین دلایل بدی را برای نیکی کردن ارائه می کند، در حالی که دلایل خوب برای

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> a four-headed atheist

نیکی کردن وجود دارد. اینها استدلالاتی است که، بارها و بارها، از هر یک از ما چهار نفر صادر شده است و گاه با تشویق حضار روبرو شده و گاه با سکوتی سخت.

در حقیقت، برای ردِ خدایی عالم و قادر به همه چیز و نیکخواه — آن خدایی که در تصورِ مسیحیان، مسلمانان، و یهودیان است — آن چنان نیازی به سخنرانی نیست. هر روزنامهای را که میخواهید باز کنید. چه خواهید دید؟

همین امروز یک جفت دخترِ دوقلویِ همسان در برزیل زاده شدهاند که دچارِ میکروسفالی اهستند. عاملِ چنین اتفاقی چیست؟ مادرشان را پشهای آنیش زده که ناقلِ ویروسِ زیکا آبوده است — همان پشه را هم خداوند، از رویِ کَرَمش، آفریده است. این ویروس پیامدهایِ ناگوارِ بسیاری دارد. چند مورد آن این است که باعث کوچک شدن سر و مغز و کوتاه شدنِ قابلِ توجهِ طولِ عمرِ نوزادانِ زنی نگون بخت می شود که به آن ویروس آلوده شده است.

آن زن را تصور کنید که چند ماه از هیچ تلاشی دریغ نمی کرده است که زندگی شادی را برای دخترانش که هنوز به دنیا نیامدهاند رقم بزند. محل کارش کجاست؟ یک کارخانه. چقدر نیایش می کند؟ بدون شک، هر روز.

اما در آن لحظهٔ سرنوشتساز به خواب فرو می رود. شاید حتی خوابِ دنیایی را می بیند که از دنیای واقعی زیباتر است. یک دانه پشه را تصور کنید که چشمش به پنجرهٔ بازِ منتهی به اتاقِ آن زن می خورد. تصور کنید که بر دستِ آن زن که پوشیده نیست فرود می آید. آیا خداوندی همه چیزدان، قادر به همه چیز، که بسیار بخشاینده هم هست، کوچک ترین دفاعی از آن زن می کند؟ حتی نسیمی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> microcephaly

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> mosquito

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zika

ملایم هم به راه نمی اندازد. خرطوم پشه بی درنگ پوستش را می شکافد. تصورِ فردی باورمند دربارهٔ چنین چیزی چه می تواند باشد؟ ممکن است گمان بریم که آن ها می دانند که خدای شان به آن حواس جمعی که، در صورتِ وجود، می بایست باشد نیست.

پس هیچ چیزی نبوده است که جلودارِ این هیولا شود — این هیولایی که نوادهٔ سلسلهٔ بلندبالایی از هیولاهایی است که چیزی حدود ۲۰۰ میلیون سال کارشان انتقالِ بیماری بوده است. هیچ چیز نبوده است که جلویِ این هیولا را بگیرد که، فقط برایِ یک وعده غذا، خونِ این زنِ بی گناه را نمکد و زندگی دخترانش را که به آنها آبستن بوده است نابود نکند.

حقایقی که از یک نمونهٔ واحد استخراج می شود کلِ کتابخانه های حاویِ سفسطه بافی ها و مته به خشخاش گذاری هایِ مذهبیون را از هم فرو می پاشد. و اما قضیه از این هم ترسناک تر می شود. آن زن را تصور کنید که صبح روزِ بعد متوجه تاول رویِ دستش می شود — چیزی که در مقابلِ زندگی اندوه باری که در انتظارش است ملالی خُرد به حساب می آید. احتمالاً خبرهایی را در موردِ زیکا شنیده است و می داند که این ویروس در حالِ شیوع است. حال نیایش هایش پر حرارت تر از قبل می شود. آخر چه سود؟ آیا تسلایِ حاصل از ایمانی چنین به خطا رفته می تواند بر طعنهٔ پرستش خدایی چنین ناتوان یا شرور — یا، درست تر بگوییم، خیالی — مستولی شود؟

بدونِ نیاز به خدا، می توان آرامش را از منابعی واقعی جست. برایِ لذت بردن از هنر، ادبیات، ورزش، فلسفه — و دیگر گونه هایِ تعمق و خلاقیت — دیگر نیازی به چنگ زدن به دروغ و نادانی نیست. علم هم یکی دیگر از این گونه موارد است — که، علاوه بر لذت هایی که در <کسبِ> آن وجود دارد — در این نمونهٔ موردِ بحث عاملِ رهایی بخشِ واقعی است. وقتی که سرانجام واکسن یا راهِ

درمانی برایِ زیکا پیدا شود که از فلاکت و مرگهایِ بیشمار پیشگیری کند، آیا باورمندان خدای شان را بابتِ آن سپاس خواهند گفت؟

البته كه چنين است. و به اين خاطر است كه اين گونه گفتو گوها بايد ادامه يابند ...

## آن چهار سوار: یک گفتوگو

ریچارد داوکینز، دنیل دنت، سم هریس، کریستوفر هیچنز

واشینگتن دی.سی. - ۳۰ سپتامبر ۲۰۰۷

### بخش ١

ریچارد داو کینز: یکی از اتهاماتی که به همهٔ ما زده شده است این است که ما پرخاشجو هستیم، خودبزرگ بینیم، یا این که با زخم زبان سخن می گوییم یا پرسر و صدا هستیم. نظرِ شما دربارهٔ این اتهامات چیست؟

دنیل دنیت: درست است. راستش، برایم جالب است. چون که هنگام نوشتن کتابم این زحمت را به جان خریدم که مردم مذهبی منطقی را مخاطب خود قرار دهم و حتی پیش نویس آن را هم با چند تن از دانشجویانم که عمیقاً مذهبی بودند در میان گذاشتم تا واکنش آنها را ببینم. و در واقع، اولین پیش نویس کتاب دلخوری زیادی را موجب شد. به همین خاطر در آن تغییراتی ایجاد کردم؛ باز هم در آن تغییر ایجاد کردم؛ ولی آخر سر هم هیچ فایدهای نداشت. چون باز هم آماج این انتقاد قرار گرفتم که گریزی از این مخمصه نیست. آب گرفتم که گستاخ و پرخاشگرم. و عاقبت به این نتیجه رسیدم که گریزی از این مخمصه نیست. آب در هاون کوبیدن است. مذهبیون شرایط را جوری کردهاند که هر گونه مخالفت با آنها یا انتقاد به آنها گستاخی تلقی شود.

**داو كينز**: بله، گستاخ تلقى مىشويم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daniel C. Dennett, Breaking the Spell: Religion as a Natural Phenomenon (New York: Viking Adult, 2006).

دِنِت: میدانید؟ یک جورهایی، هر فرصتی که بیابند تظاهر میکنند که احساسات شان جریحه دار شده است و شما مجبورید یکی از این گزینه ها را انتخاب کنید: آیا حالا باید گستاخی نشان دهم؟ یا آیا —

## داو کینز: یا هیچ چیزی نگویم؟ درست است.

دِنِت: — این انتقاد را به زبان بیاورم؟ یعنی منظورم این بود که آیا باید این انتقاد را به زبان بیاورم یا باید زیپ دهانم را بکشم و —؟

سم هریس: خُب، تابوشکنی همین است. فکر می کنم که همهٔ ما با این مسئله مواجهایم که در انتقادِ منطقی، به طوری تقریباً رسمی و پذیرفته شده، دین خطِ قرمز محسوب می شود. حتی، چنان چه می بینیم، بعضی از دوستانِ سکولار و خداناباورانِ هم این طرزِ تفکر را دارند. چنین کاری باعث می شود که مردم اسیرِ خرافات با بمانند. حتی اگر این خرافات پست و خسارت بار هم باشند، خیلی نباید واکاوی شان کرد.

**دِنِت**: فیالواقع، مراد از عنوانی که برای کتابم برگزیده بودم همین بود: نوعی طلسم وجود دارد و ما مجبوریم که آن را بشکنیم.

**کریستوفر هیچنز**: اما، به طورِ کلی، اگر قرار باشد اتهامِ اهانت در گفتمانِ عمومی روا دانسته شود، به نظرم، بدونِ این که این را برایِ خود ننگ بدانیم، باید بگوییم که به ما هم ممکن است توهین شود. آیا منظورم را متوجه می شوید؟ مثلاً فردی همچون طارق رمضان ۳، که در جایگاه هایِ عالیِ دانشگاهِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> secular

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> superstition

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tarig Ramadan

آکسفورد به عنوانِ سخنگو پذیرفته می شود، سقفِ مطالباتش در موردِ سنگسارِ زنان این است که این عمل به صورتِ موقتی به تعلیق در آید. من با چنین چیزی صرفاً مخالف نیستم. اگر بگوییم چنین چیزی عمیقاً آزاردهنده است، کم گفته ایم. این حرف نه تنها اهانت آمیز بلکه تهدید آمیز است.

**هریس**: اما چنین نیست که احساس کنی به تو توهین شده است. برداشتم این است که آن را حملهای به خودت تلقی نمی کنی. بلکه چنین است که تبعات ِ طرزِ تفکرِ کسانی همچون طارق رمضان برایت نگران کننده است.

هیچنز: بله، اما اگر من بگویم که در مورد واقعیت تاریخی محمد پیامبر شک دارم، او و افرادی نظیر او خواهند گفت که احساسات شان را جریحه دار کرده ام. خُب، با شنیدن این گزارهٔ دینی که ما بدون دیکتا توری ای فراطبیعی و آسمانی نمی توانیم سره را از ناسره تشخیص دهیم، در واقع، احساس می کنم که به من توهین شده است و به نظرم هر کس دیگری هم باشد باید چنین احساسی خواهد کرد.

هریس: اما آیا واقعاً احساس می کنی که به تو توهین شده است؟ این طور نیست که صرفاً چنین حرفی را غلط بشماری؟

هیچنز: نه، سَم، همهٔ حرفم این است که اگر قرار باشد اتهام توهین آمیز بودن، به طور کلی، روا شمرده شود و رسانه افراد را به آن متهم بکند، آنگاه، نظرم این است که ما هم، بدونِ این که این را برایِ خود ننگ بدانیم و خود را به عنوانِ اقلیتی سرکوبشده نشان دهیم، محق به چنین ادعایی هستیم. البته این را هم قبول دارم که حروا دانسته شدن این اتهام>، در جهتی مخالف خطر آفرین است. البته

(متولد ۱۹۶۲): نویسنده و شخصیت آکادمیک ِ مسلمان ِ سوئیسی، استاد ِ مطالعات ِ اسلامی ِ معاصر در دانشگاهِ آکسفورد این را هم در نظر داشته باش که حرف دنیل را هم قبول دارم که اجتناب کامل از این اتهامی که به ما زده می شود ممکن نیست. به این خاطر که حرفهایی که ما می زنیم قطعاً، به همان ترتیبی که گفتم، برای هر فرد شدیداً مذهبی عمیقاً توهین آمیز است. مثلاً ما الوهیت عیسی را رد می کنیم. خیلی از مردم با شنیدن چنین حرفی شدیداً شو که می شوند و احتمالاً احساسات شان جریحه دار می شود و این خیلی بد است.

داو کینز: چیزی که برایم جالب است این است که تفاوت فاحشی است میان میزان اهانتی که مردم در مقابل خنقد به> مذهبشان به دل می گیرند و میزان اهانتی که در مقابل نقد به تقریباً هر چیز دیگری متصور می شوند. چیزهای دیگری چون سلیقهٔ هنری. سلیقهٔ موسیقایی، نوع هنری که می پسندند، و تمایلات سیاسی. در مورد چنین مسائلی می توانید خیلی گستاخانه سخن بگویید. حالا نه تا هر اندازه که خواستید، بلکه تا حد زیادی می توان گستاخ بود. علاقه مندم که این را به صورت کمّی ارزیابی کنم. تحقیقی درست و حسابی روی آن انجام دهم. مردم را با ارائهٔ گزاره هایی در مورد تیم فوتبال مورد علاقه شان، قطعهٔ موسیقایی مورد علاقه شان، یا چیزی شبیه آن امتحان کنم و ببینم که تا کجا می توان پیش رفت و از کی احساس می کنند که به شان اهانت شده است. آیا هیچ چیز دیگری است — البته به جز چیزی مثل «خیلی بی ریختی» — [صدای خنده]، که چنین —؟

هیچنز: یا مثلاً شوهر، همسر، یا دوست دخترت بی ریخت است. جالب است که این را می گویی. چون من خیلی اوقات با یک موجودِ مزخرفی به نام بیل داناهو که حرئیسِ> کاتولیک لیگ است ا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bill Donohue

<sup>(</sup>متولد ۱۹۴۷): جامعه شناس آمریکایی؛ مدیر کاتولیک لیگ برای حقوق دینی و مدنی

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catholic League

مناظره می کنم و بعضی از چیزهایی که در هنرِ مدرن باب شدهاند و با کفرگویی سعی می کنند که توجهِ دیگران را به خود جلب کنند، در واقع به حق، موجبِ رنجشِ خاطرِ او می شوند.

هریس: حمثلاً> شاش مسیح ا

هیچنز: بله، مثلاً همین شاش مسیحِ سِرانو ٔ یا پِهِنِ فیل رویِ نقشِ مریمِ باکره ٔ . و در واقع، به نظرِ من خیلی مهم است که ما هم همچون سوفوکلِس ٔ و دیگر پیش-یکتاپرستان ٔ از بیاحترامی و بیحرمتی بیزاری بجوییم. نشان دهیم که ما نمیخواهیم به کلیساها بیحرمتی شود.

داو كينز: نه، واقعاً چنين چيزى را نميخواهيم.

هیچنز: حما نمیخواهیم> که کسی به تمثالهایِ مذهبی آسیب بزند. همهٔ ما برایِ دستِکم بعضی از دستاوردهای زیباشناختی دین ارزش قائلیم.

هریس: به نظرم انتقادِ ما تندتر از این است. این طور نیست که ما صرفاً میخواهیم به مردم توهین کنیم. ما همچنین داریم سعی می کنیم به آنها بگوییم که نباید احساس کنند به شان توهین شده است.

همه با هم: درست است.

عکسی به سال ۱۹۸۷ از عیسی بر رویِ صلیب که در شیشهای پرشده از ادرارِ عکاس، آندرِس سِرانو ( Andres)، انداخته شده است.

(متولد ۱۹۵۰): نقاش و هنرمند آمریکایی.

اثر نقاش بریتانیایی، کریستوفر اوفیلی (متولد ۱۹۶۸)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Piss Christ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andres Serrano

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Holy Virgin Mary (1996)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sophocles

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> pre-monotheists

هریس: فیزیک دانان وقتی که دیدگاه شان در زمینهٔ فیزیک رد می شود یا به چالش کشیده می شوند که احساس نمی کنند به آن ها تو هین شده است. افراد منطقی که سعی به دریافت حقایق جهان دارند چنین رفتاری را از خود نشان نمی دهند. ادیان مثلاً قرار است بازتاب دهندهٔ واقعیت باشند، ولی وقتی که ایده هایشان به چالش کشیده می شود، واکنشی تند، قبیله گرایانه، و خطرناک را می انگیزند.

دنت: و این هم هست: راهی وجود ندارد که مؤدبانه به کسی بگوییم -

هریس: «عمرِ خود را تلف کردهای».

دنت: « — آیا میدانستی که عمرِ خود را تلف کردهای؟ آیا میدانستی که همهٔ هم و غم و سرمایهات را به پایِ تکریمِ چیزی گذاشتهای که افسانهای بیش نبوده است؟». حتی اگر هم بگویی «آیا تا به حال شده به این فکر کرده باشی که شاید عمرت را بیهوده پایِ حاین باورها> تلف کرده باشی؟»، باز هم راهی نیست که این حرف را طوری بزنی که به کسی بر نخورد. اما مجبوریم که این را بگوییم؛ چون که آنها قطعاً باید به این موضوع بیاندیشند. همان گونه که ما به چنین تعمقاتی در مورد زندگی خود می پردازیم.

**داوکینز**: دَن بارکِر المجموعهای را از روحانیون گردِ هم آورده است که اعتقادشان را از دست دادهاند، اما جرأتِ ابرازش را ندارند؛ چرا که تمامِ زندگیشان همین است. چون که تنها کاری است که ازشان بر می آید.

فعالِ خداناباورِ آمریکایی و مبلغِ مسیحیِ پیشین؛ یکی از مدیرانِ بنیادِ رهایی از دین( Foundation) شد. (Foundation). مجموعهٔ دَن بارکِر یکی از رشته هایی بود که بعداً جزئی از تار و پودِ «پروژهٔ روحانیون» شد. رجوع شود به

https://en.wikipedia.org/wiki/The\_Clergy\_Project

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dan Barker

هریس: درست است، دست کم یک نفر را می شناسم که چنین شرایطی داشته است.

#### **داو کینز**: جدی؟

هیچنز: جوان تر که بودم، در مناظراتی که با اعضاء حزب کمونیست داشتم، به موارد مشابهی بر میخوردم. آنها تقریباً میدانستند که شوروی کارش تمام است. تعداد کثیری از آنها مشقتهای بسیاری کشیده بودند، از چیزهای زیادی گذشته بودند، و با تمام قدرت تلاش کرده بودند تا پرچم آرمانی را که فکر می کردند بهترین آرمان جهان است افراشته نگه دارند. محرکهٔ اصلی شان از کار افتاده بود، اما نمی توانستند از عقیدهٔ خود دست بکشند؛ چرا که مستلزم عقب نشینی مشابهی می بود. اما، مطمئنا، وقتی کسی به من می گفت «چطور دلت آمد دربارهٔ شوروی این چیزها را به آنها بگویی؟ نمی دانی که با این کارت واقعاً اشک آنها را در می آوری و به احساسات شان لطمه می زنی؟»، من در جواب می گفتم «سر به سرم نگذارید. این حرفهای بی معنی دیگر چیست؟». اما در خیلی موارد می بینم که استدلالی که می شود به همین شکل است.

دِنِت: وقتی بعضی به من میگویند که گستاخانه سخن میگویم، بدجنسم، یا زیادی خشنم، پاسخم این است: «اگر من همین حرفها را در مورد ِ صنعت ِ داروسازی ایا منافع حشرکتهای > نفتی می گفتم، باز هم گستاخی تلقی می شد؟ باز هم حآن موضوعات > خطِ قرمز تلقی می شدند؟ نه.»

#### داوكينز: البته كه نه.

دِنِت: خُب، من هم میخواهم که با دین نیز درست مثلِ صنایع داروسازی و نفت برخورد شود. من که مخالف ِ شرکتهای داروسازی نیستم؛ صرفاً مخالف ِ بعضی از کارهایشان هستم. اما میخواهم که در مورد دین هم شیوهٔ مشابهی در پیش گرفته شود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> pharmaceutical industry

هیچنز: از جمله این که مشمولِ معافیت از مالیاتِ می شوند. یا این که در انگلستان، از دولت به آنها یارانه پرداخت می شود.

**دنت**: بله.

**داو کینز**: خیلی دوست دارم بدانم که دین، در مقایسه با دیگر چیزها، چطور به این جایگاه فریبایی که دارد دست یافته است. یک جورهایی گویا همهٔ ما هم آن را پذیرفته ایم؛ حال چه مذهبی باشیم، چه نباشیم. و بعضی از فرآیندهای تاریخی موجب این مصونیت دین شده است، باعث شده است که اجازه داده شود مذهبیون سریع ادعا کنند که به شان بر خورده است.

دِنِت: چیزی که مدتی است برایم جالب شده است — اوایل اعصابم را خُرد می کرد، اما حالاً برایم جالب شده است — این است که مذهبیون موفق شده اند که از میانِ افرادِ غیرِمذهبی هم فوج فوج یارکشی کنند که سنگ بر خوردن به مذهبیون را به سینه بزنند.

### داو كينز: آن هم چطور!

دِنِت: در واقع، شدیداللحن ترین ارزیابی هایی که روی کتابم نوشته شده است از جانب کسانی بوده است که خود مذهبی نبودهاند، اما شدیداً از این می ترسند که به تریج قبای افراد مذهبی بر بخورد و از آنهایی هم که خودشان دین دارند بیشتر مرا مورد عتاب قرار داده اند.

داوكينز: من هم دقيقاً همين تجربه را داشتهام.

<sup>1</sup> review

**هریس**: و گمان کنم یکی از شما هم به این موضوع اشاره کردید که این موضوع بسیار خوارشمارانه و خودبزرگبینانه است. ایدهٔ پشت شان مانند ایدهٔ پشت ندامتگاه ها است: آدمهای دیگر به آن نیاز دارند؛ ما باید به طور امنی خلافکاران را <در زندان اسطوره های خویش > حبس کنیم.

برایِ این مسئله پاسخی دارم که شاید بیانگرِ تفاوتی باشد که من با، شاید، هر سه تای شما داشته باشم. من هنوز هم، بدونِ این که خیلی ابروهایم را در هم بکشم، از واژگانی چون «معنوی » و «عرفانی » استفاده می کنم و این امر باعث رنجش خاطرِ بسیاری از خداناباوران است. به نظرم یک سری از تجربیات هستند که نادرند و فقط در گفتمانِ مذهبی است که — بدونِ هیچ گونه شرمزدگی — می توان از آنها سخن گفت. و چون فقط در گفتمانِ مذهبی است که از آنها سخن می رود، به خرافههای بسیاری آلوده شده اند و برای توجیه خیلی از شارلاتانبازی های متافیزیکی از آنها استفاده شده است که مردم تجربههای خارق العاده دارند، حال چه با ال.اس.دی. "باشد، چه به این خاطر که یک سال تنها در غاری نشسته اند، چه به این خاطر که به طور اتفاقی از سیستم عصبی ای برخوردارند یک این تجربه را برای شان ممکن می سازد.

انسانها ممکن است تجربیاتی خود-تعالی بخش ٔ داشته باشند و چنین به نظر می رسد تنها در چارچوبِ دین است که می توان در موردِ این تجربیات صحبت کرد و برایِ آنها جایگاه قائل شد. به این خاطر است که نقدِ آن یک تابو است؛ چون که بحثِ مهم ترین لحظاتِ زندگیِ انسانها در میان است و

<sup>1</sup> spiritual

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> mystical

<sup>3</sup> Lysergic acid diethylamide

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> self-transcending

چنین به نظر می آید که ما این لحظات را از بین می بریم — دستِکم از دیدِ آنها این طور به نظر می رسد.

**داو کینز**: ببین، سَم. برایِ این که بخواهم بگویم که خوب است که این حرف را مطرح می کنی، لزومی ندارد که حتماً با تو موافق باشم. چون که، همان طور که خودت هم می گویی، این حرفت نشان می دهد که دین تنها چارچوبی نیست که در قالبِ آن بتوان از معنویات سخن گفت. به طریق مشابه، خوب است که فردی راست گرا را داشته باشیم که خداناباور هم هست. چون که، در غیرِ این صورت، ابهامی در ارزشها به وجود می آید که به نفع ما نیست و بهتر است که چنین چند گونگی را در دیگر حیطه ها نیز داشته باشیم. با همهٔ این تفاصیل، باید بگویم که تا حدودی با تو موافقم، اما اگر هم موافق نبودم، به نظرم داشتنِ چنین حتنوع آرائی > ارزشمند می بود.

هیچنز: اگر بتوانیم فقط و فقط یک تحول را ایجاد کنیم، به نظرم آن تحول باید تمایز میانِ امرِ معنوی و امرِ فراطبیعی باشد. سَم، تو نقلِقولِ خیلی زیبایی را از فرانسیس کالینز ، پیشگام حپروژه کژنومِ حانسان که در وبلاگت آورده بودی که گفته بود یک روز که مشغول کوهنوردی بوده است، تحت تأثیرِ منظرهٔ پیش رویش قرار می گیرد و زانو میزند و به عیسی مسیح ایمان پیدا می کنده. یک نتیجهٔ کاملاً غیرمنطقی.

هريس: دقيقاً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> the numinous

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> the supernatural

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Francis Collins

<sup>(</sup>متولد ۱۹۵۰): ژنتیک شناس و پزشک آمریکایی؛ مدیر مؤسسهٔ ملی سلامت در بتزدا، مریکند

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The Human Genome Project

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> https://samharris.org/the-strange-case-of-francis-collins/

هيچنز: هيچ تلميحي به اين كه عيسي مسيح خالق آن منظره بوده باشد وجود نداشت.

هریس: یک آبشارِ یخزده که سه شاخه داشت تثلیث ارا در ذهنِ او مجسم کرده بود.

هیچنز: دقیقاً! همهٔ ما به نحوی سه گانهایم. این طور برنامهریزی شدهایم. بر منکرش لعنت. اصلاً ممکن نبوده است که خدایی چهار-سر وجود داشته باشد. [خندهٔ جمع]. تجربه هم این را ثابت کرده است.

از شوخی گذشته، مهم است که این تمایز را قائل شویم و به نظرم آشفتگیهای بسیاری را برطرف می کند: چیزهایی که در احساسات خود، در ارزش افزودهٔ شخصیت خود، احساس می کنیم که لزوماً به نفع فرگشت ما نیستند. یا نمی توانیم ثابت کنیم که برای فرگشت ما مفید بودهاند. اما، با وجود این، جزئی از ما هستند. آنها اموری فراطبیعی نیستند و نباید بگذاریم به تصرف روحانیون در آید.

دنت: حقیقت تلخی است که مردم به ارزیابی خود از تجربهٔ امر معنوی اعتماد ندارند. تصورشان این است که اگر از جانب خدا باشد یا گواهی بر حقانیت یک دین نباشد، به آن خوبی که احساسش می کنند نخواهد بود. اما چنین نیست. این تجربه همان گونه که هست خارقالعاده است. همان طوری که هست ارزشمند است. بهترین لحظهٔ زندگی تان است و لحظهای است که خود را فراموش می کنید و، به گونهای، از چیزی هم که تصورش برای تان ممکن بوده است بهتر می شوید و با خضوع تمام خارقالعاد گی طبیعت را شاهد می شوید. همین! و همین به تنهایی خارقالعاده است. اما مجالی را برای این نمی گذارد که بگوییم «آه! این تجربه حتماً باید از جانب وجودی خارقالعاده تر اعطا شده باشد».

داو کینز: حاین تجربیات> مصادره شدهاند، این طور نیست؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Trinity

هیچنز: همچنین، رک بخواهم بگویم، به نظرم ناشی از نوعی نقص در شخصیتِ انسان است. چرا که دین، تا مرزِ خودانکاری، مدام بر این تأکید می کند که متواضع است، مهربان و بردبار است، پذیرا است. اما، در حقیقت، ادعاهای به غایت متکبرانهای را در موردِ این لحظات مطرح می کند. دین القاء می کند که «من ناگهان متوجه شدم که کلِ کائنات برایِ من در گردش است. و در پیِ آن هم احساسِ شدیداً متواضعانهای به من دست داد». یکی نیست بگوید دست بردار! به نظرم می توانیم به زور تمسخر مردم را از این تفکرات وارهانیم. و به نظرم باید هم چنین کاری بکنیم.

دِنِت این فروتنی را داشت که میگویند «کاش پروفسور دِنِت این فروتنی را داشت که فلان و بهمان». هِی میگویند تواضع، تواضع، [خندهٔ جمع]. و این حرف را کسانی میزنند که تکبرشان گوشِ آفاق را کر کرده است.

هیچنز: بعد ما را می کشند کنار و می گویند: «به من کاری نداشته باش؛ من دارم برایِ خدا تلاش و تکاپو می کنم». این چه جور تواضعی است؟

هریس: به نظرم این موضوعی است که باید به آن بپردازیم: خودبزرگبین متصور شدن علم. چرا که هیچ گفتمان دیگری به اندازهٔ علم بر فروتنی تأکید ندارد. دانشمندان پیش از هر کسی به ندانستن خود اقرار دارند. اگر دانشمندی را وادار کنید که دربارهٔ چیزی که خارج از حوزهٔ تخصصیاش است صحبت کند، از همان اول محتاطانه خواهد گفت که «مطمئنم در میان همین جمع کسی هست که بیشتر از من دربارهٔ این موضوع بداند و بدیهی است که همهٔ دادههای لازم را در دسترس نداریم». در این گفتمان، بیش از هر گفتمان دیگری، به صراحت به گسترهٔ نادانی خویش اقرار داریم.

هیچنز: اما در واقع خیلی از افراد ِ آکادمیک هستند که این تواضع ِ کاذب را از خود نشان میدهد. اما متوجه منظورت هستم.

داو کینز: هر فرد آکادمیکی باید چنین باشد. مسئلهام با افراد مذهبی این است که هر هفته اعتقادنامهٔ نیقیه از امیخوانند که دقیقاً می گوید به چه چیزی باور دارند. سه خدا وجود دارد، نه فقط یکی. حاعتقاد به مریم باکره؛ عیسی می میرد و بعد به . . . نمی دانم کجا می رود. سه روز همان جا می ماند و دوباره بر می خیزد — مذهبیون همهٔ این ها را جزء به جزء تکرار می کنند و نمی دانم با چه رویی ما را به اطمینان زیادی متهم می کنند و می گویند شما از شک بویی نبرده اید.

دِنِت: به نظرم خیلی از آنها حتی به خودشان اجازه نمیدهند که لحظهای به سؤالی که دانشمندان همیشه از خود می پرسند تأمل کنند: «اگر در اشتباه باشم چطور؟». «اگر در اشتباه باشم چطور؟». این حرف اصلاً در قاموسشان نمی گنجد.

هیچنز: مشکلی نیست اگر با شما در این موضوع همنظر نباشم؟

**دنت**: نه.

هیچنز: بخشِ عمدهای از حرفهای مذهبیون که شکست نه، بلکه مناظره با آنان را دشوار می کند دقیقاً همین است که می گویند دچارِ یک بحرانِ ایمانی پیوسته هستند. در واقع، دعایی هم هست که می گوید: «ایمان می آورم ای خداوند، بی ایمانی مرا امداد فرما۱». گراهام گرین گفته بود که مزیت بزرگ کاتولیک بودن این است که همواره عدم باور او را به چالش می کشد. خیلی از آدمها با حفظ دو نظام باوری متضاد زندگی خود را پیش می برند.

۲ مَرقُس ۲۴:۹

https://wordproject.org/bibles/fa/41/9.htm#0

گراهام گرین (۹۱-۱۹۰۴): رماننویسِ انگلیسی؛ او درست پیش از ازدواجش کاتولیک شد و بعدها عبارتِ «خداناباور کاتولیک» را در وصف خود به کار برد.

74

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicene Creed

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Graham Greene

**دنت**: بله.

### داوكينز: دقىقاً.

هیچنز: تصورم این است که عمدهٔ کسانی که میشناسم و خود را باورمند یا باایمان میخوانند همیشه این طور زندگی خود را پیش میبرند. نمیگویم که دچار اسکیزوفرنی<sup>۱</sup> هستند؛ چنین حرفی قطعاً گستاخانه است. اما آنها به خوبی از غیرمنطقی بودن حرفشان آگاهند. وقتی که نزد پزشک میروند، وقتی که به مسافرت میروند، یا چیزهای دیگری از این قبیل انجام میدهند، بر اساس باورشان عمل نمی کنند. اما به تعبیری می توان گفت که هستی شان به این باور بند است. در عین حال، می توان گفت که برای شک ارزش قائلند. در واقع، هر جا که بتوانند سعی می کنند که شک را وارد

**داو کینز**: جالب است. پس می توان گفت وقتی که این اعتقادنامه را طوری ادا می کنند که گویی به آن ایمان راسخ دارند، وقتی که می گویند «آری، من باور دارم، من باور دارم، من باور دارم!»، در واقع حکم مانترایی را دارد که به آنها کمک می کند که بر شک خود غلبه کنند. چون که واقعاً به آن اىمان ندارند.

## **دنت**: كاملاً! و —

هیچنز: و بدونِ شک، همچون همتایان سکولار خود، خوشحالند که دیگران به آن باور دارند. دوست ندارند ببینند کسی به این باور اذعان ندارد.

داو كينز: بله، همين طور است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> schizophrenia

هریس: آنها از آغاز این حرکتِ شگفتیبرانگیز را انجام میدهند و شالوده را با این فرض بنا مینهند که ایمان بدونِ توسل به دلیل و مدرک قدر و منزلتی ویژه دارد. دکترینِ ایمان همین است. حنکتهٔ اخلاقی > داستانِ دینیِ تومایِ شکاک اهمین است. چنین است که آنها از این نقطه آغاز می کنند و بعد این ایده را مطرح می کنند — چنان چه این ایده را در مناظراتِ مختلف هم به من تحویل دادهاند — که همین امر که مردم می توانند بدونِ دلیل و مدرک ایمان بیاورند خود نوعی مدرک است. همین فرانسیس کالینز، که تو [هیچنز] اسمش را آوردی، این موضوع را در کتابش مطرح می کند. همین که ما این حسِ شهودی را نسبت به حوجود > خدا داریم به خودیِ خود مدرکی ظریف و پیچیده تلقی میشود. و این همچون یک جرقه عمل می کند: وقتی که پذیرفتید حباور > بدونِ دلیل و مدرک نقطهٔ آغازِ قابلِ قبولی است، همین که از این نقطه می توانید پیش بروید نوعی مدرک پیچیده به حساب می آید، و بعد طلب مدرک بیشتر نوعی فسادِ عقل، نوعی وسوسه تلقی می شود که باید خود را در برابرِ آن حفظ کرد، و وقتی که این فر آیند به راه افتاد یک ماشینِ خودفریبیِ همیشه در حرکت را در برابرِ آن حفظ کرد، و وقتی که این فر آیند به راه افتاد یک ماشینِ خودفریبیِ همیشه در حرکت به جریان افتاده است.

هیچنز: ولی آنها مسرورند از این که حپیزی که به آن ایمان دارند> غیرِ قابلِ اثبات است؛ چون، در غیرِ این صورت، دیگر برای باورِ آن نیازی به ایمانِ قلبی نمی بود. اگر همه قیامِ عیسی را دیده بودیم و همه می دانستیم که همگیِ ما از نجات یافتگانیم، خُب، در آن صورت در چارچوبِ نوعی نظامِ باوری تغییرناپذیر زندگی می کردیم که باید قواعدش به اجرا در می آمد. مایی که به آن باور نداریم خیلی خوشحالیم که این امر حقیقت ندارد؛ چون که می دانیم که اگر چنین بود، اوضاع خیلی وحشتناک می شد. آنهایی هم که به آن باور دارند اصلاً دوست ندارند که باورشان اثبات شود و دیگر شکی در

<sup>1</sup> Doubting Thomas

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Francis Collins, The Language of God (New York: Free Press, 2006).

موردش وجود نداشته باشد؛ چرا که آن گاه دیگر نبردی درونِ ذهن وجود نخواهد داشت، دیگر شامِ تاریک روحی ( وجود نخواهد داست.

**هریس**: یک ارزیابی روی یکی از کتابهای ما نوشته شده بود، دقیق یادم نمی آید کدام، اما دقیقاً به همین نکته اشاره کرده بود: خداناباوران چه توقع ابلهانه و بیجایی دارند که انتظار دارند دلیل و مدرک کاملی برای این باورها وجود داشته باشد. اگر همه در مواجهه با شواهد زیاده از حد ایمان می آوردند که دیگر چیز خاصی نمی بود. حالا که یادم می آید، فرانسیس کالینز بود که این حرف را زده بود.

هیچنز: در واقع، یکی از دوستانم، کانُن فنتونِ آکسفورد٬ گفته بود که اگر کلیسا اعتبارِ کفنِ مقدس تورین را تأیید کند، من یکی جمع می کنم و می روم. [خندهٔ حضار]. چون که اگر کلیسا می خواست دنبالِ این طور چیزها را بگیرد، دیگر نمی خواست با آن نسبتی داشته باشد. وقتی که تورِ کتابم را شروع کردم، انتظار نداشتم بخت این همه با من یار باشد؛ اولین هفتهٔ سفرم، جری فالوِل مرد. عالی بود. البته انتظار نداشتم که مادر ترزا ناگهان خداناباور از آب در آید. [خندهٔ حضار] اما نامههایش را که می خواندم و هنوز هم دارمشان، جالب هستند. در نامههایش نوشته است که هر کاری می کند

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> dark night of the soul

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Fenton

<sup>(</sup>۱۹۲۱–۲۰۰۸): کشیش انگلیکان؛ کانُن کلیسای مسیح، آکسفورد، ۱۹۷۸–۹۱.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> the Holy Shroud of Turin

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jerry Falwell

<sup>(</sup>۲۰۰۷–۱۹۳۳): مسیحیِ تبشیری و کشیش بپتیستِ جنوبیِ آمریکا؛ یکی از بنیان گذارانِ مُرال مِجاریتی در سال ۱۹۷۹.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mother Teresa

آنیِز گونجه بویاجیو (۱۹۱۰–۹۷)، معروف به مادر ترزا: راهبه و مبلغِ مذهبیِ کاتولیک؛ بنیانگذارِ فرقهٔ «مبلغان خیریه».

نمی تواند هیچ یک از این چیزها را بپذیرد. به همهٔ کشیشانی که نزدشان اعتراف می کند، به همهٔ مافوق هایش می گوید که هیچ صدایی به گوشش نمی رسد، هیچ حضوری را احساس نمی کند، حتی در عشای ربانی ، حتی هنگام سو گندهای مختلف. دریغ از کوچک ترین حس. در جواب به او می نویسند که «خوب است. عالی است! تو داری رنج می کشی. بدین سان بخشی از رنجی را که مسیح به وقت مصلوب شدن کشید به دوش می کشی. این رنج تو را بخشی از واقعهٔ جُلجُتا می کند». با چنین استدلالی نمی توان مقابله کرد. هر چه کمتر باورش کنی، بیشتر ایمانت را نشان می دهد.

هریس: بیشتر راستی ایمانت را ثابت می کند.

هیچنز: بله، و این تقلا، شامِ تاریک ِ روح، به خودیِ خود یک گواه است. پس ما مجبوریم که بپذیریم که این دو دو وادیِ مجزا از هم هستند. زهی خیالِ باطل که بتوانیم با چنین طرزِ فکری مناظره کنیم.

دنت: می توانیم همین کاری را که داری انجام می دهی ادامه دهیم. یعنی، می توانیم بگوییم: «این مجموعه از حقههای تأمل برانگیز را ببین که به تدریج تکامل یافته اند. بدان که در آنها از سفسطهٔ دور<sup>۴</sup> استفاده شده است، درستی شان فرض گرفته شده است و به هیچ چیز بند نیستند، این حقهها را برای درست جلوه دادن همه چیز می توان به کار برد». و بعد باید بگوییم که نمی توانیم از آنها در استدلال هایمان استفاده کنیم. صرفاً این حقیقت را گوشزد می کنیم که برای تأمل در هیچ چیزی از اعتبار برخوردار نیستند. چون که دقیقاً همین حقهها را می توان برای موجه جلوه دادن هر چیزی که آشکارا دغل بازی است به کار برد. و چیزی که واقعاً برایم جالب است این است که کلاهبردارها هم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mass

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> sacrament

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Calvary

<sup>4</sup> circular

نظیرِ بسیاری از این همین حقه ها را به کار می گیرند. آن ها هم دقیقاً از همین نوع استدلالات باطل و ربطِ چیزهای بی ربط به هم استفاده می کنند و، به عنوان مثال، اعتماد را نوعی فضیلت جلوه می دهند. و به محضِ این که کوچک ترین نشانی از شک و تردید را نسبت به فرد کلاهبردار از خود بروز دهید، فوری ننه من غریبم بازی در می آورد، ادعا می کند که احساساتش جریحه دار شده است، و به شما یاد آور می شود که باور بی چون و چرا چقدر خصیصهٔ شریفی است. این حقه ها چیز جدیدی نیستند. این همگی طی اعصارِ متمادی تکامل یافته اند.

هیچنز: استفاده از جلوههای ویژه ارا هم می توانیم به مجموعهٔ این حقهها اضافه کنیم. یکی از چیزهایی که عدم مشروعیت دین را کاملاً برملا می سازد باور به معجزه است. اینها همان افرادی هستند که می گویند «اینشتین هم نیرویی معنوی را در کیهان حس کرده بود». در حالی که نکتهٔ اصلی حرف او این است که اصلاً معجزه ای در کار نیست. هیچ تغییری در نظام طبیعی امور رخ نمی دهد و همین است که امری معجزه آسا است. آنها اینشتین را بر می دارند به نفع خود مصادره می کنند.

هریس: و هر فرد مذهبیای که میبینیم همان انتقاداتی را که ما مطرح می کنیم به دیگر ادیان وارد می کند. آنها شبه معجزات، ادعاهای شبه موجه، و قطعیت دیگران را ناروا می شمرند. آنها قادر به تشخیص حقههای جلب اطمینان در دیگر ادیان هستند. و خیلی سریع هم روی آنها انگشت می گذارند. هر مسیحیای می داند که قرآن نمی تواند کلام بی کم و کاست خالق کیهان باشد و هر کس که چنین فکر کند، معلوم است که درست آن را نخوانده است. ما وقتی به این نکته اشاره می کنیم، برهانهای خیلی قویای را هم می آوریم و این را هم می گوییم که آنچه که مردم در کلیسا یا به هنگام نیایش تجربه می کنند — با این که ممکن است تجربهٔ مثبتی هم باشد — و این حقیقت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> special effects

که بوداییان، هندوها، مسلمانان، و مسیحیان همگی چنین احساسی را تجربه می کنند دلیلی بر الوهیت عیسی یا قداست قرآن نیست.

دِنِت: چون که هفده راهِ مختلف برای تجربهٔ این حالات وجود دارد.

هیچنز: در ضمن، حالا که بحثش مطرح شد، امیدوارم از بحث دور نشوم، اما خوب است که به این مسئله هم توجه داشته باشیم که وقتی از شما میپرسند «خُب، یعنی شما منکرِ این هستید که دین تأثیرات مثبتی هم در دنیا داشته است و افراد مذهبی خوب هم وجود دارند؟» (همین امروز صبح، در ای بیی.سی. نیوز این سؤال را از من پرسیدند. یعنی ردخور ندارد، بیبرو و برگرد این برهان را مطرح می کنند. اصلاً چرا نکنند؟). اما پاسخ ما چنین خواهد بود: «خُب، بله، در واقع من شنیدهام که حماس در غزه خدمات اجتماعی ارائه می دهد». [خندهٔ حضار] و گروه لوئیس فراخان هم در ترک اعتیاد به سیاه پوستان جوانی که در زندان به سر می برند کمک می کند.

من نمی دانم درست است یا غلط — منکرِ احتمالِ درستیِ آن نیستم. با وجودِ این، این حقیقت عوض نمی شود که اولی [حماس] یک سازمانِ نظامیِ تروریستی است و طرزِ فکریِ متعصبانه و یهودستیز تدارد و دومی یک فرقهٔ از ادپرستِ شفیهانه است. شکی ندارم که ساینتولوژی هم در ترکِ اعتیاد به مردم کمک می کند. اما چیزی که، همیشه، در بحث با این افراد به آن تأکید می کنم این است که اگر

لوئیس والکات (Walcott)، بعداً به فراخان تغییرِ نام داد (متولدِ ۱۹۹۳): سیاهپوستِ ناسیونالیستِ آمریکایی نیشن آو اسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ABC News

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Louis Farrakhan

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> anti-Semitic

<sup>4</sup> cult

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> racist

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Scientology

چنین ادعایی را برای یکی از این فرقه ها و گروه ها مطرح کردید، باید آن را از همهٔ آن ها هم بپذیرید. اگر نپذیرید، نشانهٔ ریاکاری شماست.

هریس: یا می توانید خود تان یک ایدئولوژی ایسازید و طبیعتاً چون ساخته و پرداختهٔ ذهن شماست، ایدئولوژی کاذبی است، اما حفرض کنید که> اگر به میلیاردها نفر تبلیغ شود، می تواند مفید واقع شود.

#### هیچنز: درست است.

هریس: می توانید بگویید: «آئینِ من این است. باید از بچه هایتان بخواهید که علوم، ریاضیات، اقتصاد، و تمام رشته های این جهانی را به بهترین نحو بیاموزند و اگر در این جهت اهتمام نورزند، پس از مرگ هفده دیوِ خبیث آن ها را عذاب می دهند». [خندهٔ حضار] چنین آئینی خیلی به در دبخور خواهد بود؛ هزار مرتبه از اسلام بهتر خواهد بود. با همهٔ این حرف ها، احتمال وجود این هفده دیوِ خبیث چقدر خواهد بود؟ صفر.

داو کینز: به نظرم مرزِ مبهمی وجود دارد بین روش صحبت با افراد فرهیخته و اساتید الهیات و روش صحبت با حضار و، مهمتر از آن، بچهها. و فکر کنم که همهٔ ما به این متهم شده ایم که دنبال هدفهای ساده می رویم، دنبال جری فالولها می رویم و کاری به کارِ اساتید فرهیختهٔ الهیات نداریم. نظرِ شما را نمی دانم، اما به نظرِ من این طور است که اساتید فرهیختهٔ الهیات و فرهیختگان وقتی با همدیگر صحبت می کنند یک چیز می گویند، اما وقتی به پامنبری ها و حضارِ کلیسا می رسند یک چیز دیگر. از معجزه حرف می زنند؛ از —

دنت: البته آنها برای حضار مسجد و کلیسا صحبت نمی کنند.

<sup>1</sup> ideology

داو کینز: اسقفهای اعظم که برای آنها صحبت می کنند.

دِنِت: درست است، اما اگر اساتید الهیات فرهیخته بخواهند که با مبلغان صحبت کنند، مبلغان اصلاً گوششان بدهکار این حرفها نیست. [میخندد]

**داو كينز**: بله، كاملاً درست مي گويي.

**دِنِت**: باید بدانیم که الهیاتِ ردهبالا مثلِ جمع آوریِ کلکسیونِ تمبر است. کارِ تخصصیای است و انگشتشماری پی آن میروند.

داو کینز: و کسی هم صدای شان را نمی شنود.

دنت: سرشان به کارِ خودشان است و مشغول حتحقیق> در مورد یک سری جزئیات خیلی ریز و مرموز هستند و معمولاً هم کیشانشان برای حرفهایشان تره هم خرد نمی کنند. البته کسر خیلی کوچکی از حرفهایشان به میانِ عموم هم نفوذ می کند. اما برای این که به گوش عموم برسد، به حرفشان زرق و برق می دهند و آنها را جذاب می کنند؛ چرا که چیزی که در کتاب و مقالههایشان می نویسند — دست کم آنچه که من دیدهام — پرطمطراق و پر از تکلف است و دربارهٔ چیزهایی است که کاربردی در زندگی روزمره ندارند.

هیچنز: نخیر، این طورها هم نیست! [خندهٔ حضار] باید این را در دفاع از پروفسور آلیستر مک گراث ا بگویم که در نقدی که به ریچارد وارده کرده بود گفته بود که، چنان که به ما آموختهاند و اکثرِ

(متولد ۱۹۵۳): استاد الهيات و كشيش ايرلند شمالي؛ صاحب كرسي آندرياس ايدر ئوس (Andreas Idreos) علم و دين در دانشگاه آكسفورد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alister McGrath

مسیحیان هم میدانند، این حقیقت ندارد که ترتولیان گفته است «Credo quia absurdum»

— «به آن باور دارم چون که نامعقول است». کاشف به عمل آمد که حقیقت هم نداشته شده است

— البته خودم این را بررسی کرده ام و این طور نیست که از مک گراث آن را شنیده باشم. در واقع، ترتولیان گفته است ناممکن بودنِ این امر چیزی است که آن را باورپذیر می کند. به نظرِ من که این تمایزِ خیلی ظریفی است. [خندهٔ حضار] و برای پرورشِ ذهن و نکتهبین کردنِ آن بسیار به کار می آید. به بیانِ دیگر، هر چه یک چیز باورناپذیر تر باشد احتمالِ ساختگی بودنِ آن کمتر است. آخر چطور ممکن است کسی تلاش کند و چیزی چنین باورناپذیر را از خودش بسازد؟

به نظرم چنین مسئلهای ارزشِ مناظره دارد. جوابِ من به این گونه افراد چنین است: شما دارید نامه یا ایمیل تان را به آدرسِ غلط می فرستید. همه می گویند: «بیایید دین را از رویِ بنیاد گرایان قضاوت نکنیم». سلّمنا. کلیسایِ انگلستان را برای تان مثال می زنم که دو نفر از پیشوایانِ والامر تبهاش اخیراً گفته بودند که سیلهایی که در نورث یورکشایر آمده بودند نتیجهٔ رفتارهایِ هم جنس گرایانه و دیگر حکناهان > بودهاند. هم البته احتمالاً حنه به خاطرِ چنین رفتارهایی > در نورث یورکشایر، بلکه به خاطرِ حرفتارهای هم جنس گرایانه > در لندن. [خندهٔ حضار]

دنت: خدا یک کمی نشانه گیریاش بد است. [خندهٔ حضار]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tertullian

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Carne Christi, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> North Yorkshire

<sup>4</sup> homosexuality

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> https://www.telegraph.co.uk/news/uknews/1556131/Floods-are-judgment-on-society-say-bishops.html

در این منبع، نقلِ قولی بدین مضمون از جنابِ کشیش گراهام داو (متولدِ ۱۹۴۲)، اسقفِ کارلایل ۹-۲۰۰۰، آمده است.

هیچنز: مشخص شد که یکی از این افراد، اسقف لیورپول ۱، گزینهٔ پیشنهادی برای جانشینی اسقف اعظم کانتربری ۲ بوده است. فوق العاده است. این کلیسا قرار است که میانه رو، اهل تفکر، و دغدغه مند باشد و آن وقت این چنین احکام متعصبانه ای را صادر می کند. حالا دوست دارم بدانم که آلیستر مک گراث چطور نامه ای به این اسقفها می نویسد. آیا در نامه اش می نویسد: «آیا متوجه هستید که چطور دارید خود و کلیسایی را که <نمایندهٔ آن هستید> مضحکهٔ خاص و عام می کنید»؟ آیا چنین نامه ای به آنها نوشته است؟ اگر به صورت خصوصی به آنها گفته باشد از دید من ارزشی ندارد. باید به صورت عمومی به آنها گوشزد کرده باشد. چرا به من می گویند که حق ندارم از روی حرفهایی که اسقف ها می زنند دربارهٔ کلیسا داوری کنم؟ من که معتقدم از چنین حقی برخوردارم.

داو کینز: اساتید الهیات، اسقفها، و نمایندگان اسقفها به ما انتقاد می کنند که چرا چنین تعبیر می کنید که نوشتههای کتاب مقدس بازتاب دهندهٔ واقعیت است و یا می گویند چرا مردم را به این متهم می کنید که کتاب مقدس را بازتاب دهندهٔ واقعیت تعبیر می کنند؟ می گویند: «البته که ما سفر پیدایش" را بازتاب دهندهٔ واقعیت نمی دانیم!». اما با وجود این در موعظه هایشان نقل می کنند که آدم و حوا ه کار کردند و چه کار نکردند، چنان که گویی آدم و حوا واقعاً وجود داشته اند — چنان که گویی آنها این مجوز را دارند که دربارهٔ چیزهایی صحبت کنند که خودشان و هر کس که سطح دانش آنها را داشته باشد می داند که غیر واقعی هستند. اما با وجود این با پامنبری هایشان طوری از آدم و حوا سخن می گویند که انگار واقعاً وجود داشته اند؛ انگار که شخصیتهایی حتاریخی و واقعی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Jones

جيمز جونز (متولد ١٩٤٨): كشيش انگليكان؛ اسقف ليورپول در سالهاي ١٩٩٨-٢٠١٣.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Archbishop of Canterbury

<sup>3</sup> Book of Genesis

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Adam

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Eve

بودهاند. و خیلِ عظیمی از پامنبریها واقعاً تصورشان این است که آدم و حوا واقعیتِ <تاریخی> داشتهاند.

دِنِت: اصلاً می توانی تصور کنی که وقتی یکی از این موعظه گران این گونه موضوعات را مطرح می کند بگوید «چیزی که می خواهم بگویم داستانی تخیلی و نظری است. واقعیت ندارد، اما استعارهٔ خیلی ظریفی است»؟ نه. [می خندد]

داو کینز: وقتی که کار از کار گذشته است، به نحوی، به طورِ ضمنی اشاره می کنند که انتظار دارند شما از حغیرِ واقعی بو دنِ این داستانها> مطلع باشید.

دنت: بله، اما هیچ وقت این را صریحاً اعلام نمی کنند.

هریس: نکتهٔ دیگر این است که هیچ وقت هم نمی گویند چطور شد که دیگر از تفسیر <کتب مقدس> به عنوانِ بازتابی از واقعیت دست برداشتند. این همه آدم به ما انتقاد می کنند که واقعیت پنداریِ تندروانه ای حاز کتب مقدس> داریم و مدام می گویند که ما بنیاد گرا هستیم — اما این میانه روها هیچ وقت رو نمی کنند که چطور شد که میانه رو شدند. اصلاً شاخصهٔ میانه روی چیست؟ شاخصهٔ آن این است که، در پی ضربه های کاریِ علم و سیاستِ سکولار، باورِ خود را به همهٔ این گزاره ها یا نیمی از آن ها از دست داده باشیم.

دنت: <و ضربههای کاری ناشی از > واقعیت پنداری تندروانهٔ منتقدان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> fundamentalist

هریس: دین اجازهٔ ورودِ خود به هزاران مسئلهٔ مختلف را از دست داده است و میانهروان سعی دارند که این را نوعی برد برایِ دین تلقی کنند — بگویند که دین خودش بصیرتِ خود را ارتقاء می دهد. در صورتی که این افزایشِ بصیرت از بیرون بوده است؛ علم آن را بر دین تحمیل کرده است.

هیچنز: مربوط به همین ادعای بنیادگرایی ما، که اتفاقاً خودم هم میخواستم بحث آن را پیش بکشم، یکی از کشیشهای سات آرک اولین کسی بود که دیدم به صورت مکتوب به تو [ریچارد] و من حمله کرده بود و گفته بود ما به اندازهٔ همان کسانی که متروی لندن را منفجر کرده بودند بنیادگرا هستیم. نامش را به خاطر داری ؟

### داو کینز: نه، خاطرم نیست.

(۲۰۱۰–۲۰۱۰) کشیشِ انگلیکان، کشیشِ سات آرک از سالِ ۱۹۹۴، رئیسِ کلیسا از سالِ ۲۰۰۰ تا زمان مرگش.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Southwark

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diocese

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Colin Slee

<sup>4</sup> flock

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> New Guinea

اهلِ آن ناحیه چه بود و خیلی خوب به خاطر دارم که کشیشِ محلیِ آنان برخاست و گفت "این خوکان را نظاره کن"». [خندهٔ حضار] منظورش حضار جدیدش بود.

اما این کسی است که آگاهانه دست به چنین کاری میزند. چیزی اهانت آمیز تر از این را نمی توان تصور کرد اما تا دل تان هم بخواهد خود را با شرایط وفق می دهد. بعد همین آدم می گوید ما شک گرایان به اندازهٔ کسانی که هم میهنانِ خود را در مترویِ لندن منفجر کردند بنیادگرا هستیم. اصلاً با عقل جور در نمی آید. به همین خاطر هم هست که اصلاً برایم مهم نیست که مرا به این متهم کنند که این گونه افراد را مسخره می کنم یا به دیدهٔ تحقیر به آنها می نگرم. راستش را بخواهید، راه دیگری برایم باقی نگذاشته اند. من آدم شوخ طبعی هستم و بعضی از شوخی هایم کمی گزنده است. راغب نیستم که برای حفظ ادب آن را سرکوب کنم.

در مقابلِ صاحب منصبانِ کلیسا — کسانی که شغل شان این است — بی طاقت هستم. چون که فکر می کنم آنها آگاهی بیشتری دارند. حضارِ کلیسا آنچنان آگاهیای ندارند؛ چون که تأکید هم می کننم آنها آگاهی پیدا کنند. من وقتی که می بینم باورِ مردم عادی موردِ تمسخر قرار می گیرد می کنند نباید آگاهی پیدا کنند. من وقتی که می بینم باورِ مردم عادی موردِ تمسخر قرار می گیرد ناراحت می شوم؛ به خاطرِ این که خودشان را به دست ِ رهبرانشان سپرده اند، اختیار را به دست ِ رهبرانشان داده اند، و فکر می کنند که رهبرانشان این وظیفه را به درستی انجام خواهند داد. چه کسی بلند می شود بگوید: «حد واگذاریِ مسئولیت اینجاست»؟ به نظرِ من خودِ موعظه گران، کشیشان، و اسقفان باید این کار را بکنند. و ما باید هم روی آنها فشار بگذاریم.

مثلاً، مسئلهٔ آفرینش باوری ارا در نظر بگیرید. اگر کسی که به یک کلیسای بنیادگرا می رود فکر کند که آفرینش باوری با عقل جور در می آید چون که کشیش شان به آن ها چنین گفته است، خب، چنین چیزی برایم قابل درک است و کاری به کار آن فرد ندارم. ما هم خیلی چیزها را درست می پنداریم چون که از کسانی آن ها را شنیده ایم که برای شان احترام قائلیم و آن ها را به عنوان نوعی مرجع قلمداد می کنیم. همه چیز را که وارسی نمی کنیم. اما آن کشیش این ایده از کجا گرفته است ؟ و برایم هم مهم نیست که آن را از کجا گرفته است. او مسئول است چون که کارش این است که بداند چه حرفی از دهانش خارج می شود و حضار کلیسا چنین مسئولیتی را ندارند.

داو کینز: باید کمی احتیاط به خرج دهیم که وقتی این حرف را میزنیم چنین به نظر نرسد که داریم از بالا به دیگران نگاه می کنیم. از یک دید، این گویای نگاه از بالا به پایین خود موعظه گر است.

هیچنز: بله. چون که وقتی تو و ریچارد چیزی در مورد علوم طبیعی انسانی می گویید، بدون این که بخواهم آن را وارسی کنم، بلکه قادر به این بخواهم آن را وارسی کنم، بلکه قادر به این کار نیستم — اما میدانم که شما آدمهای شریفی هستید و خودتان درستی حرفتان را بررسی کرده اید. اما اگر بگویید که «چون اسقف این حرف را زده است آن را قبول دارم»، به نظر من که خودتان را مضحکه کرده اید — و دیگران حق دارند این را به شما بگویند. درست همان طور که وقتی با یک نژاد پرست روبرو هستید، حق دارید که به او بگویید عقایدش حال به هم زن است. شاید عقلش هم بیش از این ها قد ندهد، اما این باعث نمی شود که از نکوهش من در امان بماند. و چنین هم نشاید. و به عقیدهٔ من این عدم رویارویی با مردم — حالا چه به صورت انفرادی و چه به صورت نشاید. و به عقیدهٔ من این عدم رویارویی با مردم — حالا چه به صورت انفرادی و چه به صورت گروهی — است که نشانهٔ خودبزرگ بینی است. افکار عمومی معمولاً اشتباه است. و افکار توده های گروهی — است که نشانهٔ خودبزرگ بینی است. افکار عمومی معمولاً اشتباه است. و افکار توده های

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Creationism

نامنظم تقریباً همیشه اشتباه است. باورِ مذهبی، به اقتضایِ تعریفش، غلط است. گریزی از این نیست

\_

در اینجا مایلم از «ایچ. ال. مِنکن» یاد کنم که حالا یکی از نویسنده های بسیار ستوده شدهٔ آمریکا است و منصفانه هم هست. خیلی مطابق ذائقهٔ من نیست — زیادی تحت تأثیر نیچه است و در مقطعی یک «داروینیست اجتماعی » تمام عیار تلقی می شد. اما چه شد که در دهه های ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ مردم احترام زیادی برایش قائل شدند ؟ به خاطر این که گفته بود مردمی که هر چه کلیسای متُدیست و ویلیام جنینگز برایان ه به خوردشان می دهد قبول می کنند احمق هستند. نه این که تحمیق شده باشند، بلکه حگفته بود > که احمق هستند. آن ها باید —

**دنت**: شرم بر آنها که این چیزها را باور می کنند.

هیچنز: بله، جایگاه خود را پایین می آورند و باعث ناآگاه ماندن خود می شوند. بدون این که حرف خود را بخورد و حرفش آمیزهای است از حاضر جوابی، با مدرک حرف زدن، و استدلال. ردخور هم ندارد. موفق ترین نقد مذهب در عصر نوین — دست کم در قرن بیستم.

هریس: فکر کنم به صورتِ گذرا به موضوعی اشاره کردیم که جا دارد بیشتر به آن وارد شویم: مفهومِ مرجعیت به چون که خیلی اوقات مذهبیون می گویند که علم صرفاً مجموعه ای از چکهای

نویسندهٔ آمریکایی و صاحبنظر در زمینهٔ انگلیسی آمریکایی.

سیاستمدار و سخنورِ دموکراتِ آمریکایی؛ فعالِ ضدِفرگشت؛ نمایندهٔ انجمنِ جهانیِ اصولِ مسیحیت( World سیاستمدار و سخنورِ دموکراتِ آمریکایی؛ فعالِ ضدِفرگشت؛ نمایندهٔ انجمنِ جهانیِ اصولِ مسیحیت( Christian Fundamentals Association) در محاکمهٔ اسکوپس (Scopes trial) در محاکمهٔ اسکوپس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Henry Louis Mencken (1880–1956)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nietzsche

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> social Darwinist

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Methodist

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> William Jennings Bryan (1860–1925)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> authority

نقدنشده است و همهٔ ما متکی بر مرجعیت هستیم: «از کجا میدانی که فلان ثابت کیهانشناختی فلان مقدار است؟». چیزی که میخواهم این است که تفاوت میان نوع اعتماد به مرجعیت بدون واهمه به علم و، به طور کلی، به عقلانیتی که خود ما هم داریم و نوع اعتماد به موعظه گر یا دینشناسی را که از آن انتقاد می کنیم توضیح دهید.

داو کینز: اما وقتی ما — به عنوانِ کسانی که فیزیکدان نیستیم — به حرفِ فیزیکدانان اعتماد می کنیم، در واقع شواهدی داریم که نشان می دهد فیزیکدانان چیزی را که می گویند بررسی کردهاند: آزمایش کردهاند، مقاله هایشان داوریِ دقیق ٔ را پشتِ سر گذاشته است، یکدیگر را نقد کردهاند، و در سمینارها و سخنرانی ها موردِ انتقادِ گستردهٔ همتایانشان قرار گرفته اند.

دِنِت: به ساختاری هم که در این مسئله دخیل است توجه داشته باشید. فقط بحثِ داوریِ دقیق نیست. خیلی مهم است که بر این امر واقف باشیم که علم امری رقابتی است. مثلاً، وقتی آخرین قضیهٔ آخرِ فرما "را — اسمش را به خاطر ندارم. چه کسی آن را ثابت کرد؟

**داو كينز**: اندرو وايلز<sup>4</sup>.

دِنِت: بله، اندرو وایلز. دلیلِ این که ماهایی که گفتیم «بیخیال، من که عمراً از این اثبات سر در نخواهم آورد» باز هم از درستی اثبات آن مطمئنیم این است که—

هريس: هيچ كس خوش نداشته است كه اندرو وايلز نفر اول باشد. [خندهٔ حضار]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> constant

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> peer review

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fermat's last theorem

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andrew Wiles

**دِنِت**: — هر ریاضی دانِ باکفایتِ دیگری در دنیا این انگیزه را داشته است که اثباتِ او را واکاوی کند.

داو کینز: که آن را پیدا کند، بله.

دِنِت: و مطمئن باشید، وقتی آنها با حس نفرت و بی میلی اقرار دارند که این اثبات معتبر است، پس نتیجه می گیریم که واقعاً معتبر است. و نظیرِ چنین چیزی را اصلاً در دین پیدا نمی کنید — اصلاً.

هیچنز: هیچ فردِ مذهبی نتوانسته است که چیزی را نظیرِ حرفِ اینشتین بیاورد — اینشتین گفته بود که اگر حنظریهٔ نسبیتِ عامش ای درست باشد، فلان پدیده در ساحلِ غربیِ آفریقا طی یک خورشید گرفتگی آرخ خواهد داد. و همین طور هم شد، حالا با درجاتی اختلاف. هیچ پیش گوییِ مذهبی آرا نمی توانید مثال بیاورید که مانندِ ححرفِ اینشتین یا ثابت شده باشد. یا هیچ کس را سراغ ندارید که اعتبار و، چنان که گویی، زندگیِ خود را رویِ محقق شدنِ یک پیش گوییِ مذهبی شرط بندد.

**داو کینز**: در یکی از جلساتِ عمومی یک نفر از من پرسید: «آیا تصور نمی کنید که راز آلودیِ نظریهٔ کو آنتوم درست مانندِ راز آلودیِ تثلیث یا تبدیلِ نان و شراب به کالبدِ عیسی مسیح باشد؟». می توان به این سؤال پاسخ داد و پاسخش هم با ارائهٔ دو نقلِ قول از ریچارد فاینمن ممکن است. یک، ریچارد فاینمن گفته بود: «اگر فکر می کنید که نظریهٔ کو آنتوم را فهمیده اید نشان می دهد که نظریهٔ کو آنتوم را نفهمیده اید، او دارد با این حرفش اقرار می کند که این نظریه خیلی پررمز و راز است. مورد دیگر،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> general relativity

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> west coast of Africa

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> solar eclipse

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> prophecy

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> transubstantiation

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Richard Feynman

گفته بود حدقت > پیش بینی های نظریهٔ کو آنتوم، چنان چه به صورت آزمایشگاهی ثابت شده است، به مانند دقت اندازه گیری عرض آمریکای شمالی بر حسب تار موی انسان است. پس حتی اگر رمز و راز پشت تفسیر های کپنهاگی از را، حالاً هر چه که باشد، نفهمید، پیش بینی های دقیق زیادی هستند که از درستی نظریهٔ کو آنتوم پشتیبانی می کنند. این در حالیست که از رمز و راز تثلیث هیچ پیش بینی ای بیرون نمی آید، چه رسد به یک پیش بینی دقیق.

# هیچنز: آخر اصلاً رمز و راز هم نیست.

دِنِت: خوش ندارم که از واژهٔ «رمز و راز» برای آن استفاده کنم. به عقیدهٔ من، در فلسفه و در مبحث رمزورازگرایانِ نوین ، آگاهی افزاییِ خوبی دربارهٔ این اصطلاح شده است. این افراد خیلی از واژهٔ «رمز و راز» خوششان می آید.

از نوآم چامسکی تقل شده است که می گوید که ما با دو نوع پرسش مواجه ایم: یکی مسئله و دیگری رمز و راز هم مسئل حل پذیر هستند، اما رمز و رازها نه و اول بگویم که این را قبول ندارم، اما قائل شدن این تمایز برایم قابل قبول است، و اضافه می کنم که چیزی به عنوان رمز و راز در علم نداریم. ما حدر علم> یکی با مسائل و دیگری با مسائل عمیق مواجه ایم. چیزهایی هست که نمی دانیم؛ چیزهایی هم هستند که هیچ وقت به شان پی نخواهیم برد. اما این طور نیست که به صورت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Copenhagen interpretation

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> new mysterianism

<sup>3</sup> Noam Chomsky

<sup>(</sup>متولد ۱۹۲۸): زبان شناس آمریکایی و صاحب نظر در رشته های گوناگون؛ شخصیتی بسیار تأثیرگذار در مبحث مطالعهٔ ذهن و زبان.

<sup>4</sup> problem

<sup>5</sup> mystery

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Steven Pinker, How the Mind Works (New York:W. W. Norton, 1997), p. ix.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> deep problem

نظام مند ابرایِ انسان ها غیرِقابلِ درک باشند. به نظرِ من، این که این ایده را ترویج دهیم که این امور به صورت نظام مند درکناپذیر هستند در علم جایگاهی ندارد.

هیچنز: و به همین دلیل است که معتقدم باید در گفتمانِ خود مشتاقانه اصطلاحاتی سنتی را احیاء کنیم. اصطلاحاتی همچون «ابهام گرایی ۲» و «مبهمسازی ۳» است که واقعاً ماهیت آنها را نشان می دهد. و ذکرِ این نکته ضروری است که باعث می شوند از آدمهای باهوش هم کارهای احمقانه سر بزند. جان کُرنول ۴۳، که همین اخیر هم از تو، ریچارد، انتقاد کرده بود. او یکی از دوستانِ قدیمیِ من است و آدم بسیار باذکاوتی است و یکی از بهترین پژوهشها را دربارهٔ کلیسای کاتولیک و فاشیسم نوشته و به انتشار رسانده است. در دیدگاهی که دربارهٔ تو نوشته است، گفته است که پروفسور داوکینز قبل از این که با چنین اطمینانی سخن به زبان براند، کافیست به قفسهها و کتابخانههای بی شمارِ پر از کتابی بنگرد که سعی بر حل این مسئله داشته اند.

اما هیچ یک از کتابهای آن کتابخانههای مذهبی هم آن را حل نکردهاند. اصلاً ایدهٔ پشت آن این است که حل ناپذیر باقی بماند و کارکردش این است که مردم احساس سردرگمی و دونمایگی کنند.

<sup>1</sup> systematic

(متولد ۱۹۴۰): شخصیت آکادمیک و نویسندهٔ بریتانیایی؛ پاپ میتلر(۱۹۹۹)، از جمله آثار وی است که انتقادی است به پاپ پیوس دوازدهم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> obscurantism

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> obfuscation

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> John Cornwell

<sup>5</sup> fascism

داو کینز: باز میخواهم به بحث رمز و راز در علم فیزیک برگردم. چون که آیا ممکن نیست که ما با مغزهای فرگشت یافته مان — چون که مغزهای ما در عالمی، که به آن «سرزمین میانه ا» لقب داده ام، فرگشت پیدا کرده است که در آن هیچ وقت با چیزهایی سر و کار نداشته ایم که یا خیلی کوچک باشند یا در حد نجومی بزرگ — شاید ما واقعاً هیچ وقت به صورت شهودی توانایی درک آنچه را که در مکانیک کو آنتومی می گذرد نداشته باشیم. اما باز هم می توانیم که پیش بینی های آن را به آزمایش بگذاریم. باز هم می توانیم از پی محاسبات ریاضیاتی و فیزیکی آن بر آییم که پیش بینی های آن را واقعاً آزمایش کنیم — چون که همهٔ ما قادریم که شماره ای را که بر روی یک ابزار نمایش داده می شود بخوانیم.

دنت: درست است. به نظرم این طور است که دانشمندان، در گذر قرون متمادی، مجموعهای از ابزارهای مختلف را ساختهاند — ابزار ذهنی، ابزار فکری، ابزار ریاضی، و مانند آن — که به ما این امکان را دادهاند که تا حدودی بر محدودیتهای مغزهای فرگشتیافته مان فائق آییم. یعنی محدودیتهای مغزهای مغزهای معزهای معزهای معدودیتها همیشه به محدودیتهای معزهای عصر حجری خود، به عبارتی. و فائق آمدن بر این محدودیتها همیشه به شکلی مستقیم صورت نمی گیرد. در این میان باید قید یک چیزهایی را زد. بله، همان طور که تو هم گفتی، هیچ وقت قادر به درک شهودی آن مسئله نیستیم. اما می دانیم، با این که قادر به درک شهودی آن نیستیم، این فرآیند پرمشقت را در اختیار داریم که به کمک آن قادر به پیشروی هستیم. باید این فرآیند را مرجع خود قرار دهید، اما باز هم قادر به آزمایش آن هستید. و این فرآیند می تواند شما را از آ به ب برساند؛ درست همان طور که اگر دچار فلج دست و پا باشید، یک دستگاه مصنوعی می تواند

<sup>1</sup> Middle World

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stone Age

شما را از نقطهٔ آ به ب برساند. این بدین معنا نیست که از آ به ب را با پایِ خود میروید، اما میتوانید از آ به ب برسید.

داو کینز: درست است. و فیزیکدانانِ جسورتر خواهند گفت: «اصلاً ما را چه کار به در کِ شهودی؟ محاسباتِ ریاضی برای مان مهم است».

**دِنِت**: بله، بله، همین طور است. با زندگی با اندام مصنوعی خود راحت تراند.

هریس: مثالِ خیلی خوبِ آن <فضاهایی '> است که بیش از سه بُعد از دارند. مثلاً ما قادر به تصورِ بُعدِ چهارم یا پنجم نیستیم. اما بازنماییِ ریاضیاتیِ آن هیچ کاری ندارد.

 $\underbrace{\mathbf{c}_{i}\mathbf{r}}$ : و حالاً به دانشجویانِ لیسانسِ خود کار با فضاهایِ  $\mathbf{n}$ -بُعدی را یاد می دهیم و این که چگونه بُردارها را در فضاهای  $\mathbf{n}$ -بُعدی تصور کنند. و آنها هم به این قضیه خو می گیرند که قادر به تصور آنها نیستند. کاری که می کنیم این است که اول سه بُعد را تصور می کنیم، بعد کمی دستمان را می جنبانیم و می گوییم «چیزی شبیهِ همین اما بیشتر». اما با انجامِ محاسباتِ ریاضی می توانیم درستی شهود خود را بررسی کنیم و این روش برای ما جواب می دهد.

داو کینز: در نظر بگیرید که شما یک روانشناس هستید و در بحث ِ شخصیت ٔ می گویید که پانزده بعد ِ مختلف در فضا تصور کنید. و بعد ِ مختلف در فضا تصور کنید. و وقتی هم که دارید در هر یک از این ابعاد سیر می کنید، حمخاطب > قادر به تصور ِ آن است و نیازی هم به تصور فضایی پانزده –بُعدی نیست.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> space

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> dimension

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> vector

<sup>4</sup> personality

فرنت: نه، و از خیرِ داشتنِ چنین تواناییای هم می گذرید. از این حقیقت آگاهید حو به خود می گویید>: «من می توانم بدونِ این توانایی زندگیام را بکنم. اگر می توانستم چنین چیزی را تصور بکنم خوب می شد اما خب، من باکتری ها را هم نمی توانم با چشمِ غیرِ مسلح ببینم. بدونِ آن هم اموراتم می گذرد».

هیچنز: همین اخیر، یکی در یک برنامهٔ رادیویی میخواست من را به چالش بکشد و گفت که تو بدونِ دلیل و مدرک به وجودِ اتم باور داری؛ چرا که هیچ وقت اتمی را ندیدهای. نمی توانم به آن باور داشته باشم <، درست مثلِ استدلالِ > جورج گلووی که گفته بود هیچ بشکهٔ نفتی ندیده است . [خندهٔ حضار] وقتی که چنین چیزی می گویند یعنی واقعاً کم آوردهاند. منظورم این است که آنها دیگر حسابی کفگیرشان به ته دیگ خورده است که می گویند

من هدفم این نیست که زندگی را برای خودمان آسان کنم، اما این حرف استدلال را ساده تر می کند: ما با این که بگوییم چیزی را نمی دانیم هیچ مشکلی نداریم. اما چیزی که هالدین آگفته بود (اگر اشتباه نکنم این حرف هالدین است) این بود که کیهان عجیب و غریب تر از آنچه که تصور می کنیم نیست، بلکه از آن چیزی هم که قادر به تصورش هستیم عجیب و غریب تر است. ما می دانیم که در

ا در ماه مه ۲۰۰۵، گفته شده بود که جورج گلووی (George Galloway)، فعال ضدِجنگ و نمایندهٔ مجلس از برنامهٔ نفت در برابر غذای سازمان ملل در عراق سود برده است (بعد از این جریان، در سپتامبر همان سال، در مناظرهای پیرامون جنگ عراق با کریستوفر هیچنز ظاهر شد). او طی شهادتی در مقابل مجلس سنای ایالات متحده این اتهامات مطروحه را این چنین رد کرد: «من نه الآن و نه هیچ وقت تاجر نبودهام — و هیچ کس هم به نمایندگی از من نفت دادوستد نکرده است. من هر گز بشکهٔ نفتی ندیدهام، مالک ِ هیچ بشکهٔ نفتی نبودهام، هیچ بشکهٔ نفتی نفروختهام …».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Burdon Sanderson (J. B. S.) Haldane (1892–1964):

دانشمند و آماردانِ اهلِ بریتانیا که بعدها ملیتش را به ملیتِ هندی تغییر داد.

آینده به اکتشافات بزرگی دست خواهیم یافت. ما می دانیم که طی عمر مان شاهد دستاوردهای بزرگی خواهیم بود. اما ما می دانیم که عدم قطعیتهای گسترده ای وجود دارد. کل تفاوت ما در همین است. اما یک فرد باور مند نه تنها می گوید که خدا وجود دارد — همان دیدگاه خداگرایانه که می گوید شاید ذهنی گردانندهٔ کیهان باشد، گزاره ای که رد آن ممکن نیست — بلکه مدعی می شود که ما آن ذهن گرداننده را هم می شناسیم.

# هريس: دقيقاً.

هیچنز: و می گویند قادر به تفسیر آن هم هستند. میانه شان هم با آن خوب است. هر از گاهی وحی هایی هم از او بر آن ها نازل می شود. از او دستورالعمل می گیرند. حالا چیزی که می خواهم بگویم این است که شرط اولیهٔ هر بحث شایسته ای بیرون راندن کسانی است که ادعا می کنند فراتر از چیزی که امکان دانستنش وجود دارد می دانند. بحث را باید این گونه آغاز کنیم: «خُب، این که تکلیفش مشخص است. غلط است. آیا حالا می توانیم بحث مان را از این نقطه ادامه دهیم؟». بدین صورت، خداباوری همان راند اول از دور خارج می شود. از حریم بیرون رانده می شود. دیگر نقشی در نمایش ندارد.

هریس: میخواستم یک پاورقی به چیزی که دُن گفت اضافه کنم. حتی اگر رمز و راز قرصِ تلخی باشد که عاقبت مجبور به بلعیدنِ آن باشیم و در بعضی سطوح، از لحاظِ شناختی قادر به درکِ حقیقت نباشیم، باز هم مجالی برای خداباوری باز نمی شود.

**دِنِت**: البته که نمی شود. چون که همان قدر که درِ <درکِ این مسائل> بر ما بسته است بر رویِ آنان نیز بسته است—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deist

**هریس**: دقیقاً. و با وجود این هم ادعا می کنند که وحی اعاری از خطاست و مو لا درزش نمی رود.

هیچنز: و همچنین نباید بگذاریم یادشان برود که زمانی که زور دستشان بود و می توانستند از عواقب حرفشان قسر در بروند چه چیزهایی می گفته اند. مثلاً می گفتند: «چیزی که می گویم و ذره ذرهٔ جزئیاتش حقیقت محض است و اگر آنها را نپذیری — ».

هريس: مي كشيم تان . [خندهٔ حضار]

هیچنز: — می کشیم تان. حالا دیر و زود دارد، اما سوخت و سوز ندارد». اگر آن زمان این همه زور دست شان نمی بود، حالا هنوز این همه قدرت نمی داشتند.

دنیت: کریستوفر، می دانی؟ به نظرم همین چیزی که الآن گفتی در دلِ خیلی از مذهبیون ترس و دلهره ایجاد می کند. چون که هنوز این قضیه برای شان جا نیافتاده است که این حرکت حرکت مجازی نیست. قواعد بازی این گونه نیست. چنین کاری نمی توانید بکنید. و همهٔ عمر شان به شان یاد داده اند که البته که می توانند چنین حرکتی بکنند — این کار در بحث و مناظره مجاز است. اما ما ناگهان در برابر شان قرار می گیریم و می گوییم: «شرمنده وا، این حرکت در این بازی مجاز نیست. در واقع، اگر چنین حرکتی بکنی از دور خارج می شوی».

هريس: دقيقاً اگر از ما چنين حركتي سر بزند، آن را از ما نخواهند پذيرفت.

هیچنز: اگر ممکن است این حرکت را برایِ من واکاوی کن. بگو که منظورت از این حرکت چیست.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> revelation

دِنِت: بعضی ها حوسطِ بحث> کارتِ ایمان را رو می کنند. می گویند: «ببین، من مسیحی ام و ما مسیحی ها باید به این قضیه باور داشته باشیم. همین و ختم کلام». این جور موقع ها، چیزی که باید بگوییم و خیلی هم به نظرم مؤدبانه است این است: «خب، باشد. اگر این طور است، باید از بحث کنار بکشی؛ چون که اعتراف کرده ای که نمی توانی با ذهنی باز به بحث ادامه دهی».

هیچنز: خیلی هم خوب. امیدوارم بودی چیزی که میخواهی بگویی همین باشد.

دنی: اگر واقعاً نمی توانی از دیدگاهت دفاع کنی، پس شرمنده، نمی توانی آن را مطرح کنی. ما اجازه نخواهیم داد که بخواهی کارتِ ایمان را وسطِ بحث رو کنی. اگر می خواهی حرفهایِ کتابِ مقدست را در قالبی بگویی که ما هم به قدرش پی ببریم، مشکلی ندارد. اما حاین که بخواهی بگویی> «چون کتابِ مقدس این طور گفته است»، برای مان قابلِ پذیرش نخواهد بود. و اگر خلافِ این را فکر کنی، علناً — در وهلهٔ اول، باید بگویم که چنین چیزی خودبزرگئینیِ محض است. اقدامی قلدرمآبانه است و ما آن را نخواهیم پذیرفت.

**هریس**: و جالب است اگر چنین حرکتی از <معتقدانِ به> ادیانِ دیگر سر بزند، خودشان آن را نخواهند پذیرفت.

**دنت**: دقیقاً.

هیچنز: حالا که بحثش پیش آمد، می توانم چیزی را بپرسم؟ از هر سه شما که در این موضوع بهتر از من می دانید. نظرتان در مورد کتاب ویکتور اِستنجر ا چیست که می گوید ما نمی توانیم با علم ثابت کنیم که خدا نیست؟ نظری در این باره دارید؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Victor Stenger (1935-2014)

دنت: کدام خدا؟ این کتابی را که می گویی نخواندهام.

هیچنز: هر خدایی. چه خدایی خالق، چه خدایی ناظر، و چه — مخصوصاً — خدایی مداخله کننده. به نظرم اینهایی که گفتم همهٔ خداها را در بر می گیرد. همیشه بر این باور بودهام که چون همه مجبوریم با عدم قطعیت در زندگی خود کنار بیاییم، اول کسانی که از خود مطمئن هستند باید اتاق را ترک کنند تا بشود گفتو گویی بالغانه داشت. چنین به نظر می رسد که ویکتور استنجر معتقد است که ما به جایی رسیده ایم که می توانیم با اطمینانی منطقی بگوییم که حوجود خدا> رد شده است. یا این که درستی آن به اثبات نرسیده است. فکر کردم که شاید چنین گزارهای جالب باشد. چون این برایم خیلی مهم است که دیدگاههای ما با عدم قطعیت هم خوانی داشته باشد.

هریس: به نظرم ضعیف ترین دلیلِ این ادعایِ بنیادی در موردِ متونِ حمقدس> است — این ایده که ما می دانیم که انجیل کلام بی کم و کاستِ خدایی همه چیز دان است. این ادعا به نحوِ خاصی ضعیف است. و این واقعاً مرکزِ ثقل معرفت شناختی شان است. همه چیز بر مبنایِ آن بنا نهاده می شود. اگر انجیل کتابی جادویی نباشد، مسیحیت دود می شود و به هوا می رود. اگر قرآن کتابی جادویی نباشد، اسلام دود می شود و به هوا می رود. و وقتی که به این کتابها نگاه می کنید، این سؤال برای تان پیش می آید که «آیا کوچک ترین مدرکی وجود دارد که نشان دهد این کتاب زائیدهٔ عالمی است که بر همه چیز آگاه است ؟ آیا جملهای در این کتابها پیدا می شود که از کسی بر نیاید که فرغون برایش فناوری نوظهور باشد ؟» و پاسخ منفی خواهد بود. اگر انجیل دربارهٔ دی.ان.ای. و الکتریسیته و دیگر فناوری نوظهور باشد ؟» و پاسخ منفی خواهد بود. اگر انجیل دربارهٔ دی.ان.ای. و الکتریسیته و دیگر

دانشمند فیزیک ذرات، فیلسوف، و نویسنده در زمینهٔ علم برای عموم. یکی از آثارش این است: خدا: فرضیهٔ ردشده. چگونه علم نشان می دهد که خدایی وجود ندارد (New York: Prometheus, 2007). او در این کتاب بهتر از هر حفیلسوف> دیگری نشان می هد که وجود خدا امری ردشده است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> omniscient

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> epistemology

چیزهایی صحبت کرده بود که ما را متحیر می کرد، آن وقت یک چیزی. فکمان می افتاد و باید می پذیرفتیم که گفت و گویی منطقی دربارهٔ این سرچشمهٔ دانش داشته باشیم.

هیچنز: دینش دسوزا ٔ — که در ضمن، یکی از مخالفان به نسبت باسواد، با مطالعه، و تحصیل کردهٔ ماست و قرار است به زودی با او مناظرهای داشته باشم — در کتابِ جدیدش ٔ چنین دیدگاهی را مطرح می کند: سفرِ پیدایش، که مردم قبلاً آن را مسخره می کردند، می گوید که «و خدا گفت که "روشنایی بشود" و تازه چند آیه بعد صحبت از خورشید و ماه و ستارگان می شود. چطور چنین چیزی ممکن است؟ خب، مطابق مهبانگ، این حرف واقعاً درست است.

داو کینز: بله، اما کار شاقی هم نبوده است.

هيچنز: خب، اين انفجار قبل از پيدايش كهكشانها رخ داده است. شوخى نمى كنم. [خندهٔ حضار]

هریس: خب، در یادداشت پایانی نسبتاً طولانیای که در آخر کتابم، پایان ایمان، آوردهام هدفم آشکارسازی همین گرایشهای فکری بوده است. در آن نشان می دهم که اگر با عینک مذهب به هر متنی نگاه کنید، می توانید در آن پیش بینی های علمی عجیب و غریب پیدا کنید. بدون اغراق، به بخش کتابهای آشپزی یک کتاب فروشی رفتم و، به صورت اتفاقی، یک کتاب آشپزی را باز کردم و دستور پختی را در آن پیدا کردم. فکر کنم دستور میگوی پخته شده در تابهٔ و ک با چاشنی او گو با یاد کردم. هر کسی می تواند چیزی در این مایه ها بود. بعد تفسیری عرفانی را از آن دستور پخت سر هم کردم. هر کسی می تواند

(متولدِ ۱۹۶۱): تحلیلگرِ سیاسیِ آمریکایی-هندی، نویسنده و فیلمساز؛ رئیسِ دانشگاهِ کینگز کالج، شخصیت دانشگاهی مسیحی در نیویورک، ۱۲-۲۰۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dinesh D'Souza

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dinesh D'Souza, What's So Great About Christianity (Washington DC: Regnery, 2007).

<sup>3</sup> wok

<sup>4</sup> ogo

این کار را بکند. می توانید بازی بازی قسمتهایِ مختلفِ هر متنِ نامربوطی را به هم وصل کنید و تفسیرهای حکیمانه از آن بیرون بکشید.

هیچنز: مایکل شِرمِر همین کار را با کُدهایِ انجیل ٔ — پیامهایِ نهانِ درونِ انجیل — کرد. واقعاً کارِ محشری انجام داده است. هر زمانِ دلخواهی میتوانید خبرِ داغِ دیروز را <از انجیل> بیرون بکشید.

هریس: یک سؤال برای هر سه شما دارم. آیا هیچ استدلالی به نفع دین وجود دارد؟ آیا هیچ وقت خداناباوری شما با چالشی روبرو شده است که نتوانید درجا پاسخی برای آن داشته باشید؟ با استدلالی روبرو شده اید که شما را مات و مبهوت کرده باشد و پاسخ آماده ای برای آن نداشته باشید؟

دنت:[می خندد] من که موردی را به خاطر ندارم.

داو کینز: نزدیک ترین چیزی که به ذهنم می رسد این است که ثابتهای بنیادی کیهان طوری دقیق تعیین شده اند که حوقوع حیات> را ممکن می کند. و به نظرم، اگر این حرف درست باشد باید توضیحی برای آن ارائه کنیم. ویکتور استنجر درستی آن را قبول ندارد، اما خیلی از فیزیک دانان به آن معتقدند. من چنین چیزی را دلیلی برای وجود خالقی هوشمند تلقی نمی کنم؛ چرا که باز هم به این مشکل بر خواهیم خورد که آن وقت آن خالق هوشمند از کجا آمده است؟ و خالق هوشمندی که آن

(متولد ۱۹۵۴): نویسندهٔ علمی آمریکایی و تاریخدانِ علم؛ پایه گذار Skeptics Society (به معنی «انجمن شک گرایان»). برای دیدن ویدئوی «مایکل شِرمِر کُدهای انجیل را رمز گشایی می کند» (۲۳ جولای ۲۰۰۷)، به این پیوند مراجعه کنید:

https://www.youtube.com/watch?v=Lk3VgQgxiqE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Michael Shermer

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Bible Code

قدر خلاق و هوشمند است که توانسته است ثابتهایِ کیهان را به گونهای تنظیم کند که به پیدایشِ ما منجر شود خودش دیگر باید پیچیده تر از —

هیچنز: چرا باید همهٔ سیاراتِ دیگری را که در منظومهٔ ما وجود دارند خالی از حیات بیافریند؟[میخندد]

**داو کینز**: خب، آن خود سؤال دیگری است.

هیچنز: اسقف مونته فیوری عاشقِ این استدلال بود — او یکی از دوستانِ من بود. می گفت که شرایطِ لازم برایِ حیات و لبهٔ پرتگاهی که حیات بر پایهٔ آن بنا نهاده شده است شگفتی آفرین است. واقعاً هم، چنان که گویی، انگار حیات بر لبهٔ یک پرتگاه بنا نهاده شده است. انگار سیارهٔ ما لبهٔ پرتگاه است. بقیهٔ سیارات یا بیش از حد داغ اند و یا بیش از حد سرد.

هريس: بله، و حممچنين، سيارهٔ ما> آكنده از انگل است.

هیچنز: و حدیگر سیارات> یا بیش از حد داغاند یا بیش از حد یخ. و فقط همین منظومهٔ شمسی وجود دارد، همین منظومهای که می شناسیم و حاملِ حیات است. این که خالق نمی خواهد. و نیاز به گفتن هم ندارد که حپذیرشِ یک خالق> شما را اسیرِ تسلسل می کند. اما، در کل، نه، حتی به یک استدلالِ قانع کننده هم بر نخورده ام. اما انتظارش را هم نداشته ام. یک شامگاهی بود که داشتم فکر می کردم و به این نتیجه رسیدم که حطرفدارانِ مذهب> هیچ وقت قادر نخواهند که به استدلالی جدید دست یابند. اصلاً چطور ممکن است استدلالی جدید پیدا کنند آخر استدلالاتشان، اصالتاً،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hugh Montefiore (1920–2005)

كشيش انگليكان و دين شناس انگليسى؛ اسقف كينگستون؛ ٨-١٩٧٠؛ اسقف بيرمنگام، ١٩٨٧-١٩٧٨.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> parasite

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> infinite regress

استدلالاتی کهنهاند. و صرفاً در دورانی تکامل یافتهاند که کمترین اطلاعات را پیرامونِ نظمِ طبیعیِ جهان داشته ایم.

تنها استدلالی که به نظرم جالب می آید — و این استدلالی است هم برای دین و هم برای خداباوری — چیزی است که آن را استدلال «بلاگردان » میخوانم: این که مردم می گویند: «همهٔ تسبیحها از آن خداست. برای همهٔ اینها باید خدا را شکرگزار باشیم». در واقع، نشانهٔ تواضع است — اما تواضعی بر پایهٔ خرافه. برای همین هم به آن لقب «بلاگردان» می دهم. اما به هر حال از تکبر جلوگیری می کند. همچنین، به همین دلیل، مشخصاً استدلالی پیش – یکتاپرستی آست. به نظرم، دین می تواند مانع تکبر شود و همین کار را هم می کند — چه از لحاظ اخلاقی و چه از لحاظ فکری.

داو کینز: اما این استدلالی در جهت اثبات درستی دین نیست.

هیچنز: نه، نه. اصلاً چنین استدلالی وجود ندارد و وجود هم نمی تواند داشته باشد.

هريس: خب، شايد بهتر باشد اين سؤال را بسط دهم.

دِنِت: نه، نه. یک لحظه صبر کن. می توانم چند کشفِ احتمالی نام ببرم که می تواند پایهٔ اعتقادم را از هم فرو بیاشد.

هيچنز: پيدا شدن خرگوش در <فسيلهاي> دورهٔ پركامبرين. "

داو كينز: نه، نه، يك لحظه صبر كن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> apotropaic

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> pre-monotheistic

<sup>&</sup>quot; نقل است که جِی. بی. اِس. هالدِین، در پاسخ به کسی که پرسیده بود چه چیز ممکن است باورِ او را به فرگشت از هم فرو بپاشد، این جواب را داده بود.

هریس: من منظورم استدلالی برایِ ممکن نشان دادنِ دین نیست. بلکه منظورم این است که آیا تا کنون به استدلالی در این جهت بر خوردهاید که چیزی که ما در پی ِ آنیم — یعنی نقدِ دین — کارِ بدی است.

داو کینز: آهان، این طور خیلی آسان تر شد. می شود کسی استدلال کند که جهان جای بهتری خواهد بود اگر همه به یک گزارهٔ غلط باور داشته باشند.

**دِنت**: آهان، منظورت اين بود. بله.

هريس: آيا شده است كه، وقتى مشغول نوشتن كتابهايتان بودهايد يا طي صحبت با يكى از منتقدان تان، چنين استدلالي شما را به تأمل وا داشته باشد؟

دنیت: البته. البته. وقتی که داشتم شکستنِ طلسم را مینوشتم، آنچنان با این حس مواجه نشدم. اما وقتی که داشتم روی کتابم که در مورد اختیار بود، یعنی فرگشت آزادی ا، کار می کردم، مدام به منتقدانی بر میخوردم که اساسِ حرفشان بسیار نزدیک به دیدگاه مذهبیون بود — یعنی می گفتند که اختیار آن قدر ایدهٔ مهمی است که اگر فاتحهاش خوانده شود، مردم دیگر هیچ گونه حس مسئولیتی نخواهند داشت و جامعه با هرج و مرج روبرو می شود. و به نفع است که خیلی روی این مسئلهٔ جبر و اختیار دقیق نشو. و من خیلی موضوع ریز نشوی. خودت را به آن راه بزن؛ خیلی روی این مسئلهٔ جبر و اختیار دقیق نشو. و من خیلی دقیق به این موضوع فکر کردم و تأثیرات احتمالی را که ممکن بود بر جهان بگذارد سنجیدم. بسیار خوب، آیا می شود تصور کرد که کنجکاوی سرکش من باعث شود که چیزی را به زبان آورم، حال درست یا غلط، که چنان تأثیرات هولناکی بر روی جهان داشته باشد که بهتر باشد دهانم را ببندم و به موضوع دیگری بپردازم؟ به نظرم این سؤالِ خوبی است که همهٔ ما باید آن را حاز خود> بپرسیم — موضوع دیگری بپردازم؟ به نظرم این سؤالِ خوبی است که همهٔ ما باید آن را حاز خود> بپرسیم —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freedom Evolves

بی برو و برگرد! زمانِ زیادی را به تأمل دربارهٔ این سؤال پرداختم و اگر به این نتیجه نمی رسیدم که نه تنها طرحِ این ایده برایِ جهانیان خطرزا نیست بلکه ضروری هم هست، هیچ یک از آن دو کتاب را نمی نوشتم. به نظرم باید این سؤال را از خود بپرسیم. خودم این کار را می کنم.

داو کینز: اما پیش از به چاپ رساندنِ یک کتاب، نه پیش از این که بخواهی دربارهٔ درستی یا نادرستیِ یک چیز فکر کنی. بعضی از منتقدانی که انگیزههایِ سیاسی دارند می گویند: «این گزاره آن قدر تبعاتِ سیاسیِ ناخوشایندی دارد که نمی تواند صادق باشد». اما ما نباید این خطا را مرتکب شویم.

**دِنِت**: بله، كاملاً درست مى گويى.

**داو كينز**: كه چيز متفاو تي —

**دِنِت**: که چیزِ کاملاً متفاوتی است. اصلاً نباید چنین خطایی کرد.

هیچنز: مانند این است که متوجه شوید که فکر می کردهاید منحنی زنگی شکل فریب هوشی سفید پوستان و سیاه پوستان تفسیر درستی از ضریب هوشی است. آن وقت از خود خواهید پرسید: «خب، حالا من با این چه کار کنم؟» خوشبختانه، این مسائلی <که ما با آنها سر و کار داریم > چنین نمودی ندارند.

هریس: برای تان مثالی می زنم از زمانی که با این مشکل روبرو شدم. فکر کنم در یکی از صفحات دیدگاه ها و نظر های الس آنجلس تایمز بود — شاید اشتباه در خاطر داشته باشم. بحث کسی که آن مقاله را نوشته بود این بود که مسلمانان آمریکایی عمدتاً به این دلیل مثل مسلمانان غرب اروپا تندرو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> bell curve

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> intelligence quotient (IQ)

<sup>3</sup> op-ed

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L.A. Times

نشده اند که ما در گفتمانِ خود جایگاهِ خاصی را برایِ دین قائلیم و به همین خاطر، جامعهٔ مسلمانانِ آمریکا مثلِ جامعهٔ مسلمانانِ غربِ اروپا منزوی نشده و مهجور قرار نگرفته است. حال نمی دانم این حرف درست است یا غلط، اما اگر درست باشد، ممکن است یک لحظه مرا دچار تردید کند.

هیچنز: موضوع جالبی خواهد بود. جیمز ولفنسون ۱، که تا همین اخیر حرئیس > بانک جهانی ۲ بود و اخیراً هم در حبه عنوان نماینده > در مذاکرات غزه ۳ شرکت داشت، گفته بود که عمیقاً باور دارد که به خاطر این که خودش یهودی ارتدکس ۴ است توانسته است با اخوان المسلمین و حماس تأثیرات خوبی را به جا بگذارد. اگر واقعاً چنین است که به نظرم منز جرکننده است و اصلاً، در وهلهٔ اول، نباید چنین کاری را به او میسپردند. چون که یک چیز را با قطعیت در مورد این مناقشات می دانیم و آن این است که یکتاپرستان موجب بدتر و بدتر شدن آن شده اند. اگر این مناقشه صرفاً مناقشه ای ملی و ارضی بود تا حالا حل شده بود. اما وقتی که جیمز ولفنسون، با ابراز رضایت از خود، چنین چیزی می گوید، باعث می شود که بیشتر با او ضدیت پیدا کنم.

<sup>1</sup> James Wolfensohn

(متولدِ ۱۹۹۳): وکیلِ استرالیایی-آمریکایی، مدیرِ سرمایه گذاری و اقتصاددان؛ مدیرِ بانکِ جهانی از سال ۱۹۹۵ تا ۲۰۰۵، نمایندهٔ ویژهٔ گروه چهار <خاورمیانه> و سازمان ملل در جداسازی غزه، از ۲۰۰۵ تا ۲۰۰۶.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> World Bank Group

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Israeli disengagement from Gaza

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Orthodox Jew

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Muslim Brotherhood

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> monotheism

# بخشِ ٢

هریس: دو مسئله در اینجا به هم می رسند. یکی این سؤال است: «ما می خواهیم به چه هدفی دست یابیم؟ تصور مان این است که از لحاظِ منطقی چه دستاور دی می توانیم داشته باشیم؟ و بعد می بینیم این عقیدهٔ پرسش ناپذیر بینِ افرادِ مختلف — متأسفانه، حتی در میانِ کسانی که عقایدی شبیه به خودمان دارند — رد و بدل می شود و آن این است که شما نمی توانید با دلیل و برهان کسی را از باورِ خود منصرف کنید.

پس آیا کاری که می کنیم کاملاً احمقانه و آب در هاون کوبیدن است؟ یا آیا واقعاً می توانیم در جنگ ایده ها پیروز شویم؟ اگر بخواهم از روی ایمیل هایی که دریافت می کنم قضاوت کنم، می گویم که این کار شدنی است. دائم از افرادی ایمیل دریافت می کنم که باور خود را به دین از دست داده اند و عملاً می توان گفت که با دلیل و برهان از دین خود رویگردان شده اند. و ضربهٔ آخر معمولاً یا یکی از کتاب های ما بوده است، یا یک فرآیند استدلالی خاص بوده است، یا عدم تطابق بین آموزه های دینی شان و چیزی که خودشان به درستی اش باور داشته اند. به نظرم ما باید به تناقض های درون دینی شان و چیزی که خودشان به درستی اش باور داشته اند. به نظرم ما باید به مورد کیهان کشف کرده ایم و آموزه های دینی تضاد و جود دارد. ممکن است این فرآیند چند دقیقه، عبد ماه، یا چند سال طول بکشد، اما باید در مواجهه با چیزی که اکنون به درستی اش پی برده اند، از خرافات خود دست بکشند.

داو کینز: یک بار داشتم با یکی از زیست شناسانِ بحث می کردم که بسیار انسانِ فرهیخته ای است و یکی از بهترین توضیح دهندگانِ فرگشت است و همچنان به خدا ایمان دارد<sup>۱</sup>. از او پرسیدم: «چطور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kenneth R. Miller

<sup>(</sup>متولد ۱۹۴۸)، استادِ زیستشناسی و صاحب کرسیِ رویس (Royce Professor) در تدریسِ متعالی در دانشگاه براون.

می توانی همچنان به خدا ایمان داشته باشی؟ جریان چیست؟ و او هم در پاسخ گفت: «من همهٔ استدلالاتِ عقلانیات را قبول دارم. اما خب، ایمان بی چون و چرا همین است دیگر». و بعد هم این عبارت خیلی شایان توجه را به من گفت: «بی دلیل نیست که به آن می گویند ایمان بی چون و چرا!». او این حرف را خیلی قاطع و تقریباً با پرخاش به من زد: «بی دلیل نیست که به آن می گویند ایمان بی چون بی چون و چرا!». و این حرف، به نظر او، پاسخی قاطع و دندان شکن تلقی می شد. چون ایمان بی چون و چرا است، دلیل و برهان آوردن بر آن افاقه ندارد. و او با افتخار و سرکشانه این حرف را به زبان آورد، نه از موضعی توجیه گرایانه!.

هیچنز: در آمریکای شمالی، خیلی اوقات مردم به شما می گویند که باید آثارِ ویلیام جیمز را بخوانی و باید بتوانی تجربهٔ ذهنی دیگران را مورد قضاوت قرار دهی، در صورتی که اصولاً انجام چنین کاری غیرِممکن است. «وقتی که این عقیده از نظرِ آنان واقعی است، چرا تو نمی توانی به عقیده شان احترام بگذاری در بحث در هیچ زمینهٔ دیگری چنین چیزی قابلِ قبول نیست. تصورِ این دسته از مردم چیزی است که باید مورد نقد قرار گیرد.

یک بار با یکی از افرادِ والامرتبهٔ کلیسایِ مشایخی ٔ در اورنج کانتی ٔ مناظرهای داشتم. از او پرسیدم - چون که داشتیم دربارهٔ واقعیت پنداری ٔ کتب مقدس صحبت می کردیم که او طرفدارش نبود -

<sup>1</sup> apologetic

فیلسوف و روانشناسِ آمریکایی؛ نویسندهٔ تنوعِ تجربهٔ دینی ( Row York:Longmans, Green & Co., نویسندهٔ تنوعِ تجربهٔ دینی ( 1902).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> William James

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> subjective

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Presbyterian

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Orange County

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> literalism

اما از او پرسیدم: «خب، نظرت دربارهٔ این که — چنان که انجیلِ متی امی گوید — قبرها در زمان مصلوب شدنِ عیسی شکافته شدند چیست؟ و این که همهٔ مردگان که از گورهایِ خود در اورشلیم ابرخاسته بودند، در شهر راه افتاده بودند و با دوستانِ قدیمی شان سلام و تعارف می کردند چیست؟». میخواستم از او بپرسم: «آیا این از ارزشِ ایدهٔ قیامِ عیسی از مردگان می کاهد؟» اما او منظورم را متوجه نشد. فکر کرد که می خواستم از او بپرسم که آیا به وقوع چنین رخدادی باور دارد؟ و او گفت که به عنوانِ یک تاریخدان — واقعاً هم تاریخدان بود — در مورد وقوع چنین رخدادی تردید دارد، اما به عنوانِ یک کشیشِ کلیسایِ مشایخی معتقد است که درست است. خیلی هم خوب. ببینید، برایِ من، همین که او را به گفتنِ چنین چیزی واداشتم کافی بود. گفتم: «اگر این طور است، درستیِ حرف من ثابت می شود. دیگر هیچ حرفی برایِ گفتن به تو ندارم. تو خودت هر آنچه را که من می خواستم بگویم گفتی».

هریس: جا دارد مطلبِ دیگری را هم در ادامهٔ این بحث مطرح کنم. ما با پدیدههایی چون فرانسیس کالینز یا زیست شناسی که تو الآن مثال زدی مواجه هستیم — کسانی که بیشک به اطلاعات کافی دسترسی دارد و تحصیلات علمی کافی را پشت سر گذاشته است و انتظار می رود عقل شان بیشترِ از این چیزها قد دهد، اما این انتظار را بر آورده نمی کنند یا ادعا می کنند که واقعاً عقل شان بیش از این قد نمی دهد.

به نظرم ما با یک معضلِ فرهنگی روبرو هستیم. بعد از یکی از سخنرانیهایم بود که این قضیه به خوبی برایم جا افتاد. یک پرفسورِ فیزیک نزدِ من آمد و گفت که یکی از دانشجویانِ کارشناسیِ ارشدش را با خود به سخنرانی آورده بود که یک مسیحیِ بسیار معتقد بود و سخنرانیِ من باعث شده بود که در

<sup>1</sup> Matthew

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jerusalem

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Resurrection

مورد اعتقاداتش تردید کند. نتیجهای که از این حرف گرفتم این بود که این اولین باری بوده است که عقاید آن دانشجو صریحاً به چالش کشیده شده بود. پس به نظر می آید که غیر ممکن نیست که یک نفر کل مراحل تحصیلی لازم برای دانشمند شدن را پشت سر بگذارد ولی عقایدش به چالش کشیده نشود؛ چون که این کار تابو است.

مثلاً در جهانِ اسلام با مهندسانی مواجهیم که می توانند بمبِ اتم بسازند، اما باز هم فکر می کنند که می شود آدمی به بهشت برود و هفتاد و دو <حوری > با کره نصیبش شود. و با افرادی چون فرانسیس کالینز مواجهایم که فکر می کنند می شود یک شنبه ها بر چمنزارِ شبنم گرفته زانو زد و خود را تسلیم عیسی کرد چون که در محضرِ یک آبشارِ منجمد قرار گرفته است، اما دوشنبه ها می تواند بر گردد و یک ژنتیک شناس مادی باشد.

هیچنز: همان طور که دوستمان، پرویز هودبهائی<sup>۲</sup>، فیزیکدانِ برجستهٔ پاکستانی، میگفت، بعضیها فکر میکنند که میشود قدرتِ اجنه <sup>۳</sup> را تسخیر کرد و برایِ راهاندازیِ رآکتور <sup>۴</sup> به کار گرفت.

هریس: آدم وسوسه می شود چنین پروژه ای را تأمینِ مالی کند.

دِنِت: به نظرم به چالش کشیدنِ دینِ مردم از آن چیزی که میپنداریم آسان تر است. برایِ مدتی طولانی این کار ممنوع بوده است. ما تازه آغاز گرانِ موجِ جدیدی از تلاش برایِ به چالش کشیدنِ باورهایِ دینی بوده ایم که دارد ثمره هم میدهد. و، به نظرِ من، موانعی که بر سرِ راه وجود دارد این

(متولد ۱۹۵۰): دانشمند هسته ای؛ مروج آزادی بیان، آموزش، و سکولاریسم در پاکستان.

<sup>1</sup> taboo

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pervez Hoodbhoy

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> jinn

<sup>4</sup> reactor

نیست که از حقایق یا استدلالهای کافی برخوردار نیستیم. موانع موجود موانعی استراتژیک هستند که اجازه نمی دهند حبی دینی > خود را اعلام کنید، به آن اقرار کنید، آن را به خودتان اقرار کنید، آن را به صورت عمومي اعلام كنيد؛ چون كه خانواده تان آن را خيانت تلقى خواهد كرد. خجالت مي كشيد اعتراف كنيد كه اين همه وقت مفتون اين اعتقادات بودهايد.

به باور من، صرف اعلام این که دیگر از این باورها دست کشیدهاید شهامت می طلبد. و اگر بتوانیم راههایی را پیدا کنیم که به این افراد کمک کند که این شهامت را پیدا کنند و افرادی را به عنوان مثال به آنها نشان دهیم که چنین کردهاند و الآن هم دارند به خوبی و خوشی زندگی میکنند — ممکن است یکی از والدین شان به آنها بی مهر شده باشد یا چیزی مانند آن رخ داده باشد. شاید این کارشان باعثِ رنجشِ عضوی از خانواده شان شده باشد — اما باز هم به نظرم تشویقِ آنها کارِ درستی است. معتقدم نباید چنین بپنداریم که نمی توانیم این کار را انجام دهیم. به نظرم می توانیم.

داو کینز: بله، و می شود گفت اگر فکر کنیم که نمی توانیم نشان می دهد که داریم دیگران را دست کم می گیریم. از سوی دیگر، فکر کنم که همهمان آدمهایی را می شناسیم که از پس این کار بر مى آيند كه دو طرز فكر متناقض را در كلهشان نگه دارند — همين طور كه سَم گفت، يكشنبه ها به یک چیز باور دارند و بقیهٔ روزهای هفته به چیزی کاملاً متضاد یا ناسازگار با آن. و به نظرم، از لحاظ عصب شناختی ۱، این پدیده مشکلی ندارد. دلیلی ندارد که کسی نتواند چنین تفکر دو گانهای را داشته باشد.

<sup>1</sup> neurological

**دِنِت**: اما چنین چیزی از جنبه هایی ناپایدار است. البته می دانم که حرفت درست است. کسانی هستند که این کار را می کنند و خیلی هم در آن تبحر دارند. و با پرت کردن ِ حواسِ خود از حاین تفکرِ دوگانه> است که قادر به این کار هستند. بیاید تمرکزِ خود را به سمتِ —

داو کینز: اما خب چطور می توانند با چنین تناقضی در —

دنت: با به فراموشی سپردنِ این که دارند چنین کاری می کنند و با بی توجهی به آن. دوست دارم یک واژهٔ خیلی سرراست و قابلِ یادسپاری را ابداع کنم که وقتی افراد مرتکب چنین خطایی شدند ناخواسته در ذهن شان تداعی شود. و بعد به خود بگویند که «آهان! این یکی از همان خطاهای فاحشی است که دنت و داو کینز و هریس و هیچنز دربارهاش صحبت می کردند. حالا می فهمم. و از نظر آنها چنین کاری مردود است». هدف این است که آنها را بیشتر به این موضوع آگاه کنیم که این کاری که می کنند کار عجیب و غریبی است.

هیچنز: متأسفانه باید بگویم که احتمالاً این ناهماهنگیِ شناختی ابرایِ بقا الازم است. هر کسی تا درجاتی آن را انجام میدهد.

**دِنِت**: منظورت تحملِ ناهماهنگیِ شناختی است؟

هیچنز: نه، مرادم انجام آن است. مثلاً اعضای MoveOn.org را در نظر بگیر. آن ها بر این عقیده اند که دولت ایالات متحده رژیمی ددمنش، نظامی گرائ، و امپریالیست است. فقرا را زیر پای خود له

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cognitive dissonance

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> survival

ت یک گروهِ ذینفوذ در ایالاتِ متحده که حامیِ سیاستهایِ عمومیِ مترقی است و در سالِ ۱۹۹۸ بنیان نهاده شده است.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> militaristic

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> imperial

می کند و به قلمروِ مردمانِ دیگر کشورها تجاوز می کند. اما نوبتِ مالیات که می شود، مالیاتِ خود را پرداخت می کنند و شاید به ندرت استثنائی در میانِ آنها پیدا کنی که از زیرِ بارِ پرداختِ مالیات شانه خالی کند. فرزندانِ خود را به مدارسِ عمومی می فرستند. کارهایِ روزمرهٔ خود را انجام می دهند.

در بیشترِ موارد، زندگی شان به نحوی است که گویی حتی به ده درصدِ چیزهایی هم که می گویند باور ندارند. بخشی از دلیلش این است که چنین کاری غیرِ ممکن است. مثلاً اعضایِ جامعهٔ جان بِرچ ارا در نظر بگیر. در دههٔ ۱۹۵۰، بر این باور بودند که پرزیدنت آیزنهاور کمونیست است، خب؟ روز خود را با این باور آغاز می کنند که کاخِ سفید ٔ را کرملین هاداره می کند. اما بالاخره باید از خواربار فروشی هم موادِ غذایی خود را خریداری کنند و کارهای روزمره ای مانندِ آن را انجام دهند.

هریس: تعهدات و قید و بندهایِ بیشازحدی دارند. درست می گویی.

**داو کینز**: عاقبت گریزی از انجام کارهایِ روزمره نیست.

هیچنز: ممکن است به چیزی اعتقادِ راسخ داشته باشید. آن باور هم برای تان خیلی خیلی مهم باشد. ولی به هیچ وجه در زندگی تان، در زندگی واقعی تان، ممکن نیست که بتوانید اعتقاداتِ خود را جاری سازید. و قطعاً این امر در موردِ این افراد هم درست است که می گویند «خب، می دانم که واقعاً نباید یکی از فرزندانم را به دیگری ترجیح دهم یا می دانم که نباید یکی از والدینم را به دیگری ترجیح دهم، ولی به هر حال این چنین است. ولی به نحوی عمل نخواهم کرد که گویی یکی را به دیگری دیگری ترجیح می دهم». مثال از این دست بسیار است. مثلاً سناتور کریگ می گوید که هم جنس گرا دیگری ترجیح می دهم». مثال از این دست بسیار است. مثلاً سناتور کریگ می گوید که هم جنس گرا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> John Birch Society

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eisenhower

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> communist

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> the White House

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kremlin

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Larry Craig

نیست. پیشِ خودش فکر می کند که صد در صد مطمئن است که هم جنس گرا نیست، اما نمی تواند با اقرار به این که هم جنس گرا هست یا نیست به زندگی خود ادامه دهد.

حالا سؤالی که میخواستم بپرسم این بود. ما باید از خودمان بپرسیم که هدفمان واقعاً چیست. آیا واقعاً میخواهیم که جهانی عاری از ایمان داشته باشیم؟ باید بگویم که فکر نکنم چنین دنیایی را بخواهم نه انتظارِ چنین دنیایی را دارم و نه آرزویِ آن را.

### هریس: منظورت از ایمان چیست؟

هیچنز: ایمان، هر چقدر هم که جایگاهش تقلیل یابد، چیزی جای آن را بگیرد یا رد شود، باز هم، به نظرِ من، با سرعت ِ شگفتانگیزی بازنشر پیدا می کند. دلیلش را هم باید در عواملِ فرویدی جست — اصولاً همان عواملی که با ترس از انقراض و نابودی سر و کار دارند.

## **هریس**: منظورت ایمان به الگووارههای ۲ فراطبیعی است؟

هیچنز: بله. پندارِ آرزومندانه آ. و موضوع دیگر این است: آیا واقعاً دوست دارم که این بحثها پایان یابد و همه اقرار کنند که «هیچنز بیبرو و برگرد این دور را برد. دیگر هیچ کس در دنیا به خدا ایمان ندارد»؟

(متولد ۱۹۴۵): سناتورِ جمهوری خواهِ آیداهو، ایالاتِ متحده (۱۹۹۱-۲۰۰۹). در ژوئنِ ۲۰۰۷، به جرمِ ارتکابِ جرمی «خلافِ عفت» دستگیر شد؛ در دادگاه، به جرمِ سبک ترِ «رفتارِ آشوبگرانه» اعتراف کرد؛ او گفته بُود که هم جنس گرا نبوده است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freudian

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> paradigm

<sup>3</sup> wish thinking / wishful thinking

جدای از این که تصور چنین چیزی برایم غیر ممکن است، [می خندد] فکر هم نکنم که از ته دل چنین چیزی را بخواهم. به نظرم باید آن را شالودهٔ همهٔ استدلالاتی در نظر گرفت که در مورد معرفت شناسی، فلسفه، زیست شناسی، و مانند آن مطرح می شود. یعنی چیزی است که باید همیشه در مقابلش استدلال بیاورید: توضیحی مخالف.

**داو کینز**: چیزی که می گویی به نظرم خیلی عجیب می آید. منظورت را متوجه نمی شوم. ببین، این را که می گویی چنین که می گویی چنین که می گویی چنین چیزی رخ نمی دهد در ک می کنم، اما از در ک این که می گویی چنین چیزی را نمی خواهی عاجزم.

هيچنز: چون كه — چيزى شبيهِ جدلِ ميانِ هاكسلى و ويلبرفورس يا جدلِ ميانِ دارو و ويليام جنينگز برايان الله صدوست دارم اين جدل ادامه داشته باشد.

داو کینز: چون که جذاب است.

هیچنز: دوست دارم که جبههٔ ما بیشتر پالایش شود و دستِ مخالفانمان بیشتر از پیش رو شود. اما گمان نمی کنم که این اتفاق فقط با حضور جبههٔ ما ممکن باشد. چون یک دست صدا ندارد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thomas Henry Huxley (1825–95)

زیست شناسِ انگلیسی و یکی از قهرمانانِ حامیِ تکاملِ داروینی، مخصوصاً در مناظرهٔ سالِ ۱۸۶۰ در بابِ این موضوع که توسطِ انجمنِ بریتانیا در آکسفورد برگزار شده بود و وی در جبههٔ مقابلِ ساموئل ویلبرفورس قرار داشت.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Samuel Wilberforce (1805–73)

کشیشِ انگلیکان؛ اسقفِ آکسفورد از سالِ ۱۸۴۵؛ او در مناظرهای که پیرامونِ فرگشت بود شرکت داشت و مخالفِ این دیدگاه داروین بود که می گفت انسان ها و کپی ها (apes) نیای مشترک دارند.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Clarence Darrow (1857–1938)

وكيلِ آمريكايي؛ او در محاكمهاى كه به عنوانِ «محاكمهٔ اسكوپس» مشهور شد، از معلمى به نامِ جان اسكوپس، در موضعى عليه برايان، دفاع كرد.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> William Jennings Bryan

هریس: یعنی دوست نداری این اتفاق برای جهاد گرایان رخ دهد؟

هیچنز:من با جهادگرایان اختلاف عقیدهای ندارم.

هریس: چرا، داری. مثلاً در زمینهٔ مشروعیت کاری که انجام می دهند.

هیچنز: نه، واقعاً چنین نیست. جای هیچ بحثی با آنها وجود ندارد. منظورم این است که مسئله ساده است: من خواهان این هستم که آنها کاملاً ریشه شان خشکیده شود. این نوعی واکنش بدوی از سوی من است — نیاز به نابودی دشمن خود را، به منظور حفظ بقای خودم، به رسمیت می شناسم. من هیچ علاقهای به نحوهٔ تفکر آنها ندارم. ما هنوز به سر وقت سؤال تو در مورد اسلام نرسیده ایم، اما باید بگویم که هیچ علاقهای به تفکرات جهادگرایان ندارم. من فقط به بهبود روشهای نابودی آنها علاقه مندم. این را هم بگویم، خیلی از سکولارها از این کار حمایت نمی کنند.

هريس: بله، نكته بسيار قابلِ توجهي است.

هیچنز: بیشترِ خداناباوران نمیخواهند قاطیِ این دعوا شوند. دعوایی است که از همه بیشتر از آن گریزاناند. ترجیح میدهند چند تا متلک بارِ بیلی گراهام کنند. چون که میدانند با این کار خطری متوجه شان نمی شود.

**دِنِت**: به نظرم به خاطرِ این است که ایدهٔ کشتنِ ٔ این افراد را ایدهٔ شنیعی میپنداریم و علاوه بر آن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Billy Graham (1918–2018)

کشیشِ باپتیستِ جنوبی(Southern Baptist) و تبشیریِ اهلِ ایالاتِ متحده که به خاطرِ موعظه هایش که در تظاهراتِ مختلفی که در فضاهایِ باز و بسته برگزار می شدند شهرت پیدا کرد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> exterminate

هیچنز: نه، من <نگفتم که آنها را از بین ببریم>، من گفتم «ریشهشان خشکیده شودا».

**دنت**: آهان، گفتی ریشهشان خشکیده شود.

**هیچنز**: نابودی کامل نیروهای جهادگرا.

فکر کنم واژهٔ «نابودی» بیشتر برای گونهها ٔ به کار میرود.

داو کینز: اما کریستوفر، باز می گردیم به حرفی که زدی: به نظر می رسد که از مناظره کردن خوشت می آید. از جدالِ فکری خوشت می آید که در صورتِ از بین رفتنِ دین از دست می رود — این چیزی که برایت حکمِ یک نمایشِ تئاترِ حسر گرم کننده> را دارد از دست خواهد رفت.

هیچنز: ریچارد، ترجیح می دهم بگویم که عاشقِ دیالکتیک مستم. به دیگر سخن، این که می توان از مناظره با دیگر افراد چیزهایِ جدیدی را یاد گرفت. و به نظرم همهٔ ما که دورِ این میز نشسته ایم توانسته ایم در این محیطِ حمناظره و گفت و گو> توانایی های استدلالیِ خود را بهبود ببخشیم.

**داو کینز**: اما خب این همه چیز هست که درباره شان می توان استدلال و تعقل کرد. پس از این که در نبردِ علیهِ دین پیروز شدیم، می توانیم به علم یا هر فعالیتی که به آن مشغولیم بپردازیم و در آن زمینه به مناظره و استدلال بپردازیم. و مناظرات بسیار در خور و شایسته ای هم و جود دارند که بتوان به آن ها پرداخت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> extirpate

چون دو واژهٔ exterminate و extirpate شبیه به هم هستند، این سوءتفاهم برایِ دِنِت به وجود آمد که هیچنز دارد از حذف فیزیکی جهادگرایان صحبت می کند.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> species

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> dialectic

هیچنز: همیشه کسانی و جود خواهند داشت که و جود خود را حاصلِ قوانینِ زیست شناسی می دانند و کسانی که و جود خود را مدیونِ طرحی الهی می دانند که برنامه ای را برایِ آنها در نظر گرفته است.

### **داو کینز**: خب، آن چیزی است که—

هیچنز: از دید من، این که یک فرد کدام یک از این دیدگاه ها را میپذیرد گویای حقایق بسیاری دربارهٔ او است. و همان طور که همهٔ ما میدانیم تنها یکی از این دو دیدگاه است که با عقل جور در می آید. اما چطور به این نتیجه میرسیم؟ با تقابل آن با دیدگاه مخالف که هیچ وقت هم از بین نخواهد رفت.

هریس: اجازه بده مقایسهای بکنم. تا مقاطعی اخیر در تاریخ، همین حرف را در موردِ جادو گری هم می توانستی بزنی.

#### هيچنز: بله.

هریس: ممکن بود بگویی جادوگری در همهٔ فرهنگ ها وجود داشته است، همه به کارگر افتادنِ طلسمها باور داشته اند، جادوگری در همه جا پیدا می شود و هیچ وقت هم نخواهیم توانست از آن خلاص شویم. اصلاً تلاش برای این کار هم کاری احمقانه است. اگر تلاشی هم بکنیم فقط از لحاظ دیالکتیک برای مان فایده خواهد داشت، اما جادوگری تا ابد با ما خواهد ماند. ولی می بینیم که جادوگری، تقریباً بدونِ استثناء، در همه جا از بین رفته است. ممکن است گروه هایی را پیدا کنی که—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> witchcraft

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> spell

هیچنز: ابداً. به هیچ و جه. اصلاً ریشه کن کردن جادو گری ممکن نیست. معمولاً در میانِ زندهانگاران و مسیحیان مثل علف هرز گسترش پیدا می کند.

دنت: ولى در غرب كه اين طور نيست.

**هریس**: من جادوگری کاملاً عیان را منظورم است. طلسم چشمزخم و به جای پزشکی —

هیچنز: خیال می کنی دیگر کلکش کنده شده است؟

هریس: به صورت بنیادی دیگر اثری از آن نیست. بله.

داو کینز: از این که بگذریم، مایل نیستی که کاملاً ریشه کن شود؟

هیچنز: همین حالا یک کمپینی راه افتاده است که ویکاها ٔ بتوانند ثبتِنام کنند و در گورستانِ آرلینگتون ٔ به خاک سپرده شوند.

هریس: من دارم دربارهٔ این صحبت می کنم که بخواهی همسایهات را بکشی چون که فکر می کنی نوعی مکانیسم علت و معلولی وجود دارد که از طریق آن، با نیت شری که داشته است، توانسته است محصولاتت را با نیرویی فراطبیعی از بین ببرد یا بچهات را چشم بزند. چنین تصوری با ناآگاهی از علم پزشکی ممکن است.

هیچنز: بله، درست است.

هریس: به این خاطر است که افراد عاملِ بیماری را نمی شناسند و به همسایه شان شک می کنند و فکر می کنند که آدمِ پلیدی است و سحر هم بر همین ناآگاهی دامن می زند.

<sup>1</sup> the evil eye

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wiccan

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Arlington Cemetery

هیچنز: در چنین موردی نمی گفتم که دوست ندارم از شر این طور چیزی خلاص بشویم و گرنه دیگر موضوعی برای مناظره وجود نخواهیم داشت.

هریس: اما دیگر با این قضیه سر و کار نداریم که عدهای ادعا کنند جادوگراند و بخواهند در امورِ پزشکی دخالت کنند. البته لطفاً بحث ِ طبِ جایگزین ٔ و طبِ سوزنی ٔ را پیش نکش. من دارم دربارهٔ سحر در معنای واقعی صحبت می کنم، سحر در قرونِ وسطی آ.

هیچنز: اتفاقاً میخواستم بحثِ همینها را پیش بکشم. تازه *واشینگتن پست<sup>۴</sup> هم هر روز طالع*بینی<sup>۵</sup> چاپ میکند.

هریس: اختربینی عمم باز مسئلهٔ دیگری است.

دنت: بله، اختربینی یک <پسماند> کمرنگی از -

هیچنز: نیازی به بحث در مورد اختربینی نیست. ولی اختربینی از بین نخواهد رفت.

دنت: بسیار خوب. اما خب از بین رفتنش هم ضرورتی ندارد.

**داو کینز**: اما تو داری این دو موضوع را با هم قاطی می کنی: این که آیا روزی حدین > ریشه کن خواهد شد و این که آیا میخواهی ریشه کن شود یا نه؟ و چنین مینماید که نمیخواهی ریشه کن شود؛ چون که دوست داری چیزی وجود داشته باشد که در مخالفتش به جدل بپردازی. و به تو کمک کند که قوهٔ استدلالت را بهبود بخشی.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> alternative medicine

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> acupuncture

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> medieval

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Washington Post

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> horoscope

<sup>6</sup> astrology

### هیچنز: بله، همین را میخواهم.

فرنت: اما اصلاً چرا خود را درگیرِ فکر کردن به ریشه کن کردنِ دین کنیم. چرا به جای آن به این فکر نکنیم که چطور می شود آن را از منظرِ یک همه گیر شناس فرگشتی دید و بگوییم: «کاری که می خواهیم بکنیم این است که فرگشت حژنهای خیربیماری زاساز آرا تحریک و تشویق کنیم. ما می خواهیم که از عوامل آسیب رسان خلاص شویم. اختربینی اصلاً برای من مهم نیست فکر نمی کنم آسیب بسزایی در بر داشته باشد. البته وقتی که گفته می شد ریگان در تصمیم گیری هایش از اختربینی استفاده می کند قضیه کمی ترسناک شد. از این مورد که بگذریم که امیدوارم استفنائی بیش نباشد به نظرم این تفکر خرافی اهمیت به اختربینی نسبتاً کم خطر است. اگر صرفاً بتوانیم جایگاه دیگر چیزهای حمخربی کرا که مردم شیفته شان هستند به جایگاه اختربینی تنزل دهیم، من راضی خواهم بود.

هیچنز: خب، ببین. شما جواب من را نمی پسندید. اما به نظرم سؤال را باید این گونه مطرح کرد این سؤال از ما پرسیده خواهد شد؛ چنان چه همین امروز هم در یک برنامهٔ تلویزیونی از من پرسیده شد. از من پرسیدند: «آیا اگر امروز صبح هیچ کس در ایالات متحده به کلیسا نمی رفت خوشحال می شدی؟».

### **دِنِت**: جوابِ تو چیست؟

هیچنز: خب، من که جوابم را دادم و ریچارد با آن مخالف بود. اما جوابی که امروز صبح دادم این بود که معتقدم مردم بدونِ تسلاهایِ کاذب اوقاتِ خوش تری خواهند داشت و من دوست ندارم که

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> epidemiology

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> avirulence

<sup>3</sup> Reagan

آنها عقاید خود را بر من تحمیل کنند. اگر آنها از اعتقادات خود دست بر می داشتند، هم لطفی در حق خودشان می بود و هم در حق ما. از این دید که نگاه کنیم، به نظر می رسد که دارم خودم را نقض می کنم. ببینید، دوست دارم که مردم از عقاید خود دست بر می داشتند، اما آن وقت کسی نمی ماند که بخواهم با او بحث و جدل کنم. و البته ابداً نگفتم که اگر یک کم به حرفهای من گوش می دادند دیگر به کلیسا نمی رفتند، خب؟ پس دو سؤال در اینجا مطرح است.

اما چیزی که دوست دارم جوابش را از شما بشنوم این است: آیا دوست دارید جهانی را ببینید که در آن هیچ کس دین ندارد؟

داو کینز: بله، من هم میخواهم به این سؤال پاسخ دهم. چه بحث ِ اختربینی مطرح باشد، چه بحث ِ دین، و چه هر چیزِ دیگر؛ من دوست دارم در دنیایی زندگی کنم که مردم شک گراا هستند و به صورت ِ مستقل فکر می کنند، به شواهد نگاه می کنند. نه به این خاطر که اختربینی چیزِ بی خطری است؛ حدسم این است که بی خطر نیست. اما اگر خیال کردهاید که می توانید برای خودتان به هر چه که دوست دارید، بدونِ هیچ دلیل و مدرکی، باور داشته باشید، باید بگویم که خسرانِ بزرگی را متحمل شده اید. تجربهٔ شگفت انگیزیست این که در جهان زندگی کنید و درک کنید که دلیلِ زیست شما در این جهان چیست، و درک کنید که چه چیز باعث به جریان افتادن آن می شود؛ ستاره های واقعی را درک کنید؛ علم نجوم ا در درک کنید. وقتی که خود را محدود به چیزِ حقیری چون اختربینی بکنید، چیز زیادی را از دست داده اید.

و به نظرم مشابهِ همین حرف را در موردِ دین هم میشود زد. جهان جایِ بزرگ، زیبا، و فوقالعادهای است و چقدر حقیرانه و کوتهنگرانه و خوارشمارانه است که به جن و خالقانی فراطبیعی و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> sceptical / skeptical

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> astronomy

پادرمیانیهایِ فراطبیعی باور داشته باشیم. به نظرم می توان در حمایت از حذفِ دین، دلیل و برهان زیباشناختی آورد.

هيچنز: شديداً با تو همنظرم.

دنت: اما حال بیایید اولویتهایمان را مشخص کنیم. اگر می توانستید یکی از مخرب ترینها و مهلک ترین افراطورزیها را ریشه کن کنید، چه چیزی را اولویتِ خود قرار می دادید؟ دست یابی به چه هدفی می تواند باعث اشتیاق تان شود و حس کنید که به یکی از اهداف تان رسیده اید. مثلاً بیایید اسلام را با هم بررسی کنیم. و تا آنجا که می توانیم واقع گرایانه به آن نگاه کنیم. آیا ذره ای احتمال می دهید که بتوان به نسخه ای اصلاح شده و منطقی از اسلام دست یافت؟

داو کینز: خب، این اسلام وحشیای که امروزه با آن سر و کار داریم پدیدهٔ نسبتاً متأخری است، چنین نیست؟

**دنت**: به نظرم باید خیلی به عقب رفت تا به—

هریس: تنها تا حدِ محدودی این امکان وجود دارد. و این را هم بگویم — فارغ از این که آیا ما از تسلطِ کافی برایِ این کار برخورداریم یا نه —، ما قانع کننده ترین سخنگویان برایِ ادایِ این انتقادات نیستیم. لازم است که کسانی چون آیان هرسی علی ایا صاحب نظری در اسلام چون ابن وراق " به

٬ (متولد ۱۹۶۹): فعال و صاحب نظر ِ هلندى - آمريكايي؛ متولد ِ سومالي؛ يكي از منتقدان ِ بي پرواي ِ اسلام و مدافع حقوق زنان مسلمان.

نامِ مستعارِ يكى از منتقدانِ ناشناسِ اسلام؛ يكى از پايه گذارانِ بنيادِ سكولاريزاسيونِ جامعهٔ اسلامى در سال ١٩٩٨. 125

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> aesthetic

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibn Warrag

طرزی قابل اعتماد به نقد اسلام بپردازند تا مردم به حرفشان بها دهند، مخصوصاً لیبرالهای اسکولاری که به برداشت ما از این موضوع اعتماد ندارند. اما چنین به نظرم می آید که دورههای تاریخی متمایزی در تاریخ اسلام وجود دارد. دورهای که در آن خلافت ٔ حاکم است یا یک کشور مسلمان وجود دارد که اسلام در آن حکمرانی می کند و از تأثیرات بیرونی در امان است. در چنین شرایطی، اسلام می تواند تا نهایت حد ممکن تمامیت خواه ٔ باشد و عین خیالش هم نباشد و، در عین حال، مضرات ذاتی این دین را هم شاهد نیستید. دانشمند علوم سیاسی، ساموئل هانتینگتون ٔ گفته بود که «مرزهای اسلام خونبار است». در مرزها است که متوجه این مشکل می شویم؛ در مرزهای اسلام و مدرنیته تعارض وجود دارد. ولی، درست است، در تاریخ اسلام مقاطعی را می مینیم که مسلمانان در اینجا و آنجا جهاد نمی کردند؛ چون که پیش از آن به طور موفقیت آمیز جهاد می بینیم که مسلمانان در اینجا و آنجا جهاد نمی کردند؛ چون که پیش از آن به طور موفقیت آمیز جهاد

**دنت**: اما زنانی که در آن جوامع زندگی می کنند چطور؟

داو كينز: دقيقاً. عذابهايي كه زنان درون آن مرزها متحمل ميشوند.

**دِنِت**: حتى در بهترين مقاطع.

هريس: بله، درست است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> liberal

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> caliphate

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> totalitarian

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Samuel Huntington (1927–2008)

دانشمندِ علومِ سیاسیِ آمریکایی و مشاورِ رئیسجمهور؛ در سالِ ۱۹۹۳ نظریهٔ «برخوردِ تمدنها»یِ خود را در قالبِ کتابی با عنوانِ برخورد تمدنها و بازسازی نظم جهانی (۱۹۹۶) مطرح کرد.

<sup>5</sup> modernity

هیچنز: اما قطعاً نوعی اتحاد را هم می توان شاهد بود. اکنون چیزهای زیادی را در این رابطه می دانیم. کتابهای خیلی خوبی چاپ شده اند، مثلاً کتاب ماریا مِنوکال در مورد اندلس که دربارهٔ دوره هایی است که تمدن اسلامی با همسایگانش در وضعیت صلح نسبی بوده و سرش به کار خودش بوده است. مشغول کارهایی بوده است که بویی از جهاد نداشته اند. و خودم هم شاهد چنین چیزی بوده امی خنگهایی که پس از حفروپاشی که یوگسلاوی در جریان بود، مسلمانان بوسنیایی و نتاری بهتر از مسیحیان داشتند؛ حال چه کاتولیک و چه ارتدکس.

آنها قربانیانِ کشتارهایِ دینی بودند نه عاملانِ آن و آنها بودند که بیش از هر کسی به چندگانگیِ فرهنگی ٔ باور داشتند. پس رخدادِ چنین چیزی ممکن است. حتی به کسانی بر میخوردی که می گفتند خداناباور مسلمان یا مسلمان خداناباور هستند.

### **دنت**: عجب!

هیچنز: بله، در سارایوو به چنین افرادی بر میخوردی. که البته از لحاظِ فنی ناممکن است. اما مشکل این است که آیا ما معتقدیم که تمامیتخواهی در ذاتِ هر دینی وجود دارد؟ من که شدیداً بر این باور هستم؛ چون هر دینی حتماً به دنبالِ این است که به مرجعی مطلق، چالشناپذیر، و ابدی بدل شود.

آذین ِجهان: چگونه مسلمانان، یهودیان، و مسیحیان فرهنگ تحمل ِدیگر عقاید را در اسپانیای ِقرون ِ وسطی به وجود آوردند. (Boston:Little, Brown, 2002)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> María Rosa Menocal

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Andalucía

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Yugoslavia

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bosnia

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> multiculturalism

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sarajevo

#### **دنت**: همهٔ ادیان.

هیچنز: ردخور ندارد. خالقی که ارادهاش را نمی توان به چالش کشید. برایش مهم نیست که ما در مورد ارادهاش چه فکر می کنیم. ارادهاش مطلق است و چه پس از مرگ ما و چه پیش از این که زاده شده باشیم جاری است و جاری بوده است. خاستگاه تمامیت خواهی همین است. به نظرم اسلام این موضوع را به نحوی اخطار آمیز تر بیان می کند. از این جهت که به عنوان سومین آئین یکتاپرستی ظاهر می شود و می گوید: «به ظهور هیچ دینی پس از اسلام نیاز نیست. اسلام خاتم ادیان است. پیش از این کلامی از سوی خدا نازل شده است؛ مسلمانان به آن اذعان دارند. بقیه را انکار نمی کنیم، اما ادعا می کنیم که اسلام آخرین دین است. دیگر هیچ نیازی به کار بیشتر در این زمینه نیست».

هریس: «و قویاً ادعا داریم که فاصلهای میان الهیات و امور مدنی و جود ندارد».

هیچنز: بدترین چیز در دنیا همین است. در دنیای ما، مطمئناً بدترین چیزی که یک نفر ممکن است بگوید این است که «به هیچ تجسس بیشتری نیاز نیست. هر چه را که لازم بوده است بدانید در اختیار دارید. هر چیز دیگری بیاید تفسیری بیش نیست». این پلیدترین و خطرناک ترین ادعای ممکن است و این ادعایی است که از دیگر ادیان، بدین شکل و صورت، صادر نشده است.

دنت: خب، بگذار در بابِ این مسئله، لحظه ای نقشِ و کیل مدافعِ شیطان را بازی کنم.

هیچنز: مسیحیت و یهودیت اسلام را به رسمیت نمی شناسند، اما اسلام همهٔ این ادیان را به رسمیت می شناسد. مسلمانان همهٔ اعتقادات یهودیان را قبول دارند. آنها شیفتهٔ ابراهیم هستند و این که می خواست فرزندش را قربانی کند. عاشق همهٔ این ماجراها هستند. بی هیچ تردیدی بکرزایی مریم و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> civil matters

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> the Virgin Birth

مهمل ترین ادعاهای مسیحیت را قبول دارند. همهٔ این اعتقادات را به رسمیت می شناسند. «هر کدام از شما بخواهید به ما بپیوندید، قدم تان بر چشم، اما دین ماست که خاتم ادیان است». چنین اعتقادی مرگبار است. و به نظرِ من وجودِ ما با این باور در تقابل است.

**دِنِت**: بگذار لحظهای نقشِ وکیل مدافعِ شیطان را بازی کنم تا دستِکم مواضع به خوبی مشخص شود.

هیچنز: من که خودم حاضرم به صورتِ افتخاری به نفع شیطان صحبت کنم. [خندهٔ حضار]

دِنِت: همهٔ ما این قابلیت را داریم که به نفع شیطان صحبت کنیم. یقین دارم که خیلیها فکر می کنند ما دقیقاً داریم همین کار را می کنیم.

من باور دارم که صرفِ این که چیزی درست است دلیلی کافی برای ِلزومِ ترویجِ آن یا تلاش برای پرده برداشتن از آن نیست. این ایده که چیزهایی وجود دارند که نباید تلاش به فهمیدنشان کنیم ایدهای است که خودم آن را جدی می گیرم. و فکر می کنم دستِ کم باید درستیِ این گزاره را بررسی کنیم که می گوید این امکان وجود دارد که فراتر از حدی که به صلاح مان است بدانیم.

حالا، اگر تا اینجایِ حرفم را قبول دارید، احتمالی که باید آن را جدی بگیریم — حتی رد کردنش هم منوط به این است که اول آن را جدی گرفته باشیم — احتمالِ درستیِ این ایدهٔ مسلمانان است که غرب واقعاً زیاده روی کرده است. به دانشِ عظیمی دست پیدا کرده است که برایِ ما خوب نیست. دانشی است که اگر آن را نمی داشتیم زندگی های بهتری می داشتیم. و حقیقت این است که خیلی از مسلمانان می خواهند که زمان را به عقب برگردانند. البته نمی توانند، شکی در آن نیست. اما می توان هم حسی داشته باشم با مسلمانی که می گوید: «آبِ رفته به جوی بر نمی گردد. دیگر کار از کار گذشته است. باعثِ تأسف است. شما در غرب خود را در معرضِ یک سری از حقایق قرار داده اید و

حالا دارید آنها را بر ما تحمیل می کنید — حقایقی که اگر آنها را نمی دانستیم خوشبخت تر می بودیم».

هیچنز: خیلی ذهنم درگیرِ چیزی شده است که می گویی. واقعاً دوست دارم که بدانم چه مثالی — چه در وادیِ عمل و چه در وادیِ نظر — از چیزی سراغ داری که تواناییِ دانستنِ آن را داریم، اما ندانستنش برایمان بهتر است. چون که باید بگویم که تصورِ چنین چیزی در دنیایِ دین برایم مشکل تر است.

هریس: خب، خودت بحثِ منحنیِ زنگی شکلِ حضریبِ هوشی> را به میان کشیدی. اگر تفاوتهایِ قابلِ اعتمادی در ضریبِ هوشی در میانِ نژادها یا جنسیتهایِ مختلف وجود داشته باشد—

هیچنز: اما فکر نمی کنم که هیچ یک از مایی که در اینجا حضور داریم درستی آن را قبول داشته باشد. باید مثالی میزدی از چیزی که میشد درستیاش را پذیرفت، اما آرزو می کردی که از آن ناآگاه می بودی.

دِنِت: فکر نمی کنم سخت باشد که چیزی را در خیالِ خود تصور کنیم که، در صورتِ درستی اش، بهتر می بود که بشر نسبت به آن جاهل می ماند.

هیچنز: آیا می توانی آن را برایم ملموس تر کنی؟ خیلی کنجکاوم.

داو کینز: مثالِ فرضی یک بحث است. اما سؤالِ کریستوفر این است: «آیا تا به حال شده است که حتلاش برایِ فهم > چیزی را در خود سرکوب کرده باشی که -؟».

هیچنز: آیا چنین چیزی را در ذهن داری؟

دنت: نه. نه، چنین چیزی را سراغ ندارم.

130

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.



### **داو كينز**: پس نه.

هیچنز: در ضمن، آیا می توانی خودت را در چنین موقعیتی تصور کنی؟ من که نمی توانم.

دِنِت: بله، البته که می توانم. امیدوارم که هیچ وقت در گیرش نشوم.

**هریس**: مثالِ تولیدِ سلاحهایِ زیستی ارا در نظر بگیر. آیا درست است که ژونالِ نِیچِر ا دستورِ تهیهٔ حویروسِ > آبله ارا منتشر کند؟

**دِنت**: دقیقاً. از این موارد خیلی —

هیچنز: خیلی هم خوب. اما این مثال برای چیزی که نباید خود را به دانستنش بیالاییم نیست. این بیشتر به نوعی توانایی اشاره دارد.

**هریس**: مطمئناً میشود شرایطی را در نظر گرفت که در آن کسی به دنبالِ دانستنِ چیزی باشد که تنها کاربردِ ممکنِ آن امری غیرِاخلاقی باشد یا ترویجِ آن باعث شود که فردی نااهل قدرتی را به دست گیرد.

اما، در واقع، بحثی را مطرح کردی که به نظرم خیلی حیاتی است. چون که، به چشمِ مخالفانِ ما، تنها گناهِ ما این نیست که حقایقی فتنهانگیز را در میانِ مسلمانان یا دیگر جهانیان ترویج داده ایم. بلکه از دید آنها گناه ما این است که به حقایقی که به سادگی از لحاظ علمی قابلِ کمی سازی بی بحث نیستند اعتنا نداریم. یکی از پاسخهایِ تند و تیزی که به ما می دهند این است که «ثابت کن که زنت را دوست داری» — یک طوری هم آن را می گویند که گویی استدلالی در ردِ خداناباوری است. چنین

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> bioweapon

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nature

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> smallpox

<sup>4</sup> quantify

چیزی را نمی شود ثابت کرد. ولی خب، اگر کمی آن را بشکافیم، می شود آن را ثابت کرد. می توان صدق ِ آن را نشان داد. ما می دانیم که وقتی از «دوست داشتن» سخن می گوییم منظور چیست. اما این حوزه از مقدسات وجود دارد که به سادگی تحت ِ سلطهٔ علم در نمی آید و گفتمانِ علمی آن را تسلیم گفتمان مذهبی کرده است.

**دِنِت**: و همچنین به گفتمان هنری.

هريس: بله.

دِنِت: که لزوماً هم مذهبی نیست.

هریس: اما می توانم دلیل بیاورم که تحت سلطهٔ هنر هم در نمی آید؛ همان طور که هنر قادر به درک بایسته و شایستهٔ دوست داشتن نیست. شفقت هم از همین مقوله است. می توان آنها را در قالبِ هنر ابراز کرد، اما تقلیل پذیر ابه هنر هم نیستند. شما نمی روید تا خالص ترین شکلِ شفقت را در موزه ها پیدا کنید. و به نظرم چیزی در نحوهٔ رد این ادعای کاذب مذهبیون، توسط ما خداناباوران، وجود دارد که دین داران را متقاعد می کند که واقعاً چیزی است که ما به آن واقف نیستیم. و به نظرم باید به این موضوع حساس باشیم.

هیچنز: کاملاً درست است. به همین خاطر هم هست که چنین استدلالی را مطرح میکنند که موردی را مثال بزن که سکولاریسم توانسته باشد چیزی را همچون کلیسایِ جامعِ دورام و شارتر تولید کرده باشد و یا نقاشی ها و موسیقیِ عبادیِ —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> reducible

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durham Cathedral

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Chartres Cathedral

**دنت**: باخ.

هيچنز: بله، فكر مي كنم باخ.

هریس: اما معتقدم که باید پاسخی را برای این نقد ارائه دهیم.

هيچنز: بله، همين طور است.

هریس: و تو [کریستوفر] جوابِ خیلی خوبی برای آن داری: اگر در آن زمان <نهادِ> غیرِمذهبی بود که از کارهای ِهنری حمایت ِمالی بکند، آن گاه (۱) ما نمی توانیم بفهمیم که میکل آنژ ا باورمند بوده است یا نه؛ چون که اگر کسی ناباورمندی ِخود را اعلام می کرده عاقبتش مرگ می بوده است. و (۲)، اگر نهادی غیرِمذهبی می بود که میکل آنژ را به کار می گماشت، ممکن بود حالا کارهای ِهنری غیرمذهبی نیز از او به جا مانده بود.

هیچنز: البته نگفته بودم که چیزی که در ادامه گفتی صادق است.

هريس: چه چيزي را؟

هیچنز: به نظرم، در بحثِ نقاشی ها و پیکرهایِ عبادی، نمی توانیم با قطعیت بگوییم که حمایت حنهادی معنوی > در تولیدِ آن ها تأثیر گذار بوده است یا نه. اما به نظرم چنین حرفی از من بر نمی آید که بگویم «اگر نقاشِ غیرِمذهبی ای هم بود می توانست کاری را به این کیفیت ارائه دهد». نمی دانم چرا نمی توانم صدورِ چنین حرفی را از خودم تصور کنم و برایم هم جالب است که بفهمم به چه دلیل نمی توانم چنین تصوری را بکنم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Michelangelo

داو کینز: واقعاً؟ یعنی فکر می کنی که اگر میکل آنژ را به ساخت ِ سقف ِ یک موزهٔ علوم می گماردند، چیزی با آن عظمت را خلق نمی کرد؟

هیچنز: بله، یک جورهایی در تأیید این نگاه مرددم.

داو کینز: جدی می گویی؟ تصورِ چنین چیزی برایمِ کاملاً آسان است.

هیچنز: پس در اینجا با هم اختلاف نظر داریم. ببین، در بحث شعرهای عبادی — خیلی در مورد نقاشی ها و معماری ها اطلاعی ندارم و گذشته از این، بعضی از معماری های عبادی را هم دوست ندارم، مثلاً کلیسای سن پیر ، و علم به این حقیقت که به لطف فروش ویژهٔ آمرزش گناهان ساخته شده است بیزاری ام را از آن بیشتر می کند. اما در بحث شعرهای عبادی، مثلاً شعرهای جان دان یا جورج هربرت ، تصور این که این اشعار دغل بازی اند و به خاطر حمایت مالی سروده شده اند برایم دشوار است.

**داو کینز**: بله، به نظرم منطقی است.

هیچنز: این که کسی چنین اشعاری را برایِ خوشامدِ کسِ دیگری سروده باشد خیلی نامحتمل به نظر میرسد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St Peter

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> indulgence

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> John Donne (1572–1631)

شاعر و کشیشِ انگلیسی؛ رئیسِ کلیسایِ جامعِ سَن پال از سالِ ۱۶۱۲؛ از او هم اشعار و نثرهایِ مذهبی به جا مانده است و هم غیرمذهبی.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> George Herbert (1593–1633)

شاعر و کشیش ولزی؛ کانُن کلیسای جامع لینکلن از سال ۱۹۲۶.

داو کینز: اما به هر حال، چه نتیجهای را میخواهی از آن بگیری؟ خب، اشعارِ عبادیِ دان فوقالعاده هستند. که هستند. باز به این معنا نیست که گویای حقیقتی هستند.

هیچنز: به هیچ وجه من الوجوه. شعرِ عبادی موردعلاقهٔ من شعرِ «رفتن به کلیسا» ای فیلیپ لارکین آست. یکی از بهترینِ اشعاری است که سروده شده است. دقیقاً بیان می کند که . . . کاش آن را اینجا داشتم. آهان، آن را اینجا دارم و اگر دوست داشتید، می توانم آن را برای تان بخوانم. من نمی توانم تصور کنم که کسی به کلیسایی گوتیک در کنارِ مسیرش برود و، حال چه بیش از لارکین ایمان داشته باشد و چه کمتر از او، اما احساس — نمی گویم «ایمان»؛ نباید هم بگویم «ایمان» — و احساس عمیق تری را نسبت به او تجربه کند. او یک خداناباور است. و تصور هم نمی کنم که کسی احساسی کمتر از او را تجربه کند. مسئلهٔ جدی ای در این شعر مطرح است. و چیزی است که در حار و پود کشخصیتِ انسان و مناظر نوشته شده است. اما نیاز به گفتن هم ندارد که این ها به هیچ وجه بیان گرحقیقت دین نیست.

دنیت: به نظرِ من این حاشعارِ جان دان> صرفاً یک موردِ خاص است. نمونههایِ خاصِ دیگرِ مشابهِ آن صوردِ خاصِ دیگر می تواند این باشد که نتوانی — مثالِ روشنی به ذهنم نمی رسد — مثلاً تنها در صورتی که دو سال سوار بر یک قایق در دریا گم شده باشید و از آن جانِ سالم به در برده باشید، این تنها شرایطی است که ممکن است بتوانید شرحی را از آن واقعه بنویسید. ممکن نیست شرحی خیالی باشد. و اثر باشکوه و خارق العاده ای خواهد شد. و حقیقت هم خواهد داشت. امکان دارد که حقیقت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Church Going

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philip Larkin (1922–85)

شاعر و نویسندهٔ انگلیسی؛ کتابدارِ دانشگاهِ هال از سالِ ۱۹۵۵. «رفتن به کلیسا» در حمجموعه اشعارِ > وی، *کمتر* سرکارگذاشته شده، آمده بود که در سال ۱۹۵۵ منتشر شد.

<sup>3</sup> Gothic

داشته باشد و ما هم آن را میپذیریم. حقیقت دارد. و دربارهٔ اشعارِ دان: تنها شرایطی مفرط ممکن بوده است آنها را ممکن سازد و شاید هم باید قدردان باشیم که چنین شرایطی به وجود آمدهاند و حسروده شدن> این اشعار را ممکن کردهاند.

هریس: بله، البته در مورد او. ولی گم شدن در دریا را که به کسی پیشنهاد نمی کنی.

**دنت**: نه، نه.

هیچنز: نه، من جهانبینیای را هم که در «ای مرگ؛ به خود نبال» حوصف شده است> به هیچ کسی توصیه نمی کنم. خودِ غزل فوق العاده است، اما اگر آن را در سطحِ واژگان بررسی کنید، چرند و پرند است. اگر فقط به واژگان نگاه کنی، صرفاً چرند و پرند است. اما یک عاملِ ناشناخته در آن وجود دارد که مایلم بپندارم که برجا خواهد ماند و لازم هم هست که با آن روبرو شد.

هریس: درست است. اما این موضوع را هم مطرح کردی که آیا دوست دارید یک شنبه ها دیگر کسی به کلیسا نرود و مطمئن نبودی که چنین خواسته ای را داشته باشی. و فکر کنم من هم با تو موافقم. من خواهانِ کلیسایی متفاوت هستم. خواهانِ مناسکی متفاوت که انگیزه های پشت شان انگیزه های متفاوتی است. اما به نظرم در زندگی هایمان جایی برایِ قداست وجود دارد، اما بر پایه تفاسیری که اجازهٔ درست فرض کردنِ هیچ مهملی را ندهد. معتقدم که خوب است توجهِ خود را به جست وجوی عمق و آگاهی نیز معطوف کنیم.

<sup>ٔ</sup> همچنین معروف به «غزلِ :«X شعری از جان دان، بخشی از مجموعه اشعارِ تأملاتِ عبادی، که در سال ۱۶۳۳ منتشر شد. سال ۱۶۳۳ منتشر شد.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ritual

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> sacred

### هيچنز: بدون شك.

هریس: عدم توجه ما به این حوزه، به عنوانِ افرادی خداناباور، گاهی اوقات باعث می شود که حتی مجنون ترین مخالفان مان هم خردمند تر از ما به نظر بیایند. و بعد کافیست فردی مثلِ سید قطب پیدا شود که مجنون تر از او سخت پیدا می شود. آخر او فیلسوف مورد علاقهٔ اسامه بن لادن بود. قطب حوالی ۱۹۵۰ به گریلی، کلرادو آ، آمد و حدود یک سال را در آمریکا گذراند و دید که میزبانان آمریکاییش کلِ وقت خود را صرف حرف زدن در مورد زندگیِ خصوصی و سخن چینی در مورد هنرپیشه های معروف می کنند، هم و غمشان هرس پرچین هایشان است، و حسرت ماشینِ همدیگر را می خورند و با دیدنِ این ها، این باور در او شکل گرفت که آمریکا، یا غرب، چنان دغدغه های حقیری دارد و چنان مادی گرا است که سزاوارِ نابودی است. حالا نمی خواهم چنین برداشت شود که دارم جهان بینی و را را تأیید می کنم، اما یک جایی حق داشت. واقعاً دغدغه های روزمرهٔ خیلی از افراد، خیلی از اوقات، دغدغه هایی حقیر و زننده است. واقعاً تفاوتی است میانِ صرف خردمندانه و معنادارِ خیلی از اوقات، دغدغه هایی حقیر و زننده است. واقعاً تفاوتی است میانِ این دو تمایزی آشکار قائل توجه و پرتاندیشی پیوسته. و سنّت چنین بوده است که فقط دین میانِ این دو تمایزی آشکار قائل شده است. و معتقدم که گسستی در—

**داو کینز**: سم، فکر کنم این دیدگاه را قبلاً مطرح کردی و با تو هم موافق بودیم. ولی برگردیم به این موضوع که آیا دوست دارم کلیساها را خالی ببینم یا نه: من دوست داشتم که چنین چیزی ممکن میبود و کلیساها خالی میشدند. اما چیزی که دوست ندارم شاهدش باشم این است که افراد از انجیل چیزی ندانند.

اسيد قطب (١٩٠٤- ٤٤): اسلام گراي تندروي مصرى؛ از رهبرانِ اخوان المسلمين.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Greeley, Colorado

هیچنز: نه، حرفت کاملاً درست است.

**داو کینز**: چون که اگر شناختی از انجیل نداشته باشید، ادبیات را هم درک نخواهید کرد. هنر را درک نخواهید کرد، موسیقی را درک نخواهید کرد، و مثالهای بیشمار دیگری هم از این قبیل موضوعات می توان زد و ریشهاش هم عوامل تاریخی است — ولی این عوامل تاریخی قابل حذف نیستند. این عوامل تاریخی وجود دارند. پس حتی اگر هم برای نیایش به کلیسا نمی روید، باید بدانید که نیایش چه جایگاهی برای مردم داشته است، چرا نیایش می کردهاند، و معنای آیات انجیل چیست و این —

هريس: اما آيا محدود به همين است؟ صرفاً دركِ ناآگاهي گذشتگانمان؟

**داو کینز**: می شود از درک هم فراتر رفت. می توانی خودت را غرقِ در آن کنی، همان گونه که می توانی خود را در یک داستانِ خیالی غرق کنی، بدونِ این که لازم باشد بپنداری که شخصیتهای داستان واقعی اند.

درد، مردم به آن وفادارند، در آن موسیقی اجرا می شود، مردم در آن آواز میخوانند، و نیایشها را با این سازه این می خواهد کلیسایی که مناسکی دارد، مردم به آن وفادارند، در آن موسیقی اجرا می شود، مردم در آن آواز می خوانند، و نیایشها را با هم انجام می دهند، اما قسمتهای غیرِ عقلانی اش از آن حذف شده باشد.

**داو کینز**: آهان، خب، اصولاً برایِ مراسمهایِ خاکسپاری و ازدواج به چنین مکانهایی میرویم.

**دِنِت**: بله، و همچنین برای —

داو کینز: — و در آنها اشعار و موسیقی های زیبا هم وجود دارد.

**دِنِت**: و همچنین شاید برای —

**داو کینز**: انسجام بخشیدن به گروهها.

**دِنِت**: بله، برایِ انسجام بخشیدن به گروهها و شروع و به انجام رساندنِ طرحهایی که در غیرِ آن صورت از سر گیریشان ناممکن است.

هیچنز: فکر کنم یک دلیلِ جزئیِ دیگر هم برایِ آن وجود داشته باشد. از زمانی که خیلی بچه بودم، انگیزهای برایِ رفتن به کلیسا نداشتم اما یکی از چیزهایی که این بیرغبتی را از پیش هم بیشتر کرد رواجِ انجیلِ ترجمه شده به انگلیسیِ نوین بود.

داو كينز: اوه، انصافاً راست مي گويي! بله! [ميخندد]

هیچنز: دیگر کلیسا رفتن هیچ مزهای ندارد. درک نمیکنم که چطور بعضیها هنوز به کلیسا میروند، اما به خوبی کسانی را که رغبتی به کلیسا رفتن ندارند درک میکنم. آنها از کلیسا —

هریس: شعر را حذف کردهاند. بله.

هیچنز: جواهری که از کلِ قبیله شان ارزشمند تر بود '.

**داو كينز**: دقيقاً.

هیچنز: اصلاً ارزشِ چیزهایی را که دارند درک نمیکنند. اسفناک است. اگر مسیحیِ کاتولیکی بودم که از دینش رویگردان شده بود و خیلی برایم مهم بود که مراسمِ خاکسپاریام چگونه برگزار شود، که البته برایم—

ا اشاره به *اُتِلو*، اثرِ شكسپير.

<sup>&</sup>quot;like the base Indian threw a pearl away/Richer than all his tribe"

دنت: آن وقت میخواستی که مراسم خاکسپاریات با مراسم عشای ربانی لاتین همراه باشد.

هيچنز: دقيقاً!

**دنت**: اصلاً بحثی در آن نیست.

داو کینز: یک مسئلهٔ دیگر هم هست و آن این است که وقتی این نیایشها قابلِ فهم می شود، مهمل بودن شان هم بیشتر عیان می شود. ولی وقتی به زبانِ لاتین باشند، بقای بیشتری پیدا می کنند. مثلِ یک حشره است که خود را استتار اکرده است. چون که قابلِ دید نیست می تواند از موانع عبور کند. اما وقتی که نه تنها به انگلیسی بلکه به انگلیسی امروزی ترجمه می شود، آن را آن طور که هست می بینید. در فقتی که نه تنها به انگلیسی بلکه به انگلیسی امروزی ترجمه می شود، آن را آن طور که هست می بینید. در امروزی که نه تنها به از شوخی گذشته: پس با این اوصاف، خوشحالید که کلیساها دارند متونِ خود را امروزی می کنند و از —

داو كينز: نه، خوشحال نيستم. علتش هم زيباشناختي است. واقعاً خوشحال نيستم.

هیچنز: از هر جهت که حساب کنی بد است.

**دِنِت**: به نظرِ من هم همین طور می آید. بله.

هیچنز: و باید به خاطرِ آن قدردان باشیم. این ما نبودیم که این بلا را بر سرشان آوردیم.[خندهٔ حضار]

دند. درست است. ما این را بر آنها تحمیل نکردیم، خودشان کردند.

هريس: ما عقل مان اين قدرها قد نمي داد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> camouflage

هیچنز: همچنین، منفجر کردنِ مساجدِ شیعیان هم کارِ ما نیست. تندیسهایِ بودا در بامیان از اهم ما ویران نکردیم. ما اهلِ هتک ِ حرمت نیستیم. ما، به دلایلی که سوفو کلس در آنتیگونه آذکر می کند، در برابرِ بی حرمتی و بی احترامی مقاومتی طبیعی داریم. نابودیِ کلیسا و کنیسه و مسجدِ یکدیگر کارِ متقیان است. و به نظرِ من این نکته ای است که ما باید آن را بیان کنیم و زمانِ بیشتری را رویِ بیانِ آن بگذاریم. چرا که فکر می کنم این بیم می رود که ما — اصلاً برایِ همین این موضوع را مطرح کردم خواهانِ این هستیم که جهان خالی از این پژواک موسیقی و شعر و امرِ معنوی و مانندِ آن باشد. که ما می خواهیم در یک «دنیایِ قشنگِ نو"» زندگی کنیم. و از آنجا که فکر می کنیم این حرف در مورد هیچ یک از ما صدق نمی کند—

داو كينز: نه، نه. به هيچ وجه.

**دنت**: قطعاً خير.

هیچنز: و به نظرم باید زمان بیشتری را روی بیان این نکته بگذاریم. روی این نکته که احتمال این که اعمال وحشیانه از جنگهای مقدس یا نزاعهای دینی و یا حکومتهای دینی سر بزند بیشتر است تا از سکولاریسم درست و حسابی. و به همین خاطر است که معتقدم سکولاریسم نه تنها باید ماندگاری چیزی همچون دین را مجاز بشمارد یا به حال خود وا گذارد یا تحمل بکند و یا به طرزی محبت آمیز با آن برخورد کند، بلکه حتی باید از آن استقبال هم بکند. به نظرم الآن منظور خودم را بهتر از قبل بیان کردم.

هریس: خب، این سؤال برایم پیش می آید که منظورت از «چیزی همچون دین» چیست؟

" عنوان رمان پادآرمانشهري آلدوس هاكسلي

141

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> the Buddhas of Bamiyan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Antigone

دِين؟ از چه لحاظ مانند دين؟

هیچنز: مثلاً باور به این که ممکن است چیزی ورای آنچه که توانایی دریافتش را داریم وجود داشته باشد.

دنت: خب، این که واقعاً موردی ندارد.

هریس: دن دنت این دیدگاه را دارد. این دیگر دین نیست.

**دنت**: بله، البته!

هریس: ما به این امر واقف هستیم که چیزی ورای آنچه که اکنون می دانیم و ممکن است در آینده از آن سر در بیاوریم وجود دارد.

هیچنز: وقتی که گفتم اگر بتوانیم راهی را بیابیم که تمایزی میان امرِ معنوی و خرافه قائل شویم، از لحاظ فرهنگی، به هدف بسیار مهمی دست یافته ایم، منظورم در اصل همین بود. من و ریچارد در مرکز مِتُدیست حوست مینیستر> با اِسکروتِن و آن تیم کذایی مناظره داشتیم که مدام می گفتند مخصوصاً خود اِسکروتِن و آن مناره های گوتیک زیبا و کهن چه می شود؟» و سؤال هایی از این دست مطرح می کردند. من هم گفتم «بین، من خودم دربارهٔ پارتنون کتاب نوشته ام. شدیداً به آن علاقه مندم. به نظرم هر کسی باید حتماً به آنجا برود، درباره اش مطالعه کند، و کارهایی از این دست. اما همه باید از پیوستن به فرقهٔ پالاس آتنا اجتناب کنند. همه باید به این

(متولد ۱۹۴۴): نویسنده و فیلسوف محافظه کار انگلیسی.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roger Scruton

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Parthenon

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pallas Athena

حقیقت آگاه باشند که احتمالاً آنچه آن نوارههای تراشیده شده و زیبا به تصویر می کشد به یک سری مراسم قربانی کردن انسان هم اشاره دارد. امپراتوری آتن به آن لطیفی هم نبوده است، حتی در عهد پریکلِس به بیان دیگر، می توان پروژهٔ فرهنگی عظیمی را که از آن سخن می گویم چنین تعریف کرد: نجات هنر و زیبایی های به جامانده از دین و در عین حال، کنار گذاشتن عناصر فراطبیعی آن.

دِنِت: و به نظرِ من همچنین، در وهلهٔ نخست، اذعان به پلشتی ها و جنایاتی که طی به وجود آمدنش صورت گرفته است. یعنی ما نمی توانیم از باورها و مناسک ِ آزتکها ٔ چشم پوشی کنیم، اما می شود که از معماری و دیگر جنبه های فرهنگ شان انگشت به دهان بمانیم و بخواهیم که آن ها را حفظ کنیم. اما اعمال شان را نه [می خندد]، باورهایشان را نه.

**داو کینز**: یک بار مهمانِ یکی از برنامههایِ رادیوییِ بریتانیا بودم که *دزِرِت آیکند دیسکس<sup>۵</sup>* نام داشت. در این برنامه باید هشت آهنگ را انتخاب می کردید که اگر قرار بود به جزیرهای دورافتاده بروید، آنها را با خود می بردید و بعداً باید دربارهٔ آن آهنگها صحبت می کردید. یکی از قطعاتی که انتخاب کردم قطعهٔ «Mache dich, mein Herze, rein» باخ بود. آهنگی مقدس و بسیار فوق العاده است.

**دِنِت**: واقعاً زيباست.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> frieze

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> human sacrifice

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pericles

<sup>4</sup> the Aztecs

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Desert Island Discs

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Johann Sebastian Bach

داو کینز: و خانمی که با من مصاحبه می کرد تعجب کرده بود که چرا من این قطعه را انتخاب کردم. آهنگ زیبایی است و واقعاً هم وقتی که معنی آن را بدانیم، زیبایی اش افزون می شود. اما مجبور نیستید که به آن باور داشته باشید؛ مثل خواندن یک داستان خیالی است.

**دنت**: دقيقاً.

داو کینز: می شود غرق یک اثرِ خیالی شد و از شدتِ تأثر اشک ریخت. اما کسی هم نخواهد گفت که باید به وجودِ فلان شخصیتِ داستان باور داشته باشی حتا این گونه تحتِ تأثیر قرار بگیری> یا کسی نمی گوید غمی که احساس می کنی باز تابدهندهٔ چیزی است که واقعاً رخ داده است.

هیچنز: بله. مثل آن اسقف ایرلندی که گفته بود سفرهای گالیور را خوانده است و حتی یک کلمه از آن را هم باور نکرده است. [خندهٔ حضار] به نظرم، یکی از بهترین عبارات نمونهٔ ادبی است. واضح است که ما موافق خراب کردن آثار فرهنگی نیستیم، اما شاید خوب باشد به این موضوع بیاندیشیم که چرا اکثر مردم چنین تصوری را در مورد ما دارند. اگر قرار بود یکی از انتقاداتی را که این افراد می کنند بپذیرم، یا یکی از ترسها یا ظنهایشان را بیان کنم، به نظرم همین مورد است: این که تنها چیزی که می ماند کروم است و فولاد آو —

**دِنِت**: این که دیگر نه سرود کریسمسی "باقی بماند و نه مِنورایی و نه -

داو كينز: كسى كه چنين نقدى به ما بكند مطمئناً هيچ يك از كتاب هايمان را نخوانده است.

ا نامهای از جاناتان سویفت (Jonathan Swift، نویسندهٔ سفرهای گالیور) به الکساندر پاپ، ۱۷ نوامبر ۱۷۲۶.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> مراد این است که بیم از آن میرود که صرفاً توجه به مادیات باقی بماند و معنا رنگ ببازد. — ویراستار

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Christmas carol

<sup>4</sup> menorah

دِنِت: خب، این هم معضلِ دیگری است. و البته به کتابهایِ ما هم محدود نمی شود، در موردِ خیلی از کتابها وضع به همین شکل است. خیلی ها آن ها را نمی خوانند. بلکه ارزیابی هایشان را می خوانند و بر پایهٔ همان ارزیابی ها هست که در موردِ کتابها قضاوت می کنند.

هیچنز: راستی، امروز آخرین روزِ سپتامبر است و داریم به جنگهایِ کریسمسی نزدیک می شویم. کم کم دارد تنورش داغ می شود. اما هر وقت که این موضوع مطرح می شود، هر وقت که به برنامهای دعوت می شوم تا دربارهٔ آن بحث کنم، می گویم که این اُلیور کرامول ا بود که درختهایِ کریسمس را قطع کرد و قدغن کرد که . . . این پروتستانهایِ پیوریتَن ا، همین نیاکانِ بنیادگرایانِ آمریکایی، بودند که می گفتند حبر پاییِ مراسم > کریسمس کفر است.

داو كينز: بله. باز هم همان قضيهٔ مجسمه هاى بوداى باميان.

هیچنز: آیا شما حداقل برای سنتهای خود ارزش قائل هستید؟ چون من که هستم. و به نظرم که کراموِل از خیلی جنبههای دیگر انسان ِبزرگی بود. و البته، حاین را هم بگویم که> کریسمس در اصل مراسمی پاگان است.

هريس: سال قبل، همهٔ ما درختان كريسمسمان را به همگان نشان داديم.

**دنت**: بله.

داو کینز: من کو چک ترین مسئلهای با درخت کریسمس ندارم.

پروتستانِ تندرو، سرباز، و سیاستمدارِ انگلیسی؛ رهبرِ نیروهایِ موافقِ پارلمان در جنگهایِ داخلیِ <انگلستان>؛ نائبالسلطنهٔ مناطق مشتر کالمنافع انگلستان در سالهای ۱۶۵۳-۸

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oliver Cromwell (1599–1658)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Puritan

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pagan

دنت: ما كارت تبريك كريسمس درست كرديم. با عكسهايي كه از —

هیچنز: مراسمِ عیش و نوشِ به جامانده از نورسِ اکهن است. چرا به آن نه بگوییم؟

دنت: اما خب منحصر به این هم نیست.

هیچنز: من به اندازهٔ هر کس دیگری مراسمهای خوریستان <sup>۲</sup> را دوست دارم.

دِنِت: ما هر سال مهمانی سرود کریسمس داریم و سرودها را با هم میخوانیم. بدون این که ترانهها را هم ذرهای کم و زیاد کنیم و بخواهیم کریسمسی سکولار برگزار کنیم.

**داو کینز**: چرا که نه؟

داستان خیلی باشکوهی است. زمانی که وقت داستانهای مسیحی می شود فوق العاده است داستان خیلی زیبایی است! و می شود از ذره ذرهٔ آن حظ برد، بدون این که نیازی باشد به آن باور داشته باشیم.

داو کینز: یک بار، موقع ناهار، کنار خانمی بودم که در مناظرهٔ لندن مخالف ما بود.

**هيچنز**: خاخام نويبِرگِر<sup>٣</sup>.

یلدا نمونهای از این مراسمها است. خوریستان زمانی است که خورشید بیشترین فاصله (مانندِ شبِ یلدا) یا کمترین فاصله (مانند چلهٔ تموز) را با زمین داشته باشد. — ویراستار

(متولد ۱۹۵۰): خاخام بریتانیایی و نمایندهٔ مجلسِ اعیان؛ خاخامِ والامرتبهٔ کنیسهٔ لندنِ غربی از سال ۲۰۱۱. 146

این ترجمه در سایت <u>translationsproject.org</u> منتشر شده و به صورت **رایگان** در دسترس عموم قرار داد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Norse

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> solstice

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Julia Neuberger

داو کینز: دقیقاً، خاخام نویبرگر. از من پرسید که اگر یک وقت زد و یکی از همکارانِ علمی نیو کالج آشدم، آیا در آنجا قبل از غذا نیایش خواهم خواند؟ من هم گفتم «البته که نیایش خواهم خواند. ادب حکم می کند که این کار را بکنم». و او حسابی عصبانی شد. گمان می برد که نیایش خواندنِ من نشان از دوروییِ من است. تنها جوابی که داشتم این بود که «خب، شاید برایِ شما معنایی داشته باشد، اما برایِ من هیچ معنا و مفهومی ندارد. یک رسم لاتین است که تاریخی پشتش دارد و من برایِ تاریخ ارزش قائلم. فِرِدی آیرِ آ، که فیلسوف بود، هم در نیایش پیش از غذا شرکت می کرد و چیزی که می گفت این بود: «من دروغی را به زبان نمی آورم، اما با به زبان آوردنِ گزاره هایی بی معنا مشکلی ندارم». [خندهٔ حضار]

هیچنز: عجب حرفی زده است. همان که صاحب کرسی ویکهم ٔ بود؟

**داوكينز**: بله، همان استادِ صاحب كرسيِ ويكهِم.

هیچنز: آیا به سؤالت در مورد اسلام پاسخ دادیم؟

هریس: نمی دانم. ولی یک سؤالِ مرتبط می پرسم. آیا به نظرتان ما، به عنوانِ منتقدانِ دین، باید دین ها را بدون سوگیری و به مساوات نقد کنیم یا عادلانه تر این است که به این نکته توجه کنیم که طیفی از

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> senior fellow

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> New College

<sup>3</sup> Alfred Jules Ayer (1910-89)

معروف به اِی. جِی. یا «فِرِدی» آیِر: فیلسوف بریتانیایی؛ یکی از آثارش زبان، حقیقت، و منطق(۱۹۳۶) نام داشت که در آن «اصلِ درستیسنجی» (verification principle) را مطرح میکند؛ صاحب کرسیِ ویکهِم در منطق در دانشگاه آکسفورد از سال ۱۹۵۹.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wykeham Professor

آرمانها و تعهداتِ دینی وجود دارد که اسلامِ یک سرِ این پیوستار است و آئینهایِ آمیش و جِین آ یک سرِ دیگرِ پیوستار و تفاوتهایی میانِ این باورها و ادیان وجود دارد که نباید ساده از آنها بگذریم.

دِنِت: خب، البته که باید این تفاوتها را جدی بگیریم، اما لزومی هم ندارد که همیشه سعی کنیم توازنِ میانِ بیانِ نکاتِ مثبت و منفی حفظ شود. خیلیها هستند که نکاتِ مثبت و بی ضررِ دین را ذکر می کنند. و ما هم می توانیم اینها را به رسمیت بشماریم و بعد تمرکزمان را رویِ نکاتِ مثبتِ دین بگذاریم. کارِ منتقد این است. به طریقِ مشابه، اگر می خواستیم در موردِ صنعتِ داروسازی کتاب بنویسیم، آیا باز می رفتیم زمانِ برابری را رویِ مزایایِ آنها صرف کنیم؟ یا به جایِ آن رویِ معضلاتِ بنویسیم، آیا باز می رفتیم کرد؟ به نظرم پاسخ واضح است.

داو كينز: فكر كنم سؤالِ سم بيشتر در موردِ —

هریس: خب، اگر مِرک در مقابلِ دیگر شرکتها به طرزِ فاحشی بد باشد، می توانیم آن را نقد کنیم. اگر تمرکزمان رویِ نقدِ شرکتهایِ داروسازی بود، حباید به این نکته توجه می کردیم که> همهٔ آنها به یک اندازه تقصیر کار نیستند.

دنت: خب، درست است، ولى حالا سؤالت چيست؟ آيا مشكلي هست كه بخواهيم فقط -

داو کینز: سؤالِ سَم این است که آیا باید به مساوات به نقد ادیان بپردازیم و تو داری در مورد رعایت مساوات در صحبت از خوبی ها و بدی های دین صحبت می کنی.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Amish

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jainism

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Merck

هیچنز: حسؤالِ سم این است که> آیا همهٔ ادیان به یک اندازه بد هستند؟

داو کینز: بله، مثلاً آیا اسلام بدتر از مسیحیت است؟

هریس: به نظرم وقتی که سعی می کنیم این موازنه را رعایت کنیم، از همراه کردنِ بعضی از خودی ها باز می مانیم. این یک تاکتیک رسانه ای است و می توان گفت که تعهد هستی شناختی خداناباوری این است که بگوید همهٔ ادعاهای دینی به تعبیری مانند هماند. رسانه می گوید که اسلام تندرو دارد، ما هم تندرو داریم. در خاور میانه جهادگرا هست و در میان ما هم کسانی پیدا می شوند که پزشکانی را که عمل سقط جنین انجام می دهند می کشند. و این معادله صادقانه نیست. بلبشویی که تحت لوای اسلام در جریان است اصلاً با این که ما دو نفر در هر دهه داریم که دکترهای سقط جنین را می کشند قابل مقایسه نیست. و این یکی از مشکلات من با نحوهٔ جاری شدن خداناباوری است: وقتی که گویی داریم نور نقد را به مساوات، همیشه، بر همهٔ ادیان می تابانیم، این کار ما را لنگ می کند. در صورتی که، در بعضی مسائل، می توانیم افراد مذهبی را هم با خود همراه کنیم.

عمدهٔ آمریکاییها یقین دارند که دکترینِ شهادت در اسلام دکترینی مخوف است و اصلاً چیزِ بیخطری نیست و ممکن است خیلیها را به کشتن دهد و سزاوارِ نقد است. این دکترین که در پِتری دیش روح وجود دارد هم مشابه همین است: حتی اکثرِ مسیحیان، ۷۰ درصدِ آمریکاییها، به لطف امیدهایی که از تحقیق رویِ سلولهایِ بنیادیِ امبریونیک به وجود آمده است، آن را باور ندارند. به همین خاطر، به نظرِ من چنین است که اگر رویِ جزئیات تمرکز کنیم، اکثریت با ما خواهد بود. اما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> martyrdom

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Petri dish

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> embryonic stem-cell

وقتی که رویِ موجِ خروشانِ خداناباوری ایستاده باشیم و بگوییم که اینها همه غلط است، ۹۰ درصدِ همقطارانمان را از دست میدهیم.

**داو کینز**: خب، در درستی حرفت شکی ندارم. اما از سویی، آن قدری که بحث درستی یا نادرستی دین برایم مطرح است، بحث پلشتیهای دین برایم مطرح نیست. و من شیفتهٔ پرداختن به حقیقت یا عدم حقیقت این موضوع هستم: آیا این جهان خالقی فراطبیعی دارد یا نه؟ و علاقهٔ اصلی من پرداختن به این باور دروغین است. پس با این که پلیدیهای دین برایم مهم است، مشکلی با این ندارم که با همهٔ ادیان به یکسان برخورد شود. چون که همهٔ آنها این ادعا را می کنند و به یک میزان هم بر این ادعا تأکید دارند.

هیچنز: من معتقدم که همهٔ ادیان به یک اندازه نادرست هستند و هیچ وقت هم از این موضع عدول نخواهم کرد. و به همین خاطر که با ترجیح ایمان بر تعقل به بیراهه رفتهاند، دست کم به صورت بالقوه و همچنان تجلی نشده، همهٔ ادیان به یک اندازه خطرناکاند.

داو كينز: به يك اندازه نادرست هستند، اما مطمئناً به يك اندازه خطرناك نيستند. چون كه —

هیچنز: نه. به نظرم به طور بالقوه و همچنان تجلینشده به یک اندازه خطرناک هستند.

**داو كينز**: به طور بالقوه شايد. بله.

هیچنز: به خاطرِ تسلیمِ عقل؛ اشتیاق به کنار گذاشتنِ تنها چیزی که ما را نخستی سانانی ابر تر می کند: تواناییِ تعقل. تسلیم این قوه همیشه خطرناک است.

**دِنِت**: من مطمئن نیستم که—

150

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> primates

**داو كينز**: به صورت بالقوه خطرناك است.

هیچنز: آمیشها نمی توانند به من ضربه بزنند، اما اگر نظامی تمامیت خواه داشته باشند، مطمئناً می توانند به افرادی که در اجتماع شان زندگی می کنند آسیب بزنند.

هريس: اما نه دقيقاً به يك شكل.

هیچنز: دالایی لاما<sup>۱</sup> ادعا می کند که پادشاهی الهی است. اصولاً به صورت وراثتی شاه است، اما خدا بودنش غیروراثتی است. ایدهای رقتانگیزتر از این ایده ممکن نیست. و بعد همین آدم دیکتاتوری کوچکی را در تارامشالا<sup>۲</sup> به راه انداخته است. و آزمایشهای هستهای را هم تحسین می کند. گسترهٔ دیکتاتوریاش محدود به میزان تسلطش است، اما باز همان شری <که در دیگر آئینها هست> در اینجا هم دیده می شود.

هريس: اما اگر جهاد هم به اين تركيب اضافه شود، نگرانيات افزون خواهد شد.

هیچنز: خب، ببین، هر بار که با یک مسلمان مناظره داشتهام، همیشه در خلالِ مناظره گفتهاند که «این حجرفت> توهین به یک میلیارد مسلمان است». چنان که گویی به نمایندگی از همهٔ آنان صحبت می کنند. این حرفشان نوعی لحنِ هراس انگیز و نظامی گرایانه دارد و قطعاً تهدید آمیز هم هست. به بیانِ دیگر، اگر می گفتند «تو الآن به من به عنوان یک مسلمان توهین کردی»، چنین برداشتی از آن نمی شد، درست می گویم؟ اگر آنها تنها کسانی بودند که به محمد پیامبر ایمان داشتند، حچنین برداشتی نمی شد». حاما می گویند> «نه، نه، یک میلیارد نفر مسلمان وجود دارد». و در ضمن، چیزی که به صورت تلویحی بیان می کنند این است: «حواست را جمع کن!». ولی من اصلاً برایم مهم نیست.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> the Dalai Lama

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dharamsala

اگر حتی یک نفر هم بود که باور میداشت که محمد پیامبر از جانبِ فرشتهٔ مقرب، جبرئیل<sup>۱</sup>، وحی دریافت کرده است، باز هم این حرف را میزدم.

هریس: درست است، اما خواب شب را از تو نمی گرفت.

هیچنز: به همین اندازه خطرناک میبود. خوابِ شب را از من می گرفت. چرا که این ایده قابلیتِ تکثیر شدن دارد. این ایده می تواند عمومیت بیشتری پیدا کند.

هريس: اما در مورد اسلام اين گسترش در حالِ حاضر رخ داده است و همچنان هم ادامه دارد. پس خطرش صرفاً بالقوه نيست، بلكه واقعى است.

**داو کینز**: بله. من تناقضی در حرفهایتان نمی بینم. شما دارید صرفاً دربارهٔ چیزهایِ متفاوتی صحبت می کنید.

هیچنز: بله، اما با گذرِ زمان و با گسترش بیشتر، خطرهایشان به شدت با هم برابری می کند. مثلاً در دههٔ شصت انتظار نداشتم که بنیادگرایی یهودی چنین خطری را ایجاد کند. مطمئنم که تو هم انتظارش را نداشتی. تعدادشان نسبتاً کم بود، اما در مکانی بسیار مهم — که یک مکانِ استراتژیک بود — تصمیم گرفتند که به پا خیزند و با گرفتنِ زمینی که به دیگران تعلق داشت، منجر به ظهور منجی شوند و آخرالزمان را رقم بزنند. از لحاظ کمی تعدادشان خیلی کم بود، اما پیامدهایِ این کار بیشک فاجعهبار بوده است. به هیچ وجه فکرش را نمی کردیم که یهودیت بتواند چنین تهدیدی را رقم بزند تا این که جنبش صهیونیسم به جنبش موعودگرایی پیوست یا، به عبارتی، در آن ادغام شد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Archangel Gabriel

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> the Messiah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zionism

— چون که میدانی، موعودگرایان در ابتدا صهیونیست نبودند. پس هیچ وقت نمی توانی پیش بینی کنی که در آینده چه اتفاقی ممکن است بیافتد.

هريس: خب، با اين حرفت كاملاً موافقم.

هیچنز: و قبول دارم که احتمالش خیلی کم است که یک کوئیکر اوسطِ یک فروشگاهِ زنجیرهای حلقومم را بدرد. اما کوئیکرها این شعار را دارند: «ما عدم مقاومت در برابرِ شر را موعظه می کنیم». دیدگاهی از این پلیدتر را نمی توان تصور کرد.

هریس: در بافتی مناسب حبرای کسترش ِ شر با تبعیت از این شعار >، درست می گویی.

هیچنز: آیا ایدهای چندش آورتر از این ممکن است؟ از این که بگویی شر و خشونت و ظلم را می بینی، اما برای مبارزه با آن به پا نمی خیزی.

دنت: بله، می خواهند مفت و مجانی به همه چیز برسند.

هیچنز: دقیقاً. در نوشته های فرانکلین آمی خوانیم که کوئیکرها در موقعیتی حساس در فیلادلفیا، که لازم بود برای آزادی بجنگند، چه رفتاری را از خود نشان می دادند و می فهمیم که چرا مردم از آنها متنفر بودند. اگر در آن زمان زندگی می کردم، می گفتم که کوئیکریسم به همین اندازه برای ایالات متحده خطر آفرین است. پس کافیست به آنها مجال و زمان بدهیم، <خودشان را نشان خواهند داد>. کنه شان را که بنگری، همه شان به یک اندازه فاسد، کاذب، پر از فریب، خشک، و خطرناک هستند.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quaker

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Benjamin Franklin (1706–90)

یکی از شخصیتهایِ مطرح در روشنگریِ آمریکا و یکی از پدرانِ بنیانگذارِ ایالاتِ متحدهٔ آمریکا؛ یکی از اعضایِ کمیتهٔ پنج نفره که پیش نویسِ اعلامیهٔ استقلال را در سالِ ۱۷۷۶ تهیه کرد؛ فرماندارِ ایالاتِ پنسیلوانیا، ۱۷۸۵-۸.

هریس: به یک نکتهای اشاره کردی که جا دارد بیشتر دربارهاش صحبت کنیم. گفتی که هیچ وقت نمی شود خطری را که بی منطقی ممکن است بیافریند پیشبینی کرد. اگر روابطت با دیگران و جهان طبق این تعریف می شود که گزاره هایی را تصدیق کنی که در جایگاهی قرار نداری که بتوانی صدق آنها را تأیید کنی، تبعاتش، به صورت بالقوه نامتناهی است. برمی گردیم به مثالی که همین چند دقیقه پیش زدم: پژوهش بر روی سلولهای بنیادی. آدم از کجا میداند این ایده که روح، به محض لقاح، وارد زیگوت ٔ میشود ممکن است روزی به یک ایدهٔ خطرناک بدل شود؟ کاملاً بیخطر به نظر میرسد تا این که چیزی مانند پژوهش بر روی سلولهای بنیادی روی کار میآید و این ایده سد راه این پژوهشهای بسیار امیدبخش و نجات دهنده می شود. می توان گفت که هیچ وقت نمی توان پیش بینی کرد که چه جان هایی ممکن است فدای جزماندیشی شوند؛ چون که تعارضش با واقعیت كاملاً ناگهاني است.

هیچنز: خب، به همین خاطر است که معتقدم آن زمان که یهودیان موعودگرا<sup>۲</sup> بر یهودیان هلنیستی<sup>۳</sup> پیروز شدند زمانی بود که همه چیز به بیراهه رفت. حالا این را در قالب مراسم بی خطر حنو کا ۴ جشن می گیرند. آن موقع بود که بشریت بدترین مسیر ممکن را انتخاب کرد. تعداد کمشماری بودند، اما دوباره قربانی کردن حیوانات، ختنه، و فرقهٔ یهوه را جای هلنیسم و فلسفه نشاندند. و مسیحیت هم سرقت ادبیای از آن است. اگر آن اتفاق نیافتاده بود، مسیحیت هیچ وقت به وجود نمی آمد. اسلام هم به وجود نمی آمد. شکی ندارم که فرقههای دیوانهٔ دیگری به وجود می آمدند، اما شاید تمدن هلنیستی بخت این را پیدا می کرد که از نابودی در امان بماند.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> zygote

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jewish Messianist

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jewish Hellenist

<sup>4</sup> Hanukkah

هريس: هنوز هم كسى مثل دالايي لاما پيدا مي شد كه برايت دغدغه ايجاد كند.

هیچنز: میدانی؟ بحث روی تعداد نیست. اگر اجازه داشته باشم این را بگویم، قضیه به میمها و آلودگیها مربوط می شود. اگر دههٔ ۱۹۳۰ بود، مطمئناً می گفتم که کلیسای کاتولیک مرگبار ترین نهاد موجود است. به خاطر همبستگی اش با فاشیسم که علنی و آشکار هم بود، و رقت انگیز. چه بسا خطرناک ترین کلیسای موجود. اما الآن نمی گویم که پاپ خطرناک ترین مرجع مذهبی است. بحثی نیست که اسلام خطرناک ترین دین است و شاید به این دلیل است که پاپ ندارد و نمی تواند برای همهٔ مسلمانان تعیین کند که دیگر فلان کار را نکنند یا فرمانی صادر کند که –

هريس: دقيقاً. نظارتي از بالا به پايين در آن وجود ندارد.

هیچنز: کاملاً معتقدم که اسلام خطرناک ترین دین است. اما همچنان بر این اعتقادم که ریشهٔ مشکل به یهودیت بر می گردد.

هریس: البته با علم به وسواسِ مسلمانان بر روی آن تکه زمین است که می گوییم ریشهٔ مشکل از یهودیت است. اگر فلسطین برایِ مسلمانان مهم نبود، مهاجرانِ جدید می توانستند هر چقدر که دلشان می خواهد ناجیِ موعودشان را به آنجا رهنمون کنند. هیچ مسئلهای هم پیش نمی آمد. همهٔ این مسائل نزاعی است بر سرِ ادعایِ مالکیت بر رویِ آن قطعه زمین. هر دو طرف تقصیر کارند، اما تنها دلیلی که ۲۰۰،۰۰۰ تازه مهاجر به صورتِ بالقوه می توانند ناگهان یک نزاعِ جهانی را به راه اندازند این است که یک میلیارد نفر هستند که واقعاً برای شان مهم است که آن تازه مهاجران مسجد الاقصی را خراب نکنند و —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> infection

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> settlers

هیچنز: حو گروه دیگری> که از خداشان هم هست که این کار را بکنند. چون که باور دارند که یک قسمت از جهان مقدس تر از قسمت دیگر است — ایدهای از این احمقانه تر، غیر منطقی تر و ناپسند تر وجود ندارد. پس تنها چند نفر از آنان کافیست که این باور را داشته باشند و قدرت به فعلیت رساندن آن را هم داشته باشند تا نزاعی بین تمدنها رخ دهد — نزاعی که ممکن است تمدن بازندهٔ آن باشد. به نظرم اگر این نزاع بدونِ مبادلهٔ بمب هسته ای ختم به خیر شود باید خدا را شاکر باشیم.

هریس: و این جرقهٔ بحثِ خوبِ دیگری را روشن می کند. بزرگ بینانه ترین امیدها و ترسهایِ ما چه هستند؟ به نظرتان، در طولِ زندگیِ فرزندان مان امکانِ میسر شدنِ چه هدف هایی وجود دارد؟ به نظرتان چه چیزهای ارزشمندی در خطر هستند؟

## **دِنِت**: و چگونه به هدفمان میرسیم؟

هریس: و، به جز نقد صرف، آیا طرحی به ذهن تان می رسد که بتوانیم آن را هدایت کنیم؟ آیا اقدامات عملی ای را سراغ دارید؟ با بودجه ای میلیارد دلاری، چه کار می توانیم بکنیم که تغییرِ ایده ای قابل توجه را باعث شود؟

هیچنز: من که احساس می کنم از لحاظِ سیاسی داریم میبازیم، اما از لحاظِ فکری داریم بازی را میبریم.

**دِنِت**: آیا به نظرت نمی توانی کاری برایِ تغییرِ آن انجام دهی؟

هیچنز: در جوِ فکریِ امروزی، اگر بگوییم که ما بحثی را باز کردیم، پیش بردیم، و تا حدِ زیادی برنده شدیم که مدتها از آن غفلت شده بود، فکر نکنم کسی تصور کند که داریم زیادی به خود فخر می ورزیم. شاید هم برای مان مهم نباشد که کسی چنین چیزی درباره مان فکر کند. و به نظرم

می آید که این قضیه در مورد ایالات متحده و بریتانیا قطعاً صادق است. اما به نظرم در مقیاس ِ جهانی، مطمئناً جزء اقلیتی ضعیف هستیم که زور حکومتهای دینی بر آن می چربد.

هريس: پس تو روي پيروزي طرف ِ مخالف ِ ما شرط ميبندي؟

هیچنز: به نظرم آنها عاقبت تمدن را به نابودی خواهند کشاند. خیلی وقت است که بر این باورم.

دِنِت: خب، ممكن است پیش بینیات درست باشد؛ چون که یک فاجعه به تنهایی حبرایِ نابودیِ تمدن> کافی است.

هیچنز: این اختلافِنظِ مهم من با پروفسور داو کینز است: من معتقدم که، در این زمان، این ما هستیم به اضافهٔ لشکر ۱۸۲م و ۱۰۱م هوابرد که مبارزان واقعی سکولاریسم هستیم و داریم با دشمن اصلی می جنگیم. و شاید در میان سکولارها این دیدگاه عجیب ترین دیدگاهی است که یک فرد ممکن است داشته باشد. این دیدگاه میانِ آنها به باور بچهها به گذاشتنِ دندانِ افتاده شان زیر بالشت ماننده است. اما من به درستی آن کاملاً ایمان دارم. تنها به خاطرِ تمایلِ ایالاتِ متحده به جنگ و رویارویی با حکومتِ دینی است که اندک بختی در شکستِ آن داریم. بحثهایِ ما مطلقاً راه به هیچ جایی نمی برد.

هریس: شاید جاهایِ بیشتری به آن نیاز داشته باشند. منظورم این است که شاید، برایِ دستیابی به هدفی که گفتی، لازم باشد لشکرِ ۱۸۲مُم هوابرد در نبردِ دیگری در مکانِ دیگری بجنگد.

لشكرهاي هوايي ارتش آمريكا كه تخصص شان انجام حملات هوايي است؛ فعال در عراق و افغانستان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> the 82nd Airborne and the 101st Airborne Division

هیچنز: بفرما! قطعاً! ملاحظاتی هست که باید بیان کنم و خوشحال می شوم که آن ها را با تو در میان بگذارم. اما اصولاً، به نظرم به رسمیت شناختنِ این حقیقت بسیار مهم است.

داو كينز: متأسفانه وقتمان دارد تمام مي شود.

هیچنز: احتمالاً نوار ویدئوییهایمان هم دارد تمام میشود. [خندهٔ حضار]

**داو کینز**: به نظرم بحث خیلی خوبی بود.

**دنت**: بله، فوقالعاده بود.

داو كينز: بسيار متشكرم.

دنت: مسائل زیادی مطرح شد که باید به آنها بیاندیشیم.

## قدرداني

بنیاد ریچارد داو کینز در راه عقل و علم (بخشی از سِنتِر فور اینکوآیری' – مرکز پرسشگری) از تلاش های سخاو تمندانهٔ ریچارد داو کینز، دنیل دنت، استیون فِرای، سم هریس، زنده یاد کریستوفر هیچنز، و همسرش کارول بلو، که چاپ این کتاب حاصل ِ تلاش های ِ آن هاست، نهایت تشکر را دارد. برترین متخصصان در حوزهٔ نشر مدیریت ِ چاپ این اثر را بر عهده داشته اند. جان بروکمن و تیم فوق العاده اش در شرکت ِ بروکمن (متشکل از ماکس بروکمن اراسل و این برگره، و مایکل هیلی از این طرح، از زمانی که صرفاً یک ایده بود تا زمان ِ به بار نشینی، حمایت کردند و با همکاری ِ ناشران سراسرِ دنیا آن را به جهانیان عرضه کردند. هیلاری رِدمون (از شاخهٔ آمریکایی ِ پنگوئن رندوم هاوس) دو ویراستاری الا بودند که تأثیرِ هاوس می و سوزانا و پدسون (از شاخهٔ انگلیسی پنگوئن رندوم هاوس) دو ویراستاری الا بودند که تأثیرِ شگرفی بر پیشبرد و طراحی کتاب داشتند و کار کردن با آن ها لذت بخش بود.

<sup>1</sup> Center for Inquiry



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John Brockman

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Brockman, Inc.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Max Brockman

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Russell Weinberger

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Michael Healey

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hilary Redmon

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Penguin Random House

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Susanna Wadeson

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> editor

همچنین، تشکرِ ویژه از سارا لیپینکوت ابرایِ نمونهخوانی محرفه ای و تیزبینانهاش و تلاشِ حرفهای اش در نهایی کردنِ متنِ پیاده سازی شده ای که اگر بگوییم انجامش چالشبرانگیز بود، کم گفته ایم. و یک تشکرِ ویژهٔ دیگر داریم از جیلیان سامِر سکیلز برایِ نمونه خوانیِ مجدد و دقیقش و پیشنها داتِ روشنی که ارائه داد. از همکاریِ کار آموزِ سِنتِر فور اینکو آیِری، اندی نِگو ، نیز نهایتِ تشکر را داریم.

همچنین از نقشِ ویژهای که آن چهار سوار و استیون فِرایِ خارقالعاده در مسیرِ ارتقاءِ خرد و دانش ایفا کردند سپاسگزاریم. آنها جهان را جایِ بهتری برایِ زیستن کردهاند.

روبین ای. بلومنر<sup>۵</sup>

رئیس و مدیر عامل، سنتر فور اینکو آیری (مرکز پرسشگری)

مدیرِ اجرائی، بنیادِ ریچارد داو کینز در راه عقل و علم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sara Lippincott

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> copyediting

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gillian Somerscales

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Andy Ngo

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Robyn E. Blumner

Richard Dawkins, Daniel C. Dennett, Sam Harris, Christopher Hitchens. Four people who have thought hard and fought hard (for they have been publicly battered and battled like few intellectuals in our time) without losing their wit, humour and sense of proportion.

Known as the 'four horsemen' of the New Atheism, these four big thinkers of the twenty-first century met only once. Their electrifying examination of ideas on this remarkable occasion was intense and wide-ranging. Everything that was said as they agreed and disagreed with one another, interrogated ideas and exchanged insights – about religion and atheism, science and sense – speaks with urgency to our present age.

Questions they asked of each other included: 'Is it ever possible to win a war of ideas?' 'Is spirituality the preserve of the religious?' 'Are there any truths you would rather not know?' 'Would you want to see the end of faith?'

The dialogue on that unique occasion was recorded, and is now transcribed and presented here with specially commissioned essays from the surviving three horsemen.

With a sparkling introduction from Stephen Fry, it makes essential reading for all their admirers and for anyone interested in exploring the tensions between faith and reason.

'Gripping, erudite and empowering.'
Professor Susan Blackmore