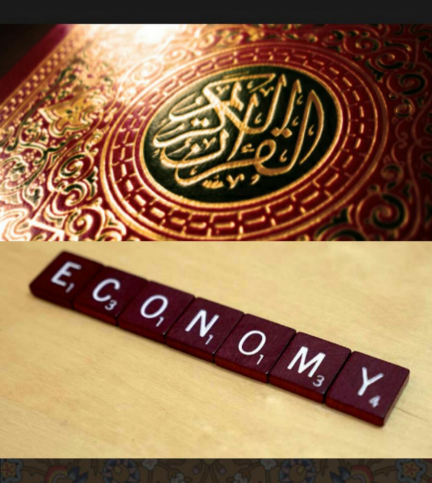
# Maharati Marfuah, Lc

# Konsep Ekonomi dalam Al-Qur'an



التأريم التراجيم

Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

## Konsep Ekonomi dalam Al-Qur'an

Penulis : Maharati Marfuah, Lc jumlah halaman 30 hlm

#### JUDUL BUKU

Konsep Ekonomi dalam Al-Qur'an

**PENULIS** 

Maharati Marfuah, Lc

**EDITOR** 

Hanif Luthfi, Lc., MA

**SETTING & LAY OUT** 

Ahmad Sarwat, Lc., MA

**DESAIN COVER** 

Muhammad Syihab

#### **PENERBIT**

Rumah Fiqih Publishing Jalan Karet Pedurenan no. 53 Kuningan Setiabudi Jakarta Selatan 12940

#### **CETAKAN PERTAMA**

25 Oktober 2019

#### Daftar Isi

| Daftar Isi                               | 4    |
|------------------------------------------|------|
| Mukaddimah                               | 5    |
| A. Konsep Ekonomi                        | 6    |
| B. Konsep Ekonomi dalam Al-Qur'an        | 8    |
| 1. Konsep Kepemilikan                    | 12   |
| a. Allah Pemilik Langit dan Bumi         |      |
| b. Manusia Sebagai Pengelola             |      |
| 2. Konsep Keseimbangan                   | 16   |
| a. Keseimbangan Urusan Dunia dan Akhirat |      |
| b. Keseimbangan Kepemilikan Harta        |      |
| c. Keseimbangan Pembelanjaan Harta       |      |
| d. Tidak Mendzalimi dan Tidak Didzalimi  | . 19 |
| 3. Konsep Halal dan Haram                | 21   |
| a. Asal dari Muamalah adalah Halal       |      |
| b. Kepemilikan Harta Bukan Tujuan Utama  | . 22 |
| 4. Konsep Tolong-Menolong dalam Kebaikan | 24   |
| a. Menunggu Pembayaran dari Orang yang   |      |
| Berhutang                                | . 24 |
| b. Menjaga Harta Orang yang Lemah        | . 25 |
| c. Berbagi Kepada yang Kekurangan        | . 26 |
| Denutun                                  | 27   |

#### Bissmillahirrahmanirrahim.

Segala puji bagi Allah, shalawat serta salam kepada baginda Rasulullah.

Manusia adalah mahluk hidup yang telah diberi keistimewaan oleh Allah Swt. berupa kemampuan akal, budi dan daya pikir guna mengolah dan mengelola alam raya ini untuk memenuhi pelbagai kebutuhan hidupnya. Karena itu manusia berjuang dan berusaha untuk mendapatkan aneka barang dan jasa. Upaya itulah yang disebut kegiatan ekonomi. Dalam kegiatan ini melahirkan pelbagai macam hubungan yang bersifat subyektif, sebab masing-masing berusaha memenuhi kebutuhannya dengan pelbagai konsekuensinya<sup>1</sup>.

Untuk meminimalisir terjadinya pelbagai benturan kepentingan dalam kegiatan ekonomi yang berdampak terjadinya kekacauan, perlu ada tata aturan hukum dalam masyarakat diharapkan dapat membawa ketenangan dan ketentraman masyarakat<sup>2</sup>.

Al-Quran dengan keseluruhan ajarannya

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thâhir 'Abd al-Muhsin Sulaymân, *'Ilâj al-Musykilah al-Iqtishâdiyyah bi al-Islâm*, (Beirut: Dar al-Bayan, 1981), hal.57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A.M. Saefuddin, *Nilai-nilai Sistem Ekonomi Islam*, (Jakarta: Samudera, 1984), hal.11

datang sebagai sumber dan pedoman tingkah laku manusia. Oleh karena tindakan dan tingkah laku ekonomi adalah bagian dari aktivitas manusia maka seluruh kegiatan ekonomi haruslah berada dalam sebuah sistem Qur'ani<sup>3</sup>. Dari situlah makalah ini penting untuk dipelajari dan didiskusikan bersama.

Tulisan ini menggunakan metode yang dikenal dengan tafsir mawdhû'î⁴ yang secara operasional meliputi langkah-langkah sebagai berikut: (1) Menghimpun ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan dengan tema: (2) Memberi uraian dan penjelasan dengan menggunakan teknik interpretasi; (3) Membahas konsep-konsep ekonomi; (4) Merumuskan konsep ekonomi yang ditemukan dalam sebuah kesimpulan<sup>5</sup>.

#### A. Konsep Ekonomi

Dalam kamus besar bahasa Indonesia, ekonomi adalah ilmu mengenai asas-asas produksi, distribusi dan pemakaian barang-barang serta kekayaan.

dapat diartikan dengan Ekonomi juga

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zamakhsyari Abdul Majid, Ekonomi Dalam Perspektif Al-Qur'an, dalam Jurnal Ahkam: Vol. XVI, No. 2, Juli 2016, hal. 252

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'Abd. al-Hayy al-Farmawî, Al-Bidâyah fî al-Tafsîr al-Maudhû'î: Dirâsah Manhajiyyah Mawdhû'iyyah, diterjemahkan oleh Suryan A. Jamrah dengan judul, Metode Tafsir Maudhu'iy:Suatu Pengantar, Cet.I (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1994), hal.11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Abd. Muin Salim, Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995), hal.329-330 muka | daftar isi

pemanfaatan uang, tenaga, waktu dan sebagainya yang dipandang berharga<sup>6</sup>.

Kata "ekonomi" sendiri berasal dari bahasa Yunani (oikos) yang berarti "keluarga, rumah tangga" dan (nomos) yang berarti "peraturan, aturan, hukum" dan secara garis besar diartikan sebagai "aturan rumah tangga" atau "manajemen rumah tangga"7.

Menurut Paul A. Samuelson, ekonomi dapat didefinisikan sebagai kajian tentang perilaku manusia dalam hubungannya dengan pemanfaatan sumbersumber produktif yang langka untuk memproduksi barang-barang dan jasa serta mendistribusikannya untuk dikonsumsi<sup>8</sup>.

Sementara itu dalam bahasa Arab seringkali istilah ekonomi diungkap dengan menggunakan term igtishâd. Term ini, dengan akar kata qof, shad dan dal berarti kesederhanaan dan kehematan<sup>9</sup>.

<sup>6</sup> Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 1995), hal.121.

<sup>7</sup> Deliarnov, *Perkembangan Pemikiran Ekonomi*, cet. 8, (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), hal. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Machnun Husein, Islamic Economy: Analatical of the Functioning of the Islamic Economic diterjemahkan oleh Monzer Kahf dengan judul Ekonomi Islam: Telaah Analitik terhadap Fungsi Sistem Ekonomi Islam, (Yogyakarta: t.p, 1995), hal. 2

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibn Fâris, *Mu'jam Magâyis al-Lughah*, (Mesir: Dar al-Kutub al-'Ilmi, t.th), Juz.IV, hal. 94-95. Bandingkan dengan Elias Anton Elias & Edward E. Elias, Qâmus Elias al-'Ashri, (Beirut: Dâr al-Fikr, 1982), hal. 544

Dalam bahasa Arab seringkali istilah ekonomi diungkap dengan menggunakan term igtishâd. Term ini, dengan akar kata qof, shad dan dal berarti kesederhanaan dan kehematan<sup>10</sup>.

kata ini kemudian berkembang dengan makna yang lebih luas dan diistilahkan dengan 'ilm al-igtishâd. Ungkapan igtishâd dalam Al-Quran ditemukan enam kali, empat diantaranya dalam bentuk isim fâ'il, satu bentuk fi'il amr dan satu lagi dalam bentuk masdhar. Ayat-ayat itu adalah Q.S. al-Maidah: 66, Q.S. at-Taubah: 42, Q.S. an-Nahl: 9, Q.S. Lugman: 19, dan 32, Q.S. Fathir: 32.

Obyek kajian ekonomi meliputi tiga hal, yaitu produksi, distribusi dan konsumsi<sup>11</sup>.

#### B. Konsep Ekonomi dalam Al-Qur'an

Kata ekonomi biasanya diartikan ke bahasa arab dengan kata *al-iqtishad* (الأقتصاد) yang merupakan bentuk mashdar dari (اقتصد - يقتصد) yang bermakna tak berlebihan. Kadang ada yang menyebutkan berasal dari kata (قصد) yang berarti maksud. Maka al-iqtishad biasanya dimaknai dengan melakukan sesuatu atau mengatur sesuatu sesuai dengan ketentuan dan aturan-aturannya, tidak kurang dan tidak lebih.

Dalam Al-Qur'an, kata igtishad dan derivasinya

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ibn Fâris, *Mu'jam Maqâyis al-Lughah*, (Mesir: Dar al-Kutub al-'Ilmi, t.th), Juz.IV, hal. 94-95

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Zamakhsyari Abdul Majid, Ekonomi Dalam Perspektif Al-Qur'an, dalam Jurnal Ahkam: Vol. XVI, No. 2, Juli 2016, hal. 254

atau *tashrif-*nya (bentuk perubahannya) terdapat enam kali disebut dalam Al-Qur'an pada enam ayat, yaitu:

1. An-Nahl ayat 9; yang mempergunakan kata qashd al-sabil (jalan yang lurus).

Dan hak bagi Allah (menerangkan) jalan yang lurus, dan di antara jalan-jalan ada yang bengkok. dan Jikalau Dia menghendaki, tentulah Dia memimpin kamu semuanya (kepada jalan yang benar).

2. Al-Luqman ayat 32; dipergunakan kata *muqtashid* (orang yang mengambil jalan lurus/jalan tengah).

Artinya: dan apabila mereka dilamun ombak yang besar seperti gunung, mereka menyeru Allah dengan memurnikan ketaatan kepada-Nya Maka tatkala Allah menyelamatkan mereka sampai di daratan, lalu sebagian mereka tetap menempuh jalan yang lurus. dan tidak ada yang mengingkari ayat- ayat Kami selain orang-orang yang tidak setia lagi ingkar.

3. Al-Maidah ayat 66; yang menggunakan kata

ummah muqtashidah (umat yang lurus / umat yang pertengahan).

وَلَوْ أَهَّمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ (٦٦)

Artinya: dan Sekiranya mereka sungguh-sungguh menjalankan (hukum) Taurat dan Injil dan (Al Quran) yang diturunkan kepada mereka dari Tuhannya, niscaya mereka akan mendapat makanan dari atas dan dari bawah kaki mereka. diantara mereka ada golongan yang pertengahan. dan Alangkah buruknya apa yang dikerjakan oleh kebanyakan mereka.

4. At-Taubah ayat 42.

لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لاتَّبَعُوكَ وَلَكِنْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (٤٢)

Artinya: kalau yang kamu serukan kepada mereka itu Keuntungan yang mudah diperoleh dan perjalanan yang tidak seberapa jauh, pastilah mereka mengikutimu, tetapi tempat yang dituju itu Amat jauh terasa oleh mereka. mereka akan bersumpah dengan (nama) Allah: "Jikalau Kami sanggup tentulah Kami berangkat bersama-

samamu." mereka membinasakan diri mereka Allah mengetahui bahwa sendiri dan Sesungguhnya mereka benar-benar orang-orang yang berdusta.

5. Al-Lugman ayat 19.

Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya seburukburuk suara ialah suara keledai.

6. Al-Fathir ayat 32.

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبيرُ (٣٢)

Kemudian kitab itu Kami wariskan kepada orangorang yang Kami pilih di antara hamba-hamba Kami, lalu di antara mereka ada yang Menganiaya diri mereka sendiri dan di antara mereka ada yang pertengahan dan diantara mereka ada (pula) yang lebih dahulu berbuat kebaikan[1260] dengan izin Allah. yang demikian itu adalah karunia yang Amat besar.

Dalam ajaran Islam, perilaku individu dan masyarakat ditujukan ke arah bagaimana cara muka | daftar isi

pemenuhan kebutuhan mereka dilaksanakan dan bagaimana menggunakan sumber daya yang ada. Hal ini menjadi subjek yang dipelajari dalam ekonomi Islam sehingga implikasi ekonomi yang dapat ditarik dari ajaran Islam berbeda dari ekonomi tradisional. Oleh sebab itu, dalam ekonomi Islam, hanya pemeluk Islam yang berimanlah yang dapat mewakili satuan ekonomi Islam<sup>12</sup>

Dalam masalah perekonomian, Al-Quran tidak menjelaskan sistem ekonomi mana vang harus digunakan, apakah sistem sosialisme atau komunisme ataupun kapitalisme. Al-Quran hanya menjelaskan ketentuan-ketentuan vang harus dipatuhi oleh umat Islam dalam mengatur hidup perekonomian<sup>13</sup>.

# 1. Konsep Kepemilikan

Dalam Islam, kepemilikan atas suatu barang diatur sedemikian rupa, agar tak ada kedzaliman antar sesama manusia.

## a. Allah Pemilik Langit dan Bumi

Salah satu prinsip dasar Islam adalah keyakinan bahwa setiap tingkah laku Muslim adalah cerminan manifestasi ibadah kepada Allah Sebagaimana tercermin dalam Q.S. al-Dzâriyât [51]: 56.

<sup>12</sup> Zainul Arifin, Dasar-Dasar Manajemen Bank Syari'ah, (Jakarta: Alvabet, 2003), hal. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Harun Nasutioan, Akal dan Wahyu dalam Islam, (Jakarta: UI Prees, 1983), hal.28-29

Dengan demikian segala aktivitas muslim tidak lepas dari hubungan vertikal dengan Allah Swt. Implikasi prinsip ini ialah kegiatan ekonomi tidak terlepas dari ibadah kepada Allah . Dengan demikian kekayaan ekonomi haruslah digunakan untuk memenuhi segala kebutuhan hidup manusia guna meningkatkan pengabdiannya kepada Allah swt.

Mencari, mengumpulkan dan memiliki harta kekayaan tidaklah dilarang selama ia diakui sebagai karunia dan amanah Allah Swt. Al-Quran tidak menentang kepemilikan harta sebanyak mungkin, bahkan Al-Qur'an secara tegas dan berulang-ulang memerintahkan agar berupaya sungguh-sungguh dalam mencari rezeki yang diiistilahkan Al-Qur'an dengan "fadhl Allâh" (limpahan karunia Allah)14.

Di ayat lain Al-Qur'an menyebut harta kekayaan dengan "khayr" (kebaikan)<sup>15</sup>. Ini berarti bahwa harta dinilai sebagai sesuatu yang baik. Harta kekayaan juga disebut sebagai "*qiyam*" (sandaran kehidupan)16.

Konsep tamlîk dalam Al-Qur'an dapat ditelusuri dalam pelbagai ayat diantaranya Q.s. al-Syûrâ [42]: 4:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Q.s. al-Jumu'ah [62]: 10.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Q.s. al-Baqarah [2]: 215, 272, 273; Q.s. Hûd [11]: 84; Q.s.al-Hajj [22]: 84.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Q.s. al-Nisâ [4]: 4.

Bagi-Nya apa yang di langit dan di bumi, Dialah Mahagung Mahabesar.

[4

Allah subhanahu wa ta'ala juga berfirman:

Dialah yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu

Menurut al-Syawkânî substansi ayat di atas menjelaskan bahwa pemilik harta sesungguhnya adalah Allah<sup>17</sup>. Dia yang mengadakan sekaligus meniadakannya sesuai dengan kehendak- Nya<sup>18</sup>.

# b. Manusia Sebagai Pengelola

Sayyid Quthb memahami bahwa substansi ayat ini menjelaskan bahwa Allah menciptakan seluruh yang ada di bumi ini untuk kehidupan manusia. Dengan demikian keberadaan manusia di bumi memiliki peran yang sangat besar, yakni memanfaatkan

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Muhammad ibn 'Âlî ibn Muhammad al-Syawkânî, Fath al-Qadîr; Al-Jâmî bayn Fann al-Riwâyah wa al-Dirâyah min 'Ilm al-Tafsîr, (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th), Juz. IV,h.536.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ahmad Mushthafâ al-Marâghî, *Tafsîr al-Marâghî*, (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâts al-'Arabî, 1985), Juz. IX, hal.15.

sumber daya alam yang telah disiapkan<sup>19</sup>.

Pandangan yang sama juga dikemukakan oleh al-Wâhidî bahwa tujuan pokok diciptakan langit dan bumi adalah untuk men- datangkan manfaat bagi kehidupan duniawi manusia dan kehidupan agamanya<sup>20</sup>.

Manusia sebagai pihak yang diberi kewengangan mandat pengelolaan, sebagaimana daalam Q.s. al-Mulk [67]: 15:

Dialah yang menjadikan bumi untuk kamu yang mudah dijelajahi, maka jelajahilah di segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rejeki-Nya. Dan hanya kepada-Nya lah kami dibangkitkan.

Menurut Abû al-Su'ûd, ayat di atas menjelaskan bahwa manusia boleh atau berhak mengelola kekayaan yang diamanahkan kepadanya. Allah sangat memberi kemudahan bagi siapa saja yang

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Sayyid Quthb, *Fî Zhilâl al-Qur'ân*, (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâts al-'Arabî, 1967), Juz. I, hal.62.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 'Alî ibn Ahmad al-Wâhidî Abû al-Hasan, *Al-Wajîz fî Tafsîr al-Kitâb al-'Azîz*, (Beirut: Dâr al-Qalam, 1415 H), Juz.I, Cet. I, hal. 98.

mengelolanya<sup>21</sup>. Imam al-Qurthubî hendak mengatakan bahwa perintah yang terdapat pada kata فامشوا di dalam ayat mengandung perintah ibâhah  $(boleh)^{22}$ .

Maka, bumi ini diciptakan untuk dimanfaatkan manusia dengan dua cara: (1) Memanfaatkan hasil bumi untuk keperluan hidup jasmani, misalnya mengolah hasil bumi menjadi bahan makanan untuk melangsungkan hidup dan kehidupan manusia. (2) Menjadikan alam sebagai wahana untuk melahirkan pelbagai teori dan konsep yang terkait dengan ilmu pengetahuan<sup>23</sup>.

Salah satu titik terpenting sistem ekonomi Islam adalah pengakuan terhadap adanya hak milik pribadi. Hak memiiki harta dibolehkan selama digunakan dalam batas-batas kedudukan manusia sebagai khalifah Allah<sup>24</sup>

## 2. Konsep Keseimbangan

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Muhammad ibn Muhammad Ahmad Abû al-Su'ûd, *Irsyâd al-*'Agl al-Salîm Ilâ Mazâya al-Qur'ân al-Karîm, (Beirut: Dâr Ihyâ al- Turâts al-'Arabî, t.th), Juz.IX, hal.7.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Abû ' Abd Allâh Muhammmad ibn Ahmad al-Qurthubî, *Al*-Jâmi' Li Ahkâm al-Qur'ân, (Mishr: Dâr al-Kâtib al'-Arabî, 1967), Juz XVIII, hal.215.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ahmad Mushthafâ al-Marâghî, *Tafsîr al-Marâghî*, Juz. I, hal.76. Bandingkan dengan Muhammad Rasyîd Ridhâ, Tafsîr al-Qur'ân al-Hakîm al-Syâhir bi Tafsîr al-Manâr, (T.tp: Dâr al-Fikr, t.th), Juz. I, hal.246-247

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Muhammad Nejatullah Shiddiegy, "Muslim Economic Thinking", dalam Khurshid Ahmad (Ed.), Studies in Islamic Economis, (Leicester: the Islamic Foundation, 1980), hal.197.

Konsep ini akan mengantar manusia kepada sebuah keyakinan bahwa segala sesuatu diciptakan Allah dalam keadaan seimbang dan serasi. Dalam ekonomi, tujuan prinsip ini adalah menciptakan keseimbangan dalam berbagai hal.

## a. Keseimbangan Urusan Dunia dan Akhirat

Ekonomi dalam Islam membawa keseimbangan duniawi dan ukhrawi. Allah berfirman:

" Dan carilah (pahala ) negeri akhirat dengan apa yang telah dianugrahkan kepadamu, tetapi janganlah kamu lupakan bagianmu didunia...". ( Q.S. Al Qashash: 77).

Allah juga berfirman:

Diantara mereka ada yang berkata: Tuhan kami, berikanlah kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat, dan jagalah kami dari api neraka. (Q.S. al-Bagarah: 201).

Al-Qur'an menganjurkan setelah seorang selesai menjalankan ibadah kepada Allah, maka bertebarlah di muka bumi untuk mencari rejeki dan anugerah Allah, Allah berfirman:

"Apabila shalat telah dilaksanakan, bertebaranlah kamu di Bumi; carilah karunia Allah dan ingatlah Allah banyak-banyak agar kamu beruntun." (Q.S. Al-Jumuah: 10)

# b. Keseimbangan Kepemilikan Harta

Dalam kepemilikan harta, Islam mencegah segala bentuk monopoli dan pemusatan ekonomi pada satu atau kelompok tertentu. Seperti individu diwajibkannya zakat, dianjurkannya shadaqah dan infag. Allah berfirman:

Supaya harta itu jangan hanya beredar diantara orang kaya saja diantara kamu. (Q.S. al-Hasyr: 7)

# c. Keseimbangan Pembelanjaan Harta

Al-Qur'an juga menyeimbangkan antara larangan melakukan penimbunan harta dan larangan pemborosan<sup>25</sup>. Konsep keseimbangan dalam tingkah laku ekonomi ini bertujuan untuk menjauhi sifat konsumerisme. Pemborosan dalam Al-Qur'an itu sendiri kadang memakai redaksi tabdzir, kadang

muka | daftar isi

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Q.s. al-Tawbah [9]: 34.

memakai israf<sup>26</sup>, yang kedua sama-sama dilarang.

#### d. Tidak Mendzalimi dan Tidak Didzalimi

Al-Qur'an mengharamkan dzalim dalam segala hal. Diharamkannya riba adalah salah satu dari bentuk pengharaman dzalim.

"Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada allah dan tinggalkan sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang beriman(278) jika kamu tidak melaksanakannya, amka umumkanlah perang dari Allah dan Rasul-Nya. Tetapi jika kamu bertaubat, maka kamu berhak atas pokok hartamu. Kamu tidak berbuat dzalim( merugikan) dan tidak didzalimi( dirugikan)." (Q.S. Al-Bagarah: 278-279).

{وَأَوْفُوا الْكَيْلِ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ } [الأنعام: 152]

" Dan sempurnakanlah takaran dan timbangan

<sup>26</sup> Tabzîr adalah berlebihan dalam segi cara/ tempat pembiayaan sedangkan isrâf berlebihan dalam segi pembelanjaan harta. Lihat: Syihâb al-Dîn Sayyid Mahmûd al-Alûsî, Rûh al-Ma'ânî fî Tafsîr al-Qur'ân al-Adzîm wa al-Sab' al-Matsânî, (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâts al-'Arabî, t.t.), Juz.XV, h.63.

dengan adil...". (Q.S. Al- An'am: 152)

{لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ} [الحديد: 25]

"Sungguh, Kami telah mengutus rasul- rasul kami dengan bukti yang nyata dan Kami turunkan bersama mereka kitab dan neraca (keadilan) agar manuisia dapat berlaku adil...". (Q.S. Al- Hadid: 25)

Al-Qur'an memberikan tindakan prefentif agar dalam kegiatan ekonomi tak ada yang berbuat dzalim, salah satunya adalah dengan perintah menuliskan hutang. Allah berfirman:

{يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُب كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبُوهُ وَلَا يَبْحَسْ مِنْهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُب وَلْيُقِقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْحَسْ مِنْهُ شَيْءًا} [البقرة: 282]

"Wahai orang- orang yang beriman! Apabila kamu melakukan hutang piutang untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya. Dan hendaklah penulis diantara kamu menuliskannya dengan benar. janganlah penulis menolak untuk menuliskannya sebagaimana Allah telah mengajarkan kepadanya, maka hendaklah ia menuliskan. Dan hendaklah orang yang berhutang itu mendiktekan, dan hendaknya ia bertakwa

kepada Allah tuhannya, dan janganlah dia mengurangi sedikitpun daripadanaya...". (Q.S. Al-Bagarah: 282).

#### 3. Konsep Halal dan Haram

Dalam Islam, memiliki suatu harta benda bukanlah tujuan utama dari kegiatan ekonomi dengan mengabaikan halal dan haramnya benda maupun cara mendapatkannya.

#### a. Asal dari Muamalah adalah Halal

Islam memperkenalkan konsep halal dan haram dalam sistem ekonominya. Sebenarnya, fondasi perekonomian Islam terletak pada konsep ini. Konsep ini memegang peranan amat penting baik bagi wilayah produksi maupun konsumsi. Allah melarang orang yang mengharamkan harta yang baik.

"Wahai orang- orang yang beriman! Janganlah kamu mengharamkan yang baik yang telah dihalalkann Allah kepadamu, dan janganlah kamu melampaui batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang- orang yang melampaui batas". (Q.S. Al- Maidah: 87).

Maka, kaidah fiqih dalam muamalah adalah:

Asal dari segala sesuatu adalah halal<sup>27</sup>.

Asal dari semua akad adalah boleh. Allah berfirman:

"Wahai orang- orang yang beriman, penuhilah janji- janji...". (Q.S. Al- Maidah:1).

## b. Kepemilikan Harta Bukan Tujuan Utama

Beberapa cara dan alat tertentu untuk mencari nafkah dan harta dinyatakan haram seperti bunga, suap, judi, dan *game of chance*, spekulasi, pengurangan ukuran, timbang dan takaran, dan malpraktik bisnis.

Islam tidak menjadikan kekayaan sebagai tujuan utama, sehingga menghalalkan segala cara. Al-Qur'an telah memberi tuntunan kepada manusia untuk mendapatkan harta, yakni melalui kerja dan usaha yang baik dan halal, tidak dengan yang batil. Allah berfirman:

Wahai orang-orang yang beriman, jangan kalian memakan harta diantara kalian dengan batil,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Suyuthi Abdurrahman bin Abu Bakar (w. 911 H), *al-Asybah* wa an-Nadzair, (Baerut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1411 H), hal. 60

kecuali jual-beli saling ridha diantara kalian. (Q.S. an-Nisa: 29)

Sebagaimana firman Allah:

"Dan makanlah dari apa yang telah diberikan Allah kepadamu sebagai rezeki yang halal dan baik, dan bertakwalah kepada Allah yang kamu beriman kepadanya". (Q.S. Al- Maidah: 88).

Menurut al-Maraghi kata "makan" harus dimaknai secara luas dengan mengambil semua bentuknya, sebab frekuensi pemanfaatan harta benda lebih banyak pada sasaran untuk dimakan<sup>28</sup>. Ibn Katsîr menjelaskan bahwa ayat tersebut bermakna usaha yang dilakukan dengan cara yang batil, tidak sesuai dengan ajaran syariat, seperti judi, penipuan dan riba<sup>29</sup>.

Maka, Islam menganjurkan ummatnya untuk mencari harta dengan cara halal dan menghindari yang haram. Karena hakikat harta itu adalah milik Allah, dan pencarian harta itu semata-mata dipergunakan untuk ibadah kepada Allah. Cara memperolah harta halal bisa jadi dengan hubungan

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ahmad Mushthafâ al-Marâghî, *Tafsîr al-Marâghî*, Juz. V, h.17.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Abû al-Fidâ' Ismâ'îl Ibn Katsîr, *Tafsîr Al-Qur'ân al-Azhîm*, (Beirut: Dâr al-Fikr,1986), Juz.I, hal.479.

jual-beli, bekerja atau perolehan langsung melalui warisan, wasiat atau hibah<sup>30</sup>.

#### 4. Konsep Tolong-Menolong dalam Kebaikan

Al-Qur'an sangat menganjurkan manusia untuk tolong-menolong dalam kebaikan. Al-Qur'an juga melarang manusia untuk bekerjasama dalam kejelekan dan dosa. Allah berfirman:

" Dan tolong- menolonglah kamu dalam ( mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong- menolong dalam berbuat dosa dan permusuhan...". (Q.S. Al- Maidah: 2)

# a. Menunggu Pembayaran dari Orang yang Berhutang

Asas utama dari utang-piutang adalah saling menolong dalam kebaikan. Maka mengambil keuntungan dari hutang bukanlah hal yang dibenarkan. Al-Qur'an juga menganjurkan orang untuk menunggu orang yang berhutang jika mereka benar-benar tak mampu. Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Ahmad Muhammad al-Assâl, *Al-Nizhâm al-Iqtishâdiyyah fî al-Islâm*, (Kairo: Maktabah Wahbah, 1977), hal.47.

"Dan jika orang yang (berhutang itu) dalam kesulitan, maka berilah tenggang waktu sampai dia memperoleh kelapangan. Dan jika kamu meneydekahkan, itu lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui." (Q.S. Al- Baqarah: 280)

# b. Menjaga Harta Orang yang Lemah

Orang-orang yang lemah secara akal, ketika mereka memiliki hak atas harta maka Al-Qur'an melindungi hak harta mereka. Seperti orang yang tak sempurna secara akal dan anak yatim.

"Dan janganlah kamu serahkan kepada orang yang belum sempurna akalnya, harta( mereka yang ada dalam kekuasaan) kamu yang dijadikan Allah sebagai pokok kehidupan, berilah mereka belanja dan pakaian ( dari hasil harta itu) dan ucapkanlah kepada mereka perkataan yang baik." ( Q.S. An-Nisa': 5).

"Jangan kalian dekati harta anak yatim kecuali dengan cara yang lebih baik, sehingga mereka baligh." (Q.S. Al-An'am: 152)

## c. Berbagi Kepada yang Kekurangan

Al-Qur'an juga mewajibkan zakat bagi yang sudah mencapai nishab, kepada orang-orang yang berhak. Allah berfirman:

"Ambillah zakat dari harta mereka, guna membersihkan dan menyucikan mereka, dan berdoalah untuk mereka. Sesungguhnya doamu itu ( menumbuhkan ) ketentraman jiwa bagi mereka. Allah Maha mendengar Maha mengetahui." (Q. S. At- Taubah: 103).

Itulah beberapa konsep ekonomi dalam Al-Qur'an, yang mana agama hadir dalam rangka menjadikan manusia itu menjadi lebih baik. Tentu masih ada beberapa lagi konsep ekonomi dalam Al-Qur'an yang belum tertulis dalam buku yang sederhana ini.

## **Penutup**

Dari pemaparan tentang konsep ekonomi dalam Al-Qur'an diatas, dapat disimpulkan bahwa Al-Quran tidak menjelaskan sistem ekonomi mana yang harus digunakan, apakah sistem sosialisme atau komunisme ataupun kapitalisme.

Al-Quran hanya menjelaskan ketentuanketentuan yang harus dipatuhi oleh umat Islam dalam mengatur hidup perekonomian.

Semua kegiatan manusia adalah cerminan dan manifestasi ibadah kepada Allah subhanahu wa ta'ala. Mencari, mengumpulkan dan memiliki harta kekayaan tidaklah dilarang selama ia diakui sebagai karunia dan amanah Allah subhanahu wa ta'ala.

Al-Qur'an mengajarkan konsep-konsep ekonomi yang membawa kepada kabaikan manusia baik di dunia maupun di akhirat.

Konsep kepemilikan dalam Islam, menunjukkan bahwa kepemilikan hakiki semua kembali kepada Allah. Manusia mendapat anugerah untuk mengelolanya.

Al-Qur'an mengajarkan keseimbangan dalam banyak hal. Al-Qur'an juga mengharamkan untuk dzalim.

Satu hal yang menjadi keistimewaan dari ajaran Islam adalah konsep halal dan haram yang menjadi acuan pemenuhan kebutuhan hidup manusia.

Manusia juga dianjurkan untuk tolong-menolong dalam kebaikan sesama mereka. Semoga makalah ini bermanfaat. Waallahua'lam bis shawab.

П



**Profil Penulis** 

Saat ini penulis aktif di Rumah Fiqih (www.rumahfiqih.com), sebuah institusi nirlaba yang bertujuan melahirkan para kader ulama di masa mendatang, dengan misi mengkaji Ilmu Fiqih perbandingan yang original, mendalam, serta seimbang antara mazhab-mazhab yang ada.

Selain aktif menulis, juga menghadiri undangan dari berbagai majelis taklim baik di masjid, perkantoran atau pun di perumahan di Jakarta dan sekitarnya.

Penulis menyelesaikan studi S1 di Jamiah al-Imam Muhammad bin Saud Kerajaan Arab Saudi di Jakarta (LIPIA) tahun 2018. Sekarang penulis sedang menempuh studi S2 di Institut Ilmu Al-Qur'an Jakarta Fakultas Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir. Beliau bisa dihubungi via Email: Fuah.maharati@gmail.com

RUMAH FIQIH adalah sebuah institusi non-profit yang bergerak di bidang dakwah, pendidikan dan pelayanan konsultasi hukum-hukum agama Islam. Didirikan dan bernaung di bawah Yayasan Daarul-Uluum Al-Islamiyah yang berkedudukan di Jakarta, Indonesia.

RUMAH FIQIH adalah ladang amal shalih untuk mendapatkan keridhaan Allah SWT. Rumah Fiqih Indonesia bisa diakses di rumahfiqih.com