# ज्याजिस्त्र गिरिज (१० जार्थत!

ডঃ বি আব আন্নেদকবের

WHAT CONGRESS AND GANDHI
HAVE DONE TO THE UNTOUCHABLES?

গ্রন্থের দশম অধ্যায়ের বঙ্গানুবাদ



ডঃ আধেষদকর প্রকাশনী



# তফদিলীরা গান্ধিজী থেকে সাবধান!

ডঃ বি **আর. আন্তেদকরের** WHAT CONGRESS AND GANDHI HAVE DONE TO THE UNTOUCHABLES ?

গ্রন্থ থেকে বঙ্গানুবাদ

অনুবাদ করেছেন— রণজিত কুমার সিকদার

"আমি সারাজীবন অবহেলিত তফাসলী সমাজের উন্নতির চেণ্টা করে হলাম সাম্প্রদায়িক ও দ্বরাত্মা; আর গান্ধিজী অস্পৃশ্য তফাসলী সমাজকে ধোঁকা দিয়ে হলেন জাতির জনক ও মহাত্মা।"

—মহাপ্রাণ যোগেন্দ্রনাথ মণ্ডল

# एः शास्त्रपकत शकाभनी

তফাসলী---১

#### TAFSHILIRA GANDHIJI THEKF SABDHAN!

Rs. 8'00

Published by Dr. Ambedkar Prakashani Publisher: Sm. Renu Sikdar P.O. + Vill.—Dhalua, Dt. S-24—Parganas Pin—743516, West Bengal, Phone—462-0440

ডঃ আন্বেদকর প্রকাশনীর পক্ষে
প্রকাশিকা ঃ শ্রীমতী রেণ্ম সিকদার
গ্রাম ও পোস্ট—ঢাল্মা, জিলা—দঃ ২৪ প্রগণা,
পিন—৭৪৩৫১৬

প্রথম প্রকাশঃ ৬ই ডিসেম্বর, ১৯৯৫

মনুদ্রাকর ঃ মনুক্তিমোহন ঘোষ ঘোষ প্রিণ্টিং ওয়ার্কস

১৯ এইচ/এইচ, গোয়াবাগান স্ট্রীট, কলিকাতা-৭০০ ০০৬

প্রাণ্ডিস্থান ঃ ১। রণজিত কুমার সিকদার গ্রাম ও পোণ্ট—ঢাল্বুয়া, জিলা—দঃ ২৪ পরগণা, পিন—৭৪৩৫১৬

( গড়িয়া রেল স্টেশন থেকে পর্বিদিকে ৫ মিনিটের পথ )

২। আন্বেদকর ভবন

৩৮ বি, স্কট লেন, শিয়ালদহ, কলিকাতা-৭০০ ০০৯

মূল্য—আট টাকা মাত্র

( অন্বাদক কর্তৃক সর্বন্দ্রস্থ সংরক্ষিত )

### ভূমিকা

'তফসিলীরা গান্ধিজী থেকে সানধান!' প্রান্তকাটি ডঃ বি. আর. আন্বেদকরের স্বপরিচিত 'What Congress And Gandhi Have Done To The Untouchables?' গ্রন্থটির দশম অধ্যায়ের বঙ্গান্বাদ।

'তফিসিলী' নামটির স্থিট হয়েছে ১৯৩৫ সালের 'ভারত শাসন আইন' চালা হওয়ার পর থেকে। তার আগে তফিসলী শ্রেণীর অনেক নাম ছিল যেমন—অম্প্শা শ্রেণী, নির্যাতিত শ্রেণী, অনুনত শ্রেণী প্রভৃতি। ডঃ বি-আর আন্দেবদকর এই প্রন্থে তফিসলী শ্রেণীকে অম্প্শা নামে অভিহিত করেছেন। তাই অনুবাদে অধিকাংশ ক্ষেত্রে অম্প্শা নামটি বাবস্তাত হলেও আসলে তারা তফিসলী শ্রেণী।

গান্ধিজী আবার আদর করে তাদের নাম দিয়েছিলেন 'হরিজন'। হরিজন কথাটির তাৎপর্য হল পিতৃপরিচয়হীন সন্তান। হিন্দু সমাজে মন্দিরে মন্দিরে দেবদাসী প্রথা প্রচলিত। দেবদাসীরা হল মন্দিরের দেবতার পরিণীতা দ্বা; তাই তাদের সন্তানরা হল হরিজন অর্থাৎ দেবতার সন্তান। আসলে দেবতার নামে মন্দিরে প্রোহিত-পাণ্ডারাই দেবদাসীদের উপভোগ করে থাকে এবং তাদের উরসজাত সন্তানরা পিতৃপরিচয়হীন হয়ে দেবতার সন্তান অর্থাৎ হরিজন নামে পরিচত হয়়। মহান্ত্ব গান্ধিজী তফসিলী সমাজকে দ্যাপরবশ হয়ে 'হরিজন' অর্থাৎ জারজ সন্তান নামে অভিহিত করেছেন।

এই প্রন্থটিতে ডঃ বি. আর. আন্বেদকর গান্ধিজীর জীবনী ও কার্যাবলী বিশেলষণ করে দেখিয়েছেন যে, তিনি সারাজীবন ভফ্সিলী অর্থাৎ নির্যাতিত বা অন্প্রাস্থা সমাজকে তাদের কল্যাণের নামে কিভাবে প্রবণিত করে গেছেন।

গান্ধিজীর জীবিত থাকাকালেই গ্রন্থটি প্রকাশিত হয়েছিল; কিন্তু তিনি ডঃ আন্বেদকরের একটি অভিযোগও খণ্ডন করতে পারেন নি। তফসিলী সমাজের বেশীর ভাগ মানুষ নিরক্ষর থাকায় এবং মূল গ্রন্থটি ইংরাজীতে লিখিত হওয়ার ফলে গান্ধিজীর বির্দেধ উত্থাপিত অভিযোগসমূহ জনসাধারণের গোচরীভূত হয় নি। পক্ষান্তরে তারা কংগ্রেসী প্রচার যন্তের মিথ্যা প্রচারে বিজ্ঞানত হয়েছে। আমরা বিশ্বাস করি গ্রন্থটি পাঠ করলে কংগ্রেস ও গান্ধিজী সম্পর্কে তফ্সিলী সমাজের মোহভঙ্গ হবে।

মূল গ্রন্থটির পূর্ণাঙ্গ অন্বাদ আমরা অনেক আগে প্রকাশ করলেও দরিদ্র পাঠকদের সুবিধাথে গান্ধিজী ও কংগ্রেসের কার্যাবলী ছোট ছোট অংশে পূথক পূথক প্স্তেকাকারে প্রকাশের ব্যবস্থা করেছি। তফসিলীরা এর থেকে কংগ্রেস ও গান্ধিজীর আসল চরিত্রটি অনুধাবন করলে আমাদের শ্রম সার্থক হয়েছে বলে মনে করব। জয় ভীম! জয় ভারত!!

৬ই ডিসেম্বর, ১৯৯৫ ঢালুয়া, দঃ ২৪ পরগণা বিনীত, ব্লক্ষিতকুমার সিকদার

## ভফসিলীরা গান্ধিজী থেকে সাবধান!

5

কংগ্রেসীরা তফসিলী অর্থাৎ অন্পৃশাদের কাছে এই কথাটাই সর্বদা প্রচার করে চলছে যে, গান্ধিজী তাদের মন্ত্রিদাতা। তারা শন্ধন্ব একথা প্রচার করেই ক্ষান্ত থাকে নি; তারা অন্পৃশাদের একথা বিশ্বাস করাতে চেয়েছে যে, গান্ধিজী হলেন তাদের একমাত্র মন্ত্রিদাতা। যখন প্রমাণ চাওয়া হয়েছে তখনই তারা নির্দ্বিধায় বলেছে যে, একমাত্র গান্ধিজীই অন্পৃশাদের ন্বার্থে আমরণ অনশন করতে চেয়েছেন; আর কেউ তা করেন নি। বিন্দুমাত্র বিবেকদংশন অনন্ভব না করেই তারা অন্প্শাদের বলছে—প্রনা-চন্ত্রির মাধ্যমে অন্প্শারা যে সন্যোগ-সন্বিধা লাভ করেছে স্বটাই গান্ধিজীর অবদান। এর্প প্রচারের উদাহরণ হিসাবে ১৯৪৫ সালের ১২এপ্রিল তারিখে পেশোয়ারে অনন্তিত অন্পৃশাদের একটি সভায় রায়বাহাদের মেহেরচাঁদ খালার বস্তুতাটি তুলে ধরা হল ঃ—

"আপনাদের শ্রেণ্ঠ বন্ধর মহান্তা গান্ধী আপনাদের স্বার্থে পর্নাতে অনশন করেন—যার ফলে পর্নাচরক্তি স্বাক্ষরিত হয় এবং আপনারা আইনসভায়, স্বায়ত্বশাসন প্রতিষ্ঠানে প্রতিনিধি নির্বাচনের ভোটাধিকার লাভ করেন। আমি জানি আপনাদের মধ্যে কেউ কেউ ডঃ আন্বেদ-করকে সমর্থন করছেন, বিনি হলেন একজন ব্টিশের এজেণ্ট এবং যার উদ্দেশ্য হল ব্টিশ সরকারের হাতকে শক্ত করা—যাতে ভারত ভাগ হয় এবং ব্টিশ শাসন স্থায়ী হয়। আমি আপনাদের ব্হত্তম স্বার্থের দিকে তাকিয়ে আপনাদের কাছে আবেদন রার্থছি যে, কে আপনাদের প্রকৃত বন্ধর এবং কে স্বঘোষিত নেতা তা আপনারা চিনে নিন।"

আমি মেহেরচাঁদ খান্নার বন্ধৃতা উন্ধৃত করছি তার অর্থ এই নয় যে, তিনি একজন উল্লেখযোগ্য ব্যক্তি। রাজনৈতিক নেতা হিসাবে তার মত কুখ্যাত ব্যক্তি সারা ভারতে হয়ত দ্বিতীয় কাউকে পাওয়া যাবে না। বিগত এক বছরের মধ্যে তিনি কৃতিত্বের সঙ্গে তিনটি ভূমিকায় অবতীর্ণ হয়েছেন। তিনি রাজনীতি স্বর্ব্ব করেন হিন্দ্ব মহাসভার সম্পাদক হিসাবে এবং কয়েক মাসের মধ্যেই বৃটিশ সরকারের এজেন্ট

হয়ে বিদেশে বৃটিশ সরকারের হয়ে য্দেধর সমর্থনে প্রচারে বেরোলেন। এখন তিনি হচ্ছেন উত্তর-পশ্চিম সীমানত প্রদেশে কংগ্রেসের এজেন্ট। রায়বাহাদ্রর খাল্লা সম্পর্কে কিছু বলতে গেলে মনে পড়ে ড্রাইডেনের কথা। তিনি এমন একজন ব্যক্তি সম্পর্কে বলেছিলেন—যিনি একপক্ষ কালের মধ্যে কখনো রসায়ণবিদ, কখনো বেহালাবাদক, কখনো রাজনগীতিবিদ এবং কখনো ভাঁড়। খাল্লাসাহেব ঘ্ণার পাত্র হিসাবেও অযোগ্য। তবে তার নাম উল্লেখ করা হল কেবলমাত্র কংগ্রেসীরা অস্পৃশ্যদের বিভ্রান্ত করার জন্য কি ধরণের মিথ্যা প্রচার চালাচ্ছে তার কিছু নমুনা হিসাবে।

আমি জানি না কত সংখ্যক অন্পূন্য কংগ্রেসের এই ধরণের মিথ্যা প্রচারের শিকার হবে। তবে হিটলারের নাজি বাহিনীর দৃণ্টান্ত থেকে এটা অনুমান করা যায় যে, কোন মিথ্যা যদি বৃহৎ আকারের হয় যা সাধারণ মানুষের পক্ষে সহজে বোধগম্য নয় এবং তা যদি পুনঃ পুনঃ সত্য বলে প্রচার করা হয়, তবে অনেকে তাকে সত্য বলে ধরে নিতে পারে। তাই আমার পক্ষে গান্ধিজীর আসল ভূমিকাটি অন্প্শাদের কাছে তুলে ধরা অত্যন্ত প্রয়োজন, যাতে তারা কংগ্রেসের মিথ্যা প্রচারের শিকার না হয়।

গান্ধিজীর ভূমিকা সম্পর্কে পর্যালোচনা করতে গেলে এটা আমা-দের জানা দরকার কখন গান্ধিজীর প্রথম বোধগম্য হল যে, অপ্পাতা একটি সামাজিক ব্যাধি। এ সম্পর্কে আমরা তাঁর নিজপ্ব বন্ধবাটা শর্নি। ১৯২১ সালের ১৪ ও ১৫ এপ্রিল আমেদাবাদে অপ্পাত্ত সমাজের একটা সম্মেলন অন্বভিঠত হয়। সেখানে গান্ধিজী সভাপতি হিসাবে বলেনঃ—

"অদপ্শ্যতা ব্যাপারটা যখন প্রথম আমার নজরে এল তখন আমার বয়স বড় জোর ১২ বছর। উখা নামে একজন জমাদার আমাদের বাড়ীতে পায়খানা পরিষ্কার করতে আসত। আমি প্রায়ই আমার মাকে জিজ্ঞাসা করতাম তোমরা কেন আমাকে ওকে ছ্রুঁতে বারণ করছ? ওকে ছ্রুঁয়ে দিলে আমার কি ক্ষতি হবে? যদি কখনো আমি উথাকে ছ্ব রৈ ফেলতাম তথন আমাকে দনান করতে হত। আমি পিতামাতার অত্যন্ত অনুগত সন্তান ছিলাম। তব্বও তাদের সঙ্গে এবিষয়ে আমার বাগ-বিত ডা হত। আমি মাকে বলতাম যে, উথাকে দপশ করাতে কোন পাপ হয়েছে বলে মনে করি না।

"দকুলে পড়ার সময় আমি প্রায়ই অদপ্রশাদের দপর্শ করতাম। একথা আমি মার কাছে গোপন করতাম না । তথন মা আমার দৈহিক অপবিত্রতা দূরে করার জন্য একটা সহজ পথ বের করেছিলেন যে, আমি যেন কোন পথচারী মুসলমানকে ছ্রু য়ে আসি। যেহেতু মা বলতেন আমিও তাই করতাম; যদিও আমার তাতে কোন বিশ্বাস ছিল না। কিছ্যুদিন পরে আমরা পোরবন্দরে গেলাম। সেখানে সংস্কৃত ভাষার সঙ্গে আমার প্রথম পরিচয় হয়। আমার <mark>ভা</mark>ই ও আমাকে একজন ব্রাহ্মণ পণ্ডিতের কাছে শিক্ষা লাভ করতে দেওয়া হল। তিনি আমাদের 'রামরক্ষা' ও 'বিষ্ক্রপ্রপ্রপ্রর' শিখাতেন। 'জলে-বিষ্ক্র' ও 'স্থলে বিষ্কু, নামক দুইখানি বই মুখস্থ করে ফেলেছিলাম। আমাদের বাড়ীর পাশেই এক বৃদ্ধা মহিলা থাকতেন। আমি তখন অত্যত ভীর্ব প্রকৃতির ছিলাম। অধ্বকার হলেই আমি ভূতের ভয়ে অভিভূত হয়ে পড়তাম। সেই বৃদ্ধা মহিলা আমাকে বললেন—যথন তোমার ভয় পাবে তখনই তুমি 'রামরক্ষা' থেকে কয়েকটি পদ আব্তি করতে থাকবে, দেখবে ভয় চলে গেছে। তার কথা পালন করে আমি ভাল ফল পেলাম। আমার বেশ মনে আছে যে 'রামরক্ষা'তে এমন কোন পদ ছিল না যাতে বলা হয়েছে যে, অদ্পৃশ্যতা পাপ। যে 'রামরক্ষা' ভূতের ভয় দূরে করতে পারে সে কখনো অ**স্পৃশ্যদের স্পশ<sup>ে</sup> করা**র ভয়কে সমর্থন করতে পারে না।

"আমাদের পরিবারে প্রতিদিন রামায়ণ পাঠ করা হত। লাধা মহারাজ নামক এক ব্যক্তি রামায়ণ পাঠ করতেন। তার ছিল কুণ্ঠ ব্যাধি এবং তার বিশ্বাস ছিল যে রামায়ণ পাঠ করলে তার কুণ্ঠ দ্রে হবে। শেষ পর্যন্ত কুণ্ঠ থেকে সে আরোগ্য লাভ করেছিল। আমি এটা স্থির ব্রুঝেছিলাম—যে রামায়ণে রাম অম্প্রান্তর নোকায় নদী পার হয়েছিলেন, সেই রামায়ণ কি করে অম্প্রান্তর অপবিত্র বলে সমর্থন করতে পারে? আমরা ভগবান সম্পর্কে বলি তিনি অপবিত্রকে

পবিত্র করেন; অথচ সেই ভগবানের স্ট কোন একটা পরিবারে জন্মগ্রহণকারীকে কি করে অসপ্শ্য বলে মনে করতে পারি? তাই আমি অসপ্শ্যতাকে পাপ বলে মনে করি না। তবে আমি একথাও বলব না যে, আমি সেই ১২ বছর বয়সেই অসপ্শ্যতাকে পাপ বলে মনে করতাম না। বৈষ্ণব এবং গোঁড়া হিন্দ্রদের জ্ঞাতার্থে আমি এই কাহিনীটি বর্ণনা করলাম।"

উপরের বর্ণনা থেকে বোঝা গেল যে মাত্র ১২ বছর বয়সে গাল্ধিজী অদপ্শ্যতা সম্পর্কে ওয়াকিবহাল হয়েছিলেন। এখন অদপ্শ্যরা যে কথাটি জানতে চাইছে তা হল, একথা জানার পর অদপ্শ্যতা ব্যাধি দরে করার জন্য গাল্ধিজী কি করলেন ? এ ক্ষেত্রে ১৯২২ সালে প্রকাশিত গাল্ধিজীর জীবনীমলেক গ্রন্থ হৈছিয়া'র ভূমিকায় মাদ্রাজের প্রকাশক 'ট্যাগোর এয়া'ড কোম্পানী' যে কথা লিখেছে তার কিছুটা অংশ এখানে উন্ধৃত করা হলঃ

"মোহনদাস করমর্চাদ গান্ধী ১৮৬৯ খুড়্টাব্দের ২রা অক্টোবর জন্মগ্রহণ করেন। তিনি জাতিতে বেনিয়া <u>ি</u>পতার নাম করমার্চাদ গান্ধী। তিনি ছিলেন পোরবন্দর, রাজকোটওকাথিওয়াড়ের দেওয়ান। গান্ধিজী 'কাথিওয়াড় হাই স্কুলে' শিক্ষা লাভ করেন; পরে 'লুডুন বিশ্ববিদ্যালয়ে' এবং শেষে 'ইনার টেম্পলে'। ল'ডন থেকে ফিরে এসে বোম্বাই হাইকোর্টের এ্যাডভোকেট হিসাবে নাম রেজিম্ট্রী, করেন। কিছাদিন পরে তিনি আফ্রিকার নাটাল ও ট্রান্সভালে আইনসংক্রান্ত বিষয়ে পরামর্শ দানের জন্য যান এবং নাটাল স্বাপ্রিম কোর্টে এাডে-ভোকেট হিসাবে নাম রেজিম্ট্রী করেন। সেখানে ১৮৯৪ খুড্টাব্দে তিনি 'নাটাল ইণিডয়া কংগ্রেস' গঠন করেন। ১৮৯৫ সালে ভারতে আসেন এবং নাটাল ও ট্রান্সভাল-স্থিত ভারতীয়দের জন্য আন্দোলন শুরু করেন। তারপর ভারবানে ফিরে যান। ফেরার মুহুতে ই তিনি সেখানে আক্রান্ত হন এবং অলেপর জন্য বে°চে যান। পরে বুয়ুর যুদ্ধের সময় তিনি 'ভারতীয় এ্যাম্বুলেন্স বাহিনী' পরিচালনা করেন। ১৯০১ সালে প্রাস্থোদ্ধারের জন্য ভারতে আসেন। পরে আবার ফিরে যান। দক্ষিণ আফ্রিকার ভারতবাসীদের দুফ্রণার প্রতিকারের জনা মিঃ চেম্বারলেনের কাছে ডেপ্রটেশন দেন। তিনি ট্রান্সভালের স্বপ্রিম কোর্টে নাম রেজিস্ট্রী করেন এবং 'ট্রান্সভাল ব্রিটিশ-ইণ্ডিয়ান এ্যাসোসিয়েশন' তৈরীকরে তার অনারারী সেক্রেটারী ও আইন বিষয়ক প্রধান পরামর্শদোতা হন। ১৯০৩ সালে 'ইণ্ডিয়ান ওপিনিয়ন' নামক পত্রিকা প্রকাশ করেন। ১৯০৬ সালে 'স্ট্রেচার বহনকারী বাহিনী' গঠন করেন। আইন অমান্য করার জন্য তিনি ২ বার জেল খাটেন। ১৯০৯ সালে ভারতীয়দের বিষয় ব্রিটেনের জনসমক্ষে তুলে ধরবার জন্য দ্বিতীয়বার ইংল্যাণ্ড যান। ১৯১৪ সালে 'ভারতীয় এ্যামব্বলেন্স বাহিনী' গঠন করেন।"

উদ্লিখিত জীবনী সংক্রান্ত বিবরণ থেকে এটা বোঝা গেল যে, গানিধজী ১৮৯৪ থেকে ১৯১৫ খ্ন্টাব্দ পর্যন্ত দক্ষিণ আফ্রিকাতে ছিলেন। এই দীর্ঘ ২১ বছরের মধ্যে তিনি অন্প্রাদের সম্পর্কে কোন খোঁজখবর রাখেন নি। ১৯১৫ খ্র্টাব্দে তিনি ভারতে ফিরে আসেন। ফিরে এসে তিনি অন্প্রাদের জন্য কিছু করার চেট্টা করলেন কি? প্রেক্তি ভূমিকা থেকে আরো একটা বক্তব্য উন্ধৃত করা বাকঃ—

"তিনি ১৯১৫ সালে ভারতে ফিরে এলেন। আমেদাবাদে 'সত্যাগ্রহ আশ্রম' স্থাপন করলেন। ১৯১৭ সালে চম্পারণ শ্রমিক আন্দোলনে অংশ গ্রহণ করলেন। ১৯১৮ সালে দ্বভিক্ষের প্রতিকার এবং আমেদাবাদে শ্রমিক ধর্মাঘটের কাজে নামলেন। ১৯১৯ সালে রাউলাট আইনের বির্দ্ধে সত্যাগ্রহ আন্দোলন গড়ে তোলার কাজে লাগলেন। দিল্লীর পথে কোশীতে গ্রেম্ভার হলেন এবং বোম্বাইতে প্রেরিত হলেন। পাঞ্জাবে অরাজকতা দেখা দিল। খিলাফং আন্দোলনে যোগদান করলেন। ১৯২০ সালে অসহযোগ আন্দোলন স্বর্ করলেন। ১৯২১ সালের মে মাসে লর্ড রীডিং-এর সঙ্গে সাক্ষাৎ করলেন। ১৯২১ সালের মে মাসে লর্ড রীডিং-এর সঙ্গে সাক্ষাৎ করলেন। ১৯২১ সালের কংগ্রেস অধিবেশনে কংগ্রেসকে পরিচালনার সমস্ত দায়িত্ব তার উপর ন্যন্ত হল। ১৯২২ সালে গণ আইন-অমান্য আন্দোলন স্বর্ হল এবং চৌরিচোরাতে দাঙ্গার পরিপ্রিক্ষতে আইন-অমান্য আন্দোলন প্রত্যাহত হল। ১৯২২ সালের মার্চে গ্রেম্বার হলেন এবং ৬ বৎসরের জন্য কারাদশেড দিশ্ডেত হলেন।"

এই ভূমিকায় এই সময়কালের অনেক গ্রের্ত্বপূর্ণ ঘটনার কথা বাদ পড়ে গেছে। যেমন—১৯১৯ সালে ভারতের স্বাধীনতার জন্য ভারতের উপর আফগান আক্রমণকে গান্ধিজী সমর্থন জানিয়েছিলেন। ১৯২০ সালে বারদোলী প্রোগ্রাম গ্রহণ করা হয়েছে। ১৯২১ সালে স্বরাজ লাভের উদ্দেশ্যে ১ কোটি ২৫ লক্ষ টাকার 'তিলক স্বরাজ ফাণ্ড গঠনের কাজ স্বর্ব হয়েছে।

এই পাঁচটি বছরে গান্ধিজী বৃটিশ সাম্রাজ্যবাদের বির্দেধ কংগ্রেসকে একটা সংগ্রামী সংগঠনে র্পেদান করার চেন্টা করেছেন। তিনি খিলাফং আন্দোলনকে সমর্থন জানিয়েছেন যার উদ্দেশ্য হল মুসলমানদের কংগ্রেসে টেনে আনা।

এই পাঁচ বছরে গান্ধিজী অন্পৃশ্যদের জুন্য কি করেছেন ? কংগ্রেসীরা বলবেন তারা বারদোলী প্রোগ্রামকে কার্যকরী করার চেষ্টা করছেন। বারদোলী প্রোগ্রামের মধ্যে অস্পৃন্যদের জন্য একটা প্রোগ্রাম ছিল। আমাদের জানা প্রয়োজন ঐ প্রোগ্রামটির কি হল ? এ সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ দিতীয় অধ্যায়ে দেওয়া হয়েছে। তবে একথা নিঃসন্দেহে বলা যায় যে, সে প্রোগ্রামে অম্পূর্ণ্যতা দরে করণের কোন প্রস্তাব ছিল না। প্রোগ্রামটা ছিল অম্প্রশাদের কিছু দ্বঃখ-দ্বুদ্দশা লাঘব করা। এই প্রস্তাবে অপ্পূর্শ্যতাকে মেনে নেওয়া হয়েছে এবং অপ্রশাদের জন্য পৃথিক কু<sup>°</sup>য়া ও আলাদা দকুল করার কথা হয়েছে। এমন সব ব্যক্তিদের নিয়ে এই সাবকমিটি তৈরী করা হয়েছিল যারা অস্প্রশ্যদের ব্যাপারে আগ্রহশীল তো নয়ই; বরং বির্পেমনোভাবাপন্ন ছিলেন। এই সাবকমিটির একমাত্র অস্পৃ-শ্যদরদী সদস্য স্বামী শ্রদ্ধানন্দকে পদত্যাগ করতে বাধ্য করা হয়েছিল। উক্ত সাবক্মিটির জন্য নামমাত্র পরিমাণ অর্থ বরান্দ করা হয়েছিল। একবার তো কোন সভা না করেই কমিটি ভেঙ্গে দেওয়া হয় এবং শেষ পর্যন্ত অস্পুন্যাদের উন্নয়নমূলক কাজকে হিন্দ্র মহাসভার উপর ছ্রুড়ে দেওয়া হয়। বারদোলী প্রোগ্রামের যে অংশে অস্প্শ্যদের বিষয়টা ছিল তংপ্রতি গাণ্ধিজীর বিশ্দুমাত আগ্রহ দেখা যায় নি। তিনি বরং স্বামী শ্রন্থানন্দের বিরোধী প্রতিক্রিয়াশীল গোষ্ঠীকে মদত দিয়েছেন, যাতে অম্প্রশ্যদের জন্য ব্যাপকভাবে কোন সংস্কার করা সম্ভব না হয়।

বারদোলী প্রোগ্রাম সম্পর্কে এই হল গান্ধিজীর ভূমিকা।

১৯২২ সালের পর গান্ধিজী কি করেছেন ? গান্ধিজীর জীবনী-মলেক প্রেণিক্ত গ্রন্থের ভূমিকায় কি বলা হয়েছে সে দিকে দ্ভিট দেওয়া যাকঃ—

"১৯২৪ সালে গান্ধিজী জেল থেকে মুক্তি পেলেন। কংগ্রেসের ২টি গ্রুপ যারা 'আইন সভায় প্রবেশ' না 'গঠনমূলক কর্ম'স্চী' এই নিয়ে বিবাদ করছিল তাদের মধ্যে তিনি একটা মিটমাটের চেন্টা করলেন। ১৯৩০ সালে আবার আইনঅমান্য আন্দোলন স্কর্ক্ত্ব । ১৯৩১ সালে গান্ধিজী লণ্ডনে গোলটেবিল বৈঠকে যোগদান করলেন। ১৯৩২ সালে প্র্নরায় জেলবন্দী হলেন। তারপর প্রধান মন্ত্রীর 'সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারার' বির্কুদ্ধে আমরণ অনশন ঘোষণা করলেন। ১৯৩৩ সালে মন্দির প্রবেশ আন্দোলনের প্রোগ্রাম প্রস্তুত করেন এবং 'হরিজন সেবক সংঘ' গঠন করেন। ১৯৩৪ সালে কংগ্রেস থেকে তিনি সদস্যপদ ত্যাগ করেন এবং অনশন করেন। তারপর জেল থেকে ম্ক্রিড পান। ১৯৪২ সালে 'ভারত ছাড়' আন্দোলনের পরিকল্পনা তৈরী করেন এবং কারার্দ্ধ হন। ১৯৪৪ সালে লর্ড ওয়াভেলের সঙ্গে চিঠি-পত্র লেখালেখি স্কর্ক্ব করেন এবং ১৯৪২ সালের বিপ্রবী সিন্ধান্তের কারণ ব্যাখ্যা করেন। ১৯৪৫ সালে 'কস্কুরবা ফাণ্ড' খোলেন।"

১৯২৪ সালে গান্ধিজীর কাছে অদপ্শ্যতা দ্বীকরণের একটা ভাল সংযোগ এসেছিল। গান্ধিজী তথন কি করেছিলেন ?

১৯২২-৪৪ এই ২২ বছর কংগ্রেসের রাজনীতির ইতিহাসে একটি গ্রন্থপর্ণ কাল। ১৯২০ সালে কলিকাতায় কংগ্রেসের একটি বিশেষ অধিবেশনে অসহযোগ আন্দোলনের প্রোগ্রাম গ্রহণ করা হয়। এই প্রোগ্রামে ৫টি বয়কট গৃহীত হয় ঃ (১) আইনসভা বয়কট, (২) বিদেশী বদ্র বয়কট প্রভৃতি। এই বয়কট আন্দোলনের প্রোগ্রামের বিরোধিতা করেন বিপিনবিহারী পাল, চিত্তরঞ্জন দাস, লালা লাজপৎ রায় প্রম্থ নেতৃবৃন্দ। তৎসত্ত্বেও প্রোগ্রাম পাশ করান হয়। এই বছর ডিসেম্বরে নাগপ্রের কংগ্রেসের বার্ষিক অধিবেশন বসে। অসহযোগ আন্দোলনের প্রস্তাবটি প্রনরায় আলোচিত হয়। আশ্চর্ষের বিষয় হল এবার প্রস্তাবটি উত্থাপন করেন চিত্তরঞ্জন দাস এবং তাকে সমর্থন করেন লালা লাজপৎ

এই ভূমিকায় এই সময়কালের অনেক গ্রুর্ত্বপূর্ণ ঘটনার কথা বাদ পড়ে গেছে। যেমন—১৯১৯ সালে ভারতের প্রাধীনতার জন্য ভারতের উপর আফগান আক্রমণকে গান্ধিজী সমর্থন জানিয়েছিলেন। ১৯২০ সালে বারদোলী প্রোগ্রাম গ্রহণ করা হয়েছে। ১৯২১ সালে প্ররাজ লাভের উদ্দেশ্যে ১ কোটি ২৫ লক্ষ টাকার 'তিলক প্ররাজ ফাণ্ড গঠনের কাজ স্বর্ব হয়েছে।

এই পাঁচটি বছরে গান্ধিজী বৃটিশ সাম্রাজ্যবাদের বির্দেধ কংগ্রেসকে একটা সংগ্রামী সংগঠনে রুপদান করার চেন্টা করেছেন। তিনি খিলাফং আন্দোলনকে সমর্থন জানিয়েছেন যার উদ্দেশ্য হল মুসলমানদের কংগ্রেসে টেনে আনা।

এই পাঁচ বছরে গান্ধিজী অন্প্ন্যাদের জ্বন্য কি করেছেন ? কংগ্রেসীরা বলবেন তারা বারদোলী প্রোগ্রামকে কার্য করী করার চেণ্টা করছেন। বারদোলী প্রোগ্রামের মধ্যে অস্পুশাদের জন্য একটা প্রোগ্রাম ছিল। আমাদের জানা প্রয়োজন ঐ প্রোগ্রামটির কি হল ? এ সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ দ্বিতীয় অধ্যায়ে দেওয়া হয়েছে। তবে একথা নিঃসন্দেহে বলা যায় যে, সে প্রোগ্রামে অম্প্রশ্যতা দরে করণের কোন প্রস্তাব ছিল না। প্রোগ্রামটা ছিল অম্প্রন্যাদের কিছনু দন্বংখ-দনুদ্দ শা লাঘব করা। এই প্রস্তাবে অম্পূর্শাতাকে মেনে নেওয়া হয়েছে এবং অপ্পূর্ণ্যদের জন্য পূর্থক কু<sup>\*</sup>য়া ও আলাদা প্রুল করার কথা হয়েছে। এমন সব ব্যক্তিদের নিয়ে এই সাবকমিটি তৈরী করা হয়েছিল যারা অস্প্রশাদের ব্যাপারে অগ্রিহশীল তো নয়ই ; বরং বিরূপেমনোভাবাপন্ন ছিলেন। এই সাবকমিটির একমাত্র অস্পৃশ্যদরদী সদস্য স্বামী শ্রদ্ধানন্দকে পদত্যাগ করতে বাধ্য করা হয়েছিল। উক্ত সাবকমিটির জন্য নামমাত্র পরিমাণ অর্থ বরান্দ করা হয়েছিল। একবার তো কোন সভা না করেই কমিটি ভেঙ্গে দেওয়া হয় এবং শেষ পর্যন্ত অস্পৃন্যদের উন্নয়নমূলক কাজকে হিন্দ্ মহাসভার উপর ছুড়ে দেওয়া হয়। বারদোলী প্রোগ্রামের যে অংশে অস্পৃশ্যদের বিষয়টা ছিল তৎপ্রতি গান্ধিজীর বিন্দুমাত্র আগ্রহ দেখা যায় নি। তিনি বরং দ্বামী শ্রন্থানন্দের বিরোধী প্রতিক্রিয়াশীল গোষ্ঠীকে মদত দিয়েছেন, যাতে অম্প্রশ্যদের জন্য ব্যাপকভাবে কোন সংস্কার করা সম্ভব না হয়।

বারদোলী প্রোগ্রাম সম্পর্কে এই হল গান্ধিজীর ভূমিকা।

১৯২২ সালের পর গাণিধজী কি করেছেন ? গাণিধজীর জীবনী-মলেক প্রেণিক্ত প্রন্থের ভূমিকায় কি বলা হয়েছে সে দিকে দ্ভিট দেওয়া যাকঃ—

"১৯২৪ সালে গান্ধিজী জেল থেকে মৃক্তি পেলেন। কংগ্রেসের ২টি গ্রুপ যারা 'আইন সভায় প্রবেশ' না 'গঠনমূলক কর্ম স্চুটী' এই নিয়ে বিবাদ করিছল তাদের মধ্যে তিনি একটা মিটমাটের চেন্টা করলেন। ১৯৩০ সালে আবার আইনঅমান্য আন্দোলন স্বর্ হল। ১৯৩১ সালে গান্ধিজী লাভনে গোলটেবিল বৈঠকে যোগদান করলেন। ১৯৩২ সালে প্রনরায় জেলবন্দী হলেন। তারপর প্রধান মন্ত্রীর 'সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারার' বির্বুদ্ধে আমরণ অনশন ঘোষণা করলেন। ১৯৩৩ সালে মন্দির প্রবেশ আন্দোলনের প্রোগ্রাম প্রস্তৃত করেন এবং 'হরিজন সেবক সংঘ' গঠন করেন। ১৯৩৪ সালে কংগ্রেম থেকে তিনি সদস্যপদ ত্যাগ করেন এবং অনশন করেন। তারপর জেল থেকে ম্বিভি পান। ১৯৪২ সালে 'ভারত ছাড়' আন্দোলনের পরিকলপনা তৈরী করেন এবং কারার্ব্রুদ্ধ হন। ১৯৪৪ সালে লর্ড ওয়াভেলের সঙ্গে চিঠি-পত্র লেখালেখি স্বর্ব্ব করেন এবং ১৯৪২ সালের বিপ্রবী সিন্ধান্তের কারণ ব্যাখ্যা করেন। ১৯৪৫ সালে 'কস্তুরবা ফাণ্ড' খোলেন।"

১৯২৪ সালে গান্ধিজীর কাছে অদপ্শ্যতা দ্রীকরণের একটা ভাল স্থাগ এসেছিল। গান্ধিজী তখন কি করেছিলেন ?

১৯২২-৪৪ এই ২২ বছর কংগ্রেসের রাজনীতির ইতিহাসে একটি গ্রন্থপূর্ণ কাল। ১৯২০ সালে কলিকাতায় কংগ্রেসের একটি বিশেষ অধিবেশনে অসহযোগ আন্দোলনের প্রোগ্রাম গ্রহণ করা হয়। এই প্রোগ্রামে ৫টি বয়কট গৃহীত হয় ঃ (১) আইনসভা বয়কট, (২) বিদেশী বদ্র বয়কট প্রভৃতি। এই বয়কট আন্দোলনের প্রোগ্রামের বিরোধিতা করেন বিপিনবিহারী পাল, চিত্তরঞ্জন দাস, লালা লাজপং রায় প্রমন্থ নেতৃবৃন্দ। তৎসত্ত্বেও প্রোগ্রাম পাশ করান হয়। এই বছর ডিসেন্বরে নাগপ্রের কংগ্রেসের বার্ষিক অধিবেশন বসে। অসহযোগ আন্দোলনের প্রস্তাবটি প্রনরায় আলোচিত হয়। আশ্চর্ষের বিষয় হল এবার প্রস্তাবটি উত্থাপন করেন চিত্তরঞ্জন দাস এবং তাকে সমর্থন করেন লালা লাজপং

রায়। ১৯২১ সালে অসহযোগ আন্দোলনের বন্যা দেখা দেয়। ১৯২২ সালের মার্চ মাসে রাষ্ট্রন্থোহের অভিযোগে গান্ধিজীর ৬ বছরের কারাদণ্ড হয়। চিত্তরঞ্জন দাস আইনসভার বয়কট আন্দোলন পরিত্যাগ করে বিঠলভাই প্যাটেল, মতিলাল নেহের এবং মদনমোহন মালব্যের সঙ্গে যোগ দেন। গান্ধিজীর সমর্থ করা এদের জ্যের বিরোধিতা করেন। তারা কলিকাতা ও নাগপ্ররের সিন্ধান্তকে অক্ষরে অক্ষরে পালন করতে বন্ধপরিকর। ফলে কংগ্রেসের মধ্যে প্রবল ফাটল দেখা দিল। ১৯২৪ সালে অস্কৃত্তার জন্য গান্ধিজী জেল থেকে ছাড়া পেলেন। গান্ধিজী বাইরে এসে দেখতে পেলেন যে, কংগ্রেসের মধ্যে দর্টি যুধ্যমান গ্রুপ তৈরী হয়েছে। গান্ধিজী ব্রবতে পারলেন যে, আত্মকলহে কংগ্রেস ধরংস হয়ে যাবে। তাই তিনি উভয় পক্ষের মধ্যে মিটমাটের চেন্টা স্কুর্ করলেন। কোন পক্ষই গোঁ ছাড়তে রাজী নয়। শেষ পর্যন্ত গান্ধিজী এমন প্রস্তাব পেশ করলেন যা উভয় পক্ষই মেনে নিল।

আইনসভা বয়কট বিরোধীদের খুন্দী করার জন্য গান্ধিজীর প্রস্তাব হল আইনসভায় প্রবেশ কংগ্রেসীদের আইনসঙ্গত অধিকার বলে গণ্য হবে। কোন কংগ্রেসী এর বিরোধিতা করতে পারবে না। বিরোধীদের খুন্দী করার জন্য গান্ধিজী বললেন অতঃপর বছরে কেবলমাত্র ৪ আনা চাঁদা দিয়ে কেউ কংগ্রেসের সদস্য হতে পারবে না। নিজহাতে কমপক্ষে ২,০০০ গজ সন্তা চরকাতে কাটতে পারলে তবেই তাকে কংগ্রেসের সদস্য বলে গণ্য করা হবে। ৫টি বয়কট যারা প্ররোপ্রনির মানবেন তারাই কংগ্রেস সংগঠনের পদাধিকারী হওয়ার যোগ্যতাসম্পন্ন বলে গণ্য হবেন। যারা বয়কট নীতিকে প্রতিটি ক্ষেত্রে পালন করবেন না তারা অযোগ্য বলে বিবেচিত হবেন।

এখানে গান্ধিজী অদপ্শাতাকে নিম্ল করার একটা মস্ত বড় সংযোগ পেয়েছিলেন। তিনি প্রস্তাব করতে পারতেন, যদি কোন হিন্দ্দ্দ্ কংগ্রেসের সদস্য হতে চায় তবে তার নিজের জীবনে অদপ্শাতা বর্জন করতে হবে এবং প্রমাণদ্বর্প তার বাড়ীতে যে কোন কাজে একজন অদপ্শাকে নিযুক্ত করতে হবে। অন্য কোন প্রমাণ অচল বলে গণ্য হবে। এর্প প্রস্তাব মোটেই অবান্তর হত না; কারণ তংকালে প্রায় প্রত্যেক বর্ণ হিন্দরের বাড়ীতে কাজের জন্য একাধিক লোক রাখা হত।
যেমন সত্তা কাটা ও বয়কট আন্দোলন সমর্থন করা কংগ্রেসের সদস্যপদ প্রাথী দৈর পক্ষে বাধ্যতাম্লক করা হয়েছিল, তেমনি গান্ধিজী
সদস্যপদ প্রাথী দৈর পক্ষে বাড়ীর কাজে একজন করে অম্প্রশ্যকে
নিয়্ত্ত করা বাধ্যতাম্লক করতে পারতেন। কিন্তু গান্ধিজী তা
করার কথা ভাবেন নি।

১৯২৪ থেকে ১৯৩০ পর্যন্ত ৬টি বছর গান্ধিজী অন্প্রশাদের জন্য বা অপ্পূন্যতা দূরে করার জন্য কিছুই করেন নি। গান্ধিজী নিষ্ক্রিয় থাকলেও অম্পৃশ্যরা কিন্তু এই সময় নিষ্ক্রিয় থাকে নি। তারাও সত্যাগ্রহ আন্দোলন স্বর্ করে। এই সত্যাগ্রহ ছিল সাধারণ *জ*লাশয় থেকে অন্পাৃ্দ্যদের জল নেওয়া এবং অন্পাৃ্দ্রে মন্দ্রে প্রবেশ করার জন্য। বোম্বাই প্রদেশের কোলাবা জিলার মাহাদের চৌদার পর্কুরের জলে অপ্পূশ্যদের অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্য সত্যাগ্রহ হল। নাসিকের কলারাম মন্দিরে অন্প্রশাদের প্রবেশাধিকার লাভের জন্য সত্যাগ্রহ অন্বিষ্ঠিত হল। তাছাড়াও আরো অনেক সত্যাগ্রহ চলতে থাকে। বর্ণহিন্দ্রা তাতে বাধা দিতে বন্ধপ্রিকর হয়। অস্প্ন্যদের মধ্যে উৎসাহের বন্যা দেখা যায়। ভারতের চতু দির্দকে দার্নন সোরগোল ওঠে। উচ্চবণে<mark>র হিন্দ্রদের দারা</mark> অদপ্শ্যরা আক্রান্ত হতে থাকে। অনেকে সংঘর্ষে আহত হয়। শান্তিভঙ্কের অপরাধে অনেকে কারার দ্ধ হতে থাকে। এই আন্দোলন চলতে থাকে ১৯৩৫ সাল পর্য<sup>‡</sup>ত। ১৯৩৫ সালে ইয়োলাতে একটি বিরাট ধর্মসম্মেলন অন্মৃত্যিত হয় এবং যেখানে সিন্ধানত স্হীত হয় যেহেতু উচ্চবর্ণের হিন্দ্ররা অস্প্ন্যুদের হিন্দ্র বলে স্বীকার করে না, সেহেতু তারা ধর্মান্তর গ্রহণ করবে।

এই সব সত্যাগ্রহ আন্দোলনের সঙ্গে কংগ্রেসের কোন সম্পর্ক ছিল না। এগর্বলি অদপ্শ্যদের দ্বারা, অদপ্শ্যদের নেতৃত্বে এবং অদপ্শ্যদের অর্থে পরিচালিত হয়। অদপ্শ্যরা আশা করেছিল যে, গান্ধিজী তাদের সত্যাগ্রহ আন্দোলনকে সমর্থন করবেন। কারণ সত্যাগ্রহ আন্দোলনের স্ভিটকর্ত্তা গান্ধিজী দ্বয়ং। তিনি ব্টিশের বির্বেধ ভারতীয়দের অধিকার আদায়ের জন্য সত্যাগ্রহ আন্দোলন স্বর্ব করেছিলেন। আর অদপ্শ্যরা বর্ণহিন্দ্বদের কাছ থেকে তাদের সামাজিক অধিকার আদায়ের জন্য সত্যাগ্রহ আন্দোলনকৈ ব্যবহার করছে। সত্বরাং তারা গান্ধিজীর কাছ থেকে সমর্থন আশা করতেই পারে। অথচ দেখা গেল গান্ধিজী অস্পৃশ্যদের সত্যাগ্রহ আন্দোলনকে কঠোর ভাষায় নিন্দা করছেন। এটাই হল গান্ধিজীর বৈত চরিত্র।

এই প্রসঙ্গে মানবিক অধিকার আদায়ের জন্য গাণ্ধিজীর সৃষ্ট দুনিট অণ্ডুত অন্দের কথা উল্লেখ করতেই হবে। তিনি বৃটিশ সরকারের বিরুদ্ধে ভারতবাসীর রাজনৈতিক অধিকার আদায়ের জন্য সত্যাগ্রহ অন্দ্রটিকে বহুবার প্রয়োগ করেছেন। হিন্দু বলে কথিত অন্প্র্যাদের সাধারণ জলাশয়ে বা দেবমান্দরে প্রবেশের ন্বাভাবিক অধিকার লাভের জন্য গোঁড়া বর্ণহিন্দুদরে বিরুদ্ধে তিনি একবারও কি সত্যাগ্রহের প্রয়োগ করেছেন ? গান্ধিজীর দ্বিতীয় অন্দ্রটির নাম অনশন । এটা বলা হয় যে গান্ধিজী তাঁর জীবনে ২১ বার অনশন করেছেন। রাজনৈতিক কারণে, হিন্দু মুসলমান ঐক্যের কারণে, সরকারের অন্যায় আদেশের বিরুদ্ধে, তার আশ্রমের নানা ব্যাপারে তিনি ২১ বার অনশন করেছেন ; কিন্তু একবারও কি তিনি অন্প্র্যাতা দ্রীকরণের জন্য অনশন করেছেন ? এটা কি একটা তাৎপ্র্যাপ্রণ্ণ ঘটনা নয় ?

১৯৩০ সালে প্রথম গোলটেবিল বৈঠক স্কর্ হয়। গান্ধিজী ১৯৩১ সালে দ্বিতীয় গোলটোবল বৈঠকে যোগদান করেন। এই বৈঠকের সবচেয়ে গ্রুব্বপূর্ণ বিষয় ছিল ভারতের স্বায়ত্বশাসনের জন্য সংবিধান প্রণয়ন। ভারত সরকারকে হতে হবে জনগণের সরকার। ভারতের জনসাধারণ অসংখ্য সম্প্রদায়, সংখ্যালঘ্র, সংখ্যাগ্রুব্ব নানা ভাগে বি হক্ত। তাই ভারত সরকারকে সঠিকভাবে জনগণের দ্বারা গঠিত হতে হলে তার আইনবিভাগ ও শাসনবিভাগকে সম্প্রদায়- ভিত্তিক প্রতিনিধিত্বমূলক করা ছাড়া গত্যান্তর ছিল না।

অদপ্শ্যদের সমস্যাটি গোলটোবল বৈঠকে গ্রন্তর হয়ে দেখা দিল। এটা সমস্যার একটা ন্তন দিক। অদপ্শ্যরা কি বর্ণহিন্দ্রদের দয়ার উপর নির্ভার করে থাকবে ? না তাদের ন্যায্য প্রাপ্যকে স্বনিশ্চিত করার জন্য সাম্প্রদায়িক প্রতিনিধিত্বের নীতি গ্রহণ করা হবে ? তারা দাবী করল যে, তারা আর বর্ণহিন্দ্রদের মির্জার উপর নির্ভার করেবে না। অন্যান্য সংখ্যালঘ্রদের যেমন নিরাপত্তা স্বর্গিক্ত আছে তেমনি অম্পূশ্যদেরও থাকবে। অম্পূশ্যদের এই দাবী সকলে মেনে নিলেন। কারণ এটা ছিল ন্যায় ও যুক্তিসঙ্গত। হিন্দুদের সঙ্গে মুসলমান, খৃষ্টান, শিখদের যেমন স্কুস্প্ট পার্থক্য রয়েছে, তেমনি বর্ণহিন্দর্দের সঙ্গে অপ্পূশ্যদের পার্থক্য আরো বেশী স্ক্রপণ্ট। হিন্দ্ব ও মুসলমানদের মধ্যে পার্থক্য ধমীয় ; কিন্তু বর্ণহিন্দুদের সঙ্গে অদপ্রশ্যদের পার্থক্য যেমন ধমীয়, তেমনি সামাজিক। হিন্দু ও মুসলমানদের মধ্যে যে পার্থক্য তাতে, মুসলমানদের উপর রাজনৈতিক বিপদ আসতে পারে না; কারণ তাদের সম্পর্ক প্রভু-ভৃত্যের সম্পর্ক নয়। অথচ বর্ণহিন্দ্র ও অম্পূন্যদের মধ্যে যে পার্থক্য তাতে অদ্পূশ্যদের উপর রাজনৈতিক দুর্যোগ নেমে আসতে পারে; কারণ উভয়ের মধ্যেকার সম্পর্ক হল প্রভু-ভূত<mark>ো</mark>র সম্পর্ক। অস্প্রারা চেণ্টা করছে পার্থকাটাকে কমাতে; কিন্তু বর্ণহিন্দ্ররা যুগ যুগ ধরে সামাজিক বিধিনিষেধের মাধ্যমে পার্থকাটাকে চিরস্থায়ী করে রেখেছে। এই পার্থক্য দূরে করার জন্য অস্প্রশাদের সূব চেন্টা নিষ্ফল হয়ে গেছে। তাই আজ ষখন ক্ষমতা সংখ্যাগ্রের্দের হাতে হস্তান্তর হতে যাচেছ তখন মুসলমান বা অন্যান্য সংখ্যালঘুদের মত অপ্পাদেরও রাজনৈতিক নিরাপত্তা থাকা একান্ত প্রয়োজন।

এখানেও গাণিধুজী অংশুশাদের প্রতি তাঁর সহান্ভূতি প্রকাশ করার স্থোগ পেয়েছিলেন। বণ হিন্দুদের অত্যাচারের হাত থেকে নিরাপত্তা লাভের জন্য তাদের দাবীকে সমর্থন করতে পারতেন; কিন্তু সহান্ভূতি প্রকাশ তো দরের কথা, গান্ধিজী অম্প্রাদের দাবী নস্যাৎ করে দেবার জন্য তাঁর সমস্ত শক্তি প্রয়োগ করলেন। তিনি ম্নুসলমানদের সঙ্গে প্যান্ত করলেন যাতে অম্প্রাদের বিচ্ছিল্ল করা যায়। ম্নুসলমানদের নিকট থেকে তেমন সাড়া না পেয়ে শেষ পর্যন্ত আমরণ অনশন স্বর্ করলেন যাতে ব্টিশ সরকার ম্নুসলমান ও অন্যান্য সংখ্যালঘ্রদের যে রাজনৈতিক অধিকার দিয়েছিল তার থেকে অম্প্রাদের বিণ্ডিত করা হয়। ব্টিশ সরকারের সঙ্গে না পেরে শেষ পর্যন্ত প্রনাচ্বিন্তর কোশল অবলম্বন করে গান্ধিজী অম্প্রাদেরকে তাদের ন্যায্য রাজনৈতিক অধিকার থেকে বিণ্ডত করতে সক্ষম হলেন। ১৯৩৩ সালে গান্ধিজী অম্প্রাদের মন্দির প্রবেশের জন্য

আন্দোলন করার কথা ঘোষণা করেন। তিনি নিজে গ্রের্ভায়্র মন্দিরে অস্প্শাদের প্রবেশের দায়িত্ব নেন এবং বলেন যে, এজন্য তিনি প্রয়োজনে অনশন পর্য করেনে। কিন্তু নানা অজর্হাত দেখিয়ে শেষ পর্য কি তিনি নিজের দেওয়া প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করেন। রঙ্গ আয়ার উত্থাপিত অস্প্শাদের 'মন্দির প্রবেশ বিল' কেন্দ্রীয় আইনসভায় পাশ করানোর ব্যবস্থা নেওয়ার জন্য গান্ধিজী প্রতিশ্রুতি দেন। শেষ পর্য কি যখন কংগ্রেসীরা হিন্দ্র ভোটের স্বাথে রঙ্গ আয়ারের বিলের পক্ষ থেকে সমর্থ ন প্রত্যাহার করে নেয় তখন গান্ধিজী রঙ্গ আয়ারের পরিবর্তে কংগ্রেসীদেরই পক্ষ অবলম্বন করেন।

১৯৩৩ সালে গান্ধিজী অস্পৃশ্যদের জন্য আরো একটি আন্দোলনের কথা বললেন। এজন্য তিনি গঠন করলেন 'হরিজন সেবক সংঘ'। এই সংঘের শাখা প্রশাখা ভারতের সর্ব ত্র ছড়িয়ে দেবার কথা ঘোষণা করা হল। এর পশ্চাতে তিনটি উদ্দেশ্যের কথা বলা হয়। প্রথমতঃ বলা হল যে, অধিকাংশ বর্ণহিশ্দ্দের মনে অস্পৃশ্যদের প্রতি একটা শ্বভেচ্ছা রয়েছে যার ফলে তারা অস্পৃশ্যদের কল্যাণের জন্য উদার হস্তে অর্থ সাহায্য করবে। দ্বিতীয়তঃ অস্পৃশ্যরা দৈনন্দিন জ্বীবনে যে সব অস্ক্রিধার সম্মুখীন হয় তা দ্বে করার জন্য বর্ণহিশ্দ্দের স্বতস্ক্রে সহযোগিতা পাওয়া যাবে। তৃতীয়তঃ এসবের মাধ্যমে বর্ণহিশ্দ্দের প্রতি অস্পৃশ্যদের বিশ্বাস স্টিট হবে।

দ্বংখের বিষয় এই তিনটি উদ্দেশ্যের একটিও বাস্তবে র্পায়িত হয় নি। প্রথম ক্ষেত্রে বর্ণহিন্দ্ররা সংঘকে মাত্র ৮ লক্ষ টাকা তুলে দিয়েছে যেখানে যেখানে রাজনৈতিক কারণে তারা কোটি কোটি টাকা দিয়েছে। এখন সংঘ চলছে সরকারী অনুদান, গান্ধিজীর নিজের লেখা বই বিক্রী করা অর্থে ও গান্ধিজীর কুপাধন্য হওয়ার জন্য ধনবান ব্যক্তিদের বদান্যতায়। সংঘের শাখা ক্রমশঃ বন্ধ হয়ে যাচেছ। সংঘ যেভাবে গ্রুটিয়ে আসছে তাতে মনে হয় অন্তিবিলন্বে সংঘের কেন্দ্র ছাড়া আর কোন শাখার অগ্রিত্ব থাকবে না।

কেবল এটাই দঃখজনক নয় যে, এই সংঘ সম্পর্কে বর্ণহিন্দ্ররা তাদের উৎসাহ হারিয়ে ফেলেছে। যে অস্প্সাদের জন্য এই সংঘ স্থাপন করা হয়েছিল তারাও এতে কোন উৎসাহ লাভ করতে পারে নি। এর মধ্যে আরো অনেক কারণ আছে। অস্পৃশ্যদের প্রাথমিক প্রয়োজনকে উপেক্ষা করে সংঘ তার নিজের মত করে অস্পৃশ্যদের সাহায্য দানের কথা চিন্তা করেছে। সংঘের পরিচালনায় কোন অম্পৃশ্য সদস্য গ্রহণ করা হয় নি। ফলে তারা এটাকে একটা বিদেশী সংস্থা বলে এবং ভিক্ষ্বকের মত সংঘের কাছে সাহায্যপ্রাথী বলে নিজেদের মনে করেছে। গান্ধিজী সংঘকে এই ভাবেই তৈরী করে-ছিলেন এবং তাকে ধীরে ধীরে মৃত্যুর দিকেই ঠেলে দিয়েছিলেন। মনে হচেহ গান্ধিজীর জীবন্দশাতেই সংঘের আয়ুর শেষ হয়ে যাবে।

এই সব চিত্র যদি গান্ধিজীর অস্প্শ্যতা-বিরোধী চরিত্রটিকে জনসমক্ষে উদ্ঘাটন করে থাকে তাতে পাঠকদের আশ্চর্য হওয়ায় কিছ্রই নেই। এখন পাঠকবর্গ হয়ত তাদের ধারণাটিকে স্পন্টতর করার জন্য কয়েকটি প্রশন তুলতে পারেনঃ—

- (১) ১৯২১ সালে গান্ধিজী 'তিলক স্বরাজ ফাশেডর' জন্য ১ কোটি ৩৫ লক্ষ টাকা তুলেছিলেন। তিনি একথা অত্যন্ত জোরের সঙ্গে বলেছিলেন যে, অস্প্র্নাতা দ্বে না হওয়া পর্যন্ত স্বরাজলাভের কোন সম্ভাবনা নেই। তাহলে অস্প্র্নাতা দ্বেনীকরণের মত একটা গ্রের্ড্বপূর্ণ কাজে কেন মাত্র ৪৩ হাজার টাকা ব্যায়ত হল ?
- (২) ১৯২২ সালে 'বারদোলী প্রোগ্রাম' গ্রহণ করা হল। বারদোলী প্রোগ্রামের মধ্যে অসপ্ শ্যদের উন্নয়ন একটা গ্রন্থপ্র্ণ কাজ
  বলে চিহ্নিত হল। সে কাজের প্রাথমিক ব য়ের জন্য কেন মাত্র ৫ শত
  টাকা মঞ্জ্বর করা হল? কেন এই সাব-কমিটির কাজ বন্ধ হয়ে গেল?
  এই সাব-কমিটির কাজ ভালভাবে স্ব্র্ করার জন্য অর্থের প্রয়োজনে
  স্বামী শ্রন্থানন্দ যথন কংগ্রেস ওয়ার্কিং কমিটির কাছে জোর দাবী
  জানিয়েছেন তখন গান্ধিজী কেন স্বামী শ্রন্থানন্দকে সমর্থন জানান
  নি ? এই কমিটি যখন ভেঙ্গে দেওয়া হল তখন গান্ধিজী কেন তার
  প্রতিবাদ করেন নি ? পরে গান্ধিজী কেন প্রেরায় ন্তেন কমিটি
  করলেন না ? অসপ্শ্য সমাজের উন্নয়নের কাজ বন্ধ হয়ে যাওয়াটা
  গান্ধিজী কিভাবে মেনে নিলেন ?
- (৩) প্ররাজ আন্দোলনকে সাফল্যমণ্ডিত করতে হলে তা স্বর্ করার আগে গান্ধিজী ৫টি শর্ত আরোপ করেছিলেনঃ (ক) হিন্দ্র-তফ্সিলীরা—২

মন্সলমান ঐক্য; (থ) অন্পশ্যতা দ্রীকরণ; (গ) চরকায় সন্তা কাটা ও খাদির ব্যবহার; (ঘ) অহিংস আন্দোলন; এবং (ঙ) সম্প্রণ অসহযোগ। গান্ধিজী কেবলমাত্র এই শর্তাগন্নি আরোপই করেন নি, তিনি বলেছেন এই ৫টি শর্তা প্রণি না হওয়া পর্যান্ত ম্বরাজলাভ কোন মতেই সম্ভব নয়। ১৯২২ সালে তিনি হিন্দ্-মন্সলমান ঐক্যের জন্য অনশন করেছিলেন। ১৯২৪ সালে তিনি বললেন যে, চরকায় সন্তা না কাটলে তাকে কংগ্রেসের সদস্যপদ দেওয়া হবে না। অথচ অম্প্র্যাতা পালন না করাকে কেন তিনি কংগ্রেসের সদস্যপদ গ্রহণের শর্তা হিসাবে ঘোষণা করলেন না?

- (৪) গান্ধিজী অনেক কারণে অনেকবার অনুশন করেছেন। কেন তিনি একবারও অপ্প্নাতা দ্বোকরণের জন্য অনুশন করলেন না ?
- (৫) অন্যায়ের বির্দেধ সত্যাগ্রহের প্রয়োগ গান্ধিজীর একটি আমোঘ অস্ত্র। এই অস্ত্রটি তিনি অনেক ক্ষেত্রে প্রয়োগ করেছেন; কিন্তু তিনি অস্পৃশ্যতা দ্রীকরণের জন্য বর্ণহিন্দ্রদের বির্দেধ একবারও ওই অস্ত্রটির প্রয়োগ করলেন না কেন?
- (৬) গান্ধিজীর নীতি অন্সরণ করে অন্প্রারা ১৯২৭ সাল থেকে সাধারণ জলাশয়ে ও মন্দিরে প্রবেশের জন্য বর্ণহিন্দ্রদের বির্দেধ সত্যাগ্রহ স্বর্ করেন। গান্ধিজী কেন অন্প্রাদের সত্যাগ্রহের নিন্দা করেছেন ?
- (৭) গান্ধিজী বলেছিলেন যে, গর্র্ভায়র মন্দির অস্প্রাদের জন্য উন্মন্ত করা না হলে তিনি অনশন শ্রু করবেন। মন্দির দ্বার উন্মন্ত না হওয়া সত্ত্বেও তিনি কেন অনশন করলেন না ?
- (৮) কংগ্রেসের সমর্থনে রঙ্গ আয়ারের 'মণ্দির-প্রবেশ বিল' কেন্দ্রীয় আইনসভায় উত্থাপনের অনুমতি না দিলে গ্রুর্তর পরিণাম হবে বলে গান্ধিজী ১৯৩২ সালে গভর্ণর জেনারেলকে হুমুকি দেন। পরে নির্বাচনের দ্বার্থে কংগ্রেস বিলের সমর্থন প্রত্যাহার করে নিলে গান্ধিজী কেন কংগ্রেসকে সমর্থন করলেন? তাহলে অদপ্রাদের মিন্দির প্রবেশের চেয়ে কংগ্রেসের ভোটে জয়লাভ করাটাই কি গান্ধিজীর কাছে অধিকতর বাঞ্চনীয় নয়?
  - (৯) গান্ধিজী জানেন যে, নাগরিক অধিকার লাভ অস্প্-শ্যদের

কাছে কঠিন নর; কিন্তু কঠিন হল সেই অধিকারসমূহ ভোগ করা। কারণ উক্ত অধিকারসমূহ ভোগ করতে গেলেই উচ্চবর্ণের হিন্দর্রা অন্প্রাদের উপর অত্যাচার সূর্ব করে। এমন কি তাদের উপর অর্থনৈতিক বয়কট চাপিয়ে দেয়। গান্ধিজীর হিরিজন সেবক সংঘ' এর প্রতিকারের জন্য কোন ব্যবস্থা গ্রহণ করে নি কেন?

- (১০) গান্ধিজী অন্প্শাদের জন্য আন্দোলন স্বর্করার আগে 'ডিপ্রেস্ড ক্লাসেস মিশন' নামে একটি সংস্থা অন্প্শাদের উন্নতির জন্য কাজ করছিল। যদিও তার জন্য অর্থ উচ্বর্ণের হিন্দ্রো দিত, তথাপি উক্ত সংস্থার পরিচালনায় অন্প্শাদের গ্রহণ করা হয়েছিল। কিন্তু গান্ধিজীর প্রতিষ্ঠিত 'হরিজন সেবক সংঘের' পরিচালক সমিতিতে কেন অন্প্শাদের গ্রহণ করা হল না ?
- (১১) গান্ধিজী যদি অদপ্শ্যদের যথাথ বন্ধ্ব হতেন তাহলে তিনি কেন তাদের রাজনৈতিক রক্ষাকবচের বিরোধিতা করেছিলেন এবং মনুসলমানদের সঙ্গে প্যাক্ত করে অদপ্শ্যদের রাজনৈতিক রক্ষাকবচকে বানচাল করার ষড়যন্তে লিপত হয়েছিলেন ? কেন তিনি অদপ্শ্যদের রাজনৈতিক রক্ষাকবচম্লক 'সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারার' বিরুদ্ধে আমরণ অনশন শ্রুর করেছিলেন ?
- (১২) পর্না চর্ক্তির পরে গান্ধিজী কেন তার প্রতিশ্রন্তি পালন না করে অপপ্শাদের রাজনীতিতে হস্তক্ষেপ করতে থাকেন ? কংগ্রেসীরা কেন অপপ্শাদের মধ্য থেকে এজেণ্ট নিয়ন্ত্র করে তাদের মাধ্যমে অপ্শাদের রাজনৈতিক অধিকার লর্শ্বন করছে ?
- (১৩) পর্না চর্ক্তির পর গান্থিজী কেন ভদ্রলোকের চর্ক্তি মেনে নিয়ে কংগ্রেসী মন্ত্রীসভায় অদপ্শ্য সদস্য গ্রহণ করার জন্য কংগ্রেস হাই ক্য্যাণ্ডকে নির্দেশ্য দেন নি ?

O

এই সমস্ত প্রশ্নের কী উত্তর গান্ধিজী দেবেন ? গান্ধিজীর বন্ধ্রাই বা এই সব প্রশ্ন সম্পর্কে কী ব্যাখ্যা দেবেন ? গান্ধিজীর অম্প্রশ্যতা বিরোধী আন্দোলন এত ক্ষণভঙ্গরে ও স্ববিরোধিতায় পরিপ্রণ ছিল যে তা সত্যই খ্রব রহস্যজনক বলে মনে হয়। এর কার্ধকারিতা সম্পর্কে অনেকের সন্দেহ আছে। অনেকেই মনে করেন যে, এই আন্দোলনের পিছনে গান্ধিজীর কোন আন্তরিকতা বা সততা নেই। গান্ধিজীর নেতৃত্বের স্কাম ও সততার খাতিরে উপরে উল্লিখিত প্রশনগর্মালর ব্যাখ্যা গান্ধিজী ও তার বন্ধ্বদের একান্তভাবে দেওয়া প্রয়োজন।

গান্ধিজী এবং তার বন্ধ্বদের সম্পর্কে অনেকেই যে উৎস্ক হবেন এটা খ্বই স্বাভাবিক। তাদের উত্তর কি হবে তা নিয়ে আগাম জলপনা-কলপনা করা ঠিক হবে না। বরং গান্ধিজী ও তার বন্ধ্বদের উত্তর প্রস্তুত করার জন্য সময় দেওয়া উচিত। তারা তা ধীরে-স্ক্রে কর্ন। আমরা ইতিমধ্যে প্রশ্ন তুলতে পারি যে, অস্পৃশ্যরা গান্ধিজী ও তার অস্পৃশ্যতা বিরোধী আন্দোলন সম্পর্কে কির্পে ধারণা পোষ্ণ করছে ?

অদপ্শ্যরা কি মনে করে যে, গান্ধিজী তাদের সম্পর্কে অকপট ছিলেন ? এর উত্তরটা নিশ্চয়ই না বাচক। তারা গান্ধিজীকে অকপট বলে মনে করতে পারেন না। কি করে করবেন ? ১৯২১ সালে যখন সারা দেশ বারদোলী প্রোগ্রাম কার্যকরী করার জন্য উৎসন্ক হয়ে আছে তখন গান্ধিজী অস্প্শাদের উনয়নম্লক দফা সম্পর্কে কিভাবে অমন নিস্পৃহ হয়ে থাকলেন ? তিলক ফান্ডে সংগ্হীত ১ কোটি ৩০ লক্ষ্টাকার মধ্যে অস্পৃশ্যদের জন্য মাত্র ৪৩ হাজার টাকা বরান্দ করার বিরন্দেধ যে ব্যক্তি একটি কথাও বলেন নি তাকে অস্পৃশ্যরা কি করে অকপট বলে মনে করতে পারে ?

১৯২৪ সালে অপপূশ্যতা দরে করার একটা সনুযোগ যার হাতে এসেছিল এবং তা যিনি ইচ্ছাকৃতভাবে ব্যবহার করলেন না তাকে অপ্পূশ্যরা কি করে অকপট বলে বিশ্বাস করতেপারে ? উক্ত সনুযোগের সদ্ব্যবহার করলে তিনটি মহং উদ্দেশ্য সাধিত হত।

প্রথমতঃ কংগ্রেসের জাতীয়তাবোধের গভীরতা প্রমাণিত হত। দিতীয়তঃ অদপ্শ্যতা দ্রীভূত হত; তৃতীয়তঃ হিন্দ্ধমের্নর কলঙকজনক অদপ্শ্যতা ব্যাধি দ্রীকরণাথে গান্ধিজীর সততা প্রমাণিত হত। তব্ গান্ধিজী তা করলেন না? এর দারা কি প্রমাণিত হয় না যে, গান্ধিজী অদপ্শ্যতা দ্রীকরণের চেয়ে চরকায় স্তা কাটা

অনেক বেশী গর্রত্বপূর্ণ বলে মনে করেছেন ? অম্পৃশ্যতা দ্রী-করণের কাজটা ছিল তার মনের প্রোগ্রামের একেবারে শেষের ধাপে এবং সম্ভবতঃ কোন ধাপেই নয়।

গান্ধিজী যে ঘোষণা করেছিলেন অদপ্শ্যতা দ্রীভূত না হলে দ্বাজ আসতে পারে না; এটা কি তার মনের কথা, না একটা কথার কথা? যে ব্যক্তি ঘোষণা করেছিলেন যে, গর্রভায়র মন্দির-দারে অদপ্শাদের জন্য উন্মন্ত না হলে তিনি অনশন করবেন, সেইমন্দিরের দার আজও মন্ত না হওয়া সত্তেও যিনি অনশন করলেন না তাকে কি অদপ্শ্যরা অকপট বলে মনে করতে পারে? যে ব্যক্তি নিজেকে মন্দির প্রবেশ বিলের প্রকৃত প্রবাতক বলে ঘোষণা করে পরে সেই বিলের প্রত্যাহারকে সমর্থন করেন, তাকে কি অদপ্শ্যরা অকপট বলে বিশ্বাস করতে পারে? যে ব্যক্তি কথায় কথায় অনশন করেন; অথচ অদপ্শ্যতার বির্দেধ একবারও অনশন করলেন না, তাকে কী করে অদপ্শ্যরা অকপট বলে গ্রহণ করতে পারে?

যে ব্যক্তি অন্যায়ের বির্দ্ধে সত্যাগ্রহকে জীবনের ব্রত হিসাবে ঘোষণা করেছিলেন, সেই ব্যক্তি যদি হিন্দ্র সমাজের সবচেয়ে বড় ব্যাধি অম্প্রাতার বির্দ্ধে একবারও সত্যাগ্রহ না করে থাকেন, তবে তাকে অম্প্রারা কি করে অকপট বলে মনে করতে পারে? যে ব্যক্তি অম্প্রাতার বির্দ্ধে কোন কাজ না করে কেবল নীতিবাক্য আউড়ে-ছেন, তাকে অম্প্রারা কী করে অকপট বলে বিশ্বাস করবে?

অদপ্শ্যরা কি গাণিধজীকে সং এবং সরল বলে মনে করতে পারে ? এর উত্তর হল, পারে না। দ্বরাজ আন্দোলনের স্বর্তে গাণিধজী অদপ্শ্যদের ব্টিশকে সমর্থন করতে নিষেধ করেছিলেন। তিনি তাদের বলেছিলেন যে, তারা যেন কখনো খ্রীণ্টধর্ম বা অন্য কোন ধর্ম গ্রহণ না করে। তিনি তাদের বলেছিলেন, হিন্দ্রধর্মের মধ্যেই তারা মর্ক্তির সন্ধান পাবে। তিনি হিন্দ্রদের বলেছিলেন—'দ্বরাজ পেতে হলে তোমাদের অদপ্শ্যতা দ্র করতে হবে'। তথাপি ১৯২১ সালে তিলক দ্বরাজ ফাশ্ডের একটি ভণ্নাংশ মাত্র অদপ্শ্যদের জন্য বরান্দ করা হল এবং যখন কংগ্রেসের পক্ষ থেকে অদপ্শ্যদের উল্লয়নম্লক কাজ বন্ধ করে দেওয়া হল, তখন গান্ধিজী তার প্রতিবাদে একটি

কথাও বলেন নি।

তিলক স্বরাজ ফান্ডের ১ কোটি ৩০ লক্ষ টাকা গান্ধিজীর হাতে দেওয়া হয়েছিল। কেন তার একটা পর্যাপ্ত অংশ অস্পৃশ্যতা দ্রীকরণের জন্য নিন্ধারণ করলেন না ? গান্ধিজী যে অস্পৃশ্যদের ব্যাপারে একেবারে নিস্পৃহ ছিলেন এটা নিঃসন্দেহ। সবচেয়ে আশ্চর্যজনক হল গান্ধিজীর উদাসীনতা সম্পর্কে তার জবাব হল, স্বরাজলাভ সম্পর্কে বিভিন্ন পরিকল্পনা নিয়ে তিনি এত ব্যস্ত ছিলেন যে, অস্পৃশ্যদের ব্যাপারে খোঁজখবর নেবার মত সময় তিনি দিতে পারেন নি। এরপে জবাব দিতে তিনি কোন লম্জা অন্ভব করেন নি; বরং তিনি তার উদাসীনতা সম্পর্কে একটা নীতিগত ব্যাখ্যা দেবার চেন্টা করছেন। তার বন্ধব্য, এই সময় তিনি রাজনৈতিক ব্যাপার নিয়ে খ্রই নিমন্ন ছিলেন; কারণ তিনি বিশ্বাস করেন যে, ভারতবাসীর সামগ্রিক মুক্তি এলে অস্পৃশ্যদের মুক্তি স্বাভাবিকভাবেই এসে যাবে। তাছাড়া যে হিন্দুরা ব্টিশের দাস তারা কি করে অস্পৃশ্যদের দাসত্ব থেকে মুক্ত করেবে?

এবার লক্ষ্য কর্ন গান্ধিজীর বস্তব্যটি। অদপ্শাদের সম্পর্কে তার মন্তব্য হল 'দাসস্য দাস'। তিনি আরো বলেছেন 'বৃহত্তর স্বার্থের মধ্যে ক্ষ্মন্তব্য স্বার্থ' নিহিত আছে। কথা দুটি শ্ননতে ভাল লাগে। তাহলে গান্ধিজীর ব্যাখ্যা অনুসারে দেশের সম্পদ বৃন্ধির অর্থ কি দেশের প্রতিটি মানুষের সম্পদ বৃন্ধি ? আমরা গান্ধিজীর বাগচাতুর্য নিয়ে এখানে আলোচনা করছি না। আমরা আলোচনা করছি গান্ধিজীর সততা ও সরলতা নিয়ে। আমরা কি কোন মানুষের সততার স্বীকৃতি দেব তার অজ্বহাত দেওয়ার নিপ্রণতা বিচার করে ? অস্প্শারা কি বিশ্বাস করতে পারে যে, গান্ধিজী তাদের স্বার্থের একনিষ্ঠ সমর্থক ?

যদি অপ্পৃশ্যরা মুসলমান ও শিখদের রাজনৈতিক রক্ষাকবচের সঙ্গে তাদের রক্ষাকবচের প্রতি গান্ধিজীর মনোভাবের তুলনাম্লক পর্যালোচনা করে, তবে তারা কি গান্ধিজীকে একজন সং ও সরল প্রকৃতির লোক বলে মনে করবে ?

্ গাণ্ধিজী তফাসলীদের সঙ্গে অন্যান্য সংখ্যালঘ্দের রাজ**নৈ**তিক

রক্ষাকবচ সম্পর্কে একটা ভিন্ন দৃষ্টিভিঙ্গি নিয়ে বিচার করেছেন। তিনি বলেন, মুসলমান ও শিখদের একটা পৃথক ঐতিহাসিক কারণ রয়েছে। কিন্তু তিনি কখনো সেই ঐতিহাসিক কারণটা বিশেলষণ করেন নি। এটা অনুমান করা যায় যে, এই ঐতিহাসিক কারণটা হল মুসলমান ও শিখরা হল ভারতের শাসকশ্রেণীরই একটা অংশ। তিনি অবশ্য একথা জারের সঙ্গেই বলেন যে, তিনি সমস্ত সংখ্যালঘ্রদের একই দৃষ্টিতে দেখেন। তাই যদি হয় তবে গান্ধিজী কি ভাবে তফ্সিলী শ্রেণীর দাবীর বিরোধিতা করতে পারেন? ঐতিহাসিক কারণে যদি তিনি মুসলমান ও শিখদের পৃথক সন্তা দ্বীকার করতে পারেন, তবে নৈতিক কারণে কেন তিনি অদপ্শ্যদের পৃথক সন্তা মেনে নেবেন না? ঐতিহাসিক কারণটা গান্ধিজীর কাছে একটা অজ্বহাত মার। আসলে তিনি অদপ্শ্যদের দাবীকে একটা অজ্বহাত দেখিয়ে নস্যাৎ করতে চান।

গান্ধিজীর সম্মুখে যখনই সংখ্যাগর্ব ও সংখ্যালঘ্রদের সমস্যা সম্পর্কে কোন প্রশ্ন এসেছে তখন তিনি দার্ন বির্নিন্ধ প্রকাশ করেছেন। তিনি এই সমস্যাকে অস্বীকার করতে চেয়েছেন। কিন্তু বাস্তব অবস্থার চাপে পড়ে গান্ধিজীকে অনেকবার এই অপ্রীতিকর সমস্যার সম্মুখীন হতে হয়েছে। ১৯৩৯ সালের ২১ অক্টোবর 'হরিজন' পত্রিকায় 'সংখ্যাগর্বর রূপকথা' নাম দিয়ে তিনি একটি সম্পাদকীয় লেখেন। যারা এদেশে সংখ্যাগর্বর ও সংখ্যালঘ্র প্রশ্ন উত্থাপন করেছেন এই সম্পাদকীয়তে তিনি তাদের বির্দেধ দার্শভাবে বিষোদ্গার করেছেন। এই সম্পাদকীয় নিবন্ধে তিনি মুসলমানদের সংখ্যালঘ্ন নামে অভিহিত করতে অস্বীকার করেছেন। এমন কি খ্টোন ও শিখদেরও সংখ্যালঘ্ন বলতে তিনি আপত্তি জানিয়েছেন। তার বন্ধব্য হল, সংখ্যালঘ্ন বলতে সাধারণতঃ তাদের বোঝায় যারা সমাজের নির্যাতিত। সেদিক থেকে এদের কোনপ্রকারেই সংখ্যালঘ্ন বলা চলে না। তবে সংখ্যাগত হিসাবে হয়ত এদের সংখ্যালঘ্ন বলা যেতে পারে—তার অর্থ তারা প্রকৃত সংখ্যালঘ্ন নয়।

এবার দেখা যাক গান্ধিজী তফসিলী জাতিসমূহ সম্পর্কে কি ধারণা পোষণ করতেন ? তিনি কি তফসিলীদের সংখ্যালঘু হিসাবে স্বীকার করতে চাইতেন না ? এ সম্পর্কে গার্ণ্যিজীর নিজের ভাষায় উত্তর খোঁজা যাক। তিনি বলেনঃ—

"আমি এতক্ষণ দেখাতে চেণ্টা করেছি যে ভারতে যথার্থ সংখ্যালঘ্ব বলতে এমন কোন সম্প্রদায় নেই যাদের দ্বার্থ দেশ দ্বাধীন হলে ব্যাহত হবে। একমাত্র নির্ধাতিত শ্রেণী ছাড়া আর কোন সম্প্রদায় নেই যারা তাদের নিজেদের দ্বার্থ রক্ষা করতে সক্ষম নয়।"

এখানে গান্ধিজী স্পণ্টই স্বীকার করেছেন যে, ভারতে তফ্সিলী শ্রেণীই একমাত্র সংখ্যালঘ্র যারা স্বাধীন ভারতে হিন্দর সংখ্যাগরিষ্ঠ শাসনে নিজের স্বার্থ রক্ষা করতে অক্ষম। একথা স্বীকার করা সত্ত্বেও গান্ধিজী কিন্তু অস্প্শাদের জন্য কোনপ্রকার রাজনৈতিক রক্ষাকবচ অনুমোদনের ঘোর বিরোধিতা করেছেন। তাহলে কোন য্রাক্ততে অস্প্শারা গান্ধিজীকে সং ও অকপট বলে মনে করতে পারে ?

গান্ধিজী গোলটেবিল বৈঠকে অম্পূন্যদের রাজনৈতিক রক্ষাক্রচের বিরোধিতা করেছিলেন। তিনি অদ্পূন্যদের অধিকার নস্যাৎ করার সব রকম চেণ্টা করেছিলেন। তিনি অস্পূশ্যদের দাবীকে পিছন থেকে ছুরি মারার জন্য মুসলমানদের সঙ্গে গোপন আঁতাত করে তাদের ১৪ দফা দাবী পর্যন্ত মেনে নিতে প্রস্তুত হয়েছিলেন। অথচ এই গান্ধিজী সংখ্যালঘু সাব-কমিটির সভায় বলেছিলেন — "যদি সাব-কমিটি অম্প্রশাদের দাবী মেনে নেয়, তবে আমি তা অম্বীকার করার কে ?" একথা বলার পরেও গান্ধিজী মুসলমান নেতাদের কাছে জিন্না সাহেবের ১৪ দফা দাবীকে মেনে নেবার গোপন প্রস্তাব এই শর্তে রাখলেন যে, মুসলমানরা তফ্সিলীদের দাবীর প্রতি সমর্থন প্রত্যাহার করবে। দ্বিতীয়টি স্বীকার করলে তারা প্রথমটি পাবেন। কিন্তু শেষ প্র্যুন্ত গান্ধিজীর চক্রান্ত ব্যর্থ হল। মুসলমানরা তাদের ১৪ দফা দাবী পেলেন এবং অম্প্সারাও তাদের দাবীর স্বীকৃতি পেল। গান্ধিজীর চক্রান্ত 'একটা ঐতিহাসিক বিশ্বাসঘাতকতার দলিল' হয়ে রইল। যদি কোন ব্যক্তি কাউকে বন্ধ্ব বলে ঘোষণা করেও স্বযোগ বুঝে তাকে পিছন থেকে ছনুরি মারে এবং নিজের প্রতিশ্রন্তিকে খোলাম-ক্রচির মত ছাড়ে ফেলে দেয়, তবে লোকে তাকে কোন অভিধায় ভূষিত করবে ২ তাকে কি অস্পূশ্যরা সং ও অকপট বলে মনে করতে পারে ২

শেষ পর্যাব্য সাম্প্রদায়িক প্রশেনর চ্ডাব্র মীমাংসার ভার গাবিধলী বৃটিশ প্রধানমন্ত্রীর উপর ছেড়ে দেন। গাবিধলীর বিরোধিতা সত্ত্রেও বৃটিশ প্রধানমন্ত্রী অম্পৃশ্যদের রাজনৈতিক দাবী মেনে নেন। যেহেতু বিষয়টির ভার লিখিতভাবে প্রধানমন্ত্রীর উপর নাস্ত করা হয়েছিল, সেহেতু গাবিধলী উক্ত সিন্ধান্ত মেনে নিতে আইনতঃ ও নীতিগতভাবে বাধ্য ছিলেন। কিন্তু গাবিধলী উক্ত সিন্ধান্ত মেনে নিতে অস্বীকৃত হন ও তার বির্দ্ধে আমরণ অনশন ঘোষণা করেন। এই অনশনের ঘারা গাবিধলী সারাভারত ও সারাবিশ্বে আলোড়ন স্থিটি করেন। এই অনশনের কারণটি ছিল ভারতের ভবিষ্যৎ সংবিধানে অম্পৃশাদের জন্য বৃটিশ প্রধানমন্ত্রী কর্তৃক স্বীকৃত সাংবিধানিক রাজনৈতিক সংরক্ষণ। গাবিধলীর শিষ্যরা এই অনশনকে 'ঐতিহাসিক অনশন' বলে ঘোষণা করেন। কেন এটাকে ঐতিহাসিক অনশন বলা হল তার কারণ অনুধাবন করা বেশ কঠিন। হিন্দ্র ঐক্যের নামে তফ্সিলীদের বঞ্চনা ছাড়া এর মধ্যে মহত্ব বলে কিছ্র ছিল না। গাবিধলীর পক্ষে এই অনশন ছিল নীতিবির্দ্ধ।

প্রকৃতপক্ষে এটা ছিল একটা রাজনৈতিক কোশল। এর উদ্দেশ্যে ছিল বৃটিশ সরকারকে তার দাবীর প্রতি নতি স্বীকার করানো। কিন্তু যখন তিনি দেখলেন যে, বৃটিশ সরকারের কাছে তার কোশল ব্যর্থ হয়ে গেল তখন গান্ধিজী নতেন কোশল অবলন্বন করে আমার কাছে প্রস্তাব পাঠালেন—'আমার জীবন আপনার হাতে; আপনি কি আমার জীবন রক্ষা করবেন?' গান্ধিজী কেন 'প্রনা-প্যাক্টের' জন্য এত অধীর হয়ে উঠলেন? তার একমাত্র কারণ হল আমরণ অনশনের ম্বখ রক্ষা করে কোন প্রকারে নিজের জীবনটা বাঁচানো। আসলে অনশনের নামে তিনি যে ভারতবাসী ও বিশ্বাসীকে ধোঁকা দিতে চেয়েছিলেন, এটা কি তার প্রমাণ নয়?

গাণিধজীর এই অনশনের মধ্যে মহত্ব কিছন ছিল না। এটা একটা জঘন্য রাজনৈতিক চাল। এর মধ্যে অসপ্শাদের স্বার্থবিক্ষার বিশ্দন্-মাত্র প্রয়াস ছিল না। এটা ছিল অসপ্শাদের স্বার্থবিরোধী, বিশেষ করে অসপ্শাদের সাংবিধানিক নিরাপত্তা রক্ষার জন্য প্রধানমন্ত্রীর রায়ের বির্দেধ অসহায় জনগণকে পীড়নমূলক গাণিধজীর হীন কোঁশল। প্রকৃতপক্ষে এটা একটা নীতিহীন জবন্য অপকোঁশল। তাহলে অস্পৃশ্যরা কি করে গান্ধিজীকে একজন সংও অকপট ব্যক্তি বলে মনে করতে পারে ?

প্রনাচুন্তি দ্বাক্ষরিত হওয়ার পর গান্ধিজ্ঞীর ভক্তরা প্রচার করতে থাকেন যে, তিনি বিশ্বাস করতেন যে রাজনৈতিক নিরাপত্তার বিধান অদপ্শ্যদের দ্বার্থের পক্ষে ক্ষতিকারক। এই জন্য তিনি মর্সলমান-দের সঙ্গে এর বির্দেধ ষড়যন্ত করেছিলেন এবং আমরণ অনশন ঘোষণা করেছিলেন। সক্ষ্য় বিচার করলে দেখা যাবে যে, 'সাম্প্রদায়িক বাঁটোয়ারা' ও 'প্রনা-প্যাক্টের' মধ্যে পার্থক্য অতি সামান্য। প্রনাপ্যাক্টেও অদপ্শ্যদের পৃথক রাজনৈতিক অস্তিত্বকে দ্বীকার করে নেওয়া হয়েছে। যদি তিনি সং ও অকপট হতেন তবে প্রনাচুন্তির কৌশলকে অবলম্বন করে তিনি কি এভাবে আত্মরকার জন্য ব্যাকুল হতে পারতেন ?

অদপ্শ্যরা কি গাণ্ধিজীকে তাদের বন্ধ্বা সহযোগী হিসাবে গণ্য করতে পারে ? কখনো নয়। কি করে পারবে ? হতে পারে গাণ্ধিজী বিশ্বাস করতেন যে, অদপ্শ্যদের সমস্যা সামাজিক সমস্যা। থিনি মনে করেন জাতব্যবস্থা ভাল, অদপ্শ্যতা খারাপ; সেই গাণ্ধিজীকৈ তারা কি করে তাদের বন্ধ্ব বলে দ্বীকার করতে পারে ? অদপ্শ্যতা হল জাতব্যবস্থার অবশ্যদভাবী পরিণতি। জাতব্যবস্থার বিলোপ না করে কি অদপ্শ্যতা দূরে করা কখনো সদভব ?

হতে পারে গাণ্যিজী বিশ্বাস করেন যে, অন্পৃশ্যদের সমস্যা সামাজিকভাবে সমাধান করা থেতে পারে। এটা যে কেউ চিন্তা করলেই ব্রুতে পারবেন যে, সামাজিক সমস্যার সমাধান রাজনৈতিকভাবে প্ররোপ্রার করা না গেলেও সমস্যার সমাধানে তা যথেষ্ট পরিমাণে সহায়ক। অথচ গান্যিজী ছিলেন অন্পৃশ্যদের কোনপ্রকার রাজনৈতিক ক্ষমতালাভের বিরোধী। তাহলে কি করে অন্পৃশ্যরা গান্ধিজীকে তাদের বন্ধ্র হিসাবে গণ্য করতে পারে ?

গান্ধিজী যদি অস্পৃশ্যদের বন্ধ্ব হতেন তবে তিনি তাদের রাজ-নৈতিক নিরাপত্তার জন্য নিজেই সংগ্রামে নামতে পারতেন। প্রত্যক্ষ সংগ্রামে না নামলেও তিনি তাদের সংগ্রামকে প্রোক্ষভাবে সহায়তা করতে পারতেন। তিনি যদি তাদের বন্ধ্ব হতেন তবে রাণ্ট্রের শাসন ব্যবস্থায় তাদের আইনসভার সদস্য, মন্ত্রীসভার সদস্য, প্রশাসনের উচ্চপদে অধিকারী দেখে তিনি নিশ্চয় খ্বুশী হতেন। বন্ধ্ব হলে তিনি অম্প্র্যাদিগকে এসব অধিকার লাভে প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে সাহায্য করতে পারতেন; কিম্বা অন্তত পক্ষে কোনপ্রকার বাধা স্ভিট না করে নিরপেক্ষও থাকতে পারতেন। কিন্তু আমরা কি দেখলাম ? দেখলাম যে তিনি এসবের প্রত্যক্ষ বিরোধিতায় নেমেছেন। কারো দ্বাথ বিরোধী কাজ করে কেউ কি কখনো কারো বন্ধ্ব বলে গণ্য হতে পারে? তাই অম্প্রশারা কি গান্ধীকে তাদের বন্ধ্ব বা সহযোগী বলে দ্বীকার করতে পারে?

8

গান্ধিজীর অদপ্শ্যতা বিরোধী প্রচার বার্থতার পর্যবিসিত হয়েছে। কংগ্রেস পত্রপত্রিকাও তা সমর্থন করেছে। এখানে যে সব থেকে কিছু কিছু উন্ধৃতি উপস্থাপন করা হল।

১৯৩৯ সালের ১৭ আগস্ট বোদবাই আইনসভার সদস্য বি. কে. গাইকোয়াড় প্রশন করেন যে, ১৯৩২ সালে গান্ধিজী মন্দির প্রবেশ আন্দোলনের কথা ঘোষণা করার পর কতগর্বাল মন্দিরন্ধার অসপ্শাদের জন্য মন্ত করা হয়েছে ? ভারপ্রাপত কংগ্রেসীমন্ত্রী প্রশেনান্তরে বললেন—'এর্প মন্দিরের সংখ্যা ১৪২। এই ১৪২ টির মধ্যে ১৪১টি ছিল ছিল মালিকবিহীন রাস্তার ধারে পড়ে থাকা অব্যবহৃত মন্দির।' গান্ধিজীর জন্মস্থান গ্লেরাটের একটি মন্দিরেও অসপ্শারা প্রবেশা-ধিকার পায় নি।

গান্ধিজীর গ্রন্ধরাটী পত্রিকা 'হরিজন বন্ধ্র'তে ১৯৪০ সালের ১০ মার্চে প্রকাশিত একটি সংবাদ ঃ—

"গ<sup>্</sup>জরাটের কোন স্কুলে এখনো পর্যন্ত অন্প্র্নাদের প্রবেশ ব্যাপারে কোন প্রয়াস নেওয়া সম্ভব হয় নি।"

১৮৪০ সালের ২৭ আগস্ট 'দি বোস্বে ক্রনিক্যাল' পরিকায় হরিজন দেবক সংঘের একটি পরের কিছ্বটা উন্ধৃতি প্রকাশিত হয় ঃ—

"আমেদাবাদ জিলার গোধভী অণ্ডলে হরিজনরা তাদের ছেলে-

মেয়েদের 'লোকাল বোর্ডের স্কুলে' পাঠানোর অপরাধে তাদের দেশ ছাড়া করা হয়েছে। ৪২টি হরিজন পরিবারকে গ্রাম ত্যাগ করে সানাদ জিলার তাল্মকা শহরে আগ্রয় নিতে হয়েছে।"

১৯৪০ সালে ২৭ আগপ্ট বোশ্বাই প্রেসিডেন্সির থানা মিউনিসিপালিটির প্রান্তন ভাইস-প্রেসিডেন্ট তফসিলী নেতা মিঃ এ. এম.
নন্দগাঁওকরকে একটি হিন্দ্র হোটেলে চা পরিবেশন করতে অপ্রবাকার
করা হয়। ঘটনাটি ২৮ আগপ্ট 'দি বোশ্বে ক্রনিক্যাল' পত্রিকায়
প্রকাশিত হয়। এ সম্পর্কে পত্রিকাটিতে যে মন্তব্য প্রকাশিত হয়
তার কিছুটা এখানে তুলে ধরা হল ঃ—

"যখন গাণ্ধিজী ১৯৩২ সালে অনশন করেন তখন অনেকগর্লি মণ্দির ও হোটেলে অস্পৃশ্যদের প্রবেশাধিকার স্বীকার করা হয়েছিল। কিন্তু বর্তমানে পরিস্থিতি বিপরীত হয়ে দেখা দিয়েছে। সর্পরিচ্ছর অস্পৃশ্যদেরও মণ্দির বা হোটেলে প্রবেশ করতে দেওয়া হচ্ছে না। এখনো অনেক অস্পৃশ্যতা বিরোধী ক্মীরা বলে থাকেন—'অস্পৃশ্যরা পরিষ্কার পরিচ্ছর হতে শিখলে তাদের সামাজিক বিধি-নিষেধ আপনা থেকেই উঠে যাবে।' বর্তমান ঘটনা থেকে বোঝা গেল যে এই ধরণের কথা একেবারেই অর্থহীন।"

'দি বোন্বে কনিক্যাল' ১৯৪৪ সালের ৪ ফেব্রুয়ারীতে 'অল ইণ্ডিয়া সিড্রন্ড কাস্ট ফেডারেশনের' কানপর্র অধিবেশনের সংবাদ পরিবেশন করতে গিয়ে লিখেছেঃ—

"হিন্দ্র সমাজের নিস্পৃহতার ফলে জাতব্যবস্থা ও অপপৃশ্যতার প্রকোপ দিন দিন বেড়ে চলেছে। কিছ্র কিছ্র হিন্দ্র নেতা ব্টিনের দ্বার্থপ্রণাদিত বস্তুব্যের দ্বারা প্রভাবিত হয়ে জাত-ব্যবস্থার গর্ণকীতনি করে বলছে, জাতব্যবস্থার মাধ্যমেই হিন্দ্র সংস্কৃতি আজ পর্যন্ত টিকে আছে। তা না হলে হাজার হাজার বছরের ঝড়-ঝাপটা অতিক্রম করে জাতব্যবস্থা মাথা উচ্ব করে বেঁচে থাকতে পারত না। এটা সতিই বেদনাদায়ক যে, গান্ধিজী এবং অন্যান্য সমাজ সংস্কারকদের এত চেন্টা সত্ত্বেও অস্পৃশ্যতা এখনো ব্যাপকভাবে বিদ্যমান। গ্রামাণ্ডলে তো অস্পৃশ্যতা দাপিয়ে চলেছে। এমন কি বোন্বের মত আন্তর্জাতিক শহরেও কোন পরিচিত জমাদার সে যতই পরিষ্কার-পরিচ্ছন্ন পোষাক

পরিহিত হোক না কেন, সে কোন হিন্দ্র রেন্ট্ররেন্টে, এমন কি ইরানী রেন্ট্ররেন্টে পর্যন্ত প্রবেশাধিকার পাবে না।"

অন্প্ৰায় সৰ্বদাই বলে আসছে যে, গান্ধিজীর অন্প্ৰাতা বিরোধী আন্দোলন ব্যর্থতায় পর্যবিসিত হয়েছে। তার দীর্ঘ ২৫ বছরের প্রয়াসের পরও ভারতের প্রায় সর্বত্ত অন্প্র্যাটে তো দকুল পর্যন্ত বন্ধ, কুঁরোর জল বন্ধ, মন্দির দ্বার বন্ধ। গ্রুজরাটে তো দকুল পর্যন্ত বন্ধ। উপরে উল্লিখিত পত্রিকাগ্রাল থেকে যে সব উন্ধৃতি দেওয়া হয়েছে সেগ্রাল সবই জনপ্রিয় কংগ্রেসী পত্রিকা থেকে নেওয়া। এ বিষয়ে আর কোন বিতকের অবকাশ আছে বলে মনে হয় না। তবে আরো একটি প্রশেনর আলোচনা প্রয়োজন।

গান্ধিজী ব্যর্থ হলেন কেন? আমার মতে তার ব্যর্থতার কারণ তিনটি। প্রথমতঃ তিনি অস্পৃশ্যতা দুর করার জন্য যে সব উচ্চবর্ণের হিন্দ্র্দের কাছে আবেদন জানিয়েছেন তারা তাতে সাড়া দেয় নি। কেন সাড়া দেয় নি? এটা আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতা যে, আমরা যেসব কথা বাল এবং তার যা ফলাফল দেখা যায় তা সবসময় মেলেনা। বক্তার প্রভাব শ্রোতার উপর কতটা প্রতিফলিত হয় তার উপর নির্ভর করে বক্তব্যের ফলোৎপাদনের গতি হয় বেড়ে যায়, না হয় দ্রিমিত হয়।

এই রহস্যস্ত্র থেকেই আমরা ব্রুতে পারব কেন গাণ্ধিজীর অসপ্শাতা সম্পর্কিত আবেদন বর্ণহিন্দ্দের কাছে গ্রহণীয় হয় নি। তারা প্রতিদিন প্রার্থনা সভার পরে গাণ্ধিজীর উপদেশ বাণী শর্নেছে এবং উপসনাগৃহ থেকে বেরিয়ে যাওয়ার পর সব কথা ভুলে গেছে। এজন্য শ্রোতারা যতটা দায়ী তার চেয়ে বেশী দায়ী ছিলেন গান্ধিজী নিজে। গান্ধিজী মহাত্মা হয়েছেন দেশের স্বাধীনতা সংগ্রামের অগ্রদ্তে হিসাবে, আধ্যাত্মিক জগতের গ্রুর্ হিসাবে নন। তার উদ্দেশ্য যাই হোক না কেন লোকে তাকে রাজনৈতিক সংস্কারক হিসাবেই গ্রহণ করেছে। অসপ্শ্যতাবিরোধী আন্দোলনকে জনসাধারণ তার একটা সথ বলে মনে করেছে। জনসাধারণ তার রাজনৈতিক নির্দেশিকে আন্তরিকতার সঙ্গে গ্রহণ করেছে, কিন্তু তার ধ্বমীয়ে প্রচারকে এক কান দিয়ে শ্রুনেছে এবং অন্য কান দিয়ে বের

করে দিয়েছে । তাই তার অস্পৃশ্যতা বিরোধী আন্দোলন জনসাধারণের মনে কোন দাগ কাটতে পারে নি ।

প্রকৃতপক্ষে গাণ্ধিজী ছিলেন 'রাজনীতির জন্তা প্রস্তুতকারক'।
তার কার্যাবলীকে রাজনীতির মধ্যেই সীমাবন্ধ করে রাখা উচিত
ছিল। তার ধারণা ছিল যে, তিনি সামাজিক সমস্যারও সমাধান
করতে সক্ষম। ওটাই তার ভুল ধারণা। একজন রাজনীতিবিদ কদাচিৎ
সমাজসংস্কারের কাজে সফল হতে পারেন। সে কারণে গাণ্ধিজী তার
নির্দেশ ও বাণীর মাধ্যমে অস্প্শ্যতা দ্রীকরণের যে আশা পোষণ
করেছিলেন তা ব্যর্থতায় পর্যবিসিত হয়েছে।

ন্বিতীয় কারণ হল গান্ধিজী কখনো বর্ণহিন্দ্রদের বিরোধিতা করতে চান নি। অথচ অস্প্নাতা বিরোধী আন্দোলনের জন্য এর্প বিরোধিতা ছিল অপরিহার্য। কয়েকটি ঘটনার উল্লেখ করলেই গান্ধিজীর মানসিকতার আসল পরিচয়টা পাওয়া যাবে।

গান্ধিজীর বেশীর ভাগ বন্ধরা বলেন যে তিনি অস্প্শাদের জন্য নিষ্ঠাপ্ণভাবে কাজ করেছেন। অস্প্শারা একথা কদাচিৎ বিশ্বাস করে যে, গান্ধিজীর প্রচারের মধ্যে একট্ও নিষ্ঠা রয়েছে। রাশি রাশি প্রচারের চেয়ে সামান্যতম কর্ম'স্টোর ম্ল্যে অনেক বেশী। গান্ধিজী কেন অস্প্শাতার বিরুদ্ধে সত্যাগ্রহ বা অনশন করছেন না ২ এই প্রশন তুললেই ব্রুতে পারা যাবে কেন গান্ধিজী কেবলমাত্র প্রচার-কার্যের মধ্যে নিজেকে সীমাবন্ধ রেখেছেন ?

কেন গাণ্ধিজী অসপ্শাতার বিরুদ্ধে আন্দোলনে নামেন নি তার কারণ জানতে হলে ১৯২৯ সালে যথন অসপ্শারা বোশ্বাই প্রেসি-ডেন্সীতে মণ্দির প্রবেশ ও সাধারণ জলাশয়ে অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্য আন্দোলন সর্ব্র করে তথন গাণ্ধিজীর ভূমিকাটি বিশ্লেষণ করা প্রয়োজন। অসপ্শারা যথন তাদের আন্দোলনে গাণ্ধিজীর সমর্থন চান তথন তিনি বলেন যে, তাঁর সত্যাগ্রহ আন্দোলন কেবলমাত্র বিদেশী দের বিরুদ্ধে প্রয়োগ করা হবে—তা বর্ণহিন্দুদের বিরুদ্ধে প্রয়োগ করা চলবে না। তাহলে ব্রুক্ত্রন সত্যাগ্রহ আন্দোলন সম্পর্কে গান্ধিজীর কি অন্তৃত ঘ্রন্তি! গান্ধিজীর সত্যাগ্রহ আন্দোলন যে একটা রাজ্বিতিক ধাণপা, এই ঘটনা সেটাই আমাদিগকে চোথে আঙ্গ্রল দিয়ে

দেখিয়ে দিচ্ছে। আসলে গান্ধিজীর চরিত্রটা হল বর্ণহিন্দ্রদের তোয়াজ করে চলা।

গান্ধী-চরিত্রের দ্বিতীয় নিদর্শন হল কবিথার ঘটনা। কবিথা হল গ্রুজরাটের আমেদাবাদ জিলার একটি গ্রাম। ১৯৩৫ সালে কবিথা গ্রামের অপ্পৃশ্যরা তাদের ছেলেমেয়েদের গ্রামের প্রকুল বর্ণহিন্দ্রদের ছেলেমেয়েদের সঙ্গে একত্রে পড়াশ্না করার জন্য আন্দোলন শ্রুর্করে। বর্ণহিন্দ্ররা এতে ক্ষেপে যায়। তারা অপ্পৃশ্যদের উপর বয়কট স্বুর্ব করে। এই ঘটনাটির তদন্ত করতে মিঃ এ. ভি. ঠক্রর গিয়ে-ছিলেন। সম্ভবতঃ ১৯৩৫ সালের সেপ্টেম্বর মাসে প্রদত্ত তার বর্ণনা অনুসারে ঘটনাটি নিন্নরূপঃ—

"দি এসোসিয়েটেড প্রেস' এক বিবৃতিতে বলে যে, ১০ তারিখে বর্ণ হিন্দুদের সঙ্গে অপ্পৃশ্যদের এক আপোষ মীমাংসা হিসাবে ঠিক হয় যে, কবিথা গ্রামের স্কুলে উভয় শ্রেণী ছেলেমেয়েরা একসঙ্গে পড়া-শ্রুনা করবে। আমেদাবাদ হরিজন সেবক সংঘের সম্পাদক ১৩ তারিখে এই ঘটনার প্রতিবাদ জানিয়ে বলেন যে, অসপ্শ্যরা তাদের ছেলেমেয়েদের স্কুল পাঠাবে না। এই সিন্দান্তটি অসপ্শ্যদের উপর জাের করে চাপিয়ে দেওয়া হয়। কারণ উক্ত গ্রামের উচ্চশ্রেণীর গারাসিয়ারা গ্রামের তাঁতি, চামার প্রভৃতি ১০০ অসপ্শ্য পরিবারের উপর বয়কট আরাপে করে। ফলে অসপ্শ্রার ক্ষেতমজ্বরের কাজ, মাঠে গর্ম চরানাের কাজ এবং শিশ্বদের দুধ খাওয়ানাে থেকেও বণিত হয়। অসপ্শ্য নেতাদের বাধ্য করা হয় যাতে তারা তাদের ছেলেন্মেয়েদের স্কুলে না পাঠায়।

"অহপ্শ্যরা আত্মসমর্পণ করা সত্তেবও তাদের উপর ২২ তারিখ পর্য'ন্ত বয়কট চলতে থাকে। ১৫ ও ১৯ তারিখে অহপ্শ্যদের পানীয় জলের কুঁয়াতে কেরোসিন ঢেলে দেওয়া হয়। অহপ্শ্যরা তাদের ছেলে-মেয়েদের হকুলে পড়তে পাঠিয়েছিল বলে উচ্চবণের গারাসিয়ারা তাদের উপর এর্প নির্মাম অত্যাচার চালিয়েছিল।

"আমি ২২ তারিখে গারাসিয়া নেতাদের সঙ্গে দেখা করি। তারা বলল, তারা কখনো এটা বরদাস্ত করবে না যে, তাদের ছেলেমেয়েদের সঙ্গে বসে চামার ও ধেড়দের ছেলেমেয়েরা পড়াশন্না করবে। আমি পরের দিন এই সমস্যার সমাধানের পথ খোঁজার জন্য আমেদাবাদের জিলাশাসকের সঙ্গে দেখা করেও কোন সূরাহা করতে পারি নি।

"এর ফলে অপ্পৃশ্য সমাজের ছেলেমেয়েদের লেখাপড়ার পাঠ কয়েকদিনের মধ্যেই উঠে গেল। কারণ তারা কোন স্থান থেকেই সদর্থক সহায়তা পেল না। শেষ পর্যন্ত তাদের গ্রাম ত্যাগ করে অন্য কোথাও চলে যাওয়ার সিদ্ধান্ত নিতে হল।"

এই ঘটনার রিপোর্ট গান্ধিজীকে জানান হয়। এই ঘটনার পরি-প্রেক্ষিতে কবিথার তফসিলীদের যে উপদেশ তিনি প্রেরণ করেছিলেন তা ১৯৩৫ সালের ৫ অক্টোবর 'হরিজন' পত্রিকায় প্রকাশিত হয় ঃ—

"আর্থানর্ভরতাই হল সব চেয়ে বড় সহায়তা। যারা দ্বাবলদ্বী হয় ভগবানও তাদের সাহায্য করেন। হরিজনরা যদি কবিথা গ্রাম ত্যাগ করবার সিন্ধান্ত নিয়ে থাকে, তাহলে তারা নিন্দ্রই সুখী হতে পারবে। যদি তারা জীবিকা অনুসন্ধানের জন্য তাদের বাস্তুভিটা ত্যাগ করার সিন্ধান্ত কার্যকরী করতে পারে, তাহলে তারা হয়ত ভবিষ্যতেও আত্মর্যাদা লাভ করতে পারবে। আমি আশা করব হরিজনদের শ্বভাথীরা তাদের প্রতি বিরুপ কবিথা গ্রাম ত্যাগ করতে তাদের সাহায্য করবে।"

অতএব দেখা গেল অম্প্রাদিগকৈ তাদের বাস্ত্রভিটা ত্যাগ করতে গান্ধিজী উপদেশ দিলেন। গান্ধিজী কেন ঠকরকে অম্প্রাদের নাগরিক অধিকার সমর্থন করতে এবং বর্ণহিন্দর্দের বির্দ্ধে আইনান্রগ ব্যবস্থা প্রয়োগ করতে উপদেশ দিলেন না ? গান্ধিজী নিশ্চয়ই অম্প্রাদের উন্নতি চান, যদি তাতে বর্ণহিন্দর্রা অখ্নশী না হয়। তার অর্থ গান্ধিজী অত্যাচারী বর্ণহিন্দর্দের কাছে ভালমান্র থাকতে চান। গান্ধিজী অম্প্রাদের রাজনৈতিক দাবীর বিরোধী ছিলেন; যেহেতু বর্ণহিন্দর্দের কাছে তা অভিপ্রেত নয়। তিনি কোন ক্ষেত্রেই বর্ণহিন্দর্দের রুভি করতে চান নি। অতএব একথা নিদ্ধিায় বলা চলে যে, গান্ধিজীর অম্প্রাত্তা বিরোধী আন্দোলন ছিল একটা কথার কথা।

তৃতীয়তঃ গান্ধিজ্ঞী কখনো চান নি যে, অস্পৃশ্যরা সংগঠিত হোক বা নিজেদের পায়ে দাঁড়াক। তাঁর ভয় ছিল তাহলে অস্পৃশ্যরা শ্বাধীনভাবে ঢলার চেণ্টা করবে এবং তাতে উচ্চবণের হিন্দর্দের শ্বাথিহানি ঘটবে। তার হরিজন সেবক সংঘ একথার প্রকৃণ্ট নিদর্শন। এই সংঘের একমাত্র উদ্দেশ্য হল অপপ্শ্যরা যাতে তাদের উচ্চবণের প্রভুদের কাছে ক্রীতদাস হয়ে থাকে। সংঘকে যে কোন দিক থেকে পর্যবেক্ষণ করলেই বোঝা যাবে যে, তার একমাত্র লক্ষ্য অপপ্শ্যদের মধ্যে দাসোচিত মনোবৃত্তি গড়ে তোলা।

'হরিজন সেবক সংঘের' কার্যাবলী পর্যালোচনা করতে গিয়ে মহাভারতের একটা কাহিনীর কথা মনে পড়ে। মথুরার রাজা কংস জানতে পারলেন যে, সম্প্রতি কৃষ্ণ নামে একটা শিশ্ব জন্মছে—যার হাতে তার মৃত্যু হবে। তাই শিশ্ব অবস্থাতেই কৃষ্ণকে হত্যা বরার জন্য কংস প্রতনা নামক এক রাক্ষসীকে নিয়োগ করলেন। প্রতনা একটি স্বন্দরী রমণীর রূপ ধারণ করে শিশ্বদের তার ব্বের দ্বধ খাইয়ে প্র্ছট করার ব্রতের কথা বলে নন্দরানী যশোদাকে ভূলিয়ে কৃষ্ণকে কোলে ভুলে নিয়েছিল। প্রতনার স্তন ছিল বিষ মাখানো। পরের ঘটনা বর্ণনা করা নিষ্প্রয়োজন। এক্ষেরে প্রতনার ভুলনা করা যেতে পারে 'হরিজন সেবক সংঘের' সাথে, আর কৃষ্ণের ভূলনা অস্প্শাদের সাথে।

গোলটেবিল বৈঠকে অস্পৃশ্যদের স্বাধিকারের দাবীতে ভয় পেয়ে যান উচ্চবর্ণের 'এজেণ্ট' গান্ধিজী। তাই প্রতনার মডেলে 'হরিজন সেবক সংঘ' তৈরী করে অস্পৃশ্যদের স্বাবলান্বতার প্রয়াস ধরংস করতে চেয়েছেন গান্ধিজী। হরিজন সেবক সংঘের দয়ার দানে কতিপয় অস্পৃশ্যকে এজেণ্ট করে অস্পৃশ্যদিগকে বণ'হিন্দ্র নির্ভর করার তার কৌশলটি আজ সকলে ধরে ফেলেছে। আইরিশ নেতা দানিয়েল বলেছেন—'কোন মানুষ আত্মসম্মান বিসর্জন দিয়ে কৃতজ্ঞ থাকতে পারে না, কোন নারী সতীত্বের বিনিময়ে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে পারে না, কোন দেশ স্বাধীনতা বিসর্জন দিয়ে কারো কাছে কৃতজ্ঞ হতে পারে না।' তেমনি অস্পৃশ্য সমাজও তাদের স্বতন্ত্ব অধিকার বিসর্জন দিয়ে হরিজন সেবক সংঘের কাছে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে পারে না।

হরিজন সেবক সংঘের সবচেয়ে অনিষ্টকর কাজ হল অস্প্শ্য তফ্সিলীরা—৩ ছারদের জন্য আবাসিক হোন্টেল। এই হোন্টেলের ছারদের কথা চিন্তা করলে আমার মহাভারতের 'ভীৎম' ও 'কচ' এই দুর্নিট চরিত্রের কথা মনে পড়ে। ভীৎম বলতেন, পাশ্ডবেরা ধার্মিক ও কোরবরা আধার্মিক। কিন্তু কুর্বুক্লেরের যুদ্ধে ভীৎম অধার্মিক কোরবদের পক্ষে এবং ধার্মিক পাশ্ডবদের বিপক্ষে লড়াই করেছিলেন। কারণম্বর্প তিনি বলেছিলেন যে, তিনি কোরবদের অন্ন খেয়েছেন তাই তাকে জেনেশ্বুনেও অধ্যেরির পক্ষ অবলম্বন করতে হয়েছে।

কচ ছিলেন দেবপত্ব। তিনি দৈত্যগত্বর শক্ত্রাচার্যের কাছে মৃতসঞ্জীবনী মন্ত্র শিখতে এসেছিলেন; কারণ দেবগত্বর বৃহস্পতি মৃতদেহ বাঁচাবার মন্ত্র জানতেন না। কচ শক্ত্রাচার্য কন্যা দেবযানীকে বিয়ে করার প্রতিশৃত্তি দিয়ে মৃতসঞ্জীবনী মন্ত্র শিখেছিলেন এবং শেষ পর্যন্ত তার প্রতিশ্রুতি রাখেন নাই। কারণ স্বর্পে তিনি বলেছিলেন যে, দেবকুলের স্বার্থ তার ব্যক্তিগত প্রতিশ্রুতির চেয়ে অনেক বেশী মুল্যবান।

আমার অভিমত অনুসারে ভীৎম এবং কচ দ্বজনেই নীতিভ্রন্ট। হরিজন সেবক সংঘের হোপ্টেলের অপপ্শ্য ছাত্রেরা ভীৎম ও কচের ভূমিকাই পালন করে থাকে। হোপ্টেলে থাকাকালে তারা ভীৎমর মত গান্ধিজীর কংগ্রেসের গ্রন্কীতন করে, যদিও তারা জানে যে ওরা মতলববাজ। যখন তারা হোণ্টেল ছেড়ে আসে তখন তারা করের ভূমিকায় অবতীর্ণ হয় এবং গান্ধিজী ও কংগ্রেসের নিন্দা করতে থাকে। এই ভাবে অপপ্শ্য সমাজের ছাত্রদের মানসিক চরিত্র কলব্ষিত করাই হল হরিজন সেবক সংঘের অন্যতম কাজ।

চতুর্থতঃ সংঘ চালায় বর্ণহিন্দ্রনা। কিছ্র কিছ্র অদপ্শারা দাবী করে যে সংঘ অদপ্শাদেরই চালান উচিত। কেউ কেউ দাবী করে যে, সংঘের পরিচালক বোর্ডে অদপ্শাদের কিছ্র প্রতিনিধি থাকা সমীচীল। গান্ধিজী এসব দাবী অতি স্বকৌশলে নস্যাৎ করে দিয়ে বলেন—হরিজন সেবক সংঘ হল বর্ণহিন্দ্রদের পাপের প্রায়শ্চিত্ত-দ্বর্প। তারা এতকাল অদপ্শা সমাজকে অবজ্ঞা ও ঘ্লা করে যে পাপ করেছে হরিজন সেবক সংঘ পরিচালনা করে তারা তার প্রায়শ্চিত্ত করবে। অতএব সংঘ পরিচালনায় অদপ্শারা অংশ গ্রহণ করতে পারবে না। আবার যেহেতু সংঘ পরিচালনার যাবতীয় অর্থ বর্ণ-হিন্দর্রা দিচ্ছে সেহেতু সংঘের পরিচালক বোর্ডে অস্প্নাদের কোন অধিকার থাকতে পারে না।

গাণিধজীর অপবীকৃতি হয়ত সহ্য করা যেতে পারে; কিন্তু তার প্রদত্ত যুক্তি যে কোন আত্মসমান বোধসম্পন্ন ব্যক্তির কাছেই অপমানজনক বলে মনে হবে। যে কোন হোণ্টেলে যারা থাকবে পরিচালন ব্যাপারে তাদের বন্ধব্য থাকবে না এটা মোটেই প্রাভাবিক নয়। কোন আত্মসমান বোধসম্পন্ন অপপ্রা সমাজের মানুষ অন্যের দয়ায় উপর নির্ভার করা কোনক্রমেই মেনে নিতে পারে না। একথা বলতেই হবে যে, নীততা যদি একটা মানবিক গুনুণ হয় তবে সে গুনুণের প্রমুখ অধিকারী হলেন গান্ধিজী। তাই যদি কোন অপপ্রা সমাজের মানুষ হরিজন সেবক সংঘকে বয়কট করে সেজন্য তাকে দোষ দেওয়া যায় না।

সংঘ পরিচালনার আসল রহস্যটি ভিন্নর্প। একবার যদি সংঘ তফাসলীদের পরিচালনার অন্তর্ভুক্ত হয় তবে তা আর কংগেস বা গান্ধিজীর করায়ত্বে থাকবে না। অন্প্ন্যরা তথন বর্ণহিন্দ্রদের কবল থেকে বেরিয়ে যাবে। তারপর অন্প্ন্যরা যদি ন্বাধীন হয়ে যায়, তবে তারা আর বর্ণহিন্দ্রদের কাছে কৃতজ্ঞ থাকবে না। গান্ধিজীর হরিজন সেবক সংঘ গঠনের উদ্দেশ্যটাই হল অন্প্র্ণ্যদের ন্বাবলন্বিতার পরিপন্থী। হরিজন সেবক সংঘের দ্বারা তিনি খ্টান মিশনারীদ্বের 'দ্কুল কন্পাউণ্ড মেণ্টালিটি' অন্প্র্ণ্য সমাজের মধ্যে স্ভিট করতে চেয়েছেন। এই কারণেই হরিজন সেবক সংঘের উপর গান্ধিজী তার প্রণি কতৃত্ব বাজায় রাখতে চান। এটা কি কোন অন্প্র্ণ্যদেরদী ব্যক্তির মনোব্রিভ হতে পারে ? তাই গান্ধিজীকে কোনপ্রকারেই অন্প্র্ণ্যদের মন্তিদাতা বলে মেনে নেওয়া যায় না।

এই সব কারণেই গান্ধিজীর অস্প্শ্যতা বিরোধী আন্দোলন ব্যর্থতায় প্রধ্বসিত হয়। মানবিক অধিকারসমূহ থেকে হাজার হাজার বছর বিশ্বিত রয়েছে গান্বিজ্ঞী তার কতটা অর্জন করে দিতে পেরেছেন? কিছুই পারেন নি। তাদের মানবিক অধিকার এখনো বর্ণহিন্দর্দের হাতের মুঠোয়। তিনি তার এতট্বকুও উন্ধার করতে পারেন নি। পরন্তু তিনি অনপ্শাদের মানবিক অধিকার অর্জনের পথে যথেন্ট বাধার স্টিট করেছেন। আজ অনপ্শারা ব্রতে পেরেছে যে, তাদের অপহত মানবিক অধিকার কেবলমান্ত রাজনৈতিক ক্ষমতার মাধ্যমেই তারা ফিরে পেতে পারে, অন্য কোন পন্হায় নয়।

গান্ধিজী মনে করেন যে, তার প্রচার এবং বর্ণাহন্দ্র্দের বদান্যতা ও শুভেচ্ছাতেই অপপূশারা তাদের হারানো মানবিক অধিকার ফিরে অম্প্রা কি চিরকাল বর্ণহিন্দ্রদের বদান্যতা ও শক্তেচ্ছার উপর নির্ভার করে থাকতে পারে? বদান্যতা ও শক্তেচ্ছার ধারা কতকাল প্রবাহিত থাকতে পারে ? অস্প্শ্যতা দ্ব'হাজার বছর ধরে এদেশে রয়েছে। এই দীর্ঘকাল ধরে বর্ণহিন্দরেরা অস্পৃশ্যদের শোষণ করে তাদের হাড-মঙ্গা পর্যন্ত ঝরঝরে করে দিয়েছে। তারা অস্পৃন্যদিগকে পায়ের তলায় মাড়িয়ে চ্ব'-বিচ্ব' ও ছিল্ল-বিচ্ছিন করে রেখেছে। দুহাজার বছর ধরে বর্ণহিন্দরে বদান্যতা ও শুভেচ্ছা কোথায় ছিল ? গান্ধিজী তার ভিক্ষার ঝুলি নিয়ে ১২ বছর ঘুরে ঘুরে ৮ কোটি অন্প্রশাদের জন্য ৮ লক্ষ টাকা সংগ্রহ করতে পেরেছেন। তাই গান্ধিজীর প্রতি এই চ্যালেঞ্জ জানান হচ্ছে যে, প্রশাসনিক ক্ষমতা এক বছরে অদ্প্রশাদের যে উন্নয়ণম্লেক কাজ করতে পারে গান্ধিজীর হরিজন সেবক সংযের মত অত্যুৎসাহী ভিখারীর দল এক'শ বছরেও তা করতে পারে না। কিন্তু গান্ধিজীর কাছে অপ্পূন্যদের রাজনৈ ক অধিকার হল একটা মারাত্মক ক্ষতিকর বিষয়। এখন 'গান্ধিজী সম্পর্কে সাবধান।' কথাটি উচ্চারণ করা ছাড়া আর কি বলা যেতে পারে ২ বিগত ২৫ বছর ধরে গান্ধিজী ভালই উপলব্ধি করেছেন যে. অপ্সান্ত্র দের অবস্থার উল্লাত ও অপ্প্শাতা দ্রীকরণে তার সামাজিক প্রয়াস সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়েছে। তৎসত্তে∡ও যদি তিনি অস্পূন্যদের রাজনৈতিক ক্ষমতার বিরোধী হন তাহলে তার সম্পর্কে এর চেয়ে আর কি সাব্ধান বাণী উচ্চারণ করা যেতে পারে ২

এই প্রসঙ্গে আমেরিকার গৃহযুন্ধ সম্পর্কে তৎকালীন প্রোসডেণ্ট আব্রাহাম লিঙ্কনের মনোভাব সমরণ করা যেতে পারে। আমেরিকা যুক্তরাষ্ট ও দাসপ্রথা সম্পর্কে ১৮৬২ খ্রীষ্টাব্দে মিঃ হোরেস গ্রীলের এবং আব্রাহাম লিঙ্কনের প্রালাপের মধ্যে যে মনোভাব ব্যক্ত হয়েছিল তা এখানে উন্থৃত করা যেতে পারে। প্রেসিডেণ্টের কাছে '২ কোটি নাগরিকের আবেদন' নামে যে প্রাট মিঃ গ্রীলে পাঠিয়েছিলেন তাতে তিনি লেখেন ঃ—

"মিঃ প্রেসিডেণ্ট, আমেরিকার ঐক্য যাদের পক্ষে একান্ত কাম্য তাদের পক্ষে একই সঙ্গে বিদ্রোহ দমন ও বিদ্রোহের মূল কারণ দাস প্রথাকে সমর্থন বিভ্রান্তিকর।"

প্রেসিডেণ্ট লিঙ্কন উত্তরে জানালেন ঃ—

"যারা দাসপ্রথা ও আর্মেরিকার ঐক্য একসঙ্গে রক্ষা করতে চান আমি তাদের সঙ্গে একমত নই।

"যারা দাসপ্রথা ধ্বংস না করে আর্মেরিকার ঐক্য চান না আ**মি** তাদের সঙ্গেও একমত নই ।

'আমার লক্ষ্য হল, আমেরিকার ঐক্যকে রক্ষা করা। তার স**ঙ্গে** দাসপ্রথা রক্ষা করা বা উচ্ছেদ করার কোন সম্পর্ক নেই।

"যদি একজন ক্রীতদাসকেও মুক্ত না করে আমি আমেরিকার ঐক্য রক্ষা করতে পারি, তাই করব; আর যদি সমস্ত ক্রীতদাসকে মুক্ত করে আমি দেশের ঐক্য রক্ষা করতে পারি, তাই করব; অথবা যদি কিছু সংখ্যক ক্রীতদাসকে মুক্ত করে এবং কিছু সংখ্যককে যেমন আছে তেমনি রেখে দেশের ঐক্য রক্ষা করা সম্ভব হয়, আমি তাই করব।"

আমেরিকার ঐক্যের প্রশ্নে নিগ্রোদের ক্রীতদাসত্ব সম্পর্কে এটাই ছিল প্রেসিডেণ্ট লিঙ্কনের অভিমত। নিগ্রোদের দাসত্ব মার্ছির জন্য যিনি প্রসিদ্ধ এই কথা তার চরিত্রের উপর হয়ত ভিন্নতর আলোকপাত করবে। তিনি নিগ্রোদের দাসত্ব মার্ছিকে মাখ্য করে দেখেন নি। 'জনগণ কর্তৃক, জনগণের জন্য, জনগণের সরকার' এই বিখ্যাত মতবাদের জনকের উপরের বন্ধব্য থেকে এটা স্পন্ট বোঝা যাচ্ছে যে, সাদা জনগণের জন্য, কালো নিগ্রোদের সরকার প্রতিষ্ঠিত হলেও তিনি কিছ্ম মনে কংবেন না যদি তাতে দেশে ঐক্য প্রতিষ্ঠিত হয়।

গান্ধিজীর স্বরাজ এবং অস্পৃশ্যতা সম্পর্কিত ধারণাটিও দেখা যাছে প্রেসিডেণ্ট লিঙ্কনের নিগ্রোদের দাসত্ব মর্নন্ত ও আমেরিকার ঐক্য সম্পর্কিত ধারণারই অনুর্প। গান্ধিজী চেয়েছেন স্বরাজ আর লিঙ্কন চেয়েছেন ঐক্য। কিন্তু স্বরাজ লাভের জন্য হিন্দুসমাজের কাঠামোটি ভেঙ্গে যাক এটা গান্ধিজী চান নি; অথচ এই সামাজিক কাঠামোটা ভাঙ্গাই ছিল অস্পৃশ্যদের রাজনৈতিক মর্নন্তর জন্য সবচেয়ে বেশী প্রয়োজন। প্রেসিডেণ্ট লিঙ্কন কিন্তু ঐক্যের জন্য প্রয়োজন না হলে নিগ্রোদের দাসত্বমর্নন্তকে অপরিহার্য বলে মনে করেন নি। এটাই হল আমেরিকার প্রেসিডেণ্টের সঙ্গে গান্ধিজীর পার্থক্য। প্রেসিডেণ্ট লিঙ্কন আমেরিকার ঐক্যের জন্য প্রয়োজন হলে নিগ্রোদের দাসত্ব মর্নন্তি আবশ্যক ভলে মনে করেছিলেন। গান্ধিজী কিন্তু স্বরাজ লাভের জন্য প্রয়োজন হলেও অস্পৃশ্যদের রাজনৈতিক মর্নন্তকে মেনে নিতে পারেন নি। এটাই লিঙ্কনের সঙ্গে গান্ধিজীর মনোব্যন্তির পার্থক্য। গান্ধিজীর অভ্যত হল, স্বরাজ পিছিয়ে যেতে পারে; তাই বলে অস্প্শ্যদের রাজনৈতিক মর্নন্ত করা যাবে না।

অপপ্রা সমাজের কেউ কেউ ভাবছেন যে. গান্ধিজী যথন প্রনাচর্ছি মেনে নিয়েছেন তথন তিনি অপপ্রাদের রাজনৈতিক অধিকার প্রীকার করে নিয়েছেন। এটা একেবারেই ভুল ধারণা। প্রনাচ্বৃত্তির অংশীদার হলেও তিনি গোলটোবল বৈঠকে অপপ্রাদের প্রতি যে মনোভাব ব্যক্ত করেছিলেন তার থেকে এতট্রকুও সরে যান নি। প্রমাণ পরর্প ১৯৪০ সালের ১৩ অক্টোবরের 'হরিজন' পত্রিকা দ্রুটবা। ১৯৪০ সালে বৃটিশ সরকার যথন ভারতের অপপ্রাদিগকে প্রথক রাজনৈতিক সত্তা বলে ঘোষণা করলেন, গান্ধিজী তথন প্রতিবাদে বৈঠক ত্যাগ করে বেরিয়ে এলেন। ভারতের গভর্ণর জেনারেল লর্ড লিনলিথগো যথন বললেন, যেহেতু অপপ্রারা ভারতের জাতীয় জীবনের একটা প্রেক সত্তা সেহেতু ন্তন সংবিধানে তাদের সম্মতি অবশ্যই প্রয়োজন। তথন গান্ধিজী তার যে প্রতিবাদ জানিয়েছিলেন তা ১৯৪০ সালের ১৩ অক্টোবর 'হরিজন' পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। সেখান থেকে গান্ধিজীর বস্তুব্যের কিছুটা অংশ এখানে উন্ধৃত করা হল ঃ—

"আমি অন্তব করছি যে, ভারতসচিব এবং বড়লাট যে কথা বলেছেন যে, কংগ্রেস যেহেতু রাজন্যবর্গ, মুসলিম লীগ ও তফসিলী-দের সঙ্গে একমত হচ্ছে না সেহেতু তা ব্টিশরাজ কর্তৃক ভারতের দ্বাধীনতা দানের পক্ষে বাধা হয়ে দাঁড়িয়েছে। এটা কংগ্রেস এবং ভারতভাসীর কাছে যংপ্রোনান্তি অযৌক্তিক বলে মনে হচ্ছে।

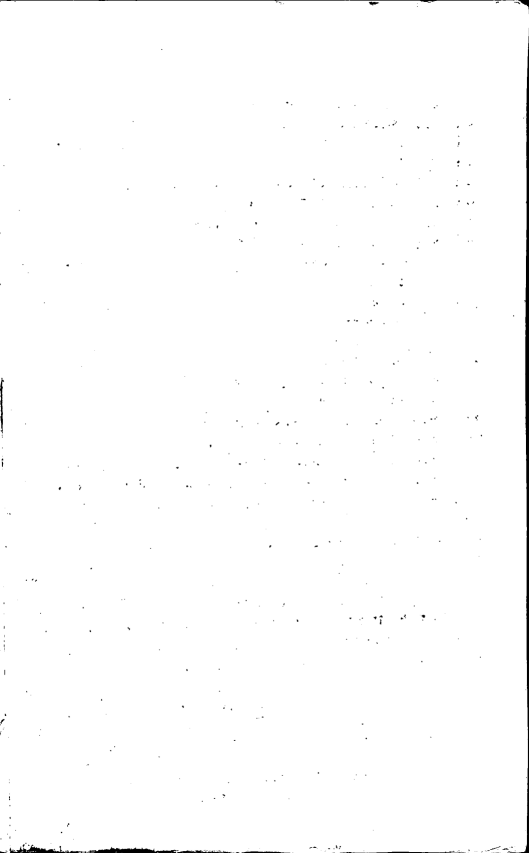
"ভারতের দ্বাধীনতা দানের ক্ষেত্রে তফসিলীদের প্রশ্ন উত্থাপন করা বৃটিশ সরকারের পক্ষে একটা একান্ত বাজে অজাহাত মাত্র। তারা একথা ভালই জানে যে, কংগ্রেস তফসিলীদের দ্বার্থ সম্পর্কে সর্বাদাই সজাগ এবং বৃটিশ সরকারের চেয়ে কংগ্রেস তাদের দ্বার্থ যথেষ্ট ভালভাবেই রক্ষা করতে পারবে। আবার তফসিলী শ্রেণী-সম্হ হিন্দ্বদের মত অনেক জাতিতে বিভক্ত। তাই কোন তফসিলী জাতি সমস্ত তফসিলী শ্রেণীর প্রতিনিধিত্ব করতে পারে না।"

গান্ধিজী যে যুনন্তির অবতারণা করেছেন তা বালস্কলভ। এখানে একথা উল্লেখ করা যেতে পারে যে, বড়লাটের তফাসলী সম্পর্কিত অভিমতের তিনি বিরোধিতা করেছেন এবং বলেছেন যে, তফাসলীরা অনেক জাতিতে বিভক্ত, তাই কোন একটি জাতির পক্ষে সামগ্রিকভাবে তফাসলীদের প্রতিনিধিত্ব করা সম্ভব নয়। গান্ধিজী কি জানেন না যে, ভারতের মুসলিম ও খৃণ্টান সম্প্রদায়ও নানা শ্রেণীতে বিভক্ত। মুসলমানদের তিনটি প্রধান বিভাগ আছে—(১) শিয়া, (২) স্ক্রির ও (৩) মোমিন। তারা একরে খাওয়া-দাওয়া করলেও তাদের মধ্যে বিয়ে সাদী হয় না।

ভারতীয় খৃষ্টানরাও নানাভাগে বিভক্ত। তারা প্রধানতঃ (১) ক্যার্থালক ও (২) প্রোটেস্টাণ্ট এই দুই ভাগে বিভক্ত হলেও ক্যার্থালকরা আবার দুভাগে বিভক্ত —যথা (১) কাস্ট খৃষ্টান ও (২) ননকাস্ট খ্টান। তারা একরে খাওয়া-দাওয়াও করে না, বা একই গির্জাতে উপাসনাও করতে যায় না। এসব থেকে বোঝা যাচ্ছে যে. পুনা প্যাক্টের শরিক হওয়া সত্তেও গান্ধিজী তফসিলীদের প্থক সত্তা স্বীকার করতে অনিচছ্ক ছিলেন এবং এজন্য তিনি যে কোন ধরণের অবান্তর যুক্তি উপস্থাপন করে যাচ্ছেন।

উপসংহারে একথা বলা যেতে পারে যে, গান্ধিজী এখনো

অদপ্শ্যদের বির্দ্ধে লড়াই চালিয়ে যেতে বন্ধপরিকর। তিনি এ বিষয়ে প্নরায় খাঁচিয়ে ঘা করতে চান। তাকে বিশ্বাস করার মত দিন এখনো আসে নি। তাই অদপ্শ্যদিগকে নিজেদের দ্বার্থরিক্ষা করতে। হলে একথাই তাদের বলতে হবে যে—"গান্ধিজী সম্পর্কে সাবধান!"



### ডঃ আছেদকর প্রকাশবার গ্রন্থসমূহ

| ۵          | ı | ৰ্কিত অনতার মৃক্তিবোদা ড: আবেদকর s                                                         | ••••          |
|------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 4          | 1 | णः वि- चाद चारपत्रकरतत गरिकथ भीवना                                                         | • • •         |
| •          | l | ভারতরত্ব আবেদকর ( স্থলপাঠ্য ) ১০ ০০ ; চোটদের আবেদকর                                        | 8             |
| 8          | i | ब्र्-द्रुक ( ७: चारकनकरत्रव वांनी मध्यह )                                                  | <b>6</b> • •  |
| •          | ì | <b>জাত</b> ব্যবন্থার বিলুপ্তি ( <b>জন্ম</b> ৰাদ ) ১৫ <sup>.</sup> ০০ ; হিন্দুধর্মের প্রতীক | 8 • •         |
| •          | ì | নিত্রিত জনসমাজকে জাগাল ধারা (স্কুল পাঠের উপথোগী) ১                                         | • . • •       |
| ٦          | ı | ৰাণাডে, গান্ধী এবং জিল্লা ( মহুঃ ) ৮ • • ; জাতি এবং ধৰ্মান্তৰ                              | ર`∘ •         |
| <b>b</b>   | ı | অশ্যুত স্মাজের মৃক্তি ও গান্ধিজী (অন্তৰাদ)                                                 | • • •         |
| >          | ı | ভারতের স্বাভিসমূহ (স্বস্কঃ) ৪ · • ; অস্পৃখ্যদের প্রতি শতক্বাণী                             | ર`••          |
| ۰ د        | ı |                                                                                            | oʻa.          |
| ۲ ۲        |   | •                                                                                          | ₹'€+          |
| )          | 1 | এা স্বণ্যৰাদ ৪ 👓 ১৪। মৃক্তিত্ত কাঁশীবাম ও ভাবে নৃতন আংশা                                   |               |
| <b>) (</b> | 1 | ৰাগ ভৰাৰ, ৰামসেক, ডি. এখ. কোৱ ৪ \cdots ; নীল-নকণা (নাটক) :                                 | ¢             |
| ٠,         | ł |                                                                                            | ¢`••          |
| ١ د        | 1 | ৮ ৰঙে আৰেদকর ৰচনাবদী ( অমুবাদ ); প্রতি বগু ৭৫ • ০-১                                        |               |
| ১৮         | ł | রাষ্ট্র এবং সংখ্যালয়ু (জন্ম: ) ১০ ০০; ১৯। এই দেশ, এই সমাঞ্চ                               |               |
| ₹•         | i | অভিবান (কাৰ্যপ্ৰয়) ১০ কঃ ২১। সংসক্ষণ : আংশগ্ৰহণের বিষয়                                   |               |
| <b>ર</b>   | i | পোমাংস্প্ৰিৰ ৰাদ্ধণপূৰ্ণ কেন নিয়ামিধভোষী হল ? ( অছ্ৰান )                                  |               |
| <b>3</b> 9 | 1 | নাভাদারিক সমভায় সমাধান: পাকিডান একং লোকবিনিমন (")                                         | ¢             |
| ₹ 9        | 1 | আবেদকরের ধরতবের আলোকে আর্বীকরণ ক্রাম সংবক্ষণ                                               | ¢             |
| ₹ €        | i | শ্ব এবং প্রতিবিপ্লৰ (জছঃ) ও ২৬। বৌদ্ধর্মের অবনতি ও পতন                                     | <b>.</b>      |
| <b>२</b> १ | ı |                                                                                            | • • •         |
| >          | 1 | নারী এবং প্রতিবিপ্লব " ০ · · ৷ ৷ বিষয়ী আছেদকর (নাটক)                                      | 8.00          |
| ٠,         | i | পশ্চিমবন্ধ ও পূর্বপাঞ্চাবের জনক ড: আছেদকর ( জন্ধবাদ)                                       | <b>-</b> • •  |
| > <        | I |                                                                                            | ર ' • •       |
| •          | ł | অস্পুখ্যবেশ্ব মৌলিক সম্প্ৰা ( জন্মবাৰ )                                                    | 8. • •        |
| 9          | ١ | ৰাংলাভাষার শুভ বিৰাহ-পদ্ধতি ও ০৫। ফফাঞ্চল ( নাটক )                                         | 81            |
| •          | ł | ৰাংলাভাৰাৰ অভ্যেটিকিয়া ও মৰণোত্তৰ শ্ৰহ্মাভাপন পদ্ধতি                                      | ¢'••          |
| •          | ļ | नां <b>डे</b> काঞ्चलि (৪টি একাছ শংকলন) ১৫ <sup></sup> ; ৩৮। বর্ণবদল নাটক)                  | ७'••          |
| 2          | ı | একলব্যের গুরুদক্ষিণা (নাঃ) ৫০০; ৪০। বছজনের উৎস সন্ধানে ১                                   | <b>6</b>      |
| 3 >        | ì | হিন্দুধৰ্মের দৰ্শন (অহবাদ) ১২ ০০; ৪২ ৷ আন্ধণাৰাদী সাহিত্য                                  | <b>%.</b> °°  |
| 30         | ı | দাব্দদায়িক অচলাৰ্ছা ও ভাৰ দ্মাধানেৰ পথ ( অনুবাদ )                                         | g · • •       |
| 8          | 1 | আংগদৰুর দুর্শনে ধর্ম ও ৪৫। পত্নীঘাতী রামের বিচার (নাটক)                                    | <b>(···</b> ) |

খি: এ:—এছাড়া গাবেন ড: আছেছকরের বিভিন্ন সাইজের সালা কালো ও ক্লীন কটো, বিভিন্ন সাইজের শু এবং বি. এস. পি. পার্টির এক