

لأبي بكر أحمد بن محمد ابن هارون بن يزيد الخلال المتوفى سنة ٣١١هـ (٢-٧)

دراسة وتحقيق الدكتور عطية بن عتيق الزهراني



### جميع الحقوق محفوظة للناشر الطبعة الأولك ١٤٢٠هـ

ح دار الراية للنشر والتوزيع ٢٠١٤هــ

فهرس مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الخلال، أحمد محمد

السنة/ تحقيق عطية عتيق الزهراني – الرياض.

۱۱۱ص؛ ۲۷×۲۶سم.

ردمك: × - ٥٨ - ٢٦١ - ٩٩٦٠ (مجموعة)

۸ – ۹۹ – ۲۲۱ – ۹۹۹۰ (ج۲)

١- العقيدة الإسلامية ٢- الخلافة ٣- أهل السنة ٤- القرآن - دفع

مطاعن أ- الزهراني، عطية عنيق (محقق) ب- العنوان

رقم الإيداع: ٢٠/٠٩٣٠

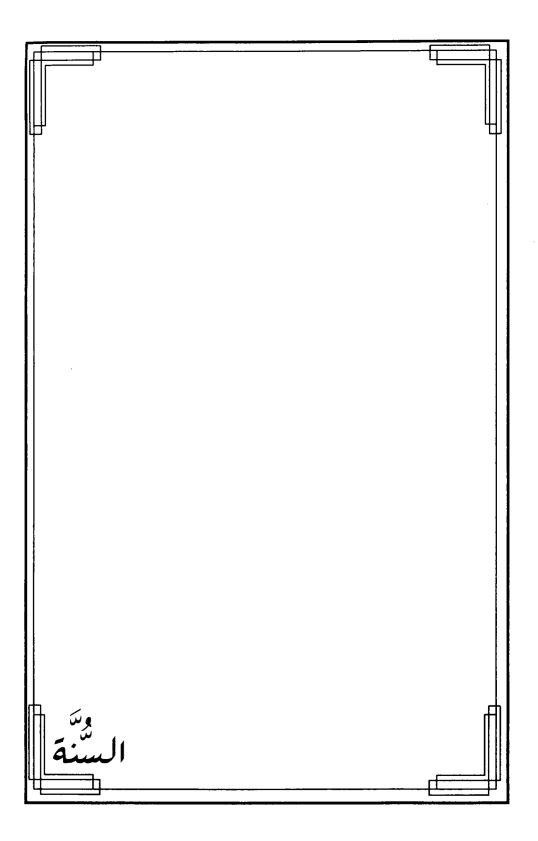
ردمك: × - ۸۰ - ۲۲۱ - ۹۹۲۰ (مجموعة)

(スァ) 99ス・ー ススリー p9 ー A

الرياض: الربوة – طريق عمر بن عبدالعزيز 🕿 ١٩٨٥ - ٤٩٢١٣٩٣ – ٤٩٢١٣٩٣

فاكس: ٤٩٣١٨٦٩ ص. ب: (٤٠١٢٤) الرياض: (١١٤٩٩)

جـــدة: حيى الجامعة – جنوب شارع باخشب 🖀 ٦٨٨٥٧٤٩







#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجه إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

فإنني أضع بين يدي أخي القاريء الكريم الجزئين السادس والسابع من كتاب «السنة» للخلال -عليه رحمة الله- وهما آخر ما وقع بين يدي من هذا الكتاب العظيم ولا شك أن هذا السفر قد فقد منه الشيء الكثير خاصة ما يتعلق بصفات الله عز وجل الذاتية أو الفعلية. وقد وجدت بعض النصوص في ثنايا كتب السلف -عليهم رحمة الله- وأنا بصدد جمع هذه النصوص أسأل الله العلي القدير أن يوفقني ويعينني على إتمام ذلك.

وقد يلاحظ أخي القاريء بعض التعديلات الطفيفة عما حاء في الأجزاء الخمسة المتقدمة حيث جعلت بدل: «إسناده صحيح» -مشلاً- «رواته ثقات» وذلك أخذاً ببعض الملاحظات التي وصلتني من إخواني الكرام الذين لا يسعني إلا أن أتقدم لهم بجزيل الشكر والامتنان فقد أفدت من ملاحظاتهم وإرشاداتهم وأملي فيهم أن يواصلوا إسداء النصح والتوجيه وأن يتجاوزوا عما حصل من خلل أو تقصير وحسبي إني اجتهدت قدر طاقتي وأقول لهم متمثلاً قول الشاعر:

يا ناظر الخط فاستغفر لمن كتبا .. فقد كفتك يداه النسخ والتعبا وقل إذا نظرت عيناك أحرف .. يارب فاغفر له وارزقه ما طلبا من كل خير وبر أنت تعلمه .. فأنت أكرم من أعطى ومن وهبا

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته،،

المحقق

و عطية بن عتيق الزهراني

# الرد والإنكار على من قال القرآن مخلوق ابتدي تكفير من قال القرآن مخلوق

١٨٢٦ – أخبرني حرب بن إسماعيل الكرماني؛ قال: سمعت أبا عبداللَّه وذكر

(١) مذهب أهل السنة والجماعة أن القرآن كلام الله ليس بمخلوق خلافاً للجهمية.

قال الآجري -رحمه الله-: «اعلموا رحمنا الله وإياكم أن قول المسلمين الذين لم تزغ قلوبهم عن الحق ووفقوا للرشاد قديماً وحديثاً: أن القرآن كلام الله عـز وجل ليس بمخلوق. لأن القرآن من علم الله تعالى وعلم الله عز وجل لا يكون مخلوقاً تعالى الله عن ذلك. دل على ذلك القرآن والسنة وقول الصحابة - في - وقول أئمة المسلمين -رحمة الله عليه- لا ينكر هذا إلا جهمي خبيث والجهمية عند العلماء كافرة ...». «الشريعة» (ص٧٥).

وقال ابن أبي حاتم: «سألت أبي وأبا زرعة عن مذهب أهل السنة في أصول الدين وما أدركنا عليه العلماء في جميع الأمصار وما يعتقلون من ذلك؟ فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار حجازاً وعراقاً وشاماً ويمناً فكان مذهبهم: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص والقرآن كلام الله غير مخلوق بجميع جهاته ... ومن زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم كفراً ينقل عن الملة ومن شك في كفره -ممن يفهم فهو كافر». «شرح أصول اعتقاد أهل السنة».

وقد ورد تكفير من قال بخلق القرآن عن الأئمة مالك والشافعي وأحمد -رحمهم الله-. انظر: «الإبانة» (٢/٢)، ٦٥). وستأتي أقوالهم وأقوال غيرهم من الأئمة فيما يأتي من آثار في هذا الكتاب. عنده كلام الناس في القرآن أنه مخلوق. فقال: كفر ظاهر كفر ظاهر.(١)

١٨٢٨ - أخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: من قال القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم واليوم الآخر. (٣)

9 ۱۸۲۹ - أخبرنا سليمان بن الأشعث وأحمد بن الحسين ويوسف بن موسى وإسماعيل بن إسحاق الثقفي -المعنى واحد- أنهم سمعوا عبدالله يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق. ومن قال أنه مخلوق فهو كفر. (٤)

• ١٨٣٠ - وأخبرني يعقوب بن يوسف أبوبكر المطوعي؛ قال: سمعت أحمـ د وقال له رجل: القرآن كلام الله غير مخلوق؟ قال أحمد: كذا نقول. قال الرجل: يــا

(١) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٦٦/٢، رقم الأثر: ٢٨٢) الكتاب الثالث، والآجري بلفظ قريب «الشريعة» (ص٨١).

(۲) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٦٦/٢–٦٧، رقم الأثر: ٢٨٣).

(٣) رواته ثقات.

وقد أخرج نحوه ابن هاني النيسابوري في «مسائله» (١٥٣/٢، رقم الأثر: ١٨٥٦).

(٤) رواته ثقات.

وقد أخرجه أبوداود في «مسائله» (ص٢٦٢).

أبا عبدالله هذا هو الحق؟ قال: كذا نقول.(١)

الله قال له رجل: رأيت بالبصرة قد كتب على مسجد فيها القرآن مخلوق. ففزع أبوعبدالله من ذلك وجعل يقول: لا إله إلا الله لا إله إلا الله. (٤)

۱۸۳۲ أخبرني محمد بن علي (٥)؛ قال: ثنا صالح وأخبرني محمد بن علي؛ قال: ثنا الحسن بن إبراهيم ... (١) وأخبرني أحمد بن بحر الصفار (٧)؛ قال: سمعت الحسن بن البزار (٨) وأخبرني الحسن بن جحدر (٩) ومحمد بن أبي هارون أن أل الحسن بن ثواب حدثهم. وأخبرني محمد بن أبي هارون أن إسحاق بن إبراهيم (١١) حدثهم – المعنى قريب – كلهم سمع أبا عبدالله أنه قال: القرآن كلام الله غير مخلوق

<sup>(</sup>١) رواته ثقات.

ومذهب أهل السنة والجماعة: أن القرآن كلام الله غير مخلوق.

<sup>(</sup>٢) أبوجعفر البرجلاني.

<sup>(</sup>٣) ابن زياد.

<sup>(</sup>٤) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٥) ابن حمدان الوراق.

<sup>(</sup>٦) غير واضحة في الأصل.

<sup>(</sup>٧) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٨) هو الحسن بن الصباح.

<sup>(</sup>٩) أبوعلي الصيدلاني.

<sup>(</sup>۱۰) هو محمد بن موسى بن يونس الوراق.

<sup>(</sup>۱۱) ابن هارون النيسابوري.

ومن قال أنه مخلوق فهو كافر.(١)

۱۸۳۳ - أخبرني عبدالله بن محمد؛ قال: ثنا علي بن عبدالله بن أبي يعقوب (۲)؛ قال: ثنا محمد بن يوسف بن الطباع؛ قال: حدثني أبوبكر بن زياد (۳)؛ قال: قلت لبشر بن الحارث: يا أبا بكر ما تقول في القرآن؟ قال: كلام الله وليس بمحلوق. قال: فقلت: لم لا تكلم بهذا؟ قال: أخاف السلطان؟ قلت له: فلثقاتك؟ قال: إن لكل ثقة ثقة. (٤)

١٨٣٤ – أخبرنا عبدالله بن أحمد بن حنبل؛ قال: حدثني الحسين بن علي بن يزيد الصُدائي (٥)؛ قال: سمعت يحيى بن معين يقول: من قال القرآن مخلوق فهو كافر. (٦)

وقد أخرجه ابن بطة. «الإبانة» (٤٠/٢، وقم الأثر: ٣٣٢) الكتاب الثالث.

ومعنى قوله: «لكل ثقة ثقة» أن من أثق به فله من يثـق بـه كذلـك فقـد يتحـدث.بمـا ذكـر لـه وهكذا وكما يقال: كل سر جاوز الاثنين شاع. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته، غير أن بعضهم تابع بعضاً.

وقد أخرجه ابن هاني في «مسائله» (١٥٣/٢، رقم الأثر: ١٨٥٦) ونحوه في (١٥٦/٢. رقم الأثر: ١٨٧٧)، وابن بطة. «الإبانة» (٦٦/٢، رقم الأثر: ٢٨٠) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٢) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٣) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٤) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) صدوق من الحادية عشر ... «تقريب التهذيب» (١٧٧/١).

<sup>(</sup>٦) في إسناده الحسين الصُدائي؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٢٨/١، رقم الأثر: ٦٨)، وابن بطة «الإبانة» (٦٦/٢، رقم الأثر: ٢٨١) الكتاب الثالث.

المعت المعترنا عبدالله بن أحمد؛ قال: حدثني العباس العنبري؛ قال: سمعت سليمان بن حرب يقول: القرآن ليس بمخلوق. قلت له: أنك كنت لا تقول هذا فما بدا لك؟ قال: استخرجته من كتاب الله عز وجل. قول الله: ﴿لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللّهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ ﴾(٥)، والكلام والنظر واحد.(١)

١٨٣٧ - أخبرنا محمد بن على (٧)؛ قال: ثنا صالح أن أباه قيل له: أفأحد من

<sup>(</sup>١) لم أتوصل إلى معرفته. وجاء عند ابن بطة: «عبدالله بن محمد بن عمرو بن جميح ...»، وجماء عند اللالكائي: «حدثنا المصفى –يعني: محمد عن عمرو بن جميع...».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «مخلوق».

<sup>(</sup>٤) في إسناده عمرو بن جميع؛ متروك، ومحمد بن مصفى؛ صدوق له أوهام.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٨/٢-٣٩، رقم الأثر: ٢٣١) الكتاب الشالث، واللالكائي «شرح السنة» (٢/٤٥٢-٥٥٠، رقم الأثر: ٣٧٠-٣٧٢).

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمرا: آية ٧٧.

<sup>(</sup>٦) رواته ثقات.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٦١/١، رقم الأثر: ١٦٩).

<sup>(</sup>٧) ابن حمدان الوراق.

العلماء قال ليس بمخلوق؟ قال: جعفر بن محمد (۱). حدثني أبي؛ أملاه علي إملاء من كتابه؛ قال: ثنا موسى بن داود (۲)؛ قال: ثنا أبوعبدالرحمن معبد (۳). فذكر الحديث (۱). قال أبي: وقد رأيت معبداً. (٥)

۱۸۳۸ - أخبرنا أبوداود السجستاني؛ قال: ثنا الحسن بن الصباح؛ قال: ثنا معمد معبد أبوعبدالرحمن - ثقة -، عن معاوية بن عمار (٢)؛ قال: سألت جعفر بن محمد عن القرآن؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق ولكنه كلام الله (٧). قال أبوداود وهو معبد بن راشد الكوفي: سمعت الحسن بن الصباح؛ قال: قال أحمد بن حنبل: / كان يفتي -يعني معبد - بقول ابن أبي ليلي. (٨)

<sup>(</sup>١) ابن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) الضبي.

<sup>(</sup>٣) ابن راشد الكوفي؛ مقبول... «تقريب التهذيب» (٢٦٢/٢).

<sup>(</sup>٤) يريد كلام جعفر بن محمد الآتي.

<sup>(</sup>٥) رواة كلام أحمد ثقات.

<sup>(</sup>٦) اللهني؛ صلوق ... «تقريب التهذيب» (٢٦٠/٢).

<sup>(</sup>۷) في إسناده الحسن بن الصباح؛ صدوق وكذلك معاوية بن عمار ومعبد قال عنه ابن حجر: «مقبول»، وقد أخرجه أبوداود في «مسائله» (ص٢٦٥)، وعبدالله بن أحمد «السنة» (١٥١/١-١٥٠)، رقم الأثر: ١٣٢)، والآجري «الشريعة» (ص٧٧)، وابن بطة «الإبانة» (١٨٥/١-٢٨٦ رقم الأثر: ٥٥)، واللالكائي: «شرح السنة» (٢٦٨/٢-١٦٩)، رقم الأثر: ٥٩ - ٢٠١).

<sup>(</sup>٨) في إسناده كلام أحمد الحسن بن الصباح؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

وكان ابن أبي ليلي يرى التفضيل. وقد ذكر الخطيب عن عبدالله بن عيسى قال: كان عبدالرحمن بن أبي ليلي علوياً وكان عبدالله بن عكيم عثمانياً وكانا في مسجد واحد وما

۱۸۳۹ وأخبرنا أبوداود؛ قال: سمعت أبا عبدالله وذكر القرآن. فقال: سمعت أبا النضر (۱) يقول: ليس بمخلوق. (۲)

• ١٨٤٠ وأخبرنا عبدالله؛ قال: سمعت أبي يقول: وأخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: قال أبوعبدالله: بلغني أن إبراهيم بن سعد وسعيد بن عبدالرحمن الجمحي ووكيع بن الجراح ووهب بن جرير وسليمان بن حرب قالوا: إن القرآن ليس مخلوق. زاد المروذي وكيعاً. (٣)

۱۸٤۱ - أخبرنا يزيد بن عبدالله الأصبهاني (١)؛ قال: ثنا يحي بن الربيع (٥)؛ قال: قال سفيان: لا تفقهون أبداً حتى لا يكون شيء تسمعونه بآذانكم أحب

وقد أخرجه أبوداود في مسائلة» (ص٢٦٣)، وابن بطة «الإبانة» (٩/٢، رقم الأثر: ١٨٨) الكتاب الثالث، ونحوه عند اللالكائي «شرح السنة» (٢٧٨/٢، رقم الأثر ٤١٧).

(٣) رواته ثقات. وفي الأصل «وكيع».

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٥٤/١، رقم الأثر: ١٣٨) و لم يذكر وكيعاً، واللالكائي «شرح السنة» (٢٧٨/٢، رقم الأثر: ٤١٦)، وقد ثبت عن وكيع في غير هـذا أنه يقول: القرآن كلام الله ليس بمخلوق.

انظر: «الإبانة» (۲/۰۱، ۲/۲)، وستأتي أقواله في هذا الكتاب.

<sup>=</sup> رأیت أحداً منهما یکلم صاحبه. «تاریخ بغداد» (۲۰۱/۱۰). وقد ذکر کلام أحمد في معبد: ابن حجر في «تهذیب التهذیب» (۲۲۳/۱۰).

<sup>(</sup>١) هاشم بن القاسم.

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) لم أتوصل إلى معرفته.

إليكم من كلام الله عز وحل.(١)

 $(^{7})$  عبدالله الأصبهاني قال: سمعت أحمد بن إسماعيل  $(^{7})$  قال: ثنا الحسن بن عبدالرحمن الفزاري  $(^{7})$ ؛ قال: قال سفيان بن عيينة: والله لا يفقه العبد كل الفقه حتى لا يكون شيء  $(^{3})$  يسمعه بأذنه أحب إليه من كلام الله. إن كلام الله  $(^{3})$  عقولهم عنه  $(^{7})$ 

#### 

(١) في إسناده يزيد الأصبهاني ويحيى بن الربيع لم أتوصل إلى معرفتهما.

(٣) الاحتياطي عن سفيان بن عيبنة؛ ليس بثقة. قال ابن عدي: «يسرق الحديث ولا يشبه حديثه حديث حديث أهل الصدق». «ميزان الاعتدال» (٢/١٠).

(٤) في الأصل: «شيئاً».

(٥) أي: انخفضت العقول عنه. من طأطأ عن الشيء خفض رأسه عنه. وكل ما حط فقد طؤطئ ... انظر: «لسان العرب» (١١٣/١).

(٦) في إسناده يزيد الأصبهاني وأحمد بن إسماعيل لم أتوصل إلى معرفتهما، والحسن الفزاري؛ ليس بثقة. وقد أخرجه ابن بطة وجاء فيه (الحسن بن عبدالرحمن القارئ) قال المحقق: «لم أجـد لـه ترجمة». «الإبانة» (١٨/٢، رقم الأثر: ٢٠٧) الكتاب الثالث.

**قلت**: هو الفزاري وليس القاريء.

<sup>(</sup>٢) لم أتوصل إلى معرفته.

## 

الله على بن عيسى (٢) أن حنبلاً حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله قال: من زعم أن القرآن مخلوق فقد زعم أن الله مخلوق. ثم قال أبوعبدالله: لا إله إلا الله. ما أعظم هذا القول وأشده هذا الذي كنا نحذره أن يكون. قال أبوبكر الخلال: ومعنى قول أبي عبدالله عندي والله أعلم «هذا الذي كنا نحذر» ما روي عن النبي علي الله علم الله علق الخلق فمن حلق الله (١٤) لأن هذا معنى ذاك. (١)

١٨٤٤ - وأخبرني عبدالملك بن عبدالحميد الميموني أنه قال لأبي عبدالله: ما

<sup>(</sup>١) مذهب أهل السنة: أن الله عز وجل متصف بالصفات في الأزل وليس من صفاته شيء مخلوق ومن زعم أن من الله شيئاً مخلوقاً فهو كافر.

<sup>(</sup>٢) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٣) يريد قول النبي ﷺ: «لا يزال الناس يتسألون حتى يقولوا: هذا الله خلق كل شيء فمن خلق الله؟ فإذا وجد أحدكم ذلك فليقل: آمنت بالله» رواه البخاري. (كتاب بدء الخلق، باب: ١١، حديث ٣٢٧٦)، فتح الباري ٣٣٤/٦.

<sup>(</sup>٤) في إسناده علي بن عيسى لم أتوصل إلى معرفته.

وقد أخرجه ابن بطة من طريق عصمة بن أبي عصمة؛ قال: حدثنا حنبل ... «الإبانة» (٦٧/٢-٦٨، رقم الأثر: ٢٨٦) الكتاب الثالث.

تقول فيمن قال إن أسماء الله عز وجل محدثة؟ فقال: كافر. ثـم قـال لي: «الله» من أسمائه فمن قال أنها محدثة فقد زعم أن الله تبارك تعالى مخلوق. فأعظم أمرهم عنده وجعل يكفرهم وقرأ عليَّ: ﴿ اللَّهَ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ ﴾ (١) وقرأ آية أخرى. (٢)

٥١٨٤ - أخبرنا محمد بن سليمان (٣) أنه قال لأبي عبدالله / أحمد بن حنبل: ما تقول في القرآن؟ قال (٤): عن أي شيء تسأل؟ قلت: كلامه. قال: كلام الله وليس بمخلوق فإن كلام الله من الله عز وجل. من الله ومن ذات الله و تكلم الله به وليس من الله شيء مخلوق. (٥)

الحارث عدتهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: القرآن كلام الله ليس بمخلوق ومن زعم أن الحارث حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: القرآن كلام الله ليس بمخلوق ومن زعم أن القرآن مخلوق فقد كفر. قلت: يا أبا عبدالله! أي شيء قلت لأبي العباس؟ فقال: قال: لا أقول غير مخلوق إلا أن يكون في كتاب الله. قلت له: فتقول إن وجه (٧)

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: آية ١٢٦.

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٣) الباوزي؛ بغدادي. ذكره الخلال فيمن روى عن الإمام أحمد. «طبقات الحنابلة» (٢٩٩/١)، و «المنهج الأحمد» (٣٣٦/١) وفيه (البارودي) بدل (الباروزي).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل غير أن السياق يقتضيها.

 <sup>(</sup>٥) في إسناده محمد بن سليمان لم تذكر حالته.

وقد أخرجه ابن بطة. «الإبانة» (٣٥/٢، رقم الأثر: ٢٢٤) الكتاب الثـالث، وذكـره ابـن تيمية. «الفتاوى الكبرى» (٦٣/٥).

<sup>(</sup>٦) هو الوركاني.

<sup>(</sup>٧) الوجه صفة من صفات الله تعالى الثابتة له بنـص كتابـه وحديث رسـوله ﷺ وصفـات اللّـه ليسـت مخلوقة لأن صفاته تعالى منه ولا يكون من اللّه شيء مخلوق. وانظر كلام الإمام أحمد في (١٨٤٨).

الله ليس بمحلوق؟ فقال: لا إلا أن يكون في كتاب الله نص (١). فارتعد أبوعبدالله وقال: استغفر الله سبحان الله هذا الكفر بالله. أحد يشك أن وجه الله ليس مخلوق؟ فقلت: يا أبا عبدالله أن الجهمية لم تقل (٢) هذا. قال: أيس الجهمية هؤلاء أشر من جهم وأخبث هذا الكفر الذي لا شك فيه. (٣)

۱۸٤٧ - أخبرني حنبل بن إسحاق بن حنبل؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق. بكل جهة وعلى كل تصريف وليسس من الله شيء مخلوق ولا يخاصم في هذا ولا تكلم فيه ولا أرى الجدال والمراء فيه. (١)

الصفار (۱۸٤٨ - أخبرني محمد بن يحيى (٥) ومحمد بن المنذر (١) وأحمد بن يحيى الصفار (٢) قالوا: ثنا أحمد بن الحسين الترمذي؛ قال: سألت أحمد فقلت: يا أبا عبدالله: قد وقع من أمر القرآن ما وقع فإن سئلت عنه ماذا أقول؟ فقال لي: ألست مخلوقاً (١٩٠٠) قلت: نعم. قال: عنم. قال: فكلامك أليس هو منك وهو مخلوق. قلت: نعم. قال: فكلامك أليس هو منك وهو مخلوق. قلت: نعم. قال: فكلام الله عز وحل أليس

<sup>(</sup>١) في الأصل: «نصاً».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «لم تقول».

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٦/٢، رقم الأثر: ٢٢٧) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٥) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٦) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٧) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>A) في الأصل: «مخلوق».

هو منه؟ قلت: نعم. قال: فيكون من الله شيء مخلوق؟.(١)

۹ ۱۸٤٩ - أخبرني أحمد بن حمدويه الهمداني (٢)؛ قال: حدثني محمد بن أبي عبدالله الهمداني (٢)؛ قال: ثنا المثنى (٥) -يعني: الإنباري-؛ قال: ثنا المثنى أبوطالب (٢) عن الإنباري-؛ قال: قال أبوالحسين -يعني عبدالوهاب-(٢): سألني أبوطالب (٢) عن من حلف أن لا يتكلم وأكبر حفظي بالطلاق فقرأ القرآن. فقلت: لا يحنث. قال: فأخبرني أبوعبدالله (٨) -يعني أحمد بن حنبل- فأعجبه. (٩)

١٥٥٠/ ما تقول في رجل المروذي؛ قال: سئل / أبوعبدالله ما تقول في رجل حلف أن لا يتكلم فقرأ شيئاً من القرآن؟ فقلت: إن عبدالوهاب قال: لا يحنث. فتبسم

(١) في إسناده محمد بن يحيي ومحمد بن المنذر وأحمد بن يحيى الصفار لم أتوصل إلى معرفتهم.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٥/٢، رقم الأثر: ٢٢٥) الكتباب الثبالث، واللالكبائي «شرح السنة» (٢٩١/٢، رقم الأثر: ٤٥١) بلفظ قريب.

قال ابن تيمية بعد ذكر كلام أحمد: «بين أحمد للسائل أن الكلام من المتكلم وقـــائم بــه لا يجوز أن يكون الكلام غير متصل بالمتكلم ولا قائم به بدليل أن كلامك أيها المخلوق منــك لا من غيرك فإذا كنت أنت مخلوقاً وجب أن يكون كلامك أيضاً مخلوقاً وإذا كان الله تعالى غير مخلوق أمتنع أن يكون ما هو منه وبه مخلوقاً». «الفتاوى» (٢ ١ / ٤٣٣ – ٤٣٤).

- (٢) لم أتوصل إلى معرفته.
- (٣) لم أتوصل إلى معرفته.
- (٤) لم أتوصل إلى معرفته.
  - (٥) ابن جامع الأنباري.
- (٦) ابن عبدالحكم بن نافع الوراق.
  - (٧) أحمد بن حميد المشكاني.
- (٨) هكذا في الأصل. ولعل الصواب: فأخبرت به أبا عبدالله ... والله أعلم.
  - (٩) في إسناده من لم يعرف حاله.

-۲.-

وقال عافا الله عبدالوهاب ........<sup>(۱)</sup> قيل لأبي عبدالله كلما أجاب عبدالوهاب بشيء تقول به. قال: سبحان الله. الناس يختلفون في الفقه هو موضع<sup>(۲)</sup>. (۳)

١٨٥١ - وأخبرني أحمد بن محمد بن مطر؛ قال: ثنا أبوطالب أنه سأل أبا عبدالله عن رجل حلف أن لا يتكلم يوماً إلى الليل فقرأ القرآن؟ قلت: بلغني عن أبي عبيد .... يحنث. قال: من أبوعبيد؟ قلت: المحدث أ. ما تقول أنت؟ قال: ما أحب أن أتكلم في هذه المسألة ولا تُحنث من سألك عنها ولا تكلمه. قلت: عبدالوهاب أخبرني أن له جاراً كان يقول: أن من حلف أن لا يتكلم ثم قرأ القرآن وهو يصلي لم يحنث. وإن كان قرأ في غير الصلاة حنث. قال: إن قرأ القرآن في الصلاة وغير الصلاة وغير الصلاة م يحنث. فقلت لأبي عبدالله: سألتك فسكت و لم تخبرني فتبسم وقال: ما أحب أن أتكلم في الشيء الذي لم يتكلم فيه فأكره أن ابتدع فيه. (٥)

۱۸۵۲ و أخبرني على بن الحسن بن هارون (۱)؛ قال: حدثني محمد بن هارون؛ قال: حدثني أبوبكر بن صالح (۷)؛ قال: سمعت عبدالوهاب وسئل عن رجل حلف أن لا يتكلم فقرأ شيئاً من القرآن؟ فقال: قال أبوعبيد: لم يحنث. قيل

<sup>(</sup>١) نقص بمقدار ثلاث كلمات غير واضحة.

<sup>(</sup>٢) أي أنه فقيه. ذكر الخطيب عن الإمام أحمد أنه قال: «ما رأيت مثله موافق لإصابة الحق...» «تاريخ بغداد» (٢٧/١١).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) القاسم بن سلام.

<sup>(</sup>٥) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٦) الحنبلي البغدادي. ذكره الخطيب و لم يذكر حالته. «تاريخ بغداد» (١١/٣٧٧).

<sup>(</sup>٧) لم أتوصل إلى معرفته.

لعبدالوهاب: هو كما قال؟ قال: نعم. وذكر عبدالوهاب أن أبا عبدالله أحمد بن حنبل قال: لا يحنث. (١)

١٨٥٣ - وأخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: كتبت إلى أبي بكر الأثرم فكان في كتابه كلام أبي عبدالله ومن يحتج بقول أبي عبدالله من حلف بالطلاق أن لا يتكلم فقرأ أنه لا يحنث لأنه لا يتكلم.(٢)

۱۸٥٤ - وأخبرنا سليمان بن الأشعث؛ قال: سمعت أبا عبدالله وذكر القرآن فقيل له ما تقول أراه في شيء قد مضى فقال: لا يكون من الله شيء مخلوق. (٣)

۱۸۵۵ - أخبرنا سليمان بن الأشعث؛ قال: ثنا محمد بن عبدالعزيز بن أبي رزمة حدثنا أبوالوزير محمد بن أعين؛ قال: سمعت النضر بن محمد يقول: من قال أن هذه الآية: ﴿إِنِّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَاْ فَاعْبُدْنِي ﴾ (٤) مخلوق فهو كافر. فحئت إلى أن هذه الآية: ﴿إِنِّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَاْ فَاعْبُدْنِي ﴾ (١٥ مخلوق فهو كافر. فحئت إلى مدلل بن المبارك فأخبرته بما قال / النضر. فقال: صدق النضر عافاه الله ما كان الله ليأمر أن نعبد مخلوقاً (٥). (٦)

(١) في إسناده على بن الحسن؛ مجهول الحال. وأبوبكر بن صالح؛ لم أتوصل إلى معرفته.

(٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه أبوداود في «مسائله» وفيه: «قال: سمعت أحمد يقول: قيل لي ما تقول ...». «المسائل» (ص٢٦٣).

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) سورة طه: آية ١٤.

<sup>(</sup>٥) عند أبي داود: «أن يعبد مخلوقاً»، وعند ابن بطة: «أن يعبد مخلوق»، وعند عبدالله بن أحمد: «أن نعبد ...» وكذا عند اللالكائي.

<sup>(</sup>٦) رواته ثقات.

۱۸۵٦ - أخبرني أبوبكر المروذي؛ قال: حدثني أبوبكر السالمي<sup>(۱)</sup>؛ قال: حدثني ابن أبي أويس<sup>(۲)</sup>؛ قال: سمعت مالك بن أنس يقول: القرآن كلام الله عز وجل وليس من الله شيء مخلوق.<sup>(۳)</sup>

الفضل بن دكين يقول: أدركت الناس ما يتكلمون في هذا ولا عرفنا هذا إلا بعد. الفضل بن دكين يقول: أدركت الناس ما يتكلمون في هذا ولا عرفنا هذا إلا بعد. منذ سنتين. القرآن كلام الله منزل من عند الله لا يـؤول إلى خالق ولا مخلوق فيه منه بدأ وإليه يعود. هذا الذي لم نزل عليه ولا نعرف غيره. قال: وسمعت شريكاً في قول: كفر بالله عز وجل الكلام في ذات الله. (٥)

<sup>=</sup> وقد أخرجه أبوداود «المسائل» (ص٢٦٧)، وعبدالله بـن أحمـد «السنة» (١١٠/١، رقم الأثر ٢٠)، وابن بطة «الإبانة» (٣٧/٢، رقم الأثر: ٢٢٩) الكتاب الثالث، واللالكائي «شرح السنة» (٢٨٢/٢)، رقم الأثر: ٢٨٤).

<sup>(</sup>۱) لم أتوصل إلى معرفته. وجاء اسمه عند ابن بطة «العمري»، وقال المحقق: أبوبكر أحمد بن محمد ... لم أجد ترجمته. وهكذا جاء اسمه عند عبدالله بن أحمد.

<sup>(</sup>٢) اسمه: إسماعيل بن عبدالله بن أويس ...؛ صدوق أحطأ في أحاديث من حفظه. «تقريب التهذيب» (٢١/١).

<sup>(</sup>٣) في إسناده أبوبكر السالمي؛ مجهول. قال الشيخ الألباني: «لا أعرفه». «مختصر العلو» (ص١٤٣)، وابن أبي أويس؛ صدوق.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «شريك».

<sup>(</sup>٥) في إسناده علي بن عيسى لم أتوصل إلى معرفته.

وقد أخرجه ابن بطة من طريق موسى بن حمدان -وهـو ثقة- عن حنبل به. «الإبانة» (٣٦/٢) رقم الأثر: ٢٢٨) الكتاب الثالث. وذكره ابن تيمية في «الفتاوى الكـبرى» (٦٣/٥) إلى قوله: «ولا نعرف غيره».

عبدالله يقول: قال الله عز وجل في كتابه: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْوِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِوْهُ عِبدالله يقول: قال الله عز وجل في كتابه: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشُوكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِوْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ الله عز وجل في كتابه: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشُوكِينَ اسْتَجَارِكَ فَأَجِوْهُ السلام وسمعه النبي من النبي - التَكَلِيكُونِ والقرآن كلام الله غير مخلوق ولا نشك ولا نرتاب فيه وأسماء الله في القرآن وصفاته في القرآن من علم الله وصفاته منه فمن زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر. والقرآن كلام الله غير مخلوق منه بداً (٢) وإليه يعود (٣). فقد كنا نهاب الكلام في هذا حتى أحدث هؤلاء ما أحدثوا وقالوا ما قالوا دعوا الناس إلى ما دعوهم إليه فبان لنا أمرهم وهو الكفر بالله العظيم. شم قال أبوعبدالله: لم يزل الله عالماً متكلماً نعبد الله بصفاته غير محدودة ولا معلومة (٤) والا بما وصف بها نفسه. سميع عليم غفور رحيم عالم الغيب والشهادة علام الغيوب فهذه صفات الله تبارك وتعالى وصف بها نفسه ولا تدفع ولا ترد وهو على العرش فهذه صفات الله تبارك وتعالى وصف بها نفسه ولا تدفع ولا ترد وهو على العرش

الأول: أنه تعود صفة الكلام بالقرآن إلى الله تعالى بمعنى أن أحداً لا يوصف بأنه متكلم به غير الله لأنه هو المتكلم به. والكلام صفة للمتكلم.

الثاني: أنه يرفع إلى اللَّه تعالى فيسرى به من الصدور والمصاحف في آخر الزمان.

انظر: «الإبانة» (٣٢/٢ هامش ٣) و «الآثار» (١٧٤، ١٧٥) من نفس المصدر، و»المناظرة في العقيدة الواسطية ضمن مجموعة الرسائل والمسائل» (٤١٩/١).

(٤) أي محدودة ومعلومة يعقلها البشر وهذا معنى قول بعض السلف: «أمروها كما جاءت بلا كيف».

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: آية ٦.

<sup>(</sup>٢) منه بدأ: أي أن الله تكلم به ابتداء وهو الذي أنزله من لدنه ليس كما تقول الجهمية أنــه خلقـه في الهواء وبدأ من غيره. وانظـر تفسـير الإمـام أحمـد لذلك في الأثـر (١٨٥٩) و «المنـاظرة في العقيدة الواسطية ضمن مجموعة الرسائل والمسائل» (١٩/١).

<sup>(</sup>٣) إليه يعود: يحتمل معنيين:

بلا حد (۱) كما قال. استوى على العرش كيف شاء. والمشيئة إليه والاستطاعة له (أيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ) (۲) لا يبلغ وصفه الواصفون وهو كما وصف نفسه. نؤمن بالقرآن محكمه ومتشابهه كل من عند ربنا قال الله عز وجل: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَنحُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَى يَحُوضُواْ...) (۱) الآية / فنترك /۱۰۸/ الجدال والمراء في القرآن ولا تجادل ولا نماري فيه ونؤمن به كله ونرده إلى عالمه إلى الله تبارك وتعالى فهو أعلم به. منه بدأ وإليه يعود. قال أبوعبدالله: وقال لي عبدالرحمن بن إسحاق (٤): كان الله ولا قرآن. فقلت بحيباً: كان الله ولا علم؟ فالعلم من الله وله وعلم الله منه والعلم غير مخلوق فمن قال أنه مخلوق فقد كفر بالله وزعم أن الله علوق فهذا الكفر الصراح. (٥)

<sup>(</sup>١) قال ابن تيمية: «قوله بلا حد نفى به إحاطة علم الخلق به وأن يحدوه أو يصفوه على ما هو عليه. إلا بما أخبر عن نفسه ليبين أن عقول الخلق لا تحيط بصفاته ... وما في هذا الكلام من نفي تحديد الخلق وتقديرهم لربهم وبلوغهم صفته لا ينافي ما نص عليه أحمد وغيره من الأئمة من أنه على عرشه بحد...» انظر: «درء تعارض العقل» (٣٣/٢-٣٤).

قال ابن المبارك: «فمن ادعى انه ليس الله حد فقد رد القرآن وادعى أنه لا شيء لأن الله وصف حد مكانه في مواضع كثيرة من كتابه فقال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ ، وقال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ ، وقال: ﴿ الْمَوْتُمْ مُن فِي السَّمَاءِ ... ﴾ فهذا كله وما أشبهه شواهد ودلائل على الحد. «الرد على بشر المريسي» (ص٤٢).

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى: آية ۱۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: آية ٦٨.

<sup>(</sup>٤) الضبي مولاهم. «تاريخ بغداد» (٢٦٠/١٠).

<sup>(</sup>٥) في إسناده عبيدالله بن حنبل لم تذكر حالته.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٢/٢–٣٤، رقم الأثر: ٣٢٣) الكتاب الثالث.

۱۸۰۹ و سمعت عبدالله بن أحمد؛ قال: ذكر أبوبكر الأعين (۱)؛ قال: سئل أحمد بن حنبل عن تفسير قوله: «القرآن كلام الله منه خرج وإليه يعود» فقال أحمد: منه خرج هو المتكلم به وإليه يعود. (۲)

ابن إبراهيم -يعني ابن راهويه-، عن سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار؛ قال: أبويعقوب إسحاق ابن إبراهيم -يعني ابن راهويه-، عن سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار؛ قال: أدركت الناس منذ سبعين سنة أدركت أصحاب النبي علي ومن دونهم يقولون: الله خالق وما سواه مخلوق إلا القرآن فإنه كلام الله منه خرج وإليه يعود. (٣)

۱۸٦۱ - أخبرني محمد بن العباس القطيعي (٤)؛ قال: حدثني محمد بن أحمد ابن مهنا (٥)؛ قال: سألت عبدالوهاب الوراق عن شيء من القرآن؟ فقال: أخبرني المروذي؛ قال: قال أبوعبدالله أو قال أحمد: من طعن في القرآن بسوء فهو جهمي. (٢)

<sup>=</sup> وذكره ابن تيمية في «الفتاوى الكبرى» (٦٣/٥-٢٤).

<sup>(</sup>١) اسمه مجمد بن أبي عتاب.

<sup>(</sup>٢) في إسناده أبوبكر الأعين؛ صدوق.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٦/٢، رقم الأثر: ٢٢٦)، وذكره ابن تيمية في «الفتاوى الكبرى» (٦٤/٥). وفي «العقيدة الأصفهانية» ضمن «الفتاوى الكبرى» (٥/٥).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٧/٢، رقم الأثر: ١٨٣)، واللالكائي «شرح السنة» (٢٦٠/٢، رقم الأثر ٣٨١)، وذكره ابن تيمية في «الفتاوي الكبري» (٦٤/٥).

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٦) في إسناده محمد بن العباس ومحمد بن أحمد لم أتوصل إلى معرفتهما.

۱۸٦٢ - أحبرني عبدالله بن أحمد؛ قال: حدثني محمد بن إسحاق الصاغاني؟ قال: حدثني أبوحاتم الطويل<sup>(۱)</sup>؛ قال: قال وكيع: من قال أن كلام الله ليس منه فقد كفر، ومن قال منه شيئاً مخلوقاً<sup>(۲)</sup> فقد كفر.<sup>(۳)</sup>

الصاغاني؟ مدتني هارون بن أبي هارون (٤)؛ قال: حدثني محمد بن إسحاق الصاغاني؟ قال: حدثني هارون بن أبي هارون (٤)؛ قال: ثنا حبان بن موسى، عن ابن المبارك، عن سفيان؛ قال: من قال إن ﴿قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ \* اللّهُ الصَّمَدُ ﴾ مخلوق فهو كافر. (٥)

#### 

<sup>(</sup>١) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «شيء مخلوق».

<sup>(</sup>٣) في إسناده أبوحاتم الطويل لم أتوصل إلى ترجمته.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (۱۱۷/۱، رقم الأثر: ۳۹، وذكره ابن تيمية «الفتاوي الكبري» (٦٤/٥).

<sup>(</sup>٤) العبدي؛ قال عنمه الخطمي: «هو صدوق». «الجرح والتعديل» (٩٨/٩)، و»تاريخ بغداد» (٢١/١٤).

<sup>(</sup>٥) رواته ثقات غير هارون بن أبي هارون فهو صدوق.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» ۱۰۷/۱-۱۰۸» رقم الأثر ۱۳)، وابن بطة من طريق محمد بن حاتم بن نعيم -وهو ثقة- عن حبان بن موسى به ... «الإبانة» (٦٢/٢-٦٣، رقم الأثر: ٢٧١).



## بيان كفرهم لأن القرآن فيه أسماء الله ومن علم الله<sup>(١)</sup>

1 ١٨٦٤ - أخبرني أبوالنضر إسماعيل بن عبدالله بن ميمون العجلي؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: من قال أن أسماء الله عز وجل مخلوقة وإن علم الله مخلوق فهو كافر. (٢)

۱۸٦٥ أخبرني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: القرآن كلام الله ليس / بمخلوق، ومن زعم /١٥٥١ أن القرآن مخلوق فقد كفر لأنه يزعم أن علم الله مخلوق، وأنه لم يكن له علم حتى خلقه. (٢)

<sup>(</sup>۱) لأن قول من قال: «القرآن مخلوق» يتضمن القول بأن علم الله مخلوق وأن أسماءه مخلوقة ... ولهذا لما قال له الأثرم: فمن قال القرآن مخلوق. وقال: لا أقول أن أسماء الله مخلوقة ولا علمه لم يزد على هذا القول هو كافر؟ فقال: هكذا هو عندنا. ثم استفهم استفهام المنكر فقال: أنحن نحتاج أن نشك في هذا؟ فأجاب أحمد: بأنهم وإن لم يقولون بخلق أسمائه وعلمه فقولهم يتضمن ختاج أن نشك في هذا؟ فأجاب أحمد: بأنهم وإن لم يدخلوا فيه أسماء الله وعلمه. انظر: «الفتاوى ذلك. و لم يقبل قولهم «القرآن مخلوق» وإن لم يدخلوا فيه أسماء الله وعلمه. انظر: «الفتاوى الكبرى» (١٣٥٥-١٣٤).

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

وقد روى نحوه ابن بطة «الإبانة» (٦٩/٢–٧٠، رقم الأثر: ٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

١٨٦٦ وأخبرني عبدالملك أنه سأل أبا عبدالله؛ قال: قلت: من قال أن الله كان ولا علم؟ فتغير وجهه تغيراً شديداً وكثر غيظه ثم قال: كافر وقال لي: إن كل يوم ازداد في القوم بصيرة. قال: وقال لي أبوعبدالله: علمت أن بشر المريسي كان يقول العلم علمان: فعلم مخلوق وعلم ليس بمخلوق. فهذا أيش يكون هذا. قلت: يا أبا عبدالله كيف يكون إذاً؟ قال: لا أدري أيكون علمه كله بعضه مخلوق وبعضه ليس بمخلوق لا أدري كيف ذا؟ بشر كذا كان يقول وتعجب أبوعبدالله تعجباً شديداً. (١)

۱۸٦٧ – وأخبرنا سليمان بن الأشعث؛ قال: سمعت أبا عبدالله ذكر له أن رجلاً قال: إن أسماء الله مخلوقة. فقال: كفر بيّن. (٢)

الحمال الحمال المحمد بن أصرم المزني؛ قال: سمعت هارون الحمال يقول: سمعت أحمد بن حنبل وأخبرني محمد بن أبي هارون أن إسحاق بن إبراهيم حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: من زعم أن أسماء الله مخلوقة فقد كفر. (٣)

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (۲/۹۲-۷۰، رقم الأثر: ۲۹۰).

<sup>(</sup>١) رواته ثقات.

وقد ذكره ابن تيمية «الفتاوى الكبرى» (١٣٥/٥) وأخرج ابن بطة جـزءًا منـه إلى قولـه: «كل يوم ازداد في القوم بصيرة» «الإبانة» (٧٠/٢، رقم الأثر ٢٩١). الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

وقد أخرجه أبوداود في «مسائله» (٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢/٦٥-٦٦، رقم الأثر: ٢٧٩) الكتاب الثالث.

1 \ 1 \ 1 \ 1 حبرني موسى بن محمد الوراق؛ قال: ثنا عبدالله بن محمد الحلبي؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: من قال اسم الله مخلوق فهو كافر وأسماءه في القرآن. (١)

۱۸۷۰ أخبرنا أبومحمد عبيد بن شريك البزار؛ قال: ثنا محمد بن إبراهيم الأشمي بن الكردية؛ قال: دخلت على أحمد بن حنبل أنا وأبي فقال لـه أبي: يا أبا عبدالله ما تقول في القرآن؟ قال: القرآن من علم الله ومن قال مـن علم الله شيء مخلوق فقد كفر. (۲)

۱۸۷۱ - أحبرني محمد بن موسى أن حبيش بن سندي وإسحاق بن إبراهيم حدثاًه قال حبيش: سمعت أبا عبدالله يقول: من زعم أن علم الله مخلوق فهو كافر. (٣)

المحنة - ما تقول في علم الله؟ فقال: على أبوعبدالله: قلت لابن الحجام - يعني يوم المحنة - ما تقول في علم الله؟ فقال: مخلوق. فنظر ابن رباح إلى ابن الحجام نظر المنكر(٤) عليه لما أسرع فقلت لابن رباح: أيش تقول أنت فلم يرض ما قال ابن الحجام

<sup>(</sup>١) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٢) رواته ثقات.

وقد ذكره ابن تيمية «الفتاوى الكبرى» (١٣٥/٥).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد رواه ابن هاني بلفظ: «من زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر والقرآن من علم الله فمن زعم أن علم الله عز وجل مخلوق ...». «مسائل الإمام أحمد» (١٥٣/٢)، رقم الأثر: ١٨٦٠).

<sup>(</sup>٤) في الفتاوى: «نظراً منكراً».

۱۵۰ ب/ فقلت له: كفرت / قال أبوعبدالله: يقول أن الله كان لا علم له وهذا الكفر بالله وقد كان المريسي يقول: إن علم الله وكلامه مخلوق وهذا الكفر بالله. (١)

القرآن عبدالله بن أحمد؛ قال: سمعت أبي يقول: من قال القرآن مخلوق فهو عندنا كافر لأن القرآن من علم الله وفيه أسماء الله قال الله: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ﴾. (٢)، (٣)

۱۸۷۶ و کتب إلي أحمد بن الحسين الوراق من الموصل؛ قال: ثنا بكر بن محمد، عن أبيه، عن أبي عبدالله وسمعه يقول: من قال إن علم الله مخلوق فهو كافر، ومن زعم أن علمه مخلوق فكأنه لم يكن يعلم حتى خلق العلم، ومن قال أن أسماء الله مخلوقة فكأن أسماء الله لم تكن حتى خلقت وإن كل مخلوق ..... فهذا عندى كافر إذا قال هذا. (٤)

١٨٧٥ وأخبرنا أحمد بن محمد بن مطر؛ قال: ثنا أبوطالب؛ قال
أبوعبدالله: ليس شيء أشد عليهم مما أدخلت على من قال القرآن مخلوق. قلت:

<sup>(</sup>١) رواته ثقات.

وقد ذكره ابن تيمية «الفتاوى الكبرى» (١٣٥/٥).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (۱۰۳/۱، رقم الأثر: ٣) وليس فيه: «وفيه أسماء الله»، وابن بطة «الإبانة» (٦٥/٢، رقم الأثر: ٢٧٨) الكتاب الثالث، وذكره ابن تيمية «الفتاوى الكبرى» (١٣٥/٥).

 <sup>(</sup>٤) في إسناده أحمد بن الحسين ديكر بن محمد لم أتوصل إلى ترجمتهما.
وقد روى نحوه ابن بطة (٢٠٠/٢، رقم الثر: ٤٣١).

علم الله مخلوق؟ قالوا: لا. قلت: فإن علم الله هو القرآن. قال الله: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ﴾(١)، (٢)

الله عنصور بن الوليد (٣) أن جعفر بن محمد على حدثهم؛ قال: قلت لأبي عبدالله القرآن من علم الله؟ فقال: القرآن من علم الله، قال الله عز وجل: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ (٥) وهو في القرآن في أربع مواضع. (٢)، (٧)

۱۸۷۷ - أخبرني أحمد بن محمد بن جامع الرازي (١)؛ قال: ثنا أبوزرعة الرازي (١)؛ قال: ثنا أبوزرعة الرازي قال: ثنا أحمد بن حنبل؛ قال: ثنا أبوأسامة (١١) عن محالد (١١)، عن أبي الوداك (١٢)، عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله ﷺ: «لتغلبن مضر عباد الله حتى لا

وقد أخرجه الآجري «الشـريعة» (ص ٨١)، وابن بطة «الإبانـة» (٢٤٩/٢، رقـم الأثـر: ٤٢٨) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٣) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٤) النسائي.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٦) ستأتي الآيات في (١٨٨٢).

<sup>(</sup>٧) في إسناده منصور بن الوليد لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٨) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٩) عبيدالله بن عبدالكريم.

<sup>(</sup>۱۰) حماد بن أسامة.

<sup>(</sup>۱۱) ابن سعید الهمدانی.

<sup>(</sup>١٢) جبر بن نوف الهمداني أبوالوداك ... صدوق يهم ... «تقريب التهذيب» (١٢٥/١).

يبقى الله اسم يعبد وليغلبهم الله حتى لا يمنعوا ذنب تلعة (١) (٢). قال أبوزرعة: قال أحمـــ د بن حنبل: أسماء الله غير مخلوقة أما ترى أنه قال: «حتى لا يبقى الله اسم يعبد». (٣)

١٨٧٨ – أخبرنا عبدالملك الميموني؛ قال: ثنا ابن حنبل؛ قال: ثنا عباد بن عباد بن عباد أبي سعيد الخدري؛ قال: قال عباد أبي سعيد الخدري؛ قال: قال رسول الله على: «لتضربن مضر عباد الله حتى لا يعبد لله اسم وليضربنهم المؤمن حتى لا يعبد لله اسم وليضربنهم المؤمن حتى لا يمنعوا ذنب تلعة». (1)

/١٦٠٠/ معمد بن علي (٧) أبوبكر أن يعقوب بختان سأل أبا عبدالله عن

(١) أذناب التلاع: فأخيرها. وأراد هنا وصفهم بالذل والضعف وقلة المنعة.

انظر: «النهاية» (۱۷۰/۲)، و»لسان العرب» (۱/۱۳۹).

(٢) في إسناده هذا الجديث أحمد من حامع لم أتوصل إلى معرفته، وبحالد ليس بالقوي وأبوالـوداك؛ صدوق يهم.

والحديث أخرجه عبدالله بن أحمد في زياداته على المسند. وسيأتي تخريجه في الذي يليه.

(٣) رواة كلام أحمد ثقات.

واستدل أحمد –رحمه الله– بهذا الحديث لأن الله جلا وعلا هو المعبـود بأسمائـه وصفاتـه وليس هناك معبوداً سواه لأن المخلوق لا يعبد. والله أعلم.

- (٤) ابن حبيب بن المهلب بن أبي صفرة.
  - (٥) جبر بن نوف.
- (٦) في إسناده مجالد بن سعيد؛ ليس بالقوي، وأبوالوداك؛ صدوق يهم.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد في زياداته على المسند، عن أبيه، عن خلف بن الوليد، عن عبادية ... المسند (٨٦/٣).

(٧) ابن بحر أبوبكر البزار.

من قال القرآن مخلوق؟ فقال: كنت أهاب أن أقول كافر .... (١) فرأيت قول الله عز وجل: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ﴾. (٢)، (٣)

١٨٨٠ - وأخبرنا محمد بن داود<sup>(٤)</sup>؛ قال: ثنا حنبل؛ قال: سمعت أبا عبدالله وسأله ابن الدورفي<sup>(٥)</sup> فقال: قد كنا نهاب الكلام في هذا ثم بان لنا الحكم يقول الله في كتابه: ﴿فَمَنْ حَاجُكَ ﴾. (٢) ، (٧)

١٨٨١ - وأخبرنا أحمد بن محمد بن مطر أن أبا طالب حدثني أنه قبال لأبي عبدالله. وأخبرني محمد بن علي (^)؛ قال: ثنا صالح أنه قال لأبيه. قوم يقولون من إمامك في هذا ومن أبن قلت أنه ليس بمحلوق. قال أبوطالب: قبال لي: الحجة ما أخبرتك. قال الله تعالى: (فَمَنْ حَاجُكَ فِيهِ) (٩) وقال صالح: قبال أبي: الحجة قول الله عز وجل: (فَمَنْ حَاجُكَ فِيهِ) (١)، (١٠)

١٨٨٢ - وأخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: القرآن

<sup>(</sup>١) طمس بمقدار أربع كلمات غير واضحة.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٣) في إسناده محمد بن على لم تذكر حالته.

<sup>(</sup>٤) المصيصى.

<sup>(</sup>٥) يعقوب بن إبراهيم الدورقي.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٧) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٨) الوراق.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>۱۰) رواته ثقات.

كلام اللَّه غير مخلوق، ومن قال القرآن مخلوق فهو كافر باللَّه واليوم الآخــر والحجــة فيه: ﴿ فَمَنْ حَاجُّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ...﴾ (١) الآية، وقال: ﴿وَلَئِن اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٌّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ (٢)، ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَّمِنَ الظَّالِمِينَ﴾(٣)، وقال: ﴿وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَـا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيُّ وَلاَ وَاقَ ﴾( أن الذي جاء النبي عَلِي القرآن والذي جاءه العلم غير مخلوق والقرآن من العلم وهو كلام الله. وقال: ﴿ الْرَّحْمَنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الإنسَانَ ﴾ (٥) وقال: ﴿أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ﴾(٦) فأخبر أنه خلق الخلق والأمر غير الخلق وهو كلام الله وأن اللَّـه عـز وجـل لم يخـل مـن العلـم وقـال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَـهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (٧) والذكر هو القرآن وأن الله لم يخل منهما (٨) و لم يزل الله متكلماً عالماً. وقال في موضع آخر: وأن الله لم يخل من العلم والكلام وليسا من الخلق لأنه لم يخل منهما فالقرآن من علم الله وهو كلامه. عن أبي عبدالله وأخرج المروذي الفعل /١٦٠/ من الكلام. وزاد المروذي قال: وقال ابن عباس أول / ما خلق اللَّه القلـم فقـال لـه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: آية ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الرحمن: الآيات ١ –٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف: آية ٥٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الحجر: آية ٩.

<sup>(</sup>٨) أي من العلم والكلام.

أكتب فقال: يا رب وما أكتب؟ قال: أكتب القدر فجرى بما هو كائن من ذلك اليوم إلى قيام الساعة. رواه الأعمش عن أبي طبيان، عن ابن عباس<sup>(۱)</sup> وأبوالضحى، عن ابن عباس<sup>(۱)</sup> ورواه منصور بن زاذان<sup>(۱)</sup> ورواه مجاهد، عن ابن عباس<sup>(۱)</sup> ورواه عروة بن عامر، عن ابن عباس<sup>(۱)</sup>. وحدث به الحكم، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس<sup>(۱)</sup> كان أول ما خلق الله عز وجل القلم. وفي هاتين الآيتين الرد على الجهمية هال يُنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَمَام (۱) ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّا صَفّا ﴾ (۱) وقال: ﴿ لاَ مُبَدِّلِ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ (٩). وهؤلاء يقولون أنه مخلوق وفي هذه الآيات (۱) أيضاً دليل على أن الذي جاء هو القرآن لقوله ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكُ مِنَ الْعِلْم ﴾ (۱) ، (۱)

<sup>(</sup>١) أخرجه من طريق الأعمش عن أبي ظبيان ...: البيهقي «الأسماء والصفات» (٢٣٩/٢، رقم الأثر: ٨٠٤)، وقال المحقق: «صحيح إلى ابن عباس».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الآجري «الشريعة» (ص٨٤)، وعبداللُّه بن أحمد «السنة» (٢/١/٤، رقم الأثر: ٨٧١).

<sup>(</sup>٣) من طريق الحكم بن عتبة عن أبي الضحى ...: أخرجه عبدالله بـن أحمـد «السنة» (٢٠١/٢). رقم الأثر: ٨٧١).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن جرير في «تفسيره» (٢٩/٢٩).

<sup>(</sup>٥) رواه عبدالله بن أحمد «السنة» (٢/١١/٢، رقم الأثر: ٨٩٨).

<sup>(</sup>٦) سيأتي في (١٨٨٤).

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة: آية ٢١٠.

<sup>(</sup>٨) سورة الفجر: آية ٢٢.

<sup>(</sup>٩) سورة الكهف: آية ٢٧.

<sup>(</sup>١٠) الآيات التي ذكر فيها العلم.

<sup>(</sup>١١) سورة البقرة. آية ١٢٠.

<sup>(</sup>۱۲) رواتهٔ ثقات.

۱۸۸۳ - وأخبرني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله يقول: قول ابن عباس حجة عليهم، أول ما خلق الله القلم. وكلام الله قبل أن يخلق القلم. (١)

المحد القرآن كلام الله غير مخلوق ما أنا قلته ولكن ابن عباس قاله حدثنا هشيم (١) يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق ما أنا قلته ولكن ابن عباس قاله حدثنا هشيم قال: ثنا منصور بن زاذان عن الحكم (٤)، عن أبي ظبيان (٥)، عن ابن عباس؛ قال: أول ما خلق الله القلم (١). قال لوين: فأحبر ابن عباس أن أول ما خلق الله القلم. وقال الله عز وجل: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْء إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ (٧) فإنما خلق الله الخلق بكن وكلامه قبل الخلق. قال أبوبكر بن صدقة: قال الفضل بن زياد: فدخلت على أبي عبدالله أحمد بن حنبل وقد كنت حضرت مجلس لوين فقال لي:

<sup>=</sup> وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢٦/٢–٢٩، رقم الأثر: ٢١٨).

<sup>(</sup>۱) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢/٢، رقم الأثر: ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «سمعت لوين» وهو محمد بن سليمان بن حبيب الأسدي.

<sup>(</sup>٣) ابن بشير بن القاسم.

<sup>(</sup>٤) ابن عتبة.

<sup>(</sup>٥) حصين بن جندب.

<sup>(</sup>٦) أخرجه بهذا الإسناد عبدالله بن أحمد «السنة» (٢/١/٤، رقم الأثر: ٨٧٢).

و أخرجه ابن أبي عاصم من طريق أخرى صححها الشيخ الألباني «السنة» (١/٨١-

<sup>.</sup> ٥) وستأتي له طرق أخرى فيما بعد. انظر: (١٩٨٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل: آية ٤٠.

يا أبا العباس حضرت مجلس هذا الشيخ؟ قلت: نعم. قال: سمعت ما قال الشيخ في القرآن؟ فقلت: نعم. قال: سبحان الله كأنما كان على وجهي غطاء فكشفته عنه أما سمعت قوله: أول ما خلق الله القلم وإنما خلق القلم بكلامه وكان كلامه قبل خلقه. ثم قال لي: تعلم أن واحد الكوفيين واحد -يعني أن لوين أصله كوفي-.(١)

1 ١٨٨٥ - أخبرني / عبدالكريم بن الهيثم العاقولي أن الحسن بن الصباح حدثهم ١٦٦١/ أن أبا عبدالله قيل له أن لويناً قال: أول ما خلق الله عز وجل القلم فأول الخلق القلم وكلام الله قبل خلق القلم فاستحسنه أبوعبدالله وقال: أبلغ منهم بما حدث. (٢)

١٨٨٦ – وأخبرنا عبداللّه بن أحمد إن أبي قيل له: إن لويناً .... (٣)

١٨٨٧ - وأخبرني عبدالله في موضع آخر؛ قال: قلت لأبي: إن لويناً محمد بن سليمان الأسدي يقول: أول ما خلق الله والله عز وجل لم يزل متكلماً قبل أن يخلق الخلق فأعجبه هذا واستحسنه. (٤)

(١) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢٣/٢–٢٤، رقم الأثر: ٢١٦) الكتاب الثالث. وذكر نحوه الآجري «الشريعة» (ص٨٢–٨٣).

(۲) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢٤/٢–٢٥، رقم الأثر: ٢١٧).

(٣) طمس بمقدار سطر ونصف، ورواته ثقات. ولعله مثل الذي سبقه فيكون فيه متابعة عبدالله بن
أحمد للحسن بن الصباح. والله أعلم.

(٤) رواته ثقات.

وتقدم نحوه عن الحسن بن الصباح. انظر: (١٨٨٥).

المماه حدثني العباس بن محمد الدوري؛ قال: سمعت يحيى بن معين يقول: بيننا وبين الجهمية كلمتان يسألون كان الله وكلامه أو كان الله ولا كلام؟ فإن قالوا: كان الله وكلامه فنثبت عليهم ذلك (١) وإن قالوا: كان الله ولا كلام. فيقال لهم: كيف خلق الأشياء وهو قال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾؟ (٢)، (٣)

۱۸۸۹ - وقال: حدثني أبي؛ قال: ثنا هشيم (<sup>4)</sup>؛ قال: ثنا منصور -يعني ابن زاذان - عن الحكم بن عتبة، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس؛ قال: إن أول ما خلق الله القلم قال: فأمره فكتب ما هو كائن فكتب ما هو كائن (رَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ) (<sup>0)</sup>، (<sup>1)</sup>

• ١٨٩٠ قال: وحدثني أبي؛ قال: ثنا وكيع؛ قال: ثنا الأعمش، عن أبي ظبيان؛ قال: وكيع هو حصين بن جندب (٢)، عن ابن عباس؛ قال: إن أول ما خلق الله من شيء القلم. فقال له: أكتب. فقال: يا رب وما أكتب؟ فقال: أكتب

<sup>(</sup>١) عند ابن بطة «فليست لهم حجة». وسيأتي بهذا اللفظ في (١٩٠٤).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آية ٤٠.

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (۲۹/۲، رقم الأثر ۲۲۰).

<sup>(</sup>٤) ابن بشر.

<sup>(</sup>٥) سورة المسد: آية ١.

<sup>(</sup>٦) رواته ثقات. وتقدم تخريجه في (١٨٨٤).

وقد أخرجه كذلك بهذا الإسناد ابن بطة «الإبانة» (۲۹/۲، رقم الأثر: ۲۱۹).

<sup>(</sup>٧) يريد أبا ظبيان.

القدر. قال: فجرى بما هو كائن من ذلك اليوم إلى قيام الساعة. ثم خلق النون (١) فدحا(٢) الأرض عليها فارتفع بخار الماء ففتق منه السماوات فاضطرب النون فمالت أو فمادت الأرض فأثبتت بالجبال فإن الجبال لتفحر على الأرض يوم القيامة. (٣)

۱۸۹۱ – قال: وحدثني أبي؛ قال: ثنا عبدالرزاق؛ قال: ثنا معمر والثوري، عن الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس؛ قال: إن أول ما خلق الله القلم فقال له: أكتب. قال: يا رب ما أكتب؟ قال: أكتب القدر. فجرى القلم لما هو كائن في ذلك اليوم إلى قيام الساعة ثم طوى الكتاب ورفع القلم ثم رفع بخار الماء / ففتقت السماوات /١٦١٠ ثم خلقت النون ثم بسط عليها الأرض (3) والأرض على ظهر النون فاضطرب النون فمادت الأرض ثم خلق الله الجبال فأثبتها فإن الجبال لتفخر على الأرض إلى يوم القيامة ثم قرأ ابن عباس: ﴿ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ... إلى بِمَجْنُونٍ ﴾ (٥) (٢)

<sup>(</sup>۱) النون: الحوت. وجمعه ثينان، وأصله: نونان، فقلبت الواو ياء لكسرة النون ... «النهاية» (۱۳۱/۵)، و «لسان العرب» (۲۷/۱۳).

<sup>(</sup>٢) دحيت الشيء أدحاه دحياً: بسطته والدحو البسط ... انظر: «لسان العرب»: (١٠/١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه بهذا الإسناد: البيهقي في «الأسماء والصفات» (٢٣٩/٢، رقم الأثر: ٨٠٤)، وذكره ابن تيمية في «بغية المرتاد» (ص٢٨٩).

<sup>(</sup>٤) عند السيوطي: «فبسطت الأرض عليه».

<sup>(</sup>٥) سورة القلم: آية ١-٢.

<sup>(</sup>٦) رواته ثقات.

وقد أخرج نحوه الطبري، عن ابن ثور، عن معمر به. «تفسير الطبري» (١٤/٢٩)، والسيوطى «الدر المنثور» (٢٤٠/٨).

۱۸۹۲ قال: وحدثني أبي؛ قال: ثنا عتاب (۱)؛ قال: ثنا هاشم (۲)؛ قال: ثنا عطاء بن السائب؛ قال: حدثني أبو ظبيان، عن عطية (۳) وابن عباس؛ قالا: إن أول شيء خلق الله القلم وأمره أن يكتب فالناس يجرون فيما كتب إلى يوم القيامة. (٤)

۱۸۹۳ قال: حدثني أبي؛ قال: ثنا جرير (٥)، عن عطاء (٢)، عن أبسي الضحى (٧)، عن ابن عباس؛ قال: أول ما حلق الله القلم (٨) ثم قال له: أكتب. قال: ما أكتب؟ قال: أكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة. (٩)

الله من شيء القلم فحرى بما هو كائن ثم رفع بخار الماء ففتقت منه السموات ثم خلق الله من شيء القلم فحرى بما هو كائن ثم رفع بخار الماء ففتقت منه السموات ثم خلقت النون فبسط الأرض على النون فتحركت النون فمادت الأرض فأثبتت بالجبال. فإن الجبال لتفخر على الأرض ثم قرأ (ن والقلم ومَا يَسْطُرُونَ \* مَا أنت بالجبال.

<sup>(</sup>١) ابن زياد الخرساني أبوعمرو المروزي.

<sup>(</sup>٢) لم أتوصل إلى معرفته، وعطاء بن السائب؛ صدوق اختلط.

<sup>(</sup>٣) لعله العوفي. وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٤) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) ابن عبدالحميد بن قرظ.

<sup>(</sup>٦) ابن السائب.

<sup>(</sup>٧) مسلم بن صبيح.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «أول ما خلق الله ربي القلم تبارك وتعالى» عدلت كما في «السنة».

<sup>(</sup>٩) في إسناده عطاء بن السائب؛ صدوق اختلط، وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه بهذا الإسناد عبدالله بن أحمد «السنة» (٤٠١/٢)، رقم الأثـر: ٨٧١)، والآجري من طريق محمد بن فضيل؛ قال: ثنا عطاء به ... «الشريعة» (ص٨٤).

## بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾. (١)، (٢)

90 - حدثني أبي؛ قال: ثنا عبدالرحمن بن مهدي، عن شعبة، عن الأعمش؛ قال: سمعت أبا ظبيان يحدث عن ابن عباس فذكر الحديث. (٣)

۱۸۹۲ حدثني أبي؛ قال: ثنا أبومعاوية (١٤) وابن نمير (٥) وأسباط (٢)؛ قالوا: ثنا الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس؛ قال: أول ما خلق الله القلم قال له: أكتب. قال: يا رب وما أكتب؟ قال: أكتب القدر. قال: فحرى بما يكون من ذلك اليوم إلى يوم القيامة. فذكر الحديث. (٧)

الدستوائي - (٩) قال: ثنا يحيى بن سعيد (١٨٩٧ وحدثني أبي؛ قال: ثنا يحيى بن سعيد الأعمش - يعيى الدستوائي - (٩) قال: ثنا القاسم بن أبي بزة، عن عروة بن عامر؛ قال: سمعت ابن عباس يقول: أول ما خلق الله القلم فأمره أن يكتب ما يريد أن يخلق. قال كتاب عنده ثم قرأ: ﴿وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (١١) ، (١١)

<sup>(</sup>١) سورة القلم: الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٢) رواته ثقات غير أن الأعمش مدلس وقد عنعن. وتقدم تخريجه في (١٨٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات. والأعمش وإن كان مدلساً غير أنه صرح بالسماع.

<sup>(</sup>٤) محمد بن جرير الضرير.

<sup>(</sup>٥) محمد بن عبدالله بن نمير.

<sup>(</sup>٦) ابن محمد القرشي.

<sup>(</sup>V) رواته ثقات غير أن الأعمش مدلس.

<sup>(</sup>٨) القطان.

<sup>(</sup>٩) هشام بن أبي عبدالله الدستوائي.

<sup>(</sup>١٠) سورة الزخرف: آية ٤.

<sup>(</sup>۱۱) رواته ثقات.

المه ١٨٩٨ وأخبرني صالح بن علي النوفلي المرخي من آل ميمون من مهران؟ قال: سألت أحمد بن حنبل عن من قال: القرآن مخلوق. فقال: من قال القرآن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم ثم التفت إليَّ وقال / لعلك تسأل كيف كفر؟ قلت: لا. قال: إن القرآن من علم الله. ومن جعل علم الله مخلوقاً (١) فهو كافر بالله العظيم. ألم تسمع إلى قول الله عز وجل (عَلاَمُ الْغُيُوبِ) (٢) و (عَالِمُ الْغَيْبِ) (٣) وفي غير موضع من القرآن ذكر الغيب.

الله عبدالله: من أين أكفرتهم؟ قال: قرأت في كتاب الله غير موضع: ﴿وَلَئِينِ (٥) اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ مَا أَكفرتهم؟ قال: قرأت في كتاب الله غير موضع: ﴿وَلَئِينِ (٥) اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ (٦) فذكر الكلام. قال الحسن بن ثواب: ذاكرت ابن الدورقي (٧) فذكر الكلام. قال الحسن بن ثواب: ذاكرت ابن الدورقي في فذهب إلى أحمد ثم حاء فقال لي: سألته فقال لي كما قال لك إلا أنه زادني أنزله يعلمه. ثم قال لي أحمد: إنما أرادوا الإبطال. (٨)

<sup>=</sup> وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (٢١١/٢)، رقم الأثر: ٨٩٨)، والطبري من طريق ابن عليه، عن هشام به. «تفسير الطبري» (٤٨/٢٥).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «مخلوق».

<sup>(</sup>٢) في سورة المائدة: آية ٩. والتوبة: آية ٧٨.

<sup>(</sup>٣) في سورة الأنعام: آية ٧٣، التوبة: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٥) غير موجود في الأصل.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: آية ١٤٥.

<sup>(</sup>٧) يعقوب بن إبراهيم.

<sup>(</sup>۸) رواته ثقات.

وقد ذكره ابن تيمية «الفتاوي الكبرى» وقال بعد ذلك: «وقد فسر طائفة منهم ابن حـزم

١٩٠٠ أخبرني محمد بن أبي هارون أن حبيش بن سندي حدثهم، عن أبي عبدالله؛ قال: قال الله: ﴿الْرَّحْمَنُ \* عَلَمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الإنسَانَ ﴾(١) ففرق بين العلم والخلق. (٢)

19.۱ وأخبرني عبدالله بن أحمد؛ قال: سمعت أبي يقول: قال (٢) الله عز وجل: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ (٤) ، وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهُ عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهُ عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ النَّهُ مَن اللَّهِ مِن وَلِي وَلاَ نَصِيرٍ (٥) ، وقال الله عَن اللهِ مِن الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ ﴿ وَمَن الْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ وَمَن يَكُفُو ( بهِ مِن الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ أَلْهُ مِن يَكُفُو ( بهِ مِن الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ أَلْهُ مِن يَكُفُو ( بهِ مِن الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ أَلْهُ مِن يَكُفُو ( بهِ مِن الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ أَلَا اللهُ عَن اللّهِ عَن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ عَن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَنْ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ عَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن الللّهِ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

كلام أحمد بأنه أراد بلفظ القرآن المعنى فقط. وأن معنى القرآن يعود إلى العلم. فهو من علم الله. و لم يرد بالقرآن الحروف والمعاني. فمن جعل القرآن كله ليس له معنى إلا العلم فقد كذب. وأما من قال عن هذه الآيات التي احتج بها أحمد أن معناها العلم لأنها من باب الخبر ومعنى الخبر العلم فهذا أقرب من الأول. وهذا إذا صح يقتضي أنه قد يراد بالكلام المعنى تارة كما يراد به الحروف أحرى. فأما أن يكون أحمد يقول أن الله لا يتكلم بالحروف فهذا خلاف نصوصه الصريحة...» (١٣٦/٥).

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن: الآيات ١–٣.

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «قال: قال:» وهو تكرار.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: آية ٦١.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: آية ١٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة هود: آية ١٧.

<sup>(</sup>٧) الواو ساقطة من الأصل.

قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ﴾ (١)، (٢)

۱۹۰۲ - وأخبرني أحمد بن محمد بن مطر أن أبا طالب حدثهم؛ قال: سمعت أبا عبدالله؛ قال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (٣)، وقال: قال: ﴿ص وَالْقُرْانِ ذِي الذَّكْرِ ﴾ فالذكر هو القرآن وليس بمخلوق. وقال: هذا شيء فتح لي. (٥)

19.۳ - أخبرنا محمد بن العباس (٢)؛ قال: سمعت أبا على الصائغ (٧) وكان من كبار أصحاب إدريس الحداد المقري (٨)؛ قال: سمعت عمران التمار (٩) يقول: قال أحمد بن حنبل: قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد. وفيه: «سمعت أبي –رحمه الله – يقول: من قال: القرآن مخلوق فهو عندنا كافر لأن القرآن من علم الله عز وجل قال الله عز وجل: ﴿فَمَنْ حَاجُكَ ... ﴾ «السنة» (١٣٨/١-١٣٩، رقم الأثر. ٢)، وابن بطة «الإبانة» (١٣٨/٢-١٣٩، رقم الأثر ٤١٢) وهو أطول مما هنا.

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: آية ٣٦.

<sup>(</sup>٢) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر: آية ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة ص: آية ١.

<sup>(</sup>٥) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٦) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٧) ذكر البغدادي من جملة أصحاب إدريس الحداد: أبوعلي بن الصواف. «تاريخ بغداد (١٤/٧).

<sup>(</sup>٨) هو ابن عبدالكريم أبوالحسن الحداد المقريء.

<sup>(</sup>٩) لم أتوصل إلى معرفته.

ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِّنَ الأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخْرُجُونَ ﴾(١) فمن زعم أن دعوة (٢) الله عز وجل مخلوقة فقد كفر (٣)

١٩٠٤ أخبرني عباس بن محمد بن عبدالكريم (١٤) ثنا جعفر (٥)؛ قال: سمعت يحيى (١) يقول: / بيننا وبين الجهمية كلمتان. يسألون: كان الله وكلامه؟ أو كان /١٦٢ الله ولا كلام؟ فإن قالوا: كان الله وكلامه فليست لهم حجة. وإن قالوا: كان الله ولا كلام. يقال لهم: كيف خلق الأشياء وهو قال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن وَلا كلام. يقال لهم: كيف خلق الأشياء وهو قال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾ . (٧) (٨)

۱۹۰٥ و أخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: حدثني أبوعبدالله محمد بن سفيان ابن أبي الزرد الأيلي (٩)؛ قال: ذكروا أنه كتب إلى البصرة أن يحمل إليه عبدالله بن سور القاضي (١١) العنبري في أمر المحنة. فاغتم بذلك واغتم أهله وأصحابه غماً شديداً.

وقد تقدم مثله في (۱۸۸۸).

<sup>(</sup>١) سورة الروم: آية ٢٥.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «الدعوة».

<sup>(</sup>٣) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) الطيالسي أبوالفضل كان ثقة مشهوراً بالإتقان . «تاريخ بغداد» (١٨٨/٧).

<sup>(</sup>٦) ابن معين.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل: آية ٤٠.

<sup>(</sup>٨) في إسناده عباس بن محمد لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٩) قيل: اسم حده يعقوب؛ صدوق. «تقريب التهذيب» (١٦٥/٢).

<sup>(</sup>١٠) ابن عبدالله بن قدامة العنبري أبوالسوار.

فأخبرني ابنه سوار (۱) بعد ذلك وبعد وفاة أبيه؛ قال: دخلت على أبي بعدما ورد الكتاب بإشخاص أبي وقد هيأنا له كل شيء حتى ..... (۲) ونحن مكروبون فدخلت عليه ..... (۹) بين يديه. فقلت: يا أبه: أراك اليوم مسروراً (۱) بعدما كنت أرى بك من الغم ما عرفت فقد ورد خير هل كان شيء؟ قال: يا بين قرأت اليوم هذه الآية -فسري عين - قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُورُ وَإِنَّا لَهُ لَكُونَ اللّهِ من الغم وأرجو (۱) فوالله ما مضت بنا ثلاثة أيام حتى ورد موته. (۷)

۱۹۰٦ - أحبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: هذا ما احتج به أبوعبدالله على الجهمية في القرآن. كتب بخطه وكتبته من كتابه. فذكر المروذي آيات كثيرة دون ما ذكر الخضر بن أحمد (٨)، عن عبدالله (٩) وقال: وفيه سمعت (١٠) أبا عبدالله يقول

<sup>(</sup>١) ابن عبدالله بن سوار.

<sup>(</sup>٢) في مكان النقط طمس بمقدار كلمة أو كلمتين.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «مسرور».

<sup>(</sup>٤) سورة الحجر: آية ٩.

<sup>(</sup>٥) في مكان النقط طمس بمقدار كلمة أو كلمتين.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «وأرجوا».

<sup>(</sup>٧) في إسناده محمد بن سفيان الأيلي؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

<sup>(</sup>٨) جاء اسمه «الخضر بن المثنى» بدون أحمد. قال ابن أبي يعلى: «حضر بن مثنى الكندي نقل عن عبدالله عبدالله بن إمامنا أحمد منها ما ذكره أبوبكر الخلال قال: أخبرني خضر بن المثنى حدثنا عبدالله بن أحمد؛ قال: قال أبي...» «طبقات الحنابلة» (٢/٧١ – ٤٨) و «المنهج الأحمد» (٢/٩٥)، و «المقصد الأرشد» (٣٧٢/٢) و لم تذكر حالته.

<sup>(</sup>٩) ابن أحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>١٠) القائل: أبوبكر المروذي.

|  | (1) | ني الجهمية. | موضع يع | في غير | ن الحجج | عليهم م | القرآن | في |
|--|-----|-------------|---------|--------|---------|---------|--------|----|
|--|-----|-------------|---------|--------|---------|---------|--------|----|

|      | ١٩٠٧ – وأخبرنا الخضر بن أحمد بن المثنى الكندي؛ قال: سمعت عبدالله بـن                                                          |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | أحمد بن حنبل؛ قال: وجدت هذا الكتاب بخط أبي فيما يحتج به على الجهمية وقد                                                       |
|      | ألف الآيات إلى الآيات من السورة وأول ما ذكر عبدالله: ﴿ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ                                            |
|      | الرَّحِيمِ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾(٢)، ﴿مَا شَاءَ اللَّهُ لاَ قُوَّةَ إِلاَّ  |
| 174/ | بِاللَّهِ ﴾ (٣) وَأَفَرٌ ضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ ﴾ (٤) / ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّـهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ |
|      | أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ (°) يا الله يا رحمن يا رحيم يا راحم يا مالك يا ملك يا                                                |
|      | مليك يا حي يا قيوم                                                                                                            |
|      |                                                                                                                               |
|      |                                                                                                                               |
|      | (7)                                                                                                                           |
|      |                                                                                                                               |
|      | يا غفاريا تواب يا حكيم يا عزيزيا وهاب يا ودود يا محيط يا فاطريا فاصل                                                          |
|      | یا فالق (۲) یا مولی یا بصیر یا واسع یا قابض یا باسط (۸) یا محیی یا ممیت                                                       |

<sup>(</sup>۱) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: آية ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: آية ٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر: آية ٤٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء: آية ٨٣.

<sup>(</sup>٦) طمس بمقدار أربعة أسطر غير واضحة؛

<sup>(</sup>V) لم يرد اسم (الفالق) غير أنها صفة فعلية قال تعالى: ﴿ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوَى ﴾.

<sup>(</sup>٨) طمس بمقدار كلمة أو كلمتين.

يا مغيث يا حسيب يا رقيب يا شهيد يا بريا ......(۱) يا علي يا ولي يا فتاح يا منان يا جواد يا متين يا قدوس يا سلام يا مؤمن يا مهيمن يا عزيز يا جبار يا متكبر يا بارئ يا مصور يا من له الأسماء الحسنى يا خير الحاسبين يا أرحم الراحمين يا أحكم الحاكمين يا أحسن الخالقين يا كبير يا متعال يا علي يا عظيم يا حليم يا قيوم أحكم الحاكمين يا أحسن الخالقين يا كبير يا متعال يا علي يا عظيم يا حليم يا قيوم يا ذا الطول لا إله إلا أنت يا ذا الجلال والإكرام ، يا قيوم، يا قائم على كل نفس يا ذا الطول لا إله إلا أنت يا ذا الجلال والإكرام ، يا قيوم، يا قائم على كل نفس عا كسبت، يا ذاري يا رفيع، يا ماجد، يا جواد، يا مدبر، يا حير الرازقين، يا إله العالمين، ثم ولفت ما روى المروذي وعبدالله من ها هنا في سورة البقرة: ﴿آلَمُ فَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى للْمُتَّقِينَ﴾(١) ﴿وَللّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْسَا تُولُواْ فَنَمُ وَرُحُهُ اللّهِ أَمْ يُحَرّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ﴾(٥) ﴿مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُ اللّهِ يُمَ يُولُونَهُمْ اللّه يُومُ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزكّيهِمْ ﴾(١) ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ وَيُونَ وَلاَ يُكَلِّمُ اللّه يُ يَومُ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزكّيهِمْ ﴾(١) ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ وَيهُ أَلِهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ وَلَوْفِينُواْ بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ أَو ذَا دَعَانِ ﴿ اللّهُ اللّهِ أَلِهُ النَّالَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرْشُدُونَ ﴾ أَجِيبُ دَعُوةَ اللّهُ أَلهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ إذا وقال الله وَلَوْفَهُوا بِي وَلَوْفَهُواْ بِي وَلَوْفَهُواْ بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ أَو ذَا دَعَانِ ﴿ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) طمس بمقدار كلمة أو كلمتين.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآيتان ١–٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: آية ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: آية ٧٥.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: آية ١٧٥.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: «الداعي».

<sup>(</sup>A) في الأصل: «دعاني».

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة: آية ١٨٦.

وفي هذه الآية الكريمة دليـل على قربه من عباده وهو قرب حقيقي على غير مني الحـلول.

وقال: ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ ('). ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْلاَ يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الْذِينَ مِن قَبْلِهِمْ مُشْلَ قَوْلِهِمْ ﴾ (''). وقال: ﴿ ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَـذَا بَلَداً آمِناً ﴾ (''). وقال: ﴿ إِنَّ اللّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ يُكلّمُهُمُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُرَكِّهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ أَنِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي اللّهُ يَعْمَلُونِهُمْ إِلاَّ اللَّهُ يَبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ السَّمُهُ الْمُمْتِيمَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيها فِي الدُّنُولِ وَالاَجْرَةِ وَلاَ يَلُولُونَ فَي اللّهُ يَعْمُ اللّهُ يَعْمُ اللّهُ يَعْمُونُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ وَالاَحْرَةِ وَلاَ كَذَلِكَ اللّهُ يَعْمُونُ وَلَا كَذَلِكَ لَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَوِينَ ﴾ (''). وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَعْمُ لَكُ مُنْ اللهُ مَتَوْنِ وَلَكُونَ أَنْ مِنْ اللّهُ وَالْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (''). وقال: ﴿ وَالَ كَذَلِكَ لَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُمْتَوِينَ ﴾ (''). وقال: ﴿ وَالَ كَذُلِكَ فَلاَ تَكُونَنَ مِنَ اللّهُ مَنْ يَنْ الْمُمْتَوِينَ ﴾ (''). وقال: ﴿ وَاللّهُ وَلاَ يَنظُرُونَ وَلاَ يَنظُرُ وَلاَ يَنظُرُ وَلَا يَتُولُونَ اللّهُ وَلا يَنظُرُ وَلا يَنظُرُ وَلا يَنظُرُ وَلا يَنظُرُ وَلا يَنظُر وَلا يَنظُر وَلا يَنظُر وَلا يَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٍ ﴿ وَقَالَ فِي سُورة النساء: ﴿ وَكَلَمُهُمُ اللّهُ وَلاَ يَنظُر وَكُلُمُ اللّهُ وَلا يَنظُر وَكُلُمُ اللّهُ وَلا يَنظُونُ اللّهُ وَلا يَنظُونُ اللّهُ وَلا يَنظُر وَلَكُونَ اللّهُ وَلا يَنظُونُ اللّهُ وَلا يَنْفُونُ اللّهُ وَلا يَنظُر وَلا يَلْهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلَا لَهُ فَالْأَلُونُ فَيْ اللّهُ وَلا يَنْ اللّهُ وَلا يَنْ اللهُ وَلا يُعْرَابُ أَلُونُ فَا لَا عَلَا لَا اللّهُ وَلا يَعْمَلُولَا فَالَا فَا اللّهُ وَلَا يُعْرَابُ أَلْمُ اللّهُ وَلا يَعْرَال

فهو قريب بعلمه وسمعه وبصره وإحاطته بهذا الكون, ومذهب السلف أن القرب قرب علم
لا قرب ذات كما قال ابن عباس: هو فوق عرشه وعلمه في كل مكان».

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية ١١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آية ١١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: آية ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران: آية ٥٤.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: آية ٤٧.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران: آية ٥٩.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران: آية ٦٠.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران: آية ٧٧.

مُوسَى تَكْلِيماً ﴾ (١). وقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ يَبْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًا (٢) يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ (٣). وقال: ﴿ يَأَهُلُ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَلُو وَكُلِمَ اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾ (٤). وقال: ﴿ وقال فِي سُورِةِ المَائِدةِ: ﴿ وَمَا اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ كَانَ اللّهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ (١) . وقال في سُورةِ المَائِدةِ: ﴿ وَمَا اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ وَكَانَ اللّهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ (١) ﴿ (١) ﴾ (١) . ﴿ وقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللّهِ مَعْلُولَةٌ غُلْتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (١) . وقال: ﴿ وقال: ﴿ وَاللّهُ مَن بَحِيرَةٍ ﴿ وَكَانَ اللّهُ مَنْ مَالَوا لَهُ مِنْ بَعِيرَةٍ ﴿ أَنّ اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ وَكَانَ اللّهُ مَنْ مَنْ اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ وَكَانَ اللّهُ مَنْ مَنْ مِنْ اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ أَنّ اللّهُ مَنْ يَعْلَى اللّهُ مِن بَحِيرَةٍ ﴿ وَكَانَ اللّهُ مَنْ يَدَاهُ مُنْ اللّهُ مِن مَعْلُولَةٌ غُلْتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَامُ اللّهُ مَن يَعْفَى كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (١٠) . (وقال: ﴿ وقال: ﴿ اللّهُ مِن بَعِيرَةٍ لَهُ مَنْ يَمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَالِمُ اللّهُ مِن بَعِيرَةً وَلَا مِن اللّهُ مِن بَعْرَةً وَلَا مَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَا مُنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِن بَعِيرَةٍ ﴿ اللّهُ اللّهُ مِن بَعِيرَةً وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن بَعِيرَةً لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آية ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «نعم ما».

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: آية ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: آية ١٧١.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: آية ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء: آية ١٣٤.

<sup>(</sup>٧) الناقة التي قطعت أذنها وهي ابنة السائبة. انظر: «تفسر الطبري» (٨٧/٧، ٨٨).

<sup>(</sup>٨) المسيبة: المخلاة وهي التي حرم أهل الجاهلية الانتفاع بها. «المصدر السابق» (٨٨/٧).

<sup>(</sup>٩) إن الأنثى إذا أتت بطناً بذكر وأنثى قيل: حد وصلت الأنثى أخاها بدفعها عنه الذبح فسموها وصيلة. «المصدر السابق» (٨٨/٧).

<sup>(</sup>١٠) الفحل من النعم يحمى ظهره من الركوب. «المصدر السابق» (٨٨/٧).

<sup>(</sup>١١) سورة المائدة: آية ١٠٣.

<sup>(</sup>١٢) سورة المائدة: آية ٦٤.

وفي هذه الآية إثبات صفة اليد. وهي من الصفات الـذاتية خلافًا لمن أنكر ذلك من المعطلة

كُنتُ قُالَتُهُ فَقَدْ عَلِمْتُهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنْكَ أَنتَ عَلاَمُ الْغُيُوبِ) (١). وفي الأنعام: ﴿ وَلَم للّهِ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَكُ مُ إِلَى يَوْمِ الْغُيُوبِ) (٢). وقال: ﴿ وَقَالَ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَكَ مَ وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لاَ لاَ اللهِ ﴾ (١٦٤/ لاَكُلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (٥). وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لاَ اللهِ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١٦٤/ وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ اللّهِ مِمَّا ذَرًا مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً ﴾ (١٠٠ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١٠٠ وقال: ﴿ وَعَلَوْ اللّهِ مِمَّا ذَرًا مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً ﴾ (١٠٠ عَلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١٠٠ وقال: ﴿ وَعَلَوْ اللّهِ مِمَّا ذَرًا مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً ﴾ (١٠٠ عَلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١٠٠ وقال: ﴿ وَخَرَقُواْ لَلّهِ مِمَّا ذَرًا مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً ﴾ (١٠٠ فَيَعَلُواْ للهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُواْ لَلهِ مِنَاتٍ ﴾ (١٠٠ فَي لَنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ (١٠٠ فَكُونَ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ (١٠٠ فَقَال: ﴿ وَقَلْ اللهِ فَاتَبْعُوهُ وَاتَقُواْ لَعَلَكُمْ تُوحُمُونَ إِنَاكُ ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَهَذَا لَا اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>=</sup> والمؤولة. انظر تفصيل ذلك: «مختصر الصواعق المرسلة» (١٥٣/٢).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: آية ١١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: آية ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: آية ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: آية ٣٤

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: آية ١١٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام: آية ١٣٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام: آية ١٣٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الأنعام: آية ١٠٠.

<sup>(</sup>٩) في الأصل: «لإن».

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنعام: آية ٦٣.

<sup>(</sup>١١) سورة الأنعام: آية ١٥٥.

<sup>(</sup>١٢) في الأصل: «هذا كتاب» بدون واو.

كِتَابُ أَنْوَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي يَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ (١). وقال: ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ (٢). الأعراف: ﴿ كِتَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِيُنفِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُوْمِنِين ﴾ (١). ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (٤). ﴿ لِتُنفِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُوْمِنِين ﴾ (١). ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (٤). ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكُلْمَةُ رَبُّهُ ﴾ (٥). ﴿ إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاَتِي وَبِكَلاَمِي ﴾ (١). ﴿ وَالنِّي اللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ ﴾ (٩) ﴿ وَإِذَا وَالْمَالُومِينَ ﴾ (١). ﴿ وَاللَّهُ مَعَ الْقَومِ الطَّالِمِينَ ﴾ (١). وقال: ﴿ وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ (٩). وقال: ﴿ وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ (٩). وقال: ﴿ وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِن بَعْدِ قَوْمٍ لُوحٍ ﴾ (١). وقال: ﴿ وَالْمُونُ الْهُمْ آلِهَةٌ ﴾ (١١). ﴿ وَالْمَالُومُ مَن الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَالْمَالَةُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ مَ اللّهُ مُ الْمُؤْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَالْمُواْ رَبَّكُمْ تَصَرُعاً وَخُفْيَةٌ إِنْهُ لاَ عَرِينَ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَالْمَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَالْمُواْ رَبَّكُمْ تَصَرُعا وَخُفْيَةٌ إِنْهُ لاَ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَالْمَالِمُ مَن مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وقال: ﴿ وَالْمُولُ مَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا الْمُؤْمُ الطَّالِمِينَ ﴾ (١١).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: آية ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: آية ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: آية ١٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف: آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف: آية ١٤٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف: آية ١٥٨.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف: آية ٤٧.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف: آية ٦٩.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف: آية ٧٤.

<sup>(</sup>١١) سورة الأعراف: آية ١٣٨.

<sup>(</sup>١٢) سورة الأعراف: آية ١٥٠.

يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ \() . (وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفاً وَطَمَعاً إِنَّ وَحْمَتَ () اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِين \() . (فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاً لَهُ شُركَاءَ \() . (فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاً لَهُ شُركَاءَ \() . (وَاللهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزُون مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ \() . (وَاذْكُر رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ كَانُواْ يَعْمَلُونَ \() . (وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْنُ رَبَّانَ مُنَ الْعَالَمِينَ \() . (وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْرُ بَيَارِكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ \() . (وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْرُ بَيَارِكَ اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ \() (\*) . (وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومِ مُسَخَرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلا لَهُ الْحَلَقُ وَالأَمْرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي \() (\*) . (وَلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي \() (\*) . (وَلُولِيدُ اللّهُ أَن يُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ (وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ ) (\*) . التوبة : (وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارِكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللّهِ هِيَ الْعُلْيَا ) (\*) . وقال: (وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السَّفْلَى وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا ) (\*) . وقال:

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: آية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «رحمة».

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: آية ٥٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: آية ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) سور الأعراف: آية ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف: آية ٢٠٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف: آية ٥٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف: آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف: جزء من الآية ١٤٤.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأنفال: آية ٧.

<sup>(</sup>١١) سورة التوبة: آية ٦.

<sup>(</sup>١٢) سورة التوبة: آية ٤٠.

(أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ (''). يونس: وقال: (الر \* بِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ (''). (وَلُولا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِي بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (''). (كَذَلِك ('') حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا (''). (لَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ ('') (لَهُمُ اللَّهِ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (''). (إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَةُ رَبِّكَ اللَّهُ ('') (وَيُحِقُّ اللَّهُ ('') الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ (''). (إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ (''). وقال: (فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَرِفَ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا وَقَالُوا عَلَى اللَّهِ تَوكَلْنَا وَبَعَلْنَاهُمْ خَلاَرِفَ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا وَقَالُ: (فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَرِفَ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُوا وَقَالُ: (فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَرِفَ وَأَغْرَقْنَا اللَّذِينَ كَذَّبُوا وَقَالُ ( (فَكَذَّبُوهُ فَنَجَيْنَاهُ وَمَن مَعُهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَتُونَ الْفَوْمِ الطَّالِمِينَ (''). وقال: (فَقَالُوا عَلَى اللَّهِ تَوكَلُنَا وَبَعَلْنَاهُمْ خَلَاثُونُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُكْمَا بِمِصْرَ اللَّهُ وَالْمَالُوا اللَّذِينَ كَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْكَالُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ الللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: آية ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: آية ١٩.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «وكذلك».

<sup>(</sup>٥) سورة يونس: آية ٣٣.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «لا مبدل».

<sup>(</sup>٧) سورة يونس: آية ٦٤.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «ويحق الحق».

<sup>(</sup>٩) سورة يونس: آية ٨٢.

<sup>(</sup>۱۰) سورة يونس: آية ٩٦.

<sup>(</sup>۱۱) سورة يونس: آية ۷۳.

<sup>(</sup>١٢) سورة يونس: آية ٨٥.

<sup>(</sup>١٣) سورة يونس: آية ٨٧.

<sup>(</sup>١٤) سورة يونس: آية: ٢٤.

وقال: ﴿ قُلُ أَرَأَيْتُمْ مَّا أَنِلَ اللَّهُ لَكُمْ مِّن رَزْقِ فَجَعَلْتُمْ مِّنْهُ حَرَاماً وَحَلاَلاً ﴾ ('). وقال: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ الطُّرُّ دَعَانَا لِجَنِهِ أَوْ قَاعِداً أَوْ قَائِماً فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ وَيَنَ لِلْمُسْوِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ('). وقال: ﴿ جَاءَتُهَا رِيحٌ يَدْعُنَا إِلَى ضُرُّ مَسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْوِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ('). وقال: ﴿ جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانَ وَظَنُّواْ أَنْهُم أُجِيطَ بِهِمْ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّيْنَ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَنْغُونَ فِي الأَرْضِ اللَّيْنَ لَئِنْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَنْغُونَ فِي الأَرْضِ اللَّيْنَ أَنْجَيْتُنَا مِنْ هَذِهِ لَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ \* فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ الْفَمْ مِنَ الْدُرْضِ أَنْجُونَ فِي اللَّرْضِ الْحَقِيقُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ('). هود: ﴿ وَالرَحْقَ الْمُونَ عَنْ رَبِّكَ لَامُطُونَ عَنَى مَن رَبِّكَ لَكُونَتُ مِن رَبِّكَ لَقُصُلُ عَلَيْكَ مَن الْجَنِّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ('). وقال: ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمُونَا جَعَلْنَا كُلِمَا اللَّهُ وَلِنَا الْوَرْنَ الْمُعَلِينَ الْمُونِينَ \* إِنَّا أَنْوَلَنَاهُ أَوْلَا اللَّهُ وَالنَا لَهُ مِنَ الْجَعَلِيلَى الْمُنَافِقِينَ الْمُلِكَ هَمَا اللَّهُ وَلَيْنَ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُنَافِقُولِينَ ﴾ (أَن السِلَقَايَةَ فِي رَحْل أَخِيهِ كَن الأَرْضِ الْأَرْضِ الْفَوْلِينَ ﴾ (فَا السِلَقَايَةَ فِي رَحْل أَخِيهِ كَن الأَرْضِ الْمُؤْلِقُ الْمَعْلُولُ اللّهُ وَلَى الْمُعْلَولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللسِلَقَالَةُ فِي رَحْلِ أَخِيهِ إِنْ الْوَرْضِ الْمُعْلَوا اللَّهُ الْمُعْلَولُ اللسِلَقَالَةُ فِي رَحْل أَخِيهِ إِنْ الْوَلْوَلِيلَ الْوَلْمُ الْمُعْلَولُ اللْمُعْلَولِيلَ الْمُؤْلِقُ فِي رَحْل أَخِيهِ الللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ اللْمُولِيلُ الللّهُ الْمُؤْلِقُ الللّهُ الْمُؤْلِقُ اللللْمُ الْمُ الللّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُولِقُ الللللْمُعُولُولُ اللللْمُولِيلُولُ اللللْمُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلُ اللللْمُ الْمُؤْلُ

<sup>(</sup>١) سورة يونس: آية ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: آية ١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: الآيتان ٢٢–٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة هود: الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٥) سورة هود: آية ١١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة هود: آية ١١٩.

<sup>(</sup>٧) سورة هود: آية ٨٢.

<sup>(</sup>٨) سورة يوسف: الآيات ١-٣.

<sup>(</sup>٩) سورة يوسف: آية ٥٥.

<sup>(</sup>۱۰) سورة يوسف: آية ٧٠.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف: آية ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف: آية ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «كلحقه».

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: آية ١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد: آية ٣٣.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم: آية ٣٥.

<sup>(</sup>٧) سورة إبراهيم: آية ٣٧.

<sup>(</sup>٨) سورة إبراهيم: آية ٤٠.

<sup>(</sup>٩) سورة إبراهيم: آية ٣٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الحجر: آية ١.

<sup>(</sup>١١) سورة الحجر: آية: ٩١.

<sup>(</sup>١٢) سورة الحجر: آية ٩٦.

<sup>(</sup>١٣) سورة الحجر: الآيتان ٧٣-٧٤.

<sup>(</sup>١٤) سورة الحجر: الآيتان ٩٥-٩٦.

﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لاَ يَعْلَمُونَ نَصِيبًا ﴾ (١). وقال: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ (٢). ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ (٢). وقال: ﴿ وَقال: ﴿ يُنزِّلُ الْمَلاَئِكَةَ بِالْرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشْآءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (٤). وقال: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (٩). ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (٩). ﴿ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ مِّن الْجَبَالِ أَكْنَانًا ﴾ (٢). ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (٩). كُفْ مِّن الْجَبَالِ أَكْنَانًا ﴾ (١). ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (٩). ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّن الْجَبَالِ أَكْنَانًا ﴾ (١). ﴿ وقال: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا ﴾ (٩). مِن الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَقَلْ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكُ مِن الْحِلْمِ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مُ مِن الْعِلْمُ إِلاّ وَجَعَلَ لَكُمْ مِن الْحِلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١١). وقال: ﴿ وَقَلْ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّنكُ مِن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (١١). ﴿ وقالَ: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلْ الرُّوحُ فَلْ الرُّوحُ فَلُ الرُّولَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة النحل: آية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آية ٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آية ٦٢.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل: آية ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل: آية ٨٠.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «وا لله جعل».

<sup>(</sup>٧) سورة النحل: آية ٨١.

<sup>(</sup>٨) سورة النحل: آية ٩١.

<sup>(</sup>٩) سورة النحل: آية ٨٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة النحل: آية ٨١.

<sup>(</sup>١١) سورة الإسراء: آية ٨٢.

<sup>(</sup>١٢) سورة النحل: آية ١٠٢.

<sup>(</sup>١٣) هي سورة الإسراء.

<sup>(</sup>١٤) سورة الإسراء: ٨٥.

/١٦٥٠/ أَكْثُورُ / نَفِيرا) (١). ﴿ وَلاَ تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَها آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَّمَ ﴾ (٢). ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكُ مَعْ اللّهِ إِلَها آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَّمَ ﴾ (٢) وقال: ﴿ وَإِذَا مَسْكُمُ الْصُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَ إِيّاهُ فَلَمَّا نَجًاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنسَانُ كَفُوراً ﴾ (١). وقال: ﴿ قُلْ ادْعُواْ اللّهَ أَوِ اللّهَ أَو اللّهَ أَو اللّهُ الْحُمْنَ لَيْ مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الأَسْمَاءَ الْحُسْنَى وَلاَ تَجْهَوْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَوِّ اللّهَ أَو اللّهَ أَو اللّهَ الْحُمْنَ وَلاَ تَجْهَوْ بِصَلاَتِكَ وَكَانَ وَعُدُ رَبّي حَقَلًا ﴾ (٢) الكهف: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبّي حَقَلًا ﴾ (٢) وَقُل لُوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لَكَلِمَاتِ رَبّي لَنَهِدَ الْبُحْرُ قَبْل أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبّي وَلَوْ جَنّنا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ (٧). ﴿ وَلَوْ إِنّمَا أَنَا بَشَرٌ مُثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى الْمَكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ مَدَداً ﴾ (٧). ﴿ وَاللّهُ مَل عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدًا ﴾ (٨). ﴿ وَاللّهُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبّهُ فَلْيُعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدًا ﴾ (٨). ﴿ وَاللّهُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبّهُمْ بِالْفَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُوبِدُونَ وَجْهَهُ ﴾ (١٠). مريم: وقال: ﴿ وَعَلْدَهُ وَكَوْيًا \* إِذْ نَادَى يَرْجُهُمْ بِالْفَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُوبِدُونَ وَجْهَهُ ﴾ (١٠). مريم: وقال: ﴿ وَعَلْدَهُ وَكُوبًا \* إِذْ نَادَى

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: آية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: آية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء: آية ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: آية ٦٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء: آية ١١٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف: آية ٩٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الكهف: آية ١٠٩.

<sup>(</sup>٨) سورة الكهف: آية ١١٠.

<sup>(</sup>٩) سورة الكهف: آية ٢٧.

<sup>(</sup>١٠) سورة الكهف: آية ٢٨.

رَبَّهُ نِذَاءً خَفِيّاً \* قَالَ رَبِّ إِنَّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي ((). ﴿ يَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يَبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنَكَ شَيْئاً ((). طه(()): ﴿ فَالَمَّا أَتَاهَا نُودِي يَمُوسَى \* إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّى \* وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى (() \* إِنِّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُنِي بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَّى \* وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى (() \* إِنِّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِي (() . ﴿ وَقَالَ: ﴿ إِنِّنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى (() . ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مَّنِي ) (() . ﴿ وَقَالَ: ﴿ إِنِّنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ (() . ﴿ وَقَالَ لَيْ اللَّهُ عَنِي ) (() . ﴿ وَقَالَ: ﴿ إِنِّنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ (() . ﴿ وَقَالَ اللَّهُ عَلَى عَيْنِي ) (() . ﴿ وَقَالَ لَا تَعْفُولَا لَيْ اللَّهُ لَيْنَا لَوْ أَن يَطْغَى \* قَالَ لاَ تَخَافَا إِنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى \* فَأَتِياهُ فَقُولا إِنَّا رَسُولا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَ تُعَذِيْهُمْ قَدْ جِنْنَاكَ بِآيَةٍ مِّن رَبِّكَ وَالسَّلاَمُ عَلَى مَنِ اللَّهُ لِنَا اللَّهُ لَعَدَى (() . () . ﴿ وَلَولا كَلُولًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَاما ) ﴿ (() . الأنبياء : ﴿ وَتَاللَّهِ اللَّهُ مَن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَاما ﴾ (() . () . (() . () . ﴿ وَلَولًا كَلُمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَاما ﴾ (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . (() . () . (() . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . () . (() . (() . () . (() . (() . () . (() . (() . () . (() . () . (() . (() . () . (()

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآيتان ٢-٤.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: آية ٤٢.

<sup>(</sup>٣) قيل معناها: يا رجل أو يا إنسان. وقيل: غير ذلك. قال الطبري: «والذي أولى بالصواب عندي من الأقوال من قال: معناه: يا رجل، لأنها كلمة معروفة في عكّ...». «تفسير الطبري» (١٣٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يوحا».

<sup>(</sup>٥) سورة طه: الآيتان ١١–١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة طه: آية ٤٦.

<sup>(</sup>٧) سورة طه: آية ٣٩.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «يذكر».

<sup>(</sup>٩) «قالا» ليست في الأصل.

<sup>(</sup>١٠) سورة طه: الآيات ٤٠-٤٧.

<sup>(</sup>١١) سورة طه: آية ١٢٩.

لأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَن تُولُّواْ مُدْبرينَ \* فَجَعَلَهُمْ جُذَاذاً إلاَّ كَبيرا لَّهُمْ (١١). وقال: ﴿وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأُخْسَرِينَ﴾ (٢) وقال: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا﴾(٢). وقال: ﴿فَمَا زَالَت تِلْـكَ دَعْوَاهُـمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدِينَ ﴾(٤). وقال: ﴿وَأَيُوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِـهِ مِن ضُرِّ ﴾ (°). وقال: ﴿وَذَا النَّون إذ ذَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لاَّ إِلَهَ إلاَّ أَنتَ سُبْحَانكَ إنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنجي الْمُؤْمِنِينَ \* وَزَكَريَّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لاَ تَذَرْنِي فَرْداً وَأَنتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَـهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾(١). وقال في السورة التي يذكر فيها الحج. وقال في السورة التي يذكر فيها المؤمنون: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُمْ بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ﴾ (٧). الفرقان: ﴿وَقَادِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنهُوراً﴾ (^). ﴿وَقَوْمَ نُوحٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ الرُّسُلَ أَغْرَقْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ ايَةً﴾ (٩). ﴿وَهُوَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: الآيتان ٥٧–٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: الآيتان ٧٢-٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء: الآية ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء: الآيتان ٨٣-٨٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء: الآيتان ٨٦-٩٠.

<sup>(</sup>٧) سورة المؤمنون: آية ٧٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الفرقان: آية ٢٣.

<sup>(</sup>٩) سورة الفرقان: آية ٣٧.

الّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ (١). ﴿ وَالّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هُوسَى الْكِتَابَ هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِيّتِنَا قُرَّةَ أَعْيَنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (٢). ﴿ وَلَقَدْ اتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ أَخَاهُ هَارُونَ وَزِيرًا ﴾ (٣). ﴿ (قُلْ مَا يَعْبَأُنَ اللهُمْ رَبِّي لَوْلاَ دُعَاوُكُمْ فَقَدْ كَذَبّتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاما ﴾ (٥). ﴿ (الّذِي خَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ آيَامٍ ثُمَّ اسْتَوَى فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاما ﴾ (٥). ﴿ (الّذِي خَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ آيَامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَاسْأَلُ بِهِ خَبِيرًا ﴾ (١). الفرقان: ﴿ وَٱلْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ﴾ (١). ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمُّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيَّ حَكِيمٌ ﴾ (٩). ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾ (١٠). لشعراء: ﴿ (نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴾ (١٠). ﴿ وَالْ لَيْنِ اتّخَذْتَ إِلَهَا غَيْرِي لاَجْعَلَنْكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ (١٠). وقال: وقال: وقال: وقال لَيْنِ اتّخذْتَ إِلَهَا غَيْرِي لاَجْعَلَنْكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ (١٠). وقال:

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: آية ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: آية ٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: آية ٣٥.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يعبأ».

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان: آية ٧٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان: آية ٥٩.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء: آية ١٧٤، وليست في الفرقان.

<sup>(</sup>٨) سورة الواقعة: آية ٧٧، وليست في الفرقان.

<sup>(</sup>٩) سورة الزخرف: آية ٤, وليست في الفرقان.

<sup>(</sup>۱۰) سورة فصلت: آية ٤١.

<sup>(</sup>١١) سورة الزخرف: الآيتان ١-٢، والدخان الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>١٢) سورة الشعراء: الآيتان ١٩٣–١٩٤.

<sup>(</sup>١٣) سورة الشعراء: آية ٢٩.

﴿ وَاجْعَلَ لَّى لِسَانَ صِدْقِ فِي الآخِرِينَ \* وَاجْعَلْنِي مِن وَرَقَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ ('). النمل: ﴿ طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابِ مُّبِينٍ \* هُدًى وَيُشْرَى لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ (''). ﴿ فَلَمَّا جَاءَهَا نُودِيَ أَن / يُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* يُمُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَرُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَى مُدْبِراً وَلَهِ يُعُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَرُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَى مُدْبِراً وَلَهُ يُعُوسَى لِآتَكُ فَلَا اللَّهُ الْعَرْفِينَ الْمُوسَلِقَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الأَرْضِ ﴾ (''). ﴿ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الأَرْضِ ﴾ ('') ﴿ وَيَكُمُ اللَّهُ وَيَعْفَلُهُ وَيَعْفَلُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعْفَلُكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْفَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَيَعْفَلُ لَكُمَا سُلُطَاناً فَلاَ يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا الْمُعْرَقِ أَن يُوسَى إِنِي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ('' ). ﴿ وَلَيْلِكَ إِلاَّ اللَّهُ لَلُهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى النَّيْطَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَالِي لَى اللَّهُ وَالِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُولُولُهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُحْمَلُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُعْمِلُهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: آيتان ٨٤-٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل: الآيتان ١-٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل: الآيات ٨-١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النمل: آية ٦٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل: آية ٣٤.

<sup>(</sup>٦) سورة القصص: آية ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة القصص: آية ٣٥.

<sup>(</sup>A) في الأصل: «الوادي».

<sup>(</sup>٩) سورة القصص: آية ٣٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة القصص: آية ٨٨.

<sup>(</sup>١١) سورة القصص: آية ٥.

الْمُوْسَلِينَ (''). وقال: ﴿ وَالَى النَّارِ ﴾ (''). وقال: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ (''). وقال: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ مَوْمَداً ﴾ (''). وقال: ﴿ وَالَى: ﴿ وَالَى: ﴿ وَالَى: ﴿ وَالَى: ﴿ وَالَى: ﴿ وَالَى اللَّهِ فَإِذَا وَاللَّهِ فَإِذَا اللَّهِ فَإِذَا اللَّهِ فَإِذَا اللَّهِ جَعَلَ فِيْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ﴾ (''). وقال: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يقُولُ آمَنّا بِاللّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللّهِ جَعَلَ فِيْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ ﴾ (''). ﴿ وَإِذَا وَمِنَ النَّاسِ مَن يقُولُ آمَنّا بِاللّهِ فَإِذَا مُحْلِيقِينَ لَهُ اللّهِ عَمَلُهُ فِي اللّهِ مَعْدَابِ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُرْبِقِهُمْ مُنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ بِرِبّهِمْ مُنْسُوكُونَ ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْكُ وَمَعُلُهُ كِسَفا ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَلَيْ وَيَحْعَلُهُ كِسَفا ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ الّذِي يُوسِلُ الرّيّاحَ فَشِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ الّذِي يُوسِلُ الرّيّاحَ فَشِيرُ سَحَابًا فَيْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفا ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ اللّذِي يُوسِلُ الرّيّاحَ فَشِيرُ سَحَابًا فَيْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفا ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ اللّذِي يُوسُلُ الرّيّاحَ فَشِيرُ سَحَابًا فَيْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفا ﴾ (''). ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللّهُ اللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة القصص: آية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: آية ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص: آية ٤١.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص: آية ٨٣.

<sup>(</sup>٦) سورة العنكبوت: آية ١٥.

<sup>(</sup>٧) سورة العنكبوت: آية ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٨) سورة العنكبوت: آية ٦٥.

<sup>(</sup>٩) سورة الروم: آية ٣٣.

<sup>(</sup>١٠) سورة الروم: آية ٤٨.

<sup>(</sup>١١) سورة لقمان: الآيتان ١-٣.

خَلْقُكُمْ وَلاَ بَعْثُكُمْ إِلاَّ كَنَفْسِ وَاحِدَةٍ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾(١). ﴿ وَلَوْ أَنَّ مَا فِي الأَرْض مِن شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُر مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزيزٌ /١١٦٧/ حَكِيمٌ ﴾ (٢). ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُمْ مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ / إلَــى الْـبَرِّ فَمِنْهُمْ مُّقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بآياتِنَا إلاَّ كُلُّ خَتَّار كَفُور﴾ (٣). السحدة: ﴿ آلم \* تَنزيلُ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ \* أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ لِتُسْلِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم مِّن نَّذِير مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾(٤). الأحزاب: ﴿ وَمَا جَعَـلَ أَدْعِيَـاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِي السَّبيلَ ﴾(٥). سبأ: ﴿وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقٌ ﴾ (٦). قال: ﴿وَجَعَلْنَا الأَغْلاَلَ فِي أَعْنَاقِ الَّذِيلَ كَفَرُوا ﴾ (٧). وقال: ﴿إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَّكُفُرَ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَندَاداً ﴾ (^). سورة الملائكة (٩): يس: ﴿يس(١٠) \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ ﴾ (١١). ﴿ أَوَلَمْ يَرَواْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعاماً فَهُمْ لَهَا

<sup>(</sup>١) سورة لقمان: آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان: آية ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة: الآيات ١-٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب: آية ٤.

<sup>(</sup>٦) سورة سبأ: آية ١٩.

<sup>(</sup>٧) سورة سبأ: جزء من الآية ٣٣. –

<sup>(</sup>٨) سورة سبأ: جزء من الآية ٣٣. \_\_\_\_\_ وفيه تقديم وتأخير.

<sup>(</sup>٩) أخرج ابن كثير: أنه نزل مع كل آية منها ثمانون ملكاً. «تفسير الطبري» (٧٠/٢) فلعلها سميت بذلك.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل: «يسين».

<sup>(</sup>١١) سورة يس: الآيتان ١-٢.

مَالِكُونَ ﴾ (١). ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْنًا أَن يَقُولَ لَـهُ كُن فَيَكُونُ \* فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلِيهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٢). الصافات: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُ الْجِبَادِنَا الْمُرْسَلِين ﴾ (٣). وقال: ﴿ وَقَالُ : ﴿ فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ \* فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِين ﴾ (١). وقال: ﴿ وَقَالُ الْجَنِةِ نَسَباً وَلَقَدْ عَلِمَتِ الجَنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ (٥). ص: وقال: ﴿ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَاللَّهُ عَلَى اللَّرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْ الْجَعْلِ الْمُتَّقِينَ كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَمَّا يُشْوِكُونَ هَلَا الْمُنَاقِينَ ﴾ (٢) وقال: ﴿ وَمَا قَلَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَلْدُو وَالْمُ لَكُونُ هَلَا اللَّهُ عَلَى عَمَّا يُشُوكُونَ ﴾ (٩) وقال: ﴿ وَمَا قَلَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَلْدُو وَالأَرْضُ جَمِيعا أَسْتُكُمُونَ الْقِيامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُويًاتَ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشُوكُونَ ﴾ (٩) وقال: ﴿ وَوَالَى اللَّهُ حَقَّ قَلْدُو وَاللَّهُ مَنْ قَلَاهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشُوكُونَ ﴾ (٩) وقال: ﴿ وَإِذَا مَسَ الإِنسَانَ صُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خُولَلُهُ فِعْمَةً مِّنُهُ نَسِي مَا كَانَ وَالَدُ وَالَاهُ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَهُ أَنذَاداً ﴾ (١٠) . وقال: ﴿ وَقَلْ إِنْهُ مُنِيعًا لِهُ فَعَمَةً مِنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَهِ أَنذَاداً ﴾ (١٠) . وقال: ﴿ وقال: ﴿ وَمَا لَهُ فَتَواهُ مُن قَبُلُ وَجَعَلَ لِلَهُ أَنذَاداً ﴾ (١٠) . وقال: ﴿ وقالَ اللّهُ عَمْهُ فَتَواهُ مُصْفَرًا لِلّهُ مَن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلْهُ أَنذَاداً ﴾ (١٠) . وقال: ﴿ وقالَ اللّهُ عَلَهُ فَالِولُونُ مُنْ وَالِهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) سورة يس: آية ٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة يس: الآيتان ٨٢–٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات: آية ١٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات: الآيتان ٩٧-٩٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات: آية ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) سورة ص: آية ٢٨.

<sup>(</sup>٧) سورة ص: الآيتان ٤-٥.

<sup>(</sup>A) سورة ص: آية ٥٧.

<sup>(</sup>٩) سورة الزمر: آية ٦٧.

<sup>(</sup>۱۰) سورة الزمر: آية ۸.

حُطَاماً) ('). وقال: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْانِ مِن كُلِّ مَثْلٍ لِعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* قُرْاناً عَرَبِياً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لِعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ ('). المؤمن (''): ﴿ هُو الَّذِي يُحْبِي وَيُمِيتُ فَإِذَا / / / / / ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ / بِشَيْءُ الرَّالِينَ عَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ / بِشَيْءُ اللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (' ). ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (' ). ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (' ). ﴿ وَقَالَ رَبُّكُ مُ الْعُوشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (' ). ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْدَعِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبُونَ عَنْ عِبَادَتِي وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبُونَ عَنْ عِبَادَتِي اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَان أَتَاهُمْ إِنَّ اللَّذِينَ يَسْتَكُبُونَ عَنْ عِبَادَتِي الْعَالَمِينَ ﴾ (' ). ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَان أَتَاهُمْ إِنَّ اللَّذِينَ يَسْتَكُبُونَ عَنْ عِبَادَتِي اللَّهُ مُذُولِهِمْ إِلاَّ كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (' ). حم في صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (' ) . حم في صُدُورِهِمْ إِلاَّ كَبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (' ) . حم

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: آية ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: الآيتان ٢٧–٢٨.

<sup>(</sup>٣) هي سورة غافر.

<sup>(</sup>٤) سورةِ غافر: آية ٦٨.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر: آية ٦.

<sup>(</sup>٧) سورة غافر: آية ١٥.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر: الآيتان ١٣–١٤.

<sup>(</sup>٩) سورة غافر: آية ٦٥.

<sup>(</sup>١٠) سورة غافر: آية ٦٠.

<sup>(</sup>١١) سورة غافر: آية ٥٦.

السحدة (١): ﴿ حَمِ \* تَنزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ \* كِتَابٌ فُصِّلَتُ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِياً لَقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* بَشِيراً وَنَلْيِراً فَاعْرَضَ أَكْ شُرُهُمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ ﴾ (٢). وقال: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِيًا لَقَالُواْ لَوْلاً فُصِّلَتُ آيَاتُهُ ءَاعْجَمِي وَعَرِبِي قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ هُدَى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى ﴾ (٣). ﴿ وَقَالِ الَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَا أَرِنَا اللَّذِينَ أَصَلاَنَا مِنَ الْجِنِ وَالإِنسِ نَجْعَلُهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا ﴾ (٤). ﴿ وَقَالِ الَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَا أَرِنَا اللّذِينَ كَفَرُواْ رَبِّنَا أَرِنَا اللّذِينَ خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٥). وقال: ﴿ وَإِذَا مَلَّا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا يَ بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاءِ عَرِيضٍ ﴾ (١). ﴿ وَاللّذَالَ لَكُمْ الْعَلْمِينَ ﴾ (٢). ﴿ وَاللّذَ هُولَا عَنْ عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا كَي بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاء عَرِيضٍ ﴾ (١). ﴿ وَاللّذَ لَا كُنَابُ مُنْ عَزِيزٌ \* لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن يَمْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنَ حُكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ (١). ﴿ وَاللّذَ هُولَا مَنْ حَلَيْهِ مُنْ عَلْفِي شَكَى مُنْهُ مُرِيبٍ ﴾ (١٠). ﴿ وَقَالَ : ﴿ وَلُولًا كَلِمَةً مُولِكُ مِن رَبُكَ إِلَى أَجَلِ مُسْمًى لَقُضِي بَيْنَهُمْ وَاللّهُ مِن يَنْهُمْ وَاللّهُ مِنْ مُنْهُمُ مُولِكِ مَى الْحَقَ بُكُلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمَ مُنْ مُولِكِ وَلَا مِن رَبِّكَ إِلَى أَجَلِ مُسْمًى لَقُضِي بِينَهُمْ ﴾ (١١). ﴿ وَيُحِدَقُ الْحَقَ بُكُلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ مِن رَبِّكَ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى لَقُضِيَ بِينَهُمْ ﴾ (١١). ﴿ وَيُحِقُ الْحَقَ بُكُلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمَ الللّهُ عَلَيمَ وَلِكُ إِلَى أَبُلِ مُسْمَى اللّهُ عَلِيمَ وَاللّهُ عَلَيمَ اللْهُ عَلَى الْعُولَ وَلَا عَلَى الْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللْعُولُ عَلَولُوا اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللْعُولُ اللْعُولُ اللّهُ عَلَيمَ اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَيمَ اللْعُلْولُولُوا الللّهُ عَلَيمَاتِهِ إِلْهُ اللْعُولُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ الْعُلُول

<sup>(</sup>١) الصواب أنها سورة فصلت.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت: الآيات ١-٤.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت: آية ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت: آية ٢٩.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت: آية ٩.

<sup>(</sup>٦) سورة فصلت: آية ٥١.

<sup>(</sup>٧) سورة فصلت: الآيتان ٤١–٤٢.

<sup>(</sup>٨) سورة الشوري.

<sup>(</sup>٩) سورة الشورى: آية ١١.

<sup>(</sup>١٠) سورة فصلت: آية ٤٥، وكأنه جعلها من سورة الشوري.

<sup>(</sup>١١) سورة الشورى: آية ١٤.

بِذَاتِ الصُّدُورِ) ((). ((وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحْياً أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ) ((). ((وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَتُسْنِهِ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْاناً اللَّهُ وَمَن حَوْلَهَا) (() الرخرف: وقال: (حسم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْاناً عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيِّ حَكِيمٌ (()). (فَالَمَّ استَفُونَا / انتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ \* فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفاً وَمَثَلاً لِلآخِرِينَ) (()). وقال: ((وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مُ مَنَاهُ لَجَعَلْنَاهُ مُ سَلَفاً وَمَثَلاً لِلآخِرِينَ) (()). وقال: ((وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ مَنَاهُ لَجَعَلْنَاهُ مُ مَالَاقِينَ الْمُرْكِكَةَ فِي الأَرْضِ يَخْلُفُونَ ) (()). ((وَجَعَلُواْ الْمَلَاثِكُكَةَ اللّذِينَ هُمْ جَعَلْنَاكُ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْولِ الْمُحَلِّقُونَ إِنْكًا فَاللّذِينَ اجْتَوَالُ الْمُخَلِّقُونَ ) (()). وقال: ((أَمْ حَسِبَ اللّذِينَ اجْتَرَحُواْ السَّيِّنَاتُ فَلَى اللّذِينَ اجْتَرَحُواْ السَّيِّنَاتِ اللّذِينَ اجْتَرَحُواْ السَّيِّنَاتِ الْمُعَلِّقُونَ ) (()). وقال: ((أَمْ حَسِبَ اللّذِينَ اجْتَرَحُواْ السَّيِّنَاتِ أَلْوَى اللّذِينَ اجْتَرَحُواْ الصَّالِحَات ) (()). سورة الفتح: ((سَيَقُولُ الْمُخَلِّفُونَ إِذَا السَّيَقُولُ الْمُخَلِّفُونَ إِذَا السَّيَّولُ الْمُخَلِّفُونَ إِذَا الطَلَقَيْمُ إِلَى مَعَانِمَ لِتَاخُدُوهَا ذَرُونَا نَتَبْعُكُمْ يُرِيدُونَ أَن يُنَدِّلُواْ كَلاَمَ اللّهِ قُل لُن تَتَبْعُونَا اللّهُ فَلَا لُن يُعَلِّفُونَ أَن يُنَدِّلُواْ كَلاَمَ اللّهِ قُل لُن تَتَبْعُونَا اللّهُ وَلُولَ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلُولَ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلُولَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُلَالُولُ كَالَولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: آية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: آية ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى: آية ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى: آية ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف: الآيات ١–٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف: الآيتان ٥٤–٥٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الزخرف: آية ٦٠.

<sup>(</sup>٨) سورة الزخرف: آية ١٩.

 <sup>(</sup>٩) سميت الشريعة: لورود كلمة الشريعة في قوله تعالى: (ثمَّ جَعَلْناكَ عَلَى شَـرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْرِ فَاتَبِعْهَا)
[آية: ١٨].

<sup>(</sup>١٠) سورة الجاثية: آية ١٨.

<sup>(</sup>١١) سورة الجاثية: آية ٢١.

كَذَلِكُمْ قَالَ اللّهُ مِن قَبْلُ ((). وقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللّهَ يَلُهُ وَنَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نُكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ (()). الذاريات: ﴿وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ \* مَا تَـذَرُ مِن شَيْء أَتَـت عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ \* مَا تَـذَرُ مِن شَيْء أَتَـت عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ (()). وقال: ﴿وَلاَنُ تَجْعَلُواْ مَعَ اللّهِ إِلَـها آخَرَ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ (()). والطور: ﴿وَاصِبْر ْلِحُكْمِ رَبُكَ فَإِنْكَ بِأَعْيُنِنا وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ أَنْ النَّارِمُ وَلَا أَوْحَى \* مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى \* أَفْتَمَارُونَهُ عَلَى مُبِينٌ (()). والطور: ﴿وَاصِبْر ْلِحُكْمِ رَبُكَ فَإِنْكَ بِأَعْيُنِنا وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ (()). النحم: ﴿فَأَوْرَى \* أَفُرَى \* عَبْدِهِ مَا أَوْحَى \* مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى \* أَفْتَمَارُونَهُ عَلَى مَعْدِهِ مَا أَوْحَى \* عَندَ سِدْرَةِ الْمُنتَهَى (()). الواقعة: ﴿أَفُورُكُ عَلَى مَا أَوْحَى \* عَندَ سِدْرَةِ الْمُنتَهَى (()). الواقعة: ﴿أَفَرَأَيْتُهُم مَا يَرَى \* وَلَقَدْ رَآهُ نَوْلَةُ أَحْرَى \* عَبْدَ سِدْرَةِ الْمُنتَهَى (()). الواقعة: ﴿أَفَرَأَيْتُهُمُ مَا يَرْدَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ \* لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَعَلْنَاهُ أَجَعَلْنَاهُ أَجَعَلْنَاهُ أَجَعَلْنَاهُ خُطَامًا فَظُلْتُهُمُ وَلَى (()). وقال: ﴿ وَقَلْ الْمُنتَاءُ مَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُ اللهُ وَالْمُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُ اللهُ وَالْمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الفتح: آية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح: آية ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: الآيتان ٤١-٤٢.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «لا تجعلوا» بدون واو.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات: آية ٥١.

<sup>(</sup>٦) سورة الطور: آية ٤٨.

<sup>(</sup>٧) سورة النجم: الآيات ١٠-١٤.

<sup>(</sup>٨) سورة الواقعة: الآيات ٦٣-٦٥.

<sup>(</sup>٩) سورة الواقعة: الآيتان ٦٩–٧٠.

<sup>(</sup>١٠) سورة الواقعة: الآيتان ٨١–٨٢.

<sup>(</sup>١١) سورة الرحمن: الآيتان ٢٦–٢٧.

قد سمع (۱): (قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي رَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللّهِ وَاللّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ) (۲). وقال في التحريم: (وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبَّهَا وَكُتْبِهِ) (۲). سورة الملك: (قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قُلْ إِنّمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللّهِ وَإِنّمَا أَنَّ نَذِيرٌ مُّينٌ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قُلْ إِنْمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللّهِ وَإِنّمَا أَنَّ نَذِيرٌ مُّينٌ \* وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* قُلْ إِنْمَا الْعِلْمُ عِنْدَ اللّهِ وَإِنّمَا أَنَّ نَذِيرٌ مُّينٌ \* كَالْمُحْرِمِينَ (٥). وفي القيامة: (كَلاَّ بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ \* وَتَذَرُونَ الآخِرَةَ \* وَجُوهُ كَالْمُحْرِمِينَ (٥). وفي القيامة: (كَلاَّ بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ \* وَتَذَرُونَ الآخِرَةَ \* وَجُوهُ كَالْمُحْرُمِينَ (كَالْمُحْرُمِينَ ) كَالْمُحْرُمِينَ (كَالاً بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا يَوْمَئِذِ لَمُحْجُوبُونَ \* ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُو الْجَحِيمِ ) (٢). ويل للمطفقين: (كَلاَ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ \* كَلاَ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذِ لَمَحْجُوبُونَ \* ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُو الْجَحِيمِ ) (٢). وقال: (إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* عَلَى الأَرَائِكِ يَنظُرُونَ ﴾ (١٠). وقال: (إنَّ اللّهُ يَرَى \* كَلاَ لَئِن لُمْ يَعَتْهِ لَنَسْفَعًا بالنَّاصِينَةً ) اللّهُ اللّهُ يَرَى \* كَلاَ لَئِن لُمْ يَعَتْهِ لَنَسْفَعًا بالنَّاصِينَةً ) (١٠). وقال في اقرأ: ﴿ وَالَ فِي أَمْ اللّهُ يَرَى \* كَلاً لَئِن لُمْ يَعَتْهِ لَنَسْفَعًا بالنَّاصِينَةً اللّهُ اللّهُ يَرَى \* كَلاَ لَئِن لُمْ يَعَةٍ لنَسْفَعًا بالنَّاصِينَةً اللّهُ اللّهُ يَرَى \* كَلاَ لَئِن لُمْ يَعْلَمُ مِنْ اللّهُ وَلَا فَي الْمَالُولُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَونَ لُمْ يُعْلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَرَى \* كَلاَ لَيْنَ لُمْ يَعْلَمُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) هي سورة الجحادلة.

<sup>(</sup>٢) سورة الجحادلة: آية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم: آية ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الملك» الآيات ٢٤–٢٧.

<sup>(</sup>٥) سورة القلم: آية ٣٥.

<sup>(</sup>٦) سورة القيامة: الآيات ٢٠-٢٣.

<sup>(</sup>٧) سورة المطففين: الآيات ١٤-١٦.

<sup>(</sup>٨) سورة المطففين: الآيتان ٢٢–٢٣.

T 6 -

<sup>(</sup>٩) سورة البروج: آية ٢١.

<sup>(</sup>١٠) سورة الفيل: آية ٥.

<sup>(</sup>١١) سورة العلق: الآيتان ١٤–١٥.

## يكن(١): ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (٢)، (٣).

قال أبوبكر الحلال: أسماء الله عز وجل التي خرجها أبوعبدالله حريه وهذه الآيات والأحرف في القرآن بين حريه في ذلك أنه لا يكون القرآن مخلوقاً بوجه ولا سبب ولا معنى من المعاني. وهذا نقض لفتوى الجهمية الضلال. لأن هذه الآيات الأخرى وهذه الأسماء تبين أنه لا يكون من القرآن شيء مخلوق. وأما أسماء الله تبارك وتعالى فقد وجدت أيضاً من أخرجها من كتاب أحمد وبين مواضعها من القرآن. وهذا تصديق لما ذكره أبوعبدالله عنه في هذا الموضع من القرآن والأسماء.

<sup>(</sup>١) سورة البينة.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة: آية ٥.

<sup>(</sup>٣) في إسناده الخضر بن المثنى لم تذكر حالته.

وقد أخرج عبدالله بن أحمد قريباً منه وفيه ذكر بعض الآيات. أما ما تقدم من الأسماء فلم تأت عنده. «السنة» (١٢/٢-٥٠، رقم الأثر: ١٢٠٢) وذكر ابن تيمية جزءاً من هذه الآيات عن الخضر. «درء تعارض العقل» (١٥/٢-١١٦).

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) تقدمت في (١٧٠٨).

<sup>(</sup>٦) المصري؛ ثقة.

حيان بن نافع (۱) عن جويرية بن أسماء (۲)؛ قال: ثنا سفيان بن عيينة، عن أبي الزناد (۳)، عن الأعرج (٤)، عن أبي هريرة: أن رسول الله ﷺ قال: «إن لله تسعة وتسعين اسماً مائة اسم إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة» (٥). قال حبان: قال داود بن عمر: سألنا سفيان بن عيينة أن يملي علينا التسعة وتسعين التي لله عز وجل في القرآن، فوعدنا أن يخرجها فلما أبطأ علينا أتينا أبا زيد فأملي علينا هذه الأسماء فأتينا سفيان فعرضناه عليه فنظر فيها أربع مرات قال: نعم هي هذه فقلنا له اقرأها فأتينا سفيان أو علينا سفيان / في فاتحة الكتاب خمسة أسماء: يا الله، يا رب، يا رحمن، يا رحيم، يا ملك. وفي البقرة ستة وعشرون (١) اسماً: يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا تواب، يا بصير، يا واسع، يا بديع، يا سميع، يا كافي، عليم، يا حكيم، يا تواب، يا بصير، يا واسع، يا بديع، يا سميع، يا كافي،

<sup>(</sup>١) ذكره ابن أبي حاتم و لم يذكر حالته. «الجرح والتعديل» (٣٤٨/٣).

<sup>(</sup>٢) تصغير حارية ابن أسماء بن عبيد الضبعي البصري؛ صدوق. «تقريب التهذيب» (١٣٦/١).

<sup>(</sup>٣) عبدالله بن ذكوان.

<sup>(</sup>٤) عبدالرحمن بن هرمز.

<sup>(</sup>٥) هذا حديث صحيح أخرجه البخاري (كتاب الشروط: باب ٨، حديث )، و(كتاب الدعوات: باب ١٨، حديث ١٤١٠، فتح: ٢١٤/١١)، و(كتاب التوحيد: باب ١٢، حديث ٧٣٩٢، فتح: ٣٧٧/١٣).

وهذا الحديث لا يدل على حصر أسماء الله تعالى بعدد معين فإن له تعالى أسماء غير التسعة والتسعين يدل على ذلك قوله على: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحد من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك». فما استأثر الله به في علم الغيب لا يمكن أحداً حصره. انظر: «القواعد المثلى» (ص١٣-١٤),

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «وعشرين».

يا رؤوف، يا شاكر<sup>(۱)</sup>، يا قيوم، يا على، يا عظيم، يا ولي، يا غنى، يا حميــد. وفي آل عمران أربعة أسماء: يا قائم، يا واهب (٢)، يا سريع، يا حبير. وفي النساء ستة أسماء: يا رقيب، يا حسيب، يا شهيد، يا غفور، يا معين، يا وكيل. وفي الأنعام خمسة أسماء: يا فاطر، يا ظاهر <sup>(٣)</sup>، يا قادر، يا لطيف، يا حبير. وفي الأعراف اسمان: يا محيى يا مميت. وفي الأنفال اسمان: نعم المولى ويا نعم النصير. وفي هود سبعة أسماء: يا حفيظ، يا قريب، يا قوي، يا مجيب، يا ودود، يا فعال. وفي الرعـد اسمان: يا كبير، يا متعال. وفي إبراهيم: يا منان. وفي الحجر اسم: يـا خـلاق. وفي الحج اسم: يا باعث. وفي مريم اسمان: يا صادق، يا وارث، وفي المؤمنين اسم: يا كريم. وفي النور ثلاثة أسماء: يـا حـق، يـا مبـين، يـا نـور. وفي الفرقــان اســم: يــا هادي. وفي سبأ اسم: يا فتاح. وفي المؤمن أربعة أسماء: يا غافر، يا قابل، يا شديد، يا ذا الطول. وفي الذاريات ثلاثة أسماء: يا رزاق، يا ذا القوى، يا متين (٤). وفي الطور اسم: يا باري<sup>(٥)</sup>. وفي اقتربت اسم: يا مقتدر. وفي الرحمن ثلاثة أسماء: يا باقي، يا ذا الجلال، يا ذا الإكرام. وفي الحديد أربعة أسماء: يا أول، يا آخر، يا باطن. وفي الحشر عشرة أسماء: يا قدوس، يا سلام، يا مؤمن، يا مهيمن، يا عزيز، يا جبار، يا متكبر، يا خالق، يا بارئ، يا مصور. وفي البروج اسمان: يا مبدئ،

<sup>(</sup>١) من فوائد تمام: يا إله، يا واحد، يا غفور، يا حليم، يا قابض، يا باسط، يا لا له، يا حيى.

<sup>(</sup>۲) عند تمام: «يا وهاب».

<sup>(</sup>٣) عند تمام: «يا قاهر».

<sup>(</sup>٤) عند تمام: «يا متين».

<sup>(</sup>٥) عند تمام: «يا بر».

## يا معيد. وفي قل هو الله أحد: صمد(١).(٢)



(١) عند تمام: «يا أحد يا صمد».

قال ابن حجر: «وروينا في فوائد تمام من طريق أبي طاهر السراج، عن حيان بن نافع، عن سفيان ...» ثم قال في آخر الأسماء: «هذا أخر ما رويناه عن جعفر وأبي زيد وتقرير سفيان من تتبع الأسماء من القرآن وفيها اختلاف شديد وتكرار وعدة أسماء لم ترد بلفظ الاسم وهي: صادق، منعم، متفضل ...» «فتح الباري» (۲۱۷/۱۱).

<sup>(</sup>٢) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.

وقد أخرج نحوه تمام في «فوائده» (٥/١ ٢-٥١).

١٦٩ب/

## جامع الرد على من قال القرآن مخلوق/

١٩٠٩ أخبرنا أحمد بن محمد بن الحجاج أبوبكر المروذي؛ قال: أمرني أبوعبدالله أحمد بن محمد بن حنبل أن أكتب إلى رجل بلغه عنه الشك؛ قال: وكتبت ما يقوله وبينت ما جرى فيه. (١)

الكتاب إلى محمد بن حمدون الأنطاكي مواعظ في بعض الكتاب. وكتبت الكتاب فعرضته عليه فصححه بيده قال: وكانت له معرفة بالحديث وكان يحتاب أبي فهو ذا أكتب أنا وانظر ما عندك من المشيخة ممن قال القرآن غير مخلوق فصيره معه واكتب به أنت إليه. اكتبها نسختين فإني لا آمن أن لم أن يكتمها, واكتب إلى عيسى الفتاح نسخة وإليه نسخة. قال أبوبكر المروذي: وزاد أبوعبدالله فيه ونقص ثم أمرني أن أوجه به إليه وهذه نسخته أحسن الله إلينا وإليك في الأمور كلها برحمته وأعاذنا وإياك من الأهواء المردية والفتن المضلة بقدرته ومن عليه وعليك بالتمسك بكتابه والعمل بطاعته. الذي حملني على الكتاب إليك وإن لم يجر (٢) يسين بالتمسك بكتابه والعمل بطاعته. الذي حملني على الكتاب إليك وإن لم يجر (٢) يسين

<sup>(</sup>۱) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٢) طمس بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يجري».

ويينك خلطة ما أوجبه الله تبارك وتعالى على المؤمنين من النصح بعضهم لبعض وما رأيته من اغتمام (۱) أبي عبدالله بأمرك للمكان الذي كنت فيه من قلبه ومذهبك في اتباعك الآثار وتركك من خالفها ومجانبتهم بلغه عنك الشك في القرآن وأنك لا تقول القرآن غير مخلوق (۱). وأبوعبدالله يقول: القرآن كلام الله غير مخلوق وأنه من علم الله ويحتج لذاك بغير شيء. قال الله عز وجل: ﴿وَلَيْنِ اتّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِي وَلاَ نصِيرٍ (۱). ﴿وَلَيْنِ اتّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِن اللهِ مِن وَلِي وَلاَ وَاق ) (۱). وقال: ﴿إِنَّا مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللّهِ حَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِن اللهِ مِن وَلِي وَلاَ وَاق ) (۱). وقال: ﴿إِنَّا مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللّهِ كَمْتُلُ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرابِ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن قَيْكُولُ (۱) \* الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلاَ تَكُنْ مِّن الْمُمْتُويِنَ ) (۱). وقال: ﴿وَلَيْنِ اتّبُعْتَ أَهْوَاءَهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ...) (۱) الآية المُمْتُويِنَ ) (۱). وقال: ﴿وَلَيْنِ اتّبُعْتَ أَهْوَاءَهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِن الْعِلْمِ ...) (۱) الآية الأمر. وقال تبارك وتعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ (۱). وقال: ﴿إِللْمَا أَمْرُهُ إِنْ اللّهُ مَن مُوادٍ مِن الْعَلَمُ وَالْمُرُهُ إِنْ اللّهُ مَن أَلْهُ وَمَا السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ (۱). وقال: ﴿إِنْمَا أَمْرُهُ إِنْ الْمَا أَمْرُهُ إِنْ اللّهُ مَن أَلْهُ مَن أَلُولُونَ أَلْهُ مَن أَلْهُ مَن أَلْهُ مَن أَلَاهُ وَاللّهُ مَن أَلَاهُ وَاللّهُ مَن أَلْوَالَهُ مَن أَلَاهُ وَاللّهُ مَن أَلْهُ مِن أَلْهُ مَن أَلْهُ مِن أَلْهُ مَن أَلْهُ مَن أَلُولُ اللّهُ مَنْ أَلْهُ مِن أَلْهُ اللّهُ مَنْ أَلْهُ مِن أَلْهُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولُ إِلّهُ أَلْهُ أَلْهُ مُنْ أَلْهُ الْمُؤْلِقُ أَلْهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ مَن أَلْهُ الْمُؤْلُهُ إِلْهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُقُ أَلَاهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ مَن أَلْهُ الْمُؤْلُولُولُ اللّهُ مَا مُؤْلُولُ اللّهُ مَنْ أَلْهُ مَا أَلْهُ مُنْ أَلْهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْ

<sup>(</sup>١) الكرب، وهو شدة الحزن ...، انظر: «لسان العرب» (١/١٢).

<sup>(</sup>٢) هذا مذهب الجهمية.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آية ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: آية ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران: آية ٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ١٤٧، وآل عمران: آية ٦٠.

<sup>(</sup>٧) سورة لبقرة: آية ١٤٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الأعراف: آية ٥٤.

<sup>(</sup>٩) سورة الروم: آية ٢٥.

<sup>(</sup>١٠) سورة الأعراف: آية ٥٤.

أرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ('). وقال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُون ('). فأخبره أن أمره هو القول وفرق بين خلقه وأمره. فقال: ﴿الْرَّحْمَنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الإنسَانَ \* عَلَّمهُ الْيَيَانُ (''). وقال أبوذر عن النبي ﷺ: «عطائي كلام وغدق بين الخلق وعذابي كلام (''). فأخبر تبارك وتعالى أن الخلق يكون بكلامه وفرق بين الخلق والأمر. وقال ابن عباس: إن أول ما خلق الله عز وجل القلم فقال له أكتب. فقال: يا رب وما أكتب؟ قال: اكتب القدر. فجرى بما هو كائن إلى قيام الساعة. ورواه الأعمش، عن أبي ظبيان، عن ابن عباس. ورواه وكيع وأبومعاوية والشوري وشعبة وحدث به، عن الحكم، عن أبي ظبيان. رواه منصور بن زاذان. ورواه محاهد عن ابن عباس وعروة بن عامر عن ابن عباس وأبوالضحى عن ابن عباس. فكان أول ما خلق الله القلم (''). فالله لم يخل ('') من العلم والكلام وليسا من الخلق لأنه لم يخل ('') من العلم والكلام وليسا من الخلق لأنه لم يخل ('') من العلم والكلام وليسا من الخلق لأنه لم يخل ('') من العلم والكلام وليسا من الخلق لأنه لم يخل من الله وليس بمخلوق. و لم يبزل الله عالماً متكلماً. وعنده جماعة من العلماء أنهم قالوا: غير مخلوق. فاتق ('') الله وانظر لنفسك فإن هذا وعنده جماعة من العلماء أنهم قالوا: غير مخلوق. فاتق ('')

<sup>(</sup>١) سورة يس: آية ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آية ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن: الآيات ١-٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في كلام طويل وهو حديث قدسي. «المسند» (٥٤/٥)، ١٧٧)، والترمذي وقال: «هذا حديث حسن ...» (كتاب القيامة، باب ٤٨، حديث ٧٤٩٥)، «السنن» (٢٢/٢). (السنن) (٢٢/٢٥).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريج الحديث. (١٨٨٢) وما بعده.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «لم يخلوا».

<sup>(</sup>٧) في الأصل: «فاتقي».

أمر قد بان لأهل الإسلام أنه ضلالة وأنه أحيا رأي جهم وإنما يضلكم في هذه المقالة رجلان وهما القائلان بها. أحدهما قد عرف الناس أمره كيف كان وأنه قـد كان تجهم وصحب بشر المريسي ثم جاء إلى الناس فأظهر تكفير الجهمية بالنفاق منه عدو الله لما رأى من الذلة حتى إذا ظن أنه قد تمكن أظهرها ثانية (١). وآخر قد عرف الناس جهله وإن كان قد سمع الحديث فقد عرف أهل العلم بأنه ليس من /٧٧٠/ أهل المعرفة بمعانى الأحبار ولا بأحكامها ولا بالتفقه فيها / ولا بالتمييز لضعيفها من قويها وأنه صاحب لجاج وخفة وقلة فهم(٢) بحمد الله ونعمته وإلا فهـل يشتبه أمر هؤلاء على أحد له في الله عز وجل نصيب. أن قوماً قصدوا إلى جعل جهم وضرار (٢٦) وأبي بكر الأصم (٤) وبشر (٥) المريسي رؤساء الضلالة والكفر. وإلى مثل عبداللَّه بن المبارك وابن عيينة ووكيع ويزيد بن هارون فقالوا هؤلاء وهـؤلاء سـواء, أحكامهم واحدة. هؤلاء فيما أحدثوا من التكذيب بكتاب الله وقول رسول الله ﷺ إذ ححدوا كلام الله وصفاته. وقالوا: إن أسماءه مخلوقة. فلـم يثبتـوا شـيئاً حتـى قال حماد بن زيد: إنما يحاولن أن لا شيء في السماء(١). رواه عنه سليمان بن

<sup>(</sup>١) كأنه يقصد أحمد الشراك. روى الفضل بن زياد؛ قال: قلت لأبي عبدالله: إن الشراك بلغني أنه تاب ورجع. قال: كذب لا يتوب هؤلاء. كما قال أيوب: إذا فرق أحدهم لم يعد فيه أو نحو هذا. «الإبانة» (١٢٩/٢-١٣٠، رقم الأثر: ٤٠٤).

<sup>(</sup>٢) يريد أحمد بن أبي دؤاد. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) ابن عمرو القاضي.

<sup>(</sup>٤) لعله أبوبكر عبدالرحمن بن عبدالله. انظر: «الإبانة» (٨٤/٢).

<sup>(</sup>٥) ابن غياث المريسي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري: (خلق أفعال العباد، ص٩، رقم الأثر: ٩)، وعبدا لله بن أحمد «السنة» (١١٧/١، رقم الأثر: ٤١)، وابن بطة «الإبانة» (٩٥/٢، رقم الأثر: ٣٢٩) الكتاب الثالث.

حرب. ورواه إبراهيم بن سعد. إنما يعبدون صنماً (١). ورواه عنهم هارون بن معروف فسووا بينهم وبين الذين قاموا بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ. وقد بين اللَّــه لنــا أمرهم بأئمتنا الذين أدركناهم وبما نقل إلينا الثقات عن من مضى من سلفنا مثل: جعفر بن محمد وحماد بن زید وابن عیینة وإبراهیم بن سعد ووکیع ویزید بن هـــارون وابن المبارك ويحيى بن عبدالرحمن وأبوبكر بن عياش وحفص وابن إدريس وخلق من خلق اللَّه كثير ممن أكفرهم وضللهم. فبين اللَّه لنا بهم وبما بين في كتابه أنه متكلم عالم سميع بصير. كل هذه صفاته وقد بين ذلك أيضاً على لسان نبيــه ﷺ إذ أخبر أن المؤمنين ينظرون إلى ربهم في القيامة ويكلمونه ويسابلهم(٢) ويضحك إليهم وأنهم يعاينون ذلك منه وينظرون إليه ويسمعون منه. ولقد أكد ذلك فقال: «ما منكم من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان ولا حاجب (٣) رواه أبوأسامة قال: ثنا الأعمش؛ قال: ثنا خيثمة، عن عدي بن حاتم؛ قال: ليس بينهم وبينه ترجمان (١٠). وحدثناه الحكم بن موسى؛ قال: ثنا عيسى بن يونس؛ قال: ثنا الأعمش، عن خيثمة، عن عدي بـن حـاتم؛ قـال: قـال رسـول اللَّـه ﷺ: «مـا منكـم مـن / أحـد إلا ١١٧١/ سيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان». (°)

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٢٧/١، رقم الأثر: ٦٧)، وابن بطة «الإبانة» (٦٣/٢، رقم الأثر: ٢٧٢) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٢) لم ترد المسابلة بنص يعتمد عليه والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح ويأتي تخريجه بعده.

<sup>(</sup>٤) رواه بهـذا الإسـناد: البخــاري (كتــاب التوحيــد، بــاب ٢٤، حديـــث ٧٤٤٣) «فتــح» (٤٢٣/١٣) وفيه بعد «ترجمان» «ولا حاجب يحجه».

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري من طريق علي بن حُجْر أخبرنا عيسى بن يونس به. (كتاب التوحيد، باب ٣٦، حديث: ٧٥١٢) (فتح)

۱۹۱۱ وحدثونا عن عبدالواحد أيضاً، عن الأعمش وحنا قال رسول الله عن «يدنو<sup>(۱)</sup> المؤمن من الله عز وجل يوم القيامة فيضع عليه كنفه <sup>(۲)</sup> فيقول: هل تعرف ذنب كذا وكذا؟ فيقول: رب أعرف. فيقول: هل تعرف؟ فيقول: رب أعرف. فيقول: أنا سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم» (۳).

المعيد المنهال الضرير (٤)؛ قال: ثنا يزيد بن زريع؛ قال: ثنا سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن صفوان بن مُحرز؛ قال: بينا ذات يوم مع ابن عمر إذ عرض له شيخ فقال له: يا ابن عمر! هـل سمعت من النبي على في النحوى شيئاً؟ قال: نعم. سمعت رسول الله على يقول: وذكر القصة (٥) وحتى قال عبدالله بن مسعود: وليس أحد إلا يخلو (١) الله به. (٧)

١٩١٣ - حدثونا به عن شريك، عن هلال الوزان، عن عبدالله بن عكيم،

<sup>(</sup>١) في الأصل: «يدنوا».

<sup>(</sup>٢) كنفه: الكنف الستر. «خلق أفعال العباد» (ص١٠٣).

والكنف: صفة ثابتة لله عز وجل بالحديث الصحيح المتقدم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: (كتاب التوحيد، باب ٣٦، حديث ٧٥١٤) «فتح البـاري» (٢٥/١٣)، ومسلم (كتاب التوبة، باب ٨، حديث: ٢٧٦٨، ٢٧٦٨).

<sup>(</sup>٤) هكذا جاء اسمه والصواب: «ابن المنهال» واسمه محمد بن المنهال.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (كتاب التفسير، سورة ١١، باب ٤، حديث ٤٦٨٥)، «فتح الباري» (٣٥٣/٨).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: يخلوا».

<sup>(</sup>۷) رواته ثقات.

عن عبدالله بن مسعود. ثم ما بينه من الزيادة (۱) والدنو (۲) والقرب (۲) على قدر التسارع إلى الجماعات. وفي ذلك من الأخبار أمر عظيم لا يجهلها أحد من أهل العلم رد على أعداء الله المكذبة الرادة على رسول الله على بقوله أنهم يعانيون (٤) ذلك من ربهم ويسمعون (٥) ولقد قال محمد بن عبدالله بن نمير من شك في القرآن فهو شر من الجهمية. وقال: هذا الوقف زندقة (١). ولقد أخبرني شيخ أنه سمع ابن عينة يقول: القرآن خرج من الله. (٧)

۱۹۱۶ وحدثنا أبوعبدالله؛ قال: ثنا ابن مهدي، عن معاوية بن صالح، عن العلاء بن الحارث، عن زيد بن أرطاه، عن جبير بن نفير؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «إنكم لن ترجعوا إلى الله عز وجل بشيء أفضل مما خرج منه -يعني القرآن-». (^)

<sup>(</sup>١) المقصود به ما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿لَلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ﴾ فسرت الزيادة أنها النظر إلى وجه الله الكريم.

<sup>(</sup>٢) الحديث المتقدم رقم: (١٩١١).

<sup>(</sup>٣) كما أخبر تعالى بقوله: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

ويقول رسول الله ﷺ: «من تقرب إلى شبراً تقربت منه باعاً ...» أخرجه البخاري حديث: (٧٤٠٥).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «يعاينوا».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «ويسمعوه».

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٣٠٢/١-٣٠٣، رقم الأثر: ٨٦) وفيه: «هـذا الوقف زنلقـة وكفر».

<sup>(</sup>٧) في إسناده بحهول.

<sup>(</sup>٨) في إسناده معاوية بن صالح؛ صدوق له أوهام والعلاء بن الحارث؛ صدوق اختلط.

وقد أخرجه الإمام أحمد في «الزهد» (ص٣٥)، وعبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٦/١)

1910 وحدثنا عباس الوراق<sup>(۱)</sup> وغيره يعني عن أبي النضر هاشم بن القاسم قال: ثنا بكر بن خنيس<sup>(۲)</sup>، عن ليث بن أبي سليم، عن زيد بن أرطاه، عن أبي أمامة؛ قال: قال رسول الله على: «ما تقرب العباد إلى الله عز وجل بمثل ما خرج منه»<sup>(۲)</sup>. يعني القرآن في الجنة. (٤)

1917 - وحدثني عثمان بن أبي شيبة؛ قال: ثنا وكيع، عن موسى، عن المراب/ عبيدة (٥)؛ قال: سمعت / محمد بن كعب القرظي يقولك إذا سمع القرآن من في الرحمن كأنهم لم يسمعوا(٢). (٧)

وقد أخرجه أحمد في «المسند» (١٦٦/٥، ٦/ ) وفيه زيادة في أوله، وعبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٦/١) ضمن رسالة الإمام أحمد للمتوكل رقم الأثر: (٩٢)، والـترمذي (كتـاب فضائل القرآن، باب ١٧، حديث ١٩١١)، وقال الترمذي: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه» «المسند» (١٦٢/٥)، وابن بطة «الإبانة» (١٣١/١-٢٣٣، رقم الأثر: ٨) الكتاب الثالث.

ضمن رسالة الإمام أحمد إلى المتوكل رقم الأثر: (٩١)، والـترمذي (كتـاب فضائل القرآن، باب ١٧، حديث ٢٩١٢) «السنة» (١٦٢/٥) وحكم عليه الشيخ الألباني بالضعف.
انظر: «ضعيف الجامع» (٢٠٧/٢، رقم الحديث: ٢٠٤١)، وابن بطة «الإبانة» (٢٣٥/١) رقم الأثر: ١١) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>١) هو عباس بن غالب الوراق.

<sup>(</sup>٢) صدوق له أغلاط. أفرط فيه ابن حبان. «تقريب التهذيب» (١٠٥/١)

<sup>(</sup>٣) في إسناده بكر بن خنيس؛ صلوق له أغلاط وبقية رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) هذه الجملة ليست من الحديث. وسيأتي (١٩٥٤).

<sup>(</sup>٥) الربذي أبوعبدالعزيز المدني؛ ضعيف...، «تقريب التهذيب» (٢٨٦/٢).

<sup>(</sup>٦) الكلام لم يتم ولعل تمامه كما في الذي يليه: «لم يسمعوا قبل ذلك قط».

<sup>(</sup>٧) في إسناده موسى بن عبيدة؛ ضعيف وبقية رواته ثقات.

191٧ - وحدثني أبوعلي الحسن بن الحباب المقري؛ قال: ثنا عثمان بن أبي شيبة ثنا وكيع، عن موسى بن عبيدة، عن محمد بن كعب القرظي؛ قال: إذا سمع الناس القرآن يوم القيامة من في الرحمن تبارك وتعالى كأنهم لم يسمعوا قبل ذلك قط. وفي أحاديث الرؤية الصحاح التي قالها رسول الله على ما يبين هذا إن المؤمنين يعاينون (١) ذلك من الله إذا تكلم وهم ينظرون وإذا ضحك إليهم. ولقد قال النبي على للحسن والحسين: «أعيذكم بكتاب الله». (٢)

191۸ - حدثنا ابن أبي شيبة؛ قال: ثنا أبوحفص الأبار (٢)؛ قال: ثنا منصور والأعمش، عن المنهال - يعني ابن عمرو-، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس؛ قال: كان النبي على يعوذ الحسين والحسين: «أعيذكم بكلمات الله التامة» وذكر الحديث (٤). ورواه سفيان الثوري أيضاً عن منصور. (٥)

٩ ١ ٩ ١ - وحدثونا أيضاً عن جعفر بن سليمان<sup>(٦)</sup>؛ قال: ثنا أبوالتياح<sup>(٧)</sup>؛ قال:

<sup>(</sup>١) في الأصل: «يعاينوا».

<sup>(</sup>٢) يأتي تخريجه في الذي يليه.

<sup>(</sup>٣) عمر بن عبدالرحمن بن قيس الأبار ... صدوق. «تقريب التهذيب» (٩/٢٥.

<sup>(</sup>٤) في إسناده المنهال بن عمرو الأسدي؛ صدوق ربما وهم وأبوحفص الأبار؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

والحديث صح من طرق أخرى فقد أخرجه البخاري من طريق ابن أبي شيبة عن جريس، عن منصور به (كتاب الأنبياء، باب ١٠، حديث ٣٣٧١) «فتح الباري» (٢٠٨/٦).

<sup>(</sup>o) أخرجها الترمذي (كتاب الطب، باب ١٨، حديث ٢٠٦٠) «السنن» (٢٠٦٤).

<sup>(</sup>٦) الضبعي؛ صدوق زاهد. «تقريب التهذيب» (١٣١/١).

<sup>(</sup>٧) يزيد بن حميد الضبعي.

سأل رجل عبدالرحمن بن حنيس (۱) كيف صنع رسول الله على حين كادته الشياطين؟ قال: تحدرت عليه الشياطين من الجبال والأودية يريدون رسول الله على فأتاه قال: وفيهم شيطان معه في يده شعلة من نار يريد أن يحرق رسول الله على فأتاه جبريل -التكييل فقال: يا محمد قل. قال: ما أقول؟ قال: قل: «أعوذ بكلمات الله التامات» (۲) وذكر الحديث.

التامات» (<sup>(\*)</sup>، عن وهيب (<sup>\*)</sup>، عن ابن عجلان (<sup>(\*)</sup>، عن خولة يعقوب بن عبدالله (<sup>(\*)</sup>)، عن سعيد بن المسيب، عن سعيد بن مالك (<sup>(\*)</sup>)، عن خولة بنت حكيم أن النبي الله الله (<sup>(\*)</sup> قال: «لو أن أحدكم إذا نزل منزلاً قال: أعوذ بكلمات الله التامات» (<sup>(\*)</sup> وذكر الحديث.

١٩٢١ - وحدثونا عن يزيد بن هارون (٩)، عن محمد بن إسحاق (١٠) عن

<sup>(</sup>١) حاء اسمه في تعجيل المنفعة «عبدالرحمن بن حنيس» أما في المسند والإصابة فجاء كما في النص.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه أحمد «المسند» (٤١٩/٣)، وذكره ابن حجر في «الإصابة» (٣٩٦/٢).

<sup>(</sup>٣) ابن مسلم الصفار.

<sup>(</sup>٤) ابن خالد بن عجلان الباهلي.

<sup>(</sup>٥) محمد بن عجلان المدني؛ صدوق. «تقريب التهذيب» (١٩٠/٢).

<sup>(</sup>٦) الأشج.

<sup>(</sup>٧) سعد بن أبي وقاص.

<sup>(</sup>٨) في إسناده محمد بن عجلان؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

والحديث أخرجه مسلم (كتاب الذكر والدعاء، باب ١٦، حديث ٥٥، ٥٥، ٢٠٨/٤- ٢٠٨).

<sup>(</sup>٩) ابن زاذان.

<sup>(</sup>۱۰) ابن یسار.

عمرو بن شعيب، عن أبيه (١)، عن جده (٢) ، عن النبي ﷺ؛ قال: «إذا أصاب أحدكم فزع عند النوم فليقل: أعوذ بكلمات الله التامات من غضبه وعقابه». (٣)

1977 - وحدثونا عن جرير بن حازم، عن سهل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي ما 1977 - وحدثونا عن جرير بن حازم، عن سهل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة /، عن النبي ﷺ قال: «من قال حين يمسي: أعوذ بكلمات الله التامات /١٧٢/ من شر ما خلق» (٤٠). وذكر الحديث. ولا يجوز أن يقال: أعيذك بالنبي أو بالجبال أو بالأنبياء أو بالملائكة أو بالعرش أو بالأرض أو بشيء مما خلق الله. لا يتعوذ إلا بالله أو بكلماته. (٥) وقوله: أو جبوا على من حلف بالقرآن بكل آية يمين. (١)

<sup>(</sup>١) شعيب بن محمد بن عبدالله.

<sup>(</sup>٢) عبدالله بن عمرو بن العاص.

<sup>(</sup>٣) في إسناده محمد بن إسحاق؛ يدلس، وعمرو بن شعيب وأبوه صلوقان.

الحديث أخرجه: أحمد «المسند» (۱۸۱/۲)، وأبوداود (كتاب الطب، باب ۱۹، حديث (۲۸۹۳) «السنن» (۲۱۸/٤).

<sup>(</sup>٤) في إسناده سهل بن أبي صالح السمان؛ صدوق تغير بآخره، وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه الإمام أحمد بلفظ: «لو قلت حين أمسيت ...» «المسند» (۲۷٥/۲)، ومسلم (كتاب الذكر والدعاء، باب ١٦، حديث ٢٧٠٩، ٢٧٠٤).

 <sup>(</sup>٥) قوله: «ولا يجوز أن يقال: أعيذك بالنبي أو بالجبال ...» لأن هذه الأشياء مخلوقة أما الاستعاذة بكلمات الله فهي استعاذة بصفة من صفاته وصفاته غير مخلوقة.

قال ابن بطة بعد أن ذكر تعويذ النبي للحسن والحسين وما يقول من نزل منزلاً وغيره من الأحاديث قال: «فتفهموا يرحمكم الله هذه الأحاديث، فهل يجوز أن يعوذ النبي عليه الله عنده ويتعوذ هو ويأمر أمته أن يتعوذوا بمخلوق مثلهم؟ وهل يجوز أن يعوذ إنسان نفسه أو غيره بمخلوق مثله؟ ... وإذا حاز أن يتعوذ بمخلوق مثله فليعوذ نفسه وغيره بنفسه فيقول: أعيذك بنفسي ...» «الإبانة» (٢٦٢/١) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٦) لأنه يحلف بصفة من صفات الله وإذا حنث فعليه الكفارة. فلو كان المحلوف به مخلوقاً لم تجب الكفارة. انظر: «شرح السنة لأبي القاسم اللالكائي» (٢٣٢/٢).

۱۹۲۳ – حدثونا عن هشيم (۱)؛ قال: ثنا أبوبشر (۲) وعون (۳)، عن الحسن؛ قال: قال رسول الله ﷺ: «من حلف بسورة من القرآن فبكل آية يمين». (٤)

۱۹۲۶ - وحدثونا عن هشيم (°)؛ قال: ابنا مغيرة (۱)، عن إبراهيم (۱) أنه كان يقول: من حلف بسورة من القرآن بكل آية يمين. (۸)

۱۹۲٥ وقد روى الأعمش، عن عبدالله بن مرة (٩)، عن أبي كنف (١٠)، عن عبدالله بن مسعود أنه سمع رجلاً يحلف بسورة البقرة. فقال: أما إن عليه بكل

(١) ابن بشير بن القاسم.

(٢) جعفر بن إياس.

(٣) ابن أبي شداد. العقيلي؛ مقبول. «تقريب التهذيب» (٢/٩٠).

(٤) في إسناده عوف بن أبي شداد؛ مقبول غير أنه قد توبع بجعفر بن إياس.

وقد أخرجه بهذا الإسناد: ابن بطة «الإبانة» (٢٦٤/١)، وأخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» مرفوعاً من طريقين. من طريق الحسين وبحاهد. ثم قال: «وهذا الحديث إنما روي من وجهين جميعاً مرسلاً». «السنن الكبرى» (٢٣/١٠).

(٥) ابن بشير.

(٦) ابن مقسم الضبي.

(٧) ابن يزيد النخعي.

(٨) رواته ثقات. غير أن مغيرة؛ مدلس كثير التدليس عن إبراهيم.

وقد أخرجه ابن بطة. «الإبانة» (٢٦٥/١-٢٦٦) الكتاب الثالث، وعبدالرزاق «المصنف» (٤٧٢/٨) وفيه زيادة.

(٩) الهمداني الخارفي.

(١٠) العبدي. ذكره ابن أبي حاتم و لم يذكر حالته.

آية يميناً (۱). فهذا خلاف ما قاله هؤلاء الجهمية الشكاك (۲). هؤلاء إذا قالوا إنه مخلوق وهؤلاء إذا شكوا فيه. وقد سمعت وهب بن بقية الواسطي يقول: سمعت وكيعاً وكتبته عنه -يعني وكيعاً (۲)- وسألوه عن القرآن؟ فقال: كلام الله وليس ممخلوق. (١)

1977 - وحدثونا عن معاوية بن عمار الذهبي؛ قال: سئل جعفر بن محمد عن القرآن فقال: ليس بخالق و لا مخلوق. (°)

۱۹۲۷ - وأخبرني من سمع يزيد بن هارون يقول: القـرآن كـلام اللّـه وليـس .محلوق.<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>١) في إسناده أبوكنف لم تذكر حالته وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢٦٢/١-٢٦٣)، والبخاري «خلق أفعال العباد» (ص١٩٦)، واللخائي (٢٣٢/٢، رقم الأثر: ٣٧٩).

 <sup>(</sup>٢) أي لو أنه كلام مخلوق لم تحب فيه الكفارة. قال البخاري: «فأما أصوات المخلوقين فليس فيها
كفارة» «خلق أفعال العباد» (١٤٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «وكيع».

<sup>(</sup>٤) وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٥٨/١، رقم الأثر: ١٥١)، وفيه: «سمعت من وكيع وأثبته في كتاب ثم قال وهب: لو لم يكن رأيي ما حدثت به».

وأخرجه ابن بطة «الإبانة» (١٠/٢) رقم الأثر: ٩٠١) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٥) تقدم في (١٨٣٨) وهناك تخريجه.

<sup>(</sup>٦) في إسناده مجهول.

وقد أخرج نحوه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٥٩/١، رقم الأثر: ١٥٩)، وقال المحقق: «في إسناده أبو مسلم المؤدب لم أقف له على ترجمة».

۱۹۲۸ - وأخبرني عباس العنبري<sup>(۱)</sup>؛ قال: أخبرني عمرو بن هارون المقري<sup>(۲)</sup>؛ قال: سمعت ابن عيينة وسئل عن القرآن؟ فقال: القرآن كلام الله وليس بمخلوق.<sup>(۳)</sup>

1979 – وأخبرنيه أيضاً أبوبكر الأعين (ئ) أنه سمع من عمرو بن هارون هذا. قال سمعت ابن عيينة يقول هذا (ه). وسمعت جعفر بن مكرم (١) يقول سمعت وهب ابن جرير يقول: القرآن كلام الله والله ليس بمخلوق (٧). وسمعت أبا عبدالله يقول هذا (٨). ويقول: بلغني هذا عن جعفر بن محمد وسعيد بن عبدالرحمن الجمحي وإبراهيم بن سعد وأبوالنضر (٩) ووهب بن جرير ووكيع وغيرهم أنهم كانوا يقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق. وأنه مِنْ من يقول غير مخلوق (١٠). فهل يحل يقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق. وأنه مِنْ من يقول غير مخلوق (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن عبدالعظيم العنبري.

<sup>(</sup>۲) صدوق. «تقريب التهذيب» (۸۰/۲).

<sup>(</sup>٣) في إسناده عمرو بن هارون؛ صدوق وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه أبوداود «المسائل» (ص٢٦٥)، وابن بطة «الإبانة» (٩/٢) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد بن أبي عتاب الأعين؛ صدوق ... «تقريب التهذيب» (١٨٩/٢).

<sup>(</sup>٥) في إسناده أبوبكر الأعين؛ صدوق غير أنه قد توبع بعبدالعظيم العنبري كما في الرواية السابقة. وسيأتيان في إسناد واحد في (٢٠٥٨).

<sup>(</sup>٦) ابن يعقوب أبوالفضل المدوري. قال ابن أبـي حـاتم: «كتبنـا بعـض حديثـه وهـو صـدوق...» «تاريخ بغداد» (١٧٨/٧).

<sup>(</sup>V) في إسناده جعفر بن مكرم؛ صدوق.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١/٩٥١، رقم الأثر: ١٥٨)، وأبوداود في «مسائل أحمد» (ص٢٦٦).

<sup>(</sup>٨) كلام أبي عبدالله في هذه المسألة كثير تقدم بعضه ويأتي بعضه.

<sup>(</sup>٩) هاشم بن القاسم.

<sup>(</sup>١٠) قول أحمد –رحمه الله– رواه ابنه عبدالله في «السنة» (١/٤٥١، رقم الأثر: ١٣٨)، وقـــد ذكره كذلك ابن بطة جماعة من السلف قالـوا: «أن القرآن كلام الله غير مخـلوق» «الإبانة»

عنده محل الجهمية النافية وقد سمعت / من يقول: وقع بيني وبين مثنى الأنماطي /١٧٢/ب/ كلام ونحن في طريق مكة فأتيت وكيعاً (١) وسألته عن من قال: القرآن مخلوق؟ فقال: هذا كفر. هذا كفر كفر. (٢)

۱۹۳۰ - وسمعت فضل الأنماطي (٢) يقول: سمعت يزيد بن هارون والفريابي (٤) يقولان: من قال القرآن مخلوق فهو كافر. (٥)

۱۹۳۱ - وأخبرني محمد بن غيلان (٢) ومحمد بن عبدالعزيز بن أبي رزمة المروزيين أنهما سمعا علي بن الحسن بن شفيق يقول: سمعت عبدالله بن المبارك يقول: القرآن كلام الله وليس بمخلوق (٧). وهاذان (٨) من فضلا أهل

= (۱۱/۲، رقم الأثر: ۱۹۱) و (۲۰/۲-۲۱، رقم الأثر: ۲۱۲).

(١) في الأصل: «وكيع».

(٢) في إسناده مجهول. وقد ورد تكفير من قال بخلق القرآن عن وكيع.

انظر: «الإبانة» (۲/٥٦، رقم الأثر: ٢٧٦، ٧٧٧).

(٣) هو الفضل بن نوح الأنماطي. ذكره ابن أبي يعلى و لم يذكر حالته.

انظر: «طبقات الحنابلة» (١/٥٥/١) و»المنهج الأحمد» (١/١٤) و «المقصود الأرشد» (٢١٧/٢).

(٤) محمد بن يوسف بن واقد أبوعبدالله الفريايي.

(٥) رواية الفضل عن الفريابي رواها ابن بطة. «الإبانة» (٦٤/٢، رقم الأثر: ٢٧٤)، أما قول إسحاق فقد رواه ابن بطة من طريقين ليس فيهما الفضل «الإبانة» (١٠/٠، ٥٠)، رقم الأثر: ٢٤٦، ٢٥٧).

(٦) لم أتوصل إلى معرفته.

(٧) في إسناده محمد بن غيلان لم أتوصل إلى معرفته وبقية رواته ثقات.

وقد أخرج نحوه بإسناد آخر ابن بطة. «الإبانة» (۱۲/۲، رقم الأثر: ۱۹۲)، والدارمي «الرد على بشر المريسي» (ص۱۱۷).

(A) في الأصل: «وهاذين».

خراسان.<sup>(۱)</sup>

۱۹۳۲ - وأخبرني أبوسعيد<sup>(۲)</sup> بن أخــي حجـاج الأنمـاطي أنـه سمـع عمـه<sup>(۲)</sup> يقول: القرآن كلام اللّه وليس من اللّه شيء مخلوق وهو منه وليس مختلف عندنا<sup>(٤)</sup>

۱۹۳۳ – عن أبي النضر<sup>(۱)</sup> وعفان<sup>(۱)</sup> وعاصم<sup>(۷)</sup> أنهم كانوا يقولون: القرآن كلام الله وليس بمحلوق.

۱۹۳۶ – وسمعت<sup>(۸)</sup> عباس العنبري يقول: سمعت أبا الوليد<sup>(۹)</sup> يقــول: القـرآن كلام اللّه وليس بمخلوق ومن لم يعقد عليه قلبه أنه ليس بمخلوق فهو كافر.<sup>(۱۰)</sup>

(١) قلت: ذكر اللالكائي عددًا من السلف من أهل خراسان ثم قال: «قالوا كلهم: القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال مخلوق فهو كافر». «شرح السنة» (٣٠٧-٣٠٦).

(٢) لم أتوصل إلى معرفته.

(٣) هو حجاج بن المنهال الأنماطي السلمي.

(٤) في إسناده أبوسعيد لم أتوصل إلى معرفته.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد وفيه: «حدثني عباس، حدثني أبوسعيد -صاحب لنا- ثنا عطاء بن أخي حجاج..»، وقال المحقق: «في سنده من لا يعرف وهو أبوسعيد وعطاء ...» «السنة» (١٦٢/١) رقم الأثر: ١٧١).

(٥) تقدم كلام أبي النضر هاشم بن القاسم: (١٨٣٩) وهناك تخريجه.

(٦) كلام عفان يأتي في (١٩٣٦).

(٧) هو ابن علي. وسيأتي كلامه في (٦٠٦٣).

(٨) القائل هو: أبوبكر المروذي.

(٩) هشام بن عبدالملك الباهلي.

(١٠) رواته ثقات. وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢٥٥) رقم الأثر: ٢٥٢) الكتاب الثالث، وأبوداود «مسائل الإمام أحمد» (ص٢٦٦). 19۳٥ - وحدثنا حسن بن عيسى مولى ابن المبارك؛ قال: سمعت ابن المبارك يقول: الجهمية كفار. (١)

19٣٦ - وحدثني أبوعمر الدوري المقري<sup>(٢)</sup>؛ قال: ثنا عفان<sup>(٣)</sup>؛ قال: شهدت سلام أبا المنذر<sup>(٤)</sup> وقارى أهل البصرة وقد جاءه رجل جهمي والمصحف في حجره فقال له: ما هذا يا أبا المنذر؟ قال: قم يا زنديق هذا كلام الله غير عظوق.<sup>(٥)</sup>

۱۹۳۷ - وسمعت محمد بن يحيى بن سعيد القطان يقول: كان أبي (۱) وعبدالرحمن بن مهدي يقولان: الجهمية تدور أن ليس في السماء شيء. (۷)

١٩٣٨ – وحدثني العباس العنبري؛ قال: سمعت شاذاً (٨) يقـول: سمعـت يزيـد

<sup>(</sup>١) رواته ثقات. وقد أخرجه عبدالله بن أحمـد «السنة» (١٠٩/١، رقـم الأثـر: ١٥)، وابـن بطـة «الإبانة» (٦/٢، رقم الأثر: ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) هو حفص بن عمر بن عبدالعزيز شيخ العراق في وقته ... انظر: «تقريب التهذيب» (٢٤٦/١). (٣) ابن مسلم الباهلي.

<sup>(</sup>٤) سلام بن سليمان المزني؛ صلوق يهم. «تقريب التهذيب» (٣٤٢/١).

<sup>(</sup>٥) رواة الخبر عن أبي المنذر ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢/٥٥-٥٦، رقم الأثر: ٢٥٣) الكتاب الثالث، وسيأتي مثله في (٢٠٢٥).

<sup>(</sup>٦) يحيى بن سعيد القطان.

<sup>(</sup>٧) رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٦/٢٥، رقم الأثر: ٢٥٥) الكتاب الثالث.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «شاذ» وهو ابن يحيى. قال عنه ابن حجر: «مجهول». «تقريب التهذيب» (٣٤٥/١).

بن هارون يقول: من قال القرآن مخلوق والله الذي لا إله إلا هو زنديق. (١)

1989 - 6 وقال عمرو بن عثمان الواسطي ابن أخي علي بن عاصم  $(^{7})$  وأبا سألت هشيماً  $(^{7})$  وجريراً  $(^{1})$  والمعتمر  $(^{9})$  ومرحوماً  $(^{7})$  وعمي علي بن عاصم  $(^{7})$  وأبا  $(^{7})$  وعمي علي بن عاصم وأبا معاوية  $(^{6})$  وسفيان والمطلب بن زياد ويزيد بن هارون / عن من قال القرآن مخلوق و فقالوا: زنادقة. قال أبوبكر: زنادقة يقتلون. قلت ليزيد بن هارون: يقتلون يا أبا $(^{9})$  خالد بالسيف و قال: بالسيف.

· ١٩٤٠ - وأخبرنا (١١) من سمع يعقوب بن إبراهيم بن سعد يقول: جاء سـعد

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (۱۲۲/۱، رقم الأثر: ٥٠)، وأبوداود (ص٢٦٨)، وابن بطة «الإبانة» (٧/٢، رقم الأثر: ٢٥٦)، و(٩/٢٤–٥٠، رقم الأثر: ٢٤٥).

(٢) لعل الصواب: «عمر بن عثمان بن عاصم بن صهيب الواسطى فهو الذي يروي عن يزيد ...».

- (٣) ابن بشير.
- (٤) ابن حازم.
- (٥) ابن سليمان.
- (٦) ابن عبدالعزيز العطار.
  - (٧) الواسطى.
- (٨) محمد بن حازم الضرير.
  - (٩) في الأصل: «يا با».
- (۱۰) في إسناده عمرو بن عثمان لم أتوصل إلى معرفته وإن كان عمر بن عثمان فهو صدوق. انظر: «تقريب التهذيب» (۲۰/۲).

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (۷/۲، رقم الأثر: ۲۰۸) وسيأتي في (۲۰۱۸).

(١١) القائل المروذي.

<sup>(</sup>١) في إسناده شاذ بن يحيى؛ مجهول وبقية رواته ثقات.

ابن عبدالرحمن الجمحي فسأل أبي عن رجل يقول: القرآن مخلوق؟ فقال: هذا كافر بالله تضرب عنقه من ها هنا وأشار بيده إلى عنقه. فقلت ليعقوب: أي شيء تقول أنت؟ قال: القرآن كلام الله وليس بمخلوق. (١)

1981 – وأخبرني فطر بن حماد؛ قال: سألت المعتمر (٢) وحماد بن زيد عن من قال القرآن مخلوق؟ فقالا: كافر. قال: وسألت يزيد بن زريع صليت خلف من يقول القرآن مخلوق؟ فقال: خلف رجل مسلم أحب إلي (٣). وسمعت حسيناً ويقول: سمعت قبيصة (٥) يقول: من قال محدث فهو يقول إنه مخلوق ومن قال إنه مخلوق فهو كافر بالله. سمعته من وكيع (٦) وقد أخبرتك من يُنصب في هذا الأمر ويقوم به في تكفير من مضى لهم بيان ذلك (٧) حتى تكلموا في استتابتهم وموارثتهم (٨) ولو كان هذا الأمر الذي جاءت به الجهمية أمراً (٩) يرتاب في أوشك

<sup>(</sup>١) في إسناده مجهول. وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٥٨/٢، رقم الأثر: ٢٥٩).

<sup>(</sup>٢) ابن سليمان التيمي.

<sup>(</sup>٣) في إسناده فطر بن حماد وثقه أبوزرعة وقال أبوحاتم: «ليس بالقوي».

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٥٨/٢، ٥٩، رقم الأثر: ٢٦٠-٢٦١)، وأخرج نحوه عبدالله بن أحمد «السنة» (١١٨/١، رقم الأثر: ٤٢).

<sup>(</sup>٤) ابن صالح العطار. وفي الأصل: «حسين».

<sup>(</sup>٥) ابن عقبة.

<sup>(</sup>٦) ابن الجراح وقد أثر عن وكيع –رحمه الله– تكفير من قال بخلق القرآن ولـه آثـار ضمـن هـذا الكتاب.

<sup>(</sup>٧) يريد الجهمية الذين يقولون: القرآن مخلوق.

<sup>(</sup>٨) ذكر ابن بطة عنوانين: الأول: «ييان كفرهم وضلالهم وخروجهم عن الملة ...»، والثاني: «إباحة قتلهم وتحريم موارثتهم على عصبتهم من المسلمين» ثم ذكر النصوص عن السلف في هذا. انظر: (٢/٢) -٧٧).

<sup>(</sup>٩) في الأصل: «أمر».

فيه لما سمع أهل العلم التكذيب به ولا إخراج أهله من الحق ولا إثبات ما ححدوه من صفات الله عز وجل وأسمائه وانتحالهم خلق القرآن ولا جاز لهم مباينتهم إذا استتابوا بشراً (۱) وأصحابه. ولوجب عليهم الإمساك عنهم وترك الرد عليهم والخلاف لهم ولكنهم كانوا والله أعلم وأشد في أمره في أن يشكوا فيما قد وضح لهم من الحق. وبان لهم من .....(۲) فاتق (۱) الله وانظر لنفسك فإني قد نصحتك وأحببت لك ما أحببت لنفسي ودعوتك إلى ما عليه شيخ الإسلام أبوعبدالله وأهل العلم قبلنا .....(١) وانقاد (١) وانقاد اللحق وتواضب عليه وعظم أمره وبين ذلك وأكشفه فإني أرجو (۱) أن .....(۱) الله عز وجل إليك بقلوب المؤمنين ويشرح صدرك بالذي شرح به صدورهم إذا الله عز وجل إليك بقلوب المؤمنين ويشرح صدرك بالذي شرح به صدورهم إذا نازعوك هذا وأنكروه عليك فألن (٩) لهم حانبك وتواضع للحق والفهم وبين ذلك نازعوك هذا وأنكروه عليك فألن (٩)

(١) المريسي.

<sup>(</sup>٢) طمس بمقدار كلمة.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «فاتقى».

<sup>(</sup>٤) طمس بمقدار خمس كلمات.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «وانقذ».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «أرجوا».

<sup>(</sup>٧) سقط ، مقدار كلمة.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «قوماً».

<sup>(</sup>٩) في الأصل: «فلين».

فقد كان من ابن علية (١) كلام (٢) في ..... (٣) ومجالسته أيوب ويونس وابن عون والتيمي فما منعه ذلك أن كشفه على رؤوس الناس ورجع عنه فرفعه الله بذلك. فإن الله عز وجل كافيك ما تحذر. فإني قد رأيت أبا عبدالله يحب أن يوفقك الله. ورأيته معني بأمرك يحب أن يسددك الله للذي أجمع عليه أصحابك من أهل السنة وأهل الحديث فإن هذا عنده مثل رأي الجهمية عصمنا الله وإياك وبالله التوفيق وجمع لنا ولك خير الدنيا والآخرة. وقد بلغني أن زكريا أظهر كتابا بخضرتك حكى فيه حكايات في الوقف عن مشيخة عرفها الناس عندنا أنها كذب. قال أبوبكر المروذي: هذا آخر الكتاب الذي سطر أبوعبدالله فيه وصححه بخطه.

1987 - أخبرنا محمد بن علي أبوبكر (٤) أن يعقوب بن بختان (٥) حدثهم؟ قال: قلت لأبي عبدالله: أن رجلاً جاء إلى سجادة (٢) وأخبرني عبدالكريم بن الهيثم الدير عاقولي (٧)؛ قال: حدثني الحسين بن البزار (٨)؛ قال: قيل لأبي عبدالله أحمد بن

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن إسماعيل بن علية. كان والده إسماعيل بن علية من أعيان السنة أما إبراهيم هذا فهو كما يقول ابن حجر: «هو ممن يرغب عن كثير من قوله». «تهذيب التهذيب» (٣٣٣/١)، «تاريخ بغداد» (٢٠/٦).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كلاماً».

<sup>(</sup>٣) طمس مقدار كلمة.

<sup>(</sup>٤) ابن بحر البزار.

<sup>(</sup>٥) يعقوب بن إسحاق بن بختان.

<sup>(</sup>٦) هو الحسين بن حماد بن كسيب ...؛ صدوق. «تقريب التهذيب» (١٦٥/١).

<sup>(</sup>٧) هكذا جاء في الأصل وقد تقدم في (١٤٣) عبدالكريم بن الهيثم بن زياد القطان العاقولي.

<sup>(</sup>٨) هو ابن الصباح البزار.

حنبل أن سجادة سئل عن رجل قال: امرأته طالق ثلاثــاً إن كلــم زنديقــاً (١). فكلــم رجلاً (٢) يقول القرآن مخلوق. فقال ســجادة: طلقــت امرأتــه. فقــال أبوعبداللّــه: مــا أبعد. (٣)

198٣ – أخبرنا علي بن الحسن بن هارون الحربي (٤)؛ قال: ثنا أبوالفضل الوراق (٥)؛ قال: سألت أبا علي الحسن بن حماد سجادة فقلت: بلغنا أنك قلت: لو أن رجلاً حلف بالطلاق أن لا يكلم زنديقاً فكلم رجلاً يقول القرآن مخلوق حنث. فقال: نعم من حلف أن لا يكلم كافراً (٢) فكلم رجلاً يقول القرآن مخلوق حنث. قال الفضل: وحدثني أبوبكر بن زنجوية أن هذا ذكر لأحمد بن حنبل فقال: ما أبعد. (٧)

۱۹٤٤ - أخبرني علي بن الحسن بن هارون؛ قال: حدثني محمد بن أبي هارون؛ قال: حدثني أبوبكر بن زنجوية (٨)؛ قال: سئل عبدالوهاب(٩) عن رجل

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (١٦١/٢، رقم الأثر: ٢٦٨).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «زنديق».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «رجل».

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

<sup>(</sup>٤) البغدادي الحنبلي. ذكره الخطيب و لم يذكر حالته. «تاريخ بغداد» (٣٧٧/١١).

<sup>(</sup>٥) محمد بن أبي هارون.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «كافر».

<sup>(</sup>٧) هو: محمد بن عبدالملك.

 <sup>(</sup>٨) في إسناده علي بن الحسن بن هارون؛ بحهول الحال وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٢١٠٦٢، رقم الأثر: ٢٦٩).

<sup>(</sup>٩) ابن عبدالحكم بن نافع الوراق.

حلف بالطلاق أن لا يكلم كافراً، فكلم رجلاً يقول: القرآن مخلوق. قال: حنث. وقال: إذا حلف بالقرآن فحنث / عليه بكل آية كفارة يمين. فهذا حجة قوية على /١٧٤ الجهمية. (١)

9 4 9 - أخبرنا عبدالله بن أحمد؛ قال: حدثني محمد بن إسحاق الصنعاني؟ قال: سمعت أبا عبيد<sup>(۲)</sup> يقول: من قال القرآن مخلوق فقد افترى على الله. وقال على الله ما لم يقله اليهود ولا النصارى.<sup>(۳)</sup>

1987 - أخبرني محمد بن هارون؛ قال: ثنا إبراهيم بن إياس<sup>(٤)</sup>؛ قال: سمعت أبا عبيد سلام بن مسكين<sup>(٥)</sup> يقول: من قال: القرآن مخلوق فليس شيء من الكفر إلا هو دونه. فقد قال هذا على الله ما لم يقله اليهود ولا النصارى وإنما مذهبهم التعطيل.<sup>(٦)</sup>

#### 

<sup>(</sup>١) في إسناده على بن الحسن بن هارون؛ مجهول الحال وبقية رواته ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة «الإبانة» (٦٢/٢، رقم الأثر: ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) القاسم بن سلام.

<sup>(</sup>٣) رواته ثقات.

وقد أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٢٩/١، رقم الأثر: ٧١)، والآجري «الشريعة» (ص٨٢)، وابن بطة «الإبانة» (٠٠/٢)،

<sup>(</sup>٤) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٥) هكذا جاء اسمه، وسلام كنيته في كتب الرجال أبورواح .. ولعل في الإسناد خطأ.

<sup>(</sup>٦) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.



# رسالة المتوكل رحمه الله إلى أبي عبدالله في أمر القرآن وجواب كتاب أبى عبدالله إليه في ذلك

۱۹٤۷ - أخبرني أبوبكر المروذي؛ قال: قال أبوعبدالله: قد كتب إلى -يعين المتوكل-(۱) يسألني عن القرآن. فكتبت إليه أنه ليس بمخلوق. واحتججت من القرآن فقرأه على أبوعبدالله.

198۸ - وأخبرنا المروذي في موضع آخر؛ قال: قلت لأبي عبدالله أحمد بسن حنبل أجبت في القرآن غير مخلوق في الرسائل التي وردت عليك من الخليفة. قال: نعم. قد كتبت إليه -يعني إلى عبيدالله بن يحيى بن خافان (٢) فقرأ علي أبوعبدالله كتبت إليك بالذي سأل عنه أمير المؤمنين من أمر القرآن بما حضرني. وقد كان الناس في خوض من الباطل واختلاف شديد ينغمسون فيه (٣). فانجلي عن الناس ما

<sup>(</sup>١) هو أبوالفضل جعفر بن المعتصم ... خالف ما كان عليه المأمون والمعتصم والواثق من الاعتقاد وطعن عليهم فيما كانوا يقولونه من خلق القرآن. انظر: «محنة الإمام أحمد» لحنبل بـن إسـحاق (ص ١٠).

<sup>(</sup>٢) أبوالحسن. استوزره المتوكل والمعتمد وكان عاقلاً حازماً ... انظر: «دول الإسلام» للذهبي (٢٠/١)، و «تاريخ الطبري» (٢٤٦/١١).

<sup>(</sup>٣) عند عبدالله وأبي نعيم ومقدمة مسند أحمد بعد: «ينغمسون فيه» «حتى أفضت الخلافة إلى أمير المؤمنين فنفى الله بأمير المؤمنين كل بدعة وانجلي ...».

كانوا فيه من الذل وضيق المحابس فصرف الله ذلك وذهب به ووقع على المسلمين موقعاً عظيماً، ودعوا الله عز وجل لأمير المؤمنين. وقد روي عن ابن عباس أنه قال: لا تضربوا كتاب اللَّه بعضه ببعض فإن ذلك يوقع الشلك في قلوبكم. وذكر عـن عبدالله بن عمرو أن نفراً كانوا جلوساً فإذا النبي ﷺ فقال بعضهم: ألم يقل الله عز وجل كذا؟ وقال بعضهم: ألم يقل الله كذا؟ فسمع ذلك النبي عليه الصلاة والسلام فخرج وكأنما فقئ في وجهه حب الرمان فقال: «أبهذا أمرتم أن تضربوا كتاب الله عز وجل بعضه ببعض؟ إنما ضلت الأمم قبلكم في مثل هذا. إنكم لستم فيما هاهنا في شيء. ١٧٤/ب/ انظروا الذي أمرتم به فاعملوا به وانظروا / الذي نهيتم عنه فيانتهوا»(١). وروي عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ قال: «مراء في القرآن كفر» (٢٠). وروي عن أبي جهيم رجل من أصحاب النبي ﷺ قال: «لا تماروا في القرآن فإن مراء في القرآن كفر» (٣) قال ابن عباس قدم على عمر بن الخطاب -رحمه الله- رجل فجعل عمر يسأل عن الناس. فقال: يا أمير المؤمنين! قد قرأ القرآن منهم كذا وكذا. فقال ابن عباس: فقلت: واللُّه ما أحب أن يسارعوا يومهم هذا في القرآن هذه المسارعة قال: فزبرني (٤) عمر وقال: مه. قال: فانطلقت إلى منزلي مكتئباً حزيناً فبينما أنا كذلك إذ أتاني رجل فقال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد «المسند» (۱۹٦/۲) وبنحوه عند ابن ماجه (المقدمة، باب ۱۰، حديث ۸۵) «السنن» (۳۳/۱)، وأخرج الترمذي نحوه من طريق أبي هريرة (كتاب القدر، باب ۱، حديث ۲۱۳۳) «السنن» (۳۸٦/٤).

<sup>(</sup>٢) تقدم في: (١٤٣٣، ١٤٣٤) وهناك تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم (١٤٣٥) وسيأتي في (١٩٦٩).

أحب أمير المؤمنين فخرجت وإذا هو بالباب ينتظرني فأخذ بيدي فخلا بسي فقال: ما الذي كرهت مما قال الرجل آنفاً؟ قلت: يا أمير المؤمنين: متى ما يتسارعون (١) هذه المسارعة يحتقوا ومتى يحتقوا يختصموا، ومتى ما يختصموا يختلفوا، ومتى ما يختلفوا قال: فقال: لله أبوك إن كنت لأكاتم به الناس حتى جئت بها. (٢)

وروي عن حابر بن عبدالله؛ قال: كان النبي ﷺ يعرض نفسه على الناس بالموقف فيقول: «هل من رجل يحملني إلى قومي فإن قريشاً قد منعوني أن أبلغ كلام ربي». (٣)

وروي عن جُبير بن نفير قال: قـال رسـول اللّه ﷺ: «إنكم لن ترجعوا إلى اللّه أفضل مما خرج منه» (أ) — يعني القرآن—. وروي عن أبي أمامه عن رسول الله ﷺ؛ قال: «ما تقرب العباد إلى اللّه بشيء مثل ما خرج منه» (أ) — يعني القـرآن—. وروي عـن عبداللّه بن مسعود أنه قال: جردوا القرآن ولا تكتبوا فيه شيئاً إلا كلام اللّه عز وجل. (1)

وروي عن عمر بن الخطاب –رحمه الله– أنه قال: إن هذا القرآن كــــلام اللّــه

<sup>(</sup>١) في الأصل: «يتسارعوا».

<sup>(</sup>۲) روى هذا بإسناده إلى ابن عباس: الهروي. «ذم الكلام» (۳۸/۲–٤٠، رقم الأثر: ۱۹۸).

<sup>(</sup>٣) سيأتي بإسناده في (١٩٥١).

<sup>(</sup>٤) تقدم في (١٩١٤) وهناك تخريجه.

<sup>(</sup>٥) تقدم في (١٩١٥) وهناك تخريجه، وسيأتي في (١٩٥٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٦/١، رقم الأثر: ٩٣)، وابن أبي شيبة وفيه: «جردوا ... ولا تلبسوا به ما ليس منه». «المصنف» (١٠/٥٥)، وأخرج ابن بطة نحوه وفيه: «القرآن كلام الله فلا تخلطوا به ما ليس منه». «الإبانة» (٢/٢٥٢، رقم الأثر: ٢٥) الكتاب الثالث، وسيأتي جزءاً منه في (١٩٥٥).

فضعوه على مواضعه (۱). وقال رجل للحسن البصري: يا أبا سعيد! إني إذا قرأت كتاب الله وتدبرته ونظرت في عملي كدت أن آيس وينقطع رجائي. فقال له الحسن: إن القرآن كلام الله وإن أعمال بني آدم إلى الضعف والتقصير فاعمل مراً وأبشر (۱) وقال فروة بن نوفل الأشجعي: كنت جاراً لخباب وهو من أصحاب النبي فخرجت معه يوماً من المسجد وهو أخذ بيدي فقال: يا هناه (۱) تقرب إلى الله عز وجل بشيء أحب إليه من الله عز وجل بشيء أحب إليه من كلامه (۱). وقال رجل (۱) للحكم بن عُتيبة: ما حمل أهل الأهواء على هذا؟ قال: الخصومات (۱). وقال معاوية بن قرة وكان أبوه ممن أتى النبي الكيني إلى واحد من الخصومات فإنها تبط الأعمال (۱). وقال أبوقلابة وكان قد أدرك غير واحد من أصحاب رسول الله الله الله الله الأهواء أو قال: أصحاب الخصومات فإني لا آمن أن يغمسوكم في ضلائتهم أو يلبسوا عليكم بعض ما تعرفون (۱).

<sup>(</sup>۱) سیأتی بإسناده فی (۱۹۵۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٧/١، رقم الأثر: ٩٥).

<sup>(</sup>٣). يمعنى: «يا هذا» وهي لفظة تختص بالنداء. انظر: «النهاية» (٢٧٩/٥).

<sup>(</sup>٤) سيأتي بإسناده في (١٩٦١) وهناك تخريجه.

<sup>(</sup>٥) هو عمرو بن قيس لما صرح باسمه الآجري واللالكائي.

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٧/١، رقم الأثر: ٩٧)، والآجري «الشريعة» (ص٥٠)، والالكائي (١٤٥/١، رقم الأثر: ٢١٨).

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٧/١، رقم الأثمرك ٩٨)، والآجري «الشريعة» (ص٥٦)، واللالكائي (١٤٥/١-١٤٦)، رقم الأثر: ٢٢١).

<sup>(</sup>٨) سيأتني بإسناده في (١٩٦٨) وهناك تخريجه.

و دخل رجلان من أهل الأهواء على محمد بن سيرين فقالا: يا أبا<sup>(۱)</sup> بكر! نحدثك بحديث؟ قال: لا. قالا: فنقرأ عليك آية من كتاب الله؟ قال: لا. لتقومان عني أو لأقومن. فقام الرجلان فخرجا. فقال بعض القوم: يا أبا<sup>(۱)</sup> بكر وما كان عليك أن قرءا عليك آية من كتاب الله؟ قال محمد بن سيرين: إني خشيت أن يقرأ على آية فيحرفانها فيقر ذلك في قلبي ولو أعلم أني أكون مثل ما أكون الساعة لتركتهما. (۲)

وقال رجل من أهل البدع لأيوب السحستاني: يا أبا بكر: أسألك عن كلمة؟ فولى وهو يقول: ولا نصف كلمة (٣). وقال طاووس لابن له وتكلم رجل من أهل البدع: يا بني أدخل أصبعيك في أذنيك ولا تسمع ما يقول. ثم قال: اشدد اشدد (٤). وقال عمر بن عبدالعزيز: من جعل دينه غرضاً للخصومات أكثر التنقل (٥). وقال إبراهيم النحعي: إن القوم لم يُدَّخر عنهم شيء خبئ لكم لفضل عندكم (٢). وقال الحسن البصري: شر داء خلط قلباً -يعني الهوى-(٧). وقال

<sup>(</sup>١) في الأصل: «يا با بكر».

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٨/١)، والآجري «الشريعة» مختصراً (ص٥٧)، واللالكائي «شرح السنة» (١٠٩/١). وقم الأثر: ٢٤٢)، والدارمي «السنن» (١٠٩/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبدالله بن أحمد وفيه: «وهو يقول بيـده لا ولا نصف ...» «السنة» (١٣٨/١، رقـم الأثـر: ١٠١)، والآجـري «الشـريعة» (ص٥٧)، وأبونعيــم في «الحليــة» (٩/٣)، وابــن بطــة «الإبانة» (٤٤٧/٢)، رقم الأثر: ٤٠٢) الكتاب الأول.

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبدالله بن أحمد «السنة» (١٣٨/١، رقــم الأثـر: ١٠٢)، والآجـري «الشـريعة» (ص٥٧)، وابن بطة «الإبانة» (٦/٢٤)، رقم الأثر: ٤٠٠) الكتاب الأول.

<sup>(</sup>٥) سيأتي بإسناده في (١٩٦٤).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبداللَّه بن أحمد. «السنة» (١٣٨/١، رقم الأثر: ١٠٤).

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبدالله بن أحمد. المصدر السابق ونفس الصفحة رقم: (١٠٥).

حذيفة بن اليمان وكان من أصحاب النبي ﷺ: اتقوا اللَّه معاشر القراء وحذوا طريق من كان قبلكم واللَّه لئن استقمتم لقد سبقتم سبقاً بعيداً ولئن تركتموه يمينــاً وشمـالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً أو قال مبيناً (١). قال أبي: وإنما تركت ذكر الأسانيد لما تقدم من اليمين التي حلف بها مما قد علمه أمير المؤمنين ولولا ذلك لكتبتها ١٧٥ب/ بأسانيدها. وقال الله جل ثناؤه: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ / اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللَّهِ (٢٠٠٠). ﴿ أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ ) (٣٠). فأعلم عز وجل أن الخلق غير الأمر(٤). وقال تبارك وتعالى: ﴿الْرَّحْمَنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الإِنسَانَ \* عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾(٥). فأخبر تبارك وتعالى أن القرآن من علمه إذ قال: ﴿ الْرَّحْمَنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾. وقال: ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُــدَى وَلَئِـن اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٌّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ (٦). وقال: ﴿ وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ بَكُلِّ آيَةٍ مَّا تَبعُواْ قِبْلَتَكَ وَمَا أَنتَ بَتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنْكَ إِذاً لَّمِنَ الظَّالِمِينَ﴾ (٧). وقال: ﴿كَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ حُكْماً عَرَبِيًّا وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه عبدالله بن أحمد. «السنة» (١٣٩/١، رقم الأثر: ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: آية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: آية ٤٥.

<sup>(</sup>٤) في «السنة» لعبدالله: «فأخبر تبارك وتعالى بـالخلق ثـم قـال: «والأمـر» فأخـبر أن الأمـر غـير الحلق» (١٣٩/١).

<sup>(</sup>٥) سورة الرحمن: الآيات ١–٤.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: آية ١٢٠.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة: آية ١٤٥.

الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِي وَلاَ وَاقَ ((). فالقرآن من علم اللّه عز وجل. وفي هذه الآيات دليل على أن الذي جاءه صلى اللّه عليه هو القرآن لقوله: ﴿وَلَئِنِ اتّبَعْتَ أَهُواءَهُمْ بَعْدَ الّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ وقد رُوى عن غير واحد من سلفنا أنهم كانوا يقولون القرآن كلام الله وليس بمحلوق وهذا الذي أذهب إليه ولست بصاحب كلام ولا أرى الكلام في شيء إلا ما كان في كتاب الله أو حديث عن النبي كلام وعن أصحابه رحمهم الله أو عن التابعين فأما غير ذلك فالكلام فيه غير محمود. (٢)

ابن خافان. وأخبرنا عبدالله بن أحمد؛ قال: أملى عليَّ أبي إلى عبيدالله بن يحيى ابن خافان. وأخبرنا محمد بن علي قال: ثنا صالح قال: أملى عليَّ أبي إلى عبيدالله ابن يحيى بن خافان قال أبوبكر الخلال: وهما صادقان فأرجو (٣) أن يكون أملى عليهما جميعاً كما قالا. وذاك أن أبا بكر المروذي ...... على أبي عبدالله فكتبت إليك بالذي سأل عنه أمير المؤمنين ..... على صالح الكتاب بين يدي أبيه الجواب وعبدالله أملاها عليه ..... على أبي بكر المروذي وكان ...... قال حنبل: قال إسحاق في ......

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: آية ٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجها بطولها عبدالله بن أحمد وفي آخره: «وأني أسأل الله عز وجل أن يطيل بقاء أمير المؤمنين وأن يثبته وأن يمده منه بعونه إنه على كل شيء قدير ...». «السنة» (١٣٤/١- ١٣٤/١) وذكرها أحمد شاكر في «مقدمة شرح ١٤٠)، وأبونعيم في «الحلية» (١٦/٩-٢١٦) وذكرها أحمد شاكر في «مقدمة شرح المسند» (١٠/١-١٢٤) وقال في أخرها: «قلت: رواة هذه الرسالة عن أحمد أئمة أثبات أشهد بالله أنه أملاها على ولده ...».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «فأرجوا».

<sup>(</sup>٤) مكان النقط كلام غير واضح.

<sup>(</sup>٥) رواته ثقات.

1111/

ا فدل على أن القوم كلهم صدقوا فيما قالوا وهم أهل صدق كلهم والحمد لله ولكنني بينت هذا لأن يعلم من يسمع قول واحد (١) منهم فيشك فيه فيلبسه لأن لا يشك في قلوبهم، وقد كانوا زادوا فيها في الدعاء فعرضوه على أبي عبدالله فوجدته عند أبي مزاحم موسى بن عبيدالله بن يحيى بن خافان كيف كان وجواب كتاب أبي عبدالله إلى عبيدالله خاصة.

• ١٩٥٠ - فأخبرنا أبومزاحم موسى بن عبيدالله بن يحيى بن خافان (٢٠)؛ قال: حدثني عبدالله بهذه الرسالة؛ قال: أملا عليَّ أبي إلى عبيدالله بـن يحيى أحسن الله عاقبتك أبا الحسن في الأمور كلها ودفع عنك مكاره الدنيا والآخرة برحمته. وقد كتبت إليك رضي الله عنك بالذي سأل عنه أمير المؤمنين أيده الله من أمر القرآن ما حضرني وإني أسأل الله أن يديم توفيق أمير المؤمنين أعزه الله وتأييده فقد كان الناس في خوض من الباطل واختلاف شديد ينغمسون فيه حتى أفضت الخلافة إلى أمير المؤمنين أيده الله فنفى الله بأمير المؤمنين –أعزه الله ذلك بأمير المؤمنين كله الناس ما كانوا فيه من الذل وضيق المحابس فصرف الله ذلك بأمير المؤمنين كله وذهب أعز الله نصره ووقع ذلك من المسلمين موقعاً عظيماً ودعوا الله عز وجل لأمير المؤمنين أدام الله عزه فأسأل الله أن يجيبهم في أمير المؤمنين صالح الدعاء وأن

<sup>(</sup>١) تكررت في الأصل.

<sup>(</sup>٢) يقال أنه مولى لبني واشج من الأزد كان أبوه وزير جعفر المتوكل على الله، كان ثقة ديناً من أهل السنة.

انظر: «طبقات الحنابلة» (٣٣٣/١)، و»شذرات الذهب» (٢٠٧/٢)، و»المقصد الأرشد» (٧/٣).

يتمم ذلك لأمير المؤمنين أدام الله عزه وأن يزيد في نيته ويعينه على ما هو عليه. وقد ذكر عن ابن عباس وفي آخر الرسالة. وإني أسأل الله أن يطيل بقاء أمير المؤمنين وأن يمده وأن يثيبه منه بمعونة إنه على كل شيء قدير.(١)

قال أبومزاحم: قال عبدالله بن أحمد بن حنيل حننا بهذه الرسالة إلى أبي محمد بن العباس المعروف بابن سارة (٢) وكان صاحب أبي عبيدالله يحيى بن خاقان بغداد فزاد فيما دعا لأمر المؤمنين. قال عبدالله: ثم عرضها على أبي فأجازها. (٢)

قال أبومزاحم: وهذه نسخة / كتاب أحمد بن حنب ل بجواب كتاب إليه في ١٧٦٠/ رسالة القرآن أحسن الله إليك أبا الحسن في الأمور كلها إليها ودفع عنك مكاره الدنيا والآخرة برحمته وطوله. فإنه (٤) ولي ذلك والقادر عليه. وصل كتابك رضي الله عنك. والذي أنهيت إلي فيه من سلامة أمير المؤمنين أعزه الله بطاعته فسرني ما ذكرت من عافية الله إياه فأدام الله لأمير المؤمنين عافيته وسلم له دينه. وجعل ما أنعم به عليه موصولاً برضوانه. فإنه على كل شيء قدير. وفهمت ما ذكرت مما أمر به أمير المؤمنين أيده الله من كتابك إلي ومسألتك إياي عن القرآن. وقد كتبت إليه بما حضرني من ذلك وإني أسأل الله أيحسن جزاءك عنها. فالذي نعرف منك

<sup>(</sup>١) هذا المذكور إلى هنا ضمن الرسالة المتقدمة. وهي في «السنة» لعبدالله بن أحمد (١٣٤/١).

<sup>(</sup>٢) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٣) جاء في «السنة» لعبدالله بن أحمد: «وكان قال لنا الشيخ -أحمد بن حنبل- اذهبوا بهذا الكتاب إلى أبي علي بن يحيى بن خاقان وكان هو الرسول فاقرأوه عليه فإن أمركم أن تنقصوا منه شيئاً فانقصوا له وإن زاد شيئاً فردوه إلى حتى أعرف ذلك فقرأته عليه فقال: يحتاج أن يزاد فيه دعاء للخليفة فإنه يسر بذلك فزدنا فيه هذا الدعاء ...» (١٣٣/١).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «فإنك».

البر والعناية وحسن محبتك للمرفق بنا فلا سلبك الله ما أنعم به عليك وجعل ذلك مذخوراً لك. ولعلك أن تكون قد عرفت بعض الذي أحب. فإن رأيت أدام الله لك العافية المدافعة عنه بالذي يمكن ونقدر عليه. وإن كان قد استقر عندي أنك تحب ذلك وأحب الأشياء إلي أن لا أهلج (۱) لشيء وقد كبرت السن وضعف البدن وقد أجد عللاً لم أكن أجدها فالحمد لله على ذلك وعلى ما أنعم به علينا كثيراً. أحسن الله إليك في الأمور كلها، ودفع عنك مكاره الدنيا والآخرة بمنه وطوله. فإنه ولي ذلك والقادر عليه. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته. (۱)

۱۹۰۱ - أخبرنا أبوبكر المروذي؛ قال: ثنا أبوعبدالله؛ قال: ثنا أسود بن عامر؛ قال: ثنا أسود بن عامر؛ قال: ثنا إسرائيل (٣)، عن عثمان بن المغيرة، عن سالم بن أبي الجعد، عن حابر بن عبدالله؛ قال: كان النبي على يعرض نفسه على الناس بالموقف فيقول: «هل من رجل يحملني إلى قومه؟ فإن قريشاً قد منعوني أن أبلغ كلام ربي». (٤)

1907 - أخبرني محمد بن معاذ البصري (٥)؛ قال: ثنا محمد بن كثير (٦)؛ قال: ثنا إسرائيل، عن عثمان بن المغيرة، عن سالم، عن جابر بن عبدالله؛ قال: كان رسول

<sup>(</sup>١) الهلج: «ما لم يوقن به من الأخبار وهلج يهلج هلجاً إذ أخبر بما لم يؤمن به ...» «لسان العرب» (٣٩٢/٢).

<sup>(</sup>۲) رواته ثقات. وتقدم نحوه (۱۹٤۸).

<sup>(</sup>٣) ابن يونس بن أبي إسحاق السبيعي.

<sup>(</sup>٤) رواته ثقات.

وقد أخرجه بهذا الإسناد: أحمد «المسند» (٣٩٠/٣).

<sup>(</sup>٥) لم أتوصل إلى معرفته.

<sup>(</sup>٦) العبدي، أبوعبدالله البصري.

الله ﷺ بالموقف فقال: «ألا رجل يحملني إلى قومه فإن قريشاً قد / منعوني أن أبلغ كلام /١١٧٠/ ربي». (١)

190٣ – أخبرنا محمد بن جعفر بن سفيان الرقي (٢)؛ قال: ثنا عبيد بن حبان (٣)؛ قال: ثنا عبيد بن حبان (٣)؛ قال: ثنا ابن المبارك (٤)، عن عبدالملك بن أبي سليمان (٥)، عن عطاء (٦)، عن ابن عباس؛ قال: لا تضربوا القرآن بعضه ببعض فإن ذلك يوقع الشك في قلوبكم. (٧)

### آخر الجزء السادس. وأول الجزء السابع من الأصل.



(١) في إسناده محمد بن معاذ لم أتوصل إلى معرفته وبقية رجاله ثقات.

وقد أخرجه ابن بطة من طريق أبي داود عن محمد بن كثير به ... «الإبانة» (٢٢٩/١٠-

٢٣٠) الكتاب الثالث، والحديث صحيح كما تقدم.

- (٢) لم أتوصل إلى معرفته.
- (٣) لم أتوصل إلى معرفته.
  - (٤) عبدالله بن المبارك.
    - (٥) ميسرة العرزمي.
      - (٦) ابن أبي رباح.
- (٧) في إسناده من لم أتوصل إلى معرفته.

# فهرس المحتويات

| ٧   | الجزء السادس                                                     |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ٩   | الرد والإنكار على من قال القرآن مخلوق                            |
| ۱۷  | بيان كفرهم لأن القرآن من الله عز وجل ولا يكون من الله شيء مخلوق  |
| ۲٩  | بيان كفرهم لأن القرآن فيه أسماء الله ومن علم الله                |
| ٧٧  | جامع الرد على من قال القرآن مخلوق                                |
|     | رسالة المتوكل –رحمه اللّه– إلى أبي عبداللّه في أمر القرآن وجوابي |
| ١٠١ | أبي عبدالله                                                      |