في في الرعوة إلى سرتعالى إلى الشباب المسلم هذه أصول دعوت

## جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى

ع ع ع ١٤٤٤ هـ ٢٠٠٦م

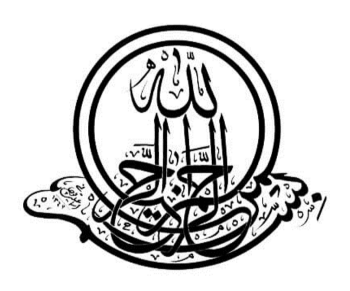
آخر تعديل كان بتاريخ ٢٩ ربيع الآخر ١٤٤٥هـ

يمكن لهذا الكتاب أن يقرأ في أربع ساعات بشكل متوسط

# نون قاعدة في الدعوة إلى ليدتعالى

إلى الشباب المسلم هذه أصول دعوتكم

ألفه الدكتورمحد أبو النصرعطار



### تقريظ الأستاذ المربي عاطف بيانوني حفظه الله

## سِيْدِ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَالِحَ الْكَ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فلقد قرأت كتابكم: «ستون قاعدة في الدعوة إلى الله»، وسعدت بما احتواه من نفائس الفكر، ورأيت فيكم فارسًا معلمًا يخوض رحاب الدعوة، فلا يترك شاردة ولا واردة مهمة إلا ويقتنصها بالتوصيف والأدلة، حتى جلَّى لمن بعده أصول هذه الدعوة المباركة وأصَّل لها، ولا أعلم كتابًا تناول هذا المجال، فلكم السبق، وهذا من توفيق الله، زادكم الله علمًا وفهمًا ونفع بكم، وجعلكم منارات هدى في هذا الزمن الحالك، ودمتم.

#### أ. عاطف بن أسعد بيانوني

حرر في ٦ ربيع الأول ١٤٤٣ هـ الموافق ١٢ تشرين الأول ٢٠٢١ م.

#### تقريظ العلامة الداعية الشيخ عطية الوهيبي حفظه الله تعالى

## بِيْ لِيَّالِكُمْ الْرَّحِ الْرَ

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد إمام الأنبياء والمرسلين وعلى آله الطيبين الطاهرين وأصحابه الغر الميامين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد فقد سعدت بالاطلاع على الأثر القيم النفيس الموسوم: "ستون قاعدة في الدعوة إلى الله" الذي خطته يراعة أخينا الداعية الحبيب وشيخنا الأديب اللبيب أبو النصر عطار حفظه الله تعالى ورعاه وسدد خطاه وبارك في مسعاه.

وقد ألفيته جم الفوائد يرفل في حلل اليمن والتوفيق والسداد، يضيء سبيل الرشاد للسائرين في طريق الدعوة إلى الله تبارك وتعالى رب العالمين، وهي أجل المهمات وأسماها، وأعظمها وأعلاها، وأزكاها وأنماها، سر إسعاد الوجود ونيل مرضاة الله الغفور الودود والفوز بجنات الخلود.

وقد اجتبى الله تعالى الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام وختمهم بخاتم الرسل والأنبياء سيدنا محمد الله للمداية البشرية وإرشادها وتذكيرها بأيام الله جل جلاله وإخراجها من الظلمات إلى النور.

وقد استقى المؤلف النبيل جمهرة هذه القواعد والأصول من تجارب

المشايخ العلماء الدعاة، الأفاضل الأثبات الفحول، ممن لهم قَدَمُ صدق في الدعوة إلى الله تبارك وتعالى، توفروا عليها وقرعوا لها الظُّنْبُوب<sup>(۱)</sup>، وخبروا الوسائل والمسالك والدروب، ينيرون العقول والنفوس والقلوب، يتغيون رضوان الله جل وعلا علام الغيوب.

وقد أنعم الله على المؤلف الكريم بصحبتهم والإفادة منهم، والتلقي عنهم، والتلمدة لهم ومن صحب السعداء سعد ورشد.

والعلماء العاملون هم مصابيح الهداية والموقعون عن الله رب البرايا وهازمو جيوش الضلالة والغواية.

وقد ركن الأستاذ المفضال في التأصيل الدعوي ورسم معالم الدعوة إلى الله تبارك وتعالى إلى آيات التنزيل الحكيم وأحاديث النبي الله الصريحة الصحيحة، وورد مناهلها وحياضها، وعلَّ ونهل واستفرغ غاية الوسع والجهد، مشمرا عن ساعد الاجتهاد والجد، وأرجو أن يكون قد بلغ المراد فيما أراد.

جزاه خير الجزاء، وأفاض عليه النعم والآلاء، ووفقه لخدمة الشريعة الإسلامية الغراء، وأمة سيدنا محمد إمام الرسل وخاتم الأنبياء.

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد إمام الأنبياء والمرسلين وسيد الدعاة والمصلحين وقائد المجاهدين وعلى آله وصحبه أجمعين وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>١) الظنبوب: عظم الساق، ويجمع على ظنابيب.

#### تقريظ فضيلة الشيخ سلمان بن عبد الفتاح أبو غدة حفظه الله

## سُرِ اللَّهُ اللَّ

الحمد لله الكريم ولي من دعاه، والصلاة والسلام على إمام الدعاة، الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، سيدي وحبيبي وقرة عيني محمد بن عبد الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد: فقد طلب مني أخي الحبيب فضيلة الشيخ العالم المحقق المدقق الداعية إلى الله بحاله وقاله، المتفنن الموهوب الأستاذ محمد أبو النصر عطار أعلى الله مقامه في الدارين، أن أتشرف بتقريظ كتابه: «ستون قاعدة في الدعوة إلى الله» فأقول \_ وبالله التوفيق \_:

لقد قرأت كتابه كاملًا، ووجدته ذخيرة وزادًا وسراجًا ومنهاجًا للدعاة إلى الله، وأنا أنصح كل من تشرّف بحمل لواء الدعوة إلى الباري جل في علاه أن يقرأه، ويطبّقه، ويمتثله في أساليب دعوته، ومناهج هدايته.

والله أسأل لأخي أبي النصر ولكافة الدعاة العاملين في الزمن الصعب الإخلاص والقبول والسداد والرشاد والهداية والتوفيق.

اللُّهُمَّ استعملنا في طاعتك ومرضاتك ونشر دينك.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

وكتبه الفقير إليه تعالى سلمان أبو غية جدة ١٤٤٠/١٢/٢١ ه

## المؤلف في سطور

\_ ولد في حلب سنة ١٤٠٠ ه، وتلقى القرآن في الكتاتيب، ثم التحق في المرحلة الإعدادية والثانوية بالمدرسة الشعبانية في حلب وتلقى العلم على يد مدرسيها، ثم تخرج في الأزهر كلية أصول الدين، وبعدها نال الماجستير من جامعة بيروت، ثم الدكتوراه في الحديث الشريف فيها أيضًا.

- كما تلقى العلم على ثلة من أكابر عصره أهمهم والده الشيخ محمد جميل، والشيخ أحمد القلاش، والشيخ محمود ميرة، والشيخ محمد عوامة، والشيخ محمد زهير الناصر، والسيد محمد بن علوي المالكي، والشيخ عبد المجيد البيانوني، والشيخ محمد سعيد بادنجكي، والشيخ صلاح الدين الإدلبي، والشيخ عبد الوكيل الهاشمي، والشيخ محمد علي طه الدرة وغيرهم.

- عمل في الدعوة إلى الله تعالى من خلال التعليم في حلق القرآن الكريم، والتدريس في المعاهد الشرعية، والحلق المسجدية، والوعظ، والإمامة والخطابة.

ـ درَّس مادة الدعوة في المعاهد الشرعية لبضع سنوات.

ـ متفرغ للدعوة إلى الله تعالى في مجمع سلطان العلماء.

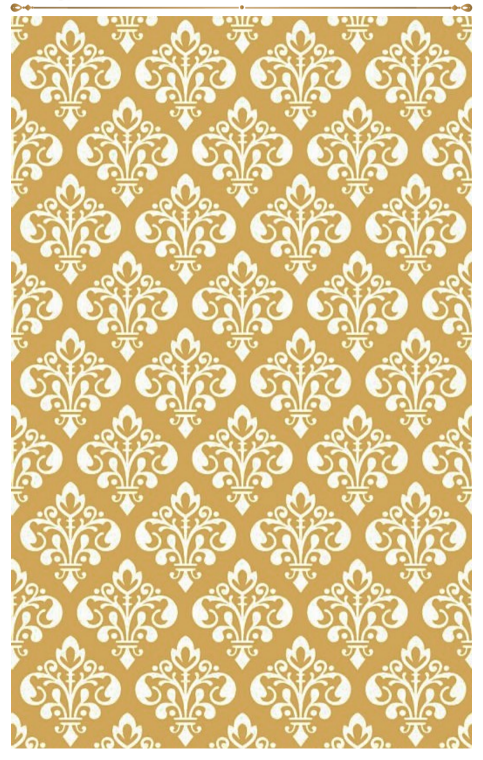


ذاق طعم الدعوة إلى الله من اتخذ الكتاب صاحبًا، والشيخ خليلًا، والتبليغ والإرشاد ديدنًا.

قَالَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ: «أَعْرَبْنَا فِي الْكَلَامِ فَمَا نَلْحَنُ وَلَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ: «أَعْرَبْنَا فِي الْأَعْمَالِ فَمَا نُعْرِبُ».

لَمْ نُؤْتَ مِنْ جَهْلٍ وَلَكِنَّنَا فَشُرُ وَجْهَ الْعِلْمِ بِالْجَهْلِ فَكُرُ وَجْهَ الْعِلْمِ بِالْجَهْلِ فَكُرَهُ أَنْ نَلْحَنَ فِي قَوْلِنَا وَلَا نُبَالِي اللَّحْنَ فِي الْفِعْل (١)

<sup>(</sup>١) «اقتضاء العلم العمل» للخطيب البغدادي، ص ٩١.





#### إلى صاحب المقام المفرد في الدعوة

إلى الذي لو اجتمع الأنبياء والمرسلون في صعيد واحد، وطلب من أحدهم أن يحاضر في أصول الدعوة لما اشرأبت الأعناق لغيره.

إلى الذي خرج الدم من قدميه ليبلغ الأمة

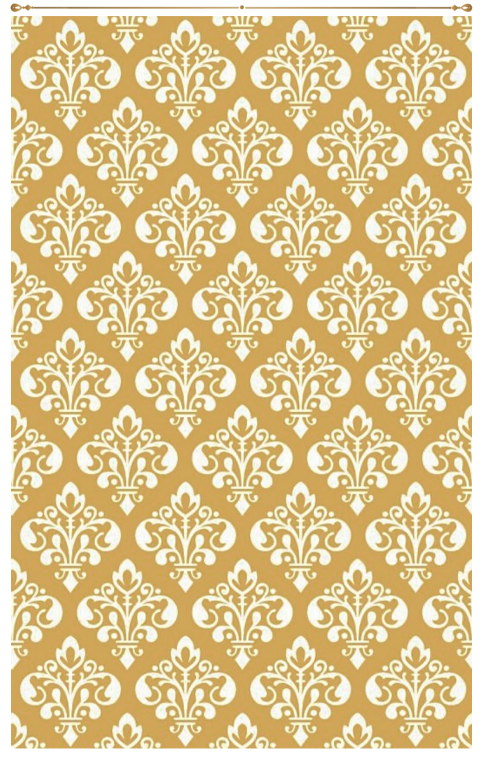
إلى من حمل كل أمته همَّ الدعوة فقال لهم: «بلغوا عني ولو آية».

العلم منكم وإليكم مهدى سيدي، ما كان من فضل فهو نقطة من بحركم المطمطم، وما كان من غير ذلك فهو من الناقل البئيس.

#### إلى الحبيبِ الَّذِي تُرْجَى شَفَاعَتُهُ عِنْدَ الصِّرَاطِ إِذَا مَا زَلَّتِ الْقَدَمُ

إلى فخر الكائنات وعلم الموجودات سيدنا محمد ﷺ

إلى مقامكم الرفيع سيدي أهدي هذا الجهد، مع الإقرار والاعتراف بقصر الباع، وقلة الزاد.



#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة: وفيها ملخص كامل الكتاب

الحمد لله الذي بين للناس وهداهم النجدين، وأرسل لهم رسل الهداية لصلاح الحياتين، والصلاة والسلام على من بعثه الله بالبيضاء النقية، والدعوة الغنية، والرسالة السامية العلية، فبشر الناس بالهدى والصلاح، وأنذرهم بطش الله وانتقامه، فكانت دعوته ضوءًا ونبراسًا يقتدي به الدعاة والعلماء، وأضحى منهاجه سراجًا لورثة الأنبياء.

لم يبالغ حبيبنا الله في دعوته بالترغيب كي لا يأمن الناس بطشَ الله، ولم يزد في الترهيب كي لا ييأس العباد من روح الله، بل وازن في حديثه الهادي، وأبلغ رسالة ربه الباري، وما سد بابًا إلا وفتح أمامه بابًا أو أبوابًا، ولا نهى عن منكر إلا وراعى حال الناس جيئة وذهابًا.

هذب الجبابرة حتى أضحوا أذلة على المؤمنين، ورفع الضعفة حتى سادوا وقادوا في سماء الدين، من جاءه مغضبًا خرج من عنده مبتسمًا، ومن أتاه محتحنًا رجع والإسلام تاج على رأسه مَعْلَمًا، كم تحداه الطغاة ليترك دعوة ربه فما توانى، بل زاد في التبليغ حتى كاد أن يبخع نفسه وتفانى، تحمل هَمَّ الضعاف ونصرهم حتى ظهروا، ومن أسلم من أشراف القوم سادوا وقادوا، ومن تنكبوا ذلوا وهانوا.

لقد كان من شمائل الحبيب ، أنه دائم الاتصال بربه، ويخضع ويسجد ويزداد من قربه، شعاره الدائم: أنت وليي في الدنيا والآخرة فأصلح لي

حالي، وطريقه المستقيم: إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي.

رعى الغنم، ثم أضحى راعي الأمم

#### أَعْظِمْ بِرَاعٍ رَعَى الدُّنْيَا بِحِكْمَتِهِ كَمَا رَعَى فِي الصِّبَا نَزْرًا مِنَ الْغَنَمِ

وخصف النعل وخاط الثوب وحلب الغنمة، بعد أن أم الأنبياء ورأى ربه وكلَّمه، لو شاء أن يكون نبيًا ملكًا لكان، ولكنه اختار العبودية ولان، ما حبس المال عنده وهو الثري الأغنى، كيف لا وقد منَّ عليه ربه بقوله: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَى ﴾ [الضحى: ٨]، حث الأمة جميعًا على الدعوة لكن مع التثبت والتريث والتبيين، ونبه أعظم تنبيه للمبلغين، فقال: «مَنْ حَدَّثَ عَنِي بِجَدِيثٍ يَرَى أَنَّهُ كَذِبُ فَهُو أَحَدُ الْكَاذِبِينَ »(۱).

غضب مرات من دعوة من دعا على غير بصيرة، وأنكر كرات ما يهدم الدعوة وإن كانت بنية صحيحة، فقال: «إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ»(١)... وإن كانوا للخير مريدين.

لم يثنه عن دعوته إعراض من أعرض وكذب، ولا طعن من أساء وتذبذب، ولم يغره تأييد من أيده، كما لم يبطل دعوته لموت الناصر لما فَقَدَه، بل حبله بربه متصل، وقلبه عن سواه منفصل، يخاطبه وهو الذليل بين يدي ربه العالي: "إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي"، من عارضه لان له الحديث ليوصل النور إليه، ومن آذاه في نفسه لم ينتقم لها شفقة عليه.

إنه كان من سيرة النبي ﷺ أنه قَوِي بأصحابه وما اعتمد عليهم، بذل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه البخاري برقم: ٧٠٢، ومسلم برقم: ٤٦٦.

ثلاث عشرة سنة من وقته في تعليم بضعة عشرات منهم، لكن المفاجأة أن جاء نصر الله والفتح، ودخل الناس في دينه أفواجًا، وخرج الملبي ينادي أن جاء البشير النذير فَهَبُّوا أمواجًا، وتقبَّلَت النفوس المنكرة رسالة السماء بصدر رحب منير، وقلب فسيح كبير، وبعد أن كان أبغض الناس إليهم أصبحوا يفدونه بالنفس والمال، والله ما تنخم نخامة إلا سقطت بيد أحدهم في الحال، وربما اقتتلوا على وضوئه دون رفع القال.

لقد كان من حكمته أنه يراعي قرب الناس من الإسلام، فيطلب من كل شخص ما يناسب حالته قربًا وبعدًا، قوة وضعفًا، ولكن بأمن وسلام، فلم يدفع الإسلام كله لكل جديد، وإنما أعطاه بقدر ما يصلح له، حتى يراه شغوفًا بالزيادة منحه، حديثه كأنه الشهد تسكر الأذن لسماعه.

كم غيَّر في أسلوبه حتى يلائم السامع، وكم نوَّع في خطابه كي يسعد به الطامع، مرة يسأل أصحابه ليعلمهم، ومرة يحكي قصة قوم ممن سلف ليهدي اليهم، وتارة يقدم مقدمة بين يدي كلامه، وأحيانًا يخاطب بشكل مباشر، وربما قال: ما بال أقوام يفعلون كذا دون أن يباشر.

تألّف القلوب وما نقّرها، وحببها دون أن يطمعها، لان بين يدي الأرملة ومن في عقلها شيء حتى كأنه الأب الرؤوم، بل هو أعظم، همه النصح لا الانتقاد، ينصح بكتمان ما دامت النصيحة ممكنة، ويبين الحكم دون أن يلمح منه أحد أنه منتقده، تواصل مع الناس حتى أصبح الوحيد لحلّ مشكلاتهم، وتقدم الركب حتى اختفى خلفه الجموع في معضلاتهم: إذا فزع أهل المدينة بصوت تلقى الناس وهو راجع وقد استخبر الخبر، ونشر الطمأنينة

بينهم ونثر، رجع بقوله: «لَنْ تُرَاعُوا، لَنْ تُرَاعُوا» (۱)، وإن استعصت الصخرة الصماء عليهم لم يفلقها غيره (۱)، أشجع الشجعان خلفه في كل حرب ومدلهمة، أقرب أصحابه للعدو عند اشتداد الحرب واحمرار الحدق (۱) والمستعصيات المهمة.

أجل؛ لقد كان من أخلاقه أنه يدعو إلى الله ولو كان في لحظات الدنيا الأخيرة: «الصَّلَاةَ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ»، ويزور من روحه تتقعقع وتكاد تخرج طمعًا في إيمانه وإسلامه، زار كبيرًا في قومه وهو في سكرات الموت، وحرص على هدايته وقلبه يقطر دمًا ويقول: «يا عم: كلمة أشفع لك بها عند الله»... كما زار غلامًا يهوديًا ضعيفًا في المجتمع، لا قيمة له ولا جاه، وجلس عند رأسه وهو في السَّوْق، حتى أسلم فخرج وهو لا يحمد غير الله.

يتابع أصحابه الكبير والصغير، والمسكين والفقير، والخادم وذا المال، فلو ماتت مسكينة تَقُم المسجد لما رضي أن تدفن دون إعلامه، بل ذهب إلى قبرها بعد قبرها، وصلى عليها.

يدعو لطغاتهم بالهداية قبل أن يدعو عليهم بالأخذ والعقاب، يبادل أحبابه وأصحابه الحب ويصرح بأعذب الألفاظ لمن لم يرهم، كلامه كأنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٠٣٣، ومسلم برقم: ٢٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) في صحيح البخاري برقم: ٤١٠١، أن جَابِرًا رَضَيَلَكُ عَنهُ قَالَ: إِنَّا يَوْمَ الْخُنْدَقِ نَحْفِرُ، فَعَرَضَتْ كُدْيَةٌ شَدِيدَةٌ، فَجَاءُوا النَّبِيِّ ﷺ فَقَالُوا: هَذِهِ كُدْيَةٌ عَرَضَتْ فِي الْخُنْدَقِ، فَقَالَ: «أَنَا نَازِلُ». ثُمَّ قَامَ وَبَطْنُهُ مَعْصُوبٌ جِحَدٍ، وَلَبِثْنَا ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ لَا نَدُوقُ ذَوَاقًا، فَأَخَذَ النَّبِيُ ﷺ الْمِعْوَلَ فَضَرَبَ، فَعَادَ كَثِيبًا أَهْيَلَ، أَوْ أَهْيَمَ.

<sup>(</sup>٣) روى أحمد في مسنده برقم: ١٠٤٢، عَنْ عَلِيٍّ قَالَ: لَمَّا حَضَرَ الْبَأْسُ يَوْمَ بَدْرٍ اتَّقَيْنَا بِرَسُولِ اللهِ اللهِ الْمُشْرِكِينَ مِنْهُ. النَّاسِ، مَا كَانَ أَحَدُ أَقْرَبَ إِلَى الْمُشْرِكِينَ مِنْهُ.

مغناطيس يجذب القلوب القاسية مع القلوب الرحيمة، لطيف في طرح صورة العقاب لا يواجه الناس ببشارة العذاب عليهم، إلا إن أمره ربه بذلك، ينظر إلى محاسن المذنب بدل النظر إلى ذنبه: «مه يا عمر! لعل الله اطلع إلى أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»، «لا تسبوه! فوالذي نفسي بيده ما علمته أنه يحب الله ورسوله».

همته في الدعوة أكبر من همة الناس مجتمعين، وكأن شعاره: لأهدين الناس أجمعين، لقد أيقن بوعد ربه له، فأقسم مرات أنه ليتمن الله هذا الأمر حتى يمشي الراكب من صنعاء إلى حضرموت ما يخاف إلا الله أو الذئب على غنمه، «والله ليَبْلُغَنَ هَذَا الْأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلَا يَتْرُكُ الله بَيْتَ مَدَرٍ وَلَا وَبَرْكُ الله بَيْتَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلَا يَتْرُكُ الله بَيْتَ مَدَرٍ وَلَا وَبَرْكُ الله بَيْتَ الله بِعِزِ عَزِيزٍ، أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ، عِزًّا يُعِزُ الله بِهِ الْإِسْلَامَ، وَذُلًّا يُذِلُ الله بِهِ الْكُفْرَ»(۱).

ينصح المخطئ من غير تعرية، ولا إشعار له بأنه قليل، فكم أشاد بجوانب الخير فيمن أخطأ وأساء، ما كلم إنسانًا قط إلا أثر فيه، سواء منهم من أظهر الهداية ومن كابر، ووالله ما زاد في طغيان أو ذنب خاطئ ومخطئ.

لقد رحل في سبيل تبليغ الدعوة، واستقبل من جاءه، وأرسل رسله إلى الأبعدين، وحمل غيره الكتب والمراسلات، لم يؤلف كتابًا قط ولم يخطّ بيمينه، ولكنه ألف القلوب والرجال.

لم يجلس إلى جبار إلا أثر في حاله، ولم يكلم فقيرًا إلا جبر من ضعفه، وما جالسه مستفيد إلا غرق بالأخلاق والمعرفة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده برقم: ١٦٩٥٧، وقال محققو المسند: «إسناده صحيح على شرط مسلم».

تمم الأخلاق الحسنة، وحسَّن الشيم النبيلة، وحرك الإيمان وجدده، لم ينكر منكرًا إلا وأعطى البديل المناسب عنه، لم يقتل الروح بكثرة النواهي، ولم يفنِ الجسد بكثرة الطلب، كلامه فصل بين الكلامين، إن لحظ في العاصي غرورًا بالله حدثه عن الوعيد، أو لمح فيه اليأس والقنوط كلَّمه عن كرم الكريم، يُقبل على أصحابه قبل الأبعدين، ويؤلف قلوبهم ويتفقدهم كالأب الرحيم.

من جاءه جديدًا شجعه على المعروف، ورضي منه بالقليل، يحارب التغيير المفاجئ، ويذم الطفرة الفاقعة، يقدم الأهم على المهم، والفروض على النوافل، والكبائر على الصغائر، إحسانه يغرق من حوله، ويشبع نهمة الطامع، ما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثمًا.

ما أجمل إفهامه، وما أقل إلزامه، تهمه الجواهر لا المظاهر، ويعنى باللب الثمين لا القشر المهين، يلف المخطئ بثوب التربية، ويعلم الجاهل بلسان التنمية، يدعو الناس بما ترقى إليه عقولهم، ولا يُغْرِب القول عليهم بما تنكره أفئدتهم، يحل لهم المشكلات، ويلقنهم المحكم والواضحات.

يبشر أصحابه بالمكاسب الدنيوية والأخروية، والعطايا والمنح الإلهية، همه في أمته أكثر من نفسه وذويه، يعامل أصحابه كالأب، ولكنهم عنده ليسوا بسواء، يتسع قلبه للنقاش، ويفتح صدره للحوار، من حار في مسألة لجأ إليه وآب، ومن عرضت له شبهة راجعه واستشاره وأناب، يحسِّن الحسن وينميه، ويقبح القبيح ويوهيه، لم يترك مناسبة عند أصحابه إلا شارك فيها، يقول ناعته: لم أسمع بعظيم قبله ولا بعده مثله.

فصلوات ربي عليه ما توالى الليل والنهار، وعلى آله وصحبه السادة الأطهار، والأئمة الأبرار، وعلى كل من سار على نهجهم إلى يوم لقاء المليك الجبار.

أما بعد: فهذه قواعد سطرتها، وخطوط رسمتها، لشباب الأمة التي شرفها الله بالدعوة، وأفراد حمَّلها رسول الله الله الإسلام، ليكون المبلِّغ لهذه الرسالة على بصيرة، تثمر دعوته إلى الله نجاحًا، وكم من مريد للدعوة جاهل في أساليبها ووسائلها، آلت دعوته إلى البوار، وأخفقت رسالته في الناس، ولم يزد المدعوَّ من الله إلا بعدًا.

وواضح لكل مهتم بهذا الدين وصلاح العباد أن الأمة دائمًا بحاجة لإعداد الدعاة الجدد، الذين تبصروا في الحياة، وفهموا دينهم، وحملوا رسالتهم، ورفعت كواهلهم همَّ الدعوة، ولكن هذا الإعداد لا يكون مثمرًا إلا إذا ألم بجميع جوانبه، من حيث العقيدة، والأخلاق، والخبرة، والأساليب، والفكر، والحركة، وغيرها من المقومات، النفسية والمعنوية والفكرية والثقافية والعلمية.

هذا؛ جعلت هذه القواعد هي الأساس الذي لا يسع الداعي إلى الله جهله، استخلصت جلها من خبرات شيوخي الكرام، ومن الممارسة الدعوية التي تكرم الله علي بها، معتمدًا في أكثرها على الآيات والأحاديث النبوية، كما اعتمدت على القصص والتجارب الدعوية، لما فيها من إيصال المعلومات بشكل سريع، وقد استغرق القصص في الدستور الأعظم \_ وهو القرآن \_ الحيز الكبير، وقال الله تعالى لنبيه: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ الكبير، وقال الله تعالى لنبيه: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ١١١].

نعم؛ إن في قصص العلماء وتجارب الدعاة لعبرًا ودروسًا، وهي تعطي للسائر في طريقهم تنبيهات ولافتات يتوقى بها المطبات التي قد تعتريه، ويبتعد عن الحفر والأخطار المخبأة له في جوانب الطريق، ويبدأ حيث انتهى الدعاة.

وأحب أن أنوه بأمر، وهو أنني اعتمدت بشكل كبير على الدروس الدعوية المودعة في الأحاديث النبوية، فكنت \_ وما زلت \_ كلما مربي حديث له ارتباط بالدعوة حفظته عندي، واستشهدت به في مناسبته الصحيحة، ولم أنقل من الآيات الكريمة كثيرًا، لأن اعتقادي أن آيات القرآن قد ألفت فيها تواليف كثيرة، ولا سيما في أنباء الرسل ودعوتهم لأقوامهم، أما الحديث الشريف فلم يخدم بهذه الدرجة، فكان جُلُّ اهتمامي به، مع بيان درجة الحديث المستشهد به، إلا في أحاديث الصحيحين، والقصد أن يكون هذا الكتاب لَبِنَةً تُقدِّم جديدًا في ساحة التأصيل الدعوي.

ثم إني جعلت الكتاب على شكل قواعد، أكتب القاعدة بعد الرقم بخط عريض يتميز عما بعده، ثم أشرحها.

وبعد الانتهاء من الكتاب، عرضته على سادتي وشيوخي الأكارم الأجلاء، كما أرسلته إلى عدد من أفاضل إخوتي أهل العلم والفضل، ليتكرموا على بنظراتهم فيه، ويجودوا بتصحيحاتهم، وهو ما حصل ولله وحده الحمد والمنة، فقد أرسلت الكتاب إلى السادة الأكارم: والدي الكريم الأستاذ الشيخ محمد جميل عطار، وخالي الأستاذ عاطف بيانوني، والشيخ صلاح الدين الإدلبي، والشيخ عطية الوهيبي، والشيخ على نايف الشحود، والشيخ سلمان

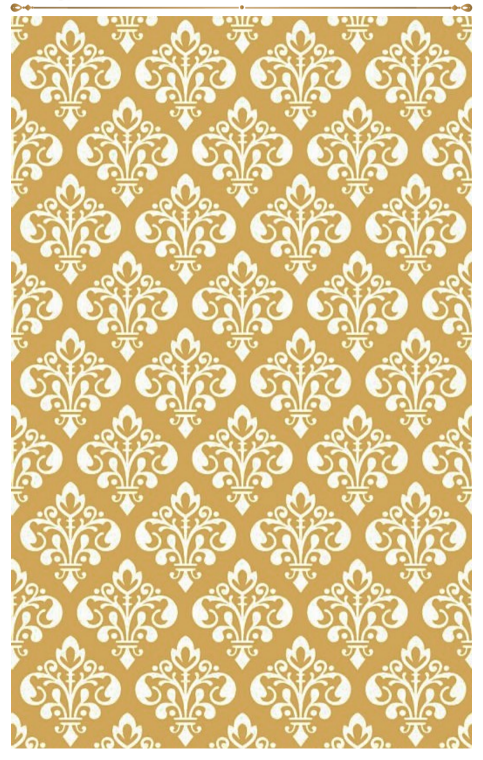
أبو غدة، والشيخ عدنان السقا، والدكتور عبد البديع نيرباني، والأستاذ علي بن أحمد سندة، وغيرهم، وقد تكرموا بقراءته وإرسال الملحوظات لتصحيح الكتاب، فأفدت من تصحيحاتهم القيمة، وقد أُثْرَوا الكتاب بما لديهم من فوائد وفرائد، فجزاهم ربي الجنان، كما تكرم بعضهم بالتقريظ للكتاب، والله يثيبهم على كلامهم.

اللهُمَّ اشهد أني قد أحلت هؤلاء الأفاضل عليك جميعًا؛ لتكافئهم على معروفهم، واجعل اللهُمَّ هذا الكتاب سببًا للنجاة بين يديك، ودخول الجنة صحبة النبيين، واقبله بقبول حسن، واكتب به النفع والإفادة، إنك ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله أولا وآخرًا.

كتبه

أبو النصر عطار

وكانت آخر مراجعة للكتاب صباح يوم الخميس ١٤٤٣/٣/٨ هالموافق لـ: ٢٠٢١/١٠/١٤.



### القاعدة الأولى

انوع في أسلوبك للمدعو بين الأسلوب الأسلوب العقلي والقلبي والعاطفي والمصلحة المادية والقبليَّة وغيرها من غير قرب من النفاق.

لقد كان في تنويع النبي الله خطابه نجاح عظيم، فلم يكن ليخاطب العقل فحسب، ولا القلب فقط، ولا المصلحة دون غيرها، إنما يخاطب كل شخص بما يؤثر فيه.

عَنْ أَبِي أُمَامَةَ قَالَ: إِنَّ فَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيّ هَا، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، الْمُنْهُ لِي بِالرِّنَى، فَأَقْبُلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ وَقَالُوا: مَهْ مَهْ، فَقَالَ: «ادْنَهْ» فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا قَالَ: فَجَلَسَ قَالَ: «أَتُحِبُّهُ لِأُمِّكَ؟» قَالَ: لَا وَاللهِ، جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأُمْتَكِ؟» قَالَ: لَا وَاللهِ يَا رَسُولَ «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأُمْتَعِمْ» قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِبَنَاتِهِمْ» قَالَ: «أَفَتُحِبُهُ لِأَخْتِكَ؟» قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ» قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ يَعْدُونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ يَعْدُونَهُ لِعَمَّتِكَ؟» قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَغْوَاتِهِمْ قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِكَاتِكَ؟» قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَعْرَادَهُ فَدَاكَ، قَالَ: هَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: «اللّهُ فِدَاكَ، قَالَ: «وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِخَالَتِكَ؟» قَالَ: فَلَمْ يَحُنْ بَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى الْنَاسُ يُحِبُّونَهُ وَحَصِّنْ فَرْجَهُ وَلَا: فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى الْفَلَى الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى الْفَتَى اللهُ مَلَى الْفَتَى اللهُ الْفَتَى اللهُ الْفَتَى اللهُ الْفَلَى الْفَتَى اللهُ الْفَلَى الْفَلَى الْفَتَى اللهُ الْفَتَى اللهُ الْفَلَى الْفَتَى اللهُ الْفَلَى الْفَلَى الْفَلَى الْفَلَا الْفَلَى الْفَلَا الْفَلَا الْفَلَى الْفَلَى الْفَلَى الْفَلَا الْفَلَى الْفَلَى الْفَلَا الْفَلَى الْفَلَا الْفَلَا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ٢٢٢١١، وقد حكم محققو المسند على إسناده بالصحة.

في الحديث الشريف الآنف استعمل الحبيب على عدة أساليب مع شخص واحد، استعمل الأسلوب العقلي بالحوار، والمقارنة بين ما يقترفه المقترف مع نساء غيره، وبين حرصه على صون عرضه، واستعمل الأسلوب الحسي: بقوله: «ادْنُهْ»، واستعمل الأسلوب العاطفي حيث وضع يده على صدره ودعا له (۱).

وفي القرآن الكريم والسنة النبوية استعمال لأساليب كثيرة: منها: أسلوب الإغراء بالمحبوب، كَانَ أَبُو بَكْرٍ الصِّدِّيقُ رَضَوَلِلَّهُ عَنْهُ يُنْفِقُ عَلَى مِسْطَحِ الْمِنِ أَثَاثَةَ رَضَوَلِلَّهُ عَنْهُ لِقَرَابَتِهِ مِنْهُ وَفَقْرِهِ قَالَ أَبُو بَكْرٍ الصِّدِّيقُ رَضَوَلِلَّهُ عَنْهُ: وَاللهِ لَا اللهِ لَا أَنْفِقُ عَلَى مِسْطَحٍ شَيْئًا أَبَدًا بَعْدَ الَّذِي قَالَ لِعَاثِشَةَ مَا قَالَ \_ وذلك أنه تكلم أَنْفِقُ عَلَى مِسْطَحٍ شَيْئًا أَبَدًا بَعْدَ الَّذِي قَالَ لِعَاثِشَةَ مَا قَالَ \_ وذلك أنه تكلم بأمر الإفك، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أَوْلُوا ٱلفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أَوْلِي بأَمْرِ الإفك، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أَوْلُوا ٱلفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أَوْلِي اللهِ وَلَيْحَفُواْ وَلِيصَفَحُوا أَلَا يُحْبُونَ أَن اللهُ إِلَى وَاللهِ إِنِي اللهِ عَنْهُ وَلَا يَعْفُوا وَلِيصَفَحُوا أَلُا يَعْبُونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لِي، فَرَجَعَ إِلَى مِسْطَحِ النَّفَقَةَ الَّتِي كَانَ يُنْفِقُ عَلَيْهِ (٢٠).

ومنها: أسلوب دحض الشبهة، كما جاء عَنْ عَائِشَةَ رَضَاًلِيَّهُ عَنْهَا أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ اللَّهِ يَسْتَفْتِيهِ، وَهِي تَسْمَعُ مِنْ وَرَاءِ الْبَابِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ ثُدْرِكُنِي الصَّلَاةُ وَأَنَا جُنُبُ أَفَأَصُومُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ وَأَنَا جُنُبُ فَقَالَ: لَسْتَ مِثْلَنَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ غَفَرَ اللهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ وَنَا جُنُبُ فَقَالَ: السَّتَ مِثْلَنَا يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ غَفَرَ اللهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُرَ، فَقَالَ: "وَاللهِ إِنِي لَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخُشَاكُمْ لِلهِ،

<sup>(</sup>١) كنت قد سمعت هذه الفائدة من أحد الشيوخ، ثم قرأتها في النت في موقع إسلام ويب غير معزوة لأحد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٧٥٠، ومسلم برقم: ٢٧٧٠.

#### وَأَعْلَمَكُمْ بِمَا أَتَّقِي "(١).

ومنها: الأسلوب القَبَلِيُّ، فقد استعمل النبي هذا الأسلوب بما يخدم الدعوة لا ما يصادمها، وهنا لا بد من تنبيه: وهو أن ذات الكلام عن القبيلة أو الجماعة قد يُعمل به على سبيل البناء، كما قد يستعمل شرارة حريق لجاهلية، فعلى سبيل المثال قد قال النبي الله للأنصار: "لَوْ أَنَّ الْأَنْصَارَ سَلَكُوا وَادِيًا، أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكُتُ فِي وَادِي الْأَنْصَارِ، وَلَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرًا مِنَ الْأَنْصَارِ» أَوْ شِعْبًا، لَسَلَكُتُ فِي وَادِي الْأَنْصَارِ، وَلَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرًا مِنَ الْأَنْصَارِ» أَوْ فِي الوقت ذاته حارب كلمة المهاجرين والأنصار لما استعملت الأنْصَارِ» وفي الوقت ذاته حارب كلمة المهاجرين والأنصار لما استعملت للتمييز العنصري، وذلك فيما حكاه جَايِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ وَصَيَلِيَهُ عَنْهَا لمَّا قَالَ: كُنّا للتمييز العنصري، وذلك فيما حكاه جَايِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ وَصَيَلِيَهُ عَنْهَا لمَّا قَالَ: كُنّا للتميز العنصري، وذلك فيما حكاه جَايِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ وَصَيَلِيَهُ عَنْهَا لمَّا قَالَ: كُنّا لللهَ مَعْرَاتٍ، فَكَسَعَ (\*) رَجُلً مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ اللهِ عَمْ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ومنها: أسلوب حسم الخلاف وقطعه بإقناع الناس، عَنْ بُرَيْدَةَ بْنِ الْحُصَيِّبِ الأَسْلَمِي رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: جَاءَ مَاعِزُ بْنُ مَالِكٍ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، طَهِّرْنِي، فَقَالَ: «وَ يُحَكَ؛ ارْجِعْ فَاسْتَغْفِرِ الله وَتُبْ إِلَيْهِ». قَالَ: فَرَجَعَ فَاسْتَغْفِرِ الله وَتُبْ إِلَيْهِ». قَالَ: فَرَجَعَ غَيْرَ بَعِيدٍ ثُمَّ جَاءَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، طَهِّرْنِي، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٧٧٩.

<sup>(</sup>٣) معناها: «أي: ضرب دبره بيده» النهاية في غريب الحديث» مادة: كسع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري برقم: ٤٩٠٥، ومسلم برقم: ٢٥٨٤.

الله، طَهِّرْنِي، فَقَالَ النَّبِيُ هُ مِثْلَ ذَلِكَ، حَتَّى إِذَا كَانَتِ الرَّابِعَةُ قَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ هُ: «أَبِهِ جُنُونَ؟» فَقَالَ: مِنَ الرِّنَى، فَسَأَلَ رَسُولُ اللهِ هُ: «أَبِهِ جُنُونَ؟» فَقَالَ: «أَشَرِبَ خَمْرًا؟» فَقَامَ رَجُلُ فَاسْتَنْكَهَهُ (۱)، فَلَمْ فَأُخْبِرَ أَنّهُ لَيْسَ بِمَجْنُونٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هُ: «أَزَنَيْت؟» فَقَالَ: نَعَمْ، فَأَمَر بِهِ يَجِدْ مِنْهُ رِيحَ خَمْرٍ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هُ: «أَزَنَيْت؟» فَقَالَ: نَعَمْ، فَأَمَر بِهِ فَرُجِمَ، فَكَانَ النّاسُ فِيهِ فِرْقَتَيْنِ، قَائِلٌ يَقُولُ: لَقَدْ هَلَكَ، لَقَدْ أَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ، وَقَائِلٌ يَقُولُ: مَا تَوْبَةٌ أَفْضَلَ مِنْ تَوْبَةٍ مَاعِزٍ، إِنَّهُ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ هُو فَوضَعَ يَدَهُ فِي يَدِهِ، ثُمَّ قَالَ: اقْتُلْنِي بِالْحِجَارَةِ، قَالَ: فَلَيثُوا بِذَلِكَ يَوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةً، فَوَضَعَ يَدَهُ فِي يَدِهِ، ثُمَّ قَالَ: اقْتُلْنِي بِالْحِجَارَةِ، قَالَ: فَلَيثُوا بِذَلِكَ يَوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةً، فَوَطَعَ يَدَهُ فِي يَدِهِ، ثُمَّ قَالَ: «السَّعْفِرُوا فَقَالُ: «السَّعْفِرُوا فَقَالُ: «السَّعْفِرُوا فَلَاكَ، قَالَ: فَقَالُوا: غَفَرَ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالُوا: غَفَرَ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالُ رَسُولُ اللهِ هُ وَهُمْ جُلُوسُ فَسَلَّمَ ثُمَّ جَلَسَ فَقَالَ: «قَالُ رَسُولُ اللهِ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالُ رَسُولُ اللهِ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ الْمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالُ رَسُولُ اللهِ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: فَقَالُ رَسُولُ اللهِ اللهُ الْمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: فَقَالُ وَسُعَتْهُمْ وَلَ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: فَقَالُ رَسُولُ اللهُ إِلَى اللهُ لِمَاعِزِ بْنِ مَالِكِ اللهُ اللهُ

ومنها: أسلوب رد المتشابه بذكر المحكم من غير نقاش بالمتشابه، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَاً لِنَّهُ عَنْهُ: أَنَّ يَهُودِيًّا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَالِلهُ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْأَرْضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْجُبَالَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْجُبَالَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُرضِينَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْجُبَالَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُبَعِ، وَالْمُلِكُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْمُلِكُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعٍ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ. فَضَحِكَ رَسُولُ وَالشَّجَرَ عَلَى إِصْبَعٍ، وَالْجُنَا اللهِ فَلَا الْمَلِكُ. فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ فَلَا حَقَى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ، ثُمَّ قَرَاءُ اللهِ فَلَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى السَّمَولُ اللهُ عَلَى السَّعَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّمَ عَلَى السَّيْمِ عَلَى اللهُ عَلَى السَّمَ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُعَلَى اللهُ عَلَى الْمُعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المَعْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وفي رواية: فَلَقَدْ رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَضْحَكُ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِدُهُ، تَعَجُّبًا وَتَصْدِيقًا لِقَوْلِهِ (٣).

<sup>(</sup>١) أي: شم نكهة فمه ورائحته.

<sup>(</sup>٢) الحادثة في الصحيحين، وهذا أخرجه مسلم برقم: ١٦٩٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم: ٧٤١٤، ومسلم برقم: ٢٧٨٦، وبيان الإعجاب والتصديق من تحليل الصحابي، وليس من تصريح النبي للله بذلك.

قال ابن بطال (ت: ٤٤٩ هـ) رحمه الله: "وحاصل الخبر أنه ذكر المخلوقات، وأخبر عن قدرة الله على جميعها، فضحك النبي قلل تصديقًا له وتعجبًا من كونه يستعظم ذلك في قدرة الله تعالى، وأن ذلك ليس في جنب ما يقدر عليه بعظيم، ولذلك قرأ قوله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا ٱللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ [الأنعام: ٩١]، أي: ليس قدره في القدرة على ما يخلق على الحد الذي ينتهي إليه الوهم، ويحيط به الحصر، لأنه تعالى يقدر على إمساك مخلوقاته على غير شيء، كما هي اليوم، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولاً ﴾ [فاطر: ١٤]، وقال: ﴿ وَمَا الرعد: ٢] (١).

فمن رام نجاح طريقه فليعدد في أساليب دعوته، ولا يقتصر على طريق واحد، فما تنجح الدعوة إلا إن تنوعت الأساليب، وتلونت أنواع الخطاب.



<sup>(</sup>١) «شرح صحيح البخاري» ١٠: ٤٤١.

#### القاعدة الثانية

## ۲. الاتصال بالخالق تبارك وتعالى قبل كل مجلوق وبعده وتعالى المخلوق وبعده

أعجبني أمر يجيده إخوتي جماعة الدعوة والتبليغ، وهو أنه متى قام أحدهم للكلام توجه الجالسون بدعاء الله تعالى أن يوفقه الله لحسن العرض، وأن يفتح آذان السامعين له.

في دروس الدعوة وتعليم أصولها يأتي النص على الأساليب والطرق والحكمة في الدعوة، وربما لا يتم الشرح الكافي والتركيز على الالتجاء إلى الله تعالى قبل التوجه للدعوة وبعده.

لعل من أهم عوامل النجاح للداعية قوة الاتصال مع الله، إذ إن من أهم السمات التي يجب أن يتصف بها الداعية الاعتناء بالجانب الروحي الرباني، لأن إحكام الأساليب الدعوية والوسائل أمر مهم عظيم، لكن الخطأ الفادح أن يعتمد الداعي عليها، وينسى الجانب الروحي الذي يجب عليه أن يسلكه أيضًا.

وما أبرز جانب الربانية في سيرة رسول الله الله الدعوية، وكم كان لها حظ وافر في حياته، وعلى سبيل المثال أسلط الضوء على سيرة رسول الله في اتصاله بالله تعالى قبل الدعوة إلى الله، ثم اتصاله بالله بعد الدعوة.

وهاتان مسألتان:

#### المسألة الأولى: الاتصال بالله تعالى قبل الدعوة:

الاتصال بالله تعالى في الالتزام الخلقي الشخصي، والعبادة الذاتية، وهذا أضخم من أن يؤتى عليه بدليل، فقد كان النبي هم ملتزمًا بالعبادة وملازمًا لها قبل دعوة الناس، ابتداء من تعبده في غار حار، ثم في أثناء الدعوة لما نزل عليه قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهُا الْمُزْمِلُ ﴿ قُو النِّلَ إِلَّا فَلِيلًا ﴿ فَيلًا ﴿ فَيلًا إِلَّا فَيلًا ﴿ فَي نِصْفَهُ وَ أَو انقُصْ مِنْهُ قَلِلًا عليه قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهُا الْمُزْمِلُ ﴿ فَو النَّهَ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ فَا اللَّهُ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ وَاللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُ أَلُونُ وَاللَّهُ مُرْهُمُ مَ هَجًا جَمِيلًا ﴾ [المزمل: ١ - ١٠] وقوله تعالى: ﴿يَا اللَّهُ وَلا تَقْدُلُونَ وَاللَّهُ مُرَفَّمُ هَجًا جَمِيلًا ﴾ [المزمل: ١ - ١٠] وقوله تعالى: ﴿يَا اللَّهُ وَلا تَقْدُلُ إِنَّ فَلَا مُؤْمُ لَكُ وَلا تَقْدُلُونَ وَاللَّهُ مُؤْمُلُمُ هُجًا جَمِيلًا ﴾ [المزمل: ١ - ١٠] وقوله تعالى: ﴿يَا اللَّهُ وَلا تَقْدُلُونُ فَيْ وَلَوْلُونَ وَاللَّهُ وَرَبِّكَ فَاصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَالْمُجُرُونَ وَاللَّهُ وَرَبِّكَ فَاصْبِرَ ﴾ [المدثر: ١ - ٧].

وقد أفادني شيخي الجليل الداعية الشيخ عدنان السقا (ت: ١٤٤٢ هـ) رحمه الله: أن الله تعالى أمر نبيه بأمرين: الأول فيه العبادة وقيام الليل: ﴿يَا أَيُّهَا اللّٰهِ تَعالَى أَمر نبيه بأمرين: الأول فيه العبادة وقيام الليل: ﴿يَا أَيُّهُ لِلّٰ قَلِيلًا ﴾، [المزمل: ١ \_ ٢]، والآخر: فيه الأمر بالدعوة، فقال له: ﴿يَا أَيُّهُ اللّٰمُ قُرُ فَأَنذِرُ ﴾ [المدثر: ١ \_ ٢]. وذلك ليكون الداعية متوازنًا، فلا هو منهمك بالدعوة على حساب العبادة والتبتل، ولا غارق بالعبادة منصرف عن الدعوة والإنذار.

والاتصال بالله تعالى والتوجه إليه يكون ليلهمه العبارة الصحيحة، واللهجة المؤثرة، وأن يكتب القبول لدعوته، بأن تصادف الدعوة قلبَ من يدعوه.

المسألة الأخيرة: الاتصال بالله تعالى بعد الدعوة:

وربما تكون الاستجابة بالرد الإيجابي، وربما تكون بالتوقف، أو الرد السلبي.

إذا رأيت الاستجابة من المدعو فاحمد الله تعالى أن وفقك لذلك، ففي الحديث الصحيح: عَنْ أَنَسٍ رَضَالِللهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ غُلَامٌ يَهُودِيُّ يَخْدُمُ النَّبِيَ اللهُ وَمَرضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُ اللهُ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمُ» فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ، فَمَرضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُ اللهُ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمْ» فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ، وَهُوَ عِنْدَهُ، فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ اللهَ فَأَسْلَمَ، فَخَرَجَ النَّبِيُ اللهِ وَهُو يَقُولُ: «الخَمْدُ لِللهِ النَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»(١).

وإذا رأيت التوقف أو الصد والإعراض فادع الله لهم بالهداية: في الصحيحين: قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِوَالِكُهُ عَنْهُ، قَدِمَ طُفَيْلُ بْنُ عَمْرٍ و الدَّوْسِيُّ وَأَصْحَابُهُ عَلَى النَّبِيِّ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ دَوْسًا عَصَتْ وَأَبَتْ فَادْعُ اللَّهَ عَلَيْهَا، فَقِيلَ هَلَكَتْ دَوْسًا وَاثْتِ بِهِمْ (٢٠).

وروى المقدسي (ت: ٦٤٣ ه) في «الأحاديث المختارة»، في حديث طويل، منه قول النبي هنا: «قُمْتُ عِنْدَ الْعَقَبَةِ، فَنَادَيْتُ: يَأَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ يَنْصُرُنِي عَلَى منه قول النبي هنا: «قُمْتُ عِنْدَ الْعَقَبَةِ، فَنَادَيْتُ: يَأَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا: لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَأَنَا رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْتُمْ، تُفْلِحُوا، أَوْ تَنْجَحُوا، وَلَكُمُ الْجُنَّةُ، قَالَ: فَمَا بَقِيَ رَجُلٌ، وَلا امْرَأَةً، وَلا صَبِيًّ، إِلا يَرْمُونَ عَلَيَّ بِالتُّرَابِ وَالْحِجَارَةِ، وَيَبْرُقُونَ فِي وَجْهِي، وَيَقُولُ: وَلا صَبِيًّ، إِلا يَرْمُونَ عَلَيَّ بِالتُّرَابِ وَالْحِجَارَةِ، وَيَبْرُقُونَ فِي وَجْهِي، وَيَقُولُ: كَذَابُ صَابِئُ، قَالَ: فَعَرَضَ عَلَيَّ عَارِضُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنْ كُنْتَ رَسُولَ اللّهِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٢٩٣٧، ومسلم برقم: ٢٥٢٤.

فَقَدْ آنَ لَكَ أَنْ تَدْعُوَ عَلَيْهِمْ كَمَا دَعَا نُوحٌ عَلَى قَوْمِهِ بِالْهَلاكِ، فَقَالَ النَّبِيُ اللَّ «اللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ، وَانْصُرْنِي عَلَيْهِمْ أَنْ يُجِيبُونِي إِلَى طَاعَتِكَ»، فَجَاءَ الْعَبَّاسُ عَمُّهُ فَأَنْقَذَهُ مِنْهُمْ، وَطَرَدَهُمْ عَنْهُ (۱).

ورأي الإمام ابن حبان (ت: ٣٥٤ هـ) رحمه الله أن مثل هذا الدعاء لخصوص شج الوجه، فقد روى في صحيحه عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ». ثم شرح ابن حبان الحديث فقال: «يَعْنِي هَذَا الدُّعَاءُ أَنَهُ قَالَ يَوْمَ أُحُدٍ لَمَّا شُجَّ وَجُهُهُ، قَالَ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي» ذَنْبَهُمْ بِي مِنَ الشَّجِّ لِوَجْهِي، لا أَنَّهُ دُعَاءُ لِلْكُفَّارِ بِالْمَعْفِرَةِ، وَلَوْ دَعَا لَهُمْ بِالْمَعْفِرَةِ لأَسْلَمُوا فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ لا مَحَالَةَ»(١).

ويروى عن بعض الدعاة أنه كان يقول: «كونوا كالشجر، يرميه الناس بالحجر، فيرميهم بالثمر»(٣).

وهذه الربانية في حياة الداعية وسلوكه أمر عظيم يغفل عنه كثير من الدعاة، فالانهماك في الدعوة، وإحكام الأساليب والوسائل قد يُنسي بعض الجوانب الربانية والعبادية، من الالتجاء إلى الله تعالى، والدعاء والصلاة، وغيرها.

كُنْ كَالنَّخِيلِ إِلَى العَلْيَاءِ مُرْتَفِعًا بِالطُّوبِ يُرْمَى فَيَرْمِي أَطْيَبَ الثَّمَرِ كُنْ كَالنَّخِيلِ إِلَى العَلْيَاءِ مُرْتَفِعًا بِالطُّوبِ يُرْمَى فَيَرْمِي أَطْيَبَ الثَّمَرِ

- (١) أخرجه المقدسي في «المختارة» برقم: ٣٣٧٣، وإسناد الحديث مقبول في السيرة.
  - (٢) أخرجه ابن حبان برقم: ٩٧٣، وإسناد الحديث حسن.
  - (٣) «الاستيعاب في حياة الدعوة والداعية» لفتحي يكن ص ٣٨.

#### القاعدة الثالثة

## ٣. اسأل الله تعالى الإخلاص والقبول قبل الدعوة وبعد كل نجاح دعوي

كان أحد المخلصين في الدعوة ممن اهتدى على يده الجم الغفير يبكي بكاء الصبي، ويخاف على نفسه أن تكون قد شاب نيَّته دخن حرف مسار الإخلاص عن الوصول إلى الله تعالى.

نقل الحافظ الذهبي (ت: ٧٤٨ هـ) عن هشام الدَّسْتَوَائِيِّ رحمهما الله قوله: «وَاللهِ مَا أَسْتَطِيْعُ أَنْ أَقُوْلَ: إِنِّي ذَهَبتُ يَوْمًا قَطُّ أَطْلُبُ الحَدِيْثَ أُرِيْدُ بِهِ وَجْهَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ».

ثم عقب الذهبي بقوله: "وَاللهِ وَلاَ أَنَا، فَقَدْ كَانَ السَّلَفُ يَطلُبُوْنَ العِلْمَ للهِ، فَخَسَّلُوْهُ، للهِ، فَضَارُوا أَئِمَّةً يُقتَدَى بِهِم، وطَلَبَهُ قَوْمٌ مِنْهُم أَوَّلًا لاَ للهِ، وَحَصَّلُوْهُ، ثُمَّ اسْتَفَاقُوا، وَحَاسَبُوا أَنْفُسَهُم، فَجَرَّهُمُ العِلْمُ إِلَى الإِخْلاَصِ فِي أَثنَاءِ الطَّرِيْقِ، كُمَّ اسْتَفَاقُوا، وَحَاسَبُوا أَنْفُسَهُم، فَجَرَّهُمُ العِلْمُ إِلَى الإِخْلاَصِ فِي أَثنَاءِ الطَّرِيْقِ، كُمَا قَالَ مُجَاهِدٌ، وَغَيْرُهُ: طَلَبْنَا هَذَا العِلْمَ، وَمَا لَنَا فِيْهِ كَبِيْرُ نِيَّةٍ، ثُمَّ رَزَقَ اللهُ النَّيَّةَ بَعْدُ.

وَبَعْضُهُم يَقُوْلُ: طَلَبْنَا هَذَا العِلْمَ لِغَيْرِ اللهِ، فَأَبَى أَنْ يَكُوْنَ إِلاَّ للهِ، فَهَذَا أَيْضًا حَسَنَّ، ثُمَّ نَشَرُوْهُ بِنِيَّةٍ صَالِحَةٍ.

وَقَوْمٌ طَلَبُوْهُ بِنِيَّةٍ فَاسِدَةٍ لأَجْلِ الدُّنْيَا، وَلِيُثْنَى عَلَيْهِم، فَلَهُم مَا نَوَوْا، وقال

عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ: «مَنْ غَزَا يَنْوِي عِقَالًا، فَلَهُ مَا نَوَى»(١). وَترَى هَذَا الضَّربَ لَمْ يَسْتَضِيْتُوا بِنُوْرِ العِلْمِ، وَلاَ لَهُم وَقْعٌ فِي النَّفُوْسِ، وَلاَ لِعِلْمِهِم كَبِيْرُ نَتِيجَةٍ مِنَ العَمَلِ، وَإِنَّمَا العَالِمُ مَنْ يَخشَى اللهَ تَعَالَى.

وَقَوْمٌ نَالُوا العِلْمَ، وَوُلُّوا بِهِ المَنَاصِبَ، فَظَلَمُوا، وَتَرَكُوا التَّقَيُّد بِالعِلْمِ، وَرَكِبُوا الكَبَائِرَ وَالفَوَاحِشَ، فَتَبَّا لَهُم، فَمَا هَؤُلاَء بِعُلَمَاءَ!

وَبَعْضُهُم لَمْ يَتَقَّ اللهَ فِي عِلْمِهِ، بَلْ رَكِبَ الحِيلَ، وَأَفْقَ بِالرُّخَصِ، وَرَوَى الشَّاذَّ مِنَ الأَخْبَارِ.

وَبَعْضُهُم اجْتَرَأَ عَلَى اللهِ، وَوَضَعَ الأَحَادِيْثَ، فَهَتَكَهُ اللهُ، وَذَهَبَ عِلْمُهُ، وَصَارَ زَادُهُ إِلَى النَّارِ.

وَهَوُلاَءِ الأَقسَامُ كُلُّهُم رَوَوْا مِنَ العِلْمِ شَيْئًا كَبِيْرًا، وَتَضَلَّعُوا مِنْهُ فِي الجُمْلَةِ، فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِم خَلْفُ بَانَ نَقْصُهُم فِي العِلْمِ وَالعَمَل.

وَتَلاَهُم قَوْمُ انْتَمَوْا إِلَى العِلْمِ فِي الظَّاهِرِ، وَلَمْ يُثْقِنُوا مِنْهُ سِوَى نَزْرٍ يَسِيْرٍ، أَوْهَمُوا بِهِ أَنَّهُم عُلَمَاءُ فُضَلاءُ، وَلَمْ يَدُرْ فِي أَذَهَانِهِم قَطُّ أَنَّهُم يَتَقَرَّبُوْنَ بِهِ إِلَى اللهِ؛ لأَنَّهُم مَا رَأُوْا شَيْخًا يُقْتَدَى بِهِ فِي العِلْمِ، فَصَارُوا هَمَجًا رَعَاعًا، غَايَةُ اللهِ؛ لأَنَّهُم مَا رَأُوْا شَيْخًا يُقْتَدَى بِهِ فِي العِلْمِ، فَصَارُوا هَمَجًا رَعَاعًا، غَايَةُ اللهِ لأَنْهُم مَا رَأُوْا شَيْخًا يُقْتَدَى بِهِ فِي العِلْمِ، فَصَارُوا هَمَجًا رَعَاعًا، غَايَةُ المُدَرِّسِ مِنْهُم أَنْ يُحَصِّلَ كُتُبًا مُثَمَّنَةً، يَخْزُنُهَا، وَيَنْظُرُ فِيْهَا يَوْمًا مَا، فَيُصَحِّفُ مَا يُؤْرِدُهُ، وَلاَ يُقرِّرُهُ اللهِ الْهُمَرِّرُهُ اللهِ الْمُدَرِّسِ مِنْهُم أَنْ يُعَرِّرُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُدَرِّسِ مِنْهُم أَنْ يُحَصِّلَ كُتُبًا مُثَمَّنَةً، يَخْزُنُهَا، وَيَنْظُرُ فِيْهَا يَوْمًا مَا، فَيُصَحِّفُ مَا يُؤْرِدُهُ، وَلاَ يُقرِّرُهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعَمِّلَةُ اللهِ المِنْ المُعَلَّى العَلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) لفظ الحديث: «مَنْ غَزَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَلَا يَنْوِي فِي غَزَاتِهِ إِلَّا عِقَالًا، فَلَهُ مَا نَوَى» وقد أخرجه أحمد في «المسند» برقم: ٢٢٦٩، وابن حبان في «صحيحه» برقم: ٢٦٨، وحكم محققو المسند على الحديث أنه حسن لغيره.

<sup>(</sup>٢) «سير أعلام النبلاء» ٧: ١٥٢ \_ ١٥٣.

هذه القاعدة تختلف عن التي قبلها تمامًا، فالآنفة تتعلق بصلة الداعي بربه ودعائه لمن يدعوه، أما هذه فإنها تتعلق بدعاء الداعية لنفسه أن يرزقه الله تعالى الإخلاص والقبول، وهذا من الأهمية بمكان عال، لأنه قد ينجح المرء في هداية غيره، ويدخل على قلبه بعض العوارض التي تصرفه عن الإخلاص، فتكون النتيجة خسران الآخرة والعياذ بالله تعالى، وقد قالت أمُّ سَلَمَة رَضَاً اللهَّ عَانَ رَسُولُ اللهِ اللهِ إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ، قَالَ: «بِسْمِ اللهِ، اللهُ اللهُمَّ اللهِ أَوْ أَخْلِمَ أُو أَخْلِمَ أُو أَخْلِمَ أُو أَظْلَم، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَيَ» (١). وكان بعض الصالحين رحمهم الله يدعو: اللهم لا تجعلني جسرًا يعبر الناس على وكان بعض الصالحين رحمهم الله يدعو: اللهم لا تجعلني جسرًا يعبر الناس على الى الجنة ثم يلقى بي في نار جهنم.

وقال ابن رجب (ت: ٧٩٥ هـ) رحمه الله: «يا ضيعة العمر إن نجا السامع وهلك المسموع، يا خيبة المسعى إن وصل التابع وانقطع المتبوع»(١).

أما سؤال الله تعالى الإخلاص قبل العمل الدعوي، فلأنه قد يموت الداعي قبل إتمام مهمته الدعوية، وقبل هداية من يدعوه، فعندها يكتب الله ثوابه كأنه أتم العمل، وتصحيح النية والإخلاص فيها أمر عظيم، بل غاية في الأهمية.

ولكن لَفْتَ الانتباه إلى ما بعد النجاح الدعوي أهم وطريقه أَوْعَر، لأن الشخص قد ينسب النجاح لنفسه عند تمامه، ويقول: ﴿قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُۥ عَلَى عِلْمٍ عِندِينَ ﴾ [القصص: ٧٨]. وينسى أن التوفيق والسداد بيد الله، وأشد

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود برقم: ٥٠٩٤، والترمذي برقم: ٣٤٢٧، وقال: «حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٢) «لطائف المعارف» ص ٧٨.

المرارة أن يكون الداعي سببًا لهداية الناس، وتكون دعوته سببًا لغواية نفسه، نعم؛ قد لا تكون غوايته لشرب خمر ولا قرب من الزنى أو اقتراف لكبيرة السرقة، ولكنها أعظم منها؛ وهو العظمة في عين نفسه، وقد ثبت في الحديث الصحيح عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ وَأَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَيَّكُ عَنْهُا أَنَّهُمَا قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ: «الْعِزُّ إِزَارُهُ، وَالْكِبْرِيَاءُ رِدَاؤُهُ فَمَنْ يُنَازِعُنِي عَذَّبْتُهُ»(۱).

فوربك لم ينجح في الدعوة إلا من تحقق بالإخلاص قبل الدعوة، وعزا الخير لربه عقب نجاح الدعوة، شعاره: اللهُمَّ هذا من توفيقك، والخير كله من عطائك.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲٦٢٠.

### القاعدة الرابعة

#### 

الخطاب الذي وجهه النبي في الأمر بالدعوة إنما وجهه للأمة عامة، لا للعلماء خاصة، فقد قال النبي في: «بَلّغُوا عَنّي وَلَوْ آيَةً، وَحَدّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النّارِ»(١).

قد يَتَوهم قارئ الحديث أنه لا خُمة بين فقرات الحديث الثلاث، والواقع أنها موثوقة متماسكة، فالتبليغ يدعمه الاستشهاد بقصص الأمم السالفة، لكن الخوف الشديد أن تدعو إلى الله على غير بصيرة، فتنسب للنبي الله على على ما لم يقله بدعوى حب التبليغ.

لذلك يقال للناس: اعمل في الدعوة قدر استطاعتك، ولكن فيما تحسنه فقط، لأن الدعوة إلى الله ليست نافلة، بل هي واجبة، بيد أنه لا يُفهم من هذا أن الواجب على كل فرد من المسلمين التفرغ للدعوة، أو يفهم أن المفروض هو العمل بكل زوايا الدعوة، بل المتعين أن يسهم كل الناس بضابطين:

الأول: على قدر الاستطاعة

الثاني: فيما لديه العلم الصحيح به.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٤٦١.

يتضح للمسلم من خلال الحديث الآنف أنه عام لكل المسلمين، بحيث الأمر النبوي شمل الكل بقوله: «بَلِّغُوا»، وليعلم المكلف شرف هذا التكليف أتاه التحديد بقوله: «عَنِّي» فالنقل هو عن رسول الله هي، وكفى المسلم شرفًا أن يكون رسولًا عن رسول الله هي، لكن الرحمة النبوية لم تترك الأمر على تمامه بدون قيد، إذ يفهم منه المشقة، وأن الأمة بأكملها ستتفرغ للدعوة، فقال لهم مخففًا: «وَلَوْ آيَةً».

ولقد صدق من أوجز الشرح فقال: «بَلِّغُوا»: تكليف، «عَنِّي»: تشريف، «وَلَوْ آيَةً»: تخفيف.

وقد بوب البخاري (ت: ٥٦ هـ) رحمه الله في كتابه «خلق أفعال العباد»: «باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ ﴾ [المائدة: ٦٧]، وروى تحت هذا الباب قول النبي ؛ «فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ» من رواية ثمانية من الصحابة» (١).

في هذا العصر دعاة تألقوا في فضاء الدعوة، وليس تخصصهم الأصل في العلم الشرعي، كالداعية الشيخ أحمد ديدات (ت: ١٤٢٦ هـ) رحمه الله، وغيره من إخوانه، أجل وربي، لولا أن هذا الرجل قد فهم فقه الدعوة، وحضر في ذهنه قواعدها لما نجح في إقناع الآلاف وإدخالهم في دين الله تعالى، ولكن الرجل فقه الأمر النبوي الذي حمَّله همَّ الإسلام من خلال الحديث الآنف، وكان قد أتقن فن التحدث لقضيته، وأخلص لها إخلاصًا باهرًا، وأعطاها من وقته الحظ الأوفر، فكانت النتائج كما كتبها الله.

<sup>(</sup>١) أفدت هذا النقل الرائع من شيخنا المحدث الشيخ محمد عوامة، من كتابه: «خطوات منهجية في إثبات عدالة الصحابة» ص ٣٦، والحديث المذكور متواتر.

لو أن كل إنسان تعلم أساسيات علم الدعوة، ومارسها بالشرطين المذكورين آنفًا \_ العلم الصحيح، وعلى قدر الاستطاعة \_ لرأى المسلمون فتحًا إسلاميًا جديدًا كفتح الصحابة ...

لقد كان من أخبار العلماء الربانيين المعاصرين أنهم يعلمون طلابهم أصول الدعوة إلى الله تعالى لجميع التخصصات، فترى في تلاميذ الشيخ أصحاب الحرف والصنائع كالنجارة والحدادة والبناء، ومعهم أصحاب الدراسات المختلفة: كهندسة الزراعة، والطب، والصيدلة وغيرها، إضافة إلى ذوي التخصص الشرعي، والقاسم المشترك بين هؤلاء الطلبة أجمعين أنهم كانوا يحملون هم الدعوة إلى الله تعالى، كل على حسب طاقته فيما يحسنه من العلم.

بلّه قد تجد في أحيان \_ ولو كانت نادرة \_ من تخصص في العلم الشرعي وليس لديه هم دعوي، كما قال لي الأستاذ حيدر الغَدِير حفظه الله مرة: «كثير ممن درس التخصص هو عبء على تخصصه، وهذه آفة الجامعات التي تفرض التخصص بحسب مجموع الدرجات للطالب».

وفي الختام أذكر بقول الحبيب ﷺ: «... فَوَاللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ مُمْرُ النَّعَمِ»(١).

فما أحد من المسلمين إلا هو بحاجة إلى معرفة فن الدعوة، \_ وكل على قدر سعته \_؛ لأن الرسول على قد حمَّل تبليغ الدعوة للمسلمين كافة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٠٠٩، ومسلم برقم: ٢٤٠٦.

### القاعدة الخامسة

# الدعوة صنعة أكثر الصحابة ، بخلاف الشهرة الفقه والتحديث فإنه تخصص وهو قليل المسلمة

لا تُبْعد النَّجعة إن قلت: إن الواجب على كل مسلم أن تكون الدعوة صنعته الدائمة، بخلاف التخصص العلمي فله أهله، وقد قال الحافظ ابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١ هـ) رحمه الله نقلًا عن ابن حزم: «الذين حُفظت عنهم الفتوى من أصحاب رسول الله مئة ونيف وثلاثون نفسًا، ما بين رجل وامرأة، وكان المكثرون منهم سبعة» ثم ذكر المتوسطين في الفتوى وهم ثلاثة عشر، ثم قال: «والباقون منهم مُقِلُون في الفتيا، لا يروى عن الواحد منهم إلا المسألة والمسألتان، والزيادة اليسيرة على ذلك يمكن أن يجمع من فتيا جميعهم جزء صغير فقط بعد التقصي والبحث»(١).

من هذه المقدمة يسع القارئ أن يأخذ صورة واضحة جلية في عدد فقهاء الصحابة، وقُلْ مثلها في المكثرين من الحديث منهم، أما الدعاة في الصحابة؟ فهم بلا ريب كثيرون، بل يقال بدون تردد: إن جُلَّ الصحابة كانوا يعملون في الدعوة، كلَّ على قدر علمه وتفرغه.

ومثل هذه الصورة تمامًا كانت في أتباعهم، وأتباع أتباعهم، وهي نفسها في هذا اليوم.

<sup>(</sup>۱) «إعلام الموقعين عن رب العالمين» ١: ١٠.

إن عدد رجال الدعوة في وقتنا الذين يشغلون الحيز الأكبر في الدعوة، أكثرهم من غير المتخصصين في علوم الشريعة، من حديث وفقه وعقيدة وغيرها، بل فيهم كثرة كاثرة من أهل الاختصاص غير الشرعي، ولكنهم حملوا رسالة الإسلام دعوة وتبليغًا.

من أقرب الأمثلة في هذا الزمن الدكتور الطبيب عبد الرحمن السميط (ت: ١٤٣٤ هـ) رحمه الله، الداعية الأكبر الكويتي، الذي أسلم على يديه من لا يحصي عددهم إلا الله تعالى، هو ليس من ذوي التخصص الشرعي الدقيق من حديث أو فقه أو سيرة أو تاريخ، ولكنه من أكابر الحاملين لرسالة الإسلام، لقد استطاع أن يوصل الإسلام إلى عشرات الآلاف الذين لم يصل إليهم أحد من ذوي التخصص.

ولا أعرف أحدًا يستثنى من الدعوة بعد الأنبياء، مهما علا كعبه، وارتفع قدره، فعلى سبيل المثال، تبذل الدعوة:

- ١) للكافر المشرك حتى يوحد الله.
  - ٢) والملحد ليؤمن
  - ٣) والمؤمن ليخلص
  - ٤) والعاصي ليطيع
  - والغافل ليتذكر
  - ٦) والصالح ليكون مصلحًا

والذاكر ليكون مُذَكِّرًا (١).

فإن أكرمك الله أن تكون من القليل الذين أكرموا بالتخصص العلمي إضافة إلى الدعوة فمرحى ثم مرحى، وإن لم تكن فلا أقل من أن تكون من الكثير، الذين حملوا هم الدعوة، وسارعوا إلى الله ينقذون الناس، ويمشون في صنعة الأنبياء.



<sup>(</sup>١) أفادني هذه الفائدة شيخنا العلامة الشيخ جابر مصري حفظه الله، ولا أعرف عزوها فالله يجزى قائلها خيرًا.

### القاعدة السادسة

## 7. تحقق من لفظ الآية وتفسيرها عند المحمد الاستشهاد بها

من القوة في طرح الدعوة أن يستشهد بالآيات القرآنية، لكن من الطامات الكبرى الاستشهاد بالآيات بالمعنى، أو إقحام أمور ليست من القرآن ونسبتها إلى الله تعالى، وهناك ألفاظ يستشهد بها بعض الناس وليست من القرآن الكريم بشيء، كقولهم: وجعلنا لكل شيء سببًا فأتبع سببًا، وقولهم: الأقربون أولى بالمعروف. وهذه ليست بآيات ولا يجوز إقحام القول ونسبته إلى الله تعالى دون تحقق تام، وهذا وإن كان على ندرة يسيرة ولكنه موجود حاصل.

ثم تأتي مشكلة أخرى هي أكثر استعمالًا، ألا وهي الاستشهاد بالآيات في غير موضعها، وإنزال الواقعة على الآية دون الصلة الصحيحة بينهما، كأن يأتي بالآية الكريمة ويستشهد بها في غير موضعها، موهمًا السامع أن الآية تنطبق على حالته تمامًا.

سخر رجل من آخر، فأراد أن يَرْدَعَهُ فقرأ عليه قوله تعالى: ﴿ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ } [التوبة: ٦٥].

أعوذ بالله من تحريف الكلم عن مواضعه، وهذا المُسْتَهزَأُ به ليس من آيات الله ولا من رسله، ولو أنه قرأ عليه قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرْ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٓ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآهُ مِّن نِسَآهُ عَسَىٓ أَن يَكُنُ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَآهُ مِّن نِسَآهُ عَسَىٓ أَن يَكُنَّ خَيْرًا

مِّنْهُنَّ ﴾ [الحجرات: ١١]. لكان صادقًا موفقًا في الاستدلال، أما أن يلبِّس على السامع أن الآية شاهد صريح في نقض عمله فهي \_ وايم الله \_ جريمة.

حث شخص أخًا له على الصلاة وقال له: قم فصل، فقال له: سأصلي بعد قليل، فتعوذ بالله وتلا عليه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَكِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢].

ولا ريب أن هذا الاستشهاد بالآية في هذا الموضع استشهاد فاسد عاطل، وإنزال للآية في غير ما أريدت له، لأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَا ﴾ [النساء: ١٠٣]. وما دام الرجل يصلي الصلاة في وقتها المؤقت لها فهو على منهج الله الذي رسمه له، أين هو من المنافقين الذين يخادعون الله، ويصلون وهم كسالى، يراؤون الناس، ولا يذكرون الله إلا قليلًا! شتان ما بينهما.

نعم لقد أخطأ من استدل في الآية بغير موضعها خطأ بليغًا، وأتى بعظيم الذنوب وربما أثَّر سلبًا في دعوة أخيه، لكنه ليس على خطورة من أمره يصل إلى حد الكفر والعياذ بالله، أما إذا كان على سبيل التلاعب \_ وما أظن هذا في الدعاة \_ فقد يصل الأمر إلى الكفر الصريح.

حدثني مؤذن مسجد في إحدى دول الخليج، قال: أغلقنا باب المسجد بعد صلاة العشاء وبدأنا نلعب بالكرة في حرم المسجد، إذا برجل باكستاني يدخل علينا فجأة، \_ وكثير من الأعاجم يعظمون بيوت الله أكثر من العرب \_ عَجِبَ هذا الأعجمي من لعب المؤذن وأصدقائه في هذا المكان المقدس،

وأنكر عليهم صنيعهم هذا بصوت تعلوه نبرة الغيرة الممزوجة بالاعتراض والغضب، مع خليط بين الكلام العربي المبعثر وغير العربي، فأجابه أحد اللاعبين بالنبرة نفسها وقوة مخرجها: ألا تدري ما قال الله في كتابه الكريم؟ لقد قال: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِسَآءَ فِي الْمَحِيضِ أَلُو هُو الذَى فَاعْتَزِلُوا ٱلنِسَآءَ فِي الْمَحِيضِ أَلُو الله الله في الأرض طويلًا، وظن المَحِيضِ إلى الله الله الله الله الله وظن أن الآية نص صريح على جواز اللعب في المسجد بالكرة.

ولا إخال (۱) هذا الفعل من صغائر الأمور، ولا أحسبه هينًا، ولكني أعتقد أنه عند الله عظيم.

ووالله إن السكوت عن الدعوة لأهون عند الله من استعمال الآية في غير موضعها، أو تفسيرها بغير ما هي عليه.



<sup>(</sup>١) تقال بفتح الهمزة وكسرها، وقد قال في لسان العرب، مادة: «خيل»: «أَي ما أظنك؛ وتقول في مُسْتَقْبَلِهِ: إِخالُ \_ بِكَسْرِ الأَلف \_، وهو الأفصح، وَبَنُو أَسد يقولون أَخَالُ \_ بالفتح \_، وهو القياس، والكسر أكثر استعمالًا». ثم نقل عن «التهذيب» أنه قال: «تقول خِلْتُه زَيْدًا، إِخَالُهُ وأَخَالُهُ خَيْلانًا».

### القاعدة السابعة

## ٧. تحقق من ثبوت الأحاديث قبل الاستدلال بها

يبحث كثير من الشباب اليوم عن سبب التعارض بين الواقع وما سمعوه من أحاديث عن النبي هذا ولكن الحل يظهر في عدد كبير منها عند أول نقطة بحث يتفاجأ بها الباحث، حيث يجد أن الحديث غير ثابت عن رسول الله هذا وأما الثابت فهو قليل وله جواب.

إن ما تقدم التنبيه عليه آنفًا في الآيات القرآنية ينطبق تمامًا على الأحاديث النبوية، بل هي في الأحاديث أكثر وأوفر، حيث إن الأحاديث لم تكن كالقرآن في درجة الثبوت، فيتعين عند الاستشهاد بها التحقق من ثبوتها أولًا.

كم وكم أبكى الخطباء والوعَّاظ ناسًا تبين للسامع فيما بعد أنهم بكوا على أحاديث مكذوبة؟

حدثني شيخنا الشيخ محمد عوامة حفظه الله، أنه حضر خطبة الجمعة عند شيخه الشيخ عبد الفتاح أبو غدة (ت: ١٤١٧ هـ) رحمه الله، خرج الشيخ إلى المنبر ومعه كتاب الإسراء والمعراج المنسوب لابن عباس، وهو كتاب مكذوب من أوله إلى آخره، وظاهر القصة فاقع يصرخ على نفسه بالكذب والافتراء، قال: جعل الشيخ عبد الفتاح ينبه على أكاذيب الكتاب ويحذر منه، ويقرأ كل عبارة منه ويرد عليها، ويسأل الناس الحاضرين أرأيتم كذبًا كهذا

الكذب؟ أرأيتم افتراء على الله أشنع من هذا الافتراء؟ وكلما قرأ عبارة كذبها بلون غير لون أختها التي قبلها، حتى أشبع الموقف تكذيبًا، قال شيخنا عوامة: وكنت جالسًا أسمع وأمامي رجل من العامة يبكي بكاء مُرًّا على ما يسمع، ويتأثر بالحديث المكذوب تأثرًا عجيبًا.

الأكاذيب تشد أنظار العامة وتؤثر فيهم، لكن الذي يزيد الطين بِلة أنك قد تنبه بعض الناس على أحاديث مكذوبة فلا يرى قبحًا ولا عيبًا في الأمر، بل قد يراه أثرًا حسنًا إيجابيًا، كمن يدعي أن المهم هو تأثر السامع وموعظته ورجوعه إلى الله تعالى، أقول: لا يمكن للمزيف أن يبني ويستمر، فالكذب على رسول الله في أصلًا أو نقلًا أو ترويجًا كله شؤم وضلال، ولا يغرنك اتعاظ بعض الناس مؤقتًا، فلا بد أن تظهر الردة أو يظهر الأثر السلبي، ولا سيما عند مناقضة العقل والفطرة.

وقد أوضح الله تعالى أن كل كلام ليس من عند الله فيه اختلاف كثير، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللَّهُ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْذِلَنفًا كال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ اللَّهُوءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْذِلَنفًا كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَذِلَنفًا كَانَ مِنْ عِند المُحَدُوبة الزعزعة في نفوس الناس، وأثار مكذوب الأخبار الشك في قلب الجاهل، لكن هيبة الدين منعته من التصريح بالسؤال، وبقيت الشبهة في النفس تسرح ولا تهدأ.

وكثيرًا ما أُحْدَث الحديث المكذوب والمعلومة المزيفة رِدَّة عكسية سريعة لدى السامع، ثم نكسة أسوأ من المرض الأصلي، وما سبب هذا إلا لأنه بُني على باطل، قال الله تعالى: ﴿ أَفَمَنُ أَسَسَ بُنْكَنَهُ, عَلَى تَقُوكَى مِنَ اللّهِ وَرِضُونٍ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَكَسَ بُنْكَنَهُ, عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَادٍ فَأَنْهَارَ بِهِ وَفِي نَادٍ

جَهَنَّمُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٩]، وقال: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ اللَّهُ تَعَالَى لا تَكُونَ إلاّ على بصيرة. أَلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨] فالدعوة إلى الله تعالى لا تكون إلا على بصيرة.

وأنتهز الفرصة هنا لبيان فائدة علمية ذهبية نبهني إليها شيخي الجليل الشيخ محمد عوامة \_ حفظه الله بخير وعافية \_، وهي في التحذير من خطورة تحبيب الناس برسول الله من خلال الأحاديث الواهية والمكذوبة، وضرب لي مثالًا على هذا، لو أن عاميًا حضر خطبة رجل من أهل العلم، وقد حَبَّبه هذا الخطيب برسول الله من من خلال أحاديث عدة، وشحنه شحنة إيمانية عالية في حب رسول الله من ثم خرج هذا الرجل غير العالم وذكر أمام عالم عالية في حب رسول الله من عبه لرسول الله من ثم تبين أن الأحاديث بين أخر الأحاديث التي أثرت في حبه لرسول الله من أن الشحنة تفرغ، وربما يصاب بنكسة باطل وواه ومنكر وساقط؟؟ أفلا ترى أن الشحنة تفرغ، وربما يصاب بنكسة أشد خطورة من حاله قبل أن يسمع الخطيب الأول؟ ويُقال عندها: ليته لم يسمع تلك الأحاديث أصلًا؟

ولقد كان تحذير النبي الله شديدًا لمن حدث عنه بحديث يُرى أنه كذب، قال عليه الصلاة والسلام: «مَنْ حَدَّثَ عَنِّي بِحَدِيثٍ يُرَى أَنَّهُ كَذِبُ فَهُوَ أَحَدُ الْكَاذِبِينَ»(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في «مقدمة الصحيح»، بدون رقم.

#### القاعدة الثامنة

## ٨. تحقق من صلاحية النص للحادثة قبل الاستدلال به

إن العوامل للاستشهاد بالأحاديث النبوية لكثيرة، فما صلح في زمان قد لا يصلح لآخر، وما صلح لحال قد يكون خطأ في غيره، وما كان في قوم مخاطبين لا يكون بحال في غيرهم.

الدعوة ليست كالعُلَبِ الجاهزة، وقد كذب على النبي الله من أخذ كلمة منه ووضعها في غير موضعها، ثم ادعى أن النبي الله قد قالها.

يحكي الشيخ علي الطنطاوي (ت: ١٤٢٠ هـ) رحمه الله عن أحد أصدقائه من سنه، \_ وأنا سمعتها من سبطه الأستاذ عمرو حتاحت، وسمعتها من الأستاذ القدير حيدر الغدير حفظهما الله \_ أن هذا الرجل أصيب بجنون في زاوية من زوايا عقله، وسيطرت عليه قطعة من الدعوة لم تعد تنفك عنه، فكان يقف عند إشارات المرور، ويغتنم لحظات إغلاق الإشارة ليطرق الزجاج على السائق، فيفتح السائق ويظنه من السوُّال، يطلب الدريهمات، إذا به يفاجئه بسؤال: أين الله? ومرة سأل رجلًا مصريًا هذا السؤال، فأجابه هذا الرجل على الفطرة والسرعة والبداهة بلهجته المصرية: أنت تبحث عمن، ما الذي ضاع منك؟

دخلت إلى امتحان الأئمة والخطباء في بعض الدول العربية فسألني أحد

أعضاء لجنة الاختبار: أين الله (١٠)؟

أقول: على فرض صحة الحديث بهذا اللفظ (٣)، لمن سأله النبي هي؟ سيكون الجواب: إنما سأله لمن لا يعرف أهي مسلمة أو كافرة، فأراد أن يمتحن حقيقتها ويخبر واقعها، فهل يجوز استعمال هذا مع من تقدم لاختبار الأئمة والخطباء؟

رد على صديقي المتحمس: أنت بهذا تنكر أسلوبًا نبويًا.

<sup>(</sup>۱) لست في عرض هذا الحديث أقرر مذهب جماعة على أخرى، إنما موضوعي الوحيد هو عرض الدعوة، وهل استعمال هذا السؤال لهذا الشخص صحيح أو لا؟ أما عرض المسألة من حيث المذاهب العقدية، فأهل السنة والجماعة على ثلاثة مذاهب، كلهم ناجون وعلى خير، ولا مزايدة لمذهب على آخر، وهم السادة الأشاعرة، والماتريدية، وأهل الحديث، ومن الضيق الدعوي جعل الداعية مدرسته هي الناجية، وغيرها من الفرق الضالة، ومثل هذا الإنسان لم يشمَّ \_ في وجهة نظري \_ رائحة حقيقة الدعوة الحق، ولم يقترب من منهاج الصحابة الكرام.

<sup>(</sup>١) حديث الجارية هو حديث معاوية بن الحكم، وهو بطوله ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الحديث بأصله صحيح، ولكنه مختلف فيه، أهو بهذا اللفظ، أم بلفظ آخر: وقد صحح شيخنا المحدث الشيخ صلاح الدين الإدلبي هذا الحديث في رسالة خاصة سماها: «حديث سؤال الجارية بلفظ «أين الله؟» رواية ودراية» ولكن تصحيحه له بلفظ: «أين الله».

يا صديقي: أقول لك بكل صراحة، التزم الحالة التي استعملها رسول الله هي، فلقد استعمل هذا السؤال مع الجارية التي لا يعرف أمسلمة هي أم كافرة.

سأضرب لك مثالًا توضيحيًا:

لقد سأل النبي الله ماعزًا بسؤال صريح: أزنيت؟

هل يجوز لي أن أستعمل هذا اللفظ مع أناس جاؤوا لحضور محاضرتي؟ قال: لا؟ قلت: إذن حسب تصنيفك أنت تنكر أسلوبًا نبويًا؟

قال: الحالة اختلفت بين الحاضر لمحاضرتك وبين ماعز، ثم قال: فلو جاء الزاني يستفتيك جاز لك السؤال.

قلت: وأيضًا هذا لا يجوز لي سؤاله؟ تعجب وقال: ولم؟

قلت: إنما سأله إياه رسول الله بي بحكم قضائه، أي بصفته قاضيًا، وقد شكى إليه ماعز، فرده، ثم جاءه من الطرف الثاني، فغير وجهه عنه، ثم المرة الثالثة، وجاء بشخص يستنكه فمه، أي: يشم رائحة فمه إن كان سكران، وأرسل إلى قومه يسألهم: أينكرون من عقله شيئًا? (١) ولم يكن بين يدي رسول الله على وهو القاضي \_ إذ رفع إليه الأمر إلا أن يطبق شرع الله، وهو المشرع بأنه لا يمكن للقاضي والإمام إذا رفعت إليه الشكوى إلا أن يطبق حدود الله.

<sup>(</sup>١) الحديث متفق عليه، وانظر رواية الإمام مسلم من حديث بريدة بن الحصيب الأسلمي رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ في صحيحه برقم: ١٦٩٥.

بعد كل هذا سأله النبي ﷺ هذا السؤال، أفيحق لي وأنا مستَفْتَي أن أسأل السائل؟

لا والله، لئن جاءني يستفتيني وصيغة سؤاله تحتمل الزني وتحتمل مقدماته فقط، فإنني أعطيه الجواب لمن وصل حد الزني، ولمن لم يبلغه.

حدثني أخ من الدعاة، قال: جرى حديث تعدد الزوجات مع رجل كالحجر الأصم، وهو يدعي فهم الكتاب والسنة، وحسن الاستشهاد بهما، فسرعان ما طرح سؤالًا يدل على سطحية قاتلة، قال: أترضاه لأختك؟ أترضاه لعمتك؟ يعني: هل ترضى أن يتزوج صهرك زوجة ثانية مع أختك؟ ومثلها العمة، مسكين هذا من يدعي أنه يقتبس اللفظ النبوي، وهو لفظ جاء الحوار فيه من النبي عليه الصلاة والسلام لرجل يستأذن بالزنا، فما وجه استعماله ها هنا في موضوع الزوجة الثانية.

صعد أحد الغلاة الجفاة الجهال إلى منبر الجمعة وخاطب المصلين قائلًا: قد جئناكم بالذبح؟ ثم ادعى أن رسول الله على هو مَنْ قالها.

قبح الله هذا الخطيب ما أسقم فهمه! أقالها رسول الله للمصلين؟ أسب بها النبيُّ الرحيمُ الله المساجد ومن اعتادوا شهود الجمعة؟ لا بد من وقفة عند نص الحديث ليعلم سبب ورود الحديث، والفرق بين الفئة التي خاطبها النبي النبي النبي الله من وصف مثل النبي الخطيب، ورحم الله من وصف مثل هذا الخطيب فقال:

خَطَبْتَ فَكُنْتَ خَطْبًا لاَ خَطِيَبًا أَضِيفَ إِلَى مَصَائِبِنَا العِظَامِ أَضِيفَ إِلَى مَصَائِبِنَا العِظَامِ أَمَا الحديث فقد حكى الصحابي الذي رأى قريشًا تسيء للنبي الله فقال:

قَدْ حَضَرْتُهُمْ وَقَدِ اجْتَمَعَ أَشْرَافُهُمْ فِي الْحِجْرِ، فَذَكَرُوا رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَقَالُوا: مَا رَأَيْنَا مِثْلَ مَا صَبَرْنَا عَلَيْهِ مِنْ هَذَا الرَّجُلِ قَطُّ، سَفَّهَ أَحْلَامَنَا، وَشَتَمَ آبَاءَنَا، وَعَابَ دِينَنَا، وَفَرَّقَ جَمَاعَتَنَا، وَسَبَّ آلِهَتَنَا، لَقَدْ صَبَرْنَا مِنْهُ عَلَى أَمْرِ عَظِيمٍ، أَوْ كَمَا قَالُوا، فَبَيْنَا هُمْ فِي ذَلِكَ، إِذْ طَلَعَ رَسُولُ اللهِ ، فَأَقْبَلَ يَمْشِي حَتَّى اسْتَلَمَ الرُّكْنَ، فَمَرَّ بِهِمْ طَائِفًا بِالْبَيْتِ، فَلَمَّا أَنْ مَرَّ بِهِمْ غَمَزُوهُ بِبَعْضِ الْقَوْلِ، قَالَ: وَعَرَفْتُ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ، ثُمَّ مَضَى ، فَلَمَّا مَرَّ بِهِمُ الثَّانِيَةَ غَمَزُوهُ بِمِثْلِهَا، فَعَرَفْتُ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ، ثُمَّ مَضَى ، فَمَرَّ بِهِمُ الثَّالِثَةَ، غَمَزُوهُ بِمِثْلِهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَتَسْمَعُونَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، أَمَا وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِالذَّبْحِ». قَالَ: فَأَخَذَتِ الْقَوْمَ كَلِمَتُهُ حَتَّى مَا مِنْهُمْ رَجُلٌ إِلَّا لَكَأَنَّمَا عَلَى رَأْسِهِ طَائِرٌ وَاقِعٌ، حَتَّى إِنَّ أَشَدَّهُمْ فِيهِ وَطْأَةً قَبْلَ ذَلِكَ يَتَوَقَّاهُ بِأَحْسَنِ مَا يُجِيبُ مِنَ الْقَوْلِ، حَتَّى إِنَّهُ لَيَقُولُ: انْصَرِفْ يَا أَبَا الْقَاسِمِ، انْصَرِفْ رَاشِدًا، فَوَاللهِ مَا كُنْتَ جَهُولًا. فَانْصَرَفَ رَسُولُ اللهِ ﷺ حَتَّى إِذَا كَانَ مِنَ الْغَدِ اجْتَمَعُوا فِي الْحِجْرِ وَأَنَا مَعَهُمْ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: ذَكَرْتُمْ مَا بَلَغَ مِنْكُمْ، وَمَا بَلَغَكُمْ عَنْهُ، حَتَّى إِذَا بَادَأَكُمْ بِمَا تَكْرَهُونَ تَرَكْتُمُوهُ، وَبَيْنَا هُمْ فِي ذَلِكَ، إِذْ طَلَعَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ اللهُ: فَوَثَبُوا إِلَيْهِ وَثْبَةَ رَجُلِ وَاحِدٍ، وَأَحَاطُوا بِهِ، يَقُولُونَ لَهُ: أَنْتَ الَّذِي تَقُولُ كَذَا وَكَذَا \_ لِمَا كَانَ يَبْلُغُهُمْ عَنْهُ مِنْ عَيْبِ آلِهَتِهِمْ وَدِينِهِمْ؟ قَالَ: «نَعَمْ، أَنَا الَّذِي **أَقُولُ ذَلِكَ**». قَالَ: فَلَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا مِنْهُمْ أَخَذَ بِمَجْمَعِ رِدَائِهِ، وَقَالَ: وَقَامَ أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ دُونَهُ يَقُولُ وَهُوَ يَبْكِي: ﴿ أَنْقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي ٱللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] ثُمَّ انْصَرَفُوا عَنْهُ، فَإِنَّ ذَلِكَ لَأَشَدُّ مَا رَأَيْتُ قُرَيْشًا بَلَغَتْ مِنْهُ قَطُّ (۱).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه ابن حبان برقم: ٦٥٦٧، وقال محقق صحيح ابن حبان: «إسناده قوي».

ولا ضير أن يترك الداعي استدلاله بالأدلة عند عدم التحقق من صلاحية النص لما يستدل به، ولكن سحقًا لمن رمى الحادثة وركَّبها على هواه أو مجرى كلامه الذي اختار، والحادثة في بُعد عما أراد، أَمَا وسعه أن يتكلم دون دليل، فما أهون كلامي إن سقط من عين السامع، وما أضره إن جَدَلْتُه خطًا بآيةٍ أو حديثٍ.



#### القاعدة التاسعة

## ٩. التحقق التام من صحة المعلومات التي تدعو بها إلى الله

الكلام الذي يدعو به الداعي لا يخلو أن يكون أحد أمور ثلاثة: إما قرآن أو حديث أو معلومات، بما أن الكلام قد تقدم عن الآيات والأحاديث فهذه القاعدة خاصة بالمعلومات، سواء أكانت من كلام أحد، أو فقهًا أو عقيدة أو نحوًا أو غير ذلك، لكن التحقق يجب أن يكون أكثر، والبحث يجب أن يكون أعمق في الأمور المعاصرة، كعالم مثلًا قرأ معلومة في الإعجاز العلمي ولم يتحقق منها، ثم نقلها للناس على أن الغرب اكتشف أن دخول الخلاء بالرجل اليسرى يفرغ من الجسم الطاقات السلبية، والخروج باليمنى يشحن الجسم بالطاقات الإيجابية، وأن النوم والوجه متجه للقبلة له علاقة بالقطب الجنوبي والشمالي، فربما يؤدي إلى الصرع والعمى والجنون وغير ذلك، ونسب كل هذا للغرب، وأنهم هم الذين اكتشفوا هذا الذي حض عليه الإسلام قبل مئات السنين، ولكن السؤال: أين هذا الاكتشاف عند الغرب؟

ألف أناس في هذا العصر كتبًا كثيرة في الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، وأرى أن أصل الفكرة صحيحة ضمن نطاق ضيق صغير، وقد أسس للإعجاز هيئات خاصة، وتفرغ أناس كثيرون للبحث عن أمور الإعجاز، وبعضها وبعض هذه الهيئات لها شروط معقولة لقبول ادعاء الإعجاز، وبعضها

متساهل يهمه لفت أنظار الناس، حتى تبين للشباب المعاصر أن في تلك المكتشفات كثيرًا من الأكاذيب، وتحميل النص ما لا يحتمل.

حدثني شيخنا الجليل الشيخ صلاح الدين الإدلبي حفظه الله ـ قبل نحو عشرين سنة ـ قائلًا: كنت قبل أيام قليلة أشاهد جهاز الرائي ـ التلفاز ـ وشخص من الأطباء يتكلم عن اكتشاف علم الجينات، وفي كلامه أعاجيب يتعين الوقوف عندها في علم الجينات، وكيف يمكن التحكم بلون الجنين ونوعه وما إلى ذلك، ثم جاءت مداخلة لعالم شرعي، فلما دخل قال لهم: إن نبينا على قد تكلم عن علم الجينات منذ أقدم العصور، عندما قال: «مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذَا اجْتَمَعًا فَعَلَا مَنِيُّ الرَّجُلِ مَنِيَّ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذَا اجْتَمَعًا فَعَلَا مَنِيُّ الرَّجُلِ مَنِيَّ الْمَرْأَةِ أَدْكُرًا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيُّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَثَا بِإِذْنِ اللهِ» وَإِذَا عَلَا مَنِيُ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّاهُ اللهِ اللهِ اللهِ المَنْ اللهِ اللهُ المُؤْلَقِهُ المَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المَا المَا المَا المَا المُلْوَا اللهِ المَا المَالِقُ المَا المُلْوَا المُلْهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المُلْوَا المَا المَا المُلْوالِ المُ

أقول: ما أبعد كلام أهل الطب عن هذا الحديث؟ أنريد أن يُكَذَّبَ الله ورسوله؟ أم يعجبنا أن يسخر الناس من عقولنا؟ لا وربي، لقد صدق الله ورسوله، ولكن بعض الجهلة قد حمَّل الآيات والأحاديث ما لا تتحمل، وعندما سمعها بعض الناس لم يميزوا أهو خطأ من الناقل وفهمه، أم هو خطأ من القائل!

وقد رسم الله للمسلمين سبيل التحقق من المعلومات فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ لَلْمُ للمسلمين سبيل التحقق من المعلومات فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَى مَا اللَّهِ عَامَنُوا اللَّهِ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَكِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦]. كما ثبت في صحيح السنة النهي عن النقل

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۳۱۵.

دون تثبت، قال عليه الصلاة والسلام: «كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ»(١).

فهب أن مسلمًا متخصصًا في الغرب سمع هذا الكلام، فأي نظرة للدعاة ستكون نظرته؟

أما الذين أصيبوا بجنون شد أنظار الناس، فهم لا يتورعون عن الكذب من عند أنفسهم في سبيل الوصول إلى هدفهم، وتراهم يتَقَمَّمُون كلَّ شاذ من المسائل ومكذوب من الأخبار إذا توافر فيه شرط واحد ألا وهو الإغراب!

فإتقان المسألة التي تريد طرحها شرط أساس، والعلم قبل الدعوة، والفقه قبل السيادة والتصدر والإفتاء لا يُستغنى عنها، وكم وكم دعا لدين الله غيور جاهل فكانت النتيجة أن أبعد المخاطب عن الدعوة بدلًا من تحصيل هدايته، فلذلك قال حجة الإسلام أبو حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) رحمه الله: «أما الوعظ، فلست أرى نفسي أهلًا له، لأن الوعظ زكاة نصابها الاتعاظ، ومن لا نصاب له كيف يخرج الزكاة، وفاقد النور كيف يستنير به غيره، ومتى يستقيم الظل والعود أعوج»(٢).

يقول سيدنا عمر (ت: ٢٣ ه) رَضَّالِللَّهُ عَنْهُ: «تَفَقَّهُوا قَبْلَ أَنْ تُسَوَّدُوا» (تَ عَمْر أَتبعه بقوله: وعندما أورد البخاري (ت: ٢٥٦ هـ) هذا القول لسيدنا عمر أتبعه بقوله:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه برقم: ٥.

<sup>(</sup>٢) «الرسالة الوعظية» مقدمتها في الأسطر الأولى منها.

<sup>(</sup>٣) علقه البخاري في «صحيحه» بصيغة الجزم عن عمر رَضَيَلَيُّهُ عَنهُ من قوله، كتاب العلم، قوله باب الاغتباط في العلم والحكمة، ١: ٢٥، ورواه ابن أبي شيبة في «مصنفه» برقم: (٢٦٦٤٠)، وفي تعليق شيخنا الشيخ محمد عوامة على مصنف ابن أبي شيبة فوائد إسنادية.

"وبعد أن تسودوا"، قال ابن حجر (ت: ٨٥٢ هـ) رحمه الله: "خشية أن يفهم أحد من ذلك أن السيادة مانعة من التفقه، وإنما أراد عمر أنها قد تكون سببًا للمنع؛ لأن الرئيس قد يمنعه الكبر والاحتشام أن يجلس مجلس المتعلمين"(١).

وقد بوب الإمام البخاري (ت: ٢٥٦ هـ) رحمه الله في كتاب العلم بقول: «بَابُ: الْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ لِقَوْلِ اللهِ تَعَالَى ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللهُ ﴾ [محمد: ١٩] فَبَدَأً بِالْعِلْمِ»(٢).



<sup>(</sup>۱) «فتح الباري» ۱: ۱۶۶.

<sup>(</sup>٢) "صحيح الإمام البخاري" ١: ٢٤.

### القاعدة العاشرة

## الدعوة الصحيحة لا تكون إلا من المعلقة على بصيرة المعلقة المعل

رجل دعا ولده البالغ من العمر أحد عشر عامًا للصلاة فلم يستجب، فانهال عليه بالضرب ظانًا أن الشارع الله أمره بهذا، فَكَبِر الولد وهو كاره للصلاة مبغض للدين، أرأيت الدعوة على غير بصيرة؟!

لقد جهل هذا الرجل أن النبي الشاجاز الضرب للأبناء من أجل الصلاة في حالة واحدة مخصوصة، وهي لمن أمر ولده بالصلاة في سبع<sup>(۱)</sup>، واستمر على هذه الحال إلى العشر، من غير قطع ولا ملل، ومن المسلَّم به لهذا الأب أو الولي الآمرِ بالصلاة أن يقوم أمام ولده مصليًا، وهو له سابق وإمام، وذلك على طول مدة ٣ سنوات × ٣٦٠ يومًا × ٥ صلوات = ٥٤٠٠ مرة يأمر ولده بالصلاة قولًا وعملًا وتربية وسلوكًا.

أما أن يهمل الوالد متابعة ولده، ولا يأمره بالصلاة إلا غِبًا، ولا يصلي أمامه إلا نادرًا، وقد تفوت الصلاة الأبَ أحيانًا أمام ولده، ثم يتحمس الأب فجأة ليضرب ولده؟ فهذا ليس من الدين في شيء، إنما هو تزوير وتشويه لسمعة الدين، ولا يشمل إذن رسول الله على بالضرب للأبناء لمن لم يسلك هذا

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الحديث الذي أخرجه أحمد وأبو داود، عَنْ عبد الله بْنِ عَمْرِو رَضَالِلَهُ عَلَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ». انظر: «مسند أحمد» برقم: ٢٧٥٦، «سنن أبي داود» برقم: ٤٩٥، والحديث حسن.

التدرج النبوي الرائع على مدى هذه السنين، بهذا العدد.

والبصيرة كلمة عامة في الدعوة، وقاعدة تشمل فقارًا كثيرة: فمن البصيرة تحري الأسلوب الحسن الملائم، وتنويع الأساليب، والموعظة الحسنة، والحكمة في الطرح، والموازنة فيه، والتوازن بين الترغيب والترهيب، وبين اللين والشدة، وبين ثواب الدنيا والآخرة، وبين العقاب العاجل والآجل، كما تشمل أخلاق الداعي، وكمية الجرعات الدعوية التي تعطى للناس، ومادة الدعوة من أخلاق وعقيدة وفقه ومعاملات، وما هي الفتوى الأصلح للبلد، والزمان، والمكان، وسن المدعو، ودرجة ثقافته، وحاله الراهن، بحيث يختلف خطابه بين من يريد الهم بالمعصية، وبين من ندم على ما فات، وبين سجين قابع في الغياهب، وجالس يتخير بين أشهى المطعومات، وبين كبير طاعن عسب حساب السنتمتر في قيامه وقعوده، وبين شاب يبحث عن الخصومة بتحرّ ليخرط نفسه فيها....

أجل؛ بين هذه الأمور وغيرها فوارق كثيرة تجب مراعاتها، وكلها تندرج تحت الآية: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَلَيْ مَا اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].

صدقوني يا كرام: أن مفهومي من هذه الآية أنك إذا لم تكن على بصيرة فتوقف عن الدعوة حتى تكون البصيرة لديك، ومن البدهي لدى العلماء الراسخين في الدعوة أن من يدعو إلى الله على غير بصيرة قد يهدم في دين الله أكثر مما يبنى.

حدثني شيخنا العلامة الشيخ محمود ميرة (ت: ١٤٤١ هـ) رحمه الله قائلًا:

قام رجل من أفاضل أهل العلم عندنا في أحد أحياء حلب يبث في الناس أن صلاة التراويح ثماني ركعات، وأهل حلب مجمعون على الصلاة عشرين ركعة، وبدأت البلبلة في الناس تشق طريقها، وتحمس جُهَّال لرأي هذا الشيخ الفاضل، كما انتفض آخرون للصلاة عشرين ركعة بمثل ما درجوا عليه.

ولا يصدق عاقل أن النتيجة كانت سقوط قتيل في هذه الفوضى، ولم تنته الحكاية عند هذا الحد، فإن بين الأسطر خبرًا أريد أن أوصله للقارئ الكريم، وهو أن القاتل والمقتول كلاهما لا يصلى الفرائض!!

قد يبادرني شخص ويقول: مسألة نادرة لا يقام عليها حكم.

أقول: بل مسألة قديمة حديثة، متجددة في كل موسم وعام، فلا يكاد يمر بنا شهر ربيع الأول إلا وتنهال رسائل الجوال بين الناس ببدعية الاحتفال بالمولد أو استحبابه، ومثلها في شهر رمضان هل التراويح عشرون أم ثمان، وهل صيام وقيام النصف من شعبان مستحب أم بدعة، وهل صيام العشر من ذي الحجة وارد أم المطلوب مطلق العبادة، وفي كل هذا وأضرابه مناقشات رائعة بين أهل العلم والفضل ومن يعرفون حجم هذا في الشريعة، أما أن يتولى النقاش والحماس والدفاع ونشر هذه الأمور عوام بسطاء، فهذا عكس البصيرة التي نص الله عليها بالقرآن، ويتحمل وزرها الدعاة الذين يحملون الناس وجهة واحدة، ويخيلون إليهم أن الحق في هذا واحد لا شريك له، وأن الوجهة المقابلة وجهة مطروحة ليس لها مثقال حبة خردل من النظر.

فما أحوج الدعاة إلى استعمال المجهر فوق كلمة: «على بصيرة»، كي لا تشوَّه صورة الدعوة من أخطاء من يؤديها خطأ.

#### القاعدة الحادية عشرة

ا 1. كن لين العريكة في قولك، خفيف المحلام الوطأة في عباراتك، وترفق بالمدعو ويسر في اختيار الأحكام ما لم يكن إثمًا.

صليت الجماعة في أحد مساجد إحدى الدول العربية، وعلى باب المسجد رجل ضعيف من السُّوقة، يبيع بعض الحوائج، وهيئته رثة، وحاله يلقي على المارة درسًا في الفقر والفاقة، وقف عدد من المصلين لديه ينظرون إلى بضاعته ويمشون، تثاءب الرجل مللًا وأخرج بعض الكلمات فُهِمَتْ منه بصعوبة يقول فيها: يا رسول الله! فصادفه غليظ من غلاظ القلوب فصاح به بصوت عال: قل: يا الله! ثم نظر الصائح بي فعرف في وجهي إنكار اللهجة، فسلم علي وعيناه تقول لي: ألك كلام تريد أن تقوله لي؟ فلم أنبس معه ببنت شفة.

ألم يرسل الله تعالى موسى \_ وهو خير من صاحبي الغليظ بلا نزاع \_، إلى فرعون \_ وهو شر من هذا البائع بلا نقاش \_ وأمر الله موسى وأخاه هارون بلين الخطاب فقال: ﴿ أَذْهَبَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَىٰ ﴿ يَكُمُ لَكُمْ اللَّهُ عَوْلًا لَهُۥ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَهُۥ

يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴾ [طه: ٤٣ ـ ٤٤]. وواضح لكل فطن أنه قد سبق في علم الله أن فرعون سيموت على الكفر، ولكن هذا الأمر من الله لنبييه موسى وهارون إنما هو خط منهج ليعمل به، ثم قصه الله علينا في قرآنه ليتعلم الناس منهم ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَاتِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَكَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَلَنكِن تَصَدِيقَ ٱللَّذِي بَيْنَ يَكَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يوسف: ١١١].

اللين في الدعوة له ما لا تحصر من الأدلة في السنة والسيرة العملية في حياة رسول الله هم، لقد روى البخاري (ت: ٢٥٦ هـ) من حديث أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِللَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَامَ أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي الْمَسْجِدِ فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ، فَقَالَ لَهُمُ النَّبِيُ هَذَوْ رَضَالِللَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَامَ أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي الْمَسْجِدِ فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ، فَقَالَ لَهُمُ النَّبِيُ هَذَوْ رَضَالِللَهُ عَنْهُ وَهُرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ سَجْلًا مِنْ مَاءٍ أَوْ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ، فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِين» (١).

وروى الشيخان عَنْ أَنَسِ رَضِاًلِلَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَفِّرُوا» (٢٠٠٠).

وروى الشيخان واللفظ لمسلم (ت: ٢٦١ هـ) من حديث أَنَس بْنِ مَالِكٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: بَيْنَمَا خُنُ فِي الْمَسْجِدِ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فَلَا إِذْ جَاءَ أَعْرَائِيُّ، فَقَامَ يَبُولُ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ فَلَى: مَهْ، مَهْ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَبُولُ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ فَلَى: مَهْ، مَهْ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَلَى: «لَا تُزْرِمُوهُ، دَعُوهُ»، فَتَرَكُوهُ حَتَّى بَالَ، ثُمَّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ فَلَى دَعَاهُ، فَقَالَ لَهُ: «إِنَّ هَذِهِ الْمَسَاجِد، لَا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ، وَلَا الْقَذَرِ، إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللَّهُ الْمُسَاجِد، لَا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ، وَلَا الْقَذَرِ، إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٦٩، ومسلم برقم: ١٧٣٥.

اللَّهِ وَالصَّلَاةِ، وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ»، قَالَ: فَأَمَرَ رَجُلًا مِنَ الْقَوْمِ، فَجَاءَ بِدَلْوٍ مِنْ مَاءٍ، فَشَنَّهُ عَلَيْهِ (١).

ولكن هذا اللين إنما يكون في الأسلوب، لا في حقيقة الحكم، فمن غير المقدور لدى الداعية أن يخفف الأحكام، أو يقلل منها، أو يرضى بأنصافها.

ولقد صدق من قال: «على الداعية أن يتحلى بالعلم قبل الدعوة، واللين والحكمة في الدعوة، والصبر بعد الدعوة»(٢).

ومن سماحة الشريعة أن عدَّد الله تعالى الآراء الفقهية لكي لا تحرج الأمة، ومن العبث في دين الله أن يطالِب الداعية العامة بما كان عليه خاصة السلف، نعم؛ له أن يطالب الخاصة بجزئيات ورع السلف، أما قياس العامة اليوم على خاصة السلف فهو إجحاف وأي إجحاف! ولن يستطيع العامة تطبيق ما عليه عِلْية الأولين، فمقياسهم عامة السلف.

كان بعض المتنطعين في الفتوى لا يأخذ إلا بالشدائد، وما خير بين أمرين إلا اختار أعسرهما، أراد ولده أن يتزوج فمنعه من لبس خاتم الخطبة، ومن لبس ربطة العنق، ومن النشيد والأهازيج في الأفراح، والرقص واللعب بالحرابة على عادة أهل بلده في المرح، ومنع بنته من لبس الثوب الأبيض لزفافها، ومن خاتم الخطبة، ومن أي نشيد إسلامي، وأي رقص مباح، وزينة شعرها، وكل واحدة من هذه الأمور عللها بتعليل: فلبس الثوب الأبيض،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٢١، ومسلم برقم: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) أفادني هذه الفائدة شيخنا الشيخ جابر مصري، ولا أعرف من قائلها، والله يجزيهما خيرًا.

والخاتم عادات نصرانية، والرقص ليس من شأن المرأة الوقورة ولا الشاب الرصين، وفي الإسلام لا يوجد نشيد ولا أهازيج، وتزيين شعر البنت فوق رأسها كأنه أسنمة البخت المنهي عنها، وهكذا دواليك...

مهلًا يا سيدي! سأرضى منك التورع الذي ذهبت إليه، ولكن في فقهنا أقوال أخرى في كل هذه الأمور، ومن العلماء من يبيح ما حرمته أنت، وولدك وبنتك من العامة، لئن لم تفتح لهم الباب بمقدار فإنه سيكسر رَغمًا عنك، وعند ذاك هيهات أن تستطيع ضبط الأمور.

وهذا ما حصل بالحذافير، كان عرس ولده في الدرك الأسفل من المجون، وكذا عرس بنته، وكل واحد منهما يقول في قرارة نفسه: والدي لا يدرك الحرج الذي نحن فيه أمام الأصدقاء، وهذه ليلة من ليالي عمرنا لن تكرر، وسنرضي الوالد عقب إمضاء الليلة الصاخبة، ورأى الولدان أن من نفحات الله تخلُّف والدهما عن حضور الحفل.

وأختم الحديث بتنبيه مهم، وهو أن لا يفهم من الكلام السابق الميل نحو اللين فحسب، بل لا بد من التوازن، وحال الداعي يكون دائمًا بين اللين والشدة، فمن شديد الأخطاء الميل إلى إحدى الصفتين وترك الأخرى بالكلية، ولقد أخطأ من وقف عند قول السيدة عائشة رَضَوَلِيَّلَهُ عَنْهَا: "مَا خُيِّر رَسُولُ اللهِ عَنْ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا" أجل؛ أخطأ في الوقف فقلب المعنى، والصواب أن يقرأ الكلام بتمامه، وهو: "مَا خُيِّر رَسُولُ اللهِ عَنْ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ" (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٥٦٠، ومسلم برقم: ٢٣٢٧.

وقد خاطب سيدنا موسى عليه الصلاة والسلام فرعون بألفاظ لينة محببة، عملًا بوصية الله تعالى بقوله: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوْلًا لَيْنَا لَعَلَهُ مِيَاذَكُرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ محببة، عملًا بوصية الله تعالى بقوله: ﴿ فَقُولًا لَهُ وَوَلًا لَيْنَا لَعَلَهُ مِيَادَكُرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طه: ٤٤]، ولكن في نهاية المطاف لما علم تطاول فرعون أجابه بمستوى يليق بتطاوله، وبعبارات أشد وأضرى من عباراته الأولى، فلما قال له فرعون: ﴿ إِنِّ لَأَظُنُكُ يَكُوسَى مَسْحُورًا ﴾ كان رد سيدنا موسى: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَنُولًا ﴾ ﴿ إِنِّ لَأَظُنُكَ يَكِفِرْعَوْنُ مَشْبُورًا ﴾ هَنُولًا ﴾ هَنُولًا ﴾ السّمَون والإسراء: ١٠١ \_ ١٠٠]، ومعنى: ﴿ مَشْبُورًا ﴾، أي: مغلوبًا هالكًا(١).

ولا تبعد النُّجعة إن قلت: إن خطاب الداعية قد يتغير عندما يغلب على ظنه عدم استجابة المتغطرس قائدِ الجماعة، وعند تماديه في الغي والطغيان، وتطاوله في الألفاظ، فإذا ترجح لدى الداعي أن الكلام الشديد الموجه للمتغطرس ينفع جماعته الضعاف، ويوصل الرسالة لهم فيمكن أن يلجأ إليه ويستعمل أسلوبه.

فالشدة لا تطغى على اللين، وكذا اللين لا يمحو الشدة، وعلى مقتضى القول المعروف:

لا تَكُنْ لَيِّنًا فَتُعْصَرْ وَلا يَابِسًا فَتُكْسَرْ



<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الآيات في موضعها من تفسير ابن كثير ٥: ١٢٦.

#### القاعدة الثانية عشرة

ا 17. لا تتوقع من الناس أحد النقيضين: كلا الاستجابة ولا الرفض، ولا الإقبال ولا المدح ولا القدح.

من القواعد المهمة التي ينبغي أن يتحلى بها الداعي إلى الله عدم الجنوح لتصديق الناس له أو تكذيبه، فإنه إن مالت نفسه إلى التصديق وغلب على ظنه أنهم سيشكرونه ثم رأى العكس أحبط، وإن غلب على ظنه تكذيب الناس وأذيتهم له وعدم الاستجابة تقاعست همته عن الدعوة، أو دعا من غير تحمس، ولا أظنه يحسن الابتسامة، وحسن العرض إذا كان قد خيم على عقله أنه سيقابل بالتكذيب والإساءة.

ومن تذوَّق سيرة النبي الله الدعوية يجد أنه الله عرض دعوته على الناس، اعترف الأنصار أنهم كانوا ضُلاَّلًا فهداهم الله بنبيه ، وكانوا متفرقين فألَّفهم به، وكانوا عالة فأغناهم الله به (۱)، وأبو لهب وهو عمه قال له: تبًا لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٣٣٠، ومسلم برقم: ١٠٦١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٧٧، ومسلم برقم: ٢٠٨، وهذا لفظ البخاري: عن ابن عباس رَضَوَالِلَهُ عَنْهُمَا قال: لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤] صعد النبي على الصفا، فجعل ينادي: «يا بني فهر، يا بني عدي» \_ لبطون قريش \_، حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولًا لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش، فقال: «أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلًا بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقي؟»، قالوا:

فالميل إلى النتيجة المتوقعة قبل الدعوة خطأ فادح، لأنها ستؤثر سلبًا لا محالة في حال الداعي إن لم تتوافق العاقبة مع ما توقعه.

ومن لطيف الأدلة ما ورد في معرض الحديث عن بدء الوحي عَنْ عَائِشَة أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضَيُلِلَهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ:... انْطَلَقَتْ بِهِ خَدِيجَةُ حَتَّى أَتَتْ بِهِ وَرَقَةَ بْنَ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَى ابْنَ عَمِّ خَدِيجَةَ، وَكَانَ امْرًا تَنَصَّرَ فِي الجُاهِلِيَّةِ، وَكَانَ يَصْتُبُ الْمُؤْمِنِينَ رَضَيُلِ الْعُبْرَانِيَّةِ مَا شَاءَ اللّهُ أَنْ وَكَانَ يَصْتُبُ الْمُؤْمِنِينَ وَيَكْتُبُ مِنَ الْإِنْجِيلِ بِالْعِبْرَانِيَّةِ مَا شَاءَ اللّهُ أَنْ وَكَانَ يَصْتُبُ الْمُعْمِرا قَدْ عَمِي، فَقَالَتْ لَهُ خَدِيجَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ، السَمعْ مِنَ ابْنِ أَخِينَ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَمِي، فَقَالَتْ لَهُ خَدِيجَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ، السَمعْ مِنَ ابْنِ أَخِيكَ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَخِي، مَاذَا تَرَى، فَأَخْبَرُهُ رَسُولُ اللّهِ عَلَى مُوسَى فَي يَا لَيْتَنِي فِيهَا رَأَى، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللّهُ عَلَى مُوسَى فَي يَا لَيْتِنِي فِيهَا رَأَى، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللّهُ عَلَى مُوسَى فَي يَا لَيْتِنِي فِيهَا جَذَعًا، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ هَذِي الْمُوسُ الَّذِي يَوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عُودِي، وَإِنْ يُدْرِكْنِي جُذَعًا، لَيْتَنِي أَكُونُ نَصْرًا مُؤَزَّرًا اللّهُ عَرِيمَ اللّهِ عُودِي، وَإِنْ يُدْرِكْنِي يُومُكَ أَنْصُرُكَ نَصْرًا مُؤَزَّرًا اللّهُ عَلْمُ مُوسَى اللّهُ يَعْمُ اللّهُ عُودِي، وَإِنْ يُدْرِكْنِي يُومُكَ أَنْصُرُكَ نَصْرًا مُؤَزَّرًا اللّهُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ عُودِي، وَإِنْ يُدْرِكُنِي يَوْمُكَ أَنْصُرُكَ نَصْرًا مُؤَزَّرًا اللهُ عَوْدِي، وَإِنْ يُدْرِكُنِي عَمْ مُنَا مُؤْرَرًا اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

ففي بادئ الأمر لم يخطر ببال النبي الله أن قومه مخرجوه من بلده، لكن الله تعالى ساق لحبيبه الله هذه النصيحة على لسان هذا الناصح الأمين، كي يبقى على حال متوسط، بين أن يستبشر باستجابة الأحباب، وإخراج وإساءة الأعداء.

أما أن تكون لديه الرؤية البعيدة أنه سينتصر، وأن دعوته ستؤتي أُكُلَها

نعم، ما جربنا عليك إلا صدقًا، قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد»، فقال أبو لهب: تبًا لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا، فنزلت: ﴿تَبَتَ يَدَاۤ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ﴿ وَتَبَ مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ ﴾ [المسد: ١-٢].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤، ومسلم برقم: ١٦٢.

فهذا أمر رائع مُحَبَّب، كما ورد في الحديث الصحيح: «لَا يَبْقَى عَلَى الْأَرْضِ بَيْتُ مَدرِ وَلَا وَبَرِ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ الْإِسْلَامَ بِعِزِّ عَزِيزٍ، أَوْ بِذُلِّ ذَليلِ (١).

فالرؤية البعيدة شيء، وتوقع النتائج السريعة شيء مغاير.

والداعية على الوسط واقف، لا يفاجئه رفض الناس ولا إعراضهم أو ذمهم، كما لا تغريه إجابتهم ولا المدح ولا التعظيم له، إن ردوا دعوته قال: يا رب إنهم عبادك، وإن قبلوا ناجاه: ذاك فضلك.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٦٩٩.

#### القاعدة الثالثة عشرة

## 17. لا تبال بالمكذبين ولا تغتر بالموافقين، ولا تغتر بالموافقين، ولك في الحبيب الله أسوة حسنة

يقول الشيخ محمد أبو زهرة (ت: ١٣٩٤ هـ) رحمه الله: "إن اليأس لم يصل إلى قلب النبي في وقد تحمل الأذى ثلاث عشرة سنة دأبًا، فما يئس فيها ساعة من زمان، وما يئس يوم أن رأى شبه إجماع من المشركين على عداوته، وما يئس يوم أن ذهب إلى ثقيف في الطائف، فأغروا به سفهاءهم، وأدموه، وما يئس يوم أن ذهب إلى ثقيف في الطائف، فأغروا به سفهاءهم، وأدموه، بل قال مقالة الراجي ما عند ربه: "رَبِّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ" (أ) وما يئس وقال: "إنِّي لأَرْجُو أَنْ يخرجَ مِنْ أَصْلاَبِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللّهَ تَعَالَى" (أ) وما يئس ومن معه عندما كان جيش الإيمان قد أثقل بالجراح في أحد، بل إنه لما علم أن المشركين هموا بأن يعودوا للقضاء على جيش الحق، دعا الجيش الجريح وابتلي في الميدان، بل إلى تتبع آثار المشركين، ولم يَدْعُ إلا من ذاق الجرح، وابتلي في الميدان، فصدق عليهم قول الله تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنّاسُ إِنّ اللّهُ وَيَعْمَ الْتَاسُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

قد يقول قائل: هذا مقام النبوة، فهو مؤيد من الله تعالى، والوحي كان ينزل عليه، والله يمده بنصر من عنده، فهو المتبوع في الحق، فهل يبلغ التابع درجة المتبوع؟

<sup>(</sup>١) لعل الصواب أنه قال هذا يوم أحد، والحديث أخرجه ابن حبان في صحيحه برقم: ٩٧٣.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه البخاري برقم: ٣٢٣١.

والجواب: حاشا أن يبلغ أحد ما بلغه المصطفى أجل؛ إن الله عاصم رسوله من الناس، ويحقق له الغاية بنصره وتأييده، ولكن الأسباب والتخطيط كلها كانت من أعماله أن وقوة إيمانه هو وأصحابه ونصرهم لله تعالى بالعمل الصالح، واتخاذ الأسباب، كما قال تعالى: ﴿إِن نَنصُرُوا الله يَضُرَّكُمُ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمُ ﴾ [محمد أن يا لأن عمل الرسول أن في أسباب النصر والدعوة بشري، كان على أصحابه أن يقتدوا به ويسلكوا سبيله، ويتبعوه ليبقى التبليغ موصولًا غير مقطوع، ولتبقى كلمة الله عليا دائمًا، ولذلك قال تعالى: ﴿ لَقَدُ مُوسُولٍ اللهِ أَسُوةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا الله وَاللّه وَالْيَوْمَ الْلُاخِرَ وَذَكَرَ الله كُون لَا الله والأحزاب: ٢١].

وإن الدعوة فيما يمكن فيه الأسوة، وهي العمل بمقتضى البشرية، أما الوحي والتثبيت الرباني من الله تعالى فهو من أوصاف النبوة، لا يسمو إليه أحد من العباد»(١).

روى الشيخان عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَ اللَّهُ كَانَ يُصَلِّي عِنْدَ الْبَيْتِ وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابُ لَهُ جُلُوسٌ، إِذْ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض، لِبَعْض، أَيُّكُمْ يَجِيءُ بِسَلَ جَزُورِ (١) بَنِي فُلَانٍ فَيَضَعُهُ عَلَى ظَهْرِ مُحَمَّدٍ، إِذَا سَجَدَ النَّبِيُ عَلَى ظَهْرِهِ فَالْبَعْثَ أَشْقَى الْقَوْمِ، فَجَاءَ بِهِ، فَنَظَرَ حَتَّى إِذَا سَجَدَ النَّبِيُ فَى وَضَعَهُ عَلَى ظَهْرِهِ فَالْنَبِي كَيْفُومِ، وَأَنَا أَنْظُرُ لَا أُغَيَّرُ شَيْئًا لَوْ كَانَ لِي مَنَعَةً، قَالَ: فَجَعَلُوا يَضْحَكُونَ بَيْنَ كَتِفَيْهُ، وَأَنَا أَنْظُرُ لَا أُغَيَّرُ شَيْئًا لَوْ كَانَ لِي مَنَعَةً، قَالَ: فَجَعَلُوا يَضْحَكُونَ وَيُعِيلُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ، وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَى سَاجِدُ لَا يَرْفَعُ رَأْسَهُ حَتَّى جَاءَتُهُ

<sup>(</sup>١) «الدعوة إلى الإسلام» للشيخ الإمام محمد أبو زهرة ص ٥١ وما بعدها، باختصار يسير جدا.

<sup>(</sup>٢) السلى: الجلد الرقيق الذي يخرج فيه الولد من بطن أمه ملفوفا فيه. انظر النهاية في غريب الحديث والأثر: ٢: ٣٩٦، مادة: سلا.

فَاطِمَةُ، فَطَرَحَتْ عَنْ ظَهْرِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ» ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، فَشَقَّ عَلَيْهِمْ إِذْ دَعَا عَلَيْهِمْ، قَالَ: وَكَانُوا يَرَوْنَ أَنَّ الدَّعْوَةَ فِي ذَلِكَ الْبَلَدِ مُسْتَجَابَةُ، ثُمَّ سَمَّى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَبِي جَهْلٍ، وَعَلَيْكَ بِعُتْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَشَيْبَةَ مُسْتَجَابَةُ، ثُمَّ سَمَّى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَبِي جَهْلٍ، وَعَلَيْكَ بِعُتْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَشَيْبَة ابْنِ رَبِيعَة، وَشَيْبَة ابْنِ رَبِيعَة، وَشَيْبَة ابْنِ رَبِيعَة، وَالْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمَيَّةَ بْنِ خَلْفٍ، وَعُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ»، وَعَدَّ اللهِ السَّابِعَ، فَلَمْ يَحْفَظْ، قَالَ: فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ عَدَّ رَسُولُ اللَّهِ صَرْعَى فِي الْقَلِيبِ: قَلِيبِ بَدْرِ (۱).

ومثل هذا الموقف تمامًا في التوكل على الله والاعتزاز به كان موقفه ها بعد أن كثر أصحابه، وزاد أتباعه، فما تغيرت وِجْهَتُه ولا تزحزح اعتماده، ولو أن الصديق رَضَّالِللهُ عَنْهُ كان يعتز بالعدد لانهارت قواه يوم ردة المرتدين وهم ألوف من العرب، ومن أوضح الأمثلة حال سيدنا موسى مع قومه، فما استقر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٤٠، ومسلم برقم: ١٧٩٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٦١٢.

فرحه بإسلام أصحابه وإذعانهم للإيمان بالله تعالى حتى قال له أصحابه بعد عبورهم البحر: ﴿يَكُمُوسَى ٱجْعَل لَنَاۤ إِلَهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِهَةُ ۚ قَالَ إِنَّكُمْ فَوَمٌ تَجَهَلُونَ عِبورهم البحر: ﴿يَكُمُوسَى ٱجْعَل لَنَاۤ إِلَهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِهَةُ ۚ قَالَ إِنَّكُمْ فَوَمٌ تَجَهَلُونَ لِيَهِ إِنَّ هَتَوُلآءِ مُتَبَّرٌ مَّا هُمۡ فِيهِ وَيَطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ لَيْكُمْ قَالَ أَغَيْرَ ٱللّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَنَهَا وَهُو فَضَلَكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨ ـ ١٤٠].

ولو اتكأ سيدنا موسى واغتر بالأتباع لانهارت عزيمته الدعوية بمثل هذا الطرح من التابع نفسه، ولما استطاع إكمال المرحلة بسلامة، ولكن اعتماد الداعي على الله تعالى، فقد ينقلب الصديق عدوًا، وقد يتغير العدو إلى صديق، وربما اشتد أذى المعادي، كما قد يصدر الضر من الصديق.



# القاعدة الرابعة عشرة

# 1 ٤. تعلم حكمة الحبيب ﷺ مع المعارضين له.

إن حاجة الناس للدين كحاجة المصباح إلى الكهرباء، وحاجة الجسد إلى الطعام، وحاجة الحياة إلى الروح، إذ الناس بغير الدين كالبهائم، قال تعالى في وصف الكفار: ﴿وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ ٱلجِّنِ وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ في وصف الكفار: ﴿وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِن الجِّنِ وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَفُلُونً لَا يَشْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتِكَ لَا يَتْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَتِكَ كَالْأَنْعَنِمِ بَلْ هُمْ أَفَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، وقال تعالى: ﴿ أَمْ تَعْسَبُ أَنَ أَضَلُ مَ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، وقال تعالى: ﴿ أَمْ تَعْسَبُ أَنَ أَضَلُ مَ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، وقال تعالى: أَضَلُ سَيِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤].

والسؤال الآن: ماذا فعل الحبيب على مع المعارضين؟ لقد استخدم معهم الأساليب الثلاثة التي أرشده الله إليها في قوله: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِيالَةِ وَكَدِلْهُم بِالنِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]. قال بالفخر الرازي (٢٠٦ هـ) رحمه الله: «اعلم أنه تعالى أمر رسوله أن يدعو الناس بأحد هذه الطرق الثلاثة، وهي: الحكمة، والموعظة الحسنة، والمجادلة بالطريق الأحسن، وقد ذكر الله تعالى هذا الجدل في آية أخرى فقال: ﴿ وَلَا بَالطريق الثلاثة وعطف بعضها على بعض وجب أن تكون طرقًا تعالى هذه الطرق الثلاثة وعطف بعضها على بعض وجب أن تكون طرقًا تعالى هذه الطرق الثلاثة وعطف بعضها على بعض وجب أن تكون طرقًا

متغايرة متباينة»(١).

أقول: عرض دعوته، وبيَّن أدلته، واهتم كثيرًا لإصلاحهم، إلى أن أجهد نفسه، فنبهه الله تعالى لذلك بقوله له: ﴿ فَلَا نَذَهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْمٍ حَسَرَتٍ ۚ إِنَّ الله عَلِيمُ عَسَرَتٍ ۚ إِنَّ الله عَلِيمُ عِما يَصْنَعُونَ ﴾ [فاطر: ٨]، والأهم من هذا أنه مضى في دعوته ولم يتوقف، ولم يبال بهم، كما لم يميز بين معارض وبين محايد من حيث تقديمُ الدعوة، ولكنه حرص على هدايتهم أجمعين.

فإذا ما فاجأك \_ أيها الماشي في طريق الدعوة \_ موقف من معارض فَاقْتَدِ بحبيبك المصطفى الذي لم يعبأ لمثل هذا التخذيل، ولم يكترث لهدم الهادمين، إنما مضى مسرعًا نحو الهدف الذي وعده إياه ربه، فالطبيب يشفق على المريض إن أعرض عن العلاج، ولا يؤثر ذلك سلبًا في مسيرته.

وما أنجح الداعي الذي يتصور نفسه أنه صاحب بضاعة، فهو يعرضها بأحسن أسلوب، فإن استجاب الناس فهو خير، وإن لم يستجيبوا له فإن صدهم لن يحجمه عن مشروعه أبدًا، وإن الداعية لا يدري في أيِّ سامعيه البركة<sup>(7)</sup>.

روى أحمد (ت: ٢٤١ هـ) رحمه الله، بسند صحيح عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عَبَّادٍ اللهِ عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عَبَّادٍ الدَّيْلِيِّ رَضَيْلِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُوَ يَمُرُّ فِي فِجَاجٍ ذِي الْمَجَازِ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) «مفاتيح الغيب» ۲۰: ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) إشارة لاقتباس من حديث جَابِرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا وَقَعَتْ لُقْمَةُ اَحَدِكُمْ فَلْيَأْخُذْهَا، فَلْيُمِطْ مَا كَانَ بِهَا مِنْ أَذًى وَلْيَأْكُلْهَا، وَلَا يَدَعْهَا لِلشَّيْطَانِ، وَلَا يَمْسَحْ يَدَهُ بِالْمِنْدِيلِ حَتَّى يَلْعَقَ أَصَابِعَهُ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي فِي أَيِّ طَعَامِهِ الْبَرَكَةُ». أخرجه مسلم برقم: يَدَهُ بِالْمِنْدِيلِ حَتَّى يَلْعَقَ أَصَابِعَهُ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي فِي أَيِّ طَعَامِهِ الْبَرَكَةُ». أخرجه مسلم برقم: ٣٣٠٠.

أَنَّهُمْ يَتَّبِعُونَهُ، وَقَالُوا: هَذَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، قَالَ: وَرَجُلُ أَحْوَلُ وَضِيءُ الْوَجْهِ ذُو غَدِيرَتَيْنِ يَتَّبِعُهُ فِي فِجَاجِ ذِي الْمَجَازِ وَيَقُولُ: إِنَّهُ صَابِئً كَاذِبُ. فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: هَذَا عَمُّهُ أَبُو لَهَبِ(۱).

ولقد صدق الله تعالى بتسليته لنبيه عندما كذبه قومه بقوله: ﴿ فَذَرُهُمْ حَتَىٰ يُلَقُوا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى فِيهِ يُصْعَقُونَ ﴿ فَيْ يَوْمَ لَا يُغْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا وَلَا هُمْ يُصَرُونَ لَيْكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَيْكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لِللهِ وَلَكِكُنَّ أَكُنْهُمُ لَا يَعْلَمُونَ لَيْكُونَ لَكُونَ لَهُونَ لَهُونَ لَكُونَ لِللَّهُ لَا لِلْكُولِ لَكُونَ لَلْكُونَ لَكُونُ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونَ لَلِكُونَ لَلْكُونُ لِلْكُونُ لِلْكُونُ لَلْكُون

وقال تعالى على لسان لقمان الحكيم وهو يعظه في السورة التي سميت باسم هذا الرجل الحكيم: ﴿ يَنْبُنَى اَقِمِ ٱلصَّكَوْةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهُ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧] ولعل الحكمة من هذا أن جُلَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيه ابتلاء، وما بعث نبي قط إلا عذب مع قومه، وعارضوه وأصابه الأذى، وكذلك هم أتباع الرسل من الدعاة.

وأزيد هنا جملة: وهي أن على الداعي أن يوطن نفسه ليس على احتمال الأذى في الدنيا فحسب، وإنما على الإنكار للدعوة في الآخرة أيضًا، فقد حذر القرآن الكريم أهل الكتاب من الإنكار في الآخرة لدعوة النبي ، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ تَقُولُوا مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ١٦٠٢٦.

وروى البخاري (ت: ٢٥٦ هـ) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضَّ اللَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ هَا: «يَجِيءُ نُوحُ وَأُمَّتُهُ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: هَلْ بَلَّغْتَ فَيَقُولُ نَعَمْ أَيْ رَبّ، اللّهِ هَا: «يَجِيءُ نُوحُ وَأُمَّتُهُ، فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: هَلْ بَلَّغْتَ فَيَقُولُ نَعَمْ أَيْ رَبّ، فَيَقُولُ اللّهُ تَعَالَى: هَلْ بَلَّغْتَ فَيَقُولُ: لِنُوحٍ مَنْ فَيَقُولُ لِأُمَّتِهِ: هَلْ بَلَّغَكُمْ؟، فَيَقُولُونَ: لَا، مَا جَاءَنَا مِنْ نَبِيّ، فَيَقُولُ: لِنُوحٍ مَنْ يَقُولُ لِأُمَّتِهِ: هَلْ بَلَّغُولُ: لِمُوحٍ مَنْ يَشْهَدُ لَكَ؟، فَيَقُولُ: مُحَمَّدٌ هَا وَأُمَّتُهُ فَنَشْهَدُ أَنَّهُ قَدْ بَلَّغَ وَهُو قَوْلُهُ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿ وَكُذَا لِكَ جَمَلَنَكُمْ أُمِّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٣] وَالْوَسَطُ الْعَدْلُ» (١٠).

فها هي ذي خبرة الأنبياء بين يديك، فما ذكرها الله في القرآن إلا لتأخذ منها العبرة، ولك في الحبيب أسوة حسنة في معاملة المناوئين بل والمقاتلين.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٣٣٩.

## القاعدة الخامسة عشرة

البدأ دعوتك مع المخاطب من على المخاطب من على المخاطب من على المعاطب من المعاطب الم

تختلف الدعوة باختلاف المدعو، إن كانت مع فرد، أو جماعة محصورة، أو جماعة عامة:

أ\_ فالدعوة للفرد إنما يكون بدء الدعوة من حيث مستواه في الدين، فمن كان كافرًا كان البدء معه من الإيمان بالله، ومن كان مسلمًا مقصرًا بالصلاة مثلًا، فها هنا نقطة البدء لديه، ومن كان ملتزمًا بصغير أمور الدين وكبيره فيمكن أن أذكره بدِقِّ الأمور وجِلِّها عند الحاجة.

لقد ثبت عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ الْمَسْجِدَ، فَدَخَلَ رَجُلُ فَصَلَّ، فَاسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ اللهِ فَرَجَعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ فَدَخَلَ رَجُلُ فَصَلَّ، فَاسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ اللهِ فَقَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ ثُصَلِّ». فَرَجَعَ يُصَلِّي كَمَا صَلَّى، ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ اللهِ فَقَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ». فَلَاثًا، فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحُقِّ، مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصلِّ». فَلَاثًا، فَقَالَ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحُقِّ، مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصلِّ». فَلَاثًا، فَقَالَ: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ، فَكَبِّرْ ثُمَّ اقْرَأُ مَا تَيَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ، فَعَلَمْئِنَ وَالْكِيْءَ وَلَّذِي تَعْتَدِلَ قَائِمًا، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا، ثُمَّ الْفُوْآنِ، (أَنَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا، ثُمَّ الْفُوْآنِ، (أَنَعْ حَتَّى تَعْتَدِلَ قَائِمًا، ثُمَّ الْفُحْدُ حَتَّى تَطْمَئِنَّ مَاحِدًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَ مَا فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (١٠). تَطْمَئِنَّ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ جَالِسًا، وَافْعَلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا» (١٠).

ويروي الترمذي (ت: ٢٧٩ هـ) عَنْ سَيِّدِنَا عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ أَتِي رَسُولُ اللهِ اللهِ بَمَالٍ فَقَسَمَهُ، فَانْتَهَيْتُ إِلَى رَجُلَيْنِ جَالِسَيْنِ، وَهُمَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٧٥٧، ومسلم برقم: ٣٩٧.

يَقُولَانِ: وَاللهِ مَا أَرَادَ مُحَمَّدُ بِقِسْمَتِهِ الَّتِي قَسَمَهَا وَجْهَ اللهِ وَلَا الدَّارَ الْآخِرَةَ، فَاحْمَرَ وَجْهُهُ، وَقَالَ: فَتَثَبَّتُ حِينَ سَمِعْتُهُمَا، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ فَلَى وَأَخْبَرْتُهُ، فَاحْمَرَ وَجْهُهُ، وَقَالَ: «دَعْنى عَنْكَ فَقَدْ أُوذِي مُوسَى بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ»(١).

أجل لقد ابتدأ الحبيب على مع المسيء صلاته من الصلاة، ولم يحدثه عن الإيمان وأصول الدين، كما لم يحدث ابن مسعود رَضَوَلْتَهُ عَنْهُ عن الإيمان بالغيب ولا الإيمان بالملائكة، ولا اليوم الآخر، لكنه على حدَّث ضمام بن ثعلبة رَضَاللَّهُ عَنْهُ عندما جاء يسأل عن الدين (٢).

ولا يعقل بحال أن أشرع بالنصح عن أهمية الشرب باليد اليمني لمن شرب باليد اليسرى، وأنا لا أدري عن السامع شيئًا أهو من المصلين للفروض أم المضيعين؟ وما فائدة الاسترسال بالتذكير بأهمية العقيدة مع إنسان أخطأ فتناول شيئا باليد اليسرى وهو من الراسخين بالعلم؟

فمن الخطأ البيِّن التنبيه عما بدا من الزلل دون التشخيص الأول للأغلاط.

وأخطأ بعض الدعاة عندما وضع خطته الدعوية تنطلق مع كل أحد من

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي برقم: ۳۸۹٦، وقال: «هذا حديث غريب من هذا الوجه، وقد زيد في هذا الإسناد رجل». قلت: ولا ريب أن الحديث صحيح، فقد أخرجه البخاري برقم: ٦١٠٠، ولفظهما: قَالَ عَبْدُ اللهِ قَسَمَ النّبِيُ ﷺ قِسْمَةً كَبَعْضِ مَا كَانَ يَقْسِمُ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ: وَاللهِ إِنّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللهِ، قُلْتُ: أَمَّا أَنَا لَأَقُولَنَّ لِلنّبِيِّ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ: وَاللهِ إِنّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللهِ، قُلْتُ: أَمَّا أَنَا لَأَقُولَنَّ لِلنّبِيِّ فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ: وَاللهِ إِنّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللهِ، قُلْتُ: أَمَّا أَنَا لَأَقُولَنَّ لِلنّبِيِّ ، وَجُهُهُ وَغَضِبَ، حَتَّى وَدِدْتُ أَنِّى لَمْ أَكُنْ أَخْبَرْتُهُ، ثُمَّ قَالَ: «قَدْ أُوذِي مُوسَى بِأَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ فَصَبَرَ».

<sup>(</sup>٢) الحديث بطوله ص: خطأ! الإشارة المرجعية غير معرّفة..

نقطة العقيدة، وبعضهم من نقطة الأخلاق، وبعضهم تمسك بجزئية من الإسلام فجعلها شغله الشاغل، وغيرهم وغيرهم... فالأول احتج بأهمية العقيدة التي هي أول ما يؤسس عليه، والثاني قال: إذا عرف الأخلاق وخالطت بشاشتها القلوب تقبلت ما هو أكبر منها، وكل واحد من هؤلاء وغيرهم تبنى حجة ودفع بها، لكن الإشكال سرعان ما يظهر عندما يبدأ من نقطة العقيدة مثلًا، فيظهر له أن المقابل متجاوز لهذه المراحل.

عزَّى رجل - ممن يحب الدعوة ووعظَ الناس - صديقَه بوفاة ابنه الشاب الذي كُلَمَ قلبَه بحادث سير أليم، فجلس يتكلم عن ضرورة التنزه من البول؟؟ فقالوا: لعل للحديث مناسبةً، بما أنه في عزاء، وقد ورد عذاب القبر فيمن لا يستبرئ من بوله، لكن الشيخ فاجأ الكل وتكلم بالحديث نفسه في حفل زفاف، ثم زاره بعض أساطين العلم ففتح الحديث نفسه واسترسل فيه، حتى أراد أحد العلماء أن يلوي حديث السمر إلى غيره مما يتناسب والحاضرين، فأصر الشيخ، فقاطعه أحدهم فعاد للحديث، فتعمد صاحب البيت أن يدخل الضيافة والقِرى وأشغل الحاضرين بالطعام ثم رمى بنكتة ليضحك الكل، فانتهز الشيخ الفرصة للعودة إلى الحديث نفسه، يا للهِ ما أشد إصراره!!! وجُلُّ الحاضرين من أكابر أهل العلم، ثم من خلال تناقل الناس لحال الشيخ، وجمعهم لأخباره في جلسات متنوعة تبين لهم بأن الشيخ يُصِر على هذا الحديث في كل مناسبة وجلسة خاصة أو عامة...

ب \_ وأما الدعوة للجماعة المحصورة: فإذا كان في أقوام غلب عليهم الصلاح والالتزام كأن تكون الكلمة بين شيخ وتلامذته الخواص، وهم

الملازمون المتهجدون معه القائمون لليالي معه، فلا حرج عندها من الكلام عن أي موضوع يرى الحكمة في الكلام فيه، وإن كان الأقوام من ألوان شتى فلعل الأفضل عندها تنويع الحديث بما يتناسب مع الزمان والمكان، ففي الفرح ينوع في كلامه ضمن الحديث عن الفرح، وعلى العكس من ذلك يكون في الترح، وفي كل مناسبة ما يناسبها...

ج \_ وأما الدعوة للجماعة العامة: فحال المدعوين هو الذي يفرض على الداعي نقطة الانطلاق، فإذا كان في قوم قد تفشى فيهم الكبائر فمن الغلط أن يحدثهم عن اللطائف والكمالات والتحسينات الدينية، كقيام الليل، ولذة المناجاة، وإذا كان القوم أخلاطًا نوَّع في حديثه بحيث لا يخرج أحد من الحاضرين إلا بفائدة.

وما أجمل التنويع الذي تجده في القرآن عندما يحدث الله تعالى عباده عن الطلاق الشرعي، ثم يلحق معه الأمر بعظيم الأخلاق، فيقول: ﴿وَأَن تَعْفُوا القَرْبُ لِلتَّقُوكُ وَلَا تَنسَوُا الفَضْلَ بَيْنكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٧]، ويشبهه الحديث عن الربا، وهو كلام في كبيرة عظيمة، فيختم الآية بقوله: ﴿لا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٩]، أرأيت التنويع في الخطاب! الذي سيقرؤه المطلق لزوجه وغيره، وآكل الربا والمعافى من دنسه، ولن يغادر أحد الآيات إلا بعظة وعبرة، وفائدة ودعوة.

أخرج الترمذي (ت: ٢٧٩ هـ) عَنْ عَمْرِو بْنِ الْأَحْوَصِ رَضَيَلْلَهُ عَنْهُ اَنَّهُ شَهِدَ حَجَّةَ الْوَدَاعِ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَحَمِدَ الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَذَكَّرَ وَوَعَظَ، ثُمَّ قَالَ: «أَيُّ يَوْمٍ أَحْرَمُ؟ اللهُ عَالَ، فَقَالَ النَّاسُ: يَوْمُ الْحَجِّ اللهُ عَلَيْهِ فَعَالَ النَّاسُ: يَوْمُ الْحَجِّ اللهُ عَلَيْهِ أَحْرَمُ؟ وَاللهُ عَلَيْهِ أَحْرَمُ اللهَ عَلْمُ الْحَجِّ

الْأَكْبَرِ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، أَلَا لَا يَجْنى جَانِ إِلَّا عَلَى نَفْسِهِ، وَلَا يَجْنِي وَالِدُّ عَلَى وَلَدِهِ، وَلَا وَلَدُّ عَلَى وَالِدِهِ، أَلَا إِنَّ الْمُسْلِمَ أَخُو الْمُسْلِمِ، فَلَيْسَ يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ إِلَّا مَا أَحَلَّ مِنْ نَفْسِهِ، أَلَا وَإِنَّ كُلَّ رِبًا فِي الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، لَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ، غَيْرَ رَبَا الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ، أَلَا وَإِنَّ كُلَّ دَمٍ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَأَوَّلُ دَمٍ أَضَعُ مِنْ دَمِ الْجَاهِلِيَّةِ دَمُ الْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، كَانَ مُسْتَرْضَعًا فِي بَنِي لَيْثٍ فَقَتَلَتْهُ هُذَيْلٌ، أَلَا وَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا، فَإِنَّمَا هُنَّ عَوَانٌ عِنْدَكُمْ لَيْسَ تَمْلِكُونَ مِنْهُنَّ شَيْئًا غَيْرَ ذَلِكَ، إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ، فَإِنْ فَعَلْنَ فَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ ضَرْبًا غَيْرَ مُبَرِّحٍ، فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا، أَلَا وَإِنَّ لَكُمْ عَلَى نِسَائِكُمْ حَقًّا وَلِنِسَائِكُمْ عَلَيْكُمْ حَقًّا، فَأَمَّا حَقُّكُمْ عَلَى نِسَائِكُمْ، فَلَا يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ مَنْ تَكْرَهُونَ، وَلَا يَأْذَنَّ فِي بُيُوتِكُمْ لِمَنْ تَكْرَهُونَ، أَلَا وَإِنَّ حَقَّهُنَّ عَلَيْكُمْ أَنْ تُحْسِنُوا إِلَيْهِنَّ فِي كِسْوَتِهِنَّ وَطَعَامِهِنَّ »(١).

يظهر تنوع الحديث في هذا الخطاب الذي جمع أخلاطًا من الناس.

فإن أردت الريادة في الدعوة، فابدأ دعوتك من حيث حاجة المدعو، ولا بأس في تنويع الحديث إذا كان البيان لأناس قد تعددت مستوياتهم.



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم: ٣٠٨٧، وقال: «حديث حسن صحيح».

### القاعدة السادسة عشرة

### 17. راع الربط الصحيح بين الكلام والمناسبة والشخص المتكلم معه

دخل رجل الخلاء فكتب على بابه من الداخل: هذا الخلاء متجه باتجاه القبلة، فاجلس وأنت متوجه بصدرك نحو اليمين أو اليسار قليلًا، فدخل بعده مَن كتب: لكن النهي الوارد إنما هو لقضاء الحاجة في الصحراء والأماكن غير المسكونة، ثم دخل داخل فكتب: نعم وهذا ما أفتى به سماحة المفتي فلان!!! فجاء من عقب بقوله: لكن ظاهر الدليل يخالف قول سماحة المفتي وبه أفتى شيخنا فلان، فدخل الأخير وكتب: لا أدري هل دخلت الخلاء أم المجمع الفقهي!!

صدقوني أنني لم أذكر هذه الحادثة طرفة ولا نكتة، ولكن الرابط إذا فقد أو انقطع بين الكلام والمناسبة حدثت مثل هذه المهازل التي تضحك الشَّكْلَ.

قال ابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١ هـ) رحمه الله: "وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه ونور ضريحه يقول: مررت أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر، فأنكر عليهم من كان معي، فأنكرت عليه، وقلت له: إنما حرم الله الخمر لأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة، وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس وسبي الذرية وأخذ الأموال فدعهم»(١).

<sup>(</sup>١) «إعلام الموقعين عن رب العالمين» ٣: ١٣.

لقد كان النبي على يتكلم كل مرة بما يناسب الموضع من كلام، وما يلائم الوقت من حديث، فمرة تكلم مع متزوج بما يناسب حاله، فَعَنْ أَنْسِ رَضَالِللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ الْمَدِينَة، فَآخَى النَّبِيُ عَنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ الْأَنْصَارِيِّ، وَكَانَ سَعْدُ ذَا غِنَى، فَقَالَ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ: أُقاسِمُكَ مَالِي نِصْفَيْنِ وَأُزُوِّجُكَ، قَالَ: بَارَكَ الله لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، دُلُّونِي عَلَى السُّوقِ، مَالِي نِصْفَيْنِ وَأُزُوِّجُكَ، قَالَ: بَارَكَ الله لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، دُلُّونِي عَلَى السُّوقِ، فَمَا رَجَعَ حَتَّى اسْتَفْضَلَ أُقِطًا وَسَمْنًا، فَأَتَى بِهِ أَهْلَ مَنْزِلِهِ فَمَكَثْنَا يَسِيرًا، أَوْ مَا شَاءَ اللهُ، فَجَاءَ وَعَلَيْهِ وَضَرُّ مِنْ صُفْرَةٍ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ عَنَى اللهُ عَلَى: يَا شَعْدَ أَوْ فَلَ اللهُ، قَرَوْجُتُ امْرَأَةً مِنَ الْأَنْصَارِ، قَالَ: «مَا سُقْتَ إِلَيْهَا؟»، قَالَ: نَوَاةً مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ: «مَا سُقْتَ إِلَيْهَا؟»، قَالَ: نَوَاةً مِنْ ذَهَبٍ، أَوْ وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبٍ، قَالَ: «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاقٍ» (١).

وكانت موعظته لأحد المتخاصمين في دَيْن أن يضع شيئًا من دينه، كما ورد: عَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِلَهُ عَنهُ: أَنَّهُ تَقَاضَى ابْنَ أَبِي حَدْرَدٍ دَيْنًا، كَانَ لَهُ عَلَيْهِ فِي الْمَسْجِدِ، فَارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُهُمَا، حَتَّى سَمِعَهَا رَسُولُ اللهِ فَلَى وَهُوَ فِي عَلَيْهِ فَي الْمَسْجِدِ، فَارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُهُمَا، حَتَّى سَمِعَهَا رَسُولُ اللهِ فَلَى وَهُوَ فِي بَيْتِهِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمَا حَتَّى كَشَفَ سِجْفَ حُجْرَتِهِ، فَنَادَى: «يَا كَعْبُ» قَالَ: لَبَيْكَ بَيْتِهِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمَا حَتَّى كَشَفَ سِجْفَ حُجْرَتِهِ، فَنَادَى: «يَا كَعْبُ» قَالَ: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «ضَعْ مِنْ دَيْنِكَ هَذَا». وَأَوْمَأَ إِلَيْهِ: أَيِ الشَّطْرَ، قَالَ: لَقَدْ فَعَلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «قُمْ فَاقْضِهِ» (٢).

ولما رأى أمامه المنكر من ضرب العبيد نهى عنه، ولم يحدث عن عذاب القبر ولا نعيم الجنة، قَالَ أَبُو مَسْعُودٍ الْبَدْرِيُّ رَضَيَلْتُهُ عَنْهُ: كُنْتُ أَضْرِبُ غُلَامًا لِي بِالسَّوْطِ، فَسَمِعْتُ صَوْتًا مِنْ خَلْفِي: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ». فَلَمْ أَفْهَمِ الصَّوْتَ مِنَ الْغَضَبِ، قَالَ: فَلَمَّ أَنَا مِنِي إِذَا هُوَ رَسُولُ اللهِ عَلَى، فَإِذَا هُوَ يَقُولُ: «اعْلَمْ أَبَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٠٤٩، ومسلم برقم: ١٤٢٧ مختصرًا جدًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٥٧، ومسلم برقم: ١٥٥٨.

مَسْعُودٍ، اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ». قَالَ: فَأَلْقَيْتُ السَّوْطَ مِنْ يَدِي، فَقَالَ: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ أَنَّ اللهَ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى هَذَا الْغُلَامِ». قَالَ: فَقُلْتُ: لَا أَضْرِبُ مَمْلُوكًا بَعْدَهُ أَبَدًا.

واسمع هذا الخطاب الذي يناسب المرأة في يوم العيد بالذات، وعند اجتماعهن في طاعة، وعقب نصحه للرجال تمامًا، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَصُولُ اللهِ فَي أَضْحَى أَوْ فِطْرٍ إِلَى الْمُصَلَّى، فَمَرَّ عَلَى النِّسَاءِ فَقَالَ: ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ». النِّسَاءِ فَقَالَ: ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ». فَقُلْنَ: وَبِمَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ تُكْثِرُنَ اللَّعْنَ، وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ، مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينٍ أَذْهَبَ لِلُبِّ الرَّجُلِ الْحَازِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ». قُلْنَ: وَمَا نَقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمَرْأَةِ مِثْلَ نِصْفِ نُقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمَرْأَةِ مِثْلَ نِصْفِ نَقْصَانُ دِينِنَا وَعَقْلِنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ أَلَيْسَ شَهَادَةُ الْمَرْأَةِ مِثْلَ نِصْفِ نَقْصَانُ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمُ لُولًا وَلَمْ تَصُمْ؟ ﴾ قُلْنَ: بَلَى. قَالَ: ﴿ فَذَلِكِ مِنْ نُقْصَانِ عَقْلِهَا، أَلَيْسَ إِذَا حَاضَتْ لَمُ لَلُهُ وَلَمْ تَصُمْ؟ ﴾ قُلْنَ: بَلَى. قَالَ: ﴿ فَذَلِكِ مِنْ نُقْصَانِ دِينِهَا» (١).

وفي لفظ: «تَصَدَّقْنَ وَلَوْ مِنْ حُلِيِّكُنَّ»(٢).

وأما خطاب النبي الله الخي الذي لا يحسن ألفاظ ودعوات النبي الله فقد كان إرشاده غاية في الحكمة، لما سأله: «كَيْفَ تَقُولُ فِي الصَّلَاةِ؟» قَالَ: أَتَشَهَّدُ، ثُمَّ أَقُولُ: اللَّهُمَّ، إِنِي أَسْأَلُكَ الْجُنَّةَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ النَّارِ، أَمَا إِنِي لَا أُحْسِنُ دَنْدَنَةَ مُعَاذٍ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهُ (حَوْلَهَا نُدَنْدِنُ (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٠٤، ومسلم برقم: ٤٩.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٤٦٦، ومسلم برقم: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود برقم: ٧٩٢، وأحمد برقم: ١٦١٤٣، والحديث صحيح لغيره.

ووعظ الناس على شفير القبر بعد أن دفن ميتًا بما يناسب الموقف: عَنِ الْبَرَاءِ قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي جِنَازَةٍ، فَجَلَسَ عَلَى شَفِيرِ الْقَبْرِ، فَبَكَى حَتَّى بَلَّ الثَّرَى، ثُمَّ قَالَ: "يَا إِخْوَانِي، لِمِثْلِ هَذَا فَأَعِدُوا"(١).

قِيلَ لِجَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ: أَكُنْتَ تُجَالِسُ رَسُولَ اللهِ هَا؟ قَالَ: نَعَمْ، كَثِيرًا كَانَ لَا يَقُومُ مِنْ مُصَلَّاهُ الَّذِي يُصَلِّي فِيهِ الصُّبْحَ أَوِ الْغَدَاةَ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، فَإِذَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ قَامَ. وَكَانُوا يَتَحَدَّثُونَ فَيَأْخُذُونَ فِي أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ الشَّمْسُ، فَإِذَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ قَامَ. وَكَانُوا يَتَحَدَّثُونَ فَيَأْخُذُونَ فِي أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ فَيَضْحَكُونَ وَيَتَبَسَّمُ (۱).

في الأحاديث الآنفة كلها دقة في انتقاء النصيحة التي تناسب المناسبة، والموعظة والحالة الراهنة، ولكل مقام مقال، والبلاغة مراعاة الحال، ولئن حصل نفع من بعض الدعاة على غير وَفق هذه القاعدة، فهي الحالة الشاذة التي لا يقاس عليها.

وما أعمق فهم الإمام أحمد (ت: ١٤١) رحمه الله، عندما راعى الربط الصحيح بين الموقف والمناسبة، ليس الكلام فقط، فقد نقل عنه ابن القيم (ت: ٧٥١ هـ) رحمه الله بقوله: وقد نص الإمام أحمد على أن الرجل إذا شهد الجنازة فرأى فيها منكرا لا يقدر على إزالته أنه لا يرجع، ونص على أنه إذا دعي إلى وليمة عرس فرأى فيها منكرا لا يقدر على إزالته أنه يرجع، فسألت شيخنا \_ أي: ابن تيمية \_ عن الفرق فقال: لأن الحق في الجنازة للميت، فلا يترك حقه لما فعله الحي من المنكر، والحق في الوليمة لصاحب البيت، فإذا أتى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ١٨٦٠١، وابن ماجه برقم: ٤١٩٥، واللفظ له، وهو حديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم: ٦٧٠.

فيها بالمنكر فقد أسقط حقه من الإجابة(١).

هذا: وإنك لتجد الدعوة قد أثمرت وأينعت على يد بعض الدعاة، ولعل أهم أسبابها التوفيق من الله بالكلمة المناسبة، في الوقت المناسب، صادفت أذنًا واعية.



<sup>(</sup>۱) «إعلام الموقعين عن رب العالمين» ٤: ١٦٠.

## القاعدة السابعة عشرة

# المراض المدعو وابدأ بي المراض المدعو وابدأ بي المراض المدعو وابدأ المراض المدعو وابدأ المراض المراض

يقول الشيخ محمد الغزالي (ت: ١٤١٦ هـ) رحمه الله: «دخلت مكتبي فتاة لم يعجبني زيها أول ما رأيتها، غير أني لمحت في عينها حزنًا وحيرة يستدعيان الرفق بها، وجلست تبثني شكواها وهمومها متوقعة عندي الخير.

واستمعت طويلًا، وعرفت أنها عربية تلقت تعليمها في فرنسا لا تكاد تعرف عن الإسلام شيئًا، فشرعت أشرح حقائق، وأرد شبهات، وأجيب عن أسئلة وأفند أكاذيب المبشرين والمستشرقين حتى بلغت مرادي أو كِدْت!

ولم يفتني في أثناء الحديث أن أصف الحضارة الحديثة، بأنها تعرض المرأة لحمًا يغري العيون الجائعة، وأنها لا تعرف ما في جو الأسرة من عفاف وجمال وسكينة...

واستأذنت الفتاة طالبة أن آذن لها بالعودة، فأذنت...

ودخل بعدها شاب عليه سمات التدين يقول بشدة: ما جاء بهذه الخبيثة إلى هنا؟ فأجبت: الطبيب يستقبل المرضى قبل الأصحاء، ذلك عمله!! قال: طبعًا نصحتها بالحجاب! قلت: الأمر أكبر من ذلك، هناك المهاد الذي لا بد منه، هناك الإيمان بالله واليوم الآخر، والسمع والطاعة لما تنزل به الوحي في الكتاب والسنة، والأركان التي لا يوجد الإسلام إلا بها في مجالات العبادات والأخلاق...

فقاطعني قائلًا: ذلك كله لا يمنع أمرها بالحجاب. قلت في هدوء: ما يسرني أن تجيء في ملابس راهبة وفؤادها خال من الله الواحد، وحياتها لا تعرف الركوع والسجود، إنني علمتها الأسس التي تجعلها من تلقاء نفسها تؤثر الاحتشام على التبرج.

فحاول مقاطعتي مرة أخرى فقلت له بصرامة: أنا لا أحسن جر الإسلام من ذيله كما تفعلون، إنني أشد القواعد وأبدأ البناء بعدئذ، وأبلغ ما أريد بالحكمة...

وجاءتني الفتاة بعد أسبوعين في ملابس أفضل، وكانت تغطي رأسها بخمار خفيف، واستأنفت أسئلتها، واستأنفت شروحي، ثم قلت لها، لم لا تذهبين إلى أقرب مسجد من بيتكم؟

وشعرت بندم بعد هذا السؤال، لأني تذكرت أن المساجد محظورة على النساء! لكن الفتاة قالت: إنها تكره رجال الدين، وما تحب سماعهم! قلت: لماذا؟ قالت: قساة القلوب غلاظ الأكباد!! إنهم يعاملوننا بصلف واحتقار!...»(۱).

أبتدئ في شرح هذه القاعدة بقاسم مشترك بين عدد من الحوادث التي رأتها عيناي كما سمعتها أذناي، لكن قلبي مرض لها، فكثيرًا ما رأيت بعض النشطاء في الدعوة يبادرون أشخاصًا بنصح، وهم غافلون عما إذا كان في المنصوح مرض أخطر منه، فعلى سبيل المثال: قد تجد شخصًا ينصح غيره في إطلاق اللحية، وهو غير عارف أمسلم هو أم غير مسلم، ومن يبادر بفضيلة

<sup>(</sup>١) «الحق المر» للشيخ محمد الغزالي ص ٢٧ وما بعدها.

من الفضائل كتسريحة الشعر مثلًا وهو لا يدري إن كان صاحبه على عقيدة صحيحة أم لديه لوثات عقدية؟

ومن عمق ابن الجوزي (ت: ٥٩٧ هـ) رحمه الله في الدعوة أنه سئل: أيما أفضل أسبِّح أو أستغفر؟ فقال: «الشّوب الوسخ أحوج إِلَى الصّابون من البخور»(١).

قد أُسْأَل: هل يجب على أن أفهم ترجمة كل من رغبت بنصحه كي أبدأ بأخطر الأمراض لديه إذن؟

أقول: قطعًا ما قصدتُ هذا، وما أظن عاقلًا يبادره فهمه به، لكن لنفرض أنك رأيت من لبس لباسًا مخلًا بالأدب، وعرف الناس أنه لباس غير المتزن، فبوسعك أن تبتسم بوجهه، وتسأله عن حاله ودراسته ونبذة يسيرة في مسيرته، وعمله، ثم بعدها تقرر أتقدم النصح له بهذه الجزئية أو لا.

وأصرح دليل أراه في هذه المسألة، ما رواه البخاري (ت: ٥٦ هـ) ومسلم (ت: ٧١ هـ)، وهذا لفظ البخاري عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِللَهُ عَنْهُا، أَنَّ النَّبِيَ عَنْ مُعَاذًا رَضَالِللَهُ عَنْهُ إِلَى الْيَمَنِ، فَقَالَ: «ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا اللّهُ، وَأَنِّي وَسُولُ اللّهِ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ قَدِ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ مَن صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَعْنِيَائِهِمْ وَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ "أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَعْنِيَائِهِمْ وَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ "أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ

وفي هذا الحديث التصريح لمعاذ رَضِيَالِيُّهُ عَنْهُ أَلَّا ينتقل للخطوة الثانية حتى

<sup>(</sup>١) "تاريخ الإِسلام" للذهبي ١٢: ١١٠٠، ترجمة رقم: ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٦١٢، ومسلم برقم: ٢١.

ينتهي من الأولى، وهكذا دواليك.

يقول الشيخ علي الطنطاوي (ت: ١٤٢٠ هـ) رحمه الله: «إذا دخلت شوكة في إصبع الولد بين ظفره ولحمه، وغرزت فيها، يهتم أبوه ويسرع به إلى الطبيب، لكن إذا كان الولد مصابًا بورم خبيث ووضع تحت العملية الجراحية، وكان معرضًا للموت بين دقيقة وأخرى، ورأى الطبيب الشوكة في إصبعه فإنه لا يلتفت إليها، لأنه يشتغل بما هو أهم، بإنقاذ حياة الولد من خطر الموت»(۱).

أجل أيها الفطن، إن في الاشتغال بالأساسيات لمندوحة عن الاشتغال بالجزئيات، والبيت الذي يفتقر إلى طلاء الجدران بالإسمنت لا يفيد فيه الصباغ الخالص ولا المكملات الحسنة، وليس في الورى عاقل يقدم الموالح ومسليات الطعام لمن كاد العطش يفتك كبده وهو قادر على مساعدته، أو يشتغل بتنشيف رأس الغريق كي لا يصاب بالزكام، بل ينقذه خارج الماء أولًا، ثم يقدم الأولى فما دونه.

بيد أني أستثني من هذا، إذا ما خشي الداعي خللًا قد يكون في المدعو، فله أن يلفت النظر والانتباه إليه بشكل خاص، فَعَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ حَيْدَةَ رَضَيَلِسَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَاللَّهِ مَا أَتَيْتُكَ حَتَى حَلَفْتُ أَكْهُ قَالَ: أَتَيْتُ مَعْ وَيَدَيْهِ عَلَى الْأُخْرَى أَنْ لَا حَتَى حَلَفْتُ أَكْثَرَ مِنْ عَدَدِ أُولَاءِ وَضَرَبَ إِحْدَى يَدَيْهِ عَلَى الْأُخْرَى أَنْ لَا آتِيَكَ، وَلَا آتِيَ دِينَكَ، وَإِنِّي قَدْ جِئْتُ امْرًا لَا أَعْقِلُ شَيْئًا إِلَّا مَا عَلَّمَنِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَرَسُولُهُ، وَإِنِّي أَسْأَلُكَ بِوَجْهِ اللَّهِ، بِمَ بَعَثَكَ رَبُّنَا إِلَيْنَا؟ قَالَ: «بِالْإِسْلَامِ» قالَ:

<sup>(</sup>١) انظر كتاب: «فصول في الدعوة والإصلاح» ص ١٢٧.

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا آيَةُ الْإِسْلَامِ؟ قَالَ: «أَنْ تَقُولَ: أَسْلَمْتُ وَجُهِيَ لِلَّهِ وَكَلَّ مُسْلِمٍ عَلَى مُسْلِمٍ مُحَرَّمٌ، أَخَوَانِ وَكَلَّ مُسْلِمٍ عَلَى مُسْلِمٍ مُحَرَّمٌ، أَخُوَانِ نَصِيرَانِ، لَا يَقْبَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ مُشْرِكٍ يُشْرِكُ بَعْدَ مَا أَسْلَمَ عَمَلًا، أَوْ يُصِيرَانِ، لَا يَقْبَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ مُشْرِكٍ يُشْرِكُ بَعْدَ مَا أَسْلَمَ عَمَلًا، أَوْ يُفَارِقُ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، مَا لِي أَمْسِكُ بِحُجَزِكُمْ عَنِ النَّارِ! أَلَا إِنَّ رَبِّي يُفَارِقُ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، مَا لِي أَمْسِكُ بِحُجَزِكُمْ عَنِ النَّارِ! أَلَا إِنَّ رَبِّي يَفَارِقُ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، مَا لِي أَمْسِكُ بِحُجَزِكُمْ عَنِ النَّارِ! أَلَا إِنَّ رَبِّي يَفَارِقُ الْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّا قَائِلُ لَهُ: رَبِّ قَدْ بَلَّغْتُهُمْ، أَلَا فَلْيُبَلِّغُ لَا مَا يُتَنْعُ مُ الْغَائِبَ، ثُمَّ إِنَّكُمْ مَدْعُوُونَ وَمُفَدَّمَةً أَفُواهُكُمْ بِالْفِدَامِ ('')، الشَّاهِدُ مِنْكُمْ الْغَائِبَ، ثُمَّ إِنَّكُمْ مَدْعُوُونَ وَمُفَدَّمَةً أَفُواهُكُمْ بِالْفِدَامِ ('')، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَخِذِهِ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، هَذَا دِينُنَا؟ قَالَ: «هَذَا دِينُكُمْ، وَأَيْنَمَا تُحْسِنْ يَحُفِكَ» (''').

وتبقى القاعدة الأساس: أن يبدأ الداعي بأخطر مرض يفتك في المدعو، ولا يتجاوزه إلى الذي دونه إلا بعد الشفاء التام.



<sup>(</sup>١) تخليت: أي: ابتعدت عن الشرك.

<sup>(</sup>٢) الفِدَام: مَا يُشَدّ عَلَى فَمِ الإبْرِيق والكُوز مِن خِرْقةٍ لتَصْفِيَة الشَّراب الَّذِي فِيهِ: أَيْ أَنَّهُمْ يُمْنَعُونَ الكلام بأفواههم حَتَّى تَتَكَّلم جوارِحُهم، فشَبَّه ذَلِكَ بالفِدَام. وَقِيلَ: كَانَ سُقاة الأُعاجِم إِذَا سَقَوْا فَدَمُوا أفواههم: أَيْ غَطّوها. [النهاية في غريب الحديث: مادة فدم].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد برقم: ٢٠٠٣٧، وهو حسن.

#### القاعدة الثامنة عشرة

#### ١٨. راع اتباع السلم الدعوي في دعوتك

الخلل في الإنسان على أنواع عدة:

- \_ خلل فكري، مثل: اختلال منطق الأولويات.
  - \_خلل عقلي، مثل: الجنون.
- \_خلل نفسي، مثل: حب الرئاسة والزعامة من غير رصيد كاف لها.
  - \_ خلل خُلُقي، مثل: الكذب والحسد وأمثالها.
  - \_خلل خَلْقِي، مثل: العمى وغيره وهذا ليس بعيب في الإنسان(١).

إذا عرفت نقطة البدء التي أشرت إليها، حيث بدأت بأخطر خلل في المدعو فابق على استحضار تام لاستعمال السلم الدعوي الذي يبنيه الداعي للمدعو، بحيث يدعو للأصول قبل الفروع، والعقائد قبل الأحكام، والتنبيه على الكبائر أولًا، ثم الصغائر، وتقديم الأهم على المهم، والذنوب المتعلقة بالناس على المخالفات الشخصية، والفرائض على السنن، والسنن على المستحبات والآداب، والآداب الشرعية على الأعراف المحلية، وهكذا...

ولكن الجرعة تختلف باختلاف المتلقي، فإذا كان المتلقي حديثَ عهد، ولا يدري الداعي مدى استجابته، خفف له في الكمية، وطالبه بأهم الأمور، كما روى مسلم (ت: ٢٧١ هـ) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِاً لِللَّهِ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ قَالَ

<sup>(</sup>١) أفدتها من أستاذي الجليل الداعية الشاعر: حيدر الغدير، والله يجزيه خيرًا ويثيبه.

يَوْمَ خَيْبَرَ: (الْأُعْطِيَنَ هَذِهِ الرَّايَةَ رَجُلًا يُحِبُّ اللّهَ وَرَسُولَهُ يَفْتَحُ اللّهُ عَلَى يَدَيْهِ اللّهُ قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخُطَّابِ: مَا أَحْبَبْتُ الْإِمَارَةَ إِلّا يَوْمَئِذٍ! قَالَ: فَتَسَاوَرْتُ (۱) لَهَا وَرَبُاءَ أَنْ أُدْعَى لَهَا. قَالَ: فَدَعَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بْنَ أَبِي طَالِبٍ فَأَعْطَاهُ إِيّاهَا وَقَالَ: (امْشِ، وَلَا تَلْتَفِتْ حَتَّى يَفْتَحَ الله عَلَيْكَ». قَالَ: فَسَارَ عَلِيُّ شَيْئًا ثُمَّ وَقَالَ: «امْشِ، وَلَا تَلْتَفِتْ حَتَّى يَفْتَحَ الله عَلَيْكَ». قَالَ: فَسَارَ عَلِيُّ شَيْئًا ثُمَّ وَقَفَ وَلَمْ يَلْتَفِتْ، فَصَرَخَ: يَا رَسُولَ الله، عَلَى مَاذَا أُقَاتِلُ النَّاسَ؟ قَالَ: (قَاتِلْهُمْ وَقَعَى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنْعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ اللهِ الله الله وَأَمْوالَهُمْ إِلّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ الله الله الله وَأَمْوالَهُمْ إِلّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ الله الله وَعَرَاهُمْ عَلَى اللهِ الله الله وَالله الله وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ الله الله الله وَعِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ الله الله وَالله الله وَالله الله وَعَلَى الله الله وَالله الله وَعَلَى الله وَالله وَالله وَالله وَلَهُمْ الله وَالله وَعَلَى الله وَالله وَلَا الله وَالله وَقَلْهُ وَعَلَى الله وَالله وَلَهُ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَالله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَالله وَلَوْلُولُ الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَهُ وَلَهُ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا أَلَا وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالمَالِهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله والله وَالله وَالمَا وَالله وَالله وَالله وَالله وَالمُولِولُهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالمَا وَالله وَالمُولِهُ وَاللّه وَالله وَالله وَالمَا وَالله وَالمُولِ

وإن كان المتلقي راسخ الإيمان قد قطع المرحلة الأولى فلا بد من زيادة الجرعة: كما في حديث أبي جمرة، فقد قال: كُنْتُ أَقْعُدُ مَعَ ابْنِ عَبَّاسٍ يُجْلِسُنِي عَلَى سَرِيرِهِ فَقَالَ: أَقِمْ عِنْدِي حَتَّى أَجْعَلَ لَكَ سَهْمًا مِنْ مَالِي. فَأَقَمْتُ مَعَهُ شَهْرَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: إنَّ وَفْدَ عَبْدِ الْقَيْسِ لَمَّا أَتُوا النَّبِي فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، قَالُوا: رَبِيعَةُ. قَالَ: «مَنِ الْقَوْمِ غَيْرَ خَزَايًا وَلَا نَدَامَى». فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، قَالُوا: رَبِيعَةُ. قَالَ: الْمَرْحَبًا بِالْقَوْمِ غَيْرَ خَزَايًا وَلَا نَدَامَى». فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، إنَّا لَا نَشْتَطِيعُ أَنْ نَأْتِيَكَ إِلَّا فِي الشَّهْرِ الْحُرَامِ، وَبَيْنَنَا وَبَيْنَكَ هَذَا الْحَيُّ مِنْ كُمَّارِ مُضَرَ، فَمُرْنَا بِأَمْرٍ فَصْلٍ نُخْيِرْ بِهِ مَنْ وَرَاءَنَا، وَنَدْخُلُ بِهِ الْجُنَّةَ. وَسَأَلُوهُ عَنِ الْأَشْرِبَةِ: فَأَمَرَهُمْ بِأَرْبَعٍ، وَنَهَاهُمْ عَنْ أَرْبَعٍ، أَمْرَهُمْ: بِاللهِ وَحْدَهُ، قَالَ: «شَهَادَةُ أَنْ لَا اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «شَهَادَةُ أَنْ لَا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ وَحْدَهُ؟» قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «شَهَادَةُ أَنْ لَا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصِيَامُ رَمَضَان، وَاللهُ وَاللّهُ وَلَيْكُوا وَلَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَولًا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل

<sup>(</sup>١) معنى «فتساورت لها»: تطاولت لها، أي: حرصت عليها، أي: أظهرت وجهي وتصديت لذلك ليتذكرني. انظر شرح النووي على مسلم ١٠: ١٧٦.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم برقم: ۲٤٠٥.

وَأَنْ تُعْطُوا مِنَ الْمَغْنَمِ الْخُمُسَ»... ثم ذكر الأمور التي نهاهم عنها(١).

وخير الهدي في هذا هدي خير البرية هم، حيث إنه جعل لكل شخص أمامه نقطة يبدأ بها، فالذي عنده إشكالات فكرية ابتدأ بها، والذي لا يعرف كفره من إسلامه ابتدأ بالعقيدة، ومن يعرف حقيقة إسلامه ووجد عنده ثُغرة معينة انطلق من تلك النقطة مباشرة.

ولما رأى الطفل الآخر قد فَقَد أدبًا مهمًا سدد له الخلل، ووضع اللبنة الناقصة فكمل العمران، فَهَذَا عُمَرُ بْنُ أَبِي سَلَمَةَ رَضَٰ لِيَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: كُنْتُ غُلَامًا فِي حِجْرِ رَسُولِ اللهِ فَ وَكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ فِي الصَّحْفَةِ، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللهِ فَي حِجْرِ رَسُولِ اللهِ فَي وَكُلْ بِيَمِينِك، وَكُلْ مِمَّا يَلِيك». فَمَا زَالَتْ تِلْكَ طِعْمَتِي تَعْدُ (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٥٣، ومسلم برقم: ١٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي برقم: ٢٥١٦، وقال: «حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم: ٥٣٧٦، ومسلم برقم: ٢٠٢٢.

والذي جاء ولديه شبهات عقدية ناقشه بها أولاً: كما روى الترمذي عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النّبِيُ اللّهِ لِأَبِي: «يَا حُصَيْنُ، كَمْ تَعْبُدُ الْيَوْمَ إِلَهًا؟» قَالَ أَبِي: سَبْعَةً سِتَّةً فِي الْأَرْضِ وَوَاحِدًا فِي السَّمَاءِ، قَالَ: «فَلُم اللّهُمْ إِلَهًا؟» قَالَ: اللّذِي فِي السَّمَاءِ، قَالَ: «يَا حُصَيْنُ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْ حُصَيْنُ، قَالَ: الّذِي فِي السَّمَاءِ، قَالَ: «يَا حُصَيْنُ، قَالَ: يَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْ حُصَيْنُ، قَالَ: يَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْ حُصَيْنُ، قَالَ: «قُلِ اللّهُمْ أَلْهِمْنِي رُشْدِي إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْ مَن المُلْمَ اللّهُمْ أَلْهِمْنِي رُشْدِي وَعَدْتَنِي، فَقَالَ: «قُلِ اللّهُمْ أَلْهِمْنِي رُشْدِي رَسُولَ اللّهِ، عَلِّمْنِي اللّتَيْنِ وَعَدْتَنِي، فَقَالَ: «قُلِ اللّهُمْ أَلْهِمْنِي رُشْدِي وَأَعِدْنِي مِنْ شَرِّ نَفْسِي». ففي هذا الحديث كان ابتداء الكلام من المنطلقات وأَعِدْنِي مِنْ شَرِّ نَفْسِي». ففي هذا الحديث كان ابتداء الكلام من المنطلقات الفكرية التي تهدي لصحيح العقيدة، ثم الجرعة الروحية في دعوات تثبت العقيدة الحق، وتبتعد عن شرور النفس، ومنها الشرك وأدرانه (۱۰).

والتي لم يعرف إسلامها من كفرها ابتدأ بالسؤال عن إسلامها، عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ الْحُكِمِ السُّلَمِيِّ رَضَالِيَهُ عَنْهُ أَنّهُ قَالَ: بَيْنَا أَنَا أُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللّهِ هُمُعَاوِيَة بْنِ الْحُكِمِ السُّلَمِيِّ رَضَالِيَهُ عَنْهُ أَنّهُ قَالَ: يَرْحُمُكَ اللّهُ، فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقُلْتُ: وَا تُكُلُ مِنَ الْقَوْمِ، فَقُلْتُ: يَرْحُمُكَ اللّهُ، فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ عَلَى فَقُلْتُ: وَا تُكُلُ أُمِّيَاهُ، مَا شَأْنُكُمْ تَنْظُرُونَ إِلَيَّ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذِهِمْ، فَلَمّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونِي، لَكِنِي سَكَتُ، فَلَمّا صَلّى رَسُولُ اللّهِ هُفَا أَيْ مُعَلِّمُ الْعَنْمُ وَلَا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ، فَوَاللّهِ مَا كَهَرَنِي هُو وَأُقِي، مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ، وَلَا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ، فَوَاللّهِ مَا كَهَرَنِي وَلَا شَتَمَنِي، قَالَ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ، لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلامِ اللّهِ اللّهُ النّاسِ، إِنَّمَا هُو التَّسْبِيحُ وَالتَّكْمِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ»، \_ أَوْ كَمَا قَالَ رَسُولُ اللّهِ النّاسِ، إِنَّمَا هُو التَّسْبِيحُ وَالتَّكْمِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ»، \_ أَوْ كَمَا قَالَ رَسُولُ اللّهِ النّاسِ إِنَّمَا رِجَالًا يَأْتُونَ الْكُهَّانَ، قَالَ: فَلَا تَأْتِهِمْ، قَالَ: وَمِنَّا رِجَالًا يَأْتُونَ الْكُهَانَ، قَالَ: فَلَا تَأْتِهِمْ، قَالَ: وَمِنَّا رِجَالًا يَأْتُونَ الْكُهَّانَ، قَالَ: فَلَا تَطْيَرُونَ، قَالَ: قُلْاتُ: وَمِنَّا رِجَالًا يَتُطَيَّرُونَ، قَالَ: قَلْا يَصُدُوهِمْ، فَلَا يَصُدِوهِمْ، فَلَا يَصُدَّنَهُمْ»، قَالَ: قُلْتُ: وَمِنَّا رِجَالُ يَتَطَيَّرُونَ، قَالَ: وَمِنَّا رِجَالًا يَأْتُونَ الْكُهُ إِنْ وَمِنَا وَمَا قَالَ: قُلْا وَمَنَا وَمِنَا وَمِنَا وَمِنَا وَمِنَا وَمَنَا وَمَنَا وَمَا قَالَ: قُرَاتُهُ فَلَا تَسُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّهُ الْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلَى اللّهُ الْمُعَلَى اللّهُ الْمُعَلِيمُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي برقم: ٣٤٨٣، وقال: «هذا حديث حسن غريب».

يَخُطُّونَ، قَالَ: (كَانَ نَبِيُّ مِنَ الأَنْبِيَاءِ يَخُطُّ، فَمَنْ وَافَقَ خَطَّهُ فَذَاكَ»، قالَ: وَكَانَتْ لِي جَارِيَةُ، تَرْعَى غَنَمًا لِي قِبَلَ أُحُدٍ وَالْجُوَّانِيَّةِ، فَاطَّلَعْتُ ذَاتَ يَوْمٍ، فَإِذَا الذِّيبُ قَدْ ذَهَبَ بِشَاةٍ مِنْ غَنَمِهَا، وَأَنَا رَجُلُّ مِنْ بَنِي آدَمَ، آسَفُ كَمَا يَأْسَفُونَ، لَكِنِي قَدْ ذَهَبَ بِشَاةٍ مِنْ غَنَمِهَا، وَأَنَا رَجُلُّ مِنْ بَنِي آدَمَ، آسَفُ كَمَا يَأْسَفُونَ، لَكِنِي قَدْ ذَهَبَ بِشَاةٍ مِنْ غَنَمِهَا، وَأَنَا رَجُلُّ مِنْ بَنِي آدَمَ، آسَفُ كَمَا يَأْسَفُونَ، لَكِنِي قَدْ دَهَبَ بِشَاةٍ مِنْ غَنَمِهَا، وَأَنَا رَجُلُ مِنْ بَنِي آدَمَ، آسَفُ كَمَا يَأْسَفُونَ، لَكِنِي صَكَكْتُهَا صَكَّةً، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللّهِ فَعَظَمَ ذَلِكَ عَلَيَّ اللّهُ؟ قَالَتْ: في وَمَكَنَّتُهَا مَنْ أَنَا؟ قَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللّهِ، قَالَ لَهَا: أَيْنَ اللّهُ؟ قَالَتْ: في السَّمَاءِ، قَالَ: («مَنْ أَنَا؟» قَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللّهِ، قَالَ لَهَا: أَيْنَ اللَّهُ؟ قَالَتْ: في السَّمَاءِ، قَالَ: («مَنْ أَنَا؟» قَالَتْ: أَنْتَ رَسُولُ اللّهِ، قَالَ: («أَعْتِقُهَا، فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةً هُا أَنْ الله وهو موضع الشاهد وهو موضع الشاهد وهو موضع الشاهد ولا عقيدة من الصلاة، أن النبي الله أمسلم أنت أو لا، ولم يتعرض لأمور العقيدة، إنما تجاوزها مباشرة ولم يشاله أمسلم أنت أو لا، ولم يتعرض لأمور العقيدة، إنما تجاوزها مباشرة الى موضع الخلل، أما جاريته فلم يكن يعرف إسلامها، فابتدأ معها من نقطة بدء الإسلام.

أما في معرض الوصية الجامعة فيمكن أن تشتمل الوصية على مزيج بين الأمور أعلاها وأدناها، وما خطبة حجة الوداع<sup>(1)</sup> ببعيدة عن الأذهان، ولا وصية لقمان لابنه غريبة: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ, يَبُنَى لَا تُشْرِكُ وَصية لقمان لابنه غريبة: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ, يَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَّ الشّمِلُ الْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ, فِي عَامَيْنِ أَنِ الشّكُر لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ لَيْ وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ لَيْ وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ لَيْ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَى ثُمُ مُرْعِعُكُمْ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَى ثُمُّ اللّهَ مَرْعِعُكُمُ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَى ثُمُ مُ مِنَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ أَنْ يَكُني يَبُنَى إِنْهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ فَأَنْكُمُ مِنا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ أَنْ يَكُى يَبُنَى إِنْهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّن خَرْدَلِ فَأَنْكُ مُ مِنَا لَكُنْ فَي مِنَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ أَنْ يَكُى يَبُنَى إِنْهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَا لَكُونَ الْكُونَ وَهُنَا يَكُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْكُنْ يَعْرُونَا أَوْلَالِكُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْكُنْ يَعْمُلُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْمُعْلِقَ فَلَا تَعْلَى الْكُنْ الْمُعِيلُ مَنْ أَنْكُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْكُنْ يَعْمُونَ الْكُونَ الْكُنْ الْمُعَلِّي اللّهُ الْمُعْمَالِقُ الْمُعَلِّي الْمُعْلَقِ اللّهُ الْمِنْ الْمُعْلَى الْمُعْمَا الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَى الْمُعْمُونَ الْمُعْرَاقِ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم: ٥٤٠.

<sup>(</sup>۱) تقدمت ص ۸۲.

فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرُ لَيْنَ يَبُهُ يَ السَّمَاوَةِ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَأَصْبِرَ عَلَى خَبِيرُ لَيْنَ إِنَّ يَبُهُ فَي أَقْمِ الصَّكَلَوةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَأَصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ يَلِكُ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ لَيْنَ وَلا تُصَعِّر خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَعًا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ كُلَّ مُعْنَالِ فَخُورٍ لَيْنَ وَقَصِد فِي مَشْيِكَ وَأَعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ كُلَّ مُعْنَالِ فَخُورٍ لَيْنَ وَقَصِد فِي مَشْيِكَ وَأَعْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ كُلَّ مُعْنَالِ فَخُورٍ لَيْنَ وَلَقَمِانَ : ١٣ ـ ١٩].

وفي هذين الموقفين جاء الكلام عن العقيدة، والأمور الكبيرة، والصغيرة، حتى شملت الآداب العامة والذوقيات.

ويبقى الأصل مراعاة السلم الدعوي، والمشي مع سلم الأولويات الدعوية، من غير تجاوز، ومن غير إقحام لمفضول قبل فاضل، أو نافلة قبل فريضة، أو بناء قبل أساس.



#### القاعدة التاسعة عشرة

المجدث الناس بالقَدْرِ الذي يناسبهم وقرِّب إليهم دعوتك بقدر قربهم من الدين

قد يرى الداعي خطأ واحدًا صدر من شخصين، ولكن حكمته تفرض عليه أن يوجه الأول، ويسكت عن الآخر، لأنهما ليسا سواء في القرب من الإسلام، والأشد من هذا، أن يبادر الداعي بتوجيه أخ في أمر من أمور الآداب المستحبات، ويسكت عمن ترك واجبًا، وليس الداعي بمجازف ولا مخطئ في هذا، لأن الأول من أهل القربات والطاعات، وقد قطع شوطًا كبيرًا في التدين والالتزام، أما الآخر فهو حديث عهد بجاهلية، أو رقيع في الدين غير ملتزم به.

عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ فَي غَزَاةٍ، فَجَعَلْنَا لَا نَصْعَدُ شَرَفًا، وَلَا نَعْلُو شَرَفًا، وَلَا نَهْبِطُ فِي وَادٍ إِلَّا رَفَعْنَا أَصْوَاتَنَا بِالتَّكْبِيرِ، قَالَ: فَدَنَا مِنَّا رَسُولُ اللهِ فَي فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، فَإِنَّكُمْ لَا مَنُولُ اللهِ فَي فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، فَإِنَّكُمْ لَا تَدْعُونَ سَمِيعًا بَصِيرًا»، ثُمَّ قَالَ: «يَا عَبْدَ اللهِ بْنَ تَدْعُونَ سَمِيعًا بَصِيرًا»، ثُمَّ قَالَ: «يَا عَبْدَ اللهِ بْنَ قَيْسٍ أَلَا أُعَلِّمُكَ كَلِمَةً هِيَ مِنْ كُنُوزِ الْجَنَّةِ، لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم: ٦٦١٠، ومسلم برقم: ٢٧٠٤. ومعنى: اربعوا على أنفسكم: ارفقوا بها. انظر: «فتح الباري»: ٦٣: ٣٧٤.

فهذا مما لم يسكت عنه النبي ، لأن صاحبه قريب من الإسلام، وقدمه راسخة في أصوله العظيمة.

في الوقت الذي سكت النبي ﷺ عمن بال في المسجد (١)، ولم يسكت عن الذي بزق في المسجد (١).. مع أن البول نجس، والبزاق طاهر.

وسكت عن الذي ناداه من وراء الحجرات، فلم يرد أنه كلَّمه أو عنَّفه، ولم يسكت عن تطويل الصلاة من معاذ<sup>(٣)</sup>..

وسكت عن الذي جبذه من ردائه حتى أثر الرداء في عنقه (١٠)، ولم يسكت عن أسامة عندما شفع في حد من حدود الله (٥٠)...

فإن قيل لم هذا كله؟ الجواب: لأن الثاني مخالط للإسلام وغائص فيه، بحيث أوجب على الداعي أن ينبهه على صغائر الأمور، فهو متجاوز لكبارها.

وأمر بأمر من أصغر الأمور ولكن الشريحة اختلفت، حيث أمر من رسخ في الإيمان، وخالطت الأنوارُ بشاشة قلبه، فقال لهم: \_ كما جَاءَ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ الْمُلُوَّاتِ»،

<sup>(</sup>۱) الحديث بتمامه ص ٦٤.

<sup>(</sup>۲) الحديث بتمامه ص ۱۸۰.

<sup>(</sup>۳) الحديث بتمامه ص ۱۹۹.

<sup>(</sup>٤) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَى لَيْكُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النَّبِيِّ ﴿ وَعَلَيْهِ بُرْدُ خَجْرَانِيُّ غَلِيطُ الْخُاشِيةِ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيُّ فَجَذَبَهُ جَذْبَةً شَدِيدَةً، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِقِ النَّبِيِّ ﴿ قَدْ النَّاسِ اللهِ المُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

<sup>(</sup>٥) انظر الحديث بتمامه ص ١٠٥.

فَقَالُوا: مَا لَنَا بُدُّ، إِنَّمَا هِيَ مَجَالِسُنَا نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ: "فَإِذَا أَبَيْتُمْ إِلَّا الْمَجَالِسَ، فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهَا»، قَالُوا: وَمَا حَقُّ الطَّرِيقِ؟ قَالَ: "غَضُّ الْبَصَرِ، وَكَفُّ الْأَذَى، وَرَدُّ السَّلَامِ، وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَنَهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ»(١).

إن من خلال تتمة الحديث ليظهر جليًا أن الشريحة المخاطبة هي من نوع عال، قد تجاوزت مرحلة الإيمان، والفرائض، ووصلت إلى مرحلة غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام إلخ...

لقد كان من حكمة المعلّم الأكمل أنه لم يترك أحدًا إلا وأعطاه الهداية، ولكن لكل بحسب قربه من الإسلام، وفهمه له ورغبته فيه، وهمته في العمل، فأعطى الصغير ما يناسبه، وأعطى الأعرابي ما يلزمه، وأعطى حديث العهد بالإسلام ما يدعم موقفه، وزود المرأة بما يخصها، وخاطب المزارع على قدر خبرته.

عَنْ جَابِرٍ رَضَالِكَهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ اللهِ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحْلَلْتُ الْحُلَالَ وَحَرَّمْتُ الْحُرَامَ، وَلَمْ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحْلَلْتُ الْحُلَالُ وَحَرَّمْتُ الْحُرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذَلِكَ أَزِيدُ عَلَى ذَلِكَ أَزِيدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْمًا اللهِ لَا أَزِيدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْمًا اللهِ لَا أَزِيدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْمًا اللهِ المُحْرَامِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلا اللهِ اللهِل

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ الْفُقَرَاءُ إِلَى النَّبِيِّ اللَّهُ فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ مِنَ الْأَمْوَالِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَا وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ: يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّى، وَيَصُومُ وَلَهُمْ فَضْلُ مِنْ أَمْوَالٍ يَحُجُّونَ بِهَا وَيَعْتَمِرُونَ، وَيَصُومُ وَلَهُمْ فَضْلُ مِنْ أَمْوَالٍ يَحُجُّونَ بِهَا وَيَعْتَمِرُونَ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٤٦٥، ومسلم برقم: ٢١٢١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم: ١٥.

وَيُجَاهِدُونَ وَيَتَصَدَّقُونَ. قَالَ: «أَلَا أُحَدِّثُكُمْ إِنْ أَخَذْتُمْ أَدْرَكْتُمْ مَنْ سَبَقَكُمْ، وَكُنْتُمْ خَيْرَ مَنْ أَنْتُمْ بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِ، إِلَّا مَنْ عَمِلَ وَلَمْ يُدْرِكْكُمْ أَحَدٌ بَعْدَكُمْ، وَكُنْتُمْ خَيْرَ مَنْ أَنْتُمْ بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِ، إِلَّا مَنْ عَمِلَ مِثْلَهُ؟ تُسَبِّحُونَ وَتَحْمَدُونَ وَتُكَبِّرُونَ خَلْفَ كُلِّ صَلَاةٍ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ».

فَاخْتَلَفْنَا بَيْنَنَا، فَقَالَ بَعْضُنَا: نُسَبِّحُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَخَمْدُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَخَمْدُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَخَمْدُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَخَمْدُ ثِلَاثِينَ، وَنُكَبِّرُ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ، فَرَجَعْتُ إِلَيْهِ، فَقَالَ: «تَقُولُ سُبْحَانَ اللهِ، وَالْحُمْدُ لِلهِ، وَاللهُ أَكْبَرُ، حَتَّى يَكُونَ مِنْهُنَّ كُلِّهِنَّ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ»(١).

إنه لفرق واضح بين الصنفين من الناس في الحديثين، الأول يسأل عن الحد الأدنى الذي ينجيه عند الله تعالى، وأما الآخرون فهم يبحثون بمراقبة شديدة عن إسراع إخوتهم وسبقهم لهم إلى الله تعالى، لذلك كانت الحكمة النبوية أن يختلف خطابه بين الرجل الأول والآخرين من الناس.

إنها الحكمة في الدعوة ورب الكعبة، هل الداعية الموفق من يعطي الحجم الدعوي للرجل الذي أقسم ألا يزيد، بحجم الذي يدقق وراء أخيه ليصل إلى عمل جديد يقربه من الله?



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٨٤٣، ومسلم برقم: ٥٩٥.

# القاعدة العشرون

# ٢٠ ضع مقدمة لائقة لنصيحتك إن المحمد احتاج الأمر

هنا ملحوظة مهمة، وهي أن الغاية من المقدمة الدخول المرن إلى القلب، فحَذَارِ حَذَارِ أن تصبح المقدمة سببًا لصده وإعراضه، إذ الواجب أن تشتمل المقدمة على ذكر بعض مآثره، أو أنك تجبه في الله، وتريد نصحه، لا أن تكون في تسويق نفسك، والتعريف بمنجزاتك، ومناصبك السابقة والحالية، وسرد مناقبك.

وإن كان لا حرج من التعريض بهذا إن ترجحت المصلحة حسب الاجتهاد، كأن تذكر تخصصك الشرعي الدقيق في المسألة التي تود الكلام فيها، مع الحذر الشديد من الإطناب الممل، أو الأسلوب المفسد، فما أجملها إن خرجت بلسان التحدث بنعم الله تعالى، لا الكبر ولا التعالي.

ومن أحسن المقدمات ما كان في الثناء على صفة إيجابية بمن تخاطبه، فالنفوس مجبولة على حب من يمدحها، ويثني على نجاحها.

ثم إن الدعوة على ثلاثة أضرب:

دعوة فردية، ودعوة لجماعة خاصة، ودعوة لجماعة عامة.

أما الدعوة الفردية: فربما يأتي الداعي بمقدمة مما يلين القلب، كالتصريح بالحب في الله، ولكن الأصل أن يبتدئ الكلام مباشرة بدون

مقدمة، كما قَالَ أَنْسُ رَضَالِسُهُ عَنهُ: كَانَ غُلَامُ يَهُودِيُّ يَغْدُمُ النَّبِيِّ ، فَمَرِضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُ عَلَّهُ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمْ». فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ وَهُوَ عَنْدَ وَأُسِهِ، فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمْ». فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ، فَأَسْلَمَ، فَخَرَجَ النَّبِيُ اللهِ وَهُوَ يَقُولُ: «الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»(۱).

أجل لم يأت الحبيب على بأي مقدمة حسب الظاهر، وإن كنت أجزم أن حسن معاملة النبي على له خلال فترة الخدمة، وقدوم الحبيب على إليه ليعوده وهو الصغير، وهو الخادم، والمخالف في الدين، كل هذا مقدمات كانت سببًا كبيرًا في استجابة الأب ثم الولد.

وبنحوها جاء التوجيه لأسامة بن زيد رَضِوَلِيَّهُ عَنْهُ دُون مقدمة ولا تمهيد، كما ورد عَنْ عَائِشَة رَضَائِلَهُ عَنْهَا أَنَّ قُرَيْشًا أَهَمَّهُمْ شَأْنُ الْمَرْأَةِ الْمَخْزُومِيَّةِ الَّتِي سَرَقَتْ، فَقَالُوا: وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلَّا سَرَقَتْ، فَقَالُوا: وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلَّا أَسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُ رَسُولِ اللَّهِ فَلَى فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيَّ الْأَيْفَعُ اللَّهِ فَي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللَّهِ " فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَي اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ قَبْلَكُمْ أُسَامَةُ وَقَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

وقد تقدم خبر المسيء صلاته (٣)، وخبر عبد الله بن مسعود رَضَّ اللهُ عَنْهُ في نقله كلام رجل من الأنصار في قسمة الغنائم (١)، ولم تدع المناسبة لأي توطئة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٤٧٥، ومسلم برقم: ١٦٩٠.

<sup>(</sup>۳) ص ۷۹.

<sup>(</sup>٤) ص ٧٩.

بين يدي الحديث، لذا جاءت النصيحة مجردة منهما.

وأما الدعوة لجماعة محصورين معروفين، كأن يكون للداعي عصابة من إخوته الذين يحضرون عنده: فهذا أشبه بدعوة المنفرد، وهو أن الأصل عدم التقديم بمقدمة، وربما احتاج إلى مقدمة يسيرة.

ويلحق بالجماعة المحصورة كلام الداعية مع أمثاله من الدعاة، فلا يحسن التطويل بما هو مفهوم معروف بينهم، وما لا يخفي على الحاضرين:

#### وَإِذَا المُخَاطَبُ كَانَ مِثْلُكَ عَالِمًا أَغْنَى قَصِيرُ القَوْلِ عَنْ تَطْوِيلِهِ

وأما الدعوة الجماعية: فإن الغالب تعين الإتيان بالمقدمة فيها، ليصل كلام الداعي إلى القلوب من غير استغراب ولا استنكار، وربما لا يحتاج لشيء يقدم فيه، وهذا يرجع إلى تقديره.

ولا بد لي قبل إنهاء هذه القاعدة من أن أشيد بالمقدمة الجذابة القصيرة، فما أحسنها ولا ألطفها، وكم تؤدي من رسائل، وكم تعين على شد قلب السامع، وهذا فن طريف، \_ أعني: فن جذب الانتباه \_، وهو أن يتكلم الخطيب والمتكلم بكلام يشد أنظار السامعين، وقد يبدو للوهلة الأولى مستغربًا، غير متوقع، وسرعان ما يزول الإشكال والعجب.



## القاعدة الحادية والعشرون

### ٢١. إياك أن تطيل في المقدمة مهما كانت الظروف

الأمر الذي لا يقبل الجدل، وليس فيه خلاف، هو أن المقدمة إن وجدت فإنه يشترط فيها ألا تكون طويلة، فالنبي الله لم يطل بأي مقدمة عندما استعملها.

وما هو المتوقع إذا جاءت النصيحة بعد مقدمة ضيعت الناس من طولها، وأفقدت الحديث أهميته، وجعل فكر الناس يشرق ويغرب، لا يدري السامع ما الذي يريده المتكلم.

وإليك هذا المثال الذي جاءت مقدمة كلام النبي الله لحل بعض المشكلات: فقد قَالَ أَبُو مُمَيْدٍ السَّاعِدِيُّ رَضَّ اللَّهُ عَنَهُ: اسْتَعْمَلَ النَّبِيُّ اللَّهُ رَجُلًا مِنْ الْأُتَبِيَّةِ عَلَى صَدَقَةٍ، فَلَمَّا قَدِمَ، قَالَ: هَذَا لَكُمْ وَهَذَا أَهْدِيَ لِي، فَقَامَ النَّبِيُ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «مَا بَالُ الْعَامِلِ نَبْعَثُهُ فَيَأْتِي، يَقُولُ: هَذَا لَكَ وَهَذَا لِي، فَهَلَّا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمِّهِ الْعَامِلِ نَبْعَثُهُ فَيَأْتِي، يَقُولُ: هَذَا لَكَ وَهَذَا لِي، فَهَلَّا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمِّهِ الْعَامِلِ نَبْعَثُهُ فَيَأْتِي، يَقُولُ: هَذَا لَكَ وَهَذَا لِي، فَهَلَّا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمِّهِ الْعَامِلِ نَبْعَثُهُ فَيَأْتِي، يَقُولُ: هَذَا لَكَ وَهَذَا لِي، فَهَلَّا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمِّهِ فَيَنْظُرُ أَيُهُدَى لَهُ أَمْ لَا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَا يَأْتِي بِشَيْءٍ إِلَّا جَاءَ بِهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ يَحْمُلُهُ عَلَى رَقَبَتِهِ، إِنْ كَانَ بَعِيرًا لَهُ رُغَاءً، أَوْ بَقَرَةً لَهَا خُوارً، أَوْ شَاةً الْقِيَامَةِ يَحْمُلُهُ عَلَى رَقَبَتِهِ، إِنْ كَانَ بَعِيرًا لَهُ رُغَاءً، أَوْ بَقَرَةً لَهَا خُوارً، أَوْ شَاةً تَيْعُر، ثُمَّ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى رَأَيْنَا عُفْرَتِيْ إِبْطَيْهِ، أَلَا هَلْ بَلَغْتُ ثَلَاثًا »(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٧١٧٤ ـ واللفظ له ، ومسلم برقم: ١٨٣٢، والرغاء: صوت الإبل، والخوار: صوت البقر، واليعار: صوت العنز.

لاحظ أن النبي الله المعرفة ما السبب، ولو أنه تم الاقتصار على الموعظة عرف من لم يكن لديه معرفة ما السبب، ولو أنه تم الاقتصار على الموعظة فقط، لما كانت الدعوة تامة، فمثلًا: لو كان ابتداء الكلام: "والذي نفسي بيده لا يأتي الإنسان بشيء إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته"... لكان الكلام مبتورًا، ولقد دعت الحاجة للمقدمة ببيان السبب، ولم تدع الحاجة لبيان السبم الشخص المُرْسَل، فلذا لم يسمه، وإن كان بعض الروايات قد جاء التصريح باسمه من قبل الصحابي الراوي.

روى ابن حبان (ت: ٣٥٤ هـ) رحمه الله في صحيحه عَنْ أَنْسٍ رَضَوْلِللَّهُ عَنَائِم حُنَيْنٍ، فَأَعْطَى الأَقْرَعَ بْنَ حَابِسٍ مِئَةً مِنَ الْإِبِلِ، وَعُيَيْنَة بْنَ بَدْرٍ مِئَةً مِنَ الْإِبِلِ، وَذَكْرَ نَفَرًا مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، تُعْطِي غَنَائِمَنَا قَوْمًا تَقْطُرُ سُيُوفُنَا مِنْ دِمَائِهِمْ، أَوْ تَقْطُرُ دِمَاؤُهُمْ فِي اللَّهِ، تُعْطِي غَنَائِمَنَا قَوْمًا تَقْطُرُ سُيُوفُنَا مِنْ دِمَائِهِمْ، أَوْ تَقْطُرُ دِمَاؤُهُمْ فِي اللَّهِ، تُعْطِي غَنَائِمَنَا قَوْمًا تَقْطُرُ سُيُوفُنَا مِنْ دِمَائِهِمْ، أَوْ تَقْطُرُ دِمَاؤُهُمْ فِي اللَّهِ، فَعَلَلُوا: «هَلْ فِيكُمْ غَيْرُكُمْ؟»، فَقَالُوا: لام غَيْرُكُمْ؟»، فَعَلَلُوا: «يَا مَعْشَرَ الأَنْصَارِ، فَقَالُوا: أَنْ يَذْهَبُونَ بِمُحَمَّعِ إِلَى اللَّهُ فَيَالُوا: «يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَالُوا: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ إِلَى النَّاسُ وَادِيًا، وَأَخْذَ الأَنْصَارُ شِعْبًا، لأَخْذْتُ شِعْبَ الأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارُ اللَّهُمْ فَقَالُ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَوْ أَخَذَ النَّاسُ وَادِيًا، وَأَخَذَ الأَنْصَارُ شِعْبًا، لأَخْذْتُ شِعْبَ الأَنْصَارِ، الأَنْصَارُ، الأَنْصَارُ مَنَ الأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارُ، الْأَنْصَارُ مَنَ الأَنْصَارُ الْخَارِيَ الْأَنْصَارِ، الأَنْصَارِ، الأَنْصَارُ الْمِحْرَةُ، لَكُنْتُ امْرًا مِنَ الأَنْصَارِ»(١٠).

وفي رواية أبي سعيد الخدري رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ: نصح بعض الصحابة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة ٣٦٩٩٧، وابن حبان برقم: ٧٢٦٨ واللفظ له، وقال محققه: إسناده صحيح.

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، قَالَ: لَمَّا أَعْظَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى مَا أَعْطَى مِنْ تِلْكَ الْعَطَايَا فِي قُرَيْشٍ، وَقَبَائِلِ الْعَرَبِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي الْأَنْصَارِ مِنْهَا شَيْءٌ، وَجَدَ هَذَا الْحَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ فِي أَنْفُسِهِمْ، حَتَّى كَثُرَتْ فِيهِمْ الْقَالَةُ، حَتَّى قَالَ قَائِلُهُمْ: لَقِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَوْمَهُ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ هَذَا الْحَيَّ قَدْ وَجَدُوا عَلَيْكَ فِي أَنْفُسِهِمْ لِمَا صَنَعْتَ فِي هَذَا الْفَيْءِ الَّذِي أَصَبْتَ، قَسَمْتَ فِي قَوْمِكَ، وَأَعْطَيْتَ عَطَايَا عِظَامًا فِي قَبَائِل الْعَرَبِ، وَلَمْ يَك فِي هَذَا الْحَيِّ مِنَ الْأَنْصَارِ شَيْءٌ، قَالَ: «فَأَيْنَ أَنْتَ مِنْ ذَلِكَ يَا سَعْدُ؟ "، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا أَنَا إِلَّا امْرُؤُ مِنْ قَوْمِي، وَمَا أَنَا؟ قَالَ: «فَاجْمَعْ لِي قَوْمَكَ فِي هَذِهِ الْحَظِيرَةِ " قَالَ: فَخَرَجَ سَعْدٌ، فَجَمَعَ النَّاسَ فِي تِلْكَ الْحَظِيرَةِ، قَالَ: فَجَاءَ رِجَالٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ فَتَرَكَهُمْ، فَدَخَلُوا، وَجَاءَ آخَرُونَ فَرَدَّهُمْ، فَلَمَّا اجْتَمَعُوا أَتَاهُ سَعْدٌ، فَقَالَ: قَدْ اجْتَمَعَ لَكَ هَذَا الْحَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ، قَالَ: فَأَتَاهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَحَمِدَ اللَّهَ، وَأَثْنَى عَلَيْهِ بِالَّذِي هُوَ لَهُ أَهْلُ، ثُمَّ قَالَ: «يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَار، مَا قَالَةٌ بَلَغَتْني عَنْكُمْ وَجِدَةٌ وَجَدْتُمُوهَا فِي أَنْفُسِكُمْ، أَلَمْ آتِكُمْ ضُلَّالًا فَهَدَاكُمْ اللَّهُ؟ وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمْ اللَّهُ؟ وَأَعْدَاءً فَأَلَّفَ اللَّهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ؟ "، قَالُوا: بَلْ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ وَأَفْضَلُ، قَالَ: «أَلَا تُجِيبُونَنِي يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ»، قَالُوا: وَبِمَاذَا نُجِيبُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَلِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ الْمَنُّ وَالْفَضْلُ، قَالَ: «أَمَا وَاللَّهِ لَوْ شِئْتُمْ لَقُلْتُمْ فَلَصَدَقْتُمْ وَصُدِّقْتُمْ، أَتَيْتَنَا مُكَذَّبًا فَصَدَّقْنَاكَ، وَخَنْدُولًا فَنَصَرْنَاكَ، وَطَرِيدًا فَآوَيْنَاكَ، وَعَائِلًا فَأَغْنَيْنَاكَ، أَوَجَدْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ فِي لُعَاعَةٍ مِنَ الدُّنْيَا، تَأَلَّفْتُ بِهَا قَوْمًا لِيُسْلِمُوا، وَوَكَلْتُكُمْ إِلَى إِسْلَامِكُمْ؟ أَفَلَا تَرْضَوْنَ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاةِ وَالْبَعِيرِ، وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي رِحَالِكُمْ؟ فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ،

لَوْلَا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرًا مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ شِعْبًا، وَسَلَكَتْ الْأَنْصَارِ، اللَّهُمَّ ارْحَمْ الْأَنْصَارَ، وَأَبْنَاءَ الْأَنْصَارِ، اللَّهُمَّ ارْحَمْ الْأَنْصَارَ، وَأَبْنَاءَ الْأَنْصَارِ، وَأَبْنَاءَ أَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ»(١).

ما أليق وما أجمل وما أحكم هذه المقدمة التي قدم بها النبي ، بين يدي كلامه، ذكرهم فيها بفضل الله ورسوله عليهم بالهداية، ولما سكتوا لقنهم حجة ليستدلوا بها، ثم جاء دور النصيحة، وإزالة الشبهة.

ويا له من أسلوب طالما استخدمه النبي هم، بل تفنن فيه، فخاطب العقل والقلب قبل السمع، وهاك مثالًا واضحًا عندما أراد أن يدعو قومه للإسلام.

وقد مر<sup>(1)</sup> حديث عرض الإسلام على كفار قريش، وفيه أن النبي اللهم كيف نظرهم لنفسه? وأجابوه ما جربنا عليك كذبًا، أجل؛ في مثل هذه الحالة لا حرج أن تذكّر الذي أمامك ببعض ما يكنّه لك في قلبه، أو ما تجد نفسك أنك تحسنه، كما قال سيدنا يوسف للملك: ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ نَفسك أَنك تحسنه، كما قال سيدنا يوسف؛ وهذا له اختلاف جذري عن الأَرْضُ إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٥]، وهذا له اختلاف جذري عن الجلوس أمام شخص، وشحن الحديث عن آثارك ومآثرك ومناصبك، حتى يأخذه الملل، ويسأم من الكلام عن ترويج نفسك وسرد حسناتها، والفرق بينهما واضح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده برقم: ١١٧٣٠، والحادثة في الصحيحين بألفاظ متقاربة والروايات يكمل بعضها بعضًا، وقد اخترت هذه الرواية لكونها جمعت الكثير، ومن أراد الاستزادة فليرجع إلى «البداية والنهاية» لابن كثير ٤: ٤١١.

<sup>(</sup>۲) ص ۸۸.

#### القاعدة الثانية والعشرون

## ٢٢. راع شروط المقدمة وإلا انقلبت ضررًا

للمقدمة شروط عدة، إن لم تراع فإنها قد تنقلب عكسًا، أذكر منها:

أ\_احذر أن تطيل المقدمة\_وقد تقدم آنفًا الكلام عليها\_

ب ـ احذر أن تصبح المقدمة سببًا للدخول إلى أسرار الناس.

ت ـ احذر أن تنقلب المقدمة إلى تحقيق أمنى يتوجس منه المدعو.

ث \_ احذر أن تكون المقدمة مما يزعج السامع أو يذكره بنقائص قومه وأهل خاصته.

ج ـ احذر أن تتعرض مقدمتك لأمور ومباحث أهم عند السامعين من موضوعك الذي تتصدى له.

أجل؛ احذر أن تعطي المقدمة عكس النتيجة التي جاءت من أجلها، لا خير في مقدمة تصب على أذن السامع بابًا من فولاذ يحجب سماع أي حرف منك.

وقف خطيب ليرشد الناس في حفل ديني، فسأل الناس أتحبون الله؟ والناس واجمون ينظرون إليه!

فكرر السؤال وهو متعجب، ثم قال لهم: أجيبوني، هل تحبون الله؟ فقال الحاضرون بصوت يعلوه الفخر والاعتزاز: نعم.... فخبط عليهم حجرًا ثقيلًا من كلامه الفج قائلًا: كذابون! لو كنتم تحبون الله تعالى لما رأينا نساءكم يخرجن في الشارع كالمومسات!!

ثم شرع في سؤال صنو السؤال الأول في الإخفاق والعجز والفجاجة: هل تحبون النبي هيا؟

لكن الناس في هذه المرة أشد اندهاشًا وسكوتًا، أعينُهم تدور جاحظة للأمام، وما استطاع لسان أحدهم أن يأذن لحرف بالهَرَبِ من جوفه، فكرر السؤال بنبرة أعلى:

هل تحبون النبي ﷺ أم لا؟

فتحركت شفاههم بالصلاة على الحبيب ، ومنهم من علا صوته قائلًا: روحي فداه بأبي وأمي هو .

فكانت راجماته حاضرة ليلقيها عليهم: كذابون والله! والله لو كنتم تحبون الرسول الله لما رأينا الغش والخداع في البيع والشراء.

أجل يا أيها القراء! صدقوني هكذا كان أسلوبه في مقدمة الدعوة، يمينًا بالله الكريم، لو قرأ هذا الرجل \_ بعد هذه المقدمة العقيم \_ القرآن الذي تتصدع الجبال منه خشية لما أفيد من الحاضرين أحد إلا القليل النادر، ذلك لأن القلوب قد أغلقت، ولفها من حولها حواجز سميكة تمنع دخول أي توجيه أو نصح، أو كلام معسول، فضلًا عن غيره.

وقس عليها المقدمة التي تتدخل بأسرار الناس، وعورات البيوت، ونقائص القبيلة والأهل والأولاد ومن يلوذ بالسامع، أو التي تتحد مع

التحقيق الأمني في السلوك والصفة...

لعمر الله! لا أشك قِيد أنملة أن إلقاء الكلام بدون مقدمة \_ وقت الضرورة لوجودها \_ خير من تقديم عليل سقيم يسقم الروح، ويمرض الفكر.



#### القاعدة الثالثة والعشرون

#### ٢٣. النصيحة بغير فضيحة

أخطأ خطيب الجمعة بذكر حديث موضوع على المنبر، فقام أحد المصلين وهو يدوي بكلام يسمعه من قرب منه دون البعيد، ويداه تطيشان يمنة ويسرة، وحماليق<sup>(۱)</sup> عينيه تدور كأنه مجنون، يحمحم وينكر الحديث الموضوع، وتساءل الناس بينهم ماذا يريد هذا الرجل، وأعلموا بعضهم بمراده، وانفلق صف المصلين قسمين، ثم تشعّب أقسامًا، فمن مؤيد للخطيب يقول: شيخنا أعلم من هذا النكرة، وثان يقول: ما كان ينبغي للشيخ ذكر الكذب على رسول الله على المنبر، وكان ينبغي له التحقق قبل التورط، وجزى الله هذا المنكر خيرًا، فلولاه لم نعرف كذب الحديث، وآخر يقول: متى يتفق العلماء ونرتاح من اختلافهم.

صدقوني يا سادة: أنه كان بوسع هذا الرجل أن يقترب من المحراب بدل الخروج من المسجد، وأن يكلم الخطيب بعد الخطبة وقبل الصلاة بدلًا من كلام الناس، ولو أنه أهدى للخطيب هذا العيب لتدارك الخطيب أمر نفسه، ولئن كان الخطيب ممن لا يقبل النصح فمن باب الأولى ألا يقبل التراجع بهذه الطريقة العقيم السقيمة، التي فرقت المسلمين ومزقت الكلمة داخل المسجد الواحد، وشككت بعض المصلين بمدى علم الشيخ، وربما توسعت الدائرة عند أحدهم فشك في جميع العلماء.

<sup>(</sup>١) الحماليق جمع الحِملاق والخمُّلوق واحد، وهو باطن الجفْن. انظر: جمهرة اللغة ٢: ١١٤٣.

هذه الفضيحة لها ارتباط مَضْفُورٌ بأمراض القلوب، فغالبًا ما ترتبط بمرض في القلب، إما لإظهار عوار المنصوح، وإما لإبراز علم من ينصح، وعلاج هذا الأمر: أن يستحضر المتكلم الغاية من النصيحة، فإذا كانت لإرشاد المقابل له، فإنه سيلجأ إلى إخفاء النصيحة، وإن رأى نفسه أنه قد امتزج في الأمر شيء من أدران النفس، بادر إلى إصلاحه قبل الهلاك.

جَاءَ عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رَضَىٰلِلَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: شَكَّا أَهْلُ الْكُوفَةِ سَعْدًا إِلَى عُمَر رَضَّاللَّهُ عَنْهُ، فَعَزَلَهُ وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَّارًا، فَشَكُوا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لَا يُحْسِنُ يُصَلِّى، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ فَقَالَ: يَا أَبَا إِسْحَاقَ، إِنَّ هَؤُلَاءِ يَزْعُمُونَ أَنَّكَ لَا تُحْسِنُ تُصَلِّى؟ قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ: أَمَّا أَنَا، وَاللهِ فَإِنِّي كُنْتُ أُصَلِّى بِهِمْ صَلاةَ رَسُولِ اللهِ ﷺ مَا أَخْرِمُ عَنْهَا، أُصَلِّى صَلاةَ الْعِشَاءِ، فَأَرْكُدُ فِي الْأُولَيَيْنِ، وَأُخِفُّ فِي الْأُخْرَيَيْنِ. قَالَ: ذَاكَ الطَّنُّ بِكَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ. فَأَرْسَلَ مَعَهُ رَجُلًا، أَوْ رِجَالًا، إِلَى الْكُوفَةِ فَسَأَلَ عَنْهُ أَهْلَ الْكُوفَةِ، وَلَمْ يَدَعْ مَسْجِدًا إِلَّا سَأَلَ عَنْهُ، وَيُثْنُونَ مَعْرُوفًا، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِدًا لِبَنِي عَبْسٍ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ: أُسَامَةُ بْنُ قَتَادَةَ، يُكَنَّى أَبَا سَعْدَةَ قَالَ: أَمَّا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدًا كَانَ لَا يَسِيرُ بِالسَّريَّةِ، وَلَا يَقْسِمُ بِالسَّوِيَّةِ، وَلَا يَعْدِلُ فِي الْقَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدٌ: أَمَا وَاللهِ لَأَدْعُونَ بِثَلَاثِ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِبًا، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً، فَأَطِلْ عُمْرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضْهُ بِالْفِتَنِ. وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ: شَيْخٌ كَبِيرٌ مَفْتُونٌ، أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعْدٍ قَالَ عَبْدُ الْمَلِكِ فَأَنَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ قَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الْكِبَرِ، وَإِنَّهُ لَيَتَعَرَّثُ لِلْجَوَارِي فِي الطُّرُقِ يَغْمِزُهُنَّ (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٧٥٥، ومسلم برقم: ٤٥٣.

هذا مثال صارخ لمن قام فضيحة لا نصيحة، ومقصده التشهير لا التعمير، بخلاف الموقف النبوي الذي جاء في بعض روايات قصة قسم الغنائم التي مر ذكرها أن النبي على تعمد أن نصح الأنصار دون حضور أحد، وقد تقدم في الحديث قول الصحابي: فَجَاءَ رِجَالٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ فَتَرَكَهُمْ، فَدَخَلُوا، وَجَاءَ آخَرُونَ فَرَدَّهُمْ (۱).

وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ، قَالَ: جَمَعَ رَسُولُ اللَّهِ الْأَنْصَارَ، فَقَالَ: «أَفِيكُمْ أَحَدٌ مِنْ غَيْرِكُمْ؟»، فَقَالُوا: لَا إِلَّا ابْنُ أُخْتِ لَنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ: «إِنَّ ابْنَ أُخْتِ الْقَوْمِ مِنْهُمْ»(٢).

وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضَالِلَهُ عَنْهُ، قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى بَابِ بَيْتٍ فِيهِ نَفَرُ مِنْ قُرَيْشٍ، فَقَالَ وَأَخَذَ بِعِضَادَتَيْ الْبَابِ، ثُمَّ قَالَ: «هَلْ فِي الْبَيْتِ إِلّا قُرَشِيُّ؟»، قَالَ: فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، غَيْرُ فُلَانٍ ابْنِ أُخْتِنَا، فَقَالَ: «ابْنُ أُخْتِ الْقَوْمِ مِنْهُمْ»، قَالَ: فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، غَيْرُ فُلَانٍ ابْنِ أُخْتِنَا، فَقَالَ: «ابْنُ أُخْتِ الْقَوْمِ مِنْهُمْ»، قَالَ: «إِنَّ هَذَا الْأَمْرَ فِي قُرَيْشٍ مَا دَامُوا إِذَا اسْتُرْجِمُوا رَجِمُوا، وَإِذَا حَكَمُوا عَدُلُوا، وَإِذَا حَكَمُوا عَدُلُوا، وَإِذَا قَسَمُوا أَقْسَطُوا، فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَلِكَ مِنْهُمْ، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يُقْبَلُ مِنْهُ صَرْفٌ وَلَا عَدْلُ»(").

وهذا كله من حرص الرسول الله ﷺ على النصيحة بغير فضيحة.

رحم الله من قال:

تَعَمَّدَنِي النَّصِيحَةَ فِي انْفِرَادٍ وَجَنَّبْنِي النَّصِيحَةَ فِي الْجُمَاعَةُ

<sup>(</sup>۱) ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٥٢٨، ومسلم برقم: ١٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده برقم: ١٩٥٤١، والحديث صححه محققو المسند.

فَإِنَّ النُّصْحَ بَيْنَ النَّاسِ نَوْعُ مِنَ التَّوْبِيخِ لاَ أَرْضَى اسْتِمَاعَهُ وَإِنْ خَالفْتَنِي وَعَصَيْتَ قَوْلِي فَلاَ تَجُوزَعْ إِذَا لَمْ تُعْظَ طَاعَهُ وَإِنْ خَالفْتَنِي وَعَصَيْتَ قَوْلِي



#### القاعدة الرابعة والعشرون

# ۲٤ الحرص على النصح لا الحرص على الانتقاد

ظهر أحد العلماء السوريين، وكان قد أوتي شيئًا من العلم، مع اللدد والخصومة، وإظهار التمسك السنة مع جنوح وتشنج، دون مراعاة الأصلح للدعوة، وكان يسوق ويتكلم كثيرًا في مسائل الخلاف: كالتوسل وغيره، مع الحفاظ الشديد والدعوة للتحرر من المذاهب الفقهية، عندها نفر منه عامة العلماء، وتحفظ عليه جل الفقهاء والدعاة، وساءت سمعته بين الناس عمومًا، فبلغ الأمر أحد المسؤولين الكبار الذين يعملون في سلك الإفتاء والأوقاف.

حدثني شيخنا الشيخ عبد الوهاب بن عبد السلام طويلة (ت: ١٤٤١ هـ) رحمه الله عن هذا الموقف قائلًا: أرسل مسؤول الأوقاف لمفتي حلب الشيخ محمد بلنكو (ت: ١٤١٢ هـ) رحمه الله يطلب منه أن يلتقي علماء حلب مع هذا الشيخ ويتناظروا في المسائل التي يطرحها، وفعلًا تم اللقاء، فأول ما جلس تم طرح مسألة التوسل التي يدندن حولها الشيخ كثيرًا، فقال له الشيوخ: ماذا تقول فيها? فأجابهم: أقول فيها ما قال أبو حنيفة! قالوا: وما قول الإمام أبي حنيفة فيها? فقال لهم: سبحان الله! حنفيون ولا تعلمون ما قال أبو حنيفة؟ ثم تابع كلامه لأحد الجالسين قائلًا: ناولني الكتاب للقدُّوري، فانبرى له أحد العلماء الحضور قائلًا: أنت لا تعرف ضبط اسم القُدُوري، وتلفظها خطأ، ثم أنت تعترض على من يقول بالتوسل، وتسخر من الحنفية؟ ثم انفض المجلس دون جدوى.

قال لي شيخنا: لقد بدا عقب اللقاء أن المقصود لكلا الطرفين فضح الآخر وفقاً عينه، ولم تكن النوايا \_ حسب ما بدا من كليهما \_ الوصول إلى المسائل المختلف فيها لجمع كلمة المسلمين.

النية تختلط هنا بين الحرص على نصح الناس، وبين الحرص على الانتقاد، وأسباب الحرص على الانتقاد كثيرة كإظهار العلم، أو التقليل من الذي يوجه له النصح، أو غير ذلك، لكن من الأمور التي تميز النصح من الانتقاد أنه عندما ترى شخصًا بيَّنَ وأرْشَدَ مخطئًا، وحرص آخر على إعادة الإرشاد وتكرار النصيحة لغير سبب مقنع، أو عندما تجد دعوتك تصل من خلال رسالة قصيرة، وتصرّ على المواجهة، أو يستطيع شخص أن يوصل الرسالة من طريق غير مباشر، فيصرّ على المصارحة.

وأهم مفرق بين النيتين مراجعة عمل القلب، مع المقارنة بالظاهر، وأهم مفرق بين النيتين مراجعة عمل القلب، مع المقارنة بالظاهر قام بها والنظر إلى الهدف، فإذا ادعيتُ أن هدفي إيصالُ المعلومة، وفي الظاهر قام بها غيري على وجهها الصحيح، فالنتيجة المحتمة هي الإمساك عن إعادة النصح، لأنه غالبًا ما يكون الحرص هنا على الانتقاد.

ومن جميل علاج النبي الله الأمراض إذا فشت في الأمة أو خاف انتشارها أنه يعظ على المنبر بذكر الداء والدواء دون التعرض للأسماء، لأن الغاية وصول النفع، ولا غاية سواها: وقد مر حديث المرأة المخزومية لما سرقت..(۱).

وفي حوادث عدة أُخبر النبي ﷺ أخطاء حدثت فعلم الناس بقوله: ما

<sup>(</sup>۱) مر ص ۱۰۵.

بال أقوام، منها في الحج لما بلغ النَّبِيَّ اللهِ أَمْرُ فَقَامَ خَطِيبًا، فَقَالَ: «بَلَغَنِي أَنَّ أَقُوامًا يَقُولُونَ كَذَا وَكَذَا، وَاللهِ لَأَنَا أَبَرُ وَأَتْقَى لِلهِ مِنْهُمْ...»(١).

لقد استعمل الحبيب السلوب إظهار النصيحة دون إظهار الشخص المراد بالنصح، لأنه لم يكن القصد أبدًا هو الانتقاد، عَنْ عَائِشَةَ رَضَيَّلَكُ عَنَهَا أَنَّهَا قَالَتْ: أَتَتْهَا بَرِيرَةُ تَسْأَلُهَا فِي كِتَابَتِهَا فَقَالَتْ: إِنْ شِئْتِ أَعْطَيْتُ أَهْلَكِ، وَقَالَ أَهْلُهَا: إِنْ شِئْتِ أَعْطَيْتِهَا مَا بَقِيَ. فَلَمَّا جَاءَ رَسُولُ اللهِ وَيَكُونُ الْوَلَاءُ لِي، وَقَالَ أَهْلُهَا: إِنْ شِئْتِ أَعْطَيْتِهَا مَا بَقِيَ. فَلَمَّا جَاءَ رَسُولُ اللهِ فَي ذَكَرَتُهُ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ الْبَتَاعِيهَا، فَأَعْتِقِيهَا، فَإِنَّ الْوَلَاءَ لِمَنْ أَعْتَقَ». فَكَرَتُهُ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ الْبَتَاعِيهَا، فَأَوْامِ يَشْتَرِطُونَ شُرُوطًا، لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَلَيْسَ لَهُ، وَإِنِ اشْتَرَطَ مِئَةً فِي كِتَابِ اللهِ فَلَيْسَ لَهُ، وَإِنِ اشْتَرَطَ مِئَةً مِنَ اشْتَرَطَ شَرْطًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَلَيْسَ لَهُ، وَإِنِ اشْتَرَطَ مِئَةً مَرَّقٍ اللهِ مَنِ اشْتَرَطَ شَرْطًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَلَيْسَ لَهُ، وَإِنِ اشْتَرَطَ مِئَةً مَرَّقٍ اللهِ اللهِ مَنِ اشْتَرَطَ شَرْطًا لَيْسَ فِي كِتَابِ اللهِ فَلَيْسَ لَهُ، وَإِنِ اشْتَرَطَ مِئَةً مَرَّقٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْسَ لَهُ اللهِ اللهُ عَلَيْسَ لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَقَالَتْ عَائِشَةُ رَضَاً اللَّهَ عَنْهُ قَوْمُ، وَتَنَزَّهُ عَنْهُ قَوْمُ، وَتَنَزَّهُ عَنْهُ قَوْمُ، وَقَالَ عَنْهُ قَوْمُ، وَقَالَ عَنِ الشَّيْءِ فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيِّ اللهِ فَحَمِدَ اللهَ ثُمَّ قَالَ: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَتَنَزَّهُونَ عَنِ الشَّيْءِ أَصْنَعُهُ، فَوَاللهِ إِنِّي أَعْلَمُهُمْ بِاللهِ وَأَشَدُّهُمْ لَهُ خَشْيَةً»(٣).

وَعَنْ أَنَسٍ أَنَّ نَفَرًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ اللَّهِ سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ عَنْ عَمَلِهِ فِي السِّرِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتَرَوَّجُ النِّسَاءَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا آكُلُ اللَّحْمَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتُلُ اللَّحْمَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَحَمِدَ الله، وَأَثْنَى عَلَيْهِ، فَقَالَ: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَنَامُ عَلَى فِرَاشٍ، فَحَمِدَ الله، وَأَشُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ قَالُوا كَذَا وَكَذَا، لَكِنِي أُصَلِّي وَأَنَامُ، وَأَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ

<sup>(</sup>١) الحديث متفق عليه وهذا لفظ البخاري برقم: ٢٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٥٦، ومسلم برقم: ١٠٧٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم: ٧٣٠١، ومسلم برقم: ٢٣٥٦.

# عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»<sup>(۱)</sup>.

وحِرْص النبي على النصيحة بهذا الطريقة هي رسالة واضحة قاطعة أنه لا يريد هدم المخطئ ولا انتقاده، ولكنه حرص على هدم الخطأ وإزالته، فلذا عمم النصيحة على الملأ ولم ينبه على اسم المخطئ.

ومما يدخل تحت هذه القاعدة: النصح عن طريق شخص يؤثر في المنصوح كثيرًا، كما جاء عَنْ ابْنِ عُمَر رَضَالِلُهُ عَنْهُا، قَالَ: كَانَ الرَّجُلُ فِي حَيَاةِ النَّبِيِّ فَهَ إِذَا رَأَى رُؤْيَا قَصَّهَا عَلَى النَّبِيِّ فَ فَتَمَنَّيْتُ أَنْ أَرَى رُؤْيَا أَقُصُّهَا عَلَى النَّبِيِّ فَ فَتَمَنَّيْتُ أَنْ أَرَى رُؤْيَا أَقُصُّهَا عَلَى النَّبِيِّ فَ وَكُنْتُ أَنَامُ فِي الْمَسْجِدِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ فَ فَرَأَيْتُ النَّبِيِّ فَ وَكُنْتُ أَنَامُ فِي الْمَسْجِدِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ فَ فَرَأَيْتُ فِي الْمَنامِ كَأَنَّ مَلَكَيْنِ أَخَذَانِي فَذَهَبَا بِي إِلَى النَّارِ، فَإِذَا هِي مَطُويَّةٌ كَطَيِّ الْبِئْرِ فِي الْمَنامِ كَأَنَّ مَلَكَيْنِ أَخَذَانِي فَذَهَبَا بِي إِلَى النَّارِ، فَإِذَا هِي مَطُويَّةٌ كَطَيِّ الْبِئْرِ وَإِذَا لَهَا قَرْنَانِ كَقَرْنِي الْبِئْرِ، وَإِذَا فِيهَا نَاسٌ قَدْ عَرَفْتُهُمْ فَجَعَلْتُ أَقُولُ أَعُوذُ وَإِللَّهِ مِنَ النَّارِ فَلَقِيَهُمَا مَلَكُ آخَرُ، فَقَالَ لِي: لَنْ تُرَاعَ، وَقَصَّتُهَا عَلَى حَفْصَة فَقَصَّتُهَا حَفْصَةُ عَلَى النَّبِيِّ فَعَلَا: "نِعْمَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّهِ لَوْ كَانَ يُصِلِّ بِاللَّهِ مِنَ النَّارِ فَلَقِيهُمَا مَلَكُ آخَرُ، فَقَالَ: "نِعْمَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّهِ لَوْ كَانَ يُصَلِّي بِاللَّهِ عِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: "نَعْمَ الرَّبُولُ عَبْدُ اللَّهِ لَا يَنَامُ مِنَ اللَّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا إِلَا قَلِيلًا إِلَّا قَلِيلًا").

وبعض الأمثلة في هذه القاعدة تتداخل وتناسب القاعدة التي قبلها، والمبدأ واحد، وهو الحرص على النصح لا على الانتقاد ولا الفضيحة.



<sup>(</sup>۱) الحديث متفق عليه عند البخاري ومسلم، وهذا لفظ مسلم برقم: ١٤٠١، وأما رواية البخاري برقم: ٥٠٦٣، فإنها تنص على أن النبي الله إنما كلم النفر الثلاثة القائلين لهذا الكلام.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٧٣٩، ومسلم برقم: ٢٤٨١.

### القاعدة الخامسة والعشرون

#### ٢٥. البيان قبل الانتقاد

اقترب شخص من شاب يصافح فتاة ويقبلها في حديقة ببلد عربي معروف، فثارت غيرته، فجاءه وانهال عليه بالسب وأقذع الألفاظ، وبعد تدخل القريب والبعيد ظهر أن الشاب من أبناء البلد، لكنه ولد في بلد غربي، من أب مسلم، وأم غربية أَوْرُبِّيَّة، وقد عاش حياته كلها في بلد أمه، وهو بعيد عن تعاليم الإسلام، أجنبي عن حقيقة آدابه، وقل إن شئت: إنه أقرب إلى التربية الغربية من العربية، وبغير الإسلامية أعرف من الإسلامية.

ما قيمة نصح الناصح الأمين لهذا الشاب، قبل أن يبين للشاب حكم الله؟ أيحق له الانتقاد دون البيان أولًا؟

ربما يرى بعضنا أن هذه القاعدة بدهية، وينتقد النص عليها، والواقع أن الدعاة بأمس الحاجة للتنبيه عليها، ويظن بعضهم أن الأمر البدهي عنده هو بدهي عند كل الناس.

أضحكني شاب من أصدقائي وقد سأل آخر: ما دليل هذه المسألة؟ فأجابه: إجماع كل الناس على ذلك.

فقال له: أرجوك دعني من هذه الإجماع المدَّعى في كثير من القضايا، ما إن غادرنا قريتنا إلى القرية المجاورة الأوسع إلا وقد غيرنا كثيرًا من قناعاتنا، وما إن وصلنا وسط المدينة حتى أنكرنا نصف المعلوم عندنا، وظهر الخطأ في ثلث أعمالنا الباقية.

لا شك أن علينا أن نطرح البيان، ونبين حكم الله تعالى قبل أن ننتقد المخطئ، إذ إن هناك أحكامًا معروفة يقدر عقلنا أنها بدهية لا تحتاج إلى تنبيه، ولكن الواقع أثبت أن بعض البدهيات عند فلان هي غرائب عند آخر.

والأدلة في هذا وفيرة كبيرة من فعل النبي ﷺ وأصحابه الأكرمين.

عَنْ رَجُلٍ مِنْ بَنِي عَامِرٍ أَنَّهُ اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ وَهُوَ فِي بَيْتٍ فَقَالَ أَأَلِجُ؟ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقُلْ لَهُ: قُلِ السَّلَامُ فَقَالَ النَّبِيُ ﴾ فَقُلْ لَهُ: قُلِ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ، أَأَدْخُلُ؟ فَأَذِنَ لَهُ عَلَيْكُمْ، أَأَدْخُلُ؟ فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ ﴾ فَمَدَخُلُ؟ فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ ﴾ فَدَخَلَ؟ فَأَذِنَ لَهُ النَّبِيُ ﴾ فَدَخَلَ؟ النَّبِيُ اللَّهُ فَدَخَلَ؟ النَّبِيُ اللَّهُ فَدَخَلَ؟ النَّهُ النَّبِيُ اللَّهُ اللللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِهُ اللَّه

وقد تقدم خبر المسيء صلاتَه (٢)، ولم يظهر في هذا الحديث أي شيء من العتاب أو الانتقاد أو التأنيب، لأن المتلقي جاهل بالحكم تمامًا، فلجأ النبي الله البيان مباشرة بقوله: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ».

ولكن القاعدة ليست على إطلاقها، فعندك حالات تجزم فيها بتلاعب شخص، وقد ترى أن من الحكمة عدم تجاهل هذه الخطوة منه، فتلجأ مباشرة إلى الانتقاد، وتترك البيان.

كَمَا رَوَى مُسْلِمٌ (ت: ٧١١ هـ) رحمه الله، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، أَنّ رَسُولَ اللّهِ ﷺ مَرَّ عَلَى صُبْرَةِ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا، فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلًا، فَقَالَ:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ٢٣١٢٧، وأبو داود برقم: ٥١٧٧، واللفظ له، وقال محققو مسند أحمد: "صحيح لغيره".

<sup>(</sup>۲) ص ۷۹.

«مَا هَذَا يَا صَاحِبَ الطَّعَامِ؟»، قَالَ: أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: «أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَشَّ، فَلَيْسَ مِنِّي»(١).

ومن طريف ما حصل معي أنني كنت أحاضر في دورة دعوية، ووصلت إلى هذه القاعدة وشرعت بشرحها، وأشرت إلى بعض الحاضرين بمثال أجزم أنه يعلمه، ولا يغيب حكمه عليه قائلًا: هب أنك وجدت كذا وكذا \_ وهو حرام \_، ومعروف عند الجميع أنه حرام، فالواجب عليك أيها الناصح أن تكون مبينًا حكم الله تعالى قبل أن تنتقد، إذا بالسؤال الصادم يأتيني من وجه بريء من قبل الطالب نفسه: وهل حقيقة هذا الحكم حرام؟ أم أنه مثال وهمي؟ فضحكت وقلت له: ظننت نفسي أنني أتيت بحكم بديهي يعرفه كل العامة، لأضرب به المثال، فظهر لي أن طالب الدعوة نفسه لا يعرفه.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۰٤.

#### القاعدة السادسة والعشرون

# ٢٦. إظهار الحب للمنصوح والتواصل معه قبل الهجر في الله

بين الفينة والأخرى يجد الداعي في طريقه من أَعْمَلَ الهجر لإخوانه وسماه «الهجر في الله»، وهذا يكثر من قبل المتدينين للعصاة، مما أدى إلى زيادة الفجوة بين الملتزم وغير الملتزم.

مررت بجانب مطعم لرجل أعرفه، إذا به قد عرض على الجدار شاشة كبيرة وفيها من المجون ما يستجي منه ذوو الحياء، فغضب من بجانبي وقال: أليس هذا محل فلان؟ قلت: بلى! فقال: والله يجب علينا وجوبًا أن نهجر هذا وأن نقاطع المطعم. قلت: بل تجب علينا والله زيارته وتذكيره في الله، فإني ما علمته أنه يحب الله ورسوله، أأكون عونًا للشيطان على أخي؟

لقد لجأ هذا المتحمس إلى الهجر في الله قبل اللجوء إلى التقرب للعاصي وإبداء الحب في الله، والنصح في الله، وهنا استعمال لقاعدة الهجر في الله على غير وجهها، وغير مكانها.

والصحيح هو التعامل مع هذا العاصي بزيادة التقرب والتحبب، والنصح والتوجيه على انفراد، من غير تشهير ولا وجود غريب، فإن تحققت منه العناد، فقد أديت نصحك الواجب، وفي هذه الحالة لا يجوز لك الهجر في الله.

وأحب ابتداء أن أبين الفرق بين الهجر وبين الابتعاد، أما الهجر فهو إظهار الغضب عند اللقاء، وتعمد ترك الكلام، وأما الابتعاد فإنه الحد من الخلطة، وتقليل اللقاء، ومحاولة التملص من اللقاء، أو طوله ما أمكن.

أما الهجر في الله: فلا يجوز إلا في حالة واحدة لا ثاني لها، وهي: أن يغلب على ظنك أن العاصي يرعوي عن غيه بهجرانك، كما في قصة توبة سيدنا كعب رَضَالِلَهُ عَنْهُ، ورفيقيه: مُرارةُ بنُ الربيع العَمْرِيُّ، وهلال بن أمية الواقفيُ، يقول كعب رَضَالِلَهُ عَنْهُ، وَنَهَى رَسُولُ اللهِ اللهِ الْمُسْلِمِينَ عَنْ كَلَامِنَا أَيُهَا الطَّلاثَةُ مِنْ بَيْنِ مَنْ تَحَلَّفَ عَنْهُ، فَاجْتَنَبَنَا النَّاسُ وَتَعَيَّرُوا لَنَا، حَتَّى تَنكَّرَتْ فِي الشَّلاثَةُ مِنْ بَيْنِ مَنْ تَحَلَّفَ عَنْهُ، فَاجْتَنبَنَا النَّاسُ وَتَعَيَّرُوا لَنَا، حَتَّى تَنكَّرَتْ فِي الشَّلِي الْأَرْضُ، فَمَا هِي الَّتِي أَعْرِفُ، فَلَيثْنَا عَلَى ذَلِكَ خَمْسِينَ لَيْلَةً، فَأَمَّا مَا فَسِي الْأَرْضُ، فَمَا هِي الَّتِي أَعْرِفُ، فَلَيثْنَا عَلَى ذَلِكَ خَمْسِينَ لَيْلَةً، فَأَمَّا صَاحِبَايَ فَاسْتَكَانَا وَقَعَدَا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكِيَانِ، وَأَمَّا أَنَا فَكُنْتُ أَشَبَّ الْقَوْمِ وَالْحِبُونِ فَاسْتَكَانَا وَقَعَدَا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكِيَانِ، وَأَمَّا أَنَا فَكُنْتُ أَشَبَّ الْقَوْمِ وَالْحِبُونَ فَاسْتَكَانَا وَقَعَدَا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكِيَانِ، وَأَمَّا أَنَا فَكُنْتُ أَشَبَّ الْقَوْمِ وَالْحُوبُ فِي الْمُسْلِمِينَ، وَأُطُوفُ فِي الْأَسْوَاقِ وَأَجْلَدَهُمْ، فَكُنْتُ أَخْرُبُ فَأَشْهَدُ الصَّلاةَ مَعَ الْمُسْلِمِينَ، وَأُطُوفُ فِي الْأَسْوَاقِ وَلَا يُكَالِمُ عَلَيْهِ، وَهُو فِي جَبْلِسِهِ بَعْدَ الصَّلاةِ، فَأَسُلَ إِنَّ مَنْ مَنْ جَفُوهُ السَّلامِ عَلَيَّ أَمْ لَا؟ ثُمَّ أَصَلاقِي عَلَى صَلَاتِي أَقْبَلَ إِلِيَ فَي الْخَديث قصة قَرْبَة الله تعالى على هؤلاء الثلاثة.

أجل؛ هذا هو الهجر الذي يعود بالمرء إلى السكة المرسومة بعد أن خرج منها.

أما إن غلب على الظن أن المهجور ستتسع له دائرة الراحة، ويتحلل من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٤١٨، ومسلم برقم: ٧١٦.

المراقبة، أو تزيد الفجوة والهُوَّة بينه وبين مَن هجره فإن الهجر غير جائز ولا مستساغ، لأنه إنما شرع للعلاج لا لزيادة البؤس والمرض.

كما يجوز لك الابتعاد إذا غلب على ظنك أنك تتأثر بعصيان العاصي سلبًا بدلًا من أن يتأثر هو بدعوتك، ولكن الابتعاد ليس بهجر أبدًا، وهو يقتضي السلام والتحية والكلام عند اللقاء، أما الهجر: فهو ترك الكلام عند اللقاء وعدم السلام والزيارة.

فما أحوجنا إلى زيت الحب، الذي يطري العلاقة بين الأحباب، وما أحوجنا للتواصل في الله، قبل الهجر المؤدّب الزاجر.

<sup>(</sup>۱) «مفاتيح الغيب» للرازي ۳۰: ۲۸۹.

#### القاعدة السابعة والعشرون

۲۷. الدعاء لمن ترجو هدايته قبل الدعاء عليه عليه

من أجمل الخصال التي تُبرز رحمة الحبيب أنه كان يدعو للضالين عن سبيل الهدى، ليهديهم الله تعالى سبل الهدى، كما في الصحيحين: قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضَاً لِللهُ عَلَى النَّبِيِّ فَقَالُوا: هُرَيْرَةَ رَضَاً لِللهُ إِنَّ دَوْسًا عَصَتْ وَأَبَتْ فَادْعُ اللَّهُ عَلَيْهَا، فَقِيلَ هَلَكَتْ دَوْسٌ، قَالَ: «اللَّهُمَ اللهِ إِنَّ دَوْسًا وَائْتِ بِهمْ»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٩٣٧، ومسلم برقم: ٢٥٢٤.

اسْتَجَابَ اللهُ دَعْوَتَكَ وَهَدَى أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ! فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَقَالَ خَيْرًا. قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ أَنْ يُحَبِّبَنِي أَنَا وَأُمِّي إِلَى عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ وَيُحَبِّبَهُمْ إِلَيْنَا! قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَذَا «اللَّهُمَّ حَبِّبْ عُبَيْدَكَ هَذَا \_ يَعْنِي: أَبَا هُرَيْرَةَ \_ وَأُمَّهُ إِلَيْنَا! قَالَ: فَمَا خُلِقَ مُؤْمِنِينَ، وَحَبِّبْ إِلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ». فَمَا خُلِقَ مُؤْمِنُ يَسُمَعُ بِي وَلَا يَرَانِي إِلَّا أَحَبَّنِي (۱).

إن الدعاء لمن ترجو هدايته هو الأصل الذي ينبغي ألا يعدل عنه، ومن استعمله وجد فوائده العجيبة، وهذا هو هدي النبي الله كما تقدم.

نعم؛ إن هذا هو الأصل في شخصية الداعية، وهو أن يحرص على الدعاء للمخالفين في الدين والالتزام والتمسك، وأن لا يلجأ للدعاء عليهم إلا في أوقات مخصوصة قليلة محدودة، ولكن الدعاء على العاتي المعادي الذي أبرز العداء ليس بدعًا من القول، فلقد كان من هدي النبي أن يدعو على الكفار، كما ثبت عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: لَأُقرِّبَنَّ صَلَاةَ النَّبِي المُهُ فَكَانَ الْكُفار، كما ثبت عَنْ أَبِي هُرَيْرَة وَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: لَأُخْرَى مِنْ صَلَاةِ الظُهْرِ، وَصَلَاةِ النَّهُ مِنَ مَلَاةِ الظُهْرِ، وَصَلَاةِ النَّهُ مِنَ مَلَاةِ الطُّهْرِ، وَصَلَاةِ النَّهُ مِنَ مَلَاةً النَّبِي اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، فَيَدْعُو لِلْمُؤْمِنِينَ، الْعِشَاءِ، وَصَلَاةِ الصَّبْع، بَعْدَ مَا يَقُولُ: سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ، فَيَدْعُو لِلْمُؤْمِنِينَ، وَيَلْعَنُ الْكُفَّارَ (').

وفي رواية لهذا الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْوَادَ أَنْ يَدْعُوَ عَلَى أَحَدٍ، أَوْ يَدْعُوَ لِأَحَدٍ، قَنَتَ بَعْدَ الرُّكُوعِ، فَرُبَّمَا قَالَ، إِذَا قَالَ: «سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ: اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ، اللَّهُمَّ أَنْجِ الْوَلِيدَ بْنَ الْوَلِيدِ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲٤۹۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٧٩٧، ومسلم برقم: ٦٧٦.

وَسَلَمَةَ بْنَ هِشَامٍ، وَعَيَّاشَ بْنَ أَبِي رَبِيعَةَ، اللَّهُمَّ اشْدُدْ وَطْأَتَكَ عَلَى مُضَرَ، وَاجْعَلْهَا سِنِينَ كَسِنِي يُوسُفَ»، يَجْهَرُ بِذَلِكَ، وَكَانَ يَقُولُ فِي بَعْضِ صَلَاتِهِ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ: «اللَّهُمَّ الْعَنْ فُلَانًا وَفُلَانًا»، لِأَحْيَاءٍ مِنَ الْعَرَبِ، حَتَّى أَنْزَلَ اللهُ: ﴿ لِيَسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ ﴾ [آل عمران: ١٢٨] الْآيَةَ (١).

وفي الحديث الآنف ترى أن المصطفى الله دعا على المجرمين منهم عقب دعائه لمن كان يرجو هدايتهم، والحديث بهذا الترتيب يخط للمسلم خطًا بين الدعاء للمدعو والدعاء عليه، فإنما يشرع الدعاء له إذ ترتجى هدايته، وأما الدعاء عليه فعندما يستطير شره ويعظم عداؤه ويكثر ضره.

وفي رواية أخرى للحديث الآنف، جمع النبي الله الله المؤمنين والدعاء على الذين يصدون عن سبيل الله، فقد قَالَ: «اللَّهُمَّ أَنْجِ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، اللَّهُمَّ اشْدُدْ وَطْأَتَكَ عَلَى مُضَرَ، اللَّهُمَّ اجْعَلْهَا سِنِينَ كَسِنِي يُوسُفَ»(٢).

ولكن لا بد من الحذر الشديد من إطلاق اللسان في الدعاء على الناس، أجل: لقد أمرنا النبي الله بالدعاء على بعض الأشخاص، كحديث: «مَنْ سَمِعَ رَجُلًا يَنْشُدُ ضَالَةً فِي الْمَسْجِدِ فَلْيَقُلْ: لَا رَدَّهَا اللهُ عَلَيْكَ، فَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لَمْ تُبْنَ لِهَذَا» (٢). ولكني أجزم أن الدعاء المذكور في الحديث إنما يقال في حق من عرف الحكم، وأظهر العناد والمخالفة، لا لمن هو حديث عهد بجاهلية، ولا لتائب يدخل المسجد من قريب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٥٦٠، ومسلم برقم: ٦٧٥.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٣٨٦، ومسلم برقم: ٦٧٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم: ٥٦٨.

ولا أعرف أصفى من قلوب النبيين الذين كانوا يرجون هداية الناس بقلوبهم، ويبرهنون على ذلك باختلاطهم بأجسادهم، ويصدق ذلك لسانهم، وهم يلتجئون إلى الله بالدعاء للناس بالهداية والرشاد.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ١٧٤٠٤، وابن حبان برقم: ٦٠٨٦، وحسَّنه محققو المسند.

والمقصود هنا تمائم الجاهلية كما قال القسطلاني رحمه الله في «المواهب اللدنية» ٣: ٢٦٦: «التمائم: جمع تميمة وهي خرزة أو قلادة تعلق في الرأس، كانوا في الجاهلية يعتقدون أن ذلك يدفع الآفات». وقال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث مادة: ودع: «الْوَدَعُ، بالفَتْح والسُّكون: جَمْع وَدَعَة، وهو شيء أبيض، يجلب من البحر، يعلق في حُلُوق الصبيان وغيرهم، وإنما نهى عنها لأنهم كانوا يعلقونها مخافة العين، وقوله: «لَا وَدَعَ اللَّه لَهُ»: أي لا جعله في دَعَةٍ وسُكُون».

#### القاعدة الثامنة والعشرون

# ٢٨. ضع مِغْناطيسًا<sup>(۱)</sup> لكلامك، واحذر أن تخرجه جافًا

لقد نجح دعاة في زماننا نجاحًا رائعًا، منهم العلامة الشيخ علي الطنطاوي (ت: ١٤٢٠ هـ) رحمه الله تعالى، كان يخرج في التلفاز قديمًا، يوم كان كثير من الدعاة يحرم التصوير، ولحديثه مِغْنَاطيس شديد الجذب، فمن أسباب جذبه للحديث أنه كان يتكلم باللغة اليسيرة، ويبتعد عن التقعر في اللغة، وهو الخبير الحاذق بطرق العربية وفنونها، ومن أسباب نجاحه أنه يوصل الدعوة من خلال القصة، فلقد سخر القصة لخدمة العلم وإيصال الهداية، ومن الأسباب: أسلوبه الأدبي السهل الممتنع، حيث أعطي قلمًا ولسانًا أديبًا يصعب تقليده، ومن الأسباب وجود الطرفة والنكتة الجذابة في حديثه، ومنها ابتسامته ومرحه في الحديث، فمحياه يرسل إلى كل الحاضرين رسالة إجبار لقبول كلامه، في أمور أخرى كانت السبب في نجاحه، عليه رحمات الله ومغفرته وبركاته.

وفي الدعاة المعاصرين ناجحون آخرون، منهم من يخلط في دعوته بين الاكتشافات العلمية، والتأصيل من الكتاب والسنة، ومنهم من يجيد الاستشهاد بالشعر في ثنايا كلامه، ومنهم الذي يشرق وجهه بالابتسامة كأنه

<sup>(</sup>۱) مِغْنَاطِيس: كإسماعيل في توالي الحركات والسكنات، وفي «المعجم الوسيط» \_ عقب مادة: مغمغ \_: المغناطيس: حجر يجذب الإبر ونحوها من خفيف الحديد لخاصة به، واستعمالها هنا مجازي، أي: ضع مادة جاذبة في حديثك.

فِلْقَةُ قمر، وآخر أعطي لين الخطاب بحيث يدخل إلى قلب كل مستمع ومُتَلَقِّ...

مما سبق يفهم أن الجاذبية تكون أحيانًا بالابتسامة وطلاقة الوجه، أو ببيت من الشعر، أو بتنميق العبارة، ويكون بطريقة سؤال، أو معلومة جديدة، أو ضرب المثل، أو ذكر القصص، وله صور ووجوه عديدة كثيرة.

ولو حاولت أن تجمع ما ورد عن النبي الله من أمور في أساليب شدِّه للحديث لرأيت العجب العجاب في هذا الباب، فعلى سبيل المثال:

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ عَبْدُ اللَّهِ اللَّهُ عَنْهُ الْمُسْلِمِ، فَحَدِّثُونِي مَا هِي؟» فَوَقَعَ الشَّجَرِ شَجَرَةً لَا يَسْقُطُ وَرَقُهَا وَإِنَّهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ، فَحَدِّثُونِي مَا هِي؟» فَوَقَعَ النَّاسُ فِي شَجَرِ الْبَوَادِي، قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: وَوَقَعَ فِي نَفْسِي أَنَّهَا النَّخْلَةُ، ثُمَّ قَالُوا: حَدِّثْنَا مَا هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «هِي النَّخْلَةُ»(١).

وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالسَّوْءِ، كَحَامِلِ الْمِسْكِ وَنَافِخِ الْكِيرِ، فَحَامِلُ الْمِسْكِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وَإِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وَإِمَّا أَنْ يُحْدِقَ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْدِقَ وَيَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْدِقَ وَيَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْدِقَ ثِيَابَكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا خَبِيثَةً (٢).

وهاتان صورتان من صور المِغْنَاطيس في الكلام، الأولى: هي طريقة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦١، ومسلم برقم: ٢٨١٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٥٥٣٤، ومسلم برقم: ٢٦٣١.

وللعلامة المحدث الشيخ عبد الفتاح أبو غدة رحمه الله تعالى كتاب مفيد في هذا الباب اسمه: «الرسول المعلم ، وأساليبه في التعليم».

التحفيز في السؤال، والبحث عن الإجابة، والأخرى: تشبيه الإنسان النافع بمثال صالح، والإنسان السيئ بمثال يلائمه.

وأختم بمثال نبوي رائع صحَّ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا مِنْ أَهْدِيَةً، أَقَالُ لَهُ زَاهِرُ بْنُ حَرَامٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ، كَانَ يُهْدِي إِلَى النَّبِيِّ اللَّهِ الْهَدِيَّة، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وما أجمل المُلح والجاذبات إذا جاءت في مكانها، وضمن مسارها، وما أقبحها إذا زادت عن حدها.

ولا ريب أن الشعر من المُلَح، ولكن الداعية يستعمله بقدر ما يخدم الدعوة، ولا يقلب الوعظ الإسلامي إلى جلسة شعرية.

وضرب المثال نافع للحديث، ولكن كثرة الأمثلة مشتتة للذهن، مبعثرة للفكرة، تقلل أثر الكلام إن خرجت عن حدها.

واللمسة الأدبية تشرك في قبول الفكرة، والابتسامة عنصر جذاب، وتنويع الأسلوب بين سؤال وخبر وخطاب والتفات كله حسن، ولكن التجاوز عن الحد المعقول يسبب سحب دسم الكلام الملقى على السامع، كما

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان برقم: ٥٧٩٠، والحديث صحيح.

قيل: «رب كلام يزيده الإطناب والتقرير غموضًا».

وعلاج هذا كله أن يجتهد الداعي بإحضار الجاذبية المحددة بحدودها، وضمن إطارها، وحجمها النافع، وإلا انقلب الهدف، وصارت كالطعام الذي زادت النكهات والبهارات عليه حتى أفسدته.

وأختم ببعض مُلَح ابن الجوزي (ت: ٥٩٧ هـ) رحمه الله، فإنه كان يستعمل السجع في كلامه كثيرًا، ولقد كان مما قال: «من قنع طاب عَيْشُه، ومَن طمع طال طَيْشُه»، ووعظ الخليفة فقال: «يا أمير المؤمنين، إن تكلمتُ خفت منك، وإن سكتُّ خِفْت عليك، فأنا أقدّم خوفي عليك على خوفي منك، إنّ قول القائل: «أنتم أهْل بيتٍ مغفورً لكم» (١).

ومن كلام الأديب أبي الفتح البستي (ت: ٤٠٠ هـ) رحمه الله: «من أصلح فاسده، أرغم حاسده». «من أطاع غضبه، أضاع أدبه». «عادات السادات، سادات العادات». «من سعادة جدّك، وقوفك عند حدّك». «الخيبة، تهتك الهيبة». «أجهل الناس من كان للإخوان مذلًا، وعلى السلطان مدلًا». «إذا بقي ما قَاتَك، فلا تأس على ما فاتك». «المنيّة، تضحك من الأمنيّة». «حدّ العفاف، الرضا بالكفاف». «ظلّ الجفاء، يكسف شمس الصفاء». «المعاشرة ترك المعاسرة».

فمثل هذه المُلح إذا ظهرت في الكلام كانت كالمِلح للأكل، إذا كثر أفسد بكثيره الكثير، وإذا جاء بقدره أصلح الطعم والطعام.

<sup>(</sup>۱) «تاريخ الإسلام» ۱۲: ۱۱۰۰ ترجمة رقم: ۳۷٥.

<sup>(</sup>٢) «تاريخ الإسلام» للذهبي ٩: ٣٢، «تاريخ الأدب العربي» لشوقي ضيف ٥: ٦٣٢.

#### القاعدة التاسعة والعشرون

# ٢٩. بيِّن حُكْمَ الله للمدعوِّ، لكِنْ لا للهِ للمدعوِّ، لكِنْ لا للهِ تَشْعِر المدعوَّ أنه سَيَحِلُّ عليه العذاب

هذه القاعدة تتعلق بالذوقيات العالية إلى جانب تعلقها بالنجاح الدعوي، وكم أحدث فَقْدُ أمرٍ من اللباقة خرابَ محراب عظيم وصرح شامخ.

إن ذوق الطرح ورقي الخطاب إذا أردتُ أن أحثَّ تارك الصلاة أن أقول: عليك بالصلاة فإنها تضيء حياتك، وتجلب لك السعادة، وتأتيك بالخير العميم، وكذا وكذا... والله تعالى أعد سقر لمن لم يك من المصلين \_ وحاشاك أن تكون منهم \_، فها هم أولاء أصحاب اليمين يسألون المجرمين الذين دخلوا النار: ﴿مَا سَلَكَمُ فِي سَقَرَ ﴿ قَالُوا لَرَ نَكُ مِنَ ٱلمُصَلِينَ ﴿ وَلَمُ نَكُ مَنَ الْمُعَلِينَ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مَعَ ٱلْمَالِينِ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مَعَ ٱلْمَالِينِ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مِنَ ٱلمُصَلِينَ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مَعَ ٱلْمَالِينِ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مَعَ ٱلْمَالِينِ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مِنَ ٱلْمِينِ مَنْ وَكُنَا نَكُونُ مِنَ ٱلْمِينِ اللهِ وَكُنَا نَكُونُ مَعَ ٱلْمَالِينِ ﴿ وَكُنَا نَكُونُ مِنَ ٱلْمِينِ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالَعُونُ مَا اللهِ اللهِ وَمَالَعُونُ مَا اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالَعُونُ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالِينَ اللهِ وَمَالِينِ اللهِ وَمَالِينَ اللهِ وَمَالِينَ اللهِ وَمَالِينَ اللهِ وَمَالِينَ اللهِ وَمَالِينَ اللهُ وَقَالَونَ المَالِينَ اللهُ وَمُنْ مَعَ الْمَالِينِ اللهِ وَلَا اللهِ وَاللهُ اللهِ وَمَالَكُ وَلِينَ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالَالِهُ وَلَا اللهُ وَلَالِينَ اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا فَا لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُولُولُ وَلَا اللهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلِي و

ولكن ليس من الذوق ولا الحكمة الدعوية أن أقول له: ستكون في النار، ويسلخ جلدك فيها، وتدخل سقر، وينفذ فيك كذا وكذا...

وما أجمل ذوق الحبيب الله نصح أصحابه دون أن يشعرهم بأن العقوبة ستحل عليهم، قَالَ سَيِّدُنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو رَضَّ اللَّهُ عَنَّا العقوبة ستحل عليهم، قَالَ سَيِّدُنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍو رَضَّ اللَّهَ عَنَّا التَّكَةُ وَخَانُ نَتَوَضَّأُ، النَّبِيُ اللَّهُ فَي سَفْرَةٍ سَافَرْنَاهَا، فَأَدْرَكَنَا وَقَدْ أَرْهَقَتْنَا الصَّلَاةُ وَخَانُ نَتَوضَّأُ، فَجَعَلْنَا نَمْسَحُ عَلَى أَرْجُلِنَا، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ» فَجَعَلْنَا نَمْسَحُ عَلَى أَرْجُلِنَا، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ: «وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»

مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا(١).

ولم يخاطبهم المصطفى الله بالخطاب المباشر، ولم يقل لهم: ويل لكم، ولم يقل ستدخلون النار، ولم يقل: ستحرق أقدامكم النار، ولم يخاطب أحدًا بعينه، ولا الكل مشمولين بكلام واحد.

ومما يشبه هذه الصورة أن تُعْلمه بالخطأ وفداحته، دون أن تبين له العقوبة أبدًا، ومثالها: عَنْ أَبِي بَصْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: أَثْنَى رَجُلُ عَلَى رَجُلٍ عِنْدَ الْعَقوبة أبدًا، ومثالها: عَنْ أَبِي بَصْرَة عَنْقَ صَاحِبِكَ، قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ» النَّبِيِّ هُ، فَقَالَ: "وَيْلَكَ، قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ، قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ» مِرَارًا، ثُمَّ قَالَ: "مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَادِحًا أَخَاهُ لَا مَحَالَةَ، فَلْيَقُلْ: أَحْسَبُ فُلَانًا، وَالله حَسِيبُهُ، وَلَا أُزَكِّي عَلَى اللهِ أَحَدًا، أَحْسَبُهُ كَذَا وَكَذَا، إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَلِكَ مِنْهُ» مِنْهُ» وَلَا أُزَكِّي عَلَى اللهِ أَحَدًا، أَحْسَبُهُ كَذَا وَكَذَا، إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَلِكَ مِنْهُ» وَلَا أُزَكِّي عَلَى اللهِ أَحَدًا، أَحْسَبُهُ كَذَا وَكَذَا، إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَلِكَ

ومن هذا السياق جاء الأدب القرآني مع الذين خلفوا، حيث ابتدأ الله تعالى بالتوبة على النبي الله والمهاجرين والأنصار، ثم ألحقها بالتوبة عليهم، وذلك بقوله: ﴿ لَقَد تَّابَ الله عَلَى ٱلنَّبِي وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَلْكَ بقوله: ﴿ لَقَد تَّابَ الله عَلَى ٱلنَّبِي وَٱلْمُهاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَلْكَ بقوله وَلَا الله عَلَيْهِمُ فَي الله عَلَيْهِمُ الْمُسْرَةِ مِنْ بَعَدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ الله الله الله عَلَيْهِمُ الْمُرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ النَّكَةِ ٱلنَّينَ الله هُو ٱلنَّوابُ فَرَيْقُولُ حَتَى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْفُسُهُمُ وَظُنُوا خُولُ الله هُو ٱلنَّوابُ أَن لَا مَلْحَا مِنَ ٱللهِ إِلَّا إِلْيَهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتُوبُوا الله هُو ٱلنَّوابُ الله هُو ٱلنَّوابُ الله هُو ٱلنَّوابُ التوبة: ١١٧ ـ ١١٨].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٠، ومسلم برقم: ٢٤٧٦.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٦٦١، ومسلم برقم: ٣٠٠٠.

أجل؛ جاءت بعض العبارات القرآنية موجهة بشكل مباشر وتخاطب القوم بخطاب صريح بأنهم سينفذ فيهم العذاب، منها قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ الْقُومُ بَخُطاب صريح بأنهم سينفذ فيهم العذاب، منها قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ الْقَوْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْكُمُ صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةً عَادٍ وَتُمُودَ ﴾ [فصلت: ١٣]، لكن هذا المنهج جاء على صفات:

الأولى: أنها ليست في شخص بعينه، مع التصريح باسمه.

والثانية: أنه خطاب من الله، وليس للداعي استعماله من تلقاء نفسه.

والأخرى: أنها في الذين صدوا عن الدعوة وحاربوها.

ولا يسمح قط استعمال هذا المنهج مع منحرف عن شرع الله بعينه، وليس هو بمحارب، والمخاطِب بشر ليس بيده جنة ولا نار.

ولا عجب أبدًا أن تجد الإعراض والرد على الداعي من قبل العصاة عند تجاوزه الحدود التي سمح الله له بها، فالذي يجب التفريق فيه بين: الله وكلني أن أنقل عنه، ولكن سوء الأدب مع الله ومع عباده أن أشعر الناس بأنني من منفذي الحكم والعذاب، وأنني متصرف بعقابهم.

أجل؛ التحمُّس الزائد في طريقة طرح الخطاب أحيانًا، يشعر الذي أمامك كأنك متصرف، وهذا الأسلوب يختلف عن أسلوب الداعية الناقل عن الله ما يريده الله، ضمن الحدود التي خطَّها الله له.



# القاعدة الثلاثون

## ٣٠. أنصح ولكن قد يكون المنصوح عند الله خيرًا مني

رجل من النشطاء في الدعوة يدعو العصاة إلى الله، وإذا ما خلا بينه وبين الناس في أحاديثه الخاصة ندت منه كلمات يصرح للسامع فيها أن العصاة على حال سيئ، وأنه أحسن حالًا منهم، ويقول: متى يرتقي هؤلاء ويصلون إلى ما وصلنا إليه؟ ويقول: نحن نعيش في روضة من رياض الجنة في ثباتنا على الهدى، أما أنتم وهم ففي ويل وثبور!

يا لَلَه! كم هذا الرجل معجب بنفسه، وكم هو محتقر لإخوانه! كم ينظر نظرة الكمال لحاله، ويقرنها بالازدراء لغيره!

من جوانب التزكية للداعي إلى الله تعالى أن يستحضر دائمًا هذه القاعدة، وهي أنني لا أمتنع عن النصيحة لأي مخطئ، ولا أتوقف عن الدعوة لأي محتاج لها، ولكني مستحضر دائمًا: أنني أدعوه وقد يكون المدعو عند الله خيرًا مني، وإلا أصبت بغرور الطائعين.

ومن أخطر الأمراض الفاتكة أن أدعو عاصيًا \_ سواء اهتدى أو لم يستجب \_ وتكون دعوتي له سبب دخول الكبر على قلبي، وصرت أنظر إلى نفسي نظرة التقي الواصل، وأنني خير من ذاك العاصي.

رُوِي عند الإمام أحمد (ت: ٢٤١ هـ) في مسنده عَنْ أَبِي الطُّفَيْلِ عَامِرِ بْنِ

وَاثِلَةَ رَضَٰٓالِللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا مَرَّ عَلَى قَوْمٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ، فَرَدُّوا عَلَيْهِ السَّلَامَ، فَلَمَّا جَاوَزَهُمْ، قَالَ رَجُلُ مِنْهُمْ: وَاللَّهِ إِنِّي لَأُبْغِضُ هَذَا فِي اللَّهِ، فَقَالَ أَهْلُ الْمَجْلِسِ: بِئْسَ وَاللَّهِ مَا قُلْتَ، أَمَا وَاللَّهِ لَنُنبِّئَنَّهُ، قُمْ يَا فُلَانُ رَجُلًا مِنْهُمْ فَأَخْبِرْهُ، قَالَ: فَأَدْرَكَهُ رَسُولُهُمْ، فَأَخْبَرَهُ بِمَا قَالَ، فَانْصَرَفَ الرَّجُلُ حَتَّى أَتَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَى فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَرَرْتُ بِمَجْلِسٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فِيهِمْ فُلَانٌ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِمْ فَرَدُّوا السَّلَامَ، فَلَمَّا جَاوَزْتُهُمْ أَدْرَكَني رَجُلٌ مِنْهُمْ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ فُلَانًا، قَالَ: وَاللَّهِ إِنِّي لَأُبْغِضُ هَذَا الرَّجُلَ فِي اللَّهِ، فَادْعُهُ فَسَلْهُ عَلَى مَا يُبْغِضُنِي؟ فَدَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ فَسَأَلَهُ عَمَّا أَخْبَرَهُ الرَّجُلُ، فَاعْتَرَفَ بِذَلِكَ، وَقَالَ: قَدْ قُلْتُ لَهُ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «فَلِمَ تُبْغِضُهُ؟» قَالَ: أَنَا جَارُهُ وَأَنَا بِهِ خَابِرٌ، وَاللَّهِ مَا رَأَيْتُهُ يُصَلِّى صَلَاةً قَطُّ إِلَّا هَذِهِ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ الَّتِي يُصَلِّيهَا الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، قَالَ الرَّجُلُ: سَلْهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: هَلْ رَآنِي قَطُّ أَخَّرْتُهَا عَنْ وَقْتِهَا، أَوْ أَسَأْتُ الْوُضُوءَ لَهَا، أَوْ أَسَأْتُ الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ فِيهَا؟ فَسَأَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: لَا، ثُمَّ قَالَ: وَاللَّهِ مَا رَأَيْتُهُ يَصُومُ قَطُّ إِلَّا هَذَا الشَّهْرَ الَّذِي يَصُومُهُ الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَلْ رَآنِي قَطُّ أَفْطَرْتُ فِيهِ، أَوْ انْتَقَصْتُ مِنْ حَقِّهِ شَيْئًا؟ فَسَأَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَقَالَ: لَا، ثُمَّ قَالَ: وَاللَّهِ مَا رَأَيْتُهُ يُعْطِي سَائِلًا قَطُّ، وَلَا رَأَيْتُهُ يُنْفِقُ مِنْ مَالِهِ شَيْئًا فِي شَيْءٍ مِنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِخَيْرٍ إِلَّا هَذِهِ الصَّدَقَةَ الَّتِي يُؤَدِّيهَا الْبَرُّ وَالْفَاجِرُ، قَالَ: فَسَلْهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: هَلْ كَتَمْتُ مِنَ الزَّكَاةِ شَيْئًا قَطُّ، أَوْ مَاكَسْتُ فِيهَا طَالِبَهَا؟ قَالَ: فَسَأَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: لَا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿قُمْ، إِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ خَيْرٌ مِنْكَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ٢٣٨٠٠، والحديث ضعيف كما أفاده محققو المسند.

أرأيت إلى غرور الطائعين؟ حيث توهم ذاك الذي يتطوع في الصلاة والصيام والصدقة أنه خير من الذي يقتصر على الفرائض، فكان الخبر الصاعق من رسول الله على: «قُم، إِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ خَيْرٌ مِنْكَ»، وسبب ذلك: أنه اقتصر على الفرائض وما أشغل نفسه بانتقاص الآخرين، أما الآخر فتطوع بصلاة وصيام وصدقة، لكنه احتقر من لم يتطوع، فكانت الخسارة في تطوعه أكثر ممن ترك التطوع.

وقد يصاب الداعي بمرض عكس هذا، ألا وهو الامتناع عن التبليغ بدعوى أنه مقصر، وأنه ليس أهلًا للنصح لكونه يذنب، كما قال الإمام أبو حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) رحمه الله: «وربما استدلوا من طريق القياس بأن هداية غيره فرع للاهتداء، وكذلك تقويم غيره فرع للاستقامة، والإصلاح زكاة عن نصاب الصلاح، فمن ليس بصالح في نفسه فكيف يصلح غيره، ومتى يستقيم الظل والعود أعوج، وكل ما ذكروه خيالات، وإنما الحق أن للفاسق أن يحتسب، وبرهانه هو أن نقول: هل يشترط في الاحتساب أن يكون متعاطيه معصومًا عن المعاصي كلها! فإن شرط ذلك فهو خرق للإجماع، ثم حسم لباب الاحتساب؛ إذ لا عصمة للصحابة فضلًا عمن دونهم»(۱).

وقال ابن الجوزي (ت: ٥٩٧ هـ) رحمه الله: «وقد يلبس إبليس على

<sup>(</sup>۱) "إحياء علوم الدين" ٢: ٣١٢، وما قاله الإمام هنا قد حكى عكسه عن نفسه، وذلك من باب هضم النفس، ونسبة القصور إلى نفسه، كما تقدم ص ٥٨ قوله: "أما الوعظ، فلست أرى نفسي أهلا له، لأن الوعظ زكاة نصابها الاتعاظ، ومن لا نصاب له كيف يخرج الزكاة، وفاقد النور كيف يستنير به غيره، ومتى يستقيم الظل والعود أعوج».

الواعظ المحقق فيقول له: مثلك لا يعظ، وإنما يعظ متيقظ، فيحمله على السكوت والانقطاع، وذلك من دسائس إبليس؛ لأنه يمنع فعل الخير، ويقول: إنك تلتذ بما تورده وتجد لذلك راحة، فربما دخل الرياء في قولك وطريق الوحدة أسلم. ومقصوده بذلك سد باب الخير»(۱).

ومن لطيف الأمثلة ما سمعته من خالي الأستاذ عاطف بيانوني حفظه الله: يقول: إن لله المثل الأعلى، ولكن الداعية إلى الله في دعوته كمندوب الملك، فإن الملك وكله أن يدعو الناس إلى مائدته العامرة، فصار يحسب الحساب، هل سيكفي الطعام، هل أستطيع خدمة الناس، هل سيسرُّ الناس بالدعوة؟ لا والله! لم يطلب منه الملك أن يحسب هذه الحسابات، وما وظيفته إلا دعوة الخلق لمائدة سيده، سواء أكان سيحضر هو أو لا، فإن الدعوة هي من الملك وإليه، وهو من سيكرم الناس، لا الذي بلَّغ الدعوة، فإنه لم يدعه إلى مائدته، ولكن إلى مائدة الملك.

والجميل أن أستحضر دائمًا: أنه قد يكون في الحاضرين على مائدة الملك من هم خير مني، مع أنه لم تبلغهم الدعوة إلا عن طريقي، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، اللهم هذب نفوسنا.



<sup>(</sup>۱) «تلبيس إبليس» ص ۱۱۲.

## القاعدة الحادية والثلاثون

#### ٣١ . هو عاص لكنه يحب الله ورسوله

بناء على القاعدة التي قبل هذه قد يأتي من يقول: لقد جزمت واقتنعت أنني قد أكون أقل من ذاك العاصي، وقد يكون خيرًا مني، لكن هل يمكن أن يكون العاصي محبًا لله ورسوله ويخالف أمرهما? فيأتي الجواب السريع الجاهز في بيتين من الشعر:

# تَعْصِي الْإِلَةَ وَأَنْتَ تُظْهِرُ حُبَّهُ هَذَا مُحَالٌ فِي الْقِيَاسِ بَدِيعُ لَعْصِي الْإِلَةَ وَأَنْتَ تُظْهِرُ حُبَّهُ إِنَّ الْمُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيعُ لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقًا لَأَطَعْتَهُ إِنَّ الْمُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيعُ

والبيتان صريحان بأن ادعاء الحب مع العصيان ادعاء كاذب، فلا يمكن أن أتخيل إنسانًا يعصي الله وهو محب له، ولو كان حبه صادقًا كما يدعي لأطاع الله تعالى.

لكن الكلام مردود، واستنتاجه من هذه الأبيات استنتاج عاطل باطل، أبتدئ بالحديث الصحيح لدحض الفكرة الخطأ، ثم أبين وِجهة الأبيات ومغزاها:

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضَيَّالِلَهُ عَنَهُ: أَنَّ رَجُلًا عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَى كَانَ اسْمُهُ عَبْدَ اللَّهِ، وَكَانَ يُلْقَبُ حِمَارًا، وَكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللَّهِ عَنَّى، وَكَانَ النَّبِيُّ عَنَّى اللَّهُمَّ جَلَدَهُ فِي الشَّرَابِ، فَأُتِيَ بِهِ يَوْمًا، فَأَمَرَ بِهِ فَجُلِدَ، فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الْقَوْمِ: اللَّهُمَّ الْعَنْهُ، مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَنَّى: «لَا تَلْعَنُوهُ، فَوَاللَّهِ، مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ الْعَنْهُ، مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى: «لَا تَلْعَنُوهُ، فَوَاللَّهِ، مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ

#### يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ اللَّهَ

ومعنى قوله: جلده في الشراب، أي جلده بسبب شرب الخمر.

وصريح كلام النبي الله لهذا الذي ضعف أمام شهوة من الشهوات أنه يحب الله ورسوله، فإياك إياك أن تظن بمن عصى أنه مبغض لله تعالى، أو أن مستوى حبه لله ورسوله ضعيف.

والسؤال الآن: كيف نوفق بين هذا وبين البيتين الآنفين وهما مما ينسب للسيدة رابعة بنت إسماعيل العدوية (ت: ١٨٠ ه تقريبًا) رحمها الله تعالى؟

الجواب: أن هذه الأبيات هو أنجع دواء يرددها الإنسان لنفسه، كي لا يسأل يوم القيامة: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيرِ ﴾ [الانفطار: ٦]، أما الحديث الشريف: فهو في نظرة الإنسان لأخيه، فمن الحكمة أن تؤنب نفسك وتكون على حذر، لكن المعيار غير صحيح إذا استعمله الداعي مع أخيه، فمن الحالة الصحية أن تنظر لنفسك أنك مذنب خطّاء، ولكن من المرض المستطير أن تجعل هذه النظرة في غيرك.

أجل أيها السادة: إن الشيطان لن يستطيع ثنيي عن النصيحة، ولن يستطيع أن يقنعني بأن ذنبي الذي أقترفه في الخلوات والجلوات سيجعلني أقطع النصح والإرشاد والدعوة للناس، وفي الوقت ذاته فليس لدي حسن ظن بنفسي بأنها خير من الناس الذين أدعوهم، فمن أكبر الخسائر أن أبيت بعد طول مطالعة، أو نجاح محاضرة، أثلجت صدور السامعين وأنا سكرانُ في نشوة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٧٨٠.

الإعجاب ببضاعتي، ويبيت أحد رُوَّادي الكبائر العظيمة مكسور الخاطر، رقيق القلب، خجلانَ من الله تعالى.

والله إن معصية جرت صاحبها إلى انكسار خير من عبادة عظمت صاحبها في عين نفسه، وما أجمل المبدأ الذي خرج من بين شفتي الصديق الأكبر ثاني اثنين رَضِّوَلِيَّهُ عَنْهُ لما قال: قد وَلِيتُكم ولست بخيركم (۱)... أجل ليكن لسان حال الواعظ قد وعظتكم ولست أتقاكم، وذكرتكم وأنا أحوجكم للتذكير، ونهيتكم ونفسي ليست أغنى عن التذكير...

وليكن في قرارة قلبه: بأن حب الله غير متوقف على ظاهر العصيان من الناس، فقد يكون عاصيًا وهو يحب الله، ولكني أخشى على حالي أن أستمرئ المعصية أو يَخِفَّ تعظيم الذنب الذي صدر مني فيسلبني صفة الحب عند خالقي.

فالداعي الموفق: من يرى نفسه ليس بشيء، ويرى الناس على خير مهما ظهر له من عصيانهم، ويقول: لعلهم قربوا من الله بلمحة، وقد يغويني الشيطان بلفحة.



<sup>(</sup>۱) «تاريخ الإسلام» للذهبي ٥: ١٤٠.

#### القاعدة الثانية والثلاثون

# ٣٢. تذكر أنك تحمل دعوة، لكن لا المستملك جنة ولا نارًا

جلس أحد المربين ممن له يد بيضاء في تربية جماعة يذكر الناس بالتبرع والصدقة لبيت الله تعالى، وجعل يذكرهم بحديث: «مَنْ بَنَى لِلهِ مَسْجِدًا، وَلَوْ كَمَفْحَصِ قَطَاةٍ لِبَيْضِهَا بَنَى الله لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ»(۱)، ويخاطب الأشخاص: ألا تشتهي لبيت في الجنة؟ ألا تطمح لهذا العرض الإلهي؟

فتقمص أحد الطلبة موقف الشيخ في نجاحه، وزاد عليه مِلحًا كبيرًا بحيث أفسد الطعام اللذيذ، فجعل يخاطب كل شخص قائلًا، أتريد غرفة في الجنة؟ فإن أعطاه متصدق زاد عليه بقوله: ألا تزيدها مترين من الطرف الشرقي؟ ألا تفرشها بالسجاد؟ أترغب بإضافة الإنارة لقصرك في الجنة؟ وهكذا....

وكان أحد الطلبة يحسن الظن بشيخه، فطلب منه مرة أن يرافقه في الجنة، فخيِّل للشيخ أنه من أهل الجنة حقًا، وأنه متربع وسطها، فصاح بوجه التلميذ بأسلوب أبوي مختلط بين الجد والهزل: لا أرافقك ولا أشفع لك إلا إذا فعلت كذا وكذا من العبادات....

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند برقم: ٢١٥٧، وحكم عليه محققو المسند بأنه صحيح لغيره. وقوله: كمفحص قطاة: القطانوع من الطير صغير، وعشه مثله.

من أعظم ما يجب على الداعية أن يتحراه في عمله أنه يدل على الجنة ويحذر من النار، لكن الخطأ الجسيم عند من يصور للناس وكأن الجنة والنار ملك يديه، بل أعرف من ندَّت منه بعض التجاوزات في العبارات، فيقول مثلًا: ألا ترغب بمزرعة في الجنة؟ ألا ترغب بحورية في الجنة؟ قدم كذا وكذا في سبيل الله وتأتيك، وهذا الداعي يحدد هذه الأمور وكأنها طوع إرادته ومتناول يديه؟ وفي هذا من سوء الأدب مع الله تعالى بمكان ما لا يخفى على أحد.

نعم: جاء مثل هذا عن رسول الله هم، لكنه الذي لا ينطق عن الهوى، وليس النبي هم في هذا وأمثاله قدوة يقتدى به، إنما هي خصوصية به فداه أبي وأمي.

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، أَنّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْفُرِدَ يَوْمَ أُحُدٍ فِي سَبْعَةٍ مِنْ الْأَنْصَارِ وَرَجُلَيْنِ مِنْ قُرَيْشٍ، فَلَمَّا رَهِقُوهُ، قَالَ: «مَنْ يَرُدُّهُمْ عَنَّا وَلَهُ الْجُنَّةُ أَوْ هُوَ رَفِيقِي فِي الْجُنَّةِ» الحديث...(١).

ومثلها حادثة: «أَلَا رَجُلُ يَأْتِينِي بِخَبَرِ الْقَوْمِ، جَعَلَهُ اللهُ مَعِي يَوْمَ الْقَوْمِ، جَعَلَهُ اللهُ مَعِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١٠).

ولا شك ولا ريب أن النبي على يخبر بهذا الخبر بأمر من الله، ولولا أن الله نبَّأه بذلك وأذن له بذلك لما بشر أصحابه.

إن من أفضل ما يداوي به المرء نفسه استحضار العبودية لله تعالى

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۷۹۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم: ١٧٧٨.

دائمًا، وحديث رسول الله ﷺ: «لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الْجُنَّةَ». قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: «لَا، وَلَا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللهُ بِفَضْلٍ وَرَحْمَةٍ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا»(۱).

فأي جنة ضمنها عبد خطّاء، ونبيه المعصوم الله يضمن الجنة لنفسه؟ وليذكر أن الله تعالى إنما قال في كتابه: ﴿إِنَّ أَكُرُمُكُم عِندَ اللهِ أَنفَكُم الله وَلِيذَكُر أَن الله تعالى إنما قال في كتابه: ﴿إِنَّ أَكُرُمُكُم عِندَ اللهِ أَنفَكُم الله عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣]. وما أروع خاتمة هذه الآية، إذ فيها اللفتة والجواب لمن قد يقول: أنا أتقى من فلان، أو فلان أتقى من فلان، فجاء الجواب الإلهي: إن الله عليم خبير، فليس العلم والخبر إلا عند الله تعالى.

فيارب لا تخرجنا من سكة العبودية بين يديك، فعبدك مقر بأن ناصيته بيدك، وقد أقمته في مقام الدلالة عليك، فلا يملك من الأمر غير أن يدعو عبادك إلى مائدتك، فالإكرام منك، والطرد بيدك من عدلك.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٥٦٧٣، ومسلم برقم: ٢٨١٦.

## القاعدة الثالثة والثلاثون

## ٣٣. الحرص على نجاة المدعو لا إلقاء المسؤولية عن الكاهل

لقد ردد بعض الدعاة كلمات مفادها: أن هذا الدين دين الله تعالى، فمن شاء فليكفر.

وهذا كلام حق لكنه يُستعمل أوقاتًا في غير موضعه، وبناء عليه يظهر منه سوء الخلق، ومعاملة الصد والعلو في التعامل لأن الغاية إنزال الثقل عن الكتف.

يقول الدكتور همام عبد الرحيم سعيد حفظه الله: «ليست الدعوة كما يظن بعض الدعاة أنها كلمة من أجل إبلاغ العذر وإقامة الحجة، ويتوصل إليها بأن يقال كل شيء في كل مكان، وفي أي زمان، ولأي إنسان، مهما كان ظرفه، ولا فرق في ذلك بين محزون ومسرور، ومريض ومشغول وغيره، وكأن الغاية هي إلقاء العبء، وزرع البذر كيفما اتفق، والتوفيق بيد الله تعالى، وبالرغم من كون هذا الأمر دعوة، إلا أنها دعوة على غير بصيرة، والداعية مطالب بالبصيرة مع الدعوة».(١).

لا ريب أن بعض أسباب انحراف المنحرفين عن الدين كان سببه التدين المغشوش، أو سوء الطبع من الداعي، أو جلافة في المتدين، والذي لا يعرف

<sup>(</sup>۱) «قواعد الدعوة إلى الله» ص ١٦١.

۱۵۰ ستون قاعدة

التدين إلا من طريق أناس فيهم من أمراض النفس شيء كثير ظن أن هذه الأمراض من لوازم التدين والتمسك بالشرع، ولا شك أنه جهل وحمق، ولكن عتبي في شرح هذه القاعدة هو على المتدين الفظّ، الذي يخاطب الناس خطاب الذي لا يهمه هداية الناس، ولكنه يهمه فرض خطاب التعالي على الناس، الذي يحمل في طياته أنا خير منكم، فمن شاء فليأتني إلى ما رسمته له بالحذافير، ومن لا فلا خير فيه، وتكتشف في طيات كلام هؤلاء وأمثالهم أنهم يجدون الدعوة عبئًا على صدروهم، يريدون أن ينزلوا عن كواهلهم إثم السكوت عن الدعوة، وتعمى أبصارهم عن مقصد الدعوة وهو إيصال رسالة الإسلام لغير المسلم، وإنقاذ المسلم من أوحال الكبائر والعصيان والبعد عن الله، وتحسين حال فئام آخرين من الناس.

قد يتبادر لذهن القائل: أن هذا الكلام بدهي لا يحتاج إلى تقعيد ولا نص، فمن الحقائق النظرية التي لا تنكر أن الواجب علي أن أحرص على نجاة العاصي، أقول: لكن التطبيق العملي قد ينزاح عن هذه الغاية، فترى بعض من يدعو تأتيه مواقف التشنج، وتتغير النية عنده بين: أريد نجاته، وبين أريد إزاحة المسؤولية عن عاتقي، فإذا ما سلك الطريق الثاني مع التشنج، تنتهي النهاية وكأنه يستوي عنده هلاك المدعو أو نجاته، لأن الغاية أن يوصل الرسالة كي لا يسأل عنها.

ولذا أقول: إن من عاين خطاب سيدنا موسى إلى فرعون، أخذ درسًا عظيمًا في هذا المضمار، حيث إن الله تعالى أمر نبيه موسى بلين الخطاب مع فرعون، وامتثال هذا الأمر، لكن الخطاب المقابل من فرعون كان في

الحضيض، ولولا أن سيدنا موسى التزم الأمر الإلهي لتغير خطابه، قال تعالى حكاية للحادثة: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱلْمَتِ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ يَكُمُ عَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَنْقُونَ (إِنِي قَالَ رَبِّ إِنِيّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ (إِنِي وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَىٰ هَـٰرُونَ ﴿ ﴿ وَلَهُمْ عَلَىٰٓ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُـٰلُونِ ﴿ ﴿ وَالْ كَالَّا فَأَذْهَبَا بِاللِّيانَا اللَّهِ مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ لَي فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ إِنَّ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيٓ إِسْرَوِيلَ ﴿ إِنَّ قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِينَ ﴿ إِنَّ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ قَالَ فَعَلَنْهَا ٓ إِذًا وَأَنَا مِنَ ٱلطَّالِّينَ ﴿ فَهُرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي خُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَى ۚ أَنْ عَبَّدتَّ بَنِيٓ إِسْرَةِيلَ ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَكِمِينَ ﴿ مَا قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۖ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ( ﴿ عَلَىٰ عَوْلَهُ وَ أَلَا تَسْمَعُونَ ( ﴿ عَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴿ مَا قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَأً إِن كُنْنُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ عَالَ لَهِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠ \_ ٢٩].

ولولا أن الذي في مخطط سيدنا موسى \_ عليه الصلاة والسلام \_ هو الحرص على نجاة فرعون لما استرسل معه في الحوار بعد أن قال لمن معه: ﴿إِنَّ رَسُولِكُمُ ٱلذِّيَ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴾.

وشتان ما بين حال نبي الله موسى عليه الصلاة والسلام، وبين حال من ينصب نفسه للتذكير ليلقي المسؤولية عن كاهله.



#### القاعدة الرابعة والثلاثون

# ٣٤. إذا لم تقرِّب المدعو من الله فاحذر الله فاحذر أن تزيد في بُعْدِه

إن سُوءَ عرض القضية الحق أحيانًا ليكون سببًا في زيادة الشَّرْخ بدلًا من الإصلاح، ومن باب أولى سوء الدعوة إلى الله، إذا أصبح سببًا لبعد العاصي عن ربه.

وإبعاد الناس عن دين الله أمر هين لا يحتاج إلى كبير خبرة، ولا عظيم مهارة، بل كثير من أمور الهدم لا يحتاج إلى تعب ولا ذكاء، والصعوبة دائمًا تكمن في البناء، فكثير من المخفقين الذين يدافعون عن الإسلام بحرقة إنما يهدمون في دين الله أكثر مما يبنون، ونيتهم خدمة الإسلام، كما يقول بعض الدعاة: «الإسلام قضية عادلة تولاها مُحَامٍ مخفق»، ويقول آخر: «ليس بالضرورة أن تكون عميلًا كي تهدم في الإسلام، إنما يكفي أن تكون أحمق»().

لا أشبع من الترنم في حروف رسول الله التي حمَّلها لعلي بن أبي طالب رَضَالِلَهُ عَنْهُ وهو الشاب المتحمس الطموح، كما أخبر سَهْلُ بْنُ سَعْدٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَ اللهُ قَالَ يَوْمَ خَيْبَرَ: «لَأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يُفْتَحُ عَلَى يَدْمُ فَيْلِكُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِي الله وَرَسُولُهُ فَبَاتَ النَّاسُ لَيْلَتَهُمْ: أَيُّهُمْ يَدْبُوهُ، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيً فَقِيلَ: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ فَبَصَقَ فِي يُعْطَى، فَغَدَوْا كُلُّهُمْ يَرْجُوهُ، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيً اللهُ قَوَيلَ: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ فَبَصَقَ فِي يُعْطَى، فَغَدَوْا كُلُّهُمْ يَرْجُوهُ، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِيً اللهُ قَوَيلَ: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ فَبَصَقَ فِي

<sup>(</sup>١) يتناقلها الناس عبر وسائل التواصل الاجتماعي معزوة للشيخ محمد الغزالي، ولم أعثر على مصدر لها إلى هذا الوقت.

عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ فَبَرَأً كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعُ، فَأَعْطَاهُ فَقَالَ: أُقَاتِلُهُمْ حَتَى يَكُونُوا مِثْلَنَا؟ فَقَالَ: «انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ، فَوَاللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَهُدِي اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّعَمِ»(۱).

قارنتُ مواقف حدثت لدعاة زادوا من أجيج نار العصيان في أناس، مع ما كان من مواقف تربوية وأساليب دعوية من رسول الله الله الله على يدعوه فذهلت لعظيم المفارقة بينهما.

جَاءَ رَجُلُ إِلَى رَسُولِ اللهِ هَمِنْ أَهْلِ نَجْدٍ ثَائِرَ الرَّأْسِ، يُسْمَعُ دَوِيُّ صَوْتِهِ وَلَا يُفْقَهُ مَا يَقُولُ، حَتَّى دَنَا، فَإِذَا هُوَ يَسْأَلُ عَنِ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَنَ الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَنَ الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ». فَقَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ رَسُولُ اللهِ هَنَ: «وَصِيَامُ رَمَضَانَ». قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهُ؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ رَسُولُ اللهِ هَنَا الرَّكَاة، قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهُا؟ قَالَ: «لَا، إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ هَا الرَّكَاة، قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لَا، إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللهِ هَا الرَّكَاة، قَالَ: هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا؟ قَالَ: «لَا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: هَلْ عَلَى هَذَا وَلَا أَنْ قُصُ. إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ». قَالَ: «أَفْلَحَ إِنْ صَدَق»(٢).

قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: إِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمَّا أَرَادَ هُدَى زَيْدِ بْنِ سَعْنَة، قَالَ زَيْدُ بْنُ سَعْنَة: إِنَّهُ لَمْ يَبْقَ مِنْ عَلَامَاتِ النُّبُوَّةِ شَيْءُ إِلَّا وَقَدْ عَرَفْتُهَا فِي وَجْهِ مُحَمَّدٍ فَلَى حِيْنَ نَظَرْتُ إِلَيْهِ، إِلَّا اثْنَتَيْنِ لَمْ أَخْبُرْهُمَا مِنْهُ: يَسْبِقُ حِلْمُهُ جَهْلَهُ، وَلَا يَزِيدُهُ شِدَّةُ الْجَهْلِ عَلَيْهِ إِلَّا حِلْمًا، فَكُنْتُ أَتَلَطَّفُ لَهُ لِأَنْ أُخَالِطَهُ فَأَعْرِفَ حِلْمَهُ وَجَهْلَهُ، وَلَا يَزِيدُهُ شِدَّةُ الْجَهْلِ عَلَيْهِ إِلَّا حِلْمًا، فَكُنْتُ أَتَلَطَفُ لَهُ لِأَنْ أُخَالِطَهُ فَأَعْرِفَ حِلْمَهُ وَجَهْلَهُ. قَالَ: فَخَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَى مِنَ الْحُجُرَاتِ، وَمَعَهُ عَلِيُّ بْنُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٠٠٩، ومسلم برقم: ٢٤٠٦.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٦، ومسلم برقم: ١١.

أَبِي طَالِبٍ، فَأَتَاهُ رَجُلُ عَلَى رَاحِلَتِهِ كَالْبَدَوِيِّ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، قَرْيَةُ بَنِي فُلَانٍ قَدْ أَسْلَمُوا وَدَخَلُوا فِي الْإِسْلَامِ، وَكُنْتُ أَخْبَرْتُهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ أَسْلَمُوا أَتَاهُمُ الرِّزْقُ رَغَدًا، وَقَدْ أَصَابَهُمْ شِدَّةٌ وَقَحْظُ مِنَ الْغَيْثِ، وَأَنَا أَخْشَى، يَا رَسُولَ اللهِ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ الْإِسْلَامِ طَمَعًا كَمَا دَخَلُوا فِيهِ طَمَعًا، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُرْسِلَ إِلَيْهِمْ مَنْ يُغِيثُهُمْ بِهِ فَعَلْتَ. قَالَ: فَنَظَرَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى رَجُل جَانِبَهُ، أُرَاهُ عُمَرَ، فَقَالَ: مَا بَقِيَ مِنْهُ شَيْءٌ يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ زَيْدُ بْنُ سَعْنَةَ: فَدَنَوْتُ إِلَيْهِ فَقُلْتُ لَهُ: يَا مُحَمَّدُ، هَلْ لَكَ أَنْ تَبِيعَنِي تَمْرًا مَعْلُومًا مِنْ حَائِطِ بَنِي فُلَانٍ إِلَى أَجَل كَذَا وَكَذَا؟ فَقَالَ: «لَا، يَا يَهُودِيُّ، وَلَكِنْ أَبِيعُكَ تَمْرًا مَعْلُومًا إِلَى أَجَل كَذَا وَكَذَا، وَلَا أُسَمِّى حَائِطَ بَنِي فُلَانِ»، قُلْتُ: نَعَمْ، فَبَايَعَنِي ، فَأَطْلَقْتُ هِمْيَانِي (١)، فَأَعْطَيْتُهُ ثَمَانِينَ مِثْقَالًا مِنْ ذَهَبٍ فِي تَمْرِ مَعْلُومٍ إِلَى أَجَلِ كَذَا وَكَذَا، قَالَ: فَأَعْطَاهَا الرَّجُلَ وَقَالَ: «اعْجَلْ عَلَيْهِمْ وَأَغِثْهُمْ بِهَا». قَالَ زَيْدُ بْنُ سَعْنَةَ: فَلَمَّا كَانَ قَبْلَ مَحِلِّ الْأَجَلِ بِيَوْمَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةٍ، خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي جِنَازَةِ رَجُلِ مِنَ الْأَنْصَارِ وَمَعَهُ أَبُو بَكْرٍ، وَعُمَرُ، وَعُثْمَانُ وَنَفَرٌ مِنْ أَصْحَابِهِ، فَلَمَّا صَلَّى عَلَى الْجِنَازَةِ دَنَا مِنْ جِدَارٍ فَجَلَسَ إِلَيْهِ، فَأَخَذْتُ بِمَجَامِعِ قَمِيصِهِ، وَنَظَرْتُ إِلَيْهِ بِوَجْهٍ غَلِيظٍ، ثُمَّ قُلْتُ: أَلَا تَقْضِينِي يَا مُحَمَّدُ حَقِّي؟ فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُكُمْ بَنِي عَبْدِ الْمُطّلِبِ بِمَطْلٍ، وَلَقَدْ كَانَ لِي بِمُخَالَطَتِكُمْ عِلْمٌ، قَالَ: وَنَظَرْتُ إِلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَعَيْنَاهُ تَدُورَانِ فِي وَجْهِهِ كَالْفَلَكِ الْمُسْتَدِيرِ، ثُمَّ رَمَانِي بِبَصَرهِ وَقَالَ: أَيْ عَدُوَّ اللهِ، أَتَقُولُ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ مَا أَسْمَعُ، وَتَفْعَلُ بِهِ مَا أَرَى؟ فَوَالَّذِي بَعَثَهُ بِالْحَقِّ، لَوْلَا مَا أُحَاذِرُ فَوْتَهُ لَضَرَبْتُ بِسَيْفِي هَذَا عُنُقَكَ، وَرَسُولُ اللهِ ﷺ يَنْظُرُ إِلَى عُمَرَ فِي سُكُونٍ وَتُؤَدَةٍ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّا كُنَّا أَحْوَجَ إِلَى غَيْر هَذَا مِنْكَ يَا

<sup>(</sup>١) الهميان: كيس النقود.

عُمرُ: أَنْ تَأْمُرِنِي بِحُسْنِ الْأَدَاءِ، وَتَأْمُرهُ بِحُسْنِ التَّبَاعَةِ، اذْهَبْ بِهِ يَا عُمرُ فَاقْضِهِ حَقَّهُ، وَزِدْهُ عِشْرِينَ صَاعًا مِنْ غَيْرِهِ مَكَانَ مَا رُعْتَهُ". قَالَ رَيْدُ: فَذَهَبَ بِي عُمَرُ فَقَضَانِي حَقِّي، وَرَادَنِي عِشْرِينَ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ، فَقُلْتُ: مَا هَذِهِ الرِّيَادَةُ؟ قَالَ: فَقَضَانِي حَقِّي، وَرَادَنِي عِشْرِينَ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ، فَقُلْتُ: مَا هَذِهِ الرِّيَادَةُ؟ قَالَ: أَمْرَنِي رَسُولُ اللهِ فَ أَنْ أَزِيدَكَ مَكَانَ مَا رُعْتُكَ، فَقُلْتُ: أَتَعْرِفُنِي يَا عُمرُ؟ قَالَ: فَمَا لَاهُ فَمَنْ أَنْتَ؟ قُلْتُ: نَعْمِ، الْحُبْرُ، قَالَ: فَمَا لَاهُ مَنْ أَنْتَ؟ قُلْتُ: فَعُلْتُ؟ فَلْتُ: فَعَمْ الْحُبْرُ، قَالَ: فَمَا كُلُّ عَلَامَاتِ النُّبُوّةِ قَدْ عَرَفْتُهَا فِي وَجْهِ رَسُولِ اللهِ عَمْ حِينَ نَظَرْتُ إِلَيْهِ إِلَّا كُلُّ عَلَامَاتِ النُّبُوّةِ قَدْ عَرَفْتُهَا فِي وَجْهِ رَسُولِ اللهِ عَمْ حِينَ نَظَرْتُ إِلَيْهِ إِلَّا كُلُو عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى وَعُهُ وَلَا يَزِيدُهُ شِدَّةُ الجُهْلِ عَلَيْهِ إِلَّا عَلَى اللهِ عَلَى وَعُلْمَ عَلَى اللهِ عَمْرُ أَنِي وَعُرْهُ وَلَا يَزِيدُهُ شَدَّةُ الجُهْلِ عَلَيْهِ إِلَّا مُولِ اللهِ عَمَرُ وَيَعُمَا، فَقَدِ اخْتَبَرْهُمَا مِنْهُ: يَسْبِقُ حِلْمُهُ جَهْلَهُ، وَلَا يَزِيدُهُ شِدَّةُ الجُهْلِ عَلَيْهِ إِلَّا مُولِ اللهِ عَمْرُ اللهِ عَلَى وَمُعَمَّدٍ هُو مَنَا عَمْرُ اللهِ عَلَى وَعُلَى اللهُ عَمْرُ اللهُ عَمْرُ وَزَيْدُ إِلَى رَسُولِ اللهِ هَى، فَقَالَ زَيْدُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا لَي اللهُ وَلَى وَمُولُ اللهِ وَصَدَّقَهُ... (١).

وأخيرًا أقول: إن الكثير من الناس ليستطيع أن يوصل الناس إلى جهنم، وأغلبهم يستطيع أن يزيد في عصيان العاصي، والكل يستطيع أن يبغِّض دين الله للبشر، ولكن الناجح في الدعوة من يستطيع أن يصل الناس بالله، وينقذهم من الضلال إلى الجنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان برقم: ۲۸۸، وقال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» ۷: ۳٤۷: «هذا حديث حسن مشهور في دلائل النبوة»، وإن كنت أميل إلى ضعف الحديث كما أشار إلى ذلك الحافظ الذهبي في «سير أعلام النبلاء» ٢: ٢٦١، ولكن يستفاد منه دروس دعوية، ولا ضير من كسب الفائدة من حديث ضعيف.

107

#### القاعدة الخامسة والثلاثون

#### ٣٥. دعاة لا قضاة

وهذه القاعدة مشهورة معروفة، حتى إن بعض الدعاة قد استخدمها عنوان مؤلَّف له، حيث إن الداعية عندما يعرف حده المرسوم، وهو أنه داع، وليس بقاض، بحيث لا يحق أن يحاكم على الخطأ مثلًا، أو يوبخ، أو يعنف، أو يقتصَّ لأحد، وأنه وإن بان له انحراف العاصي فإن وظيفته أن يدل على الله لا غير، إلا إذا كان قاضيًا أو حاكمًا إضافة لكونه داعيًا، فتلك تمارس ضمن مهنته، وفي مكانها المخصص فحسب.

وما أجمل إجابة الداعية البصير لما سُئل: «ما حكم تارك الصلاة»؟ والسائل يتوقع أن تكون الإجابة من الشيخ: «كافر»، لكن الجواب الصادم كان: «حكمه أن تأخذ بيده إلى المسجد»(١).

أجل؛ حكمه أن يستتاب، لكن هذا الحكم للقضاة لا الدعاة، أما حكم تارك الصلاة بالنسبة للداعية، هو أن يعمل على خطط دعوية جذابة يقنع بها العاصي وتارك الصلاة بترك ما هو عليه من سوء الحال.

روى عبد الرزاق (ت: ٢١١ هـ) وابن أبي شيبة (ت: ٢٥٥ هـ) في مصنفيهما عَنْ أَنَسٍ رَضَيَلَيَّهُ عَنْهُ، قَالَ: بَعَثَنِي أَبُو مُوسَى بِفَتْحِ تُسْتَرَ إِلَى عُمَرَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، فَسَالَنِي عُمَرُ، وَكَانَ سِتَّةُ نَفَرِ مِنْ بَنِي بَكْرِ بْنِ وَائِلِ قَدِ ارْتَدُّوا عَنِ الإِسْلامِ،

<sup>(</sup>١) يتناقلها الناس عبر وسائل التواصل الاجتماعي معزوة للشيخ محمد الغزالي، ولم أعثر على مصدر لها إلى هذا الوقت.

وَلَحِقُوا بِالْمُشْرِكِينَ، فَقَالَ: مَا فَعَلَ النَّفَرُ مِنْ بَكْرِ بْنِ وَائِلٍ؟ قَالَ: فَأَخَذْتُ فِي حَدِيثٍ آخَرَ لأَشْغِلَهُ عَنْهُمْ، فَقَالَ: مَا فَعَلَ النَّفَرُ مِنْ بَكْرِ بْنِ وَائِلٍ؟ قُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! قَوْمٌ ارْتَدُوا عَنِ الإِسْلامِ، وَلَحِقُوا بِالْمُشْرِكِينَ، مَا سَبِيلُهُمْ إِلا الْقَتْلَ، فَقَالَ عُمَرُ لأَنْ أَكُونَ أَخَذْتُهُمْ سِلْمًا أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الْقَتْلَ، فَقَالَ عُمَرُ لأَنْ أَكُونَ أَخَذْتُهُمْ سِلْمًا أَحَبُ إِلَيَّ مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ مِنْ صَفْرَاءَ أَوْ بَيْضَاءَ، قَالَ: قُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! وَمَا كُنْتَ صَانِعًا الشَّمْسُ مِنْ صَفْرَاءَ أَوْ بَيْضَاءَ، قَالَ: قُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! وَمَا كُنْتَ صَانِعًا بِهِمْ لَوْ أَخَذْتَهُمْ؟ قَالَ: «كُنْتُ عَارِضًا عَلَيْهِمُ الْبَابَ الَّذِي خَرَجُوا مِنْهُ أَنْ يَدْخُلُوا فِيهِ، فَإِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ، قَبِلْتُ مِنْهُمْ، وَإِلا اسْتَوْدَعْتُهُمُ السِّجْنَ»(١).

يا له من فرق بعيد المدى، بين ما فكر به عمر رَضَاً يَسَّهُ عَنْهُ، وبين ما يفكر به بعض من يريد الدعوة للإسلام من مراهقي الدعوة في عصرنا، بحيث يتجسسون على العاصي ليعثروا له على زلة ليقيموا عليه شريعة الله، ويقوموا عوجه بالحدود المطهِّرة! بل هو عمل تتبع للعورات بحت، قد أسدل عليه سربال الإسلام زورًا وكذبًا، وهو تدين مشوَّه، مثله كمثل قطعة من الطعام متعفنة، قد غُطَّت بالنكهات، وغلفت بالزينة الفاخرة المثيرة لشهوة الطعام، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

وأنبه الآن إلى الأحاديث التي فيها أن النبي الله قاضى إنسانًا، أو عاقب أحدًا، أجل؛ إن لشخص النبي الله عدة اعتبارات، فله صفة القاضي بجانب صفة النبي الداعي إلى الله، وهو القائد في الجيش إضافة إلى صفة القائد العام. أما الذي يبلغ عن الله ورسوله، فليس هو بحاكم ولا قاض ولا شرطي

ولا محقق ولا مقتصًّ، بل هو الداعي إلى الله فحسب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق برقم: ١٨٦٩٦، وابن أبي شيبة برقم: ٣٣٤٠٦، قال العبد الضعيف: وإسناد الحديث صحيح.

#### القاعدة السادسة والثلاثون

٣٦. اجعل هدفك ساميًا كبيرًا، ولا تقبل الله المراه ولا تقبل الله المؤلف المؤلف

لقد صدق المتنبي (ت: ٣٥٤ هـ) عندما قال:

#### وَلَمْ أَرَ فِي عُيُوبِ النَّاسِ عَيْبًا كَنَقْصِ القَادِرِينَ عَلَى التَّمَامِ

إن القراءة في سيرة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في القرآن العظيم لتوصل للناس دروسًا وعبرًا على الإصرار في الدعوة إلى الله تعالى، والحماس والجد في طريقها، وتجعل المؤمن يقول لله تعالى: فبعزتك لأهدين الناس أجمعين، ومن المعيب جدًا أن ترى الفتور عند بعض الدعاة، بحيث يريد الهداية للناس من غير تعب منه، ولا بذل مال، بل ولا تحرك أصلًا:

### تَسْأَلُنِي أُمُّ الوَلِيدِ جَمَلًا يَمْشِي الهُوَيْنَا وَيِجِيءُ أُوَّلا

هذا شيء مستحيل، ومن لطائف ما يقال لهؤلاء الكسالى: إياك أن تكون همتك أحط من همة إبليس، فقد خاطب الله تعالى: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغْرِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٢](١)، فهذا أشقى الخلق، ويعرف بطلان دعوته، وهلاك من سلك طريقه، ومع ذلك تفانى في إغواء الناس، فكيف بمن يأخذ

<sup>(</sup>١) الفائدة أفادنيها شيخي الجليل الشيخ جابر مصري حفظه الله، ولم أعرف من صاحبها الأول فالله من أجز صاحبها خيرًا.

صنعة الأنبياء، ويمشي طريق الرسل، ليهدي الناس، أولئك ورثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

لقد كانت همة النبي الله همة عالية، يريد أن يبلغ الناس حتى آخر لحظة في حياته، وهو يعظ ويؤدي الأمانة، فقد صح عنه الله أنه آخر ما نطق به بأبي وأمي هو: «الصَّلَاةَ الصَّلَاةَ، اتَّقُوا الله فِيمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ»(١).

وكان من همته ه أنه يسعى نحو هدفه وكأنه يراه رأي العين (١) \_ علاوة على وحي الله له بالبشرى والثبات والتمكين.

وكان من همته الله أنه لم يترك أحدًا إلا وأعطاه الهداية، ولكن لكل بحسب قربه وفهمه من الإسلام، فأعطى الصغير ما يناسبه، وأعطى الأعرابي ما يلزمه، وأعطى حديث العهد بالإسلام ما يدعم موقفه، وزود المرأة بما يخصها، وخاطب المزارع على قدر خبرته.

وكان من همته الله أنه يكتسب كل فرصة ليدعو بها إلى الله.

والحديث عن همة رسول الله في في الدعوة كبير رفيع العِمَاد، ولا أدل على هذا من إصرار رسول الله في على الدعوة طول حياته، ولا سيما في العهد المكي، الذي دام ثلاث عشرة سنة، رأى فيها البلاء والشدة والتكذيب، ولولا الهمة العلياء لما وصل إلى الهدف السامي

## فَعَلِيهِ صَلَّى اللهُ مَا قَلَمُ جَرَى وَجَلَا الدَّيَاجِي نُـورُهُ المُبْتَسِمُ فَعِلِيهِ صَلَّى اللهُ مَا قَلَمُ جَرَى فَجَلَا الدَّيَاجِي نُـورُهُ المُبْتَسِمُ فَبِرَبِّهِ صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ٥٨٥، وحكم محققو المسند على الحديث بالصحة.

<sup>(</sup>٢) كما جاء في أحاديث عدة، منها قوله ﷺ: ﴿لَا يَبْقَى عَلَى الْأَرْضِ بَيْتُ مَدَرٍ وَلَا وَبَرٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ الْإِسْلامَ بِعِزِّ عَزِيزٍ، أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ». أخرجه البخاري برقم: ٦٦٩٩.

١٦ ستون قاعدة

ومن الهمة أيضًا ألا يصدك عن الدعوة أي عائق، فالأصل في أعداء الدين أنهم لا يفترون عن محاربة الدعوة وهم على باطل، أَفَيَفْتُرُ وارث النبوة عن مهمته وطريقُهُ درب الأنبياء!.



1151215 17

## القاعدة السابعة والثلاثون

لقد نبه القرآن الكريم على ضرورة هذه القاعدة في القرآن الكريم: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُرِبَلَ ٱنقَلَبْتُمُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللّهَ شَيْعاً وَسَيَجْزِى ٱللّهُ الشَّكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

لقد ربط النبي المسلمين بالإسلام وبنفسه، لأنه كان مشرعًا، وهذا الرابط بالنبي الكريم هو خاص به، وينتهي بموته لأنه الوحيد كان مشرعًا، فقد روى جَرِيرٌ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، أَنّ النَّبِيَّ هُ قَالَ لَهُ فِي حَجَّةِ الْوَدَاع: «السُتَنْصِتِ النَّاسَ»، فَقَالَ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ» (۱).

أما مَن دونه من الصحابة فمن بعدهم فليس لهم أن يربطوا الإسلام بأنفسهم، أجل؛ كثيرًا ما سمعت أذناي أقوامًا من العامة يقولون \_ وهم يحسبون أنهم يحسنون قولًا، ويمدحون شيخهم \_: "إنني لم أحضر عند أحد من الدعاة بعد وفاة شيخي، ولم يعجبني كلام أي أحد من الدعاة بعد كلام فلان»!، وكثيرًا ما رأت أعين الناس كيف انقسمت جماعة الشيخ الواحد إلى جماعات متشاكسة متناحرة عقب وفاة الشيخ! ولعل السبب الرئيس هو ربط

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٢١، ومسلم برقم: ٦٥.

الدعوة بالشيخ، فحيث ذهب الشيخ ذهبت الدعوة كلها معه.

فمن القواعد المهمة: التركيز في نفس المسلم على المبادئ، لا على الأشخاص، ورأيت بأم عيني كثيرًا من الناس، ممن اهتدى على يد رجل اتعظ بكلامه، ثم كره الدين كله لأن ذاك الرجل غيّر وانحرف، والخطأ الذي وقع فيه صاحب الانحراف أنه لم يربط الهداية بالإسلام، إنما نظر إلى الإسلام كله \_ على عظمه \_ من خلال هذا الرجل، فلما سقط الرجل من عينه سقط الإسلام كله معه.

لكن الذي تمسك بالإسلام فإنه لا يهمه غياب الشيخ، ولا وفاته، ولا انحرافه وانجرافه إلى مسالك سيئة.

وهذه المسألة مفصلية بصريح عبارة السيد الصديق رَضَيُلِلَهُ عَنْهُ يوم وفاة النبي الله وقف وقال: أَلَا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا الله فَإِنَّ مُحَمَّدًا قَدْ مَات، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا الله فَإِنَّ الله حَيُّ لَا يَمُوتُ (۱).

كما يجب أن يصل إلى كل الدعاة أنه كان في الإسلام "صديقها أبو بكر" و"فاروقها عمر بن الخطاب" و"أكثرها حياء عثمان بن عفان" و"حيدرة البطل علي بن أبي طالب" و"أمينها أبو عبيدة بن الجراح" و"أسد الله حمزة بن عبد المطلب" و"سيف الله خالد بن الوليد"، في، ولكن الأمة لم تتوقف بعد فقدهم، ولم تَنْهر عقب من قضى نحبه، ولا كانت قائمة على من ينتظر أجله، بل استمرت ومضت، وفقدت في كل مرحلة عظيمًا من عظمائها، ولكنها باقية ولاّدة، ولم يُضَم الدين بعد أحد، فكيف يتوقف العلم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٦٦٧.

والدعوة بموت عالم؟ إنه سوء التخطيط من الداعية وتلامذته، حيث رُبِطَت الدعوة بالشخص، فتوقفت بموته، وزالت بزواله.



#### القاعدة الثامنة والثلاثون

٣٨. ارحل في سبيل الدعوة ولا تنتظر المجيء الناس إليك.

الأكثر في حياة الداعي إلى الله أنه كالمطريأتي هو إلى الناس، في بيوتهم، وأماكنهم، وربما لا يستفاد منه، ويكون أحيانًا كالبئر يأتي الناس إليه ليفيدوا من علمه ويأخذوا من إرشاده.

التحرك في الدعوة إلى الله تعالى أساس في حياة الداعية، ولا ينتظر الداعية الناس حتى تأتي إليه، بل يرحل ويبدؤهم بالدعوة، وما أجمل القول الذي يكرره جماعة الدعوة والتبليغ: «انتشر الإسلام أول ما انتشر بالأقدام، لا بالأقلام» ولا يفهم من هذا القول التزهيد من التأليف والكتابة، بل يفهم منه لفت الانتباه إلى التحرك في سبيل الدعوة، وعدم الخلود إلى البيت والمسجد وانتظار مجيء الناس لأخذ العلم والنصح، لأن خروج النبي عليه الصلاة والسلام إلى الأندية، وعرضه نفسَه على القبائل، ثم خروجه إلى الطائف، ثم هجرته إلى المدينة؛ أكبر درس في إثبات هذه القاعدة.

هذا فضلًا عن الزيارات الخاصة التي كان النبي الله يقوم بها للدعوة إلى الله تعالى، فقد زار سعد بن أبي وقاص لما مرض (١١)، كما زار الغلام اليهودي الذي كان يخدمه (٢).

<sup>(</sup>۱) الحديث سيأتي ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الحديث سيأتي ص ١٩٤.

وأكتفي هنا بمثالين عن زيارات النبي ﷺ الدعوية لأصحابه:

أ\_جاء في الحديث: أَنَّ أَبَا طَالِبٍ لَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ، دَخَلَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ وَعِنْدَهُ أَبُو جَهْلٍ، فَقَالَ: «أَيْ عَمّ، قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، كَلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ: يَا أَبَا طَالِبٍ، تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي أُمَيَّةَ: يَا أَبَا طَالِبٍ، تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي أُمَيَّةَ: يَا أَبَا طَالِبٍ، تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ اللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ: يَا أَبَا طَالِبٍ، تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ اللهِ بْنُ أَبِي أَمَيَّةً عَنْهُ إِلَى مَا لَمْ أَنْهَ عَنْهُ إِلَيْ مَلَا عَلْ مَلَةً عَبْدِ الْمُشْلِكِ فَلَا النَّبِيُّ فَيْدُ اللهُ مُتَعْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أَوْلِي قُرُنِكَ مِنْ بَعْدِ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ عَلَيْهُ أَنْهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ أَنْهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ ا

ب \_ وَقَالَ أَنَسُ رَضَالِللَهُ عَنهُ: أَتَانَا رَسُولُ اللهِ عَنى فَارِنَا هَذِهِ، فَاسْتَسْقَى، فَحَلَبْنَا لَهُ شَاةً لَنَا، ثُمَّ شُبْتُهُ مِنْ مَاءِ بِبُرِنَا هَذِهِ، فَأَعْطَيْتُهُ، وَأَبُو بَكْرٍ، عَنْ يَسِارِهِ، وَعُمَرُ تُجَاهَهُ، وَأَعْرَابِيُّ عَنْ يَمِينِهِ، فَلَمَّا فَرَغَ قَالَ عُمَرُ: هَذَا أَبُو بَكْرٍ، فَلَمَّا فَرَغَ قَالَ عُمَرُ: هَذَا أَبُو بَكْرٍ، فَلَمَّا فَرَغَ قَالَ عُمَرُ: هَذَا أَبُو بَكْرٍ، فَأَعْطَى الْأَعْرَابِيَّ، ثُمَّ قَالَ: «الْأَيْمَنُونَ الْأَيْمَنُونَ، أَلَا فَيَمِّنُوا»، قَالَ أَنسُ: فَهِي شُتَّةُ، فَهِي سُنَّةُ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ (٢).

ولا بد من التوازن بين رحلة الداعي إلى الناس، وبين بقائه في مقره ليأتي الناس إليه، ولا بد من التوازن أيضًا في خلطته للناس، فمن الصحيح أن لا ينتظر قدوم الناس إليه، ولكن من الخطأ أن يستهلك وقته في زيارات الناس لإصلاحهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٨٨٤، ومسلم برقم: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٢٥٧١، ومسلم برقم: ٢٠٢٩.

الأمر الأول: أجل يستحب للداعي \_ كما سلف في شرح هذه القاعدة \_ ألا يبقى في مكانه، بل يرحل إلى الناس، ولكن بشرط ألا يصبح قدومه إليهم، ومبادرتهم بالزيارات موضع ملل أو تهكم منهم.

الأمر الأخير: ألا تكون كثرة الزيارات على حساب تطوير نفسه علميًا وثقافيًا وتربويًا، وما يلزمه في صلاح دنياه وآخرته من المهمات.

وسمعت فضيلة الشيخ فتحي الصافي الدمشقي (ت: ١٤٤٠ هـ) رحمه الله وهو يتكلم في أحد تسجيلاته المصورة، ويخبر عن نفسه أنه كان يدخل القرى النائية البعيدة التي يندر أن يصل إليها الدعاة، حتى ينجح في سحب عدد من أبنائها إلى طلب العلم، ومجرد أن تنتشر الدعوة في القرية، ويصل أبناؤها إلى طلب العلم يذهب إلى قرية أخرى مثلِها.

وهذا نوع من الدعوة فرض كفاية، إن لم يقم به دعاة البلد كلهم فإنهم يأثمون، ورحم الله أحد الدعاة الذي دخل من أجل الدعوة نحوًا من ثلاثة آلاف قرية وبلد، فمن جاء إلى المعين ليرتوي فحيهلًا به، وكذا من وظيفة ورَّاث الأنبياء أن يأتوا إلى الناس في أنديتهم.



#### القاعدة التاسعة والثلاثون

# ٣٩. حرك الإيمان في قلوب الناس فكثير منهم من يحتاج إلى تحريك يسير

أعجبتني كلمة سمعتها من بعض جماعة التبليغ وهي قولهم: «لا يغرنك ظاهر الناس، فالكثير منهم كالشاي الذي طعمه مر، والسكر في أسفل الكأس، فهو بحاجة لتحريك السكر فقط ليظهر طعمه».

لا أنكر أن أكثر الكافرين والعصاة لا يقع لهم التحول بسرعة، إنما يحتاج معهم الصبر والمصابرة والمرار، ولكن في الوقت ذاته قد تجد بعيدًا عن الله بعدًا كثيرًا فيما يبدو لك، وحقيقته أن الإيمان وخوف الله في قلبه راسخ، ومجرد أن حركت الإيمان في قلبه ظهرت آثاره على الجوارح، وانقلبت حياته رأسًا على عقب، وأكتفي بذكر دليلين:

الأول: كان بدعوة كافر بعيد ولكن سرعان ما استجاب.

والآخر: كان مع محب خرج عن الخط المستقيم قليلًا.

الأول: يحدث سيدنا أبو ذر رَضَّالِلَهُ عَنْهُ عن قصة إسلامه قائلًا:... أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى فَقَالَ: ﴿إِنَّهُ قَدْ وُجِّهَتْ لِي أَرْضُ ذَاتُ نَخْلٍ لَا أُرَاهَا إِلَّا يَثْرِبَ، فَهَلْ رَسُولَ اللَّهِ عَنِي قَوْمَكَ؟ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَنْفَعَهُمْ بِكَ، وَيَأْجُرَكَ فِيهِمْ»، فَأَتَيْتُ أَنْتُ مُبَلِّغُ عَنِي قَوْمَكَ؟ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَنْفَعَهُمْ بِكَ، وَيَأْجُرَكَ فِيهِمْ»، فَأَتَيْتُ أُنْيَسًا، فَقَالَ: مَا صَنَعْتَ؟ قُلْتُ: صَنَعْتُ أَنِي قَدْ أَسْلَمْتُ وَصَدَّقْتُ، قَالَ: مَا بِي رَغْبَةُ رَغْبَةٌ عَنْ دِينِكَ، فَإِنِي قَدْ أَسْلَمْتُ وَصَدَّقْتُ، فَقَالَتْ: مَا بِي رَغْبَةُ رَغْبَةً عَنْ دِينِكَ، فَإِنِي قَدْ أَسْلَمْتُ وَصَدَّقْتُ فَأَتَيْنَا أُمَّنَا، فَقَالَتْ: مَا بِي رَغْبَةُ

عَنْ دِينِكُمَا، فَإِنِّي قَدْ أَسْلَمْتُ وَصَدَّقْتُ، فَاحْتَمَلْنَا حَتَّى أَتَيْنَا قَوْمَنَا غِفَارًا، فَأَسْلَمَ نِصْفُهُمْ، وَكَانَ يَوُمُّهُمْ أَيْمَاءُ بْنُ رَحَضَةَ الْغِفَارِيُّ وَكَانَ سَيِّدَهُمْ، وَقَالَ: نِصْفُهُمْ إِذَا قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ الْمَدِينَةَ أَسْلَمْنَا، فَقَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ الْمَدِينَةَ فَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِخْوَتُنَا نُسْلِمُ عَلَى فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِخْوَتُنَا نُسْلِمُ عَلَى الَّذِي أَسْلَمُ وَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِخْوَتُنَا نُسْلِمُ عَلَى الَّذِي أَسْلَمُوا عَلَيْهِ فَأَسْلَمُوا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

في الحديث الآنف أسلم عدد كبير دون تعب أو عناء، فإن بذرة الإيمان موجودة، وكانت بحاجة لتحريك، فلما حركت آتت أكلها.

الآخر: عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُا، قَالَ: لَمْ أَزَلْ حَرِيصًا عَلَى أَنْ اللّهُ لَهُمَا: أَسْأَلَ عُمَرَ رَضَالِتُهُ عَنْهُ عَنِ الْمَوْأَتَيْنِ مِنْ أَزْوَاجِ النّبِي اللّهَ اللّهَ يُقَدِّ مَعْه، فَعَدَلَ، ﴿ إِن نَنُوبُا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [التحريم: ٤] فَحَجَجْتُ مَعَه، فَعَدَلَ، وَعَدَلْتُ مَعَهُ بِالْإِدَاوَةِ، فَتَبَرَّزَ حَتَى جَاءَ، فَسَكَبْتُ عَلَى يَدَيْهِ مِنَ الْإِدَاوَةِ، فَتَوضًا ، وَعَدَلْتُ مَعَهُ بِالْإِدَاوَةِ، فَتَبَرَّزَ حَتَى جَاءَ، فَسَكَبْتُ عَلَى يَدَيْهِ مِنَ الْإِدَاوَةِ، فَتَوضًا ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَنِ الْمَوْأَتَانِ مِنْ أَزْوَاجِ النّبِي اللّهَ اللّهُ اللّهُ وَقَلْتُ اللّهُ اللّهُ عَمَلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى لَهُ اللّهُ عَلَى لَهُ اللّهُ عَلَى لَهُ اللّهُ عَلَى لَهُ اللّهُ عَلَى لَكَ يَا ابْنَ عَالَى لَهُمَا: ﴿ إِن نَنُوبُا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ فقال: وَا عَجِبِي لَكَ يَا ابْنَ عَبّاسٍ: عَائِشَةُ، وَحَفْصَةُ، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ عُمَرُ الْحُدِيثَ يَسُوقُهُ، فَقَالَ: إِنِي كُنْتُ عَبّاسٍ: عَائِشَةُ، وَحَفْصَةُ، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ عُمَرُ الْحُدِيثَ يَسُوقُهُ، فَقَالَ: إِنِي كُنْتُ وَجَارً لِي مِنْ الْأَنْولِ عَلَى النّبِي أُمَيَّةَ بْنِ زَيْدٍ، وَهِي مِنْ عَوَالِي الْمُدِينَةِ، وَكُنّنَا عَلَى النّبِي عَلَى النّبِي عَلَى مِثْلَهُ مُ فِعَلَ مِثْلَهُ وَلَا النَّلُ مُعْمَرُ الْمُرْ وَغَيْرِهِ، وَإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلَهُ، وَكُنّا مَعْشَرَ قُرَيْشِ نَعْلِبُ النَّسَاءَ، فَلَمَّ اللّهُ مِنْ عَوَالِي الْمُعْمَ فِسَاؤُمُا وَالنِّي اللّهُ الْمَا عَلَى الْأَنْصَارِ إِذَا هُمْ قَوْمٌ تَغْلِبُهُمْ فِسَاؤُهُمْ، فَطَوْقَ فِسَاؤُنَا وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ الْمُنَاعَلَى الْنُولُ عَلَى النّبُولُ عَلَى الْأَنْصَارِ إِذَا هُمْ قَوْمٌ تَغْلِبُهُمْ فِسَاؤُهُمْ، فَطَوْقَ فِسَاؤُنَا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنَا عَلَى النّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعْمَلَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲٤٧٥.

يَأْخُذْنَ مِنْ أَدَبِ نِسَاءِ الْأَنْصَارِ، فَصِحْتُ عَلَى امْرَأَتِي فَرَاجَعَتْني فَأَنْكَرْتُ أَنْ تُرَاجِعَنِي، فَقَالَتْ: وَلِمَ تُنْكِرُ أَنْ أُرَاجِعَكَ، فَوَاللَّهِ إِنَّ أَزْوَاجَ النَّبِيِّ عَلَى ليُرَاجِعْنَهُ، وَإِنَّ إِحْدَاهُنَّ لَتَهْجُرُهُ الْيَوْمَ حَتَّى اللَّيْلِ، فَأَفْرَعَنِي، فَقُلْتُ: خَابَتْ مَنْ فَعَلَ مِنْهُنَّ بِعَظِيمٍ، ثُمَّ جَمَعْتُ عَلَى قِيَابِي فَدَخَلْتُ عَلَى حَفْصَةَ، فَقُلْتُ: أَيْ حَفْصَةُ أَتُغَاضِبُ إِحْدَاكُنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ الْيَوْمَ حَتَّى اللَّيْلِ، فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَقُلْتُ: خَابَتْ وَخَسِرَتْ، أَفَتَأْمَنُ أَنْ يَغْضَبَ اللَّهُ لِغَضَبِ رَسُولِهِ ﷺ فَتَهْلِكِينَ، لَا تَسْتَكْثِرِي عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَلَا تُرَاجِعِيهِ فِي شَيْءٍ، وَلَا تَهْجُرِيهِ وَاسْأَلِينِي مَا بَدَا لَكِ، وَلَا يَغُرَّنَّكِ أَنْ كَانَتْ جَارَتُكَ هِيَ أَوْضَأَ مِنْكِ وَأَحَبَّ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى يُريدُ عَائِشَةَ، وَكُنَّا تَحَدَّثْنَا أَنَّ غَسَّانَ تُنْعِلُ النِّعَالَ لِغَزْوِنَا، فَنَزَلَ صَاحِبِي يَوْمَ نَوْبَتِهِ فَرَجَعَ عِشَاءً، فَضَرَبَ بابِي ضَرْبًا شَدِيدًا، وَقَالَ: أَنَائِمٌ هُوَ، فَفَزعْتُ فَخَرَجْتُ إِلَيْهِ، وَقَالَ: حَدَثَ أَمْرٌ عَظِيمٌ، قُلْتُ: مَا هُوَ، أَجَاءَتْ غَسَّانُ؟ قَالَ: لَا، بَلْ أَعْظَمُ مِنْهُ وَأَطْوَلُ، طَلَّقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ نِسَاءَهُ، قَالَ: قَدْ خَابَتْ حَفْصَةُ وَخَسِرَتْ، كُنْتُ أَظُنُّ أَنَّ هَذَا يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ فَجَمَعْتُ عَلَيَّ ثِيَابِي، فَصَلَّيْتُ صَلَاةَ الْفَجْرِ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فَدَخَلَ مَشْرُبَةً لَهُ فَاعْتَزَلَ فِيهَا، فَدَخَلْتُ عَلَى حَفْصَةَ فَإِذَا هِيَ تَبْكِي، قُلْتُ: مَا يُبْكِيكِ، أَوَلَمْ أَكُنْ حَذَّرْتُكِ! أَطَلَّقَكُنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَتْ: لَا أَدْرِي، هُوَ ذَا فِي الْمَشْرُبَةِ، فَخَرَجْتُ فَجِئْتُ الْمِنْبَرَ، فَإِذَا حَوْلَهُ رَهْطٌ يَبْكي بَعْضُهُمْ، فَجَلَسْتُ مَعَهُمْ قَلِيلًا ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَجِدُ، فَجِئْتُ الْمَشْرُبَةَ الَّتِي هُوَ فِيهَا، فَقُلْتُ لِغُلَامٍ لَهُ أَسْوَدَ: اسْتَأْذِنْ لِعُمَرَ، فَدَخَلَ فَكَلَّمَ النَّبِيَّ ﷺ ثُمَّ خَرَجَ، فَقَالَ: ذَكَرْتُكَ لَهُ، فَصَمَتَ، فَانْصَرَفْتُ حَتَّى جَلَسْتُ مَعَ الرَّهْطِ الَّذِينَ عِنْدَ الْمِنْبَرِ، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَجِدُ، فَجِئْتُ فَذَكَرَ مِثْلَهُ، فَجَلَسْتُ مَعَ الرَّهْطِ الَّذِينَ عِنْدَ الْمِنْبَرِ، ثُمَّ غَلَبَني مَا أَجِدُ، فَجِئْتُ الْغُلَامَ، فَقُلْتُ: اسْتَأْذِنْ لِعُمَرَ، فَذَكَرَ مِثْلَهُ،

فَلَمَّا وَلَّيْتُ مُنْصَرِفًا، فَإِذَا الْغُلَامُ يَدْعُونِي، قَالَ: أَذِنَ لَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ فَإِذَا هُوَ مُضْطَجِعٌ عَلَى رِمَالِ حَصِيرِ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ فِرَاشُ، قَدْ أَثَّرَ الرِّمَالُ بِجَنْبِهِ مُتَّكِئُّ عَلَى وِسَادَةٍ مِنْ أَدَمٍ حَشْوُهَا لِيفٌ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ وَأَنَا قَائِمٌ: طَلَّقْتَ نِسَاءَكَ؟ فَرَفَعَ بَصَرَهُ إِلَيَّ، فَقَالَ: لَا، ثُمَّ قُلْتُ وَأَنَا قَائِمٌ: أَسْتَأْنِسُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، لَوْ رَأَيْتَنِي وَكُنَّا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ نَغْلِبُ النِّسَاءَ، فَلَمَّا قَدِمْنَا عَلَى قَوْمٍ تَغْلِبُهُمْ فِسَاؤُهُمْ، فَذَكَرَهُ، فَتَبَسَّمَ النَّبِيُّ ﷺ ثُمَّ قُلْتُ: لَوْ رَأَيْتَنِي وَدَخَلْتُ عَلَى حَفْصَةَ، فَقُلْتُ: لَا يَغُرَّنَّكِ أَنْ كَانَتْ جَارَتُكِ هِيَ أَوْضَأَ مِنْكِ وَأَحَبَّ إِلَى النَّبِيِّ اللَّهِيِّ اللَّهِ عَائِشَةَ، فَتَبَسَّمَ أُخْرَى، فَجَلَسْتُ حِينَ رَأَيْتُهُ تَبَسَّمَ، ثُمَّ رَفَعْتُ بَصَرِي فِي بَيْتِهِ، فَوَاللَّهِ مَا رَأَيْتُ فِيهِ شَيْئًا يَرُدُّ الْبَصَرَ غَيْرَ أَهَبَةٍ ثَلَاثَةٍ، فَقُلْتُ: ادْعُ اللَّهَ فَلْيُوَسِّعْ عَلَى أُمَّتِكَ، فَإِنَّ فَارِسَ، وَالرُّومَ وُسِّعَ عَلَيْهِمْ وَأُعْطُوا الدُّنْيَا وَهُمْ لَا يَعْبُدُونَ اللَّهَ، وَكَانَ مُتَّكِئًا، فَقَالَ: «أَوَفِي شَكِّ أَنْتَ يَا ابْنَ الْخَطَّابِ، أُولَئِكَ قَوْمٌ عُجِّلَتْ لَهُمْ طَيِّبَاتُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا». فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اسْتَغْفِرْ لِي، فَاعْتَزَلَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ الْحَدِيثِ حِينَ أَفْشَتْهُ حَفْصَةُ إِلَى عَائِشَةَ، وَكَانَ قَدْ قَالَ: مَا أَنَا بِدَاخِل عَلَيْهِنَّ شَهْرًا مِنْ شِدَّةِ مَوْجِدَتِهِ عَلَيْهِنَّ حِينَ عَاتَبَهُ اللَّهُ، فَلَمَّا مَضَتْ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ دَخَلَ عَلَى عَائِشَةَ فَبَدَأً بِهَا، فَقَالَتْ لَهُ عَائِشَةُ: إِنَّكَ أَقْسَمْتَ أَنْ لَا تَدْخُلَ عَلَيْنَا شَهْرًا، وَإِنَّا أَصْبَحْنَا لِتِسْعٍ وَعِشْرِينَ لَيْلَةً أَعُدُّهَا عَدًّا، فَقَالَ النَّبِي عَلَى: الشَّهْرُ تِسْعُ وَعِشْرُونَ وَكَانَ ذَلِكَ الشَّهْرُ تِسْعًا وَعِشْرِينَ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَأُنْزِلَتْ آيَةُ التَّخْييرِ، فَبَدَأَ بِي أُوَّلَ امْرَأَةٍ، فَقَالَ: «إِنِّي ذَاكِرٌ لَكِ أَمْرًا، وَلَا عَلَيْكِ أَنْ لَا تَعْجَلِي حَتَّى تَسْتَأْمِرِي أَبَوَيْكِ»، قَالَتْ: قَدْ أَعْلَمُ أَنَّ أَبَوَيَّ لَمْ يَكُونَا يَأْمُرَانِي بِفِرَاقِكَ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ قَالَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّأَزُونِجِكَ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨ \_ ٣٥]، قُلْتُ: أَفِي هَذَا أَسْتَأْمِرُ أَبَوَيَّ، فَإِنِّي أُرِيدُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ، ثُمَّ خَيَّرَ نِسَاءَهُ، فَقُلْنَ: مِثْلَ مَا قَالَتْ عَائِشَةُ (۱).

وفي هذا الحديث دليلان على سرعة رجوع حبيب وقريب مجرد الخروج عن الصراط المستقيم قليلًا، الأول: سيدنا عمر لما شعر أنه أخطأ مع النبي على حيث قال له: يا رسول الله استغفر لي، والأخرى: السيدة عائشة رَضَوَالِلَهُ عَنْهَا لما قالت: فإني أريد الله ورسوله والدار الآخرة.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٤٦٨، ومسلم برقم: ١٤٧٩.

### القاعدة الأربعون

## ٤٠. شَخِّصْ حقيقةَ المنكر وبَدِيلَهُ قبل الإنكار

شيخ عالم ورع من أهل الجد والمثابرة في العبادة، كلما التقى الشبان حثهم على التفرغ للعبادة، وكلما رأى من يلهو حثه على كسب العمر بالقرآن، الشيخ ناجح في ذاته، كسّاب لوقته، ولكن دعوته في أقرب خاصته هذه لم تفلح، لأنه لا يرى من العمر أن تضيع ثانية في غير تلاوة القرآن والصلاة والعبادة، والشباب من حوله كلهم يشيد بإيمان هذا التقي، وكلهم لم يتغير من حاله قِيدُ أنملة، ولم يستطيع هذا التقي أن يبدل فيهم، أتدرون لم؟

لأنه لا يطرح في خطابه كله إلا الجد، فلا يقول للناس: «يَا حَنْظَلَةُ سَاعَةً وَسَاعَةً» كما قال المصطفى الله الناس دائمًا: استبدلوا

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه مسلم في صحيحه (٢٧٥٠) عَنْ حَنْظَلَةَ الْأُسَيِّدِيِّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: وَكَانَ مِنْ كُتَّابِ رَسُولِ اللهِ هِ وَالَّذَ لَقِينِي أَبُو بَحْرٍ فَقَالَ: كَيْفَ أَنْتَ يَا حَنْظَلَةُ؟ قَالَ: قُلْتُ: نَكُونُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ هِ يُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجُنَّةِ، حَتَّى كَأَنَّا رَأْيُ عَيْنٍ، فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِ رَسُولِ اللهِ هَ عَافَسْنَا الْأَزْوَاجَ وَالْمَّوْلِ وَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَالْمُؤْلِادَ وَالطَّيْعَاتِ، فَنَسِينَا كَثِيرًا. قَالَ أَبُو بَحْرٍ: فَوَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَاللهِ وَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَاللهِ وَاللهِ إِنَّا لَتَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَاللهِ قَلَالُ رَسُولُ اللهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ وَلَا اللهِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْدِي، وَإِنْ وَالْجَوْلُ وَالْحَلْلَةُ يَا وَسُولُ اللهِ عَنْدِي، وَفِي الدِّكُونُ عَنْدِي، وَفِي الدِّكُولُ لَا وَالطَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرًا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَنْ وَالْحَوْلُ وَلَادَ وَالطَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرًا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَذَا وَالطَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرًا، فَقَالَ رَسُولُ عَيْرٍ، فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا الْأَزْوَاجَ وَالْأَوْلَادَ وَالطَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرًا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ هَذَا وَالطَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرًا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلْوَلَهُ مَا تَصُودُونَ عِنْدِي، وَفِي الدَّكُولُ لَعَلُولُ وَلَو مُونَ عَلَى مَا تَصُولُونَ عَنْدِي، وَفِي الدَّكُولُولُ مَا اللهُ وَالْمَالِهُ عَلَى فَرَالِكُمْ وَالْمَالَةُ مُنَا وَلَا مَا عَلْولُهُ وَلَا مَا عَلْ وَلَا لَا عَلَى مُؤْلِلَهُ وَلَا لَا عَلَى مُؤْلِلَهُ وَلَا لَا أَوْلَا مَا اللهُ وَالْمَالَعَةُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَاللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللهُ اللّهُ اللّه

مجالس الجد بمجالس اللهو كلها(۱)، فحيث طلب من الناس كل شيء، فاته كل شيء، ولو طلب منهم أن يكونوا كعوام السلف، وانتقى لنفسه أن يكون كخاصتهم لنجح، أَمَا وقد طلب من العامة أن يكونوا كخواص السلف فهيهات!!

ولو طلب منهم أن يكون لأنفسهم عليهم حق، ولجسدهم حق، ولله ولذويهم حق لأفلح، كما قال المصطفى الله الله بن عمرو رَضَالِكُ عَنْهُ: «أَلَمْ الْخَبَرْ أَنَّكَ تَصُومُ النَّهَارَ وَتَقُومُ اللَّيْلَ... فَلَا تَفْعَلْ، صُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ، فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِكَوْدِي الضيف الزائر.

<sup>(</sup>٢) الحديث بتمامه أخرجه البخاري برقم: ١٩٧٥، ومسلم برقم: ١١٥٩، ولفظ البخاري: قَالَ عَبْدُ اللهِ بَنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَحِٰوَالِيَّهُ عَنْهُا: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ عَنْدَ اللهِ، أَلَمْ أُخْبَرُ أَنَكَ تَصُومُ اللَّهَارَ وَتَقُومُ اللَّيْلَ»، فَقُلْتُ: بَلَي يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «فَلَا تَفْعَلْ، صُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ، وَأَنْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ، فَإِنَّ لِحِسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِحَدُلُ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِحَلْمَ مَا مُثَلِّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيًّامٍ، فَإِنَّ لِكَ بِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ أَمْقَالِهَا، فَإِنَّ ذَلِكَ صِيَامُ اللهِ، إِنِّ جَعْبِهِ فَلَدُ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أَجِدُ قُوَّةً؟ قَالَ: فَلُكَ صِيَامُ اللهِ، إِنِي أَجِدُ قُوَّةً؟ قَالَ:

لا ريب أنه شخَّص حقيقة المنكر، ولكن أتى بما لا يصلح بديلًا له.

هذا وإن المنكر لا ينكر دائمًا في الجملة، بل لا بد من التفريق بين منكر وأخيه، كما قال الحافظ ابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١ هـ) رحمه الله: «فإنكار المنكر أربع درجات، الأولى: أن يزول ويخلفه ضده، الثانية: أن يقل وإن لم يزل بجملته، الثالثة: أن يخلفه ما هو مثله، الرابعة: أن يخلفه ما هو شر منه؛ فالدرجتان الأُولَيَان مشروعتان، والثالثة موضع اجتهاد، والرابعة محرمة؛ فإذا رأيت أهل الفجور والفسوق يلعبون بالشطرنج كان إنكارك عليهم من عدم الفقه والبصيرة إلا إذا نقلتهم منه إلى ما هو أحب إلى الله ورسوله كرمي الرصاص لتسديد الهدف، وسباق الخيل ونحو ذلك، وإذا رأيت الفساق قد اجتمعوا على لهو ولعب أو سماع مكاء وتصدية فإن نقلتهم عنه إلى طاعة الله فهو المراد، وإلا كان تركهم على ذلك خيرًا من أن تفرغهم لما هو أعظم من ذلك فكان ما هم فيه شاغلًا لهم عن ذلك، وكما إذا كان الرجل مشتغلًا بكتب المجون ونحوها وخفت من نقله عنها انتقاله إلى كتب البدع والضلال والسحر فدعه وكتبه الأولى، وهذا باب واسع؛ وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه ونور ضريحه يقول: مررت أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر، فأنكر عليهم من كان معي، فأنكرت عليه، وقلت له: إنما حرم الله الخمر لأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة،

<sup>&</sup>quot;فَصُمْ صِيَامَ نَبِيِّ اللهِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلَا تَزِدْ عَلَيْهِ"، قُلْتُ: وَمَا كَانَ صِيَامُ نَبِيِّ اللهِ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ؟ قَالَ: "نِصْفَ الدَّهْرِ"، فَكَانَ عَبْدُ اللهِ يَقُولُ بَعْدَمَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّيِّ اللهِ يَقُولُ بَعْدَمَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّيِّ اللهِ يَقُولُ بَعْدَمَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَبِلْتُ رُخْصَةَ النَّيِّ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس وسبي الذرية وأخذ الأموال فدعهم»(١).

هذا فقه راسخ في الدعوة سطره الإمام ابن قيم الجوزية رحمه الله، ويضاف إليه تتمة لها تعلق بموضوع هذه القاعدة، ألا وهو أن البديل إنما يكون مما يخلف المبدل منه، ويؤدي وظيفته، فليس القرآن بديلًا عن أغنيات الخلاعة مثلًا! ولكن البديل هنا هو النشيد المنضبط الذي ليس فيه ما يخالف الإسلام، كما أن اللحم ليس ببديل عن الخمر، ولكن الذي يستبدل عن الخمر هي العصائر الحلال حيث يشترط في البدائل الدعوية أن يستبدل عن جنس المبدل، ويؤدي بعض أغراضه وغاياته.

من هنا يلاحظ أن الذي استبدل حلقات القرآن الكريم للشباب باجتماعهم على لعب كرة القدم مع سفلة الناس لم ينجح بهذا الاستبدال، والصواب أن يهيئ لهم نشاطًا رياضيًا كالنشاط الذي يريد هجره، يؤدي أكثر غايته، وحلقات القرآن الكريم لا تتوافر فيها الغاية.

ولقد تنبه بعض علماء عصرنا لضرورة هذا فحثوا على الأعمال الدرامية الإسلامية، والأنشطة الرياضية، وسباق السيارات، والسباحة، والرمي، واللهو والترويح بالفكاهة والمرح والإضحاك، واللعب بالحراب، وفن القتال والملاكمة والمصارعة، وتسلق قمم الجبال، وغيرها من الأنشطة بشرط أن تكون إسلامية منضبطة بضوابط الشرع، لأن كثيرًا من أنفس الشباب تميل إلى مثل هذه الأمور وأشباهها، وليس معقولًا أبدًا إلا أن تُوفر لشباب

<sup>(</sup>۱) «إعلام الموقعين عن رب العالمين» ٣: ١٣.

وفتيات عصرنا حوائجهم الوجدانية مضبوطة في الشرع، وإذا لم توفر مضبوطة بالشرع فسوف يتفلت من بين أيدينا الشباب الطالع، ويتسربون إلى أماكن غير منضبطة (١).

ولا يفهم من هذا أن يصب الجهد الدعوي على أمور الترويح ويهمل جانب العمران الإيماني والفقهي والفكري الأصيل، إنما أتكلم عن فقه البدائل، فللفقه وقته الذي لا يستعاض عنه باللهو، وللهو وقته الذي لا يغني عنه الفقه، ولكل مقام مقال، كما لكل فن رجال.

وأختم بالإشارة إلى فقه أفقه الناس بالدعوة إلى الله فقد صح عَنْ أَنْسٍ رَضِوَلَيْكُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَدِمَ رَسُولُ اللهِ اللهِ الْمَدِينَةَ وَلَهُمْ يَوْمَانِ يَلْعَبُونَ فِيهِمَا، فَقَالَ: «مَا هَذَانِ الْيَوْمَانِ»؟ قَالُوا: كُنَّا نَلْعَبُ فِيهِمَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ قَدْ أَبْدَلَكُمْ بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْأَضْحَى، وَيَوْمَ الْفِطْرِ»(٢).



<sup>(</sup>۱) ألف الدكتور السيد محمد علوي المالكي كتابًا سماه: "صلة الرياضة بالدين ودورها في تنشئة الشباب المسلم"، كما ألف الدكتور الشيخ يوسف القرضاوي كتابًا سماه: "فقه اللهو والترويح" كلاهما بين ضرورة هذه المشاريع والأنشطة في الإسلام، ومن ثنايا الكتابين تجد بوضوح أن مشاريع الترويح عن النفس مطلوبة شرعًا، ولا تلغى، ولا يوضع مكانها حلق العلم، ولا التربية الفكرية، ولا حلقات تدبر القرآن العظيم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد برقم: ١٢٠٠٦، وأبو داود برقم: ١١٣٤، وقال محققو المسند: «إسناده صحيح».

## القاعدة الحادية والأربعون

### ٤١. وازن في خطابك بين الترغيب والترهيب

حدثني صديقي أنه كان حاضرًا في المسجد الكبير في حلب الشهباء، فسمع الشيخ يدرس ويقول: إننا نأمل بعفو الله تعالى أن يعفو الله تعالى عن كل سارق يوم القيامة، ويعطي المسروق له حتى يرضيك.

أسأل عن هذه الفتوى: ماذا لو كان أحد الحاضرين من السراق؟ أيخطر بباله مثقال حبة من خردل أن يتوب إلى الله ويَرْعَوِي ويرد المظالم لأهلها؟

لقد وصف ابن الجوزي (ت: ٥٩٧ هـ) رحمه الله حال هذا الشيخ وأمثاله بأنهم ممن لبّس إبليس عليهم وقال: "ومنهم من يتكلم في الرجاء والطمع، من غير أن يمزج ذلك بما يوجب الخوف والحذر، فيزيد الناس جرأة على المعاصي، ثم يقوي ما ذكر بميله إلى الدنيا من المراكب الفارهة والملابس الفاخرة، فيفسد القلوب بقوله وفعله»(١).

يقول أحد أهل العلم: إنني لأبحث في فتاوى الشيخ فلان وأنا أجزم قبل معرفة الحكم أن فتواه ستكون في المنع والترهيب.

للكلام عن الحكمة في طرح الترغيب والترهيب أقول: إن هذا يقتضي منا التفريق بين الدعوة الفردية، والجماعية المنحصرة، والجماعية العامة.

<sup>(</sup>۱) «تلبيس إبليس» ص ۱۱۲.

Nalati 13

أما الفردية: فينظر فيها إلى حال المدعو، فإن كان من الآمنين من مكر الله، فمن حكمة الداعي أن يعدل له الكفة، ويحدثه عن الشدة والعذاب، وإن كان من القانطين من رحمة الله حدثه عن الرحمة والجنة والمرغبات.

وأما الجماعية المنحصرة: كأن يكون للداعي عصبة معينة يجلس اليهم، فالواجب عليه أن ينظر: هل هم ممن جنحوا إلى الترغيب أو الترهيب أو هم أخلاط مختلفون، فإن كانت الأولى أو الثانية وجب عليه تعديل الكِفَّة نحو الطرف الآخر، وإن كانت الأخيرة استعمل طريق الدعوة الجماعية، وهو البيان المتوازن بين الترغيب والترهيب.

ولكن عند الطرح على الداعي أن يقدم الترغيب على الترهيب، وهذا الحديث من خير الأمثلة، حيث إن النبي كان يرسل الصحابة رسلا مبشرين برسالة الإسلام، يقدمون الإسلام والسلم لا الشدة، وإن كانت الشدة لمن عادى الدين موجودة، فقد ثبت عَنْ بُرَيْدَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ فَي إِذَا أُمَّرَ أُمِيرًا عَلَى جَيْشٍ أَوْ سَرِيَّةٍ، أَوْصَاهُ فِي خَاصَّتِهِ بِتَقْوَى اللهِ، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، ثُمَّ قَالَ: «اغْزُوا بِاسْمِ اللهِ، فِي سَبِيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، ثُمَّ قَالَ: «اغْزُوا بِاسْمِ اللهِ، فِي سَبِيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا، ثُمَّ قَالَ: «اغْزُوا وَلا تَغْدُرُوا، وَلا تُمَثِّلُوا، وَلا تَفْتُلُوا وَلِيدًا، وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلْ مَنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلامِ، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبُلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ الْمُهُمْ إِلَى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْوِرُهُمْ أَنَهُمْ إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهُاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا، فَأَخْرِرُهُمْ أَنَهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسُلِمِينَ، يَجْرِي

عَلَيْهِمْ حُكُمُ اللهِ الَّذِي يَجْرِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ، وَلَا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْغَنِيمَةِ وَالْفَيْءِ شَيْءٌ إِلَّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُواْ فَسَلْهُمُ الْجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَبُواْ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ، وَإِذَا هُمْ أَبُواْ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ، وَإِذَا حَاصَرْتَ أَهْلَ حِصْنٍ فَأَرَادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيّهِ، فَلا تَجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ نَبِيّهِ، فَلا تَجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ أَصْحَابِكَ، فَإِنَّكُمْ أَنْ ثُخْفِرُوا ذِمَّةَ اللهِ وَذِمَّةَ رَسُولِهِ، فَلا تَدْرِي أَوْلَ أَنْ تُخْفِرُوا ذِمَةَ اللهِ وَذِمَّةَ رَسُولِهِ، وَلِحِن اجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّتَكَ وَذِمَّةَ أَللهِ وَذِمَّةَ رَسُولِهِ، فَلا تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ، فَلَا تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ، فَلَا تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ وَلَكِنْ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ، وَلَكِنْ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ، فَلَا تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ وَلِكَ أَنْ تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللهِ وَلَكُونُ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِكَ، فَإِنَّكَ لَا تَدْرِي أَتُصِيبُ حُكْمَ اللهِ فِيهِمْ أَمْ لَا»(١٠).

قد يقال: الحديث ينص على أمير الجيش لا على الداعي؟ أقول: بل إن الرسول المرسل هو داع للإسلام، ومقاتل لمن يصد عن دين الله.

وأما الدعوة الجماعية العامة: فيجب أن يوازن في طرحه بين الترغيب والترهيب، فيطرح هذه وتلك: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْحِقَابِ... ﴾ [غافر: ٣] ﴿ نَبِّ عَبَادِى ٓ أَنِي آنَا ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [الحجر: ٤٩ \_ ٥٠]. إلا إن فشا مرض معين في جماعة كأكل الربا مثلًا، وأراد أن يحثهم على تركه، ركز بشكل أساسي على الشدة، وتعرض للرحمة عرضًا.

عَنْ عَلِيٍّ رَضَاًلِلَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: «أَلا أُنَبِّئُكُمْ بِالْفَقِيهِ حَقِّ الْفَقِيهِ؟ مَنْ لَمْ يُقَنِّطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللَّهِ، وَلَمْ يُؤَمِّنْهُمْ مَكَرَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۷۳۱.

112121213

اللهِ، وَلَمْ يَتْرُكِ الْقُرْآنَ إِلَى غَيْرِهِ. أَلا لا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَفَقُّهُ، وَلا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ اللهُ عَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ اللهُ ا

وقد صح عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: أَتَانَا رَسُولُ اللهِ فَيْ فِي مَسْجِدِنَا هَذَا، وَفِي يَدِهِ عُرْجُونُ ابْنِ طَابٍ، فَرَأَى فِي قِبْلَةِ الْمَسْجِدِ نُخَامَةً فَحَكَّهَا بِالْعُرْجُونِ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَقَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يُعْرِضَ اللهُ عَنْهُ»؟ قَالَ: هَحَشَعْنَا، ثُمَّ قَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يُعْرِضَ اللهُ عَنْهُ»؟ قَالَ: فَخَشَعْنَا، ثُمَّ قَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يُعْرِضَ الله عَنْهُ»؟ قَالَ: فَخَشَعْنَا، ثُمَّ قَالَ: «فَإِنَّ الله عَنْهُ»؟. قُلْنَا: لَا أَيُّنَا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «فَإِنَّ قَبَلَ وَجْهِهِ، فَلَا يَبْصُقَنَّ قِبَلَ وَجْهِهِ، فَلَا يَبْصُقَنَّ قِبَلَ وَجْهِهِ، فَلَا يَبْصُقَنَّ قِبَلَ وَجْهِهِ، فَلَا يَبْصُقَنَّ قِبَلَ وَجْهِهِ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَلْيَبْصُقْ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ رِجْلِهِ الْيُسْرَى، فَإِنْ عَجِلَتْ وَجْهِهِ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَلْيَبْصُقْ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ رِجْلِهِ الْيُسْرَى، فَإِنْ عَجِلَتْ وَجْهِهِ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ، وَلْيَبْصُقْ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ رِجْلِهِ الْيُسْرَى، فَإِنْ عَجِلَتْ بِهِ بَادِرَةً فَلْيَقُلْ بِثَوْبِهِ هَكَذَا ثُمَّ طَوَى ثَوْبَهُ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ »(١).

يستفاد من هذا الحديث هنا أنه جاء في علاج نقطة معينة في دعوة جماعية، فلذا جاز الاقتصار على الترهيب فقط.

وتبقى أهم صفة في الداعية بُعد النظر، والتوازن في طرح كل كلمة في خطابه، فما أحسن التوازن، وما أقبح الجنوح.



<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الزهد برقم: ١٠٤، وإسناده لا بأس به.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۳۰۱٤).

## القاعدة الثانية والأربعون

# ٤٠٠ علق القلب واصرف الوقت على من والمرف الوقت على من المرض المرض المرض المرض المرض

لقد كان في سبب نزول سورة عبس درس عظيم، حيث إن الله تعالى علم نبيه أن مداراة من معه أجدى وأولى، ولها التصدر والسيادة إذا ما تعارضت مع دعوة المعرضين، روى ابن حبان (ت: ٣٥٤ هـ) رحمه الله، عَنْ عَائِشَة، قَالَتْ: أُنْزِلَتْ: ﴿عَبَسَ وَنَوَلَتَ ﴾ في ابْنِ أُمِّ مَكْتُومِ الْأَعْمَى، قَالَتْ: أَتَى اللهِ أَرْشِدْنِي، قَالَتْ: وَعِنْدَ النَّبِيِّ فَلَ رَجُلُ مِنْ عُظَمَاءِ الْمُشْرِكِينَ، فَجَعَلَ النَّبِيُ فَلَيْ يُعْرِضُ عَنْهُ، وَيُقْبِلُ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَظَمَاءِ الْمُشْرِكِينَ، فَجَعَلَ النَّبِيُ فَلَيْ يُعْرِضُ عَنْهُ، وَيُقْبِلُ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى اللهِ أَرْشِدْنِي، قَالَتْ: وَعِنْدَ النَّبِي اللهِ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِي عَلَى اللهِ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِي اللهِ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِي اللهِ عَلَى الْآخَرِ، فَقَالَ النَّبِي اللهِ عَلَى اللهِ الل

لا شك أن مداراة القريب والمصدِّق والصديق أجدى من الأمل بتحويل عدو إلى الصداقة، إذ الصديق ربح ملموس في اليد، وأما الآخر فهو احتمال لا تدري أينجح أم يخفق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان برقم: ٥٣٥، وقال محققه: «إسناده صحيح على شرط مسلم، رجاله ثقات رجال الشيخين غير عبد الله بن عمر الجعفى فهو من رجال مسلم».

「はいってらず

ويحتاج المسلمون إلى دراسة متأنية في سيرة النبي ها، تظهر بدقة وعناية كم صرف النبي ها من وقته لبناء القادة في الدعوة، وكم أعطى من نفيس عمره في سبيل ذلك، ولا عجب بعدها إذا رأيت أن عدد الذين أسلموا على يد رسول الله ها إسلامًا تامًا \_ مؤمنين بكامل القضية، وحاملين لها \_ كانوا خلال ثلاثة عشر عامًا لم يبلغوا المئات، وأن الذين دخلوا في دين الله أفواجًا خلال أحد عشر عامًا تلتها كانوا بعشرات الآلاف.

وألخص مئات الصفحات التي بسطت في السيرة فأقول: كان جل وقت النبي الدعوي يقضيه مع القلة القليلة الذين اتبعوه، كلها في الإعداد والتدريب والتهيئة والتعليم، ولا يفهم من هذا أبدًا أن النبي أعرض عن المشركين بالكلية، معاذ الله أن أدعي هذا، ولكنه أنفق نفيس الوقت لإعداد من معه، وليت هذه الطريقة في العمل الإسلامي أصبحت متبعة.

قد يقول قائل: لا أجد في المقبلين على الدعوة إلا عددًا قليلًا، أقول: إن أحدنا لا يدري في أي دعوته البركة، لا تبال بكثرة العدد، ولا تغتر بالأتباع، فقد ورد في الحديث: «عُرِضَتْ عَلَيَّ الْأُمَمُ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ فَيْ وَمَعَهُ الرُّهَيْطُ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّهُلُانِ، وَالنَّبِيَّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدُ، إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادُ عَظِيمُ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلَانِ، وَالنَّبِيَّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدُ، إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادُ عَظِيمُ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلَانِ، وَالنَّبِيَّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدُ، إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادُ عَظِيمُ، فَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي فَقِيلَ لِي: هَذَا مُوسَى فَى وَقَوْمُهُ، وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْأُفُقِ الْآخَرِ، فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمُ، فَقِيلَ لِي: انْظُرْ إِلَى الْأُفُقِ الْآخَرِ، فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمُ، فَقِيلَ لِي: انْظُرْ إِلَى الْأُفُقِ الْآخَرِ، فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمُ، فَقِيلَ لِي: انْظُرْ إِلَى الْأُفُقِ الْآخَرِ، فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمُ، فَقِيلَ لِي: انْظُرْ إِلَى الْأُفُقِ الْآخَرِ، فَإِذَا سَوَادُ عَظِيمُ، فَقِيلَ لِي: هَذِهِ أُمَّتُكَ، وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَلِ اللهَ فَخَاضَ النَّاسُ فِي أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَانِ» ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مَنْزِلَهُ فَخَاضَ النَّاسُ فِي أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّة بِغَيْرِ حِسَابٍ وَلَا عَذَابٍ» وَلَا عَذَابٍ» وَلَا عَذَابٍ» وَلَا عَذَابٍ»

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲۲۰.

## القاعدة الثالثة والأربعون

## ٤٣. افرح بالتحسن التدريجي ولا تفرح بالانقلاب الفوري

عندما تغلب العاطفة على العوام يتحولون بشكل مفاجئ من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار أو العكس، وهو تحوُّلُ عاطفي، يخشى الغيور على صاحبه من النكسة التي تعيد المرء إلى أسواً مما كان عليه.

وقد روى أحمد (ت: ٢٤١ هـ) رحمه الله في مسنده، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَٰ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ، فَأَوْغِلُوا فِيهِ بِرِفْقِ»(١).

إن النبي في منهجه العملي كان يحارب الطفرة ولا يرضى عنها، فعندما تاب كعب رَخِوَلِيَّكُ عَنْهُ عن تخلفه عن غزوة تبوك، وأنزل الله تعالى بقبول توبته قرآنًا، نهض كعب بصدق توبته يخاطب النبي في قائلًا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ أَنْحُلِعَ مِنْ مَالِي صَدَقَةً إِلَى اللهِ وَإِلَى رَسُولِهِ فَي. قَالَ: «أَمْسِكُ عَلَيْكَ بَعْضَ مَالِكَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ». فَقَالَ كَعْبُ: فَإِنِّي أَمْسِكُ سَهْمِي اللهِ عِنْبَرَ(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد برقم: ۱۳۰۵، وقال محققو المسند: «حسن بشواهده»، وستأتي بعد قليل ص: الله رَضَاً اللهُ عَنْهُ، وفيها زيادة في الله رَضَاً اللهُ عَنْهُ، وفيها زيادة في اللهظ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ١٤٢٦.

وَعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ مِنْ وَجَعِ اشْتَدَّ بِي، فَقُلْتُ: إِنِّي قَدْ بَلَغَ بِي مِنَ الْوَجَعِ، وَأَنَا ذُو مَالٍ، وَلَا يَرِثُنِي إِلَّا ابْنَةً، أَفَأَتَصَدَّقُ بِثُلُثَيْ مَالِي؟ قَالَ: «لَا». فَقُلْتُ: بِالشَّطْرِ؟ فَقَالَ: «لَا». فَقُلْتُ: بِالشَّطْرِ؟ فَقَالَ: «لَا». ثُمَّ قَالَ: «الثُّلُثُ، وَالثُّلُثُ كَبِيرٌ، \_ أَوْ: كَثِيرٌ \_، إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ وَرَثَتَكَ أَغْنِياءً، وَلَا يُنْ مَنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، وَإِنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ نَفَقَةً تَبْتَغِي بِهَا فَرُهُمْ مَا لَهُ إِلَّا أُجِرْتَ بِهَا، حَتَى مَا تَجْعَلُ فِي فِي امْرَأَتِكَ »(١).

وقد يرد هنا سؤال: ألم يتصدق أبو بكر بكل ماله وقبله رسول الله على الله عنه الله عنه أقول: لكن هذا الموقف لم يكن من أبي بكر طفرة، وتحمسًا في موطن، وإلا لما قبل منه، إنما كان بعد طول مِراس.

وأوضح الفرق بينهما بمثال: قد يأتي إليك التائب الجديد يخبرك أنه يريد أن يقوم ثلث الليل، فتنهاه عن ذلك، وتخشى عليه من الانقطاع، وأن يكون هذا الموقف نوعًا من التحمس الآنيِّ، ويأتي من قضى عمره في التقوى متدرجًا، ولا تخاف عليه الانتكاس، فيخبرك أنه يقوم شطر الليل، فلا تنهاه ولا تغير له.

نعم من الخطأ أن يرضى الداعي من حديث عهد بالالتزام أن يقبل على العبادات كلها دفعة واحدة، خوف الملل والانقطاع، كما روي عن النبي قوله: «إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينُ، فَأَوْغِلْ فِيهِ بِرِفْقٍ، وَلَا تُبَغِّضْ إِلَى نَفْسِكَ عِبَادَةَ اللهِ، فَإِنَّ الْمُنْبَتَ لَا أَرْضًا قَطَعَ، وَلَا ظَهْرًا أَبْقَى»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٢٩٥، ومسلم برقم: ١٦٢٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن الكبري»، كتاب الصلاة، جماع أبواب صلاة التطوع وقيام شهر

وأعجبتني كلمة الشيخ محمد الغزالي (ت: ١٤١٦ هـ) رحمه الله عندما قال: «نحن نريد أن نعلم الناس الإسلام كله، فإذا كان الإسلام سبعين شعبة أو يزيد فلنبدأ بالأهم فالمهم، ونأخذ الناس بطريق التدرج كما فعل القرآن وهو يعرض تعاليمه على الناس.

والتدرج سنة قرآنية، لها أبعاد تربوية لابد من إدراكها حتى يمكن تبليغ دعوة وإقامة حضارة، إن تحريم الخمر جاء بعد غزوة أحد بسنتين تقريبًا، أي: إن ناسًا ممن قتلوا في أحد ماتوا وفي بطونهم خمور، وهم شهداء، ما نقص هذا من إيمانهم، ولا أضاع ثوابهم عند الله، المهم أن الإسلام عندما عرض أخذوا بجملة ما عرض منه، ما بقي لم يكلفوا به لأنه لم يطلب منهم.

نحن الآن نعرض الإسلام متدرجين في التطبيق، وأعتقد أن العرض في الجبهة الشرقية غير العرض في الجبهة الغربية، وأن الكلام عن الإسلام بين المنود غير الكلام عن الإسلام بين الزنوج، غير الكلام عن الإسلام بين عرب يتبعون إحدى الجبهتين، وهكذا...

فلابد من أن أعطي الإسلام على مراحل بحيث إني سأصل إلى الإسلام كله حتمًا، ولكن بالطريقة التي أقر بها الإسلام في القلوب والمجتمعات، وهذا ما يمكن أن أسميه سنة التدرج، يمكن أن نستعير هنا ما عرَّف به العرب البلاغة من أنها: مطابقة الكلام لمقتضى الحال، فنرى أنه لا بد من

رمضان، باب: القصد في العبادة والجهد في المداومة، ٣: ١٨، برقم: ٤٨١٩، وإسناد الحديث فيه ضعف، وهو مروي من حديث جابر وعبد الله بن عمرو مرفوعًا، ومن حديث ابن المنكدر مرسلًا، انظر رواية الحديث التي مرت ص ١٨٣.

دراسة أحوال المستفيدين من الخطاب، وعمرهم الحضاري، وعقلهم، والمشكلات التي يعانون منها، ثم بالتالي التفكير بما يعرض عليهم، مع احتفاظ الداعي بالرؤية الشاملة للإسلام التي يجب أن ننتهي بالناس إليها، وقد يكون المطروح: التدرج في التطبيق، أما التشريع فأمره استقر عند الحكم النهائي بعد أن أكمل الدين..»(۱).

وأختم الكلام بأصرح حديث يطلب التدرج في الدعوة، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّالِللَّهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ولقد صدق من قال: قليل دائم، خير من كثير منقطع.



<sup>(</sup>١) «كيف نتعامل مع القرآن» للشيخ محمد الغزالي ص ١٢٩.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٤٩٦، ومسلم برقم: ١٩.

بعد كتابة ما تقدم اطلعت على بحث مهم أبدع فيه الدكتور محمد عبد الغفار الشريف في الكلام على التدرج في التشريع في كتابه الماتع: «بحوث فقهية معاصرة» بحث رقم: ٣، فارجع إليه، وانظر خلاصة الترجيح عنده ص ١٥٥.

## القاعدة الرابعة والأربعون

## 

يتوهم غير المخالط لبشاشة الإيمان أن في الالتزام عُقدًا وتَعْقِيدًا، وأنه سيمنعه من الملذات، ويحرمه من السرور، ويلقيه بين حبال الموانع والحواجز التي تحجز عن الراحة في الدنيا، يظن ـ وحق له لأنه لم يذق، ومن ذاق عرف أن التدين سلسلة مِن "لا تفعل"، ووراء كل "لا تفعل" كبت للنفس، فإذا ما ذاق عسل الإيمان، وخالطت حلاوتُه شغاف قلبه تبين له العكس من ذلك، يشعر بالراحة في الصلاة التي كان يحسبها قطعًا عن الملذات، إذا هي قطع للشواغل إلى الراحة، واستجمام للذهن من صخب الحياة، كما يرى الصوم محطة نقاهة بين عنائين من إجهاد الجسد في الطعام، وهلم جرًا.

وكم كان من هذا التوهم حواجز تمنع الإنسان من الالتزام، ويأتي الراسبون في الدعوة ليشجعوه على الضلال بدل الهدى، فإذا ما أفصح لهم أنه يريد الالتزام بالصلاة والزكاة ولكن يرى راحة لذهنه من كدِّ الحياة في لعب النرد مثلًا، صاحوا بوجهه: «من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر لم يزدد من الله إلا بعدًا»(۱) وقالوا له: «الدين كلُّ لا يتجزأ، أتريد أن تؤمن ببعض

<sup>(</sup>۱) الحديث أورده ابن أبي حاتم في العلل برقم: ٥٣٤، وأخبر أنه سأل علي بن الحسين بن الجنيد عنه فأجابه: «هذا حديث كذب وزور»، قلت: ومع نكارة الثبوت هو منكر المعنى، نعم؛ لو صح لكان لظاهره توجيه حسن، أما وحال ثبوته بهذا الضعف فإنه لا يعول عليه ولا يلتفت له.

الكتاب وتكفر ببعض؟ لعمر الله إن استشهاده بالصحيح منها يدل على عدم فقه في الدعوة، والراسخون في الدعوة لو عرض عليهم مثل هذا العرض لقالوا لصاحبه: لا حرج أن تلتزم في الصلاة وإن كنت مقترفًا لبعض الأخطاء! إن صلاتك ستُهذّب لك ما بقي من الأدران، لأنها الأصل الذي لا يقبل غيره من النقائص وصدق أصدق القائلين: ﴿إِبَ ٱلصَكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَبِينَ الفَحَسَاءِ وَٱلمُنكِرُ وَلَذِكُرُ ٱللهِ أَصَبَرُ وَلَللهُ يَعْلَمُ مَا تَصَنعُونَ ﴾ عرب الله أن أن فُلانًا يُصَلِي قيل له: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ فُلانًا يُصَلِي اللهِ، إِنَّ فُلانًا يُصَلِّي اللهِ، فَإِذَا أَصْبَحَ سَرَقَ، قَالَ: «سَينْهَاهُ مَا تَقُولُ»(۱).

وقس على هذا أمورًا أخرى كثيرة، توجب على الداعي أن يرضى من حديث التدين الإتيان ببعض الالتزام دون تتمة الجسد الواحد، لأنه على يقين بقوة جذب الطاعة لأخواتها.

جاء عن نَصْرِ بْنِ عَاصِمٍ، عَنْ رَجُلٍ مِنْهُمْ أَنَّهُ أَتَى النَّبِيَّ ﷺ فَأَسْلَمَ عَلَى أَنَّهُ لَا يُصَلِّى إِلَّا صَلَاتَيْنِ، فَقَبِلَ ذَلِكَ مِنْهُ (٢).

إن الفهم العاطل الباطل من هذا الحديث أن يفهم بأن النبي الله قد رضي منه رفضه لبعض الصلاة، حاشا وكلا أن يكون هذا، ولكِنْ \_ إن صح الحديث \_ رضي النبي الله الالتزام ببعض الصلاة لأنه يعلم أنه ممن حكم على

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان برقم: ٢٥٦٠، والحديث حسن.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد برقم: ٢٠٢٨٧، وهذا حديث ضعيف، وقال الحافظ البوصيري في «إتحاف الخيرة المهرة» عن طريق ابن أبي شيبة، وهو عين هذا السند: «هذا إسناد رجاله ثقات». أي: ما عدا الرجل المبهم وهو واضح، ولا يستطيع أحد أن يثبت له الصحبة إلا بعد معرفته، أما والحال كذلك فلا.

الصلاة بالصعوبة قبل أن يتذوق شهدها، وأنه سيلتزم بها إن ذاق حلوها وعرف طيبها، وهو التدرج الدعوي الذي لا إشكال عليه، توضحه النصوص الآتية:

عَنْ عُثْمَانَ بْنِ أَبِي الْعَاصِ: أَنَّ وَفْدَ ثَقِيفٍ قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللهِ هَا، فَأَنْزَلَهُمُ الْمَسْجِدَ لِيَكُونَ أَرَقَّ لِقُلُوبِهِمْ، فَاشْتَرَطُوا عَلَى النَّبِيِّ هَا أَنْ لَا يُحْشَرُوا، وَلَا يُحْبُوا، وَلَا يُسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ غَيْرُهُمْ، قَالَ: فَقَالَ: ﴿إِنَّ لَكُمْ أَنْ لَا يُحْشَرُوا، وَلَا يُحْبُوا، وَلَا يُسْتَعْمَلَ عَلَيْهُمْ غَيْرُهُمْ، قَالَ: وقَالَ النَّبِيُ هَا: ﴿لَا تُحْشَرُوا، وَلَا تُعْشَرُوا، وَلَا يُسْتَعْمَلَ عَلَيْكُمْ غَيْرُكُمْ». وَقَالَ النَّبِيُ هَا: ﴿لَا تُعْشَرُوا، وَلَا يُسْتَعْمَلَ عَلَيْكُمْ غَيْرُكُمْ». وَقَالَ النَّبِيُ هَا: ﴿لَا تَعْشَرُوا، وَلَا يُعْمَلُ وَلَا يُعْمَلَ عَلَيْكُمْ غَيْرُكُمْ اللهِ النَّبِيُ هَا: ﴿لَا لَهُ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

يفسر موقف النبي ﷺ صريح ما روي أبو داود (ت: ٢٧٥ هـ) في سننه عَنْ

(١) أخرجه أحمد في مسنده (١٧٩١٣)، قال محققو المسند: «رجاله ثقات رجال الصحيح غير أن في سماع الحسن من عثمان اختلافًا»، أي: إن شبهة في صحة الحديث واقعة.

ثم نقل محققو المسند عن السندي شرحه لألفاظ هذا الحديث فقالوا: وقوله: أن لا يُحشروا... إلخ على بناء المفعول، ومعنى لا يحشروا: لا يندبوا إلى الجهاد، ولا يضرب عليهم البعوث، وقيل: لا يحشروا إلى عامل الزكاة ليأخذ صدقة أموالهم بل يأخذها في أماكنهم. ومعنى لا يعشروا: لا يأخذ عشر أموالهم، وقيل: أراد به الصدقة الواجبة، وإنما فسح لهم في تركها، لأنها لم تكن واجبة يومئذ عليهم، وإنما تجب بتمام الحول.

وسئل جابر عن اشتراط ثقيف أن لا صدقة عليهم ولا جهاد، فقال: عَلِمَ منهم أنهم سيصدقون ويجاهدون إذا أسلموا فرخص فيها.

ولا يُجَبُّوا: بضم الياء وفتح الجيم وضم الباء المشددة على بناء الفاعل من التجبية، وأصل التجبية أن يقوم مقام الراكع، وقيل: أن يضع يديه على ركبتيه وهو قائم، وقيل: أصلها السجود، وبالجملة، فمرادهم أن لا يصلوا مجازًا، قال جابر: ولم يرخص لهم في ترك الصلاة لأن وقتها حاضر يتكرر بخلاف وقت الزكاة والجهاد.

وَهْبٍ قَالَ: سَأَلْتُ جَابِرًا عَنْ شَأْنِ ثَقِيفٍ إِذْ بَايَعَتْ، قَالَ: اشْتَرَطَتْ عَلَى النَّبِيِّ فَلَ: اشْتَرَطَتْ عَلَى النَّبِيِّ فَلَ: فَلَكَ يَقُولُ: فَلَا جِهَادَ، وَأَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ فَلَ بَعْدَ ذَلِكَ يَقُولُ: اسْيَتَصَدَّقُونَ، وَيُجَاهِدُونَ إِذَا أَسْلَمُوا (۱).

عَنْ أَنَسٍ، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لِرَجُلٍ: «أَسْلِمْ». قَالَ: إِنِّي أَجِدُنِي كَارِهَا. قَالَ: «وَإِنْ كُنْتَ كَارِهَا»(٢).

وفي رواية لهذا الحديث عَنْ أَنْسٍ، أَنَّ النَّبِيَ اللهِ وَخَلَ عَلَى رَجُلٍ مِنْ بَنِي النَّجَّارِ يَعُودُهُ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وما ذاق لذة النعيم عاقل قط وطلب أن يبتعد عنها، ولكن الجهل بالنعيم ألجأه لاختيار غيره، فاقبل منه جزءًا من التقدم في الحل، فإذا الذي اشترط عليك ألا يزيد في العبادة كأنه راهب منقطع في صومعته.



- (۱) أخرجه أبو داود برقم: ٣٠٢٥، وقد حكم الشيخ شعيب الأرناؤوط على إسناده بالصحة في ٤: ٨٣٨، وقال الحطابي في «معالم السنن» ٣: ٣٤: «ويشبه أن يكون النبي في إنما سمح لهم بالجهاد والصدقة لأنهما لم يكونا واجبين في العاجل، لأن الصدقة إنما تجب بتمام الحول، والجهاد إنما يجب بحضور العدو، وأما الصلاة فهي واجبة في كل يوم وليلة، فلم يجز أن يشترطوا تركها» انتهى مستفادًا من تحقيق شيخنا الشيخ محمد عوامة لسنن أبي داود ٣: ٨١١.
- (٢) أخرجه أحمد برقم: ١٢٠٦١، وأبو يعلى في مسنده برقم: ٣٨٧٩، وحكم المحققون في كلا الكتابين على إسناد الحديث أنه صحيح على شرط الشيخين.
  - (٣) أخرجه أحمد برقم: ١٢٥٤٣، وقال المحققون: «إسناده صحيح على شرط مسلم».

### القاعدة الخامسة والأربعون

### ه ٤. الدعوة إلى الأصول قبل الفروع(١).

يجب اتباع هذه القاعدة عند الابتداء مع كل أصناف المدعوين من الكافرين، والعصاة ذوي الموبقات، والأطفال الصغار، وضعيفي الإيمان، ومن نشأ ببلد بعيد عن الإسلام، والداخلين أبواب التوبة من جديد، وأمثالهم...

النفس البشرية لا تثبت على الأوامر الكثيرة غالبًا، فهي قد تتقبل الطلبات الكثيرة، وترضى بالتحول الفجائي، والنقلة السريعة، ولكن سرعان ما تنطفئ حرارة وهج الحماس، ويعود كل شيء إلى ما كان عليه، بل ربما يتراجع صاحب الطفرة كما سبق بيانه.

وعندما تكون الحكمة تاج أعمال الداعي تراه يبحث عن أهم الأمور، وأقل الطلبات، وأشد النقاط حاجة ماسة ضمن موازنة سلسلة ما يُهِمُّ تقديمه للمدعو، ويمسك بأكثرها ضرورة أو حاجة ملحة، ويقصر الكلام عليها دون تقديم غيرها معها دفعة واحدة.

وها هنا ترى الداعي بحكمته يقدم الأصول على الفروع، والواجب على الجائز، والكبائر على الصغائر، والأهم على المهم، والسنن على المباحات، والواجبات على السنن، ويحذر ضمن هذه الموازنة بدون كيل للطلبات

<sup>(</sup>۱) هذه القاعدة عنوان مقالة للشيخ الأديب على الطنطاوي رحمه الله تعالى، ذكرها في كتابه «فصول في الدعوة والإصلاح» ص ١٢٣، وهي موجودة عند العلامة الشيخ جمعة أمين أيضًا في كتابه القيم: «الدعوة قواعد وأصول» ص ٢٠٧.

والتحذيرات من غير ميزان دقيق يقيس فيه.

وإن الذي يدرس مراحل تنزل القرآن الكريم يجد أن المرحلة المكية وهي ثلاث عشرة سنة كلها كانت في تثبيت الأصول، ثم لما تمكن الإيمان من قلوب الصحابة بدأ ينزل التشريع لكامل الدين، حتى كمل الدين وتم.

وإلى هذا المعنى أشارت السيدة الجليلة عائشة رَضَالِيَّهُ عَنْهَا بقولها: إِنَّمَا نَزَلَ أَوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ الْمُفَصَّلِ، فِيهَا ذِكْرُ الْجُنَّةِ وَالنَّارِ، حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الْإِسْلَامِ نَزَلَ الْحُلَالُ وَالْحُرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ أَوَّلَ شَيْءٍ: لَا تَشْرَبُوا الْخَمْر، لَقَالُوا: لَا نَدَعُ النِّنَى أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ: لَا تَزْنُوا، لَقَالُوا: لَا نَدَعُ الزِّنَى أَبَدًا، لَقَدْ نَزَلَ بِمَكَّةَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى وَإِنِّي لَجَارِيَةً أَلْعَبُ: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمْرُ ﴾ [القمر: ٢٦] وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَالنِّسَاءِ إِلَّا وَأَنَا عِنْدَهُ(١).

يستفاد من كلام السيدة عائشة رَضَاً لِللهُ عَنْهَا، أن الأحكام لم تأت في الشرع الا متأخرة عن الدعوة للإسلام، ومثلها كثير من العبادات، فمن كان قد قطع الأشواط في بحر الإيمان فإنه يطالَب بالأحكام والعبادات، كما طلب الله تعالى من نبيه في بدايات النبوة أن يقوم الليل: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْمُزَمِّلُ ﴿ يُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللّ

ولا يصلح آخر الأمة إلا بما صلح به أولها، قدم الأهم على المهم، والأصول على الفروع، وامش على هذا السلم على حسب أرقام درجاته.

<sup>(</sup>١) اقتصرت على موضع الشاهد من حديث أخرجه البخاري برقم: ٤٩٩٣.

ولا تغب لك عن ذهن فكرة توزيع الكلام على حسب مستوى المدعو، وهي التي قد تمت الإشارة إليها سابقًا، فلا يحق للداعي أن يتمسك بالأصول دائمًا، ويدعو للأصول ذوي الإيمان الراسخ، وحملة الدعوة، وأشباههم، كالذي جلس في مجلس العلماء أئمة المساجد وأهل الوعظ وجعل يحدثهم عن أهمية الطهارة، وتطهير الثياب! وشدة عذاب القبر لمن لا يستتر من بوله!

إنما تأتي هذه الموازنة مع عرض الدعوة على حديث عهد بالالتزام، يقدم الداعي له من الدعوة الأهم فحسب، ولا يكثر من الطلبات عليه، فإذا تربعت الأصول على عرش قلبه فليس عليه جناح أن يؤدي الفروع، ثم ما بعدها...



### القاعدة السادسة والأربعون

#### ٤٦. قدم الإحسان للناس عند دعوتهم

الإحسان كلمة كبيرة تشتمل على أمور كثيرة، فقد يكون الإحسان للمُعْدِم بتقديم الطعام، وقد يكون بقضاء الحاجة، وقد يكون بعيادته في مرضه، أو توفير ما يحتاجه من فرصة عمل أو دراسة ولد، أو ابتسامة، أو تقدير جهد، وغير ذلك.

لقد أدرك أعداء الإسلام جدوى هذا الإحسان فجعلوا يركزون في إخراج الناس من دين الله في الإحسان إليهم، فيقدمون في أفريقيا الدواء للمريض، ويساعدون الطلبة على الرحلة خارج البلد لإتمام الدراسة، ويحلون مشكلة الرجل المسن، ويساعدون الشاب على الزواج، وتأسيس اللَّبِنَات الأولى في عُش الزوجية.

وليس كل الناس بحاجة لمثل هذه المساعدات المادية، فهناك الغني الذي بحاجة إلى من يعوده في مرضه لمواساته فقط، وشبيه به من يملك المال الوفير والمنصب الرفيع وقد وقع في حبائل السحرة، فليس مثل هذا بحاجة إلا للوقوف إلى جانبه فيما يلحُّ عليه من طلب، والإحسانِ عليه.

ووالله إن في قصة إحسان النبي الله بعيادة الطفل اليهودي الذي كان يخدمه لدروسًا وعبرًا، كما قَالَ أَنَسُ رَضَالِكُ عَنْهُ: كَانَ غُلَامٌ يَهُودِيُّ يَخُدُمُ النَّبِيَّ لَخَدُمُ النَّبِيَّ اللهُ فَمَرِضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ اللهُ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمْ». فَنَظَرَ إِلَى

أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَهُ فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ﴿ فَأَسْلَمَ، فَخَرَجَ النَّبِيُ ﴿ وَهُوَ يَقُولُ: «الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»(١). وأعجبتني لفتة لهذا الحديث في يَقُولُ: «الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ»(١). وأعجبتني لفتة لهذا الحديث في صحيح ابن حبان، وهي قوله: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ لِأَصْحَابِهِ: «اذْهَبُوا بِنَا إِلَيْهِ صحيح ابن حبان، وهي قوله: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴾ لأَصْحَابِهِ: «اذْهَبُوا بِنَا إِلَيْهِ نَعُودُهُ» فَأَتُوهُ وَأَبُوهُ قَاعِدٌ عَلَى رَأْسِهِ(٢).

فهل بعد هذا الإحسان من إحسان؟ وسوف أذكر عدة جوانب من الإحسان كانت في هذه الحادثة من خلال الروايتين:

١\_ النبي ﷺ بعظمته وانشغاله وأعبائه الملقاة على كاهله جاء ليعود طفلًا.

٢ الطفل كان من ديانة مختلفة عن دين هذا الرسول العظيم كل.

٣\_ أخذ أصحابه معه.

٤\_ الطفل لم يكن من عائلة ذات منصب، ولا ابن سيد.

٥ الطفل نفسه خادم عند رسول الله على.

فكم من دروس الإحسان في عيادة الرسول الله والرجال معه إلى طفل خادم عنده من ديانة أخرى؟

وأقسم أن كل هذه الدروس لم تكن هي وحدها تثقل ميزان استجابة والد الغلام لإسلام ولده، ولكن السبب الرئيس إحسان النبي الدائم الشامل السابق للناس عامة، وللطفل وعائلته خاصة، فلا والله لم يكن النبي ليعامل هذا الخادم كما يعامل أمثالَه أكثرُ أهل عصره، إنما كان يغرقه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان برقم: ٢٩٦٠.

1510187

بإحسانه طول فترة خدمته، بل ويغرق الناس بإحسانه حتى جزم واستقر في قلب هذا اليهودي وولده أن مثل هذا الرجل العظيم لا يخالف إذا طلب الطلب، وإن كان الطلب لتغيير الدين.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُّ عَنْ خَيْلًا قِبَلَ نَجْدٍ، فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ مِنْ بَنِي خَيْلًا قِبَلَ نَجْدٍ، فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةُ بْنُ أَثَالٍ، فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسْجِدِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِ النَّبِيُ عَنَ فَقَالَ: «أَطْلِقُوا ثُمَامَةً». فَانْطَلَقَ إِلَى خَلْلٍ قَرِيبٍ مِنَ الْمَسْجِدِ، فَاغْتَسَلَ ثُمَّ دَخَلَ الْمَسْجِدَ فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ (۱).

وأختم بحديث أَنَسٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ، عِنْدَمَا قَالَ: مَا سُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْإِسْلَامِ شَيْئًا إِلَّا أَعْطَاهُ، قَالَ: فَجَاءَهُ رَجُلُ فَأَعْطَاهُ غَنَمًا بَيْنَ جَبَلَيْنِ، فَرَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ: يَا قَوْمِ، أَسْلِمُوا! فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لَا يَخْشَى الْفَاقَةَ (').

ولقد صدق أبو الفتح علي بن محمد البستي (ت: ٤٠٠ هـ) رحمه الله لما قال:

أَحْسِنْ إِلَى النَّاسِ تَسْتَعْبِدْ قُلُوبَهَمُ فَطَالَمَا اسْتَعْبَدَ الإِنْسَانَ إِحْسَانُ وَحُسِانُ وَكُنْ عَلَى الدَّهْرِ مِعْوَانًا لِذِي طَلَبٍ يَرْجُو نَدَاكَ فَإِنَّ الحُرَّ مِعْوَانُ



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٦٢، ومسلم برقم: ١٧٦٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم برقم: ۲۳۱۲.

## القاعدة السابعة والأربعون

### ﴿ ٤٧. التيسير في الدين هو الأصل بضوابطه

إن الله تعالى قد نص في كتابه الكريم في مواضع كثيرة أن الدين يسر، فقال تعالى:

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨].

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ ۚ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحج: ٧٨].

﴿ ٱلْكَنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفَأً ﴾ [الأنفال: ٦٦].

﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُشَرًّا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسَّرًا ﴾ [الشرح: ٥ \_ ٦].

لما أرسل النبي الله معاذ بن جبل وأبا موسى الأشعري رَضَالِلَهُ عَنْهُا إلى اليمن وصَّاهما بقوله: «يَسِّرَا وَلَا تُعَسِّرَا، وَبَشِّرَا وَلَا تُنَفِّرَا، وَتَطَاوَعَا وَلَا تَخْتَلِفَا»(١).

وفي رواية لمسلم: كَانَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَي إِذَا بَعَثَ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِهِ فِي بَعْضِ أَمْرِهِ قَالَ: «بَشِّرُوا وَلَا تُنَفِّرُوا، وَيَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا»(٢).

وتقدم حديث الأعرابي الذي قام فبال في المسجد، وأحلى ما في الحادثة خاتمتها، وهي قول النبي الله الله المُعِثْتُمْ مُيَسِّرِينَ، وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِين (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٠٣٨، ومسلم برقم: ١٧٣٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم: ١٧٣٢.

<sup>(</sup>٣) ص ٦٤.

ويتجلى هذا في مواقفه في عجة الوداع كما يقول عَبْدُ اللهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضَوَلِكَهُ عَنْهُ: وَقَفَ رَسُولُ اللهِ فَي حَجَّةِ الْوَدَاعِ بِمِنَى لِلنَّاسِ يَسْأَلُونَهُ، فَجَاءَهُ رَجُلُ فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ فَحَلَقْتُ قَبْلَ أَنْ أَذْبَحَ؟ فَقَالَ: «اذْبَحْ وَلَا حَرَجَ». فَجَاءَ آخَرُ فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِي؟ قَالَ: «ارْم وَلَا حَرَجَ». فَجَاءَ آخَرُ فَقَالَ: لَمْ أَشْعُرْ فَنَحَرْتُ قَبْلَ أَنْ أَرْمِي؟ قَالَ: «ارْم وَلَا حَرَجَ». فَمَا سُئِلَ النَّبِيُ فَيْ عَنْ شَيْءٍ قُدِّمَ وَلَا أُخِرَ إِلَّا قَالَ: «افْعَلْ وَلَا حَرَجَ».

ومن القواعد الفقهية التي نص عليها الفقهاء قولهم: «المشقة تجلب التيسير» وقولهم: «الضرورات تبيح المحظورات» ويضم إليها القاعدة الفقهية الأخرى: «الضرورة تقدر بقدرها». وذلك كي لا يُتوسع بالمحظورات أكثر من الضرورة.

إن المنهج الإسلامي في الكتاب والسنة بأجمعها لقائم من أساسه على التيسير، لذلك لما أراد بعض الناس أن يشددوا على الناس أو على أنفسهم نهاهم النبي على كما جاء في الحديث عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُ عَنَّهُ بَوْطُكُ، إِذَا هُو بِرَجُلٍ قَائِمٍ، فَسَأَلَ عَنْهُ فَقَالُوا: أَبُو إِسْرَائِيلَ، نَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلَا يَشْعُدَ، وَلَا يَسْتَظِلَّ، وَلَا يَتَكَلَّمَ، وَيَصُومَ. فَقَالَ النَّبِيُ عَنْهُ وَلْيَتَكَلَّمُ وَيَصُومَ. فَقَالَ النَّبِيُ عَنْهُ وَلْيَتَكَلَّمُ وَلَا يَسْتَظِلَّ، وَلا يَسْتَظِلَّ، وَلا يَسْتَظِلَّ وَلْيَقْعُدْ، وَلْايَتِمَ صَوْمَهُ»(۱).

ولما شدد سيدنا معاذ رَضِوَالِلَهُ عَنْهُ وشق على بعض الأمة في صلاتها نبهه النبي الله الله الله الله الله الله الله عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: وَعَلَيْكُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: وَعُلْ بِنَاضِحَيْنِ وَقَدْ جَنَحَ اللَّيْلُ، فَوَافَقَ مُعَاذًا يُصَلِّي، فَتَرَكَ نَاضِحَهُ وَأَقْبَلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٨٣، ومسلم برقم: ١٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٦٧٠٤.

إِلَى مُعَاذٍ فَقَرَأَ بِسُورَةِ الْبَقَرَةِ أَوِ النِّسَاءِ، فَانْطَلَقَ الرَّجُلُ، وَبَلَغَهُ أَنَّ مُعَاذًا نَالَ مِنْهُ، فَأَتَى النَّبِيِّ ﷺ: «يَا مُعَاذُ، أَفَتَانُ أَنْتَ»؟. مِنْهُ، فَأَتَى النَّبِيِّ ﷺ: «يَا مُعَاذُ، أَفَتَانُ أَنْتَ»؟. - ثَلَاثَ مِرَارٍ ـ: «فَلَوْلَا صَلَّيْتَ بِـ: ﴿ سَبِّحِ اَسْمَ رَبِكَ ﴾، ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَهَا ﴾ ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَهَا ﴾ ﴿ وَٱلثَّمِينُ وَذُو الْحَاجَةِ» (١).

وقد تقدم حديث ابن عمرو رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ لما شدد على نفسه في الصيام والقيام (٢).

ففرض التيسير ورفض التعسير منهج إسلامي مسلَّم به.

وفي الختام أقول: لا بد للتيسير أن يتوفر فيه شرطان:

1\_ أن يكون له حد أدنى، فليس هناك إطلاق في التيسير، وإلا ماعت الشوابت تحت دعواه، فعلى سبيل المثال: الصلاة لها شروط وأركان، ليس من التيسير في شيء التنازل عنها، إذ إن الشروط والأركان هي الحد الأدنى، فلا تصح الصلاة بدون الوضوء، ولا الركوع، ولا السجود.

٦- أن لا يكون بدعًا من الدين كأن يخالف الأصول الثابتة، أو ما
أجمعت عليه الأمة، أو أن يكون قولًا مهجورًا شاذًا حذر العلماء منه.

ولا بد بعد كل هذا من بصيرة عند الداعية، فما يفتي به لعاجز أو مريض أو كبير أو سقيم قد يمنع منه الجلد القوي الشاب، وما يعطى من تيسير في ظرف وبلد وشدة، قد لا يفتى به في زمان ومكان غيره، وهكذا...

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٧٠٥، ومسلم برقم: ٤٦٥.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۱۷۳.

وعلى الطرف المقابل من التيسير فإنه توجد العزائم، ويمكن أن يقال: «للداعي أن يجنح إلى الأخذ بالعزائم في الأمر الخاص به، ولكن يفتي الناس بالتيسير ويرضى به منهم ما لم يكن إثمًا ...».



1151215 73

### القاعدة الثامنة والأربعون

# ٤٨. التفهيم لا التلقين، والدليل مع التعليل<sup>(١)</sup>

يقول شخص يابس كالجدران المتحركة \_ وقد ضل شيخه ضلالًا بعيدًا \_ يقول: أنا وراء شيخي، ولن أتغير قيد أنملة. وأستاذه المذكور له حظ كبير من عقل فرعون القائل لقومه: ﴿ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ ﴾ [غافر: ٢٩]، ومثل هذا الأصم عن الهدى محاسب عند الله تعالى، سيسأله ربه لِمَ لَمْ يتفكر في الأصلح له في دينه!

إن التلقين في الدعوة إلى الله تعالى ليحوي مثالب كثيرة، إلى جانب بعض الإيجابيات الضئيلة التي لا تنكر، فإذا كان الملقن على قدر كبير من الوعي والفقه، ولقن غيره الدعوة من غير تفهيم، فإن المدعو غالبًا ما يكون كالجدار الأملس، لا يتغير ولا يتبدل، لا إلى الخير ولا الدون، فليس هو ممن يتطور، ولا ممن يتراجع ويتقهقر، والمشكلة تكمن فيمن يلقن غيره إن كان هو في الأصل منحرفًا، أو صاحب منهج خبيث، فإن الملقّن على خطر كبير.

أما منهج الحبيب ، فقد كان مبنيًا على التعليل لا التلقين، والتفهيم لا فرض الرأي، ولا الإلزام، ولا لغة الجبر.

عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ بَنُ أَبِيًّ، جَاءَ ابْنُهُ عَبْدُ اللَّهِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ بِنُ عَبْدِ اللَّهِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَنْ عَبْدُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَبْدُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

<sup>(</sup>١) نص على هذه القاعدة الأستاذ: جمعة أمين في كتابه: «الدعوة قواعد وأصول» ص ٢١٩.

أَبَاهُ، فَأَعْطَاهُ، ثُمَّ سَأَلُهُ أَنْ يُصَلِّى عَلَيْهِ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ الْيُصَلِّى عَلَيْهِ، فَقَامَ عُمَرُ، فَأَخَذَ بِثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، ثُصَلِّى عَلَيْهِ وَقَدْ نَهَاكَ رَبُّكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَيْهِ، فَقَالَ: ﴿ٱسْتَغْفِرُ رَبُّكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَيْهِ، فَقَالَ: ﴿ٱسْتَغْفِرُ لَمُمْ اللَّهِ فَقَالَ: ﴿ٱسْتَغْفِرُ لَمُمْ اللَّهِ فَقَالَ: ﴿ٱسْتَغْفِرُ لَمُمْ اللَّهِ فَقَالَ: ﴿اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا تَسْتَغْفِرُ لَمُمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

لم تمنع صعوبة الموقف ووجود الجنازة عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن يسأل النبي على عما أشكل عليه، والشاهد في الحديث هو الأمر الثاني، وهو أنه كان بوسع النبي في أن يشير على عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ بالسكوت، ليتبعه دون نقاش، ولا سيما أن الموطن موطن جنازة، فهو لا يساعد على التفهيم، بل الوقت يقتضي التلقين دون نقاش، ومع كل هذا لم يرتض النبي في إلا أن يعطي عمر رَضَالِلَهُ عَنْهُ وجهة نظره بتفهيم كامل.

وَعَنْ سَعْدٍ رَضَالِيَهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ الْمَاعُلَمُ وَسَعْدُ جَالِسٌ، فَتَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكَ عَنْ فُلَانٍ، رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ، مَا لَكَ عَنْ فُلَانٍ، وَسُولُ اللَّهِ إِنِّي لَأَرَاهُ مُؤْمِنًا؟ فَقَالَ: «أَوْ مُسْلِمًا»، فَسَكَتُ قلِيلًا، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ فَوَاللَّهِ إِنِّي لَأَرَاهُ مُؤْمِنًا؟ فَقَالَ: «أَوْ مُسْلِمًا» فَسَكَتُ قلِيلًا، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ فَعُدْتُ لِمَقَالَتِي وَعَادَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ فَقَالَ: «أَوْ مُسْلِمًا»، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ، فَعُدْتُ لِمَقَالَتِي وَعَادَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ فَي (أَوْ مُسْلِمًا»، ثُمَّ غَلَبَنِي مَا أَعْلَمُ مِنْهُ، فَعُدْتُ لِمَقَالَتِي وَعَادَ رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ: قالَ: «يَا سَعْدُ، إِنِّي لَأَعْطِي الرَّجُلَ وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْهُ خَشْيَةً أَنْ يَكُبُّهُ اللَّهُ فِي النَّارِ»(').

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه البخاري برقم: ٤٦٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٢٧، ومسلم برقم: ١٥٣.

هذا درس تربوي له أبعاد عجيبة، فلولا أن النبي الله يعلل لسعد بن أبي وقاص رَضَالِيَّهُ عَنْهُ موقفه، ويبين له العلة في إعطاء الأول وترك الآخر، لبقيت الشبهة في ذهن سعد، والكل يعلم مدى علم سيدنا سعد بن أبي وقاص رَضَالِيَّهُ عَنْهُ من علم رسول الله الله الله الله على فمن باب أولى إذا أورد الداعي شبهة، أو عرض له أمر، أو ذكر مسألة أن يعللها أمام من لا يحسن معرفتها، فالدليل والتعليل يزيل ما في الرأس من شُبَه، ويدخل القناعة التامة، وعلى العكس من هذا، فالإسكات وفرض الحكم لا ينجح غالبًا.

هذا وإن من التفهيم استعمال الأمثلة المفهومة والعبارات القريبة، والأمور المحسوسة، والألفاظ السهلة، وبعض علماء العربية يستعملون في هذا اليوم بعض أمثلة النحو، كقولهم: «السمن مَنَوَانٌ بدرهم» ولم يعد في زماننا في جُلِّ البلاد منوان ولا درهم.

ولقد كان من منهج شيخنا العلامة الشيخ أحمد القلاش (ت: ١٤٢٩ ه) رحمه الله أن يفهم الطالب المعلومة، ولقد نجح نجاحًا عجيبًا بإيصال أصعب العلوم إلى أشد الناس جهالة، وذلك بالتفهيم والبسط، وتسهيل العبارة، ومن لطيف فعله أن غير حروف الإظهار في التجويد فجعلها مجموعة في أوائل قوله: "إن غاب عني حبيبي هَمَّنِي خَبَرُه" استبدلها بقولهم المعتاد: "أخي هاك علمًا حازه غير خاسر"، وجعل حروف الاستعلاء في أوائل هذا البيت:

قدط ال صَدُّك ظلمًا خَفِّ فَ ضِرَامَ غَ رَامِي بدلًا عن جمعها في قولهم: «خُصَّ ضَغْطٍ قِظ».

فمن أراد دعوة ناجحة فليكثر من التعليل، وليقلل من التلقين، ويُسَلِّح المتعلم بالأدلة، وليوقفه على مواطن العلة.

## القاعدة التاسعة والأربعون

# ٤٩. ركز على اللب المقصود لا القشر المردود

ركز أحد الشيوخ دعوته على نوع من الحجاب السابغ الساتر، وساد الحجاب في جماعته وعم وانتشر، لكنه في وقت الهجرة إلى بلد آخر أصبح الحجاب عبنًا على جماعته، فجاء ولده واقترح تغيير الحجاب على الجماعة في بلد مهجرهم، مما يوافق حجاب المسلمات الملتزمات في مُقامهم الجديد، فاستمرت دعوتهم ولم يلقوا أذى، ولو بقيت نساؤهم على الحجاب الأول لكان لباس شهرة في البلد الحادث، ولهذه المرونة والتغيير إيجابية عالية، لأن المضمون قد تحقق ألا وهو الحجاب، وأما التمسك بذاك الحجاب بعينه فهو من القشور غير المهمة.

وما أبدع قصة فتح مكة، لَمَّا كَتَبُوا الْكِتَابَ كَتَبُوا: هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ، فَقَالُوا: لَا نُقِرُ بِهَا، فَلَوْ نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ مَا مَنَعْنَاكَ، لَكُونُ أَنْكَ حُمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، وَأَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ»، لَكِيْ اللهِ، وَأَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ»، قَالَ: ﴿ أَنَا رَسُولُ اللهِ لَا أَخُوكَ أَبَدًا، فَأَخَذَ رَسُولُ اللهِ ثُمَّ قَالَ: لَا وَاللهِ لَا أَخُوكَ أَبَدًا، فَأَخَذَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وفي لفظ آخر للحادثة أيضًا: فَجَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرٍو فَقَالَ: هَاتِ اكْتُبْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابًا، فَدَعَا النَّبِيُ ﷺ الْكَاتِبَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٦٩٩، ومسلم برقم: ١٧٨٣.

الرَّحِيمِ»، قَالَ سُهَيْلُ: أَمَّا الرَّحْمَنُ فَوَاللهِ مَا أَدْرِي مَا هُوَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ بِاسْمِكَ اللهِ مَا كُنْتَ تَكْتُبُهَا إِلَّا بِسْمِ اللهِ اللهِ مَا كُنْتَ تَكْتُبُ، فَقَالَ الْمُسْلِمُونَ: وَاللهِ لَا نَكْتُبُهَا إِلَّا بِسْمِ اللهِ اللهِ مَا كُنْتَ تَكْتُبُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى: «اكْتُبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ»، ثُمَّ قَالَ: «هَذَا مَا قَاضَى الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى: وَاللهِ لَوْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ مَا عَلَيْهِ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ سَهَيْلُ: وَلِكُونِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ اللهِ وَإِنْ كَذَبْتُمُونِي، اكْتُبْ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ النَّهِي فَقَالَ اللهِ وَإِنْ كَذَبْتُمُونِي، اكْتُبْ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، (۱).

في هذا الحادثة بدا بوضوح أن النبي الهاهم بالمضمون ولم يهتم بالحرُفِيَّة، فالمقصود يحصل عند كتابة باسمك اللهم كالذي سيكون بكتابة: بسم الله الرحمن الرحيم، وكذلك: استبدال كلمة: هذا ما قاضى عليه محمد بن عبد الله، بكلمة: هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله.

تنازل النبي عن أمرين اثنين، لأنهما ليسا من الجوهر، ولكنهما من المكملات.

ومن هدي النبي في في دعوته وسيرته الشريفة في حكمته التي سار عليها مواقف كثيرة، كان يركز فيها على الجوهر لا المظهر، ويأخذ اللب لا القشر، ويهتم بالمقصد والغاية كي تتحقق.

ومن أشد الإخفاقات الدعوية عندما يطرد الشيخ أو المعلم والمعلمة الطالب من أجل أمر تنظيمي: من لباس أو جلوس أو أمور لا يلتفت الشارع لها بحق، ولا أُنكر ضرورة تحقيق الوسائل التنظيمية، لكن لا على حساب إبعاد الطالب وإخراجه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٧٣١.

٣٠٦ ستون قاعدة

حدثني والدي الشيخ محمد جميل عطار حفظه الله، أن شيخي وشيخه الشيخ عبد الله سراج الدين الحلبي الحسيني (ت: ١٤٢٢ هـ) لما افتتح المدرسة الشعبانية لحفظ القرآن كان لا يعنف طالبًا على حاله، فمن صعب عليه حفظ المتون النثرية رضي منه بالشعرية، ومن لا يطيق حفظ كمية كبيرة رضي منه بالقليل، ومن لا يستطيع الحضور للمسجد أرسل له من يستمع له، ومن تعذر بالقليل، ومن لا يستطيع الحضور للمسجد أرسل له من يستمع له، ومن تعذر حضوره كل يوم خصص له أوقاتًا متباعدة تناسب وضعه، وحصل من تسامحه هذا خير كبير، وتخرج في مدرسته حفاظ كثيرون، وهم يملؤون أطراف البلد الآن، ومنهم من تفرقوا في البلاد، والناجح في تربيتهم وتثبيتهم على سكة الحفظ هو شيخهم المبارك رحمه الله.



रिवाचार १३

## القاعدة الخمسون

#### • ٥. التربية لا التعرية (١)

كان شيخنا الشيخ أحمد القلاش (ت: ١٤٢٩ هـ) رحمه الله يجلس مع الطلبة في حلقة القرآن ويستمع لهم، وعندما يغلط الطالب كان من منهج الشيخ ألا يرد الطالب بالصحيح مباشرة، إنما يقول له مثلًا: انظر إلى حركة حرف كذا، لاحظ ما في الكلمة من مدود وأحكام... وهكذا، وكان من أقواله التي يرددها: «السَّنْدُ يعلِّم، والرد يحطِّم».

إن هذه لقاعدة صغيرة التطبيق في حلقة القرآن، وهي في سعة الدعوة أوسع وأوسع، فكيف بالتعرية إذن؟ كيف بالزجر والتوبيخ والتقريع وإساءة الألفاظ، والذين أخطؤوا أمام رسول الله كثيرون، فما من موقف إلا وترى النبي هاديًا داعيًا معلمًا، ويستطيع أن يقلب الموقف التعليمي إلى موقف الفضيحة والتعرية ونشر المثالب، ولم يكن ليعمل هذا .

قَالَ عَلِيُّ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ: بَعَثَنِي رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَىٰ وَالْرُبَيْرَ وَالْمِقْدَادَ بْنَ الْأَسْوَدِ قَالَ: «انْطَلِقُوا حَتَّى تَأْتُوا رَوْضَةَ خَاجٍ فَإِنَّ بِهَا ظَعِينَةً وَمَعَهَا كِتَابٌ فَخُذُوهُ مَنْهَا» فَانْطَلَقْنَا تَعَادَى بِنَا خَيْلُنَا حَتَّى انْتَهَيْنَا إِلَى الرَّوْضَةِ فَإِذَا نَحْنُ بِالظَّعِينَةِ مِنْهَا» فَانْطَلَقْنَا تَعَادَى بِنَا خَيْلُنَا حَتَّى انْتَهَيْنَا إِلَى الرَّوْضَةِ فَإِذَا نَحْنُ بِالظَّعِينَةِ فَقُلْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلْمَ مَنْ كَتَابٍ فَقُلْنَا لَتُحْرِجِنَّ الْكِتَابَ أَوْ لَيْهُ مِنْ كَتَابٍ فَقُلْنَا لَتُحْرِجِنَّ الْكِتَابَ أَوْ لَيُلُومَنَ اللهِ عَلَيْنَا بِهِ رَسُولَ اللهِ عَلَيْنَا فِيهِ مِنْ كَتَابٍ مَنْ أَهْلِ مَكَّةً، يُخْبِرُهُمْ بِبَعْضِ خَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ إِلَى أُنَاسٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً، يُخْبِرُهُمْ بِبَعْضِ حَاطِبِ بْنِ أَبِي بَلْتَعَةَ إِلَى أُنَاسٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً، يُخْبِرُهُمْ بِبَعْضِ

<sup>(</sup>١) نص على هذه القاعدة الأستاذ الجليل جمعة أمين في كتابه: «الدعوة قواعد وأصول» ص ٢٢٥.

أَمْرِ رَسُولِ اللهِ اللهُ ال

لقد كان بوسع النبي الله أن يقتل حاطبًا على هذا الموقف، أو يعزره، أو يوبخه، ومع ذلك، فما بدر منه الله إلا تأليف قلبه، وقبول عذره، وبما أن الحكمة اقتضت أن يفاتحه بالأمر وأن ينشر هذا السر فإن النبي الله قد فعل ذلك، وقرن معها كلمات تفرض على الصحابة صفاء القلب تجاه حاطب.

وتقدمت رواية عمر بن الخطاب في قصة شارب الخمر (٢)، وها أنا ذا أذكر رواية صحابي آخر، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: أُتِيَ النَّبِيُ ﷺ بِسَكْرَانَ، فَأَمَرَ بِضَرْبِهِ، فَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِيَدِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِنَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِنَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِنَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِتَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِيَدِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِيَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَا مَنْ يَضْرِبُهُ بَعْدِهِ وَمِنَا مَنْ يَضْرِبُهُ وَمِنَا مَنْ يَضُولُهُ وَمِنَا مَنْ يَضُولُهُ وَمِنَا مَنْ يَصْرِبُهُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ وَمُؤَا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٠٠٧، ومسلم برقم: ٢٤٩٤.

<sup>(</sup>۲) ص ۱٤٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم: ٦٧٨١.

وأختم الحديث هنا بموقف رائع حصل بين النبي وطفل، وبقي الموقف في ذاكرة الطفل إلى أن حدَّث به وهو كبير، قَالَ أَنشُ: كَانَ رَسُولُ اللهِ هَلَّ مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا، فَأَرْسَلَنِي يَوْمًا لِحَاجَةٍ، فَقُلْتُ: وَاللهِ لَا أَذْهَبُ! وَفِي مَنْ أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا، فَأَرْسَلَنِي يَوْمًا لِحَاجَةٍ، فَقُلْتُ: وَاللهِ لَا أَذْهَبُ! وَفِي نَفْسِي أَنْ أَذْهَبَ لِمَا أَمَرَنِي بِهِ نَبِيُّ اللهِ هَنْ، فَخَرَجْتُ حَتَّى أَمُرَّ عَلَى صِبْيَانٍ وَهُمْ نَفْسِي أَنْ أَذْهَبَ لِمَا أَمَرَنِي بِهِ نَبِيُّ اللهِ هَنْ قَدْرَجْتُ حَتَى أَمُرَ عَلَى صِبْيَانٍ وَهُمْ يَلْعَبُونَ فِي السُّوقِ، فَإِذَا رَسُولُ اللهِ هَنَّ قَدْ قَبَضَ بِقَفَايَ مِنْ وَرَائِي، قَالَ: فَنَظَرْتُ لِللهِ لَلهُ وَهُو يَضْحَكُ، فَقَالَ: (يَا أُنَيْسُ، أَذَهَبْتَ حَيْثُ أَمَرْتُكَ»؟ قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، إِلَيْهِ وَهُو يَضْحَكُ، فَقَالَ: (يَا أُنَيْسُ، أَذَهَبْتَ حَيْثُ أَمَرْتُكَ»؟ قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، أَنَا أَذْهَبُ يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ أَنَسُ: وَاللهِ لَقَدْ خَدَمْتُهُ تِسْعَ سِنِينَ، مَا عَلِمْتُهُ قَالَ إِلَيْهِ وَمُو مَنَعْتُهُ لِمَ فَعَلْتَ كَذَا وَكَذَا، أَوْ لِشَيْءٍ تَرَكْتُهُ هَلَا فَعَلْتَ كَذَا وَكَذَا اللهِ لَقَدْ خَدَمْتُهُ تِسْعَ سِنِينَ، مَا عَلِمْتُهُ قَالَ لِشَيْءٍ صَنَعْتُهُ لِمَ فَعَلْتَ كَذَا وَكَذَا، أَوْ لِشَيْءٍ تَرَكْتُهُ هَلَا فَعَلْتَ كَذَا وَكَذَا (').

هذه الحوادث بمجموعها تعطي صورة رائعة عن التربية، مع بيان الخطأ دون السكوت عنه، ولكن دون الإساءة للطفل والطالب والمخطئ.

وكم تحتاج المدارس الدعوية إلى مراجعات، لمَا يُرى من صريح مواقف بعض المربين، التي لا تخرج عن دائرة العقوبة والإهانة والإغلاظ والشد على المخطئ، وتتحول من ساحة التربية الرحبة، إلى دائرة التعرية الضيقة المنفّرة، وكلما طُرح الحديث مع هؤلاء وأمثالهم كان الجواب اليتيم الوحيد دائمًا حاضرًا على ألسنتهم: «الشدة تصنع الرجال»، ناسين أو متناسين المواقف النبوية المتكاثرة التي فيها اللين الذي ربى الرجال، والعطف الذي خرّج الجبال، والأُبُوّة التي مكنت الصداقة، والرحمة التي شيدت أسمق المباني.

إن الإنسان ليحتاج إلى إعادة النظر الدائمة لكل موقف مع التجرد عما هو عليه، فمن الأخطاء أن من عرف في نفسه الشدة في كل المعاملات

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲۳۱۰.

استشهد بمواقف سيدنا عمر رَضَاً لِللهُ عَنْهُ، ناسيًا أو جاهلًا بأن مواقف عمر كانت في الشدة بدين الله، ومع المعتدي والمحارب والساخر، وإلا فمواقف عمر نفسه كانت مع المؤمنين مواقف رحمة لا عذاب، ولا محق ولا بلاء، ولا إرهاب ولا تنفير، كانت موقف التحبيب والتأليف والجمع للكلمة، ولا أصرح من موقفه الذي تمنى أن يكون أولئك القوم قد أسلموا(۱).

وما أشبه من يغلظ على أحبابه وإخوانه ثم يستشهد بحوادث وشخصية عمر، بالذي يدعو على المؤمنين مستشهدًا بدعاء رسول الله على الكافرين! فشتّان ما بين الموقفين.

وبعد كتابة ما تقدم عثرت على قصة للأستاذ عمر بهاء الدين الأميري (ت: ١٤١٢ هـ) رحمه الله، فقد ذكر أنه كان متوجهًا للتعزية بالشيخ البشير الإبراهيمي (ت: ١٣٨٥ هـ) رحمه الله في الجزائر، وتوقفت الطائرة ليلة في جنيف، وكان يشرب البرتقال وحيدًا عندما جلست إحدى المضيفات طالبة منه أن يقدم لها كأسًا من الخمر، فقال لها: معاذ الله.. كيف أقدم الأذى للناس وقد صنت عنه نفسي!

قالت: وماذا يهمك من أمري؟

قلت: نحن من أسرة واحدة.

عجبت وسألت: كيف؟

قلت: أسرة الإنسانية، إنها كلها أسرة المسلم.

<sup>(</sup>١) تقدم كلام عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ كاملًا في حادثة فتح تُسْتَر ص ١٥٦.

قالت: ومن أنبأك أني إنسانة؟ لقد أُنْسِيتُ ذلك من زمن طويل!

قلت: بل إنسانة، والمسلم لا ينسى الحق.

قالت: دعك من إنسانيتي.. أنا هنا لأمارس حيوانيتي..!

قلت: وليس مكانك هنا! قالت: وأين؟

قلت: إلى جوار سرير طفل، في كنف زوج.

فأخذتها حرقة، وتساقطت من عينيها دموع، وتمتمت: ما أرحمك وما أظلمك! ذكرتني بإنسانيتي فأحييتني حتى أبكيتني. ولكن ما الجدوى؟ إنسانة ولا أستطيع أن أعيش إنسانيتي ربع ساعة (۱).



<sup>(</sup>۱) أفدت هذا النقل من كتاب: «قل هذه سبيلي» للعالم الفاضل: أحمد معاذ الخطيب حفظه الله، ص ٦٩، وقد عزاه إلى كتاب الإسلام في المعترك الحضاري للأستاذ عمر بهاء الدين الأميري رحمه الله.

٢١٢ ستون قاعدة

### القاعدة الحادية والخمسون

# ٥١ علِّم المحكم قبل المتشابه، والمختلف فيه بعد المتفق عليه.

في عصرنا هذا أناس تصدروا للدعوة، وجعلوا يطرحون أمام الناس المشتبهات، وما لا يرق إليه علمهم، ولا تتسع له عقولهم، مما هو كلام أهل الاختصاص، فانبهر بعض الناس بهم، وظنوا أنه كلام جديد في العلم، وأنها نظرات ثاقبة لم يسبق إليها متكلمها، بما أنه شيء لم يطرق أسماعهم من ذي قبل، ولما انبهر الحاضرون بكلامهم، وأذعنوا لهم بالعلم والفهم والتقدم، أصاب أولئك الدعاة غرورً عجيب، ولفحتهم لوثة فتنة الجماهير، وما فقهوا أن شهادة العامة للطبيب بأنه فهيم شهادة غثاء، تذهب مع أول نسمة للهواء، ولو وضعت شهادة كل هؤلاء العامة بكفة، وشهادة أستاذ خبير حاذق واحد في كفة لرجحت شهادة الواحد على المجموع، ولم يدر المساكين أن القاعدة قول: «لا يُهِمُّك ما الذي قِيلَ فيه، بل يُهمك مَن الذي قال فيه».

وماذا عن نتيجة الحضور عند أولئك الشُّذَّاذِ في الدعوة؟ والله يا سادة لقد دخل العصاة إلى حِلَق أولئك وهم المسرفون على أنفسهم البعيدون عن الالتزام والسلوك، ولكنهم بعد فترة أصبحوا مغرورين ببضاعتهم، يظنون أنهم هم المثقفون في دين الله، غاية التزامهم وسلوكهم أنهم يحفظون من العلم الشك في كل الثوابت، والحكم بالخرافة على أجزاء كثيرة من الدين، وأصبحوا يقيسون الدين على عقولهم، فما قبِلَتْه عقولهم فهو الصحيح ـ وما

أَقَلَّه \_ وما رفضه فإنه يرده بأقذع الألفاظ، وأسوأ الأدب.

لقد كان هذا البعيد عن شرع الله بعيد التزام، وعاصي شهوات، ولكنه أضحى مثقف تشكيك في دين الله، وناقد الثوابت بدعوى الحرص على الشرع، كان أيام جاهليته يجلس أمام العالم متواضعًا مقرًا له باختصاصه، أما اليوم فإنه يحتقره ويجزم أن هذا العالِم كاذب ملبس في الدين، وأنه خدم أعداء الله بالخرافات في دينه، مع المقارنة مع نفسه بأنها الغيورة على الشرع، والمنصفة للدين، والمصفية للدعوة من الشوائب.

لقد أصاب الدمار عجلة سير هؤلاء المضللين، وما وصلوا إلى حقيقة الدعوة، لأنهم ابتدؤوا دعوتهم مع الغِر الجديد بمختلف الأقوال، وشعبوا عليه الفتاوى، وعلموه الردود قبل الرسوخ، ودرَّبوه على الجرأة في الرد على العلماء الكبار قبل أن ينال التأصيل العلمي الدقيق، فضلَّ المسكينُ وأضل، وربما انقلب وشعر أن الالتزام بالدين يعني التشوش وعدم الاستقرار، وقد يجد في الحالة الماضية التي كانت من غير التزام ـ على عِلاتها ـ أجود من الحالة الجديدة.

أرأيتم العلم غير النافع، والدعوة إذا قدمت للجاهل انطلاقًا من الشبهات قبل المحكمات؟

إن من منهج الحبيب المصطفى الله أنه يسهل العبارة والتكاليف على الحديد، وقد سلك هذا المسلك العلماء الربانيون بعده، ولا سيما بعد أن استقر الأمر على وجود المذاهب الفقهية، وهي لها مدارسها التي أراد الله تعالى الاختلاف والتنوع، فكان من منهج علمائنا أنهم يعطون غير المتخصص

بالعلم ما هو متفق عليه، ويحذرون من تشويشه بالمختلف فيه، كما يلقنونه المحكم، ويحذرون مواطن المتشابه.

أخرج البخاري (ت: ٢٥٦ ه) في صحيحه: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَاللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَؤُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ، وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لِأَهْلِ كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ وَلَا تُحَدِّبُوهُمْ وَقُولُوا: الْإِسْلَامِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنَّ: (لَا تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلَا تُحَدِّبُوهُمْ وَقُولُوا: (١٣٦]» الْآيَةَ (١).

ويستأنس بما روي عند أحمد (ت: ٢٤١ هـ) في مسنده بسند ضعيف: عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ رَضَوَلَيْكُ عَنْهُ أَنّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ هَنَّ: «لَا تَسْأَلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَيْءٍ فَإِنَّهُمْ لَنْ يَهْدُوكُمْ وَقَدْ ضَلُّوا، فَإِنَّكُمْ إِمَّا أَنْ تُصَدِّقُوا بِبَاطِلٍ، أَوْ تُكَذِّبُوا بِحَقِّ، فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ، مَا حَلَّ لَهُ إِلَّا أَنْ يَتَبِعَنِي (٢٠).

وجاء عن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ قوله: «لَا نَدَعُ كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّنَا ﷺ لِقَوْلِ امْرَأَةٍ لَا نَدْرِي أَحَفِظَتْ أَمْ نَسِيَتْ»(٣).

ولكن القاعدة الأصل هي ما جاء القرآن بالنص عليه أولًا، ألا وهو قوله تعالى: ﴿ هُو اللَّذِينَ أَنْزُلَ عَلَيْكَ الْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَكُ تُحْكَمَتُ هُنَ أُمُ الْكِئْبِ وَلَهُ عَالَكُ تُحْكَمَتُ هُنَ أُمُ الْكِئْبِ وَأَخُرُ مُتَشَيِهِكَ أَنَّ فَأَمَّا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَيْبَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَأُخُرُ مُتَشَيِهِكَ أَنَّ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَيْبَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد برقم: ١٤٦٣، وقال محققو المسند: «إسناده ضعيف»، وبنحو حديث جابر رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ روي من كلام عبد الله بن مسعود رَضِحَالِلَّهُ عَنْهُ عند عبد الرزاق الصنعاني في «مصنفه» برقم: ١٠١٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي برقم: ١١٨٠، والحديث صحيح، وانظر "صحيح مسلم" ١٤٨٠.

وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۚ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا ۗ وَمَا يَذَكُّرُ إِلَّا أَوْلُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [آل عمران: ٧].



#### القاعدة الثانية والخمسون

# ٢٥. حدث كل مدعو بما يرقى إليه عقله، وإياك وشدة الإغراب عليه

لقد أُولِعَ أقوام بسلوك طريق الغرائب والفرائد، وما يشد الأنظار ويلفت الانتباه، وهو طريق خطر، إذ الغالب على الدعوة أنها دعوة معروفة مألوفة، وعدد الأحاديث التي تشد انتباه العامة، وتؤثر في وجدانهم أقل من الأحاديث التي تخاطب العقل والقلب، وتحرك العاطفة، وتجعل العقل يتخذ الموقف الصحيح والعلاج القاطع.

لقد كان السلف يكرهون الحديث فيما لا تبلغ إليه عقول البشر، قال سيدنا عَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُودٍ رَضِّ اللهِ عُنْهُ: «مَا أَنْتَ بِمُحَدِّثٍ قَوْمًا حَدِيثًا لَا تَبْلُغُهُ عُقُولُهُمْ إِلَّا كَانَ لِبَعْضِهِمْ فِتْنَةً»(١).

وَقَالَ عَلِيُّ رَضَىٰ لِللَّهُ عَنْهُ: «حَدِّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُحِبُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ الله وَرَسُولُهُ؟» (ت: ٢٥٦ هـ) رحمه الله أنه بوب لهذا الحديث الموقوف بقوله: «بَابُ مَنْ خَصَّ بِالْعِلْمِ قَوْمًا دُونَ قَوْمٍ كَرَاهِيَةً أَنْ لَا يَفْهَمُوا».

ومن هذا القبيل التحديث بالمعقولات، وعدم الإيغال بالمغيبات فضلًا عن غير المعقولات، ولما غاص بعض الشيوخ بالكلام عن الكرامات، وخوارق

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم: ٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري موقوفًا على على رَضَالِلُهُ عَنْهُ برقم: ١٢٧.

العادات جاء من ردها جملة وتفصيلًا، بل رد الأحاديث الثابتة في المعجزات، وكذّب الأخبار التي ظاهرها يتعارض مع ما تراه عيناه، كشجار موسى وملك الموت<sup>(۱)</sup>، ونحوها، وأوَّل أخبار القرآن الكريم، كالإسراء والمعراج، والطير الأبابيل.

لعل حديث الحصين والد عمران يبين منهج رسول الله في الكلام مع المسلمين الجدد، أو من يريد الإسلام، حيث يطرح المعقولات قبل المغيبات، فقد روى الترمذي (ت: ٢٧٩ هـ) عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُ فَقد روى الترمذي (قَالَ النَّبِيُ الْمَاهِ، قَالَ النَّبِيُ الْمَاهِ، قَالَ النَّبِي اللَّهِي الْأَرْضِ وَوَاحِدًا فِي: سَبْعَةَ سِتَّةً فِي الْأَرْضِ وَوَاحِدًا فِي السَّمَاءِ، قَالَ: «يَا حُصَيْنُ، قَالَ: «فَأَيُّهُمْ تَعُدُّ لِرَغْبَتِكَ وَرَهْبَتِكَ»؟ قَالَ: الَّذِي فِي السَّمَاءِ، قَالَ: «يَا حُصَيْنُ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْتَ عَلَّمْتُكَ كَلِمَتَيْنِ تَنْفَعَانِكَ»، قَالَ: فَلَمَّا أَسْلَمَ حُصَيْنُ، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، عَلِّمْنِي الْكَلِمَتَيْنِ اللَّتَيْنِ وَعَدْتَنِي، فَقَالَ: «قُلِ اللَّهُمَّ حُصَيْنُ، قَالَ: «قُلِ اللَّهُمَّ أَلْهِمْنِي رُشْدِي وَأَعِدْنِي مِنْ شَرِّ نَفْسِي»(٢).

ويحسن هذا المنهج النبوي أيضًا مع أي مدعو حديث عهد بالالتزام الديني.

<sup>(</sup>١) وهو حديث أبي هريرة رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ، قال: أُرْسِلَ مَلَكُ الْمَوْتِ إِلَى مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَلَمَّا جَاءَهُ صَكَّهُ فَفَقاً عَيْنَهُ، فَرَجَعَ إِلَى رَبِّهِ فَقَالَ: أَرْسِلَتَنِي إِلَى عَبْدٍ لَا يُرِيدُ الْمَوْتَ! قَالَ: فَرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ عَيْنَهُ وَقَالَ: ارْجِعْ إِلَيْهِ فَقُلْ لَهُ: يَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَثْنِ ثَوْرٍ، فَلَهُ بِمَا غَطَّتْ يَدُهُ بِكُلِّ شَعَرَةٍ سَنَةً. عَيْنَهُ وَقَالَ: ارْجِعْ إِلَيْهِ فَقُلْ لَهُ: يَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَثْنِ ثَوْرٍ، فَلَهُ بِمَا غَطَّتْ يَدُهُ بِكُلِّ شَعَرَةٍ سَنَةً. قَالَ: قَالَ: فَالْآنَ. فَسَأَلَ الله أَنْ يُدْنِيهُ مِنَ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ قَالَ: أَيْ رَبِّ، ثُمَّ مَهْ؟ قَالَ: ثُمَّ الْمُوثُ. قَالَ: فَالْآنَ. فَسَأَلَ الله أَنْ يُدْنِيهُ مِنَ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ وَالَ: فَالْآنَ. فَسَأَلَ الله أَنْ يُدْنِيهُ مِنَ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ وَقَالَ: وَلَا لَهُ اللهُ عَلَى رَبِّ، ثُمَّ الْمُوثُ. قَلَا لَا لَهُ أَلْ الله أَنْ يُدْنِيهُ مِنَ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ رَمْيَةً بِحَجَرٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَيَّا: «فَلَوْ كُنْتُ ثَمَّ لَأَرَيْتُكُمْ قَبْرَهُ إِلَى جَانِبِ الطِّرِيقِ تَحْتَ الْكَثِيبِ الْأَحْمَرِ». وقد أخرجه البخاري برقم: ١٣٣٩، ومسلم برقم: ١٣٧٥، وهذا لفظ مسلم، وليس عند البخاري لفظ: «ففقاً عينه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي برقم: ٣٤٨٣، وقال: «حديث غريب».

٣١٨ عدة

ومن عجائب ما ترى الأعين إتيان بعض العوام إلى الداعي ليصلح حاله، إذا به يضل ويزداد بعدًا، وبعد التفتيش عن السبب ترى أن الداعي قد حدثه بما لا يحتمله علمه ولا يتسع له عقله.

ومن القديم قالوا: طعام الكبار سُمُّ للصغار، وإقحام حديثي العهد بالتدين في تخصصات العقيدة، ومعالي علوم الحديث، وأزقة متخصصي السيرة شر لا يستهان به، وما يصلح تداوله بين العلماء لا يصلح بحال أن يطرح على العوام، والذي يلقي الطفل الرضيع في النهار الجارف خير ممن يدفع العامي للنظر في دقائق العلم مما لا تقوى عليه قواه، ولا يرقى إليه علمه.



#### القاعدة الثالثة والخمسون

ه. وازن في حديثك بين الوعد والوعيد والوعيد الدنيوي والأخروي (١).

التوازن هو رؤية المحاسن والمثالب في لوحة واحدة، مع إعطاء نسبة لكل منهما بقدر حجمه، دون وضع المجهر على جزء دون آخر.

ولا غرابة أن ترى الطبيب وهو من يعطي أحد المرضى الدواء المهدئ، والآخر الدواء المنشّط، يتحرج من وصف الدواء المسهّر لمن طار عنه النوم أو عانى من اضطراب نومه، كما يمتنع تمامًا من وصف العقاقير التي تجلب النوم لمن قتل النومُ يومه وليله.

وكذلك التوازن عند الداعية في حديثه بين الوعد والوعيد الدنيوي والأخروي، فهو يحذر من يدعوه من البطش الدنيوي والأخروي، ويعده بالمكاسب الدنيوية والأخروية ولا يقتصر على ثواب الآخرة دون الدنيا، ولا العكس، إلا إن دعت الحاجة، فهذا علاج خاص لا يعمم.

لذلك لم يبعث الله تعالى نبيه مبشرًا فحسب، كما لم يرسله منذرًا فقط، إنما جعله نبي المرحمة والملحمة، بشيرًا ونذيرًا، وقد وازن في كتابه بين البشارة والنذارة.

والنفس البشرية غالبًا ما تتعظ بالذي أمامها أكثر من الذي لا تراه،

<sup>(</sup>١) من فوائد شيخنا الشيخ جابر مصري وفقه الله.

فالذي تحذره من بطش دنيوي إضافة إلى الأخروي ينفذ الوعظ إلى قلبه أسرع من الاقتصار على التحذير من عذاب الله فقط.

وهذا ما خلَّده الله تعالى من نجاح رجل مؤمن دعا قومه: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي َ عَامِنَ يَنَقُومِ إِنِي ٓ أَخَافُ عَلَيْكُم مِّ مِّمْ لَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ ﴿ يَكُنَّ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ وَٱللَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِم ۚ وَمَا ٱللّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَيَنَقَوْمِ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُم وَنَ مُلْكًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَيَنَقَوْمِ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُم وَمُن يُعْدِهِم فَي مَا ٱللهُ مَن ٱللّهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُصْدِلِ ٱللهُ فَمَا لَكُم مِّنَ ٱللّهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُصْدِلِ ٱللهُ فَمَا لَكُم مِن اللّهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُصْدِلِ ٱللهُ فَمَا لَكُم مِن اللهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُصْدِلِ ٱللهُ فَمَا لَكُم مِنْ اللهِ مِنْ عَاصِمٍ وَمَن يُصْدِلِ ٱلللهُ فَمَا لَكُم مِنْ هَادٍ ﴾ [غافر: ٣٠ ـ ٣٣].

فابتدأ الرجل بوعظهم بحلول العذاب الدنيوي عليهم، وانتقام الله تعالى منهم كما فعل بالأمم التي سبقتهم، ثم حذرهم من العذاب الموعود به يوم القيامة.

فإذا ما حذرت غشَّاشًا من الغش، فابدأ بخسارة الدنيا، وأن الناس إذا عرفوا غشه هجروه وقَلَوْه، ولم يتعاملوا معه، ثم في الآخرة عذاب الله، وقد قال النبي في: «مَنْ غَشّ، فَلَيْسَ مِنِي»(۱)، وقد تعكس الأسلوب إذا ما رأيت حبَّ الله أظهرَ في الرجل من حب الدنيا.

فلا تقتصر في خطابك للناس على ثواب الآخرة، ولا عقابه فقط، بل اخلط معه الثواب الدنيوي والعقاب الدنيوي، وذكر بالمتع والمكاسب والسعادة الدنيوية أيضًا، وفي القرآن أمثلة كثيرة لمن وعد بالمكاسب الأخروية، ومن وعد بها مع المكاسب الدنيوية، ومن وعد بالدنيوية فحسب، وهذا يختلف وتوجه المدعو وحاله:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۰٤.

أما من بَشَّر بالجزاء الأخروي من ثواب وعقاب، فقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواً فَلَمَّا فَضَى وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُنذِرِينَ رَبُّ قَالُواْ يَعَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنَ قُضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ رَبُّ قَالُواْ يَعَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنَ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ رَبُّ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ لَيْنَ يَكَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ لَيْنَ يَكَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ لَيْنَ يَكَيْهِ يَعْفِرْ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرَكُمُ مِنْ عَذَابٍ يَعَوْمُنَا أَجِيبُواْ دَاعِى اللّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ عَيْفِرْ لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرَكُمْ مِن دُونِهِ إِلَى اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ فَلَيْسَ لِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ فَلَيْسَ لَهُ عَلِي اللْهِ فَلَيْسَ لَكُونِهُ وَاللّهِ فَلَيْسَ لِلْهُ عَلَيْسَ لَلْهُ اللْهِ فَلَيْسَ لَهُ مِن مُعْتَقِي اللْهُ الْمُعْتِي اللْهُ فَلِي اللْهِ فَلَيْسَ لِلْهُ مِن مُعْتِي اللْهِ فَلَيْسَ لِلَهُ عَلَى اللّهُ الْمُولِ مُنْ اللّهُ فَلَيْسَ لِلْهُ الْمُعْتَعِيلُ اللْهُ الْمُعْتِيلُ الْمُعْتِلُ الْمُرْمِ اللّهُ الْمُعِيمِ الللّهُ الْمُعْتِلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِلُ الْمِي اللّهِ الْمُعُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الل

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا آرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ۚ أَنْ أَنْدِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ إِنَّا اَرْسَلْنَا نُوحً إِنِي لَكُو نَذِيرٌ مَّبِينُ ﴿ أَنِ اَعْبُدُواْ اللّهَ وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ إِنَّ يَغْفِرُ لَكُمْ مِّن ذُنُوبِكُو وَيُؤَخِّرُكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ۚ إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤَخِّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [نوح: ١-٤].

ومثله ما جاء عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلُهُ عَنْهُا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِيَ ﴾ [الشعراء: ١١٤] صَعِدَ النَّبِيُ ﴾ عَلَى الصَّفَا، فَجَعَلَ يُنَادِي: «يَا بَنِي فِهْرٍ، يَا بَنِي عَدِيًّ » لِبُطُونِ قُرَيْشٍ، حَتَّى اجْتَمَعُوا، فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ فَهْرٍ، يَا بَنِي عَدِيًّ » لِبُطُونِ قُرَيْشٍ، حَتَّى اجْتَمَعُوا، فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَغْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَ مَا هُو، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشُ، فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ أَنْ يَغْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَ مَا هُو، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشُ، فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَنْ يَغْرُبُ أَرْسَلَ رَسُولًا بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقَ ﴾ قَالُوا: لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَ خَيْلًا بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقَ ﴾ قَالُوا: فَنَرَنَتُ مُ مَصَدِّقَ ﴾ قَالُوا: شَعْمْ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكُمْ إِلَّا صِدْقًا، قَالَ: «فَإِنِي نَذِيرُ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ فَعَمْ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكُ إِلَّا صِدْقًا، قَالَ: «فَإِنِّ يَنْ نَذِيرُ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَعْمَ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكُ إِلَّا لِكَ سَائِرَ الْيُومِ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا، فَنَزَلَتْ: ﴿ تَبَّ لَكُ سَائِرَ الْيُومِ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا، فَنَزَلَتْ: ﴿ تَبَا لَكَ سَائِرَ الْيُومِ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا، فَنَزَلَتْ: ﴿ تَبَا لَكَ سَائِرَ الْيُومِ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا، فَنَزَلَتْ: ﴿ وَمَا كَسَبَ ﴾ [المسد: ١-٢](١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٩٧١، ومسلم برقم: ٢٠٨.

وأما من وعد بمنافع الدنيا مع الآخرة، فقد قال الله تعالى في مطلع سورة نوح، حكاية عن سيدنا نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ وَلَيْ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا لَيْكُ وَيُمْدِدُكُم بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل إِنَّهُ وَيُعْمَلُ أَنْهُ وَالْ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا لَيْكُ وَيُمْدِدُكُم بِأَمُولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُو جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهُ رَاكًا ﴾ [نوح: ١٠ ـ ١٢].

وأما الوعد بالمكاسب والحسائر الدنيوية فحسب، فقد جاء في القرآن الكريم حكاية عن الرجل المؤمن: ﴿ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَهِرِينَ فِي الكَريم حكاية عن الرجل المؤمن: ﴿ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَهِرِينَ فِي الْكَريم فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللّهِ إِن جَآءَنَا ۚ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أَرْبِيكُم إِلّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَمْدِيكُم إِلّا سَبِيلَ ٱلرّشَادِ ﴾ [غافر: ٢٩].

وما أسحر هذا النوع من الخطاب في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ الْمَوْا هَلَ أَدُنُكُمْ عَلَى جِعَرَةٍ نُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠]، فقد سماها تجارة، وهي النجاة من عذاب أليم.



# القاعدة الرابعة والخمسون

ه من الدعوة عادت على الدعوة عادت على المنطقة على الخير والثبات (١).

إذا شعرت بالتقصير مع ربك فكثف عملك في الدعوة، وضاعف جهودك فيها، فإن من أنواع العلاج الذي يصفه العلماء للثبات على التقوى أن يعمل المسلم في الدعوة مبشرًا، وأن يحمل رسالة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لها ناشرًا، فإن من جملة الأمور التي تردع المسلم عن الخطايا، وتزيده في الطاعة والقربات دعوة الناس، فإن الحيي يستجي أن يدعو غيره إلى خُلُق وهو غير متخلق به، أو ينهى عن رذيلة وهو متصف بها، ولئن زلّت قدمه بتقصير في واجب، أو انتهاك لمحظور فإن كلامه مع الناس سيتردد في نفسه ويعود عليه لومًا وتأنيبًا.

ومن أقرب الآيات التي تحث المسلم على الالتزام بما يدعو إليه قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمُ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤]، وقول النبي عليه الصلاة والسلام: «يُجَاءُ بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُهُ فِي النَّارِ فَيَدُورُ كَمَا يَدُورُ الْحِمَارُ بِرَحَاهُ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْهِ، فَيَقُولُونَ: أَيْ فُلَانُ مَا شَأْنُكَ أَلَيْسَ كُنْتَ بَرْحَاهُ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْهِ، فَيَقُولُونَ: أَيْ فُلَانُ مَا شَأْنُكَ أَلَيْسَ كُنْتَ تَمُرُكُمْ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَا يَأْمُرُنَا بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ، قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَا

<sup>(</sup>١) من فوائد شيخنا الشيخ جابر مصري وفقه الله.

# آتِيهِ وَأَنْهَاكُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَآتِيهِ (١).

وقد وردت آيات في ذم من يعلم، ولا يعمل بما علم، قال لي فضيلة الشيخ محمد علي الصابوني (ت: ١٤٤٢ هـ) رحمه الله: إن الله لم يضرب في القرآن الكريم مثلًا لأحد كما ضربه لمن يحمل العلم ولا يعمل به، فقد شبهه مرة بالحمار، ومرة بالكلب، قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَا اللهِ عَالَيْنَهُ عَلَيْهِمْ نَبَا اللهِ عَالَى عَلَيْهِمْ نَبَا اللهِ عَالَى عَلَيْهِمْ نَبَا اللهِ عَالَى عَلَيْهِمْ نَبَا اللهِ عَالَيْنَ عَالَيْنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطِنُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ ( اللهُ وَلَوْ شِئنا لَوَعَنْ مَا اللهُ عَلَيْهِمْ فَلَا اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَوْ شِئنا لَلهُ عَلَيْهِمْ فَلَا اللهُ عَلَيْهِمْ فَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَوْ شِئنا فَا فَعُرِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ فَلَا اللهُ عَلَيْهِمْ فَلَكُمْ وَلَوْ شِئنا فَا فَعُمْ مَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ ا

وقال تعالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلنَّوْرَئِةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَادِ يَخْمِلُ أَسْفَازًا ۚ بِئْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَاينتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٥].

وقد قال الإمام أبو حامد الغزالي (ت: ٥٠٥ هـ) رحمه الله وهو يعدد وظائف المرشد المعلم: «أن يكون المعلم عاملًا بعلمه، فلا يكذب قوله فعله؛ لأن العلم يدرك بالبصائر، والعمل يدرك بالأبصار، وأرباب الأبصار أكثر، فإذا خالف العمل العلم منع الرشد، وكل من تناول شيئًا وقال للناس لا تتناولوه فإنه سم مهلك، سخر الناس به واتهموه، وزاد حرصهم على ما نهوا عنه، فيقولون: لولا أنه أطيب الأشياء وألذها لما كان يستأثر به، ومثل المعلم المرشد من المسترشدين مثل النقش من الطين، والظل من العود، فكيف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٩٦٣، ومسلم برقم: ٢٩٩٢.

ينتقش الطين بما لا نقش فيه، ومتى استوى الظل والعود أعوج، ولذلك قيل في المعنى:

أَيُّهَ الرَّجُ لُ المُعَلِّمُ غَيْرَهُ هَ لَلَّ لِنَفْسِكَ كَانَ ذَا التَّعْلِيمُ الْبَدَأُ بِنَفْسِكَ فَانْهَهَا عَنْ غَيِّها فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيمُ ابْدَأُ بِنَفْسِكَ فَانْهَهَا عَنْ غَيِّها فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيمُ لَا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِيَ مِثْلَهُ عَارُ عَلَيْكَ إِذَا فَعْلَتَ عَظِيمُ لَا تَنْهَ عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِيَ مِثْلَهُ عَارُ عَلَيْكَ إِذَا فَعْلَتَ عَظِيمُ

وقال الله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٤] ولذلك كان وزر العالم في معاصيه أكثر من وزر الجاهل، إذ يزل بزلته عالم كثير ويقتدون به، ﴿ وَمَنْ سَنَّ سُنَّةً سَيِّئَةً فَعَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا ﴾ (١)، ولذلك كان بعض أهل العلم يقول: ﴿ قصم ظهري رجلان: عالم متهتك، ولذلك متنسك، فالجاهل يغر الناس بتنسكه، والعالم يغرهم بتهتكه » (١).

أختم بقول الحافظ ابن قيم الجوزية (ت: ٧٥١ هـ) رحمه الله: «علماء السوء جلسوا على باب الجنة، يدعون إليها الناس بأقوالهم، ويدعونهم إلى النار بأفعالهم، فكلما قالت أقوالهم للناس: «هلموا» قالت أفعالهم: «لا تسمعوا منهم فلو كان ما دعوا إليه حقًا كانوا أول المستجيبين له» فهم في الصورة أدِلاً، وفي الحقيقة قُطّاعُ الطرق» (٣).



- (۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۰۱۷.
- (٢) عزاه في "إحياء علوم الدين" ١: ٥٨ لسيدنا على عليه السلام، ولم أعثر على إسناد مروي له، وقد عزوته لبعض أهل العلم بما أن الغزالي رحمه الله نقله مقرًا له، وهي حكمة جيدة، بغض النظر عن قائلها.
  - (٣) «الفوائد» ص ٦١.

#### القاعدة الخامسة والخمسون

# ه. نوع في خطابك المباشر وغيره ولا تقتصر على أحدهما

تفرض الحكمة على الداعية أحيانًا أن يوجه الخطاب مباشرة إلى من أخطأ، أو لم يعلم الصواب، كما تُجْبِره أحيانًا أخرى أن يعدل عن الخطاب المباشر إلى المُبَطَّن، ومن الدعاة من لبس الثوب الأول في كل أحيانه، ومنهم من تلبس بالثاني دائمًا، ولكن الحكمة تقتضي التنويع، فما يصلح له التصريح والمباشرة لا تحققه المواربة، والعكس صحيح.

إِنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَامَ رَسُولُ اللهِ اللهِ فِي صَلَاةٍ وَقُمْنَا مَعَهُ، فَقَالَ أَعْرَابِيُّ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا وَلَا تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا، فَلَمَّا سَلَّمَ النَّبِيُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ

مثل هذا الرجل لا يمكن أن يُنْصَح من وراء ستار، ولا بالإشارة، لأن الأمر لا يتعلق به فحسب، ولكنه يتعلق بأناس قد دعا عليهم ألا يرحمهم الله، فلا بد من الخطاب المباشر الصريح اللطيف.

ولكن هذه الحالة ليست هذه الدائمة السائدة، فهناك حالات يتيقن الداعي بوصول كامل رسالته مع سلوك جادة خلفية تؤدي الغرض نفسه، ولا تزعج أحدًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٠١٠.

فقد جاء عَنْ عَائِشَةَ وَعَبْدِ اللهِ بْنَ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَا: لَمَّا نَزَلَ بِرَسُولِ اللهِ ﴿ فَقَالَ فَقَدَ جَاءَ عَنْ وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ بِهَا كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ وَهُو كَذَلِكَ: «لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ». فَعَذَرُ مَا صَنَعُوا (۱)، لقد وصلت الرسالة صريحة للأمة وهي التحذير من اتخاذ القبور مساجد، وذلك من طريق خفي، وهو ذكر أخطاء بعض الأمم الماضية.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «قَاتَلَ اللهُ الْيَهُودَ؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»(٢).

لا شك أن النهي للأمة المحمدية ألا تتخذ القبور مساجد، وأنه عمل مشين، ويكفي من النبي الله أن يذكر لمن حوله شناعة فعل من الأفعال، وذلك بلعن جانيه والدعاء عليه، ليفهم من حوله النهي عن هذا الفعل.

إنه ليسع الداعي إذا رأى عوجًا يحتاج للإصلاح أن يطرح حديثًا للتدارس بينه وبين عالم آخر، يتدارسان المسألة ليسمع الجالسون الحكم، ويصلهم النصح غير المباشر، كما أرسل الله تعالى جبريل.

فقد ثبت عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا خَنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ اللهِ خَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُّ شَدِيدُ بَيَاضِ الشِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ هَا، فَأَسْنَدَ يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَرِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَخْبِرْنِي عَنِ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٣٥٥ و ٤٣٦، ومسلم برقم: ٥٢٩ عن عائشة فقط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٣٧، ومسلم برقم: ٥٣٠.

القاعدة ٥٥

رَسُولُ اللهِ، وَتُقِيمَ الصَّلَاة، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاة، وَتَصُومَ رَمَضَان، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا». قَالَ: صَدَقْت، قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ، يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ، قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، خَيْرِهِ وَشَرِّهِ». قَالَ: صَدَقْت، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ، خَيْرِهِ وَشَرِّهِ». قَالَ: صَدَقْت، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، قَالَ: الْإِحْسَانِ، قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعِةِ، قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الْأُمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَة فَالَاثَهُ مَنْ السَّائِلِ». قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الْأُمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَة رَعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ». قَالَ: ثُمَّ انْطَلَق، فَلَبِثْتُ مَلِيًّا ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا عُمَرُ، أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ»؟ قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ عُمَرُ، أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ»؟ قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُ هُورِي مَنِ السَّائِلُ»؟ وَلُسُولُهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُ هُورِينَكُمْ هُورَالُونَ فَي الْمَارِيَّةُ الْعُلُقَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ وَاللَّهُ وَيَعْلَاقًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّائِلُ وَاللَّهُ وَيَسُولُهُ أَعْلَمُ وَالْمُائِلُهُ وَاللَّهُ وَلَالُهُ اللهُ وَالَالِهُ وَاللَاهُ وَاللَهُ اللهُ وَالَاءُ اللهُ وَالَاءُ اللهُ اللهُ وَالَاءُ اللهُ وَالَاللّهُ وَالَاءُ اللهُ وَالَاءُ الْمُعْمُ وَيَنَامُ اللّهُ وَالَى اللهُ وَالَاءُ اللّهُ وَالْعَلَقُهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ا

ما أجمل العبارة الأخيرة: «أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ» فهي تهمس في أذن الدعاة أن نوعوا بأساليبكم.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۸.

#### القاعدة السادسة والخمسون

# ٥٦. سخر دعوتك فيما يغير السلوك، لا ما تطرب له الأذن

كان أحد الخطباء أيام حرب الأمريكان على العراق قبل سنوات يخرج إلى المنبر ويصف للناس الجراح والفتك في العراق الجريح، يصور للناس بدقة هتك الأعراض، وفقدان أدنى مقومات الحياة، وشدة الوطأة على الضعاف والمساكين والأطفال، وهو في بلد يحظر على الناس التفكير بذرة من التبرع أو المساعدة، وكان يخرج كل شخص من خطبته وهو مشحون بالهموم والأحزان، ويرى نفسه أنه لا حيلة له ولا قوة، لا من حيث تغيير الحال المادي، ولا السياسي ولا العسكري ولا غيره.

في الوقت الذي يخطب خطيب في مسجد قريب منه ويتكلم عن وقعة صفين والجمل، وكيف توجه على رَضِّ اللَّهُ عَنْهُ للغزوة، ومن الذي أحضر الماء، ومن الذي مات ولم يستطيعوا إسعافه، وهكذا يسرد الغزوات القديمة بدقة وعناية.

وخطيب ثالث في مسجد آخر يسرد قصص صفوة السلف ـ والله أعلم بصحة الكثير منها ـ في قيام الليل وصيام النهار بشيء مفرط ينكر الشرع بعضه، وكثير من هذه القصص أقرب إلى الخيال من الواقع، ففي خطبته حكايا الذي مات لأنه فاتته الساعة الأولى من التهجد، وهو الذي اعتاد أن يقوم الليل إلا قليلًا، والأصحاب الذي عزوه لثلاثة أيام لأنه فاتته تكبيرة

15/26 70

الإحرام مع الإمام مرة، والعالم الذي سجد لله سجدة فنبت الحشيش على ظهره، والآخر من لم يخرج من بيته قرابة سنة لكسب الوقت، والناس في خطبة هذا الخطيب يصيحون ويتمايلون طربًا، ولا أدري: أما خطر ببال أحدهم كيف يصلي الجمعة من لم يخرج من بيته سنة؟ وهل هذه الأفعال من هدي النبي النبي المواصحابه وأهل بيته؟

الذي أحب أن أصرح به عن هؤلاء الخطباء وأشباههم قولي: إن كل واحد منهم يتكلم في دائرة ما يطرب له الناس، لا ما يعدِّل سلوكهم.

ناشدتك الله، ما الذي جناه هذا البائس الذي حضر خطبة المتكلم عن أحداث العراق وهو غير قادر على تقديم أدنى المساعدات سوى الدعاء، ومثله الثاني والثالث؟

قد يقال: هذا من المهم ليعيش المسلمون أخبار بعضهم، سواء القديمة أو الحديثة.

أجيب: سأقبل هذا الكلام ولكن اسمح لي أن أقول لك: إن كثيرًا من البكائين على خطب هؤلاء ممن يأكل الربا، وفشا فيهم الزنا، والسرقة، وأكل ميراث الأرحام، وبعضهم لا يعرف أساس الدين وبدهيات العلم.

ولو أن كل هؤلاء الخطباء تكلموا في حجرة التأثير، بحيث يخرج كل واحد من المصلين وباستطاعته أن يغير من سلوكه وأحواله ووضع أسرته وصلاح دينه لكان أولى، ولارتقى حال المسلمين مرحلة بعد أخرى.

وسأكتفي بمثال رأته عيناي، وشد قلبي، وأثر في نفسي بعد مضي

عقدين من الزمن، ألا وهو شيخنا العلامة الداعي إلى الله الشيخ محمد عوض (ت: ١٤٣٠ هـ) رحمه الله، الذي ما جلس بمجلس إلا وتكلم بما يؤثر في حال الناس، وما خرج أحد من مجلس إلا وهو يستطيع أن يتقرب إلى الله بما سمعه من الشيخ. رحم الله شيخنا وأسكنه مع النبيين.



#### القاعدة السابعة والخمسون

الناس في دعوتك تصنيفًا كلا منف دعوتك تصنيفًا كلا دقيقًا، واعمل على تحسين كل صنف درجة واحدة.

من أجمل الفوائد التي أفدتها، أن الناس خمسة أصناف:

مؤيد، موافق، محايد، مخالف، معارض، وكل واحد من هذه الأصناف على أحد صفتين:

إما قادر، أو غير قادر.

وأحب أن أقرب صورة حال كل واحد من هذه الأصناف:

المعارض: يختلف معك في الهدف، وهو في صف من يعمل ضدك.

المخالف: يختلف معك في الهدف، وليس له تحرك.

المحايد: لا هو معك ولا عليك.

الموافق: يتوافق معك في الأهداف لكنه لا يعمل معك.

المؤيد: موافق لك في الأهداف وله حركة معك.

ولدى العمل الدعوي تُرتكب أخطاء عدة عند غياب بوصلة هذا التصنيف، منها:

الخلط بين مراتب هذه الأصناف، وعدم التفريق بين المخالف والمعارض، أو بين المؤيد والموافق، وأشباهها.

محاولة العمل على الأصناف الثلاثة: المحايد، والمخالف، والمعارض، لنقلها إلى مؤيد، وهذا خطأ، إلا في حالات نادرة.

ضياع الموازنة بين القادر وغير القادر.

وسأوضح هذا في الشرح الآتي:

اعرف المدعو من أي صنف من الأصناف هو؟ وعندها اعمل معه برنامجًا دعويًا ينقله إلى رتبة واحدة أعلى فقط، فإذا تحققت فعامله مع أبناء صنفه لنقله إلى رتبة ثانية فقط، وهكذا دواليك، فيعمل على المعارض لنقله إلى مرتبة المخالف فقط، وهذه خطوة رائدة في تحسين العمل، وإنجاز دعوي مهم، ومثله العمل مع المخالف لنقله إلى محايد، كما الشغل على المحايد ليصبح موافقًا، والأسهل منها نقل الموافق إلى مؤيد، وليس بعسير أحيانًا أن تطلب من الشخص الانتقال من مرتبة إلى الترقي رتبتين، ولكن ما أشق العمل وأوعره عندما يخاطب المعارض ليصبح مؤيدًا.

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «يَا وَيْحَ قُرَيْشٍ، لَقَدْ أَكَلَتْهُمُ الْحَرْبُ، مَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ خَلَوْا بَيْنِي وَبَيْنَ سَائِرِ النَّاسِ، فَإِنْ أَصَابُونِي كَانَ الَّذِي أَرَادُوا، وَإِنْ أَظْهَرَنِي اللهُ عَلَيْهِمْ دَخَلُوا فِي الْإِسْلَامِ وَهُمْ وَافِرُونَ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلُوا قَاتَلُوا وَبِهِمْ قُوَّةً، فَمَاذَا عَلَيْهِمْ دَخَلُوا فِي الْإِسْلَامِ وَهُمْ وَافِرُونَ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلُوا قَاتَلُوا وَبِهِمْ قُوَّةً، فَمَاذَا تَظُنُّ قُرَيْشُ، وَاللهِ لَا أَزَالُ أُجَاهِدُهُمْ عَلَى الَّذِي بَعَثَنِي اللهُ لَهُ حَتَّى يُظْهِرَهُ اللهُ أَوْ تَنْفَرِدَ هَذِهِ السَّالِفَةُ»(١).

الحديث فيه الصراحة باستحباب انتقال العدو من معارض إلى مخالف،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد برقم: ١٨٩١٠، وحسن المحققون إسناده.

وليست هناك مشكلة بأن يبقوا على الاختلاف معه في الدين لكن دون معارضة وقتال وعنف، فإن قاتل العدو الخارجيُّ النبيَّ في فقد تم للمعارضة قريش ما يريدونه، وانضموا إلى العدو، وأصبحوا قوة معه، وإن تم الأمر بدخول المشركين الآخرين وأصبحوا في صف رسول الله في فهو قوة لقريش، وعندها تدخل قريش في الإسلام لأنه قوة.

ولكن التصنيف الثاني الذي تجب مراعاته هو التفريق بين القادر وغيره، فلو تعارض عند الداعية شخصان يريد دعوة أحدهما، فلينظر إلى السلم السالف الذكر، ولكن مع مراعاة القدرة وعدمها، فالمعارض غير القادر أخف من المخالف القادر، والحيادي غير القادر لا فائدة منه، أما المخالف القادر ففي إدخاله إلى قفص الحياد إنجاز باهر، وهكذا...

فلو حضرت في مجلس كبير، ولديك أخلاط من الناس، فاعمل على تقديم كل صنف إلى درجة واحدة، مع المراعاة التامة لكون المرء قادرًا أو غير قادر.

وما أوضح هذا التدرج في صورة تخيير المشركين المحاربين قبل بدء الغزو بأحد الأمور الآتية: إما الإسلام وهو الموافقة، وإما الحرب أي: المعارضة، وإما الجزية وهي: المخالفة والحياد.

ولما سأل على رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ رسول الله الله على مَاذَا أُقَاتِلُ النَّاسَ؟ قَالَ: «قَاتِلْهُمْ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم: ٢٤٠٥، من حديث أبي هريرة رَضَاللَّهُ عَنْهُ.

وهذا الموقف من النبي هو إشارة لسيدنا على رَضَالِللَهُ عَنْهُ أَن أقصى درجات الانتقال بالكافرين من المعارضين إلى الموافقين، وواضح في ذهن سيدنا على رَضَالِللهُ عَنْهُ أَنه توجد درجات تحتها مقبولة، فلهم إن لم يرضوا بالموافقة أن يرضوا بالحياد، وهو إعطاء الجزية ويحمونهم بأموالهم وأهليهم، وتبقى صفة الاختلاف معهم في الدين.

على أنني لا أستطيع أن أنكر أن هناك فرصًا خاصة تجعل الداعي يرى سهولة انتقال شخص عدة درجات دفعة واحدة، كما حصل مع النبي لله في القصة الآتية.

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَضَيَّالِلَهُ عَنْهُ أَنه قَالَ: جَاءَ رَجُلُّ يُقَالُ لَهُ: عَوْفُ بْنُ الْحَارِثِ حَتَّى قَامَ عَلَى رَأْسِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى رَأْسِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى رَأْسِ رَسُولِ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

0V 5 Je [ 51

فَخَلَّى سَبِيلَهُ، فَجَاءَ إِلَى أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: جِئْتُكُمْ مِنْ عِنْدِ خَيْرِ النَّاسِ(١).

فاحرص على تحسين مستوى كل شخص درجة واحدة، وإياك واستهداف الانقلابات، فإن نتاجها قليل، ونجاحها هزيل.



<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان برقم: ٢٨٨٣، والحديث صحيح.

### القاعدة الثامنة والخمسون

ه. وسع صدرك لمن سألك، وشجعه على الاستفسار، والنقاش والحوار.

يختلف الناس فيما بينهم في القوة والضعف، والإقدام والإحجام، فمن الناس من يشتري السؤال والحديث والنقاش، ومنهم من لو سحب بالسلاسل لم يجرؤ على السؤال فضلًا عن الانتقاد.

وإحدى سمات نجاح الداعي الموفق أن يشجع المدعوين على السؤال عن دينهم، ولا يقلل من شأن أي استعلام، فضلًا عن استعمال السخرية والتحقير والتلهي والانشغال عن سؤال السائل وأخواتها.

لقد كان من منهج صاحب الرسالة الله أن يشجع السائل على سؤاله، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِّ اللهِ عَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِّ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ الْحَدِيثِ أَوْلُ مِنْكَ؛ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ، أَسْعَدُ النَّاسِ فِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ، مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ (۱).

وأفضل منه أن يفتح باب الاستعلام عن المشكل، ويفتح باب النقاش والحوار، عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهَا كَانَتْ لَا تَسْمَعُ شَيْئًا لَا تَعْرِفُهُ إِلَّا رَاجَعَتْ فِيهِ حَتَّى تَعْرِفَهُ، وَأَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ حُوسِبَ عُذِّبَ». قَالَتْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٩٩.

عَائِشَةُ: فَقُلْتُ: أَوَلَيْسَ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾ [الانشقاق: ٨] قَالَتْ فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا ذَلِكِ الْعَرْضُ، وَلَكِنْ مَنْ نُوقِشَ الْحِسَابَ يَهْلِكْ»(١).

وأبلغ من هذا وذاك أن يتسع صدر الداعي بهدوء تام، لسماع الشبهات التي تأتي وينفتح قلبه لتلقي الرد عليه من صاحب شبهة، سواء كان بأدب أو غير أدب من المعترض، ويا لهول المصيبة إن خرج الداعي عن حدوده من الغضب عند سماع شبهة أو اعتراض.

أجل لقد سمع النبي شهات أصحاب الشبه، وردها وفنَّدها دون غضب ولا تذمر، ولم يترك صاحب الشبهة ليكون عرضة للشيطان، بل نهى أن يكون المرء عونًا للشيطان على أخيه (٢).

فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ فَ فَسَأَلُوهُ: إِنَّا نَجِدُ فِي أَنْفُسِنَا مَا يَتَعَاظَمُ أَحَدُنَا أَنْ يَتَكَلَّمَ بِهِ، قَالَ: «وَقَدْ وَجَدْتُمُوهُ ؟» قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ: «ذَاكَ صَرِيحُ الْإِيمَانِ»(٣).

وصرح السائل يومًا لرسول الله على الله عليه في المسألة، فَعَنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١٠٣، ومسلم برقم: ٢٨٧٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم الحديث ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم: ١٣٢. قال الإمام الخطابي في «معالم السنن» الايمان» معناه: أن صريح الإيمان هو الذي يمنعكم من قبول ما يلقيه الشيطان في الإيمان»، معناه: أن صريح الإيمان هو الذي يمنعكم من قبول ما يلقيه الشيطان في أنفسكم، والتصديق به، حتى يصير ذلك وسوسة لا يتمكن في قلوبكم، ولا تطمئن إليه أنفسكم، وليس معناه أن الوسوسة نفسها صريح الإيمان، وذلك أنها إنما تتولد من فعل الشيطان وتسويله، فكيف يكون إيمانًا صريحًا».

أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِلُهُ عَنْهُ أَنّهُ قَالَ: بَيْنَمَا خَنُ جُلُوسٌ مَعَ النّبِي فَي الْمَسْجِدِ مَعْ حَمَلَهُ مَعْ مَعْ النّبِي فَقَالَ لَهُمْ: أَيُّكُمْ مُحَمَّدُ؟ وَالنّبِي فَقَالَ لَهُ مُتَكِئُ بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِمْ. فَقُلْنَا: هَذَا الرّجُلُ الْأَبْيَضُ الْمُتَّكِئُ. فَقَالَ لَهُ النّبِي فَقَالَ اللّهُ النّبِي فَقَالَ الرّجُلُ لِلنّبِي الرّجُلُ: ابْنَ عَبْدِ الْمُطَلِبِ. فَقَالَ لَهُ النّبِي فَقَالَ اللّهُ النّبِي فَقَالَ الرّجُلُ لِلنّبِي فَقَالَ الرّجُلُ لِلنّبِي فَقَالَ الرّجُلُ لِلنّبِي فَقَالَ: إِنّ سَائِلُكَ فَمُشَدِّدُ عَلَيْكَ فِي الْمُسْأَلَةِ، فَلَا تَجِدْ عَلَيّ فِي نَفْسِكَ. فَقَالَ: النّاسِ اللهُ عَمّا بَدَا لَكَ فَمُشَدِّدُ عَلَيْكَ فِي الْمُسْأَلَةِ، فَلَا تَجِدْ عَلَيّ فِي نَفْسِكَ. فَقَالَ: النّاسِ عَمّا بَدَا لَكَ فَمُشَدِّ عَمْ اللّهُ أَمْرَكَ أَنْ نُصَلّيَ السّلَو اللّي النّاسِ عُمّا بَدَا لَكَ النّامِي فَقَالَ: اللّهُ أَمْرَكَ أَنْ نُصَلّيَ السّلَو إلله أَمْرَكَ أَنْ نُصَلّي السّلَو إلله أَمْرَكَ أَنْ نُصَلّي السّلَهُ أَمْرَكَ أَنْ نُصُومَ هَذَا الشّهْرَ مِنَ السّنَةِ ؟ قَالَ: «اللّهُمّ نَعَمْ». قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللهِ، آللهُ أَمْرَكَ أَنْ نُصُومَ هَذَا الشّهْرَ مِنَ السّنَةِ ؟ قَالَ: «اللّهُمّ نَعَمْ». قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللهِ، آللهُ أَمْرَكَ أَنْ مَصُومَ هَذَا الشّهْرَ مِنَ السّنَةِ ؟ قَالَ: «اللّهُمّ نَعَمْ». قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللهِ، آللهُ أَمْرَكَ أَنْ مَصُومَ هَذَا الشّهْرَ مِنَ السّنَةِ ؟ قَالَ: «اللّهُمُ نَعَمْ». قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللهِ، آلله أَمْرَكَ أَنْ رَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي وَاللّهُمُ مَنْ مَنْ مُنْ ثَعْلَمَةً أَخُو بَنِي سَعْدِ بْنِ بَعْ بِي أَنْ رَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي وَأَنَا رَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي سَعْدِ بْنِ بَكُرْنَا وَتَعْرَانًا مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي سَعْدِ بْنِ بَكِرْنَا وَلَائُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي اللّهُ وَأَنَا رَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي الللّهُ وَأَنَا وَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي الللّهُ وَأَنَا وَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الْمُنْ وَرَائِي مِنْ وَرَائِي مِنْ وَرَائِي مِنْ وَرَائِي اللللّهُ أَنْ اللّهُ اللّهُ الْمَعْلُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

إن الحقيقة التي لا مراء فيها هي أن سعة صدر النبي الشالضمام بن ثعلبة وأمثاله كانت المغناطيس للدخول في الإسلام، والثبات في تعاليم الشرع، وإن جادل السائل وناقش: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي ثَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسَمَعُ تَحَاوُرُكُما آ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

ولا ينقضي عجبي من تصرف نبي الرحمة، صاحب الشغل الشاغل، والأعباء الكثيرة، والنبي الموكل بالأمة، والقاضي، ومسير الجيوش، تأتي من تطلب منه الطلب فلا يأخذ تفاصيل الطلب، بل يمد يده للعون بدون حدود، اسمع إلى أنس رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ وهو يحكي: أَنَّ امْرَأَةً كَانَ فِي عَقْلِهَا شَيْءً،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٦٣.

القاعدة ٥٨

فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً! فَقَالَ: «يَا أُمَّ فُلَانٍ، انْظُرِي أَيَّ السِّكُكِ شِئْتِ حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ»، فَخَلَا مَعَهَا فِي بَعْضِ الطُّرُقِ حَتَّى السِّكُكِ شِئْتِ حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ»، فَخَلَا مَعَهَا فِي بَعْضِ الطُّرُقِ حَتَّى فَرَغَتْ مِنْ حَاجَتِهَا(۱).

لقد فتح لها الحبيب الله باب الحوار، والسؤال، والطلب، ولم يستفسر: أهي حاجة دنيوية، أو أخروية، خصومة مع أحد، أو طلب شخصي! اللهم فصل وسلم وبارك عليه.



<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۲۳۲٦.

#### القاعدة التاسعة والخمسون

# <sup>9 م.</sup> وازن بين مدح الصالح وذم الخطأ، وحذار الاقتصار على أحدهما.

لا أعرف مفسدًا للحقيقة الصالحة من الجنوح والتطرف، وإن من أهم عوامل تثبيت الحق إعطاءه حجمه الصحيح اللائق، فليس المدح بأكبر من حجمه إلا نوع فساد، ولا التركيز على ذم الغلط دائمًا إلا من المرض.

وما أسرع دخول الداعي إلى قلب المدعو إذا كان بواسطة مدح جوانب الخير في شخصه، فقد كان النبي هما، يُحسِّنُ الحسن وَيُصَوِّبُهُ، وَيُقبِّحُ القبيح وَيُوهِنُهُ، فلقد أخذ بزمام قلب عدد من الأصحاب بمدح الجانب الحسن فيهم، كما ثبت عنه أنه قَالَ لِلْأَشَجِّ \_ أَشَجِّ عَبْدِ الْقَيْسِ \_: "إِنَّ فِيكَ خَصْلَتَيْنِ فيهم، كُما ثبت عنه أنه قَالَ لِلْأَشَجِّ \_ أَشَجِّ عَبْدِ الْقَيْسِ \_: "إِنَّ فِيكَ خَصْلَتَيْنِ فيهم، كُما ثبت عنه أنه قَالَ لِلْأَشَجِّ \_ أَشَجِّ عَبْدِ الْقَيْسِ \_: "إِنَّ فِيكَ خَصْلَتَيْنِ فيهم، كُما ثبت عنه أنه قَالَ لِلْأَشَجِّ \_ أَشَجِ عَبْدِ الْقَيْسِ \_: "إِنَّ فِيكَ خَصْلَتَيْنِ

وما أجمل دعوة النبي الله البن عمر رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ لقيام الليل، عندما تحدث مع أم المؤمنين زوجه المصون حفصة رَضَاللَّهُ عَنْهَا وعن أخيها عبد الله، وقال لها: «نِعْمَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّهِ لَوْ كَانَ يُصَلِّي بِاللَّيْلِ». فَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ لَا يَنَامُ مِنَ اللَّيْلِ إِللَّيْلِ أَنْ يُصَلِّي بِاللَّيْلِ عَبْدُ اللَّهِ لَا يَنَامُ مِنَ اللَّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا لَا اللَّهُ لَا يَنَامُ مِنَ اللَّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا لَا اللَّهُ لَوْ كَانَ يُصَلِّي بِاللَّيْلِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

أجل؛ هو الوصول للمراد، وإخراج النصيحة مغلفة بمدح جانب الخير

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم برقم: ۱۷.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٣٧٣٩، ومسلم برقم: ٢٤٨١.

121218 90

في المنصوح، ثم إبداء النصيحة المرادة، سواء أكانت في الوقت نفسه، أم في وقت آخر.

لقد جذب الحبيب على قلبَ عمر بين راحتيه من كل جوانب حكمته، وكان منها تعزيز الجانب الصالح فيه ومدحه بما هو أهله، فَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضَالِكُهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ على: «بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ، رَأَيْتُ النَّاسَ يُعْرَضُونَ عَلَيَّ الْخُدْرِيِّ رَضَالِكُهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ على: «بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ، رَأَيْتُ النَّاسَ يُعْرَضُونَ عَلَيَّ عُمَرُ بْنُ وَعَلَيْهِمْ قُمُصُ، مِنْهَا مَا يَبْلُغُ الثُّدِيَّ، وَمِنْهَا مَا دُونَ ذَلِكَ، وَعُرِضَ عَلَيَّ عُمَرُ بْنُ الْخَطَابِ وَعَلَيْهِ قَمِيصٌ يَجُرُّهُ». قَالُوا: فَمَا أَوَّلْتَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «الدِّينَ»(۱).

وما يكاد ينقضي عجبي، كم أثَّرت كلمات النبي في أبي ذر رَضَيَّلِكُ عَنْهُ، وهو المتواضع الذي يبالغ في هضم حظوظ نفسه، عندما ينقل بعد وفاة النبي في مدح الحبيب له، فيقول: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ في: «مَا أَظَلَّتِ الْخَبْرَاءُ عَلَى ذِي لَهْجَةٍ أَصْدَقَ مِنْكَ يَا أَبَا ذَرِّ »(۱).

ومثل هذا الأب الحكيم والقدوة الصالحة يتقبل منه المنصوح، مهما كان قوي الشخصية، وذلك عندما يرى أن القدوة يقدر الجوانب الصالحة.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَ اللهِ اللهِ عِنْدَ صَلَاةِ الْفَجْرِ: «يَا بِلَالُ ، حَدِّثْنِي بِأَرْجَى عَمَلٍ عَمِلْتَهُ فِي الْإِسْلَامِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بِلَالُ، حَدِّثْنِي بِأَرْجَى عَمَلٍ عَمِلْتَهُ فِي الْإِسْلَامِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ \_ بِكَالُ، حَدِّثِي بِأَرْجَى عِنْدِي: أَنِّي \_ يَعْنِي: تَحْرِيكَ \_ بَيْنَ يَدَيَّ فِي الْجُنَّةِ». قَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلًا أَرْجَى عِنْدِي: أَنِّي لَهُ إِنَّا مَا عَمِلْتُ عَمَلًا أَرْجَى عِنْدِي: أَنِّي لَمُ أَتَطَهَّرْ طُهُورًا فِي سَاعَةِ لَيْلٍ أَوْ نَهَارٍ، إِلَّا صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٢٣، ومسلم برقم: ٢٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان برقم: ٧١٣١، والحديث صحيح.

أَنْ أُصَلِّي $^{(1)}$ .

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ فَلَى مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ عَاصِبًا رَأْسَهُ بِخِرْقَةٍ، فَقَعَدَ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ مِنَ النَّاسِ أَحَدُ أَمَنَّ عَلَيَّ فِي نَفْسِهِ وَمَالِهِ مِنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي قُحَافَةَ، وَلَوْ لَيْسَ مِنَ النَّاسِ أَحَدُ أَمَنَّ عَلَيَّ فِي نَفْسِهِ وَمَالِهِ مِنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي قُحَافَةَ، وَلَوْ لَيْسَ مِنَ النَّاسِ أَحَدُ أَمَنَّ عَلَيَّ فِي نَفْسِهِ وَمَالِهِ مِنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي قُحَافَةَ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنَ النَّاسِ خَلِيلًا، لَا تَخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلًا، وَلَكِنْ خُلَّةُ لَيُلُاهُ الْمَسْجِدِ غَيْرَ خَوْخَةِ أَبِي الْإِسْلَامِ أَفْضَلُ، سُدُّوا عَنِي كُلَّ خَوْخَةٍ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ غَيْرَ خَوْخَةِ أَبِي اللهِ الْمَسْجِدِ غَيْرَ خَوْخَةٍ أَبِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ومع أبي بكر رَضَالِلُهُ عَنْهُ نفسه كان موقف آخر انتقد فيه النبيُ الخطأ، فقد روى أحمد عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضَالِلُهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا شَتَمَ أَبَا بَكْرٍ وَالنَّبِيُ فَقد روى أحمد عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضَالِلُهُ عَنْهُ، فَلَمَّا أَكْثَرَ رَدَّ عَلَيْهِ بَعْضَ قَوْلِهِ جَالِسٌ، فَجَعَلَ النَّبِيُ فَ وَقَامَ فَلَحِقَهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَانَ يَشْتِمُنِي فَغَضِبَ النَّبِيُ فَى وَقَامَ فَلَحِقَهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَانَ يَشْتِمُنِي وَأَنْتَ جَالِسٌ، فَلَمَّا رَدَدْتُ عَلَيْهِ بَعْضَ قَوْلِهِ عَضِبْتَ وَقُمْتَ، قَالَ: ﴿إِنَّهُ كَانَ مَعَكَ مَلَكُ يَرُدُ عَنْكَ، فَلَمَّا رَدَدْتُ عَلَيْهِ بَعْضَ قَوْلِهِ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ مَعَكَ مَلَكُ يَرُدُ عَنْكَ، فَلَمَّ اَرَدْتُ عَلَيْهِ بَعْضَ قَوْلِهِ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ فَعَكَ مَلَكُ يَرُدُ عَنْكَ، فَلَمَّا رَدَدْتُ عَلَيْهِ بَعْضَ قَوْلِهِ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ فَعَكَ مَلَكُ يَرُدُ عَنْكَ، فَلَمَّ اللهُ بِعْفَ وَلَهِ عَضِيقِهُ بَعْضَ قَوْلِهِ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ فَلَاثُ كُلُّهُ وَلَا اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَقَعَ الشَّيْطَانُ عَبْدٍ طُلِمَ بِمَظْلَمَةٍ فَيُغْضِي عَنْهَا لِلهِ عَزَ وَجَلَ إِلَّا أَعَزَّ اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَقَعَ مَعَ الشَيْطَانِ » ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا بَكْرٍ ثَلَاثُ كُلُّهُ لَا أَعْرَ اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَقَعَ عَنْهَا لِلهِ عَزَ وَجَلَّ إِلَّا أَعَزَّ اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَا اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَقَعَ الشَّيْعِقِي عَنْهَا لِلهِ عَزَ وَجَلَّ إِلَّا أَعَزَّ اللهُ بِهَا نَصْرَهُ وَا اللهُ يَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ وَجَلَ إِلَا اللهُ بَهُ اللهُ يَهَا مَنْ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَنْ وَجَلَ إِلَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْكُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَوْلِهُ وَقَعَ الشَيْعِالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

ومن فادح الأخطاء الدعوية البخل على المدعو بالمدح والثناء على المجابياته، تحت دعوى خوف الفتنة عليه، ثم إذا أخطأ قام بنصيحته ناصح لم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ١١٤٩، ومسلم برقم: ٢٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٦٧.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده برقم: ٩٦٢٤، وقال محققو المسند: حسن لغيره.

يعزز جوانب الخير عنده يومًا، ولم يسمع منه المدح إلا غِبًّا، كإنفاق مادر (١) أيام الشدة، ثم يُنْتَقَد وَيُقَال فيه: إن فلانًا لا يقبل النصح، وهذا من سوء تأديب نفسه، وقلة الاعتناء بأمراض القلوب.

لا والله وبالله، ما هي إلا مناهجنا العقيم التي لا نمشي فيها على وَفق السنن النبوية تمامًا، ولكننا نأخذ بجانب من الجوانب ونعممه على كل الحالات.

مثلنا كمثل الذي أخذ جانب التأديب من النبي عندما غضب مرة في وجه أم المؤمنين رَضَيَالِلَهُ عَنْهَا، وعمم على سائر أيامه مع شريكة حياته، مدعيًا أن هذا من الخلق النبوي.

هيهات! أخطأت في استعمالك الأسلوب، هذا تأديب مرة كان من النبي لل خلق دائم، والخلق الدائم أنه كان بسَّامًا ضحَّاكًا، يتهلل وجهه بالبشر، إذا دخل بيته استنار البيت بلطف طلعته، وسارع أهله شغفًا بخدمته، وطلبًا لرضاه، ورغبة في القرب منه.

ثم عَكْسُ هذا تمامًا خطأ بيِّن، فلا إظهار المحاسن وحب الرسالة والدعوة يسوغ لك السكوت عن الخطأ، ولا الكلام على الخطأ يبيح ترك المديح للمحاسن.

فمن ابتغى الطريق الواضحة، والدعوة الناصعة، فليمدح الخير في المدعو، ولا يسكت عن الزلل إذا أحيطت الموعظة بجلباب المحبة.

<sup>(</sup>۱) رجل بخیل، یضرب المثل بإمساك يده.

### القاعدة الستون

# .٦٠ أنجح دعوتك بحسن التواصل مع الناس ومشاركتهم المناسبات الاجتماعية.

العاملون في الحقل الدعوي كثيرون، والناجحون منهم قلة، ومن أشد المخفقين في الدعوة \_ بحسب نظري \_ بعض أساتذة الجامعات، يتعامل مع الطلبة كأنه رئيس سجن يريد تأديب المجرمين، يتودد إليه الطالب فيجيبه بأبشع الألفاظ، ويسأله بأدب فيزجره، يسخرون من الطالب الضعيف والمؤدب، ويدخلون بالصراعات مع الطالب القوي والسيئ، ويسحبون فظاظة الألفاظ على عموم الطلاب بدعوى أنه مر عليهم من يريد إفلاس الدرس من القراءة، ويبتغي إفساد حصة التعليم باللهو، وما هكذا تكون المعالجة.

هذا فضلًا عن بعدهم عن المناسبات الاجتماعية من زفاف، ووليمة عرس، وتبريك بمولود، أو بيت جديد، أو عيادة مريض، أو تعزية بموت عزيز...

وليس كلامي عنهم أجمعين، وحاشا لله، ففيهم الأب الذي حبب في العلم، والمربي الذي علم بحاله قبل مقاله، والصالح القدوة من يستسقى الغمام بدعواته، لا أنكر أن في علماء الكليات من كان للمتعلمين إمامًا، نظراته نظرات تربية، وتعليقاته بنَّاءة، كلما دخل غرفة الدراسة كأنه غيث أصاب أرض قوم قُحِطُوا، فرح الطلاب بمقدّمه، وبثوا له همومهم فعالجها، لم يدخل إلى درس الطلاب فحسب، بل سكن في قلوبهم وخالط حياتهم، ففي

أفراحهم له مشاركة، وفي أتراحهم يقدِّم المواساة، وعند كُرُبَاتهم يعمل في مسح الدموع والغموم، هذا الذي ينطبق عليه اسم الداعي إلى الله، فلله أبوه ما أكبره.

لا عجب أن ترى هذا الخلق فيمن يقتدي بالحبيب ، وهو مَن هو في الانشغال وضيق الوقت، وكثرة المهام، وثقل الأعباء، ثم هو يتفقد امرأة لا يلتفت إليها أكثر المجتمع، كما روى أَبُو هُرَيْرَةَ رَضَيَلْيَكُ عَنْهُ، أَنَّ امْرَأَةً سَوْدَاءَ كَانَتْ تَقُمُّ الْمَسْجِدَ فَفَقَدَهَا رَسُولُ اللهِ فَي فَسَأَلَ عَنْهَا، فَقَالُوا: مَاتَتْ، قَالَ: «أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي»، قَالَ: فَكَأَنَّهُمْ صَغَّرُوا أَمْرَهَا، فَقَالَ: «دُلُّونِي عَلَى قَبْرِهَا». فَدَلُوهُ فَصَلَى عَلَيْهَا ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ هَذِهِ الْقُبُورَ مَمْلُوءَةً ظُلْمَةً عَلَى أَهْلِهَا، وَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يُنَوِّرُهَا لَهُمْ بِصَلَاتِي عَلَيْهِمْ» (١).

عَنْ عِتْبَانَ بْنِ مَالِكٍ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَتَاهُ فِي مَنْزِلِهِ فَقَالَ: «أَيْنَ تُحُبُّ أَنْ أُصَلِّيَ لَكَ مِنْ بَيْتِكَ»؟. قَالَ: فَأَشَرْتُ لَهُ إِلَى مَكَانٍ، فَكَبَّرَ النَّبِيُّ ﷺ، وَصَفَفْنَا خَلْفَهُ، فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ (٢).

ولا تعجب إن رأيت من احتفاء النبي الله أنه يضرب خيمة في المسجد لمزيد الاعتناء بالأخ المصاب، فَعَنْ عَائِشَةَ رَضَالِلَهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: أُصِيبَ سَعْدُ يَوْمَ الْخَنْدَقِ فِي الْأَكْحَلِ، فَضَرَبَ النَّبِيُ اللهِ خَيْمَةً فِي الْمَسْجِدِ لِيَعُودَهُ مِنْ قَرِيبٍ، فَلَمْ يَرُعْهُمْ، وَفِي الْمَسْجِدِ خَيْمَةً مِنْ بَنِي غِفَارٍ، إِلَّا الدَّمُ يَسِيلُ إِلَيْهِمْ، فَقَالُوا: يَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٥٨، ومسلم برقم: ٩٥٦. ومعنى: تَقُمُّ. أي: تزيل منه القمامة وتنظفه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٤٢٤، ومسلم برقم: ٣٣.

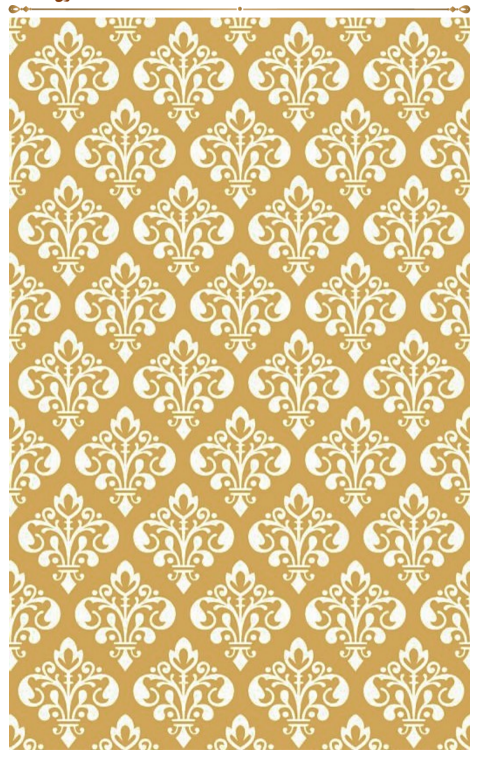
أَهْلَ الْخَيْمَةِ، مَا هَذَا الَّذِي يَأْتِينَا مِنْ قِبَلِكُمْ؟ فَإِذَا سَعْدُ يَغْذُو جُرْحُهُ دَمًا، فَمَاتَ فِيهَا(').

فمن أراد نجاح الدعوة، فليتعرف إلى الناس في مناسباتهم الاجتماعية، وفي أفراحهم وأتراحهم، وسرورهم وأحزانهم، مع التوازن التام الذي لا يطغى على تحصيله العلمي ولا يؤثر سلبًا في بيته وأولاده وأموره المهمة الأخرى، فقد صدق القائل لأحد صحابته: «قُمْ وَنَمْ، وَصُمْ وَأَفْطِرْ؛ فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِزَوْدِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لِرَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا،



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم: ٤٦٣، ومسلم برقم: ١٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم: ٦١٣٤، ومسلم برقم: ١١٥٩، ومعنى: زورك: أي: الضيف الزائر.



#### الخاتمة

وأختم العبارات هنا بقولي: ذاق طعم الدعوة إلى الله ستة:

أ\_من لم يخل يوم عنده من دعوة

ب\_من أمسى كالًا مُتْعَبًا وقد هدى شخصًا جديدًا

ج\_من رأى ثمار دعوته بعينه

د\_من ثبت على الهداية بسبب دعوته

هـ من دعا إلى الله بظرف أو بلد صعب

و\_من رأى ثمارًا عظيمة من خلال عمل صغير.

٣٥٠ ستون قاعدة

### عنوان المؤلف لإبداء الملحوظات وتصحيح الأخطاء:

هاتف ووتس أب: ۰۰۹۰٥٣٤٠٥٥٩٣٠١

البريد الإلكتروني:

aboalnsr1392@gmail.com

# فهرس المحتوى

#### فهرس المحتوى

| تقريظ الأستاذ المربي عاطف بيانوني حفظه الله                          |
|----------------------------------------------------------------------|
| تقريظ العلامة الداعية الشيخ عطية الوهيبي حفظه الله تعالى             |
| تقريظ فضيلة الشيخ سلمان بن عبد الفتاح أبو غدة حفظه الله ٨            |
| المؤلف في سطور:                                                      |
| الإهداء:                                                             |
| المقدمة: وفيها ملخص كامل الكتاب                                      |
| 1. نوع في أسلوبك للمدعو بين الأسلوب العقلي والقلبي والعاطفي والمصلحة |
| المادية والقَبَلِيَّة وغيرها من غير قرب من النفاق٥٦                  |
| 2. الاتصال بالخالق تبارك وتعالى قبل كل اتصال بمخلوق وبعده٣٠          |
| 3. اسأل الله تعالى الإخلاص والقبول قبل الدعوة وبعد كل نجاح دعوي٣٤    |
| 4. ادرس فن الدعوة إلى الله وإن لم تكن متخصصًا بالعلم الشرعي ٣٨       |
| 5. الدعوة صنعة أكثر الصحابة ١٠٠٨ بخلاف الفقه والتحديث فإنه تخصص      |
| وهو قليل                                                             |
| 6. تحقق من لفظ الآية وتفسيرها عند الاستشهاد بها                      |
| 7. تحقق من ثبوت الأحاديث قبل الاستدلال بها                           |
| 8. تحقق من صلاحية النص للحادثة قبل الاستدلال به                      |
| 9. التحقق التام من صحة المعلومات التي تدعو بها إلى الله              |
| 10. الدعوة الصحيحة لا تكون إلا على بصيرة                             |
| 11. كن لين العريكة في قولك، خفيف الوطأة في عباراتك، وترفق بالمدعو    |

| ولا الإعراض، ولا المدح ولا القدح.                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 13. لا تبال بالمكذبين ولا تغتر بالموافقين، ولك في الحبيب عليه أسوة حسنة٧١             |
| 14. تعلم حكمة الحبيب عليه مع المعارضين له.                                            |
| 15. ابدأ دعوتك مع المخاطب من حيث حاجته لا ما حضر في ذهنك ٧٩                           |
| 16. راع الربط الصحيح بين الكلام والمناسبة والشخص المتكلم معه ٨٤                       |
| 17. شخِّص أمراض المدعو وابدأ بأخطرها فقط                                              |
| 18. راع اتباع السلم الدعوي في دعوتك                                                   |
| 19. حدث الناس بالقَدْرِ الذي يناسبهم وقرِّب إليهم دعوتك بقدر قربهم من                 |
| الدين                                                                                 |
| 20. ضع مقدمة لائقة لنصيحتك إن احتاج الأمر                                             |
| 21. إياك أن تطيل في المقدمة مهما كانت الظروف                                          |
| 22. راع شروط المقدمة وإلا انقلبت ضررًا.                                               |
| 23. النصيحة بغير فضيحة                                                                |
| 24. الحرص على النصح لا الحرص على الانتقاد                                             |
| 25. البيان قبل الانتقاد                                                               |
| 26. إظهار الحب للمنصوح والتواصل معه قبل الهجر في الله                                 |
| 27. الدعاء لمن ترجو هدايته قبل الدعاء عليه                                            |
| 28. ضع مِغْناطيسًا لكلامك، واحذر أن تخرجه جافًا                                       |
| 29. بيِّن حُكْمَ الله للمدعوِّ، لكِنْ لا تُشْعِر المدعوَّ أنه سَيَحِلُ عليه العذاب١٣٦ |

ويسر في اختيار الأحكام ما لم يكن إثمًا.

12. لا تتوقع من الناس أحد النقيضين: الاستجابة ولا الرفض، ولا الإقبال

| 30. أنصح ولكن قد يكون المنصوح عند الله خيرًا مني                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| 31. هو عاص لكنه يحب الله ورسوله                                         |
| 32. تذكر أنك تحمل دعوة، لكن لا تملك جنة ولا نارًا                       |
| 33. الحرص على نجاة المدعو لا إلقاء المسؤولية عن الكاهل                  |
| 34. إذا لم تقرِّب المدعو من الله فاحذر أن تزيد في بُعْدِه               |
| 35. دعاة لا قضاة                                                        |
| 36. اجعل هدفك ساميًا كبيرًا، ولا تقبل بالأقل عند القدرة، وليكن          |
| شعارك: «لأهدين الناس أجمعين».                                           |
| 37. اربط مريد الهداية بالإسلام لا بنفسك                                 |
| 38. ارحل في سبيل الدعوة ولا تنتظر مجيء الناس إليك.                      |
| 39. حرك الإيمان في قلوب الناس فكثير منهم من يحتاج إلى تحريك يسير١٦٧     |
| 40. شَخِّصْ حقيقةَ المنكر وبَدِيلَهُ قبل الإنكار                        |
| 41. وازن في خطابك بين الترغيب والترهيب                                  |
| 42. علق القلب واصرف الوقت على من سمع، لا من أعرض                        |
| 43. افرح بالتحسن التدريجي ولا تفرح بالانقلاب الفوري                     |
| 44. ارض بالقليل قبل الجزيل ممن لم يرسخ في قلبه الإيمان بالله الجليل ١٨٧ |
| 45. الدعوة إلى الأصول قبل الفروع.                                       |
| 46. قدم الإحسان للناس عند دعوتهم                                        |
| 47. التيسير في الدين هو الأصل بضوابطه                                   |
| 48. التفهيم لا التلقين، والدليل مع التعليل                              |
| 49. ركز على اللب المقصود لا القشر المردود                               |

| ۲۰۷                                         | 50. التربية لا التعرية    |
|---------------------------------------------|---------------------------|
| تشابه، والمختلف فيه بعد المتفق عليه         | 51. علِّم المحكم قبل الما |
| برقى إليه عقله، وإياك وشدةَ الإغراب عليه    | 52. حدث كل مدعو بما ي     |
| الوعد والوعيد الدنيوي والأخروي              | 53. وازن في حديثك بين     |
| وة عادت على نفسك بالخير والثبات             | 54. كلما أكثرت من الدعو   |
| بر وغيره ولا تقتصر على أحدهما               | 55. نوع في خطابك المباش   |
| ير السلوك، لا ما تطرب له الأذن              | 56. سخر دعوتك فيما يغ     |
| وتك تصنيفًا دقيقًا، واعمل على تحسين كل صنف  | 57. صنف الناس في دع       |
| ٢٣٢                                         | درجة واحدة                |
| ف، وشجعه على الاستفسار، والنقاش والحوار ٢٣٧ | 58. وسع صدرك لمن سألك     |
| ح وذم الخطأ، وحذار الاقتصار على أحدهما ٢٤١  | 59. وازن بين مدح الصال    |
| من التواصل مع الناس ومشاركتهم المناسبات     | 60. أنجح دعوتك بحس        |
| ۲٤٥                                         | الاحتماعية.               |