جهزبهى عيشق

# جهزبهی عیشق

دیوانی مهولانا شیّخ عهبدورهحمانی تالّهبانی «خالص»

> پێشەكى د. نوورى تالەبانى

## جذبهعشق

## ديوانى حضرت مولانا شيخ عبدالرحمن القادرى الطالبانى «خالص»

با شرح و ترجمه کوردی

با مقدمه دکتر نوری طالبانی

```
کتیب: دیوانی (جهزبهی عیشق)، دیوانی شیعری حهزرهتی مهولانا شیخ عهبدورهحمانی تالهبانی قادری (خالص)
پیشه کی: د. نووری تاله بانی
وهرگیزان له فارسی و تورکییه وه بر کوردی: ئهنوهر سولتانی
دارشتن و بهراورد و ساغکردنه وه و شهرحی عیرفانی: د. محه مه د عه لی سولتانی
پیتچن: لهیلا جه عفه ری
هه لهبر: محه مه د مه جد
بهرگ: محه مه د زاده
لهبلاو کراوه کانی ئه کادیمیای کوردی (۲۷۶)
نه خشه سازیی ناوه وه: ئاره ش ئه مجه دی و رزگار موحسین و دکتور ئه حمه دی محه مه د پوور
سهرپهرشتی هونه ری چاپ: عوسمان پیرداود
ژماره ی چاپکراو: ۲۰۰۰ دانه
له به ریوه به رایه تیی گشتیی کتیب خانه گشتییه کان ژماره ی سپاردنی ( )ی سالی ۲۰۱۶ی پیدراوه
```

وهرگیّرانی ئهم دیوانه له سهر بنهمای دوا چاپ و بهشی (کتابولمه عاریف) ئهنجامدراوه، که لهگهڵ دهقی دهستنووسی کهشکوّلی (سیامهنسووری) بهراوردکراوه.

#### ييشه كي

شیخ عهبدوره حمانی تالهبانی، زانا و عارف و شاعیری گهورهی کورد، تا ئیستا له کۆرى ئەدەب و شیعرى كوردى مافى خۆى نەدراوەتىخ. زاناي گەورەي كورد "سیبغهتوللای سهنهنده جی"، که چووه ته کهرکووک و له نزیکهوه شاره زای رهوشتی بهرزی ئهم زاته گهورهیه بووه، نووسیویهتی: «قوتبی زهمان و زیندووکهرهوهی سوننهتی پیغهمبهر و شهریعهته کهی و نویکهرهوهی ریبازی قادری و خزمهتکاری هه ژاران و دوّستی غهریبانه». سهباره ت به ره فتاری موریده کانی نووسیویه تی: « بهچاوی کراوهوه تهماشای رهفتاری موریده کانیم ده کرد، بوّم دهرکهوت لهناو دەرياي شەرىعەتدا خەرىكى خوداپەرستىن».\ زاناي نەمرى كورد "تەوفىق وەھبى"، شیخ عبدوره حمانی وه کو فهیله سووفیکی گهوره تهماشا ده کرد. ۲ ماموّستا و زانای گەورە "مەلا عەبدولكەرىمى مودەرىس" لەبارەي شيخ عەبدورەحمانى تالەبانى نووسیویه تی: «ئهدیب و نووسه ریکی تاقانه بووه له باخی ئهسفیادا، ماموّستایه کی زانا و به توانا بووه لهناو ماموّستایاندا، مورشیدیّکی هه لکهوتوو بووه لهناو کوّری مورشیده کاندا». تشاعیری شورشگیری کورد "حاجی قادری کویی"، که ههموو ئاگاداری ههلویستی دژایهتیی ئهوین بهرانبهر به شیخ و شیخایهتی و تهکیه و خانەقاكانيان، كە باسى شىخ عەبدورەحمانى تالەبانى دەكات، بە "غەوثى ثانى" ناوی دهبات و له سهخاوه تدا به "حاتهمی مهزههب" وهسفی ده کات. له پارچه شیعریکی که تیدا باس له چهند شیخ و زانایه کی گهوره ی کورد ده کات، شیخ

المتصوف و شاعر العشق الالهى ومرشد الطالبانى، العالم المتصوف و شاعر العشق الالهى ومرشد الطريقه القادريه الطالبانيه»، الجزء الاول، الطبعه الاولى، مطبعه «خاک»، السليمانيه، ٢٠٠٣، ل٧.

۲. له سالی ۱۹۷۶ دا به ئهرکیکی زانستی له (لهندهن) بووم و دیدهنیی زانای گهورهی کورد ماموّستا «توفیق وهبی بهگ»م دهکرد. جاریکیان باسی شیعرهکانی شیّخ عهبدوره حمانی دهکرد و گوتی: «له سالی ۱۹۵۱ باوکت دیوانی تازه چاپکراوی شیّخ عهبدوره حمانی بو ناردم. بهشیّک له شیعرهکانی ئهوهنده قوولّن لیّیان تینده گهیشتم» و چهند نموونهیه کی بو هیّنامهوه. ئهو زانا گهوره یه شیّخ عهبدوره حمانی وه کو فهیله سووفیّکی گهوره تهماشا ده کرد. (دکتور نووری تالهبانی، «شیّخانی ئیرشادی تالهبانی و چهند ناوداریّکی تری ئهم بنهمالهیه»، چاپی دووهم، چاپخانهی «خاک»، ههولیّر، سالی ۲۰۰۳، ل ۳۵). ههروهها وهرگیّراوی ههمان نامیلکهیه: «شیوخ الارشاد الدینی فی الاسره الطالبانیه»، کهمال غهمبار له کوردییهوه وهریگیّراوه سهر زمانی عهره بی، چاپی یه کهم، اله بلاوکراوهی «خانهی ئهربیل»، چاپخانهی حاجی هاشم، سالی ۲۰۱۲، ل ۷۱.

٣ . مەلا عەبدولكەرىمى مودەرىس، بنەمالەي زانياران، چاپخانەي شەفىق، بەغدا ١٩٨٤، ل ٧٦٥.

عەبدورەحمانى ناو بردووە بە:

غهوثی ثانی و حاتهمی مهزههب عهبدوره حمانی خالصی مهشرهب

ئهم ڕێزگرتنهی حاجی قادری کۆیی له شێخ عهبدوڕه حمان بێهۆ نهبووه، چونکه له نزیکهوه ناسیویه تی و زانیویه تی له کردهوه ی ئهو شێخانه بهدوور بووه، که ئهو له شیعره کانیدا دایشۆردوون. ئهم شاعیره بلیمه ته چاونه ترسه ماوه یه ک فهقێی (موسته عید) بووه له خوێندگاکه ی ته کیه ی تالهبانی له کهرکووک و له لای شێخ عهبدوره حمان، له گهل شێخ رهزای کوری ماوه یه ک پێکهوه خوێندوویانه. ۱

چەند ئەدىب و نووسەرىكى ناودارى تورك، شىخ عەبدورەحمانىان بە ناودارترىن شىخى تەسەووفى سەدەى نۆزدەيەم ناو بردووە، نووسەر و ئەدىب "عەبدولباقى گولپىنارلى" لە كتىبىىكى، كە لىكۇلپىنەوەيە لەبارەى شىعرەكانى شاعىرى ئازەرى "فضولى"، شىخ عەبدورەحمانى تالەبانىي بە ناودارترىن شىخى تەسەووفى سەدەى نۆزدەم پىناسە كردووە، زانا و ئەكادىمىستى ناودارى تورك: "دكتۆر فوئاد كۆپرلۆ"، لە "ئىنسىكلۆپىدىاى ئىسلامى" باسىكى لەبارەى شىخ عەبدورەحمانى تالەبانى نووسيوە، تىيدا بە يەكىك لە گەورە شىخانى تەسووفى سەردەمى خۆى ناوى بردووه.  $\dot{}$ 

شیخ عهبدوره حمانی تالهبانی، دواتر به مهولانا شیخ عهبدوره حمانی (خالص) ناوبانگی دهرکردووه، ئه و نازناوه شیعرییهی له "خالصاً لله" وهرگرتووه.

شیخی خالص کوری گهوره و جینشینی شیخ نه حمه دی تاله بانه، نه ویش کوری مه لا مه حموودی زهنگه نه ی کوری روسته م ناغای کوری یووسف ناغای "کاکه سووریی" ناوچه ی بو کانه. دایکی کچی عه بدول لا به گی کوری میر سمایل خانی زهنگه نه یه، سالی ۱۲۱۲ک (۸ ـ ۱۷۹۷ز) له گوندی "قرخ"ی سه ر به قه زای چه مچه مالی نزیک به که رکووک ها تووه ته دنیاوه . سه ره تا له خویندنگای ته کیه کهی خویان له لای باوکی ده ستی به خویندن کردووه ، دواتر به گویره ی نه ریدی کوردستان بو سه رده مه چووه ته که رکووک و سلیمانی و چه ند ناوچه یه کی دیکه ی کوردستان بو

۱ محهمهدی مهلا کهریم، چهند بابهتیکی ئهدهبی لهبارهی حاجی قادری کؤیی و شیخ رهزای تالهبانیهوه، گوڤاری «کاروان»، ژماره «۹۲»، سالی ۱۹۹۱، ل ۲۰.

۲ . دكتۆر موكەرەم تالەبانى، سەرچاوەي پيشوو، ل ۸.

تهواوکردنی خویندنی شهریعهت و فیقه. ماوهیه ک له گه ل کاک ئه حمه دی شیخ له سلیمانی پیکه وه له لای شیخ مارفی نوده یی خویندوویانه، لهو کاته وه دوستایه تیه کی پووحی له نیوانیاندا پهیدابووه و تا هاتووه به هیزتر بووه. کاتی کاک ئه حمه دی شیخ له سهفه دی ئه دای حه ج ده گه پیته وه بو سلیمانی، له که رکووک ده بیته میوانی شیخ عه بدو وه حمان. دوا پله ی خویندنی، له گه ل وه رگرتنی ئیجازه ی مه لایه تی له به غدا له لای زانای گه ورد، مه لا عه بدو وه حمانی روز به یانی بووه. له و ماوه یه ی نوور به غدا بووه، تهمه نی نوزده سال بووه، کتیبی "به به الاسرار"ی "شیخ عه لی نوور به خش "ی، تایبه ت به مه ناقیبی شیخ عه بدولقادری گهیلانی، له زمانی عه ره بیه وه رو گریزاوه ته سه رزمانی تورکی، ئه مه ش ئه وه ده سه لمینی که له و ته مه نه وه رود و زمانی عه ره بی و تورکیدا زور شاره زا بووه.

لهپاش کۆچکردنی شیخ ئهحمهدی باوکی، شیخ عهبدورهحمان له گوندی "تالهبان" دەمینیتهوه، که بهرانبهر گوندی "قرخ"ه، خهریکی دەرس وتنهوه دهبی له خویندگاکهی تهکیهکهیان، لهگهل ئیرشادکردنی موسلمانان لهسهر ریبازی "قادری". ئهم ریبازهی تهسهووفی له باوک و باپیری بۆ ماوهتهوه، ئهوانیش له شیخ ئهحمه دی هیندی لاهووری، له نهوهی شیخ عهبدولقادری گهیلانی و نیشتهجیی "سوورداش" وهریانگرتبوو. لهو ماوهیهدا خهلکیکی زوّر لهو ناوچهیه و له ناوچهکانی دیکهی کوردستان روو دهکهنه تهکیهکهی و ناو و شوّرهتیکی زوّر پهیدا دهکات. لهوه دهچی، که کاربهدهستانی ئهمارهتی بابان لهو ناوچهیه ناره حهت بووبن لهوهی ئهو هموو خهلکه هامشوّیان کردووه، به تایبهتی که بهشیّکیان گهوره پیاوانی ئایینی ههموو خهلکه هامشوّیان کردووه، به تایبهتی که بهشیّکیان گهوره پیاوانی ئایینی بهناچاری روو له شاری کهرکووک دهکات و لهویّ نیشتهجیّ دهبیّت، بهتایبهتی، که ههردوو مهرقهدی باوک و باپیری لهو شاره بوون، چونکه کاتی خوّی لهسهر وهسیهتی خوّیان، له کهناریکی تهکیهی تالهبانی له کهرکووک بهخاک سییراون. "

۱ دکتۆر نووری تالهبانی، گهشتیک به جیهانی شیخ رهزای تالهبانیدا، گۆڤاری»کاروان»، ژماره (۷۰)، سالی ۱۹۸۸،
 ل ۲۱. ههروهها «شیخانی ئیرشادی تالهبانی و چهند ناوداریکی تری ئهم بنهمالهیه:، سهرچاوهی پیشوو، ل ۳۱،
 له گهل «شیوخ الارشاد الدینی فی الاسرة الطالبانیة»، سهرچاوهی پیشتر، ل ۲۹.

۲ . ته کیهی تالَه بانی له کهر کووک له لایهن مه لا مه حموودی زهنگهنه وه کراوه ته وه . جاریکیان مه لا مه حموود ده چیته سه ردانی موریده کانی له کهر کووک و له وی نه خوّش ده که ویت، وهسیه تده کات، نه گهر چووه بهر ره حمه تی خوا، نهوا له وی به خاکی بسپیّرن، پاش چه ند روّژیک کوّچی دوایی ده کات و موریده کانی له که ناریکی ته کیه که به

شیخ عهبدو و حمان ده چیته که رکووک و له وی جیگیر ده بی و خه لکیکی زور روو له ته کیه کهی ده کهن، له و ده مه وه به "ته کیهی گه و ره "ناوبانگی ده رکردووه، له ناو تورکمانه کانی ئه و شاره به "بیوک تکیه" ناوده بریت. ته کیه ی تاله بانی له که رکووک له سه رگردیکی به رز دروست کراوه، له قه لای شاره که به رز تره و ده که وی ته به به انبه و قه لایه و نزیکه له ریگای گشتیی تازه ی نیوان که رکووک و سلیمانی. گه و که به رده می ته کیه، که به (به رته کیه) ناسراوه، له سه رده می شیخ عهبدو و محماندا دروست کراوه، دواتر گه و ره کراوه ته وه.

ته کیهی تالهبانی له کهر کووک سهر هتا بچووک بووه، به لام پاش نهوهی شیخ عهبدوره حمان دهبیّته مورشیدی، گهوره ده کریّت و دواتر به فهرمانی سولّتان عەبدولمەجىدى عوسمانى بە شيوەيەكى تازەتر دروست دەكريتەوە. شارى كەركووك تا سالى ١٨٧٩ مەلبەندى ويلايەتى شارەزوور بووە، "والى" دەولەتى عوسمانی لهو شاره دانیشتووه، که پهکیکیان بووهته موریدی شیخ عهبدوره حمان، هەروەها خيزاني سولتان عەبدولمەجىد، كە ناوى "يرتىڤنال" خانم بووە، بە ھۆي ئەوانەوە سولتان عەبدولمەجىد فەرمانى دروستكردنەوەي تەكيەكەي داوە. جگە لهوهش، ئهو خانمه نوسخهیه ک له "شهرحی بوخاری"ی، که له مووزهخانهی ئەستەموول بووه، لەگەل چەند تالایک لە مووى پیرۆزى يېغەمبەر، دروودى خواى لهسهر بیّت، به دیاری بو شیّخ عهبدوره حمانی ناردووه، که ئیستاش لهو ته کیه دا به پيرۆزىيەوە لە شوپنىكى تايبەتدا ھەلگىراون. اتەكىمى تالەبانى لەو كاتەوە بووەتە مه لبه ندیکی ئایینی و کومه لایه تیی گهوره له کهرکووک و ههموو ناوچه که. ماموّستا مهلا عهبدولکهریمی مودهریس سهبارهت به کهسایه تیی شیخ عهبدوره حمان نووسيويەتى: « سەردەمى ئەو سەردەمى زيرينى ھەموو بنەمالەي تالەبانى بووە، چونکه ئەوەندە جىلوەي خودايى بووە، تەكيەكەي بووە بە بنكە بۆ دائىر ەي تەكيەي دەروپشان، خوپندگاکەي دەرمانخانەي دلريشان بووە، ھۆدەكانى تەكيە مەلبەندى پیاوان و ناوداران بوون و ههموو جۆره خوێندهوار و زمانزانێ تێیاندا دانیشتوون و

خاکی دەسپێرن. شێخ ئەحمەدى تالەبانی کوڕى ئەویش ھەر لەسەر وەسیەتى خۆى ھەر لەلاى مەرقەدى باوکى بە خاک سپێراوە، دکتۆر نوورى تالەبانى، سەرچاوەى پێشوو.

۱. له رەسمىياتدا ئىستاش ناوى تەكيەى تالەبانى بە «مزگەوتى مەجىديە» ناودەبرىت، كە ناوى سولتان عەبدولمجىدى عوسمانىيە، چونكە بە فەرمانى ئەو نۆژەن كراوەتەوە.

وچانیان داوه». ٔ لهبارهی رهوشتی بهرزی شیخ عهبدوره حمان، ماموّستا موده ریس نووسیویه تی: « به مهعنای کهلیمه مهردی مهیدان و شیری ناو مهردان بووه، تاجی سهری ئهولیاکان بووه، له ناو پیاوه هه لکه و تووه کانی جیهاندا له ریزی سهره وه ناوی نووسراوه». ٔ

لهسهردهمی شیخ عهبدو و حماندا به ده یان ته کیه ی نه و خانه واده یه له هه و دو به و ده مه کراونه ته وه به تایبه تی له ناو چه کانی زه ها و جوان و و هه ورامان و سنه و موکریان و شاری سیواس و ئورفه و چهند شار یکی دیکه ی باکوور. له چهند و لاتیکی ئیسلامی وه کو عیراق و شام و میسر لقی ته کیه ی تاله بانی کراونه ته وه. شیخ محهمه حیسامودین عومه و له کتیبیکدا به ناوی: "الانفاس الرحمانیة فی السلسلة القادریة الطالبانیة" نووسیویه تی: «له سهرده می شیخ عهبدو و حماندا له و لاتانی عیراق و تورکیا و تورکستان و ئه فغانستان ـ شاری (هرات) ـ و هیندستان و حیجاز و میسر و فه له ستین، له گه ل به شی زوری ناو چه کانی کوردستان ته کیه ی تاله بانی کراونه ته و و هه میشه مورید یکی زوری تیدا بووه و به رته کیه ی ره دمانییه) ناوبراون». ناوبراونه ناوبراون». ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناوبراونه ناو

مهولانا شیخ عهبدوره حمانی تالهبانی زانا و شیخی عیرفان له مهیدانی تهسهووفدا، شاعیریکی زوّر گهوره بووه، شیعره کانی ههر له بواری عیرفان و عیشقی ئیلاهی و فهلسهفه دان. به شی زوّری شیعره کانی به زمانی فارسی و تورکین، به زمانی کوردیش "شیوهی ههورامی" شیعری ههیه، به لام به شیکیان فه و تاون و ئه وانه ی ماون کو نه کراونه ته.

ئەكادىمياى كوردى بە ئەركى خۆى دەزانى، كە سەرجەم شىعرەكانى ئەم

١ . مەلا عەبدوالكريمى مودەريس، سەرچاوەي پێشوو.

۲ . مهلا عهبدوالکریمی موده ریس، ههمان سهرچاوه.

٧. یه کئ له خهلیفه کانی شیخ عهبدوره حمان له شاری «طنطا»ی میسر ناوی «العلامة الشیخ عبدالقادر بن محیالدین الأربلي» بووه، کتیبیکی نووسیوه ته وه ژیر ناوی: «حجة الذاکرین ورد الناکرین". نووسه ری که کتیبه که کتیبه که کتیبه که نووسیویه تی: نامه مان بو «سیدی ابو علی ضیاءالدین عبدالرحمن الکرکوکی الطالبانی» ناردوه، که ته کیهیه کمان لهو شاره له سهر ئه رکی «الحاج محمدامین الثاقب» کردووه تهوی موریدی هه مان خانه واده بووه. ئهم کتیبه له سالی ۱۹۲۶ له شاری «طنطا» چاپ کراوه، دانه یه کی له کتیبخانه ی ته کیهی تاله بانی له که رکووک هه یه.

ع. محمد حسام الدين عمر، الأنفاس الرحمانية في السلسلة القادرية الطالبانية، چاپخانهى «الشمال»، كهركووك، سالى ١٩٧٧.

شاعیره گهورهیهی کورد کو بکاتهوه و شیعره فارسی و تورکییهکانی وهربگیریته سهر زمانی کوردی، بویه داوای له نووسهر و شارهزا له زمانهکانی کوردی و فارسی و تورکی ماموّستا " ئهنوهری سولّتانی" کرد شیعره فارسی و تورکییهکانی وهربگیریته سهر زمانی کوردی. لیّرهدا دهبی ئهوهش بلیّین، که نزیکهی نیو سهدهیهک لهمهوبهر شیخ عهلی شیخ جهمیلی تالهبانی داوای له ماموّستا مهلا عهبدولکهریمی موده پیس کردبوو شیعره فارسییهکانی وهربگیریته سهر زمانی کوردی، به لام عوزری خواستبوو که « دهترسی کهسانی نهزان ههن بهباشی له شیعرهکانی تینهگهن و ههردووکیان به بی دین له قهلهم بدهن»!

وهر گێراني شيعره عيرفانييه کاني شێخي "خالص" لهو دوو زمانهوه بۆ سهر زمانی کوردی کاریکی ئاسان نییه، ئهو کهسهی ئهو ئهرکه قورسه دهخاته ئهستۆی خوّى دەبى زور شارەزا بىت لەو دوو زمانە و بتوانى لىكدانەوەيان بو بكات. ماموّستا ئەنوەرى سولتانى ئەو ئەركەي قبوول كرد، بەلام داواي لە ئەكادىمياي كوردى کرد چهند کهسیکی شارهزا له ئهدهب و شیعری عیرفانی به کارهکهیدا بچنهوه. ئه کادیمیای کوردی داوای له ماموّستا دکتوّر محهمه عهلی سولتانی کرد به كاره كاني ماموّستا ئەنوەرى سولتانىدا بچىتەوە، د. محەمەد عەلى سولتانى جگە لە دارشتن و پیداچوونهوه و ساغکردنهوهی کهمی و کورتییه کانی دیوانه که، بهراوردی ئەو شیعرانەی كردووه كە شێخ عەبدورەحمانی تالەبانی دایناون، لەگەل سەرچاوەی شیعره کان له دیوانی ئهو شاعیرانهی که لیره دا ناویان هاتووه، د. محهمه عهلی سولتاني لهو بوارانهدا يسيوره و کاره کهي به سهر کهوتوويي جيبه جيکر دووه. ئهوهي که جیّی خوّشحالییه ئهم شیّوه شهرح و شیکردنهویه به یارمهتی و لیّکدانهوهی سەرچاوەكان، يەكەم جارە لە كوردستاندا دەكرى، ھىوادارىن بېي بە نموونە بۆ داهاتوو. داوایه کی دیکهی کاک ئەنوەر ئەوە بوو، که "پیشه کی" و ژیاننامهی شیخ عەبدورەحمانى تالەبانى بۆ ديوانەكە من بينووسم. ئومێدەوارم ئەم چەند دێرەي ليّر مدا نووسراون لهو ئاستهدابن و شاياني يايهي ئهو زاته گهور ميه بن. ههروهها ئاكادىمياي كوردى داواي له چەند شارەزيەكى تريش كردووه بۆ يێداچونەوە به

۱ دکتۆر نووری تالهبانی، شیخ عهبدوره حمانی «خالص»، زانا و شاعیر و شیخی عیرفان، گوڤاری «باسکار»، ژماره
 (۳)، مانگی ئابی/ ۱۹۹۸، لهندهن.

وهر گێڔانی شیعره تورکیه کاندا، که لێرهدا سوپاسی ئهوانیش ده کهین.

بهشیکی دیکه له ژیانی مهولانا شیخ عهبدوره حمانی "خالص" بریتییه له پهیوهندییهکانی له گهل شیخانی ناوداری ههردوو ریبازی قادری و نهقشبهندی له کوردستان لهو سهردهمهی تیدا ژیاوه، شیخی (خالص) دوّستیکی زوّر نزیکی کاک ئه حمهدی شیخ له سلیمانی بووه، ههروهها دوّستیکی نزیکی یه کهم خهلیفهی مهولانا خالیدی نهقشبهندی، شیخ عوسمانی سیراجهدینی تهویله بووه، دوّستایه تیی له گهل شیخی سیراجهدین ئهوهنده به هیز بووه، که شیخ عومهری کوری ناردووه بو کهرکووک تاکو له گهل شیخ عهلی کوری شیخ عهبدوره حمان پیکهوه بخوینن. ا

شیخ عهبدوره حمان پیاویکی زوّر سه خی تهبیعه ت بووه، ههرچی ده ست کهوتووه سهرفی کردووه بوّ ههژاران و میوانه کانی ته کیه کهی. ده گیّرنه وه ناموّژ گاریی موریده کانی کردووه، که سامان و پاره کوّنه که نهوه ی پهیدای ده کهن سهرفی بکهن پیّش نهوه ی زه کاتی بکهویته سهر. ههروه ها فهرموویه تی: «نویژکردن کاری پیرهژنانه، روّژوو گرتن کاری به خیلانه، حه جکردن گهشتی جیهانه، به لام دلی شکسته به جی گهیاندن کاری مهردانه »! نهم فهرمووده فه لسه فییه ی به لای ههندی که سهوه رهنگ بی به لادان له ئیسلام بدریّته قه لهم، به لام مهبهستی نهو پیاوه مهزنه نهوه بووه، نویژکردن و روّژوو گرتن، له گهل چوونه حه جکاتی ده بیته فهرز، ههموو موسلمانیک ده بی بیکهن، به لام دلی شکسته به جی گهیاندن به ههموو که سیّک موسلمانی ده بی بیکهن، به لام دلی شکسته به جی گهیاندن به ههموو که سیّک ناکریّت.

شیخ عهبدوره حمانی "خالص" به ههرسی زمانی کوردی (شیوه ی ههورامی) و فارسی و تورکی شیعری ههیه، به زمانی عهرهبیش شیعری ههبوه، به لام کونه کراونه تهوه و بهشی زوریان فهوتاون. به زمانی کوردی و فارسی له گهل شاعیرانی به ناوبانگی سهرده می خوی، به تایبه تی له گهل "مهوله وی"، شیعریان به سهریه کدا و تووه. مهوله وی چهند جاریک سهردانی کهرکووکی کردووه بو دیده نی شیخ عهبدوره حمان. جاریکیان شهو درهنگ ده گاته ته کیه و دهبینی خهلک ههموو نووستوون، به لام شیخ عهبدوره حمان خهریکی شهونوی و عیباده ته. مهوله وی نهم

۱ دکتۆر نووری تالهبانی، گهشتیکی تر به جیهانی شیخ رهزای تالهبانیدا، گؤڤاری «کاروان»، ژماره ۲۰، سالی
 ۱۹۸۸.

بهیته شیعرهی "بیسارانی" بهسهردا دهخوینی:

شهوهن خه لوه تهن مال بي ئه غيارهن عالهم گرد و تهن دوّست خهوه ردارهن شيخي (خالص) بهم بهيته شيعرهي وه لامي ده داته وه:

ئیــرادهم ئیــیـهن وی کلـپۆسهوه شهو نالین وهشهن وهلای دۆسهوه له قهسیدهیهکدا، که "مهولهوی" به هۆی چاککردنهوهی تهکیهی تالهبانی و فراوان کردنهوهی، ئهم پارچه شیعرهی به زمانی فارسی وتووه:

عقل گفتا چون تفکر کرد و ایست

دانی این بانی و مبنی چیست و کیست؟

در تنــزل كـــرد جــلـوه ايـن چنيـن

حــق در آن و عــرش اعظــم اندرین

هـــر كــه دانـد سـرّ ايـن راز نهفـت

خوش "على العرش استوى الرحمن" بگفت

مبتـــدا و منتهــای هـر شیئ است

"مظهــر حــق بـاد" تــاريخ وي است

"مظهـ رحـق بـاد" به پێي پيتي ئهبجهدي دهكـاته ساڵي ١٢٦١ي ك، (١٨٤٥ ي ز).

دیوانی شیعری شیخ عهبدو په حمان له سهرده می شیخ عهلی کو پی گهوره ی له سالی ۱۸۹۰ له ئهسته موول چاپ کراوه، جاری دووه م له سهرده می باوکم شیخ جه میل تاله بانی له ئیران، له سالی ۱۹۰۰دا چاپ کراوه، به سهر پهرشتیی موریدیکی به ناوی میرزا مه حموود محهمه دی قادری، دانیشتووی شاری "سنه". سالی ۱۹۹۳ جاریکی تر دیوانه که ی له لایهن محهمه د سدیقی کو پی له ئیران چاپ کراوه ته وه. به شیکی له شیعری به شیعری له شیعره فارسییه کانی لیکدانه وهن، به شیکی دیکه یان ته خمیسی شیعری "مثنوی" و "مه غربی" و "حافظ" و "نور علی" و چه ند شاعیریکی تری به ناوبانگی فارسی زمانن له مهیدانی ته سه ووفدا. ته خمیسی پارچه شیعریکی مه و لانا خالیدی کردووه، که به م شیوه یه ده ست پیده کات:

بشمع طلعتت کردم منور خانه خود را گشادم درگه عیش و فرح پروانه خود را بغواص خیالت یافتم دردانه خود را به معمار غمت نو ساختم ویرانه خود را به یادت کعبه کردم عاقبت بتخانه خود را

بهشی زوّری شیعره تورکییه کانی "خالص" ههر لهباره ی خوّشهویستی و عیشقی خودایین، یان ته خمیسی به شیک له شیعره کانی شاعیری به ناوبانگی تورک: (فضولی) ین.

لهناو ژووری مهرقهده کهی، به دهستخهتیّکی جوان، ئهم چهند بهیته شیعرهی خوّی نووسراوه:

گــربیایی به تماشاگه ویـــرانه ما بینی از نیست معمر شده کاشانه ما همه عــالم کلمـات اندبـودمعنی هو درس اینست در این مکتب شاهانه ما گر به سر منزل عشاق در آیــی بینی رفعـت و منــزلت این دل دیوانــه ما مـرده ها زنــده کند زمزمــه حلقهٔ ما نفخ صور است در این منزل ویرانه ما ساقی و مـــطرب و خمار همه یک بینی گرشوی محـــرم خلوتگه میخانه ما "خالص" از نور تجلای جمالش می سوخت هو به و میزندش ایــن دل دیوانــهمـا شیخ عه بدوره حمان له سالی ۱۲۷۰ک (۹ــ ۱۸۵۸ز) له کهر کووک مالئاوایی له شیخ عه بدوره حمان له سالی ۱۲۷۰ک (۹ـ ۱۸۵۸ز) له کهر کووک مالئاوایی له

شیخ عهبدوره حمان له سالی ۱۲۷۰ که (۱۰ ۱۸۰۸ز) له کهر کووک مالئاوایی له ته ته کیه و خانهواده و موریده کانی کردووه، له ژووریکی نزیک به مهرقهدی باوک و باپیری به خاک سپیراوه. گهلی له شاعیر و ئهدیبانی ئه و سهرده مه لاواندوویانه ته و به کی له وانه دوست و هاو چه رخی خوی (مهوله وی) بووه. له قه سیده یه کدا به زمانی فارسی، مهوله وی به هوی کوچکردنی شیخی عیرفان و ئهده ب و شیعره وه و توویه تی:

ضیائی کان برحمانی درین کون میان سایهها ممتاز گردید به فیضش هر یک از اجزای عالم علی استعداده هماراز گردید مثالش چون زرحمت مشتق آمد پی مصدر روان پرواز گردید به تاریخش قلم زان سان رقم زد "برحمت جان پاکش باز گردید"

"برحمت جان پاکش باز گردید" بهینی پیتی نهبجهدی دهکاته: ۱۲۷۰ک.

شیخ رهزای شاعیری کوری لهو قهسیدهیهی، که تیّیدا باسی باوک و باپیرانی دهکات، بهم شیّوهیه باسی باوکی کردووه:

بهره حمه ت چوون ئهوان با بینه وه سهر بابی ئهوره حمان فیدات بم ئهی نه تیجه ی دوودمانی ئه حمه د و مه حموود نه تیجه م مهقسه ده تالی و موقه دده م شهرتی ته حسیله ئهوانه ی بریه ئیجاد کرد خودا، تا ئهم ببی مهوجوود

شیخ عهبدو په حمانی خالص چوار کو پی ههبوو: شیخ عهلی، که به شیخ عهلی گهوره ناسراوه، ئهویش زانا و شاعیر و شیخی ئیرشاد بووه، له گه ل شیخ عهبدولقادر که شاعیر یکی گهوره بووه، نازناوی "فایز" بووه، و شیخ رهزای شاعیری ناسراو و شیخ عبدولواحیدی کو پی چواره می.

د. نووری تالهبانی سەرۆکی ئەکادىميای کوردی

## بسم الله الرحمن الرحيم

و له من كلام شيخ الشيوخ شيخ عبدالرحمن الخالصي القادري قدس سرُّه



ای که در هر ذرهای تابان بود سیمای تو! در دل هر قطرهای پنهان بود دریای تو لمعهای از برق حسنت بر رخ لیلی بتافت برق بر مجنون زد و مجنون شد از سودای تو این چه شور است و چه غوغا در میان اهل دل؟ هر که بینم، میرود بیخود سوی صحرای تو جلوهای از بس که در آفاق گردد جلوهگر چشم عقل و سر نیارد تاب بر سیمای تو نیست اندر خانقاه و مدرسه جز شور تو نبود اندر مسجد و میخانه جز غوغای تو نبود اندر مسجد و میخانه جز غوغای تو در سماء روح و ارضِ جسم نبود مسکنت در سماء روح و ارضِ جسم نبود مسکنت من عجب دارم که چون درسینه باشد جای تو!

«خالص» شیدا نه امروز است از عشق تو مست

1

<sup>.</sup> بهشی دووهمی ئهم فهرده له دهقه کاندا نههاتووه. 1

نهی نهوهی وا روخسارت له ههموو زهرهیه کدا دهدرهوشیتهوه دهریای تو لهناو ههموو دلوپیکدا شاراوهیه تیشکی بهرقی جوانیت له روخسساری لهیلا درا بریسکهی له مهجنوون دا و له سهودای تودا شیت بوو. نهوه چهرکهس دهبینم، به بیخودی بهرهو بیابانی تو دهروات جیلوهی تو وهاله ههرکهس دهبینم، به بیخودی بهرهو بیابانی تو دهروات جیلوهی تو وهاله ههرکهس دهبینم، به بیخودی بهرهو بیابانی تو دهروات جیلوهی تو وهاله هاهی اله خانه و سهر، تاقهتی [دیتنی] روخساری توی نییه له خانه و مهدرهسه جگه له شور و شهوقی تو نییه له مزگهوت و مهیخانه شدا جیا له ناشوبی تو نییه له ناسمانی روّح و نهردی لهشدا، شوینت نابیتهوه له ناسمانی روّح و نهردی لهشدا، شوینت نابیتهوه پیم سهیره چون له سینگها دا جیه دهبیت دهبیت دهبیت هوه

خالصی شهیدا ههرئهمروّ به عیشقی توّ سهرخوّش نهبووه .......

۱ . بوو به مهجنوون

۲ . ئەم بەشە شىعرە لە دەقەكاندا نەھاتووە

## شرح فارسی و کردی غزل ۱ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱

ذره: به اصطلاح علم فیزیک (اتم) هاتف اصفهانی گوید: "دل هر ذرهای که بشکافی آفتابیش در میان بینی"

زەرە: بە زاراوەى زانستى فىزيا (ئەتوم). ھاتفى ئىسفەھانى دەلىّى: "نى ھەر زەرەيىتىك بقەلشىنىيەوە، خۆرىكى تىدا دەبىنى."

لمعهٔای از برق حسنت بر رخ لیلی فتاد: مرحلهٔ عشق مجازی اولین پایهٔ عشق حقیقی است. عشق را سه مرحله است عشق روحانی، عشق جسمانی، عشق روحانی، عشق ربانی.

شاعیر فهرموویه تی، که تیشکیکی رووناکیی جوانیت کهوته سهر روومه تی لهیلا، واته جوانی و شوخ و شهنگی له نووری خوداوهندهوه یه که عیشق پیکدینی، ههربویه ده لین تا عیشقی رواله تی و مه جازی نه بی، عیشقی حهقیقی نابی، قوناغی عیشقی مه جازی یه که مین پله ی عیشقی حهقیقیه، عیشق سی قوناغی هه یه، عیشقی جیسمانی، عیشقی رووحانی، عیشقی ره ببانی.

اهل دل: شایستهٔ عشق و به معنی کسانی که از سَر گذشته طالب سرّند و آنان مجاز و مرخصاند که به هر عبارت که خواهند از آن حالات وجدانی خود تعبیر کنند. حافظ گوید: چو بشنوی سخن اهل دل مگو که خطاست.

ئههلی دلّ: شیاوی عیشقی مهعنهوی ئهوانهن که سهریان داناوه و بهدوای سر "نهیّنی"دا ده گهریّن و ئهوانه ئیزن دراون و ئازادن به بیست، مهلّی ههلّهیه. ههر عیبارهتیّ، که دهیانهویّ حالاتی ویژدانی خوّیان شروّقه بکهن،

جلوه: انوار الهی را گویند که بر دل سالک عارف، ساطع گردد و او را واله و شیدا کند و عالم و آدم همه جلوات انوار حق تعالی میباشد و همه اشعه و پرتوی از نور وجودند که در مرتبت تفصیل به طور مختلف نمودار گردیدهاند.

جیلوه: به ئهنواری ئیلاهی ده لیّن، که لهسهر دلّی، ریّبواری عارف شهوق دهداتهوه و شیّت و شهیدای ده کا و عالهم و ئادهم ههمووی نویّنگهی ئهنواری حهق ته عالایه و ههموو پهرتهو و تیشک و رووناکی له نووری وجوودن که له پلهی گشتگیردا به شیّوازی جوّراوجوّر ئاشکرا دهبن.

ای برادر! تو چشیم خود یکبار پاک کن از غشاوهٔ پندار بیبن که نور وجود در هر جا زده بر تو به هر در و دیوار چشیم بگشا، ببیبن که در دنیا لیس فی الدار غیره وا دیار نیست جز روی شاهد ازلی متجلی در انفس و اقطار جلوه او پیاپیاست، اما جلوه او پیاپیاست، اما در مظاهر چو جلوه گر گردید شد یکی، صد ز کثرت آثار این، سبب شد که وحدت موجود مینمیاب بسیار بسه چشم ما بسیار

ورنه در چشم «خالص»، آن معدود جــز یکی نیست در شمـــار هــزار

۱ . غيره

۲ . باشد (یاء)

کاکی برا! تو چاوی خوت جاریک له تهمیی گروسان پرساک بکسهوه، سهیرکه چوّن نووری وجوودی [حق] له ههموو شویّنیک له ههموو دهرک و دیواریک شهوقی له توّ داوه چساو بسکسهوه و برزانسه جیهان جگه لسهو، هیچ کهسیّکی تیدا نییه جگه لسه روخسساری شاهیدی ئیه زهای هیچ شتیک له مروقه کان و ولاته کاندا رهنگ ناداتهوه هیچ شتیک له مروقه کان و ولاته کاندا رهنگ ناداتهوه کاتی دووپسات برونهوی لی ناکریت، کاتی، که له نوی نیگه کاندا دهرکسهوت، کاتی، که له نوی نیگه کاندا دهرکسهوت، لهبهر زوریی شوینهواره کانی، یه که بوو به سهد لهبهر نهوه شهو، به هو کار که یه کیتیی مهوجوودات لهبهرچساوی ئیمه زور دهنوینیت دهنا لهبهرچساوی گیمه زور دهنوینیت

دەنــا لەبەرچــاوى «خـالـص» ئــەو ژمـێـرراوە لـــه هــــــــــەزاران تــەنــيــا يــه كــێــک هــهيــه

١ . ليس في الدار غيره ديار

٢ . ليس فيها توهم التكرار

### شرح فارسی و کردی غزل ۲ شدرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲

وحدت وجود: حضرت شیخ عبدالرحمن خالص تحت تأثیر مستقیم شاعرانی که آثارشان را تخمیس کرده است، چون؛ کمال خجندی، شمس مغربی، قاسم انوار، نور علیشاه پیرو مکتب وحدت وجود است و طریقهٔ قادریه نیز در بُعد علمی آن از پیروان وحدت وجود بشمارند، بویژه که سلسلهٔ طالبانی شاخهٔ هندی طریقت قادریه است. در اشعار این گونه شاعران اصولاً واژگان که ابزار توضیح و تفسیر اندیشه هستند، یکسانند چون، دریا، موج، قطره، حباب، خورشید، ذره، کثرت، وحدت و… این اندیشه از تأثیر آثار محییالدین عربی و صدرالدین قونیوی است.

در اشعار خالص وجود؛ دریاست، مواج و کفآلود. از امواج آن طبیعت و اسماء پدید آمده، جهان چون حبابی بر آب است. اگر هوای این حباب به دَر رَوَد، دریا می گردد، عین دریا، کثرت امواج حجاب وحدت دریاست اگر از سویی موج را بنگری کثرت می بینی و اگر به دریا نظر افکنی وحدت می بینی، این نظر همانند حکمت «ودانتا» است، در اصل حکمت براهما، که مبدأ کل عالم است حقیقت همه چیز و اصلش تمام کائنات است، همچنان که کف و موج دریا را با دریا هیچ تفاوت نیست و هیچ تفاوتی هم بین جهان و برهما نیست. خالص از شکل دیگر وجود را کلی می داند مرکب از اجزاء که هر

حالص از شکل دیگر وجود را کلی می داند مرکب از اجزاء که هر جزو آن عین کل است. اجزاء مظاهر کل اند و اشیاء سایه های اسماء و اسماء ظهور خورشید ذات والای او، صحرای زمین امکان و کتاب حق تعالی است همان طور که محیی الدین ابن عربی گوید: سبحان من جعل الاشیاء و هو عینها.

قیصری در شرح فصوص در این باره گوید؛ وجود چون نور محض است و خورشید تابان که از تابش او ذرات در کوْن هویدا شده و از سایه او اشیاء پدیدار گشته و خود در زیر سایه پنهان مانده اگر

بی نقاب دیده شود، چشم را خیره می کند و جمیع اشیاء محو بالذات می گردند. حجاب او اسماء و صفات اویند، او واحد کثیرنما است که ذات و اسم و نعت و عقل و نفس، جملگی نقش تعینات اویند، ذات او از جسم و جان و نفی و اثبات بیرون است به عبارتی او عنقای مغرب است و خلقت؛ سایهٔ او و سایه، حجاب عنقاست همان طور که محیی الدین در فصوص دارد؛ وحدت و کثرت از لوازم حقیقت وجودند به اعتبار تجلی و ظهور متعدد در مراتب و اکوان و اعیان.

وهحدهتی وجوود: حهزرهتی شیخ عهبدوره حمانی خالص له ژیر کاریگهریی راسته و خوی نه و شاعیرانه دایه، که شیعره کانیانی لهم کتیبه دا ته خمیس کردووه، وه ک که مالی خوجه ندی، شه مسی مهغربی، قاسمی نه نوار، نوورعه لی شا؛ پهیره وی مه کته بی وه حده تی و جووده؛ همروه ها پیرانی ته ریقه تی قادری له لایه نه زانستی و علمیه کهیه وه پهیره وانی وه حده تی و جوودن، به تایبه ت که سیلسیله ی تاله بانی به لقی هیندیی ته ریقه تی قادری ده ژمیر دری ده نه شعاری شاعیرانی پهیره وی مه کته بی وه حده تی و جوود نه و و شه و کهلیمانه که تامیری پوونکردنه وه و شرقه ی بیروباوه پی نه وانن، یه کن و بریتین له؛ ده ریا، مه و ج، قه تره، بلق، خورشید، زه په، که سره ت، وه حده تو و دره بیرو باوه په و بیرو باوه په بیرو باوه په له کاریگه ریی به رهه مه کانی محیدینی نیبنی عهره بی و سه دره ددینی قوونیه و پیه.

له ئهشعاری خالص دا؛ وجوود دهریایه، به شهپۆل و کهفاوی. له ئهمواجی ئهو سروشت و ئهسما پیک هاتوون، جیهان وه ک بلقیکه که ها بهسهر ئاوهوه که ئهگهر ههوای ئهو بلقه نهمینی، دهبی به دهریا ههر وه ک دهریا؛ فره یی و کهسره تی شهپۆل پهرده ی یه کیه تیی دهریایه، ئهگهر له لاییکهوه بنواریه شهپۆل فره یی و کهسره ت دهبینی و ئهگهر بنواریه دهریا یه کیه تی و وه حده ت دهبینی، ئهم بیروباوه ره ههمان حیکمه تی «ودانتا»یه، له بنهمادا حیکمه تی «براهما"یه که بن چهقی ههمووی عالهمه، حهقیقه ت

ههموو شتیکه و ئهسلّی ههمووی کائیناته، ههروهها کهف و شهپوّل و دهریا عهینی دهریایه و جیاوازی له نیّوانیاندا نییه. ههروهها جیاوازی له نیّوان جیهان و بهراهمادا نییه.

خالص له بابهت و شیوّازیکی تر؛ "وجوود" به گشت "کل"یک دهزانی که له ئهجزا پیک هاتووه و ههر جوزئی لهو عهینی کول و ههموو شتیکه، ئهجزا جیّگهی زوهووری گشتین و ئهشیا سیّبهری ئهسمائن و ئهسما زوهووری خوّر و روّژی زاتی ئهون و سارای زمین ئیمکان و کتیبی حهق تهعالایه. ههروهها که موحیهددین دهلیّ: "سبحان من جعل الاشیاء وهو عینها."

قهیسهری له شهرحی (فصوص الحکم) لهم بارهیهوه ده آنی؛ "وجوود" وه ک نووری مهحزه و خوری تابان که له تیشکدانهوهی ئهو زهراتی ههردوو دنیا ئاشکرا بووه و له سیبهری ئهو ئهشیا پیک هاتووه و خوی له ژیر سیبهردا شاراوه تهوه. ئه گهر بی پهرده ببینریت، چاو ده وهستی و ههموو ئه شیا له ناو ده چی و نامینی، بهردهی ئهو، ئه سما و سیفاتی نهون، ئهو یه کانهی فره نوینه که شکو و جه لالی ئهون، زاتی ئهو له، له ش و گیان و نه فی و ئیسبات شکو و جه لالی ئهون، زاتی ئهو له، له ش و گیان و نه فی و ئیسبات به دهره. به عیباره تی ئه و عهنقای روز ثانوایه و ئافراندن سیبهری ئهوه و سیبهر پهردهی عهنقایه، ههروه ها که محیدین له "فصوص" دا و توویه تی که، یه کیه تی و فره یی، یان وه حده ت و که سره ت له پیویستیه کانی حهقیقه تی و جوودن به ئیعتیباری ته جه لی و زوهووری به رب لاو و فراوان له مه راتیب و ئه کوان و ئه عیاندا.

۱. بۆ ماناي ئەشيا، ئەسما، ئيمكان، سيفات بروانه شرۆقەي كيتابولمەعارف (شەرحى مەسنەويى، خالص)

مرغ جان در بند هجرت خسته و افگار شد عقل، از عشق تو، سودای سر بازار شد هر که با یاد وصالت خون دل خورد از غمت مژده باد آن را که جانش محرم اسرار شد ای که در ظلمات هجری! چشم بگشا و ببین: سر به سر ذرات عالم مطلع انوار شد کر شود آن گوش کو راز جمالت نشود کور باد آن دیده کو محروم از دیدار شد نَبُودَش غیر رضای دوست در دل هر که او از سر صدق و صفا آشفتهٔ دلدار شد ای خوشا آن دل که از می پر شد و از خود نشد وی خوشا آن دل که از می پر شد و از خود نشد

در خرابات مغان، «خالص» به جستوجوی تو خــرقه را آتش زد و در حـلقهٔ زنـــار شــد

ا . افكار

بالنده ی گیان له بهندی دووریی تودا بریندار و کولهوار بوو عه مهرکه سهر بازاپ ههرکه سه یادی گهیشتن به تووله خهمی تودا، خوینی دلی خوارده وه مفرکه سه یادی گهیشتن به تووله خهمی تودا، خوینی دلی خوارده وه مزگینی له و بی، که گیانی بوو به مه حره می نهینییه کان نهی نه و که سه ی له تاریکایی دووریدای! چاو بکه وه و بروانه هه مه صوو زه پاتی عالم بون به ناسوی پروناکی یاخوا نه و گویچکه یه که پی که نهینیی جهمالی تو ناژنه ویت نه و چاوه کویر بی که له دیدار[ت] بیبه ش ماوه ته وه که و که سه ی به سیدق و سهفاوه شهیدای دلداره که یه ی به و که سه ی به سیدق و سهفاوه شهیدای دلداره که یه ی خوشی بو نه و دله ی پر بوو له مه ی به لام له خوی بیخود نه بوو خوشی بو نه و سه ده به جامیک مه ی میزه ری فری دا

«خالص» له خـهراباتی موغان و له کـاتی گـهران بهشوین تـوّدا، عــهبای خوّی ئــاگر تیبهردا و چـووه ناو ئه لقهی زوننارهوه

## شرح فارسی و کردی غزل ۳ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۳

مرغ جان: مراد روح است که مرغان روحانی در جهان روحانی در طیرانند. پهلهوهری گیان: مراز رِووحه و پهلهوهرانی رِووحانی له جیهانی رِووحانی دا له فریندان.

عقل: یعنی خرد و در اصطلاح حکما قوهٔ مدرک کلیات را عقل گویند و گاه نفس ناطقه را گویند، عقل را از آن جهت عقل گویند؛ که تعقل خود و موجد خود مینماید و دانندهٔ همهٔ اشیاء اوست و در خبر است که، اول ماخلق الله العقل. عقل دو قسم است؛ یکی عقل معاش که محل آن سر است و دیگر عقل معاد که محل آن دل است. (اسرار القلوب، شرح گلشن راز، ص ٤؛ اسرار التوحید، ص ۲۱۹؛ شرح قیصری، ص ۲۱)

عەقل: واتە عەقل و ئاوەز لە ئىستىلاحى حوكەمادا بە ھێزى دەركى گشتى دەلێن عەقل و گاھێ بە نەفسى ناتىقە دەلێن عەقل. بۆيە عەقلى پێدەوترێ، كە تەعەقول بۆ خۆى و پێكهاتەى خۆى لە ئەستۆيەتى و ئاگادار و زانيارى ھەمووى ئەشيا، عەقلە و لە حەدىسدا ھەيە كە: اوّلُ ما خلق الله العقل.

عهقل دوو بهشه؛ یه کی عهقلی مه عاش که جیّگه ی ئه و له سه ری مروّقدایه و ئه وی تر عهقلی مه عاد که جیّگه ی ئه و له دلّدایه. (اسرارالقلوب، شرح گلشن راز، ص ٤؛ اسرارالتوحید، ص ۲۱۰؛ شرح قیصری، ص ٤١)

عشق: میل مفرط است و اشتقاق عاشق و معشوق از عشق است و به معنی فرط حب و دوستی است و نیز مشتق از عَشَقه است و آن گیاهی است که به دور درخت پیچد و آب آن را بخورد و رنگ آن را زرد کند و برگ آن بریزد و بعد از مدتی خود درخت نیز خشک شود. عشق نیز چون به کمال خود رسد قوا را ساقط گرداند و حواس را از کار بیندازد و طبع را از غذا بازدارد و میان محب و خلق ملال افکند و از صحبت غیردوست ملول شود یا بیمار گردد یا دیوانه شود یا هلاک گردد.

عشق، مهمترین رکن طریقت است و این مقام را تنها انسان کامل که

مراتب ترقی و تکامل را پیموده است، درک کند.

از بُعدی، عشق را به حقیقی و مجازی تقسیم کنند. عشق حقیقی، عشق به لقاء محبوب حقیقی است که ذات احدیت باشد و مابقی عشقها مجازی است. عشقهای مجازی هم یا محبوب و ممدوح است و یا مذموم و ناپسند. برحسب منشأ و مبدأ و اساس آن که عشق حیوانی است یا غیرحیوانی، حیوانی که عشق پست است و غیرحیوانی یا محبت پاک است به زیبارویان و مظاهر جمال حق از جهت آن که مظهر حقاند.

و بالاخره در این که محبت و عشق و علاقه پایه و اساس زندگی و بقاء و موجودیت عالم است شکی نیست زیرا تمام حرکات و سکنات و جوش و خروش جهانیان بر اساس محبت و علاقه و عشق است و بس.

و عارفان گویند؛ حتی وجود افلاک و حرکات آنها به واسطهٔ عشق و محبت است. (لمعات، ص ۱۰۲؛ کشاف، ص ۱۰۲؛ طرائق، ص ۱۰۸؛ شرح تعرف، ج ٤، ص ۳۰؛ مقدمه نفحات، ص ۱۲۱؛ محبت نامه، ص ٤٠)

عیشق: عیشق مهیلی فراوانه و ئیشتقاقی عاشق و مهعشووق، له وشه ی عیشقه وه به مانای ئهو په پی حهزلیکردن و دوستیه، ئهم وشهیه، ههروهها وهرگیراوه له عهشهقه که ناوی گیایه که له دهوری دار و درهخت دههالی و ئاوی داره که دهمژی و رهنگیشی زهرد ده کا و گهلای دهوهری و له دوای چهند روزی داره که وشک ده کا، عیشق کاتی به کهمالی خوی ده گات هیز و توانا لهناو دهبات و ههست و حهواس له کار ده خات، مهیل به خواردن نامینی و له نیو عاشیق و خه لکدا بیمهیلی و دلساردی پیک دیت و له سوحبه تی غهیری دوست مهلوول ده بین، یان نه خوش ده کهوی، یان شیت ده بین، یان هیلاک ده بین و ده مری، عیشق، پربایه خترین، بنه مای ته ریقه ته و ئه مه پایه یه ته ته بو ئینسانی کامیله که مه راتبی ته ره قی و ته کامولی به کوتایی گهیاندوه و ده رکی کردووه.

له بریّک له روانگه کانهوه عیشق به حهقیقی و مهجازی بهش ده کهن، عیشقی حهقیقی، عیشق به دیدار و دیتنی مه حبووبی حهقیقیه که زاتی یه کدانه ی خوداوه نده و پاشان عیشقی مهجازیه، عیشقی مهجازی، یان

پهسند کراو و چاکه، یان ناپهسند و قیزهونه. بنهما و سهرچاوه ی عیشق یان، حهیوانیه یان، غهیری حهیوانی، حهیوانی که عیشقی ناپهسنده و غهیری حهیوانی، یان مهحهببهت که پاک و خاوینه، بهرامبهر به جوانان و مهزاهیری جهمالی حهق لهبهر ئهوه ی که مهزههری حهقن.

له کوتاییدا ئهمه که مهحهببهت و عیشق و هوّگری پایه و سهرچاوهی ژیان و نهمری و مهوجوودیهتی عالهمن شکی تیا نییه، چونکه ههموو حهره که و وهستان و چالاکی و تیکوشانی ئههلی جیهان به پنی مهحهبهت و عهلاقه و عیشقه و بهس.

عارفان ده لیّن؛ ته نانه و جوودی ئه فلاک و حه ره کاتی فه له کی به هوّی عیشق و مه حه ببه ته وه یه. (لمعات، ص ۳٤۷؛ کشاف، ص ۱۰۲؛ طرائق، ص ۱۰۲؛ شرح تعرف، ج ٤، ص ۳۰؛ مقدمه نفحات، ص ۱۲۲؛ محبت نامه، ص ٤٠)

ظلمات: ظلم عبارت از نهادن چیزی است در غیر محل خود و ظلمات به معنی تاریکی است و در اصطلاح صوفیه کفر است که پوشش از حق است و هواهای نفسانی است که موجب ستر عبد است از حق و ظلمات هجر مقصود همین است.

زولمات: واته تاریکی، وهرگیراوه له وشهی «زولم» که عیباره ته له دانانی شتیک له غهیری جیّگهی خوّیدا و له ئیستیلاحی سوّفیه دا کوفره که حهق داده پوّشی و ههروا ههوای نه فسانیه که داپوّشینه ری حهق له عهبده و مهبه ست له زولماتی هیجر ئهم لایه نه یه.

مطلع انوار: مطلع عبارت از مقام شهود متکلم است در وقت تلاوت آیات کلام او که متجلی است به آن صفت که مصور آن آیت است. (اصطلاحات شاه نعمتالله، ص ٤٨) مطلع انوار، مقام شهود و بارقهٔ انوار بر دل عارف در درک وحدت و یگانگی عالم.

مهتلهعی ئهنوار: واته جیّگهی سهرهه لّدانی رووناکی و نوور که عیباره ته له مهقامی شوهوودی موته که للیم له کاتی خویندنه وهی ئایاتی که لامی قورئانی پیروزد، که ئهو نووره موته جه لیه به سیفه تی، که وینه ی

ئەو ئايەتەيە. (اصطلاحات شاە نعمتالله، ص ٤٨) مەتلە عى ئەنوار، مەقامى شوھوودە و باريقەى ئەنوارە لەسەر دلّى عارف بۆ دەركى وەحدەت و يەكدانەيى عالەم.

خرابات مغان: میخانه را گویند و عارفان مقام وصل و اتصال را منظور دارند که واصلان به الله را از بادهٔ وحدت سرمست کند.

خەراباتى موغان: بە مەيخانە دەلىّن و مەبەستى عارفان لە خەراباتى موغان مەقامى وەسلە و پيوەندىى بە بازنەى بىلىنوورى زاتى خوداوەندىه، كە بەخوا گەيشتووان لە بادەى يەكدانەيى سەرمەست دەكا.

حلقهٔ زنار: مرتبهٔ تفصیل و تعینات الهی است. ئه لقه ی زونار: مهرته به ی ته فسیل و ته عه پیوناتی ئیلاهییه.

خرقه: جامهای که صوفیان میپوشند، خرقه گویند. (کشاف، ص ٤٤٤) در زبدهٔالحقایق گوید: معنی خرقه، ظل ولایت است و لباس او علامت قبول شیخ، و قبول شیخ علامت قبول حق و اقسام خرقه پنج است: خرقهٔ توبه، خرقهٔ ارادت، خرقهٔ تبرک، خرقهٔ نصرت و... و در اینجا مقصود خرقهٔ نصرت است که خرقه را آتش زد، یعنی بر ظواهر پیروز شد.

خەرقە: جلوبەرگیک کە سۆفیەکان لە بەرى دەكەن. (کشاف، ص ٤٤٤) کتیبى زوبدەتولحەقایق دەلیّ: ماناى خەرقە، سیبەرى وەلایەتە و لە بەرکردنى نیشانەى قەبوولّى شیخه و قەبوولّى شیخ نیشانەى قەبوولّى حەقە، خەرقە پینج جۆرە؛ خەرقەى تەوبە، خەرقەى ئیرادەت، خەرقەى تەبەروک، خەرقەى نەسرەت واتە سەر كەوتنە و خەرقەى سووتاند و ئاگریدا، ماناى سەركەوتن بە سەر نەفس و عیرفانى روالەتىدايە.

کی بود یارب! که رو آرم به صحرای نجف؟ مطلب خـود یابم از درگـاه مـولای نجف سر برون آوردن از ظلمات هستی مشکل است بـیطـلـوع آفــتـاب عـالــمآرای نجف در حیات جاودان ماند چو خضر، آن کو اگر جـرعـهای یابد ز فیض آب دریـای نجف جان فدای آن سری بادا که از سودای عشق بیست یک دم خالی از ذوق تمنای نجف نیست یک دم خالی از ذوق تمنای نجف کی شود محروم از مطلب، کسی کو سر نهد بر تـــراب خــاک درگاه معـالی نجـف

خرم ٔ آن ساعت که «خالص» با تولای علی، واله و شیدا شود در پای صحرای نجف

١ . مطلوب

۲ . با تشدید راء

کهی دهبی یا په به پوو بکهمه بیابانی نهجهف و داخوازی خوّم له دهرگانهی مهولای نهجهف دهست کهوی سهردهرهیّنان له تاریکستانی بوون، ئهستهمه به بی ههلاتنی ههتاوی جیهان پازینهرهوهی نهجهف وهک خدر له ژیانی ههمیشه بیدا دهمیّنیّتهوه، ئهو کهسهی قومیّکی له فهیزی ئاوی دهریای نهجهف دهست کهوت گیان به قوربانی ئهو سهره بیّت، که له سهودای عیشقدا دهمهساتیّک له زهوقی داخوازی نهجهف بهتال نییه کهی له داخوازی خیوی بیّبهش دهبی ئهو کهسهی کهی له داخوازی خیوی بیّبهش دهبی ئهو کهسهی سهر له سهر له داخوازی خوی بیّبهش دهبی نهو کهسهی

ئهو کاته چهنده خوّشه که «خالص» به خوّشهویستیی عهلییهوه له ســـه حــرای نـهجـهفـدا شیّت و شهیــدا دهبیّت

#### شرح فارسی و کردی غزل ٤ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ٤

طالبانیها و ائمهٔ اثنی عشریه: اکثریت قریب به اتفاق سلاسل صوفیه که پیرو مذاهب اربعهٔ اهل سنت و جماعت هستند و در جغرافیای کشورهای اسلامی زندگی می کنند، پیوندی تمام با خاندان رسول خدا و اهل بیت دارند. از جمله طریقت قادریه، مریدان شیخ عبدالقادر گیلانی و بویژه طالبانیها که در طی سلسلهٔ مشایخ خود که منتهی به حضرت علی بن ابیطالب کرمالله وجهه میشود ائمهٔ اثنی عشریه را از واسطههای اصلی در پیوند با حضرت رسول اکرم (ص) می دانند، و حضرت شیخ عبدالرحمن خالص این غزل را در توسل به حضرت علی بن ابیطالب(ع) مولای نجف که در آن شهر مدفون است و مرقد مبارکش در آن شهر مدفون است.

تالهبانییه کان و دەوانزه ئیمامه که: زۆرینه ی نزیک به تهواوی زنجیره ی سۆفیه تی، که پهیپهوی ئایینـزاکانی چوار مهزهه بی سوننه ت و جهماعه تن و له جوغرافیای ولاتانی ئیسلامیدا ده ژین، پێوهندیی تهواویان له گه ل خانه دانی رهسوولی خودا و ئه هلی بهیت (د.خ) ههیه، بۆ نموونه تهریقه تی قادری و موریدانی شیخ عهبدولقادری گهیلانی، به تایبه ت تالهبانییه کان که له خویندنه وه ی زنجیره ی مهشایخی خویاندا، که به حهزره تی عهلی کوری ئهبی تالیب (کرم که به حهزره تی مهمهور که به به به دوانزه ئیمامی مهشهوور که پێوهندی له گه ل حهزره تی رهسوولی ئه کره م

(ص) دا به یه کێک له واسیته ئهسڵییه کان دهزانن و حهزرهتی شێخ عهبدوره حمانی "خالص" ئهم غهزه لهی بۆ پاړانهوه له حهزرهتی علی (د.خ) مولای نه جف که مهرقه دی پیروزی له و شاره دایه، هونیوه ته وه.

ظلمات: رک، شرح غزل پیشین زولمات: بروانه شروّقهی غهزهلی پیشوو

آفتاب عالم آرای نجف: مقصود حضرت علی بن ابیطالب است. اکثر عارفان شاعر علی(ع) را به آفتاب تشبیه کردهاند که بحثِ مفصلی دارد. ههتاوی جیهان رازینه رهوه ی نه جهف: مهبه ست حهزره تی عهلی کوری ئهبی تالیبه، زوّر له عارفانی شاعیر، عهلی (د.خ)یان به خوّر تهشبیه کردووه که بابه و باسیکی بهرب لاوه.

خضر: خضر زنده پیامبر نامیراودستگیر موسی خدر: خدری زیندوو، پهیام هینهری ههرگیز نهمر و رینوینی حهزرهتی مووسا (د.خ)

ذوق: ذوق قوّتی است منبعث و منتشر در عصب مفروش بر جرم زبان که به واسطه آن طعوم ادراک میشود و نزد صوفیه، اوّل درجهٔ شهود را ذوق گویند. شهودی که در اثناء بوارق متوالیه باشد و ذوق را در مرتبت کامل تر شرب گویند. (شرح تعرف، ص ۱۹۰)

هجویری گوید: ذوق مانند شرب باشد اما شرب جز اندر راحات مستعمل

نیست و ذوق مر رنج را نیکو آید. (کشاف، ص ۱۲ه؛ تاریخ تصوف، ص۱۲۰؛ کشفالمحجوب، ص ۵۸)

تمنا: تمنى؛ آرزو

نیست یکدم خالی از ذوق تمنای نجف:

زهوق: زهوق هیزیکه به سهر دهماره کانی زماندا که تامی ههموو خواردنهوه و خواردههای تهسهوف به یه کهمین پله و پیگهی خواردهمهنییه ک بهو ده چیژری؛ ئههلی تهسهوف به یه کهمین پله و پیگهی شوهوود ده لین زهوق، به شوهوودیک که له بهر تیشکی بیوچان و بهردهوام و زهوقی تیروتهسهلدا بی ده لین شورب. (شرح تعرف، ص ۱۹۰)

هوجویّری ده لّی: زهق وه ک شوربه به لام شورب جگه له خوّشی له کاتی دیدا به کار نه هاتووه و زهوق له چه لهمه و چهرمه سهریشدا به کار دهبری. (کشاف، ص۱۲۰؛ تاریخ تصوف، ص ۱۶۰؛ کشف المحجوب، ص ۱۸۰) تهمه ننا: تهمه ننا؛ ئاوات

یه ک دهم له زهوقی تهمهننا = ئاواتی چهشتنی (باتنی و عیرفانی)ی نهجهف بهتال نییه.

حـق، که نـور وصـف او بنمـوده در عالـم، جمال آفتابسـت و همـه عالـم ورا باشـد ظـلال آفتـاب و سـایه، هـر دو، در حقیقـت واحدنـد مختلـف هـر چنـد باشـد پیـش رؤیـت در مثال لیـک در هر سـایهای گشـته بـه رنگـی جلوه گر در یکی نـور جمالـش ظاهـر و در یـک، جـلال ای کـه داری در شـریعت مسـند عالیمقـام! یـک دو نکتـه هسـت دارم از تو مأمول سـئوال یـک دو نکتـه هسـت دارم از تو مأمول سـئوال گـر وجـود توسـت می گردد بـه صحـرای وجود، پس وجود حــــق کجا دارد در آن صحرا محال؟ در وجـود مطلـق حقسـت، غیـر اوسـت هیـچ بس کن این شرک خفی کوتاه کن این قیل و قال بس کن این شرک خفی کوتاه کن این قیل و قال

«خالص» از اخلاص گوید هردم این نکته به دل لیس غیـرالحق فی الکون سوی رسم الخیـال حـهق، که نـووری وهسفی ئـهو له عالهمدا روخـسـاری نـوانـدوه، هـهتـاوێـکـه و هـهمــوو عــالــهم ســێـبــهری ئــهون هــهتــاو و ســێـبــهر لــه راســـتـــــدا يـــهک شــتن گــهرچــی لــه دهرکــهوتــنــدا لــهبــهرچــاو، لــێـک جــيــاوازن بــهلام ئــهو، لــه هــهر سێبهرێکدا بــه رهنگێک خــۆی نــوانــدوه، له يهکياندا نــووری جهمالی دهرکـهوتــوه و لهيهکيتردا [شهوقی] جهلالی ئهی ئهو کهسهی وا له شهريعهتدا پێگه و جێگهی بــهرزت ههيه! ئهی ئهو کهسهی وا له شهريعهتدا پێگه و جێگهی بــهرزت هـهيه! ئــهگــهر بـــوونی تــۆيــه کــه بــه بــیـابـانــی وجـــــووددا دهگـــهرێ، ئــهگــهر بـــوونی تــۆيــه کــه بــه بــیـابـانــی وجـــــووددا دهگـــهرێ، کــهوابــوو، وجـــوودی حــهق له و بیابانهدا چــۆنی جێ دهبێتهوه؟ ئهگــــهر وجــوودی پـههــای حــــــهقه جگه لـــهو، هیچه تۆش ئهو شهریکدانانه نهێنییه بهس بکه و کۆتایی بهم دهنگ و ههرایه بێنه!

«خالص لـه رووی ئیخلاس و لـه دلیهوه ههردهم ئهم قسـهیه دهکـا و دهلی: ا ئـهوهی غهیـری حهقه لـه کایناتـدا، له وینـهی خهیال بـهولاوه شـتیک نییه ا

١ . ليس غيرالحق في الكون سوى رسم الخيال

از غم عشـق تو جانا! همه شـب تا به سحر می کنـم نالـه و فریـاد، خـورم خـون جگر بس کـه در بادیهی هجر تو شـیدا گشـتم، کـرد دیوانگیـم در دل هـر ســـنگ، اثر آنچـه بیداد تو جانـا! به من مسـکین کرد، نرود شـرح و بیانش به دو صد سـال، به سر تا بـه ویرانـهی دل گنج غمت کـرده مقام، تا بـه ویرانـهی دل گنج غمت کـرده مقام، حـُـقـهٔ دل شـده آکنـده زیاقـوت و گهـر سـفری در وطـن، ای عـارف هشـیار! بکن گنـج حـاصل نشـود تا نکشـی رنج سـفر

«خالص» از عشــق تو رسوای جهان گشت و هنوز، غیــــر سودای لبـــت هیـــچ نـــدارد در سـر گیانه کهم، له خهفه تی عیشقی تودا ههموو شهوان تا بهیانی ناله و هاوار ده کهم و خوینی جهرگ ده خومهوه ئەوەنىدە لىه بيابانىي دوورىكى تىۆدا شەيدا بووم، شێتییهکهی من شوێنی لهسهر دلّی ههموو بهردێک دانا ئەوەي بىدادىي تۆ گيانەكەم لەگەل منى مسكىنى كرد، شـرۆڤه و دەربرینی به دووسـهد سـال تـهواو نابیّت لهوهتي گهنجي غهمي تو له ويرانهي دلمدا جيگير بووه، سندووقچهی دل له یاقووت و گهوههر ئاخنراوه ئے می عارفی وشیار! سے ففریک بے نیشتماندا بکه ههتا رەنجى سەفەر نەكىشى، گەنج دەست ناكەوىت

«خالص» بههوی عیشقی تووه له جیهاندا ناوی زرا و هیشتا جـــگه له سهودای لیّوت هیـچی دیــکهی لهسهردا نییـه

۱. «کاری که غهم و دهردی فیراقت به منی کرد، سهرما به هه تیو، با به دهواری شری ناکا»، شیخ رهزای تالهبانی

# شرح فارسی و کردی غزلهای ه و ۲ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلهکانی ۵ و ۲

حق: به معنی سزاوار و درست و راست و واجب، هجویری گوید: مراد از حقّ خداوند میباشد و آنچه خدا بر خود واجب کرده است، حق گویند. (مصباح الانس، ص ۱۲۰ کشف المحجوب، ص ۰۵؛ لمع، ص ۳۳۸)

حهق: به مانای سزاوار و دروست و راست و واجبه. هوجویری ده لیّ: مراز له حهق خوداوه نده و نهوی که خوداوه ند له سهر خوّی واجبی کردووه، پیّی ده لیّن حهق. (مصباح الانس، ص۲۱؛ کشف المحجوب، ص ۰۰؛ لمع، ص ۳۳۱).

نور: نور اسمی است از اسماء الله به حکم «الله نور السموات و الارض» و عبارت از تجلی حق است به اسم ظاهر که مراد وجود عالم ظاهر است در لباس جمیع صور اکوانیه از جسمانیات و روحانیات. (شرح گلشن راز، ص ٥)

مشایخ صوفیه گویند: مراد از نور در آیهٔ نور، قلوب عارفین است به توحید حقّ و اناره اسرار محبین است. در کشاف است که نور نزد صوفیان عبارت از وجود حق است به اعتبار ظهور او فی نفسه و اظهار غیر را در علم و عین که «شمس» نامیده می شود.

در حدیث است که «اول ما خلق الله نوری» که مرادف با عقل است در کلمات حکما. نور تجلی ذات عبارت از جمیع انوار و اسماء و صفات است که «فاینما تولوا فثم وجه الله». تمام موجودات مرتبتی از انوار حق است. (کشاف، ص۱۲۹۶)

و نور حقیقت آن باشد که غیری را روشن کند، هر چه غیری را روشن نکند، آن را نور نگویند، آفتاب نور است، ماهتاب نور است، چراغ نور است، نه به آن معنی که به نفس خود روشنند، لکن به آن معنی که منور غیرند. آینه و آب و امثال آن را نور نگویند، اگر چه به ذات خود روشنند، زیرا که منور غیر نهاند. پس بدان معنی که «الله نور السموات والارض» این است که (الله) روشن کنندهٔ آسمانها و زمینها است و منور ارواح است و تمام انوار از اوست و قوام همه

بدو است، بعضی ظاهر و بعضی باطن.

نوور: نوور ناویکه له ناوه کانی خوا به حوکمی «الله نور السموات و الارض» و بریتییه له تهجهلیی حهق به ئیسمی زاهیر که مراز و مهبهست وجوودی عالهمی زاهیره له لیباس و جلوبهرگی سووهری ئه کوانییه دا که ئهویش بریتییه له جیسمانیات و رووحانیات.(شرح گلشن راز، ص ه)

مهشایخی سۆفی ده لین: مهبهست له وشه ی نوور له ئایه تی نوور له قورئانی پیرۆزدا؛ دلّی عارفانه به یه کدانه یی حه ق، واته ته وحید و ئاشکرایی و گهشانه وه ی ئه و له نهینییه کانی ئه هلی مه حهببه ته. له کتیبی که شافدا هه یه نوور له بیرورای سۆفیاندا بریتییه له وجوودی حه ق به ئیعتیباری زوهووری ئه و فی نه فسه و به ئاشکرایی غهیر له عیلم و عهین، واته زانست و دیتن، که شهمس ی یی ده لین.

له حهدیسدا هاتووه که «اول ماخلق الله نوری» که لیره دا نوور واته عهقل، له کهلیماتی حوکه مادا نووری تهجهللیی زات عیباره ته له ههمووی ئهنوار و ئهسماء و سیفات که «فأینما تولوا فثر وجه الله» ههموو مهوجوودات مهراتبی له ئهنواری حهقن. (کشاف، ص ۱۲۹۶)

نووری حهقیقهت ئهوهیه، که غهیری که پید پووناک بکاتهوه و ههرچی غهیر پوون نه کاتهوه، پینی نالاین نوور و ئهوه نوور نییه؛ خور نووره، ههتاو نووره، مانگ نووره، چرا نووره، نه بهو مانایه که بوخویان پووناکن، به لاکو بهو مانایه که پوون کهرهوهی غهیرن، به ئاوینه و ئاو و ئهمسالی ئهوانه ناوتری نوور. ئه گهرچی بوخویان پووناکن، چونکه پوون کهرهوه و پوشنایی دهری غهیر نین، دهبی بزانین که مانای ئایه تی «الله نور السموات والارض» ئهمهیه که «الله» پوون کهرهوه و پوشنایی دهری ئهرواحه و ههموو ئهنوار و پوشنایی دهری ئاسمان و زهمینه و پووناکی دهری ئهرواحه و ههموو ئهنوار لهوه و مانهوه ی ههمووان بهوه، ههندیکیان زاهیر و ههندی باتن.

ظِل: ظِل یعنی سایه و موجود اضافی است که ظاهر به تعینات اعیان ممکنه و احکام آنهاست. ظلال؛ سایهها.

ظل: به مانای سیّبهر و مهوجوودی ئیزافییه، که زاهیره به تهعهییوناتی ئهعیانی

مومکینه، واته به ئاشکرا بوونی ئهوه ی که له جیهاندا ههستی پی ده کری و به ئه حکامی ئه و شتانه. ظلال: سیبه ره کان.

جمال و جلال: ظاهر کردن کمال معشوق است از جهت استغنای از عاشق و نیز به معنای اولّاف لطف و رحمت خداوند است.

شاه نعمت الله گوید: جمال، تجلی حق است به وجه حق برای حق و جمال مطلق را جلال است و این قهاریت جمال است، در هر جمالی، جلالی دارد و در هر جلال او را جمالی است.

جهمال و جهلال: زاهیر کردنی کهمالی مهعشووقه له بارهی بیّنیازی له عاشقهوه و ههم به مانای ئهوسافی لوتف و رهحمهتی خوداوهنده.

شانیعمه تولای وهلی ده لین: جهمال؛ تهجه لیی حه قه به سیمای حه ق و بو حه ق و جهمالی موتله قه جهلاله؛ زالبوون و قه مالی مهاریه تی جهماله، له ههر جهمالیّکدا، جهلالیّکی ههیه و له ههر جهلالیّک قه یه و له ههر جهلالیّ بو نه و جهمالیّ ههیه.

... پس وجود حق کجا دارد در آن صحرا محال؛ / مقصود شاعر خطاب به حاکم شرع و قشریان ظاهری است که وجود حقّ جاری است و تو را وجودی نیست که خود را صاحب مسند شریعت میدانی.

... که وابوو، وجوودی حهق لهو بیابانه دا چۆنی جیّ دەبیّتهوه؛ مهبهستی شاعیر ئههلی زاهیره و دهفهرمووی کاتیّ، که حهق ههیه ناحهق وجوودی نییه که وجوودی حهق بهردهوامه، وجوودیّک بوّ توّ نییه که خوّت به ساحیبی کورسیی شهریعهت دادهنیّی.

سفر در وطن: از اصطلاحات نقشبندیان است. آن میباشد که سالک در طبیعت بشری سفر کند، یعنی از صفات بشری به صفات ملکی و از صفات ذمیمه به صفات حمیده انتقال فرماید. (رشحات عین الحیات، ص ۲۲) شیخ احمد سرهندی گوید: این کلمه مبارکه (سفر در وطن) عبارتست از سیر انفسی... (الحدائق الوردیه، ص ۱۱۰)

سهفهر له وهتهندا: له ئیستیلاحاتی نهقشهبندیانه و ئهوهیه که سالیک له سروشتی مروّقدا سهفهر ده کا، یانی له سیفاتی بهشهری بهره و سیفاتی مهله کی و له سیفاتی ناپهسن بهرهو سیفاتی پهسن کراو ئه گویزیتهوه. (رشحات عین الحیات، ص ۲۲) شیخ ئه حمه دی سهرهیندی ده لیّن: کهلیمه ی موباره ک و پیروزی سهفهر له وه تهندا؛ عیباره ته له سهیری ئهنفوسی... (الحدائق الوردیه، ص ۱۱۵).

معشوقه ما از نظر غیر، نهان است درا دیده عشاق جگرسوز عیان است هر جا که شدم، پرتو سیمای تو دیدم تاب رخ خورشید چه محتاج بیان است؟ مست می عشقت، نکنید میل به غلمان تا صبح قیامت به جمالت نگران است گر لذتی از عاشقی و عشق بدانی، دانست از همت صاحبنظران است اندیشه عشقت، دل هر کس نتوانید، اوضاع خیالت، دل خونین جگران است

مصباح دل تیره بیچاره عاشق، «خالص» ز شعاع نظر پیر مغان است

.1. 1

ئەى «خالص»! چراى دلّى تارىكى عاشقى بەستەزمان لــه تىــشكى نـــــــەزەرى پىــرى مــوغــانەوەيە

# شرح فارسی و کردی غزل ۷ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۷

معشوقه: حق تعالی را گویند از آن جهت که مستحق دوستی از جمیع وجوه اوست که از جلوات انوار وجودیاش تمام موجودات حیران و سرگردانند.

مه عشووقه: به حهق ته عالا ده لیّن، چونکه ئه وه ی له ههموو باریکه وه شایانی دوّستییه ههر ئه وه و ههر حهقه که ته واوی مه وجوودات له جیلوه ی ئه نواری و جوودی ئه و حهیران و سهر گهردانن.

پرتو سیما: روشنی چهره، مقصود شعاع نور جمال خداوندی در همهٔ جهان آشکار است.

پەرتەوى سىما: واتە رووناكىي روخسار، مەبەست ئەوەيە تىشكى جوانىي خوداوەند لە سەرانسەرى جىھاندا ئاشكرايە.

غلمان: جمع غلام، مقابل حور، جوانان زیباروی بهشتی، شاعر فرماید؛ (مست می عشقت نکند میل به غلمان) یعنی؛ سالکی که از می عشق تو مست است، سودای بهشت ندارد.

غیلمان: جهمعی غولامه له بهرانبهری حوّردا دی و گهنجانی جوانی بهههشتی مهبهسته، شاعیر دهفهرمووی: (ئهو کهسهی سهرخوّشی مهبی عیشقی توّیه، مهبلی غیلمان[ی بهههشتی] نییه) یانی؛ سالیکی وا له عیشقی توّ مهسته، بهههشتی له بیر نییه.

نگرانست: نظر کننده مستمر است لحظهای چشم برنمی دارد. غافل نمی شود. غفلت آفت سلوک است.

نگهرانه: یه ک کات و سات و خوله ک و ئانیه چاو له جهمالت وهرناگیری و غافل نابی. غهفلهت ئافه تی سولوو که.

- همت: توجه قلب است با تمام قوای روحانی به حق و ملتفت نشود الا به حق و راضی نُبُود به احوال و مقامات و توقف ننماید به اسماء و صفات و نظر نکند الا به عین ذات و خود را مندک در مقصود و منظور حقیقی داند.
- هیمهت: سهرنجی دله به ههموو هیز و توانای رووحانی و به حهق و ئاورنهدانهوهیه له هیچ لایه ک مه گهر له حهق و رازی نهبوونه به ئه حوال و مهقامات و نهوهستانه له مهراتیبی ئه سماه و سیفاتدا و نوارینه ته نیا بو عهینی زات و خو ویران کردنه له مهبهست و مهنزووری حهقیقیدا.
- صاحب نظران: آنان که با نظر به کُنه اشیاء آگاه شوند و بر احوال موجودات مطلع گردند، عارف بالله.
- ساحیبنهزهر: ئهوهی وا به نهزهر و سهرنجی قهلبی له نهیّنییهکانی ئهشیا و ئهحوالّی مهوجوودات ئاگادار دهبیّ، عارفی به الله.
- خیال: قوهٔ درک جزئیات در ورای عالم حس، سه عالم داریم وهم، خیال، حس؛ پس خیال عالمی در بین وهم و حس است. به همین سبب خیال را برزخ و عالم مثال هم گفتهاند.
- خهیال: قووه ی دهرکی جوزئیات له وهرای عالهمی ههست و حیسهوهیه. سی عالهمی وهم و وهم، خهیال، ههست و حیس ههیه، که وابی خهیال عالهمی نیوان وهم و ههسته و ههر بویه به عالهمی خهیال، عالهمی بهرزه خ و عالهمی میسالیش ده لین.
- اوضاع: جمع وضع (اصطلاح فلسفی و اصولی) در فلسفه وضع یکی از مقولات نه گانهٔ عرضی است و آن عبارت از نسبت اجزاء جسمی است به یکدیگر و نسبت همهٔ اجزاء به خارج یا حالِ گوهری بود که وی را اجزایی بسیار باشد به ترتیب هر جزوی از وی در سویی از سویها. (مصنفات، ج ۲، رساله منهاج مبین، ص ۲۲)

ئهوزاع: جهمعی وهزعه (ئیستیلاحی فهلسهفی و ئوسوولی) یه له فهلسهفهدا. وهزع یه کنی له نو مهقوولهی عهرهزیه و عیبارهته له نیسبهتی ئهجزای جیسم و یان به یه کتری، ههروهها نیسبهتی ههمووی ئهجزاء به دهرهوهی جیسم و یان حالهتی گهوههریکی ههیه که ئهجزای زوری ههیه و به تهرتیب ههر جزوی نیسبهتی ههیه به لایه کهوه. (مصنفات، ج ۲، رساله منهاج مبین، ص ۲۱)

اوضاع خیال: ارتباط و نسبت اجزاء آنچه از خیال تو در باطن عاشق می گذرد. ئهوزاعی خهیال : پیوهندی و نیسبهتی ئهجزائی خهیالی تو له گهل ئهوه ی له ده پوونی عاشقدا هه به.

پیر مغان: رهبر کامل روحانی. (کشاف، ص ۹؛ ریاض العارفین، ص ۳۸) پیر موغان: ریّبهری کامیلی رووحانی. (کشاف، ص ۹؛ ریاض العارفین، ص ۳۸) عقل می گوید به من هر دم، که ترک یار کن! عشق می گوید که هی هی، ترک این گفتار کن! عقل می گوید برو با سجده و سجاده باش عشق می گوید برو تسبیح را زنار کن عقل می گوید بپوش آخر لباس عاقلان عشق می گوید که ترک جبّه و دستار کن می نمی دانم کدامین نکته را باور کنم من نمی دانم کدامین نکته را باور کنم این اسرار کن

عقــل میگوید چنین و عشــق میگوید چنــان همچو «خالص» در جهان یک نکته را اقرار کن

عهقل هـهردهم پێم دهڵێت دهست له يار ههڵگره عيشق دهڵـێ ئـۅٚ ئـوٚ! ئـهم قـسانـه نـهكـهى! عهقل دهڵـێ بـڕوٚ لـهگـهل سـوجـده و بـهرمـاڵ به عيشق پێم دهڵێ بڕوٚ تهسبێحهكهت بكه به زوننار عهقل دهڵـێ ئيتر بـهرگـی عـاقـــڵان لـهبـهر بكه عيشق دهڵـێ دهسـت له جبه و مێزهر ههڵگره نـــازانم بــاوهڕ بــه كــام خــالــيـان بـكـهم خــوايه! تو ئـهو نهێنييه له دلـم ئاشكرا بكه خــوايه! تو ئـهو نهێنييه له دلـم ئاشكرا بكه

عـــهقــل بهمجۆره دهلـّـي و عیشق بهوجۆره وه ک «خالص»، له جیهاندا تهنیا دان به یه ک خال دا بنی ا

۱. ئهم غەزەلە، لە دەقى دەستنووسدا نەبوو و حەزرەتى شىخ جەمىل پىيىدام، خستمە ناو دىوانەكەوە. مەحموددى محەمەدى

#### شرح فارسی و کردی غزل ۸ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۸

عقل و عشق: دو نیروی مقابل یکدیگرند که در طی تاریخ، عقل که نیروی اندیشه و تفکر شناخته می شود از ابزارهای استدلال و در دایرهٔ فلسفه در مباحث مختلف عقلی از سوی علمای عقلی به عنوان اصل قرار داشته است و دیگر عشق که عقل را جزئی و محدود می داند و از درک نامحدود ناتوان می شمارد و جز از راه شهود که از مراحل تحصیل عشق است، رسیدن به خدا را غیرممکن می داند و عقل را سرزنش می کند. در شریعت عقل را وسیلهٔ تدوین علم کلام قرار می دهند و ...

عهقل و عیشق؛ دوو هیزی بهرانبهر به یه کترن که به دریژایی میژوو عهقل که هیزی بیروپرادهربپین و بیرکردنهویه و له پیویستیه کانی دهلیل هاوردنهوهه و له باسه جوّراجوّره کانی عهقلی له لایهن عوله مای عهقلییه وه به بنه مای سهره کی ناسراوه، ئهوی تر عیشقه که عهقل به جوزئی بهرته سک کراو داده نی، که بوّ دهر کی کراوه ی بی سنوور به لی نه ها تووی ده زانی و بیخگه له پیگه ی شوهوود، که له قوّناغه کانی زانینی عیشقه ، گهیشتن به خودا به غهیری مومکین داده نی و سهر کونه ی عهقل ده کا، له شهریعه تدا عهقل به ئامرازی دانانی عیلمی که لام داده نین و ... شاعیر لهم غهزه اله رغه زه اله در ده خا.

مسلمانان! چه حال است این؟ ز کار خویش حیرانم نه راه شرع می پویسم، نه کافسر، نه مسلمانم گهیی در عشق شیدایم، گهی مجنون رسوایم گھے درویش بیجایے، گھے سلطان دورانم شراب عشق تا خوردم، شدم كافر به بتخانه ندانـم مذهـب و ملـت، نباشـد هیـچ سـامانم برو زاهد! مگو ما را به راه شرع و دین باز آ کے من مست می عشقم، دگر چیزی نمیدانم ز زهد خشـک سرّپوشـی به کلی گشـتهام فارغ بحمدالله و المنه ز خيل بادهنوشانم من اندر كوه وحدت ميزنم لاف وحيدي را چه بیمم از شـه دوران؟ چه باک از خرقه پوشانم! چو عشــق از پرده ســر بر زد به جان ما علم بر زد هم او سلطان بشد در تن هم او شد دین و ایمانم اگـر کافر شـدم در عشـق و گر عابد بـه راه دین، ز روز اولم کردند، نه من اینم، نه من آنهم

چو فیض از غوث یارت شدسزد «خالص» تو را هر دم به عالم فاش گردانی: سگ در گاه سلطانم

۱ . باشد (واو)

مسولمانان! ئەمە چ حالىكە؟ سەرم لە كارى خۆم سور ماوه نه به ریبازی شهریعهتدا دهروم، نه کافرم، نه مسولمانم ههندیک جار له عیشقدا شهیدام، ههندیک جار مهجنوون و ریسوام ههنديک جار دهرو پشيکي بي شوينم و بري جار سو لتاني سهر دهمي خوّمم لهوهتی شهرابی عیشقم خواردوّتهوه، باوه رم به بتخانه نهماوه هیچ مهزههب و ئایینیک نازانم و هیچ سهر و سامانیکم نییه زاهید! برو و پیم مهالی بگهریوه سهر ریبازی شهرع و ئایین چونکه من سهرخوشی مهیی عیشقم و هیچی تر نازانم من له عيبادهتي ويشكي روالهتي بهتهواوهتي دووركهوتوومهتهوه سوپاس و منهتباریم بۆ خودا که له دەستەی مەینۆشانم من لهسهر كيّوى يهكتايي لافي يهكدانهيي ليّ دهدهم چ ترسیکم له پادشای سهردهم و چ باکیکم له خرقه پوشانه! كاتي عيشق له پهرده هاتهدهر، ئالاي لهسهر گياني ئيمه ههلدا ئهو ههم بوو به پادشای لهش و ههم بوو به دین و ئیمانم ئه گهر له عاشقیّتیدا کافر بووم، یان بوومه عابیدی ریّبازی دین، له رۆژى يەكەمەوە منيان وا خولقاند، دەنا نە ئەميانى نە ئەويانى

«خالص»! ئهگهر فهیزی غهوس بوو به یارت، جیّی خوّیهتی ههردهم له عالهمدا ئاشکرای بکهی و [بلّیّی:] من سهگی بهر دهرگای سولتانم

#### شرح فارسی و کردی غزل ۹ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۹

حیران: صفت و به معنی سرگشته و سرگردان، و حیرت مصدر است به معنی سرگشته شدن و سرگردان شدن، در اصطلاح اهل عرفان یکی از مراحل سلوک است که عارف خود را سرگشته مییابد و امری است که وارد میشود بر قلوب عارفین در مواقع تأمل و حضور و تفکر آنها که تأمل و تفکر حاجب آنها میشود، انسان، در گرو و مرهون است در عوض آنچه آفریده شده است که عبودیت باشد و غافلند از آن و در حیرت عبودیت زیست می کنند و کسی که بخواهد که بشناسد آنچه را، در گرو اوست می سوزد و کسی که طلب علم رها نکند می سوزد و در حیرت باقی می ماند، زیرا این علم بی نهایت می شود. حيرت اول زندقه است كه موجب غفلت از خداست و زندقه هم غفلت از خداست و حیرت دوم که در علم است غیبت از خلق است و چون این حیرت در علم است و علم از جهتی وسوسه شیطان است، قذر و نجس و کفر است و حیرت سوم وسوسه است که متحیر را به ضلالت و غفلت می کشد و علم، تحیر و سرگردانی در عبودیت است پس سالک نباید درصدد طلب علم به آفریننده باشد که وسوسه است و درصدد معرفت حقیقت آن برآید که بسوزد و بی خبر از راه و حیران و واله گردد و گفته شده است که غفلت از دانایی های حيرت است و اگر از غفلت خود و از خوديت خود غافل شود، بهتت است. بالجمله دهشت عبارت از غرق شدن در بحر هستی حقایق است و حیرت حالتی است برای دهشت و مقدم بر دهشت است و بهتت که خود هم غافل شدن است، قطع شدن حیرت است و سقوط دهشت.

حهیران: سیفه ته واته سهرسام، سهر گهردان، حهیره ت مهسده ره به مانای سهر گهردانی و سهرسام بوون له ئیستیلاحی ئه هلی عیرفاندا یه کی له قوّناغه کانی سلوو که، که عارف خوّی سهرسام دهبینی و ئهمریکه که دیته سهر دلّی عارفان له کاتی تهئهمول و حوزوور و تهفه کوردا (ئهم سیّ حاله ته ئیستیلاحی عیرفانین) که تهئهمول و تهفه ککور ده بی به پهرده ی بهینی سالیک و خالیق.

ئينسان؛ له گرهو و بارمته دايه له بهرانبهري ئهوه دا که بوي خولقيندراوه که عهبدبوون و بهندهگییه و له و غافله و لهسهرسامی و بهندهپیدا دهژی و کهسی بیهوی که بناسی ئهوی وا بزی بووه به بارمته و له گرهوی دایه دەسووتى و كەسى بە شوپنى زانىنى عىلم و زانستى خوداوەندا بى دەسووتى و سهرسام دهبي لهبهرئهوهي عيلمي خوداوهند بينيهايهته؛ حهيرهت و سەرسامى له پلەي يەكەمدا كوفره كە دەبيتە ھۆي غافل بوون لە خودا، حهیرهت و سهرسامیی دووهم؛ که نیسبهت به عیلم و زانستی خوداوهنده، نیهان بوون له خه لکه و لهبهرئهوهی ئهم حهیره ته سهر چاوهی له عیلم و زانستدایه، وهسوهسهی شهیتانه و پیسه و کوفره، حهیرهت و سهرسامیه، سێیهم؛ وهسوهسهیه که مروٚڤی سهرسام بهریّگهی زهلالهت و غهفلهتدا دهبا و زانست، هوّی سهرسامی و سهرگهردانییه له بهندهیی خوداوهندا ههر بوّیه ساليک نابي به شوّيني زانست و زانين سهبارهت بهزاتي خوداوهندهوه بيّت، که وهسوهسهیه و دهبی به شوینی زانینی حهقیقهتی نهوهوه بیّت که دهسووتی و بيخهبهر له ريْگهو حهيران و شيّت دهبيّ. گوتراوه كه غافل بوون له زانين و ناسینی زاتیی خوداوهند یه کی له ناگاداریه کانی حهیرهت و سهرسام بوونه، ئه گهر له بیربردنهوی خوّی و له خوّبوونی خوّی غافل بیّ، یلهی سهرسامی و بيّ كهلاميه. پوخته كهي ئهوهيه كه حهيراني و سهرسامي بريتييه له غهرق بوون له دەریای حەقایقدا، سەرسامی و حەیرانی حالەتیکه بۆ دەھشەت و له بهرئهوه دههشهته و سهرسامي و بي كهلامي كهخوّى غافل بوونه، برين و جیاکردنهوهی سهرسامییه و داکهوتن و ورووژانی پلهی دههشهته و گهیشتن به ئامانجی عارفان که مهبهستی شاعیر لهم غهزهلهدا ئهمهیه که ئهم پله و یایهی عیرفانیه و قوناغی سلوکییهی تیپهراندوه. الا، ای بلبل مشتاق دیدار! مبادا دوریت از وصل دلدار! دلت پرعیش و ذوقت با فرح باد! که، سوزت، عاشقان را کرد بیدار به کوی عشق، های و هوی مستان کنید صاحبدلان آگه ز اسرار مغنی را چه بود اندر ترانه؟ که عاشق مست گشت و مست، هشیار شرابی را که ساقی ریخت در جام دو عالم شداز آن سرمست خمار! محالی با هزاران نقش پرشور، جمالی با هزاران نقش پرشور، تجلی کرده در صحرا و بازار یکی گشته به بازارش، خریدار یکی گشته به بازارش، خریدار

چـو «خـالـص» مهـر او در ذره یابد، ز مهـرش، مهـر زد بر لب، چـو دیوار

۱ . باشد (میم)

«خالص» کے اتی هه تاوی ئهوی لهناو زهر هدا بینی، له خوّشه ویستیی ئهودا، وه ک دیوار موّری بیّده نگیی لهسه رلیّوی خوّی دا»

#### شرح فارسی و کردی غزل ۱۰ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۰

بلبل: مقصود عاشق است و عشق خمیرمایهٔ اصلی عرفان. بولبول: مهبهست عاشقه، عیشق ههوینی سهره کیی عیرفانه.

مغنی: نوازندهٔ چیره دست که یاریگر سالک در ذکر جهری و سلوک عملی است. موغهننی: ژهنیاری به توانا، که یاریده ری سالیکه له کاتی زیکری جه هری و سولووکی عهمه لیدا

ترانه: سخنی موزون که خواننده یا قوّال در بزم درویشان با صدای خوش بخواند و تأثیر آن سالک را در رسیدن به مستی معنوی یاری دهد.

تهرانه: کهلامی که کیشی ههیه و دهنگبیژه کان له بهزمی دهرویشاندا دهیخوینن، که کاریگهریی لهسهر سالیک بوّگهیشتن به مهستیی مهعنهوی ههیه.

خمّار: می فروش، باده فروش در اصطلاح متصوفه، پیر کامل، مرشد واصل. مقصود در اینجا حضرت حق است.

خەممار: مەيفرۆش، بادەفرۆش لە ئىستىلاحى موتەسەوفەدا پىرى كامىل مورشىدى واسىلە، مەبەست لىرەدا حەزرەتى حەقە.

تجلی: روشنشدن، جلوه گر شدن، هویدا شدن، نمایان شدن، در اصطلاح عارفان، نور مکاشفه که از باریتعالی بر دل عارف ظاهر شود. تابش انوار حق در دل سالک پس از پیمودن مراحل سلوک و وصول به مقام فنا فی الله و نیز کنایه از تجلی نور باریتعالی بر کوه طور که حضرت موسی از آن مدهوش گشت. تهجهللی: رووناکبوون، پهیابوون و دهرکهوتن، له ئیستیلاحی عارفاندا، نووری موکاشهفهیه، که له لایهن باری ته عالاوه بو دلی عارف دهرده کهوی، تیشکی ئهنواری حهق له دلی سالیکدا له دوای تیپهراندنی قوناغی سلووک و

گهیشتن به مهقامی فهنا فیللایه و کینایهیه له تهجهلیی نووری باری ته عالا لهسهر کیوی توور، که حهزره تی مووسا (د) له و تهجهللیه مهدهوش بوو.

مُهر: نشانه کردن و کسوت مطلق در عرفان آگهی از رازهای نهانی و عالم غیب، شاعر حضرت خالص از ورود خود به این مرحله سخن می گوید. مولوی گوید: هر که را اسرار غیب آموختند/ مُهر کردند و دهانش دوختند

موهر: نیشانه کردن، شمقل کردنی خهرمان و بیده نگیی ته مام، له عیرفاندا ناگاداری رازه نادیاره کان، شاعیر حهزره تی خالص باس له گهیشتنی خوّی بهم قوّناغه ده کا، مهوله وی ده لیّن: نهسراری نهیّنییان فیّری ههر کهس کرد، موّریان کرد و دهمیان دووری.

ای نـور رخـت در دل هـر ذره هویـدا! دیدار تو دیده همه جا دیدهٔ بینا پیدائے تو در همه پیدا و عیان است ییدا نشود درا نظر دیدهٔ اعمی،۲ دریای محیطت چو زده موج به عالم، ظاهر شده در چشم دویی صورت صحرا خورشید یکی، تاب یکی، لیک ز جلوه تابش شدہ با رنگ ز بیرنگے بینا حسنی است نهاده است به هر حسن ملاحت رویی است، به هر روی گشاده است تجلا ناظر شده از دیدهٔ مجنون نگران است منظور شد از حسن جمال و رخ لیلی این قطره و موجی که مسمی است به «عالم» در پیـش حقیقـت نبـود جـز دل دریـا هـ کثـرت دوری کـه ز آخـر شـده اول از اولی و آخر واحدد شده یکتا

"خالـص"! بــزن از صيقل عشــق از مدد پير مــــرآت دلـــت را، كه شــود مظهــر مولا

۱. بر

۲ . با (یا) ممدوده خوانده شود: اعما

۳ . به صورت «لیلا» خوانده شود.

ئەى ئەوكەسەى نوورى روخسارت لە نيو هـ موو زەررەيەكدا ديارە چاوی بینا له ههموو شوێنێک دیداری تـوّی بینیوه دەركـــەوتـــنى تـــۆ بـــۆ هـــەمـــووان، ديــــار و ئــاشـكـرايــه [بـــهلام] لــهبــهرچــاوی مــروقــی کــویــر دهرنــاکــهوی دەرىساى موحىيتى تو كه شەپولى له عالمه داوه روخــساری بیابان لـه چـاوی دوویـیـدا دهرکـهوتـووه ههتاو یه که و تیشکدانهوه یه ک، به لام له دهر کهوتندا تیشکدانهوه رهنگی له بیرهنگیی بینهر، وهرگرتووه جوانييه که، که خوين شيرينيي خستوته ههموو جوانييه کهوه روخساریکه در موشانه وهی به همموو روخساریک به خشیوه . بـووهتـه بينهر لـه چــاوی مـهجنوونهوه دهبيني له جـوانی و رازاوهیــی روخـساری لهیلاوه بووهته بینراو ئے و دلے و شہ پے والے کے پینی دہ گے وتریٰ عالیہم لـهبـهردهمـي حهقيقهتدا هيچ نييه جگه له دلّـي دهريا هـهر زۆرىـيـه كـى دەور كـه لـه كۆتاييەوە بۆتە سـهرەتـا، لـهسـهرهتــا و كۆتـايى تــاكـهوه بـۆتـه يهكتا

ئــهی «خالص»! بــه مــهدهدی پــیر، ئاوینهی دلّت به عیشق مشتومال بکه تا ببیته نوینگهی مهولا

ا . يەكتا (خودا)

۲ . شوینی دەرکەوتن

#### شرح فارسی و کردی غزل ۱۱ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۱

دریای محیط: دریا یعنی هستی، وجود را دریا گویند و گاهی به هستی مضاف گردانند و گویند. دریای هستی، محیط: اقیانوس احاطه کننده، فراگیرنده، خطی که دور دایره را فرا گیرد. دریای محیطت: هستی وجود لایتناهی حق مقصود است که در همه جا پیداست و دوبین و احول با وجود دریا، صحرای برهوترا می بیند.

دەریای موحیت: دەریا یانی ئەوە كە ھەیە، ھەستی، وجوود و گاھێ ئیزافەی دەكەن و دەریای موستی، موحیت. ئوقیانووس، ئابلووقەدەری بێسنوور، خەتێ كە دەوری بازنە داده گرێ، دەریای موحیت، ھەستی وجوودی بێسنووری حەقتەعالایە كە لە ھەموو جێگایێک ھەیە بەلام چاوی ناراست و لار لەگەل دەریای وجووددا، بیابانی بێئاو دەبینێ.

# خورشید یکی، تاب یکی، لیک ز جلوه تابش شده با رنگ ز بیرنگی بینا

شاعر گوید: خورشید و تابش او یگانه هستند اما در جلوه گری تابش خورشید از بیرنگ بودن بینا که حق باشد رنگها ایجاد کرده است، مقصود وحدت در مبدأ و کثرت در مقصد جهان است.

ههتاو یه کهو تیشکدانهوه یه ک، به لام له دهر کهوتندا تیشکدانهوه رهنگی له بیرهنگیی بینهر، وهرگرتووه

شاعیر ده لّی: هه تاو و تیشکدانه وه یه کن، به لام له جیلوه گهریدا، تیشکدانه وه ی هه تاو له بیّره نگیی بیناوه که مهبه ست حه قه ره نگه کانی خولقاندوون، مهبه ست وه حده ت له مهبده و که سره ت له مه قسه دی جیهاندایه.

این قطره موجی که مسمی است به عالم در پیش حقیقت نبسود جسز دل دریسا مقصود این که عالم جایگاه عشق است، دل هستی است و مرکز دایرهٔ وجود است.

> ئه و دلوپ و شه پوله که پینی ده گوتری عاله م له بهردهمی حمقیقه تدا هیچ نییه جگه له دلی دهریا

مهبهست نُهوهیه که عالهم جیّگای عیشقه، دلّی وجوود و ههستییه و مهرکهزی بازنهی وجووده.

# هـر کثـرت دَوْری کـه ز آخـر شـده اول از اولـی و آخـــر واحــد شـده یکتـــا

در محیط دایره هستی آغاز و انجام در یکجا به هم متصل میشود و تشکیل واحد میدهد، زیرا در چرخش دایره، دوایر متعدد ترسیم میشود و به چشم میآید، اما در نهایت چه در ترسیم و چه در چرخش دایره واحد است.

هــهر زۆرىيەكى دەور كە لــه كۆتاييەوە بۆتە ســهرەتا، لــه ســهرەتــا و كۆتــايــى تــاكــهوە بۆتــه يەكتــا

له موحیتی بازنه ی ههستی سهره تا و کوتایی له خالیّکدا به یه ک ده گهن و دهبن به یه ک، چونکه له خولانه وه بازنه دا، بازنه یه کی زوّر پیّک دی و دهرده کهوی و به چاو دهبینریّت، به لام له کوّتاییدا، چ له حالهتی خولانه و و چ له پیّکهاتندا بازنه به کدانه به.

# (خالص) بـزن از صیقـل عشـق از مـدد پیـر مــرآت دلـت را کـه شـود مظــهـر مـولا

مدد پیر، مقصود پیر گیلانی حضرت عبدالقادر است. مولا: انسان کامل و مخصوص مولا علی (ع) است، شاعر خود را در مرتبهٔ مظهریت قرار می دهد که ذرهٔ انسان کامل در آینهٔ دل او که از صیقل عشق شفاف گردیده، منعکس گردد.

ئــهی «خالص»! بــه مــهدهدی پــیر، ئاوێنهی دلّت به عیشق مشتوومال بده تا ببیته نویٚنگهی مهولا

مهدهدی پیر، مهبهست له پیر، پیری گهیلانی حهزرهتی عهبدولقادره، مهولا، ئینسانی کامیل به تایبهت مهولا عهلی (ع) مهبهسته، شاعیر خوّی له مهرتهبهی مهزههریهتدا دهبینی که زهرهی ئینسانی کامیل له ئاویّنهی دلّیدا له بریقهی ئهشق شهفاف بووه و رووناکیی تی کهوتووه، تا به هوّی زهرهی ئینسانی کامیل شهوق بداتهوه.

نیست به جز شاه عشق، صدرنشین صدور در دل هر ذرهای کرده جمالیش ظهرور هر که زخود گم نشید لذت عشیقت نیافت ز آنکیه... دوئی، هسیت ز قرب تو دور پر تو حسین تو را با همه کس جلوهای است در همه عالم فکند شادی و سرور و سرور بیادهٔ لعلل لبیت خاطر آن کیس چشید، بیادهٔ لعلل لبیت خاطر آن کیس چشید، غیاب بسیکر الهوی فیلی و فرط الحضور این، ره یکتایی اسیت؛ دور شو از خویشتن! می نکنید انیدر او پای دوتایی، عبور تیا می لعلل لبیت ساقی عشیقم بیداد، تا می لعلل لبیت ساقی عشیقم بیداد، دل نکنید آرزو جانیب جنیات و حور در حرم جان و دل هاتیف عشیقم بگفت در حرم جان و دل هاتیف عشیقم بگفت لیسس سوی نوره لاح به الکون نیور

تـا زده بـر تـور دل، پرتـو انـوار يـار «خالص» جان باخته سوخته شد همچو طور

۱. کیشی شیعره که ناتهواوه و دهبی وشمیه ک پیش، یان دوای «دوئی» کهوتبیت.

جگه له پادشای عیشق، کهس له لای سهر موه ی دلان دانهنیشتوه جهمالی ئهو له دلّی ههموو زهر پهکدا دهرکهوتوه ههرکهسیّک که له خوّی ون نهبوو، چیژی عیشقی توّی نهچهشت لهبهرئهوه ی دوویی له نزیکایه تیی توه دووره شهوقی جوانیی تو له ههرکهسدا به شیّوهیه ک دهرده کهویّت شادی و جهژن و خوّشیی خسته ههموو عالهمهوه خاتری ئهو کهسه شهرابی لهعلی لیّوی توّی چهشت، که به مهستیی عیشق و ئاماده یی زوّر له توّدا ون بووبی ائهمه پیّبازی یه کتایه، کهوابوو له خوّت جیا بهرهوه! لاقیی «دوویه تی» به لای ئهودا تیّپه پایی نیاوم لاقی لیّوتی پیّداوم له وه تی ساقی عیشق شهرابی لهعلی لیّوتی پیّداوم دلّی ماره زووی بهههشت و حوّری ناکات دلّی میامهیّنه ری عیشق له حهره می گیان و دلّدا پیّی گوتم چیگه له نووری ئهو نووریّک نییه جیهانی پی پوون بووبیّتهوه... ا

له وهتی شهوقی نووری یار له تۆپی دلّی داوه، «خالص»ی گیان دۆړاو، وه ک کیّوی تــوور سووتــاوه

۱. لیس سوی نوره، لاح به الکون نور

### **شرح فارسی و کردی غزل ۱۲** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۲

در دل هر ذرهای کرده جمالش ظهور:

شاعر در هر ذرهای جمال خداوند را میبیند هاتف اصفهانی شاعر وحدت وجودی نیز می گوید، دل هر ذرهای که بشکافی آفتابیش در میان بینی...

جەمالى ئەو لە نيو ھەموو زەرەيەكدا دەركەوتوه

شاعیر له دلّی ههموو زهروهه کدا خوداوهند دهبینیّ. هاتفی ئیسفههانی شاعیری ئههلی وه حده تی وجوود ده لیّ؛ دلّی هه زهره یه ک بکهیته وه هه تاویکی تیدا دهبینی.

هر که زخود گم نشد لذت عشقت نیافت:

ترک خود گفتن یکی از اصول سلوک است و هر کس این مرحله را طی نکند به مرتبهٔ عشق نمی رسد. عارفان گویند؛ از خود گذشتن و به او رسیدن شرط سالک است.

ههر کهسێک که خوٚی لێ ون نهبوو، چێژی عیشقی توٚی نهچهشت،

خۆ له بیربردنهوه یه کێ له بنهماکانی سلووکه و ههرکهس ئهم قۆناغه تێپهڕنهکا به مهرتهبهی عیشق ناگا، عارفان دهڵێن له خو تێپهڕین و بهو گهیشتن مهرجی سالیکه.

پرتو حُسن تو را با همه کس جلوهای است.

حُسن خداوند در اصل یک حسن واحد است اما هر کس جلوهای ویژه از او میبیند و به تعداد موجودات جهان جلوهٔ حق وجود دارد.

شەوقى جوانىي تۆ بۆ ھەركەس بە شيوەيەك دەردەكەويت

حوسنی خوداوهند له بنهمادا، حوسنی یه کدانهیه، به لام ههر کهس شهوق و جیلوه ینکی تایبهت لهو دهبینی و به ئهندازه ی ههموو مهوجووداتی جیهان جیلوه ی حقق وجوودی ههیه.

ایسن مقام و منزل ماه بسروج اولیا است لامے از انہوار شمس قدرت ذات خدا است همچو عیسی، گر مؤید خوانیش با روح قدس، دور نبود آن که او محیی دین مصطفی است در شب تاریک امکان سوی انسوار قدم سالکان را پرتو انــوار او منهج نما است مـاه حکمش تا ابـد ایمن بـود از انکساف ٔ زانکه روشن ز آفتاب خاصهٔ خیرالوری است باز ٔ دست قدرت است و قوتش از قادر است عالماندر چنگلش چونصعوهٔ بیپر و پا است تاکه از بسرج ولایست مهر او آمسد بسرون، ماه کشف هر ولی در پرتوش کم از سها است چـون کراماتش ز سر حد تواتر درگذشت؛ هر که انکارش کند چون منکران انبیا است در ره فـرمـان او خـاقـان کمینه بندهای بر در احسان او قیصر حقیر و بینوا است خوان جودش منبسط گردیده بر هر مستمند بارگاه همت او ملجأ شاه و گدا است تاب بر نور تجلای جلالی، کس نبرد جز روان او که تأییدش ز فیض مصطفی است روزهبـــودن در رضیعی بـر علو شــأن او، پیش ارباب خرد بسیار برهان ضیا است

پادشاها! فیض لطفت در دل «خالص» بریز هر چه هست،از بندگان خاص درگاه شما است

١. باتشديد ياء دوم.

۲. انخساف.

۳. خيرالورا

ک. با کسر «زاء» خوانده شود

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup>. چنگلش

آ. با تشدید «راء»

ئـهوه مهقـام و مـهنزلي مانگي بـورجي ئهوليـايه و له نووري هه تاوي دهسه لاتي زاتي خوداوه دهدرهوشيتهوه ئهگەر بلیّی وهک عیسا یارمهتیی روٚحولقودوسی له پشته، دوور نییه، بۆ ئەوكەسەي زیندووكەرەوەي ئاییني مستەفایه شـهوقـی ئـیرشـادی ئـهو لـه شـهوی تاریکی ئیمکاندا رێ پیشاندهری رێگای سالیکانه بهرهو نووری ههوهڵین مانگی حوکم و فهرمانی ئهو ههتا ههتایه شارانهوهی نابی، چونکه رووناکی له ههتاوی تایبهتی خهیرولوهرا وهرده گری ئهو «باز»ی دهستی خودایه و هیزی له لای قادری تواناوهیه عالـهم لـه چنگیدا وه ک چۆله کهی بـێ پـهړ و پێیه له وهتى ههتاوى ئهو له بورجى ويلايهت هاتۆته دهر، مانگی که شفی ههموو وه لیپیه ک لهبهر تیشکی ئے و وہ ک ئے سیتیرہی سے ھا کے منےوورہ لهبهر ئهوهی [ههوالّی] کهراماتی له رادهی «تهواتور» میپهر بووه، هەركەس ئىنكارى ئەو بكات وەك مونكيرى پێغەمبەران بێ وايە له ریگهی فهرمانی ئهودا خاقان نوکهریکی بی نرخه لهبهر دهرگای ئیحسانی ئهو، قهیسهر بچووک و ههژاره سفرهی بهخششی ئه و بو ههر ههژاریک کراوهیه بارهگای هیمه تی ئه و پهناگه ی شا و گهدایه کەس تاقەتى دەركەوتنى نوورى تەجەللا [خودا]ى نەبوو جگه لـه روٚحـی ئـهو کـه بـه فـهیـزی مستهفا پشتقایمه رۆژووگـرتـن له شيرهخۆريدا له لاي خـاوهن عهقـلان به لگهیه کی رووناکه بو بهرزیی پله و پایهی ئهو

ئهی پادشا! فه یزی لوتفت برژینه دلّی «خالص» وه همرکه سیّک بیّت، یه کیّکه له کوّیله تایبه ته کانی ده رگانه ی تو

۱ . خيرالورى

۲. ههوالێک که له زمان زور کهسهوه دهبیسترێت

#### **شرح فارسی و کردی غزل ۱۳** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۳

ایسین مقیام و منیزل میاه بسروج اولیاست لامسیع از انوار شیمس قیدرت ذات خیداست همچو عیسی گیر مؤید خوانیش با روح قدس دور نبود زانکه او محیی دین مصطفی است

حضرت شیخ عبدالرحمن این غزل را برای حضرت شیخ عبدالقادر گیلانی (غوث اعظم) سروده است. شاید در زمان سرودن در بارگاه و مقبرهٔ حضرت گیلانی بوده که اشاره به مقام و منزلت او دارد. تشبیه حضرت گیلانی به ماه مقصود این که بقیهٔ اولیاء ستارگان محضر او هستند و تشبیه قدرت ذات خدا به شمس که شیوهٔ اهل عرفان است این که ماه وجود حضرت گیلانی از تابش نور قدرت ذات خداوند تابان است و کسب نور می کند. حضرت عیسی مسیح نیز در آسمان چهارم مقام دارد. بدین ترتیب منظور شاعر آسمانی بودن حضرت گیلانی است.

روح قدس: در نزد عارفان نَفَس رحمانی و در اصطلاح فلسفی و کلامی آنچه را فلاسفه جوهر عقلی نامیدهاند، الهیون روح القدس مینامند. (طبقات، ص ۱۰۰۰؛ اسفار، ج ٤، ص ۸۹، ۱٦٦، ۷۹، ۱۰۷ و ج ۱، ص ۷۲) و اشاره به جبرئیل است.

محيى: اشاره به لقب محيى الدين منسوب به حضرت گيلاني.

ئـهوه مهقـام و مـهنزلّی مانگی بـورجی ئهولیـایه و له نووری ههتاوی دهسه لاتی زاتی خوداوه دهدرهوشیّتهوه. ئهگهر بلیّی وه ک عیسا یارمه تیی روّحولقودوسی له پشته، دوور نییه، بو ئهو کهسهی زیندووکه رهوه ی ئایینی مستهفایه

حەزرەتى شيخ عەبدورەحمان ئەم غەزەلەى بۆ حەزرەتى شيخ عەبدولقادرى گەيلانى (غەوسى ئەعزەم) ھۆنيوەتەوە، دوور نييە لە كاتى ھۆنينەوەى ئەو غەزەلەدا، لە مەرقەدى حەزرەتى گەيلانى بووبى كە ئىشارە بە مەقام و مەنزلى ئەو دەكا، مەبەست لە تەشبيهى حەزرەتى گەيلانى بەمانگ ئەوەيە كە ئەولياكانى دى لەبەرابەر گەورەيى ئەودا ئەستيرەن و تەشبيهى قودرەتى زاتى خودا بە ھەتاو كە شيوەى ئەھلى عيرفانە ئەمەيە كە مانگى وجوودى حەزرەتى گەيلانى لە تىشكى نوورى دەسەلاتى زاتى خوداوەندەوە ئەدرەوشيتەوە و كەسبى نوور دەكا، حەزرەتى عيساى مەسيحيش لە ئاسمانى چوارەمە، بەم تەرتىبە مەبەستى شاعير ئاسمانى بوونى حەزرەتى گەيلانيە.

رووحولقودوس: له لای عارفان به نهفهسی ره حمانی ئه ژمیردری و له ئیستیلاحی فهلسهفه و کهلامیدا بهوهی که فهلاسیفه جهوهه ری عه قلّی پی ده لیّن و ئیلاهیون رووحولقودوسی پیده لیّن که ئیشاره به حه زره تی جبره ئیله. (طبقات، ص ۱۰۰۰؛ اسفار، ج ٤، ص ۸۹، ۱٦٦، ۷۹، ۱۰۷ و ج ۱، ص ۷۲) موحیی: ئیشاره به نازناوی محیّدین که دراوه ته پالّ حه زره تی گهیلانی.

شب تاریک امکان: ظلمات این جهان و حجابهای بین جان و جانان. شهوی تاریکی ئیمکان: زولماتی ئهم جیهانه و ئهو پهردانه که له بهینی گیانی (مروّڤ) و گیانان واته (خوداوهند) دان.

> انوار قِدَم: نورهای ازلی. ئەنواری قدەم: نووره ئەزەلىيەكان.

مــاه حکمـش تـا ابـد ایمـن بـود از انکسـاف زانکـه روشـن ز آفتـاب خاصـهٔ خیرالوریاسـت

خیر الوری: مقصود پیامبر اسلام است(ص) اشاره به این بیت است

# اَفَ لَ تُ شموسُ الاَوَّل ين و شمسُنَا المُلى لاتَ غُرُبُ المُلى لاتَ غُرُبُ

یعنی آفتاب دیگران غروب کرد، اما خورشید ما جاودانه تابناک خواهد بود. مانگی حوکم و فهرمانی ئهو ههتا ههتایه شارانهوهی نابی لهبهر ئهوهی رووناکی له ههتاوی تایبهتی خهیرولوهرا وهردهگری خهیرولوهرا = مهبهست ییغهمبهری ئیسلامه (د) ئاماژه بهم بهیتهیه:

## افــلــت شــمــوس الاولــيــن و شمسنا ابـــــداً على فلك الـغــلــى لاتغـرب

یانی، ههتاوی ئهوانی تر ئاوا دهبیت و دهروا. به لام ههتاوی ئیمه نهمرانه ههر دهدرهوشیتهوه.

باز دست قدرت است.

اشاره به لقب "باز الله" منسوب به حضرت گیلانی که مربوط به یکی از کرامات وست.

بازی دهستی قودرهت و دهسه لاتی خودا...

ئیشاره به نازناوی "بازهلا" که دراوته پالی حهزرهتی گهیلانی و دهگهریتهوه بوّ یه کی له کهراماتی نهو حهزرهته.

تا که از برج ولایت مهر او آمد برون...

خورشید او از برج ولایت طلوع کرد، چون خورشید طلوع می کند، ماه و ستارگان نایدید می شوند. زیرا او واسطهٔ فی الکل است.

له وهختی همتاوی ئهو له بورجی ویلایهت هاتوّته دهر...

مەبەستى شاعير ئەوەيە كە كاتى ھەتاو دەردەكەوى، مانگ و ئەستىرە ون دەبن، بۆ ئەوەى حەزرەتى عەبدولقادرى گەيلانى واسىتە و سۆنگەيە بۆ ھەمووان.

چون کراماتش ز سر حد تواتر درگذشت...

کرامات حضرت گیلانی پس از هزار سال که از زمان حیاتش میگذرد و هنوز بر زبانها جاری و متواتر است و کتابها دربارهٔ کراماتش تألیف شده است و از این

لحاظ در بین عارفان شاخص است.

لهبهر ئهوهی [ههوالی] کهراماتی له رادهی تهواتور تێپهر بووه...

کهراماتی حهزرهتی گهیلانی له دوای ههزار سال که له ژبانی تیپه پهووه، ئیستاش ههر له سهر زار و زمانی خه لکه، یانی بهرده وامه و کتیب و ریسالهی زوری له سهر نووسراوه و لهم بابه ته وه له زنجیره ی عارفاندا به ناوبانگ و ناسراوه.

نور تجلى جلالي...

نور تجلی جلالی زمانی که حضرت حق به عظمت و قدرت و کبریا و جبروت تجلی نماید و کائنات توان دریافت تجلی جلالی ندارد و محو می شود، ولی شاعر گوید؛ حضرت عبدالقادر گیلانی در سایهٔ فیض رسول اکرم، در مقام تجلی جلالی تاب آورده است.

نوورى تەجەللىي جەلالى...

نووری تهجهللی جهلالی کاتی که حهزرهتی حهق به گهوره یی و هیز و جهبهروتی تهجهللی بکا ههر دوو جیهان و ههموو پیویستیه کانی توانای مانهوه یان له بهر تهجهللیی جهلالی نییه و ون دهبن، به لام شاعیر ده لی: حهزره تی عهبدولقادری گهیلانی له سیبهری فهیزی رهسوولی ته کرمدا له مهقامی تهجهللیی جهلالیشدا بهرده وام ماوه ته وه.

روزه بودن در رضیعی بر علو شأن او:

اشاره به این که مادر حضرت گیلانی روایت کرده است که در ماه مبارک رمضان کودک شیرخوار او شیخ عبدالقادر گیلانی از اذان صبح تا اذان مغرب سینهٔ مادر را نمی گرفته است.

رۆژووگرتن له شيرەخۆريدا له لاى خاوەن عەقـلانەوه...

ئیشاره بهوهیه که دایکی حهزره تی گهیلانی گیْراویه ته وه که له مانگی موباره کی رمهزاندا کوّرپه شیره خوّره ی ئه و (شیخ عهبدولقادر گهیلانی) له کاتی بانگی بهیانییه وه تا بانگی ئیّواره (مهغریب) سینگی دایکی نه ده گرت.

#### ساقى نامه

ساقیا! بر فرش گل خرگاه زد چتر سحاب بر زده مطرب نوای عشق با چنگ و رباب روی صحرا بو دهد از لاله و گل، چون بهشت خوی شبنم می چکد از لاله و از گل، گلاب بادهنوشان در خروش و عارفان در وجدو جوش شاهد زریت قبا برداشته از رخ، نقاب نالهٔ عشاق و سوزِ مطرب و آواز نی شیخ را در رقص آورده چو ایام شباب فرصتی زین وقت نبود خوبتر، لطفی نما از نوال مکرمت پر کن مرا جام شراب تا که ریزم در گلوی جانش، از خود وا رهم طی کنم اوراق عقلودانش و فهم و حساب طی کنم اوراق عقلودانش و فهم و حساب

خــالصا! آن کس ننوشــد بــاده در فصلی چنین گرچه انسـان اسـت، لیکن هسـت کمتر از دواب!

#### ساقى نامه

ئهی ساقی! چهتری ههور خهرگای لهسهر فهرشی گول هه لاه و موتریبیش به چهنگ و روبابهوه ئاوازی عیشقی لیدا و روخساری بیابان لهبهر هه لاله و گول، بونی وه ک بههه شتی ههیه عاره قی شهونم له هه لاله ده رژیت و له گولیش گولاو مهینوشان له خروشدان و عارفان له وه جد و جوشدا مه عشووقه ی که وازیرین ده مامکی لهسهر رووی خوی لابردوه ناله ی عاشقان و سوزی موتریب و ئاوازی بلویر، شیخیشی وه ک سهرده می لاوی، هیناوه ته هه لپه رکی ده ده ره تاب ناله وه که ره بی به له عه تای که ره می خوت جامی شهرابم لیواولیو بکه به له عه تای که ره می خوت جامی شهرابم لیواولیو بکه به له به لکو بیکه مه گهروی گیانمه وه و له خوم بیخود بم و لاپه ره ی عه قل و زانست و تیگه پشتوری و حیساب هه له ده مه و

ئەى «خالص»! ئەوەى لەوەرزىكى ئەوتۆدا مەى نەنۆشىت باوەكو مىرۆڤ بىت، بەلام لە ئاۋەڵ كەمترە!

ساقیا! عید است و نوروز است و ایام بهار صفزده گل هر طرف اندر کنار جویبار ابر نیسان بر بساط سبزه گشته خیمهسا یار، بر تخت زمرد جای کرده، شاهوار مطرب و چنگ و مغنی، جمله در جوش و خروش خم می در جوش و جان بی صبر و خاطر بیقرار می نماید روضهٔ خلد برین از هر طرف وز نسیم جانفزایش مست گشته هوشیار

جام می در کف نه و در بزم رندان، باده ده «خالص» بیچاره را زان جام می دردی بیار

۱ . «دالی» یه کهم به زهممهیه.

ئهی ساقی! جـهژنهیه، نـهورۆزه و رۆژانی بههاره گـولان له ههموولایه کهوه له لیواری جو گهناو به ریز وهستاون ههوری مانگی نیسان لهسهر سفرهی سهوزه، بوته رهشمال یار، وه ک شاهان، لهسهر ته خـتی زمـرووت دانیشـتووه موتریب و چهنگ و گورانیبیژ ههموو له جوش و خروشدان کووپه مهی ده جوشی و گیان بی سهبره و دل بیقهراره باغی به ههشتی به رین له ههموو لایه کهوه خو دهنوینیت و له شدنهای گیانبزوینی ئهو، هوشیاران مهست بوون

جامی مهی به دهستهوه بگره و له بهزمی ریندان دا مهی بگیره له آکووپهی] شهرابه کهش [جامیک] تلته بو «خالص»ی ههژار بهینه

١. ريّند: هوّشمهنديّک که خه لکاني رياکار باش دهناسيّت، به روالهت هيچ نييه، به لام له باتيندا ههمووشته.

#### شرح فارسی و کردی غزلهای ۱۶ و ۱۰ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلهکانی ۱۶ و ۱۰

ساقی نامه اصولاً در قالب مثنوی سروده می شود و به روال متداول در آغاز داستانی منظوم قرار می گیرد. البته، به طور مستقل هم گفته شده است. عارفان به ساقی نامه اقبال و اعتنا داشته اند که خود بحث مفصلی دارد و در این اند ک نمی گنجد. از لحاظ تنظیم دیوان شعر نیز چنانچه ساقی نامه مستقل باشد، در خاتمه و پایان دیوان قرار می گیرد. در اینجا توضیح چند نکته ضروری است.

اول چنان مینماید که این ساقینامه مفصل بوده و تنها همین مقدار از آن به دست آمده است.

دوم این ساقی نامه نه در قالب غزل بلکه ترکیب بند بوده و شمارههای چهارده و پانزده را هم دربرمی گیرد.

سوم به خاطر رعایت و احترام تنظیم اولیه ما نیز با همان عنوان ساقینامه در همین جا با توضیح لازم درج نمودیم و شرح کردیم.

در توضیحات د. مکرم طالبانی نیز عنوانی به نام ساقینامه نیامده است و غزلها مستقل می باشند.

ساقینامه له بنهمادا دهبی به شیّوه ی مهسنه وی بوتری و وا باوه که لهسه رهتای داستانه مهنزوومه کاندا جیّگیر دهبی، ئهلبهت به شیّوه ی سه ربه خوّش و تراوه، عارفان بایه خیان به هوّنینه وه ی ساقینامه داوه که بوّخوّی باسیّکی به رب لاوه و لهم ده رفه ته داگونجی، له بابه تی ته رتیب و دارشتنی دیوانی غه زه لیات ئه گهر ساقینامه سه ربه خوّ بی، دهبی له کوّتایی دیوانه که دا دابنریّت. لیّره دا روون کردنه وه ی چهن خال پیویسته.

یه کهم وادیاره ئهم ساقینامهیه دریژتر بووه و تهنیا ئهم شیعرانهی بهدهستی ئیمه گهییشتوون.

دووهم ئهم ساقینامهیه نه له شیوهی غهزهل، به لکو تهرکیب بهند بووه و غهزهلی ژماره چوارده و یازدهیش له خو ده گری.

سێیهم لهبهر حورمهتی دارشتنی، که یه کهم جار کراوه، ئێمهیش ههر به ناوی ساقینامه لهم جێگهیهدا دامان نا و شروٚقهمان کرد.

له روونکردنهوه کهی د. موکه رهم تاله بانیدا به شی به ناوی ساقینامه نه هاتووه و غهزه له کان جیاواز و سهر به خوّن.

ساقی: ساقی شرابدار را گویند و آن که شراب دهد و کنایت از فیاض مطلق است و در بعضی موارد اطلاق بر ساقی کوثر شده است و به طریق استعارت بر مرشد کامل نیز اطلاق شده است و گفته شده است مراد از ساقی ذات، به اعتبار حب ظهور و اظهار است. (ریاض العارفین، ص ٤٠؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی، شرح گلشن راز، ص ٦١٩)

ساقی: ساقی به شهرابگیّر و شهرابدار ده لیّن و کینایه له فهیازی موتلهقه. له بری جیّگه به ساقیی کهوسهر دهوتری و به ریّگهی ئیستعاره به مورشیدی کامیل ده لیّن و وتراوه مراز له ساقی زاته به ئیعتیباری حوب و زوهوور و ئیزهار. (ریاض العارفین، ص ٤٠؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی، شرح گلشن راز، ص ۱۹۳)

مطرب: مطرب در اصطلاح صوفیه فیضرسانان و ترغیب کنندگان را گویند که به کشف رموز و بیان حقایق دلهای عارفان را معمور دارند و نیز به معنی آگاه کنندگان عالم ربانی آید و بالآخره پیر کامل و مرشد مکمل را نیز گویند (کشاف، ص ۸۹۹).

موتریب: موتریب = (ژهنیار)، له زاراوهی تهسهوفدا به پیّوهنددهران و هاندهران ده کا ده گین، که به ناشکرایی رهمز و وتنهوهی حهقایق، دلّی عارفان ناوهدان ده کا و به مانای ناگادارکهرانی عالهمی رهبانی و له کوتاییدا به پیری کامیل و مورشیدی موکهممیل دهلیّن. (کشاف، ص ۸۹۹)

لاله و گل: لاله نتیجهٔ معارف را گویند که مشاهده کنند، کنایت از چهرهٔ گلگون محبوب است که عاشق مهجور را داغدار کند.

لاله و گولّ: لاله به بهرههمی مهعارف دهلّین که بیبینن، کینایه له روومهتی سووری مهحبووبه، که عاشقی دوورخراو داخدار دهکا.

عارفان: عارف یعنی شناسنده و کسی است که حضرت الهی او را به مرتبت شهود و اسماء و صفات خود رسانیده باشد و این مقام به طریق حال و مکاشفه بر او ظاهر گشته باشد، نه به طریق مجرد علم و معرفت حال.

بعضى گويند: عارف كسى است كه فناى در حق يافته و هنوز به مقام بقاء بالله نرسيده باشد و از مقام تقيد به مقام اطلاق سير نموده و (معروف) حق مطلق است كه مبدأ و معاد همه است «العارفون يقوون بمعروفهم وسائر الناس يقوون بالأكل والشرب». (طبقات، ص ٥٠٦)

پیر طریقت گفت: بهرهٔ عارف در بهشت سه چیز است؛ سماع و شراب و دیدار. سماع را گفت؛ «فهم فی روضه یحرون» شراب را گفت؛ «ویسقیهم ربهم شراباً طهوراً» دیدار را گفت؛ «وجوه یومئذ ناضرة الی ربها ناظرة» سماع بهرهٔ گوش، شراب بهرهٔ لب، دیدار بهرهٔ دید، سماع وجدان را، شراب عاشقان را، دیدار محبان را، سماع طرب فزاید، شراب زبان گشاید، دیدار صفت رباید.

سماع مطلوب نقد کند، شراب راز جلوه کند، دیدار عارف را فرد کند. (عده، ج ۱، ص۲۱۱)

عارفان: عارف یانی شوناسهنده و ئهو کهسهیه که حهزرهتی ئیلاهی ئهوی به پلهی شوهوود و ئهسما و سیفاتی خوّی گهیاند و ئهم پلهیه به تهریق و ریّگهی حال و موکاشهفه بو ئهو زاهیر و ئاشکرا بووبی، نه له ریّگهی موجه و مدیریفهتی حالهوه.

برى كەس دەلدىن؛ عارف ئەو كەسەيە كە لە حەقدا فانى بووبى و ھىشتا بە مەقامى "بەقائون بىللا" نەگەيشتبىت و لە مەقامى تەقەبود و يەخسىريەوە بەرەو مەقامى ئىتلاق و سەربەخۆيى بروا، دەبى بزانىن (مەعرووف) حەقى موتلەقە كە مەبدە، و مەعادى ھەموانە «العارفون يقوون بمعروفهم و سائر الناس يقوون بالاكل و الشرب.» (طبقات، ص ٥٠٦)

پیری تهریقهت گوتی: بههرهی عارف له بهههشت سیّ شته، سهماع و شهراب و دیدار، سهبارهت به سهماع گوتی؛ «فهم فی روضه یحرون» سهبارهت به شهراب گوتی: ویسقیهم ربهم شراباً طهوراً

سهبارهت به دیدار گوتی: وجوه یومئذ ناضرة الی ربها ناظرة سهماع بههرهی گوییه، شهراب بههرهی لیّوه، دیدار بههرهی چاو و بینینه، سهماع بو ویژدانه، شهراب بو عاشقانه، دیدار بو موحیببانه، سهماع تهرهب نهفزایه، شهراب زوبان گوشایه، دیدار سیفهتروبایه.

سهماع نهخت کهرهوه ی چاکهیه، شهراب ئاشکراکهری نهیّنیه و دیدار عارف هه لّبژیره . (عده، ج ۱، ص۳۱۱)

شاهد: شاهد یعنی گواه و مشاهده کننده «الشاهد ما یشهد بما غاب عنک» و نیز شاهد به معنی حاضر آمده است «و شاهد الحق شاهد فی ضمیرک» و تجلی جمال ذات مطلق را در لباس شاهد، عیان و بیان فرمودهاند و گفته شده است: که شاهد؛ حق است به اعتبار ظهور و حضور. (رساله قشیریه، ص 33؛ شرح گلشن راز، ص 30)

شاهید: شاهید یانی، شایهت و بینهر؛ (الشاهد ما یشهد بما غاب عنک) و شاهید به مانای حازره؛ (وشاهد الحق شاهد فی ضمیرک) و تهجهللیی جهمالی زاتی موتله ق له جلوبه رگی شاهید ئاشکرا ده فه رمووی و گوتراوه؛ که شاهید حهقه به ئیعتباری زوهوور و حوزوور (رساله قشیریه، ص 33؛ شرح گلشن راز، ص همی

عشاق: جمع عاشق، عاشق جویندهٔ حق تعالی را گویند. با وجود طلب وجد تمام و غیرمحبوب حقیقی خود کسی را نخواهد و نجوید... او را نه کفر و نه دین است.

عوششاق: جهمعی وشه ی عاشقه، عاشق به به دواداگه پی حه قته عالا ده لینن، له گه ل داخوازی و تیکوشانی ته واودا و جگه له مه حبووبی حه قیقیی خوی که سی تری نه گه ره ک بی و به دوویا نه گه پی ... نه و نه کوفری هه یه نه دین و شیعری سه رزاری عاشقان نه مه یه .

ا . شاهید ئهو کهسهیه وا بهو شته که تو نایبینی شایهتی ئهدا

۲ . شاهیدی حمق له دلّی تودا شاهیده

یار بر تخت زمرد جای کرده شاهوار؛

يار؛ يار عالم شهود را گويند يعني مشاهدهٔ ذات حق (كشاف، ص ١٥٦٤).

زمرّد: گوهری گرانبهاست، در اصطلاح صوفیان نَفْس کلی را زمرّد گویند که صور تمام موجودات در آن مرتسم است. (اصطلاحات شاه نعمتالله ولی، ص ۱٦).

شاعر در این یک مصرع با اصطلاح عرفانی تمام عالم جسم و جان، عرض و جوهر، ذات و معنی را در نهایت مقام سلوک ترسیم کرده است.

يار، وه ک شاهان لهسهر ته ختی زومروت دانیشتووه

یار؛ یار به عالهمی شوهوود ده لیّن یانی بینینی زاتی حهق . (کشاف، ص ۱۰۹۱) زمرووت: گهوههریّکی پربایه خه، له ئیستیلاحی سوّفیه دا به نهفسی کوللی ده لیّن زمرووت، که ویّنه ی ههموو مهوجوودات لهودا کیشراوه تهوه . (اصطلاحات شاه نعمت الله ولی، ص ۱۲).

شاعیر لهم دیرهدا به ئیستیلاحاتی عیرفانی تهواوی عالهمی ههست و گیان، عهرهز و جهوههر، زات و مانای له کوتایی پلهی سلووکدا رهسم کردووه.

گلاب: سالکانی که پیرو ذکر خفی هستند و بیشتر پردهنشینند و از حضور و تردد در جمع پرهیز دارند.

گولاو: ئەو سالىكانەى وا پەيرەوى زىكرى خەفين و زۆرتر پەردەنشىنن و خۆيان دەرناخەن و لە ھاتوچۆ و ئامادەبوون لە نيو خەلكدا خۆ دەپاريزن.

بادهنوشان: باده نزد صوفیان نصرت الهی است و عشق منیف را نیز باده گویند. لاهیجی گوید: بعضی در مدرسهٔ میان اهل وسوسه بسیار جان کندهاند و کمندی چند از تقلید در گردن افکندهاند نه در میخانه به حق باده عرفان نوشند، نه در قدم پیر مغان به تهذیب اخلاق کوشند.

بادهنوشان: باده له لای سۆفیان سهرکهوتنی ئیلاهیه و به عیشقی بهرزیش دهلیّن باده ، لاهیجی دهلیّ؛ بریّ کهس له مهدرهسهی ئههلی وهسوهسه گیانیان کهندوه، چهرمهسهرییان دیوه و کهمهندی تهقلید و لاسایی کردنهوهیان

له ملى خوّيان خستووه، نه له مهيخانه بادهى عيرفانيان نوّشيوه، نه له خرّمه تى پيرى موغان بوّ ته هزيب و پاكيى ئه خلاق تيكوّشاون؛

خُم می: مراد قلب عاشق شیداست که از غلبات عشق بیتاب و واله می شود. خومی مهی: مراز دلّی عاشقی شهیدایه که له سهر که و تنی عیشقدا واله و نائارام ده بی . نوربخـش روی مهـر آسـمان، پیداسـت کیست جلوه گر در صورت حسـن بتان، پیداسـت کیست دلبـری کـز هـر نظربـازی بـه رنگـی دل بـرد، پیش عـارف در میان دلبران، پیداسـت کیسـت منعکس گردد به ضدش، هر چه از حدش گذشـت آن که از فرط ظهوراتش نهان پیداسـت کیسـت آن کـه هم دور اسـت و هم نزدیـک از هر ذرهای همچو خورشـید فلک اندر جهان پیداست کیست گرچـه انـدر بینشـانی، از نشـان نبـود نشـان گرچـه انـدر بینشـانی، از نشـان نبـود نشـان محورت لیلـی و مجنون جـز خیالی بیش نیسـت کیست صـورت لیلـی و مجنون جـز خیالی بیش نیسـت ناظرانـدر این و منظوراندر آن پیداسـت کیسـت

خالصا! چشمت پر از گرد و غبار کثرت است ورنه، در هر جاهویدا و عیان، پیداست کیست ئهوهی نوور خه لاتی رووی هه تاوی ئاسمان ده کات، دیاره کێیه ئهوهی له روخساری جوانیی بوتاندا دهرده کهوێت، دیاره کێیه ئهو دلّبهرهی دلّبی ههر نه زهرباز ێک به شیّوهیه ک دهبات له لای عسارف، لهنساو دلّبهراندا، دیاره کێیه ههرشتێک له سنووری خوی تێپه پیّت، دهبێته دژی خوی ئهوهی که لهبهر زوّریی دهرکهوتنه کانی، نادیاره، دیاره کێیه ئهوهی له همموو زه پرهیه کههم دووره و ههم نزیک وهک ههتاوی ئاسمان له جیهاندا، دیاره کێیه گهرچی له بی نیشانهیدا هیچ نیشانهیه که له نیشانه نییه، گهرچی له بی نیشانهیدا هیچ نیشانه که دیاره کێیه ئهوهی وا خاوهن نیشان و بینیشانه، دیاره کێیه پوخساری لهیلا و مهجنون له خهیالێیک زیاتر نییه پوخساری لهیلا و مهجنون له خهیالێیک زیاتر نییه نیزری ئهویسان دیاره کێیه پوخساری لهیلا و مهجنون کهویسان دیاره کێیه

ئهی «خالص»! چاوت پره له تۆز و خۆلی زۆربینی دهنا له ههموو شوینیک، به روونی و ئاشکرا دیاره کییه

#### **شرح فارسی و کردی غزل ۱٦** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی **١٦**

در این غزل شاعر عارف نکات ظاهر را به کثرت و نهایت را به وحدت آورده است. واژهٔ (کیست) در ردیف غزل هم سئوال و هم جواب است، چون با کلمهٔ (پیداست) همراه شده است و هستهٔ اصلی آن تفسیر وحدت وجود و وحدت موجود است. نور، جلوه، حُسن، دلبری، رنگ، انعکاس، ضد، فرط ظهور، دور و نزدیک، نشان و بینشان، مجازی و حقیقی و در نهایت کثرت و وحدت سیر این بررسی را به خوبی مینمایاند.

لهم غهزهلهدا شاعیری عارف خاله زاهیریه کان به زورینه و بهربلاوی و کوتایی به یه کدانه هاوردوه، وشهی "کییه" له رهدیفی غهزهله کهدا ههم پرسیاره و ههم وهلامی پرسیاره کهیه، بو نهوهی هاوری له گهل وشهی "دیاره" هیناویه، نیوهروکی غهزهله که شروقهی باسی وه حده تی وجوود و وه حده تی مهوجووده، وشهی نوور، جیلوه، جوانی و حوسن، دولبهری، رهنگ، تیشکدانهوه، پیچهوانه، زوریی زوهوور، دوور و نزیک، نیشان و بی نیشان و بینیشان، مهجازی و حهقیقی و له کوتاییدا زوری و یه کدانه یی، بهره و پیشهوه چوونی هه لویسته که پیشان دهدا.

فاق من فرط الهوى قلبى على كل هاو فى هواه قد علا در تمناى لبت، بس اهل دل باذلوا الروح كاهل الكربلا على على عشق شورانگيز تو، بالبلا، بال المحب ما ابتلى از برت دورم مكن، چون در ازل كان قلبى فى هواك قد ولى كر به تير غمزه دلدارت زند، لاتخف، فى العشق منه ماقلى تا نگردد عشق در دل منجلى، لايكون مستعدا للجللا

در بـلا، «خالـص»! بلى گـو، زانكه يار كم بـلا بـال المحـب بـالبلا

دلّی من لهبهر عیشقی زوّر بهسهر ههموو ئهوانه ی لـه عیشـقدا پایـهبـسهرزن، سـهرکهوت بـه تـهمهننای لیّـوت گـهلیّـک ئههـلی دلّ وه ک ئههلـی کهربـهلا روّحی خوّیان بهخشـی نهگـهر عیشـقی ههسـتبزویّنی تـوّ نـهبووایه له به لادا دلّدار شارهزای ئهوه بوو که تووشی بووه لـه خـوّتم دوور مهخـهوه چونکه لـه ئهزهلهوه دلّـم بـه عیشـقی تـوّ ئاشـنا بـووه نهگـهر دلّداره کهت به تـیری خهمزه لیّت بدات مهترسه، له عیشقدا ئهوه ی دهسووتی له وهوهیه تـا عیشـق لـه دلّـدا تیشـک نـهداتهوه نامـاده نابـیّ بـوّ ئـهوهی بدرهوشـیّتــهوه نامـاده نابـیّ بـوّ ئـهوهی بدرهوشـیّتــهوه خالـص! لـه بـهلادا بلـیّ بهلـیّ، چونکـه یار، خالـص! لـه بـهلادا بلـیّ بهلـیّ، چونکـه یار، چهند جـار دلّدار شـانازیی به بـهلاوه کردووه میهند جـار دلّدار شـانازیی به بـهلاوه کردووه عدند جـار دلّدار شـانازیی به بـهلاوه کردووه میهند جـار دلّدار شـانازیی به بـهلاوه کردووه می بدر موشـیـد جـار دلّدار شـانازیی به بـهلاوه کردووه می بدر موشـیـد جـار دلّدار شـانازیی به بـه بـهلاوه کردووه می بدر موشـیـد جـار دلّدار شـانازیی به بـه بـهلاوه کردوه می بدر موشـیـد جـار دلّدار شـانازیی به بـه بـهلاوه کردوه می بدر موشـیـد جـار دلّدار شـانازیی به بــه بـدلّدار می بیر می می بر می بردر می بردرود می بردر می بردرود می بردر می بردرود می برد

١. باذل الروح كاهل الكربلا ← مانند شايستگان كربلا جان خود را بخشيدند.

۲. کان قلبی فی هواک قد ولی → دلم در هوای عشق تو به مرحلهٔ دوستی و ولایت رسیده است. (رک شرح / بروانه بو شهرحه کان) (م، ع، س)

۳. لاتخف فی العشق منه ماقلی ← از عشق مترس زیرا اگرچه عشق دشمنِ عاشق است، اما در برابر او ناچیز است. (رک شرح / بروانه بۆ شهرحه کان)

٤ لايكون مستعدا للجلي ← كسى كه زمينهٔ مساعد نداشته باشد، آمادگی این كار را ندارد یا متجلی نمیشود. (رک شرح / بروانه بۆ شەرحهكان)

م. كم بلا باذل المحب بالبلا ← كه چقدر خاطر عاشق گرفتار مصيبت شده است. (رك شرح / بروانه بو شدرحه كان) (م، ع، س)

#### **شرح فارسی و کردی غزل ۱۷** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۷

یکی از نکات اصلی سلوک عرفانی این است که سالک برای تعالی روح باید شایستگی و زمینهٔ لازم را داشته باشد. حافظ می گوید:

## نطفهٔ پــاک بود تا که شود قـابل فیض ورنه هر سنگ و گلی لوءلوء و لالا نشود

حضرت شیخ عبدالرحمن خالص در این غزل بحث شایستگی لازم را آورده است و میفرماید که توانایی عشق تو مرا پیروز کرد و دلم را آسمانی و متعالی ساخت، زیرا خداوند هر کس را هدایت فرماید پیروز میشود که البته [اشاره] به خود شاعر دارد.

پیام این غزل این که؛ روح شایسته، نطفهٔ پاک، ارادهٔ عاشق در برابر مصیبتهای عشق ناچیز است.

این غزل در کتاب د. مکرم طالبانی (ص ۱٤۹) با قافیههایی که املای متفاوت با متن دیوان جذبهٔ عشق دارد، آمده است؛ دانشمند ارجمند انور سلطانی نیز مصاریعی را به کُردی برگردانده است و شارح کمترین مابقی را با برداشت خویش چنین فهم نموده و به فارسی تقدیم کردهام؛

فاق من فرط الهوى قلبي على  $\rightarrow$  از شدت عشق دل من اوج گرفت.

کل هاو فی هواه قد علا  $\longrightarrow$  هر هدایت گری در هوای عشق او متعالی می شود. در نسخهٔ د. مکرم طالبانی؛ قد علا آمده است. (رک ص ۱٤۹)

باذلوا الروح كاهل الكربلا ← مانند شايستگان كربلا جان خود را بخشيدند.

بالبلا باذل المحب مابتلي  $\rightarrow$  عاشق به دشواری از بلایای عشق عبور می کرد و فدا می شد.

در نسخهٔ د. مكرم طالبانی؛ ما ابتلا آمده است. (رک ص ۱٤۹)

کان قلبی فی هواک قد ولی ← دلم در هوای عشق تو به مرحلهٔ دوستی و ولایت رسیده است.

در نسخهٔ د. مکرم طالبانی؛ قد ولا آمده است. (رک ص ۱٤۹)

لاتخف فى العشق منه ماقلى ← از عشق مترس زيرا اگرچه عشق دشمنِ عاشق است، اما در برابر او ناچيز است.

در نسخهٔ د. مکرم طالبانی؛ منه ماملا آمده است. (رک ص ۱٤۹)

لایکون <u>مستعدا للجلی</u> → کسی که زمینهٔ مساعد نداشته باشد، آمادگی این کار را ندارد یا متجلی نمی شود.

در نسخهٔ د. مكرم طالبانی؛ ا... مستعدا بالجلا آمده است. (رک ص ۱٤۹) كم بلا باذل المحب بالبلا  $\rightarrow$  كه چقدر خاطر عاشق گرفتار مصیبت شده است.

یه کی له خاله سهره کییه کانی سولوو کی عیرفانی ئهوه یه سالیک دهبی بوّ بهرز بوونه وه ی روّحی، شیاو بین. حافز ده لیّن؛

بنهمای پاکی دهوی تا بو فهیز وهرگرتن قابیل بی دهنا ههر کوچک و بهرد و ههرگی نابی به گهوههر و زیو

حهزرهتی شیخ عهبدوره حمان لیره دا باسی نهوه ده کا که له زوریی عیشقی تو دلی من سهرکهوت و ناسمانی بووه و ههر کهس خوداوه ند هیدایه تی بکات سهرده کهوی و بهرز ده بیتهوه.

ئه گهر عیشقی بزوینهری تو نهبوایه ئهستهم بوو عاشق له چهرمهسهره و سهختیی عیشق ده په پیهوه و لهناوده چوو، به لام عیشقی تو منی به پله و پایه ی بهرز گهیاندوه و بهرههم و پهیامی غهزهله که ئهمهیه که و روحی شیاو، بنهمای پاک، ئیراده ی عاشق له بهرابه رکاره ساتی عیشق دا هیچ نییه و سهرکه و تن به سالیکه.

ئهم غهزهله له کتیبه کهی د. مکرم تاله بانی (ل ۱٤۹) قافییه کانی بهم شیوه هاتوون ۱... قدعلا ٤ ... ما ابتلا ه ... قد ولا ٦... منه ماملا ٧... مستعدا بالجلا، که له گهل دیوانه فارسیه که دا جیاوازه. کاک ئهنوه ر چهن دیریکی وه رگیراوه ته سهر کوردی. منیش به گویره ی تیگه پیشتنی خوم لیره دا فارسی و کوردیه کهم هیناوه تا بزانین بیرورای ماموستایان چییه؟

فاق من فرط الهوى قلبى على ← له زۆرى عيشق دلّى من سهركهوت و پيرۆز و ئاسمانى بوو.

کل هاد فی هواه قد علی  $\rightarrow$  ههر رینویننی له ههوای عیشقی ئهودا بهرز دهبیتهوه باذل الروح کاهل الکربلا  $\rightarrow$  وه ک شههیدانی کهربه لا گیانی خوّیان بهخت کرد بالبلا باذل المحب مابتلی  $\rightarrow$  عاشق به سهخلهت و دژواری له به لای عیشق تیده پهری و له ناوده چی

کان قلبی فی هواک قد ولی  $\leftarrow$  دلّم به ههوای عیشقی تو به قوّناغی وهلایهت گهییشتووه

لاتخف فى العشق منه ماقلى ← له ئهشق مهترسه ئه گهرچى دژايهتيى عاشق ده كا، بهلام [له بهرابهر ئيرادهى عاشق] بچووكه و ناشتنك نبيه

لایکون مستعدا للجلی  $\longrightarrow$  ئهو کهسه که شیاو نهبیّ ئاماده ی ئهم کار و ههرمانه نییه و پی ناگات پی ناگات

كم بلا بال المحب بالبلا ← كه خاترى عاشق چهند تووشي كارهسات بووهتهوه

عشق برداشت زدل بار من و مایی را عاقبت داد مرا رتبهٔ رسوایی را چون قدم را بنهادم به سر کوچهٔ عشق، بربودند ز من نقد شکیبایی را دل دیوانهٔ من کام نمیداند چیست جز جنون نیست نصیبی دل سودایی را نیی کجا نغمه کند، راه به خود کی آرد گر در اواره نبود دست و دم نایی را نیک و بد راه ندارند به صحرای جنون نیک و بد راه ندارند به صحرای جنون اتحادی است در اوازشتی و زیبایی را جز تو هر جا که حبیبی و در آن معتمدی را عتبساری نبود شاهد هر جایی را

هر که «خالص» به غم یوسف خود مونس بود، به دو عالم ندهد وحشت تنهایی را

۱ . درو

۲ . درو

عیشق، باری «من و ئیمه» ی لهسهر دل هه لگرت و سەرئەنجام پلەي ناوزرانى پى بەخشىم، هــهر كـه پێم نايه ســهر كــۆلانى عيشق، نه غدینه ی سهبریان لی پفاندم دلّے شیّتی من نازانی کامهرانی چیه دلّی سهوداسهر جگه له شیّتی هیچی پی نهبراوه نهي چۆن ئاواز دەڭئ و چۆن رېگاي خۆي دەدۆزېتهوه ئهگەر دەست و ھەناسەي نەيۋەنى نەگاتى ئـــهم چـاكــهو ئــهو خـــراپ لـه سے حرای شیتی ریسی پسی نادریت لـهويّـدا نـاحـهزى و جـوانى هـهر يهكن جـگـه لــه تــۆ كــه لــه هـــهر جـێــِـهك خـۆشــهويـسـت و بـاوهرپــێــکــراوێـکــی لێيه شاهیدی دوور له ئهخلاق له وی بایهخی نییه ئەي «خالص»! ھەركەس ھاودەمى خەمى يووسفى خۆي بوو، تـرسى تەنيامانەوە [لە خەلك] بە ھەر دوو عالەم نـاگۆرىتەوە

١. له سوّفيايه تيدا، شاهيد ئهوهيه وا له دلّى ساليكدايه و بوونى به سهر دلّدا زاله

#### **شرح فارسی و کردی غزل ۱۸** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۸

عشق برداشت ز دل بار من و مایی را... : شاعر در این سروده، غزل معروف شیخ اجل سعدی را استقبال کرده است که میفرماید:

لا ابالی چه کند دفتر دانایی را؟ طاقت وعظ نباشد سر سودایی را...

(رک؛ دیوان غزلیات سعدی، به کوشش دکتر خلیل خطیب رهبر، ج ۲، ص ۳۶) غزل سعدی شگفت، ساده، روان و مفهوم است که اکثر عارفان از جمله حضرت شیخ عبدالرحمن طالبانی آن را استقبال کرده اند. بار من و مایی مقصود نفی فرد و جمع و اثبات وحدت است.

عیشق باری «من و ئیمه»ی لهسهر دل هه لگرت:... شاعیر لهم هه لبهستهدا، پیشوازیی له غهزه لی مهعرووفی شیخی مهزن (سهعدیی شیرازی) کردووه که ده فهرمووی:

لاابالی چه کند دفتر دانایی را... ههر لهسهر ئهو کیْش و رهدیف و قافیه (غزلیات سعدی، به کوشش دکتر خلیل خطیب رهبر، ج ۲، ص ۳۶)

ئەم غەزەلە شىعرىكى سەرسوورھىنەرە؛ سادە و رەوان و تىگەيىنەر، كە زۆر لە عارفان لەوانە حەزرەتى شىخ عەبدورەحمانى تالەبانى پىشوازىيان لەم غەزەلە كردووه.

باری من و ئیّمه؛ مهبهست لابردنی تاکه کهسی و فره کهسیه و هاوردن و پیّبهجیّ بوونی وه حده ته.

جـنـین: به معنی آغوش، سینه و دل برای تأمین وزن مشدد باید خواند جز تو هرجای[که] جیبتی و در آن معتمدی اعتباری نبود شاهد هر جایی را جز تو که در دل جا داری، در هر جا معشوقی در آغوش عاشق جا دارد اما شاهد و دلبر هرجایی اعتباری ندارد، زیرا دلبر قابل اعتمادی نیست، واژهٔ هر جایی افادهٔ معنی متکثر مینماید، در حالی که معشوق یکی است و آن معشوق حقیقی است.

[که] را برای تأمین وزن اضافه نمودم.

جهیبی: به مانای باوهش و سینگ و دل که بۆ پۆړانی کیشه که مووشه ده د کراوه؛ جگه له تۆ که جیگهت له دلدایه له ههر جیگهیی دولبهریک له باوهشی عاشقیکدا ههیه، به لام دلبهری فره لایه نه باوه پی کراو نییه، سیفهتی «ههرجایی» مانای فره لایه نی ههیه، ئهمه له حالیکدایه که مه مه وقی یه کدانه یه و ئه و مه مه وقی مهقیقیه.

غم یوسف خود... : اشاره به حضرت یعقوب پیامبر است. در ترکیب غم یوسف بار معنایی هجران، زیبایی و دلبر معشوق، دلبستگی و عاطفه، پاکی و زلالی، سلطنت و فقر، وصال، نهفته است:

خهمی یووسفی خوّی...: ئاماژه یه به حهزره تی یاقووبی پینه مبهر. له تهرکیبی خهمی یووسف، باری مانایی دووری، جوانی، دولبهری، پیزه ندی و خوّشه ویستی، پاکی و بی خهوشی، دهسه لات و نه داری، ویسال و به یه ک گهییشتن به بیردی تهوه.

ای کرده بنا شیوهٔ حسن تو جفا را طی کرده به دُورش ورق مهر و وفا را ابروی کمانت ز مژه بر دل خلقی افکنده بسی ناوک پیکان قضا را زین درد اگر ناله کنم هیچ عجب نیست دردی است ندانند طبیبانش دوا را از عشق تو سرگشته و شیدا شدم آخر دریساب مین غمیزدهٔ بیسر و پا را

«خالـص»! تو اگر راهروی در طلب دوسـت از دسـت مــده دامــن اربـاب صفـا را

ئهی ئهوکهسهی شیّوه ی جـوانیت جـهفای بنیاتناوه و پـهره ی میهر و وهفای له دهوری پیّچاوهتهوه و ئلسهبروی کـهوانست بـه بـرژانگ نووکی تیری قـهزای له دلّی خهلّکیّکی زوّر داوه ئهگهر لهم دهرده بنالّم، هیچ جیّگهی سهرسورمان نییه ئـهوه دهردیّکه که چازانان دهرمانهکهی ناناسن له عیشقی تودا سهرئهنجام سهرلیّشیّواو و شهیدا بووم فریای منـی خـهفـهتبـاری بـیّسـهرو پـیّ بکهوه

«خالص»! ئهگهر تۆ بهدواى دۆستدا عهودالّى، داوێـنى خــاوەن سـهفـايـان بـهر مـهده!

### **شرح فارسی و کردی غزل ۱۹** شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۹

حُسن تو: حُسن به معنی نیکویی و خوبی باشد و در اصطلاح عبارت از چیزی است که موافق امر بود و کمالات ذات احدیت را گویند. (طبقات، ص٤٠١) حوسنی توّ: حوسن به مانای چاکی و جوانیه و له ئیستیلاحی تهسهوفدا عیباره ته له شتی که یه کده نگی له گه ل ئه مردا هه یه و به که مالاتی زاتی ئه حه دیه ت ده لیّن . (طبقات، ص٤٠١)

جفا: جفا به معنی ستم و ظلم و در اصطلاح پوشانیدن دل سالک بود از معارف و مشاهدات و بیوفایی محبوب را نیز جفا گویند. (کشاف، ص ۱۹۰۵) جهفا: جهفا به مانای ستهم و بیّدادگهریه و له ئیستیلاحدا داپوّشانی دلّی سالیک له م عارف و شوناس و چاوپیّکهوتنه و به بیّوهفایی مهحبووبیش دهلّین. (کشاف،ص ۱۹۰۵)

ورقِ مهرِ وفا: اشارهاست به داستان عشق و دلدادگی "مهر و وفا" که در بین شعرا مشهور است. حافظ گوید:

#### ما قصهٔ سکندر و دارا نخوانده ایم از ما به جز حکایت مهر و وفا مپرس

په په میهر و وه فا: ئاماژه یه به داستانی عاشقی و دل سپاری "میهر و وه فا" که له نیو شاعیران دا مه شهووره، حافز ده لی نیو شاعیران دا مه شهووره، حافز ده لی نیمه داستانی ئه سکه ندر و دارامان نه خویندووه ته وه جگه له داستانی میهر و وه فا له ئیمه مهیرسه

ابرو: مقصود صفات است از آن رو که حاجب ذات است تعبیر به ابرو می گردد و عالم وجود از آن جمال گیرد.

برۆ: برۆ يا ئەبرۆ، مەبەست سيفاتە، لەبەر ئەوەى كە پەردە و حاجبى زاتە بە ئەبرۆ شروقە دەكرى و عالەمى وجوود جوانى و جەمال لەو وەردەگرى.

مژه: موی پلک چشم را گویند و در اصطلاح صوفیان حجاب سالک است و در ولایت به کوتاهی در اعمال و در اصطلاح عشاق اشارت به سنان و نیزه و پیکان است که از کرشمه و غمزهٔ معشوق به هدف سینهٔ عاشق میرسد و او را به فریاد میدارد. (کشاف، ص ۱۰۹۲)

موژه: به مووی برژانگ ده لیّن و له زاراوهی سوّفیاندا پهردهی سالیکه له پلهی وهلایتدا. ئاماژه بو کهمته خهمی له کردهوه دایه و له زاراوهی عیشق و عیشقدا ئاماژه یه بوّ سهنان و رم و پهیکان، که له کریشمه و خهمزهی مهعشووقه وه بهره و سینگی عاشق دیّت و دهیخاته داد و هاوار (کشاف، ص ۱۰۹۲)

زین درد اگر ناله کنم...

درد بیدرمان را گوید که درمان ظاهری ندارد و ناله عارفان از این درد است که اطبای جهان از چارهاش فرو میمانند.

ئه گهر لهم دهرده بنالم...

مهبهستی دهردی بیّدهرمانه، که دهرمانی زاهیریی نییه و نالّهی عارفان لهم جوره دهردانهیه که چازانان و پیزشکانی جیهان له چارهیان داماون.

باز شوای دیده! شق کن پردهٔ پندار را بنگر، از هر جا عیان بین جلوهٔ دلدار را پرتو رخسار جانان جلوه بر هر جا زده نیست فرقی در تجلایش در و دیوار را تا به کی از ظلمت هستی نمی آیی برون؟ تا به کی از ظلمت هستی نمی آیی برون؟ تا عیان یابی به هر جا پرتو انوار را گرد امکان گر نگیرد صفوت مرآت دل، بی گمان در خویشتن بینی جمال یار را غیرت عشقم زبان از شرح اسرارش برید ورنه در هر جا بیان می کردمش اسرار را هر کجا عاشق نظر بر دار دنیا افکند غیرست دلدارش نمی بیند در و دیوار را

خالصا فریاد کن با گریه و زاری که دوست دوست دارد چشم پــر اشک و دل افگار را

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۰ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۰

پردهٔ پندار: پرده، حاجب میان حق و بنده است و مانعی را گویند که میان عاشق و معشوق باشد و از لوازم طریق باشد از جهت معشوق.

پندار، یکی از مراحل چهارگانهٔ درک که شامل عقل، وهم، خیال = "پندار" و حسن است و در اصطلاح عارفان، خودبینی گفته میشود. پهرده ی پندار: پندار واته گومان پهرده یه له مابهینی حهق و مروّقدا و به کوّسپیّک دموتری که له بهینی عاشق و مهعشووقدا بیّ، له پیّویستیه کانی ریّگه ی سلوو که له بابهتی مهعشووقه وه.

پندار یان گومان یه کی له چوار پلهی ئاگاداریه که بریتین له عهقل، وههم، خهیال = "گومان" و حوسن واتا چاکی، له زاراوهی عارفاندا، خوبینیه.

جلوهٔ دلدار: انوار الهی را گویند که بر دل سالک عارف، ساطع گردد و او را واله و شیدا کند و عالم و آدم همه جلوات انوار حق تعالی میباشد و همه اشعه و پرتوی از نور وجودند که در مرتبت تفصیل به طور مختلف نمودار می گردند.

جیلوه ی دلدار: به ئهنواری ئیلاهی دهلیّن که لهسهر دلّی سالیکی عارف دهدروشیّتهوه و شهیدای ده کا و عالهم و ئادهم ههموو جهلهواتی ئهنواری حهق تهعالایه و ههموو تیشکی نووری وجوودن که له پلهی بهرهو پیشهوه به شیّوازی جوّراوجوّر دهبینریّت و ئاشکرا دهبیّ.

... در تجلایش در و دیوار را: اشاره به این بیت معروف در ترجیعبند هاتف اصفهانی شاعر همفکر جناب شیخ عبدالرحمن است که؛

جـــلوهٔ یــــار از در و دیـــوار در تجلی است یا أولی الأبصار شیخ با دیوان هاتف نیز آشنایی داشته است.

سید احمد هاتف اصفهانی از سادات حسینی، اصل خاندان او چنان که از تذکرهٔ نگارستان دارا و تذکرهٔ محمد شاهی برمیآید از اهالی اردوباد آذربایجان بوده که در زمان صفویه به اصفهان هجرت کرده است. هاتف در نیمهٔ اول قرن دوازدهم در اصفهان متولد و در ۱۱۹۸ هجری قمری در قم به رحمت ایزدی پیوست. (برای آگاهی بیشتر رک  $\rightarrow$  دیوان هاتف اصفهانی به انضمام رشحهٔ دختر هاتف، تصحیح استاد وحید دستگردی، با مقدمهٔ عباس اقبال آشتیانی)

... دەرک و دیواریشی به دلداره کهی دەبینیّت: ئاماژه بهم دیره بهناوبانگهی تهرجیعبهندی هاتیفی ئیسفههانیه، که شاعیری هاوفیکری حهزرهتی شیخ عهبدوره حمان بووه، که ده لین؛

جیلوهی یار له دهرک و دیوار ها له تهجهللیدا ئهی ساحیبانی چاوی بینین شیخ شارهزای دیوانی هاتیف بووه

سهید ئه حمه دی هاتیفی ئیسفه هانی له ساداتی حوسیّنی، بنه ماله کهی، هه روه ها که له تهزکه رهی نیگارستانی دارا و تهزکه رهی محه مه شاهیدا هاتووه؛ خهلّکی ئوردوبادی ئازه ربایجان بوون، که له زهمانی سه فه ویه وه به ره و ئیسفه هان کوچیان کردووه، هاتیف له نیوه یه که می سه ده ی دوازده هه می کوچیدا له ئیسفه هان له دایک بووه و له ۱۱۹۸ ک. م له شاری قوم به ره حمه تی خود چووه (بو ئاگاداری فره تر پوانه  $\rightarrow$  دیوان هاتف اصفهانی به انضمام رشحهٔ دختر هاتف، تصحیح استاد و حید دستگردی، با مقدمهٔ عباس اقبال آشتیانی)

ظلمت هستی: مراد عالم سفلی و جهان طبیعت است.

زولمهتی ههستی: زولمهت واته تاریکی، ههستی واته جیهان، مهبهست جیهانی خوارووه و جیهانی سروشته.

گرد امکان: غبار عالم خاکی که مانع دیدن است و جهان را فرامی گیرد. گهردی ئیمکان: تۆز و غوباری عالهمی خاکی که کۆسپی دیتنه و ههموو جیهان داده گری.

مرآت دل: آینهٔ دل که محل تجلی نور الهی است. میرئاتی دلّ: میرئاتی دلّ واته ئاویّنهی دلّ که جیّگای تهجهللی و تیشکی نووری ئیلاهیه. ... بی گمان در خویشتن بینی جمال یار را: بدون تردید در نزد عارفان تو انسان آینهٔ خدانما خواهی شد و جمال یار در وجود تو خودنمایی خواهد کرد. گر به خود آمدن، خودشناسی است.

... بی گومان له جهستهی خوّتدا جوانی و جهمالی یار دهبینی: بهبی شک له لای عارفان مروّق ئاویّنهی خودانویّنه و جوانی و جهمالی یار له وجوودی توّدا خوّی دهنویّنی، دهلیّن ئهگهر وهخوّ بیّیتهوه به خودایی ده گهی، وهخوّهاتنهوه مهبهست خوّناسینه.

غیرت عشق: رک به شرح غزلهای پیشین. غهیرتی عیشق: بروانه شروّقهی غهزهله کانی پیشوو. جلوهٔ جانان به چشـم عاشـقان مسـتور نیسـت لیـک اظهـارش بـر' خلق جهان دسـتور نیسـت عاشـقان را جبهـهٔ هـر ذره، «طـور»ی میشـود جلـوهگاه حسـن جانان خـاص کوه طور نیسـت ذات وصفـش همچو خورشـید جهان پرتو اسـت گرچـه خود دور اسـت، امـا پرتو آن دور نیسـت سـرّ عشـق انـدر دل دیوانـه میگیـرد قـرار گنـج پنهـان در میـان خانـهٔ معمـور نیسـت در ره جانـان، بسـی عشـاق سـر را باختنـد در رهش، تنها همین «منصور» نیسـت هرکه از صهبای عشـقش جرعـهای را نوش کرد، التفاتش بر رخ غلمـان و حسـن حـور نیسـت التفاتش بر رخ غلمـان و حسـن حـور نیسـت

خودبه خود خالص میان جان و جانان حایل است ورنه، جانانش ز جان و جانش از وی دور نیست

۱ . با کسر (راء)

دەركەوتنى دلدار لەبەرچاوى عاشقان شاراوە نىيە بەلام مۆلەتى دەربرىنى لە لاى خەلكى جىھان نەدراوە شوينى دەركەوتنى جوانىي دلدار تايبەت بەكيوى توور نىيە بۆ عاشقان بەرەى ھەر زەرپرەيەك دەبيته [كيويكى] توور زاتى وەسفى ئەو وەكو ھەتاوى تىشكھاويىتى جىھانە گەرچى خۆى دوورە، بەلام تىشكەكەى دوور نىيە نهينىي عىشق لە دلىي شەيدادا جىگىر دەبىت گەنجىي شاراوە لە مالىي ئاوەداندا نىيە ئۆر عاشق لە رىلى دلىداردا گىانيان لە دەستدا ئومى لە رىيى ئەودا سەرى داناوە تەنيا مەنسوور نىيە ھەركەس قومىكى لە جامى شەرابى ئەو خواردەوە ھەرگىز روو ناكاتە رووى غىلمان و جوانىي حۆرى

«خالص» خوّی له خوّیدا دیواری نیّوان گیان و دلّداره دور نین دهنا دلّداره کهی له گیانی و گیانی له دلّدار دوور نین

۱ . جبهه

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۱ شدرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۱

طور:

## عاشقان را جبهه هر ذره طوری می شود جلوه گوه طور نیست جلوه گاه حسن جانان خاص کوه طور نیست

طور اشاره به دیدار حضرت موسی پیامبر در کوه طور با خداوند است که گزارش آن در قرآن کریم آمده است. در نزد شاعر عارف در همه جای جهان تجلی خداوند و دیدار انسان و خداوند میسر است و اختصاص به کوه طور ندارد.

توور: شوێنی دهرکهوتنی جوانیی دلّدار تایبهت به کێوی توور نییه بـــوٚ عاشقان بـــهرهی هــهر زهرهیــهک دهبێته کێوێکی تــوور

"توور" ئاماژه به دیداری حهزره تی مووسای پیغهمبهر له کیوی توور له گه ڵ خوداوهنده، که ههوالی ئهو دیداره له قورئانی کهریمدا هاتووه، به لای شاعیر و عارفه وه هموو جیگایه ک له جیهاندا جیگه ی تهجهللیی خوداوهنده و دیداری مروّق و خودا گونجاوه.

ذات و وصفش همچو خورشید جهان و پرتو است... در این مصرع/واو/باید در بین دو واژهٔ ذات، وصف و جهان، پرتو بیاید زیرا مقصود شاعر بیان نسبت است یعنی نسبت ذات و وصف یا صفت خداوند همانند نسبت خورشید جهان و پرتو خورشید است و می گوید، خداوند مانند خورشید است اگرچه از ما دور است اما پرتو ذات که صفاتش می باشد سراسر جهان را فرا گرفته است.

زاتی وهسفی ئهو وه کو هه تاوی تیشکهاویژی جیهانه:... لهم دیّره شیعره دا پیتی |e|e| دهبیّ له نیّوان دو وشهی؛ زات و وهسف، جیهان، پهرتهو (تیشک) دا، ببیّ لهبهرئهوه ی به بیانی نیسبه ته یانی نیسبه تی زات و وهسف، یان سفه تی خوداوه ند ههروه ک نیسبه تی هه تاوی جیهانه له گه ل تیشکی خوره تاود او ده لیّ خوداوه ند وه که بریتییه له هه تاوی خوداوه ند مه رانسه ری جیهانی داگر تووه.

سرّ عشق اندر دل ویرانه می گیرد قرار: اشاره به روایتی که دل شکسته جایگاه خداوند است.

نهێنیی عیشق له دلّی وێراندا جێگر دهبێت: ئاماژه بهڕهوایهتێ که دلّی شکاو جێگهی خوداوهنده.

... سر نهاده در رهش تنها همین منصور نیست: مقصود حسین بن منصور حلاج است که سر در راه حقّ فدا کرد.

... ئەوەى وا لە رىخى ئەودا سەرى دانا تەنيا مەنسوور نىيە: مەبەست حوسىن كورى مەنسوورى حەلاجە، كە سەرى لە رىگاى حەقدا فىدا كرد.

... خود به خود "خالص" میان جان و جانان حایل است: اشاره به بیت معروف خواجه حافظ شیرازی که؛

تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز.

... "خالص" خوّی له خوّیدا دیواری نیّوان گیان و دلّدار: ئاماژه به دیّره شیعری خواجه حافزی شیرازیی که ده لیّن؛

حافز تۆ خۆت پەردەي نيوان گيان و دلداري، لەم نيوه ھەستە و لاچۆ.

یارم از دیـر بـرون رفـت و بیفکنـد نقاب زلف آشفته و سرمست و به کف جام شراب رخ برافروختـه و جلوه کنـان میآمـد نرگسش عربده میجستو لبش ناز و عتاب چشـم مسـتش نظری کرد به مستان لبش همـه را تـا بـه ابـد نشـئهٔ او کـرد خـراب هـر کجـا روی عزیمـت بنهـد، بخرامـد میدود لشـکر جـان در عقب او به شـتاب بزم عشـاق بـه یاد لـب او در طرب اسـت خاصه وقتی که زند مطرب با چنگ و ربـاب

خــالصـا! شـيوهٔ اربـاب محبـت باشـد نالـهٔ نيـم شـب و سـوز دل و چشـم پرآب

یارم له دهیری رهبهنان چووه دهر و دهمامکی فری دا پهرچهم ئالوز و سهرخوش و پیالهی شهراب به دهستهوه به روخساری توورهوه خیوی دهنواند و دههات چاوی له شهر ده گهرا و لیوی ناز و لومهی دهفروشت چاوی مهستی ئاوریکی لهسهرخوشانی لیوی دایهوه نهشهی ئه و ههموویانی بو ههمیشه مهست کرد رووی رویشتن بکاته ههرلایه و به ناز بروات له شکری گیان به پهله به شوینیدا دهروات بهزمی عاشقان به یادی ئه و پر له شادییه بهناییه یاتی که موتریب چهنگ و روباب لیدهدات بهتاییه که موتریب چهنگ و روباب لیدهدات

ئهی «خالص»! بهش و شینوهی میهرهبانان نالهی نیوهشهو و سیزری دل و چاوی پر له ئاوه

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۲ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۲

دیر: دیر محل و موقف عبادت راهبان و راهبات است و در اصطلاح عارفان و متصوفه معانی چند دارد. از جمله: عالم انسانی را گویند. (اصطلاحات فخرالدین عراقی، ریاض العارفین، ص ۳۹)

دهیر: دهیر جیّگای عیبادهتی راهبی پیاو، و راهبی ژنه و له ئیستیلاحی عارفان و موتهسهوفه دا چهن مانای ههیه، بو نموونه دهیر به عالهمی ئینسانی ده لیّن. (اصطلاحات فخرالدین عراقی، ریاض العارفین، ص ۳۹)

زلف: زلف موی مجعد در سر است و در اصطلاح صوفیان کنایت است از مرتبت امکانیه از کلیات و جزئیات و معقولات و محسوسات و ارواح و اجسام و جواهر و اعراض. زلف کنایت از ظلمت کفر است.

عراقی گوید؛ زلف غیبت هویت را گویند که هیچ کس را بدان راه نیست. (تذکرهٔ ریاض العارفین، ص ۳۹؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی)

و درازی زلف جانان اشارت به عدم انحصار موجودات و کثرات و تعینات است و چنان که زلف پردهٔ روی محبوب است هر تعینی از تعینات حجاب و نقاب وجه واحد حقیقی است. (شرح گلشن راز، ص ۷۷۰)

زولف: زولف مووی لوول و به یه کداچووی سهره و له زاراوه ی سۆفیاندا کینایه له پله و پایه ی ئیمکانیه به گشتی و بهتاک، ههروهها مهعقوولات و مهحسووسات و ئهرواح و ئهجسام و جهواهیر و ئهعراز، ههروهها کینایه له زولمه یی کوفره. عیراقیی ههمهدانی ده لیّ؛ زولف به غهیبه تی هوقیه ت ده لیّن که هیچکه س ریّی تیّ نابا وه نایدوزیتهوه. (تذکرهٔ ریاض العارفین، ص ۳۹؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی)

دریژیی زولفی دلّدار ئاماژهیه به نهبوونی ئینحساری مهوجوودات و کهسهرات و تهعهییونات، ههروهها زولف پهردهی رووی مهحبووبه و ههر تهعهیونتی له تهعهیوناتی پهرده و حیجاب و نیقاب روومهتی واحدی حهقیقیه. (شرح گلشن راز، ص ۷۷۰)

جام شراب: دل شیخ است که پر از بادهٔ معرفت و تجلیات انوار حق است. جامی شهراب: دلّی شیخه که پر له باده ی مهعریفهت و تهجهلیاتی ئهنواری حهقه.

رخ بـــر افـروختـه و جـلوه کنـان می آمـد نرگسـش عربـده می جسـت و لبش نـاز و عتاب

جناب شیخ عبدالرحمن در این بیت اشاره به دو بیت معروف از خواجه حافظ شیرازی دارد که؛

دوش می آمد و رخساره برافروخته بود تا کجا باز دل غمزدهای سوخته بود (رک دیوان حافظ، غزل ۲۱۱، ص ۳٤٦)

نرگسـش عربده جوی و لبش افسـون کنان نیم شـب دوش به بالین من آمد بنشسـت (رک دیوان حافظ، غزل ۲۱، ص ۹۳) نسخه د. حسینعلی یوسفی

> به روخساری توورهوه خوّی دهنواند و دههات چاوی بوّ شهرده گهرا و لیّوی ناز و لوّمهی دهفروّشت

حەزرەتى شيخ عبدورەحمان لەم ديرە شيعرەدا ئاماژەى بە دوو ديرە شيعرى بەناوبانگى حافزى شيرازى كردووە كە دەلىي:

دویننی دههات و روخساری توورهبوو

داخو له کوئ دیسان دلی خهم لیدراویک سووتابوو

(بروانه ← دیوان حافظ شیرازی، غزل ۲۱۱، ص ۳٤٦)

چاوی نیرگسی بو ههرا و هوریا ده گهرا و لیوی به نه فسوون کردنهوه

دویّنیّ نیوهی شهو هاته سهرینم و دانیشت

(بروانه ← دیوان حافظ شیرازی، نسخهٔ د. حسینعلی یوسفی، غزل ۲۱، ص ۹۳

ما محرم سلطانیم، هی هی جبلی، قم قم! ما صاحب دیوانیم، هی هی جبلی، قم قم! دریای طریقت را، درهای حقیقت را ما گوهر غلطانیم، هی هی جبلی، قم قم! در عالیم جسیمانی، در زمرهٔ روحانی، ما مظهر جانانیم، هی هی جبلی، قم قم! خورشید حقیقت را، ما مطلع انواریم ما، پرتو تابانیم، هی هی جبلی، قم قم! از بحر قدم جوییم، نه اوییم و هم اوییم زین حادثه حیرانیم، هی هی جبلی، قم قم! در میکدهٔ کثرت، خوردیم می وحدت در میکدهٔ کثرت، خوردیم می وحدت ما زمرهٔ مستانیم، هی هی جبلی، قم قم!

ما، «خالص» ناسوتیم، مست می لاهوتیم هم صورت رحمانیم، هی هی جبلی، قم قم!

١ . با ضم (دال)

۲ . با کسر (قاف)

ئیمه مهحرهمی پادشاین، رابه چیایی! ههسته ههسته!

ئیمه خاوهن دیوانین، رابه چیایی! ههسته ههسته!

ئیمه بو دهریای تهریقهت و مرواریی حهقیقهت

گهوههری خلورهوهبووین، رابه چیایی! ههسته ههسته!

له عالهمی جیسمانی و له جهمعی رووحانییاندا

ئیمه نوینگهی عاشقایهتین، رابه چیایی! ههسته ههسته!

ئیمه نیشکی درهوشاوهین، رابه چیایی! ههسته ههسته!

ئیمه جوگهلهیهکی دهریای قیدهمین، ههم عیشق و ههم ئهوینین

شهرمان لهم رووداوه سورماوه، رابه چیایی! ههسته!

له مهیخانهی زوریدا، بادهی یهکتاییمان خواردوتهوه

ئیمه جهمعی سهرخوشانین، رابه چیایی! ههسته!

ئیمه خالص»ی جیهانی ماددهین، سهرخوشی بادهی لاهووتین

ئیمه «خالص»ی جیهانی ماددهین، سهرخوشی بادهی لاهووتین

روخساری رهحمانیشین، رابه چیایی! ههسته!

\* ئەم پارچە شىعرە لەسەرەتاى دەست پىكردنى زىكر لە رۆژانى ھەينى لە تەكيەى تالەبانى لە كەركووك: بە ئاوازىكى تايبەتەوە دەخوىندرى.

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۳ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۳

ما محرم سلطانيم هي هي جبلي قم قم...

جناب شیخ عبدالرحمن خالص این غزل را به استقبال غزل جناب نور علیشاه نعمتاللهی از اقطاب طریقهٔ نعمتاللهیه که در بخش مخمسها به احوال او خواهیم پرداخت، سروده است. دو سلسلهٔ طالبانی قادری و معصومعلیشاهی نعمتاللهی هر دو از هند به ایران و بینالنهرین آمدهاند. نورعلیشاه به دنبال درگیری با علما و فقهای ایران مدتی در ذهاب و سپس عراق به سر برده و چنان مینماید که با پیران طالبان دیدار و ملاقات و دوستی داشته است و به همین سبب جناب خالص ایشان را (نورعلی) عنوان کرده و وارد القاب و تشریفات طریقتی نشده است. غزل جناب نورعلیشاه چنین است:

با جنت و با دوزخ ما را نبود کاری
ما طالب دیداریم هی هی جبلی قم قم
ما بالله ایم فانی ز خودی خود
منصور سرِ داریم هی هی جبلی قم قم
در اول و در آخر در ظاهر و در باطن
ما پر تو دلداریم هی هی جبلی قم قم
در طور لقای حق "رب أرنی" گویان
مستغرق دیداریم هی هی جبلی قم قم
ای زاهد افسرده! رو طعنه مزن بر ما
ما آه شررباریم هی هی جبلی قم قم
در میکدهٔ وحدت چون "نور علی" دایم
مست می جباریم هی هی جبلی قم قم
مست می جباریم هی هی جبلی قم قم

در غزل جناب شیخ عبدالرحمن آنچه بیشتر جلب توجه می کند این است که می فرماید؛ ما مظهر جانانیم... اعتناء و اعتقاد ایشان به مظهریت و خود را مظهر جانان دانستن در عرفان اسلامی سخن و ادعای بزرگی است که کمتر کسی توان بیان آن را دارد.

ئيمه مهحرهمي پادشاين، رابه چيايي! ههسته!

حەزرەتى شيخ عەبدورەحمانى خالص ئەم غەزەلەى بە پيشوازىى ئەو شىغرەى حەزرەتى نوورعەلىشاى نىعمەتولايى لە ئەقتابى تەرىقەتى نىعمەتولايى ھۆنيوەتەوە، كە لە بەشى پينجخشتەكىيەكانى ئەم دىوانەدا بە سەرھاتى نووسراوە، دوو زنجىرەى تالەبانى قادرى و مەعسووم عەلىشايى نىعمەتولايى بە يەكەوە لە ھىندوستانەوە بەرەو ئيران و مىزوپوتاميا بەرى كەوتن، نورعەلىشا بەدواى كىشەو رووبەرووبەوە لەگەل عولەماى شەرىعەت لە ئىران ھەلات، ماوەيى لە شارى زەھاو

**١**. با شد *ای ا* 

بوو، جا بهرهو عیراق (گهرمیان و کهرکووک) به پی کهوت، وا دهرده کهوی، که له گه ل پیرانی تالهبان چاوپیکهوتن و براده ری و دوّستایه تیبان ههبووه و ههر به و هوّیه و حهزره تی خالص عینوانی نوورعه لی بو نووسیوه و چاوپوّشیی له نازناوی ته ریقه تی و ته شریفاتی خانه قایی کردووه، له به رئه وهی غهزه له کهی حهزره تی نوورعه لیشام به فارسی له سهره وه هیّناوه لیّره دا دریّژه ی پی ناده م و ته نیا مه تله عی غهزه له، که وهرده گیرمه سهر زمانی کوردی:

ئێمــههــهورێکین گهوههر دهبارێنین رابه چیایی!ههسته،ههسته... ئێمهدهریایپرلهخهزینهینولیواولێوین رابهچیایی!ههسته،ههسته...

لهم غهزهلهی حهزرهتی شیخ عهبدوره حماندا نهوه ی له ههموو وشهیی سهرنجراکیشتره نهوه یه دهفهرمووی؛ (ما مهزههر جانانیم) واته ئیمه نوینگهی دلدارین...

باوه په مهزههریهت و خوبهمهزههرو نوینگهی گیانان = خوداوهند زانین له عیرفانی ئیسلامیدا و ته و بانگهشهیه کی گهورهیه، که کهمتر کهسی له عارفان توانیویانه ئه و باسه بکهن.

قِدَم: در اصطلاح صوفیه عبارت از سابقهای است که حکم کرده است به آن حق بر بنده ازلاً و کامل می شود بنده بدان. (کشاف، ص ۱۲۱۱) بحر، کنایه از لایتناهی بودن است.

قیدهم: قیدهم له ئیستیلاحی سۆفیدا عیباره ته له پیشینه یی، که خوداوه ند له ئه زهل و میژووی بی سهره تاوه به سهر به شهریدا سپاندوه و مروّق به و پیشینه یه کامیل ده بین. (کشاف، ص۱۲۱۱) به حر، کینایه له به ربـ لاویی و بینسنووریه

حیران: حیرت ر.ک شرح غزلهای پیشین حمیران: حمیرهت، بروانه شروّقْمی غمزهله کانی پیشوو. میکدهٔ کثرت: محل مناجات بنده با حق را گویند به طریق محبت. مهیکهده ی کیسره ت: کیسره واته فره یی، به جیّگای و توویّژی سالیک له گه ل خوداوه ندا ده لیّن به ریّگای مه حه به ت.

می وحدت: می غلبات عشق را گویند. می وحدت غلبهٔ عشقی ربانی که به یگانگی معشوق و توحید رهنمون آید.

مهیی وه حده ت: مه ی به غهله به و سهر کهوتنه کانی عیشقی ئیلاهی ده لیّن، مه یی وه حده ت سهر کهوتنی عیشقی رهببانیه که رینموونی سالیکه بو یه کدانه یی مه عشووق و یه کبوونی خوداوه ند.

خالص ناسوت: ایهام دارد به این که شاعر عارف تخلص (خالص = ناب) خود را به عالم مادی نسبت میدهد و دوم او ناب و زلال در جهان جسم است خالصی ناسوت: ئهم تهرکیبی ئیزافه، ئیهامی تیدایه بو ئهوه شاعیر عارف نازناوی؛ خالص واته بیخهوش و بیدهخهاله، خوّی دهداته پالّی جیهانی سروشتهوه و دووهم که خوّی بیخهوش و بیدهخهال له جیهانی لهش دایه.

مست می لاهوت: مست فرو گرفتن عشق است. جمیع صفات درونی را و آن عبارت از سکر است که عارفان کامل از بادهٔ هستی مطلق سرمست شده و محو الموهوم گشته از خود بیخود میشوند.

لاهوت؛ الوهه، خداوندی، در اصل لاه به معنی اله بوده، اواو او اتا ابرای مبالغه به آن افزوده شده مانند واو و تای جبروت و ملکوت. می لاهوت؛ عشق خداوند. مهستی مهیی لاهووت: مهست یانی، بالاکیشانی عیشق بهسهر ههموو سیفاتی ده پروونیدا و ئهوه عیباره ته له عالهمی سوکر که ئیستیلاحه، ئهو کاتهی که عارفان له بادهی ههستی موتلهق واته بونی تهواو سهرمهست دهبن و لهبهرابهریاندا پلهی وههم لهنایه تهواو سهرمهست دهبن و لهبهرابهریاندا پلهی وههم لهنایه ده گهن و له خو ده چنه ده.

لاهووت یا ئولووههت، واته خوداوهندی، له بنهمادا (لاه) سهرهتای وشه به مانای ( اله) و / و / و / و / و / بنه و روت / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و / و /

هم صورت رحمانیم: اشاره به نام خود دارد "عبدالرحمن"، این سخن نیز ادعای فرازمندی است و به مظهر جانان برمی گردد که در آغاز و مطلع غزل دربارهٔ آن سخن گفتیم.

ههم سوورهتی ره حمانیم: ئاماژه به ناوی خوّی ده کات و ئیّمه روخساری ره حمانین، بانگهشهییّکی زوّر بهرزه که ده گهریّتهوه بوّ مهزههری جانان یا گیانان که لهسهرهتای غهزهله که دا باسمان کرد.

غیر حق در چشم حق بین، مینماید چون سراب هر که مطلق شد زقید ما و من، رست از عذاب بر رخ لامع میان جان و جانان نقش تست خط هستت پاک شو، باشی زجان تا بهرهیاب اصل، یک دریاست مطلق از قیودات شئون کی مقید می شود در صورت موج و حباب وحدت از کثرت نیابی تا تو اندر کثرتی محو شو از خویش و مطلق از قیودات حساب مست و بیخود از شراب سرا وحدت گشته گم مست و بیخود از شراب سرا وحدت گشته گم خط کثرت محو گردانم ز سیلاب شراب پیر ما، در برم رندان دوش می گفت این سخن:

جان «خالص» روز و شب در بحر وحدت نکته گوست صبر و آرامی ندارد، همچو ماهی اندر آب

۱ و ۳. باشد (راء)

له چاوي حمقبيندا جــگه له حــهق، هــهموو شتيک وهک تراويلکه دهنوينيت ههر کهس له بهندی «من و ئیمه» دوور کهوتهوه، له رهنج و عهزاب رزگاریی هات لهسهر روخساری در موشاوه ، نه خشی تو له نیوان گیان و گیاناندایه ئے سے ل، دەریایے کے لے بے ندی شئے وون رزگے اربووہ [دەرىكاي ئەوتۇ] كەي بە شەپۇل و بىلق زنجىر دەكىرىت؟ هـهتـا خــۆت لـه زۆريـــدا بيت يهكتايى لـه زۆريـــدا نـادۆزيــهوه له خـوّت یـاک بــهرهوه و لـه قولف و بـهنـدی حیسابات ئـازاد به! من به شهرابی نهینییه کانی یه کتایی سه رخوش و بیخود بووم دويده پيري ئيمه له بهزمي مهينوشاندا ئهمقسهيهي ده كرد نهێنییهکانی حهق له زاهیدی دل چهپهل بشارنهوه! گیانی «خالص» رۆژ و شـهو قسهی خۆشی دهریای یه کتایی ده کات و

وه ک ماسی نیر و ئاو ئۆقىرە و ئارامى نيپ و

۱ . له دهقه که دا نووسراوه «....گشته گم» واته سهرخوّش و بیخود له شهرابی یه کتایی، ون بووه، لام وایه هه له یه و دهبیٰ «گشتهام» بیّت، واته: من له شهرابی وهحدهت سهرخوّش و بیّخود بووم».

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۶ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۶

مطلق شدن: جدایی از عالم جسم و آزادبودن از بند مادیات و هوسها و غرایز. موتلهق بوون: جیابوونهوه له جیهانی سروشت و لهش و ئازادبوون له بهندی ههوا و ههوهس.

> قید: بند، زندان قهید: بهند، زیندان

خطّ: اشارت است به تعینات عالم ارواح که اقرب مراتب وجود است و گفته شده است که مراد از خطّ، عالم کبریایی است که عالم ارواح مجرده است که اقرب مراتب وجود است با مرتبت غیبت هویت.

خهت: هیّل = ئاماژهیه بو تهعهیوناتی عالهمی ئه پواح که نزیکترین مهرته به له مهراتبی وجووده و گوتراوه که مراز له خهت، جیهانی کیبریاییه که عالهمی ئهرواحی موجه ده و یله ی نهمانی شوناسی زاهیریه.

محو شدن: محو در لغت پاک کردن نوشته است از لوح و نزد صوفیان عبارت از محو اوصاف عادت است و بر سه طریق، محو زلت از ظواهر و محو غفلت از ضمائر و محو علت از سبائر.

محو عبارت است از دور کردن اوصاف نفوس.

مهحو: مهحو به مانای سرینهوهی نووسراوه لهسهر لهوحه و له لای سۆفیان بریتییه له سرینهوهی ئهوسافی عادهت ههر وه ک پیبهجینبوون ئیقامهی ئهحکامی عادهته و به سی ریگه دهناسریت؛ یه کهم سرینهوهی ترس و نهزاری له زاهیر، دووهم سرینهوهی نائاگایی له بیرورا و سییهم سرینهوهی عیللهت له سهرائیر واته نهینییهکان.

#### مست و بیخود از شراب سرّ وحدت گشته گم خطّ کثــرت محــو گردانم ز سیلاب شراب

مصرع اول نفی منیّت است، این بیت تفسیر مرحلهٔ یقین و پشتسرگذاشتن عالم کثرت و رسیدن به وحدت کامل و خنثینمودن تأثیر عوامل جسم مادی است. سرّ، الطف از روح است و سرِّ وحدت پیوند سرّ به اصل خود میباشد. خطّ که شرح آن گذشت، مقصود محو کثرت روحانی است و شاعر در اینجا به روشنی عبور از مرحلهٔ جسمانی و روحانی و ورود به دایرهٔ ربانی را برای خودش بیان میدارد.

من به شهرابی نهینییه کانی یه کتایی سهرخوّش و بیخود بووم هیّلی کیسرهت "زوّری" به سیّـلاوی شهراب دهسرمهوه

میسره عی یه کهم سرینه وه ی مهنییه ته، ئهم شیعره شروّقه و روونکردنه وه ی پلهی یه قین و پهرینه وه له جیهانی کیسره ت و زوّری بینینه و گهییشتنه به وه حده ت و یه کدانه یی کامیل و له ناو بردنی کاریگه ربی هو کاره کانی له شی سروشتیه.

سر، نهرمونیانتر و ناسکتر له روّحه و سری وه حدهت و یه کدانه یی پیّوهنده به بنه مای خوّ، مهبهست له خهت، یان هیّل که له شروّقه و روونکردنه وه کانی پیّشوودا هاتووه سرینه وه ی کیسره ت و زوّریی رووحانیه، شاعیر لیره دا به روونی په رینه وه له قوّناغی جیسمانی و رووحانی و گهییشتن به بازنه ی رهببانی بوّخوّی دهر ده بریّ.

### جانِ خالص روز و شب در بحر وحدت نکته گوست صبــر و آرامـــی ندارد همچــو مــاهی اندر آب

بحر مقام ذات و صفات بینهایت حق است که تمام کائنات امواج بحر نامتناهی اویند، عالم وجود کلی است.

مقام وحدت بحر است و مقام کثرت امواج بحرند. (شرح گلشن راز، ص ۲۹۹) جان را به ماهی تشبیه کرده است و ماهی عبارت از عارف کامل است که مستغرق بحر معرفت است که هیچ گاه در دریا ناپدید نمی شود و جدایی از دریا برای او مقدور نیست.

گیانی خالص! روّژ و شهو قسهی خوّشی دهریای یه کتایی ده کات و

وه ک ماسی له نیو ئاو ئۆقره و ئارامی نییه.

به حر له زاراوه ی ته سه و فدا مه قامی زات و سیفاتی بی نیهایه تی حه قه که ته مامی کاینات شه پولی به حری بی سنووری نه و زات و سیفاته ن و جیهان وجوود یکی گشتییه.

مهقامی وه حده ت به حره و مهقامی کیسره ت شه پۆلی به حر. شاعیر، گیانی به ماسی شوبهاندوه، ماسی بریتییه له عارفی کامیل که له به حری ماریفه تدا مه له وانی پسپۆړه و هیچ کاتی له به حردا ون نابی و جیابوونه وه له به حر بۆ ئه و شتیکی نه گونجاوه.

دل از کفم برون شد آن شوخ بیوفا را جان تیر غمزهٔ او از دست برد ما را در کوچهٔ محبت از نقد جان گذشتیم آخر تلطفی کن احوال این گدا را! در مجلس مغانم، ساقی! بیار جامی با یاد روی جانان، مطرب! بگو نوا را اسرار عاشقان را از زاهدان مجویید از آشنا بپرسید احوال آشنا را آیینهٔ جمالت مطلبنمای جان است بنمای تا که چشمم بیند در او خدا را در کوی خوبرویان رسم است بیوفایی مأمول کی توان کرد از خوبرو، وفا را؟

«خالص»! به عشـق خوبان باید بلا کشیدن نشـنیـده و ندیـده کس عشـق بیبــلارا دلّم بو نّه و شوخه بی وه فایه له دهست دهرچوه تیری غهمزه ی نه و، گیانی له دهست سهندین له کولانی خوشهویستیدا دهستمان له نه غدینه ی گیان هه لگرت ده ی توش که ره میک به حالی نهم سوالکه ره بکه ساقی! من له کوری موغاندام؛ جامیکم بو بینه موتریب! به یادی روخساری دلّدار ناوازیّک بلی نهیننیی عاشقان له زاهیدان مه پرسن نهیننیی عاشقان له زاهیدان مه پرسن نهینان ده دات نامیاو برسریت ناوینه ی روخسارت مهتله بی گیان پیشان ده دات اکه وابوو، روخسارت] بنوینه تاوه کو چاوم خودای تیدا ببینیت بی و دابی گهره کی جوانان وه باره زوو بکریت؟

«خالص»! له عیشقی جواناندا دهبی [باری] به لا بکیشی کهس نهیدیوه و نهبیستوه عیشقی بی به لا ههبیت

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۰ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۰

این غزل استقبال از غزل خواجهٔ شیراز است که فرمود:

دل میرود ز دستم صاحب دلان خدا را دردا که راز پنهان خواهد شد آشکارا...

(رک، دیوان حافظ، د. حسینعلی یوسفی، غزل ۵، ص ۱۳)

دل: دل در اصطلاح، معانی مختلفی دارد، در شرح گلشن راز است که دل پیش این طایفه عبارت از نفس ناطقه است و محل تفصیل معانی است و به معنی مخزن اسرار حق است که همان قلب است.

کاشانی گوید: مراد از دل به زبان اشارت آن نقطه است که دایرهٔ وجود از دور حرکت آن به وجود آمد و بدو کمال یافت و سرّ ازل و ابد به هم پیوست و مبتدای نظر در وی به منتهای بصر رسید و جمال و جلال وجه باقی بر او متجلی شد و عرض رحمان و نزل قرآن و فرقان و برزخ میان غیب و شهادت و روح و نفس و مجمعالبحرین ملک و ملکوت و ناظر و منظور شد. (کشاف، ج ۲، ص ۱۵۰۷)

ئهم غهزهله پیشوازی له و غهزهله ی حافزی شیرازییه که ده لی: دل له دهستم ده روا ئهی خاوه ند لان بو خاتری خودا ئه ی هاوار که نهینییه کان ئاشکرا ده با

(بروانه، دیوان حافظ، د. حسینعلی یوسفی، غزل ۵، ل ۱۳

دلّ: دلّ له ئیستیلاحی تهسهوفدا، مانای جۆراوجۆری ههیه، له کتیبی شهرحی گولشهنی رازدا ههیه که دلّ له بیرورای تایفهی سۆفیاندا عیباره ته له نهفسی ناتیقه و جیّگای پهرهپیدانی مهعانیه و به مانای مهخزهنی ئهسراری حهقه که مهبهست ههمان قهلبه.

کاشانی ده لیّ: مراز له دلّ به زمانی ئاماژه و ئیشارهت ئهو خالهیه که بازنهی وجوود له خولانهوه و دهوری بزاقی ئهو پیّک دی و به یارمه تبی ئهو به کهمال ده گا و نهیّنیی ئهزهل و ئهبهد بهیه کهوه پیّوهند ده دا و سهره تای نهزهر

و بیرورا لهودا به کوتایی بهسهر و بینین ده گا و جهمال و جهلالی روومه تی ئهمر لهسهر دل موتهجهللی ده بی و عهرشی ره حمان و مهنزلی قورئان و فورقان و بهرزه خ له نیوان نهینی و ناشکرادا روّح و نه نه نیوان نهینی و نازر و مهنزوور و نازر و مهنزوور بهود. (کشاف، ج ۲، ص ۱۵۵۷)

# اسـرار عاشـقان را از زاهـدان مجوییـد از آشـنـا را

آشنا متعلق به خدا و بیگانه از خود، تعلق ربقهٔ ربوبیت را گویند که به موجودات پیوسته است. چون تعلق خالقیت به مخلوق و نیز عبارت از دقیقهٔ ربوبیت است که با همهٔ مخلوقات پیوسته است. (کشاف، ص ۱۰۰۱)

اسرار جمع سرّ؛ بمعنای راز است و تفاوت آن با رمز این که راز ناگشودنی است اما رمز کشف و گشوده می شود. عارف زهد و ظواهر را موجب دریافت اسرار نمی داند و عشق و عاشق و آشنا را برای آگاهی از اسرار معرفی می کند.

نهێنیی عاشقان له زاهیدان مهپرسن ئهحوالی ناسیاوان دهبی له ناسیاو بپرسریت

ناسیاو له ژیر ئهمری خوداوهند دایه و له خوّی بیانی و بیّگانهیه، تهعهلوق واته خوّ بهستن و ههلّواسراو به گورسی رووبووبیهتی خوداوهندهوهیه، دهلّین، که بهسراوه به ههموو ههسته کانهوه، وه ک بهستن و ههلّواسینی ئهفرینهر به ئهفریندراو، ههروهها بریتییه له کات و ساتی خوداوهندیی پهروهردگار که بهسراوه به گشت ئهفریندراوهکانهوه. (کشاف، لـ ۱۵۰۱)

ئهسرار، نهیّنیه کان جهمعی وشه ی سپره، واته نهیّنی، سپر به مانای پازه، جیاوازیی پاز له گهل پهمزدا ئهوه یه که پاز ئاشکرا نابیّ و ناکریّتهوه، به لام پهمز ئاشکرا ده بی و ده کریّتهوه، عارف زوهد و زاهیر به هوّی وهرگرتنی ئهسرار نازانیّت و عیشق و عاشق و ناسیاو بو ئاگاداری له ئهسرار و نهیّنیه کان ده ناسیّنیّت.

غمزه: غمزه حالتی است که از برهمزدن و گشادن چشم محبوبان در دلربایی و عشوه گری واقع می شود و برهمزدن چشم کفایت از عدم التفات و گشادن چشم اشارت به مردمی و دلنوازی است و آثار این دو صفت است که موجب خوف و رجا است و نیز غمزهٔ اشارت به استغناء و عدم التفات است که از لوازم چشم است و اشارت به مرتبت فناست. (شرح گلشن راز، ص ۵۷۳)

خهمزه: خهمزه شیّوهیه کی روانینه له کردنهوه و قووچاندنی چاوی مه حبوبان له دلّبهری و عیشوه گهریدا و قووچاندنی چاو کینایه له نهبوونی ئیلتیفاته و کردنهوه ی چاو ئاماژهیه به هاورییی و دلّنهوازی و کاریگهریی ئهم دوو سیفه ته یه دهبی به مایه ی خهوف و ره جاء، ههروه ها خهمزه؛ ئیشارهیه بو بی نیازی و نهبوونی ئیلتیفات که له پیّویستیه کانی چاوه و ئاماژهیه بو مهرتهبه ی فهنا. (شرح گلشن راز، ص ۷۷۳)

#### آیینهٔ جمالت مطلبنمای جان است بنمای تا که چشمم بیند در او خدا را

عارف در جمال زیبا خدا را میبیند. چنانکه گویند:

"نظر بر منظر خوبان حلال است نظر بر صنع ذات ذوالجلال است"

یا

"آن گلستانی که دام اولیاست عکس مهرویان بستان خداست

جمال: رک شرحهای پیشین ئاویدنهی روخسارت مهتلهبی گیان پیشان دهدات آکه وابو، روخسارت] بنوینه تا وه کو چاوم خودای تیدا ببینیت عارف له روخساری جواندا خودا دهبینی ههروا که وتوویانه: نـوارین بو روخساری جوانان حـهلاله وهک نوارین بو هونهری زاتی خوداوهنده

یان:

ئهو گولستانهی که ئهولیا سهرسام ده کا و راویان ده کا وینه که وینه وینه مانگروخسارانی باغی خوداوهنده

جەمال: بروانە شرۆقەكانى پيشوو.

#### "خالص" بـه عشـق خوبان بایـد بـلا کشـیدن نشـنیـده و نـدیـده کـس عشـق بیبــلا را

عشق و بلا دو واژهٔ آمیختهاند از آغاز تا امروز تمام عشقها با بلا آغاز و با خون پایان یافته است و عشق عارف که عبور از سه مرحلهٔ عشق جسمانی و روحانی تا رسیدن به عشق ربانی است، بلای خاص خود را دارد.

مولوی گوید:

عشق اول سرکش و خونی بود تا گریزد هر که بیرونی بود

حافظ که دیوانش با عشق آغاز می شود، در بیت اول دیوانش می گوید: ... که عشق آسان نمود اول ولی افتاد مشکلها...

«خالص!» له عیشقی جواناندا دهبی [باری] به لا بکیشی

كەس نەيديوە و نەيبيستوە عيشقى بىغبەلا ھەبيت

وشهی عیشق و به لا دوو وشهی تیکه لاون لهسه ره تاوه تا نهم رو هه موو عیشق و عیشقی که هاوری له گه ل به لادا بووه و به خوّین و کوشتن دوایی هاتووه، عیشقی عارف، که به پهرینه وه له سی پلهی عیشقی جیسمانی و رووحانی تا گهییشتن به عیشقی ره ببانییه، به لا و کیشه ی تایبه تی خوّی ههیه،

مەولەوى دەلىي:

عیشــق لهسـهره تا دا سـهره ذؤ و خو ثناویـه با ههرکـه س بیانیـه لثــی دوور کهو ثتـهوه

حافزی شیرازی،که دیوانی شیعرهکانی به عیشق و عیشق دهس پی دهکات، له دیری یهکهمی دیوانهکهیدا ده لین... که عیشق لهسهرهتادا ئاسانی نواند به لام، کارهساته کان دهرکهوتن.

ای جان جهان بس که منزه زنشانی بسر هر چه گمان پی بسرد آنی، تونه آنی بیا آیت آفاق در آیینهٔ انفس هر لعظه زنو در سریان و جَوَلانی در عین عیان از نظر خلق نهانی بیا سر نهان در همه جا عین عیانی میرآت جهان مظهر انوار رخ تست چونت نگرم چون نه بسرون و نه در آنی در حیطهٔ امکان نَبُود بی تو مکانی سرگشته از آنم که تو بی جا و مکانی بی قید ز اطلق و ز تقیید برونی بی قید در اطلاق هم اینی و هم آنی

"خــالص" چــو سـر دايــرهٔ اول و آخـر يک شـد، تو دگر در چه شتاب و چه درانی ئهی گیانی ههمووجیهان ئهوهنده لهنیشانه کردن [وناسین]، دووری مرۆڤ ههر گومانیکت پی بهریّت و بلّی ئهوهی، ئهو نیت! به نیشانه کانی ئافاقه وه و له ئاویّنه ی ئهنفوسدا ههموو دهمییک له گهه له به به له به به الله عهمیو دهمییک له گهه و الله عهمیو دهمیی دیار به ووندا، له به به به به سیرپی شاراوه وه، له ههموو شویّنیک عهینی دیار بوونی به سیرپی شاراوه وه، له ههموو شویّنیک عهینی دیار بوونی تویه گویّنه ی جیهان نویّنگهی تیشکی پوخساری تویه چوّنت سهیر بکهم تو نه له دهره وه و نه له نیو[ئاویّنه] دای؟ له عالهمی ئیمکاندا هیچ مهکانیک بی تو نییه سهرم لهوه سوپرماوه که بی جی و مهکانیشی! سهرم لهوه سوپرماوه که بی جی و مهکانیشی! به قهیده وه له راطیلق) و (تقیید) بهدهری بی قهیدیش له ئیتلاقدا ههم ئهم و ههم ئهم و هما نهوی

«خالص»! کـاتێک سەرى بـازنەى سەرەتـا و کۆتـايـى بـۆتـەوە يـەک، ئيتر تـۆ چ پـەلـەيـەكـتـه و چ دەدړێـنـى؟

#### شرح فارسی و کردی غزل ۲۹ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۹

جان جهان:مقصودخداونداست. گیانی جیهان: مهبهست خوداوهنده.

آیت آفاق: نشانهٔ افقها، آفاق جمع افق است. یکی از مقدمات سیر و سلوک عرفانی سیر آفاق و انفس است و این دستوری است مأخوذ از قرآن مجید که فرمود؛ " سَنُریهِمْ آیاتِنا فی الافاقِ وفی اَنْفُسِهِم حَتِّی یتیبَبّنَ لَهُم اَنهُ الْحَق' (۲/۵۳) و این روش را کُل سران طریقت مورد عمل قرار میدادند زیرا دانش و معرفت حقایق از این راه آید.

تایهتی تافاق: نیشانهی تاسوّکان. تافاق جهمعی وشهی توفوق، واته تاسوّیه، یه کیّ له سهیر و سولوو که سهرهتاییه کانی، عیرفانی، سهیری تافاق و تهنفوسه و تهمه له قورتانی پیروز وهرگیراوه که دهفهرموویّ: سنریهمآیاتنا فی الافاق و فی انفسهم حتی یتیبن لهم أنه الحق " (٤٢/٥٣) و ههموو سهرانی تهریقهت تهم شیّوهیهیان به کار هیّناوه، لهبهر تهوهی زانست و ماریفهتی حهقایق لهم ریّگایهوه دین.

آیینهٔ اَنْفُس: اَنْفُس به شرح آیت آفاق برمی گردد. اَنْفُس؛ جمع نَفْس به روایتی دیگر آفاق و اَنْفُس، بیرون و درون.

ئاويندى ئەنفوس: شرۆقەى ئەنفوس دەگەرىتەوە بۆ شرۆقەى پىشوو، كە لەسەر ئافاق و ئافاق كراوە، ئەنفوس، جەمعى نەفسە، بە ريوايەتىكى دى ئافاق و ئەنفوس، دەروون و دەرەوەى مرۆق مەبەستە.

مــرآت جهان مظهر انوار رخ تُست چونت نگرم چون نه برون و نه درآنی

آینهٔ جهان محل آشکار شدن انوار زیبایی رخسار تو میباشد. چگونه به تو بنگرم که تو نه در دایرهٔ جهان و نه بیرون از دایرهٔ جهان هستی.

اشاره به لامکان بودن خداوند دارد.

ئاوينه ى جيهان شوينى دەركەوتنى روخسارى تۆيە چۆنت سەيربكەم تۆنەلەدەرەوە ونەلەناوى [ئاوينه] داى!

ئاوينەي جيهان شوينى ئاشكرا بوونى ئەنوارى جوانيى روخسارى تۆيە...

شاعیر ده لی که تو (خوداوهند) نه له بازنهی جیهاندا و نه له دهرهوهی بازنهی جیهان جیّت نابیتهوه، لهبهر ئهوهی وا خوداوهند به ههست ههیه، به لام دیتن له جوزئدا نییه، ئهوهش ئاماژه به لامه کان بوونی خوداوهنده.

حیطهٔ امکان: مقصود جهان خاکی است. حیتهی ئیمکان: مهبهست ئهم جیهانهیه.

#### با قید ز اطلاق و ز تقیید برونی بیقید در اطلاق هم اینی و هم آنی

جمع ضدین مورد نظر است که در صفات خداوند اضداد چون لطف و قهر، رحم و خشم، جذب و دفع و... هست و قید = محدود بودن، اطلاق= رها، آزاد

نه در محدودیت و دایرهٔ اندیشهٔ جزئی می گنجی نه در بیمنتهایی زیرا بالاتری از هر چیزی و این مصرع معنی «الله اکبر» است. اما بدون محدود بودن در رهایی و بیانتهایی هم متجلی در دل مقید و محدودی و هم لایتناهی هستی.

به قهیدهوه له ئیتلاق و تهقیید بهدهری بی قهیدیش له ئیتلاقدا ههم ئهم و ههم ئهوی

ليّرهدا جهمعى دژه كان مهبهسته لهبهر ئهوهى له سيفاتى خوداوهندا وه ك؛ لوتف و قار، ره حم و قين، جهزب و دهفع ههيه و قهيد واته دهوره گيراو و ئيتلاق واته بهره لا و ئازاد. شاعير ده لى، خوداوهند نه له دهوره گيراوى و بهرتهسكيى جيهان و نه له بازنهى بيروراى جوزئيدا و نه له بهربلاوى و بيّسنوورىدا ناگونجى، لهبهرئهوهى خوداوهند له ههموو شتى بانتره و ئهم ديّره شيعره شروّقهى "الله اكبر "ـه. ههروهها بهبى دەورگيراوى و له بى سنوورى و بهربلاوييشدا له دلى دەوره گيراودا جيكات دەبىتهوه و لهلايكى تريشهوه بهربلاو و بى سنوورى.

#### (خــالص) چــو سر دایــرهٔ اول و آخـر یک شد تو دگر در چه شتاب و چه در آنی

برای شرح این بیت رجوع به تفسیر (دل) در غزل شمارهٔ ۲۰ (غزل پیشین) ضروری است. حضرت شیخ عبدالرحمن در اینجا مرتبهٔ کمال خود را متذکر می شود که در دایرهٔ هستی از سیر من الحق الی الخلق فارغ شده و سیر من الخلق الی الحق را طی کرده و با یگانه، یکی شده است و فانی گشته و وجودی ندارد جز او، نهیبی می زند بر خویش که تو دیگر نیستی و این واژه (در آنی) ایهام دارد. معنی اول؛ به این که تو در او موجودی و او در تو موجود است. معنی دوم (چه درانی) = چه چیز را پاره می کنی و آشکار می سازی؟!

به قول مولانا؛

هر که را اسرار غیب آموختند مهر کردند و دهانش دوختند

"خالص" کاتی که سهری بازنهی سهرهتاو کوّتایی

گه پشتۆتەوە يەك، ئيتر تۆچ پەلە يەكتە و لەودا چيپت؟

بۆ شرۆقەى ئەم شىعرە دەبى شرۆقەى (دڵ) لە غەزەلى ژمارەى بىست و پىنج (غەزەلى پىٚشوو) لەبەرچاو بگرىن. حەزرەتى شىخ عەبدورەحمان لىرەدا مەرتەبەى كەمالى عىرفانىي خۆى وەبىردەخاتەوە، كە لە بازنەى ھەستىدا لە سەير لە حەقەوە بەرەو خەڭك پەرپوەتەوە و سەيرى لە خەڭكەوە بەرەو حەقى تى پەراندوە و لەگەڭ خوداوەندى يەكدانەدا يەكيان گرتووە و عارف فانى بووە و وجوودى نەماوە، جگەلە خودا شتى نىيە، جا دىت بەسەر خويدا و دەڭى (تۆ) ئىتر نىيى. وشەى (درآنى) ئىهامى تىدايە، ماناى يەكەم ئەمەيە كە تۆ لە وجوودى ئەودا مەوجوودى و ئەو لە دەرپوونى تۆدا مەوجوودە ماناى دووەم (چە درانى) واتە چ دەدرىدىي و دەردەخەى و ئاشكراى ئەكەي.

بەوتەي مەولاناي رۆمى:

رازی نهیّنی، یان به ههرکهس گوت موٚریان کرد و دهمیان دووری

#### بحر طويل

باز شیدا شدم از عشق رخ لب سمنی فتنهای، عشوه گری، نازک سیمین بدنی نوجـوان جادویـی و سـروقدی کبک خرام آفتی، عربده جویی، دل عالم فگنی جنگجو قاتلکی، تنگ قبایی دلکش دلبـری، مـوی میانی، کله بر سـر شـکنی چشم آهونگهی، لب گلکی، چهزنخی، خسـروی، زرکمـری، فتنهگـری، پرفتنـی بتکے، عقل بری، سیمبری شہر آشوب بهـر نقـد دل و جـان، جسـت ره راهزنـي نازنین پادشهی، سیم عدار افروزی کاکل از ناز زنی، رخ قمری، گو ذقنی گفتمش: «چیست بهای لبت، ای جان جهان؟» گفت: «جــز دادن جان، هیچ نــدارد ثمنی» مهر او، مهر سلیمان بود ای بار خدا! مهـــر حفظش نهـی از آفت هـر اهرمنی

خــالصا! وصل چنین شــاهد زیبــا، نبود با چنین عشــق، ســزاوار کـس همچو منی!

دیسانه که شهیدای عیشقی رووی کهسینک بووم، که لیّوی وه ک گولی سهمهنه فيتنهيه ک، به لهنجهولاريدک، ناسکيکي لهش زيوين جادوویه کی تازه پیگهیشتوو، بالا سهولیک و رهوت کهویک بـهلايـهک، نهعرهته کيشيک، کـه دلـي عالهمي بـهرداوهتـهوه قاتلاّیکی بـچـووکـی شـهرانخـیّـو، کـهوا تهنگیّکی دلکیّش دلبهریک، کهمهر وه ک مهوویه ک، کهلاولاریک ئاسک نیگایهک، لیّو وهک گولیّک، چهنهگه چالیّک پادشایه ک، کهمهر زیرینیک، فیتنه گهریک، فیتنهبازیک بوتیکی بچووک، عەقل بەریک، زیوین روخساریک، شارشیوینیک بۆ بردنی نەغدىنەی دل و گيان چەتەيەكى چوست و چالاک پادشایه کی نازهنین، زیسوی روخسارهه الکراویک لهبهر ناز، زولف هه لپاچیویک، روخسارمانگیک، چهنه خریک گــوتم ئــهی گـیانی جـیهان نـرخـی لـیّـوت چـهنـدهیـه؟ گـوتی جگه لـه وهی گیانی بـۆ بـدریـت، نرخیکی دیـکـهی نییه ئــهى خــوايــه، مــــۆرى ئــهو هـــهر مـــۆرهكــهى سـولـهيمـانـه تۆ مۆرى پاراستنى لەسەر بدەيت و لە بەلاى ھەموو شەپتانىكى بپارىزىت

ئهی «خالص»! وهسلّی دلّداریّکی وا رازاوه و جـوان بهمجوّره عیشقهوه شایانی کهسیّکی وه ک من نییه

### شرح فارسی و کردی غزل ۲۷ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۷

در آغاز این غزل عنوان "بحر طویل" نوشته شده است اما تا آنجا که بحر طویل را می شناسیم، سیمای این شعر با بحر طویل از لحاظ ساختاری متفاوت است و از لحاظ وزن نیز شاید تکرار "فَعَلاتن" وجه مشترک شعر یاد شده با بحر طویل باشد که آن نیز چون شناسهٔ اصلی نیست، نمی توان به غزل یاد شده عنوان بحر طویل داد.

لهسهرهتای ئهم غهزهله، "بهحری تهویل" نووسراوه، به لام ئهوهنده ی ئیمه به حری تهویل دهناسین، شیّوازی ئهم شیعره له گه ل "به حری تهویل" جیاوازه و له کیشی شیعره که دا دووباره بوونهوه ی کیشی "فه عه لاتون" نابی به هوّی یه کبوونی ئهم غهزهله له گه ل "به حری تهویلدا سهره کی و بنه مایی نییه و ناتوانین به م غهزهله بلیّین "به حری تهویل".

باز شیدا شدم از عشق رخ لب سمنی...

در این غزل شاهد برای شاعر عارف با توجه به ترکیبهای؛ نوجوان جادویی، خسرو زرکمر، و... مرکر است. این بحی الولی در عرفان است که در عشق عرفانی جنسیت مطرح نیست، زیرا عارف از مرز جنسیت می گریزد. چنانچه شیوه عارفان متقدّم بوده و لنع خداوند را در جمال زیبا می یافتند و سیر می کردند، حُلمانیها به جمال زیبا سجده می کردند.

دیسانه که شهیدای عیشقی رووی کهسیّک بووم، که لیّوی وه ک گولّی سهمهن خوّشعه تر و چکوّلهیه

لهم غهزهله دا شاهیدی عیشق بۆ شاعیری عارف به هۆی ئه و و شه و ته رکیبانه وه، که له غهزهله که دا هاتوون وه ک؛ نوجوان جادوویی، خسرو زرکمر، و ... نیرینه یه ئهمه باسیّکی بنه ماییه له عیرفاندا که له عیشق و عیشقی عیرفانیدا پیاو، یان ژنبوونی مهعشووق مه به ست نییه، چونکه عارف ئه و سنووره ی تیپه پاندوه. هه روه ها عارفانی پیشکه و تو گه و ره ی هونه ری بیوینه ی خوداوه ندیان له روخساری جواندا دیوه.

حولمانیه کان که پهیرهوانی یه کی له تهریقه ته کانی ته سهووف بوون سوجده یان بۆ روخساری جوان دهبرد.

بیت پنجم، مصرع دوم... بهر نقد دل و جان جُست، روی راهزنی به صورت بالا اشتباه و (چُست رُو) صحیح است به معنی شاطری و تندروی که در بعضی طرائق از عناوین سالک بوده است.

شیعری پینجهم، بهشی دووهم؛ بههری نهقدی دل و جان جوست، رهوی راهزنی به شیّوه ی نوسراو له دیوانه که دا هه له یه و چوستره و واته شاترو تیژره و دروسته که له بریّ تهرائقدا له عینوانه کانی سالیک بووه.

بیت هفتم، مُهر او مُهر سلیمان بود ای بار خدا...

این مصرع مُهر تأیید بر این که مخاطب غزل مذکر است و اهل عرفان و انسان کامل میباشد که در جمال ظاهر و باطن تمام بوده و مرتبهٔ سلیمانی داشته است. شیعری ههفتهم، موهر او موهر سلیمان بوود نهی بار خدا...

ئهم بهشه له دیوانه فارسیه که دا مۆری تهئییده و پشت راستکردنهوهیه، که مهبهستی غهزه له که نیرینه و ئهو نیرینه ئههلی عیرفانه و ئینسانی کامیله که له جهمال و جوانی زاهیری و باتنیدا تهواو بووه و به مهرتبه ی سلیمانی گهیشتووه.

"خالصا"وصل چنین شاهد زیبا نبود...

که خالص خود را شایستهٔ وصل او نمیبیند! و این حکایت از شهودی عارفانه دارد.

ئهی خالص! وهسلی شاهیدیکی وا رازاوه و جوان...

که خالص خوّی به شیاوی ئهوه نازانی که به ویسالی ئهو بگا! ئهمهش بهلگهیه بوّ شهوودی عیرفانی.

يا غَـزَالَ الحـي يـا ظبـي الْلِـوي هَجَـرْ عَينيكُـم حَشـاي قَدشَـوي عاذل العشاق جهلا بالهوى لـو علمـت مـا الهـوى رمـت الهوى يا جـوادا بالوصال جـد لقـد ذاب جسمى من لظمى نار الجوى جای طاعت بس بود عشاق را نالـه در شـب در سـحر آرد تـو را جاه و استغنای جانان را چه باک گـر فتـد در کـوی او صـد بینــوا

خالصا کے خاطرت از درد عشق يقبـــل عنـــد الاطبـــاء الدوي

۱ . درنسخهٔ کتاب جذبهٔ عشق «بالرصال» آمده است. در نسخهٔ د. مکرم طالبانی «بالوصال» است. (م، ع، س)

۲ . در نسخهٔ د. مكرم طالبانی «الدواً» آمده است و در شُرح عربی «ان تقبل من الاطباء الدوا» آمده است. (ص ۱۶۸)

→ (م، ع، س)

«ئهی «خالص» کهی خاتری تۆ له دەردی عیشق له لای تـهبیبان دەرمان قـهبوول دهکان»

دەقى ئەم شىعرە و وەرگنړاوەكەى بەكوردى لە ننو نوسراوەكانى كاك ئەنوەردا نەبوو، نووسىنەوەو، وەرگنړان و شەرحى بە ئەستۆى خۆمە ـ (م، ع، س)

# شرح فارسی و کردی غزل ۲۸ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۸

ظبی: آهو، از نمادهای رازآلود در داستانهای عرفانی است. زهبی: ئاسک، له نیماده کانی رهمزورازی حیکایه ته عیرفانییه کانه.

> عین: چشم، رک شرحهای پیشین عهین: چاو، بروانه بۆ شرۆڤهکانی پێشوو

عاذِل: نکوهشگر، مقصود قشریون هستند. عازل: لۆمه کهر، مهبهست ئههلی روالهت و سهرپیستی مهزههبه.

> جواد: بخشنده، از صفات خداوند است. جهواد: بهخشهنده، له سیفاتی خوداوهنده.

طاعت: عبادات روزمره، عارفان انجام عبادت را زمانی صحیح میدانند که حضور قلب باشد و بی حضور قلب آن را با سایر حرکات فرقی نمی گذارند. در نالهٔ شب و آه سحر علاوه بر حضور قلب پیوند دائم وجود دارد.

تاعهت: مهبهست عیبادهتی رۆژانهیه، عارفان بهجیّهیّنانی عیبادهت کاتیّ به دروست دهزانن که حوزووری قهلب ههبیّ و بیّ حوزووری قهلب نهو عیبادهته له جوولانهوهکانی تری مروّق به جیاواز نازانن، بهلام له نالهی شهو و ناهی بهیانی له یالی حوزووری دلّدا ییّوهندیی عابید و مهعبوود ههیه.

استغنا: بینیازی و قطع علاقه از بهرههای دنیا از جاه و مقام و منال: حافظ گوید:

بیـــار بـــاده که در بــارگاه اسـتغنـا چه پاسـبان و چه سلطان چه هوشیار و چه مست ئیستیغنا: بیّ نیازی و دابرانی گشتی له بههرهکانی دنیا له شکوّ و مهقام و سهروهت و سامان،

حافز دەلىي:

باده بیّره که له بارهگای بیّنیازیدا چ پاسهوان و چه سولتان، چ هوٚشیار و چ مهست

درد عشق: در دیدگاه عرفایی که اهل سلوک عملی هستند، این ترکیب خود کتابی مفصل و مستقل میخواهد. درد عشق ورای جسم و درمان آن با طبیب باطنی است.

حافظ گوید: درد عشقی کشیدهام که مپرس...

مولانا خالد گوید؛ فرو ماندند اطباء جهان از چارهام آخر...

خالص گوید: آنقدر درد خاطر من گران بود که علاج طبیبانرا نمی پذیرفت و...

دەردى عیشق: له بیرورای عارفانێکدا که ئههلی سولووکی عهمه لّی بوون، تهرکیبی دەردی عیشق کتێبێکی سهربه خوٚی دەوێ، دەردی عیشق جهستهی

تێپەراندوه و پزشکی باتینیی هەیه.

حافز ده لّی؛ دهردی عشقیّکم کیشاوه که به زمان ناوتریّت، پرسیار مه که... مهولانا خالید ده لّی؛ ههموو تهبیبانی جیهان له دهرمانم داماون... خالص ده لّی :دهردی دلّم ئهوهنده گرانه که دهرمانی تهبیبان وه رناگرن...



ز شـوق بادهٔ عشـقت چنـان سرمسـت و حیرانم شـعوری نیسـت تـا دانم کـه کافر یا مسـلمانم ولـی از جـلوهٔ حسـن تـو جـانا اینقـدر دانم:

«گه از روی تو مجموعه، گه از زلفت پریشانم از ایسن در ظلمست کفسرم وز آن در نور ایمانم» ز عشق اوست گر در میکده دیوانه، در بندم ز مهر او بود در کعبسه گر با طوف خرسندم به سوی روی او با جان چنان من آرزومندم،

«ز شـوق مـوی او باشـد اگـر زنـار بربنـدم بـه یـاد روی او باشـد اگـر قبلـه بگردانـم» به هر جــا بنگرم، روی تو باشـد عین مقصودم نیـاید جـز خیـالت در دو چشـم گـریهآلـودم به هر خاکـی که از بهر عبادت من جبین سـودم،

«تویی معبود و مقصودم، تویی موجود مسـجودم اگــر در مسـجدالاقصی، وگــر در دیر رهبانم» ز جــوش بـادهٔ عشقت، دمادم در تف و جوشم چوکف در جنبشم زان جوش و آن را همچو روپوشم چـو مستانم کسی دیگر گــرفته بــر سر دوشم

«ادب از من چه می جویی؟ تو می دانی که مدهوشم طریق از من چه می پرسی؟ تو میدانی که حیرانم» مین از جام محبت از ازل سرمست و سرشارم نباشید بیا خردمندان و عهد سستشان کارم مجو رسیم خیرد از من، که من رسیوای بازارم

«مـن آن طاقت کجـا آرم که پیمـان را نگهدارم؟ بیـا ای سـاقیا! بشـکن بـه یک پیمانـه پیمانم»

تجلی کرد حسن یسار در تفصیل و اجمالی ز حسنش یافتم در دل بسی انسوار اجسلالی کنون جز یاد جانان نیست در ملک دلم، والی «نیم یک لحظه از سودای زلف و خال او خالی گهسی سرگشتهٔ اینیم، گهی آشفتهٔ آنیم» برو زاهد! به کیش خود مکن دیگر مرا تلقین که من در مذهب عشقم، ندانم چیست کفر و دین جسز از زلف و رخ جانان مده پندم به آن و این «حدیث کفر و دین پیشم مگو، زیرا من مسکین به جز رویش نمی بینم، به جز مویش نمی دانم» وجود سایه و محوش به بی خورشید، کی شاید؟ وجود سایه و محوش به بی خورشید، کی شاید؟ فنان بی نخستین ضوء، ننماید فنان بی خسالی و مهر مغربی، سایه چنان کز تبو پدید آید فنان کز تبو پدید آید که تاهم گم شود در تبو، بتاب ای ماه تابانم»

#### تەخمىسى غەزەلى (مەغرىبى) ا

له ئاشۆبی شـهرابی عیشقت وهها سهرخوش و سهرلیٚشیٚواوم ئـهوهنـدهم تیٚگهیشتن نییه بـزانم کافـرم، یا مسولّمـان، بـهلام له دهرکهوتنی جوانیی تو گیانه کهم ئهوهنده دهزانم

«کـه به هۆی روخساری تۆوه، گردوکۆم و به هۆی زولفیشتهوه پهریشانم له میانهوه کهوتوومهته تاریکایی کوفر و لهویانهوه لهبهر شهوقی نووری ئیمانم» ئهوه به هۆی عیشقی ئهوهوهیه، که له مهیخانهدا شیّت بووم و پابهست کراوم له خوشهویستیی ئهویشهوهیه ئهگهر له مالی کهعبه به تهواف کردن خوشحاله وهها له گیانهوه ئارهزووی زولف و رووی ئهوم ههیه، که

«به شهوقی میووی ئهوهوهیه ئهگهر زوننار ببهستم و به یادی رووی ئهوهوهیه ئهگهر قیبله بیگورم» سهیری هیهرلاییه که ده کیمه، رووی تیوم مهبهسته جگه له تیو، هیچ نایهته چیاوی پر گریانمهوه سیسهری عییبادهتم له هیهر خاکینک ههالسوو،

«تۆ مەعبوود و مەقسوودمى و تۆ ئەو وجوودە كە سوجدەى بۆ دەبەم جا له 'مسجدالاقصى' بم يا له دەيــرى رەبەنــان» بە جۆشى بادەى عيشقى تۆوە وەھا ھەردەم لە كول و جۆشدام، بەھۆىئەوجۆشەوەوەك كەفلەبزووتندام ووەك رووپۆشى ئەوم ليھاتوە وەك سەرخـــۆشانم و خـــهلكانى تر لە كۆليان كــردووم «داواى ئــەدەبى چيــم ليدەكــەى كــه دەزانى بيھۆشــم؟ ريــگاى چيــم ليدەيرســى كــه دەزانى سەرليشــيواوم؟»

۱. مهلا محهمهد شیرین مهغریبیی تهوریزی (شمس مغربی).

من هـهر له ئهزهلهوه به جامی خوشهویســتی ســهرخوش و سهرپیژم کـــارم بــه عاقـــلان و پــهیمانی شــل و شــهویقی ئــهوان نییه دابونهریــتی عهقــل لــه مــن مهپرســه، مــن لــه بــازار نــاوم زراوه

«ئـهو تـاقهتـه لـه كـوى بينــم كـه پهيمـــان رابگــرم؟ وهره ســاقی! بـه پيالهيـه ک پهيمــانه كـهم بشـكينه!» جــوانيــی يـــار لـه كـــورتی و دريژيــدا دهركــــهوت لــه جــوانيی ئــهو لهدلدا گــهليــک نـــووری ئيجــلالم بينــی ئيســتاش لــه ملکی دلمــدا جگه له يــادی دلدار كــهس حاكم نييه

«دەمیکیـش لـه سـهودای زولّـف و خالّـی ئـهو خالّـی نیـم ههندیّک جار سهرلیّشـیّواوی ئهمیانم و ههندیّک جار ئالوّزی ئهویانم»

برۆ ئەى زاھىد، ئايىنى خوت بە گويمدا مەخوينە! مىن لە ئايىنى عىشق دام و نازانم كفىر و دىن چىن جگە لە زولف و روخسارى دلدار نەسىجەتى ئەمە و ئەوەم مەكە

«قسـهی کفــر و دینـم لـهوه زیاتر له لا مهکه، لهبـهر ئهوهی من جگه له روخسـاری ئهو هیچ نابینم و له زولفــی بهولاوه هیچ نازانم» بـوونی سـینهر و لاچـوونی ئـهو، به بی ههتـاو چـون دهگونجینت؟ نـــووری دووهم بـه بـی نـــووری یـهکـهم دهرنـاکهویــت بـووری مـهنای سـینهر بو «خالص» ییویســت به ههلاتــنی ههتاو دهکات

۱ . تۆ بۆ «مەغرىبى» شاعير، وەک ھەتاوى

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

#### مغربي:

ابوعبدالله شمسالدین محمد بن عزالدین بن عادل یوسف البرازینی تبریزی مشهور به مغربی ملقب به محمد شیرین یا ملامحمد شیرین، از عارفان و شعرای قرن هشتم هجری. مذهبش وحدت وجود و مشربش لذت شهود به علوم ظاهر و باطن عالم وصیت فضائلش مغرب و مشرق را فراگرفته. مغربی مرید شیخ بهاءالدین همدانی و سهروردی طریقه است. رشته های طریقتی متعدد داشته، از طریق سعدالدین حموی به شیخ نجمالدین کبری میرسد. طریقهٔ دیگر از طریق صدرالدین قونیوی به شیخ محییالدین عربی میرسد و همچنین از طریق اوحدالدین کرمانی به ابوالنجیب سهروردی میرسد. خرقهٔ اصلی خرقهٔ ارادت و خرقههای بعدی خرقهٔ تبرک است. با طرائق خلوتی و شطاری و نقشبندیه ارتباط داشته است.

از آثار او، مرآت العارفین به عربی در تفسیر سورهٔ فاتحه، دُرر الفرید به فارسی مشتمل بر سه اصل توحید و افعال و صفات خدا، رسالهٔ جام جهان نما در علم توحید و مراتب وجود به فارسی، دیوان اشعارش به زبان فارسی به اهتمام د. ابوطالب میرعابدینی در تهران چاپ و منتشر شده است و غزل مورد تخمیس خالص در صفحات ۲۱-۱۲۵ دیوان شمس مغربی آمده است.

غزل در دیوان شمس مغربی این گونه آمده است:

گـه از روی تو مجموعم گـه از زلفـت پریشـانم

کـــزین در ظلمــت کفـــرم وز آن در نور ایمانم

نیم یک لحظه از سودای زلسف و خال تو خالی

گهـــى سرگشتهٔ ايــنم گهـــى آشفتهٔ آنــــم

حــدیث کفـر و دین پیشم مگو زیرا من مِسکین

بجـــز رویش نمیبینم بجــــز مویش نمیدانـــم

ز شوق مـــوی او بــاشد اگـــر زنـــار بـــربندم

بــه یـاد روی او بـاشـد اگــر قبله بگردانم

تویی مطلوب و مقصودم تویی معبود و مستجودم

اگر در مستجدالاقصی وگر در دیر رهبانم
ادب از من چه می جویی چو می بینی که مدهوشم

طریق از من چه می پرستی چو میدانی که حیرانم

الا ای ساقی باقی بیاور باده ی درده

که من از خویش بیزارم دمی از خویش برهانم

من آن طاقت کجا دارم که پیمان را نگه دارم

بیا ای ساقی و بشکن به یک پیمانه پیمانم

تر مهری مغربی، سایه چنان از تو پدید آید

که تا هم گم شود در تو بتاب ای مهر تابانم

که تا هم گم شود در تو بتاب ای مهر تابانم

- چون نسخهٔ غزل در تخمیس آمده است، در اینجا برای تفاوت با نسخهٔ دیوان آوردیم و از برگردان به کُردی خودداری می شود.
- لهبهر ئهوهی غهزهله که له پینج خشته کیه کهدا هاتووه، لیّرهدا بوّ جیاوازیه کانی له گهلّ نوسخهی دیوانه که هیّناومانه و وهرمان نه گیّراوه تهوه سهر زمانی کوردی.

#### مەغرىبى:

ئەبو عەبدوللا شەمسەدىن محەمەد كورى عىزەدىن كورى عادل يووسفى بەرازىنى تەورىزى، بە ناوبانگ بە مەغرىبى بە نازناوى محەمەدى شىرىن، يان مەلا محەمەد شىرىن، لە عارفان و شاعىرانى سەدەى ھەشتەمى كۆچى، مەزھبى وەحدەتى وجوود و مەشرەبى لە زەتى شوھوود بووە، لە عولوومى زاھير و باتن، عالم و ئاگادار بووە، ھەوالى عىلم و فەزلى رۆژئاوا تا رۆژھەلاتى گرتۆتەوە، مەغرىبى مورىدى شيخ بەھائەدىنى ھەمەدانى و سوھرەوەردى تەرىقەتە، چەند زنجىرەى تەرىقەتى بووە، لە زنجىرەى سەعدەدىنى حەمەويەوە، بە شيخ محيدىنى ئىبنى عەرەبى دەگا، ھەروەھا لە زنجىرەى محيدىنى كرمانيەوە بە ئەبو نەجىبى سوھرەوەردى دەگا،

خەرقەى ئەسلى، خەرقەى ئىرادەتە و ئەو خەرقەى دى خەرقەى تەبەروكبوون، لەگەل تەرىقەتەكانى خەلوەتى و شەتارى و نەقشبەندى پيوندەيى ھەبووە.

له بهرههمه کانی، "مرآت العارفین" به عهره بی له ته فسیری سووره تی فاتیحه دا، "دُرر الفرید" به فارسی، که باس له تهوحید و ئه فعال و سیفاتی خودا ده کات، ریساله ی "جام جهان نما" له عیلمی تهوحید دا و مهراتبی وجوود به فارسی، دیوانی ئه شعاری به زمانی فارسی که، به تیکوشانی د. ئه بوتالبی میرعابدینی له تاران چاپ کراوه و بلا و بووه ته وه نهم غه زه له که حه زره تی خالص کردوویه به پینجخشته کی له لاپه ره ی ۲-۱۲۰ ی ئه و دیوانه دا ها تووه.

# شرح تخمیس غزل مغربی سرودهٔ حضرت خالص ۱ شهرحی پینج خشته کیی غهزهلی مهغریبی هه لبهستی حهزرهتی خالص ۱

کافر: کافر مقام تفرقه را گویند و کسی را که از جمع به فرق آمده باشد و صاحب مقام حال تفرقه را گویند.

كافر: به مەقامى تەفرەقە دەڭين، ھەروەھا بەو كەسەكە لە جەمعەوە بۆ فەرق ھاتبى و ساحيبى مەقامى تەفرەقە بىن.

> مسلمان: مقام جمع است. موسلمان: مهقامی جهمعه.

بادهٔ عشق: باده نزد صوفیان نصرت الهی است و عشق منیف را نیز باده گویند. بادهی عیشق: باده لهلای سوّفیان سهر کهوتنی ئیلاهیه، به عیشقی بهرزیش ده لیّن.

جلوهٔ حُسن: جلوهٔ انوار الهی را گویند که بر دل سالک عارف، ساطع گردد. جیلوهی حوسن: جیلوهی ئهنواری ئیلاهیه که لهسهر دلّی سالیک ئهدرهوشیّتهوه.

ظلمت کفر: پوشش از حق و هواهای نفسانی است که موجب ستر عبد است از حق. زولمه تی کوفر: داپوشینهری حهق. نهوه ههوای نهفسه که دهبی به هوّی جیایی عهبد له حهق و پهردهیه له بهینی عهبد و حهقدا.

نور ایمان: نور (رک شرحهای پیشین)، نور ایمان بعد از نور اسلام است. با ایمان نور صدق است، چنان که با اسلام نور اخلاص است.

نووری ئیمان: نوور (بروانه شروّقه کانی پیّشوو)، نووری ئیمان له دوای نووری ئیسلامه، هاوریّی ئیمان نووری سیدق و هاوریّی ئیسلام نووری ئیخلاسه.

زنّار: زنار علامت عیسویان است و در اصطلاح زنّار، بستن عقد خدمت است. یعنی در در زبان اهل حال اشارت به بستن بند خدمت و طاعت محبوب حقیقی در هر مراتب که باشد. (شرح گلشن راز، ص ۱۳۹)

زوننار: زوننار هیّمای پیّههوانی مهسیحه و له زاراوهی تهسهوفدا زوننار، بهستنی پهتی گریّبهستی خزمهته، یانی له زمانی ئههلی حالّدا ئیشاره به بهستنی پهتی خزمهت و تاعهتی مهحبووبی حهقیقیه له ههر مهراتبی که ههبیی. (شرح گلشن راز، ص ۱۳۹)

مطلوب: مطلوب و مقصود حق است. مهتلووب: مهتلووب و مهقسوود حهقه.

جام محبت: جام به معنی کاسه و ظرفی است که در آن آشامیدنی نوشند و در اصطلاح، دل عارف سالک است که مالامال از معرفت است.

و گفتهاند مراد از جام «بدن» و از باده، تصفیهٔ بدن است. جام محبت، دل عارف کامل که از مهر و دوستی خداوند لبریز است.

گوتراوه مراز له جام «لهشه» و مراز له باده پاک و خاویّنیی لهشه له پیسیی دهروونی.

جامی مهحهببهت، دلّی عارفی کامیله که پره له دوّستیی و مهحهببهتی خوداوهند.

تجلی تفصیلی: تجلی، نور مکاشفهای است که از باری تعالی بر دل عارف ظاهر می گردد...

هجویری گوید: تجلی تأثیر انوار حق است به حکم اقبال بر دل مقبلان که بدان شایستهٔ آن شوند. (شرح مثنوی، ص ٥٥؛ مصباح الانس، ص ٥٠؛ کشف المحجوب، ص ٦٤٠)

تجلی اول را اجمالی و تجلی دوم را تفصیلی گویند.

تجلی اول؛ عبارت از تجلی ذاتی است و آن حضرت احدیت بود. (اصطلاحات شاه نعمت الله، ص ٤٦)

> تجلی دوم؛ عبارت از ظهور اوست در اعیان ممکنات که شئون ذات اویند. تجلی سوم؛ تجلی شهودی است که لدیالفتح حاصل می شود.

تهجهللیی تهفسیلی: تهجهللیی، نووری موکاشهفهیه که له لایهن باری تهعالاوه لهسهر دلّی عارف ئاشکرا دهبیّ، هوجویری دلّی؛ تهجهلی کاریگهریی ئهنواری حهقه به حوکمی پیّشوازی لهسهر دهلّیٚ پیّشوازکهرانی قهبوول کراو که بهوهوه شانازییان پیّ دهبهخشریّت. (شرح مثنوی، ص ٥٠؛ مصباح الانس، ص ٥؛ کشف المحجوب، ص

به تهجهللیی یه کهم ئیجمالی و به تهجهللیی دووهم تهفسیلی دهوتریّت. تهجهللیی یه کهم؛ بریتییه له تهجهللیی زاتی و ئهوه زاتی حهزرهتی ئهحهدییهته. (اصطلاحات شاه نعمت الله، ص ٤٦)

تهجهللیی دووهم؛ بریتییه له زوهووری ئهو له ئهعیانی ممکناتدا که ئهعیان دهبن به شوئوونی زاتی.

تهجهلليي سێيهم؛ تهجهلليي شوهووديه كه لهسهركهوتندا بهدهست دێ.

انوار اجلالی؛ انوار برتر، منبعث از صفات جلال، و در این مصرع بیانگر این که از حسن جمال حق در دل انوار اجلال ساطع گشت. درک شکوه و عظمت الهی مقصود است.

ئەنوارى ئىجلالى؛ ئەنوارى بەرز وەرگىراو لە سىفاتى جەلال، ئەم دىپرە شىعرە وا دەنوينى كە بە ھۆى جوانىي جەمالى خوداوەند لە دلى شاعىرى عارفدا ئەنوارى ئىجلالى درەوشاوەتەوە و گەورەيى و شكۆى ئىلاھى يى گەيشتووە.

زلف: رک شرحهای پیشین. زولف: بروانه شرۆڤهکانی پیشوو. خال: خال عبارت از نقطهٔ وحدت حقیقی است من حیث الخفاء و در اصطلاح صوفیان اشاره به نقطهٔ وحدت است که مبدأ و منتهای کثرت است.

خال: خال بریتییه له نوقتهی وه حدهتی حهقیقی له روانگهی نهیّنیه وه و له زاراوهی سوّفیاندا ئاماژه به نوقتهی وه حدهته که سهرهتا و کوّتایی کیسرهته.

ازل: ازل به معنی قدم است و ازلیت مخصوص خداوند است و ازل نامی از نامهای خداوند است و ازلیت صفتی از صفات اوست و آنچه را اول نیست، ازل گویند چنان که، ابدی چیزی است که او را آخر نباشد.

در اصطلاحات صوفیه است که ازل امتداد فیض را گویند از مطلق معنی و ظهور ذات احدیت در مجال اسماء بر وجهی که مسبوق به ماده و مدت نباشد. (لمع، ص ۲۹٤)

ئەزەل: ئەزەل بە ماناى قىدەم و ئەزەلىيەت تايبەتى خوداوەندە و ئەزەل ناوى لە ناوى كانورى كۆرەك ئەزەك ئەزەلىيەت سىفەتى لە سىفاتى ئەزە و ئەزەى سەرەتاى نىيە پىيى دەلىي ئەزەلىي ھەرۋەك ئەۋەى كۆتايى نىيە پىيى دەوترى ئەبەدىي. لە زاراۋەى تەسەۋفدا بە درىدەي فەيزى ئەزەل دەلىي لە موتلەقى مانا و زوھورى زاتى ئەحەدىيەت لە مەجالى ئەسمادا بە شىروازى كە بە مادە و زەمان نەگەرىتەۋە. (لمع، ص ١٦٤)

خردمندان: مقصود فلاسفه است. ئاوەزمەندان: مەبەست فەلاسىفەيە.

عهد سست: مقصود تغییر آراء و عدم ثبات و نظریهٔ فلاسفه است. مولوی بلخی فرماید؛

پای استدلالیان چوبین بود پای چوبین سخت بی تمکین بود

عههد و پیمانی لهرزوّک: مهبهست گوّرانی دهنگ و بیّ بنهمایی بیرورای فهلاسیفهیه، مهولهوی به لّخی دهفهرموویّ؛

پێى ئەھلــى ئىستىدلال دارىنە پێى دارىن زۆر نامەحكەمە

تلقین: عبارت ذِکر را به کسی آموختن. تهلقین: فیرکردنی کهلامی زیکر به کهسیکی دی.

... که من در مذهب عشقم ندانم چیست کفر و دین: مسئلهٔ کفر و دین در وادی عقل و شرع بررسی میشود و وادی عشق در منتها از بحث عقل جزئی و بندگی عامی مبرااست.

... من له ئایینی عیشقدام و نازانم کوفر و دین چین: باسی کوفر و دین له بازنهی عمقل و شهرعدا شروّقه ده کری و بازنهی عیشق له کوّتاییدا له باسی عمقلی جوزئی و بهنده گی روالهتی دوور و جیاوازه.

سایه: مراد ظل و شَبَح حقیقت است که به منزلهٔ قشر و پوست است. سایه: واته سیّبهر مراز سیّبهر و شهوهی حهقیقهته که وه ک پیّست و روالهت وایه.

> محو: رک، شرحهای پیشین. مهحو: بروانه شروّقهکانی پیشوو.

ضوء: کشفی که بعد از ظهور مستور نگردد، ضوء را نور هم گویند. که مراتب دارد ضوء نخستین، ضوء ثانی.

زهوء: ئهو کهشفهیه که له دوای ئاشکرا بوون ون نابی و ناشاریتهوه، به زهوء نووریش ده که مهراتبی ههیه وه ک زهوئی یه کهم، زهوئی دووهم.

#### تخميس غزل (مغربي)

دلبـــرا! در همهجـــا در نظـرت میبینـم گاه بیــرون ز جهـان، گاه درت میبینــم گرچـه بیرنــگ ولــی در صـورت میبینــم

«صنمــا! هـر نفسـی در گـذرت میبینم» بـر دل و دیـدهٔ جـان جلوهگـرت میبینم»

در گـــذر، بـا همه کس میروی و میآیـی، لیـک در دیــدهٔ بیگــانه عیــان ننمایی این عجبتـر، که نه در جایی و در هر جایی

«گرچه از منزل خود هیچ برون مینایی، لیک پیوسته چو مه در نظرت میبینم»

> هـر چـه را مینگرم، روی تـو را میگروم ٔ هـر کجـا روی نهـم، راه به بـوی تو روم گاه از بوی تو هشـیار و گهی مسـت شـوم

«گاه از باد صبا بوی خوشت می شنوم گـاه همراه نسیم سحرت می بینم»

چشم از عشق به عـالم نظر انداخت بسی، جـز وجـود تـو نمایانش نشد دادرسی ای که پیدا و نهان نیست به غیر از تو کسی،

«گـرچه صد بار كنى جلوه مرا، هر نفسـى ليـک هر لحظه به حسـن دگـرت مىبينم»

هــر دم از مطلع ذرات جهـان، تـابانی آنچــه پیدا و هــویداست، تو عیــن آنی چون که رخشان و عیان درهمه، در هر آنی

«دایــم از غــایـت پیدایی خـــود، پنهـانی گرچــه تابنده تــر از ماه و خــورت می بینم»

١ . با فتح/واو/ و /راء/

۲. در متن «می گردم» بود.

جان جانے و ز اشکال جہان جلوہ گری در یکے روی نمایے، ز دگر مینگری در میان ناظر و منظور نباشد دگری «تویی نسور بصر و گرچه نهان از نظری، گاہ شمسے و گہی چون قمرت میبینم» خالصا! گرچه به صورت ز جہانے کمتر، لیک معنیت بود از همه عالے بهتر لیک معنیت بود از همه عالے بهتر تا نهادند تو را تاج خلافت بر سر «مغربی»! از فلک و از ملکی بالاتر گرچه دائے به لباس بشرت میبینم»

#### تەخمىسى غەزەلى (مەغرىبى)

هۆ دلّبهره کهم! من له هـهموو شوێنێکدا لهبهرچـاوی خوٚمت دهبینم ههندێک جار له دهرهوهی جیهان و ههندێک جاریش لهنـاویدا دهتبینم ههرچـهنده بێړهنگی، بـهلام له وێنهی جوٚربهجوٚردا دهتبینم

«ئـهی بـت! ههموو ساتیک له ریـبازدا دهتبینم' دهرده کـهوی و لهسهر دل و چاوی گیانت دهبینم»

«هـهرچهنده ههرگیز له مالی خوّت نایهیتهدهر، بهلام ههمیشه وه کو مانگ لهبهرچاومت دهبینم»

سەيرى هــەرشتێک دەکـهم، ئيمان به رووى تۆ دێنم روو بکهمه هەرکوێيهک، بـــۆ لاى بۆنى تۆ دەچــــم به بۆنى تۆ، جارێک سەرخۆش دەبم و جارێکيش وشيار دەبمهوه

«جاریّک له بای سهبا بوّنی خوّشی توّم بوّ دی جاریّکیش هاوری له گهل نهسیمی بهیانی ده تبینم»

چــاو بـه عـیشـقـهوه زۆری سـهیـری عـالـهم کـرد جگه له وجـوودی تۆ هیچ دادرهسـیٚک فریای نهکهوت ئهی ئهوهی به دیـار و نادیار جـگه له تۆ کهسی تر نییه

«گەرچى لە ھەر نەفەسێكدا سەدجارم لى دەردەكەوى

هـهرجارهی به جوانییه کی دیـکـهوه دهتبینم»

هــهردهم له ئاسۆی زهرراتی جیهاندا دهدرهوشنیهوه تــوّ عــهینی ئهوشتهی که هــهم دیار و هــهم نـادیاره لهبهر ئهوهی ههموو دهمینک له ههموو [شتیک] دا در هوشاوه و دیاری

«ههمیشه لهبهر زوّر دیاربوونی خوّت نادیاری گیمرچی بریقهدارتر له مانگ و روّژت دهبینم»

۱ . له كۆلان وگوزەردا دەبينم

تو گیانی گیانی و له ههموو بیچمیّکی جیهاندا دهرده کهوی له یه کیاندا روو دهنویّنی و له یه کی دیکهیانهوه دهبیه بینهر له نیوان نالله نیوان نالله نیوان نالله این دیکه نیه

«تـــۆ نــوورى بينايى، ھەرچەندە لەبەر چــاوان شاراوەى ھەندىك جار وەك ھەتاو و ھەندىك جارىش وەك مانگت دەبىنم»

ئهی «خالص»! گهرچی به روالهت له ههموو جیهان کهمتری بسته لام واتساکهت له ههموو عالهم باشتره له و ساوه که تساجی خسهلافهتیان کرده سهرت،

ئهی «مهغریبی! تو له ئاسمان و فریشته کان بهرزتری هسه رچهنده ههمیشه لهبهرگی مروّقدا ده تبینم»

۱ . وهحدتی وجوود

# شرح تخمیس غزل مغربی سرودهٔ حضرت خالص ۲ شهرحی پینجخشته کیی غهزهلی مهغریبی هه لبهستی حهزره تی خالص ۲

#### شمس مغربي:

برای احوال شمس مغربی رک شرح حال در آغاز تخمیس غزل مغربی، پیشتر؛ این غزل تخمیس شده در دیوان شمس مغربی صفحه (۱۲۷/۸) آمده است.

بۆ ژیانی شەمسی مەغریبی بروانه شەرحی حالّی لەسەرەتای یەكەمین پینجخشتەكیی غەزەلی مەغریبیدا، ئەم غەزەلە كە لیرەدا شەرحی دەكەین له لاپەرەی ۱۹۷/۸ی دیوانی شەمسی مەغریبیدا بەم شیوەیه هاتووە:

غزل در دیوان شمس مغربی این گونه آمده است:

صنما هر نفسی بر گذرت می بینم گرچه صد بار کنی جلوه مرا هر نفسی گرچه از منزل خود هیچ برون می ایی بر سپهر دل و بر چرخ روان تابنده دایم از غایت پیدایی خود پنهانی تریی نور بصرم گرچه نهان از نظری غایب ازدیده نهای زانک به صدکسوت خوب مغربی از فلک و از مَلکی بسالاتر

بر دل و دیدهٔ جان جلوه گرت می بینیم لیک هر لحظه به حُسن دگرت می بینیم لیک پیوسته چو مه در سفرت می بینیم گیاه چون شمس و گهی چون قمرت می بینیم گرچه تابنده تر از میاه و خورت می بینیم زانک در دیده چو نیور بصرت می بینیم هیر زمیانی گذران بیر نظرت می بینیم گرچه دایم به لباس بشرت می بینیم گرچه دایم به لباس بشرت می بینیم گرچه دایم به لباس بشرت می بینیم

بیرنگ: بریده از تعلقات و وابستگیهای مادی. بیّرهنگ: دابراو له پیّوهند و تهعهللوقاتی ماددی.

صُور: جمع صورت است. صورت انواع مختلف دارد؛ در اینجا مقصود صورت الهی و مراد انسان کامل است.

سووهر: جهمعی وشهی سووره ته، سووره تواته روالهت، ئهنواعی جیاوازی ههیه، لیره دا مهبهست سووره تی ئیلاهیه و مراز ئینسانی کامیله.

زانکه

دل و دیدهٔ جان: دیده دروازهٔ دل است و صورتها از دیده به دل نقش میبندد. دل و چاوی گیان: چاو دهلاقهی دله و سوورهت له دهلاقهی چاوهوه لهسهردل نهقش دهبهستیت.

> جلوه گر: زیاد جلوه کننده. جیلوه گهر: ئهو زاتهی وا زوّر جیلوه ده کا.

... مى بينم: عالم شهود ... دەبینم: مەبەست عالەمى شوھووده.

در بند سوم مصرع اول قافیهٔ "می گردم" اشتباه و "می گروَم" صحیح است. له بهشی سیّیهم، دیّری یه کهم قافییهی "می گهردهم" هه لهیه و "می گرهوهم" راسته.

> ... چشم از عشق به عالم نظر انداخت بسی: نگاه به جهان از دیدگاه عشق که جدای از دیدگاه علم و فلسفه است.

> > ... چاوم به عیشقهوه زوری سهیری عالهم کرد:

سهیری جیهان له روانگهی عیشقهوه له روانگهی عیلم و زانست و فهلسهفه جیاوازه...

هر دم از مَطْلَع ذرّات جهان تابانی... عارف درهر ثانیه و آنیه در ذرات جهان خداوند را حاضر میبیند. ههردهم له شویّنی سهرهه لدانی زه راتی جیهاندا ده دره و شیّته وه عارف هه موو چرکه و ئانیّک له هه موو زه راتی جیهاندا خوداوه ند به حازر ده زانی و ده یبینی. شــوانــى الـحـب فــى نــــار الـفـراق ولا ادرى متى يـــوم التــلاقى جــرى فــى الـعـيـن دم الاشــتـيـاق

«سليمي منذ حلت بالعراق ألاقيي»

الا ای رهنسورد مسرحال دوست! نگاهی کن به سوی بیدل دوست نشان کن ماندگان را منزل دوست

«الا ای ساربان محمل دوست! الـــی رکبانکـم طال اشـتیاقی»

نشد جانم ز ره بوییدن دوست دلم شیدا شد از کوشیدن دوست برفتم از خود و جوییدن دوست

«درونـم خـون شـد از نادیـدن دوسـت الا تعسـاً لأیـــام الفـــراق»

گـم از عشـق تـو شـد نـام و نشـانم بــه لـب آمـد ز سـودای تـو جـانـم تــرحـم کـن بـه حــال نـاتوانـم

«بیا ساقی! بده رطل گرانم سقاک الله من کاس دهاق»

۱. بشد جانم ز ره پوییدن دوست

ز شـوق عشـق، عقــل از دسـت دادم جـــز از مسـتى نبــاشـد در نهــادم' بـه بانـک مطـرب خـوش لهجـه، شـادم

«جـــوانــی بـــاز مــــیآرد بـه یـادم سـماع چنــگ و دسـت افشــان ســاقی»

> ز بانگ شاهد<sup>۲</sup> سیمین بناگوش به وجد آی و به ذوق و شوق بخروش ز ذوق عشق میکن رقص با جوش

«خـرد در زنـدهرود انـداز و مینـوش بــه گلبــانـگ جــوانـان عـراقـی»

نماند ای ساقی مه روی لب گل به تساب فسرقتم دیگر تحمل مکن محرومیم از جام تسلسل

«مــى بــاقــى بـده تا مسـت و خوشـدل بـــه يـــاران بـرفشـانم عمـر باقــى»

> نصيب الخالص فى العشق زجر له فى كل جسور الزجر اجسر دواء داء زجسر الهجسر صبسر

«مـضـی یــوم الــوصــال جــــاء هجر بگو «حــافــظ» غــزلهــای فـراقــی»

<sup>(</sup>س.ع.س) بروانه شهرحی پینج خشته کییه که (م.ع.س) . ۱

۲ . ز بانگ و شاهد

٣ . محروم

#### تەخمىسى غەزەلىكى حافزى شىرازى'

عیشق له ناگری دووریدا برژاندمی<sup>۲</sup> نیازانم رۆژی دیدارمیان کهنگییه<sup>۳</sup> فرمیسکی خوینینی تامهزروّیی له چاوم رژا<sup>۱</sup>

«لەئەو كاتەوە كە"سولىما"لەعێراقدانىشتەجێبووە°

من له دووریی ئے و ئهوه ده کیشم کے ده پکیشم» آ

«هـــۆ وشـــترەوانى كـــــەژاوەى دۆســت! تامەزرۆيىم بۆ ســـوارەكانى تۆ درێژەى كێشـــا» $^{\vee}$ 

گیانم له پیوانی ریکای دوستدا، دهرچوو له ههولی ریکای دوستدا دلم شهیدا بوو له همولی ریکای دوستدا دلم شهیدا بوو له گهران بهدوای دوستدا لهسهرخوم چووم

«دەروونم لـه دووريــى دۆســت بوو بـه خوێن نــهمــان بــــۆ رۆژانــــــى جـــودايـــى»^

۱. خواجه شهمسهددین محهمهد شیرازی، ناسناوی «حافز»ه.

۲ . شواني الحب في نار الفراق ← دوستي در آتش دوري مرا سوزاند.

۳ . وما ادرى متى يوم التلاقى ← نمىدانم روز وصال چه هنگام است.

٤ . جرى في العين دم الاشتياق ← در چشمم خون اشتياق جاري است.

٥ . سليمي منذ حلت بالعراق  $^{igstar}$  از زماني كه (سُليما) در عراق منزل كرده است.

٦ . ألاقي في هواها ما ألاقي ←من از دوري او ميكشم آنچه را ميكشم!

۷ . الى ركبانكم طال اشتياقى ← تمايل من به سواران كاروان شما طولاني است.

 <sup>\*</sup> ترجمهٔ فارسی و کردی اشعار عربی این مخمس به عهدهٔ شارح است. / وهرگیرانی شیعره عهرهبیه کانی نهم پینجخشته کیه له منهوه یه. (م، ع، س)

الا تعساً لايام الفراق  $^{igstar}$  مرگ و نابودی بر روزگار جدايی باد  $\Lambda$ 

ناو ونیشانم له عیشقی تودا ون بوو گیانم له سهودای تودا هاته سهر لیوم بهزوییت به حالی بی هیزمدا بیت

«وەرە ساقى! پەيمانـەى قورسـم پـێ بــدە خوداوەنـد لـه جامـى ســەررێژ تێـر ئـاوت بـكا١

له زەوقى عىشىق عەقلىم لە دەسىت دا جىگە لەسەرخۆشى ھىچىم لە ھەناودانىيە بە ئاوازى موترىبى خىۆش لە ھجە دلشادم

«سـهمای چهنـگ و دهستراوهشاندنی سـاقی سـهردهمی لاویهتیــم وهبیــر دینیتـهوه» بــه ئـاوازی دلـداری ههنیـه وه ک زیــو

دهست بکه به شادی و به زهوق و شهوقهوه هاوار بکه له زهوقی عیشق و هره ههالپهرین و جوّش

چی تـر تـاقـهتی گـهرمــای دووریم نهمـاوه

له جامی یه ک به دوای یه کت بی به شم مه که

«شــهرابی باقیم پیبده تا سهرخوش و دلخوش پاشماوه ی تهمهنی خوم بکهمه شاباشــی یارانم "

١ . سقاك الله من كأس دهاق ← خداوند تو را از كاسهٔ لبريز بنوشاند!

۲ . رووباری زایهندهروود که لیرهدا به زندهرود هاتووه، رووباریکه به ناو شاری ئیسفههانی ئیراندا تیپهر دهبیّت.

۳ . عیّراق لیر ددا «عیّراقی عهجهم» یان «جیبال»ه که بهشیّکی زوّری روّژئاوا و باشووری روّژئاوای ئیرانی ده گرتهوه.

بهشي "خالص" له عيشقدا، ئازار كيشانه بــۆ هــەر ئازارێكــى ســتەم پاداشــێكى ھەيە<sup>۲</sup> دەرمانی دەردی ئازاری دووری، سەبره "رۆژى پێک گەيشتن بەسەرچوو و  $\left[ \left( \int_{0}^{\infty} \left( \int_{0}$ [ئيســـتاش] حــــافز! غــهزهلــي جــودايي بــلين!»

. نصيب الخالص في العشق زجر سهم خالص ازعشق آزاراست. 1

۲ . له فی کل جور الزجر، اجر اورا در تحمل هر آزار ی پاداشی<br/>است.

۳ . دواء داء زجر الهجر صبر داروی درد دوری شکیباییاست. ۖ ٤ «مضی یوم الوصال جاء هجر» ← (ترجمهٔ این بند از مترجم است./ کوردیهکانی ئهم بهشه له وهر گنرٍ بووه.)

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژیانی شاعیری غهزهلهکه

#### حافظ شيرازي:

خواجه شمسالدین محمد شیرازی متخلص و مشهور به حافظ از شعرای قرن هشتم هجری تاریخ تولدش به درستی مشخص نیست، اما در ۷۹۲ هجری قمری در شیراز وفات یافته است. حافظ در نزد دانشمندان عصر خود از جمله قوام الدین عبدالله به تحصیل علوم پرداخت و در تفسیر و حکمت و ادبیات عرب آگاهی یافت. قرآن را با چهارده روایت از بر داشت و به همین مناسبت حافظ تخلص می کرد.

دورهٔ زندگانی او معاصر بود با امرای اینجو (جلالالدین مسعود شاه، شاه شیخ ابواسحاق) و سلاطین آل مظفر (امیر مبارزالدین محمد، شاه شجاع، شاه محمود، شاه یحیی، سلطان زینالعابدین، شاه منصور)، که در فارس حکومت داشتند و سلطان اویس و سلطان احمد از ملوک ایلخانی (ایلکانی) که در آذربایجان و بغداد حکومت می کردند و در اواخر عمر نیز با امیر تیمور معاصر بود.

استادی خواجه در غزل عارفانه است و درین باب تاکنون کسی به پایهٔ او نرسیده است. مدفن خواجه در حافظیهٔ شیراز است. دیوان او شامل غزلیات، چند قصیده، چند مثنوی، قطعات و رباعیات است.

غزلی که از حافظ، شاعر عارف "خالص طالبانی" تخمیس کرده است با اندکی تفاوت در دیوان حافظ به شمارهٔ غزل ٤٦٠ آمده است ← رک، (دیوان حافظ، نسخهٔ علامه محمد قزوینی، به خط کیخسرو خروش، ص ۳۵۷).

#### حافز:

خواجه شهمسهدین محهمهدی شیرازی ناسراو به حافز له شاعیرانی سهدهی ههشته می کوچی، سالی له دایکبوونی نهزانراوه به لام له ۷۹۲ی کوچی مانگیدا له شاری شیراز کوچی دوایی کردووه، حافز له قوتابخانهی زانایانی گهورهی سهرده می خوی وه ک قهوامهدین عهبدول لا کتیبه زانستیه کانی خویندوه و له ته فسیر و حیکمه و نهده بیاتی عهره بدا شاره زایی بهده ست هیناوه و قورنانی به چوارده

ریوایهت له بهر بووه و ههر بهم بۆنهیهوه "حافز"ی وه ک نازناوی خوّی هه لبراً (دوه و بهو ناوه ش به ناوبانگ بووه، سهرده می ژیانی هاوکات له گه ل ده سه لاتی سه لاتینی ئالی موزه فه ( ئهمیر موباریزه دین محهمه د، شا شوجاع، شا مه حموود، شا یه حیا، سولتان زهینولعابدین، شا مه نسوور) که له فارس حوکمیان ده کرد و سولتان ئووه یس و سولتان ئه حمه د له مولوو کی ئیلخانی (ئیلکانی) که له ئازه ربایجان و به غداد حاکم بوون، هاو چه رخ بوو. کوتایی ژیانی سهرده می ئه میر تهیمووری له نگ بووه، پسپوری و بلیمه تیی خواجه حافز له هونینه وه ی غهزه لی عارفانه دا بووه و لهم بواره دا تائیستا که س به پله و پایه ی ئه و نه گهیشتووه، گلکوی له حافزیه ی شیرازه، دیوانه که ی که غهزه لیات و چه ند قه سیده و چه ند مه سنه وی و قیته عات و چوارینه له خوّده گری به مالیونه ها دانه له چاپ دراوه. ئه و غهزه له ی حافزه که حه زره تی خالصی کردوویه به پینج خشته کی به جیاوازییه کی که مه وه له دیوانی حافزدا به ژماره غهزه لی ۱۳۵۰ هاتووه. (دیوان حافظ، نسخهٔ علامه محمد قزوینی، به خط کی خسرو خروش، ص هاتووه. (دیوان حافظ، نسخهٔ علامه محمد قزوینی، به خط کی خسرو خروش، ص

# شرح تخميس غزل حافظ سرودة حضرت خالص ١ شەرحى پێنجخشتەكىي غەزەلى حافز ھەڵبەستى حەزرەتى خالص١

غزل تخمیس خالص در دیوان حافظ چنین آمده است:

غهزهلی حافز که خالص کردوویه به پینجخشته کی له دیوانی حافزدا بهم

سُـلَيمي منـــذ حــلّت بـالعـراق ألاقي مـن نواهـا مـا ألاقي الا ای ساربان منسزل دوست الی رکبانکم طال اشتیاقی خـــرد در زنــدهرود انـداز و مینوش به گلبـانـگ جــوانان عراقی ربيے العمر فی مرعی حماکم حساک الله یا عهد التّلاقی بيا ساقى بده رطل گرانم سقاك الله من كأس دهاق جــوانی بـاز مــی آرد بـه یــادم سماع چنگ و دست افشان ساقی مسى باقى بده تا مست و خوشدل به ياران برفشانم عمر باقى درونم خـــون شـد از ناديدن دوسـت الا تعسـاً لأيـام الفـراق دمــوعى بعـدكــم لاتَحْقروهـا فككم بَحْر عَميق مِـنْ سواقـى دم\_\_\_\_ با نیکخواهان متفق ب\_اش غنیم\_ت دان امرور اتّفاقی بسازای مصطرب خوش خوان خصوش گو بسه شعر فارسی صوت عراقی عروسی بس خـــوشی ای دختر رز ولی گـه گـه سزاوار طـلاقی مسیحـــای مـجـرد را بـرازد کـه بـا خور شید ساز د هم و ثاقی وصال دوسان روزي ما نيست بخوان حافظ غزلهاي فراقي

جناب خالص ابیاتی از غزل را برگزیده و تخمیس کرده است و چون ابیات تخمیس شده مورد نظر است که ترجمهٔ آن به کُردی آمده است، از برگردان سایر ابيات چشم مي پوشيم.

حهزرهتی خالص چهند دیر له غهزهله کهی هه لبژار دوه و کر دوونیه پینجخشته کی و لهبهر ئهوه که ئهو شیعرانهی بوون به پینجخشته کی، ئامانجی ئهم شروّقهیهن له وهر گێراني تهواوي غهزهله کهي حافز به کوردي خو دهبوێرين.

# سُلَيمي مُنْذُ حَلَّتْ بالعِراقِ الاقي مِن نواها ما ألاقي

از وقتی که سُلَیمی در عراق منزل گزیده است، من از دوری او میکشم آنچه را که میکشم. به تعبیر فارسی چهها که نمیبینم! چه رنجها که نمیکشم! سُلَیمی و سَلمی از معاشیق عرب مانند لیلی در ادب فارسی، در اینجا مطلق معشوقه مراد است.

# سُلَيمي مُنْذُ حَلَّتْ بالعِراق

لهو کاتهوه که (سُلیمی) له عیراقدا نیشته جی بووه من له دووریی نهو نهوه ده کیشم که ده یکیشم [وشه و زوبان له بهیانی ناتهوانن] به ته عبیری فارسی چهاکی نهمی بینه م! چی ره نجها که نهمی که شهم! سوله یما و سهلما له دلداران و دولبهرانی عهره بن وه ک له یلی له نه ده بی فارسیدا، لیره دا موتله ق مراز مه عشووقه.

# الا اى ساربان منزل دوست، ... إلى رُكْبانِكُم طالَ اشْتياقى

ای ساربانی که به منزلگاه دوست میروی، اشتیاق من به سواران شما طولانی شد [یعنی اشتیاق من به دیدن سواران کجاوههای کاروان شما ـ زیبارویان کاروان ـ افزون شد؛ زیرا که معشوق من در میان کاروان است.]

# هو وشترهواني كه ژاوهي دوست! ... الي رُكْبانكُم طالَ اشْتياقي

ئهی وشترهوانی، که دهچیه مهنزلگای دوّست، یم بوّ سواره کانی ئیّوه دریژ بوّتهوه [یانی له میّژه تامهزروّی دیتنی سواره کانی کهژاوه ی کاروانی ئیّوه ـ دولبهرانی جوانی کاروان ـ م، لهبهر ئهوه ی دولبهری من له نیّو کاروانی ئیّوهدایه.]

# درونم خون شد از نادیدن دوست الا تعساً لأیام الفراق

از ندیدن دوست دلم خون شد، نابود باد روزگار جدایی [هان، مرگ و نابودی، بر روزگار جدایی باد]

دەروونم له دووریی دۆست بوو به خوین، رۆژگاری جیایی نابوود بی و نهمیّنی [ههی، مهرگ و نهمان، بۆ رۆژی جیایی]

# بيا ساقى بده رطل گرانم سقاك الله من كاس دهاق

ای ساقی، بیا و جام سنگین شراب را به من بده، خداوند تو را از جامی لبریز سیراب کند [بنوشاند].

وهره ساقی! پهیمانهی قورسم پی بده، خوداوهند تینووهتیی تو به جامی سهرریژ

تێرئاو بکا [پێت بنۆشێ]

#### ز ذوق عشق، عقل از دست دادم جز از مستى نباشد در دهانم

قافیهٔ مصرع دوم (نهادم) صحیح است. به معنی بنیاد و خلقت و سرشت و طینت و دهانم اشتباه است و قافیه بیت را بر هم میزند.

مخمس بر يايهٔ مقابلهٔ عقل و عشق است.

ذوق: ذوق قوتی است منتشر در عصب مفروش بر جرم زبان که به واسطهٔ آن طعمها ادراک می شود و نزد صوفیه اول درجهٔ شهود را ذوق گویند. شهودی که در اثناء بوارق متوالیه باشد. ذوق را در مرتبت کامل تر شرب گویند. (شرح تعرف، ص ۱۹۰)

له زەوقى عىشق عەقلە لە دەسىت دا جىگە سەرخىزشى ھىچم لە دەمىدا نىيە

قافییهی بهشی دووهمی شیعره که (نههادهم، دروسته به مانای ههناو، خولقاو، سروشت، تینهت و وشهی (دههانهم) ههلهیه لهبهر ئهوهی که، (دههانهم) له مانا و مهفهووم و له پیکهاتهی شیعریشهوه، دیره شیعره که تیک دهدا.

ئەم پێنجخشتەكيە لەسەر ئەساسى بەربەرەكانىيى عەقل و عيشقە.

زهوق: زهوق وزهینکی بـ لاوه له دهماری زماندا، که به یارمهتیی ئهو وزهیه تام و چیزی خواردنه کان دهزانری و سوّفیه کان به یه کهم دهره جهی شوهوود ده لیّن زهوق، شوهوودی که له ناوه راستی تیشک و رووناکییه به رده وامه کانی باتنیدا بیّ، زهوقه، به لام له مهرته به و پایه ی کامیل تردا بیّ، شوربی پیّ ده لیّن . (شرح تعرف، ص ۱۹۰)

# خرد در زندهرود انداز و مینوش به گلبانگ جوانان عراقی

اصفهان مرکز عراق عجم شمرده می شد و در علوم عقلی نیز در دوره هایی پیش و پس از حافظ هر چند گاه نشیب و فرازی داشته است. چنان نماید که اشارهٔ خواجه به آن قضیه و کُلاً معارضهٔ عشق و عقل است. زاینده رود یا زنده رود در اصفهان جاری است. عراق در این بیت مقصود عراق عجم است. گلبانگ، علاوه بر آواز خوش و آوای بلبل، نام لحن و آهنگی در موسیقی قدیم نیز بوده است.

عهقل بخه [رووباری] «زندهرود» هوه و مهی بنوّشه

به ئاوازى بەرزى لاوانى عيراقى

ئیسفههان ناوهندی عیراقی عهجهم بووه و له علوومی عهقلیدا له دهورانی پیش و پاش حافز لهم بواره دا ههوراز و نشیوی ههبووه، عولوومی عهقلی له قوتابخانه کانی ئیسفههاندا گا درهوشاوه تهوه و گا کزبووه، وادیاره ئاماژه ی حافز بهو ههوالهیه و بنهمای پینجخشته کی و غهزه له که ی به به به به کانیی عهقل و عیشقه، ازایهنده روود یان، زینده روود به شاری ئیسفههانی ئیراندا تیپه پر دهبیت، امهبهست له عیراق، عیراقی عهجهمه، اگول بانگ جگه لهوه ی به ئاوازی خوش و دهنگی بولبول ده لین، ناوی له حن و ئاههنگیکی مؤسیقای قهدیمه.

جام تسلسل: جام پی در پی جامی پهیتاپهیتا؛ یه ک لهسهریه ک، بی و چان.

دلا! بهار رسید و بساط دی شد طی جمال لاله ز ژاله شد از فرح پر خوی  $\dot{z}$  ز شوق پیر مغان و بهار فرخ پی،

به صوت بلبل و قمری اگر ننوشی می، دواء کی کنمـت؟ آخـرالدواء الکـی

جهان پیر، که حسنش به دلبران ماند، کسی ز بند فریبش رهایی نتواند هر آن که دامن جودش گرفت، درماند

«زمانه هیچ نبخشد که باز نستاند مجو ز سفله مروت، که شیئه لاشیء» زمان فتنه چو در قطع ریشهٔ عمر است، طمع مدار به یسرش، که منشأ عسر است منه ذخیره زگنجش، که حاصلش خسر است

«خـــزانهداری میــراث خوارگان، کفــر است به قول مطرب و ساقی، به فتوای دف و نی»

به شرع عشق که از وی گرفتهام فتوا نشان کفـر بـود میـل جیفهٔ دنیـا که کـاتبان قـدر بـا رقـمزنان قضا

«نــوشتهاند بـر ایــوان جنت المأوی که هرکه عشوهٔ دنیا خرید، وای به وی»

۱ . خی بر وزن می

٢ . جنت المأوى

سخی چیست؟ کریم است کرم نما حافظ!
که نیست شیوهٔ نیکوتر از سخا حافظ!
سخی شود به خدا «خالص» خدا، حافظ!
بخیل بوی خدا نشنود، بیا «حافظ»!
پیاله گیر و کرم ورز و الضمان علی»

#### تەخمىسى غەزەلى «حافز»:

ئەىد $\mathbb{L}$ !بەھار گەيشتوسفرەىمانگى «دەى» پێچرايەوە لەشادىدا، روخسارى گو $\mathbb{L}$ لەبەشەونم پر لەفرمێسک بوو لە شـەوقــى يــيرى موغــان و بەھارى شــادىھێنەر،

«ئه گه ر به ده نگی بولبول و قومری مهی نهنوشی، که ی ده توانم تیمارت بکه م $^{\circ}$ که دوا دهرمان داخ کردنه $^{\circ}$ »  $^{\circ}$ 

جیهانی پیر، که جوانییه که وه که هی دلبهران وایه، که س ناتوانی له بهندی فریوی نه و پر گار بیت هه رکهس داوینی دلائاوایی نه و بگری، داده مینیت

ئاســوودەيى لى چاوەروان مەكە لەبەر ئەوەى ســەرچاوەى تەنگانەيە لەخەزىنەىئەوھىچپاشەكەوتمەكە،لەبەرئەوەىئەنجامەكەىھەرزيانە

«ئـهوه کفـره بـبی بـه خـهزێنـهداری میـراتگـران ئـهوه قسـهی موتریـب و سـاقی و فهتـوای دهف و نایهیه»

> به شهرعی عیشق، که فه توام له و وهرگرتوه، مهیلی منداره وه بووی دنیا نیشانه ی کفرره نووسه رانی قهده رو کاتبانی قه زا و قهده ر

«لهسـهر هـهيـوانی 'جنـت المـاوی' نووسـيويانه: ئهی قور بهسـهری ئهوکهسـهی خهمزه و نازی دنیای کری!»

۱ مانگی «دهی»ی ئیرانی بهرانبهره له گهل ۱۰ رؤژی کۆتایی مانگی دیسهمبر و ۲۰ رؤژی مانگی جانیوهری زایینی.
 ۲ . اخرالدواء الکی → رک شرح تخمیس / بروانه بؤ شهرحی پینجخشته کیه کان (م، ع، س)

٣ . شيئه لاشيء

دلّئاواکێیه؟ کهسێکی به خشنده یه؛ تۆش ئهی حافز، کهرهم بنوێنه! لهبهر ئهوهی هیچ شێوه کارێک له دلّئاوایی باشتر نییه ئهی حافز! سوێندم به خودا، کهسی دلّئاواده بێته «خالص»ی خودائهی حافز! کهسی به خێل، ههرگیز بۆنی خودا ناکات، وهره ئهی حافز! پیالهی [شهراب] وهربگره و کهرهمداری بکه و بۆخۆم زامن!'

۱ . والضمان على

# شرح تخمیس غزل حافظ سرودهٔ حضرت خالص ۲ شهرحی پینجخشته کیی غهزه لی حافز هه لبهستی حهزره تی خالص ۲

غزل مورد تخميس جناب خالص در ديوان حافظ اين گونه آمده: به صوت بلبل و قمری اگر ننوشی می عـــلاج كي كنمــت آخــرُ الـــدّواء الكي ذخیرهٔ بنه از رنگ و بوی فصل بهار کــه میرسند ز پـی رهزنان بهمن و دی چو گل نقاب بر افکند و مرغ زد هو هو منه ز دست پــــاله چه میکنی هی هی شکوه سلطنت و حُسن کی ثباتی داد ز تخت جم سـخني مانده اسـت و افسركي خزینهداری میراثخوارگان کفرست به قول مطرب و ساقی به فتوی دف و نی زمانه هیچ نبخشد که بازنستاند مجــو ز سفــله مــروّت که شیئه لاشی نوشتهاند بر ایــوان جنـت المأوی کـه هر که عشوهٔ دنیی خرید وای به وی سخا نماند سخن طى كنم شراب كجاست بـده به شادی روح و روان حاتم طی بخیل بوی خــدا نشنود بیا «حافظ» پاله گیر و کرم ورز و الضّمان علی

برای برآورد و مقابله و آگاهی از تفاوتها درج شد از برگردان به کُردی خودداری گردید، زیرا ابیات لازم در متن مخمس به کُردی آمده است. گودید، زیرا فهزهله ی حافز که حهزرهتی (خالص) کردوویه به پینجخشته کی له دیوانی

(رک، دیوان حافظ، نسخهٔ علامه قزوینی و دکتر قاسم غنی، ص ۲۹۸/۹۹)

حافزدا به و شیّوه یه که لهسه ره وه هیّناومه هاتووه، بوّ به رئاورد و به رابه رکردنه وه و ئاگاداری خوّینه ران له جیاوازیه کانی ئه و دوو نوسخه نووسراوه ته وه وه رگیّپرانی به کوردی چاوپوشی ده کهین.

دلا بهار رسید و بساط دی شد طی...

بهار؛ مقام وجد و حال را گویند. / دی؛ زمستان قبض و انجماد روحانی مقصود است. / لاله؛ نماد عشق و شهود. / ژاله؛ خوی = نتیجهٔ شادی و جذبه / شوق؛ رک شرحهای پیشین / پیرمغان؛ انسان کامل، راهنما، استاد / کی؛ داغ کردن، سوزاندن جراحات با آهن تافته به قصد معالجه در کتاب (عرایس الجواهر) آمده است «و اگر عضوی را به داغ حاجت باشد آن را به میل زر داغ کنند بهتر است و نافعتر و جراحت زودتر اصلاح پذیرد.» (رک کاشانی.. عرایس الجواهر... ص ۲۱۷)

جملهٔ «آخِرُ الدّواءِ الكي» از امثال عرب است به معناى آخرين علاج داغ كردن است؛ مراد آن كه وسايل صعب آنگه به كار برند كه چارهٔ سهل بي اثر ماند.

نتیجهٔ مخمس: اگر در فصل بهار با آواز بلبل و قمری شراب ننوشی، سخت بیماری. به نحو دیگری معالجه نخواهی شد جز این که تو را با آهن گداخته داغ کنند.

ئهی دڵ! بههار گهییشت و سفرهی مانگی «دهی» پێچرایهوه... بههار؛ به پلهی وهجد و حاڵ دهڵێن / دهی = سهرهتای زستان مهبهست بهسراوهیی و زیقهتی پۆحییه / گولاله؛ سهمبولی عیشق و شوهووده / ژاله = خوّی = ئارهقی سهر بهرگی گوڵ که بهرههمی شادی و جهزبهیه / شهوق؛ بروانه شهرحهکانی پێشوو / پیری موغان؛ ئینسانی کامیل؛ رێنوما، ئوستاد / کهی؛ داغ کردن، سووتاندنی زام و جهراحهت به ئاسنی داخ به مهبهستی عیلاج و سهلامهتی، له کتێبی (عهرایسولجهواهیر) دا هاتووه؛ «ئهگهر ئهندامیّ پێویستی به داخ ببیّ، به میلی زیّر داخی کهن چاکتره و سوودمهندیی زوّره و زام زووتر چاک دهبێتهوه (بروانه بوّ... کاشانی... عهرایسولجهواهیر... ل ۲۱۷)

پهندی، «آخِرُ الدّواءِ الکی» له ئهمسالی سائیرهی عهرهب به مانای؛ دوایین دهرمان و عیلاج داخ کردنه. مهبهست لهم وتهیه ئهوهیه که کار و رِیْگهی دژوار له

کوتاییدا به کار دینن.

خولاسهی شیعره که؛ ئه گهر له وهرزی به هاردا به ده نگی بولبول و قومری شهراب نهنوشی، جا تو نه خوشی و به شیوه یه کی تر عیلاج نابی، چاره ت نهوه یه ناسنی سووره وه بوو داخت بکهن.

جهان پیر که حسنش به دلبران ماند...

جود؛ بخشش، بخشندگی، یکی از نشانههای سالک در عرفان و جهان ظاهر که زیباست، ماندن در زیبایی و لذت او چون دلبستگی به دلبران است که دیر نمی پاید و فانی است. آنچه باقی است برای سالک اساس سلوک است، زیرا زمانه آنچه از جوانی و زیبایی و علم و… به انسان دهد، بازپس می گیرد و این از صفات رذیله است، که کریم و بخشنده دادهٔ خود را پس نمی گیرد. سفله و فرومایه، مروت و جوانمردی را که صفات دیگر سالک عارف است نمی شناسد و ارزشی پیش او ندارد.

شیئه لاشیء؛ چیز او چیز نیست، ارزشی ندارد.

جیهانی پیر، که جوانییه کهی وه ک هی دلّبهران وایه...

جوود؛ بهخشهنده یی، یه کن له نیشانه کانی سالیکه له عیرفاندا / جیهانی زاهیر، که جوانه، مانه وه و جوانی و لهزهت و چیژی ئه و وه ک دلبهستنه به دولبه ران، که کاتیّکی وای نییه و زوو تیده په پی و له ناو ده چی، ئه وه ی که ده مینییته وه بی سالیک ئه ساسی سولوو که له به رئه وه ی زهمانه ئه وه ی که له گهنجی و جوانی و زانست و ... ده یدا به ئینسان ، هه مووی لی وه رده گریته وه و ئه بباته وه ئهمه له سیفاتی ره زیله و سیله یه خشه نده دیاریی خوّی ناباته وه، سیله و بینه ما، مورووه ت و جوانمیّری، که سیفاتیّکی دیکه ی سالیکی عارفه ناناسی و بایه خیّکی بوّی نییه.

شيئه لاشي؛ شتى ئەو شت نييه، بايەخى نييه.

زمان فتنه چو در قطع رشتهٔ عمر است...

زمان در اندیشهٔ عارفان از تیغ تیزتر، از مو باریکتر و از نور و صوت پرشتابتر

است و عُمر انسان در معرض ضربهٔ او قرار دارد. طمع در شادی آن نباید داشت که ریشه در رنج دارد. هم اشاره به آیات قرآنی؛ (فَانَّ مَعَ الْعُسْرِ یسْراً (۹٤/٦) (ولَقَدْ خَلَقْنَا الانْسانَ فی کَبَد (٩٠/٤) است. نتیجهٔ گردآوری ثروت ظاهری خسران میباشد و جمعآوری سرمایه و ثروت برای آیندگان کفر است. این داشته را باید در معنی و عیش باقی صرف کرد.

ئيستا كه زهماني فيتنه به شوين يساندني ههوداي تهمهنهوهيه...

زهمان له بیرورای عارفاندا له تیغ تیژتر، له موو باریکتر و له نوور و دهنگ پرتاف تره و تهمهنی مروّق له بهر کاریگهریی ئهودایه و نابی به تهمای شادمانیی ئهو بی که بنهمای له چهرمهسهره و رهنجدانه و ئاماژهیه بو ئایهتی له قورئانی پیروّز که دهفهرمووی؛ (فَانَّ مَعَ الْعُسْرِ یسْراً (۹۰/۱) / (و لَقَدْ خَلَقْنَا الانْسانَ فی کَبَد (۹۰/۱) و کورتهی باسه که ئهمهیه: کوّکردنهوهی سهروهت و سامان دهبی به هوّی زیان و پهشیمانی و ههروهها کوّکردنهوهی سهروهت بو پاشهروّژ و بهرهکانی داهاتوو کوفره، پیویسته ئهم سامانه له پیناوی مانا و ژیانی نهمریدا سهرف بکری.

بشرع عشق که از وی گرفتهام فتوا...

شرع عشق از شرع عقل و شرع علم جداست.

شرع عشق؛ عقل معاد را دارد نه عقل معاش، نشان کفر و ظلمت در تمایل به جیفهٔ دنیا و عقل معاش می باشد.

قلمزنان قضا و قدر و رقمزنان سرنوشت انسان بر ایوان (جنت المأوی) از بهشتهای هشتگانه که در سورهٔ النجم (۳/۱۰) در قرآن عِنْدَها جَنَّتُ الْمأوی، در سدرهٔالمنتهی که بهشت در کنار آن است. نوشتهاند هر کس به دل فریبی دنیا = پستیها فریفته شود، زیرا دنیا مؤنث ادنی است. ادنی؛ صفت تفضیلی از دنو؛ نزدیک تر و صفت تفضیلی از دنی، پست تر، زبون تر، افتاده تر می باشد. وای: فرشتهٔ مرگ و نابودی.

این بند مخمس، سرنوشت محتوم انسان دنیوی است که مسیر رسالت خود را بالعکس پیموده است.

به شهرعی عیشق که فهتوام لهو وهرگرتوه...

شهرعی عیشق؛ عمقلّی مهعادی ههیه نه عمقلّی مهعاش؛ نیشانهی کوفر و تاریکی له مهیل به جیفهی دنیا و عمقلّی مهعاشدایه.

نووسهرانی قهزا و قهدهر و چارهنووسی ئینسان لهسهر ههیوانی بهر تارمهی جهنهتولمهئوا که یه کی له ههشت بههشته کهیه که له سوورهی (النجم) ئاماژهی پی کراوه که دهفهرمووی؛ «عِنْدَها جَنْتُ الْمأوی» له سدره تولمونته هادا که بهههشت له پالی ئهودایه، نووسیویانه: ههر کهس دل به دلرفینیی دنیا بدات، فریشتهی مهر گی دیته سهر.

دنیا واته پیسی و کهوته یی و بی بایه خی، له به رئه وه که دنیا موئه نه سی ئه دنایه، ئه دنا سیفه تی ته فزیلییه له وشه ی ده نو، واته نزیکتر و سیفه ته فزیلی له ده نیه به مانای په ست تر، زه بوون تر، که و ته تر / وای؛ و شه ی په هله و یه ناوی فریشته ی مه رگ و مردنه.

ئەم بەشە لە پىنجخشتەكىەكە چارەنووسى مسۆگەرى مرۆقى دنيايىيە كە رىلگەى خۇى بە پىچەوانە داوەتە بەر.

سخى چيست؟ كريم است. كرم نما حافظ...

این مهر تأیید و نتیجه از بند اول مخمس است که سخاوت؛ بندگی، جوانمردی، مروت و فتوت که از جمله اخلاق عارف است به سالکان توصیه می شود و ضمانت هم می گردد.

والضمانُ على؛ ضمانت بر عهدهٔ من.

دلنیا کییه؟ کهسیکی بهخشندهیه؛ توّش ئهی (حافز) کهرهم که!...

ئەم بەشە مۆرى تەئىيد و پشت است كردنەوەيە بۆ بەرھەمى بەشى يەكەمى پىنجخشتەكيەكە كە دالنيايى، بەخشەندەيى، جواميرى و.. لە ئەخلاق و سيفاتى عارفەو بە سالىكەكان ئەسپىردرىت و زەمانەتى ئەكرى.

والضّمانُ عَلَى؛ كەفالەتى لە ئەستوى من

# (۱) تخمیس غزل نورعلی

سرخوش از عشق جلوهٔ دیدار میگذشتم چو مست در بازار دیدم از بسام خانهٔ خمار

«سـر بـر آورد آن بـت عيــار بسـته از زلـف برميـان، زنار»

> زد علم شاه عشق در امکان شد هویدا به صورت انسان وحسدت او کمسا هی الآن

«مىزند دم به دم به بام جهان طبـــل الله واحـــد القهـار»

هست خود نور کائنات، چو نی بُودِ عسالم جز او بود لاشیئ بشنو از نی صدای نغمهٔ وی

«خود شود نای و میدمد در نی لیس فی الـدار غیـره دیـار»

> خازن گنج و مخزن جبروت دُر گنجش نهاد در ملکوت از برای ظهرور در ناسوت

«خود شـود گنج نامـهٔ لاهوت تـا شـود كنـز مخزن اسـرار» شد فـــرو در لبــاس طیفوری<sup>۱</sup> زد دم «لیس فی» به مســتوری شــد نهــان از لباس مشــهوری

«در پس پردههای منصوری خود انا الحق نوازد اندر دار» خود عیان در رخ بتان گردد منظر چشم عاشقان گردد خود به «خالص» فروشد، آن گردد «خود به تورعلی" عیان گردد تا نماید به هر کسی دیدار»

۱. طیفوریه شعبهای از طریقت است که در آن مستی و بیخودی و بریدن از دنیا پسندیده است.

#### تەخمىسى غەزەلى (نوورعەلى):

سەرمەست لە عىشقى دەركەوتنى دىــدار وەك سەرخۆشـان لە بـازاردا دەگــەرام كە دىتم، لەسەربانى مالى سەرخۆشانەوە

«ئـهو بتـه به مه كـر و فيلّـه، سـهرى دهرهينا به زولفى خوّى زوننارى لهنـاوقهدى بهسـتبوو» شاى عيشـق ئالاى له ئيمكاندا هه لكرد و لـه بيچـمـى مـروقـدا دهركــهوت يـه كتايى ئهو ده تگوت ههر هى ئيسـتايه

«لهسـهر سـهربانی جیهـان هـهردهم تهپلی خـودای تاقانه و تیکشکین لیدهدا» نــووری کـائینـات وه ک نـهی وایـه بـوونی عالـهم بهبـی ئـهو هیـچ نییـه لـه نهیـهوه دهنگی ئـاوازی ئهو ببیسـه

«خوّی دهبیّته نهیژهن و تیّی دهتووریّنیّ غهیری ئهو، مال کهسی تیّدا نییه» ئهمبارداری گهنج و ئهمباری گهورهیی دورری گهنجی خوّی خسته عالهمی بالاوه بو دهرکهوتن له عالهمی مادده دا،

«خۆی دەبیّتـه گەنجنامەی جیهـانی لاهووتی بۆئەوەی ببیّت به گەنجینەی كۆگای نهیّنییهكان

چــووه نــاو بـهرگــی تهیفوورییــهوه ٔ به داپوٚشــراوی باســی «لیــس فی» کرد خـــــــــــــــــــــــــ ناســـیاویدا شــاردهوه

«له پشت پهردهی «مهنسوور» ييهوه لهسهر دار، ههوای «انا الحق» ليدهدات» خوّی له روخساری بوتاندا دهردهخات دهبيته جيگهی روانينی چاوی عاشقان خوّی به «خالص»دهفروشيت [و]دهبيته ئهو

«خۆىلەلاى «نوورى عەلى»ئاشكرادەكات، بۆ ئەوەى روخسار پىشانى ھەمووان بدات»

۱. تهیفووریه لقیکی تهریقه ته، که ده گهریته وه سهر بایه زیدی به ستامی، لهودا مه ستی و له خوّچوون و دابران له دنیای دهوروبه ر، به باش ده زانرن.

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

#### (نورعلیشاه اصفهانی):

ilم وى به مناسبت نام جدش «ملا محمدعلى امام جمعه»؛ ميرزا محمدعلى، و والد امجدش ميرزا عبدالحسين فيض عليشاه بود. جناب فيض فرزند مستعد خود را پس از بلوغ و اكمال فضايل صورى به خدمت سيد معصوم عليشاه روانه نمود و وى به فرقهٔ نعمتاللهى مشرف شد و در سفر و حضر سالها در خدمت حضرت معصوم عليشاه بود و به درجهٔ كمال و مقام وصال رسيد و سيد او را خليف الخلفاء خواند و ملقب به نورعليشاه ساخت.

نورعلیشاه در اصفهان متولد شد و تحت تربیت و ارشاد والدش نشو و نما یافت. جناب سید معصوم علیشاه به سال ۱۱۹۰ هجری قمری از طریق دریا از هند به شیراز آمد. آوازهٔ شهرت او در اصفهان به گوش فیض رسید. به همراهی فرزندش به خدمت او شتافت. در شیراز ذهن حکومت را بر علیه سید و مریدانش مشوب کردند و حکمران امر به تبعید آنها داد. پس از نشیب و فراز فراوان و ایذاء و رنج بیپایان سید به هند بازگشت و نورعلیشاه به اتفاق مشتاق در ماهان کرمان اقامت گزید. مریدان بسیاری یافتند. بلوایی به پا شد و به دستور ملاعبدالله امام جمعهٔ کرمان، جناب مشتاق را شهید کردند. (۲۷ رمضان ۱۲۰۱)

نورعلیشاه به ناچار ترک آن دیار فرمود و به شیراز رفت. در شیراز به علت غوغای مریدان، لطفعلی خان زند او را نپذیرفت. نورعلیشاه از شیراز عزم عراق عرب کرد و در کربلای معلی اقامت گزید. احمد پاشا والی بغداد به او اظهار ارادت نمود و سقاخانهای در کربلا برایش ترتیب داد و منصب سقایی بدو بخشید. نورعلیشاه مدت ینج سال در کربلا ماند.

چون اهالی کربلا از توقف جناب نورعلیشاه در آنجا راضی نبودند و از طریق شاه قاجار به والی آنجا سفارش کرده بودند که جناب نورعلیشاه را از آن دیار اخراج کند، به سعی و خواهش جناب سید بحرالعلوم و آقا میرسیدعلی صاحب ریاض، جناب نورعلیشاه به مقصد زیارت مکهٔ معظمه، از سلیمانیه به جانب موصل مسافرت

کرد. حسینعلی شاه را به خلافت و جانشینی برگزید. سیس به موصل عزیمت و هم در آنجا به سال ۱۲۱۲ هجری قمری وفات یافت و در جوار مرقد حضرت یونس نبی مدفون گردید.

#### تأليفات نور عليشاه:

۱ کبرای منظوم در منطق ۲ رساله در علم کیمیا ۳ رسالهٔ جامعالاسرار ٤ رسالهٔ اصول و فروع ٥ ـ تفسير منظوم خطبهٔالبيان ٦ ـ جناتالوصال.

#### ديوان اشعار نورعليشاه

جناب نورعلیشاه علاوه بر فضایل صوری و معنوی و کمالات ظاهری و باطنی در سرودن انواع شعر و نظم ید طولایی داشت و در قطعه و رباعی و دوبیتی و قصیده و ترجیعبند و مثنوی خامهای رسا و قریحهای وقاد داشت. از همه والاتر غزلیات

نورعلیشاه؛ نورعلی و نور عین و لام و یا و نور تخلص می کرد. چون همه جا مورد تعقیب بود و هواخواهان آقا محمدعلی کرمانشاهی زاهد شهر به دنبال او بودند، پنهانی در بین کردها می زیست و در عراق عرب ناچار "نور" تخلص می کرد. دیوان اشعارش بهاهتمام د. جواد نوربخش از اقطاب طريقهٔ نعمتاللهيه در سال ١٣٤٩ به زيور طبع آراسته شد.

این غزل مورد تخمیس جناب شیخ عبدالرحمن طالبانی "خالص" در صفحهٔ ۹۱ دیوان به شرح زیر آمده است:

بر در دیــر آن بــت عیـار بسته از زلــف بر میان زنـار مى زند دم به دم به بام جهان كوس لله واحد القهار در پس پــردههای منصـوری خــود انا الحق نوازد اندر تار خـود سر خــود ببازد اندر ره خود سر سروران شود سردار خود شود نایی و دمد در نی لیس فیالدار غیره دیار خود شود گنجنامهٔ لاهسوت خود شود نقد مخزن الاسرار خود به "نورعلی" عیان گردد تا نماید به هر کسی دیدار

نوورعەلىشاى ئىسفەھانى:

ناوی ئهم شاعیره محهمه عهلی بووه، به ناوی باپیرهیهوه مهلا محهمه عهلی ئیمام جومعه، ناو نراوه، کوری میرزا عهبدولحوسینه نازناوی تهریقهتی باوکی "فهیزعهلیشا" بوو. میرزاعهبدولحوسینی فهیزعهلیشا له گهل کوره کهیدا میرزا محهمه دعهلی، که علوومی زاهیری تهواو کردبوو له خزمهتی "مهعسووم عهلیشا" دا چووه نیو تهریقهتی نیعمهتولاییهوه، سالانیکی زور له خزمهتی حهزرهتی مهعسووم عهلیشادا بوو تا به پلهی کهمال گهیشت و سهید مهعسووم عهلیشا، محهمه عهلیی کرد به خهلیفه تولخولهفا و نازناوی نوورعهلیشای پیدا.

نوورعهلیشا له شاری ئیسفههان له دایک بووه، له ژیر سهرپهرشتیی باوکیدا به پایه گهیشتووه، ئهو کاته که حهزرهتی سهید مهعسووم عهلیشا له سالی ۱۱۹۰ کی ک، مدا له ریّگهی دهریاوه له هیند هاته شیراز و ناوبانگی له ئیسفههان به گویی فهیزعهلیشای باوکی نوورعهلیشا گهییشت، به هاوریّیی کوره کهی روّبیشتنه خزمهتی، له شیراز له لای حکوومهتی ئهو کات سیخوری و ناحهزی لهسهر مهعسووم عهلیشا کرا و به ئاژاوه گیّری تومهتباریان کرد. حوکوومهت فهرمانی دوورخستنهوی بوّ خوّی و موریده کانی دهرکرد، له دوای ههوراز و نشیّو و چهرمهسهرهییّکی زوّر، سهید مهعسوومعهلیشا گهرایهوه بوّ هیند و نوورعهلیشا به هاوریّیی موشتاق عهلیشا له "ماهان"ی کرمان له لای مهزاری شا نیعمهتولا نیشتهجیّ بوون، موریدانی زوّریان پهیدا کرد. ئالوّزی و بهلوا ههلسا و به دهستووری مهلاعهبدوللای ئیمام جومعهی کرمان، نوورعهلیشا به ناچار تهرکی ئهو شارهی کرد و روّیشت بوّ شیراز، له شیراز به هوّی غهوغای موریدانهوه لوتفعهلی خانی زهند قهبوولّی نه کرد، نوورعهلیشا له شیرازه وه رووی کرده عیّراقی عهره بو له کهربه لا نیشته جیّ بوو. ئه حمهد پاشا والیی به هغدا ریّزی لیّنا و سهقاخانه ییّکی بوّ تهرتیب دا و مهنسه بی سهقایی پیّ به خشی.

نورعهلیشا بۆ ماوه ی پینج سال له کهربهلا مایهوه، لهبهر ئهوه، هاوولاتیانی کهربهلا له مانهوه ی نوورعهلیشا رازی نهبوون و له (لایه کی ترهوه پاشای قهجهر له تارانهوه بهوالی راسپارد که نوورعهلیشا دووربخاتهوه و دهری بکا به هؤی سهییدی به حرولعولووم و ئاغه میر سهیید عهلی ساحیبی کتیبی "ریاض" بۆ زیارتی مه ککه له ریگهی سلیمانی بهرهو موسل (خولان) بهری کهوت. حوسین عهلیشای کرد به

خەلىفە و جىنشىنى خۆى، رۆيىشت بۆ موسل "خولان"، ھەر لە وى لە سالى ھەزار و دوسەد و دوانزە ١٢١٢ كوچى مانگىدا؛ مالئاوايى لە دنيا كرد و لە پالى مەرقەدى حەزرەتى يوونسى نەبى بە خاك سپېردرا.

#### نوسراوه كانى نوور عهليشا:

۱ـ کوبرای مهنزووم له مهنتیقدا، ۲ـ ریسالهیی له کیمیادا، ۳ـ ریسالهی جامیعولئهسرار، ٤ـریسالهی ئوسوولوفورووع، ٥ـتهفسیری مهنزوومی خوتبه تولبهیان، ۲ـ جهنناتولویسال، ۷ـ دیوانی ئهشعار؛

#### ديواني ئەشعار:

نوورعهلیشا زانا و بلیمهتیّکی گهوره بوو، له عولوومی زاهیر و باتندا ئاگاداریی تمواوی ههبوو له هوّنینهوهی شیعردا شاعیریّکی پایهبهرز بوو، به تایبهتی له ئهنواعی شیعر، وه ک قیتعه و چواریّنه و غهزهل و قهسیده و تمرجیعبهند و مهسنوی به تایبهت غهزل زور به هیّز بووه.

نوورعهلیشا؛ نازناوی نوورعهلی بووه، ههروهها نوورعهین و لام و یا و نووری له شیعره کانیدا ئههینا.

لهبهرئهوهی بهردهوام به شوینیهوه بوون و له ژیر چاودیریی پیاوانی حوکومهت بووه، به تایبهت راسپاردانی ناغه محهمه عهلی کرماشانی موجتههید و زاهیدی شاری کرماشان، به نهینی له ناو کورده کاندا ده ژیا و له عیراقی عهرهبدا به "نوور" ته خهللوسی ده کرد.

دیوانی شیعره کانی به تیکوشانی د. جهوادی نووربه خش له نهقتابی تهریقه تی نیعمه تولایی سالی ۱۳٤۹ له تاران چاپ کراوه.

ئهم غهزهلهی که حهزره تی شیخ عهبدوره حمانی "خالص" ته خمیسی کردووه له لاپهرهی (۹۱)ی دیوانه کهیدا هاتووه، که له به شی فارسیی ئهم ناونیشانه دا له لههره وه یه.

# شرح تخمیس غزل نورعلیشاه سرودهٔ حضرت خالص ۱ شهرحی پینجخشته کیی غهزهلی نوور عهلیشا هه لبهستی حهزره تی خالص ۱

سرخوش: مست، جذبه و حال عارفانه سهرخوش: مهست، جهزبه و حالي عارفانه

عشق جلوهٔ دلدار: عشق: رک شرحهای پیشین عیشقی دهرکهوتنی دلدار: عیشق: بروانه شهرحهکانی پیشوو

جلوه: رک شرحهای پیشین جیلوه: دهرکهوتنی نوورانی: بروانه شهرحهکانی پیشوو

> دلدار: ذات باریتعالی دلدار: زاتی باریتهعالا

خانهٔ خمّار: مقام بیرنگی و قطع تعلقات را گویند. (رک دیوان عراقی، دیوان حافظ) خانه ی خهممار: مالّی مهیفروّش: مهقامی بیّرهنگی و بران له پیّویستیه کان و پیّوهندییه دنیاییه کان (بروانه دیوانی عهراقی، دیوانی حافز)

بت عیار: مطلوب و مقصود و معشوق را گویند. تجلیّات کثیر و متنوع خالق. بوتی عهییار: به مهتلووب و مهبهست و مهعشووق ده لّین. تهجهلییاتی فره یی و جوّراوجوّری خوداوهند.

زلف: زلف، در اصطلاح صوفیان کنایت است از مرتبت امکانیه از کلیات و جزئیات و معقولات و محسوسات و ارواح و اجسام و جواهر و اعراض. در اصطلاحات صوفیه است که زلف کنایت از ظلمت کفر است. عراقی گوید: زلف غیبت هویت را گویند که هیچ کس را بدان راه نیست.

(تذكرهٔ رياضالعارفين، ص ٣٩؛ اصطلاحات فخرالدين عراقي)

زولف: زولف، له زاراوهی سۆفیاندا کینایه له مهرتهبهی ئیمکانیه له کولییات (گشتیهکان) و جوزئیات (تاکهکان) و ماقولات (عهقلیهکان) و مهحسووسات (ههست پی کراوهکان) و ئهرواح و ئهجسام و جهواهیر و ئهعراض.

له ئیستیلاحاتی سۆفیهتیدا هاتووه، که زولف کینایه له کوفره. عیّراقی دهلّی؛ زولف غهیبهتی هووییهته، که هیچکهس بهو پله و پایهیه ناگات. (تذکرهٔ ریاضالعارفین، ص ۳۹؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی)

زنار: زنار علامت خاصی است که عیسویان راست و در اصطلاح زنار بستن؛ عقد خدمت است یعنی در زبان اهل حال اشارت به بستن بند خدمت و طاعت محبوب حقیقی است در هریک از مراتب که باشد. (شرح گلشن راز، ص ۱۳۹) زوننار: نیشانهی تایبهتی خاچپهرسته کانه و له زاراوهی سۆفیه تیدا گریبهستی خزمه ته، یانی به زمانی ئههلی حال، ئاماژه یه بۆ بهستنی کهمهربه ندی خزمه ت و ئیتاعهی مه حبووبی حهقیقی له ههر مهر ته به یه کدا که سالیک خرمه و گلشن راز، ص ۱۳۹)

عَلَم: پرچم، نشانهٔ قدرت و تسلط و هویت. عهلهم: پهرچهم، ئالا، نیشانهی هیّز و دهسه لات و ناسنامهیه.

> شاه عشق: مقصود خداوند است. شای عیشق: مهبهست خوداوهنده.

امکان: جهان مادی منظور است. ئیمکان: مەبەست جیهانی ماددیه. شد هویدا به صورت انسان: مقصود تجلی حقانی در وجود انسان کامل است. له شیّوهی مروّقدا دهر کهوت: مهبهست تهجهللیی حهققانی له وجوودی ئینسانی کامیلدایه.

تار: در دیوان نورعلیشاه به صورت "تار "و "دار "نیز آمده است. تار: نهم وشهیه له دیوانه کهی نوورعهلیشادا به شیّوهی "تار " و "دار "یش هاتووه.

وحدت او كما هى الآن: جناب شيخ عبدالرحمن (خالص) اشاره به خويش در مقام انسان كامل دارد.

... یه کتایی ده تگوت هی ئیستایه: بو ئینسانی پیگهیو(کامیل) ئهبهد و ئهزهل یه کسانه، حهزره تی شیخ عهبدوره حمان (خالص) ئاماژه به خوّی ده کا له پیگهی ئینسانی پیگهیو دا.

هست خود نور کائنات چو نی: نی = انسان کامل. نورانیت جهان به واسطهٔ وجود انسان کامل است.

نووری کائینات وه ک نهی وایه: نهی = ئینسانی کامیل. نوورانیه تی جیهان به بۆنهی ئینسانی پیّگهیوهیه.

بودِ عالم جز او بود لاشيئ: هستى جهان جز هستى او عدماست. بوونى عالهم بيّجگه لهو، نهبوونه: ههبوونى جيهان جگه له بوونى ئهو بوونى نييه.

خازن گنج و مخزن جبروت: صاحب ثروت معنوی و قدرت و عظمت بیپایان. عهمبارداری گهنج و کانگای گهورهیی: ساحیبی سهروهتی مانهوی و هیّز و گهورهیی بیّسنوور و کوّتایی.

از بــرای ظـهـور در نـاسوت خــود شــود گنج نامهٔ لاهــوت انسان کامل گنج نامهٔ خداوندی است و لاهوتی است.

لاه به معنی اله بوده، "واو" و "تا" برای مبالغه به آن افزوده شده مانند "واو" و "تا"ی جبروت و ملکوت.

اشاره بدین نکته ضروری است که اله با الله متفاوت است. الله یکی است و "اله " " متعدد است.

> > ئینسانی کامیل گهنجنامهی خوداوهنده و لاهووتییه.

لاه به مانای اله، "واو" و "تا" بۆ موبالهغه و گهورهپیشاندان ئهدریته پالّی ئهو وشهیه؛ وه ک "واو" و "تا" له جهبهرووت و مهلهکووت و...دا

ئاماژه بهم خاله پێويسته که وشهی "اله" و "الله" جياوازن ، "الله" تاقانهيه بهلام "اله" في هنه.

# شـد فــرو در لبـاس طیفــوری زد دَم لیـس فــی بهمسـتوری

مقصود از لباس طیفوری، ابویزید طیفور بن عیسی بن سروشان بسطامی مؤسس طریقهٔ طیفوریه است که "لیس فی جبتی غیر الله" زد.

چــووه نــاو بـهرگی تهیفوورییهوه

به داپۆشراوی باسی "لیس فی"ی کرد

مهبهست له بهرگی تهیفووری؛ حیکایهتی ئهبویهزید تهیفوور کوری عیسی کوری سهروهشانی بهستامیه، که دانهری تهریقهتی تهیفوورییه، که له بهزمی سهمای دهرویشاندا خهرقهی لهسهرکرد و گوتی؛ لیس فی جبتی غیر الله؛ له جوببهی مندا جگه له خودا هیچ نییه! و...

# شد نهان در لباس مشهوری در پس پردههای منصوری

مقصود تجلی حقّ در جامهٔ حسین بن منصور حلاج است که شهرت تمام دارد. خــۆی لــه بــهرگی ناســیاوی شــاردهوه له پشــت پـــهردهی مــهنســوورییهوه مهبهست دهرکهوتنی حهق له جامه و گیانی حوسیّنی مهنسووری حهلاجدایه که ئهو باسه مهشهووره.

# خـود عیان در رخ بتان گـردد مَنْظَـر چشـم عـاشـقان گـردد

خداوند در چهرههای زیبا جلوه می کند و عشق برای عاشقان پدید می آید که با نگاه پا به راه نهاده و عبادت عاشق نظر است، تا به مرحلهٔ عشق روحانی می رسد و بدین سبب گفته اند؛

# نظر بر مَنْظَر خوبان حلال است نَظَرْ بر صنع ذات ذوالجلال است

خۆی له روخساری بوتاندا دەردەخات، دەبیته جیگهی روانینی چاوی عاشقان خوداوەند له روخساری جواناندا دەردەكهوی دەكا و عیشق بۆ عاشقان پیکدینی، كه به نیگایی پی بنینه ریگهی عاشقی و عیبادهتی عاشق نهزهر و نیگایه. تا به پلهی عیشقی رووحانی دهگات، و ههر بۆیهش شاعیرانی عارف وتوویانه

تهماشای جـهمالی جـوانان حـهالاله نهزه رکردنه بو سونعی زاتی زولجهالال

خود به "خالص" فرو شد آن گردد...

چون در وجود "خالص" وارد گردید، همانند او میگردد. آینهٔ حق میشود. خوی به "خالص" نازل دهبیّ، و ئاویتهی دل دهبیّ، دل و روّح دهبیّ به ئاوینهی ئهو

هه لبهت حهزره تی کاک ئهنوه ر "فروشد" ی به فروتن و کرین داناوه، که له عیرفاندا "بیع و شهرا" نییه، ههموو قال و مهقالی عارفان لهسه ر نهفی "مه کاسب"ه، جا ئه گهر بهم مانایه چاوی لی بکهین، دهبی بلیّین؛ "خوّی به خالص ده گوریّته وه..." که ئهمه باسه کهی به ربلاوه، به لام مهبهستی شاعیر لیّره دا هاتنی سیفاته و ده رکه و تنی ئه و سیفاته یه که عارف دهبی به ئاوینه ی حهق...

### (۲) تخمیس غزل نورعلی

ای چشم! ببین پرتو انوار رخ یار کرداهستعیان جلوه به هر کوچه و بازار بسردار زپیش نظراین پسردهٔ پندار

«ای دل! بگشا چشم و ببین جلوهٔ دلدار کرده است تجلی همهجا بر در و دیوار»

ای طالب راز دل مستان ره عشق! بی عشق مجو سرّا حریفان ره عشق رمزی است خفی در بر رندان ره عشق

«رازی است نهان در دل مردان ره عشق کـو را نتوان کرد بیان جز بـه سرِ دار» چون بـادهٔ اسـرار مبرا ز چه و چون در مشـرب ارباب محبت شده مکنون تــا راز نیفتد ز پس پرده به بیرون،

«از حلق حریفان بگشودند بسی خون تا لب نکند تر کسی از بادهٔ اسرار» تا ذوق می عشق چشیدند رفیقان، گشتند به هر کوچه و در واله و حیران اسرار عیان شد همه جا از لب ایشان

«رازی که پس پرده نهان بود حریفان کردند عیان با دف و نی، بر سر بازار»

۱ . به کهسری (سین) و شهددی (راء)

ای آن که ز اسرار حقیقت به گمانی!
در راه فنا اسب خودی را چه دوانی؟
زاهدد! تو برو، بار محبت نتوانی
«ای شیخ! ز اسرار حقیقت تو چه دانی؟
عمرت همه بگذشت پی جبه و دستار!»
«خیالص»! چو شود مهر رخ یار درخشان،
ظلمت کده کفر شود مطلع ایمان
فی الحال شود مغرب و مشرق همه یکسان
فی الحال شود مغرب و مشرق همه یکسان
گر نور علی سر زند از مشرق انوار»

#### تەخمىسى غەزەلى نوورعەلى

ئهی چاو! وهره شهوقی نووری رووی دلدار ببینه له ههموو کوّلان و بازار یکدا جیلوهی خوّی دهرخستووه ئسه پهردهی گومانه لهبهر چاوت ههلبگره

«ئـهى دڵ! چـاوت بكهوه و دەركـهوتـنى دلّـدار ببينه كه ههموو شوێنێک لهسهر دەرک و ديوارى خوٚى دەركهووتوه»

ئهی ئهوه ی خوازیاری نهیّنییه کانی دلّی سهرخوٚشانی ریّبازی عیشقی! به بیّ عیشق، بهشویّن نهیّنییه کانی خهنیمانی ریّبازی عیشقدا مه گهری رهمــزیّکی شاراوه له لای جوامیّرانی ریّبــازی عیشق هــهیه

«ڕازیدکی شاراوه له دالی پیاوانی ریبازی عیشقدایه، که لهسهر دار نهبی ناکریت دهریببرن»

لهبهر ئهوهی بادهی بیبهری له پرسی چییهتی و چونیهتی له پرسی چییهتی و چونیهتی له روانگهی ئههلی خوشهویستیدا شاردراوه تهوه بو نهوی نهینییه، که له پشت پهردهوه دهرنه کهویت،

«خـوینی زوریان له گـهرووی خـهنیمان هینا بو ئهوهی کهس لیو به شهرابی نهینییهکان ته نهکات»

هاو پیان هه رکه چیژی شهرابی عیشقیان چهشت، له هه موو کولان و به رده رگایه ک سه رلیشیواو و حهیران بوون نهینییه کان له لیّوی ئه وانه وه به هه موو لایه کدا بلاو بوونه وه

«ئـهو نهێنییهی لـه پشت پـهرده شـارا بـووهوه، خـهنیمان به دهف و نهیهوه لهسهر بـازار له قاویان دا»

ئــەى ئــەوكەســەى لە نهێنىيەكانى حــەقىقەت بە گومانى! بۆچــى ئەســپى خۆيــەتى لــە رێبــازى فەنــادا دەرەتێــنى؟ زاھىد،برۆ! تۆئەو كەسەنى كەبتوانى بارى خۆشەويستى ھەلٚبگرى

«ئـهى مـهلا تۆ له نهێنييهكانى حهقيقهت چ دهزانى؟ تۆ ههموو تهمهنت بهشوێن كهوا و مێزهردا تێپهڕ بوو»

ئه ی «خالص»! کاتی که ههتاوی پرووی یار بدر هوشیته وه تاریکخانه ی کفر دهبیته شوینی سهرهه لدانی [هه تاوی] ئیمان دهستبه جی پروژهه لات و پروژئاوا یه کسان دهبین

«سوێندمبه خودا، که هیچنیشانه یه که تاریکایی ئیمکان نامێنێت ئه گهر نووری عه لی $^{7}$  له روّژهه  $^{7}$  له روّژهه  $^{7}$  ته نووره کان سهرهه  $^{7}$  له روّژهه  $^{7}$  نام نووره کان سهرهه  $^{7}$  نام روّژهه  $^{7}$  نام روژهه  $^{7}$  نام روژه  $^{7}$  نام روژهه  $^{7}$  نام روژهه  $^{7}$  نام روژه نا

۱ . له دەقه كەدا «شيخ» هاتوه. ئيرانىيە كان به مەلا دەلين «شيخ».

۲ . نووری عهلی کینایه یه بۆ ئیمامی عهلی و ناسناوی شاعیری شیعره کهشه.

# شرح تخميس غزل نورعليشاه سرودة حضرت خالص ٢ شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى نوورعەلىشا ھەلبەستى حەزرەتى خالص ٢

#### نورعلى = نورعليشاه

برای آگاهی از احوال و آثار او ر.ک به اوّلین تخمیس از غزل نورعلیشاه آمده در دیوان حاضر. این غزل که جناب شیخ عبدالرحمن (خالص) تخمیس فرمودهاند در صفحهٔ (۹۱) دیوان نورعلیشاه این گونه آمده است:

(دیوان نورعلیشاه، به اهتمام د. جواد نوربخش، ص ۹۱)

ای دل بگشا چشم و ببین جلوهٔ دلدار کرده است تجلی همه جا بر در و دیوار سـرّی اسـت نهان در دل مردان ره عشـق کـان را نتوان کرد عیان جز به سر دار از حلق حریفان بگشودند بسی خون تا لب نکند تر کسی از بادهٔ اسرار ای شیخ ز اسرار حقیقت تـو چـه دانی؟ عمرت همه بگذشت پی جبه و دستـار خورشید رخ دوست عیان است و لیکن کی کسب کند نصور از آن آینهٔ تصار رازی کے نہان بود پس پردہ حریفان کردند عیان با دف و نی بر سر بازار بالله که نماند اثر از ظلمت امکان گر "نور علی" سر زند از مطلع انوار

برای اَگاهی از تفاوتهای غزل در هر دو دیوان درج شد و چون نسخه "جذبهٔ عشق" به کردی ترجمه شده از برگردان آن خودداری شد.

#### نوور عەلى = نوور عەلىشا

بۆ ئاگادارى له به سەرھاتى نوورعەلى شا، بروانە سەرەتاى يەكەمىن پێنجخشته کی له غهزهله کانی نوورعهلیشا له م کتێبهدا.

ئەم غەزەلە كە حەزرەتى شىخ عەبدورەحمان (خالص) تەخمىسى كردووە، له لايهرهي ٩١ي ديواني نوورعهليشادا بهوشيّوهيه، كه له بهشي فارسيدا لهسهرهوه ئاماژهم پي کردووه، هاتووه، بۆ ئاگادارى له جياوازييه کانى غهزهله که له ههر دوو دیوانه که دا هیّنام و لهبهر ئهوهی له نوسخهی جهزبهی عیشق دا وهر گیراوه ته سهر زمانی کوردی، لیرهدا وهریناگیرینه سهر زمانی کوردی.

ای چشم ببین پرتو انوار رخ یار...

هم جناب نورعلیشاه و هم جناب خالص اشاره به سخن معروف هاتف اصفهانی داشتهاند که فرمود؛

#### جلوهٔ یار از در و دیوار در تجلی است یا اولی الابصار

ئەي چاو! وەرە شەوقى نوورى رووى دلدار ببينه...

ههم حهزرهتی نوورعهلیشا و هم حهزرهتی خالص له م بهشهدا ئاماژهیان بۆ ئهو شیعره بهناوبانگهی هاتفی ئیسفههانیه که ده لین؛

جیاوهی یار له دهر و دیاوار له دهرکهوتندایه ئهی ئهوانهی چاوتان ههیه

ای طالب رازِ دلِ مستان ره عشق...؛

طالب: سالک مبتدی

راز دل مستان ره عشق: آنچه ناگشودنی است به قول حافظ، که کس نگشود و نگشاید به حکمت این معما را

ئەي ئەوەي خوازيارى نھێنىيەكانى دڵى سەرخۆشانى رێبازى عيشقى...،

تالیب، سالیکی سهرهتایی نهیّنییه کانی دلّی سهرخوّشانی ریّبازی عیشق؛ ئهوهی، که ناکریّتهوه به وتهی حافزی شیرازی، که کهس به حکیمهت ئهم موعهمایهی نه کردووه تهوه و نایکاتهوه.

چون بادهٔ اسرار مبرّا ز چه و چون...

در عرفان "سکوت" جایگاه والایی دارد. مولوی میفرماید:

هر که را اسرار غیب آموختند مُهر کردند و دهانش دوختند

پس هر کس بادهٔ اسرار نوشید از گفت و شنود و مجادله و مباحثه به دور و مبرا می شود.

وه ک شهرابی نهیّنی وا له پرسی چییهتی و چوّنیهتی، پاکن... له عیرفاندا "بیّدهنگی" پیّگهیه کی بهرزی ههیه. مهولهوی ده لّیّ؛ نهیّنییه داپوّشراوه کانیان به ههر کهس گوت، موّریان کرد و دهمیان دووری، بهم هوّیهوه ههر کهس باده ی نهیّنیی نوّش کرد، له وتوویژ و دهنگ و باس به دووره و پاکه.

تا ذوق مي عشق چشيدند رفيقان...

ذوق: رک به شرحهای پیشین می (و) عشق: رک به شرحهای پیشین رفیقان؛ یاران طریقت، اشاره به حلقهٔ ذکر اهل طریق و بزم سماع و رمزها موسیقی عرفانی که از نهانیهای درون سالک پرده برمیدارد.

هاوريّیان که چيري شهرابي عیشقیان چهشت...

زهوق: بروانه شروقه کانی پیشوو. مهی و عیشق: بروانه شروقه کانی پیشوو. رهفیقان، هاورپیان؛ یارانی تهریقهت، ئاماژهیه به ئالقهی زیکری ئههلی تهریقهت و بهزمی سهما و رهمزی مؤسیقای عیرفانی، که پهرده لهسهر نهینیه کانی دهروونی سالیک لادهبا.

ای آن که ز اسرار حقیقت به گمانی...

به گمانی: تردید داری، بدبینی، سوءظن داری. مقصود قشریون سطحینگر و اهل قال و مقال که تکیه بر ظواهر امر دارند.

ئهی ئهوکهسهی له نهیّنییهکانی حهقیقهت بهگومانی!... گومان؛ له دوو و سیّدابوون، رهشبینی، بیرورای خراپ دهر حهق بهشتیّ، مهبهست ئههلی زاهیر و روالهتبین و روالهتی و ئههلی قال و مهقاله که پالّیان به زاهیری ئهمرهوه داوه.

"خالص" چو شود مهر رخ یار درخشان...

چو؛ هم قید زمان است و هم ادات تشبیه که به خالص بازمی گردد. در این بند از تخمیس خالص و نورعلی هر دو ایهام دارد و به تساوی هر دو اشاره به مظهر انسان کامل بودن است و...

ئەي "خالص" كاتىٰ ھەتاوى رووى يار بدروەشىٚتەوە...

وشهی "چو" له فارسیدا ههم قهیدی زهمانه و ههم ئهداتی تهشبیهه، که لهم دیّرهدا ده گهریّتهوه بوّ "خالص"، لهم بهشهی تهخمیسه کهدا، نازناوی "خالص" و "نوورعهلی" ههر دوو ئیهامیان ههیه و به یه کسانی ههر دوو ئاماژهیه بوّ مهزههری ئینسانی کامیل و...

## (۳) تخمیس غزل نورعلی

مطربـــــا! درکش نوا بـا چنگ و زیل ذوق ده جــــان را به یـاد آن جمیل چنگ و می هســتند بر عشقش دلیل «ساقیـــا! کو بــادهٔ چون سلسبیل؟ تا شــوم مســت و کنم جان را سبیل» در ره آن شــیخ، قربــانــم، کــه او

در ره آن شیخ، فربانیم، که او بسر در آن پسیر دربانیم، که او من اسیر غسوث گیسلانیم که او

«مـــن غــــلام همـت آنـــم که او، کــــار یــپغمبر کنـــد بی جبـرئیل»

> نبسود از علسم و رسسوم هنسدسه جسز عنساد انسدر عنساد هنبسسه دور شسو از ظلمسست ایسن وسوسسه

«نیست انسدر خسانقاه و مدرسه حساصلی جسز آه آه و قسال و قیسل» چنسد مغروری به خسوبی، زاهدا! زنسگ کبسر از دل نسروبی، زاهسدا غسسرق دریسای ذنسوبی، زاهسدا

«طبل فرعونی چه کوبی زاهدا؟ غافلی، غافل تو از بانگ رحیل» تا نباشد جلوه گرسر ولی مینگردد دل به نورش منجلی تخالصا"کی بینی جانان را جلی

«تــا نتابـد در دلــت نــور علـی کی عیــان بینـی جمال آن جمیل»

#### تەخمىسى غەزەلى «نوورعەلى»

ئهی موتریب! ئاوازت به چهنگ و زیل هوه هه لبره به یادی ئهو جوانهوه زهوق به گیان ببه خشه چهنگ و مهی رینوینی عیشقی ئهون

«ئهی ساقی! کوانی ئهو مهیهی وهک سهلسهبیلی[بهههشته]؟ تاکو پنی سهرخوش بم و گیانم له ریگهیدا بکهمه خیری ئهو"

قوربانی ریکه ی ئه و شیخهم که ئهو، دهرکهوانی دهرگای ئه و پیرهم که ئهو، ئهسیری غهوسی گهیلانم که ئهو،

«من غولامی هیمهتی ئهو کهسهم که ئهو، به بی جیبرهئیل کاری پیغهمبهر دهکات»

له عیسلم و ری و رهسمسی ههنده سه دا هیچ شتیک نیبه جگه لهسه رییچی لهناو سه رییچیی هنبسه دا خوت له تاریکایی ئهم وهسوه سهیه دوور بخهوه

«له خانهقا و مهدرهسهدا هیچ دهسکهوتیّک

نییه جـگه له ئاخ و ئۆف و قسهی بهتال»

ئەى زاھىد! چەندە شانازى بە چاكىي خۆتەوە دەكەيت؟ ئەى زاھىد! تۆ ژەنگى لە خۆبايى بوون لە دلت ناكەيەوە؟ ئىمى زاھىسىد! تىۆ غەرقىي دەرىساى گوناھانى

«ئەي زاھىد! تاكەي تەپلى فىرعەونى لىدەدەيت؟

ههتاکو نهێنییهکانی مروٚقی «وهلی» دهرنهکهوتبێت دل به نصووری ئهو پووناک نابێتهوه ئهی «خالص»! کهی دلدار به پووناکی دهبینی؟

«تا ئەو دەمەى نوورى عەلى لە دلتدا نەدرەوشىتەوە كەى دەتوانى بە ئاشكرا روخسارى ئەو جوانە ببينى؟»

# شرح تخمیس غزل نورعلیشاه سرودهٔ حضرت خالص ۳ شهرحی پینجخشته کیی غهزه لی نوورعه لیشا هه لبه ستی حهزره تی خالص ۳

این غزل که توسط جناب (خالص) تخمیس شده است، در صفحهٔ ۱۱۰ دیوان نورعلیشاه این گونه آمده است:

ساقیا کو بادهٔ چون سلسبیل من غلام همت آنم که او نیست باکم زاتش نمرودیان طبال فرعونی چه کوبی زاهدا جز کفن با خود نبرده زیر خاک نیست اندر خانقاه و مدرسه تا نتابد در دلت"نور علی"

تا شوم مست و کنم جان را سبیل کـار پیغمبر کند بی جبرئیل گـر بسوزانندم از کین چون خلیل غـافلی غافل تو از بـانگ رحیل آن که زد تخت شهی برپشت پیل حـاصلی جز آه و واه و قال و قیل کی به دل بینی جمـال آن جمیل (رک دیوان نورعلیشاه، د. جواد نوربخش، ص ۱۵۰)

ئهم غهزهله که حهزرهتی "خالص" کردوویه به پینجخشته کی له لاپهرهی (۱۱۵) دیوانی نوورعهلی شادا بهو جوّرهی لهسهرهوه هیناومه هاتووه.

مطربا در کش نوا با چنگ و ذیل...

ذیل: دل، ذوق: رک شرحهای پیشین، یاد: رابطهٔ مرید و مرشد ، جمیل: زیبا (خداوند)، می: رک شرحهای پیشین، دلیل: رهنما، به مقصد رساننده،ساقی: رک شرحهای پیشین، سبیل: فدایی طریق

این بند مقدمهٔ نزول و غلبهٔ جذبهٔ عرفانی است.

ئهی موتریب! ئاوازت به چهنگ و زیله وه هه لبره...

زیل: دلّ ئیهامی تیدایه وه ک، چون به کوردی خومان ده لیّین دهست و دلّت به کاربی، ههم چهنگ: دست، چهنگ: سازی چهنگ، زهوق: بروانه شهرحه کانی پیشوو، یاد: پیوهندیی باتنیی مورید و مورشید، جهمیل: جوان، مهبهست خوداوهنده، مهی: بروانه شهرحه کانی پیشوو ،دهلیل: ریننما، بهرهنده ی به مهبهست، ساقی: بروانه شهرحه کانی پیشوو، مهست: بروانه شهرحه کانی پیشوو، سهبیل: خوبه خشی

ریگای تهریقهت، ئهم بهشه سهرهتای رووخانی غوروور و سهرکهوتنی جهزبهی عیرفانیه.

در ره آن شیخ قربانم که او...

شیخ: مرشد، قطب دستگیر، قربان: فدایی، تسلیم، پیر: مسندنشین طریقت، مربی باطنی، دربان: محافظ، مواظب ، اسیر: دربند، شکار، عاشق، غوث گیلان؛ محییالدین عبدالقادر گیلانی مؤسس و قطب طریقهٔ قادریه، همت: نیروی باطنی، کار پیغمبر کند بی جبرئیل: صاحبان ولایت الهام از طریق دل می گیرند و بدون واسطه درمی یابند زیرا مأموریت جبرئیل با خاتمیت نبی اتمام یافته است.

قوربانی رِیْگه ی ئهو شیّخه بم که ئهو...

شیخ: مورشید، قوتبی دەسگیر، قوربان: تەسلیم، فیدایی، پیر: پوستنشینی تەریقەت، رینمای باتنی، دەربان؛ کیشکچی، ئەسیر: دەسبەسەر، شکار، عاشق، غەوسی گەیلانی: حەزرەتی محیدین عەبدولقادری گەیلانی بناغەدانەر و قوتبی تەریقەی قادری.

هیمهت: وزهی باتنی، کاری پیغهمبهر بهبی جبرهئیل دهکا... ساحیبانی وهلایهتی گهوره ئیلهام له ریگهی دلهوه وهردهگرن، بی ئهوهی واسیتهیی ههبی، ـ لهبهرئهوهی خزمهتی جبرهئیل لهگهل کوتایی و خهتمی پیغهمبهرایهتیدا دوایی هاتووه.

نَبْوَد از علم و رسوم هندسه...

این بند ردیه بر عنوان و مکان و تشریفات به نام عرفان و تصوف است، که عارفان عمل و سلوک الی الله را ملاک میدانند نه ظواهر خانقاه و خرقه و مدرسه و کتاب را.

هیچ شتیک له عیلم و نهریتی ههندهسهدا نییه...

ئهم بهشه رهتکردنهوهی عینوان و جیّگه و تهشریفاتی سوفیه تیه به ناوی عیرفان و تهسهوفهوه، وه ک شیّخ و سهدر و نهقیب و خانهقا و خهلیفه و مورید و ...چونکه عارفان کردهوه و سولووک ئیله لا به بنهما دهزانن، نه ک زهواهیری خانهقا و خهرقه و مهدرهسه و کتیّب و ....

چند مغروری به خوبی زاهدا...

زهدفروشی و خودنمایی که مقدمهٔ غرور است از گناهان نابخشودنی در نزد عارفان متصوف است و آن را با عمل فرعون برابر میدانند که بانگ رحیل و سفر آخرت را در نظر نداشت.

ئەي زاھىد! چەندە شانازى بە چاكىي خۆتەوە دەكەيت؟...

زوهدفروّشتن و خوّنواندن، که سهره تای غورووره له گوناهانیکه له لای عارفانی موته سهویف، که نابه خشرین و ئه و کردهوه یه له گه ل کردهوه ی فیرعهون به یه کسان دادهنین، که ئه و بانگه وازی مه رگ و سه فه ری له دنیاده رچوونی له بیرنه بوو.

تا نباشد جلوه گر سرّ ولی...

تا راز ناگشودهٔ ولایت جلوه گر نشود و دل به نور الهی منجلی نگردد...

در مصرع سوم سکتهای وجود دارد و باید چنین باشد که؛ "خالصا" تو کردهای جان را جلی... ـ تا زمانی که نور متجلی از آینهٔ سلطان اولیاء علی بن ابیطالب در دلت نتابد، به وصال حق نخواهی رسید. ـ (بحث آینه در آینه = بینهایت، در عرفان مفصل است که در سه مصرع پایانی این بند به آن اشاره شده است.)

ههتاکو نهێنییهکانی مروٚڤی «وهلی» دهرنهکهوتبێت...

تا نهینیی نه کراوه ی وه لایه ت جیلوه گهر نه بین، دلّ به نووری ئیلاهی روون نابیته وه / له دیری سییه مدا وهستانیک ههیه و ده بی وا راست بکریته وه که؛ "خالصا، تو کرده ای جان را جلی"… تا ئه و کاته که نووری ده رکه و توو (موته جه للی) له ئاوینه ی سولتانی ئه ولیا، عهلی کوری ئه بی تالیبه وه، (د) له دلّی تودا تیشک نه دا، به ویسالی حه ق ناگه ی - (باسی ئاوینه له ئاوینه دا - واته بینیهایه ت له عیرفاندا به فره یی ها تووه - که له سی دیری کوتایی نه م به شه دا ناما ژه ی پی کراوه.

ای که جزیاد تو در کون و مکان افسانه روشن از نسور رخت میکده هم کاشانه همه عسالم زتو مستند و زتو، فرزانه

«ای نگـه با نظــرت هم می و هـم میخانه، گردش چشـم تو هم سـاغر و هـم پیمانه»

> ای کـه با دشـمن و با دوسـت، نوالت ظاهر بهـــرهجــو از کرمت هم دنــی و هم طـاهر کیسـت آن کـــو نبود جــود تو بر وی دائر

«هم مسلمان ز تو حاجت طلبد، هم کافر طساق ابروی تو هم کعبه و هم بتخانه»

> ای کـه بیرنگـی عالـم ز تـو باشـد پررنگ پرتـو روی تـو در کـون و مـکان در آهنگ چشـم بیمار تـو هم فتنـه و هـم پرنیرنگ

«نرگسـت با همه در آشـتی و هم در جنگ نگهـت با همـه کس محـرم و هـم بیگانه»

جلوهٔ روی تو داده است به خوبان مظهر عاشق سوختهدل را شده زان روا منظر تو، که باشی همه خوبان جهان را مصدر

«توکه هم شمعی و هم گل چه عجب باشد اگر که دهـد دل به تو هم بلبـل و هم پـروانه»

عاشــق روی تو هم حال شــدم، هم در اصل هم بــه وصل تو رضــا دادهام و هم با فصل ای که مژگان تو بر ســینهٔ عاشــق زده نصل!

«هــم به هجر تو بهســر مىبرم و هم با وصل دل هــم آباد بــود از تـــو و هـــم ويــرانه»

۱ . زآن رو

ای فــروغی ز رخت عـالم حسـن ناسوت! جـلوهگر زلف تو بـر کـافر و بر مؤمن روت سـرٌ ایمان ز رخت خیزد و کفر از گیسـوت

«لعل جانبخش تو هـم قوت بود، هم یاقوت خــال گیسـوی تو هم دام بود، هم دانـه»

> من هماندم که شدم از می عشقت ذایق مست و شیدا و سراسیمه شدم چون وامق در ره عشق تو، هم «خالص»م و هم صادق

«گفت «قصاب»: تو دیوانه شـدی یا عاشق؟ ای بـه قربان تو هم عـاشــق و هم دیوانه!»

١ . با كسر (سين) و شد (راء)

## تەخمىسى غەزەلىكى «قەسساب»

ئهی ئهوهی وا جگه له یادی تق، ههمووشتیکی کهون و مه کان ئه فسانه یه ههم مهیکه ده و ههم مال له نووری روخسارت رووناکن ههمو عالم له توه سهرخیقش و له توه عاقلن

«ئـهى نيگـا و نـهزهرت هـهم مهيه و هـهم مهيخانه! چهرخى چاوانت هـهم دهفـرى شـهراب و هـهم پهيمانهيه»

ئه ی ئه وه ی به خشینت به دوژمین و دوّسیت ناشکرایه ههم پاک و ههم ناپاک له کهرهمی توّ به هره و هرده گیرن کییه ئه و کهسه ی به خشنده یی تو نایگریته وه؟

«هـهم مسـولّمان داوای پیّداویسـتیت لـیّدهکات و هـهم کافـر تـاقـی بــروّت هـهم کـهعبهیـه و هـهم بـتخانـه» ئــهی ئــهوهی بیّرهنگـه شـهوقـی رووی تـوّ لـه کـهون و مهکاندا رهنـگ دهداتـهوه چـاوی بیمارت هـهم فیتنهیه و هـهم پـر شـهر و شـوّره

«نەرگس [ى چاو]تلەگەل ھەمووكەس ھەملەئاشتىدايەوھەملەشەردا نىگات بۆ ھەمووكەس ھەم مەحرەمە و ھەم بىنگانە»

دەركـهوتـنى روخـسـارى تۆيە جـوانيى بـه جـوانـان داوه هـهر له و رۆژەوەش بۆته روانـگـهى عاشقانى دلسووتاو تـۆكـه بالانشينى ســهرووى هـهمـوو خـاسـانى جيهانى،

«تــۆ، كـه هــهم شــهم و هــهم گـولــى، سـهيـر نييه ئهگهر بــولبوليش و پــهپــوولــهش دلــيــان بــه تــۆ دابــێــت»

ههم ئیستا عاشقی جوانی توم و ههم له بنه وه اله بوهم ههم به جوداییت ههم به وهسلت رهزامهاندم و ههم به جوداییت نهوه که برژانگت تیری له سینگی عاشق داوه،

 نهی نهوه ی شهوقیّکی روخسارت ههموو جوانییه کانی عالهمی مادده یه زولفت لهبهرچاوی کافرو روخسارت لهبهرچاوی ئیماندار دیاره نهینیی ئیمان له دهموچاوت دهرده کهویّت و کفر له زولفت «لهعلی گیانبه خشت ههم قهووته و ههم یاقهووت خسالی زوله فست ههم داوه و ههم دانسه» خسالی زوله تامی باده ی عیشقی توم کرد، من ههر ئهوده مه که تامی باده ی عیشقی توم کرد، وه که تامی باده و شهیدا و ئالوزکاو بووم له ریگه ی عیشقی تودا، ههم «خالص»م و ههم راستگو له ریگه ی عیشقی تودی، یان عاشقی؟ «لیی پرسیم و گوتی نه ی «قهسساب»! تو شیّت بووی، یان عاشقی؟ ئهی عاشق و شیّت ههردووکیان به قهوربانت بن!»

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

### قصاب كاشاني:

سعید قصاب کاشانی از شاعران اواسط سدهٔ دوازدهم هجری است. ایام زندگانی او مقارن با سقوط و انقراض سلسلهٔ صفویه، تاخت و تاز افغانان در ایران و بالاخره ظهور نادرشاه افشار بوده است.

سعید قصاب کاشانی چون شاعران معاصر خود پیرو سبک هندی است و از شاگردان مکتب صائب تبریزی بوده است. سعید قصاب کاشانی خطّ و سواد نداشته است. آنچه در تذکرهها بویژه تذکرهٔ حزین لاهیجی دربارهٔ وی آمده است: دیوان اشعارش بیست هزار بیت باشد، هرگز در قوافی و استعمال لفظ بموقع خود غلط نکردی و سلیقهاش با عدم بضاعت از عهدهٔ ربط کلام و روانی سخن برآمدی. در مراتب دیگر خود فوق موزونان صاحب سواد است و در آخر عمر ترک پیشهٔ قصابی کرده، ساکن مشهد مقدس شده، در کهنسالی وفات یافته در مشهد مقدس دفن شده است.

درتاریخ ادبیات ایران از شعرا و عارفان، بزرگانی باعنوان "قصاب" داشته ایم. ازجمله؛ ابوالعباس قصاب آملی از عارفان سدهٔ چهارم که شرح حالش در کشف المحجوب هجویری، تذکرهٔ الاولیاء عطار، نفحات الانس جامی آمده است. یغمای جندقی شاعر نامدار سدهٔ سیزدهم هجری، غزلیات و اشعاری با تخلص "قصاب" دارد که موسوم به قصابیه است و در کلیات آثارش به چاپ رسیده است. سوم امیربیگ قصاب اصفهانی از تلامذهٔ حکیم شفایی که معاصر شاه عباس دوم صفوی زندگی را بدرود گفته است. (رک تذکرهٔ نصرآبادی) چهارم قصاب گیلانی یا "مازندرانی" که تا سال ۱۲۰۰ هجری قمری حیات داشته است. (رک فهرست نسخهٔ مجلس شورا، ابن یوسف شیرازی) چنان می نماید که قصاب به معنی "قصب فروش" مجلس شورا، ابن یوسف شیرازی) چنان می نماید که قصاب به معنی "قصب فروش"

۱ در تاریخ ادبیات ایران دو شهر معروف به نام کاشان وجود دارد؛ یکی «کاشان» یا «کاسان» در شمال خراسان حدود فرغانه که مردم آن به زیبایی مشهورند و دوم کاشان در مرکز ایران جنب اصفهان که علما و شعرای بزرگی از آنجا برخاستهاند، ازجمله سعید قصاب کاشانی.

گویا قصاب کاشانی سفری به هند داشته. مؤلف تذکرهٔ صبح گلشن، مجموعهٔ دیوان قصاب را در کتابخانهٔ احمد شاه پادشاه دهلی دیده است و تعداد ابیات آن را سه هزار و پانصد بیت میگوید. دیوان قصاب کاشانی به اهتمام محمد محمد لوی عباسی در تهران چاپ و منتشر شده است. غزلی که جناب شیخ عبدالرحمن طالبانی "خالص" تخمیس کردهاند در صفحهٔ (۱۰۹) دیوان قصاب کاشانی این گونه آمده است:

ای نگـه با نظرت هم می و هم میخـانه هم مسلمان ز تو حـاجت طلبد هم کافر نرگست با همه در آشتی و هم در جنگ لب شیرین تو هم قوت بود هم یـاقوت گاه با وصل به سر میبـَرَد و گه با هجر تو گهی شمعیو گهی گل چه عجب باشد اگر گفت "قصاب" تو دیوانه شدی یا عاشق

گردش چشـم تو هم سـاقیو هم پیمانه طـاق ابروی تو هم مسـجد و هـم بتخانه نگهـت با همه هـم محرم و هـم بیگـانه خـــال گیرای تو هم دام بـود هم دانـه گـاه آبـاد بـود دل ز تــو گـه ویرانه که دهـد دل به تو هم بلبـل و هم پروانه ای بـه قربان تو هم عاشـق و هـم دیوانه (رک دیوان قصاب کاشانی، ص ۱۹۹)

که برای مقابله با غزل تخمیس شده و تفاوتهای آن دو عیناً نقل شد.

## قەسابى كاشانى:

سهعیدی قهسابی کاشانی که شاعیرانی نیّوه راستی سهده ی دهوازده می کوچییه، سهرده می ژیانی ئه و هاوکاته له گه ل برانه وه و رووخانی سهفه وییه کان و کیشه و پهلاماری ئهفغانه کان بو سهر ئیران تا ده رکه و تن و ده سه لاتی نادر شای ئهفشار "ههوشار".

له میژووی ئهدهبیاتی ئیراندا شاعیران و عارفانی، به نازناوی «قهساب» به ناوبانگن بو نموونه؛ "ئهبولعهبباسی قهسابی ئامولی"، له عارفانی سهدهی چوارهم، به سهرهاتی ژیانی لهسهرچاوه کان وه ک (کهشفولمه حجووب، تهز کهره تولئهولیای عهتار، نهفه حاتولئونسی جامی و…)دا هاتووه. یه غمای جهنده قی شاعیری به ناوبانگی سهده ی سیزده می کوچی، غهزهلیات و ئه شعار یک به نازناوی "قهساب" ههیه که "قهسابیه "یان پی ده لین و له دیوانی شیعره کانیاندا هاتووه، سییهم کهس ئهمیر به گی قهسابی ئیسفه هانییه له شاگردانی "حه کیم شهفایی" که لهسهرده می شاعه باسی دووه م (سهفه وی)دا کوچی دوایی کردووه. (بروانه تهزکه ره ی نهسرئابادی) چواره م؛ "قهسابی گیلانی" یان "مازه نده رانی" که تا سالی ۱۲۰۰ ژیاوه. (بروانه چواره م) نوسخه ی مه جلسی شوورا؛ ئیبنی یوسفی شیرازی). وادیاره قهساب به مانا

له ئیران دوو شار به ناوی کاشان هه یه، یه کن له باکووری خوراسان و نزیکی فهرغانه که خه لکه کهی به جوانیی
 رو خسار به ناوبانگن و ئه وی تر کاشان له ناوه ندی ئیران له لای ئیسفه هان که عوله ما و شاعیرانی گهورهی هه بوون
 و یه کی له وان قه سابی کاشانیه.

"قەمىش فرۆش" جگە لە "گۆشتفرۆش" پىشەى برى لەو كەسايەتىيانەى ناوبراو بووە.

قهسابی کاشانی لهوهده چی سهفهریکی هیندی کردبی: نووسه ری کتیبی "تهزکه رهی سوبحی رهوشه ن"، کو کراوه ی دیوانی قهسابی کاشانی له کتیبخانه ی ته حمه د شا، پادشای دهلی دیوه. ژماره ی دیره شیعره کانی نه و دیوانه سی هه زار و پینجسه د (۳۰۰۰) دیر بووه.

دیوانی قهسابی کاشانی به تیکوّشانی "محهمهد محهمهدلوی عهباسی" له تاران له چاپ دراوه و بـلاو کراوهتهوه...

ئهم غهزهله که حهزرهتی شیخ عهبدوره حمانی تالهبانی "خالص" ته خمیسی کردووه له (لاپهرهی ۱۰۹) دیوانی قهسابی کاشانیدا به و شیوه یه هاتووه، که له به شه فارسییه که دا له سهرهوه هیناومه و مهبهستم به راورد و لیکدانه و هی بی تیگه ییشتن له جیاواز ییه کانی ئه و دوو نوسخه یه و ئاماژه یه وه ک به لگه ییکی باوه رپیکراو بو لیکدانه وه لهسه رئه و بریاره.

## شرح تخميس غزل قصاب كاشاني سرودة حضرت خالص

شەرحى پينجخشتەكيى غەزەلى قەسابى كاشانى ھەلبەستى حەزرەتى خالص

یاد: در اصطلاح اهل سلوک پیوند ارگانیسم وجود با مرشد و پیر استاد و گرهزدن فکر و حس و عقل و عشق خود با او.

یاد: له ئیستیلاحی ئههلی سلووکدا پیوندی ئورگانیزمی وجووده لهگهل مورشید و پیر و ئوستاد و گریدانی فیکر و ههست و عمقل و عیشقی سالیکه لهگهل ئهو ریّبهرهدا.

## کون و مکان:

کون؛ مصدر عربی است به معنی بودن و پدید آمدن و نیز به معنی هستی و عالم وجود. اما در اصطلاح عرفان کون تمام موجودات را گویند. (لمع، ص ۳۰٦) و کون جامع انسان کامل است که مظهر تمامنمای حق است.

شاه نعمتالله گوید:

# كون جامع مظهر ذات و صفات ساية حق آفتاب كائنات

مکان: منزلی است که ارفع منازل عندالله باشد و آن مکان اهل کمال است و موقعی که عبد به مرتبت کمال رسید، متمکن شود برای او مکانی و بالاخره کسی که عبور کند از مقامات و احوال، متمکن شود در مکان و صاحب مکان خواهد بود. (اصطلاحات شاه نعمتالله، ص ۳۰؛ لمع، ص ۳۳۰)

## کهون و مهکان:

کهون؛ چاوگی عهرهبییه به مانای بوون و پیکهاتن و ههم به مانای ههستی و عالهمی و جووده. به لام له ئیستیلاحی عیرفانیدا کهون به ههموو مهوجوودات ده لیّن. (لمع، ص ۳۰٦) و کهونی جامیع ئینسانی کامیله که نوینه (مهزههر)ی ههموولایه نه ی حهقه.

شانيعمه توللا ده لي:

کهونی جامیع مهزههری زات و سیفات سیبهری حمق نافتابی کاینات مه کان؛ مه نز لیّکه که به رزترین مه نزل لای خودایه و ئه وه مه کانی ئه هلی که ماله، کاتی که عه بد به مه رته به تی که مال ده گا، جیّگیر ده بیّ له مه کانی، هه روه ها که سیّ که تیده په پی له مه قامات و ئه حوال، ده بیّ به خاوه نی هیّزوتوانا و ده سیّ که تیده په کاندا و ئه وه ی پیده دری و ده بی به ساحیبی مه کان.

میکده: محل مناجات بنده با حق را گویند به طریق محبت. مهیکهده: بهجیّگهی موناجاتی بهنده لهگهل خودا دهلّین به ریّگهی عیشق و مهحهببهت.

> کاشانه: محل آسایش و آرامش جسم در جهان طبیعت. کاشانه: جیّگهی ئاسایش و هیّمنیی جهسته له جیهانی سروشتیدا.

مست: مستی فروگرفتن عشق است جمیع صفات درونی را و آن عبارت از سُکر است که عارفان کامل از بادهٔ هستی مطلق سرمست شده و محوالموهوم گشته از خود بیخود میشوند.

مهست: مهستی دهستگرتنی عیشقه به سهر ههموو سیفاتی دهروونیدا، ئهوه عیبارهته له سوکر که عارفانی کامیل له باده ی ههستی موتلهق سهرمهست ئهبن و به ئیستیلاح مهحولمهوهووم ئهبن و له خو بیخهبهر دهبن.

فرزانه: اهل عقل و عقلانیت

فهرزانه: ئههلی عهقل و عهقللانیهت. ئهم وشهیه لهگهل «فرهزان» له زمانی کوردیدا، یه کسانه و ههردووکیان له زمانی پههلهوییهوه وهرگیراون.

نگه: سیر باطنی مرید به سوی مرشد نیگه واته، نیگا: رۆیشتنی باتنیی مورید بهرهو مورشید.

نظر: توجه استادومرشدبه مرید نهزهر: نوارینی ئوستاد و مورشید بۆ مورید له باتنهوه. مى: مى غلبات عشق را گويند. مەى: مەى بە سەركەوتنى عيشق دەلْين.

میخانه: باطن عارف کامل باشد که در آن شوق و ذوق و عوارف الهیه بسیار باشد و به معنی عالم لاهوت نیز آمده است. (کشاف، ص ۱۰۹۳) مهیخانه: باتنی عارفی کامیله که لهودا شهوق و زهوق و عهوارفی ئیلاهیه زوّر بیّ و به مانای عالهمی لاهووتیش هاتووه.(کشاف، ص ۱۰۹۳)

ساغر: مراد از ساغر دل عارف است که آن را خمخانه و میخانه و میکده هم گویند و گفته شده که ساغر چیزی است که در وی مشاهدهٔ انوار غیبی شود و سکر و شوق را هم اراده کردهاند. (کشاف، ص ۱۰۵۷؛ ریاضالعارفین، ص ٤٠) ساغهر: مراز له ساغهر، دله که خومخانه و مهیخانه و مهیکهده پیده لاین. و تراوه ساغهر ئهوه یه که له نیویدا ئهنواری غهیبی ببینریت و لهم مانایه سوکر و شهوقیش کراوه. (کشاف، ص ۱۰۵۰؛ ریاضالعارفین، ص ٤٠) پیمانه: پیمانه، بادهٔ حقیقت را گویند و چیزی را گویند که در وی مشاهدهٔ انوار غیبی کنند و ادراک معانی نمایند که دل عارف باشد. (کشاف، ص ۱۰۵۰)

پهیمانه: پهیمانه، به بادهی حهقیقی ده لین و بهوهی له نیّویدا ئهنواری غهیبی ببینریّت و دهر کی مهعانی بکریّ و ئهوهش دلّی عارفه. (کشاف، ص ۵۰۵)

ای که با دشمن و با دوست نوالت ظاهر... اشاره به سخن سعدی که گوید:

ای کریمی که از خزانهٔ غیب گبر و ترسا وظیفه خور داری دوستان را کجا کنی محروم تو که با دشمنان نظر داری

واته، "ئهی ئهوهی وا بهخشینت بوّ دوژمن و دوّست ئاشکرایه..." ئاماژهیه بوّ شیعره کهی شیخی سهعدی که ده لیّن: "ئهی ئهو کهریمه که له خهزانهی غهیبهوه گاور و تهرسا مووچهخورت ههیه دۆستانی خوت چون بیبهش ده کهی تو که له گه له گه دوژمنان لوتفت ههیه."

ای که بیرنگی عالم ز تو باشد پررنگ...

مقصود اضداد و طرح پارادوکس که پررنگی حق موجب نمایش عالم بیرنگ شده است، در حالی که حق رنگی ندارد و نور محض است و عالم پررنگ میباشد. "… نهی نهوه ی بیرهنگیی عالمه له تووه پررهنگه…"

مهبهست دژه کان و پلانی پارادو کسیکاله که پررهنگیی حهق دهبی به هوّی نواندنی عالهمی بیرهنگ، کهچی حهق بیرهنگه و نووری مهجزه و جیهان پررهنگه.

"جلوهٔ روی تو داده است به خوبان مظهر..."

اقتباس هنر و جلوهٔ حقانی در چهرهٔ زیبا در مکتب عارفان، به صورتی که پیروان حُلمان دمشقی که به حلمانیه مشهور بودند، هر جا زیبارویی میدیدند سجده می کردند و این در عرفان بحثی گسترده دارد.

دەركەوتنى روخسارى تۆيە جوانيى بە جوانان داوه...

وهرگرتنی هونهر و جیلوهی حهقانی له روخساری جوان له مه کته بی عیرفاندا، به و شیّوه یه که شویّن که وتووانی حولمانی دهمشقی، که به حولمانییه به به به به به به به به له له ههر جیّگایی روومه تی جوانیّکیان ببینیایه، سوجده یان بو دهبرد و ئهم باسه له عیرفاندا به ربـ لاوه.

عاشق روی تو هم حال شدم...

حال، مقصود جذبهٔ عارفانه و درک شهود حق است و به زمان نیز ایهام دارد... ئیستاش عاشقی جوانیی تۆم...

(حال) واته جهزبهی عارفانه و بینینی شوهوودی حهق، و ئیهامی به کات و زهمانیش ههیه.

ای فروغی زرخت عالم حسن ناسوت...

عارف، جهان ناسوتی و مادی را یک فروغ از زیباییهای حق میداند.

ئەي ئەوەي كە شەوقىّكى روخسارت ھەموو جوانىيەكانى عالەمى ماددەيە...

عارف جیهانی ماددی به یه ک تیشکی درهوشاوه له جوانییه کانی حهق دهزانیّ.

من هماندم که شدم از می عشقت ذایق...

هماندم مراد زمان بی آغاز ازل است و من مقصود انسان است. از غلبات عشق ازلی چشیده است تا ابد هم ادامه خواهد داشت.

من هەر ئەودەمەي كە تامى بادەي عيشقى تۆم كرد...

ئەو دەمە مراز زەمانى بىلسەرەتاى ئەزەلە و من، مەبەست ئىنسانە، كە عىشقى ئەزەلىي چەشتووە و تا ئەبەدىش بەردەوامە.

ای جان! به جمالت دل و جان عاشــق و رسواست با شــوق لبــت در دو جهـــان واله و شیداســت وز عشــق تو جانم همه دم طــالب صهبــاســت

«ای دوست! دلیم را هیوس بادهٔ حمراست زان بادهٔ حمیرا که در او نیور تجلی است» ماییم ز سیودای تیو رسیوای جهیانیم در میکدهٔ عشیق، به جان باده کشیانیم

«حیــران و خرابیــم و ســر از پــــای نــدانیــم این حیرت دهشــت همه از شــورش صهباســت»

عشـق اسـت كـز او عـالـم و آدم شـده پيدا عشـق اسـت دل مـردهدلان را كنـد احيـا ايـن جلـوهٔ عشـق اسـت به هـر جاسـت هويدا،

مستان لقائيم و قلندر صفتانيم

«خواهــی لقــب از خضـر کــن و خــواه مســیحا، عشــق است به هر شیوه که او محیی موتی است» تــــا کــی بــه پــس پــردهٔ پنــدار نهــانــی؟ وز کثــرت تفریــق، ز غافــل شــدگانی بـالله ز خــودی گــر گــذری دو ننمایــی

«تــا کی بـه لــب جـــوی ز حیــرت زدگانی از جـوی گــذر کن که در آن سـوی، تماشاسـت»

۱ . درو

در مستی تو، عالیم و آدم همه مستند

با یاد تو مستان همه از عار برستند

عشاق ز سودای تو زنار ببستند

«وز عشق جهانگیر تو، جانها همه مستند

از عشق سلامتطلبی میایهٔ سوداست»

ای حسن تو در کعبیه و در بتکده مستور!

رندان خیرابات ز عشقت همه مخمیور

«خالیم» ندهد لذت عشق تو به صد حور

«قیاسیم» ز سر کوی تیو هرگز نشود دور،

چون نور رخت در همه جا ظاهر و پیداست»

## تەخمىسى غەز ەلى «قاسم»

ئهی گیان! سویندم به جهمالت که دلّ و گیان عاشق و ناوز راون به شهوقی لیّوی توّوه له ههر دوو جیهاندا سهرلیّشیّواو و شهیدان ههر و هسا، له عیشقی تودا دلّم خوازیاری شهرابی ترییه

«ئهی دۆست! دلّم ههوهسی شهرابی سووری کردووه لهو شهرابه سوورهکه نووری دهرکهوتنی تیدایه»

ئے وہ ئیمہین، که لے سے ودای تودا ناوز راوی جیہانین لے مہیخانے میشقدا به گیان [ودل] بادہ دہنؤشین سمرخؤشے دیدارین و سیفہتی قهلے ندہرانمان همیہ

«حـهیـران و لـه کارکهوتوویـن و سـهر لـه پـێ ناناسـینهوه ئـهم سهرلێشـێواوی [و] ترسـه ههمووی له جوٚشـی شـهرابهوهیه»

ئهوه، عیشقه که عالهم و ئادهمی لیّوه پهیدا بوون عیشقه، که دلّی دلمردووان زیندوو ده کاتهوه ئهوه ده رکهوتنی عیشقه له ههموو لایه ک بهرچاوه

«جا پێت خوٚشه ناسناوی خدری پێ بده، یان مهسیحای پێ بڵێ عیشقه که له ههمــوو شێوازێکدا زیندووکــهرهوهی مردووانه»

تا کهی له پشت پهردهی خهیالاتدا خوت شاردوتهوه؟ و لهبهر زوریی جیاوازی دانان، لهگهل غافلان کهوتوی سویند به خودا ئهگهر له «خوبوون» ی خوت تیپهر بکهیت، دوویی نانوینی،

«تاکهی له لیّواری جوّگه دانیشتووی و سهرلیّشیّواو دهمیّنیهوه؟

«لـه عیشـقی جیهـانگـری تـۆوه هـهموو یـاران، سهرخــۆشــن سـهلامهتی خواسـتن لـه عیشـق دهبیّتـه هــۆی شـیّتی» ئهی ئـهوهی جوانیی تو له مالّی کهعبه و بتخانهدا شـاراوهیه! رینـدانی خـهرابات هـهموو له عیشقـی تودا سهرخـوشن «خـالـص» عیشـقی تو بـه سـهد حــوری نـاگـوریتهوه «قـاسـم" ههرگیـز لهسـهرکولانت دوورنـاکهویتـهوه لهبهر ئـهوهی نووری روخسـارت له ههموو شـوینیک دیاره»

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژیانی شاعیری غهزهلهکه

#### قاسم:

معین الدین علی بن نصیر بن هارون بن ابوالقاسم حسینی قاسمی معروف به قاسم انوار از مشایخ اهل تصوف و از شاعران پارسی گوی نیمهٔ دوم قرن هشتم و نیمهٔ اول قرن نهم هجری بود. خاندانش از سادات حسینی تبریز و او خود از پیروان خاندان شیخ صفی الدین اردبیلی بوده و در مشرب تصوف مقامات بلند داشته است. معاصرانش در آثار خود از وی با احترام بسیار نام برده اند.

تخلص او در اشعارش "قاسمی" و "قاسم" است. گویا "قاسمی" نسبت اوست به جدش ابوالقاسم و قاسم شاید اختصاری باشد از لقب قاسم انوار که بنابر اشارهٔ مکرر در غالب مراجع صدرالدین موسی بن شیخ صفیالدین اردبیل بدو داد. آبنابراین قاسم از بزرگان سلسلهٔ "شَبَک" شمرده میشود]. دربارهٔ لقب قاسم انوار در طرائق آمده است: «... نظر به رؤیای صالحهای که شیخ صدرالدین دیده بود که معینالدین علی تقسیم انوار می کند، او را قاسم انوار نام کرده». (طرائقالحقایق، حاج معصومعلی شاه، ج ۲، ص ۱۶۵)

در سمرقند با الغ بیگ ملاقات کرد و میرزا الغ بیگ حلقهٔ ارادت وی در گوش نمود. بعضی تبعید وی را از شدت ارادت اهالی و کثرت مریدان میدانند و ارتباط

وی را با حروفیگری رد می کنند. این تبعید در ۸۳۰ هجری قمری اتفاق افتاد، مدتی در سمرقند ساکن بود و سپس به خراسان بازگشت و در خرجردجام، در باغی که برایش خریده بودند، سکونت گزید و لنگری "خانقاهی" در آنجا ترتیب داد و همانجا بود تا در گذشت. تاریخ وفاتش را در مآخذ معتبر سال ۸۳۷ هجری قمری نوشتهاند. در زمان مرگ هشتاد سال داشت و او را در باغی از خرجردجام که لنگر "خانقاه" او در آن قرار داشت و آخرین اقامتگاه او بود، دفن کردند.

## پیروان قاسم انوار:

آنچه عبدالرحمن جامی که از بزرگان ذیصلاح دربارهٔ این امر است، آورده قابل توجه است. چون هم به زمان وی نزدیک بوده و هم با مریدان مستقیم او صحبت داشته، جامی گوید: دستهای از مریدان که مردان عرصهٔ علم و عرفان و راه پیموده و جهاندیده بوده در صراط مستقیم بر اعتقاد راسخ شاخص بودند و گروهی که از ربقهٔ اسلام خارج و در دایرهٔ اباحت و تهاون به شرع و سنت داخل.

## آثار قاسم انوار

مهمترین بخش کلیات قاسم انوار غزلیات اوست که متضمن معانی عرفانی و بیشتر چاشنی گیر غزلهای مولانا جلال الدین رومی است. غیر از آن مقطعات و ملمعات گیلکی و ترکی و رباعیات و چند مثنوی است که از آن میان «صد مقام» در بیان اصطلاحات صوفیه و مثنوی «انیس العارفین» در بحر رَمل مسدس مهمتر است. «رساله سؤال و جواب» و «رساله در بیان علم» او به نثر فارسی ساده تحریر شده است.

کلیات آثار او به همت شادروان استاد سعید نفیسی در تهران به سال ۱۳۳۷ هجری شمسی چاپ شده است. (تاریخ ادبیات ایران، د. ذبیحالله صفا، ج ٤، صص ۲۲۲ـ۲۰۲۶)

غزلی که جناب شیخ عبدالرحمن خالص، تخمیس فرمود در صفحهٔ /۳۱/ دیوان قاسم انوار این گونه آمده است: ای دوست، دلم را هوس بادهٔ حمراست
زان بادهٔ حمرا که درو نور تجلاست
مستان خرابیم، سر از پای ندانیم
این حیرت و دهشت همه از جودت صهباست
خواهی لقب از خضر کن و خواه مسیحا
عشق است به هر حال که او محیی موتاست
ای خواجه، اگر معرفتی نیست محالست
گر معرفتی نیست محالست
تا کی به لب جوی ز حیرت زدگانی؟
تا کی به لب جوی ز حیرت زدگانی؟
از جوی گذر کن که درین سوی تماشاست
از عشق جهانگیر، که عالم همه مستند
از عشق جهانگیر، که عالم همه مستند
تاسم" ز سر کوی تو هرگز نشود دور
چون نور تجلی ز جبین تو هویداست
چون نور تجلی ز جبین تو هویداست

## قاسمى ئەنوار:

موعینهدین عهلی کوری نهسیر کوری هاروون کوری ئهبولقاسم حوسیّنی قاسمی بهناوبانگ به «قاسمی ئهنوار» له مهشایخی ئههلی تهسهوف و له شاعیرانی فارسیبیّژی نیوهی دووهمی سهدهی ههشتهم و نیوهی یهکهمی سهدهی نوّیهمی کوّچی بووه. بنهمالهی ئهو له ساداتی حوسیّنی تهوریّزه و ئهو خوّی له شویّنکهوتووانی (شیّخ سهفیهدینی ههردهویّلی)ه له مهشرهبی تهسهوفدا پیگهییّکی بهرزی ههبووه، هاوچهرخانی ئهو له کتیبهکانیاندا بهو پهری ریّزو ئیحتیرامهوه ناویان بردوه.

نازناوی ئهو له شیعره کانیدا «قاسمی» و «قاسم» ـه، وادهرده کهوی «قاسمی» نیسبه تی ئهوه به باپیرهیهوه و «قاسم» دهبی کورتکراوه ی ناوبانگی «قاسمی ئهنوار» بی، که به پیّی ئاماژه ی یه ک لهسهریه کی سهر چاوه کان، سهدره دین مووسا کوری شیخ سهفیه دینی ههرده ویّلی به وی داوه. [که وابی «قاسم» له گهوره پیاوانی زنجیره ی

«شەبەک» ـه]، سەبارەت بە نازناوى «قاسمى ئەنوار» لە كتيبى (تەرائقولحەقايق) دا ھاتووە:

«… لهسهر خهونیّکی پاک و راست که شیخ سهدرهدین دیبووی، که موعینهدین عهلی خهریکی دابهشکردن، واته تهقسیمی نووره، نازناوی «قاسمی ئهنوار»، واته «دابهشکهری نوورهکان»ی پی دا…»، (طرائق الحقایق، حاج معصومعلی شاه، ج ۲، ص ۱٤٤)

سهید له دوای ئهوه، سهردهمی له ئازهربایجان له حوزووری کهسایه تیه گهوره کانی تهریقه تی سهفه و یه بههرهمه ند بوو، له لاو پنتیدا رؤیشته گیلان؛ ئهو مهلبه نده، که جیگای جینشینانی شیخ زاهیدی گهیلانی بوو، دوای ئهوه سهفهری خوراسانی کرد و بو ماوه ییکی دریژ له شاری ههرات نیشته جی بوو، و خانه قا و ته کیه و ته پل و به یره قی له تهریقه تی سهفه و یه دا دامه زراند. تا له سالی (۸۳۰ ی هـ. ق) شاروخی تهیمووری له لایهن ئه حمه دی لو پهوه ـ که خه لکی لو پستان بوو ـ تیرو رکرا و قاسمی ئهنوار به هاو کاریی له گه ل ئه حمه دی لو پتومه تبار کرا. بایسونغور میرزا حوکمی دوور خرانه وه ی قاسمی ئهنواری ده رکرد. قاسمی ئهنوار بو شاری سهمهرقه ند دوور خرایه وه ی بارود و خه له سهر چاوه میژووییه کانی سهرده می تهیمووریدا به ریز و ئیحترامی زوره وه به رانبه ربه قاسمی ئهنوار ها تووه. (بروانه مطلع السعدین، ج ۲۰ و ئیم ۲۲۱۶؛ حبیب السیر، ج ۶ م ۱۰-۱۰)

قاسمی ئەنوار له شاری سەمەرقەند چاوی به ئولوغ به گ کەوت. ئەو شازادەيە پێشوازیی لێکرد و بوو به موریدی، بڕێ لەسەرچاوەکان، دوور خستنەوەی ئەنوار لەبەر زۆریی موریدان و رێز و باوەڕی دانیشتووانی شاری ھەرات دەزانن و پێوەندیی ئەو لهگەڵ بزووتنەوەی حورووفیه رەت دەکەنەوە، ئەم دوورخرانەوەيە له  $\wedge \Lambda$ گۆچی مانگیدا روویدا. قاسمی ئەنوار له دوای ماوەیێک گەڕایەوە بۆ خوراسان و له «خەرەجردی جام» له باخێکدا، که بۆیان کړیبوو، نیشتەجێ بوو و لەنگەر و خانەقای دامەزراند و ھەر لە وێ کۆچی دوایی کرد. مێژووی کۆچی دوایی لەسەرچاوە باوەورپێکراوەکاندا  $\wedge \Lambda$ ۷ کۆچی مانگی نووسراوە، لەسەرە مەرگدا تەمەنی ھەشتا باوەورپێکراوەکاندا لە باخەکەی خۆیدا لە (خەرەجردی جام) کە لەنگەر و خانەقا و دوایین جێگەی بوو، نێژرا.

## شوين كەوتووانى قاسمى ئەنوار:

ئهوهی عهبدوره حمانی جامی له گهورهپیاوانی پسپۆر و خاوهن بیرورا لهو بارهیهوه هیناویه جینی سهرنجه، چونکه ههم لهسهردهمی ئهنوارهوه نزیک بووه و ههم پیوهندی راستهوخوّی لهگهل موریده کانی ئهودا ههبووه و وتوویژی لهگهل کردوون، جامی ده لیّ؛ بهشیّ له وانه پیاوانی ریّگای عیلم و عیرفان و سالیک و جیهاندیده، و له ریّگای راست ناسراو و هه لکه توو بوون، به لام به شیکیان له بازنه ی ئیسلام دوور و له ئیباحه ت و کهمته رخهمی سهباره ت به شهرع و سوننه ت نزیک بوون!

## نووسراوه كانى قاسمى ئەنوار:

گرنگترین بهشی دیوانی قاسمی ئهنوار غهزهلیاتی ئهوه، که به مهعنویات و عیرفان ئاویتهیه و کاریگهریی غهزهلهکانی مهولانا جهلالهددینی روّمی بهسهرهوه بووه، جگه له (موقهتتهعات) و (مولهممهعات) به گیله کی و تورکی و چوارینه کان و چهند مهسنهوییه، له وانه ریسالهی «سهدمهقام» له دهربرینی ئیستیلاحاتی سوّفیه و مهسنهوی ئهنیسولعارفین له به حری رهمهلی موسهدده سدا گرنگ و پربایه خه، ریسالهی سوئال و جهواب، «ریسالهیه ک له دهربرینی عیلم»دا که به پهخشانی فارسی نووسیویه.

دیوانی قاسمی ئەنوار بەھەولی ئوستاد سەعیدی نەفیسی لەسالی ۱۳۳۷ی کۆچی مانگی له تاران چایکراوه و بلاوبووهتهوه (تاریخ ادبیات ایران، د. ذبیح الله صفا، ج ٤، صص ۲٦٤\_ ۲۵۲)

ئهم غهزهله که حهزرهتی شیخ عهبدورهحمانی "خالص" تهخمیسی کردووه، له لاپهرهی (۳۱) سیویه کی دیوانه کهی قاسمی ئهنواردا به و شیوهیه که له بهشی فارسیدا هیناومه، هاتووه:

## شرح تخميس غزل قاسم انوار سرودهٔ حضرت خالص: شهرحی یینجخشته کیی غهزلی قاسمی ئهنوار هه لبهستی حهزره تی خالص

ای جان، به جمالت دل و جان عاشق و رسواست...

لب: کلام را گویند و اشاره به نَفَس رحمانی که افاضهٔ وجود میکند بر اعیان. این بند با آرزوی استمرار ذکر و پیوند روحی رهرو با مبدأ کُل آغاز و در جستجوی نور تجلی در دل است که بادهٔ حمرا باشد.

ئهی گیان! سویندم به جهمالت که دل و گیان عاشق و ناوزراون...

لهب؛ به کهلام و وته ده لین و ناماژهیه به نه نه همی په حمانی که نیفازه ی وجوود ده کات بو جیهانی ماددی. نهم به نده به هیوای به رده وامیی زیکر و پیوه ندی روّحیی سالیک سه ره تا له گه ل مه بده نی کولل ده ست پیده کا و به شوین یشکنینی نووری ته جه للی له دلادایه که باده ی حه مرایه.

ماییم ز سودای تو رسوای جهانیم...

میکده: رک شرحهای پیشین، مست: رک شرحهای پیشین

قلندر: مراد از قلندری تجرید از کونین است و تفرید از دارین. در ریاضالعارفین است که: قلندر کنایت از صاحب مقام اطلاق است حتی از قیود اطلاقیه.

و فرق میان قلندر و ملامتی و صوفی آن که قلندر تفرید و تجرید به کمال دارد و در تخریب عادات کوشد و ملامتی در کتم عبادات کوشد و صوفی دل او اصلا به خلق مشغول نشود. (ریاضالعارفین، ص ٤١)

حیران: رک شرحهای پیشین ، حیرت: رک ← حیران

ئەوە ئێمەين كە لە سەوداى تۆدا ناوزړاوى جيهانين...

مهیکهده: بروانه شهرحه کانی پیشوو ، مهست: بروانه شهرحه کانی پیشوو قهلهندهر: مراز له قهلهندهر تهجریده له کهونهین و تهفرید له دارهین له کتیبی ریازولعارفیندا هاتووه: قهلهندهر کینایه له ساحیبی مهقامی ئیتلاقه تهنانهت له قیوودی ئیتلاقیه

جیاوازیی نیّوان قهلهندهر و مهلامهتی و سوّفی ئهوهیه، که قهلهندهر تهفرید و

تهجریدی به کهمال ههیه و له رووخاندنی عاداتدا تیده کوّشیّ و مهلامه تی له کیتمان و پوٚشاندنی عیباده تدا تیده کوٚشیّ و سوٚفی دلّی به هیچ شیّوه یه ک له خهلّک نزیک نییه. (ریاض العارفین، ص٤١)

شور، یا شورش حالت خاص را گویند که به عارف سالک دست میدهد به واسطهٔ شنیدن کلام حق و سخنان عبرت آمیز یا در حال رقص.

شۆر، یان شۆرش به حالهتیکی تایبهت دهلین که تووشی عارفی سالیک دهبی به هوی بیستنی کهلامی حهق و وتاری عیبرهت ئامیزهوه، یان له حالی ههلپهریندا.

عشق است كزو عالم و آدم شده پيدا...

سعدی فرماید؛ هرگز نمیرد آن که دلش زنده شد به عشق...

و به واقع این بند از مخمس هم حاصل این سخن است، بویژه در دو مصرع قاسم انوار و جناب خالص در تکمیل این بیت عشق را هم منشأ اصلی آفرینش عالم و آدم میداند و جهان را جلوهٔ عشق میداند. در اندیشهٔ عارفان، عقل و علم هم ثمرهٔ عشق است، زیرا عقل و علم نتیجهٔ ظهور انبیاء است در حالی که انبیاء هیچ کدام عالم به معنی دینی آن نبودهاند. همچنین یاران آنها و گرایش به انبیاء بر پایهٔ عشق بوده است و انبیاء همه عاشق بوده اند تا عالم...

ئەوە، عيشقە كە عالەم و ئادەمى ليّوه پەيدا بوون...

شیخی سه عدی ده فه رمووی، هه رگیز نامری نه وه ی وا دانی به عیشق زیندووه، له راستیدا نه م به به له پینجخشته کییه که به رهه می نه م شیعره به تایبه ت دوو دی په که ی قاسمی نه نوار و حه زره تی خالص ته واو که ری مانای شیعره که ن و عیشق به بنه مای راسته قینه ی نه فراند نی عاله م و ناده م ده زانن و جیهان به جیلوه ی عیشق داده نین. له بیرو رای عارفاندا، عه قل و عیلم سه مه ر و به رهه می عیشقن ، چونکه عیلم و عه قل ده ره نجام و به رهه می هاتنی پیغه مبه رانن له کاتیکدا هیچ کام له نه نه به مانا دینیه که ی نه بوون، هه روه ها هیچ کام له یاران و هاور پیکانیان عیلمیان نه بووه، پیوه ندیی هیچ نوممه تی به پیغه مبه رانه وه به بونه ی عیلمه وه نه بووه، به و نه راستی و عیشق به راستی و به لاکو به هوی عیشق و پیوه ندیان کردووه، عیشق به خود اوه ند، عیشق به راستی و

دروستی و پێغهمبهران ههموو عاشق بوون نه ک عالم و...

تا کی به پس پردهٔ پندار نهانی...

حافظ فرماید: تو خود حجاب خودی حافظ، از میان برخیز!

جناب قاسم انوار عبور از خود را سفارش می کند و جناب شیخ عبدالرحمن خالص دراندن پردهٔ پندار و گذشتن از کثرت تفریق جدایی انداز را که انسان با خدای خود یکی می شود و به کمال می رسد.

تا كهى له پشت پهردهى خهيالاتدا خوّت شاردوّتهوه؟...

حافز دەفەرمووى؛ ئەى حافز، تۆ خۆت پەردەى، لە م بەينە ھەلسە و لاچۆ! راسپاردەى حەزرەتى قاسمى ئەنوار پەرىنەوە لە خۆيە و حەزرەتى خالص

دراندنی پهردهی خهیال و بهزاندنی سنووری کهسرهت و تهفرهقهی جیایی پیکهینهر و ئهوه به ئهستوی ئینسانی سالیک دادهنی، تا ئینسان لهگهل خودای خوّی یه ک بگری و ریّگهی کهمال بپیّوی.

در مستى تو عالم و آدم همه مستند...

مست: رک شرحهای پیشین، عشاق: رک  $\rightarrow$  عشق، شرحهای پیشین، زنار: رک شرحهای پیشین

در سیر و سلوک عارفان رنج و درد را مایهٔ وصول میدانند، زیرا سلامتطلبی شیوهٔ اهل عشق نیست، همان طور که هیچ پیامبری جز استثناء و حکمت الهی، در سلامت نبود و عاشق چون مست شد تمام جهان با او هماهنگ میشوند.

لەسەر خۆشىي تۆدا عالەم و ئادەم ھەموو سەرخۆشن...

مەست: بروانە شەرحەكانى پێشوو، عوششاق: بروانە عیشق لە شەرحەكانى پێشوو، زونار: بروانە شەرحەكانى پێشوو.

له سهیر و سولووکدا عارفان رهنج و دهرد به بنهمای گهیشتن به ئاسایش و ویسالی حهق دهزانن، چونکه سهلامه تخوازی شیوهی ئههلی عیشق نییه، ههروها که هیچکام له پیغهمبهران مهگهر به دهگمهن و حیکمه تی ئیلاهی، دهنا له سهلامه تدا نهبووون، عاشق کاتی که مهست بوو ههموو جیهان لهگهلی ئهو هاوئاههنگ دهبن.

ای عشق تو در کعبه و در بتکده مستور...

عارفان تمام مکانهای مقدس مذهبی را از هر دین و آیین و مکتب و مسلک محترم میدارند و با عبور از ظواهر امر و امور سختگیری تعبید، خدارا میخواهند و میجویند و به سخن شیخ شبستری:

اگـر مـؤمن بـدانستی که بت چیست

یقین کردی که دین در بُتپرستی است

کعبه و بتکده و خرابات در نزد عارف یکی است و فرمودهٔ سعدی: به جهان خرّم از آنم که جهان خرّم از اوست.

ئەي ئەوەي كە جوانيى تۆ لە مالى كەعبە و بتخانەدا شاراوەيە!...

عارفان ریزیان بو ههموو جیگا پیروزه کانی ههر دین و ئایین و ئایینزا و مه کتهب و مهسله کیک ههیه و به پهرینهوه له زهواهیر و سهختگیری و ته عهبودی کویرانه، ته نیا خوداوه ندیان دهوی و بو رهزایه و ویسالی ئه و ده گهرین. به قه ولی شیخی شهبسته ری؛

ئے گے ہر ئیماندار دەیزانی کے بوت چیه

یهقینی ده کرد که دین له بوت پهرستی دایه

که عبه و بتکه ده و خهرابات و... له لای عارف هیچ جیاوازیبان تیدا نییه. خودا له ههمو جیّگهییک ههیه، فَاینما تُوَلّـوا فَثَمَ وَجْهَ اللهِ (۲/۱۱۵) شیّخی سه عدی ده لیّ؛ بهوه له جیهاندا سهرخوّشم که جیهان له خوداوه نده وه خوررهم و خوّشه.

ای که با روی چو مه، روشنی آفاقی! قبلهٔ عالمی و پادشه عشاقی تو که از وصف برونی و به خوبی تاقی

«سال ها گر بنویسم صفت مشتاقی ماند از شوق دوصدساله حکایت باقی»

> بر جفا و ستم یار، دلا صابر باش! به هدف بودن تیر مژهاش شاکر باش مکن اندیشه ز ابروش، بیا ناظر باش

«غایب است ابرویش از دیده، دلا حاضر باش نشکند شیشهات این بار چو دور از طاقی»

> ای که چشمت به نگاهی دل عالم فکند، غمزهٔ صف شکنت بس صف جانها شکند ناوکت جاز ره عشاق به تیری نزند

«غمـزهات هیـچ فرودسـت ز تیـری نکند تــا بـه آن زخم تـو در ره زدن عشـاقی»

> ای خوش آن دم که نشینند به هم باده کشان ساقی و بادهٔ باقی از در آیسد به میسان باقی بسادهٔ بساقی دهسسدم از مستسان

«ای خوش آن مجلس خالی شده از مجلسیان مانده از می قدری بـاقی و بـاقی سـاقی»

عاشق حسن تو ای پادشه حورسرشت! حاصل هر دو جهان نیست به چشمش یک خشت بی تو، جنت همه آتش بود و کعبه، کنشت

«به دو چشـم تو اگر بی تو برندم به بهشت، نکنم میـل به غلمـان و نظـر بر سـاقی»

\_\_\_\_\_

کیست زخم مژه ات خور دوبه آن اسالم زیست؟ آنکه از فتنـهٔ چشمت نشود مفتـون، کیست؟ وضع آن نقطه بر آن کنج دهن دانـی چیست؟

«خال، بر گوشهٔ ابرو ز تو بیمکری نیست نبود گـوشهنشین بیحیـل و زراقی»

ای ز خوبان جهان برتری از حُسن و جمــال نقش خطت نه به خط ماند وخالت نه به خال «خالص» از عشق ندارد به جز آن خال خیال

«همه نقش و خط و خال است به دیوان «کمال» لیس الار قــــم العشق عـــــــلی اور اقــــی»

۱ . خورد به آن

## تەخمىسى غەزەلى (كەمال)

ئه وه ی فه وه ی و خساری وه ک مانگهوه، رووناکایی افاقی! قیبله و شای عالهم و شای عالهای تـق، کـه لـه وهسف بـهدهری و لـه جوانیـدا تاقانهی،

«ئهگهر سالانی سال سیفهتی شهوق و زهوقــمت بو بنووسم هیشتا بهشی دووسهد سال حیکایهتی شهوقم ههر دهمینینت»

ئه ی دلّ! لهبهرانبهر زولّه و جهفای یارا خوّراگر به! شوکرانه بژیّری ئهوه به که تیری برژانگی له ئامانج دهدریّت بیسر له بسروّی ئهه مهکهه وه، وهره و بروانه

«ئەی دڵ! ئەبرۆی لەبەر چاو ونە، تــۆش ئامادە بە شووشەت لى ناشكىت، چونكە لە تاق[ی برۆی] دووری»

ئه ی ئه وه ی وا چاوت به نیگایه ک دلّی عاله م بهرده داتهوه! خهمزه ی سهف شکینت زورجار سهفی گیانان ده شکینی برژانگت به تیر، سهره ریّگا به عاشقان نهبی، ناگریّت

«خـهمزهکهت له تیژی و بهبرشتی هیچی کهم نییه تا تو سهرهری به عاشقان ده گری و برینداریان ده کهیت»

چەنــد خۆشــه ئــهو كاتە كــه مەينۆشــان پێكەوە دابنيشــن ســاقيش بــه پاشمــاوەى بــادەوە لــه دەرگا وەژوور كەوێت بەرمــاوى بــهــــادەى بەجێمـــاوى مــهســتانم پــێ بــدات

«چەندە خۆشە ئەو مەجلىسەى دانىشتووانى تىدا نەمابن، ھەندىك مەى مابىتەو ، و ساقىش نەرۆيشتبىت»

ا . له دەقە چاپىيەكەدا ئاماژه بە ناوى شاعير نەكراوه، بەلام من بە گويرەى وشەى «كەمالى لە كۆتايى شيعرەكە چوومە سۆراغى ديوانى كەمالى خوجەندى، كە مرۆۋنيكى عارف بووە (لە كۆتاييەكانى سەدەى ھەشتەمى كۆچىدا لە تەورىز مردووە).

ئهی شای به سروشت وه ک حـ وّری! ئاکامی ههردوو جیهان لهبهرچاوی عاشقی رووی تو، کهمتر له [نرخی] تاقه خشتیکه بهبی تو، بهههشت به تهواوه تی ئاگره و کـهعبهش کهنیسهیه

«سوینندم به چاوه کانت ئه گهر بی تو بمبهنه بهههشت، مهیلی غیلمانم نابیت و چاویش له ساقی ناکهم»

کیّیه ئهو کهسهی برژانگت برینداری کردبیّت و به سهلامهتی ژیابیّت؟ کیّیه فیتنه فیتنه چاوهکانت سهری لیّ نهشیّواندبیّت؟ ئایا دهزانی ئهو خاله له پهنای دهم بوّچی دانراوه؟

«خالی گۆشهی برۆت بهبی فیل دانهنراوه هیچ گۆشهی برۆت بهبی فیل دانهنراوه هیچ گۆشهنشینیک بی فیل و فهرهج نییه!" نهی ئهوهی له چاکی و جوانیدا له ههموو خاسانی جیهان بهرزتری! نه خالت له خال له خالص» له عیشقدا جگه له و خاله، خهیالیکی دیکهی نییه

١ . ليس الا رقم العشق على اوراقي

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

## (كمال خجندي):

شیخ کمال الدین مسعود خجندی معروف به «شیخ کمال»، از مشاهیر عارفان و شعرای قرن هشتم هجری است. ولادت او در اوایل قرن هشتم در خُجند ماوراءالنهر اتفاق افتاد. در جوانی به حج رفت. به هنگام بازگشت در تبریز رحل اقامت افکند و در ظل حمایت سلطان حسین جلایر قرار گرفت و به فرمان او باغ و خانقاهی در «ولیانکوه» تبریز برایش ترتیب یافت که در آن سکونت گُزید و چون در تصوّف کامل عیار و در ارشاد نافذالکلمه و در زهد و تقوی مشارّبالبنان و در شعر و ادب استاد بود، بزودی مورد اقبال خلق قرار گرفت و پیروان بسیار و مریدان وفادار از خواص و عوام حاصل کرد و به تبریز دل بست و به باغ و خانقاهی که سلطان جلایر برای او ساخته بود، تعلق خاطر یافت و پس از نشیب و فراز فراوان در اوضاع سیاسی و اجتماعی قرن هشتم و سفری اجباری به "سرای" پایتخت قبچاق به تبریز بازگشت و در همان باغ ولیانکوه بدرود حیات گفت.

مأخذ معتبر مانند نفحاتالانس جامی و حبیبالسیر و به پیروی از آنها در بعض مآخذ مانند طرائق الحقایق و ریاض العارفین، سال وفاتش را ۸۰۳ هجری قمری نوشته اند.

گویند بعد از مرگ به جستجوی ماتر کش پرداختند و جز بوریایی که بر آن خفته و خشتی که بر بالین نهاده بود، چیزی نیافتند.

بعضی عارفان که به صحبت شیخ کمال و حافظ هر دو رسیده بودند، چنین فرمودهاند که: «صحبت شیخ به از شعر وی و شعر حافظ به از صحبت او.»

اشعار اصلی او غزلهای وی است که دیوان مفصلی را همراه چند رباعی و قطعه در حدود هشت هزار بیت تشکیل می دهد. (تاریخ ادبیات ایران، د. ذبیحالله صفا، ج ۲، صص۱۳۲-۱۳۱۷)

متن انتقادی دیوان کمال الدین مسعود خجندی به اهتمام؛ ک. شیدفر در آکادمی علوم اتحاد شوروی، انستیتوی خاورشناسی، ادارهٔ انتشارات دانش، شعبهٔ

ادبیات خاور در مسکو به سال ۱۹۷۰ در سه مجلد به چاپ رسیده است. غزلی را که جناب شیخ عبدالرحمن خالص تخمیس کردهاند، در مجلد سوم (۲-۲) صفحهٔ ۹٤۰ این گونه درج شده است:

سالها گر بنویسیم صفت مشتاقی مساله حکایت باقی غایب است ابرویش از دیده، دلا حاضر باش ترسمت بشکنی از شیشه که دور از طاقی غمیزهات هیچ فیرو داشت ز تیری نکند تیا به آن زخمه تیو در ره زدن عشاقی ای خوش آن مجلس خالی شده از مدعیان میانده از می قَدَری باقی و آن لب ساقی عمر باقی بجز این نیست که درخلوت اُنس دست در گردن یار افکنی و الباقی خیال در گوشهٔ ابرو ز تو بیمکری نیست نیست خیال در گوشهٔ ابرو ز تو بیمکری نیست نیسود گوشهٔ ابرو ز خو بیمکری نیست نیسود گوشهٔ ابرو ز خو بیمکری نیست نیسود گروشهٔ ابرو ز خالست به دیوان کمیال نیس الا رقیم العشی علی اوراقیی ایس الا رقیم العشی علی اوراقی

جای دقت است که جناب شیخ عبدالرحمن خالص به دایرهای از شاعران عارف و عارفان شاعر قرن هشتم توجه نشان داده است که پیوستگی فکری و ادبی ویژه و قابل تأمل با هم داشته اند. از جمله قاسم انوار و کمال خجندی که خرقهٔ تبرک از شیخ سیسی گرفته اند و بدین واسطه به سهرور دی می پیوندند و شیخ اسماعیل سیسی سمنانی مرشد و استاد بلاواسطهٔ شمس مغربی بوده، همان طور که دیدیم "خالص" غزلی از شمس مغربی را نیز تخمیس کرده است و دیگر خواجه حافظ که در عرش شعر فارسی و معاصر شاعران یاد شده بوده است.

#### كەمالى خوجەندى:

شیخ کهمالهددین مهسعوودی خوجهندی بهناوبانگ به «شیخ کهمال»، له مهشاهیری عارفان و شاعیرانی سهدهی ههشتهمی کوچییه. لهسهرهتای سهدهی ههشتهمدا له شاری خوجهندی ماوهرائولنههر له دایک بووه، له لاوه تیدا سهفهری حهجی کردووه، کاتی گهرانهوهی حهج له شاری تهوریز ماوهتهوه، ههر له وی نیشته جی بووه و له ژیرحیمایه و چاودیری سولتان حوسینی جهلایردا ژیانی به سهر بردوه و به فهرمانی ئهو دهسه لاته، باخ و خانهقایه ک له «وهلیانکوه» »ی تهوریز بو ئهو دروستکراو لهویدا نیشته جی بوو. چون له تهسهووفدا کامیل عهیار و له ئیرشاددا نافیزولکه لیمه و له زوهد و تهقوادا ناودار و له شیعر و ئهدهبدا ئوستاد بوو، به زوویی خهلک روویان تی کرد و شوین کهوتووانی زور و موریدانی وهفاداری له خاس و عام به نهدهی مهدوریز پهیدا کرد و بهو باخ و خانهقایه که سولتان جهلایر دهست هینا، عهلاقه ی به تهوریز پهیدا کرد و بهو باخ و نانهقایه که سولتان جهلایر رامیاری و کومه لایه تهوریز و له همان باخ و خانهقای (وهلیانکوه) کوچی دوایی قهبچاق، گهرایهوه بو تهوریز و له همان باخ و خانهقای (وهلیانکوه) کوچی دوایی قهبچاق، گهرایهوه بو تهوریز و له همان باخ و خانهقای (وهلیانکوه) کوچی دوایی کرد.

سەرچاوه باوەرپیکراوهکان، وه ک نەفەحاتولئونسى جامى و حەبیبولسیەر و به پەیرەوى له مانە بری سەرچاوهى دیکه وه ک تەرائقولحەقایق و ریازولعارفین، سالى کۆچى دوايى كەمالى خوجەندى ( $\Lambda \mathbf{r} \cdot \mathbf{r} \cdot \mathbf{r} \cdot \mathbf{r}$ ) ھەشتسەدوسى كۆچى مانگى نووسراوه، دەلیّن؛ له دواى مردنى بۆ میراتهکانى گەران، جگە لە حەسیری، کە لەسەرى دەخەوت و خشتی، كە لە ژیر سەرى دەنا، چى تریان نەدۆزیەوه.

برى له عارفان، كه به سوحبهت و ديدارى شيخ كهمال و حافزى شيرازى ههر دوو گهيشتبوون، فهرموويانه، كه «سوحبهتى شيخ له شيعرى چاكتر و شيعرى حافز له سوحبهتى چاكتر بوو».

شیعره ئەسلّیه کانی ئەو غەزەلە کانینی کە دیوانیّکی چروپر و ھاورێ لەگەڵ چەند چوارینە و قیتعەن. نزیکەی ھەشت ھەزار دیٚڕ شیعری لیٚ بەجیٚ ماوه، (تاریخ ادبیات ایران، د. ذبیحالله صفا، ج ۲، صص ۳۷ـــ۱۱۳۱).

دەقى بەرئاوردكراوى ديوانى كەمالەدىن مەسعوود خوجەندى بە تىكۆشانى

ک. شیدفر له ئاکادیمیای عولوومی یه کیه تیی سۆقیه ت، ئهنستیتوی رۆژهه لاتناسی، ئیداره ی ئینتشاراتی دانش، لقی ئهده بیاتی رۆژهه لات له مۆسکو، سالی ۱۹۷۰ی زایینی له سی بهرگدا له چاپ دراوه و بلاو کراوه تهوه.

ئهو غهزهلهی که مالی خوجهندی که حهزرهتی خالص تهخمیسی کردووه، له بهرگی سێیهمی (۲۰۲) دیوانه کهی، لاپهره ۹٤۰ دا بهو شێوهیه که له بهشه فارسیه کهدا هێناومه، هاتووه.

جیّی تیّروانینه، که حهزرهتی شیّخ عهبدوره حمان "خالص" پیّوهندیی فیکری و ئهده بی به بازنه به ک له شاعیرانی عارف و عارفانی شاعیری سهده ی ههشته مهوه همهبووه، که نیسبه تی بیرو بوّچوون و هاوریّیی تهریقه تی تایبه تیان پیّکه وه بووه. بوّ نموونه قاسمی ئهنوار و که مالی خوجهندی خهرقه ی تهبه روک له شیخی سیسی وهرده گرن و به م هوّیه وه به شیخی سوهره وه ردی ده گهن و شیخ ئیسماعیلی سیسی سمنانی مورشید و ئوستادی راسته و خوّی شه مسی مهغریبی بووه. ههروه ها که بینیمان، خالص، غهزه لی شه مسی مهغریبی ته خمیس کردووه و ئه ویتر خواجه حافز که له عهرشی شیعری فارسیدا خوداوه نده و هاو چهرخی شاعیرانی ناوبراوه، دوو غهره لی له لایه ن خالصه وه کراون به پینج خشته کی.

# شرح تخمیس غزل کمال خجندی سرودهٔ حضرت خالص شدر حی یینجخشته کیی غهزلی کهمالی خوجهندی هه لبهستی حهزره تی خالص

ای که با روی چو مه روشنی آفاقی...

انسان سالک زمان را طی می کند و زمان برای وی گم می شود. جسم در طی زمان فرسوده می شود و روح زمان را می پیماید و از دایرهٔ زمان خارج می شود و همچنان إلی الابد در گردش روحانی است و مقصود این بند این است.

ئەى ئەوەى وا بە روخسارى وەك مانگەوە، رووناكايى ئافاقى...

مهبهستی ئهم به شهی پینجخشته کیه که ئهوهیه که ئینسانی سالیک زهمان تیده په پینی و زهمانی لی ون دهبی، لهش به دریژایی زهمان دهرووخی و روّح زهمان دریژه پی دهدا و له بازنه ی زهمان دهرواته دهر، ههروه ها تا ئهبه د و زهمانی بی کوّتایی له گهرانی روّحانی دایه.

بر جفا و ستم یار دلا صابر باش...

صبر موجب گشایش است و صبر دستور قرآن و از صفات سلوک است.

ابرو: تعبیر از صفات است که حاجب ذات است و عالم وجود از آن جمال می گیرد. مژه: موی پلک چشم را گویند و در اصطلاح صوفیان حجاب سالک است. (کشاف،

ص۱۰۹۲) مژه در دایرهٔ ولایت به قصور در کردار و کوتاهی اعمال اشاره دارد. شکر و شاکر از صفات سالک است. ناظر نتیجهٔ صبر و شکر است.

چون ابرو = حجاب، غایب شود، حضور میسر می گردد.

به نظر من در مصرع پنجم بند دوم نسخهٔ دیوان کمال صحیح باشد که "دور از طاقی" یعنی به مقصد نرسیدهای.

طاق: زائدهای بر دیوار که لوازم را بر روی آن میگذارند. "دور از ساقی" اشتباه است. نهی دل! له بهرانبهر زولم و جهفای یاردا خوّراگر به!...

خۆراگری دەبئ بەھۆی کرانەوی بەند و بەسراوەکانی ژیان، خۆراگری فەرمانی قورئانی پیرۆزە و لە سیفاتی سلووکه.

برۆ، ئەبرۆ: شرۆقەيە لە سيفاتى كە پەردەى زاتە و عالەمى وجوود لەو زاتە جوانى

وەردەگرى.

موژه: ئهو مووه که لهسهر پیّلووی چاوه، له ئیستیلاحی سوّفیاندا پهردهی بهر چاوی سالیکه. (کشاف،ص ۱۰۹۲) موژه له بازنهی وهلایهتدا ئاماژهیه به کوتایی له کردار و کردهوهدا

شوكر و شاكر واته سياس و سياسداري له سيفاتي ساليكه.

نازیر واته بینهری باتنی ئهم پیّگهیه بهرههمی خوّراگری و سپاسه، چونکه ئهبروّ؛ پهردهیه و کهون دهبیّ، حوزوور دیّتهئارا.

ئهو کاتهی ئهبرو واته حیجاب ون بوو، حوزوور پیک دی

به بیرورای من له میسره عی پینجه می به شی دووه مدا ده قی نوسخه ی دیوانی که مال راسته، که "دور از طاقی" واته به مهقسه د نه گهیشتووی.

تاق، زيياده ديواري كه پيويستيه كاني لهسهر دادهنين.

ای که چشمت به نگاهی دل عالم فکند...

چشم؛ اشارت است به شهود حق مراعیان و استعدادات ایشان را و آن شهود معبر به صفت بصر می گردد و در اصطلاحات صوفیه است که چشم جمال را گویند و نیز صفت بصر الهی را گویند. (شرح گلشن راز، ص ۵۰۱)

غمزه: رک شرحهای پیشین

همان طور که در شرحهای پیشن آمد یکی از معانی غمزه اشارت به استغناء و عدم التفات است. پس برابر نسخهٔ دیوان کمال "ز تیزی نکند" صحیح است و "ز تیری نکند" اشتباه است. همچنین در مصرع پایانی این بند برابر نسخهٔ دیوان کمال "زخمه" صحیح و "زخم" اشتباه است. و این بند شرح وادی «فنا» است.

ئەى ئەوەى واچاوت بە نىگايەك دلى عالەم بەردەداتەوە!...

چاو؛ ئاماژهیه به شوهوودی حهق بۆ عالهمی ماددی به نیسبهتی ئیستیعدادی ئهوهی که له عالهمدا ههیه، ههروا که دهزانین شوهوودی سیفهتی بهسهر، واته چاوه و له ئیستیلاحی سۆفیهتیدا چاو به جوانی و روالهتی جوان دهلیّن و سیفهتی بینا تایبهتی خوداوهنده، که وابو و چاو بۆ بینایی ئیلاهی دهگهریّتهوه. (شرح گلشن راز، ص۱۰۰)

غەمزە: بروانە شرۆڤەكانى پێشوو

ههر وه ک له شهرحه کانی پیشوودا هاتووه، یه کی له ماناکانی غهمزه ئاماژه به بینیازی و بایه خ نهدانه، کهوابوو، به پینی نوسخه ی دیوانی کهمال "ز تیزی نکند" راسته و "ز تیری نکند" هه له یه، ههروه ها له دیری کوتایی ئهم به شهدا به پینی نوسخه ی دیوانی کهمال "زخمه" راسته و "زخم" هه له یه، ئهم پینجخشته کیه شهرحی وادی «فنا» به.

# ای خوش آن دم که نشینند به هم باده کشان... باده کشان سالکان اهل ساماع و ذکر را گویند.

ساقی: شرابدار را گویند و آن که شراب دهد و کنایت از فیاض مطلق است و در بعضی موارد اطلاق بر ساقی کوثر شده است و به طریق استعارت بر مرشد کامل نیز اطلاق شده است و گفته شده است، مراد از ساقی ذات به اعتبار حب ظهور و اظهار است. (ریاضالعارفین، ص ٤٠؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی؛ شرح گلشن راز، ص ۱۹۹)

باقی: حق مقصود است. بادهٔ باقی: عشقی که جاودانگی دارد و به بقای بالله رساند. برابر نسخهٔ دیوان کمال، مصرع «ای خوش آن مجلس خالی شده از مدعیان» صحیح است و «مجلسیان» اشتباه است. قَدَر، ایهام دارد به سرنوشت سالک... خوزگه به و کاته ی که مهینوشان ییکه وه دابنیشن...

مەينۆشان، يا بادەكەشان بە سالىكانى ئەھلى سەما و زىكر دەلىنن.

ساقی؛ به شهرابدار ده لیّن و نهوه ی وا شهراب ده گیریّ، که کینایه له فهیازی موتلهقه له بریّ کاتدا ئیتلاق به ساقی کهوسه و به ریّگه ی ئیستیعاره به مورشیدی کامیل ئیتلاق بووه و وتراوه: مراز له ساقی زات به ئیعتیباری (حوب) واته خوّشهویستی ئاشکرایه و راگهیاندنی نهو خوّشهویستیه مهبهسته. (ریاضالعارفین، ص٤٠؛ اصطلاحات فخرالدین عراقی؛ شرح گلشن راز، ص ۱۹۹۹ باقی: مهبهست حهقه، باده ی باقی: نهو عیشقه که نهمری دیّنی و به بقاء بالله واته نهمریی خودایی ده گهییّنیّ.

بهپێی نوسخهی دیوانی کهمال له دێړی؛ «ای خوش آن مجلس خالی شده از

مدعیان» راسته و «مجلسیان» هه لهیه. قهدهر، ئیهامی ههیه بۆ چارهنووسی سالیک.

عاشق حسن تو ای پادشه حورسرشت...

پادشاه: فرمانروای نگهبان، چشم: رک به شرح بندهای پیشین

مقصود از این بند که عارف چون به مقام بقاء رسد، غیر از جمال حق نه به بهشت میاندیشد و نه به تنعم آن و بیشهود جمال، بهشت آتش و کعبه کنشت است. یعنی آسایش، زحمت و وحدت، کثرت است.

عاشقی رووی تو نهی پاشای به سروشت وه ک حوری...

پاشا: فەرمانرەواى نيگايان، چاو: بروانە شرۆقەى بەشەكانى پێشوو

مهبهست لهم بهشه ئهوهیه که عارف کاتی به مهقامی بهقا واته نهمریی روّحی ده گا، جگه له جهمال و جوانیی حهق، نه له بهههشت و نیعمه ته کانی بیر ئه کاتهوه، نه له پاداش و ریّزلیّنان، بی دیتنی جوانی و جهمال، بهههشت ئاوره و کهعبه کهنیشته؛ یانی ههسانهوه چهوسانهوهیه و یه کدانه یی که سره ته.

### كيست زخم مژهات خورد به آن سالم زيست

اتکاء این بند بر واژهٔ «نقطه» است. خال در اصطلاح صوفیان اشاره به نقطهٔ وحدت است. در ریاضالعارفین است که: خال کنایه از وحدت ذات مطلق است. (تذکرهٔ ریاضالعارفین، ص ۳۸)

گرچه خال را مترادف نقطه آوردند، اما نقطه خود بحثی مفصل دارد که شارح این دیوان [محمدعلی سلطانی] را رساله ای مستقل دربارهٔ «نقطه» است.

مصرع پایانی هشداری است برای عارف که حتی در مرتبهٔ «بقا» نیز نباید از مکرها ایمن بود.

کێیه ئهو کهسه وا برژانگت برینداری کردبێت و به سهلامهتی ژیابێت؟...

بنهما و پالپشتی ئهم بهشه پینجخشته کیه لهسهر وشهی «نقطه» واته خال دامهزراوه. خال له ئیستیلاحی سوّفیاندا ئاماژه به «نقطه» = خالی وه حده تی واته یه کدانه یی، له کتیبی ریازولعارفین دا هاتووه که: خال کینایه له وه حده تی زاتی موتله قه. (تذکرهٔ ریاض العارفین، ص ۳۸)

ههرچهند خال به هاومانای نوقته دههیّنن به لام نوقته باسیّکی به ربلاوی ههیه که شارحی ئهم دیوانه [محهمهدعهلی سولّتانی] ریسالهییّکی سه ربه خوی لهو باریه وه، یانی سهباره ت به «نوقته» به فارسی ههیه.

دێڕی کوٚتایی، ئاگادارییهکه بوٚ عارف، که تهنانهت له پێگهی بهقا واته نهمریدا نابێ له مهکری ههمه جوٚره ئهمین بێ!

ای ز خوبان جهان برتری از حسن و جمال...

عارف از نقطه به خطَّ میرسد که خطَّ؛ اشارت است به تعینات عالم ارواح که اقرب مراتب وجود است؛ و گفته شده که مراد از خطّ، عالم کبریایی است که عالم ارواح مجرده است که اقرب مراتب وجود است با مرتبت غیب هویت.

"خالص" به نقطهٔ وحدت و بقاء میاندیشد. "کمال" ایهام دارد که یکی کمال الهی است که دیوان خداوندی او همه نقش و خط و خال است و دیگر دیوان شیخ کمال خجندی که بر اوراق او جز عشق نیست.

ئهي ئهوهي وا له چاکي و جوانيدا له ههموو خاساني جيهان بهرزتري!...

عارف له نوقته به خهت ده گا که خهت، ئاماژه به تهعهییوناتی عالهمی ئهرواحه که نزیکترین پیّگه و پایهی وجووده و وتوویانه که مراز له خهت عالهمی کیبریاییه، که عالهمی ئهرواحی موجهرهده، که نزیکترین مهراتبی وجووده له گهل مهرتهبهتی غهیبی هوویهت.

«خالص» بیر له نوقتهی وه حده و به قا نه کاته وه، «که مال» نیهامی تیدایه: یه کی مهبه ست که مالی ئیلاهیه، که له دیوان و باره گای خوداوه ند نه و هه موو نه قش و خهت و خاله ی هه یه و نه وی تر دیوانی شیخ که مالی خوجه ندییه، که له سه رلایه رهی نه و دیوانه جگه له عیشق چی تر نییه.

### تخميس غزل حضرت مولانا خالد

به شـمع طلعتت کردم منـور خانهٔ خـود را گشـادم درگه عیـش و فرح پروانـهٔ خود را بـه غواص خیالـت یافتم دردانــهٔ خـود را

«بـه معمـار غمت نو سـاختم ویرانهٔ خود را به یادت کعبه کـردم عاقبت بتخانهٔ خود را»

> ز شوق عشقِ شورانگیز، گشتم واله و حیران سراسر هر دو عـالم را نهادم در ره جانان به خاک و خون تپیدم بر در میخانهٔ مستان

«انیس من جلیس من شود در حلقهٔ جانان به گوشش گر رسانم نعرهٔ مستانهٔ خود را»

> چو بلبل برگل رویت زبس نالیدم ای طناز روان شد خون دل از چشم و افتادیم از آواز چو پروانه،بهبی پروا،به عیشت گشتهام دمساز

«به گرد شمع رویت بسـکه گشتم، ماندم از پرواز سـرت گــردم، چه زیبـا سوختی پروانهٔ خود را» نشد کس همچو من شیدا، میان عالم و آدم ز عشـقت هر دم از دیوانگی میگریم و نالم به رسـوایی ز مجنون بر شده طغرای احوالم

«زسودایت چنان بدنام گشتم در همه عالم، به گوش خود شنیدم هر طرف افسانهٔ خود را»

نگنجـــد در ره فقر و فنا، هستی و مغروری بر ارباب عزلت خوش بود از خلق مسـتوری در آفــاق مودت شــرک باشد میل مشهوری

«در اقلیم محبت از خــرابیهاست معموری به سیل اشک باید کند اساس خانهٔ خود را»

چوحمـــدحــامدنعمتهمهساریاستازواحـد، نشاید ممکنی ممکن شـود بیواجـب واجـــد وجودت چیست «خالص»! تا بر انعامش شوی حامد؟

«سراپانعمتم بااین همه درماندگی، «خالد»! نمی دانم چه سان آرم به جا شکرانهٔ خود را»

# تەخمىسى غەزەلى حەزرەتى «مەولانا خالىد» قُدسَ سرُّه ْ

به شهمی روخساری تو مالی خوم رووناک کردهوه دهرگای عهیش و شادیم له پهپوولهی خوم کردهوه به غهوواسی خهیالت دانه مرواری خوم دوزیه

«بـه میعمــاری خـهمـت ویرانـهی خـوم نــوی کــردهوه سـهرئهنجام، بـه یـادی تـووه بتخانـهی خـوم کـرده کهعبـه»

به شهوقی عیشقیّکی بزوینهرهوه، شهیدا و سهرلیّشیّواو مامهوه سهرانسهری هـهردوو عالهم له ریّگهی گیانانی خوّم دانالهبهر دهرگای سهرخوّشان له خاک و خویندا تلامهوه

«هاودهمی من له ئالقهی رینداندا دهبیته هاونشینم، ئهگهر نهعرهتهی سهرخوشانهی خومی بگهیینمه گوی»

ئهی شوّخی به ناز! ئهوه نده وه ک بولبول بوّ گولّی رووت نالاندم، خویّنی دلّم له چاومه وه سهری کرد و له ئاواز گوتن که وتم توغرای نمحوالم له ریسواییدا له هی مهجنوون ههورازتر بووه

کهس وه ک من له نیّو عالهم و ئادهمدا شیّت و شهیدا نهبوو له عیشقی تــوّدا دیّـوانه بـــووم و ده گــریم و دهنـالّینم بانگهوازی ریسوایی و شیّتبوونی من له هی مهجنوون پتره

«لـه سـهودای تـو ئهوهنـده لـه هـهمـوو عالهمـدا بهدنـاو بووم لههـهر لاییٚـک حیکایـهتی خوّمـم بـه گویّی خـوّم بیسـتهوه»

١ . مەزارى ئەو خاوين بى (م، ع،س)

۲. توغرا به مانای ئیمزا یان مۆره. لیرهدا مهبهست ههر ناوبانگه. ع.ح

بــوون و غــروور لـهسـهره پنی هــه ازاری و فــه نادا ناگونجینت لـه لای گـونه گـیران، خـوشـاردنـه وه لـه خه لک شتیکی خوشه له ئاسوی دوستیدا، خـواستی نــاوده رکردن وه ک شهریک دانان بوخــوداوایه

«لەناوچەى خۆشەويستىدا ئاوەدان بوون يەك لـه وێرانىيەكانە دەبێ بـه لافاوى فـرمێسـك بنـاغەى مالى خـۆت ھەلكەنى»

كاتيّك ستايشي ستايشكەرى نيعمەت ھەمووى بەدەست يەكتاوەيە،

بهبی بــریـــاری یــهکتــا، هیچ گونجاوییه ک گونجــاو نابیّت ئیتر تو ئهی «خالص»! چ بوونیّکت هـــهیه که سپاسی نیعمه تی بکــهیت؟

«بـــهو هـهموو دامــاوییـهوه که ههمه، ســهرتاپام نیعمهته، جــا ئهی «خالیــد»! ا نازانم چۆن شــوکرانهبژیریی خــۆم بهجی بیّنم»

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

### مولانا خالد نقشبندي:

ذوجناحین ابوالبهاء ضیاءالدین خالد بن احمد بن حسین العثمانی، که نسبش به حضرت عثمان بن عفان ذوالنورین خلیفهٔ سوم رضیالله عنه میرسد، از نوادگان پیر میکائیل معروف به شش انگشت است که از اولیاء نامآور عصر خویش بوده است. مولانا خالد به قول اکثر نویسندگان در سال ۱۱۹۳ هجری قمری = ۱۷۷۹ میلادی یا نزدیک به همین تاریخ در قصبهٔ قره داغ چشم به جهان گشود.

در نوجوانی مقدمات را نزد پدر آموخت و سپس راهی سلیمانیه شد و پس از طی مراحل تحصیل عالیه از محضر شیخ محمد قسیم سنندجی متوفی به ۱۲۳٦ هجری قمری اجازهٔ اجتهاد گرفت.

مولانا در همهٔ علوم عقلی و نقلی آن عهد چون صرف و نحو، معانی و بیان و بدیع، منطق و آداب بحث و مناظره، حکمت، هیئت، حساب و هندسه، عروض و قافیه، اصول فقه و اصول دین به سرحد کمال رسیده و در میان علما و دانشمندان عصر خویش نظیر و همتایی نداشته است.

سفری به مکهٔ مکرمه مینماید. از مکه درویش محمد عظیم آبادی، دلیل او شده پس از بازگشت به سلیمانیه به همراه او عازم هند می شود و در دهلی با شیخ المشایخ سرزمین هند، شاه عبدالله دهلوی ملاقات و در پنج ماه مقام قرب حضور و مشاهده را دریافت مینماید.

سینهاش طور تجلی انوار حق می گردد و در طریقت و عرفان به مقام «فنا» و «بقا» ارتقاء پیدا می کند و شاه عبدالله با اشارهای روحانی از اولیاء کرام و بزرگوار نقشبندی قدسالله اسرارهم ضمن اجازهٔ ارشاد هر پنج طریقهٔ معروف از: نقشبندی، قادری، سهروردی، کبروی و چشتی اجازهٔ تدریس حدیث و تفسیر و تصوف، اوراد و ادعیه را به او می دهد و پس از یک سال به فرمان وی به حضور عالم و مدرس بزرگوار، واعظ و صوفی کهنسال مولانا عبدالعزیز حنفی بار می یابد و اجازهٔ تدریس همهٔ علوم [انسانی] آن روزگار و روایت کتب صحاح و غیره را هم از وی دریافت

مىنمايد.

در مراقبهای روحانیت سلطان اولیاء حضرت علیبن ابیطالب علیهالسلام را میبیند و اجازهٔ ارشاد در تمام بلاد اسلامی را از استاد خود دریافت کرده، عازم دیار خود میشود. مولانا خالد بنیانگذار رشتهٔ خالدی مجددی نقشبندی "مجددیهٔ مظهریه" در جهان اسلام بود که هنوز هم ادامه دارد و تمام کشورهای اسلامی را دربر گرفته است.

وی در شب جمعه سیزدهم ذی القعدهٔ سال ۱۲٤۲ هجری قمری در طاعون شام چشم از جهان فرو بست و در همانجا به خاک سپرده شد. مزارش مطاف اهل دل است.

### آثار مولانا خالد:

هیجده عنوان کتاب در زمینههای مختلف علوم اسلامی از آثار قلمی او را یاد کردهاند و بیش از بیست عنوان کتاب دربارهٔ او نوشته شده است و در قریب سی منبع و مأخذ (عربی، فارسی، کردی، ترکی) شرح احوال و آثارش آمده است. اروپاییان نیز در مقالات خود مطالب ارزشمندی به زبانهای غربی (انگلیسی، فرانسه، آلمانی و…) دربارهٔ او نوشتهاند.

مکاتبات فارسی و دیوان اشعارش از نمونههای زیبای عرفانی است که در رسالهٔ پایان نامهٔ د. مهیندخت معتمدی با عنوان؛ «مولانا خالد نقشبندی و پیروان طریقت او» به سال ۱۳٦۸ در تهران چاپ و منتشر شده است." الانوار القدسیه / الشیخ معروف النودهی / یادی مهردان و…" (مولانا خالد نقشبندی و پیروان طریقت او، د. مهیندخت معتمدی، تهران، ۱۳٦۸)

جناب شیخ عبدالرحمن خالص با جانشینان جناب مولانا خالد، دوستی و همدلی داشته تا آنجا که در کردستان بار دیگر ائتلاف دو طریقهٔ نقشبندیه و قادریه از پیوند این دو نحله تجدید گردید.

غزلی که جناب خالص تخمیس کردهاند از معروف ترین غزلهای فارسی مولانا خالد است و بسیاری از شاعران آن را تخمیس کردهاند اما مخمس جناب خالص لطافت خاص خود را دارد. غزل یادشده در صفحهٔ (۲٤۱/۲) دیوان مولانا خالد چنین آمده است:

به معمار غمت نو ساختم ویرانهٔ خود را

به یادت کعبه کردم عاقبت بتخانهٔ خود را

فرو ماندند اطبای جهان از چارهام آخر

به دردی یافتم درمان، دل دیوانهٔ خود را

ز سودایت چنان بدنام گشتم در همه عالم

به گوش خود شنیدم هر طرف افسانهٔ خود را

به گوش خود شنیدم هاندم از پرواز

سرت گردم چه زیبا سوختی پروانهٔ خود را

ادیب مین جلیس مین شود در حلقهٔ رندان

به گوشش گر رسانم نالهٔ مستانهٔ خود را

در اقلیم محبت از خرابیهاست معموری

به سیل اشک باید کند اساس خانهٔ خود را

سراپا نعمتم با این همه درماندگی «خالد»

نمیدانم چسان آرم به جا شکرانهٔ خود را

غزل را به منظور مقابله و تفاوتهای دو نسخه می آوریم و از برگردان کُردی که در تخمیس آمده است، خودداری می کنیم.

### مهولانا خالدي نهقشبهندي:

زوجهناحهین، ئهبولبهها زیائهدین خالید کوری ئهحمهد کوری حوسیّنی عوسمانی، که به نهسهب دهگاتهوه سهر حهزرهتی عوسمانی کوری عهففانی زوننوورهین خهلیفهی سیّیهم، خوای لیّرازی بیّ. خالید له نهوه کانی پیر میکایلی بهناوبانگ، به شهش قامکه، که له ئهولیای ناوداری سهردهمی خوّی بووه.

مهولانا خالید به قهولی زوّر له نووسهران، سالی ۱۱۹۳ی کوّچیی مانگی، بهرانبهر به ۱۷۷۹ی زایینی، یان نزیک بهم ساله له ناوچهی قهرهداخ له دایک بووه، له لاویّتیدا عولوومی سهرهتایی له لای باوکی خویّندوه و دوای ئهوه چووهته سلیّمانی، له دوای

تیّپه راندنی قوّناغی بالا و نیهایی له حوزووری شیّخ محهمه قهسیمی سنهیی (ک. ۱۳۲۱ ک، م) ئیجازهی ئیجیتهادی وهرگرتوه.

مهولانا له ههموو عولوومی عهقلّی و نهقلیی سهردهمی خوّیدا وه ک؛ سهرف و نهحو، مهعانی و بهیان، مهنتیق و ئادابی بهحس و مونازهره، حیکمهت، ههیئهت، حیساب و ههندهسه، عهرووز و قافیه، ئوسوولی فیقه و ئوسوولی دین به سنووری کهمالی عیلمی و ئهخلاقی گهیشتووه، و له ناو عولهما و زانایانی سهردهمی خوّیدا هاوتای نهبووه.

سهفهریّک بو مه ککه ده کات. له مه ککه دهرویّش محهمه دی عهزیم ئابادی، ده بی به چاوساغی، ده گهریّته وه بو سلیّمانی و به هاوریّیی ئه و پیاوه ده پوا بو هیندوستان و له دههلی دیداری له گهل شیخولمه شایخی سهرزهمینی هیند شاعه بدوللای ده هله وی ئه کا و له ماوه ی پینج مانگدا به پله ی قوربی حوزوور و موشاهه ده ده گاه سینگی ده بی به تووری ته جه للیی ئه نواری حه ق و له تهریقه ت و عیرفاندا بو پله ی فهنا و به قا به رز ده بیته وه. شاعه بدولا به ئیشاره ی پرووحانی له ئه ولیای گهوره و بالانشینی نه قشبه ندی ـ که خوداوه ند مه زاریان پاک و خاویّن کات له خهمی خوّفی گوناه ـ له پال ئیجازه ی ئیرشادی هه ر پینج ته ریقه ی به ناوبانگ که بریتیین له نه قشبه ندی، قادری، سوهره وه ردی، کوبره وی، چه شتی ـ ئیجازه ی وانه و تنه وی ده دای ده دوای سالیّک به فه رمانی شاعه بدولا ده پوا بو خوزووری عالم و موده پیسی گهوره، واعیز و سالیّک به فه رمانی شاعه بدولا ده پوا بو خوزووری عالم و موده پیسی گهوره، واعیز و سوفیی ته مه ندریژ مه ولانا عه بدولعه زیزی حه نه فی و ئیجازه ی وانه و تنه وی هه موو عولوه ی نه و سه رده مه و ره وایه تی که بدولعه زیزی حه نه فی و نیجازه ی وانه و تنه وی هه موو عولوه ی نه و سه رده مه و ره وایه تی که نیخی سه حاحی سته و ... وه رده گری .

له کاتی موراقهبهی رووحانیدا سولتانی ئهولیا حهزرهتی عهلی کوری ئهبوتالیب ـ دروودی خودای لهسهربی ـ دهبینی و ئیجازهی ئیرشاد له ههموو بیلادی ئیسلامی له ئوستادی خوّی وهرده گری و ده گهریتهوه بوّ کوردستان.

مهولانا خالید بناغهدانهری مهشرهبی خالیدی موجهددهدی نهقشبهندی (موجهددهدی مهزههریه) له ههموو جیهانی ئیسلامدایه.

مهولانا له شهوی ههینی سیّزدهمی مانگی زیقهعدهی سالی ۱۲٤۲ کوّچی مانگی له تاعونی شام «سووریای ئهمروّ» کوّچی دوایی کرد و ههر لهویّش نیژرا، مهزاری زیارهتگای ئههلی دلّه.

نووسراوه كانى مهولانا خاليد:

ههژده کتیب له بواره جۆراوجۆره کانی عولوومی ئیسلامیدا له نووسراوه کانی ئهو بلیمه ته ناسراون و پتر له بیست کتیب سهبارهت به مهولانا نووسراوه، نزیک به سی سهرچاوه ی باوه پیکراوی ئاکادیمی به زمانه کانی عهره بی، فارسی، کوردی و تورکی؛ لهسهر چۆنیه تیی ژیان و نووسراوه کانی مهولانا وتار و لیکوّلینه وهیان تهرخان کردووه، ئورووپیه کان له وتاره کانی خوّیاندا مهعلووماتی پربایه خیان به زمانه روّژئاواییه کان (ئینگلیزی و فهرانسه یی و ئه لّمانی و ...) خستوته به رده ست.

نامه فارسیه کان و دیوانی ئهشعاری ئهو له نموونه جوانه کانی عیرفانین، که بوونه بابه تی ریساله ی دکتورای خاتوو د. مههیندوختی موعته مهدی، به ناوی «مهولانا خالیدی نه قشبه ندی و شویّنکه و تووانی ته ریقه ته که که سالّی ۱۳۹۸ی کوچیی هه تاوی له تاران چاپ کراوه. "الانوار القدسیه / الشیخ معروف النودهی / یادی مهردان و...  $\rightarrow$  (مولانا خالد نقشبندی و پیروان طریقت او، د. مهیندخت معتمدی، تهران، ۱۳۹۸)

حەزرەتى شيخ عەبدورەحمان "خالص" لەگەل جينشينانى حەزرەتى مەولانا خاليد، دۆستايەتى و ھاودلى و برايەتىي ھەبووە تا ئەو رادەيە كە بەم بۆنەيەوە لە كوردستاندا دوو تەرىقەتى نەقشبەندى و قادرى لە پيوەند و يەكبوونى تالەبانى و موجەددەدى يىكهات.

ئەو غەزەلە كە حەزرەتى خالص لە ھەلبەستەكانى مەولانا كردوويە بە پىنجخشتەكى، بەناوبانگترىن غەزەلى فارسىي مەولانايە و زۆر لە شاعىران كردوويانەتە پىنجخشتەكى. پىنجخشتەكيەكەي حەزرەتى خالص ناسكىي تايبەتى خۆي ھەيە.

ئهم غهزهله، له لاپهرهی (۲٤/۲)ی دیوانه کهی مهولانا خالیددا بهم شیّوهیه که له بهشه فارسیه که دا هیّناومه، هاتووه.

وه ک نموونه کانی پیشوو، به مهبهستی بهراورد و جیاوازییه کانی دوو نوسخه که هیناومه و وهرم نه گیراوه ته سهر زمانی کوردی.

# شرح تخمیس غزل حضرت مولانا خالد سرودهٔ حضرت خالص شهرحی پینجخشته کیی غهزهای حهزرهتی مهولانا خالید هه لبه ستی حهزرهتی خالص

به شمع طلعتت كردم منور خانهٔ خود را...

شمع: نزد صوفیان، نور الهی را گویند و باز گفتهاند که شمع اشارت به پرتو نور الهی است که میسوزد دل سالک را و نیز اشارت به نور عرفان است که در دلِ صاحب شهود افروخته می گردد و آن دل را منور کند و شمع الهی قرآن مجید را گویند. (کشاف، ص ۲۶؛ شرح گلشن راز، ص ۳۶)

خانه: خودی خود که غیب وجود است. پروانه: روح مجرد را گویند.

غواص: سلوک کردن سالک را گویند که به معاونت مرشد کامل باشد و آن سلوک آفاقی و انفسی و کشف آفاق و انفس و جمیع موجودات است.

خیال: مرتبه و رای آگاهی و توهم است. غم: بند، اهتمام طلب معشوق را گویند. ویرانه: عالم ماده و مادیات را گویند.

کعبه: توجه دل است به سوی خداوند و مقام وصل را نیز گویند و توجه دل است به محبوب و معشوق و مطلوب که در آن مقام، عاشق باید محرم شود تا به وصال معشوق نائل گردد.

این بند مخمس با رمز و اصطلاح مینماید که جناب خالص با تخمیس غزل بیانگر این معناست که مراحل سلوک را از آغاز تا انجام به همان شیوهٔ حضرت مولانا طی کرده است.

بهشهمی روخساری تو مالی خوم رووناک کردهوه...

شهم: له لای سوّفیان به نووری ئیلاهی ده لیّن و و توویانه که شهم ئاماژهیه به شهوقی نووری ئیلاهی، که دلّی سالیک دهسووتیّنی و ئیشارهیه به نووری عیرفان، که له دلّی ساحیبی شوهووددا ده گهری و رووناکی ده کاتهوه و شهمی ئیلاهی مهبهست قورئانی پیروّزه. (کشاف، ص ۲۶؛ شرح گلشن راز، ص ۳۶)

خانه: واته ژوور و مالّ، (خانوو)؛ مەبەست خۆبوونى خۆيه، كە نهێنيى وجووده. پەروانه: رۆحى موجەرده. غهواس: به سولووککردنی سالیک ده لین که به یارمه تبی مورشیدی کامیل ئه کری و ئهوه سلووکی ئافاقی و ئهنفوسیه و ئاشکرا کردنی ئافاق و ئهنفوس و ههموو مهوجووداته له روانگهی سالیکهوه.

خەيال: پلەي پەرىنەوە لە مەرتەبەي ئاگايى و تەوەھومە.

خەم: بەنە، بانگەوازى تێكۆشانى مەعشووقە بۆ دەرچوون لە كەمەندى عيشق و چالاكيى عاشق.

ويرانه: عالهمي ماددي.

کهعبه: سهرنجی راستهوخوّی دلّ بهرهولای خوداوهندهوه، که پلهی وهسلّ و پیّوهندیشی پی دهلّین، ههروهها سهرنجی دلّ به مهحبووب و مهعشووق و مهتلووب، که لهو پلهیهدا عاشق دهبیّ مهحرهم بیّ، تا ویسالی مهعشووقی بوّ دهست بدا.

ئهم بهشهی پینجخشته کیه که بهرهمز و سهمبول وا دهنوینی، که حهزرهتی خالص به پینجخشته کی کردنهوه ی غهزه له، که ئهم مانایه دهرده خا که پله و قوناغه کانی سولووکی له سهره تا تا کوتایی به ههمان شیوه ی حهزره تی مهولانا تیپهراندووه.

ز شوق عشق شورانگیز گشتم واله و حیران...

شوق: رک شرحهای پیشین. عشق: رک شرحهای پیشین.

حیران: رک شرحهای پیشین. جانان: رک شرحهای پیشین.

میخانه: رک شرحهای پیشین

رند: کلمهٔ رند در اصطلاح متصوفان و عارفان به معنی کسی است که جمیع کثرات و تعینات وجوبی ظاهری و امکانی و صفات و اعیان را از خود دور کرده و سرفراز عالم و آدم است که مرتبت هیچ مخلوقی به مرتبت رفیع او نمیرسد. (شرح گلشن راز، ص ۱۲۰)

در مصرع چهارم "ادیب" صحیح و "انیس" اشتباه است. ادیب به معنی ادب کننده در امور اجتماعی و اخلاق ظاهری.

نعرهٔ مستانه: فریاد عبور از عالم جسم و امکان و ظواهر، این بند مخمس گذشتن از جهان ناسوتی و ورود به عالم لاهوت است. به شهوقی عیشقیکی بزوینهرهوه، شهیدا و سهرلی شیواو مامهوه... شهوق: بروانه شهرحهکانی پیشوو. عیشق: بروانه شهرحهکانی پیشوو. حهیران: بروانه شهرحهکانی پیشوو. گیانان: بروانه شهرحهکانی پیشوو. مهیخانه: بروانه شهرحهکانی پیشوو.

رند: وشهی رند به مانای جوامیر له ئیستیلاحی موتهسهوفان و عارفاندا به مانای ئهو کهسهیه که ههموو کهسهرات و تهعهیوناتی پیویستی ئاشکرایی و ماددی و سیفاتی له خو دوور خستووه تهوه و سهربهرزی عالهم و ئادهمه که مهرتهبهی هیچ مهخلووقی به پله و مهرتهبهی بهرزی ئهو ناگا. (شرح گلشن راز، ص

له دیری چوارهمدا "ادیب" راسته و "انیس" هه لهیه، ادیب؛ ئهدیب واته فیر کاری ئهدهب له ئادایی کومه لایه تی و ئه خلاقدا.

نهعرهتهی مهستانه: هاواری خوّشی به بوّنهی پهرینهوه له عالهمی ماددی، جیسم و ئیمکان و ئاشکرایی، مهبهستی ئهم بهشه له پینجخشته کی پهرینهوه له جیهانی ماددی و گهیشتن به جیهانی ئیلاهی و لاهووته.

چو بلبل بر گل رویت ز بس نالیدم ای طنّاز...
بلبل: عاشق. گل: معشوق ظاهری. گلرو: زیباییهای آشکار.
طنّاز: مایهٔ رنج و راحت، شوخ و پُرناز، اهل مکر و مسخره.
چشم: رک شرحهای پیشین. پروانه: رک شرحهای پیشین.
شمع: رک شرحهای پیشین. پرواز: ادامهٔ سلوک.
این بند پایان عالم فانی و ترک تعلقات جسمانی را منظور است.
نهی شوّخی بهناز! نهوهنده وه ک بولبول بو گولی پرووت نالاندم...
بولبول: عاشق. گولّ: مهعشووقی زاهیری و ناشکرا.

گوڵی روو: جوانییه کانی روومهت، له لای عارف جوانیی جیهان پهرتهوی روخساری خوداوهنده.

تهنناز: مایهی رهنج و ئاسایش، گهنجی شوّخ و پرناز، ئههلی مهکر و گالّته چاو: بروانه شهرحهکانی پیشوو.

شهم:بروانه شهرحه کانی پیشوو. پهرواز: بهردهوامیی سولووک. مهبهستی ئهم بهشه کوتایی عالهمی فانی و تهرکی تهعهللوقاتی جیسمانیه.

نشد کس همچو من شیدا میان عالم و آدم...

شیدا: شدت غلبات عشق و عاشقی را گویند که در این مقام عاشق خود را فراموش کند و اهل جذبات را گویند.

عالم: ظل دوم که اعیان خارجیه باشد و صور علمیه.

آدم: جامع جميع اسماء و صفات الهي است.

ديوانه: مغلوبي عاشق را ديوانگي گويند. (اصطلاحات فخرالدين عراقي)

سودایی: آن که جان بر سر معشوق نهد.

در مصرع پنجم "شنیدم' صحیح و "شمارم" اشتباه است.

كهس وه ك من له نيّو عالهم و ئادهمدا شيّت و شهيدا نهبوو...

شهیدا: سهر کهوتنی ههموو لایهنی عیشق و عاشقی به سهر مروّقدا، لهم پلهیهدا عاشق خوّی له بیر دهباتهوه، به ئههلی جهزبهیش ده لیّن.

عالهم: سێبهري دووهم که ئاشکرايه و له دهرهوهيه و وێنهي زانستيه.

ئادەم: كۆكراوەي ھەموو ئەسما، و سيفاتى ئىلاھى.

دیّوانه: به عاشقی مهغلّووب دهلّیّن دیّوانه ، (ئیستیلاحاتی فهخرهدینی عیّراقی) سهودایی: ئهوهی وا گیان له پیّناوی مهعشووق دادهنیّ.

له ديري پينجهمي ئهم بهشهدا "شنيدم" راسته و "شمارم" ههلهيه.

نگنجد در ره فقر و فنا هستی و مغروری...

مغروری: از آفات سلوک و ویژهٔ شیطان است. مستوری: پنهان ماندن.

این بند هشدار و یادآوری به اهل بقاست که در جهان جسمانی حاضرند.

بوون و غوروور له رِیگهی ههژاری و فهنادا ناگونجیّت...

غوروور: له ئافهتى سولووكه و تايبهتى شيّتانه.

چو حمد حامد نعمت همه ساری است از واحد...

در این بند «تواضع» و «افتادگی» موج میزند. جناب «خالص» خویش را شایستهٔ ستایش نمیداند زیرا وجودی در خود نمیبیند و در برابر، حضرت مولانا از نعمت بیکرانی در کنار درماندگیها دم میزند و شیوهٔ شکر را جستجو میکند و چه پایان زیبایی.

حمد حامد نعمت... ستایش نیز از زبان حق جاری می شود. او خود را ثنا گفته است. ممکن: جایز، روا، ضد محال.

واجب: لازم، ضروری، آنچه به جاآوردنش لازم و ترک آن گناه و عقاب داشته باشد. واجد: یابنده، دارنده، توانا، توانگر (خداوند).

کاتیٰ که ستایشی ستایشکه ری نیعمهت ههمووی له یه کتاوهیه...

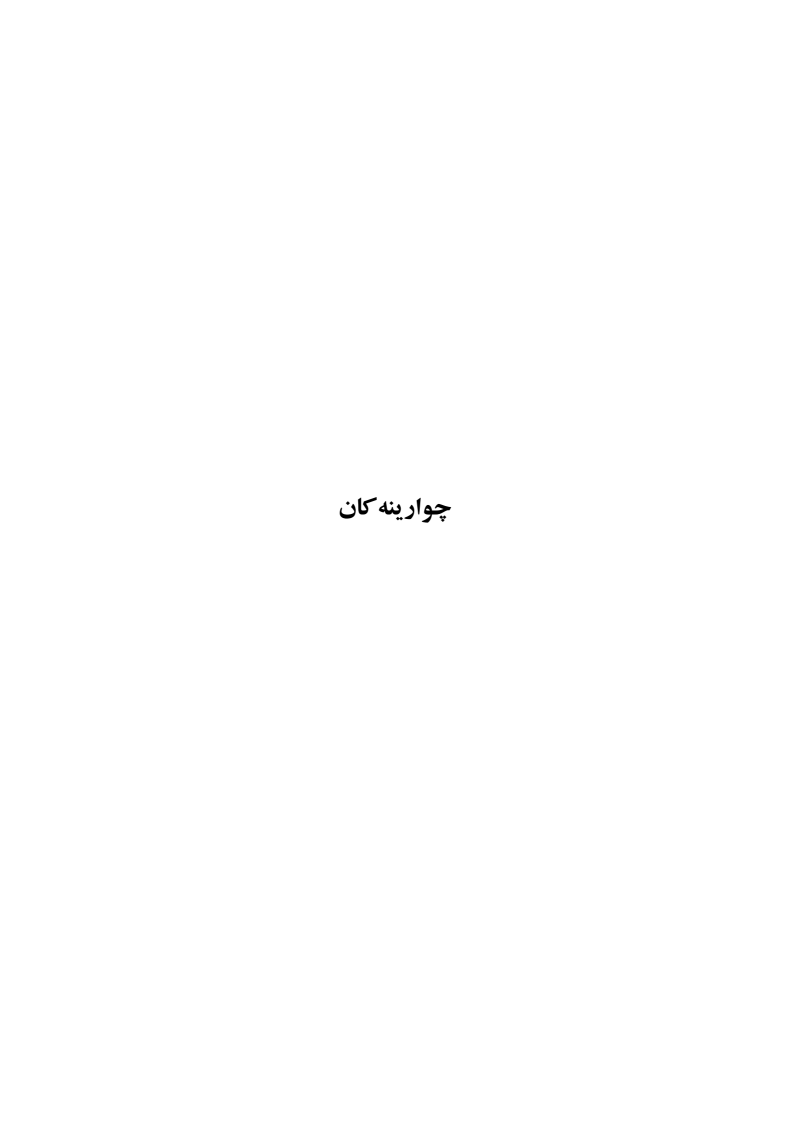
لهم بهشهدا خۆبه کهمزانین و کهوتهیی شهپۆلی داوهتهوه. حهزرهتی "خالص" خۆی به شیاوی سوپاس و ستایش نازانی، چونکه وجوودی له بهرانبهری خوداوهندهوه بۆ خۆی نابینی، ههروهها له کۆتاییدا حهزرهتی مهولانا له نیعمهتی ههمهلایهنه له پالی کفته کاریهوه دهم لیدهدا و بهدوای زانینی شیوهی سوپاس کردنهوهیه و چ کوتاییه کی جوانه ئهم کوتاییه...

ستایشی ستایشکهری نیعمهت: سپاسیش ههر له زمانی حهقهوه دیّت و ئهو خوّی ستایشی خوّی کردووه.

مومكين: جايز، رەوا، پێچەوانەي مەحال.

واجیب: لازم؛ ئهوهی وا بهجی هینانی پیویسته و تهرکی گوناهه.

واجيد: تهوانا، دارا (خوداوهند).



#### رباعيات

(١)

ای آن که به هسر تفرقهای رو آری چشم دل خود به سوی هر کس داری آری آن بسه کسه دلت ز تفرقه باز آری دلدار یکی جسوی، که یک دل داری!

ئه که کهسه ی روو له هه ر پهرش و بلاوییه ک ده کهیت! چساوی دلست له ههمووکسه س ده کهیت باشتره دلست له پهرش و بلاوی بگهرینیسه وه دواوه به شوین یه ک دلداردا ویل به چونکه یه ک دلت ههیه!

(٢)

ای عمر عزیزت دو ز پنجاه گذشت سرمایهٔ وقتت ز غم جاه گذشت تا کی نشوی ز خواب غفلت بیدار؟ آگاه شو آخر تو دمی، گاه گذشت

ئے می ئے موہ ی تهمے منی خوشه ویستت دوو لے پہنجا تیپے پر بوو دہست چوو دہست چوو دہست چوو تا کے منگی لے میں کا تاب کے میار کے دہست کی دہمیں کے وسیلے کے دہمیں کے دہمیں کے وسیلے است کی دہمیں کے دہ

ای پادشها! منزها! ستارا! در وصف تو دم زدن چه یارا؟ ما را این قطرة ناچیز بدین محدودی، کی حسد بنهد بیحدی دریا را؟

ئهی پادشا، ئهی تاک و بیخهوش، ئهی داپوشهری [عهیب]! ئیمه چــوّن دهویدرین له وهسفی تــودا بــدویین؟ ئهم دلوّپه بینــرخه، بهو بهو بهرتهسکییهوه که ههیهتی، چـوّن دهتوانی سنوور بو بینسنووریی دهریا دیاری بکات؟

(٤)

یارب! به جز از حضرت تو، راهی نیست جسز تکیه به درگساه تو درگاهی نیست هر چند گنساه من چو کوه قساف است در پیش عطسای رحمتت، کاهی نیست

یارهبی! جگه لهبهردهمی تۆ، هیچ ریگایه ک نییه جگه له پالدانهوه به دهرگای توه، هیچ دهرگایه ک نییه ههرچهنده تاوانه کانی من بهقهده رکیوی قافن، ئهوه له لای دههنده یی ره حمه تی تۆ، پووشکه کایه کیش نییه

# **شرح رباعیات** شەرحی چوارینهکان

۱ـ موضوع این رباعی که گوید: ای آن که به هر تفرقهای رو آری... تفرقه است؛ لفظ تفرقه اشارت است به وجود مباینت و اثبات عبودیت و ربوبیت و فرق خلق از حق، بی تفرقه عین زندقه بود و تفرقه بی جمع محض تعطیل حق بود و اگر در مقام طاعت به کسب خود بنگرد در مقام تفرقه باشد و اگر به فضل حق بنگرد در مقام جمع بود و هر که از خود و اعمال خود به کلی فانی شود در مقام جمع الجمع بود. (مصباحالهدایه، ص ۹۸)

هجویری گوید: تفرقه در حکم افعال خداوند است که جمله مردم در کم متفرقند؛ یکی را حکم وجود است و یکی را حکم عدم که ممکنالوجود باشد و یکی حکم بقاست و یکی را حکم فنا گویند. «جمع» علم توحید است و تفرقه علم احکام و گاه مراد از تفرقه مکاسب است و از «جمع» مواهب یعنی مجاهدت و مشاهدت، پس آنچه بنده از راه مجاهدت بدان راه یابد جمله تفرقه باشد و آنچه صرف عنایت و هدایت حق باشد؛ جمع بود. (لمع، ص ۳۲۹؛ کشفالمحجوب، ص ۳۲۰؛ لوایح، ص ۵۷)

جامی گوید: تفرقه عبارت از آن است که دل را به واسطهٔ تعلق به امور متعدد پراکنده سازی و جمعیت؛ آن که از همه به مشاهدهٔ واحد پردازی و این سخن جامی حاصل رباعی جناب "خالص" است.

۱ـ مهبهستی ئهم چوارینهیه که ده آنی: ئهی ئهو که سهی وا روو له ههر جیاوازییه که ده کهیت... لهسهر وشهی تهفرهقه واته جیاوازی و بلاوه کردنه. وشهی تهفرهقه ئاماژهیه به بوونی بلاوه و جیاوازی و ئیسباتی بهنده گی و خوداوهندی و جیاوازی فهفریندراو و ئهفرینه ربهبی زانینی تهفرهقه کوفر و زهندهقهیه، تهفرهقه بهبی جهمع واته کوکردنهوه بو داخستنی حهقیقهت دیته ئاراوه. ئه گهر سالیک له تاعهت دا چاوی له ده سکهوتی خوی بی له پلهی تهفرهقه = جیاوازی دایه و ئه گهر بنواریته فهزل و زانستی خوداوهند له پلهی جهمع = کوکردن دایه و ههرسالیکی له خوی و کردهوهی خوی به گشتی فانی بی له پلهی جهمعولجه معدایه. (مصباح الهدایه،

ص ۹۸)

هوجویری ده لیّ: تهفرهقه واته جیاوازی و بـلاوه له حوکمی کردهوه ی خوداوه ندایه که ههموو خه لک له حوکمی بـلاوه و جیاوازیدان، یه کیّ له بوون دایه یه کیّ له نهبووندا ـ یه کیّ ده رمی ـ یه کیّ ده رمی ـ یه کیّ حوکمی به قای هه یه و یه کیّ حوکمی فه نا، ده لیّن «جهمع» عیلمی ته وحیده و تهفره قه عیلمی ئه حکامه و بری کات مراز و مهبهست له تهفره قه عیلمی مه کاسیبه و مراز له «جهمع» مهواهیبه، یانی تیکوشانی باتنی بو دیتنی جهمالی حه ق. که وابی نه وه ی وا عهبد تیده کوشی که پیّی بگا ههمووی تهفره قه و بـلاوه یه و ئهوه ی سهر فی عینایه ت و هیدایه تی حهق بیّ، جهمعه. (لمع، ص ۱۳۹؛ کشف المحجوب، ص ۱۳۸؛ لوایح، ص ۱۷) جامی ده لیّ؛ تهفره قه ئهوه یه، که دلّ به هوّی پیوهندی به شتی زوّره وه بـلاوه ی پی بکری و جهمعییه تهوه یه که دلّ له ههموو ببری و خوّی بوّ بینینی یه کدانه ته رخان بکا، ئه م و ته یه به رهمی چوارینه کهی حهزره تی "خالص"ه.

۲- موضوع این رباعی جناب خالص، گاه = زمان است. زمان اصطلاح فلسفی است. یکی از مسائل مهم فلسفی که مورد توجه و اختلاف فلاسفه است، مسألهٔ زمان است و از این قرار است: بعضی از فلاسفه گویند، زمان امر موهوم است. بعضی گویند؛ موجود به وجود وهمی است. بعضی گویند اصولاً زمان عبارت از فلکالافلاک است و بعضی گویند مطلق حرکت است و بعضی گویند حرکتِ فلکالافلاک است. محققان فلاسفه می گویند زمان مقدار حرکت است و متقوم بر حرکت و حرکت حامل آن است. بعضی گویند زمان عبارت از آنات متتالیه و یا متلاقیه است. بعضی گویند؛ زمان مقدار وجود است. بعضی گویند ذات واجبالوجود است. بعضی گویند نسبت متغیر به متغیر زمان است. (رسائل فلسفیهٔ زکریای رازی، ص ۲۷۱؛ تهافتالتهافت، ص ۲۸؛ رک، کشاف، ص ۲۲۱؛ زادالمسافرین، ص ۱۰؛ شرح حکمتالاشراق سهروردی، ص ۱۵)

و در اصطلاح اهل تصوف به دو معنی "فرصت" و دیگر آنچه بر سالک حکم می راند. چون در این رباعی خطاب به خود جناب خالص دارد، هر دو معنی از آن برداشت می شود. وقت =زمان = گاه در معنی اول؛ به معنی کسی است که

فرصتها را از دست نمی دهد و فریضهها را به وقت خود انجام می دهد و عمر را به بطالت نمی گذراند و به قول مولانای رومی "ابن الوقت" است یعنی زمان بر او حکم می راند و در روی دیگر صافی است یعنی در مرتبه ای والاتر است و محکوم و مغلوب تصرّفات "حال" و "وقت" نیست و در واقع ابوالوقت است نه ابن الوقت، جناب خالص در اینجا، صفت باطنی خود را که "صافی" است مربی جسم ظاهری که صوفی است قرار داده و جسم را هشدار می دهد. (شرح مثنوی، کریم زمانی، ج ۳، ص ۳۲۳)

۲ـ مهبهستی ئهم چوارینه یه کی ده مهبهسته گرنگه کانی فهلسه فی که جیّی ئیستیلاحی فهلسه فیه. یه کی له مهبهسته گرنگه کانی فهلسه فی که جیّی سهرنج و جیاوازیی بیرورا و ناکو کیی فه لاسیفه یه، بابه تی زمهانه. ههندی له فه لاسیفه ده لیّن زمهان ئه مری مهوهوومه و بری ده لیّن مهوجوود به وجوودی وهمییه. بری ده لیّن زمهان عیبار ته له فه له کولئه فلاک، ههندی ده لیّن موتله ق حمره که ته و بری ده لیّن حمره که تی فه له کولئه فلاکه. لیکو له رانی فهلسه فه ده لیّن زمهان چهندایه تیی حمره که ته و راستبوونه وه له حمره که ت و حمره که تی ده لیّن زمهان چهندایه بری ده لیّن زمهان عیباره ته له و ئانانه ی یه که له شوی تیه ک و یه ک جوّره، یان له سهر یه ک که ئه و ئانانه واته چرکه کان، رووبه روو ده بری ده لیّن زامی واجیبولوجووده، بری ده لیّن نیسبه تی گوراو به گوراوی زمهانه. (رسائل فلسفیهٔ زکریای رازی، ص بری ده لیّن نیسبه تی گوراو به گوراوی زمهانه. (رسائل فلسفیهٔ زکریای رازی، ص ۲۸؛ تهافت التهافت، ص ۲۸؛ رک، کشاف، ص ۲۲؛ زادالمسافرین، ص ۱۰؛ شرح حکمت الاشراق سهروردی، ص۱۶؛

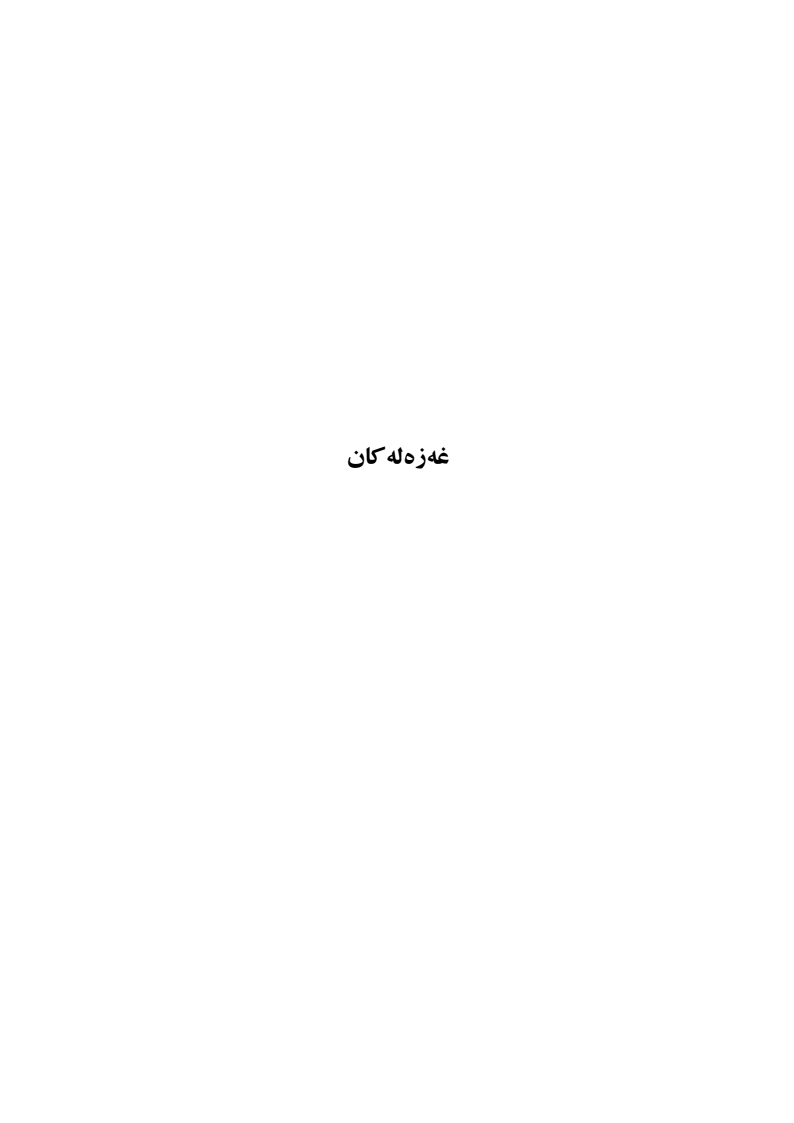
له ئیستیلاحی ئههلی تهسهوفدا زهمان به دوو مانای «فرسهت» و ئهوهی وا بهسهر سالیکدا حوکم ده کا، چونکه ئهم چوارینه یه رووی له حهزره تی خالص خوّیه تی ههر دوو مانای لیّ وهرده گیریّ، کات = زهمان = گاهه له مانای یه کهم، به مانای ئهوه وا فرسهت له دهس نادا و واجباتی سولووکی ههرکام به کاتی خوّی به جیّ دیّنیّ، تهمهن به بهتالّی رانابویّریّ، به وتهی مهولانای روّمی "ئیبنولوه قته"، یانی زهمان حوکمی به سهردا ده کا و له لاییّ ترموه پالاّوه، یانی له پلهیه کی به بهرزتره وهیه و مهحکووم و داگیراوی تهسهروّفات وه که "حال" و "کات" نییه و له

راستیدا "ئهبولوهقته" نه "ئیبنولوهقت". حهزرهتی خالص لیرهدا، سیفهتی باتینی خوّی، که سافی و پالاوتهیه، ئه کا به رینومای جیسمی زاهیر که ههمان سوّفیه و ئاگادار و خهبهری ده کاتهوه.

- **۳** $_ موضوع این رباعی محدود و نامحدود = منتهی و بینهایت = قطره و دریاست و این که محدود توان وصف نامحدود ندارد و گفتیم که قطره و دریا و... از اصطلاحات عارفان و شاعر پیرو وحدت وجود است. برای شرح قطره و دریا رک شرحهای پیشین.$
- ۳ مهبهستی ئهم چوارینهیه به سراوهیی و کراوهییه = سنووردار و بی سنووره = دلوّپ و دهریایه و باسی ئهوهیه که؛ بهسراو هیزی وهسفی کراوهی نییه و گوتوومانه دلّوپ و دهریا و ... له ئیستیلاحاتی عارفان و شاعیرانی شویدنکه و و دهری وه حده تی و جووده، بو شهرحی قه تره واته دلّوپ بروانه شهرحه کانی پیشوو.
- ٤ ـ موضوع این رباعی بخشش ازلی خداوند و گناه ازلی آدم منظور است و باز بخشش خداوند نامحدود و گناه آدمی محدود است و اشاره به آیهٔ قرآن مجید که فرمود؛ (قُلْ یا عبادی الّذین اَسرَفُوا عَلی انْفُسِهِمْ لاتَقْنُطُوا مِنْ رَحْمَتِ اللهِ اِنَّ اللهَ یغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمیعاً اِنَّهُ هُوَ الغَفُورُ الرَّحیمُ) ؛ بگو ای بندگان من که اسراف کردید بر جان خویش نومید نباشید از رحمت خدا همانا خدا بیامرزد گناهان را همگی، همانا اوست آمرزگار مهربان. (۳۹/۵۳)
- 2 ـ مەبەستى ئەم چوارىنەيە بەخششى ئەزەلىيە لە لايەن خوداوەندەوە بۆ گوناھى ئادەم، ھەروەھا بەخشەندەيى خوداوەند، كە كراوەيە و گوناھى ئادەم كە بەسراوەيە و ئاماژەيە بۆ ئايەتى قورئانى پيرۆز كە دەڧەرمووى، بلى ئەى بەندەكانى من كە ئىسراڧتان كرد بە گيانى خۆتان نائومىد مەبن لە رەحمەتى خودا، چونكە خودا بەخشەندەيە و گوناھەكانى ھەمووان دەبەخشى و مىھرەبان و بەخشندەيە.

# وهرگێڕاوی کوردی و شهر حی فار سی و کوردیی شیعر ه تورکییهکان

غەز ەلەكان. ٦ پارچە پ<u>ٽ</u>نجخشتەكىيەكان. ٤ پارچە



نسگارا! ملک جسسم کنز عشسقک چون خسراب ایتدم انسی جانسی یرینسه، قلبسده نایسب منساب ایتسدم درون سسینهمی پساک ایلدیسم اغیسار نقشسندن گوگلی کاشانهسسن عشسقر خک چون مسستطاب ایتدم بیابان طلبسده، پرتسو حسسنک شسعاعندن، تنسم باشسدان باشسه جوالسه مسوج سسراب ایتسدم شسراب نساب گسر میسل ایلسسم، معسفور دوت زاهسد! کسه بسن، میخانسهده، پیسر مغانسه انتسساب ایتسدم جهانسک گلشسنینه گلممسش حسسنک گبی بیسر گول آنکچسون عالسم ایچره عشسق حسسنک انتخساب ایتدم حسساب سسقف گسردون اولاسسه، همتسم نولسه حسساب سسقف گسردون اولاسسه، همتسم نولسه کسه عمسسرم صسرف راه بیسر شسه عالیجنساب ایتسدم مدارس ایچره خالص گویرمدیم بن عشسق شوداسسک

انكچــون عـلممـي ميخانهده رهـن شـراب ايتــدم

١ . خرابات

۲ . کلممش

۳ . شیعرن وزنی ناتمام دور

٤ . عاشق

۱. ده بي نياز له «ويرانه» بيّت نه ک خهراباتي مهيخانه

### شرح فارسی و کردی غزل ۱ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱

عشق؛ رک شرحهای پیشین عیشق؛ بروانه شهرحهکانی پیشوو

خرابات؛ خرابات به معنی شرابخانه و در اصطلاح عبارت است از خراب شدن صفات بشری و فانی شدن وجود جسمانی و خراباتی مرد کامل است که از او معارف الهی به اختیار صادر می شود. (اصطلاحات فخرالدین عراقی)

خهرابات؛ بهمانای شهرابخانه و له ئیستیلاحدا عیباره ته له رووخانی سیفاتی بهشهری و فانی بوون و له ناو چوونی وجوودی جیسمانی و خهراباتی؛ ئینسانی کامیله که مهعارفی ئیلاهی بی ئیختیار لهوهوه سهر دهدا. (ئیستیلاحاتی فهخره دینی عمراقی)

درون سینه می پاک ایلدم اغیار نقشندن؛ درون سینه ام را از نقش اغیار پاک کردم

گوگلی کاشانه سن عشقرخک چونمستطاب ایتدم؛ خانهٔ دلم را با عشق روی تو یاکیزه کردم

دەروونى سنگى خۆم لە وينەى بيانى پاک کردووەتەوە ، خانووى دلّى خۆم بە عيشقى رووى تۆ پاک و خاوين کردووەتەوە ـ مەبەست لە م شيعرە تيپەراندنى قۆناغى تەخلىيە و تەجلىيەيە، سولووكى عارفان لە بازنەى ناوەندى سى قۆناغە، يەكەم تەخلىيە، واتە خالى بوون لە عەلايق و پيۆەندى و غەرلىزى بەشەرى و جىسمانى، دووەم تەجلىيە، واتە خۆرازاندنەوە بە سىفاتى رۆحانى و ئىلاھى، لە دواى ئەم دوو قۆناغە سالىک ئامادەى تەجلىيەيە كە بتوانى وەک ئاوينە لە تىشكى نوورى خودايى بەھرەمەند ببى.

سراب ایتدم؛ سراب کردم. سراب را به مقتضای قافیه آورده و مقصود دریاست. سهرابم کرد، یا کردم به سهراب وشهی سهراب لیرهدا به هوّی قافیهی شیعره کهوه هاتووه و مهبهست «دهریایه»

شراب: رک شرحهای پیشین شهراب: بروانه شهرحهکانی پیشوو

میخانهٔ: رک شرحهای پیشین مهیخانه: بروانه شهرحهکانی پیشوو

پیر مغان: رک شرحهای پیشین پیری موغان: بروانه شهرحهکانی پیشوو

مداریس ایچره «خالص» گویرمدیم بن عاشق سوداسک؛ «خالص» گوید در مدرسهها کسی که عاشق سودای تو باشد، ندیدم. «خالص» ده لیّ؛ له مهدرهسه و قوتابخانهدا کهسیّکم نهدیوه که عاشقی سهودای تو بیّ،.

ههموو سالیکانی عارف کوّکن لهسهر ئهوه، که خوداوهند له کتیّب و مهدرهسهدا نادوّزریتهوه، خودا به سولووک و له دلّدا ئاشکرا دهبیّ، ئهو خودایه که به کتیّب پهیدا بیّ خوّت بوّ خوّت دروستت کردووه و به کتیّبیش دهرووخیّ ، چونکه زانست زهمینییه و ئالوگور بهسهر بیرورای بهشهردا دیّ، به لام دلّ بهردهوامه.

عشـق اولـوب روز ازلدن سـاقی پیمانهمزا عالمـی غوغایه سـالمیشا نعره مسـتانهمز عالمی جاندن شراب وصلدن مست اولمشز سـرا وحدتـدر همیشـه بـاده میخانهمـز مظهـر نـور جمالـک قبلـه در عاشـقلره اول جمالـک پرتونـدن کعبـهدر میخانهمز مطلعی هر ذرهدن تابـان اولوب اهل آفتاب مطلعی هر ذرهدن تابـان اولوب اهل آفتاب عشق چشـمیله تماشـا ایلروز چمخانه مزند و رسـوای قلندر مشرب اولدق عشقدن عالمی باشـدن باشه دوتمش بزیم افسانهمز شمع و کله چونکه مظهرلر دور اول جانانیه کوکلمیز بلبل اولـوب جانلر اولوب پروانهمز دام زلفـک دانـه خالـک اولـوب زنجیرمز یوقـه، یوقدر عالمـی دنیـاده آب و دانهمز

پنجه یسللر درگه «خالص» هجریله ٔ ظلمتده در شـمدی فیض وصلدن روشـن اولوب کـاشانهمز

١ . ميخانهمز

۲ . صالمش

٣ . شد (راء) ایله

٤ . جمخانه

٥ . شد (لام) ايله

٦ . همجريله

پەنجا ساله" كــه «خالص» لــه دوورىي ٔ تــۆ كەوتۆتــه تارىكىيەوه ، بەلام ئىســتا لە فـــەيزى وەســلى تــۆوە ماللمان روونــــاك بۆتەوە

۱ . له دهقي چاپيدا «اجم خانه» هاتووه

۲. له دەقه كەدا «يوقه» نووسراوه بەلام به بۆچۈۈنى من، دەبىخ «يوقسه» بېت، به واتاي «دەنا»ي كوردى

۳. «پنجه يسللر» نووسراوه

٤ . له دەقه كەدا «همجريلر» نووسراوه كە دەبىي ھەلە بىت. من بە «ھجريلە»م خوينىدۆتەوە

۵. «پنجه یسللر درگه خالص همجریله ظلمتده در» به لام من بهم شیوه یهی ده خوینمه وه: «پنجه یللردور که خالص هجریله ظلمتده دور»

# شرح فارسی و کردی غزل ۲ شهرحی فارسی و کوردی غهزهلی ۲

عشق اولوب روز ازلدن ساقى پيمانهمز...

عشق از روز ازل ساقی پیمانهٔ ما شد؛... اشاره به آیهٔ قرآن مجید است که فرمود؛ الست بربکم قالوا بلی، آیا من خدای شما نیستم، گفتند بله، به نظر و اندیشهٔ عارفان از همان روز خداوند برای عشق خود جهان را آفرید و با عشق آفرینش را آغاز کرد و به آدم "اسماء" را تعلیم داد. در آنجا سخن از دانش و کتاب نشد. دانش و کتاب ساخته و پرداختهٔ ذهن بشر است.

عیشق له رۆژی ئەزەلەوە بوو به ساقیی پەیمانەی ئیمه...

ئاماژه به ئایهتی قورئانی پیروز ده کا، که دهفهرمووی، «ألست بربکم قالوا بلی». ئایا مِن پهروهردگاری ئیوه نیم؟ وتیان به لین. به بیرورای عارفان ئهو روّژه خوداوهند جیهان و ئادهمی بو عیشقی خوّی خولقاند و به عیشق ، ئافراندنی دهست پی کرد و ئهسمای فیری ئادهم کرد، لهویدا باسی عیلم و کتیب نه کرا، عیلم، کتیب بیرورای مروّق ییکی هینا.

عالمی جان؛ جهان باقی / شراب وصل؛ آنچه سالک را به حق میرساند. سرّ وحدت؛ راز یگانه بودن حقّ که سرچشمه و منشأ کثرت است.

بادهٔ میخانه؛ رک به شرحهای پیشین

عالهمی جان؛ جیهانی نهمری / شهرابی وهسلّ؛ ئهوهی که سالیک به حهق ریّنموونی دهکا

سرری وه حدهت" نهیّنییه کانی یه کدانه یی ؛ ئهو نهیّنییه ی حهق، که سهر چاوه ی لایهنه بهرفراوان و جیاوازییه کانه.

بادهی مهیخانه: بروانه شهرحهکانی پیشوو.

مظهر: محل ظهور ذرهی الهی، نورجمال؛ درخشش از زیبایی

عاشق: سالک در مرحلهٔ سلوک

مەزھەر: جێگەى ئاشكرا بوونى زەرەى ئىلاھى، نوورى جەمال؛ درەوشانەوەى جوانيى

پرتو جمال: سایهای از زیبایی، کعبه؛ نشانی از حق میخانه: جایگاه گفتگو با حقّ، رک شرحهای پیشین پهرتهوی جهمال: سیّبهری له جوانیی خوداوهند، کهعبه؛ نیشانهییّک له حهق مهیخانه: جیّگهی وتوویّژ لهگهل خوداوهند، بو ناگاداریی زوّرتر، بروانه شهرحهکانی پیشوو

مطلعی هر ذره دن تابان اولوب اهل آفتاب؛ اهل آفتاب از مطلع هر ذرهای درخشیده است.

عشق چشمیله تماشا ایلروز جمخانهمز: ما با چشمِ عشق به جمخانهٔ خود نگاه می کنیم.

تمام ذرات جهان در نظر عارف سالک جایگاه طلوع ذرهای از نور خداوند است و هر ذره مأموریتی دارد. هیچ ذرهای خالی از نور حق نیست. با حرکت هر ذره تمام ذرات جهان جابهجا میشود با تمام کثرت و تفاوتها. در نهایت همهٔ اعضای جهان زمین و آسمان و کهکشان با هم هماهنگ هستند و جناب خالص در اینجا به "جمخانه" عبادتگاه علویان اشاره فرموده و شاید نخستین شاعر عارف باشد که از این عنوان استفاده کرده است. جم در لغت به معنی "درخشان" که در کتاب "ودا" به آن اشاره شده است، زیرا با چشم علم "شرع" نمیشود به "جم" نگریست.

ئەھلى خۆر! لە ھەر جێگەى سەرھەلدانى ھەموو زەرەيەك، درەوشاوەتەوە ـ ئێمە بە چاوى عيشقەوە سەيرى جەمخانەى خۆمان دەكەين.

تهواوی زهراتی جیهان له بیرورای عارفی سالیکدا، شوینی سهرهه لدانی زهره ی نووری خوداوه نده و ههر زهره یه که به شوینی ئیش و کاریکدا دهروا، هیچ زهره یه ک نووری خوداوه ند خالی نییه. به جیّگورینی ههر زهره یه که هموو زهراتی عالهم جیّ ده گوری، له گهل ههموو ئهو جیاوازی و که سره ت و بلاویه که له جیهاندا ههیه له نیهایه تدا ههموو ئهندامی عالهم؛ زهمین و ئاسمان و ئهستیره کان و ... له گهل یه کدا یه ک ده نگ و هاوری و هاوئاهه نگن. حه زره تی «خالص» لهم شیعره دا ئاماژه ی به

"جمخانه" عیباده تگای عهلهویه کان کردووه و دهبی یه کهمین شاعیری عارف بی که له کوردستاندا ئهم عینوانهی به کارهیّناوه، «جهم» به مانای «درهوشاوه» که له کتیبی «ودا» ئاماژهی پی کراوه، چونکه به چاوی عیشقهوه دهنواری بو «جهمخانه» که به چاوی عیلمهوه واته "شهرع" ناکری بو «جهم» بنواری...

رند: رک شرحهای پیشین / قلندر: رک شرحهای پیشین رند؛ بروانه شهرحهکانی پیشوو. قهلهندهر: بروانه بشهرحهکانی پیشوو

شمع و کله چون که مظهرلر در اولجانانیه؛ برای آن که شمع و گل نمایانگر جانان هستند.

كوكلمز بلبل اولوبجانلر اولوب پروانهمز؛ دل ما بلبل و جان ما پروانه شد.

این بیت به عرفان اهل حقیقت "یارسان" یا "علویان" برمی گردد و از اصطلاحات ویژهٔ آنهاست، چون در بیت پیش نیز به جمخانه اشاره کردند، در این بیت به زیبایی واژگان را بر گزیده است.

لهبهر ئهوهی شهم و گول نمانای ئهو گیانانهن

دلمان بۆتە بولبول و گيانمان بۆتە پەپوولە

ئهم شیعره ئاماژه به عیرفانی ئههلی حهقیقهت، "یارسان" یا "عهلهوییهکان" دهکات و ئیستیلاحی تایبهتی ئهو مهکتهبهیه. به گویرهی ئهوه، که له دیرهکانی پیشوودا، ئاماژهی به «جهمخانه» کردووه، لهم دیره به جوانی وشهکانی ههلبژاردوه.

زلف: رک شرحهای پیشین. خال: رک شرحهای پیشین زولف: بروانه شهرحهکانی پیشوو. خال: بروانه بو شهرحهکانی پیشوو

یوقسه یوقدر عالمی دنیاده آب و دانهمز: وگرنه در همهٔ دنیا آب و دانهای نداریم. مرغ جان از آب و دانهٔ جهان سیر است. او غذای روح میخورد و از دانه و آب جمال تغذیه میکند که چینه از خاک در مقام او نیست.

دهنا، له ههموو عالهمي دنيادا ئاو و دانێکمان نييه...

مهلی گیان له ئاو و دانهی جیهان تیر بووه و له خوراکی روّح دهخوا و له ئاوو

دانهی جوانی و جهمالی حهق هیز و توانا وهرده گری لهبهر ئهوهی که خواردنی، که له خول و خاک بی دووره له پله و پایهی ئهو.

پنجه یللردور که خالص هجریله ظلمتده دور: پنجاه سال است که «خالص» از دوری تو در ظلمت و تاریکی است.

شمدی فیض وصلدن روشن اولوب کاشانهمز: اما اکنون از فیض وصل تو کاشانهٔ ما روشن شده است.

روشنی = نور و ظلمت نیز به اندیشهٔ عرفانی بیتهای پیش برمی گردد. پنجاه سالگی در نظر اهل عرفان و حکمت پایان راه و مرحلهٔ سرنوشتساز است.

شیخ اجل سعدی میفرماید: ای که پنجاه رفت و در خوابی...

که جناب خالص تثبیت آن را اعلام کرده و خود را در کاشانهٔ روشن میبیند. یهنجا ساله که «خالص» له دووریی تو کهوتوته تاریکییهوه

به لام ئيستا له فهيزي ومسلّى توّوه مالمان رووناك بوّتهوه

رووناکی؛ نوور و زولمهتیش ده گهرینهوه بو بیرورای عیرفانی له دیره کانی پیشوودا، تهمهنی پهنجاسالی به بیرورای ئههلی عیرفان و حیکمهت کوتایی ریگا و قوناغی چارهنووسسازه.

شێخی گهوره سهعدی شیرازی دهڵێ:

ئەى ئەو كەسە كە تەمەنى پەنجاسالىت تێپەراندوەو ھەر نوستووى...

حەزرەتى «خالص» تێپەراندنى ئەو تەمەنە لە خۆيدا بە رووناكيى دڵ و گيان دادەنىّ.

بو کیمدر شـوکتیله رخش ناز اوزره سـوار اولمش سانورسـن ٔ جلوهسندن کیم قیامت آشکار اولمش کلاهن کـج قویوب پرچملرک رخسـاره داغتمش کل اوزره سنبلسـتاندن عجب بـر نوبهار اولمش! قدی بر سـرو در گیم گلشن حسـنه صفا ویرمش اکا اربـاب عشـقک گوزیاشـند ٔ جویبـار اولمش آلـوب میدان حسـنن ٔ طـوق سـنجاق ملاحقله ٔ سـپـاه ٔ خوبلـر اوزره امیـر نـامـدار اولمـش

سنی «خالص» نه تنها سور عشقک قلبی داغ ایتمش بــو آتش ایچــره چـون ارباب همت داغــدار اولمش

۱ . صانورسن

۲ یاشدن

۳ . حسن

٤ . مسلاحقله

٥ . سىاە

٦. سنى، شد(نون)ايله

ئــهوه كێيه بــه شــهوكهتهوه ســواري رهخشــي نــاز بووه؟ دەلْيْـى بەھـۆى جىلـوەى ئـەوەوە قيامـەت دەركەوتـووە كـلاوى خوار داناوه و پهرچهمى بهسهر روخساريدا بـلاو كردۆتهوه سونبولســتان لهســهر گول، بووهته بههاریکی سهیر و سهمهره بالای سـهرویکه سـهفای بهخشـیوهته گولشـهنی جـوانی لـه فرميٚسـکی چـاوی عاشـقانهت بووهتـه جوٚگهلـه ئـاو گۆرەپانى جوانىت تەوق <sup>٢</sup>ى سنجاقى بە پەيوەستە كانىيەوە گرتووە لهسهر سویای خاسان، بووهته ئهمیری ناودار

ئەي «خالص»! عيشق تەنىا ھەر دلى تىزى داغ نەكردووه، گەلنےک خاوەن هیممهتان له م ئاگرودا داغدار بوون

<sup>1 . «</sup>رِهخش» ئەسپى ئەفسانەيى رۆستەم پالەوانى شاھنامە بووه.

۲ . تەوق: نیشانه و عەلامەتیکە لەسەر دارى سنجاق دەدرى.

۳ . له دەقه كەدا «چون» هاتووه بەلام من وه ک «چۆخ»م خويندۆتەوە به واتاى «زۆر»

# شرح فارسی و کردی غزل ۳ شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۳

بوکیمدرشو کتیله رخش نازاوزره سوار اولمش؟ سانورسن جلوه سندن کیم قیامت آشکار اولمش

کیست که با شوکت بر رخش ناز سوار شده است؟ گویی به هوای جلوهٔ او قیامت آشکار شده است.

رخش: از نمادهای عرفانی و اسطورهای در شاهنامهٔ فردوسی و سوارهٔ او نماد انسان کامل است.

ناز: ناز قوت دادن معشوق است عاشق خود را در عشق و بعضی گفتهاند فریب دادن معشوق است عاشق خود را. (کشاف، ص ۱۰۹۳)

شوكت: آرايش فريبندهٔ اين جهاني. حافظ گويد؛

در کوی عشق شوکت شاهی نمی خرند..

جلوه: رک شرحهای پیشین، قیامت: روزی که تمام مقامات آشکار شود.

ئەوە كێيه به شەوكەتەوە سوارى رەخشى ناز بووە؟

دەلايى بەھۆى جىلوەى ئەوەوە قيامەت دەركەوتوه.

رهخش: له سهمبوله کانی عیّرفانی و ئهفسانه کان له شانامه ی فیردوسی دایه و ئهوه که سواری رهخش دهبی نومادی ئینسانی کامیله.

ناز: ناز هیّز و تهوانا دان به مهعشووقه له لایهن عاشقهوه و بری کهس وتوویانه فریودانی مهعشووقه له لایهن عاشقهوه. (کشاف، ص ۱۰۹۳)

شەوكەت: رازاندنەوەى فريودەرى ئەم جيهانييە، حافز دەلىخ؛

له كۆلانى عيشقدا شەوكەتى شايى ناكرن...

جیلوه: بروانه شهرحه کانی پیشوو، قیامهت: ئهو روّژه که ههمووی پله و پایه کان دهرده کهوی

کلاهن کج قیوب پرچملرک رخساره داغتمش؛ کلاه کج نهاده و پرچم زلف را بر رخساره پخش و پریشان کرده است. در این بیت به یاد غزل حافظ می افتیم که؛

... نه هر که طرف کُله کج نهاد و تند نشست کلاهداری و آیین سروری داند

زلف: كفر ، رخساره: ايمان.

پنهان داشتن ایمان شیوهٔ مکر است.

كلاوى خوار داناوه و پهرچهمى بهسهر روخساريدا بلا كردۆتهوه...

ئهم شیعره دهمانخاته بیری ئهو غهزهلهی حافز که ده لیّ؛ ، جاخو ههرکهسیّ کـلاوی خوار دانا و به قینهوه دانیشت پاشایه تی و ئادابی گهوره یی نازانیّ.

زولف: كوفر، روخسار: ئيمان.

شاردنهوهی ئیمان شیّوهی مهکره؛ لهم غهزهلهدا «خالص» تهعریزیکی بوّ سهر عارفی ههیه که تازه به یله گهییشتوه.

#### آلوب ميدان حُسن...

میدان زیبایی و حسن تو طوق فرمانروایی را با بایستههایش گرفته است. بر لشکر خوبان، امیری و فرماندهی نامدار شده است.

این بیت شاهد بر آناست که، شاعر اشاره به سالکی دارد که تازه به مرحلهٔ کمال رسیده است و در پی مبارزه و مقابله با مردان راه میباشد. در دایرهٔ سلوک و عرفان نیز چون اصل بر تقربجویی است بر پایهٔ قرآن مکر و رقابت و نه حسادت بلکه غبطه وجود دارد و در عالم باطنی، مردان با هم نبردها دارند.

ئهم دیره شاهیده که، شاعیر ئاماژه ی بو سالیکیکه که تازه به پله گهیشتووه و به دوای کیبه رکی و به به به هایی له گهل هاور پیان، له بازنه ی سولووک و عیرفاندایه لهبه رئهوه ی بنه بنه ما لهسه زیک بوونه وه خوداوه نده به ریبازی قورئان مه کر و رقابه ت و نه ک حهساده ت به لکو غیبته هه یه و له عاله می باتنی دا پیاوانی کامیل شه ر و کیبه رکی ده کهن.

ارباب همت: انسانهای دستگیروکامل. ئەربابی هیمهت: ئینسانه کامیل و دەسگیرهکان. صفای قلبه حسن عالیم آرادان جلا گوستر جفای درده هجر نور وصلکدن دوا گوستر جمالیک صیقلندن سیل غبار دیده قلبیک وصالیک گورمکه، آئینه گیتی نما گوستر وفاده، بین ازلیدن ایتمشیم پیوندنی میشاق کرم قیل من عنایت گوشهسندن بیر وفا گوستر کمال سر خصنک دور ایدر ذرات عالمده بزه، اول سری گورمک چو، لقادن بیر ضیا گوستر خرابات اهلنک بزمنده، جام وصلدن جانا! بو غملو مفلسه بر جرعهدن نور لقا گوستر وجودم لجه اسرار عشقندن فنا گورمش وجودم لجه اسرار عشقندن بیر بقا گوستر

آرتمش بــوته عشـقنده «خالص» قـلنک مسن خبر ویرمک ایچون اکسـیر نظردن کیمیا گوسـتر

۱ . کوستر

۲ . شد/راء/ ایله

٣ . شد /راء/ ايله

٤ . شد /جيم/ ايله

لــهو جوانييــهي وا عالهمــي رازاندوّتــهوه، گرشــهيه ک بــوّ ســهفاي دلّ بنويّنه لـه نـووری وهســلّی خوتــهوه دهرمـان بــو جهفـای دهردی دووری بنوینــه به بریقه کی جهمالت توزی سهر چاوی دل بسرهوه مـن لـه ئەزەلـەوە پەيمانى وەفـاداريم بەسـتوە كـــهرهم بكـــه و لـه قوژبـنى عينايهتـهوه وهفـايـه ك بنوينـه کەمالى نهێنىيـەکانى جوانيـى تـۆ بـە دەورى زەرراتى عالەمـدا دەگەرێـت له لیقای خوتـهوه نووریکمان بو بنوینه بوئهوهی بتوانین ئهو نهینییه ببینین گیانه که اله ناو به زمی نه هلی خه راباتدا، له جامی و هسل بــۆ ئــهم موفلیســه خــــهمبــاره چـــــۆړێـک نــــووری دیــدارت بنوێنه وجــوودي من له قوولايي دهرياي نهێنييه کاني عيشــقدا تووشــي فهنا بووه «خـالـص» لـه بۆتـهى عيشـقـدا نهمـاوه.

به خیری خوت له ئیکسیری نیگات کیمیای بو بنوینه

۱. «من عنایت گوشهسندن». ئهو «من» هم به «من» ی عهره بی خویندوّتهوه به واتهی «له»

# شرح فارسی و کردی غزل ٤ شهرحی فارسی و کوردی غهزهلی ٤

صفیای قلبه حسن عالیم آرادان جلاگوستر جفیای درده هجر نور وصلکدن دواگوستر درخششی برای جلاو صفای دل بنما

از نور وصل خودت درمانی برای جفای درد دوری بنما.

این غزل از عارف منتهی و منتظر به رسیدن اوج کمال صادر میشود که تمام مراحل سیر و سلوک را طی کرده و خواستار دریافت ذرهٔ نور الهی است.

لهو جوانییهی وا عالهمی رازاندوّتهوه، گرشهیه ک بوّ سهفای دلّ بنیّره

له نووری ومسلّی خوّتهوه دمرمان بوّ جهفای دمردی دووری بنیّره

ئهم غهزهله له عارفی، که به کوتایی سولووک گهییشتوه و چاوه پیه، سهرهه لده دا، که ههموو قوناغه کانی سهیر و سولووکی تیپه راندوه و خوازیاری وه رگرتنی زه رهی نووری ئیلاهیه.

جمالک صیقاندن سیل غبار دیدهٔ قلبک وصالک کور مکه آینهٔ گیتی نما گوستر با درخشش جمالت غبار دل را بردار و پاک کن بسرای دیدن وصالت آینهٔ جهاننما بفرست

مصرع اول نشان قبض است و خواستار بسط است که زنگار از دل بردارد. این اشاره به آن معنی نیست که دل پاک نشده است، بلکه هر چه دل پاک باشد و بیرنگ تا ذرهٔ نور الهی در آن ندرخشد، جلوهای نمی یابد.

دیّری یه کهمی نیشانه ی قهبزه و خوازیاری کرانهوه یه تا ژهنگی دلّ به نووری جهمالی حهق بسریّتهوه، ئهمه ئاماژه بهو مانایه ناکا که دلّپاک نهبووه تهوه، بهلّکو ههرچهندیش دلّپاک و خاویّن بی تا زهره ی نووری ئیلاهی لهودا نهدرهوشیّتهوه جیلوه ی نابیّ.

وفـــاده بن ازلدن ایتمشـم پـیوندنی میثـاق کـرم قیل من عنایت گوشهسـندن بر وفاگوسـتر مــن از ازل پیـــمان وفاداری بســتــهام کـــرم کـن و از گوشـهٔ عنایـت وفایـی بنما

اشاره به این که روح انسان کامل در روز ازل زمان بی آغاز بنیاد جهان بر پایه عشق، حضور داشته و خواستار به پنهان دریافتن عنایت آن وعدهٔ ازلی است.

من له ئەزەلەوە پەيمانى وەفادارىم بەستوە

کهرهم بکه و له قوژبنی عینایهتهوه وهفایه ک بنوینه...

ئاماژه بهوهیه که روّحی ئینسانی کامیل له روّژی ئهزهل، یان زهمانی بی سهره تا، که بناغه ی جیهان لهسهر کوّله که ی عیشق دانروه حوزووری ههبووه و خوازیاره به شیوه ی شاراوه وهفایه کی بوّ بنوینی. وهفا: به لگه ی دلنیایی.

کمال سرّ حسنک دور ایدر ذرّات عالمده بره اولسری گومکچون لقادا ن بیر ضیا گوستر سرّ کمال زیبایی تو به دور ذرات عالم در گردش است ازلقای خودت برای مانوری بنما که بتوانیم آن سرّ را ببینیم

سرّ ذات الهی را عارف در زیبایی جهان جستجو می کند و برای دریافت دیدن آن راز، نیازمند نور حقّ است. راز حق را با نور حقّ می توان دید.

کهمالی نهیّنییه کانی جوانیی تو به دهوری زمراتی عالهمدا ده گهریّت

له لیقای خوّتهوه نووریّکمان بوّ بنویّنه بوّ ئهوهی بتوانین ئهو نهیّنییه ببینین

عارف له جوانیی جیهاندا بو نهیّنیی زاتی ئیلاهی ده گهری و بو وهرگرتن و بینینیی ئه و نهیّنیی به نووری حهقه، چونکه نهیّنیی حهق به نووری حهق دهبینریّت.

خوبلـر روبنـده حسـنک آشـکارا ایلمـش عاشـقک چشـمندن اوز حسنک تماشـا ایلمش رویـک اوزره زلـف سـکینک ساسـل باغلیـوب عالمـی دیوانـه زنجیـر سـودا ایلمـش موکـب حسـنک صغنمـز عالـم آفاقـده بـن عجـب قالـدم کوکلنـده نیجـه مـاوا ایلمش ماهوشـلر صورتنـدن گوسـترر رخسـارنی، هـر بقـن عـاشـقلری مجنـون و رسـوا ایلمش

عشـق سوداسـنده خالـص علـم و عقلنـدن كيچـوب آفريـن اولسـون بـو قانونـه كـه انشـا ايـلمـش

\_\_\_\_

جوانیی تۆ، خۆی له روخساری خاساندا ئاشکرا کردووه له چاوی عاشقانهوه سهیری جوانیی خوی کردووه بادراویی زولفت لهسهر رووت به زنجیر بهستراونه تهوه و عالمه میان کردوته شیتی زنجیری سهودا ریزی سواره ی جوانیی تو له عاله می ئافاقدا جینی نابیتهوه پیم سهیره له دلدا چون نیشته جی بووه! پیم سهیره له دلدا چون نیشته جی بووه! ئهوانه ی روویان وه ک مانگه له روخساری تودا روو دهنوینن ههموو عاشقیکی بینه ری ئهوی شیت و ناوز راو کردووه

«خالص» له سهودای عیشقدا دهستی له زانست و ئاوه زهه لگر توه هه ی ئافه درم بق ئسه و قانوونه ی وا داتناوه!

# شرح فارسی و کردی غزل ه شهرحی فارسی و کوردی غهزهلی ه

خـــوبلـر روینده حسـنک آشـکـــارا ایلمش عاشـقک چشـمندن اوز حسنک تماشـا ایلمش زیبایی تو،خودرادر رُخسار خوبان آشکار کردهاست از چشــمعــاشقان به زیبایی خودنگاه کردهاست

این غزل نیز همان حکایت عشق مجازی و دیدن هنر الهی در چهرهٔ زیبارویان است که عارفان نگاه به رخسارهٔ زیبا را به قصد دریافت هنر خداوندی حلال میدانستهاند و گفتهاند؛

نظر بر منظر خوبان حلال است نظر بر صنع ذات ذوالجلال است

جوانیی تۆ، خۆی له روخساری خاساندا ئاشکرا کردووه

له چاوی عاشقانهوه سهیری جوانیی خوّی کردووه

ئهم غهزهله ههمان حیکایهتی عیشقی مهجازییه که دیتنی هونهری ئیلاهی له روومهتی جواندایه، عارفان دیتنی روخساری جوان به مهبهستی زانین و وهرگرتنی هونه,ی خوداوهندییان به حه لال زانیوه و وتوویانه؛

نەزەر بۆ روخسارى جوانان حەلالە، چونكە دىتنى سونعى زاتى زولجەلالە

مــوكــب حسـنک صغنمــز عـــالــم آفـــاقــده بــن عجــب قالــدم كوكلــده نيجــه مــاوا ايلمش صف ســوارهٔ زيبايى تو در آفاق عالم جا نمىگيرد در شــگفتـــم چــگونه در دل جــــا گرفته است

در اینجا صنعت ادبی به کار برده است و خطاب سخن را به سوی خداوند برگردانده است و اشاره دارد به حدیث لَمْ یسَعْنی اَرْضِی وَ لا سمائِی وَ وَسِعَنی قَلْبُ عَبْدی الْمُؤْمِنِ اللَّینُ الْوَادِعُ. (احیاء العلوم، ج ۳، ص ۱۲)

آسمان و زمین وسعت گنجایش مرا نداشتند، اما در قلب مؤمن جای گرفتم. مولانای رومی میفرماید:

گفت پیغمبر که حق فرموده است در زمیـن و آسمان و عـــرش نیز در دل مــؤمن بگنجــم ای عجــب

من نـگنجم هیچ در بـالا و پست من نگنجم این یقین دان ای عزیز گر مــرا جویی در آن دلهـا طلب (مثنوی، ص ۷۰، س ۲۶) ← (احادیث مثنوی، بدیعالزمان فروزانفر، ص ۲۵)

> ريزي سوارهي جوانيي تۆ له عالهمي ئافاقدا جيّي نابيتهوه پنے سەيره لــه دلــدا چــۆن نيشتەجى بــووه

ليّرهدا هونهري ئهدبي به كاربردوه و خيتابي گوازتوّتهوه بوّ خوداوهند و ئاماژهيه بهو حهدیسه [قودسییه] که فهرموویهتی، من له ئاسمان و زهمیندا جیّم نهبوّتهوه، به لام له دلی ئیمانداراندا جیم بوتهوه و مهولانای رومی کردوویه به شیعر،که له بهشه فارسيه كهدا لهسهرهوه ئاماژهم يێكردووه. شاه اقلیم ولایتدر گروه قادری راه عشقده ذوالکرامتدر گروه قادری جمله ارباب طریقت، بلبل شوریده در اللره، باغ لطافتدر گروه قادری دامنک توتمش بولار سلطان عبدالقادرک مظهر لطف هدایتدر گروه قادری غوث محی الدین احیا ایلمش دین نبی رونق دین رسالتدر گروه قادری «کنت کنزا» قاپوسینی من عرف مفتاح ایله فتسح ایدن، شاه ولایتدر گروه قادری

داخل اول وار اول کرد همه بی تأمل خالصا صاحب امن و امانتدر گروه قادری دهستهی قادری له ریّگای عیشقدا خاوهن کهرامهتن ههمه و خاوهن تهریقهتان بولبولی پهشیون دهستهی قادری بو نهوان به به نهوان دهستهی قادری بو نهوان باخی نهرم و نیانین نهوانه دهسته له داوینی سولتان عهبدولقادر ههلناگرن دهستهی قادری نومانای نهرم ونیانیی هیدایهتن غهوسی محیّدین، نایینی پیغهمبهری زیندوو کردوّتهوه دهستهی قادری برهوی دینی پیغهمبهری فیله مبهرین نایینی پیغهمبهری وا دهرگانهی شمین گهنجینهم به نه نهوه وی وا دهرگانهی شمین گهنجینهم به کلیلی «ههرکهس دهزانهی» دهکاتهوه کلیلی «ههرکهس دهزانهی» دهکاتهوه

«ئهی «خالص»! بهبی بیرلیّکردنهوه بچو ناو دهسته یانهوه دهستهی قـــادری خـــاوهن ئاسایش و ئــهمانـهتن»

١. من عرف

# شرح فارسی و کردی غزل ٦ شهرحی فارسی و کوردی غهزهلی ٦

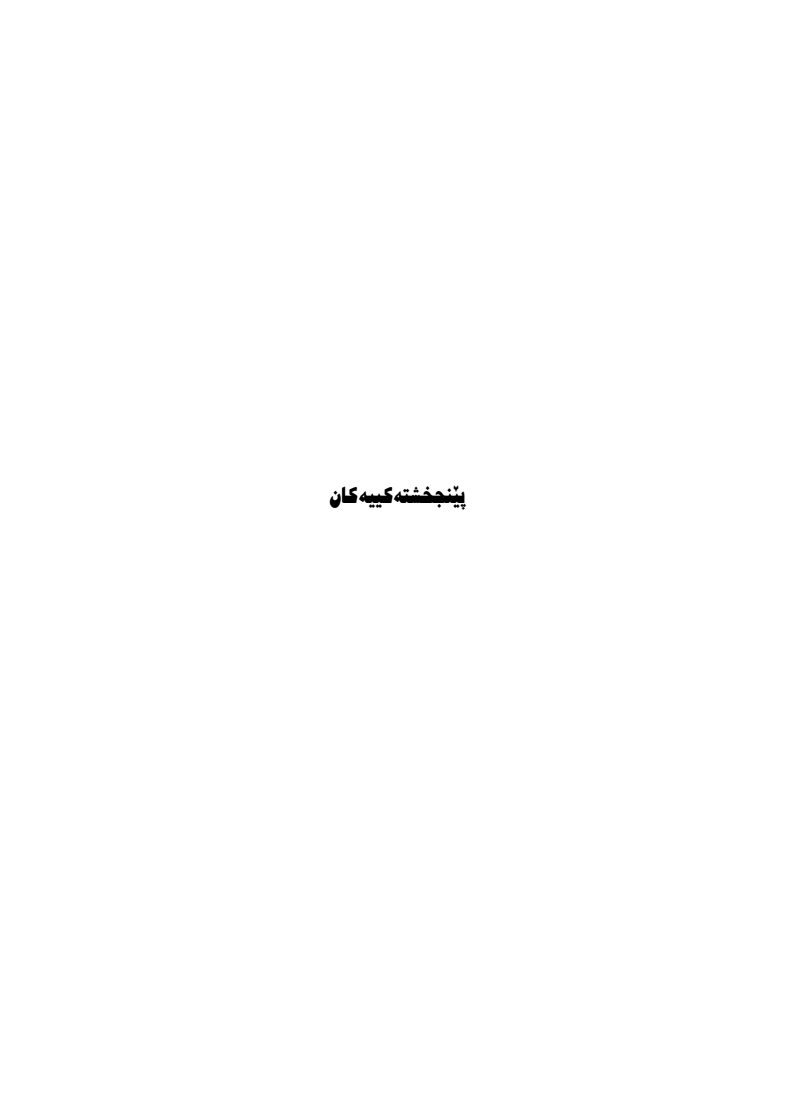
# شاه اقلیم ولایتدر گروه قادری راه عشقده ذوالکرامتدر گروه قادری

این غزل نمایانگر اعتقاد جناب خالص به حضرت عبدالقادر گیلانی و طریقت قادری است که ویژگیهای خاص در بین طریقتهای تصوف اسلامی دارد. یکم آن که خورشید ولایت حضرت عبدالقادر گیلانی به فرمودهٔ خودش هیچ گاه غروب نخواهد کرد. کما این که هنوز بالغ بر یکهزار و اندی سال است که همچنان در کشورهای اسلامی بیرق و طبل و ارشاد تکیهٔ قادری برقرار است و در طی این هزار سال طریقتهای مهمی از میان رفته و اثری از آنها نمانده است. دوم در طریقت قادری به فرمودهٔ حضرت عبدالقادر گیلانی؛ شریعت شمع راه طریقت است و کاهی از شریعت کم شود، کوهی از طریقت گم شود؛ که جناب خالص به لطافت تمام به آن اشاره فرموده و سوم، بشارت حضرت عبدالقادر است که مرید قادری اگر بارها از راه راه راست خارج شود، به همت باطنی خود، او را به راه می آورد و هیچ رهبر طریقهای توان گفتن این سخن را نداشته و حاصل غزل نیز همین است. پیروان این طریقت در امن و آسایشند. ان شاءالله.

دەستەى قادرى شاھى ناوچەى ويلايەتن دەستەى قادرى لەرپىگاى عىشقدا خاوەن كەرامەتن

ئهم غهزهله نیشاندهری پیوهندی پتهوی حهزرهتی "خالص" به حهزرهتی عمبدولقادری گهیلانی و تهریقه ی قادرییهوهیه، ئهم تهریقهته تایبهتمهندیی خوّی ههیه له نیّو تهریقهته کانی تهسهووفی ئیسلامیدا. یه کهم ئهوهیه، که خوّری ویلایهتی حمزرهتی عهبدولقادری گهیلانی به فهرموودهی خوّی هیچ کاتی ئاوا نابی و تا روّژی قیامهت بهردهوامه و بوّیه تا ئیستا ههزار و ئهوهنده ساله که ههروهها له ههموو مهمالیکی ئیسلامیدا بهیرهق و ته پل و ئیرشادی ته کیه کانی قادری بهردهوامه و له

دریژایی ئهم ههزار سالهدا زور تهریقهتی بههیز رووخاون. دووهم له تهریقهتی قادریدا به فهرمووده ی حهزره تی عهبدلقادری گهیلانی شهریعهت چرای ریگهی تهریقهته و پووشیک له شهریعهت کهم بیتهوه کیویک له ریگهی تهریقهتدا ون دهبی ـ که حهزره تی خالص به ناسکیی تهواوه وه ناماژه ی به و خاله فهرمووه. سییهم بهشاره تی حهزره تی عهبدولقادره، که نهگهر موریدی من به چهن جاریش له ریگه لابدا به هیمه تی باتنی دهیخهمه وه سهر ریگهی تهریقه ت، هیچکام له ریبهرانی تهریقه توانای دهربرینی نهم جوره و ته یان نهبووه، غهزه له کهی حهزره تی «خالص» نهم خاله له خو ده گری، که شوینکه و تووانی تهریقه ته که له نهمن و ناسایشدان، انشاءالله.



عجبا! دهره سالان، شور قیامت بومیدر؟ عالمه شعله ورن عارض و قامت بومیدر؟ مست ایدوب حاذب ارباب کرامت بومیدر؟

«عجبا کوکلمی صیدایلین نافهت بومیدر؟ بنی مجروح و پریشان ایدن آفت بومیدر؟» پرده و روین آچوب، جلوه ویرر عاشقنه گز لو سویلشمکله سرادیور عاشقنه ایتدوب غمزه شهلاسی اورور عاشقنه

«کولـوب آلداتمغیله کور نه فیلور عاشـقنه آه، خــلاق ازل ویردیکی عـادت بومیدر»

\_\_\_\_\_

ســهیره، ئــهوهی وا ئاشــۆبی قیامــهتی خســتۆته جیهانــهوه، ئهوهیـه؟ ئــهو دهموچـاو و بالایــهی وا تیشــک بــه عالــهم دهبهخشــیّت، ئهوهیه؟ ههر ئهوهیه، که سهرخوّش ده کات و خاوهن کهرامهتان بهرهوخوّی ده کیشیّت؟

«ســهیره، ئهوهی وا دلّمی راو کردووه و ئافهته، ئهوهیه؟

ئەوەى وا منى بىرىندار و سەرلىٰشێواو كىرد ئەوەيە؟»

پــــهردهی رووت لاداوه، گـرشـه دهداتــه عـاشـقـه کـهت بـه چـاوی نهـێـنی، نهـێـنـیـه کـان بـه عـاشـقـه کـهت . خــــهمــزهی چــــاوی کــالــت بــه عـاشـقـه کـهت.

«ســهیرکـــه فیّلی بـزهت چـــۆن فیلورا عاشــقهکــهت وف، ئهو عاده تهی واخو لقیّنه ری ئه زهلی ینی به خشیوه، ئه وه یه؟»

١. ماناي فيلورمان نەدۆزىيەوە لەوانەيە مەبەست بى: كە بزەت چ لە عاشقەكان دەكا.

# **شرح فارسی و کردی مخمس ترکی ۱** شهرحی فارسی و کوردی پینجخشتهکیی تورکی ۱

عجبا دهره سالان، شور قيامت بوميدر...

شگفت؛ آن که آشوب رستاخیز در جهان افکنده اوست؟

همه چیز به خدا برمی گردد و هر چه هست از اوست و عارف جز زیبایی از همه رنج و زشتی جهان ناسوتی چیزی نمی بیند. زیرا خداوند منشأ همهٔ زیبایی هاست. حال خوش، وصال، هجر و رنج، دافعه و جاذبه از اوست و به شیوهٔ اهل حکمت او را مخاطب قرار می دهد. این غزل زیربنای "جبری" دارد.

ههموو شتی ده گهریتهوه بو خودا و ههرچی ههیه له خوداوهنده، عارفیش جگه له جوانی له ههموو رهنج و ناحهزیی جیهانی ماددی چی تر نابینیت، چونکه ئهو سهرچاوهی ههموو جوانی و خوشی و ویسال و دووری و رهنج و گرتنهخو و له خوجیاکردنهوهیه. بویه به شیوهی ئههلی حیکمهت ئهو به موخاتهب قهرار دهدا، ئهم شیعره ژیرخانی جهبریی ههیه.

پردهٔ روین آچوب جلوه ویرر عاشقنه...

یرده از رخسار برانداخته و درخشش به عاشقت دادهای

این بیت نشانه از سخن حافظ دارد که گفت؛

ناگهان پرده برانداختهای یعنی چه؟ مست از خانه برون تاختهای یعنی چه؟ تا زمانی که نور او به عاشق نرسد، عاشق جلوه نخواهد داشت. پس جلوهٔ عاشق از پرده برانداختن معشوق است و از خود نور و جلوهای ندارد.

ئەم دىرە ئاماۋەيە بەو وتەيەى حافز كە دەلى،

بهناگا پەردەت لا بردوه، ئەمە يانى چى؟

مەست لە مالەوە دەرپەريوى، ئەمە يانى چى؟

تا کاتی که نووری خوداوهند به عاشق نه گا، عاشق جیلوهییّکی نابی، کهوابی جیلوهی عاشق پهردهلادانی مهعشووقه و خوّی نوور و جیلوهییّکی نییه.

#### مخمس تركى بر غزل فضولي سروده حضرت خالص

آتش عشـقک فروزان اولسـه عـاشق نار اولـور حسنـکی آئینه دلده گـورن هشیـار اولـور هر زمان گوردوقجه عاشـق گوزلـرک خمار اولور

«حسنک اولدوجهفزون عشق اهلی آرتق زار اولور حسن نه مقدار اولورسه عشق او مقدار اولور

جلوه حسنن گورر عاشق در و دیواردن کعبیه و بتخانه فرق ایلمز اطیواردن زاهیدا! منع ایلمه شیدالری دیسداردن

«جنت ایچون منع ایدن عاشقلری دیداردن، بیلممش کسم جنتی عاشقلرک دیدار اولور» بیلممش واعظ نه مظهردن اولور عشق اهلنک<sup>۳</sup>

یوقسـه هر لحظه سـالردی<sup>؛</sup> اهل عشقه مسلنک دوشمسه سـودایـه، بیلمــز قدر ذوق وصلنک

«زاهد خودبینانه ٔ ذوقنی عشق اهلنک ٔ برعجب می در محبت، کیم ایچن، هشیار اولور»

عشق علمندن، اولور اسراردن عاشق فهیم آتش عشق ایچره طراق اولمسه اولمز سلیم ایلمه عساشقلک در دینه درمان ای حکیم!

«عشــق دردندن اولور عاشــق، مزاجی مسـتقیم عاشــقن در دینــه درمان ایتهاــر، درمـان اولور»

۱ . آینه

۲. کوردقجه

۳ . آهلنک

٤. صالردي

٥ . زاهدى خودبيلانه

٦ . آهلنک

عاشق رسوا چکراسودای عشقک جورینی لسذت دیدار بیلمز چکمسینلر هجرینی لجه عشقنده «خالص» ضایع ایتدی علمنی «عشق سودا سنده و صرف ایدی «فضولی» عمرینی بیلمزم بو خواب غفلتدن هیجان بیدار اولور»

۱ . جکر

۲ . لذتی

#### پێنجخشتهکیی تورکی غهزهلی فزوولی ههڵبهستی حهزرهتی خالص

ئه گهر ئاگری عیشقت گر ببه ستین، عاشق دهبینه ئاگر ههر که سرکه سرکه و ناوینه که ناوینه که ناوینه و ناوینه و ناوی داند این بینین، و ناوی داند و بینیت و ناوی داند و

«ههرچهنده جوانیی تو له زیادی بدات، ئههلی عیشــق زیتر زویر دهبن جـــانی چـــهنده بیّت، عیشــقیش هــــه نهوهنـــده دهبیّت!» عاشــق دهرکهوتــنی جوانیی تو له دهرک و دیــوارهوه دهبینیّت

له کار و کرداردا که عبه و بتخانه جیاوازییان نییه ئه ی زاهید! خه لکانی شهیدای خوّت له دیدار بیّبهش مه که

«ئەوانــهی وا بــۆ خاتــری بهههشــت دیدار له عاشــقان دەســتێنن، نـــازانــن کــه بــهههشــتی عاشــقان، ههمـان دیدار [ی یــار] ه» واعیـــز نهیدهزانی که ئههلی عیشــق له کام نماناوه ســهر هــهلّدهدهن دهنا ههموو دهمێک ڕێبازی خوّی دهخسته [سهر ڕێبازی] ئههلی عیشق ههرکــهس نهکهوتبێته ســهوداوه، قهدری زهوقی عیشقی تو نـازانێت

«زەوقىــى ئەھلى عىشــق چــى بــەســەر زاھىـــدى خــــۆخواز داوە؟ خۆشەويستى شەرابێكى ســەمەرەيە، ھەركەس بىخواتەوە وشيار دەبێتەوە» عاشــق بەھۆى زانســتى عىشــقەو، لە نهێنىيــەكان تێدەگات لــه ئــاگــرى عىشــقدا طـــراق[؟] نەبێــت، ســالــم نابێــت ئــەى حــەكىــم! دەردى عاشــقان دەرمــان مەكــه

«میرزاجی عاشق بسه دهردی عیشق راست دهبینت دهردی عیشق راست دهبینت دهردی عاشق بلکهن، دهرمسان دهبینت عاشقی ناوزراو جسهوری سهودای عیشق ده کیشیت که [دهردی] دووریی نه چه شتبینت، چیژ له له ززه تی دیدار نابینیت خالص» له دهریای قوولی عیشقدا زانستی خوی فه وتاند

فــزوولی" له ســهودای عیشــقی تــوّدا تهمــهنی خوّی بهخــت کرد نـــازانم چـــوّن لــه و خـــهوی غــهفلّهتــه هــهلّـدهســتیّت»

# شرح مختصر زندگانی شاعر غزل کورتهی ژبانی شاعیری غهزهلهکه

#### فضولی بغدادی:

محمد بن سلیمان بغدادی متخلص به فضولی از شاعران پارسیسرا و ترکی گوی سدهٔ دهم هجری است؛ شادروان دکتر محمدامین ریاحی، محقق و استاد برجستهٔ دانشگاه که هیچ سخن بدون سندی از وی دیده نشده است، مینویسد؛ فضولی اصلاً کُرد بوده است. (رک زبان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، د. محمدامین ریاحی، ص ۱۸۱) چون در عراق عرب متولد و در بغداد متوطن بوده، به بغدادی مشهور شده است. در حله تحصیل کرده و بر کیش شیعی دوازده امامی بوده است.

پادشاهان و صدر اعظم ایران و عثمانی را در اشعار خود مدح گفته است، سالانه از جانب باب عالی مستمری معین داشت، سرانجام به سال ۹۹۳ به بیماری طاعون در گذشت.

وی مانند «خطایی؛ شاه اسماعیل صفوی» از بنیانگذاران ادب منظوم ترکی آذری است و مانند او کار اساسیاش آن است که وزنها، قالبها، ترکیبها، مضمونها و معنیهای شعر فارسی را از راه ترجمه یا به عین عبارت در ترکی به کار برده و با این استفاده از ادب فارسی شعر نوزاد ترکی را حیات بخشیده است.

#### آثار فضولي

دیوان اشعار به فارسی شامل قصیده، غزل، قطعه، رباعی و یک ساقینامه به نام هفت جام، دیوان اشعار ترکی، شامل قصیده و غزل و مثنوی لیلی و مجنون، شاه و گدا، بنگ و باده (بهنام شاه اسمعیل در ۳۵۰ بیت) و... کتاب روضهٔالشهدای ملاحسین کاشفی را به زبان ترکی ترجمه کرد و حدیقهالسعداء نامید. رساله ای به نام لطائفالمعارف یا سفرنامهٔ روح دارد که مناظرهای است میان روح و عشق، رسالهای به نظم و نثر به اسم «رند و زاهد» پرداخته که به سال ۱۲۷۰ هجری قمری در تهران چاپ شد. فضولی به عربی هم شعر می گفت و دیوانی بدان زبان دارد. جلد اول دیوان ترکی محمد فضولی به اهتمام میرصالح حسینی در تهران جلد اول دیوان ترکی محمد فضولی به اهتمام میرصالح حسینی در تهران

انتشار يافته است.

غزلی که جناب خالص تخمیس نموده در دیوان فضولی صفحهٔ (۱۰۸) این گونه آمده است؛

حسنون اولدوقجا فزون عشق اهلی آرتیق زار اولور حسن نهمقدار اولـورسا، عشـق اُول مقدار اولور جنّت ایچـون منع ائدن عـاشق لری دیـداردن بیلمهمیش کیم جنتی عاشـق لزاجی، دیدار اولور عشق دردیـندن اولـور عاشق مزاجی مستقیم عسق دردیـندن اولـور عاشق مزاجی مستقیم زاهـد بیخود نه بیلسین ذوقـونو عشق اهلینین بیمار اولور بیـر عجب میدیر محبت کیم، ایچن هشـیار اولور عشق سوداسینه صرف ایلر «فضـولی» عمرونو، بیلمهزم بو خـوابِ غفـلت دن، قاچان ابیدار اولور دیوان ترکی فضولی، تهیه و تدوین میرصالح حسینی، ج اول، ص ۱۵۸)

#### فزوولى بەغدادى:

محهمه کوری سولیّمانی بهغدادی، نازناوی فزوولی بووه. له شاعیرانی فارسیبیّژ و تورکیبیّژی سهده دهیه ده کوچییه. خوالیّخوٚشبوو دکتوّر محهمه ئهمینی ریاحی، لیّکوّلهر و ماموّستای ناوداری زانستگه، که هیچ وتهییّکی بی بهلّگهی باوه پیّکراوی لیّنهبیستراوه، دهنووسیّ؛ فزوولی له بنه پهتهوه کورد بووه (بروانه، زبان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، د. محمدامین ریاحی، ص ۱۸۱)، چونکه له عیّراقی عهره ب له دایک بووه و له بهغداد ژیاوه به بهغدادی ناوبانگی ده رکردووه، له شاری "حله" خویّندوویهتی، مهزهه بی شیّعه ی دهوازده ئیمامی بووه.

له شیعره کانیدا وهسف و مهدحی پادشاکان و سهدری نهعزهمی ئیران و عوسمانی کردووه و سالانه له لایهن بابی عالییهوه جیره و مووچهی دابینکراوی ههبووه، تا له

١ . هاچاق

سالّی ۹٦٣ كۆچىدا به نەخۆشىنى تاعوون مالّئاويى لە دونيا كردووه.

فزوولی له ئهدهبی تورکیدا ههروه ک شا ئیسماعیلی سهفهوی له بناغهدانهرانی ئهدهبی مهنزوومی تورکیی ئازهریه و ههر وه ک ئهو، کاره بنهماییه کهی کیش و قالب و تهرکیب و مهزموونه کان و ماناکانی شیعری فارسی له ریگه ی تهرجهمه و وهرگیران، یان به عهینی عیباره ت له زمانی تورکیدا به کار دهبا و بهم شیوه سوودبردنه له ئهدهبی فارسی، شیعری کوریه و ساوای تورکی پهروهرده ده کات.

#### نووسراوه كانى فزوولي

دیوانی شیعره کانی به فارسی قهسیده، غهزهل، قیتعه، چوارینه و ساقینامهییّک به ناوی "ههفت جام" له خوّ ده گریّ، دیوانی شیعره تورکیه کانیشی بریتییه له قهسیده و غهزهل و مهسنهویی لهیلی و مهجنوون، شاه و گهدا، بهنگ و باده. ئهم مهسنهوییه، که له کوّتاییدا هاتووه به ناوی شا ئیسماعیله وه وتوویه و سیّسه د و پهنجا دیّره \_ و ... ههروهها کتیّبی (رموزه تولشوهه دای مه لا حوسیّنیی کاشفی) که فزوولی کردوویه به تورکی و ناوی (حه دیقه تولسوعه دای) لهسهر داناوه، ههروه ها ریساله ی (له تائیفولم عارف) یان سهفه ری روّح که مونازه ره و موقابه له ی نیّوان روّح و عیشقه، ریساله یه ک به شیعر و په خشان به نیّوی "رهند و زاهید" که سالی ۱۲۷۰ کوّچی له تاران چاپ بووه.

به ركى يه كهمى ديوانى توركيى شيعره كانى به تيكوّشانى ميرسالّحى حوسيّنيى له تاران چاپ كراوه.

فزوولی کتیبی شیعری عهرهبیشی ههیه. ئهو غهزهله که حهزرهتی «خالص» کردوویه به پینجخشته کی له دیوانی فزوولی لاپهرهی (۱۰۸) دا هاتووه.

که دەقى ئەو شيعرانەم له بەشە فارسيەكەدا ھێناوە.

# شرح فارسی و کردی تخمیس غزل فضولی به ترکی سرودهٔ حضرت خالص ۱

شهرحی فارسی و کوردیی پینجخشته کیی غهزه ای فزوولی به تورکی هه لبه ستی حهزره تی خالص ۱

آتش عشقک فروزان اولسه عشاق نار اولور...

اگر آتش عشق تو شعله ور شود، عاشق [تبدیل به] آتش می شود

گر به خود آیی به خدایی رسی. در این مخمس سخن از چون خدا شدن است. اگر خداوند بخواهد. «اگر» واژهٔ قابل تأمل است. در مصرع دوم شهود موجب بیداری است. چشم که در شرحهای پیشین گفتیم، نسبت صفت بینایی حق است که با شهود به انسان منتقل می شود و بینایی، بینایی باطنی است و...

ده لین نه گهر به خوتدا بچیتهوه، به خودا ده گهی. لهم پینجخشته کییه دا مهبهست له چونیه تیی وه ک خودابوونی به شهره، به ته تکید له سهر و شهی "نه گهر" که نه گهر خوداوه ند بیهوی له دیری دووه مدا شوهوود ده بی به هوی خهبه ربوونه وه یاو که له شهر حه کانی پیشوودا ناماژه مان پی کرد و گوتمان نیسبه تی بینایی هی حهقه، که به نه زموونی شوهوود ده دریته مروّق و بینایی، بینایی باتنییه و ...

جلوهٔ حسنن کورر عاشق در و دیواردن...

جلوهٔ حسن تو را عاشق از در و دیوار میبیند...

در چند جای دیگر از شرح اشعار این مفهوم را توضیح دادیم که تحت تأثیر هاتف اصفهانی جناب خالص فرموده است و بیت مشهور هاتف که از شاعران وحدت وجودی است، این است؛

# جلوهٔ یار از در و دیوار در تجلی است یا اولیالابصار

له چەندىن جێگەى ئەم شەرحەدا ناوەرۆكى ئەم مەزموونەم ڕوون كردووەتەوە، كە حەزرەتى خالص ئەم وتەيە لە ژێر كاريگەرىى ھاتفى ئىسفەھانى شاعيرى وەحدەتى وجوودىدا ھۆنيوەتەوە، كە دەڵێ:

جیلوهی یار له دهر و دیوارهوه، تهجهلای ههیه، ئهی ئهوانهی چاوتان ههیه و

دەبينن

که ئهم بهشه ههمووی ده گهرپتهوه بۆ ئاگاداری لهم بارهیهوه واته وه حده تی وجوود...

بيلممش واعظ نه مظهردن اولور عشق آهلنك...

واعظ نمی دانست که اهل عشق از کدام مظهر طلوع می کنند و برمی آیند...

عشق: رک شرحهای پیشین، مظهر: رک شرحهای پیشین، ذوق: رک شرحهای پیشین

در این بند از عام "مردم" که در بند دوم بود به "خاص" واعظ برمی گردد که او را مایهٔ گمراهی عام می داند و فرق ادیان را بیهوده می داند و واعظ را که به جای خدا، خود را می بیند، هشدار می دهد و به هشیاری می خواند. شراب: رک شرحهای پیشین

عیشق: بروانه شهرحه کانی پیشوو، مهزههر: بروانه شهرحه کانی پیشوو، زموق: بروانه شهرحه کانی پیشوو

لهم بهشهدا له عامهوه واته خه لآک ده گهریتهوه بو خاس، واته واعیز که بووه به هوّی گومرایی خه لآک. عارف جیاوازیی دینه کان بهبی بنهما داده نی و ده لی واعیز خوّی دهبینی و خودا نابینی (بو بهرژهوندیی خوّی تیده کوشی) و شاعیر ئاگاداری دهدا به خه لاک که هوشیار ببنهوه. شهراب: بروانه شهر حه کانی پیشوو

عشق علمندن اولور اسراردن عاشق فهيم...

عاشق به واسطهٔ دانش عشق، به اسرار پی میبرد...

دانش عشق، درد عشق، درمان عشق، امری ویژه و غیرظاهری است و دانایی خاص خود را میخواهد. آموزش ندارد، شهودی است نه کسبی، درسی نیست، در سینه است.

زانستی عیشق ، دەردی عیشق ، دەرمانی عیشق ، ئەمریکی تایبهته، که ئاشکرا و زاهیری نییه و زانستی خوّی دهبیّ، فیرکردنی نییه، شوهوودیه و کهسبی نییه، دەرسی نییه، له سنگدایه.

عاشق رسوا چکر سودای عشقک جورینی... عاشق رسوا جور سودای عشق را می کشد...

عشق و رسوایی دو واژهٔ آمیختهاند، زیرا عامهٔ مردم که اکثریت هستند و تحت تأثیر سخن زاهد و واعظ هستند، هر چه خلاف سخن آنان باشد و به آن عمل شود موجب رسوایی میدانند. عارفان عالم و شاعران عارف چون شمس، مولانا، حافظ، ابن عربی، ابن فارض و... همواره علم را قربانی عشق کردهاند و رسوایی برای خدا را به جان خریدند که جناب خالص نیز در تکمیل سخن فضولی به همین راه رفتهاند. عیشق و ریسوایی دوو وشهی تیکه لاون، چونکه خه لاک که زورترینی کومه لگا ده گرنهوه، له ژیر کاریگهریی وتهی زاهید و واعیزدان و ههرچی به پیچهوانهی وتهی نهوان بی و عهمه لی پی بکری، به هوی ریسوایی ده زانن. عارفانی عالم و شاعیرانی عارف وه ک؛ شهمس، مهولانا، حافز، ئیبنی عهره بی، ئیبنی فارز و ... بهرده وام عیلمی خویان به قوربانی عیشق کردووه و ریسوایی بو گهیشتن به خودایان به گیان کریوه، که حهزره تی خالص له تهواو کردنی و ته ی فزوولی دا به م ریگایه دا چووه.

بــویلـه مخمـورم، کـه بیلمم بـاده حمــرا ندر جـــان نـدر، کنــدیم نهیـم، ابداع ماانشـا ندر تاکـه مدهـوش اولمشـم بـن بیلمزم اخـری ندر

«بـویله سرمسـتم که ادراک ایتمزم دنیـا نـدر بـن کیمم، سـاقی اولان کیمدر، مـی صهبا ندر؟» مـرغ روحــه، زلف لیـلادن سینه، دام ایسترم چشم مستکـدن صفای قلب ایجون، جام ایسترم بیلمیزم مــن گـاممی، گـر طبعمی رام ایسترم

«گرچـه جانانـدن دل شـیدا ایچون کام ایسـترم صورت جــان بیلمـزم کــام دل شـیدا ندر؟» عشـقــدن مسـتظهر ایلر عاشـقه، فکر وصـال

فرق قلمز صدمت و عز<sup>۳</sup> و جمال ایله، جلال عاشق شیدایه<sup>3</sup> بکدر لذت هجر وصال

«وصلدن، چون عاشقی مستغنی ایلر بر خیال، عساشقه، معشوقدن، هر دم بو استغنا ندر؟»

«حکمت دنیا و مافیها بلن عارف دکل<sup>۱۰</sup> عـارف اولـدر بلمیـه دنیا و مافیها نـدر»

١. (ياء) ممدوده: اخرا

۲ . جان

**٣**. شد (زاء) ایله

٤ . شيداي

٥ . عاشقه

٦ . وكل

۷ . جنان

۸ . و کل

٩ . و كل

۱۰ وکل

خالصا! صیت فغانی حلولدربدر عالمی نیالیه دلسوز زارم و تیروبدر عالمی آتیش آهی سراسی ییاندربدر عیالمی «آه و افغیانی «فضولی»! اینجدربدر عیالمی گربلای عشقده خوشینود ایسیک، غوغا ندر؟»

#### تەخمىسى غەزەلى «فزوولى»

وهها سهرخوشم که نازانم مهیی سوور چییه گیان چییه، خوّم چیم، نویّکاری له نووسیندا چییه لـهوه تی لهسهر خوّم چـووم، نازانم قیامهت چییه

مـن کێم، ئـهوى بۆتە سـاقى کێيه، شـهرابى سـوور چييه»

له زولفی لهیلا، داویکم بۆ بالندهی رۆحم دەویت

له چاوی مهستیشت، بو سهفای دل، گیانم دهویت

من نازانم، تى ناگەم [ئەوانە چىن] ئەگەر تەبعى خۆم بەدەستەمۆيى دەويت

«گــهرچی بۆ دلّی شـهیدام کامهرانی له گیانان دهخـوازم،

به لام نازانم روخساری گیان چییه و کامی دلّی شهیدا چییه»

بیری پیکگـهیشتن عاشق بـه عیشق پشتگهرم دهکـات جیاوازی له نیوان زیان  $^{\mathsf{Y}}$  و گهوره یی و جهمال و جهلال دانانیت

عاشقی شهیدا خیزشیی دووری [و] وهسل همریه کن

«لەبەر ئەوەى تاقە خەيالىخكىش عاشق لەوەسل بىنىاز دەكات

هــهردهم ئهم بي نيــازييهي گــراويي بۆ عاشق ئيتر چييه؟»

ئەوەى والە يەكتايىداكىسرەت وتەنگى دەبەخشىن، عارفنىيە

ئەوەي وابۆچێـژى بـــەھەشت تــاعەت دەكــات، عــارف نىيە

ئەوەى وابە زانستى فــەلسەفەوە ريازەت دەكىشىت، عـارف نىيە

«ئەوەى وا حیکمەتى دنیا و شــتى دنیایى دەزانیّت، عارف نییه

عـــارف ئەوەيــه وا نــهزانێــت دنيا و شــتى دنيايى چين»

۱ . «ابداع ماانشا»

۲ . له دەقه كەدا صد مست نووسراو،، من پيّم هەلەيە لە بەر كيشى شيعره كه و واتاى رسته كەش. جا بە : صدمت واته سەدەمە و زيانىم خويندەوە.

ئهی «خالص»! بانگهوازی هاوارت عالهمی حلول وبدر [؟]
نالهی دلسووتینهری لاوازم عالهمی وترو بدر [؟]
ئاگری ئاهی من سهرانسهر عالهمی ئاگر تیبهرداوه
«ئهی فرنوولی»! ئاخ و داخری تو عالهمی ئیازار داوه
ئهگهر به بهلای عیشق شادمان بی، ئهو داد و هاوارهت له چییه؟»

### شرح فارسی و کردی تخمیس غزل فضولی به ترکی سرودهٔ حضرت خالص ۲

شهرحی فارسی و کوردیی پینجخشته کیی غهزه لی فزوولی به تورکی هه لبه ستی حهزره تی خالص ۲

غزل فضولی که حضرت خالص آن را تخمیس کرده است، در صفحهٔ ۱۹۰ دیوان فضولی این گونه آمده است:

غەزەلەكەى فزوولى كە حەزرەتى خالص كردوويە بە پێنجخشتەكى لە لاپەرەى ١٦٥ ديوانەكەى فزوولىدا بەم شێوەيە ھاتووە:

تویله اسرمستم کی ادراک ائتمهزم دنیا نهدیر من کیمَم، ساقی اولان کیم دیر، می و صهبا نهدیر گرچه جانان دان دلِ شیدا ایچون کام ایستهرَم سورسا جانان بیلمهزَم کـام دل شیدا نهدیر وصال وصلدن چون عاشقی مستغنی ایلر بیر وصال عـاشقه معشوقدن هر دم بو استغنا نهدیر؟

حکمـــت دنیـا و مـافیها بیلن عارف دئیل، عـارف اُول دور بیلمهیه دنیـا و مافیهـا نهدیر آه و فریادین فضولی، اینجیدیب دیر عـالَمی، کـربلای عشق ایله خشنودایسن، غوغـا نهدیر؟

بویله مخمورم که بیلمم باده حمراندر

آنچنان مست و مخمورم که نمی دانم بادهٔ حمرا چیست!

در مرحلهٔ بقاء تمام مراحل و اسباب قرب و زمان و مکان همگی نامفهوم می شود و آنچه می ماند لذت بقا و جاودانگی است و به دایرهٔ ذات پیوستن است، زیرا آنچه در این بند شاعر از او یاد می کند، برای او جز سایه ای نیست و سایه در کنار وجود، عکسی بیش نیست.

١ . اوقَدَر

له قوّناغی "بهقا" دا ههموو قوّناغه کان و ئهو سهبهبانه که دهبن به هوّی نزیکی له خودا و تهنانهت زهمان و مه کان مانای نامیّنی و ئهوهی دهمیّنیتهوه چیژی نهمری و بهقایه و پیوهندیی به بازنهی زاتهوه ههیه، چونکه ههرچی لهم (بهشه)دا شاعیر هیّناویه و ناوی بردوه، سیّبهری فرهتر نییه و سیّبهر له پال وجووددا، ویّنهیه کی بیّبایه خه.

مرغ روحه زلف لیلادن سینهدام ایسترم از زلف لیلا دامی برای پرندهٔ روحم میخواهم

زمانی که عارف به وصال میرسد درصدد است هر چه زودتر قفس جسم را بشکند و پردهٔ خود را از میان بردارد تا به خدا برسد. سخن این بند نیز همین است. نمو کات که عارف به ویسال ده گا بو نموه ده گهری که به زووترین کات قهفهس و زیندانی جهسته بشکینی، پهردهی لهش لادا و به خودا بگا، وتهی نمم بهشه نام ناوات و راستیه دهرده خا.

عشقدن مستظهر ايلر عاشقه فكر وصال...

فكر وصال عاشق را به عشق مستظهر و اميدوار مي كند

امید سالک تا وصال نهایی، عشق به خداوند و جاذبهٔ عشق است، زیرا تمام پله ها را پشت سر گذاشته و دیگر از خط صفات هم عبور کرده است و در آنجا ضدّ را نمی بیند، هر چه هست یکرنگی و یگانگی است، اما نیاز همچنان باقی است.

هیوای سالیک تا گهیشتن به ویسالی کوتایی، عیشق به خوداوهنده و بهرهوخوّکیشانی عیشق، لهبهر ئهوهی ههموو قوّناغهکانی تیّههراندوه تهنانهت له خهتی سیفاتیش تیّههریوه لهو پلهیهدا هیچ دژ و ناتهبایه ک نابینیّ، ههرچی ههیه یه کرهنگی و یه کدهنگییه، به لام نیازی سالیک ههرماوه تهوه.

وحدت ایچره کسرت و دارلیکورن عارف دکل...

آنکه در وحدت، کثرت و دنیایی میبخشد، عارف نیست...

اشاره به سخن "رابعهٔ عدویه" که گفت؛ آن که خدا را برای بهشت عبادت

می کند، مزدور است، آن که از ترس جهنم عبادت می کند، ترسو است. عارف آن است که خدا را برای خدا عبادت می کند. سخن این بند همین است.

ئاماژهیه به وتهی رابیعهی عهدهویه، که گوتوویهتی "ئهوهی خوداوهندی بهههشت ده پهرستی، به کریگیراوه، ئهوهی وا له ترسی جهههننهم عیبادهت ده کا، ترسنو که. عارف ئهوهیه که خودا بو خاتری عیشقی خودا عیبادهت بکا و پهیامی ئهم بهشه ئهمهیه.

خالصا صیت فغانک حلولدر بدر عالمی...

ای خالص آوازهٔ فغان تو عالمی را (؟)...

همان طور که در شرح حال فضولی گفتیم، او سخن عارفان و مضمون شعرای فارسی زبان را به ترکی برمی گردانده است و این بند به تأثیر سخن مولانا رومی است که می فرماید:

اگــر تو یار نداری چراطلب نکنی اگر به یار رسیدی چراطرب نکنی... شبوجود ترادر کمین چنان ماهیست چرادعاو مناجات نیمه شب نکنی... (دیوان شمس، ج ۲، ص ۲۷۰)

سروده شده است و جناب خالل ان را تکمیل کرده است.

ههروهها که له شهرحی ژیانی فزوولیدا گوتومانه، فزوولی وتهی عارفان و مهزموونی شیعری شاعیره فارسه کانی وهر گیراوه ته سهر زمانی تورکی و ئهم بهشه له کوتایی پینجخشته کییه که له ژیر کاریگهریی مهولانای روّمی دایه، که مهولانا ده لیّ:

ئه گهر تۆ يارت نييه، بۆچى نارۆى به شوينيدا

ئهگەر به يار گەيشتووى، بۆچى سەرخۆشى و مەستى ناكەي

تاریکیی شەو وەک مانگ لە مەكۆگايە بۆ تەمەنى تۆ

له شهوی وجوددا مانگیّکی وهها بوّ توّ له بوّسهدایه

بۆچى دوعاو موناجاتى نيوەشەوانە ناكەي...

(دیوان شمس،ج ۲،ص ۲۷۰)

و حهزرهتی خالص ئهوهی ته کمیل و تهواو کردووه.

خیلے مدتدر غیم آہ نیدامت بکلہ روز خاندان عشقده كنج سلامت بكله روز شام فرقتده در شو، صبح قيامت بكله روز «نیجـه پللـردر سـر کـوی ملامـت بکلـه روز لشکر سلطان عرفان کے ولایت بکلے روز» بحر عشقنده كروكل امرواجدن ايتمه حذر عشقده، هر کیمسه باشدن کچمسه، بولمز ظفر باغلرز میخانه ده سودای حسنکده مگر ۳ «ساکن خاک در میخانه کے شام و سحر ارتفاع قدر ایچون باب سعادت بکله روز»

توضيح: ا

راحـــت اولمـز گیجهلـر غمـدن دل مکلوبمـز قان دوکوب صحرای غمده دیده مسکوبمز ذوق عشـق يــازدن غيـرى دكل° محبوبمـز «جیفه دنیا دکل کرکس گبی مطلوبمز بر بيوك عنقالروز، قاف قناعت بكله روز» شكر لله محرم اولدق مخسزن اسراردن روشن اولدی دیسده گریانمز دیسداردن یوقو گرمز چشممز سودای عشق یاردن، «خـواب گورمــز چشــممز اندیشــه اغیــاردن ياسبان گنج اسرارز، ولايت بكله روز»

١. فرقنده

۲ . به صبح قیامت

٤ . متن جاییدا گلان ٦ مخمسلر اوسته مخمسلردن آیریلیبو عنوان «مخمس ایضا» نان چاپ اولوبدور. اما بونلار بير پارچه شيعرديلار.

٥ . وكل

٦ . وكل

قیس ایدوب، صحرایه سالدی فیرت عشقک بزی مست شیددا ایلیمشدر شدت شوقیک بیزی در ایسدوب ذوق جهاندن لیذت ذوقیک بزی

«صورت دیوار ایدبدر حیرت عشقک بنی غیر سیر باغ ایدر بز کنیج محنت بکله روز» عاشقز انوار حسنک مظهر دلده کوروب مسکن مألوفمزدن حسنکه سیره کلوب طالبان گنج عشقز جوهر جاندن کیچوب

«کاروان راه تجریدز، خطر خوفک چکوب گاه مجنون، گاه بزدور یله نوبت بکله روز» صائمه زاهد بیاثر دور دیده گریانمز عشقدن خالی دکلدر ٔ سینه بریانمز آتش عشق ایله یانمش خاطر نالانمز

«صانمیکز کیم کیجهلر بیهودهلر افغانمز ملک عشق ایچره حصار استقامت بکله روز» برق حسنکدن نگارا! شعله دنیایه دوشوب<sup>۳</sup> شهرت آواز عشقک کوه و صحرایه دوشوب<sup>۵</sup> «خالص» شیدا طریق عشقده قانلر ایچوب

«یاندیلر فرهاد و مجنون، مست جام عشق اولوب ای «فضولی»! بـــز اولار یاتدقجه، نوبت بکله روز»

۱ . صالدي

۲ . وكلدر

۳ . دوثوب

٤ . دوثوب

#### تەخمىسى غەزەلى «فزوولى» ا

ماوەيەكى زۆرە چاوەرىقى خىمى ئاھىي پەشىمانىين لى خانەدانى عىشقدا چاوەرىقى گۆشەي سەلامەتىن لى شەوى دوورىدا درشو؟؟ چاوەروانى بەيانىي قيامەتىن

«سالانیککی زوره لهسهر کیولانی لومه چاوه روانین له له هکری سولتانی عیرفانداین و چاوه روانی ویلایه تین» له ده ریای عیشقدا خو له شه پولی کوکل مه پارین و له عیشقدا، هه رکهس لهسه ری خوی نه گوزه ریت، سه رکه و تنی نابیت مه گهر له مه یخانه دا سه یری سه و دای جوانیی تو بکه ین

«وه ک چهقه آل خوازیاری کهلاکی دنیا نین ئیمه عهنقایه کی گهورهین و سهیری قافی قهناعهت ده کهین» سوپاس بو خودا که بووین به مهجره می خهزینه ی نهینییه کان چاوی گریانمان به دیدار رووناک بیووه وه لهبهر سهودای عیشقی یار خهو ناچیته چاومانه وه

«خـهو، لهبهر ئهندیشهی بیّگانه ناچیته چاومانهوه سـهیـری پاسـهوانی گـهنجـی نهیّنییهکانی ویـلایـهت دهکـهیـن» غهیـرهتی عیشـقت ئیّمهی کـرده «قهیس» و خسـتینیه سـهحرا

۱ ئەم پىنجخشتەكىيە لە ھەشت بەش پىك ھاتوە؛ بەلام دەقى چاپى، دوو بەشيانى بە جوئ و بەشەكەى دىكەشى بە جوئ چاپ كردوه. لە تەرجەمەى عەرەبى دوكتۇر موكەرەم تالەبانىدا ھەر ھەشتيان بەدواى يەكدا چاپ كراون كە شيوازىكى راستە و منيش ھەر وام كردوه.

۲ . لير ددا كەلك لە وشەي «خواب»ي فارسى و در گيراو ه

تـــهوژمــی شـهوقت سـهرخـــۆش و شـهیـدای کـــردیـن چیـــژی ز دوقـت ئیمـهی لـه ز دوقی جیهــان دوور خسـتـهوه

«سەرلیٚشیٚواویی عیشقت ئیٚمــهی کــردوٚته ویٚنـــهی سەر دیـــوار خهلٚکی غهیره، سهیری باغ ده کهن، ئیٚمه سهیری قوژبنی ئازار ده کهین» ئیٚمـــهی عاشــق نـــووری جــوانیی توٚمان خســتوٚته تــویی دلهوه له شــوینی خــووپینگر تووی خـوّمانهوه هاتووینه ته ســهیری جوانیت ئهوانهی خوازیاری گهنجی عیشقی توٚن، له گهوههری گیان گوزهراون

«ئیمه کاروانی رِیگهی تهجریدین و ترسی مهترسیمان کیشاوه ههندیک جار مهجنوون و ههندیک جاریش منم که کیشک دهکیشین» ئهی زاهید! وامهزانه چاوی به گریانی ئیمه بینهسه ربیت سنگی بریانی ئیمه له عیشق خالی نییه خاتری به ناله و هاواری ئیمه به ناگری عیشق سووتاوه

«فــهرهاد و مــهجنوون سووتـان و سهرخــوٚشی جـامی عیشق بوون ئهی «فزوولی»! کاتی ئهوان سووتان، ئیتر چاوهروانی نوّبهی خوّمان دهبین»

#### شرح فارسی و کردی تخمیس غزل فضولی سرودهٔ حضرت خالص ۳

شهرحی فارسی و کوردیی پیّنجخشته کیی غهزه لی فزوولی هه لبهستی حهزره تی خالص ۳

این غزل فضولی که حضرت خالص تخمیس فرمودهاند، در دیوان فضولی صفحهٔ ۱۷۰ به شرح زیر آمده است:

ئهم غهزهلهی فزوولی که حهزرهتی خالص کردوویه به پینجخشته کی له دیوانی فزوولی بهم شیّوهیه هاتووه:

نئچه ییل لردیرا سر کوی مسلامت بکلریزا

لشـکرِ سـلطـان عرفا نیــز ولایـت بکریـز ساکــن خـاکِ در میخـانه ییز شام و سحـر

ى سىن خساب در مىخسى مەرىد سىم و سخسر ارتفسساع قسدرايچسون بىسساب سىعادت بكلريز

جیفے دنیے ادئیل کرکس کیمی مطلوبیمیز

بير بؤلـوک عنقالريـز، قـاف قنـاعـتْ بكلريز

خـــواب گؤرمز چشمیمیز انـدیشهٔ اغیـــاردن، پــاسـبان گنج اسـراریـز، ٔ محبــــــــــ بکلریــز

صورتِدیـــوارائدیبدیـــرحیــرتِعشقینبیزی، صورتِدیـــوارائدیبدیــرحیــرتِعشقینبیزی،

غير سيرِ باغ ائديب، بيز كُنجِ محنتْ بكريز

کاروان راه تجـــریدیز، ٔ خـطرْ خـوفین چکیب،

گـاه مجنون گـا منْ دور ایچره نوبت بکریز

۱ . ایل لردیر

۲ . گؤرله يەرىك

۳ . عرفانیک

٤ . ميخانهييک

٥ . اسراريک

٦ . تجریدیک

سانمانیز کیه گئجه الربیهوده دیر فریادیمیز ملکِ عشق ایچره حصارِ استقامت بکلریز یاتدی لار فرهاد و مجنون مستِ جامِ عشق اولوب، ای «فضولی» بین اولار یاتدیقجا صحبت بکریز

خیلی مدتدر غم آه ندامت بکله روز...

مدت زمانی است چشم به راه غم آه پشیمانی هستیم...

انسان عارف مدام به دنبال جواب این سؤال است که چرا به دنیا آمده است. در جرگهٔ آدم وارد شدن، یعنی قبول گناه کردن و این سرنوشت انسان است که عارف همیشه پشیمان از آن است و تبرئهٔ خود را در عشق جستجو می کند و عواقب آن را هم می پذیرد.

عارف بهردهوام به شوین وه لامی ئهم پرسیارهوهیه، که بۆچی هاتووهته دنیاوه، چونکه چوونه ناو ریزی بهنی ئادهم یانی قهبوولی گوناه و ئینسانی عارف بهردهوام بۆ چارهنووسی خوّی پهشیمانه و بو خهلاسی و خاوینیی خوّی به هوّی عیشقهوه ده گهری و چهرمهسهریشی قهبوول ده کات.

بحر عشقنده كوكل امواجدان ايتمه حذر...

در دریای عشق از امواج [ویرانگر]حذر مکن

جز عشق، راه دیگری برای نجات نیست. جهان ظاهر و باطن با عشق به بهره یرسد.

به قول حافظ؛

گـــر مریـد راه عشـقی فکـر بـــدنامی مکن

شيخ صنعان خرقه رهن خانهٔ خمار داشت...

جگه له عیشق، رِنگهیینکی تر بو رزگاربوونی مروّق نییه، جیهانی زاهیر و باتن به هوّی عیشقه وه به ناکام ده گا.

به وتهی حافزیش؛

ئه گهر موریدی ریّگهی عیشقی ، بیر له بهدناوی و ریسوایی مه کهوه

شیخی سهنعان خهرقهی تهریقهتی له بارمتهی شهرابدا له مالّی مهیفروّش دانا.

راحت اولمز گیجهلر غمدن دل مکلویمز...

دل "ويران" شبانه از غم آسوده نمي شود...

این بند بر پایهٔ قناعت می گردد. شاه نعمتالله می گوید: اصل چهارم قناعت است و قانع آن است که از شهوات نفسانیه و تمتعات حیوانیه پیراسته و وارسته باشد.

ئهم بهشه لهسهر "قهناعهت" ـه، شانیعمهتولله دهلیّ: بنهمای چوارهم قهناعهته و قانیع ئهوهیه، که بهردهوام له شهههواتی نهفسانی و چیژهکانی حهیوانی دوور بیّ.

شكر لله محرم اولدق مخزن اسرار دن...

سپاس خداوند را که محرم مخزن اسرار شدیم...

گردش این بند بر عالم شهود و بقاست که عارف از خودرسته سلوک به دیدار حق و درک جمال او میگذراند.

ئەم بەشە بە دەورى عالەمى بەقا و شوھووددا دەخولىتەوە، كە عارفى لە خۆ رزگار رۆزگارى خۆى بە شوھوود و دىدارى حەق رادەبويرى.

قیس ایدوب صحرایه صالدی غیرت عشقک بزی...

غیرت عشق تو ما را (قیس) کرد و به صحرا افکند...

غیرت: رک شرحهای پیشین

بیت پایانی را فضولی از سعدی گرفته است که میفرماید؛

تنگ چشـمان نظر به میوه کنند مـا تماشـاکنان بسـتانیم تـو به سـیمای شـخص مینگری مـا در آثارِ صُنـع حیرانیم

غەيرەت: بروانە شەرحەكانى پێشوو

ئەم دێڕە شيعرەى كۆتاييە، فزوولى لە سەعدىي وەرى گرتوە؛ كە دەڵێ:

بەرچاوتەنگان ، بۆ ميوەى باخ دەروانن واتە ئافرەت

وه ک باخ دهزانی، به لام عارف سهیری سروشتی جوان ده کات که هونهری

خوداوهنده، که مهبهستی روخساری جوانه.

تۆ دەروانيه سەر و سيما و ئيمه له بەرھەمى ھونەرى خوداوەند سەرسورماوين.

عاشقز انوار حسنک مظهر دلده کوروب...

ما عشق نور زیبایی و حسن تو را به درون دل جا دادهایم...

عارف در نهایت هم خود را به عشق مجازی که وسیلهٔ گام گذاشتن در راه رسیدن به مقصد است وامدار میداند، عشق ناکام مجازی موجب تجرید مقدماتی است. مجرد شدن، برهنه شدن از اغراض دنیوی و چیزی در ملک او نباشد و باطن او برهنه باشد از اعراض یعنی ترک دنیا و جز خدا چیزی طلب نکند و از دنیا چیزی نگیرد و برای ترک عوض نخواهد، نه در دنیا نه در عقبی، ترک دنیا برای ناچیزی دنیا و این که اطاعت خدا فوت نشود که حطام دنیا وبال اهل دنیاست. (شرح تعرف، ج ٤، ص ۱۷) و حاصل این بند در این شرح است.

عارف هموو کاتی تهنانه تله نیهایه تی پلهی عیرفاندا خوّی به قهرزداری عیشقی مهجازی دهزانی، که بووه به هوّی پی له پیگه دانانی عارف و بنهمای بهئاوات گهیشتنیه تی، عیشقی ناکامی مهجازی دهبی به هوّی تهجریدی سهره تایی، موجه په دبوون، پوو تبوونه وه نه غهره زه کانی دنیایی که ساحیبی هیچ نهبی و باتنی پووت بی له پیویستی، یانی تهرکی دونیا کردن و نهوه ی جگه له خودا خوازیاری چی تر نهبی و هیچ له دونیا وهرنه گری و بو تهرکی دونیا تهمادار و چاوه پوانی هیچ خه لاتی نه کا چه دونیا و چه نه عوقبا. تهرکی دونیا بکا لهبهر نهوه ی دونیا هیچ نییه و دهبی به هوّی له ناو چوونی کات بو عیباده تی خوداوه ند، شتی دونیا وه ک بار به کولی نه های دونیاوه یه (شرح تعرف، ج ٤، ص ۱۷) به رههمی نهم به شه شیعره له شهر حه که دا هه یه.

صائمه زاهد بی اثر در دیدهٔ گریانمز...

ای زاهد، میندار که چشم گریان ما بیاثر باشد...

عبادت زاهد ظاهر و عبادت عاشق پنهان است. عاشق به رقت میرسد و زاهد به صعوبت و سخت دلی، تفاوت عمل به ظاهر تا سلوک به باطن بسیار است و عارف همواره به اهل ظاهر یادآور این سخن می باشد.

عیباده تی زاهید ناشکرایه و عیباده تی عاشق نهیّنییه، عاشق به دلّنهرمی و مهحه ببه ت ده گا و زاهید به سه ختی و دلّره قی، جیاوازیی کرده وهی زاهیر تا سولووکی باتن زوّره و عارف به رده وام نه هلی زاهیر به م رسته یه ناگادار ده کاته وه.

برق حسنكدن نگارا شعلهٔ دنيايه دوشوب...

نگارا درخشش شعلهٔ زیبایی و حسن تو بر دنیا تابیده است...

فنا در عشق مجازی پاک همچون فناء در سلوک الیالله است و عارفان همواره فرهاد و مجنون را پیشرو راه رسیدن به جانان میدانند.

نظامی گوید:

زهر جایی که بوی عشق برخاست یقین دان تربت مجنون در آنجاست

[تربت لیلی درستاست. نظامی داستان را اینگونه تعریف میکند که: "شنیدستم که مجنون دلافگار چو شد از مردن لیلی خبردار گریبان چاک زد بر آه و افغان به سوی تربت لیلی شتابان"

سپس تعریف می کند که سراغ قبر لیلی را از کودکی گرفته و کودک در جواب گفته است:

"که ای مجنون ترا گر عشق بودی ز من کی این تمنارا نمودی میان قبرها رو جستجو کن ز هر خاکی کفی بردارو بو کن زهر خاکی که بوی عشق برخاست یقین دان تربت لیلی همان جاست" ع.ح] و زیبایی حق است که در طبیعت و صورت و صحرا و... جلوه می کند و عارف خالص برای رسیدن به وصال خون می خورد. فرهاد و مجنون فنا می شوند و فضولی پیرو آنها می شود.

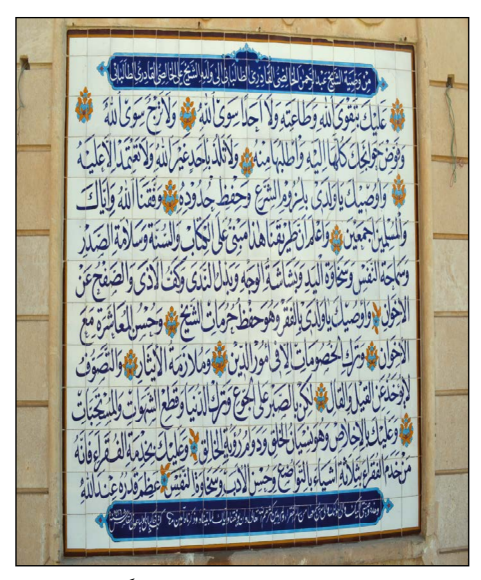
فهنا له عیشقی مهجازیدا وه ک فهنا له سولووکی ئیله لـ لادایه و عارفان بهردهوام فهرهاد و مهجنوون به پیشهنگی خوّیان بوّ گهیشتن به دلّدار دهزانن.

نيزامي ده لين؛

لــه هــهر شـوێنێک بـــۆنی عیشـق هــهڵسـا

به یهقین بزانه که گوری مهجنوون که وییه جوانیی خوداوهنده له سروشت و سوورهت و سهحرا و...دا دهدرهوشیتهوه و عارفی خالص بو گهیشتن به ویسال خوین دهخواتهوه، فهرهاد و مهجنوون به ریگای عیشقدا له ناو دهچن و "فهنا" دهبن و فزوولی به شوینی ئهواندا دهروا.

. لەيلا.



وهسیهتنامهی شیخی خالص بو شیخ عهلی کوری گهورهی



پارچه شیعره کهی شیخ رهزای تالهبانی، که باسی بابوباپیرانی خوّی ده کات ئهم پارچه شیعره له شوینیکی بهرچاوی ناو ته کیهی تالهبانی نووسراوه



مەرقەدى شيخ عەبدورەحمانى خالص لە تەكيەي تالەبانى لە كەركووك

## پێرست

| ٩   | پێۺهکی                                                               |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۱  | غەزەلەكان                                                            |
| 77  | ای که در هر ذرهای تابان بود سیمای تو!                                |
| 72  | ئەي ئەوەي وا روخسارت لە ھەموو زەرەيەكدا دەدرەوشێتەوە                 |
| ۲0  | شرح فارسی و کردی غزل ۱ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۱                |
| **  | ای برادر! تو چشم خود یکبار                                           |
| ۲۸  | کاکی برا! تو چاوی خوّت جاریّک                                        |
| 79  | شرح فارسی و کردی غزل ۲ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۲                |
| 44  | مرغ جان در بند هجرت خسته و افگار شد                                  |
| 44  | بالّندهی گیان له بهندی دووریتدا بریندار و کوّلهوار بوو               |
| 37  | شرح فارسی و کردی غزل ۳ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۳                |
| ٣٨  | کی بود یارب! که روآرم به صحرای نجف؟                                  |
| 49  | كەي دەبىٰ يارٖەب رٖوو بكەمە بيابانى نەجەف؟                           |
| ٤٠  | شرح فارسی و کردی غزل ٤ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ٤               |
| 23  | حق، که نور وصف او بنموده در عالم، جمال                               |
| ٤٤  | حەق، كە نوورى وەسفى ئەو لە عالەمدا جوانيى نواندوە،                   |
| ٥ ع | از غم عشق تو جانا! همه شب تا به سحر                                  |
| ٤٦  | گیانه کهم، له خهمی عیشقی تۆدا ههموو شهوه تا بهیانی                   |
| ٤٧  | شرح فارسی و کردی غزلهای ۰ و ٦ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلهکانی۰ و ٦ |
| ٥١  | معشوقه ما از نظر غیر، نهان است                                       |
| ٥٢  | گراویی ئیّمه له چاوی بیّگانه شاراو هیه                               |
| ٥٣  | شرح فارسی و کردی غزل ۷ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۷                |
| ٥٦  | عقل می گوید به من هر دم، که ترک یار کن!                              |
| ٥٧  | عەقل ھەردەم پێم دەلێ دەست لە يار ھەلگرە                              |

| شرح فارسی و کردی غزل ۸ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۸                      | ۰۸ |
|----------------------------------------------------------------------------|----|
| مسلمانان! چه حال است این؟ ز کار خویش حیرانم                                | ٥٩ |
| موسولمانان! ئەمە چ حالیّکه؟ سەرم لە کارى خۆم سوړ ماوه                      | ٦. |
| شرح فارسی و کردی غزل ۹ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۹                      | 71 |
| الا، اى بلبل مشتاق ديدار!                                                  | ٦٣ |
| ئەرىٰ ئەى بولبولى ھۆگرى دىدار                                              | ٦٤ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۰ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۰                   | ٦٥ |
| ای نور رخت در دل هر ذره هویدا!                                             | ٦٧ |
| ئەی ئەو كەسەی نووری روخسارت لە <b>نی</b> ّو ھەموو زەړرەيەكدا <b>دیار</b> ه | ٦٩ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۱ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۱                   | ٦٩ |
| نیست به جز شاه عشق، صدرنشین صدور                                           | ٧٢ |
| جگه له پادشای عیشق، کهس له لای سهرهوهی دلان دانهنیشتوه                     | ٧٣ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۲ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۲                   | ٧٤ |
| این مقام و منزل ماه بروج اولیاست                                           | ٧٠ |
| ئەوە مەقام و مەنزلى مانگى بورجى ئەوليايە                                   | ٧٦ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۳ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۳                   | ٧٧ |
| "ساقینامه" ساقیا! بر فرش گل خرگاه زد چتر سحاب                              | ۸١ |
| ئەي ساقى! چەترى ھەورى خەرگاي لەسەر فەرشى گول ھەلدا                         | ٨٢ |
| ساقیا! عید است و نوروز است و ایام بهار                                     | ۸۳ |
| ئەي ساقى! جەژنەيە، نەورۆزە و رۆژانى بەھارە                                 | ٨٤ |
| شرح فارسی و کردی غزلهای ۱۶ و ۱۰ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهله کانی ۱۶ و ۱۰ | ٨٥ |
| نوربخش روی مهر اَسمان، پیداست کیست                                         | 91 |
| ئەوەي وا نوور خەلاتى رووي ھەتاوى ئاسمان دەكا ديارە كيّيە                   | 94 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱٦ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱٦                   | ٩٣ |
| فاق من فرط الهوى قلبي على                                                  | 98 |
| ۔ ۔ ۔<br>دلّی من لەبەر عیشقی زوّر بەسەر ھەموو ئەوان <i>ە</i> ی لەعیشقدا    | 90 |
| ۔<br>شرح فارسی و کردی غزل ۱۷ / شهرحی فارسی و  کوردیی غهزهلی۱۷              | 97 |

| عشق برداشت ز دل بار من و مایی را                            | 99  |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| عیشق، باری «من و ئیّمه»ی لهسهر دلّ ههلگرت                   | ١   |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۸ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۱۸     | 1.1 |
| ای کرده بنا شیوه حسن تو جفا را                              | 1.4 |
| ئەی ئەو كەسەی وا شێوەی جوانیت جەفای بنیات ناوە              | ۱٠٤ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۱۹ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۱۹    | 1.0 |
| باز شو ای دیده! شق کن پرده پندار را                         | ۱۰۷ |
| ئهی چاو! بکریّوه و پهردهی گومان بدریّنه                     | ۱۰۸ |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۰ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۰    | ١٠٩ |
| جلوه جانان به چشم عاشقان مستور نیست                         | 117 |
| دەر كەوتنى دلدار لەبەرچاوى عاشقان شاراوە نىيە               | 117 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۱ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۱    | 118 |
| یارم از دیر برون رفت و بیفکند نقاب                          | 111 |
| یارم له دهیری رِهبهنان چووه دهر و دهمامکی فرِیْ دا          | 117 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۲ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۲    | 114 |
| ما محرم سلطانيم، هي هي جبلي، قم قم!                         | 17. |
| ئێمه مهحرهمی پادشاین، ڕابه چیایی! ههسته!                    | 171 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۳ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۳    | 177 |
| غیر حق در چشم حق بین، مینماید چون سراب                      | 177 |
| له چاوی حەقبیندا جگه له حەق، ھەمووشتێک وەک تراویلکه دەنوێنێ | 171 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۴ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۴    | 179 |
| دل از کفم برون شد آن شوخ بیوفا را                           | ١٣٢ |
| دلّم بۆ ئەو شۆخە بىغوەفايە لە دەست دەرچوو                   | 177 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۰ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۰    | 377 |
| ای جان جهان بس که منزّه ز نشانی                             | ١٣٨ |
| ئهی گیانی ههموو جیهان ئهوهنده له نیشانه کردن دووری          | 189 |
| شرح فارسی و کردی غزل ۲۱ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۱    | ١٤٠ |

| 124 | (بحر طویل) باز شیدا شدم از عشق رخ لب سمنی                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| 188 | دیسانه که شهیدای عیشقی رووی کهسیّک بووم، که لیَوی وهک گولّی سهمهنه       |
| 180 | شرح فارسی و کردی غزل ۲۷ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۷                 |
| 184 | يا غَزَالَ الحي يا ظبي الْلِوي                                           |
| ١٤٨ | ئەي ئاسكى گەرەك و ئەي كارمامزى بيابان                                    |
| 189 | شرح فارسی و کردی غزل ۲۸ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ۲۸                 |
|     |                                                                          |
| ١٥١ | پێنجخشته کییه کان                                                        |
| ۱٥٣ | ز شوق باده عشقت چنان سرمست و حیرانم                                      |
| 100 | له ئاشوبی شەرابی عیشقت وەھا سەرخۆش و سەرلێشێواوم                         |
| 107 | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل / کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله که (مغربی)       |
| 17. | شرح تخمیس غزل مغربی سرودهٔ حضرت خالص۱ /                                  |
| 17. | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى مەغرىبى ھەلبەستى حەزرەتى خالص ١                 |
| ١٦٥ | دلبرا! در همهجا درنظرت میبینم                                            |
| 177 | هۆ دلّبەرەكەم! له هــهموو شوێنێک لەبەرچــاومى خۆمت دەبينم                |
| 179 | شرح تخمیس غزل مغربی سرودهٔ حضرت خالص۲ /                                  |
| 179 | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى مەغرىبى ھەلبەستى حەزرەتى خالص ٢                 |
| 171 | شوانى الحب في نار الفراق                                                 |
| ۱۷۳ | عیشق له ئاگری دووریدا برژاندمی                                           |
| ۱۷٦ | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل / کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله که (حافظ شیرازی) |
| ۱۷۸ | شرح تخميس غزل حافظ سرودهٔ حضرت خالص١/                                    |
| ۱۷۸ | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى حافز ھەلبەستى حەزرەتى خالص ١                    |
| ۱۸۲ | دلا! بهار رسید و بساط دی شد طی                                           |
| ۱۸٤ | ئەى دڵ! بەھار گەيشتى و سفرەى مانگى «دەى»پێچرايەوە                        |
| ۱۸٦ | شرح تخميس غزل حافظ سرودهٔ حضرت خالص۲ /                                   |
| ۱۸٦ | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى حافز ھەڵبەستى حەزرەتى خالص ٢                    |
| 191 | سرخوش از عشق جلوهٔ دیدار                                                 |

| 195   | سەرمەست لە عیشقی دەر کەوتنی دیدار                                           |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 190 ( | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل/کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله،که (نورعلیشاه اصفهانی |
| 199   | شرح تخميس غزل نورعليشاه سرودهٔ حضرت خالص۱ /                                 |
| 199   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى نوور عەلىشا ھەلبەستى حەزرەتى خالص ١                |
| 3.7   | ای چشم! ببین پرتو انوار رخ یار                                              |
| 7.7   | ئەی چاو! وەرە شەوقى نوورى ړووى دلدار ببينە                                  |
| ۲٠٨   | شرح تخميس غزل نورعليشاه سرودهٔ حضرت خالص۲ /                                 |
| ۲٠٨   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى نوورعەليشا ھەڵبەستى حەزرەتى خالص ٢                 |
| 711   | مطربا! درکش نوا با چنگ و زیل                                                |
| 717   | ئهی موتریب! ئاوازت به چهنگ و زیلهوه ههالبره                                 |
| 717   | شرح تخميس غزل نورعليشاه سرودهٔ حضرت خالص۳ /                                 |
| 717   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى نوورعەلىشا ھەڵبەستى حەزرەتى خالص ٣                 |
| 717   | ای که جز یاد تو در کون و مکان افسانه                                        |
| 717   | ئەي ئەوەي جگە وا لە يادى تۆ، ھەمووشتێكى كەون و مەكان ئەفسانەيە              |
| 77.   | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل/ کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله که (قصاب کاشانی)     |
| 377   | شرح تخميس غزل قصاب كاشاني سرودهٔ حضرت خالص/                                 |
| 377   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى قەسابى كاشانى ھەلبەستى حەزرەتى خالص                |
| 779   | ای جان! به جمالت دل و جان عاشق و رسواست                                     |
| 777   | ئهی گیان! سویّند به جوانیت که دلّ و گیان عاشق و ناوزرٍاون                   |
| 777   | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل/ کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله که (قاسم انوار)      |
| 777   | شرح تخميس غزل قاسم انوار سرودهٔ حضرت خالص /                                 |
| 777   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزلى قاسمى ئەنوار ھەلبەستى حەزرەتى خالص                  |
| 727   | ای که با روی چو مه، روشنی آفاقی!                                            |
| 337   | ئەي ئەوەي بە روخسارى وەك مانگەوە، رووناكيى ھەموو ئافاقى!                    |
| 727   | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل / کورتهی ژیانی شاعیری غهزهله که (کمال خجندی)     |
| ۲0٠   | شرح تخمیس غزل کمال خجندی سرودهٔ حضرت خالص /                                 |
| 70.   | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزلى كەمالى خوجەندى ھەڵبەستى حەزرەتى خالص                |

| <b>700</b>  | به شمع طلعتت کردم منور خانهٔ خود را                                  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>70 Y</b> | به شهی روخسارت تو مالی خوّم رووناک کردهوه                            |
| <b>709</b>  | شرح مختصر زندگانی شاعر غزل/ کورتهی ژیانی شاعیری غهزهلهکه             |
| 409         | (مولانا خالد نقشبندی)                                                |
| 475         | شرح تخميس غزل حضرت مولانا خالد سرودهٔ حضرت خالص /                    |
| 475         | شەرحى پێنجخشتەكيى غەزەلى حەزرەتى مەولانا خاليد ھەڵبەستى حەزرەتى خالص |
|             |                                                                      |
| 779         | چوارینهکان                                                           |
| 771         | رباعیات/ چواریّنه کان                                                |
| 777         | شرح رباعیات/ شەرحی چواریّنه کان                                      |
| <b>۲</b> ۷۷ | وهرگیْرِاوی کوردی و شروّقْهی فارسی و کوردیی شیعره تورکییهکان         |
|             |                                                                      |
| 449         | غەزەلەكان                                                            |
| 7.1         | نگارا! ملک جسمم کنز عشقک چون خراب ایتدم                              |
| 777         | هۆ دلبهرەكەم! من ملكى له شى خۆم له عيشقى تۆدا وەك خەرابات ليكرد      |
| 77.         | شرح فارسی و کردی غزل۱ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۱                 |
| ۲۸۰         | عشق اولوب روز ازلدن ساقى پيمانهمز                                    |
| ۲۸۲         | عیشق ههر له رۆژی سهرهتاوه بۆته ساقی پهیمانهی ئیّمه                   |
| <b>7</b>    | شرح فارسی و کردی غزل۲ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۲                 |
| 791         | بو كيمدر شوكتيله رخش ناز اوزره سوار اولمش؟                           |
| 797         | ئەوە كێيە بە شەوكەتەوە سوارى رەخشى ناز بووە؟                         |
| 798         | شرح فارسی و کردی غزل۳ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی۳                 |
| 790         | صفاى قلبه حسن عالم أرادان جلاگوستر                                   |
| 797         | لهو جوانییهی وا عالهمی رازاندۆتهوه، گرشهیهک بۆ سهفای دلّ بنویّنه     |
| <b>797</b>  | شرح فارسی و کردی غزل ٤/شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ٤                 |
| 799         | خــوبلر روبــنده حسنک آشکـــارا ایلمش                                |
| ٣٠٠         | جوانیی تۆ، خۆی له ړوخساری خاساندا ئاشکرا کردووه                      |

| شرح فارسی و کردی غزل ه / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ه                 | ٣٠١ |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| شاه اقلیــم ولایــتدر گــروه قـــادری                                  | ٣٠٣ |
| دەستەي قادرى شاھى ناوچەي ويلايەتن                                      | 8.5 |
| شرح فارسی و کردی غزل ٦ / شهرحی فارسی و کوردیی غهزهلی ٦                 | ٣٠٥ |
|                                                                        |     |
| پێنجخشته کییه کان                                                      | ٣٠٧ |
| عجبا! دهره سالان، شور قيامت بوميدر؟                                    | ٣٠٩ |
| سەيرە، ئەوەي وا ئاشۆبى قيامەتى خستبووە جيهانەوە، ئەمە بوو؟             | ٣١٠ |
| شرح فارسی و کردی مخمس ترکی۱/شهرحی فارسی و کوردیی پیْنجخشتهکیی تورکی۱   | 711 |
| آتش عشقک فروزان اولسه عاشق نار اولور                                   | 717 |
| ئەگەر ئاگرى عيشقت گرِ ببەستێت، عاشق دەبێتە ئاگر                        | 317 |
| شرح مختصر زندگانی شاعرغزل/ کورتهی ژیانی شاعیری غهزهلهکه (فضولی بغدادی) | ۳۱۰ |
| شرح فارسی و کردی تخمیس غزل فضولی به ترکی سرودهٔ حضرت خالص۱ /           | 711 |
| شەرحى فارسىوكوردى پێنجخشتەكيى غەزەلى فزوولى                            | ۲۱۸ |
| به تورکی ههلبهستی حهزرهتی خالص۱                                        | 711 |
| بویله مخمورم، که بیلمم باده حمرا ندر                                   | 771 |
| ومها سەرخۆشم كە نازانم مەيى سوور چىيە                                  | 777 |
| شرح فارسی و کردی تخمیس غزل فضولی به ترکی سرودهٔ حضرت خالص۲ /           | 770 |
| شەرحى فارسى وكوردى پێنجخشتەكيى غەزەلى فزوولى                           | 770 |
| به تورکی هەلبەستی حەزرەتی خالص ۲                                       | 770 |
| خیلی مدتدر غم آه ندامت بکله روز                                        | 777 |
| ماوەيەكى زۆرە چاوەرێى خەمى ئاھى پەشيمانين                              | 77. |
| شرح فارسیوکردی تخمیس غزل فضولی سرودهٔ حضرت خالص۳ /                     | 444 |
| شەرحى فارسى وكورديى پێنجخشتەكيى غەزەلى فزوولى                          | 777 |
| ھەلبەستى حەزرەتى خالص ٣                                                | 777 |

# The Ecstasy of Love

By
Sheikh Abdurrahman Talabani
(Khâlîs)
The Kurdish scholar, sufi and poet

Forward
Dr Nouri Talabani
President of the Kurdish Academy