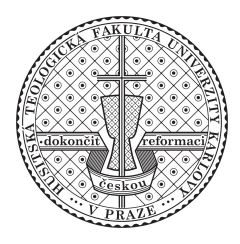
## UNIVERZITA KARLOVA

## HUSITSKÁ TEOLOGICKÁ FAKULTA



Reflexe vybraných témat křesťanského myšlení v pojetí Karla Makoně

Reflecting Selected Topics in Christian Thinking in Karel Makoň's Conception

Diplomová práce

Vedoucí práce:

Autor: doc. ThDr. Jiří Vogel, Th.D. RNDr. Jan Oldřich Krůza, Ph.D.

| Prohlašuji, že jsem tuto seminární práci vypracoval samostatně a výhradně s použitím citovaných pramenů, literatury a dalších odborných zdrojů.                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Beru na vědomí, že se na moji práci vztahují práva a povinnosti vyplývající ze zákona č. 121/2000 Sb., autorského zákona v platném znění, zejména skutečnost, že Univerzita Karlova má právo na uzavření licenční smlouvy o užití této práce jako školního díla podle §60 odst. 1 autorského zákona. |
| V Praze dne 28. dubna 2022                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|   | 1  |    | 1  |     |   |
|---|----|----|----|-----|---|
| А | bs | tr | ลเ | ζŤ. | : |

bla bla abstrakt

#### Klíčová slova:

Karel Makoň, Karel Weinfurter, křesťanská mystika, křesťanství a indická filozofie

#### Abstract:

bla bla abstract

### Keywords:

Karel Makoň, Karel Weinfurter, Christian Mysticism, Chstianity and Indian Philosophy

# Obsah

| 1  | Úvo            | $\mathbf{d}$                              | 1             |
|----|----------------|-------------------------------------------|---------------|
| 2  | <b>Oso</b> 2.1 | bnost Karla Makoně<br>Životopis           | <b>2</b><br>2 |
|    | 2.1            | 2.1.1 Poznávání správného                 | $\frac{2}{2}$ |
|    |                | 2.1.1 I oznavam spravneno                 | 3             |
|    |                |                                           | ა<br>3        |
|    |                |                                           | 3<br>4        |
|    | 2.2            | 2.1.4 Život v Boží přítomnosti            | 4<br>5        |
|    | 2.2            | Anekdoty                                  | 5<br>5        |
| 3  | Dos            | tupná literatura o Karlu Makoňovi         | 6             |
|    | 3.1            | Mozaika mystického života Karla Makoně    | 6             |
|    | 3.2            | Závěrečné studentské práce                | 7             |
|    | 3.3            | Dingir 2007/4                             | 8             |
|    | 3.4            | Web                                       | 9             |
|    | 3.5            | Moje předchozí práce                      | 9             |
| 4  | Vyb            | raná témata v pojetí Karla Makoně         | 10            |
|    | 4.1            | Opakující se výroky                       | 11            |
|    |                | 4.1.1 Metodologie                         | 11            |
|    |                | 4.1.2 Téma trpnosti                       | 12            |
|    |                | 4.1.3 Téma modlitby                       | 15            |
|    |                | 4.1.4 Téma zákonitosti milosti Boží       | 20            |
|    |                | 4.1.5 Shrnutí                             | 22            |
|    | 4.2            | Vyčerpávající seznam témat                | 23            |
|    |                | 4.2.1 Automatická extrakce klíčových slov | 23            |
| 5  | Teo            | logie Karla Makoně                        | 28            |
|    | 5.1            | Metodologie                               | 28            |
|    | 5.2            | O Bohu                                    | 29            |
|    | 5.3            | Trinitologie                              | 33            |
|    | 5.4            | Kosmologie                                | 35            |
|    | 5.5            | Stvoření                                  | 36            |
|    | 5.6            | Řízení světa                              | 37            |
|    | 5.7            | Antropologie                              | 39            |
|    | 5.8            | Christologie                              | 42            |
|    | 5.9            | Soteriologie                              | 43            |
|    | 5.10           | Ekleziologie                              | 45            |
|    |                | Sakramentologie                           | 45            |
|    |                | Eschatologie                              | 46            |
| 6  | Závě           | ěr                                        | 48            |
| Se | znan           | n použité literatury                      | 50            |

# 1. Úvod

Není jistě zvykem začínat práci o významné osobnosti vlastním příběhem. Dopouštím se toho v naději, že tím vrhnu trochu světla na to, co vlastně Karel Makoň přinesl.

Od věku dospívání jsem četl dostupnou duchovní a ezoterickou literaturu. Zaujala mě tantra, obzvláště v podání Andrého van Lysebetha[?], potom ezoterika, jak ji představoval Thorwald Dethlefsen[?]. Ten mě motivoval k tomu, abych hledal poznání nejen vědecky, objektivně ve vnějším světě, ale i ezotericky, nesdělitelně, ve vnitřním světě.

# 2. Osobnost Karla Makoně

## 2.1 Životopis

Pokusím se přiblížit, co za člověka Karel Makoň byl tím, že převyprávím jeho život podle toho, jak a s jakými důrazy ho podává on sám. Je to příběh plný zázraků, což odpovídá tomu, že Makoň na svém životě demonstruje působení zázračného tažení Božího. Nic mu to ale aspoň v mých očích neubírá na pravdivosti.

Stať o Makoňově životě čerpá z jeho knihy Umění žít a ze záznamů nahrávek.

### 2.1.1 Poznávání správného

Karel Makoň se narodil 12.12.1912 v Ošelíně u Plzně. Jeho otec osm měsíců na to zemřel na tuberkulózu a Karel sám dostal zánět do levého ramene. Ten dospěl do takového stádia, kdy lékař doporučil amputaci ruky. Matka toto odmítla a tak započala první fáze Makoňovy duchovní formace. Rameno bylo nutno operovat. Jelikož se ještě nepoužívala transfúze, musela se operace provádět na několikrát, protože jinak by dítě vykrvácelo. A kvůli Makoňově útlému věku a stavu tehdejší anesteziologie musely operace probíhat za vědomí. Dítě bylo vystaveno takové bolesti, že se naučilo vystupovat z těla. Toto se podle Makoňových slov opakovalo čtrnáctkrát, což malého Karla Makoně nezvratně změnilo.

Ve stavech mimo tělo, kdy necítil bolest, se setkával s něčím, co nazývá "žlutým světlem". Důsledkem bylo, že dítě začalo samovolně rozlišovat, co je správné, a byl vnitřně puzen správné následovat. Správné od nesprávného dokázal rozpoznat, ale neměl schopnost správné řešení situace sám vymyslet. Důvěřoval matce a tak ji častoval otázkami, jak se má zachovat. Mnohokrát pak její návrh odmítl s tím, že tohle dělat nebude a trval na tom, že musí dostat jiný. Jeho matce se zdálo, že dítě si svévolně vybírá a matku trápí.

V období raného dětství vyčníval Karel Makoň nejen puzením ke správnému, ale také intenzivním stykem se zvířaty. Aby se operované rameno neporanilo, měl Karel Makoň zapovězeno hrát si s jinými dětmi. Trávil proto svůj volný čas v předškolním věku téměř výhradně o samotě se zvířaty, obzvláště s husami. Naučil se rozumět jejich řeči a ony ho přijali mezi sebe jako jednoho z nich.

Makoň poznal, že husy ve stavu spánku nejsou nečinné, nýbrž žijí intenzivním životem na jiné úrovni. Vzaly ho oďobáváním na správných místech s sebou a on s nimi prožíval "stav zvířecího ráje", kde bylo přítomno celé stádo, ale nikoliv v tělech, nýbrž bez nich. Prožívali pospolitost, viděli na sobě, jaké mají neduhy a co je potřeba k jejich překonání.

Poznání skutečného zvířecího ráje, ke kterému nemá běžný člověk přístup, a puzení vyhnout se nesprávnému, vedly Karla Makoně k pevnému rozhodnutí vystříhat se veškerého "pohlavního života", jak sexuální aktivitu konzistentně nazývá.

Jeho matka a obzvláště babička Karla Makoně vedly ke zbožnému katolickému životu. Musel se pravidelně modlit a chodit do kostela. Vysvětlovaly mu to tak, že nebude-li toho činit, přijde do pekla, zatímco když bude, dojde do nebe, kde se bude věčně dívat na Boží tvář. Makoňovo inspirované rozpoznání správného a nesprávného mu neomylně radilo, že tohle správné není a tak nevěřil, do nebe

se dostat nechtěl, protože takto popsané mu připadalo jako ukrutná nuda, a modlitby prováděl jen matce a babičce kvůli, neboť rozpoznával jako správné řídit se jejich vůlí.

Ve škole prožíval Karel Makoň těžké loučení se zvířecím světem a sžívání s tím lidským. Poznával ale jak v matce tak v učitelích autority, takže se převychovat nechal. Vedlo to nakonec k tomu, že Karel Makoň si v životě vytvořil jedinou skutečnou lásku, a tou byly přírodní vědy. Toužil stát se přírodovědcem víc než cokoliv jiného. Když ho pak rodinná finanční situace donutila se tohoto snu vzdát, ztratil svoji jedinou lásku a s tím jakoby sama sebe. Tímto dospěl do druhého zlomu po operacích ramene.

#### 2.1.2 Modlitba za lásku

Makoň byl nucen studovat ekonomii a aby aspoň nějak ukojil touhu po přírodních vědách, chodil si číst přírodovědné knihy do knihovny. Při jedné takové příležitosti namátkou otevřel knihu a oči mu padly na větu, která ho uchvátila a strhla do prvního vytržení. Stálo tam "tento život je mostem do věčnosti".

Tento zdánlivě banální zážitek poskytl Makoňovi niterné setkání se svojí věčnou podstatou, ovšem jen chvilkově. Tehdy absolutně ztratil zájem o všechny světské záležitosti. Matka ho musela několik dní nutit do jídla a spánku, studiu se věnoval s extrémní nechutí a jen kvůli svým blízkým. Jediným jeho zájmem se stalo spojení s Věčností, které zakusil v knihovně.

Tehdy si vzpomněl na svoji katolickou výchovu a obrátil se na kněze s prosbou o generální zpověď. Jaký byl knězův údiv, když ho Makoň žádal o rozhřešení za to, že nežil dosud jen pro Boha! A o kolik větší byl ještě jeho údiv, když při dalším setkání Makoň tvrdil, že nezhřešil. Konsternovanému knězi to vysvětlil tak, že nemůže hřešit, i kdyby chtěl, protože pocituje přítomnost Boží a ta mu žádný hřích nedovolí.

Vytržení, nebo jak je sám nazývá "extaze" zažíval opakovaně. Pokaždé v nich zažíval jistotu vlastního zániku a s hrůzou utekl a pokaždé si pak předsevzal, že příště již neuteče. Stanovil si nejpřísnější řeholi, jaká ho napadla, a modlil se bez ustání výhradně za to, aby dokázal Boha více milovat, neboť cítil, že k Němu chová lásku zcela neadekvátní Boží vznešenosti. Ba pociťoval to tak, že vlastně vůbec žádné lásky není sám schopen.

Toto trvalo devět let a vyústilo do dalšího, zdaleka nejzávažnějšího zlomu v Makoňově životě.

#### 2.1.3 Koncentrační tábor

Datum sedmnáctého listopadu máme spojeno se Sametovou revolucí, kde výraznou roli hráli demonstrující studenti. Je pozoruhodné, že v týž den roku 1939, tedy přesně půl století před tím, byly nacisty uzavřeny české vysoké školy a studenti deportováni k likvidaci. Toho se stal obětí i Karel Makoň. Je trochu ku podivu, že byl i on deportován, neboť při zásahu nacistů nebyl ve škole. Došel již do prázdné budovy později a odvedené spolužáky sám vyhledal a přihlásil se k nim. Poté dokonce vyvolávali jeho jméno, jako jednoho z těch, kteří měli být propuštěni, neboť měl už fakticky studium za sebou. Dostal ovšem před tím ránu pažbou do hlavy a dočasně ztratil sluch, takže nevěděl, že je vyvoláván.

V koncentračním táboře nastalo pro Makoně naprosté peklo. Snad k tomu přispěla zakrnělá ruka<sup>1</sup>, že Makoň schytával bití, šikanu a ústrky více než ostatní spoluvězni. Ti se nejednou podivili, že kdykoliv se rozdávaly rány, Makoň jako by se tam zákonitě připletl a schytal ještě víc.

Snad ještě horší než faktické strádání násilím, hladem, nečistotou a vůbec podmínkami k živoření byl pro Makoně fakt, že po devíti letech usilovné modlitby za větší lásku k Bohu, absolutní čistoty a věrnosti, s ním mají duchovně zakrnělí lidé právo nakládat jako s kusem hadru. Cítil se Bohem opuštěn a zrazen. A dodává, že kdykoliv si toto pomyslel, hned tu byl kopanec nebo políček od dozorce.

Tragická epizoda vyvrcholila 21. listopadu 1939 po čtyřech dnech krutého utrpení. Vězňové v koncentračním táboře měli zapovězeno sledovat, jak některý z jejich spoluvězňů je vražděn nacistou. Makoně ovšem jeden z Němců právě při tomto přistihl. Právě dobíjel jednoho vězně a vyzval Makoně, aby zůstal na místě, že hned po něm je na řadě on. Vyzbrojen svými předchozími zážitky a devítiletou disciplínou, dokázal Karel Makoň v gestapákovi² nevidět zrůdu, ale posla Božího. Klidně, bez slovních deklarací, složil život do Božích rukou. Gestapák se už napřahoval k zasazení rány, když v tom hrůzou zbledl a obrátil se na útěk.

Karel Makoň v této chvíli mystické smrti, kdy vnitřně zemřel ještě než zemřel fyzicky, podle svých slov obdržel najednou poznání významu celé situace. Poznal, proč je v koncentráku, proč tam je každý z ostatních, za jakých podmínek se odtamtud dostane, a především obdržel poznání celé symboliky biblického textu, katolické tradice i jiných svatých písem.

Od tohoto momentu se Makoň vyvázal z veškerého utrpení. Jedl i pil dále stejně jako ostatní, ale příděly mu bohatě stačily. Zažíval naprostou svobodu. Procházel volně bezi baráky, hlídky ho nikdy nespatřily. Všem svým spoluvězňův kázal slovo Boží a osvětloval jim, jak se i oni mohou z utrpení vyvázat.

## 2.1.4 Život v Boží přítomnosti

Ve vydávání svědectví o tom, že lze dosáhnout vědomého spojení s Bohem, vytrval Makoň i po propuštění z koncentračního tábora. Zasvětil celý zbytek života tomu, aby svoje poznání předal dál a aby pomohl ostatním lidem k tomu, aby i oni naplnili smysl života, ovšem bez tak těžkých krizí, jaké sám zažíval. Napsal dvacet sedm knih a dvacet osm jich přeloži a komentoval. Všechny jsou dostupné na internetové stránce makon.cz.

Krom psaní pravidelně přednášel v úzkém kruhu přátel na různých místech Československa. Měl skupinku posluchačů především ve Zlíně, v Plzni a v Praze. Tyto spontánní přednášky, které se odehrávaly většinou u některého účastníka doma nebo na několikadenním výjezdu, někteří účastníci nahrávali na magnetofonové pásky. Z toho vznikl archiv více než tisíce hodin záznamu. Jeho zpracování a zpřístupnění je tématem mojí informatické disertační práce[1]. Nahrávky jsou dostupné na adrese radio.makon.cz.

Občanským zaměstnáním byl Makoň středoškolským učitelem, z čehož také plyne tradice mezi jeho příznivci, nazývat ho profesorem. Oženil se a měl tři děti. Zemřel 24. října 1993, rok po svojí poslední přednášce. Jeho život byl protkán zá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Toto je domněnka autora.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Zda se jednalo skutečně o příslušníka Gestapa mi není známo, ale jako o gestapákovi nebo o esesákovi se Makoň o dotyčném často zmiňuje.

zračnými událostmi, z nichž některé si získaly punc významnosti. Ty jsou sepsány v knížce Mozaika mystického života Karla Makoně[?], kterou na jeho památku jeho následovníci po jeho smrti sepsali.

## 2.2 Anekdoty

Příběh o tom, jak Karel Makoň překonal smrt v koncentračním táboře a jak byl na tuto mezní událost připravován, nám přibližuje, jak se z něho stal člověk, kterým byl po celý zbytek života. Jak ale s touto hřivnou hospodařil? Jaký byl jako člověk? Na tuto otázku mohu sám odpovědět jen těžko, sám Makoně nezaživ.

V jeho řeči rozpoznávám přirozenou autoritu a humor. Jeho žáci, které znám, ho často citují a je znát, že pro ně byl nezpochybnitelnou autoritou a že ho nesmírně milovali. Mnohdy se vyprávění koncentruje na zázračné události, který ten který svědek s Makoněm zažil. Jeden z výrazných Makoňových žáků svědčí o tom, že s Makoněm bylo veselo. Říká, že se někdy smáli tak, až ho prosil, ať už té legrace nechá, jinak že snad tolik veselí ani nevydrží. Tomu nasvědčuje i fakt, že Makoň byl alergický na takzvané "smutné svaté".

#### 2.2.1 Záhrobí

Karel Makoň svoji manželku přežil. Na sklonku života trpěla bolestmi a Makoň ji naučil dechovými technikami opouštět tělo. Když tedy přešla práh smrti, měla již za sebou jistý trénink a na onom světě žila poněkud uvědomělejším životem. Makoň s ní pak vedl velmi bohatou a dlouhodobou komunikaci, která mu zprostředkovala kromobyčejně detailní informace o záhrobním životě.

# 3. Dostupná literatura o Karlu Makoňovi

O Karlu Makoňovi téměř žádná literatura neexistuje. Makoň sám zanechal řádově více materiálu, než kolik bylo napsáno o něm někým jiným. Je běžné, že z autorské literatury lze vyčíst informace o autorově životě. V případě Karla Makoně je tomu tak ještě více, než je obvyklé. Svá sdělení Makoň často opírá o vlastní zkušenostia zážitky, bere sám sebe jako ukázku toho, jak v lidském životě působí Boží milost. Proto Makoňovy spisy a záznamy přednášek jsou zdaleka nejbohatším dostupným zdrojem informací o něm samém.

## 3.1 Mozaika mystického života Karla Makoně

Na Makoňovu památku byla vydána kniha *Mozaika mystického života Karla Makoně* [?], kterou jeho příznivci vydali deset let po jeho smrti. Osmdesátistránková knížka má formu osobních vzpomínek na Karla Makoně. Jsou zde vylíčeny základní prvky Makoňova poselství, některé výrazné příhody, které s ním jeho žáci zažili a především je zde zachycen duch, ve kterém Makoně jeho žáci vnímali.

Hlavním hybatelem vzniku Mozaiky byl Stáňa Kalibán, který má asi právem reputaci Makoňova nejoddanějšího žáka. Kalibán se po Makoňově smrti snažil popularizovat jeho dílo. V Mozaice je autorem úvodu, doslovu, stručného Makoňova životopisu, výběru ukázek z Makoňova díla a stejně jako u ostatních spoluautorů osobní vzpomínky. Ta je v jeho případě rozdělena do kapitol, kde vypravuje, jakou moudrostí ho Karel Makoň obohacoval, a uvádí anekdoty ilustrující Makoňovu výjimečnost.

Druhý přispěvším je Jenda Baxa. Ten se ve svém svědectví soustředí na předurčenost svého setkání s Makoněm. Vypráví příběh svého setkání s ním, jaké tam byli pro něho nepochopitelné zdánlivé náhody a líčí samozřejmost, se kterou Makoň konstatuje Boží vedení.

Třetím přispěvším je MUDr. Vít Elger. On také pořídil, katalogizoval a po desetiletí uchovával drtivou většinu nahrávek Makoňových slov, než jsem je digitalizoval. Jako jediný ze spoluautorů Mozaiky v době psaní tohoto textu žije. Dr. Elger představuje ve své krátké stati Makoňovo dílo poměrně systematicky. Soustředí se na jeho knihy a ke každému aspektu Makoňovy nauky uvádí, ve které knize je akcentován. Zdůrazňuje závažnost a závaznost Makoňovy nauky a opírá se i o biblické citáty. Jeho svědectví na rozdíl od ostatních není opřeno o anekdotické zkušenosti, nýbrž zčásti skrytě zčásti otevřeně přirovnává Makoně osobním významem k Ježíši Kristu.

Čtvrtým přispěvším je Ruda Müller. Ten ve svém kratoučkém příspěvku na necelé dvě strany zasazuje Makoňovo dílo do kontextu svojí doby. Zdůrazňuje, že přišel mezi lidi, kteří měli načteného Bruntona, Weinfurtera, dostupnou indickou filozofii a další duchovní potravu, která byla v té době na veřejném jídelníčku. Makoň jim podle jeho slov ukázal, že ničemu nerozumějí, a odhalil jim ještě mnohem větší moudrost skrývající se v křesťanství, které bylo "u nosu", ale v němž ji nehledali.

Pátým přispěvším je Miloš Skalický. Bez výhrad ho mohu nazvat nejpokro-

čilejším Makoňovým žákem. Skalický se sám dobral osobního bohatého styku s Boží přirozeností, o čemž svědčí jeho zatím nevydané spisy jako např. Existenční cesta. Stal se duchovním vůdcem na setkáních přátel Karla Makoně, která pokračují dodnes v návaznosti na setkání s Makoněm samotným. Byl jsem svědkem jeho duchovní pohotovosti, hlubokého vhledu a stále větší naléhavosti, se kterou nás odváděl od piety k Makoňovi ke skutečné cestě k Bohu tady a teď. Skalický už v Mozaice, dávno před tím, než jsem se s ním mohl setkat, píše o Makoňovi pohledem člověka, který se na něho dívá s úctou, ale kriticky. Popisuje Makoňovu tělesnost, vývoj v jeho přístupu a jako ostatní předává svoje nejvýraznější zkušenosti v Makoňově přítomnosti.

Posledním, šestým přispěvším je Pavel Válek. V jeho stati je mně jediné známé nezávislé psané svědectví o Makoňově schopnosti hovořit zvířecí řečí. Pavel Válek se pozastavuje nad Makoňovým vztahem k vlastní rodině v kontextu velkého množství času, které věnoval duchovním přátelům. Vyzdvihuje návodnost Makoňových rad, zejména v přístupu k eucharistii.

Společným prvkem všech příspěvků v knize Mozaika mystického života Karla Makoně je vděčnost. Také lze konstatovat, že většina přispěvších zařazuje Makoňovo dílo i své vlastní zaměření do oblasti křesťanské mystiky a dávají tento pojem do kontrastu jednak s běžným rituálním či mravoučným křesťanství, jak ho tehdy vnímali, a jednak s mystikou orientální.

Za souhrnné poselství Mozaiky tedy můžeme považovat to, že Makoň svou naukou a svým životem odhaluje křesťanskou mystiku jako cestu k Bohu, která se nabízí soudobému člověku. Osobně považuji tuto knížku za cenný doplněk k dokreslení představy o tom, kým Karel Makoň byl, ale pro seznámení s ním se lze lépe obrátit na Makoňovo vhodně volené autorské dílo dle založení zájemcova.

## 3.2 Závěrečné studentské práce

V roce 2015 byla na Fakultě humanitních studií UK obhájena diplomová práce Kláry Pokorné s názvem "Čeští ezoterici v proměnách soudobých dějin". Zde je o Karlu Makoňovi jen několikerá letmá zmínka v poznámkách pod čarou, kde je uveden jako člen generace předcházející té, o které práce pojednává. Zároveň je zde uvedeno, že na Makoně existuje složka v archivu StB, ovšem konstatuje jeho zničení.

Celá věnovaná Karlu Makoňovi je bakalářská práce Radmily Müllerové obhájené roku 2019 na Filozofické fakultě Masarykovy univerzity. Jejím titulem je "Vyprávění o utrpení: Formování identity a důvěryhodnosti mystika Karla Makoně", což harmonuje se zaměřením na element utrpení a na formování Makoňovy identity mystika. Práce čerpá z výseku Makoňových děl, kde se Makoň věnuje srovnání jógy s křesťanskou mystikou a Zjevení Sv. Jana, což ústí v dojem, že je taková celá jeho nauka.

V práci se několikrát představují dva hlavní momenty utrpení v Makoňově životě: Operace ramene v předškolním věku a pobyt v koncentračním táboře vyvrcholivší v jistotu vlastní smrti. Po stručném životopisu uvádí jako osobnosti, které měly na Makoně vliv Karla Weinfurtera, Šrí Aurobinda Ghóše (který je konzistentně s Makoňovým vlastním zvykem uváděn jako *Ghos*) a Alana Wattse.

Poté již rozvádí odtělesňování jako předmět Makoňovy interpretace. Uvádí Selvaradžana Jesudiana jako Makoňova jógového mistra, k čemuž já doplňuji, že

oni dva se v tělech nepotkali. U odtělesňování představuje Makoňův pojem obapolnosti, se kterým Makoň napracuje často, ale tím zajímavější je jeho vytknutí.

V další sekci si všímá Makoňova opouštění těla, kterému se spontánně naučil při extrémní bolesti. Poukazuje, že Makoň se ve výkladu k těmto událostem opírá o nauku o čakramech z rádžajógy, jak ji měl nastudovanou, a o biblické příběhy. Dává jeho přístup také do kontrastu s přístupem lidí, kteří se odtělesňit nedokážou a pro které bylo utrpení kamenem úrazu místo odrazového můstku.

V následující sekci autorka srovnává Makoně s Bedřichem Kočím. U obou pozoruje "úplné" a "správné" sebeodevzdání Bohu a zákonitě přicházející Boží pomoc, přičemž pozoruje, že Makoň zdůrazňuje u sebe absenci očekávání pomoci od Boha, zatímco Kočí očekával Boží pomoc v uzdravení. Vyvozuje z toho, že kvalita sebeodevzdání je postačující podmínkou, zatímco absence očekávání již nikoliv. Případnému zájemci o detailní rozvinutí této problematiky od Karla Makoně lze doporučit jeho spis Zlatý klíč[?]. Obě svědectví o Boží pomoci jsou pak zpochybněna a relativizována v následujícím odstavci, kde se na příběhu žen lotyšských alkoholiků naznačuje, že člověk kauzální souvislosti mezi událostmi ve svém životě a vyšší mocí sám přisuzuje. V závěru sekce je vyzdvižena Makoňova absence nenávisti vůči působitelům utrpení.

Další sekce pojednává o principu příčiny a následku. Porovnává se zde přistup Roberta F. Murphyho, který podle autorky odmítá objektivnost principu karmy, a Makoňův přístup, který s karmou pracuje, ale nikoliv jako s vládnoucím principem. Uvádí jednu ze základních Makoňových pouček, že každá krize je způsobena nerovnováhou mezi vnitřním a vnějším životem. Autorka poučku volně parafrázuje: "Utrpení [...] vzniká, když nastává rozpor mezi duchovní složkou života [...] a fyzickými činy nebo jednáním ve fyzickém světě." Ve zbytku práce se Makoňovo zácházení s utrpením shrnuje.

## 3.3 Dingir 2007/4

Článek v religionistickém časopise Dingir z roku 2007[?] byl až do napsání výše zmíněné bakalářské práce jedinou mně známou oficiálně vydanou publikací zabývající se Karlem Makoněm ve třetí osobě. Autor článku Jurik Hájek představuje na dvou stránkách Makoňovo dílo a opět stručně předkládá Makoňův životní příběh.

Autor zmiňuje motiv pro svůj příspěvek tkvící v tom, že záznam o Karlu Makoňovi nenachází v dostupných pojednáních o české mystice 20. století. Považuje přitom Karla Makoně za důležitou osobnost tohoto proudu. Důvod k opomenutí Makoně v publikacích vidí v tom, že Makoň působil mimo veřejnost a média. Poukazuje také na fakt, že Makoňova díla se relativně těžko čtou, což přispívá k jeho mizivé popularitě.

Článek několika větami představuje díla Pohádky pro děti, vyšedší pod titulem Odkrytá moudrost starých pravd[?], Blahoslavenství[?] a Otázky a odpovědi V, které také dostaly knižní podobu s titulem Slabikář na cestu životem, ovšem oficiálně nikdy nevyšly. U Blahoslavenství vyzdvihuje důležité Makoňovo poselství, že evangelní Ježíšův život je návodem na vstup do věčnosti rozvedeným do nejmenších podrobností. Celkově oceňuje hloubku Makoňova pojetí. Závěrem vyjadřuje naději, že Makoňovo dílo může pozitivně ovlivnit dialog mezi vědou a náboženstvím, přičemž problém náboženského přístupu vidí v doslovném pojetí bible.

V článku též zaznívá jedna myšlenka, která stojí za citaci:

Makoň [...] hovoří o tom, že tento stav [nebe] je nutno dosáhnout a zažít již zde na zemi ve své pravdivé osobní zkušenosti. [...] Toto pojetí zajisté není výlučně Makoňovo, [...] nicméně u Karla Makoně je celá tato koncepce podána systematickým, vnitřně koherentním výkladem, takže skoro můžeme hovořit o "ontologii" duchovního vývoje člověka - i když Makoň nikde nezabředá do samoúčelných filosofických úvah. Jasná koncepce, znalost duchovních proudů Východu i Západu, hluboká osobní zkušenost - upřednostňují Makoňovo duchovní dílo před většinou ostatních představitelů české mystiky (a nejen české).

#### 3.4 Web

Existuje webová stránka věnovaná Makoňovi, makon.cz, kde je uloženo celé jeho dílo a několik slov o jeho životě. Krom toho jsem na webu o Makoňovi našel jen útržkovité informace, většinou shrnutí jeho života s důrazem na příhody s operacemi ramene a z koncentračního tábora. Skupiny a stránky věnované Makoňovu odkazu jsem na sociálních nenašel prakticky žádné. Sporadické zmínky v diskuzních fórech nejsou pomocí vyhledávačů k dohledání.

## 3.5 Moje předchozí práce

Makoňovu dílu je věnována moje disertační práce na Matematicko-fyzikální fakultě UK, na které jsem pracoval v letech 2011 až 2021. Druhá kapitola je věnovaná popisu Makoňova díla v rozsahu, jaký umožňoval technický obor, v rámci něhož se práce obhajovala. Úvod kapitoly obsahuje stručnou charakteristiku Makoňovy nauky z mého subjektivního pohledu. Vymezuji ji oproti moderním duchovním autorům, oproti římskokatolické církevní nauky a oproti vědeckému bádání. Následuje sekce o Makoňově osobě. V její první podsekci vyprávím Makoňův život, opět zdůrazňuje milníky, které se nejvýrazněji podílely na zformování Makoně jako mystika. V další podsekci představuji Makoňovo psané dílo. Vyjmenovávám vydané knihy, nastiňuji proces jejich vzniku a šíření, kvantitativní charakteristiky a uvádím seznam zejména obsáhlých a jinak vyčnívajících titulů. Závěr sekce o Makoňově osobě je věnován jeho nauce.

Druhá sekce kapitoly věnované Makoňovu dílu pojednává o tématech, kterých se dotýkají záznamy přednášek.

Především však vznikl webový archiv zvukových nahrávek, kde jsou prakticky všechny nahrávky k poslechu, stažení a opatřeny kompletním přepisem, jenž umožňuje vyhledávání.

# 4. Vybraná témata v pojetí Karla Makoně

Při opakovaném poslechu Makoňových hovorů si všímám, že určitá sdělení se neustále vracejí a ačkoliv je pokaždé trochu jiné, ve stěžejních bodech zůstává stále totéž. Mohu uvést několik příkladů takových sdělení, se kterými se opakovaně u Karla Makoně setkávám:

- 1. Cesta k Bohu se dělí na fáze. Podle toho, kde se nacházím, platí pro mě jiné zákonitosti. Mezi fázemi jsou ostré předěly.
- 2. Pro spojení s Bohem je zapotřebí vrcholné aktivity i absolutní pasivity.
- 3. Modlitba nesmí být mechanická, musí být autentická. Prosebná modlitba má smysl jako prostředek na cestě. "Modlete se neustále" dokazuje, že nejlepší modlitba není slovní, ba ani neznamená myslet na Boha.
- 4. Ježíš bojoval proti osudovosti. Nejsme v rukou osudu, ale jsme vedeni událostmi ke spojení s Bohem.
- 5. Satan je naše  $j\acute{a}$ .  $J\acute{a}$  je potřeba rozvinout a přemoci zapřažením do úkolu. Světci byli pronásledováni Satanem, protože nechávali svoje  $j\acute{a}$  zahálet.
- 6. Ctnosti nestačí, naopak člověku brání v postupu, když se s nimi ztotožňuje. Ctnostný život nevede do nebe, pokud se ctnosti neopustí. Člověk musí být nic.
- 7. Ráj je stav, ze kterého jsme padli a není našim cílem. Je zastávkou na cestě a oklikou. Ráj zažívají zvířata ve spánku. Pohlavní pud nebo touha po alkoholu jsou projevem touhy po ráji. Nebe je stav, ze kterého nelze vypadnout. Ve stavu nebe je člověk více činný než v běžném životě.
- 8. Katolická tradice je nedoceněná, mělo by se na ni navázat, ale musí se korigovat.
- 9. Do spojení s Věčností lze vstoupit jen celobytostným sebeodevzdáním.
- 10. Boží milost je zákonitá, není nevyzpytatelná. Podmínky jsou plné rozvinutí hlavní složky života a její bezpodmínečné odevzdání.
- 11. Stvoření neproběhlo, ale probíhá. Genesis hovoří o vzniku člověka po duchovní i tělesné stránce.
- 12. Každý prostředek na cestě má omezenou platnost, včetně víry. Cíl musí být vždy nejvyšší, a to vědomé spojení s Bohem. Království Boží je stav, kdy v člověku kraluje Bůh.
- 13. Krize je volání Boží.
- 14. Apoštolové symbolizují lidské vlastnosti.

- 15. Křesťanství překonává model reinkarnace tím, že umožňuje vyvázání ze samsáry během jediného vtělení. Nepřevtěluje se člověk z těla do těla, ale člověk navazuje a odhazuje karmické balíky. Tak lze být převtělením mnoha lidí najednou a jeden člověk se vtěluje do mnoha jiných. Indové se silou představy převtělují tradičně.
- 16. Vlastnictví je největším hříchem. Máme spravovat, ne vlastnit. Ježíš učil především nevlastnit.
- 17. Všechno utrpení je způsobeno nerovnováhou mezi vnitřním a vnějším životem.
- 18. Láska je jediným prostředkem, který nelze překonat. Cesta lásky je jediná, která může být úspěšná i bez krizí. Láska člověka vyvádí z něho samého. Symbolem lásky byl apoštol Jan. Láska je otázkou vůle.
- 19. Bible je dokonalým, podrobným symbolickým plánem na cestu k Bohu pro každého člověka. Ježíšův život je obecným vzorcem  $(a^2 + b^2)$  a naše životy jsou aplikací vzorce.
- 20. Panna Maria symbolizuje nesmrtelnou duši. Maria jediná člověka nikdy neopouští (byla i pod křížem).
- 21. Smrt na kříži symbolizuje mystickou smrt, která musí proběhnout před smrtí fyzickou a je poslední podmínkou vstupu do věčnosti.
- 22. Smrt je svlečením hmotného těla a oblečením astrálního. Mrtví žijí na úrovni druhé čakry, tamtéž jako my když sníme.
- 23. Krom verbálního existuje i obsahové sdělování. Probíhá *en bloc* a napříč jazyky. Podmínkou je zastavení povídavé mysli při zachování vědomí.
- 24. Extáze je překonaným fenoménem. Budoucnost patří cestě bez extází. Extáze je nejvyšší stav, kam lze dojít vlastní silou.
- 25. Míra sebezáporu (později odosobnění) je měrou duchovního pokroku.

## 4.1 Opakující se výroky

Dojem o konzistentně se opakujících poselstvích vyvolává otázku, do jaké míry se témata skutečně opakují a jak se jejich pojetí vyvíjí v čase. U několika témat se pokusím tuto otázku zodpovědět.

### 4.1.1 Metodologie

Vycházím z kompletně přepsaných zvukových záznamů Makoňových hovorů, kde zčásti se jedná o přepisy manuální prakticky bez chyb a zčásti automatické s mírou chybovosti úměrné akustické kvalitě záznamu, běžně se však pohybující kolem 90% správně přepsaných slov. Nutno také podotknout, že i chybně přepsaná slova mají mnohdy správně určený kmen a pro účely vyhledávání je

tedy můžeme považovat za správně přepsané. Krom toho využívám manuálně vytvořený tematický index pokrývající v dubnu 2022 všechny písmenem označené kotouče a kazety označené ročníkem do osmdesátého pátého, celkem 312 z 1138. Záznam je ke každému úseku s konzistentním tématem.

Postupuji v následujících krocích:

- Projdu záznamy tematického indexu a ke každému přiřadím jedno či více obecnějších témat, do kterých záznam spadá.
- Témata s více než pěti přiřazenými záznamy procházím a pro každé provedu následovné:
  - Určím klíčová slova pro fulltextové vyhledávání, která předpokládám,
     že povedou k úsekům, kde se dané téma pojednává.
  - Klíčová slova vyhledám v celém přepisu a setřídím si nahrávky podle počtu výskytů.
  - Projdu nahrávky s velkým počtem výskytů tak, aby pokryly maximální časové období, preferuji rozestup kolem dvou až tří let mezi dobou pořízení.
  - Z každé vyberu krátký úsek (jednu či několik vět), který vyjadřuje mluvčího postoj k tématu, je-li to možné.
  - Nenacházím-li takové úseky, uchyluji se k nahrávkám s menším počtem výskytů, a pokud ani tam nenacházím, téma vyřazuji ze seznamu.
  - Na vybraných úsecích pak vyhodnocuji, v čem se liší a co mají naopak společného.

Tímto postupem se snažím vyvážit časově efektivní využití dostupných materiálů a přitom omezit zbytečnou subjektivitu. Subjektivita zde vstupuje i tak v několika bodech. Samotný tematický index byl tvořen ručně, takže sám o sobě zahrnuje subjektivní interpretaci. Přiřazování záznamů do obecnějších témat je dalším subjektivním krokem. Výběr klíčových slov pro vyhledávání je také potenciální branou subjektivity. Naposledy výběr charakteristických úseků je krokem s největší měrou subjektivního zásahu. Aby se subjektivita redukovala, musel by se postup opakovat několika různými badateli, což je ovšem vysoko nad rámec možností této diplomové práce. Subjektivitu v postupu tedy identifikuji a přijímám jako součást práce, snažím se ji však izolovat a minimalizovat.

Některé manuální kroky by bylo možné nahradit automatickými postupy počítačového zpracování přirozeného jazyka, ovšem za cenu neúměrného zvýšení náročnosti provedení.

## 4.1.2 Téma trpnosti

Trpnost čili pasivitu vykládá Makoň jako jeden z nejdůležitějších prvků, které chybějí na cestě jeho posluchačů do vědomého spojení s Bohem. Ze základního předpokladu, že člověk má za cíl dojít do Království Božího, mu vyplývá trpnost jako princip, který může chybět v dosahování jiných cílů, a jeho zapojení tedy není samozřejmé, pročež ho vyzdvihuje.

Makoň vychází ze svého stavu, který nastal v koncentračním táboře, při němž, budu-li ho parafrázovat, pekročil hranice vesmíru a plně si uvědomoval svoji nesmrtelnou podstatu. Chtě svým posluchačům dopomoci k témuž, stojí před úkolem připravit jiné lidi, aby také překročili hranice vesmíru. Protože každá činnost směřuje zase do stvořeného, nemohl předat žádný návod založený jen na činnosti. A protože samotná nečinnost vede k ustrnutí,nemohl dát návod ani založený jen na pasivitě. Dává návod postavený na činnosti dovedené na hranice možností a dokonalém odstupu od takové činnosti a trpném odevzdání se do Boží vůle. Tento postup je jednak nezbytný a jednak ho přirozeně neprovádíme, což jsou asi důvody, proč se tomuto tématu tolik věnoval.

Použité vyhledávací vzory: aktiv\*, trpn\*.

1. Nahrávka s označením kotouc-D01-b. Rok pořízení neznámý, ale jistě v sedmdesátých letech.

Citace: "My totiž tady v tomto životě cokoliv dobýváme, tak vždycky to dobýváme nějakou aktivitou, že totiž si to přejeme, jdeme za tím, dosahujeme to, případně nedosahujeme. A jakou to činnost? Jak ji máme klasifikovat, takovou činnost? To je vlastně pokračování v tvůrčí činnosti Boží. My tady rozmnožujeme statky, které jsou nám od Boha dány, a dále prostě pro ně žijeme a dále jdeme do stvořeného, do zmnožného. Jde ta cesta z jednoduchosti do množství, do stále větší šíře, ano? To je, to je tenhleten, ta aktivita. Tímto způsobem když člověk přistupuje i k duchovním úkolům, to znamená k tomu, aby se stal nezrozeným, věčným to znamená nezrozeným, věčným, nestvořeným, tak když tímto způsobem postupuje, tak nikdy se jím nestane, i když se sebe pilněji snaží, protože mu chybí tahleta zpětná vazba, ta pasivita. On zná jenom ten aktivní způsob a ten vlastně jde úplně opačným směrem než ta trpnost mystická, která je zapotřebí stejnou měrou jako ta aktivita a kterou jedinou se můžete dostat nazpátek."

Jedná se o fundamentální výrok o trpnosti, kde Karel Makoň kompaktně uvádí, proč ji považuje za důležitou a doplňuje o letmé nastínění principů, které ji důležitou činí.

2. Nahrávka s označením kotouc-I01-d. Rok pořízení rovněž neznámý, ale spadající do sedmdesátých let.

Citace: "Ve skutečnosti každý člověk na všechno hledí aktivně, i na mystickou modlitbu, i na modlitbu, která má ho spojit s Bohem a dopadá to potom příšerně. Podívejte se na všechny žáky Weinfurtrovy, kdy oni říkali nějaká písmenová cvičení, já proti tomu nic nemám, ale mysleli si že tímhletím dobydou království Boží. Jo, království Boží násilí trpí, násilím je dobýváno, ale ne dobyto. Dobýváno. A oni u toho dobývání zůstali, museli zůstat protože nikdo jim neřekl, že modlitba se musí stávat postupně stále více trpnou. Trpnější. Pasivní. A jestliže tento požadavek není splněn, tak nemůže vést ke spojení, vědomému spojení s Bohem."

Příklad školy Karla Weinfurtera z pohledu Karla Makoně je užita pro demonstraci nezbytnosti trpného přístupu. Je zde postulována nezbytnost trpnosti pro vstup do Království Božího.

3. Nahrávka s označením kotouc-77-brezen01-b. Rok pořízení 1977.

Citace: "Trpná stránka, to je stránka koncentrační. Koncentrace není činnost v tom běžném slova smyslu, k jaké já vás tady navádím v těchto algoritmech. To není ještě koncentrace vůbec. Todleto, co já- k čemu vás já tady navádím to je nanejvýš meditace, jo? A z ní pocházející čin, čin prostý anebo čin láskyplný, ano? Ale koncentrace mystická, ne soustředění pouhé, konaná za účelem spojovacím, mající tento cíl, to je vyhraněně trpná záležitost. To znamená, já musím se jenom tak dlouho koncentrovat, smím lépe řečeno se tak dlouho koncentrovat, dokud zůstávám trpný, ale ne civějící."

I v tomto úseku ze sedmdesátých let je důraz kladen na nezbytnost trpnosti na cestě ke spojení s Bohem, tentokrát v rámci mystické koncentrace. Objevuje se zde i pojem civění, který se v souvislosti s trpností objevuje u Makoně často a který značí trpnost tedy pasivitu nežádoucího druhu.

#### 4. Nahrávka s označením 80-11A. Rok pořízení 1980.

Citace: "Musím se snažit o to, milovat z celého srdce a tak dále, jak je to tam všechno řečeno, ale my jsme si už řekli, že pochopit, kde jsou meze toho a kde a jak máme Bohu dát příležitost, aby on nám ukázal svou lásku, to že už není, co se dá vyjádřit tím slovem, nýbrž to se dá vyjádřit jedině příkladem Ježíšovým. Celým jeho životem."

Zde není důraz kladen na potřebnost trpnosti jako takovou, nýbrž na to, že najít správné meze mezi činností a trpností není otázkou formulovatelného receptu, nýbrž otázkou pochopení příkladu Ježíšova života jako celku.

#### 5. Nahrávka s označením 83-18-K. Rok pořízení 1983.

Citace: "Už to narození Ježíše Krista vysvětluje značnou míru trpnosti, ale v které oblasti, to je mi jasné: Ne všude. Například jakápak je to trpnost, když utečou do Egypta? To je velká činnost, ale trpnost je v tom, že poslouchali. Vy musíte přesně vědět, že to vedle sebe má existovat a že to má své místo, to i ono."

Jako v předchozím úseku je důraz kladen na nalezení mezí aktivity a pasivity a navíc na legitimitu obou pólů.

#### 6. Nahrávka s označením 85-25A-10. Rok pořízení 1985.

Citace: "Láska má dvě stránky: Aktivní a trpnou, ano? To jsem říkal všechny čtyři dni. Ne že je to jenom trpná stránka, ale že trpná stránka je dovršení oné aktivní stránky lásky. A kdyby to nebylo dovršení aktivní stránky, nebylo by co dovršovat a bylo by zbytečné ta negace nebo ta trpnost v lásce. By byla bezvýsledná, to by nikam nevedlo."

V tomto úseku pozorujeme ještě silnější odklon on pouhého zdůrazňování trpnosti. Důraz je naopak kladen na to, že trpnost, která nenavazuje na činnost, nemá význam.

#### Nahrávka s označením prevzate-kotouc-88-03. Rok pořízení 1988. Uvádím dva úseky.

První citace: "Vznik i té nejmenší metafyzické zkušenosti je založen na trpnosti."

Druhá citace: "Trpnost musí být musí mít protiváhu, že ji dovedete uplatit, aktivně uplatnit. Ježíš Kristus to doved aktivně uplatnit, že byl poddán trpně třebas své rodině a tak dále. On, který měl tu obrovskou moudrst za sebou, že, a v sobě, který... Takže on to potom už začal nám ukazovat jako míchanou trpnost s aktivitou. A to je správně pojatý život. To má být tak namícháno, že když je zapotřebí být aktivní, tak musím být aktivní až do dřeně kosti. Když je třeba být trpný, tak musím být trpný zase tam."

V první citaci se jedná o postulát nezbytnosti trpnosti, jak jsme viděli u raných výroků. Druhá citace opět zdůrazňuje potřebnost obou pólů.

8. Nahrávka s označením 91–11B. Rok pořízení 1991. Opět uvádím dva úseky.

První citace: "Kdo neumí být trpný, tak není zasvěcencem, a kdo se bojí trpnosti, tak neví, že se bojí něčeho, čeho by se neměl bát. To mu umožňuje stát se zasvěcencem a být spojen vědomě s Bohem."

Druhá citace: "Ani Ježíš Kristus neudělal první zázrak, a kdyby byl neudělal první zázrak za pomoci Panny Marie, tak neudělal ani další zázraky. Začal to dělat jenom proto, že ho Panna Maria požádala. Kde pak jsme s tou méněcennosti ženy? Prosím vás, odpovězte mně na to. A protože tomu tak, že ona je cennější a v té trpnosti, která je jí vrozená, je veliká přednost a říkáme jí, té přednosti, metafyzická zkušenost, která se bez trpnosti, bez stavu trpnosti neobejde, tak my mužové musíme také tuto trpnost zvládnout. My ji musíme umět navodit, stejně jako ji umí snáze navodit žena."

Stejně jako u předchozí nahrávky první úsek postuluje nezbytnost trpnosti. Chybí však důraz na potřebnost činnosti. Místo toho uvádí vztah trpnosti s ženským principem.

Nebyl jsem bohužel s to vybrat nahrávky, které by byly spolehlivě rozdělené v kýžených časových rozestupech před rokem 1980, nicméně odstup v pořadovém označení kotoučů napovídá, že snad nebyly pořízeny bezprostředně po sobě.

Z ukázek jasně plyne, že Karel Makoň napříč celým svým zaznamenaným přednáškovým působením tvrdí, že trpnost je nezbytným prvkem na cestě ke spojení s Věčností. V některých případech je nezbytnost trpnosti podána v rámci výroku o nezbytnosti jak činnosti tak trpnosti. Nabízí se hypotéza, že v raných osmdesátých letech kladl Makoň důraz na legitimitu činnosti, ovšem tu bychom museli ověřit na větším vzorku. S jistotou však můžeme tvrdit, že o nutnosti trpnosti na duchovní cestě poučoval Makoň vcelku konzistentně po dobu aspoň dvou dekád.

## 4.1.3 Téma modlitby

Použitý vyhledávací vzor: modlit\*.

Téma modlitby se u Karla Makoně objevuje tak často, že nelze opominout. Pro ilustraci se slovních tvarů obsahující řetězec modli vyskytují častěji  $(16.396 \times)$  než slova jako potom  $(15.278 \times)$  nebo takže  $(14.731 \times$  z celkových 7.970.485 slovních tvarů). Aspoň jedna zmínka je ve třech čtvrtinách všech nahrávek.

Podobně jako považuje Makoň za důležité správně skloubit činnost s trpností, staví se Makoň i k modlitbě ve vztahu k zevnímu životu nebo též k činnosti. Jako

se musí vhodně střídat úsilí s odstoupením od úsilí, tak se musí střídat i orientace vně, do světa, s orientací do nitra, k Bohu.

Modlitbou Karel Makoň nerozumí slova pronášená vůči Bohu, ale každé obrácení pozornosti k Bohu, vycházeje vždy z předpokladu ultimátního cíle ve vědomém spojení s Bohem, neboli v prožití vlastní nesmrtelnosti, tedy vstupu do věčného života.

Jestliže u tématu trpnosti bylo možné vysledovat na několika málo příkladech uvedenou metodou vývoj v postoji, u modlitby je pojetí natolik různorodé, že nebylo vždy možné vybrat výrok, který by byl vhodnou paralelou ostatních vybraných výroků.

#### 1. Nahrávka s označením 73-01. Rok pořízení 1973.

První citace: "Posvěť se jméno tvé, přijď království tvé". To je to přání, pro které my tuto modlitbu vůbec děláme, a jestliže toto přání není naším přáním, nemá smysl je vyslovovat a nemá taky smysl od této modlitby očekávat spojovací účinek s Věčností. Nedostaví se.

Zpracování Otčenáše není v hovoru o modlitbě u Makoně žádnou výjimkou, jak uvidíme i v dalších výrocích. Hlavní důraz zde však je na nutnost upřímnosti modlitby. Je zde také patrný předpoklad, že posluchač má za cíl vědomé spojení s Bohem.

Druhá citace: Jestliže jenom jedna jediná naše činnost celého toho dne obsahovala v sobě větší naléhavost než tahleta modlitba, pak vůbec nemá cenu tu modlitbu dělat, protože ona nepředežene, nepředběhne náš běžný život a tedy nám nebude světlem do dalšího života.

Zde je patrné další vyostření toho, že jediným účelem modlitby je vědomé spojení s Bohem. Nedošlo-li k němu, byla modlitba zbytečná. Vidíme zde též pokus o vysvětlení jevů duchovního života pohybovou alegorií.

Třetí citace: Nesmí se to samo sebou přeříkávat bezmyšlenkovitě jedna myšlenka za druhou, nýbrž musíme hledět zažít v sobě tu čest, která se nám zde prokazuje, že naším otcem je bytost nesmrtelná, nekonečná, nejvýš laskavá, s veškerým poznáním a tak dále.

Nepřípustnost mechanického způsobu modlitby je dalším opakujícím se motivem v rámci tohoto tématu.

#### 2. Nahrávka s označením 76-03B-Kaly-6. Rok pořízení 1976.

První citace: Jakéhokoliv nástroje se chopíte, tak se chápáte jenom nástroje. Toto bychom měli si být pořád vědomi, protože jinak zaměňujeme, což se často stávalo i dobrým žákům této cesty, zaměňujeme tento nástroj za cíl. Takže když nám to třeba samo v nás opakuje jméno Boží, tak si myslíme, kdo ví, co se s námi děje. To je jenom tragická záměna nástroje za cíl. Že my jsme v sobě vypěstovali takový automatismus, že samo pořád se to, jak říkají někteří z nich, se to v nás modlí. To není správné. Já musím záměrně do tohoto způsobu modlitby vstupovat a záměrně z ní vystupovat, protože ona je jenom prostředkem. Cílem je vědomé spojení s Bohem. Vědomé v tom smyslu zpočátku, aspoň v tom smyslu, že mi poskytuje jistotu, že jsem nesmrtelná bytost ve své vnitřní podstatě. A tato jistota se může projevovat i přídavnými stavy, ale ty nejsou rozhodující při tom. Rozhodující je tato

jistota, na které potom buduju nebo postavím celý svůj život. Byl bych nerad, aby zdánlivě tento výrok stál proti Ježíšovu výroku: modlete se neustále. To neznamená, podle mého názoru, že by byl Ježíš jakoukoliv formu modlitby povýšil na neustálou životní činnost, nýbrž to je něco zcela jiného. Podívejte se, ve skutečnosti Ježíš chtěl, aby každý okamžik našeho života byl nám tak posvátný, aby se rovnal modlitbě. Ne se podobal, rovnal. Aby totiž vás nic v životě neodvádělo od něho, od Boha, nýbrž aby nás všecko k Bohu přivádělo. My totiž modlitbu děláme záměrně k tomu, abychom, jak se říká lidově, rozmlouvali s Bohem nebo abychom se k Bohu přiblížili. Kdežto ostatní děláme proto, abychom provedli to nebo ono, co nemá s tímto duchovním cílem vůbec nic společného. A toto je základní rozpor, který Ježíš Kristus vyjádřil: "sedění na dvou židlích", i když o tom mluvil v jiném smyslu.

Záměna prostředku a cíle je samostatné téma, o kterém Makoň často pojednává i mimo kontext modlitby. Upření absolutní hodnoty stavu, kdy se modlitba v člověku odehrává samovolně, je podle mojí zkušenosti dosti ojedinělým jevem, který ovšem harmonuje s Makoňovým konzistentním odrazováním od ulpívání na konkrétních projevech dosažené duchovní úrovně a na zážitcích sebemystičtějšího charakteru.

Vědomé spojení s Bohem coby cíl je zde předložen zcela explicitně. Ježíšovy výzvy k neustálé modlitbě se Makoň také dotýká opakovaně.

Druhá citace: Člověk pořád pendluje mezi modlitbou a mezi činností. Jedno staví proti druhému. Důležité je, aby buď v té modlitbě anebo v té činnosti prorazil do věčnosti, obojí může.

Další příklad zdůraznění modlitby jako protipólu činnosti.

#### 3. Nahrávka s označením prevzate-kotouc-78-03A. Rok pořízení 1978.

Citace: Výtěžky modlitby se mají uplatňovat, praktikovat v zevním životě a zevní život se má praktikovat v modlitbě.

Opět vytknutí modlitby a činnosti jako vzájemných komplementů.

#### 4. Nahrávka s označením 80-18. Rok pořízení 1980.

Citace: [Ježíš] spojoval modlitbu se životem. Jeho život byl modlitba, a jestliže život náš není modlitbou, tak ještě jsme se nezačali modlit.

I zde nacházíme modlitbu ve vztahu s činností, ovšem od pojmu *činnost* přechází Makoň k pojmu *život*. Výrok je vyostřený tím, že se upírá opravdovost modlitbě, pokud s ní neharmonuje celý vnější život.

#### 5. Nahrávka s označením 82–18. Rok pořízení 1982.

První citace: Tak já myslím, že byste mohli rozumět, jak má vypadat prosebná modlitba. Když například se někdo modlí Otčenáš, a to je vzor prosebné modlitby, všimněte si, co se tam od člověka chce za oběť. Za oběť vůle především: "Staň se vůle tvá. Buď vůle tvá, jako v nebi, tak i na zemi." To je tam doslova řečeno. "Přijď království tvé". Dyť to je něco, co si člověk nepřeje přeci přirozenou cestou. On si přeje: "Dej nám chléb vezdejší", to možná ano. A aby nepřišel k úrazu, taky. "Odpusť nám, jako my odpouštíme", to ano. "Neuveď nás v pokušení", to ano. Ale musí předcházet, musí

být vůdčí myšlenkou při tom tohleto vzdání se do určité míry své vlastní vůle. Jiná manipulace s vůlí, jak jsem to nazval obecně. Tak takhle vypadá prosebná modlitba.

Prosebné modlitbě jako podtématu modlitby obecně se Makoň také věnuje opakovaně. Z toho, že zmínku nacházíme až ve vzorku z roku 1982 nelze dovozovat, že by se tématu do té doby nevěnoval. Naopak, zvýšený výskyt řetězce prosebn nalézáme v nahrávkách z let 1979 až 1982 a pak až v roce 1986. Nejvyšší počet výskytů z celého korpusu je právě v nahrávce 82–18.

V tomto úseku se setkáváme s motivem souvislosti účinnosti modlitby s mírou sebeoběti, která je do modlitby vložena.

Druhá citace: Myslete si, že to pán Bůh vyslyšel, prosím. Ale jak vám říkám, kdybyste byli nevtělili do té modlitby tomu odpovídající, té prosbě opovídající oběť – odosobnění, tak ta prosba byla zbytečná mírně řečeno. Proto
od začátku veškerého spisování kladu tak veliký důraz na rovnováhu mezi
modlitbou a mezi životem. A měl bych říkat mezi mírou odosobnění a mezi
modlitbou, protože když se vůbec modlíme, tak chceme vyjít ze sebe, prosím
vás, a vejít někam jinam, než kde jsem já. Chcem se zbavit sama sebe.

Tento úsek potvrzuje a explikuje výše řečené. Je zde i reflexe nad vlastním zdůrazňováním vztahu modlitby a činnosti, resp. modlitby a života. Je zde i další formulace cíle cesty – dostat se ze sebe, což je podle Makoně nutnou podmínkou pro spojení s Bohem.

#### 6. Nahrávka s označením 85-39A. Rok pořízení 1985.

První citace: Jak to udělat, aby se člověk zbavil smyslové činnosti? [...] Po dobrém to jde jedině v takzvané trpné modlitbě. To v běžném životě neopovažujte si praktikovat, zbavit se smyslové činnosti. To byste se přinejmenším dostali pod auto nebo pod tramvaj. Nepřeju vám. Buďte při smyslech v tomto životě. Ale když konáte vnitřní modlitbu, budete-li při smyslech, tak se s tou vnitřní modlitbou nikam nedostanete.

Krom lehkého závanu Makoňova humoru je zde důležitý důraz upřesňující vztah modlitby a činnosti, a sice že sice mají spolupracovat, ale mají být striktně oddělené a prováděné soustředěně.

Druhá citace: [Ježíš] mluví o modlitbě vnitřní a modlibě vnější. Modlitbou vnější je Otčenáš, kterou se má stanovit řád hodnot, podle kterého se mám ve své činnosti řídit. At je to činnost fyzická nebo mentální, to už je jedno. A potom je tam druhá modlitba, která by se dala definovat jako láska. Projev lásky. A to je návod k vnitřní modlitbě.

Interpretace Otčenáše jako řádu hodnot je samo o sobě jedním z nejdůležitějších Makoňových důrazů. Je tomu věnována i celá druhá polovina knihy Základní kurz nadživotnosti[?]. Láska jako návod k vnitřní modlitbě je naopak podle mé zkušenosti spíše ojedinělým úkazem.

#### Nahrávka s označením prevzate-kotouc-88-11-Tereza. Rok pořízení 1988.

Citace: Co lidí nenávidělo Hitlera? A jak se modlili k pánu Bohu, aby on... On tam vydržel šest let, že? A ještě to od roku třiatřicet, že? Sám si podrazil nohy a ne někdo jiný. Ta modlitba vůbec nic neznamenala. Vůbec nic. Takže prosebná modlitba, pozor na to. Tam jsem viděl v koncentráku tuto scénu: Člověk, nebyl to Čech, byl to Němec, prosil takhle na kolenou pána Boha, aby se smiloval nad ním, aby ho nenechal zabít. SS-mann slyšel jeho modlitbu prosebnou, kterou vyslovoval, tam ten Němec hlasitě, a stál nad ním a říkal: "Tak se to nemusíš ani domodlit, nebo se modli, ale já tě zabiju, protože abych ti dokázal, a sobě taky, já to potřebuju jako důkaz, že pán Bůh neexistuje a že tě neslyší." A ubil ho. On se pořád modlil, pořád se modlil takhle, představte si, a pak už klesl a bylo po něm, on ho ještě dokopal, potom ho střelil a bylo po něm. Jako králíka. Čili prosebná modlitba neříkám, že nemá význam, to ne. Ale pozor na to. Nemá ten význam, který přisuzujeme.

Tato provokativní, snad až šokující výpověď krom jiného podtrhuje prvek Makoňovy nauky, ve kterém se sděluje, že účelem modlitby je spojení s Bohem a nikoliv dosažení světských cílů, byť by světský cílem bylo zachování holého života.

#### 8. Nahrávka s označením 91-23B. Rok pořízení 1991.

První citace: Celá mystika má ten význam, že co je vnitřku, se má stát navenek, venku, a co je venku, se má stát vnitřní záležitostí. I když, jak vám říkám, víme, že by to tak mělo být, to nestačí. Protože zásahem modlitby se má sjednotit stvořené s nestvořeným.

V tomto úryvku ze sklonku Makoňova života se setkáváme se zajímavým shrnutím smyslu mystiky, ale především je zde předložena nová formulace smyslu a moci modlitby.

Druhá citace: Proto řekla Panna Maria: "Já služka Páně." Takže tady máme už v tom navštívení Panny Marie jasný program vnitřní modlitby. Má duše, to je Panna Maria, má být služkou Páně. Je-li služkou Páně, narodí se v ní Kristus. Narodí se v ní Bůh. Narodil-li se v ní Bůh, přestane existovat člověk jako oddělená bytost od Boha. Jestliže v něm pomine pocit oddělenosti od Boha, pomine pocit oddělenosti od bližního a od všeho stvořeného. Čili to jsou takové paralely, které se mají vyvinout ve vnitřní modlitbě. Ona totiž modlitba nesmí být mechanická, nýbrž musí pomýšlet právě na tento paralelismus, který se má uskutečnit fakticky.

I u tématu trpnosti se v nahrávce z roku 1991 setkáváme s tématem Marie a ženství. Zde je řetěz příčin a následků vedoucích od podrobení se Boží vůli ke sjednocení s Bohem a světem. A jako několikrát předtím se setkáváme s vyhraněním proti mechanicky odříkávané modlitbě.

Je vidět, že navzdory šíři tématu se přece jen některá sdělení vinou celým časovým průřezem Makoňova působení. Především mám na mysli kategorické odmítnutí mechanicky prováděné modlitby. Viděli jsme i variace na toto odmítnutí, kde se jeho terčem nestává jen mechanicky prováděná modlitba, ale také naivní představy o účinnosti modlitby směrem do světa. Stejně tak se neustále vrací k problematice rovnováhy mezi modlitbou a životem.

Z ukázek lze dojít ke shrnutí: Modlitba je jeden z nepostradatelných prostředků na cestě ke spojení s Bohem. Její provádění musí být upřímné, soustředěné. Modlitba musí organicky navazovat na vnější činnost jako její vyvrcholení.

V modlitbě musí být největší naléhavost z celého dne. Otčenáš skýtá ideální řád hodnot a jeho skutečné přijetí za své postačuje k dosažení mystického stavu.

#### 4.1.4 Téma zákonitosti milosti Boží

Milost Boží je svobodným Božím aktem, který nelze nijak vynutit. Takový panuje faktický konsenzus v dogmatice hlavních církví, mezi věřícími i mezi teology. Myšlenka, že milost Boží ve skutečnosti podléhá zákonitostem, není ojedinělá, setkáváme se s ní zejména u Mistra Eckharta, ale každopádně je kontroverzní.

Použité vyhledávací vzory: milost\*, podmín\*, zákonit\*.

#### 1. Nahrávka s označením

kotouc-B01-70-08-29-Zlin-moderni\_tendence\_v\_oblasti\_poznani-b. Rok pořízení 1970.

Citace: Samaritánce, ženě pěti mužů, řekl: "Kdybys chtěla, dostala bys život věčný, po kterém se nežízní." A já nemohu tvrdit opak, já nemohu tvrdit, že je to nějaký nevyzpytatelný výběr milosti, když je tomu zrovna takhle a když Ježíš Kristus bohužel nelhal.

Na evangelním příběhu se argumentuje pro zákonitost a nikoliv nevyzpytatelnost toho, zda se člověk dostane do života věčného.

#### 2. Nahrávka s označením kotouc-R01-c-1974. Rok pořízení 1974.

Citace: Tohleto je milost, která přichází nevhod. Řekli byste, proč přichází nevhod? Protože jste nechtěně vystihli podmínky, aby přišla.

Makoň v této pasáži hovoří o extázi, která se člověka může zmocnit např. na pracovišti. V tomto případě se poukazuje na milost, která není žádoucí, což harmonuje s principem zákonitosti, který je nestranný a nebere v potaz, zda je příjemci vhod.

#### 3. Nahrávka s označením 76-05A-Kaly-9. Rok pořízení 1976.

Citace: Plním-li podmínky na určitém stupni, [...] dostanu se na vrchol tohoto stupně. [...] Teď plním podmínky nadále a všechno odplývá, nastává odliv. A to z toho důvodu, že spěji k vyprázdnění od toho, co už dohrálo svou roli. [...] To je proto, že už potřebuji splnit nové další podmínky na kvalitativně jiném stupni. [...] Takže dejme tomu, když někdo dojde do konce toho stupně, kde stačilo plnit zákon nad sebou. To je jasná podmínka vyjádřená Starým zákonem. A jasně řečeno: když toto bude člověk plnit, že zrodí ze sebe Ježíše Krista. Pak kdyby chtěl se spokojit po tomto zrození jenom s plněním těchto podmínek, tak by toho Ježíše zabil.

Poněkud kostrbatě sestavená citace s vynecháním několika obsáhlých vsuvek se týká vlastně spíše tématu úrovní než milosti, protože zde nejde o způsobení milosti Boží, ale o přechod z nižší na vyšší úroveň. Uvádím zde tento úsek především proto, že je zde koncipována zákonitost zrození Ježíše Krista, což považuji za vrcholně kontroverzní pohled obzvláště vůči dogmatice, jak jsem se s ní dosud setkal.

#### 4. Nahrávka s označením 78-06A-Kaly. Rok pořízení 1978.

Citace: Jestliže někdo nevědomě plní podmínky, které vedou ke spojení s Bohem, vědomému spojení s Bohem, tak říkáte: "Tak už je to vlastně milost, že to je schopen nevědomě plnit." No tak to je tak: Celý náš život je takovou milostí. Nemůžeme říct, kde to začíná, ne? To je těžko říct. A jestliže člověk nevědomě plní podmínky, tak je to vina... je to vinen on sám v tom smyslu, že vnitřně dorostl do toho nevědomého způsobu plnění podmínek. To znamená: Někdo je třeba eticky založen, viďte. A někdo je darebák, no bezpáteřní nebo zase na druhé straně "kam vítr, tam plášt", já nevím, jak by to člověk nazval. No tak tito lidé neplní ani nevědomě podmínky vstupu. Ale když někdo už je založen tak, že je eticky založen, ne? a podobně, opačně, než tuhleti darebáci, tak už vytváří kolem sebe i zevní podmínky, které k němu zdánlivě přistupujou zvnějšku proto, aby se s ním ta věčnost vědomě spojila. Čili zase nejde o milost v tom smyslu, jakože je to nějaká zvláštní volba.

Rozvedení výše představeného konceptu zákonitosti Boží milosti v odpovědi na dotaz od posluchače. Je zde také vidět, jakou hodnotu Makoň přikládá ctnostem, jako konzistentně etickému jednání. Samy o sobě nestačí, ale disponují člověka k tomu, aby mohl skokem přejít do vyššího stupně duchovního vývoje.

#### 5. Nahrávka s označením 81-06A. Rok pořízení 1981.

Citace: Je tady zase jedna zákonitost, že když se té touze Boží, která se potom stane naší touhou, zjedná průchod, když se jí stavidla hráze uvolní, které v nás jsou uměle vytvořeny, tak ona začne působit. Takže ne nad kým se chce smilovat Bůh. On se chce smilovat vždycky zákonitě nad tím člověkem, který mu dovolí, aby se smiloval.

Variace na předchozí výroky, kde se milost Boží podmiňuje zákonitostí. V tomto případě se hovoří o svolení ze strany člověka.

#### 6. Nahrávka s označením 83-10. Rok pořízení 1983.

Citace: Kdybychom tohleto nazvali vlitou milostí Boží, tak bychom museli přijmout taky ten katolický názor, že je to něco zdarma daného, nezaslouženého, a co přitéká, nevíme jak, odtéká, nevíme jak, a ono to ve skutečnosti vůbec takhle není. Je to zákonité. Já se dostávám nebo my se dostáváme na úroveň, kde toto musí téct. Kde se otevírá nějaká zátoka, která byla dosud zavřená a teče to tak dlouho, dokud splňuje podmínky toho odtoku do sebe a do tohoto života. Když to v tomto životě neuplatňuji, tak odtok není zajištěn a tím taky přítok zajištěn není a ono se to zabrzdí, a oni tomu říkají odliv nebo ztráta milosti nebo já nevím co nebo nevyzpytatelná nějaká záležitost a to vůbec není nevyzpytatelné.

Je trochu překvapující, že kontext tohoto úseku je převtělování. Popření nevyzpytatelnosti a afirmace zákonitosti Boží milosti je zde postulováno velmi výslovně a důrazně. A to s důsledkem, že nemáme otálet, nemá posluchač zůstat na místě a čekat na Boží milost, nýbrž má naplnit podmínky přechodu a postoupit.

#### 7. Nahrávka s označením 86–15A. Rok pořízení 1986.

Citace: Podle zkušenosti, kterou mám, otázka milosti se dá odpovědět takhle: Je to zákon, při kterém milost musí působit, jestliže se vystihnou podmínky,

při kterých působí. Takže dejme tomu napřed je vystihli za mě lékaři a pak jsem je vystihl při tom, když jsem poznával správně. Pak jsem je vystihl, když jsem se vzdal přírodních věd, tam jsem se poprvně dobrovolně, když už to vidět bylo vidět, že to dál nejde, vzdal přírodních věd. To bylo poprvně, když [...] se ukázalo, že dobrovolně na to taky lze jít. Že si člověk něco dobrovolně upřel, co beztak nebylo realizovatelné, ale trvalo to rok a tři čtvrtě, než jsem se s tím vyrovnal bez lítosti a bez touhy se k tomu zase znovu vrátit, tak ta milost najednou zákonitě tady byla. Ale samozřejmě byla v tom ta předehra, že jsem se mockrát před tím vzdával své vůle. Čili sebezápor je zákonité přivolávání milosti Boží.

I zde nalézáme nekompromisní vyjádření nutnosti Boží milosti za splnění podmínek. Podmínka je zde specifikována jako sebezápor. Mechanismus je ilustrován na příkladech z Makoňova života.

#### 8. Nahrávka s označením 89-36B-53. Rok pořízení 1989.

Citace: Jan Evangelista Páně řekl: "Milost za milost bereme", a zaručeně se nemýlil. Nebereme další milost proto, že si to nějak zasloužíme, ale protože už jednu milost máme, tak jsme připraveni k tomu, abychom druhou milost brali. Taky ovšem musíme dodržovat princip, že tou minulou milostí neopovrhneme.

Zmínek o zákonité Boží milosti od druhé poloviny osmdesátých let prudce ubývá. Po roce 1988 už jsem našel jen tuto pasáž, kde se nepostuluje zákonitost milosti, nýbrž spíše naopak se praví, že milost není nikdy zasloužená. Není to ale v žádném případě příklon k názoru, že by byla nevyzpytatelná.

Zdá se, že téma zákonitosti Boží milosti je relativně konzistentní i oproti ostatním takto prozkoumaným tématům. Důraz na to, že Boží milost není nikterak nevyzpytatelná, zůstává přítomen. Jen v pozdějších letech se celé téma prakticky opouští, nebo se aspoň mění použitá terminologie a tím se zredukoval počet zásahů textového vyhledávání.

#### 4.1.5 Shrnutí

Na prozkoumaných příkladech témat se potvrzuje hypotéza, že v korpusu záznamů hovorů Karla Makoně se skutečně vyskytují důležitá poselství, který se objevují po celou dobu jeho působení. Zásadní vývoj není v takto vybraných tezích obecně patrný. Z toho nelze usuzovat, že by se pojetí témat nevyvíjelo.

Jaký je vlastně přínos toho, zkoumat, zda se některé výroky opakují u Makoně po dlouhou dobu jeho působení? Jde mi o to, zodpovědět otázku, co vlastně Makoň říká – co je obsahem jeho nauky, jaké je jeho poselství. Každý výrok, který má podstatný význam (nejde např. o floskuli nebo zavedený obrat), a opakuje se mnoho let, je dobrým kandidátem na zařazení do sbírky definující Makoňovu nauku. Ukázali jsme si, že taková témata jsou a že se pro dané zkoumané téma dá ověřit, zda rys opakování splňuje.

## 4.2 Vyčerpávající seznam témat

Máme-li v rukou metodu, jak ověřit, zda konkrétní dané téma tvoří součást fundamentální Makoňovy nauky, schází nám metoda získání seznamu kandidátských témat, pro která by se měla ověřit existence opakujících se výroků. Kdybychom takový seznam měli, mohli bychom vytvořit seznam kompaktních výroků, které charakterizují Makoňovu nauku. Takový seznam by sice nemohl být považován za vyčerpávající a autoritativní shrnutí Makoňovy nauky, ale byl by pro to dobrým odrazovým můstkem, jakousi baseline, mám-li se vyjádřit ve vývojářské terminologii.

Získání aspoň hrubého seznamu témat, kterými se Makoň zabývá, je tedy klíčem k tomu, aby předchozí sekce byla k užitku. Jestliže jsme ale dbali na rozumnou redukci subjektivity v předchozím postupu, nemohu zde jednoduše uvést seznam témat na základě vlastního uvážení. Subjektivně rozhodnout, zda dané téma ze seznamu vyřadit či nikoliv, je při dobré vůli přípustné, ale vygenerovat seznam kandidátů z hlavy s sebou nenese riziko, nýbrž absolutní jistotu, že na mnoho důležitého se zapomene.

Věc by šlo dobře řešit tím, že by tým lidí prošel velkou, náhodně vybranou množinu vzorků Makoňových přednášek, a témata by zapisovali. Porovnáním jejich výsledků bychom mohli dojít k seznamu, u něhož bychom mohli mít velkou důvěru v přesnost i úplnost. Protože tým lidí ani potřebný čas k dispozici nemám, uchýlím se k automatickým metodám.

### 4.2.1 Automatická extrakce klíčových slov

Extrakce klíčových slov, anglicky *keyword extraction* je samostatnou disciplínou počítačového zpracování přirozeného jazyka. Google Scholar na dotaz Keyword Extraction hlásí kolem milionu nalezených publikací.

Naivní přístup by se zakládal na četnosti slov: Slovo, které se často opakuje musí napovídat o tématu, které se v dané pasáži diskutuje. Jak ale poznat, které slovo se opakuje často z toho důvodu, že to plyne z charakteru jazyka, a které proto, že je skutečně součástí tématu hovoru? Porovnali bychom četnost daného slova ve zkoumané pasáži s jeho četností v celém korpusu.

V tomto přístupu nastává problém s flektivním charakterem češtiny: slova se ohýbají, a podstatná jména, která nejvíce vystihují témata, se ohýbají zejména, čímž klesá četnost jejich jednotlivých tvarů. Navíc se nám tak tvoří dupliciní témata jako Ježíš, Ježíše atd. Naštěstí existuje volně dostupný spolehlivý nástroj pro morfologickou analýzu češtiny, jejíž součástí je i tzv. lemmatizace, čili určení základního tvaru slova. Použil jsem nástroj MorphoDiTa dostupný na adrese http://lindat.mff.cuni.cz/services/morphodita/[2].

Přesně jsem při provádění naivního řešení postupoval takto: Pro všechny přepisy jsem pořídil základní tvary. Spočetl jsem všechny základní tvary a seřadil je podle četnosti. Ze seznamu jsem odfiltroval "stop-slova", tedy častá slova v češtině nenesoucí vlastní význam. Četnosti jsem vydělil celkovým počtem slov v přepisech. Tím jsem získal frekvenční slovník celého Makoňova mluveného korpusu. Nahrávky jsem pak rozdělil podle ročníku jejich pořízení; ty s neznámým ročníkem jsem uvrhl do jedné skupiny. Pro každou takto vytvořenou skupinu přepisů jsem vytvořil frekvenční slovník stejným způsobem. Pro každé slovo vyskutující se

v každé skupině jsem spočetl poměr jeho četnosti ve své kategorii a jeho četnosti v celém korpusu. Tak jsem získal pro každý ročník seznam slov ohodnocených jejich relativní četností oproti celému korpusu. Z každé skupiny jsem pak vybral deset nejčastějších slov.

Obrázek 4.1 ukazuje výsledky pro ročníky 1973 až 1992. Hodnoty v grafu odpovídají tomu, kolikrát častější je dané slovo v příslušném ročníku než v celém korpusu (včetně nahrávek neopatřených ročníkem).

Naivní řešení je třeba konfrontovat s řešením založeným za zavedených postupech. V oblasti extrakce klíčových slov z textu je takovým zavedeným postupem algoritmus TF-IDF[3], anglická zkratka pro "term frequency – inverse document frequency", čili četnost pojmu – inverzní četnost dokumentů. Tento algoritmus upřednostňuje slova, která se vyskytují často (term frequency) a upozaďuje slova, která se vyskytují často ve všech dokumentech (inverse document frequency).

Adaptoval a použil jsem systém používající tf-idf jako váhu slov a Kullbackovu-Leiblerovu divergenci jako míru pro porovnávání dokumentů. Natrénoval jsem ho opět na celém korpusu Makoňových nahrávek a vyhodnotil pro ročníky 1973 až 1992, opět po odfiltrování stop-slov a po lemmatizaci. Výsledek je vidět na obrázku 4.2.

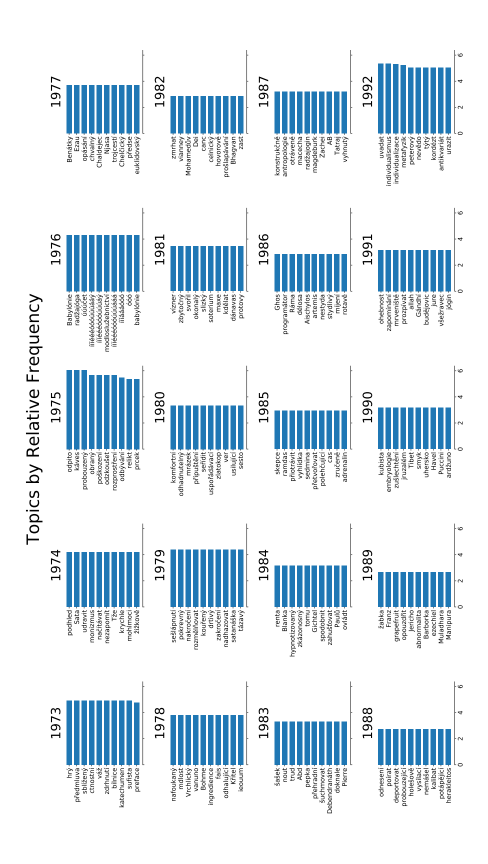
Je pozoruhodné, že oba systémy nalezly zcela různá klíčová slova, přičemž obě sady zcela zjevně odpovídají obashu Makoňových hovorů.

Oba výše představené systémy pracují na zálkladě porovnávání jednotlivých částí Makoňova mluveného korpusu vůči celku. Odpovídají tedy na otázku, jaké téma se diskutuje zde více než v jiných pasážích. My se ale tážeme, o čem Makoň hovoří vůbec. Tedy nás zajímají i témata, která se diskutují ve všech pasážích. Na to musíme porovnat Makoňovy hovory s jinými českými texty. Podle toho, jakou referenční sadu textů bychom zvolili, bychom dostali odpovědi na různé otázky. Pokud bychom například vzali za referenční sadu přepisy přednášek jiných českých mystiků, dozvěděli bychom se, jaká slova používá Makoň víc než oni. Pokud bychom si vzali jako referenční sadu současné české noviny, dozvěděli bychom se asi hlavně, jak se Makoňův slovník liší od moderního českého žurnalistického slovníku.

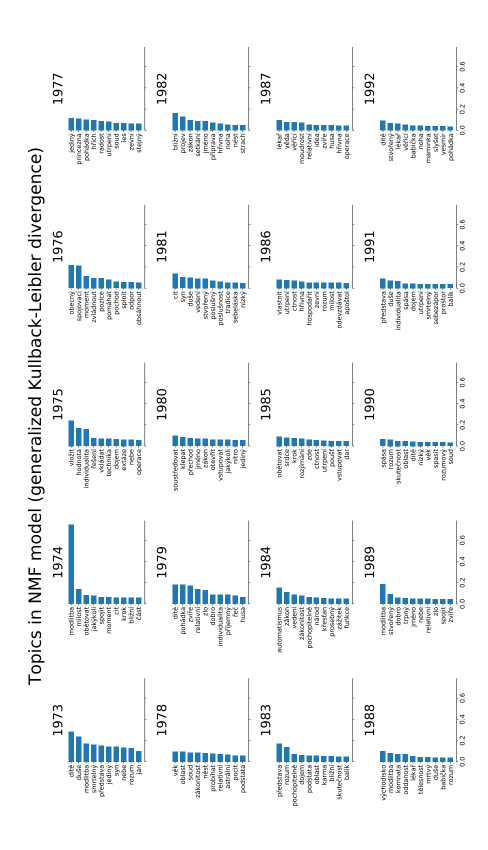
Vzhledem k zaměření práce se spokojíme s hotovým systémem KER<sup>1</sup>, který také používá algoritmus TF-IDF a jako referenční sadu používá texty z české Wikipedie. Pro každou jednotlivou nahrávku jsem nechal systém vyprodukovat klíčová slova – byla zpravidla dvě – a ve výsledcích jsem spočetl výskyty jednotlivých nalezených slov. Tabulka 4.1 ukazuje všechna nalezená slova, která se vyskytovala více než jednou.

Je vidět, že hledáním klíčových slov můžeme dospět k seznamu kandidátů na témata v množství více než hojném. Bohužel se zdá, že nelze než každého kandidáta manuálně prověřit a zjistit, zda skutečně formuje téma, ke kterému se Makoň soustavně vyjadřuje a u kterého by stálo za to posoudit jeho důležitost pro Makoňovu nauku.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>http://lindat.mff.cuni.cz/services/ker/



Obrázek 4.1: Slova s nejvyšší relativní četností podle ročníku



Obrázek 4.2: Slova s nejvyšším skóre TF-IDF oproti Makoňovi podle ročníku

| #   | slovo         | # | slovo                 | # | slovo            | # | slovo                              |
|-----|---------------|---|-----------------------|---|------------------|---|------------------------------------|
| 575 | bůh           | 8 | ráj                   | 4 | ctnost           | 2 | syn                                |
| 209 | člověk        | 8 | otčenáš               | 4 | činnost          | 2 | svatební                           |
| 106 | boží          | 8 | babička               | 4 | čaroděj          | 2 | supramentální                      |
| 96  | vůle          | 7 | svatý                 | 4 | břemeno          | 2 | stylizace                          |
| 69  | modlitba      | 7 | řeč                   | 3 | zlo              | 2 | stupeň                             |
| 42  | věčnost       | 7 | prostředek            | 3 | zážitek          | 2 | starostlivost                      |
| 35  | víra          | 7 | pravda                | 3 | zaujatost        | 2 | sobectví                           |
| 31  | vědomí        | 7 | pokušení              | 3 | zákon            | 2 | smysl                              |
| 30  | láska         | 7 | karma                 | 3 | zainteresovanost | 2 | slepice                            |
| 29  | úroveň        | 7 | cit                   | 3 | vtělení          | 2 | sebezlepšování                     |
| 29  | správný       | 6 | strach                | 3 | vnitřní          | 2 | sebepoznání                        |
| 28  | poznání       | 6 | smrtelný              | 3 | trpný            | 2 | samovolnost                        |
| 24  | ježíš         | 6 | podobenství           | 3 | touha            | 2 | samadhi                            |
| 24  | duše          | 6 | nitro                 | 3 | svět             | 2 | ruysbroek                          |
| 23  | bližní        | 6 | formulace             | 3 | spojovací        | 2 | rozhodnutí                         |
| 22  | život         | 6 | dítě                  | 3 | spása            | 2 | řešení                             |
| 20  | představa     | 6 | astrální              | 3 | spánek           | 2 | ramakrišna                         |
| 17  | hřích         | 5 | zákonitost            | 3 | satan            | 2 | prosebný                           |
| 17  | duch          | 5 | $\operatorname{smrt}$ | 3 | říma             | 2 | prana                              |
| 16  | učedník       | 5 | pokora                | 3 | relativní        | 2 | poslušnost                         |
| 16  | tělo          | 5 | oddanost              | 3 | radost           | 2 | paměť                              |
| 16  | stav          | 5 | očistec               | 3 | princezna        | 2 | omyl                               |
| 16  | pohádka       | 5 | obraz                 | 3 | příjemný         | 2 | očistný                            |
| 16  | krista        | 5 | duchovní              | 3 | potopa           | 2 | nebe                               |
| 15  | stvořený      | 5 | dobro                 | 3 | poklad           | 2 | národ                              |
| 15  | síla          | 4 | zvíře                 | 3 | osvícení         | 2 | muladharu                          |
| 14  | rozum         | 4 | zevní                 | 3 | okamžik          | 2 | $\operatorname{mrak}$              |
| 13  | východisko    | 4 | vlastnost             | 3 | noha             | 2 | moudrost                           |
| 13  | cesta         | 4 | vitalita              | 3 | milosrdenství    | 2 | krok                               |
| 12  | mysl          | 4 | úkol                  | 3 | koncentrace      | 2 | kristu                             |
| 12  | kristus       | 4 | událost               | 3 | kelt             | 2 | jho                                |
| 11  | věc           | 4 | tělesnost             | 3 | jordánu          | 2 | ííééóóúúáá                         |
| 11  | milost        | 4 | setkání               | 3 | idea             | 2 | hospodin                           |
| 10  | zázrak        | 4 | převtělování          | 3 | eliáš            | 2 | hospodář                           |
| 10  | trpnost       | 4 | moment                | 3 | balík            | 2 | drak                               |
| 10  | individualita | 4 | maminka               | 2 | zoufalství       | 2 | $\operatorname{dosp\check{e}lost}$ |
| 10  | hřivna        | 4 | maličkost             | 2 | zaujetí          | 2 | chyba                              |
| 10  | automatismus  | 4 | lidský                | 2 | vnuknutí         | 2 | $\operatorname{chr	imes m}$        |
| 9   | utrpení       | 4 | krize                 | 2 | vedení           | 2 | bolest                             |
| 9   | sebezápor     | 4 | koncentrák            | 2 | věda             | 2 | anděl                              |
| 8   | zjevení       | 4 | klepání               | 2 | ticho            | 2 | analýza                            |
| 8   | věčný         | 4 | dojem                 | 2 | syntéza          |   |                                    |

Tabulka 4.1: klíčová slova nalezená systémem KER

# 5. Teologie Karla Makoně

V kapitole 4 jsem se na Makoňovy nahrávky díval jako na zavřenou krabici neznámého obsahu a pokoušel jsem se do ní z různých úhlů vrhnout světlo, aby se ukázalo, co se v ní nachází. V této kapitole se chci nadále pokoušet odpovědět na otázku, co Karel Makoň říká, ovšem z jiného východiska. Tentokrát mi nejde o to, pokrýt věrně celý obsah pomyslné krabice, nýbrž si vzít sadu konkrétních otázek a zjistit, jak na ně Makoň odpovídá.

Za tyto otázky vezmu tradiční body systematicko-teologické nauky:

- 1. Nauka o Bohu
  - (a) Bůh jediný
  - (b) Boží trojjedinost
- 2. Kosmologie
  - (a) Svět
  - (b) Stvoření
  - (c) Boží řízení světa
- 3. Antropologie
- 4. Christologie
  - (a) Vlastní christologie
  - (b) Soteriologie
- 5. Ekleziologie
  - (a) Vlastní ekleziologie
  - (b) Sakramentologie
- 6. Eschatologie

## 5.1 Metodologie

Ke každé otázce se pokusím najít pokud možno kompaktní pasáže v rozsahu desítek vět, které předkládají ucelený pohled na danou otázku. Výběr provádím jednak za použití vlastního tematického indexu a jednak fulltextovým vyhledáváním v přepisech. Výjimečně se uchyluji k vlastní paměti, když se mi některá pasáž vryla dost hluboko na to, abych si vybavil, kde byla.

Nepokouším se zde ani o redukci subjektivity ani o reprodukovatelnost ani o rovnoměrné pokrytí všech částí korpusu. Jediným mým cílem zde je podat odpověď na otázky systematické teologie z úst Karla Makoně. Pasáže tedy nemusejí reprezentovat jeho pohled na věc v celém jeho vývoji.

### 5.2 O Bohu

Makoň vidí Boha nikoliv jako bytost, která v nějakém historickém aktu stvořila svět, nýbrž jako toho, od jehož bytí je naše bytí odvozeno. Podobně jako toho, od jehož lásky je odvozena naše láska. Od jehož klidu je odvozen náš klid a tak dále. Boha přirovnává k prameni řeky, jíž je náš život a náš svět, nebo k elektrárně, která napájí přijímač našeho vědomí. Bez Boha by nic neexistovalo. Rozhodně se tak vymezuje vůči Deismu, neboť myšlence, že Bůh svět stvořil a pak nechává být, jednoznačně oponuje.

Při hledání pasáží pojednávajících o Boží podstatě jsem si všiml zajímavého jevu: Karel Makoň o Bohu hovoří prakticky neustále, ale téměř vždy v tom smyslu, že Bůh něco dělá a téměř nikdy, že Bůh něco nebo nějaký je. Tento atribut sdílí se Starým zákonem[?]. Tento dojem jsem získal ze svých záznamů v tematickém indexu. abych ho ověřil, prošel jsem záznamy v něm, kde je Bůh podmětem a spočetl případy, kdy Bůh něco činí a kdy něco je. Rozdíl nakonec není tak velký, když jsem konstrukce typu Bůh jako XXX počítal jako synonyma pro Bůh je XXX. Nalezené přísudky jsou uvedeny v tabulce 5.1.

| přísudek činný           |                   | přísudek se sponou     |
|--------------------------|-------------------|------------------------|
| bere $(2\times)$         | spí               | je bezpřívlastkový     |
| chce                     | trestá            | je desítka             |
| čeká                     | tvoří $(2\times)$ | je bytost              |
| dává                     | umrtvuje          | je činitel $(4\times)$ |
| dokáže                   | ví                | je činnost             |
| jedná (3×)               | vměšuje se        | je klid                |
| krmí                     | vstoupí           | je lidský pojem        |
| miluje $(4\times)$       | vyvíjí se         | je mstitel             |
| nastoupí                 | zabíjí            | je nic                 |
| obětuje                  | zbavuje           | je osvětitel           |
| odívá                    | zjeví se          | je otec                |
| odvrhuje                 | zlobí se          | je soudce $(2\times)$  |
| poroučí (2×)             |                   | je skutečnost          |
| potřebuje                |                   | je spasitel            |
| předchází                |                   | je stav                |
| přeje si $(3\times)$     |                   | je stvořitel           |
| přistupuje               |                   | je zdroj               |
| působí                   |                   | je žárlivý             |
| rodí se                  |                   | není přísný            |
| sestupuje                |                   | není síla              |
| smilovává se $(2\times)$ |                   | není stvořitel         |
| celkem 44                |                   | celkem 25              |

Tabulka 5.1: Přísudky k podmětu Bůh v tematickém indexu

Lingvistické vlastnosti mnou psaného indexu pro mě mohou být jistým vodítkem, ale zajisté nejsou tím, co by mělo primárně vypovídat o Makoňově díle. Na to je potřeba se podívat přímo na přepisy jeho přednášek. Když z nich vyfiltruju všechny výskyty slova Bůh a spočtu, jaká slova se jak často vyskytují hned za ním, a omezím se na slovesa, vidím těchto deset nejčastějších variant:

- $498 \times B$ ůh je
- 111×Bůh není
- 76×Bůh miluje
- 62×Bůh stvořil
- 62×Bůh má
- 55×Bůh chce
- 46×Bůh přeje
- 33×Bůh byl
- 30×Bůh nemůže
- 28×Bůh vzal

To by napovídalo zcela opačnému tíhnutí k výpovědím o tom, co Bůh je a není, ovšem při bližším prozkoumání se ukazuje, že mnoho z případů použití slova "je" jde o příslovečné určení (Bůh je tady) nebo dokonce o zájmeno (Bůh je stvořil). Také ve 330 případech za slovem Bůh následuje zvratná částice, která napovídá o činném přísudku. Stejně tak se může v mnoha případech jednat o pasivní věty (Bůh je poznáván).

Tuto analýzu by bylo lépe udělat za použití větného rozboru, ale jeho pořízení je výpočetně náročné a pro automatické přepisy, kterých je většina, nepříliš spolehlivý. Dá se nicméně pořídit pomocí nástroje UDPipe[4], https://lindat.mff.cuni.cz/services/udpipe/. V každém případě tato rychlá analýza ukazuje, že vyjádření o Bohu ve smyslu přisuzování mu nějakých vlastností je v korpusu relativně mnoho, navzdory prvotnímu dojmu. Přesto nebylo zcela snadné nalézt charakteristické pasáže, kde by se téma Boží podstaty a Božích vlastností uceleně pojednávalo. Zde jsou:

#### 1. Nahrávka s označením 77-05A-Praha, od pozice 23:08.

"Teď bych chtěl říci: Tam hrozilo a hrozí dosud, že když takhle někdo si čte ten Starý zákon i Nový, tak z Boha udělá bytost. Bůh nikdy bytostí nebyl. Takhle se nám taky dodneška v křesťanství Bůh definuje. Je to nejdokonalejší bytost, že ano, všemohoucí, vševědoucí a tak dále. Kdyby tomu takhle bylo, tak by vůbec nebylo možno se jinak spojit s tím Bohem než bytostně. A já, který jsem nechápal Boha také jinak než bytostně, třebas ne jako starce, to [je] jedno, tak jsem narazil podle starých Židů a jiných předpisů třebas indických(?) na bytostný způsob dosahování. Existenční já tomu říkám. Takže moje zkušenosti jsou také z tohoto oboru jako bytostné, jsou existenční. Ale jaké v tom je nebezpečí? Že totiž ten člověk, který si předělá Boha na bytost, nikdy nepochopí, [že] Bůh tedy je také stavem. Nebo považuje to za vedlejší, že je stavem. Že je stavem vědomí, stavem lásky, stavem existence, stavem poznání."

Kritika kategorizace Boha do jakéhokoliv pojmu, ať už je to bytost nebo cokoliv jiného, je vcelku běžným jevem. Není však tolik běžné položit jako komplement k pojmu Boha coby bytosti pojem Boha coby stavu. Makoň patrně vychází z pojmu "sat-čit-ánanda", ke kterému se často odkazuje, viz např. nahrávku 83–20–K od pozice 01:15:23: "Jestliže Indové třebas říkají nebo definují Boha jako sat čit ananda, jako nejvyšší poznání, nejvyšší bytí, jako nejvyšší blaženost, tak všimněte si, jak do toho zasáhl Ježíš Kristus. Řekl: já jsem cesta, pravda a život.", popř. spis Hovory o mystice a cestě k Bohu vůbec na straně 26¹.

#### 2. Nahrávka s označením 83-28-394-84-01A, od pozice 00:32.

"Co se myslí tím, že jdeme k Bohu jako k ničemu jako k "nic"? Že ten Duch je nic? A my, co považujeme za něco, nic vlastně není a tamto nic, co považujeme za nic, je fakticky všechno? No, něco na tom je. Já tomu nemohu odporovat, této myšlence, ale já bych rád to ještě z hlubšího hlediska vysvětlil. Ježíš Kristus se o tom vyjádřil tak, že on je úhelným kamenem a že ho zavrhli a že potom nemohou postavit budovu bez toho úhelného kamene, že se to všechno zřítí a že to nemá základy a podobně. My jsme totiž postaveni svou existencí na tomhletom "nic". To znamená na něčem, co bychom nemohli konkretizovat jako existenci. Pro nás přeci Bůh neexistuje. To si musíme přiznat. Já aspoň jako beznaboh si to můžu přiznat. Pro mě do těch sedmnácti let Bůh neexistoval, to jsem byl hotový beznaboh. A svou silou jsem jím pořád. Jenom mocí Boží chápu to jinak. Ale ze své schopnosti víry, kterou nemám, bych to nepochopil. Já vás obdivuju. No ale jestliže tomu takhle je, že ten člověk jde k něčemu, co neexistuje na žádné úrovni, nýbrž co ty úrovně jenom řídí, a kdyby to existovalo na úrovni kterékoliv, tak by to nemohlo řídit. Tak je to to pravé nic, ke kterému se jde. Po každé úrovni si můžete kráčet, ať je to sebevyšší. Třetí nebe ať je to, tak po ní můžete kráčet. Se tam procházím mezi... může mi tam být dobře. Ale pravé Tao není cesta, po které se dá kráčet. To je, to je to pravé nic. Tam až vstoupíte, do toho nic, tak si uvědomíte s Lao'c-em, "Tao je při všem. Ale do ničeho nezasahuje. A chceš-li se přiblížiti k tomu Tao, nerozlišuj mezi příjemným a nepříjemným. Kdo rozlišuje mezi příjemným a nepříjemným, nemůže se přiblížiti k pravé moudrosti. No, ono se tomu lidově říká: "Slunce Boží svítí i na špinavou kaluž, ne? Nerozlišuje. Nesvítí víc do té čisté kaluže, než do té špinavé, že ano? A v tom smyslu je to nic. Že je to vrcholně milosrdné. Ale tak nerozlišeně milosrdné, že už to z lidského hlediska jako milosrdenství nemůžeme poznávat. To je tak totálně milující, že z hlediska lidského, z hlediska člověka, který je zvyklý, že láska někam teče, konkrétně nějakým korytem k něčemu, k něčemu se vzpíná, tato láska to není, takže my to jako lásku poznávat nemůžeme. My i tu lásku Boží poznáváme, jakože neexistuje, že to nic. A zrovna tak je to s tím bytím a s tím poznáním a se vším. Tak bych to takhle chtěl rozpitvat, abyste viděli, co je to nic. To je všeobsažné. Na pozadí všeho existující. Ale na **pozadí** všeho existující. To znamená, když rozbijete atom na nejmenší ještě další částky a ty zase, tak Boha nenajdete. Ten není v něčem existujícím. Ten není tím existujícím, lépe řečeno. Ale je na pozadí toho. On to všechno udržuje, on to všechno

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>http://makon.cz/pdf/HOVORY.pdf

udržuje při vědomí, při existenci, podle toho, na jaké úrovni se to vyskytuje, ne? Tak k tomuto nic jdeme, takže když potom se dostaneme do toho nic, tak je to pro nás ohromující zkušenost, protože my víme: "Je to nic, ale tím jenom proto, že je to nic, tak je to všecko. Já se nedivím, že někdo je takový pantheista, řekne, tak Bůh je všechno. Je to nesprávný postoj, to já uznávám, to je velice, velice zvrhlý postoj. On není všecko. Ale všecko je ustavičně z něho. Ale má-li být z něčeho ustavičně něco, jenom z toho má pocházet, tak ono to nemůže být tím nebo oním, to nemůže být. [...]To musí být opravdu nic, aby z toho všechno mohlo vycházet. Já nevím, [je] to asi nesrozumitelné. Je to srozumitelné? Je to těžko srozumitelné, no ale je to tak. Protože Pán Bůh kdyby se měl starat o věci, které řídí, takhle by dopadlo. Nemá ani ruce ani nohy, a tím, že všechno řídí, tak to vypadá, jako by to neřídil. Jako by byl nic. Tím, že všechno miluje, tak to vypadá jako by nic nemiloval, protože kdo miluje vraha i toho, kdo je vražděn, tak prosím vás, co to je? Jaká je to láska? To je nelidská láska. Jako by ta láska neexistovala. Jakto že tady toho vraha nezastavíš, jakto že mu nezastavíš ruku, když on vraždí? Co je to za lásku?"

Krom užívání nestandardního slova beznaboh<sup>2</sup> je poutavý pojem Boha jako Ničeho. Krom zmíněné souvislosti s taoismem je zde patrný vliv Mistra Eckharta[5]. Je zde patrný i postoj ke vztahu Boha a zla, jak jsme viděli v kapitole 4 v části o modlitbě.

#### 3. Nahrávka s označením kotouc-D01-d, od pozice 01:23:37.

"Já bych to řekl asi nějakým přirovnáním: Bůh je bytost, promiňte, že takhle budu mluvit, která... nebo jsoucnost, která je schopna nejvyšší možné lásky. Nikdo není schopen takové lásky jako on, takže my snad můžeme tu hlásku přirovnat k lidem, kteří se mají vzájemně rádi. Já to udělám, ovšem samo sebou, že to bude nebe a dudy ne?"

Příklad toho, že Makoň používá modely, které sám považuje za nesprávné, když to umožní vyložit zamýšlenou stať. Všechna přirovnání o Bohu považuje za nesprávná a uchyluje se k nim jako k nutnému zlu v konkrétní fázi snahy o pochopení pravdy.

#### 4. Nahrávka s označením 81-06B, od pozice 03:42.

"Jak líčili ti proroci a ti zasvěcenci toho Boha? Jako krutého mstitele, který mstí hříchy do třetího a čtvrtého pokolení. Já nevím, jak to pokolení k tomu vůbec přijde. A krutý mstítel, soudce a tak dále. Všechno si to můžete v Starém zákoně přečíst. Ono stačí tahleta charakteristika. Co to je za vtip, takhle líčit milosrdného Boha? To je úžasně moudré. Protože jestliže člověk nevidí, neví o tom, že když je v této fázi, že je na úrovni přírodní, kde platí oko za oko, zub za zub, kde silnější má právo a neprohřešuje se tím, zabíjet toho slabšího nebo toho nemocného, tak nevychází z údivu a myslí si, že je Bohem opuštěn. Ne, ten Bůh se jeví tomu králíku jako absolutně neexistující, nebo když existující, tak jako nemilosrdný soudce, protože když ho přepadne orel, tak je odsouzen k zániku a žádný pán Bůh mu nepomůže,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>viz článek z periodika Naše řeč z roku 1921: http://nase-rec.ujc.cas.cz/archiv.php?art=1047.

ani prstem nehne. A na to vás upozorňuju, že kdykoli upadneme do stavu přírodního člověka, to znamená na tom světě jenom jíme, pijeme, spíme a máme se dobře jako zvíře, tak není pro nás žadné milosrdenství Boží připraveno, je pro nás připravenn Bůh nemilosrdný, soudce, který bude trestat naše hříchy do třetího a čtvrtého pokolení."

Zde se objevuje důležitý a pro Makoně charakteristický koncept různých úrovní vědomí, které ovlivňují realitu, v níž se jedinec nachází. Podle úrovně vědomí platí nejen různé zákonitosti, ale i se jinak projevuje Bůh. Tím také vysvětluje zdánlivý rozpor mezi Boží povahou ve Starém a Novém zákoně.

### 5.3 Trinitologie

1. Nahrávka s označením 80-02A, od pozice 29:15.

"Bohu nelze rozumět. A to je to, čím bych chtěl začít. Proč mu nelze rozumět? Proč se s ním nelze setkat? Proč ho nelze vidět? To bych chtěl dopovědět proto, že existuje Bůh, který je vlastně trojjediný. To vědí Indové, to vědí Evropané, to vědí křesťani, tedy všichni na světě. Staří národové. To věděli Sumerové. Co to je ta trojjedinost? My si řekneme Otec, Duch a Syn a tím to vyřídíme. Nic jsme tím nevysvětlili. Naopak jsme zatemnili věc. Jsou to, řek bych školsky, rozdělené funkce jednoho a téhož Boha. Funkce, čili úkoly, které na sebe vzal nebo ustavičně bere jeden a tentýž Bůh. Ten totiž má úkol stvořitelský, kterýž ustavičně tvoří, a tentýž Bůh má úkol spasitelský, že to stvořené k sobě táhne. Teď si už jenom představte, jak je těžké porozumět jednání takového Boha, který zároveň ustavičně něco od sebe z domova posílá do světa od sebe pryč a zároveň z toho světa to táhne k sobě. Jak rozeznat jednoho od druhého? Jak to oddělit? Z toho byli věřící v koncentráku úplně vedle. Všichni věřící, se kterými jsem se tam setkal. Všichni říkali: "Jak se na tohleto zvěrstvo může dívat pán Bůh? Jak mě může nechat takhle na holičkách? Já jsem přeci byl vždycky zbožný člověk a já tady takhle trpím bez pomoci a takový zvíře qestapácký má na mě všechna práva a Bůh ani prstem nehne pro mě. A kdykoliv jsem s nimi souhlasil a takhle myslel, vždycky [jsem] dostal nějaký kopanec od toho qestapáka. Zrovna! Přesně! To je řízení od pána Boha, opravdu, abych věděl, že pán Bůh s tím absolutně souhlasí, že takhle se o člověka nestará. Ale vedle tohoto, vedle těchto dvou principů Božích – stvořitele a spasitele, existuje třetí jeho princip a to jest, oni říkají křesťani ,potěšitele', ale lépe bylo řečeno osvětitele, že opravdu ten člověk vlivem toho Božího působení v něm může být čím dál osvícenější. Že nemusí slepě jít ani od toho Boha pryč, ani k tomu Bohu nazpátek, nýbrž může plně s plným vědomím vědět, co dělá. Velice nutné, aby tento třetí princip tam taky existoval u toho Boha."

Boží trojjedinost je zde podána nad rámec křesťanského pojmu jako něco, co lze poznávat a bylo historicky poznáváno i bez osoby Ježíše Krista. Makoň potvrzuje objektivitu Boží trojjedinosti. Nepojímá ji však jako trojici osob, ale trojici funkcí. Mohl by tak být zařazen jako modalista, ovšem oproti Sabelliovi má pochopitelně výklad značně odlišný.

Tato pasáž krom Boží trojjedinosti silně promlouvá i k tématu Božího řízení světa.

#### 2. Nahrávka s označením 82-22, od pozice 55:16.

"Otec, Syn a Duch svatý. My si totiž nedovedeme vůbec představit, jak je to možný, že na jedné straně pán Bůh něco tvoří a ustavičně to tvoří – kdyby to ustavičně netvořil, tak my nejsme vůbec na světě, jo? Musí pořád do toho svoji bytostnou, podstatnou část vkládat, aby mohl existovat tady kámen, čas a prostor jako celek a taky tedy člověk. Cili to je proud, který míří od něho do časoprostoru. Kdybyste se, jako normální člověk je, spojili jenom s tímto proudem, to znamená žili si jenom pro sebe, tedy z toho, co od něho dostáváte, aniž si uvědomíte, že z toho žijete, tak promrháte všecko, ne? Protože byste se nechytli toho druhého proudu, kterým je spasitel a to je tentýž Bůh, ne nějaký druhý. Jenomže zároveň s touto silou odstředivou působí síla dostředivá. Vzájemně se drží v šachu, ano? Protože když máte odstředivou sílu deset a dostředivou deset, deset bez desíti je nula a to je Bůh. A jsou tam obě dvě tyto síly, rozumíte mi dobře? I ta desítka kladná i ta desítka záporná a přesto je to nula, že jo? To je to Nic přirozenosti Boží. Nesmírně veliká moc tvůrčí, nesmírně veliká moc spasitelská. A co je to, to třetí? Ten Bůh utěšitel nebo osvětitel, Duch svatý? To je zase něco, a o to se hádali katolíci s pravoslavnými, jestli Duch svatý působí jenom přes Ježíše nebo taky... jestli taky přes Ježíše a nejenom z Otce. Pravoslavní říkají, že jenom z Otce pochází, a katolíci, že pochází také ze Syna, vychází taky ze Syna. A roku tisíc našeho letopočtu se rozešli a vznikla Pravoslavná církev z toho, to byly ještě důvody nějaký politický, ale to nevadí. Zkrátka pro takovou maličkost se rozešli a byl to zbytečný rozchod. Dneska by se to už mělo uspořádat, protože ona je to síla, která působí skrze obojí. Je to jenom další funkce Boží, která se nedá vysvětlit plus deset a mínus deset, nýbrž by se musela vysvětlit úplně jiným obrazem. Já ho tady nebudu předvádět, protože to by byl obraz na čtvrt hodiny, ale je to síla poznání, se kterou si vůbec křesťané zatím nevěděli rady, a to z toho důvodu, že je třeba napřed tu kladnou desítku s tou zápornou desítkou vyrovnat a teprve potom může nastoupit ten Duch svatý."

Velice neobvyklý, ba kontroverzní výklad, kde Bůh stvořitel a Bůh spasitel působí protikladně jako síly jdoucí jedna proti druhé a doslova "se vzájemně drží v šachu". Je zde však patrné povědomí toho, že tento obraz je opět jen nepřesným modelem a nestačí ani na výklad role Ducha svatého.

#### 3. Nahrávka s označením 79-01, od pozice 01:06:10.

"Tady nemějte starost, že by na tomto předělu vám nekynula žádná pomoc. Ta pomoc je vyššího druhu a není závislá už od vedení událostmi nebo od vedení stvořením, stvořeným nebo naším já, nýbrž je závislá jenom čistě na tom Bohu, který je jiným Bohem, než který tvoří, a o kterém se vyjádřil Eckhart, že nemá nic společného s Bohem, který je stvořitelem, ano? Je to tentýž Bůh, ale je to jiná jeho tvář, která nemá nic společného s tím Bohem, který je stvořitelem."

Pasáž, která rozvíjí ty předchozí. Oproti nemilos<br/>rdnému Bohu, který "nehne prstem, aby pomohl", je zde ujištění o Boží pomoci. Rozdíl je opět dán jinou vývojovou fází, jinou úrovní jedince. Jestliže v předchozí pasáži se hovořilo o protikladnosti Božích osob, zde spolu "nemají nic společného". Těžko říci,

která varianta více otřásá zavedeným vnímáním, každopádně se zdá, že to je záměrem.

#### 4. Nahrávka s označením 76-03A-Kaly-5, od pozice 23:22.

"My totiž pořád slavíme trojici Boží: Bůh Otec, Bůh Syn a Bůh Duch svatý, ne? Ale to synovství Otcovo nemůže být ve stavu určité míry oddělenosti, jak se to jevilo po ty tři roky, kdy on poslouchal, ale byl menší než Otec. Potom až se znovu stane Synem, až se mu vrátí synovství na jiné úrovni, tak už bude roven tomu Otci. On bude mít právo poslat Ducha svatého. A takhle bude vládnout celým Božstvím, celým obsahem jeho moci. A ta moc největší spočívá v tom vedení Duchem svatým všeho. Ten Duch svatý ve všem vládne, ve všem je pravou živou podstatou. Ten Duch svatý totiž je podstatou všech těch samovolných sil. Ten se ocitá na jejich podkladě. Ale zatímco ty síly samy o sobě jsou trpné, On je přitom aktivní, víte? To je ta stránka aktivní těch samovolných sil."

Poslední trinitologická pasáž přináší také významné christologické sdělení o tom, že Ježíš požíval synovství na různých stupních.

K Makoňovým trinitologickým výpovědím chci jen dodat, že pozoruji zvláštní jev týkající se kvantity statí o Duchu svatém. Citované pasáže budí dojem, že Duchu svatému je věnováno mnoho, ne-li nejvíce pozornosti. Tak jest ale pouze tam, kde se diskutuje Trojice jako taková. Jinak Makoň hovoří spíše o Otci a Synu jako o Stvořiteli a Spasiteli, nechávaje roli Ducha svatého bez komentáře.

### 5.4 Kosmologie

Pro Makoně typický pohled na věci z hlediska úrovní prostupuje i do kosmologie. Spojuje vlastní zkušenost, proudy mysticismu 20. století, snad se společným základem jako má antroposofie[6], a indickou nauku o čakrách[7], snad s příměsí kabbalismu, jak to syntetizuje i Kentonová[8]. Svět se podle Makoně dá vnímat ze sedmi úrovní, odpovídajících sedmi čakrám. Tomu podle něho odpovídá i sedm komnat v Hradu nitra podle sv. Terezie z Ávily.

#### 1. Nahrávka s označením kotouc-E01-c, od pozice 00:00.

"Mája, to je pojem nejméně chápaný u nás na západě, protože my jej chápeme jako klam, a to je asi tak chybné, [...] Jestliže tady existují nějaké sféry existenční, jako třebas hmotná, elementální, astrální, rajská, andělská, projevený Bůh, jestliže takovéto sféry existují, tak všechny vyvěrají z absolutna. Z absolutního božství. A to absolutno, kdybychom to chtěli nějak definovat... Ne, definovat těžko, ale si představit, tak bychom ho definovali jako nádrž všeho, co z něho vyvěrá, všeho co z něho pořád vyvěrá. Čili tam je v absolutním stavu to, co my vidíme v relativním, v poměrném stavu, protože to vyvřelo. A teď ale... jestliže jsme v proudu, který vyvěrá jinou dírou nebo jiným otvorem, jiným směrem než jiný proud, tak my jsme schopni vidět skutečnost jenom jako součást toho proudu. To znamená: Jsme-li v hmotné oblasti, jsme schopni [...] v jeho díle, který zanechal ve hmotě. Ano? Velikost jeho v jeho tvorech nebo v jeho stvoření, jinak ne. A přičemž mám na mysli

i takový široký pojem jako světlo rozumu, to je taky stvořené světlo, ano? I tak ho můžeme chápat do určité míry. Kdybych žil na úrovni astrální, tak bych ho chápal z této astrální úrovně. Elementární a tak dále, všude bych ho chápal jiným způsobem. Takže já když se dneska ocitnu třeba ve snu v jiném těle, takzvaném astrálním, jak se tomu odborně říká, tak já se s ním ztotožním, a ztotožním se s celým tím viděním snovým a považu to za skutečnost, co tam zažívám. Když se probudím, považuju za skutečnost to, co zažívám zde. Kdybych se probudil do jiného stavu, třebas elementárního, považoval bych za skutečnost, co tam zažívám. A zrovna tak kdybych se probudil do rajského stavu a tak dále. A je to tedy nepravda, co já zažívám? Je to klam, co tam zažívám? Ne, je to částečka nebo jeden proud skutečnosti. Takhle se musí mája vysvětlovat. Jeden proud skutečnosti. A protože je to jenom jedna malá část skutečnosti, proto mohl Ježíš Kristus o této máje říci: "Nechať mrtví pochovávají mrtvé.' To znamená: Mohl považovat jednu část za hotovou smrt vedle toho celku, se kterým on se stýkal."

### 5.5 Stvoření

U stvoření stejně jako u spásy klade Makoň vytrvale největší důraz na jejich ustavičnost. Ustavičné tvoření Makoň vykládá z vlastního pojetí, neodkazuje se na svoje předchůdce. Zda je neznal, mi není známo, ale lze se toho dohadovat. Každopádně *creatio continua* je pojem živě diskutovaný s doloženým historickým rámcem jak dnes[9][10] tak v Makoňově době[11]. Nijak to však neznamená, že by Makoňův pohled byl shodný s ostatními proponenty *creationis continuae*.

#### 1. Nahrávka s označením 82-02, od pozice 42:07.

"Můžeme se opřít o vědecké bádání: archeologické bádání, antropologické bádání, o všechny možný druhy věd se můžeme opřít a víme tohleto: Ze na tom světě se vyvíjeli napřed jednodušší tvorové, ale vždycky současně zvířecí říše s rostlinnou. Tato symbióza mezi zvířetem a rostlinou existuje od začátku toho života na tomto světě, víte? Takže nedegradujme rostlinu na úroveň pod zvíře. To je směr jdoucí jinam, než kam jde zvířecí život. Tyto dva musí být vedle sebe se specializovaným úkolem, aby to vůbec všechno mohlo fungovat. Bez zvířat by nebyla rostlina a bez rostliny by nebylo zvíře, tak to asi zjednodušeně je. Já to dělám všechno velice zjednodušeně, školsky. A bez těch dvou by nebyl zase člověk, To je taková nadstavba nad tímhletím. Ovšem člověk je na straně těch zvířat, nikoli na straně rostlin. A tak teďka především bych byl rád, kdybyste věděli, že do této vývojové teorie nemá vůbec co mluvit povídání Geneze ze Starého zákona, že za šest dní Bůh něco stvořil a sedmý den odpočíval. Vůbec o tom se tam nemluví. I když je tam jasně řečeno: Napřed bylo to, potom bylo tamto. To vůbec nemá souvislost s dnešním pochopením vědy a nic to nemluví proti dnešnímu pochopení vědy. Rádo se to staví jedno proti druhému, ale tam je to líčení stavu a tady je to líčení situace, že? Dnešní věda si zkoumá situaci, vývoj situační. Kdežto tam se mluví o stavové situaci, stavovém stavu. Já bych tamto řekl takhle: Jestliže by v člověku neexistovalo na té úrovni, na které on je, šest dní tvůrčích Božích a sedmý den odpočinku Božího, tak on jako člověk by nemohl ani prstem hnout směrem ze své úrovně. On by nemohl zdvihnout hlavu k Bohu."

Makoň obvykle vykládá biblický stvořitelský mýtus jako záležitost týkající se vnitřního vývoje člověka. Nesetkal jsem se s tím, že by věc vztahoval ke vzniku vesmíru jako takového. Zdůrazňuje však dokonalou pravdivost biblického sdělení, je-li správně chápáno, a to nejen u stvořitelského mýtu.

#### 2. Nahrávka s označením kotouc-T01-metoda-d, od pozice 01:24:55.

"Ježíš v té době svého mládí trošičku viděl víc do té činnosti svého Otce než my. Bylo to způsobeno tím, že prošel narozením v Betlémě, což nebylo obyčejné narození. To je symbol už velice vznešeného znovuzrození, velice vznešeného znovuzrození a my jsme tím neprošli, tak proto takhle nevidíme do dílny Boží. A kdybych tedy, pokud si to dovedu vůbec představit, měl říci, jakým způsobem asi Ježíš Kristus viděl do ty dílny Boží, a proto viděl, že musí být v tom, co je jeho Otce, tak bych to řekl asi takhle: On už dobře znal, že to, co je ve Starém zákoně pověděno o šesti dnech práce Hospodina a sedmém dnu odpočinku, že to je symbol toho, co se ustavičně děje. Co ustavičně probíhá. Ze probíhá ustavičně činnost Boží a ustavičně sedmý den odpočinku. Kdo tohleto zažil, tak ví, že stvoření potom má zcela jinou povahu, než jak my podle symboliky, kterou si nedovedeme zatím vysvětlit, mu přičítáme. Že totiž to není nějaká akce, po ní zase následuje další akce, ta tvůrčí činnost Boží, jako je to tam líčeno, nýbrž že je to soustavná činnost na různých úrovních, jak je to tam líčeno, neboť nedokážeme to jinak vyjádřit než symbolem času a prostoru a pak to musím líčit jedno za druhým, když to jednou dáme do času a do prostoru. Ale když to obrátíme, když z toho symbolu přejdeme do té bezčasovosti, ve které se to děje, ze které to prýští, tak tam se zároveň rodí svět a zároveň se ničí, zároveň je Bůh v klidu. A kdyby tomu tak nebylo, tak my nikdy nemůžeme být činní, protože on je jediný činitel. Jak bychom my mohli být činni, kdyby on činitelem nebyl? Naše činnost je odvozena od činnosti Boží. Uboze odvozena od činnosti Boží. On je jediný činitel. Ale bychom nikdy nemohli být v klidu, kdyby on v klidu nebyl. Nikdy ne. A protože on je neustále v klidu, a náš klid je odvozen z jeho klidu, tak také můžeme v klidu být."

Zde je doložen Makoňův ustavičný důraz na ustavičnost. Za povšimnutí též stojí, že stvoření světa za šest a jeden den lze zažít. Je zde i zajímavá christologická odbočka. Díky Bohu usmiřování vědeckého a biblického pojetí stvoření světa není momentálně v naší společnosti výrazně třeba, ale leckde ještě ano.

### 5.6 Řízení světa

K tématu Božího řízení světa se pojí anekdota z Makoňova rozhovoru se svými posluchači. Jeden z nich na něco reagoval poznámkou, že "ani vlas z hlavy nevypadne bez vůle Boží". Makoň ho pak zvýšeným hlasem několikrát vyzval, aby si z hlavy vytrhl vlas. Když to dotyčný po chvíli váhání rozpačitě udělal, zeptal se ho Makoň: "Co ty víš o vůli Boží;"

Tato anekdota, o jejíž pravdivosti nemám důvod pochybovat, neboť jsem ji slyšel vyprávět od očitého svědka, nastiňuje Makoňův důraz na to, že otázku Božího řízení světa nelze pojímat naivně nebo mechanicky. Jeho snaha o to, aby tuto věc posluchači nepochopili nesprávně, je zde patrnější než u většiny ostatních témat.

#### 1. Nahrávka s označením 83-05, od pozice 17:00.

"Vidíme, že je tady nějaká hierarchie. Nějaký řádově vyšší a nižší způsob života. Jenomže není nám dáno, abychom hleděli za hranice tohoto časoprostoru, abychom věděli, jestli tento řád pokračuje dál. Jenže byli lidé a jsou lidé, kteří rozšířili svoje vědomí a vědí, že to co se nám tady jeví jako nějaký řád hodnot, jako nějaká podřízenost, nadřízenost a tak dále i v myšlenkovém světě, jako například je znázorněno v Otčenáši, tam je znázorněna ta podřízenost tím seřazením těch modliteb. Tak jestliže jsou tady lidé, kteří o tom to vědí a jestliže jim můžeme věřit nebo se můžeme dokonce přesvědčit, že mají pravdu, tak pak bychom neměli pochyb o tom, že Bůh má smysl. Že v tomto řádu musí být nějaký vrchol a musí být nějaký spodek. Jestliže toto všechno tady na světě je, při pouhém pohledu na tento svět, tak můžeme klidně předpokládat, že toto platí za hranicemi této zákonitosti. Že existujou jiné ohrady, širší, zákonitost vyšší, svobodnější a za jiných okolností probíhající a tak to jde dál, až možná tam na vršku je něco nad tím zákonem. A to je v pořádku, protože já když lidsky na tom jenom tak jdu, tak si řeknu: "Je-li tady nějaký zákon, tak to přeci předpokládá nějakého zákonodárce. Takže smysl Boha, to je smysl zákonodárce. Ovšem dívat se na Boha jenom jako na zákonodárce, to je chabý pohled. Já se zatím na to omezím, protože nechci... o Bohu by se dala přednáška udělat, přednáším o Bohu asi padesát dva let a nemá to konce, takže já se omezím na tenhleten postoj a řeknu, že tedy smysl Boží je, že něco musí být řízeno tak, musí být řízeno tak, aniž víme proč, musí být řízeno tak, aby to nebylo vidět, že je to řízeno. Protože kdyby všechno bylo řízeno tak, aby bylo vidět, že je to řízeno, tak by se to nedalo vůbec řídit. To je ten hlavní důvod. Já ty ostatní důvody, těch je stovky, nebudu jmenovat, ale víte, že mnoho věcí probíhá ve vaší duši, které vědomě neřídíte, ve vašem těle zrovna tak. Já budu mluvit jako k lékařům. To je automatismus ve vás živý: srdce, pohyb srdce, že ano, a nevíte, nestaráte se o to, ne? Jenom že to přiživujete nějak a solidním způsobem žijete, tak to ono funguje. Má to smysl o tom vědět? Nemá. A proto je nesmyslné vědět něco o Bohu, který takhle samovolně řídí. Ten nepřemýšlí o tom řízení, vůbec ne. Samovolně řídí shora, a to je naše pravlast, [kde] se všechno řídí tou mocí této samovolnosti. To je obrovská moc. To je tak velká moc, viď? Vy jako lékaři to nejlíp pochopíte ze všech lidí. Jaká je to obrovská moc toho automatismu, já mu říkám [automatismus] jedna, který v nás řídí všechen průběh vnitřních sekrecí a klepání srdce a pohybu střev a to všechno dohromady a harmonizuje to dohromady, ne? A my jsme k tomu přišli jako slepí k houslím, ne? Jak je to dobře, že my jsme tomu takhle přišli. Ne že bychom o tom neměli nic vědět, ale že to tady je. Atak je taky dobře, že je tady tenhleten Bůh, že to takhle samovolně všechno jde až nahoru, tam my vůbec nedozírnem. Ale ono se to dá rozšířit a smysl právě toho lidského života, který jde za hranice toho toho normálního vidění, spočívá v tom, že člověk rozšiřuje svoje vědomí do těch oblastí, kde už vlivem

své morální vyspělosti je schopen zasáhnout jako pán Bůh. Řek bych bez protivenství vůči Bohu, bez zásahu do vůle Boží. To znamená se zřeknutím se vlastní vůle a se ctěním nějaké vůle vyšší. Takže smysl toho celého je umět se podřídit vůli, která je moudřejší."

Pojetí Boha jako zákonodárce se dá v určitém smyslu chápat jako protiklad k ustavičnému tvoření: Zákonodárce zákony jednou vydá a dále už do dění nevstupuje. Makoň s pojmem zákonitostí – Bohem daných zákonitostí – pracuje bohatě, jak jsme viděli v kapitole 4. Dá se tedy říci, že je proti pojetí Božího řízení v tom smyslu, že by Bůh do dění zasahoval nějakým explicitním vstupem. Pracuje však se schématem, kdy člověk může v určitém okamžiku naplnit podmínky pro přechod z jedné úrovně zákonitostí do druhé, a tím zapříčinit radikální změnu vývoje události, což se zcela pochopitelně může jevit jako Boží zásah, což není zpravidla na škodu věci, ačkoliv by to Makoň asi považoval za nesprávný výklad.

#### 2. Nahrávka s označením kotouc-C01-c, od pozice 00:00.

"To si myslíte, že není vůbec možné. Že se od té doby zázraky nedějí, ale je to z toho důvodu, že mu nedovolujete, aby vstoupil do vašeho života. Například tady že vstoupil tady doktor Elger zrovna v okamžiku, než jsem to tam chtěl začít vykládat, on považuje za režii. Já zase vím, že je to právo, které jsem dal Ježíši, aby vstoupil do jeho života. Žádná režie. Já mám právo také dávat, pokud se mi lidé dají, on se včera dal, právo, aby vstoupil on do jejich života, víte? Protože nesmíte se cítit oddělenou bytostí, ne? A když mně ukáže, jako se to stalo v koncentráku poprvně: "Těch pět mně přivedeš, ne? tak to právo trvá, ne? Žádná režie. To je právo. A ty máš taky právo – každý má právo – do života Ježíše pozvat. To nebyla režie, to byla součást toho, že já jsem pozval do tvého života Ježíše, rozumíš? Mně nejde o slovíčka. Mně by nemuselo vadit, že to považujete za režii, ale já nechci ubírat tomu pánu Bohu na jeho cti. Nechci ubírat na tom pochopení jeho úmyslu. On nechce váš zivot režírovat, nýbrž on chce, abyste mu patřili. On tebe teďka pozval k tomu, aby ses naučil mu lépe patřit, rozumíš? Jestli v tom vidíš režii, já v tom vidím pozvání."

### 5.7 Antropologie

#### 1. Nahrávka s označením 85-05A, od pozice 05:14.

"Aby včelí rod byl zachován, ona nemůže mít lidský rozum, ona nemůže mít mozek. To je veliká vymoženost, že nemá mozek. Centrálně by nedokázala to, co dokáže včela decentrálním rozmístěním čidel, které nahrazují mozek, provést. Takže včela může bezvadným, naprosto neomylným způsobem letět za květem, který je vzdálen, který necítí a za kterým ona letí s naprostou bezpečností a přistane na tom květu, který jí ukázala ta včela, která ji tam navedla ráno. A to je způsob, do kterýho nikdy nedorosteme. Protože místo toho máme mozek. A ten nám toto neskýtá. A protože nám skýtá něco jiného. Nám skýtá touhu přerůst přes svůj druh. Já chci být lepší, dokonalejší, rozumnější, moudřejší, než byli moji rodiče. A proto mládež první chybu, kterou dělá, že se staví na zadní nohy a říká: "Moji předkové byli

hloupí proti mně. To je první špatný pohled, chybný pohled na rodiče a na předcházející generaci. Oni mají za sebou tohle, to je ten pochod kupředu už totiž. A proto se jim tamto zdá být zaostalé. To, co oni právě zažívají, není to pravda. Oni si prošli tou fází, kterou ta mládež teprve prochází, aby dospěli do nějaké úrovně, za kterou už se beztak nemůže jít. A to oni neví, že oni taky dospějou do té fáze, za kterou už nebudou moct jít. Neboť člověk má taky omezené možnosti. No a tohleto prostě u těch nižších tvorů také existuje. Jenže ta první fáze toho mládí, až na slony a některé vyspělé savce, probíhá velice rychle. Například mládí u takové třebas mouchy probíhá v půl dny. Co my musíme dělat osmnáct let, tak ona za půl dne je s tím hotova a je hotovou mouchou lítající a umí lítat z toho automatismu, který v ní je. Cili my ten automatismus opravdu, který v sobě máme také a máme ho daleko složitější, máme ho dokonalejší, než má třebas husa nebo včela. Ale my ho držíme v šachu. My mu nedovolujeme, aby se rozrůstal tam, kam se rozrůstá třebas v oblasti včely. To znamená, toto nechci přírodovědecky tady dál rozvádět, to by vás strašně unavovalo. Ale já zůstanu u člověka. A teď to už chápete, že já jsem se musel vzdát třebas přírodovědy ve svých patnácti letech. Jak je to dobře, že jsem se toho musel vzdát, protože já bych z této strany do tý přírodovědy byl nikdy nevnikl. Dneska do tý přírodovědy vnikám způsobem, kterým málokterý přírodovědec do toho vniká. A závidí mně, když se s ním setkám, že mám tento přístup k věcem. No, ale nechci se tím chlubit, to jsem já nezavinil, to zavinili lékaři. Tak, teď chci říci: Jestliže člověk je jediný z tvorů, který touží po tom, aby přerostl svého druha, aby byl lepší. Nebo dokonce horší, což je taky svým způsobem jiný. Aby byl jiný, než byl ten vedlejší tvor. To je aby nebyl stádový. Tak je to známka toho, že dorůstá do pravé individuality, která od všech relativností je oproštěna. To je ta věčná individualita, ze které všechno jsme vzali a do které se zase nazpátek vracíme. Od Boha přicházíme a k Bohu se vracíme."

Když hovoří o člověku, dává ho Makoň často do poměru ke zvířeti. Přisuzuje člověku oproti zvířatům výjimečnost, ovšem musíme vzít v potaz, že Makoň měl ke zvířatům nesmírně blízko, zažíval sám sebe jako jednoho z nich, a přechod do lidské společnosti pro něj byl bolestným[?]. Sounáležitost se zvířaty pro něj ani potom nepominula: "já jsem dneska ještě víc zvířetem než vy. A já se za to nestydím, já jsem už husou, prasetem, teletem, vším možným už jsem byl." (Nahrávka 87–03, 35:47.) Proto jestliže připisuje člověku výsostné postavení, pak to není z přezíravosti vůči zvířatům, nýbrž z nutnosti kapitulovat před tíhou zjevení. Hlavním poselstvím zde však je, že člověk je výjimečný tím, že má touhu a tedy i možnost stát se něčím víc než tím, čím je.

#### 2. Nahrávka s označením 80-07A, od pozice 36:16.

"Tam [v nebi] budete konvergovat k Bohu. A teprve tady se občas snažíte, abyste se mu přibližili. Ale tam se mu budete věčně přibližovat. To je úděl bohužel člověka. Budete věčně poznamenání jeho svořitelským úkolem. A dobře nám tak. Jinak bychom nemohli v tom jeho stvořitelském úkolu fungovat na věky. A ono se od nás chce, abychom navěky v něm fungovali. On nás nepotřebuje jenom, abychom byli spasitelé, on nás potřebuje, abychom byli spolustvořitelé. Spolustvořitelé. Abychom v jeho stvoření pokračovali.

Jako jsme plodili tady děti, tím jsme se stávali spolustvořitelé, tak potom chce, abychom zplodili duchovní bytosti. Budeme dělat totéž. Budeme plodit, pořád budeme plodit, ale na jiné úrovni. Toto plození na jiné úrovni, ale soustavné, už bez mezer, bude naše nebe."

Že ve stavu nebe je člověk v činnosti zdůrazňuje Makoň opakovaně. Zde mi jde o výrok, že člověk se má stát spoluspasitelem a spolustvořitelem.

#### 3. Nahrávka s označením kotouc-F01-b, od pozice 13:00.

"Kámen je udržován v existenci tím, že ustavičně svou existenci do něho Bůh předává, ale to je kámen. U rostlin je to zase už lepší, tam se toho předává víc, aby mohla růst dokonce, a u člověka se předává největší míra těch vlastností Božích. Tam se předává značná míra existenční, [proto] má velice složitý organismus proti kameni, souhra buněk a to všecko a organický život je vůbec složitější než anorganický, ale předává se do něho také značná míra uvědomovací síly. On si uvědomuje tento svět do takové míry, že z něho si může analogicky vydedukovat život věčný. Může mít pojetí o životu věčným. Dokud toto pojetí nemá, dokud se nedovede vmyslit, že existuje věčný život, tak nemůže do něho vejít. A to zvíře si nedovede udělat ještě. A člověk si může. Nemůžete zatoužit po něčem, o čem nic nevíte, co si nedovedete nějak představit, že to existuje, že ano? A člověk tuto představu může pojmout a právě toto může za touto představou jít. On si vytvoří napřed představu a v tom je ztělesněno tolik síly od Boha, že pomocí představy která třeba ještě neodpovídá zdaleka skutečnosti, jaká existuje za tou představou, se odebere do té skutečnosti vyšší. Tak proto je život lidský připraven pro tyto vlastnosti, které má, k tomu přechodu do Věčnosti. A žádný jiný život není připraven."

Z této pasáže by mohlo plynout, že není jiné cesty ke spáse než skrze představu o ní. Domnívám se, že toto Makoň vyjádřit nechtěl a jinde tvrdí opak. Jde však o to, že možnost představit si věčný život s sebou nese možnost ho realizovat. A ta je vlastní jen člověku.

#### 4. Nahrávka s označením 76-02-Kaly, od pozice 22:37.

"Ten Ježíš tady není, neexistuje pro mou radost, nýbrž proto že beze mě by nevyrostl do Jordánu. Lidský život má takovou nesmírnou cenu, že bez něho by se ve vesmíru Bůh nevyvinul ve spasitele. To je závažný slovo. My máme tvůrčí úkol nebo ještě víc než tvůrčí úkol, prostě transformační úkol. My jsme transformační stanice něčeho časného na věčné a bez této transformační stanice ani Bůh nedokáže z vesmíru udělat zase sám sebe. Jedině pomocí těchto transformátorů to dokáže a proto nám posílá spasitele a proto od nás chce, abychom ho následovali a tak dále."

Některé Makoňovy výpovědi o člověku a jeho podstatě mohou vyvolávat otázku. jaký to má mít důsledek. Co z toho plyne, že je člověk například transformační stanicí mezi časným a věčným? Stejně jako vlastně u celého zbytku Makoňových hovorů zde můžeme pozorovat spojující ideu, že člověk by se měl orientovat na Věčnost a vědomé spojení s ní.

### 5.8 Christologie

Klasickým christologickým otázkám jako lidské a božské přirozenosti nebo lidské a božské vůle se Makoň prakticky nevěnuje. Pokud se jich dotkne, pak buď ve zmínce, že o něčem takovém se kdysi v křesťanství hloupě a naivně vedly spory, nebo okrajově v rámci jiného výkladu. U Ježíšova božství Makoň rozlišuje mezi člověkem Ježíšem a preexistentním Bohem Kristem. Primárně mu nejde o to, vyložit, jak se v historické události Ježíšova života tito dva skloubili, nýbrž o vyložení vnitřní pravdy, která se ustavičně děje. Redukovat Ježíšovo vystoupení na historickou, jednorázovou událost, považuje za fatální chybu. Argumentuje tím, že v duchovním světě není polopřímek: Cokoliv začalo, musí skončit, a co je věčné, je věčné jak do minulosti tak do budoucnosti. Z toho také plyne, že neexistuje žádné věčné zavržení v pekle, neboť časné hříchy nemohou mít věčný dopad. Naopak naše věčná, božská podstata nás předurčuje k tomu, abychom zažívali věčnost u Boha.

Ježíš Kristus podle Makoně dokonale demonstroval Boží spasitelský úkol a zároveň dal dokonalý vzor pro lidský život. Tím se také Ježíš vymyká všem ostatním lidem: Každý člověk může přesně a do nejmenších podrobností následovat Ježíšova příkladu, jen musí Ježíšův příklad aplikovat do kulis svého života. Přirovnává to k matematickému vzorci. Ježíš udává obecný vzorec s proměnnými a naše životy jsou pak aplikací vzorce s dosazenými hodnotami.

Za Ježíšův život považuje Makoň evangelní svědectví ze všech čtyř evangelií dohromady. Vidí evangelia v harmonii a bez rozporu. Často uvádí, že Ježíš vykřikuje na kříži: "Bože můj, Bože můj, proč's mě opustil¿ A že jedním dechem dodává: "Odevzdávám ti svého ducha." Např. Ehrmann rozpoznává právě v těchto dvou verzích pašií jasný neslučitelný rozpor[12]. Pro Makoně to je naopak detailní rozpracování zážitku při mystické smrti.

Makoň Ježíše považuje za zatím posledního z řady avatarů, Božích vtělení. Krom Ježíše jmenuje Krišnu. Oproti svým předchůdcům přinesl možnost dosáhnout spásy během jediné inkarnace, a to pro každého, kdo Ježíše celobytostně následuje. To považuje za obrovský pokrok, neboť v joginské tradici, jak říká, mistr vede jen ty žáky, kteří mistrovi odpovídají svým založením. Navíc je tam pro spásu potřeba mnoho vtělení. Makoň připouští, že až lidstvo opět dozraje, může přijít další avatar, který Ježíše překoná.

"Ježíšovo učení jestliže se chápe jenom podle toho, co řekl, tak se nikdy pochopit správně nemůže. Ono se taky nepochopí ani s tím, co se dělo. Ale to, co se dělo vedle toho, co říkal je stejně důležité nebo ještě důležitější možná než to, co říká. Já myslím, že to co říkal je komentář k tomu, co udělal, ano? A tak si všimněme, co udělal do třicátýho roku, co udělal od třicátého roku do třiatřicátého, a co udělal potom. Vysvětleme si to jenom těmito třemi periodami. Do toho svého třicátého roku nebyl učitelem, ne? Oslňoval svou moudrostí, ale nebyl učitelem. Byl poddán své rodině. Kdyby byl ustrnul na této úrovni, kdyby byl nešel do Jordánu, nedal se pokřtít, nedal se svádět Satanem – svým já – nevzepřel se mu, protože on potřeboval nám ukázat, že musíme se odpoutat od svého já takovým způsobem, že nám nemá co do toho našeho chtění co mluvit, jo? Ne, co si přeje ten Satan, to je to liské já, které si něco přeje vzhledem k situaci, ve které byl Ježíš Kristus, měl obrovskou moc k dispozici, si to jáčko mohlo zase více přát než u nás obyčejných lidí si přeje. A ono si přálo, aby proměnil chleby nebo kameny v chleby,

aby seskočil z nějaké věže a tak dále, aby se mu klaněl a podobně. A on říkal... jo a ten Satan mu taky říká: "ale ono je to psáno ve svatém písmu. Když ty jako to neuděláš, tak ti nikdo neuvěří, že jsi opravdovým spasitelem." A on to přesto neudělal z toho principu, že jedině Bohu je se klanět. Takže teď bych k tomu chtěl dodat: Jestliže třebas Ježíš Kristus učí svoje učedníky, prochází světem tehdejším a dělá nějaké zázraky, tak to je fáze, o které se vyjádřil, že je menší než Otec, za prvé a jenom o té fázi se tak vyjádřil, za druhé, že nemůže jim zvěstovat to, co by ještě nepochopili, protože to jim může dát jenom Duch svatý – pochopení. Čili je v tom vidět takový proces vzestupu ve veškerém jeho konání. Co udělal pro své učedníky po zmrtvýchvstání, po seslání Ducha svatého, nemohl pro ně udělat v tom období učitelství, kdy byli jenom jeho učedníky, ano?"

"Takže tím jsem řekl, že Ježíš je projev Boha. Projev Boha živého a že to není Bůh. Projev Boha živého, ovšem daleko vznešenější, než jsme my, ale menší než Otec. A proto jestliže má přejít na pravici jeho, znamená má mu být roven, jako on o sobě říká, že se to stane, tak on se musí vzdát toho synovství. Ne že by o to nestál, ale že je to málo. Že je to jenom prostředek, Ježíš je prostředkem k tomu, abych se dostal k Otci, ne? On nikdy nikomu neříkal, že vede k sobě, nýbrž vede do Království Božího, k Otci, do domu Otcova a tak dále. Že on je prostředkem, ničím více než prostředkem. No, čili Kristus je od věky Bohem. Ježíš je dočasně daným prostředkem vývojově dokázaným, to znamená: Je tam ukázáno, jakými proměnami ten prostředek, který nám dává k dispozici, musí projít, aby se člověk pomocí téhož prostředku dostal až na to nebe, byl tam vzat, jak se říká, a ono je to tak, že opravdu ten prostředek, který ze začátku vypadá jako malý dítě, nemluvně, se nám později jeví jako někdo úplně jiný. Za chvilinku je tesařem a za chvilinku je učitelem a opět za ještě menší chvíli umírá na kříži."

"Ježíš Kristus navázal manželství jiné než my. Já myslím, že když se narodil na tento svět, že mu nebylo jasno kým je. Měl předpoklady pro to, já vám řeknu které – ne tím, že byl avatarem – aby brzo navázal nové, řekl bych spojení nového v uvozovkách spojení, protože to manželství s Bohem naše je starší než... ten náš původ od Otce je starší než jakýkoliv původ od čehokoliv jiného, co mezitím bylo původem, také ale už odvozeným."

### 5.9 Soteriologie

"Jestliže Ježíš Kristus řekl: "Já jsem cesta, pravda a život, ' řekl, jakou funkci Boží on zastává jako spasitel."

"Současně probíhá odtvořování. To znamená, že Bůh také všechno miluje. Všechno stvořené miluje a k sobě táhne. A věci dospěly tak daleko, že bylo třeba jim to názorně ukázat. Že [je] to názorná ukázka toho spasitelského úkolu Božího, který od začátku stvoření tu jest. Čili neberte to utrpení Ježíše Krista za věc, která se jenom stala, nýbrž za něco, co ustavičně jest, a to je rozdíl. Když my jsme byli svědky jenom toho, přímo nebo nepřímo, co se stalo, to je málo. Teprve když člověk vnikne do nesmrtelné podstaty Boží, poznává, co jest, a ví tedy, že také jest ta láska Boží, která tvoří a odtvořuje a samozřejmě osvěcuje. [...] A potom samosebou se celé to utrpení Ježíše Krista dostává do nového světla. Ne že by byl on nepotřeboval, proto že jenom to ukazoval, trpět méně. Kdepak? On soustředěně na sebe bral v té chvíli utrpení všeho stvořeného a soustředěněji trpěl, než jak trpí člověk, který trpí jenom za sebe. On za sebe vůbec netrpěl. On to nedělal,

ani toto nedělal pro sebe! I tady platí jeho slova: "Kdybych něco dělal pro sebe, nevěřte mně." On ani toto utrpení nedělal pro sebe. Všechno pro nás. Bylo třeba... prostě věci dospěly tak daleko, že musel nám to ukázat. Ale nic nového se nestalo. To všechno jest a trvá. To tehdy ukázal. Čili ještě jednou jinými slovy: To, co Ježíš ukazuje, to je lidové podání pro lidi určené, lidové podání zákona, věčného zákona, který funguje ve veškerém stvořeném. A ten zákon zní: Kdyby Bůh nemiloval stvořené, vůbec by ho byl nestvořil. Protože ho miluje, tak ho zároveň k sobě táhne. "A tady vám ukazujeme," říká pán Bůh, "jak to děláme, a kdokoliv z vás se chce připojit vlivem tohoto zákona, který existuje, k tomu nestvořenému, tak to musí dělat tak jako to udělal Ježíš Kristus. Nesmí z toho nic vynechat. Musí také na ten kříž, musí také vstát z mrtvých a to musí udělat během toho pozemském života, tedy v rámci toho stvořeného. Nikoliv někdy za zády stvořeného. Tady to musí udělat."

"Ve mši svaté se modlíme: "Vzal na sebe Ježíš veškeré naše hříchy, abychom byli spaseni, a to říkám ve zkratce. Jak je možný, aby jeden jediný tvor na sebe vzal všechny hříchy všech lidí tak, aby je spasil? No tak na to právě není rozumová odpověď, ale budete tomu přesto rozumět. Já se budu snažit z obalu to vysvětlit. Z obalu, to znamená z periferie. A to tímto způsobem: Jestliže třeba dejme tomu už po těch sedmnácti letech, jak jsem získal vidění Boha... Vidění v uvozovkách, protože jsem žádnýho Boha neviděl, ale vědění o tom že moje podstata je nesmrtelná a že jsem ji povinován především – vším, celým svým životem jsem poddán této nesmrtelné podstatě... Tak od tohoto okamžiku jsem měl také sílu k tomu, abych za touto podstatou šel, abych všechno ostatní opomíjel a za tímhletím šel. A jestliže se člověk připojí k Ježíši Kristu, k jeho oběti na kříži, to znamená když se nespolíhá, že by vlastní silou mohl to dosáhnout, to spojení s Bohem, nýbrž přes Ježíše Krista, tak se mu dostane síla k tomu, aby to uskutečnil. To jsme viděli u svaté Terezie, která se napřed vlastní silou snažila dosáhnout vědomého spojení s Bohem. A ono jí to nešlo. Až Ježíš Kristus ji upozornil, že se musí připojit k jeho oběti. To znamená, že se musí připojit k jeho svatosti. Že se musí připojit k vůli Boží. Svatost spočívá v připojení se k vůli Boží. A vůle Boží je, abychom byli s ním nakonec úplně spojeni, že? A jak ona se s touto vůlí spojila, tak pochopitelně musela být spasena a musela mít trvalé spojení s Bohem. A potom když někdo, kdo je trvale spojen s Bohem, vás přivezeme k sobě, tak jste spaseni. Ovšem ne tak, jak to bere církev. Vy se musíte k tomu aktu pasení přidat. Dobrovolně, ne? A nejlépe po nějaké přípravce. Protože když se tam bez té přípravky dostanete, tak se dostanete maximálně do ráje a z toho zase spadnete. To není nic. To svatá Terezie měla velikou jogickou přípravu, abych tak řekl, indickým stylem řečeno. A proto se mohla trvale stát nositelkou poznání Božího a tak dále. Tak je možno, aby jeden člověk nebo jeden člověk, ovšem spojený s Bohem, spasil... byl spasitelem celého světa, ovšem jen těch z toho světa, kdo se k němu přidají. Dobrovolně k němu přidají. Bez jejich vůle, [které] oni se tou chvílí vzdávají, to není možné. Ta vůle stojí mezi nimi a Bohem a [je] nepřekonatelná i pro Boha. Když tedy číňani dávno před Kristem Indům vyčítali, že když chce někdo spasit sám sebe, že to není pravá spása, že si něco nalhávají, protože porušují základní pravidlo, do kterého by se už byli měli svým vývojem dostat, že se nelze oddělit od celku, nelze, že když se člověk nevyrovná aspoň s tím, že nepovytáhne svoje okolí, tak nemá sám právo. Nemá [zkrátka] tam vstoupit. On musí organicky navázat na své okolí a šplhat se s ním, jo? Asi tak. A to ostatní, o to se starat nemusí, protože je to

### 5.10 Ekleziologie

"Jestli si třebas dejme tomu, co jste ještě vy jako církev neexistovali, to si myslím, to je proti nějakým evangelíkům, ale když třebas se hádali v sedmém až devátém století koncily, jestli jsou andělé mužskýho nebo ženského rodu. A když se hádaly potom dvě století, jestli žena má duši a jestli to není věc. Prosím vás, co to bylo za teology, co to bylo za úroveň duchovní. A koneckonců když nikdy neměl právo mluvit ten, kdo byl duchovně na výši, nýbrž ten, kdo měl v ruce moc, tak je tady zpráva, tak tímhletím jednáním církev na sobě prozradila, že zavrhla Ježíše Krista. A zavrhla ho fakticky roku tři sta dvacet čtyři, když dovolila vraždit a dovolila vlastnit. Těm tam končí křesťanství. A pracně to ti prosťáčci partyzánsky dávali a kroutili dohromady. Takový svatý František nevlastnil, že ano? A následkem toho si mohl vůbec troufat tomu Bohu se přiblížit."

"Petr to tu v ten moment poznával a tady nám Ježíš Kristus ukazuje, že celé náboženství má svůj pravý základ v tomto zjevení, které není z rozumu. To je z něčeho vyššího. Proto mu říká: "Ty jsi skála a na té skále postavím církev svou." Pro tyhlety závany zjevení nad rozumem ho právem ustanovil nástupcem. I když ten Jan ho měl raději než třebas ten Petr, byl mu věrnější, to bylo vidět pod tím křížem, když všichni utekli a on tam za ním šel, nebyl nástupcem. Protože on potřeboval pro ten stav lidstva který bude následovat po jeho smrti, aby v čele té církve stál někdo, kdo je vrcholně chybující. To je to zlo, které nesmí být vymýceno, a přitom přístupný zjevení. A to byl ten Petr: vrcholně chybující. Nikdo se tolik (kromě Jidáše, to byl ale zrádce... toto zrádce nebyl...) neproviňuje jako svatý Petr, že zapřel Ježíše třikrát, než jednou kohout zakokrhal. To je vzor toho, ukázky toho, koho si to ten Ježíš Kristus vyvolil. A my dneska se pozastavujeme třebas nad karamboly, který se staly v církvi během staletí a tisíciletí. I ta nevědomost, která tam vládla a třeba i vládne, to by nás nemělo zastrašovat. To je nějakým způsobem v plánu. Podívej, tak například nezanevře na špatné následovníky dobrých příkladů, nýbrž bude si vědom toho, že jsme křehké nádoby zhora až dolů a že je to v záměru Božím, abychom ten svůj koukol si z milosti Boží podrželi do skonání věků. Protože bychom jinak nevyužili správně dualismus."

### 5.11 Sakramentologie

"Samozřejmě tam ještě něco při té modlitbě, které my říkáme [u] mše svaté, existuje něco, co my normálními smysly nemůžeme chápat. Ale co existuje objektivně bez ohledu na nás. Já jsem jednou šel s panem Válkem okolo kostela v Gottwaldově. A on nesledoval vůbec kudy jdeme. Protože já jsem ho vedl za ruku, on se mě totiž držel pod paží, takže vůbec přestal sledovat, kde jsme. Ani si neuvědomoval, že jsme před kostelem a on najednou říkal: "Tadyhle vpravo se něco děje, kde to jsme, Karle?" Já jsem říkal: "Před kostelem." A on říkal: "A počkáme chvíli. Mě to tak tady tahne doprava." A ono tam zrovna bylo pozdvihování a proměňování, ano? A slyšeli jsme za chvilinku ty zvonky, které tehdy zněly přitom a on to proměňování cítil na vzdálenost třiceti metrů asi tak přibližně. Tak to je něco objektivního, ta transsubstanciace se tam děje bez ohledu na to, že ten

kněz to dělá mechanickým způsobem. Prostě to jim bylo vštípeno tím dědictvím po svatém Petru a tak dále."

"Většina třebas katolíků, já budu mluvit jenom za ně, že mezi ně patřím, že jo? svým narozením a svým křtem, jsou pověrčiví: Že si myslí, že konání obřadů všech – chodění na mši svatou, ke svátostem, takzvaný svátostný život [...] a tak jestliže bych já považoval například ty svátosti za dostatečný prostředek k tomu, abych uskutečnil to, co se dá uskutečnit jenom vírou, tak bych se dopouštěl nesmírné chyby. Protože bych zastupoval víru pověrou. Co je v tom pověrčivého, v těch svátostech? Že totiž svátost, i ta nejlepší, je jenom obřadem a v tom není poznání. I když může být v tom nějaké požehnání, to může být. Ale poznání samo o sobě v tom není. Takže kdo plní všechny možné obřady, je to v pořádku, ale pokud se nedostavuje poznání spojení, málokdy se to dostaví, to téměř nikdy ne, tak to byla pověra, kterou jsme neuspěli."

"Pro mě když já mluvím třeba s katolickým knězem a říka mně: 'Tak co, ty si proti těm svátostem?' A já jsem říkal: 'Vůbec ne, je to ale příliš formální. Duch se z toho ztratil, vy musíte toho ducha do toho vložit, jinak po vás všichni budou plivat a budou vás vraždit a budou vás shazovat z toho oltáře.' [...] Není to špatné, ale není v tom duch, duch z toho vyprchal. Žádnou formou já se nemohu například stát pokřtěným, k tomu musím dorůst. Já mohu zahájit tím formálním křtem, ale já musím to dodělat. Já jsem ten křest dodělal teprve v sedmnácti letech. A tak to musí jít se vším, co je v té katolické, se všemi svátostmi já musím dojít k sobě a tam se s nimi musím vypořádat."

### 5.12 Eschatologie

"Vrátíš se ještě někdy? To tam na tom nebi zůstaneš? A on říkal: "Podívejte se, já se vrátím až na konci světa a to se musím vrátit, protože když končí svět, jako dneska končí svět pro mě, tak jednou bude končit taky pro vás, a to je čas, ve kterém se kráčí do nebe, takže vám slibuju: Na konci světa přijdu.' A oni řekli: "Kdy to bude?' No a on řekl: "Podívejte se, to záleží čistě na vás, kdy bude ten konec světa.' "No tomu nerozumíme. Přece když je konec světa, to je něco jako zkáza tohoto světa.' "Ne, to si to špatně představujete. Konec světa, takový konec světa nikdy nebude. Ale ten konec světa nastane v každém člověku, který přerostl tu zemi a dostal se do povědomí jiného, ve kterém ví o tom nebi. A kdokoliv z vás se dostane do tohoto vědomí toho nebe, pro toho bude konec světa.' "No tak to je divné, to my nepoznáme.' "Ale podívejte se: Napřed přijdu já, potom přijde ten, kdo vás tam do toho nebe dovede, takže až přijdu já a zeptáte se mě, tak já vám jasně řeknu: »To jsem já, který předchází toho, který po mně přijde a do toho nebe vás odvede a způsobí ten váš osobní konec světa, že ve vás bude konec světa ". Tak oni řekli: "Tak to tedy poznáme.'"

"Když se tam vykládá o posledním soudu Ježíše Krista, tak se tam říká: "Syn člověka přijde s veškerou mocí svou s anděly," že? "A ve velké slávě to začne soudit." A soudit podle tohoto hlediska: Ti, kteří byli dobrý, ty pudou nalevo... napravo a ti, který pudou do věčnýho zavržení, že jo? na pravo... nalevo, tak. No to je konečně jedno, ty strany, ale jedny zavrhne a druhé přijme. A které přijme? Ty, kteří jemu dali pít, jemu dali jíst, jeho navštívili v nemoci nebo v žaláři, že ano? Tak by se řeklo a katolická církev chybně usuzovala: "No, když jsi dobročinný, tak je to v nejlepším pořádku. To je to, to je projev lásky." To není v nejlepším

pořádku. Když oni si totiž představovali, že ten soud, který se tam líčí, že to je fyzický konečný soud nad celým světem. že nastane fyzický konec světa. tak se mýlili. To je líčen individuální soud v nitru člověka a tak taky všechny ty vlastnosti, které se tam líčí jako spasitelné, třeba: "dali jste mi jíst", "dali jste mi pít' a tak dále, jsou vlastnosti, které má vyvinout jeden jediný člověk. To znamená tam se reprezentativně jenom stanoví, že za všech i nemožných okolností mám milovat bez ohledu na sebe. A jestliže člověk toto dělá... On tam v tomto případě ukazuje cestu lásky. On neukazuje cestu poznání, kterou je možnost se dostat také tam. Cestu lásky. Tito lidé, kteří šli cestou lásky tam [???] nepoznávali. Ti... poznání u nich kulhalo. Oni říkali: ,Kdy jsme tě viděli? Kdy jsme ti dali jíst? Kdyy jsme ti dali napít; Říkal: "Cokoliv jste udělali pro nejmenšího z bratřích mých nepatrných, mně jste učinili, 'že ano? To znamená: Není třeba mít poznání. Ono to bez poznání jde láskou také. Dokonce to jde bez takových peripetií, bez těch těžkostí, jak jsme věděli u svatýho Jana. Ale je důležité vědět, že se to týká jednoho jediného člověka a že poslední soud je nevyzpytatelná záležitost, jak o ní se vyjádřil Ježíš Kristus, a já mám dojem, že ho podezřívá jak katolická církev tak všechny ostatní, že on něčemu jako nerozuměl nebo že to zalhal nebo že to tam bylo nějak přimontováno, vpašováno nebo tak nějak. Protože on říkal: ,Amen, pravím vám, ' tam [se] dušoval, ,amen', to je dušování. ,Už jsou tady někteří mezi vámi, kteří ten poslední soud zažijou. No a to už panečku pěkně víme, že nějaká doba od té doby uplynula a takový nějaký fyzický soud nenastal. Čili z toho je jasně vidět, že chtěl, jestli se nemýlil a jestli nelhal, že myslel vnitřní soud, jo? Protože říkal všechny příznaky: Shromáždí se všechny, že jo? Ano, musí se shromáždit všechny lidské [...] vlastnosti v jedné a téže bytosti, jinak se nikam nezhrabete. To je podmínka, celobytostně tam jít, ano? A druhá podmínka oproti těm soudům, který tady líčíme u Moodyho a u mě: Poslední soud se liší od těhletěch tím způsobem, že je při něm zatracen hřích, zatracena špatnost. To znamená: Já už nebudu potřebovat, řečeno vědečtěji, dualismu k dalšímu vývoji. Já už nebudu potřebovat po tomto posledním soudu například tělo, to už nebudu potřebovat, to už tělo dohrálo roli, už jsem z něho vydobyl, co se dalo, ano? Že jestli ho budu mít, tak jenom pro nějaký úkol, který tady mám, ale ne pro sebe už, ano? To znamená: Tam se vychází z dualismu. Jak se tam správně říká: "Do věčného zavržení přijdou ti špatní." Tak je to a čárku tomu dává svatý Jan, který tomu moc dobře rozuměl, ve své epištole. Říká: "Znovuzrození, to je to pravé znovuzrození, to už je znovuzrození z Ducha." To pravé znovuzrození spočívá v tom, že člověk už dál nehřeší."

## 6. Závěr

Karel Makoň se může jevit jako kacíř – a je-li kacířství odchýlení se od církevné nauky, pak je kacířem zcela přiznaně a otevřeně. Sám tvrdí, že definicí kacířství je vydávání části učení za celek, proto sebe za kacíře nepovažuje. Je důležité vzít v potaz, že Makoň se vůbec nesnaží zaštitovat autoritou nějaké církve. Nemluví jako křesťan, ale jako člověk, který čerpá z vlastního vhledu. Církev vidí často zkresleně, nebo aspoň dnešní církve neodpovídají tomu, jak o nich Makoň mluví, což staví jejich vývoj za poslední dekády do velmi dobrého světla. Makoň vidí v katolické tradici nedoceněný a nesmírně propracovaný prostředek na cestě k vědomému spojení s Bohem. Ostatně všechno na světě, i Ježíše samotného a celý lidský život považuje za prostředek na cestě ke spojení s Bohem. Biblický text a katolickou tradici ale hodnotí jako obzvláštní prostředky, protože nejsou tak kontextově závislé jako ostatní. Může se jimi řídit každý a v každé fázi. Biblickému textu je potřeba správně rozumět a katolickou tradici je třeba náležitě opravit.

Z katolického hlediska je tedy kacířem zcela jasně. Z hlediska reformovaného možná také. Ovšem zda má Makoň pravdu, to je zcela jiná otázka. Každopádně slibuje něco, co církev neslibuje. Nejde mu o spásu po smrti, ani o víru v to, že už jsme spaseni. Jde mu o spásu reálnou, zcela jasně rozlišenou, u které absolutně není pochyb, zda nastane či nastala. A celý život zasvěcuje tomu, aby jí došli pokud možno všichni lidé. Věří, že to lze. Sám ji zažívá, spatřuje v ní jedinou skutečnou hodnotu a navádí k ní s nadlidskou vytrvalostí, přesvědčivostí a mnohdy i zázračně.

Mohl by se nán jevit jako egocentrik. Mluví sám o sobě a svých zážitcích častěji než kdo jiný. Svoje zážitky bere jako model pro ostatní. Na některých místech je patrno, že si je vědom svojí nadřazenosti. Vidět ho ale jako egoistu by byl fatální omyl. Svoji výjimečnost zapřahá nekompromisně do svého poslání přimět svoje posluchače, aby se stali dokonalými následovníky Kristovými. Říká, že Satan je jáčko a radí ho přemoct tím, že ho zapojíme do spasitelského úkolu. Ať má sám jáčko velké jakkoliv (a po pravdě, vzhledem k jeho objektivním kvalitám, se mně osobně zdá příkladně skromným), aplikuje na sobě tuto svoji poučku nekompromisně.

Mohl by se jevit jako jakýsi "hyperpelagianista": Vždyt neguje prvek Božího výběru a Boží svobody v lidské spáse. Predestinaci unifikuje na univerzální predestinaci ke spasení a jediné, na čem záleží, je lidský prvek. Zde je však nutné vzít v potaz, že to, co člověk může jediného udělat, aby se disponoval spáse, je podle Makoně odstoupení od sebe. Mnohokrát zdůrazňuje, že vlastní silou se člověk nikdy nemůže dostat dál než k extázi, kterou zavrhuje jako překonaný fenomén. I pro Makoně vše záleží na Bohu, který však nám dal svobodu mu bránit ve spáse.

Jeho práce s Biblí je velmi svérázná a podle mě ji nelze napodobit či z ní učinit metodu, ačkoliv se jeví, že Makoň po svých posluchačích právě toto chtěl. Vychází někdy z pochybných či zcela mylných stanovisek. Například že Máří Magdaléna je totožná s prostitutkou odsouzenou k ukamenování, nebo že jsme všichni potomci Kainovi, nebo že "Bůh tak svět miloval, že dal svého jediného Syna, aby žádný, kdo v něho věří, nezahynul, ale měl věčný život," jsou slova svatého Pavla. Několikrát tvrdí, že dokáže vyložit jakékoliv podobenství, ovšem

prakticky se omezuje jen na hrstku z nich. Radí vidět Bibli jako dokonalý návod na cestu do Království Božího rozvedený do všech detailů, ovšem při svých exegezích vrhá příběhy do jiného světla, než v jakém jsou v samotné Bibli.

Zajisté to má souvislost s tím, že dostal filozofické a ekonomické vzdělání a nikoliv teologické a biblistické. Makoň křesťanství zná z výchovy v tradičním římskokatolickém prostředí a detaily dostudovával později z dostupných zdrojů na vlastní pěst. Znalosti má rozsáhlé, ale zcela pochopitelně mu schází moderní poznatky v biblistice.

Pro mne osobně toto bylo asi největším rozčarováním, neboť jsem dlouho Makoňova slova měl za ryzí pravdu a cestu, kterou lze doslova následovat a splnit tak výzvu, kterou před nás předkládá: Vejít v rámci tohoto života do vědomého spojení s Věčností, do Království Božího. Stále tuto jeho výzvu chci přijmout, ovšem už si nemyslím, že by stačilo se řídit Makoňovou naukou coby jediným vodítkem. Makoňovu práci s Biblí převzít nedokážu a ani nechci. Stěžejní přístup ale ano, a nemohu se tak vzdát svého vlastního přínosu, svojí vlastní cesty, která se nutně od té Makoňovy musí lišit. Budiž proto Bohu vzdána čest a dík za to, že Makoňova nauka má i své nedostatky.

# Seznam použité literatury

- [1] Jan Oldřich Krůza. Iterativní zdokonalování přepisu zvukových nahrávek s využitím zpětné vazby posluchačů. 2021.
- [2] Jana Straková, Milan Straka, and Jan Hajic. Open-source tools for morphology, lemmatization, pos tagging and named entity recognition. In *Proceedings of 52nd Annual Meeting of the Association for Computational Linguistics: System Demonstrations*, pages 13–18, 2014.
- [3] Joeran Beel, Bela Gipp, Stefan Langer, and Corinna Breitinger. Research-paper recommender systems: a literature survey. *International Journal on Digital Libraries*, 17(4):305–338, 2016.
- [4] Milan Straka. UDPipe 2.0 prototype at CoNLL 2018 UD shared task. In *Proceedings of the CoNLL 2018 Shared Task: Multilingual Parsing from Raw Text to Universal Dependencies*, pages 197–207, Brussels, Belgium, October 2018. Association for Computational Linguistics.
- [5] Minoru Nambara. Die idee des absoluten nichts in der deutschen mystik und seine entsprechungen im buddhismus. Archiv für Begriffsgeschichte, 6:143–277, 1960.
- [6] Robert Bezděk. Antroposofie a její vliv na spiritualitu v českém prostředí [online], 2009.
- [7] Hudson Atwell, Denise J McManus, and Houston H Carr. The osi model and the seven chakras of hinduism: A comparative analysis. *International Journal of Applied*, 3(3), 2013.
- [8] Rebekah Kenton. A kabbalistic view of the chakras, 2015.
- [9] David W Congdon. Creatio continua ex electione: A post-barthian revision of the doctrine of creatio ex nihilo. *Koinonia*, 22:33–53, 2010.
- [10] Emil Salim and Shoaib Ahmed Malik. *Creatio Continua and Quantum Randomness*, pages 243–264. Springer International Publishing, Cham, 2022.
- [11] Wolfgang Marcus. Typen altchristlicher kosmologie in den genesiskommentaren. Philosophisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft, 65:106–119, 1957.
- [12] Bart D Ehrman. The New Testament: A historical introduction to the early Christian writings. Oxford University Press, 2000.