## TRAITÉS MYSTIQUES d'Aboû Alî al-Hosain b. Abdallâh b. Sînâ ou d'Avicenne.

HIEME FASCICULE

Les trois dernières sections de l'ouvrage al-Ishârât wa-t-Tanbîhât

(INDICATIONS ET ANNOTATIONS)

SUR LA DOCTRINE COÛFIQUE

TEXTE ARABE AVEC L'EXPLICATION EN FRANÇAIS

ET

le traité mystique at-Thair

(L'OISEAU)

TEXTE ARABE AVEC LA TRADUCTION EN FRANÇAIS

PAR

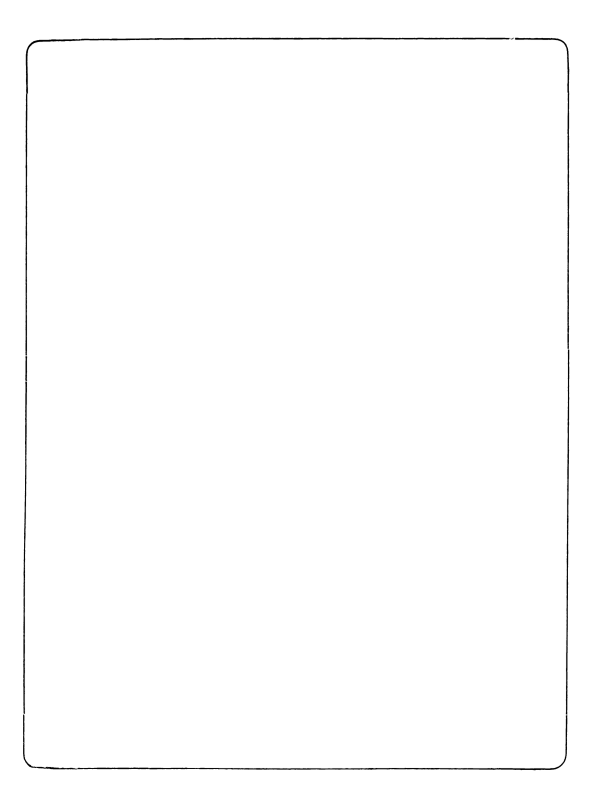
#### M. A. F. MEHREN

Il y a dans la nature des forces qui échappent à nos sons et, par cels même, à notre connaissance.... Il faut donc admetre à la fois, dans la nature, des modes de forces inconnus, dans la conscience, des modes de sentir inconnus.

ALL FOULLÉ, La physique et le mental.

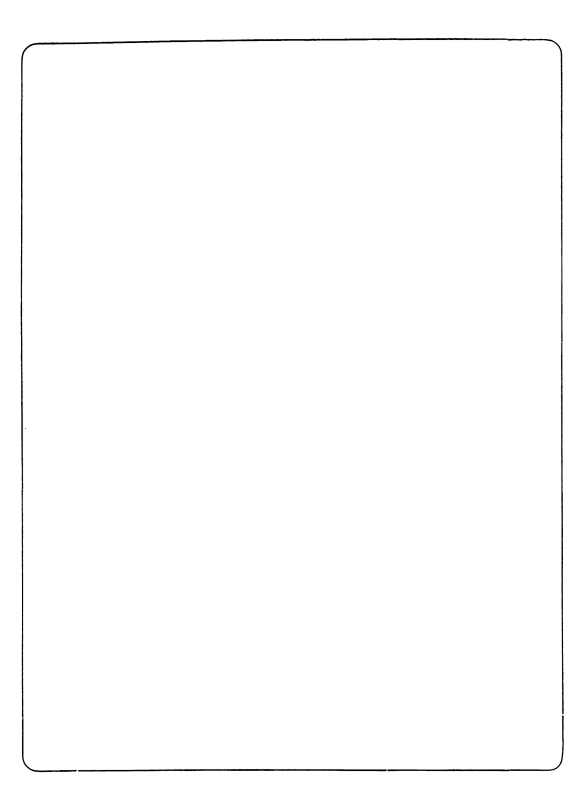


**∞>+⊚+<>**···-



# LES TROIS DERNIÈRES SECTIONS DE L'OUVRAGE AL-ISHÂRÂT WA-T-TANBÎHÂT (INDICATIONS ET ANNOTATIONS) SUR LA DOCTRINE ÇOÛFIQUE

D'AVICENNE.



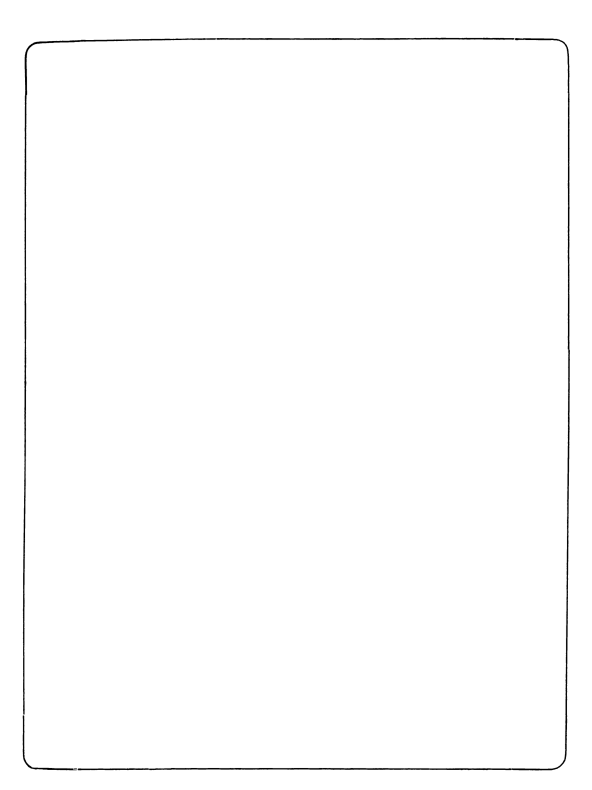
# A LA MÉMOIRE DU XXV<sup>IÈME</sup> ANNIVERSAIRE

DU PROFESSORAT

DE

M. J. DE GOEJE.

TÉMOIGNAGE DE HAUTE ESTIME ET D'AMITIÉ.



#### AVANT-PROPOS.

Les trois sections que nous présentons ici aux amateurs de la philosophie mystique des Arabes, appartiennent à un des ouvrages les plus célèbres d'Avicenne portant le titre: Indications et Annotations (الإشارات والتنبية). Il a été mentionné dans la liste de ses ouvrages composée par son disciple Aboú-Obaid al-Djouzdjání, sous le N°. 15, en ces termes: «Cet ouvrage, Kitâb oul-Ishárāt wa-t-Tanbîhāt, est le dernier «qu'il ait composé sur la métaphysique et en même temps le meilleur. Il l'a réservé «pour ses disciples les plus intimes», ce qui est conforme au commencement de sa préface de la IIièmo partie contenant la métaphysique: على أصول وتنبيها من تيسر له ولا ينتفع بالأصرح منها من تعسر عليه والثكلان على التونيق» على من لا أشترطه في آخر هذه الأشارات والله الموقق»؛

«Ce livre contient des indications sur les bases de la métaphysique et des an«notations sur ses propositions, mais celui-là seul qui est doué de l'aptitude né«cessaire pourrait l'étudier, tandis que celui qui en est privé n'en tirerait aucun
«profit. C'est pourquoi, je réitère ma dernière volonté et ma prière de cacher le
«contenu de cet ouvrage à tout lecteur qui ne possède pas les conditions nécessaires
«dont je ferai mention dans la conclusion de ce livre [v. la fin du dernier namath]».

L'ouvrage est divisé en deux grandes parties, la Logique (المنطقة), fol. 1—86 du manuscrit appartenant à Ind. Office-Library, subdivisée en dix sections (انهنا), et la Métaphysique (المنطقة), de même subdivisée en 10 sections (انهنا), fol. 87 v.—250 r., où quelques feuillets manquent à la fin. Quant aux trois dernières sections que nous avons choisies pour cette publication, le commentateur Naçîr ed-Dîn at-Thoûsî († 672 H.) cite la critique de son prédécesseur, Fakhr ed-Dîn ar-Râzî († 606 H.), de même auteur d'un commentaire de cet ouvrage: «Cette partie est la meilleure, l'auteur y ayant donné l'exposition de la doctrine coufique avec une clarté que n'a atteinte aucun de ses prédécesseurs, et où il n'a été dépassé par aucun de ses suc-

رأنا Cod. L وأنا

cesseurs [v. p. 10 du texte ar., n. a]». Le style de cette composition est ordinairement bien concis et ne s'élève que rarement à des développements compliqués; quelquefois on y trouve aussi des répétitions un peu lourdes, c'est pourquoi j'ai préféré d'en donner une paraphrase en français plutôt qu'une traduction littérale, en me servant de temps en temps du commentaire de Naçîr ed-Dîn at-Thoûsî. Pour fixer le texte de cet ouvrage, j'ai eu à ma disposition le manuscrit appartenant à la bibliothèque de l'université de Leyde (v. Cat. Codd. orient. Biblioth. Acad. Lugd. Batav., t. III, p. 326, No. 1464, Cod. N°. 1020a, 4°), et, pour le commentaire de Naçîr ed-Dîn, les deux précieux manuscrits appartenant à Ind.-Off. Library (v. Cat. de Loth, p. 133 suiv.) et à la bibliothèque de l'université de Leyde (v. t. III, p. 321, N°. 1452 du Cat.) 1). Ces deux derniers, véritables trésors de cette littérature, ont été mis à ma disposition avec une extrême obligeance par les directeurs des dites bibliothèques, MM. le Dr. R. Rost et le Prof. Dr. M. J. de Goeje, auxquels je m'empresse, à cette occasion, d'adresser de nouveau mes respectueux remercîments. — Pour la révision des épreuves, comme pour le premier fascicule, j'ai à témoigner à Mr. le Dr. en phil. P. Herzsohn, à l'officine de Mrs. E. J. Brill à Leyde, ma vive reconnaissance pour l'exactitude infatigable avec laquelle il s'est acquitté de cette tâche, et je suis également très obligé à MM. le Rabbin D. Simonsen et le Dr. en phil. J. Wstrup d'avoir bien voulu se charger d'une seconde révision. -

Dieu me donnant les forces et la santé, j'espère encore publier deux pareils fascicules contenant le reste de ces traités mystiques, à savoir les traités sur l'amour, sur la prière et la visite des tombeaux, la crainte de la mort, la prophétie, l'astrologie judiciaire et la dissertation importante sur le destin.

Copenhague le 12 Juillet 1891.

A. F. MEHREN.

<sup>1)</sup> Les sources des variantes ont été marquées, conformément à ces indications, I. O. (= Ind.-Office), et Leyd. Par une inadvertance qui, j'espère, me sera pardonnée, j'ai employé indifféremment, surtout dans la première feuille, les deux marques, I. O. et Lond., pour indiquer le manuscrit appartenant à Ind.-Office library. Le Br. Muséum ne possédant qu'une traduction en Persan (v. Cat., p. 448, VI), cette inexactitude ne donnera lieu à aucune méprise.

#### Al-Ishârât wa-t-Tanbîhât.

(INDICATIONS ET ANNOTATIONS.)

VIIITÈME SECTION.

### SUR LES DIVERSES ESPÈCES DE JOUISSANCES, LES SENSUELLES ET LES SPIRITUELLES.

- 1) Selon l'opinion vulgaire, les plus grandes jouissances seraient celles des sens extérieurs, bien qu'on voie presque tous les jours le contraire; celui, par exemple, que possède l'esprit de domination, alors même qu'il ne s'agit que de gagner une partie d'échecs, méprise toute jouissance sensuelle, et, quand les jouissances sensuelles sont mises à côté des honneurs extérieurs, les esprits doués de noblesse préfèrent ordinairement les derniers; bien plus, ils s'adounent à la joie de répandre leurs bienfaits sur ceux qui en sont dignes en tenant peu à leur bien-être personnel. Il en est de même, quand il y va de la gloire ou de l'honneur personnel; on préfère alors la faim et même la mort à toute jouissance, et l'on se jette seul contre toute une force ennemie, bravant une mort certaine dans l'espoir d'acquérir de la gloire. Il est donc évident qu'il y a des jouissances intérieures de l'âme qui dépasseraient en puissance toute jouissance extérieure du corps. Cela se montre même chez l'animal: le chien de chasse, par exemple, bien qu'il ait faim, apporte le gibier à son maître sans y toucher lui-même; les femelles qui allaitent préfèrent leurs petits à elles-mêmes et risquent leur vie pour les défendre. Si donc il y a des jouissances intérieures qui dépassent, comme nous le voyons, celles qui viennent de l'extérieur, il faut, avec beaucoup plus de raison, donner une préférence décidée aux jouissances intellectuelles.
- 2) En ce cas, la jouissance est plutôt la perception et l'acquisition du bien convenable à notre perfectionnement que renferme l'objet; la douleur, au contraire, est la perception et la souffrance du mal et du dommage qui nous éloignent du même objet; nous avons ainsi le bien et le mal spirituel correspondant au sensuel: le bien sensuel, par exemple, est tout ce qui, dans ses diverses relations, satisfait notre goût, notre toucher, notre irascibilité, etc.; le bien spirituel est, selon ses diverses relations, tantôt le vrai, tantôt le beau. En général, il n'y a pas de bien qui ne soit

en même temps un perfectionnement de notre nature primitive; aussi toute jouissance se rattache-t-elle à notre perfectionnement et à la perception qui la précède. Si l'on nous objecte que, quelquefois, l'objet qui pourrait produire la sensation convenable, ne la produit pas à un degré proportionné à son importance, p. e. la santé et le bien-être continu du corps, ou même doit être refusé, par exemple les choses délicates, par un malade, nous répondons à la première objection que la jouissance est en même temps perception et acquisition, mais qu'un bien matériel d'une certaine stabilité, comme la santé, n'éveille pas la même sensation que l'acquisition subite du même bien, p. e. la guérison soudaine d'une grave maladie; et quant à la dernière, il nous faut rappeler qu'il n'y a pas de jouissance où l'on ne perçoive l'objet de la jouissance comme tel: ainsi pourrons-nous préciser la définition de la jouissance en y ajoutant: la jouissance est la perception d'un objet convenable au développement de l'individu, en tant que sa perception n'est gênée par rien d'anormal; car, dans ce cas, il ne pourra le percevoir librement. Le malade, par exemple, non plus que l'estomac chargé, ne goûte les mets délicats; de même, pendant une fièvre violente ou à l'approche de la mort, la sensibilité perd sa force, la douleur n'est plus sentie. Mais la condition normale une fois rétablie, la perception de la jouissance ou de la privation lui reviendra. Ainsi, après avoir vu que toute jouissance se rattache à un perfectionnement qui est un bien relativement au sujet, mais qu'il y a plusieurs espèces de perfectionnement, tels que le perfectionnement des sens extérieurs, par exemple le goût satisfait et perfectionné par les délicatesses, le toucher et l'odorat, etc., de même celui des sens intérieurs, par exemple l'irascibilité satisfaite par la domination sur l'adversaire, nous aurons une tout autre espèce de perfectionnement:

3) Celui de l'intellect ou de la substance intellectuelle, qui s'opère successivement par la manifestation de la vérité, proportionnée au degré de réceptivité du sujet, jusqu'à ce que toute la création lui soit dévoilée, et qu'il arrive à la connaissance des substances éternelles, des esprits et des corps célestes et de tout l'univers. C'est là le perfectionnement pur de l'intellect, tandis que le premier n'est que le perfectionnement animal, mêlé d'illusions, des perceptions sensuelles; celui-là est infini, tandis que l'autre est restreint à un certain nombre d'objets et ne varie, pour la majeure partie, que dans son degré d'intensité. Le rapport de la jouissance intellectuelle à l'animale est presque celui de la manifestation des intelligibles à l'offre d'une mince friandise qui satisfait le goût, et il en est de même de la relation des deux espèces de perception. Si nous ne languissons pas après la lumière céleste comme l'œil après la lumière du soleil, si le désir de la jouissance intellectuelle et du perfectionnement n'est pas éveillé en nous, nous en sommes nous-mêmes la cause et ce ne sont pas les substances intelligibles.

- 4) Les obstacles provenant de l'union de l'âme avec le corps, sont de nature à pouvoir durer pendant toute notre vie et même à subsister après la mort, en tant qu'ils n'ont pas dépendu uniquement de cette union, mais en outre d'une volonté résistant à tout perfectionnement; dans ce cas, nous sentirons les tourments de la privation de ce bien ou le feu de la condamnation, dépassant en douleur le feu matériel. La défaillance de l'âme qui provient de son manque de faculté pour développer son perfectionnement, et qui est causée par l'union avec le corps ou par des accidents imprévus, cessera après la mort puisqu'elle n'a alors aucune raison d'être, et la peine de l'âme qui en dérive ne durera pas; au contraire, seule en souffrira l'âme, qui, après avoir senti le désir du perfectionnement et s'être éveillée par ses études et ses efforts, reste insouciante, obstinée ou réfractaire vis-à-vis de la vérité qui lui a été communiquée. En tout cas, l'insouciance inconsciente est plus proche du salut qu'une intelligence mal employée et dépravée. Les âmes pures, au contraire, remplies du désir de leur perfectionnement, entreront dans la béatitude et dans la jouissance du monde céleste dont elles ont eu un faible pressentiment pendant leur vie; éveillées par l'admonition céleste, elles ont éprouvé une émotion de joie mêlée de douleur qui les conduira à l'accomplissement parfait de leur ardent désir; tandis que les âmes faibles et pauvres d'esprit jouiront d'un degré de béatitude convenable à leur condition intellectuelle, et seront chargées peut-être encore une fois d'une espèce de corps convenable à leur imagination, dans lequel elles se développeront jusqu'à atteindre la perfection des âmes élues 1). Il faut pourtant bien se garder de supposer la possibilité d'une transmigration des âmes dans des corps d'animaux, ce qui serait absurde; car cela aurait pour conséquence nécessaire de douer le corps animal de deux âmes, d'une adhérente au corps dès sa naissance, et par laquelle il est gouverné, l'autre venant d'un homme décédé; en outre, tout ce qui est périssable ne pourrait être doué d'existence réelle, ni le nombre des corps être égal au nombre des âmes ayant abandonné leurs corps, ni plusieurs âmes habiter un seul corps, soit en harmonie, soit en mutuel désaccord; tout cela, nous l'avons exposé ailleurs.
- 5) Comme nous venons de prouver qu'il y a plusieurs espèces d'âmes, destinées aux divers degrés de béatitude, nous ferons encore remarquer que les substances intellectuelles sont de même bien différentes quant à la jouissance contemplative. Le plus haut degré de la contemplation appartient à Dieu seul, qui pénètre sa propre

<sup>1)</sup> Comp. Muséon, 1882, p. 517. Dans notre article: La philosophie d'Avicenne, à la fin du traité d'Avicenne el-Oudhavía, cette opinion est attribuée à Thábit b. Qorra, mais, selon le commentaire d'at-Thoûsî, à al-Fàràbî conformément à la parole du prophète: "La plupart des habitants du paradis sont les faibles et les paurres d'esprit".

substance par l'intelligence parfaite et essentielle ou par l'amour parfait, dont luimême est à la fois le sujet-objet; le second degré est celui de la contemplation des substances pures et célestes; en possession parfaite de l'objet de leur amour, elles contemplent simultanément l'être unique et leur propre essence, et ne sont assujéties à aucun autre de ces désirs ultérieurs qui ne se montrent que dans l'espèce inférieure des âmes appartenant aux corps célestes et aux hommes; celles-ci arrivent alternativement à la contemplation de la partie divine qui leur est échue, et au désir ardent d'obtenir par la grâce de Dieu le reste. Les degrés inférieurs, le quatrième et le cinquième, sont occupés par les âmes charnelles et mondaines; flottant entre le ciel et le monde ou abîmées dans les ténèbres, elles occuperont après la mort des places en rapport avec les tendances spirituelles ou matérielles qui les ont dominées dans ce monde. Nous arriverons donc à ce résultat final, que l'amour qui — comme nous l'avons expliqué amplement dans le traité spécial de l'amour pénètre les substances pures et célestes, est de même en rapport avec les désirs ou la tiédeur des âmes inférieures et mondaines, douées par la grâce divine d'une aspiration au perfectionnement de leur essence 1), aspiration que leur volonté peut seconder.

#### IXTEME SECTION.

#### SUR LES DIVERSES ÉTAPES DE LA VIE CONTEMPLATIVE.

Dans ce qui précède, nous avons considéré les divers degrés de jouissance. Nous avons vu que la jouissance purement spirituelle dépasse déjà en cette vie toute autre satisfaction sensuelle et matérielle, mais n'atteint pourtant son perfectionnement complet que dans l'autre vie par la béatitude céleste qui provient de la contemplation de Dieu et de son être. Nous allons maintenant examiner les diverses étapes qui conduisent l'homme dans cette vie vers ce but sublime. Ce traité d'Avicenne, comme le fait remarquer son commentateur Naçir ed-Din at-Thoúsi, en alléguant l'autorité de son prédécesseur Fakhr ed-Din ar-Rázi († 606 H.), est la meilleure partie de cet ouvrage et le premier essai de description de la vie contemplative des çoûfis orientaux, qui n'a été dépassé par aucun de ses successeurs. Eu égard à l'importance du sujet, Avicenne commence ce chapitre par les paroles mystiques, adressées à ses lecteurs, que nous avons eu l'occasion de citer et d'expliquer dans un

<sup>1)</sup> Comp. notre art. du Muséon, 1882, p. 513, La philosophie d'Avicenne, et le Traité sur l'amour.

article du Muséon 1): «Et si ton oreille a été frappée par le récit de Salámán et «Absál, tu seras convaincu que Salâmân représente la raison ordinaire de la vie «humaine, et qu'Absâl indique la spéculation divine, illuminée par Dieu, si tou«tefois tu appartiens aux confesseurs de la vérité. Prépare-toi donc à la solution de «ce problème, si tu en as la force».

- 1) Nous distinguons ordinairement dans la vie terrestre trois espèces d'hommes: le zélé (en ar.: ez-záhid), qui renonce à tout rapport avec le monde; l'observateur rigoureux du culte extérieur, ou l'adorateur de Dieu (en ar.: el-ábid), et enfin le connaisseur intime de Dieu, ou celui qui applique toute son attention à tâcher de pénétrer le royaume de Dieu, et à y puiser la lumière céleste (en ar.: el-árif). Tandis que les deux premiers degrés, séparés du dernier, ne nous offrent qu'une espèce de trafic où l'on cherche à gagner dans la vie future la récompense des œuvres qu'on a faites dans la vie terrestre; le dernier seul a pour but de maîtriser les forces sensibles et imaginatives de l'homme pour l'éloigner de toute vanité mondaine et le faire arriver à la vérité et à Dieu; alors son intérieur sera accessible à l'inspiration divine et à l'illumination d'en haut, de manière qu'il acquerra peu à peu la faculté de s'élever, quand son âme le commande, vers la lumière divine sans être troublé par des pensées mondaines; enfin, tout en lui appartiendra au domaine de la sanctification.
- 2) Mais, pour justifier cette classification des hommes, il nous faut donner une explication préalable: l'homme ne peut se développer que dans une société où l'un se charge de procurer à l'autre les choses nécessaires à la vie, par exemple la nourriture, les vêtements; et cette société a besoin d'être soutenue par les lois. Toutefois, les lois particulières ne suffisant jamais à embrasser tous les cas spéciaux

<sup>1)</sup> V. I.e Traité d'Avicenne sur le destin, analysé par A. F. Mchren, dans le Muséon, janvier 1885. p. 39, où la même légende mystique a été citée. Nous en donnerons ici le contenu principal selon le commentaire de Naçîr ed-Dîn at-Thoûsî qui se trouve imprimé à part dans l'édition de "tis a resaili" de l'imprimerie d'al-Djewaib, A. H. 1298 = 1881 Chr., p. 112-124, et dont un petit manuscrit existe dans la bibliothèque de l'Univ. de Leyde, (voy. Cat. Codd. orient. ed. de Jong et de Goeje III, p. 323, № MCCCCLVI): "Salámin et Absül étaient frères germains; Absal, le cadet, était l'objet de la passion de la femme de son frère; pour satisfaire son amour, elle proposa de donner sa sœur en mariage à Absâl, dans le but d'occuper sa place dans la nuit des noces. Mais Absâl averti par un éclair du ciel au moment suprême évita ainsi, bien qu'avec peine, de se rendre coupable envers son frère." Absâl représente ici la faculté spéculative de l'homme qui à la fin saura dominer les passions sensuelles, symbolisées par la femme de Salâmàn. — Dans la liste des traités d'Avicenne composée par son disciple Djouzdjanî se trouve le nom de "Sakimin et Absali", bien que nous l'avons cherché en vain dans les manuscrits d'Avicenne à Leyde et à Londres. Cette légende, probablement d'origine grecque, a reçu un développement très varié dans la littérature orientale, dont le dernier, bien différent de celui qui précède, est dû au célèbre poète persan Djúmí, auteur du poème épique "Salúmán et Abscil", comprenant 1131 vers du mètre Ramal et publié par Forbes Falconer: "Sakimán u Abscil, an allegorical romance", London, 1850, avec une imitation en anglais: "Rubiúyűt of Omar Khayyúm and the Salúmán and Absal of Jami", London, 1879.

en nombre infini, il faut un principe commun qui imprime une direction générale à tout l'ensemble; c'est cette source que nous appelons loi divine ou révélation de Dieu (Shariah). Cette loi suppose de son côté l'existence d'un législateur, muni de l'autorité divine, nécessaire pour se faire obéir et qui lui sera donnée par des dons particuliers dépassant les forces ordinaires de l'homme. Ce législateur, doué de la puissance de la parole et de l'action, est l'homme-prophète. Mais la foule ignorante et faible, plaçant ses fins égoïstes au-dessus du bien général et s'opposant à cette loi, a besoin d'être avertie continuellement de la rétribution qui l'attend dans l'autre vie d'après les enseignements de la loi révélée; ces avertissements lui sont donnés par les pratiques du culte extérieur, par exemple la prière prescrite à certains intervalles, le jeûne, etc., etc.; c'est donc le prophète qui a la mission de rappeler au peuple l'unité de Dieu, sa sainteté, la rétribution de l'autre vie, la nécessité de pratiquer l'observation du culte extérieur et de l'obéissance aux ordres de Dieu. Tout cela a été ainsi institué dès la création de l'univers par la providence éternelle; à ceux qui ont obéi aux commandements de la loi, Dieu a assuré la récompense dans ce monde et dans l'autre; en outre, à ceux qui ont cherché à pénétrer son être, il a promis la perfection qui s'obtient par la contemplation de son essence divine. Admirez donc d'abord la sagesse divine qui a établi l'ordre de l'univers, puis sa grâce qui distribue des récompenses abondantes à ses adorateurs, enfin sa bonté infinie qui accorde la béatitude éternelle de la contemplation divine à ceux qui le connaissent en esprit! Celui-là seul est le véritable adorateur de Dieu (el-árif) qui ne connaît d'autre objet de son adoration que l'être divin, et n'est ému ni par l'espoir des récompenses, ni par la peur des châtiments; autrement, ces motifs auraient la prépondérance, et Dieu serait le but secondaire. Les observateurs des lois du culte extérieur et les fidèles zélés, alors même qu'ayant un autre but que Dieu seul, ils renonceraient à toute jouissance mondaine, ils seraient pourtant, d'une certaine manière, à plaindre, attendu que la pure contemplation de l'absolu leur est défendue, et leur aspiration de connaître l'être suprême est toujours mêlée de désirs mondains; leur rapport aux initiés de Dieu est, à peu près. celui des jeunes gens aux hommes mûrs. Ceux-là repoussant tous les désirs de perfectionnement et, contents de la jouissance mondaine, s'étonnent des hommes sérieux et graves aux principes tout contraires, et, aveugles pour la beauté divine, tendent leurs mains après toute espèce de jouissances mondaines; même si, quelquefois, ils renoncent au monde, c'est à peine et, tout au plus, dans l'espoir d'obtenir des jouissances d'une nature également grossière après la mort. Toute élévation d'esprit vers Dieu leur est interdite, tandis que l'homme doué de l'aspiration sacrée connaît seul la jouissance véritable, et, en dirigeant toujours sa vue en haut.

regarde avec pitié cette créature pauvre et mal guidée, même eût-elle obtenu la pleine récompense réservée par la loi à une vie irréprochable et bien réglée.

3) La première étape du vrai adorateur de Dieu est appelée volonté. Par elle celui qui est convaincu de la suprême vérité, soit par des preuves évidentes, soit par la foi à l'autorité des saints imâms, sait maîtriser son âme en la dirigeant vers Dieu pour obtenir l'union intime avec lui; la personne occupant ce degré s'appelle «Murid». — La deuxième étape s'atteint par une préparation de l'âme destinée à en éloigner les obstacles extérieurs qui l'empêchent de suivre la route de la sanctification et de se purifier de toutes les impressions sensuelles, enfin à la rendre susceptible du perfectionnement qu'opère la grâce divine. Cette préparation s'opère de diverses manières: par l'abstinence, par la musique, seule ou accompagnée de paroles d'avertissement douces et persuasives, émanant d'une conviction pure et solide; enfin, la troisième a pour but de délivrer la pensée de tout poids du corps, et de la rendre tout entière à l'amour spirituel qui cherche à pénétrer l'essence de l'objet aimé, bien différent de l'amour sensuel, source de la perdition. L'initié, arrivé à ce degré par la volonté et par cette manière d'opérer sur l'âme, devient de temps en temps capable de recevoir des éclairs de la lumière divine, qui, selon sa réceptivité, deviennent de plus en plus fréquents. Cet état, le troisième, s'appelle du terme technique temps, selon le dicton du prophète: Il m'arrive quelquefois un temps d'intimité avec Dieu, où personne, ni ange chérubin, ni prophète envoyé d'en haut ne l'emporte sur moi 1). Plus il s'enfonce dans cet état, plus il devient capable de recevoir les illuminations d'en haut même sans préparation antérieure; abandonnant la vue matérielle des objets, il y contemple partout l'image de Dieu; voilà le quatrième état. Il peut toutefois être égaré par ses propres visions et semble aux personnes de son voisinage accablé d'inquiétude et de tremblement du corps, ce qui pourtant cessera à l'entrée dans le cinquième état, peu à peu et par l'habitude. Alors sa condition se changera en tranquillité parfaite et donnera place au sixième état, appelé en arabe «Sakîna». L'éclair instantané s'y transformera en flamme illuminante, son intimité avec Dieu deviendra stable, le rayonnement divin le réjouira, et la cessation de l'extase l'affligera. Ensuite arrivé au septième état, à la contemplation de la vérité ou de Dieu, il est emporté hors de lui-même et, bien qu'on le voie devant soi, son être est comme absent. Puis, ayant atteint le huitième état, sa condition lui devient facile et familière et il dépend de sa volonté de la provoquer, de monter de ce monde imaginaire et faux à la demeure de la vérité ou de

<sup>1)</sup> Ce dicton de Mohammed se trouve cité dans le Gulistan de Saadi; v. Gulistan, trad. par Ch. Defrémery, Paris, 1858, p. 109.

Dieu. Après avoir passé ce degré, son état ne dépend plus de sa volonté, mais en regardant les objets mondains, il n'y voit que Dieu seul; sa contemplation devient stable et continue, et il se trouve au neuvième état, d'où il passera au divième. Alors, son âme deviendra le miroir de la divinité, le royaume éternel s'y réfléchira, et les jouissances d'en haut se répandront sur lui. En contemplant sa propre âme, il y contemple Dieu, et il se trouve comme mû perpétuellement de l'un de ces points à l'autre. Enfin il arrivera au dernier degré, le onzième état ou la contemplation permanente; c'est là qu'il perdra la connaissance de son propre être et n'aura plus égard à son âme qu'autant qu'elle contemple Dieu en pleine identité avec lui, et qu'elle n'est plus pour lui un objet étranger, illuminé de temps en temps seulement par la grâce divine. Le voilà arrivé à l'unification complète avec Dieu 1).

4) Aussi avons-nous trois étapes essentielles dans le développement de l'initié sans valeur réelle en elles-mêmes, mais nécessaires pour le guider au dernier degré, l'unification complète. La première, effectuée par la volonté d'entrer dans la voie de la sanctification avec le secours de la science ou de la foi, n'a que le caractère d'une abstraction de l'âme du côté de l'absolu; la deuxième, effectuée par l'ascétisme et par les autres moyens extérieurs pour soumettre l'âme réfractaire à la raison, a le caractère de l'impuissance. La troisième, la jouissance que l'âme éprouve de sa sanctification acquise, bien qu'elle ait une certaine réalité, n'est qu'un errement de l'âme entre la conscience d'elle même et de Dieu, tandis que l'absorption entière de l'âme dans l'Un et l'Absolu constitue seule le salut suprême. Aussi faut-il que le vrai initié, après avoir commencé par la science divine à discerner et à refuser tout ce qui la contrarie, et poursuivi jusqu'à l'effacement l'abandon de sa propre conscience, pénètre encore l'ensemble des attributs de Dieu pour les assimiler à sa propre âme et arriver à l'unité absolue et au quiétisme en Dieu. Au contraire, aussi longtemps qu'il y a quelque différence entre la connaissance et l'objet de la connaissance, il n'a pas acquis l'unité et l'absorption en Dieu, mais il se trouve en état de dualisme. Pourtant, ce dernier degré de l'unification sappelé du terme technique «Embellissement de l'ame» et opposé au «dépouillement» seul de tout désir mondain] dépasse toute description et ne peut être dévoilé que par la fantaisie; que celui qui en souhaite la connaissance, se joigne lui-même au nombre des initiés qui ont atteint ce but suprême, mais qu'il ne se confie nullement aux traditions orales.

<sup>1)</sup> Cette description de l'arrivée de l'initié à l'unification accomplie se trouve citée dans l'ouvrage d'Ibn Thofail: Philosophus autodidactus sive Epistola Abi Jaafar Ebn Tophail de Hai Ebn Yokdhan, éd. E. Pocock, Oxonii, 1700, p. 6 sq., et dans l'édition du Caire, de l'an H. 1299, p. 4.

5) Après avoir traité du développement graduel du théosophe, nous dirons à la fin quelques mots des qualités dont il fait preuve dans ses rapports avec le monde. Il est toujours affable, et l'homme supérieur et haut placé n'a pas pour lui plus de considération que le personnage inférieur et de basse condition, car il est convaincu que le monde tout entier, n'étant que vanité, est égal devant Dieu. Bien qu'avant son unification complète il n'ait pu supporter la moindre distraction venant des choses de ce monde, arrivé dans cet état, il est au contraire à l'abri de tout trouble, et possède même des forces suffisantes pour s'y intéresser; pourtant il évite de s'immiscer dans ce qui ne le concerne pas, et il ne se laisse pas emporter de colère contre les actes coupables, mais en considérant le mystère de Dieu qui se rattache au destin, il prend pitié des pauvres créatures et donne ses avertissements avec douceur; quelquefois même où il voit le bien-être en abondance, il garde le silence à l'égard de ceux qui n'en sont pas dignes. Il est courageux et n'a nulle peur de la mort; généreux, il n'aime plus les vanités du monde; il pardonne volontiers aux autres et ne garde point de rancune; son âme, préservée du péché, ne s'occupe que de Dieu. Les conditions de l'existence lui étant indifférentes, tantôt il préfère l'indigence et la dureté de la vie, son âme lui suggérant le mépris de tout à l'exception de Dieu; tantôt en rapport avec le monde extérieur, il tient à l'opulence et aux honneurs, en les regardant comme des dons de la providence et en les assimilant à la splendeur divine, le but suprême de ses aspirations. Cette variabilité se trouve chez diverses personnes et chez le même individu, tout dépendant du milieu, du temps et des circonstances. Attiré seulement vers le royaume céleste, il semblerait quelquefois se soustraire aux exigences rigoureuses de la loi mondaine; pourtant, il n'est pas coupable, car il n'est plus responsable de ses actions; la responsabilité incombe à celui-là seul qui s'est assujéti à la loi après l'avoir comprise, ou qui s'est rendu coupable en négligeant de la comprendre, tandis que, lui, il a perdu toute conscience. En général, il faut pourtant constater que la vérité absolue ou Dieu n'est pas l'abreuvoir de tout allant et venant, ni se manifeste également à tout le monde, et que la révélation de la vérité n'est accordée qu'aux seuls élus. Aussi la doctrine que nous venons d'exposer dans ce chapitre pourrait être la risée des indifférents en même temps qu'elle servirait d'avertissement aux initiés; si quelqu'un donc éprouve pour elle de l'aversion, qu'il examine son intérieur, et voie s'il possède la réceptivité nécessaire! A celui-là seul qui est bien disposé, tout est facile ').

<sup>1)</sup> Voy. le même adage employé par Avicenne à la fin du traité sur Le Destin. Le Muséon, t. IV, 1885, p. 50.

#### XIÈME SECTION.

#### SUR LE SECRET DES MIRACLES.

Dans les articles précédents nous avons exposé les vues d'Avicenne sur la vie future, où la perfection de l'âme sera la rétribution de l'homme zélé et juste, tandis qu'au eontraire, la punition du coupable y sera la continuation de son état défectueux, provoqué par ses péchés, ainsi que la conscience d'être privé des moyens de perfectionnement, au moins pour un certain temps, dont la longueur dépendra de la grâce divine. En outre, nous avons expliqué la voie que l'homme doit suivre pour arriver graduellement, par diverses stations, et déjà dans la vie d'ici-bas, au plus haut degré de l'unification avec Dieu, à ce degré où, perdant totalement la conscience de lui-même, il ne contemple que Dieu partout dans les objets terrestres; dans cette contemplation de Dieu il est devenu lui-même Dieu, et il ne semblerait rien manquer à notre initié, arrivé dans cet état, que la faculté d'opérer des miracles. Ici pourtant, la réflexion judicieuse d'Avicenne l'arrête et, contrairement à ses successeurs, les philosophes coûfiques par excellence, comme Ibn-ul-Arabî e. a, il tâche par la suite de nous expliquer ces faits d'une apparence extraordinaire.

1) Arrivé à cet état, l'illuminé semblerait être doué de la faculté de s'élever au-dessus des lois de la nature; mais, dans la plupart des cas, il faut reconnaître que ce qui, au premier abord, nous paraît miraculeux, ne s'opère pas contrairement aux lois fixes de la nature, que, au contraire, si nous les examinons de plus près, ces choses sont conformes à ces mêmes lois, bien que celles-ci ne nous soient que très imparfaitement connues. Si, par exemple, l'initié peut pendant bien long-temps supporter le jeûne, c'est que l'âme, plongée dans la contemplation, exerce son influence sur le corps, qui, dans le repos absolu, ne perd rien de sa chaleur et n'a pas besoin de restaurer ses forces perdues. Nous avons des cas analogues dans certaines maladies où le patient peut de même, pendant bien longtemps, soutenir sa vie sans aliments, bien que l'intensité de la maladie épuise ses forces par son principe destructif et contraire au rétablissement normal, qui n'existe pas dans le jeûne de l'initié. Ainsi ce jeûne continu, qui serait impossible à l'homme sensuel et sain, n'a rien qui s'oppose à la loi ordinaire de la nature.

. Quant à la force extraordinaire que déploie quelquesois le çoûsî, elle s'explique par l'état extatique de son esprit, à peu près comme la force ordinaire de l'homme augmente par la joie ou l'enivrement, et diminue par la peur et la tristesse.

2) Quant à la faculté de prédire les évènements futurs, il nous faut, pour porter à ce sujet un jugement sûr, examiner les conditions dont dépend cette faculté.

D'abord. nous devons faire remarquer que tout le monde connaît la révélation des événements futurs qui se fait dans les songes, et qui devient possible lorsqu'une disposition maladive du corps ne l'empêche pas; mais ici nous devons encore rechercher si cette faculté ne peut s'adapter à l'état de veille, pourvu qu'il n'y ait rien qui s'y oppose 1). Nous savons que les événements terrestres sont, dans leur généralité, décidés dans le monde des hautes intelligences, mais, ils ne le sont dans leurs particularités que dans les âmes des corps célestes 2) qui gouvernent notre monde: voilà la doctrine des péripatéticiens; mais nous pourrions peut-être, avec une certaine vraisemblance, supposer que ces âmes célestes embrassent en même temps et le général et le particulier. Alors les événements viendraient des influences de ces âmes, que l'âme humaine pourrait subir si elle y était accessible et qu'aucun obstacle. ni extérieur ni intérieur, ne s'y opposât; examinons ces conditions. Nous savons d'abord que les forces de l'âme se contre-balancent entre elles; par exemple, l'irascibilité contrarie l'appétit sensuel; les sensations extérieures troublent les sens intérieurs et entraînent la raison, instrument de l'âme; au contraire, l'âme plongée dans la méditation arrête toute action des sens extérieurs, qui ne portent plus alors aucune image du dehors à l'âme. C'est à l'aide de l'organe de la sensibilité ou du sens commun<sup>3</sup>) que l'image de l'objet extérieur se reproduit comme présent; quelquefois, l'objet sensible, disparu ou changeant de place, laisse encore pour un certain temps son image; par exemple, quand on tourne en cercle un objet lumineux, on obtient l'image de tout un cercle continu. Ainsi, aussi longtemps que l'image restera, nous ne pouvons la regarder que comme présente; peu importe qu'elle provienne d'un objet véritable, ou dérive d'un objet dont l'existence réelle a cessé. Le dernier cas se présente chez les malades qui reçoivent de leur imagination l'impression d'objets inexistants et dont la faculté imaginative est mise en mouvement par ces images reproduites à peu près comme dans deux miroirs opposés l'un à l'autre. Ce qui en fait cesser la reproduction continue, c'est le sens extérieur qui distrait le sens général et le maîtrise presque totalement, ou la raison et la réflexion intérieure qui préservent l'homme des images de la fantaisie, mais cet effet étant souvent affaibli, l'imagination en revient à s'occuper de ces images, comme si elles avaient une existence réelle. C'est ce qui arrive dans le sommeil, qui arrête entièrement toute impression du dehors; alors, quelquefois, l'âme est entraînée par la

<sup>1)</sup> Comp. Les prolégomènes d'Ibn Khaldoun, trad. par de Slane, t. I, p. 216 sq., et l'article La philosophie d'Avicenne, dans le Muséon, 1882, p. 513-514.

Comp. le traité sur l'astrologie dans le Muséon, 1884, p. 384.
 C'est l'αίσ Ξησις κοινή d'Aristote, le sens général qui réunit les sensations reçues par les sens extérieurs.

nature de la force digestive à un abandon complet de ses fonctions intellectuelles, de même que, dans certaines maladies, toute son attention est attachée au rétablissement de la santé du corps; les deux facultés qui empêcheraient la prédominance de l'imagination intérieure, les sens extérieurs et la raison, étant réduites à peu près à rien pendant le sommeil, l'imagination reste seule maîtresse, et le sens général en reçoit les images comme provenant de la réalité. C'est pourquoi le sommeil est ordinairement uni aux visions. Pourtant, les degrés de force de l'âme varient comme ceux des sensations extérieures et de la raison, qui, comme nous l'avons dit, ont pour fonction de réprimer l'imagination: si l'âme est forte, elle résiste facilement à ces aggressions du dehors, et si elle est faible, le contraire se produit, tandis que l'âme exercée par le traitement spirituel refuse tout ce qui s'oppose à cette action, et se meut avec liberté dans la région qui lui convient par sa nature; ainsi délivrée de toute sensation du dehors et des liens qui l'attachent au corps affaibli, p. e. par une grave maladie, elle peut vraisemblablement s'élever au monde saint et spirituel et en tirer des images qui, de nouveau, se réfléchissent dans l'imagination vide et affaiblie du dormant ou du malade, d'où elles sont transportées dans le rayon du sens général. L'âme très forte par sa nature pourrait bien probablement, même en état de veille et de santé parfaite du corps, recevoir des inspirations de ce genre, des vues extraordinaires et des exhortations intérieures, comme ce fut le cas du prophète, quand il jouit de l'apparition des anges ou entendit des voix célestes. Ces impressions d'un autre monde varient beaucoup en intensité et vont jusqu'à l'apparition, par exemple, d'une représentation de la beauté divine, la récitation d'un morceau de poésie et même jusqu'à la révélation de l'être éternel et la communication de sa parole; c'est parce que notre imagination, en transformant toute forme intellectuelle, ou de nature mixte, en image sensible, ne peut nous représenter, par exemple, le bon et le beau que par une figure agréable à voir et le mal par une image contraire, etc.; mais il n'arrive que bien rarement qu'elle soit à même de fixer dans la mémoire, avec une parfaite clarté, la forme révélée sans aucune transformation. Au contraire, l'âme de nature faible ne retient qu'une image presque effacée qui n'exerce que peu d'influence sur l'imagination et sur la mémoire; l'image, chez elle, est toujours sur le point d'être bannie et dissoute par une autre, et on ne réussit à la rappeler que par une réitération ou quelquefois par une interprétation, tandis que celle de l'âme forte, conçue en état de sommeil, de veille ou de maladie du corps, soit sous la forme de songe, d'inspiration ou de révélation, n'en a pas besoin. Mais il n'en est pas de même, si les transformations se succèdent et varient, car dans ce cas il faut recourir aux mêmes moyens, selon les circonstances, les rapports du temps et l'habitude des individus; et, alors, le songe demande une interprétation, tandis que l'inspiration, pour être communiquée à tout le monde, ne requiert qu'une explication.

- 3) Quelquefois, on se sert de moyens extérieurs pour calmer l'imagination, soustraire les sens et la réflexion à toute impression extérieure, et de cette manière rendre l'âme plus accessible aux influences célestes et divines 1). C'est dans ce sens qu'on raconte, par exemple des Turcs, qu'en se rendant chez leur devin pour apprendre les événements cachés de l'avenir, ils ne reçoivent ses révélations qu'après qu'il s'est mis en mouvement avec une rapidité à perdre haleine, et que dans cet état il communique ses révélations. D'autres fixent leurs yeux sur un objet transparent et étincelant, ou sur un point noir resplendissant et miroitant jusqu'à hébéter la vue par son éclat et, dans cette condition de torpeur, ils saisissent les communications d'en haut 2). Tous ces moyens sont plus efficaces chez les individus de constitution bien faible, par exemple, des jeunes gens inexpérimentés, et ils se combinent avec des discours diffus et incohérents, avec des actes de folie, en un mot, avec tout ce qui provient d'un sentiment de stupéfaction et d'étourdissement. Quand, après cette opération, la réflexion est hébétée et assoupie, le moment de l'unification de l'âme avec le monde des mystères s'approche; tantôt le mystère se manifeste sous la forme d'un tintement très fort, tantôt sous celle d'une allocution angélique ou d'un chuchotement secret, tantôt tout le monde des mystères se révèle à lui. En attendant, tout ce que nous venons d'exposer ici ne peut être envisagé comme doctrine prouvée, mais ne dépend que de l'expérience seule quoique affirmée autant possible par des hommes de réflexion mûre ayant eux-mêmes éprouvé ces cas ou les ayant constatés chez d'autres. Alors il s'agit de démontrer l'existence réelle et la cause d'un tel phénomène dépassant la raison ordinaire, et, si l'on y réussit de manière que tout soit clairement expliqué par voie naturelle, l'âme se réjouira des douceurs de l'intelligence et n'hésitera pas à escalader ces hauteurs mystérieuses. Mais arrêtons-nous; prolonger la discussion sur ces matières, en apportant nos propres témoignages ou ceux d'autres, ce serait une vaine entreprise, attendu que celui qui n'est pas convaincu de la justesse générale de nos observations, ne se laissera pas non plus convaincre par une exposition détaillée.
- 4) Jusqu'à présent, nous avons vu Avicenne expliquer les effets en apparence miraculeux de l'extase religieuse, autant qu'ils proviennent d'un pouvoir extraordinaire donné à l'âme sur les sens inférieurs, par exemple, la possibilité de supporter

<sup>1)</sup> Le développement ultérieur et très ample de cette matière se trouve dans Les Prolégomènes d'Ibn Khaldoun, trad. fr. par Mac Guckin de Slane, t. I, p. 207—209; p. 221—224.

<sup>2)</sup> Comp. la mystification de l'illustre E. W. Lane, opérée au Caire par un farceur égyptien et racontée par lui même dans: An account of the manners and customs of the modern Egyptians by E. W. Lane, London, 1846, t. II, p. 98 sq. L'explication naturelle, ibd., t. III, p. 240 sq.

un jeûne continu, d'acquérir une force merveilleuse des membres, de prédire l'avenir, etc.; nous continuerons maintenant à suivre ses traces jusqu'à la fin dans l'explication des phénomènes semblables qui concernent les objets extérieurs, p. e., le pouvoir de guérir certaines maladies, de provoquer la pluie, de causer, par les malédictions, la perte et la ruine, ou bien, par les bénédictions, d'éloigner toute espèce de maux, de dompter les animaux sauvages, etc., en un mot, des phénomènes qui ont tout l'air de contrarier les lois de la nature, mais qui, jugés avec discernement, présentent souvent des causes conformes à ces mêmes lois, bien qu'actuellement elles ne se soient pas suffisamment révélées à notre connaissance. Bien que l'âme, continue Avicenne, n'ait point avec le corps les rapports de l'empreinte au sceau, mais, au contraire, que leur union soit libre et leur nature toute différente, nous voyons pourtant les diverses affections de l'âme agir sur le corps 1), par exemple, la réflexion chez celui qui marche sur une planche étendue au-dessus d'un abîme lui fait souvent perdre l'équilibre et tomber, tandis que celui qui se trouve sur la même planche, mais étendue sur la terre plane, reste debout. De la même manière, on change de visage graduellement ou subitement sous l'influence de pensées et d'impressions intérieures, et cela jusqu'au point de provoquer ou d'écarter des indispositions et des maladies; aussi pourrions-nous supposer que la force de l'âme s'étend sur les objets environnants: de même qu'elle influence l'état de son propre corps, elle pourrait peut-être influencer les corps étrangers et leurs âmes, et, en maîtrisant sa propre cupidité, son irascibilité ou sa frayeur, éloigner les mêmes passions des autres. Quelquefois nous trouvons cette force donnée à l'âme dès le moment de son union avec le corps, mais quelquefois elle est développée par l'exercice et par le changement du tempérament; enfin quelquefois par l'aspiration de l'homme d'acquérir la connaissance intime de Dieu, ce qui est le cas des saints dévoués à Dieu. Celui qui a reçu de la nature cette force de l'âme et qui la fait servir à développer la bonté et la pureté, appartient au nombre des prophètes et des saints; doués des dons de la grâce divine, ils atteindront le plus haut degré de perfectionnement, tandis que l'âme douée de la même force, mais inclinée au mal, se livre à la magie et n'atteindra jamais le rang suprême des âmes pures ').

A la catégorie des effets produits par l'âme sur les objets environnants on pourrait rapporter celui du mauvais œil 3), par lequel on entend une impression nuisible émanant de la personne qui en admirant regarde une autre. Bien que cet

<sup>1)</sup> Comp. Les Prolégomènes, t. III, p. 182-183, et le Muséon, 1882, p. 514, dans l'art. La philosophie d'Avicenne.

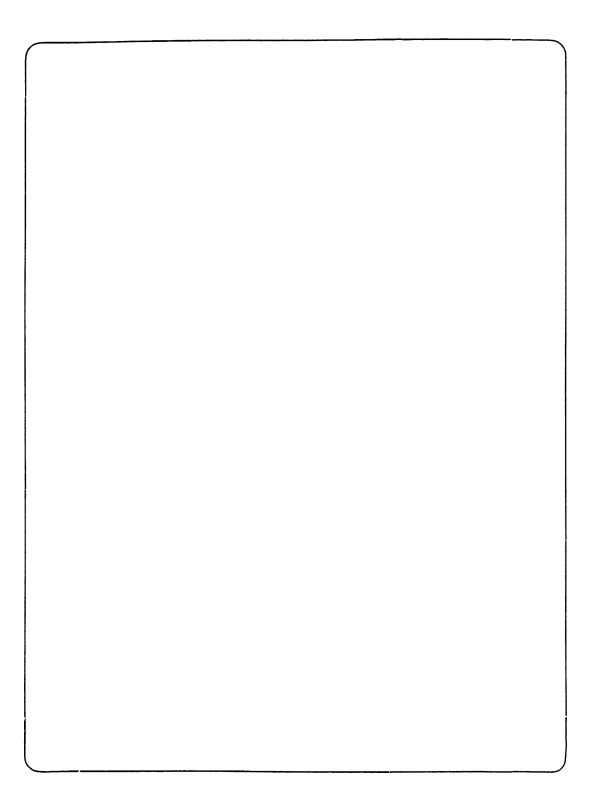
<sup>2)</sup> Comp. Les Prolégomènes, t. III, p. 183.

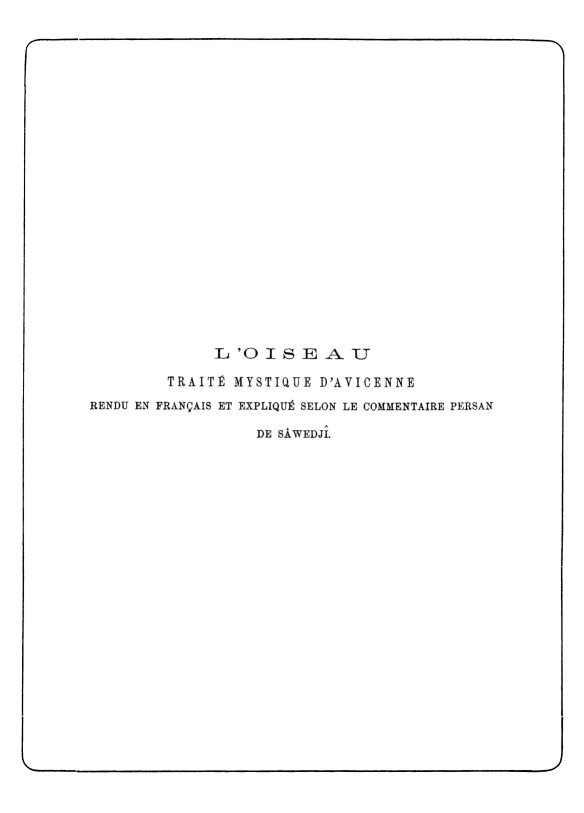
<sup>3)</sup> V. ibid., p. 187.

effet soit rejete par ceux qui ne concèdent aucune influence d'un corps sur un autre si ce n'est, soit par contact immédiat, p. e. le chauffage de la chaudière produit par le feu, soit par la dispersion des atomes, p. e. le refroidissement de l'air produit par la terre ou l'eau, soit par la pénétration intermédiaire de la qualité, p. e. le chauffage de l'eau dans la chaudière produit par le feu, il faut pourtant réfléchir à ce que nous avons fait remarquer précédemment, que l'effet n'est pas toujours contenu dans la cause [p. e. les rayons du soleil n'étant pas en eux-mêmes chauds, produisent la chaleur], et cette objection perdra beaucoup de sa force. En général, nous voyons des effets extraordinaires dériver en ce monde de trois causes: 1° des âmes, comme nous venons de l'expliquer, par exemple, la magie ou plutôt les faits miraculeux des saints; 2° des corps terrestres, p. e. la force de l'aimant qui attire le fer, et tout ce qui appartient à la magie naturelle (al-Nirendjat); 3° des corps célestes, quand ils rencontrent la réceptivité nécessaire dans les corps terrestres et les âmes particulières, p. e. les exorcismes de l'art talismanique 1). Dans tous les cas où les véritables causes naturelles de pareils phénomènes nous sont cachées, la stupidité de les rejeter arrogamment avec nos soi-disant philosophes comme un ensemble de mensonges, est tout aussi déraisonnable que d'admettre légèrement le tout comme vérité; ici le juste milieu est la seule voie à recommander, c'est-à-dire que l'on doit abandonner tout cela à la catégorie du possible, aussi longtemps qu'il n'y a pas de démonstration solide à présenter, ni pour ni contre. Dans la nature, nous trouvons aussi beaucoup de merveilles opérées par la correspondance des forces actives célestes et de la condition passive des choses terrestres.

«Nous t'avons régalé, mon frère, conclut Avicenne, de la crème de la vérité et des mets exquis de la sagesse; garde cette dissertation à l'abri de toute profanation des ignorants, privés de l'illumination d'en haut et de la pratique, dont les penchants sont du côté du vulgaire, et qui rejettent ces vérités tout comme nos soi-disant philosophes renommés, eux et leurs adhérents, par leur incrédulité; mais si tu rencontres un homme sûr et à l'abri de toute mauvaise influence, qui, cherchant Dieu, est favorisé de la lumière, de la grâce et de la vérité, satisfais ses demandes peu à peu et partiellement, et fais-lui espérer la continuation de ton intimité future, si tu observes chez lui de bonnes suites de ta confiance passée; mais oblige-le pourtant par des serments solennels d'observer la même méthode que toi-même et de se conformer à ton exemple; au contraire, si tu répands cette doctrine indiscrètement et en abuses, sache que le Dieu très haut sera juge entre toi et moi l»

<sup>1)</sup> V. Les Prolégomènes, t. III, 192-193.







#### AVANT-PROPOS.

Le petit traité «l'Oiseau» appartenant au même genre d'écrits que Hay b. Yaqzán, dont nous avons établi l'existence réelle, prouve certainement moins de génie original chez son auteur, mais, malgré le style fortement ampoulé et obscur du commencement, sa conclusion bien naïve jette une vive lumière sur la vie intérieure de l'auteur et ses rapports avec ses contemporains. Dans la liste de ses œuvres, faite par son disciple Djoûzdjânî, ce traité est mentionné sous le No. 24 en ces mots: Traité de l'oiseau, composition énignatique, où il décrit comment il arriva à la connaissance de la vérité 1), mais sans indication de la date de sa composition; en tout cas, comme il suit, dans cette nomenclature, le traité de Hay b. Yaqzan, composé pendant que l'auteur se trouvait dans la forteresse de Ferdedjan, près d'Hamadân, il nous semble qu'il a dû être écrit quelque temps après, peut-être à la cour d'Alâ ed-Daula, où il acheva également son grand ouvrage as-Shefá. Le style, surtout celui du commencement, plein d'expressions énigmatiques, offre beaucoup de difficultés; heureusement elles sont amoindries par le commentaire avec version persane, composé par un certain Omar b. Sahlán as-Sáwedjí qui se trouve au Brit. Museum 2); c'est de cet opuscule, du reste tout à fait insignifiant, que nous avons extrait les notes explicatives placées en dessous de la traduction. Pour en faciliter la lecture, nous présentons ici le tissu de la composition. Après une dédicace à ses amis, où il parle des qualités de l'amitié réelle, l'auteur commence son récit allégorique: Une compagnie de chasseurs s'en alla prendre des oiseaux; après qu'ils eurent tendu leurs filets, bon nombre d'oiseaux vinrent y tomber, et parmi eux se trouva l'auteur du récit. Renfermés dans leurs cages, ils souffrirent d'abord de leur captivité, mais ils s'y accoutumèrent peu à peu jusqu'à ce qu'un petit

<sup>1)</sup> La même citation se trouve dans l'art. d'Avicenne chez Ibu Abî Oçeibi'a, éd. A. Müller, 1884, t. II, p. 11; selon H. Khalîfa, qui fait mention de cette pièce mystique d'Avicenne, t. III, p. 418, Ghazálí († 505 H.), en aurait composé une pareille du même nom.

<sup>2)</sup> Voy. Catal. Codd. manuscrptt. ar. Mus. Brit., t. II, p. 450, No. 26; le même commentateur a été mentionné par H. Khalîfa, Lex. encycl., deux fois, t. II, p. 108, et t. III, p. 412, mais sans indication de l'année de sa mort.

nombre d'entre eux réussirent à s'en échapper, tandis que les autres, encore captifs, les voyant s'élever en l'air, leur demandèrent de leur faire connaître les moyens de parvenir à la délivrance et de les aider à y réussir. Ceux-ci, après quelques hésitations, offrirent leur aide à leurs malheureux compagnons et leur montrèrent la voie à suivre pour échapper sûrement à la captivité. Arrivés, dans leur vol, en vue de huit hautes montagnes, ils se mirent avec grands efforts à en gravir les sommets, et, parvenus au dernier, ils trouvèrent accès au palais du Grand Roi. Admis à l'audience, ils commencèrent à Lui décrire leur état bien misérable, empiré par les bouts de chaînes restés encore attachés à leurs pieds. Alors, Lui leur promit de leur donner un messager qui porterait à leurs oppresseurs l'ordre de détacher leurs chaînes; ge messager de la délivrance est l'ange de la mort.

Comme on le voit, ce petit traité confirme la doctrine principale des rapports de l'âme et du corps que nous avons expliquée longuement dans une de nos premières analyses des traités d'Avicenne 1), à savoir que l'âme, substance à part, tirant son origine de la plénitude divine, s'unit au corps, composé d'éléments matériels, pour opérer son développement dans ses divers rapports avec le monde et par là atteindre la béatitude éternelle. Mais pendant son séjour ici-bas, elle se sent toujours captive dans la prison du corps, languissant du désir du retour à sa patrie céleste (al-ma'ad), lequel ne peut s'accomplir que par la mort. La comparaison des âmes qui ne savent résister aux séductions de la vie, à ces colombes qui se laissent prendre aux filets de l'oiseleur, est bien ancienne; déjà nous la trouvons parmi les poésies didactiques de Prudence, poète chrétien du IVe siècle 2).

Pour fixer le texte arabe, j'en ai eu à ma disposition quatre copies, deux appartenant au Brit. Museum (voy. Cat. Codd. manuscrptt. ar. Mus. Brit., t. II, p. 450, N°. XXVI, avec le commentaire persan de Sâwedjî, et, ibid., N° XXVIII, portant le texte seul) et deux appartenant à la bibliothèque de l'université de Leyde (v. Cat. Codd. oriental. Biblioth. Acad. Lugd. Bat., t. III, p. 329, N°. 1464 = Cod. 1020<sup>a</sup> (10) Warn., et t. IV, p. 313, N°. 2144 = Cod. 177 (5) Gol.). La collation de cette dernière, dont je n'avais pas observé l'existence, je la dois à l'extrême obligeance de mon célèbre et cher collègue Mr. M. J. de Goeje. Pour indiquer les leçons variantes de ces quatre copies, j'ai désigné les deux premières par B et B², et, où elles sont d'accord, par la lettre L seule, les deux dernières par A et A².

Copenhague, Octobre 1891.

A. F. MEHREN.

<sup>1)</sup> Voy. l'art. du Muséon de l'année 1882, p. 512, et de l'année 1883, p. 561 suiv.

<sup>2)</sup> Voy. Carmina quæ supersunt Prudentii, éd. Dressel, Lipsiae, 1860, p. 162.

#### TRADUCTION DE L'OISEAU.

Au nom de Dieu, Clément et Miséricordieux! A Lui seul je me confie, Lui seul est toute mon espérance.

1) N'y a-t-il personne parmi mes frères qui veuille bien m'accorder un moment pour entendre mes plaintes intimes? et pourtant, peut-être pourrait-il alléger mon fardeau en en portant une part. Car l'ami fidèle n'est pas à même de tirer son frère d'embarras, s'il ne conserve en son âme, soit dans la prospérité, soit dans l'infortune, une amitié parfaitement intacte. Comment t'arroger le nom d'ami fidèle, si tu envisages l'amitié comme l'asile où tu cherches un abri, quand un accident quelconque te rappelle le souvenir de ton ami, mais qu'au contraire tu refuses d'observer tes devoirs envers lui quand tu n'as pas besoin de lui? Ne feras-tu donc visite à ton ami que quand un accident t'est arrivé, et ne garderas-tu son souvenir que si le besoin te le rappelle? Dieu vous en garde, mes frères, vous que réunit la communion en Dieu, et qu'une parenté divine rassemble, vous qui contemplez par la vue intuitive la vérité, vous qui avez purifié vos cœurs des scories du doute, vous que la voix seule de Dieu a mis en communauté!

Eh bien! mes compagnons en la vérité, examinez-vous vous-mêmes et vous trouverez la bonne direction; que chacun de vous révèle le secret de son cœur à son frère, afin que, chacun de vous en se communiquant à l'autre, l'un se perfectionne par l'autre! Allons! mes frères, couvrez-vous de vos carapaces comme les porcs-épics, manifestez votre intérieur et cachez vos dehors! En vérité, votre intérieur sera manifeste et votre extérieur caché!).

Eh bien, frères de la vérité, muez comme les serpents et rampez comme les vers; soyez comme les scorpions dont les armes sont placées à la queue, et souvenez-vous que Satan n'attaque l'homme que par derrière! Abreuvez-vous du poison, vous vivrez; aimez la mort, vous serez conservés <sup>2</sup>); prenez votre vol en haut et ne

<sup>1)</sup> L'auteur veut dirc: il faut rendre la faculté active et raisonnable manifeste; et, au contraire, faire disparaître l'influence des désirs sensuels.

<sup>2)</sup> La peau du serpent est le corps humain qu'on doit quitter dans l'espoir de trouver un état plus heureux au-delà. Satan est la personnification des mauvais désirs provenant de l'imagination sensible; et le poison indique la résistance à ces influences du corps.

cherchez pas d'abri dans les nids, car les nids sont les places où le plus souvent on preud les oiseaux. Si vous manquez d'ailes, prenez celles des autres, et vous arriverez au but; le meilleur des éclaireurs est celui dont le vol est le plus fort'). Soyez comme les autruches avalant le sable brûlant, comme les serpents engloutissant les os les plus durs, comme les salamandres se ruant dans le feu, ou comme les chauves-souris ne sortant jamais pendant le jour; en vérité, le meilleur des oiseaux est la chauve-souris 2). — Eh bien, mes frères, l'homme le plus riche est celui qui ose regarder le lendemain, et le plus misérable est celui qui sera frustré de son terme. — Oui! mes frères, il ne faut pas s'étonner que l'ange évite le mal et qu'au contraire l'animal s'en rende coupable; ce qui est merveilleux, c'est que l'homme soit capable de devenir rebelle par la concupiscence, bien que par elle il ait perdu sa forme primitive, et qu'il lui obéisse, bien que son intérieur soit illuminé par la raison. En vérité, l'homme qui continue sa route en luttant contre la concupiscence et dont le pied n'a pas dévié, est semblable à l'ange; mais, au contraire, celui-là est inférieur à la bête dont les forces n'ont pas suffi pour résister aux passions qui l'ont entraîné.

Abordons maintenant l'exposé de notre propre état!

2) Une compagnie de chasseurs se rendit à la chasse; ayant tendu leurs filets, dressé les piéges et préparé les amorces, ils se cachèrent dans un arbuste, tandis que je me trouvais au nombre des oiseaux. En nous voyant les chasseurs commencèrent à siffler, nous invitant à nous approcher. En sentant la fraîcheur de l'appât avec la familiarité de la compagnie, et ne soupçonnant rien qui pût nous faire ar-

<sup>1)</sup> Voler signifie métaphoriquement: chercher la faculté de recevoir la grâce divine, tandis qu'être captif, veut dire: rester privé du perfectionnement de l'âme. Manquant d'ailes veut dire: n'ayant pas l'élan ni l'initiative nécessaire pour s'élever, il faut chercher la direction des maîtres.

<sup>2)</sup> L'autruche dévorant le fer et les pierres chaudes, et le serpent se nourrissant des os durs symbolisent l'homme domptant ses désirs charnels et sa férocité se servant de l'un contre l'autre; le fer et les pierres chaudes signifient l'impétuosité, les os durs la volupté; l'homme doit les dompter toutes deux pour éviter leur domination et son propre anéantissement. La salamandre se ruant dans le feu symbolise de même l'homme se servant de la force imaginative et représentative, qui tantôt mène à la vérité, tantôt à l'erreur; pourtant, il faut employer ces facultés avec précaution comme le feu qui, bien qu'il soit indispensable à l'homme, peut lui causer de grands dommages. C'est pourquoi il compare le vrai savant à la chauvesouris; convaincu que des idées se cachent sous l'enveloppe des objets apparents, le savant cherche la vérité dans les intelligibles; il se sert du crépuscule comme la chauve-souris, c'est-à-dire tantôt de la lumière ou du visible, tantôt de la nuit ou de l'intelligible caché. Tout en professant l'unité de Dieu, il tient le milieu entre l'abstraction complète (ta'thû en arabe) et l'assimilation de Dieu à la créature (teshbûh); il ne rend pas Dieu corporel en qualité de créateur, mais il ne le rejette pas non plus et conserve le juste-milieu par la foi. Il se sert du monde visible pour s'élever à la connaissance de cet être sublime et des idées cachées, et il eroit à son Dieu comme l'auteur de la création, mais dépourvu de toutes qualités humaines: c'est à ce vol au crépuscule, entre la lumière et les ténèbres, qu'il compare l'aspiration du savant à s'élever par la foi à la conception de Dieu.

rêter, nous nous précipitâmes vers eux et tombâmes au milieu des piéges; au même moment, un anneau se ferma autour de nos cous, les lacets s'enfilèrent dans nos ailes, et les cordes s'attachèrent à nos pieds, de manière que tout mouvement ne fit plus qu'augmenter nos douleurs. Tout près de notre perte, chacun ne s'occupa que de son propre malheur, sans penser à son compagnon, et se mit à délibérer sur les moyens d'échapper à ses fers. Pourtant, après quelque temps, nous oubliâmes notre condition nous accoutumant aux lacets et aux cages 1).

Un jour pourtant, je regardai à travers le treillis de ma cage une volée d'oiseaux qui déployaient leurs têtes et leurs ailes et commençaient à s'élever en l'air. Un bout de corde était encore visible à leurs pieds; bien qu'insuffisant pour leur nuire jusqu'à entraver leur fuite, il ne leur accordait pas la pleine jouissance de la vie 2). Leur mise en liberté me rappela le souvenir de ma condition, que j'avais oubliée, et je m'indignai contre moi-même de m'y être accoutumé, de manière que je me sentis oppressé, et mon âme se répandit en plaintes. Je leur criai à travers le treillis de s'approcher de moi pour me faire connaître la ruse qui leur avait servi à gagner la liberté, tandis que je restais encore captif, et de se rappeler les piéges des chasseurs, mais en vain; ils continuèrent leur vol. Après les avoir conjurés par notre ancienne amitié et notre société continue de garder la foi et d'éloigner tout soupçon de leurs cœurs, ils se confièrent en ma parole et se dirigèrent vers moi. A ma demande relative à leur condition, ils répondirent en m'assurant qu'ils avaient été atteints du même malheur que moi, et poussés de même au désespoir et à une perte imminente. Après m'avoir consolé, ils enlevèrent le lacet de mon cou et le

<sup>1)</sup> Le désir de l'âme de s'emparer des substances séparées ou des intelligibles est comparé au vol d'un oiseau, les cieux signifiant les sphères les plus hautes et la demeure des intelligibles, à laquelle l'âme tâche de s'élever, mais qu'elle n'atteint pas, empêchée le plus souvent par les liens du corps, et arrêtée dans les sphères inférieures, c'est-à-dire plongée dans les études de la science de la nature et des mathématiques, appelées science inférieure et science moyenne (voy. le Muséon de l'année 1883, p. 563), sans atteindre les régions sublimes de la métaphysique. Ordinairement l'âme est captive dans les liens du corps, et il n'arrive que bien rarement que quelques âmes d'élite s'en délivrent partiellement et acquièrent un certain degré de repos: ce sont les maîtres des sciences seuls qui en sont capables.

<sup>2)</sup> En les voyant voleter hors de leurs cages notre auteur se rappelle sa captivité et le désir le saisit d'imiter leur exemple; il implore leur aide, mais en vain; ils s'éloignent, c'est-à-dire les docteurs de la science n'assistent que ceux qui sont doués de la réceptivité nécessaire. En attendant, ils lui montrèrent la voie en lui faisant remarquer que c'est seulement par des efforts réitérés qu'ils se sont délivrés de leurs passions charnelles, et qu'ils ont gagné la grâce divine. Le premier chemin qui s'ouvre est celui de la science inférieure et de la moyenne, symbolisées par les sept sommets qu'ils atteignirent par des efforts réitérés; puis ils s'arrêtèrent au pied du huitième, demeure des intelligibles et des âmes des sphères célestes. Cela veut dire que l'homme est à même, par des efforts extrêmes, d'acquérir les sciences inférieures, tandis que l'acquisition de la science centrale et suprême ne dépend que de la grâce divine, dont on se rend susceptible peu à peu. Arrivés aux hautes régions des intelligibles, à la huitième station, ils attendent d'être admis dans le palais du Grand Roi.

filet de mes ailes et, la cage ouverte, me dirent: «cherche ton salut». Je leur demandai de délivrer de même mes pieds de l'anneau; mais ils me répondirent: «S'il nous «était possible, nous aurions débarrassé nos propres pieds. Le médecin étant lui-même «malade, comment pourrait-il te guérir?» Sorti de la cage, je m'envolai. On me dit alors: «Tu trouveras devant toi une plaine où il n'y a pas de sûreté contre toute «espèce de danger qu'en volée séparée; suis nos traces; tu seras sauvé et conduit par «le droit chemin». Nous continuâmes notre vol ensemble entre les flancs d'une haute montagne traversant une vallée tantôt verdoyante et cultivée, tantôt stérile et abandonnée: après l'avoir traversée, nous montâmes la montagne dont les huit hauteurs se présentant à notre vue semblaient se confondre avec les nuages. Après nous être encouragés l'un l'autre et nous être refusé tout repos, nous réussîmes, par des efforts extrêmes, à gagner les six hauteurs en nous arrêtant au pied de la septième. Après en avoir exploré les accès, nous nous proposames l'un à l'autre de restaurer nos forces épuisées par un moment de repos, auquel nous invitait la sûreté de la place et l'éloignement de tout ennemi. Ainsi la confiance à nos forces rétablies nous ayant conduit plus sûrement à notre salut que l'épuisement continuel, nous arrivâmes au septième sommet de la montagne. Voilà des jardins florissants, bien cultivés, avec des arbres fruitiers et des ruisseaux abondants en eau, dont le charme rafraîchit la vue et dont la beauté est capable de confondre la raison et de troubler le cœur: nos oreilles y étaient ravies par les mélodies suaves et plaintives de nombreux oiseaux; partout se répandaient des odeurs surpassant le musc et l'ambre le plus exquis. Après avoir joui de leurs fruits et de leurs eaux nous y restâmes le temps nécessaire pour soulager notre fatigue, après quoi nous résolûmes unanimement de continuer l'ascension en nous excitant l'un l'autre: «Vite, allons-nous-en! Aucun piége «n'est pire que le repos, ni aucun moyen de salut plus efficace que la circonspec-«tion, ni aucune défense meilleure que d'être toujours sur ses gardes; en vérité, «notre séjour en cet endroit délicieux s'est prolongé trop, malgré nos efforts d'éloigner «toute insouciance; derrière nous se trouvent nos ennemis suivant nos pistes et «épiant le lieu de notre séjour. Partons d'ici laissant toutes ces délices et n'ayant en «vue que notre salut».

Ainsi nous nous mîmes en route et arrivâmes au pied de la huitième hauteur, dont le sommet se perdait dans les nuages et dont les alentours étaient peuplés d'oiseaux surpassant par leurs couleurs resplendissantes, leurs chants ravissants et leurs formes charmantes tout ce qui nous était connu jusqu'alors. Nous jouîmes de leur gentillesse et de leur complaisance, qui dépasse toute description, et nous profitâmes de leurs bienfaits, dont il nous serait impossible, pendant le reste de notre vie, de rendre la moindre partie. Ainsi la familiarité étant bien établie entre nous,

nous leur confiâmes nos secrets et, après quelque hésitation de leur part, ils répondirent qu'au delà de cette montagne se trouvait la résidence du Grand Roi; là tout misérable qui s'y réfugie et se confie à ce Roi, est par son assistance à l'abri de tout dommage. Confiant en leurs paroles, nous dirigeames notre route vers cette résidence; arrivés tout près, nous attendîmes l'autorisation d'y entrer. L'audience obtenue 1), nous fûmes introduits dans le palais. Nous voilà dans une salle de réception dépassant en ampleur toute description, et après que nous l'eûmes franchie. un rideau enlevé nous donna l'accès dans un autre salon spacieux et resplendissant, qui nous fit regarder le premier comme bien étroit et bien petit. Enfin nous arrivâmes en présence du Grand Roi, qui, le dernier rideau enlevé, se présenta à nos regards dans toute sa splendeur. Le cœur confus et le regard ébloui, il nous fut impossible de proférer nos plaintes, tandis que Lui voyant notre confusion nous rassura par son aménité; ainsi nous eûmes le courage de Lui présenter l'exposé de notre situation actuelle. Alors il nous répondit que personne n'était à même de défaire nos liens, si ce n'est ceux-mêmes qui les avaient fixés, qu'en attendant, il leur enverrait un messager avec l'ordre de nous soulager et de détacher nos chaînes. Ainsi congédiés, nous nous mîmes en route avec le messager, tandis que quelques frères m'abordant s'attachèrent à moi pour me faire rendre l'impression que m'avait faite la majesté du Roi; alors je leur donnai cette description raccourcie: «Lui, il «est l'être représentant l'union de tout ce que vous pouvez imaginer de beauté la «plus parfaite, où rien ne se trouve de laid, et de perfection la plus consommée, «où rien ne manque. Toute perfection réelle appartient à son être et tout manque, «même pour l'imagination, en est éloigné; sa figure représente la beauté et sa main «la bonté. Celui qui le sert fidèlement, obtiendra la plus grande félicité, mais celui «qui l'abandonne, sera perdu dans ce monde et dans l'éternité».

3) Maintenant, mes frères! combien d'entre vous ne me diront pas, après avoir entendu par ma bouche ce petit récit: «Nous te voyons l'esprit bien douloureuse-

<sup>1)</sup> L'audience obtenue, ils furent introduits dans les salles du palais divin, symbolisant la base commune de toutes les sciences mondaines: les sciences de la nature, les mathématiques et la logique. Enfin admis à l'audience, ils furent éblouis par la splendeur du Roi et perdirent la force d'exposer leurs plaintes; en attendant, encouragés par son affabilité, ils lui communiquèrent leur condition bien misérable, à quoi il leur répondit que ceux-mêmes qui les avaient faits captifs, étaient seuls capables de les délier, mais qu'il leur donnerait un messager avec l'ordre enjoint à leurs séducteurs de les laisser en repos. Ce messager est l'ange de la mort, qui, en brisant tout lien qui unit l'âme au corps, rend à l'âme le repos qu'elle désire. L'homme étant composé de l'âme animale et de l'âme raisonnable, c'est de la première force que dépend la juste mixtion des éléments formant le physique corporel; où il a été troublé sérieusement, le rétablissement ne peut avoir lieu que par l'entremise de l'âme animale elle-même. Pourtant, le Seigneur de la vie et de la mort envoie son messager, l'ange de la mort, avec l'ordre de délivrer l'homme des liens du corps, et ainsi la vraie délivrance de l'homme a lieu par la mort. (Comp. le Muséon de l'année 1882, p. 512 et suiv.)

«ment affecté et l'âme saisie de démence; par Dieu, tu ne t'es pas élevé en l'air, «mais ton esprit suit une pure imagination; tu n'as pas non plus été captif et en «cage, mais ton âme a été prise; comment l'homme pourrait-il s'envoler ou l'oiseau «parler? Évidemment, la bile noire s'est emparée de ton corps et la sécheresse, de «ton cerveau; par suite, il te faut adopter un autre régime, prendre une tisane «de cuscute¹), avec des bains tempérés, te frotter d'huile de nénuphar²), choisir des «mets convenables, éviter l'insomnie et toute espèce d'excès, être ménager de spé-«culation; car nous t'avons connu auparavant comme un compagnon raisonnable, «doué d'une intelligence solide et de pénétration d'esprit. Dieu sait combien nos «cœurs sont affligés de ta misère, et quelle est notre douleur à cause de ton aliéna-«tion mentale»! — Ah! combien de paroles inutiles et de peu de valeur! En vérité, la pire parole est celle qui est perdue. Dieu est mon seul refuge, et mon salut bien éloigné de tout rapport avec ce monde; celui qui s'est formé d'autres convictions, sera frustré de son espoir dans cette vie et dans l'autre, «et les méchants «apprendront quel sort leur est réservé» ³).

Sur cette plante médicinale (en ar.: afthímún = ἐπίθυμον) voy. le Canon d'Avicenne, éd. Romæ, 1593, t. I, p. 130.

<sup>2)</sup> Le nénuphar, remède calmant et très commun, est mentionné dans le Canon d'Avic. parmi les remèdes simples, voy. ibid., t. I, p. 215.

<sup>3)</sup> Voy. Cor., S. 26, v. 228.

وتترفّع في الأغذية وتستأثر منها المخصبة وتجتنب الباء وتهجر السهر وتتوفّع في الأغذية وتستأثر منها المخصبة وتجتنب الباء وتهجر السهر وتُقلّ الفكر فأنا قد عهدناك فيما خلا لبيبًا وشاهدناك فطنا ذكيًا والله مطّلع على ضمائرنا فأنها من جهتك مهْتمة ولاّختلال حالك حالنا مختلّة، ما أكثر ما يقولون وأقلّ ما ينجع وشرّ المقال ما ضاع، وبالله الاستعانة وعن الناس البراءة ومن اعتقد غير هذا خسر في الآخرة والاولى وسيعْلَمُ الذين ظَلَموا أيّ البراءة ومن اعتقد غير هذا خسر في الآخرة والاولى وسيعْلَمُ الذين ظَلَموا أيّ

، ، ثم تمت رسالة الطير ولله لحمد كثيرا كفاية، ،

a) B, B2 et A2 om. الباه. - الباه

b) B, B<sup>2</sup> et A<sup>2</sup> om. وشاعدناك — وشاعدناك.

c) Voy. Cor. S. 26, v. 228.

علَّقت بع أفتدتنا ودهشنا دهشا عاقنا عن الشكوى فوقف على ما غَشينا فرة علينا الثبات بتلطفه حتى اجترأنا على مكالمته وعبرنا بين يديع عن قصتنا فقال لن يقدر على حلّ للبائل عن أرجلكم إلّا عاقدوها بها وإنّى منفذ اليهم رسولا يسومهم ارْضاءكم واماطة الشرك عنكم فأنْصرفوا مغبوطين وهوذا نحن في الطريق مع الرسول واخواني متشبَّثون بي يطلبون منى و حكاية بهاء الملك بين أيديهم وسأصفد وصفًا موجزا وافرا فأقول انَّه الملك النَّى مَهْما حصَّلْتَ في خاطرك حمالًا لا يمازجه قبح وكمالًا لا يشوبه نقص صادفَّتُه مستوفى للديد، وكل كمال بالحقيقة حياصل لا وكلّ نقص ولو بالمجاز منفيّ عند، كلِّد لحسند وجدُّ ولجوده يدُّ، مَنْ خدَمَد فقد أغتنم السعادة القصوى، ومَنْ صرمه و فقد خسر الآخرة والدنياء، وكم من أن قرع سمعً قصتى فقال أراك مُسَ عقلُك مسا أو ألم بك لهم ولا والله ما طرْتَ ولكن طار عقلك وما اقْتنصْتَ بِل اقتنص لبَّك أنَّى يطير البشر أو ينطق الطير كأنّ المرار ُ قد غلب في منزاحك واليبوسة استولت على دماعك وسبيلك إن تشرب طبخ الافتيمون وتتعيم الاستحمام بالماء الفاتس العذب وتستنشق بدهس النيلوفر

a) B et A<sup>2</sup> انسوء.

b) A رائح.

c)  $B^2 \rightarrow c$ .

d) B et B² قبة.

e) B et B² على.

بعضنا لبعض سارعوا فلا مخدعة كالأمن ولا منجاة كالاحتياط ولا حصى أمنع من اساءة الظنور، وقد امتد بنا المقام في هذه البقعة على شفا غفلة ووراءنا أعداؤنا يقتفون آثارنا ويتفقدون مقامنا فهلموا نبرح ونهجر هذه البقعة وإن طاب الثواء بها فلا طيب كالسلامة وأجمعنا على الرحلة وأنفصلنا عبى الناحية وحللنا بالثامن منها فاذا شامخ خاص راسعه في عنان السهاء تسكن جوانبه طيور لم ألق أعذب ألحانا وأحسن ألوانا وأظرف صورا وأطيب معاشرة فمنها ولما حللنا في جوارها عرفنا من احسانها وتلطُّفها وايناسها ما تغمَّدَتْنا بع وأيادى لن نفى بقضاء أهونها وانَّ قصرنا عليه مدَّة عمرنا بيل استمدَّنا اليد أضعاف ا ولمّا تقرّر بيننا وبينها الانْبساط أوْقفناها على ما ألمّ بنا فأظهرَتْ المساهمة في الاهتمام وذكرتْ أنْ وراء هذا لجبل مدينة يتبوأها الملك الأعظم وأي مظلوم استعداه وتوكل عليه كُشف عند الضراء بقوته ومعونته فأطمأنا الى اشارتها وتيممنا مدينة الملك حتى حللنا بفنائع منتظرين لاذنه فخرج الأمر باذن الواردين فأدخلنا قصره فاذا نحن بصحن لا يتضمن وصف رحب فلما عبرناه رُفع لنا للحجاب عن صحن فسيح مشرق استضعَّنا لله الأوِّل بل استصغرناه حتى وصلنا الى حجرة الملك فلما رفع لنا للحجاب ولحيظ الملك في جماله مقْلتُنا

a) L مبراسه

b) B et A<sup>2</sup> غشرة.

c) B, B² et 'A² om. وانْ قصرنا الصعافا. Après أهونها  $A^2$  ajoute شكرا.

d) B استضعفنا.

القفص أطير فقيل لى انّ أمامك بقاعا لن نأمن المحذور الّا أن ناتى عليها قطَعًا فاقتف آثارنا ننْمُ بك ونهْدِك سواء السبيل فساوى بنا الطيران بير، م صدفَى حبل الاله في واد معشب خصيب بل مجدب خريب حتى تخلف عنا حنابه وحُرْنا حيرته ٥ ووافينا هامة الجبل فإذا امامنا تهاني شواهق تنبوعن قللها اللواحظُ فقال بعضنا لبعض سارعوا فلن نامن الا بعد أن تجوزها ناجين فعانقَنا الشدّ حتى أتينا على ستّة من شوامخها وانتهينا الى السابع فلمًا تغلُّغلُّنا 4 تخومه قال بعضنا لبعض هل لكم في الجمام فقد أوهننا النصب وبيننا وبين الاعداء مسافة قاصية فرأينا ان تخُص للجمام من ابداننا نصيبا فارّ. الشرود على الراحة أهدى إلى النجاة من الانبتات فوقفنا على قلّته فإذا جنان مخضرة الأرجاء عامرة الاقطار، مثمرة الأشجار حارية الأنهار يروى بصرك نعيمها بصور تنكاد لبهائها تشوش العقول وتستبهت الألباب وتسمعك ألحانا مطربة لآذاننا وأغانى شجية وتُشمِّك روائح لا يُدانيها المسك السرى ولا العنبر الطرى فأكلنا و من ثمارة وشربنا من انهارة ومكثنا بد ريث ما أطرحْنا الاعياء فقال

au lieu de بين مجدب خريب. A² om. les mots qui suivent بين مجدب.

b) B جنيته.

د) B الله علم B2 وفلا مأس الله B وفلا مأس

d) B تعلقنا.

e) B et A<sup>2</sup> ,تدهش.

وتسمعك أغاني مشجية وألحانا مطربة A2 .أغاني مستحسنة ajoute وتسمعك وألحانا

g) A فَجنينا 42 مَأْكِلنا au lieu de فُصبنا . A2

اليهم مقبلين وسقطنا في خلال لخبائل أجمعين، فأذًا لخلق ينضم على أعناقنا، والشرك يتشبَّث بأجنحتنا، وللبائل تتعلَّق بأرحلنا، ففزعنا الى للحركة فا زادتنا الا تعسيرا فاستسلمنا للهلاك وشغل كلّ واحد منّا ما خصّم من الكرب عين الاهتمام لأخيم، وأقبلنا نتبيَّن لخيل في سبيل التخلُّص زمانا حتى أنسينا صورة أمهنا واستأنسنا بالشرك وأطهأنا الى الاقفاص، ، فأطلعت ذات يوم من خلال الشبك، فلحظتُ رفقة من الطير أخرجت رؤسها وأجْناحتها عن الشرك، وبرزتْ عين أقفاصها تطير وفي أرجلها بقايا للجبائل لا في تتودها فتعصبها "النجاة، ولا تبينُها فتصفو لها لليوة، فـذكرتنى ما كنتُ أنسيته ونغصتْ على ما ألفتُه فكدتُ أتحل تأسّفا او ينسل روحى تلهما فناديتُه من وراء القفص أن أقربوا منى توقَّفُونِي 6 على حيلة الراحة فقد أعنقني طول المقام فتذكِّروا خدم المقتنصين ها زادوا اللا نفارا فناشدتُهم بالخلَّة القديمة والصحبة المصونة والعهد المحفوظ ما أحلَ بقلوبهم الثقة ونفى عن صدورهم الريبة، فوافوني حاضرين فسألتهم عين حالهم فذكروا أنَّهم ابتلوا بها ابتليتُ بع فاستأيسوا واستأنسوا بالبلوي ثم عالجيوني فنُحّيت الحبالة عن رقبتي والشرك من اجنحتي وفتح باب القفص وقيل لي اغْتنم النجاة فطالبتُه بتخليص رجلي عن لخلقة فقالوا لو قدرنا عليها لآبتدرنا أولًا وخلَّصْنا أرجلنا وأنَّى يشفيك العليل فنهضتُ عني الله عنه المالية

a) B² فتعيصها; B et L فيعصّبها; la leçon adoptée est bien douteuse.

b) B² .
 فأطلعوني .

c) B عن وراء

ويلكم اخوان للحقيقة انسلخوا عن جلودكم أنسلاخ لليات ودبوا دبيب الديدان، وكونوا عقارب أسلحتها في أذنابها فان الشيطان لن يراوغ الانسان الا من ورائعه وتجرعوا الذعاف تعيشوا واستحبوا المهات تخيوا وطيروا" ولا تتخذوا وكرا تنقلبون اليه فان مصيدة الطيور أوكارُها، وانْ صدّكم عوز للخناج فتلصّصوا تطْفروا فخيرُ الطلائع ما قوى على الطيران" كونوا نعاما تلتقط للبنادل المُحَمِّيات " وأفاى تسترط العظام الصلبة، وسمادل تغشى الضرام على ثقة، وخفافيش لا تبرز نهارا فخير الطيور خفافيشها" ويلكم إخوان لخقيقة أغنى الناس مَنْ يجترى على غدة وأفشلهم مَنْ قصر عن أمده ويلكم إخوان للقيقة لا عجب ان اجتنب مَلَك سوءًا وارتكبت بهيمة قبيحا بل العجب من البشراذا استعصى على الشهوات أ وقد ضيع على استئثارها صورتم" أو بذل لها الطاعة وقد نوّر بالعقل جبلّته ولعم الله بدّ الملَّك بشرٌ تبت عند زيال الشهوة ولم تزلّ قدمة عن موطئه فيه وقصر عن البهيمة انسى لم تف قواه بدر شهوة تستدعيد" وأرجع الى رأس للديث فأقولُ برزتْ طائفة تقتنص فنصبوا للجائل ورتبوا الشرك وهيّاوا الأطعمة وتواروا في لخشيش وأنا في سربة طير اذ لحظونا فصفروا مستدعين فأحسسنا بخصب وأصحاب ما تخالج في صدورنا ربية، ولا زعْنوعتْنا عن قصدنا تهمة، فأبتدرنا

a) B تاكسة ال

b) B2 استولى:; alors peut-être faut-il lire: استولى; alors peut-

c) B et B<sup>2</sup> مزاولة.

d) B et B<sup>2</sup> موطنع.

## رسالة الطير

بسم الله الرحمن الرحيم وما توفيقى الله بالله عليه توكلتُ وهو حسبى

هل لأحد من إخوانى في إن يهب لى من سبعة قدْر ما ألقى الية طرفا من الشجائى عساه إن يتحمّل على بالشركة بعض أعبائها فإن الصديق لن يهذب عن الشوب أخاه ما لم يصن في سرّائك وضَراءك عن الكدر صفاءه وأتى لك بالصديق المهاحض وقد جعلت لخلّة تجارة يفزع اليها إذا استدعَت إلى لخليل داعية وطر وترفض مراعاتها إذا عرض الاستغناء فلن يزار رفيق اللّا إذا زارت عارضة ولن يذكر خليل اللّا إذا ذكرت مأربة اللهم اللّا إخوان جمعَتْهم القرابة الإلهية وألفت بينه المجاورة العلوية ولاحظوا للحقائق بعين البصيرة وجلوا الوسخ ورين وتصابوا وليكشفن كل واحد منكم لأخية للاجب عن خالصة لبة ليطالع بعضكم بعض وليستكمل بعضكم ببعض ويلكم إخوان الحقيقة تقنّعوا كما يتقنّع القنافذ وأعلنوا بواطنكم وأبطنوا ظواهركم فبالله أن الجلي لباطنكم وأن الخفي لظاهركم، الماطنكم وأن الخفي للطافع عليه الماطنكم وأن الخفي لظاهركم، الماطنك الماطنكم وأن الخفي لظاهركم، الماطنك الماطنك الماطنكم وأبطنوا طواهركم فبالله أن الجلي ليهاطنكم وأن الخفي للظاهركم، الماطنك الماطنكم وأن الخفي لظاهركم، الماطنكم وأن الخفي للطافية الماطنكم وأن الخفي للطافية الماطنكم وأن الخفي للطافية الماطنكم وأن الخفي للطافية الماطنك الماطنك الماطنك الماطنكم وأن الخفي للطافية الماطنك الماطنك الماطنكة الماطنك الماطنة الماطنة الماطنة الماطنة الماطنة الماطنك الماطنة الم

a) Cod. L om. سرِّائك و.

b) L om. الوسيخ و; pro بين A2 ربين.

c) B et B<sup>a</sup> وتضاموا وتضاموا .

فإن وحدت من تثنى بنقاء سريرت واستقامة سيرت وبتوقف عما يتسمّ اليه الوسواس وبنظره الى لخق بعين الرضى والصدق فآته ما يسألك منه مدرّجا مجرّءا مفرّقا تستفرس ممّا تُسْلفه لما تَسْتَقْبله وعاهده بالله وبأيمان لا مخارج لها ليجرى فيما تُوتيه مجراك متأسّيا بك فإن أذعت هذا العلم أو أضعْتَه فاللهُ بينى وبينك وكفى به وكيلًا من،

نجزت الأنماط الثلث ولحمد للد كثيرا دائما وصلى الله على سيدنا محمد وآلد وصحبد،

يقال محصت اللبن لأخْذ زبده والقفي والقفية الشيء الذي يوثّر بد الصيف والابتذال امتهان (ه الثوب وترك صيانته والوقادة المشتعلة بسرعة وصغاه ميله والغاغة من الناس الكثير المختلطون وألعد في الدين اي حاد عنه وعدل والهَبْع جبع هجة وهي ذباب صغير يسقط على وجوه الغنم ولامير وأعينها ويقال للرعاع من الناس الحمقي اتماع هم مَمْ ويثق اي يعتمد ويتسمّع اي يبادر والوسوسة حديث النفس والاسم منها الوسواس ودرجه الى كذا اي أثناه منه على التدرج والاستفراس طلب الفراسة وأسلفت اي أعطيت فيما تقدّم وتأسي به اي تعرّى به وأذاع الخبر اي أفشاه ،»

أو يينها وبين قوى نفوس أرضية مخصوصة بأحوال فلكية فعلية او انْفعالية مناسبة تستتبع حدوث اثار غريبية والسحر من قبيل القسم الأول بل المعجزات والكرامات والنيرنجيات من قبيل القسم الثانيي والطلسمات من قبيل القسم الثالث من نصيحة ايّاك ان يكون تكيسُكُ وتبرؤك عن العامّة هو أن تنبرى مُنْكرًا لكلّ شيء فذلك عجر وطيش وليس الخُرْق في تكذيبك ما لم يستبن لك بَعْدُ حليتُه دون الخرق في تصديقك ما لم تقم بين يديك بينتُه بل عليك الاعتصام بحبل التوقف وانْ عجل استنكارُك ما وعاه سمعك ما لم تتبرهي استحالتُه لك فالصوابُ لك ان تُسَرِّح امثال ذلك الى بقعة الإمكان ما لم يَذُدُك عنها قائم البرهان" وأعْلمْ انّ في الطبيعة عجائب وللقوى العالية ٩ الفعَّالة وللقوى السافلة المنفعلة احتماءات على غرائب ٥ خاتمة ووصيَّة أيَّها الأنر إنَّى مخصتُ لك في هذه الإشارات عن ربد للحق وألقبتُك قَفَى للكم في لطائف الكلم فصنْد عن المبتذلين والجاهلين ومَنْ لم يُرْزِق الفطنة الوقّادة والدربة والعادة وكان صغاه مع الغاغة أو كان من مُلْحدة هولاء المتفلسفة ومن هَمَجه

لمّا فرغ عن ذكر السبب لجميع الافعال الغريبة المنسوبة الى الأشخياص الانسانية حاول ان (a يبيّن السبب لسائر للوادث الغريبة للحادثة في هذا العالم فجعلها بحسب أسبابها محصورة في ثلاثة اقسلم قسم يكون مبدأه الاجسام السفليّة وقسم يكون مبدأه الاجسام السفليّة وقسم يكون مبدأه الاجرام السماويّة،

النبرى له اى اعترض له واقبل قبله والطيش النزف والخفة والتخرى ما يقابل الرفق وسرّحت (٥ الماشية اى انفشتها وأقملتها وذار اى طرد؟،

عجل au lieu de وان ازعجك

خيرا رشيدا من كيا لنفسه فهو ذو معجزة من الأنبياء أو كرامة من الأولياء وتزيده تنوكبته لنفسه في هذا المعنى زيادة على مقتضى جبلته فيبلغ المبلغ الأقصى" والذى يقع لا هذا ثم يكون شريرا ويستعمله في الشر فهو الساحر لخبيث وقد تكسر قدر نفسه من علوائه في هذا المعنى فلا يلحق شأو الأركياء فيه ،، أشارة الإصابة بالعين تكاد ان تكون من هذا القبيل والمبدأ فيه حالة نفسانية معجبة توثر نهمكا في التعجب منه بخاصيته وانها يستبعد هذا من يفوض ان يكون المؤتير في الاجسام ملاقيا او مرسل جزء او منفذ كيفية في واسطة ومن تأمل ما أصلنا استسقط هذا الشرط ، تنبية إن الأموره الغريبة تنبعث في عالم الطبيعة من مباد ثلثة أحدها الهثة النفسانية المذكورة وثانيها خواص الاجسام العنصرية مثل حذب المغناطيس للحديد بقوة تخصه وثالثها قوى سماوية بينها وبين أمزجة أحسام ارضية مخصوصة بهيات وضعية

هى بعينها التشخّص الله تصير النفس معه نفسا شخصية وربما تحصل لمزاج طارٍ وربّما تحصل بالكسب كما للأولياء ؟،

<sup>.</sup> بتبيّن au lieu de قد تحصل لمزاج تحصّل . و المعنى طاهر وهـو دال عـلى ان الجبلة والكسب لا يجتمعان (a)

الّا في جانب الخير؟، النقصان من المرض وما يشبهه يقال نهك فلان اي دنف وضني ونهكتُه الخمي اي (٥ أَنْهَكَ النقصان من المرض اي يوجب واتّما قال الاصابة بالعين تكاد ان تكون من هذا القبيل ولم يجزم أَضْنته ومن يفرض اي يوجب واتّما قال الاصابة بالعين تكاد ان تكون من هذا القبيل ولم يجزم

المسلك ومن يقرض الى يوجب والما فل الاصابة بالعين ماذ أن مكون من هذا القبيل وتم يجزم بكونة من هذا القبيل لاتها مما لم يجزم بوجبودة بل هى وأمثالها من الأمور الظنيّة» والتأثير في الاجسام بالملاقاة كتسخين النار القدّر مثلا ومنه جذب المغناطيس للحيد وبارسال الجزء كتبيد الأرض والماء ما يعلوها من الهواء وبانفاذ الكيفية في الواسطة كتسخين النار الماء الذي في القدر بل كانارة الشمس سطّح الارض على مُقتضى الرأى العامّي»

بقهر قواها البدنية اللتى لها فتقهر شهوة أو غضبًا او خوفًا من غيرها من السارة هذه القوة ربّما كانت للنفس بحسب المزاج الأصلى الذى لها ما يفيده من هئة نفسانية تصير للنفس الشخصية بشخصها وقد تحصل لمزاج بتمرّن وقد تحصل بضرب من الكسب يجعل النفس كالمجرّدة لشدّة الزكاء كما يحصل لأولياء الله الأبرارة، أشارة فالذى يقع له هذا في جبلة النفس تم يكون

التذكرة في هذا الفصل لشيفيْن أحدها انّ النفس الناطقة ليست بمنطبعة في البدن انما (ه @ قائمة بذاتها لا تعلّق لها بالبدن غير تعلّق التدبير والتصرّف، والآخر أنّ فئة الاعتقادات المتمكنة من النفس وما يتبعها كالظنون والتوقمات بل كالخوف والفرح قد تتأدى الى بدنها مع مباينة النفس بالجوهر للبدن والهيات لخاصلة فيد من تلك الهيات النفسانية ومما يؤكَّدُ ذلك انَّ توقم الانسان قد يغير مزاجَه أمّا على التدريج أو بغتة فتنبسط روحه وتنقبص ويحمّر لونه ويصفرّ وقد يبلغ هذا التغيّر حدّا يأخذ البدن الصحيم بسببه في مرض ويأخذ البدن المربض بسببه في افْراق اى فى برو وانتعاش يقال افرق المريض من مرضه افْراقا اى أقبل ، وأمّا التَنْبيهُ فهو ان يعلم من هذا انّه ليس ببعيد أن تكون لبعض النفوس ملكة يتجاوز تأثيرُها عن بدنه الى سائر الأجسام وتكون تلك النفس لفرط قوتها كأنَّها نفس مدبّرة الأكثر أجسام العااد وكما تؤثّر في بدنها بكيفيّة مراجية مباينة الذات لها كذلك ايضا تُوتّر في أجسام العالم بمبادى لجميع ما مرّ ذكره في الفصل المتقدّم أعنى يحدث عنها في تلك الأجسام كيفيات هي مبادي تلك الأفعال خصوصًا في جسم صار أولى بد لمناسبة تخصّه مع بدنه، فأنْ توقم متوقم أنّ صدور مثل هده الافعال لا يجبر إن تصدر عن النفس الناطقة لظنَّه بان العلَّة لا تقتصى شيعًا لا يكون موجودا فيه أوله ولو كان بالاثر فينبغى ان يتذكّر انه ليس كلّ مسخّن بحارّ فانّ شعلع الشمس مسخّى وليس بحارّ ولا كلّ مبرّد ببارد فانّ صورة الماء مبرّدة وليست بباردة اتما البارد ماتته القابلة لتأثيرها،، شحذت اي حدّدت يقال شحذت السكين اى حددتها ،،

لما ثبت وجود قرّة لبعض النفوس الانسانية اعنى القوة التي في مبدأ الافعال الغريبة المذكورة (6 وجب اسنادها الى علّم مختص بذلك البعص من النفوس وتقرّ من كلام الشيخ انْ يقال هذه القوة ربّما كانــت للنفس بحسب المزاج الاصلى منسوبة الى الهثمة النفسانية المستفادة من ذلك المزاج التي

الطبيعة ربّما يتأتى لى أن أقتص بعضها عليكه، تذكرة وتنبيه أليس قد بان لك أنّ النفس الناطقة ليست علاقتها مع البدن علاقة الانطباع بل ضربا من العلائق آخر" وعلمْتُ ان هئة تمكّن العقد منها وما يتبعها قد تتأدى الى بدنها مع مباينتها له بالجوهر حتى ان وَهْمَ الماشي على حذع معروض فوق فضاء يفعل في إزلاقه ما لا يفعله وهمُ مثله وللخنع على قرار ويتبع أوهامَ الناس تغيّرُ منزاج مدرّجُ أو دفعةُ او ابتداءُ امراض او افْراقَ منها" فلا تستبعدن أن يكون لبعض النفوس ملكة يتعدّى تأثيرُها بدنها وتكون لقوَّتها كأنَّها نفس ما للعالم وكما تؤثِّر بكيفية مزاحية تكون قد أثَّرتْ بمبدا لجميع ما عددْتُه اذ مباديها هذه الكيفيّات لا سيّما في حرم صار أولى به لمناسبة تخصِّه مع بدنه وقد علمتَ انَّه ليس كل مسخِّي جارَّ ولا كلَّ مبرد ببارد ولا تستنكرن أن تكون لبعض النفوس هذه القوة حتى تفعل في أحرام آخر تنفعل عنها انْفعالَ بدنيه ولا تستنكرن ان يتعدّى من قواها لخاصة الى قوى نفوس أخرى تفعل فيها لا سيما اذا كانت شحذت ملكتها

لما فرغ عن بيان الايات الثلث [القُوت المرزّو والقوّة والغيب] المشهورة التى تنسب الى العافين (ه وغيره من الاولياء اراد ان ينبّه على اسباب سائر الافعال الموسومة بخوارق العادات فذكرها في هذا الفصل وذكر اسبابها في الفصل الذي يتلوه وانّما قال تكادُ تأتى بقلب العادة ولم يقل تأتى بقلب العادة ولم يقل تأتى بقلب العادة لأنّ تلك الافعال ليست عند من يقف على عللها الموجبة آياها بخارقة العادة وانّما في خارقة بالقياس الى من لا يعرف تلك العلل المؤتان على وزن طُوفان موت يقع في البهائم أمّا المَوتان على وزن الحَيوان فهو ما يقابل الحَيوان من المقتنيات وهو غير مناسب لهذا الموضع ،

تنبية اعْلَمْ أَنَّ هذه الأشياء ليس سبيل القول بها والشهادة لها إنَّما هي ظنوب امْكانية صيم اليها من امور عقلية فقط وإنْ كان ذلك أمرا معتمدا لو كان ولكنَّها تجاربُ لمَّا تبتَّتْ طُلب أسبابُها ومن السعادة المتَّفقة لمحبَّى الأستبصار أن تعرض لهم هذه الأمور والاحوال في أنفسهم او يشاهدونها مرارا متوالية في غيرهم حتى يكون ذلك تجربة في اثبات أم عجيب لا كور أن وحجَّةً وصحّة داعيًا الى طلب سببه فاذا إتصم حسمت الفائدة واطهأنت النفس الى وجود تلك الأسباب وخضع البوهم فلم يعارض العقلَ فيها يَمْبِأ رَبَّاءةً منها وذلك من أجسم الفوائد وأعظم المهمَّات ثمَّ انَّى لو اقتصصت حييّات هذا الباب فيها شاهدناه وفيها حكاه من صدّقناه لطال الكلام ومن لم يصدّق للجملة هن عليه أن لا يصدّق أيضا التفصيلُ"، تنبية ولعلَّك قد يبلغك من العارفين أخبار تكاد تأتى بقلب العادة فتُبادر الى تكذيب وذلك مثل ما يقال ان عارفا استسقى للناس فسقوا أو دعا عليهم فخُسف به وزلزلوا او هلكوا بوجه آخر أو دعا لهم فصرف عنهم الوبأ والسيل والمُوتان أو خشع لبعضهم سبع أو لم ينفر عنه طائم ومثل ذلك ممّا لا تأخذُ في طريق الممتنع الصريح فتوقف ولا تعجل فان الأمثال هذا أسبأبا في أسرار

يقال ربات القوم رباة أى رقبتهم وذلك أذا كنت لهم طليعة فوق شوف وهذه استعارة نطيفة (a) للعقل المطّلع على الغيب بالقياس الى سائس القوى وباقى الفصل ظاهر وهذا آخر كلامة فى كيفية الأخبار عن الغيب؟

شىء شفاف مُرْعِش للبصر برحرحته أو مُدْهِش اياه بشفيفه، ومثل ما يشغل بتأمّل لطخ من سواد برّاق أو بأشياء تترقرق او بأشياء تمور فأن حميع ذلك مما يُشغل للسّ بضرب من التحيّر ومما يحرّك الخيال تحريكا محيّرا كانّه إحبار لا طبع وفي حيرتها افتبال فرصة الخلسة المذكورة وأكثر ما يؤتّر هذا فيمن هو بطباعد الى الدهش أقرب وبقبول الاحاديث المختلطة أحدر كالبله من الصبيان، وربّما أعلن على ذلك الإسهاب في الكلام المختلط والايهام لمسيس للنّ وكل ما فيم تحيير وتدهيش، وإذا اشتد توكّل الوهم بذلك الطلب لم يلبث أن يعرض ذلك الاتصال فتارة يكون لمحان الغيب ضربًا من طنّ قوى وتارة يكون شبيها بخطاب من حنّى أو هُتافِ من غائب وتارة يكون مع ترائ شيء للبصر مُكافحة حتى يشاهد صورة الغيب مُشاهديّه، م

يوثر اى يُروى والشدّ الحثيث العدّو المسرع ولهت الكلب اذا أخرج لسانة من التعب (ه وانعطش وكذلك الرجل اذا أعيى والرعش الرعدة وأرعشه اى أرعدة والرجرجة الاضطراب والدهش التحير وأدهشه أى حيرة وترقرق اى تلألا ولمع وتعور مورا اى تعوج معوجا واقتبال الفرصة اى اغتنامها والاسهاب اكثار الكلام والسيس المس يقال للذى به مس من جنون معسوس والتوكّل اظهار المجز والاعتماد على الغير وفيلان يكافيح الامور اى يباشرها بنفسه وامّا الأشياء التى ذكرها ممّا يشغل بتأمّله مَنْ يُسْتنطق في تقدّمه معوفة فالشيء الشقاف المرعش للبصر برجرجته يكون كالبلّور المصلّع اذا ادبير بحيال شعاع الشهس او الشعلة القوية المستقيمة والما الابهام بالدهن وبالسواد المشبّث كالمبلّور الصافي المستدير، وأمّا اللطخ من سواد برّاق فهو لطخ باطن الابهام بالدهن وبالسواد المشبّث بالقدّر حتى يصير أسود برّاق ويقابل به الشيء المضى كالسراج فانّه يحيّر الناظر اليه، والاشياء التى تعور ترقرقت فكالرجاجة المحدورة المعلوة ماة الموضوعة بحيال الشمس او الشعلة، والاشياء التى تعور فكالماء الذي يتموّج شديدا في اناه او غيرة للالماح النفيخ او الربيح علية او للغليان الشديد وما يشبهه ، وباقى الكلام ظاهر والغرض من هندا الفصل ايراد الاستشهاد للبيان المذكور فيما مضى من الفصول بما يجرى مجرى الامر الطبيعية »،

يقتنصه بضرب من التحليل والتأويل"، تدنيب فها كان من الأثر الذي فيه الكلام مضبوطًا في الذكر في حال يقطة أو نوم ضبطًا مستقرًا كان إلهامًا او وحيًا عُراحًا او حلمًا لا يحتاج الى تأويل او تعبير وما كان قد بطل هو وبقيت محاكياته وتواليه احتاج الى أحدهما وذلك يختلف بحسب الأشخاص وبقيت محاكياته وتواليه احتاج الى أحدهما وذلك يختلف بحسب الأشخاص والأوقات والعادات الوحي الى تأويل والخلم الى تعبيرة، اشارة إنه قد يستعين بعض الطبائع بافعال تعرض منها للحس حيرة وللخيال وقفة فتستعد القوة المتلقية للغيب تلقيا صالحا وقد وُجه الوهم الى غرض بعينه فيتخصص بذلك قبولا مثل ما يؤثر عن قوم من الاتراك أنهم اذا فنرعوا الى كاهنهم في تقدمه معرفة فرع هو الى شد حثيث حدا لا يزال يلهث فيه حتى يكاد يغشي عليه ثم ينطق بها يُخيَّل اليه والمستبعة يضبطون ما يلفظه ضبطًا حتى يبنوا عليه تدبيرًا" ومثل ما يشغل بعض مَنْ يُسْتنطق في هذا المعنى بتأمّل

للآثار الروحانية الساتحة للنفس في النوم واليقظة مراتب كثيرة بحسب ضعف ارتسامها او (ه شدّتها وقد ذكر الشيخ منها ثلثة عنعيفٌ لا يبقى له أثر يتذكّره ومتوسّط ينتقل عنه التخيّل ويمكن أن يرجع اليه وتوى تكون النفس عند تلقيه رابطة الجأش أى ثابتة شديدة القلب وتكون معيّنة لها فتحفظه ولا يزول عنها "ثمّ ذكر أنّ هذه المراتب ليست لهذه الاثار فقط بل ولجميع الخواطر الساتحة على الذهن فمنها ما لا ينتقل الذهن عنه ومنها ما ينتقل وينساه وينقسم الى ما يمكن أن يعود اليه بصرب من التجديد والى ما لا يمكن ذلكه به

المراح الخالص وانّما يختلف التأويل والتعبير بحسب الأشخاص والأوقات والعادات لآن (6 الانتقال التخيلي لا يفتقر الى تناسب حقيقي انّما يكفى فيه تناسب طنّي او وهميّ ونلك يختلف بالقياس الى كلّ شخص وبحسب علاتيّن " وباق الفصل طاهر وبه قد تمّ المقصود من الفصلين المتقدمين وتمّ الكلام في هذا المطلوب "،

بوجد وفي تذكر أمور منسيّة وفي مصالح أخرى" فهذه القوة يزعجها كلُّ سانح الى هذا الانتقال أو تُضْبَطَ وهذا الصبطُ امّا لقوة من معارضة النفس أو لشدّة جلاء الصورة المنتقشة فيها حتى يكون قبولها شديد الوضوح متمكن التمثّل وذلك صارفٌ عوى التلدّد والتردّد ضابطٌ للخيال في موقف ما يلوح فيد بقوة وكما يفعل لخس ايضا ذلكه، اشارة فالأثر الروحاني السانح للنفس في حالتي النوم واليقطة قد يكون ضعيفا فلا يحرك الخيال والذكر ولا يبقى له أنر فيهما، وقد يكون أقوى من ذلك فيحرّك الخيالَ الله إن الخيال يمعن في الانتقال ويخلِّي عن الصريح فلا يضبطه الذكر وانَّما يضبط الذكْرُ انتقالات التخيّل وتحاكياته " وقد يكون قويًا حدًا وتكون النفس عند تلقيم رابطة الجأش فترتسم الصورة في الخيال أرتساما جليًا، وقد تكون النفس لها معيّنة فترتسم في الذكر ارتساما لا يتشوش بالانتقالات وليس إنَّما يعرض لك ذلك في هذه الاثار فقط بل وفيما تُباشره من افكارك يقظانَ فربَّما انضبط فكرك في ذكرك ورباً نُقلت عند الى أشياء متخيلة تُنْسيك مُهمَّك فتحتاج الى ال تُحدّد بالعكس وتصير عن السانم المضبوط الى السانم الذي يليد منتقلا عند اليد وكذلك الى آخر فربما أقتنص ما أصله من مهمة الاول وربما أنقطع عند وانما

محاكاة المتخيّلة للهثة الانراكيّة كمحاكاتها للخيرات والفصائل بصور جميلة ومحاكاتها للشرور (a) والردائل باصدادها ومحاكاتها للهثة المزاجيّة كمحاكاتها غلبة الصغراء وغلبة السوداء بالوان السود، او تَصْبَطَ اى اللّا ان تصبط، والغرض من ايراد هذا الفصل تمهيدُ مقدّمة لبيان العلّة في احتياج بعض ما يرتسم في الخيال من الامور القدسيّة حالة النوم واليقظة الى تعبير وتأويل كما سيأتي،،

لم يبعد ان تقع لها هذه الخلس والانتهاز في حال اليقظة فربما نبرل الأثر فالله الشرافا واضحا الى الذكر فوقف هناك وربما أستولى الاثر فأشرق في الخيال اشرافا واضحا واغتصب الخيال لوح الحس المشترك الى جهته فرسم ما انتقش فيه منه لا سيما والنفس الناطقة مظاهرة لا غير صارفة مثل ما قد يفعله التوهم في المرضى والممروريين وهذا أولى وإذا فعل هذا صار الاثر مشاهدًا منظورًا أو هُتافا او غير ذلك وربما تمكن مثالا موفور الهثة او كلاما محصل النظم وربما كان في أحل أحوال النوينة، تنبيه أن القوة المتخيلة خبلت محاكية لكل ما يليها من هثة إدراكية أو هئة مزاحية سريعة الننقل من الشيء الى شبهه أو الى ضدة وبالجملة الى ما هو منه بسبب وللتخصيص أسباب حرثية لا محالة وإن لم نحصلها نحن بأعيانها ولو لم تكن هذه القوة على هذه الجبلة لم يكن لنا ما نستعين به في انتقالات الفكر مستنتجًا للحدود الوسطى وما يجرى مجراها نستعين به في انتقالات الفكر مستنتجًا للحدود الوسطى وما يجرى مجراها

لحسية أذا قلّت أمكن أن تجد النفس فيرصة اتصال بالعالم القدسيّ مخْلص فيها عن اشتغال للحيلة أذا قلّت أمكن أن الغيب على وجد كلّي ويتأدّى أثره الى التخيّل فيصور التخيّل في الحسّ المترك صورة جزئيّة مناسبة لذلك المرتسم العقليّ»

a) I. O. منظوراً au lieu de مبصراً.

مثال الأثر النازل الى الذكر الواقف هناك قول النبي عم إن روح القدس نفث في رَوْى كذا وكذا ومثال استيلاء الأثر والأشراق في الخيال والارتسام الواضح في الحس المشترك ما يحكى عن الأنبياء عم من مشهدة صور الملائكة واستماع كلامه واتما يفعل مثل هذا الفعل في المرضى والمرورين توهّمهم الفسد ومخيلهم المنخرف الصعيف ويفعله في الأولياء والأخيار نفوسهم انقدسية الشريفة القوية فهذا أولى وأحثّ بالوجود من ذلك "وهذا الارتسام يكون مختلفًا في الصعف والشدّة فنه ما يكون بمشاهدة وجه أو حجاب فقط ومنه ما يكون باستماع صوت هاتف فقط ومنه ما يكون بمشاهدة مثال موثور الهثة واستماع كلام محصل النظم ومنه ما يكون في أجل أحوال الزينة وهو ما يعبر عنه بمشاهدة وجه الله الكريم واستماع كلام محصل النظم ومنه ما يكون في أجل أحوال الزينة وهو ما يعبر عنه بمشاهدة وجه الله الكريم واستماع كلام عير واسطة؟

فضلة أكثر فاذا كانت شديدة القوة كان هذا العنى قويًا فيها ثمر اذا كانت مرتاضة كان تحفُّظُها عن مضادّات الرياضة وتصرّفها في مناسباتها أُقوى ٣٠ تنبية واذا قلت الشواعل الحسية وبقيت شواعل اقلّ لم يبعد أن يكون للنفس فلتات تَخْلص عن شغل التخيل الله حانب القدس فانتقش فيها نقش من الغيب فساح الى عالم التخيل وانتقش في الحس المشترك وهذا في حال النوم أو ى حال مرض مّا يُشْغِل الحسّ ويُوهن التخيّل فإنّ التخيّل قد يوهند المرض وقد توهند كثرة الحركة لتحلّل الروح الذي هو آلته فيسرع الى سكون مَا وفراغ فتنجذب النفس اني للجانب الأعلى بسهولة فاذا طرى على النفس نقش انزعج التخيّل اليد وتلقاه ايضا وذلك أمّا لتنبّد من هذا الطارى وحركة هذا التخييل بعد استراحته أو وهنه فانَّه سريع الحركة الى مثل هذا التنبُّه وامًا لاستخدام النفس النطقيّة له طبعا فأنه مُعادِنُ للنفس عند أمثال هذه السوائح فاذا قبله التخيبُلُ حالة ترخرح الشواعل عند انتقش في لوج الحس المشترك ف" السارة واذا كانت النفس قوية لجوهر تسع للجوانب المتجاذبة

نمّا فرغ عن اثبات ارتسلم الصور في لخسّ المشترك من السبب الباطنيّ أراد ان يتقبّل الى (٥ بيان كيفيّة ارتسامها من السبب الموثّر في السبب الباطنيّ فقدّم لذلك مقدّمة مشتملة على ذكر خاصّيّة للنفس وى انّها كلّما كانت النفس افوى النج وفي بعض النسج كان انفعالُها من المحافيات أثنَّ وهذه النسخة أقرب الى الصواب وكانّ الأولى المحاكيات تصحيفٌ فمعناه أنّ النفس كلّما كانت أنوى كان انفعالها عن المحاليات المختلفة المذكرة فيما مر كانشهوة والغصب ولخوليّ انظاهرة والباطنة أثن وكان منطها لنجانيين أشد وكلما كانت أضعف كان بالعكس وكذلك اذا كانت النفس اقبوى كل شتعالُها بما بشغلها عن فعل أخر أقر وكان يفصل عنها لذلك الفعل فصلة أكثر؟

فالتأت اى فرس انجدها انتقس عباءة وسلح الى جرى والترحورج التباعد والمعلى أنّ الشواعل (د

اشارة النوم شاغل للحس الظاهر شغلًا ظاهرًا وقد يُشغَل ذاتُ النفس في الأصل بها ينجذب معد الى جانب الطبيعة المستهضمة للغذاء المتصرفة فيد الطالبة للحرارة عن الحركات الأخر اجذابا قد دللنا عليه فانَّها أنَّ استبدَّت بأعمال نفسها شغلَتْ الطبيعة عن أعمالها شغلًا مّا على ما نبّهتُ عليه فيكون من الصواب الطبيعي أن يكون للنفس انجذاب مّا إلى مُظاهرة الطبيعة شاعلٌ على انّ النوم أشبع بالمرض منه بالصحّة واذا كان كذلك كانت القوى المتخيّلة الباطنة قوية السلطان ووجدَتْ لخس المشترك معطّلا فلوّحتْ فيد النقوش المتخيلة مشاهدة فيرى في المنام أحوالا في حكم المشاهدة من، آشارة واذا استولى على الأعضاء الرئيسة مرض انجذبت النفس كلّ الانجذاب الى جهة المرض وشغلها ذلك عن الضبط الذي لها فضعف أحد الضابطين فلم يستنكر انَّ يلوِّج الصور المتخيّلة في لوج الحسّ المشترك لفتور أحد الضابطين، تنبية كلَّما كانت النفس أقوى قوَّة كان انفعالُها عن المحاذيات أقلَّ وكان ضبطها للجانبين أشد وكلما كانب بالعكس كان ذلك بالعكس وكذلك كلما كانت النفس أقوى قوة كان اشتغالها بالشواغل أقل وكان يفضل منها للجانب الاحم

بريد أن يذكر الاحبال اللتي يسكن فيها احد الشاغلين المذكوريّن أو كلاها وبدأ بالنبم الن (ه سمون خس الطاهر الذي عبو احد الشاغلين طاهرة " يسمون الشاغل الثاني ايضا يسكون اكثريا وذلك لان الطبيعة في حل النبم نشتعل في اكثر الاحول بالتصرف في الغذاء وعصمه وتطلب الاستراحة عبين سائد الحركات المقتصبة للاعباء فاذا الشاغلان في النبم ساكنان ويبقى المتخيّلة قبيّة السلطان والحس المشترك غبير ممنوع عبي القبيل فلوحست الصور مشاهدة وليهاذا قلما يخلو المبرم عن روبا"

سبب مؤتر في سبب باطن ولاس المشترك قد ينتقش ايضا من الصور الالله في معدن التخيل والتوهم في معدن التخيل والتوهم من لوح الله المشترك وقريبا مما يجرى ببن المرايا المتقابلة، تنبية ثمر ان الصارف عن هذا الانتقاش شاغلان حسى خارج يشغل لوج اللس المشترك بما يرسمه فيه عن غيره كأنه يبزه عن الايال بنزا ويغصبه منه غصبا وعقلى باطن أو وهمى باطن يضبط التخيل عن الاعتمال متصرفا فيه بما يعنيه فيشغل بالادّعان له عن التسلط على الله المشترك فلا يتمكن من النقش فيه لأن حركته ضعيفة لأنها تابعة لا متبوعة واذا سكن أحد الشاغلين بقى شاغل واحد فرنما عجز عن الضبط فيتسلط التخيل على الهس المشترك فلوح فيه الصور محسوسة مشاهدة في،

من سبب باطن او سبب موثّر في سبب باطن يعنى القوّة المتخبّلة المتصرّفة في خزانة الخيال (a) او من سبب معرّثر في سبب باطن يعنى النفس اللتي يتأدى الصور منها بواسطة المتخبّلة القابلة لتأثيرها الى المسرد على ما سيأتي»

ارتسام الصور في لخسّ المشترك من السبب الباطئ بجب ان يعدوم ما دام الراسم والمرتسم (ف موجودين لولا مانع ينعهما عن ذلك ولمّا لم يكن ذلك دائما عُلم أنّ هنك مانعا فنبّه الشيخ في هذا الفصل على المانع وذكر انّه ينقسم الى ما يمنع القابل عن القبول وهو المانع لحسّى فأنه يشغل لحسّ الفصل على المانع فكانّه يبزّه عن المستخيلة بزا أي يسلبه عنه سلبا ويغصبه غصبا، والى ما يمنع الفعل عن الفعل وهو العقل في الانسان والوهم في سائر لحيوانات فأنهما اذا اخذا في النظر في غير الصور المحسوسة أجبرا التفكر والتخيل على الاعتمال والعمل مع اضطراب متصرفين في لحسّ المشترك فيما يصبطان التفكر والتحيل عن الاعتمال والعمل مع اضطراب متصرفين فيه يما يعنيهما من الامهور المعقولة والموهومة»

يفتقر فيها كثيرا الى آلته وعرض ايضا شيء أخر وهو ان النفس ايضا تنجذب الى جهة للحركة القوية فتخلى عن افعالها التي لها بالاستعداد" وإذا استبكنت النفس من ضبط للمس الباطئ تحت تصرفها خارت للحواس الظاهرة ايضا ولم يتأد عنها الى النفس ما يعتد بده، تنبية للمس المشترك هو لوج النقش الذي اذا تمكن منه صار النقش في حكم المشاهد وربّها زال الناقش للمسي عن للمس وبقيت صورته هنيهة في للمس المشترك فبقى في حكم المشاهد دون المتوهم وليُحضر ذكرك ما قيل لك في أمر القطر النازل خطًا مستقيمًا وفي انتقاش النقطة للوالة تحيط دائرة فإذا تمثلت الصورة في لوج الحس المشترك صارت مشاهدة سواء كان في ابتداء حال ارتسامها فيه من المحسوس المشترك عاد وقوعها فيه لمن قبل المحسوس او وقوعها فيه لمن قبل المحسوس او وقوعها فيه من قبل المحسوس المناهدين أمكن أن.

اشارة قد يشاهد قوم من المرضى والممروريين صبورًا للحسوسة ظاهرة حاضرة ولا نسبة لها الى محسوس خارج فيكون انتقاشها اذن من سبب باطن أو

قولمه وإذا انتجلب لحس الباطن الى لحس الظاهر أمل العقل اليه أى جعل الانجذاب (ه الفكر الذى هو التي العقل في حركته العقلية مبيلا للعقل بحو الظاهر منبثاً منقطعًا دون تلك الفتقرة الى الآلة وفي بعص النسخ امل العقل اليه الى أمال نلله الانجذاب العقل اليه وفي بعص النسخ أصل العقل آلته اى اصله في الطاهرة اى ضعفت بعص النسخ حارت الحواس الظاهرة اى ضعفت يقلل خار الحر والرجل اى ضعف وانكسر وفي بعض النسخ حارت اى تحيرت في أمرها ، أما الارتسام الذى يكون من سبب داخل فحتاج الى ما يدل على وجوده كما سيأتي ولذلك (٥ لم يجزم الشيخ في هذا الفصل على وجوده »

اشارة ولنفسك ان تنتقش بنقش ذلك العالم بحسب الاستعداد وزوال للالله وقد علمت ذلك فلا تستنكرن أن يكون بعض الغيب ينتقش فيها من عالمه ولأزيدنك استبصارا من تنبية القوى النفسانية متجاذبة متنازعة فاذا هاج الغضب شغل النفس عن الشهوة وبالعكس واذا تجرد للحس الباطن لعمله شغل عن للحس الظاهر فيكاد لا يسمع ولا يرى وبالعكس واذا انجذب للحس الباطن الى لخس الظاهر أمال العقل اليه فانبت دون حركته الفكرية التى

من وجمود نفوس سمائية غير منطبعة فئي مواتها ومن كمونها ذوات ادراكات جورئية هي مبادي تحريكاتها والسي ما تقرر من كون العلم بالعلة والمازوم غير منفك عن العلم بالعلول واللازم فأن جميع نسك يعلّ على جواز ارتسام الكائنات الجزئيّة بأسرها التي هي معلولات الحركات الفلكيّة ولوازمها في النفوس الفلكية الله أن نلمك يقتصى كون الكليّات العقلية مرتسمة في شيئ وللزئيات الحسيّة مرتسمة في شيء أخر وذلك ما يقتصيه رأى المشّائين ، ثم انّه أشار بقوله ثم أن كان ما يلوحه ... لتظاهر رأى جزئي واخر كلّي الى الرأى الخاص به المخالف لرأى المشائين وهو انْبات نفوس ناطقة مُدركة للكلّيات والإرثيّات معًا للافلاك فانّه قول بارتسامها معًا في شيء واحد " لفظة كان في قوله ثم أن كان نقصة وما يلوحه اسمها وسائر ما بعده الى قوله كمالا ما متعلق بـ وحقا خبرُها وقوله صار للأجسام السماوية زيادة معنى في نلك تالى القصية ومعناه أنّ ارتسام الجزئيّات في المبادي على تقدير كون الافلاك ذات نفوس ناطقة يكون أتمّ ونلك لتظاهر رأيين عندها احدها كلّي والاخر جزئيّ فانهما قد يستلزمان النتيجة كما في الذفن الانساني، ولفظة مستور يبورد في بعص النسم بالرفع على انه صفة لصرب من النطر ويورد في بعصها بالنصب على انه حال من الهاء التي في صمير المفعول في قوله ما يلوحه وهو الصحيح وقوله أنّ لها بعد العقول المفارقة . . نفوسا ناطقة بدل من قوله ما يلوحه ، وفي بعض النسخ أو النقشان معا وهو أظهر اي في العالم النفساني اما نقشًا واحدا على فئة جزئية حسب الرأى الاول او النقشان معا حسب الراى الثاني»، الى ارتسام الغيب في النفس الانسانية واجب عند حصول هذين الشرطين لكل البحث (ه عن صنين الشرطين يستدعني تفصيلا والشبيخ نبّه على نلك بعد صنا لحكم الاجماليّ في عدّة فصول 4،

التجربة فالتسامع والتعارف يشهدان بد وليس أحد من الناس الا وقد حرب من ذلك في نفسه تجارب ألهمتْ التصديق بع اللهم الله ان يكون أحدهم فاسد المزاج نائم قُوى التخيّل والذكر وامّا القياس فاستبصر فيد من تنبيهات،، تنبية وقد علمْتَ فيما سلف انّ للجزئيّات منقوشة في العالم العقليّ نقشًا على وجه كلِّي، ثمَّ قد تنبَّهْتُ لأن الاجرام السمائية لها نفوس ذوات ادراكات جنئية وارادات حزئية تصدر عن رأى حزئي ولا مانع لها عن تصور اللوارم الزئيد لحركاتها لجنوئية من الكائنات عنها في العالم العنصري، ثمّ أنْ كان ما يُنوحُد ضربٌ من النظر مستورًا الله على الراسخين في الحكمة المتعالية أنّ لها بعد العقول. المفارقة التي هي لها كالمبادي نفوسا ناطقة غير منطبعة في موادها بن أبه معها علاقة كما لنفوسنا مع أبداننا وأنَّها تنال بتلك العلاقة كمالًا مَّا حقَّ صر للأجساء السمائية زيادة معنى في ذلك لتظاهر رأى جزئي وأخم كني ويجتمع لك ممّا نبّهنا عليد إن للجِرئيّات في العالم العفليّ نقشًا على هئة كبيد وبي العالم النفساني نقشًا على هئة جزئية شاعرة بالوقت والنفشان معًا في المالم

يريد بيان المطلوب على وجه مقنع فذكر أنّ الانسان قد يطلع على العيب حالة النوم فأطلاعه عليه في (a غير تلك لخالة ايصا ليس ببعيد للا منه مائ الا مانعا يمكن أن يزول ويرتف كلاشتغال مأخسسات القياس الدالّ على امكان إصلاع الانسان على الغيب حالتي نومه ويقضه مبنى على مقدسيّن (د أحديهما أن صور لجنيّيّات الكائنة مرتسمة في العبادي العالية فيل كونها، وانتانية أن للنفس الانسانيّة أنْ ترتسم مما عن درتسد فيما فتان وقد، علمت .. على وجد كلّى إشارة التي السلالجينات على الوجه الكلّى في العلم وفود من في تنبهت ... في العسم معموى أشار أن ما ثبا

كما يعرض لا عند خوف أو حرن "أو تعرض لنفسة هئة مّا فيتضاعف منتهى منته منته عند الغضب او المنافسة وكما يعرض لد عند الغضب او المنافسة وكما يعرض لد عند الفرح المطرب فلا عجب لو عنت العارف هزة كما يعن عند الفرح فأولت القوى التى تعرض لا سلاطة أو غشيته غيرة كما تغشى عند المنافسة فاشتعلت قواه جية وكل ذلك أعظم وأحسم ممّا يكون عن طرب او عضب وكيف لا وذلك تصريح للقق ومبدأ القوى وأصل الرحمة "،،،،]

الم المارة في علم الغيب إذا بلغك أن عارفا حدث عن غيب فأصاب متقدما ببشرى او نذير فصدّق ولا يتعسّرن عليك الإيمان بع فإن لذلك في مذاهب الطبيعة أسبابا معلومة ف المارة التجربة والقياس متطابقان على ان للنفس الانسانية ان تنال من الغيب نيلًا ما في حالة المنام فلا مانع عن ان يقع مثل ذلك النيل في حالة اليقظة إلّا ما كان الى زوالة سبيل ولارتفاعة إمْكان أما

المُنتَ القوّة الاسترسال الانبعاث والانتشاء السكر عن اعترض الْهِزّة النشاط والارتباح فأولت (a) أعطت يقال أوليته معروفا السلاطة القهر " والمعنى لمّا كان فرخ العارف ببهجة للقّ أعظم من فرح غيره بغيرها وكانت لخالة التي تعرض له وتحرّكه اعترازا بالحق أو حمية الهيّة اشدّ ممّا يكون لغيره كان اقتدارُه على حركة لا يقدر غيره عليها أمرًا ممكنًا ومن ذلك يتبيّن معنى اللام المنسوب الى على بين أبي طالب عمّ والله ما قلعتُ بابّ خيبر بقوّة جسدانيّة لاكن قلعتُها بقوّة ربّانيّة ،

هذه خاصّيّة أخرى أشرف من المذكورتين انّعاها في هذا الفصل وسيبيّنها في ستة عشر فصلا (ة بعده،

c) I. O. ببثل نلك au lieu de مثل

في مهماتها التي تنزعج اليها احتيج اليها أو لم يحْتَمْ فاذا اشتد للخذب اشتد الانجماب فاشتد الاشتغال عس لجهة المولى عنها فوقفت الافعال الطبيعية المنسوبة الى قوى النفس النباتية فلم يقع من التحلِّل الله دون ما يقع في حالة المرض ، وكيف لا والمرض للحار لا يعرى عن التحليل للحرارة وأن لم يكن لتُصرُّف الطبيعة ومع ذلك ففي اصناف المرض مضادُّ مسقطٌ للقوَّة لا وجود لم في حالة الانجذاب المذكور فللعارف ما للمريض من اشتغال الطبيعة عي المادة وزيادة أمريش فقدان تحليل مثل سوء المزاج للحار وفقدان المرض المضاد للقوّة ولع مُعيّن ثالث هو السكون البدني من حركات البدن وذلك نعم المعيّن فالعارف أولى باتحفاظ قوّته فليس ما يحكى لك من ذلك بمضادّ لمذهب الطبيعة، ، [آشارة ٥ اذا بلغك ان عارفا أطاق بقوته فعلا او تحريكا او حركة يخرج عن وسع مثله فلا تتلَقُّه بكل ذلك الاستنكار فلقد تجد الى سببه سبيلا في اعتبارك مذاهب الطبيعة ٥٠٠ تنبية قد يكون للانسان وهو على اعتدال من أحواله حدّ من المُنّة محصور المنتهى فيما يتصرّف فيه وجرّكه ثمر تعرض لنفسه هئة مّا فتنحط قوتها عن ذلك المنتهى حتى تعجز عن عُشْر ما كان مسترسلا فيه

السبب في كون العرفان مقتصيًا للامساك عن القوت هو توجّعُ النفس بالكليّة الى العالم القدسيّ (a) المستلوم لتشييع القوى الجسمانيّة أيّاها المستلوم لتركها أفاعيلها التي منها الهضم والشهوة والتغذيبة وما يتعلّق بها؟،

b) Le morceau renfermé entre parenthèses ne se trouve que dans le manuscrit de I.O. et dans celui de Leyde, contenant le commentaire de Naçîr ed-Dîn Thousî.

هذه خاصية اخرى للعارف قد ادعى امكانها في هذا الفصل وسجيء بيانه في فصل بعده ،، (٥

## النمط العاشر في اسرار الايات

اشارة اذا بلغك أن عارفا أمسك عن القوت المرزو مدّة غير معتادة فأسْجحُ بالتصديق واعتبر ذلك من مذاهب الطبيعة المشهورة " تنبية تذكّر أن القوى الطبيعية التى فينا اذا اشتغلت عن تحريك المواد الخمودة بهضم المواد الردية انحفظت المواد الحمودة قليلة التحلل عنية عن البدّل فربما انقطع عن صاحبها الغذاء مدّة طويلة لو انقطع مثله في غير حالته بل عُشْرَ مدّته هلك وهر مع ذلك محفوظ الحيوة "تنبية أليس قد بان لك ان الهيات السابقة الحاليف النفس قد تهبط منها هيات الى قوى بدنية كما قد يصعد من الهيات السابقة الى القوى البدنية هيات تنال ذات النفس وكيف لا وأنت تعلم ما يعترى مستشعر الخوف من سقوط الشهوة وفساد الهضم والحبر عن أفعال طبيعية كانت مواتية "أسارة اذا واضت النفس المطمئنة قوى البدن اتجذبت خلف النفس مواتية اللهض المعدن الهذب الخبر عن أفعال طبيعية كانت

يسيسد أن يبيّن في هذا النمط السرجة في صدور الآيات الغربية كالآكتفاء بالقوت اليسير (ته والتمكّن من الافعال الشاتة والاخبار عن الغيب وغير نلك من الأولياء بدل الوجه في ظهور الغرائب مطلقا أفي هذا العالم على سبيّل الاجمال؟،

يقال ما رزئتُه رزاء أى ما نقصتُه وارْتَوا الشيء انتقص ومنه البرزيّة والاسجال حسن العفر ومنه (أ قولهم ملمّت فأسجم ويقال اذا سألت فأسجرتم أى سهّلْ ألفاظك وأرْنفُ؟

مبّع في هذا القصل عنى الأمساك عنى القوت اللاتي عن العوارض النفسانية واشار بقوله (م أنيس تنذ بأن لك الح ما ذكرة في النمط التالث ونلك أنّ كثلّ واحسد من النفس والبيش قد، ينفعن عن هيات تعيض تصاحبه أوّلا أنه

الحقى عن ان يكون شريعة لكل وارد او يطّلع عليه إلّا واحد بعد واحد ولحد ولخلك فإن ما يشتمل عليه هذا الفن ضُحْكة للمعْفل عبرة للمحصّل فمن سمعة فاشمأر عنم فليتهم نفسه لعلها لا تناسبه وكل مُيسر لما خُلِق لهه،

لأنَّه في حكم مَنْ لا يكلّف لأنّ التكليف لا يتعلّق اللّ بمَنْ يعقل التكليف في وقت تعقّله ذلك او بمَنْ يتأثّم بترك التكليف ان لم يعقل التكليف كالنائمين والغافلين والصبيان الذين هم في حكم المكلّفين ،،

السريعة مورد الشاربة أشمارً عنه اى تقبّص تقبّص المنعور والمراد ذكرُ قلّة عدد الواصلين الى (ه لخق والاشارة الى ان سبب انكار للجمهور للفنّ المذكبور في هذا النمط هو جهله به فإنّ الناس اعداء ما جهلوا والى انّ هذا النوع من اللمال ليس ممّا يحصل بالاكتساب الخص بل إنّما يُحتاج مع نلك الى جوهر مناسب له بحسب الفطرة؟

وكيف لا ونفسم أكبر من أن تُحْرجها زَلتُه بشر ونساء للاحقاد وكيف لا وذكره مشغول بالحقّ تنبيم العارضون قد يختلفون في الهمم حسب ما يختلف فيه من الخواطر على حكم ما يختلف عندهم من دواعي الغير فربما أَسْتَوى عند العارف القشف والترف بل ربَّما آثر القشف وكذلك ربَّما استوى عنده التفل والعطر بل ربّما آشر التفل وذلك عند ما يكور الهاجس بباله اسْتحقار ما خلا لخق وربما أصغى الى الرينة وأحبُّ من كل جنس عقيلتَه وكره لخداج والسقط وذلك عند ما يعتبم عادته من طحبته الاحوال الظاهرة فهو يرتاد البهاء في كل شيء لأنَّه منزية حظوة من العناية الأولى وأقرب الى ان يكون من قبيل ما عكف عليد بهواه وقد يختلف هذا في عارفين وقد يختلف في عارف بحسب وقتَيْن ٤٠، تنبيع العارف ربما ذهل فيما يصار بد اليد وغفل عن كلّ شيء وهو في حكم مَنْ لا يكلُّف وكيف والتكليفُ لمِّنْ يعقل التكليف حالًا ما يعقله ولمَنْ احترج بخطيته إنْ لم يعقل التكليف، أَشَارَة حلّ جناب

a) I. O. يحسب ما يختلف au lieu de يحسب ما يختلف

القشف يقال قشف الرجل اذا لوحته الشمس او انفقر فتغيّر وأصابه قشف والمتقشّف الذي يتبلّغ بالفُوت وبالمرقع» وأترفته النعمة اى أضغته، وهو تفلّ بيّن التفل اى غير متطيّب وأصغى اليه اى مل وعقيلة كلّ شيء أكسرمه وعقيلة البحر الدرّة، التحداج النقصان والسقط ردى المتاع آرتاد اى طلب مع اختلاف في مجيء وذهاب والبهاء الحُسْنُ المزينة الفصيلة» حظوة بالصم والكسر قربي ومنزلة عكف عليه أى اقبل عليه مواظبًا وفي قوله لأنّه مزية حظوة .... واقرب الى ان النخ وجهان من السبب لميل العارف اليها أحدها فصل العناية به والثاني مناسبته للامر القدسي،

اجترج أى كسب والمراد أنّ العارف ربّما ذهل في حال اتّصاله بعالم القدس عن هذا العالم (أ فغفل عن كلّ ما في هذا العالم وصدر عنه أخّللا بالتكاليف الشرعيّة فهو لا يصير بذلك متأتّما

لا يحتمل فيها الهمس من للفيف فضلا عن سائر الشواغل الخالجة وهي في اوقات انزعاجة بسرة الى الحق إذا تاج جمابٌ مِنْ نفسة أو مِنْ حركة سرة قبل الوصول فأمّا عند الوصول فأمّا شغّل بالحق عن كلّ شيء وإمّا سعةً للجانبين لسعة القوّة وكذلك عند الأنصراف في لباس الكرامة فهو أهش خلق الله ببهجته "تنبية العارف لا يعنيه التجسس والتحسّس ولا يستهويه الغضب عند مشاهدة المنكر كما يعتريه الرحمة فأنه مستبصر بسر الله في القدر فاذا أمر بالمعروف أمر برفق ناصح لا بعنف مُعيّر واذا جسم المعروف فربما غار عليه من غير أهله "تنبية العارف شجاع وكيف لا وهو بمعزل عن تقيّة الموت وجواد وكيف لا وهو بمعزل عن تقيّة الموت وجواد وكيف لا وهو بمعزل عن شحبة الباطل وصفاح المعزل عن تقيّة الموت وجواد وكيف لا وهو بمعزل عن تقيّة الموت وحواد وكيف لا وهو بمعزل عن تقيّة الموت وكيف لا وهو بمعزل عن الموت وكيف لا وهو الموت وكيف الموت وكيف لا وهو بمعرف الموت وكيف لا وهو بمعرف الموت وكيف ال

طلق الوجه طيّب وبسّام اى كثير النبسّم والنبية المشهور ويقابله الحامل وسواسية على وزن ثمانية اى أشباه وفي قريبة الاشتقاى من لفظة سوا ووزنه فعافلة وما يشبهها وليست على قياس؟ الهمس الصوت الخفى وحفيف الفرس دوى جريه وكذلك حفيف جناح الطائر وخلجة جذبه (ه وانتزعه وخلجه أيضا شغله» وأزعجه فانتزعج أى أقلعه من مكانه فانقلع وتاح اى قُدّر وفي رواية باح اى ظهر يقال باح بسرّه اى أظهره والمعنى أن تلك الاحوال تكون في اوقات توجهه بسرّه الى الحق اذا فهم في تلك الاوقات حجباب قبل الوصول او قُدر له حجابٌ أمّا من جهة نفسه كما يرد عليها ما يُزيلُ استعداده الوصول أو من جهة حركة سرّه كما ان يتماثل في فكره فيعرض الالتفات الى شيء غير المحق عنه والحجملة لا يتم بسبب احد المانعين وصوله بالحق، عبد

لا يعتبه إلى لا يهمه وفي للديث من طلب ما لا يعنيه فاته ما يعنيه التجسّس التفحّص (6 وتحسسْت من الشيء الى تخبّرت خبره واستهواه الشيطان وغيره الى استهامه عبره الى نسبه الى العار جسم الى عظم وغار الرجل على العله يغار غيرة ألى اذا عظم المعروف ربّما يستره غيرة عليه من غير أهله، والفاصل الشارح قال في تفسيره واذا عظم المعروف لغير العلم فربّما اعتراه الغيرة منه لا للسد وهو غير مطابق للمتن،

بالثانى ومن وحد العرفان كانم لا يجده بل يجد المعروف بد فقد خاص لحجة الوصول وهناك درجات ليست أقل من درجات ما قبلة أثرنا فيها الآختصار فاتها لا يفهمها للحديث ولا تشرحها العبارة ولا يكشف المقال عنها غير لخيال ومن أحب ان يتعرفها فليتدرّج الى ان يصير من أهل المشاهدة دون المشافهة ومن الواصلين الى العين دون السامعين للأثر،

• تنبية العارف هش بش بسام يتجل الصغير من تواضعه مثل ما يتجل الكبير ويبسط من الخامل مثل ما يبسط من النبية وكيف لا يهش وهو فرحان بالحق وبكل شيء فاته يرى فيه الحق وكيف لا يُسوى والجميع عنده سواسية أهل الرحمة قد شُغلوا بالباطل ف تنبية العارف له أحوال

لتنفصل عند اشياء مستحقرة بالقياس اليد كالغبار عن انتوب والترك . مخلية وانقطاع شيء عن شيء والرفض ترك مع اهال وعدم مبالاة ، فالعرفان مبتدى من تفريق بين ذات العارف وبين جميع ما يشغله عن لحق بأعيانها ثم نقّص لاثار تلك الشواعل كالميل والالتفات اليها عن ذاتم تكميلا لها بالتجرّد عما سوى لحق والاتصال بع ثم ترك لتوخّي الكمال لأجل ذاته ثم رفض لذاته بالكلية فهذه درجات التزكية وأما التحلية فهي التي سيورد الشيخ ذكر درجاتها في الفصل الذي يتلوهذا الفصل،

العربان حالة للعارف بالقياس الى المعروف فهى لا محالة غير المعروف فمن كان غرضه من العرفان (٥ نفس العرفان فهو ليس من الموحدين لأنه يويد مع لخق شيما غيره وعده حال المتبجّع بوينة ذاته وأن كان بالحق، أمّا مَنْ عَدِف الحق يغاب عن ذاته فهو غائب لا محالة عن العرفان السذى هو حللةً لذاته فهو عد يجد العرفان كأنه لا يجده بل يجد المعروف نقط وهو الحائص لحبة الوصول أى معظمه وقتال كه درجات هى درجات التحلية بالامور الوجودية التي في المعود الالاهية وعى نيست أقل من درجات ما قبله اعنى درجات التوكية من المعر الحلقية التي تعود الى الأوصاف العدمية الى فرخ عن درجات التوكية من يبن أخسلاته وأحواله، يقال رجل هش بش أى (٥

نفسه فهن حيث هي لاحظة لا من حيث هي بنينتها وهناك يحق الوصول» تنبية الإلْتفات الى ما تنزّه عنه شغّلٌ والاعتداد بها هو طوع من النفس عجزُ والتبجّخ برينة الذات من حيث هي الذات وإنْ كانت بالحق تيدٌ والاقبال بالكليّد عنى الحق خلاص ف تنبية العرفان مبتدئ من تفريق ونعص وترك ورقص مبعن في حمع هو حمع صفات الحق للذات المُريدة بالصدي منته الى الواحد نم وقوت تنبية من أثر العرفان للعرفان فقد قال بالصدي منته الى الواحد نم وقوت تنبية من أثر العرفان للعرفان فقد قال

هذه آخرة درحات السلوك الى كلت وفي درجة الوصل التام ويليها درحة السلوك فيه وهي (٥ تنتهى عند أخو والفت في التوحيد عني ما سيأن وفي هذا المقم ينزول التردَّد المُذكبور في الغصان السابق وبقى الغيبة عن النفس والنوسيل الي لخقَّ " واعتلمْ أنَّ الغيبة عن النفس لا تنافى ملاحظتها ولذلك قال فان لحظ نفسه فين حيث هي لاحظة لا من حيث هي بينتها ويبائح أنَّ اللاحيظ من حيث هو لاحظ أنا لحظ كبونَّه لاحظا فقد لحظ نفسه الَّا أنَّ هـذه الملاحظة دون الملاحظةُ التي كانت قبلها لانبه كان هناك لاحظ للنفس من حيث هي منتقشة بالحقّ متزيَّت بنهند حصلت لها منه فهر مبتهم بالنفس والابتهائر بالنفس وأن كان بسبب لخقَّ اعجابٌ بالنفس وتوجُّب لني النفس فادن هو تارة مترجّب التي النفس وتارة متوجّب التي الخفّ ولذاك حكم عليه بالترند أمّا فهنا فهم متوجّه بالكلّية الى لحقّ ولذلك حكم فهنا بانوصول لخقيقي ٤٠ لما فرغ عن ذكر درجات السلوك وانتهى الى درجة الوصول أراد ان ينبّه على نقصان جميع (b الدرجيات التي قبل الوصول بالقياس اليد فبدأ بالوهد الذي هر تنوُّه مَّا عمَّا يشغل عن كلَّق وذكر انْه أيضا شاعَل: نَمْ عَقَب بالعبادة التي هي تطويع النفس الأمَّارة للنفس المُضْمُّنَّة لتتقبِّي المطمئنَّة على افعالها لخاصّة وذكر انّه ايضا تجري ثم عقيد بآحر درجيات السلبك المنتهبة الى الوصيل وذكر انّ الانتهاي بما يحصن لذات البنهيم من حيت هو لذاته وإنَّ كان ذلك لحامل هر لحقَّ نفسه تبيُّه وحيراً فأنه يقتصى تردنا من جانب الى جانب فقال والتبخيم بوينة السلات من حيث في الدات وي كانت بالتحق تبع ألم ذكر الم الخلاص من جميع ذلك بالموصل المحى ذكره في آخم المراتب فقال والاتمال التكليّة عالى اللحقّ، خلاسٌ وقالك هي ايتما معان قوله والمخلص على خط عظيد ك الْمَلْهِيْنَ مَبَالَغَةَ الْعَلِي وهو فعن بين شيئين لا ترجَّجَ لأحدث على الدُّعَر وأسفس محريث سوء (م

عليه فكان وهو غائب حاضرا وهو ظاعن مقيما" آشارة ولعلّه الى هذا للذ النما تتيسّر له هذه المعارفة أحيانًا ثمّ يتدرّج الى ان يكون لا متى شاء اشارة ثمّ انه ليتقدّم هذه الرتبة فلا يتوقّف أمره الى مشيته بل كلما لاحظ شيئًا لاحظ غيره وإن لم يكن ملاحظته للاعتبار فيسنج لا تعريج عن عالم الرور الى عالم للحق مستقر فيحتف حوله الغافلون أن، آشارة فإذا عبر الرياضة الى النيل صار سرّه مرآة مجلّوة محاذًى بها شطر للحق ودرّت عليه اللذات العلى وفرح بنفسه لما بها من أثر الحق وكان له نظر الى لحق ونظر الى نفسه وكان بعد مترددا،،

اشارة ثم الله ليغيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط وإنْ لحظ

يظهر عليه أثر الابتهاج عند الذهاب الاسفُ حالة الانقلاب فصار في هذا المقام تحيث يقلَ ظهور فلك عليه فيراه جليسُه حال الانتصال بجناب الجلال حاضرا عنده مقيما معه وهو بالحقيقة غائب عنه ظاعن الى غيره»

في بعض النسخ انَّما تَنسَى له اى تتفتيح وتتسهَّل عليه يقال سنَّاء اى فتحه وسهَّله، (a) . تتسنَّى Lond.

يقال عرج عروجا اى ارتقى وعرج عليه تعريجًا اى اقلم وعرج اليه وأنْعرج مل وانعطف فالتعريب (6 ههنا أما مبالغة في الارْتقاء وأما معنى الميل والانعطاف وحف واحتف حوله اى أطاف به واستدار حوله »،

يقال در اللبن وغيرة اى انصب وفاص ومعناة ان العارف اذا تمن رياضته واستغنى عنها (٥ الله وصوله الى مطلوبه الذى هو اتصاله بالحق دائما صار سرة الخالى عما سوى الحق كمرآة مجلّوة بالرياضة محاذى بها شطر الحق بالارادة فيتمثّل فيه أثر الحق ففاضت عليه اللذّات الحقيقيّة وابتهج بنفسه الما ناله من أثر الحق فكان له نظران نظر الى الحق المبتهج به ونظر الى ناته المبتهجة بالحق وكان بعد في مقام التردّد بين الجانبيّن، ،،

ثم الله لتكثر عليه هذه الغواشي اذا أمعن في الارتياض السارة ثم الله ليتوعّل في ذلك حتى يغشاه في غير الارتياض فكلما لمج شيئا عاج عنه الى حناب القدس يتذكّر من أمره أمرا فغشيه عاشٍ فيكاد يرى للحق في كل شيء أسارة ولعله الى هذا اللحد يستعلى عليه غواشيه فيزول هو عن سكينته وينتبه حليسه لأستيفاره عن قراره فاذا طالت الرياضة لا يستفره غاشيه وهُدى للتلبيس فيم أسارة ثم الله لتبلغ الرياضة به مبلغًا ينقلب له وقته سكيندا فيصير المخطوف و مألوفا والوميض شهابا بينًا وتحصل له معارفة مستقرة كأنها صحبة مستمرة ويستمتع فيها بمهجته واذا انقلب عنها انقلب حيرانا أسفا أشارة ولعلم الى هذا للحد يظهر عليه ما به فاذا تغلغل في هذه المعارضة قل ظهوره

آوغَلَ اى سار سبريعًا وامعن فيه وتوغَل في الأرص اى سار فيها وأبعد ويوجد في النسخ (a بالوجهين اعنى ليوغل وليتوغّل»،

لمحمة اى أبصرة بنظر خفيف وعلى عنه اى رجع وانثنى عنه وعلى بعد اى اقلم به والمعنى (6 ان الانصال بجناب القدس اذا صار ملكة فهو قد يحصل فى غير حالة الارتياض الذى كان معداً لحصوله من قبل 4،

علا واستعلى بمعنى · (c)

السكينة الوقار واستوفر في قعدته اي قعد قعودا منتصبا غير مطبئيّ » (d

أَسْتَفَرُّهُ الْخُوفُ وما يشبهم اي استخفّه والتلبيس كالتدليس وهو كتمان الغيب» (ع

فى بعض النسخ بدل قوله ينقلب له وقته سكينة ينقلب له وفده سكينة يقال وفد فلان على (f الأمير اذا ورد رسولا اليه فهو وافد والجمع وفد والرواية الأولى أظهر،

الخطف الاستلاب، (و

الشهاب شعلة نار ساطعة وشهابا بينا اى واصحا وفي بعض النسخ ثبتاً اى ثابتا وتحصل له (h معادفة مستقية اى مع للق.»

i) Lond. خُسْرانا.

تَعَلَغُلَ الماء في الشجر أي مخلَّلها وطَعَن أي سار والمعنى انَّه قبل هذا المقام كان بحيث (له

القدسية منصرفة عن التوقمات المناسبة للأمر السفلي، والثالث تلطيف السر للتنبية منصرفة عن التوقعات المناسبة للأمر السفلي، والثاني يُعين عليه عدة أشياء العبادة المشفوعة الفكرة تم الألحان المستخدمة لقوى النفس الموقعة لما لحن فيها من الكلام مُوقع القبول من الأوهام تم نفس الكلام الواعظ من قائل زكي بعبارة بليغة ونغمة رخيمة وسمن رشيد وأمّا الغرض الثالث فيعين عليه الفكر اللطيف والعشق العفيف الذي تأمر فيه شمائل المعشوق لا سلطان الشهوة أ أشارة تم أنه اذا بلغت به الإرادة والرياضة حداً ما عنت له خلسات من اطلاع نور للحق عليه لذيذة كأنها بروق تومض اليه تم تخمد عنه وهد وه المسماة عندهم أوقاتا وكل وقت يكتنفه وجدان وجد اليه ووجد عليه

a) I. O. ملتنبيد

المشفوعة أي المقرونة، (6

كلام رحيم اى رقيق يقال رخم صوته اى لينه، (c)

الشمال بالكسر النُحُلُق وجمعه شمائل" والمقصود من هذا الفصل ذكر احتياج المريد الى (d) المياضة وبيأن أغراص الهياضة"

e) Lond. Limit.

f) Le comment. remarque à la fin de son explication: والبيد اشار من قال مَنْ عشق وعق والبيد الشار من قال مَنْ عشق وعق وكتم ومات هات شهيداته

عنى الشيء أي اعْترص وحلس واختلس استلب وومض البرق وميضا وأومض اي لمع لمعانا (و خفيفا غير معترص في نواحي الغيم، والشيخ أشار في هذا الفصل الى أول درجات الوجدان والاتصال وهو اتما جصل بعد حصول شيء من الاستعدادات المكتسبة بالإرادة والرياضة ويتزايد بترايد الاستعدادات وقد لاحظوا في تسميته بالوقت تول النبي عم لي مع الله وقت لا يستغني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل والوجدان المذان يكتنفان الوقت لا يتساويان لأن لأول حزن على استبطاء الوجدان والآخر اسف على فواته ،

مطعم شهى ومشرب هنى ومنكم بهى إذا بعثر عنه فلا مطمح لبصره في أولاه وآخرته إلا الى لذات قبقبة وذبذبة والمستبصر بهداية القدس في شجون الإيثار قد عرف اللذة للحق وولى وجهة سبتها مترحما على هذا المأخوذ من رشده الى ضدّه وإن كان ما يتوخّاه بكده مبذولا له بحسب وعده المأخوذ من رشده الى ضدّه وإن كان ما يسمونه هم الارادة وهو ما يعترى المستبصر البيانة أول درجات حركات العارفين ما يسمونه هم الارادة وهو ما يعترى المستبصر بالبقين البرهاني أو الساكن النفس الى العقد الإيماني من الرغبة في اعتلاق العروة الوثقي، فيتحرّك سرّه الى القدس لينال من روح الاتصال الما دامت درجته هذه فهو مُريد "

آشارة ثمر انه ليحتاج الى الرياضة والرياضة موجّهة الى تلثة أعراض الأولُ تنحية ما دون الحقق من مُسْتَسنّ الإيثار، والثاني تطويع النفس الامّارة للنفس المطمئنة لتنجذب قوى التخيّل والوهم الى التوهّمات المناسبة للامورم

بعثر عند أى كشف عند وطميح بصره الى الشيء اذا ارتفع ،، (a

القبقب البطن والذبذب الذكر وقد لاحظ الشيخ فيهما قول النبي صلَعم مَنْ وُقي شرّ (6) لقبقب البطن والذبذبة فقد وُقي واللقلف اللسان،

الشجون جمع شجى وهو طريق الوادى والكدّ الشدّة في العمل وطلب الكسب، (٥

d) ،هیشه نی آمنوا

اعتلاق العروة الاعتصام بها، وأعلم أن الشيخ أراد بعد ذكر مطالب العارفين وغيره أن يذكّر (ه أحواله المرتبة في الموصول الى الله تع أحواله المرتبة في الموصول الى الله تع ويشرح ما يسنح له في منازله فذكرها في أحد عشر فصلا متوالية أوّلُها هذا الفصل»

f) Lond. الروح الآتصال.

مستسى الايثار أي طريقته، (g

h) I. O. للامر.

لاقى الاول لا لشىء غيرة ولا يُوثر شياً على عواند وتعبّده لا فقط لأند مستحق للعبادة ولأنها نسبة شريفة اليد لا لرغبة او رهبة وإن كانتا فيكون المرغوب فيد او المرهوب عند هو الداى وفيد المطلوب ويكون الحقّ ليس الغاية بل الواسطة الى شيء غيرة وهو الغاية وهو المطلوب دوند، اشارة المستحلُ توسيط الحق مرحوم من وحد فاند لم يطعم لذة البهجة بد فيستعظمها انما معاونتد مع اللذات المحدحة فهو حنون اليها عافل عما وراءها وما مثله بالقياس الى المحتفرين الا مشل الصبيان بالقياس الى المحتفيكين فانهم كما غفلوا عن طيبات تحرص عليها البالغون واقتصرت بهم المباشرة على طيبات اللعب صاروا يتعجبون من أهل الجد اذا أزوروا عنها عائفين لها عاكفين على غيرها كذلك من غض النقص بصرة عن مطالعة بهجة الحق أعلق كفيد بما يليد من اللذات الزور فتركها في دنياه عن كرة وما تركها اللاليستأجل أضعافها في الآخرة وإنّما يعبد الله ويطبعه ليُحَوِّده في الآخرة شبعة منها فيبعث الى

الغرص من هذا الفصل تبهيد العذر لمن يجوز ان يجعل للتق واسطة في تحصيل شيء أخر (a) غيرة وهدو من يتزهد في الدنيا ويعبد للق رغبةً في الثواب أو رهبةً من العقاب ووجه العذر بيانُ نقصه في ذاته ؟،

المُخْدج الناقص يقال أَخْدجَتْ الناقة بولدها اذا جاءت بولدها ناقص الخلق والولد أخْدج (ة والخنون المشتان، المشتان، المشتان، المستان، المستا

حَنَّكُتُهُ السَّى وأَحْنَكُتُهُ اي أحكمتُهُ التجارِب وهو محنَّكُ او مُحْنَكُ، (ع

أُرْوِر عند اى عدل عنه وعاف الطعام والشراب اى كرهه ولا يتناوله وعكف على الشيء اى (a) التبل عليه مواطبًا ؟>

خُولًه الله الشيء اي ملَّكه ايّاه، (٩

أخر من بنى جنسة وبمعاوضة وبمعارضة تجريان بينهما يفرغ كل واحد منهما لصاحبة عن مهم لو تولاه بنفسة لا ودحم على الواحد كثيرا أو كان مما يتعسم إن أمكن وحب أن يكون بين الناس معاملة وعدل يحفظة شرع يفرضة شارع متميز باستحقاق الطاعة لأحتصاصة بايات تدل على أنها من عند وبه ووجب أن يكون للمحسن والمسىء حزاء من عند القدير للجبير فوجب معرفة المهجازي والشارع ومع المعرفة سبب حافظ للمعرفة ففرضت عليهم العبادة المدكرة المعبود وكررت عليهم ليستحفظ التذكير بالتكرير حتى استمرت الدعوة الى العدل المقيم لحيوة النوع ثمر زيد لمستعمليها بعد النفع العظيم في الدنيا الأجر للجويل في الأخرى ثم زيد للعارفين من مستعمليها المنفعة التي خصوا بها فيما همولون وحوههم شطرة فأنظر الى الحكمة ثم الى الرحة والنعمة تلحظ حنابا تمهرك عجائبة ثم أقم واستقم "من أسارة العارف يريد

المعاملة وانعدل لا يتناولان الجزئيات الغير المحصورة إلا اذا كانت لها قوانين كليّة وهي (a) الشرع فاذنْ لا بدّ من شريعة والشريعة في اللغة مورد الشّاربة وإنّما سمّى المعنى المذكور بها لاستواء الجماعة في الانتفاع منه الجء،

b) I. O. قرية .

فَانْظر الى الحكمة وهي تبقية النظام على هذا الوجه ثمّ الى الرجمة وهي ايفاء الأجر الجزيل (ه بعد النفع العظيم والى النعمة وهي الابتهاج الخقيقي المصاف اليهما بلحُظ جناب مفيض هذه الخيرات جنابا تبهرك عجائبه اى تغلبك وتدهشك ثمّ أقم اى أقم الشرع واستقم أى في التوجّه الى ذلك الجناب القدْسي،

أشار في هذا الفصل الى غيرض العارف فيما يقصده فيقول لعارف الكمال للحقيقي حالتان (d) بالقياس اليد احْديهما لنفسه خاصة وهي محبّته لذلك الكمال والثانية لنفسه وبدنه جميعا وهي حركته في طلب القربة اليد والشيخ عبر عن الآول بالارادة وعن الثاني بالتعبّد،

اتنبية المعرض عن متاع الدنيا وطيباتها يختص باسم الراهد والمواظبُ على تقل العبادات من القيام والصيام وتحوهما يختص باسم العابد والمتصرفُ بعكره الى قدس الجبروت مستديما لشروق نور الحق في سرة يختص باسم العارف وقد يتردّب بعض هذا مع بعض "تنبية النوهدُ عند غير العارف معاملة ما كأنه يشترى بمتاع الدنيا متاع الآخرة وعند العارف تنزّه ما عما يشغل سرة عن الحق وتكبر على كلّ شيء غير الحق والعبادةُ عند غير العارف معاملة ما كأنه يعمل في الدنيا لأجرة يأخذها في الآخرة في الأجر والثواب وعند العارف وياضة ما لهمه ولقوى نفسه المتوهمة والمتخيلة ليجرها بالتعويد عن جناب العق فتصير مسالمة السر الباطن حين ما يستجيلي الحق الغرور الى جناب الحق فتصير مسالمة السر الباطن حين ما يستجيلي الحق الا تنازعة فيخلص السر الى الشروق الساطع ويصير ذلك ملكة مستقرة كلما شاء السر اطلع على نور الحق غير مزاهم من الهمم بل مع تشييع منها له فيكون بكليته منخرطا في سلك القدس»

r اشارة الما لم يكن الإنسان بحيث يستقل وحده بأمر نفسه إلا بمشاركة

الموضع والذى ذكرة الشيخ ههنا هو ليس من جنس الاحاجى التى تذكر فيها صفات يختص مجموعها بشىء اختصاصًا بعيدًا عن الفهم فيمكن الاعتداء منها اليه ولا هى من القصص المشهورة بل ها لفظتان وضعهما الشيخ لبعص الامور وأمثال نك ممّا يستحيل أن يستقلّ العقل بانوقوف عليه فإذًا تكليف الشيخ حلّة يجرى مجرى التكليف بمعوفة الغيب،

لمّا ذكر في الفصل المتقدّم أنّ الزهد والعبادة انّما يصدران عن غير العارف لأكْتساب الأجر (a) والثواب في الآخرة أراد أن يشير الى اثبات الأجر والثواب المذكوريس وأثبت النبوّة والشريعة وما يتعلّق بهما على طريقة للكماء لانّه مُتفرّع عليهما واثباتُ ذلك مبنى على قواعد،،

## النبط التاسع في مقامات العارفيين

تنبية أن للعارفين مقامات ودرجات يخصون بها في حيوتهم الدنيا دون غيرهم فكأنهم وهم في جلابيب من أبدانه قد نضوها وتجردوا عنها الى عالم القدس وله أمور خفية فيه وأمور ظاهرة عنه يستنكرها من ينكرها ويستكبرها من يعرفها ونحن نقصها عليك فإذا فم عسمعك فيما يقرعه وسرد عليك فيما تسمعه قصة لسلامان وأبسال فأعلم أن سلامان مثل ضرب لك وان أبسالا مثل ضرب لدرجتك في العرفان إن كنت من اهله تم حُلِّ الرمز إن أطقت، مثل ضرب لدرجتك في العرفان إن كنت من اهله تم حُلِّ الرمز إن أطقت،

لمّا أشار في النمط المتقدّم الى ابْتهاج الموجودات بكمالاتها المختصّة بها على مراتبها أراد أن (a يشير في هذا النمط الى أحوال اهل الكمال من النوع الانساني ويبيّن كيفيّة ترقيم في مدارج سعاداتهم ويذكر الأمور العارضة لم في درجاتهم وقد ذكر الفاصل الشارح أنّ هذا البابَ أجلّ ما في هذا الكتاب فأنه رتّب فيه علوم الصوفيّة ترتيبا ما سبق اليه مَنْ قبلة ولا لحقة مَنْ بعده "

b) I. O. après بها ajoute وم

لِحَلَبَابِ الملحقة ونصى الثوب خلعة والمراد من قوله فكانّه وم الرخ أن نفوسهم الكاملة وإن (٥) كانت في ظهر لخال ملتحقة بجلابيب الأبدان لكنّها كأنّ قد كانت خلعت تلك لجلابيب وتجرّدت عن جميع الشوائب الماديّة وخلصت الى علا القدس،

أى لا يسكن اليه قلب من لا يعرفها ولا يُقرُّ بها، (d

e) Sur l'allégorie portant le nom de Salaman et Absal v. notre explication en français et l'édition de «tis'a resâil» neuf traités philos. d'Avicenne, impr. à Constantinople dans l'officine d'al Djewâib 1298 H., p. 112—124, où le commentaire de Naçîr ed-Dîn Thousî se trouve reproduit p. 119—124; nous en donnons ici le commencement: سُرِد للديث اذا التي بع على ولائع وفلان يسرد للديث التي والمناق المناق ال

من الأمور الحسية محاكاة بعيدة حدا حال أذى الحكة والدعدعة ولربما خيل ذلك شيئا منه بعيدا ومثل هذا الشوق مبدأ حركة فأن كانت تلك للركة مخلصة الى النيل بطل الطلب وحقّت البهجة والنفوس البشرية إذا نالت الغبطة العليا في حيوتها الدنيا كان أحل احوالها ان تكون عاشقة مشتاقة لا تخلص عن علاقة الشوق اللهم إلا في الحيوة الأخرى أن وتتلو هذه النفوس نفوس بشرية مترددة بين جهتى الربوبية والسفالة على درجاتها، ثم تتلوها النفوس المغموسة في عالم الطبيعة المنحوسة اللتي لا مفاصل لرقابها المنكوسة من النفوش فإذا نظرت في الامور وتأملتها وحدت لكل شيء من الاشياء البحسانية كمالا يخصد وعشقا اراديا أو طبيعيا لذلك الكمال وشوقا اراديا أو طبيعيا البد إذا فارقته رحمة من العناية الأولى على النحو الذي في به عناية فهذه حملة تجد في العلوم المفصلة لها تفصيلا أن

a) Leyd. après جركة ajoute آ.

هذه هي المرتبة الثالثة وهي مرتبة النفس الناطقة الفلكيّة والكاملة من الإنسانيّة ما دامت (5 في الأبدان،

هاتان المرتبتان هما الباقيتان وهما مرتبتا النفوس الناطقة المتوسّطة والناقصة والشوى في (ه المرتبة الاخيرة هو سبب تأذيها في المعاد على ما مرّ ،،،

لمّا فرغ عن بيان مقاصدة وقد تقرّر في اثناء ذلك ثبوتُ العشف للجواهر العاقلة :. Le comm المراقبة عن المراقبة على ثبوتهما لباقي النفوس والقوى الجسمانيّة،

للشيخ رسالة لطيفة في العشق يبين فيها سريانه في جميع اللاثنات؟، (ه

الاشياء كمالًا الذي هو برئ عن طبيعة الامكان والعدم وهما منبعًا الشرّ ولا شاغل لا عند" والعشق الحقيقي هو الأبتهاج بتصور حضرة ذات ما والشوق " هو الحركة الى تتميم هذا الأبتهاج اذا كانت الصورة متمثلة مِنْ وحم كما يتمثّل في الخيال غير متمثّلة منْ وجع كما يتّفق ان لا تكون متمثّلة في لخس حتى يكون تمام التمثل الحسى للأمر الحسى، ، وكل مشتاق فانع قد نال شيء مّا وفاته شيء " وأمّا العشق فمعنى أخر والأوّل عاشق لذاته معشوق لذاته عُشق من غيره أو لم يُعْشف ولكنّه ليس لا يعشق من غيره عبل هو معشوق لذاته من ذاته ومن أشياء كثيرة غيره، ، ويتلوه المبتهجون بع وبذواته من حيث هم مبتهجون بع وهُمْ الجواهر العقليّة القدسيّة وليس يُنْسَبُ الى الأول الحقّ ولا الى النائلين من خياص أوْليائه القدسيين شوقٌ أَنَّ وبعد المرتبتَيْن مرتبةُ العشاق المشتاقين وهُمْ من حيث هم عشاق قد نالوا نيلا ما فهُمْ ملتذَّون ومِنْ حيث هم مشتاقون فقد يكون لأصناف منهم أذى مّا ولما كان الأذى من قبله أكن أذى لذيذا وقد كان الدياكي مثل هذا الاذي

اشار الى الشوق وذكر انّه لخركة الى تتميم هذا الابتهاج ولا يتصوّر نلك الّا انا كان المعشوق (۵ حاصرًا من وجه غائبًا من وجه ثم أثبت العشق لخقيقي للاول تع لحصول معناه هناك فانّه لخير المطلق وانْداكه لذاته أتم الادراكات»

b) I. O. الصورة.

c) I. O. ajoute لذاته.

<sup>.</sup>هذه & المرتبة الثانية وفي مرتبة العقول وأنما لم ينسب الشوق اليها لبراءتها عن القوة (d)

e) I. O. أنّهم.

f) قبل المعشوق = من قبله من

g) Leyd. om. 0.

وجد مبرَّے ، مع لذَّة مفرَّجة يفضى بها ذلك الى حيرة ودفَّش وذلك للمناسبة وقد حُرِبَ هذا تجريبا شديدا وذلك من أفضل البواعث ومُن كان باعثُم ايّاه لم يقنع الله بتنبّة ذلك الاستبصار ومنْ كان باعثه طلْبَ لخمد والمنافسة ٥ أَقْنعه ما بلّغه الغرصَ فهذه حال لذّة العارفين تنبيه وأمّا البله فإنّه اذا تنزّهوا خلصوا من البدن الى السعادة تليق بهم ولعلَّم لا يستغنون فيها عن معاونة حسم يكون موضوعًا لتخيّلات له ولا يتنع ان يكون ذلك جسمًا سماويّا أو ما يشبهم ولعل ذلك يفضى بهم آخر الأمر الى الاستعداد للاتصال المستعد الذي للعارفين، ، وأمّا التناسيخ في احسام من جنس ما كانت فيه فمستحيل والد لأقتضى كلّ مناج نفسا تفيض اليد وقارنتْد النفس المستنسخة فكان لحيوان واحد نفسان ثمّ ليس يجب أن يتصل كلّ فناءً بكون ولا ان يكون عدد الكائنات من الأحسام عدد ما يفارقها من النفوس ولا أن يكون عدّة نفوس مفارقة تستحق بدنًا واحدًا فتتصل بد أو تندافع عند متمانعة ثم أبسط هذا وأَسْتغْن بها تجده في مواضع أخر لنا،'،

إشارة أحلُّ مبتهج عبشىء هو الأول بذاته لأنَّه أشد الأشياء إدْراكًا لأشدَّه

شديد يقال ضربه ضربا مبرحا اى بشدة وبرح به الامر أى جَهَده = مبرّح (ه

الرغبة في الشيء على وجه المباراة في الكرم = المنافسة (٥

انّما تبوك لفظة اللذّة واستعمل بملها الأبّنهاج لأنّ اطلاقها على الواجب الأوّل وما يليه ليس (ء بمتعارف عند للجمهور وانّما كان الأوّل اجبلّ مبتهج بشىء لانّ كماله هو الكمل الحقيقيّ لا غير وانْراكه هو الادراك التلمّ فقط وعلى القاعدة المذكورة يكون ابتهاجه بذاته أكْمل الابتهاجات على الاطّلاق،

,ذيلة النفس من جنس نقصان الاستعداد للكمال الذي يرحى بعد المفارقة فهو غيم مجبور وما كان بسبب غواش غريبة فسيزول ولا يدوم بها التعذَّب تنبية وٱعْلم الّ رذيلة النقصان انّما تتأذّى بها نفس شيّقة ١ الى الكمال وذلك الشوق تابع لتنبيع تفيده الاكتسابات" والبُلْهُ ﴿ بِجِنَبَةِ مِن هذا العذاب وانها هو للجاحدين والمهملين والمعرضين عمّا أبلغ عبد اليهم من الحقّ فالبلاهة أدنى الى الخلاص من فطانة بتراء، تنبية والعارفون المتنزهون آذا وضع عنهم دري مقارنة البدن وأتَّفكوا عن الشواغل خلصوا الى عالم القدس والسعادة وانتقشوا بالكمال الأعْلَى وحصلت لهم اللذَّة العليا وقد عرفتُها،'، تنبيه وليس هذا الالتذاذ مفقودا من كل وجع والنفس في البدن بل المنغمسون في تأمّل الجمروت المعرضون عن الشواغل يصيبون وهُمْ في الأبدان من هذه اللذة حظًّا وافرًا قد يتمكّن منهم فيشغلهم عن كلّ شيء،'، تنبيع والنفوس السليمة التي هي على الفطرة ولم تفظظها له مباشرة الأمور الأرضيّة الجاسية اذا سمعت ذكرا روحانيا يشير الى احوال المفارقات غشيها غاش شائق لا يعرف سببه أ وأصابها

a) I. O. شقيّة.

امًا اصحاب النفوس السادجة فهم الذين وسمهم الشيخ بالبلة في اللغة هو الذي غلب (أ عليه سلامة الصدر وقلّة الاهتمام ويقال عيش ابله أي قليل الغموم وهولاء لا يتعذبون لأنهم غير عارضين بكمالاتهم عن مشتاقين اليها»

c) Lond. أبلغ au lieu de ألمع

d) تغطظها au lieu de لم تفصصها تعطظها عنائلها = تغطظها

الشديدة الصلبة يقال جسأت يده بالهمزة اي صلبت = لجاسبة (e)

f) I. O. ajoute après سببه le mot أصلا.

هذا سائر القوى وكمال الجوهر العاقل أن يتمثّل فيد حليّة الحقّ الاول قَدْرَ" ما يمكنه ان ينال منه ببهائم الذي يخصّم ثم يتمثّل فيه الوجود كلّم على ما هو عليم الجردًا عن الشوب مبتداء فيم بعد الحقّ الأوّل بالجواهم العالية ثم الروحانية السماوية والاجرام السماوية ثم ما بعد ذلك تمثلًا لا يُمايز الذات، فهذا هو الكمال الذي يصير بع الجوهر العقليّ بالفعل وما سلف هو الكمال الحيواني، والادراك العقلي خالص الى الكنه عن الشوب ولخسي شوب كلَّم وعدد تفاصيل العقلي لا يكاد يتناهي والحسية محصورة في قلّة وإن كثرت فبالأشدّ والأُشْعف ومعلوم أنّ نسبة اللذّة الى اللذة نسبة المدرّك الى المدرّك والأَدْراكِ إلى الأَدْراكِ فنسبة اللَّهُ العقليَّةِ إلى الشَّهِ وانية نسبة جليَّةِ الحقُّ ا الأول وما يتلوه الى نيل كيفية الحلاوة وكدلك منسبة الادراكين، ، تنبيه الآن إذا كنتَ في البدن وفي شواعله وعوائقه فلم تَشْتُون الى كمالك المناسب او لم تتألم بحصول ضدّه فأعلم أن ذلك منك لا منه وفيك من أسباب ذلك بعض ما نُبَهِتَ عليه تنبيه وٱعْلمْ ان هذه الشواعل اللتي هي كما علمتَ من أنَّها انْفعالات وهيات تلحق النفس بمجاورة البدن إنْ تمكّنت بعد المفارقة كنتَ ع بعدها كما كنت قبلها لكنها تكون كآلام متمكنة كان عنها شغل فرقع اليها فراغ فأدركْت من حيث في منافية وذلك الألم المقابل لمثل تلك اللَّه الموصوفة وهي ألم النار الروحانية فوق الم النار الإسمانية تنبية ثم أعلم أن ما كان من

a) Leyd. om. كننك.

فأنَّه اذا لم يكن سالما فارغا أمكن ان لا يشعر بالشيء " أمَّا عبر سالم فمثل عليل المعدة اذا عاف للحلو وأمّا غير فارغ فمثل الممتلي جدّا يعاف الطعام اللذيث وكلّ واحد منهما اذا زال مانعُم عادت لذَّتم وشهوتم وتأذَّى بتأخر ما هو الآن يكرهم تنبية وكذلك قد يخضر السبب المؤلم وتكون القَّوَّةِ الدَّرَاكةِ ساقطة كما في قرب الموت من المرضى أو معوَّقة كما في الحذر فلا يتألُّم بها فاذا انتعشت القوة او زال العائمة عظم الألم تنبيه انه قد يصح اثباتُ لذَّة مَّا يقينًا ولكن اذا لم يقع المعنى الذي يسمَّى ذوقًا جار ان لا تجد اليها شوقًا وكذلك قد يصم تبوت أذى ما يقينًا ولكن اذا لم يقع المعنى المسمّى بالمقاساة كان في الجواز ان لا يقع عنها بالغ الآحتراز مثالُ الاول حالُ العنين خلقة عند لدّة الإماع ومثال الثاني حالُ من لم يقاس وصب الأَسْقام عند المهدِّد، تنبيع كلّ مستلذّ بع فهو سبب كمال يحصل للمدرك وهو بالقياس اليع خير ثمر لا شكَّ أنَّ الكمالات وادراكاتها متفاوتة فكمال الشهوة مثلا أن يتكيّف العضو الذائق بكيفيّة لخلاوة مأخوذة عن مادّة ولو وقع مثل ذلك لا عن سبب خارج كانت اللَّذة قائمة وكذلك الملموس والمشموم وحوهما وكمال القوة الغضبية أن يتكيف النفس بكيفية غلبة أو كيفية شعور بأذى يحصل للمغضوب عليم وللوهم التكيّف بهئة ما يرجوه او ما يذكره وعلى

a) I. O. وأمّا

b) Après لا شكَّ I. O. lit في.

e) Lond. عليد .

<sup>.</sup>وللوم au lieu de وكمال الوم au lieu de

فالشيء الذي هو عند الشهوة خير هو مثل المطعم الملائم والملمس الملائم والذي هو عند الغضب خير فهو الغلبة والذي هو عند العقل خير فتارةً وباعتبار فالحقُّ وتارةً وباعتبار فالجميلُ ومن العقليات نيل الشكر وفوز المدح وللمهد والكرامة وبالجملة فان همم ذوى العقول في ذلك مختلفة وكل خير بالقياس الى شيء مّا فهو الكمال الذي يختص بع وينحوه بالاستعداد الأوّل وكلّ لذَّة فانّها تتعلّق بأمرين بكمال خيرى وبادْراك لا من حيث هو كذلك،'، وهم وتنبيد ولعل ظانًا يظن أن من الكمالات والخيرات ما لا نَلْتذ بد اللذَّةَ التي تناسب مبلغَه مثل الصحّة والسلامة فلا نلتذ بهما كما نلتذ بالحلو وغيره فجوابع بعد المسامحة والتسليم أن الشرط كان حصولً وشعورً حميعًا ولعلّ المحسوسات اذا استقرّت لم يشعر بها على انّ المريض والوصب يجد عند الثووب الى لخالة الطبيعية مغافصة غير خفى التدريج لذَّةً عظيمة " تنبيع واللذيذ قد يصل فيُكُمهُ كراهيَّةً بعض المرضى للحلو فضلا عن أن لا يشتهي اشتهاء شائقًا وليس ذلك طاعنًا فيما سلف لأنَّد ليس خيرا في تلك الحال اذ ليس يشعر بد للس من حيث هو خير تنبية ان أردنا أن نستظهر في البيان مع غناء ما سلف عند اذا لُطف بفهمد زدنا فقلنا أنَّ اللَّذَة ادُّراكٌ كذا من حيث هو كذا ولا شاغل ولا مضادَّ للمُدْرك

الرصب الطويل يقال وصب الشيء أي دام ومنه قوله تع وله الدين واصبا [v. S. 16, v.54] (v. S. 16, v.54] الثروب الرجوع الى الشيء بعد الذهاب عنه والمغافضة الاخذ على غرّة،

مفاخرة الممارزين وربما أقتحم الواحد على عدد دهم متمطّيا على الخطر لما يتوقّعه من لذّة للحمد ولو بعد الموت كأنّ تلك تصل اليه 6 وهو ميت" فقد بان أنّ اللدّات الباطنة مستعلية على اللذات للحسّية وليس ذلك في العاقل فقط بل في العجم من لليوانات فان من كلاب الصيد ما يقتنص على الجوع ثم يمسكه على صاحبه وربما المتله والمرضعة من الحيوانات توتر ما ولدته على نفسها وربما خاطرت محامية عليد أعظم من مخاطرتها في دأب عمايتها نفسها فاذا كانت اللدّات الباطنة أعظم من الظاهرة وانْ لم تكن عقلية فا قولك في العقلية، تذنيب فلا ينبغى لنا أن نسمع الى من يقول انا لو حصلنا على حملة لا نأكل فيها ولا نشرب ولا ننكر فأية سعادة تكون لنا، والذي يقول هذا فيجب ان يبصر ويقال لا يا مسكين لعلّ لخال اللتي للملائكة وما فوقها ألذ وأبْهج وأنْعم من حال الأنعام بل كيف يمكن ان يكون لأحدهما للخر نسبة يعتد بها " تنبية انَّ اللَّهُ في ادْراكُ ونيلًا لوصول ما هو عند المدرك كمال وخير من حيث هو كذلك والألم ادراك ونيلً ا لوصول ما هو عند المُدرك آفة وشر وقد يختلف لخير والشر حسب القياس

a) Lond. et I. O. ممتطيًا; Comment. de Nâsir ed-Dîn : الدهم العدد الكثير

b) Lond. et Leyd. كان ذنك يصل.

c) Lond. حبله,

d) Lond. et I. O. توالراضعة .

e) Leyd. نات.

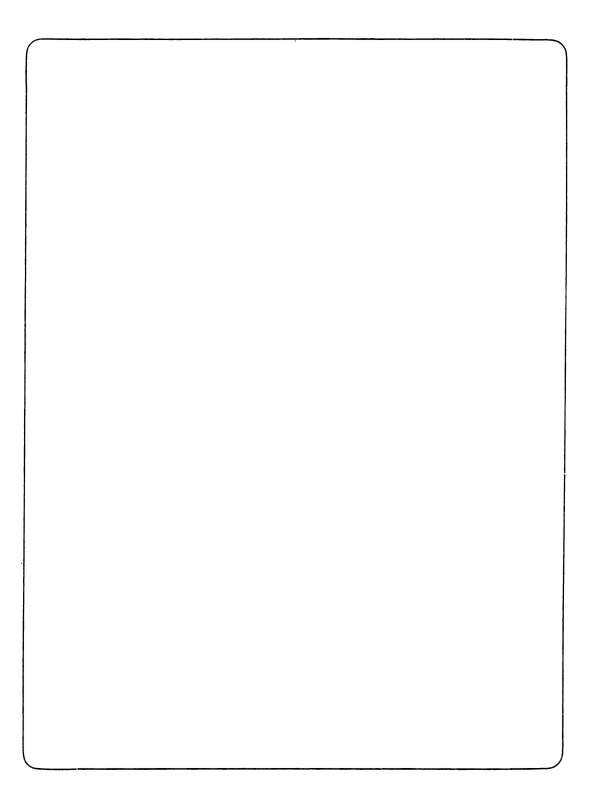
f) I. O. لاحديهما الى الأخرى.

## النمط الثامن في البهجة والسعادة

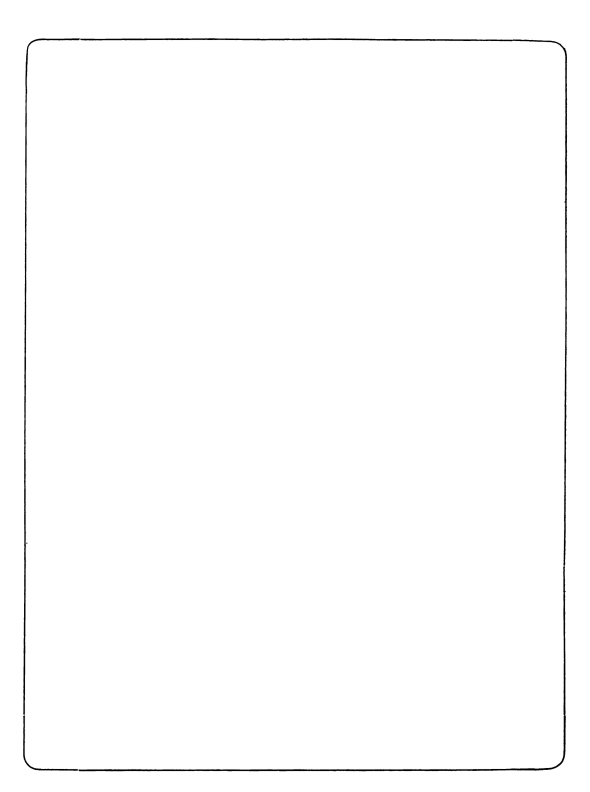
بسم الله الرحمن الرحيم عليه توكّلتُ واليه أنيب وما توفيقي الله بالله

وَهُم وتنبية انه قد يسبق الى الأوهام العامية ان اللذات القوية ا والمستعلية هى الحسية وأن ما عداها لذات ضعيفة وكلها خيالات غير حقيقية وقد يمكن ان يُنبّه من جملتهم مَنْ له تميّز مّا فيقال له اليس ألذ ما يصفونه من هذا القبيل هو المنكوحات والمطعومات وأمور تجرى مجراها وأنتم تعلمون ان المتمكن من غلبة مّا ولو في أمر خسيس كالشطرنج والنرد قد يعرض له مطعوم ومنكوح فيرفضهما ولما يعتاضه من لذة الغلبة الوهمية وقد يعرض له مطعوم ومنكوح في صحبة حشمة فينفض اليد منهما مراعاة للحشمة فيكون مراعاة للشمة آثر وألذ لا محالة هناك من المنكوح والمطعوم فاذا عرض للكرام من الناس الأثنذاذ بانعام يصيبون موضعة آثرة على الالتذاذ بمشتهى حيواني متنافس فيه وآثروا فيه غيرهم على أنفسهم مسرعين الى الإنعام به وكذلك فان كبير النفس يستصغر الجوع والعطش عند المحافظة على ماء الوجه ويستحقر هول الموت ومفاجأة العطب عند

a) Lond. et Leyd. فيرفضه.



الأنماط الثلاث الآخرة من الإشارات والتنبيهات مع شرح مختار ويتنوها ويتنوها وسالة الطير



## رسائل

الشيخ الرئيس أبى على الحسين بن عبد

الجزء الثاني

الحُنْماط الثلاث الآحرة من الإشارات والتنبيهات مع شرح مختار

من كتاب حلّ مشكلات الإشارات والتنبيهات لنصير الدين محمد بن الكسن الطوسيّ وتتلوها

رسالة الطير

مع ترجمة فرنساوية

قد أقتنى بتصحيحة العبد الفقير الى رحمة ربّد ميكائيل بن يحيبي المَهْرَنيّ

طبع فى مدينة ليدن المحروسة بمطبع بريل

بمطبع بريل سنة الما المسيحية