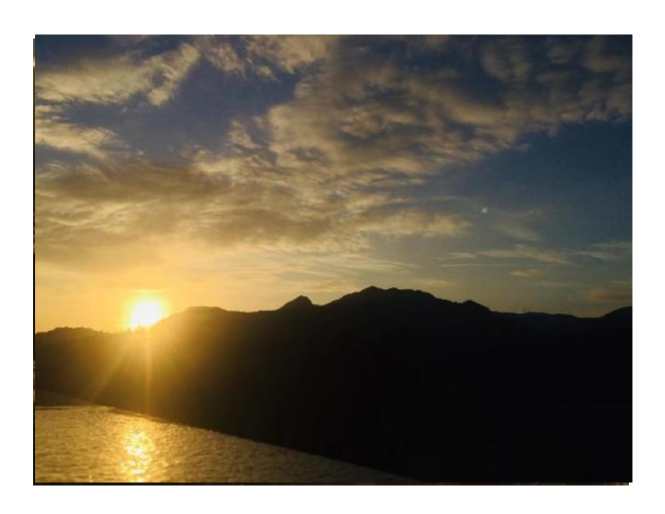
# 晨光绚丽



2022 年 2 月

#### 2月短文目录

| 1.祝福与奖赏        | 1  |
|----------------|----|
| 2.祝福与怜悯        |    |
| 3.讥诮           | 3  |
| 4.宝藏           |    |
| 5.投资与回报        | 5  |
| 6.住在地上,以祂的信实为粮 | 6  |
| 7. 祂是我们的信心     | 7  |
| 8.出到营外,就了他去    | 8  |
| 9.真理必使你们得自由    | 9  |
| 10.自我, 真我      |    |
| 11.活泼长存的道与盼望   | 11 |
| 12.真理的荒野       | 12 |
| 13. 历代祖先的咒诅?   |    |
| 14.得胜的计划(1)    | 14 |
| 15.得胜的计划(2)    | 15 |
| 16.得胜的计划(3)    | 16 |
| 17.得胜的计划(4)    |    |
| 18.智慧          |    |
| 19.公义与公平(1)    | 20 |
| 20.公义与公平(2)    | 21 |
| 21. 听来的圣经      | 22 |
| 22.论断与判断       |    |
| 23.启示录         | 24 |
| 24.以色列全家要得救    | 25 |
| 25.关系的建立       | 27 |
| 26.怒气          |    |
| 27. 恩典         | 29 |
| 28.心灵的创伤       |    |
| 29.患难          | 31 |
| 30.放下          |    |
| 附: 其他学习资料介绍    | 叁  |

# 1.祝福与奖赏

基督徒经常期待着神的祝福,彼此之间也说出祝福的话或祷告,有谁不想被祝福呢?但问题是:我们要如何被祝福呢?

论到奖赏, 我们知道希伯来书 11 章 6 节写道:

人非有信,就不能得神的喜悦;因为到神面前来的人必须信有神,且信他赏赐那寻求他的人。

那是否有只要有信心就必得到奖赏呢?

圣经里记载"有福"的地方非常多,特别在申命记 28 章,但那是有条件的应许,首要的是以色列民要听从祂(申 6:4-5)。

有一个女人大声说: '怀你胎的和乳养你的有福了!'耶稣说: '是,却还不如听神之道而遵守的人有福。'(路 11:27-28)

启示录 1:3 写着: "念"这书上预言的和那些听见又遵守其中所记载的, 都是有福的, 因为日期近了。

整本圣经多处经文很清楚地告诉我们,真正的蒙福之道是:遵守、服从神的话,也就是服从圣经的真理,这些是白纸黑字,简单易懂的。因此,无论谁为你祷告或祝福,如果你不服从神的话,就不会有奖赏。会被祝福不是人祝福你,而是神话语的能力祝福你。也并不是只靠着信心,要注意希伯来书 11 章 6 节上下文所列出的人,都是信且服从神话语的人,因此信心是入门,服从却是金钥。

属灵原则是: 当你读到或是听到一个真理, 是圣灵与你同证 无误的, 你相信而且遵守服从就自然蒙福; 你顺从哪个真理, 就得到哪个真理的祝福。

无论是目前在地上的日子,和将来在千禧年国度的奖赏,神祝福的法则是不变的。

# 2.祝福与怜悯

祝福与怜悯有什么不同?之前提到蒙福的金钥是服从,那有人会说:有些人他们也没有服从神的话,在一些事上,神也祝福他,是这样的吗?

在士师记中,以色列屡次不服从神的话,惨遭周围的仇敌迫害。当他们苦的受不了,哀求神,神就兴起士师来拯救他们。但过不了几年好日子,以色列又固态复萌,神因着坚守——亚伯拉罕之约,就再次帮助他们。但要注意的是:这不是神的祝福,而是神的怜悯:

......耶和华, 耶和华, 是有怜悯、有恩典的神, 不轻易发怒, 并有丰盛的慈爱和诚实。为千万人存留慈爱, 赦免罪孽、过犯和罪恶......(出埃及记 34:6-7)

相对的,有时候基督徒遭遇些难处很苦,回头看,有些事情解决了,我们就认为那是神的祝福,其实很多的时候,是神的怜悯。祂看我们因为不服从真理,不听话,导致伴随而来的灾祸,却因祂的信实,帮助我们度过,并且能继续走下去。祂盼望——我们看到自己的罪,能悔改、学习好"服从"这个关键课程,不要重踏覆辙,又再次陷入麻烦中,如同士师记所记载的那样。

不要自欺,神是轻慢不得的。人种的是什么,收的也是什么。 顺着情欲撒种的,必从情欲收败坏;顺着圣灵撒种的,必从 圣灵收永生。(加拉大书7:6-7)

当我们不听从神的话,甚至于藐视祂的话,此时冀望神的祝福是不切实的,我们不能靠着怜悯走下去,而是要靠着祂话语的信实活着。

#### 3.讥诮

作为上帝的百姓,当我们向别人论述祂的奇妙与恩典时,别人会有什么反应?他们也许听不懂,也许沉默不语,也许持反对的看法,甚至于有人会嘲诮你,说你脑子进水了,那你会沮丧吗?会因此退缩不为主作见证了吗?

在历代志下 30 章 10-12 节的经文中, 当希西家王发文通告以色列民上耶路撒冷守逾越节, 不可思议地, 有些支派的人嘲诮传递的驿卒。真的很难想像上帝的选民竟然嘲讽祂所设立的节期, 表明他们已经远离律法; 相同的, 当你说一件事关乎神的作为, 也许有的肢体不信或是鄙视你。但是希西家、祭司与利未人没有理会这些人, 仍然按时守节期, 结果一波波的浪潮出现, 反转了整个民族。主耶稣在十架上受尽羞辱嘲诮, 祂仍坚持忍耐成就了赎罪祭。使徒们开始传讲主复活也被人嘲诮, 结果福音反倒大大地兴旺。

彼得后书与犹大书早已说末世的时候必有人嘲诮传讲真道与福音的信徒,因此这些都可视为常态,重点是我们不因此丧胆,也不灰心,持守我们所相信的真道,相信福音仍然是神的大能,要拯救一切相信的人,

37"因为还有一点点时候,那要来的就来,并不迟延。38只是义人必因信得生("义人"有古卷作"我的义人"),他若退后,我心里就不喜欢他。"(来10:37-38)

面对各样的嘲诮也无需忿怒,因为他们所做的,他们不晓得,应当持续为那逼迫你们的祷告,有多大的逼迫就有多大的收割。

<sup>7</sup>因为上帝赐给我们不是胆怯的心,乃是刚强、仁爱、谨守的心。<sup>8</sup>你不要以给我们的主作见证为耻......总要按上帝的能力,与我为福音同受苦难。上帝救了我们,以圣召召我们,不是按我们的行为,乃是按他的旨意和思典;这恩典是万古之先,在基督耶稣里赐给我们的。(提后1:7-9)

# 4.宝藏

人们每一天的生活,从一早起来,做事,上班/上学,用餐, 社交娱乐,休息,入睡,周而复始,循环不息。对一个基督 徒另外有读经/读属灵书籍/祷告的安排。这样重复循环的日子 对所有的人是无法避免的,常常你会发现怎么事情又回到了 原点?总是循环不已,一旦时间日子久了,人肯定会感到疲 乏,即使有时候事情结果令我们感到喜悦,但天空不可能常 蓝,总有阴天、雨天,甚至暴风天的可能,如果所期待的事 迟迟没解决,更容易令人沮丧、抑郁。那作为神的儿女该如 何面对这循环不断的日子?简单说:你该如何过日子呢?

作为一个基督徒,有了重生的生命,内住的圣灵也一直帮助我们。当我们每早上起来迎接这一天的开始,我们如同踏上一个旅程,更可能是探险之旅,因为我们无法预知事情的发生。这探险的过程,如同去寻找一块价值不菲的宝石,这宝石可能是红宝石、碧玉、蓝宝石、翡翠、玛瑙、苍玉、珍珠等等之类的。

生命探险之旅的目的如同寻找各类的宝石,圣灵会帮助引导我们去探险。虽然在路途中会遭遇到各样事情,但这每块宝石却是神儿女应有的生命特质,比如谦卑、恩慈、信实、仁爱、忍耐、温柔等等之类的。每次的生命之旅,等到我们回到终点,总会得到一块宝石,无论是大是小,我们就预备一个袋子把宝石收藏起来。

因此,在我们的生活/生命的循环里,宝石的主人都预备好了,每一次的起点都会让我们兴奋,因为是我们再次要去寻得宝石的探险时刻,而每一次的终点都是令我们喜乐的时刻,因为找到了不同的宝石。等到了我们在地上的日子满了,会发现你的袋子里充满了各样奇异美丽的宝石,这些都是属于你专有的宝石。等你到了天上,所有的宝石将变成你生命的冠冕,而耶稣将亲自为你戴上这冠冕。

# 5.投资与回报

无论是在金融市场像股票的投资,或是工作上的某种策划与投入,或是延伸到家庭关系上,人们总是期待着有好的效益,或是回报成果。因着有这样的期待,你的上司或自己就容易盯着看结果,是否能有好的成就,但有时候结果却是"几家欢喜几家愁"。

这些是世人正常的心思意念,我们也非常习惯用这样的模式去关注事情的结果,但是对于一个基督徒,保罗曾说:

......就我而论,世界已经钉在十字架上;就世界而论,我已经钉在十字架上。(加6:14)

这跟主耶稣说他的门徒:虽然在这世界,又不属这世界。那基督徒应当如何面对这样的事呢?

用投资股票或是项目来说,我们会花很多时间聚焦在收集各类市场消息上以便去判断投资。从工作的角度或是家庭关系的角度看,我们也是会专注在看事情的果效上。作为神的儿女,以投资天国的角度看,我们到底用了多少时间在学习真道上和建立与神的关系上?如果你不愿意用心花时间在天国的事上,怎么可能期待有好的结果呢,或是有财宝在天上呢?

另外,无论是什么事,世界上的或是属灵国度的,基督徒只有一个选择,就是定睛在主的身上,不能失焦。而祂的话语能保证我们在国度里的奖赏,因为唯有祂的话语永远长存。

作为主的门徒在地上成功/成就的定义不是看"结果",而是在"过程中"你尽心、尽力、尽意,真正完全地跟随主,顺从主,并遵从、活出主教导的真理。基督徒追求的不是卓越的完美,而是在过程中顺服的完全,这是祂看你为成功的定义,终究我们将因主而得胜有余。

#### 6.住在地上,以衪的信实为粮

诗篇 37 篇 3 节的经文,讲到神的百姓——住在地上,以他的信实为粮活着。

"粮"是人活命的必需品,这里经文所讲的粮是"信实", 很明显不是肉身需要的食物,而是属灵的,耶稣也说——

.....人活着不是单靠食物,乃是靠上帝口里所出的一切话。(路4:4)

从这两段话,基督徒就很清楚,我们在地上活着还需要有另一种粮才能活命,这命是重生的灵命,是神儿女生命的必需品,否则长不大,即使信主时间很长,却可能还是抱着属灵的奶瓶。

以他的信实为粮,"信实"这词在旧约圣经里经常被不同作者在多处地方使用,"信实"在多处被使用的意思包括了:可信任的、可信赖的、诚实、忠诚、坚定、坚实、不摇动的、不变的、防卫、帮助、支持、保守、保护、贴近腰身的。

这些所有在旧约中的用法和意思,对于新约的基督徒是何等宝贵,因为这将是我们在地上活命的粮食,是我们可以续命的营养食物。这食物是每天的必需品,因为当你真正完全信靠祂的"信实",就是祂的话,这话就算天地要废去也不能废去,神的话会跟着我们到永远。

每当你疲乏前行、软弱无力、面对种种压力和问题的时候,除了适当的安息、调整之外,最重要的就是有粮可以供应我们有力量继续往前走,那"信实"就是祂早已预备供应给祂儿女超自然的灵粮。

# 7. 祂是我们的信心

有人向宣信博士作见证说,他的病得了医治。这人说: "我是靠信心得医治的。"但实际上: 不是! 他是靠基督得医治的。也许有人会问: "这有什么分别?"

这有很大的分别!有时候,信心好像成为基督徒和耶稣之间的阻隔。信徒以为我必须要有信心,于是我便努力作出信心。后来我以为我有了信心,便说:"成就我吧!"但没有得着。因为发现我是在信靠我自己,信靠我自己的信心,而不是信靠耶稣自己。我以为我里面有了信心,就可以求主为我做事,而不是因为祂里面所有的(丰盛)。所以,主许可那恶者来试探一下我们的信心。魔鬼如同吼叫的狮子,就把我的信心给吞吃掉了。我发现自己完全垮了,一点信心都没有。神允许这信心被夺去,以致我觉得一无所有。

这时候,神好像亲切地对我们说: "我的孩子,不要紧!你虽一无所有,但我是万有。我是全能的神,我是那完全的爱,我是你所需要的信心,我是你的生命,我是为你预备得福的那位,我也是你所要得的福分。我是你里面的一切,也是你外面的一切,我永远是一切。"这就是"要有神的信心"(可11:22)的意思。"并且我如今在肉身活着,乃是因神儿子的信心而活。"(加 2:20)

就是这样!不是你有信心。你原来没有信心,正如你原来没有生命一样。你里面一无所有,只有虚空。因此,你必须敞开你的心,随时来接受基督成为你的一切。你必须支取祂的信心,像支取祂的生命和恩典一样。你只要简单地说:"我是因神儿子的信心而活。"我们自己的信心算不得什么。如果,我为别人祷告,我丝毫不是靠着我自己的信心。我只对神说:"主啊!我在这里,如果你要我作这人得福的导管,你就把我所需要的一切输进我里面去。"简言之,唯有基督是一切!

#### 8.出到营外,就了他去

圣经希伯来书 10 章 19 节到 13 章 14 节的经文,勾画了信仰过程的实际遭遇情况。从救赎到忍耐、忍耐到坚忍、坚忍到信心的完全。在这段经文中间列举了旧约圣徒因着信心,虽然生前未看到应许成就,但却相信并期盼着永生和天上的圣城居所。这段经文句句扎实也扎心,足以令今天的基督徒反复研读,也是旧约圣徒对新约圣徒最好的勉励。

在 13 章 12 节的经文中——

所以耶稣要用自己的血叫百姓成圣,也就在城门外受苦。(来 13:12)

据利未记 16章 27节的经文,赎罪祭的羊必须拿到营外焚烧,代表除去以色列人的罪,因此耶稣也要在耶路撒冷城外被钉死,用自己的血好让信徒成圣。希伯来书 13章 13-16节的经文,讲到耶稣对基督徒的两个要求,就是委身与服侍。

"就了他去"——意思是委身于耶稣而不是人的身上,是让我们一直坚持出去就近耶稣。"出到营外"——是认同耶稣是我们的主,效法祂而出到营外,我们要走出安逸的圈子,即使可能会遭受凌辱,如同耶稣在城外受难,遭受了嘲讽凌辱,我们也应如此就近跟随祂。

正因如此,我们需要如同天上云彩般的见证人来勉励我们,这是神早就预备好的。当我们常常抬头看到天上的云彩时,这些圣徒们正在那里微笑地等待我们,盼望与我们一起同得,他们才会完全,因为神给我们预备了更美的事(参考来 11:40),在永恒的圣城中与众圣徒、众天使、三一神永远同住。

# 9.真理必使你们得自由

真理(truth)不仅仅是口头上的,真理是坦率的真相,真理是虚假与虚幻的相反,真理是呈现一个真正的事实。真理是在上帝与人有关的职责上,什么是真实的。真理是无需超自然的介入即可让人类的理性能了解的。这真理就是神向世人介绍的耶稣基督,他是人类的真理与通往神的道路。

真理藉着福音,使世人脱离死亡的权势和撒但的管辖,使人得自由。这个自由藉着圣灵作为凭证,信徒得到的福音真理是毫无疑问的。自由的目的不是基督徒可以自由地任意妄为,而是在自由的心灵里重新建立已失去的、起初与神的关系,并且能自由地事奉祂。这自由是神给的,任何宗教系统不能夺去。真理的自由无论是撒但或是宗教界,都是无法控告你我的,因为真理是从神来的,没有人可以夺去或是让你失去这自由。

虽然我们拥有这自由,但却甘心乐意地为耶稣基督失去自由,而作为祂的仆人。即使基督也曾经自愿失去他的自由,好让基督徒认识什么是真自由的喜乐,真理必叫你们得以自由。如今我们的灵是自由的,但肉体还未得自由。等到耶稣再来时,我们就有完整的自由。

因此,真理不是任何一位基督徒拿来彼此砍杀肢体的兵器,真理是拿来用在每天生活中,并用在抵挡各样的试探与诱惑,好叫我们在真理上站立得住,让我们可以完全相信真理、倚靠真理、行出真理。这是没有限制的自由,是展开翅膀,自由地翱翔,飞往海极居住,那里将是我们永远的居所。

# 10.自我, 真我

自我是以人自己为中心,是以人的角度来看人。人的角度可以分为自己如何看自己,或是别人如何看自己。接续的问题

是:人要看什么?看人的外貌、人的性格、人的地位、人的品格、人的财富房子婚姻,还是人所拥有任何的一切?对于一位重生的基督徒,你又该如何看自己,或是别人如何看你?

当人类悖逆上帝,与祂分离后,面对心灵里的缺口,人总是用尽各种方式来填补这空缺,但却永不满足(箴 27:20)。人在社群中会不断地找自己被肯定的价值与意义,试图获得认同与接受,来填满心灵的空洞,这涵盖了生活中所有层面。很不幸的,在人的教育中,因不认识上帝与真理,就只能在自我卓越中追逐,也无法将荣耀归于上帝,就更易自夸、骄傲而离祂更远。

自我是不断地给自己添加光芒与荣耀;自我是不需要上帝(即使祂是永在的);自我是用自己所有的力量去肯定自己的价值;自我是用各种已知/未知的方式在人群获得自己的地位与价值,来满足自我的安慰,最终,仍然是徒劳无功的,因为别人也是在自我当中来满足自己而不是你;自我更无法满足造你的主。自我的一体两面,要么是活在自卑/自怜,自嘲/自残,自欺欺人中,要么就是活在自恋/自豪,自负/自夸,以自己拥有的为傲。

真我是回到起初人被造的目的与意义;真我是重新与上帝和好,得到重新开始的生命;真我是:你就是你,他就是他,"各从其类";真我的被造是个完整又独特的个体;真我是找到自己的身份与活在当下的意义;真我是知道自己永远与祂不分离;真我是不需要向任何人待价而沽,因为祂看你为宝贵的儿女;真我是代表上帝的形象,返照出祂的荣耀;真我是真光的返照。

自我是"老亚当"的,真我是"新亚当"的;自我是巴别塔,真我是基督的身体;自我是以人为本,真我是以神为本;自我是属地的,真我是属天的;自我是属世界的,真我不属这世界;自我是以撒但为主,真我是以基督为主;自我是属谎言的,真我是属真理的;自我是灭亡的,真我是永活的;自我是不会满足的,真我是心满意足的;自我是短暂的,真我是永恒的。

#### 11.活泼长存的道与盼望

相信一位叫耶稣的,他为你的罪死了,他被埋葬了,他第三 天复活了(林前 15:1-4),这是完整而无法添加的福音信息。当你相信的那一刻,没有任何仪式/行动/法会,你的生命就开始改变。连你自己都不知道怎么改变的,是如何发生的。这不可思议、匪夷所思的改变,仅仅是因为你相信一位叫耶稣的,而且还看不见,摸不着。

这样的讯息令人沮丧,令有智慧的、有理性的人难以接受。世上竟然有这样便宜的事,不需要花上代价就能处理人败坏的本性,改变人的生命,进而改变人类的社会!这样的事情仅仅只要相信一位叫耶稣的?这要么是梦话,要么就是疯话,要么就是神话故事。但是,如果这是真的,就告诉世人真有一位看不见却实质存在的祂,而这些相信这个事实的人,就是要来见证这事是真的。

圣经里所记载的事情,从以色列人到使徒们,到这几千年的 代代相传,他们所传讲的不是他们的经历,而是他们生命改 变的事实。这道是真实的,福音是真实的,三一真神是真实 的,这道是活的,是永存的。你相信这道,结果就是这事实 就活生生地发生在你的身上,而不是你去用力努力才会有任 何结果的发生。

活的道带来活的生命,死的道带来灭亡;活的道带来盼望,死的道带来绝望。这活泼的道是基督徒必须要去见证的,去见证祂说的都是真的!你虽然看不见祂却相信这道改变了你,而不是去见证自我中心的经历。我们追求的是这活泼真道的事实,你相信这道,祂就能改变你。即使你有经历也不过是证明这道果然是真实地发生在你身上,这道不是虚妄空洞的理学。这道的力量,你相信就有活力,你相信到底,你就有无尽的力量走到底,你相信就有盼望。

# 12.真理的荒野

每一世代的每一位基督徒都必须关注自己的信仰,虽然真理本身是永远不变的。但人的思想好像多孔的容器,使真理可以泄漏,错误的思想和道理会渗透进来,稀释原本流入的真理。人类的心天生是拒绝神和真理。一个人、一个教会或一个教派,如果把一切教导当做理所当然的,无所谓,什么也不做,就必然导致教义的恶化。

一座无人看管的花园很快就会被杂草淹没。一颗不能培养真理和根除错误的心,很快就变成真理的荒野。在真理上漫不经心和粗心大意的教会与教派,不久就会发现自己误入歧途,陷入一些无法脱逃的泥沼中。这在教会的历史中不断地出现,包括近代时间轴里。

每个基督徒都需要明白四件事:一是必须殷勤培养自己心中的真理;二是仔细地审视所学、所听的;三是勇敢地教导真理;四是用信心相信真理而生活。如果我们不能根除错误和虚假的教导,福音就会被淡化,成为各式各样奇怪的教义。如同一个人在高速道路上开车迷失了方向,不但危及自己,也危及一起乘坐车子的其他人。

在伊甸园里, "老亚当"结的果子带来了死亡; 在另一个花园里, "新亚当"结的果子带来了祝福的新生命。这个新生命如同一个新的花园,基督徒必须经常清除杂草,让园子的蔬果养分充足而肥美,不然就必定会成为荒凉与荒芜的园子。每一位基督徒都已拥有自己的园子,最终,神的儿女仍然是修理看守那已恢复的"伊甸园"。到了时候,每个人自己的园子将呈现在基督的面前,无一幸免。

#### 13.历代祖先的咒诅?

继承祖先的咒诅,按照摩西律法这是真实的,因为以色列是立约的民。在出埃及记 34 章 6-7 节的经文中,摩西教导说,神会追讨他的罪,自父及子,直到三、四代。神会追讨三、四代的罪特别是敬拜别神和偶像崇拜。在偶像崇拜的后面,是鬼魔崇拜的本质。若有一些带形态的偶像崇拜,鬼魔控制的影响可以传到三、四代。

但是摩西律法今日不再运行,它不是新约信徒生活的准则。 律法也不能试图用来发展属灵原则,去教导咒诅是鬼魔造成的,进一步去处理释放的需要。然而,这却成了一些基督徒教会运动中的一种流行,宣告人"必须打断累代的咒诅"。 但这根本不符合圣经的有效性。

首先,由于以色列的圣约关系,摩西律法以神的原则追讨父亲的罪到第四代,这是真实的,但它不适用于外邦人或今天的教会。而且一个人若接受了主并重生,任何罪的捆绑就立即被打破。加拉太书 3 章 13-14 节明说:

13基督既为我们受了咒诅("受"原文作"成"),就赎出我们脱离律法的咒诅,因为经上记着: "凡挂在木头上都是被咒诅的。"14这便叫亚伯拉罕的福,因基督耶稣可以临到外邦人,使我们因信得着所应许的圣灵。(加拉太书第3章13-14节)

人不需要弃绝之前世代的罪,虽然有些人教导人们需要打破 累代的咒诅,这仅是一种渗透到部分教会中的新时尚,且某 些教师滥用经文试图坚持这种倾向。这是以色列在摩西律法 下的真理,不是今日信徒的真理。

当我们重生,我们是完全的得救,这包括从任何世代的罪得拯救。当人们自己认信弥赛亚的律法原则,属灵的问题是容

易解决的,并且没有必要试图通过声称摩西律法某种程度上仍适用于今日来解释它们,它现在且永远不适用于外邦人。人们常常用他们被教导的知识,并且跟随最新的噱头和流行来祷告,例如"捆绑这灵"。圣灵是不会抵触冒犯祂自己的话的,人们祷告抵挡累代的罪不是被圣灵所引导。圣灵在今天引导人的方法是与神所写下的话一致的。所有使徒的祷告和新约的原则,每当处理在信徒生命中各样罪的议题时,从未提到要砍断累代罪的捆绑。人们单纯是将适用在圣约之民以色列的律法原则,搬来应用在今天的信徒身上。这么做的结果,是他们在贬低弥赛亚在十架上流血能力所成就的——就是信徒已从任何罪的捆绑瞬间得释放!

信徒生命中罪的正确处理方式是罗马书第 6 章。我们必须了解我们的罪性和旧人,在我们相信的当下已经与弥赛亚同钉十架,因此打破了罪的捆绑。如今,我们必须决定让我们的身体不成为罪的器具。这才是我们应当遵从的新约模式。

# 14. 得胜的计划(1)

"得胜"在属灵争战的角度它是一种延续性与连续性的胜利, 就是延续前面的胜利,继续得胜,但是不会也不能超越前面 已有的胜利。

"得胜"这个词在希伯来圣经字根的用法,正面的意思有重击、击倒、侵略、吞吃、有力量、有能力、征服、压制、拥有、军团、喜乐、经过、忽略。"得胜"字根反面意思的用法有软弱、虚脱、哭声、欺压、傲慢、自大、疏远、诱惑、炫耀、急躁、猛摔、无助、惧怕、高山、迷茫。

当神命令摩西带领以色列人出埃及,从神发出命令的那一刻,胜利已是必然的,以色列人已经是得胜的,摩西只是去执行那个胜利的过程。不幸地,这个胜利止步在——以色列人拒绝相信神已经使他们得胜。这个胜利无法延续而暂停,直到约书亚才完成得着应许之地部分的胜利,但这胜利再次没能延续下去是因为——以色列与神渐行渐远。

当你被呼召为神的百姓后,你是无法避免地面对挑战与争战的。基督徒被呼召是去延续弥赛亚的胜利。胜利的范围包括罪恶,世界,传道/传福音,这范围是按照祂在不同程度上量给每个信徒的。不管你愿不愿意,祂都已胜利了。延续这个胜利的要素是信心/倚靠/专注/勇气/智慧。仇敌千方百计地要欺骗、要阻止、要偷窃、要破坏这些胜利,使你无法得胜,就会进入得胜的反面。

# 15. 得胜的计划(2)

得胜是要有一个目标或是对象,从圣经里,信徒要面对的是: 眼目的情欲,肉体的情欲,今生的骄傲,这些旧人属性都会 是仇敌反制信徒得胜的工具。此外,还有来自世界的试探与 压迫,以及魔鬼拦阻传讲福音的工作。因此,信徒得胜的目 标或是对象就是:自我、世界、黑暗掌权者。

说谎之父——撒但——它会蒙骗信徒去争战些"假想敌",目的是要消耗信徒的灵力与时间,使信徒"以为"在打一场美好的仗,最后使信徒陷入困境走不出来。举例如救恩,让信徒总是以为自己没有得救,终日活在恐惧害怕中;或是去处理祖先的咒诅之类,或是寻找自己是否是以色列遗失10个

支派的成员。这些终究是要引诱信徒失焦。

弥赛亚耶稣在十字架上的救赎工作已经"成了",祂已经胜过撒但,撒但已经是失败者,并且审判的日子已经定了。那为什么信徒会相信自己还需要十字架的救赎,耶稣需要再为你流血?为什么你不在"因信称义得着救赎"的位置,而相信自己还要继续努力才能得救赎?除非你一开始就没有真正相信福音的本质。

信徒重生进入成圣的过程,不过是延续基督的胜利而得胜。基督是头,头已经得胜,身体怎么可能与头分开没得胜,这是魔鬼的谎言。头是圣洁的,身体也必然是圣洁的。头是要再来作王的,身体不会停在天上,也必与祂连结一起在地上作王。头在千禧年国度治理全地,身体也必然如此。信徒要在信心里全然相信而不疑惑自己的身份。

因此,在面对属灵争战前,要认知不是去赢得胜利,而是基督这个"头"已经把胜利赐给"身体"了。现在是要进入应许之地,得着属灵的安息。在旧约中,每当领袖倚靠神,百姓也顺服跟随,国中就享有太平多年。如今,我们的王,我们的主,祂已经打下应许之地,祂的子民仅仅是藉着恩典凭信心进入属灵的安息地,去等候天上永远的安息。

# 16. 得胜的计划(3)

在启示录中的七个教会,是使徒约翰时代存在的七种不同类型的教会。"七个"教会也是代表了整体的教会,在教会的历史中,这七个教会的类型都有。因此耶稣给教会的七封信

也是给历代所有信徒的信。

在这当中,被耶稣责备的有五个教会,有六个教会有可取之处,但第七个教会一无可取。在每封信话语的最后都被要求: 圣灵向众教会所说的话,凡有耳的,就应当听! "得胜的" 会赐予不同的奖赏。处在末世时期的信徒,如何延续主耶稣的胜利成为"得胜的"是至关重要的。

以弗所教会——这类型的信徒,他们被责备失去起初的爱心, 是指对弥赛亚和神话语的热爱,变成散漫,渐渐变成冷淡与 冷漠。

别迦摩教会——被责备的是服从巴兰的教训,这是指鼓励与异教徒的通婚和偶像崇拜,还有属灵的淫乱。尼哥拉一党是指在教会界神职人员的圣俗分别,高举神职阶级。

推雅推喇教会——被责备听自称先知的妇人耶洗别的教导。 经文用一个女人为象征代表宗教实体,是指引入异教信仰和 宗教系统,使信徒走失。

撒狄教会——按名是活着,其实是死的,信徒是死的是因为没有属灵的生命力,缺乏个人与神的关系而没有敬虔的生命,如同灵里没有知觉一样。

老底嘉教会——这是一个完全没有任何称赞的教会,是自称信耶稣但没有真正重生的人,他们的特点是充满世俗的物质欲望,自欺欺人,在信仰上是贫穷、瞎眼、赤身的。其次,这类型的人是离经叛教的。结果导致只看外表,不去分辨,轻易相信教导而不去查证,相信假先知以神之名的假预言,听从假教师异端的教导。如果不悔改、不开门,结局是在黑暗中,哀哭切齿。

对于所有的真假信徒,需要切实的审视自己的信仰,只有悔改,靠着主耶稣在这些被责备的方方面面得胜,一块块、一层层得胜,凡有耳的,就应当听。

# 17. 得胜的计划(4)

面对得胜的第一步,从自己手够得到开始,特别是关于自己的老我和你所面对的环境,还有面对别人与事情,信徒应当最了解自己的问题与软弱所在,而不是忽视这些,像鸵鸟一样把头埋起来,一直用软弱作为理由,却终究会成为你的辖制。

争战是避免不了的,也是神允许的,好让我们在信心和对祂的倚靠上可以渐渐完全。面对争战,首先把需要取得胜利的清单,无论是自己个人的或是环境或是事情,或是面对在别人身上得胜,全都详细列出来。不用一次全部处理,祷告圣灵应该先处理哪块,然后求主出令使你得胜(诗篇 44:4)。让祂的胜利延续给你,勇敢面对去靠主得胜,可以自行处理或是请熟悉的肢体与你一起争战。

在争战的过程中,一定要使用神的话语,有智慧去面对每一块的得胜,如诗篇 119章 98节所记:你的命令常存在我心里,使我比仇敌有智慧。此外,大卫每次与以色列的仇敌争战时,他总是先去求告神是否可以去,其实他要的是神给他胜利应许的确认,然后我们看到神总是指示大卫用不同的战术去得胜,大卫只要照着神吩咐的去作就完全得胜,这是一个很重要的属灵争战原则。

对于个人性的争战,一旦你得胜就可以持续得胜,也许接着一段胜利的安息后,那不用睡觉的魔鬼仍然会见缝插针,但是不要忧虑,一天的难处一天当就够了,关键是你已经学会该如何得胜了。

#### 18.智慧

<sup>20</sup> "智慧从何处来呢? 聪明之处在哪里呢? <sup>21</sup> 是向一切有生命的眼目隐藏,向空中的飞鸟掩蔽。(伯 28:20-21)

人们是否曾想过人类的智慧从哪里来的,从猴子?从进化?从无中生有?对于一个有历史文化的中国而言,直到如今当我们面对儒家思想和伦理道德的文化遗产时,仍然惊叹古人的思想与智慧。我们可以确定我们的祖先不是猴子,更不是进化来的,因为这几千年前老祖宗的智慧仍然照亮人心,何况论及大自然被造的智慧又是从哪里来的呢?是自然形成的?那贪婪骄傲、杀人等罪恶也是自然形成的吗?上帝的智慧向自认为聪明通达的人就隐藏起来,使这样的人听是要听见,却不明白;看是要看见,却不晓得。要使这百姓心蒙脂油,耳朵发沉,眼睛昏迷。

在约伯记 28 章 28 节, 祂对人说: 敬畏主就是智慧; 远离恶便是聪明。箴言与诗篇都讲到: 敬畏耶和华是知识与智慧的开端。换句话说: 敬畏上帝不过是智慧的入门开始, 人们得着真智慧是从相信主才真正开始。

那对于基督徒,你已经敬畏上帝进入智慧开端的大门,我们的智慧在哪里呢?要注意那不过是入门刚开始,而真正能让信徒更有智慧去处理在地上各样繁忙事务的智慧,就是从圣经——上帝的话语而来,而不是从坊间各样成功与管理书籍或是课程而来。简言之,智慧是从圣经来的,因为祂必指示你生命的道路,不然我们能背诵"脚前的灯、路上的光"这句经文,而没有抓住经文一开始最关键的"祢的话"——就是圣经,我们仍然是没路、没灯、无光。当你定时、定量、细嚼慢咽去读祂的话,祂必给你智慧去处理各样的问题。其实,藉着读祂的话语,祂已经在施恩宝座前预备引导你,给你智慧行当走的路。

#### 19.公义与公平(1)

公义与公平是上帝宝座的根基,这是祂的属性,是祂创造、设计、统管万有的法则。信徒在祂的施恩宝座前得到的恩典 是本着祂的公义与公平来量给你。因为祂公义与公平的属性, 就意味着在祂的宝座前必有判断与审判。

"公义"这个字在圣经中的用法有:延伸、发旺、成长、充满、包围、平均、平等、晴朗、光明、纯净、美丽、传扬、述说、引导、指引、训诫、责备、审判、温和、喜乐。

"公平"这个字在圣经中的用法有:根基、诚实、修正、达到、抓住、追逐、弯曲的变成平直、变形扭曲的变成方正、黑暗变成光明的道路、温顺、谦卑。

行公义,好怜悯, 存谦卑的心,与你的神同行(弥 6:8b),这是神向所有世人"应当为善"的要求,特别是上帝的子民代表着祂在地上,因为当主再来,建立千禧年国度开始,这个国度的特质是公义与公平。弥赛亚将作王统管治理地上,到时地上将真正出现世人所期盼的公义与公平的社会,与祂一起作王的圣徒也是依照这个法则来治理全地。因此,信徒在地上要学习操练的就是凡事行出公义与公平。

#### 20.公义与公平(2)

圣灵来了,就要叫世人为罪、为义、为审判,自己责备自己。为罪,是因他们不信耶稣;为义,是因耶稣复活升天往父那里去,证明了他是唯一的义;为审判,是因这世界的王会受审判。(约 16:8-11)

耶稣是上帝显明祂公义与公平的实质, 祂使以色列和世人明白一个公义无辜无罪的耶稣替代了不义败坏的人(性), 相信耶稣是救主彰显出上帝的公义与公平。因为公义与公平是礼的属性, 审判是公义与公平的彰显, 显明公义与公平是真实存在的, 而不是人们的失望无奈, 对社会世界不满的忿怒,或是绝望无助的人生。同时,公义与公平必须被恢复,使人类再次回到被造与设计的原始图案。

<sup>7</sup> 义人的道是正直的; 你为正直的主, 必修平义人的路。<sup>8</sup> 耶和华啊, 我们在你行审判的路上等候你; 我们心里所羡慕的是你的名, 就是你那可记念的名。<sup>9</sup> 夜间, 我心中羡慕你; 我里面的灵切切寻求你。因为你在世上行审判的时候, 地上的居民就学习公义(赛 26: 7-9)。

无论是信与不信的人,如今不过是审判的预警与开始,人们现在都要来认识祂的公义与公平。对于信徒:管教原是众子所共受的。你们若不受管教,就是私子,不是儿子了(来 12:8)。因此,信徒要把握住每个被管教的机会,好让我们能操练在未来国度里实现的公义与公平。对于不信的人,目前这脱序的世界与大自然,显出人类的不公义不公平的丑陋面貌,因着上帝的怜悯与慈爱,如今还是在恩典时刻,但是义与不义的种子与收割,将在平行时空中持续进行与完成。

#### 21.听来的圣经

有许多忠心的传道人,定时用灵粮喂养上帝的羊群。有些人信主时间久了,因为常常听道,自然就对一些经文很熟悉,也经常拿来运用。问题是信徒是否真知道引用的经文的原意?你引用的/祷告的经文是你自己读来的,还是听来的?这两者之间又有什么不同?

首先要先知道圣灵的内住,其中最重要的工作,就是要引导信徒明白一切的真理(约16:13)。主耶稣说的就是神的话, 池曾教导使徒们许多真理,但是他们不懂,直等到圣灵内住, 圣灵就帮助他们想起主所说的一切话(约14:26)。

信道是从听道来的,听道是从基督的话来的(罗10:17)。你信主是因为听了真道,而这道是从祂的话来的,就是从圣经来的。如果你成为基督徒仅仅是藉着"听来的圣经",而不是"读来的圣经",就容易断章取义地误用,也无法分辨真伪。更麻烦的是:当圣灵要引导你明白神的话,你里面神的话却是少得可怜的,你又如何知道圣灵的引导呢?

自己读来的圣经将永远是属于你的,听来的圣经永远是属于别人的。从神读来的话是不变的,从人听来的话是会变的。 从神读来的话是靠谱的,从人听到的话不一定是靠谱的。读 来的圣经,你会印象深刻,明白上下文的真义,即使想不起 来,但需要时,圣灵就会引导提醒你。听来的圣经,随风摇 曳,记不住也不清楚真理与真义,需要时却心慌意乱,不知 该如何处理问题。

读来的圣经将成为你的力量、你的信心、你的倚靠、你的盼望。读圣经不是狼吞虎咽,或是敲木鱼做功课,你需要安静地、定时定量去思想,去细嚼慢咽,有计划地去读,日积月累地去读,这将成为你一生的帮助和引导。

# 22.论断与判断

论断与判断其实在原文是同一个字,用在名词是法官,用在 动词是审判,判断。判断的定义是:决定,以为,认为,区 分,选择,同意,正确或是错误,肯定或是否定,有罪或是 无罪。

在一个大型聚会中,有位名牧在会中无意看到另一位牧者, 这位牧者是一个人参加聚会,脸上看得出有苦恼,这位名牧 心中觉得这位牧者婚姻有问题,接着心中就判断认为这牧者 没处理好婚姻问题,需要转向神或是需要辅导。

当这位名牧这么想时,圣灵立刻说:这是为我的圣名而受苦的人!圣灵又说,这位牧者为了维护他的婚姻和持续服侍,不知道受尽多少委屈痛苦,还有仇敌和自己的控告,经常无数次流泪求主帮助他处理婚姻问题,好让他有好见证……此时,圣灵对这位名牧的责备,如同耶稣在约8:15-16节所记:你们是以外貌判断人,我却不判断人。就是判断人,我的判断也是真的。这位名牧最后才知道自己服侍的"丰功伟业",在神眼中还不如这位默默无闻的人。

在我们信仰的当中又有多少对肢体的"我以为、我认为、我判断"?你真知道别人的实际情况吗?你的看法就一定无误吗?圣灵的果子里没有一个是论断或是判断,作为一个基督徒的天职是作小中保,小祭司,为人代祷,是去安慰遭受苦难的人,而不是去作法官,作审判者。我们已经花了多少时间在论断/判断别人的事上?这些其实都是我们可以去祷告的,而从中,我们将得到天父的报答(太 6:6)。许多时候,基督徒不清楚为何失去祝福,也不懂为何没有祝福。

#### 23.启示录

圣经所有的书卷中,只有启示录说读这卷书是有福的(启1:3 念这书上预言的和那些听见又遵守其中所记载的,都是有福的,因为日期近了)。

那启示录这卷书什么是真正的新事呢?有多少是真正的旧事可以在旧约中找到呢?虽然启示录没有直接引用旧约经句,但大约有550处连结到旧约,启示录的前20章中大多数的事情也可以在旧约中看到,只有最后两章是关于全新的事情。

旧约中的许多预言遍布在摩西五经和大小先知书、诗篇等文集。启示录的价值不是提供了很多新的资讯,而是将散落在旧约中的预言,提供了一个框架时序,来明白发现旧约预言会发生的事件如何呈现。也就是说,上帝要应验先知所预言关于以色列与千禧年国度的事,同时,启示录也是基督再来前会发生的事情。因此,以色列与基督再来并千禧年国度是息息相关的。

要研读启示录就需要对旧约圣经的预言有一定程度上的认识,还有对于这些预言本身所指的意思清楚,否则就容易用灵意解经,或是用那时代发生的事情"用新闻解经"。会有假先知/假教师出现是圣经早已警告信徒的了。

神的国度在旧约圣经预言中已达到顶点,没有任何先知可以越过圣经已经预言完毕的事情,新约的先知不过是重复之前的预言。对于任何解释启示录的人,如果没有真正明白认识旧约中的预言是关于以色列最后的救赎计划与弥赛亚国度的展开,就容易各说各话,用各式各样的方式解释。

对于一个信耶稣的犹太人,他们比任何人都懂旧约圣经预言背景,也比任何人都关心以色列的救赎。因为毕竟上帝的旨意是到最后以色列全家都要得救,上帝必定执行祂所立的亚伯拉罕之约、大卫之约和以色列的应许土地之约,祂的信实必要速速完成这些祂曾应许的话。

#### 24.以色列全家要得救

以色列被搁置是上帝神圣的计划,要让福音从犹太人先向外邦人传讲,再由外邦人向犹太人传福音,彼此和睦合一:

12若他们的过失,为天下的富足,他们的缺乏,为外邦人的富足,何况他们的丰满呢? 13 我对你们外邦人说这话,因我是外邦人的使徒,所以敬重我的职分("敬重"原文作"荣耀")。14 或者可以激动我骨肉之亲发愤,好救他们一些人。15 若他们被丢弃,天下就得与神和好;他们被收纳,岂不是死而复生吗? (罗 11:12-15)

在过去的教会历史中并没有按照圣经的指示优先去向犹太人传福音。

我不以福音为耻;这福音本是上帝的大能,要救一切相信的, 先是犹太人,后是希腊人。(罗1:16)

外邦人不可向犹太人夸口,然而很不幸地,保罗所警告的这个情况真地出现了。西方的神学知识教义是在犹太使徒与先知之外,许多教会界的领袖称以色列已经被上帝弃绝,教会已经取代以色列。

16 所献的新面若是圣洁,全团也就圣洁了;树根若是圣洁,树枝也就圣洁了。17 若有几根枝子被折下来,你这野橄榄得接在其中,一同得着橄榄根的肥汁,18 你就不可向旧枝子夸口;若是夸口,当知道不是你托着根,乃是根托着你。(罗 11:16-18)

外邦人信徒应当以以色列为警诫,要真知道上帝神圣的计划, 反思教会历史的错误如:自立教皇、自立教义、分党结派、 没向犹太人传福音、试图抹杀上帝给以色列的预言和国度的 应许。

19 你若说, 那枝子被折下来是特为叫我接上。20 不错, 他们因为不信, 所以被折下来; 你因为信, 所以立得住。你不可

自高,反要惧怕。<sup>21</sup> 神既不爱惜原来的枝子,也必不爱惜你。<sup>22</sup> 可见神的恩慈和严厉,向那跌倒的人是严厉的,向你是有恩慈的。只要你长久在他的恩慈里,不然,你也要被砍下来。<sup>23</sup> 而且他们若不是长久不信,仍要被接上,因为神能够把他们重新接上。<sup>24</sup> 你是从那天生的野橄榄上砍下来的,尚且逆着性得接在好橄榄上,何况这本树的枝子要接在本树上呢! (罗11:19-24)

从使徒行传 2 章,教会建立到现在已近 2000 年,外邦人各国各族几乎全部都已经听过福音,外邦人的得救人数明显地快满了。

<sup>25</sup> 弟兄们, 我不愿意你们不知道这奥秘(恐怕你们自以为聪明), 就是以色列人有几分是硬心的, 等到外邦人的数目添满了, (罗 11:25)

教会在大灾难之前被提,当现在外邦人的得救人数快满时,犹太人的得救人数要开始增加,使新妇(就是新人犹太人和外邦人共同组成的教会)完全。等教会被提后,剩下未得救的以色列人将经历7年大灾难的审判,最后剩下 1/3 的剩余以色列人全部会得救,这应验了以下经文:

<sup>26</sup> 于是以色列全家都要得救。如经上所记: "必有一位救主从锡安出来,要消除雅各家的一切罪恶。" <sup>27</sup> 又说: "我除去他们罪的时候,这就是我与他们所立的约。" <sup>28</sup> 就着福音说,他们为你们的缘故是仇敌;就着拣选说,他们为列祖的缘故是蒙爱的。 <sup>29</sup> 因为神的恩赐和选召是没有后悔的。 <sup>30</sup> 你们从前不顺服神,如今因他们的不顺服,你们倒蒙了怜恤; <sup>31</sup> 这样,他们也是不顺服,叫他们因着施给你们的怜恤,现在也就蒙怜恤。 <sup>32</sup> 因为神将众人都圈在不顺服之中,特意要怜恤众人。(罗 11:26-32)

按照以西结书 38 章的预言,以色列将被俄罗斯、伊朗联盟其他国家入侵。这将会在大灾难前、教会被提前发生,目前这场戏的舞台和演员已经搭建完。因此,从现在到教会被提前,

向以色列和全地的犹太人传福音是上帝的首要计划。同时上帝将展开末世的收割,预备基督的新妇(就是教会,她包含了犹太人和外邦人)。

#### 25.关系的建立

人从小在家庭中成长,跟家庭的成员天天生活在一起最少几十年的时间,彼此之间就渐渐建立起亲密的家人关系,一旦自己的亲人去世就会给人带来悲伤和回忆。

男女之间的关系也是从两个陌生人开始到交往,从熟识到婚姻,无论婚姻的结局是好或是不好,彼此日积月累的关系,就会带来悲伤痛苦或是欢乐,这些也将存留在人的记忆中。

信主如同相信一个陌生人是你生命的主,虽然你无法见到祂,但却仍然相信耶稣是主,从此之后,就被收纳成为天父家里的人。无庸置疑,祂非常了解认识你的点点滴滴,但从你信主开始,对于这位你很陌生的主,我们花了多少时间去跟祂交通,去了解祂喜欢什么,祂又要如何跟你交通,在一段时间的交往中,你又有多少对祂的认识与回忆?这些都是藉着独处、读圣经,看属灵书籍、祷告、聚会,在日积月累中,关系得以建立。反之,没有透过这些渠道建立彼此的关系,对你来说,祂也还是在门外的陌生人。

如果今天有人问你:为什么要信一位陌生的主,你又要如何向人介绍对其他人来说是陌生的主,你又要如何向人介绍你跟主的关系与回忆呢?在你的认识与回忆中,祂带给了你什么?如果你是祂的新妇,你对这婚姻了解多少,你作为天父的儿女,你又对这个家的计划了解多少呢?很陌生吗?

#### 26.怒气

怒气是人情绪表达的一种方式。人会发怒是因为看到不公不 义的事、受到委屈、暴躁的性格(自我骄傲)、遭遇不公平 的待遇、没按照自己的意思等等之类的。人会有怒气是难免 的,大部分的人都会忍着不马上发怒,但怒气到了一个程度, 可能一发不可收拾。那作为基督徒如何处理怒气呢?

8当止住怒气,离弃忿怒;不要心怀不平,以致作恶。9因为作恶的必被剪除,惟有等候耶和华的必承受地土。10还有片时,恶人要归于无有。你就是细察他的住处,也要归于无有。11但谦卑人必承受地土,以丰盛的平安为乐。(诗 37:8-11)

诗人在这里写下自己的遭遇,却很清楚地表达,作恶多端的人会归于无有,死后还要遭受上帝的审判,重点是离弃怒气的目的是为要承受神国度的产业。这些真理并不陌生,但要遵守就需要让圣灵管理你的情绪,才能结出和平、忍耐、温柔、节制的果子。这些果子都是在你每次顺服圣灵的管理而渐渐成熟长成的。反之,一旦基督徒经常充满怒气就会陷入罪里,也成了作恶的人,此外我们的祷告就容易变成控告,反倒是得罪了神,影响与神的交通。

当你实在忍耐不住,需要倒垃圾时,找一位成熟且会聆听你的肢体,重点是一起祷告止住怒气,而不是呼应。更好的处理方式是像诗人一样直接向神表达自己的情绪,我们的大祭司主耶稣并非不能体恤我们的软弱,他也曾遭遇了这些,与我们一样,只是他没有犯罪(参见来4:15)。主可以完全体会你的怒气,当你告诉祂你的怒气,祂会在天上的宝座为你祷告能胜过怒气。

神会倾倒祂的忿怒不是因为祂有情绪,乃是因为祂公义的彰显,从而引发了审判。祂不轻易发怒,因为没有任何人能承受得了,这点从启示录的大灾难就可以看见——那些人类根本无法承受的惩罚。

.....人的怒气并不成就神的义。(雅各书1:20)

基督徒是和平之子,而不是忿怒之子。基督徒是作为小中保的祭司去替人代祷,圣徒是可以缓和上帝忿怒的唯一渠道。

# 27. 恩典

恩典是信主之人得救的基石,也是最重要最宝贵的应许。这 恩典是藉着基督,可以自自地称义,可以有盼望;这恩典是 上帝用诸般智慧聪明,充充足足赏给我们的。这恩典帮助我 们长进和成长,成为主的工人,这恩典能使我们刚强起来, 面对各样的试探与挑战。这恩典呼召我们跟随主的榜样,使 我们得荣耀。而看不见的恩典比看得见的恩典更多更好更美, 因为这恩典不可数,无法计算。

但往往基督徒要的是快速短暂的恩典,是要看得见的恩典,是要满足自我需求的恩典。对于世人来说,能提供这样恩典的,那就是神明。然而基督徒所求的恩典,与世人又有什么不同呢?

上帝的恩典先是整存零付,后是零存整付。

在人真正信主那刻,你一生的恩典已经完整地赐下了,而你在地上的日子不过是不断地去支取每天的恩典。这跟以色列人在旷野收取吗哪一样,多收也坏掉,少收也不缺,上帝每天供应的恩典是充足的。上帝的恩典使我们日日更新,每天滋养我们,结出好果子,而我们每天的付出服侍,最终将一次得到完整的奖赏和永生。

祂的恩典乃是一生之久。这恩典是给不是得,当你多给别人,你就得着更多,又再去给别人,循环不息而成为一生之久的恩典。整存零付是现在的恩典,零存整付是以后的恩典,两者都是一生之久,成为我们的安慰与帮助。

# 28.心灵的创伤

为什么你成为基督徒后仍然怀疑自己是否已经得救?为何你里面仍然如此没有安全感?为何走天路心里还常常感到孤寂?

从始祖一开始因不顺服神而被逐出伊甸园——严格来说,亚当是神的儿子(路 3:38)——当神逐出祂的儿子时,他已经成为被弃绝的孤儿。从此在人类的心灵深处就永远有缺口,人们总是在寻找各样方式来填满心灵上的空虚。人心也因此永远填不满,不断地追求、贪婪,这也暗示着人类其实不断地在寻找着失落的答案是什么。神因此提供了救赎给人类,来恢复祂与"儿子"的关系,先是在灵性上,后是在永生上,结局是要恢复起初人与神永远同住的情形。

一个无父无母的孤儿是无依无靠的,只能靠自己的努力存活,这种心灵上的无奈与苦楚非得有经历的人才能真正体会。心灵的创伤是灵性上的,是在深层次范围里面的。既然是灵性的问题,即使基督徒因重生有了新灵,但灵受损的痕迹仍会带给我们有愧疚感、罪恶感。我们会觉得自己总是做不好,在罪恶中打滚,在无奈中求生存。时间久了,可能会怀疑有神吗?或是信心动摇远离神,或是责怪自己。

既然这是灵性上的问题,那就需要用灵语来医治和修复破损的灵性。这也就是为什么在圣经上有无数处经文,是神赐下祂话语的保证和应许给"被收养"的儿女们。这无数的灵语都是预备好来医治、安慰、修复我们受损的心灵的。这些灵语就算天地要废去,祂的话却不能废去(路 21:33)。任何人给你的医治/安慰/修复都是暂时的,但是祂给你的灵语是永恒不变的,而且是永远有效力的。问题的最后是你要如何凭着信心,藉着恩典,来到施恩的宝座前得到随时的帮助。

#### 29.患难

对于许多遭受各种不同患难的人,往往都经过一段不短的患难日子。对于在这些患难中的人,谁都希望患难能尽快解决,度过难关。也许你曾经历过一些患难,或许不曾在这些患难中,那你作为基督徒应当如何看待这些患难呢?

无论患难的缘由是什么,在哥林多后书1章3-7节,经上说:

3.....发慈悲的父,赐各样安慰的神。4我们在一切患难中,他就安慰我们,叫我们能用神所赐的安慰去安慰那遭各样患难的人。5我们既多受基督的苦楚,就靠基督多得安慰。6我们受患难呢,是为叫你们得安慰,得拯救;我们得安慰呢,也是为叫你们得安慰。这安慰能叫你们忍受我们所受的那样苦楚。7我们为你们所存的盼望是确定的,因为知道你们既是同受苦楚,也必同得安慰。(林后1:3-7)

经文里的原则是:基督徒在"一切"患难中,天父会像一个慈父一样,亲自来安慰祂的儿女,目的不只是安慰自己的孩子,更是要这些被安慰的人站在感同身受的立场去安慰祂其他的孩子。从这点来看"患难"既可经历天父的爱,又可去造就安慰人。不难看出苦难真正的目的有:操练耐心与信心,炼净生命,体会天父的心意,享受祂的慈爱,扶持走天路的人,模成神儿女的样式。

保罗在腓立比书 4章 14节中说:

然而你们和我同受患难,原是美事。(腓4:14)

保罗不但把患难看作是美事,他更是在各样的环境下都靠主 大大地喜乐。这个秘诀保罗得着了,他不但要写给腓立比教 会的人,也要告诉历代的圣徒如何得着这大喜乐的秘诀。

#### 30.放下

从始祖悖逆犯罪被逐出伊甸园后,人与上帝所赐的生命隔绝了,自我主张变得更顽强,就放纵私欲,自私地贪行种种的污秽(参见 弗 4:18-19)。保罗在提摩太后书第 3 章讲到末世人性的第一个特质就是专顾自己,凸显人性的迷茫,只能抓住自己能紧抓不放的事物,才有安全感,即使那是虚假的自我安慰。

人的行为已经无法行出上帝的义,但是我们——

<sup>20</sup>......学了基督,却不是这样。<sup>21</sup>如果你们听过他的道,领了他的教,学了他的真理,<sup>22</sup>就要脱去你们从前行为上的旧人,这旧人是因私欲的迷惑渐渐变坏的。<sup>23</sup>又要将你们的心志改换一新,<sup>24</sup>并且穿上新人,这新人是照着神的形像造的,有真理的仁义和圣洁。(弗 4:20-24)

对于一位"认真的"基督徒,重生得到新生的灵首要的基础是因信(基督)称义,从起初的因信称义,进而因信而成圣,最后因信得永生,那我们就要开始学习"脱去旧人",放下自己的主张,放下容易缠累我们的罪,放下一切靠自己的努力。"安息"这个词有休息、沉下、降下、放下、休止符等等意思。换句话说,放下是一种信心的表现,放下是一种完全的倚靠。

这些真理也许你都知道,但往往是放下却不放心,放下却不 安心,放下却不安息。真正学习放下自己不是丧失自己,乃 是在祂面前降服自己,把属于祂的主权交还给祂。你相信主 有多少,你就能放下多少,但这话不是给闲懒人提供的借口, 而是给"认真的"、一心追求真理的仁义信徒的指引。



#### 附: 其他学习资料介绍

- 查经录音、附讲义资料
  - 1. 耶稣生平系列
  - 2. 加拉太书系列
  - 3. 雅各书系列
  - 4. 十字架系列
  - 5. 以色列系列
  - 6. 圣灵学系列
  - 7. 罗马书系列 (预备中)
  - 8. 以赛亚书系列(预备中)
- 诗篇导读短文集(小册子)
- 弥赛亚信徒(信耶稣的犹太人)的著作
  - 1. 希伯来书注释
  - 2. 《弥赛亚的脚踪》——启示录注释

上述资料和图书,有需要的肢体,欢迎与同工联系。



微信公众号 以马忤斯的相遇 Emmausstudy



长按并识别二维码,或扫一扫可关注

从圣言的受托人——犹太人的文化和角度 来研读圣经,解读圣经原意

(参考经文 罗3:1-2)

扫码 ▲关注我们公众号



扫码加微信▲联系我们 emmausstudy@qq.com

发 Email (电子邮件) ▲联系我们