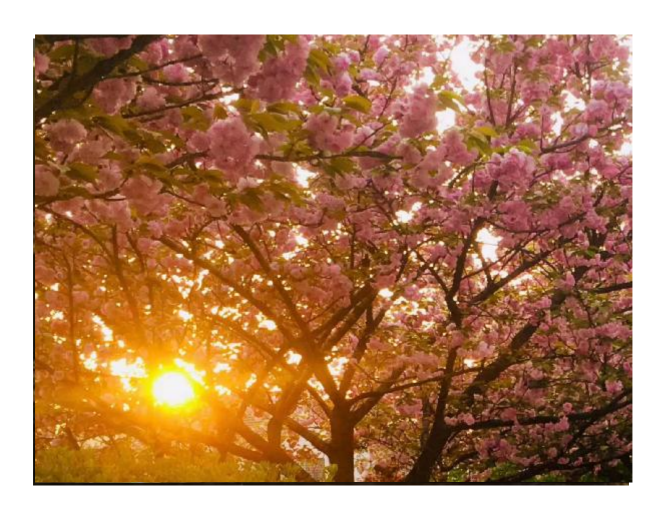
# 晨光绚丽



2022 年 3 月

#### 3月短文目录

| 1.美丽新世界                 | 1  |
|-------------------------|----|
| 2. 震动与火                 | 2  |
| 3.安稳地睡                  | 3  |
| 4.狂妄的愚昧                 | 4  |
| 5.因信而完工                 | 5  |
| 6.相信与信心                 | 6  |
| 7.远距离的关系                |    |
| 8.谁配得"贤妻"呢? - 箴言 31 章导读 | 8  |
| 9.一粒麦子                  | 11 |
| 10.灾难                   | 12 |
| 11.对错与是非                | 13 |
| 12. 隐秘的事是属神的            |    |
| 13. 试探与信心               | 15 |
| 14.生命循环的影响力             | 16 |
| 15.折断你的轭,解开你的绳索         | 17 |
| 16.属神的人                 | 18 |
| 17. 恩赐不等于生命             | 19 |
| 18.爱的家庭                 |    |
| 19.窑匠与泥                 | 21 |
| 20.苦难与试炼                | 22 |
| 21.托付与交付                | 23 |
| 22. 按祂的旨意祷告             | 24 |
| 23.两难之间                 | 25 |
| 24.一劳永逸的解决              | 26 |
| 25.要撕裂心肠,不撕裂衣服          | 27 |
| 26.拉撒路                  |    |
| 27.以弗得                  | 29 |
| 28.看不见,如何信              | 30 |
| 29. 行邪术的西门              | 31 |
| 30.忠诚的圣徒                | 32 |
| 附: 其他学习资料介绍             | 叁  |

### 1.美丽新世界

以色列亡国被掳到巴比伦后,从但以理书2章的异象中的大像与7章的四个大兽,都是关于外邦人帝国的描述,基督徒可以在历史上读到已经过去的帝国有巴比伦、玛代波斯、希腊,以及罗马帝国,到如今东西方对立的是半铁半泥的脚,意味着半强半弱的国,最终一块非人手凿出来的石头打在脚上,把脚砸得粉碎,那就是弥赛亚再来的时候,也是祂设置国度的开始(参见但2:33-42)。

即使巴别塔已不存在,人类的心仍然隐藏着与上帝对立的影子数千年了,历史上的这些帝国都试图打造乌托邦的美丽新世界,但全部都失败了,原因不外乎是人性的自私、自我骄傲的罪,而罪的本质带着自我的毁灭性。从教会被圣灵建立开始,教会界如罗马天主教也试图建立基督的国在地上,打造宗教的美丽新世界,结局是众所皆知的。耶稣说:

"我的国不属这世界; 我的国若属这世界, 我的臣仆必要争战" (参见约18:36)

因此基督教界好意地试图在眼前的世界建立国度是无效的, 特别是在 21 世纪的今天更清楚看到什么是末世的日子,称现 在就已经是基督的国度的论述不攻自破。

弥赛亚的千年国度虽然不是最后的新天新地,但却是在基督 回到地上作王以公平公义治理的国度,这不仅仅是无数大小 先知书卷的预言,是以色列家所期待的,也是上帝给所有信 靠祂的圣徒所预备的奖赏,今天的基督徒预备好了吗? 心在 哪里,财宝就在哪里。

<sup>20</sup> 证明这事的说:"是了,我必快来。"阿们! 主耶稣啊,我愿你来! <sup>21</sup> 愿主耶稣的恩惠常与众圣徒同在。阿们! (启示录第 22 章 20-21 节)

#### 2.震动与火

希伯来书 12 章 26-27 节写着,"如今祂应许说:再一次我不单要震动地,还要震动天。"这再一次的话,是指明"被震动的",就是受造之物都要挪去,使那"不被震动的"常存。

希伯来书的作者在这里引用了哈该书 2 章 6 节,论到了主再来之前的震动,这个震动组成了大灾难的审判。在希伯来书犹太信徒的观点,这震动是论及末世的,包含地上实际的大地震(参见太 24:7),还有应用在信徒与非信徒身上的震动。

被震动的是暂时的,不被震动的是永远的;被震动的是这世界,因为这世界是暂时的,不被震动的是神的国,因为祂的国度不被震动直到永远;被震动的将被摧毁,不被震动的将被长存。

万物都是神的仆役(参见 诗 119:91),即使撒但也不过是一个审判不信之人的工具。如今震动已经开始,它将震动不信的人里面凡可震动的,它也同时将震动信徒里面的信心,使你去怀疑自己的信仰,但是真正的信徒里面将有不能震动的国(参见 来 12:28),因为他们所盼望的国是弥赛亚再来将建立的国度。因此,就当感恩,照上帝所喜悦的,用虔诚、敬畏的心事奉上帝。因为我们的上帝乃是烈火。

如今这烈火渐渐临到,各人的工程必然显露,因为那日子要将它表明出来,有火发现;这火要试验各人的工程怎样。人在那根基上所建造的工程若存得住,他就要得赏赐。人的工程若被烧了,他就要受亏损(参见林前3:13-15)。

#### 3.安稳地睡

作为一位母亲,虽然生产前的阵痛令人不适,一旦婴儿诞生后,心中就如释重负,当母亲到婴儿房看到自己的孩子时, 脸上是带着满足的微笑,也开始进入陪伴孩子成长的喜悦中。

特别是当母亲喂完奶后,小婴儿很快就会入睡。而我们看见婴儿自然又干净的脸上带着如此安祥与满足睡着的表情,是因为在母亲的保护下他可以安然入睡。这幅图画,回想起来就令人难忘。

诗篇 131 篇只有 3 节,大卫在第 2 节就描述了这样的场景,原因是在第 1 节他说:

我的心不狂傲, 我的眼不高大; 重大和测不透的事, 我也不敢行。(诗 131: 1)

大卫清楚他的一生都在神的手上,他谦卑地跟随倚靠主,他 就可以安然入睡,不受惊吓和危险。接着第3节,他有感而 发说到:

以色列啊, 你当仰望耶和华, 从今时直到永远! (诗 131: 3) 大卫意识到"以色列"也应当如此交托给信实的主,"直到永远" 就意味着以色列当信靠神所立的约永远不变。

作为天父的孩子,我们是否知道祂看到我们睡觉的样子如同看到婴儿,祂喜悦我们无论每天面对各样大小事仍然睡得平静安稳,是因为我们信靠祂。当神第一次工作在人的身上时,神是让亚当"沉睡"的,也就是说神是在人睡得很沉的时候,神开始祂的工作,而且是在人根本不知道的时候,工作已经作完了。

作为神的孩子应当好好睡,当然不是指睡懒觉,而是在安息中交托倚靠,并且相信祂正在作你不知道的工作,一切都在祂的旨意和安排中。没有一个婴儿是眉头深锁的,也没有一个是心事重重的。

### 4.狂妄的愚昧

在圣经里狂妄总是跟愚昧连在一起,人之所以会狂妄是以自我为中心的表现,人会狂妄要么是拥有自以为是的能力,要么是有强大资源作为后盾,但是神看这样的人是愚昧无知的,如同路加福音 12 章 13-21 节的比喻中,那个无知的对主,当夜神就取他的性命走了,还夸口什么呢?

无论是任何人或是国家,无论是高学识或是高社会地位,每当狂妄自大开始时,就注定了结局,神必敌挡骄傲的人,神使人降卑是希望人看见自己的败坏和撒但狂妄的本质,谦卑不是表示自己外表有多谦卑,而是要知道祂有多大,祂是万有之首,祂是唯一的创造主,被造物的狂妄只是显示出自己的愚昧。谦卑并不是生命的果子之一,而是人本来应当有的态度。

反之,挫折失败所带来的沮丧反而限制了人的行为,当你在试过多次而屡遭失败和资源短缺时,会使人思考,使人知道自己的有限,知道人性的败坏,反倒是心灵虚己,除祂以外,没有避难所,没有盾牌。当基督徒什么都没有时,你就只能靠主而活,反倒是活得平安无大事,烦恼也少。因此挫折对人的限制,往往却是祂智慧地引导人的心不至于狂妄而自取其辱。

多给谁,就向谁多取;多托谁,就向谁多要。少给的也不要 羡慕和妄求,安静作自己份内的工,无论多与少,都可以发 挥神给你的恩赐才干,行公义,好怜悯,存谦卑的心跟从主。

#### 5.因信而完工

神为人提供祂已经做成的义:就是祂通过耶稣弥赛亚的救恩提供了义,这救恩有过去、现在和未来三方面。

救恩过去的方面是称义(罗 4:1-5:21); 一旦人相信, 就被神称义或宣告为义。

救恩现今的方面是成圣(罗 6:1-8:18);成圣是今天圣灵在信徒生命中的工作,使信徒渐渐变成神儿子的形象。

救恩未来的方面是得荣耀(罗8:19-39);得荣耀的确据是因信徒被称义、成圣的事实。因此有一天将得荣耀且像祂。

基督徒一般都强调做福音的工作和为主做见证,这些果子也将收获未来在弥赛亚国度里的奖赏。我们目前在地上做一切事情/工作的目的是要:给圣灵管理,让祂在我们的生命中做工,而要我们配合的事情,就是要听祂,顺从圣灵和圣经真理的话。当基督徒一次次地听祂,顺从祂,就渐渐地成为神儿子的形象,因此,我们不是去用人力或是人的资源去做工,而是藉着恩典,靠着信心完工,这跟得救恩的本质是一样的。

这一切事物都是圣灵在我们身上的工作与塑造,基督徒要做的仅仅是用信心去倚靠主,而不是靠行为。基督徒的行为是你得救恩之后应有的彰显,而不是靠行为去得未来的荣耀,基督徒的行为是由里面的基督行出来的义。

因此无论是在家庭、职场,还是事工上,凡是祂量给我们的疆界,祂都必使那工作完成。我们要做的是不断地在信心上与身量上长大,这不是说我们啥事都不用学和做,属灵/属世的技能训练是为要面对工作上的挑战,但完工的却是祂,而且是用基督那创始成终的信心完工。

#### 6.相信与信心

有一个很普遍的说法就是基督徒要有信心,没有信心,神就不喜悦,也不能得神的赏赐(来11:6),因此要有信心,要相信神的作为,祷告要有信心,而且持续不断地祷告,等候神,时间到了就会应允等等之类的。可是在实际的生活中,基督徒在运用上却面对信仰的冲击,而再次被教导要持续有信心……这些乍听之下都没有偏离真理,但是为何在实际运作面上有明显的差异,那问题出在那里呢?

在人的心中有许多的愿望和欲望,即使人信主了,这些欲望也不会消失,因人从伊甸园被逐出后,就是以自我为中心,想到和想要的总是自己。因此在"信耶稣"这事上,人首先要思考的是"你相信的是什么"?不是信阿拉丁神灯的精灵来满足你的愿望,而是相信有创造主,相信有真正的救赎主,相信祂已经预备人们真正所期待的公义公平的王——会在弥赛亚国度里重建这已被败坏的世界。

反之,在相信这件事上,是否我们总是相信自己的愿望/欲望,神有义务责任来成就,而没有去学习认识什么是"按祂的旨意" 去求?这就是雅各书4章3节说的:你们求也得不着,是因为你们妄求。

如果我们的信心总是建立在自己所相信的事情上,却跟圣经的真理违背,或是与祂的计划不符合,这样的信心仍旧是以自我为中心,难免就陷入困境和忧愁中。耶稣必须死,而且要死在逾越节当日,才符合神的计划。耶稣有权柄不死,但他求的是"不按他的意思"。耶稣的人性相信神必叫他死里复活,他的信心是相信天父所应许的话,在约翰福音 17 章大祭司的祷告就是最好的示范。

信心之路也是生命成长之路,我们初信的祷告蒙应允是祂的信实,证明祂是又真又活的,基督徒随着时间成长,是要相信神的话而不是神话,信心只有建立在对的根基上,基督徒的生命才能成熟长大,信心不是自信,更不是盲信与迷信,信心是相信祂所说的和主所作成的。

### 7.远距离的关系

人与人之间有各样的关系,在中国人的历史和社会里,血缘和家人的关系绝不会因为距离的遥远而隔绝彼此的关系。特别是现今的资讯时代,智能手机的发达,使人与人之间的距离更是缩短了。无论华人在世界上任何角落,每个人与家人的关系总是紧紧相连,彼此挂念,这是华人传统文化的美德。

如今的疫情和天灾,藉着资讯把人与人之间的关系更是赤裸裸地表现出来。对于一个基督徒,我们不仅仅有肉身的家人,更有属灵的家人,无论是哪种家人,也许不常见面,但是彼此的关系并没有因为距离变得很陌生。当思想这样的关系时,我们里面就会产生安全感和幸福感,因为知道有肉身与属灵的家人在关心挂念你。

同样的,即使基督徒与神之间的距离似乎是遥不可及,却又是近在眼前,无论是远是近,都不能使我们与基督的爱隔绝,这是在神家里的人得天独厚的幸福与祝福。随着人心在末世时的冷淡与冷漠,作为一个基督徒已经够幸福了,神没有要求我们先有行为才赐予恩典,神对我们是先赐恩典后有行为,有行为是要为主作见证。

因此正是要在这样的光景中,我们按照圣灵的感动去代祷和关怀你的"邻舍",也就是你手够得到的人。主耶稣是基督徒的头和榜样,他知道什么时候退出人群与神独处,他也知道什么时候走进人群去服事。我们需要寻求圣灵帮助我们有智慧地去平衡信徒的生活,在与人的关系上成为和平之子,而不是批评之子。

#### 8. 谁配得"贤妻"呢? - 箴言 31 章导读

箴言 31 章, 是整卷箴言书最后的完结篇, 圣灵的安排很奇妙, 这章讲到两个主角, 君王和贤妻, 这似乎是基督与教会的预 表, 也是神的儿女在地上当学习的。

1-9节,讲到君王的端正,而不是任意为自己尊荣的位置享受荣华富贵,或是为欲望安排嫔妃,反倒是为他的子民着想,行公义,好怜悯,按公平判断事情的真相,简言之,君王被神设立,永远是为了用公义和公平,有慈爱怜悯的心,来治理君王的国,无论君王是信独一真神或是不信,只要君王这样去做就蒙神祝福,神永远在人的国中掌权,从古时到永远。以家庭的角度,男人是家庭的头,他也当如此行,因为"头"有神起初造他的样式,同时也负上治理的责任。

以基督是王的角度,那就更清楚"子"的角色,和未来祂在千禧年国度做王的法则,祂也带领其他"众子"一起做王,一同治理全地,但首要条件是:遵从神的旨意,行公平公义,存谦卑的心,知道一切都是神赐与的,要用在祝福别人,而不是因为被赐与的甚多而骄傲自大。

10-31 节这么多经文讲到贤妻,经常成为教会教导姐妹的准则,但圣经核心的真理在讲什么呢?

10 节开始不是描述女人如何成为贤妻,而是问句,是倒问什么样的男人有资格配得11 节以后描述的贤妻呢?创世记写着那人独居不好,神就造女人成为那男人的帮手,因此当男人无法按神的心意活出来时,女人不但成不了贤妻,很可能成为恶妻或闲妻或没有方向的妻子。

3 节就提到贤妻的匹配应当是:

她丈夫在城门口与本地的长老同坐,为众人所认识。(箴言31:23)

仅仅一节意味着这男人是众人尊重的,是可以与长老一起在

城门审判事件的,是每个人都认识的,并且他有好的名声,有公平与公义的行为,是敬畏神,遵行神律法的人。

11 她丈夫心里倚靠她,必不缺少利益; 12 她一生使丈夫有益 无损。(箴言 31:11-12)

当有这样的君王(或丈夫),神所赐予的贤妻(箴 19:14 房屋钱财是祖宗所遗留的;惟有贤慧的妻是耶和华所赐的。)就会使他倚靠她,不缺利益,一生有益无损,她的丈夫非常信任她所做的一切工。

在常常听到的"以色列是耶和华的妻子",和"教会是新妇的角色"这些话当中,似乎要的大都是为自己的利益,这并非圣经的教导。

13-19 节讲到贤妻辛勤的工作,照料家中的一切事务。

20 她张手周济困苦人, 伸手帮补穷乏人。(箴言 31:20)

很明显的,她在13-19节的辛劳管理家中的工作外,她并没有忘记神要他们好怜悯去帮助穷乏困苦的人。这其实才能真正让这样的人看到神的恩惠,用感恩的心赞美称谢神。

<sup>21</sup> 她不因下雪为家里的人担心,因为全家都穿着朱红衣服。 <sup>22</sup> 她为自己制作绣花毯子;她的衣服是细麻和紫色布做的。 (箴言 31:21-22)

朱红衣服和绣花毯子、紫布衣服都表示他们家庭的富裕和尊贵,什么都不缺。

<sup>25</sup> 能力和威仪是她的衣服;她想到日后的景况就喜笑。<sup>26</sup> 她开口就发智慧;她舌上有仁慈的法则。(箴言 31:25-26)

她不但是位贤妻,更是有智慧的妇人,因为她深知所做的这一切的目的是为"日后的景况",无论是晚年或是在千禧年国度,和新天新地里都充满喜笑。

28 她的儿女起来称她有福:她的丈夫也称赞她. 29 说:才德

的女子很多, 惟独你超过一切。(箴言 15:13)

她将成为儿女的榜样,丈夫的赞赏。因为世上有才有德行的女子很多,但真正懂得神心意的却很少。

<sup>30</sup> 艳丽是虚假的,美容是虚浮的;惟敬畏耶和华的妇女必得称赞。(箴言 31:30)

世上的女人因始祖夏娃眼目情欲的罪,没有例外地重视自己的容貌,希望用美丽成为男人注视的焦点,但神说这样的女人是虚假和虚浮的,原因是无论多美丽都是短暂的,女人专注在自己和短暂的人生享乐,最后人老珠黄时,都是空虚的空虚,到头来一场空。接着经文就说:敬畏耶和华的妇女们必得称赞,就明指女人在地上最重要的事。

31 愿她享受操作所得的;愿她的工作在城门口荣耀她。(箴言 15:13)

最后是祝福这样的贤妻,她将享受神所赐给她一切在地上和 天上的福气,并得奖赏,有荣耀冠冕。

小结读这篇的分享:

- 1. 丈夫和妻子,他们在地上生活的中心思想是神,他们是很清楚神给他们的责任和义务,行公义,好怜悯,存谦卑的心,一同完成神给他们的托付。
- 2. 丈夫与妻子彼此的工作相调和,彼此倚靠,彼此信任,彼此同心与神同行。
- 3. 他们不因自己外表一切的祝福去偷窃神的荣耀,反倒是成为祂荣耀的彰显。
- 4. 他们活着的目的是用神赐给他们的去祝福有需要的穷困缺乏的人,无论是属灵或是属世的需要。
- 5. 他们深知所做的一切是为了在天国的奖赏。

### 9.一粒麦子

麦子是创造主在地上赐给人类的食物之一。麦子有大麦和小麦,在圣经里,以色列人在初熟节收割大麦,在五旬节开始收割小麦。教会也是在五旬节被圣灵建立开始收割庄稼,耶稣比喻的"一粒麦子"是指"小麦"而不是大麦,这小麦收割的工作会持续到主再来的时候。

基督徒经常引用一粒麦子的比喻。关于小麦,首先小麦在良好的保存下约有5-8年的保质期,如果过期不用就会坏掉生虫。小麦可以作为粮食供应给人吃饱,小麦也可以作为有生命力的种子。上帝创造的奇妙之一就是种子可以保存许多年,只要将种子埋在土地里,有水和阳光,它就会开始成长。

当耶稣用麦子比喻自己的死可以结出许多子粒来,我们是基督的身体,是祂结出的小麦。我们既然成为小麦,就可以在麦子的保质期内成为神家里的供应者,无论是教导或是给予其他的供应,不然时间久了就会"坏掉生虫了"。

我们也可以成为一颗有生命力的种子埋在地下,种子的成长不在乎麦子的本身,乃是在神会适时地赐下雨水让它成长,到时就会长出许多子粒。麦子无论如何被使用,都是发挥出它应有的功能与价值。

当我们在谈论自己是基督徒的身份,不是高举自己是皇子或公主来编织幻想与成功的美梦,别忘了,我们是主结出来的子粒,我们的本质是麦子,是供应者,无论是成为属灵的粮食和物质的粮食,或是成为种子埋在土地里去供应生命力结出更多子粒来。

### 10.灾难

灾难有人为的和自然的,无论是哪一种灾难,原因都是因为 罪进入到人类,延伸到托付给人类所管理的地球上。罪本身 带着自我毁灭性,无论是人或是地球都是一样的结果,如果 神不出手拯救,人类和地球会自动被贪婪和自我的罪毁灭。 如今全球气候变迁无常就是因过度强调经济成长,导致资源 开发的破坏所造成的,真正的缘由还是因为罪的彰显和扩张。

37除非主命定,谁能说成就成呢? 38祸福不都出于至高者的口吗? 39活人因自己的罪受罚,为何发怨言呢? 40我们当深深考察自己的行为,再归向耶和华。41我们当诚心向天上的 神举手祷告。42我们犯罪背逆,你并不赦免。(耶利米哀歌第3章 37-42节)

在神全能全知的眼皮子底下,没有任何事在祂之外,祂不会容许罪所带下来的破坏而不顾,因此祂必须发明救赎和设置地球重建的计划,不然自我毁灭性是无解的。眼前是人在神恩典的救赎计划中,等到弥赛亚再来,神的国度就会重建这败破不堪的世界。

在教会界的圈子里,常有人用"新闻式解经"去对号入座。圣经的预言常在灵界的仇敌魔鬼手中遭摧残,也因有些人的谬解而受亏损。作为基督徒的责任必须要经常查考圣经,而不是习惯性地归罪于魔鬼,或是找替罪羊,或是批评别人。基督徒人人应当做好自己的本分,去代祷,去供应,去帮助邻舍。与其花时间看热闹读新闻,不如用时间去寻求神"我能做什么?","我该如何代祷?"

每次的灾难发生会使人类谦卑下来,那是听福音的好机会,因为不多久,人因不承认罪又故态复萌。"产前的阵痛与喘息"的过程,是基督徒需要思考如何预备的时候,也是我们做工的时候。

# 11.对错与是非

现在各种媒体都在收集使用者的大数据,目的是要知道读者或观众的个人喜好,然后投其所好,让人读/看/购买商品。也就是说你喜欢什么,媒体就提供你什么,在新闻和讯息的层面,你就会收到跟你志同道合的资讯,你就会站在某一边。

这样的情况已经无法避免,但对于基督徒就要格外小心,因为我们不是要选边站,或是自己决定对错和是非,基督徒的口只讲真理和见证真理,真理是光,会照进黑暗中。很可怕的是,当基督徒不谈论真理,只论对错与是非时,"善恶树"的果子就是——你会进入到血气中去责骂跟你意见不同的人,自己就掉到黑暗中而不知觉。

圣经教导我们要无忿怒,无争论,举起圣洁的手,随处祷告 (参见 提前 2:8),也要跟清心的人一起祷告(参见 提后 2:22)。 慈爱的人,神以慈爱待他;完全的人,神以完全待他。清洁的人,神以清洁待他;乖僻的人,神以弯曲待他 (参见 诗 18:25-26)。也就是说你如何处理事、对待人,神就如何对待你。当你里面的生命,不像对错与是非的"善恶树",就像真理的"生命树",两者都会结出果子,但是却完全不同。

世上的每件事祂都知道,最终的审判和权柄在基督的手上,基督徒不要乱挥舞真理的宝剑,更不要对砍,不要自以为是地认为只有你是正确地解释真理,别人都是错的(除了异端和假教师的谬论)。若有人以为自己知道什么,按他所当知道的,他仍是不知道(林前8:2)。

凡等候耶和华,心里寻求他的,耶和华必施恩给他。人仰望耶和华,静默等候他的救恩,这原是好的。人在幼年负轭,这原是好的。他当独坐无言,因为这是耶和华加在他身上的。他当口贴尘埃,或者有指望。他当由人打他的腮颊,要满觉被辱。因为主必不永远丢弃人。主虽使人忧愁,还要照祂诸般的慈爱发怜悯。因祂并不甘心使人受苦,使人忧愁。除非主命定,谁能说成就成呢?祸福不都出于至高者的口吗?活人因自己的罪受罚,为何发怨言呢?我们当深深考察自己的行为,再归向耶和华(参见 哀3:25-39)。

### 12.隐秘的事是属神的

摩西在申命记 29 章 29 节告诫以色列人说: 隐秘的事是属耶和华——我们神的; 惟有明显的事是永远属我们和我们子孙的, 好叫我们遵行这律法上的一切话。

那什么是"隐秘"的事? 隐秘有保密、隐藏、不被察觉, 遮住、 躲藏的意思, 这样的事情是属于神的, 神的百姓无需知道。 神的子民该知道的事, 神已经藉着祂的作为和基督显明给我 们看了, 这些是属神儿女的。

人有好奇心是好的,因为那可以让人究根问底去找真正的答案,但对于信徒"好奇"神秘的事情,摩西在 3000 多年前就已经告诫以色列人不要碰神秘学。但很不幸地他们没听,就被掌管黑暗世界的仇敌魔鬼欺骗,进入迷惑,简单说就是乱闯灵界造成人混淆不清真理是什么了。

对于基督徒,我们也会好奇地想自己以后会如何?家人会如何?命运会如何?基本上这些就是占卜的开始。基督徒花不少时间非常关心自己在地上的事,却没好奇自己以后在基督审判台前和国度的事。关于自己和家人的事,这些都是"隐秘"的事,神不让我们察觉,是遮蔽住了,因为我们只能凭着信心往前走,不断地相信祂会引导我们前行,无论前面的道路是什么,我们都可以靠着基督得胜有余。

彼得也干过同样的事,他问主耶稣,约翰以后会如何? 主回答说"与你何干?"最后主说:你跟从我吧(参见约 21:20-22)。我们被呼召仅仅只能跟从主,凭着信心,靠着祂的话语去前行,而不是去挖这些属神的隐秘事,否则我们很容易掉进灵界那仇敌魔鬼的蒙骗当中。神给我们的事情,已经显明了,无论是"神的作为"或是"神的话语",这些该知道的事情足够我们去学习了。

### 13.试探与信心

在旧约圣经中,以色列人多次试探神,他们的目的是不断地要凭眼见才信靠神,而不是在信心里信靠祂。在民数记 14章22-23节,神说这些人虽看见我的荣耀和我在埃及与旷野所行的神迹,仍然试探我这十次,不听从我的话,他们断不得看见我向他们的祖宗所起誓应许之地。凡藐视我的,一个也不得看见。神清楚告诉以色列人,他们不是没有见过神迹,只是不愿真正相信神必带领他们得着应许之地,神容忍以色列人的试探达到十次,最后忍无可忍,宣布了祂的审判,那世代的以色列人 20岁以上的全部都死在旷野,不可进入应许之地。

近年来常有医治特会吸引许多人参加,事实证明,绝大部分的人没有得医治,这是他们的信心不足?还是承认自己的罪不够?还是因为祷告不够?这些动作或许可以医治心灵,或许不能真正医治疾病,因为罪已经带给人肉体疾病的软弱。神或许选择神迹医治,或许选择透过医生来医治,祂甚至于选择都不医治,连使徒如保罗有疾病,神也没有医治他。

因此信徒要知道,勿滥用自己的坚持,死磕地要求神必须成就,不然就容易陷入试探神的危险。神在圣经中已应许的事,基督徒的义务是无疑地完全相信;神在圣经中没有承诺的事,基督徒可以尝试求告神成就,但要知道神的主权和祂的安排与旨意,否则对于信徒的宣告,轻者是一厢情愿,重者是不再相信祂。

试探是带着不信的心,试探是不信神的掌管,试探是求神没有要给你的东西,试探是出于人的私欲。寻求祂的帮助是必须的,是无庸置疑的,虽然信心很重要,但不是万能钥匙可以超过神的旨意,更不可能超过祂在圣经中已经告诉基督徒的事。当你不熟悉真理,不清楚祂的救赎和国度计划安排,就容易用人的好意和信心去推波助澜,求告或是做祂没有要你做的事,某种意义上就成了试探神,而不是在真信心与真理上信靠祂。

### 14.生命循环的影响力

在基督徒一生跟随主的生命成熟过程中,有"五个循环"会一直持续围绕着我们。

- 1. 坚定持守真理(帖后 2:15)——我们必须要确保我们的生活以圣经的真理为基础,否则,我们可能会带别人误入歧途,带给人错误的道路。
- 2. 持续各种好的行为和言语(帖后 2:16-17)——当人们看着我们,我们的说话与行为对别人的影响将超出我们的想象。这就是为什么我们的态度、言论和行为,在反映耶稣基督方面是如此重要。
- 3. 展开并发挥祷告的生活(帖后 3:1)——为他人祷告和分享福音的机会对于有效的事工至关重要。为人祷告和分享福音会让听到的人用心灵倾听,同时圣灵会帮助我们的心灵如何说,当主指导我们尝试去做的工,最简单的话可以产生惊人的结果。
- 4. 要顺服主(帖后 2:4)——只有当我们自己是敬虔的,才能实现敬虔的影响。当我们在主面前乖乖地生活时, 祂会负责按照祂的旨意打开影响之门给我们的。
- 5. 圣徒相交——与敬畏神的圣徒互相交通。组织性教会聚会会落入僵化无趣、失去生命力的原因是,另一个肉体的力量要取代活泼联结的生命力,过多的教会活动在结束后无法造就人,只是安慰自己在学习和服事,常年下来却毫无长进。所以经上说——

体贴肉体的就是死,体贴圣灵的乃是生命平安。(罗8:6)

这个真理不只在"个人身上"是真的,在"基督身体"的运作上亦然。圣徒相交,才是圣经所说不可停止的聚会,因为彼此之间在谈论时,居于联结核心的圣灵会自动传译,就像细胞交换养分,或眼、手、脚,随意地协作,这样的循环对身体的健康、成熟、长大是很重要的。

如果基督徒有立志且忠诚地为主做光做盐的抱负,以上"五个循环"的渐增和长大成熟,会让主使用我们的生命来影响别人追求良善和荣耀神。

### 15.折断你的轭,解开你的绳索

当以色列人在埃及人手下作奴隶 400 年,神藉着摩西带以色列人出埃及,目的是要以色列人分别出来事奉耶和华。以色列人被奴役时的情形,如同牛颈项上的轭一样牢笼他们,像一条看不见的绳索绑着他们无法脱身,藉着神的恩典和神的仆人,以色列被释放得自由了。

以赛亚书 58 章 6-12 节讲到禁食祷告的目的是:

- 1. 要松开凶恶的绳,解下轭上的索,使被欺压的人得自由, 折断一切的轭。
- 2. 要去帮助那些困苦贫穷无助的人,特别是主的"肢体"。
- 3. 作为上帝的光,照亮处在黑暗里死荫之地的人。
- 4. 与被释放得自由的人一起来事奉神。

虽然禁食祷告有不同的个人目的,但是神看重的真正的禁食,是使被掳的得释放,被囚禁的出监牢(参见赛61:1)。作为基督徒已经从撒但世界的权势下得自由,目的是要来"事奉祂",而不是"事奉世界",基督徒是要成为好枝子结果子,而不是坏枝子(参见耶2:21)。与其批评别人,不如为这些被罪恶辖制的人代祷,折断他们颈项的轭,解开他们被捆绑的绳索,而不仅仅只是在敬拜赞美和团契中事奉祂,很多时候禁食祷告的目的是为了别人,而不是为着自己的需求。

### 16.属神的人

真正的"教会"由"属神的人"组成, 听听彼得如何描述:

惟有你们是被拣选的族类,是有君尊的祭司,是圣洁的国度, 是属神的子民,要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者 的美德。(彼前 2:9)

被拣选意味着神在我们的救恩中采取了主动,祂的拣选不是基于我们任何事情,而是基于祂的爱。

池使我们进入一个圣洁的国度,在"基督的身体"中没有民族或种族的区别,因为我们都同饮于一位圣灵,成为"基督的身体",我们的身份是被改变成为天上的国民,而不是在这个世界暂居的国民。

成为"基督的身体"后,我们是君尊的祭司,这是跟随大祭司耶稣基督同步在地上的工作,当基督作为君王回到地上时,我们也跟随着祂一起回到地上统管。因此,被拣选,与基督同钉十架,传扬天国的福音,祭司的代祷工作,到被提,回到地上与王一起治理,都告诉我们与基督是永远在一起的,祂之前在地上所做的,我们也会做,祂之前遭遇的,我们也遭遇,祂作为"头"会如何,我们作为"身体"就会如何,因为完整的身体是无法分开的。

真正教会的任务是宣扬那位召我们出黑暗进入奇妙光明的荣耀者。我们不仅一起高举和敬拜神,还被赋予福音,可以拯救那些被困在罪恶、黑暗中的人。人们需要听到天父上帝的爱和基督为他们所做的牺牲,我们有幸告诉他们,所有愿意悔改并信靠基督耶稣为救主的人都可以被宽恕、与神和好。

像任何熟悉的东西一样,我们可以看见教会的现况,或者注视着有形教会的所有缺点,而不会看到教会对基督是多么宝贵,也看不到基督对祂未婚妻子的爱。地上肯定没有完美的

有形教会,但有一天,我们将在天上连结一致,完全脱离罪恶,那时,在我们之间的团契和我们对救主的爱和敬拜再没有阻碍。在那日子来临前,让我们记住我们真正的身份和我们是谁,是属谁的。

#### 17.恩赐不等于生命

当信徒看到一位有膏抹恩赐的人,因着圣灵的工作而趋之若鹜,有恩赐的人就有更多机会来服侍,受人欢迎和尊敬。因着人性的败坏,受人瞩目和追捧容易令人迷失,有些服侍的人自觉有恩赐,就自认有能力和权柄,特别是可以用在其他肢体上,经常就发生不道德的事或是金钱等等丑闻,反倒是羞辱了神。

因此对于一个基督徒,首先要认识所有的恩赐都是藉着圣灵随意赐予的,目的是要服侍和建造教会,仅此而已。肢体之间绝没有圣俗的分别,或是"平信徒"之类的称呼。肢体之间都是身体的一部分,都是连于元首基督。全身都靠他联络得合式,百节各按各职,照着各体的功用彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己(参见 弗 4:15-16)。

不过,在帖撒罗尼迦前书5章12-13节说:要敬重那在你们中间劳苦的人,就是在主里面治理你们、劝戒你们的。又因他们所作的工,用爱心格外尊重他们(参见帖前5:12-13)。

经文这里告诉群羊对牧人应该有的态度,应该如何去善待牧人。

当保罗讲了圣灵的恩赐后,他勉励信徒要追求这最大的恩赐就是爱,因为所有的恩赐最后都将归于无有(参见 林前 13:8),只有爱是长存的。这里就阐明了恩赐不等于生命,因为恩赐是圣灵赐给人服侍的工具,可以熟练运用:但是生命不是信

主后就可以呈现出来的,你必须操练生命成长才渐渐能有基督的生命。因此哥林多前书 13 章,著名的"爱的真谛"内涵,全部都是基督徒生命的本质。

恩赐是圣灵赐给你工作的工具,工具不是生命,有好的工具不等同有好的生命,但有好的生命必定能善用工具,终究是生命与工具一起来荣耀主的名,工具不是你的,但生命必定是你的,直到永恒。

### 18.爱的家庭

神起初造男造女,设置了人类第一对夫妻,使这家庭的原型是有神的形象来治理地球的动植物,生养众多,随之始祖犯罪使罪进入家庭,男人女人都变得以自我为中心,而心灵上总是空虚地在寻找"真爱",但往往却是遍体鳞伤,尽管如此,人们还是憧憬回到起初以爱为核心的本质来建立家庭。

很不幸地,人类的家庭因着罪性被严重破坏,即使信主的家庭也无法避免人与人之间关系的紧张与相争。接踵而来的离婚、单亲家庭、冰冷的关系,造成无数的悲剧。对于华人,还有子嗣传承的传统造成重男轻女的问题,严重地伤害了许多的女儿们,同时不公平地溺爱儿子们,使得小孩子本应被爱和教导的基本需要,缺失在成长过程中,长大以后,这种与生俱来对爱的需求没被满足,就容易对于爱有错误的认知,导致爱的偏差与滥用,接着又是循环不断的空虚。

圣经告诉我们: 爱是从神来的(参见约一4:7)。这意味着 池与人类的关系,是基于池深不可测的爱,正因为罪是破坏 爱的关系的元凶,神就必须要发明救赎使池与人恢复这"真爱" 的关系。因此无论你我是在什么样的家庭成长,无论是否有 得着原生家庭的爱,当你信主后,就迁入到天父的家,到了 爱子的国度里,池超然丰富的爱会源源不断地恢复你,使你 能在池无条件的爱里建立与池和人的关系。 在神的家里,你会看到这个家里的人是包容你的、是无条件的、是帮助你、是付出的、是爱你的,时间久了,你会发现神家里的人要比你的原生家庭的人更亲密,更有话谈,关系更紧密如同真正的家人,而你就会知道原来神要使祂的儿女得着真爱,恢复真爱,认识祂无与伦比的真爱,这份从神而来的真爱将会持续到弥赛亚的国度,到新耶路撒冷圣城。

在人的一生中,无论是谁,神都发出祂爱的邀请函,欢迎每个人都被祂的爱充满,被祂的爱得着,一起进入这爱的家庭,基督徒已经成为这家庭的成员,那我们当如何行呢?

### 19.窑匠与泥

窑匠与泥在圣经里是象征上帝对人的统治权, 祂像一位窑匠有主权把泥做成什么样的器皿。在提摩太后书2章19-21节经文中讲到上帝认识谁是属祂的, 而这些人的特质是离开不义, 也就是离弃罪恶, 然后上帝就把他们做成贵重的器皿, 贵重不是在器皿外表的价值, 而是在于做器皿的窑匠看他的作品为宝贵的。

在耶利米书 18 章 1-10 节,神藉着"窑匠与泥"的象征,要耶利米预言以色列远离神拜偶像的下场,神提到以色列如同泥一样地在窑匠的手上被塑造,神期待以色列不要硬着颈项不悔改,好让他们重回到神的祝福,而不是咒诅的下场。

对于一个窑匠,当他用泥制作成作品时,也许会做坏或是做出的模型不像他所期待的,只要这块泥还是柔软的,那他就可以重塑,一旦泥块已经硬了就容易破裂无法再塑,只能丢弃。这就是为什么神要求以色列要悔改,因为只有悔改才能使刚硬的心变成柔软,才能被重建,这个法则无论是对于未信主的或是已经信主的人都一样适用。

人类的本体本就是"土",上帝造人没有用贵重的"宝石"闪闪发亮,是因为祂要使我们像"泥一样的柔软",泥"不知道能作成什么",但窑匠可以"按照祂的意思"去塑成祂看为美的作品,我们如今都还在被塑造中,虽然还不知道会成为什么样子,但终究祂必会完成在祂眼中极为宝贵的器皿,条件是我们的心要不断地柔软成为可塑造的泥。

# 20.苦难与试炼

神创造天地万物后,看着这些是好的,人们的价值观很难想像对于一位美善的神,在信徒相信主之后,并没有人想像的美满祝福,反而会遭遇苦难,有些人就离开信仰转为不信。从天然人的角度思考,正常的父亲怎么会任由自己的儿女受苦而不去帮助呢?甚至于反而给自己儿女许多苦难与试炼。

对于有些的试炼,我们都无法解释,因为神没有说明,如果我们硬要去解释,就把整个试炼的本质破坏了,神要我们在试炼中学习单纯的信心和不变的顺服。我们如果事先就知道神为什么把我们放在试炼里,那试炼就不能生出信心及忍耐,生命也无法去寻求倚靠祂来成长和成熟。

在面对苦难与试炼时,了解这个本质不是审判,是医治;不是刑罚,是矫正;不是灾难,是训练;不是责打,是管教;不是艰涩,是成熟;不是绝望,是盼望。苦难与试炼都是暂时的,生命的果子是永恒的,苦难与试炼是洁净,果子是成圣。地上的苦难与试炼是代表我们是真正基督的身体,弥赛亚再来时,身体也与祂一起同得荣耀,同作王治理。

作为基督的肢体是要与哀哭的人同哀哭,去安慰,去陪伴肢体,即使你知道自己的帮助是有限的,这就显示出什么是真正的同为一个身体的痛楚与哀哭,也就能体会以基督的心为心。

所以基督徒当靠着信心过活,我们不丧胆,我们这至暂至轻的苦楚,要为我们成就极重无比永远的荣耀。原来我们不是顾念所见的,乃是顾念所不见的;因为所见的是暂时的,所不见的是永远的(参见 林后 4:16-18)。

# 21.托付与交付

藉着上帝的恩典拣选你成为基督徒,托付你要传扬福音和天国的盼望,祂也藉着圣灵赐下不同的恩赐给每个人,目的是要——建立基督的身体,直等到我们众人在"真道上"同归于一,"认识"上帝的儿子,得以"长大"成人,满有基督长成的"身量"(弗4:12-13)。

上帝既然验中了我们,把福音托付我们,我们就照样讲,不是要讨人喜欢,乃是要讨那察验我们心的上帝喜欢(帖前 2:4)。因为上帝赐给我们,不是胆怯的心,乃是刚强、仁爱、谨守的心。所以你不要以给我们的主作见证为耻(参见提后 1:7-8)。

但你所讲的总要合乎那纯正的道理。提多书 1 章 9-10 节也说:要坚守所教真实的道理,就能将纯正的教训劝化人,又能把争辩的人驳倒了。因为有许多人不服约束,说虚空话欺哄人。

这些都是上帝托付给每个基督徒当做的工作,而我们常常遇到的问题是: "关乎自己的事"往往得不到解决,时间久了,心里总是卡着就成为郁闷无法散去。使徒保罗如此地不顾性命传讲福音,也一样有不如他意的事,或是不能解决的事,但是在提摩太后书1章12节,他写下了一句至关重要的真理:为这福音的缘故,我也受这些苦难。然而我不以为耻;因为知道我所信的是谁,也深信他能保全我所交付他的,直到那日。

保罗知道他信的是信实的主, 他更深信自己祷告交付给主的

必被保全,"保全"的意思是守卫、看守、保护、站岗。"直到那日"意思是从白天到夜晚,中间没有休息,直到结束。因此他可以放手也放心地交付给主。

托付是藉着忠诚与顺服完成的,交付是藉着倚靠和信心完成的。如今,是我们应当完成托付与交付、与主一同翱翔的时候。

### 22.按衪的旨意祷告

作为信徒,没有人希望自己的祷告不被神垂听,更希望祈求蒙神应允。圣经也教导我们祷告要合神的心意,还有在祂的计划当中祷告,因为神不是给信徒一张空白的支票可以任意写下金额去支取你的想要。每个基督徒都必需建立自己的祷告生活,因为这是与神相交的一部份,那我们要如何处理和祷告,知道自己的祷告是合神心意的呢?

首先,祷告是人的自由意愿出自内心深处的祈求,这也是整本圣经的教导。但是在耶稣时代,法利赛人编列了犹太人的祷告册,目的是帮助信徒正确地祷告;罗马天主教也有这样的祷告文;有些好意的祷告书册也通行在基督教界。但基督徒要认识到,祷告是用心灵而不是仅仅用嘴唇,如以赛亚书29章13节中,"主说:因为这百姓亲近我,用嘴唇尊敬我,心却远离我;他们敬畏我,不过是领受人的吩咐。"

祷告的内容要清楚是必要的,而不是天马行空,祷告之前需要思考:为什么你要祷告,要神应允什么?每次祷告无需反复地重复内容,好像要跟神强调多次,祂才会垂听。祷告也不是用劳力去换取功效,神不会回应祂不做的事,或是违背祂旨意和安排的事。

祷告最重要的是要"用真理"和"用神的应许"祷告,因为祂无法

违背自己的话语,那关键就在于,我们需要认识圣经的真理,而不是断章取义、找自己喜欢的经文。举例来说:神应许给以色列无条件的诸约,祂必会成就,只是要按祂的时刻表;为耶路撒冷求平安是意味着终究弥赛亚会再来坐在大卫的宝座,治理祂的国度,圣城有永远的平安,这个祷告代表了我们对弥赛亚国度的盼望和信心。

### 23.两难之间

基督徒重生的新生活每天都会面临跟世界、跟自己性格的老我冲突,因为重生的人一方面要遵守真理的教诲,一方面又常做不到而沮丧,虽然新生命的成长需要操练学习和时间,但往往在选择要走哪条路时,还是会软弱,顺从肉体或是人意。这样的选择是每天会面对的正常现象,除了明显要遵守真理的事情之外,有些事情是否处在灰色地带、取舍之间两难进行选择的呢?

使徒保罗也遭遇过同样的问题。在腓立比书 1 章 12-30 节有记载,那是保罗在监狱写的其中之一封书信。保罗处在两难的挣扎中,到底是离世与基督同在好,还是活着做神的工作好,最后他决定要为信徒活着,目的是要帮助他们成长,坚固他们的信仰,跟他们一起为福音而争战。

简言之,基督徒没有任何事比与主永远同在还要好,因为那代表歇息地上的工作,预备在弥赛亚国度里享受祝福和永生。但圣徒离世的时间都在神的手上,无人能知道,因此,如保罗所决定的,就是持续回应神拣选我们的呼召,在祂量给每个人的田地里好好耕耘收割庄稼。

基督徒被拣选已经是极大的恩典了,但总是要问自己:为什么是我?千万人中为什么是我?"主要你做什么"而不是"你为主做什么",因为离了祂,你就不能做什么。务要在这恩典上站立得住,不要叫圣灵为你担忧。

#### 24.一劳永逸的解决

对于一位无所不在、无所不能的创造主,基督徒不禁会思考,为什么祂不一次终结撒但,恢复一切?为什么祂不向世人显现祂的荣耀,让世人看见而敬畏相信真神,一次彻底结束传福音?为什么祂不一次处理我们的问题?到底是上帝不够强大,还是我们的信心不足?

无庸置疑的,神可以用祂的权能做任何事,使人们知道有创造主,使人们敬拜祂。但是即使人们知道有创造主,相信有神,那仅仅把祂当"神",却完全不认识祂是谁,祂的属性,祂对受造的人类要求是什么?陌生的祂也成为人们所膜拜的其中一位,或是人们求告帮助的对象,或是满足人们欲望的那一位。在这样的人看来,认识祂是谁不重要,重要的是祂必须解决神该为他做的事情。

上帝的创造对于受造物有着独特的目的, 祂不是霸凌的主, 不是专制者, 尽管祂可以这样做。因为祂期待人们能跟祂互动, 来学习认识"祂的形象"是什么, 以便能建立一个以爱/公平/公义/无私为基础的世界。

池绝对可以立刻/马上/现在就解决所有问题,但那不能帮助人们去认识祂,祂的时间和祂的工作与计划。因此在基督徒生命的过程里,罕见一劳永逸的事,因为祂要我们在各样情况下,学习祂创世前人们该有的"形象",被孕育成为神儿女该有的样式,一起与祂同住。当耶稣再来时,众先知预言的国度降临,弥赛亚大君王将坐在耶路撒冷的宝座,圣徒也与祂一起作王治理全地。

#### 25.要撕裂心肠,不撕裂衣服

撕裂衣服经常可在旧约圣经里被看见。最早是当雅各以为失去了约瑟,而撕裂衣服表示他的悲痛;约书亚也因为亚干不听神的警示,爱惜当灭之物,导致以色列大败而撕裂衣服,约书亚是因为以色列人违背神的命令而撕裂衣服;其他如大卫、亚哈、希西家等等列王,还有约伯,都是因某个原因悲痛而撕裂衣服;末底改也撕裂衣服是因为以色列人将被恶人哈曼灭族而感到无比悲痛。

撕裂衣服的行为在以色列中成为一个心极其悲痛的意义;但是透过先知的话语警告以色列的悖逆,撕裂衣服就成为悲痛,披麻蒙灰如同死人,是真实悔改的意思,原因是因为以色列远离真理,悖逆神,去拜偶像。因此,这撕裂衣服的行为变成以色列人的习俗。在马太福音 26 章 65 节中,大祭司认为耶稣亵渎神而撕裂衣服,他悲痛地立志要杀死耶稣。

在约珥书 2:13 节,神终于说出祂的看法,祂是要神的子民撕裂"心肠"而不是撕裂"衣服",因为以色列人远离真理和真神,他们没有真正的悔改转向神,外表撕裂衣服的行为不能证实真正的悔改,因为"悔改"真正的意思是:"心思意念改变,转向神,并遵从真道"。如果仅仅是口头喊出悔改,外表流泪悔改,而却没有改变心思意念,特别是偏离真理,远离真神,那撕裂衣服是毫无意义的。

撕裂心肠:是撕心裂肺地、极度忧伤地悔改自己的罪恶,这罪恶不仅仅是道德沦丧,而最重要的是基督徒远离真理、偏离真道、不认识救你的主。因此悔改必定要从改变"心思意念"开始,然后转向真理和真光。否则即使你被见证/影片/讲道感动而哭泣,即使有几次声称悔改,那也不过是撕裂衣服的外表,真正的心依旧是刚硬的,还是以自我为中心的。

今天的我们,任何一位基督徒,如果我们曾经为自己的罪真正撕裂心肠过,我们是否真有悔改转向神的决心?即使我们有软弱,但可以常常持续地撕裂心肠,只单单仰望为我们信心创始成终的弥赛亚耶稣,祂正在等候每位祂的儿女转向祂,注视祂胜过一切。

#### 26.拉撒路

耶稣在路加福音 16章 19-31节讲了一个真实的故事,是关于讨饭的拉撒路的故事。耶稣说拉撒路浑身生疮,也就是全身有细菌感染的皮肤病,有些脓疮具有传染力,没有人愿意接触这样的人,甚至于施舍他,他常常被人放在财主家门口,看看有没有些财主吃剩的残渣来充饥。犹太人轻看他的处境连狗都不如,特别是耶稣时代的犹太人认为有钱是上帝恩宠的记号。当他死后,夭使来接他,意味着拉撒路是因信心得救的人,他就到先祖亚伯拉罕的怀里安息,等候身体复活得荣耀。

有些人把自己的名称改成约瑟、大卫、保罗等等之类的,愿 景是希望自己有他们的恩膏,但几乎没有人愿意求拉撒路的 恩膏。虽然圣经只有几节说了他的故事,但是很多功课是值 得我们深思学习的。

虽然拉撒路生平如此凄凉,他只能独身一人,可能睡在圣殿区的所罗门的廊下,但他不因自己的悲惨而发怨言,也没有"往前不能,往后不能"的挣扎,也没有哀声叹气想要自尽结束他的生命,因为他仍然相信神会带他走完地上的路,神会救赎他的生命。在今天,即使贫困国家地区的人,他们的处境也许都比拉撒路好,更何况是我们呢?

保罗说: 谁能使我们与基督的爱隔绝呢? 难道是患难吗? 是困苦吗? 是逼迫吗? 是饥饿吗? 是赤身露体吗? 是危险吗? 是刀剑吗? 答案是: 没有,不可能。因为圣徒深信无论是死,是生,是天使,是掌权的,是有能的,是现在的事,是将来的事,是高处的,是低处的,是别的受造之物,都不能叫我们与上帝的爱隔绝;这爱是在我们的主基督耶稣里的(参见罗8:35-39),永远长存不能改变。

务要停止你的挣扎,查验你的动机,在各种环境下感恩,心中存着身体得赎的盼望,祈求主赐予平安、敬虔的日子,万物都在叹息、等候主再来的时候,如今圣徒是要为主而站立得住,为主而活出生命力的见证。

### 27.以弗得

以色列大祭司穿戴的衣服称为以弗得。以弗得有两条肩带,各有宝石在上面。这两条肩带接着胸牌,胸牌上镶着 12 块宝石,刻着 12 个支派的名字。当大祭司穿上以弗得献上赎罪祭时,就代表整个以色列向神献祭。胸牌里有乌陵和土明,代表寻求神的旨意和决断。

除了大祭司专用的以弗得之外,还有用细麻布做的以弗得,是一般利未祭司穿的衣服,撒母耳与大卫以先知和君王的身份穿上细麻布的以弗得,虽然他们不是大祭司的身份,但却可以寻求神的旨意和决断。

我们熟知士师记 6-8 章中著名的基甸 300 勇士的故事,使基甸成为那时代的士师领袖。但在巨大的胜利后,基甸要求以色列人给他金饰,他用金子打造以弗得,并叫以色列拜它。基甸在胜利成功后犯下大罪,使以弗得变成偶像让神的子民去拜它。基甸同时把这以弗得放在自己的本城俄弗拉成为宗教中心,成为以色列人的属灵中心。

在今天我们看到一些大型教会或是事工吸引许多基督徒追捧和宣传。纵使这些曾经是神的拣选和使用,但是基督徒要非常地小心。不要把这些大型教会和事工当作唯一的标竿,完全相信而没有去分辨,那就可能是你的以弗得。更麻烦的是,有些领袖强调个人的成功,领受/异象过于圣经所记,最后导致那教会或是事工成为变相的以弗得要人跟随或是崇拜。

基督徒只有一位大祭司耶稣基督, 祂穿上属天的以弗得, 身上背负着所有信徒的胸牌为我们代求。信徒的名字已被刻在生命册上。主没有教导我们敬拜任何人/事工/教会, 只有单单用心灵与诚实敬拜我们天上的父。我们永远不是也不能以人为中心, 而是以三一神为中心。

### 28.看不见,如何信

创造主本可以很容易地赐给人类始祖一座神像,要求他们膜拜寻求祂,那为什么祂不这么做呢?这样人们只要拜这座像就好了,也不至于东拜西拜,拜鬼又拜人。原因是因为祂是无所不在的灵,是无法受限制于人/像/殿/庙。耶稣说没有人看见过父(参见约6:46),约翰也说从来没有人见过神(参见约一4:12)。原因是人因为罪与神隔绝,无法见祂。那问题是神要如何使人相信祂?这不是人的事情,这是神要解决的,因此,祂就藉着所造之物,藉着以色列/圣经,藉着基督,藉着教会使世人认识祂。

人们习惯于根据是否看得见/摸得着,来决定它的价值。有好处、有价值就追逐,没有则弃置,那只要谁可以满足人,他就相信,反之亦然。人的心总是不满足,人不在乎谁是造物主,只要能够不断地给我好处,它就是神。因此,人们信的总是看得见、摸得着的,无论是什么方法/人/偶像,对他来说都不重要。

对于基督徒,圣经说要"进窄门"——能相信的只有主和祂的话语。信心从肉眼看很抽象,从灵里看却很实际,无论是从开始到终了,无论是家人或是外人都看不见你的信心,但神一直看得见,因为在乎你信心的只有祂。随着你灵里的信心成长,就渐渐成为实底(参见来 11:1),终究将成为你得奖赏的凭据。在祂话语的范围内,外面看得见的事无法影响你的信心,但你的信心可以影响外面的事,因为那在你们里面的,比那在世界上的更大(参见约一4:4)。与我们同在的,比与他们同在的更多(参见王下 6:8-23)。

### 29.行邪术的西门

在使徒行传 8 章 5-24 节,记载一个叫西门的人,他能行巫术变魔法,撒玛利亚城里的人称他为"神的大能者",表示对他的敬佩和尊崇,百姓也听从西门。但是,因为腓利到那里传福音,行神迹,医病赶鬼,很多人就因此信耶稣,同时也受了洗。西门自己看见这些后,他也信了,也受洗了(参见 徒8:13)。换作是今天,许多人会说:感谢主,归荣耀给神,一切都很美好。

问题是一个人信主了,也受洗了,那就是真信徒吗?

经文接着记载,西门信主后就常跟着腓利,看到他持续"发功" 行神迹与异能,西门非常惊奇,因为他本身原是行邪术的, 看到有比他更厉害的"魔术",他就渴望要得着这能力,唯一 的途径就是信主和受洗,他才能跟随着腓利看看如何得着这 行神迹与异能的大能。即使西门信了主和受洗了,但那不符 合得救的信心,因为相信"神的大能"不能拯救任何人,必须 要相信耶稣替代性的死和复活,相信祂在十架上为我们的救 恩所做的代赎。

8章 20-22 节清楚看到西门的心是不对的。上下文表明西门的信心是基于奇迹,而不是耶稣的名,他的信心是基于奇迹而不是在救主上。人如果单单是基于奇迹或是其他不对的动机去信主受洗,是没有得救的。

这就是为何在8章22-23节,彼得要他懊悔自己的罪恶,求主赦免,免得灭亡。西门就请求使徒为他祷告,不要让他灭亡,但救恩是必须自己向主承认罪恶和相信祂的代赎的。

因此,任何一个人若不是根基于耶稣的名和祂替代性的赎罪——死了,埋葬,又复活了,那即使这人自称信主和受洗了,不代表是得救的人。

# 30.忠诚的圣徒

一位愿意跟随主、愿意被圣灵掌管、为主作见证和做光做盐的圣徒,有这样生命的他/她,会开始学习活着不再是自己,而是为基督活着,会爱慕祂的话语,到了最后是基督占据了他/她的生命,这人与基督永远同在,与基督一起在父神的里面。这幅图案很美,很真实,是神要做成的。

这个过程里将会考验基督徒的决心、勇气、耐心、爱心、忠诚,这些说起来容易,实际所面对的情况却经常遭遇挫折,许多事都不像自己所愿的,似乎下一次的行动可能又要遭遇类似的挫折和难处。要放弃不甘心,要继续又乏力,对于一位忠诚的圣徒该如何面对这样的景况呢?

从圣经里我们看到耶稣被人拒绝、羞辱、厌弃,这些事情中,耶稣全都知道人的心,但他没有因为这些事影响神给他的使命任务,直到他说"成了"。使徒们也知道自己背负着传福音的第一棒,工作有成功有失败,到最后每个人当跑的路都跑尽了,就有神应许的"生命冠冕"赐给他们。

农夫最喜乐的时刻就是收成,他会甘之如饴的劳力去耕耘,是因为他知道目前工作正在进行中,而他知道有可预期的收成,他就耐心和乐意去完成。基督也正在看见自己劳苦的功效,便心满意足(参见赛 53:11)。因此对于忠诚的圣徒,我们应当看重的是收成而不是工作,每一次按照祂的时间做一点,终究必完成的,因为那是祂量给你的收成,想到就使我们因此而大喜乐,那时将与众圣徒与天使一起欢喜快乐,一切都成了我主和主基督的国。



### 附: 其他学习资料介绍

- 查经录音、附讲义资料
  - 1. 耶稣生平系列
  - 2. 加拉太书系列
  - 3. 雅各书系列
  - 4. 十字架系列
  - 5. 以色列系列
  - 6. 圣灵学系列
  - 7. 罗马书系列 (预备中)
  - 8. 以赛亚书系列(预备中)
- 诗篇导读短文集(小册子)
- 弥赛亚信徒(信耶稣的犹太人)的著作
  - 1. 希伯来书注释
  - 2. 《弥赛亚的脚踪》——启示录注释

上述资料和图书,有需要的肢体,欢迎与同工联系。



微信公众号 以马忤斯的相遇 Emmausstudy



长按并识别二维码,或扫一扫可关注

从圣言的受托人——犹太人的文化和角度 来研读圣经,解读圣经原意

(参考经文 罗3:1-2)

扫码 ▲关注我们公众号



扫码加微信▲联系我们 emmausstudy@qq.com

发 Email (电子邮件) ▲联系我们