# 晨光绚丽



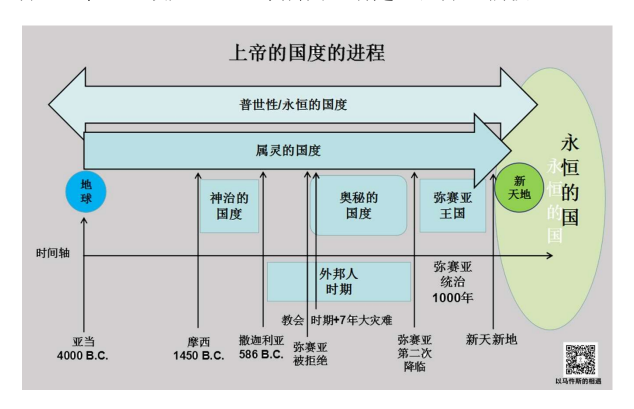
2022 年 5月

### 5月短文目录

| 1. 什么是神的国度?      | 1  |
|------------------|----|
| 2.灾难             | 5  |
| 3.盼望             | 6  |
| 4.搬家             | 6  |
| 5.圣灵的引导          | 8  |
| 6.一个事件,一则新闻,一副图案 | 9  |
| 7.麻烦的孩子          |    |
| 8.独特的行事          | 10 |
| 9.称义的七个基础        | 11 |
| 10.信耶稣, 找什么?     | 12 |
| 11.五旬节的意义        | 13 |
| 12.印记            |    |
| 13.故事的细节         | 15 |
| 14.忧闷与烦躁         |    |
| 15.寻求神常有的迷思      | 17 |
| 16.默默无闻的主角       | 20 |
| 17.重复循环的骗术       |    |
| 18.贴标签           | 22 |
| 19.心情            |    |
| 20.信心            |    |
| 21.在困境与问题中成长     | 25 |
| 22.神话语的力量        |    |
| 23.他现在必是臭了       | 27 |
| 24.无所不在          | 28 |
| 25.忘记            |    |
| 26.你在忙什么         | 31 |
| 27.添加剂           | 32 |
| 28.原形毕露          | 33 |
| 29. 日日更新         | 34 |
| 30.有福的人          | 35 |
| 附: 其他学习资料介绍      | 叁  |

### 1. 什么是神的国度?

我们如何定义神的国度或天国?最好的定义是"神的统治", 是关于至高神统治的领域。圣经启示了国度计划的五个层面 的事实,在马太福音 13 章介绍了五个层面。要了解马太福 音 13 章,必须知道这五个层面且清楚地区分它们彼此。



#### **1**全字亩或永恒的国度

神国度计划的第一个层面有两个名称: 永恒的国度或全宇宙的国度。这个层面是指神至高与天命的统治, 意思就是神永远的掌管。没有任何事物能超出祂的旨意。所有发生的事情要么是祂指示性或决定性的旨意, 不然就是祂许可性的旨意。但重点是祂从来没有停止掌管。每件发生的事, 一直是透过神的旨意, 要么是透过祂指示性的旨意又或者是许可性的旨意。

有这两个名字的原因是要强调这个国度面的两个不同方面。

"永恒的国度"在强调没有时间限制的方面,神从未失控的事实。

"全宇宙的国度"在强调领域和范围,无论任何存在的事物,都在神至高无上旨意及掌管里。

神国度计划的第一个层面强调祂永恒、至高无上掌管每个地方。

#### 2属灵的国度

神国度计划的第二个层面称为属灵的国度。属灵的国度是亘古至今,所有透过圣灵经历了重生的人们所组成。从亚当直到我们今日,只要还有人类继续在这个地球上出生,属灵的国度就会存在。从亚当开始,凡是凭着信心透过圣灵重生的人都是这国度的成员。

这是马太福音 6:33 所指的国度。

也是耶稣在约翰福音 3:3 对尼哥底母所说的"人若不重生,就不能进神的国"里的"神的国"。

第二个层面包含了亘古至今所有得救的人。

#### 3神权的国度

神国度计划的第三个层面称为神权的国度。是指神透过神权的方式对一个民族——以色列的统治。神权的国度是神统治以色列且是透过摩西设立的。随着律法的颁布,奠定了以色列作为一个神权国度的基础。

神权的国度在其历史里经历了两个样式:调解制的形式和君主制的形式。

第一个是调解制的形式,意谓神透过中保们统治:摩西、约书亚和士师。从摩西直到撒母耳,神透过神和人之间的中保们统治。

第二个样式是君主制的形式,神透过君主统治,从第一个以色列王扫罗直到最后一个以色列王西底家。在君主制的后期,神权的国度质量开始衰弱。随着衰弱,众先知开始宣告一个未来神的国度计划,就是一个更好的形式: 弥赛亚的国度。

当神权的国度最终在巴比伦人毁灭耶路撒冷而结束时,外邦人的时代开始,直到今日。

#### 4弥赛亚或千禧年的国度

神国度计划的第四个层面也是有两个名字: 弥赛亚的国度或千禧年的国度。

"弥赛亚的国度"这词,是强调弥赛亚衪自己直接统治整个国度。

"千禧年"这词,是强调这个国度持续多久:一千年。

弥赛亚或千禧年的国度就是其字面的意思,一个在地上的国度,由耶稣坐在大卫的宝座上统治。这是基于大卫之约。在神与大卫立约的时候,他应许大卫会有一个永恒的家、一个永恒的国度,一个永恒的宝座和一个永恒的后裔。

这国度的计划的第四个层面, 弥赛亚的国度, 是旧约预言的主要区块。这个国度是施洗约翰所宣称已经近了的国度, 也是耶稣要给犹太百姓的国度, 但被他们在马太福音 12 章里拒绝了。因着马太福音 12 章里对弥赛亚的国度的拒绝, 导致这个福份被撤去, 从人类的角度来看, 可以说是弥赛亚国度"被延迟"了, 不在那时设立。取而代之的是, 弥赛亚的国度将会重新被给予大灾难时代的犹太人。

#### 6 奥秘的国度

不同于弥赛亚的国度,神国度计划的第五个层面——奥秘的国度是要在其本身之后才要启动。马太福音 13 章的比喻描述了国度计划的奥秘形式。对于神国度计划的第五个层面,其

奥秘的形式,这些比喻到底阐述了什么?

基本而言,奥秘的国度指的是涵盖弥赛亚第一次和第二次来之间的时代。或许定义奥秘的国度最佳的一个词是"基督教世界"(Christendom),它描述了王不是在地上而是在天上时的世界状态。这国度的奥秘关乎神永恒目的和祂永恒国度计划相关的真理。

奥秘的国度必须要与其他的层面区分开。例如——

奥秘的国度与永恒的国度不一样,因为奥秘的国度只局限在弥赛亚第一次来和第二次来之间的时间。

第二,它和神权的国度不一样,因为它不再局限于一个民族 以色列,而是同时涉及犹太人和外邦人。

第三,它和属灵的国度不一样,只包括信徒,因为奥秘的国度会同时包含信徒和非信徒。

第四,它和弥赛亚的国度不同,因为弥赛亚的国度不是一个 奥秘;它是旧约很多启示的主题。

奥秘的国度也和教会不同;教会是包含在奥秘的国度范围内,而奥秘的国度不仅仅只是教会。

所以最好描述奥秘的国度的单词是"基督教世界"。它包括了弥赛亚的第一次来和第二次来之间的时间段。

奥秘的国度的时间跨度包括了从马太福音 12 章中王被拒绝开始,直到大灾难结束之日,也是王被接受之时。

很明显的是,奥秘的国度包括教会时代,始于使徒行传2章直到教会被提,也包括了大灾难时期。马太福音13章里比喻的目的是阐述这个奥秘的国度或在这个特别时代的国度计划。

### 2.灾难

灾难有人为的和自然的,无论是那一种灾难,原因都是因为 罪进入到人类,延伸到托付给人类所管理的地球上。罪本身 带着自我毁灭性,无论是人或是地球都是一样的结果,如果 神不出手拯救,人类和地球会自动被贪婪和自我的罪毁灭。 如今全球气候变迁无常就是因过度强调经济成长,导致资源 开发的破坏所造成的,真正的缘由还是因为罪的彰显和扩张。

37除非主命定, 谁能说成就成呢? 38祸福不都出于至高者的口吗? 39活人因自己的罪受罚, 为何发怨言呢? 40我们当深深考察自己的行为, 再归向耶和华。41我们当诚心向天上的 神举手祷告。42我们犯罪背逆, 你并不赦免。(耶利米哀歌第3章37-42节)

在神全能全知的眼皮子底下,没有任何事在祂之外,祂不会容许罪所带下来的破坏而不顾,因此祂必须发明救赎和设置地球重建的计划,不然自我毁灭性是无解的。眼前是人在神恩典的救赎计划中,等到弥赛亚再来,神的国度就会重建这败破不堪的世界。

在教会界的圈子里,常有人用"新闻式解经"去对号入座。 圣经的预言常在灵界的仇敌魔鬼手中遭摧残,也因有些人的 谬解而受亏损。作为基督徒的责任必须要经常查考圣经,而 不是习惯性地归罪于魔鬼,或是找替罪羊,或是批评别人。 基督徒人人应当做好自己的本分,去代祷,去供应,去帮助 邻舍。与其花时间看热闹读新闻,不如用时间去寻求神"我 能做什么?","我该如何代祷?"

每次的灾难发生会使人类谦卑下来,那是听福音的好机会,因为不多久,人因不承认罪又故态复萌。"产前的阵痛与喘息"的过程,是基督徒需要思考如何预备的时候,也是我们做工的时候。

### 3.盼望

人的心中有许多盼望,基督徒同样也有对各样事物的盼望。 没有信主重生的人,他们的盼望往往是人心中的私欲。那对 于基督徒,我们的盼望是否也像未重生前的旧人一样呢?那 什么是圣徒当有的盼望呢?

盼望本身没有问题,因为那是世人可以不断向前行的重要动力。有的盼望是源自自我为中心,就成为欲望,想要努力得着的往往是为了自己;有的盼望是有好的愿景去造福人群,是带着使命感的。

箴言 13 章 12 节说到: 所盼望的迟延未得,令人心忧;所愿意的临到,却是生命树。这句经文描述人里面的心声,因盼望未能实现的忧虑,甚至于成为沉重的负担,这里用的盼望有不好的欲望(诗 78:29),有好的盼望(箴 10:24),问题是无论是不好与好的盼望,未实现时都会导致人忧心忡忡,心情常掉到谷底。但是经文的后面告诉神的儿女,无论是不好的欲望还是好的期待,最后的结局是——盼望的日子满足时,你将得着生命树。这里的生命树的字义: 近程是如同创世记1章11,12,29节所描述的生生不息的生产;还有远程的回到创世记2章9节中永生的生命树。

因此对于基督徒而言,无论是不好私欲的盼望或是好的盼望 在神的国度里的,只要存着信心持续去行,在真理上不断地 造就自己,终究神会使你在地上结出许多果子,以及存留在 天上给你永恒的生命。

### 4. 搬家

"家"对一般基督徒而言,他会经历有 3-4 个家,包含原生家庭和婚姻家庭(如果有婚姻),还有一个属灵的家,这些家

都是暂时的;另外还有一个天上的家,这是永恒的。暂时的家里面的成员是肉身家人与属灵的家人;永恒的家是未来在"新耶路撒冷圣城",里面的成员有众圣徒与众天使和三一神一起同住。

因此对基督徒而言,一生在地上将搬 3-4 次家:一次是从原生家庭搬到婚姻的新家庭;一次是搬到神的家,跟一些从不认识的家人处在一起,能够在一起是因为信徒同有一位在天上的父;在地上最后一次搬家,是从地上属灵的家搬到天上永恒的家,即使中间有一段"千禧年国度"的时期,但那时信徒已经复活得永生了。

感谢父,叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。祂救了我们脱离黑暗的权势,把我们迁到祂爱子的国里(西 1:13-14)。这样,我们不再作外人和客旅,是与圣徒同国,是神家里的人了(弗 2:19)。正像基督待教会一样,因我们是他身上的肢体。为这个缘故,人要离开父母,与妻子连合,二人成为一体。这是极大的奥秘,但我是指着基督和教会说的(弗 5:29-32)。

因此信徒离开自己的家庭(不是指与家庭分开不往来),迁入到新的家,既然已经搬家就需要花时间去认识了解这个家与你的关系。这个暂时的家是为要预备再次搬家迁入永恒的家,因为我们在地上是客旅和寄居的。

当信徒清楚知道这轮廓的历程,需要思考的是你的时间和精力如何分配在这些不同的家?是否能在不同的家里,我们都能与呼召匹配?毕竟那是信徒成圣的过程,还有为参与国度治理而进行的装备与训练。清楚锁定目标才能向着标竿直跑,而不是在混乱中过日子。神不是叫人混乱,乃是叫人安静而有次序(林前 14:33)。

### 5.圣灵的引导

关于圣灵的引导,对许多认真渴慕的信徒而言,与圣灵的互动关系是很重要的一环。这样的信徒他们渴望有圣灵所指引的方向和策略,看来很属灵,也没问题,那实际如何操作呢?信徒又如何知道自己领受的是正确的呢?

这个议题虽然非三言两语能写完,但信徒至少需要认识些基本原则。随着你个人跟圣灵互动的亲密关系和生命在真理上 渐渐成熟长大,就会更清晰祂的带领。

首先,务必要知道祂是神,祂是主,我们是"跟从主",因此主从关系不要错位,意思是不要先有自己的想法或决定再去寻求圣灵的引导,那不过是你是主而祂是从的本末倒置。 其次,寻求指引时,先认知自己是否违背真理的法则,比如偷抢拐骗之类的。

第三,寻求圣灵的回应时,也许很快或许很慢,等候神是必须的历程。第四,寻求的事要查看是否有圣灵的拦阻而不是圣灵的同意,要知道天然人的本性总是悖逆神的,没有圣灵的掌管,大部分都是"我要","我想","我觉得"。第五(黄金法则),如同耶稣说的:然而,不要从我的意思,只要从你的意思(可 14:36b)。

当然还有其他的原则,但是短文要说的重点是:除非你自己真正投入时间去研读圣经真理和花时间与祂亲近,否则人生的道路,要不是按自己的主观想法与感觉意识,要不就是听别人告诉你。去请教属灵的人是没问题的,但要知道任何人不过就是人,知道的非常有限,同样也会犯错。更何况基督要每位信徒自己对"头"负责。神留给我们有各式各样的问题,祂不是要刁难祂的儿女,乃是在训练他们操练神国度中该学习的法规。因为:耶和华是良善正直的,所以祂必指示罪人走正路。祂必按公平引领谦卑人,将祂的道教训他们。凡遵守祂的约和祂法度的人,耶和华都以慈爱诚实待他(诗篇 25:8-10)。

## 6.一个事件,一则新闻,一副图案

在资讯时代满地都是讯息,所谓的"专家"或是"名嘴"经常根据某个事件或是一则新闻去分析。他们口沫横飞、口若悬河地去解读,然后推测之后可能发生的事,但往往"什么都没发生",却不曾为自己妄下结论做出什么交代或检讨。这似乎成为另一场表演秀的舞台,有的甚至于沦为娱乐性质。

作为基督徒面对铺天盖地的资讯,你要如何处理与看待?相对于社会,宗教界的讯息四处流传,你又如何处理与分辨呢?

你要保守你心, 胜过保守一切, 因为一生的果效是由心发出。 这段箴言 4章 23 节的另一个翻译是: 保护你的心高过一切, 因为它决定了你人生的轨迹。人的大脑会接收各样讯息, 讯 息再经过思考后就进入你的心灵深处, 长久不忘, 因此人的 思考会定格你的言行举止和生活轨迹。

无论是社会版或是宗教版的讯息,如果你打开读了,首先要从客观的角度去了解作者的动机,为何写这样的资讯?还有这样的说法从那里来的?身为一个基督徒有属灵的生命与智慧,理当用真理去辨识真伪,有智慧地去思考,而不是轻易什么都看,什么都读,更麻烦的是什么都信。那为何我们不能用这些时间与神亲近,花更多时间去研读圣经真理?这才是真正能保守你的心不受影响或是玷污的正道。

要更多认识神或是真理,除非你自己愿意分别时间定时定期的去学习,否则没有人能帮你一辈子。事实上,陪伴基督徒一生的只有神自己和祂的话语,祂早已赐下最好最宝贵的圣灵来成为我们的训慰师了。我们的心要不断地转向祂、认识祂、跟随祂,来保守我们的心不被这世界各样诱惑与谎言毒害。

### 7.麻烦的孩子

创造万物的主不会因任何事情发生造成祂的荣耀亏损,也不会因什么事物添加祂的荣耀,因为祂的本体就是自有的荣耀,充满了荣光。祂一无所缺,也无需任何事物满足祂。相对来说,祂是创造与供应人类满足的神;如果真要说如何让神感到满足?也许世人真知道祂,敬畏祂,听从祂,就是祂的满足了。

从圣经中我们也认识到,满足全部都是给人的。无论是日子满足,喜乐的满足或是满足的赏赐,这其中最重要的是得着 祂提供的救恩而满足,因为那是白白的恩典。从服侍神的角度,信徒使用的恩赐不过也是圣灵按已意分赐给"基督的身体"。那一切也是在祂给的疆界与年限范围内服侍,信徒按照委任藉着圣灵的帮助去执行完成。

对于天父看祂的孩子,有的如同"过动儿",经常制造麻烦;有的如同"自闭儿",在那里郁闷忧愁。这些都使圣灵担忧,孩子如何平衡地稳定成长到成熟、成人,也许就是作为父亲最满足的时候了。祂真的一无所缺,仅仅希望祂的众子能效法祂独生子的顺从,完成祂所托付的,而且已经是"成了"的事。因此,基督徒应当一无挂虑,只要凡事藉着祷告、祈求,和感谢,将你们所要的告诉神。神所赐出人意外的平安必在基督耶稣里保守你们的心怀意念 (腓 4:6-7)。

## 8.独特的行事

在耶稣生平的服侍中,关于医治病人,祂使用的方式都不同,有的是祂手一摸就好了(可 1:41);有的是耶稣吩咐瘫子就可以行走(可 2:11;35);有的是摸耶稣衣服的繸子就好了(可 6:56);有的是耶稣用指头探耳,用口水抹病人舌头(可 7:33);有的是耶稣都没去,人就得医治了(太 8:13);有的是吐唾

沫在病人的眼睛;有的是要禁食才能医治(可 9:29)。这显示耶稣不以同样的方式做事。

在使徒行传中,神用奇迹般的方式拯救彼得出监狱,但祂没有用同样的方式拯救使徒雅各,而是让他被杀殉道。这里也同样看到神总是以不同方式行事。

人的思维总是在找一个固定模式或是公式,方便复制或是仿效,这样比较不会错又方便行事。即便是教会或是基督徒也总是去找"圣经模式"去仿效,试图能得到同样的果效,但往往什么都没发生。经常性的复制仿效失败会令人失望,那是我们祷告或是预备不足吗?

如同耶稣生平医治的事件, 祂是独特超然的主, 祂的行事方式不同显明了祂总是按照神的旨意行事, 也看见了神的丰富多元性。即使在使徒行传中, 神带领每个使徒的服侍, 甚至于殉道的方式也不同。

跟随主与服侍神,需要常常寻求衪给的策略行事。因为衪是永活的,衪的道也是活泼的,衪不是易变的神,衪的目的是要衪的儿女不是依靠模式/公式,不是依靠经验,更不是依靠势力,而是依靠衪的灵。那就需要常常来到衪恩的宝座前,为要得怜恤,蒙恩惠,作随时的帮助(来 4:16)。

### 9.称义的七个基础

第一,信徒是藉神成义的。这是称义的来源;是公义的计划(罗3:26)。

称义的第二个方面是信徒藉血成义。这是称义的依据;这提供了公义(罗3:24-25;5:9)。

称义的第三个方面是,信徒是藉信心成义。这是称义的方法;

是称义的实现(罗3:28: 4:5: 5:1)

称义的第四个方面是,信徒是藉恩典成义。这是称义运作的原则。称义运作在恩典基础上;这是称义的本质(罗3:24)。

称义的第五个方面是,信徒是藉圣灵成义。圣灵是称义的有效原因;这是称义的能力(林前 6:11)。

称义的第六个方面是,藉行为称义。这是称义的证据,这是称义的证明(雅 2:21,24-25)。信徒不是藉行为成为义,好像它是称义的方法;反而信徒藉行为称义,是以他的行为做他已被称义的证据。

称义的第七个面是,在弥赛亚里称义。这是已被成义的地位; 这是称义所拥有的(林后 5:21)。

### 10.信耶稣,找什么?

对于很多的初信者或是慕道者,刚开始找耶稣的目的有各种各样不同的因素,这些都是神允许的,也是借此机会使人认识主。那一段不短的时间过去后,基督徒信耶稣到底要找什么?是找生活,找工作,找婚姻,还是找祝福呢?你信耶稣后又是要找什么呢?

在约翰福音第六章五饼二鱼的神迹后,有更多人跟随着耶稣,耶稣却告诉众人他们来找他只是想解决生活问题,而不是解决他们生命问题。使徒行传 3 章 2 节所记的那个瘸腿的人,眼睛盼望使徒可怜他,给他些金银过日子,彼得却说我把我"所有的"都给你,瘸子就可以跳起来赞美神。

门徒跟随了耶稣 3 年多,当妇女告诉门徒耶稣不在坟墓时,没有人相信耶稣已经复活,何况是耶稣在生平中早已预言的话。这 3 年多,门徒跟着"外面的耶稣",一旦埋葬,耶稣

不见了,他们不知所措,到耶稣复活升天后,祂又不见了。 但是祂应许圣灵会降下充满门徒,他们就会完全不同,因为 从此之后,他们没有外面的耶稣,但只有"里面的耶稣"。 这就是彼得里面"所有的"给了那瘸子的。

主已经应许"先求神的国,神的义,这些都要加给你们",生活根本不是问题,只要不自己乱找自以为的"十字架"背。耶稣说他来是赐生命给相信祂的人,信耶稣不是找生活而是找生命,信仰不是寻找"外面的主"而是"里面的主",外面的主也许只是你的私欲和引诱人的,也许是你的"主人"。

耶和华不在风中,也不在火中(王上19:11-13),以利亚看不到"外面的主"而失望,但看不见的主用微小声音对他里面说话。外在的环境容易令人失望沮丧,但是主不在那里,祂居住在你里面,而在你里面的比那在世界上的更大。

## 11.五旬节的意义

在圣经里,神定规给摩西要求以色列人守节期的日子有7个,每个节期都有它的属灵意义和出于神旨意的安排。有4个节期是在春季:

- 1. 逾越节——记念神的救赎。(代罪羔羊弥赛亚的救赎)
- 2. 无酵节——除罪洁净。(除去并洁净地上/天上帐幕的罪)
- 3. 初熟节——大麦初熟收割,记念神的供应。(耶稣是初熟的献给神,是神供应给世人的救赎)
- 4. 五旬节/收割节/七七节——小麦成熟收割,为丰收而感恩记念。(教会被圣灵建立)

初熟节是第一次收割,意味着以色列人的收割,五旬节是第

二次收割,意味着教会时期的收割。根据犹太拉比,五旬节是神颁布律法给摩西的日子。

在新约时代,五旬节不仅仅是圣灵降临的日子,更是遵守弥赛亚所教导真理话语的日子。最重要的双重意义是:使得救赎的人有圣灵的内住,传讲真道和福音。五旬节是唯一没有规定日子的节期,意味着各地的教会需要在每年不同的日期庆贺这个重要里程碑的日子。

从五旬节到其他 3 个秋季的节期,在这中间的空隙时间有 16 周,意味着教会时期灵魂收割的时间空隙,目前已经快接近整整 2000 年了。

当教会收割的工作完成后,就进入秋季的 3 个节期,这将是最后的阶段,是关乎以色列人全家得救的时间。

- 5. 吹角节——以色列家被召聚审判, 预备悔改转向耶稣弥赛亚。
- 6. 赎罪日——7 年大灾难结束前一刻,以色列全家悔改承认耶稣是弥赛亚,以色列余民全部得救。
- 7. 住棚节——千禧年国度的开始,这节期神的百姓欢庆7日,意味着众圣徒复活的婚庆开始,同时与耶稣一起作王治理地上一千年。

目前这空隙时间已经近了,是每个人自己要预备好的时间了,也是白日能做工的有限时间,因为7年的黑暗期也将随后而到。

### 12.印记

有不少信徒看到某些"新闻"报导关于"兽的印记"(启

13:16-18),其目的是提醒信徒要抵挡,免得被"敌基督"掌控。那么在圣经里,印记象征的意思是什么?启示录这里的印记又是什么意思?

关于印记,在哥林多后书 1章 21-22 节和以弗所书 4章 30节里已经说明,在基督里的人,有圣灵的印记作为凭据,而盖上这印记的是父神,也就是说信徒的救赎是有圣灵已经"提前支付订金担保",以保证未来全部应许的"支付"。因此,印记预表象征所有权,信徒是属神的,神拥有信徒的所有权,而信徒享有永恒的安全感,印记同时也保证了信徒未来得着应许祝福的实现。

启示录 13 章 16-18 节的"印记",是撒但要仿冒神在圣徒额上的印记,就是圣灵的印记,而"仿冒的印记"就是兽的记号,这印记会印在所有降服敌基督权力,并接受他为神的人身上。

暂且不论教会的圣徒将于灾前被提——圣徒不会在大灾难中,更不会遭遇兽的印记的事。假设,我们是说假设教会将经历大灾难,那一个圣徒已经有圣灵的印记作为凭据保证,又如何可能会盖上兽的印记?除非那不是信主的人。

因此信徒不要为与真理抵触的"新闻报导"忧虑,信徒真正的问题是常叫神的圣灵担忧(弗 4:30),因为信徒已经有圣灵的印记,不应该让圣灵担忧信徒生命的成熟长大的问题。所以信徒应该忧虑的是如何回应圣灵的印记,而不是思考仿冒的印记。

## 13.故事的细节

信徒往往很容易期望神行使大事,无论是在自己的身上或是在自己的家人身上,或是在祂的属灵国度里,因为人们已经

习惯期盼比较大的愿景,更想一步到位。同样的,在跟从主的过程里,人的惯性使我们特别会关注一些"大事",或是轰动的事情,并寄望以此事实去为神作见证,基本上,这样的心意和动机没什么不妥。问题是圣灵如何带领我们在日常生活中呢?为什么常常没有大事成就呢?

从初信到成长,再到渐渐成熟长大的经历中,其实真正让信徒领受圣灵的引导与享受神的恩典的,几乎都是"小事",但涓流却是汇入大海的途径,如同神赐给以色列的是西罗亚的缓流,而不是急流,更不是乱流(赛 8:6)。

从许多圣经的故事里,无论是旧约或是新约,神都是在很细微的小事上去引导人。例如在使徒行传9章10节里,有一个叫亚拿尼亚的人,他只是一个敬虔的门徒,既不是使徒也不是先知,圣经记载他的生平不过是按手在一个人的身上,使圣灵充满他,这人从此就成为大有能力的使徒——保罗。从此圣经就再也没有在别处提到他。

学习跟从圣灵的引导,要常常回头看自己所经历的事,特别是许多小事,你必定能看到无所不在的神,祂赐下处处的恩典乃是一生之久,看似平淡却是不平凡,看似没啥事,却事事让我们感恩祂的作为。从祂创造万物中如此细腻密合地组成美丽的图案,令我们讶异全能的主,祂统管着万有的运作,岂不能让信靠祂的人仰望主随处的恩惠吗?

## 14.忧闷与烦躁

诗篇 42-43 篇,是可拉的后裔所写。可拉是利未支派中的一族,是负责看守圣殿的守门人和赞美的班次,在以色列因不听神的教诲被逐出大流散,被掳到巴比伦做亡国奴,他们就无法在圣殿供职。可拉一族心中万分地感叹与不安,有感写下这两篇诗篇,表达他们心中的苦闷与烦躁不安。

在诗篇 42 篇 5 节经文中写道: 我的心哪, 你为何忧闷? 为何在我里面烦躁? 应当仰望上帝, 因他笑脸帮助我; 我还要称赞他。

这节经文里的"笑脸"在原文的意思是表情、面孔。虽然没有"笑脸"的直译,但是和合本译文真的太巧妙了,因为作者是从灵里发出的忧闷与烦躁的呼求,而神回应给他的是:我的脸孔依旧在关注着你的环境与情况,我正在看着你,我知道你的情绪,而我仍然宽恕你,支持你,并且嘉勉你,安慰你,鼓励你。

虽然以色列因悖逆神而被大大地管教和训斥,但因为神的恩赐和选召是没有后悔的(罗 11:29),神从来没有离开过祂的儿女,祂总是用祂的恩慈引领我们悔改(罗 2:4)。祂看着我们的情况,不断地告诉我们:孩子,我一直在你身旁,也永远在。你因遵守我的真道和持守的信心所遇到的困境,不用担心和惧怕,因为我掌管万有,统管一切。在你的心灵里面有我赐给你想不到和外人无法理解的平安。我必支撑你,托住你,保守你。虽然你有短暂的忧闷,但我给你们救赎的应许永不改变。我必将生命的道路指示你。在我的面前有满足的喜乐;在我右手中有永远的福乐(诗 16:11)。

祂真的是用"笑脸"帮助我们的神!

### 15.寻求神常有的迷思

谈到神的旨意,就一定会提起基督徒最常有的疑问:如何明白神的旨意?当然,一个会这样问的基督徒,也看出他对信仰的真诚,期待神引导,这是正确的态度。

一般来说,当人求问神的旨意,焦点都围绕在自己的生活上: 跟谁交往和结婚?住在哪里?该不该转换工作……?甚至在

哪里聚会,总期待有方向可循。

#### 勿先画靶心再射箭

当我们求问神在自己生命中的旨意时,却常有一些迷思,自己可能先过滤掉一些不需要问神的事,但试问应由谁来决定需不需要呢?另外,当我们认定是神的旨意后,似乎就不用负责任了。例如我们透过寻求后与某人结婚,后来婚姻中遇到冲突,人可能又想,这婚姻是神的旨意吗?

当初猛烈祷告,寻求神旨意如同在寻找"命中注定的人"。 而事实上,很有可能是人在择偶时先"心动",接着嘴说"感动"来满足自己想"行动"的愿望。如此先画靶心再射箭式的寻求神,人的"心意"在先,然后再求神的"旨意",这时所有周遭的反应全部成为人所期待的正面回应,一点风吹草动,就定义为"神的旨意",这可能是我们最容易犯的错误。

成为基督徒后,可能不谈"命运"了,但却转成"神的旨意"来想,无形中建造了另类的基督徒宿命观。

#### 神的旨意有哪些层面

信仰的迷思,让我们错解了"神的旨意"。我们应该明白"神的旨意"有哪些层面,<u>不只是围绕在个人的事上,圣经中神</u>的旨意,这才是最首要的。

圣经指出人的生活,乃要按神的话而行。例如: "祂向你们所要的是什么呢? 只要你行公义,好怜悯,存谦卑的心,与你的神同行。" (弥 6:8)。"你要尽心、尽性、尽力爱耶和华你的神。" (申 6:5)。"当孝敬父母,又当爱人如己!" (太 19:19)。"所以,你们要去,使万民作我的门徒……" (太 28:19)。"……将身体献上,当作活祭……" (罗 12:1)。但这些神的旨意不能只是如看提示一样"参考着用",圣经要我们"遵行",无论是主耶稣的教导,还是摩西的警戒,

众先知的话,从撒母耳简单扼要的一句"听命胜于献祭"就说明了一切。

面对神的话,我们的心态是如何呢?我们往往在乎的是自己的需要,怕在重要抉择时任意而行;或者,想"一朝择定",图个"放心",却在以后自己感觉不重要的事上,随心所欲。难道神只期待我们在重要关卡上来寻求祂,而以后的生活琐事,神不在意吗?

也许,跟谁结婚,做什么工作,在哪里聚会,比起圣经神的旨意,都不是最重要;而<u>我们在婚姻中怎么彼此相待,在工作中怎么见证神,在教会中怎么与人团契</u>——这是神要我们先尽到的本份。

诗篇 37 篇 5 节写着: "当将你的事交托耶和华,并倚靠祂, 祂就必成全。"我们的生命被建造,是与"神永恒的旨意" 有关,让我们不是停在世上短暂的事上,因祂顾念我们,而 且顾念所没有看到的层面。

#### 敬畏神 神必指引

从人的角度,自己的事都是最重要的,当然期待神按我们的需要回应我们,只是人极容易以"结果论"来看神的旨意。难道只有好事才是神的旨意?坏事就不是神的旨意?人定义的"成功"又是如何呢?今日的失败,也许比成功的人经历更多的成长,学到成功者没有的耐性与等候。

耶稣在客西马尼园中的祷告,求问天父"喝苦杯"的旨意,最后,从世人眼中看来是"极大的失败",却真正是神的旨意。因此,不要因现在的光景不在我们的计划之中,或是正在艰难里,就认定不是"神的旨意"。

最后,看看先知约拿逃往他施,离开神的呼召,此时正好有船前往,这应不是常有的事,岂不是"环境印证"?但这当然不是神的旨意,结果,他被鱼吞到肚腹中三天三夜,没想

到,日后耶稣还引用了约拿的事来宣告祂的死与复活,这样,到底什么是"神的旨意"?我们真的只有敬畏神,按着神的话而行,亲近祂,祂就必指引我们的路。

也许,我们一生平淡,没有特色!但却专心仰望神,贴近神!生命活得充满神的荣美!在人间也许没有很多响亮的掌声,但是坐在天上宝座的主耶稣却为我们鼓掌。

### 16.默默无闻的主角

世人因始祖与创造主隔绝,基本上都处在"无主"的状态下。这趋使世人从"无主"到"拥立王"去弥补灵里无主的贫乏。我们在各个领域中,都可以看到这种现象,已经渐渐地延伸和深植在人心里。人们从原本应忠诚于造他的主,转变成为在各个领域中效忠于某位领袖,好的一面是"顺服掌权者",不好的一面是"被辖制"。对于信徒而言,基督只有一位,头只有一个,身体只有一个,圣灵只有一个,正如你们蒙召,同有一个指望;一主,一信,一洗,一神,就是众人的父,超乎众人之上,贯乎众人之中,也住在众人之内(弗 4:4-6)。因此信徒可以享受绝对的自由而不在律法的控制之下,这自由指的是脱离撒但和律法的权势,而不是任意妄为。

从使徒行传开始的福音工作,经过历世历代直到今天,有数不尽的圣徒回应自己被拣选的呼召,没有忘记为什么自己蒙恩典得救。有无数默默无闻的圣徒,他们安静地按照圣灵的引导去做神量给他们的工作,他们尽心尽力的服侍主却不为人知。神这样的安排是让所有的人明白,只有弥赛亚是主,是王,是头,没有任何一个人可以成为"你的主",去主宰、去控制你在基督里的自由。罗马天主教的黑暗时期是当今信徒要注意和避免重蹈覆辙的惨痛教训。

正是这些隐藏在某处,不为人知的圣徒,他们忠诚地去执行

神交付给他们的使命。这些是上帝预留的余民,他们得聆听真牧人的声音,因为他们已经习惯跟随祂而不是跟随人。当所有的信徒到了基督的审判台前,主会根据信徒在地上的生命与工作给与奖赏、或是什么都没有、或是责备。而这些默默付出代价的圣徒,主会为他们戴上荣耀的冠冕,到时候,他们才是真正的主角。在神量给你个人的舞台里,称职地扮演好自己应扮演好的角色,知道这出戏是祂要你演的,而不是去演别人要你去演出的剧本。因为在别人的剧本里,你永远是配角,但在祂的剧本里,你永远是主角。

## 17.重复循环的骗术

说谎者之父——撒但——牠从起初蒙骗天使伙同悖逆神,一直到用蛇的伪装去诱骗夏娃。但无论是受造的天使还是人,都有造物主赐予的智慧。撒但要直截了当地蒙骗时,牠的伎俩就很容易被识破。但是牠的被造是无所不备,智慧充足,全然美丽(结 28:12)。因此,撒但使用牠高级的智慧采取非常有效的方式:就是先给被蒙骗的天使或是夏娃一个关于神的似是而非的描述,这个故事会让听众觉得很有道理,而进一步去思想,可思想是需要时间的。问题是在人思考之前,牠已经给了建议答案,让听众去怀疑神和觉得有理就去行动,而没有回到创造主那里问清楚——祢说的会有矛盾吗?这就关乎信心的首要基础,就是要相信神的话,而不是神话,更不是鬼话。

骗术本身一直是用各种各样的伪装来蒙骗人。被欺骗的人有的是单纯,有的是无知识,有的是贪婪,有的是愚昧,但是无论骗子用什么样的计谋,他能吸引人的是让人觉得有道理的事。同时也不让你有时间去思考,去查明真相,等你听了骗子的建议上当后,伤害和损失已经造成了。

信徒的焦点无疑的总是在于神, 池会透过天使来帮助信徒,

也会透过圣经来光照人心,圣灵也会来引导人。同样地,撒但深知这些事,牠使用更高级的骗术来蒙骗信徒,<u>牠首要任务就是仿冒三一神</u>:撒但仿冒天父,敌基督仿冒基督,假先<u>知仿冒圣灵。</u>其次,牠会给信徒一些似真似假,似是而非的道理,听起来头头是道,到头来还是假的道。从耶稣本身受撒但的试探中,彼此的对话如同圣经高手过招,但<u>毕竟假的</u>总是无法胜过真的,圣灵充满在耶稣身上完胜撒但的计谋。

停,听,看,是过火车平面交叉道口时必须的三步骤,这样才不会酿成悲剧。今天的我们对于圣经真理的态度,<u>同样要</u>常常的停,听,看,才能识破、看穿这些骗术。

## 18.贴标签

肢体们在基督的身体里经常使用一些圣经上没有的词来称呼其他的肢体,比如某人是福音派,某人是灵恩派,平信徒,神重用的仆人,属灵的父母亲或是儿女等等之类。保罗在林前12章1-10节讲到圣灵随己意赐下恩赐给信徒后,在后面的经文他用更多的话来告诫所有的肢体,不可分门别类,因为肢体虽有许多,但身体只有一个,并且提到最大的恩赐是"爱",这是呼应耶稣的命令:彼此相爱。此外新约圣经从使徒行传到约翰三书,重复提到肢体之间"彼此"的字眼超过了50次,没有任何的"圣俗说"来贬低或是抬举其他的肢体。

如果信徒对于圣经真理不熟悉,那他只能用"听来的"去吸收对真理的认识,同时也无法去分辨,<u>流传时间久了,许多教会界的话语就成为习惯用语,甚至于连信徒祷告的内容也被影响</u>,有的严重曲解圣经真理,最后形成如同动植物般的各从其类、五花八门,往往让一个初信者搞不清楚教会界有多少"门派"。

信徒口中的话是盐,是用来调和人与神的关系,同时当信徒

讲到神的话会令听到的人"口渴",去渴慕寻求神。信徒口中的话是思言(路 4: 22),是赞美,是见证,是生命,是造就,是安慰,是劝诫,而不是把肢体贴上标签,自以为是,画地为界,总是从自己的眼中看到其他肢体的刺,却看不见自己的里面是根大木头。

所以,在基督里若有什么劝勉,爱心有什么安慰,圣灵有什么交通,心中有什么慈悲怜悯,信徒就要意念相同,爱心相同,有一样的心思,有一样的意念……凡事不可结党,不可贪图虚浮的荣耀;只要存心谦卑,各人看别人比自己强(腓2:1-3)。

## 19.心情

当人做的事心想事成,这会让他心情很愉快,一整天都是好心情,看什么都是好的,对人也是笑嘻嘻的,彬彬有礼。反之,如果接连不断地事情不顺利,心情就掉到谷底,一整天愁容满面,看什么都不好,对人板着一张脸,有时还是张臭脸。这些都是人之常情,问题是作为上帝的儿女,我们如何看待和处理心情的反差呢?

传道书7章 14 节说,遇亨通的日子你当喜乐;遭患难的日子你当思想;因为上帝使这两样并列,为的是叫人查不出身后有什么事。

这节经文道出世人在地上必定顺境与逆境同存,对于信徒而言,保罗在帖前5章16-18节给出经典的回应,就是:要常常喜乐,不住地祷告,"凡事"谢恩;因为这是上帝在基督耶稣里向你们所定的旨意。这段经文不是劝诫而是命令句,是上帝对祂儿女定规的旨意,也是最准确处理和解决心情落差问题的方法。

圣灵透过保罗写下的解答,其实是在告诉信徒一个重要的关键点,就是神的恩典乃是一生之久,意思是这恩典可以让信徒不是一时,而是一生都有祂赐下的足够恩典,来走完在地上的日子。正如保罗所深深体会的,主对他说: "我的恩典够你用的,因为我的能力是在人的软弱上显得完全。"

当你事情顺利,感恩是很容易的,当你事情不顺时,更要感恩,因为你必经历更大的恩典。因此心情不好时,不要一直纠结在事情上,而是开始赞美感恩祂预备要赐予你的恩典。 人软弱所得到的恩典更胜于刚强的恩典。当你在逆境中不断地感恩赞美,就在信心中已经得着随后祂要给你的恩典了。

### 20.信心

希伯来书 11 章 1 节给信心一个定义:信就是所望之事的实底,是未见之事的确据。 自从造天地以来,神显明给世人看见祂的永能与神性,藉着所造之物,叫人无可推诿宇宙的创造主(罗 1:20),我们因着信心,相信诸世界是藉神的话造成的,就相信有创造主(来 1:12)。这是世人可以眼见为凭的事实,但是一旦人相信进化论这样的理学和奇怪的小学,甚至于否定创造主的存在,他们就无法明白人衰败的缘由,终其一生看不透,也想不明白这世上的不公不义,还有因贪婪导致资源耗尽的结局。

神虽是看不见,但世人每天看得到日月星辰变化的四季,有着自然界的启示引导人寻求祂。更何况今日的科学知识,世人已经知道地球的公转与自转,地球从未停止在转动。这已经是最好的证明,但为什么人类感觉不到——有位设计师使地球如此像机械般的运行?人类不能用无知或是其他拒绝创造的理由来推脱。

信心的本质是相信神的应许。在创世记中,神应许女人的后

裔要击败撒但;在旧约中神拣选了亚伯拉罕,给了他有儿子的应许,也给了以色列迦南美地的应许;祂给了大卫他的后裔将永远坐在宝座上的应许;祂告诉耶利米以色列会被掳70年,70年后祂告诉但以理关乎以色列救赎计划的70个7的应许;祂应许了弥赛亚降生;祂应许赐下圣灵;祂透过先知应许了弥赛亚国度;应许新耶路撒冷城。这些所有祂给以色列的应许正在一步步成就。在旧约和耶稣并使徒时代的圣徒,他们的信心是相信神的应许,而不是自己的理想和梦想。

对于新约的圣徒,在信心的根基上,仍旧是相信神在圣经中其他未成就的应许。至于把信心建立在相信任何人的理想与梦想上,那不是真信心,那是具有吸引力的兴奋剂,甚至于是强心针。问题是一旦信徒如此相信就开始用"信心"祷告,那不是在神的应许里祷告,而是在人的理想梦想中祷告。新约是接续了旧约的应许,而不是自创新的应许,是神没有应许的,这会把信徒带入危险地带,陷入僵局与混乱中。无论如何,神终究会成就祂自己的应许,这是犹太使徒与犹太先知的信心所相信的,他们是神所立的见证人,圣灵也与他们同证只有神的应许必定成就。

# 21.在困境与问题中成长

任何一个孩子长大成人的过程,即使到了成人之后,还是会遭遇各样的问题或是困境,有的人走出来了,有的人仍然陷在其中。从神的角度来看,神负责地带领和养育祂的孩子,信徒所遭遇的问题是经历成长和祂的恩典最好的方式,关键在于你如何看待这些问题和困境。

公义和公平是祂宝座的根基。(诗 97:2)作为神的儿女,终究是恢复成为神儿女的样式。保惠师也是训诫师,如同督导一样的训练我们,目的是要信徒行公义,像祂一样地有怜悯之心,同时藉着问题与逆境试炼我们的信心愈发长大。此外,

池量给我们的无非是人所能受的,不会给我们过于所能承受的(林前 10:13),否则那就不是在爱心中的训练磨练,而是在恶心中的折磨与刑罚。

使徒保罗在论述中,他的生平遭遇了无数次艰难和困境如鞭打、贫穷、饥饿、困苦、监禁等等,但全部都平安度过。在他最后往罗马受审前,保罗成长的信心已足到连毒蛇咬他都无法伤害他。这是他属灵生命的高峰,也成为历代信徒效法他的榜样。

信徒遭遇各样问题和困境不是坏事,而是学习成长的大好机会。我们不是去怨天尤人,或是控告自己,我们反而会转向神求告祂的恩典带领我们平安度过。因此希伯来书10章35-38节说:所以,你们不可丢弃勇敢的心;存这样的心必得大赏赐。你们必须忍耐,使你们行完了神的旨意,就可以得着所应许的。因为还有一点点时候,那要来的就来,并不迟延;只是义人必因信得生。他若退后,我心里就不喜欢他。

### 22.神话语的力量

在信徒成长的过程中,难免会遇到筋疲力尽、力不从心的时候,即使我们身体有足够的休息,但仍然有着无力感,举步维艰。神的儿女自然也会祷告,也会到祂的施恩座前支取恩典,无庸置疑地持守我们的信心相信祂会帮助我们。在这其中往往最重要的经历是祂给我们几句话,就足以让我们重新得力。但以理书10章16-17节,是个很好的例子。当但以理大大愁苦、毫无气力时,天使向他说:"大蒙眷爱的人哪,不要惧怕,愿你平安!你总要坚强。"他一向我说话,我便觉得有力量,说:"我主请说,因你使我有力量"(但10:19)。

大卫在面对仇敌时所遭受的患难,他在诗篇 138 篇 6 节说: 我呼求的日子,你就应允我、鼓励我,使我心里有能力。大

卫能够胜过每次的患难是因为他呼求神的时候, 祂回应大卫, 他的心里就有能力。但以理和大卫有着同样的经历。

这个经历不只是给他们而是会给所有神的子民,因为在旧约时期圣灵仅住在一些被神使用、特定的人身上,<u>但是在新约的信徒,圣灵内住在每个神儿女里面。</u>更何况圣灵不是天使,<u>祂是真正圣经的作者</u>,祂自己会直接把指示的话语赐下给寻求神的信徒,给他们作随时的帮助。

有时候信徒会寻求家人,朋友,肢体给你安慰鼓励的话,这些都很好,但是无论如何,都远远不及神给你的一句话。这句话有时足够你使用一生,我们就知道常常读神的话语,明白祂话语的亮光是何等重要。你的临时抱"神"脚,祂肯定不会一脚把你踢开,虽然祂会用恩慈引你悔改(罗 2:4),但这非长久之计。从许多圣经的例子中,特别是在新约时代,信徒已经恢复跟神原本隔离的关系。无论你的状况如何,在祂的爱里是没有惧怕的,务必要坦然无惧地到祂的面前得着祂赐给你的话语。神用祂的话语创造,这话语的权能托住万有,这话语必使你重新得力再向那标竿直跑。

### 23.他现在必是臭了

拉撒路死后复活的故事对信徒是耳熟能详的,在约翰福音 11 章用了很大的篇幅记载这真实的神迹,这也是耶稣给以色列 人的最后一个神迹。

耶稣没有在拉撒路活着的时候去医治他,反而是故意在他死了四天后,等拉撒路被埋葬后才过去。当耶稣吩咐他们把墓穴的石头挪开,马大说:拉撒路的尸体已经开始腐烂发臭了,因为他死了已经四天了(约 11:39)。耶稣回应她:人若信,就必看见神的荣耀,拉撒路就死后复活。

耶稣在这里不但是告诉世人,复活在祂,生命也在祂的手上。相信祂是救主的人,虽然肉体死了也必复活(约11:25),这也是保罗在林前15章告诉信徒关于复活的内容。

对于信徒要明白,你的身体不但会死,而且会腐烂臭掉,那为什么要花许多时间为自己的肉体安排呢?又为什么认为可以凭着自己的苦力能作成成圣的工作呢?现在的身体是已经坏掉的,是修不好的,是渐渐地腐烂的,所以会发出各种肉体犯罪的臭气,因为凡世界上的事,就像肉体的情欲、眼目的情欲,并今生的骄傲,都不是从父来的,乃是从世界来的(约壹 2:16)。同时我们有多少时候凭着肉体血气去事奉或是做事工呢?

17 节接着就说:这世界和其上的情欲都要过去,惟独遵行上帝旨意的,是永远常存。上帝的旨意是要祂的儿女发出基督的香气,圣灵率领我们在基督里夸胜,并藉着我们在各处显扬那因认识基督而有的香气。因为我们在上帝面前,无论在得救的人身上或灭亡的人身上,都有基督馨香之气(林后2:14-15)。

信徒跟随圣灵的引导、教训、管教、光照、顺从,这些都是在建造你的灵命,这生命是永活的,这生命不属这世界,更不会跟随这世界与人,因为羊只会跟随着大牧人。信徒每日的生活是要查验:我们是活在自己的臭气还是香气中?我们的祷告是清香之气还是出自老我的臭气呢?作光做盐的生命散发出去的不是恩赐恩膏的工作,而是你的香气。

### 24.无所不在

信徒跟随主不只是在聚会或是团契的短暂时间,主要的时间 是在生活与工作上。当耶稣开始祂的公开服事后,祂常常使 用周遭的事物来教导或是比喻,因为祂里面有聪明与智慧的 灵,还有谋略的灵行事。祂看着天上的飞鸟告诉门徒,即使飞鸟无需劳苦的耕种,天父一样看顾牠们的日常需要,供应食物给牠们,更何况是上帝的儿女,祂岂会让你挨饿呢,所以保罗深知神的真理,就说:敬虔加上知足的心便是大利了;因为我们没有带什么到世上来,也不能带什么去。只要有衣有食,就当知足(提前6:6-8)。

耶稣也用野地中自然生长的百合花告诉门徒,即使像所罗门如此高贵的君王所穿的衣裳还不如花朵的清香美丽,在人看为宝贵重要的,神看为过眼云烟。同时我们可以看见耶稣除了服侍外,祂常常带着好奇心看着这世界与人们。当一个罗马的百夫长来请求耶稣去医治他的仆人,他竟然跟耶稣说您不必亲自去,只要你说一句话,我的仆人就必好了。耶稣讶异百夫长的信心大到连以色列人都比不上(太 8:5-13)。耶稣接着就用这个例子说连外邦人都完全信祂的权柄能力,但以色列人却拒绝祂。

信徒每天最多花的时间不是在聚会或是亲近主,这些都是必要的,但真正耗费大量时间的,是每日的生活与工作。问题是我们应当怎样去面对它呢?是忧虑没有食物,还是忧愁不如别人的富贵荣华呢?耶稣已经应许这些天父都是知道的,祂会"按时供应你",因此不要忧虑,更不要专注于建立地上转眼成空的富贵。

对于许多事情的看法,无需做过多的猜测与预设立场,要时常用好奇心期待着祂的作为,而不是按你的意思成就。我们的主——无处不在,处处都有预备,处处都有惊奇。无所不能的祂成为我们在艰难中随时随地的帮助,使我们学习依靠祂的信心成长。祂无所不知地带领我们走天路,帮助我们脱离一切的凶恶,保护我们如眼中的瞳人。因为神赐给我们的不是胆怯的心,乃是刚强、仁爱、谨守的心。你不要以给我们的主作见证为耻;神救了我们,以圣召召我们,不是按我们的行为,乃是按他的旨意和恩典。处处有神,绝处逢神,祂无所不在地看顾我们,当然也深知我们的一切好与不好的

事,使我们敬畏祂。我们既然蒙召,行事为人就当与蒙召的恩相称。我们不是带着忧虑忧愁的心过日子,而是带着乐观期待祂的带领,好让我们不住地赞美那创造天地万物,统管万有的耶和华。

### 25.忘记

申命记的目的是摩西写给新一代的以色列人,在他们预备进入应许之地之前,再次提到神对以色列人的慈爱;属灵的层面,申命记是强调对神在敬拜和顺服中,要完全委身于主的呼召。摩西在这重要的书卷中不断地提醒以色列"免得忘记"神的约,神的作为,神的救赎,神的恩典。很不幸的,以色列在约书亚离世后,很快地就忘记了神(士 3:7),结果落在仇敌手上被羞辱。约伯记 8 章 11-13 节写着,蒲草没有泥岂能发长?芦荻没有水岂能生发?尚青的时候,还没有割下,比百样的草先枯槁。凡忘记神的人,景况也是这样;不虔敬人的指望要灭没。经文清楚告诉神的儿女,如果忘记神,其景况就是:草就枯萎,希望就幻灭。以色列的历史不只是给世代以色列人的惨痛教训,同样也是给新约信徒的警戒。

也许我们都有这样的经验,就是人如果不常提起某个朋友的名字,不用几年,当我们突然想起这人时,就怎么也想不起这人的名字。更何况是一些别人告诉你的事情,如果不经常提,可能忘记的速度会更快,因为只要长时间没提到或是没用到就会在记忆中消退。

神早已定规给以色列民要熟悉律法书,并且要求祭司教导百姓,君王也要抄录一本律法,父母教训儿女,都要常常读与写神的话语并听从。神从来不会忘记祂的子民,但祂的子民却总是忘记祂,如果他们记得创造主,又怎敢拜偶像呢?而且神给了以色列长达几百年的时间悔改,他们的心仍然不转向神,最后神审判以色列人"大流散"到如今都没结束。

对于今天的信徒,如果我们不常常读神的话语,用祂的话语,记住祂的话语,时间一长,我们就容易忘记,有时候要用却陌生得讲不出口,或是不熟悉用那一句,又怕乱引用经文造成尴尬。天地要废去,主的话却不能废去(太 24:35)。神会忘记祂儿女的悖逆与过犯,却不会忘记跟祂子民的约定,更不会忘记每个属祂的儿女,并纪念他们为祂所做的。那我们呢?

## 26.你在忙什么

无论是光明与黑暗,都在神的统管内,不过这世界暂时还是在撒但的权势下,等候神儿子再来时,父神把仇敌放在祂的脚下(林前 15:22)。如今光明与黑暗都在很积极地忙碌,一边忙着救赎人,一边忙着毁灭人,两边也各有使者与归属的人,各自忙碌做属于各自范围内的事,因为光明与黑暗并不相交(林后 6:15)。

那对于光明之子呢?你在忙什么?这不是说信徒不用上班工作和处理家庭的事,事实上,敬拜与事奉是同一个字,服侍与工作并无属灵或是属世的差别,因为一旦人重生得救后,已经不属于这世界,不在黑暗的权势下,他有了"新生的灵"可以依靠"内住的圣灵"行走、行事,无论是在工作或是家庭中,在光明与黑暗之中作为小中保,随时等机会为主作见证,传讲福音的内容。

信徒首要的是要认知自己的身份与位置是行在光中,不再是在黑暗中行走,光明之主忙碌着建造祂的儿女和从火里抽出一根柴 (摩 4:11),黑暗之主也忙碌地抵挡祂的工作,试图建立牠的版图,即使牠已经失败但仍然在跟祂为仇。

既然我们蒙怜悯,受了这职份,就不丧胆,乃将那些暗昧可耻的事弃绝了;不行诡诈,不谬讲神的道理,只将真理表明

出来(林后 4:1-2),我们最需要忙碌的事,而且是最重要的事就是无论在那里做什么,要常住在基督里,心灵随时想起基督,将真理活出来(表明出来),把内住的基督真光返照出来照亮在黑暗中的人。无论做什么,都要为荣耀上帝而行(林前 10:31),为祂的荣耀而忙碌救人——那些不是在教会中,而是在这世界中仍属黑暗之主的人。今天的你在忙什么呢?

## 27.添加剂

添加剂几乎被普遍使用在各类食物中,从最早的天然添加剂,到人工添加剂,再到化学合成添加剂。目前各种人工或是化学添加剂,虽然在外表和口感上使食物更有诱惑力能吸引消费者,但人们都知道不能过度或是经常食用,否则长期食用的结果必造成人体器官过度负荷而病变,严重的会致癌。

福音的本质仅仅只是人相信耶稣替代罪的偿还,相信祂的死如同世人未重生的死,还有祂的复活代表着人重新的生命和未来的身体复活进入永生。使人得救的福音就是如此单纯的内容,并且,福音本是神的大能,要救一切相信这福音内容的人,因此保罗说他没有用高言大智去传讲福音,没有用神迹奇事去吸引人,只是传讲耶稣基督并他钉十字架。

反观今天的福音内容有:

- 1.神会祝福你,特别在物质上。
- 2.神给你一个命定要你功成名就去作见证。
- 3. 你的物质昌盛代表着神的祝福,因此神乐意祝福你成功。
- 4. 神要你有美满的婚姻, 祂会为你预备另一半建立家庭荣耀 祂。

- 5. 神呼召你, 祂要大大使用你, 你要尽快地委身于教会的各样服侍, 建造教会。
- 6. 你要求恩膏,并且与有恩膏的人一起推展神的国度。
- 7. 奉献人力财力于慈善事业以关怀弱势的社会福音。

那"圣经"不禁要问,这些与基督被钉十字架的死和福音的本质是同样的内容吗?到底是人的能力或是人的恩赐或是人的义,还是福音内容的大能,使人真正用信心相信耶稣而被称义呢?

福音的添加剂如同人工或是化学合成添加剂充斥在教会界,这样的教导令信徒被引导到"各类人工智能"上,而且有"控制芯片"来运作。使徒们会有神迹奇事发生,不是权柄能力而是福音信息的大能。神迹奇事不过是印证和伴随着他们所传讲福音的内容是真实的,这是天然的,是自然发生的神迹,而非人工可以去"制造"出来的,或是"芯片设计"可得的。

### 28.原形毕露

神的属性有祂的美善,慈爱与怜悯等等,撒但的本质是骄傲,说谎,靠着被造的智慧聪明不断地"我要"显出更多的贪婪(结 28:12-19)。当始祖不听神的话,罪进入后导致整个人被造的本质被破坏,为了藏羞只能用无花果的叶子作为遮羞布来隐藏,到如今人人都仍然有一块遮羞布把自己的原形隐藏起来,有的人败坏到连羞耻心和良心都丧尽(弗 4:19)。

人败坏的本质是不可能用坏掉的去修补坏掉的,这是永远都无法"修成"的。只有好的才能去修补坏掉的,因为只有祂知道如何去修补坏掉的部分。人本以为有着遮羞布而别人看不清自己的本相如何,其实你的亲朋好友都看得到,只是你我还觉得自己不错而看不见自己的本质已经彻底败坏了(创

6:11-12)。这也就是圣经所说人自觉有罪,坏掉的人救不了自己而需要救恩来修补已坏掉的。除了神发明的救恩——耶稣基督,没有人能自救或是用其他方式修补自己坏掉的本质。

当一个人得救后,他的本质开始产生变化,神修补坏掉的工作开始进行,人只是配合工匠修补的工作而已。这个工作会持续不断,而人能做的只有"持续配合",这就是信心。

不过在这修补的过程中,基督徒仍旧会原形毕露,显出自己的本质。无论你多么以为自己已经不错,很好了,一旦遇见连续不断的事件或是持续被激动,很快的我们就再次原形毕露地显出自己的个性脾气,就显明我们本质确实是完全坏掉的。因此你只有不断地跟随和依靠圣灵,祂就会用水就是真理的道将你修补好,而不是用服侍,事工或是任何其他方式。

在祂面前,我们都是赤露敞开的(来 4:12-13),是藏不住的, 只有坦然无惧地来到祂的施恩座前,求告祂的慈爱与恩典作 为我们随时的帮助,这就是保惠师为何内住的主因之一了。 就怕你自己没有还以为有,自以为是和自以为义地认为可以 去修补你的原形,而不是被圣灵模成新亚当的原型。

## 29.日日更新

罗马书 12 章 2 节说:不要效法这个世界,只要心意更新而变化,叫你们察验何为上帝的纯全、善良、可喜悦的旨意。这是保罗教导,当信徒重生得救后,首先是不要效法这世界的系统和现象。新的生命从婴儿期到成长期,需要持续不断地依靠圣灵和祂的话语重新建立新生命,这个建造是需要日日更新,时时更新的,这是在与世界不同的价值观和末世观上被建造,这个工程建造的好与不好的结果就如同哥林多前书3章 1-17 节所记。

对于许多渴慕神的信徒,他们很想知道神在他生命中的呼召与安排,无论是出于好奇心,还是真愿意顺从,因此很多人摆上时间去寻求圣灵的指引,问题是要如何得知呢?

首先在前面的第 1 节: 弟兄们, 我以上帝的慈悲劝你们, 将身体献上, 当作活祭, 是圣洁的, 是上帝所喜悦的; 你们如此事奉乃是理所当然的。如果信徒没有立志将自己委身献于"基督"而不是"祂的身体", 又如何进一步知道祂对你的旨意呢?

其次,如果第 2 节倒过来读的意思是:要察验上帝在你身上 美好的旨意,那你就需要日日心意更新而变化,变成更多像 神儿女的样式。如果你的心没有不断地更新变化,又如何能 够去察明验证知道祂在你身上的旨意呢?

再倒过来接回第 1 节,如果你不愿意委身献上自己给基督,又如何让圣灵做日日更新的工作呢?

无论 1-2 节正着读或是反着读,真理的圣灵对信徒的要求都是一样的。因此关键点不是一直去寻求神在你身上的旨意,而是随着你愿意献上自己给基督而不是教会,你又愿意配合圣灵更新变化的工作,随着你生命变化得更加成熟,自然就会察验出神量给你祂的纯全、善良、可喜悦的旨意。因为祂不是问你"会不会",而是问你——"肯不肯"委身于基督,是否愿意日日更新变化自己的心意去效法祂,愿意毫无保留地把自己交付在圣灵的手上,即使会面临难处与挑战?除非你真地献上自己,认同十字架的意义,否则祂又如何把祂自己交付给你呢?

### 30.有福的人

福是中国人过年必须呈现在春联上的字,无论是正的或是倒

(到)的福字,这也是最有喜乐感和欢愉的字,让我们欢庆与家人一起和享受的时刻,同时也给人们带来迎接新年的盼望。

在圣经里,有多处也记载着跟"福"有关的经文,其中首要的是在诗篇 32 篇 1 节: 得赦免其过、遮盖其罪的,这人是有福的!一个被神赦免罪恶的人得到了自己不配的赦罪,同时被给予恩典得到永远的生命,在人世间没有比这个福份更大的了,保罗也在罗马书 4 章 7-8 节引用大卫在诗篇的话,特别在 8 节说明了因信称义的本质: 主不算为有罪的,这人是有福的。即使你作为被天父管教的儿女也是有福的,那证明了你是祂的孩子,如约伯记 5 章 17 节所记: 神所惩治的人是有福的! 所以你不可轻看全能者的管教。

此外,听祂话语的是有福的(王上 10:8;伯 29:11)。昼思夜想神的话语是有福的(诗 1:2)。投靠神的是有福的(诗 2:12;34:8)。眷顾贫穷的肢体是有福的(诗 41:1;箴 14:21)。倚靠神的是有福的(诗 84:12;箴 16:20)。凡等候祂的都是有福的(赛 30:18)。因着主和传福音而被辱骂和逼迫是有福的(太 5:11;彼前 4:14)。遵守神之道是有福的(路 11:28)。听道后去行道的是有福的(约 13:17)。施舍比接受更为有福(徒 20:35)。忍受试探是有福的,因为他胜过后会得到生命的冠冕(雅 1:12)。为主受苦、忍耐的是有福的(雅 5:10-11)。读启示录和遵守上面记载的是有福的(启 1:3)。在头一次复活有份的人是有福的(启 20:6)。

以上有福的清单中,你得到了多少呢?你失去的福又有多少呢?

神所命定的福跟世界上的福是多么的截然不同!身为神的儿女,我们的祝福是真正从神来的,还是这世上的?更糟糕的也许是来自撒但伪装蒙骗的祝福。



### 附: 其他学习资料介绍

- 查经录音、附讲义资料
  - 1. 耶稣生平系列
  - 2. 十字架系列
  - 3. 救恩系列
  - 4. 圣灵学系列
  - 5. 加拉太书系列
  - 6. 以色列系列
  - 7. 雅各书系列
  - 8. 属灵生活系列
  - 9. 祷告系列
  - 10. 2021-2022 跨年祷告会
  - 11. 罗马书系列(预备中)
  - 12. 以赛亚书系列(预备中)
- 诗篇导读短文集(小册子)
- 弥赛亚信徒(信耶稣的犹太人)的著作图书
  - 1. 《希伯来书注释》
  - 2.《弥赛亚的脚踪》——启示录注释(编者:此书堪称上帝赐给中国教会的礼物)

上述资料和图书,有需要的肢体,欢迎与同工联系。



微信公众号 以马忤斯的相遇 Emmausstudy



长按并识别二维码,或扫一扫可关注

从圣言的受托人——犹太人的文化和角度 来研读圣经,解读圣经原意

(参考经文 罗3:1-2)

扫码 ▲关注我们公众号



用微信扫▲码联系我们



用"以妮歌玛"扫▲码联系我们

### emmausstudy@qq.com

发 Email (电子邮件) ▲联系我们