## Quiero abrazar el Islam, Pero...

# Por Dra. Fátima Muhammad El shamly

#### Prólogo

Todas las alabanzas pertenecen a Al-lah, el Altísimo. Que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con nuestro amado profeta Mujámmad, con su familia y compañeros.

En "Quiero abrazar el Islam, pero..." la Dra. Fatema Muhammad El Shamly ofrece, desde una perspectiva tanto personal como científica, informaciones verdaderamente valiosas que aclaran el verdadero mensaje del Islam.

Este libro exhorta al lector a dirigirse a las principales fuentes de información islámica, el Corán y la Sunnah, antes de emitir algún juicio o idea errónea sobre el Islam, y no solamente se apoya en las fuentes ya mencionadas, sino que refuta con fuentes históricas, pensamientos de personajes reconocidos no musulmanes y hasta de libros de otras religiones.

Me llamó en gran parte la atención la manera en la que se abordan los diferentes temas, pues evidencia el gran interés de su autora en ayudar a guiar al camino recto no solo a sus allegados, como la amiga de la que cuenta que le planteó preguntas sobre la religión y ella se las respondió, sino que pudo ver más allá y quiso mostrar desde sus vivencias como mujer musulmana y como investigadora la realidad de elegir el Islam como una forma de vida. Pienso que, si

cada musulmán pusiera un grano de arena similar a este libro, no habría persona en la tierra que ignore el conocimiento de esta gran religión.

Bajo la modalidad de preguntas y respuestas, el lector podrá comprender sobre: El Mensaje del Islam, el monotelismo puro, la forma en que se expandió y se sigue expandiendo la religión, el verdadero concepto de terrorismo y quienes lo promueven, el trato a la mujer, la equidad espiritual, la permisibilidad de la poligamia en el Islam, el uso del velo tanto para mujeres como para hombres; la creencia en Jesús, la paz sea con él, como profeta respetado, y el respeto a la virtuosa mujer que es María madre de Jesús; así como también la eterna religión que el Creador dispuso a la humanidad como guía y las revelaciones que transmitió a través de los profetas y mensajeros en diferentes tiempos, entre otros temas más.

Por último, pido a Al-lah que este libro sea de gran provecho y beneficio para todo aquel que lo lea, para su autora y todos los que colaboraron en la realización del mismo. Qué Al-lah, Todopoderoso, nos guie por el camino correcto, nos salve del Fuego y nos permita por Su misericordia entrar en el Paraíso.

Sh. Ahmad Abdo MSc. Dawah y Cultura Islámica 27 de noviembre de 2022

#### Introducción

Este libro, contiene las respuestas a las preguntas de una amiga que tenía interés en el Islam, pero no lo abrazó... He pensado que hay muchas otras peronas que seguramente tienen las mismas preguntas.Por tal motivo, he escrito este libro. Para ayudarlos a conocer el sendero recto.

De una manera u otra, nuestro libro puede cambiar su vida y dar un giro total hacia el ISLAM y su forma de vida, acorde a lo que AL-LAH nos pide con Su Mensaje en el Sagrado CORÁN, que no es otra cosa que acercarnos a Él apartándonos del mal.

**Una nota**... Mi amiga, después de haber escuchado estas respuestas, y tras una larga conversación, ha abrazado el Islam, gracias a Al-lah. deseo que tú, lector, lo logres también y espero que mi libro sea un paso en su camino.

Me fascina saber que, en algún lugar alejado de la oficina en la que me encuentro, estás leyendo las palabaras que yo escribí. Por eso, cuando pensé en quién debo agradecer, tú me vienes a la mente en primer lugar. Gracias por tomar tiempo para leer mi libro. Espero que nos encontremos en esta vida o en el paraíso. Quiero agradecer al hermano Luis Brito por ayudarme tanto en la revisión y con varios libros para que esta obra salga a la luz. Así mismo, agradezco a mis padres -que siempre me apoyan para alcanzar mis metas- y a mi

hermana menor, SAWSAN EL SHAMLY, que es el primer motivo de la escritura de este libro.

Dra. Fátlma El Shamly

El 10 de noviembre, 2022

#### El Islam, ¿qué es?

El Islam es la fuerza interior que nos ayuda a enfrentar las dificultades de la vida. Es la paz interior y la luz que nos orienta para hacer el bien. Es la religión que, en sólo tres décadas, convirtió un grupo de tribus peleadas en una gran nación. En consecuencia, pudieron construir un imperio desde España hasta China y lo lograron cuando siguieron los mandamientos de esta gran religión que es mundial. La mayoría de los musulmanes no son árabes, sólo el 18% lo son, el resto son de varios países como Turquía, India, Francia, Malacia, Pakistán, Britania y Bangladesh, etc.

A mi, como musulmana, me gustaría explicarte mi experiencia personal. Soy musulmana desde nacimiento, pero, cuando tuve 12 años, pensé: ¿por qué el Islam es la religión correcta? Esta pregunta me condujo a leer mucho sobre las religiones y acerca Dios (Al-lah). De aquí, que descubrí muchas verdades. He descubierto que el

Islam es un estilo de vida que te soluciona cualquier problema. Es la única religión que nos explica el propósito de nuestra existencia en la tierra. Según el Islam, estamos aquí como sucesores de Al-lah en la tierra, para dejar una huella y para mejorar las cosas:

'Y cuando tu Señor dijo a los ángeles: «Voy a aponer un sucesor en la tierra' (Corán:1:30)1

El término 'Islam' significa someterse a la voluntad de Al-lah. En el Islam, nadie nadie es juzgado por la culpa del otro. Entonces, la persona en el Islam debe luchar para mejorar.

'A quienes hayan combatido por nosotros hemos de guiarles por nuestros caminos.' Corán 26:69.

Se entiende que luchar para ser mejor es lo que Al-lah nos pide y, por eso, Él nos ayudará siempre y cuando hagamos el bien. Por ello, yo como musulmana camino por la vida haciendo el bien, que es una de las maneras de adoración. El Alma del ser humano en el Islam vale para toda la humanidad.

'Quien mata a una persona sin que ésta haya cometido un crimen o sembrado la corrupción en la tierra, es como si matase a toda la humanidad.' Corán: 5:32.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Todos los versículos del Corán, mencionados en este libro, son tomados de: El Corán, traducción de lic. Muhammad Isa Garcia, Bogota, 2013.

Por eso, el asesinato es una gran falta en el Islam. El Islam no tiene nada que ver con el terrorismo, porque asesinar una persona es como asesinar a todo el mundo ante los ojo de Al-lah. Entonces, quien asesina a alguien, no entiende y no sabe nada del Islam. No hay ningún mandamiento en el Islam sin motivo fuerte.

Nuestra fe se basa en 6 creencias que realizan un verdadero milagro en la vida de la persona. La primera de ellas es creer en Al-lah, el único Dios verdadero que no tiene nada ni nadie como Él, ni tiene socios, ni hijos ni esposa. Dicha creencia, nos provoca gran paz interior por creer que Al-lah, el Todopoderoso, controla todo. Dicha creencia nos libera de los sentimientos negativos. Al-lah nos enseñó intentar mil veces y no desistir. Él dice:

'No desesperéis de la misericordia de Al-lah, porque sólo el pueblo infiel desespera de la misericordia de Al-lah.' Corán:12:87

Por eso, el verdadero musulmán nunca pierde la esperanza, nunca siente temor por nada salvo de Al-lah, no tiene inquietud.

La segunda es creer en los ángeles. En el Islam no hay ángeles caídos, los ángeles son buenos y obedecen a Al-lah y fueron creados de la luz. Pero satanás es genio. No puedo olvidar la historia del hombre colombiano que me preguntaba si tenemos en el Islam al Ángel Miguel, el Ángel de la Iluvia, porque ha escuchado una voz en un sueño, que le avisaba que es el Ángel Miguel. El hombre nunca

había escuchado su nombre. Al saber que los musulmanes creemos en el Ángel Miguel empezó a estudiar el Islam.

La tercera de las creencias, es creer en todos los libros originales sagrados enviados por Al-lah, los que, primitivamente, tenían el mismo objetivo del Islam y el Corán, nuestro libro sagrado. Pero hoy en día, estos libros no exsisten. El Islam no es una religión nueva, sino que es la religión de todos los profetas, desde el primero, Adán, hasta el último, Muhammad. Esta es la cuarta creencia, aquella que contextúa la creencia en todos los profetas de una manera igualitaria, sin ninguna discriminación entre ellos.

El profeta Jesús y su madre eran musulmanes y buenos ejemplos para los musulmanes. Jesús fue mencionado en el Corán 25 veces, y hay un capítulo en Corán que se llama María; Moisés fue mencionado 138 veces, mientras Muhammad, solo 5 veces. La Enciclopedia Británica (Volumen 12) dice sobre el profeta Muhammad:

"En cuanto a Muhammad, una gran cantidad de detalles en las primeras fuentes muestran que él fue un hombre honesto y recto, que ganó el respeto y la lealtad de otros que también fueron hombres honestos y rectos."

Otro homenaje al profeta Muhammad lo encontramos en el trabajo de Michael H. Hart, "Los 100: un ranking de las personas más influyentes de la historia" (Nueva York; Compañía Editorial Hart,

Inc, 1978, página 33). Él afirma que la persona más influyente en toda la historia fue Muhammad , con Jesús en segundo lugar. Examina sus propias palabras:

Mi elección de Muhammad como el número uno en la lista puede sorprender a algunos lectores y puede ser cuestionado por otros, pero él fue el único hombre en la historia quien ha sido verdaderamente exitoso en ambos niveles: religioso y secular.



Según el Corán, el profeta Muhammad fue el más excelente ejemplo para toda la humanidad. Incluso los historiadores no musulmanes lo reconocen como una de las más exitosas personalidades de la historia. El Reverendo R. Bosworth-Smith escribió en "Muhammad y Muhammadismo" en 1946:



#### R. Bosworth-Smith

"Muhammad era César y Papa (líder político y líder religioso) en uno; pero él no tenía las pretensiones de Papa; y César sin las legiones de César: sin un ejército en pie, sin guardia personal, sin un palacio, sin rédito fijo; si alguien tenía el derecho de decir que él gobernaba por el derecho divino, ese era Muhammad, porque tenía todo el poder sin sus instrumentos ni ayudas. Él no quería obtener el poder. La sencillez de su vida privada estaba en consonancia con su vida pública."

"Lamartine, "Historia de la Turquie", París, 1854, Volumen II, páginas 276-277.

"Ése es Muhammad, filósofo, orador, apóstol, legislador, guerrero, conquistador de ideas, restaurador de los dogmas racionales y de un culto sin imágenes, fundador de veintidós imperios terrestres y de un imperio espiritual, ése es Muhammad. Atendiendo a todos los estándares por los que la Grandeza Humana puede medirse,

podemos preguntarnos: "¿Hay un hombre más grande que él? Y luego leemos lo que George Bernard Shaw, un famoso escritor no musulmán dice:

"En mi opinión, lejos de ser un anticristo, debe ser reconocido como salvador de la humanidad. Creo que si un hombre como él asumiera el gobierno del mundo moderno, conseguiría resolver todos sus problemas de una manera que es muy necesario para lograr la paz y la felicidad." Entonces encontramos que Ramakrishna Rao, un Indio (Hindú), profesor de filosofía, en su libro "Muhammad, el Profeta del Islam" le llama el "modelo perfecto para la vida humana." El profesor Ramakrishna Rao explica su punto diciendo:

"Es difícil conocer por completo la personalidad de Muhammad. Puedo solamente dar un vistazo de ella. ¡Qué dramática sucesión de escenas pintorescas! Muhammad el Profeta, Muhammad el Guerrero, Muhammad el Comerciante, Muhammad el Estadista, Muhammad el Orador, Muhammad el Reformador, Muhammad el Refugio de Huérfanos, Muhammad el Protector de Esclavos, Muhammad el Emancipador de Mujeres; Muhammad el Juez, Muhammad el Más temeroso de Al-lah, en conjunto estos magníficos roles en todos los campos de la actividad humana. Él es igual a un héroe."

La quinta, presenta una idea importantísima: la creencia en el día del juicio final. Es efectivo con el fin de recordarlo siempre y pensar mil

veces antes de cometer el mal. En el día del juicio final (Resurrección) Al-lah nos juzgará por todo lo que hicimos. Como consecuencia, si hacemos el bien y evitamos el mal: 'Cada uno recibirá su recompensa íntegra el Día de la Resurrección. Quien sea salvado del fuego e ingresado al paraíso habrá realmente triunfado.' (Corán: 2:185).

Por último, la sexta, que otorga una gran paz interior al creyente -a fin de que no le derrote nada- tenemos la creencia en la predestinación, es decir, creer que todo lo que pasa viene es de Allah y todo lo que viene de Al-lah, está bien. Ocurren los problemas para fortalecernos y aprender, para cambiar el camino para nuestro beneficio.

Todo está escrito antes de nuestra existencia, pero no estamos obligados. Al-lah sabe todo y sabe lo que pasará y lo que elegirá cada persona y por eso está escrito en nuestro destino. Por ejemplo, si tienes dos hijos uno malo y otro bueno, tú supones los comportamientos de cada uno cuando les da el dinero. Si sabes que el primero da el dinero a los pobres y el segundo compra drogas, y has observado esto, entonces, ¿los has obligado? Claro que no, sólo lo sabes porque conoces a tus hijos perfectamente. Es lo mismo que ocurre con la predestinación.

Al-lah nos creó y sabe lo que vamos a hacer, antes de hacerlo.

Seguidamente, mostramos los 5 pilares del Islam para iluminar la vida del musulmán. El primer pilar, es atestiguar que no hay más

Dios salvo Al-lah y que Muhammad es el profeta de Al-lah. Esta creencia es lo más esencial, porque nos conduce al monoteísmo que nos libera de todo tipo de sumisión al dinero o fama o posición, sólo nos sometemos a Al-lah.

El monoteísmo significa creer sólo en Al-lah, creer que nadie puede beneficiarte salvo Al-lah, estar convencido que es el Único que te da o te prohíbe. Dicha creencia, forma una personalidad equilibrada, fuerte, de modo que el temor y la inquietud no pueden derrotarte. Es una fuente de confianza que te hace tener fe en Al-lah, someterte a sus mandamientos y sus designios, exactamente el significado del Islam. Por ello, el musulmán creyente tiene fuerte y tranquilo su corazón.

Atestiguar que Muhammad es el profeta de Al-lah, es una prueba de creer en todos los profetas. Porque creer en el último significa creer en todos los profetas anteriores. El profeta Muhammad era decente y buen ejemplo para todo el mundo. Al-lah dice en el Corán sobre la moral del profeta:

"Eres de una naturaleza y moralidad grandiosa. " Corán 68:4.

El segundo pilar, es el de la relación y el contacto con Al-lah, que es la oración. La consideramos la mejor parte del día. Es cuando nos olvidamos de todo el mundo con sus tristezas y sus problemas para contactar con Al-lah, cinco veces al día; es nuestra fuente de paz interior.

### Cuando rezamos sentimos gran relajamiento y paz. Al-lah nos ordena: "Cumplan con la oración" Corán 2:43

Y este complemento, significa ser buena persona, ser positiva, hacer el bien, evitar el mal, etc.

"Cumple con la oración, porque la oración conserva de cometer actos inmorales y reprobables. " Corán 29:45.

Por eso, la oración nos mejora y nos purifica de la inmoralidad. Por eso, la oración es nuestra brújula. Nos recuerda que Al-lah es el Todopoderoso, por ello, si somos fuertes, no debemos mal usar esta fuerza y, si somos débiles, sabemos que el Todopoderoso nos ayudará. Así también, se reguló la oración, para darnos paz interior y fortalecernos.

'Diles: mi oración, mi ofrenda, mi vida, y mi muerte pertenecen a Dios, Señor del universo.' (Corán 6:162)

El Islam tiene interés especial en la ciencia, que es uno de sus mandamientos. La primera palabra en Islam era Lee, que es el símbolo de la civilización. Por ello, estudiar y leer tienen una gran recompensa en el Islam.

La historia del Islam está llena de científicos quienes afectaron positivamente y dejaron una huella en el desarrollo de las ciencias en Europa Un claro ejemplo es Ibn Sina, quien no sólo fue un gran médico musulmán y científico, sino también, un gran filósofo, y que

contribuyó con sus aportaciones a disciplinas como la psicología, la geología, las matemáticas, la química, la astronomía y la lógica. Hoy está retratado en el gran anfiteatro de la Facultad de Medicina de la Universidad de París.

Los eruditos musulmanes han prestado gran atención a la geografía. De hecho, la gran preocupación de los musulmanes por la geografía está relacionada con su religión. El Corán alienta a la gente a viajar por toda la tierra para ver los signos y las pautas de Dios en todo el mundo. El Islam también exige que cada musulmán tenga suficiente conocimiento de geografía.

Los musulmanes solían realizar viajes largos para llevar a cabo el comercio, y también para hacer el Hajj (peregrinación) y propagar de este modo su religión. El remoto imperio islámico permitió a los eruditos exploradores, compilar grandes cantidades de información geográfica y climática desde el Atlántico hasta el Pacífico. Entre los nombres más famosos en el campo de la geografía, incluso en Occidente, se encuentran Ibn Khaldun, quien construyó la ciencia social, e Ibn Batuta, reconocidos por los escritos de sus extensas exploraciones.

En 1166, Al-Idrisi, el conocido erudito musulmán que servía al tribunal siciliano, hizo mapas muy precisos, incluyendo un mapa del mundo con todos los continentes y sus montañas, ciudades y ríos famosos. Al-Muqdishi fue el primer geógrafo en realizar mapas en color. Todos estos nombres dejaron grandes aportes a las ciencias y

enciclopedias que se consideraron los principios esenciales en estos ámbitos para toda la humanidad. Estos son sólo algunos pocos ejemplos, la lista es muy larga. ¿Te basta? A continuación, vamos a describir la contribución científica de los musulmanes.

Los musulmanes han sido siempre entusiastas en la búsqueda del conocimiento, tanto religioso como secular, por eso, transcurridos unos pocos años de la misión de Muhammad, una gran civilización surgió y floreció. El resultado se muestra en la propagación de las universidades islámicas: *Al-Zaytunah* en Túnez, que fue la primera universidad en todo el mundo 859 D.C, fue construida por una mujer musulmana, Fátima Alfehry. Y *Al-Azhar* en El Cairo que se remontan a más de 1000 años y son las universidades existentes más antiguas en el mundo.

De hecho, fueron modelos para las primeras universidades europeas, tales como Bolonia, Heidelberg y la Sorbona. Incluso el conocido traje académico de gorra y toga se originó en la Universidad Al-Azhar. La lista de los científicos musulamanes es muy larga y lo que hemos mencionado son solo algunos ejemplos.

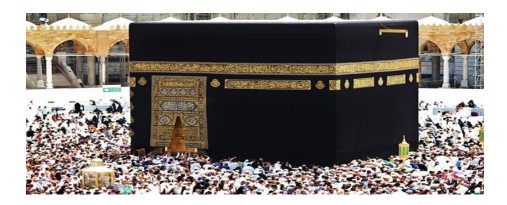
En el Islam, leer, estudiar, trabajar o visitar a un enfermo, son partes de la adoración. Incluso el dinero que da a sus hijos, o practicar deporte por la buena intención, se convierte en adoración. Cualquier acto que causa felicidad a los demás, incluso la sonrisa, es una caridad en el Islam.

El tercer pilar es el de la justicia social, El *zakat*, es una caridad que no sólo se recomienda, sino que es obligatoria. Es el derecho del pobre sobre el dinero del rico. La persona paga 2,5% de su dinero a los pobres y necesitados. Este acto purifica el alma del rico, no permite acumular riquezas sin compartirlas con los más necesitados. También es importante para purificar el alma del pobre de la envidia. Este comportamiento ensalza la alegría para ambos.

Por otra parte, los estudios afirman que las personas que dan una parte de su dinero a los pobres son más felices que aquellos que no lo dan. Por eso, el Islam alienta dar dinero a los pobres como solución al problema de la pobreza.

El cuarto pilar es el que reafirma la humanidad del ser humano y su voluntad para controlar sus malos hábitos. Se trata del ayuno. Este no significa sólo dejar de comer, beber y mantener relaciones maritales desde el alba hasta la puesta del sol, sino también significa dejar todas las malas acciones, tales como mentir, hablar mal sobre la gente, maltratar a los demás, etc. Es como un entrenamiento de lo que debemos ser y hacer todo el año. Ramadán \_el mes del ayuno-es el mes de la bondad, donde el musulmán evita todo lo nocivo porque la recompensa es duplicada. Se trata de un ayuno moral y material, ayuno del cuerpo y del alma a la vez. Es una gran oportunidad para entrenar el alma y para adquirir buenas costumbres y dejar otras malas. Los estudios afirman que cuando la persona desea adquirir buenos hábitos, debe repetirlos 21 días seguidos. Por eso, cuando repetimos el bien a lo largo de 30 días, lo interiorizamos fácilmente.

El quinto pilar es el del peregrinaje, que afirma el rechazo a la discriminación, ya que fortalece el sentido de que todos somos iguales ante los ojos de Al-lah. El mejor es quien tiene la mejor moralidad, sea cual sea su nacionalidad, su color, su trabajo o su clase social, en una escena imponente que nos recuerda el día del juicio final. El peregrinaje consiste en ir a la Meca, donde nació el profeta Muhammad, y donde el profeta Abraham construyó La Kaaba²,



para realizar los ritos religiosos que ambos realizaban. Millones de personas de varios países pagan el dinero y se esfuerzan para ir a la Meca, llevando una mortaja blanca como la que llevan los muertos ante Al-lah, pidiendo su perdón y mostrando su arrepentimiento. El peregrinaje de los musulmanes es la muchedumbre más grande de todo el mundo. En esta adoración hay una moraleja esencial, que es evitar los pecados. Al-lah dice:

Y quien se consagrara para hacerla, deberá abstenerse durante ella-de las relaciones maritales, los pecados y las discusiones. Corán 2:197.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> es una construcción está dentro de la mezquita Masyid al-Haram de La Meca (Arabia Saudita). Fue construida por primera vez por los angeles, luego por el profeta Abram y su hijo Ismaíl.

Al ir a este lugar tu corazón se enamora de Él y puedes verificar esto con toda la gente que fue. Ser peregrino, por lo menos una vez en la vida, es mandatorio para cada musulmán adulto que tiene el dinero suficiente y las condiciones adecuadas para realizar el peregrinaje.

El Islam es una religión justa, que establece el equilibrio entre las necesidades materiales del cuerpo y la sensorial del alma. Ya que hay un vacío que lo llena solo la adoración que debe dejar una huella en la moral. Cuando el profeta fue preguntado de la forma para entrar al paraíso, dijo, la piedad y la buena moral.

Todos los estudios afirman que la felicidad y la paz interior no tienen relación con lo que tenemos, sino con nuestro corazón. Por ello, el Islam da gran importancia a la purificación de sus enfermedades, tales como la envidia, el odio, etc. El Islam no rechazó los instintos del hombre, sino que los respetó y los puso en el lugar correcto a fin de servir a la persona y a la sociedad. A modo de ejemplo, apuntamos casarse en lugar de fornicar o comerciar justamente en oposición a la usura o usos de formas ilícitas. El Islam nos alienta seguir adelante, marchando por la vida observando todo lo bueno desarrollado en la esta.

El hombre no puede ser feliz sin establecer equilibrio entre el alma y el cuerpo y esto es exactamente lo que Al-lah ordena en el Corán:

'Gánate el Paraíso con lo que Dios te ha concedido, y no te olvides que también puedes disfrutar de lo que Dios ha hecho lícito en esta vida.' Corán: 28:77

El Islam, es una religión moderada, es la misma definición de la virtud, que es la posición moderada entre dos vicios.

Al-lah dice: los siervos del misericordioso son aquellos que cuando hacen una caridad no dan todo lo que tienen ni tampoco escatiman, sino que dan con equilibrio. Corán:25:67.

El Islam, significa también empezar cualquier tarea con buena intención. Deseamos la bondad para todo el mundo. La buena intención sólo la ve Al-lah y es la condición para la correcta realización de cualquier obra. Es el alma de los comportamientos. Con el buen comportamiento y la buena intención, la persona espera la recompensa de Al-lah, no la alabanza de la gente. El profeta Muhammad dijo: 'ciertamente las obras dependen de las intenciones, y cada hombre tendrá según su intención.' lo relató Omar Ibn El Jatab.

Para concluir, quiero decir que este es el Islam presentado por una musulmana y es lo más bello que me ocurrió en la vida. El Islam no sólo tiene como objetivo educar a una persona hacia lo bueno, sino que también, es el reformador que cambia el mundo. El Islam no es una religión que puede concluirse entre páginas de libros, es un estilo de vida que se debe experimentar.

#### ¿El Islam se expandió obligatoriamente con la espada?

El Islam realmente se extendió debido a los argumentos convincentes, la fuerza de la verdad, la razón y la lógica, cosas que conquistan los corazones y las mentes de las personas en cada parte del mundo. El Islam ha concedido la libertad de elección sobre la religión a todas las personas, sin forzar, ni mucho menos coaccionarlos. Islam garantiza la libertad de elección de la religión para todos y así lo expresa Al-lah en el Corán:

Una vez establecida la diferencia entre la guía correcta y el desvío no se puede forzar a nadie a creer. Quien descrea de las falsas divinidades y crea en Dios, se habrá aferrado al asidero más firme [el Islam], que es irrompible. Dios todo lo sabe. (Corán 2:256)

No es aceptable la coacción en las creencias religiosas: el Corán prohíbe la conversión forzada, así como cualquier obstáculo a la libertad religiosa. El motivo de la revelación de este versículo era que los árabes, antes del Islam, eran politeístas y odiaban tener hijas hembras y preferían los varones. **Los Ansar** <sup>3</sup>realizaban el voto de

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ansares, eran los habitantes locales de Medina (Yathrib) que se convirtieron al Islam y aceptaron al profeta Muhammad y a sus seguidores (los Muhajirun) en sus casas cuando emigraron de La Meca

judaizar el bebé si es varón para satisfacer a Dios, así salió una generación de judíos jóvenes. Cuando sus padres politeístas decidieron abrazar el Islam, el profeta no obligó a estos jóvenes a hacer lo mismo; y cuando los judíos de Banu Anadir rompieron el pacto con el profeta Muhammad y lo traicionaron en la guerra, el profeta decidió exiliar a los judíos.

En este momento, los padres querían obligar a sus hijos judíos a entrar en el Islam, pero el profeta los previno y fue revelado este versículo. De este modo, el Islam protegió el derecho de estos jóvenes a elegir la religión y dejó claro que no es aceptable abrazar el Islam obligatoriamente.

#### Al-lah dice en Corán:

Si tu Señor hubiera querido [imponérselos], todos los habitantes de la Tierra habrían creído. ¿Y tú piensas que puedes obligar a la gente a ser creyente? (Jonas: 99) y dice también: Diles: "La Verdad proviene de su Señor. Quien quiera que crea, y quien no quiera que no lo haga". Pero sepan que tengo preparado para los que cometen injusticias un fuego que los rodeará. (la caverna: 29)

Otro punto muy importante es que todos sabemos que cuando una religión se extiende con las armas significa que hay un ejército que conquista un pueblo y lo obliga abrazar una religión por la fuerza.

durante la hégira. Pertenecían a dos tribus principales de los Azdís, los Banu Jazraj y los Banu Aus. Es un término islámico que se aplicaba originalmente a algunos de los acompañantes del profeta Mahoma.

Porque, lógicamente, el débil está obligado a abrazar la religión del conquistador que tiene la fuerza. Los mongoles conquistaron la tierra de los musulmanes y la historia da testimonio que los mongoles abrazaron el Islam por admiración hacia la religión islámica y la moral de los musulmanes. Era la primera vez en la historia en que el conquistador abraza la religión del conquistado.

De hecho, el mayor número de musulmanes está en Indonesia y Malasia que tienen un cuarto de millar de musulmanes. Nunca ha entrado ejército allí, sino que se ha extendido mediante los buenos modales de los comerciantes musulmanes. Las poblaciones de estos países encontraron un grupo de comerciantes muy aplicados en su trabajo como comerciantes -y que ganan mucho- y, al mismo tiempo, lo hacen con honestidad y obedecen a su creador, Al-lah, y respetan la legalidad de su religión, el Islam. Su moral llamó la atención de estas poblaciones y todos abrazaron el Islam. Y en Sudáfrica ocurrió lo mismo. La gente abrazaba el Islam cuando trataban con los comerciantes musulmanes.

En el caso de la India, los musulmanes la gobernaron a lo largo de mil años, aunque eran minoría musulmana, y siguen hasta nuestros días siendo minoría. Aquí debemos preguntarnos ¿por qué los indios eligieron a los musulmanes para gobernarlos?, y ¿por qué los musulmanes siguen como minoría en la India? Entonces los gobernadores musulmanes no obligaron al pueblo abrazar el Islam obligatoriamente, y nuestra realidad y la historia afirman esto.

Ahora, más del 80% de los indios no son musulmanes, cosa que se considera fuerte testigo del mito de la extensión del Islam con la espada. El famoso historiador Dalicy Orily en su libro *Islam en la crucijera* dice: la acusación falsa más grande en la historia es que el Islam fue extendido por la fuerza de la espada y por las incursiones. Los musulmanes gobernaron y siguen gobernando muchos países que tienen millones de cristianos, judíos y de otras religiones, y estos millones no desaparecieron. ¿Si el Islam se extiende por la fuerza, porque encontramos otras religiones en estos países musulmanes?

En China, el número actual de los musulmanes es de más de doscientos millones y la historia dice que después de construir la gran muralla de China, ningún soldado musulmán había entrado a China. Entonces nadie los obliga a abrazar el Islam.

Actualmente, las estadísticas y los números afirman que el Islam es la religión que se extiende más rápidamente por todas las partes del mundo. Una estadística publicada en el libro de Rider Diagest Almanic que trata sobre la expansión de las religiones durante 50 años -desde el año 1934 hasta el año 1984- aboca un resultado que es que el Islam, en el primer lugar, registra un incremento de creyentes del 235% y el cristianismo, en el segundo lugar, un 47%. ¿Qué guerra ocurrió en esta época para obligar a la gente abrazar el Islam en este tiempo? Ya puedes revisar la historia del mundo: ninguna guerra. Entonces, ¿dónde está la obligación?

Hoy en día, la religión de más rápido crecimiento en toda Europa, Estados Unidos, América Latina y Sudáfrica, es el Islam. Cuanto más intentan conspirar contra el Islam, ocurre el efecto contrario, y el Islam se extiende. Al-lah dice en el Corán:

Y recuerda [¡oh, Mujámmad!] cuando se confabularon contra ti los incrédulos para capturarte, y Dios desbarató sus planes, porque finalmente Dios es el que mejor planea. (Los Botines:30)

Ellos planean, pero Al-lah rompe sus planes. Después de las acciones famosas del 11 de septiembre de 2001, mucha gente empezó a buscar información acerca de esta religión "terrorista" llamada el Islam y sobre los musulmanes, como querían presentarla los medios de información. Pero el resultado fue una gran sorpresa.

La mayoría de las personas que buscan, abrazan el Islam. Solo en América, después de 9 meses, 34 mil estadounidenses abrazaron el Islam, mientras en Europa, durante los siguientes 10 meses, más de 20,000 europeos abrazaron el Islam. Una de estas era una amiga mía. Es ecuatoriana y vivía en Estados Unidos. Al-lah promete en el Corán:

Él es Quien envió a Su Mensajero con la guía y la religión verdadera para que llegue a prevalecer sobre toda religión [falsa] (El arrepentimiento:33)

Muchos de los musulmanes, actualmente, son inmigrantes o refugiados por las condiciones económicas o políticas de su país. Y otros emigran para estudiar. En los países anfitriones, los nativos saben del Islam a través de estas personas. Al mismo tiempo, nunca negamos las expansiones islámicas. Durante dichas expansiones no

había ninguna resistencia civil. Mejor dicho, las poblaciones nunca se resistían o entraban en guerra contra los musulmanes.

En el libro de *La crónica de Egipto* de Juan Al nacuis, quien era el director de los conventos de los cristianos en Egipto durante la expansión islámica, se menciona que los arrianos cristianos de Egipto ingresaron en el ejército de Amr Ibn Alaas y lo ayudaron en el asedio de fortaleza de Babilonia para entrar a Egipto. Los romanos mataban a los arrianos y los obligaban a dejar su religión para adorar ídolos, ya que los romanos eran idolatrías. Los musulmanes luchaban contra el imperio romano, no contra los pueblos conquistados por este.

La palabra espada nunca fue mencionada en el Corán. Al-lah dice en su libro:

Convoca al sendero de tu Señor con sabiduría y bellas palabras. Argumenta de la mejor manera. Tu Señor sabe bien quién se extravía de Su camino y quién sigue la guía. (Las abejas:125)

La coacción para abrazar el Islam es una de las mentiras más extendidas sobre el Islam, hecho que niega la historia, la realidad y la biografía del profeta Muhammad. Es una acusación extendida en los medios internacionales hegemónicos de comunicación. La palabra guerra fue mencionada en el sagrado Corán 6 veces, mientras la palabra paz, fue mencionada 146 veces. Incluso el lenguaje del Corán rechaza la guerra y alienta la paz y la moral. Y los musulmanes leen el Corán casi cada día.

El profeta nunca obligó a nadie a aceptar el Islam, incluso cuando los musulmanes tenían la fuerza. Una vez, había un prisionero que se llamaba Zumala Ibn Azal. El profeta pidió a sus compañeros liberarlo. Cuando lo liberaron, Zumala volvió al profeta para abrazar el Islam. Luego el profeta y los compañeros descubrieron que el hombre es el amo de la tribu de Hudaifah y la mayoría abrazaron el Islam.

Otra situación aconteció durante la Hijra (emigración del profeta) con Suragah Ibn Malek. Le sucedió un milagro al Profeta, sallallaahu alayhi wa sallam,4 en el camino de la Hégira. Para comprenderlo, se debe leer lo que Abu Bakr As Siddiq, el compañero más cercano del profeta -que Al-lah esté complacido con él- narró sobre él: al principio del viaje, pues dijo: "viajamos toda la noche anterior y de día hasta que llegó el mediodía, y en el camino no había nadie, ya que nadie pasaba, hasta que encontramos una piedra grande para protegernos del sol, nos colocamos debajo de ella y ordené con las manos el lugar para que el Profeta, sallallaahu 'alayhi wa sallam, durmiera en su sombra, luego extendí sobre el suelo una cobertura de piel, para que durmiera el Profeta y le cuidara de cualquier cosa, y él se durmió". Luego Abu Bakr, que Al-lah esté complacido con él, narró que un pastor pasó y él le pidió leche. En aquel momento el Mensajero, sallallaahu 'alayhi wa sallam, se despertó, bebió y dijo "¿no es hora de irnos?", y Abu Bakr le contestó: "sí".

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> sallallaahu 'alayhi wa sallam (saaws) es una sigla árabe que significa que la paz y bendiciones sean sobre el profeta Muhammad.

Y Abu Bakr prosigue el relato diciendo: continuamos nuestro viaje después del mediodía; también nos siguió Suraqah Ibn Malik cuando estábamos andando.

Pues Suraqah dijo: "cuando el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, salió de Meca para emigrar a Medina, Quraysh dio una recompensa de cien camellos para quien le capturase". Y dijo: "mientras estaba sentado en el lugar habitual de mi pueblo, se dirigió hacia mí un hombre de los nuestros y me dijo que había visto a un grupo de tres hombres y que estaba seguro de que eran Muhammad y sus compañeros. Pero le miré en silencio. Y le dije que seguro que eran los hijos de fulano que buscaban a un animal perdido, a lo que él me contestó que quizás fuera eso; y luego se calló".

Luego Suraqah citó su salida detrás de ellos, y que su caballo le derrumbó hasta que pidió *Al Du'a'* (la suplica y la perdón del Mensajero de Al-lah, *sallallaahu 'alayhi wa sallam*), y dijo: "el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, dijo a Abu Bakr que me pregunte, que Al-lah esté complacido con él; "¿Qué quieres de nosotros?". Y cuando Abu Bakr, que Al-lah esté complacido con él, me lo dijo, yo le contesté que me escribiera una promesa para que fuera un acuerdo entre nosotros. Luego el Profeta dijo que Abu Bakr me la escribiera y entonces me escribió en un hueso, sobre una trozo de piel o cerámica, luego me lo dio, y yo lo cogí y lo puse en mi manto, y cuando volví, me callé y no dije de lo que pasó a nadie".<sup>5</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Islam web español.net, sirah profética, <a href="https://www.Islamweb.net/es/article/144820/Milagros-en-el-camino-de-la-H%C3%A9gira">https://www.Islamweb.net/es/article/144820/Milagros-en-el-camino-de-la-H%C3%A9gira</a>.

Contó la noticia de encontrarse con el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, después de su entrada en la Meca y de su islamización. Y Suraqah citó en una narración auténtica que se acercó a los dos hasta escuchar la recitación del Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, y que el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, no miró hacia atrás, mientras que Abu Bakr, que Al-lah esté complacido con él, miraba mucho hacia atrás, además se dice que les ofreció comida y bebida pero no tomaron nada de ello, y que su única petición era no decir nada sobre ellos.

Se mencionó en otra narración auténtica que Suraqah llegó a islamizarse ante el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, al final del día, después de haberle perseguido para capturarle al principio del día. También se relata que el Mensajero de Al-lah, sallallaahu 'alayhi wa sallam, suplicó a Al-lah contra Suraqah, y así fue que el caballo le derribó.

En resumen, los milagros son parte de los soldados de Al-lah, Glorificado Sea, con las cuales Al-lah dio el apoyo a Su Mensajero, sallallaahu 'alayhi wa sallam, y le honró mucho. Además; tuvieron una influencia eficaz en establecer las bases de su Da'wah bendita. Además se entiende que el profeta no obligó a Suraqah a abrazar el Islam, aunque tenía la fuerza de hacerlo. Y luego Suraqah abrazó el Islam cuando se convenció.

#### ¿El Islam promueve el terrorismo y lo alienta?

Antes de contestar esta pregunta, necesitamos identificar el significado de terrorismo. En el año 2005, más de 150 presidentes y

reyes hicieron una reunión para determinar el significado de terrorismo y, al final, no llegaron a definición ninguna. ¿Por qué? porque esto los condena. El terrorismo es matar a las personas o aterrorizar a los demás para servir a los beneficios de una agenda política.

De hecho, el Islam ha sido y será una religión de misericordia para todos, no permite matar ni tolera ningún tipo de terrorismo. Al-lah dice en el sagrado Corán:

No maten, pues Dios lo ha prohibido, salvo con motivo justo. A quien se le dé muerte injustamente le concedo a su familiar directo o apoderado el derecho, pero que éste no mate buscando venganza. Su derecho [a exigir justicia] está legalmente garantizado. (El viaje nocturno: 33)

En otra ocasión narró Ibn Masoud que "una vez estábamos con el profeta y cuando él fue al baño, hemos tomado los pollitos pequeños de un ave. Entonces vino el pájaro, y al no encontrar sus pollitos, comenzó a revolotear violentamente con expresión de ira. Entonces el Profeta dijo: "¿Quién dolió éste en sus pollitos? Devuélvanlos a él. Otro ejemplo: el profeta dijo que un hombre había conseguido una gran recompensa y perdonarle sus pecados, por haberle dado de beber a un perro. Entonces, el profeta fue preguntado por sus compañeros: ¿Acaso somos recompensados por tener bondad con los animales?

#### Respondió:

Para quien tenga una benevolencia con cualquier criatura viviente, hay una recompensa. Además Al-lah ordena a los musulmanes que, cuando tomen la vida de un animal para alimentarse, lo hagan de una manera que le cause el mínimo dolor y sufrimiento posible al animal.

El profeta de Al-lah (saaws)<sup>6</sup> dijo: ´´ cuando degolléis a un animal, hacedlo de la mejor mnera, deberéis afilar los cuchillos para reducir el sufrimiento del animal".

Paz es uno de los 99 nombres bellos de Ala. El saludo del Islam es la paz sea contigo, es el mensaje del Islam. Al-lah dijo en el Corán:

"Al-lah no os prohíbe ser benevolentes y equitativos con quienes no os han combatido por causa de la religión ni os han expulsado de vuestros hogares, pues, ciertamente Al-lah ama a los justos." (Corán 60.8.)

Una de las suras<sup>7</sup> importantes en el sagrado corán es la sura de la victoria 48, esta sura habla del **tratado de paz del Hudaybeyah**. Entonces el libro sagrado de los musulmanes considera Ique a gran victoria es un tratado de paz. El Corán no es un libro que fomenta la guerra.

El Islam es la única religión que pone e identifica etiquetas de guerra. El profeta Muhammad prohibía a los soldados matar a mujeres o niños, y los aconsejaba diciéndoles: "no traiciones, no os excedáis, no matéis a los recién nacidos". Y dijo también:

21

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ( saaws)<sup>:</sup> Abreviatura árabe que significa que la paz y bendiciones de Al-lah sean sobre el profeta.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sura: es una parte del Corán. Y su plural es suras.

"quien mate a una persona que tuviese un pacto con los musulmanes, no olerá la fragancia del paraíso, a pesar de que ésta se puede percibir a una distancia de cuarenta años de viaje."

El Islam es la única religión que puso normas de guerra. Presenta varias reglas:

#### Primero: la protección de civiles y no combatientes.

La jurisprudencia islámica destaca de forma clara e inequívoca que todos los actos de lucha deben limitarse al campo de batalla contra los combatientes enemigos únicamente. La jurisprudencia islámica prohíbe atacar deliberadamente a civiles y no combatientes durante el curso de las operaciones.

Muchos de los hadices<sup>8</sup> del Profeta mencionan cinco categorías de personas que disfrutan de la inmunidad de los no combatientes: mujeres, niños, ancianos, monjes y los *osfaa* (plural de *asif*) que son empleados que son reclutados para realizar ciertos servicios y tareas para el enemigo en el campo de batalla, pero que no participan en las operaciones de combate real. Estos individuos tampoco pueden ser atacados.

Los compañeros del Profeta y las sucesivas generaciones de juristas, absorbieron la lógica que guía la prohibición de atacar a estas cinco categorías de personas, y también otorgaron inmunidad a los no combatientes de otras categorías, como los enfermos, los ciegos, los discapacitados, los dementes, agricultores, comerciantes

-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hadices o hadiz son dichos del profeta Muhamed.

y artesanos. Sin embargo, las personas incluidas en estas categorías protegidas, pierden la inmunidad de no combatientes si participan en las hostilidades.

#### Segundo: Prohibición del uso de armas indiscriminadas

Aunque las armas utilizadas por los musulmanes al comienzo de la historia islámica eran primitivas, con una capacidad destructiva limitada, los juristas musulmanes estaban dispuestos a establecer disposiciones sobre el uso indiscriminado de armas, como la catapulta, las flechas envenenadas y las flechas de fuego.

También, el profeta prohibió el castigo con fuego. En una ocasión, calificó al asesinato como el segundo de los pecados capitales. Se insta a los musulmanes que sean amables y bondadosos con los animales y no dañarlos.

Las investigaciones de los juristas sobre el uso de estas armas indiscriminadas indican su genuina preocupación por los bienes del enemigo y el deseo de preservarlos. Vale la pena señalar al respecto que la permisividad en el uso de tales armas indiscriminadas, ha sido objeto de investigación en relación con casos distintos a los que involucran combates entre individuos.

Por ejemplo, los juristas consideraron si tales armas podrían usarse contra un enemigo que lucha desde detrás de posiciones fortificadas. En tales casos, obviamente, sería muy difícil evitar los daños colaterales a las personas y cosas protegidas. Todo ello confirma, una vez más, que el principio de distinción fue la base para discutir la posibilidad de permitir el uso de armas de carácter indiscriminado.

De aquí podemos entender que la vida del ser humano es muy importante en el Islam, por eso está prohibido totalmente matar o usar armas que maten de una manera aleatoria. No como lo que ocurre ahora en el mundo, que se lanzan bombas y como consecuencia mueren muchos ciudadanos que no tienen nada que ver con la guerra. Al-lah dice en Corán:

Como consecuencia [de este asesinato], legislé para los Hijos de Israel que: "Quien mata a una persona sin que ésta haya cometido un crimen o sembrado la corrupción en la Tierra, es como si matase a toda la humanidad. Pero quien salva una vida es como si salvase a toda la humanidad". Mis Mensajeros se presentaron ante ellos con pruebas claras [de la ley], pero muchos de ellos siguen cometiendo graves excesos en el mundo. (La mesa servida: 32)

#### Tercero: Prohibición de ataques indiscriminados:

Basado en el principio de distinción entre combatientes y no combatientes, los juristas han separado sus fallos sobre dos cuestiones relacionadas con el uso de dos métodos no discriminatorios de hacer la guerra, que pueden tener como resultado la muerte de personas protegidas y daños a bienes protegidos. Estos dos métodos son el Bayat (que significa asaltar al enemigo por la noche) y los tártaros (el uso de escudos humanos).

#### Cuarto: Protección de objetos:

Según la visión islámica, todo en este mundo pertenece a Dios. Los seres humanos, como sucesores de Dios en Su tierra, tienen un encargo que requiere la protección de lo que Dios tiene y contribuye al desarrollo de la civilización humana. Por lo tanto, incluso en el curso de las hostilidades, la destrucción imprudente de propiedad enemiga está estrictamente prohibida.

Tales acciones destructivas están prohibidas porque representan, como el crimen de terrorismo en la ley islámica, un crimen que el Sagrado Corán describe metafóricamente como "corrupción en la tierra".

Es interesante notar que pocos juristas hicieron una distinción entre seres inanimados y animados propiedad del enemigo. El Imam al-Shafi'i (fallecido en el año 820) dijo que los seres animados son capaces de sentir dolor y, por lo tanto, cualquier daño que se les inflija es una tortura injustificada. Mientras que Ibn Qudamah (fallecido en el año 1223) señaló que causar daño a los seres animados cae dentro de los límites de la corrupción en la tierra. No está permitido apuntar a caballos y otros animales durante el curso de las hostilidades, a menos que los soldados enemigos los monten durante el combate.

El primero de los califas musulmanes, Abu Bakr (fallecido en el año 634), ordenó al comandante de sus fuerzas, diciendo: "No cortes un árbol fructífero, no derribes un edificio, no sacrifiques una oveja, una vaca, o un camello, excepto para su comida, y no ahogues ni quemes palmeras datileras". El jurista del siglo VIII d.C., Imam Abd al-Rahman al-Awza'i (fallecido en el año 774), explicó: "No está

permitido que los musulmanes hagan nada relacionado con el sabotaje en la morada de la guerra, porque eso es corrupción, y a Dios no le gusta la corrupción."

La razón para examinar el tema de al-Bayat, un tema que se planteó por primera vez entre el Profeta y sus compañeros, es el cuidado de no exponer al peligro a los no combatientes debido a la imposibilidad de ver.

Una vez dijo el profeta: una mujer fue torturada en el fuego en el día del juicio por haber encarcelado a un gato hasta que murió. Mientras que lo tenía cautivo, no lo alimentaba, ni le daba de beber, ni lo dejaba cazar ni comer por sí mismo.

#### Quinto: Prohibición de la mutilación de cadáveres

La ley islámica prohíbe estrictamente la mutilación de cadáveres. Las instrucciones del Profeta con respecto al uso de la fuerza incluyen estas prohibiciones: "No exageres, no seas traicionero y no imites". El Profeta también instruyó a los musulmanes a evitar atacar deliberadamente al enemigo golpeándolo en la cara. Las instrucciones escritas de Abu Bakr Al-Siddiq al Emir de Hadhramaut en Yemen llegaron e incluían lo siguiente: "Cuidado con el ejemplo entre la gente, porque es un pecado y una repulsión".

Esta consideración que da la *Sharia* -ley islámica- a la dignidad humana, exige enterrar a los muertos de los enemigos o entregar sus cuerpos a sus países tras el cese de las hostilidades. Se menciona en las tradiciones históricas y legales islámicas que el Profeta ordenó

el entierro de los soldados muertos, sin preguntar si eran del ejército de los musulmanes o del ejército del enemigo. Y el jurista andaluz lbn Hazm (m. 1064) enfatizó que los musulmanes tienen la obligación de enterrar los cuerpos de sus enemigos si el enemigo no se los lleva, y que el incumplimiento de esta obligación equivale a la mutilación.

## Sexto: Tratamiento de los prisioneros de guerra

Algunas de las características de la ley islámica discutidas anteriormente surgen en el tema de tratar con prisioneros de guerra. Hay dos cuestiones principales aquí: ¿cuál es la regla del Islam sobre los prisioneros de guerra? y ¿cómo deben ser tratados?

En ambos casos, las sentencias jurisprudenciales se basan en una referencia coránica e histórica y en la base de ciertos precedentes al comienzo de la historia islámica.

Los juristas construyen su posición sobre el cuarto verso en *Surat*<sup>9</sup> *Mujámad* en Corán:

Cuando tengan que enfrentarse en combate a los que se negaron a creer, golpéenlos en el cuello; y cuando estén fuera de combate aprésenlos. Luego, libérenlos con benevolencia o pidan un rescate<sup>10</sup>, [esa debe ser la actitud] hasta que cese la guerra. [Se pan que] si Dios hubiera

37

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Surat o surah es una palabra árabe relacionada con e corá significa capítulo de Corán.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> O exijan un intercambio de prisioneros.

querido, El mismo los hubiera derrotado, pero quiso ponerlos a prueba [y que se enfrentaran] unos contra otros. Quien caiga en combate por la causa de Dios, sus obras no habrán sido en vano.(Mujámad:4)

## Siete: seguridad

El concepto de seguridad se divide dos casos. Primero: la protección y los derechos especiales otorgados a los no musulmanes de un país hostil que viven por un período temporal en un país musulmán o hacen una visita rápida allí con fines comerciales, turísticos, educativos o cualquier otro propósito pacífico. En consecuencia, si los combatientes enemigos piden seguridad en el campo de batalla durante el curso de las hostilidades, ya sea oralmente o por escrito, o con gestos o indicándolo al deponer las armas, se les debe otorgar.

Entonces deben ser protegidos y recibir los mismos derechos debidos a la población civil temporal del estado musulmán en cuestión. No deben ser tratados como prisioneros de guerra, ni sus vidas deben ser restringidas de ninguna manera mientras estén en el país musulmán. Esta protección se aplica hasta que regresen sanos y salvos a sus países de origen.<sup>11</sup>

Sepan que, si un musulmán refugia a una persona, esta estará en el refugio de Dios, no serán lícitas ni su sangre ni su honor. Y los que no son musulmanes y trabajan en un país musulmán, que están bajo

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Véase, Ahmed El dawoody, la ley islámica, derecho y conflicto,14 marzo 2017, está disponible en inglés en <a href="https://blogs.icrc.org/law-and-policy/contributor/ahmed-aldawoody/">https://blogs.icrc.org/law-and-policy/contributor/ahmed-aldawoody/</a>, citado en 14 de julio 2022.

protección, no pueden ser agredidos, y esto está fijado en nuestra religión y no hay diferencia entre nuestros maestros y juristas. El Mensajero de Al-lah, la paz sea con él, dijo: "Quien mata a un protegido no olería el aroma del Paraíso, y que su olor se percibe desde la distancia de andar cuarenta años". Y dijo también: "Quien haya sido injusto con un protegido o le haya despreciado o le haya exigido por encima de sus posibilidades o le haya quitado algo sin su consentimiento, seré su enemigo el día de la resurrección".

Es sabido que el día de la conquista de la Meca, la madre de Hani refugió a un idólatra, y cuando Alí, hijo de Abi Talib, quiso matarle, ella fue corriendo a contárselo al profeta, y él le dijo: "Madre de Hani, refugiamos a quien refugies" Imagínense si el que da refugio es un gobernador, Al-lah ensalzado dijo: "¡Oh, creyentes! Cumplan con sus compromisos!!". La prohibición de luchar con los que no luchen contra nosotros sea cual sea su religión la encontramos aquí:

Al-lah ensalzado dijo: "Es posible que Dios haga surgir afecto mutuo entre ustedes y los que ahora son sus enemigos". Dios tiene poder para hacerlo, porque es Perdonador, Misericordioso.

Dios no les prohíbe hacer el bien y tratar con justicia a quienes no los han combatido por causa de la religión ni los han expulsado de sus hogares, porque Dios ama a los que actúan con justicia. Dios solo les prohíbe que tomen por aliados a quienes los combaten a causa de la religión y los han expulsado de sus hogares o han contribuido a su expulsión. Sepan que quienes los tomen como aliados estarán cometiendo una injusticia.

Así mismo, atemorizar al otro está prohibido totalmente en Islam. El profeta que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él dijo: "No es de nosotros quien empuña las armas en contra nuestra". Y también dijo: "¿Quién empuñe un hierro -amenazando- a su hermano Le maldicen los ángeles hasta que lo suelte". Intimidar y asustar al otro: El mero hecho de intimidar al musulmán y asustarle están prohibidos, imagínate matarle sin causa justificada: El mensajero de Al-lah, que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él, dijo: "no es permitido que se asuste a un musulmán".

Y sólo el hecho de que una persona tenga la intención de matar ilegítima y deliberadamente a un musulmán, o a cualquier persona, es suficiente para llevarle al fuego, dice Mohammed, la paz sea con él: "si dos musulmanes se reúnen con sus espadas, el asesino y el asesinado irán al fuego". También se le dijo: O Mensajero de Al-lah el asesino vale, ¿porqué el que fue asesinado? Él respondió: "él también procuraba matar a su compañero".

# ¿Entonces qué significa Yihad en Islam?

Uno de los conceptos que tiene muy mala fama es *Yihad* (esforzarse o luchar) porque se presenta de una manera temerosa y horrible en los medios de información. Entonces, y antes de empezar ¿qué es *yihad* en Islam?, ¿*yihad* es terrorismo? *Yihad* significa hacer *yuhd*, es decir, hacer todo el esfuerzo posible.

En el Islam hay dos tipos de *yihad*. *Yihad* menor, que es luchar contra los enemigos, y *yihad* mayor, que es luchar contra los malos

deseos del alma y arrojar el esfuerzo hacia lo bueno. Es decir, en el Islam estudiar es *yihad*, escribir un libro es *yihad*, impedir en ti mismo el sentimiento de la ira es *yihad*, mejorar mal carácter es *yihad*, ayudar los demás es *yihad*, donar dinero a los pobres es *yihad*, decir la verdad, etc. Por ejemplo, puedes dar dinero a un pobre que no te respeta; aquí, en esta situación que no es fácil, necesitas *yihad*, es decir, educar el alma y obligarla hacer el bien por causa de Al-lah, sin esperar ninguna recompensa del otro.

Otro tipo es *yihad* por la palabra. Esto es decir la verdad frente a los injustos y estar al lado de la justicia y apoyarla incluso si no sirve a tus intereses. Todas estas situaciones de la vida diaria, necesitan *yihad* y se denominan *yihad* por causa de Al-lah. Por eso, al final puedes encontrar muchos niños y niñas musulmanes quienes se llaman *yihad*, mientras está prihibido que un padre llame guerra a su niño. Los árabes, antes del Islam, llamaban a sus niños varones 'guerra' y cuando se difundieron las enseñanzas del Islam, el profeta les prohibió llamarlos 'guerra'.

Y el otro tipo de *yihad*, Al-lah lo identifica en el Corán:

Y combatan por la causa de Dios a quienes los agredan, pero no se excedan, porque Dios no ama a los agresores. (La vaca: 190)

Entonces, combatir es por la causa de Al-lah, y solo contra los agresores, no contra cualquier persona. Aquí quiero plantear una pregunta: ¿qué debería hacer si una persona te ataca para tomar tu

patria o robar tu casa, etc? Lógicamente, vas a luchar contra él para protegerte a ti mismo y a tu familia.

El terrorismo no es *yihad* y los terroristas no son guerreros sagrados por las siguientes razones:

- 1 El Islam jamás ordena atacar o amenazar a civiles.
- 2— El Islam no ordena a los musulmanes matar a "los infieles" y aterrorizar civiles.
- 3— Los terroristas van más allá de los criterios islámicos de un *yihad* justo y no reconocen límites, emplean cualquier arma o método.
- 4— Los terroristas rechazan las regulaciones de la ley islámica con respecto a los objetivos y medios legítimos para que el *yihad* sea válido: que la violencia debe ser medida y solo se debe emplear la cantidad necesaria de fuerza para derrotar al enemigo, no se debe combatir contra civiles.
- 5— El *yihad* debe ser declarado por el gobernante o jefe de un Estado.

Hoy en día, grupos e individuos desviados como *Al Qaeda*, ISIS, *Boko Haram* y otros, se sienten con derecho a declarar guerras impías e ilegítimas en el nombre del Islam. Todos los eruditos y organizaciones islámicas reconocidas han dejado claro que sus acciones son erróneas y en contra de las enseñanzas de la religión.

Estos grupos se han creado para deformar el Islam y servir agendas políticas que no tienen nada que ver con Islam.<sup>12</sup>

6— Está prohibido enteramente obligar a una persona a abrazar el Islam. Entones, ¿para qué y para quién luchan estos soldados desconocidos?, ¿por qué la gente tiene miedo de la palabra Yihad? Porque creen que yihad significa terrorismo y esto es incorrecto. El terrorismo es violencia que se comete contra los inocentes y débiles y esto no solo está prohibido en Islam, sino también Al-lah nos ordena luchar contra quienes lo hacen. Al-lah dice en el sagrado Corán:

¿Qué les impide combatir por la causa de Dios, siendo que hay hombres, mujeres y niños oprimidos que imploran: "¡Señor nuestro! Sácanos de esta ciudad de opresores. Concédenos, por Tu gracia, quién nos proteja y socorra"? (Mujeres:75)

Se entiende que luchar contra el terrorismo, apoyar a los débiles y luchar para ellos se consideran combatir por la causa de Dios. No es una guerra para el petróleo y el dinero como hacen los países grandes hoy en día.

## ¿Cómo trata el Islam a la mujer?

Cuando era niña, siempre nos decían que los países desarrollados son desarrollados en todo y yo como mujer tenía en la mente el estereotipo de que las mujeres en países desarrollados eran tratadas

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Véase embajadores del Islam, está disponible en línea en <a href="http://t.me/embajadoresdelIslam.citado">http://t.me/embajadoresdelIslam.citado</a> en el 1 de julio 2022.

como reinas. Pero cuando crecí y estudié lenguas, cultura, literatura e historia de muchos países desarrollados, e incluso en países en vías de desarrollo, encontré algo muy extraño para mí y muy común en todos los países: tratar a la mujer como una criatura inferior o de segundo grado. He encontrado que las mujeres musulmanas tenemos muchos derechos por los que muchas mujeres occidentales luchan y siguen luchando para tenerlos. Y para nosotras, como musulmanas, son derechos lógicos. Esto se aclara cuando arrojamos la luz hacia la situación de las mujeres en otras civilizaciones.

- 'A) El sistema indio: Se afirma en la Enciclopedia Británica, de 1911, que en India, el sometimiento era un principio cardinal. Las mujeres deben estar día y noche en manos de sus protectores, en un estado de dependencia, dice Manu. La herencia se manejaba por vía agnada, es decir, a través del tronco común de varones, excluyendo a las mujeres". En las escrituras hindúes, la descripción de una buena esposa es la siguiente: "Una mujer cuya mente, palabras y cuerpo se mantienen en sujeción, adquiere alto renombre en este mundo, y en el siguiente, tendrá la misma morada con su marido" (Mace, El matrimonio en Oriente y Occidente).
- B) <u>El sistema griego</u>: En Atenas, las mujeres no estaban mejor que las mujeres indias o romanas: "Las mujeres atenienses eran consideradas siempre como menores de edad, sujetas a algún varón: su padre, su hermano o algún otro pariente masculino" (Allen,

- E. A., *Historia de la civilización*). No se pensaba que fuera necesario su consentimiento para el matrimonio, y "estaba obligada a someterse a los deseos de sus padres, y a recibir de ellos a su esposo y señor, aunque fuera alguien ajeno a ella" (lbíd.).
- C) <u>El sistema romano</u>: Una esposa romana fue descrita por un historiador como "un bebé, un menor, una sirvienta, una persona incapaz de hacer o de actuar de acuerdo a sus gustos individuales, una persona bajo la tutela y la custodia permanentes de su esposo"(Ibíd.). En la *Enciclopedia Británica*,1911, encontramos un resumen del estatus legal de las mujeres en la civilización romana: "En la ley romana, una mujer era, incluso en tiempos históricos, completamente dependiente. Si se casaba, ella y sus propiedades pasaban a manos de su esposo... la esposa era propiedad de su esposo, y como en el caso de los esclavos, él la adquiría solo para su beneficio. Una mujer no podía ejercer ningún cargo civil o público... no podía ser testigo, garante, tutor ni apoderado; ella no podía adoptar ni ser adoptada, ni hacer testamento ni contrato".
- D) El sistema escandinavo: Entre las razas escandinavas, las mujeres estaban "bajo tutela permanente, estuvieran casadas o no". Todavía en el Código de Christian V, a fines del siglo XVII, estaba decretado que si una mujer se casaba sin el consentimiento de su tutor, él podía tener, si quería, la administración y el usufructo de los bienes de ella durante su vida" (Enciclopedia Británica, 1911).

- E) <u>El sistema británico</u>: En Inglaterra, el derecho de las mujeres casadas a tener propiedades no fue reconocido hasta finales del siglo XIX: "Por una serie de actos legales comenzando con la Ley de Propiedad de la Mujer Casada, en 1870, modificada en 1882 y en 1887, las mujeres casadas lograron el derecho a tener propiedades y a celebrar contratos a la par con las solteras, viudas y divorciadas" (*Enciclopedia Británica*, 1968). En Francia, no fue hasta 1938 que la ley francesa fue reformada para reconocer la elegibilidad de las mujeres para celebrar contratos. Una mujer casada, sin embargo, todavía necesitaba el permiso de su esposo antes de que se le permitiera prescindir de su propiedad privada.
- F) En la ley mosaica (judía): La esposa estaba prometida. Explicando este concepto, la *Enciclopedia Británica*, 1902, afirma: "Prometer a una esposa a uno mismo simplemente significaba adquirir posesión de ella pagando su precio de compra; la prometida es una mujer por la que se ha pagado su precio". Desde el punto de vista legal, el consentimiento de la mujer no era necesario para validar el matrimonio. "El consentimiento de la mujer no es necesario, y no se sugiere la necesidad del mismo en la Ley" (Ibíd.).

En cuanto al derecho al divorcio, leemos en la *Enciclopedia Bíblica*: "Siendo la mujer propiedad del hombre, su derecho a divorciarse de ella se deduce como cuestión de rutina". El derecho al divorcio lo

sostenía solo el hombre. La *Enciclopedia Británica*, 1911, afirma: "En la ley mosaica, el divorcio era un privilegio exclusivo del hombre...".

Tanto en la Biblia como en la Tura, la mujer se considera la responsable de todos los problemas de la tierra porque es quien susurró a Adán para comer del árbol prohibido y de esta manera ella es quien lleva la responsabilidad del pecado original y como consecuencia Dios la castigó por el periodo mensual y el embarazo. Podéis imaginar estas creencias injustas contra la mujer.

Pero en el Corán, Al-lah ha negado todas estas mentiras escritas en la Biblia y Tura y dice que:

Pero el demonio los hizo caer [en la desobediencia] apartándolos de la situación [agradable] en la que se encontraban. Y les dije: "¡Desciendan! Serán enemigos unos de otros; y en la Tierra encontrarán una morada y deleite temporal". (La vaca: 36)

El versículo dice que Satanás susurró a los dos, Eva y Adán. Y Allah los ha perdonado y no hay nada que se llama el pecado original. Al-lah dice en Corán:

Pero le fueron inspiradas a Adán unas palabras de su Señor [para que pudiera expresar su arrepentimiento] y Dios aceptó su arrepentimiento, porque Él es el Indulgente, el Misericordioso. (la vaca: 37) G) <u>La Iglesia cristiana</u>: La posición de la Iglesia cristiana hasta siglos recientes, parece haber sido influida tanto por la ley mosaica como por las corrientes del pensamiento dominantes en sus culturas contemporáneas. En su libro *El matrimonio en Oriente y Occidente*, David y Vera Mace escribieron: "Que nadie suponga, tampoco, que nuestro legado cristiano está libre de tales juicios despreciativos. Sería difícil de encontrar en cualquier lugar una colección de referencias más degradante hacia el sexo femenino que la que proporcionaron los primeros Padres de la Iglesia".

Lecky, el famoso historiador, habla de "esos incentivos feroces que forman una parte tan visible y grotesca de las escrituras de los Padres... la mujer era representada como las puertas del Infierno, como la madre de todos los males humanos. Ella debía sentirse avergonzada ante la simple idea de que es una mujer. Debería vivir en penitencia continua a causa de la maldición que le ha traído al mundo. Debería avergonzarse de su vestimenta, porque es el recuerdo de su caída. Debería avergonzarse especialmente de su belleza, porque es el instrumento más potente del demonio". Uno de los ataques más mordaces contra las mujeres, es el de Tertuliano: "¿Acaso no saben que cada una de ustedes es una Eva? La sentencia de Dios sobre este sexo suyo vive en esta era, por lo tanto, la culpa debe vivir también. Ustedes son las puertas del Infierno, ustedes son la ruptura del sello del árbol prohibido, ustedes son las primeras desertoras de la ley divina, ustedes son las que convencen a aquel a quien el demonio no fue lo suficientemente valiente para atacar". No solo la Iglesia afirmó la condición de inferioridad de la mujer, sino que le negó derechos legales que había disfrutado con anterioridad.

#### Fundamentos de equidad espiritual y humana en el Islam

En medio de la oscuridad que envolvió al mundo, la revelación divina se hizo eco en el gran desierto de Arabia en el siglo VII con un mensaje fresco, noble y universal para toda la humanidad, que se describe a continuación.

- (1) Según el Sagrado Corán, hombres y mujeres tienen la misma naturaleza espiritual:
  - "¡Oh, seres humanos! Tengan temor de su Señor, Quien los ha creado de un solo ser, del que creó a su cónyuge e hizo descender de ambos muchos hombres y mujeres...". (Corán 4:1, véase también 7:189, 42:11, 16:72, 32:9, y 15:29)
- (2) Dios ha investido a ambos sexos con dignidad inherente, y ha hecho a hombres y mujeres, en colectivo, los vicarios de Dios en la Tierra (véase Corán 17:70 y 2:30).
- (3) El Corán no culpa a la mujer por la "caída del hombre", ni ve el embarazo y el parto como castigos por "comer del árbol prohibido".

Por el contrario, el Corán hace responsables por igual a Adán y a Eva por su pecado en el Jardín, y nunca señala a Eva como culpable. Ambos se arrepintieron y ambos fueron perdonados *(véase* 

Corán 2:36-37 y 7:19-27). De hecho, en un versículo (Corán 20:121) Adán fue culpado específicamente. El Corán también considera el embarazo y el parto como razones suficientes para el amor y el respeto que los hijos deben a sus madres.

Le he ordenado al ser humano hacer el bien a sus padres.
Su
madre lo lleva [en el vientre] soportando molestia tras
molestia, y su destete es a los dos años3. Sean
agradecidos conmigo y
con sus padres, pero sepan que ante Mí comparecerán al
final. (Corán 31:14)

Al-lah dice también en el Corán:

Le he ordenado al ser humano hacer el bien a sus padres. Su

madre lo ha llevado [en el vientre] con esfuerzo, y con dolor

lo dio a luz. El período del embarazo y la lactancia dura treinta

meses. Cuando alcance la madurez, al llegar a los cuarenta años,

debe decir [en súplica]: "¡Oh, Señor mío! Haz que sepa agradecerte los favores que nos has concedido, tanto a mí como a mis padres, y que pueda realizar obras buenas que Te complazcan. Concédeme una descendencia piadosa. Me

arrepiento a Ti [de mis pecados] y soy de los musulmanes". (Corán: 46:15).

(4) Los hombres y las mujeres tienen los mismos deberes y responsabilidades religiosos y morales. Cada ser humano enfrentará las consecuencias de sus propios actos:

"Su Señor les respondió sus súplicas diciendo: No dejaré de recompensar ninguna de sus obras, sean hombres o mujeres, descienden el uno del otro". (Corán 3:195), véase también 74:38, 16:97, 4:124, 33:35 y 57:12)

(5) El Corán es muy claro acerca de la supuesta superioridad o inferioridad de cualquier ser humano, sea hombre o mujer. La única base para la superioridad de cualquier persona es su piedad y su rectitud, nunca el género, el color ni la nacionalidad (véase Corán 49:13).

# El aspecto económico de las mujeres en el Islam:

(1) El derecho a poseer propiedades personales. El Islam decretó un derecho del cual las mujeres estaban privadas antes del Islam y después de él en las otras civilizaciones (incluso hasta este siglo): el derecho a la propiedad independiente. La ley islámica reconoce derechos completos a la propiedad antes y después del matrimonio. Ellas pueden comprar, vender o arrendar sus propiedades a

voluntad. Por esta razón, las mujeres musulmanas pueden mantener (y de hecho, han mantenido tradicionalmente) sus nombres de solteras, una indicación de sus derechos de propiedad independiente como entidades legales

(2) Leyes de seguridad financiera y herencia: La seguridad financiera está asegurada para las mujeres. Ellas tienen derecho a recibir regalos nupciales sin límite alguno, y a mantener sus propiedades presentes y futuras, y a un ingreso para su propia seguridad, incluso después de casarse. A ninguna mujer casada se le pide que gaste nada de su patrimonio ni de su ingreso en el hogar. La mujer también tiene derecho a apoyo financiero total durante el matrimonio y durante el "período de espera" (*iddah*) en caso de divorcio o viudez. Algunos juristas exigen, además, un año de manutención en casos de divorcio y viudez (o hasta que ella vuelva a casarse, si ese nuevo matrimonio ocurre antes de completarse un año).

Una mujer que tiene hijos fruto del matrimonio, tiene derecho a la manutención de los hijos por parte del padre. Por lo general, una mujer musulmana tiene garantizado el apoyo durante todas las etapas de su vida, como hija, esposa, madre o hermana. Las ventajas financieras concedidas a las mujeres y no a los hombres en el matrimonio y en la familia, tienen su contraparte social en las provisiones que el Corán otorga en las leyes de herencia, que en la mayoría de los casos le ofrecen al varón el doble de la herencia de la mujer.

Los hombres no siempre heredan más, a veces una mujer hereda más que el hombre. En los casos en los que los hombres heredan más, es porque ellos son básicamente los responsables financieros de sus parientas mujeres: sus esposas, hijas, madres y hermanas. Las mujeres heredan menos, pero conservan su cuota para inversión y seguridad financiera, sin ninguna obligación legal de gastar cualquier parte de ella, ni siquiera para su propio sostén (alimentación, vestimenta, vivienda, salud, etc.).

Cabe señalar que antes del Islam, las mismas mujeres eran, a veces, objetos heredables (véase Corán 4:19). En algunos países occidentales, incluso después del advenimiento del Islam, toda la herencia del difunto era dada a su primogénito. El Corán, sin embargo, deja en claro que tanto hombres como mujeres tienen derecho a una parte específica de la herencia de sus padres o parientes cercanos fallecidos. Dios ha dicho:

"A los varones les corresponde un porcentaje de la herencia que dejen los padres y parientes más cercanos, y a las mujeres otro porcentaje de lo que los padres y parientes más cercanos dejen. Fuere poco o mucho, les corresponde [por derecho] un porcentaje determinado de la herencia". (Corán 4:7)

(3) Empleo: En relación al derecho de la mujer a buscar empleo, es necesario afirmar que el Islam se refiere a su papel en la sociedad como madre y esposa, señalándolo como lo más sagrado y esencial. Ni sirvientas ni niñeras pueden tomar el lugar de la madre en la educación unos niños correctos, cuidadosamente criados y libres de

complejos. Tan noble y vital papel, que da forma a gran parte del futuro de las naciones, no puede ser considerado como ociosidad. Sin embargo, no existe decreto en el Islam que prohíba a la mujer buscar empleo siempre que ella tenga necesidad de hacerlo, en especial en puestos que se ajusten mejor a su naturaleza y en los que la sociedad más la necesite. Ejemplos de tales profesiones son enfermeras, maestras (especialmente de niños), médicas, y en trabajos sociales y de caridad."<sup>13</sup>

Al-lah dice en el sagrado Coran, surah de

Mujeres: 34: Los hombres son responsables del cuidado de las mujeres debido a las diferencias [físicas] que Dios ha puesto entre ellos, y por su obligación de mantenerlas con sus bienes materiales. Las mujeres piadosas e íntegras obedecen a Dios y en ausencia de su marido se mantienen fieles, tal como Dios manda. A aquellas de quienes teman maltrato y animadversión, exhórtenlas, tomen distancia no compartiendo el lecho, y por último pongan un límite físico23; si les obedecen [en lo que Dios ordena], no les reclamen ni recriminen más. Dios es Sublime, Grande.

Así pues, el hombre es responsable de mantener, proteger y servir a su mujer y esto para honrar la mujer y tratarla como reina que la sirve su hombre y ella debe ser honesta con él, amarlo, y cuidar a sus

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Mostafa Malaekah, La religión del Islam, El estatus de la mujer y la equidad de género en el Islam., el 4 de noviembre, 2014, está disponible en línea en <a href="https://www.Islamreligion.com/es/articles/2132/las-mujeres-en-el-Islam-parte-1-de-2/">https://www.Islamreligion.com/es/articles/2132/las-mujeres-en-el-Islam-parte-1-de-2/</a> citado en el 14 de julio 2022.

niños si tiene niños, etc. La mujer tiene la libertad de trabajar o no y puede gastar el dinero como quiera. Es decir, no está obligada mantener a la familia, mientras que el hombre sí está obligado a mantener la familia y mantener su mujer.

Aspectos sociales de las mujeres en el Islam:

## A) Como hija:

1. El Corán puso fin a la práctica cruel del infanticidio femenino, que existía antes del Islam. Dios ha dicho:

"Cuando se les pregunte a las niñas que fueron enterradas vivas por qué pecado las mataron". (Corán 81:8-9)

2. El Corán fue más allá, para reprender la actitud displicente de algunos padres al saber la noticia del nacimiento de una niña en lugar de un varón. Dios ha dicho:

"Cuando se le anuncia a uno de ellos [el nacimiento de] una niña, se refleja en su rostro la aflicción y la angustia por lo que se le ha anunciado, se esconde de la gente avergonzado y duda si la dejará vivir a pesar de su deshonra o la enterrará viva. ¡Qué pésimo es lo que hacen!" (Corán 16:58-59)

3. Los padres tienen el deber de mantener y mostrar bondad y justicia hacia sus hijas. El Profeta Muhammad (que la paz y las bendiciones de Dios sean con él), dijo: "Todo aquel que mantenga a

dos hijas hasta que lleguen a la madurez, él y yo estaremos el Día del Juicio así (y mostró dos de sus dedos juntos)".

- 4. Un aspecto crucial en la crianza de las hijas, que influye en gran medida en su futuro, es la educación. La educación no solo es un derecho sino una responsabilidad para todo hombre y mujer. El Profeta Muhammad dijo: "Buscar el conocimiento es obligatorio para todo musulmán". La palabra "musulmán" aquí es inclusiva de hombres y mujeres.
- 5. El Islam no exige ni fomenta la circuncisión femenina. Y si bien es practicada por algunos musulmanes en ciertas partes de África, también es practicada por otros pueblos, incluyendo cristianos, en esos lugares, constituyéndose en un mero reflejo de las costumbres locales que allí se practican.

#### B) Como esposa:

1. El matrimonio en el Islam se basa en la paz, el amor y la compasión mutuos, y no solo en la mera satisfacción del deseo sexual. Entre los versículos más impresionantes del Corán acerca del matrimonio, está el siguiente:

"Entre Sus signos está haber creado cónyuges de entre ustedes para que encuentren sosiego, y dispuso entre ustedes amor y misericordia. En ello hay signos para quienes reflexionan". (Corán 30:21, ver también 42:11 y 2:228)

- 2. La mujer tiene el derecho a aceptar o rechazar las propuestas de matrimonio. De acuerdo con la ley islámica, las mujeres no pueden ser obligadas a casarse con alguien sin su consentimiento.
- 3. El esposo es responsable de la manutención, protección y el liderazgo de la familia, dentro del marco de la consulta (véase Corán 2:233) y la bondad (véase Corán 4:19). La naturaleza recíproca y complementaria de los papeles de esposo y esposa no significa sumisión de ninguna de las partes a la otra. El Profeta Muhammad instruyó a los musulmanes con respecto a las mujeres: "Les ordeno que sean buenos con las mujeres", y "los mejores entre ustedes son quienes tratan mejor a sus esposas". El Corán insta a los esposos a ser amables y considerados con sus esposas, incluso si la esposa pierde el favor de su esposo o si él pierde interés en ella:

"...traten amablemente a las mujeres en la convivencia. Y si algo de ellas les llegara a disgustar [sean tolerantes], puede ser que les desagrade algo en lo que Dios ha puesto un bien para ustedes". (Corán 4:19)

También prohibió la práctica árabe anterior al Islam por la cual el hijastro del padre difunto tenía permitido tomar posesión de la viuda del padre (heredándola) como si fuera parte del patrimonio del muerto (véase Corán 4:19).

4. Si surgen disputas conyugales, el Corán anima a las parejas a resolverlas en privado con un espíritu de justicia y bondad. De hecho, el Corán describe un enfoque prudente y un paso iluminado para resolver conflictos persistentes en la vida marital. En el caso de que

una disputa no pueda ser resuelta entre esposo y esposa, el Corán prescribe la mediación entre las partes a través de la intervención familiar de parte de ambos cónyuges (véase Corán 4:35).

- 5. El divorcio es el último recurso. Está permitido pero no se anima a ello, pues el Corán estima la preservación de la fe y los derechos individuales —tanto del hombre como de la mujer— para alcanzar la felicidad. Las formas de disolución del matrimonio incluyen una representación basada en el mutuo acuerdo, la iniciativa del esposo, la iniciativa de la esposa (si es parte de su contrato matrimonial), la decisión de la corte ante la iniciativa de la esposa (por una razón legítima), y la iniciativa de la esposa sin causa alguna, a condición de que ella devuelva su dote conyugal a su esposo. Cuando la continuación de la relación marital es imposible por cualquier razón, se les enseña a los hombres a buscarle un final agradable. El Corán afirma respecto a tales casos:
  - "...si expresan la voluntad de divorcio a sus mujeres y están cerca de cumplir el plazo de espera, reconcíliense en buenos términos o sepárense con decoro. No las retengan para molestarlas y obligarlas [a que cedan parte de su derecho], pues quien obre de esa manera se condena a sí mismo". (Corán 2:231, véase también 2:229 y 33:49)
- 6. Asociar la poligamia con el Islam, como si hubiera sido introducida por él o si fuera la norma según sus enseñanzas, es uno

de los mitos más persistentes en la literatura y los medios occidentales. La poligamia ha existido en prácticamente todas las naciones e incluso era permitida en el judaísmo y en el cristianismo hasta hace pocos siglos. El Islam no prohibió la poligamia, como sí lo hicieron muchos pueblos y comunidades religiosas, sino que en lugar de ello, la reguló y la restringió. No es un requisito, sino que simplemente está permitida bajo ciertas condiciones (véase Corán 4:3).

El espíritu de la ley, incluyendo la época de la revelación, es hacer frente a las contingencias individuales y colectivas que puedan surgir de tiempo en tiempo (por ejemplo, los desequilibrios entre el número de hombres y de mujeres creados por las guerras) y proporcionar soluciones morales, prácticas y humanas a los problemas de las viudas y los huérfanos.

# C) Como madre:

1. El Corán eleva la bondad hacia los padres (en especial hacia las madres) al estatus más alto después de la adoración a Dios:

"Tu Señor ha ordenado que no adoren sino a Él y que honren a sus padres. Si uno de ellos o ambos llegan a la vejez, no sean insolentes con ellos, ni siquiera les digan: '¡Uf!' Háblenles siempre con bondad. Trátenlos con humildad y compasión, y rueguen [por ellos diciendo]: '¡Oh, Señor mío! Ten misericordia de ellos como ellos la tuvieron conmigo cuando me criaron

siendo niño'". (Corán 17:23-24, véase también 31:14, 46:15 y 29:8)

2. Naturalmente, el Profeta Muhammad especificó este comportamiento para sus seguidores, poniendo a las madres en un estatus sin igual en las relaciones humanas. Un hombre fue con el Profeta Muhammad y dijo: "¡Oh, Mensajero de Dios! ¿Quién entre la gente merece más mi buena compañía?" El Profeta le dijo: "Tu madre". El hombre le dijo: "¿Y luego quién?" El Profeta le dijo: "Luego, tu madre". El hombre preguntó de nuevo: "¿Y después, quién?" El Profeta respondió: "Después, tu madre". El hombre preguntó una vez más: "¿Y luego, quién?" El Profeta le dijo: "Luego, tu padre".

# D) Como hermana en la fe (en general):

1. De acuerdo con los dichos del Profeta, "las mujeres son *shaqa'iq* (mitades gemelas o hermanas) de los hombres". Este dicho es una declaración profunda que se relaciona directamente con el tema de la igualdad humana entre los géneros. Si el primer significado de la palabra árabe *shaqa'iq*, "mitades gemelas", es adoptado, significa que el hombre es la mitad del valor (de la sociedad), mientras que la mujer vale la otra mitad. Si se adopta el segundo significado, "hermanas," implica lo mismo.

- 2. El Profeta Muhammad enseñó la bondad, el cuidado y el respeto hacia las mujeres en general: "Les ordeno que sean buenos con las mujeres". Es significativo que tal instrucción del Profeta estuvo entre sus instrucciones y recordatorios finales durante su última peregrinación, que realizó poco antes de fallecer.
- 3. La modestia y la interacción social: Los parámetros de la modestia apropiada para hombres y mujeres (vestimenta y comportamiento) están basados en las fuentes reveladas (el Corán y los dichos proféticos) y, como tal, son consideradas por hombres y mujeres creyentes como guías con base divina, con objetivos legítimos y sabiduría divina tras ellas. No se trata de restricciones impuestas por los hombres ni por la sociedad. Es interesante saber que también la Biblia insta a la mujer a cubrirse la cabeza: "Si la mujer no se cubre la cabeza, que se corte también el cabello; pero si es vergonzoso para la mujer tener el pelo corto o la cabeza rasurada, que se la cubra" (1 Corintios 11:6).

# Aspectos legales y políticos de las mujeres en el Islam

1. Igualdad ante la ley: Ambos sexos tienen derecho a la igualdad ante la ley y las cortes legales. La justicia no tiene género (véase Corán 5:38, 24:2 y 5:45). Las mujeres poseen una entidad legal independiente en asuntos financieros y otros.

2. Participación en la vida social y política: La norma general en la vida social y política es la participación y la colaboración de hombres y mujeres en los asuntos públicos (véase Corán 9:71). Hay evidencia histórica suficiente de la participación de las mujeres musulmanas en la elección de gobernantes, en asuntos públicos, en la toma de decisiones jurídicas, en cargos administrativos, en la enseñanza e incluso en el campo de batalla. Esta participación en asuntos sociales y políticos se llevaba a cabo sin que los participantes perdieran de vista las prioridades complementarias de ambos sexos, y sin violar las directrices islámicas de la modestia y la virtud.

La historia islámica está llena de ejemplos de mujeres valientes que tenían papel importante en la sociedad musulmana del profeta Muhamed. Algunas son mujeres de negocios, ministras, fundadoras de universidades, científicas, etc.

Veamos alguna muestra de estas mujeres:

## Jadiya bint Juwaylid

Primera esposa del profeta Muhammad, nació en La Meca en una familia de comerciantes de la tribu Quraysh. Tras la muerte de su padre en una batalla, recuperó el negocio familiar y lo desarrolló muy rápidamente y de manera tan importante que sus caravanas comenzaron a ser famosas. Se podían encontrar en toda la península arábiga, desde Yemen hasta el norte de Siria. Estaba rodeada y aconsejada por sus hermanos y tíos, pero siempre fue ella la que tomó la decisión final y lideraba el negocio familiar. Jadiya,

conocida y caracterizada por su espíritu libre, se casó con el joven Muhammad, cuando este apenas contaba con 25 años, mientras que ella tenía 40 años. Además era muy valiente era la primera mujer que abrazó el Islam y estaba al lado de su esposo en su misión tan grande.

## "Al-Shifa Al-Adawiya"

Las mujeres jugaron un papel claro en la historia del Islam, en la paz y la guerra, y contribuyeron a enriquecer el movimiento humano, cultural y administrativo. Entre las mujeres cuyo nombre fue dibujado por la historia con letras de luz está "Al-Shifa Al-Adawiya", quien es considerada la primera mujer en hacerse cargo de la gestión de los mercados durante la era del segundo califa musulmán Omar Ibn Al-Khattab. Y esa tutela fue por elección del propio califa, y estaba "habilitada para eso" según la narración de Ibn Hazm.

Al-Shifa es considerada una de las primeras maestras venerables en el Islam, y una de las pocas mujeres que saben leer y escribir. Desde una fecha temprana en la historia de la llamada islámica, ha contribuido voluntariamente a la educación de las mujeres, y de quien aprendieron, la Sra. Hafsa bint Omar Ibn Al-Khattab, una de las esposas del Santo Profeta.

Se dice que su nombre principal es Laila, y fue apodada "Al-Shifa", y este título puede tener ciertas connotaciones, que podrían dar lugar a múltiples significados, como su experiencia con las habilidades de

tratamiento. Ella tiene una reputación en la historia del Islam, ya que este asunto comenzó desde los primeros días de la llamada.

En un momento en que había poco aprendizaje entre las mujeres, la capacidad de leer y escribir tuvo un papel en su vida, lo que se reflejó claramente con el comienzo de la llamada y el aliento del Santo Profeta, quien la tuvo en aprecio. Indica su posición con Muhammad, la paz sea con él.

El Islam y el estímulo del Profeta y sus compañeros para sanar la ayudaron a desempeñar el papel de modelo a seguir para otras mujeres y a cultivarse en ellas. El amor por la ciencia y el conocimiento, y este rol de liderazgo en la profesión docente, que se considera una de las profesiones más elevadas, ya que se compara el rol del maestro con el del Profeta, ha ganado habilidades curativas en la gestión, el acercamiento a las personas, el saber almas, y muchos otros valores, entre otros motivos que animaron a Ibn Al-Khattab a elegirlo para ordenar mercados. Y si hay una analogía con el tema de los mercados y su responsabilidad, entonces el papel que jugó Al-Shifa Al-Adawiya mientras asumía este aspecto, es similar al papel del Ministro de Comercio en nuestro tiempo.

Se casó dos veces, la primera vez con Abu Hathma bin Hudhayfah al-Qurashi, y le dio a luz a Suleiman, y luego de la muerte de su esposo, se casó con el hermano de su esposo, Marzouq y le dio a

luz a Abu Hakim. Pero antes de eso, además del papel de la curandera temprana como maestra para las mujeres, fue una de las que participó en las batallas con el Mensajero, donde interpretó el papel de enfermera. Se dice que su conocimiento de la profesión de "medicina" era antiguo desde los días anteriores al Islam, y lo aprendió entre otras habilidades para la vida.

#### **Asmaa Bint Zaid**

Asmaa era una mujer de Ansar, y ella era Asmaa bint Yazid Al-Ansariyah Al-Ashhaliya, y su carácter se distinguía por su audacia al confrontar la verdad. Las mujeres, que asistieron a la batalla de Yarmouk, y ese día mataron a nueve del ejército romano junto a la columna de su tienda. Un día Asmaa se acercó al Profeta, que Dios lo bendiga y le conceda paz, mientras estaba entre sus compañeros, y ella dijo: Por mi padre y mi madre, tú, oh Mensajero de Dios, soy la llegada de las mujeres a ti, Dios Todopoderoso y te envió a todos los hombres y mujeres, creímos en ti. Somos el grupo de las mujeres, confinadas en los cimientos de vuestros hogares, cumplimiento de vuestros deseos, y las parientes de vuestros hijos, y que vosotros sois el grupo de los hombres que nos habéis preferido en reunirnos, en grupos, en visitar los enfermos, presenciando funerales y realizando el Hayy tras el Hayy, y mejor que eso es la yihad en la causa de Dios Todopoderoso, y que si un hombre sale para el Hayy, la *Umrah* o el *Muyahid*, le ahorraremos su dinero, te cosimos la ropa y criamos a tus hijos para ti. ¿No compartiremos esta recompensa y bondad? Entonces el Profeta, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, se volvió hacia sus compañeros con toda su cara y luego dijo: "¿Habéis oído alguna vez el discurso de una mujer mejor que interrogarla sobre su religión que esta? Entiende, oh mujer, y deja que las mujeres detrás de ti sepan que la bondad de la dependencia de la mujer de su marido, la búsqueda de su placer y el seguimiento de su consentimiento, modifica todo eso". La mujer se fue, estaba muy feliz por la respuesta del profeta. La lista está llena de mujeres musulmanas que tienen papel brillante en la antigua y la actual historia islámica.

#### Fatima El Fihri

La fundadora de la primera universidad en el mundo era la mujer musulmana Fatima El Fihri. Fatima bint Muhammad al-Fihri al-Qurashi es una mujer musulmana de Kairouan, apodada Umm al-Banin, cuya ascendencia se remonta al linaje de Uqba ibn Nafi al-Fihri al-Qurashi, conquistador de Túnez y fundador de la ciudad de Kairouan. Es una figura histórica inmortal en la memoria de la ciudad de Kairouan y Túnez, la ciudad de Fez en Marruecos y la historia de Túnez y Marruecos. Fundó con su hermana Maryam Al-Fihri la Universidad de Al-Qarawiyyin en Fez en 859 dC, y es la primera universidad en el mundo. Fátima murió alrededor del año 245 AH.



La lista de mujeres musulmanas que tienen una huella en la historia antigua y actual, es muy larga. Hemos mencionado solo algunos ejemplos. Hay muchas otras que recibieron el premio noble en paz, ciencia, literatura, etc.

# ¿Por qué hay poligamia en el Islam?

El Islam se distingue por ser una religión realista. El Islam no trata justo con las emociones, sino que también da soluciones prácticas a los problemas de la gente. Antes de hablar sobre el tema de la poligamia, debemos entender que el Corán es el único libro sagrado que ordena casarse con una. Debemos entender primero las condiciones de la gente antes del Islam. El Islam vino mientras muchas culturas practicaban la poligamia, pero sin ningún derecho ni criterio, por eso el Islam refinó esta práctica.

En muchas culturas, como los indios, los árabes, los chinos y otras culturas antiguas, un hombre tenía más de treinta mujeres, no como una esposa que tiene todos los derechos de esposa, sino como una criatura que satisface los deseos del hombre sin tener ningún derecho. En otras religiones, se casaban con muchas mujeres, y siguen haciéndolo, como los mormones cristianos y los primeros judíos. Y en estas condiciones vino el Islam, no para decir que debéis casaros con cuatro, sino para decir que si vas a casarte con más de una, debes ser muy justo, y el número no puede ser más de 4; y si no podéis ser tan justos, entonces no debéis casaros con más de una. Como que casi la mayoría no pueden ofrecer esta justicia, no se casan con más de una y esto se observa en la realidad.

De este modo, la poligamia vino para dar derechos a las mujeres que no tenían ningún derecho. Además, el Islam rechaza cualquier relación fuera del matrimonio en la oscuridad para proteger a la mujer, a los niños y a toda la sociedad de otros problemas, como mezcla de linajes, fornicación, niños sin padres, madres solteras, además de los problemas psicológicos resultados de este sistema social tan destruido.

En algunas ocasiones, la poligamia es la mejor solución para algunos problemas. Aunque parece duro que una mujer vea a su marido casándose con otra mujer, la poligamia puede resolver muchos problemas en la sociedad. En los países occidentales, la poligamia es ilegal mientras que la fornicación y el adulterio son legales. El hombre tiene varias relaciones ilegales con más de una mujer. El resultado natural será que veamos a la gente yendo hacia

la ruta más fácil, lo que es la fornicación, ya que pueden complacerse sin la exigencia de gastar en una casa o unos niños, y encontramos que las tasas de infidelidad son muy altas en estas sociedades.

La poligamia da una solución en el caso del hombre que no está muy satisfecho con su esposa sin echarla y destruir la casa o abandonar sus niños. En otros casos, cuando la mujer está enferma o tiene problemas en tener hijos, el hombre puede casarse con otra para tener hijos y, en este caso, no va a abandonar a su primera esposa y va a tener hijos. De otro lado, la primera esposa no se verá privada de los sentimientos de la maternidad.

Si hay personas que aceptan esta solución para su problema ¿por qué hay otras que quieren impedirlas? y ¿por qué una cultura rechaza la otra y se considera a sí misma como la cultura superior y las otras son rechazadas? Aunque cada esposa tendrá su derecho completo, no como amante ilegal en la oscuridad. El Islam no es para alguna cultura específica, sino que es la religión de Al-lah que se adecua cualquier tiempo o sociedad; y es una religión realista y flexible, que nos da soluciones para todos los problemas. Además, si la primera mujer no puede aceptar o aguantar algo así, tiene la libertad de divorciarse.

Otra solución que no sea el adulterio, es la poligamia. No dejará su esposa pero se casará con otra mujer y debe ser responsable de ambas mujeres. Esto podría reducir las tasas del adulterio y de infidelidad, y así proteger la sociedad de muchos problemas producidos debido a los problemas del adulterio y de la infidelidad.

"El número de mujeres en algunos países supera el número de los hombres, especialmente en países como Rusia, Estados Unidos, Gran Bretaña o India. El excedente es resultado de los hombres que mueren en las guerras, crímenes violentos y mujeres que viven más tiempo que los hombres. En las cárceles hay más hombres que mujeres.

La homosexualidad incrementa más el problema. Bertrand Russell escribió: "En todos los países en donde hay un excedente de mujeres, es injusto que esas mujeres, por necesidad aritmética, deban permanecer solteras y privadas de la experiencia sexual."

La poligamia, entonces, es la única solución responsable para esta situación.

Tomamos como ejemplo a los Estados Unidos. ¿Por qué se expanden tanto las relaciones extramatrimoniales? "Una razón es la cantidad de mujeres. La mayoría están solteras, en la actualidad hay 34 millones en los Estados Unidos, y porque las mujeres solteras generalmente tienen mas tiempo libre y energía que las casadas. Tomamos en cuenta estas estadísticas: Una de cada cinco mujeres hoy no tiene un potencial compañero simplemente porque no hay suficientes hombres solteros. Una mujer soltera de 25 años se enfrenta a un serio desabastecimiento de hombres disponibles, y la situación se empeora cuando las mujeres envejecen.

Es menos probable que los hombres divorciados vuelvan a casarse y tienden a casarse con mujeres menores que ellos-, por lo tanto, hay el doble de mujeres solteras que de hombres solteros a los 40. De hecho, una mujer que se divorcia hoy en día a los 35 es probable que permanezca soltera por el resto de su vida. Atrapadas en un problema demográfico al buscar la autonomía, más y más mujeres solteras optan por iniciar relaciones con hombres casados.»

La poligamia es una alternativa al divorcio en el caso de problemas matrimoniales. En lugar de divorciarse de una mujer enferma o estéril, el Islam permite al hombre casarse con otra cuidando de la primera si esta elige permanecer con él.

Bien, creemos que ahora hemos entendido por qué el Islam permite la poligamia, o sea, por qué la poligamia no está prohibida en Islam. ¿Entonces por qué la mujer no puede casarse con 4 hombres? Aquí debemos hablar sobre los derechos humanos. Cada niño tiene el derecho de saber quién es su papá. Una persona puede decir que los niños pueden hacerse el análisis de DNA, pero su porcentaje de precisión es del 96%, es decir, cuatro personas de cada 100 no podrán saber quién es su padre. El hombre, en su naturaleza, puede practicar la poligamia, mientras la naturaleza de la mujer no la acepta. Esto se puede observar mucho en occidente. Entre las parejas, la mujer tiene solo una relación con su pareja, mientras el hombre puede tener varias relaciones con varias mujeres y amarlas a todas a la vez. Las mujeres son más fieles y si hay una que no es

fiel y tiene otra relación ilícita con otro hombre, se observa que ella ya ha dejado de amar el primero.

Además, la poligamia en el Islam permite una relación lícita con una mujer como esposa que tiene todos los derechos. Mientras ahora podemos encontrar en América Latina, un hombre que tiene varias mujeres y varios hijos sin ningún límite y sin derechos. Además de la infidelidad matrimonial. Entonces, ¿estos países también tienen varias relaciones y traiciones sin límite? ¿puede tener 100 amantes infieles, mientras no puede tener otra esposa con derecho ante la sociedad? No hay sociedad sin la existencia de varias relaciones, pero de otra manera muy injusta y no aceptable, por eso existe la poligamia en el Islam. Aunque la mayoría de los hombres musulmanes solo están casados con una mujer. Y eso significa que este hombre nunca ha tenido ninguna otra relación con cualquier otra mujer salvo su esposa. Pero el Islam ha aceptado la poligamia como solución para algunos problemas.

Otra verdad de suma importancia, es que nadie se obliga vivir una vida que no acepta. Por eso, si la primera esposa no puede aceptar el segundo matrimonio de su esposo, puede divorciarse. El problema no está en la poligamia, sino está en el mal uso de este derecho que muchos no lo entiende bien.

Para concluir este tema, queremos citar una Alta jurisprudencia del gran erudito Ibn al-Qayyim:

Mencionó, que Dios tenga piedad de él: La historia de Bani Hisham bin al-Mughirah cuando le pidieron al Mensajero de Dios, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, que se casara con Ali bin Abi Talib, que Dios esté complacido con él, la hija de Abu Yahl, pero él no le dio permiso para hacerlo, y dijo: "A menos que Ibn Abi Talib quiera divorciarse de mi hija y casarse con su hija". Ella, es de mi y lo que le hace daño a ella me hace daño a mí. Temo que Fátima sea tentada en su religión, y no prohíbo lo que está permitido ni permito lo que está prohibido, pero por Dios, la hija del Mensajero de Dios y la hija del enemigo de Dios nunca se reunirá en un solo lugar. Y en la redacción: (Entonces mencionó a su cuñado, y lo elogió, y dijo: Me dijo, entonces me creyó, y me prometió, y me cumplió) Entonces Ibn al-Qayyim, que Dios tenga piedad de él, comentó:

Esta sentencia incluía: que si un hombre estipula a su mujer que no se case con ella, debe cumplir la condición, y cuando se casa con ella, ella tiene nulidad.

Y el hadiz incluido para esto: que él, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, dijo que esto dañaría a Fátima y la haría dudar, y que él lo dañaría, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, y lo haría sospechar. El, la paz y las bendiciones de Dios sean con él, no duda de él, aunque esto no sea una condición en el contrato; Se sabe necesariamente que entró en ella.

Y en él, la paz y las bendiciones de Dios sean con él, mencionando a su otro cuñado y alabándolo por haberle hablado y creído, exponiendo a Ali, que Dios esté complacido con él, y exhortándolo a emularlo, y éste siente que se ha hecho una promesa de él de que no dudará de ella ni la dañará, por lo que le insta a cumplirlo, como cumplió con él a su otro yerno. Se toma de esto: que el condicional es por definición como el condicional en la redacción, y que su ausencia tiene derecho a nulidad.

Si se impone de la costumbre de un pueblo: que no expulsen a sus mujeres de sus casas, ni permitan en absoluto a sus maridos hacerlo, y su costumbre continúa con eso, entonces es como la redacción condicional y se fija sobre las reglas

La gente de Medina y las reglas de Ahmad, que Dios tenga piedad de él: que la condición habitual es como la verbal, y por eso obligaron el salario de quien paga su ropa a un lavador o blanqueador, o su masa a un panadero, o su comida a un cocinero que trabaja por una tarifa, o entra al baño, o usa a alguien que la lava, que generalmente lava por una tarifa, y cosas por el estilo, y no estipuló una tarifa por ellos = que está obligado a pagar lo mismo. En este; Si supone que la mujer es de una casa donde el hombre no se casa con 4 esposas, y ellas no le permiten hacerlo, y su costumbre continúa con eso = sería como la redacción condicional.

Asimismo, si es de las que sabe que no es posible dañarla normalmente; Por su honor, su majestad y su majestad = dejarle el matrimonio a ella era como el condicional en la misma redacción. La religión del Islam es una religión bella pero necesitamos estudiarlo profundamente, no escuchar solo sobre ella de sus enemigos.

## ¿Por qué se necesita el testimonio de dos mujeres en lugar de un hombre?

- Primero, no siempre que se da este caso, ya que está relacionado, según el Corán, con contratos financieros. Se prefiere el testimonio de dos hombres, y cuando no existen dos hombres, la alternativa será un hombre y dos mujeres.
- Este hecho es muy lógico, depende de que la situación financiera la asume el hombre, pero la mujer es más emocional según su naturaleza. Además, muchas mujeres sufren por días síndrome premenstrual, y en estos días, la mujer no puede concentrarse en muchas cosas como fechas o números que son importantes en los asuntos financieros. Es más, en las situaciones financieras, los hombres están mas presentes que las mujeres.

 Además, las decisiones de la mujer en estos días pueden ser incorrectas y puede olvidar algún dato. Particularmente en el asunto de la deuda, son beneficios de otras personas, por eso es necesario la certeza. Al-lah dice en Corán:

¡Oh, creyentes! Si contraen una deuda por un plazo estipulado, pónganlo por escrito ante un escribano. Ningún escribano [creyente] debe negarse a levantar esa acta conforme a lo que Dios le ha enseñado104: el escribano debe registrar y el deudor debe dictar fielmente lo que adeuda, con temor de Dios. En caso de que el deudor sea declarado incompetente o sea incapaz de expresar su deuda, que lo haga en su lugar su apoderado con fidelidad. Dos hombres confiables deben ser testigos; pero si no cuentan con dos hombres, recurran a un hombre y dos mujeres, de manera que si una de ellas se olvida la otra lo recuerde. (La vaca: 282)

En el *Periódico medico británico*, se hizo un estudio sobre las deciciones y sentimientos acerca de este tema, y se encontró que 56% de los robos que cometen las mujeres ocurren en los días de síndrome premenstrual. Por eso, se pide el testigo de dos mujeres porque si una olvida la otra lo recuerde.

 Por otra parte, el testimonio de la mujer en otras cuestiones es requerida más que el testimonio de hombre, como el parto y descendencia. Cabe decir, que el caso siempre se remonta a las facultades de cada género y su naturaleza y también según la situación. Porque en situaciones como el parto, las mujeres son mas presentes que los hombres.

¿Por qué la parte que hereda la mujer es la mitad de lo del hombre?

Primero no en todos los casos la mujer hereda la mitad que hombre. El tema de la herencia en el Islam presenta muchos casos diferentes. En algunos casos, la mujer hereda más que el hombre. En otros casos, el hombre hereda más que la mujer. En terceros casos, hereda la mujer y no hereda el hombre. En otros casos, las mujeres son iguales con los hombres en la herencia. Antes de explicar estos casos detalladamente, hay cosas esenciales que debemos entender.

La juresprudencia islámica ha dejado claro que la diferenciación en las partes de los herederos masculinos y femeninos no se debe al criterio de masculinidad y feminidad, sino que se debe al juicio divino y a los propósitos divinos que se han ocultado a quienes hicieron la disparidad entre hombres y mujeres, en algunos temas y casos de herencia, una sospecha de la capacidad incompleta de la mujer en el Islam. El Islam y su ley la ven exactamente como un hombre, ella tiene los mismos derechos que un hombre y ella tiene los deberes que él tiene.

Antiguamente, las familias alrededor del mundo en muchas culturas tenían una costumbre que la totalidad de la propiedad era tomada por el heredero masculino más mayor y establece el derecho de los niños, esposas y padres al heredar una cuota específica sin controlarse por la emoción y el juicio humano. De modo que las mujeres no pudieron disfrutar de este derecho, pero el Islam vino y puso unas normas para igualar entre todos los miembros según sus necesidades. En la época preislámica, los bienes dejados por el difunto eran tomados por su hijo mayor, dejando sin nada a los menores y a las mujeres (hijas, esposas, madre, hermanas, etc.), o eran transferidos a su hermano o tío paterno.

El Corán estipula que ella hereda de su padre hasta criarla y sea una adulta, después se casa y la responsabilidad será de su esposo; posteriormente, de su hijo adulto. Este sistema es equilibrado para todos de acuerdo con las responsabilidades impuestas a cada persona. Y cuando se le da al hombre una parte mayor es por una razón tan lógica: la responsabilidad económica recae en el hombre, mientras la mujer no tiene responsabilidades financieras, incluso si es rica. Incluso la mujer no está obligada a mantener la familia. En Islam, el hombre está obligado a mantener la familia. Entonces si el hombre hereda dinero debe usarlo para mantener la familia, mientras que la mujer no. Ella puede gastar su dinero como quiera. Si ella es pobre y su hermano es rico, debe mantenerla.

Siempre la mujer ha estado a cargo de la administración del hogar, por lo tanto, se la libera de responsabilidades financieras desde la niñez hasta su madurez. Además, al casarse se le entrega una dote

de su esposo solo para ella, y no se le permite a su esposo ni a sus padres que la tomen de ella. Además, si ella trabaja, no está obligada a mantener la familia con su salario y tiene la libertad de participar o no en la responsabilidad financiera de la casa.

- Casos en que la mujer hereda la mitad de la parte del hombre, y este caso tiene dos partes, a saber:
  - 1- Si el difunto se fue: un hijo y una hija. La hija aquí tiene la mitad de la parte del hijo, Dios Todopoderoso dice:

{Dios te ordena en tus hijos que el varón tenga la misma parte que la parte de dos mujeres}. (Mujeres: 11)

- 2- Si el difunto se fue: el hijo de un hijo, y la hija de un hijo. La hija del hijo es la mitad de la parte del hijo del hijo.
- Casos donde la mujer hereda lo mismo que la parte del hombre, en ella hay muchas combinaciones, entre ellas:
- 1- Si el difunto deja: una hija y un padre, la hija tendrá la mitad de la herencia; Dios Todopoderoso dice:

Dios prescribe respecto a [la herencia de] sus hijos: Al varón le corresponde lo mismo que a dos mujeres. Si las hermanas son más de dos, les corresponderán dos tercios

de la herencia. Si es hija única, le corresponde la mitad. (Mujeres: 11)

- 1. El padre tiene el resto de la herencia como fianza (es decir, la mitad de la herencia de la hija); Cuando Ibn Abbas, que Dios esté complacido con ambos, fue informado sobre la autoridad del Profeta, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, dijo: "Agregue los deberes obligatorios, y lo que quede es para la primera mención de un varón."
- 2. El registro reemplaza a la niña cuando no hay hijos del el difunto y para el abuelo el resto de la herencia es una pandilla.
- 2- Si el difunto deja: un hijo, un padre, y por cada uno del padre y de la madre, la sexta parte de la herencia es obligatoria; Por el dicho del Todopoderoso:

"Y a sus padres, cada uno tiene la sexta parte de lo que le queda si tiene un hijo. Y el resto es para el hijo. Aquí la madre es igual al padre".

3- Si el difunto deja: un hijo, un padre, y por cada uno del padre y de la madre, la sexta parte de la herencia es obligatoria. Al-lah dice:

A cada uno de los padres [del difunto] le corresponderá un sexto, si deja hijos. (MUJERES:11)

4- Si el difunto deja: el hijo de un hijo, un abuelo y una abuela, entonces cada uno, el abuelo y la abuela tendrán una sexta parte de

la herencia, y el resto va al hijo del hijo. Aquí, abuela y abuelo son iguales.

5- Si el difunto deja: una hija, y un hijo de un hijo, entonces la hija tendrá la mitad de la herencia, obligatoriamente; Dios Todopoderoso dice:

Dios prescribe respecto a [la herencia de] sus hijos: Al varón le corresponde lo mismo que a dos mujeres. Si las hermanas son más de dos, les corresponderán dos tercios de la herencia. Si es hija única, le corresponde la mitad. (Mujeres: 11)

Cuando se informó sobre la autoridad de Ibn Abbas, que Dios esté complacido con ellos, sobre la autoridad del Profeta, que la paz y las oraciones de Dios sean con él, dijo: "Agreguen los deberes obligatorios a su pueblo, y lo que quede será para el primer varón.

6- En cuanto al hermano de la madre, la hermana de la madre, el tío materno, el hermano y la hermana de la madre tienen la tercera parte de la herencia repartida entre ellos por partes iguales, tanto para el varón como para la mujer; Porque Dios Todopoderoso dice:

12. A los hombres les corresponde la mitad de lo que dejaran sus esposas si no tuvieran hijos. Si tuvieran hijos les corresponde El Corán (traducción comentada) un

cuarto, luego de cumplir con sus legados y pagar sus deudas. Si no tuvieran hijos, a las mujeres les corresponde un cuarto de lo que dejaran. Si tuvieran hijos, entonces un octavo de lo que dejaran, luego de cumplir con sus legados y pagar las deudas. Si [el difunto] no tiene padres ni hijos, pero sí un hermano o una hermana, entonces les corresponde a cada uno de ellos un sexto. (Mujeres: 12)

7- Si el difunto que se fue tiene una hermana carnal y un hermano paterno. La hermana tiene derecho a la mitad de la herencia por defecto; Por el dicho del Todopoderoso: Te piden una respuesta [sobre la herencia]. Diles:

"Dios dictamina sobre quien no tiene padre ni hijo. Si un hombre muere sin dejar hijos, pero sí una hermana, ésta heredará la mitad de lo que dejare, y si ella muere sin dejar hijos, él la heredará. Si el difunto deja dos hermanas, éstas heredarán dos tercios de lo que dejare. Si tiene hermanos, varones y mujeres, a cada varón le corresponderá lo mismo que a dos mujeres. Dios se los aclara para que no se desvíen [de lo que es justo]. Dios todo lo sabe. (Mujeres: 176)

Cuando se informó sobre la autoridad de Ibn Abbas, que Dios esté complacido con ellos, sobre la autoridad del Profeta, que la paz y las

oraciones de Dios sean con él, dijo: "Agreguen los deberes obligatorios a su pueblo, y lo que quede será para el primer varón.

3- Casos en que la mujer hereda una parte mayor que la del hombre, y tiene muchas formas, entre ellas:

1- Si el difunto deja: una hija, un padre, en cuanto a la hija, la mitad de la herencia es obligatoria. La madre está obligada a la sexta parte de la herencia.

El padre tiene derecho a la sexta parte de la herencia como obligación, y el resto como carga. Por el dicho del Todopoderoso:

Y a sus padres, cada uno tiene la sexta parte de lo que le queda si tiene un hijo, y por su dicho, la paz y las bendiciones de Dios sean con él: "Inflige las obligaciones a su familia, entonces lo que queda es para el primer varón varón y así la parte de la hija es mayor que la parte del padre.

2- Si el difunto deja: la hija de un hijo, un abuelo y una abuela, entonces la hija del hijo recibe la mitad de la herencia por defecto, y la abuela recibe una sexta parte de la herencia por defecto, y el abuelo recibe una sexta parte por defecto, y el resto es impotencia. Así, la parte de la hija del hijo es mayor que la parte del abuelo.

- 3- Si al difunto le queda: la hija de un hijo, un esposo y un padre, entonces la hija del hijo tendrá la mitad de la herencia en defecto, y el esposo tendrá la cuarta parte de la herencia, y el padre tendrá una sexta parte de la herencia en mora y el resto será impotente, y así la parte de la hija del hijo es mayor que la parte del marido y la parte del padre también.
- 4- Si al difunto le queda: un marido y una hija, entonces el marido tendrá la cuarta parte de la herencia, obligatoriamente; Porque Dios Todopoderoso dice: {Y a vosotros os corresponde la mitad de lo que dejen vuestras mujeres, si no tienen hijos.
- 5- Si muere y deja: una madre, un medio hermano y un hermano paterno, la madre tiene la sexta parte de la herencia, y el medio hermano de la herencia queda obligado, y el resto va al hermano paterno, y así la parte de la hermana es mayor que la del hermano paterno.
- 6- Si muere y deja: una mujer, una hermana de un padre, un sobrino de un hermano, la mujer tiene la cuarta parte de la herencia en mora, y la hermana del padre tiene la mitad de la herencia en mora, y el resto va al hijo del hermano del hermano, y así la parte de la hermana paterna es mayor que la parte del hijo del hermano.

En algunas imágenes, la mujer se lleva más de lo que le corresponde al hombre si encuentra su lugar, entre ellas:

1- Si el difunto deja: dos hijos, un marido, una madre y un padre, el marido tiene la cuarta parte de la herencia en mora, y la madre tiene la sexta parte de la herencia en mora, y el padre tiene la

sexta parte de la herencia. la herencia por defecto, y los dos hijos restantes después de los dueños de las cesiones.La parte de los dos hijos.

- 2- Si el difunto queda: un marido, una madre y un hermano biológico, entonces el marido tiene la mitad de la herencia en defecto, y la madre tiene la tercera parte de la herencia en defecto, y el resto es para el hermano, y si ponemos al hermano en el lugar del hermano, una hermana-hermana, ella tiene la mitad de la herencia por defecto, que es sin duda mucho mayor que la parte del hermano.
- 3- Si el difunto se fue: esposo, abuela y hermano paterno, entonces el esposo recibe la mitad por defecto, y la abuela recibe un sexto por defecto, y el hermano va al padre y el resto tiene los ojos vendados.
  - Casos donde la mujer hereda y el hombre no hereda nada. Hay dos supuestos:

# Sección Primera: Casos en que la mujer hereda y el hombre no hereda:

1 - Si el difunto deja: una hija y un hermano a la madre, entonces la hija bloquea al hermano a la madre, y él no hereda nada por causa de ella.

- 2 Si el difunto deja: una hija, una hermana carnal y un hermano carnal, entonces la hija está obligada a recibir la mitad de la herencia, y la hermana tiene el resto de la herencia con la hija, y nada pasa a la hermano por el padre; Porque fue retenido por el legado de la hermana del hermano con los ojos vendados.
- 3 Si el difunto deja: la hija de un hijo, una hermana de un padre, el hijo del hermano de un hermano. La hija del hijo asumió la mitad de la propiedad, y la hermana del padre tenía el resto de la propiedad con la hija del hijo; y nada para el sobrino del hermano; Porque se retuvo por la herencia de la hermana del padre.
- 4 Si el difunto deja: la hija del hijo, y los hermanos de la madre, porque la hija del hijo retiene a los hermanos de la madre, no importa cuántos sean.

# Segunda sección: Casos en que una mujer hereda, y si un hombre encuentra en su lugar, no toma nada:

1 - Si el causante deja: marido, madre, padre, hija y la hija de un hijo.

El marido tiene la cuarta parte de la herencia, la madre tiene la sexta parte de la herencia, el padre tiene la sexta parte de la herencia y del resto -si queda algo-, la hija tiene la mitad de la herencia, y la hija del hijo tiene un sexto de la herencia. Si reemplazamos a la hija del hijo con el hombre que es igual a ella,

que es el hijo del hijo, entonces él no toma nada; Porque hereda por desobediencia lo que queda después de los dueños de las hipótesis, y en este asunto no le quedará nada. En cuanto a la hija del hijo, hereda por defecto un sexto, y esta cuestión contará hasta la hija del hijo.

### ¿El Islam ordena a los hombres que peguen a sus esposas?

El Islam contesta esto en el Corán. La mujer se sirve y se trata bien y esta es la responsabilidad del hombre; y cuando hay problemas y están a punto de divorciarse, el Islam ordena al hombre dar avisos a su mujer antes de hacerlo, para cambiar su trato y para darle la oportunidad de repensar y cambiar sus modales con el fin de salvar su relación. Esto sucede en diversas fases, no a la vez.

La primera fase: exhórtenlas, si esto no sirve, tomen distancia no compartiendo el lecho, y si esto no sirve por último pongan un límite físico. Al-lah dice:

Los hombres son responsables del cuidado de las mujeres debido a las diferencias [físicas] que Dios ha puesto entre ellos, y por su obligación de mantenerlas con sus bienes materiales. Las mujeres piadosas e íntegras obedecen a Dios y en ausencia de su marido se mantienen fieles, tal como Dios manda. A aquellas de quienes teman maltrato y animadversión, exhórtenlas, tomen distancia no

compartiendo el lecho, y por último pongan un límite físico23; si les obedecen [en lo que Dios ordena], no les reclamen ni recriminen más. Dios es Sublime, Grande. (Corán: Mujeres:34)

### ¿Por qué el Profeta se casó con varias mujeres?

Cada vez que surge el nombre del Profeta Muhammad, la imagen en la mente de muchas personas es la de un hombre con muchas esposas. Para los musulmanes, sus matrimonios múltiples tuvieron un significado e implicaciones inmensas para el Islam y, por extensión, para la historia del mundo. Huelga decir que el tema sigue siendo controvertido y, como tal, cualquier estudio del asunto requiere un enfoque objetivo. Por lo tanto, nos esforzaremos por abordar este tema siendo lo más objetivos posible.

Al Profeta Muhammad le movía el objetivo de asegurar que su misión como Mensajero de Dios se cumpliera y establecer una sociedad basada en los mandamientos de Dios, y no en los suyos propios. Para lograr este objetivo, hizo todo lo humanamente posible: forjó relaciones con las diversas tribus de Arabia, concertó tratados de paz con sus enemigos declarados y mantuvo relaciones con los jefes de diferentes tribus, naciones y religiones.

Tomados en conjunto, sus matrimonios fueron una de las formas en que fomentó las relaciones con algunas tribus influyentes. Si uno viera los matrimonios del Profeta desde este contexto, los factores motivadores detrás de sus matrimonios se aclararían. Sería muy

simplista e incorrecto ver sus matrimonios simplemente con fines lujuriosos. Examinemos brevemente el contexto de cada uno de sus matrimonios para ver si este fue el caso.

Desde el principio, es de suma importancia señalar que, a excepción de una sola de sus esposas, todas sus once esposas eran viudas o divorciadas. La mayoría, de hecho, enviudó.

Su primer matrimonio fue con una viuda llamada Jadiya, que se había casado dos veces antes del Profeta Mohamed, y con quien se casó cuando ella tenía cuarenta años y él veinticinco. Ella fue la primera mujer en abrazar el Islam. Ella le proporcionó un gran consuelo durante toda su vida y él continuó recordándola en sus últimos años como su esposa más querida. Permaneció con ella fielmente durante 25 años hasta su muerte, momento en el que él tenía 50 años y ella 65 años.

Si le impulsaban los deseos lujuriosos, como acusan sus enemigos, podría haberse casado con varias jóvenes bellas en una sociedad en la que tener muchas esposas era una norma. No habría ninguna razón para permanecer fielmente con una mujer mayor hasta los 50 años. Solo este hecho sería suficiente para refutar totalmente las acusaciones a este respecto. Sin embargo, un examen de todos sus matrimonios, como veremos, debería poner fin a esta cuestión.

Después de la muerte de Jadiya, se casó con otra viuda, Sawda, que tenía 65 años. Ella y su esposo anterior, Sakran, se encontraban entre los que habían inmigrado a Etiopía, huyendo de la opresión y la persecución de los mecanos. Fue durante su regreso a Meca cuando

su esposo murió. Al ver su difícil condición, el Profeta (la paz sea con él) se casó con ella.

Luego, se casó con 'Aisha, hija de su amigo y compañero de toda la vida Abu Bakr. 'Aisha había sido prometida a Jabir bin Mut'im. Los matrimonios infantiles eran evidentemente la norma en la sociedad de aquel momento. Además era algo aceptable en esta era. Ella era la única virgen entre las esposas del Profeta y la única que nació en una familia musulmana. Uno de los objetivos del Profeta en este matrimonio, era fortalecer el vínculo de su hermandad con Abu Bakr, que era su principal defensor contra los mequinenses. Segundo, 'Aisha era de un linaje conocido por honor e inteligencia. El Profeta sabía que ella beneficiaría tremendamente a su nación (ummah) al transmitir conocimiento crucial de su vida, especialmente asuntos familiares y personales que otros no conocían.

De hecho, el Profeta aconsejó a su comunidad que aprendiera la mitad del conocimiento de la religión de 'Aisha. La previsión del Profeta demostró su valía, ya que viviría 45 años después de su muerte y, por lo tanto, se convirtió en una de las principales fuentes de sabiduría y conocimiento proféticos. La misma Aisha narra su historia de amor con el profeta Muhammad después de casarse con él. Dice: "cuando me dolía la cabeza, le dolía la cabeza". Me trataba muy bien. Bebía de la misma botella y del mismo lugar.

En nuestros días, no es aceptable, según las condiciones y la naturaleza y la ley de las sociedades, casarse con una niña de 9 años. Pero en la sociedad de aquel tiempo era aceptable casarse con las chicas al tener el periodo mensual. Si esto no era aceptable,

sus enemigos hubieran aprovechado aquella información para difamarlo. Ellos lo luchaban de todas las maneras, pero nunca le reprocharon casarse con Aisha en edad madura, porque era normal en su sociedad.

También se casó con una mujer llamada Safiya, viuda también. Su segundo marido fue asesinado en la Batalla de Jaybar. Su padre era el jefe de la famosa tribu judía de Banu Nazir. Fue asesinado en la Batalla de Jaybar, por lo que Safiya fue hecha prisionera. Finalmente fue liberada y el Profeta se casó con ella. Algunos se quejaron de que simpatizaba con los judíos. Su respuesta fue que eran sus parientes, y el Profeta defendió su posición. Él le dijo que respondiera de la siguiente manera: "Mi padre es Aaron (Harun) y mi tío es Moises (Musa)". Este matrimonio había conducido a una relación más cercana entre los musulmanes y los judíos de Medina.

Su último matrimonio fue con otra mujer divorciada, Maymuna. Ella se casó dos veces y era vieja. Se casó con el Profeta cuando tenía 57 años. La razón de su matrimonio fue que el tío del Profeta, 'Abbas, lo sugirió para llevar a su tribu –Hilaliyin a abrazar el Islam. Eso fue en realidad lo que sucedió; después de su matrimonio con ella, aceptaron Islam.

De lo anterior, vemos que no fueron caprichos ni deseos del Profeta lo que provocaron sus matrimonios, sino que Dios planeó sus matrimonios. Le ordenó a su Mensajero después del último matrimonio (con Maymuna) que no se casara más (Corán 33:52), porque para entonces los objetivos de sus matrimonios se

# habían cumplido, ya que la misión Profética estaba a punto de completarse.

Todo esto no significa que el Profeta no estuviera interesado en el sexo. Seguramente se sintió atraído por el sexo y la belleza, y no era un mojigato al expresarlo. Él dijo: "El perfume y las mujeres me son queridas. Sin embargo, la alegría de mi ojo está en la oración". También dijo: "Tengo el control total de mí mismo". De hecho, una mirada a su vida sugeriría que abordaba los diversos aspectos de la vida humana con moderación, ya fuera comer, beber o disfrutar del tiempo con sus esposas, sin caer nunca en exceso. La imagen dada de él por muchos escritores occidentales como promiscuo y licencioso, principalmente debido al hecho de que tuvo numerosas esposas, está lejos de la verdad y de los hechos históricos, como se demuestra arriba. De hecho, sus matrimonios tuvieron un motivo social y un objetivo más elevado que la mera gratificación sexual.

Sería relevante aquí citar a una mujer, erudita occidental, Karen Armstrong, la autora de "Muhammad: Un profeta para nuestro tiempo", en relación con el tema de los matrimonios del Profeta y la poligamia en el Islam:

"La poligamia no fue concebida para mejorar la vida sexual de los hombres; era una ley de cariz social. El problema de los huérfanos, que preocupó a Muhammad desde el principio de su misión, se había exacerbado debido a las muertes acaecidas en la batalla de Uhud".

Con demasiada frecuencia, personas sin escrúpulos se apoderaron de todo y dejaron a los miembros más débiles de la familia sin nada... La poligamia fue diseñada para asegurar que las mujeres desprotegidas estuvieran decentemente casadas y para abolir los viejos e irresponsables enlaces; los hombres solo podían tener cuatro esposas y debían tratarlas equitativamente; era un acto injustificadamente malvado apropiarse de sus propiedades... El Corán estaba tratando de otorgar a las mujeres un estatus legal que la mayoría de las mujeres occidentales no disfrutarían hasta el siglo veintiuno. La emancipación de las mujeres fue un anhelado querido por el corazón del Profeta...

Hay muchas sabidurías al finalizar la profecía, entre ellas:

Las pruebas y exámenes que son una de las sabidurías generales de la creación y legislación. Que Dios pruebe a sus siervos de acuerdo con su voluntad y cómo él quiere, y en las consecuencias de esta prueba, grandes sabidurías y gran interés al detalle anterior y completar los mensajes como se completó la religión del Islam, Dijo Al-lah exaltado sea en el noble Corán, capítulo (Corán: 5:3)

3...Hoy les he perfeccionado su forma de adoración, he completado Mi gracia sobre ustedes y he dispuesto que el Islam sea su religión.

Y de ésta forma se acaba con los impostores, los falsos profetas. Debido a la corrupción de las personas en el futuro, ya que crecerá el número de los que alegarán ser profetas. Y la última prueba y tribulación sería el anticristo, alegará la profecía y luego reclamará la deidad.

Y la misericordia de los mundos con su mensaje final, y las manifestaciones de misericordia en el mensaje son muchas, por eso dijo exaltado sea

《107. No te hemos enviado [¡oh, Muhammad!] sino como misericordia para todos los seres.》(21: 107)

Así se confirma su envío en misericordia para todo el mundo, es un signo de lo que en su mensaje de misericordia pública y privada, gracias a Dios por la bendición del Islam.

Y hablando de lo que está en la sabiduría del Islam que muestra la sabiduría de sellar la profecía, que no se explora y no termina en la medida. Se desprende de lo anterior muchos aspectos de la sabiduría de la multiplicidad de profetas y mensajeros y la conclusión de la profecía, y lo que no se mencionó más todavía.

## ¿Porqué hay velo en Islam?

Primero debemos decir que el velo está en todas las religiones. Si los cristianos creen que María, la madre del profeta Jesús, era la mejor mujer y la madre Teresa es una de las mejores monjas, entonces deben creer que la mujer musulmana que lleva velo, es una de las mejores mujeres también. Pueden observar lo común entre las tres:

La virgen María (no es la imagen real pero es la foto que los cristianos creen que es María)



La madre Teresa



Mujer musulmana que lleva velo



Podemos observar lo común en las tres fotos. Las TRES llevan el VELO.

## Entonces, ¿Por qué el velo en Islam?

Es para respetar a la mujer y tratarla por su personalidad y por su mente, no por su cuerpo ni por su belleza sexual. Llevamos el velo como musulmanas porque esto quiere decir muchas cosas. Para que todo el mundo sepa que somos musulmanas y con el fin de reflejar la identidad musulmana. Esto quiere decir que la mujer musulmana que lleva el velo, es una mujer muy fuerte y no puede mentir.

Esto significa que esta mujer es la mejor amiga, mejor madre, mejor hija, etc. Cuando entra si hay una mala conversación, esta conversación se debe terminar. Esta es la mujer musulmana. Puedes confiar en ella. Solo una persona puede tocarla y ver su cuerpo, su esposo. La mujer musulmana no lleva el velo ante los *mharem* de los hombres que son su esposo, sus hijos, sus hermanos, sus sobrinos, sus abuelos y sus tíos.

El velo dice que esta mujer no es un juego. No puedes engañarla ni tomarla como deseo. El velo quiere decir que la mujer musulmana es una mujer diferente. Es una mujer seria. El velo proteje su derecho como un ser humano. El velo dice que los demás van a expectar cosas de este tipo de mujeres y esta mujer espera también una manera especial a la hora de tratar con ella. Por eso, cuando los hombres la tratan, deben dejar las malas palabras y la tratan con gran respeto. El velo y todo lo que lleva de significados quiere decir que no cruces tus límites conmigo. Esto es lo que dice el versículo. Al-lah dice en Corán:

31. Dile a las creyentes que recaten sus miradas, se abstengan de cometer obscenidades, no muestren de sus atractivos [en público] más de lo que es obvio, y que dejen caer el velo sobre su escote, solo muestren sus encantos a sus maridos, sus padres, sus suegros, sus hijos, los hijos de sus maridos, sus hermanos, sus sobrinos por parte de su hermano y de su hermana, las mujeres, las esclavas, sus sirvientes hombres que ya no tengan deseo sexual y los niños que todavía no sienten atracción por el sexo. [Diles también] que no hagan oscilar sus piernas [al caminar] a fin de atraer la atención sobre sus atractivos ocultos. Pidan perdón a Dios por sus pecados, joh, creyentes!, que así alcanzarán el éxito. (la luz: 31)

## ¿Entonces porqué los hombres también no llevan velo?

El hombre también debe bajar la mirada. Si la mujer lleva el velo, el hombre debe bajar la mirada al ver cualquier mujer salvo su esposa, sus tías, sus hermanas y sus abuelas.

### Al-lah dice en Corán:

Dile a los creyentes [¡oh, Mujámmad!] que recaten sus miradas y se abstengan de cometer obscenidades, porque eso es más puro para ellos. Dios está bien informado de lo que hacen. (24:30)

Porque Al-lah es quién sabe la influencia del pelo y el cuerpo de la mujer sobre el hombre. El pelo de las mujeres es atractivo. Un hombre calvo sigue atractivo, mientras una mujer totalmente calva,

no. Por eso, Al-lah ordena a las mujeres que se cubran el pelo y el cuerpo, porque es más bella y atractiva; para protegerla, como decimos, y ordena a los hombres bajar la mirada. De esta manera, se preserva a la sociedad de miles de historias de traicones matrimoniales, crímenes de violencia, violación de mujeres, de crimines de fornicación o hijos sin padres, etc. ¿Puedes imaginar si eres esposa y solo tu esposo te ve, no ve a otras mujeres porque las otras están cubiertas y también porque él baja la mirada? De esta manera no entrarán en comparaciones ni relaciones ilicítas.

### ¿Jesús es Dios?

Nosotros como musulmanes amamos al profeta Jesús, incluso no es musulmán quien no cree en el profeta Jesús. También creemos en todos los profetas de una manera igual que son más de 24,000 profetas. Al-lah dice en el sagrado Corán:

Y creen en lo que te ha sido revelado [¡oh, Mujámmad!] y en lo que fue revelado [originalmente a los profetas anteriores], y tienen certeza de la existencia de la otra vida. (La vaca: 4)

Mientras que las otras creencias miran a Jesús como mentiroso, los mususlmanes lo creemos como profeta y lo amamos.

Es uno de los profetas más importantes en Islam. Al-lah dice en Corán:

Te he descendido la revelación como lo hice con Noé y con los Profetas que le sucedieron, con Abraham, Ismael, Isaac, Jacob, las doce tribus, Jesús, Job, Jonás, Aarón y Salomón. A David le he revelado los Salmos. 164. Te he mencionado [¡oh, Mujámmad!] algunos de los Mensajeros que envié [la humanidad] y otros no. Y sabe que Dios habló con Moisés directamente. A los Mensajeros los envié como anunciadores de albricias y como amonestadores, para que [la humanidad] no tuviera argumento alguno ante **Dios Ipor** haber rechazado el **Dios** mensajel. es Poderoso, Sabio.165 (La mujer: 163, 164, 165)

Jesús es uno de los mayores mensajeros y de obra más destacada, pertenece al grupo de los profetas mayores, integrado por: Muhámmad, Ibrahim (Abraham), Nuh (Noé), Musa (Moisés) e Isa (Jesús), que la paz sea con todos ellos. Al-lah los ha citado en el versículo:

"Celebramos una alianza con todos los profetas; la misma que concertamos contigo [¡oh, Muhámmad!], con Noé, Abraham, Moisés y Jesús, hijo de María. Y tomamos de ellos un compromiso firme" (Corán 33:7)

El profeta Jesús no es así exclusivo del cristianismo. Es también de los musulmanes. Y cuando venga físicamente por segunda vez, él se encargará de aclarar nuestras diferencias. Jesús bajará en tierras musulamas y rezará junto a los creyentes musulmanes, que lo

estarán esperando ansiosamente, mientras en occidente estará el anticristo gobernando con poder mundial. Y lo primero que hará Jesús será rezarle al creador, Al-lah, en la mezquita del Aqsa. Y dirá *Al-lah Akbar* es decir Al-lah es el más grande. Jesús fue otra vez profetizado para decirlo. Al-lah dice al profeta Jesús en el sagdrado Corán:

Diles: "Yo no soy más que un hombre a quien se le ha revelado que solo deben adorar a Dios, su única divinidad. Quien anhele encontrarse con su Señor [y que Él esté complacido], que realice obras piadosas y que no adore a nadie más que a Él".(María: 110).

Y respetan mucho a su madre María. Muchas niñas muslmanes llevan el nombre de María como homenaje. Además María es un ejemplo de la mujer creyente y paciente para las musulmanas y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el ÚNICO Dios verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado. (Juan 17:3) en Islam se recuerda respetidamente su santa madre. En el Corán hay una sura completa (perte del Corán), sura de María que lleva su sagrado nombre. Donde se relata el nacimiento de Jesús. Además, la tercera sura del Corán lleva el nombre de la familia de Imran (Joaquín) que fue el padre de la virgen María. La quinta sura es la mesa servida en la que se relata el descenso de la cena de los cielos para Isa Jesús y sus compañeros.

Al-lah dice en la sura de María narrando los acontecimientos del nacimiento de Jesús:

'16 Recuerda [¡oh, Mujámmad!] la historia de María que se menciona en el libro, cuando se apartó de su familia para retirarse a un lugar al este 17. y puso un velo para apartarse de la vista de los hombres de su pueblo. Entonces le envié a Mi ángel, quien se le presentó con forma humana. 18. Ella dijo: "Me refugio en el Compasivo de ti, [apártate de aquí] si es que tienes temor de Dios". 19. Le dijo: "Soy un enviado de tu Señor para agraciarte con un hijo puro".

20. Ella dijo: "¿Cómo voy a tener un hijo si no me ha tocado ningún hombre ni he fornicado?" 21. Le dijo [el ángel]: "Así será, pues tu Señor dice: 'Eso es fácil para Mí. Lo convertiré [a tu hijo] en un milagro y una misericordia para la humanidad. Es un asunto decidido". 22 Cuando se sintió embarazada. decidió retirarse lugar un apartado. 23. Los dolores de parto la llevaron junto al tronco de una palmera. Exclamó: "Preferiría haber muerto así hubiera sido antes que esto. V completamente". 24. Entonces [el ángel] la llamó desde abajo [del valle]: "No estés triste, tu Señor ha hecho fluir ti debajo de un arroyo. 25. Sacude el tronco de la palmera y caerán sobre ti dátiles frescos. 26. Come, bebe y animate. Pero cuando veas a alquien dile: 'He realizado un voto de silencio al Compasivo, y no hablaré hoy con ninguna persona". 27. Se presentó ante su pueblo llevándolo en brazos [a

Le dijeron: "¡Oh, María! Jesúsl. Has hecho algo abominable. 28. ¡Tú desciendes de Aarón! Tu padre no era un hombre deshonesto ni tu madre una fornicadora". 29. Ella lo señaló [al niño], y entonces le dijeron: "¿Cómo vamos a hablar con un niño que aún está en la cuna?" 30. Entonces [Jesús] habló: "Soy un siervo de Dios, Él me revelará Libro hará de mí un 31. Seré bendecido dondequiera que me encuentre, y me ha encomendado hacer la oración, dar caridad mientras viva, 32. honrar a mi madre, y no ser arrogante ni insolente. 33. La paz fue conmigo el día que nací, el día que muera<sup>14</sup> y el día resucitado15". que sea 34. Ese es Jesús, hijo de María, la verdad sobre la que ellos discuten. 35. No es propio de Dios tener un hijo. ¡Glorificado sea! Cuando decide algo dice: "¡Sé!". y es. 36. [Dijo Jesús:] "Dios es mi Señor y el de ustedes, ¡adórenlo! Ese es el sendero recto". 37. Pero discreparon las sectas sobre él. ¡Cuán desdichados serán ese día los que negaron la verdad cuando comparezcan [ante Dios] en un día terrible! 38. Oirán y verán muy bien [su error] el día que comparezcan ante Mí. Pero los que cometen injusticias [atribuyendo | un hijo a Dios] en esta vida están evidentemente extraviados."

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> En la creencia islámica, Jesús no murió crucificado en la cruz, sino que fue elevado a los cielos, de donde descenderá al final de los tiempos, y será entonces cuando muera.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Para el Día del Juicio Final.

Al-lah dijo sobre el nacimiento de María en la sura de Imran (Joaquín):

"35. Cuando la esposa de 'Imrán dijo: "¡Señor mío! He realizado el voto de entregar a Tu exclusivo servicio lo que hay en mi vientre. ¡Acéptalo de mí! Tú todo lo oyes, todo lo sabes". 36. Y cuando dio a luz dijo: "¡Señor mío! He tenido una hija", y Dios bien sabía lo que había concebido. "No puede servirte una mujer [en el templo] como lo habría hecho un varón. La he llamado María, y Te imploro que la protejas a ella y a su descendencia del maldito demonio". 37. El Señor la aceptó complacido, e hizo que se educase correctamente y la confió a Zacarías."

Al-lah dijo también en el sagrado Corán sobre la historia de la virgen María:

- 44. [¡Oh, Mujámmad!] Éstas son historias que te he revelado porque no eran conocidas [por tu gente]. Tú no estabas presente cuando sorteaban con sus plumas [de escritura] quién de ellos sería el tutor de María, ni tampoco cuando se lo disputaban. 45. Entonces los ángeles dijeron: "¡María! Dios te albricia con Su Palabra [¡Sea!] será conocido como el Mesías Jesús, hijo de María. Será noble en esta vida y en la otra, y se contará entre los próximos a Dios.
- 46. Hablará [milagrosamente] a la gente desde la cuna, y predicará siendo adulto. Será de los virtuosos".

47. Dijo [María]: "¡Señor mío! ¿Cómo he de tener un hijo si no me ha tocado hombre?" Le respondió: "¡Así será! Dios crea lo que quiere. Cuando decide algo, solo dice: ¡Sea!, y es. 48. Él le enseñará la escritura, le concederá la sabiduría, le enseñará la Tora y el Evangelio. 49. Y será Profeta para los hijos de Israel, a quienes dirá: "Les he traído un milagro de su Señor. Modelaré para ustedes un pájaro de barro. Luego soplaré en él y, con el permiso de Dios, tendrá vida. Con la anuencia de Dios, curaré al que nació ciego y al leproso, y resucitaré a los muertos. Les revelaré lo que comen y guardan dentro de sus casas. Esos milagros son suficientes para que crean en mí, si es que son creyentes. 50 50. He venido para confirmar [las enseñanzas originales de] la Tora y para permitirles algunas de las cosas que les estaban prohibidas. He venido con un milagro de su Señor. Tengan temor de Dios v obedezcan. 51. Dios es mi Señor y el de ustedes. ¡Adórenlo! Ese es el sendero recto"." 52. Pero cuando Jesús advirtió que su pueblo rechazaba la verdad, dijo: "¿Quiénes me ayudarán en mi misión de transmitir el Mensaje de Dios?" Dijeron los discípulos: "Nosotros te ayudaremos. Creemos en Dios. Atestigua [¡oh, Jesús!] que solo a Él adoramos. 53. ¡Señor nuestro! Creemos en lo que has revelado y seguimos a Tu Profeta. Cuéntanos entre los que dan testimonio de fe"

Entonces, en estos versículos, Jesús reconoce que él es profeta y siervo de Al-lah, que fue nacido milagrosamente de María no es Dios ni hijo de Dios. Aquí hay una pregunta: ¿dónde está Jesús ahora? El sagrado Corán la responde en la misma sura de la familia de Imran:

54. Cuando [los conspiradores] maquinaron planes contra Jesús, Dios desbarató sus planes, porque Dios es el sumo planificador. 55. Cuando Dios dijo: "¡Oh, Jesús! Te haré morir [algún día como a todos, pero ahora] te ascenderé a Mí. Te libraré de los que rechazan la verdad y haré prevalecer a los que te han seguido por sobre los incrédulos hasta el Día de la Resurrección. Luego, todos volverán a Mí para que juzgue entre ustedes sobre lo que discrepaban.

56. A los que se obstinan en negar la verdad los castigaré severamente en este mundo y el otro, y no tendrán quién los auxilie". 57. Mientras que a los creyentes que obren rectamente Dios les dará su recompensa con generosidad. Dios no ama a los injustos.

Al-lah nos narra en el sagrado Corán en la sura de la mesa servida:

112. Cuando los discípulos de Jesús dijeron: "¡Oh, Jesús hijo de María! ¿Tu Señor podría hacernos descender del cielo una mesa servida?" Dijo: "Tengan temor de Dios, si es que son verdaderos creyentes". 11 Así es llamado el ángel Gabriel, encargado de hacer llegar la revelación de Dios a Sus profetas. Capítulo 5 La Mesa Servida • El Corán

(traducción comentada)131 113. Dijeron [los discípulos]: "Queremos comer de ella para que nuestros corazones se sosieguen, saber [con certeza] que nos has dicho la verdad y dar testimonio de ella". 114. Jesús hijo de María rezó: "¡Oh Dios, nuestro señor! Haz que descienda una mesa servida del cielo que sea para nosotros un acontecimiento festivo, tanto para los primeros como para los últimos [de nuestra nación], y un milagro proveniente de Ti. Concédenos Tu favor, pues Tú eres el mejor de los sustentadores". 115. Respondió Dios: "La haré descender; pero si después alguno de ustedes reniega [de su fe], lo castigaré como no he castigado a nadie en el mundo". 116. [El Día del Juicio Final] Dios dirá: "¡Oh, Jesús hijo de María! ¿Acaso tú dijiste a la gente: "Adórenme a mí y a mi madre como divinidades junto con Dios?" Dirá [Jesús]: "¡Glorificado seas! No me corresponde decir algo a lo que no tengo derecho. Si lo hubiera dicho Tú lo sabrías. Tú conoces lo que encierra mi alma, mientras que yo ignoro lo que encierra la Tuya. Tú eres Quien conoce lo oculto. 117. No les transmití sino lo que Tú me has ordenado: 'Adoren solo a Dios, mi Señor y el suyo'. Fui testigo de sus acciones mientras estuve con ellos; pero después de que me elevaste, fuiste Tú Quien los vigiló. Tú eres testigo de todas las cosas. 118. Si los castigas, lo haces con derecho, pues son Tus siervos12; pero si los perdonas, Tú eres el Poderoso, el Sabio". 119. Dios dirá [el Día del Juicio]: "Este es el día en que los sinceros disfrutarán su sinceridad.

Tendrán jardines por donde corren ríos, en los que estarán por toda la eternidad. Dios estará complacido de ellos y ellos con Él. Esa será la bienaventuranza. 120. A Dios pertenece el reino de los cielos y de la tierra, y cuanto existe entre ambos. Él tiene poder sobre todas las cosas."

Jesús reconoce más de una vez que él es profeta de Dios y nunca ha dicho a la gente que lo adoren a él y a su madre en lugar de Dios, ni como socios con Dios. En estos versículos, ¡Jesús nuevamente se distingue a sí mismo del ÚNICO Dios verdadero!: El Único Dios es solo. Aquel quien creó y envió a Jesús.

Incluso Jesús afirma la misma idea en la Biblia diciendo ¿Quién tiene la autoridad para ordenar y enviar? ¿El ÚNICO Dios verdadero o Jesús? ¿Quién es mayor, quién ordena y envía o quién es ordenado y enviado?

Este versículo: Porque hay un solo Dios, y un solo mediador entre Dios y los hombres, Jesucristo hombre. (1 Timoteo 2:5) se señala dos identidades: (1) un Dios, y (2) un mediador (Jesús). Jesús es descrito como el hombre. El versículo no lo llamó el Dios Jesucristo. De hecho, ¡en ningún lugar de toda la Biblia, Jesús es llamado Dios! Incluso la palabra hijo de Dios fue mencionado en la Biblia como forma de galentia no como hijo biológico. Y la palabra hijos de Dios fue mencionada varias veces en la Biblia indicando a varios profetas.

Para discutir y responder más a fondo la pregunta: ¿Jesús es Dios o es parte de Dios? Vamos a leer cuidadosa, crítica y objetivamente, las siguientes partes de los versículos publicados en Mateo 4: 1-10: 'Entonces Jesús fue llevado por el Espíritu al desierto, para ser tentado por el diablo. Y después de haber ayunado cuarenta días y cuarenta noches, tuvo hambre. Otra vez le llevó el diablo a un monte muy alto, y le mostró todos los reinos del mundo y la gloria de ellos. Y le dijo (el diablo a Jesús): Todo esto daré, si postrado me adorares.' ¿Estos versículos despiertan alguna pregunta o pensamiento en tu mente?

Permíteme compartirte algunas de las preguntas y pensamientos que esos versículos despiertan en mi mente al leerlos:

### 1) La Biblia dice:

Jesús fue llevado por el Espíritu al desierto..." Yo me pregunto, ¿quién tiene más autoridad y poder, Jesús o el Espíritu? ¿Por qué Jesús no fue por sí mismo al desierto si él era Dios? ¿Acaso Dios necesita que alguien lo lleve?

2) Con base en el testimonio de los versículos anteriores, el demonio (Satanás) tentó a Jesús, ¿quién es considerado Dios por algunos cristianos?

La pregunta simple y lógica que podría plantearse es:

¿Dios puede ser tentado?

¡La misma Biblia nos dice que Dios no puede ser tentado! Este hecho fue afirmado por Jesús en esta misma historia de la tentación. Del mismo modo, Santiago, el hermano de Jesús, dijo: "Dios no puede ser tentado por el mal, ni Él tienta a nadie" (Santiago 1:13)

3) La Biblia reporta que "después de haber ayunado cuarenta días y cuarenta noches, (Jesús) tuvo hambre." Y ¿Dios ayuna?, ¿para quién ayunó Jesús?, ¿y para qué?, ¿para sí mimo como Dios o para alguien mayor que él?

Y ¿Dios siente hambre o sed? Dios no puede tener hambre como los seres humanos. Dios no es débil ni le derrota nada ni nadie y los versículos del Corán y la Biblia aclaran y afirman más de una vez que jesús era un ser humano.

4) En la historia de la tentación de Jesús (encontrarás ese título en muchas Biblias), vamos a descubrir que el diablo (Satanás) ¡movió y controló a Jesús! ¿Satanás hizo eso con Jesús el hombre o Jesús el Dios?

Si Satanás hizo eso con Jesús el hombre, ¿Qué sentido tiene? Y si el diablo lo hizo con Jesús el Dios, ¿Entonces Dios puede ser tentado, movido y controlado?

Recordemos las palabras de Santiago:

"Dios no puede ser tentado por el mal, ni él tienta a nadie."

Al final del diálogo entre Jesús y Satanás, y después que Satanás le pidió a Jesús que se postrará y lo adorará, Jesús le dijo al diablo:

# "Al Señor tu Dios adorarás, y a Él solo servirás." (Mateo 4: 10)

Asumo que, si Jesús fuera Dios encarnado, podría haber respondido fácilmente: No, Satanás. ¡Eres tú quien debe prosternarse y adorarme a mí, tu Dios! Pero en lugar de eso, él invocó la escritura anterior acerca de adorar SOLO al único Dios verdadero.

Por otro lado, de esta historia aprendemos que: Satanás VIÓ a Jesús. Y Satanás HABLÓ con Jesús. En otro vídeo 16 muy popular mientras una niña lee en un libro de enseñanza religiosa de niños cristianos: el libro dice y cuando Jesús creció aprendió más a cerca de Dios y aquí la niña ha planteado una pregunta muy lógica a su papá: Jesús es Dios; el padre ha contestado que sí. Y la niña sigue y cómo Dios aprende a cerca de sí mismo cuando crece desde la Biblia;. Aquí el padre no puede contestarla la idea de trinidad no es lógica. Y esto nos conduce a otra pregunta como ha venido la Biblia y dónde estaba la Biblia cuando Dios era niño? Y ¿Por qué Dios necesita aprender a sí mismo desde la Biblia si un Dios debe saber todo y no necesita leer ni aprender?

Cristiano, elige para ti mismo cual es la palabra de Dios cuando habla acerca de sí mismo y ¿Quién debería ser el Dios del universo?

\_

<sup>16</sup> https://youtu.be/8buHzdbl8L4

En Islam, todas la preguntas tienen clara respuesta con fuerte rezón. No hay mediadores entre ti t tu creador. El Islam es una religión completa en todo el sentido de la palabra...Una doctrina y legislaciones válidas que garantizan el bienestar de la vida humana y garantizan la felicidad a la sociedad en todo el sentido de la palabra.

Lo más importante en el Islam es que sus seguidores vinieron para preservar la religión tal como fue revelada y no la desperdiciaron ni la distorsionaron ni cedieron a las presiones o deseos, sino que nuestra doctrina ha permanecido como la del Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, y la de sus compañeros hasta hoy día. Esto es algo que no existía en ninguna nación anterior...; Gracias a Dios!

### Legislaciones coránicas:

Es muy desafortunado que encontremos a aquellos que desafían el castigo del adulterio o de la apostasía, de la gente del Libro por ejemplo. Es muy triste que este tema sea omitido por la gente del libro. Los ateos nos lo niegan con un enfoque mental miope y corrupto. La negación de los secularistas y de los budistas y otros no nos afligen porque no son gente del libro, ¡pero lo triste es encontrar esta apelación entre la gente del libro!. Esto muestra que el hablante ignora su libro o tiene un odio que cegó su vista.

Por ejemplo, el castigo del adulterio existe en el Antiguo Testamento. ¡Cuando vieron a Cristo con una mujer acusada de adulterio y le pidieron que la apedreara según la ley de Dios...! Y Jesús dijo: "Quien de vosotros, sin pecado, que la lance con piedra"! Esto

puede ser una mentira sobre Cristo, o tal vez él supo algo que no sabemos. Como cuenta la historia, se sentó escribiendo en el suelo. Es un movimiento extraño. Tal vez Dios le informó que esa mujer no cometió adulterio, y los judíos vinieron con total falsedad, como le sucedió a Susana (Daniel capítulo 13).

O tal vez lo que hizo no merecía el castigo del adulterio o, etc ¡Pero los cristianos se han aferrado a este incidente y su afirmación de que cualquier cosa fuera de eso es falso, ¡es extraña!

Dios ordenó en la Torá que se apedreara al adúltero y la adultera. Supongamos que Jesús cancelaba este castigo, ¿es razonable negar que el castigo regrese nuevamente? Tal vez esto se ve eclipsado por el problema de lo derogado y lo reemplazado. Lo que nos duele también es que alguien que crea en algo como el castigo del adulterio, fuera cancelado por Cristo. Y la sentencia del divorcio, y la prohibición de comer la carne de cerdo, entre otros.

# El nuevo testamento canceló la mayoría de las leyes del antiguo testamento .Hebreos 7

[18] Por una parte, la ley anterior queda anulada por ser inútil e ineficaz, [19] ya que no perfeccionó nada. Y por la otra, se introduce una esperanza mejor, mediante la cual nos acercamos a Dios. Sin embargo, todavía nos niegan lo derogado y reemplazado, e incluso lo consideran una escasez y complejidad, y es de lo que prueba la sabiduría de Dios, proporciona a cada nación legislaciones apropiadas que se adaptaban a su época. ¿Acaso las personas que niegan el Islam no tienen en sus libros personas llenas de odio y

negadores de la verdad y no hay entre ellos científicos e investigadores sobre la verdad?

#### Jesús en el Islam

La creencia islámica acerca de Jesús nos desmitifica quién fue el Jesús real. Jesús en el Islam fue un individuo extraordinario, escogido por Dios como un Profeta y enviado al pueblo judío. Él nunca predicó que él mismo fuera Dios o el hijo verdadero de Dios. Él nació milagrosamente sin padre, y realizó muchos milagros sorprendentes, como curar al ciego y al leproso, y levantar al muerto, todo con el permiso de Dios. Los musulmanes creemos que Jesús retornará antes del Día del Juicio para traer justicia y paz al mundo. Esta creencia islámica acerca de Jesús es similar a la creencia de algunos cristianos antiguos. En el Corán, Dios se dirige a los cristianos sobre Jesús de la siguiente forma:

Al-lah dice en el sagrado Corán: 171. ¡Oh, Gente del Libro! No se extralimiten en las creencias de su religión. No digan acerca de Dios sino la verdad: Porque el Mesías, Jesús hijo de María, es un Mensajero de Dios y Su palabra [¡Sé!] que depositó en María; un espíritu creado por Él. Crean en [la unicidad de] Dios y en Sus Mensajeros. No digan que [Dios] es una parte de la trinidad, abandonen esa idea, es lo mejor para ustedes. Dios es una única divinidad. Lejos

está, Glorificado sea, de tener un hijo. A Él pertenece cuanto hay en los cielos y en la Tierra. Dios es suficiente como protector. 172. Ni el Mesías ni los ángeles allegados menosprecian ser siervos de Dios. Quien desdeñe adorar a Dios y se comporte con soberbia, sepa que todos serán resucitados y congregados ante Él [para ser juzgados por sus actitudes]. (La mesa servida:171, 172)

El Islam no es otra religión, expone el mismo mensaje predicado por Moisés, Jesús y Abraham y todos los profetas eran musulmanes. Por eso, cuando una persona abraza el Islam, está siguiendo de esta manera el camino y la religión de Moíses, Jesús y todos los profetas del Islam, que literalmente significa: "sumisión a voluntad de Dios" y tener una relación directa con Dios. Nos recuerda que, ya que Dios nos creó, nadie debe ser adorado excepto Dios, también nos enseña que Dios no es como un ser humano o como nada que podamos imaginar. El concepto de Dios está resumido en el Corán como:

"Di: 'Él es Al-lah, Uno. Al-lah es el Absoluto. No engendró ni fue engendrado. Y no hay nada ni nadie que sea semejante a Él'". (112:1-4)

Convertirse en musulmán no es darle la espalda a Jesús. Por el contrario, es regresar a las enseñanzas originales de Jesús y obedecerlo.

### La creencia del musulmán sobre lsa (Jesús, la paz sea con él)

Isa (Jesús, la paz sea con él) fue un ser humano elegido por Al-lah para ser enviado a los Hijos de Israel. Isa llevó a cabo grandes milagros, pero no tuvo ni tiene ningún atributo divino, tal como dijo Al-lah:

"En verdad Jesús es sólo un siervo a quien agraciamos [con la profecía], y lo enviamos como ejemplo a los Hijos de Israel" (Corán 43:59).

Isa (Jesús) jamás ordenó a su pueblo que lo adoraran a él ni a su madre como dioses junto a Al-lah. Él sólo les ha dicho lo que le fue ordenado por Al-lah:

"No les he dicho sino lo que Tú me has ordenado: 'Adoren a Al-lah, mi Señor y el de ustedes'" (Corán 5:117)

Isa (Jesús) fue hijo de Máriam (María), una mujer piadosa, veraz, fiel y entregada al servicio de Al-lah; inmaculada, íntegra, virginal, quien quedó embarazada de Isa (Jesús) sin padre que lo engendrara, sólo por poder y voluntad de Al-lah. La creación de Isa fue un milagro, tal como Al-lah creó a Adán sin padre ni madre. Como dijo Al-lah en el Corán:

"Por cierto que el ejemplo de Jesús ante Al-lah es semejante al de Adán, a quien creó de barro y luego le dijo: "¡Sé!", y fue" (Corán 3:59).

Jesús es palabra de Al-lah y significa que cuando fue concebido en su madre por la palabra divina KUN (sé) le infundió con esta palabra este verbo. Su espíritu humano por intervención directa.

Jesús tiene una gran posición en el Islam. No hubo ningún mensajero entre Jesús, hijo de María, y Muhámmad, dado que Isa anunció la venida de nuestro Profeta Muhámmad (que la paz y las bendiciones sean con ellos) tal como dijo Al-lah en el versículo: "Y cuando Jesús, hijo de María, dijo:

'¡Oh, hijos de Israel! Yo soy el Mensajero de Al-lah, enviado a ustedes para corroborar la Tora y anunciar a un Mensajero que vendrá después de mí llamado Áhmad (Corán 61:6)

[este era uno de los nombres del Profeta Muhámmad (que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él)].

Pero cuando se les presentaron las evidencias, dijeron: ¡Esto es pura magia!" (Corán 61:6).

Como musulmanes creemos en todos los milagros que Al-lah realizó a través de Jesús, como por ejemplo: La curación del leproso, del ciego y la resurrección de los muertos; de su conocimiento sobre lo que la gente había comido o había hecho dentro de su hogar, siendo todo esto posible por permiso y poder de Al-lah, glorificado sea. A través de estos milagros Al-lah otorgó una clara evidencia de la veracidad y mensaje de Isa.

No se considera completa la fe de un musulman hasta creer que Jesús fue servidor y Mensajero de Al-lah; que fue inocente de las características con que lo han descrito los judíos y que Al-lah lo ha protegido de las mismas; como tampoco aceptamos las creencias de los cristianos sobre él, ya que se desviaron de la realidad de Isa, hijo de Máriam, al considerarlo a él y a su madre como divinidades junto a Al-lah. Algunos de ellos dijeron que era "Hijo de Al-lah", y otros dijeron "es parte de una Trinidad divina". ¡Alabado sea Al-lah!, Él está por encima de semejante descripción.

Jesús no fue asesinado ni crucificado, sino que Al-lah lo elevó a los cielos cuando algunos judíos y romanos quisieron matarlo. Al-lah permitió que otra persona que se le parecía fuera confundida con él, al cual mataron y crucificaron, tal como dijo Al-lah:

"Y ellos dijeron: 'Hemos matado al Mesías, Jesús hijo de María, el Mensajero de Al-lah'. Pero no lo mataron ni lo crucificaron, sino que se les hizo confundir [con otro a quien mataron en su lugar]. Quienes discrepan sobre él tienen dudas al respecto. No tienen conocimiento certero sino que siguen suposiciones, y en verdad no lo mataron. Al-lah lo ascendió al cielo [en cuerpo y alma]. Al-lah es el Poderoso, el Sabio. Entre la Gente del Libro no habrá nadie que no crea en Jesús antes de su muerte [cuando descienda otra vez a la Tierra]. El Día de la Resurrección, él atestiguará contra ellos" (Corán 4:157-159).

Al-lah lo protegió elevándolo a los cielos, y vendrá al final de los tiempos a la Tierra y gobernará siguiendo las leyes reveladas al Profeta Muhámmad (que la paz y las bendiciones de Al-lah sean con él) y después morirá, será sepultado y resucitará como todos los seres humanos, tal como dice el versículo:

"De ella [la tierra] los hemos creado, a ella los haremos retornar [cuando mueran], y de ella los haremos surgir nuevamente [el Día de la Resurrección]" (Corán 20:55)

Se menciona en la Biblia también: Juan 5,19 [19] Jesús les dirigió la palabra: «En verdad les digo: El Hijo no puede hacer nada por su cuenta, sino sólo lo que ve hacer al Padre. Juan 5:30 No puedo yo hacer nada por mí mismo; según oigo, así juzgo, y mi juicio es justo, porque no busco mi voluntad, sino la voluntad del Padre, que me envió.

Tanto Dios es omnisciente como omnipotente. Dios puede hacer todas las cosas. Esto es Dios, en quien ambos musulmanes y cristianos creen. Jesús niega su omnipotencia, pero se la refiere al Padre, y esto es una respuesta a los cristianos que dicen que las señales y milagros hechos por Jesús prueban que es Dios, Jesús aquí responde a esto diciendo:" No puedo yo hacer nada por mí mismo ".

Hay varias pruebas que muestran claramente que Jesús es un siervo de Dios y no tiene conocimiento de lo oculto: Marco 11:12-14 [12]Al día siguiente, cuando salían de Betania, Jesús tuvo hambre. [13]Viendo a lo lejos una higuera que tenía hojas, fue a ver si hallaba algún fruto. Cuando llegó a ella sólo encontró hojas, porque no era tiempo de higos. [14]«¡Nadie vuelva jamás a

comer fruto de ti!», le dijo a la higuera. Y lo oyeron sus discípulos.

Jesús la paz sea con él no sabía si tenia frutos o no.

Mateo 24 [36]»Pero en cuanto al día y la hora, nadie lo sabe, ni siquiera los ángeles en el cielo, ni el Hijo, sino sólo el Padre.

Jesús no sabe la hora del juicio final. Jesús afirmó en Corán que todos los milagros que hacía son de su señor Al-lah:

48. Él le enseñará la escritura, le concederá la sabiduría, le enseñará la Tora y el Evangelio. 49. Y será Profeta para los hijos de Israel, a quienes dirá: "Les he traído un milagro de su Señor. Modelaré para ustedes un pájaro de barro. Luego soplaré en él y, con el permiso de Dios, tendrá vida. Con la anuencia de Dios, curaré al que nació ciego y al leproso, y resucitaré a los muertos. Les revelaré lo que comen y guardan dentro de sus casas. Esos milagros son suficientes para que crean en mí, si es que son creyentes.(La familia de Imran: 48, 49)

Cuando la gente empezó a falsificar la creencia sobre el profeta Jesús y escribó mentiras en la Biblia acerca de él, Al-lah envió al profeta Muhammad para ser el último profeta de toda la humanidad con el fin de afirmar la unicidad de Al-lah. También Al-lah reveló el sagrado Corán al profeta Muhammad para toda la humanidad y lo preservó de toda falsificación.

¿Si el Islam es la religión correcta, porqué hay muchas religiones?

Primero, hay solo una religión que es el Islam, pero las otras son legislaciones. Y todos los profetas eran MUSULMANES.

Abraham dice en su súplica en el sagrado Corán:

128. "¡Señor nuestro! Haz que nosotros nos entreguemos a Tu voluntad, y que nuestra descendencia también lo haga [como una nación de musulmanes]. Enséñanos nuestros ritos peregrinación para V acepta nuestro arrepentimiento; Tú el Indulgente, eres el Misericordioso".(128: la vaca)

Y esto fue lo que Abraham y Jacob legaron a sus hijos. Al-lah dice:

"¡Oh, hijos míos! Dios les ha elegido esta religión, y no mueran sin haber entregado su voluntad [a Dios]"41." Literalmente: "No mueran sino musulmanes", ya que todos los profetas fueron en ese sentido.musulmanes, es decir, entregados a la voluntad de Dios. (132: la vaca) y Al-lah dice en Corán Tmbién: 52. Pero cuando Jesús advirtió que su pueblo rechazaba la verdad, dijo: "¿Quiénes me ayudarán en mi misión de transmitir el Mensaje de Dios?" Dijeron los discípulos: "Nosotros te ayudaremos. Creemos en Dios. Atestigua [¡oh, Jesús!] que solo a Él adoramos.(la familia de Imran)

Todos los profetas decían lo mismo. La gente ha estado en la religión del Islam desde que Adán fue creado, pero la diferencia y la multiplicidad entre los descendientes de Adán aparecieron, y discreparon, y hubo entre ellos quienes creyeron y quienes negaron la verdad.

Como se menciona en el sagrado Corán:

[ 55. Entre ellos hay quienes creyeron y quienes los combatieron. [A estos últimos] el Infierno les bastará como castigo.] Capítulo 4 las mujeres.

Por lo tanto, era necesario enviar mensajeros para que no tuvieran un argumento en contra de Dios.

{73. Y líderes ejemplares para que guiasen [a la gente] siguiendo Nuestra voluntad. Y les inspiramos realizar buenas obras, practicar la oración prescrita y pagar el zakat (la caridad). Fueron devotos en la adoración.} Capítulo (los profetas: 73)

Debido a que las personas diferían generación tras generación, los apóstoles tenían que ser enviados sucesivamente. Y como se seguían, era necesario que se siguieran también las leyes, y cada legislatura viene en proporción al asunto, por lo que Dios permitía lo que se les negaba o los privaba de lo que se les permitía. Por lo tanto, Dios ha hecho para cada generación su legitimidad y su enfoque, sobre el cual camina y llama. A pesar de que haya diferencias entre las legislaciones de los profetas, su mensaje es el mismo.

Al-lah exaltado sea dice en el sagrado Corán:

{No enviamos en el pasado a ningún Mensajero, excepto que recibiera la misma revelación que tú: "Nada ni nadie merece ser adorado excepto Yo, ¡Adórenme solo a Mí!"} Capítulo 21: 25

{Y les enviamos un Mensajero de entre ellos [que les dijo]: "Adoren solamente a Dios, ya que no existe otra divinidad salvo Él. ¿Es que no van a tener temor [de Dios]?"} (Córan: 23:32)

{Al pueblo llamado Zamud le enviamos a su hermano Sálih [como Profeta, quien les dijo]: "Adoren solo a Dios". Pero ellos se dividieron en dos grupos que disputaban entre sí.} Capítulo 27:45

{No les transmití sino lo que Tú me has ordenado: 'Adoren solo a Dios, mi Señor y el suyo'. Fui testigo de sus acciones mientras estuve con ellos; pero después de que me elevaste, fuiste Tú Quien los vigiló. Tú eres testigo de todas las cosas.} Capítulo 5:117 {Enviamos a Noé a su pueblo. Les dijo: "¡Oh, pueblo mío! Adoren solamente a Dios, pues no existe otra divinidad salvo Él. Temo que los azote un castigo terrible [si continúan en la idolatría].} Capítulo 7:59

{Al pueblo 'Ad le enviamos a su hermano Hud [como Profeta]. Les dijo: "¡Oh, pueblo mío! Adoren a Dios, pues no existe otra divinidad salvo Él. ¿Acaso no van a tener temor [de Dios]?"} Córan: 7:65

{ [Recuerda] a Abraham cuando le dijo a su pueblo: "Adoren [solo] a Dios y tengan temor de Él, eso es lo mejor para ustedes, si supieran.} Corán Capítulo 29:16

{ [Recuerda que] a Madián [le envié] a su hermano Jetró [como Profeta], quien les dijo: "¡Oh, pueblo mío! Adoren solo a Dios y tengan esperanza en el Día del Juicio final, y no obren mal en la Tierra, sembrando corrupción".} Capítulo 29:36

{ Te he revelado el Libro [¡oh, Muhammad!] con la Verdad; adora solo a Dios rindiéndole culto sincero.} Capítulo 39:2

{ Di: "¡Oh, gente! Si dudan de la religión que vivo, sepan que no adoro a los que ustedes adoran fuera de Dios. Yo solo adoro a Dios, que es Quien los hará morir. A mí me ha sido ordenado ser de los creyentes,} Capítulo 10:104

Y dado que su llamado fue uno, el objetivo fue uno: la unificación de Dios y adorarle solamente a Él, así como alejarse del politeísmo y advertir sobre ello. Al-lah, exaltado sea, dice en el noble Corán:

{19. Para Dios la verdadera religión es el Islam. Los que habían recibido el libro anteriormente discreparon por soberbia a pesar de haberles llegado la revelación.}.. Capítulo 3:19

Después la llegada del mensaje de Dios, hubo desacuerdo y desobediencia entre ellos, por lo que difirieron, se dispersaron y se perdió entre ellos la verdad. Se dividieron los judíos en grupos y sectas, como los hebreos y los samaritanos, y sus ramas. Cada grupo afirmó tener la razón, cada grupo tenía un libro, cambiaron palabras, sustituyeron e intercambiaron acusaciones entre sí. Los cristianos se dividieron entre sí y hubo cristianos judíos -son los que viven en Jerusalén- seguidores de los apóstoles y sus discípulos.

Y otros cristianos que son seguidores de Pablo y sus discípulos que se llamaron a sí mismos mesiánicos, etc. Con las discrepancias se dividió el Cristianismo en grupos; cada uno sostiene llevar la razón, hasta la conquista del cristianismo por los 318 sacerdotes en el Concilio de Nicea en el año 325 d.C con la selección y bendición del pagano Constantino, de los cuales descienden todos los cristianos de hoy en día.

Por lo tanto, el mensaje de los profetas es uno solo. No se cambia. Es el reconocimiento de la existencia de Dios y Su unidad. Y esto es lo que llamamos Islam. Cada vez que un grupo cambiaba las legislaciones de Dios, alabado sea, Dios envíaba profeta tras profeta para mostrarles en qué se diferencian y los llama a la verdad para que la gente no tenga argumento alguno ante Dios [por haber rechazado el mensaje].

Al-lah exaltado sea dice en el Corán:

[Y a ti, ¡oh, Muhammad!] Te he revelado el Libro que contiene la verdad definitiva [el Corán], que corrobora los Libros revelados anteriormente y es juez de lo que es verdadero en ellos. Juzga conforme a lo que Dios ha revelado y no te sometas a sus deseos transgrediendo la Verdad que has recibido. A cada [comunidad religiosa] le he dado una legislación y una metodología [norma]. Si Dios hubiera querido habría hecho de ustedes una sola comunidad, pero quiso probar su fe en lo que les reveló. Apresúrense a realizar obras de bien, porque todos comparecerán ante Dios, y Él les informará acerca de lo que discrepaban.} (Corán: Capítulo 5:48)

Estimado lector... ahora, después de recibir tantas informaciones, es momento de elegir, de decidir, de pensar de nuevo en cuál es el camino correcto...piensa....es tu destino y lo más importante de tu vida...

Piensa.....

Dra. Fátima El Shamly

## Índice

| Prologo                                                | 2    |
|--------------------------------------------------------|------|
| Introducción                                           | 4    |
| El Islam, ¿qué es?                                     | 5    |
| ¿El Islam se expandió obligatoriamente con la espada?  | 21   |
| ¿El Islam promueve el terrorismo y lo alienta?         | 29   |
| Primero: la protección de civiles y no<br>combatientes | .32  |
| Segundo: Prohibición del uso de armas indiscriminadas  | . 33 |
| Tercero: Prohibición de ataques indiscriminados        | 34   |
| Cuarto: Protección de objetos                          | .34  |
| Quinto: Prohibición de la mutilación de cadáveres      | . 36 |
| Sexto: Tratamiento de los prisioneros de guerra        | 37   |
| Siete: seguridad                                       | 38   |
| ¿Entonces qué significa Yihad en Islam?                | 40   |
| ¿Cómo trata el Islam a la mujer?                       | 43   |
| Fundamentos de equidad espiritual y humana en el Islam | 49   |
| El aspecto económico de las mujeres en el Islam        | .51  |
| Como hija                                              | 55   |
| Como esposa                                            | . 56 |
| Como madre                                             | -59  |

| Como hermana en la fe (en general)60                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Aspectos legales y políticos de las mujeres en el Islam 61                                            |
| Jadiya bint Juwaylid62                                                                                |
| "Al-Shifa Al-Adawiya"63                                                                               |
| Asmaa Bint Zaid65                                                                                     |
| Fatima El Fihri66                                                                                     |
| ¿Por qué hay poligamia en el Islam? 67                                                                |
| ¿Por qué se necesita el testimonio de dos mujeres en lugar de un hombre?75                            |
| ¿Por qué la parte que hereda la mujer es la mitad de lo del hombre? 77                                |
| Casos en que la mujer hereda la mitad de la parte del hombre, y este caso tiene dos partes, a saber79 |
| Casos donde la mujer hereda lo mismo que la parte del hombre, en ella hay muchas combinaciones79      |
| Casos en que la mujer hereda una parte mayor que la del hombre, y tiene muchas formas                 |
| Casos donde la mujer hereda y el hombre no hereda nada85                                              |
| ¿El Islam ordena a los hombres que peguen a sus esposas?                                              |
| ¿Por qué el Profeta se casó con varias mujeres?88                                                     |
| ¿Porqué hay velo en Islam?94                                                                          |
| ¿Entonces porqué los hombres también no llevan                                                        |

| ¿Jesús es Dios?                                      | 98           |
|------------------------------------------------------|--------------|
| Legislaciones coránicas                              | 111          |
| Jesús en el Islam                                    | 112          |
| La creencia del musulmán sobre Isa (Jesús<br>con él) | •            |
| ¿Si el Islam es la religión correcta, porqué         | é hay muchas |
| religiones?                                          | 120          |