

حقَّقه وكتب مقدّمته د. مصبط غي الشَّكعــة

دار الشروقــــ



*ڝٷ*ۅٚ؋ۺ۫ۼڒ

العَالِم الجلينَ لَ الرحس على الغزالي الرواجي الغزالي

طيتب الله شرّاه

# بسن عِ اللَّهُ الرَّمْ الرَّحِيم

### تقديم الديوان

#### للأستاذ الدكتور مصطفى الشكعة

الحمد لله حمدا كثيرا يليق بجلال ذاته، ويرتقى إلى كمال صفاته ويشيد بعظيم مننه ولطفه ونعمائه وآياته، وصلاة الله وسلامه وبركاته على خير خلقه وخاتم رسله، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن سار على هديه صلاة دائمة سابغة البركات معطرة النفحات، وبعد.

فإن أخانا وشيخنا محمد الغزالي واحد من كبار علماء أمة الإسلام المعاصرين، له من الفضل ما لم يتوفر إلا للقليلين من أترابه، فهو العالم الفقيه الأصولي المحدث الأديب الخطيب، وقد وهبه الله من نعمة الدعوة إليه ـ جل وعلا ـ على بصيرة، القدرة التي لم تتوافر إلا للقليلين من دعاة زمانه، وقد طار صيته إلى كل ركن من أركان المعمورة ضمت ولو قلة من المسلمين وآحادا من المؤمنين، بل ربما لم يشاركه في هذه الشهرة إلا واحد أو اثنان مثل مولانا الشيخ محمد متولى الشعراوي والشيخ على الطنطاوي.

لقد عرف الناس عن الشيخ الغزالي تلك المواهب المعرفية الإسلامية التي أسلفنا ذكرها، وأما الذي لا تعرفه جمهرتهم، بل مجموعهم هو أنه كان شاعرا، ذا موهبة خصبة ، وقريحة معطاءة ، وقلم مطواع ، وبيان سائغ.

إِن الشيخ الغزالي الشاعر كان متمثلا في حياته حكمة الإمام الشافعي في بيته المشهور:

ولولا الشعر بالعلماء يزرى لكنت اليوم أشعر من لبيد

### شعر الأئمة:

والإمام الشافعي كان شديد التواضع في قوله هذا البيت ، ربما لم تكن شهرة الإمام الشافعي على زمانه - في عالم الشعر كشهرة لبيد ، ولكنه بموازين زماننا ، وحين وصلت إلى أيدينا نماذج كثيرة من شعره ، وجدناه فاق لبيدا شهرة - على الرغم من فضل لبيد وقدراته الشعرية - ذلك أن لبيدا طرق فنون الشعر الجاهلية ثم أقلع عن ذلك حينما من الله عليه بنعمة الإسلام وشرف صحابته لنبي الهدى ورسول الرحمة محمد عليه عليه بعد إسلامه غير بيت واحد هو :

الحمد لله إذ لم يأتني أجلى حتى كساني من الإسلام سربالا

وفي رواية أخرى أن البيت الوحيد الذي قاله لبيد في حياته بعد إسلامه هو:

ما عاتبَ المرءَ الكريمَ كنفسه والمرءُ يُصْلحُهُ الجليسُ الصالحُ

وأيًّا ما كان الأمر فإن الإمام الشافعي ـ على تواضعه في بيته سالف الذكر ـ ليس أقل شهرة في ميدان الشعر من لبيد، هذا فضلا عن إمامته في الفقه والعلوم الإسلامية، وعبقريته في الأنساب، ونبوغه في علوم اللغة.

فإذا كان الأمر متعلقا بالشيخ الغزالي، فإن بيت الإمام الشافعي ينطبق عليه، فقد قال الغزالي الشعر في فجر صباه، وعلى وجه التحديد في الثامنة عشرة من عمره:

ثمانى عشرة مرَّتْ سُهادا فكانت يقظة المضنى بنائى وكانت فى سبيل الجد تسعى

أرِدْتُ على المنام .. ولن أرادا كُرَى النُّوَّام أن يغف و اتئادا تغسالبسه ولا تألو اطرادا

هكذا قال الغزالي الشعر مبكرا، ولم يلبث أن أقلع عن قوله مبكرا أيضا، والرجل في حاليه ـ قول الشعر والإقلاع عنه ـ يمثل مفاجأة لكثير من أصدقائه ومحبيه، ذلك أن هذه الكثرة من مريديه لم يعرفوا خبر شاعرية الشيخ وشعره إلا حين جرى الإعلان عن تحقيق هذا الديوان وطبعه ونشره.

غير أن الأمر عندنا يختلف عنه عند الآخرين، فلماذا لا يكون الغزالي الإمام الداعية إلى الله الفقيه المحدث شاعرا، لقد سبقه فقهاء أعلام كثيرون في قول الشعر الجاد، بل سبقه عدد من أئمة المسلمين في قول الشعر، منهم من التزم جادة الشعر الإسلامي في موضوعاته الفاضلة في محيط العلم والفضل ومكارم الأخلاق، ومنهم من تجاوز هذه الأغراض إلى المدح والرثاء والهجاء، بل منهم من عمد إلى الغزل الرقيق العميق الذي جرى ويجرى بعضه على ألسنة الأسلاف وبعض المعاصرين وهم لا يدرون أن هذا الضرب من القول صادر عن أئمة أبرار وعلماء أخيار.

إن إمام دار الهجرة مالك بن أنس رضى الله عنه قد أسهم في الشعر قولا وإنشاء وترديدا، ولكنه حين يشدو بشعره يقف به عند فضيلة القناعة والزهد وأدب السلوك ومكارم الأخلاق، فمن شعره ـ رضى الله عنه ـ في القناعة والزهد قوله:

فيها النعيمُ وفيها راحةُ البدنِ هل فازَ منها بغير اللحد والكفن هى القناعة لا أرضى بها بدلاً وانظر ْ لمن مَلَكَ الدنيا بأجمعها

ويقول الإمام مالك في أدب السلوك وحسن المعاشرة أبياتًا جميلة تسرى الحكمة في حناياها مما جعل بعضها يجرى مجرى المثل السائر:

وكنت أحق منه ولو تصاعد يُنيلُك إنْ دنوت وإن تباعد تكن رجلاً عن السوأى تقاعد ولكن للعروس الدهر ساعد إذا رفع الزمانُ عليك شخصًا أنِلْه حقَّ رتبته تجددُه ولا تقل النّ تدريه فيه فكم في العُرْس أبهي من عروس

وأخبار الإمام مالك في سماع الشعر والغناء غير قليلة، منها ما رواه القاضي عياض من أن الإِمام مالكا مر بمغنية تغني وتقول:

أنت أختى أنت حرمة جارى وحقيق على حفظ الجوار أنا للجارِ ما تغيب عنى حافظ للمغيب فى الإسرارِ ما أبالى أكان للباب ستر مُسْبَلٌ أم بَقِى بغير ستار

فأعجب الإمام بالشعر والغناء معا وقال: لو غُنّي بها حول الكعبة لجاز وقال: يأهل الدار، علموا قينتكم مثل هذا.

ومن الأئمة الشعراء عبد الله بن المبارك، وهو تلميذ كبار أئمة زمانه، إنه تلميذ أبى حنيفة والمدافع عنه، وتلميذ مالك، وتلميذ الأوزاعي وتلميذ سفيان الثوري.

إن شعر الإمام ابن المبارك من الطراز النفيس الملتزم، الداعى إلى التزام عرى الدين والاستمساك بالفضائل، ويحمل في طياته منهج ناقد وحذق داعية وذلك في قوله:

رأيتُ الذنوب تميتُ القلوب وتركُ الذنوب حياةُ القلوب وهل أفْسسَدَ الدينَ إِلاَ الملوكَ وباعُوا النفوس فلم يربحوا لقد رتَعَ القومُ في جيفة

ويورثُك الذلَّ إدمسانُها وخيرٌ لنفسك عصيانُها وأحبارُ سوءٍ ورُهبانُها ولم تغْلُ في البيعِ أثْمانُها يَبِينُ لذي اللبَ إنتسانُها

وكان الإمام ابن المبارك ذا مال يكفيه، ويسار يغنيه، ولكنه كان يحب أن يصل العلماء والزهاد بما يعينهم على تكاليف الحياة، ومن ثم احترف التجارة حتى وهو مرابط في الثغور، وكان يقول في أسباب احترافه التجارة: لولا خمسة ما اتجرت: السفيانان ـ يعنى الثورى وابن عيينة ـ وفضيل بن عياض وابن السماك وابن عُليَّة، يقصد بقوله أنه أقدم على التجارة ليكون لديه من المال الوفير ما يمكنه من صلتهم.

فلما ولَى الخليفة هارون الرشيد، إسماعيل ابن علية القضاء غضب عليه ابن المبارك ولم يعره التفاتا إذا لقيه ثم أنشأ هذه الأبيات معرضا بالعالم الجليل إسماعيل ابن عُليَّة:

يا جساعِلَ العلمِ له بازِيًا احسلْتَ للدنيا وزينتِ ها فصرتَ مجنونًا بها بعد ما أين روايتُك في سسردها أين روايتُك في سسردها أين روايتُك في سامضي إن قلتَ: أكرهْتُ ، فذا باطل

يصْطَاد أمسوالَ المساكينِ بحسيلة تذهبُ بالدينِ كنتَ دواءً للمسجسانينِ بتسرك أبوابِ السسلاطين عن ابن عوْف وابن سيرينِ زلَّ حمارُ الشيخ في الطين زلَّ حمارُ الشيخ في الطين

وما أن اطلع ابن علية على الأبيات حتى انطلق إلى باب هارون الرشيد طالبا إليه أن يعفيه من منصب القضاء. وما زال يلح في ذلك عليه حتى استجاب له الخليفة وأعفاه.

ومن الأئمة الشعراء ذوى الشهرة الواسعة في هذا المجال، الإِمام محمد بن إدريس الشافعي الذي أسلفنا ترديد بيته الشهير:

## ولولا الشعر بالعلماء يزرى لكنتُ اليوم أشعر من لبيد

إن الإمام الشافعي متنوع فنون الشعر، متعدد موضوعاته ومقاصده، ولكن في نطاق الالتزام بالقيم الرفيعة، والشمائل النبيلة، من علم وفضل وخلق وزهد وترفع.

يصف الشافعي حاله حين تواجهه المشكلات، وأكثرها مشكلات العلم بطبيعة الحال. ويبين للقارئ كيف يعالجها، ولا ينسى في ذلك الإشادة بفضل الله عليه فيقول:

إذا المشكلاتُ تصديَّنْ لى كش لسانٌ كشَفْشَفَةِ الأرْحَبِيَ أو ك ولستُ بإمعة في الرجال أس ولكنني مدرْهُ الأصغرين جا

كشفْتُ حقائقَها بالنّظَرْ أو كالحسامِ اليمانيِّ الذّكر أسائلُ هذا وذا ما الخسسر شسرً بحسلاً بُ خسيس و فَسرًاجُ شسرً

ويعلن الشافعي حبه لآل بيت رسول الله عَلَيْكُ في العديد من قصائده، ضاربا عرض الحائط بمن يتهمه بالرافضية، فمن خير ما قال في هذا الشأن بيتاه الجليلين:

يا آلَ بيت رسولِ اللهِ حبّكم فرضٌ من الله في القرآنِ أَنْزَلَهُ يكفيكم من عظيم الفخرِ أنكم من لم يُصلٌ عليكم لا صلاةً له

والشافعي رضى الله عنه في الذروة العليا بين مقام الأئمة العلماء، ومن ثم فإن من الأمور الطبيعية أن يصوغ بليغ القول وأطايب الشعر في العلم وفضله، والعلماء ومقاماتهم، ومن نماذجه الجميلة في هذا الشأن قوله:

ولو ولدته آباءٌ لئـــامُ يعظِّم أُمْدِرُهُ القِدِومُ الكرامُ وَيُتُّ بِعُونَهُ في كلِّ حال كراعي الضأن تتبعه السوامُ ولا عُسرفَ الحسلالُ ولا الحسرامُ

رأيتُ العلم صاحبُه كريم وليس يزال يرفعه إلى أنْ فلولا العلمُ ما سَعدَتْ رجالٌ

ويبصِّر الشافعي ـ كمعلم فقيه إمام ـ طالب العلم بالوسائل التي يتوسلها في طلب العلم فيقول:

سآتيك عنها مخبرا ببيان وصحبة أستاذ وطول زمان

أخى لن تنال العلم إلا بستة ذكاء وحرص واصطبار وبلغة

ويقول في العلم أيضا عامدا إلى اصطناع البديع في هذين البيتين:

لن يَبْلُغَ العلمَ جميعًا أحدٌ لا ولو حــاوله ألْفَي سَنَهُ إنما العلمُ عــمـيقٌ بحــرُهُ فيخــذوا من كلِّ شيء أحْـسَنهُ

والشافعي كمعلم وإمام وصاحب تجربة في الحياة يتخذ لنفسه منهجا في حياته ألزم نفسه به، وطلب إلى مريديه التزامه، يتمثل هذا المنهج عمق الإيمان، وقبول أحكام القضاء والقدر، والصبر على المكاره، والجلد عند الشدائد، وسماحة النفس، وسخاء اليد، فهكذا تكون الحكمة في التعامل مع أحداث الزمان:

دَع الأيامَ تفعل ما تشاء وطب نفسًا بما حكم القضاء أ ولا تجسزعٌ لحادثة الليالي فسما لحَوادث الدنيا بَقَاءُ وكنْ رجـلاً على الأهوال جلْداً وشيمَتُكَ السماحةُ والسخاءُ ولا بؤْسٌ عليك ولا رضاءً

فك حزُنٌ يدومُ ولا سرورٌ

ولقد أكثر الحكماء والشعراء القول في فوائد الأسفار وحكمة التنقل، والسفر عند العلماء مذهب وعقيدة، ولم يكن العالم يصيب مكانة بين قومه ما لم يذرع الأقطار طولا ويجوب الأمصار عرضا في طلب العلم، غير أن حكمة السفر والتنقل لا تقف بصاحبها عند الاستزادة من العلم، وإنما تكسبه فضيلة الصبر والجلد واكتساب الرزق ومعرفة الإخوان، وللإمام الشافعي في ذلك أبيات نفيسة مشهورة يقول فيها:

سافر ْ تَجِد ْ عوضًا عَمَّنْ تفارقُه وانْصَبْ فإنَّ لذيذَ العيشِ في النَّصَبِ إِن رأيتُ وقوفَ المَاءِ يُفُسسِدُه إِنْ سال طاب، وإِن لم يَجْرِ لم يَطِبِ والأُسْدُ لولا فراقُ الغابِ ما افْتَرَسَت والسهمُ لولا فراق القوسِ لم تُصِبِ والتَّبْرُ كالتَّربِ مُلْقًى في أماكنه والعودُ في أرضِه نوعٌ من الحطبِ

وللإمام الشافعي بيتان متفردان في جمالهما يصور فيهما غرامه بالسفر، وولوعه بالتجوال، وذلك حين يقول:

سأضربُ في طولِ البلادِ وعرضها أنالُ مرادى أو أموت غريبًا في النصل في المنت على الرجوعُ قريبًا في النصل الرجوعُ قريبًا

تلك أبيات متمنطقة بالعقل، ملتفعة بالحكمة، مؤيدة بالتجربة، قالها إمام عالم فقيه شاعر، ومن ثم لم يكن غريبا أن نتابع عزفه على أو تار الحكمة في بيتيه ذائعي الصيت، برغم أن كثيرين ممن يحفظونهما لا يعرفان أنهما من فيض قريحة الإمام العظيم، وهما قوله:

نعيبُ زماننا والعيبُ فينا وما لزمانِنَا عَيْبٌ سِوانا ونهجُو ذَا الزمانَ بغير جُرم ولو نطقَ الزمانُ إذنْ هجائا ولقد جمع الإمام الشافعي بين الزهد والتصوف في كثير من شعره فمن هذا الطراز من الجمع بين الزهد والتصوف قوله:

إذ لله عسبادًا فُطُنا طلَّقوا الدنيا وخافوا الفتنا نظروا فيها فلمَّا علموا أنها ليست لحيُّ وطَنا جمعلوها لُجَّمة واتخمذوا صالح الأعمال فيها سُفُنا

حقا ما أجمل هذا الطراز من القول الصادق من إمام شاعر صادق ومن هذا الضرب من السير في نفس الدروب قوله رضى الله عنه:

عَلَتْ لَهُ مِهِ انَةٌ وعلهُ هُونُ

أَمَتُ مطامعي فأرحْتُ نفسي فإن النفسَ ما طَمعَتْ تهونُ وأحييت القُنوع وكان ميْتًا ففي إحيائه عرضي مصون أ إذا طمعٌ يحلُّ بقلب عـــبـــد

إن حديث الشعر في حضرة الإمام الشافعي طيّع وطويل، وليس الشافعي الشاعر موضوع هذا الحديث، ولكن باحثا يلج هذا الباب ـ باب شعر العلماء الفقهاء ـ لا يستطيع أن يتجاهل شعر الإمام الكبير، ومن ثم فسنكتفى بذكر نموذجين آخرين مستمدين من روحانية الآية الكريمة: ﴿ إِنَّمَا يَحْشَـي اللَّهُ مِن عباده العلماءُ ﴾، وكان الشافعي في مقدمة العلماء الذين امتلأت قلوبهم بخشية الله والطمع في مغفرته، وفي ذلك يقول:

تعاظمني ذنبي فلما قرنسه ولما قبسًا قلبي وضاقتٌ مبذاهبي وما زلتَ ذا عفوعن الذنب لم تزل تجودُ وتغفرُ منَّةً وتكرُّما

بعفوك ربى كان عفوك أعظما جعلتُ رجائي نحو عَفْوكَ سُلَّما

وفي ذلك يقول أيضا:

صبرًا جميلاً ما أقْرَبَ الفَرَجَا مَنْ راقبَ اللهَ في الأمورِ نَجَا مَنْ صحدَقَ الله لم يَنَلْهُ أذًى وَمَنْ رجاهُ يكونُ حيثُ رَجَا

وإذا ما ذكر الشافعي كشاعر بين أئمة الإسلام فإن الخاطر ينصرف على الفور إلى شاعر آخر من شيوخ الإسلام هو الحافظ أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني، مع أن الفارق الزمني بين العالمين الجليلين يناهز سبعة قرون، فلقد توفي الشافعي سنة ٢٠٤ هـ وتوفي ابن حجر سنة ٢٥٨. كان ابن حجر يلقب بالحافظ لتفرده بالإقبال على أحاديث رسول الله على تحصيلا وحفظا ورواية وشرحا، هذا فضلا عن عنايته بالقرآن الكريم حفظا وتفسيرا واستنباطا للأحكام، يضاف إلى ذلك مؤلفاته الكثيرة النفيسة في مختلف العلوم والفنون «فانتشرت مصنفاته في حياته وتهادتها الملوك وكتبها الأكابر».

إن هذا العالم الجليل الفقيه الحافظ الموسوعي كان صاحب موهبة في الشعر وعطاء في القريض، بحيث زاحم معارضيه من الشعراء، وتفوق على كثير منهم، وهو أحد الشهب السبعة من شعراء زمانه المصريين الذين يجيء ذكره في مقدمتهم، وقد كان كل واحد منهم يلقب بشهاب الدين، نذكر منهم: الشهاب المنصوري والشهاب الحجازي والشهاب الأبيّزي المصري - أصله من أبّذة بالأندلس.

على أن شعر ابن حجر تتصل أسبابه بالتقوى، وتلتحم حباله بالتوبة. فمن شعره في هذا السياق قوله منشدا إياه لتلميذه السخاوى:

خلیلی ولّی العمر منّا ولم نَتُبْ وننوی فعالَ الصالحات ولكنّا فحتى متى نبنى بيوتًا مَشيدةً وأعمارُنا منّا تُهَدُّ وما تُبْنَا

وكان شهاب الدين شيخ الإسلام ابن حجر يكثر من القول في هذا الضرب الحبيب إلى قلبه، المتعلقة به نفسه مثل قوله:

لقد آنَ أنْ نتَقِى خالقًا إليه المآبُ ومنهُ النشورْ فنحنُ لصرَف الرَّدَى ما لَنا جميعًا من الموتِ واق نصير ْ

ولابن حجر العسقلاني شعر كثير في رحلاته، وخاصة إذا ما كان منها واحدة إلى المساجد الثلاثة التي إليها تشد الرحال، فقد وصف رحلته من نابلس إلى بيت المقدس، وكان هذا الطريق على زمانه وعرا صعب المسالك كثير العقبات:

إلى البيت المقدَّس حيثُ أرجو جنانَ الخلد نُزْلاً من كسريم قَطَعْنَا في مسافته عقَابًا (\*) وما بعد العقاب سوى النعيم

وكان لشيخ الإسلام ابن حجر مطارحات شعرية لطيفة مع إخوانه من علماء زمانه فمن ذلك قوله هذين البيتين:

أشتاقُكُم شوقَ العليل إلى الشِّفا ودياركُم في كلِّ يومٍ تَبَعُدُ وَاودٌ طيفَ حَلِي يومٍ تَبَعُدُ وَاودٌ طيفَ خييالِكُم لو زَارَنِي لكنَّ عينِي بالكرَى لا تَسْعَدُ

ولما سمعهما قاضي الحنابلة المحب بن نصر الله أنشد لنفسه:

شَـوقِى إِليكم لا يُحَـدُّ وأنْتُمُ في القَلبِ لكنْ للعيان لَطَائفُ في القَلبِ لكنْ للعيان لَطَائفُ في الجِيسمُ عنكُم كُلَّ يومٍ في نَوَى والقلبُ حَولَ رُبَا حِماكُمُ طائفُ

ولشيخ الإسلام ابن حجر باع طويل في شعر الاغتراب، وقد كان الشيخ الجليل كثير الأسفار، دائم الترحال في طلب العلم، وكان من رقة الطبع ورهف الحسّ بحيث لا يكاد يقطع مرحلة في سفر حتى يلح عليه الحنين إلى الوطن، وكان لسفرته إلى حلب نصيب غيرُ قليل من هذا الشعر الرقيق، وفي ذلك يقول:

كلُّ يوم يمضى أقولُ تَقَصَى البيْنِ فأزداد بالرحيل البعادا فمتى تنقضى بنا مدة التَّرحا للحتى ألقى بسعدى سعادا

<sup>( \* )</sup> عقاب جمع عقبة، والعقبة المكان المرتفع ونحوه.

وقوله:

كلما أسفرَ النهارُ وَجَنَّ اللَّيا لَ أَزدادُ لوعةً واشتياقًا كيف لا والديارُ تَبْعُدُ عنَّى كلما سِرْتُ أو بعدْتُ فراقًا يا ديارَ الأحبابِ هل من رُجوعٍ لمشوق إليكِ يشكو الفراقًا

وعلى الرغم من الوقار الذى كان يتحلى به شيخ الإسلام ابن حجر وحسن معاشرته لإخوانه بخاصة ولمعاصريه بعامة، فقد كانت جفوة قائمة بينه وبين الشيخ العلامة بدر العينى، فقد اتفق أن منارة المدرسة المؤيدية قد مالت على برج باب زويلة، فأنشد ابن حجر هذين البيتين معرضا بالشيخ العينى:

لِجامع مولانا المؤيد رونق منارتُهُ بالحُسسْن تزهُو وبالزَّيْن تقولُ وقد مَالت على البُرْجِ أمهِلُوا فليسَ على جِسْمى أضرَّ من العين

وبلغ ذلك العيني فقال وأجاد:

منارةٌ كعروس الحسن إذ جُلِيتْ وهذْمُها بقصاء الله والقدر قالوا أصيبت بعَيْنٍ قلتُ ذا غلطٌ ما أوجَبَ الهدم إلا خِسَّةُ الحجر

ولا يخفي ما في قولهما معًا من جمال التورية وحسن التعريض.

وإذا كنا ذكرنا الشهب الشعراء السبعة في صدر حديثنا عن شيخ الإسلام الشهاب ابن حجر، فإنه مما يجمل ذكره هنا الشهاب الحجازى، وهو قاهرى المولد والإقامة والثقافة والوفاة، واسمه أحمد بن محمد بن على الشافعى، وكان مقرئا مجودا للقرآن الكريم، وله مشاركة في علوم الفقه والأصول والحديث الشريف، وله مؤلفات كثيرة نفيسة منها كتاب النيل وآخر فيما وقع في القرآن على أوزان البحور، وله كتاب في الألغاز وكتاب في الحماقة. ومن شعره هذان البيتان المشهوران:

يا من عندا من الذنوب في خجل وخائفًا من الخطايا والزَّلل الرحم جميع الخلق وارْجُ رحمة فإنما الجزاءُ من جنس العمل الم

ولم ينجب الشهاب الحجازي أبناء ذكورا يحملون اسمه بعد وفاته الأمر الذي جعله ينشئ هذين البيتين:

قالوا إذا لم يخلّف ميّت ذكراً يُنسَى، فقلت لهم في بعض أشعارى بعد الممات أصيحابي ستذكرني بما أخَلّف من أولاد أفكاري

群 辩 辩

### شعر جمهرة الفقهاء:

هذا ما كان من شأن الفقهاء الأئمة ومن في حكمهم في دنيا الشعر ومسالكه، والموضوعات التي عرضوا لها فأحسنوا وجودوا، فإذا ما كان القول متصل الأسباب بجمهرة الفقهاء الشعراء، فإن خاصة الموضوعات التي طرقوها وقدموها في ثياب من رقيق الشعر وأنيق النظم تدور جميعها أو أكثرها في طاعة الخلاق ومكارم الأخلاق، من ثناء على الله عز وجلّ، وتمجيد الحمد وكريم الفعال، وطاعة الله سبحانه وتقواه، وذم الكذب وتقبيح الحسد، وتعميق الإيمان بالمشيئة الربانية، والصبر على نكبات الدهر، والحرص على الخل الوفي.

وكان طبيعيا أيضا أن يمدح الشاعر الفقيه العلم الذي يزينه، وهو علم الفقه.

إن الفقيه المصرى الكفيف منصور بن إسماعيل الذي كان يعرف بالفقيه، المتوفى سنة ٣٠٦ هـ يقول في مدح علم الفقه:

عابَ التفقّه قومٌ لا عقولَ لهم وما عليه إذا عابوه مِنْ ضَررِ ما ضرَّ شمسَ الضُّي في الأفق طالعة ألاَّ يرى ضوءَها من ليس ذَا بَصرِ ما ضرَّ شمسَ الضُّي في الأفق طالعة ألاَّ يرى ضوءَها من ليس ذَا بَصرِ قال ابن خلكان: ومن هنا أخذ أبو العلاء المعرى قولَه في قصيدته المشهورة:

والنجمُ تستصغرُ الأبصارُ رُؤيتَهُ والذَّنْبُ للعين لا للنجمِ في الصُّغَرِ

ولمنصور الفقيه شعر أخلاقي رفيع القدر، بعيد المرمى، فهو يعرض للنميمة وللكذب، ويقرر أنه قد يجد علاجا للنمام، ولكن الأمر ليس كذلك في الكذاب؛ ومن ثم يقول في ذم الكذب:

لى حيلةٌ في من ين من وليس فى الكذّاب حيله من كان يخلقُ ما يقو لُ فحيلتى في الكذّاب عليله من كان يخلقُ ما يقو

ومن الشعراء الفقهاء الذين صفت نفوسهم وصدقوا في الثناء على الله عز وجل، محمود الوراق الذي توفي مبكرًا في خلافة المعتصم العباسي في العقد الثالث من القرن الثاني، وقد حُسب محمود الوراق على شعراء الزهد، ولكن عددًا من رواة الأخبار عدّوه من رواة الحديث، وذكروا أن عالم زمانه ابن أبي الدنيا كان يروى عنه، ومن ثم فلا ضير من ضمه إلى فريق الشعراء الفقهاء. ومما يستجاد من شعره في شكر الله والثناء عليه جل وعلا قوله:

إذا كان شكرى نعمة الله نعمة على له في مثلها يجبُ الشكرُ فكي مثلها يجبُ الشكرُ فكيف بلوغُ الشُّكرِ إِلاَّ بفَضله وإن طالت الأيامُ واتَّصلَ العُمْرُ إِلاَّ بفَضله وإن طالت الأيامُ واتَّصلَ العُمْرُ إِذا مسَّ بالضَّرَّاءِ أَعْقَبَها الأَجْرُ فضا منهما إلاَّ لهُ فيه نعمة تضيقُ به الأوهامُ والسَّرُّ والجهرُ

ويكثر محمود الوراق من القول في سياق حمد الخالق على نعمائه، فيقول في مناجاة شفافة:

إِلهى لكَ الحمدُ الذي أنتَ أهلُه على نِعَمٍ ما كنتُ قطُّ لها أهْلا متى زدتُ تقصيرِ أَسْتُوجِبُ الفَضْلا متى زدتُ تقصيرِ أَسْتُوجِبُ الفَضْلا

ومن الشعر الرصين النفيس الذي قاله محمود الوراق في تقريع من يعصون ربهم وتقبيح فعالهم قوله: هذا محالٌ في القياس بديعُ تعصى الإله وأنت تُظهر حُبّه إِن الححبُّ لمن يُحبُّ مُطيعُ لو كان حبُّك صادقًا لأطعته

ومن طراز الشعر الرقيق الصادق في تصوير عجزه عن شكر الله حق شكره قوله:

أيا ربِّ قد أحْسَنْتَ عـوْدًا وَبدْأَةً اللَّهُ فلم ينهضْ بإحْسَانكَ الشُّكْرُ فمن كان ذا عُذْر لديك وحُجَّة فَعُذْريَ إِقراري بأنْ ليس لي عُذْر

ومن الفقهاء الشعراء الشيخ أبو حامد الإستفرائيني المتوفى ٤٠٦ هـ، وكان معظم شعره ـ على إقلاله ـ في مكارم الأخلاق، فمن شواهده في ذلك قوله:

لا يَغْلُوَنَّ عليكَ الحمدُ في ثمن فليس حَمْدٌ وإِن أَثْمَنْتَ بالغَالى الحمدُ يْبَقى على الأيَّام ما بَقيَتْ والدَّهرُ يذهبُ بالأحْسوال والمال

وقد سار على هذا النهج الأخلاقي من الفقهاء الشعراء قاضي بغداد المعافي بن زكريا المتوفى بالنهروان سنة ٣٩٠ هـ، وهو صاحب كتاب «الجليس الأنيس»، وكان المعافي على مذهب أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، ولذلك كان يلقب بالجريري نسبة إلى ابن جرير، إذ إن المشتغلين بعلوم الفقه يعرفون أن لابن جرير الطبري مذهبًا كان له تابعوه تماما مثل الأحناف والمالكية والشوافع والحنابلة وغيرهم، ولكن أتباع المذهب قد اندثروا مثلما اندثر أتباع غيره من الأئمة العظام مثل الليثي والأوزاعي والثوري وغيرهم.

ومن نماذج شعر المعافي الأخلاقي ما أنشأه في ذمّ الحسد حيث يقول:

ألا قُلْ لَمَنْ ظلَّ لي حاسداً أتدرى عَلَى مَنْ أَسَالُتَ الأدبُ ؟ أسات على الله في حكمه ف جازاك عنى بأن زادنى

لأنك لم تَرْضَ لي مَـــا وَهُبّ وسَـــد عليك وبحــوه الطلب وفى الصبر على نكبات الدهر، والإيمان بأن بعد العسر يسرا، وذلك استجابة للآية الكريمة ﴿ إِن مع العسر يسرا ﴾ يقول أبو على المرور وذي القاضى الفقيه المحدث المتوفى سنة ٤٦٢ه.:

إذا ما رماك الدُّهرْ يومًا بنكبُّة فأوْسِعْ لها صَدْرًا وأحْسِنْ لها صَبْراً فَصْلِهِ يُسْراً فَصْلِهِ يُسْراً

والفقهاء جميعا يسلمون قياد شئونهم إلى الله، فإن من يعارض المشيئة فقد نأى بنفسه عن حظيرة الإيمان، هكذا يؤمن الناس الأسوياء وفي مقدمتهم الفقهاء، وفي ذلك يقول الفقيه الأديب الكاتب محمد بن على بن الحسن المشهور بأبى الحسن بن أبى الصقر الواسطى الشافعي المتوفى ٤٩٨ هـ:

من عارضَ اللهَ في مشيئتِهِ فَهمَا مِنْ الدِّينِ عنده خُبَرُ لا يَقْدرُ الناسُ باجْتِها دِهِمُ إِلاَّ على ما جَرَى به القَدرُ

وهذان البيتان يوحيان إلى هذا الأديب الفقيه ثلاثة أبيات في الرزق، ثم يزج بإبليس في موقف ارتضاه منه في صياغة غربية وذلك في قوله:

كل رزق ترجوه من مخلوق يعْتريه ضربٌ من التعويق وأنا قائلٌ وأستغفر الله عمقال المجاز لا التحقيق لست أرضى من فعل إبليس شيئًا غير تَرْكِ السجود للمخلوق

وقد عُمّر ابن أبى الصقر الواسطى طويلا فيما يبدو، ومعروف أن طول العمر فى نطاق شيخوخة غير سعيدة أمر يدعو إلى الشكوى، وهو تقليد جرى عليه الشعراء منذ زهير بن أبى سُلمى، ومن هنا فإن فقيهنا الشاعر قال يشكو الشيخوخة :

عِلَّةٌ سُمَيتٌ ثمانين عامًا مَنَعَتْنِي للأصدقاءِ القياما فَالْهُ سُمَيتٌ ثمانين عامًا فَالْهُ عَدْمَ بالذي ذكرتُ وقاما

ومن طريف شكوى شيخوخته أيضا قوله:

كلُّ امرى إذا تفكرت فيه وتأمَّلْتَه ورأيْت ظريفا كنتُ أمسشى على اثنتْين قويًّا صرتُ أمْشى على ثَلاَثِ ضعيفا

ومن القضاة الفقهاء الشعراء الذين أولعوا بقول الشعر في طاعة المولى جل وعلا، والتغنى بتقواه، أبو عمر النَّسُوي محمد بن عبد الرحمن بن أحمد المتوفى سنة ٤٨٧ هـ عن عمر يناهز المائة، وكان يُعرف بأقضى القضاة شأنه في ذلك شأن معاصره أبي الحسن الماوردي.

إن أبا عمر النَّسَوي يجيء بالمعنى البكر والصوغ الصقيل في شعره في موضوع التقوى وطاعة الإله، وذلك في قوله:

مَسن رَامَ عسد الإله مسزلة فليطع الله حق طاعسته وحَقُّ طاعساته القسيسامُ بها مُسسالغًا فيه وُسْعَ طاقسه

و منه:

اتَّخذْ طاعة الإله سبيلاً تجد الفوْز بالجنان وتَنْجُو واترك الإثْمَ والفــواحشَ طُرًّا يُؤْتِكَ اللهُ مـا ترومُ وتَرْجُـو

ومن نجوم الفقهاء العلماء الشعراء ذوي المكانة الرفيعة في أزمانهم وبين أقرانهم، الشيخ إبراهيم بن على بن يوسف الفيروز آبادي ـ نسبة إلى مسقط رأسه فيروز آباد ـ بكسر الفاء ـ الذى اشتهر بأبي إسحاق الشيرازى الفقيه الأصولي المحدث الأديب الشاعر المتوفى سنة ٤٧٦ هـ.

كان أبو إسحاق إمام وقته ببغداد، ولما بني الوزير نظام الملك مدرسته الشهيرة التي عرفت بـ « النظامية » سأله أن يتولى أمرها ، ولكنه اعتذر عن عدم قبوله عرض الوزير الجليل الشهير. وأبو إسحاق صاحب مصنفات نفيسة، منها: «المهذَّب في المذهب» يعنى المذهب الشافعي، و «التنبيه» في الفقه، و «اللَّمَع» في أصول الفقه، و «النكت» في الخلاف، و «التلخيص» في الجدل.

وعلى الرغم من أنه كان في غاية من الورع والتشدد في الدين فإنه كان صاحب ملح وفكاهات، منها ما حكاه أبو نصر خطيب «الموصل» قال لما جئت بغداد، قاصداً الشيخ أبا إسحاق، رحب بي، وقال: من أي البلاد أنْتَ؟

فقلتُ: من المُوْصل.

فقال: مرحبًا أنت بَلَدتيٍّ.

فقلت: يا سيدنا أنا من المَوْصل، وأنت من فيرُوزابَاد.

فقال: مبتسما يا ولدي، أما جمعتنا سفينةُ نوح.

وأما شعر أبي إسحاق فمثل قطع الجوهر نفاسة وبهاء، وحسن سبك وثراء معني، يريد أن ينبه الناس إلى الخل الوفي الذي ندر وجوده فيقول:

ســـالْتُ الناسَ عن خِلِّ وفيً فـقالوا مـا إلى هذا سبيلُ عَسَك إنْ ظفـرت بذَيْل حـر فـإن الحـر في الدنيا قليلُ

ويقول في رثاء غريق في معنى جديد لا يحسن طرقه إلا شاعر مجيد:

غسريقٌ كسأن الموتَ رَقَّ لفقْدهِ فَلانَ له في سُورةِ الماءِ جانبه فُ اللهُ أن أنْسَارِ أنْ أنْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسَارِ أَسْسَارِ أَنْسَارِ أَنْسُلَا أَنْسَارِ أَنْسَالِ أَنْسَالِ أَنْسَارِ أَنْسَالِ أَنْسَالِ أَنْسَالِ أَنْسَارِ أَنْسَالِ أَلْسَالِ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالْ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالْ أَنْسَالُ أَنْسَالْ أَنْسَالُ أَنْسُلُوا أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسَالُ أَنْسُلُوا أَل

وأما شعر الفيروزآبادى الشيرازى فى شئون الإيمان، وتمجيد الخالق، والصبر على المشكلات، والانصراف عن طلب العون من المخلوق، فهذا هو ميدانه الحقيقى حيث يسبح فيه كما يسبح الجواد الأصيل فى مضمار المنافسة، ولعل من أجمل إبداعاته الشعرية فى ذلك قصيدته التائية التى عن لى أن أطلق عليها: قصيدة «أدب النفس مع الله» وفيها يقول:

صبرْتُ على بعض الأذَى خوفَ كُلِّه والزَّمتُ نفسي صَبْرَها فاستقرَّت وجَرَّعتُها المكروة حتى تَدرَّبت ولو حُملتْه جُملةً الشمأزَّت فيهارُبُّ عنزً جَهرُّ للنفس ذلَّةً ويا رُبُّ نفس بالتهذُّل عسزَّت وما العزُّ إلا خيفَةُ الله وحْدَه ومن خاف منه خافَهُ ما أقلَت فيا صدْق نفسي إِنَّ في الصدق حاجتي فَ أَرْضَى بدُنياي وإِنْ هي قلّت وَأَهَّجُ رُ أَبْوَابَ الملوك فيإنَّني أَرَى الحيرْصَ جَالاَّبًا لكلِّ منذَلَة إذا ما مَدَدْتُ الكفُّ ألْتمسُ الغنى إلى غير مَنْ قال اسْألوني فشُلَّت إذا طَرَقَتْني الحادثاتُ بنكْبة تَذَكّرْتُ ما عُوقبْتُ منه فَقلّت ومـــا نكبــةٌ إلاَّ وللله منَّةٌ إذا قَابَلْتُها أَدْبَرَتْ واضْمحَلَّت تَبَـارَكَ رِزَّاقُ البِرِيَّة كُلِّهِا على ما أراد لا على ما استحقَّت

فكم عاقل لا يستبيتُ وجاهل ترقَّتْ به أحسوالُه وتَعَلَّت (١) وكم من جليل لا يُرامُ حـجابُهُ بدار غُــرور أدبرت وتولت تَشُوبُ القَذَى بالصَّفْو والصَّفْوَ بالقذَى ولو أحسنتْ في كلِّ حال لَمُلَّت

ومن أجمل ما أنشأ العلامة الشاعر أبو إسحاق الشيرازي في المناجاة الربانية، والابتهالات الصوفية، وضروب الخضوع الصمدانية، قوله:

لبستُ ثوبَ الرَّجا والنَّاسُ قد رَقَدُوا وقُمْتُ أشكُو إلى مولاي ما أجدُ وقلتُ يا عُـدَّتي في كلِّ نائبـة ومَنْ عليه لكَشْف الضُّرِّ أعتمدُ أشكُو إِليك أموراً أنتَ تَعْلَمُ ها ما لي على حَمْلها صَبْرٌ ولا جَلَدُ وقد مدَدْتُ يدى بالضُّرِّ مُبتهلاً إليكَ يا خير مَنْ مُدَّتْ إليه يَدُ فِ لا تَرُدَّنَّهَ ا يا ربِّ خائبةً فَبَحْرُ جُودك يُرُوى كلَّ مَن يَردُ

<sup>(</sup>١) تَقلِّي: تعلِّما: علو الرجل: علا في تَمهُّل.

تلك نماذج قليلة لبعض ذوى المواهب من العلماء الفقهاء، ولو أننا أطلقنا للقلم العنان لامتد هذا التقديم طولا ليصير سفرا، وفاض عرضا ليصير كتابا، ولكنا أردنا أن نضع شيخنا الجليل محمدا الغزالي في مكانه الرحب الخليق به بين جمهرة الأفذاذ ذوى المواهب من العلماء الشعراء.

禁 禁 禁

### فقهاء عشاق شعراء:

أما وقد عرضنا لهذه الفنون الرصينة من شعر الفقهاء، وهي تجرى جميعها في مضمار الدين وحسن السلوك ومكارم الأخلاق، فإن خاطرا ما قد يثور في نفس قارئ، فحواه استفهام عما إذا لم يجر قلم شاعر فقيه كي يترجم عن خفقات قلبه ونوازع فؤاده، فالفقهاء بشر لهم قلوب تخفق ونفوس تعشق وجوانح يضينها العشق ويسهرها الغرام.

إن الإجابة على هذا التساؤل تقع في نطاق الإيجاب، غير أن حياء الفقيه وتصوّنه يمنعانه من الإعلان، ووقار العلم ومكانته تقفان دون البوح والشكاية، ولكن وعلى الرغم من ذلك فقد وجد الفقهاء العشاق والعلماء المحبون الذين لم يستطيعوا الكتمان، فباحوا بمكنونات مشاعرهم، ولم يتحملوا عبء الصبابة، فترجموا عن وجدهم وصبابتهم شعرا جميلا أخاذا، وغزلا رقيقا عفيفا، حفظته الخواطر وروته الأجيال.

هذا الفريق من الفقهاء العشاق ليسوا من الكثرة بمكان بحيث يشكلون ظاهرة في مجتمع العلماء، ولكنهم وجدوا على أية حال، وذاع شعرهم وشاع غزلهم، ورددته ربات الخدور مثلما رجّعته ألسنة الرجال.

كان عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود واحدا من هؤلاء الشعراء الفقهاء العشاق، وهو فقيه إمام من صفوة التابعين، وهو أيضًا أحد الفقهاء السبعة بالمدينة المنورة في عصر التابعين ولكنه كان رقيق الحسّ، مشبوب العاطفة في ثوب من العفة، وإطار من التصوَّن قولا وسلوكا، ومن قصائده الغزلية التي سارت مسرى النجوم اللامعة في كبد السماء الصافية وغنَّاها كبار المغنين في المدينة قوله:

كتمتَ الهوى حتى أضرَّ بك الكتْمُ والأمك أقـوامٌ ولومُسهُمُ ظُلْمُ ونَمُّ عليك الكاشحون وقبْلَ ذا عليكَ الهوى قد نَمَّ لو نفع النَّمُّ ا فيا من لنفس لا تموتُ فينقضي عَناها ولا تحيى حياةً لها طعمُ تجنَّبْتَ إِنْ الحبيبَ تأتُّمًا الآ إِن هجرانَ الحبيب هو الإثم

ويعتذر أصحاب القلوب الرقيقة من حفاظ شعر عبيد الله عما حُمِّلته الأبيات من وجد، وما حفلت به من شكوي، أنها جاءت على أسلوب التجريد لا بصيغة المتكلم، فصلحت لأن يجد فيها كل محبِّ صبِّ تعبيرا عن كوامن حبه، ومكنونات صبابته.

ويجيء في مقدمة الشعراء الفقهاء العشاق عروة بن أذينة الذي شغل الناس كل الناس بحرارة غزله ورقة نسيبه، فغزا قلوب العذاري في خدورهن مثلما شغل النقاد والمتأدبين ببراعة صوغه وعبقرية بيانه.

كان عروة محدِّثا ثبتا، يقول ابن قتيبة إنه كان يحمل عنه الحديث ـ أي يروي حديث رسول الله عُلِيُّهُ ـ ويُرْوَى عن الأصمعي قوله في عروة: إن الإمام مالك بن أنس كان يروى عنه أي يأخل عنه حديث رسول الله، وقد توفي عروة سنة ۳۰ هد.

كان عروة كريما على نفسه، معتزا بمكانته بين الناس، فوفد على الخليفة الأموى هشام بن عبد الملك، فلما دخل على هشام إذ به ـ أي هشام يقول: ألست القائل:

لقد علمتُ ـ فما الإسراف في طمعي ـ أن الذي هو رزقي سـوف يأتيني أسْعَى له فَـيُعفِّيني تطلُّبُـه ولو قصعدتُ أتاني لا يُعَنِّيني

قال عروة: نعم. قال هشام: فما أقدمك علينا؟، قال: سأنظر في أمرى، وانصرف على الفور، فأخبر هشام بذلك، فأتبعه بجائزته. هذا سلوك العلماء مع الملوك والخلفاء، أما في شعر الغزل فمن أشهر ما قال، ومن أرق ما أنشأ في شعر الغزل تلك الأبيات التي سجلتها كتب الحماسة وطبقات الشعراء وحفظها العشاق والأدباء:

إِنَّ التي زعَهمَتْ فؤادكَ ملَّها بيضاء باكرَها النعيم فصاغَها حَجَبت تحيَّتها فقلت لصاحبي وإذا وجهد لا وساوس سلوة

خُلِقَتْ هواكَ كما خُلِقْتَ هَوَى لها بلباقة فأدقَّها وأجلَها ما كان أكشرَها لنا وأقلَها شفع الضميرُ إلى الفؤاد فسلَها

ومن طريف ما أنشأ شاعرنا الفقيه في مجال الغزل أيضا، ذلك الحوار الذي أجراه على لسان محبوبته ممثلاً في هذين البيتين:

قالت ، وأَبْثَثْتُها وجدى ، فبُحْت به: قد كنت عندى تحب السَّتْر فاسْتَتِر السَّتْر فاسْتَتِر السَّتْر فاسْتَتِر السَّتْر مَنْ حولى ؟ فقلت لها: غطَّى هواكِ وما الْقَى على بصرى

هذا الضرب من الحوار يذكرنا بمثيله عند عمر بن أبي ربيعة، ولكن شتان الفرق بين عفة عروة وجرأة عمر.

وكان الشعراء من أهل مكة والمدينة يحتفلون بالموسم ويصفون الخفرات الجميلات في مناسك الحج، وقد رسم عروة بن أذينة على نفس المنوال، ولكن في نطاق رقة اللفظ وعفة الكلمة، وبراعة الصوغ، وأناقة التعبير:

وَهُمُ على غرض لعمرُك ما هُمُ لوقد أَجدَّ رحيلُهم لم يندموا والبيتُ يعرفهنَّ لو يتكلمُ حيَّا الحَطيمُ وجُوهَهُنَ وزمزَمُ بَيْضٌ بأكناف الحطيم مُسركَّمُ

لَبِشُوا ثلاث مِنَى بمنزل غبطة مستجاورين بغير دار إقامة ولهن بالبيت العسيق لُبانة لوكان حياً قبلهن طعائنا وكأنهن وقد حسرن لواغبا

إن مجتمعا مثل مجتمع المدينة هو في واقع أمره مجتمع أحرار وحرائر، ولذلك لم يكن مستغربا أن يواجه عروة ببعض من تعترض على شعره من حرائر أهل المدينة، فقد وقفت عليه واحدة من هؤلاء النساء الخفرات وقالت: أنت الذي يقال فيك الرجل الصالح وأنت تقول:

إذا وَجَدَّتُ أُوارَ الحبِّ في كبدى عمدتُ نحو سِقاءِ الماءِ أَبْتُردُ هبْني بردتُ بِبَرْدُ الماء ظاهره فمن لِنارِ على الأحشاء تَتَّقَدُ

ثم أردفت قائلة: لا والله ما قال هذا رجل صالح.

ومن الفقهاء الشعراء ذوى الأقدام الراسخة في الشعر أحمد بن المعذّل، فقد كان فقيه فقيه فقهاء المالكية في العراق، وكان يلقب بالراهب لغزارة فقهه وطول نسكه.

فمن شعره الذي يتأله فيه ويتقرب إلى الحضرة الإلهية ذاكرا القيامة والموقف ما رواه المبرد قائلا:

رأيت أحمد بعرفات مُضْحيًا للشمس لا يستظلّ. فقلت ما هذا يا أبا الفضل؟ فقال:

ضَحَيْتُ لكيما أستظلُّ بظلُّه إذا الظلُّ أضحَى في القيامَةِ قَالصَا في السفى إن كان أحَيرُكَ ناقصًا فيا أسفى إن كان سَعْيُكَ باطلاً ويا حَزَنَا إِنْ كان أجّرُكَ ناقصًا

ومن الطريف أن فقيهنا الشاعر أحمد بن المعـذل هـو أخو الشاعر المشهور عبد الصمد بن المعذل الذي لم تكن حياته تخلو من مجون وانحراف، وكان أحمد يساكن عبد الصم في بيت واحد، وكان أحمد يبكر في الذهاب إلى المسجد ليؤم الناس في صلاة الفجر، ويمرّ بأخيه فيجده سكران، فيهزه ويسمعه قول الله زاجرا إياه: ﴿ أَفَا مِنَ الذين مَكَرُوا السيئات أنْ يخسف الله بهم الأرض ﴾ فيرد عليه عبد الصمد بآية من الكتاب العزيز تاليا قوله تعالى: ﴿ وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم ﴾.

ومن أرق ما أنشأ شاعرنا الفقيه أحمد بن المعذل في الغزل هذه الأبيات المترفة المعاني، الجياشة بألفاظ العشق، المترعة بساحر النغم:

أخو دنف رمتُهُ فأقصدتُهُ سهامٌ من لحاظك لا تطيشُ قواتلُ لا قَداحَ سوى احْورارِ بهن ولا سوى اللحظات ريش أصبن سواد مهجته فأضحى سقيمًا لا يموت ولا يعيش

كئيبٌ إِنْ تحمَّلَ عنه جيشٌ منَ البلوى، ألمَّ به جيرشُ

ومن الفقهاء الحفاظ الذين جمعوا بين الإبداع في وصف الطبيعة والإغراق في قول الغزل، الراوية المحدث أبو بكر بن عبد الرحمن الزهري في قوله:

ولما نز لنا منزلاً طلَّهُ النَّدَى أنيقًا وبستانًا من النَّوْر حاليا أجداً لنا طيبُ المكان وحُسسنُه مُنِّي، فتمنَّيْنَا فكنت الأمانيا

لقد افتتن شاعر العربية الكبير أبو تمام الطائي بهذين البيتين فجلعهما إحدى حماسياته في باب الغزل.

ومن الشعر الغزلي الذي استترتحت وصف ورقاء ذكرت إلفها وعشيرها المفارق فبكت، قول أبى بكر الشبلي الصوفي الكبير مقترضا جحافل الصبابة والجوى من حال الورقاء أبياته تلك المشهورة التي نرجح أنه أنشأها قبل أن يسبح في بحار الصوفية الصافية والتي صار واحدا من كبار أعلامها. يقول الشبلي:

رُبَّ ورقاءَ هتُوف في الضُّحَى ذات شبحْو صَدَحَتٌ في فنَن إ ذَكَرْت إلفًا وَعيْشًا سالفًا فبكت ْحُزْنًا فَهَاجَت ْحَزَني فبكائى رُبِّما أرَّقَها وبُكاها ربما أرَّقَنى ولقد تشكُو فما أفْهَمُهَا ولقد أشكو فما تَفْهمُني غَيْسِ أَنِي بِالْجَوِي أَعْرِفُهِا وهِي أيضَا بِالجِوَى تَعْسِرفُنِي أتُراها بالْبُكَا مــوُلعـة أم سقاها البينُ ما جَوعَني

إنه من الوضوح بمكان أن كلاً من الزهرى والشبلى يمتحان من ينبوع واحد هو سحر الطبيعة ويصبان كذلك في بستان واحد هو بستان الغزل، الأمر الذي تطلب من كل منهما ألفاظا كأنها الديباج نعومة وحسنا، وخيالا مجنَّحًا كرفرفات الفراشات في أحواض الزهور.

ومن الفقهاء الشعراء الذين بلغوا درجة الإمامة محمد بن داود الظاهرى وكان على مذهب الظاهرية، وهو مذهب أبيه داود الظاهري، وكان محمد ـ وكنيته أبو بكر ـ متمكنا في علمه، متفجرا في حواره، رفيعا في أدبه حتى إن صلاح الدين الصفدى لقبه بالإمام ابن الإمام، ووصفه بأنه من أذكياء العالم.

ومؤلفات محمد كثيرة يجيء في مقدمتها كتاب «الزهرة» و «الوصول إلى معرفة الأصول» و «اختلاف مسائل الصحابة» وتوفي سنة ٢٩٧.

إن كتاب «الزهرة» وهو في الأدب يدلنا على مكانة رفيعة تبوأها محمد بن داود في الأدب والتعلق به والإحاطة بفنونه وبخاصة الشعر، وكان لمحمد مجلس علم وأدب يؤمّه العلماء والأدباء والشعراء، وقد وفد على مجلسه ذات يوم الشاعر المبدع ابن الرومي وقدم إليه رقعة من الورق، فأخذ يقلبها ظنا منه أنها مسألة يراد الإجابة عن محتواها، ثم لم يلبث أن كتب الإجابة على ظهرها.

أما الرسالة فكانت بيْتَين من الشعر قال فيهما ابن الرومي:

يا بْنَ داودَ يا فعيه العراق أفينا في قواتل الأحداق هل عليهن في الجراح قصاص أم مباح لها دَمُ العشاق

وأما جواب الرسالة فكان هذين البيتين على نفس البحر والقافية والرويّ:

كيف يفتيكم قتيلٌ صريحٌ بسهام الفراق والاشتياق وقتيلُ الفراق وقتيلُ الفراق وقتيلُ الفراق

وأما نفثات فؤاده في الغزل فهي مما ينظمه في سلك شعراء الغزل المشهورين، فمن ذلك قوله: أنزّهُ في روضِ المحساسنِ مسقلتى وأمنعُ نفسسى أنّ تَنَالَ المحسرَّ مَسا وأحسملُ من ثِقْلِ الهوى ما لو أنّه يُصبُّ على الصخرِ الأصمَّ تَهدَّما وينطلقُ طَرْفي عنْ مترجم خاطرى فلولا اخستسلاسى رَدَّهُ لتكلَّما رأيتُ الهوى دَعْوَى من الناسِ كلهم فما إن أرى حبًّا صحيحًا مُسلَّما

وإن الذى يتناول محمد بن داود الظاهرى فى نطاق حديث الفقه والشعر معا لا يجد مناصا من أن يقفز إلى الحديث عن أبى محمد بن حزم المتوفى ٢٥٦ هـ، ذلك العالم الفقيه الموسوعى الأديب المفسر المؤرخ عالم الأصول والأحكام الذى يعد واحدا من أكثر العلماء تأليفا للكتب، وقد أحصى من أرخوا له كتبه بأربعمائة مجلد فى نحو ثمانين ألف ورقة، وإن أشهر كتبه التى بين أيدينا «المحلّى» ويقع فى عشرة مجلدات وهو كتاب فى الفقه الظاهرى بشكل خاص والفقه المقارن بشكل عام ومن كتبه الشهيرة أيضا «الفصل فى الملل والأهواء والنحل» ومنها «الإحكام لأصول الأحكام» و «جمهرة الأنساب» و «المفاضلة بين الصحابة» و «مداواة النفوس» و «إبطال القياس والرأى».

غير أن الذي يهمنا في هذا المضمار هو شعره في الغزل، وكان أكثر شعره يسير في هذا الدرب، ومن ثم فنحن نشير هنا إلى ثاني كتب ابن حزم شهرة، وهو «طوق الحمامة في الألفة والألأف» فالكتاب موضوعه العشق والغزل، وهو مطرز بقصائد ومقطوعات لابن حزم تمثل مختلف مواقف العشق ومواطن الغرام، ويترجم لكل موقف بقصيدة من شعره تكون مفرطة الطول حينا وبالغة القصر حينا آخر.

ولكن ذلك لا يعنى أن موضوعات شعر ابن حزم اقتصرت على العشق دون غيره من الموضوعات، لأن لهذا العالم شعرا ذاتيًا أملته عليه مواقف الاضطهاد التى تعرض لها طوال حياته، بعضها كان يعبر فيه عن آلامه ويترجم فيه عن إحساسه بالإحباط لأن قومه لم يعطوه حقه من التقدير والتكريم، وهو ما عبر عنه بعمق وصدق في بيته:

أنا الشمسُ في جو ً العلوم منيرة ولكن عيبي أن مطّلعي الغربُ وإن رَمانًا لم أنل خصْب أجذب وإن رَمانًا لم أنل خصْب أجذب

فإذا ما كان الشعر متعلقا بالعشق والغرام والسهر والضنى، فإن له في ذلك شعر جميل، ففي موضوع طيف الخيال يقول:

زارَ الخيالُ فتَى طالتْ صبابَتُهُ على احتفاظ من الحُرَّاسِ والْحَفَظَهُ فَبِتُ في ليلتى جذلانَ مُبْتَهجًا ولذَّةُ الطيف تُنْسي لَذَّةَ الْيَهَظَهُ

ومن أرق ما قاله ابن حزم في هذا الغرض تلك الأبيات اللطيفة المحتوى، العذبة الإيقاع:

أنت فى مسشرق النهار بخيلٌ تجعلُ الشمس منكَ لى عوضًا هيْد زارنى طيفُكَ البعيدُ فياتى غير أنى منعْتنى من تمام العيد فكأنى من أهل الأعراف لا الفر

وإذا الليلُ جَنّ كنتَ كريما هاتَ ما ذا الفعالُ منكَ قويما واصللًا لى وعسائدًا ونديما ش لكن أبحْت لى التشميما دوسُ دارى ولا أخافُ الجحيما

وكان الفقيه الشاعر العالم ينمق شعره في أحيان كثيرة بالغزل المباشر في حسناه ذات تميز عن قريناتها كأن تكون شقراء مثلا، فلا يتردد في إسباغ صفات الجمال المتفرد على شقرتها وكانت الشقرة تباعد بين المرأة والجمال في ذوق العرب المشارقة:

يَعيبونها عندى بِشُقْرَةِ شَعْرِها فقلتُ لهم هذا الذى زَانَهَا عندى يعيبونها عندى يعيبون لونَ النَّوْرِ والتَّبِر ضَلَّةً لرأى جهولٍ فى الغَواية مُمْتدً وهل عابَ لونَ النرجسِ الغضِّ عائبٌ ولونَ النجوم الزاهرات على البُعْد

وإن المتابع لشعر ابن حزّم سواء ما ورد في ديوانه أو ما ساقه على صفحات «طوق الحمامة» سوف يلاحظ بوضوح المصطلحات الفقهية، وبعض القيم الأخلاقية تشيع بين سطور القصائد، وغالبا ما تكون في خواتيمها، مثال ذلك قوله:

يلومُ رَجَالٌ فيك لم يعرفوا الهوى يقولون جَانَبْتَ التصاوُنَ جُملةً في قلتُ لهم هذا الرياءُ بعسينه متى جاء تحريمُ الهوى عن محمد إذا لم أواقع مسحسرمًا أتقى به فلستُ أبالي في الهوى قولَ لائم وهل يُلْزِمُ الإنسانَ إلا اختيارُه

وسيّانِ عندى فيك لاح وساكتُ وأنتَ عليهم بالشريعة قانتُ صُراحًا وزِيٌّ للمرائين ماقِتُ وهل مَنْعُهُ في محكم الذُّكْرِ ثابتُ مجيئي يوم البعث والوجه باهتُ سواءٌ لعَمْرى جاهرٌ أو مُخافِتُ وهل بخبايا اللفظ يُؤْخَذُ صامتُ

وإِنَّ ذِكْرِنَا لابن حزم ماعرا وهو العالم الفقيه الجليل وبخاصة في شعر العشق والصبابة يجعلنا نلتفت بعناية إلى معاصره وقريعه، المتصدى له فكرا وفقها، أبى الوليد الباجى الذي كان شاعرا متقنا شأنه في ذلك شأن باقي فقهاء الأندلس فإنه قال غزلا خفرا مهذّبا رقيقا عفًا في حاجّات بيت الله في إحدى رحلاته لأداء الفريضة:

قال الشيخ الفقيه الحجة، الشاعر المبدع أبو الوليد الباجي:

أسرُوا على الليلِ البهيم سُراهمُ متى نزلوا ثَاوِينَ بالخَيْفِ مِنْ مِنَى فللهِ ما ضَمَّتْ مِنَى وشَعابُها ولله ما ضَمَّتْ مِنَى وشعابُها ولل الْتَقَيْدُا للجِمارِ وأبرِزَتْ أشارتْ إلينا بالغرام محاجرٌ

فَنَمَّتْ عليهمْ فى الشمال شمائلُ بَدَتْ للهوى بالمأزَمَيْنِ مخايلُ وما ضمنَتْ تلك الرُّبَا والمنازلُ أكف لتقبيل الْحَصَى وأناملُ وباحَتْ به منّا جُسسُومٌ نواحلُ وباحَتْ به منّا جُسسُومٌ نواحلُ

ألم نقل إنه غزل خفر حيى عفيف، زخرفته كثير من فنون البديع التي لا يكاد يحسها إلا من يرقبها عن عمد، لأن رقة الشعر وعمقه وانسرابه إلى قلب القارئ حجب ألوان البديع الذي وشح الشاعر الفقيه بها أبياته.

أما ونحن في الأفق الأندلسي نذكر علماءه الفقهاء الشعراء متمثلين لاثنين من أعلامه هما ابن حزم وأبو الوليد الباجي، وكان من الميسور أن نذكر عشرات من العلماء الشعراء لولا ضيق المناسبة، فقد بات من اللائق أن نعبر المضيق جنوبا إلى المغرب حيث نطل على أوحد علمائه ونجم سمائه القاضي عياض اليحصبي، وإن كان من الجدير بالذكر أن نشير إلى أن عياضا لم يكن غريبا عن الأندلس، ففي قرطبة الغراء اغترف علمه وخالط رجاله وجلس إلى علمائه، فهو والأمر كذلك ثمرة غرس القطرين، وحصاد زرع الأفقين، أفق المغرب وأفق الأندلس، فهو العالم القاضي الفقيه المحدث الأصولي الراوية، صاحب كتاب «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» وهو من أجل كتب السيرة، وكتاب «ترتيب المدارك» في الترجمة لأعيان مذهب الإمام مالك، وكتاب «مشارق الأنوار» في حديث رسول الله عَلِيُّهُ، وكتاب «الإلماع إلى معرفة أصول الرؤية وتقييد السماع» في مصطلح الحديث، وكتاب «الغُنْية» في ذكر شيوخه وغير ذلك كثير، والقاضي عياض بالإضافة إلى ذلك كله شاعر مبدع، وفارس مغوار، وسياسي حاذق، وبين صفاته وشمائله وعلمه وسلوكه وكفاحه ما يجعله وشيخنا محمدا الغزالي فارسين من فرسان الإسلام، للتقارب الغريب بينهما فيما ذكرناه للقاضي من صفات على الرغم من بعد الشقة الزمنية ونأى المسافة المكانية.

إن للقاضى عياض شعرا كثيرا جميلا، أتينا بشىء منه فى كتابنا «المغرب والأندلس» ولكن قسوله فى الغنزل قليل ونادر، وهو على الرغم من قلته وندرته، يصدر عن قلب خافق وصدر محرور، ومن نماذج غزله هذان البيتان الرقيقان:

رَأَتْ قَـمرَ السماءِ فَأَذْكَرَتْنى ليالى وصلها بالرَّقْمَتِيْنِ كَرَاتْ بعينى كَـلانا ناظرٌ قـمرًا ولكن رأَيْتُ بِعَـيْنِها ورَأَتْ بعينى

وإذا كان لنا أن نعود إلى المشرق بعد أن شغلنا بشعرهما أندلسيان عظيمان هما ابن حزم وأبو الوليد الباجى، فلتكن عودتنا قصيرة نذكر فيها مرة أخرى شيخ الإسلام شهاب الدين بن حجر العسقلانى، الذى أسهم فى مجال شعره بأقوال فى الغزل، ولكن غزله لم يكن فى غير ذات محرم، وإنما كان فى زوجته الحلبية «ليلى» التى آثرت البقاء فى بلدتها حين قر قرار الشيخ على العودة إلى القاهرة، ولم يتيسر لها أن ترحل معه. يقول شيخ الإسلام ابن حجر:

رَحَلْتُ وخلَّفتُ الحبيبَ بداره برغمى ولم أَجْنَحُ إلى غيرِهِ ميلا أَشَاغِلُ نفسى بالحديثِ تعَلَّلا نهارِى وفى ليلى أَحِنُّ إلى لَيْلَى

وفي المعنى نفسه يقول الشيخ الجليل ابن حجر العسقلاني:

قِفْ واستمعْ طربًا فلَيلَى في الدُّجَا باتَتْ معانقتى ولكنْ في الكَرَى وَجَرَى لدمعى رقصةٌ بخيالها أتُرَى دَرَى ذاكَ الرقيبُ بما جَرَى

带 带 带

### الغزل الصوفى:

رأينا أن عددا غير قليل من العلماء الفقهاء الشعراء الذين بلغ بعضهم مرتبة شيخ الإسلام لم يترددوا في أن ينشئوا قصائد غزلية ومقطوعات في العشق والنسيب، مست لرقتها أوتار القلوب، وأثارت أشجانا في نفوس المحبين وجوانح العشاق، على أن الغالبية العظمي منها لم تبح باسم معين أو تبين عن محبوبة بذاتها، اللهم إلا شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني الذي باح باسم محبوبته بوحًا لا يشكل خطأ ولا يحمل إثما، لأن من باح باسمها هي زوجته الحلبية التي لم تهيئ لها المقادير مرافقة زوجها في رحلة العودة إلى الوطن.

نقول ذلك وعيننا مسلطة على الديوان الذي بين أيدينا ـ ديوان الشيخ الغزالي ـ الذي خلا من أية صورة غزلية ولو في بيت واحد، وبخاصة أن الشيخ الجليل أنشأ

جميع شعره وهو في مرحلة الشباب، ولكن الذين عرفوا الشيخ الغزالي في مراحل حياته المتتابعة ـ وأنا واحد من هؤلاء ـ لم يعرفوا عنه إلا العفة في القول والتصوُّن في الفعل والاستعلاء في السلوك، مع أن الشيخ لو قال شيئا في الغزل فإن أحدا لا يؤاخذه لأن كبار المتصوفة أمثال الجنيد والسقطي والشبلي وابن العريف وغيرهم قد جعلوا من صيغة الغزل معبرا إلى ترديد الحب الصوفي والعشق الإلهي.

ولكن الشيخ الغزالي أبي أن يتغزل في شعره حتى ولو فعل ذلك رجال أحبهم وتعلق قلبه بهم، وهم معتدلو المتصوفة، وإن كان رسم على منوالهم في ذكر الخمر على ما سوف نبيّن في الصفحات المقبلة إن شاء الله.

يذكر الجنيد فيما يرون من أخبار السرى السقطى المتوفى سنة ٢٥١هـ أنه ـ أي السقطى ـ كان كثيرا ما ينشد هذه الأبيات:

ولما ادعيتُ الحبُّ قالتْ كَذَبْتَني فما لي أرَى الأعضاءَ منك كواسيا فما الحبّ حتى يلصقَ الجلدُ بالحشا وتذبّل حستى لا تحسيبَ المناديا وتنحلُّ حتى لا يُبَعِّي لكَ الهوى سوى مقلة تبكي بها أو تُناجياً

إننا غير واثقين من أن يكون السقطى القطب الصوفي الكبير هو صاحب الأبيات، لأن الجنيد ذكر أنه كان يرددها ولم يقل إنه صاحبها، ولكن سواء أكانت الأبيات له أم لغيره فقد كان القطب الكبير معجبا بها، مرددا لها بصورتها الغزلية الواضحة المعالم التي يحسها كل قارئ لها.

وتتفجر عاطفة الحب الإلهي في أبيات أنشأها القطب الصوفي أبو الحسين النورى وبعث بها إلى صديقه أبى سعيد الخراز يقول فيها:

لعَمْوى ما استودَعْتُ سرّى وسرَّه سوانا حَذارًا أن تَشيعَ السرائرُ و لا لاَحَظَتْمهُ مُعَقَّلتاى بنَظْرة فتشهد نجوانا القلوبُ النواظرُ ولكنْ جعلتُ الوهمَ بيني وبينهُ ﴿ رَسُولاً فَأَدِّي مِا تُكنُّ الضمائرُ بل إِن الجنيد نفسه ـ المتوفى سنة ٢٩٧ ـ كان يردد فى مجالسه ما كانت تجيش به نفسه وتسعفه به ملكته من قصائد الغزل فى الحب الإلهى، وقد سأله رجل ذات مرة مسألة بعينها فأنشد قائلا:

والحقيقة أن للغزل الصوفى جانبًا متميزًا روحانيًّا يتذوقه من كان ذا مشاركة فى الحسّ الصوفى، وهو ما لا نكاد نحسّه حتى فى شعر العذريين المتسم بالعفة المسربل بالطهر، أحسسنا بذلك فى النماذج السالفة الذكر فيما مضى من سطور، ونعود لكى نتذوق أريجه فى أبيات الصوفى أبى العباس أحمد بن سهل بن عطاء المتوفى سنة ٣٠٩ هـ حيث يقول:

غَرَسْتُ لأَهْلِ الحُبِّ عُصْناً من الهَوى ولم يَكُ يَدْرى ما الْهوى أحدٌ قَبْلى فَاوْرقَ أَعْسَانًا وأَيْنَعَ صَبِّوةٌ وأعْقَبَ لى مُرَّا من الثَّمَرِ المَحْلى وكُلِّ جهميع العاشقين هواهم إذا نَسَبُوهُ كان من ذلك الأصْلِ

ويتفنن الشاعر الصوفى ويبدع القول حين يجيّشُ وجدانه ويعتصر وجده، فيصدر شعره عن شفافية لا تتأتى إلا لصاحب وجد، ولا تتوافر إلا لحليف شوق، مثال ذلك تلك الأبيات التي انثالت من وجدان ابن العريف الصنهاجي أبي العباس أحمد بن محمد بن موسى بن عطاء المتوفى سنة ٥٣٧ هـ.

ما زلتُ مذْ سكنوا قلبى أصونُ لهمْ لَحْظِى وسمعى ونُطْقِى إِذ همُ أُنْسِى حَلُوا الفؤادَ فما أندَى ولو وطئوا سخراً لجادَ بماء منه مُنْبَجِس وفى الحشا نزلوا والوهمُ يخرجهمْ فكيف قَرُّوا على أذكى من القبس تلك أبيات قيلت في مطلق الغزل بدون تعيين مسمِّي أو تحديد معشوق، وإنما هي أقوال صرفها قائلوها من الصوفية الكبار إلى العشق الإلهي والحب القدسي.

على أن أكثر المتصوفة اتخذوا من «ليلي» رمزا لحبهم ودليلا على عشقهم، وقد جعلوا من ليلي العامرية صاحبة قيس بن الملوح إمام العذريين مفتاحا لرمزهم، واتخذوا من قيس وأشعاره وسيلة للتعبير عن مشاعر الوجد وبواعث الحب.

صحيح أن بعض الشعراء المتصوفة لم يقتصروا على ذكر «ليلي » وحدها، وإنما ذكروا معها أسماء أخرى مثل سلمي ولبني وسعدي، ولكن غالبية المتصوفة ابتداء من القرن الثاني والثالث ممثلين في أبي بكر الشبلي مرورا بالقرون المتواكبة ووصولا إلى القرن الثاني عشر الهجري وما بعده ممثلا في عبد الغني النابلسي المتوفي سنة ١١٤٣ من الهجرة قد التزموا بذكر «ليلي» وجعلوا منها رمزا لعشقهم، فهذا أبو بكر الشبلي يقول:

لقد فُضِّلَتْ «ليلي» على الناس كالتي على ألف شهر فُضَّلَتْ ليلةُ القدر فيها حُبُّها زدنى جَوَى كلَّ ليلة ويا سلوة الأيام موعدُك الحشرُ

ولعلنا نلاحظ بلاغة الرمز بليلي وعمق مدلول مقصوده، على الرغم من الإقواء في روي البيت الثاني.

وهذا أبو مدين التلمساني من كبار متصوفة المغرب في القرن السادس الهجري والمتوفى سنة ٩٤٥ ينشئ قصيدة نونية القافية غامرة بالحنين مترعة بالإيقاع الموسيقي يقول في بعضها:

تَقَولَ ناسٌ قد تملكهُ الهوري أجلْ لستُ في ليلي بأوّل من جُنّا خَفيتُ بها عن كلُّ ما علمَ الورى وأظهرُ لُبْنَى والمرادُ سورَى لُبْنى وإنى كما شاء الغرامُ موحَّدٌ وإن ملْتُ تمويهًا إلى الروضة الغنَّا يذكرني مَرُّ النسيم.. بعَرْفها ويُطربُني الحادي إذا باسمها غنّي ولا عبجبٌ منى الحنينُ وذو الهورَى إذا شاقَه شوقٌ إلى قبصده حنا

فلله مـا أرضى فـوأدى لما به وذا الحال ما أحلى وذا العيش ما أهنا أوافقُ قومًا ضمّهم مقعدُ الهوى وإن كان كلٌّ منهمُ قاصدًا فنا فهذا يُورَى بالغزالة غَيْرة وهذا بعين السكر يستملح الغصنا وهذا بلين العطف يبدى صبابة وهذا يرى ميلا إلى المقلة الوسنى وذا في سيرور بالدُنو وذا له عرام وهذا بالنوى يظهر الحنونا

ويمضى الشاعر القطب الصوفي أبو مدين التلمساني يسوق جيوشا من المعاني وقوافل من عبارات المناجاة الحافلة بالصور الجميلة، ثم يختم قصيدته بهذا البيت اللطيف:

## وإنى على ما أكَّد العهدُ بيننا مدى الدهر لا خُنَّا العهود ولا حُلْنا

وكان شاعر المتصوفة ومتصوف الشعراء عمربن الفارض أوفي الشعراء إقبالا على ذكر «ليلي» التي تمثل المفتاح السحري لمغاليق معانيه، وهي ظاهرة تلفت نظر ذوى الاهتمام بأشعاره. يقول ابن الفارض من قصيدة ميمية تقترب منها كثيرا بردة البوصيري، بحيث إنه لولا سبق عمر في الميلاد والوفاة بعدة عقود من السنين لظن كثير من الدارسين أن عمر قد نسج في قصيدته هذه على منوال البردة. يقول عمر ابن الفارض:

هل نارُ «ليلي» بدّت لي الأبذي سلم أمْ بارقٌ لاح في الزّوراء في العلم أرواحَ نَعْمَان: هلا نسمة سحرا وماء وجسرة: هلا نهلة بفم يا سائق الظعن يطوى البيد معتسفًا على السجل بذات الشيح من إضم عَجْ بالحمى يا رعاكَ اللهُ معتمدا خميلةَ الضالِّ ذاتَ الرَّنْد والخرم وقف بسلْع وسلْ بالجذع هل مطرت بالرقمين أُثَيْ اللت بمنسجم

لقد سبق أن ذكرنا أن رمز «ليلي» مقتبس من ليلي بذاتها، هي ليلي العامرية صاحبة قيس بن الملوح، وهو ما يثبته هنا عمر بن الفارض في إبانة وصراحة من خلال هذه الأبيات بعامة والبيت الثاني بخاصة قائلا:

أومسيضُ بَرْق بالأبَيْسوق لأحسا أم في رُبي نَجْد ِأرى مصباحا أم تلك ليلى العامريّة أسفرت ليلا فصيّرت المساء صباحا يا راكبَ الوجناء وُقِسيتَ الرَّدى إِن جُهِبْتَ حَهِزْنًا أَو طوَيْتَ بطاحا وسلكْتَ نَعْمان الأراك فَعُجْ إلى وادهناك عَهدتُه فَيَاحا وإذا وصَلْتَ إلى تَنيّسات اللّوى فانشُدْ فُوادًا بالأبيْطح . . طاحا

إِن المتمعن في تناول عمر بن الفارض لموضوعاته يلحظ أنه لا يكتفي بذكر ليلي وما يحيطها به من جو العشق وألوان الصبابة، ولكنه يلاحظ أيضا طبقا لما تنبه إليه زميلنا وصديقنا الدكتور عاطف جودة نصر في كتابه النفيس « الرمز الشعري عند الصوفية » أن هذا الضرب من الشعر على الرغم من أنه يصف أحوالا وجدانية خاصة بالتجربة الصوفية، فهو أيضا يعكس أحاسيس بصرية مادية، مع ذكر الكثير من الأماكن التي تُلْقي صورة طبوغرافية على الموقف والمناسبة، ولعل هذه الأبيات للشاعر نفسه تمثل تفسيرا دقيقا لهذا الانطباع الذي سلفت الإشارة إليه حيث تمتزج فيها رقة الغزل الصوفي بوصف مشاهد الطبيعة في بلاد الحجاز:

أَبَرْقٌ بداً من جانب الغَور الامعُ أم ارتفعَت عن وجه «ليلي» البراقعُ؟ أنارُ الفضا ضاءت وسلمي بذي الغضا أم ابتسمت عما حكَتْهُ المدامعُ؟ وهل لعْلَعَ الرعدُ الهَتونُ.. بلعلع وهل جادها صوبٌ من المُزن هامعُ وهل أردَنْ ماءَ العُذيْب وحاجر جَهاراً وسرَّ الليل بالصبح شائعُ وهل عَـذباتُ الرّنْد يُقْطفُ نَوْرها وهل سَلَمـات بالحـجـاز أيانع وهل قاصراتُ الطّرف عينٌ بعالج على عهدى المعهود أم هو ضائع أ وهل فستسيات بالغسوير يرينني مسسرابع نعم نعم تلك المرابع

وكان أبو العباس المرسى بدوره ـ وبين وفاته ووفاة ابن الفارض نحو نصف قرن من الزمان فقد توفى سنة ٦٨٦ هـ ـ يسير في نفس الدرب الغزلى الذي وحيه «ليلى» غير أنه أدنى إلى الصوفية الصريحة، وأقرب مأخذا من أبيات ابن الفارض سالفة الذكر، ذلك أن الرمز فيها قريب الفهم ميسر الأكناف. يقول المرسى:

أعندكَ من ليلى حديثٌ مُحَررٌ بإيراده يحيا الرميم ويُنشَرُ فعهدى بها العَهْدُ القديمُ وإِنّنى على كلِّ حالٍ في هواها مُقَصَرُ وقد كان عنها الطيْفُ قِدْمًا يزورنى ولَمَّا يزرُرْ ما بالُه يَتَعَلَّرُ فها الطيْفُ قِدْمًا يزورنى ولَمَّا يَزُرْ ما بالُه يَتَعَلَّرُ فها فهل بَخِلَتْ حتى بطيف خيالِها أم اعتل حتى لا يصح التَصورُ ومن وجْه ليلى طلعة الشمس تستضى وفي الشّمْس أبصارُ الورى تتحيّرُ وما احتجبت إلا برفْع حجابها ومن عَجَبٍ أن الظهورَ تستَّر وما احتجبت إلا برفْع حجابها ومن عَجَبٍ أن الظهورَ تستَّر

وهكذا ساقنا شعر الغزل عند العلماء الفقهاء إلى شعر الغزل عند المتصوفة، وهو شعر عذب عند الفريقين، غير أنه عند فريق الفقهاء سهل الفهم ميسر التناول واضح المعانى والقسمات، وهو عند الصوفية أقرب إلى الألغاز التي يحتاج فهمها إلى مفاتيح تكشف كنهها وتفض مغاليقها، ولها عند منشئيها ما يشبه الشفرة للكشف عن خباياها.

# # #

### موضوعات شعر الشيخ الغزالي

إذا ما كان الأمر متصلا بالشيخ الغزالى الشاعر، فإننا نجد أنه تناول الموضوعات التى طرقها الشعراء الفقهاء ولكنه لم يعج على الغزل، ولم يحاول أن يسمح لموهبته أن تجود عليه ببيت واحد منه وكان له مندوحة فى ذلك، فقد عرضنا شعرا جميلا عذبا فى موضوع الغزل طرقه بعض الفقهاء فى سلاسة ورقة، بل فى طهارة وعفة، وكذلك فعل المتصوفة وربما غَلَوا فى ذلك غلوا كبيرا عندما جعلوا من الغزل رمزا للتعبير عن الحب الإلهى وبخاصة الغزل بالمذكر.

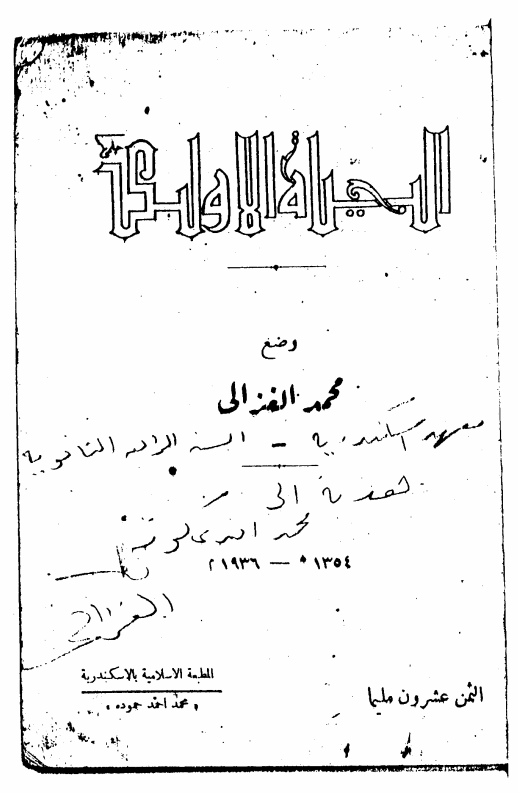
لم يرد الشيخ الغزالى أن يفعل شيئا من ذلك وإن كان قد شارك المتصوفة بل فاق بعضهم عندما اتخذ من الخمر رمزا للحب الإلهى، فأنشأ قصائد أربعة تحمل كل واحدة منها عنوان «الخمرة الإلهية» سوف نعرض لها فيما يستقبل من صفحات حين نعرض نماذج من شعر الشيخ الجليل.

لقد طرق الشيخ الغزالي في ديوانه - هذا الذي بين أيدينا - موضوعات الشعر النظيف التي أسهم بالقول فيها الشعراء من ذوى المروءة، وتعفف عن طرق الموضوعات التي لا يجمل بأصحاب المروءات الكتابة فيها، فلم يتورط الشيخ في قسول الهسجاء أو المديح المغلف بالنفاق أو الغزل، وإنما طرق أبواب الحكمة والإخوانيات، والتعبير عن ذاته وسلوكه، والأخلاق بعامة ومكارم الأخلاق بخاصة، كما تناول موضوعات المتصوفة حسبما أشرنا في السطور السابقة، وعرج على الموضوعات الإنسانية التي تغزو القلوب وتهذب المشاعر، كما وصف الطبيعة في

حالاتها المختلفة فوصف الفجر والشروق والشمس والنجوم والليل والبدر، بل وصف الطبيعة الخضراء وخصها بالمناجاة العذبة والحنين الدافق، كما أفرد للوطنيات العديد من قصائده التي قليلا ما ترق وكثيراً ما تلتهب، وهي ترصع كثيراً من صفحات الديوان، ثم من البديهيات قبل ذلك وبعده أن يكون للدين وشعائره نصيب وإن يكن غير وفير، وإن كان شعر مكارم الأخلاق هو الدين نفسه، وذلك مصداقا لقول رسول الله عَيْنَةُ «إنما بعثت لأتم مكارم الأخلاق».

ومن الحقائق الطريفة أن الشيخ الغزالي رحمه الله أطلق على ديوانه عنوان «الحياة الأولى» ولعله كان يقصد وصف حياته في المرحلة العُمْرِيّة التي كتب فيها هذا الديوان وكان إذ ذاك في الفرقة الرابعة الثانوية بمعهد الإسكندرية الديني، وكانت طبعة الديوان سنة ١٣٥٤ه هـ / ١٩٣٦م وهو إذ ذاك في نحو الثامنة عشرة من عمره المبارك. وهناك بع ذلك أمران طريفان، الأمر الأول أنه قدم النسخة الأولى من هذا الديوان هدية إلى محمد أفندي كوته الذي صار فيما بعد والدًا لزوجته الفاضلة وجدًا لأبنائه البررة، والأمر الطريف الثاني أن ثمن الديوان كان عشرين مليما طبقا لما هو معلن على غلافه.

تلك حقائق تتسم بالطرافة التي تبعث على رسم بسمة طليّة على شفاه القارئ الكريم.



صورة غلاف الديوان في طبعته الأولى والوحيدة قبل واحد وستين عاما ميلادية

#### الغزالي الشاب يقدم نفسه للقراء:

نعود لكي نسأل أنفسنا عن أولى قصائد الديوان، ماذا أسماها الشيخ الشاعر؟ وماذا ضمنها من قيم ومناهج؟ لعل ذلك لا يكون من الأمور التي تحتاج إلى روية في الاستنتاج، لأن الشيخ اختار لها عنوان «الحياة الأولى أو نحو المجد» هكذا طمأن الشيخ قارئ شعره من مجرد أن تقع عيناه على عنوان أولى قصائده، أنها سيرة ذاتية رفيعة المحتوى، بل هي منهج لسيرة ذاتية سوف يقوم الشيخ الشاب على التزامه في مسار نقى، ومضمار نظيف، سعيًا إلى مستقبل مجيد، ومكانة رفيعة، كل ذلك القول الرصين أطّلقه الشاعر وهو ابن ثمانية عشر ربيعاً.

يقول الشيخ محمد الغزالي وهو في تلك السن المبكّرة في قصيدته «الحياة الأولى أو نحو المجد»:

> تَماني عشرة مَرَّتْ سُهادا!! فكانت يقظة المضني بنائي وكانت في سبيل الجد تسعى إلى أن أشروقَتْ هدْيًا جليك

أُردْتُ على المنام. ولن أُرَادًا كَـرَى النوَّام أنْ يغفو اتئادا تُغَــالبُــهُ ولا تألُو اطرادا شموسُ الصَّحْو في أفقى تهادى

وأَضْ حَتْ للورَى عندى ظلال الله عَنَاني مــا قَلَوْهُ من عظيم تجافَوْهُ وأعْيَاني افتقادا تَنَكُّر لي! ركودٌ ليس يَفْتَا يشيرُ الصمْتَ كَيْ يطغى فسادا وشَـرُّ النوم مـا رَانَ انبـهـامَـا

مقلّصة الرسوم. نأت مهادا!! يُضَيِّعُ في مجاهله الفوادا

يقول الشيخ الشاب عن سنواته الثماني عشرة الماضيات هذا القول الحكيم:

كـرى النوام أن يغـفوا اتئـادا تغــالبــه ولا تألوا اطرادا شموس الصحو في أفقي تهادي

فكانت يقظة المضنى بنائي وكانت في سبيل الجد تسعى 

لله درّ هذا الفتي الشاب المعمم، ابن الثماني عشرة الطالب بالمرحلة الثانوية في معهد الإسكندرية الديني، إنها حكم ابن الثمانين، بل هي وبعض حكم عمر الخيام في رباعياته تتسابقان منطلقا، وتتساوقان منطقا.

إن الشيخ الغزالي يمضي في كشف كنه السنين الثماني عشرة وما حفلت به من جهاد وكفاح وحيرة وأمل، بل وصراع وبسالة وتقرير حاضر واستشراف مستقبل، فيقول هذه الأبيات التي تنبئ بنْيَتُها عن حكمتها ويفصح بيانها عن مزيد من إيضاحها:

تماني عسسرة مسرت طلابا كـــانى إذْ أُطلُّ على رحــاب حواها الأمس يُوسعُهَا ابتعادا تلوحُ لمقلتى أعسسلامُ نفس محيَّرة لنَشْدَتها ارتيادا يشعُّ لها وميضٌ من حياة تحسُّ بخيمها العاني المرادا

حشيثَ السِّيْر ما همدت نفادا

وقد نُكَبْتُ أثقالا شدادا صنعْنَ له حسجسابًا أو رمسادا

تحسَّ بخيمها العاني شرودًا يُراودُها ليُسسَلُسَهَا القيادا فستسهزمه وترجعه فلولا كبيحات تحذره المعادا كأن النصر خامرني انتشاء وزالت عن وهيسجي مظلمساتً

بعد هذا المنهج الذي رسمه الشيخ الشاب لحياته الأولى والسعى في طلب الجد، ينظر حوله في تروُّ شديد، وينفذ إلى داخل نفسه في عمق وأناة، فيكشتف أنه يعيش دنياه فريدا، وأنه يحيا وحيدا، وأن هذه الوحدة خلصته من أوشاب سوء الحياة، طوراً كفاحا منه، وتارة تنائيا عنه، فيقول في أبيات من قصيدته التي جعل عنوانها « دنیای »: هى دنياى عِشْتُ فيها فريدا وانتأيتُ المأوى القصِيَّ عتيدا وبحسبى في عزلتى من سمير أننى ما حييتُ أبقى وحيدا

تبتغینی منذُ اقتحَمْتُ الوجودا یتمشی فی جَذْوَتَیْها خمودا لنشاط ما یستکین همودا فی کفاح، بل کنت عنها صَدُودا

أخلصتني من كل أوشاب سوء تبتغيني قسراً يكفكف نارى وإياسًا يُزْجِي السكون قستولاً قد تناءت عنى وليس انتصاراً

وإذ يمضى الشيخ الشاعر الشاب يعرض بقوم هوت رغباتهم بهم إلى الحضيض فاستمرءوا الفرار بعيدًا، ورضوا بالهوان قريبا، يعود إلى القول:

هى دنياى قد ضننت بها فى مستراد وعَى المطاعن سُودًا وضي المطاعن سُودًا وضيح من المعانى هواءٌ مُقْفرُ الجدُّ مستريبٌ جُمُودًا

إن الشيخ الغزالي الشاب الشاعر المتحمس الساعي إلى المعالى، المستشرف أسباب المجد، يعيش دنيا ليست كدنيا الناس، بل هي دنياه المختلفة عن دنيا الآخرين، ذلك لأن الآخرين رضوا بالهوان وهو لم يرض، وقبلوا النقيصة ولكنه عافها، ولذلك كان يردد القول:

# هي دنياى عشت فيها فريدا وانتأيت المأوى القصي عتيدا

كانت حياته إذن شديدة القيود كثيرة السدود، وهي قيود تمرد عليها، وسدود نحاها عن طريقه، حمل راية الكفاح العنيد منذ صباه الأول، ومهد سبيله في ثورة باسلة في قصيدته «عوائق» حيث يقول في عزم وجدة:

عند مسشواك فسارتمي توثقىينى بمحكم للركود المهدر كنت أغـــلال مُــرْغم 群 群 群

یا قــــیـودی تحطّمی و تمـرُّدتُ كـلـمـــــا وترينين بغـــــة فـــإذا شـــئتُ رفْـــعَـــةً

عند مسشواك فسارتمي قدد غدا غير مُلْزم لم يُتَحْ لم يُحَـــتَم

یا قــــیـودی تَحطمی إن أمـــــرًا رغـــــبْـــــــــه واحستسبساسسا أردته

ولا يكتفي الشاعر الطالب بالمرحلة الثانوية بهذا التصدي، بل يحقق إنجازا قلما يصل إليه إلا أولو العزم والصلابة من الرجال، فيمضى في أبياته مصورا تحقيق فوزه بهذا القول الجميل:

> في انتــــصــار وَأَدْتُهُ بعـــد أن كــان هازمي فــــانا الآن مطلق لست للذل أنتــمى

والأمر العجيب في هذه الأبيات أنها تصور عوائق وقيودًا، وثورة وتمردًا وتحقيق نصر واقتناص فوز، ومثل هذه المعاني يصوغها الشعراء في نطاق البحور العروضية الطويلة، حتى يأخذ الشاعر براحه وارتياجه، ولكن الشيخ الغزالي في تحدُّ ربما لم يقصد إليها قصداً، يصوغها في البحور القصيرة التي تصلح لغير هذا الغرض، فيصيب توفيقا ربما لم يكن ليتحقق له ولا لغيره إلا من خلال ملكة سخية معطاءة، وامتلاك لناصية القريض ونصاعة السان.

هذا ولا يظننَ ظان أن الشيخ الصبيّ الذي لم يتجاوز التاسعة عشرة من عمره قد تخلى عن الأمال العذاب، وانصرف عن البسمات البهيجات، فقد كانت الأمال الواعدة ماثلة في صدره، والحياة الباسمة مستقرة في فؤاده، وقد عبر عن هذه المشاعر المتناغمة في قصيدة جميلة جعل لها عنوانا من جنس نسيجها وأسماها «معانى الضاحك » يقول في مستهلها:

أستعرضُ الدنيا وإني الآملُ أبدًا لمحْياها أنا المتفائلُ قلبي يحدِّثُني حديثَ مؤكد السعدُ في العيْش المحبَّب ماثلُ الحزنُ فيها قد نفاهُ لُبُّهَا لَبُّ جميلُ الزهو إذْ يتخايلُ!! صَدَفَتْ عن الأكدار دنيا لا تنبي تُزْجي الضياءَ إِذَا غراهَا آفلُ خَفيَتْ فما الداجي السحيقُ بعَادُهُ الوعْرُ مَجْهَلُه الذي يتشاكلُ

إن شاعرنا الشيخ الغزالي الشاب وهو يستعرض الحياة مفعما بالآمال العريضة مشيرا إلى السعد الماثل في خاطره بل المستقر في فؤاده بعيدا عن الأسي والالام ـ ينثني لكي يسجل أن للحياة بهجة ونورا، وضياء ناصعا، ورحابة باسمة فيقول:

نورُ الحسياة وما أجلَّ طيوفه! يزكو برونقها البريقُ الحائل وَحْيُ الضياء نصاعةً ورحابةً كالعرس زخرفُهُ سرورٌ كاملُ في الأرض مَرْبَعُهَا وَمَشْتَاهَا أرى نورَ الْمَنِي إنْ كِانَ يِأْسٌ مِاحِلُ والقبة الفيحاء عائمة وضا حية الصحيفة في مَدَى يتطاولَ جُلدَدُ المعاني في الحياة قَصيَّةٌ عن لغيو مصنوع سناهُ زائلُ عينائي شُوَّاقان حسنًا يَجْتلي للنفس عيشًا فيه فهو الآهلُ نُهُ رٌ وليلاتٌ يَرُوعُ جلالُها \_ بسماتي الحسني وكم أرسكتها عفوا تداعب طيبها وتبادل

فَتَنَا يُنَمِّ قُهَا السلامُ الشاملُ

غير أن الشاعر الغزالي الشاب لا ينسى الخير وهو يشدو، ولا يبتعد عن العفاف وهو يغنى، وإنما الخير قريب إليه، والسوء بعيد عنه، إذ يقول في القصيدة نفسها:

نفسى هواها الخيرُ، فهي غريبة عن سوءِ ما يَهْ وي إليه سافلُ ناسٌ تهورٌ في مسباءة عاصف نُكْرُ الحياة بها مبينٌ غائلُ

إن حب كل ما هو حلال من نعم الحياة محبب إلى شيخنا الغزالى، محبب إليه فى صدر الصباطبقالما هو ماثل فى هذه الأبيات الهمزية التى نحس بسبيل تسجيلها، وظل الشيخ على نفس النسق من الشعور طوال حياته التى شاطرناه قدرا غير قليل منها، يحب أن يرى أنعم الله عليه فى مظهره ومسكنه، وفى حله وترحاله، وهو جانب لا يعرفه عن الشيخ إلا من هيأت له المقادير أن يكون قريبًا منه، معايشًا له أشطرا من الزمان، ومن ثم فإن الشيخ الغزالى يقرض الشعر ويدبج القصيد فى «بهجة الحياة» وهو العنوان الذى اختاره لمقطوعته يقرض الشعر ويدبج القصيد فى «بهجة الحياة» وهو العنوان الذى اختاره لمقطوعته التى تبهر القارئ موسيقاها العذبة، وتأسره تشبيهاتها الساحرة، وذلك حين يقول:

يا بهجة خَلَبَتْنِى كَمْ يُراودنى لِلَهْ وِكَ العذب تزيينٌ وإغسراءُ مِنْ كُلِّ مَا زُخْرِفَتْ للعيِن آيتُهُ وَخَامَرَ النفسَ فَيضٌ منه وَضَّاءُ مستعذَبُ الشوق كالبشرى يهلّ وفى جوانب الصدر ترحيبٌ وإصغاءُ وفى جمالِ محيَّاه ذكا قَبَسٌ بين الجوانح تذكو منهُ سِيماءُ

ويمضى شاعرنا الشيخ الصبى الطالب في المرحلة الثانوية الأزهرية معلنا حبه للدنيا وحسنها، ولكن في نطاق من الحسن الحلال قائلا:

أحِبُّ هذى الدُّنَا باللَّبِ آخِذةً حسننًا تصرِّفُهُ في القلبِ صَهْبَاءُ كَسَا الرضا كلَّ شيء بهجةً عجبًا واسْتَلْهَمَتْهُ طلاَبُ الشوق سَرّاءُ

# الشيخ الغزالي متصوفًا:

كان ذلك جانبًا من جوانب الحياة في فجرها مع الشيخ الغزالي، وهو كما رأينا له بالحياة صلة بل صلات: جهاد وكفاح، وكرامة وإباء، ومحبة وإقبال وتغن وشدو، وانبساط وابتسام، الأمر الذي يظن معه أن نمط الحياة كاملا هو ذلك الذي أوضحنا وضربنا له الأمثلة بنماذج من شعره.

غير أن الأمر ليس كذلك تماما، أو بمعنى آخر لم يكن ذلك هو الجانب الغالب في حياة الشيخ، سواء في المرحلة الباكرة التي كتب فيها هذه القصائد أو بعدها في بقية مسيرة عمره، وإنما كان الشيخ موصول الأسباب بالأحوال الصوفية، ونهج مناهج شعراء الصوفية في اتخاذ الخمرة رمزاً للحب الإلهي من خلال نشوتها.

صحيح أن الصوفية عمدوا إلى اتخاذ رمزين من موضوعات الشعر عبروا من خلالهما عن أشواقهم ووجدهم، هما الغزل والخمر، وقد أثبتنا في الصفحات الماضيات نماذج من الغزل الصوفي، وقلنا إن شيخنا الغزالي نزَّه نفسه عن كتابة الغزل، ونأى بقلمه عن اتخاذه - أى الغزل - نهجا صوفيًّا وطريق حب إلهي، ولكنه شارك المتصوفة في خمرياتهم التي من خلال نشوتها حاولوا الزلفي والتعبير عن الحب الإلهي.

كان سبيل المتصوفة في اتخاذ الخمرة رمزا، أمرًا يدعوا لتوقف غير المريدين، وتعجب غير «أبناء الطريق» فالقشيري الصوفي الشهير صاحب كتاب «الرسالة» في التصوف يذكر أن يخيى بن معاذ الرازي كتب إلى أبى يزيد البسطامي وكلاهما من أقطاب المتصوفة في القرن الثالث الهجري -: «ههنا مَنْ شرب كأسًا من المحبة لم يظمأ بعدها» فيجيبه البساطمي في كلمات قصيرة: «عجبت من ضعف حالك، ههنا من يحتسى بحار الكون وهو فاغر فاه يتزيّد».

ومن الشعر المبكر الذي قاله بعض المتصوفة في هذا المقام قول بعضهم:

عجبت لن يقول ذكرت ربى فهل أنسى فأذكر ما نسيت شربتُ الحبّ كأسًا بعد كأس فهما نفد الشرابُ ولا رويتُ

ولعلنا حتى الآن لم نسمع لفظ الخمر، ولكن سمعنا مصطلح « كأس المحبة » عند يحيى بن معاذ وعند الشاعر الذي لم نعثر على اسمه، والاحتساء من بحار الكون عند البسطامي.

ولكن بمرور الأزمنة وتتابع الحقب يظهر الكأس صارخًا، وتظهر الخمر صرفا في شعر المتصوفة، ظهورا قد يفوق نظيره عند شعراء الخمر المشهورين، فهذا أبو مدين التلمساني المتصوف الذي عاش القرن السادس الهجري (المتوفي ٩٤٥) يقول متخذًا من الخمر رمزًا صوفيًّا:

أدرْها لنا صرفًا ودعْ مَزْجَهَا عنَّا فنحنُ أناسٌ لا نوى المزجَ مُسذْ كنّا وغن لنا فالوقت قد طاب باسمها لأنَّا إليها قد رُحلنا بها عنا هي الخمرُ لم تُعْرَفْ بكرم يخصُّها ولم يجلها راحٌ ولم تعرف الدَّنَّا مشعشعة يكسُو الوجوه جمالُها وفي كل شيء من لطافتها معنى حضرنا فَغبْنا عند دور كئوسها وعُدنا كأنا لا حضرنا ولا غبنا وأبدت لنا في كلِّ شيء إشارة وما احْتَجَبَت إلاَّ بأنفسنا عَنا ولم تُطقُ الأفهامُ تعبيرَ كُنهها ولكنها لآذَتْ بألطافها الحُسنني

عرفْنا بها كلَّ الوجود ولم نزلْ إلى أن بها كلَّ المعارف أنكرنا

ولقد أغرم سلطان العاشقين عمر بن الفارض بالخمرة رمزًا، وبالكأس والدنان وسيلة وطريقا، فأكثر من القول في ذلك، وأضفى عليها صنوفا من القداسة وفنونا من النزاهة، وألوانا من الأزلية، ولعل ميميته المشهورة شاهد عدل على هذا المذهب. يقول عمر:

شربنا على ذكر الحبيب مدامةً سكرنا بها من قبل أن يُخْلَقَ الكرْمُ لها البدرُ كأسٌ وهي شمسٌ يديرها ﴿ هلالٌ وكم يبسدُو إذا مُسزِجَتْ نجمُ

ولولا شذاها ما اهتديَّتُ لحانها ولولا سناها ما تصورُها الوهمُ ولم يُبِّق منها الدهرُ غيرَ حشاشة كأنَّ خفاها في صدور النَّهَي كتُّمُ

ويغلو عمر بن الفارض في خلع صفات التمجيد على خمرته التي تسكر أبناء الحيّ دون أن يقترفوا إثما، أو أن يرتكبوا جرما، أو يصيبهم عار فيقول:

فإن ذُكرَتْ في الحيَّ أصبح أهلُه نشاوَى ولا عارٌ عليهمْ ولا إثمُ ومن بين أحشاء الدنان تصاعدت ولم يُبْقُ منها في الحقيقة إلاُّ اسمُ

ويزداد ابن الفارض غلوًا في خلع أصناف من المحاسن على الخمر، بحيث تتشكل منها معجزات طبّية وأخلاقية وروحانية لعله غير مسبوق في ابتكار هذه الشمائل التي خلعها على خمرته، التي لا شك أنها ليست كخمر القصاف العابثين ولكنها خمر العشاق العابدين. يقول ابن الفارض:

ولو عَبَقَتْ في الشرق أنفاسُ طيبها وفي الغرب مزكومٌ لعاد له الشمَّ ولو خضِّبتْ من كأسها كفُّ لامس لما ضلَّ في ليل وفي يده النجم ولو جُليَتْ سرًّا على أكمه غدا بصيرًا ومنْ راووقها تسمعُ الصُّمُّ ولو أن رَكْبًا يمموا تُرْبَ أرضها وفي الركب ملسُوعٌ لما ضَرَّه السُّمُّ ولو رَسَمَ الرَّاقي حروف اسمها على جبين مصاب جُنَّ أبرأهُ الرسمُ تُهذُّبُ أخلاقَ الندامي فيهتدى بها لطريق العزم من لا له عزمَ ويُكْرِمُ من لم يعرفْ الجود كفُّه ويَحْلُمُ عند الغيظ من لا له حلْمُ ولو نال قَدمُ القوم لثم قدامها الأكسبه معنى شمائلها اللثمُ

وبعد أربعة قرون من الزمان يجيء عبد الغني النابلسي المتوفي ١١٤٣هـ، وهو من الصوفية الذين غمروا أنفسهم بأفانين الرمز الخمري، تأسِّيا بخمريات عمر بن الفارض ومن جاء بعده من الناسجين على منواله، بل المتجاوزين غلوّه وإفراطه، بحيث إن ما أنشأه النابلسي في الخمر لا يحسب عند القارئ المعتدل من الصوفية في شيء، لأنه ذكر ألفاظ السكر والعربدة والدير والشماس وما إلى ذلك مما يؤدي إلى مفهوم آثار الخمر المحرمة:

أطْلق الكأسَ بعد طُول احتباس واسقنيها ما بينَ وَرْدِ وآس شربَ الكونُ فهو سكرانُ منها وتراهُ مُستعسعُ سربُداً بالنّاس يا نداماي ما على شاربيها إن أباح و بسرها من باس مسلاتهم والآن تقطر منهم بقياس لهم وغير قياس لم تدع فصطلة بهم لسواها طه رتهم من سائر الأنجاس فليسه يموا بل فُلْتُهم هي عنهم واحررسوها يا جُملُهُ الحراس فتحوا بابَ ديْرها فشممنا نَفْحَةَ السُّكُر من فم الشمّاس

ومن كبار المتصوفة الذين تغنوا بالخمر واتخاذ شفافيتها سبيلا إلى الحب الإلهي، القطب عـمر اليافي ١١٧٣ ـ ١٢٣٣ هـ. لقـد طرق القطب اليافي أبواب الرمـوز الصوفية غزلا وخمرا، ولكنه لم يسرف على نفسه غلوًا كما أسرف غيره ممن ذكرنا نماذج لهم وممن لم نذكر، وإنما كانت شفافيته «وطريقته» الخلوتية تحول بينه وبين الغلو، وتكبح جماح الإسراف في نفسه إذا ما رغبت نفسه في ذلك:

#### يقول القطب الياقي:

وكرَّرْ على سمعي أحاديثَ وصْفها ففيها شفاءُ القلب يا سعدُ، يا سعدُ وهيَّمُ ودُّمدمْ يا بن وُدِّي منزمن منزما بذكر إله العرش فهو لنا القصد وخلَّ علدولَ الحب في تيه غَيَّه عليه يدور السوءُ والبعدُ والطردُ فنحن نرى فرط التهتك مذهبًا ونرشف ورد القرب يا حبُّذا الورد ونزهو إذا غنَّى المغنُّون باسمها ولا نرعوى عنها، ولو ضمَّنا اللحدُ رعى اللهُ أوقاتَ الصبابة إنها شفَتْ مهجتي، والقلبُ ما مسّهُ ضدّ ليالي أنْسِ في معاهد زينب وليلي وسُعدى، والغرامُ له وقَدُ تروق راحًا في ظلال خيامها معتّقة، فالمطربون لها تشدو وصلِّ وسلم سيدى كل لحظة على المصطفى المختار ما سبَّحَ الرعدُ

أدر خمرة الأسرار في الْحان يا سعدُ وغنَّ لنا فالوقتُ طاب، لك السَّعدُ على سَـرُرِ مـرفوعة ونمارق وريحُ الصّبا بالنّشر في حيها تعدو هنالك قد طبّنًا وطابت نفوسنا وغبنًا عن الأكوان لمّا دنا الوَجّدُ فقلٌ لأناس عاذلين: ترفِّقًوا بنا، إننا من دأبنا الصدقُ والودُّ

لعل هذا اللون من شعر الخمرة الصوفية الذي جادت به قريحة عمر اليافي أقل تبرَجا من النماذج السابقة، وهو في الحق أدني إلى الأدب، وأبعد عن اللغو، وأقرب إلى الروح الصوفية الشفافة الجديرة بالشدو ـ ولو من خلال الخمر ـ بالحب الإلهي، هذا فضلا عن تتويج الشاعر لقصيدته بالصلاة والسلام على خير الخلق وسيد الىشر.

فإذا كان السياق متعلقا بالشاعر الشاب الشيخ محمد الغزالي، فإننا نجد في ديوانه ـ هذا الذي بين أيدينا ـ أربع قصائد، كل واحدة منها تحمل عنوان «الخمرة الإلهية » ولكنها أكثر أدبا من قصائد الآخرين، وأوفر حرصا على الاعتدال، وأنشط إقبالا على تصوير الوجد الصوفى مبرأ من الانغماس فى أسرار الرَّمز، منزها عن الإفراط فى استعمال مصطلحات الخمر المحرمة، تلك المصطلحات التى قرأناها عند غيره من الشعراء فى النماذج التى تمثلنا بها فى الصفحات القريبة الماضية. فالكأس التى يشرب منه الغزالى الشاب المتصوف فيها «بسمة نور»، وهى مصعدات إلى حمى الله.

يقول الشيخ الغزالي في «الخمرة الإلهية» في قصيدته الأولى في وصف كأسه:

ضحوكٌ إلى الشُّرب الصفىِّ وَهِيجُهَا فَفَى بسماتِ الكَأْسِ بسمةُ نورِ عِنْ اللهِ عِنْ وَاءٌ كَفَيْضِ ذُرُورِ دَفُوقُ المعانى مُصَعِداتٌ إلى الحمى حَمْى اللهِ مِنْ وَاءٌ كَفَيْضِ ذُرُورِ

ويعمد الشيخ الغزالي إلى مناجاة الكأس وما حوت من خمر يستحيل إلا أن تكون طهورا، ومن ثم فهي الكمال المستفيض الذي تسعد الروح العامرة من سناه فيقول:

حماك، وهل يسمو إلى السدة التى علاها الجلالُ الطلقُ غيرُ طهور؟ حماك وهل يهوى بُعَيدَ انفساحه مصرعً أقيادٍ ذليل مرير؟ فأنت الكمالُ المستفيض بداعة فيا سعد روحٍ من سناهُ عَمِيرُ!!

铁铁铁

ويمضى الشيخ الغزالي المتصوف مفتونا بكأس الخمر الإلهية، متعجبا من الطمأنينة والوداعة والأمن التي تبعثها في النفس قائلا:

فأى كئوس غَولُها للدُّنى التى تروعُ بؤساها وأى خمور..؟ ويا عجبًا كمْ من طمأنينة بها وداعسة إيمان وأمّن قسدير..؟ نماها الجنابُ المستعزُّ شموخه حواشى ركاب بالضياء منير وفى القصيدة الثانية التى تحمل العنوان نفسه الذى أطلقه الشاعر على خمريته «الإلهية» الأولى، ينغمس الشاعر فى الشفافية الصوفية الآمنة، فما أن يشعر أن حياته تقطع شوطا ما مجفلة عن الله بعيدة عن المنهج الأسمى حتى يشرب من الكئوس المحفوفة بالأمن والهدى، هذا وإن الخمور التى حوتها تلك الكئوس متناهية الصفاء كمالا، ينفى السوء جناها وشهدها، ويتوسل الشيخ الصوفى الشاب الشاعر إلى الكئوس وما حوت من خمر تناهى صفاؤها أن تعيده وقد مسته سحابة ضلال حارقة إلى الله بأن تغتال الصحو الزائف، وترده إلى عالم الحب والصفاء فيقول:

غريبًا أرى نفسى فأجْفُلُ إِذْ هَوَتْ حياتى يغزوها عَنِ اللهِ بُعْدُها وربُ كئوس حفَّها الأمنُ والهدى شربْتُ فما أسمى الذى رد مجدُها خمور تناهى في الكمال صفاؤها نفى السوء معناها إذا اشْتِير شهدُها

أعيدى طريدَ القربِ من شَرَ ضَلَّة رمت بعد مياء تَسَعَرَ وقْدُها لطال غرورٌ كان يُزْجِى خُداعَهُ! بنفسى فمن وترقد اهتاج حِقْدُها إلى الله! واغتالي من الصحو زائفا كَذَوْب حياة خاب في السَّعْي ورْدُها

ويقترب الشيخ من ملامح الخمر كما يصفها الدنيويون بقدر ضئيل حين يصفها بأنها معتقة الآماد، ثم ينثني سريعا فينغمس في خمر الصفاء الطاهرة التي طاب خلدها، وزكي رحيقها، مباركة بنور الله أو هكذا أراد فيقول:

مُعَتَّقَةُ الآمادِ فهى قديمةٌ مع اللهِ ما أزكى! وقد طاب خُلْدُهَا له المجددُ جبَارًا إذا كان سعدُها سكبت على كلِّ الحياة ملامحا تلوح بنور الله إذ كان فردُها

وفى قصيدة «الخمرة الإلهية» الثالثة يتحول الشاب محمد الغزالى الذى لم يكن قد بلغ العشرين من عمره المبارك المعطاء إلى حالة من الوجد الصوفي شبه الكامل، أقول شبه الكامل لأنه ظل ممسكا بحبل الوسطية الصوفية، لم يعل فى معنى، ولم يتطرف فى تعبير، وإنما هو بالقدر الذى يعب فيه من خمر نشوة الروح، بقدر ما تنكشف له أسرار للكون كانت خافية عليه، منيعة فى الوصول إليها؛ ولا ينسى الشاعر أن يقتبس من البلاغة القرآنية فى البيت الأخير من هذه الفقرة حين شبه بهجة النشوان بالسراب فى القيعة مهتديا بقوله تعالى: ﴿ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء ﴾ يقول الشاعر الشاب الصوفى محمد الغزالى:

كلما زدتُ احتساءً زادنى طيبُ رياها نفساسات وديعه في وحبتنى كمشف أسرار لدى خافيات الكون تلقاها منيعه

جرعة الإلهام والقرب وما فى جلال الله من حُسننى بديعة وشعاع الهدي فى الأكواب ومن خامرته ومضة اللمح سريعة اغتمدى نشوان لا يلوى على بهجة كالآل وضّاحًا بقيعة

ويبلغ الشيخ الغزالي المتصوف غاية الإبداع في قصيدته الرابعة «الخمرة الإلهية» وقد تحدى ـ بغير قصد منه ـ شعراء المتصوفة الخمريين معنى ومبنى، وحسًّا وجرسا، وفناء ووجدا، وتحريرا وتعبيرا، لالتزامه بالوسطية الصوفية وانصرافه عن «العربدة» والغلو حين يقول:

جننى المخمورُ ما يبغى شهيًا جناهُ من طِلاً الرحمن كأسا جدوارٌ حف عليها كل شيء فمن يسمو إليه طاب نفسا

كييانى فى وضوح العلم نور كما الأكوان فى الأدراك شمسا فلن ألفى الجهول وقد علانى ولن آلوه إشهادا محساه هواتف باسمه ينبئن عنه وكنت حسبتها من قبل خرسا عرانى من معانيها قرار شعورى إن عداه صار بخسا

袋 袋 袋

### الدين ومكارم الأخلاق:

أما وقد سلك الشاعر الشاب نفسه في قافلة المتصوفة بصوت عال وحبل متين، فلا بأس عليه إذا ما باح باستمساكه بدينه، وأعلن حرصه على الالتزام بشعائر العبادة، وإذا كانت الصلاة مخ العبادة، فكان من العفويات أن يكون للصلاة نصيب في شعره في قصيدة نورانية مباركة يصف فيها وقفة المصلى بين يدى الله وصفا يغوص فيه إلى أعماق النفس المؤمنة، ويقف الشاعر عند طهارة المصلى وقفة تأمل واستغراق، وتمنّى أن يكون العمر كله صلاة فيقول:

تلكمُ الوقفةُ ما أجملَهَا! في حُفُولِ بالمعاني الذاخرهُ تلكم الوقفةُ فيها متعةٌ من جلالِ الفتراتِ الطاهرهُ

فترات الطهر ما أجملها ...! حين تبدو في الذهول الذاكرة في في الدهول الذاكرة في في العسم منها كله ما درى التشريد حتى البادرة

وإذا كان المرء يناجي ربه في الصلاة، فإن الشيخ الغزالي يضيف إلى مناجاة خالقه في الصلاة، مناجاة الصلاة نفسها، لأن الصلاة هي التي أوصلته إلى مناجاة خالقه، ففي الصلاة تكبير وقرآن ودعاء وركوع وسجود، وليس في متع العبادات ما هو أجمل من السجود لله ومناجاته فيها وتوحيده بعدها، إنه لا يحس بتلك المتعة الربانية إلا من مارس الصلاة وعقلها، وقد كان الشيخ الغزالي من هذا الفريق الذي يمتع قلبه وعقله وخاطره بالصلاة وأركانها ومفرداتها، ولذلك نراه يناجي صلاته على هذا النحو النوراني فيقول:

واصلاتي حسينما يُرْفُعْنني من حدود للحسياة الظاهرهُ 

مُلذُ كرراتي أبدًا بالصحو إن غام أفقي فتعالت باهرة كالحصانات تقيني سوء ما يستخيني من دنايا قاسره..

ويطرق شاعرنا موضوعا يجمع بين الجد والطرافة، وبين الدين والأخلاق، إنه الدين والفضيلة، أو «الفضيلة والدين» طبقا لترتيب الشاعر نفسه في تقديم لفظ الفضيلة على لفظ الدين، ومن المعروف أن الدين يدعو إلى الفضائل، والفضائل ثمرة من ثمار الدين، وبغير ممارسة الفضائل لا يكون التدين كاملا. إن هذا المعنى هو الذي قصد إليه الشيخ الغزالي في أبياته التي تحمل عنوان «الفضيلة والدين» وإن كان قد صاغها في قالب تحليلي تطبيقي وإطار توجيهي نفسي. إن شيخنا الشاب يسوغ الرابطة بين الفضيلة والدين على هذا النحو:

لم يكَ الدينُ عصمتى في عزوفي عن حقير من الأمور مُعَاف إن داعي الفصص الله نفس هو فيها الطلاب حتى توافي ليس إيحاؤه الكمال بعلم لجسهاول به يريد الشافي هي نفسي الحادي الذي أرتضيه وبنفسي الورد الجميل الصافي

والحرب دائمة دائبة بين الخير والشر، الخير ممثلا في ملائكته، والشر ممثلا في جنوده، والشيخ الغزالي عاش مناصراً لملائكة الخير بالدعوة إلى الله والأمر بالمعروف، محاربا جنود الشر الذين يصدون الناس عن ذكر الله ويحسنون الشر ويشجعون على اقترافه، ويقبّحون الخير ويدعون إلى الانصراف عن فعله. لقد عاش الشيخ شبابه وكهولته وشيخوخته محتضنا فعل الخير، ومن ثم وقر في خاطره حب الملائكة فناداهم وناجاهم في قصيدته التي جعل عنوانها «ملائك الخير» وكان ذلك في زمن مبكر من حياته طبقا لما هو واضح في صوغ الأبيات وأسلوبها:

ملائك الخير لا تَنْسَيْنَنِى أبداً لا زالَ فيضُ نداكِ الجنولُ لى مَدداً وفى غضون هجوم الشرِّ فاضطهدى جنوده السود ما إِنْ زال منعقدا وعكرى نصره بالنَّهْض وسوسة وبالضمير مُثَارًا إِن يكنْ خَلَدا هديلُك الطهر جُلُّ الهدي نبرتُهُ لا زال متَسق النغمات مطردا

ويستنهض الشاعر ملائكة الخير لتأخذ بيد اليائس وتسلمه إلى الأمل الذى يملا حياته، وتصل به إلى مرافئ الهداية وشواطئ اليقين، وفي ذلك يقول:

ملائك الخير كم لليأس من غلب إذا الشقى تمادى غيه عددا وردا ولم يجد أملا يرضى لعشرته إقالة فتهاوى حيث ما وردا فأنهضيه ليرجو عند كبوته مواطن الخير يسعى نحوها صعدا ملائك الخير فاهديه إلى رَشَد رأى المآب ذلولا فانبرى سهدا إذا تناهى ضلاك في غيوايته فعجلى الحسم والإيقاع ما وجدوا ملائك الخير لا آلوك مستمعا ولست آلوك حتى النصر مجتهدا

ومثلما احتفل الشاعر بملائكة الخير واستدعاهم، فقد شغلته خطيئات الناس، يرتكبونها في طيش، ويعاقرونها في نهم، ويقدمون على ممارستها في سقوط، إنها

طبقا لما يصفها الشاعر الشاب هواجس شر تحولت إلى خطر كاسح، وسقوط عميق. يقول الشيخ الغزالي في قصيدته التي جعل عنوانها «الخطيئة»:

هواجسُ الشرِّ أضحتُ وطأةً عظُمتُ ثم استحالتُ غيلابًا بيِّن الخطرِ في فترة ممدت في النفسِ عِصْمَتُها فَراضَها فَعَنَت ْ إصغاء مؤتمر وسطوة الشرِّ إن تلقى مهادنة تستل ماضية في غير ما حَذر

وفى مجموعة من الصيغ الرفيعة المعنى الرقيقة الأسلوب يغوص الشاعر بوجدانه لكى يحلل مواقف الخطيئة ويقبّحها، ويجلّى شرور الإقدام عليها بحكمة قريبة من فطنة الشيوخ، بحيث إن من يقرأ هذا الشعر ولا يعرف أن الشيخ الغزالى قاله ولما يبلغ العشرين، ينصرف خاطره على التو إلى أن هذا الذى يقرؤه عطاء شيخ علامة، شبع اغترافا من العلم الدينى، وفيض قريحة شاعر محصته التجارب وحركته السنون الطوال. يقول الشيخ شابا مستكملا تقبيح الخطيئة:

وللسقوط سويعات تطيش لها عواطف طلما ضجَت لدى النذر وفى طباع الأناسى ما يُزِيننها شوهاء قاتمة ، يا خفة البشر! ساع الخطيئة فى مربد عسرتها تجُوزُها الروح فى لجب من الغير يستمرئ الجسد المنهوم ما حَلِيت مظاهر قد حوت من كل ذى قذر فسيان تُوينت فلينل الإثم مطرد وإن خرجت فلا يَقْربُك من وَضر

### حكمة وتأملات:

عرفت الشيخ الغزالي طوال رحلة حياته حكيما عاقلا متأنيا متأملا في الكون والحياة، ولم تكن هذه الصفات قاصرة على المراحل المتوسطة والأخيرة من حياته المباركة، ولكنها لازمته ورافقته منذ صغره، كان حكيما وهو دون التاسعة عشرة، وكان عميق التأمل ولما يكمل عقدين من سنيه:

يكتب الشيخ الغزالي قصيدته «النفس والكون» فيكتب لها مقدمة قصيرة في سطرين اثنين يغنيان عن صفحتين توطئة وتقديما، يقول فيهما: «بين النفس والكون علاقة، فكأن عناصرها أخذت من كل آياته معانيها وترجمت في إحساسها به غوامضه» ثم ينطلق بعد ذلك مفصلا هذه المعاني في قصيدته التي صاغها على هذا النحو العميق والفكر البديع:

من مديد الفضاء دقّ عن الفه هم وضوحًا أو إِدِّراكَ نهايه وابْهام الآفاق عمقًا بعيدا مساأحساطت به وهُومُ درايه صاغت القدرةُ الصناعُ نفوسًا مبدعاتٍ فهن في الكوّن آيه لله الله المحتلفة ا

نحن أصداءُ ما حوى من معان حاف لات بالسعد أو بالشكاية تكفه والنفس ضلالا وتستنيسر هداية والخديد النضير بعد البيالة بلي الهش معان للهدم أو للبناية ردّدته والحريد النضير بعد البياضة ما أحست به على الكون غاية على الكون غاية على الكون غاية على الكون غاية واكسات نفس الشعور قويًا أو ضئيل المرمى قصى الزراية نحن في الكون كالخلاصة جُمّ عنا شتيتًا مِنْ مُسْتَدَق العناية

إِن الشاعر يفسر في وضوح وحكمة وعميق تأمل، صلة النفس بالكون، ثم ينثني أخيرا ليُجْملها في هذا البيت النفيس:

# نحن في الكون كالخلاصة جُمِّ عنا شتيتا من مستدق العنايه المحن في الكون كالخلاصة بمُمِّد

ويشغل التفكير في الكون حيِّزًا من هموم الشاعر، وبخاصة ذلك الغموض الذي لم يكن تكشف شيء منه إبان كتابة هذا الديوان، ولكن لم يغفل الشاعر عن استشراف المستقبل فينشئ هذه الأبيات التي جعل عنوانها «جهالة» وفيها يقول:

أنت يا كون بالغموض محوط في جميع الأنحاء أسداف غيب سَر مُسدِي النقاب لا كُنْه باد من طواياك للوضوح مُلبَى أين علْم الإنسان؟ لم يجز الأر ض قصورا بل في عناء المكب تلكم الذرة الضئيلة في الكو ن فسيحًا نور بأعماء لجب خَسفِي الأمس أمس بدء وجود مخرس السر شامل الصّمت صعب والغد المنتحى قصى انتهاء للختام المرقوب في كل حجب

وكان الشيخ الغزالى يعيش فى النور حياته، وينأى بها أن تكون فى ظلام، سواء أكان النور حسيا أم معنويا، وسواء أكان الظلام ملموسا أم متصورا، كان رحمه الله يحب النور فى مختلف صوره: نور الإيمان، نور الحقيقة، نور البصيرة، نور العدالة حتى نور المصباح ونور الشمعة، ومن ثم فقد عبر عن ضميره أوضح تعبير حين خاطب «نور الحقيقة» بهذه الأبيات، مستمسكا به متشبثا بضيائه إلا فى حالة واحدة ذكرها فى بيته الأخير:

أيها النورُ أنتَ تلقى وضوحًا لأناس عاشوا بأبشع سرً لا يُطيقون فى الحقيقة عيشًا فضياء الحقيقة الغمر يزرى حسراتٌ فى نورِهَا الحَقَّ تَفْنَى مثلَ قتلِ الشعاعِ كلَّ مضرّ ولهذا، الظلام خييرٌ من النو رإذا كنتَ لا ترى وجْهُ حُسرً

ومن أكثر القصائد أو المقطوعات التي تجمع بين الطرافة والحكمة، وبين النظرة الواضحة والتأمل العميق، موضوع الشيخوخة، ولعل مبعث الطرافة في ذلك هو أن الشيخ الغزالي يتناول هذا الموضوع وهو في أواخر العقد الثاني من عمره؛ أي لم يكن قد بلغ سن العشرين بعد، فكأنه تقمص شخصية شيخ يعيش التجربة بكل أبعادها، يكابد متاعبها ويشقى بأثقالها فيقول:

برزخ بين حسيساة وممات فيه من كل رسوم وسمات بين ضعف وقُو ي حفه ما قاصر الياس وحلو الأمنيات قدرب الشيخ إلى حيث أنى عالم قد أدرجت ه الظلمات كل أسباب الحياة اجتمعت غسيسر نذر لتولى هاربات

ليس يَهْ وى من شاهق نحسو وادى الموت إلا دركسات ليسحول الحب يأسًا من طلاب ويحول الشوق عجزاً من ثبات ونذير الضعف يبدو كلما قرب المرء ونيدا للفوات

وللحقيقة والإنصاف فإن هذا الديوان ملىء بنماذج من شعر الحكمة، مترع بقصائد التأملات، وكل من الحكمة والتأملات تكاد توشّى صفحات الديوان من أوله إلى آخره مما يجعلنا نكتفى بهذا القدر من النماذج، مضافا إليها قصيدة «الحصاد» وهى طراز من الشعر المحكم الحلقات الموسوم بالأناقة والجزالة، مع رقى الفكرة ودقة الإيقاع مما يجعلها متميزة عن غيرها فى هذا السياق، لأن القارئ قد يحس فى غيرها ببعض الزحافات والعلل والإقواء هنا وهناك، وهى ظاهرة تحدث فى شعر الناشئين، وتغتفر للواعدين منهم، الأمر الذى لا يفزع قارئا واعيا، أو يزعج متابعًا مستنيرًا.

فإذا عدنا إلى قصيدة «الحصاد» وجدنا أنفسنا نستمتع بسيمفونية جميلة، لحمتها الحكمة وسداها الإيقاع؛ لأن الشاعر كأنما حضر عيد الحصاد في قريته، وفرح مع الحاصدين، وغنى مع المنشدين، وذاق لذة طعم الثمرة اليانعة واستمتع بخير الحبة الناضجة. يقول «الشيخ» الشاب الشاعر:

لليوم ما غرسوا قِدْمًا وما اجتهدوا! وبورك الغرسُ في أعقابِه حَصَدُوا وبُورك النوم ما غرسوا قِدْمًا وقد بسمتُ تُرْجَى الأمانيُّ نَوْرًا سوقَه النضدُ هذا جَنَى البحد في دانِي سَنَابِلهِ للنصرِ ما عَمَلُوا والصدقِ ما وعدوا هذا جَنَى البحد أو من جسدٍ نعم الغذاءان يلقى الروحُ والجسَدُ

الماءُ والنورُ والفلاحُ قد صنعوا عقداً من الشَّمرِ المنظوم يَطَّرِدُ! قد أبرزوه كئوسًا بالجنى حَفِلَتْ وَنَمَّقُوهُ جلالاً حيثما احتشدوا وأتت عَطاءً جذيلا كلما ارتقبوا!! ثمارُها الجودُ في كلِّ الذي وَجَدُوا

袋 袋 袋

### أحزان وأشجان:

كان للشيخ الغزالى شقيقة طفلة، أصابها المرض ولا تملك التعبير عن آلامها، وكانت يانعة كالزهرة الباسمة، ناعمة كالوردة الفضة داعبها النسيم، كان الشيخ الغزالى يحب شقيقته طفولتها وبراءتها، فتألم لألمها وأشفق عليها وعلى نفسه من شكايتها فصور هذه الآلام، بل صور أخته الطفلة في حالاتها المتقلبة في قصيدة اختار لها عنوانا معبرا هو «الألم الضال في مرض الطفولة» شحنها بكل ما عرى نفسه من هواجس وآلام وتوجع. يقول فيها:

أأولُ ما تَدْرِينَ من أكدارها؟!! وأولُ ما تَلْقِينَ من أوضارِهَا تأوهت يا أختى الصغيرة آهة ألا إِنَّ من صدرى تَوقُد نارِهَا فَرَعْتُ إِذْ الدَاءُ الأليمُ توَّحشت مخالبُهُ تحتث نُضر افْتِرَارِها وَفَحَعْتُ فَى نفس برىء مراحها تداعبنى إِنْ تَدْنُ أو فى ازورارِها فألمسُ دنيا عالم الطُهْر مرسلاً سجية أبرار زَكَتُ لم تُدَارها!

وما إن يفرغ «الشيخ» الشاب من تصوير الآلام المبرحة التي تكابدها أخته الصغيرة، حتى ينصرف إلى مناجاتها في قبائل من المعاني الإنسانية العميقة التعبير بالحنان، المترعة بالألم الزاخرة بالبكاء قائلا:

أنينُك يا أختى الصغيرة مُقْبِضى أنين كهولٍ فى تَدَانِى سَرارِها عَلَقْتَ بصدرِ الأم تبغينَ نجسوة وليس سوى وجدحوى الصدر كارِهَا تحسر كُت فى المهد الصغير كأنما تذودين سوءى من جحيم ديارها بكيت عميق الحزن جِدَّ موجَع وبتُّ كئيب النفس نائى اصطبارها

وتذوى الزهرة الجميلة، وتصعد روحها الطاهرة إلى الرفيق الأعلى، وتنتظم عالم الأبرار مع رفاقها ورفيقاتها في دار الخلود ورحاب الرحمات، فيستبد الحزن بالشقيق الشاب الذي افتقد جوهر حبه ومصدر أنسه المتمثل في الزهرة الجميلة الآفلة، ويجف الدمع في عينيه، بل يجف القلم في يده فلا يملك أن يرثيها إلا بأبيات قليلة ضمّنها تباريح حزنه ونبرات أساه جعل عنوانها «سقطت ولما تنضج » قال فيها:

العببتُ الموفورُ في هَزْلها حَوَى الهدوءَ وحوى الفضيلة تعطمت ْ كَتُوسُ صافى الضّيا فَرقَة الأعينِ حَسسْرَى كَلِيلة ْ كَلِيلة ْ كَلِيلة ْ كَلِيلة ْ وَعَذْبِ هذى الحياة الجميلة ْ كَلِيلة للمَا عَوْمَذْبِ هذى الحياة الجميلة لم يَسْعَدا بعد بالنصوحِ بَلْ مساتتِ الرَّنَةُ الضسئسيلة في الم

ويبدو أن فجيعة الغزالى الشاب ابن الثمانية عشر ربيعا أو أقل من ذلك كانت ثقيلة الوقع على نفسه وحسه ووجدناته ومشاعره قد جعلته يفكر لا في موت شقيقته الطفلة وحدها، بل يفكر في موت الأطفال وكنهه وحكمته، ويكتب قصيدة يجعل عنوانها «موت الأطفال» ويكتب مقدمة نثرية لأبياته تحمل أفكارا تمت بصلة ما إلى فكر أبى العلاء المعرى، هذا نصها:

«سواء أخفيت أم وضحت حكمة الإرادة في إيجاد طفل تعذبه ثم تهلكه فمما لا ريب فيه أن هذا الكائن ضحية وأنه روح طرق عالم الحياة الحسية عابرًا»

إنها كلمات تبدو غريبة عن فكر الشيخ الغزالى ونهجه، ولكن ينبغى ألا ننسى أن الشيخ الغزالى آنذاك كان الشاب محمد الغزالى الطالب فى معهد الإسكندرية الثانوى، وأن فكره آنذاك لم يكن من عمق الفهم لحقيقة الموت مثلما هو فى الشيخ الغزالى الكبير، شاب رزئ فى شقيقته الطفلة الجميلة البريئة التى كانت فيما يبدو تحتل كل ركن فى قلبه احتلالا ملك عليه كل شيء فى تفكيره، فلم ير أمامه من شيء إلا مصيبته فى وفاتها.

يقول الشاب محمد الغزالي في قصيدته «موت الأطفال» بعد المقدمة الغريبة التي سطرها مقدما بها أبياته:

يا بنى الموت الألى عسسسْنَ له فانقضى عمر وَعى الدنيا سُدى وانطوى لم يدر إلا عسسابرا هذه الدنيسا كان مسا وجدا قد ذهبتم سُعدا قد ذهبتم شعرى هل ذهبتم سُعدا يا في ضحايا حكمة ليت شعرى هل ذهبتم سُعدا يا فستاتى حلو أطيافك يأتى كسما قد حفّه صفّو النّدى ضاحكات اللهو يهزمن النّهى في اكتئاب منه في النفس صَدى

عُدت من حديثُ أتيت طفلةً وطنُ الأبرارِ يلق ال غَدا عُدا الله عَدا الله عَدا

ومثلما كان لمحمد الغزالي الشاب أحزان عميقة دافقة عبر عنها في شكايات ورثائيات، فقد كان له كذلك أشجان لصيقة، والأشجان أقل ثقلا وأخف أثرا على النفس من الأحزان، ولكن في حالات ذوى القربي الأقربين ربما تساوت مشاعر الأشجان مع جراحات الأحزان، فمن النماذج التي تجلت فيها أشجان الشاعر وافرة الحس متزاحمة المشاعر قصيدته «الشيخ الباكي». إن النبرات الحميمة التي تجلت في هذه القصيدة تشي بأنها قيلت في واحد من أقرب الأقربين إلى الشيخ الغزالي، ربما كان الجد ـ فيما لو كان على قيد الحياة آنذاك ـ أو الأب أو العم أو الخال، ذلك لأن القصيدة مترعة بمجموعة من العواطف الآسرة التي لا تتجمع في فؤاد امرئ بعيد الصلة بمن أنشئت القصيدة في شأنه:

مَحَتْ عبراتُ الشيخِ كلُّ الذى رأتْ عيونٌ الصِّبا البسّامِ فى الأعصرِ الغُبْرِ فَي عبراتُ الشيخِ كلُّ الذى رأت تكلِّلُ خدَّيْهِ اندحارًا على دَحْرِ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على الألم المرَّ مسيلُ الدمع فيها جوانحًا تذبذبَ فيها اليأسُ فى الألم المرَّ

هكذا بكي الشيخ الكبير مصدر الإشفاق ومنبع الشجن ودليل ذلك مسيل الله مع الذي خطّ أحزانا في قسمات وجنتيه، ويرمى الشجن بثقله على الشاب محمد الغزالي لأنه من أقرب ذوى الأرحام إليه، فيتمنى أن يتوقف الدمع ويكف الشيخ عن البكاء، وفي ذلك يقول شاعرنا الشاب راجيا بل متمنّيا:

حَصَادُ سنين قَوَّضَتْ جُلَّ عمره شقاءً مُعَنِّى أعقبَ الوصلَ بالهجر أراه وقد حانت لتمزيق عمره قواطع تُدنيه سريعًا من القبر أهاب به عبجز فلم يستطع وني كغير رضوخ الضعف نأيًا عن النصر وحالتٌ حياةُ النور في نفسه دُجَي يزهِّده فيها زهادة مُصضَّطَرًّ

ألا ليتَ هذا الشيخُ لمْ يَبْك إنني أحسُّ لهيبًا في فؤادي من النُّكْر

ومن أعمق ما أبدع الشاعر الشاب شجنًا تلك القصيدة التي كتبها في كفاح أبيه، وجعل لها عنوانا مترعا بالإشفاق، إن عنوان قصيدته في أبيه هو الطريد ا والطريد يكون دائم الركض دائب السعى، ولم يكن ركض أبيه فراراً من أحد، ولا دأبه هدفا غير كريم، ولكن كان الركض الدائم والسعى الدائب يستهدفان أكرم مسعى، وأنبل هدف، وهما السعى في الحياة لتلبية أسباب العيش الكريم للأسرة ممثلة في زوجة فضلي، وأبناء نجباء، وأما القصيدة فهي تقدم نفسها على هذا النحو الفريد:

تَقَسَمَهُ الإجهادُ فهو مشقلٌ ينوءُ بأعباء المعايش مُتُعبا مَدَى العمر لا يُلْقى سلاحًا بكفّه فطورًا أخُا حرب وطورًا تأهُّبَا يظلُّ بحومات الجهاد مكافحا فسببان في أيامه الشيب والصِّبا طريد من الإسعاد فالدهر خلف دءوب ولن يألو هوى العيش مَأْرَبا كِ أَنَّ مِنَ الكون المدار حرراك فليس بوقَّاف وليس مُعغَّلُبَا ألدَّان مَوصر ولا الغلاب فحيشما ترى غالبًا فالنصر قد نال غاصبًا فَبُورِكْتَ مِنْ عُمْرِ تَضَاعَفَ سَعْيُهُ وبُورِكْتَ مِن فَلِذً وبُورِكْتَ يا أَبَا

#### فضائل وشمائل:

عرف الناس الشيخ الغزالي كواحد من أعظم الدعاة إلى الله على بصيرة غزير العلم، عظيم الحلم، فصيح اللسان، ناصع البيان وافر التقوى، باش الوجه، جامعا لمكارم الأخلاق.

هذه الشمائل ليست وافدة على الشيخ الغزالي أو حديثة القدوم عليه، وإنما أكثرها وفي مقدمتها جماع الفضائل ومكارم الأخلاق أصيلة فيه منذ صباه الأول، رافقته ناشئا، ولازمته يافعا وصاحبته شابا، وغمرته كهلا، وسارت في ركابه شيخا و داعيا و معلما.

من ثم لم يكن مستغربا من الشيخ أن يكون ديوانه الذي أنشأ جميع قصائده قبل سن العشرين مزدانا بشعر الفضائل، موشيًا بقصائد مكارم الأخلاق، وهي منتثره على صفحات الديوان مثلما تنتثر النجوم في صفحة السماء، تعلى من قدر الديوان، وترفع من شأنه، وتحبب قراءته إلى ذوى الفطرة السليمة، وتزيّن مطالعته لطلاب الأدب الرفيع والساعين إلى اقتناص مكارم الأخلاق.

يتناول الشاب محمد الغزالي موضوع الغني والفقر، والثراء والعدم، يعالج فيه فلسفة الغنى وما إذا كان المال وحده يؤدي إلى السعادة، وانتهى إلى أن المال لا وزن له ما لم يقض حاجة بائس أو يعالج محنة مكلوم، ومن ثم فإن الغني هو غني النفس وليس غني الثراء وحده، يقول الغزالي في أبيات جعل عنوانها «سَريّ و تُريّ » :

غنيُّ أنا بالنفس والسمعد والمني فأيُّ ثراء يبتعيني سوي غُلِّ

وَددْتُ الغني لو أنّ ذا المال مسعد سعادة ذي روح سعادة ذي عقل فلما رأيتُ المغتنين سعواً له لذاذةَ ملبوسوس لذاذةَ في أكل حَـقَـرْتُ ثراءَ يبتعي الذلُّ موئلاً يريدُ مُـقامي في مواطنه الغُـفْل وددتُ الغنّي أقَّـضي مطالبَ بائس أُواسي جـروحَـا أو أبدِّدُ منْ جَـهْل وشر الذي آسي عليه مطالب لروحي كبيحات تردُدن في قفل وإذا كان الشاب محمد الغزالي قد فرق بين الثرى والسَّرى في أبياته السابقة، فازعا إلى الخير مشجعا أصحاب المال على فعله ونفع الناس وإلا فالقناعة هي الغني، فإنه يحذر من فعل الشر بإظهار وجهه القبيح، وما أكثر الوجوه القبيحة للشر الذي ينبغي أن يحذر اللجوء إليه ذوو المروءات وأصحاب كريم الفعال، لذلك يجعل الشيخ الغزالي عنوان المقطوعة التي تناول فيها الموضوع «حذار» وفيها يقول:

احدار الشرَّ ما بداً إلحاحُه واحْتَسِمْهُ إِن الضلالَ كفاحُهُ ليس أولَى بالحسم مثل عدو لل يبالَى بأى نصر سلاحُه أو جَدير بالاجتثاث كخصم للغلاب الشريف يأبى نجاحُه سبل الشر ما بحثْت طوالٌ مُبْهَمات السعْي الخبيث مُباحُهُ في اسم هذا الضلل كلُّ دليل عن شعاب يضلُ فيها جماحُهُ

ومن الخير الانصراف عن خضراء الدمن، ومن الشر الاهتمام بها والإقبال عليها، وخضراء الدمن عليها للقول الشريف على الفتاة الجميلة تنشأ في منابت السوء، يسرّ المرء شكلها وجمالها ويسوؤه خلقها وفعلها. إن الشيخ الغزالي يحفظ الحديث الشريف صغيرا، ويعرف معناه ومرماه، ومن ثم فهو يجعل في نطاق كريم الفعال ومكارم الأخلاق عضراء الدمن موضوعا يطرقه في شعره، ليحذر البسطاء من خطر الاقتراب منها والاغترار بجمالها، وتلك هي أبيات الشاب محمد الغزالي:

يا ضيعة الحسن الذى أُضْ فَى عليك بهاؤُهُ وكسساك من نور الجسما لسمسموه وسناؤُهُ يا ليت قُددُس الطهر لم يُسْكَب عليك نقال فأه خُددًع معانى الخير يُزْ جَدى للنسَّح في اللاؤه والمائدة المحانى الخير يُزْ جَدى لللنَّه هي الألاؤه

带 群 群

أوْ لبتَ برقُ السحرِ لم يَسْتَ بْهِ قِه وَشَاؤَهُ يا كَالَ مَا أُوحَى إِلَى مَنْ راع هُنْ طِلاؤهُ هب أُ طِلاؤهُ هب أُ الطبيعة صادفت (وحا خبية ألطبيعة صادفت (وحا خبية ألطبيعة وامق قد مَا خبية واؤهُ كم ذا يُنف سحة عُ وامق قد مَا سَامة إغواؤهُ

والشيخ الغزالى ـ شابا ـ وقد نظم نفسه فى سلك الشعراء قد عرف أن بعض موضوعات الشعر توصف بسوء السمعة كالهجاء والغزل المكشوف الذى يؤذى الذوق ويخدش الحياء ويغتال سمعة العفيفات الحرائر، بل إن فن المديح أيضا يصنف مع هذه الفنون سالفة الذكر إذا ما اصطنع الكذب ومارس النفاق وخلع على الممدوح من صفات الحسن ما هو عطل منها، ومن المؤسف أن الكثرة من شعراء المديح لم يبرءوا من هذه الصفات المرذولة حتى إن الأمير قابوس بن وشمكير سلطان طبرستان كان يرفض أن يستقبل الشعراء الذين يقفون ببابه برغم كونه شاعرا، وكان يقول لحاجبه: إنهم كاذبون منافقون، ويكتفى بأن يأمره بإجازتهم بالمال دون السماح لهم بالإنشاد بين يديه، فأراد الشاعر الشاب محمد الغزالى أن يبين أن المديح إذا ما توخى الصدق والاعتدال وقاطع النفاق والابتذال، صار من أكرم الفنون مقالة، ومن أسمى الموضوعات مكانة، فأنشأ لمثل هذا النهج مثالا فى قصيدة جعل عنوانها «مدحة فى صنيع» وفيها يقول:

إذا كان حسنُ الشّعْرِ مَيْنًا مزخرافًا فلا كان شعرٌ نكّب الصدق قائلُهُ! لحتُ اتَساقًا بين كلّ محبب وبيستَك في قلب هو الطهرُ آهلُهُ صنيعٌ كعمق الخير فيك قبولُه ومِنْ روحِكَ الزاكي تُوَى في نائلُهُ توسمتُ إِخلاصًا يحفّ جلاله وبهجة جوّاد نفي الزّيْف سائلُهُ

أفاضت شعوري الجؤلَ آيةُ مِنَّة نُصرْتُ بها والربْعُ عُرْيَانُ مَاحِلُهُ فَكنتَ كَزهْرِ القَفْرِ أَظهرَ طِيبَهُ مَنَ الشوكِ مؤذى اللمسِ تَذْوَى قَوَاتَلُهُ فَكنتَ كَزهْرِ القَفْرِ أَظهرَ طِيبَهُ مَنَ الشوكِ مؤذى اللمسِ تَذْوَى قَوَاتَلُهُ فَكنتَ كَرهْرِ إِننى الآنَ فَياعَلُهُ؟ فَأَيُّ شَكُورٍ إِننى الآنَ فَياعَلُهُ؟

هكذا كان محمد الغزالي معلما للفضائل في فجر سنيه التي قال فيها شعرا مثلما كان داعيا لمكارم الأخلاق في جميع مراحل حياته.

#### الوصف:

كان الشعراء الفحول الأقدمون وبخاصة شعراء الشام ومصر والأندلس يرون أنه لا تكتمل للشاعر أسباب النبوغ إلا إذا أجاد شعر الوصف بعامة ووصف الطبيعة بخاصة، وقد برع في ذلك البحترى وأبو تمام وابن الرومي وابن المعتز في العراق، والصنوبري والسرى الرفاء وأبو عثمان وأبو بكر الخالديان وأبو الفتح كشاجم والوأواء الدمشقي في بلاد الشام وابن وكيع التنيسي وصالح بن مؤنس وأبو القاسم بن طباطبا وأبو نصر كشاجم والمرفقي في مصر وابن خفاجة وابن حمديس وأمية بن الصلت وأحمد بن عبد ربه وابن شهيد وابن الزقاق البلنسي وابن الحاج والمعتمد بن عباد وغيرهم في الأندلس.

أراد الشاب الصغير محمد الغزالي أن يصنع في شعر الطبيعة مثلما صنع هؤلاء الفحول المشاهير، وليس من شك في أن هذا الصنيع كان أمرا موسوما بالجرأة، ولا نريد أن نقول بالغرور، فالغزالي لم يكن قد بلغ العشرين من عمره وهو يطرق باب الشعر ويسهم فيه، ومع ذلك فقد طرق باب الوصف، فوصف الشمس، والشروق، ووصف الفجر والليل، ووصف البدر والنجوم بل إنه تشجع فوصف الطبيعة الخضراء، فكان من عجب وبرغم حداثة سنه ومحدودية تجاربه فارسا جريئا وإن يكن في أول مراحل الفروسية الشعرية التي لم يكملها طبقا لما أوضحناه في صدر هذه المقدمة.

من المنطق ألا نمثل لكل هذه الموضوعات التي أشرنا إليها، ولكننا سنورد أمثلة من خلالها يمكن تقديم صورة أمينة عن الشاعر اليافع محمد الغزالي.

فى جرأة محمودة يصف شاعرنا الفجر، وهو فى نهجه هذا لا ينحو طريق القصيدة المعتادة، ولكنه يسلك نهج المخمسات التى تتفق قوافيها فى المصاريع الأربعة الأولى، وتختلف فى المصراع الخامس الذى يتفق مع أمثاله قافية ورويًا، يقدم الشيخ الغزالي الشاب هذا النهج الجديد قائلا:

مـــا أخــرص الجنادبا قصف د ليلا صاحبا وبالصـــوير جــاوبا دياجـيا سـواكـبا؟! صــــریر صــــمت ریّـق نحن صـــداهُ جــانبـا إذّ ظن لمحــا رائبــا في الأفق يعلو غــالبَـا مُعَصَفَ مَا وخاصبا

مـــــفَــرً من ذا الفلق!!

أحسيسا الحسراك الذاهبا في الليل كسان غساربا للنوريب دو صاحب الهاهوذا محكاطب لسلسيسل أن انسطسلق!

وحين ينظم الشاعر قصيدته في النجوم يطلق عليها « لآلئ الليل »، ويصفها مبعثرات إلى الأفاق، تفوق في بعثرتها تنسيق ناظم، وهي تشتت جحافل الظلام المتكاثرة، إلى غير ذلك من الأوصاف البديعة التي خلعها عليها شاعرنا الشاب الذي يقول:

لآلئُ الليل في ديجوره الطامي كجوهر - قذفَ الأصدافَ - بسَّام مبعشرات إلى الآفاق في عجب تفوق بعشرة تنسيق نَظَام طرائقُ النور تزجى الهدْي وسوسة رصينة كالسّكون الهادئ النامي تلك المصابيحُ حَيْرَى في توهِّجهَا في أي ناحية تُزُّجي السِّنا السامي! تكاثرت طلمات الليل فالتهبت لا تعرف اليأس في تُشتيت إبهام كأنها إِذْ تُغَالَى في مخاوفها ما ترسلُ اللمْحُ إلا محض إعلام؟ منائرُ الفكر الوضاحة اتقدت في نفس قاسية تأبي لإلهام

وفي مجال الطبيعة الحية ينشط الشاعر لوصفها وقد جعلها أمّه ، فيصف مروجها وبهاءها وشدة الحنين إليها ، مجتهدا في أن يرسم صورة لها مثلما فعل شعراء الطبيعة السابقون ، ولكنه إذ يثبت قدمه على أبوابها يظل محتاجًا إلى مزيد من الجهد والعمر والزمان حتى ينتظم صفوفهم ، وقد كان الغزالي الشاعر حريًا بتحقيق ذلك لو كتب له أن يستمر مع الشعر إنشاء وإنشادا ، ومع ذلك فإن الشاعر الشاب بقصيدته «حنين إلى الطبيعة » قد حقق غير قليل من التوفيق في التزام السمات الأنيقة والقسمات الدقيقة والخيال الخصب في محاولته تلك التي يقول فيها:

تلك المروجُ - بهيجةً - يهتز في إيناعها سحرُ الحياة الخالدُ ويموجُ في سيقانها متأوّبًا نَغَمُ الطلاقة والرفيفُ الناشدُ خضراءُ يانِعةٌ كميسورِ المُنى صفراءُ يابسةٌ جناها الحاصدُ أمّى الطبيعةُ ما أجلَّ معانيًا يرنُو إلى أصدائهنَ الواجدُ أمّى الطبيعة كلما زدنا نؤى عنها فكلُّ مسزيَف يتسزايدُ في صُنْعِها الفنان كلُّ سذاجة هي في ذرا التنسيقِ قصدٌ واحدُ في صُنْعِها الفنان كلُّ سذاجة

تتساقط الحجبُ التي تطوينني في شرِّ ما ألقى فهن مصائدُ أمى الطبيعة كم أحن إذا سعت قدماي في ضاحي حماك أشاهدُ

郭 辩 辩

#### القصائد الوطنية:

كان الطلبة المصريون في الماضي غير البعيد يمارسون السياسة ممارسة فعلية، يقومون بالتظاهرات الكثيفة العارمة ضد الفساد والاستبداد، سواء أكان الاستبداد من حكام الداخل، أم من المستعمر الذي احتل أرض الوطن، وفرض حكمه وسيادته عليها، ومن الحقائق التي عاشها جيلنا في أيام الطفولة واليفاع أن تظاهرات الطلاب كم أسقطت من حكومات منحرفة، ووزارات مستبدة، وكم

نددت بتجاوزات الاستعمار الأوربي لأقطار الأمة العربية من المغرب العربي غربا مرورا بالجزائر وتونس وليبيا وامتدادا إلى سورية ولبنان والعراق.

ولم يكن النشاط السياسي الطلابي مقصورا على طلاب الجامعة والمعاهد العليا وحدهم، وإنما كان يتسع ليشمل المرحلة الثانوية، وهي تساوى المرحلتين الإعدادية والثانوية في زماننا هذا، وكانت هناك مدارس ثانوية ذات شهرة في الإسهام في السياسة وذات صيت بعيد في التظاهرات والثورات التي كانت تدخل الفزع إلى قلوب الحكام والمستعمرين على حد سواء و تربك ترتيباتهم وتجهض مؤامراتهم.

من المدارس الثانوية التي عرفت بقوة شكيمة طلابها بحيث كان نظام الحكم يتحامى عضبهم: المدرسة الخديوية في القاهرة والسعيدية في الجيزة، وطنطا الثانوية، والعباسية ورأس التين في الإسكندرية وأسيوط الثانوية.

ومن المعاهد الدينية الأزهرية ذات الشكيمة والعزم المعهد الأحمدي بطنطا ومعهد الإسكندرية الديني.

كان الشيخ الغزالي رحمه الله إبان كتابة ديوانه هذا، طالبا بالمعهد الديني بالإسكندرية، فشهد كبريات الأحداث السياسية في عقد الثلاثينيات، وكان عقد الثورة على الفساد الداخلي والاستعمار الخارجي، فأسهم بشخصه مع زملائه في العمل الوطني، وعرف أسباب الفساد، واستجلى مظالم الاستعمار، وشارك في معرفة أمراض الأمة، واستنهاض عزمتها، واستيقاظ وطنيتها، وبالتالي ترجم تلك الأحداث الوطنية إلى قصائد شعرية انسربت في المسيرة العامة بأفراحها وأحزانها وصعودها وهبوطها ونجاحها وفشلها.

يكتب الغزالي الشاب ثلاث قصائد طويلة يوجهها إلى الأمة هي: «عودة الأمس»، و«إلى الأمة الكريمة»، و«أمة مسروقة تحت الشمس»، بل يكتب قصيدة عنوانها «جيش مصر» يشن فيها حملة توبيخ وتقريع للمسئولين لسوء حال جيش مصر الذي حولوه إلى جيش غير صالح للقتال، واقتصرت مهمته على توديع المحمل وتشييع الجنازات. ويلتفت الشيخ الغزالي طالب معهد إسكندرية الديني إلى شخصية الزعيم المصرى الثائر أحمد عرابي فيكتب قصيدة في تحيته، ويتذكر الشيخ الطالب «السكندري» ضرب الأسطول الإنجليزي للإسكندرية فينشئ قصيدة وطنية يضمنها أحزانه وأشجانه لضرب المدينة المسالمة التي يعيش فيها كطالب علم، ينعم بأرضها ويستمتع ببحرها ويستظل بسمائها.

هكذا عاش الشاب محمد الغزالي الطالب بالمرحلة الثانوية، حاملا هموم وطنه وأحزان أمته، فيترجمها إلى نشاط سياسي يمارسه، وتسجيل أدبي يؤديه، بإنشاء القصائد الوطنية التي تنبه الغافل وتلهب مشاعر اليقظان.

فإذا ما عدنا إلى عطاء الشاعر الشاب قارئين مستمتعين، بل متأثرين ثائرين، فإن قصيدته «إلى الأمة الكريمة» تلفت الأنظار وتستهوى القلوب، لأنها قصيدة ساخنة تخاطب ضمير أبناء مصر، تستنهص هممهم، وتوقظ النوَّام من سباتهم، في ثوب من عبارات التقريع وكلمات التوبيخ، وفيها أيضا يدعوهم إلى الثورة على مصائب التأخر وألوان الفساد، وهي قصيدة طويلة يستهلها بما يشبه الصدمة الكهربائية قائلا:

مستمرئي الذل هل تدرون ما كانا أخراكم الله، ما تأتون بهتانا وفيها أيضا يقول:

يا ضيعة الأمس كم ذا سُغْتُمُو جرعًا تشيرُ ذكرًا يعيرُ البأسَ مَنْ هَانَا دمُ الضحايا أكان الماءَ منسكبًا مستمرئَ الهون في واد به ازُدَانًا دمُ العرزيز لمصر جددً مرتخص لوخلّف التعبُ الحرونُ شجعانا «يا ليتَ لي بكمُ قوما إذا ركبوا شدُّوا الإغارةَ فرسانًا ورُكبانا»(\*) يا للضعيف إذا سيم الحياة لُقَى ولم يجد من وراء النصر نُشدانا إِنِّي لأهْتِفُ من قلبي ألا فئية للنيل ما نكثته العهد خذلانًا!

ويمضى الشاعر داعيا إلى الثورة دعوة صريحة يقول فيها:

دعوتُ للشورة الكبرى تؤجّ دمًا يأبَى الحسديدَ ويأبّي النار شُطآنا دعوت للثورة الكبرى إلى غرض يَنْفي السكون إذا ما سيم إِذْعَانا سَكَتُ محتسبَ الصيحات في غضب لما رأيتكُمُ للذلِّ أخْسسداناً

أما وقد فرغ الشاعر الشاب من قصيدته الساخنة التي عرّى فيها تخاذل الأمة واندحارها، الأمر الذي دفعه إلى الدعوة للثورة، فقد رأى أن يذكّر الأمة بأمجادها،

<sup>( \* )</sup> البيت مقتبس من الحماسية رقم (١) من حماسة أبي تمام.

ومحاولة استنهاضها، لتسير في طريق مجدها القديم، في قصيدة نفيسة جعل عنوانها «عودة الأمس» صور فيها ماضي مجد الأمة الإسلامية ـ ممثلا في الشرق ـ علميا وفكريا وحضاريا مع تذكير واضح وعين فاحصة إلى الحاضر الخابي، والواقع المتدهور للمسلمين، وتصوير الحضارة الغربية بصورتها الحقيقية المتوحشة البربرية التي ناصبت الشرق العداء، واستباحت أرضه وعرضه ظلما وعدوانا. يقول الشاعر الشاب محمد الغزالي في مقام إيقاظ قومه وتنبيه أمته:

أيها الشرقُ... أنتَ جدُّ غريب عن جللل، عَلَى وأمس عظيم تنكر العين أى أنقاض سوء؟ قد تبقت من البناء الفخيم أيها الشرق قد غفوت طويلا وتماديت غافل التهويم إن سلحسرا تزهو به جنبات منك يذروه رائع التسلحطيم ارتضتك السماء مه بط وحي حقب الطهر في ديار النعيم فإذا الصفحة الربيعُ مُحُولٌ ومحت نُورَها رياحُ سموم يا حفيد العتيق من كلِّ مجد أين في الابن مجد أكرم خيم! ضحّت الأرضُ من حضارة سوء قد غلا شرّها وغرب أثيم أين من ذاك للفضيلة شرقٌ؟ لا كدنيا الآلات صرعى جحيم! أيها الشرقُ هلْ أراكَ عزيزًا في انتصار على الألدَ الخصيم

وحين كتب شاعرنا الشاب قصيدته في جيش مصر وما كانت عليه حاله من ضعف واستكانة، وذلة وتعطل، قفزت إلى ذهنه شخصية البطل أحمد عرابي وزير الحربية، وصاحب الثورة التي ارتبطت باسمه، والمعارك الحربية التي خاضها ضد الإنجليز، وكان النصر مؤكدا للجيش المصري بقيادته لولا الخيانات العديدة التي تسببت في هزيمة الجيش العظيم وقائده الباسل، والتي كان أهمها خيانتين: خيانة الفرنسي ديليسبس وخيانة الضابط خنفس.

إن الشاعر الشاب محمداً الغزالي المتوهج وطنية، الممتلئ حماسا وحمية يكتب قصيدة عنوانها «أحمد عرابي»، يصب فيها الشاعر كل ما تحمل جوانحه من حب وتقدير وتحية وتمجيد للبطل أحمد عرابي، يقول في بعضها: حَيَّتُكَ من نفسى عواطفُ ثائرِ لا يستكينُ لسطوة من جائرِ ويشيُسرها نارًا يهولُ وقودُها فيبيد أو تلقاه أوْبَة ظافر حيتك من نفسى عواطفُ مخلص لا مأربٌ يُلهيه شأنَ الفاجر للمحدد ما يبغى يُكَللُ أمَة للنصر ما يسعى قليل الناصر

حَسَيَّتُكَ نفسى بل تحسية أمة تحسوك تمجيد الجسرى والماهر إن فاتك النصر الجسميل فإنها كسوات جدد في طريق واعسر

带带带

إِنْ فَاتِكَ النَّجْحُ العَزِيزُ فَإِننَا نَسَعَى نُحطَّم رَغْمَ جَدَّ عَاثرِ فَى ثُورةً كِبرى سنسعرها لظَّى يَفْنى أتونَ لهيبِها المتطايرِ في ثورةً كبرى سنسعرها لظَّى يَفْنى أتونَ لهيبِها المتطايرِ ويبلغ افتتان الشاعر الشاب بعرابي قمته في تقديسه لشخصه على هذا النحو

قُدًسْتَ مهزومًا تعفّر في الثرى قدست مقهورًا كسير الناظرِ قُدّست يوم بكيت إذ سقط الحمي لا نصر يُرجى لا دفاع مغامر

الجريء:

#### 群 辩 辩

إن الذى قدمناه من نماذج يدل في وضوح على أن محمدا الغزالي الشاب كان شاعرا واعدا، أسهم بفنه الشعرى الجاد في جميع قضايا زمانه، وتحدث في صراحة وإبانة ـ شعرا ـ عن قضايا نفسه.

والأمر الذي نرمى إلى توضيحه والتأكيد عليه هو أن هذا الديوان الذي نقدمه، قد كتب كله في سنوات قليلة سابقة على سنة ١٩٣٦م أي أن محمدا الغزالي كتب هذا الديوان بجميع محتوياته وهو دون التاسعة عشرة من عمره المبارك، ومن ثم ينبغي أن يتسامح القارئ معه حين يعثر على هفوة هنا أو غفوة هناك، فلم يكن الشاب قد استوى على دوحة الشعر عوده كاملا وهو يكتب هذا الحصاد النفيس أغلبه، المتوسط أقله.

لقد سعدت بالجهد الذي بذلته في تحقيق هذا الديوان، فقد سلّمه إلى المهندس ضياء الدين والدكتور علاء الدين نجلا الشيخ الجليل وقد عثرا على هذا الديوان مجموعا بحروف المطبعة القديمة، وكان اكتشافهما له بين مخلفات والدهما الجليل عليب الله ثراه ـ أمرًا يدعوا إلى السرور، بل وإلى دهشة بعض أصدقاء الشيخ الذين لم يكونوا يعرفون من أمر شاعريته شيئا.

لقد كانت الأخطاء المطبعية من الكثرة بحيث تحول بين المرء وبين قراءة الديوان وبالتالى فهمه، إذ لم تكد تخلو صفحة من عديد من الأخطاء التي يصعب تصويبها، فضلا عن الألفاظ الساقطة من الطابع والكلمات المشوهة التي تحتاج إثبات بدائل لها، مما يشكل موقفا شائكا ومحوطا بالعقبات الصعاب.

غير أن حبى للشيخ الغزالي وأخوتي له عقودا من السنين قد بعثا الهمة في نفسي، والصبر في جوانحي، فتوفرت على الديوان قراءة مرات متتالية مستأنية، وفي كل قراءة كانت عيني تقع على جديد من الأخطاء اللفظية والمعنوية والأسلوبية والعروضية والألفاظ الساقطة والكلمات المشوهة، أو تلك التي ربكت جامع الحروف فقدم بعضها على الآخر إلى غير ذلك مما يصعب حصره ويقصر الباع عن استقصائه.

هذا وكان الشيخ الشاعر الشاب كثيرا ما يختار كلمات غير شائعة الاستعمال والفاظا غير مأنوسة للناس، يصعب على القارئ غير المتمرس فهم معانيها ودلالاتها فوضعت في الهوامش شروحا لها، وتجليات لمعانيها، وبذلك يكون ديوان الشيخ محمد الغزالي الذي اختار له عنوان «الحياة الأولى» صالحا لأن يتبوأ مكانه في قلوب محبيه الكثار، ومريديه الكبار.

نسأل الله أن يجعله مصدر نفع، وسبيل فائدة، وأداة تربية، ووسيلة تهذيب، فالديوان يستهدف كل هذه الأغراض التي لم يغفل عنها الشيخ الجليل يوما ما في حياته، وهي إن شاء الله تعالى في ميزان حسناته، كما نسأله تعالى أن يتقبل هذا الجهد المتواضع خالصا لوجهه الكريم، وعليه سبحانه قصد السبيل.

# مصطفى الشكعة

فجر الجمعة ١٠ من جادى الأولى ١٤١٨ ١٢ من سبتمبر (أيلول) ١٩٩٧

# الحياة الأولى أونحو المجد

أُردْتُ على المنام. ولن أرادًا ثماني عشرة مرَّتْ سهادا!! كرى النُّوام أن يغفو اتسادا فكانت يقظة المضنى بنائي تغــالبــه ولا تألو اطرادا وكانت في سبيل الجد تسعى إلى أنْ أشرقت هْديًا جليل شموسُ الصحوف في أفقى تَهَادَى

带 带 带

وأضحت للورى ـ عندى ـ ظلال ا عَنَانِي مــا قَلُوهُ من عظيم و شــرُّ النوم مـا رَانَ إبهـامــا ثماني عشرة مرت طلابًا كـــأني إذْ أُطلُّ على رحــاب

مقلَّصةَ الرسوم. نأت مهادًا!! تجَافوْه وأعهاني افتقادا تَنكَرَ لي! ركودٌ ليس يفتا يُثيرُ الصمت كي يطغَى فسادا يُضَيِّعُ في مجاهله الفوادا حثيث السير ما هُمَدُتْ نفادا حواها الأمسُ، يُوسعها ابتعادا يشعُّ لها وميضٌ من حياة يُحسُّ بخيمها العاني المرادا

تحس بخيمها العاني شرودًا يراودها ليُسلسها القيادا فتهزمه وترجعه فلولا كبيحات تحذره المعادا كأن النصر خامرني انتشاء وقد نُكبِّت أثقالا شدادا وزالت عن وهيجي مظلمات صنعْن له حجابًا أو رمادا

إمضاء محمد الغزالي

### الخمرة الإلهية (١)

ضحوكٌ إلى الشُّرْب الصفيِّ وَهيجُها ففي بسمات الكأس بسمة نور عذابٌ شهيَّاتُ التحسِّي كأنما سررارُ وجود الروح ذوابُ نميسر دَفُوقُ المعاني مصعداتٌ إلى الحمي حمر الله مضواءٌ كفيض ذرور

\* \* \*

علاها الجلالُ الطلقُ غيرُ طهور؟ مصرَّعُ أقساد ذليلَ مسرير؟

حماك، وهل يسمو إلى السدة التي حماك وهل يَهْوَى بعيدَ انفساحه فأنت الكمالُ المستفيضُ بداعةً فيا سعدَ روح من سناه عميرَ!!

※ ※ ※

قطيسرات مسجدود الحسياة قسرير بأسهال دنيا أو رُؤًى لحسير بغيًّا لأضحت طُهْرَ بنت الحور

حياتُكَ ضلاَّتِّ(\*) فخذْ من رحيقها فتم السعاداتُ التي لن تنالَها ولو مسّ اللمحُ صرعي شرورها

※ ※ ※

<sup>(\*)</sup> الضلة بضم الضاد الحذق بالدلالة وبالفتح الحيرة وبالكسر الضلال.

كمثل مزجًّى مَنْ رُبًا الخلد مسعد إلى جاحم وعسر المهاد حرور

كأن السرور المجتنى من شرابها إليه سرور الأرض جدُّ حقير إذا صحوها يخبو فَلمْ ألف كابيا تُوى فيه إيحاش الشقاوة يورى

#### 袋 袋 袋

ويا عجبا كم من طمأنينة بها وداعهة إيمان وأمْن قرير..؟ نماها الجنابُ المستَعزُّ شموخُهُ حواشي ركابِ بالبهاء منيرِ

فأيُّ كئوسِ غُولُها للدني التي تروع بؤساها وأي خمور..؟

### الخمرة الإلهية (٢)

غريبا أرى نفسى فأجفلُ إذ هوتْ حياتي يغزُوها عن الله بُعدُها!!! ورُبُّ كئوس حفَّها الأمْنُ والهدى شرْبتُ فما أسمَى الذي رُد مجدُها نفي السوء معناها إذا اشتير شهدها

خمور تناهى في الكمال صفاؤها

袋 袋 袋

كَذَوْب حياة خابَ في السعي ورْدُها

أعيدى طريدَ القرب من شرِّ ضلة رمته بعمياءَ تَسَعَّرُ وقَّدُها فطالَ غرورٌ كان يُزجى خداعَهُ! بنفسي، فمن وتر قد اهتاج حقدُها إلى الله ! واغتالي من الصحو زائفا

**铁铁铁** 

هداى بريق الكأس إنْ ضَلَّ قصدُها

ودنيا أتاهت عن مـشـاب هَوَيْتُـهُ أصارعها آصار (\*) نفس تريدها حياة مرجّى القرب لله وجُدها ففي الكأس فَيْضُ الحق والجدِّ كلما ﴿ طَعْي منجِحِيمِ الناسِ يُجتاحِ نكدُها ﴿

禁 禁 禁

<sup>(\*)</sup> آصار مفردها أصر بضم الهمزة وفتحها وكسرها يعني عهود.

يهونُ لديُّ المنعُ. لا جاد رفدُها أعيدي طريد القُرب يا خمر ً إنني تثير حياةً لن يُغَلَّبُ وَأَدُها وفي الكأس ريِّ للصداة (\*) إلى الهدى مشاعر مغلول طوى الكون حسُّه ودنيا شباب ليس ينفك قيدها

\* \* \*

محتقة الآماد فهي قديمةً له المجــدُ جـبـارًا إذا كـان بؤسُهـا

مع الله ما أزكى! وقد طابَ خُلْدُها له الجيدُ رحمانًا إذا كان سَعْدُهَا سكبتُ على كلّ الحياة مالامحا تلوح بنور الله إذْ كان فردُها

<sup>( \* )</sup> الصداة مفردها الصادى وهو العطشان.

# الخمرة الإلهية (٣)

نشــوةُ الروح زهاها قـبس في دُنِّي أخرى، إلى الأوْج رفيعه طوَّفَتْ فـيـها، وَرَادتْها، فـما كلما زدتُ احــــــــاءً زادني وَحَسِبَتْني كِشفَ أسرار لدى

أَدْركَت خُبْر نواحيها الوسيعه ..!! طيبُ ريَّاها نفاسات وديعة ْ خافيات الكون تلقاها منيعًه

袋 袋 袋

جسرعة الإلهام والقسرب وما في جلال الله من حُسسنني بديعة وشعماع الهدي في الأكمواب من اغتدى نشوان لا يلوى على بهجة كالآل(\*) وضاحا بقيعة

خامرته ومضة اللمح سريعه

袋 袋 袋

اســقنيــهـا أُنّسَ أوضــارى إِذا حُفلتٌ بالشر دنيانا الوضيعةُ واستقنى أكؤسها مترعة أستفق من هول بؤسها المريعة ينظمُ الأرواحَ فسيَّساضُ سناها في مجاني الصفو والبشر المريعُه (\*\*)

<sup>( \* )</sup> الآل شبيه السراب. القيعة الأرض المنخفضة.

<sup>( \*\* )</sup> المريعة بفتح الميم يعنى الخصبة.

عن شرور خَفَّت الدنيا صريعة مسعدات من معانيها المذيعة نحو أوطان نأت عنها سميعه أبدا تهــتف في شـوق نزُوعــهُ

فيك يا خمر انطلاقي عازف أين غُــوْلُ ﴿ ۚ الطَّاهِ وِ المَزِرِيُّ فِي ا لذةُ الأرواح في مـعـراجـهـا فسهى لا تألو طلابا نحسوها

群 举 群

يا جـمـالَ الكأس في رقـراقـهـا هدأتي في قُـرَّة النفس الصـديعـهُ وانصرامٌ لقيرود أُحْكمتْ ذلةُ الهون(\*\*) ودنياه الفظيعه (

<sup>( \* )</sup> الغول بسكون الواو الصداع والسكر.

<sup>(</sup> ۱۱% ) الهون يعنى الهوان والاحتقار.

### الخمرة الإلهية (٤)

فـؤادى مـا وعى أو مـا أحـسًا فلن يرضى من الأوهام أُنْسَـا صها الحقُّ باعدنا مداه ولو شئنا لأَدْرَكْنَاهُ لَمْ سَسَا جَني الخمورُ ما يبغي شهيًّا جناه من طلان الرحمن كَأْسَا جهوارٌ حف عليها كلَّ شيء فمن يسمو إليه طاب نفسا

攀 攀 袋

ولن آلوه إشهادا مُحَسَا هواتف باسمه ينبئن عنه وكنت حسبتها من قبل خرسا شعوری إن عداه صار بخسا

كياني في وضوح العلم نور كما الأكوان في الإدراك شمسا فلن أَلْقَى الجَهُولَ وقد علاني عراني من معانيها قرارً

禁 禁 禁

تفجّر سلسبيلُ الخمر ريًّا لظمان صدى مساتحسسًى

دمائي في عروقي مفعمات حنينا للرضالم يدريأسا

<sup>(</sup> والطلامن أسماء الخمر.

أَقُـرْبَى منك أرجـوها مـؤسَّى أُحَـيَّـرُ إِن تخـفَّى الحقُّ لبـسا وُرْسانِ وَرْسانِ وَرُسانِ معان أرسانِ وَرُسانِ وَمُسَانِ أرسِلَتْ تَهْمِسْنَ هَمساً

بعدت عن الأنام فليت شعرى تباعدنى الحياة فهل ترانى سناء الشرق يحبوها ضياء وأذنى مثل عَيْنى قد سبتها

<sup>(\*)</sup> عقيق الغرب يعنى حمرة الغروب، الورس الصبغة الحمراء.

# عسوائق

يا قــــودى تحطُّمى عند مـــشواك فــارتمى وتمردت كلمكا توثقكيني بمحكم وترينين بغ يحقق للرك ودالمه حدّم فالما فالمستنت ألف عامة المستنت أغلب المستنت المستن المستنت المستنت المستنت المستنت المستنت المستن المستن المستن المستن المستن المستنت المستنت

\* \* \*

عند مسشسواك فسارتمى

یا قـــــــــودی تحطمی إنّ أمراً رغب بسته قد غدا غرار ملزم واحستسبساسسا أردْته لم يتَحْ، لم يُحَسستَم في انتـــــــــار وأدْتُهُ (\*) بعـــد أن كـــان هازمي ف أنا الآن مطلق لست للذُّلِّ أنت مع في الله في

\*\* \*\* \*

<sup>(\*)</sup> وأد يئد يعني الدفن حيًّا ومنه وأد البنات في الجاهلية والمعنى هنا: قضى عليه.

كل غل حطم ـــــه كــاديرتد حــاطمي كيف يرضى سفوحها مستطيع التسنم لاسكون يسروضنسي فيه تخصيع مسلم فاستقرى مهينة عند أدنى القددم

يا قــــودى تحطمى عند مـــشواك فــارتمى

#### دنیــای

هي دنياي عشت فيها فريدا وانتأيث المأوى القصي عتيدا وبحسبي في عُزلتي من سمير أنني ما حييت أبقي وحيدا

袋 绺 绺

في كفاح بل كنتُ عنها صَدُودًا

أخصلتني من كل أوْشَاب سوء تبتغيني منذ اقتحمت الوجودا تبتغيني قَسْرًا يكفكفُ نارى يتمشى في جَذْو تَيْهَا خُمودا وألَّما يُزْجى السكونَ قـــــولا لنشاط ما يستكينُ همودا قد تناءت عنى وليس انتصارا

张 铁 铁

ما لهذى الناس هوت في حضيض ساء ما استمرءوا القرار البعيدا ارتضوا من حراكها الهون قصداً في ضلال عن السبيل مجيدا فوعوا من عظيمها أنَّ ما لم يكُ قَدْحَا يكُ الجليلَ التليدا هي دنياى قد ضننتُ بها في مستراد وعَي المطاعنَ سودا وض جيب من المعانى هواء مقفرُ الجدّ مستريبٌ جُمودا قد طغَى سَوْؤُهُ وأينعَ شَوْكًا قتل الزهورَ واستحرَّ صعودا كم من الخير صار للشرّ يحيى فيحيل الموات أنضر عودا

وضلل يجرى إلى يقظات في جلال الأحياء حتى تبيدا

### النضس والكون

بين النفس والكون علاقة فكأن عناصرها أخذت من كل آياته معانيها وترجمت في إحساسها به غوامضه.

من ملديد الفضاء دقَّ عن الفه لله وضوحًا أو ادَّراكَ نهايهْ وانْسهامُ (\*) الآفاق عمقًا بعيدا مسا أحطات به وُهُومُ درايه ْ

صاغت القدرةُ الصناعُ نفوسًا مبدعات فهن في الكون آيه "

#### ※ ※ ※

نحن أصداءُ ما حُوى من معان حافيات بالسعد أو بالشكايه " تكفه وأ الأجواء والنفس ضلالا وتستنير هدايه المحاية والجديدُ النضيرُ بعد البلِّي الهـ رَدُّدَتْهَ ـ الأرواحُ ثم أف اضت في الحسيَّت به على الكون غايه عباكسياتٌ نفسَ الشعور قويًّا نحن في الكون كالخلاصة جُمِّع للهُ شَتيتًا من مُسْتَدقً العنايهُ

ـشِّ مُـعَـانٌ للهـدْم أو للبناية أو ضئيل المرمى قصيُّ الزّرايهُ

<sup>(\*)</sup> الانبهام: الغموض والاستغلاق.

### الخطيئة

هو اجسُ الشرِّ أضحتْ وطأةً عظُمتْ ثم استحالتْ غلابًا بَيِّنَ الخطر في فترة هَمَدتْ في النفس عصمتُها فراضها فَعَنَتْ إصغَاء مُؤْتَمر وسطوةُ الشرِّ إن تَلْقَى مهادنة تستلَّ مَاضيَةُ في غير ما حَـــُار

#### \*\* \*\*

وللسقوط سويعات تطيش لها عواطفٌ طالما ضجَّتْ لدى النذُر وفي طباع الأناسي ما يزيُّنُها شوهاء قاتمةً يا خفّ البشر ساعُ الخطيئة في مربدً عسرتها تُجوزها الروحُ في لَجب من الغير يستمرئ الجسدُ المنهومُ ما حَليَتْ مظاهرٌ قد حوتْ من كل ذي قَذر

فـــان ثُويْت فَلَيْلُ الإثم مطرد وإن خرجْت فلا يُقْرَبنك من وضر

### ملائكالخير

ملائك الخير لا تنسينني أبدًا لا زال فيضُ نداك الجزلُ لي مددا وفي غضون هجوم الشرِّ فاضطهدي جنوده السود ما إن زالَ منعقدا وعكّرى نَصْرَهُ بالنهض وسوسة وبالضمير مُثارًا إن يَكُن خَلَدًا هديك الطهرُ جُلُّ الهَدْي نبرتُه لا زال متَّسقَ النغمات مطردا ملائك الخير كم لليأس من غَلَب إذا الشقى تمادى غَيُّهُ عددا ولم يجد أملا يرضى لعشرته إقالة فتهاوى حيشما ورداً فأنهضيه ليرجو عند كبوته مواطن الخير يَسْعَى نحوها صُعُدا ملائك الخيير فاهديه إلى رشد رأى المآب ذلولاً فانبرى سهدا إذا تناهى ضلل في غروايت فعجلي الحسم والإيقاع ما وجداً ملائك الخير لا آلوك مستمعا ولست آلوك حتى النصر مجتهدا

### 

من طَهُ ورالنوريروى مستهامًا مثل ثمل

يا حياتي حفَّك الهُدياً ن (\*) من روح وعـــــقـل وحُــبـيت اليـقْظَةَ الكب حرى نجــاة من مـــهـطلً وَوَعَــيْت الفكرةَ العُليا تحــامت كلَّ سـفْل جــــزلة النبع سكوب من حصصيض الجسم تُعْلى يا حـــيـاتي إنما البـد ءُ طهـورَ الخَلْق سَـهُلي

**\*\* \*\* \*** 

ف الج مالُ الفذُّ في روح صدق غير نَذْل فيه للمجداتساق لبعيض الشريجلي كيف يصف و نورُ روح في ظلال الجسسم غُسفْل مــــا بـهـــاءٌ فـي وعـــاء ليس يحــوي غــيــر خلِّ فانتهاكُ الجسم شيءً ليس يعسد بفسضل

<sup>( \* )</sup> الهديان بضم الهاء مثنى الهدى.

إِنْ كَـمـالُ الروحَ يســــا ديه فليــامــرْ ويملى يا حـــيش المذلِّ يا حــيش المذلِّ

#### 群群 群群

إن للجسم طباعا إن تَغَالَتْ فَلِقَاتُ لَل المحسم طباعات المنافية المساعك الأمسر تريه إنما صبح بسسلً

#### 袋 袋 袋

ما دوى الشهوة المرنان إلا مصفل طَبْل وضعيا الشهوة المرافق المنافق المن

### «الصلاة» ...؟؟

تِلْكُمُ الوقفةُ ما أجملَها! في حُفُولِ (\*) بالمعانى الذاخرهُ تلكمُ الوقفةُ فيها متعةٌ من جلالِ الفتراتِ الطاهرهُ

袋 袋 袋

فالطويَّاتُ الخفيَّاتُ إلى صَمْتِهَا البارعِ تُلْفَى سافرهُ مُسْلِسَاتُ الْقَيْدِ قد أسْلَمها مبهمُ الأَنْفُسِ أولى آخرهُ

فتراتُ الطُّهْر مَا أَجْملَها...! حين تبدُو في الذهول الذاكرة

فتران الطهرِ ما اجمعها . . . ؛ فلو انَّ العُـمْ رَ منها كُلُّهُ ما دَرَى التشريد حتى البادرَهُ

\* \* \*

واصلاتى حينما يَرْفَعْننِي من حدود للحياة الظاهره واصلاتى بكنوز النورأن يقطع الجسم الأثيم الآصره

\* \* \*

مُنذُ كِرَاتِي أبدًا بالصحْوِ إِن غَام أُفْقِي فت عالت باهره كالحُصانات تقيني سوء ما يَبْتَ غيني من دَنايَا قاسره ..

<sup>(\*)</sup> جمع حفل، ولفظ حفل يعني الكثير أو التجمع بكثرة.

### معاني الضاحك....

أستعرض الدنيا وإني الآملُ أبدًا لمَحْسَياهَا أنا المتفائلُ قلبي يحدثني حديثَ مؤكد السعدُ في العيش الحبب ماثلُ الحزن فيها قد نفاه لُبُّها لبِّ جميلُ الزهو إذ يتخايلُ!! صدفَتْ عن الأكدار دنيا لا تنى تزجى الضياء إذا غزاها آفلُ خفيت فما الداجي السحيقُ بعادُهُ الوعرُ مَحْهَلُهُ الذي يتشاكل إلا يزيدُ هواى فيه خفاؤه ويزيدُ نَشْدتَهُ الحبُّ السائلُ نورُ الحياة وما أجلَّ طيوفه! يزكو برونقها البريقُ الحائلُ وحْيُ الضياء نصاعةً ورحابةً كالعرس زَخْرَفهُ سرورٌ كاملُ في الأرض مربّعُها ومشتاها أرى نورَ المني إنْ كـان يأسٌ مـاحلُ والقبةُ الفيحاءُ غائمةٌ وضا حيةُ الصحيفة في مدّى يتطاولُ جُـدَدُ (\*) المعاني في الحياة قَصيَّةٌ عن لغيو مصنوع سناهُ زائلُ عينايَ شَوَّاقَان حُسْنًا يُجتلى للنفس عيشًا فيه فهو الآهلُ نُهُ رِ ولي لاتٌ يروعُ جلالها فتنًا يُنمِّ قُها السلامُ الشاملُ

<sup>( \* )</sup> جُدد : مفردها جدید و جدیدة .

بسماتي الحسني وكم أرسلتها عنفواً تداعبُ طيبَها وتبادلُ فطرُ (\*) الحياة رحيبةٌ ميمونةٌ بقيتْ فلا المعنى المنضّرُ ذابلُ

لا شوم يذهب بي منذاهب أسود عن كل أفراح الدُّنا يتنذاهل !!!

\* \* \*

نفسى هواها الخيرُ فهي غريبة عن سوء ما يهوي إليه سافل أ

ناس تُهورم في مسباءة عساصف لنكر الحسساة بها مُسبيزٌ غائلُ نبذتهم الدنيا سعادة مُرْتَج ضاحى السريرة للوني (\*\*) يستأصلُ!! مُسخُوا ضعافًا في اجتماع شانه للسوء قـوالٌ له أو فـاعلُ صفحاتُ ما خَطَّتْ نصاعتُها سوى خطرات قلب بالعللا هُو حافلٌ عـــقلى ولا نورٌ يحلُّ رحــابه إلا ومنْ قلبي اســتطابَ الناهلُ لم يَرْضَ إيحــاءً ولا هديًا إذا لمحَ المهانةَ فيه خيّم عاقلُ تدرى النفوسُ الملهماتُ طريقها؟ بين الأباطيل التي تتـخاذلُ!!

<sup>(\*)</sup> فطر: مفردها فطرة وهي الابتداع والاختراع.

<sup>(\*\*)</sup> الوني: الضعف والإعياء.

# النزمين السَّخور

رَافَ قُتُ هذا الكونَ من مولده إلى المسات المرتجَى المرتقب فأنت للحياة صنو مفرد مكتنف منها ضجيج الموكب تحف مواكبُ الحياة تسعى حيةً أو أَدْرَجَتْ مظلمَ ذاكَ التَّسرب أمسُ الدفينُ معنيَّبٌ لا يُرْتَجَى مثل الغداة تحف ستْرَ مغيّب سيان علمٌ ليس يجدى ماضيا أو جهل آماد الظلام الختبي لا نورَ إلا اليومُ في إشراقه وحوى شموسَ الأمس داجي المغرب من مطلق الزمن السَّحُور رحابةً وفتاء آثار كثير الشُيّب غمر القرون سحيقة في غابر وطوى القرون خفيّة كالغيهب سَـــيّــارُ والإصْــرار ملءُ فــؤاده سيــارُ لا يدرى لغـوب المتعب إِنْ نَرْضَ أُو لا نرضَ فهو مسخرٌ يطوى الدّنا في سيرهنَّ الدائب

\* \* \*

لمَسْح زمان ِثم ماذا؟ ما ترى؟؟ شاخَ اكتهالا ذا الوليدُ المحتبى

أو نال من خفض ومن رفاهة يأسُ بؤس في ضياع المترب (ش) وَبُدُّلُ النُّصْرِ الربيع قساحيلاً وبدَّل الربْع قسواء الحسزب أو غَلَبَ الصمتُ حياةُ ما ونتْ تشيرُ إحياءَ الحراك الصاحب في كلِّ أفسئدة الورى لك مَعلَّم مستباينُ الأوسام جدُّ مُعْجب!! كم أنت في القصر المحبب موجز الناسر قلب المرء أو إِنْ يطرب!! كم أنتّ في الطول المملِّ لجاجةٌ مكروهة تُرْمَى لدى المكتئب!! مستسباينُ الأوسسان ناء سرَّه طاغى الحقيقة والسرار الخسب بحـــرٌ هي الأيام في قطراته ذَخَرَتْ بها أمواجُه إِن تَصْخَب لا اليوم مقياسُ الدهور بعيدة لا الذرة الصغرى بتيه سَبْسب الشمسُ إِنْ دارتْ ففي دوراتها فردٌ مدارٌ وعديدُ أَحْقُب ما اليومُ إلا لحة في خاطر في ذهن ميعاد الهدى منشعب يا قـسْمـتى منهُ وما أضْألها! في عُـمْر كون مدلهم النقب لا ليت شعرى هل أنا مُقْتَطَع منك أو أنت قاطعي مُقْتَضبي إنى لأرجوكَ انفسساحًا أجلى فُسْحَةَ مجدود (\*\*) مُضَاءَ الكوكب

<sup>( \* )</sup> الذي أصابه الفقر .

<sup>( \*\* )</sup> المجدود: هو ذو الحظ السعيد.

### الحضارة الحديثة

ما قادها الغرب فلتصمد لها الغير تلك الحياة التي تهوي وتنحدر غيلَتْ (\*) براءتُها والشرقُ مَدْرَجُها لما تَعَرُّفُها الغربُ الْمَرِيدُ ذوتْ فكلما جدَّت السعيِّ الحشيثُ إذا كأنما الغَرْبُ مو كولٌ إليه دُجِّي يَطوى الحياةَ إذا تعلو فتندثرُ قد كان شيطانُها إذ كان مُوردُها حضارةٌ ساء ما شاد البغاة (\*\*) بها قد نَمُّقُوا الظاهرَ الخَدَّاعَ واصطنعوا ما ثَمَّ إلا رسومٌ كلُّ ما عُنيَتْ فدينهم من هواها كلُّ ما رغبوا حَصارةُ الآلة المطموسة احترقتْ إراحة الجسد المنهوك غايتُها وبئسَ ما كَيَّلتْه ضاقَ ذا الوطرُ

لا إثم يوبقها بالسوء ينهمر مواطنُ الخير بمحو خصْبَها الشُّررُ معرقلُ السعى قد باتت له حُفُرُ مزالقًا حفَّها من حَسُّفهَا الخطرُ وساء ما زخرفوا فيها وما بذروا مظاهرًا لُبُّهَا استخذَى به الوضرُ ( \*\*\* ) به و جو هر ما يُجْدى له احتقروا وسعيهم من هواها كلُّ ما اقتدروا منْ حَرِّها الروحُ إذ للضِّيق تُقْتَسُرُ

<sup>( ﴿ )</sup> غيلت البراءة: أي اغتيلت وقضى عليها.

<sup>( \*\* )</sup> البغاة : جمع باغ وهم الظالمون .

<sup>( \*\*\* )</sup> الوضر : يعنى الوسخ والأصل فيه وسخ الدسم.

ما أكرم المهد حتى في الشرور يُرى سهلَ الخليقة، لا تعقيدً، محتقرُ تلك الحياة كأنها لم ترب على هَدْى السماء تعالتْ رُسْلُها الطُّهُرُ أغايةُ الأعصرِ الفيحاءِ طيبةً ذاك المصيرُ؟ فما أسمى الذي خسروا!!

### الأم\_\_\_ل

أيها الهاتفُ بي: إلى الإمامِ أيُّ معنى في دمائي ثائر؟ يستحتُ السيرَ دفاقَ الدوام جَارفًا كلَّ عناء قامر!

#### \* \* \*

فى رسوخ واطراد لا يبيد دائب السعبي دءوب الزمن كل يوم فى دُنا عيزم جديد ناهل القصوة نائى الوهن ناهل القوة من معنى الحديد وانسكاب من جسلال الفطن

#### \* \* \*

أيها الصبحُ إذا كان ظلام لا وقوف في الزمانِ السائرِ!! مُذكرى بالنصرِ إن كان صِدام في دُجَى الضعفِ البئوسِ الخائرِ

#### \* \* \*

ينتقل المنتحر من لا شعور بالسعادة إلى لا شعور مطلق (من منطقتهم)!!

أيها الساخعون(\*) أنفسسهم إِنَّ فَقْدَ الشعور أمْر مقيتُ قد تركستم نور الحياة وأوصد تُم رتاجَ الدجي فاين المسيتُ ما بدلتم من عيشكم؟ أَشَقَاءٌ أم نعييمٌ في نَيْله أن تموتوا لا شقاءً ولا نعيما زعمتم فقد حسر عن الحياة شتيت الم إِن خيرًا منه شقاءٌ مقيم في حياة بنُورهَا مكبوتُ

\* \* \*

<sup>(\*)</sup> الباخعون: بخع نفسه يعني نهكها وكاد يهلكها من غضب أو غم.

# سريّ وثريّ ١

وَدَدْتُ الغني لو أن ذا المالَ مسعدٌ سعادةَ ذي روح سعادةَ ذي عَقْل فلما رأيتُ المغتنين سَعَوا له لَذَاذَةَ ملبوس لذاذة ذي أكل حقرتُ ثَرَاءً يبتغي الذلُّ موئلاً يريدُ مُقَامى في مَواطنه الْغُفْل وَددتُ الغنَى أَقْصَى مطالبَ بائس أُواسى جمروحًا أو أُبدُّدُ منْ جَهْل وَشُـرُ الذي آسي عليه مطالبٌ لروحي كبيحات تردُّدْن في قَفْل غَنيُّ أَنَا بالنفس والسعد والمُنَى فسأىُّ ثراء يبتغيني سوى غُلِّ

# السعادة في الطفولة

أَظَنُّوا في الطفولة كلُّ سعد ينقُّبُ عنه في النهج الشوود لعمرُ الحقُّ ما جَدْوَى هناء؟ قَصي عن مداريكِ الوليد ف لا يُفْرِحْك أنكَ كنتَ قب لا صفيَّ العيش في الأمس الرغيد

فـمـا كنت الذى ظفرت يداه شهيًا من أفاويق الجدود

# خضراء الدمن أو الجمال القبيح

يا ضيعة الحسسن الذى أُضسفى عليك بهساؤه وكـــساك من نور الجــما ل سُــمُــوُهُ وسناؤهُ ياليتَ قُدْسَ الطُّهْدر لم يُسْكَبْ عليك نقداؤه خُداعٌ معانى الخير يُز جَي لللقَهُ

\*\* \*\* \*

هَذى الطبيعةُ صادفت (وحَّا خبييتُ الداؤهُ

أوْ لَيْتَ يَرْقُ السحر لم يَسْتَ بْقه وشَّاؤهُ كم ذا يُف جع وامقٌ قد مسس العساد إغ واؤه

\*\* \*\* \*\*

دنيا الجمال المستفي ض عكذوبة إغسراؤه قـــد خــامــرتْهُ نقْــمــةٌ فــانجــابَ عنه ضــيَـاؤهُ بَوْنٌ تَفَ الْأسى إِزْراؤُهُ بُعْدُ الجِمال سُمُوَّه والقُرِبُ ضَلَّ شقاؤهُ

(\*) النأى: البعد.

#### الذكاءالظالم

وقالوا في عقوق واستساغوا (ذكاء المرء محسوبٌ عليه)!! أَظَنُّوا حين قـــالوا في هدوء لبيبًا يرتضي جَـوْرًا لديه؟ ينكب عنه ما جلبت شرور ويدفع سُوءَ ما يجرى إليه فإما باء بالخذلان محضًا أو الحقّ المضيّع في يديّه أتلكَ القسمةُ الضّيزَى قضاءٌ سوىٌ أم مثيرٌ غضبتيه

كأنَّ العيشَ لا يُعْطى حقوقًا قَنُوعًا لم يُحَملقُ نظرتَيْه

## حسدار..

احــذر الشــرّ مـا بدا إلحـاحُـه واحتسمه إن الضلال كفاحُه ليس أولى بالحسسم مسثلَ عدوًّ لا يبالي بأيِّ نصر سلاحًه " أو جدير بالاجتشاث كخَصْم للغللاب الشريف يأبي نجاحُه " سُبُلُ الشرِّ ما بحثْت طوالٌ مبهمات السعى الخبيث مُباحُه ْ في اسم هذا الضلل كلُّ دليل عن شعاب يضلُّ فيها جماحُه "

#### الشيخوخلة

برزخٌ بين حـــــاة وممات فيه من كلِّ رُسُوم وسمات بين ضعف وقُوًى حفَّهُمَا قاصرُ الياس وحُلُو الأمنيات قَـرَّبَ الشـيخَ إلى حـيثُ أى عَالمٌ قـد أدرجـتـهُ الظلمات كلُّ أسباب الحياة اجتمعت في غير نذر لتُولي هاربات

\* \* \*

ونذيرُ الضَّعْف يبدُو كلما قَرُبَ المرءُ وئيدًا للْفَوات ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ ال

ليس يه وي من شاهقه نحو وادى الموت إلا دركسات ليسحولَ الحبُ يأسًا من طلاب ويحولَ الشوْقَ عجزًا من ثبات

<sup>(\*)</sup> الوئيد البطيء، والفوات الموت.

#### نورالحقيقة

أيها النورُ أنتَ تُلْقى وضوحًا لأناسِ عاشوا بأبشع سرًّ لا يُطيقُونَ في الحقيقة عيشًا فضياءُ الحقيقة الغَمْرُ يزرى حــشــراتٌ في نُورها الحقُّ تَفنَى مَـثْلَ قــتل الشـعـاع كلَّ مُـضـرٌّ ولهذا الظلامُ خيرٌ من النُّور إذا كنتَ لا تَرَى وَجْهِ مُ حُرِرً

#### جهالة ...؟

أنت يا كَوْنُ بالغموض مَحُوطٌ في جميع الأَنْحاء أسدافَ غَيْب سرمدى النقاب لا كُنْه باد من طواياك للوضروح مُلَبِّي أينَ علمُ الإنسان لم يَجُزْ الأرض قُصُورًا بل في عناء الْمُكبُ تلْكُمُ الذرةُ الضئيلةُ في الكون فسيحًا نُورٌ بأعماء لَجب خَــفي الأمسُ أَمْسُ بَدْء وجـود مُخْرَسَ السرِّ شاملَ الصمُّت صَعْب والغدُ المنتَحَى قَصى أنتهاءً للختام المرقوب في كلِّ حَجْب

# الفضيلة والدين

لم يكُ الدِّينُ عصْمَتى في عُزُوفي عنْ حقير من الأمورِ مُعَافِ إِنَّ داعي للف ضائل نفسٌ هو فيها الطلابُ حتى تُوافي ليس إيحاؤه الكمالَ بعلم للجمهولِ به يُريدُ الشَّافي هى نفسى الحادى الذى أرتضيه وبنفسي الوردُ الجميلُ الصافي

# المجرم الأول

عثرت إحدى بعثات التنقيب في كهف من آثار العصر الحجري القديم على جثة غُرسَ في عنقها فأسُّ لرجل قُتلَ غيلة وهو متمدد في أمن النيام.

لَكَ سوء البدء الأثيم إذا ما دنَّسَ الأرض فَيْضُ هذى الشرور يا سُرورَ الشيطان أولُ غرس قد جناهُ خير ألجني المنظور

※ ※ ※

وافت تحت الصِّراعَ والليلُ درْعٌ مظلمُ النفس في الدُّجي كالقرير فسننْتَ الجَوْرَ(\*) الخبيثَ جبانا ليتَ منه شرًّا أتى في سُفور هُزمَ الخسيسرُ أَوَّلَ الأمسر لكن هو نصرُ الشرور جدُّ حقير أَىُّ خَسبْتْ إِذ الإمسامُ ذبيحٌ هَزمتْهُ غسوائلُ الشِّرير عنصر الشر أنت جد قدير في قديم أو في جديد العصور وَافَقَ الأمسُ يومَ ــــهُ في زُريِّ من خـــلال الورى بَـليِّ نضـــيــر

<sup>(\*)</sup> الجور: الظلم.

# السروح المعنوي

ذاك جسمى - مادام - للروح يعنُو وَقُسسوَى الروح في اطّراد نماء هُوَ مَلكٌ في عالم ليس يَعْصَى ليس يعصى فيما إليه يشاءُ (فادا حلَّتُ الهدايةُ روحاً نشطت للعبادة الأعضاء) سامها الأمرُ فهي طَوْعٌ لديه وتمشَّى إلى الوضوح الخفاءُ وإذا الروحُ شاقاء نَيْلُ أمرر فستسأبَّى، فلنْ يدومَ الإباءُ

هو بينَ الضُّلوع خــاف كظيمٌ سوف تَبْدُو من حَرَّه صُعَداء

# موت الأطفال

سواءٌ أخفيت أم وضحت حكمة الإرادة في إيجاد طفل تعذبه ثم تهلكه، فمما لا ريب فيه أن هذا الكائن ضحية وأنه روحٌ طرقَ عالمَ الحياة الحسيَّة عابرًا، والقصيدة مقولة في طفلة متوفاة.

يا بني الموت الألى عـــشْنَ له فانقضى عمرٌ وعي الدنيا سُدَى وانطوى لم يَدْر إلا عـــابرًا هذه الدنيا كانْ ما وُجداً قد ذهبتم في ضحايا حكمة ليت شعرى هل ذهبتم سُعُدا يا فتاتى حلو أطيافك يأتى كما قد حفّه صفو النّدى ضاحكاتُ اللهو يَهْزِمْنَ النَّهِي في اكتئابِ منه في النفس صدّى

\* \* \*

عُدن من حديثُ أتيت طفلةً وَطَنُ الأبرار يلقداك غَداً أو هل يحسب في هذى الحساة رُوحُ صدق لم يدنس جسسداً

# النذكريات

ذكرياتي كلما أسترجعها باعثُ الأحياء في الماضي الدفين هي صوتُ الأمس لم يخْرس صدا لا. ولا النسيانُ ألقى حُـجْبَهُ

استرقتُ السمع كي أبصرَها كَرَّةً أخرى وموفور الحنين ا هي سَوْرَاتُ شعوري دافقًا في وميض من وضوح المستبين المستبين ه شغلُ اليوم ولا عذبُ الفتونْ فخفاها في مغاليق الدَّجُونْ (\*)

\* \* \*

ذلك الماضي الذي لن يرجعًا أنا أحيًا فيه حينًا بعد حنُّ ينجلى الإبهامُ عن صفحته فيعودُ الأمس ألاَّق الجبين الله الإبهام عن صفحته وإذا اليوم أضاءت شمسه شمس أيام غَدَت في الغابرين المعابرين المابرين المابري

\*\* \*\* \*\*

فأرى الآمالَ في مَصْرَعها وأرى الآمالَ في النصر المتين الم

ويدور الكونُ في رحلت و دورةً للخلف في وَهْم الظُّنُونْ

<sup>(\*)</sup> الدجون: الظلام والسواد.

# وأذوقُ الأرى والشَّرْى معا (\*) كخيالات خَفَتْ ثم تبينْ

\*\* \*\* \*

هى إِنْ سعداً ففى تذكرها خير إسعاد لهزوم الشجون أو شقاءً كان إحساسًا بها خير شكر لغد الأمس الحزين

<sup>·</sup> الأرى والشرى يعنى العسل والحنظل كناية عن السعادة والشقاء أو الخير والشر.

## صمت الريف الهامد

تلك المسارب شتيُّ في طرائقها لتشقل النفْس أغلالا وآصارًا

قد كنتُ أَحْسَبُهُ إِنصاتَ مُدَّكرِ في الفكر يسبحُ أنجادًا وأغوارا فطالت الفكر اللائي تُسـاوره وصرات أوقظه ما ألْتُ (\*) إنـذارا فليس ثَمَّتَ إلا الصمْتُ متصلا! وما استحالَ حراكًا يغتلي نارا!! فَ سَامَني المللُ المكروهُ الفحة وزادني السأمُ الملعونُ أحجارا ما يفعلُ الصلدُ والأمواجُ تقذفه وتَنْثَنى عنه كالوجلان إدبارا..؟

<sup>( \* )</sup> لا يألو فلان كذا أي لا يدخر جهدا.

#### بهجةالحياة

يا بهجة خَلَبَتْني كم يُرَاودُني للَهْ وك العهذب تزيينٌ وإغراءُ من كلِّ ما زُخْرِفَتْ للعين آيته وخامر النفس فيضٌ منه وَضَّاء مستعذَبُ الشوق كالبشرى يهلُّ وَفي جوانب الصدر ترحيبٌ وإصغاءُ وفي جمال محياة ذكا قبس بين الجوانح تذكو منه سيماء أُحبُّ هذى الدنا باللُّب آخــنة حُسنًا تصرَّفُهُ في القلب صَهْبَاءُ كَسَا الرضاكلُّ شيء بهجةً عجبًا واستلهَمْتهُ طلابُ الشوق سَرَّاءُ

# الألم الضال في مرض الطفولة

أأولُ ما تدرين من أكدارها؟!! وأولُ ما تلقينَ من أوضارها ألا إِنَّ من صَـدْرى تَوَقُّـدُ نارها فرعتُ إذ الداءُ الأليمُ توحسشت مخالبُهُ تجتتُ نَضْرَ افترارها وَفُجُّعْتُ في نفس برىء مَرَاحُهَا تُدَاعِبُني إِنْ تَدْنُ أُو في ازْورَارها فألمسُ دنيا عَالَم الطُّهْر مرسلا سبجيَّة أبرار زَكَتْ لم تُدَارها أنينُك يا أُخْتى الصغيرةَ مُقْبضى أنينُ كهول في تداني سرارها عَلَقْت بصَدْر الأَمِّ تبعِين نجوةً وليس سوى وْجد حوى الصدْرُ كارها تَحَرَّكْت في المهد الصغير كأنما تَذُودين سَوْءَى منْ جَحيم ديارها بكيتُ عهيقَ الحزن جه مُوَجّع وبتُّ كئيبَ النفس نائي اصطبارها

تَأُوَّهْت يا أخــتي الصــغــيــرةَ آهةً

## سقطت ولما تنضيج

العبيثُ الموفيور في هزلها حورى الهدوء وحوى الفضيلة " تحطمت كئوس صافى الضِّيا فَرقَة (\*) الأعْين حَسْرَى كليله ك الاك ما طريد زاكي النماء وعذب هذى الحياة الجميلة

لم يَسْعَدا بعد بالنضوج بلماتت الرنّة الضئيلة

<sup>(\*)</sup> فرقة الأعين من الفرق بفتح الفاء والراء يعنى الخوف والفزع.

### الشيخ الباكسي

محت عبرات الشيخ كلَّ الذي رأت ْ فتلك تجاعيد الإياس التي بدت ، يَخُطُّ مَسيلُ الدمع فيها جوانحًا ألا ليت هذا الشيخ لم يبك إنني حصادُ سنين قَوَّضَتْ جُلَّ عمره أَرَاهُ وقد حانت لتمزيق عمره قواطعُ تُدنيه سريعًا من القبر أَهَابَ بِهِ عَهِزٌ فِلمْ يستطعْ ونِّي كَغِيرِ رضوخ الضعْف نأيًّا عن النصر وحالتْ حياةُ النور في نفسه دُجِّي يُزَهِّدُهُ فيها زَهَادةَ مضْطَرِّ (\*)

عيونُ الصِّبا البسَّام في الأعْصُر الغبْر تُكلِّلُ خَدَيْه اندحارًا على دَحْر تَذَبُّذَبُّ فَيها اليأسُ في الألم الْمرِّ أحسُّ له يببًا في فؤادي من النُّكُر شقاءً مُعَنَّى أعقبَ الوصْلَ بالهجر

<sup>(\*)</sup> معانى الكلمات: الغبر مفردها أغبر، والشيء الأغبر هو الملطخ بالغبار، والأعصر الغبر يعني الأزمنة الكسيفة الرديئة. الإياس هو اليأس، قوّض يعني هدم. معنى بتشديد النون من العناء وهو الإعياء والتعب. الوني نفس المعنى السابق.

# الأعسمي

غاض الضياءُ الذي تبدو برونقه طوارئُ الروح من نائي مخابيه فالجسمُ سجنٌ شنيعُ الضيق مضطربٌ وراءه الروحُ في أَسْمَى أمانيه فعَالَمٌ وحده تلقاهُ معتزلا مباهجَ الكود أو عالى معانيه وَعِالَمٌ وحْدَهُ بِالبُعْد معتصمٌ إذ ليس يَسْطيعُ قُرْباً في تدانيه لا يُدْرِكُ الناسَ إلا من نفوسهم لا اللون يخدعُ من كذب أحاجيه

#### طــريـد

تَقَسَّمَهُ الإجهادُ فهو مشقَّلٌ ينوءُ بأعْبَاء المعايش مُتْعَبَا

مَدَى العمر لا يُلْقى سلاحا بكفَه فطوْرًا أخَا حرب وطورًا تأهُّبا يَظُلُّ بحومات الجهاد مكافحًا فسيَّان في أيامه الشيبُ والصِّبا طريدٌ من الإسعاد فالدهر خلفه دءوبٌ ولن يألو هوى العيش مأرباً كانَّ من الكون المُدارُ حسراك فليس بوقَاف وليس معلَّبَا أَلَدَّان موصولا الغلاب فحيشما ترى غالبا فالنصر ُ قد نال غَاصبًا فبُوركْتَ من عُمْر تضاعفَ سَعْيُهُ وبوركْتَ من فَلَذَّ وبوركْتَ يا أبا (\*)

<sup>(\*)</sup> معاني الكلمات: ينوء بأعباء المعايش أي ينهض بأعباء الحياة بجهد ومشقة. حومات مفردها حومة وهي أشد موضع في خدمات القتال لأن الأقران يحومون حوله. ألدَّان مثنى ألدَّ وهو الشديد الخصومة.

#### القارة المبهمة ـ من قبل ومن بعد

رهيبة البلْقَع تنأى وَحْسشَةً وتذخَرُ الأغوارُ سحرًا والأَكَمُ في عنزلة عن عالم مصطخب بالإثم يُزْجي في غسمار المزدحم الله عن عالم المردحم إِنْ تُشرِق الشمسُ في حضارة أنارَ فيها الطبعُ كلَّ مكتَـتُمْ حضارةُ الوحوش إنْ خيفتْ ففي إعللانها الشرُّ نذيرٌ وذَمَمْ! لا بلْ عهودٌ ليس صدقٌ مثلَها إنْ نكثَ العهدَ بنو الغرب البَهم " فسالرقُّ والظلمُ اعستدالٌ عندما الذِّكُرُ عَدْلَ الغرب فيما يَلْتُهمْ والصنمُ المعبودُ خيرٌ شرعَةً من شرعة الغرب اللئيم المجترم يا ليتَ كَسْفِ أَ مِن ظلام حَفَّها ﴿ قَدْ قَدْفَ السَّرواتِ فِي شَرُّ الغيم ﴿

ظلتْ قرونًا لم تطأُّهَا من قدم عصيَّةَ الأسرار عمياءَ الظلم ْ

袋 袋 袋

لقُدُس الغياب سَمَت أغيصانُه تستلهم الرفعة من حُرّ الشَّمَم (\*) وقداً الغاب ترى فيه إلى إيراقه اليانع تجعيد القدم

<sup>(\*)</sup> الذمم بفتحتين الضعف والهزال. البهم المظلم. المجترم المجرم المذنب السروات هم أصحاب المروءات من الرجال وقد تكون أشجار السرو لارتفاع قاماتها وشموخها. الشمم الإباء والأنفة.

كم من وحروش آبدات تَتَّهِ قي فَيَاضَ شرَّ الناس في هذا الأَجَمُ ومن طيور آمنات صدحت تهتف بالألحان سلسال النُّغم " وجلت القفارُ عفراءَ الثرى برأقة الآل الخلوب المتَّسهمُّ يضلُّ في روعــــهــا الفكرُ وفي فَجاجها الفيح ترى الغيب ادلهمٌ وجلت القففارُ ترمى باللظى حــتى إذا الليلُ ارتختْ أســدالُهُ

تسعفُ أظلافَ المها من الضرمُ فتعصف الريخ صقيعا ونقم

袋 袋 袋

واستوطن الأهلون ميمون الحمي فاض عليهم خير ما يُجمع من حتى إذ ما فتحتم الغرب لها وعدرا من الأخطار يحدوه النَّهم فكطُّتْ الوهادُ من غـــاز ومن ليعمر اليباب، ضلَّ المعتدى ليئد الأحرار جاء المعتدى

لا يعرفون السوء من نابي الشيم سنداجة بريئة عن التَّهم ْ عاف يريدُ الوفر وثَابُ الهمم قولة زور لا يزكّيها قسمُ!! ينت هك الأوطان يرتاض الأمم !

群 袋 铧

راعت جلالَ الغاب حرب أُسْعرت الصادحات الغُر من هول تجم و بُدِّلَتْ قـــدسُ المواني سطوةَ يا حــــرتا حـاقت بهن لعنة وانتهى الماضى الذي لن يلتئم (\*)

سطوة الشرّ على الطهر الهرم!

<sup>( \* )</sup> الآل الخلوب يعنى السراب الخادع. المها مفردها مهاة وهي الظبية الجميلة. الضرم اللهب. نابي الشيم يعني العادات النابية أي القبيحة. كظت الوهاد يعني امتلأت بالسيل. تجم مضارع وجم أي يصاب بالوجوم وهو السكوت والعجز عن الكلام.

# طفلة فقيرة..؟

ســـــأَلَــــــــهُ قطعـــةً سُـــؤْلَ وَلْهَى وامـــقـــهْ لم يجبنها فأجالت نظرات حسانقسسه ورنو أمستفيض الر غبات الصادقة هي تبيخييه حنانا يستفيز دانقيه وهي لا تدري سيوي ميا تحبّ عــالقــه ْ وهو عاف مُنفسترٌ ناء نفسسا زائقسه ْ

\*\*\*

هى بسسمسة بؤس كلُّ عطف ِ رافسقَسه ْ

صاغَ منْ فيه ابتساما كي يَرُدّ المارقيسة! مروقت عن سنة الفق يرفكانت صاعقه!

أيُّ جــدوى لابتــسام ليس حَلْوَى شـائقــهْ؟ زفررات أرسلت ها للفرواد مراقه

#### \*\*\*

لم يُجبب ها ومضى في همسوم سائقة ملكت مسقرودة مَلكته ماحقه قــــدرٌ أبأســـه ودَّ لوْ قَــد ْ فَــارَقَــه ْ طالما شــــاءت وكم حـرمـــتـه فـارقَــه ْ فاستراضت وعنت إذيرفض واثقسية

ثم حـــالت نظرتاها بالســؤال ناطقــه (\*)

<sup>(\*)</sup> معانى الكلمات: وامقة من ومق أي أحب. العافي الفقير المقتر. للفؤاد مازقة أي مزقت فؤاده. حالت نظر تاها أي ذبلت.

# مدحةفي صنيع

إذا كان حسنُ الشِّعر مَيْنًا مزخرِفًا فلا كان شعرٌ نكَّبَ الصدق قائلُه ! لَمَحْتُ اتساقًا بين كلِّ محبَّب وبينكَ في قلب هو الطهر آهلُهُ صنيعٌ كعمق الخير فيكَ قبولُهُ ومن روحكَ الزَّاكي ثَوَى فيَّ نائلُهُ توسمتُ إِخلاصًا يَحفُّ جلالُهُ وبهجةَ جوَّادِ نَفَى الزيفَ سائلُهُ

#### \* \* \*

أف اضت شعورى الجُزل أيةُ منَّة نُصرْتُ بها والربْعُ عريانُ مَاحلُهُ فكنتَ كنزهر القفر أظهر طيبَهُ من الشوك مؤذى اللمس تَذْو قواتلُهُ!! فأيُّ جميل كبَّلتني قيوده؟ وأيُّ شكور، إنني الآن فاعلُه (\*)

<sup>(\*)</sup> المين الزور والكذب. كبلتني قيوده أي قيدتني.

# صـــورة ...

معالمُ الروحِ خذها من ملامحها واستسوْحِ من ذِكَرِ الماضى أمانينا فيإنْ تَطَرَّقَ نسيانٌ ليطويَها تستوقفُ النسْيَ أن يطغى فيبقينا!

#### النور الغريق!

رعدة تكرء ضعف الياس الله الله الله الله الله وراً هي مسعنى ليس يدرى في الحسياة الخوراً وراً رعدة النور غيريقًا في المياه انغمرا في المياه انغمرا في المياه انغمرا في المياه الموج يبدى لمعية تَذَرُهُ بشراً..!!!

**维铁铁** 

\* \* \*

لا تعسالت، كم بهساء صيّر الأوهام صفراً إنّ حسنًا فاض فيها ونُكُرا

إنها لمعات حُسس السالم المرحسة مَـــسْــبَحُ الحــوروهذى خـفـقـاتُ الأجنحــة ذَوْبُهِ الفصضيُّ دنيا بالأماني فَصرحسه ْ في نطاق، عـاكـساتٌ للشـعـاع مَنحَـه ومــــرايا صُـــقلَت فـافـاضت وَضَـحَــه ْ 

فييه لَحْنٌ من نعيم في خفوت مسدَحَ

#### الحصياد

لليوم ما غرسوا قدْمًا وما اجتهدوا! وبُوركَ الزَّهْرُ لم يكْذبْ وقد بسمتْ تُرْجَى الأمانيُّ نَوْرًا سُوقُه النَّضَد هذا جنّى البسدء في داني سنابله هما الغذاءان من رُوحٍ ومن جسد نعم الغذاءان يَلْقَى الروحُ والجسدُ قد أبرزوهُ كئوسًا بالجني حَفلَتْ ونمقوه جلالاً حيثما احْتَشَدُوا واتت عطاءً جزيلا كلّما ارتقبوا!!

وبورك الغرسُ في أَعقَابِه حَصَدُوا للنصر ما عَمَلُوا والصدق ما وعدوا الماءُ والنورُ والفلاحُ قد صنعوا عقداً من الشمر المنظوم يَطردُ؟ ثمارَها الجودَ في كلِّ الذي وَجَدوا (\*)

<sup>(\*)</sup> السوق مفردها ساق وهو ساق النبات أو الشجر. حفلت بالجني يعني امتلأت.

#### «الفجسر»

مسا ذوَّبَ الغسيسا؟ وَغسرَّبَ الكواكسبا؟ وَغسرَّبَ الكواكسبا؟ وشَسسنَيب الذَّوائبسا؟ فكاد يَخْسسفَى هاربا

صَـ مْتَ الظلامِ المطبقِ؟!

لمح ضـــــــــاءً قـــارباً مَــواكــبًا مَــواكــبًا مَــواكــبَــا بالنوريرمي دائبَــــا يدرجُـها السَّبَاسبَا

ظُلَمَ الدَّجي المتَّ

م الخسرس الجنادب قَصَتْهُ لي اللَّ صَاحَبَا وبالصَّريرِ جَساوَبا دياجيًا سَواكِ بَا!!

صــــرير صَـــمْتَ ريِّق؟!

نحن صداهُ جَانبا إِذْ ظنَّ لَمْ حَارائبا وَنَا وَخَاصَا وَالْبَا فَي الأَفْق يَعْلُو غَالَبَا مُعَصَفَراً وَخَاصَا

أحْسيا الحسراكَ الذاهبا في الليل كان غساربا(\*) للنُّورِ يبدُو صاحِبَا هَا هُو ذا مُسخَاطِبا للسيال للنُّورِ يبدُو صاحِبَا هَا هُو ذا مُسخَاطِبا

<sup>(\*)</sup> الغياهب هي الظلمات. السباسب مفردها سبسب وهي المفازة أي الصحراء الخطرة. الجنادب مفردها جندب وهو نوع من الجراد. الدياجي الليالي المظلمة.

#### الشروق في القبور

عَمِهُ فَرَ الشرقَ ضياءٌ أبلجُ ومحا سَطْر الدياجي السائده كلُّ وسنان نئ وم هَاجَه له لهب الأضواء شَبَّت صاعده "

※ ※ ※

ظلماتُ الليل حالتْ مُرزَقًا داميات ليس منها ضامدة الله ورفيفُ السُّوق من هَدْأتها نفخت فيها الرياحُ الراكده ترسلُ الأوراقُ همسسًا سرَّها وذؤبات الغصون الجامده

袋 袋 袋

وسكونُ الموت قَصدٌ رَانَ على نسمات هاجعات هامده! الغبات ضمَّنتها ضجعة تجمع الأنفس حَيْسرَى شارده المعاددة مرزق النأى المعنّى شرملها تحت صفاح رأسخات ساجده ساهماتٌ قُـيًدتْ مرغَمةً؟ فاستكانتْ في ثراها ساهدَهْ

من جمال الشرق صيغت بسمة من جلال القَدر تبدو راعده ا

袋 袋 袋

فـــاضت الأنداءُ من نوْر الرُّبي تنتشي منها القلوبُ الموصدة " وشـــدا الطيــرُ أهازيجَ المني رائعَ الأصــداءَ حُلْو الأنشــدهُ وعلى القسبر سكونٌ أخررسٌ قد أبان الموتُ منه مَوْعدةُ صَـمْتَـةٌ للياس فيها ثورةٌ ولهيب الياس نارٌ مـخـمـدهْ

**铁铁铁** 

مـــولدٌ للنوروهًاجَ السنا يرسلُ الأحيياءَ لا مــــــده ، وانتهاءٌ مقفرٌ مضطربٌ! يجعل الأكوانَ تمشى مُقْعَدهُ!

※ ※ ※

بــشــعَ(\*) الموتُ إســـارا تنطوى فــــيـــه أرواحُ الأُنـاسي نَـكـدَهُ بَشعَ الموتُ ظلامًا قاسيًا تفزعُ النفسَ ونجوى الأفئدة " بشع الموتُ حـجـابًا قـائمـا تخـتفي الدنيا به مُـرْتَعـدهْ بسشع الموتُ ولو أنسى إلى ورْده الأنْكَد نفسسي مسورده !

<sup>(\*)</sup> بشع الموت صار بشعا ويمكن أن تكون بمعنى ما أبشع.

#### الشمس

من سناك الوهاج ضاءت حياتي فيمضي يبسم الطّماح المواتي وأَثَرْت السمو في كل نفس والوضوح البعيد عن شبهات فانتشى الشعاعُ صحواً منيراً ليس أحلى منه في اللذات أَشْرِقي في الوجود طُهْرًا وضيئا وأنيرى السبيل من ظلمات وأميه تيقي اليأس المعذِّب موتًا بَدُليه تيقُّظًا من سُبات (\*) في انبشاق الإسفار حُرًّا تعالى شيقًا للمحبِّ عذْبَ السِّمات وانسياب الإشراق يقطرُ نورًا وبهاءً قد جلَّلَ الضحوات وابعثيه إلى الحياة طروبًا فإذا عَلَّ من وميض الظهيرات حُكرُورًا يؤجُّجُ العسرمات يستحث الحياة برح كفاح وانطلاقا مشروق الوثبات الوداعُ الميمونُ يبدو أصيلا في نضار من الأشعة سكْرى بحبور يُحسيى رفات الموات خيرُ ماض يحفُّهُ خير آتى يتهادي في ذلكَ الميقات

يرتوى من نطافك الألقَات ( \*\* ) مائج النورفي سنا أمنياتي

<sup>(</sup> ﷺ) السبات: أول النوم.

<sup>( \*\*)</sup> الألقات: يعنى اللامعات.

#### ليلات آملة ا

يا ليلُ كم أجـذل (\*) من ظُلْمـتك و يملأُ النفسَ صـدى روعــتك " يستيقظُ الحنينُ شغوفًا بما يقرؤه للغيب في صفّ حَتكُ فير جعُ الرائدُ من جَوْلته لم يلْقَ غيرَ الوعْر في بَهْمَتك ( \*\* ) الوعـــر! إلا في فـــؤادي يرى شرَّ حـياة ما خَلَتْ من رهْبَـتكْ فـــتلك أخطارُ الدُّجي طراقــة يدحرها عـزمٌ نَمَا في سطوتك في هدأة الواثق من هدأتك ! وقسوة الغساشم من قُسوتتك ! يا ليلٌ يا مصصحع هذا الورى يحلو ليَ التفكيرُ في صَمْتَتكُ فَــتَــأْلُقُ الآمــالُ في بهــجــتــهـا والســاحــرُ الناصعُ منْ نجــمــتكْ وتلكمُ الأسدافُ في أثنائها غيبٌ يشوق في كحيل ظلمتك ،

<sup>(\*)</sup> كم أجذل يعني كم أفرح.

<sup>(</sup> ١١٠ ) بهمتك من البهمة وهي شدة الظلام.

### ليلات جادة

حُبِّيْتَ لَى يَا لَيلُ فِي انفِرادكِا تَضْطُرُمُ الأسرارُ فِي فَوَادكِا حَبَا وتعْمُقُ الحياةُ من غَمْر طما يكتسسحُ الأرجساءَ من ظلامكا إخــالُ في دُجَـاكَ إزراءَ نهي بعالم تهـجـوكَ في اعـــزالكا فأنتَ عنهُ مُسبُعد مسباينٌ حقرات ذا الشيطان في جلالكا غَــمَــرْتني يا ليلُ من قــساوة قطوب جـد قــد قـسا من ذلكا ينهامارُ الإيحاءُ من علوالم رأتُ دروبَ مَستّنه مُسسالكا فَــثُمَّ فِي كُلُّ الرحـابِ مَــهُـبِطٌ للْوَحْيِي زِخَّـــارًا يُرِي هَـنالكَـا إِنْ أَعْسِوزَ المدْلجَ (\*) نورٌ حَسْبُهُ هَدْيٌ من الوحسشة في ظلالكا في الوحشة المرنان صَفْو المنتقى تنأى عن الأكسدار في نقسائكا لا يجتويها ( \* \* اسار اغترب الورى في حسسه فارتد به زأ ضاحكا بَادُلْتَنِي الصِّفِ فِي شَعِارِكِ السِّرائرَا تعييشُ في شعاركِ ا بادلتني الشدو أغاني سمت تخترق الآفاق من أحيائكا

<sup>(\*)</sup> المدلج الذي يسير الليل كله.

<sup>( \*\* )</sup> يجتوى يشعر بشدة الوجد.

#### النجسوم

لآلئُ الليل في ديجـوره الطّامي كجوهر قذف الأصداف بسّام مبعثرات إلى الآفاق في عجب تفوق بعثرة تنسيق نَظَام طرائقُ النور تزجى الهَـدْي وسوسة رصينة كالسكون الهادئ النامي تلك المصابيح حَيْرَى في توهجها! في أيّ ناحية تُزْجي السَّنا السامي! تكاثرت ظلمات الليل فالتهبت لاتعرفُ اليأسَ في تشتيت إبهام كأنها إِذ تُغَالى في مخاوفها ما ترسلُ اللَّمْحَ إِلا مَحْض إعلام؟ منائر الفكر الوضَّاحة اتقدت في نفس قاسية تأبي لإلهام

#### البسدر

ما أجمل الحياة! هادئة الأماني تنيـــرها يا بـدرُ وأعــذب الشعـاعـا من عــالم الرضـوان ترسله يفسستسسرًا في مُسعد الأحلام ونجسوة الأمساني يقنوه ضــوءٌ طُهْــرُ قد أضْ فَتْ الأضواء في الأفق المزدان جَــمُّله البَــشــرُ! يثير في الحياة عكالمك الشاني وداعــــةً يا بـدرُ

### حنين إلى الطبيعة

تلك المروجُ ـ به يجةً ـ يهتزُّ في إيناعها سحر الحياة الخالدُ ويموجُ في سيقانها متأوبًا للغمُّ الطلاقَة والرفيفُ الناشدُ خضراءُ يانعةٌ كميسور المني صفراءُ يابسةٌ جناها الحاصدُ أُمِّي الطبيعةُ ما أجلَّ معانيا يرنوا إلى أصدائهن الواجدُ (\*) أمَّى الطبيعةُ كلما زدْنًا نؤًى عنها فكلُّ منزيَّف يتزايدُ في صُنْعها الفنان كلُّ سذاجة ﴿ هِي فِي ذُرًا التنسيق قصدٌ واحدُ

群 群 群

تتساقطُ الحجُبُ التي تطوينني في شرِّ ما ألقي، فهنَ مصائدُ أُمِّي الطبيعة كم أحنَّ إذا سعت فلاماي في ضاحي حماك أشاهد نهلتْ من النور البهيِّ فقُسِّمتْ ﴿ أَطِيسَافُ أَلُوانَ \_ تَلُوحُ \_ فَرَائِدُ ما ثَمَّ إلا النَّورُ يلقى غارسٌ مسا ثَمَّ إلا النُّورُ يلقى رائدُ

<sup>(</sup> ١٤٠) الواجد من الوجد، وله معان كثيرة وهنا يعني الحزين

## عـودة الأمس

أيها الشرقُ... أنت جدُّ غريبِ
تُنْكِرُ العينُ أَى أنقاضِ (\*\*) سوء؟
حُقِرَ الرسمُ، ليس مَعْلَمَ صدق قد حواكَ البلا الزريُ (\*\*\*) وأوهي أيها الشرقُ قد غفوت طويلا أيها الشرقُ قد غفوت طويلا إنَّ سحْسراً تزهو به جنبات ارتضتك السماءُ مَهْ بِطَ وحي الرتضتك السماءُ مَهْ بِطَ وحي فإذا الصفحة الربيعُ محُولٌ، فإذا العتيقِ مِنْ كلِّ مجد يا حفيد العتيقِ مِنْ كلِّ مجد عضارة سوء على الأرض من حضارة سوء ملكرة العظيمة فيضًا؟

عن جلال عفى (\*) وأمس عظيم قد تبقّ من البناء الفخيم قد تبقّ من البناء الفخيم في ثرأه إلى الحقيقة يُومِي صلة الغرب بالجمال القديم وتماديت غافل التهويم منك يذروه رائع التحطيم منك يذروه رائع التحطيم حقب الطّهر في ديار النعيم ومحت نُورها رياح سَمُومِ أين في الابن مجد أكرم خيم (\*\*\*\*)! قد غلا شرها وغيرب أثيم قد غلا شرها وغيرب أثيم جارف السّيل في اكتساح التخوم جارف السّيل في اكتساح التخوم

<sup>(\*)</sup> عفى: أي ملىء بالعافية.

<sup>( \*\*)</sup> الأنقاض: بقايا الهدم.

<sup>( \*\*\*)</sup> الزرى : الذميم المحتقر .

<sup>( \*\* \*\* )</sup> الخيم بكسر الخاء الطبيعة والسجية .

مغربُ النُّبل في حضارة شر! كل ما شان (\*) من طباع اللئيم أين من ذاك للفضيلة شرقٌ؟ لا كدنيا الآلات صرعى جحيم! أيها الشرقُ هل أراك عزيزًا في انتصار على الألدُ الخصيم

<sup>(\*)</sup> ما شان: من الشين، بسكون الياء وهو العيب.

## إلى الأمة الكريمة

مستمرى الذل! هل تدرون ما كانا؟ أكشرتم اللغو حتى جاء آجلكم أين المشاعر ولهى (\*) تغتلى حرحًا بل أين مصر تريد النصر غايتها يا ضيعة الأمس كم ذا سُغْتُمُو جُرعًا دم الضحايا أكان الماء منسكبا دم العزيز لمصر جد مُسرتخص «يا ليت لى بكم قوما إذا ركبوا يا للضعيف إذا سيم الحياة لقى اتى لأهتف من قلبى ألا فسئسة أتى لأهتف من قلبى ألا فسئسة وفية السر للمجد الذى محقت مستمرئى الهون قد طال الهوان فهل

أخرزاكم الله ما تأتون بهستانا يأبيدي سريرة هذا الجبن إعلانا فترسل السيل تلو السيل غضبانا!؟ فرسل السيل تلو السيل غضبانا!؟ أو إنّ مصر على الأيام ميدانا؟ تشير ذكرا يعير البأس من هانا مستمرئ الهون ﴿ وَ لَهُ وَادِ بِهِ ازدانا لو خلّف التعب المحزون شجعانا شدّوا الإغارة فرسانا وركبانا ولم يجد من وراء النصر نشدانا للنيل ما نكثته العهد خُدْلانا! حصارة الهدم إفناء ونكرانا يلقى حديث عن الإعزاز نسيانا؟ يلقى حديث عن الإعزاز نسيانا؟

<sup>( 🕾 )</sup> الوله شدة الحزن ومنه المرأة الولهي.

<sup>(</sup> ١٤٠١ ) الهون : هو الهوان والذلة .

دعوتُ للثورة الكبرى تؤج(\*) دما يأبي الحسديد ويأبي النار شطآنا دعوتُ للشورة الكبرى إلى غرض ينفى السكون إذا ما سيم إذعانا سكتُ مُحتبسُ الصيحات في غضب لل رأيتكمُ للذلِّ أخـــدانا

<sup>(</sup> ١٠٠ ) أج يؤج أجبجا اضطرم والتهب.

### نحـــن ؟

غَيْسِرُ أهل لسماء صافيه أَتْرَعَتْ زَهْوَ الكئوس الزاهيهُ لا غيرومٌ تكسفُ الإشراق في جنبات من سناها ضاحية حَوَّمَتْ فيها طيورٌ سَخرَتْ بالحسمى المذلول فهي داويه (١٠٠٠) جددت الأرعادُ إذ نلهو وقد قيدتنا الأرضُ فهي العالية

ورفَعْنَا الطرفَ كي تَرْمُقَهَا في الطرفَ كي تَرْمُ فَهِا في المالت نظرات زاريه (\*\*\*)

带 祭 带

وتَبَددًى نُضْرةً سندسُها رائعًا يحكى الجنان الرابية سَـهُ لَ الموطئ من أكنافها في ظلال الذلِّ فهي نامية هي روضاتٌ بنوها خَادمٌ حينَ هانوا للصادور النازية لهمو منها الحصادُ المرتجى ولنا منها الجهودُ الداميةُ

袋 绺 绺

<sup>( \* )</sup> داوية من الدوي.

<sup>( \*\* )</sup> زارية: من الزراية وهي الاحتقار.

ليت وادى النيل قاعًا صفصفًا ذاق أهلوه الذؤام القاضيك في ذلول منه سهل قد حيواً ما رعوه فرعَتْهُم داهيه إِنْ نَكُنَّ لِلْعِسْرِبِ نُنَّمِي فِلْقَسِدِ مَسِزَّقَ الذِّلِّ الصِلاتِ الْغِالِيَّةُ أو نكن أبناء فــرعـون وهو سيد الدنيا الإله الطاغية فهو يأبى نسبة واصمة عرزة الرب وعُلْيا نائية يا عبيبوبَ البلد الميمون ما نصَعتْ في المجد دنيا ماضيه

#### جیش مصــر

جــيشُ مــصـر أثرى أجناده؟

سَـرَ حُـوهُ إنها مهازلةٌ أضحكتْ سخريةً قلب الحزينْ أيَّ جــيش قــاده قـاهرُهُ وعلْته وجـماتُ المستكينُ أَيُّ جيش كان للضَّعْف وللَّهْ ﴿ وَفَهِمَا عَن قُدْرَة الجِدُ يبينُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال جيشُ مصر حارسُ الضعف إذا ثارتُ النخوة بالمستضعفينُ أثرى العــدة في تلك المئين أثرى ضـــباطَهُ أَلْعُـوبةً في يد الغَصْب وكيد الغاصبين لا سلاحٌ فيه معنى بأسه أو سلاحٌ من دعامات اليقينُ فكأنْهُ عـاطلا من جـده - حدُّ مستخد لهون المرهقينَ كفلول مُزوّقت فاستسلمت من سنداجات جيروش الأولينُ

### تحية عرابي البطل

حَيَّتْكَ من نفسى عواطفُ ثائر الايستكينُ لسطوة من جائر ويشيرُها نارًا يهولُ وَقُودُها فَيَسِيدُ أو تلقاهُ أوبةَ ظافر حيتكَ من نفسي عواطفُ مخلص لا مأربٌ يُلْهيه شأنَ الفاجر للمسجد منا يبغى يكلِّل أمنةً للنصر منا يسعى قليلُ الناصر

**维 维 维** 

في حُبُّ مصر وفي سبيل خلودها في حبُّ مصر طليقة من آسر نفرت من الوادي الجموع تقودها في وجه عات ذي شكيمة قادر

铁铁铁

حيَّتُكَ نفسي بل تحية أمة تحبوك تمجيد الجرىء الماهر إِن فَاتَكَ النصرُ الجميلُ فإنها كبيواتُ جيدً في طريق واعسر إِنْ فَاتَكُ النَّجْحُ العزيزُ فإننا نسعى نحطَّمُ رغم جدُّ عاثر في ثورة كبرى سنسعرها لظي يفني أتون لهييبها المتطاير

報 報告報告

قُدَّسْتَ مهزومًا تعفّر في الثرى قُدِّسْت مقهورًا كسير الناظر قُدُسْتَ يومَ بكينتَ إذ سقط الحمي لا نصر يُرْجَى لا دفاع معامر

带 带 带

نفشاتُ ملتاع الفؤاد تميزًا وأنينُ مكلوم الكرامة حائر ومرارةُ الذكر الأليمةُ قد طغي طوف انَها يجتثُّ ضعْفُ الخائر

群 群 群

غُـدْرٌ من الغرب اللئيم سما به وإلى الحضيض هوى به في غائر لكأنما جَيَهُ ان صدرك حينما غُيّبت في لجم العباب الغامر أمواجُها تهتز صاخبة وفي طغيانها معنى أنين الزافسر

群 辩 排

في الأَسْر يرسُفُ في قيود مهانة خيرُ النفوس نُهِي وطيبُ ضمائر في الأسر ما أعْيًا وقد حاطت به ﴿ ظُلْمُ الغد الداجي وظُلْمُ الحاصر

带 特 特

حـــيــتك أرواحٌ تكافح لا تنى دأب الحريص على الجهاد الذاكر أبدًا هو العمل الحشيث أأثمرت أغراسه أم تلك رُجْعَى الخاسر

#### إلى الحسرب

قيلت في تطوع طبيب مصرى للجيش الحبشي.

إلى الحرب ترغو من جوانبها الدِّما وترمُضُ صاليها كفاحًا إلى الذِّما ويعصف بالموت الذؤام لهيببها بحموات نار تقذف الهول مُضرَما فإما جناها الغربُ رُجْعَي ذليلةً وإما جناها الشرقُ صابًا وعلقمًا

禁 禁 禁

تطوعت تأسو من جراح أعزة أباحوا ضنى الأجسادكي يفتدوا الحمي فُواس جنود الحقّ ما اسطَعْت رحمة وخفف أنين الموت إن ران مُوغَما تذكر إذ الجندي جات مصرر ج تحبب فقد العيش إن جاء مظلما فآلى سيلقاها منايا مريرة ووفي فلم ينكص ولن يُتجهما

铁铁铁

إلى الحرب واشهد صولة الغيِّ فاتكًا وأيُّ انتهار لن يلاقي مكرَّمُا

وراقب أناشيد الفخار مهينة وكيف يريدون الحياة جهنما إلى الحرب يا أجناد حقّ مضيع فتم الفخار الفذّ يَفْتَرعُ السما لنا المجددُ في النصر العزيز وإننا لنفخر أن داعي قُوانا تحطّما

## أسود قصرالنيل

في ظلال تكنات الجيش الإنجليزي(\*) أقعت أسود قصر النيل تبعث الأسي والسخرية في هذا التحفز الذي طال فلم تنكص ولم تهجم.

أَيُّ عــاريا قــومُ بل أيُّ ذلَّه حين يمسى الدخيلُ جبَّارَ صولَه \* أى عار يحنى الرءوسُ خصوعًا ويعيدُ النفوسَ نكدًا مصلَّهُ

袋 袋 袋

كذبونا يا شرُ ما ساء مصراً هي بالعبء وحدهُ مستقلَّهُ

رَبَضَتُ تحددُجُ العدوُّ بحقد وتذيبُ البغضاء في شرُّ حَمْلَهُ أمْ نماها إلى الهـــزيمة بأسٌ فاستلانتْ أجلادُها مضمحلّهُ الزئيسرُ الرهيبُ أين صداهُ والسلاحُ المهيبُ بالرغم ثَلَهُ

带 带 带

<sup>(\*)</sup> في أيام الاحتلال الإنجليزي لمصر كانت ثكنات الجيش المحتل ملاصقة لكويري قصر النيار مكان مبنى جامعة الدول العربية وفندق النيل هيلتون حاليا وكانت . ولا تزال ـ تربض على مدخل الكوبري من جانبيه تماثيل أسود أقعت على مؤخراتها مما كان يثير سخرية المواطنين.

أشبعارُ القُوى الجليلة يبقى تحت صرح الإذلال حستى يُظلُّهُ حطّمُ وه أو حطم وها فإن لم تستطيعوا لقيتم السَّخْر كلّه

## ذكرى ضرب الإسكندرية

حستى يزولَ قستامٌ لا يزال قدني وغُحى من قسيود الأسر أرْسَانُ

ذكْرى تمرُّ وملء النفس أشبان فتحرج الصدر غمًّا فهو كظان الم تمرُّ عسابرةً بالذهن في عسجل تستاقُ مجفوّةً والقلبُ غضبانُ إنى أُشبيحُ فللا أَسْطيعُ تذكرةً للحق مُنْتَهَكًا يُقْصيه عدوانُ ورُبَّ طالب ثأر لا يُطيقُ ولا يرضى ادكار مصاب وهو حزان ذلٌّ يكبلني من هَوْله كـمـد فيهربُ الفكرُ لا يُنْجيه سُلْوَانُ دُهَى الكنانةَ ما قد راع عزمتها هُوَى بها في حضيض الذلُّ طغيانُ وصار كلُّ خَـئُـون غادر عصداً للمعتدى النذل ينزو وهو جذلان مصر العزيزة أدناها وصفَّدها في محكم الأسسر غداًر وخوان المسر كم كافحت شرَّةَ العادي قساورة جادُوا بأنفسهم والحرب نيران وبئستْ الحربُ فيها الرجسُ منتصرٌ والحقُّ مندحرٌ يعلوه خُدذُ لان أ ذكرى تَظَلُّ تثيرُ الحقْدَ مضطرمًا وتُوغرُ الصَّدْرَ لا يُلهيه نسْيَانُ الشأرُيا فشيه الوادى فما بسوى نصر عزيز تُزيلُ العار أوطانُ يا مصرُ ما شمسُك الحسناءُ مسفرة ولا نباتُك حالى العود ريّانُ

## ابن الظلمات أو الذي يكره السياسية

ليسست الأوطانُ في شوق إلى أنفس أعلى مراميها التَّرى

قلت لي: «لست سياسيًا أرى ولجاجُ القوم عندى مُنزُدرَى كلما صاحوا به من مطلب ليس يأتيهم فَعِض النظرا» هكذا تَنْطقُ لم تشعيرٌ بما في جمال السعى أو جَهْد السُّرى أيها المغلقُ روحًا وحرجًى يا أخا الثورة يا أغْبَى الورى

قُلْتَ لي: «استقلالُ مصر لا يجي ولو ان العبء غــيـر إنجلتـرا» ما لهذا اليأس يغزو قلب من لم يكافح مرة مستنصرا إنه الجبنُ وعَ تُ مُ أنفسٌ قد أحبَّ المرءُ أن يُسْتَ صُغراً اغتْرب عنًا إلى حيثُ انتهت قددُ الذلّ وتمزيقُ العُدراً إِنَّ مَ هِ هُ لَهُ النُّورِ يِأْبَى أَبِدًا نسبةً للنذل لَنُ يتحرَّرا

يا بنى الظلمات لستُ مصدقًا أنَّ مصرًا أنجبتُ محتقراً زُمَّرُ الغارينَ القتُ سَوْءَهَا في الحِمَى المذلول حتى اسْتَمْصَراً بذرةُ الأخلول حتى اسْتَمْصَراً بذرةُ الأخلول على على الله عندر أنعام الذي لَنْ يُشكرا

## أمة مسروقة تحت عين الشمس (العقاد)

وداعًا حياةً الخفض(\*) - لا كنت - إننا فإما يئسنا من حياة كريمة إلى الموت لا نبعى سواهُ تنكّبًا سويعاتُ هذا العُمْر ماذا؟ أتنقضى إلى الموت ما في النفس شوقٌ لمطلب فليستْ حياةُ الذلِّ تَرْضَى التَّطلُّبَا أَبَى القَـدرُ القـاصي لمصـرَ رَغَـادةً وشاءَ لهـا مُـرَّ الكفـاح وَخَـيَّـبَـا ألا فليكن مسا شاءه الْقَدرُ الذي تَخَيّرنَا للسَّعْي والمجد والظُّبَا ( \*\* ) إِلَى الموت أو نَلْقَى حـيـاةً كـريمة فَنُنْعَى نحب العيشَ ذُقْنَاهُ طَيِّبًا

أبينا خضوعًا وانتهينا إلى الإبا فلسنا الأولى يَخْشَوْنَ مَوْتًا مُغَلَّبًا إلى الموت محسوم الفَناء معذَّبا أوَيقات ذُلِّ أم تُقَضَّى مآربًا

<sup>(\*)</sup> حياة الخفض يعنى حياة الدعة والاسترخاء.

<sup>( \*\* )</sup> الظبا: مفردها ظُبةٌ وهي حد السيف.

# المحتويات

| الصفحة |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | تقديم الديوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤.     | موضوعات شعر الشيخ الغزالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V 9    | ديوان الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨١     | الحياة الأولى أو نحو انجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٨٣     | الخمرة الإلهية (١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٥     | الخمرة الإلهية (٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٧     | الخمرة الإِلهية (٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۹     | الخمرة الإلهية (٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 91     | عــوائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9 4    | دنیای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 90     | النفس والكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 97     | الخطيئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 9 V    | ملائك الخيرملائك الخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٩٨     | يقظةي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١      | الصلاة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 • 1  | معانی الضاحك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.5    | الزمن السَّحُور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1.0    | الحضارة الحديثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١.٧    | الأملالأمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.9    | سرى و ثرى!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 11.    | السعادة في الطفولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111    | خضراء الدمن أو الجمال القبيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 115    | الذكاء الظالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 115    | حذار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 110    | الشيخوخةالشيخوخة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 711    | نور الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 117    | جهالة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117    | الفضيلة والدينالله والدين المستمالة والمستمالة والدين المستمالة والمستمالة والدين المستمالة والدين الم |
| 119    | المجرم الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٢.    | الروح المعنويالله المعنوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171    | موت الأطفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177    | الذكرياتالذكريات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 175    | صمت الريف الهامد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 4 5  | • 1112~1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| 177    | الألم الضال في مرض الطفولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177    | سقطت ولما تنضج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 171    | الشيخ الباكى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179    | الاعمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣.    | صريدطريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177    | القارة المبهمة ـ من قبل ومن بعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 44   | طفلة فقيرة ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 150    | مدحة في صنيعمدحة في صنيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177    | صورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 144    | النور الغريق!الله المستعدد المستعد |
| 149    | الحصاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٤.    | الفجرالفجرالفجرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 2 7  | الشروق في القبورالله المستروق في القبور المستروق في القبور المستروق في القبور المسترود المستروق المسترود   |
| 1 & &  | الشمسالشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 150    | ليلات آملة!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1 2 7  | ليلات جادةللات جادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 5 7  | النجوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 \$ 1 | البدرالبدرالبدرالبدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 8 9  | حنين إلى الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10.    | عودة الأمسعودة الأمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 101    | إلى الأمة الكريمةنبيالي الأمة الكريمةنبيالي الأمة الكريمةنبيالي الأمة الكريمةنبيالي الماء الكريمة الماء الما              |
| 105    | نحن؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 701    | جيش مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 101    | تحية عرابي البطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 109    | يالي الحرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171    | أسود قصر النيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 174    | ذكرى ضرب الإسكندرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٦٤    | ابن الظلمات أو الذي يكره السياسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177    | أمة من مقة تحت عه: شمس (العقاد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

## 

## مطابع الشروف





<mark>دار الشروة ـــــ</mark> www.shorouk.com