### **Erich Fromm**

### Ucieczka od Wolnosci

# **Escape from Freedom.**

Przelozyli: Olga i Andrzej Ziemilscy.

Przedmowa opatrzyl: Franciszek Ryszka

"Czytelnik"

ISBN 83-07-02357-2

skan i łamanie: lampion@o2.pl

#### Przedmowa.

Minelo osiem lat od pierwszej polskiej edycji Ucieczki od wolności - najglośniejszej bodaj ksiazki Ericha Fromma. Spotkala sie ona z wielkim zainteresowaniem publiczności oczywiscie tej, do ktorej byla adresowana -i z zyczliwym, a czasem wrecz entuzjastycznym przyjeciem krytyki. Ksiazka stala się swego rodzaju klasykiem, jezeli przez klasyke bedziemy rozumiec wprowadzenie do pewnego gatunku literatury, otwierajacej nowe horyzonty i nowe drogi poznania. Nie znaczy to, ze nalezy slepo poruszaac sie sladem wytyczonym przez autora. Ucieczka od wolności jest przede wszystkim inspiracja, to juz bardzo wiele. Nie trzeba zatem traktować jej jako uniwersalnego klucza do poznania wybranego zagadnienia czasow wspolczesnych. Byloby to zapewne wbrew intencji autora i wbrew doswiadczeniom nauki, zebranym przez 36 lat, jakie upłynely od momentu, gdy ksiazka ukazala sie po raz pierwszy. Udostepnienie polskiemu czytelnikowi dwoch pozniejszych ksiazek Fromma (O sztuce milosci, Zapomniany jezyk - obie w serii Biblioteki Mysli Wspolczesnej PIW) pozwolilo mu blizej zapoznac sie z autorem, nie wydaje sie przeto potrzebne ponownie kreslic jego sylwetke. Rowiesnik naszego stulecia, lecz wciaz jeszcze czynny intelektualnie, Erich Fromm wydaje nowe dziela z podziwu godna regularnościa, choc nie wszystkie reprezentuja jednakowy poziom. Szczegolnie wydana w roku 1973 obszerna ksiazka o anatomii ludzkiej destruktywnosci (The Anatomy of Human Destructiveness) jest rozwlekla, trudna do czytania i malo oryginalna wzgledem tego, co Fromm napisal byl wczesniej.

Tworczosc Fromma-mysliciela budzila i budzi u nas sporo kontrowersji, osobliwie kiedy patrzy sie na nia od strony recepcji w kregach nowolewicowych - wrogich wobec marksizmu. Przeciwko pogladom Fromma wypowiadali sie filozofowie spoleczenstwa (scislej: doktryny zmian spolecznych), przedstawiciele nauki o polityce i specjalisci od metodologii. Bronili jego pogladow religioznawcy, filozofowie zajmujacy sie etyka i - nie na ostatnim miejscu - przedstawiciele historiografii akademickiej, o czym jeszcze za chwile. Podzial ten usprawiedliwia wieloznacznosc i wielowatkowosc dziela Fromma. Nie daje sie ono zaklasyfikowac do zadnego sztywnego podzialu w instytucjonalnych ramach nauki akademickiej. Fromm jest, jak sie to zwyklo u nas okreslac, interdyscyplinarny. Stanowi to zreszta o sile jego pisarstwa. Ulatwia wprawdzie sprawe krytykom watk¢o czy sadow szczegolowych, lecz nie pozwala przejsc obok jego dziela obojetnie. Zaryzykowalbym twierdzenie, ze wspolczesna mysl o swiecie wspolczesnym bylaby o wiele ubozsza bez wkladu Ericha Fromma.

Rekomendujac pierwsze wydanie Ucieczki od wolności zbyt może natarczywie staralem sie zwrocic uwage na watki historyczne ksiazki. Jest to przeciez ksiazka o zjawiskach uniwersalnych, wsparta tylko konkretnym doswiadczeniem czasoprzestrzennym, wszelako tak sugestywnym i tak doskonale uporzadkowanym, iz należy ona do zelaznego repertuaru lektur na temat genezy hitleryzmu. To prawda, ze podstawa empiryczna Ucieczki od wolności byla watla i slusznie budzi zastrzeżenia metodologow. Jej malo znany i zapomniany prototyp, wydana na emigracji w Paryzu (1936) w niesłychanie niskim nakladzie Autoritat in der Familie (Autorytet w rodzinie), poddaje sie latwo krytyce; to prawda, ze autorowi nie udalo sie nigdy pozniej powrocic do obserwacji i wywiadu. Okazalo sie jednak, ze dedukcja z materialu historycznego - Fromm uczył sie wszak od marksistow historycznego racjonalizmu - prowadzi do zaskakujaco odkrywczych wynikow. Dlatego wolno nam dostrzegac w Ucieczce ori wolności wazne dzielo historyczne. Moge tedy spokojnie powtorzyc moj wczesniejszy poglad o przydatności tego dziela do historii pewnego fenomenu i dostrzegac w nim inspiracje do refleksji uogolniajacej, bez ulegania sugestiom płynacym z psychoanalizy, ale ze zrozumieniem pozytkow, jakie wynikaja z zastosowanej przez Fromma metody.

Twierdzenie Freuda i jego ortodoksyjnych uczniow, ze tlumione popedy decyduja o wszelkim postepowaniu czlowieka, okazalo sie oczywiscie niesluszne. Nie znaczy to wcale, by wszystkie twierdzenia szczegolowe nalezalo odrzucic. Jesli stwierdzono ponad wszelka watpliwosc, ze obok racjonalnych istnieja irracjonalne motywy zachowan ludzkich, historyk musial je rowniez wziac na warsztat; skoro trudno mu sie przedzierzgnac w psychologa, niechze historyk zajmie sie na serio wynikami obserwacji psychologicznych i psychosocjologicznych. Wazne jest przeciez nie tylko to, jak człowiek dziala, ale i z jakiego powodu. Ludzkie pragnienia i marzenia, tłumione popedy, uczucia i leki, słowem, wszystko to, co ksztaltuje lub deformuje społeczna swiadomose człowieka, nie moze byc przeciez obojetne dla badacza przeszłosci. Badania ponurego fenomenu hitleryzmu potwierdziły to az nadto wyraznie.

Nie trzeba bylo jednak az tego fenomenu, by zwrocic uwage historykow w strone jazni ludzkiej. Zaden badacz przeszlosci, ktory siega glebiej, pod powierzchnie faktow, nie moze po prostu przejsc obojetnie obok zjawisk psychologii zbiorowej, odkad historiografia przestala byc tylko kronika wydarzen.

Dziesiatki historykow, badaczy dziejow faszyzmu i hitleryzmu, probowały interpretacji psychologicznej. Pierwsze, skromne wprawdzie rozmiarem, studium poswiecone wylacznie psychologicznym zrodlom hitleryzmu przedstawił amerykanski politolog Harold D. Lasswell w pare miesiecy po dojsciu Hitlera do władzy (The Psychology of Hitlerism, The Political Quarterly, t. I V,1933). Było to jednak studium ogolnohistoryczne, podejmujące znany problem

rozczarowan powojennych wsrod Niemcow i uprawianej w tym kraju propagandy nacjonalistycznej, bez proby analizy bodzcow psychicznych, wplywajacych na odpowiednie decyzje polityczne.

Pierwszym autorem, ktory staral sie wywiesc zrodlo hitleryzmu z glebokich pokladow jazni ludzkiej, ale w konkretnej sytuacji spolecznej - byl Erich Fromm. Niemal rownoczesnie z Frommem brytyjski psychiatra ze szkoly Freuda, Peter Nathan, oglosil interesujace studium o psychologii faszyzmu (The Psychology of Fascism, 1943). Sporo w tej ksiazce typowych dla calej szkoly uproszczen. Niemniej w dwoch przynajmniej punktach ksiazka brytyjskiego autora warta jest bacznej uwagi. Nathan trafnie akcentuje znaczenie psychicznego mechanizmu projekcji w typowym mysleniu faszystowskim, gdy schemat ja nienawidze przechodzi w schemat on nienawidzi mnie, aby ulec z kolei szczegolnej dramatyzacji, jak to mialo miejsce w stosunku do rasy nizszej, wrogow panstwa, Zydow, Slowian itd. Propaganda hitlerowska racjonalizowala spontaniczny mechanizm projekcji. Okrucienstwa wobec Polakow w pierwszej fazie wojny starano sie (z powodzeniem) racjonalizowac rzekomym terrorem w rodzaju krwawej niedzieli bydgoskiej (Bromberger Blutsonntag) tudziez innych rzekomych krzywd wyrzadzonych Niemcom. Druga wazna konstatacja Nathana bylo zwrocenie uwagi na specyficzny kult sily (polaczony z biologicznym mizoginizmem) uprawiany przez hitlerowcow, a wywodzacy sie z psychicznie zdeterminawanego kultu autorytetu zespolonego z wyobrazeniem panstwa i władzy. Nawiasem mowiac, ten fragment ksiazki Nathana zdobedzie w pare lat pozniej solidna dokumentacje w badaniach empirycznych, jakie prowadzil w Stanach Zjednoczonych Theodor W. Adorno z zespolem Instytutu Badan Spolecznych we Frankfurcie (z ktorym wspolpracowal Erich Fromm) nad modelem osobowości autorytarnej (The Aythoritarian Persarality 1950). Badania te uznac nalezy za wazne ustalenie naukowe, enumeracja zas cech totalitarno-faszystowskiego syndromu potwierdza wczesniejsza prace Fromma i wydaje sie uderzajaco trafna. Zcspol Adorna zalicza do tego syndromu następujace objawy:

konwencjonalizm, mocne przywiazanie do drobnomieszczanskiego systemu wartości oparte na moralności burzuazyjnej;

autorytarna podleglosc, brak krytycyzmu wobec wyidealizowanych autorytetow wlasnej grupy spolecznej:

agresywne wyszukiwanie autorytetu, tendencja wyszukiwania ludzi naruszajacych wartosci konwencjonalne;

wiara w przesady i myslenie stereotypami, przekonanie, ze tajemnicze sily kieruja losami jednostek\*;

dazenie do sily i brutalnosci, identyfikacja z figurami, ktore te cechy reprezentuja; destrukcyjnosc i cynizm, uogolnione wrogie stanowisko i niechec do rodzaju ludzkiego; projekcja wlasnych popedow na swiat zewnetrzny.

Wiekszosc wymienionych tu cech sprawdzila sie przy badaniach prowadzonych przez alianckich lekarzy psychiatrow w Norymberdze na osobach uwiezionych tam hitlerowskich zbrodniarzy wojennych. Amerykanscy lekarze dr G.M. Gilbert i dr D.N. Kelley oraz francusb lekarz psychiatra dr F. Bayle dokonali wnikliwych obserwacji przedstawicieli elity nazistowskiej, oczekujacych wyroku w procesie glownych zbrodniarzy wojennych (Gilbert i Kelley), oraz oskarzonych w procesie lekarzy i dowodcow tzw. Einsatzgruppen (Bayle). Warto zwrocic przy tym uwage, iz wiele cech wspolnych wystepowało zarowno u przedstawicieli elity władzy Trzeciej Rzeszy, jak i u brutalnych wykonawcow sadzonych w Norymberdze. Dotyczy to srodowiska społecznego i karier zyciowych, ktore zaprowadziły nie tylko na najwyzsze, ale i nizsze szczeble hierarchii hitlerowskiej.

Badania prowadzone w Norymberdze miały jednak charakter wyrywkowy i dokonywane były w warunkach specyficznych. Zgromadzono i przeanalizowano niewiele zrodel, ktore dawalyby podstawe do uogolnien na temat psychosocjologicznych determinacji hitleryzmu.

Rozumowanie Fromma, tak zdawaloby sie abstrakcyjne i poslugujace sie czysta dedukcja, daje sie jednak zweryfikowac za pomoca obserwacji empirycznej.

W roku 1933 amerykanski socjolog polskiego pochodzenia, uczen Floriana Znanieckiego, dr Theodore Abel, znalazl sie w Niemczech, zamierzajac przesledzic proces zdobywania władzy przez Hitlera na tle motywacji personalnych przekazanych przez aktywnych zwolennikow wodza; podstawa miały byc, jak w badaniach Znanieckiego, materiały osobiste.

Dr Abel zrecznie zaaranzowal konkurs na pamietnik hitlerowskiego aktywisty, przyznajac nagrody ze srodkow dostarczonych przez słynny uniwersytet Columbia w Nowym Jorku. Przelamawszy opory goebbelsowskiego ministerstwa propagandy, zgromadził wcale niezla probke złozona z 683 odpowiedzi, ktorych autorzy reprezentowali przecietna zbiorowosc w partii nazistowskiej (potwierdzaja to wiarygodne badania innych historykow i socjologow, jak T. Geigera, H. Gertha i D. Lernera). Reprezentatywnosc probki wykazala klasyfikacja społeczna respondentow: ponad polowe stanowili przedstawiciele klas srednich, ktorych mozemy utozsamiac z szeroko pojetym drobnomieszczanstwem, stanowiacym niewatpliwie społeczna baze hitleryzmu; potwierdziły to wyniki roznych badan nad socjologia ruchu, prowadzonych m.in. przez nizej podpisanego (Panstwo stanu wyjatkowego, 1964). Nie od rzeczy bedzie przypomniec, iz pod wzgledem mentalnosci, stylu zycia i oceny sytuacji politycznej swego kraju około 30% ludnosci niemieckiej w okresie przedhitlerowskim mozna zakwalifikowac jako drobnomieszczanstwo.

W pare lat pozniej Abel oglosil opracowane szczegolowo wyniki konkursu (Why Hitler Came into Power? 1938). Ksiazka Abla (nawiasem mowiac, wielka rzadkosc w bibliotekach europejskich i wskutek tego malo znana) pokazuje liczne wypadki, gdy sytuacja społeczna w połaczeniu z namietnym poczuciem krzywdy i poszukiwaniem autorytetu determinowala akces do ruchu hitlerowskiego.

Poswiecenie sie idei Hitlera dalo zyciu nowy cel

- stwierdzil doslownie jeden z uczestnikow konkursu, i taka motywacja, acz wyrazona mniej kategorycznie i mniej gornolotnie, powtarza sie w przygniatajacej wiekszosci tekstow zebranych przez Abla. Potwierdza to wprost zdanie wypowiedziane przez Ericha Fromma: Hitler objawia sie jako magiczny pomocnik, a ruch narodowosocjalistyczny jako cel ucieczki od wolności.

Tu ciekawostka albo nawet cos wiecej niz ciekawostka. Niedawno mlody amerykansb politolog Peter H. Merkl dokonal reinterpretacji materialu zebranego przez Abla (Politica! Violence under the Swastika,1975), przeprowadziwszy najpierw niezwykle dokladna analize porownawcza 581 zyciorysow hitlerowcow, jak gdyby rozpisal je na pojedyncze psychogramy. Wyniki potwierdzily jeszcze bardziej glowne tezy Ucieczki od wolności i choć niejeden rzecznik skrupulatności metodologicznej moglby kwestionować reprezentatywność zbioru, przeciez symetryczna zalezność miedzy twierdzeniami Fromma a opracowaniem materialu Abla jest wrecz uderzająca.

Dokumentacja przygotowana przez amerykanskiego socjologa jest czyms wyjatkowym i niepowtarzalnym, lecz nie jest zrodlem jedynym. Przed laty ukazala sie na polkach ksiegarskich praca innego Amerykanina, nalezaca wprawdzie do zupelnie odmiennego gatunku pisarskiego, ale rowniez poslugujaca sie metoda badania spoleczenstwa, ktora w naukach spolecznych nazywa sie metoda obserwacji intensywnej. William Sheridan Allen z uniwersytetu w Missouri ogłosił w 1965 roku wyniki takiej obserwacji, odnoszacej sie do procesu zdobycia i utrwalenia nazistowskiej władzy w malym miasteczku niemieckim (The Nazi Seizure of Power, 1965), opatrzonym przez autora kryptonimem Thalburg, rychło zreszta rozszyfrowanym w NRF za sprawa głosnego tygodnika hamburskiego Der Spiegel.

Okazalo sie, ze Thalburg nazywa sie naprawde Northeim i lezy w dolnej Saksonii, czyli w samym centrum Niemiec. Ze swymi dziesiecioma tysiacami mieszkancow, drobnym przemyslem, stara tradycja i konserwatywna struktura obyczajowo-spoleczna, wsparta silna przewaga luteranizmu i konkurujacymi ze soba wplywami nacjonalistow i socjaldemokratow, byl Thalburg-Northeim typowym przykladem drobnomieszczanskiej spoleczności niemieckiej. William Allen pokazal, iz spolecznośc ta stala sie niemal klinicznym obiektem penetracji idei hitlerowskiej, ulegajac stopniowo procesowi calkowitej dezintegracji i atomizacji.

Autor stosowal metode poglebionego wywiadu wsrod miarodajnych przedstawicieli społeczności miejskiej, dokonujac wnikliwej analizy miasteczkowego mikrokośmośu. Metoda ta nie dawala pelnej szansy ujawnienia psychicznych bodzcow postepowania obywateli miasteczka, ustepujacych krok za krokiem przed sila. Historyk i socjolog Allen zrezygnowal z dociekan na temat mechanizmow psychicznych powodujacych takie, a nie inne reakcje wsrod przedstawicieli obserwowanej zbiorowości, dociekan, ktore zreszta z upływem czasu straciłyby na wartości. Jednakze dzialania (i zaniechania) mieszkancow Thalburga wskazuja wyraznie na postepujace objawy destrukcji. W miasteczku nie wydarzyło sie nic takiego, co by moglo uzasadnic gwaltowne zmiany opinii czy chociazby nastrojow. Były bojki i awantury, to wszystko. Społeczność polaczona była licznymi wiezami natury nieformalnej. Nie było wypadkow denuncjącji ani aresztowan na szersza skale. Hitleryzm pojawił sie bardzo pozno (autor opisuje okres miedzy 1930 a 1935 rokiem), a jednak bardzo predko opanował dusze i umysły ludzkie.

Nalezy oczywiscie unikac przesady. Cytowany przez Fromma Lewis Mumford (Faith for Living,1940) kazal poszukiwac zrodel faszyzmu w duszy ludzkiej, a nie w gospodarce. Jest to oczywisty frazes bez pokrycia, choc nie nalezy zapominac, ze spoleczno-ekonomiczne przeslanki losow ludzkich objawiaja sie w ich dzialaniach przeplywajac najpierw przez swiadomosc ludzka. Erich Fromm nie tylko dostrzega, ale i wyraznie eksponuje demoralizujacy wplyw kapitalistycznych stosunkow miedzyludzkich na swiadomosc zbiorowa i chociaz marksista nie jest, przeciez mocno trzyma sie historii.

Sila rozumowania Fromma jest historyczne traktowanie gatunku ludzkiego, w tym wypadku - niemieckiej warstwy drobnomieszczanstwa, wsrod ktorej szczegolnie silnie objawily sie mechanizmy nazwane przez autora sado-masochistycznymi.

Rozumowanie Fromma ma jeszcze i te przewage nad podobnymi analizami freudystow (moze z wyjatkiem Karen Horney w jej New Ways of Psychoanalysis,1939), ze odrzuca teze Freuda o pryncypialnym przeciwstawieniu jednostki i zorganizowanego społeczenstwa. Człowiek u Fromma jest z natury swojej społeczny. Twierdzenie to zbliza jego stanowisko do marksistowskiego, co nie znaczy, by podejmowal on nieudolna probe laczenia freudyzmu z marksizmem, jak czynił to inny autor zajmujacy sie psychopatologia społeczna w kontekscie ruchow faszystowskich, glosny w swoim czasie seksuolog freudysta Wilhelm Reich (The Mass Psychology of Fascism, 1946).

Czlowiek w społeczenstwie - twierdzi Fromm - nie musi pozostawac z nim w konflikcie. Nawet jesli czuje swoja bezbronnosc i bezradnosc, moze odnalezc swoje "ja" w czynnym zyciu, w połaczeniu z celami innych, w pozytywnej wolnosci, ktora jest alternatywa zagubienia jednostki ludzkiej.

Fromm staral sie polaczyc w swojej ksiazce zjawisko alienacji w sensie ekonomicznoprodukcyjnym (wystepujacej w kapitalizmie wspolczesnym jeszcze silniej niz za czasow Marksa) ze zjawiskiem ucieczki od wolności. Fromm nie powiedzial tu ostatniego słowa, jak nie mogl dac wyczerpujacej odpowiedzi na temat psychospolecznych zrodel niemieckiego faszyzmu. Niemniej jego twierdzenia sa szczegolnie waznym przyczynkiem do dziejow hitleryzmu i chociaz nie tylko o tym traktuje Ucieczka od wolności, lektura ksiazki Fromma zbliza nas do odpowiedzi na pytanie: jak to sie stalo? dlaczego hitleryzm odniosł taki sukces? W dialektycznym badaniu przeszlości musimy wydobywać wszystkie przyczyny w ich wzajemnym powiazaniu. Musimy poznawać zrodla ekonomiczne, polityczne i ideowe. Musimy badać fakty zachodzaće wewnatrz i na zewnatrz danej spoleczności. W dazeniu, by zblizyć sie do prawdy, nie powinnismy omijać zakresu spraw, ktorymi zajal sie Erich Fromm.

Rozwazania Fromma na temat rozwoju i alienacji osobowosci dadza sie zapewne skorygowac na drodze ustalen dokonanych w ciagu ostatnich lat. Zwazmy, ze jest to problem, ktory dla psychologii i socjologii zachodniej - osobliwie w Stanach Zjednoczonych Ameryki - dawno juz przestal byc problemem akademickim. Zastraszajacy rozwoj społecznych neuroz nie tylko wyraza sie gwaltownym wzrostem przypadkow chorobowych, ale przybiera rozmiary kleski ogarniajacej rowniez zycie polityczne, o czym swiadczy coraz czestsze stosowanie gwaltu.

Wszystko to mozna obrocic przeciw tej ksiazce. Wszelako na jej korzysc przemawia jednoznacznie jej warstwa historyczna, a obok historycznej moze i prognostyczna, choc ta zawarta jest raczej implicite, czyli trzeba ja dopowiedziec. Na kartach tej ksiazki jawi sie dosc czesto strach - lek przed wolnościa, ktory powoduje chec zrzucenia jej ciezaru, ale i lek w sensie bardziej ogolnym, jako jeden z elementow sadystycznej i masochistycznej postaci władzy, ktora wciaz jeszcze pojawia sie na mapie politycznej swiata.

Lek przed wolnościa- nie uswiadomiony lek przed nieznanym i nieobliczalnym - zdeprawowal najpierw mieszkancow Thalburga i setek innych Thalburgow. Uciekajac od wolności dostawali sie oni pod panowanie jeszcze silniejszego i bardziej konkretnego leku, a wreszcie sami go siali. To o tym gatunku ludzkim pisze Albert Camus, wielki moralista literatury nie tylko francuskiej, gdy w usta bohatera Upadku wklada takie slowa:

Czlowiek jest wolny, trzeba wiec sobie radzic, a poniewaz przede wszystkim nie chca wolności ani jej wyrokow, prosza zeby im dawano po palcach, wymyslaja straszliwe reguly, spiesza wznośic stosy, zeby zastapic kościoły.

I dalei

W koncu... rzecz polega na tym, zeby nie byc wolnym i sluchac w skrusze wiekszego lajdaka od siebie.

Dodajmy, ze ten gatunek ludzki rodzi sie w okreslonych warunkach spolecznych, a okreslone sily polityczne zawsze beda go preferowaly, by z jego przede wszystkim pomoca ustanowic swoja władze.

Warszawa 1977

Trzecia polska edycja Ucieczki od wolności ukazuje sie pigtnaście lat po wydaniu drugim. I choc czytac ja bedzie nowa generacja czytelnikow, uwazamy, ze nalezy pozostawie przedmowe do wydania poprzedniego. Być moze, pewne zwroty lub poglady nie beda sie podobały wspolczesnemu krytykowi. Być moze, bedzie mial nawet troche racji, ale ani o jote nie zmienila sie sprawa, ktorej broni Erich Fromm, i nie zmienilo sie przeslanie tej ksiazki. Mimo ze jej konkretny adresat - mysle o ojczyznie Fromma Niemczech - pozegnal sie, miejmy nadzieje, ze zjawiskami, przeciw ktorym wystepował Erich Fromm. Na pewno jednak nie ustały leki tego społeczenstwa i innych społeczenstw danej kultury. Nie zmieniły sie tez kontrowersyjne pojecia wolności. Dlatego lektura tej ksiazki wydaje sie nadał potrzebna. Trzynaście lat po śmierci Erich Fromm moze sie bronic przed krytyka śwoich dzieł, jak udawało mu sie bronic przez blisko poł wieku pracy tworczej.

\_\_\_\_\_

## Autor i jego dzielo.

Erich Fromm (1900-1980), glosny socjo-psycholog amerykanski pochodzenia niemieckiego, studiowal we Frankfurcie, Monachium, Heidelbergu. Pracowal w Berlinskim Instytucie Psychoanalizy. Od 1935 r. przebywal w Ameryce. Był dyrektorem Instytutu Psychoanalizy w Meksyku i profesorem psychologii na uniwersytecie w Nowym Jorku. Autor znanych czytelnikowi polskiemu prac: Szkice z psychologii religii (1966), Zapomniany jezyk (1972, II wyd. 1977), O sztuce milosci (1971, II wyd. 1972); najwiekszy rozgłos uzyskala Ucieczka od Wolnosci (1970, II wyd. 1978).

Ucieczka od Wolnosci - opublikowana o raz pierwszy w 1941 r. - jest czescia studium zajmujacego sie struktura charakteru wspołczesnego człowieka, a zarazem oryginalna proba analizy faszyzmy ze stanowiska psychologii społecznej. Wolnosc daje człowiekowi niezaleznosc, ale czyni go samotnym, a przez to bojazliwym i bezsilnym. Zrozumienie przyczyn ucieczki od wolnosci moze go uchronic przed poddaniem sie totalizmowi.

# Mysli wybranych.

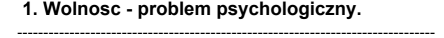
Jesli nie istnieje dla samego siebie, ktoz istniec bedzie dla mnie? Jesli istnieje tylko dla siebie, kimze jestem? A jesli nie teraz - to kiedy? Talmud - Miszna, Abot

Ani niebianskim, ani ziemskim, ani smiertelnym, ani niesmiertelnym stworzylismy ciebie, tak bys byl wolny za zgoda woli twojej i honoru twego, izbys sam sobie byl stworca i budowniczym. Ciebie jedynego obdarowalem rozrostem i rozwojem, ktore od twej wolnej woli zaleza. Ty niesiesz w sobie zalazek wszechzycia.

Picodella Mirandola; Oratio de hominis dignitate

Nic zatem nie jest niezmienne procz przyrodzonych i niewyzbywalnych praw człowieka.

Thomas Jefferson



<sup>\*</sup> Mozna tu przypomniec interesujace zdanie K. R. Poppera o spiskowej teorii spoceczenstwa.

Rdzen nowozytnej historii Europy i Ameryki stanowia proby zerwania politycznych, ekonomicznych i duchowych pet krepujacych ludzi. Ciemiezeni i domagajacy sie nowych swobod walczyli z tymi, ktorzy chcieli bronic swych przywilejow. Klasa walczaca o wlasne wyzwolenie wierzyla, ze walczy o wolnosc dla calej ludzkości i dzieki temu mogla odwolywac sie do idealu, do pragnienia wolności inspirujacego wszystkich ludzi uciskanych. W toku jednak dlugiej i faktycznie nieustajacej walki o wolnośc klasy walczace z uciskiem laczyly sie na pewnym etapie z wrogami wolności: mianowicie po odniesionym zwyciestwie, kiedy trzeba było bronic nowych przywilejow.

Mimo licznych odwrotow wolnosc wygrywala bitwe za bitwa. Wielu zginelo w owych bitwach w przekonaniu, ze lepiej umrzec w walce z uciskiem niz zyc bez wolności. Taka śmierc stanowila najwyższa afirmacje jednostkowego bytu. Historia zdawala sie dowodzic, ze czlowiek może rozporzadzac sam soba, sam o sobie decydować oraz myslec i czuc tak, jak to uwaza za właściwe. Wydawalo sie, ze ekspresja pelni ludzkich możliwości jest celem, do ktorego rozwoj spoleczny zbliza sie szybkimi krokami. Zasady ekonomicznego liberalizmu, demokracji politycznej, autonomii religijnej i indywidualizmu w zyciu osobistym, bedać wyrazem owego dażenia do wolności, jednocześnie zdawały sie zblizac rodzaj ludzki do jej urzeczywistnienia. Zrywano kolejne okowy. Człowiek przezwyciezył dominacje przyrody i stal sie jej panem; obalił dominacje Kościola i dominacje absolutystycznego panstwa. To obalenie dominacji zewnetrznej wydawało sie nie tylko kcniecznym, ale i wystarczajacym warunkiem osiagniecia wymarzonego celu: wolności jednostki.

I wojne swiatowa uwazano powszechnie za zmaganie ostateczne, a jej rezultat za definitywne zwyciestwo wolności. Istniejace demokracje zdawały sie umocnione, a nowe zajeły miejsce dawnych monarchii. Lecz upłynelo zaledwie kilka lat, a juz wyloniły sie nowe systemy, ktore zaprzeczyły wszystkiemu, co w przekonaniu ludzi osiagnieto w ciagu wiekowych zmagan. Istota tych nowych systemow, ktorym udalo sie owladmlac całym społecznym i osobistym zyciem człowieka, było podporzadkowanie wszystkich ludzi - z wyjatkiem malej garstki - władzy, nad ktora nie było kontroli.

Z poczatku wielu pocieszalo sie mysla, ze zwyciestwo systemu autorytarnego zawdzieczac nalezy szalenstwu nielicznych osobnikow; szalenstwo to doprowadzi samo w pore do ich upadku. Inni, dufni w siebie, wierzyli, ze Wlochom czy tez Niemcom zabraklo dostatecznie długiego okresu wrastania w demokracje, i dłatego nalezy spokojnie odczekac do chwili, kiedy osiagna oni polityczna dojrzalosc demokracji zachodnich. Jeszcze innym powszechnym złudzeniem, moze najniebezpieczniejszym, bylo przekonanie, ze ludzie pokroju Hitlera podstepem tylko i oszustwem zawladneli ogromnym aparatem panstwowym; ze oni i ich satelici sprawowali rzady wyłacznie za pomoca sily, a cała ludnosc byla jedynie bezwolnym obiektem zdrady i terroru.

W nastepnych latach blednosc tych wywodow okazala sie oczywista. Bylismy zmuszeni przyznac, ze miliony ludzi w Niemczech z tym samym zapalem wyrzekly sie wolnosci, z jakim ich ojcowie o nia walczyli; ze zamiast chciec wolnosci, szukano ucieczki od niej; ze miliony innych odnosily sie do niej obojetnie, uwazajac, iz w obronie wolnosci nie warto walczyc ani ginac. Zrozumielismy takze, ze kryzys demokracji nie jest wylacznie włoskim ani niemieckim problemem, lecz sprawa, przed ktora staje kazde panstwo nowoczesne. I nie jest wazne, jakimi symbolami posługuja sie wrogowie ludzkiej wolnosci: wolnosc bywa zagrozona w nie mniejszym stopniu, kiedy sie ja atakuje w imieniu antyfaszyzmu, jak bezposrednio przez faszyzm1. Prawde te sformulował John Dewey tak przekonywajaco, ze wyraze ja jego słowami:

Rzeczywistym zagrozeniem naszej demokracji nie jest istnienie obcych panstw totalitarnych, lecz czynniki tkwiace w naszych osobistych postawach i w naszych wlasnych instytucjach,

ktore w innych krajach pozwoliły zwyciezyc narzuconej z zewnatrz władzy, dyscyplinie, jednolitości i zalezności od Wodza. Dlatego pole bitwy znajduje sie także i tutaj - wewnatrz nas samych i naszych instytucji.2

Jezeli chcemy zwalczyc faszyzm, musimy go zrozumiec. Zbozne checi w niczym nam nie pomoga. A deklamowanie optymistycznych formul okaze sie rownie nieadekwatne i nieskuteczne, jak indianski rytual taneczny na intencje deszczu.

Poza problemem ekonomicznych i społecznych warunkow, ktore zrodziły faszyzm, istnieje jeszcze problem ludzki, wymagajacy zrozumienia. Celem niniejszej ksiazki jest przeanalizowanie tych dynamicznych czynnikow w strukturze charakteru wspołczesnego człowieka, ktore w krajach faszystowskich sprawiły, ze sam wyrzekl sie on wolności, a ktore i u nas tak powszechnie wystepuja u milionow ludzi.

Oto zasadnicze pytania, ktore sie nasuwaja, kiedy rozpatrujemy ludzki aspekt wolnosci, potrzebe podporzadkowania sie, zadze władzy: Czym jest wolnosc w doswiadczeniu ludzkim? Czy pragnienie wolnosci jest czyms nieodłacznym od natury ludzkiej?. Czy owo doswiadczenie jest zawsze takie samo, niezaleznie od typu kultury, w ktorej kregu człowiek zyje, czy tez zalezy ono od stopnia indywidualizacji, do jakiego doszlo dane społeczenstwo? Czy wolnosc jest tylko brakiem zewnetrznej presji, czy tez jest rowniez obecnościa czegos - a jesli tak, to czego? Jakie społeczne i ekonomiczne czynniki powoduja, ze w danym społeczenstwie istnieje dazenie do wolności? Czy wolnośc może stac sie ciezarem zbyt wielkim, by człowiek mogl go udzwignac, czyms, przed czym usiluje on uciec? Jak wiec sie to dzieje, ze dla jednych wolnośc jest wymarzonym celem, a dla innych zagrozeniem?

A moze obok wrodzonego pragnienia wolności istnieje instynktowna potrzeba podporzadkowania sie? Jesli tak nie jest, czym wytlumaczyc urok, jaki dla tak wielu stanowi dzis uleglość wobeć wodza? Czy uleglość zachodzi zawsze w stosunku do zewnetrznego autorytetu, czy tez ma miejsce także w stosunku do autorytetow uwewnetrznionych, takich jak obowiazek albo sumienie, do wewnetrznych przymusow lub władzy bezimiennej, jak np. opinia publiczna? Czy podporzadkowanie sie daje jakies utajone zadowolenie i jaka jest jego istota?

Czym jest to, co budzi w ludziach nienasycona zadze wladzy? Czy zadza ta jest sila ich witalnej energii, czy tez pndstawowa slaboscia i niezdolnoscia przezywania zycia spontanicznego i pelnego milosci? Jakie psychologiczne warunki nadaja sile tym daznosciom? Jakie warunki spoleczne stanowia z kolei baze owych warunkow psychologicznych?

Analiza ludzkiego aspektu wolności i autorytaryzmu zmusza nas do rozważenia problemu ogolnego, a mianowicie roli, ktora czynniki psychologiczne odgrywaja jako aktywne sily w procesie spolecznym; a to ostatecznie prowadzi do problemu wzajemnego oddzialywania czynnikow psychologicznych, ekonomicznych i ideologicznych w procesie społecznym. Kazda proba zrozumienia atrakcyjności, jaka faszyzm ma dla wielkich narodow, zmusza nas do uznania roli czynnikow psychologicznych. Mamy tu bowiem do czynienia z systemem politycznym, ktory, w zasadzie, nie przemawia do racjonalnych sil opartych na interesie wlasnym jednostki, lecz wyzwala w człowieku i mobilizuje sily diaboliczne, ktore wierzylismy - wcale nie istnieja albo przynajmniej od dawna wymarły. Dobrze znany nam obraz człowieka ostatnich stuleci przedstawial istote rozumna, ktorej dzialania były zdeterminowane interesem własnym i zdolnościa do zgodnego z nim postepowania. Nawet tacy pisarze jak Hobbes, ktory w zadzy władzy i wrogosci dopatrywał sie sił napedowych czlowieka, wyjasniali, ze istnienie tych sil jest logicznym następstwem interesu wlasnego: jesli ludzie sa sobie rowni, a tym samym odczuwaja jednakowa potrzebe szczescia, i jesli nie starcza bogactw, aby zadowolic wszystkich w tej samej mierze - to nieuchronnie musza oni walczyc miedzy soba i potrzebuja władzy, aby sobie zapewnic na przyszłosc korzystanie z posiadanych

dobr. Jednakowoz obraz Hobbesa przestal byc aktualny. Im skuteczniej udawalo sie klasom srednim obalac rzady poprzednich władcow politycznych czy religijnych, im lepiej potrafili ludzie opanowywac przyrode i im czesciej milionowe rzesze uzyskiwaly ekonomiczna niezaleznosc, tym silniej jednostka zaczynala wierzyc w racjonalnosc swiata i w człowieka jako istote z przyrodzenia rozumna. Ciemne i diaboliczne moce natury ludzkiej zwalano na sredniowieczne i wczesniejsze jeszcze okresy historii i tłumaczono je badz brakiem wiedzy, badz tez chytrymi zamysłami wiarolomnych krolow czy kaplanow.

Patrzano na te okresy jak sie patrzy na dawno wygasły i niczym juz nie zagrazajacy wulkan. Człowiek czul sie bezpieczny i wierzył, ze zdobycze wspołczesnej demokracji wymiotły wszelkie zle moce; swiat wydawał sie jasny i bezpieczny jak dobrze oswietlone ulice nowoczesnego miasta. Wojny uchodziły za ostatnie relikty dawniejszych czasow i aby skonczyc z nimi, potrzeba było tylko jeszcze jednej jedynej wojny; kryzysy ekonomiczne uwazano za rzecz przypadku, mimo ze owe przypadki nie przestawały powtarzac sie z wyrazna regularnoscia.

Kiedy faszyzm doszedl do władzy, zastał wiekszosc ludzi nie przygotowanych ani teoretycznie, ani praktycznie. Nie mogli wprost uwierzyc, ze człowiek jest zdolny przejawiac takie skłonności do zlego, taka zadze władzy, taka pogarde dla praw słabszego czy tez taka potrzebe uległości. Tylko nieliczni uswiadamiali sobie, ze pomruki wulkanu sa zapowiedzia wybuchu. Nietzsche zmacił pogodny optymizm dziewietnastego wieku, podobnie Marks, chociaz w sposob odmienny. Jeszcze inna przestroge, nieco pozniej, przekazał Freud. Co prawda, on sam, tak jak wiekszośc jego uczniow, miał nad wyraz naiwne pojecie o tym, co dzieje sie w społeczenstwie, i jego sposob zastosowania psychologii do problemow społecznych okazał sie bledna konstrukcja; skupiajac jednak cała uwage na zjawiskach zwiazanych z emocjonalnymi i umysłowymi zsburzeniami jednostki, wyprowadził nas na szczyt wulkanu i pozwolił spojrzec w glab kipiacego krateru.

Freud poszedl dalej niz ktokolwiek przed nim, skierowujac uwage na obserwacje i analize irracjonalnych i podswiadomych sil, determinujacych czesciowo ludzkie zachowanie. On i jego nastepcy w nowoczesnej psychologii nie tylko odslonili irracjonalny i podswiadomy obszar natury ludzkiej, ktorego istnienie nowoczesny racjonalizm zignorowal, lecz wykazali rowniez, ze owe irracjonalne zjawiska podlegaly pewnym prawom i dlatego dawaly sie racjonalnie wytlumaczyc. Freud nauczyl nas rozumiec jezyk marzen sennych i somatyczne symptomy, jak tez irracjonalna strone ludzkiego zachowania. Odkryl, ze owe elementy irracjonalne oraz cala struktura charakteru jednostki sa reakcja na wplywy wywierane przez swiat zewnetrzny, w szczegolności przez wydarzenia wczesnej mlodości.

Lecz Freud był tak dalece przepojony duchem swego kregu kulturowego, ze nie potrafil przekroczyc okreslonych przezen granic. Te własnie granice, pomniejszajace jego zdolnosc rozumienia nawet człowieka chorego, tym bardziej uposledziły jego rozumienie osobnika normalnego oraz irracjonalnych zjawisk działajacych w zyciu społecznym.

Poniewaz ksiazka ta kladzie nacisk na role psychologicznych czynnikow w calosci procesu społecznego i poniewaz analiza niniejsza opiera sie na niektorych podstawowych odkryciach Freuda - w szczegolności dotyczacych oddzialywania podswiadomych sil na charakter człowieka i zalezności tych sil od wpływow zewnetrznych - sadze, ze bedzie rzecza pozyteczna zapoznanie czytelnika na wstepie z głownymi zasadami naszego ujecia, a także z podstawowymi roznicami, jakie zachodza miedzy naszym stanowiskiem a klasycznymi koncepcjami Freuda3.

Freud zaakceptowal tradycyjny poglad na dychotomie człowieka i społeczenstwa oraz

tradycyjna doktryne zla ludzkiej natury. W jego pojeciu człowiek jest z zasady antyspoleczny. Społeczenstwo musi go oswoic, musi mu zezwolic w pewnym stopniu na bezposrednie zaspokojenie biologicznych - a zatem nie dajacych sie wykorzenic - popedow; lecz spoleczenstwo musi w duzej mierze ogladzic i umiejetnie pohamowac podstawowe ludzkie impulsy. W nastepstwie tego stłumienia naturalnych impulsow przez społeczenstwo dzieje sie rzecz niezwykla: stłumione popedy zamieniaja sie w dazności majace wartość kulturowa i w ten sposob staja sie w człowieku fundamentem kultury. To osobliwe przeksztalcenie stłumienia w zachowanie cywilizowane nazwal Freud sublimacja. Jezeli stłumienie przekracza zdolność sublimacji, osobnik staje sie neurotykiem, i wtedy zachodzi konieczność zmniejszenia owego stlumienia. Na ogol jednak stosunek miedzy zaspokajaniem ludzkich popedow a kultura jest odwrotnie proporcjonalny: im wieksze stłumienie, tym wieksza kultura (i tym wieksze niebezpieczenstwo zaburzen neurotycznych). W teorii Freuda stosunek jednostki do społeczenstwa jest statyczny: jednostka pozostaje w swej istocie zawsze taka sama i zmienia sie tylko na tyle, na ile spoleczenstwo wywiera wiekszy nacisk na jej naturalne popedy (w ten sposob potegujac sublimacje) albo tez zezwala na wiecej swobody (w ten sposob rezygnujac z kultury).

Podobnie jak tak zwane podstawowe instynkty ludzkie, na ktorych opierali sie dawniejsi psychologowie, tak i freudowska koncepcja natury ludzkiej byla w zasadzie odbiciem najwazniejszych popedow charakteryzujacych wspolczesnego człowieka. Dla Freuda osobnik jego kregu kulturowego byl człowiekiem w ogole, a zadze i niepokoje charakterystyczne dla człowieka w nowoczesnym spoleczenstwie uchodziły za wieczyste siły tkwiace korzeniami w biologicznej konstytucji człowieka.

Moglibysmy dostarczyc wielu ilustracji tego zjawiska (np. ukazac społeczne podstawy wrogosci, tak powszechnej dzisiaj wsrod wspolczesnych, kompleksu Edypa czy tak zwanego kompleksu kastracyjnego u kobiet); pragne jednak ograniczyc sie do jednego tylko przykladu, szczegolnie waznego, poniewaz dotyczy on calosciowej koncepcji czlowieka jako istoty spolecznej. Freud zawsze zajmuje sie człowiekiem w jego zwiazkach z innymi ludzmi. Te relacje jednak, tak jak je widzi Freud, sa podobne do stosunkow ekonomicznych charakterystycznych dla społeczenstwa kapitalistycznego. Kazdy osobnik pracuje dla siebie, indywidualnie, na swe wlasne ryzyko, nie wspolpracujac pierwotnie z innymi. A przeciez nie jest Robinsonem Crusoe; potrzebni mu sa drudzy jako klienci, podwladni lub pracodawcy. Musi kupowac i sprzedawac, brac i dawac. To rynek, obojetne, czy rynek towarowy, czy tez rynek pracy, reguluje owe stosunki. W ten sposob osobnik, pierwotnie samotny i samowystarczalny, wchodzi w stosunki ekonomiczne z innymi ludzmi, bedacymi srodkiem do jedynego celu: aby sprzedawac i kupowac. Freudowska koncepcja stosunkow miedzyludzkich jest w gruncie rzeczy taka sama: jednostka pojawia sie na swiecie w pelni wyposazona w dane biologiczne popedy, ktore musze byc zaspokojone. Aby je zaspokoic, jednostka nawiazuje stosunki z innymi przedmiotami. W ten sposob inni ludzie sa zawsze srodkiem do czyjegos celu, zaspokojeniem dazności, ktore maja zrodlo w samym człowieku, zanim nawiaze on stycznosc z innymi. Dziedzina stosunkow miedzyludzkich w rozumieniu Freuda jest podobna do rynku - jest to wymiana zaspokojen potrzeb biologicznych, w ktorych stosunek do innego czlowieka jest zawsze srodkiem do celu, a nigdy celem samym w sobie.

W przeciwienstwie do punktu widzenia Freuda analiza przedstawiona w niniejszej ksiazce opiera sie na zalozeniu, ze kluczowym problemem psychologii jest specyficzny rodzaj powiazania jednostki ze swiatem, a nie zaspokojenie czy tez niezaspokojenie tej czy innej instynktowej potrzeby samej w sobie; z kolei opieramy sie na zalozeniu, ze zwiazki czlowieka ze spoleczenstwem nie sa statyczne. Nie jest bowiem tak, jak gdybysmy z jednej strony mieli jednostke obdarzona przez nature okreslonymi popedami, a z drugiej - spoleczenstwo jako cos odrebnego, zaspokajajacego albo frustrujacego owe wrodzone sklonnosci jednostki. I choc

istnieja pewne potrzeby własciwe kazdemu człowiekowi, takie jak glod, pragnienie czy pociag plciowy, to jednak dazenia, ktore stanowia o odmienności ludzkich charakterow, takie jak milość i nienawiść, zadza władzy i potrzeba podporzadkowania sie, upajanie sie rozkosza zmysłowa i strach przed nia - wszystko to jest wytworem procesu społecznego. Najpiekniejsze i najohydniejsze inklinacje człowieka nie sa elementami niezmiennej i raz na zawsze danej biologicznie natury ludzkiej, lecz wynikiem procesu społecznego, ktory stwarza człowieka. Innymi słowy, społeczenstwo pelni nie tylko funkcje represyjna - chociaz pelni ja takze - lecz rowniez i tworcza. Natura człowieka, jego pasje i leki sa dzielem kultury; w ostatecznym rachunku sam człowiek jest najwyzszym wytworem i osiagnieciem ciaglego ludzkiego wysilku, ktorego zapis nazywamy historia.

Rozumiec ten proces kreowania człowieka w historii oto glowne zadanie psychologii społecznej. Dłaczego wraz ze zmiana historycznych epok zachodza okreslone zmiany w ludzkim charakterze? Dłaczego duch renesansu rozni sie od ducha sredniowiecza? Dłaczego struktura ludzkiego charakteru w kapitalizmie monopolistycznym inna jest niz w dziewietnastym wieku? Rzecza psychologii społecznej jest wytłumaczyc, dłaczego pojawiaja sie - dobre lub zle - nowe namietności i nowe uzdolnienia. I tak stwierdzamy, ze od odrodzenia az po dzien dzisiejszy zzera ludzi piekaca zadza sławy, podczas gdy dazenie to, ktore dzis wydaje sie tak naturalne, prawie nie wystepowało w sredniowiecznym społeczenstwie4. W ciagu tego samego okresu człowiek rozwinał w sobie poczucie piekna przyrody, ktorego przedtem nie miał5. Dodajmy, ze w połnocnych krajach Europy, poczawszy od wieku szesnastego, potrzeba pracowania stała sie niemał obsesja, czego w poprzednim okresie człowiek wolny bynajmniej nie odczuwał.

Lecz nie tylko historia urabia człowieka - człowiek urabia historie. Rozwiazanie tej pozornej sprzeczności lezy w dziedzinie psychologii społecznej6. Jej zadaniem jest nie tylko ukazanie, jak namietności, pozadania czy leki zmieniaja sie i rozwijaja w wyniku procesu społecznego, lecz takze w jaki sposob zasoby energii ludzkiej, uksztaltowane w tym procesie w specyficzne formy, zmieniaja sie z kolei w siły produkcyjne urabiajace proces społeczny. Tak np. pogon za sława i powodzeniem oraz wewnetrzny przymus pracowania sa siłami, bez ktorych nowoczesny kapitalizm nie mogłby sie rozwinac; zarowno bez nich, jak i bez innych podobnych sił człowiekowi brakłoby bodzca do działan zgodnych ze społecznymi i ekonomicznymi wymogami nowoczesnego systemu handlowego i przemysłowego.

Z tego, co powiedzielismy, wynika, ze przedstawiony w niniejszej ksiazce punkt widzenia tym rozni sie od pogladow Freuda, ze stanowczo przeciwstawia sie interpretacji historii jako sil psychicznych, ktore same w sobie nie byłyby uwarunkowane społecznie. Rownie stanowczo przeciwstawia sie teoriom, ktore lekcewaza role czynnika ludzkiego jako jednego z dynamicznych elementow w procesie społecznym. Krytycyzm ten zwraca sie nie tylko przeciw tym teoriom socjologicznym, ktore wyraznie chca wyeliminowac z socjologii problematyke psychologiczna (Durkheim i jego szkola), ale takze przeciw teoriom mniej lub bardziej zabarwionym psychologia behawiorystyczna. Wszystkie te teorie zakladają, ze natura ludzka nie jest sama w sobie dynamiczna i ze zmiany psychologiczne nalezy rozumiec jedynie jako rozwoj nowych nawykow w wyniku adaptacji do nowych wzorow kulturowych. Teorie te, chociaz uwzgledniaja czynnik psychologiczny, redukuja go zarazem do roli odbicia wzorow kulturowych. Tylko psychologia dynamiczna, ktorej fundamenty zostały polozone przez Freuda, moze posunac sie dalej, poza czczy werbalizm. Jakkolwiek nie istnieje niezmienna natura ludzka, nie mozna uwazac tej natury za cos nieskonczenie rozciaglego i zdolnego przystosowac sie do kazdych warunkow bez rozwiniecia wlasnej psychologicznej dynamiki. Chociaz natura ludzka jest wytworem ewolucji historycznej, tkwia w niej pewne wrodzone mechanizmy i prawidlowości, ktorych odkrywanie stanowi zadanie psychologii.

Aby w pelni wyjasnic to, co zostalo dotad powiedziane i o czym w dalszym ciagu bedzie mowa, trzeba koniecznie omowic pojecie przystosowania. Omowienie to wyjasni zarazem, co rozumiemy przez psychologiczne mechanizmy i prawidlowości.

Pozyteczne chyba bedzie przeprowadzenie rozroznienia pomiedzy przystosowaniem statycznym a przystosowaniem dynamicznym. Przez przystosowanie statyczne rozumiemy taka adaptacje do wzorow, w ktorej cala struktura charakteru pozostaje niezmieniona, wchodzi natomiast w gre przyswojenie nowego nawyku. Przykladem takiego przystosowania bedzie np. zmiana chinskiego sposobu jedzenia na sposob zachodni, z uzyciem noza i widelca. Chinczyk, ktory przybywa do Ameryki, przystosowuje sie do nowego wzoru, ale adaptacja ta sama w sobie wywiera niewielki wplyw na jego osobowose; nie rodzi nowych daznosci ani cech charakteru.

Za przystosowanie dynamiczne bedziemy uwazali taki rodzaj adaptacji, jaki zachodzi np. wtedy, kiedy chlopiec ulega nakazom swego surowego, grozacego mu kara ojca i - zbyt przelekniony, by czynic inaczej - staje sie grzecznym chlopcem. Podczas tego przystosowania sie do konieczności narzuconej sytuacja cos sie w nim dzieje. Może sie rozwijac w nim ostra wrogosc do ojca, ktora tlumi, gdyz zbyt niebezpiecznie byloby dawac jej wyraz, a nawet ja sobie uswiadamiac. A jednak owa tlumiona wrogosc, choc nie manifestowana na zewnatrz, staje sie w strukturze charakteru chlopca czynnikiem dynamicznym. Moze zrodzic nowe leki i w ten sposob doprowadzie do jeszcze glebszej uleglosci; moze tez wywolac nieokreslony bunt, ktory nie bedzie skierowany przeciw nikomu w szczegolności, lecz raczej przeciwko zyciu w ogole. Kiedy tu rowniez, podobnie jak w pierwszym przypadku, jednostka przystosowuje sie do okreslonych okoliczności zewnetrznych, ten rodzaj adaptacji stwarza w niej cos nowego, budzi nowe dazenia i nowe leki. Kazda nerwica jest przykladem takiego dynamicznego przystosowania i jest w istocie rzeczy adaptacja do takich zewnetrznych warunkow (w szczegolności w okresie wczesnego dziecinstwa), ktore same w sobie sa irracjonalne i na ogol nie sprzyjaja wzrostowi i rozwojowi dziecka. Tego rodzaju socjo-psychiczne zjawiska zblizone do objawow neurotycznych (pozniej bedzie mowa, dlaczego nie nalezy nazywac ich neurotycznymi), podobnie jak obecnosc silnych destrukcyjnych albo sadystycznych impulsow w grupach społecznych, stanowia przyklady dynamicznych przystosowan do warunkow spolecznych irracjonalnych i szkodliwych dla rozwoju człowieka.

Poza pytaniem o rodzaj przystosowania odpowiedzi wymagaja jeszcze inne pytania: Co sklania czlowieka do przystosowania sie do niemal kazdych warunkow zyciowych i jakie sa granice tej zdolności przystosowania sie?

Odpowiadajac na te pytania nalezy przede wszystkim zwrocic uwage na fakt, ze pewne wycinki natury ludzkiej sa bardziej plastyczne i przystosowalne od innych. Tak wiec dazności i cechy charakteru, ktore powoduja, ze ludzie roznia sie miedzy soba, wykazuja duza plastyczności i rozciagliwość: milość, zadza niszczenia, sadyzm, sklonność do uleglośći, zadza władzy, brak zaangazowania, cheć wyolbrzymiania własnej wartośći, zadza powodzenia, radość ze zmyslowych przyjemnośći i strach przed zmyslowośćia; te i wiele innych ludzkich pragnien i lekow powstaje jako reakcja na pewne określone warunki zyciowe. Nie sa one szczegolnie plastyczne, z chwila bowiem, kiedy stały sie cześcia charakteru danego osobnika, nielatwo zanikaja ani też nielatwo przeksztalcaja sie w inne daznośći. W tym jednak sensie okazuja plastyczność, ze ludzie, szczegolnie w dziecinstwie, rozwijaja swe roznorakie pragnienia, zależnie od trybu zycia, jaki im przypadl w udziale. Zadne z tych pragnien nie jest ani tak kategoryczne, ani tak niewzruszone, jak przyrodzone cześći natury ludzkiej, ktora rozwijajać sie musi być zaspokajana w kazdych okolicznościach.

W przeciwienstwie do powyzszych, inne potrzeby, ktore stanowia nieodlaczna czesc natury

ludzkiej, bezwzglednie domagaja sie zaspokojenia; sa to potrzeby takie, jak glod, pragnienie, potrzeba snu itp., tkwiace korzeniami w fizjologicznej strukturze czlowieka. Dla kazdej z nich istnieje pewien prog, poza ktorym niezaspokojenie staje sie nie do zniesienia. Kiedy prog ten zostaje przekroczony, ped do zaspokojenia danej potrzeby staje sie czyms przemoznym. Wszystkie te fizjologicznie uwarunkowane potrzeby mozna objac pojeciem instynktu samozachowawczego. Jest on ta czescia natury ludzkiej, ktora wymaga zaspokojenia w kazdych okolicznosciach i dlatego stanowi najbardziej elementarny motyw ludzkiego zachowania.

Wyrazajac to prosciej - czlowiek musi jesc, pic, spac, chronic sie przed wrogami itd. Aby moc czynic to wszystko, musi pracowac i produkowac. Jednakze pojecie pracy nie jest ani uogolnieniem, ani abstrakcja. Praca jest zawsze praca konkretna, tj. specyficznym rodzajem pracy w okreslonym systemie ekonomicznym. Czlowiek moze pracowac jako niewolnik w systemie feudalnym, jako wyrobnik rolny w indianskim pueblo, jako niezalezny byznesmen w spoleczenstwie kapitalistycznymn, jako robotnik przy tasmie w wielkiej fabryce. Kazdy z tych rodzajow pracy wymaga zupelnie odmiennych cech osobowości i odmiennych powiazan z innymi osobami. Kiedy czlowiek sie rodzi, scena jest juz dla niego przygotowana. Musi jesc i pic i dlatego musi pracowac; oznacza to, ze czlowiek musi pracowac w okreslonych warunkach i w sposob z gory juz zdeterminowany przez typ spoleczenstwa, w ktorym sie urodzil. Oba czynniki - chec zycia oraz system spoleczny nie moga byc przez niego indywidualnie zmienione i one to decyduja o tych cechach, ktore wykazuja wieksza plastycznośc.

Tak wiec sposob zycia wyznaczony własciwosciami systemu ekonomicznego staje sie podstawowym czynnikiem determinujacym cała strukture charakteru jednostki, poniewaz nieprzeparty instynkt samozachowawczy nakazuje jej przyjac warunki, w jakich zmuszona jest zyc. Nie znaczy to, ze nie moze probowac, razem z innymi, dokonywac pewnych ekonomicznych i politycznych zmian; uprzednio jednak jej osobowosc ukształtowała sie w szczegolny sposob w trybie zycia, z jakim juz jako dziecko jednostka ta zetknela sie za posrednictwem rodziny, reprezentujacej wszystkie cechy typowe dla danego społeczenstwa lub klasy7.

Sposrod roznych czynnikow natury ludzkiej nie tylko fizjologicznie uwarunkowane potrzeby maja charakter imperatywny. Jest jeszcze inny czynnik rownie wszechwladny, choc nie zakorzeniony w procesach cielesnych, lecz w tym, co stanowi sama istote ludzkiego sposobu i praktyki zycia: potrzeba zwiazania ze swiatem zewnetrznym, pragnienie unikniecia samotnosci. Poczucie kompletnego osamotnienia i izolacji prowadzi do psychicznej dezintegracji dokladnie tak samo, jak zaglodzenie prowadzi do smierci. Owo powiazanie z innymi nie jest identyczne z kontaktem fizycznym. Jednostka moze pozostawac przez wiele lat sama w sensie fizycznym, a jednak moze czuc sie zwiazana z ideami i wartościami, a przynajmniej wzorami społecznymi, ktore daja jej poczucie wspolnoty i przynalezności. Z drugiej strony, moze zyc posrod ludzi, a mimo to doznawac uczucia kompletnej izolacji; w wyniku czego - o ile przekroczy to pewna granice - dochodzi sie do obledu w postaci zaburzen schizofrenicznych. Ten brak zwiazania z wartosciami, symbolami i wzorami mozemy nazwac samotnoscia moralna, stwierdzajac zarazem, ze owa moralna samotnosc jest rownie nieznosna jak osamotnienie fizyczne; albo, mowiac inaczej, ze fizyczna samotnosc staje sie nie do zniesienia tylko wtedy, jezeli wynika z niej samotnosc moralna. Duchowe zwiazanie sie ze swiatem moze przybierac wiele form; mnich w swej celi, ktory wierzy w Boga, i wiezien polityczny trzymany w odosobnieniu, ktory czuje sie zjednoczony ze swymi towarzyszami broni, nie sa moralnie samotni. Nie jest nim tez angielski dzentelmen, ktory w najbardziej egzotycznym otoczeniu nosi smoking, ani drobnomieszczanin, ktory - chociaz gruntownie odizolowany od swoich bliznich - czuje sie zjednoczony ze swoim narodem lub jego symbolika. Rodzaj zwiazania ze swiatem bywa czasem szlachetny, a czasem trywialny; jednak

poczucie zwiazania z najnedzniejszym chocby wzorem jest nieporownywalnie lepsze od pozostawania w samotności. Religia i nacjonalizm, tak jak obyczaje i jakiekolwiek wierzenia, chocby niedorzeczne i ponizajace, byleby sprzegaly jednostke z innymi, sa ucieczka przed tym, czego człowiek boi sie najbardziej, przed izolacja.

Gwaltowna potrzebe unikniecia moralnej izolacji opisal niezwykle przejmujaco Balzac w ponizszym fragmencie z Cierpien wynalazcy:

Ale dowiedz sie tego, wyryj to w mozgu swoim, jeszcze miekkim: człowiek leka sie samotności. A ze wszystkich samotności samotności moralna przeraza go najwiecej. Pierwsi pustelnicy zyli z Bogiem, zamieszkiwali swiat najbardziej zaludniony, swiat duchowy... Pierwsza mysla człowieka, niechby to był tredowaty lub galernik, zhanbiony lub chory, jest miec towarzysza swej doli. Na zadowolenie tego uczucia, ktore jest zasada samego zycia, obraca wszystkie sily, cała swa potege, cały zapas zywotności. Bez tego najwyzszego pragnienia czyz szatan byłby mogł znalezc towarzyszy?... Tkwi w tym cały nie napisany jeszcze poemat: byłby to prolog do Raju Utraconego, ktory jest tylko apologia buntu (tłum. T. Boy-Zelenski).

Wszelkie usilowania, aby odpowiedziec, dlaczego wlasnie strach czlowieka przed izolacja jest tak potezny, sprawilyby, ze zboczylibysmy z glownej drogi, ktora obralismy w tej ksiazce. Aby jednak czytelnik nie odniosł wrazenia, ze potrzeba rezonansu uczuciowego z innymi ludzmi kryje w sobie cos tajemniczego, wskaze jedynie, gdzie moim zdaniem nalezy szukac jej wyjasnienia.

Po pierwsze, ludzie nie moga zyc bez swego rodzaju kooperacji z innymi. W kazdej ze znanych nam kultur człowiek, jesli chce zyc, musi wspolpracowac z innymi, czy to w obronie własnej przed wrogami lub niebezpieczenstwami przyrody, czy tez aby pracowac i produkowac. Nawet Robinsonowi Crusoe towarzyszyl Pietaszek; bez niego Robinson nie tylko wpadlby prawdopodobnie w obled, lecz po prostu by zginal. Tej potrzeby pomocy drugich szczegolnie ostro doswiadcza kazdy człowiek w dziecinstwie. Wobec faktycznej niesamodzielności w zakresie decydujacych funkcji zyciowych komunikowanie sie z innymi jest dla dziecka sprawa zycia i smierci. Mozliwośc pozostania bez opieki bywa bezwzglednie najpowazniejszym zagrozeniem calej egzystencji dziecka.

Jest jednak jeszcze inny czynnik, ktory powoduje, ze potrzeba przynalezenia staje sie tak zniewalajaca: istnienie subiektywnej swiadomosci, owej zdolnosci myslenia, dzieki ktorej czlowiek jest swiadom samego siebie jako jednostki wyodrebnionej i roznej od przyrody i innych ludzi. Chociaz rozny bywa stopien tej swiadomosci (jak ukazemy to w nastepnym rozdziale), jej obecnosc stawia czlowieka wobec problemu bedacego specyficznie ludzkim problemem: dzieki swiadomosci samego siebie jako czegos odrebnego od przyrody i innych ludzi, dzieki swiadomosci - chocby bardzo mglistej - smierci, choroby, starzenia sie, czlowiek nieuchronnie musi odczuwac swa znikomosc i malosc w porownaniu z wszechswiatem i tymi wszystkimi, ktorzy nie sa nim. Gdyby nigdzie nie przynalezal, gdyby zycie jego nie mialo zadnego znaczenia ani celu, czulby sie jak pylek, unicestwiany wlasna znikomoscia. Nie bylby zdolny zwiazac sie z zadnym systemem, ktory by nadal znaczenie i cel jego zyciu; bylby pelen watpliwosci, ktore prawdopodobnie sparalizowalyby jego zdolnosc dzialania - czyli zycia.

Nim przystapimy do dalszych rozwazan, pozyteczne bedzie podsumowac to, cosmy dotad ustalili w zwiazku z naszym ogolnym pojmowaniem problemow psychologii spolecznej. Natura ludzka nie jest biologicznie dana wrodzona i niezmienna suma wszelkich popedow ani tez nie jest bezdusznym odbiciem wzorow kulturowych, do ktorych gladko sie adaptuje; jest wytworem ludzkiej ewolucji, lecz rzadza nia takze okreslone mechanizmy i prawa. Pewne czynniki sa w niej trwale i niezmienne; sa nimi koniecznosc zaspokojenia fizjologicznie uwarunkowanych popedow i potrzeba unikania izolacji i moralnego osamotnienia.

Ukazalismy, jak jednostka zmuszona jest do przyjecia sposobu zycia wyniklego z systemu produkcji i dystrybucji wlasciwych danemu spoleczenstwu. W procesie dynamicznego przystosowania do kultury narastaja potezne dazności i pragnienia, ktore staja sie motywami dzialan i uczuc człowieka. Bez wzgledu na to, czy jednostka jest czy nie jest swiadoma tych dazen, sa one potezne i z chwila kiedy sie rozwinely, wymagaja zaspokojenia. Ich potega skutecznie wpływa na kształtowanie sie procesow spolecznych. Jak czynniki ekonomiczne, psychologiczne i ideologiczne oddzialuja na siebie wzajemnie i jaki ogolny wniosek mozna z tego oddzialywania wysnuc, rozwazymy w toku naszej analizy reformacji i faszyzmu8. Rozwazania te beda sie zawsze skupiac wokol głownego motywu niniejszej ksiazki: człowiek, zdobywajac coraz wiecej wolności w sensie wyzwalania sie z pierwotnej tozsamości z natura i wyodrebniajac sie jako jednostka, staje wobec konieczności wyboru: albo zespoli sie ze swiatem w spontanicznym akcie milości i tworczej pracy, albo bedzie szukał bezpieczenstwa w takiej wiezi ze swiatem, ktora oznacza utrate wolności i dezintegracje osobowości własnej.9

## 2. Narodziny jednostki i dwuznacznosc wolnosci.

\_\_\_\_\_

Zanim przystapimy do naszego glownego tematu: czym jest wolnosc dla wspolczesnego człowieka oraz dlaczego i jak pragnie on od niej uciec - musimy wpierw rozwazyc pewna idee, ktora moze sie wydac raczej malo aktualna. Jest ona jednak niezbedna przeslanka dla zrozumienia naszej analizy wolnosci w nowoczesnym spoleczenstwie. Mam na mysli idee gloszaca, iz wolnosc jest specyficzna cecha ludzkiej egzystencji jako takiej - i dalej - ze jej znaczenie zmienia sie zaleznie od stopnia swiadomosci człowieka i pojecia o sobie samym jako bycie niezaleznym i wyodrebnionym.

Spoleczna historia człowieka datuje sie od chwili, kiedy wylonil sie on ze stanu jednosci ze swiatem przyrody uswiadamiajac sobie swoja odrebnosc od otaczajacej go natury i innych ludzi. Swiadomosc ta jednak przez długie wieki historii pozostawala przycmiona. Jednostka nadal była scisle zwiazana z przyroda i spolecznoscia, z ktorych sie wylonila; bedac juz w pewnym stopniu swiadoma siebie jako oddzielnej istoty, czula sie zarazem czescia otaczajacego swiata. Narastajacy proces wyzwalania sie jednostki z jej pierwotnych wiezow, proces, ktory moglibysmy nazwac indywiduacja, osiagnal, jak sie zdaje, swoj szczyt w historii nowozytnej w ciagu wiekow od reformacji do doby obecnej.

W historii zycia jednostki odnajdujemy ten sam proces. Dziecko rodzi sie, kiedy przestaje juz stanowic jedno ze swa matka, i staje sie odseparowanym od niej biologicznym istnieniem. Mimo ze ta separacja biologiczna jest zaczatkiem jednostkowej egzystencji ludzkiej, dziecko jeszcze przez dlugi okres tworzy ze swa matka funkcjonalna jednosc.

Do momentu, w ktorym jednostka, mowiac obrazowo, nie przetnie calkowicie pepowiny, jaka sprzega ja ze swiatem zewnetrznym, nie jest ona wolna; lecz wiezy te zapewniaja jej bezpieczenstwo, daja poczucie przynalezności i zakorzenienia. Proponuje nazwać owa wiez, ktora istniala, zanim proces indywiduacji doprowadził do pelnego wylonienia sie jednostki, wiezia pierwotna. Jest ona organiczna w tym sensie, ze stanowi etap normalnego ludzkiego rozwoju; jej efektem jest brak indywidualności, lecz jednoczesnie zapewnia ona jednostce bezpieczenstwo i ogolna orientacje. Jest to wiez, ktora sprzega dziecko z matka, członka pierwotnej społeczności z jego klanem i przyroda, podobnie jak człowieka sredniowiecznego z jego kasta i kościolem. Z chwila osiagniecia stadium pelnej indywiduacji i calkowitego wyzwolenia z tej pierwotnej wiezi, jednostka staje wobeć nowego zadania: zorientowania sie i zakotwiczenia w swiecie, zapewnienia sobie bezpieczenstwa w inny sposob niz uprzednio, w

swej przedjednostkowej egzystencji. Wolnosc zatem znaczy tu cos innego, niz znaczyla przed osiagnieciem tego stopnia ewolucji. Tu wypada przerwac, aby wyjasnic blizej te idee, odnoszac ja bardziej konkretnie do jednostki i rozwoju spolecznego.

Stosunkowo gwaltowna przemiana z egzystencji plodowej w czlowiecza i odciecie pepowiny wyznaczaja niezaleznosc niemowlecia od ciala matki. Jednakze niezaleznosc ta naprawde dotyczy tylko separacji - w brutalnym sensie tego slowa - dwoch cial. Funkcjonalnie biorac, dziecko pozostaje nadal czescia matki. Matka karmi je, nosi, dba o kazda jego zyciowa potrzebe. Z wolna dziecko zaczyna traktowac matke i inne obiekty jako byty od siebie odrebne. Jednym z czynnikow tego procesu jest ogolny rozwoj fizyczny dziecka i rozwoj jego systemu nerwowego, fizyczna i umyslowa zdolnosc chwytania przedmiotow i wladania nimi. Dzieki swej wlasnej aktywnosci dziecko poznaje swiat zewnetrzny. Dalszym etapem procesu indywiduacji jest wychowanie. Proces ten pociaga za soba liczne frustracje i zakazy, ktore zmieniaja role matki na role osoby zmierzajacej do celow sprzecznych z dazeniami dziecka, a nieraz wrecz wrogiej i niebezpiecznej 1. Antagonizm ten, stanowiacy czesc procesu wychowawczego, choc bynajmniej nie jego calosc, jest waznym czynnikiem zaostrzajacym rozroznienie miedzy ja a ty.

Uplynie pare miesiecy od dnia urodzenia, nim dziecko nauczy sie z trudem rozpoznawac druga osobe i zdolne bedzie reagowac usmiechem; przejda lata, zanim przestanie utozsamiac sie z calym swiatem2. Do tego czasu bedzie objawiało szczegolny rodzaj egocentryzmu typowego u dzieci, egocentryzmu nie wykluczajacego tkliwości i zainteresowania innymi ludzmi na tyle, na ile owych innych dziecko jeszcze w swoim doswiadczeniu nie wyodrebniło ostatecznie od samego siebie. Z tego samego powodu szukanie oparcia w autorytecie ma w tych pierwszych latach odmienne znaczenie anizeli pozniej. Rodzice lub jakakolwiek inna władza nie sa traktowani jako zasadniczo oddzielne byty, sa cześcia dzieciecego swiata, swiat ten zas wciaz jest cześcia dziecka; dlatego podporzadkowanie sie im jest czyms jakościowo odmiennym od podporzadkowania, jakie zachodzi, kiedy dwie jednostki zostaja faktycznie odseparowane.

Uderzajaco trafny opis naglego uswiadomienia sobie wlasnej indywidualnosci u dziesiecioletniego dziecka dal nam R. Hughes w Orkanie na Jamajce :

I wtedy wydarzylo sie cos - tylko Emilce - co mialo pewne znaczenie. Pojela nagle, ze jest soba, zrozumiala niespodziewanie, czym jest.

Trudno pojac i wyjasnic, dlaczego nie zdarzylo sie to piec lat wczesniej albo pozniej i dlaczego akurat tego popoludnia.

Bawila sie w budowanie domkow w kacie na dziobie za winda kotwiczna (zawiesila tam cos w rodzaju kolatki) i wreszcie znudzona poszla, raczej bez okreslonego celu, ku rufie, bladzac myslami dokola jakichs pszczol, jakichs wrozek. Wowczas to olsniło ja odkrycie, ze ona to jest ona.

Stanela jak wryta i zaczela sama siebie ogladac, to znaczy wszystko, co miescilo sie w zasiegu jej wzroku. Niewiele tego bylo, przod postaci w skrocie, sukienka i rece, gdy je podniosla, by lepiej obejrzec; lecz wystarczylo dla nabrania pewnego pojecia o tym malym ciele, ktore - jak sobie nagle zdala sprawe - nalezalo do niej.

Zasmiala sie dosc ironicznie. No prosze! - pomyslala. Wyobraz sobie, jestes zamknieta jak w wiezieniu. Wyjsc juz z tego nie mozesz i to przez dlugi czas. I musisz sobie jakos radzic z tym cialem jako dziecko, a potem jako dorosły i potem jako stary człowiek, zanim sie pozbedziesz tego wariackiego odzienia.

Aby jej w momencie tak waznym nikt nie przeszkodzil, wdrapala sie po wantach na ulubione miejsce na szczycie masztu. Bawilo ja przy tym zupelnie swieze stwierdzenie, ze kazdy ruch ramienia czy nogi jest jej tak posluszny. Pamiec podpowiedziala, oczywiscie, ze zawsze tak

bylo, lecz nigdy przedtem nie zdawala sobie sprawy, ze to jest takie zadziwiajace! Gdy siedziala juz w swoim gniazdku, zaczela z najwyzsza uwage przygladac sie skorze na dloniach: to byla jej skora. Sciagnela sukienke z jednego ramienia i zerknawszy przez dekolt do wnetrza, by sprawdzic, czy rzeczywiscie jej cialo sie tam znajduje, to znaczy jego dalszy ciag, przytulila gole ramie do policzka. Zetkniecie twarzy z cieplym zaglebieniem ramienia bylo przyjemnie podniecajace jak pelna czulosci pieszczota. Lecz czy uczucie to plynelo z policzka, czy z ramienia, co bylo zrodlem pieszczoty, a co jej przedmiotem, tego juz nie potrafila sobie uswiadomic.

Z chwila, gdy odkryla zdumiewajacy fakt, ze teraz jest Emilia Bas-Thornton (sama zreszta nie wiedziala, dlaczego wstawila to <<teraz >>, poniewaz na pewno nie miala na mysli owej bzdurnej teorii zakladajacej, ze przedtem mogla istniec jako ktos inny), zaczela powaznie zastanawiac sie nad konsekwencjami tego faktu3.

W miare swojego wzrostu, do momentu zerwania pierwotnej wiezi, dziecko coraz usilniej szuka wolności i niezawislości. Ale losy tych poszukiwan nie beda w pelni zrozumiale, jesli nie uprzytomnimy sobie dialektycznego charakteru tego procesu narastajacej indywiduacji. Proces ten ma dwa aspekty: pierwszy polega na tym, ze dziecko wzmacnia sie fizycznie, uczuciowo i umyslowo. Wzrasta intensywności aktywność kazdej z tych sfer. Jednocześnie nastepuje coraz wieksza ich integracja. Rozwija sie zorganizowana struktura, kierowana wola i rozumem jednostki. Jesliby te zorganizowana i zintegrowana calość osobowośći nazwać "ja", można by rownież powiedzieć, ze jednym z aspektow narastajacego procesu indywiduacji jest wzrost poczucia własnej siły. Granice narastania indywiduacji i wzrostu "ja" określone sa cześciowo warunkami indywidualnymi, ale glownie warunkami społecznymi. Chociaz bowiem roznice miedzy jednostkami wydaja sie pod tym wzgledem wielkie, kazda społeczność charakteryzuje określony poziom indywidaacji, ktorego normalna jednostka nie może przekroczyć.

Drugim aspektem procesu indywiduacji jest wzmagajaca sie samotnosc. Wiez pierwotna zapewnia bezpieczenstwo i podstawowa jednosc ze swiatem zewnetrznym. W miare jak dziecko wylania sie z tego swiata, uswiadamia sobie, ze jest samo, ze jest istota wyodrebniona sposrod wszystkich innych. To odseparowanie od swiata, ktory w porownaniu z wlasna jednostkowa egzystencja jest czyms przytlaczajaco silnym i poteznym, czesto zas groznym i niebezpiecznym, rodzi uczucie niemocy i niepokoju. Dopoki czlowiek stanowil integralna czesc swiata, nieswiadom swych mozliwości samodzielnego dzialania i ponoszenia odpowiedzialności za nie, nie musial zywic takich obaw. Z chwila kiedy sie stal jednostka, zostal sam w obliczu swiata z jego wszystkimi niebezpieczenstwami i przytlaczajaca potega.

Rodzi sie teraz daznosc do wyrzeczenia sie swej indywidualnosci i przezwyciezenia uczucia samotnosci i bezsiły przez zupelne roztopienie sie w swiecie zewnetrznym. Daznosc ta i wynikajace z niej nowe wiezy sa jednak identyczne z pierwwotna wiezia, zerwana w samym procesie wzrostu. Podobnie jak dziecko nie moze - w sensie fizycznym - wrocic do lona matki, tak samo nie moze - w psychicznym sensie - odwrocic procesu indywiduacji. Usilowania takie nabieraja nieodzownie charakteru podporzadkowania, w ktorym podstawowa sprzecznosc miedzy autorytetem a podporzadkowujacym mu sie dzieckiem nie da sie nigdy wyeliminowac. Dziecko moze w swej swiadomosci czuc sie bezpiecznie, ale podswiadomie zdaje sobie sprawe, ze placi za to utrata siły i integralnosci swojego "ja". Tak wiec wynik podporzadkowania sie jest w prost przeciwny do zamierzonego: podporzadkowanie sie wzmaga u dziecka poczucie zagrozenia, a jednoczesnie rodzi wrogosc i sklonnosc do buntu, tym bardziej przerazajaca, ze skierowana przeciw tym własnie osobom, od ktorych dziecko pozostaje - albo staje sie - zalezne.

Podporzadkowanie nie jest jednak jedynym sposobem unikniecia samotności i poczucia leku. Inny sposob, jedynie tworczy i nie prowadzacy do nierozwiazalnego konfliktu, to spontaniczny

zwiazek z ludzmi i przyroda, zwiazek, ktory laczy jednostke ze swiatem, nie eliminujac jej osobowosci. Ten rodzaj zwiazku - ktorego najwyzszym wyrazem jest milosc i tworcza praca - wyrasta z integralnosci i sily calej osobowosci człowieka i wobec tego podlega tym samym ograniczeniom co rozwoj własnego "ja".

Problem podporzadkowania i spontanicznego dzialania jako alternatywnych skutkow wzrastajacej indywiduacji zostanie omowiony szczegolowo w dalszych rozdzialach; tu pragne jedynie wskazac na ogolna zasade dialektycznego procesu bedacego efektem wzrastajacej indywiduacji i wzrastajacej wolności jednostki. Kiedy dziecko nie jest krepowane owymi ograniczajacymi wiezami, rozwija sie swobodniej i swobodniej wyraza własna indywidualnośc. Rownoczesnie jednak uwalnia sie od swiata, ktory gwarantowal mu pewnośc i bezpieczenstwo. Proces indywiduacji oznacza wzrost siły i zintegrowanie osobowości jednostki; jest on jednak rownoczesnie procesem, w ktorym ginie pierwotna tozsamośc z innymi i w ktorym dziecko coraz bardziej sie od nich odosabnia. To wzmagajace sie odosobnienie może doprowadzie do izolacji, ktora ma charakter opuszczenia i wzbudza intensywne uczucie leku i zagrożenia; może także, jesli dziecko było zdolne rozwinac w sobie niezbedna ku temu sile wewnetrzna i postawe tworcza, wywołac nowy rodzaj bliskości i solidarności z innymni ludzmi.

Gdyby kazdy krok w kierunku odosobnienia i indywiduacji szedl w parze z odpowiednim wzrostem własnego "ja", dziecko rozwijaloby sie harmonijnie. Tak sie jednak nie dzieje. Podczas gdy proces indywiduacji odbywa sie automatycznie, wzrost własnego "ja" jest hamowany przez mnostwo indywidualnych i społecznych czynnikow. Rezultatem rozziewu miedzy tymi dwiema tendencjami jest nieznosne uczucie izolacji i bezsilnosci, co prowadzi z kolei do mechanizmow psychicznych, opisanych dalej jako mechanizmy ucieczki.

Rowniez filogenetycznie mozna historie czlowieka scharakteryzowac jako proces wzrostu indywiduacji i narastania wolności. Z praludzkiego stadium wyprowadzaja czlowieka pierwsze kroki w strone wyzwolenia z niewoli instynktow. Jesli przez instynkt rozumiec bedziemy specyficzny wzor dzialania, zdeteminowany wrodzonymi strukturami systemu nerwowego, to w swiecie zwierzecym zaobserwujemy pewna wyrazna tendencje4. Im nizej znajduje sie jakies zwierze na drabinie rozwoju, tym bardziej jego dostosowanie do przyrody i jego wszelkie czynności kontrolowane sa przy pomocy mechanizmow instynktu i odruchu. Słynne organizacje społeczne niektorych owadow powstaja w calości dzieki instynktowi. I odwrotnie, im wyzej na skali rozwoju znajduje sie zwierze, tym wieksza w chwili narodzin ujawnia plastycznośc wzorow postepowania, a mniejsza doskonalośc strukturalnego przystosowania. Czlowiek jest ukoronowaniem tej ewolucji. Sposrod wszystkich zwierzat jest on w momencie urodzenia istota najbardziej bezradna. Jego przystosowanie do przyrody opiera sie zasadniczo na procesie uczenia sie, a nie na zdeterminowaniu przez instynkty.

Instynkt... to malejaca, jesli nie zanikajaca kategoria u wyzszych form zwierzat, szczegolnie u człowieka.5

Egzystencja ludzka zaczyna sie wtedy, kiedy niedobor dzialania przez instynkty przekracza pewien punkt; kiedy dostosowanie do przyrody traci charakter przymusu, a sposob dzialania przestaje byc utrwalony w mechanizmach dziedziczenia. Innymi slowy, egzystencja ludzka i wolnosc sa od poczatku nierozlaczne. Slowo wolnosc jest uzyte tu nie w sensie pozytywnym, wolnosc do, lecz w sensie negatywnym, wolnosc od, a mianowicie wolnosc od instynktownie zdeterminowanego dzialania.

Wolnosc w omawianym własnie sensie jest darem dwuznacznym. Człowiek nie przychodzi na swiat wyposazony do działania tak, jak zwierze6; jest o wiele dłuzej zalezny od rodzicow anizeli ktorekolwiek ze zwierzat, a jego reakcje na otoczenie sa wolniejsze i mniej skuteczne niz automatycznie regulowane działania instynktowne. Brnie poprzez roznego rodzaju niebezpieczenstwa i leki wynikle z owego braku wyposazenia w instynkt. A jednak ta zupelna

bezradnosc czlowieka jest fundamentem, na ktorym opiera sie cały jego dalszy rozwoj; biologiczna słabosc czlowieka warunkuje kulture ludzka.

Człowiek od zarania swego istnienia staje wobec wyboru miedzy roznymi trybami postepowania. U zwierzecia zachodzi nieprzerwany lancuch reakcji, poczynajac od takiego bodzca, jak glod, a konczac na mniej lub bardziej ustalonym toku dzialania, ktore zanika wraz z zanikiem napiecia wywolanego przez bodziec. U człowieka ten lancuch jest przerwany. Bodziec trwa, ale rodzaj zaspokojenia pozostaje otwarty, tzn. człowiek musi wybierac miedzy roznymi sposobami postepowania. W miejsce z gory okreslonej instynktownej akcji człowiek musi rozwazyc w swym umysle rozne mozliwe sposoby dzialania; zaczyna myslec. Zmienia swoja role w przyrodzie z czysto biernej adaptacji na czynna; zaczyna wytwarzac. Wynajduje narzedzia, a opanowujac w ten sposob przyrode coraz bardziej sie od niej oddala. Zyskuje mglista swiadomosc swojej odrebnosci - a raczej odrebnosci swojej grupy - tego, ze nie jest tozsamy z przyroda. Swita mu tragizm jego losu: byc czescia natury, a zarazem przekraczac ja. Uswiadamia sobie, ze smierc stanowi jego ostateczne przeznaczenie, nawet jesli usiluje zadac temu klam w swych przeroznych fantazjach.

Biblijny mit o wygnaniu człowieka z raju jest szczegolnie wymownym przedstawieniem podstawowej relacji człowieka i wolności.

Mit ow utozsamia poczatek dziejow ludzkości z aktem wyboru, ale caly nacisk kladzie na grzeszność tego pierwszego aktu wolności i wynikle stad cierpienia. Mezczyzna i kobieta zyja w rajskim ogrojcu w doskonalej harmonii ze soba i z natura. Panuje spokoj, nie trzeba pracowac; nie istnieje wybor, wolnosc ani nawet myslenie. Człowiekowi wzbroniono spozywania z drzewa wiadomości dobrego i zlego. Postepuje wbrew boskiemu nakazowi, narusza stan harmonii z przyroda, ktorej jest czescia, dopoki poza nia nie wykracza. Z punktu widzenia Kosciola, reprezentujacego tu władze, jest to nieuchronnie grzech. Z punktu jednak widzenia człowieka jest to poczatek ludzkiej wolności. Działac wbrew rozkazom Boga znaczy uwolnic sie od przymusu, wydzwignac z nieswiadomej przedczlowieczej egzystencji do poziomu człowieka. Dzialanie wbrew nakazom władzy, popelnienie grzechu, jest w swym pozytywnym ludzkim aspekcie pierwszym aktem wolności, tj. pierwszym ludzkim aktem. W micie grzech - od strony formalnej - jest postepowaniem przeciw boskiemu nakazowi; od strony materialnej jest spozyciem owocu z drzewa poznania. Akt nieposluszenstwa jako akt wolności jest poczatkiem rozumu. Mit mowi tez o dalszych następstwach pierwszego aktu wolności. Naruszona zostala pierwotna harmonia miedzy człowiekiem a natura. Bog oglasza wojne miedzy mezczyzna a kobieta i wojne miedzy natura a człowiekiem. Człowiek oddzielil sie od przyrody, stajac sie jednostka zrobil pierwszy krok w kierunku uczlowieczenia. Dokonal pierwszego aktu wolności. Mit akcentuje spowodowane tym aktem cierpienia. Przekroczenie natury, wyobcowanie sie od niej i od drugiej ludzkiej istoty sprawia, ze czlowiek staje nagi i zawstydzony. Jest sam i jest wolny, lecz zarazem bezsilny i przerazony. Swiezo zdobyta wolnosc wydaje mu sie przeklenstwem; uwolnił sie ze słodkich wiezow raju, lecz nie dosc jest wolny, aby rzadzic soba i realizowac swoja osobowosc.

Wolnosc od nie jest identyczna z pozytywna wolnoscia, z wolnoscia do. Wylanianie sie człowieka z przyrody jest procesem długotrwalym; człowiek pozostaje w duzej mierze zwiazany ze swiatem, z korego wyszedl; zostaje nadal czescia natury - ziemi, na ktorej zyje, słonca, ksiezyca, gwiazd, drzew i kwiatow, zwierzat i grup ludzkich, z ktorymi jest sprzegniety wiezami krwi. Pierwotne religie swiadcza o tym poczuciu jednosci człowieka z przyroda. Ozywiona i nieozywiona przyroda jest czescia ludzkiego swiata czy tez, formulujac inaczej, człowiek wciaz jest czescia swiata przyrody.

Owe pierwotne wiezi hamuja pelny rozwoj człowieka; staja na drodze rozwoju jego rozumu i

zdolnosci krytycznych; pozwalaja poznawac siebie i innych jedynie poprzez jego albo ich uczestnictwo w klanie lub innej wspolnocie spolecznej czy religijnej, a nie wprost jako istoty ludzkie; innymi slowy, hamuja jego rozwoj jako jednostki wolnej, samostanowiacej o sobie, produktywnej. Istnieje jednak jeszcze drugi aspekt. Owo utozsamienie z przyroda, klanem czy religia daje jednostce poczucie bezpieczenstwa. Zajmmiuje ona swe bezsporne miejsce w strukturalnej calosci, do ktorej nalezy, w ktorej tkwi korzeniami. Moze cierpiec glod i ucisk, lecz nie cierpi najgorszej z mak - zupelnego osamotnienia i zwatpienia.

Widzimy, ze proces narastania ludzkiej wolności posiada taki sam dialektyczny charakter, jaki zaobserwowalismy w jednostkowym procesie rozwoju. Z jednej strony jest to proces rosnacej sily i integracji, opanowywania przyrody, wzrastajacej mocy ludzkiego rozumu i rosnacej solidarności z innymi ludzkimi istotami, lecz z drugiej strony ta rosnaca indywiduacja oznacza coraz wieksza izolacje i niepewnośc, a przez to coraz wieksze zwatpienie we wlasna role we wszechswiecie i w sens wlasnego zycia, a wiec potegujace sie uczucie bezsilności i znikomości czlowieka jako jednostki.

Gdyby proces rozwoju ludzkiego odbywal sie harmonijnie, gdyby trzymal sie pewnego planu, wowczas obie strony rozwoju - rosnaca sila i rosnaca indywiduacja - moglyby byc dokladnie zrownowazone. W rzeczywistosci, dzieje ludzkosci to wieczna walka i zmaganie. Kazdy krok w strone indywiduacji przynosil ludziom nowe zagrozenie. Raz rozluznione wiezi pierwotne nie dadza sie naprawic. Nie ma powrotu do utraconego raju. Istnieje tylko jedno mozliwe, tworcze rozwiazanie dla zlaczenia zindywidualizowanego człowieka ze swiatem: aktywna solidarnosc z wszystkimi ludzmi, spontaniczna działalnosc, milosc i praca, dzieki ktorym człowiek zjednoczy sie na nowo ze swiatem, juz nie z pomoca pierwotnych wiezi, lecz jako wolna i niezalezna jednostka.

Jesli jednak ekonomiczne, spoleczne i polityczne warunki, od ktorych zalezy cały proces indywiduacji, nie daja podstawy do urzeczywistnienia sie indywidualności ludzkiej we wspomnianym wyżej sensie, a rownoczesnie ludzie stracili owa wiez, ktora zapewniala im bezpieczenstwo, wowczas rozbieżność ta sprawia, ze wolność staje sie nieznośnym cieżarem. Staje sie rownoznaczna ze zwatpieniem, z zyciem pozbawionym sensu i celu. Wtedy to rodzi sie poteżna tendencja ucieczki od tego rodzaju wolności, badz to ku podporzadkowaniu sie, badz tez w strone jakiegokolwiek zwiazku z ludzmi i ze swiatem, ktory zapewnilby uwolnienie sie od niepewności, nawet za cene utraty własnej wolności.

Historia Europy i Ameryki poczawszy od konca wiekow srednich - to dzieje wylaniania sie człowieka jako jednostki. Proces ten rozpoczał sie we Włoszech w epoce odrodzenia i wydaje sie, ze dopiero teraz osiagnał swoj szczyt. Trzeba było czterystu lat dla obalenia sredniowiecznego swiata i uwolnienia ludow od najbardziej jawnych ograniczen. Lecz owemu rozwojowi umysłowemu i emocjonalnemu jednostki ludzkiej na wielu płaszczyznach oraz jej uczestnictwu w osiagnieciach kultury w stopniu dotad nie spotykanym towarzyszył zarazem rozziew miedzy wolnoscia od a wolnoscia do. Ta dysproporcja miedzy wolnoscia od wszelkich wiezow a brakiem mozliwosci pozytywnej realizacji wolnosci i osobowosci doprowadziła w Europie do panicznej ucieczki w nowe kajdany, a przynajmniej w zupelne zobojetnienie.

Nasze rozwazania nad znaczeniem wolności dla człowieka wspolczesnego zaczniemy od analizy obrazu kultury w Europie u schylku sredniowiecza i z poczatkiem czasow nowozytnych. W okresie tym ekonomiczna baza zachodnich spoleczenstw ulegla radykalnym zmianom, ktorym towarzyszyly rownie radykalne zmiany w strukturze osobowości człowieka. Zrodziło sie wowczas nowe pojecie wolności, ktore znalazło swoj najbardziej znamienny wyraz ideologiczny w nowych doktrynach religijnych, mianowicie w doktrynach reformacji. Kazda proba zrozumienia problemu wolności we wspolczesnym spoleczenstwie musi jako

punkt wyjscia wziac pod uwage ow okres, w ktorym zostały polozone podwaliny wspolczesnej kultury; ten bowiem własnie etap kształtowania sie wspolczesnego człowieka wyrazniej niz jakikolwiek etap pozniejszy pozwala nam zapoznac sie z dwuznacznym sensem pojecia wolnosci, funkcjonujacym w całym nurcie wsspolczesnej kultury: z jednej strony wzrastajaca niezałeznosc człowieka od zewnetrznych przymusow, z drugiej strony wzrastajaca izolacja i wynikle stad poczucie znikomości i bezsilności jednostki. Te dwa nowe elementy w strukturze osobowości człowieka zrozumiemy lepiej, jesli zbadamy ich pochodzenie; dopiero bowiem analizujac zasadnicze cechy kapitalizmu i indywidualizmu i ich zrodel, można skonfrontowac je z systemem ekonomicznym i typem osobowości, ktore zasadniczo rozniły sie od naszego. Własnie ten kontrast ulatwia zrozumienie osobliwości wspolczesnego systemu społecznego, sposobu, w jaki ukształtował on strukture charakteru zyjacych w nim ludzi i nowego ducha, zrodzonego w wyniku owej zmiany osobowości.

Nastepny rozdział wykaze rowniez, ze okres reformacji jest blizszy wspołczesności, niż mogloby sie wydawać na pierwsze wejrzenie; i rzeczywiście, mimo wszystkich oczywistych roznic miedzy tymi dwiema epokami, nie było przypuszczalnie od szesnastego wieku okresu tak uderzajaco podobnego do naszego, jesli idzie o dwoistość pojecia wolnośći. Reformacja jest jednym ze zrodel takiego pojmowania ludzkiej wolnośći i autonomii, jakie reprezentuje wspołczesna demokracja. Podkreslajać jednak zawsze - szczegolnie w krajach niekatolickich ten aspekt reformacji, w dużej mierze pomija sie milczeniem inny: akcentowanie zla ludzkiej natury, znikomość i bezsilność jednostki, konieczność podporzadkowania sie zewnetrznej władzy. Ta idea bezwartośćiowość jednostki, jej zasadniczej niezdolnośći polegania na sobie samej i jej potrzeby uległośći - jest rowniez głownym motywem hitlerowskiej ideologii, z tym jednak, ze w tej ostatniej brak podkreślenia znaczenia wolnośći i zasad moralnych, co stanowiło nieodłaczny element protestantyzmu.

Ale nie tylko to ideologiczne podobienstwo sprawia, ze studium pietnastego i szesnastego wieku jest szczegolnie owocnym punktem wyjscia dla zrozumienia aktualnej sytuacji. Istnieje takze zasadnicza analogia sytuacji spolecznej. Sprobuje wykazac, jak dalece owa analogia jest odpowiedzialna za podobienstwo ideologiczne i psychologiczne. Wowczas, jak i obecnie, tradycyjnemu sposobowi zycia ogromnej czesci ludności zagrazały rewolucyjne zmiany w organizacji ekonomnicznej i spolecznej. Szczegolnie klasom srednim, tak jak dzis, zagrazały potezne monopole i przemozna sila kapitalu; z kolei grozba ta miala wazny wpływ na ducha i ideologie zagrozonego odłamu spoleczenstwa, potegujac u jednostki uczucie osamotnienia i własnej znikomości.

| 3. Wolnosc w epoce reformacji.                           |  |
|----------------------------------------------------------|--|
| Dziedzictwo sredniowiecza a odrodzenie. Okres reformacii |  |

#### 3.1. Dziedzictwo Sredniowiecza i Odrodzenie.

Obraz sredniowiecza znieksztalconol w dwojaki sposob. Nowoczesny racjonalizm uwazal sredniowiecze za okres szczegolnej ciemnoty. Wskazywano na powszechny brak wolności osobistej, na wyzysk mas ludności przez znikoma mniejszośc, na przesady i ignorancje, na

ograniczonose, sprawiajaca, ze chlop okoliczny - nie mowiac juz o kims z dalszych stron - byl dla mieszkanca miasta obcy, podejrzany i niebezpieczny. Z drugiej strony, sredniowiecze bylo idealizowane, przewaznie przez reakcyjnych filozofow, choc nieraz i przez postepowych krytykow wspołczesnego kapitalizmu. Zwracali oni uwage na znaczenie solidarności, podporzadkowanie potrzeb ekonomicznych potrzebom ludzkim, na bezposredniosc i rzetelnosc stosunkow miedzyludzkich, na ponadnarodowa doktryne Kosciola katolickiego i poczucie bezpieczenstwa - tak charakterystyczne dla sredniowiecza. Oba obrazy sa prawdziwe; to, co oba znieksztalca, to uwypuklanie jednego z nich, a przymykanie oczu na drugi. W przeciwienstwie do społeczenstwa nowozytnego sredniowiecze charakteryzowal brak wolności indywidualnej. W poczatkach tego okresu kazdy człowiek był przykuty do swej roli w porzadku spolecznym. Mial znikoma szanse ruchliwości spolecznej - przejścia z jednej klasy do drugiej, własciwie nie mogl nawet poruszac sie w sensie geograficznym - z miasta do miasta czy z kraju do kraju. Zmuszony byl, niemal z reguly, zyc tam, gdzie sie urodzil. Nieraz nie mial nawet swobody ubierania sie, jak mu sie podobalo, ani jedzenia tego, co lubil. Rzemieslnik musial sprzedawac według okreslonej ceny, a chłop na okreslonym miejscu, mianowicie na targu miejskim. Czlonkowi cechu nie wolno bylo wyjawiac nikomu, kto nie byl czlonkiem jego cechu, jakichkolwiek technicznych sekretow produkcji, byl natomiast zobowiazany dopuscic kazdego członka tegoz cechu do wspołudziału w korzystnym zakupie surowca. Zycie osobiste, ekonomiczne i społeczne podlegalo prawom i obowiazkom, od ktorych praktycznie nie byla wolna zadna sfera dzialalnosci.

A jednak czlowiek, nie bedac wolny we wspołczesnym tego słowa znaczeniu, nie czuł sie ani samotny, ani odizolowany. Zajmujac od urodzenia swoje wyraznie okreslone, niezmienne i niekwestionowane miejsce w swiecie społecznym, tkwil w strukturalnej całosci, dzieki temu zycie miało sens i nie było w nim potrzeby ani miejsca na watpliwości. Człowieka identyfikowano z jego rola w społeczenstwie; był chłopem, rzemieslnikiem, rycerzem, nie zas jednostka, ktora przypadkowo trudni sie tym lub owym. Porzadek społeczny pojmowano jako porzadek naturalny, a człowiek dzieki temu, ze stanowił scisle okreslona jego cześc, miał poczucie bezpieczenstwa i przynalezenia. Wspołzawodnictwo wystepowało stosunkowo rzadko. Przychodziło sie na swiat w okreslonej sytuacji ekonomicznej, ktora gwarantowała wyznaczony przez tradycje poziom zycia, podobnie jak nakładala ekonomiczne zobowiazania na wyzej stojacych w hierarchii społecznej. Lecz w granicach własnego kregu społecznego jednostka miała duza swobode wypowiedzenia sie w swej pracy i w swym zyciu uczuciowym. I chociaz nie istniał indywidualizm w dzisiejszym rozumieniu, jako nieograniczony wybor sposrod wielu możliwych sposobow zycia (owa wolność wyboru, ktora jest przewaznie abstrakcja), w zyciu nie brakło bynajmniej konkretnych przejawow indywidualizmu.

Bylo wowczas wiele bolu i cierpienia, lecz byl rowniez i Kosciol, ktory czynil owo cierpienie znosniejszym, tlumaczac je jako skutek Adamowego grzechu oraz indywidualnych grzechow kazdego człowieka. I chociaz Kosciol podsycal w ludziach poczucie winy, to jednoczesnie zapewnial jednostke o swej nieograniczonej milosci do wszystkich swoich dzieci, ukazujac im droge do wiary w przebaczenie i milosc Boza. Stosunek do Boga polegal raczej na ufności i milosci anizeli na zwatpieniu i strachu. Podobnie jak chlop i mieszczanin rzadko przekraczali granice swych malych geograficznych terytoriow, tak samo wszechswiat byl ograniczony i nietrudny do wyjasnienia. Ziemia i człowiek stanowiły jego srodek, niebo lub pieklo byly miejscem przyszlego zycia, wszystkie zas czynności od urodzin do smierci byly latwo czytelne w swych przyczynowych zwiazkach.

Jakkolwiek społeczenstwo o takiej strukturze zapewnialo człowiekowi bezpieczenstwo, to rownoczesnie trzymalo go w karbach. Była to innego rodzaju niewola niz ta, ktora w pozniejszych wiekach stworzył autorytaryzm i inne formy ucisku. Sredniowieczne społeczenstwo nie pozbawiło jednostki wolności, poniewaz jednostka jeszcze nie istniala;

czlowiek byl wciaz sprzegniety ze swiatem wiezia pierwotna. Poza swoja rola spoleczna (ktora wowczas byla takze jego rola przyrodzona) nie postrzegal jeszcze siebie jako jednostki ani tez nie postrzegal zadnej innej osoby jako jednostki. Chlop, ktory przyszedl do miasta, byl obcym; a nawet w obrebie miasta czlonkowie roznych grup spolecznych czuli wzajemna obcosc. Swiadomosc siebie, innych i swiata jako odrebnych calosci nie rozwinela sie jeszcze w pelni.

Brak swiadomości człowieka jako jednostki w sredniowiecznym społeczenstwie znalazl klasyczny wyraz w opisie kultury sredniowiecznej u Jakuba Burckhardta:

W wiekach srednich obydwie strony samowiedzy - jedna, skierowana na zewnatrz, druga, zwrocona ku duchowosci człowieka - spoczywaly niejako pod wspolna zasłona, sniace lub na wpol senne. Zasłona byla utkana z wiary, dzieciecej naiwnosci i uludy; przez nia ogladane, swiat i historia w przedziwnym sie ukazywaly zabarwieniu, lecz człowiek uwazał sie tylko za przedstawiciela rasy, stronnictwa, korporcji, rodziny lub jakiejkolwiek innej formy spoleczenstwa.2

W pozniejszym sredniowieczu struktura społeczenstwa i osobowości człowieka ulegla przemianie. Oslabla jedność i scentralizowanie sredniowiecznego społeczenstwa. Znaczenia nabraly kapital, indywidualna inicjatywa ekonomiczna oraz wspolzawodnictwo; rozwinela sie nowa klasa: wsparta na pieniadzu. We wszystkich klasach spolecznych dal sie zauwazyc narastający indywidualizm, ktory przeniknal wszystkie sfery ludzkiej aktywności - smak, mode, sztuke, filozofie i teologie. Pragne zwrocic tu szczegolna uwage na to, ze caly ow proces mial inne znaczenie dla niewielkiej grupy zamoznych i dobrze prosperujących kapitalistow, inne zas dla chlopstwa, a w szczegolności dla srednich klas miejskich, dla ktorych w pewnej mierze oznaczal bogacenie sie i szanse indywidualnej inicjatywy, ale zasadniczo zagrazal ich tradycyjnemu trybowi zycia. Trzeba od poczatku pamietac o tej roznicy, poniewaz ona to własnie zdeterminowala psychologiczne i ideologiczne reakcje tych roznych grup. Nowy ekonomiczny i kulturalny rozwoj przebiegal we Wloszech o wiele intensywniej, a reperkusje znalazly tam w filozofii, w sztuce i w ogolnym stylu zycia wyraz o wiele dobitniejszy anizeli w zachodniej i srodkowej Europie. We Włoszech po raz pierwszy jednostka wylonila sie ze spoleczenstwa feudalnego i zerwala wiezy, ktore zapewnialy jej bezpieczenstwo, ograniczajac ja zarazem. Wloch epoki odrodzenia stal sie, mowiac slowami Burckhardta, pierworodnym sposrod synow nowozytnej Europy - pierwsza jednostka.

Niemalo czynnikow ekonomicznych i politycznych sprawilo, ze zalamanie sie sredniowiecznego społeczenstwa nastapilo we Włoszech wczesniej niz w srodkowej i zachodniej Europie. Nalezało do nich polozenie geograficzne Włoch i wynikle stad korzysci ekonomiczne w okresie, kiedy Morze Srodziemne stanowiło wielki szlak handlowy Europy; walka papiestwa z cesarstwem, ktora doprowadziła do powstania wielkiej liczby niezaleznych jednostek politycznych; bliskosc Wschodu, dzieki czemu niektore umiejetności, wazne dla rozwoju przemysłu, np. jedwabniczego, rozpowszechniły sie we Włoszech znacznie wczesniej niz w innych krajach europejskich.

Te i inne czynniki sprawily, ze powstala we Włoszech potezna klasa wsparta na pieniadzu, ktorej członkow przepelniał duch inicjatywy, chec władzy i ambicja. Feudalne rozwarstwienie klasowe straciło na znaczeniu. Poczawszy od dwunastego wieku ludzie stanu szłacheckiego i mieszczanie zyli obok siebie wewnatrz murow miasta. W zyciu towarzyskim zaczynały zanikac roznice klasowe; urodzenie i pochodzenie mniej znaczyły anizeli bogactwo.

Z drugiej strony tradycyjny uklad spoleczny warstw ludowych zostal rowniez obalony. Jego miejsce zajmuja tlumy wyzyskiwanych i uciskanych robotnikow miejskich. Jak wykazuje Burckhardt, juz w 1231 roku polityczne zarzadzenia Fryderyka II

zmierzaja do zupelnego zniszczenia panstwa feudalnego, do przeobrazenia ludu w bezwolna nie uzbrojona mase, z ktorej mozna by wyciskac jak najwieksze podatki.3

Wynikiem tej postepujacej destrukcji sredniowiecznej struktury spolecznej bylo wylonienie sie jednostki we wspolczesnym znaczeniu. By znowu przytoczyc Burckhardta:

We Wloszech najpierw ulatnia sie ta zaslona: wytwarza sie obiektywne ujmowanie i traktowanie panstwa i w ogole wszystkich rzeczy; rownoczesnie jednak powstaje w calej pelni subiektywizm, człowiek staje sie jednostka duchowa i za taka sie uwaza. Tak ongis Grek wyodrebnil sie od barbarzyncow, zindywidualizowany Arab od reszty Azjatow, bedacych reprezentantami tej samej rasy.4

Opis ducha nowo narodzonej jednostki dokonany przez Burckhardta ilustruje to, co powiedzielismy w poprzednim rozdziale na temat wyzwolenia sie jednostki z wiezi pierwotnej. Człowiek odkrywa siebie samego i irmych jako jednostki, jako odrebne istnienia; odkrywa nature jako cos zewnetrznego w stosunku do siebie w dwoch aspektach: jako przedmiot teoretycznego i praktycznego opanowywania oraz jako przedmiot przyjemnosci - dzieki jej pieknu. Człowiek odkrywa swiat praktycznie przez odkrywanie nowych kontynentow, duchowo zas dzieki rozwojowi ducha kosmopolitycznego; w tym duchu Dante mogl rzec: Moja ojczyzna jest cały swiat5.

Renesans byl kultura bogatej i poteznej klasy wyzszej, znajdującej sie na szczycie fali wzniesionej przez nawalnice nowych sił ekonomicznych. Masy, pozbawione udzialu w bogactwie i władzy grupy rzadzacej, zatraciły poczucie bezpieczenstwa własciwe swemu dawnemu statusowi i staly sie bezksztaltna masa, ktorej mozna było schlebiac albo grozic, ale ktora zawsze pozwalala soba kierowac albo dawala sie wyzyskiwac przez stojacych u władzy. Wraz z tym nowym indywidualizmem zrodził sie nowy despotyzm. Wolnosc i tyrania, indywidualizm i nielad splataly sie nierozdzielnie. Odrodzenie - to nie byla kultura drobnych kramarzy i drobnomieszczan, lecz bogatych mieszczan i bogatej szlachty. Ich aktywnosc ekonomiczna i bogactwo dawaly im poczucie swobody i poczucie odrebności. Jednocześnie jednak ci ludzie cos utracili: bezpieczenstwo i poczucie przynaleinosci, ktore dawala sredniowieczna struktura społeczna. Cieszyli sie wieksza swoboda, ale byli rowniez bardziej osamotnieni. Uzywali swojej władzy i swych bogactw, aby wycisnac z zycia ostatnia krople rozkoszy; ale postepujac tak, musieli bezlitosnie poslugiwac sie wszelkimi mozliwymi srodkami, poczawszy od tortur fizycznych, a konczac na psychologicznej manipulacji, byle tylko panowac nad masami i trzymac na wodzy rywali w obrebie wlasnej klasy. Ta walka na smierc i zycie o utrzymanie władzy i bogactwa zatruwala wszelkie stosunki miedzyludzkie. Miejsce solidarnosci z bliznim - a przynajmniej z czlonkiem wlasnej klasy - zajela postawa cynicznego wylaczenia sie: inne jednostki traktowane były jak przedmioty do uzytku czy manipulacji albo bezlitosnie unicestwiane, jezeli odpowiadalo to czyims celom. Jednostke cechowal bezgraniczny egocentryzm, nienasycona zadza władzy i bogactwa. W rezultacie tego wszystkiego pozytywny stosunek do własnego "ja", poczucie bezpieczenstwa i ufnosc we wlasne sily rowniez ulegly skazeniu. Wlasne "ja" stalo sie takim samym przedmiotem manipulacji, jak inni ludzie. Mamy pewne podstawy, aby watpic, czy owi potezni kapitalisci czasow odrodzenia czuli sie rownie bezpieczni i szczesliwi, jak to sie nieraz przedstawia. Wydaje sie, jakoby owa nowa wolnosc przyniosla im dwie rzeczy: wzmozone poczucie sily, a jednoczesnie wzmozona izolacje, zwatpienie, sceptycyzm6 i - wynikly stad - niepokoj. Zachodzi tu ta sama sprzecznose, jaka napotykamy w filozoficznych pismach humanistow. Rownolegle z podkreslaniem godności człowieka, jego indywidualności i sily ukazywali w swej filozofii7 niepewnosc i rozpacz.

Ta fundamentalna niepewnosc, wynikajaca z pozycji odosobnionej jednostki we wrogim jej swiecie, wyjasnia nam geneze pewnego rysu charakterologicznego, ktory - jak to wykazywal Burckhardt8 - znamionowal człowieka odrodzenia, a nie istniał - przynajmniej w tym samym nasileniu - u członkow sredniowiecznej struktury społecznej: namietna zadze sławy. Jesli sens zycia staje sie czyms watpliwym, a stosunek człowieka do innych ludzi i do siebie samego nie zapewnia mu bezpieczenstwa, wtedy sława jest jednym ze srodkow uciszenia jego watpliwosci.

Pelni ona funkcje, ktora mozna porownac z funkcja piramid egipskich albo chrzescijanska wiara w niesmiertelnosc: wynosi zycie jednostki ponad jego ograniczenia i niestalosc na wyzyny niezniszczalnosci; jezeli czyjes imie znane jest wspolczesnym i jesli mozna miec nadzieje, ze trwac bedzie wieki, wowczas zycie tej osoby nabiera znaczenia i wartosci chocby tylko dzieki oddziwiekowi, jaki budzi u innych. Oczywiscie takie rozwiazanie problemu niepewnosci jednostki bylo mozliwe jedynie w grupie spolecznej, ktorej czlonkowie posiadali srodki zdobywania slawy. Nie bylo mozliwe w tej samej kulturze dla pozbawionych władzy mas ludowych ani dla miejskich klas srednich, stanowiacych trzon reformacji.

Zaczelismy nasze rozwazania od odrodzenia, poniewaz okres ten jest poczatkiem nowoczesnego indywidualizmu, a takze dlatego, ze prace historykow tego okresu rzucaja pewne swiatlo na czynniki istotne dla glownego procesu analizowanego w niniejszym studium, a mianowicie przejscia czlowieka z egzystencji preindywidualnej do egzystencji, w ktorej ma on pelna swiadomosc siebie jako oddzielnego bytu. Mimo jednak ze idee odrodzenia nie pozostaly bez wplywu na dalszy rozwoj mysli europejskiej, glowne korzenie kapitalizmu, jego struktury ekonomicznej i jego ducha, nie tkwily w kulturze włoskiej poznego sredniowiecza, lecz w ekonomicznych i społecznych stosunkach w srodkowej i zachodniej Europie oraz w doktrynach Lutra i Kalwina.

Zasadnicza roznica miedzy tymi dwiema kulturami jest nastepujaca: epoka odrodzenia byla okresem stosunkowo wielkiego rozwoju kapitalizmu handlowego i przemyslowego; społeczenstwem owczesnym rzadzila mala grupa bogatych i poteznych jednostek, tworzac baze społeczna dla filozofow i artystow, ktorzy wyrazali ducha tej kultury. Ze swej strony reformacja byla przede wszystkim religia miejskich klas srednich i nizszych oraz chłopstwa. Niemcy takze miały swych bogatych byznesmenow, takich jak Fuggerzy, lecz nie do nich zwracały sie nowe doktryny religijne i nie oni stanowili głowna baze rozwojowa nowoczesnego kapitalizmu. Jak to wykazał Max Weber, własnie miejskie klasy srednie stały sie kosccem nowoczesnego rozwoju kapitalistycznego na Zachodzie9. Zwazywszy całkowicie odmienne tło społeczne obu ruchow, latwo pojac, ze duch renesansu był odmienny od ducha reformacji 10. W wyniku rozwazan nad teologia Lutra i Kalwina niektore z roznic wyraznie sie uwidocznia. Nasza uwaga skupi sie na zagadnieniu, w jaki sposob wyzwolenie z indywidualnych wiezow wpłynelo na strukture charakteru miejskich klas srednich; postaramy sie wykazac, ze protestantyzm i kalwinizm, dajac wyraz nowemu uczuciu wolności jednoczesnie zrodziły ucieczke od brzemienia wolności.

Na wstepie ukazemy, jak wygladala ekonomiczna i spoleczna sytuacja w Europie, a szczegolnie w Europie srodkowej na poczatku szesnastego wieku, nastepnie rozpatrzymy wplyw tej sytuacji na osobowosc ludzi zyjacych w tym okresie, stosunek nauk Lutra i Kalwina do tych psychologicznych czynnikow, a takze stosunek owych nowych doktryn religijnych do ducha kapitalizmu11.

W spoleczenstwie sredniowiecznym ekonomiczna organizacja miasta byla wzglednie statyczna. Rzemieslnicy - poczawszy od poznego sredniowiecza - jednoczyli sie w swych cechach. Kazdy mistrz mial jednego lub dwoch czeladnikow, a liczba mistrzow pozostawala w okreslonym stosunku do potrzeb gminy. Jakkolwiek nigdy nie braklo ludzi ciezko walczacych o byt, na ogol czlonek cechu mogl byc pewien, ze praca rak zdola zarobic na zycie. Jezeli robil dobrze krzesla, buty, chleb, siodla itp., robil tym samym wszystko, co bylo potrzebne dla zapewnienia sobie bezpiecznego zycia na poziomie tradycyjnie przypisanym do jego spolecznej pozycji. Mogl polegac na swoich dobrych uczynkach, ze uzyje tutaj tego terminu nie w znaczeniu teologicznym, ale w jego prostym, gospodarczym sensie. Cechy nie dopuszczaly do jakiejkolwiek silniejszej konkurencji posrod swoich czlonkow, narzucajac im wspolprace przy nabywaniu surowcow, w technikach produkcji i cenach wytworow. Na

przekor tendencjom do idealizowania systemu cechowego a wraz z nim calosci zycia sredniowiecznego niektorzy historycy podkreslali, ze cechy zawsze były przepojone duchem monopolistycznym, ktory starał sie wspierac mala grupe i nie dopuszczac nowo przybyłych. Wiekszosc jednak autorow przyznaje zgodnie, ze nawet bez idealizowania mozna stwierdzic, iz cechy opierały sie na wzajemnej wspołpracy i oferowały swym członkom wzgledne bezpieczenstwo12.

Jak to podkresla Sombart, sredniowieczny handel byl uprawiany w zasadzie przez wielka liczbe drobnych komersantow. Detal i hurt nie byly jeszcze odseparowane i nawet kupcy, ktorzy wedrowali do obcych krajow, jak np. czlonkowie polnocnoniemieckiej Hanzy, trudnili sie rowniez sprzedaza detaliczna. Do konca wieku pietnastego akumulacja kapitalu przebiegala rowniez nader powoli. Tak wiec drobny kupiec czul sie wowczas o wiele bardziej bezpieczny niz w sytuacji ekonomicznej, jaka nastapila w poznym sredniowieczu, kiedy duzy kapital i monopolistyczny handel nabieraly coraz wiekszego znaczenia.

Niejedna z tych spraw, - powiada profesor Tawney o zyciu w miescie sredniowiecznym - jakie dzisiaj rozstrzyga sie mechanicznie, byla wtedy osobista, bliska i bez posrednia; nie bylo miejsca na organizacje na skale tak wielka, aby jej zasady nie mialy zastosowania do jednostek, ani na doktryne, przygluszajaca wyrzuty sumienia ostatecznym argumentem celowości i skuteczności gospodarczej.13

To prowadzi nas do sprawy nieodzownej dla zrozumienia sytuacji jednostki w sredniowiecznym spoleczenstwie, a mianowicie do sprawy pogladow etycznych na dzialalnosc gospodarcza nie tylko w ujeciu doktryn Kosciola katolickiego, ale i w swieckim prawodawstwie. W tym punkcie przyjmujemy naswietlenie Tawneya, nie mozna bowiem posadzac go ani o chec idealizacji, ani o uromantycznianie sredniowiecznego zycia. Dwa byly podstawowe zalozenia dotyczace zycia gospodarczego:

interesy gospodarcze sa podporzadkowane istotnemu celowi zycia, ktorym jest zbawienie, i postepowanie w dziedzinie gospodarczej jest jednym z aspektow postepowania jednostki, i ono tez podlega zasadom moralności.

Nastepnie Tawney charakteryzuje sredniowieczny poglad na działalność ekonomiczna: Dobra materialne sa konieczne: posiadaja wartość, choć drugorzedna, gdyz bez nich człowiek nie może zyć i pomagać bliżnim...

Ale jednak pobudki gospodarcze sa podejrzane; poniewaz sa silnymi namietnosciami, ludzie obawiaja sie ich, ale nie sa tak podli, aby je chwalic...

W teorii sredniowiecznej nie ma miejsca na działalność gospodarcza nie zwiazana z jakims celem moralnym, i kładzenie podwalin pod wiedze o społeczenstwie, oparta na zalożeniu, ze dażenie do zysku jest stala i wymierna sila, ktora trzeba - wraz z innymi silami przyrodzonymi - uznawać za cos nieuniknionego i oczywistego, wydawaloby sie myslicielom sredniowiecznym niemal rownie bezsensowne lub niemoralne, jak opieranie filozofii społecznej na zalożeniu nieograniczonego działania takich cech ludzkich, jak instynkt walki lub plci...

Bogactwa, jak mowi Antonin Florencki, istnieja dla czlowieka, a nie czlowiek dla bogactw... Dlatego tez na kazdym kroku spotykamy sie z ograniczeniami i ostrzezeniami przeciw zezwalaniu motywom gospodarczym na mieszanie sie do spraw najwazniejszych. Czlowiek ma prawo starac sie posiasc tyle bogactwa, ile wymaga tego utrzymanie sie wedlug zwyczajow jego stanu; szukanie czegos wiecej jest nie przedsiebiorczoscia, lecz chciwoscia, a chciwosc jest grzechem smiertelnym. Handel jest sprawa legalna: roznorodnosc zasobow naturalnych poszczegolnych krajow wskazuje na to, iz byl przewidziany przez Opatrznosc; ale zajmowanie sie handlem jest niebezpieczne. Nalezy miec pewnosc, ze sie go uprawia dla dobra zbiorowosci i ze osiagane zyski nie przekraczaja wynagrodzenia za prace. Wlasnosc prywatna jest instytucja konieczna, przynajmniej w swiecie upadlym; ludzie pracuja wiecej i rozprawiaja mniej, gdy dobra sa prywatne, niz gdy sa wspolne, ale jest to stan, ktory trzeba tolerowac jako ustepstwo

wobec ludzkiej ulomnosci, a nie uwazac za dobro samo przez sie. Idealem - gdybyz tylko natura ludzka mogla sie wzniesc ku niemu - jest komunizm. <Wspolne bowiem winno byc dla wszystkich uzywanie wszelkich dobr, istniejacych na swiecie> - pisal Gracjan w Decretum. W najlepszym jednak razie własnosc jest ograniczona. Musi byc zdobyta w sposob legalny; musi byc w posiadaniu jak najwiekszej liczby osob; musi zapewniac utrzymanie biednym; jej uzywanie musi byc w miare moznosci wspolne; posiadacze musza sie dzielic z potrzebujacymi, nawet jesli ci nie sa w zupelnej nedzy.14

Jakkolwiek przedstawione poglady miały charakter normatywny i nie odzwierciedlały scisle rzeczywistego zycia ekonomicznego, odbijały jednak w pewnej mierze stan ducha sredniowiecznego społeczenstwa.

Wzgledna stalosc pozycji rzemieslnikow i kupcow - charakterystyczna dla sredniowiecznego miasta - zalamywala sie z wolna w poznym sredniowieczu, az zupelnie upadla w wieku szesnastym. Juz w czternastym wieku - a nawet wczesniej - zaczelo narastac zroznicowanie w obrebie cechow, ktore trwalo mimo usilnych staran, by zahamowac ten proces. Pewni czlonkowie cechu posiadali wiekszy kapital niz inni i zatrudniali pieciu do szesciu czeladnikow zamiast jednego albo dwoch. Wkrotce niektore cechy zaczely przyjmowac tylko osoby dysponujace okreslona suma kapitalow. Inne przeobrazały sie w potezne monopole, usilujace z tych monopolistycznych pozycji ciagnac wszelkie mozliwe korzysci i eksploatowac klienta, ile sie tylko dalo. Z drugiej strony wielu zubozałych czlonkow cechu musiało szukac zarobkow poza sfera swych tradycyjnych zajec; nieraz stawali sie pokatnymi kramarzami. Wielu z nich traciło niezaleznosc ekonomiczna i poczucie bezpieczenstwa, mimo iz rozpaczliwie trzymali sie tradycyjnego idealu ekonomicznej niezawisłosci15.

W zwiazku z takim rozwojem systemu cechowego polozenie czeladnikow stale sie pogarszalo. Podczas gdy we Włoszech i Flandrii juz w trzynastym wieku, a nawet wczesniej, powstala klasa niezadowolonych robotnikow, to sytuacja czeladnikow w cechu rzemieslniczym była jeszcze wzglednie pewna. I choc nie było prawda, ze kazdy czeladnik mogl zostac mistrzem, wielu z nich zostawalo. Wobec tego jednak, ze rosla liczba czeladnikow przypadajaca na jednego mistrza, ze potrzebny był coraz wiekszy kapital, aby zostac mistrzem, i coraz wiecej cechow nabieralo charakteru monopolistycznego i ekskluzywnego - coraz bardziej malały szanse czeladnikow. Pogorszenie sie ich ekonomicznego i społecznego polozenia objawiało sie rosnacym niezadowoleniem, tworzeniem własnych organizacji, strajkami, a nawet gwaltownymi powstaniami.

To, co powiedzielismy o potegujacym sie rozwoju kapitalistycznym cechow rzemieslniczych, jeszcze jaskrawiej daje sie zaobserwowac w handlu. Podczas gdy sredniowieczny handel opieral sie przewaznie na drobnej wymianie miedzy miastami, w trzynastym i czternastym wieku wzrosl raptownie handel narodowy i miedzynarodowy. Chociaz historycy spieraja sie co do czasu, w ktorym wielkie spolki handlowe zaczely sie rozwijac, to jednak zgadzaja sie, ze w pietnastym wieku stawały sie one coraz potezniejsze i przeksztalcały sie w monopole, ktore moca swego kapitalu zagrazały zarowno drobnemu przedsiebiorcy, jak i konsumentowi. Reforma cesarza Zygmunta w pietnastym wieku probowała okielznac władze monopoli przy pomocy prawodawstwa. Lecz pozycja drobnego kupca stawała sie coraz bardziej niepewna; miał on dosc wpływu na to, by wysłuchano jego skargi, nie dosc jednak, aby wymusic skuteczne działanie16.

W swoim pamflecie O handlu i lichwie Marcin Luter dobitnie wyrazil oburzenie i wscieklosc drobnego kupiectwa na monopole.

Maja oni caly towar pod swoja kontrola i jawnie uciekaja sie do roznych wzmiankowanych kruczkow, srubuja i obnizaja ceny, jak im sie zywnie podoba, uciskaja i niszcza, jak szczupak plotki, wszystkich drobnych kupcow, jak gdyby mieli prawo władac stworzeniami boskimi, nie

skrepowani zadnymi prawami wiary ani milosci.

Te slowa moglby Luter napisac i dzisiaj. Strach i wscieklosc, ktore klasa srednia w pietnastym i szesnastym wieku odczuwala wobec bogatych monopolistow, przypominaja pod wieloma wzgledami wrogie uczucia do monopolistow i wielkich kapitalistow, charakteryzujace klasy srednie w naszych czasach.

Rola kapitalu rosla rowniez w przemsle. Znakomitym przykladem jest przemysl gorniczy. Poczatkowo udzial kazdego czlonka cechu gorniczego byl proporcjonalny do ilosci wykonanej pracy. Jednak juz pod koniec czternastego wieku zdarzalo sie czesto, ze udziały nalezały do kapitalistow, ktorzy sami nie pracowali, a prace coraz czesciej wykonywali robotnicy, ktorzy otrzymywali zaplate, nie majac udziału w zyskach przedsiebiorstwa. Podobnie rozwijał sie kapitalizm w innych dziedzinach przemyshu; jeszcze bardziej wzmogło to tendencje wynikle z rosnacej roli kapitalu w cechach rzemieslniczych i w handlu: poglebiajacy sie rozdział miedzy biednymi i bogatymi oraz wzrastajace niezadowolenie klas ubozszych.

Co sie tyczy sytuacji chlopstwa, opinie historykow nie sa zgodne. Wydaje sie jednak, ze ponizsza analiza Schapiry znajduje dostateczne oparcie w wynikach badan wiekszosci historykow.

Mimo tych oczywistych dnwodow pomyslności warunki chlopow zaczely sie gwaltownie pogarszac. Z poczatkiem szesnastego wieku faktycznie było bardzo niewielu niezaleznych posiadaczy uprawianej przez siebie ziemi, ktorzy by mieli swych przedstawicieli w lokalnych sejmikach, co w sredniowieczu było symptomem niezalezności i rowności klas. Znakomita wiekszosc stanowili Hoerige - klasa osobiscie wolnych, ktorych ziemia oblozona była jednak danina, oni sami zas obowiazani byli do serwitutow zaleznie od umowy... Owi Hoerige byli sprezyna wszystkich chlopskich buntow. Ten chlop, nalezacy do klasy sredniej, zvjacy w na pol niezaleznej gminie sasiadujacej z panskim majatkiem, zaczal uswiadamiac sobie, ze wzrost danin i serwitutow przenosi go, praktycznie biorac, do stanu panszczyznianego, gmine wiejska zas zamienia w czesc dworskich posiadlosci 17. Ekonomicznemu rozwojowi kapitalizmu towarzyszyły znamienne przemiany klimatu psychologicznego. Pod koniec sredniowiecza zycie zaczal przenikac duch niepokoju. Rodzilo sie pojecie czasu w nowoczesnym tego słowa znaczeniu. Minuty nabierały ceny; symptomem tego nowego znaczenia czasu jest fakt, ze poczawszy od szesnastego wieku zegary w Norymberdze zaczely wybijac kwadranse 18. Nadmiar swiat zaczal uchodzic za nieszczeście. Czas stal sie tak cenny, ze wystrzegano sie spedzac go w jakikolwiek sposob uznany za bezuzyteczny. Praca nabierala coraz wiekszej wartości. Zrodził sie nowy stosunek do pracy, przybierajac takie nasilenie, ze klasy srednie z oburzeniem zarzucały instytucjom Kosciola ekonomiczna nieproduktywnosc. Zakony zebracze uznano za nieproduktywne, a wiec za niemoralne.

Idea efektywności urasta do roli jednej z najwyzszych cnot moralnych. Jednoczesnie pozadanie bogactw i materialnych sukcesow stalo sie wszechogarniajaca namietnościa.

Caly swiat ugania za handlem i za zajeciami, ktore przynosza najwiecej zysku - powiada kaznodzieja Martin Butzer. - Dla najpodlejszego wyrobnictwa zaniechano uprawiania sztuki i nauk. Wszystkie tegie glowy, ktore Bog obdarzyl talentami do szlachetniejszych studiow, zostaly pochloniete przez handel do tego stopnia zatruty w obecnej dobie nieuczciwoscia, ze stal sie ostatnim rodzajem zajecia, jakiemu moglby sie oddawac człowiek honoru19. Jedno ze znamiennych nastepstw opisanych przez nas przemian ekonomicznych ugodziło we wszystkich. Został mianowicie obalony sredniowieczny system społeczny, a wraz z nim stabilizacja i wzgledne bezpieczenstwo, jakie ow system zapewniał jednostce. Obecnie, z nastaniem kapitalizmu, wszystkie klasy społeczne zaczeły sie ruszac. W porzadku ekonomicznym, ktory mogl uchodzic za zjawisko naturalne i bezsporne, zabrakło stalego punktu oparcia. Jednostka zostala pozostawiona samej sobie; wszystko zalezało od własnego

wysilku, a nie od bezpieczenstwa stworzonego przez jej tradycyjny status. Rozwoj ten dotknal jednak poszczegolne klasy w rozny sposob. Dla biedoty miejskiej, robotnikow i terminatorow oznaczal on rosnacy wyzysk i zubozenie; dla chlopow takze oznaczal wzmozony ucisk ekonomiczny i osobisty; drobna szlachta stanela w obliczu ruiny, co prawda na inny sposob. Podczas gdy dla tych klas nowy rozwoj stal sie faktycznie zmiana na gorsze, sytuacja byla znacznie bardziej skomplikowana, jesli chodzi o miejskie klasy srednie. Mowilismy o ich wzrastajacym zroznicowaniu. Szerokie kregi popadaly w sytuacje coraz gorsza. Wielu rekodzielnikow i drobnych kupcow musialo zmagac sie z potezna władza monopolistow i innymi konkurentami posiadajacymi wiekszy kapital; coraz trudniej przychodzilo im zachowac niezaleznosc. Nieraz walczyli z przytłaczajaco wielkimi silami i dla wielu byla to walka rozpaczliwa i beznadziejna. Innej czesci klas srednich powodzilo sie lepiej i uczestniczyła ona w owym ogolnym pedzie rozkwitajacego kapitalizmu. Lecz powiekszajaca sie rola kapitalu, rynku i konkurencji przeksztalciły osobista sytuacje nawet tych, ktorym szczescie bardziej dopisalo, w stan niepewnosci, izolacji i leku.

To, ze kapital zaczal miec decydujaca wage, oznaczalo, iz ponadosobista sila miala odtad stanowic o ich ekonomicznym, a tym samym - osobistym losie.

Kapital przestal byc sluga, a stal sie panem; osiagnawszy samodzielne i niezalezne stanowisko, roscil sobie prawo glownego wspolnika do rozstrzygania o organizacji gospodarczej wedlug swoich wlasnych wymagan20.

Nowa funkcja rynku wywolala podobne skutki. Sredniowieczny rynek byl stosunkowo niewielki, a jego funkcjonowanie latwo czytelne. Sprowadzal on popyt i podaz do prostej i konkretnej relacji. Wytworca wiedział z grubsza, ile ma produkowac, i mogł miec wzgledna pewnosc, ze sprzeda swoj towar za odpowiednia cene. Obecnie trzeba bylo produkowac dla coraz to wiekszego, poszerzajacego sie rynku bez mozliwości określenia z gory szans sprzedazy. Nie wystarczyło zatem produkowac rzeczy pozytecznych. I choc był to jeden z warunkow ich sprzedazy, to o tym, czy produkty dadza sie w ogole sprzedac i z jakim zyskiem, decydowały nieprzewidywalne prawa rynku. Mechanizm nowego rynku zdawał sie przypominac kalwinska koncepcje przeznaczenia, ktora glosila, ze jednostka musi dolozyc wszelkich staran, aby byc dobra, ale ze juz przed jej urodzeniem zostalo postanowione, czy bedzie zbawiona, czy tez nie. Rynek stal sie dniem sadu dla wytworow ludzkiego trudu. Innym waznym czynnikiem tego procesu byla rosnaca rola konkurencji. Spoleczenstwo sredniowieczne nie było wprawdzie zupelnie pozbawione konkurencji, lecz feudalny system ekonomiczny opieral sie na zasadzie wspolpracy i byl kierowany - czy tez normowany regulami, ktore ograniczały wspolzawodnictwo. W miare wzrostu kapitalizmu owe sredniowieczne zasady coraz bardziej ustępowaly przed formula prywatnego przedsiebiorstwa. Kazdy musi isc naprzod i probowac szczescia. Musi plynac albo utonac. Inni nie sprzymierzali sie z nim we wspolnym przedsiewzieciu, lecz stawali sie konkurentami, i czesto zdarzalo sie, ze mial on do wyboru albo zniszczyc ich, albo zostac zniszczony21.

Oczywiscie rola kapitalu, rynku i konkurencji indywidualnej w szesnastym wieku nie byla jeszcze tak doniosla, jak miala sie stac pozniej. Do tego czasu jednak wytworzyły sie juz wszystkie decydujące elementy nowoczesnego kapitalizmu wraz z ich psychologicznym wpływem na jednostke.

Oprocz opisanej przez nas jednej strony obrazu byla jeszcze i druga: kapitalizm wyzwalal jednostke. Uwalnial człowieka od reglamentacji systemu cechowego, pozwalajac mu stanac na własnych nogach i samemu probowac szczescia. Człowiek stal sie panem swego losu, sam ryzykowal, sam wygrywal. Indywidualny wysilek prowadził do sukcesu i do ekonomicznej niezawisłosci. Pieniadz stal sie poteznym czynnikiem zrownania ludzi i okazał sie mocniejszy anizeli urodzenie i kasta.

Ten aspekt kapitalizmu zaczynal sie we wczesnym okresie, o ktorym tu mowa, dopiero rozwijac. Wieksza role odegral on w niewielkiej grupie kapitalistow anizeli w sredniej klasie miejskiej. A jednak, nawet w owczesnych granicach swego oddzialywania, wywarl on doniosły wpływ na ksztaltowanie sie osobowosci człowieka.

Jesli sprobujemy teraz podsumowac nasze rozwazania nad wplywem przemian ekonomicznych i społecznych na jednostke w pietnastym i szesnastym wieku, uzyskamy nastepujacy obraz:

Znajdujemy te sama dwuznaczność wolnośći, ktora analizowalismy poprzednio. Jednostka wyswobadza sie z ekonomicznych i politycznych wiezow. Zyskuje takze wiecej pozytywnej wolności dzieki swej czynnej i niezależnej roli, jaka ma odgrywać w nowym systemie. Ale jednoczesnie uwalnia sie od wiezow, ktore zapewniały jej bezpieczenstwo i poczucie przynalezności. Skonczylo sie zycie w zamknietym świecie, ktorego ośrodkiem był człowiek; swiat zatracil granice, a jednoczesnie stal sie grozny. Tracac swc ustalone miejsce w zamknietym swiecie, czlowiek nie znajduje odpowiedzi na pytanie o sens zycia; w rezultacie nawiedzaja go watpliwości co do niego samego oraz celu jego zycia. Groza mu potezne, ponadosobowe sily: kapital i rynek. Jego stosunek do bliznich, z ktorych kazdy jest potencjalnym rywalem, stal sie wrogi i oziebly; jest wolny - co znaczy, ze jest sam, odosobniony, zewszad zagrozony. Nie majac bogactw ani władzy, jaka posiadal kapitalista czasow odrodzenia, utraciwszy także poczucie jedności z ludzmi i z wszechswiatem, czuje sie przytloczony swiadomościa swojej wlasnej nicości i bezradności. Raj zostal ostatecznie utracony, jednostka znalazla sie sama w obliczu swiata - obcy przybysz, rzucony na pastwe bezkresnego, groznego swiata. Z nowa wolnościa wiaza sie nieuchronnie narodziny glebokiego uczucia niepewności, niemocy, zwatpienia, samotności i leku. Uczucia te musza byc zlagodzone, jezeli dzialanie jednostki ma byc uwienczone powcdzeniem.

### 3.2. Okres Reformacji.

Na tym etapie rozwoju rodzi sie luteranizm i kalwinizm. Nie byly to religie bogatych klas wyzszych, lecz miejskiej klasy sredniej i biedoty oraz chlopstwa. Nowe religie przemawiały do tych własnie grup, poniewaz dawały wyraz zarowno nowemu uczuciu wolności i niezalezności, jak i nurtujacemu je uczuciu niemocy i leku. Lecz nowe doktryny religijne byly czyms wiecej niz sformulowaniem i wyrazem urzuc zrodzonych w przemianach porzadku ekonomicznego. Przez swe nauki jeszcze bardziej potegowały te uczucia, a rownoczesnie ofiarowywały rozwiazanie pozwalające jednośtce uporac sie z uczuciem zagrozenia i niepewności, ktore inaczej byloby nie do zniesienia.

Zanim przystapimy do analizy społecznego i psychologicznego znaczenia nowych doktryn religijnych, kilka uwag na temat metody naszego postapowania ulatwi nam, byc moze, zrozumienie owej analizy.

Rozpatrujac psychologiczne znaczenie jakiejs doktryny religijnej czy politycznej, nalezy pamietac, iz analiza psychologiczna nie pociaga za soba oceny prawdziwosci analizowanej doktryny. Te ostatnia sprawe mozna rozstrzygac jedynie w kategoriach logicznej struktury samego problemu. Analiza psychologicznych motywacji doktryn i idei nie moze nigdy zastapic racjonalnej oceny ich slusznosci i tkwiacych w nich wartosci, jakkolwiek analiza taka moze doprowadzie do lepszego zrozumienia rzeczywistego znaczenia doktryny, a tym samym - wplynac na ocene wartosciujaca.

To, co psychologiczna analiza doktryn moze ukazac, to subiektywne motywacje, ktore sprawiaja, ze osobnik uswiadamia sobie pewne problemy, i sklaniaja go do szukania odpowiedzi w pewnych kierunkach. Kazda mysl, prawdziwa czy falszywa, jesli jest czyms wiecej anizeli powierzchownym dostosowaniem sie do konwencjonalnych pojec, motywowana jest subiektywnymi potrzebami i interesami jednostki. Niektorym interesom sprzyja znalezienie prawdy, innym jej niszczenie. W obu wypadkach psychologiczne motywacje sa jednak waznym bodzcem do osiagniecia okreslonych wnioskow. Mozemy nawet pojsc dalej i powiedziec sobie, ze idee, ktore nie sa zakotwiczone w glebokich potrzebach osobowości, beda miały tylko nieznaczny wpływ na dzialanie i w ogole na cale zycie człowieka.

Analizujac doktryny religijne czy polityczne pod katem ich psychologicznego znaczenia, musimy rozrozic dwa problemy. Mozemy zbadac strukture charakteru jednostki tworzacej nowa doktryne i starac sie zrozumiec, ktorym cechom jej osobowosci przypisac nalezy specyficzny kierunek jej myslenia. Mowiac konkretnie, oznaczaloby to, ze winnismy np. zanalizowac strukture charakteru Lutra czy Kalwina, by poznac, jakie tendencje w ich osobowosci sprawvily, ze doszli oni do okreslonych wnioskow i sformulowali okreslone doktryny. Drugi problem polegalby na zbadaniu psychologicznych motywow nie tworcy doktryny, lecz grupy spolecznej, w ktorej znajduje ona oddzwiek. Wplyw jakiejkolwiek doktryny czy idei zalezy bowiem od stopnia, w jakim odpowiada ona psychologicznym potrzebom w strukturze charakteru osob, do ktorych sie zwraca. I tylko wtedy, kiedy idea odpowiada glebokim potrzebom psychologicznym okreslonych grup spolecznych, staje sie ona potezna sila dziejowa.

Oczywiscie oba problemy: psychologii wodza oraz psychologii jego zwolennikow lacza sie scisle ze soba. Jesli trafiaja do nich te same idee, ich struktury charakteru musza pod waznymi wzgledami byc do siebie podobne. Pominawszy takie czynniki, jak szczegolne zdolności wodza do myslenia i dzialania, jego struktura charakteru ujawnia zazwyczaj bardziej krancowo i wwyraziście swoista strukture osobowości tych ludzi, u ktorych jego doktryny znajduja oddzwiek; może on zdobyć sie na wyrazniejsze i mniej zawoalowane sformulowanie pewnych idei, do ktorych jego zwolennicy sa juz psychologicznie przygotowani. Fakt, ze struktura charakteru wodza wykazuje wyostrzone rysy własciwe jego zwolennikom, można przypisac jednemu z dwoch czynnikow lub tez kombinacji obydwu:

temu, ze spoleczna pozycja wodza jest typowa dla warunkow ksztaltujacych osobowosc calej grupy;

temu, ze dzieki przypadkowym okolicznosciom, w jakich sie wychowal, i indywidualnym doswiadczeniom rozwinely sie u niego w wysokim stopniu te same rysy, ktore grupie stworzyla jej pozycja spoleczna.

Analizujac psychologiczne znaczenie doktryn protestanckiej i kalwinskiej nie bedziemy rozwazac problemu osobowosci Lutra i Kalwina, lecz psychologiczna sytuacje klas społecznych, w ktorych ich idee znajdowały oddzwiek. Zanim przystapie do rozwazan nad luteranska teologia, wspomne tylko pokrotce, ze Luter jako człowiek był typowym przedstawicielem charakteru autorytarnego, ktory scharakteryzujemy pozniej. Osobowosc Lutra, ktory był wychowany przez niezwykle surowego ojca i nie zaznał jako dziecko ani milosci, ani bezpieczenstwa, rozdarta była wiecznie ambiwalentnym stosunkiem wobec autorytetu; nienawidził go i buntował sie przeciw niemu, a jednoczesnie podziwiał go i skłonny był mu ulegac. Przez całe zycie istniał dla niego zawsze jeden autorytet, ktoremu sie przeciwstawiał, i drugi, dla ktorego zywił podziw młodosci był to ojciec i byli przełozeni w klasztorze, pozniej - papiez i ksiazeta. Przepelniało go uczucie niezmiennego osamotnienia, niemocy, ulomnosci, a rownoczesnie zadza panowania. Dreczyły go zwatpienia, jakie moga dreczyc tylko porywczy charakter - i nieustannie poszukiwał czegos, co by dało mu poczucie wewnetrznego bezpieczenstwa i uwolniło od tortury niepewności. Nienawidził innych, w

szczegolności motlochu, nienawidzil siebie, nienawidzil zycia - a z calej tej nienawiści wylaniało sie namietne i rozpaczliwe pragnienie zaznania milości. Cala jego istota byla przepojona lekiem, zwatpieniem i poczuciem wewnetrznego osamotnienia, i z takich to osobistych podstaw wyszedl na przywodce grup społecznych, ktore psychologicznie znajdowały sie w bardzo podobnej sytuacji.

Konieczna jest tu jedna uwaga, dotyczaca metod analizy. Otoz wielka analiza psychologiczna czyjejs mysli czy ideologii zmierza do zrozumienia psychologicznych zrodel, z ktorych owe mysli czy idee wyplywaja. Pierwszym warunkiem takiej analizy jest pelne zrozumienie logicznego kontekstu danej idei oraz tego, co jej tworca swiadomie pragnie wypowiedziec. Wiemy jednak, ze człowiek nawet subiektywnie szczery czesto moze nieswiadomie powodowac sie innym motywem niz ten, ktorym we własnym mniemaniu sie kieruje; ze moze posługiwac sie idea, implikujaca logicznie okresłone znaczenie, ktora jednak dla niego podswiadomie oznacza cos, co od tego oficjalnego znaczenia odbiega. A dalej, wiadomo, ze człowiek usiluje zharmonizowac sprzeczności w swych odczuciach przy pomocy konstrukcji ideologicznych albo tez stara sie ukryc tłumione przez siebie mysli z pomoca racjonalizacji wyrazajacej własnie ich przeciwienstwo. Zrozumienie funkcjonowania czynnikow nie uswiadomionych nauczylu nas byc sceptycznym wobec słow i nie poprzestawac na ich pozornym znaczeniu.

Analiza idei ma do spelnienia dwa glowne zadania: jedno to wyznaczenie donioslosci, jaka okreslona idea ma dla calosci danego systemu ideologicznego; drugie - to okreslenie, czy mamy do czynienia z racjonalizacja,ktora odbiega od rzeczywistego znaczenia mysli. Oto pierwszy przyklad: w ideologii Hitlera olbrzymia role odgrywalo akcentowanie niesprawiedliwości traktatu wersalskiego i prawda jest, ze traktatem tym byl Hitler rzeczywiscie oburzony. Analizujac jednak cała jego polityczna ideologie widzimy, ze jej podstawa jest usilne dazenie do władzy i podbojow i choc swiadomie przykłada on wielka wage do pokrzywdzenia Niemiec, faktycznie mysł ta znaczy niewiele w całoksztalcie jego systemu Jako przykład roznicy miedzy swiadomie zalozonym znaczeniem idei a ich rzeczywistym sensem psychologicznym moze słuzyc analiza doktryny Lutra, ktora zajmiemy sie w tym rozdziałe.

Powiadamy, ze jego stosunek do Boga to uleglosc oparta na bezsilnosci czlowieka. On sam mowi o niej jako o uleglosci dobrowolnej, zrodzonej nie ze strachu, lecz z milosci. Logicznie zatem biorac mozna dowodzic, ze nie jest to uleglosc. Psychologicznie jednak z calej struktury mysli Lutra wynika, ze ta jego milosc czy wiara faktycznie jest ulegloscia; ze choc swiadomie zaklada on dobrowolny i pelen milosci charakter swego podporzadkowania Bogu, nurtuje go uczucie bezsilnosci i ulomnosci, ktore sprawia, ze istota jego stosunku do Boga jest uleglosc. (Zupelnie tak samo, jak masochistyczna zaleznosc jednej osoby od drugiej bywa czesto w swiadomosci uwazana za milosc.) Dlatego z punktu widzenia analizy psychologicznej nie ma wiekszego znaczenia zastrzezenie, ze Luter mowi cos innego niz to, co w naszym mniemaniu ma na mysli (choc nieswiadomie). Sadzimy, ze pewne sprzecznosci jego systemu dadza sie zrozumiec jedynie przy pomocy analizy psychologicznego sensu jogo kencepcji.

W nastepujacej nizej analizie doktryn protestanckich staralem sie interpretowac je zgodnie z ich znaczeniem w kontekscie calego systemu. Nie przytaczam tu cytatow, ktore moglyby stac w sprzecznosci z niektorymi ideami Lutra albo Kalwin, jesli jestem przekonany, ze ani ich waga, ani znaczenie nie moga prowadzic do rzeczywistych sprzecznosci. Ale interpretacja, jaka daje, nie opiera sie na metodzie wylawiania poszczegolnych zdan, ktore by odpowiadaly mojej koncepcji, lecz na zbadaniu calego systemu Lutra i Kalwina i jego bazy psychologicznej, a z kolei na interpretacji pojedynczych elementow w swietle psychologicznej struktury calego systemu.

Jesli pragniemy zrozumiec, co bylo nowe w doktrynach reformacji, musimy przede wszystkim zastanowic sie nad istota sredniowiecznej teologii Kosciola22. Probujac tn zrobic, napotykamy te sama metodologiczna trudnosc, o jakiej byla mowa w zwiazku z takimi pojeciami, jak spoleczenstwo sredniowieczne i spoleczenstwo kapitalistyczne. Podobnie jak w dziedzinie gospodarczej nie istnieja nagle przemiany z jednej struktury w druga, tak samo nie ma gwaltownych znian w dziedzinie teologii. Niektore doktryny Lutra i Kalwina sa tak podobne do doktryn sredniowiecznego Kosciola, ze nieraz trudno dojrzec miedzy nimi jakakolwiek istotna roznice. Podobnie jak protestantyzm i kalwinizm, Kosciol katolicki zawsze przeczyl temu, jakoby człowiek mogl osiagnac zbawienie jedynie moca własnych cnot i zasług, by mogl obejsc sie bez laski Bozej jako niezbednego srodka tego zbawienia. Mimo jednak wszystkich tych czynnikow wspolnych dla nowej i starej teologii duch Kosciola katolickiego byl zasadniczo odmienny od ducha reformacji, szczegolnie w odniesieniu do problemu ludzkiej godnosci i wolnosci, a takze wpływu działan człowieka na jego los.

Teologie katolicka w ciagu dlugiego okresu poprzedzajacego reformacje charakteryzowaly okreslone zasady:

nauka, ze natura ludzka, chociaz skazona przez grzech Adama, z przyrodzenia zmierza ku dobru;

ze człowiek ma wolna wole, aby mogl pozadac tego dobra;

ze własny wysilek człowieka ma znaczenie dla jego zbawienia i ze grzesznik moze byc zbawiony dzieki sakramentom kościelnym, ktore zawdzieczamy smierci Chrystusa. A jednak niektorzy sposrod najbardziej reprezentatywnych teologow, tacy jak Augustyn i Tomasz z Akwinu, jakkolwiek podzielali wymienione poglady, to jednoczesnie głosili nauki calkowicie odmienne duchem. Chociaz wiec Tomasz z Akwinu głosi nauke o przeznaczeniu, nigdy nie przestaje kłasc nacisku na wolna wole jako na jedna ze swoich podstawowych tez. Dla pogodzenia rozbiezności miedzy nauka o wolności a nauka o przeznaczeniu zmuszony jest uciec sie do najbardziej skomplikowanych konstrukcji i chociaz konstrukcje te nie zdaja sie zadowalajaco rozwiazywać sprzeczności, nie cofa sie on przed nauka o wolnej woli i aktywności ludzkiej jako czynnikach przyczyniajacych sie do zbawienia człowieka, chocby wola sama przez sie wymagala wsparcia laski Boskiej23.

Na temat wolności woli Tomasz z Akwinu mowi, ze twierdzenie, jakoby człowiek nie byl wolny w swych postanowieniach, byloby zaprzeczeniem istoty natury Boskiej i ludzkiej i ze człowiek moze nawet odmowic przyjecia laski ofiarowanej mu przez Boga24.

Inni teologowie silniej niz Tomasz z Akwinu kladli nacisk na role wysilku czlowieka w dziele zbawienia. Według Bonawentury intencja Boga jest obdarzenie czlowieka laska, lecz otrzymaja ja jedynie ci, ktorzy dzieki swym zasługom beda do niej przygotowani.

Tendencja ta narastala w ciagu trzynastego, czternastego i pietnastego wieku w systemach Dunsa Szkota, Ockhama i Biela, a rozwoj jej jest szczegolnie wazny dla zrozumienia nowego ducha reformacji, zwłaszcza od czasu, kiedy Luter skierował swe ataki przeciw scholastykom poznego sredniowiecza, ktorych nazywał Sautheologen (parszywymi teologami).

Duns Szkot akcentowal znaczenie woli. Wola jest wolna. Urzeczywistniajac swa wole człowiek urzeczywistnia swoje indywidualne "ja", a samo to urzeczywistnienie stanowi najwyzsza satysfakcje jednostki. Skoro zas owa wola jest aktem indywidualnego "ja" za sprawa Boga, to nawet Bog nie ma bezposredniego wpływu na decyzje człowieka.

Biel i Ockham klada nacisk na role zaslug czlowieka jako warunku zbawienia, i wprawdzie oni takze mowia o pomocy Boskiej, ale rezygnuja z przypisywania jej zasadniczego znaczenia, co czynily dawniejsze doktryny25. Biel uwaza, §e czlowiek jest wolny i moze zawsze zwrocic sie

do Boga, ktorego laska niesie mu pomoc. Ockham nauczal, ze natura ludzka nie zostala naprawde skazona przez grzech; wedlug niego grzech jest tylko pojedynczym aktem, ktory nie zmienia istoty człowieka. Sobor trydencki stwierdza bardzo wyraznie, ze wolna wola wspolpracuje z laska Boga, lecz moze rownie dobrze powstrzymywal sie od tej wspolpracy26. Obraz człowieka przedstawiony przez Ockhama i innych poznych scholastykow ukazuje go nie jako biednega grzesznika, lecz jako istote wolna, ktora z samej swojej natury jest zdolna do wszystkiego, co dobre, i ktorej wola nie jest zalezna od sił przyrody ani zadnych innych sił zewnetrznych.

Zwyczaj kupowania odpustu, ktory odgrywal w poznym sredniowieczu coraz wieksza role i przeciwko ktoremu Luter skierowal jeden ze swych glownych atakow, wiazal sie z coraz mocniejszym podkreslaniem woli człowieka i przydatności ludzkiego wysilku. Kupienie odpustu od emisariusza papieskiego zwalniało człowieka od kary doczesnej, ktora traktowano jako substytut kary wiecznej i - jak zwrocił uwage Seeberg27 - człowiek ow miał pelne prawo oczekiwac, ze wszystkie grzechy beda mu odpuszczone.

Na pierwszy rzut oka moze sie wydawac, ze praktyka nabywania od papieza odpuszczenia kary czysccowej przeczy idei skuteczności wysilkow czlowieka dazacego do zbawienia, poniewaz wiaze sie z zaleznościa od władzy Kościola i jego sakramentow. Do pewnego stopnia jest to prawda, ale prawda jest także, ze tkwi w tym rowniez duch nadziei i ufności; jesli człowiek mogł tak latwo uwolnic sie od kary, to ciezar winy poważnie malal. Człowiek mogł wzglednie latwo wyzwalac sie od balastu przeszlości i pozbywać nekajacych go niepokojow. Nie nalezy nadto zapominac, ze zgodnie z explicite czy tei implicite wylozona teoria Kościola, efekt listu odpustowega zalezał od tego, czy jego nabywca wyspowiadał sie i wyraził skruche28.

Idee, ktore jaskrawo roznia sie od ducha reformacji, mozna rowniez znalezc w pismach mistykow, w kazaniach i w szczegolowych wytycznych dla spowiednikow. Znajdujemy w nich ducha afirmacji godnosci czlowieka i jego prawa do wyrazania calego swego "ja". Razem z taka postawa napotykamy pojecie nasladowania Chrystusa, rozpowszechnione juz w dwunastym wieku, oraz przekonanie, ze czlowiek moze dazyc do tego, by stac sie podobnym Bogu. Przepisy dla spowiednikow okazywały wielkie zrozumienie dla konkretnej sytuacji jednostek i uznawały subiektywne roznice miedzy nimi. Nie traktowano grzechu jako ciezaru, ktory przygniata i upokarza jednostke, lecz jako slabosc ludzka, dla ktorej nalezy miec wyrozumialosc i szacunek29.

### Rekapitulujac:

sredniowieczny Kosciol kladl nacisk na godnosc czlowieka, wolnosc jego woli oraz fakt, ze jego wysilki nie były bezuzyteczne;

kladl nacisk na podobienstwo miedzy Bogiem a człowiekiem, a takze na prawo człowieka do ufności w milosc Boza.

Wlasnie dzieki swemu podobienstwu do Boga ludzie mogli czuc sie wzajemnie zbratani i rowni. W poznym sredniowieczu, w zwiazku z poczatkami kapitalizmu zaczal narastac zamet i niepewnosc ale jednoczesnie coraz bardziej umacniały sie tendencje akcentujące role woli i ludzkiego wysilku. Mozemy przyjac, ze zarowno filozofia odrodzenia, jak doktryna katolicka poznego sredniowiecza odbijały ducha tych grup społecznych, ktorym pozycja ekonomiczna dawala poczucie siły i niezalezności. Z drugiej strony, teologia luteranska wyrazala ducha klas srednirh, ktore walczac z władza Kościola i niechetne nowej klasie pieniadza, czuły sie zagrozone narastaniem kapitalizmu i ulegały poczuciu bezsilności i znikomości jednostki. System Lutra - w tym, w czym odbiega od katolickiej tradycji - ma dwa aspekty, z ktorych w krajach protestanckich podkresła sie zwykle jeden. Wskazuje sie, ze Luter obdarzył człowieka niezawisłościa w sprawach religii, ze pozbawił Kościoł władzy, a przyznał ja jednostce; ze w

jego koncepcji wiara i zbawienie sa subiektywnym doswiadczeniem indywidualnym, przy czym cala odpowiedzialnosc spada na jednostke, zadna zas na wladze, ktora moglaby dac czlowiekowi to, czego on sam nie moze osiagnac. Slusznie chwali sie ten aspekt nauk Lutra i Kalwina, gdyz doktryny ich staly sie zrodlem rozwoju politycznej i duchowej wolnosci w nowozytnym społeczenstwie; rozwoju, ktory szczegolnie w krajach anglosaskich nieodlacznie zwiazał sie z ideami purytanizmu.

Drugim aspektem wspolczesnej wolności jest jednak izolacja i bezsilnośc jednostki i ten aspekt wywodzi sie z protestantyzmu tak samo jak aspekt niezalezności. Poniewaz ksiazka ta poświecona jest w glownej mierze wolności pojetej jako ciezar i zagrożenie, niniejsza, celowo jednostronna analiza akcentuje te strone nauk Kalwina i Lutra, z ktorej wywodzi sie ow negatywny aspekt wolności: podkreslanie przez nich przyrodzonego zla i niemocy czlowieka.

Luter wychodzi z zalozenia, ze w naturze człowieka tkwi zlo wrodzone, ktore kieruje jego wole w strone zlego i uniemozliwia mu spelnienie jakiegokolwiek dobrego uczynku w oparciu o własna nature. Człowiek jest z natury zly i wystepny (naturaliter et inevitabiliter mala et vitiata natura). Deprawacja ludzkiej natury i niemoznosc wyboru słusznej drogi jest jedna z fundamentalnych koncepcji calego systemu Lutra. W tym duchu rozpoczyna on komentarz do listu Pawla do Rzymian:

Istota tego listu jest: zniszczyc, wykorzenic i unicestwic wszelka madrosc i sprawiedliwosc ciala, chocby sie wydawały one - w naszych i cudzych oczach - jak najbardziej godne uwagi i szczere... Chodzi o to, zeby nasza sprawiedliwosc i madrosc, ktore roztaczaja sie przed naszymi oczami, zostały zniszczone i wykorzenione z naszych serc i z naszego pelnego proznosci "jan"30.

To przekonanie, ze człowiek jest zepsuty, ze cokolwiek by zrobil dobrego, nie moze tego przypisywac swojej własnej zasłudze, jest koniecznym warunkiem laski Boga. Dopiero kiedy człowiek sie upokorzy i zdławi swoja wole i pyche, spłynie nan laska Boza.

Albowiem Bóg pragnie zbawic nas nie z pomoca naszej wlasnej sprawiedliwosci i madrosci, lecz obcej ( fremde); sprawiedliwosci, która nie pochodzi od nas i nie w nas sie rodzi, lecz przychodzi do nas skadinad... Przeto uczyc nalezy sprawiedliwosci, która przychodzi jeno z zewnatrz i jest nam zupelnie obca.31

Jeszcze bardziej radykalny wyraz ludzkiej bezsilnosci dal Luter siedem lat pózniej w swoim pamflecie De servo arbitrio, który byl atakiem na Erazmowa apologie wolnosci woli. ...Tak tedy wola człowieka jest jak gdyby bydlatko miedzy nimi dwoma. Jezeli Bóg go dosiada, zgadza sie ono i idzie, gdzie Bóg chce; jak mówi Psalm: <Bylem jako bestia dla ciebie, a przeciez jestem bezustannie z toba.> (Ps. 73, 22, 23). Jesli Szatan go dosiada, zgadza sie ono i idzie, jak Szatan chce. Ani nie jest w mocy jego własnej woli wybierac, do którego jezdzca pobiezy, ani którego szukac bedzie; ale jezdzcy sami beda spierac sia, który je bedzie miał i trzymac bedzie.

Luter oswiadcza, ze:

jesli nie chce sie tego tematu (wolnej woli) calkowicie pomijac (co byloby najbezpieczniejsze i najbardziej religijne), to z czystym sumieniem mozna glosic, iz nalezy ten temat poruszac tylko o tyle, o ile u człowieka dopuszcza sie istnienie wolnej woli nie w stosunku do tych, którzy sa nad nim, ale jedynie w stosunku do istot, które sa nizej od niego... Człowiek zwrócony ku Bogu nie ma wolnej woli, jest jencem, niewolnikiem i sługa albo woli Boga, albo woli Szatana.32 Doktryny gloszace, ze człowiek jest bezsilnym narzedziem w reku Boga i jest zły z natury, ze jedynym jego zadaniem jest poddanie sie woli Boskiej, a Bóg moze go zbawic w wyniku niepojetego aktu sprawiedliwosci, nie mogły stanowic ostatecznej odpowiedzi człowieka tak nekanego rozpacza, lekiem i zwatpieniem, a jednoczesnie tak zarliwie pragnacego pewnosci, jak Luter. W koncu znalazł on odpowiedz na swoje watpliwosci. W roku 1518 przyszło nan

nagle olsnienie. Człowiek nie moze byc zbawiony moca Swoich cnót. Nie powinien nawet zastanawiac sie, czy uczynki jego podobaja sie Bogu, czy nie; moze jednak miec pewnosc zbawienia, jezeli ma wiare. Wiara dana jest człowiekowi przez Boga; z chwila kiedy człowiek osobiscie ponad wszelka watpliwosc doswiadczyl wiary, moze byc pewien zbawienia. W tym stosunku do Boga jednostka jest z natury rzeczy tylko odbiorca. I dopiero kiedy czlowiek zazna laski Boskiej doswiadczywszy wiary, natura jego zmienia się, bowiem w akcie wiary jednoczy sie z Chrystusem, a sprawiedliwosc Chrystusowa zastepuje jego własna, zatracona przez upadek Adama. Człowiek jednak nigdy w ciagu swego zycia nie moze stac sie calkowicie cnotliwy, bowiem jego przyrodzone zlo nigdy nie moze zniknac zupelnie33. Luteranska doktryna wiary jako nie podlegajacego watpliwosci subiektywnego doswiadczenia własnego zbawienia moze na pierwsze wejrzenie zaskakiwac swym skrajnym przeciwienstwem do uczucia glebokiego zwatpienia, które az do roku 1518 bylo charakterystyczne dla osobowości i nauki Lutra. Psychologicznie jednak to przejście od zwatpienia do pewności nie jest bynajmniej czyms sprzecznym i tkwi w nim zaleznosc przyczynowa. Musimy pamietac, co bylo powiedziane o naturze tego zwatpienia: nie bylo to zwatpienie racjonalne, jakie rodzi sie z wolności mysli i ośmiela sie kwestionować ustalone poglady. Bylo to zwatpienie irracjonalne, wyrosle z izolacji i bezsilnosci jednostki, której postawa wobec swiata jest lek i nienawisc. Owo irracjonalne zwatpienie nie da sie nigdy uleczyc za pomaca racjonalnych odpowiedzi; moze ono zniknac tylko wówczas, kiedy jednostka staje sie integralna czescia majacego jakis sens swiata. Jesli to nie zachodzi, jak nie zaszlo w wypadku Lutra i reprezentowanych przezen klas srednich, zwatpienie mozna jedynie uciszyc, zepchnac, ze sie tak wyraze, w podziemie; a mozna to zrobic tylko dzieki formule, która obiecuje absolutna pewnosc. Namietne szukanie pewnosci, z jakim spotykamy sia u Lutra, nie jest wyrazem prawdziwej wiary, lesz rodzi sia z potrzeby przezwyciezenia nie dajacych sie zniesc watpliwosci. Rozwiazanie Lutra nalezy do ty ch, które i dzis odnajdujemy u wielu ludzi nie rozumujacych kategoriami teologicznymi: polega ono mianowicie na znalezieniu pewnosci droga zniesienia odrebnosci "ja" i stania sie narzedziem w reku wszechogarniajacej potegi, zewnetrznej wobec jednostki. Dla Lutra potega ta był Bóg, wiec szukal pewności w bezgranicznym podporzadkowaniu. I chociaz udalo mu sie w pewnym stopniu stłumic swoje watpliwosci, nigdy nie znikly one calkowicie; az do kresu jego dni nawiedzalo go zwatpienie, które musial zwalczac wciaz ponawianym aktem uleglosci. Od strony psychologicznej, wiara ma dw a calkowicie rózne znaczenia. Moze byc wyrazem poczucia wewnetrznego zwiazku z ludzkościa i afirmacja zycia, ale może też być reakcja na fundamentalne uczucie zwatpienia, wypływajace z izolacji jednostki i jej negatywnej postawy wobec zycia. Wiara Lutra miala taki wlasnie kompensacyjny charakter.

Jest rzecza szczególnie wazna, by rozumiec znaczenie tego zwatpienia i próby jego uciszenia, problem ten bowiem dotyczy nie tylko teologü luteranskiej i - jak to wkrótce ukazemy - kalwinskiej: pozostal on równiez jednym z podstawowych problemów wspólczesnego człowieka. Zwatpienie jest punktem wyjsciowym nowozytnej filozofii; potrzeba jego stłumienia byla poteznym bodzcem rozwoju nowozytnej filozofii i nauki. I choc wiele racjonalnych watpliwosci zostalo rozwianych droga racjonalnych odpowiedzi, zwatpienia irracjonalne nie znikly i zniknac nie moga, dopóki człowiek nie przejdzie od wolności negatywnej do pozytywnej. Wspólczesne wysilki, by je stłumic, polegajace badz to na usilnej pogoni za sukcesem i na przekonaniu, ze nieograniczona znajomość faktów może zaspokoic potrzebe pewności, badz też na podporzadkowaniu sie wodzowi, który gwarantuje owa pewność - wszystkie te rozwiazania moga jedynie wyeliminować Swiadomość zwatpienia. Samo zwatpienie nie zniknie, póki człowiek nie przezwyciezy swojej izolacji i póki jego miejsce w swiecie nie nabierze sensu, który wyrazilby sie w jezyku jego ludzkich potrzeb.

Jaki zachodzi zwiazek miedzy doktrynami Lutra a sytuacja psychologiczna wszystkich ludzi u schylku sredniowiecza, z wyjatkiem bogatych i moznych? Jak widzimy, stary porzadek zalamywal sie. Jednostka utracila gwarancje pewnosci i zaczely jej zagrazac nowe sily

ekonomiczne - kapitalisci i monopole. Zasade korporacji zastapiono zasada konkurencji, nizsze klasy zaczynaly odczuwac nacisk wzrastajacej eksploatacji. Luteranizm przemawial do klas nizszych inaczej niz do srednich. Biedota w miastach, a jeszcze bardziej chlopstwo znalazly sie w rozpaczliwej sytuacji. Eksploatowano je w sposób bezlitosny pozbawiajac tradycyjnych praw i przywilejów. Ogarniete duchem rewolucyjnym dawaly temu wyraz w buntach chlopskich i rewolucyjnych ruchach miejskich. Ewangelia wyrazala ich nadzieje i oczekiwania, tak jak we wczesnym chrzescijanstwie wyrazala nadzieje i oczekiwania niewolników i wyrobników, którym przewodzila w szukaniu wolnosci i sprawiedliwosci. Atakujac tedy autorytety, czyniac słowo Ewangelii osrodkiem swojej nauki, Luter apelowal zarazem do owych opornych mas, podobnie jak czyniły to przed nim inne ruchy religijne o charakterze ewangelicznym.

Chociaz Luter aprobowal okazywana mu przez owe masy lojalnosó i popieral je, mógl postepowac tak tylko do pewnej granicy; musial zerwac przymierze, kiedy chlopi nie ograniczyli sie do atakowania władzy Kosciola czy tez do skromnych postulatów poprawy swego losu. Zaczeli stawac sie klasa rewolucyjna, grozaca obaleniem wszelkiej władzy i zburzeniem podstaw porzadku społecznego, w którego utrzymaniu klasy srednie były zywotnie zainteresowane. Mimo bowiem wszystkich opisanych uprzednio trudności klasa srednia - nawet jej warstwa nizsza - musiala bronic swych przywilejów wobec zadan biedoty; dlatego tez była zdecydowanie wrogo nastawiona wobec ruchów rewolucyjnych, które nie tylko zmierzały do obalenia przywilejów arystokracji, Kosciola i monopoli, ale godziły takie w przywileje klasy sredniej.

Pozycja klasy sredniej pomiedzy bogaczami a biedota sprawiala, ze jej reakcje byly zlozone i pod wielu wzgladami sprzeczne. Pragnela przestrzegac prawa i porzadku, a przeciez sama byla zyciowo zagrozona przez narastajacy kapitalizm. Nawet ci sposród klasy sredniej, którym powodzilo sie najlepiej, nie byli tak zamozni i wplywowi jak mala grupa kapitalistów. Musieli twardo walczyc, aby sie utrzymac i isc z postepem czasu. Luksusy klasy posiadajacej wzmagaly ich poczucie malosci, napawaly zazdroscia i oburzeniem. Ogólnie biorac, upadek porzadku feudalnego i wzrost kapitalizmu klasom srednim bardziej zagrozil, niz pomógl.

Skreslony przez Lutra wizerunek człowieka był własnie odzwierciedleniem tego dylematu. Człowiek jest wolny od wszelkich pet wiazacych go z władza duchowa, lecz własnie ta wolnosc czyni go samotnym, napelnia lekiem, uczuciem znikomosci i bezsilnosci. I oto ta wolna, odosobniona jednostka zmiazdzona zostaje doswiadczeniem swej indywidualnej znikomosci. Teologia Lutra daje wyraz temu uczuciu bezradnosci i zwatpienia. Obraz człowieka, nakreslony przez niego w kategoriach religijnych, przedstawia sytuacje jednostki, kształtowana przez aktualna ewolucje społeczna i ekonomiczna. Członek klasy sredniej stał równie bezradnie w obliczu nowych sił ekonomicznych, jak bezradnie - według Lutra - stoi człowiek w obliczu Boga.

Ale Luter nie tylko wydobyl uczucie znikomosci, nurtujace te klasy spoleczne, do ktorych zwracal sie w swoich kazaniach. Dal im takze rozwiazanie. Nalezalo nie tylko pogodzic sie z wlasna znikomoscia, ale ponizyc sie do ostatecznosci, wyrzec wszelkiego sladu indywidualnej woli i wyprzec sie swej jednostkowej sily - wtedy człowiek moze zywic nadzieje, ze bedzie mily Bogu. Stosunek Lutra do Boga byl jedna wielka ulegloscia. W kategoriach psychologii jego koncepcja wiary znaczyla tyle: jezeli poddasz sie zupelnie, jezeli uznasz swoja jednostkowa znikomosc, wówczas wszechmocny Bóg gotów cie umilowac i zbawic. Jezeli przez zupelne przekreslenie swej osoby wyzbedziesz sie swojego indywidualnego "ja" z wszystkimi jego wadami i zwatpieniami, wówczas wyzwolisz sie z poczucia własnej nicosci i bedziesz mógl uczestniczyc w chwale Bozej. W ten sposób, wyzwalajac ludzi spod władzy Kosciola, Luter poddal ich władzy daleko bardziej tyranskiej, a mianowicie władzy Boga, który

zadal zupelnej uleglosci człowieka i unicestwienia jego indywidualnego "ja" jako zasadniczego warunku zbawienia. Wiara Lutra było przekonanie, ze mozna być kochanym tylko pod warunkiem poddania sie - rozwiazanie, majace wiele wspólnego z zasada zupelnego podporzadkowania sie jednostki panstwu i wodzowi.

Milosc i nabozny lek Lutra wobec władzy znajduje równiez wyraz w jego przekonaniach politycznych. Wprawdzie walczył on przeciw władzy Kosciola i oburzał sie na nowa klase posiadajaca, której czesc stanowiły wyzsze warstwy hierarchii koscielnej; wprawdzie popieral do pewnego momentu rewolucyjne tendencje chłopstwa; niemniej domagał sie, i to w sposób jak najbardziej drastyczny, podporzadkowania sie władzy swieckiej, tj. władzy ksiazat. Nawet jesli stojacy u władzy sa zli albo wyzuci z wiary, to mimo to władza i jej moc jest dobra i dana od Boga... Dłatego gdzie tylko istnieje władza i gdzie tylko ona rozkwita, tam ona trwa i trwac bedzie, bowiem Bóg tak zarzadził.24 Lub w innym miejscu:

Bóg wolalby scierpiec istnienie chocby najgorszego rzadu, nizby mial zezwolic, aby motloch wszczynal bunt bez wzgledu na to, czy czyniac tak mialby racje... Ksiaze winien pozostac ksieciem, chocby byl najwiekszym tyranem. Z konieczności nielicznym tylko ścina glowy, aby bowiem byl władca, musi miec poddanyc.

Drugi aspekt jego przywiazania do władzy i naboznego przed nia leku objawił sie w pogardzie i nienawisci do bezsilnych mas, do motlochu, szczególnie kiedy w swych rewolucyjnych poczynaniach przekroczyły one okreslone granice. W jednej ze swoich diatryb pisze owe słynne słowa:

Dlatego niechaj, kto moze, bije, dzga i zabija, potajemnie czy otwarcie, pomny, ze nie masz gorszej trucizny i nic bardziej szkodliwego ani diabelskiego anizeli buntownik. Jest to tak, jak kiedy musisz zabic wscieklego psa: jesli ty go nie powalisz, on ciebie powali, a wraz z toba caly kraj.35

Zarówno osobowosc Lutra, jak jego nauki wykazuja dwuznaczny stosunek wobec władzy. Z jednej strony władza swiecka oraz tyrania Boga budza w nim nabozny lek, z drugiej zas - buntuje sie on przeciwko władzy Kosciola. Te sama dwuznacznosc wykazuje w swojej postawie wobec mas. Póki buntuja sie w granicach przezen ustalonych, jest z nimi. Kiedy jednak atakuja władze, która on uznaje, wtedy bierze góre namietna nienawisc i pogarda dla mas. W rozdziałe poswieconym psychologicznemu mechanizmowi ucieczki wykazemy, ze to umilowanie władzy idace w parze z nienawiscia do tych, którzy sa jej pozbawieni, stanowi typowy rys charakteru autorytarnego.

Nalezy zrozumiec przy tym, ze postawa Lutra wobec władzy swieckiej pozostawala w scisłym zwiazku z jego doktryna. Dajac jednostce odczuc, ze sama przez sie nic nie jest warta i ze jest bezsilnym narzedziem w reku Boga, Luter pozbawil człowieka wiary w siebie oraz poczucia ludzkiej godności - przeslanek niezbednych dla jakiegokolwiek zdecydowanego stanowiska wobec ucisku władzy swieckiej. W toku dziejowej ewolucji skutki nauk Lutra okazały sie jeszcze bardziej dalekosiezne. Z chwila gdy jednostka utracila poczucie dumy i godności własnej, była juz psychologicznie gotowa do zarzucenia pogladu, charakterystycznego dla sredniowiecznego myslenia, ze duchowe zbawienie i duchowe dazności człowieka sa celem zycia; gotowa zatem do przyjecia roli, w której jej zycie stawalo sie srodkiem do celu lezacego poza nia, a mianowicie produktywności gospodarczej i akumulacji kapitalu. Poglady Lutra na problemy ekonomiczne były typowo sredniowieczne, jeszcze bardziej niz poglady Kalwina. Mysl, ze zycie człowieka mialoby sie stac srodkiem do ekonomicznego celu, wzbudzilaby w nim odraze. Lecz choc jego poglady w dziedzinie ekonomicznej byly tradycyjne, to akcentowanie znikomości jednostki wyraznie z tym kontrastowalo, torując droge do przyszlosci, w której czlowiek nie tylko mial byc posluszny władzy swieckiej, lecz powinien był podporzadkowac swoje zycie celom rozwoju gospodarczego. W naszych czasach daznosc ta osiagnela szczytowy wyraz w gloszonej przez faszystów idei, ze celem zycia jest

poswiecenie sie silom wyzszym - wodzowi albo wspólnocie rasowej.

Teologia Kalwina, która miala pózniej stac sie równie wazna w krajach anglosaskich, jak luteranska w Niemczech; jest w zasadzie - zarówno teologicznie, jak psychologicznie - przesiaknieta tym samym duchem. Wprawdzie i Kalwin przeciwstawia sie władzy Kosciola i slepej akceptacji jego doktryn, ale religia w jego mniemaniu wyrosła z bezsilności człowieka; upokorzenie sie i zdławienie pychy ludzkiej - oto motyw przewodni całoksztaltu jego idei. Ten tylko, kto gardzi tym swiatem, moze oddac sie przygotowaniu do swiata przyszlego36.

Kalwin poucza nas, ze winnismy sie upokorzyc i ze to samoponizenie staje sie zródlem ufnosci w potege Boga.

Bowiem nic nas tak nie pobudza do pokladania calej naszej ufnosci i spokoju umyslu w Panu, jak niewiara w nas samych i lek zrodzony ze swiadomosci naszej wlasnej nedzy.37

Glosi on, ze jednostka nie powinna czuc sie panem siebie.

Nie nalezymy do siebie, dlatego ani nasz rozum, ani nasza wola nie powinny brac góry w naszych rozmyslaniach i dzialaniach. Nie nalezymy do siebie; dlatego nie stawiajmy sobie za cel poszukiwania tego, co moze byc dla nas korzystne wedlug naszego ciala. Nie nalezymy do siebie; dlatego, w miare moznosci, zapomnijmy o sobie i o wszystkich rzeczach, które do nas naleza. Przeciwnie, nalezymy do Boga, dla Niego przeto zyjmy i umierajmy. Albowiem tak jak sluchanie samego siebie jest najbardziej pustoszaca zaraza, która prowadzi ludzi do zguby, tak jedyna przystania zbawienia jest nie znac ani nie chciec niczego samemu, ale dac sie prowadzic Bogu, który kroczy przed nami.38

Czlowiek nie powinien zmierzac do cnoty gwoli jej samej. Nie doprowadziloby to do niczego poza próznościa.

Wszak juz dawno i słusznie zauwazono, ze dusza człowieka kryje w sobie cały swiat wystepków. I nie znajdziesz na to innego leku, jak zaprzec sie siebie samogo i odrzucic wszelkie samolubne wzgledy, cała swoja uwage zas poswiecic spelnieniu tego, czego Pan od ciebie zada i co powinienes spelniac z tej jednej przyczyny, ze Mu jest mile.39 I Kalwin zaprzecza, by dobre uczynki mogły prowadzic do zbawienia. Nie istnieja one w ogóle:

Nie masz chwalebnego dziela człowieczego, które poddane surowemu sadowi Boga, nie okazaloby sie godne potepienia.40

To samo, o czym byla mowa przy naukach Lutra, odnosi sie w zasadzie do interpretacji psychologicznego znaczenia systemu Kalwina. Kalwin takze kierowal swe kazania pod adresem konserwatywnej klasy sredniej, do ludzi, ktarzy czuli sie straszliwie samotni i zatrwozeni, których uczucia znajdowaly wyraz w jego nauce o znikomosci i bezsilnosci jednostki oraz o plonnosci jej wysilków. Mozna jednak sadzic, ze zachodzila tu pewna nieznaczna róznica; podczas gdy cale Niemcy w epoce Lutra znajdowaly sie w stanie ogólnego przewrotu i nie tylko klasy srednie, ale i chlopi, i biedota miejska czuli sie zagrozeni przez narastajacy kapitalizm - spolecznosc Genewy wciaz cieszyla sie wzglednym dobrobytem. W pierwszej polowie pietnastego wieku odbywały sie tam jedne z wazniejszych targów w Europie i choc w czasach Kalwina Lyon przycmil nieco Genewe w tym wzgledzie41, to jednak okazywała ona nadal wcale niezla preznosc gospodarcza.

Rekapitulujac, mozna chyba bezpiecznie stwierdzic, ze wyznawcy Kalwina rekrutowali sie przewaznie z konserwatywnych klas srednich42; równiez we Francji, Holandü i Anglü głównymi jego zwolennikami nie były najbardziej aktywne grupy kapitalistów, ale rzemieslnicy i drobni przedsiebiorcy, z których jednym wiodło sie lepiej, innym gorzej, lecz którym - w całosci, jako grupie - zagrazał wzrost kapitalizmu43.

Do tej klasy spolecznej kalwinizm apelowal od strony psychologicznej, podobnie jak

omówiony uprzednio luteranizm. Dawal on wyraz uczuciu wolności, lecz zarazem uczuciu znikomości i bezsilności jednostki. Ukazywal wyjście, pouczajac człowieka, ze nadzieja odzyskania poczucia bezpieczenstwa lezy w upokorzeniu sie i calkowitej uleglości.

Miedzy nauka Kalwina i Lutra zachodzi sporo subtelnych róznic, co jednak nie ma znaczenia dla głównego toku mysli niniejszej ksiazki. Jedynie w dwóch punktach nalezy podkreslic róznice. Pierwszy punkt dotyczy kalwinskiej doktryny predestynacji. Przeciwnie niz to bylo u Augustyna, Tomasza z Akwinu i Lutra, u Kalwina staje sie ona jednym z kamieni wegielnych, a moze nawet przewodnia idea calego jego systemu. Kalwin bowiem, twierdzac, ze Bóg nie tylko przeznacza z góry niektórych do laski, ale postanawia, iz przeznaczeniem innych jest wieczne potepienie44, tworzy nowa wersje tej doktryny.

Zbawienie lub potepienie nie zalezy ani od dobra, ani od zla, które czlowiek czynil w swoim zyciu, ale od Boga, który o tym przesadzil, zanim jeszcze czlowiek przyszedl na swiat. Dlaczego Bóg wybral jednego, a potepil drugiego, jest tajemnica, której czlowiekowi nie wolno dociekac. Bóg sprawil tak, bowiem spodobalo mu sie w taki sposób okazac swoja nieograniczona moc. Bóg Kalwina, mimo wszelkich usilowan zachowania idei Bozej sprawiedliwosci i milosci, posiada wszystkie rysy tyrana pozbawionego wszelkich cech milosci, a chocby tylko sprawiedliwosci. W jaskrawej sprzecznosci z Nowym Testamentem Kalwin odmawia milosci jej najwyzszej roli i powiada:

Albowiem to, co scholastycy glosza o pierwszenstwie milosierdzia przed wiara i nadzieja - jest jedynie mrzonka chorej wyobrazni...45

Dwojaki jest psychologiczny sens doktryny o predestynacji. Wyraza on i poteguje poczucie indywidualnej bezsilnosci i znikomosci. Zadna inna doktryna nie moglaby wyrazic dobitniej nicosci ludzkich dazen i wysilków. Człowiek jest zupelnie pozbawiony mocy decydowania o swoim losie i nie moze zmienic owej decyzji. Jest bezwolnym narzedziem w reku Boga. Drugie znaczenie tej doktryny, podobnie jak doktryny Lutra, polega na jej funkcji tlumienia irracjonalnych zwatpien; Kalwin i jego wyznawcy odczuwali je tak samo jak Luter. Na pierwszy rzut oka wydaje sie, ze doktryna o predestynacji raczej poteguje zwatpienie, niz je tlumi. Czyz człowieka nie beda gnebic jeszcze wieksze niz przedtem watpliwości, kiedy sie dowie, ze byl juz przeznaczony na wieczne potepienie albo zbawienie, zanim sie urodzil? Jak mozna w ogóle byc pewnym swego przyszlego losu? I choc Kalwin nie glosil, ze istnieje jakikolwiek konkretny dowód takiej pewnosci, to on i jego wyznawcy byli faktycznie przekonani, ze naleza do wybranych. Doszli do tego przekonania w oparciu o ten sam mechanizm samoponizenia, który poznaliszny rozpatrujac doktryne Lutra. Z chwila dojscia do tego pogladu, doktryna o predestynacji dawala im najwyzsza pewnosc. Skoro zbawienie nie zalezalo od ludzkich czynów, lecz było z góry postanowione, nim jeszcze człowiek sie urodzil, nie mozna bylo zrobic niczego, co by zagrazalo stanowi zbawienia. I znowu, jak u Lutra, rezultatem zwatpienia bylo poszukiwanie pewności absolutnej; doktryna o predestynacji dawala wprawdzie taka pewnosc, lecz w glebi pozostawalo zwatpienie i trzeba je bylo raz po raz tlumic wciaz wzrastajaca fanatyczna wiara, ze wspólnota religijna, do której sie nalezy, reprezentuje wybrana przez Boga czesc rodzaju ludzkiego.

Teoria predestynacji Kalwina ma jeszcze jedna implikacje, której zdecydowanie nie nalezy pomijac, jako ze odzyla w najjaskrawszej postaci w ideologü hitlerowskiej: jest to zasada fundamentalnej nierówności ludzi. Dla Kalwina istnieja bowiem dwa rodzaje ludzi - zbawionych oraz przeznaczonych na wieczne potepienie. To, ze los ich zostal przesadzony, zanim sie jeszcze urodzili, i ze sa niezdolni odmienic go, cokolwiek by w swoim zyciu uczynili albo nie uczynili, zaprzecza zasadniczo równości rodzaju ludzkiego. Ludzie zostali stworzeni nierównymi. Zasada ta zaklada równiez brak solidarności miedzy ludzmi, gdyz odrzuca czynnik bedacy najsilniejsza jej podstawa: równośc losów ludzkich. Kalwiniści w swej naiwności mysleli, ze to oni sa wybrancami, wszystkich zas pozostalych Bóg skazal na

potepienie. Oczywiscie, tego rodzaju wiara z punktu widzenia psychologicznego oznaczala gleboka pogarde i nienawisc do pozostałych istot ludzkich - prawde powiedziawszy - te sama nienawisc, która przypisywali Bogu. Choc mysl nowozytna coraz wyrazniej opowiadala sie za równoscia ludzi, zasada kalwinska nigdy nie zostala calkowicie wyeliminowana. Doktryna gloszaca, ze ludzie sa sobie zasadniczo nierówni ze wzgledu na swe rasowe pochodzenie, potwierdza te zasade, racjonalizujac ja odmiennie. Implikacje psychologiczne sa te same.

Inna jeszcze i bardziej znamienna róznica wobec nauki Lutra jest polozenie wiekszego nacisku na moralny wysilek i cnotliwe zycie. Nie oznacza to, by jednostka mogla odmienic swój los jakimkolwiek dzialaniem, ale sam fakt, ze moze zdobyc sie na wysilek, jest juz znakiem przynalezenia do grupy zbawionych. Czlowiek winien posiasc nastepujace cnoty: skromnosc i umiar (sobrietas), sprawiedliwose (iustitia), tzn. by kazdy mial, co mu sie nalezy, oraz poboznosc (pietas), która jednoczy czlowieka z Bogiem46. W dalszym rozwoju kalwinizmu zycie cnotliwe i bezustanny wysilek zyskuja coraz bardziej na znaczeniu, szczególnie zas idea, ze powodzenie w zyciu doczesnym, bedace wynikiem owych wysilków, jest juz znakiem zbawienia47.

Jednakze charakterystyczny dla kalwinizmu szczególny nacisk na zycie cnotliwe mial równiez swoiste znaczenie psychologiczne. Kalwinizm podkreslal koniecznosc nieustajacego wysilku ludzkiego. Czlowiek musi nieprzerwanie starac sie, by zyc zgodnie ze slowem Bozym i nigdy w tym trudzie nie ustawac. Doktryna ta zdaje sie pozostawac w sprzecznosci z pogladem, iz wysilek ludzki jest bez znaczenia dla zbawienia czlowieka. Mogloby sie wydawac, ze fatalistyczna postawa bezczynnosci bylaby tu o wiele stosowniejsza odpowiedzia. A jednak pewne psychologiczne racje przemawiaja za tym, ze tak nie jest. Stan leku, poczucie bezsilnosci i znikomosci, a szczególnie niepewnosc co do własnych losów po smierci - to stan ducha, którego praktycznie nikt zniesc nie moze. Niemal nikt dotkniaty tym lekiem nie jest zdolny odprezyc sie, radowac zyciem i nie dbac, co nastapi potem. Jedyny mozliwy sposób ucieczki od tego nieznosnego stanu niepewnosci i paralizujacego uczucia własnej znikomosci to rozwój szalenczej aktywnosci i dazenie, aby cos robic - ten tak znamienny rys kalwinizmu. Aktywnosc w tym aspekcie nabiera charakteru przymusowego: jednostka musi byc czynna, aby przezwyciazyc uczucie zwatpienia i bezsilnosci. Ale ten rodzaj wysilku i aktywnosci nie wypływa z wewnetrznej sily i wiary w siebie - jest desperacka ucieczka przed lekiem.

Mechanizm ten da sie latwo zauwazyc u jednostek przezywajacych ataki panicznego strachu. Jest rzecza naturalna, ze człowiek, który za pare godzin ma usłyszec lekarskie rozpoznanie swej choroby, byc moze smiertelnej, znajduje sia w stanie leku. Zazwyczaj nie potrafi siedziec spokojnie i czekac. Ten lek, jesli tylko go nie obezwładnia, pobudza go do jakiejs mniej lub bardziej goraczkowej aktywnosci. Człowiek taki bedzie odmierzał kroki tam i z powrotom, zacznie pytac i zagadywac kazdego, kto mu sie nawinie, robic porzadek w swym biurku, pisac listy. Moze w dalszym ciagu wykonywac swa zwykla robote, lecz bedzie to czynił ze wzmozona energia i bardziej goraczkowo. W jakiejkolwiek formie wyrazi sie jego wysiłek, pobudka bedzie lek i chec przezwyciezenia tym działaniem uczucia bezsilnosci.

Wysilek ma w doktrynie Kalwina jeszcze jedno psychologiczne znaczenie. Fakt, ze człowiek nie ustawał w wysilkach i ze odnosił sukcesy zarówno w sferze moralnej, jak i w swieckim dzialaniu, swiadczył mniej lub bardziej wyraznie o przynaleznosci do wybranych. Irracjonalnosc takiego przymusowego wysilku polega na tym, ze dzialanie to nie zmierza do osiagniecia pozadanego celu, lecz słuzy jako wskaznik, czy zajdzie lub nie zajdzie cos, co juz z góry zostało zdeterminowane i na co człowiek nie ma zadnego wpływu. Mechanizm taki jest znana cecha nerwicy natrectwa. Tego rodzaju osoby, w obawie o wynik jakiegos waznego przedsiewziecia, czekajac na rezultat sklonne sa liczyc okna domów albo drzewa na ulicy. Jezeli liczba wypadnie parzysta, dana osoba czuje, ze wszystko pójdzie gladko; jezeli wypadnie

nieparzysta, jest to znak, ze sie nie powiedzie. Czesto watpliwości te nie odnosza sie do jednego szczególnego przypadku, lecz do calego zycia i wtedy człowieka opanowuje nieodparty przymus szukania znaków. Czesto zreszta człowiek nie uswiadamia sobie zwiazku miedzy liczeniem kamieni, układaniem pasjansa, hazardem itp. a swym lekiem i zwatpieniem. Moze klasc pasjansa powodowany nieokreslonym blizej uczuciem niepokoju, i jedynie badanie mogloby odsłonic ukryta funkcje jego aktywności: ujawnienie przyszlości.

U Kalwina takie rozumienie wysilku ludzkiego stanowilo czesc religijnej doktryny. Pierwotnie odnosiło sie to głównie do trudu moralnego, lecz z czasem akcent padal coraz mocniej na wysilek we własnym zawodzte i na wyniki tego wysilku, tj. sukces albo niepowodzenie w interesach. Sukces stawał sie znakiem laski Boskiej, niepowodzenie oznaka potepienia.

Jak widzimy, przymus nieustannego wysilku i pracy bynajmniej nie stal w sprzecznosci z zasadniczym przekonaniem o ludzkiej bezsilnosci; byl raczej psychologicznym rezultatem tego przekonania. W tym sensie wysilek i praca nabrały charakteru zupelnie irracjonalnego. Nie mogły zmienic losu, skoro ten byl z góry przez Boga przesadzony, bez wzgledu na jakikolwiek wysilek ze strony jednostki. Słuzyły tylko jako srodek przewidywania losu wyznaczonego z góry; jednoczesnie zas goraczkowy wysilek zabezpieczał przed nieznosnym skadinad uczuciem bezsilnosci.

Te nowa postawe, według której praca i wysilek stanowia cel sam w sobie, mozna uznac za najdonioslejsza zmiane psychologiczna, jaka zaszla w człowieku od konca sredniowiecza. W kazdym społeczenstwie człowiek, jesli chce zyc, musi pracowac. Wiele społeczenstw rozwiazalo ten problem zaprzegajac do pracy niewolników, pozwalajac w ten sposób wolnemu czlowiekowi na oddawanie sie szlachetniejszym zajęciom. W społeczenstwach takich praca nie była czyms godnym wolnego człowieka. Także w sredniowiecznym społeczenstwie ciezar pracy byl nierówno rozdzielony miedzy rózne klasy w hierarchii spolecznej i niemalo bylo w tym bezwzglednego wyzysku. Lecz postawa wobec pracy byla odmienna od tej, jaka rozwinela sie pózniej, w erze nowozytnej. Praca nie byla jeszcze pojeciem abstrakcyjnym, oznaczajacym wytwarzanie rzeczy uzytecznych, które mozna było z zyskiem sprzedac na targu. Pracowano zgodnie z konkretnym zamówieniem i dla konkretnego celu: zarobienia na zycie. Jak to szczegolnie wykazal Max Weber, nie trzeba było pracowac gorliwiej, anizeli to było niezbedne dla utrzymania tradycyjnego standardu zyciowego. Wydaje się, ze pewnym grupom sredniowiecznego społeczenstwa praca dawala satysfakcje jako realizacja ich zdolności twórczych; ale wielu ludzi pracowalo, poniewaz musialo pracowac, i czulo, ze ta koniecznośc jest wynikiem nacisku zewnetrznego. Nowe w nowozytnym spoleczenstwie było to, ze ludzi przynaglal do pracy nie tyle ów zewnetrzny nacisk, ile przymus wewnetrzny, który kazal im pracowac tak, jak w innych społeczenstwach mógłby kazac ludziom pracowac jedynie bardzo surowy wladca.

Przymus wewnetrzny bardziej skutecznie wprzegal do pracy cala ludzka energie, anizeli móglby to sprawic jakikolwiek przymus zewnetrzny. Przymus zewnetrzny zawsze bowiem budzi pewnego ducha buntu, który ogranicza skutecznosc pracy i czyni ludzi niezdolnymi do podejmowania jakichkolwiek zadan zróznicowanych, wymagajacych inteligencji, inicjatywy i odpowiedzialnosci. Przymus pracy, dzieki któremu czlowiek stawal sie swoim własnym poganiaczem, tych cech nie hamowal. Nie ulega watpliwosci, ze kapitalizm nie móglby sie rozwinac, gdyby przewazajaca czesc energü ludzkiej nie została skierowana ku pracy. W zadnym innym okresie historii ludzie wolni nie zuzywali w takim stopniu całej swojej energii dla jednego celu - pracy. Wsciekły ped do pracy stał sie jedna z podstawowych sił wytwórczych, nie mniej waznych dla rozwoju naszego systemu przemysłowego jak para i elektrycznosc.

Jak dotad, mowa byla głównie o leku i uczuciu bezsilności przenikających osobowość ludzi klas srednich. Z kolei wypada omówic inny rys, o którym zdolalismy zaledwie napomknac: wrogosc i uraze. To, ze w klasie sredniej rozwinelo sie poczucie intensywnej wrogosci, nie jest rzecza zaskakujaca. Kazdy, kto w ekspresji swoich uczuc i zmyslów napotka przeszkody i kto zarazem bedzie do glebi zagrozony w swej egzystencji, normalnie zareaguje wrogoscia; jak widzielismy, klasa srednia jako calosc, a szczególnie ci jej czlonkowie, którzy nie wyniesli zadnych korzysci z wzrostu kapitalizmu - nie mieli swobody ekspresji i byli powaznie zagrozeni. Wrogosc te spotegowac mial jeszcze inny czynnik: zbytek i wplywy, którymi mogla poszczycie sie mala grupa kapitalistów, nie wylaczając wyzszych dostojników Kosciola. Naturalnym tego rezultatem byla ostra zawisc. Lecz choc ta wrogosc i zawisc wzmagały się, czlonkowie klas srednich nie znajdowali dla tych uczuc tak bezposredniego wyrazu, jak klasy nizsze, które nienawidziły wyzyskujacych ich bogaczy, zamierzały obalic ich władze, i w ten sposób czuly i wyrazaly swa nienawisc. Klasa panująca równiez mogla bezposrednio wyrazac swa agresywnosc - po prostu w zadzy władzy. Tymczasem członkowie klasy sredniej byli w zasadzie konserwatywni; chcieli stabilizacji spoleczenstwa, a nie obalenia go; kazdy z nich zywil nadzieje, ze mu sie powiedzie i bedzie uczestniczyl w powszechnym rozwoju. Z tej to przyczyny wrogosc nie wyrazala sie otwarcie ani nie mogli jej doznawac swiadomie; musiala byc tłumiona. Lecz stłumienie wrogości usuwa ja tylko z swiadomości, ale jej nie likwiduje. Ponadto nagromadzona wrogosc, nie znajdujac bezposredniego ujscia, urasta do tego stopnia, ze przenika cala osobowosc człowieka, jego stosunek do innych i do siebie samego, tyle ze przybiera formy zracjonalizowane i zamaskowane.

Luter i Kalwin uosabiaja te wszechogarniajaca wrogosc. Nie tylko w tym sensie; ze obaj, osobiscie, nalezeli do najbardziej ogarnietych nienawiscia wybitnych postaci historii, przynajmniej wsród przywódców religijnych; ale, co wazniejsza, w tym sensie, ze doktryny ich byly przesycone wrogoscia i mogly jedynie przemawiac do grup taka własnie intensywna i stłumiona wrogoscia powodowanych. Najbardziej uderzajacy wyraz owej wrogosci odnajdujemy w ich koncepcji Boga; szczególnie u Kalwina. Chociaz nie jest nam ta koncepcja obca, nie zawsze zdajemy sobie w pelni sprawe, co oznacza takie wyobrazenie Boga, jakie mial Kalwin, Boga arbitralnego i bezlitosnego, który skazał czesc rodzaju ludzkiego na wieczne potepienie, bez jakiegokolwiek uzasadnienia ani jakiejkolwiek racji poza ta jedna, ze akt ten jest wyrazem boskiej potegi. Samego Kalwina niepokoiły oczywiste watpliwosci, które mozna bylo wysunac przeciw takiej koncepcji Boga; mniej lub bardziej subtelne konstrukcje, które wznosił, aby podtrzymac obraz sprawiedliwego i milujacego Boga, nie brzmia jednak wcale przekonywajaco. Ów wizerunek Boga-despoty, który pozada nieograniczonej władzy nad ludzmi oraz ich uległosci i ponizenia, był projekcja wrogosci własnej i zawisci kłas srednich.

Wrogosc i uraza znajdowaly równiez wyraz w charakterze stosunku do innych ludzi. Główna forma, jaka przybierały, bylo oburzenie moralne, rzecz niezmiernie charakterystyczna dla nizszych klas srednich od czasów Lutra az po Hitlera. Ilekroc wchodziła w gre zazdrosc wobec bogatych, moznych i uzywajacych zycia, klasa ta racjonalizowala swa uraze i zawisc pod postacia moralnego oburzenia i przekonania, ze tych wywyzszonych spotka kara w postaci wiecznego cierpienia48. To wrogie napiecie skierowane przeciw drugim znalazło jeszcze inny wyraz. Rzady Kalwina w Genewie odznaczały sie podejrzliwoscia i wrogoscia wszystkich wobec wszystkich i trudno byloby w tym despotycznym rezimie odnalezc ducha milosci i braterstwa. Kalwin nie ufal bogatym, a jednoczesnie nie miał litosci dla biedoty. W pózniejszym rozwoju kalwinizmu czesto pojawiały sie zarówno przestrogi przed przyjaznym stosunkiem wobec obcych, jak i okrucienstwo wobec biednych i ogólna atmosfera podejrzliwosci49.

Poza przerzuceniem na Boga wlasnej wrogosci i zawisci i ich bezposredniej ekspresji w postaci oburzenia moralnego, jeszcze innym wyrazem wrogosci było zwrócenie jej przeciwko sobie

samemu. Widzielismy, jak gorliwie obaj, zarówno Luter jak i Kalwin - akcentowali, ze czlowiek jest zly, i uczyli ponizania sie i upokarzania, jako podstawy wszelkich cnót. Swiadomie chodzilo im na pewno jedynie o najwiekszy stopien pokory. Ale nikt, komu nie sa obce psychologiczne mechanizmy samooskarzenia i samoponizenia, nie moze miec watpliwości, ze ten rodzaj pokory ma swoje zródlo w gwaltownej nienawiści, która z tej czy innej przyczyny zahamowana jest w swym dazeniu na zewnatrz i działa przeciw wlasnomu "ja". Aby w pelni zrozumiec to zjawisko, trzeba sobie uswiadomic, ze postawy wobec innych i wobec siebie samego bynajmniej nie sa sprzeczne, lecz w zasadzie przebiegaja równolegle. Kiedy jednak wrogosc wobec innych bywa czesto swiadoma i mozna ja otwarcie wyrazic, wrogosc wobec siebie samego bywa (z wyjatkiem przypadków patologicznych) nieswiadoma i znajduje wyraz w formach posrednich i zracjonalizowanych. Jedna forma jest mocne podkreslenie przez czlowieka jego wlasnej niegodziwości i znikomości, o czym byla juz mowa; inna kryje sie pod maska sumienia albo obowiazku. I tak jak istnieje pokora nie majaca nic wspólnego z nienawiscia do samego siebie, podobnie istnieja autentyczne wymogi sumienia oraz poczucie obowiazku nie wyrosle z wrogosci. To autentyczne sumienie jest czescia zintegrowanej osobowości, a posluch wobec niego stanowi afirmacje calego "ja". Jednak poczucie obowiazku, które w postaci religijnych czy swieckich racjonalizacji owladnelo zyciem nowozytnego człowieka od czasów reformacji po dzien dzisiejszy, zostało mocno zabarwione wrogoscia wobec samego siebie. Sumienie to nic innego, jak poganiacz niewolników, którego człowiek sam sobie narzucił. Ono to popedza człowieka do działania zgodnie z pragnieniami i celami, które człowiek uwaza za swoje, podczas gdy w istocie sa one tylko uwewnetrznieniem zewnetrznych wymogów społecznych. Popedza go w sposób szorstki i okrutny; odmawiajac mu radosci i szczescia, przeobrazajac cale jego zycie w pokute za jakies nieznane grzechy50. Ono równiez jest podstawa ascezy wewnatrz swiata51 tak charakterystycznej dla wczesnego kalwinizmu, a pózniej dla purytanizmu. Wrogosc ta, na której wyrosło nowoczesne poczucie pokory i obowiazku, wyjasnia także pewna, inaczej trudna do zrozumienia, sprzecznośc: ze taka pokora idzie w parze z pogarda dla drugich; a przekonanie o własnej słuszności zastepuje w istocie milośc i milościerdzie. Prawdziwa pokora i prawdziwe poczucie obowiazku wzgledem bliznich nie moglyby tego sprawic; ale samoupokorzenie i sumienie negujace własna osobe stanowia tylko jeden aspekt wrogosci; drugim jest pogarda i nienawisc wobec innych.

Po tej krótkiej analizie znaczenia wolności w okresie reformacji nalezaloby podsumować wnioski, do których doszlismy, zarówno jesli idzie o problem wolności, jak i zagadnienie wzajemnego oddzialywania czynników ekonomicznych, psychologicznych i ideologicznych na proces spoleczny.

Zalamanie sie sredniowiecznego systemu spoleczenstwa feudalnego mialo dla wszystkich klas spolecznych jedno zasadnicze znaczenie: jednostka zostala osamotniona i izolowana. Byla wolna. Rezultat tej wolności byl dwojaki. Czlowiek zostal pozbawiony bezpieczenstwa, którym sie cieszyl, pozbawiony bezspornego uczucia przynalezności, zostal wyrwany ze swiata, który zaspokajal jego potrzebe bezpieczenstwa tak w sferze ekonomicznej, jak i duchowej. Poczul sie sam i przerazony. Ale równoczesnie zyskal swobode samodzielnego dzialania i myslenia, mógl byc panem samego siebie i rozporzadzac wlasnym zyciem, tak jak chcial, a nie jak mu nakazywano.

Zgodnie jednak z rzeczywista sytuacja zyciowa czlonków róznych klas spolecznych, oba te rodzaje wolności miały nierówna wage. Tylko najbardziej prosperujaca klasa spoleczna korzystala z rozwoju kapitalizmu w stopniu, który zapewniał jej rzeczywiste bogactwa i władze. Mogla w wyniku własnej aktywności i racjonalnych kalkulacji rozwijac sie, zdobywac, rzadzie i gromadzie fortuny. Ta nowa arystokracja pieniadza łacznie z arystokracja rodowa osiagnela wiec pozycje, dzieki której mogla spozywac owoce nowej wolności i napawac sie

nowym poczuciem panowania i inicjatywy jednostkowej. Z drugiej jednak strony, musiala narzucac swa władze masom i walczyc z wszystkimi razem i z kazdym z osobna, przez co i jej pozycja nie była wolna od poczucia zagrozenia i leku. Na ogól jednak pozytywny sens wolnosci bral góre u nowego kapitalisty. Znajdowało to wyraz w kulturze, która wyrosła na podłozu nowej arystokracji - w kulturze odrodzenia. Sztuka i filozofia tego okresu wyrazały ducha nowej ludzkiej godnosci, woli i potegi, chociaz niemało było w nich takze rozpaczy i sceptycyzmu. To samo podkreslenie znaczenia jednostkowej aktywności i woli znajdziemy w teologicznych naukach Kościola katolickiego w późnym średniowieczu. Scholastycy tego okresu nie powstawali przeciwko autorytetom uznajac ich przywództwo, lecz kładli nacisk na pozytywne znaczenie wolności, na udział człowieka w określaniu własnego losu, na jego sile, godnośc i wolność woli.

Z drugiej strony, klasy nizsze, biedota miejska, a szczególnie chlopi natchnieni zarliwa nadzieja wolności chcieli polożyć kres uciskowi ekonomicznemu i osobistemu. Mieli niewiele do stracenia, a wszystko do zyskania. Interesowaly ich nie subtelności dogmatów, ale raczej podstawowe zasady Biblii: braterstwo i sprawiedliwość. Ich nadzieje obracały sie w czyny w postaci szeregu rebelii politycznych i ruchów religijnych, odznaczajacych sie bezkompromisowym duchem, tak typowym dla samych poczatków chrześcijanstwa.

Nas jednak interesuje glównie reakcja klas srednich. Rozwój kapitalizmu, choc przyczynil sie takze do wzrostu ich niezawislosci i inicjatywy, stal sie dla nich niemala grozba. W poczatkach szesnastego wieku nowa wolnosc w niewielkim jeszcze stopniu obdarzyla człowieka klas srednich władza i poczuciem bezpieczenstwa. Wolnosc przyniosła mu raczej odosobnienie i poczucie znikomosci jednostki niz sile i ufnosc. Poza tym człowiek ten goraco zazdroscił klasom zamoznym i hierarchii koscielnej ich zbytku i władzy. Protestantyzm umiał wyrazie te uczucia znikomosci i zawisci; obalił ufnosc człowieka w nieograniczona milosc Boga: nauczył go pogardy i nieufnosci do samego siebie i do drugich; uczynił go narzedziem, a nie celem; skapitulował przed władza swiecka i wyrzekł sie zasady, ze władza swiecka nie moze byc usprawiedliwiona samym faktem swego istnienia, jezeli sprzeciwia sie regulom moralnym. W ten sposób wyparł sie tego, co było fundamentem judeo-chrzescijanskiej tradycji. Z jego nauk wyrastal obraz jednostki ludzkicj, Boga i swiata, usprawiedliwiajacy owe uczucia wiara, ze poczucie znikomosci i bezsilnosci ma swe zródło w naturze człowieka, który czuje po prostu to, co powinien odczuwac.

Tak wiec nowe doktryny religijne nie tylko wyrazaly to, co odczuwal przecietny czlonek klasy sredniej, lecz racjonalizując i systematyzując ta postawe, potegowały ja i wzmacniały; co wiecej - wskazywały zarazem jednostce sposób pozbycia sie leku. Nauczyły ja, ze akceptujac w pelni swa bezsilnosc i zlo wlasnej natury, traktujac cale swe zycie jako pokute za grzechy, przez doglebne ukorzenie sie, a takze przez nieustający wysilek jednostka moze przezwyciezyc lek i zwatpienie; ze dzieki zupelnej uleglości może zyskać milość Boga i zywić przynajmniej nadzieje przynalezenia do tych, których Bóg postanowil zbawic. Protestantyzm byl odpowiedzia na ludzkie potrzeby przerazonej, wyrwanej z gleby i odosobnionej jednostki, która szukala orientacji i powiazania z nowym swiatem. Nowa struktura charakteru, bedaca wynikiem przemian gospydarczych i społecznych oraz wzmocniona doktryna religijna, stala sie z kolei waznym czynnikiem w ksztaltowaniu dalszego rozwoju społeczno-ekonomicznego. Własciwosci tej struktury - wewnetrzny przymus pracy, zadza sukcesu, gotowosc, aby zycie swoje uczynic narzedziem w sluzbie jakiejs nadosobowej sily, asceza, narzucajace sie poczucie obowiazku - oto cechy charakteru, które przeksztalciły sie w siły wytwórcze w społeczenstwie kapitalistycznym i bez których współczesny rozwój ekonomiczno-społeczny bylby nie do pomyslenia; cechy te zlozyly sie na specyficzna forme, w której ludzka energia przemienila sie w jedna z sil produkcyjnych procesu spolecznego. Dzialanie zgodne z nowo uksztaltowanymi cechami charakteru bylo korzystne z punktu widzenia konieczności ekonomicznych; bylo ono

takze zadowalajace w sensie psychologicznym, gdyz stanowilo odpowiedz na potrzeby i leki własciwe temu nowemu typowi osobowosci. By ujac sprawe bardziej ogólnie: procesy społeczne wyznaczajace sposób zycia człowieka, tj. jego stosunek do innych i do pracy, urabiaja strukture jego charakteru; nowe ideologie - religijne, filozoficzne, polityczne - wyplywaja z tej zmienionej struktury, a zarazem znajduja w niej oddzwiek, intensyfikujac ja w ten sposób, zaspokajajac i stabilizujac; z kolei nowo ukształtowane cechy charakteru staja sie waznymi czynnikami w dalszym rozwoju ekonomicznym i wywieraja wpływ na procesy społeczne; jesli stanowia one reakcje na zagrozenie przez nowe siły ekonomiczne, to z czasem same staja sie siła wytwórcza, która popiera i wzmacnia nowy kierunek ekonomicznego rozwoju52.

-----

## 4. Dwa aspekty Wolnosci człowieka wspolczesnego.

-----

Poprzedni rozdział poswiecilismy analizie psychologicznego znaczenia głownych doktryn protestantyzmu. Ukazala ona nowe doktryny religijne jako odpowiedz na potrzeby psychiczne wywolane upadkiem sredniowiecznego systemu społecznego i narodzinami kapitalizmu. Skupilismy nasza uwage na problemie wolności w dwojakim znaczeniu: wykazalismy, ze wyzwolenie od tradycyjnych wiezow sredniowiecznego społeczenstwa przyniosło wprawdzie jednośtce nowe poczucie niezalezności, ale jednoczesnie sprawiło, ze poczula sie ona samotna i wyizolowana, napelniło ja trwoga i zwatpieniem, wpedziło w nowe poddanstwo oraz w przymusowa i irracjonalna aktywnośc.

W niniejszym rozdziale pragne wykazac, ze dalszy rozwoj spoleczenstwa kapitalistycznego wpłynal na osobowosc w kierunku zapoczatkowanym w okresie reformacji.

Dzieki doktrynom protestanckim czlowiek byl juz psychicznie przygotowany do roli, jaka mial odgrywac w nowoczesnym systemie przemyslowym. System ten, jego praktyka i duch, ktory sie z niego wywodzil, dotykajac kazdego aspektu zycia uksztaltowal cala osobowosc czlowieka i jeszcze bardziej uwydatnil owe sprzecznosci, o ktorych mowilismy w poprzednim rozdziale: rozwinal jednostke - i uczynil ja jeszcze bardziej bezradna; zwiekszyl jej swobode - i stworzyl nowego rodzaju zaleznosci. Nie usilujemy tu opisywac wplywu kapitalizmu na cala strukture charakteru czlowieka, jako ze koncentrujemy sie tylko na jednym aspekcie tego rozleglego zagadnienia: na dialektycznym charakterze procesu narastania wolnosci. Celem naszym bedzie wykazanie, ze struktura nowoczesnego spoleczenstwa oddzialuje na czlowieka rownoczesnie w dwojaki sposob: staje sie on bardziej niezalezny, bardziej samodzielny i krytyczny, a zarazem bardziej wyizolowany, samotny i przerazony. Zrozumienie calosci zagadnienia zalezy jedynie od zdolnosci dojrzenia obu stron procesu i niezapominania o jednej podczas analizowania drugiej.

Nie jest to latwe, poniewaz normalnie myslimy w kategoriach niedialektycznych i jestesmy sklonni watpic, czy dwa sprzeczne ze soba nurty moga rownoczesnie wynikac z jednej przyczyny. Ponadto, negatywna strone wolnosci - owo jarzmo, jakie naklada ona na człowieka, z trudnoscia przychodzi sobie wyobrazic tym zwłaszcza, ktorym na sercu lezy sprawa wolnosci. W czasach nowozytnych walka o wolnosc ogniskowala sie na zwalczaniu dawnych form władzy i ucisku, stad jak gdyby w oczywisty sposob odczuwano, ze im bardziej eliminuje sie tradycyjne ograniczenia, tym wiecej zyskuje sie wolnosci. Nie dosc jednak jasno dostrzegamy, ze choc człowiek pozbył sie dawnych wrogow wolnosci, to pojawili sie nowi, innego typu; nie tyle ograniczenia zewnetrzne, ile czynniki wewnetrzne przeszkadzajace w

pelnym urzeczywistnieniu wolnej osobowości. Wierzymy, na przyklad, ze wolność wyznania stanowi jedno z ostatecznych zwyciestw w walce o wolnosc. Nie dostrzegamy jednak dostatecznie jasno, ze jest to wprawdzie zwyciestwo nad potega Kosciola i panstwa, ktore wzbraniały człowiekowi wyznawac wiare zgodna z własnym sumieniem, lecz ze rownoczesnie człowiek wspolczesny utracił w duzej mierze wewnetrzna zdolność wierzenia w cokolwiek, co nie daje sie dowiesc metodami nauk przyrodniczych. Albo - ie uzyje innego przykladu - zdaje sie nam, ze wolnosc słowa jest najwyzszym osiagnieciem w zwycieskim pochodzie wolnosci. Wolnosc slowa stanowi co prawda wazkie zwyciestwo w bitwie przeciw dawnym ograniczeniom; zapominamy jednak, ze człowiek nowoczesny znajduje sia w sytuacji, w ktorej wiele z tego, co sam mysli i mowi, mysla i mowia wszyscy inni; ze nie osiagnal jeszcze zdolności myslenia w sposob odrebny - tj. samodzielny - a przeciez tylko to może nadac sens jego twierdzeniu, ze nikt nie przeszkadza mu w wyrazaniu mysli. Albo dumni jestesmy, iz w kierowaniu swym zyciem człowiek wyzwolił sie od zewnetrznych autorytetow, mowiacych mu, co robic, a czego nic robic. Zapominamy przy tym o roli anonimowych autorytetow, takich jak opinia publiczna i zdrowy rozum; sa one tak potezne tylko dzieki naszej calkowitej gotowości zastosowania sie do tego, czego sie od nas oczekuje, oraz dzieki rownie poteznej obawie przed odroznianiem sie od innych. Innymi slowy, jestesmy zafascynowani rosnaca wolnościa od autorytetow zewnetrznych, a slepi na istnienie wewnetrznych hamulcow, przymusow i lekow, ktore wyraznie podkopuja znaczenie zwyciestw odniesionych przez wolnosc nad jej tradycyjnymi wrogami. Dlatego sklaniamy sie do pogladu; ze problem wolności to wylacznie problem zyskania jeszcze wiekszej wolności w rodzaju tej, jaka uzyskalismy w toku nowozytnej historii; jestesmy nadto sklonni wierzyc, ze wszystko, czego nam trzeba, to obrona wolności przed tymi silami, ktore jej wzbraniaja. Zapominamy, ze choc kazdej ze swobod niegdys zdobytych trzeba bronic ze szczegolna moca, to problem wolności jest nie tylko problemem ilosciowym, lecz takze jakosciowym; ze nie tylko mamy zachowac i rozszerzac wolnośc tradycyjna, lecz musimy zdobyć nowy rodzaj wolności, ktora umożliwi nam urzeczywistnienie naszego własnego indywidualnego "ja", wiara w to "ja" i wiare w zycie

Kazda krytyczna ocene wplywu, jaki system przemyslowy wywarl na ten rodzaj wewnetrznej wolności, musimy rozpoczać od uswiadomienia sobie olbrzymiego postepu, jaki kapitalizm oznaczal dla rozwoju ludzkiej osobowości. Wszelki krytyczny osad nowoczesnego spoleczenstwa pomijający te strone obrazu niewatpliwie wyplywa z irracjonalnego romantyzmu i nasuwa podejrzenia, ze kapitalizm krytykuje sie nie z pozycji postepu, ale z checi zniweczenia najwazniejszych osiagniec ludzkich w dziejach nowozytnych.

To, co zapoczatkowal protestantyzm wyzwalając człowieka duchowo, kapitalizm kontynuowal w dziedzinie umyslowej, społecznej i politycznej. Ekonomiczna wolność była podstawa tego rozwoju; klasy srednie - jego szermierzem. Jednostke przestal krepowac ustalony system spoleczny oparty na tradycji, ze stosunkowo niewielkim marginesem dla osobistego awansu poza tradycyjne granice. Wolno było człowiekowi (i spodziewano się tego po nim) zdobywac fortune, na ile tylko pozwalala mu na to jego pilnosc, inteligencja, odwaga, powodzenie lub szczescie. W jego reku byla szansa sukcesu, ryzyko straty, smierci lub rany odniesionej w zawzietej walce ekonomieznej, w ktorej kazdy walczyl przeciw wszystkim. W systemie feudalnym granice ekspansji zyciowej czlowieka były zakreslone jeszcze przed jego urodzeniem; w systemie kapitalistycznyin człowiek, szczegolnie nalezacy do klas srednich, mial - mimo wielu ograniczen - szanse sukcesu opartego na własnych czynach i zasługach. Mial przed soba cel, do ktorego mogl dazyc, i niezla nieraz szanse, by go osiagnac. Nauczyl sie polegac na sobie, podejmowac odpowiednie decyzje, porzucac tak kojace, jak i przerazajace zabobony. Człowiek coraz bardziej wyswobadzał sie z wiezow natury; opanował sily przyrody w stopniu, o jakim nawet nie słyszano i nie marzono w minionych wiekach. Ludzie stali sie rowni; znikly roznice kastowe i religijne, ktore stanowily niegdys naturalne przeszkody na drodze do zjednoczenia calej ludzkiej rasy, i ludzie nauczyli sie uznawac wzajemnie jako istoty ludzkie. Swiat coraz bardziej oczyszczal sie od mistyfikacji; czlowiek zaczynal widziec sie obiektywnie i coraz bardziej pozbywal sie zludzen, Zwiekszyla sie rowniez wolnosc polityczna. Dzieki swej silnej pozycji ekonomicznej wzrastajace klasy mogly wywalczyc sobie władze polityczna, a z kolei nowo zdobyta władza polityczna stwarzala wieksze mozliwości ekonomicznego postepu. Wielkie rewolucje w Anglii i we Francji oraz walka o niepodległośc Ameryki sa słupami milowymi znaczacymi ow rozwoj. Szczytowym osiagnieciem ewolucji wolności w sferze polityki stało sie nowoczesne panstwo demokratyczne; oparte na zasadzie rowności wszystkich ludzi i rownego dla wszystkich prawa uczestnictwa w rzadzeniu za pośrednictwem wybranych przedstawicieli. Uwazano, ze kazdy człowiek może działac zgodnie z własnym interesem, majac jednoczesnie na wzgledzie wspolne dobro narodu.

Slowem, kapitalizm nie tylko wyzwolil człowieka z tradycyjnych okowow, ale w ogromnej mierze przyczynil sie do wzrostu wolności pozytywnej, do rozwoju aktywnego,krytycznego, odpowiedzialnego "ja".

Lecz wplywajac tak na ow proces narastania wolności, kapitalizm rownoczesnie sprawial, ze jednostka stawala sie coraz bardziej osamotniona, odosobniona i przepojona poczuciem swej znikomości i niemocy.

Pierwszy czynnik, ktory tu wymieniamy, nalezy do najbardziej charakterystycznych cech gospodarki kapitalistycznej: zasada zindywidualizowania działalności. W przeciwienstwie do sredniowiecznego systemu feudalnego, kiedy to kazdy miał miejsce w uporzadkowanym i przejrzystym systemie społecznym, w ekonomii kapitalistycznej człowiek stanal calkowicie na własnych nogach. Co robil, jak robil, z powodzeniem czy bez - było wylacznie jego sprawa. To, ze powyzsza zasada przyspieszyla proces indywidualizacji, jest bezsporne i bywa zawsze przytaczane jako wazny argument na korzysc nowoczesnej kultury. Lecz popierajac wolnośc od, zasada ta pomogla rozluznic wszelkie wiezy miedzy jednostkami i w ten sposob wyizolowala i odsunela człowieka od jego bliznich. Nauki reformacji przygotowaly ten proces. W Kosciele katolickim stosunek jednostki do Boga opieral sie na przynalezności do Kosciola. Kosciol byl ogniwem miedzy człowiekiem a Bogiem, z jednej strony ograniczajac w ten sposob indywidualnosc człowieka, z drugiej jednak pozwalając mu stawac w obliczu Boga jako integralna czesc grupy. Protestantyzm kazal jednostce stawac samej w obliczu Boga. Wiara w rozumieniu Lutra byla doznaniem calkowicie subiektywnym, a u Kalwina charakter taki miala rowniez pewnosc zbawienia. Jednostka, stajac samotnie w obliczu mocy Boskiej, musiala nieodparcie czuc sie zmiazdzona i szukac zbawienia w calkowitej uleglosci. Ten duchowy indywidualizm nie rozni się zbytnio pod wzgledem psychologicznym od indywidualizmu ekonomicznego. W obu wypadkach jednostka jest zupelnie sama i w tym swoim odosobnieniu staje w obliczu wyzszej potegi, niezaleznie, czy bedzie nia Bog, czy konkurencja, czy tez nieosobowe sily ekonomiczne. Zindywidualizowane stosunki z Bogiem byly psychologicznym przygotowaniem zindywidualizowanego charakteru swieckich poczynan czlowieka.

Podczas gdy zindywidualizowany charakter kapitalistycznego systemu ekonomicznego jest faktem bezspornym, a dyskusyjnym bylby tylko wplyw owego indywidualizmu na wzrost osamotnienia jednostki, to koncepcja, ktora zamierzamy teraz przedstawic, przeczy niektorym najbardziej rozpowszechnionym pogladom. na temat kapitalizmu. Wedlug tych pogladow człowiek stal sie we wspołczesnym społeczenstwie osrodkiem i celem wszelkiego dzialania: cokolwiek czyni, czyni dla siebie, a zasada interesu własnego i egotyzmu jest najpotezniejsza motywacja ludzkiej aktywności. Z tego, co powiedzielismy na poczatku tego rozdzialu, wynika, ze do pewnego stopnia uwazamy taki poglad za słuszny. W ostatnich czterech stuleciach człowiek wiele zdzialał dla Siebie i swoich celow. A jednak wielka czesc tego, co w mniemaniu człowieka bylo jego celem, nie byla jego, jesli przez słowo jego nie rozumiemy robotnika czy fabrykanta, lecz konkretna istote ludzka wraz z wszystkimi jej uczuciowymi,

intelektualnymi i zmyslowymi mozliwosciami. Obok afirmacji jednostki - dzielem kapitalizmu byla takze negacja samego siebie i asceza wywodzaca sie wprost z ducha protestantyzmu.

Aby te teze wyjasnic, powrocmy najpierw do spraw opisanych w poprzednim rozdziale. W systemie sredniowiecznym kapital był sługa człowieka, natomiast w nowoczesnym systemie stał sie jego panem. W sredniowiecznym swiecie działalnosc gospodarcza była srodkiem do celu; celem było zycie albo - jak to pojmował Kosciol katolicki - duchowe zbawienie człowieka. Działalnosc gospodarcza jest koniecznoscia, nawet bogactwa moga słuzyc Boskim celom, ale wszelka działalnosc zewnetrzna ma sens i godnosc tylko wtedy, gdy wspiera cele zycia. Działalnosc gospodarcza jak tez chec zysku same dla siebie - wydawały sie sredniowiecznemu myslicielowi czyms rownie irracjonalnym, jak irracjonalnym wydałby sie ich brak komus mysłacemu kategoriami wspołczesnymi.

W kapitalizmie działalność gospodarcza, sukces, zyski materialne staja sie celem samym w sobie. Przeznaczeniem człowieka jest przyczyniać sie do wzrostu systemu ekonomicznego i gromadzie kapital, nie dla własnego szcześcia lub zbawienia, lecz w celu samoistnym. Człowiek stal sie trybem w olbrzymiej maszynie ekonomicznej - trybem wainym, o ile posiadal duiy kapital, bez znaczenia, o ile go nie miał - ale zawsze trybem, kt¢ry służył celom lezacym poza nim. Owa gotowość podporzadkowania własnego "ja" celom pozałudzkim została już przygotowana przez protestantyzm, aczkolwiek nic nie było dalsze od intencji Lutra czy Kalwina anizeli zgoda na podobna supremacje działalnośći ekonomicznej. A jednak złamawszy człowiekowi kościeć moralny, jego poczucie godnośći i dumy oraz pouczajać go, ie wszelka aktywność powinna wspierać cele zewnetrzne, w swoich teologicznych naukach stwozzyli oni grunt dla takiego rozwoju.

Widzielismy juz w poprzednim rozdziale, iz jednym z glownych punktow nauki Lutra bylo podkreslanie zla natury ludzkiej, bezuzyteczności ludzkiej woli i wysilku. Kalwin kladzie taki sam nacisk na zepsucie człowieka, trzon calego jego systemu stanowi idea, ze człowiek musi zdlawic do dna swoja pyche i ze celem zycia ludzkiego jest wylacznie chwala Boza; nic, co byloby własnym celem człowieka: W ten sposob Luter i Kalwin przygotowali człowieka psychicznie do roli, ktora miał objac w nowoczesnym społeczezistwie: by odczuwał swoje własne "ja" jako cos pozbawione znaczenia i gotow był podporzadkowac swe zycie wyłacznie celom nie bedacym jego własnymi celami. Skoro juz raz człowiek zgodził sie zostac jedynie narzedziem chwały takiego Boga, ktory nie był wyrazicielem ani sprawiedliwości, ani milości, był juz takze dostatecznie przygotowany do przyjecia roli niewolnika machiny gospodarczej i wreszcie - fuhrera.

Podporzadkowanie jednostki celom ekonomicznym opiera sie na osobliwosci kapitalistycznego sposobu produkcji, ktory z akumulacji kapitalu czyni cel i zadanie ekonomicznej dzialalności. Czlowiek pracuje dla zysku, ale otrzymany zysk nie ma być wydatkowany, lecz inwestowany jako nowy kapital; ten zwiekszony kapital przynosi nowe zyski, ktore z kolei zostaja zainwestowane, i tak w kolo. Oczywiście nie braklo nigdy kapitalistow, ktorzy wydawali pieniadze na luksus albo na ostentacyjne marnorrawstwo1; ale klasycznych przedstawicieli kapitalizmu bawila praca, a nie wydawanie pieniedzy. Zasada akumulowania kapitalu zamiast uzywania go na konsumpcje stanowi przeslanke wspanialych osiagniec naszego wspolczesnego systemu przemyslowego. Gdyby czlowiek nie przyjal ascetycznej postawy wzgledem pracy i nie pragnal inwestować jej owocow dla rozwiniecia zdolności produkcyjnych systemu ekonomicznego, nigdy bysmy nie dokonali postepu w opanowaniu przyrody; wlasnie ten wzrost sil wytworczych spoleczenstwa pozwala nam po raz pierwszy w historii siegać wyobraznia w przyszlość, w ktorej ustanie ciagla walka o zaspokojenie potrzeb materialnych. Lecz chociaz zasada, ze praca sluzy do akumulacji kapitalu, ma, obiektywnie biorać, olbrzymie znaczenie dla postepu ludzkości, to patrzać od strony subiektywnej, zmusza ona czlowieka do

pracy dla ponadosobowych celow, czyni go sluga skonstruowanej przez siebie maszyny, a tym samym wzbudza w nim poczucie osobistej znikomości i bezsily.

Dotad mowa byla o tych reprezentantach nowozytnego społeczenstwa, ktorzy posiadali kapital i mogli obracac swe zyski na nowe inwestycje kapitalowe. Niezaleznie od tego, czy byli oni wielkimi, czy malymi kapitalistami, zycie swe poswiecali jednej funkcji ekonomicznej: gromadzeniu kapitalu. Co zas z tymi, ktorzy nie mieli kapitalu i zmuszeni byli zarabiac na zycie sprzedajac swa prace? Psychologiczne skutki zajmowanej przez nich pozycji ekonomicznej niewiele roznily ich od kapitalistow. Przede wszystkim - byc zatrudnionym oznaczalo dla nich tyle, co byc zaleznym od praw rynku, od koniunktury i kryzysu, a takze od efektow postepu technicznego bedacych w dyspozycji pracodawcy. Ten zas mogl nimi manipulowac bezposrednio, stawal sie wiec dla nich wcieleniem sily, ktorej musieli ulegac. Dotyczy to w szczegolności polożenia robotnikow do dziewietnastego wieku włacznie: pozniej bowiem dzieki temu, ze ruch zwiazkowy obdarzyl robotnikow pewna władza, sytuacja, w ktorej robotnik byl tylko przedmiotem manipulacji, zaczela ulegac zmianie.

Abstrahujac jednak od bezposredniej i osobistej zaleznosci robotnika od pracodawcy, robotnik, podobnie jak cale spoleczenstwo, ogarniety byl duchem ascezy i podporzadkowania sie ponadosobistym celom, co uznalismy za charakterystyczny rys posiadacza kapitalu. Nie w tym zaskakujacego. W kazdym spoleczenstwie duch najpotezniejszych jego grup wyznacza ogolnego ducha kultury. Dzieje sie tak po czesci dlatego, ze grupy te sa na tyle silne, iz moga roztoczyc kontrole nad systemem wychowawczym, szkolami, kosciolem, prasa czy teatrem, a tym samym zaplodnie cala ludnosc swymi ideami; poza tym grupy te wyrozniaja sie tak wielkini prestizem, ze nizsze klasy sklonne sa przyjmowac i nasladowac ich wartosci oraz identyfikowac sie z nimi w sensie psychologicznym.

Stwierdzilismy, ze kapitalistyczny sposob produkcji zrobil z czlowieka narzedzie realizacji ponadosobowych zadan ekonomicznych oraz wzmogl w nim ducha ascezy i poczucie jednostkowej znikomości. Wszystko to protestantyzm przygotowal psychologicznie. Teza ta jednak kloci sie z faktem, ze człowiek nowozytny wydaje sie kierować nie tyle poświeceniem i asceza, ile, wrecz przeciwnie, skrajnym egotyzmem i interesem własnym. Jakze pogodzić obiektywne podporzadkowanie sia człowieka celom nie bedacym jego celami z jego subiektywna wiara, ze powoduje sie interesem własnym? Jakze pogodzić ducha protestantyzmu wraz z jego podkreslaniem postawy nieegoistycznej - z nowozytna doktryna egotyzmu głoszaca za Makiawelem, iz egotyzm to najpotezniejsza z sił napedowych ludzkiego zachowania, ze zadza osobistych korzyści jest silniejsza anizeli moralne przekonania i ze człowiek wołalby raczej ujrzeć ojca na lozu śmierci, niz stracić majatek? Czy sprzeczność te nalezy tłumaczyć hipoteza, iz podkreslanie braku egoizmu było jedynie ideologia maskujaca egotyzm ukryty? Mogło być i tak, nie wierzymy jednak, aby była to odpowiedz pełna. Aby wskazac, w jakim kierunku nalezy szukać odpowiedzi, trzeba nam zajać sie psychologicznymi zawiłościami problemu egoizmu2.

Zalozenie lezace u podstaw mysli Lutra i Kalwina, a takze Kanta i Freuda, glosi, ze egoizm jest identyczny z miloscia samego siebie. Kochac drugich jest cnota, kochac samego siebie jest grzechem. Co wiecej: kochac drugich i kochac siebie samego - te rzeczy wykluczaja sie wzajemnie.

Napotykamy tu blad dotyczacy istoty milosci. Milosc nie zostala pierwotnie spowodowana przez jakis specyficzny przedmiot, lecz jest potencjalna własciwoscia człowieka, ktora moze byc zrealizowana tylko przez okreslony przedmiot. Nienawisc jest namietna zadza niszczenia, milosc jest namietna afirmacja jakiegos przedmiotu; nie jest to afekt, lecz aktywna daznosc i wewnetrzna spojnia, ktorej celem jest szczescie, rozwoj i wolnosc obiektu3. Jest to wiec

dyspozycja, ktora w zasadzie moze zwrocic sie ku kazdej osobie czy obiektowi, nie wylaczajac nas samych. Milosc wylaczna to sprzeczność sama w sobie. Oczywiście nie jest przypadkiem, ze okreslona osoba staje sie jawnym przedmiotem milosci. Czynniki warunkujące taki specyficzny wybor sa zbyt liczne i nazbyt zlozone, aby moc je na tym miejscu rozpatrywac. Wazne jednak jest to, ze milosc do jakiegos okreslonego przedmiotu jest drzemiacym w nas uczuciem, ktore tylko realizuje sie i koncentruje w odniesieniu do jednej osoby; nie jest prawda to, co narzucala nam idea milosci romantycznej, ze istnieje tylko jedna jedyna osoba na swiecie, ktora mozna pokochac, ze znalezienie tej osoby jest wielka szansa zyciowa i ze rezultatem tej milosci jest odsuniecie sie od wszystkich osob pozostalych. A przeciez taka własnie milosc, ktorej mozna doswiadczyc tylko wobec jednej osoby, nie jest miloscia, lecz sadystyczno-masochistycznym przywiazaniem. Podstawowa afirmacja zawarta w milosci kieruje sie w strone kochanej osoby jako wcielenia cech prawdziwie ludzkich. Milosc do jednej osoby implikuje milosc do człowieka jako takiego, owa zas milosc do człowieka w ogole nie jest, jak to sie czesto przypuszcza, czyms abstrakcyjnym, co jawi sie po milosci do danej osoby albo stanowi poszerzenie doswiadczen ze specyficznym przedmiotem; jest ona przeslanka tego wszystkiego, chociaz genetycznie rzecz biorac dochodzi sie do niej w styczności z konkretnymi jednostkami.

Z powyzszego wynika, ze moje wlasne "ja" jest w zasadzie takim samym obiektem mojej milosci jak kazda inna osoba. Afirmacja wlasnego zycia, szczescie, rozwoj, wolnosc zaleza od fundamentalnej zdatnosci i gotowosci do takiej wlasnie afirmacji.. Jesli jednostka posiada te dyspozycje; ma ja takze w stosunku do siebie samej; jezeli moze tylko kochac drugich, nie moze kochac w ogole.

Egoizm nie jest identyczny z miloscia własnego "ja"; jest własnie jej przeciwienstwem. Egoizm jest rodzajem chciwosci. Jak wszelka chciwosc, zawiera w sobie element nienasycenia, wskutek czego nie prowadzi nigdy do rzeczywistej satysfakcji. Chciwosc to otchlan bez dna, wyczerpujaca wszystkie siły człowieka, ktory nieustannie stara sie zaspokoic swe potrzeby, ale nigdy nie osiaga satysfakcji. Blizsza obserwacja pokazuje, ze egoista, mimo iz jest zawsze pochloniety gorliwie własna osoba, nigdy nie bywa usatysfakcjonowany, jest wiecznie niespokojny, wiecznie ogarniety lekiem, czy aby dosyc zdobedzie, czy czegos nie przegapia, czy nie zostanie czegos pozbawiony. Neka go zazdrosc w stosunku do kazdego, kto mogłby miec wiecej.

Przyjrzawszy sie dokładniej nie uswiadamianej dynamice zachowania egoisty, stwierdzimy, ze ten typ nie tylko z zasady nie jest rozkochany w sobie, lecz gleboko siebie nie lubi.

Nietrudno rozwiazac zagadke tej pozornej sprzeczności. Egoizm wyplywa wlasnie z braku milości do siebie samego. Ten, kto sie nie lubi, kto nie aprobuje samego siebie, zyje w wiecznym strachu o swoje "ja". Nie posiadl wewnetrznego bezpieczenstwa, ktore może istniec jedynie na gruncie prawdziwej sympatii i afirmacji. A ze z zasady brak mu tego poczucia bezpieczenstwa i satysfakcji, musi byc pochloniety samym soba i chciec wszystkiego dla siebie. To samo można sprawdzic u osoby dotknietej narcyzmem, zajetej nie tyle zdobywaniem dla siebie rzeczy, ile podziwianiem siebie. I choc mogloby sie zdawac, ze osoby te sa w sobie wyraznie zakochane, faktycznie nie lubia one siebie, a ich narcyzm - podobnie jak egoizm - jest nadkompensacja elementarnego braku milości wlasnej. Freud twierdzil, ze narcyz odwraca swa milośc od innych i kieruje ku swojej osobie. Chociaz pierwsza cześć tego twierdzenia jest prawdziwa, druga jest bledna. Narcyz nie kocha ani drugich, ani siebie.

Powrocmy teraz do pytania, ktore przywiodlo nas do psychologicznej analizy egoizmu. Znalezlismy sie w obliczu sprzeczności polegajacej na tymn, ze człowiek wspolczesny mysli, iz motywem jego dzialania jest jego własny interes, a jednak swe zycie poswieca celom nie

bedacym jego wlasnymi celami; podobnie jak Kalwin mniemal, ze jedynym celem egzystencji czlowieka jest nie on sam, ale chwala Boza. Usilowalismy wykazac, ze egoizm wywodzi sie z braku afirmacji i milosci swego rzeczywistego "ja", tj. calej konkretnej istoty ludzkiej, wraz z wszystkimi jej dyspozycjami. "Ja", w ktorego interesie wspolczesny czlowiek dziala, to "ja" spoleczne, w swej istocie ukonstytuowane przez role, ktora jednostka ma odgrywac i ktora w rzeczywistosci jest tylko subiektywna maska dla obiektywnej funkcji spolecznej czlowieka w spoleczenstwie. Nowoczesny egoizm - to chciwosc, ktorej zrodlo tkwi we frustracji realnego "ja", a ktorej obiektem jest "ja" spoleczne. I choc wydaje sie, ze wspolczesnego czlowieka charakteryzuje calkowite utwierdzenie jego "ja", w rzeczywistosci jego "ja" uleglo oslabieniu i zredukowaniu do jednego tylko wycinka - intelektu i sily woli - z wylaczeniem innych elementow pelnej osobowości.

Gdyby to nawet bylo prawda, czyz w wyniku coraz wiekszego panowania nad przyroda nie wzrasta sila "ja" indywidualnego? Jest tak do pewnego stopnia i stanowi to pozytywna strone jednostkowego rozwoju, czego na pewno nie chcielibysmy pominac. Lecz chociaz człowiek opanowal w znacznym stopniu przyrode, społeczenstwo nie zdolało roztoczyc kontroli nad silami, ktore samo stworzylo. Technicznej racjonalności systemu produkcji towarzyszy jego spoleczna irracjonalnosc. Kryzysy ekonomiczne, bezrobocie, wojna rzadza losem ludzkim. Czlowiek sam zbudowal swoj swiat; zbudowal fabryki i domy, produkuje samochody i ubrania, uprawia pola i sady. Zostal jednak odsuniety od wytworow wlasnych rak, przestal byc panem swiata, ktory zbudował; wrecz odwrotnie; ow stworzony przez niego swiat stal sie jego panem, przed ktorym człowiek uchyla czola, ktory usiluje ulagodzic albo manewrowac nim mozliwie najskuteczniej. Dzielo rak wlasnych stalo sie jego Bogiem. Mogloby sie wydawac, ze powoduje nim interes własny, ale w rzeczywistości cale jego "ja" wraz z wszystkimi jego dyspozycjami stalo sie narzedziem sluzacym celom mechanizmu zbudowanego jego rekami. Czlowiek nie przestaje zywic zludzen, ze jest osia swiata, a jednak ma intensywne poczucie wlasnej znikomości i bezsily, jakiego niegdys jego przodkowie doswiadczali w stosunku do Boga.

Uczucie wyizolowania i bezsilnosci, typowe dla wspolczesnego czlowieka, zostalo jeszcze spotegowane przez charakter jego stosunkow z innymi ludzmi. Stosunek jednej osoby do drugiej zatracil swoj bezposredni, ludzki charakter i przesiaknal duchem manipulacji instrumentalnej. Wszystkimi spolecznymi i osobowymi stosunkami rzadza prawa rynku. Jest rzecza oczywista, ze stosunki miedzy konkurentami musza sie opierac na wzajemnej obojetnosci, tracac swoj aspekt ludzki, inaczej zadna ze stron nie moglaby wykonywac swych ekonomicznych zadan ani walczyc przeciw drugiej, uciekajac sie w razie koniecznosci do ekonomicznego zniszczenia przeciwnika.

Stosunek miedzy pracodawca a pracownikiem przepojony jest tym samym duchem obojetności. Cala historia zawiera sie w slowie employer (pracodawca)4: posiadacz kapitalu posluguje sie (employs) druga istota ludzka, tak jak posluguje sia maszyna. Jeden uzywa drugiego dla zaspokojenia swoich interesow ekonomicznych; ich wzajemne stosunki polegaja na tym, ze obaj sa tylko srodkiem do celu, obaj sluza sobie nawzajem w sensie instrumentalnym. Jest to stosunek dwoch istot ludzkich, ktore odczuwaja dla siebie jakies zainteresowanie tylko o tyle, o ile sa sobie wzajemnie uzyteczne a sama instrumentalnośc stanowi regula w stosunkach miedzy kupcem a jego klientem. Nabywca jest przedmiotem manipulacji, nie zas osoba konkretna, ktorej potrzeby i ich zaspokojenie obchodza kupca. Instrumentalna jest postawa wobec pracy: w przeciwienstwie do sredniowiecznego rzemieslnika, nowoczesny fabrykant nie jest w zasadzie zainteresowany tym, co produkuje; produkuje glownie po to, aby miec zysk z zainwestowanego kapitalu, to zas, co produkuje, zalezy przede wszystkim od rynku, ktory gwarantuje mu, ze okreslona inwestycja kapitalowa okaze sie rentowna.

Nie tylko ekonomiczne, ale i osobiste stosunki miedzy ludzmi maja ten charakter alienacji; stosunki miedzy istotami ludzkimi przybieraja charakter stosunkow miedzy rzeczami. Ale najwazniejszym byc moze i najbardziej odstraszajacym przykladem tego ducha instrumentalizmu i wyobcowania jest stosunek jednostki do własnego "ja"5. Człowiek sprzedaje nie tylko towary; sprzedaje siebie samego i sam czuje sie towarem. Pracownik fizyczny sprzedaje swoja fizyczna energie; byznesmen, lekarz lub urzednik sprzedaja swoja osobowosc. Musza posiadac osobowosc, jesli chca sprzedac swe wytwory albo uslugi. Ta osobowosc powinna byc sympatyczna, ale ponadto jej posiadacz winien spelniac szereg postulatow: powinien odznaczac sie energia, inicjatywa, tym, tamtym czy owym, zaleznie od tego, czego wymaga sie na danym stanowisku. I podobnie jak rzecz sie ma z kazdym innym towarem, rynek decyduje o wartosci tych kwalifikacji ludzkich, ba, decyduje nawet o samym ich istnieniu. Jesli nie ma zapotrzebowania na kwalifikacje, ktore dana osoba oferuje, sa one niczym; zupelnie tak samo, jak nie dający sie sprzedac towar jest bezwartościowy, chociaz moglby miec wartosc uzytkowa. Tak wiec wiara w siebie czy w ogole samopoczucie sa tylko wskaznikami tego, co inni mysla o danym człowiekzi. To nie on jest przekonany o swojej wartosci, bez wzgledu na popularnosc i swoj rynkowy sukces. Jesli jest nan popyt, liczy sie; jesli nie jest popularny, jest po prostu niczym. Zaleznosc poczucia godności wlasnej od sukcesu własnej osobowości jest powodem, dla ktorego popularność ma tak olbrzymie znaczenie dla czlowieka wspolczesnego. Od niej zaleza nie tylko praktyczne postepy czlowieka, lecz takze to, czy moze on zachowac wiare w swoja wartosc, czy tez wpada w otchlan poczucia nizszosci6.

Usilowalismy wykazac, ze nowa wolnosc, ktora kapitalizm przyniosl czlowiekowi, poglebila jeszcze skutki, jakie uprzednio wywarla religijna wolnosc protestantyzmu. Czlowiek, czujac sie jeszcze bardziej samotny i wyizolowany, stal sie narzedziem w reku przygniatajacych go zewnetrznych sil, stal sie wprawdzie jednostka, ale jednostka oszolomiona i niepewna. Dzieki niektorym czynnikom to glebokie uczucie zagrozenia nie ujawnialo sie na zewnatrz. Przede wszystkom "ja" znajdowalo oparcie w posiadaniu. Osoba posiadajacego stanowila jedno z posiadana wlasnoscia. Ubranie czlowieka, jego dom stanowiły czesc jego "ja", tak samo jak jego cialo. Im bardziej odczuwal, ze nic nie znaczy, tym wieksza czul potrzebe posiadania. Brak wlasnosci albo jej utrata pozbawiały go waznej czesci jego "ja", w pewnym sensie we wlasnych i cudzych oczach nie uchodził odtad za osobe pelnowartosciowa.

Inne czynniki wzmacniajace "ja" - to prestiz i władza. Czesciowo sa one efektem posiadania własności, czesciowo - bezpośrednim rezultatem sukcesow we wspolzawodnictwie. Podziw bliznich i władza nad nimi, łacznie z oparciem, jakie daje własnośc, podtrzymywały zagrozone indywidualne "ja".

Dla tych, ktorzy posiadali niewiele i nie cieszyli sie wielkim prestizem społecznym, pozostawala rodzina jako zrodlo prestizu indywidualnego. W niej osobnik mogl sie czuc kims. Sluchaly go zona i dzieci, tu byl glownym aktorem i naiwnie podejmowal te role jako swe przyrodzone prawo. W układzie stosunkow społecznych mogl byc niczym, ale w domu byl krolem. Poza rodzina duma narodowa (w Europie zas czesto duma klasowa) przydawala mu takze poczucia wainosci. Nawet jesli osobiscie byl zerem, pysznił sie przynaleznoscia do grupy, ktora w jego odczuciu gorowala nad innymi podobnymi grupami,

Wymienione czynniki wspierajace nadwatlone "ja" nalezy odroznic od czynnikow, o ktorych byla mowa na poczatku rozdzialu: faktycznej wolności ekonomicznej i politycznej, szans dla indywidualnej inicjatywy i wzrastajacego swiatlego racjonalizmu. Te bowiem oczywiście wzmacniały owo "ja" i wplywały na rozwoj indywidualności, niezawislości, racjonalnego myslenia; natomiast czynniki wspierajace kompensowały jedynie poczucie zagrozenia i leku.

Nie wykorzeniały go do cna, tylko je przeslaniały, sprawiajac, ze jednostka w swej swiadomości czula sie bezpieczna; odczucie to jednak bylo przewaznie powierzchowne i trwalo jedynie tak dlugo, jak dlugo oddziaływały owe wspierajace czynniki.

Kazda szczegolowa analiza dziejow Europy i Ameryki, w okresie miedzy reformacja a dniem dzisiejszym, moglaby ukazac, jak owe dwie przeciwstawne sobie tendencje własciwe ewolucji od wolnosci od do wolnosci do przebiegaja rownolegle - a raczej nieustannie sie przeplataja. Niestety, analiza taka przekraczalaby zakres niniejszej ksiazki i trzeba ja odłozyc do innej publikacji. Wolnosc ludzka w sensie pozytywnym, jako siła i godnosc jednostki, stanowiła w pewnych okresach i w niektorych grupach społecznych czynnik dominujacy; z grubsza biorac tak bylo w Anglii, Francji, Ameryce i w Niemczech, gdzie klasy srednie zwyciezyły ekonomicznie i politycznie przedstawicieli starego porzadku. W swojej walce o wolnosc pozytywna klasy srednie mogly powoływac sie na te strone protestantyzmu, ktora akcentowała człowiecza godnosc i autonomie, podczas gdy Kosciol katolicki sprzymierzał sie z grupami, ktore walczyły przeciw wyzwoleniu człowieka, aby zachowac swe przywileje.

W mysli filozoficznej ery nowozytnej rowniez odnajdujemy oba te aspekty wolności, nadal tak samo ze soba splecione, jak w doktrynach teologicznych reformacji. I tak dla Kanta i Hegla autonomia i wolnośc jednostki stanowia centralny postulat ich systemow, a przeciez obaj nakazuja jednośtce podporzadkowanie sie celom wszechwladnego panstwa. Filozofowie epoki rewolucji francuskiej, a po nich w dziewietnastym wieku Feuerbach, Marks, Stirner i Nietzsche znow bezkompromisowo glosili idee, ze jednostka nie moze byc przedmiotem sluzacym jakimkolwiek zewnetrznym celom poza jej wlasnym rozwojem i szcześciem. I znow reakcyjni filozofowie tego samego wieku jawnie domagali sie, aby jednostka podporzadkowala sie duchowym i swieckim autorytetom. Druga polowa dziewietnastego wieku i poczatek wieku dwudziestego sa szczytowym momentem tej walki o wolność ludzka w sensie pozytywnym. Biora w niej udzial nie tylko klasy średnie, ale dziala rowniez aktywnie klasa robotnicza, ktora walczy o swoje wlasne cele ekonomiczne a zarazem o ogolniejsze cele calej ludzkości.

Z wejsciem w faze monopolistyczna, do ktorej kapitalizm coraz szybciej zmierzal w ostatnich dziesiecioleciach, proporcja znaczenia obu nurtow zwiazanych z wolnościa ludzka jak gdyby ulegla zmianie. Czynniki prowadzace do oslabienia indywidualnego "ja" jednostki zyskaly na wadze, natomiast te, ktore mialy człowieka wzmocnic, straciły stosunkowo na znaczeniu. Wzrosło poczucie bezsiły i osamotnienia, wolność człowieka od wszelkich tradycyjnych wiezow stala sie jeszcze wyrazniejsza; podczas gdy szanse indywidualnych osiagnieć ekonomieznych zmalały. Człowiek czuje swe zagrozenie przez gigantyczne moce i sytuacja pod wieloma wzgledami przypomina wiek pietnasty i szesnasty.

Najwazniejszym czynnikiem tego procesu jest wzrastajaca sila monopolistycznego kapitalu. Koncentracja kapitalu (nie bogactw) w okreslonych sektorach naszego systemu ekonomicznego ograniczyła szanse sukcesu dla indywidualnej inicjatywy, odwagi i inteligencji. Tam gdzie zwyciezył monopolistyczny kapital, ekonomiczna niezaleznosc wielu ludzi zostala unicestwiona. Dla tych, ktorzy nie przestali walczyc, szczegolnie dla spornego odlamu klas srednich, walka przybiera charakter bitwy o tak nierownych szansach, ze zaufanie do osobistej inicjatywy i odwagi zmieniło sie w poczucie beznadziejności i bezsiły. Nieliczna grupa roztacza olbrzymia, aczkolwiek tajemna władze nad całym społeczenstwem, ktorego los zalezy w duzej mierze od jej decyzji. Inflacja w Niemczech w 1923 roku czy amerykanski krach w 1929 spotegowały uczucie niepewności, wielu ludzi pozbawiły nadziei wybicia sie o własnych silach i odebrały im wiare w nieograniczone mozliwości sukcesu.

Maly i sredni przedsiebiorca, zagrozony wszechwladna potega wielkiego kapitalu, moze swietnie w dalszym ciagu prosperowac zachowujac swa niezaleznosc, ale wiszaca nad nim

grozba wzmogla jego uczucie niepewności i niemocy w nie znanym dotad stopniu. W walce przeciw monopolistycznej konkurencji sam rzuca swa stawke w grze przeciw gigantom, podczas gdy dotad zwykl walczyc z rownymi. Ale i psychologiczna sytuacja tych niezaleznych przedsiebiorcow, ktorym rozwoj nowoczesnego przemyslu przyniosl nowe funkcje ekonomiczne, rozni sie od sytuacji dawnych niezaleznych ludzi interesu. Ukazmy te roznice na przykladzie niezaleznego przedsiebiorcy, ktorego wymienia sie czasem jako przyklad istnienia i rozwoju nowego typu klasy sredniej: własciciela stacji benzynowej. Wielu z nich jest ekonomicznie niezaleznych. Posiadaja wlasny interes, podobnie jak to było z wlascicielem sklepu towarow mieszanych albo krawcem szyjącym meskie garnitury. Jakaz jednak ogromna roznica miedzy starym a nowym typem niezaleznego przedsiebiorcy. Własciciel sklepu kolonialnego musial posiadac niemalo umiejetnosci i bieglosci. Mial do dyspozycji licznych hurtownikow, u ktorych kupowal, i mogl wybierac miedzy nimi, zamawiajac to, co mu najbardziej odpowiadalo pod wzgledem ceny i jakości; miał licznych pojedynczych klientow, ktorych upodobania musiał znac, ktorym musiał doradzac w kupnie, decydując o tym, czy moze lub nie moze udzielic im kredytu. Ogolnie biorac, rola przedsiebiorcy dawnego typu byla nie tylko niezalezna, lecz wymagala takze obrotności, zindywidualizowanych usług, wiedzy i aktywności. Tymczasem sytuacja własciciela stacji benzynowej jest zupelnie inna. Sprzedaje tylko jeden rodzaj towaru: olej i benzyne. Jego mozliwosc transakcji jest ograniczona przez koncerny naftowe. Mechanicznie powtarza wciaz te sama czynnosc nalewania benzyny i oleju. Mniejsze tu pole dla wykazania bieglosci, inicjatywy i indywidualnej aktywności niz u dawnego własciciela sklepu kolonialnego. Jego zysk wyznaczaja dwa czynniki: cena, jaka musi placic za benzyne i olej, oraz ilosc kierowcow, ktorzy zatrzymaja sie przy jego stacji. Oba czynniki zasadniczo wymykaja sie jego kontroli: sam pelni jedynie funkcje posrednika miedzy hurtownikiem a klientem. Psychologicznie niewielka roznice stanowi to, czy jest on pracownikiem koncernu, czy tez niezalenym przedsiebiorca; jest tylko kolkiem w ogromnej machinie dystrybucji.

Co sie tyczy nowej klasy sredniej, rekrutujacej sie z pracownikow w białych kolnierzykach, ktorych liczba wzrosła wraz z ekspansja wielkiego byznesu, jest rzecza jasna, ze ich pozycja rozni sie calkowicie od pozycji malego niezaleznego przedsiebiorcy starego typu. Mozna by dowodzic, ze choc nie sa juz oni niezalezni w sensie formalnym, to faktycznie maja rownie wielka, a nawet wieksza szanse rozwiniecia inicjatywy i inteligencji jako podstawy sukcesu niz dawny krawiec albo własciciel sklepu kolonialnego. W pewnym sensie jest to zgodne z prawda, chociaz trudno powiedziec, do jakiego stopnia. Psychologicznie jednak sytuacja pracownika umysłowego jest odmienna. Jest on czescia wielkiego mechanizmu ekonomicznego, ma prace wyspecjalizowana; toczac zazarta walke konkurencyjna z setkami podobnych do niego, zostanie bezlitosnie wyrzucony, jesli mu sie nie powiedzie. Krotko mowiac, jesli nawet jego szanse sukcesu sa czasem wieksze, to niewiele mu zostało z poczucia bezpieczenstwa i niezalezności dawnego przedsiebiorcy; i on bowiem został przekształcony w maly, a czasem wiekszy tryb maszyny, ktora narzuca mu tempo, nie podlega jego kontroli i calkowicie go przesłania.

Psychologiczne efekty ogromnej potegi wielkiego przedsiebiorstwa widac rowniez u robotnikow. Ongis, w malyin zakladzie pracy, robotnik znal osobiscie swego szefa i mogl ogarnac calosc przedsiebiorstwa; chociaz bywal najmowany i wyrzucany zgodnie z prawami rynku, miedzy nim a szefem i firma istniały jakies blizsze powiazania, dajace mu poczucie, ze stoi na twardym gruncie. Człowiek w zakladzie pracy zatrudniajacym tysiace robotnikow znajduje sie w sytuacji odmiennej. Szef stal sie postacia abstrakcyjna - robotnik nie widuje go nigdy; kierownictwo jest władza bezimienna, z ktora nie ma bezposredniego kontaktu i dla ktorej jako jednostka nie znaczy nic. Nadto przedsiebiorstwo osiagnelo takie rozmiary, ze oprocz waskiego wycinka zwiazanego z jego własna wyspecjalizowana praca robotnik nie moze go juz objac wzrokiem.

Sytuacje zrownowazyla do pewnego stopnia działalność zwiazkow zawodowych. Nie tylko poprawiły one polożenie ekonomiczne robotnika, lecz miały także wazny efekt psychologiczny, wzbudzajać w nim - przy zetknieciu z potegami, z ktorymi miał do czynienia - poczucie własnej siły i znaczenia. Niestety liczne zwiazki rozrosły sie same w olbrzymie organizacje, w ktorych zabrakło miejsca dla inicjatywy pojedynczych członkow. Robotnik placi wiec składki i od czasu do czasu głosuje, ale znow jest tylko malym trybem ogromnej maszyny. Tymczasem jest rzecza niezwykle wazna, by zwiazki opierały sie na czynnej wspołpracy wszystkich członkow tak zorganizowanej, aby kazdy członek mogł czynnie uczestniczyć w zyciu stowarzyszenia i czuł sie za wszystko odpowiedzlalny.

Jednostka niewiele znaczy w naszej epoce, nie tylko jako byznesmen, urzednik czy pracownik fizyczny, lecz rowniez jako klient. W ostatnich dziesiecioleciach rola klienta ulegla drastycznej przemianie. Klient, ktory wkraczał do sklepu nalezacego do samodzielnego kupca, mogł byc pewien, ze zostanie potraktowany z osobista atencja; dla własciciela sklepu nie było bynajmniej obojetne, co kupował; przyjmowano go jak jakas wazna osobistose, odgadywano jego zyczenia; sam fakt kupna przydawał mu uczucia wazności i godności. Jakze odmienne sa stosunki klienta z domem towarowym. Przytłoczony ogromem budynku, liczba personelu, nadmiarem wystawionego towaru, nabywca w zestawieniu z tym wszystkim czuje sie kims małym i mało waznym. Jako jednostka nie liczy sie dla domu towarowego. Jest dla niego tylko ktoryms z klientow. Dom nie chciałby go stracic, swiadczyłoby to bowiem, ze cos jest nie w porzadku. To z kolei znaczyłoby, ze sklep moze stracic i innych klientow z tych samych powodow. Jako klient abstrakcyjny cos znaczy; jako konkretny klient nie ma zadnego znaczenia. Nie ma nikogo, kto by cieszył sie na jego widok, nikogo nie obchodza specjalnie jego zyczenia. Akt kupna stał sie podobny do pojscia na poczte i kupowania znaczkow pocztowych.

Sytuacje te jeszcze bardziej podkreslaja nowoczesne metody reklamy. Handlowe rozmowki staroswieckiego kupca były w zasadzie rzeczowe. Znal swoj towar, znal potrzeby klienta, handlowal w oparciu o te wiedze. Prawde mowiac, te handlowe rozmowki, w ktorych, jak mogl, stosowal perswazje, nie były w pelni obiektywne. Aby jednak osiagnac cel, musial argumentowac raczej rzeczowo i racjonalnie. Inaczej rzecz sie ma z ogromna czescia nowoczesnej reklamy; nie przemawia ona do rozumu, lecz do emocji; podobnie jak kazdy inny rodzaj sugestii hipnotycznej, stara sie oddziaływac na swoje obiekty uczuciowo, by potem ujarzmic je intelektualnie. Ten typ reklamy korzysta z wszelkich możliwych srodkow dla wywarcia wrazenia na nabywcy: powtarzanie w kolko tej samej formuly; oddzialywanie za pomoca sugestywnego obrazu, przedstawiającego np. wytworna dame albo słynnego boksera palacych okreslony gatunek papierosow; wabienie klienta, a jednoczesnie oslabienie w nim krytycyzmu wizerunkiem ladnej dziewczyny z sex appeal'em; terroryzowanie go grozba niemilego zapachu lub nieswiezego oddechu albo, przeciwnie, podsycanie w nim marzen o rozstrzygającej zmianie w zyciu dzieki nabyciu okreslonej koszuli albo mydla. Wszystkie te metody sa z zasady irracjonalne i nie maja nic wspolnego z jakoscia towaru; tlumia i zabijaja zmysl krytyczny nabywcy dzialając jak narkotyk lub hipnoza. Dają co prawda nieco zadowolenia dzieki swej własciwosci wywolywania snow na jawie, podobnie jak czyni to film, ale rownoczesnie poteguja poczucie malosci i bezsily. W istocie rzeczy te metody usypiania zdolności krytycznego myslenia bardziej zagrazaja naszej demokracji anizeli bezpośrednie na nia ataki, sa bardziej niemoralne - z punktu widzenia integralności osoby ludzkiej - anizeli sprosna literatura, ktorej publikowanie zwyklismy karac. Organizacje konsumentow usilowaly przywrocie nabywcom zmysl krytyczny, godność i poczucie znaczenia, dzialając w kierunku zblizonym do ruchu zwiazkow zawodowych. Jak dotad jednak, nie wyszly one jeszcze poza skromne zaczatki.

Podobnie jak w sferze gospodarczej, sprawy wygladaja i w sferze polityki. We wczesnym okresie demokracji powstaly roznego rodzaju instytucje, w ktorych jednostka mogla konkretnie i czynnie uczestniczyc, glosujac za okreslona decyzja czy za okreslonym kandydatem na urzad. Znala zarowno owe sprawy, jak i kandydatow; akt glosowania, odbywajacy sie nieraz na zgromadzeniu calej ludnosci miasta, mial charakter konkretnego wyboru, w ktorym jednostka istotnie sie liczyla. Dzis glosujacy staje w obliczu olbrzymich partii, ktore sa rownie odlegle i przytlaczajace, jak olbrzymie organizacje przemyslowe. Zalozenia programowe sa skomplikowane, a rozmaite sposoby ich zaciemniania jeszcze bardziej je komplikuja. Wyborca moze w okresie wyborow ujrzec na krotko swego kandydata, od czasu jednak radia nie ma szans przygladania mu sie zbyt czesto, tracac w ten sposob jeden z ostatnich srodkow jego oceny. Prawda, machiny partyjne ofiarowuja glosujacemu wybor miedzy dwoma albo trzema kandydatami; ale kandydaci ci nie pochodza z jego wyboru, on i oni niewiele wiedza o sobie, a ich stosunek wzajemny jest rownie abstrakcyjny, jak abstrakcyjna stala sie wiekszosc innych stosunkow.

Metody propagandy politycznej, podobnie jak wplyw reklamy na kupujacego, zmierzaja do wzmozenia uczucia znikomości indywidualnego wyborcy. Powtarzanie sloganow i akcentowanie czynnikow nie nie majacych wspolnego ze sprawa paralizuja jego zmysl krytyczny. Jasne i racjonalne przemawianie do intelektu bywa raczej wyjatkiem anizeli regula w propagandzie politycznej - nawet w krajach demokratycznych. W konfrontacji z potega i wielkościa partii, szczegolnie podkreslanych w propagandzie, indywidualny wyborca musi nieodparcie czuc swa znikomośc.

Wszystko to nie znaczy, ze reklama i propaganda polityczna otwarcie glosza niewaznosc jednostki. Wrecz przeciwnie; schlebiaja jej, nadajac jej pozor osoby waznej i udajac, ze apeluja do jej krytycznego osadu i umiejetnosci rozeznania. Ale pozory te sluza glownie uspieniu podejrzen jednostki i wmowieniu w nia, ze sama podejmuje swe decyzje. Nie musze zaznaczac, ze propaganda, o ktorej mowa, nie jest calkowicie irracjonalna i ze istnieje roznica w wadze racjonalnych czynnikow propagandy roznych partii i kandydatow.

Do dalszego wzrostu bezsilności jednostki przyczynily sie inne jeszcze czynniki. Arena gospodarki i polityki skomplikowala sie i stala sie bardziej rozlegla, jednostka zatracila zdolnośc orientowania sie w niej. Wzrosło także zagrozenie jednostki. Strukturalne bezrobocie wielu milionow ludzi wzmogło poczucie niepewności. Jakkolwiek pomoć dla bezrobotnych ze środkow publicznych sprawila wiele dla przeciwdzialania nie tylko ekonomicznym, lecz także psychologicznym skutkom bezrobocia, pozostaje faktem, ze dla olbrzymiej wiekszości ludzi brzemie bezrobocia jest psychicznie bardzo cieżkie do zniesienia i strach przed utrata pracy rzuca cien na cale ich zycie. Dla wielu ludzi miec prace - obojetne jaka - wydaje sie być wszystkim, czego moga zadać od zycia i za co powinni być wdzieczni. Bezrobocie wzmogło także strach przed starościa. W wielu zawodach pozadani sa tylko młodzi, chocby i niedoświadczeni, ktorych mozna jeszcze przystosować, tj. bez trudu przerobić na takie kolka maszyny, jakich wymaga dany układ.

Grozba wojny przyczynila sie rowniez do wzmozenia uczucia bezsilnosci jednostki. Oczywiscie i w dziewietnastym wieku toczono wojny. Lecz od czasu ostatniej wojny mozliwosci zniszczenia wzrosły tak straszliwie, a krag ludzi bezposrednio zagrozonych tak sie rozszerzyl, ogarniajac wszystkich bez wyjatku, ze grozba wojny stala sie zmora, ktora rzucila cien na zycie jednostki i spotegowala jej strach i poczucie bezsilnosci, chocby nawet ludzie nie zdawali sobie z tego sprawy az do chwili wciagniecia calego narodu w wojne.

Ogolny styl epoki odpowiada naszkicowanemu przeze mnie obrazowi. Ogrom miast, w ktorych człowiek sie gubi, budowle wysokie jak gory, bezustanne bombardowanie dzwiekami radia,

wielkie naglowki, ktore zmieniaja sie trzy razy dziennie uniemozliwiajac wybor rzeczy naprawde waznych, widowiska, w ktorych setka dziewczat z precyzja zegarka demonstruje zdolnosc wyeliminowania indywidualnosci i funkcjonowania jak potezna a sprawna maszyna, bijacy rytm jazzu - wszystko to i wiele innych zjawisk stanowi odbicie systemu, gdzie jednostka staje twarza w twarz z bezmiernym ogromem, wobec ktorego jest tylko drobna czastka. Jedyne, co moze zrobic, to wpasc w rytm, podobnie jak maszerujacy zolnierz albo jak robotnik przy tasmie. Moze dzialac - ale poczucie niezalezności i znaczenia gdzies przepadlo.

Popularnosc filmow o Mickey Mouse swiadczy wymownie o tym, jak dalece przecietnego Amerykanina przenika to poczucie leku i braku znaczenia. Powtarza sie tam zawsze jeden temat w wielu wariantach: ktos bardzo malutlki bywa przesladowany i zagrozony przez kogos bardzo poteznego, grozacego malemu zabiciem lub pozarciem. Malenstwo ucieka i na koniec udaje mu sie wydostac z opresji albo nawet dac lupnia przesladowcy. Publicznosc nie bylaby sklonna ogladac bez konca roznych odmian tego samego tematu, gdyby nie dotykal on czegos bardzo zblizonego do jej przezyc emocjonalnych. Mala istotka zagrozona przez poteznego i zlego nieprzyjaciela jest najwidoczniej sam widz; moze to tak odbierac i moze sie z ta sytuacja identyfikowac. Ale, ma sie rozumiec, gdyby nie bylo happy end'u, rzecz nie bylaby tak atrakcyjna; wlasnie dzieki niemu widz, przezywajac wszystkie swe leki i odczuwajac swoja znikomosc, doznaje na koniec milego wrazenia, ze mimo wszystko uratuje sie, a nawet pokona silniejszego. Jednak - i to jest znamienna i smutna strona happy end'u - ocalenie polega najczesciej na umiejetnosci ucieczki i na nieprzewidzianych wydarzeniach, ktore udaremniaja potworowi schwytanie ofiary.

Polozenie, w jakim w naszych czasach znajduje sie jednostka, przewidzieli juz wizjonerzy dziewietnastego wieku. Kierkegaard opisuje bezradna istote rozdarta i udreczona zwatpieniem, przepelniona uczuciem osamotnienia i znikomosci. Nietzsche daje swa wizje nadejscia nihilizmu, zrealizowanego pozniej przez hitleryzm, i kresli wizerunek nadczlowieka bedacego zaprzeczeniem nic nie znaczacej, pozbawionej orientacji jednostki, ktora znal w rzeczywistosci. Motyw bezsilnosci czlowieka znalazl najtrafniejszy wyraz w dziele Franza Kafki. W Zamku opisuje on czlowieka pragnacego zetknac sie z tajemniczymi mieszkancami zamku; maja oni mu rzekomo powiedziec, co ma robic, i wskazac mu jego miejsce na ziemi. Cale zycie tego czlowieka schodzi na oblednym wysilku nawiazania tego kontaktu. Nie uda mu sie to nigdy i pozostanie sam, z uczuciem kompletnej pustki i bezradnosci.

Uczucie izolacji i bezsily szczegolnie pieknie opisal Julian Green w następujących słowach:

Wiedzialem, ze znaczymy niewiele w porownaniu z wszechswiatem, wiedzialem, ze jestesmy niczym; lecz to, ze jestesmy czyms tak niezmiernie malym, wydaje sie nas zarazem przytlaczac i uspokajac. Te liczby, te wymiary przekraczajace zasieg mysli ludzkiej przygniataja nas calkowicie. Czy nie istnieje nic, do czego moglibysmy przylgnac? Posrod chaosu zludzen, w ktore rzucamy sie glowa naprzod, ostaje sie tylko jedna prawda, a jest nia - milosc. Wszystko inne jest nicoscia, pustka. Zagladamy w olbrzymia, ciemna otchlan. I strach nas ogarnia7. Przecietny, normalny człowiek nie doswiadcza jednak tego ostrego poczucia izolacji i niemocy, jakiemu daja wyraz wspomniani pisarze i ktore odczuwa wielu tzw. neurotykow. Zanadto by go to przerazalo. Kryje to przed nim codzienna rutyna jego zajec, oparcie i uznanie czerpane z prywatnych albo społecznych powiazan, sukces w interesach, rozne rozrywki, zabawa, nawiazywanie znajomości, odwiedzanie itp. Lecz nawolywanie sie w ciemności nie przynosi swiatla. Osamotnienie, strach, przerazenie trwaja; ludzie nie moga tego znosic wiecznie. Nie moga dzwigac wciaz brzemienia wolności od; jezeli nie moga przejsc od wolności negatywnej do pozytywnej, musza sprobowac calkowicie uciec od wolności. Podporzadkowanie sie wodzowi, jak to sie stalo w krajach faszystowskich, i przymusowa konformizacja, jaka obowiazuje w naszej własnej demokracji - oto głowne dzis społeczne szlaki tej ucieczki. Nim

przystapimy do opisu tych dwoch społecznych modeli ucieczki, pragnalbym naklonic czytelnika, aby rozpatrzyl wraz ze mna ich zlozone mechanizmy psychologiczne. Omowilismy juz niektore z nich w poprzednich rozdzialach; aby jednak w pelni pojac psychologiczny sens faszyzmu i zautomatyzowanie człowieka w nowoczesnej demokracji, trzeba rozumiec psychologiczne zjawiska nie tylko w ogolnym zarysie, lecz w szczegolowej i konkretnej dynamice ich dzialania. Moze sie to wydawac dygresja; faktycznie jest nieodlaczna czescia calej naszej rozprawy. I tak jak nie mozna nalezycie rozumiec problemow psychologicznych bez ich społecznego i kulturowego tla, podobnie nie mozna rozumiec zjawisk społecznych bez znajomości mechanizmow psychologicznych lezacych u ich podloza. W nastepnym rozdziale sprobujemy zanalizowac owe mechanizmy, ujawnic, co sie dzieje w jednostce, ukazac, jak starajac sie uciec przed samotnościa i bezsila, godzimy sie wyrzec naszego indywidualnego "ja" badz to podporzadkowujac sie nowym formom autorytetu, badz to upodabniajac sie do obowiazujących wzorow.

## 5. Mechanizmy ucieczki.

-----

Doprowadzilismy nasze rozwazania do doby obecnej i zamierzamy przystapic teraz do omowienia psychologicznego sensu faszyzmu oraz znaczenia wolności zarowno w systemach autorytarnych, jak i w naszej własnej demokracji. Skoro jednak słuszność calej argumentacji zależy od trafności naszych psychologicznych przesłanek, niezbedne wydaje sie przerwanie ogolnego toku wywodow i poświecenie jednego rozdziału bardziej szczegolowym i konkretnym rozwazaniom na temat wspomnianych psychologicznych mechanizmow, o ktorych bedzie mowa dalej. Przesłanki te wymagaja dokładnego rozpatrzenia, poniewaz opieraja sie na koncepcji sił nieswiadomych i sposobu, w jaki przejawiaja sie one w procesie racjonalizacji oraz w rysach charakteru; koncepcji, ktora wielu czytelnikom wyda sie jesli nie obca, to przynajmniej zasługująca na wyjasnienie.

W niniejszym rozdziale celowo powoluje sie na psychologie indywidualna i na obserwacje, ktore poczyniono w drobiazgowych badaniach z zastosowaniem procedury psychoanalitycznej. Wprawdzie psychoanaliza nie osiagnela idealu, do jakiego w ciagu wielu lat dazyla psychologia akademicka, tj. maksymalnego przyblizenia do eksperymentalnych metod nauk przyrodniczych, niemniej jest to metoda callkowicie empiryczna, oparta na starannej obserwacji nie cenzurowanych mysli, snow i fantazji jednostki. Jedynie psychologia poslugujaca sie koncepcja sil nieswiadowych moze wnikac w gaszcz racjonalizacji, z ktorymi sie stykamy, ilekroc przychodzi nam analizowac jednostke lub cala kulture. Jesli tylko zdecydujemy sie wyrzec pogladu, ze motywy, ktorymi ludzie powoduja sie w swym mniemaniu, sa koniecznie tymi, ktore rzeczywiscie kaza im dzialac, czuc i myslec - od razu znika caly szereg problemow pozornie nierozwiazalnych.

Niejeden czytelnik zada pytanie, czy wiedza zdobyta dzieki obserwacji jednostek pomaga do psychologicznego zrozumienia grup. Nasza odpowiedzia na to pytanie jest stanowcze potwierdzenie. Kazda grupa sklada sie z jednostek i tylko z jednostek, stad tez mechanizmy psychologiczne, ktorych funkcjonowanie stwierdzamy w grupie, moga byc tylko mechanizmami dzialajacymi w jednostkach. Biorac psychologie indywidualna za punkt wyjscia do zrozumienia psychologii spolecznej, czynimy cos, co mozna przyrownac do badania jakiegos przedmiotu pod mikroskopem. Umozliwia nam to bowiem poznanie waznych szczegolow owych mechanizmow psychologicznych, ktorych funkcjonowanie poznalismy w szerszej skali w procesach spolecznych. Gdybysmy zatem naszej analizy zjawisk psychospolecznych nie oparli na szczegolowym badaniu zachowan jednostkowych, stracilaby ona charakter empiryczny, a tym samym swoja waznosc.

Ale przyjmujac, ze badania zachowan indywidualnych maja tak wielka wage, mozna by zadac sobie pytanie, czy badanie osob uchodzacych powszechnie za neurotykow moze byc przydatne w rozwazaniu zagadnien psychologii spolecznej. I tym razem musi sie chyba odpowiedziec twierdzaco. Zjawiska obserwowane u neurotykow nie roznia sie zasadniczo od tych, ktore dostrzegamy u osob normalnych. Sa tylko bardziej uwydatnione, wyrazistsze i czesto latwiej dostepne swiadomosci neurotyka anizeli swiadomosci osoby normalnej, ktora trudno przez to byloby uczynic przedmiotem badania.

Aby to lepiej wyjasnic, wydaje sie rzecza pozyteczna rozpatrzyc znaczenie pojec neurotyczny i normalny czy zdrowy.

Termin normalny lub zdrowy da sie zdefiniowac w dwojaki sposob. Po pierwsze, z punktu widzenia funkcjonowania spoleczenstwa, mozna kogos nazwac normalnym lub zdrowym, jesli jest zdolny spelniac role spoleczna, ktora mu w danym spoleczenstwie przypada. Mowiac konkretniej, znaczy to, ze jest zdolny pracowac tak, jak sie tego w danym spoleczenstwie wymaga, a dalej, ze jest zdolny uczestniczyc w reprodukowaniu spoleczenstwa, tj. moze zalozyc rodzine. Po drugie, z punktu widzenia jednostki, przez zdrowie albo stan normalny rozumiemy optimum jej rozkwitu i szczescia.

Gdyby struktura danego społeczenstwa dawala jednostce optymalna szanse indywidualnego szczescia, oba punkty widzenia byłyby zgodne. Nie jest tak jednak w wiekszosci znanych nam społeczenstw, nie wyłaczajac naszego. Chociaz bowiem w roznym stopniu sprzyjaja one rozwojowi człowieka, to jednak zawsze zachodzi sprzecznosc miedzy dazeniem do sprawnego funkcjonowania społeczenstwa a pełnym rozwojem jednostki. Fakt ten zmusza do ostrego rozroznienia miedzy obiema koncepcjami zdrowia. Pierwsza z nich rzadza koniecznosci społeczne, druga wartosci i normy, wyrazajace sens jednostkowego istnienia.

Owo rozroznienie bywa niestety czesto lekcewazone. Wiekszosc psychiatrow uwaza strukture swego własnego społeczenstwa za rzecz tak oczywista, ze osoba niezbyt dobrze do niej przystosowana bywa przez nich okreslana jako mniej wartosciowa. Z drugiej strony osoba dobrze przystosowana uchodzi za bardziej wartosciowa wedlug kryteriow oceny ludzkich wartosci. Rozumiejac natomiast dwojako pojecia normalny i neurotyczny dochodzimy do wniosku, ze osoba, ktora jest normalna w sensie dobrego przystosowania, jest czesto mniej zdrowa niz neurotyk wedlug kryterium ludzkich wartosci. Czesto bywa ona dobrze przystosowana tylko kosztem ustepstw ze swojego "ja", poczynionych po to, by stac sie w mniejszym lub wiekszym stopniu kims zgodnym z tym, czego sie - w jej mniemaniu - od niej oczekuje. Cala prawdziwa indywidualnośc i spontaniczność może sie wtedy zatracić. Z drugiej strony neurotyka mozna scharakteryzowac jako kogos, kto nie jest gotow poddac sie calkowicie w bitwie o własne "ja". Prawda, ta proba zachowania swego indywidualnego "ja" nie udala sie i zamiast tworczo to "ja" wyrazac, szuka on ratunku w zachowaniach neurotycznych i w ucieczce w swiat fantazji. Niemniej, z punktu widzenia wartości ludzkich, neurotyk jest mniej ulomny niz owa normalna osoba, ktora do cna zatracila swoja indywidualnosc. Zbyteczne dodawac, ze bywaja osoby, ktore nie sa neurotykami, a mimo to nie roztopiły swojej indywidualności w procesie przystosowania. Wydaje nam sie jednak, ze pietno neurotyka jest nieuzasadnione i nieusprawiedliwione w wypadku, kiedy jedynie mamy na mysli neurotyka w sensie jego spolecznej sprawności.

W tym ostatnim znaczeniu termin neurotyczny nie daje sie zastosowac wobec calego spoleczenstwa, jako ze nie mogloby ono istniec, gdyby nie funkcjonowanie spoleczne jego czlonkow. Z drugiej strony, z punktu widzenia ludzkich wartosci, mozna by spoleczenstwo jakies nazwac neurotycznym ze wzgledu na deformowanie rozwoju indywidualnosci jego czlonkow. Poniewaz jednak terminu neurotyczny uzywa sie czesto dla oznaczania zlego

funkcjonowania spolecznego, wolalbym, abysmy w odniesieniu do spoleczenstwa nie uzywali tego termninu, ale mowili raczej o spoleczenstwie wrogim wobec ludzkiego szczescia i samourzeczywistnienia.

Mechanizmy, ktorymi zajmiemy sie w tym rozdziale - to mechanizmy ucieczki wyniklej z poczucia niepewności odosobnionej jednostki.

Z chwila kiedy ulegaja zerwaniu pierwotne wiezy zapewniajace jednostce bezpieczenstwo, kiedy staje ona wobec swiata zewnetrznego jako istnienie zupelnie oddzielne, otwieraja sie przed nia dwie drogi, na ktorych moze pokonac ow nieznosny stan bezsilności i osamotnienia. Jedna z drog moze dazyc ku wolności pozytywnej , dobrowolnie laczac sie ze swiatem poprzez milose i prace, przez autentyczna ekspresje swych emocjonalnych, zmyslowych i intelektualnych dyspozycji; w ten sposob człowiek moze zjednoczyc sie znowu z ludzmi, przyroda i samym soba, nie rezygnując z niezalezności i integralności swego indywidualnego "ja". Drugim wyjsciem bedzie cofniecie sie, rezygnacja z wolności i proba przezwyciezenia samotności przez zasypanie szczeliny, jaka sie utworzyła miedzy indywidualnym "ja" a swiatem. Na tej drodze człowiek nie zjednoczy sie juz nigdy ze swiatem, tak jak to było, zanim wylonil sie jako jednostka; fakt odseparowania jest bowiem nieodwracalny; jest to tylko ucieczka przed sytuacja nie do zniesienia, ktora by uniemozliwila zycie, gdyby miala trwac nadal. Dlatego tez ten rodzaj ucieczki ma charakter wewnetrznego przymusu, podobnie jak kazda paniczna ucieczka przed grozba; oznacza takze w mniejszym lub wiekszym stopniu rezygnacje z indywidualnosci i nienaruszalnosci "ja". Tak wiec rozwiazanie to nie prowadzi ani do szczescia, ani do wolności pozytywnej; w zasadzie to wlasnie rozwiazanie znalezc można we wszystkich zjawiskach neurotycznych: usmierza uporczywe leki i ulatwia zycie powstrzymujac uczucie paniki, ale nie rozwiazuje podstawowego problemu; placi sie za nie zyciem, sprowadzonym jedynie do automatycznych albo przymusowych czynności. Niektore z tych mechanizmow ucieczki maja stosunkowo niewielkie znaczenie społeczne, zauwazalne sa tylko u jednostek cierpiacych na powazne zaburzenia umyslowe i psychiczne. W niniejszym rozdziale omowie tylko mechanizmy o znaczeniu kulturowym; ich zrozumienie jest niezbedna przeslanka do psychologicznej analizy zjawisk społecznych, ktorymi zajmiemy sie w nastepnych rozdzialach; z jednej strony systemu faszystowskiego, z drugiej - nowoczesnej demokracji1.

Autorytaryzm.

Destruktywnosc.

Mechaniczny konformizm.

## 5.1. Autorytaryzm.

-----

Pierwszym mechanizmem ucieczki od wolności, ktorym sie zajme, jest tendencja do rezygnacji z niezalezności swego indywidualnego "ja" i wtopienie sie w kogos albo w cos znajdujacego sie na zewnatrz, aby na tej drodze uzyskac sile, ktorej brak sie odczuwa samemu. Wyrazajac to inaczej, idzie o szukanie nowych, wtornych wiezow jako zastepstwa utraconej wiezi pierwotnej.

Najbardziej wyraziste postaci tego mechanizmu ujawniaja sie w dazeniu do podporzadkowania sie i do dominacji albo mowiac inaczej - w daznosciach masochistycznych i sadystycznych, ktore spotyka sie u osob normalnych i neurotykow, oczywiscie w odpowiednio roznym stopniu. Najpierw opiszemy te tendencje, po czym sprobujemy dowiesc, ze obie sa ucieczka od nieznosnego uczucia samotności.

Najczestsze formy, w jakich przejawiaja sie sklonności masochistyczne, to uczucia nizszości,

niemocy, znikomosci jednostki. Badanie osobnikow nimi dotknietych wskazuje, ze co prawda swiadomie skarza sie oni na owe uczucia i chca sie ich pozbyc, podswiadomie jednak jakas sila wewnetrzna kaze im czuc sie kims gorszym i bez znaczenia. Uczucia te sa czyms wiecej anizeli uswiadomieniem sobie swoich faktycznych wad i slabosci (choc zwykle bywaja tak wlasnie przedstawiane); osobnicy tacy przejawiaja bowiem tendencje do ponizania i pomniejszania siebie oraz niezdolnosc do panowania nad czymkolwiek. Niemal zawsze wystepuje u tych ludzi znamienna zaleznosc od sil zewnetrznych, innych osob, instytucji, natury: Nieskorzy upierac sie przy wlasnych sprawach, nie robia tego, na co maja ochote, lecz poddaja sie faktycznym albo rzekomym nakazom owych zewnetrznych sil. Czesto sa zupelnie niezdolni doswiadczyc uczucia: ja chce albo ja jestem. Zycie odbieraja w calosci jako cos przygniatajacego i poteznego, co wymyka sie ich wladzy i kontroli.

W bardziej skrajnych wypadkach - a bywa ich niemalo - obok sklonnosci do umniejszania siebie i podporzadkowania sie silom zewnetrznym napotykamy tendencje do zadawania sobie samemu krzywdy i cierpienia.

Moze ona przybierac rozne formy. Spotyka sie ludzi, ktorzy lubuja sie w samooskarzaniu i samokrytyce w stopniu nieosiagalnym nawet dla ich najzawzietszych wrogow. Bywaja inni, co obserwujemy na przyklad w przypadku nerwicy natrectw, majacy sklonnosc do torturowania samych siebie przy pomocy narzuconych sobie rytualow i mysli. W innym jeszcze typie osobowości neurotycznej napotykamy tesknote za choroba, swiadome albo nieswiadome wyczekiwanie na chorobe, jak gdyby byl to dar bogow. Nieraz osoby te powoduja wypadki, ktore nie bylyby sie wydarzyly, gdyby nie nieswiadoma tendencja do ich sprowokowania. Tendencje zwrocone przeciw samemu sobie przybieraja czesto jeszcze mnniej jawne, mniej dramatyczne formy. Istnieja na przyklad osoby niezdolne odpowiedziec na egzaminie na zadane pytania, choc w toku egzaminu i potem doskonale znaja odpowiedz. Jeszcze inni wypowiadaja slowa, ktorymi sobie zrazaja drogie im osoby lub zwierzchnikow, chociaz faktycznie sa do nich przyjaznie usposobieni i nie mieli zamiaru nic takiego im powiedziec; robi to wrazenie, jak gdyby sluchali rad udzielanych im przez wrogow, aby wlasnym zachowaniem jak najbardziej sobie zaszkodzic.

Sklonnosci masochistyczne bywaja czesto traktowane jako calkowicie patologiczne albo irracjonalne. Czesciej jednak uzasadnia sie je racjonalnie. Masochistyczna zaleznosc uchodzi za milosc albo wiernosc, poczucie nizszosci - za adekwatny wyraz rzeczywistych ulomnosci, a cierpienie - za wylaczny rezultat nie dających sie zmienic okolicznosci.

Ten sam rodzaj charakteru obok sklonnosci masochistycznych przejawia z reguly calkowite ich przeciwienstwo, mianowicie sklonnosci sadystyczne. Roznia sie one nasileniem, sa mniej lub bardziej uswiadamiane, a jednak nigdy ich nie brakuje. Znamy trzy rodzaje sklonnosci sadystycznych, mnniej lub bardziej ze soba splecionych. Pierwszy polega na uzaleznianiu innych od siebie, by miec nad nimi absolutna i nieograniczona władze, by uczynic z nich tylko narzedzie i ugniatac ich jak gline w reku garncarza. Drugi wypływa z wewnetrznego pragnienia, aby nie tylko rzadzic bezwzglednie innymi, lecz ich eksploatowac, wykorzystywac, okradac, patroszyc i - ze sie tak wyraze - wysysac z nich wszystko, co jadalne. Pragnienie takie moze odnosic sie zarowno do rzeczy materialnych, jak i niematerialnych, na przykład uczuc lub intelektu danej osoby. Trzeci rodzaj sklonnosci sadystycznych to chec zadawania innym bolu albo ogładania ich cierpien. Moga to byc cierpienia fizyczne, czesciej jednak sa duchowe. Idzie tu o krzywdzenie czynne, ponizanie, wprawianie drugich w zaklopotanie albo ogładanie ich w ponizajacej czy klopotliwej sytuacji.

Sadystyczne sklonności sa zazwyczaj, ze zrozumialych powodow, mniej uswiadamiane i bardziej racjonalizowane anizeli mniej szkodliwe społecznie sklonności masochistyczne.

Czesto sa zupelnie zamaskowane wystepujacym jako swoista reakcja nadmiarem dobroci lub zainteresowania dla innych. A oto niektore z najczesciej spotykanych racjonalizacji :

Panuje nad toba, poniewaz wiem, co jest dobre dla ciebie, a ty we wlasnym interesie powinienes sluchac mnie bez oporu.

Albo:

Jestem tak nadzwyczajny i jedyny w swym rodzaju, i mam prawo oczekiwac, aby inni byli mi posluszni.

Inna racjonalizacja czesto ukrywajaca chec wyzysku:

Tyle dla ciebie zrobilem, ze mam teraz prawo zabrac ci, co tylko zechce.

Bardziej agresywny rodzaj sadystycznych impulsow znajduje najczesciej dwojaka postac racjonalizacji:

Zostalem skrzywdzony przez innych i moja chec zadawania im cierpienia jest tylko odplata. Albo:

Uderzajac pierwszy, bronie siebie albo moich przyjaciol przed grozaca im krzywda. Istnieje pewien czynnik w stosunku sadysty do przedmiotu jego dzialania, ktory czesto bywa pomijany i dlatego zasługuje tu na specjalne podkreslenie: jest nim zaleznosc sadysty od przedmiotu jego sadyzmu.

Jest oczywiste, ze zalezność taka zachodzi u masochisty; po sadyście natomiast oczekujemy czegos wrecz odwrotnego: wydaje sie on nam tak silny i władczy, a przedmiot jego sadyzmu tak slaby i ulegly, ze trudno wyobrazic sobie owego silnego w roli zaleznego od ulegającej mu osoby. A jednak blizsza analiza wykazuje, ze jest tak naprawde. Sadysta potrzebuje osoby, ktora wlada; skoro jego wlasne poczucie sily polega na tym, iz jest czyims panem, osoba taka jest dlan nieodzowna. Zalezność może być calkiem nieuswiadomiona. I tak, na przyklad, maz traktuje zone z nieopisanymn sadyzmem powtarzajac ustawicznie, ze moze ona w kazdej chwili opuscic dom i ze on bedzie z tego rad. Czesto zona bedzie tak sterroryzowana, ze nie odwazy sie odejsc; w ten sposob oboje beda nadal wierzyli, ze to, co maz powiedzial, jest prawda. Lecz jesli tylko zona zdobedzie sie na odwage, by oswiadczyc mezowi, ze zamierza go opuscic, wowczas moze wydarzyc sie cos zgola dla obojga nieoczekiwanego; oto maz wpadnie w rozpacz, zalamie sie i bedzie ja blagal, by go nie porzucala; powie, ze nie moze bez niej zyc, ze bardzo ja kocha itp. Zazwyczaj zona, w ogole nie majaca odwagi obstawac przy swoim, sklonna bedzie uwierzyc, zmieni decyzje i zostanie. W tym momencie zabawa zaczyna sie od nowa. On znowu zachowuje sie jak poprzednio, ona stwierdza, ze nie sposob z nim wytrzymac, nowy wybuch, nowe zalamanie sie, i tak dalej, bez konca.

Istnieja miliony malzenstw i innych zwiazkow osobowych, w ktorych cykl ten raz po raz sie powtarza, a magiczny krag nigdy nie zostaje przerwany. Czyzby on klamal mowiac, ze kocha ja do tego stopnia, iz nie moze zyc bez niej? Jesli chodzi o milosc, wszystko zalezy od tego, co to slowo znaczy. Jesli zas idzie o jego zapewnienie, ze nie moze bez niej zyc, jest to oczywiscie nie doslownie - niewatpliwie prawda. Nie moze zyc bez niej - albo przynajmniej bez kogos, w kim wyczuwa bezwolne narzedzie w swoich rekach. Ale gdy w opisanym przypadku uczucie milosci ujawnia sie dopiero wtedy, kiedy stosunek grozi zerwaniem, w wielu innych wypadkach osobnik sadystyczny zupelnie jawnie kocha tych, nad ktorymi czuje swa przewage. Czy to bedzie zona, dziecko, asystent, kelner czy zebrak uliczny, doznaje on uczucia milosci, a nawet wdzieczności dla wszystkich tych przedmiotow swej dominacji. Może myslec, ze pragnie dominowac nad ich zyciem, własnie dlatego, ze tak bardzo ich kocha. Faktycznie kocha ich, bo dominuje nad nimi. Przekupuje ich materialnie, pochwalami, zapewnieniami o milosci, popisywaniem sie dowcipem i blyskotliwoscia albo okazywaniem zainteresowania. Gotow dac im wszystko - wszystko z wyjatkiem jednego: prawa do wolności i niezalezności. Uklady takie mozna szczegolnie czesto odnalezc w stosunku rodzicow do dzieci. Postawa dominacji - i posiadania - bywa tu czesto ukrywana pod plaszczykiem tego, co wydaje sie naturalnym zainteresowaniem lub potrzeba roztaczania opieki nad dzieckiem. Dziecko wstawia

sie do zlotej, klatki w ktorej moze miec wszystko pod warunkiem, ze nie zechce z niej wyjsc. Rezultatem tego jest czesto gleboki strach przed miloscia u dziecka, kiedy juz podrosnie; bowiem milosc kojarzy sie dlan z uwiezieniem i odcieciem od poszukiwania wlasnych drog wolności.

Sadyzm zdawał sie wielu obserwatorom mniejsza zagadka anizeli masochizm. To, ze ktos chciał skrzywdzie drugich albo władac nimi, wydawało sie jesli nie czyms dobrym, to w kazdym razie zupelnie naturalnym. Hobbes zakładał jako ogolna skłonność wszystkich ludzi istnienie stalego i nie znajacego spoczynku pragnienia coraz to wiekszej mocy ktore ustaje dopiero ze smiercia. Pozadanie władzy nie ma w jego pojeciu jakichs własnośći diabolicznych, lecz jest całkowicie racjonalnym skutkiem ludzkiego pragnienia przyjemnośći i bezpieczenstwa. Od Hobbesa az po Hitlera (ktory potrzebe dominacji traktuje jako logiczny rezultat biologicznie uwarunkowanej walki o byt pomiedzy najlepszymi) zadze władzy uwazano za cześć natury ludzkiej, a zatem za cos oczywistego, co nie wymaga zadnego dodatkowego usprawiedliwienia. Natomiast daznośći masochistyczne, tendencje skierowane przeciw sobie samemu, wydaja sie zagadka. Jak zrozumieć fakt, ze ludzie nie tylko pragna umniejszać się, osłabiać i krzywdzić, ale nawet sprawia im to przyjemność? Czyz zjawisko masochizmu nie zaprzecza calemu obrazowi ludzkiej psychiki, zwroconej jakoby ku przyjemnośći i samozachowaniu? Jak wytłumaczyć, ze niektorych ludzi pociaga bol i cierpienie, ze skłonni sa ściagnać na siebie to, czego my tak starannie unikamy?

Istnieje jednak zjawisko, swiadczace o tym, ze cierpienie i slabosc moga byc celami ludzkich dazen; jest nim perwersja masochistyczna. Spotykamy tu ludzi, ktorzy calkiem swiadomie chca cierpiec w taki czy inny sposob i ktorym sprawia to przyjemnosc. W perwersji masochistycznej osobnik odczuwa podniecenie seksualne doswiadczajac bolu zadanego mu przez druga osobe. Lecz nie jest to jedyna forma perwersji masochistycznej. Czesto nie szuka sie cierpien, lecz uczucia podniecenia i satysfakcji, ktorego sie doznaje dzieki temu, ze sie jest fizycznie zniewolonym, bezsilnym i slabym. Czesto jedyna rzecza, ktorej masochista pozada, to poczuc sie slabym moralnie dzieki temu, ze sie go traktuje albo mowi do niego jak do malego dziecka, ze sie go karci albo na rozne sposoby poniza. W perwersji sadystycznej - odwrotnie - zrodlem zadowolenia jest na przyklad kaleczenie drugich osob, krepowanie ich powrozami lub lancuchami albo ponizanie czynem lub slowem.

Psychologowie i pisarze wczesniej zwrocili uwage na perwersje masochistyczna z jej swiadomym szukaniem przyjemnosci w bolu i ponizeniu anizeli na charakter masochistyczny (czy tez masochizm moralny). Stopniowo jednak coraz bardziej zaczeto rozumiec, jak dalece tendencje masochistyczne w rodzaju poprzednio opisanych sa spowinowacone z perwersja seksualna, a takie, ze oba typy masochizmu sa w swej istocie tym samym zjawiskiem.

Niektorzy psychologowie przypuszczali, ze skoro zdarzaja sie ludzie, ktorzy chca ulegac innym i cierpiec, musi istniec jakis odpowiedni ku temu instynkt. Niektorzy socjologowie, jak Vierkandt, doszli do tych samych wnioskow. Pierwszym, ktory usilowal dokladniej wyjasnic to teoretyczne, byl Freud. Pierwotnie myslal on, ze sado-masochizm jest zjawiskiem glownie seksualnym. Obserwujac sado-masochistyczne praktyki u malych dzieci, Freud sadzil, ze sado-masochizm jest popedem czesciowym niezmiennie wystepujacym w procesie rozwoju instynktu plciowego. Byl przekonany, ze sado-masochistyczne tendencje u dorosłych nalezy przypisac albo utwierdzeniu sie psychoseksualnego rozwoju osobnika na poziomie wczesnego okresu rozwojowego, albo pozniejszemu uwstecznieniu. Z biegiem czasu Freud stawal sie coraz bardziej swiadom wazności owych zjawisk, ktore nazwal masochizmem moralnym - sklonności do cierpien nie fizycznych, lecz moralnych. Podkreslal rowniez fakt, ze masochistyczne i sadystyczne tendencje, mimo ich pozornych sprzeczności, zawsze ida w parze. Zmienil natomiast swoj poglad teoretyczny na zjawisko masochizmu: przyjawszy, ze

istnieje biologicznie dana sklonnosc do niszczenia, ktora moze byc skierowana przeciw drugimn lub przeciw sobie samemu, Freud sugerowal, ze masochizm jest ze swej istoty wytworem tego tak zwanego instynktu smierci. Sugerowal nastepnie, ze ow instynkt smierci, ktorego nie mozemy obserwowac bezposrednio, laczy sie z instynktem plciowym i w tym stopie, jesli zostanie skierowany przeciw wlasnej osobie, objawia sie w postaci masochizmu, kiedy zas kieruje sie przeciw drugim, objawia sie jako sadyzm. Przypuszczal, ze wlasnie to przemieszanie z instynktem plciowym chroni człowieka przed niebezpiecznym dzialaniem instynktu smierci w stanie czystym. Jednym słowem, według Freuda, jesli człowiekowi nie uda sie połaczyc destruktywności z popedem seksualnym, ma jedynie wybor miedzy niszczeniem siebie albo niszczeniem innych. Teoria ta jest z gruntu odmienna od pierwotnego ujecia sadomasochizmu u Freuda. Tam sado-masochizm był zasadniczo fenomenem seksualnym, w nowszej zas teorii jest głownie zjawiskiem nieseksualnym, natomiast obecność czynnika seksualnego nalezy przypisac wyłacznie połaczeniu instynktu smierci z instynktem plciowym.

Chociaz sam Freud przez wiele lat nie przykladal wagi do zjawiska nieseksualnej agresji, Alfred Adler umiescil omawiane tu tendencje w centrum swojego systemu. Traktuje je jednak nie jako sado-masochizm, lecz jako poczucie nizszosci i zadze władzy. Adler dostrzega tylko racjonalna strone owych fenomenow. Podczas gdy my mowimy o irracjonalnej sklonności do ponizania i pomniejszania siebie, Adler uwaza poczucie nizszości za adekwatna reakcje na faktyczna nizszośc, w rodzaju jakiejs ulomności organicznej albo zupelnej bezradności dziecka. I kiedy my traktujemy zadze władzy jako wyraz irracjonalnego impulsu, by panować nad innymi, Adler ujmuje to wyłacznie od strony racjonalnej i mowi o zadzy władzy jako o adekwatnej reakcji, ktorej funkcja polega na ochronie osobnika przed niebezpieczenstwami wynikajacyzni z poczucia niepewności i nizszości. Tutaj Adler, jak zawsze, nie jest zdolny dostrzec niczego poza celowymi i racjonalnymi wyznacznikami ludzkiego zachowania i chociaz wniośl on cenne spostrzeżenia do zawilej problematyki motywacji, pozostaje zawsze na powierzchni, nie schodzać nigdy w otchlan irracjonalnych impulsow, jak to czynil Freud.

W literaturze psychoanalitycznej odmienny od Freuda punkt widzenia reprezentowali Wilhelm Reich3, Karen Horney4 i ja5.

Jakkolwiek Reich opiera swe poglady na oryginalnej freudowskiej koncepcji libido, wskazuje on, ze masochista dazy w ostatecznym rachunku do przyjemnosci i ze zadawanie sobie bolu jest produktem ubocznym, nie zas własciwym celem. Horney pierwsza rozpoznala podstawowa role daznosci masochistycznych w osobowosci neurotycznej i dala pelny i szczegolowy opis masochistycznych rysow charakteru, ktore wywodziła teoretycznie ze struktury charakteru jako calosci. W pismach swoich Horney, podobnie jak ja, nie wywodzi masochistycznych rysow charakteru z perwersji plciowej, lecz traktuje perwersje plciowa jako seksualny wyraz psychicznych sklonnosci zakorzenionych w szczegolnym typie struktury osobowości.

Przystepuje teraz do glownego problemu: Jakie jest zrodlo masochistycznej perwersji i z kolei masochistycznych rysow charakteru? A dalej - co jest wspolnym zrodlem obu rodzajow sklonnosci, masochistycznej i sadystycznej?

Juz na poczatkuu rozdzialu podsunalem mysl, gdzie nalezy szukac odpowiedzi: obie sklonnosci, masochistyczna i sadystyczna, maja pomoc jednostce w ucieczce przed nieznosnym uczuciem samotnosci i bezsily. Obserwacje masochistow, dokonywane zarowno przy pomocy psychoanalizy, jak i innymi empirycznymi sposobami, dostarczaja obfitych dowodow (ktorych nie moge na tym miejscu przytoczyc, by nie przekroczyc zakresu niniejszej ksiazki) na to, jak dalece sa oni ogarnieci przerazeniem w obliczu własnej samotnosci i braku znaczenia. Uczucie to nie zawsze jest swiadome; czesto bywa maskowane kompensacyjnym poczuciem wazności i doskonalości. Wystarczy jednak wniknac glebiej w nieuswiadomiona

dynamike danej osoby, aby bezblednie natrafic na oba te uczucia. Jednostka czuje sie w takim wypadku wolna w sensie negatywnym, to znaczy sama ze swoim "ja" i w obliczu obcego, wrogiego swiata. W tej sytuacji, jak powiada wymownie Dostojewski w Braciach Karamazow,

nie ma juz ona bardziej naglacej potrzeby niz znalezienie kogos, komu moglaby, mozliwie jak najszybciej, oddac ow dar wolności, z ktorym się nieszczesna istota - urodzila.

Przerazona jednostka szuka czegos albo kogos, do kogo moglaby sie przywiazac, niezdolna jest juz dluzej byc swoim wlasnym, indywidualnym "ja", desperacko usiluje pozbyc sie go i poczuc sie znowu bezpieczna, zrzuciwszy to brzemie swojego "ja".

Masochizm jest jedna z drog wiodacych do tego celu. Roznorakie formy, jakie przybiera, daza do jednego: wyzbycia sie indywidualnego "ja", zgubienia samego siebie; innymi slowy - do zrzucenia brzemienia wolności. Cel ten wyraznie wystepuje w tych daznościach masochistycznych, w ktorych jednostka pragnie podporzadkować sie jakiejs osobie lub władzy, w ktorej wyczuwa wszechpotezna sile. (Nawiasem mowiac, nalezy zawsze dostrzegac wzglednośc przekonan o przewadze innej osoby: zrodlem może być zarowno faktyczna sila tej osoby, jak i przekonanie o wlasnej calkowitej nicosci i niemocy. W tym ostatnim wypadku mysz lub lisc moga rowniez stanowic czynnik zagrozenia). Zasadniczy cel pozostaje bez zmian i w innych formach sklonności masochistycznych. Tak wiec w masochistycznym uczuciu własnej malosci obserwujemy tendencje wzmagająca pierwotne poczucie braku znaczenia. Jak to nalezy rozumiec? Czy jest mozliwe, by przez potegowanie strachu człowiek mogl starac sie go zwalczyc? Tymczasem tak własnie postepuje masochista. Poki miotam sie miedzy pragnieniem niezalezności i mocy a uczuciem znikomości i bezsily, poty popadam w dreczace konflikty. Jesli uda mi sie sprowadzic moje "ja" do zera, jesli przezwycieze swiadomosc mej odrebnosci jako jednostlki, moge sie z tych konfliktow wybawic. Jedna z drog do tego celu jest poczuc sie zupelnie malym i bezradnym; druga - byc pochlonietym przez bol i udreke, jeszcze inna - poddac sie skutkom zatrucia. Fantazje samobojcze bywaja ostatnia nadzieja tych, ktorych zawiodlo juz wszystko, co mialo ulzyc ich samotnosci.

W pewnych warunkach dazności masochistyczne osiagają w jakims stopniu swoj cel. Jesli jednostka natrafi na wzory kulturowe, ktore zaspokoic moga jej masochistyczne sklonności (np. w postaci uleglosci wobec wodza w ideologii faszystowskiej), jej poczucie bezpieczenstwa rosnie dzieki sprzegnieciu sie z milionami innych ludzi, ktorzy doznaja tych samych uczuc. Ale nawet wtedy masochistyczne rozwiazanie nie jest lepsze od jakichkolwiek innych reakcji neurotycznych: jednostce udaje sie wyeliminowac dostrzegalne objawy cierpienia, lecz nie udaje sie usunac lezacego na dnie konfliktu i poczucia cichej kleski. Kiedy jednak daznosc masochistyczna nie trafi na odpowiedni wzor kulturowy albo tez ilosciowo przekroczy przecietna miare masochizmu uznawana w danej grupie społecznej, wowczas masochistyczne rozwiazanie nie zalatwia niczego nawet w sensie relatywnym. Wyrasta ono bowiem z sytuacji nie do wytrzymania, stara sie ja przezwyciezyc i zostawia w koncu jednostke w szponach nowej udreki. Gdyby zachowanie ludzi zawsze było racjonalne i celowe, masochizm byłby rownie trudny do wytlumaczenia, jak wszelkie przejawy neurotyczne w ogole. Ale badanie emocjonalnych i umyslowych zaburzen nauczylo nas jednego: ze zachowanie ludzkie bywa motywowane daznościami spowodowanymi przez lek albo jakis inny trudny do zniesienia stan umyslu i ze zmierzajac do przezwyciezenia tego stanu, dazności owe maskuja tylko jego najbardziej widoczne przejawy, czesto nawet i do tego nie dochodzac. Objawy neurotyczne przypominaja irracjonalne zachowanie w panice. I tak, człowiek zaskoczony pozarem staje w oknie swojego pokoju i wola pomocy, zupelnie zapominajac, ze nikt nie moze go usłyszec i ze zdazylby jeszcze uciec przez klatke schodowa, ktora przeciez za chwile stanie w plomieniach. Wola, bo pragnie sie uratowac, i przez chwile to jego zachowanie mogloby sie wydac krokiem na drodze ratunku - a jednak konczy sie kompletna katastrofa. W ten sposob dazności masochistyczne sa wywolane checia wyzbycia sie swego indywidualnego "ja" wraz z jego wszystkimi wadami, konfliktami, watpliwosciami, z calym jego ryzykiem i nie dajaca sie

zniesc samotnoscia, lecz udaje im sie tylko usunac najbardziej dotkliwwy bol, o ile nie wioda do jeszcze gorszych cierpien. Irracjonalnosc masochizmu, podobnie jak i innych neurotycznych przejawow, polega na calkowitej daremnosci srodkow podjetych w celu zmiany owej nieznosnej emocjonalnie sytuacji.

Z powyzszych rozwazan wylania sie wazna roznica miedzy dzialaniem neurotycznym a racjonalnym. W tym drugim rezultat odpowiada motywacji dzialania - dziala sie tak, aby osiagnac okreslony cel. W przypadku sklonności neurotycznych człowiek dziala pod wewnetrznym przymusem, ktory w swej istocic ma charakter negatywny: uciec od sytuacji nie do zniesienia. Dazności kieruja sie wiec w strone jedynie pozornych rozwiazan. Faktyczny rezultat jest sprzeczny z tym, co jednostka pragnie osiagnac; wewnetrzny nakaz, by uwolnic sie od nie dajacego sie zniesc uczucia, jest tak silny, ze osobnik wybiera w efekcie linie dzialania, prowadzaca jedynie do rozwiazan pozornych.

Dla naszych rozwazan o masochizmie istotne jest w tym wszystkim to, ze jednostke ogarnia nieznosne uczucie osamotnienia i znikomosci. Jednostka usiluje wowczas przezwyciezyc owe uczucia przez wyzbycie sie swego "ja" (w sensie psychologicznym, a nie fizjologicznym) na. drodze pomniejszania siebie, cierpienia, odbierania sobie wszelkiego znaczenia. Lecz bol i cierpienie nie sa tym, czego jednostka pragnie; bol i cierpienie to cena, jaka placi za cel, ktory usiluje z wewnetrznego nakazu osiagnac. Cena jest wysoka. Trzeba wiec placic coraz wiecej i podobnie jak meksykanski peon wpadac w coraz wieksze dlugi, nie osiagajac nigdy tego, za co sie placi: wewnetrznego spokoju i ukojenia.

Wspomnialem o perwersji masochistycznej, poniewaz dowodzi ona ponad wszelka watpliwosc, ze cierpienia mozna poszukiwac. Jednak cierpienie nie jest rzeczywistym celem ani w perwersji masochistycznej, ani w masochizmie moralnym; w obu wypadkach jest ono srodkiem do celu: do zapomnienia o sobie. Roznica miedzy perwersja a masochistycznymi rysami charakteru jest w zasadzie nastepujaca: w perwersji dazenie do wyzbycia sie wlasnego "ja" wyraza sie za posrednictwem ciala i jest powiazane z uczuciami seksualnymi. O ile w masochizmie moralnym tendencje masochistyczne opanowuja calego człowieka i zmierzaja do zniszczenia wszystkich celow, ktore swiadomie usiluje osiagnac, o tyle w perwersji sklonności masochistyczne ograniczaja sie w mniejszym lub wiekszym stopniu do dziedziny fizycznej; co wiecej, dzieki polaczeniu z popedem plciowym biora udział w rozladowaniu napiecia zachodzacego w sferze seksualnej i w ten sposob znajduja pewne bezposrednie ujście.

Unicestwienie indywidualnego "ja" i proba przezwyciezenia tym samym nieznosnego uczucia niemocy sa tylko jednym aspektem tendencji masochistycznych. Drugi aspekt to proba wtopienia sie, wspoluczestniczenia w wiekszej i potezniejszej calosci, zewnetrznej wobec jednostki. Taka potega moze byc człowiek, instytucja, Bog, narod, sumienie albo przymus psychiczny. Stajac sie czescia potegi, uwazanej za niewzruszenie silna, wieczna i urzekajaca, uczestniczy sie w jej mocy i chwale. Człowiek wyrzeka sie własnego "ja" i rezygnuje z calej zwiazanej z tym "ja" mocy i dumy; traci swoja odrebnosc jako jednostka i rezygnuje z wolności; lecz w zamian uzyskuje nowe poczucie bezpieczenstwa i dumy z uczestniczenia w potedze, przez ktora dal sie wchlonac, a zarazem zabezpieczony zostal przed tortura zwatpienia. Osobnik masochistyczny obojetne, czy panem jego jest władza z zewnatrz, czy tez jest ona uwewnetrzniona w postaci sumienia albo psychicznego przymusu - jest odtad wybawiony od konieczności decydowania i od ostatecznej odpowiedzialności za wlasny los, a tym samym od watpliwości, jaka decyzje ma powziac. Koncza sie jego watpliwości co do sensu wlasnego zycia, jak rowniez pytania, kim on jest wlasciwie. Jego zwiazek z potega, do ktorej sie przylaczyl, rozwiazuje te wszystki, problemy. Sens jego zycia i tozsamosc jego "ja" sa odtad zdeterminowane przez wieksza calosc, w ktorej owo "ja" sie pograzylo.

Wiezy masochistyczne roznia sie zasadniczo od wiezow pierwotnych. Te ostatnie to wiezy istniejace przed zakonczeniem procesu indywiduacji. Jednostka jest jeszcze czescia swojego naturalnego i społecznego swiata, niezupelnie jeszcze wynurzyła sie ze swego otoczenia. Wiezy pierwotne daja jej prawdziwe bezpieczenstwo i swiadomosc własnej przynalezności. Wiezy masochistyczne to ucieczka. Indywidualne "ja" wyloniło sie, nie jest jednak zdolne urzeczywistnic swej wolności; jest pelne leku, zwatpienia i poczucia bezsilności. Ja probuje zatem znalezc bezpieczenstwo w wiezach wtornych (jak bysmy nazwali wiezy masochistyczne), ale proba ta nigdy nie może sie udac. Proces wylaniania sie indywidualnego "ja" nie da sie odwrocic: jednostka swiadomie może sie czuc bezpieczna i miec złudzenie przynalezenia, ale w swej istocie pozostaje nadal bezsilna drobina cierpiaca z powodu roztopienia swojego "ja". Człowiek i potega, do ktorej przylgnał, nigdy nie stana sie jednościa: zasadniczy antagonizm trwa nadał, a wraz z nim i dażenie, czasem nawet zupelnie nieswiadome, aby przezwyciezyc masochistyczna zaleznośc i stac sie wolnym.

W czym tkwi istota popedow sadystycznych? Znowu nie jest to chec zadawania bolu drugim. Wszelkie znane nam, roznorodne postaci sadyzmu sprowadzaja sie do jednego istotnego impulsu, mianowicie checi calkowitego owladniecia druga osoba, zrobienia z niej bezwolnego obiektu naszej woli, absolutnego dominowania nad nia, stania sie jej Bogiem, ktory moze uczynic z nia, co mu sie zywnie podoba. Ponizyc czlowieka, zrobic zen niewolnika - oto srodki do tego celu, skoro zas nie ma wiekszej mocy nad innym czlowiekiem, jak zadawac mu bol i zmuszac go, aby poddawał sie cierpieniu bez moznosci obrony, najradykalniejszym srodkiem bedzie sprawic, by cierpial. Rozkosz z zupelnego opanowania drugiej osoby (lub innych zywych obiektow) jest najistotniejsza trescia popedu sadystycznego6.

Mogloby sie wydawac, ze owa tendencja do uczynienia siebie absolutnym władca drugiej osoby bedzie przeciwienstwem tendencji masochistycznej; czy nie jest rzecza zadziwiajaca, ze obie sa ze soba tak scisle sprzegniete? Niewatpliwie pragnienie zalezności lub cierpienia jest w praktyce przeciwienstwem checi dominacji i zadawania cierpien drugim. Ale z punktu widzenia psychologicznego obie tendencje wywodza sie z jednej fundamentalnej potrzeby, zrodzonej z niemoznosci znoszenia izolacji i slabosci wlasnego "ja". Proponuje okreslic wspolny cel sadyzmu i masochizmu jako symbioze: w tym psychologicznym sensie oznaczac ona bedzie takie zespolenie wlasnego "ja" z drugim "ja" (albo z jakas inna sila zewnetrzna w stosunku do wlasnego "ja"), by kazde z nich zatracilo swa integralnosc i stalo sie calkowicie zalezne od drugiego. Sadyscie obiekt potrzebny jest tak samo jak masochiscie. Tylko zamiast dac sie pochlonac za cene bezpieczenstwa, sadysta osiaga je dzieki temu, ze sam kogos pochlania. W obu wypadkach zanika integralnosc jednostkowego "ja". W pierwszym wypadku roztapiam sie w zewnetrznej mocy, zatracam sie. W drugim wypadku rozrastam sie czyniac inna istote czescia samego siebie i w ten sposob zyskuje na sile, ktorej brak odczuwam bedac niezaleznym "ja". Niemoznosc znoszenia samotności przez moje wlasne "ja" sprawia, ze daże do symbiotycznego stosunku z kims innym. Tlumaczy to jasno, dlaczego masochistyczne i sadystyczne sklonności sa zawsze ze soba przemieszane. Powierzchownie biorac wydaja sie wzajemnie sprzeczne, ale z natury tkwia korzeniami w tej samej podstawowej potrzebie ludzkiej. Ludzie nie sa albo sadystami, albo masochistami, lecz oscyluja bezustannie miedzy czynna i bierna strona symbiotycznego kompleksu, tak ze nieraz trudno okreslic, ktora strona działa w danej chwili. W obu wypadkach zatraca sie indywidualność i wolność jednostki.

Myslac o sadyzmie myslimy zazwyczaj o wrogosci i pedzie do niszczenia, ktore tak jaskrawo sie z nim lacza. To prawda, ze wieksza czy mniejsza doza destruktywności zawsze zazebia sie w jakis sposob o tendencje sadystyczne. Lecz to samo dzieje sie z masochizmem. Kazda analiza cech masochistycznych ukazuje te wrogośc. Glowna roznica polega chyba na tym, ze w sadyzmie wrogośc bywa zazwyczaj bardziej świadoma i wyraza sie bezpośrednio w dzialaniu, natomiast w masochizmie bywa przewaznie nieswiadoma i znajduje wyraz pośredni. Sprobuje

wykazac pozniej, ze ped do niszczenia jest rezultatem zahamowania zmyslowej, emocjonalnej i intelektualnej ekspansywności jednostki; można zatem oczekiwac, ze jest pochodna tych samych warunkow, ktore wywoluja potrzebe symbiozy. Pragne tu podkreslic, ze sadyzm nie jest identyczny z pedem do niszczenia, chociaz jest z nim w dużej mierze spleciony. Osobnik destruktywny chce zniszczyc jakis przedmiot, np. chce go wyrzucic i pozbyc sie go. Sadysta chce władac swoim przedmiotem, dlatego jesli ow przedmiot zniknie, boleje nad strata.

Sadyzm, w znaczeniu, jakie nadajemy temu slowu, moze byc zatem wzglednie wolny od destruktywności, a nawet polaczony z przyjazna postawa wobec swego przedmiotu. Ten rodzaj kochajacego sadyzmu znalazl klasyczny wyraz w Straconych zludzeniach Balzaka, w opisie, ktory ponadto daje wyobrazenie o szczegolnym charakterze tego, co rozumiemy przez potrzebe symbiozy. W ustepie tym Balzak opisuje zwiazek miedzy mlodym Lucjanem a galernikiem, udajacym ksiedza. Wkrotce po poznaniu mlodego człowieka, ktory własnie usilował popelnic samobojstwo, ksiadz powiada:

...Ten mlody człowiek... nie ma nic wspolnego z poeta, ktory umarl. Wylowilem cie, wrocilem cie zyciu, nalezysz do mnie, jak stworzenie do Stworcy, jak w bajkach cudownych afryt do geniusza i koglan do sultana, jak cialo do duszy. Podtrzymam cie ta oto potezna dlonia na drodze władzy; rownoczesnie zas przyrzekam ci rozkosz, zaszczyty, nieustajace uciechy... Nigdy nie braknie ci pieniedzy...

Bedziesz błyszczal, bedziesz paradowal, gdy ja, schylony w blocie fundamentow, bede murowal błyszczacy gmach twej fortuny. Ja kocham potege dla potegi! Bede szczesliwy twymi rozkoszami, ktorych mi wzbroniono. Słowem, bede toba!... Pragne kochac moje stworzenie, uksztaltowac je, ulepic na swoj uzytek, aby je kochac jak ojciec własne dziecko. Bede sie rozpieral w twoim kabriolecie, moj chłopcze, bede sie delektowal twymi powodzeniami u kobiet, bede sobie mowil:

Ten piekny mlody człowiek to ja! Tego margrabiego de Rubempre ja stworzylem i wprowadzilem w arystokracje; wielkosc jego jest moim dzielem, mysli ma mysla, milczy moim milczeniem albo mowi moim glosem, radzi sie mnie we wszystkim. (tlum. T. Boy-Zelenski).

Czesto, i nie tylko w potocznej mowie, sado-masochizm myli sie z miloscia. Szczegolnie objawy masochistyczne uwazane bywaja za wyraz milosci. Postawe zupelnego samozaparcia i wyrzeczenia sie własnych praw i roszczen na rzecz drugiego wielbiono jako przykłady wielkiej milosci, wydaje sie bowiem, ze nie ma lepszego dowodu milosci niz poswiecenie i gotowosc rezygnowania z siebie dla ukochanej osoby. W rzeczywistości, w takich wypadkach milośc jest glownie rodzajem masochistycznej tesknoty i wyrasta z potrzeb symbiotycznych. Jezeli jednak przez milosc bedziemy rozumiec namietna afirmacje i aktywny zwiazek z najglebsza istota drugiej osoby, jesli bedziemy rozumiec przez to zlaczenie z drugim człowiekiem na zasadzie niezalezności i integralności obu wchodzacych w gre osob, wowczas masochizm i milośc beda sobie przeciwstawne. Milosc opiera sie na rowności i wolności. Jesli oprzec ja na podporzadkowaniu i utracie integralnosci jednego z partnerow, bedzie to zaleznosc masochistyczna, bez wzgledu na to, jak ten stosunek bedzie zracjonalizowany. Takze sadyzm jawi sie czesto pod maska milosci. Panowanie nad druga osoba w sytuacji, kiedy mozna glosic, ze dominacja ta lezy we własnym interesie tej osoby, czesto uchodzi za wyraz milosci; jednakze zasadniczym czynnikiem jest przyjemnosc płynaca z panowania nad kims. Niejednemu czytelnikowi moze sie w tym miejscu nasunac pytanie: Czyzby sadyzm, tak jak go opisalismy, nie byl identyczny z zadza władzy? Odpowiedziec mozemy na to, ze jakkolwiek bardziej destruktywne formy sadyzmu, zmierzające do krzywdzenia i torturowania innych osob, nie sa identyczne z zadza władzy, ta ostatnia jest najbardziej znamiennym wyrazem sadyzmu. Problem ten nabral w dzisiejszej dobie jeszcze dodatkowego znaczenia. Od czasu Hobbesa dopatrywano sie we władzy zasadniczego motywu ludzkiego zachowania; jednak

nastepne stulecia wzmogly wage czynnikow prawa i moralnosci, ktore władze starały sie poddac kontroli. Z narastaniem faszyzmu zadza władzy i przekonanie o jej prawach znow doszły do szczytu. Miliony ludzi pozostaja pod wrazeniem zwyciestw władzy i uwazaja ja za znak siły. Istotnie, władza nad ludzmi jest wyrazem przewazajacej siły w sensie czysto materialnym. Jezeli w mej mocy lezy zabicie drugiego człowieka, jestem silniejszy od niego. Lecz w psychologicznym sensie zadza władzy nie wypływa z siły, lecz ze słabosci. Jest to wyraz niezdolności indywidualnego "ja" do samostanowienia i samoistnego zycia. Jest to rozpaczliwe usilowanie, by w braku siły autentycznej zyskac siłe wtorna.

Slowo moc7 ma dwojakie znaczenie. Jedno - to moc nad kims, dominacja; drugie - to moc robienia czegos, zdolnosc, mozliwosc. Drugie znaczenie nie ma nic wspolnego z dominacja; wyraza ono suwerennosc w sensie mozliwosci. Gdy mowimy o czyjejs niemocy, własnie to drugie znaczenie mamy na mysli; nie idzie nam o osobe niezdolna władac innymi, lecz o osobe, ktora nie moze czynic tego, czego pragnie. Tak wiec moc moze znaczyc jedno z dwojga: dominacje lub potencje. Te dwie wartosci nie tylko nie sa identyczne, ale sie wzajemnie wykluczaja. Impotencja, ze uzyje tego terminu nie tylko w zwiazku ze sfera zycia plciowego, ale odnoszac go do wszystkich dziedzin ludzkich dyspozycji, przeradza sie w sadystyczna daznosc do dominacji; dopoki jednostka posiada potencje, czyli zdolnosci realizowania swych potencjalnych mozliwosci w oparciu o wolnosc, i integralnosc swego "ja", nie czuje potrzeby dominowania ani zadzy władzy. Moc w sensie dominacji jest perwersja ludzkiej potencji, tak samo jak sadyzm seksualny jest perwersja milosci plciowej.

Prawdopodobnie u kazdego czlowieka mozna odnalezc pewne rysy sadystyczne i masochistyczne. Na jednym krancu znajdujemy jednostki, ktorych cala osobowosc jest przez nie zdominowana: na drugim takie, dla ktorych owe sado-masochistyczne czynniki nie sa charakterystyczne. Jedynie rozpatrując ten pierwszy typ mozemy mowic o charakterze sadomasochistycznym. Uzywamy tutaj terminu charakter w sensie dynamicznym, podobnie jak Freud. Termin ten odnosi sie zatem nie do ogolnej sumy wzorow zachowania, charakterystycznych dla danej osoby, lecz do glownych popedow, motywujących zachowanie czlowieka. Przyjawszy, ze podstawowe sily motywujace sa natury seksualnej, Freud doszedl do koncepcji charakteru oralnego, analnego i genitalnego. Kto nie przyjmuje tych zalozen, inaczej wyodrebnia rozne typy charakterow, jednak koncepcja dynamiczna pozostaje ta sama. Osoba, ktorej charakter jest zdominowany przez okreslone sily popedowe, nie musi o nich koniecznie wiedziec. Osoba ta moze byc np. calkowicie opanowana przez popedy sadystyczne, swiadomie zas zywie przekonanie, ze kieruje sie wylacznie poczuciem obowiazku. Moze nawet nie popelniac zadnych jawnych aktow sadyzmu, tłumic swe sadystyczne popedy do tego stopnia, ze uchodzie bedzie za osobe wolna od sadyzmu. Niemniej kazda blizsza analiza jej zachowan, fantazji, marzen i gestow ukazalaby sadystyczne impulsy dzialające w glebszych pokladach jej osobowosci.

Jakkolwiek charakter osob, u ktorych goruja sado-masochistyczne popedy, moze byc okreslany jako sado-masochistyczny, osoby takie niekoniecznie musza byc neurotykami. Zalezy to w duzej mierze od szczegolnych zadan stojacych przed ludzmi w ich społecznej sytuacji; od typu wzorow uczuc i zachowan obecnych w ich kulturze, a takze od tego, czy pewien szczegolny rodzaj struktury chatakteru jest (czy tez nie jest) neurotyczny czy normalny. Prawde powiedziawszy sado-masochistyczny charakter jest typowy dla przewazajacej czesci nizszych klas srednich w Niemczech i innych krajach europejskich, i jak wykazemy dalej, jest to ten rodzaj struktury charakteru, w ktorym ideologia hitlerowska znajdowala najsilniejszy odzew. Poniewaz termin sado-masochizm kojarzy sie z perwersja i neuroza, zamiast mowic o charakterze sadomasochistycznym, wole - szczegolnie u osobnikow nie neurotycznych, ale normalnych - mowic o charakterze autorytarnym. Terminologia ta jest uzasadniona tym, ze charakterystycznym rysem sado-masochistycznego osobnika jest jego postawa wobec

autorytetu. Podziwia go i sklonny bylby mu ulec, ale jednoczesnie sam chcialby byc autorytetem i podporzadkowac sobie innych. Jest jeszcze jeden dodatkowy powod, dla ktorego wybralem ten termin. System faszystowski sam zwie sie autorytarnym w zwiazku z dominujaca rola autorytetu w jego strukturze spolecznej i politycznej. Uzywajac terminu charakter autorytarny implikujemy, ze oznacza on strukture osobowosci, ktora stanowi psychologiczny fundament faszyzmu.

Zanim kontynuowac bedziemy rozwazania na temat charakteru autorytarnego, wypada wyjasnic termin autorytet. Autorytet nie jest cecha, ktora mozna miec w sensie posiadania wlasnosci albo wlasciwosci fizycznych. Pojecie autorytetu odnosi sie do takich stosunkow miedzyludzkich, w ktorych jedna osoba traktuje druga jako wyzsza od siebie. Istnieje jednak podstawowa roznica miedzy relacja wyzszosc-nizszosc, ktora mozna by nazwac autorytetem racjonalnym, a taka, ktora mozna by okreslic jako autorytet oparty na zakazie.

Przykladem wykaze, co mam na mysli. Zarowno stosunki miedzy nauczycielem a studentem, jak i miedzy włascicielem niewolnika a niewolnikiem opieraja sie na wyzszosci pierwszego nad drugim. Ale interesy nauczyciela i ucznia sa jednokierunkowe. Nauczyciel jest zadowolony, kiedy uda mu sie pomoc w postepach ucznia; jego niepowodzenie jest takze niepowodzeniem tamtego. Tymczasem posiadacz niewolnika pragnie wyzyskac go jak najbardziej; im wiecej z niego wycisnie, tym bardziej jest zadowolony. Rownoczesnie niewolnik stara sie, jak tylko moze, bronic swoich praw do minimum szczescia. Interesy obu sa zdecydowanie antagonistyczne; co przynosi korzysc jednemu, drugiemu szkodzi. Wyzszosc pelni w obu wypadkach odmienne funkcje: w pierwszym jest ona warunkiem pomocy dla osoby podporzadkowanej autorytetowi; w drugim - jest warunkiem eksploatacji.

Roznie tez wyglada u obu tych typow dynamika autorytetu: im wiecej student sie uczy, tym mniejszy jest przedzial miedzy nim a nauczycielem, tym bardziej upodabnia sie on do nauczyciela. Innymi słowy, ich stosunek oparty na autotytecie sam zmierza do rozwiazania. Kiedy jednak wyzszosc jest podstawa eksploatacji, dlugie trwanie stosunku wzmaga dystans.

W kazdej z obu tych sytuacji autorytarnych sytuacja psychologiczna jest odmienna. W pierwszej przewaza czynnik milosci, podziwu lub wdzieczności. Autorytet jest jednocześnie przykladem, z ktorym dana osoba pragnie sie cześciowo albo calkowicie zidentyfikowac. W drugiej sytuacji rośnie niechec albo wrogość do wyzyskiwacza, ktoremu wyzyskiwany podporzadkowuje sie wbrew wlasnemu interesowi. Ale czesto nienawiść ta, jak w wypadku niewolnika, prowadzilaby jedynie do konfliktow, ktore narazalyby go na cierpienia bez szansy wygranej. Dlatego pojawia sie tendencja do tłumienia uczucia nienawiśći, a czasem nawet zastapienia go uczuciem slepej admiracji. Pelni to dwie funkcje:

usuniecie bolesnego i niebezpiecznego uczucia nienawisci, i zlagodzenie uczucia ponizenia.

Jezeli osobnik wladajacy mna jest tak znakomity lub doskonaly, nie powinienem wstydzic sie posluszenstwa. Nie moge byc mu rowny, bo jest o wiele ode mnie silniejszy, madrzejszy, lepszy itp. W rezultacie element nienawisci badz tez irracjonalnego przeceniania i podziwu dla autorytetu bedzie - w wypadku autorytetu opartego na zakazie - wzrastal. W wypadku autorytetu racjonalnego bedzie on wykazywal tendencje spadkowa wprost proporcjonalna do stopnia, w jakim wzrasta sila osoby poddanej wladzy autorytetu, do ktorego tym samym osoba ta staje sie coraz bardziej podobna.

Roznica miedzy autorytetem racjonalnym a autorytetem opartym na zakazie jest tylko wzgledna. Nawet w stosunku miedzy niewolnikiem a panem istnieja czynniki korzystne dla niewolnika. Otrzymuje minimumn pozywienia i ochrony, ktore umozliwiaja mu przynajmniej prace na rzecz swego pana. Z drugiej strony, tylko w idealnym ukladzie stosunkow miedzy

nauczycielem i uczniem nie odnajdziemy ani sladu antagonizmu ich wzajemnych interesow. Pomiedzy tymi dwoma skrajnymi przypadkami istnieje wiele sytuacji przejsciowych, np. w stosunku robotnika fabrycznego do przelozonego albo syna farmera do ojca, albo pani domu8 do meza. Niemniej oba typy autorytetu, choc w rzeczywistosci ze soba przemieszane, zasadniczo roznia sie od siebie i analiza konkretnej sytuacji autorytarnej musi zawsze okreslac ciezar własciwy kazdego z nich.

Autorytet nie musi byc ani osoba, ani instytucja powiadajaca: masz robic to i to, nie wolno ci robic tego i tego. Taki rodzaj autorytetu moglibysmy nazwac autorytetem zewnetrznym, ale bywa takze autorytet wewnetrzny objawiający sie jako obowiązek, sumienie albo superego. Rozwoj mysli nowoczesnej, od protestantyzmu po filozofie Kanta, moze byc w istocie rzeczy scharakteryzowany jako zastepowanie autorytetu zewnetrznego wewnetrznym. Wraz z politycznymi zwyciestwami rosnacych klas srednich autorytet zewnetrzny stracil na prestizu, a jego miejsce zajelo sumienie czlowieka. Wielu dopatrywalo sie w tej zmianie zwyciestwa wolności. Ulegac rozkazom z zewnatrz (przynajmniej w sprawach duchowych) wydawało sie niegodne wolnego człowieka; ale ujarzmienie jego naturalnych sklonności i ustanowienie dominacji jednej strony jednostki, jej natury, przez inna, jej rozum, wole albo sumienie zdawalo sie sama istota wolności. Analiza wykazuje, ze sumienie sprawuje władze z rowna surowościa jak autorytety zewnetrzne, a ponadto, ze treśc rozkazow wydawanych za posrednictwem ludzkiego sumienia czesto nie wyrasta w ostatniej instancji z potrzeby indywidualnego "ja", lecz z zamowienia społecznego, ktore przywlaszczyło sobie godnośc normy etycznej. Z chwila gdy jednostka czuje, ze sama wydaje sobie rozkazy, rzady sumienia moga stac sie nawet surowsze od rzadow autorytetow zewnetrznych; jakze mozna buntowac sie przeciw samemu sobie?

W ostatnich dziesiecioleciach sumienie stracilo wiele na znaczeniu. Wydaje sie, jakoby ani autorytet zewnetrzny, ani wewnetrzny nie odgrywal juz wybitnej roli w zyciu jednostki. Kazdy czlowiek jest calkowicie wolny, o ile nie narusza slusznych praw innych ludzi. Naszym zdaniem jednak autorytet zamiast zniknac, stal sie niewidoczny. W miejsce jawnego autorytetu panuje władza autorytetow anonimowych. Ukrywa sie pod maska zdrowego rozsadku, nauki, zdrowia psychicznego, normalnosci, opinii publicznej. Nie zada niczego poza oczywistoscia. Zdaje sie posługiwac nie presja, lecz tylko lagodna perswazja. Zarowno matka mowiaca do corki:

Zapewne nie bedziesz miala ochoty wyjsc z tym chlopcem, jak ogloszenie sugerujace:

Pal te marke papierosow - polubisz ich orzezwiajacy smak stwarzaja te sama atmosfere subtelnej sugestii, ktora przenika obecnie cale nasze zycie spoleczne. Anonimowy autorytet działa skuteczniej niz autorytet jawny, poniewaz nikt nie podejrzewa, ze ukrywa sie za nim nakaz i oczekiwanie posluszenstwa. Gdy mamy do czynienia z autorytetemn zewnetrznym, wiadomo, ze został wydany rozkaz, i wiadomo, kto go wydał; z autorytetem tym mozna walczyc i w walce tej moze sie rozwinac osobista niezaleznosc i odwaga cywilna. Ale podczas gdy w uwewnetrznionym autorytecie rozkaz, jakkolwiek wewnetrzny, pozostaje widoczny, w autorytecie anonimowym i rozkaz, i rozkazodawca sa niewidzialni. To tak, jak byc ostrzeliwanym przez niewidocznego wroga. Nie mozna oddac ciosu.

Wracajac do rozwazan o charakterze autorytarnym, najwazniejszym rysem, ktory nalezy tu wymienic, jest postawa wobec władzy. Dla autorytarnego charakteru istnieja, ze sie tak wyraze, dwie plci: posiadajaca władze i pozbawiona władzy. Sila władzy, czy to osob, czy tez instytucji, wywoluje w nim automatycznie milosc, podziw i gotowosc podporzadkowania sie. Władza fascynuje go, nie dla szczegolnych wartosci, jakie moze reprezentowac, lecz wyłacznie dlatego, ze jest władza. I tak jak władza automatycznie wywoluje w nim milosc, tak ludzie lub

instytucje pozbawione wladzy automatycznie wywoluja jego pogarde. Sam widok osoby bezsilnej budzi w nim chec atakowania, dominacji, ponizania. Podczas gdy człowieka o odmiennym typie charakteru przeraza mysl o atakowaniu bezbronnego, autorytarny charakter czuje sie tym bardziej pobudzony, im slabsza jest jego ofiara.

W charakterze autorytarnym tkwi jeszcze pewien rys, ktory wieiu badaczy wprowadzil wy blad: tendencja do przeciwstawiania sie autorytetowi i stawiania czola kazdemu naciskowi od gory. Czasami ta buntowniczosc zaciemnia caly obraz, usuwając w cien sklonnosc do uleglosci. Osoby nalezace do tego typu beda stale buntowaly sie przeciwko wszelkiemu autorytetowi, nawet takiemu, ktory faktycznie sprzyja ich sprawom i nie posluguje sie zadnym naciskiem. Niekiedy postawa wobec autorytetu bywa dwoista. Osoby takie gotowe sa walczyc przeciw jakiemus zespolowi autorytetow, szczegolnie jesli sa zawiedzione z powodu jego slabosci, a jednoczesnie lub pozniej - ulegają innej grupie autorytetow, ktora dzieki wiekszej sile, badz tez wiecej obiecujac, zaspokoic moglaby ich masochistyczne tesknoty. Istnieje wreszcie typ charakteru, w ktorym buntownicze tendencje zostaja calkowicie stlumione i wychodza na jaw tylko wtedy, kiedy slabnie swiadoma kontrola; mozna je takze rozpoznac ex posteriori, w budzacej sie nienawisci do autorytetu, kiedy jego władza ulega osłabieniu i zaczyna sie chwiac. W odniesieniu do osobnikow pierwszego typu, u ktorych buntownicza postawa jest punktem centralnym obrazu, człowiek sklonny jest wierzyc, ze ich struktura charakteru jest prostym przeciwienstwem uleglego, masochistycznego typu. Wyglada to bowiem tak, jak gdyby owe osoby opieraly sie kazdemu autorytetowi na zasadzie skrajnej niezawislosci; jak gdyby w oparciu o swa wlasna sile wewnetrzna i integralnosc toczyly walke z silami stojacymi na drodze ich wolności i niezalezności. A jednak walka charakteru autorytarnego przeciw władzy jest ze swej istoty tylko buntem. Jest usilowaniem utwierdzenia samego siebie i przezwyciezenia własnego poczucia bezsilności za pomoca zwalczania autorytetu, mimo ze pragnienie uleglosci - swiadome lub nieswiadome - trwa w dalszym ciagu. Charakter autorytarny nigdy nie bywa rewolucyjny, nazwalbym go raczej rebelianckim. Istnieje wiele jednostek oraz ruchow politycznych, ktore powierzchownemu obserwatorowi moga sie wydac zagadka w zwiazku z niewytlumaczalnym przeksztalceniem sie radykalizmu w skrajna autorytarnosc. Psychologicznie biorac, sa to typowi ludzie buntu.

Postawe charakteru autorytarnego wobec zycia, cala jego filozofie determinuja jego sklonnosci emocjonalne. Autorytarny charakter lubi warunki ograniczajace ludzka wolnosc, lubi poddawac sie losowi. Od jego pozycji spolecznej zalezy przy tym, co znaczy w jego pojeciu los. Dla zolnierza moze to znaczyc wole lub kaprys przelozonego, ktoremu sie chetnie podporzadkowuje. Dla drobnego byznesmena losem sa prawa ekonomniczne. Kryzys i prosperity nie sa w jego pojeciu zjawiskami spolecznymi, na ktore ludzie moga wpływac, ale wyrazem wyzszej mocy, ktorej trzeba sie poddac. Nie inaczej jest z ludzmi u szczytu piramidy. Roznica lezy jedynie w rozmiarach i zasiegu władzy, ktorej sie ulega, a nie w samym uczuciu zalezności.

Nie tylko sily wplywajace bezposrednio na czyjes zycie, lecz rowniez sily, ktore zdaja sie determinowac zycie w ogole, odczuwa sie jako niezmienne zrzadzenie losu. Zrzadzeniem losu sa wojny i to, ze jedna czesc ludzkości musi rzadzie druga. Zrzadzeniem losu suma cierpienia zawsze byla taka sama i nigdy nie może zmalec. Los może być filozoficznie zracjonalizowany w postaci prawa naturalnego albo przeznaczenia człowieka, może być zracjonalizowany religijnie jako wola Boza, etycznie - jako obowiazek, ale dla charakteru autorytarnego bedzie to zawsze sila wyzsza, stojaca na zewnatrz jednostki, sila, ktorej jednostka może tylko ulec. Autorytarny charakter wielbi przeszlość. Co bylo zawsze, bedzie wiecznie. Chcieć czegos albo pracować w imie tego, czego jeszcze nie bylo, jest zbrodnia albo szalenstwem. Cud tworzenia - a tworzenie zawsze jest cudem - lezy poza zasiegiem jego emocjonalnego doświadczenia.

Schleiermacher okreslil przezycie religijne jako doswiadczenie absolutnej zalezności i w tym okresleniu tkwi definicja masochistycznego doswiadczenia w ogole; szczegolna zas role w tym uczuciu zalezności odgrywa grzech. Dla doswiadczenia autorytarnego typowa jest koncepcja grzechu pierworodnego, ktory ciazy na wszystkich przyszlych pokoleniach. Moralny upadek, podobnie jak kazdy inny, staje sie zrzadzeniem losu, od ktorego nie mozna uciec. Ktokolwiek raz zgrzeszyl, jest na wieki zelaznym lancuchem przykuty do swojego grzechu. Raz popelniony czyn staje sie sila, ktora włada człowiekiem i spod ktorej nigdy sie on nie wyzwoli. Skutki winy dadza sie złagodzic pokuta, lecz pokuta nigdy nie zmaze winy9. Słowa Izajasza:

Chocby byly grzechy wasze jako szkarlat, jako snieg zbieleja, wyrazaja skrajne przeciwienstwo filozofii autorytarnej.

Rysem wspolnym wszelkiej autorytarnej mysli jest przekonanie, ze zycie jest zdeterminowane przez siły stojace na zewnatrz własnego "ja" człowieka, jego interesow i pragnien. Jedyne mozliwe szczescie lezy w poddaniu sie tym silom. Niemoc ludzka to motyw przewodni filozofii masochistycznej. Uczuciu temu dal nader przejrzysty wyraz jeden z ideologicznych ojcow hitleryzmu, Moeller van der Bruck.

Konserwatysta wierzy raczej w katastrofe - pisze on - i w bezsilnosc człowieka pragnacego jej uniknac; wierzy w jej nieuchronnosc i w straszne rozczarowanie uwiedzionego optymisty10. W pismach Hitlera znajdziemy wiecej obrazow w tym duchu.

Autorytarnemu charakterowi nie brak aktywvnosci, odwagi czy wiary. Cechy te znacza dlan jednak cos zupelnie innego niz dla osoby, ktora nie pragnie byc ulegla. Aktywnosc autorytarnego charakteru wyrasta z fundamentalnego uczucia bezsilnosci i checi jej przezwyciezenia. Aktywnosc w tym sensie oznacza dzialanie w imie czegos wyzszego niz wlasne "ja". Mozna dzialac w imie Boga, przeszlosci, natury lub obowiazku, nigdy jednak w imie przyszlosci, w imie czegos jeszcze nie narodzonego albo nie posiadajacego wladzy, lub tez w imie samego zycia. Autorytarny charakter zdobywa sile dzialania dzieki oparciu o sile wyzsza. Tej ostatniej nie da sie nigdy pokonac ani odmienic. Brak wladzy jest dla niego zawsze nieomylnyni znakiem winy i nizszosci; jezeli autorytet, w ktory wierzy, zdradza oznaki slabosci, jego milosc i szacunek przeobrazaja sie w pogarde i nienawisc. Brak mu tej ofensywnej potencji, ktora potrafi zaatakowac ustalona wladze bez uprzedniego podporzadkowania sie innej, silniejszej wladzy.

Odwaga autorytarnego charakteru jest w istocie odwaga znoszenia wszystkiego, co los lub ktos los reprezentujacy, albo wodz przeznaczyl. Najwyzsza cnota jest cierpiec bez skargi - nie zas miec odwage zwalczania cierpien albo przynajmniej zmniejszania ich. Nie zmieniac losu, lecz mu sie poddac - oto heroizm charakteru autorytarnego.

Wierzy on w autorytet, dopoki ten jest silny i władczy. Jego przekonania rodza sie z jego zwatpien i stanowia probe ich kompensaty. Lecz nie posiada wiary, jezeli pod tym słowem rozumiemy ufnosc w realizacje tego, co na razie istnieje tylko jako potencjalna mozliwosc. Autorytarna filozofia jest w swej istocie relatywistyczna i nihilistyczna, mimo ze nieraz głosi z pasja, iz przezwyciezyła relatywizm, i demonstruje swoja aktywnosc. Wyrasta ze skrajnej depresji, calkowitego braku wiary i prowadzi do nihilizmu, do zaprzeczenia zycia11.

W filozofii autorytarnej nie istnieje koncepcja rownosci. Zdarza sie, ze autorytarny charakter uzywa slowa rownosc badz to konwencjonalnie, badz dlatego, ze odpowiada to jego zamiarom. Nie ma to jednak dla niego realnego znaczenia ani wagi, poniewaz dotyczy czegos lezacego poza zasiegiem jego emocjonalnych doswiadczen. W jego pojeciu swiat sklada sie z ludzi obdarzonych sila i pozbawionych jej. Na gruncie swoich sado-masochistycznych daznosci doswiadcza tylko dominacji albo uleglosci, nigdy jednak solidarnosci. Roznice plci czy rasy maja dla niego znaczenie tylko jako oznaki wyzszosci czy tez nizszosci. Roznica pozbawiona

takiej konotacji nie istnieje dla niego.

Powyzszy opis dazności sado-masochistycznych i charakteru autorytarnego odnosi sie do najskrajniejszych form bezsilności i odpowiednio najskrajniejszych form ucieczki od nich na drodze symbiotycznego stosunku do przedmiotu czci albo dominacji.

Wprawdzie sklonności do sado-masochizmu wystepuja powszechnie, ale tylko pewne jednostki i grupy społeczne można uwazac za typowo sado-masochistyczne. Istnieje jednak lagodniejsza forma uległości, tak powszechna w naszej kulturze, ze wolne od niej sa tylko wyjatki. Uległośc ta nie posiada niebezpiecznych i namietnych cech sado-masochizmu, jest jednak na tyle wazna, ze nie możemy jej tu pominac.

Mam na mysli ten rodzaj osob, ktorych cale zycie pozostaje - na sposob subtelny - przywiazane do pewnej władzy lezacej na zewnatrz ich samych 12. Wszystko bez wyjatku, co robia, czuja albo mysla, niejako odwoluje sie do tej władzy. Oczekuja od niej ochrony, pragna, zeby ona roztaczala nad nimi opieke, czynia ja odpowiedzialna za wszystko, cokolwiek mialoby wyniknac z ich własnych poczynan. Czesto osobnik taki nie jest wcale swiadom tej zalezności. Nawet jesli ma niejasna swiadomosc jakiejs zaleznosci, osoba albo wladza, od ktorej zalezy, pozostaje ukryta za mgla. Nie istnieje zadne okreslone wyobrazenie, ktore by sie kojarzylo z owa władza. Jej głowna własciwościa jest pełnienie okreslonej funkcji, a mianowicie ochrony, pomocy i rozwijania jednostki, trwania przy niej i niezostawiania jej nigdy samej. Owego "X", ktory odznacza sie tymi własciwosciami, moglibysmy nazwac magicznym pomocnikiem. Oczywiscie ow magiczny pomocnik podlega personifikacji: jako Bog, jako zasada moralna albo jako osoba realna, np. jako jedno z rodzicow, maz, zona lub przelozony. Nalezy pamietac, ze realne osoby, biorac na siebie role magicznego pomocnika, zostaja wyposazone we własciwosci magiczne, a cale ich znaczenie wypływa odtad z faktu, ze tego magicznego pomocnika uosabiaja. Proces personifikacji magicznego pomocnika daje sie czesto zaobserwowac w tak zwanym zakochaniu. Osoba zajmujaca tego rodzaju postawe wobec magicznego pomocnika stara sie go odnalezc w jakiejs istocie z krwi i kosci. Z tych czy innych powodow - nieraz popartych seksualnym pozadaniem - ktos drugi przybiera w jej oczach owe magiczne własciwości i przeksztalca sie w istote, z ktora ta osoba sie wiaze i od ktorej odtad zalezy cale jej zycie. Nie zmienia obrazu fakt, ze owa druga osoba postepuje czesto tak samo z pierwsza. Utwierdza to jeszcze bardziej wrazenie, ze ten rodzaj zwiazku jest jedyna prawdziwa miloscia.

Potrzebe magicznego pomocnika mozna studiowac niejako eksperymentalnie podczas zabiegow psychoanalitycznych. Czesto zdarza sie, ze osoba poddajaca sie psychoanalizie gleboko przywiazuje sie do psychoanalityka i cale jej zycie, wszystkie poczynania, mysli i uczucia z nim sie wiaza. Swiadomie albo podswiadomie zadaje sobie pytanie : czy to aby bedzie sie jemu (psychoanalitykowi) podobalo, czy nie; czy zgadzalby sie z tym, czy zganilby mnie za to? W stosunkach milosnych fakt, ze sie wybiera te albo tamta osobe jako partnera, sluzy za dowod, ze kocha sie te osobe dlatego, ze to ona własnie; jednakze w sytuacji psychoanalitycznej złudzenie to nie wytrzymuje proby. Najroznorodniejszego rodzaju osoby objawiaja te same uczucia wobec najroznorodniejszych typow psychoanalitykow. Stosunek ten wyglada na milosc; towarzyszy mu nieraz seksualne pozadanie; jest to jednak w swej istocie stosunek do personifikowanego magicznego pomocnika; rola, ktora najwidoczniej psychoanalityk, podobnie jak inne okreslone osoby cieszace sie pewnym autorytetem (lekarze, ksieza, nauczyciele), jest zdolny odegrac ku pelnej satysfakcji osoby szukajacej takiego własnie upersonifikowanego magicznego pomocnika.

Powody, dla ktorych jakas osoba wiaze sie z pomocnikiem magicznym, sa w zasadzie te same, jakie odkrylismy u zrodel popedow symbiotycznych: niezdolność do zycia samemu i do

pelnego wyrazania swoich wlasnych indywidualnych mozliwosci. Przy sado-masochistycznych sklonnosciach niezdolnosc ta prowadzi do checi pozbycia sie wlasnego "ja" przez uzaleznienie sie od pomocnika magicznego; w lagodniejszej postaci, o ktorej mowie obecnie, prowadzi ona jedynie do pragnienia kontroli i opieki. Intensywnosc zwiazku z magicznym pomocnikiem jest odwrotnie proporcjonalna do zdolnosci spontanicznego wyrazania wlasnych intelektualnych, emocjonalnych i zmyslowych dyspozycji. Innymi slowy, ma sie nadzieje, ze wszystko, czego sie od zycia oczekuje, otrzyma sie z rak magicznego pomocnika, bez osobistej inicjatywy. Im wyrazniej zachodzi taki przypadek, tym bardziej osrodek zycia przesuwa sie od wlasnej osoby ku magicznemu pomocnikowi i jego personifikacjom. Odtad pytanie nie brzmi juz: jak zyc samemu? - lecz jak nim manipulowac, aby go nie stracic, jak postepowac z nim, aby czynil to, czego sie pragnie, a nawet jak przekazac mu odpowiedzialnosc za to, za co jest sie samemu odpowiedzialnym?

W wypadkach skrajniejszych cale zycie osobnika polega niemal wylacznie na usilowaniu manipulowania nim; rozni ludzie stosuja tu rozne sposoby; dla jednych glownym osrodkiem manipulowania jest posluszenstwo, dla niektorych dobroc, dla innych - cierpienie. Widzimy zatem, ze nie istnieje tu uczucie, mysl czy wzruszenie, ktore nie byloby zabarwione ta potrzeba manipulowania; inaczej mowiac, zaden psychiczny akt nie jest naprawde spontaniczny ani wolny. Zaleznosc ta, wynikajaca z zahamowania spontanicznosci, a jednoczesnie do niego zmierzajaca, dostarcza wprawdzie pewnego bezpieczenstwa, lecz prowadzi takze do uczucia slabosci i skrepowania. W takim wlasnie wypadku osoba zalezna od magicznego pomocnika czuje sie - choc raczej nieswiadomie - przez niego ujarzmniona i w wiekszym lub mniejszymn stopniu przeciw niemu sie buntuje; z kolei bunt przeciw osobie, w ktorej sie pokladalo nadzieje, ze zapewni bezpieczenstwo i szczesliwosc, stwarza nowe konflikty. Jesli wiec nie chce sie go utracic, buntownicze uczucia nalezy stłumic; niemniej ukryty na dnie antagonizm zagraza odtad stale bezpieczenstwu, ktore bylo celem tego zwiazku.

Jezeli pomocnika magicznego uosabia realny człowiek, rozczarowanie, ktore nastepuje, kiedy okaze sie, ze nie spelnil on pokladanych w nim nadziei - a ze nadzieje te sa iluzoryczne, kazdy rzeczywisty człowiek musi je zawiesc - laczy sie z uraza wynikla z dobrowolnego oddania sie w niewole temu człowiekowi i prowadzi do ustawicznych konfliktow. Kozcza sie one czasem tylko rozstaniem, po czym nastepuje wybor innego obiektu, od ktorego oczekuje sie spelnienia wszystkich nadziei zwiazanych z magicznym pomocnikiem. Jezeli i ten zwiazek okaze sie fiaskiem, mozna go znowu zerwac albo dojsc do wniosku, ze takie jest zycie, i dac za wygrana; nie dostrzega sie przy tym faktu, ze istota niepowodzenia nie jest skutkiem niewlasciwego wyboru osoby magicznej, lecz jest bezposrednim rezultatem proby osiagniecia manipulacja magiczna tego, co jednostka moze zyskac tylko własna, spontaniczna działalnoscia.

Freudowi znane bylo zjawisko wiecznej zaleznosci od zewnetrznego obiektu. Interpretowal je jako kontynuacje wczesnych - w zasadzie seksualnych i cale zycie trwajacych - wiezow z rodzicami. Zjawisko to przykulo jego uwage do tego stopnia, ze zaczal twierdzic, iz kompleks Edypa jest zalazkiem wszelkich nerwic; a w szczesliwym przezwyciezeniu go upatrywal glowny dylemat normalnego rozwoju.

Uwazajac kompleks Edypa za centralne zjawisko psychologii, Freud dokonal jednego z najwazniejszych odkryc psychologicznych. Nie udalo mu sie go jednak odpowiednio zinterpretowac; choc bowiem zjawisko seksualnego pociagu miedzy rodzicami a dziecmi istnieje, a wynikajace stad konflikty biora niekiedy udzial w rozwoju nerwic, to ani pociag seksualny, ani wynikle zen konflikty nie graja istotnej roli w przywiazaniu dzieci do rodzicow. Poki dziecko jest male, jest ono w calkiem naturalny sposob zalezne od rodzicow, lecz zaleznosc ta niekoniecznie zawiera w sobie ograniczenie wlasnej spontanicznosci dziecka. Kiedy jednak rodzice, dzialajac jako reprezentanci spoleczenstwa, zaczynaja tłumic jego

spontaniczność i niezalezność, dziecko, w miare jak rośnie, czuje sie coraz bardziej niezdolne do tego, by stanac na własnych nogach; dlatego rozglada sie za magicznym pomocnikiem i czesto personifikuje go w osobach swych rodzicow. Z czasem jednostka przelewa te uczucia na kogos innego, np. na nauczyciela, meza lub na psychoanalityka. Znow widzimy, ze potrzeba zwiazania sie z tego rodzaju symbolem autorytetu nie jest wynikiem kontynuacji pierwotnego pociagu plciowego do ojca lub matki, lecz efektem wstrzymania ekspansji i spontaniczności dziecka oraz wynikajacego stad leku.

To, co sie da zaobserwowac u zaczatkow kazdej nerwicy, podobnie jak i u zrodel normalnego rozwoju, to walka o wolność i niezalezność. Dla wielu normalnych ludzi walka ta zakonczyla sie zupelna rezygnacja z własnego "ja", tak ze sa oni w swoisty sposob dobrze przystosowani i uchodza za normalnych. Neurotyk to człowiek, ktory nie zrezygnował z walki przeciw zupelnej uległośći, ale rownoczesnie pozostał przykuty do postaci magicznego pomocnika, jakakolwiek przybralby on forme czy kształt. Jego nerwice nalezy zawsze traktować jako chybiona probe rozwiazania konfliktu miedzy owa podstawowa zaleznościa a pragnieniem wolności.

-----

# 5.2. Destruktywnosc.

\_\_\_\_\_\_

Wspominalismy juz, ze sklonności sado-masochistyczne należy odrożnic od destruktywności, chociaż przeważnie jedno laczy sie z drugim. Nie zmierzajac ani do czynnej, ani do biernej symbioży, lecz do eliminacji swojego przedmiotu, destruktywność jest jednak czyms odmiennym. Ale i ona ma swoje zrodlo w niemożności znoszenia jednostkowej bezsilności i izolacji. Moge uniknac poczucia swojej bezsilności wobeć swiata zewnetrznego przez zniszczenie go. Co prawda, jesli uda mi sie go usunać, pozostane samotny i odosobniony, lecz bedzie to moja splendid isolation i przytlaczajaca moć przedmiotow zewnetrznego swiata nie bedzie mogla mnie zmiazdzyć. Zniszczenie swiata jest ostatnia, rozpaczliwa niemal proba ratowania sie przed grozaca mi z jego strony zaglada. Sadyzm zmierza do wcielenia swego przedmiotu, destruktywność do jego usuniecia. Sadyzm dazy do wzmoćnienia zatomizowanej jednostki przez dominacje nad innymi, zadza zniszczenia - przez likwidacje wszelkiego zagrozenia od zewnatrz.

Ktokolwiek sledzi stosunki miedzyludzkie na naszej społecznej scenie, nie może nie być pod wrazeniem rozmiarow panoszacej sie wszedzie zadzy niszczenia. Najcześciej nie jest ona uswiadomiona, lecz bywa na rozne sposoby racjonalizowana. Nie ma doprawdy takiego argumentu, ktorego by nie uzyto dla uzasadnienia destruktywności. Milość, obowiazek, sumienie, patriotyzm były i sa pretekstem do niszczenia drugich albo samego siebie. Musimy jednak rozroznić dwa rodzaje destruktywnych tendencji. Istnieja tendencje destruktywne, ktore wynikaja ze specyficznych okoliczności jako reakcja na zagrozenie własnego lub cudzego zycia i integralności albo na zagrozenie idei, z ktorymi człowiek sie identyfikuje. Ten rodzaj destruktywności to naturalny i nieodłaczny element afirmacji własnego zycia.

Ale interesujaca nas destruktywnosc nie jest owa wyzej wspomniana racjonalna - czy tez jakby chcialo sie powiedziec reaktywna - wrogoscia, lecz stale obecna w czlowieku sklonnoscia, ktora niejako czeka tylko na okazje, aby sie ujawnic. Jesli nie istnieje obiektywna przyczyna ujawnienia sklonnosci destruktywnych, nazywamy dana osobe umyslowo albo psychicznie chora (mimo ze ona sama posluguje sie zazwyczaj swoista racjonalizacja). Najczesciej jednak destruktywne impulsy sa zracjonalizowane w taki sposob, ze zawsze sie znajdzie co najmniej kilku ludzi, a nawet cala grupa spoleczna, podzielajaca te racjonalizacje; dzieki czemu w oczach czlonka owej grupy moze ona uchodzic za realistyczna. Przedmioty irracjonalnej zadzy

niszczenia i szczegolne powody, dla ktorych zostały one wybrane, sa drugorzednej wagi; destruktywne impulsy maja charakter namietności i zawsze uda im sie znalezc jakis obiekt. Kiedy z jakiejs przyczyny inne osoby nie moga stac sie obiektem destruktywności jednostki, przedmiotem tym staje sie jej wlasne "ja". Przy nadmiernym nasileniu tego zjawiska nastepstwem bywa czesto choroba fizyczna, a nawet usilowanie samobojstwa.

Przyjelismy, ze destruktywnosc jest ucieczka przed nie dajacym sie zniesc uczuciem niemocy, gdyz dazy do usuniecia wszystkich obiektow, z ktorymi jednostka musialaby sie zmierzyc, lecz wobec olbrzymiej roli, jaka sklonności destruktywne odgrywaja w ludzkim zachowaniu, interpretacja ta nie wydaje sie być dostatecznym wytlumaczeniem; juz same czynniki odosobnienia i bezsily sa odpowiedzialne za dwa inne zrodla destruktywności: uczucia leku i zablokowania zycia. Co do leku, nie ma potrzeby rozwodzić sie na ten temat. Kazde zagrożenie witalnych (materialnych i emocjonalnych) interesow budzi lek13, a tendencje destruktywnośca najpowszechniejsza reakcja na takie leki. Zagrożenie zawsze daje sie sprowadzić do okreslonych osob i okreslonych okoliczności. Wtedy destruktywność zwraca sie w strone tych osob. Może to być rownież staly - acz niekoniecznie świadomy - lek, zrodzony z rownie stalego poczucia zagrożenia ze strony świata zewnetrznego. Ten rodzaj bezustannego leku jest wynikiem sytuacji jednostki izolowanej i bezsilnej; stanowi on jeszcze jedno zrodlo potegujace w niej ladunek destruktywności.

Innym waznym efektem tej samej podstawowej sytuacji jest to, co przed chwila nazwalem zablokowaniem zycia. Izolowana i bezsilna jednostka jest zahamowana w realizacji swoich zmyslowych, emocjonalnych i intelektualnych mozliwosci. Brak jej wewnetrznego bezpieczenstwa i spontanicznosci, ktore warunkuja taka realizacje. To wewnetrzne zahamowanie spotegowane jest przez kulturowe tabu dotyczace przyjemnosci i szczescia, podobne bardzo do tych, ktore cechowaly religie i obyczaje klasy sredniej od czasow reformacji. W obecnej dobie zewnetrzne tabu własciwie zniklo, jednak zahamowania wewnetrzne sa nadal silne, pomimo iz swiadomie aprobuje sie zmyslowe przyjemnosci.

Problemem zwiazku miedzy zablokowaniem zycia a destruktywnościa zajmowal sie także Freud; omawiajac jego poglady na ten temat wyrazimy i nasze wlasne sugestie.

Freud zdawal sobie sprawe z tego, ze zlekcewazyl znaczenie destruktywnych impulsow, gloszac pierwotnie, ze poped plciowy i instynkt samozachowawczy stanowia dwie podstawowe pobudki ludzkiego zachowania. Nabrawszy z czasem przekonania, ze destruktywne tendencje sa rownie wazne, jak tendencje seksualne, doszedl z kolei do wniosku, ze w czlowieku istnieja dwa podstawowe popedy: poped skierowany w strone zycia i bedacy mniej lub wiecej tozsamy z seksualna libido oraz instynkt smierci, ktorego celem jest calkowite zniszczenie zycia. Freud sadzil, ze ten ostatni moze stopic sie z energia seksualna i skierowac badz to przeciw wlasnemu "ja", badz tez przeciw przedmiotom zewnetrznym. Przypuszczal dalej, ze instynkt smierci wyrasta z biologicznej wlasciwości wszystkich zywych organizmow i dlatego jest koniecznym i niezmiennym skladnikiem zycia.

Hipoteza instynktu smierci jest o tyle zadowalajaca, ze uwzglednia w pelni znaczenie tendencji destruktywnych, ktore Freud pominal w swych wczesniejszych teoriach. O tyle jednak nie zadowala, ze ucieka sie do wyjasnienia biologicznego, nie dosc uwzgledniajac fakt, iz nasilenie destruktywnosci rozni sie ogromnie w zaleznosci od jednostek i grup spolecznych. Gdyby hipoteza Freuda byla sluszna, musielibysmy przyjac, ze miara destruktywnosci wobec drugich lub wobec samego siebie jest mniej wiecej stala. Tymczasem obserwujemy cos wrecz przeciwnego. Oto nasilenie zadzy niszczenia w naszej kulturze nie tylko waha sie powaznie w zaleznosci od jednostki, ale bywa nierowne w obrebie roznych grup spolecznych. Tak np. nasilenie destruktywnosci w charakterze czlonkow nizszych klas srednich w Europie jest

zdecydowanie wieksze anizeli w klasie robotniczej i w klasach wyzszych. Dzieki studiom antropologicznym zapoznalismy sie z pewnymi ludami, ktorych rysem charakterystycznym jest szczegolnie wysoki poziom destruktywnosci, gdy tymczasem inne ludy odznaczaja sie rownie wyraznym jej brakiem, niezaleznie, czy dotyczy to wrogosci wobec innych, czy wobec samnych siebie.

Wydaje sie, ze wszelkie proby dotarcia do zrodel niszczycielskiej zadzy nalezy zaczac od uwzglednienia tych własnie roznic; nastepnie zas zastanowic sie, czy nie istnieja jeszcze jakies inne roznicujace czynniki i czy nie one własnie stanowia o roznicach w nasileniu destruktywnosci.

Problem ten nastrecza tak wielkie trudności, ze wymagalby oddzielnego i szczegolowego studium. Niemniej, rad bym podszepnac, gdzie przypuszczalnie nalezy szukac odpowiedzi. Wydaje się, ze miara destruktywności u człowieka jest proporcjonalna do stopnia okrojenia jego zyciowej ekspansywności. Nie rozumiemy przez to indywidualnej frustracji z powodu niezaspokojenia tego czy owego instynktownego pragnienia, lecz zablokowanie calego zycia człowieka, zahamowanie spontaniczności jego rozwoju i odjęcie mu szansy wyrazania zmyslowych, emocjonalnych i intelektualnych mozliwosci. Zycie posiada własny, wewnetrzny dynamizm; dazy ono do rozwoju, do znalezienia swego wyrazu, do spelnienia sie. Wydaje sie, ze jezeli tendencja ta zostaje udaremniona, wowczas energia skierowana w strone zycia ulega procesowi rozkladu i przemienia sie w energie skierowana ku zniszczeniu. Innymi slowy, ped do zycia i ped do niszczenia nie sa czynnikami wzajem od siebie niezaleznymni, lecz pozostaja wobec siebie w odwrotnej wzajemnej zalezności. Im bardziej ped ku zyciu zostaje zablokowany, tym silniejszy jest ped ku zniszczeniu; im bardziej zycie sie spelnia, tym slabszy jest w nim czynnik destruktywny. Destruktywnośc jest wynikiemn nie spełnionego zycia. Warunki jednostkowe i spoleczne, ktore tlamsza zycie, rodza zadze niszczenia, ktora staje sie swego rodzaju punktem wyjscia dla wrogich tendencji skierowanych badz przeciw innym, badz przeciw sobie.

Rozumie sie samo przez sie, jak wazna rzecza jest nie tylko uswiadomienie sobie aktywnej roli destruktywności w procesach społecznych, lecz rowniez poznanie specyficznych warunkow wpływajacych na jej nasilenie. Zwrocilismy juz uwage na wrogość przenikajaca klasy średnie w epoce reformacji i znajdujaca wyraz w niektorych ideach protestantyzmu; szczegolnie w duchu aścezy i w kalwinskim wizerunku bezlitośnego Boga, ktoremu sprawia przyjemność skazywanie cześć rodzaju ludzkiego na wieczne potepienie za nie popelnione winy. Wtedy, jak i pozniej, klasy średnie wyrazały śwoja wrogość przeważnie pod maska moralnego oburzenia, ktore stanowiło racjonalizacje ostrej zawiśći wobeć tych, co mieli środki, aby korzystać z zycia. W świecie wspołczesnym destruktywność nizszych klas średnich stala sie waznym czynnikiem sprzyjajacym narodzinom hitleryzmu, ktory apelował do sklonnośći niszczycielskich tych klas i skorzystał z nich w walce ze swymi wrogami. Zrodel destruktywnośći nizszych klas średnich latwo doszukać sie - pisalismy już o tym - w izolacji i stłumieniu ekspansywnośći jednostki; jedno i drugie wystepuje w wiekszym nasileniu w nizszych klasach średnich anizeli w klasach stojących wyżej lub nizej.

# 5.3. Mechaniczny konformizm.

Ukazane wyzej mechanizmy polegaja na tym, ze jednostka przezwycieza swe poczucie znikomości wobec wszechogarniajacej siły swiata zewnetrznego badz to przez wyrzeczenie sie swej jednostkowej integralności, badz też przez takie niszczenie innych ludzi, aby swiat przestal jej zagrazac.

Do odmiennych mechanizmow ucieczki nalezy tak calkowite wycofanie sie ze swiata, ze przestaje on byc grozny (podobny obraz znajdujemy w niektorych stanach psychotycznych)14, oraz psychologiczny przerost własnej osobowosci, osiagajacy taki stopien, ze w porownaniu z nia swiat zewnetrzny maleje. Chociaz wymienione mechanizmy ucieczki sa dla psychologii indywidualnej dosc wazne, ich znaczenie kulturowe jest niewielkie. Nie bede ich przeto w dalszym ciagu omawiał, lecz zajme sie innym mechanizmem. ucieczki, majacym ogromne znaczenie społeczne.

Ten własnie mechanizm jest rozwiazaniem, ktore wiekszosc normalnych ludzi znajduje w nowoczesnym społeczenstwie. Krotko mowiac, jednostka przestaje byc soba; w pełni adoptuje ten rodzaj osobowości, ktory oferuja jej wzory kulturowe; dzieki temu staje sie zupełnie podobna do innych, taka, jaka ci inni spodziewaja sie zobaczyc. Znika rozbieznośc miedzy "ja" i swiatem, a wraz z nia swiadomy lek przed samotnościa i bezsila. Mechanizm ten można porownac z ochronna barwa, jaka przybieraja niektore zwierzeta. Tak dalece upodobniaja sie do otoczenia, ze z trudein można je odrożnic. Osoba, ktora rezygnuje ze swego indywidualnego "ja" i staje sie automatem, identycznym z milionem innych otaczajacych go automatow, nie musi juz czuc sie samotna i zalekniona. A jednak cena, jaka za to placi - utrata samego siebie - jest wysoka.

Poglad, ze normalnym sposobem przezwyciezenia samotności jest stac sie automatem, przeczy jednemu z najbardziej rozpowszechnionych przekonan co do miejsca człowieka w naszej kulturze. Wiekszośc z nas maja rzekomo stanowic jednostki, ktore moga myslec, czuc, działac, jak im sie podoba. Co wiecej, nie jest to tylko ogolna opinia na temat nowoczesnego indywidualizmu; kazdy poszczegolny osobnik wierzy szczerze, ze on jest on i ze jego mysli, uczucia i pragnienia sa jego. Ale choc sa miedzy nami prawdziwe indywidualności, przekonanie to jest w wiekszości wypadkow zludzeniem i to zludzeniem niebezpiecznym, poniewaz przeszkadza w usunieciu warunkow sprzyjajacych takiemu stanowi rzeczy.

Mamy tu do czynienia z jednym z najbardziej fundamentalnych problemow psychologicznych, ktory najlatwiej wprowadzic zadajac serie pytan. Co to jest "ja"? Jaka jest natura owych aktow, ktore jedynie ludza, iz sa własnymi aktami danej osoby? Co to jest spontanicznosc? Co to jest oryginalny akt psychiczny? A w koncu: co to wszystko ma wspolnego z wolnoscia? W niniejszym rozdziałe sprobujemy ukazac, w jaki sposob uczucia i mysli wywolane od zewnatrz moga byc subiektywnie przezywane jako własne; a takze, jak stłumione własne uczucia i mysli moga przestac byc czescia naszego "ja". Rozmyslania te bedziemy kontynuowac w rozdziałe o Wolnosci i demokracji.

A teraz przystapmy do naszych rozwazan starajac sie zanalizowac znaczenie owego przezycia, ktore ubrane w słowa brzmi ja czuje, ja mysle, ja chce. Kiedy mowimy ja mysle, wydaje sie nam, ze stwierdzenie to jest jasne i niedwuznaczne. Wydaje sie, ze jedynym problemem jest, czy to, co ja mysle, jest słuszne lub niesłuszne, a nie czy to ja tak mysle. A przeciez jeden konkretny eksperyment od razu pokazuje; ze odpowiedz na to pytanie nie jest bynajmniej tak oczywista, jak nam sie zdaje. Przypatrzmy sie jakiemus doswiadczeniu z hipnoza15. Oto hipnotyzer B wprawia podmiot A w sen hipnotyczny i sugeruje mu, ze po obudzeniu z tego snu zechce on czytac tekst, ktory, jak bedzie sadzil, przyniosł ze soba; ze bedzie szukał tego tekstu i go nie znajdzie, ze wowczas posadzi inna osobe, C, o ukradzenie go i bardzo sie na nia pogniewa. Hipnotyzer mowi jeszcze, ze podmiot zapomni, iz wszystko to zasugerowano mu w czasie snu hipnotycznego. Trzeba dodac, ze C jest osoba, do ktorej A nigdy nie zywił urazy i nie ma najmnniejszego powodu jej odczuwac; co wiecej, faktycznie nie przyniosł on ze soba zadnego tekstu.

Co sie dzieje? A budzi sie i po krotkiej rozmowie na jakis temat powiada :

Nawiasem mowiac, to mi przypomina cos, o czym pisalem w moim tekscie. Zaraz wam to przeczytam.

Rozglada sie dookola, nie znajduje tekstu, po czym zwracajac sie do C sugeruje, ze ten musial mu go zabrac. A kiedy C stanowczo zaprzecza, A wybucha gniewem i wrecz oskarza C o kradziez rekopisu. Malo tego. Przytacza argumenty, na dowod, ze C jest zlodziejem. Słyszal od drugich - powiada - ze C potrzebowal tego tekstu, ze mial doskonala okazje zabrania go itd. Słyszymy nie tylko oskarzenie C, lecz rozne racjonalizacje, ktore nadaja oskarzeniu pozory wiarygodnosci. (Oczywiscie, wszystko to jest nieprawda i A nigdy przedtem o czyms podobnym nie myslal).

Przyjmijmy, ze w tym momencie inna osoba wchodzi do pokoju. Nie mialaby ona najmniejszej watpliwosci, ze A mowi to, co mysli i co czuje; jedyne pytanie, jakie zrodziloby sie w jej umnysle, to czy oskarzenie jest sluszne, czy nie, tj. czy tresc mysli A pokrywa sie z rzeczywistymi faktami, Nas jednak, ktorzy bylismy swiadkami calego wydarzenia od samego poczatku, bynajmniej nie obchodzi kwestia, czy oskarzenie bylo sluszne. Wiemy, ze nie o to idzie, poniewaz jestesmy pewni, ze to, co A obecnie czuje i mysli, to nie sa jego uczucia i mysli, lecz obce elementy podsuniete mu przez kogos innego.

Konkluzja, do jakiej dojdzie osoba, ktora weszla w polowie przeprowadzonego eksperymentu, moze byc mniej wiecej taka:

Oto stoi przed nami A, ktory wyraznie stwierdza, ze wszystko to sa jego mysli. Jest zarazem tym, ktory wie najlepiej, co mysli, i nie ma lepszego dowodu na to, co czuje, niz jego wlasne stwierdzenie. Sa tu jeszcze inne osoby, ktore twierdza, ze mysli A zostały mu narzucone i stanowia obce elementy, przekazane z zewnatrz. Uczciwie przyznaje, ze nie potrafie rozstrzygnac, kto tu ma racje; kazda ze stron moze sie mylic. A ze wypada dwoch na jednego, byc moze słusznosc jest raczej po stronie wiekszosci.

My jednak, swiadkowie calego eksperymentu, nie moglismy miec takich watpliwosci; tak jak nie mialby ich nowo przybyły, gdyby był obecny przy innych doswiadczeniach z hipnoza. Przekonalby sie wowczas, ze ten typ eksperymentu moze byc powtarzany niezliczone razy z roznymi osobami i z wprowadzeniem roznych watkow. Hipnotyzer moze zasugerowac, ze surowy ziemniak jest smakowitym ananasem, i podmiot bedzie zajadal ziemniak gustujac w nim tak, jakby spozywał ananas. Albo zasugeruje, ze podmiot nie moze niczego widziec i podmiot slepnie. Albo jeszcze, ze zdaniem podmiotu swiat jest plaski, a nie okragły, i podmiot bedzie goraco przekonywał, ze swiat jest plaski.

O czym swiadczy eksperyment hipnotyczny - a szczegolnie posthipnotyczny? Dowodzi tego, ie moiemy zywic mysli, uczucia i pragnienia, a nawet doznawac wrazen zmyslowych, kt¢re subiektywnie odczuwamy jako nasze; a jednak, mimo ze przezywamy owe mysli i uczucia, zostały nam one narzucone z zewnatrz, sa zasadniczo obce i nie sa tym, co myslimy, czujemy itd.

Czego dowodzi ten specyficzny eksperyment z hipnoza, od ktorego zaczelismy?

Podmiot chce czegos, chce mianowicie odczytac swoj rekopis, mysli cos, a mianowicie, ze C go zabral, i czuje cos, a mianowicie gniew do C.

Widzielismy, ze wszystkie te trzy akty psychiczne - jego impuls woli, jego mysl i jego uczucie - nie sa jego wlasne w tym sensie, ze nie sa rezultatem jego wlasnej psychicznej aktywnosci; nie zrodziły sie w nim, lecz zostały mu wszczepione z zewnatrz i subiektywnie sa przez niego odczuwane jako wlasne. Podmiot wypowiada przy tym szereg mysli, ktorych nie narzucono mu w toku hipnozy, a mianowicie owe racjonalizacje, przy pomocy ktorych wyjasnia swoj domysl, ze C skradl mu rekopis. A jednak mysli te sa tylko w formalnym sensie jego wlasne. Chociaz

wydaja sie usprawiedliwiac podejrzenie, my wiemy, ze naprzod bylo podejrzenie, a mysli racjonalizujace powstaly jedynie po to, aby nadac temu uczuciu wiarygodnosc; niczego nie wyjasniaja naprawde, lecz jawia sie post factum.

Zaczelismy od eksperymentu z hipnoza, poniewaz ukazuje on niezbicie, ze niezaleznie od przekonania o spontaniczności naszych psychicznych aktow, w rzeczywistości w określonych sytuacjach moga być one efektem wplywu innej osoby. Ale ze zjawiskiem takim bynajmniej nie spotykamy sie tylko przy hipnozie. Fakt, ze treści naszego myslenia, uczuć i aktow woli wywodza sie z zewnatrz i nie sa autentyczne, jest powszechny do tego stopnia, ze owe pseudoakty robia wrazenie reguly, gdy przeciwnie, autentyczne, naturalne akty psychiczne stanowia wyjatek.

Pozorny charakter, jaki moze przybierac myslenie, jest lepiej znany niz to samo zjawisko w sferze woli i uczuc. Dlatego najlepiej zaczac nasze rozwazania od roznicy, jaka zachodzi miedzy mysleniem prawdziwym a pozornym. Przypuscmy, ze znajdujemy sie na wyspie, gdzie przebywaja rybacy i letnicy z miasta. Chcemy dowiedziec sie, jakiej pogody mozemy sie spodziewac, i pytamy o to rybaka oraz dwoch gosci z miasta, wiedzac, ze wszyscy trzej wysluchali w radio komunikatu meteorologicznego. Rybak, majac duze w tym wzgledzie doswiadczenie i od dawna zainteresowany problemem pogody, zacznie sie teraz zastanawiac; przyjmujemy bowiem, ze przed zadaniem mu pytania nie mial jeszcze zdania na ten temat. Orientujac sie co do kierunku wiatru, temperatury, wilgotności i tym podobnych czynnikow stanowiacych podstawe prognozy pogody, rozwazy je odpowiednio i dojdzie do mniej lub bardziej definitywnego pogladu. Prawdopodobnie przypomni sobie prognoze radiowa i przytoczy ja dla poparcia albo przeciwstawienia własnej opinii; jezeli okaza sie sprzeczne, bedzie szczegolnie uwazal przy wywazaniu swych racji; ale - i to jest rzecz istotna - bedzie to jego opinia, przekazany nam rezultat jego myslenia.

Pierwszy z dwoch letnikow to człowiek, ktory zapytany o opinie na ten temat, zdaje sobie sprawe, ze nie bardzo zna sie na pogodzie, nie czuje sie tez w obowiazku znac sie na niej. Odpowiada tylko:

Nie potrafie powiedziec. Wiem tylko tyle, ze zapowiedz w radio jest taka a taka. Drugi letnik jest zupelnie innym typem. Wydaje mu się, ze bardzo dobrze zna się na pogodzie, chociaz faktycznie wie o tym bardzo niewiele. Jest to typ czlowieka, ktoremu sie zdaje, ze musi odpowiedziec na kazde pytanie. Przez chwile namysla sie, a potem wypowiada swoja opinie, ktora de facto jest identyczna z prognoza radiowa. Zapytany, na czym opiera swoje twierdzenie, mowi nam, ze doszedl do tego biorac pod uwage kierunek wiatru, temperature itp. Zachowanie tego człowieka, widziane od zewnatrz, jest takie samo jak rybaka. Jesli jednak zanalizujemy je dokladniej, stanie sie jasne, ze slyszal prognoze radiowa i przyjal ja do wiadomosci. Czujac sie jednak w obowiazku miec na ten temat wlasny poglad, zapomina, ze po prostu powtarza czyjas autorytatywna opinie, i wierzy, ze doszedl do niej sam dzieki własnemu mysleniu. Wyobraza sobie, ze argumenty, ktore nam przytacza, poprzedzały jego opinie; lecz jezeli przyjrzymy sie jego racjom, przekonamy sie, ze nie moglyby one zadna miara doprowadzie go do wnioskow na temat pogody, gdyby nie byl urobil sobie zdania przedtem. W rzeczywistości sa to wiec tylko pseudoracje, ktorych funkcja polega na tworzeniu pozorow, ze opinia człowieka jest rezultatem jego własnego myslenia. Doznaje on złudzenia, ze sam do niej doszedl; ale w rzeczywistości przyswoil sobie jedynie opinie pewnego autorytetu, nie bedac swiadom tego procesu. Mogloby sie nawet zdarzyc, ze to on mialby racje co do pogody, a rybak bylby w bledzie; lecz i w tym wypadku trafna opinia nie bylaby jego opinia, chociazby rybak istotnie pomylil sie w swojej opinii.

To samo zjawisko mozna zauwazyc, badajac opinie ludzi na rozne inne tematy, np. polityczne. Spytajmy przecietnego czytelnika gazet, co mysli o danym problemie politycznym. Poda nam

swoja opinie, zdajac mniej lub wiecej dokladna relacje z tego, co czytal; a jednak - i to jest istotne - bedzie wierzyl, ze to, co mowi, jest rezultatem jego wlasnego myslenia. Jezeli czytelnik ow zyje w malej społeczności, gdzie opinie polityczne przechodza z ojca na syna, ciazacy autorytet surowego ojca moze wywierac wpływ na jego własne opinie w stopniu o wiele wiekszym, niz przypuszcza. Opinia innego czytelnika moze byc rezultatem chwili zaklopotania, obawy, aby nie byc posadzonym o ignorancje - stad mysl jest tylko fasada, a nie rezultatem naturalnego zwiazku doswiadczenia, pragnien i wiedzy. To samo zjawisko mozna odnalezc w sadach estetycznych. Przecietny osobnik, ktory idzie do muzeum i oglada obraz slynnego malarza, np. Rembrandta, sadzi, ze obraz ten jest piekny i sugestywny. Analizujac te ocene, stwierdzimy, ze nie tyle sam obraz znajduje w nim jakis szczegolny oddzwiek, ile osobnik ow mysli, ze obraz jest piekny, poniewaz wie, ze powinien tak myslec. To samo zjawisko zachodzi z reguly w sadach o muzyce, a takze w odniesieniu do samego aktu postrzegania. Wiele osob patrzac na słynny z malowniczosci pejzaz, de facto podstawia sobie na jego miejsce obraz widziany niezliczone razy np. na pocztowkach; wierzac, ze widzi ow pejzaz, ma tamte obrazy przed oczyma. Inne osoby, bedac swiadkiem wypadku, widza i słysza cala sytuacje w kategoriach sprawozdania z gazety, ktore antycypuja. Faktem jest, ze dla wielu ludzi przezycia zwiazane z występem artystycznym lub zebraniem politycznym, na ktorym sa obecni, staja sie czyms realnym dopiero po przeczytaniu o tym w prasie.

Tlumienie krytycznego myslenia zaczyna sie zazwyczaj we wczesnym wieku. Piecioletnia dziewczynka moze juz zdawac sobie sprawe z obludy swej matki, czy to odczuwajac niejasno, ze matka mowi ustawicznie o milosci i przyjazni, a naprawde jest zimna i samolubna, czy tez - brutalniej - spostrzegajac, ze matka ma romans z innym mezczyzna, choc nie przestaje mowic o moralnosci. Dziecko odczuwa te rozbieznosci. Jest dotkniete w swym poczuciu sprawiedliwosci i prawdy, ale zalezac od matki, ktora nie dopuscilaby do najmniejszej krytyki, i - powiedzmy - majac slabego ojca, na ktorym nie moze polegac, dziecko musi stlumic swoj krytycyzm. Wkrotce w ogole nie bedzie juz widzialo, ze matka jest nieszczera i niewierna. Zatraci zdolnosc krytycznego myslenia, skoro okaze sie, ze jest ono rownie beznadziejne, jak niebezpieczne. Jednoczesnie formula szczerosci i uczciwosci matki oraz malzenskiego szczescia rodzicow zostala dziecku narzucona z zewnatrz z taka sila, iz bedzie ono skore przyjac te mysl za własna.

We wszystkich powyzszych przykladach pseudomyslenia problem polega na tym, czy mysl jest wynikiem wlasnej operacji myslowej, tj. wlasnej aktywności jednostki, nie zas na tym, czy mysl ta jest sluszna, czy tez nie. Jak juz zauwazylismy w wypadku rybaka przepowiadajacego pogode, jego opinia może być nawet bledna, a opinia tego, ktory tylko powtarza narzućona mu mysl, może być trafna. Pseudomyslenie może także być idealnie logiczne i racjonalne. Jego pozorny charakter niekoniecznie objawia sie w braku logiki. Można to przesledzić na racjonalizacjach, ktore zmierzaja do uzasadnienia jakiegos dzialania albo uczućia opierajac sie na podlozu racjonalnym i realistycznym, mimo ze to dzialanie czy uczućie jest faktycznie zdeterminowane przez czynniki irracjonalne i subiektywne. Zdarza sie, ze racjonalizacja pozostaje w niezgodzie z faktami albo z regulami logicznego myslenia. Czesto jednak sama w sobie bywa logiczna i racjonalna: jej irracjonalność polega wowczas tylko na tym, ze fakt, ktory ma rzekomo uzasadnić dzialanie, nie jest jego rzeczywistym motywem.

Przykladem irracjonalnej racjonalizacji jest znany dowcip o kims, kto pozyczyl od sasiada dzbanek i stlukl go; kiedy sasiad poprosil o zwrot, tamten odpowiedzial:

Po pierwsze juz go oddalem; po drugie, w ogole go nie pozyczalem; a po trzecie, juz byl stluczony, kiedys mi go pozyczal.

Z przykladem racjonalnej racjonalizacji mamy do czynienia, kiedy osobnik A, znalazlszy sie w klopotliwej sytuacji materialnej, prosi swego krewnego B o pozyczenie mu pewnej sumy

pieniedzy. B odmawia, poniewaz - jak twierdzi - pozyczajac pieniadze poparlby tylko nieodpowiedzialne poczynania A i zachecil go do liczenia na pomoc drugich. Otoz rozumowanie takie moze brzmiec nader przekonywajaco, niemniej bedzie ono jedynie racjonalizacja; bowiem B w zadnym wypadku nie chce dac A pieniedzy, a chociaz wierzy, ze powoduje sie jedynie troska o dobro A, faktycznie powodowany jest swym wlasnym skapstwem.

Dlatego to z samego okreslenia stopnia logiczności czyichs wypowiedzi nie potrafimy wywnioskowac, czy mamy do czynienia z racjonalizacja, i musimy także wziac pod uwage dzialające w danym wypadku motywacje psychologiczne. Momentem decydującym jest nie to, co sie mysli, lecz jak sie mysli. Idea bedaca rezultatem aktywnego myslenia jest zawsze nowa i oryginalna - oryginalna niekoniecznie w tym sensie, ze inni nie mysleli o tym uprzednio, lecz ze osoba, ktora mysli, posluzyla sie mysleniem jako narzedziem umożliwiającym jej odkrycie czegos nowego w swiecie zewnetrznym lub wewnetrznym. Racjonalizacjom z zasady brak tej wlasciwości wynalazczej i odkrywczej; potwierdzaja one tylko emocjonalne uprzedzenie tkwiace w człowieku. Racjonalizowanie nie jest narzedziem poznania rzeczywistości, lecz proba harmomizowania post factum wlasnych pragnien z istniejaca rzeczywistościa.

Podobnie jak w sferze mysli, tak i w sferze uiczuc musimy rozr¢iniac miedzy prawdziwym uczuciem, kt¢re bierze zr¢dlo z nas samych, a pseudouczuciem, kt¢re w rzeczywistosci nie jest naszym własnym, choc za takie je uwaiamy.

Wezmy jakis przyklad z zycia eodziennego, typowwy dla pozornego charakteru naszych uczuc w zetknieciu z innymi ludzmi. Przypatrzmy sie mezczyznie bedacemu na towarzyskim przyjeciu. Jest wesoly i usmiechniety, prowadzi rozmowy w przyjaznym tonie; w sumie wydaje sie szczesliwy i zadowolony. Zegnajac sie usmiecha sie serdecznie, mowi, jak milo spedzil wieczor... Drzwi zamykaja sie za nim - i oto moment, by starannie mu sie przyjrzec. Zauwazmy, jak nagle zmienia sie na twarzy. Przestaje sie usmiechac; oczywiscie mozna sie bylo tego spodziewac, skoro nie ma przy nim nikogo, kto by mogl wywolac usmiech. Jednak zmiana, o ktorej mowa, to wiecej niz znikniecie usmiechu. Na jego twarzy pojawia sie wyraz glebokiego smutku, niemal rozpaczy. Wyraz ten trwa, byc moze, tylko pare sekund, po czym twarz przybiera zwykla maske; mezczyzna wsiada do swego wozu, mysli o minionym wieczorze, zastanawia sie, czy zrobil dobre wrazenie, i odpowiada na to pozytywnie. Lecz czy w czasie przyjecia on był szczesliwy i wesoly? Czy przelotny wyraz smutku i rozpaczy, ktorysmy podchwycili na jego twarzy, był tylko chwilowa reakcja bez szczegolnego znaczenia? Nie sposob prawie o tym rozstrzygnac, nie znajac blizej tego człowieka. Jeden jednak szczegol moze stanowic klucz do zrozumienia, czym było jego rozbawienie podczas przyjecia.

Tej nocy sni mu sie, ze jest wojna, a on sluzy znowu w amerykanskim korpusie ekspedycyjnym w Europie. Dostal rozkaz, aby przedostac sie przez linie nieprzyjacielskie do glownej kwatery wroga. Wklada na siebie mundur oficerski, ktory zdaje sie byc niemiecki, i nagle znajduje sie w grupie niemieckich oficerow. Zdumiewa go, ze kwatera glowna jest tak komfortowo urzadzona i ze wszyscy odnosza sie do niego tak przyjaznie, lecz coraz bardziej ogarnia go strach na mysl, ze odkryja w nim szpiega. Jeden z mlodszych oficerow, do ktorego Amerykanin czuje szczegolna sympatie, podchodzi don mowiac:

Wiem, kim jestes. Masz tylko jedno wyjscie. Zacznij opowiadac kawaly, smiej sie i rozsmieszaj innych, tak by ubawieni twoimi dowcipami nie zwracali na ciebie uwagi. Wdzieczny za te rade, Amerykanin zaczyna dowcipkowac i smiac sie. W koncu dowcipkowanie to urasta do takich rozmiarow, ze budzi podejrzenia oficerow, a im bardziej ich podejrzenia rosna, tym bardziej wymuszone wydaja sie jego dowcipy. Wreszcie opanowuje go uczucie takiego przerazenia, ze dluzej nie wytrzymuje, zrywa sie nagle z krzesla i wszyscy

gonia za nim. Potem nastepuje zmiana scenerii, oto siedzi w tramwaju, ktory zatrzymuje sie tuz przed jego domem. Ma na sobie zwykle ubranie do pracy i doznaje uczucia ulgi na mysl, ze wojna juz sie skonczyla.

Przypuscmy, ze mamy nazajutrz moznosc zapytania tego mezczyzny o to, co kojarzy mu sie z poszczegolnymi elementami snu. Odnotujmy tu tylko niektore skojarzenia, wybitnie znaczace dla zrozumienia glownego watku naszych rozwazan. Oto mundur niemiecki przypomina mu, ze jeden z gości na wczorajszym przyjeciu mowil z wyraznie niemieckim akcentem. Pamieta tez, ze gosc ow zirytowal go, nie zwrocil bowiem na niego specjalnej uwagi, mimo ze opowiadający wychodził z siebie, aby zrobic dobre wrazenie. Bładzac myslami wokol tych incydentow, z kolei przypomina sobie, jak przez blysk sekundy doznal na przyjeciu uczucia, ze człowiek z niemnieckim akcentem kpil sobie z niego i na jakas jego uwage usmiechnal sie impertynencko. Zastanawiajac sie nad komfortowym pomieszczeniem kwatery glownej, widzi pewne jej podobienstwo do pokoju, w ktorym zeszlego wieczoru siedzial na przyjeciu, ale okno tego pomieszczenia bardziej przypominalo mu pokoj, gdzie raz odpadl przy egzaminie. Zaskoczony tym skojarzeniem, przypomnial sobie w dalszym ciagu, ze wybierajac sie na przyjecie, zastanawial sie, jakie zrobi tam wrazenie, po czesci dlatego, ze jeden z gosci byl bratem dziewczyny, ktora chciał soba zainteresowac, a po czesci dlatego, ze pan domu miał duzy wplyw na pewna osobe, od ktorej opinii zalezalo jego powodzenie zawodowe. Mowiac o tej wysoko postawionej osobistosci powiada, jak bardzo jej nie lubi, jak bardzo czuje sie upokorzony, kiedy musi okazywac jej przyjazne uczucia; dodaje, ze zywi takze pewna antypatie do gospodarza, chociaz dotad ledwie zdawal sobie z tego sprawe. A oto jeszcze inne z jego skojarzem; mianowicie opowiadal jakas wesola historyjke o mezczyznie z lysina, a potem sie z lekka zaniepokoil, czy nie urazil pana domu, ktory akurat byl lysawy. Tramwaj zdziwil go, bo nie było sładu szyn. Mowiac o nim, przypomina sobie tramwaj, ktorym jako chlopiec jezdzil do szkoly, a potem jeszcze jeden szczegol, mianowicie, ze zajal w tramwaju miejsce motorniczego i pomyslal sobie, ze prowadzenie wozu tramwajowego zdumiewajaco malo rozni sie od prowadzenia samochodu. Jest oczywiste, ze tramwaj oznacza jego wlasny woz, ktorym jechal do domu, i ze powrot do domu przypomnial mu powroty do domu ze szkoly.

Kazdemu, kto przyzwyczajony jest rozumiec znaczenie marzen sennych, wnioski plynace z tego snu oraz towarzyszacych mu skojarzen wydadza sie teraz jasne, chociaz przytoczylismy tylko czesc skojarzen i nic własciwie nie powiedzielismy o strukturze osobowości, o przeszlości i obecnej sytuacji tego człowieka. Sen odsłania prawdziwe uczucia, jakich dożnawal na przyjeciu ubieglego wieczoru. Był zaniepokojony, obawiał sie, ze nie uda mu sie zrobic dobrego wrazenia, jak tego pragnal; zły był na kilka osob, ktore go oniesmielały i ktorym nie bardzo sie spodobał. Sen ukazuje, ze swoja wesolościa starał sie pokryc lek i złośc, a jednoczesnie zjednac sobie ludzi, ktorzy go irytowali. Cała jego wesolośc była tylko maska; nie zrodziła sie w nim, lecz zakrywała to, co rzeczywiście czul: lek i gniew. To z kolei sprawiło, ze pozycja jego była tak niepewna, ze czuł sie jak szpieg w nieprzyjacielskim obozie, ktorego w kazdej chwili moga zdemaskowac. Przelotny wyraz smutku i rozpaczy, ktory uchwycilismy, kiedy wychodził, znajduje teraz uzasadnienie i wytłumaczenie: w momencie tym twarz jego wyrazała to, co on rzeczywiście czuł, chociaz było to uczucie, z ktorego on nie zdawał sobie sprawy. Sen wyraził uczucie w sposob dramatyczny i dobitny, chociaz nie odniosł go otwarcie do okreslonych osob.

Czlowiek ten nie jest ani neurotykiem, ani nie znajdowal sie w hipnotycznym transie; jest to osobnik raczej normalny, a jego leki i potrzeba uznania sa typowe dla wspolczesnego czlowieka. Przywyklszy odczuwac to, co powinien w okreslonej sytuacji odczuwac, nie zdawal sobie sprawy, ze jego wesolosc nie jest jego; bylby to raczej wyjatek niz regula, gdyby sobie uswiadomil, ze cos tu jest dziwnego.

To, co powiedzielismy o mysleniu i odczuwaniu, odnosi sie rowniez do aktow woli. Wiekszosc ludzi jest przekonana, ze poki nie sa jawnie zmuszeni przez jakas zewnetrzna sile do zrobienia czegos, ich decyzje naleza do nich; jesli chca czegos, to oni sa tymi, ktorzy tego chca. Jest to jednak jedno z wielkich zludzen, jakie zywimy w odniesieniu do nas samych. Wiele naszych decyzji w rzeczywistosci nie jest naszymi decyzjami, lecz sugestiami z zewnatrz; udalo sie nam przekonac siebie samych, ze to my podjelismy decyzje, kiedy faktycznie, powodowani strachem przed izolacja, a bardziej jeszcze bezposrednim zagrozeniem naszego zycia, wolności i wygody - spelniamy tylko oczekiwania innych.

Kiedy dzieci zapytane, czy chca codziennie chodzic do szkoly, odpowiadaja:

### Naturalnie, ze chcemy,

czy odpowiedz ta jest szczera? Na pewno w wielu wypadkach nie. Dziecko czesto moze chciec isc do szkoly, o wiele czesciej jednak wolaloby sie bawic albo zajac sie czyms innym. Jesli odczuwa:

Chce codziennie chodzic do szkoly

- tlumi tym, byc moze, swoja niechec do regularnych zajec szkolnych. Dziecko czuje, ze sie od niego oczekuje checi codziennego uczeszczania do szkoly, i presja ta jest dostatecznie mocna, by stlumic uczucie, ze jesli chodzi tak czesto do szkoly, to tylko dlatego, ze musi. Dziecko poczuloby sie o wiele szczesliwsze, gdyby moglo sobie uswiadomic, ze czasem chce isc do szkoly, a czasem idzie tylko dlatego, ze trzeba. Jednakze presja poczucia obowiazku jest na tyle silna, ze dziecko doznaje uczucia, iz to ono chce tego, czego od niego oczekuja, by chcialo. Powszechnie sadzi sie, ze wiekszosc mezczyzn zeni sie dobrowolnie. Niewatpliwie zachodza wypadki swiadomego ozenku z poczucia obowiazku lub w wyniku zobowiazania. Zdarzaja sie tez wypadki, kiedy mezczyzna zeni sie, poniewaz to on naprawde tego pragnie. Bywaja jednak rowniez wcale liczne wypadki, w ktorych mezczyzna (lub kobieta) z cala swiadomościa wierzy, ze chce zawrzec zwiazek malzenski z okreslona osoba, podczas gdy w rzeczywistosci zostal wprzegniety w ciąg wydarzen prowadzacych do malzenstwa, z ktorego zdaje sie nie byc wyjscia. Przez cały czas poprzedzający malzelnstwo zywi niezlomne przekonanie, ze to on pragnie sie ozenic, a pierwsza i raczej spozniona oznaka, ze rzecz sie ma inaczej, jest fakt, ze w dzien slubu ogarnia go panika i chec ucieczki. Jezeli jest rozsadny, uczucie to trwa zaledwie kilka minut, po czym na pytanie, czy pragnie zawrzec slub, odpowie z niewzruszonym przekonaniem - tak.

Moglibysmy w nieskonczonosc przytaczac przylklady z zycia codziennego, kiedy to ludziom wydaje sie, ze podejmuja decyzje i pragna czegos; a tymczasem ulegaja wewnetrznemu albo zewnetrznemu przymusowi, ktory kaze im chciec tego, co maja zrobic. W rzeczy samej, gdy obserwujemy zjawisko ludzkich decyzji, uderza nas, jak dalece ludzie sie myla, uwazajac za swoje decyzje to, co w istocie jest uleganiem konwencji, obowiazkom albo zwyczajnej presji. Wydaje sie niemal, ze autentyczna decyzja jest stosunkowo rzadka rzecza w spoleczenstwie, ktore w decyzji indywidualnej chcialoby widziec fundament swojej egzystencji.

Pragnalbym dorzucic jeszcze jedna szczegolowa ilustracje przypadku pseudowoli, z ktorym stykamy sie czesto podczas badania osob wolnych od jakichkolwiek objawow nerwicowych. Czynie tak dlatego, ze choc ten indywidualny przypadek ma niewiele wspolnego z ogolna problematyka kultury, ktora zajmujemy sie w niniejszej ksiazce, dostarcza on czytelnikowi, nie obeznanemu z dzialaniem sil podswiadomych, dodatkowej okazji do zapoznania sie z tym zjawiskiem. Ponadto przyklad ten zwraca uwage na sprawe, ktora - mimo ze byla juz o niej posrednio mowa - powinna byc dobitniej uwypuklona; chodzi o zwiazek miedzy tlumieniem a problemem czynow pozornych (pseudoaktow). Wprawdzie tlumienie rozpatruje sie przewaznie z punktu widzenia funkcjonowania stlumionych sil w zachowaniu neurotycznym, w snach itp., ale wydaje sie rzecza wazna podkreslenie faktu, ze kazda represja eliminuje czesc

rzeczywistego "ja" i wymusza zastapienie uczucia tłumionego uczuciem pozornym.

Przypadek, ktory pragne niniejszym przedstawic, odnosi sie do dwudziestodwuletniego studenta medycyny. Interesuje sie on swoja praca i jego stosunki z ludzmi ukladaja sie dosc normalnie. Nie jest szczegolnie nieszczesliwy, chociaz czesto odczuwa nieznaczne zmeczenie i nie cieszy sie specjalnie zyciem. Powod, dla ktorego pragnie poddac sie analizie, jest czysto teoretyczny, chce bowiem zostac psychiatra. Jedyne na co sie uzala, to niejakie trudnosci w studiach medycznych. Nieraz nie moze zapamietac tego, co przeczytal, wyklady niezwykle go mecza, a egzaminy zdaje stosunkowo marnie. Zdumiewa go to, bo w innych dziedzinach zdaje sie miec o wiele lepsza pamiec. Nie watpi, ze pragnie studiowac medycyne, czesto jednak ma bardzo powazne watpliwosci co do swoich zdolnosci w tym kierunku.

Po kilku tygodniach badan opowiada swoj sen, w ktorym znajduje sie na szczycie zbudowanego przez siebie drapacza chmur i spoglada na inne budowle z lekkim uczuciem tryumfu. Nagle budynek wali sie, a on sam zostaje pogrzebany pod ruinami Zdaje sobie sprawe z wysilkow podjetych, aby usunac gruzy i go uwolnic, i slyszy wyraznie, jak ktos mowi o nim, ze jest powaznie kontuzjowany i ze lekarz zaraz nadejdzie. Wydaje mu sie jednak, ze na jego przyjscie musi czekac nieskonczenie dlugo. W koncu lekarz sie zjawia, ale stwierdza, ze zapomnial zabrac ze soba instrumentow, wobec czego nie moze mu udzielic pomocy Uniesiony gniewem na lekarza, nagle widzi, ze wstal o własnych siłach i uprzytamnia sobie, ze wcale nie jest ranny. Szydzi z doktora i w tym momencie budzi sie.

Z niewielu skojarzen zwiazanych z tym snem przytoczmy najbardziej znaczace. Rozmyslajac nad zbudowanym przez siebie drapaczem chmur napomyka przygodnie, ze interesowala go zawsze architektura W dziecinstwie jego ulubiona zabawa bylo budowanie z klockow, a kiedy mial siedemnascie lat, zamyslal zostac architektem. Kiedy wspomnial o tym ojcu, ten po przyjacielsku zauwazyl, ze, oczywiscie, moze sam decydowac o wyborze swojej kariery, ale ze on, ojciec, jest przekonany, iz ten pomysl to pozostalosc po jego dziecinnych marz,niach, w rzeczywistosci bowiem woli studiowac medycyne. Mlody człowiek pomyslal, ze ojciec ma racje, i odtad nigdy juz nie poruszyl przy ojcu tego tematu, lecz rozpoczał - jako rzecz zupelnie oczywista - studia medyczne. Skojarzenia dotyczace doktora, ktory sie spoznił i zapomnial zabrac ze soba narzedzi lekarskich, byly raczej metne i ubogie. W toku opowiadania tej czesci snu uprzytamnia sobie jednak, ze przesunieto mu godzine badania i gdy godził sie na te zmiane bez zastrzezen, w rzeczywistosci odczuwał ostra złosc. Czuje, jak w miare mowienia o tym, złosc przybiera na sile. Oskarza analityka o samowole i w koncu dodaje:

I tak nie moge robic tego, co chce.

Z kolei jest zaskoczony, ze sie tak uniosl i ze to powiedzial, poniewaz nigdy dotad nie odnosil sie wrogo do analityka ani do samego badania.

Po jakims czasie ma inny sen, z ktorego pamieta tylko fragment: ojciec jest ranny w wypadku samochodowym. On sam jest lekarzem i ma sie zajac ojcem. Kiedy probuje go zbadac, czuje, ze jest kompletnie sparalizowany i nie moze nic zrobic. Przerazony, budzi sie.

Opowiadajac o swoich skojarzeniach niechetnie wspomina, ze w ciagu ostatnich kilku lat nawiedzaly go mysli, iz ojciec jego moglby nagle umrzec, i mysli te napawaly go strachem. Czasem nawet myslal o spadku, ktory by odziedziczyl, i o tym, co by poczal z pieniedzmi. Nie zapuszczal sie zbyt daleko w te fantazje, tlumil je bowiem z chwila, gdy sie pojawialy. Kiedy porownuje ten sen z opisanym poprzednio, uderza go, ze w obu wypadkach lekarz nie jest zdolny udzielic skutecznej pomocy. Wyrazniej niz kiedykolwiek przedtem uswiadamia sobie, ze czuje, iz nigdy nie bedzie z niego pociechy jako lekarza. Kiedy zwraca mu sie uwage, ze w pierwszym snie doznaje zdecydowanie uczucia gniewu i drwi z bezsilnosci lekarza, przypomina sobie, ze czesto, czytajac albo słyszac o wypadkach, kiedy to lekarz nie był w

stanie pomoc pacjentowi, doznaje swoistego uczucia tryumfu, ktorego dotychczas nie byl swiadomy.

W dalszym toku badania wylaniaja sie owe tresci do tej pory stlumione. Ku wlasnemu zdumieniu pacjent odkrywa silne uczucie wscieklosci wobec ojca; a dalej, ze jego indolencja lekarska jest czescia ogolniejszego uczucia niemocy, ktore przenika cale jego zycie. Dotychczas sadzil powierzchownie, ze ulozyl sobie zycie zgodnie z wlasnymi planami, teraz jednak czuje, ze w glebi duszy jest pelen rezygnacji. Uswiadamia sobie, ze juz dawniej byl przekonany, iz nie moze robic tego, co chce, lecz musi dostosowac sie do tego, czego sie od niego oczekuje. Widzi coraz jasniej, ze nigdy wlasciwie naprawde nie chcial zostac lekarzem i to, co wydawało mu sie brakiem zdolności, bylo po prostu wyrazem biernego oporu.

Powyzszy przypadek jest typowym przykladem stłumienia rzeczywistych pragnien człowieka i takiego przyswojenia sobie przezen oczekiwan innych osob, ze wydaje mu sie, iz sa to jego własne zyczenia. Moglibysmy powiedziec, ze pierwotne pragnienie zostało tu zastapione przez pragnienie pozorne.

Owo zastapienie pierwotnych aktow myslenia, odczuwania i woli przez pseudoakty prowadzi w koncu do zastapienia pierwotnego "ja" przez pseudo-"ja". Pierwotne "ja" jest autorem czynnosci psychicznych i umyslowych. Pseudo-"ja" jest tylko posrednikiem, reprezentujacym role, jaka dana osoba powinna odgrywac; czyni to jednak pod firma "ja". Co prawda, jedna osoba moze grac wiele rol, zywiac subiektywne przekonanie, ze jest soba w kazdej z nich. Faktycznie w kazdej z tych rol człowiek jest tylko takim, jakim w jego przekonaniu chca go widziec inni; i u wielu, jesli nie u wiekszosci ludzi, pierwotne "ja" jest całkowicie zduszone przez pseudo-"ja". Czasami, we snie, w fantazjach albo pod dzialaniem alkoholu, moze pojawic sie cos z pierwotnego "ja" - uczucia i mysli, ktorych człowiek nie doswiadczał od lat. Czesto sa to mysli i uczucia naganne; zostały stłumione, poniewaz człowiek sie ich bał albo wstydził. Czasami jednak jest to jego najlepsza czastka, ktora człowiek stłumił w sobie, bo bał sie, ze sie osmieszy albo narazi na ataki 16.

Przez utrate własnego "ja" i zastapienie go przez "ja" pozorne jednostka popada w stan intensywnego zagrozenia. Przesładuja ja watpliwosci, stajac sie bowiemn w istocie odbiciem oczekiwan innych ludzi, zatraciła w pewnej mierze swoja tozsamosc. Aby przezwyciezyc paniczny strach, spowodowany taka utrata identycznosci, jednostka zmuszona jest dostosowywac sie, szukac swojej tozsamosci w ustawicznej aprobacie i uznaniu drugich. Skoro nie wie, kim jest, przynajmniej inni beda wiedzieli, pod warunkiem, ze bedzie postepowala zgodnie z ich oczekiwaniem; jesli zas oni wiedza, ona takze bedzie wiedziec, skoro im tylko uwierzy.

Automatyzacja jednostki we wspolczesnym spoleczenstwie wzmogla bezradnosc i poczucie niepewnosci przecietnego człowieka. W tym stanie rzeczy jest on skłonny podporzadkowac sie nowym autorytetom, ktore obiecuja mu bezpieczenstwo i wyzbycie sie zwatpien. Nastepny rozdzial ukaze specyficzne warunki, ktore były potrzebne, aby własnie Niemcy przyjely te propozycje; wykazemy w nim, ze dla jadra hitlerowskiego ruchu - nizszych klas srednich - najbardziej charakterystycznym rysem był mechanizm autorytarny. Ostatni rozdział niniejszej ksiazki stanowic bedzie kontynuacje naszych rozwazan na temat człowieka zautomatyzowanego na kulturowym tle naszej rodzimej demokracji.

# 6. Psychologia hitleryzmu.

-----

W poprzednim rozdziale skupilismy nasza uwage na dwoch typach psychologicznych: charakterze autorytarnym i człowieku zautomatyzowanym. Sadze, ze rozwazania te pomoga nam teraz w zrozumieniu problemow poruszanych w niniejszym i nastepnym rozdziale, tj. psychologii hitleryzmu oraz nowoczesnej demokracji.

Podejmujac problem psychologii hitleryzmu musimy najpierw rozwazyc wstepna kwestie - przydatnose czynnikow psychologicznych dla zrozuinienia hitleryzmu. W naukowych, a jeszcze bardziej w popularnych rozprawkach o hitleryzmie spotykamy najczesciej dwa przeciwstawne poglady: pierwszy, ze psychologia nie daje zadnego wytlumaczenia dla takiego zjawiska ekonomiczno-politycznego, jakim jest faszyzm; drugi - ze faszyzm stanowi wylacznie problem psychologiczny.

Zgodnie z pierwszym pogladem, hitleryzm jest badz to wynikiem wyjatkowej dynamiki ekonomicznej, w postaci ekspansywnych tendencji niemieckiego imperializmu, badz tez, jako zjawisko czysto polityczne - zamachem stanu dokonanym przez jedna partie polityczna, poparta przez przemyslowcow i junkrow; slowem, zwyciestwo hitleryzmu uwaza sie za rezultat oszukania i zniewolenia wiekszosci narodu przez mniejszosc.

Natomiast w mysl drugiego pogladu hitleryzm mozna wytlumaczyc jedynie w kategoriach psychologicznych albo raczej psychopatologicznych. Hitlera uwaza sie za szalelnca albo za neurotyka, a jego zwolennikow za rownie szalonych albo niezrownowazonych psychicznie. Zgodnie z tym tlumaczeniem, jak to glosi L. Mumford, prawdziwych zrodel faszyzmu nalezy sie doszukiwac w duszy ludzkiej, nie zas w ekonomii. I dalej:
Nie w traktacie wersalskim, nie w nieudolnosci Republiki Weimarskiej znajdziemy wytlumaczenie faszyzmu, lecz w przemoznej pysze, w upajaniu sie okrucienstwem, w neurotycznej dezintegracji1.

Naszym zdaniem zadne wyjasnienie, ktore kladzie tak silny nacisk na polityczne i ekonomniczne czynniki; ze wyklucza czynniki psychologiczne - i vice versa - nie jest sluszne. Hitleryzm jest problemem psychologicznym, ale czynniki psychologiczne same zostały uksztaltowane przez czynniki socjoekonomiczne; hitleryzm jest problemem ekonomicznym i politycznym, ale wplyw, jaki wywiera na cały narod, musi istniec podłoze psychologiczne. W niniejszym rozdziałe zajmiemy sie własnie tym psychologicznym aspektem hitleryzmu, jego ludzka baza. Natykamy sie od razu na dwa zagadnienia: struktury charakteru ludzi, do ktorych hitleryzm apelował, oraz psychologicznych własciwości ideologii, ktore w odniesieniu do tych ludzi uczyniły ja tak skutecznym narzedziem.

Nim przystapimy do rozwazan nad psychologiczna podstawa sukcesow hitleryzmu, musimy na wstepie przeprowadzie pewne zroznicowanie: oto czese ludności niemieckiej ugiela sie przed hitlerowskim rezimem, nie stawiajac silniejszego oporu, ale nie dajac sie tez przekonac do hitlerowskiej ideologii ani hitlerowskich praktyk politycznych. Druga czese, urzeczona nowa ideologia, fanatycznie lgnela do tych, ktorzy ja glosili. Pierwsza grupe stanowiła glownie klasa robotnicza oraz liberalna i katolicka burzuazja. Pomimo znakomitej organizacji, szczegolnie wsrod klasy robotniczej, grupy te, choc od samego poczatku az po rok 1933 nie przestawały wrogo odnosie sie do hitleryzmu, nie okazały wewnetrznego oporu, jakiego nalezało oczekiwac zgodnie z ich politycznymi przekonaniami. Ich wola oporu szybko osłabla i odtad niewiele sprawiały one klopotow rezimowi (z wyjatkiem oczywiscie niewielkiej mniejszości, ktora cały czas bohatersko walczyła z hitleryzmem.). Te gotowość poddania sie hitlerowskiemu rezimowi da sie psychologicznie wytłumaczyć glownie stanem wewnetrznego zmeczenia i rezygnacji, co - jak to wykazemy w nastepnym rozdziale - jest rysem charakterystycznym jednostki w obecnej dobie nawet w krajach demokratycznych. W Niemczech, jesli chodzi o klase robotnicza, odgrywala role jeszcze jedna okoliczność, a mianowicie kleska, jaka klasa ta poniosła po

pierwszych zwyciestwach rewolucji 1918 roku. Klasa robotnicza wstapila w okres powojenny pelna niezlomnych nadziei na realizacje socjalizmu, a przynajmniej na umocnienie swej polityczmej, ekonomicznej i spolecznej pozycji; tymczasem - obojetne z jakich powodow - byla swiadkiem nieprzerwanej serii porazek, co sprawilo, ze stracila wszelka nadzieje. W poczatkach 1930 roku owoce pierwszych zwyciestw zostały prawie calkowicie zniweczone, a efektem bylo glebokie uczucie rezygnacji, utrata wiary w przywodcow, zwatpienie w wartosc jakiejkolwiek organizacji i działalności politycznej. Pozostali nadał członkami swoich partii i swiadomie wyznawali dalej swe polityczne doktryny; w glebi duszy jednak wielu z nich straciło wiare w skutecznośc politycznego działania.

Dodatkowym bodzcem sklaniajacym do lojalności wobec rzadu narodowych socjalistow stalo sie dla szerokich rzesz ludności objecie władzy przez Hitlera. Dla milionow ludzi rzady Hitlera staly sie identyczne z Niemcami. Z chwila objecia przezen władzy zwalczanie go oznaczalo wykluczenie siebie ze społeczności niemieckiej; i kiedy inne partie polityczne przestały istniec, tylko partia hitlerowska stanowiła Niemcy, a wszelka opozycja wobec niej oznaczała opozycje wobec Niemiec.

Zdaje sie, iz dla przecietnego człowieka nie ma rzeczy trudniejszej do zniesienia niz uczucie, ze nie jest identyfikowany z szersza grupa. Chocby obywatel niemiecki był nawet zajadłym wrogiem zasad hitleryzmu, majac do wyboru miedzy odosobnieniem a poczuciem przynalezności do Niemiec, w wiekszości wybrał to drugie. W wielu wypadkach można zauwazyc, jak osoby nie bedace hitlerowcami bronia hitleryzmu przed krytyka cudzoziemcow, czuja bowiem, ze atakowanie hitleryzmu jest atakowaniem Niemiec. Strach przed izolacja i wzgledna słabośc zasad moralnych pomagaja kazdej partii w uzyskaniu lojalnego poparcia szerokiego odłamu ludności, z chwila kiedy partia ta zagarnie władze.

Z rozwazan tych wynika wazne dla problematyki propagandy politycznej twierdzenie, ze wszelki atak na Niemcy jako takie, wszelka znieslawiajaca propaganda w odniesieniu do Niemca (jak pojecie Hun w czasie ostatniej wojny) wzmaga tylko lojalnosc ludzi, ktorzy nie w pelni utozsamiaja sie z systemem hitlerowskim. Problemu tego w gruncie rzeczy nie da sie jednak rozwiazac za pomoca zrecznej propagandy, lecz wylacznie przez zwyciestwo we wszystkich krajach podstawowej prawdy, ze zasady etyczne sa wyzsze ponad istnienie narodu i ze akceptujac te zasady, jednostka przystaje do społeczności tych wszystkich, ktorzy podzielali, podzielaja i podzielac beda owa wiare.

W przeciwienstwie do postawy negacji lub rezygnacji, jaka przybrala klasa robotnicza oraz liberalna i katolicka burzuazja, nizsze warstwy klas srednich, składające się z drobnych kupcow, rzemieslnikow i nizszych urzednikow, goraco powitaly hitlerowska ideologie2. W tych warstwach czlonkowie starszej generacji stanowili raczej bierne oparcie hitleryzmu; ich synowie i corki wzieli bardziej aktywny udział w walce. Ideologia hitlerowska - jej duch slepego posluszenstwa wodzowi i nienawisci do rasowych i politycznych mniejszosci, jej zadza podboju i panowania, jej wywyzszanie narodu niemieckiego i rasy nordyckiej - oddzialala z niezwykla sila na ich emocje, pociagnela ich i zrobila z nich zarliwych wyznawcow i bojownikow hitleryzmu. Odpowiedzi na pytanie, dlaczego hitlerowska ideologia tak przekonujaco przemowila do nizszych klas srednich, nalezy szukac w ich charakterze społecznym. Roznił sie on wyraznie od charakteru społecznego klasy robotniczej, od wyzszych warstw klas srednich i arystokracji sprzed 1914 roku. Faktem jest, ze pewne rysy były juz dla tej czesci klas srednich charakterystyczne w ciagu calych jej dziejow: umilowanie sily i nienawisc wobec slabych, malostkowość i wrogość, wyrachowanie zarowno w uczuciach, jak i w sprawach pienieznych, a ponad wszystko asceza. Odznaczali sie ciasnym swiatopogladem, podejrzewali i nienawidzili obcych, w stosunku do znajomych przejawiali ciekawośc i zawiśc racjonalizowana jako oburzenie moralne; cale ich zycie opieralo sie na skapstwie tak w sferze

ekonomicznej, jak psychologicznej.

To, ze nizsze klasy srednie roznily sie w swym społecznym charakterze od klasy robotniczej, nie oznacza, ze klasie robotniczej owa struktura charakteru była zupelnie obca. O ile jednak dla nizszych klas srednich była ona typowa, o tyle w klasie robotniczej spotykamy ja w tak czystej postaci tylko wyjatkowo. Niemniej poszczegolne rysy, własciwe tej strukturze, np. nadmierny szacunek dla władzy albo kult oszczedzania, choc mniej intensywnie, wystepowały rownieo u wiekszosci członkow niemieckiej klasy robotniczej. Z drugiej strony wydaje sie, ze znaczna czesc nizszych urzednikow przypuszczalnie wiekszosc - bardziej przypominala pod tym wzgledem pracownikow fizycznych (szczegolnie pracujacych w duzych fabrykach) niz dawna klase srednia, ktora nie partycypowała we wzroscie monopolistycznego kapitalizmu i ktorej zywotnym interesom ten kapitalizm zagrazal3.

Chociaz jest prawda, ze spoleczny charakter nizszych klas srednich byl taki sam, jak na dlugo przed wojna 1914 roku, prawda jest rowniez, ze powojenne wydarzenia wzmocniły te własnie cechy, do ktorych tak mocno przemawiała ideologia hitlerowska: tesknote za uległoscia i zadze władzy.

Przed rewolucja 1918 roku w Niemczech pozycja ekonomiczna nizszych warstw dawnych klas srednich - drobnego, niezaleznego kupca i rzemieslnika - byla juz zachwiana, lecz nie byla beznadziejna i pewne czynniki prowadziły do jej stabilizacji.

Autorytet monarchii nie podlegal watpliwosci, wiec opierajac sie na nim i identyfikujac sie z nim, czlonek nizszych klas srednich doznawal uczucia bezpieczenstwa i narcystycznej dumy. Podobnie mocno zakorzeniony byl autorytet religii i tradycyjnej moralnosci. Rodzina byla w dalszym ciagu nienaruszona i stanowila bezpieczne schronienie we wrogim swiecie. Człowiek mial poczucie przynaleznosci do ustabilizowanego systemu spolecznego i kulturowego, w ktorym zajmowal okreslone miejsce. Uleglosc i lojalnosc wobec istniejacych autorytetow dostatecznie zaspokajala jego masochistyczne popedy; nie dochodzil w tym jednak do zupelnego wyrzeczenia sie siebie i zachowywal poczucie znaczenia własnej osobowości. Osobisty brak dynamizmu i poczucia bezpieczenstwa kompensowala mu potega władzy, ktorej sie podporzadkowal. Krotko mowiac, jego ekonomiczna pozycja byla wciaz jeszcze dostatecznie solidna, by dawac mu poczucie wzglednego bezpieczenstwa i dobrego samopoczucia, a władza, na ktorej sie opieral, byla dosc silna, by zapewnic mu dodatkowe bezpieczenstwo, ktorego nie dawala mu jego własna pozycja.

Okres powojenny zmienil powaznie te sytuacje. Po pierwsze ekonomiczny upadek dawnych klas srednich postepowal teraz w szybkim tempie; upadek ten przyspieszyla jeszcze inflacja 1923 roku, ktora niemal bez reszty pochlonela wszystkie oszczedności, plon wieloletniej pracy.

Jesli nawet lata 1924-1928 przyniosły nizszym klasom srednim ekonomiczna poprawe i nowe nadzieje, to zyski te stopniały w czasach kryzysu po roku 1929. I tu, podobnie jak w okresie inflacji, klasy srednie, wcisniete miedzy robotnikow a klasy wyzsze, okazały sie sposrod wszystkich grup najbardziej bezbronne i dlatego najbardziej dotkniete4.

Obok czynnikow ekonomicznych sytuacje pogarszaly wzgledy psychologiczne. Jednym z nich byla kleska poniesiona w wojnie i upadek monarchii. Monarchia i panstwo byly ta niewzruszona opoka, na ktorej, w sensie psychologicznym, drobnomieszczanin zbudowal swoja egzystencje; ich upadek i kleska wstrzasnely fundamentem jego istnienia. Skoro mozna bylo publicznie wyszydzac kajzera i atakowac oficerow, skoro panstwo musialo zmienic swoja forme i akceptowac czerwonych agitatorow jako ministrow, a siodlarza w charakterze prezydenta - komu szary człowiek mial odtad zaufac? Na swoja poddancza modle utozsamil sie

z wszystkimi wymienionymi instytucjami; co mial poczac ze soba teraz, kiedy przestaly istniec?

Rowniez inflacja odegrala podwojna role, ekonomiczna i psychologiczna, Byla smiertelnym ciosem zarowno w zasade oszczedzania, jak i w autorytet panstwa. Jezeli wieloletnie oszczedności, dla ktorych wyrzekano sie tylu drobnych przyjemności, można bylo stracić bez wlasnej winy, jakiż byl w ogole cel oszczedzania? Skoro panstwo moglo nie dotrzymywać gwarancji wydrukowanych na wlasnych banknotach i kuponach pozyczki, czyim obietnicom można bylo odtad wierzyc?

Nizsze klasy srednie nie tylko coraz szybciej tracily po wojnie swoja pozycje ekonomiczna, lecz podupadal rowniez ich spoleczny prestiz. Przed wojna drobnomieszczanin mogl sie uwazac za cos lepszego od robotnika. Po rewolucji spoleczny prestiz klasy robotniczej wzrosl powaznie i w konsekwencji prestiz nizszych klas srednich odpowiednio sie obnizyl. Nie bylo juz nikogo, na kogo mozna by bylo patrzec z gory - przywilej, ktory byl dotad zawsze jednym z najsilniejszych atutow zycia drobnych kupcow i im podobnych.

Do wymienionych czynnikow dolaczyl sie jeszcze jeden: ostatnia twierdza bezpieczenstwa klas srednich - rodzina takze zostala rozbita. Rozwoj powojenny, w Niemczech moze jeszcze bardziej niz w innych krajach, podwazyl autorytet ojca oraz moralnosc dawnych klas srednich. Mlode pokolenie robilo, co mu sie zywnie podobalo, i nie dbalo juz o to, czy rodzice beda to postepowanie pochwalac.

Przyczyny tego zjawiska sa zbyt wielorakie i zlozone, by je tu szczegolowo roztrzasac. Wspomne tylko o niektorych. Upadek dawnych spolecznych symbolow autorytetu, takich jak monarchia i panstwo, wplynal na los autorytetow indywidualnych - mianowicie rodzicow. Skoro bowiem tamte autorytety, wobec ktorych rodzice wpajali respekt mlodej generacji, okazaly sie slabe, to i sami rodzice musieli stracic prestiz i autorytet. Innym czynnikiem bylo to, ze w zmienionych warunkach, szczegolnie pod wplywem inflacji, starsze pokolenie czulo sie zagubione i oszolomione i o wiele trudniej naginalo sie do nowej sytuacji niz bardziej rzutka mlodsza generacja. Tak wiec mlode pokolenie czulo swoja przewage nad starszymi i nie moglo juz brac zbyt serio ani ich samych, ani ich pouczen. Wreszcie ekonomiczny upadek klas srednich odebral rodzicom mozliwosc materialnego zabezpieczenia przyszlosci dzieci.

Zgorzknienie i rozzalenie starszej generacji nizszych klas srednich wzrastalo, ale mialo charakter bierny; mlodsze pokolenie rwalo sie do czynu. Jego sytuacje ekonomiczna pogarszal fakt, ze znikla podstawa niezaleznej egzystencji ekonomnicznej, jaka mieli rodzice; rynek pracy zawodowej byl nasycony, a szanse urzadzenia sobie zycia w charakterze lekarza albo adwokata - znikome. Ci, ktorzy walczyli na froncie, czuli, ze moga roscic sobie prawo do lepszych warunkow materialnych niz te, ktore staly sie ich udzialem. Szczegolnie cala rzesza nizszych oficerow, przywykla latami do dowodzenia i - sila faktu- do sprawowania władzy, nie mogla pogodzic sie z pozycja urzednika czy komiwojazera.

W wyniku frustracji spolecznej nastapila pewna projekcja psychologiczna, ktora stala sie jednym z waznych zrodel narodowego socjalizmu: ekonomiczny i spoleczny los dawnych klas srednich interpretowany byl przez czlonkow tej klasy w kategoriach losu narodu. Kleska narodowa i traktat wersalski staly sie symbolami, w ktore wtloczono rzeczywista frustracje spoleczna.

Powiadano nieraz, ze sposob traktowania Niemcow przez zwyciezcow z 1918 roku byl jednym z powodow powstania hitleryzmu. Stwierdzenie to wymaga komentarza. Wiekszosc Niemcow uwazala, ze traktat pokojowy byl niesprawiedliwy, lecz podczas gdy klasy srednie przezywaly

to nad wyraz gorzko, o wiele mniej goryczy wzbudzał traktat wersalski wsrod robotnikow. Byli przeciwnikami starego rezimu i przegrana wojne utozsamiali z porazka tego rezimu. Zdawali sobie sprawe, ze bili sie dzielnie i nie maja powodow do wstydu. Z drugiej strony zwyciestwo rewolucji, mozliwe jedynie po obaleniu monarchii, przyniosło im zyski ekonomiczne, polityczne i czysto ludzkie. Oburzenie na traktat wersalski miało głowne zrodło w klasach srednich; nacjonalistyczny uraz byl racjonalizacja, w ktorej dokonywała sie projekcja spolecznego uposledzenia na uposledzenie narodowe.

Owa projekcja uwidacznia sie jaskrawo w osobistym rozwoju Hitlera. Byl on typowym przedstawicielem nizszych warstw klas srednich, zerem bez szans i bez przyszlosci. Odczuwal niezwykle dotkliwie swoja role wyrzutka. W Mein Kampf nieraz mowi o sobie w mlodosci: zero "człowiek nieznany, Lecz choc wynikalo to z jego własnej pozycji społecznej, potrafil to zracjonalizowac w jezyku symboli narodowych. Urodzony poza granicami Rzeszy, czul sie wylaczony nie tyle społecznie, co narodowo, a Wielka Rzesza Niemniecka, do ktorej powrocic mogliby wszyscy jej synowie, stala sie dla niego symbolem społecznego prestizu i bezpieczenstwa.

Bezsilnosc, lek i izolacja spoleczna dawnych klas srednich, a takze destruktywnosc wynikajaca z tej sytuacji, nie były jedynym psychologicznym zrodlem hitleryzmu. Chlopi czuli niechec do swych miejskich wierzycieli, a robotnicy byli po pierwszych zwyciestwach w 1918 roku gleboko zawiedzeni i zniecheceni przez ustawiczne odwroty polityczne, dokonywane pod dowodztwem, ktore zatraciło kompletnie strategiczna inicjatywe. Olbrzymia wiekszosc ludzi ogarnelo poczucie indywidualnej bezsilnosci i znikomosci, ktore okreslilismy jako typowe dla ery monopolistycznego kapitalu w ogole.

Owe psychologiczne warunki nie stanowiły przyczyny hitleryzmu - stworzyły one jego ludzka baze, bez ktorej nie mogłby sie rozwinac; lecz analizujac całosc zjawiska narodzin i zwyciestwa hitleryzmu trzeba uwzglednic zarowno warunki scisle ekonomiczne i polityczne, jak psychologiczne. Z uwagi na to, ze istnieje juz literatura na ten temat, a takze ze wzgledu na odrebny cel niniejszej ksiazki, nie musze tu zajmowac sie problematyka ekonomiczna i polityczna. Pozwalam sobie jedynie przypomniec czytelnikowi role, jaka przedstawiciele wielkiego przemyslu i na wpol zbankrutowane junkierstwo odegralo w zwyciestwie hitleryzmu. Bez ich pomocy Hitler nigdy by nie był doszedł do władzy, z tym ze poparcie ich wynikalo znacznie bardziej ze zrozumienia własnych interesow ekonomicznych anizeli z przyczyn psychologicznych.

Wspomniane klasy posiadające stanely w obliczu parlamentu, w ktorym 40 procent deputowanych stanowili socjalisci i komunisci, reprezentujacy grupy niezadowolone z istniejacego systemu spolecznego; ponadto w parlamencie rosla liczba poslow hitlerowskich, ktorzy rowniez reprezentowali klasy stojące w zacieklej opozycji do najpotezniejszych przed stawicieli niemieckiego kapitalizmu. Parlament, ktory w swej wiekszosci reprezentowal tendencje skierowane przeciwko ich ekonomicznym interesom, kapitalisci uznali za niebezpieczny. Oswiadczyli, ze demokracja nie działa, choc po prawdzie mozna by powiedziec, ze działała az nazbyt dobrze. Parlament niemal idealnie reprezentowal interesy roznych klas ludności niemieckiej i z tego wlasnie powodu nie mozna bylo dlużej godzic systemu parlamentarnego z koniecznościa zachowania przywilejow ciezkiego przemyslu i polfeudalnych włascicieli ziemskich. Przedstawiciele tych uprzywilejowanych grup spodziewali sie, ze hitleryzm nada inny bieg emocjonalnym urazom, ktore im zagrazaly, a jednoczesnie zaprzegnie narod w słuzbe ich własnych ekonomicznych interesow. Na ogol nie zawiedli sie. Co prawda, pomylili sie w szczegolach. Hitler i jego aparat - to nie byly narzedzia, ktorym Thyssenowie i Kruppowie mogli komenderowac; trzeba było podzielic sie władza z tym aparatem, a czesto mu sie podporzadkowywac. Lecz choc hitleryzm okazal sie

dla wszystkich innych klas ekonomicnie szkodliwy, faktem jest, ze popieral interesy najpotezniejszej grupy niemieckiego przemyslu. Hitlerowski system stal sie usprawniona, unowoczesniona wersja niemieckiego przedwojennego imperializmu, podejmujac to, w czym monarchia zawiodla. (Republika nie przeszkodzila dalszemu rozwojowi monopolistycznego kapitalu niemieckiego, lecz wsparla go wszystkimi srodkami, jakimi dysponowala.)

W tym punkcie moze sie niejednemu czytelnikowi nasunac pytanie, jak mozna pogodzic stwierdzenie, ze psychologiczna baza hitleryzmu były dawne klasy srednie, ze stwierdzeniem, ze hitleryzm działał w interesie niemieckiego imperializmu? Odpowiedz na powyzsze pytanie bedzie w zasadzie taka sama jaka dalismy na pytanie dotyczace roli miejskiej klasy sredniej w okresie powstania kapitalizmu. W erze powojennej monopolistyczny kapital zagrozil własnie klasom srednim, w szczegolności niższym klasom srednim. Napelnilo je to lekiem, a tym samym nienawiscia; wpadły w panike, a jednoczesnie wraz z zadza władzy nad słabymi ogarnela je tesknota za podporzadkowaniem sie. Zupelnie inna klasa wykorzystala te emocje dla stworzenia rezimu, ktory mial pracowac dla jej wlasnych interesow. Skutecznym narzedziem do tego celu okazal sie Hitler, poniewaz laczyl w sobie charakterystyczne cechy zawzietego, pelnego nienawisci drobnomieszczanina, z ktorym nizsze klasy srednie mogly sie uczuciowo i spolecznie utozsamic - z rysami oportunisty skorego do sluzenia interesom niemieckich przemyslowcow i junkrow. Pierwotnie pozowal na Mesjasza dawnych klas srednich, przyrzekal zniesc domy towarowe, zlamac dominacje bankowego kapitalu itd. Fakty mowia same za siebie. Obietnice te nigdy nie zostaly spelnione. Nie mialo to jednak znaczenia. Hitleryzm nie mial nigdy uczciwych zasad ani w ekonomü, ani w polityce. Trzeba zrozumiec, ze prawdziwa zasada hitleryzmu jest jego radykalny oportunizm. Wazne bylo, ze setkom tysiecy drobnomieszczan, w normalnych warunkach majacych male szanse zdobycia pieniedzy czy władzy, teraz, jako członkom hitlerowskiego aparatu, dostał sie niemaly kes bogactw i prestizu, ktorymi wyzsze klasy zmuszone były z nimi sie podzielic. Inni, ktorzy nie byli czlonkami hitlerowskiej machiny, dostawali zajecia odebrane Zydom i przeciwnikom politycznym; co do reszty, chociaz nie dostali wiecej chleba, nie zabraklo dla nich igrzysk. Emocjonalne zaspokojenie dostarczane przez sadystyczne spektakle oraz ideologia dajaca im uczucie wyzszosci nad reszta rodzaju ludzkiego mogły zrekompensowac - przynajmniej na jakis czas - fakt, ze zycie ich zubozalo zarowno pod wzgledem ekonomicznym, jak i kulturalnym.

Przekonalismy sie zatem, ze pewne socjoekonomiczne zmiany, a mianowicie upadek klas srednich i wzrost władzy kapitalu monopolistycznego, miały glebokie skutki psychologiczne. Te skutki jeszcze sie poglebiły albo usystematyzowały dzieki okreslonej ideologii politycznej - odgrywajacej tu podobna role, jak ideologie religijne w szesnastym wieku; rozbudzone tym sposobem siły psychiczne zaczeły działac w kierunku wrecz przeciwnym niz ten, w ktorym lezały pierwotne interesy ekonomiczne klas srednich. Hitleryzm odrodził psychologicznie nizsza warstwe klas srednich, wspołdziałając rownoczesnie w zniszczeniu jej dawnej socjoekonomicznej pozycji. Zmobilizował jej emocjonalna energie, aby zrobic z niej wazna siłe składowa walki o ekonomiczne i polityczne cele niemieckiego imperializmu.

Postaram sie na najblizszych stronicach wykazac, ze osobowosc Hitlera, jego nauki oraz system hitlerowski wyrazaja skrajna forme struktury charakteru, kto¢ry nazwalismy autorytarnym, i ze dzieki temu wlasnie zdolal on tak poteznie przemowic do tych grup ludnosci, ktore byly obdarzone mniej wiecej podobna struktura charakteru.

Autobiografia Hitlera jest, jak malo ktora, znakomita ilustracja charakteru autorytarnego, a ze jest w dodatku najbardziej reprezentatywnym dokumentem literatury narodowosocjalistycznej, w analizie psychologii hitleryzmu posluze sie nia jako glownym zrodlem.

Istote autorytarnego charakteru okreslilismy jako jednoczesna obecnosc popedow sadystycznych i masochistycznych. Przez sadyzm rozumielismy dazenie do nieograniczonej władzy nad druga osoba, polaczone z mniej lub bardziej wyrazna zadza niszczenia; przez masochizm - chec roztopienia sie w jakiejs wszechogarniajacej potedze i uczestniczenia w jej mocy i chwale. Zrodlem obu tendencji, zarowno sadystycznej, jak masochistycznej, jest niezdolnosc izolowanej jednostki do samotnej egzystencji i jej potrzeba symbiotycznych zwiazko, ktore te samotnosc przezwyciezaja.

Sadystyczne pozadanie władzy znajduje w Mein Kampf wieloraki wyraz. Charakterystyczny jest stosunek Hitlera do mas niemieckich, ktorymi gardzi i ktore kocha w sposob typowo sadystyczny, a takze do politycznych przeciwnikow, wobec ktorych ujawnia owe destruktywne elementy, bedace tak waznym składnikiem jego sadyzmu. Mowi o satysfakcji, jaka masy znajduja w dominacji:

To, czego chca to zwyciestwo silniejszego, a unicestwienie albo bezwarunkowe poddanie sie slabszego... Jak kobieta..., ktora woli poddac sie silnemu mezczyznie, anizeli gorowac nad cherlakiem tak masy kochaja raczej pana anizeli sluge i zadowala je znacznie bardziej doktryna nie tolerujaca opozycji niz przyznanie im liberalnej wolności; czesto sa w klopocie, nie wiedzac, co z nia poczac, a nieraz nawet czuja sie zagubione. I nie zdaja sobie bynajmniej sprawy ani z tego, jak bezczelnie sie je duchowo terroryzuje, ani jak bezwstydnie ogranicza sie ich ludzkie prawa, bowiem ani swita im mysl, ze to samna doktryna je oszukuje. Hitler okresla lamanie woli audytorium przy pomocy przemoznej sily mowcy jako zasadniczy czynnik propagandy. Nie waha sie nawet przyznac, ze fizyczne zmeczenie sluchaczy jest najbardziej pozadanym warunkiem ich podatności na sugestie. Zastanawiajac sie nad tym, ktora pora dnia jest najodpowiedniejsza dla masowych wiecow politycznych, powiada: Wydaje sie, ze rano, a nawet w ciagu dnia ludzka sila woli buntuje sie najenergiczniej przeciw probom narzucenia jej cudzej woli i cudzej opinii. Wieczorem jednak ludzie latwiej ulegaja dominujacej woli silniejszego. Bo kazdy taki wiec to naprawde mecz zapasniczy dwoch przeciwstawnych sil. Wybitny talent oratorski odznaczający sie despotyczna natura apostola potrafi teraz latwiej pozyskac dla nowej wiary ludzi, ktorych sila oporu oslabla w sposob jak najbardziej naturalny, anizeli ludzi w pelni rozporzadzajacych energia ducha i sila woli. Hitler, zdający sobie doskonale sprawe z warunkow, ktore rodza tesknote za ulegloscia, kresli doskonaly opis sytuacji jednostki bioracej udzial w masowym wiecu:

Wiece masowe sa potrzebne chocby z tego powodu, ze jednostka, ktora przystajac do nowego ruchu czula sie samotna i ktora latwo ogarnial lek przed samotnościa, teraz po raz pierwszy staje w obliczu wiekszej wspolnoty, co na wiekszość ludzi działa krzepiaco i dodaje im odwagi. Kiedy człowiek, ktory po raz pierwszy wychodzi ze swego malego warsztatu albo wielkiej fabryki, gdzie czuje sie bardzo mały, trafia na masowy wiec, gdzie otaczaja go setki i tysiace ludzi o tych samych przekonaniach... wtedy sam ulega magicznemu wpływowi tego, co nazywamy zbiorowa sugestia.

W tym samym tonie opisuje masy Goebbels:

Ludzie nie pragna niczego innego poza tym, zeby nimi przyzwoicie rzadzic - pisze w swej powiesci Michael. Sa dla niego niczym wiecej niz kamien dla rzezbiarza. Wodz i masy - to nic innego niz malarz i farby."

W innej ksiazce Goebbels daje dokladny opis zaleznosci osobnika sadystycznego od jego obiektow; jak bardzo czuje sie slaby i pusty, jesli nie ma nad kims władzy, i jak bardzo władza ta przydaje mu nowych sił. A oto relacja Goebbelsa o tym, co sie rozgrywa w nim samym: Czasem opada człowieka gleboka depresja. Mozna ja przezwyciezyc jedynie, jezeli stanie sie znowu w obliczu mas. Ludzie to zrodło naszej mocy.

Wymowne sa relacje niemieckiego przywodcy tak zwanego Frontu Pracy - Leya, na temat tego szczegolnego rodzaju władzy nad ludzmi, ktory hitlerowcy zwa wodzostwem. Omawiajac cechy wymagane od hitlerowskiego przywodcy oraz sposoby ksztalcenia przywodcow, pisze

on:

Chcemy wiedziec, czy ludzie ci posiadaja wole dowodzenia i panowania, jednym slowem, rzadzenia... Chcemy rzadzie i cieszyc sie tym... Bedziemy uczyc tych ludzi jazdy konnej... aby dac im uczucie absolutnej dominacji nad zywym stworzeniem.

To samo akcentowanie mocy znajdujemy rowniez w sformulowaniu Hitlera dotyczacym celow wychowania. Twierdzi on, ze

calosc wychowania i rozwoju ucznia powinna zmierzac do przekonania go, ze bezwzglednie goruje nad innymi.

To, ze w innymn miejscu Hitler oswiadcza, iz chlopca nalezy uczyc znosic niesprawiedliwosc bez protestu, nie zaskoczy juz - mam nadzieje - czytelnika. Sprzecznosc ta jest typowa dla sado-masochistycznej ambiwalencji zadzy władzy i dazenia do uległosci.

Chec posiadania władzy nad masami dopinguje członkow

elity, przywodcow hitlerowskich. Jak tego dowodza przytoczone cytaty, przejawiaja oni te zadze władzy ze zdumiewajaca niemał szczeroscia. Czasami ujmuja to w sposob mniej agresywny, podkresłajac, ze to same masy pragna, aby nimi rzadzono. Czasami koniecznosc schlebiania masom, a tym samym ukrywania cynicznej pogardy, jaka sie dla nich zywi, prowadzi do takich wybiegow jak u Hitlera, kiedy ten mowiac o instynkcie samozachowawczym, ktory u niego, jak sie pozniej przekonamy, znaczy mniej wiecej tyle co zadza władzy, powiada, ze u Aryjczykow instynkt samozachowawczy osiagnal najszlachetniejsza forme, poniewaz Aryjczyk dobrowolnie podporzadkowuje swoje ego zyciu społeczności, a jesli nadejdzie taka chwila, gotow także złożyć je w ofierze.

Podczas gdy przywodcy przede wszystkim upajaja sie władza, masy nie sa bynajmniej pozbawione sadystycznych uciech. Obiektami ich sadyzmu staja sie rasowe i polityczne mniejszosci w Niemczech, a takze i inne narody, okreslane jako słabe albo chylace sie do upadku. Kiedy Hitler i jego biurokracja rozkoszuja sie władza nad niemieckimi masami, te same masy uczy sie rozkoszowania władza nad innymi narodami i kierowania sie zadza panowania nad swiatem.

Hitler nie waha sie przedstawic checi władania swiatem jako celu swojego lub swojej partii. Wykpiwajac pacyfizm mowi:

Istotnie, pacyfistyczno-humanitarna idea moze byc wcale niezla, jesli tylko uprzednio człowiek na najwyzszym poziomie zdobedzie i ujarzmi swiat, tak ze bedzie jedynym panem tego globu. I dalei:

Panstwo, ktore w epoce rasowego zatrucia poswieca sie pielegnowaniu swoich najlepszych elementow rasowych, musi pewnego dnia stac sie panem swiata.

Hitler usiluje zazwyczaj uzasadniac i usprawiedliwiac swoja zadze wladzy. Oto jego glowne racjonalizacje:

jego panowanie nad innymi ludami ma na celu wlasne dobro oraz dobro swiatowej kultury; zadza wladzy jest zakorzeniona w odwiecznych prawach natury, on zas jedynie uznaje i przestrzega tych praw; sam działa na rozkaz siły wyzszej - Boga, Losu, Historii, Natury; jego daznosc do panowania to tylko obrona przed usilowaniami drugich, aby zapanowac nad nim i nad narodem niemieckim, sam bowiem pragnie tylko pokoju i wolności.

Przykladem pierwszego typu racjonalizacji jest nastepujacy ustep z Mein Kampf: Gdyby narod niemiecki w swoim historycznym rozwoju osiagnal taka zbiorowa jednosc, jaka cieszyly sie inne narody, to Rzesza Niemiecka bylaby dzis zapewne pania tego swiata. Opanowanie swiata przez Niemcow mogloby, zdaniem Hitlera, doprowadzie do pokoju opartego nie na palmowej galazce pacyfistycznych placzek, lecz na zwycieskim mieczu narodu panow, ktory pchnie swiat w sluzbe wyzszej kultury.

Zapewnienia Hitlera, ze nie tylko dobrobyt Niemiec jest jego celem, ale ze jego działalnośc służy najlepszym interesom cywilizacji w ogole, byly w ostatnich latach dobrze znane kazdemu

czytelnikowi gazet.

Druga racjonalizacja, gloszaca, ze jego zadza władzy wywodzi sie z praw natury, jest czyms wiecej niz tylko racjonalizacja; wynika ona takze z pragnienia podporzadkowania sie jakiejs sile zewnetrznej, co wyraziło sie szczegolnie jaskrawo w prymitywnej popularyzacji darwinizmu. W instynkcie zachowania gatunku" Hitler dostrzega pierwsza przyczyne formowania sie ludzkiej wspolnoty.

Ten instynkt samozachowawczy prowadzi silniejszego do walki o władze nad słabszym, na koniec zas - w sensie ekonomicznym - do przetrwania najlepszych. Identyfikowanie instynktu samozachowawczego z władza nad innymi znajduje szczegolnie uderzajacy wyraz w twierdzeniu Hitlera, ze poczatki kultury z pewnoscia mniej zalezały od oswojenia zwierzat, a bardziej od posłużenia sie nizszym rodzajem ludzi. Dokonuje on projekcji swojego własnego sadyzmu na przyrode, ktora jest okrutna krolowa wszelkiej madrosci, a jej prawo samozachowawczosci jest sprzegniete ze spizowym prawem konieczności i słuszności zwyciestwa najlepszych i najsilniejszych na swiecie.

Jest rzecza interesujaca, ze opierajac sie na tym prymitywnym darwinizmie socjalista Hitler wystepuje w obronie liberalnych zasad nieograniczonego wspolzawodnictwa. Polemizujac z idea wspoldzialania roznych nacjonalistycznych ugrupowan powiada:

Na skutek takich kombinacji wolna gra sil jest skrepowana, walka o wybor najlepszego zahamowana, a w konsekwencj i niezbedne koncowe zwyciestwo zdrowszego i silniejszego - udaremnione na zawsze.

W innym miejscu mowi o wolnej grze sil jako madrosci zycia.

Oczywiscie, teoria Darwina jako taka nie byla wyrazem uczuc charakteru sadomasochistycznego. Wrecz przeciwnie, u wielu swych zwolennikow budzila nadzieje na dalsza ewolucje ludzkości ku wyzszym szczeblom kultury. Dla Hitlera jednak byla ona jednoczesnie wyrazem i usprawiedliwieniem jego własnego sadyzmu. Z cała naiwnościa odsłania on psychologiczne znaczenie, jakie miała dla niego teoria Darwina. Kiedy mieszkal w Monachium, ciagle jeszcze nie znany, zwykł budzic sie o piatej rano. Miał wtedy zwyczaj rzucania chleba albo twardych okruchow myszkom, ktore harcowały po niewielkim pokoju, by potem przygladac sie, jak te wesole stworzenia biegajac wydzierały sobie odrobine smakolyku. Ta zabawa to byla darwinowska walka o byt na mala skale. Dla Hitlera stanowiła drobnomieszczanska namiastke cyrku rzymskich cezarow i wstep do historycznych cyrkow, ktorych miał stac sie autorem.

Ostatnia z racjonalizacji wlasnego sadyzmu - przedstawianie go jako obrony przed atakami innych - pojawia sie wielokrotnie w pismach Hitlera. On i narod niemiecki sa zawsze niewinni, wrogowie zas to brutalni sadysci. Spora czesc tej propagandy to umyslne, swiadome klamstwa, czesc jednak odznacza sie emocjonalna szczeroscia, tak typowa dla oskarzen paranoidalnych. Oskarzenia te z reguly spelniaja funkcje obronna, chroniaca przed ujawnieniem wlasnego sadyzmu albo zadzy niszczycielskiej. Sformulowane bywaja z reguly tak:

to ty masz sadystyczne intencje i dlatego ja jestem niewinny.

U Hitlera ow mechanizm obronny jest skrajnie irracjonalny, gdyz oskarza on swoich wrogow o te samne rzeczy, co do ktorych otwarcie sie przyznaje, ze sa jego wlasnymi celami. I tak oskarza Zydow, komunistow i Francuzow dokladnie o to, co, jak sam twierdzi, stanowi najbardziej sluszny cel jego wlasnej działalności. Niewiele dba o to, by pokryc te sprzeczności jakas racjonalizacja. Oskarza Zydow o sciagniecie francuskich wojsk kolonialnych z Afryki nad Ren z zamiarem zniszczenia białej rasy przez nieuchronna bastardyzacje, by w ten sposob zdobyc z kolei pozycje panow. Hitler musiał odkryc sprzecznośc w potepianiu innych za to, co

sam uznal za najszlachetniejszy cel własnej rasy; usilował tez wytłumaczyc te sprzecznosc mowiac o Zydach, ze ich instynktowi samozachowawczemu brak idealistycznego charakteru, ktory znajdujemy w dazeniu Aryjczykow do panowania.

Te same oskarzenia zostaja skierowane pod adresem Francuzow. Hitler oskarza ich o chec zdlawienia Niemiec i odarcia ich z potegi. Uzywajac tego oskarzenia jako argumentu, ze nalezy zniweczyc dazenie Francuzow do hegemonii w Europie, przyznaje, ze postepowalby jak Clemenceau, gdyby byl na jego miejscu.

Komunistow oskarza o brutalnosc, a sukces marksizmu przypisuje jego politycznemu woluntaryzmowi i brutalnemu aktywizmowi. Rownoczesnie jednak oswiadcza:

Czego Niemcom brakowalo, to scislej wspolpracy brutalnej władzy i subtelnych idei politycznych.

Kryzys czeski w 1938 roku i obecna wojna przyniosły wiele przykladow tego samego typu. Nie było aktu hitlerowskiej przemocy, ktorego by Hitler nie tlumaczyl jako obrony przed cudza agresja. Mozna załozyc, ze oskarzenia te były czystym wymysłem i nie zawierały w sobie paranoicznej szczerosci, jaka Hitler zabarwic mogl klamstwa wymierzone przeciw Zydom i Francuzom. Niemniej maja one ciagle jeszcze wyrazna wartosc propagandowa i czesc ludności uwierzyła w nie; dotyczy to szczegolnie nizszych klas srednich, dzieki własnej strukturze charakteru podatnych na podobnie paranoiczne oskarzenia.

Pogarda Hitlera dla slabych wychodzi szczegolnie jaskrawo, kiedy mowi on o ludziach, ktorych cel polityczny - walka o narodowe wyzwolenie - przypomina cele, do ktorych sam zmierzal. Nigdzie moze nieszczerosc zainteresowan Hitlera wolnoscia narodu nie jest bardziej jaskrawa niz w jego pogardzie dla pozbawionych władzy rewolucjonistow. Ironicznie i pogardliwie mowi np. o malej grupie narodowych socjalistow, do ktorych przystal na samym poczatku w Monachium. Oto jego wrazenie z pierwszego zebrania, w ktorym wział udział:

Straszne, straszne; to było zebranie klubowe w najgorszym stylu i rodzaju. Czyzbym i ja mial wstapic teraz do takiego klubu? Potem zaczeto omawiac sprawe nowych członkow, czyli ze zlapali i mnie.

Nazywa ich cudaczna mala organizacja, z ktorej ma sie tylko te korzysc, ze daje ona realna szanse osobistego dzialania. Hitler powiada, ze nigdy nie wstapilby do ktorejs z istniejacych wielkich partii i postawa taka jest niezwykle dla niego charakterystyczna. Wolal zaczynac w grupie, co do ktorej wyczul, ze jest podrzedna i slaba. Uklad stosunkow, w ktorym musialby zwalczac istniejaca władze albo wspolzawodniczyc z rownymi sobie, nie pobudzilby jego inicjatywy ani odwagi.

Te sama pogarde dla slabych widac w tym, co pisze o indyjskich rewolucjonistach. Ten sam czlowiek, ktory dla swoich celow poslugiwal sie sloganem o wyzwoleniu narodowym czesciej niz ktokolwiek inny, ma jedynie slowa pogardy dla takich rewolucjonistow, ktorzy nie dysponujac dostateczna sila osmielili sie zaatakowac potezne Imperium Brytyjskie.

Pamietam - wspomina Hitler - jakichs azjatyckich fakirow czy moze innych indyjskich bojownikow o wolnosc mniejsza z tym jakich - ktorzy objezdzali wowczas Europe i z powodzeniem faszerowali wcale skadinad inteligentnych ludzi idea, ze Imperium Brytyjskie, ktorego kluczem sa Indie, wlasnie znajduje sie na skraju upadku... Ale buntownicy indyjscy nigdy tego nie osiagna... Jest to po prostu niemozliwe, aby banda paralitykow miala szturmowac potezne panstwo. Nie wolno mi, chocby dzieki wiedzy o ich rasowej nizszosci, wiazac losu mego wlasnego narodu z losem tak zwanych narodow uciskanych. Milosc do majacych wladze i nienawisc do pozbawionych jej, tak typowe dla sadomasochistycznego charakteru, w duzej mierze tlumacza polityczne poczynania Hiilera i jego poplecznikow. Rzad republiki sadzil, ze traktujac hitlerowcow oglednie, zdola ich ulagodzic; tymczasem nie tylko ich nie ulagodzil, ale wzmogl jeszcze ich nienawisc wlasnie przez swoj

brak sily i stanowczosci. Hitler nienawidzil Republiki Weimarskiej, poniewaz byla slaba, a zywil podziw dla potentatow przemyslowych i przywodcow wojskowych, poniewaz mieli władze. Nigdy nie podejmował walki z silami skonsolidowanymi, a zawsze wybieral ugrupowania, ktore uwazał za zdecydowanie slabe. Rewolucja Hitlera, a zatem takze i Mussoliniego, dokonywała sie pod patronatem istniejacych sił, a jej ulubionymi obiektami stawali sie ci, ktorzy nie byli zdolni sie bronic. Mozna by nawet zaryzykowac twierdzenie, ze postawe Hitlera wobec Wielkiej Brytanii determinował, miedzy innymi, ten własnie psychologiczny kompleks. Poki Hitler sadził, ze Wielka Brytania jest wszechwładna, poty kochał ja i podziwiał. W swej ksiazce daje wyraz tej milosci. Kiedy przekonał sie o słabosci pozycji brytyjskich przed i po Monachium, milosc zmieniła sie w nienawisc i w zadze zniszczenia. Z tego punktu widzenia lagodzenie bylo polityka, ktora w takim człowieku jak Hitler musiała rozbudzac nie przyjazn, ale nienawisc.

Tyle o sadystycznej stronie ideologii hitlerowskiej. Poza strona sadystyczna ma ona jednak - jak to widzielismy omawiajac charakter autorytarny - rowniez strone masochistyczna. W charakterze tym, obok checi sprawowania władzy nad bezbronnymi istotami, tkwi pragnienie podporzadkowania sie miazdzacej przemocy i unicestwienia samego siebie. Ta masochistyczna strona hitlerowskiej ideologii i praktyki widoczna jest najlepiej w odniesieniu do mas. Bez przerwy powtarza im sie: jednostka jest niczym i nie liczy sie. Jednostka powinna uznac, ze osobiscie nie znaczy nic, powinna roztopic sie w gorujacej nad nia potedze i byc dumna ze swego uczestnictwa w sile i chwale tej potegi. Hitler wyraza jasno te mysł w swoim okresleniu idealizmu:

Tylko idealizm prowadzi ludzi do dobrowolnego uznania pierwszenstwa sily i mocy, sprawiajac, ze staja sie oni drobina pylu w owym porzadku, ktory tworzy i ksztaltuje wszechswiat.

Goebbels daje podobna definicje tego, co nazywa socjalizmem:

Byc socjalista - pisze - znaczy pojecie << ja>> podporzadkowac pojeciu << ty >>; socjalizm poswieca jednostke calosci.

Poswiecenie jednostki i zredukowanie jej do drobiny, do atomu, pociaga za soba - wedlug Hitlera - wyrzeczenie sie przez jednostke prawa do wypowiadania wlasnej opinii; bronienia wlasnych interesow i wlasnego szczescia. Owo wyrzeczenie stanowi istote organizacji politycznej, w ktorej jednostka wyrzeka sie przedstawiania swojej osobistej opinii i swoich interesow... Hitler slawi bezinteresownosc i poucza, ze w pogoni za wlasnym szczesciem ludzie jeszcze latwiej spadaja z nieba do piekla. Celem wychowania jest uczyc jednostke przekreslania swojego "ja". Juz w szkole chlopak musi uczyc sie nie tylko inilczec, kiedy go sie slusznie zgani, lecz takze znosic w milczeniu niesprawiedliwosc, jesli zajdzie tego potrzeba. Odnosnie zas do swego ostatecznego celu, pisze:

W panstwie ludowym musi w koncu zwyciezyc ludowy poglad na zycie, musi nadejsc ta szlachetniejsza era, w ktorej ludzie nie beda juz glownie troszczyc sie o lepsza rase psow, koni i kotow, ale o dzwigniecie wzwyz rodzaju ludzkiego, era, w ktorej jeden swiadomie i milczaco sie wyrzeka, a drugi daje i ochoczo sie poswieca.

Zdanie to jest troche zaskakujace. Nalezaloby oczekiwac, ze po opisie typu czlowieka, ktory swiadomie i milczaco sie wyrzeka, nastapi opis jego przeciwienstwa, byc moze takiego, ktory przewodzi, ponosi odpowiedzialnosc czy cos w tym rodzaju. Tymczasem Hitler okresla ten drugi typ rowniez poprzez jego zdolnosc do poswiecen. Trudno zrozumiec roznice miedzy milczaco sie wyrzeka a ochoczo sie poswieca. Jesli wolno zgadywac, wydaje mi sie, ze Hitler w rzeczywistosci mial na mysli rozroznienie miedzy masami, ktore powinny sie wyrzekac, a władca, ktory powinien panowac. Ale choc czasem zupelnie otwarcie przyznaje sie, ze on i jego elita pragna władzy, jednoczesnie czesto temu zaprzecza. W powyzszym zdaniu najwidoczniej nie chciał byc tak szczery i dłatego zastapił pragnienie władzy" pragnieniem, by dawac i ochoczo sie poswiecac.

Hitler zdaje sobie jasno sprawe, ze jego filozofia samozaparcia i poswiecenia przeznaczona jest

dla tych, ktorym polozenie ekonomiczne nie pozwala byc szczesliwymi. Nie chce wprowadzac porzadku społecznego, ktory by dawal szanse osobistego szczescia kazdej jednostce; chce wyzyskac własnie ubostwo mas, aby uwierzyły w jego ewangelie samounicestwienia. Oswiadcza calkiem bez ogrodek:

Zwracamy sie do wielkiej armii tych, ktorzy sa tak biedni, ze ich osobiste zycie nie jest bynajmniej najwiekszym skarbem na ziemi.

Cale to kazanie o samoposwieceniu ma wyrazny cel: jesli pragnienie władzy ze strony wodza i elity ma sie ziscic, masy musza ulec i wyrzec sie samych siebie. Lecz te masochistyczna tesknote mozna znalezc takze u samego Hitlera. Najwyzsza władza, ktorej sam sie podporzadkowuje, jest dla niego Bog, Los, Koniecznosc, Historia, Natura. W istocie wszystkie te wyrazy znacza u niego mniej wiecej to samo - sa to symbole miazdzaco poteznej władzy. Swoja autobiografie zaczyna od uwagi, ze było szczesciem, iz Los wyznaczył Braunau nad Innem na miejsce mojego urodzenia. Nastepnie powiada, ze cały narod niemiecki musi sie zjednoczyc w jedno panstwo, poniewaz dopiero wtedy, kiedy panstwo to okaze sie dlan za male, koniecznosc da mu moralne prawo do uzyskania nowych ziem i terytoriow. Kleska w wojnie 1914-1918 to w jego pojeciu zasłuzona kara w postaci wiecznej odpłaty. Narody, ktore mieszaja sie z innymi rasami, grzesza przeciw woli Wieczystej Opatrznosci albo - jak to formuluje innym razem - przeciw woli Wiecznego Stworcy. Stworca Wszechswiata powierzył Niemcom misje. Niebo goruje nad ludzmi, bowiem ludzi - na szczescie - mozna oszukiwac, ale Nieba przekupic nie mozna.

Sila, ktora prawdopodobnie wywiera na Hitlerze wieksze wrazenie anizeli Bog, Opatrznosc i Los - to Natura. Podczas gdy historyczny rozwoj w ostatnich czterystu latach zmierzal do tego, aby zastapic dominacje nad ludzmi panowaniem nad przyroda, Hitler z uporem glosi, ze mozna i trzeba rzadzie ludzmi, lecz nie mozna sprawowac rzadow nad Natura. Przytoczylem juz jego powiedzenie, ze historia rodzaju ludzkiego prawdopodobnie nie zaczela sie od oswojenia zwierzat, lecz od owladniecia ludzmi nizszego rodzaju. Szydzi z mysli, ze czlowiek moglby ujarzmie przyrode i osmiesza tych, ktorzy wierza, ze osiagna zwyciestwo nad Natura, a tymczasem nie maja do swojej dyspozycji zadnej broni poza jakas tam idea. Twierdzi, ze czlowiek nie panuje nad Natura, lecz opierajac sie na znajomosci kilku jej praw i tajemnnic, urosl do pozycji władcy pozostałych istot zyjacych, pozbawionych tej wiedzy. Znajdujemy tu znowu te sama idee: Natura jest wielka potega, ktorej musimy sie poddac, lecz co do istot zyjacych - nad tymi powinnismy dominowac.

Usilowalem ukazac dwie tendencje w pismach Hitlera, okreslone juz uprzednio jako podstawowe cechy charakteru autorytarnego: zadze władzy nad ludzmi i pragnienie podporzadkowania sie wszechogarniajacej, silnej władzy zewnetrznej. Idee samego Hitlera pokrywaja sie tu mniej wiecej z ideologia partii hitlerowskiej. Mysli przedstawione w swojej ksiazce wypowiadal w niezliczonych mowach, ktorymi przyciagal masy do swej partii. Ideologia ta zrodzila sie z osobowości, ktora wskutek poczucia nizszości, nienawiści do zycia, ascezy i zazdrości wobec cieszacych sie zyciem jest gleba sado-masochistycznych sklonności; ideologia ta zwracala sie do ludzi, ktorych na skutek podobnej struktury charakteru owe nauki pociagaly i fascynowały i ktorzy stali sie zarliwymi wyznawcami człowieka wyrazajacego ich uczucia. Lecz nie tylko sama ideologia hitleryzmu dawala zadowolenie nizszym klasom srednim; praktyka polityczna urzeczywistniała to, co ideologia przyrzekala. Powstala hierarchia, w ktorej kazdy mial nad soba kogos, komu mial sie podporzadkowac, i kogos pod soba, nad kim mogl czuc swoja władze; człowiek u samej gory, wodz, mial nad soba Los, Historie, Nature, jako potege, ktorej mogl sie powierzyc. Tak wiec ideologia hitleryzmu i jej praktyka zaspokajaly pragnienia wynikajace ze struktury charakteru czesci ludności, wskazujac zarazem droge i kierunek tym, ktorzy, nieskorzy ani do władzy, ani do uległości, byli zrezygnowani i zatracili wiare w zycie, we wlasne postanowienia, w cokolwiek.

Czy rozwazania powyzsze moga byc kluczem do prognozy na temat utrwalenia sie hitleryzmu w przyszlosci? Nie czuje sie powolany do gloszenia przepowiedni. Jednak kilka zagadnien wynikajacych z psychologicznych przeslanek przez nas juz omowionych mozna by juz dzis rozwazyc. Tak wiec - czy hitleryzm w okreslonych warunkach psychologicznych nie zaspokaja emocjonalnych potrzeb ludności i czy ta psychologiczna funkcja nie stanowi glownego czynnika sprzyjajacego jego stabilizacji?

Na podstawie wszystkiego, co zostalo dotad powiedziane, jest rzecza jasna, ze odpowiedz na to pytanie bedzie negatywna. Faktu indywiduacji człowieka i zniszczenia wszystkich jego pierwotnych wiezi nie da sie odwrocic. Proces rozpadu sredniowiecznego swiata trwal czterysta lat i dopelnia sie w naszej epoce. Jesli tylko cały system przemysłowy, cały sposob produkcji nie ulegnie zniszczeniu i nie wroci do poziomu preindustrialnego, człowiek pozostanie nadal jednostka, ktora calkowicie wynurzyla sie z otaczającego ja swiata. Przekonalismy sie, ze człowiek nie moze zniesc tej wolności negatywnej; ze probuje uciec w nowe wiezy, majace zastapic mu wiezi pierwotne, ktorych sie wyrzekl. Jednak te nowe wiezy nie sprzymierzaja go naprawde ze swiatem. Człowiek osiaga wiec swoje nowe bezpieczenstwo za cene rezygnacji z integralnosci swojego "ja". Nie znika faktyczna dychotomia miedzy nim a nowymi silami, ktore udaremniaja i paralizuja jego zycie, chocby nawet z wlasnej woli swiadomie im ulegl. Rownoczesnie swiat, w ktorym zyje, nie tylko zatomizowal czlowieka, lecz takze wyposazył go we wszelkie potencjalne szanse stania sie jednostka. Nowoczesny system przemyslowy jest bowiem zdolny nie tylko do produkowania srodkow, ktore moglyby zapewnic człowiekowi zycie bezpieczne pod wzgledem ekonomicznym, ale takze do stworzenia materialnej podstawy jego pelnego rozwoju pod wzgledem intelektualnym, zmyslowym i emocjonalnym, skracajac mu przy tym znacznie czas pracy.

Funkcja autorytarnej ideologii i praktyki podobna jest do funkcji symptomow neurotycznych. Funkcje te wynikaja z trudnych do zniesienia sytuacji psychologicznych, a rownoczesnie przynosza rozwiazania, ktore umozliwiaja zycie. Nie sa to jednak rozwiazania, dzieki ktorym osiaga sie szczescie lub rozwoj osobowości; pozostawiaja one bowiem bez zmiany sytuacje, ktora zmusza do neurotycznych rozwiazan. Dynamizm natury człowieka jest waznym czynnikiem, ktory sklania go jesli to w ogole mozliwe - do poszukiwania rozwiazan bardziej zadowalajacych. Samotność i bezsilność jednostki, jej dażenia do realizacji rozbudzonych w niej mozliwości, obiektywny fakt narastających zdolności wytworczych nowoczesnego przemyslu - oto dynamiczne czynniki, ktore stanowia oparcie dla coraz intensywniejszych dazen do wolności i szcześcia. Ucieczka w symbioze może na jakis czas ulzyc cierpieniom, ale ich nie usuwa. Historia rodzaju ludzkiego - to historia coraz silniejszego wyodrebniania sie jednostki, ale zarazem i historia zwiekszającej sie wolności. Dazenie do wolności to nie sila metafizyczna i nie mozna go tłumaczyc prawami natury; jest to nieuchronny rezultat procesu indywiduacji i rozwoju kultury. System autorytarny nie moze zmienic podstawowych warunkow, ktore sprzyjaja dezeniom do wolności, ani nie może zdlawić dazen do wolności, ktore w tych warunkach maja swoje zrodlo.

# 7. Wolnosc i Demokracja. Zludzenie indywidualnosci. Wolnosc i spontanicznosc.

## 7.1. Wolnosc i Demokracja.

\_\_\_\_\_\_

W poprzednich rozdziałach staralem sie wykazac, ze pewne czynniki w nowoczesnym systemie przemysłowym, a szczegolnie w jego fazie monopolistycznej, rozwijaja osobowosc w takim kierunku, ze jednostka czuje, sie bezsilna i samotna, wylekniona i niepewna. Omowilem tez specyficzne warunki w Niemczech, sprawiajace, ze czesc ludności staje sie podatnym gruntem dla ideologii i polityki, ktore apeluja do charakteru okreslonego przeze mnie jako autorytarny.

Lecz jak sie sprawa ma z nami? Czy naszej demokracji zagraza jedynie faszyzm zza Atlantyku lub piata kolumna we wlasnych szeregach? Gdyby tak bylo, sytuacja bylaby powazna, ale nie krytyczna. Ale jakkolwiek nie mozna lekcewazyc zewnetrznej i wewnetrznej grozby faszyzmu, nie ma wiekszego bledu i niebezpieczenstwa niz niedostrzeganie, ze w naszym wlasnym społeczenstwie stoimy w obliczu tego samego zjawiska, ktore wszedzie jest urodzajna gleba dla powstania faszyzmu: bezsilności i znikomości jednostki.

Powyzsze stwierdzenie jest wyzwaniem rzuconym konwencjonalnemu pogladowi, ze uwalniajac jednostke od wszelkich zewnetrznych ograniczen nowoczesna demokracja doprowadzila do prawdziwego indywidualizmu. Dumni jestesmy, ze nie ulegamy zadnemu zewnetrznemu autorytetowi, ze mamy swobode wyrazania swoich mysli i uczuc, i uwazamy za sprawe przesadzona, iz wolność ta niejako automatycznie gwarantuje nam nasza indywidualnosc. Tymczasem prawo do wyrazania mysli wylacznie wtedy cos znaczy, kiedy jestesmy zdolni miec mysli własne; wolność od zewnetrznego autorytetu tylko wtedy jest trwalym nabytkiem, kiedy wewnetrzne warunki psychiczne pozwalaja nam ukonstytuowac nasza własna indywidualnosc. Czy osiagnelismy ten cel, a przynajmniej czy zblizamy sie do niego? W ksiazce tej zajmujemy sie czynnikiem ludzkim; jej zadaniem jest wiec krytyczna analiza tej wlasnie sprawy. Czyniac tak, podejmujemy watki zaniechane w poczatkowych rozdziałach. Kiedy rozpatrywalismy dwa aspekty wolności człowieka wspolczesnego, wskazalismy na warunki ekonomiczne, ktore prowadza do wzrastającej izolacji i bezsilności jednostki w naszej dobie; omawiajac psychologiczne tego efekty wykazalisimy, ze bezsilnosc prowadzi albo do swojego rodzaju ucieczki, typowej dla charakteru autorytarnego, albo do przymusowego niejako konformizmu, w ktorym to procesie izolowana jednostka staje sie automatem, zatraca swoje "ja", jakkolwiek swiadomie uwaza sie za istote wolna i tylko samej sobie podlegla.

Jest rzecza wazna przyjrzec sie, na ile nasza kultura sprzyja tej konformistycznej tendencji, chociaz musimy sie tu ograniczyc do zaledwie kilku jaskrawych przykladow. Stłumienie spontanicznych uczuc, a tym samym rozwoju prawdziwej indywidualności, zaczyna sie bardzo wczesnie, własciwie od najwczesniejszego okresu wychowania dziecka 1. Oczywiscie, jesli prawdziwym celem wychowania jest pobudzenie wewnetrznej niezalezności i indywidualności dziecka, jego rozwoju i integralności, to proces uczenia wcale nie musi nieuchronnie prowadzic do stlumienia spontaniczności. Ograniczenia, ktore taki rodzaj wychowania narzuca rosnacemu dziecku, to jedynie przejsciowe srodki, ktore faktycznie wspomagaja procesy rozwoju i ekspansji. Lecz w naszej kulturze wychowanie zbyt czesto konczy sie na eliminowaniu spontaniczności i na zastapieniu oryginalnych aktow psychicznych przez uczucia, mysli i pragnienia cudze. (Powtorzmy, ze przez oryginalny nie rozumiemy, iz ktos przedtem nie wpadl juz na te mysl, lecz ze zrodzila sie ona w danej jednostce jako rezultat jej wlasnej aktywnosci i w tym sensie jest to jej mysl.) Jedno z najwczesniej tlumionych uczuc - ze posluze sie dosc dowolnym przykladem - to wrogosc i niechec. Zacznijmy od tego, ze wrogosc i bunt występuja w pewnym stopniu u wiekszosci dzieci jako rezultat konfliktu z otaczajacym swiatem, ktory hamuje ekspansywnosc dziecka i ktoremu ono, bedac slabszym z przeciwnikow, musi zazwyczaj ulec. Jednym z zasadniczych zadan procesow wychowawczych jest wyeliminowanie tej antagonistycznej reakcji. Metody bywaja rozne: od grozb i kar, ktorych dziecko sie leka, do

subtelniejszych metod przekupywania albo tłumaczenia, ktore maja dziecko zawstydzic i pomoc w wyzbyciu sie wrogosci. Zaczyna sie od tego, ze dziecko rezygnuje z wyrazania swoich uczuc, a konczy tym, ze rezygnuje z uczuc jako takich. Lacznie z tym uczy sie dziecko tłumic w sobie swiadomosc wrogosci i braku szczerosci u drugich; nie jest to czasami proste, poniewaz dzieci latwo dostrzegaja u drugich ujemne cechy i trudniej niz dorosli daja sie zwiesc słowom. Nadal nie lubia kogos bez zadnego istotnego powodu - poza jednym, bardzo istotnym, ze czuja emanujaca od tej osoby wrogosc albo nieszczerosc. Podobna reakcja traci jednak wkrotce na sile; niebawem dziecko osiaga dojrzalosc przecietnego dorosłego człowieka i zatraca zmysł rozrozniania miedzy osoba przyzwoita a lobuzem, poki ten nie popelni jakiegos skandalicznego czynu.

Z drugiej strony, naucza sie dziecko - juz od zarania jego edukacji - uczuc, nie bedacych bynajmniej jego uczuciami; szczegolnie uczy sie je lubic ludzi, odnosic sie do nich z bezkrytyczna przyjaznia, usmiechac sie do nich. Czego wychowanie nie dopelnilo, tego dokonuje zazwyczaj w pozniejszych latach presja spoleczna. Jezeli sie nie usmiechasz, powiedza, ze jestes niesympatyczny, a sympatia jest ci nieodzowna, jezeli pragniesz sprzedawac swoje uslugi jako kelnerka, kupiec czy lekarz. Tylko stojacy na dole piramidy spolecznej, ktorzy nie maja niczego na sprzedaz oprocz swej sily fizycznej), a takze ci u samej gory nie musza byc specjalnie mili. Uprzejmosc, pogodne usposobienie i wszystko, co usmiech ma wyrazac, staje sie rodzajem automatycznej reakcji, ktora mozna właczac i wylaczac jak zarowke2.

Co prawda, w wielu wypadkach człowiek jest swiadom tego, ze wykonuje tylko gesty; najczesciej jednak zatraca te swiadomosc, a tym samym traci zdolnosc rozrozniania miedzy uczuciem pozornym a uprzejmoscia spontaniczna.

Nie tylko wrogosc jest bezposrednio tlumiona, a uprzejmosc niweczona narzucaniem jej falszywej maski. Spontaniczne emocje sa w szerokim zakresie tlumione i zastepowane przez pseudouczucia. Freud zajal sie jednym z tych tlumien, a mianowicie tlumieniem instynktu seksualnego. Jakkolwiek wydaje mi sie, ze zniechecanie do przyjemnosci plciowych nie jest jedyna wazna represja reakcji spontanicznych, lecz tylko jedna z wielu, nie sadze, by nalezalo lekcewazyc jej znaczenie. Skutki sa oczywiste w wypadkach zahamowan seksualnych, a takze tam, gdzie poped plciowy nabiera charakteru przymusu i doznanie seksualne traktowane jest jak alkohol lub narkotyk pozbawiony specjalnego smaku, ale dajacy zapomnienie. Niezaleznie od tego tlumienie spontaniczności w sferze zycia plciowego, wskutek intensywności pragnien seksualnych, nie tylko oddzialywa ujemnie na te sfere, lecz oslabia takze odwage spontanicznej ekspresji człowieka we wszelkich pozostałych dziedzinach zycia.

W naszym społeczenstwie na ogol nie pochwala sie uczuc. Chociaz niewatpliwie tworcze myslenie - podobnie jak kazda inna tworcza działalność - wiaze sie niepodzielnie z uczuciem, idealem stało sie myslec i zyć bez wzruszen. Uczuciowość stała sie synonimem niezrownoważenia albo choroby. Akceptujać ten wzor, jednostka straciła ogromnie na sile; jej myslenie zostało zubozone i spłycone. Z drugiej strony, skoro nie można calkowicie unicestwić uczuć, musza one istnieć zupelnie niezależnie od intelektualnej strony osobowośći; efektem jest tani, zaklamany sentymentalizm, ktory dzieki filmowi i popularnym przebojom stanowi pokarm milionow spragnionych wzruszen konsumentow.

Istnieje jeszcze jedno zabronione uczucie, na ktore chce specjalnie zwrocic uwage, jako ze tlumienie go siega gleboko, do korzeni osobowości: jest nim poczucie tragedii. Jak wiemy z poprzednich rozdzialow, swiadomośc smierci i tragicznych aspektow zycia - obojetne, mglista czy wyrazna - jest jednym z podstawowych rysow człowieka. Kazda kultura na swoj własny sposob radzi sobie z problemem smierci. Dla społeczenstw, w ktorych proces indywiduacji

zaledwie sie zaczal, kres indywidualnego istnienia nie stanowi zadnego problemu, poniewaz poczucie indywidualnej egzystencji nie jest wyrazne, a smierci nie uwaza sie jeszcze za cos zasadniczo odmiennego od zycia. Kultury, w ktorych indywiduacja osiagnela wyzszy stopien rozwoju, odnosily sie do smierci zgodnie ze swoja spoleczna i psychologiczna struktura. Grecy przykladali wage wylacznie do zycia i wyobrazali sobie, ze smierc nie jest niczym innym jak mroczna i posepna jego kontynuacja. Egipcjanom dawala nadzieje wiara w niezniszczalnosc ciala ludzkiego, przynajmniej ciala tych, ktorych władza była niezniszczalna za zycia. Zydzi ujmowali fakt smierci realistycznie i byli zdolni pogodzic sie z idea zaglady indywidualnego istnienia dzieki wizji szczescia i sprawiedliwości, ktore ludzkość ma w koncu osiagnać na tym swiecie. Chrzescijanstwo odebralo smierci jej realnosc i usilowalo pocieszyc nieszczesliwego czlowieka obietnica zycia po smierci. Nasza epoka smierc po prostu ignoruje, odrzucajac tym samym jeden z fundamentalnych aspektow zycia. Zamiast pozwolic swiadomości smierci i cierpienia stac sie jednym z najsilniejszych bodzcow zyciowych, podstawa ludzkiej solidarnosci, doswiadczeniem, bez ktorego radosc i entuzjazm pozbawione sa intensywnosci i glebi - jednostka zmuszona jest ja tlumic. Jak to jednak zawsze bywa z tlumieniem, elementy tlumione, przez samo usuniecie ich z pola widzenia, nie zostaja bynajmniej zlikwidowane. Tak wiec lek przed smiercia wiedzie wsrod nas swoj nielegalny zywot. Istnieje w dalszym ciagu, mimo ze usilujemy go odrzucic; tyle ze tlumiony, staje sie lekiem bezplodnym. Oto jedno ze zrodel plytkości innych doświadczen i niepokoju przenikającego świat; to także, śmiem twierdzic, tłumaczy ogromne sumy wydawane przez Amerykanow na pogrzeby.

W procesie tlumienia uczuc nowoczesna psychiatria odgrywa dwuznaczna role. Z jednej strony Freud, jej najwybitniejszy przedstawiciel, zdruzgotal fikcyjny obraz racjonalnego, celowego charakteru ludzkiego umyslu i odkryl sciezke, ktora wiedzie w glab ludzkich namietności. Z drugiej strony psychiatria, wzbogacona tymi osiagnieciami Freuda, byla powszechnie wykorzystywana jako narzedzie do manipulowania osobowościa ludzka. Wielu psychiatrow, nie wylaczajac psychoanalitykow, kreslilo obraz normalnej osobowości, ktora nigdy nie jest nadmiernie smutna, nazbyt gniewna ani zbyt podniecona. Uzywano takich slow jak infantylny albo neurotyczny na okreslenie typow albo rysow osobowości, ktore nie pokrywały sie z konwencjonalnym wzorem normalnego osobnika. Ten rodzaj wpływu bywa bardziej niebezpieczny od dawnych szczerych sposobow nazywania rzeczy po imieniu. Wtedy człowiek wiedział przynajmniej, ze istnieje okreslona osoba czy doktryna, ktora go krytykuje, mogł wiec odparowac cios. Kto jednak moze odparowywac ciosy nauki ?

To samo znieksztalcenie, jakie zachodzi w dziedzinie uczuc i wzruszen, dotyczy samodzielnego myslenia. Juz w poczatkach wychowania zniecheca sie ludzi do samodzielnego myslenia i wtlacza im do glowy gotowe mysli. Nietrudno zaobserwowac, jak sie to praktykuje z malymi dziecmi. Plona z ciekawości do świata, chca go lapczywie zagarniac zarowno fizycznie, jak i umyslowo. Chca poznac prawde, skoro jest to najpewniejszy sposob zorientowania sie w dziwnym i wielkim swiecie. Tymczasem nie bierze sie ich powaznie, i wychodzi na jedno, czy ta postawa przybiera jawna forme lekcewazenia, czy tez owej lekkiej protekcjonalności, z jaka odnosimy sie zazwyczaj do ludzi slabych i pozbawionych władzy (takich własnie jak dzieci, starcy albo chorzy). Chociaz ten sposob traktowania juz sam przez sie odstrecza od samodzielnego myslenia, pojawia sie tu jeszcze inne, gorsze obciazenie: nieszczerosc - czesto nie zamierzona, ale typowa dla zachowania sie przecietnych ludzi doroslych w stosunku do dziecka. Czesciowo polega ona na fikcyjnym obrazie swiata, jaki sie dziecku przekazuje, obrazie rownie uzytecznym, jak uzyteczne bylyby instrukcje co do zycia na Arktyce dla kogos, kto pyta, jak przygotowac sie do wyprawy na Sahare. Obok tego ogolnie blednego obrazu swiata prezentuje sie jeszcze wiele klamstw szczegolnych, majacych na celu ukrycie faktow, ktore dorosli z tych czy innych przyczyn chca zataic przed dziecmi. Przyjmuje sie, ze o roznych sprawach - poczawszy od zlego humoru, racjonalizowanego jako sluszne niezadowolenie z powodu zachowania dziecka, a na wspolzyciu pleiowym rodziew i ich

sporach skonczywszy - dziecko nie powinno wiedziec, i szorstko lub grzecznie ucina jego dociekania w tym wzgledzie.

Tak przysposobione dziecko idzie do szkoly podstawowej albo i sredniej. Pragne wspomniec pokrotce o kilku stosowanych dzis metodach wychowawczych, ktorych rezultatem jest poglebiajaca sie niechec do samodzielnego myslenia. Jedna z nich - to nacisk, jaki sie kladzie na znajomosc faktow, a raczej - powiedzialbym - na informacje. Dominuje tu patetyczny zabobon, ze poznawanie coraz wiekszej ilosci faktow prowadzi do poznania rzeczywistosci. Glowy uczniow wypelnia sie setkami luznych i nie powiazanych informacji; przyswajanie sobie coraz to nowych faktow zabiera im czas i energie i w efekcie pozostawia niewiele czasu na myslenie. Co prawda, myslenie bez znajomosci faktow staje sie jalowa fikcja, lecz same informacje bywaja nieraz rownie wielka przeszkoda w mysleniu jak ich brak.

Inna pokrewna metoda zniechecania do samodzielnego myslenia jest traktowanie wszelkiej prawdy jako wzglednej3. Prawde przedstawia sie jako pojecie metafizyczne i jesli ktos wspomni, ze chce odkryc prawde, to w oczach postepowych myslicieli naszego wieku uchodzic bedzie za człowieka zacofanego. Glosza oni, ze prawda to sprawa zupelnie subiektywna, nieomal rzecz gustu. Postepowanie naukowe musi byc wolne od czynnikow subiektywnych i dazyc do bezinteresownego i beznamietnego ukazania swiata. Naukowiec powinien podchodzic do faktow tak, jak chirurg podchodzi do pacjenta, z wysterylizowanymi rekami. Rezultatem tego relatywizmu, ktory czesto wystepuje pod nazwa empiryzmu lub pozytywizmu albo rekomenduje sie jako zainteresowany poprawnym uzyciem slow, jest to, ze myslenie zatraca swoj zasadniczy bodziec - pragnienia i zainteresowania osoby, ktora mysli, a nabiera cech maszyny do rejestrowania faktow. Jak bowiem myslenie rozwinelo sie glownie z potrzeby opanowania zycia materialnego, tak szukanie prawdy tkwi korzeniami w zainteresowaniach i potrzebach jednostek i grup spolecznych. Bez tych zainteresowan brakloby bodzca do szukania prawdy. Zawsze istnieja grupy, ktorych interesom prawda sprzyja; przedstawiciele tych grup byli pionierami mysli ludzkiej. Istnieja tez grupy, ktorych interes lezy w ukrywaniu prawdy; tylko w tym wypadku dbalosc o wlasna korzysc moze byc szkodliwa dla sprawy prawdy. Problem nie polega wiec na tym, ze w gre wchodzi czyjs interes, lecz na tym, jakiego rodzaj u interes wchodzi w gre. Mozna rzec, ze jesli kazdy człowiek teskni za prawda, to teskni dlatego, ze kazdy jej potrzebuje.

Dotyczy to przede wszystkim orientacji czlowieka w swiecie zewnetrznym, szczegolnie zas odnosi sie do dziecka. Jako dziecko kazdy czlowiek przechodzi przez okres bezsilnosci, a prawda jest jedna z najskuteczniejszych broni tych, ktorzy sa pozbawieni sily. Lecz prawda lezy w interesie czlowieka nie tylko z uwagi na jego orientacje w swiecie zewnetrznym; jego sila zalezy w duzej mierze od znajomosci prawdy o sobie samym. Zludzenia w odniesieniu do siebie samego moga byc jak kule, uzyteczne dla tych, ktorzy nie sa zdolni chodzic o wlasnych silach; poteguja one jednak ludzka slabosc. Najwieksza sile osiaga jednostka dzieki maksymalnej integracji swojej osobowosci, a to oznacza rowniez maksymalna znajomosc samego siebie. Poznaj siebie samego - oto jedno z fundamentalnych zalecen prowadzacych do sily i szczescia czlowieka.

Poza wymienionymi juz czynnikami sa jeszcze inne, wnoszace dodatkowy zamet w to, co pozostalo jeszcze ze zdolności samodzielnego myslenia u przecietnego doroślego człowieka. W zakresie wszelkich podstawowych zagadnien jednostkowego i społecznego bytu, w zakresie problemow psychologicznych, ekonomicznych, politycznych i moralnych ogromna czesc naszej kultury pelni dokladnie jedna funkcje - zaciemniania sprawy. Jedna z takich zaslon dymnych jest twierdzenie, ze jakies kwestie sa zbyt skomplikowane, aby przecietna jednostka mogla je zrozumiec. Tymczasem mogloby sie wydawac, ze wiele podstawowych problemow indywidualnego i społecznego zycia jest nad wyraz prostych, w istocie tak prostych, ze od

kazdego nalezaloby oczekiwac ich zrozumienia. Przedstawianie ich jako rzekomo ogromnie zawilych, tak iz tylko specjalista moze je pojac, i to wylacznie w zakresie swojej waskiej specjalnosci, prowadzi w rzeczywistosci - a czesto i w zamierzeniu, do pozbawienia ludzi wiary w ich zdolnosc myslenia o problemach prawdziwie istotnych. Jednostka czuje sie bezradna i zagubiona w chaotycznej powodzi danych i ze wzruszajaca cierpliwoscia czeka, az specjalisci orzekna, co robic i dokad dazyc.

Rezultat jest dwojaki: z jednej strony - sceptycyzm i cynizm wobec wyszystkiego, co zostalo powiedziane albo wydrukowane, z drugiej - dziecinna wiara we wszystko, co orzekly autorytety. Ta kombinacja cynizmu i naiwności jest nad wyraz typowa dla nowoczesnego człowieka. Jej głownym skutkiem jest niechec do samodzielnego myslenia i decydowania.

Inny sposob paralizowania krytycznego myslenia polega na niszczeniu wszelkich ustrukturalizowanych obrazow swiata. Fakty zatracaja jakosc, ktora moga posiadac tylko jako czesci ustrukturalizowanej calosci, a zachowuja jedynie znaczenie abstrakcyjne, ilosciowe; kazdy fakt - to po prostu jeszcze jeden fakt, a liczy sie tylko to, czy wiemy wiecej, czy tez mniej. Radio, filmy i gazety sieja pod tym wzgledem spustoszenie. W srodku komunikatu o zbombardowaniu miasta i smierci setek ludzi - albo tuz po nim - pojawia sie reklama mydla czy wina. Ten sam spiker tym samym sugestywnym, przymilnym i autorytatywnym glosem, ktorym przekonywal słuchaczy o powadze sytuacji politycznej, poleca im szczegolny gatunek mydla produkowanego przez fabryke opłacajaca utrzymanie radiostacji. Kroniki filmowe pokazuja sceny torpedowania okretow, a zaraz po nich pokazy mody. Dzienniki przytaczaja wyswiechtane mysli jakiejs wschodzacej gwiazdki albo opisuja jej sniadania, poswiecajac temu tylez miejsca i uwagi co relacjom o wybitnych wydarzeniach naukowych czy artystycznych.

Wszystko to sprawia, ze na docierajace do nas wiadomości przestajemy reagować w sposob normalny. Przestajemy sie entuzjazmować, tracimy zdolność wzruszania sie i zmysl krytyczny, wskutek czego nasz stosunek do wydarzen na swiecie staje sie powierzchowny i przybiera charakter zobojetnienia. W imie wolności odbiera sie zyciu wszelka spojna strukture. Rozpada sie ono na wiele drobnych oddzielnych cześci, pozbawionych jako calość wszelkiego sensu. Jednostka pozostawiona jest sama sobie z tymi czastkami, jak dziecko ze swymi klockami; roznica polega na tym, ze dziecko wie, co to jest dom, może zatem w klockach, ktorymi sie bawi, rozpoznać cześci skladowe domu; tymczasem dorosły nie dostrzega znaczenia calości, ktorej cześci dostaja mu sie w rece. Oszolomiony i zalekniony, nie przestaje wpatrywać sie w te male, nic nie znaczaće kawalki.

To, co powiedzielismy o braku oryginalności w odczuwaniu i mysleniu, odnosi sie rowniez do aktow woli. Uchwycie to jest rzecza szczegolnie trudna; wydaje sie, ze człowiek wspolczesny pragnie az nazbyt wielu rzeczy i jedyny jego problem zdaje sie polegac na tym, ze chociaz wie, czego chce, nie moze tego miec. Cala nasza energie zuzywamy na zdobywanie tego, co chcemy miec, i wiekszośc ludzi nigdy nie kwestionuje podstawowej przeslanki tej aktywności, tego mianowicie, ze wie, czego naprawde chce. Ludzie nie zastanawiaja sie, czy cele, ku ktorym zmierzaja, sa tym, czego sami pragna. W szkole chca miec dobre stopnie; jako dorośli chca odnosic sukcesy, zarabiac coraz wiecej pieniedzy, zdobyć wiecej prestizu, kupic lepszy woz, bawic sie itp. Kiedy jednak pośrod calej tej oblakanczej aktywności zastanowia sie przez chwile nad tym wszystkim, ogarnia ich watpliwośc:

A jesli dostane te nowa posade, jezeli kupie lepszy woz lub uda mi sie odbyc te podroz - co wtedy? Jaki z tego pozytek? Czy rzeczywiscie pragne tego wszystkiego? Czy nie gonie za jakims celem, ktory ma mnie rzekomo uszczesliwic, a wymyka mi sie z chwila, gdy go osiagne?

Kiedy człowieka opadna podobne watpliwosci, budzi sie w nim przerazenie; wstrzasaja one

bowiem sama podstawa calej jego aktywnosci, jego pewnoscia, ze wie, czego chce. Totez ludzie usiluja mozliwie szybko pozbyc sie tych klopotliwych mysli. Sadza, ze naszly ich one dlatego, ze byli zmeczeni albo przygnebieni - i w dalszym ciagu gonia za celami, ktore uwazaja za wlasne.

Wszystko to swiadczy jednak o mglistym uswiadamianiu sobie tej prawdy, ze człowiek wspołczesny zyje w zludzeniu, iz wie, czego chce, gdy w istocie chce jedynie tego, czego sie oden wymaga. Aby zaakceptowac te prawde, trzeba sobie uprzytomnic, ze wiedziec, czego sie istotnie chce, nie jest - jak mysli wiekszosc ludzi - rzecza latwa, lecz jednym z najtrudniejszych zadan stojacych przed kazda istota ludzka. Jest to problem, ktory goraczkowo usilujemy ominac, przyjmujac gotowe cele - za własne. Człowiek wspołczesny gotow jest poniesc najwieksze ryzyko, by osiagnac cele, bedace rzekomo jego celami; lecz bezgranicznie boi sie ryzyka i odpowwiedzialności, jaka musialby poniesc wyznaczajac sobie własne cele. Czesto bierze sie mylnie intensywna działalnośc za dowod dobrowolnego działania, chociaz wiadomo, ze może to być działanie nie bardziej spontaniczne niz u aktora albo osoby zahipnotyzowanej. Kazdy z aktorow po zapoznaniu sie z głownym watkiem sztuki może z werwa grać przydzielona sobie role, a nawet samemu uzupelnic swoj tekst i pewne szczegoły akcji. A przeciez gra on tylko role wyznaczona.

Szczegolna trudnosc w rozeznaniu, do jakiego stopnia nasze pragnienia - podobnie jak mysli i uczucia - sa nam w rzeczywistosci narzucone z zewnatrz, wiaze sie scisle z problemem władzy i wolnosci. W dziejach nowozytnych autorytet Kosciola przejelo panstwo, autorytet panstwa zastapiło sumienie, a w naszej epoce role te objela z kolei bezimienna władza zdrowego rozsadku i opinii publicznej jako narzedzi konformizacji. A ze wyzwolilismy sie spod dawnych jawnych autorytetow władzy, nie dostrzegamy, ze stalismny sie ofiara nowych autorytetow. Stalismy sie automatami zyjacymi w złudzeniu, ze sa istotami rozporzadzajacymi własna wola. Dzieki temu złudzeniu jednostka nie uswiadamia sobie niebezpieczenstwa; ale na tym konczy sie cała pomoc, jaka daje złudzenie. W istocie rzeczy "ja" jednostki ulega osłabieniu, na skutek czego czuje sie ona bezsilna i nad wyraz niepewna. Zyje w swiecie, z ktorym stracila prawdziwa łacznosc, gdzie kazdy i wszystko zostało zinstrumentalizowane, gdzie jednostka stała sie czescia zbudowanej własnymi rekami maszyny. Człowiek mysli, czuje i chce tak, jak mu sie wydaje, ze powinien myslec, czuc i chciec; w toku tego procesu zatraca swoje "ja", bez ktorego nie ma prawdziwego bezpieczenstwa wolnej jednostki.

Utrata wlasnego "ja" wzmogla potrzebe dostosowania sie do obowiazujacych wzorow, rezultatem jej bowiem bylo glebokie zwatpienie we wlasna tozsamosc. Jesli jestem tylko tym, czym w moim przekonaniu powinienem byc - to kim jestem? Widzielismy, ze watpliwosci co do wlasnego "ja" zaczely sie wraz z upadkiem sredniowiecznego porzadku, w ktorym jednostka zajmowala swe bezsporne miejsce w ustalonym ladzie. Tozsamosc jednostki stanowila juz od czasow Kartezjusza najwiekszy problem nowozytnej filozofii. Dzisiaj przyjmujemy za pewnik, ze my to my. Niemniej watpliwosci co do nas samych istnieja w dalszym ciagu, a moze nawet wzrosły. Tym uczuciom wspołczesnego człowieka dal wyraz Pirandello w swoich sztukach. Zaczyna on od pytania:

### Kim jestem?

Jaki mam dowod swojej tozsamości poza kontynuacja mojego fizycznego "ja"? Odpowiedz jego nie jest - jak u Kartezjusza - afirmacja indywidualnego "ja", lecz jego negacja; nie posiadam tozsamości, nie mam zadnego "ja" poza tym, ktore jest odbiciem tego, co inni chca we mnie widziec. Jestem takim, jakim mnie pragniesz....

Utrata tozsamosci sprawia wiec, ze dostosowanie sie do obowiazujacych wzorow staje sie sprawa jeszcze bardziej naglaca; znaczy to, ze człowiek moze byc siebie pewnym tylko wtedy, gdy zyje tak, jak tego inni od niego oczekuja. Jezeli nie bedziemy zyli zgodnie z tym obrazem, nie tylko narazimy sie na krytyke i jeszcze wieksza izolacje, ale ryzykujemy utrate tozsamosci

naszej osobowości, co jest rownoznaczne z grozba utraty zdrowych zmyslow.

Spelniajac oczekiwania innych, nie wyrozniajac sie, człowiek tłumi watpliwosci co do swej tozsamosci i osiaga pewien stopien bezpieczenstwa. Ale drogo to okupuje. Rezygnacja ze spontanicznosci i indywidualnosci prowadzi do zablokowania zycia. Choc zywy biologicznie, człowiek staje sie emocjonalnie i umyslowo martwym automatem. Wykonuje czynnosci zyciowe - ale zycie przesypuje mu sie przez palce niczym piasek. Za fasada optymizmu i zadowolenia wspołczesny człowiek jest gleboko nieszczesliwy; w istocie znajduje sie na granicy rozpaczy. Desperacko lgnie do idei indywidualizmu; chce byc inny i nie ma dla niego lepszej rekomendacji niz ta, ze cos jest inne. Kupujac bilet kolejowy, dowiadujemy sie, jak sie nazywa kasjer, ktory nas obsługuje; torebki reczne, karty do gry i przenosne radia maja charakter osobisty dzieki umieszczeniu na nich inicjalow włascicieła. Wszystko to wskazuje na glod odmiennosci, sa to jednak juz tylko szczatki indywidualizmu. Człowiek nowoczesny jest zadny zycia. Nie mogac jednak jako automat doswiadczac zycia rozumianego jako spontaniczna aktywnosc, chwyta sie zastepczo kazdego rodzaju podniety i dreszczyku; emocji picia, sportow, przezywania zastepczo wzruszen fikcyjnych postaci na ekranie.

Jakie zatem jest znaczenie wolności dla człowieka wspolczesnego?

Uwolnil sie od zewnetrznych wiezow, ktore moglyby go krepowac w dzialaniu i mysleniu wedlug wlasnych upodoban. Mialby swobode postepowania wedle wlasnej woli, gdyby wiedzial, czego chce, co mysli i co czuje. Lecz on nie wie. Nagina sie do bezimiennych autorytetow i przyswaja sobie jakies "ja", ktore nie jest jego. Im usilniej to czyni, tym bardziej czuje sie bezsilny i tym bardziej musi sie naginac do oczekiwan innych. Mimo pozorow optymizmu i inicjatywy, człowiek wspolczesny przepojony jest glebokim uczuciem niemocy, ktora sprawia, ze martwym wzrokiem wpatruje sie w zblizajaca sie katastrofe, jak gdyby był tkniety paralizem.

Przygladajac sie ludziom powierzchownie, odnosimy wrazenie, ze tak w zyciu ekonomicznym, jak i społecznym funkcjonuja nie najgorzej; byloby jednak rzecza niebezpieczna przeoczyc kryjace sie za ta błyszczaca powłoka glebokie poczucie braku szczescia. Kiedy zycie przestaje cos znaczyc, bo jest nie spelnione, człowiek popada w rozpacz. Ludzie nie umieraja spokojnie z glodu fizycznego; nie umieraja tez spokojnie z glodu psychicznego. Jezeli w wypadku osoby normalnej interesujemy sie jedynie jej potrzebami ekonomicznymi, jesli nie dostrzegamy nieswiadomego cierpienia typowego dla osoby zautomatyzowanej, oznacza to, ze jestesmy slepi na niebezpieczenstwo zagrazajace naszej kulturze u jej podstaw psychologicznych: gotowosc zgody na kazda ideologie i kazdego wodza, ktory przyrzeka rozrywke i proponuje strukture polityczna i symbolike majaca rzekomo wniesc lad i znaczenie w zycie jednostki. Rozpacz ludzkiego automatu to podatny grunt dla politycznych celow faszyzmu.

## 7.2. Wolnosc i spontanicznosc.

\_\_\_\_\_

Ksiazka niniejsza zajmowala sie dotad jednym aspektem wolności: bezsilnościa i poczuciem zagrożenia izolowanej jednostki w nowoczesnym spoleczenstwie; jednostki, ktora wyzwolila sie z wszelkich wiezow, nadajacych niegdys zyciu sens i poczucie bezpieczenstwa. Przekonalismny sie, ze człowiek nie może znieśc izolacji; izolowany, staje calkowicie bezradny w obliczu świata zewnetrznego, ktory napawa go glebokim lekiem; izolacja unicestwila też dla niego jedność świata, przez co stracił wszelki punkt orientacji. Zwatpił zatem w siebie samego, w sens zycia, a w koncu i w istnienie jakiejkolwiek zasady, według ktorej mogłby postepowac. Zarowno bezradność, jak zwatpienie paralizuja zycie, i zeby zyc,

czlowiek stara sie uciec od wolności - wolności negatywnej. Dostaje sie w nowe wiezy. Wiezy te roznia sie od pierwotnych, z ktorych nie wyrwal sie calkowicie, mimo ze ulegl autorytetom władzy czy tez grupy społecznej. Ucieczka nie przywraca mu utraconego poczucia bezpieczenstwa, lecz pomaga jedynie zapomniec o swoim "ja" jako wyodrebnionym jestestwie. Człowiek zyskuje nowe, kruche bezpieczenstwo kosztem utraty integralności swego indywidualnego "ja". Woli stracic swoje "ja", niz znośic samotnośc. Tak wiec wolnośc - jako wolnośc od - prowadzi do ponownego uwiezienia.

Czyzby analiza nasza sklaniała nas do wniosku, ze znalezlismy sie w blednym kole, ktore toczy sie od wolności do nowej zalezności? Czyz wolność od wszystkich pierwotnych wiezow czyni człowieka tak samotnym i izolowanym, ze musi on niechybnie uciekać w nowe wiezy? Czyz niezalezność i wolność sa identyczne z izolacja i strachem? A może istnieje jakis stan wolności pozytywrnej, w ktorym jednostka zyje jako niezalezne "ja" i nie tylko nie jest izolowana, lecz przeciwnie - jest zjednoczona ze swiatem, z innymi ludzmi, z przyroda?

Chcemy wierzyc, ze odpowiedz bedzie pozytywna, ze proces wzrastającej wolności nie stanowi blednego kola i ze człowiek moze byc wolny, a jednak nie samotny, krytyczny, a jednak nie przepojony watpliwościami, niezależny, a jednak stanowiacy integralna czesc ludzkości. Wolność te człowiek może osiagnać przez realizacje swojego "ja", przez bycie samymn soba. Czym jest zatem realizacja swego "ja"? Idealistyczni filozofowie wierzyli, ze samourzeczywistnienie osiagalne jest jedymie przez intelektualny wglad w samego siebie. Nalegali, aby osobowosc ludzka rozszczepic na dwoje, tak izby natura ludzka zostala stlumiona i by strzec jej mial ludzki rozum. Jednak w wyniku tego rozszczepienia nie tylko uczuciowe zycie człowieka, lecz rowniez jego zdolności intelektualne doznały okaleczenia. Rozum stawszy sie straznikiem majacym pilnowac swego wieznia - nature, sam stal sie wiezniem, i tak obie strony ludzkiej osobowości, rozum i uczucie, uległy okaleczeniu. Wydaje nam się, ze urzeczywistnienie własnego "ja" dokonuje sie nie tylko w akcie myslenia, ale takze przez realizacje calej osobowości, w czynnym wyrazaniu emocjonalnych i intelektualnych potencji człowieka. Potencje te tkwia w kazdym, a realizuja sie tylko w takim stopniu, w jakim zostały wyrazone. Innymi słowy wolność pozytywna polega na spontanicznej aktywności calej zintegrowanej osobowosci.

Poruszamy tu jeden z najtrudniejszych problemow psychologii: problem spontaniczności. Proba adekwatnego rozpatrzenia tego problemu wymagalaby oddzielnej ksiazki. Ale juz na podstawie tego, co zostalo dotad powiedziane, bedziemy mogli droga kontrastu zrozumieć istote dzialalności spontanicznej. Nie jest ona aktywnościa przymusowa, w ktora jednostka zostaje wpedzona przez swoja izolacje i bezsilnośc; nie jest też aktywnościa automatu, polegająca na bezkrytycznym przyswajaniu sobie wzoru poddawanego z zewnatrz. Aktywność spontaniczna jest to wolna aktywność wlasnego "ja" i z psychologicznego punktu widzenia zawiera w sobie to, co lacinski zrodloślow slowa - sponte - znaczy doślownie: z wlasnej wolnej woli. Pod slowem aktywność nie rozumiemy tu robienia czegoś, lecz szczegolna wlaściwość tworczego dzialania, ktore może dotyczyć zarowno sfery uczuciowych, intelektualnych i zmyslowych dożnan człowieka, jak i sfery woli. Jedna z przeslanek tej spontaniczności jest akceptacja calej osobowośći i wyeliminowanie rozlamu miedzy rozumem a natura, bo tylko wtedy, kiedy człowiek nie tłumi istotnych cześći swojego "ja", kiedy staje sie sam dla siebie przejrzysty i rozne dziedziny jego zycia osiagaja w nim integracje u samych podstaw, aktywność spontaniczna staje sie możliwa.

Chociaz spontanicznosc jest w naszej kulturze zjawiskiem wzglednie rzadkim, nie jestesmy jej pozbawieni calkowicie. Aby wyjasnic, o co mi idzie, sprobuje przypomniec czytelnikom pewne przyklady spontanicznosci dostrzegalne dla wszystkich.

Zacznijmy od tego, ze znamy jednostki, ktore sa - albo byly - spontaniczne, ktorych myslenie,

czucie i dzialanie stanowiły ekspresje ich samych, nie zas człowieka-automatu. Jednostki te przewaznie znamy jako artystow. I rzeczywiscie, artyste mozemy okreslic jako jednostke, ktora umie sie wypowiedziec spontanicznie. Gdyby taka miała byc definicja artysty - tak własnie okreslił go Balzak - wtedy pewnych filozofow i naukowcow nalezaloby takie nazywac artystami, podczas gdy inni byliby od nich tak rozni, jak staroswiecki fotograf od tw¢rczego malarza. Bywaja tei jednostki, ktore, jakkolwiek pozbawione zdolności - a moze tylko wprawy - w wypowiadaniu samych siebie obiektywnymi środkami, jak to czynia artyści, rowniez odznaczaja sie spontanicznościa. Co prawda, pozycja artysty jest nader chwiejna, respektuje sie bowiem indywidualności spontanicznośc tylko tego artysty, ktory zdobył uznanie; jesli natomiast nie potrafi on sprzedawać swojej sztuki, bedzie u wspolczesnych uchodził za dziwaka, za neurotyka. Pod tym wzgledem artysta znajduje sie w sytuacji podobnej do sytuacji rewolucjonisty na przestrzeni wiekow. Rewolucjonista, ktory odniośł sukces, jest mezem stanu; rewolucjonista, ktoremu sie nie powiodło, jest przestepca.

Inny przyklad spontanicznosci spotykamy u dzieci. Maja one zdolnosc prawdziwie wlasnego odczuwania i myslenia; ich spontanicznosc objawia sie w tym, co mowia i co mysla, a takze w uczuciach, ktore wyrazaja ich twarze. Gdyby zadac sobie pytanie, na czym dla wiekszosci ludzi polega urok malych dzieci, sadze, ze poza wzgledami konwencjonalnymi i sentymentalnymi odpowiedz brzmialaby: na spontanicznosci. Porusza ona kazdego, kto jest jeszcze na tyle zywotny, ze nie zatracil zdolnosci jej dostrzegania. Faktem jest, ze nic na swiecie bardziej nie pociaga i nie przekonuje niz spontanicznosc; niezaleznie, czy jest to spontanicznosc dziecka, czy artysty, czy wreszcie innych osob, ktore nie dadza sie zaliczyc do okreslonej grupy wieku czy zawodu.

Wiekszosc z nas moze zaobserwowac u siebie przynajmniej momenty spontanicznosci, ktore sa jednoczesnie chwilami prawdziwego szczescia. Czy to bedzie swieze i spontaniczne wrazenie odniesione przy ogladaniu krajobrazu, czy narodziny jakiejs prawdy bedacej rezultatem naszego myslenia, czy zmyslowa rozkosz nie wpadajaca w stereotyp, czy wzbierajaca milosc do drugiej osoby - w takich momentach wszyscy odczuwamy, czym jest akt spontaniczny, i mozemy sobie wyobrazic, czym mogloby byc zycie, gdyby doznania te nie byly tak rzadkie i tak malo kultywowane.

Dlaczego działalność spontaniczna stanowi odpowiedz na problem wolnośći? Powiedzielismy, ze sama wolność negatywna czyni z jednostki istote izolowana, ktorej zwiazek ze swiatem jest luzny, a stosunek do niego nieufny, i ktorej "ja" jest slabe i stale zagrozone. Spontaniczna aktywnosc jest jedynym sposobem przezwyciezenia leku przed terrorem samotności bez poswiecania integralnosci wlasnego "ja"; w spontanicznej bowiem realizacji swojego "ja" czlowiek na nowo jednoczy sie ze swiatem - z ludzmi, z natura i z samym soba. Glowny komponent takiej spontaniczności stanowi milosc, ale nie milosc w sensie roztopienia wlasnego "ja" w drugiej osobie, nie milosc jako posiadanie tej osoby, lecz milosc jako spontaniczna afirmacja innych, jako zjednoczenie jednostki z innymi, oparte na zachowaniu własnego "ja". Dynamiczny charakter milosci polega własnie na tym przeciwstawieniu; na tym, ze wypływa ona z potrzeby przezwyciezenia odosobnienia, ze prowadzi do jedni - a zarazem nie eliminuje indywidualnosci. Drugim komponentem jest praca; i znow praca nie w sensie działalności przymusowej, ktorej celem jest ucieczka od samotności, ani nie jako taki stosunek do przyrody, ktory po czesci jest dominacja człowieka nad przyroda, po czesci zas prowadzi go do niewoli i ukorzenia sie przed wytworami wlasnych rak - ale praca pojeta jako tworczosc, w ktorej człowiek jednoczy sie z przyroda w tworczym akcie. To, co mowimy o milosci i pracy, odnosi sie takze do kazdego spontanicznego dzialania, czy to bedzie chodzilo o realizacje przyjemności zmyslowych, czy też o uczestnictwo w zyciu politycznym społeczenstwa. Indywidualne "ja" afirmuje sie w tym dzialaniu, jednoczac sie zarazem z ludzmi i przyroda. Podstawowa dychotomia ludzkiej wolności - narodziny indywidualności i bol samotności -

zostaje zniesiona na wyzszym etapie dzieki spontanicznemu dzialaniu człowieka.

W kazdej spontanicznej aktywności jednostka ogarnia cały swiat. Jej indywidualne "ja" nie tylko pozostaje nienaruszone ale staje sie silniejsze i mocniej skonsolidowane. Bowiem

"ja" jest na tyle silne, na ile jest aktywne.

Prawdziwa sila nie polega na samym posiadaniu ani wlasnosci materialnej, ani wlasciwosci duchowych, takich jak uczucia czy mysli. Nie polega tez na uzywaniu i manipulowaniu przedmiotami; to czego uzywamy, nie jest nasze tylko dlatego, ze tego uzywamy. Nasze jest tylko to, z czym jestesmy autentycznie powiazani przez nasza tworcza aktywnosc - obojetne, czy bedzie to osoba, czy przedmiot nieozywiony. Jedynie wartosci zrodzone z naszej aktywnosci spontanicznej przydaja sil naszemu "ja" i tym samym tworza podstawe jego integralnosci. Niezdolnosc dzialania spontanicznego, wyrazania tego, co sie naprawde czuje i mysli, i wynikajaca stad koniecznosc ukazywania innym i sobie swego falszywego "ja" - oto zrodlo poczucia nizszosci i slabosci. Czy jestesmy tego swiadomi, czy nie, niczego sie bardziej nie wstydzimy anizeli tego, ze nie jestesmy soba; nic natomiast nie daje nam wiekszego szczescia i wiekszego powodu do dumy niz myslec, czuc i mowic to, co od nas samych pochodzi.

Wynika stad, ze wazna jest aktywnosc jako taka, sam proces, a nie rezultat. W naszej kulturze postepujemy, jakby bylo odwrotnie. Produkujemy nie dla konkretnego zaspokojenia, lecz dla abstrakcyjnego celu sprzedazy naszego towaru; sadzimy, ze kazda rzecz, obojetne: materialna czy niematerialna, mozemy uzyskac droga kupna, ze w ten sposob rzeczy staja sie nasze, niezaleznie od tworczego wysilku, jaki im poswiecimy. Podobnie traktujemy nasze cechy osobiste oraz rezultaty naszych wysilkow: jako towar dajacy sie sprzedac za pieniadze, prestiz i wladze. Tak wiec akcent przesuwa sie z satysfakcji towarzyszacej aktywnosci tworczej na wartosc gotowego produktu. Tym samym człowiek traci jedyne zrodło prawdziwego szczescia - aktywne przezywanie chwili biezacej - i goni za mara, ktora rozwiewa jego złudzenia w momencie, kiedy mysli, ze ja osiagnał - za zwodniczym szczesciem zwanym powodzeniem.

Czlowiek, ktory dzieki spontanicznej aktywności urzeczywistnia swoje "ja" i w ten sposob wiaze sie ze swiatem, przestaje być izolowanym atomem; on i swiat staja sie cześciami strukturalnej calości; jednostka zajmuje należne jej miejsce i to uwalnia ja od wiatpliwości co do niej samej i sensu zycia. Owe watpliwości wywodziły sie z odosobnienia i zablokowania zycia; jesli człowiek nie musi zyc ani pod przymusem, ani jak automat, lecz spontanicznie, watpliwości znikaja. Ma swiadomość siebie jako jednostki aktywnej i tworczej; zaczyna pojmować, ze zycie ma tylko jeden sens: sam akt zycia jako taki.

Jesli jednostka przezwyciezy podstawowe watpliwosci dotyczace jej samej i jej miejsca w zyciu, jezeli zwiaze sie ze swiatem w akcie zycia spontanicznego, zyska na sile jako jednostka i zapewni sobie bezpieczenstwo. Bezpieczenstwo to rozni sie jednak od tego, ktore charakteryzuje stan przedindywidualistyczny w tym samym stopniu, w jakim nowy zwiazek ze swiatem rozni sie od wiezi pierwotnej. Zrodlem nowego bezpieczenstwa nie jest ochrona jednostki przez wyzsza władze zewnetrzna; bezpieczenstwo to nie eliminuje tez tragizmu zycia. Nowe bezpieczenstwo jest dynamiczne; nie zapewnia go cudza ochrona, lecz własna spontaniczna aktywnosc człowieka. Jest to bezpieczenstwo, ktore mozna przez te aktywnosc w kazdej chwili osiagnac. Jest to bezpieczenstwo, ktore daje tylko wolnosc; i nie karmi sie ono złudzeniami, wyeliminowało bowiem warunki, ktore do złudzen zmuszały.

Wolnosc pozytywna jako realizacja wlasnego "ja" wymaga pelnej afirmacji jedynosci czlowieka. Ludzie rodza sie rowni, lecz zarazem rozni. Podstawowa roznice stanowi dziedzictwo fizjologiczne i umyslowe, z ktorym sie wchodzi w zycie, na to zas naklada sie szczegolny splot napotkanych okolicznosei i zdobytych doswiadczen. Taka indywidualna baza

osobowosci jest rownie niepowtarzalna, jak niepowwtarzalny jest pod wzgledem fizycznym kazdy organizm. Autentyczny rozwoj człowieka jest zawsze oparty na tej szczegolnej bazie; jest to wzrost organiczny, rozwijanie sie zalazka własciwego jednej i tylko jednej osobie. Natomiast nie jest wzrostem organicznym rozwoj człowieka-automatu. Tu rozwoj podstaw własnego "ja" jest zahamowany i nakłada sie na nie "ja" pozorne, bedace w zasadzie - jak to widzielismy - wcieleniem obcych wzorow myslenia i odczuwania. Wzrost organiczny jest mozliwy tylko pod warunkiem maksymalnego respektowania swoistosci "ja" zarowno u innych osob, jak i w nas samych. Ten szacunek dla jedynosci "ja" i jego kultywacja jest najcenniejszym osiagnieciem kultury - i własnie to osiagniecie znajduje sie dzis w niebezpieczenstwie.

Jedynosc "ja" w zadnym wypadku nie zaprzecza zasadzie rowności. Teza, ze ludzie rodza sie rowni, implikuje, ze wszyscy dziela te same fundamentalne ludzkie własciwości, ten sam podstawowy los ludzkich istot, ze wszyscy maja to samo przyrodzone prawo do wolności i szcześcia. Dalej oznacza, ze ich wzajemne stosunki polegac maja na solidarności, a nie na relacji dominacja - uległośc. Koncepcja rowności nie znaczy natomiast, ze wszyscy ludzie sa jednakowi. Taka koncepcja rowności wywodzi sie z roli, jaka człowiek odgrywa dzis w sferze ekonomicznej. W stosunku miedzy kupujacym a sprzedajacym wyeliminowane zostały konkretne roznice osobowości. W sytuacji tej liczy sie tylko jedno: ze jeden ma coś do sprzedania, a drugi ma pieniadze, by to kupic. W zyciu ekonomicznym człowiek nie rozni sie od drugiego człowieka; natomiast jako rzeczywiste osoby ludzie roznia sie od siebie i istota ich jednostkowego bytu jest kultywowanie własnej niepowtarzalności.

Wolnosc pozytywna implikuje rowniez zasade, ze nie ma wyzszej władzy nad to niepowtarzalne indywidualne "ja"; ze człowiek jest srodkiem i celem swego zycia; ze wzrost i realizacja ludzkiej indywidualnosci jest zadaniem, ktorego nigdy nie wolno podporzadkowac innym, rzekomo godniejszym celom. Interpretacja ta moze wzbudzie powazne obiekcje. Czyz nie postuluje nieokielznanego egotyzmu? Czyz nie jest negacja idei poswiecenia sie dla jakiegos idealu? Czy jej akceptacja nie doprowadzilaby do anarchii? Na pytania te odpowiedzielismy juz - posrednio i bezposrednio - w naszych poprzednich rozwazaniach. Sa one jednak zbyt dla nas wazne, abysmy nie mieli podjac raz jeszcze proby wyjasnienia problemu i unikniecia nieporozumien.

Twierdzenie, ze czlowiek nie powinien podlegac niczemu, co jest ponad nim, nie podwaza godności idealow. Przeciwnie, jest ich najsilniejsza afirmacja. Zmusza nas to jednak do podjecia krytycznej analizy pojecia idealu. Uwaza sie dzis powszechnie, ze idealem jest wszelki zamiar, ktorego realizacja nie pociaga za soba korzysci materialnych; cos, czemu człowiek sklonny jest poświecie swe egotystyczne cele. Jest to czysto psychologiczna - i z tej racji relatywistyczna - koncepcja idealu. Z tego subiektywistycznego punktu widzenia faszysta powodowany pragnieniem podporzadkowania sie wyzszej władzy, a jednoczesnie zawładniecia innymi, jest w rownym stopniu idealista, co człowiek walczacy o rownośc ludzka. Wychodzac z tych założen, nigdy nie rozstrzygniemy problemu idealow.

Musimy rozwazyc roznice miedzy idealem prawdziwym a fikcyjnym, roznice rownie fundamentalna, jak roznica miedzy prawda a falszem. Wszystkie prawdziwe idealy maja jedna ceche wspolna: wyrazaja pragnienie czegos, co nie zostalo jeszcze dokonane, ale co jest pozadane ze wzgledu na szczescie jednostki4. Nie zawsze wiemy, co posluzy temu celowi, mozemy tez nie zgadzac sie co do funkcji, jaka ten czy inny ideal pelni w procesie ludzkiego rozwoju, nie jest to jednak powod, aby akceptowac relatywizm, ktory glosi, ze nie mozemy wiedziec, co swiat posuwa naprzod, a co go hamuje. Nie zawsze wiemy, ktore pozywienie jest zdrowe, a ktore nie, nie wyciagamy jednak z tego wniosku, ze nie ma zadnego sposobu rozpoznania trucizny. Podobnie, jesli chcemy, mozemy sie dowiedziec, co jest trucizna dla

zycia duchowego. Wiemy, ze ubostwo, zastraszenie, izolacja sa przeciwne zyciu; ze wszystko, co sluzy wolności i przydaje człowiekowi odwagi i sily, aby był soba, jest za zyciem. Co dla człowieka jest dobre, a co zle, nie jest pytaniem metafizycznym, lecz empirycznym, na ktore mozna znalezc odpowiedz na podstawie analizy natury ludzkiej i wpływu, jaki okreslone warunki wywieraja na człowieka.

Ale co poczac z idealami typu faszystowskiego, niechybnie skierowanymi przeciw zyciu? Jak pojac fakt, ze ludzie wyznaja te falszywe idealy rownie zarliwie, jak inni idealy prawdziwe? Odpowiedzia sa pewne wzgledy psychologiczne. Zjawisko masochizmu wskazuje, ze ludzie moga chciec cierpiec czy ulegac innym. Niewatpliwie cierpienie, uleglosc albo samobojstwo to antytezy pozytywnych celow zyciowych. Moga one jednak byc subiektywnie przezywane jako przyjemne i pociagające. Atrakcyjnosc tego, co jest zyciowo zgubne, jest zjawiskiem zasługującym - bardziej niz jakiekolwiek inne na miano patologicznej perwersji. Wielu psychologow jest zdania, ze doswiadczanie przyjemności i unikanie cierpienia jest jedyna prawomocna zasada kierujaca ludzkim postepowaniem, lecz psychologia dynamiczna moze poswiadczyc, ze subiektywne doznawanie przyjemności nie jest dostatecznym kryterium wartosci danego zachowania w kategoriach ludzkiego szczescia. Analiza masochistycznych objawow jest tego najlepszym przykladem. Dowodzi ona, ze doznawanie przyjemności może byc skutkiem patologicznej perwersji i swiadczy rownie malo o obiektywnym sensie tego doswiadczenia, jak słodki smak trucizny o jej działaniu na organizm5. Tak wiec dochodzimy do okreslenia prawdziwrego idealu: jest nim kazde dazenie wspierajace rozwoj, wolność i szczescie człowieka; natomiast idealy falszywe okreslamy jako dazenia irracjonalne i powziete pod wwewnetrznym przymusem, ktore choc subiektywnie sa doznaniami atrakcyjnymi (np. poped do uleglosci), faktycznie przynosza zyciu szkode. Z chwila gdy przyjmiemy te definicje, zobaczymy, ze prawdziwy ideal nie jest jakas zawoalowana sila, nadrzedna wobec jednostki, ale ze jest jasno sformulowanym wyrazem najwyzszej afirmacji wlasnego "ja". Tym samym wszelki ideal przeciwny tej afirmacji nie jest idealem, lecz dazeniem patologicznym.

Tu dochodzimy do innej kwestii - sprawy poswiecenia. Czyzby nasza definicja wolności, jako niepodporzadkowania sie jakiejkolwiek wyzszej mocy, wykluczala poswiecenie, nie wylaczając poswiecenia własnego zycia?

Jest to pytanie szczegolnie wazne dzisiaj, kiedy faszyzm glosi, ze samoposwiecenie jest najwyzsza cnota i przez swoj idealistyczny charakter wywiera na wielu ludziach glebokie wrazenie. Odpowiedz na to pytanie wynika logicznie z tego, co powiedzielismy dotychczas. Istnieja dwa zupelnie odmienne rodzaje poswiecenia. Jednym z tragicznych zjawisk zycia jest fakt, ze potrzeby naszego fizycznego "ja" moga sie klocic z celami naszego "ja" umyslowego; ze nieraz musimy poswiecic nasze "ja" fizyczne, aby zapewnic sobie integralnosc "ja" duchowego. Takie poswiecenie ma zawsze charakter tragiczny. Smierc nie jest nigdy slodka, nawet smierc poniesiona w imie najwyzszych idealow. Jest zawsze niewymownie gorzka, a przeciez moze byc rownoczesnie najszczytniejszym potwierdzeniem naszej indywidualności. Takie poswiecenie rozni sie zasadniczo od poswiecenia, ktore propaguje faszyzm. Tam poswiecenie nie jest najwyzsza cena, jaka człowiek musi czasem zaplacic, aby potwierdzic samego siebie, ale jest celem samym w sobie. Owo masochistyczne poswiecenie widzi spelnienie zycia własnie w jego negacji, w unicestwieniu indywidualnego "ja". Jest ono tylko najwyzszym wyrazem tego, do czego faszyzm dazy we wszystkich swych odgalezieniach unicestwienia indywidualnego "ja" i calkowitego podporzadkowania go wyzszej potedze. Jest to perwersja prawdziwego poswiecemia w takim samym stopniu, jak samobojstwo jest najwieksza perwersja zycia. Prawdziwe poswiecenie zakłada bezkompromisowe pragnienie duchowej integralnosci. Poswiecenie tych, ktorzy ja utracili, maskuje tylko ich moralne bankructwo.

Jeszcze jedno zastrzezenie, na ktore musimy odpowiedziec; jezeli wolno jednostkom dzialac swobodnie w duchu spontaniczności, jesli nie beda one uznawaly nad soba zadnego autorytetu, czyz nieuchronnym tego rezultatem nie bedzie anarchia? Jesli slowo anarchia ma byc synoniniem bezwzglednego egoizmu i destruktywności, odpowiedz zależeć bedzie od naszego rozumienia natury ludzkiej. Moge jedynie powolac sie na to, co zostalo podkreslone w rozdziale o mechanizmach ucieczki: ze człowiek nie jest ani dobry, ani zły; ze w zyciu tkwi naturalna tendencja do wzrostu, ekspansji i ekspresji ludzkich mozliwosci; ze jesli zycie zostalo zablokowane, jesli jednostka jest izolowana, jesli ogarnie ja zwatpienie lub uczucie osamotnienia i bezsilnosci, wowczas rodzi sie w niej destruktywnosc i zadza wladzy albo potrzeba uleglosci. Jesli wolnośc ludzka utrwali sie jako wolność do, jesli człowiek bedzie mogl zrealizowac swoje "ja" calkowicie i bezkompromisowo, wowczas zniknie fundamentalna przyczyna jego aspołecznych popedow, i tylko jednostka chora i nienormalna bedzie niebezpieczna. Taka wolność nie zostala dotad w dziejach ludzkośći zrealizowana, byla jednak i jest idealem, ktoremu ludzkosc zawsze była wierna, nawet jesli czesto wyrazala ten ideal w formach zawilych i irracjonalnych. Nie ma powodu dziwic sie, dlaczego historia zanotowala tak wiele okrucienstw i pasji niszczycielskiej. Jesli jest tu cos zaskakującego - i napawającego otucha - to fakt, iz gatunek ludzki, pomimo wszystkiego, czego ludzie doswiadczyli, nie tylko zachowal, ale i rozwinal tyle godności, odwagi, prawości i zyczliwości, na co dowodow dostarczaja cale nasze dzieje i niezliczeni wspolczesni.

Jesli przez anarchie rozumiemy to, ze jednostka nie uznaje autorytetu zadnego rodzaju, odpowiedz znajdziemy w scharakteryzowanej uprzednio roznicy miedzy autorytetem racjonalnym a irracjonalnym. Racjonalny autorytet - podobnie jak prawdziwy ideal - reprezentuje dazenie jednostki do wzrostu i ekspansji. Dlatego z zasady nie popada nigdy w konflikt z jednostka i jej rzeczywistymi, niepatologicznymi celami.

Teza niniejszej ksiazki jest, ze wolność ma dla wspolczesnego człowieka dwojakie znaczenie: wprawdzie uwolnil sie od tradycyjnych autorytetow i stal sie jednostka, ale jednoczesnie poczul sie izolowany i bezsilny; stal sie przy tym narzedziem sluzacym celom zewnetrznym, obcym jemu i innym jednostkom; dalej, ze ten stan podkopuje jego "ja", oslabia go i napawa lekiem, wtracajac w nowa niewole. Natomiast wolnosc pozytywna identyczna jest z pelna realizacja mozliwości człowieka i jego zdolności do zycia aktywnego i spontanicznego. Wolnosc osiagnela punkt krytyczny, punkt, w ktorym powodowana logika wlasnego dynamizmu, moze zmienic sie we własne przeciwienstwo. Przyszlosc demokracji zalezy od urzeczywistnienia indywidualizmu, ktory był ideologicznym celem mysli nowozytnej od czasow odrodzenia. Kulturalny i polityczny kryzys naszej doby nalezy przypisac nie nadmiernemu indywidualizmowi, lecz temu, ze to, co uchodzi w naszym mniemaniu za indywidualizm, stalo sie pusta skorupa. Zwyciestwo wolności możliwe jest tylko w wypadku przeobrazenia demokracji w spoleczenstwo, w ktorym jednostka, jej rozwoj i szczescie beda glownym dazeniem i celem kultury; w ktorym zycie nie bedzie potrzebowalo usprawiedliwienia w postaci sukcesu ani w zadnej innej postaci i w ktorym jednostka nie bedzie niczemu podporzadkowana ani nie bedzie przedmiotem manipulacji zadnej sily zewnetrznej, czy bedzie nia panstwo, czy aparat ekonomiczny; powinno to byc społeczenstwo, w ktorym sumienie i idealy człowieka nie beda uwewnetrznieniem zewnetrznych naciskow, lecz beda naprawde jego idealami, wyrazajacymi dazenia zrodzone ze specyfiki jego "ja". Dazenia te nie mogly byc w pelni zrealizowane w zadnym poprzednim okresie dziejow nowozytnych; musiały w duzej mierze pozostac celami ideologicznymi, poniewaz braklo materialnej bazy dla rozwoju prawdziwego indywidualizmu. Kapitalizm te przeslanke stworzyl. Problem produkcji przynajmniej w zasadzie - zostal rozwiazany i w perspektywie czasu mozemy przewidywac przyszlosc, w ktorej nie zabraknie dobr materialnych i zniknie juz potrzeba walki o ekonomiczne przywileje, do jakiej zmuszal ekonomiczny niedostatek. Problem, ktory pozostaje dzis do rozwiazania, to taka organizacja sil spolecznych i

ekonomicznych, aby człowiek - jako członek zorganizowanego społeczenstwa - mogl stac sie panem owych sil, a przestal byc ich niewolnikiem.

Polozylem nacisk na psychologiczna strone wolności, ale staralem sie także wykazac, ze zagadnien psychologicznych nie da sie oddzielic od materialnej bazy ludzkiej egzystencji, od ekonomicznej, spolecznej i politycznej struktury spoleczenstwa. Z przeslanki tej wynika, ze urzeczywistnienie wolności pozytywnej i indywidualizmu wiaze sie także ze zmianami ekonomicznymi i spolecznymi, ktore pozwalaja jednośtce stac sie wolna, w sensie realizacji wlasnego "ja". Nie jest zadaniem tej ksiazki rozstrzasanie ekonomicznych problemow wynikajacych z tej przeslanki ani kreslenie planow ekonomicznych, wybiegajacych w przyszlośc. Nie chcialbym jednak zostawie najmniejszych watpliwości co do kierunku, w ktorym - jak mniemam - lezy rozwiazanie.

Przede wszystkim nalezy stwierdzic, iz nie mozemy sobie pozwolic na to, bysmy mieli utracic fundamentalne osiagniecia nowoczesnej demokracji - zarowno zasadnicze, jak reprezentatywny rzad obrany przez narod i przed narodem odpowiedzialny, jak i ktorekolwiek z praw zagwarantowanych kazdemu obywatelowi przez Bill of Rights. Nie wolno nam tez narazic na szwank nowszej zasady demokratycznej, gloszacej, ze nie mozna dopuscic, by ktokolwiek glodowal, ze społeczenstwo odpowiada za wszystkich swoich członkow, ze nikogo nie wolno zmuszac do uległości ani utraty ludzkiej godności obawa przed bezrobociem i glodem. Te podstawowe osiagniecia musza być nie tylko zachowane, lecz nalezy je umacniac i rozszerzac.

Realizacja tych demokratycznych postulatow - co prawda, daleka dotad od doskonalosci - to jednak nie wszystko. Postepy demokracji zaleza od poszerzenia obecnej wolnosci, inicjatywy i spontanicznosci czlowieka, i to nie tylko w kregu jego spraw osobistych i duchowych, ale nade wszystko w sferze aktywnosci bedacej podstawa egzystencji kazdego czlowieka w jego pracy.

Jakich wymaga to glownie warunkow? Irracjonalny i bezplanowy charakter społeczenstwa nalezy zastapic gospodarka planowa, reprezentujaca planowy i zgodny wysilek calego spoleczenstwa. Spoleczenstwo musi owladnac problematyka spoleczna rownie racjonalnie, jak owladnelo przyroda. Jednym z warunkow po temu jest wyeliminowanie utajonych rzadow nielicznych przeciez osob, ktore władaja wielka ekonomiczna potega, nie ponoszac zadnej odpowiedzialności wobec ludzi, ktorych los zależy od ich decyzji. Nowy ten porzadek możemy nazwac socjalizmem demokratycznym, ale sama nazwa nie ma znaczenia; wazne jest, zeby ustanowic racjonalny system ekonomiczny, majacy służyć ludowi. Ogromna wiekszość ludzi nie tylko nie sprawuje dzis kontroli nad caloscia ekonomicznej machiny, lecz nawet w swojej pracy ma niewielkie szanse rozwijania prawdziwej inicjatywy i spontaniczności. Sa zatrudnieni i nie oczekuje sie od nich niczego wiecej ponad to, co sie kaze im robic. Jedynie w gospodarce planowej, w ktorej caly narod racjonalnie kieruje ekonomika i silami spolecznymi, jednostka moze ponosic czesc odpowiedzialności i tworczo wykorzystywać w pracy swoja inteligencje. Idzie wiec o to, aby przywrocic człowiekowi prawdziwa aktywnosc; aby zamierzenia spoleczenstwa utozsamiały sie z zamierzeniami samej jednostki, i to nie tylko w sferze ideologicznej, ale w rzeczywistosci; aby człowiek posługiwal sie aktywnie swoja sila i rozumem w pracy, za ktora czulby sie odpowiedzialny, bo mialaby ona znaczenie i sens w skali jego ludzkich zamiarow. Musimy manipulowanie ludzmi zastapic aktywna i inteligentna wspolpraca i zasade kierowania ludzmi przez ludzi i dla ludzi stosowana w sferze czysto politycznej rozszerzyc na sfere ekonomiczna.

Na pytanie, czy dany system ekonomiczny i polityczny sprzyja sprawie wolności ludzkiej, nie da sie odpowiedziec w samych kategoriach politycznych i ekonomicznych. Jedynym kryterium urzeczywistnienia wolności jest to, czy człowiek uczestniczy czynnie w determinowaniu swojego zycia i zycia społeczenstwa; i nie chodzi tu tylko o formalny akt glosowania, lecz o

codzienna aktywnosc w pracy i w stosunkach z innymi ludzmi. Nowoczesna demokracja polityczna, jezeli ograniczy sie do dziedziny czysto politycznej, nie zdola przeciwdzialac skutecznie rezultatom ekonomicznej znikomosci przecietnego człowieka. Ale nie wystarcza rowniez same czysto ekonomiczne koncepcje [...]

Nigdy jeszcze bardziej niz dzis nie naduzywano slow dla ukrycia prawdy. Zdrade sprzymierzencow nazywa sie pacyfikacja, wojskowej agresji nadaje sie pozor obrony przed atakiem, podboj malych narodow odbywa sie pod mianem paktu przyjazni, a brutalny ucisk calego narodu dokonuje sie pod firma narodowego socjalizmu. Przedmiotem naduzycia staja sie rowniez takie slowa jak demokracja, wolnosc i indywidualizm. Istnieje jednak tylko jeden sposob zdefiniowania rzeczywistego sensu roznicy miedzy demokracja a faszyzmem. Demokracja to system, ktory stwarza ekonomiczne, polityczne i kulturalne warunki dla pelnego rozwoju jednostki. Faszyzm to system, ktory, obojetne, pod jaka nazwa, zmusza jednostke do podporzadkowania sie obcym celom i oslabia rozwoj prawdziwej indywidualnosci.

Nie ulega watpliwosci, ze jedna z najwiekszych trudnosci w stworzeniu warunkow dla zrealizowania demokracji stanowi sprzecznosc miedzy gospodarka planowa a aktywna wspolpraca kazdego człowieka. W kazdym wielkim systemie przemysłowym gospodarka planowa wymaga duzej centralizacji, a w konsekwencji - biurokracji dla zarzadzania tym scentralizowanym aparatem. Z drugiej strony, aktywna kontrola i wspolpraca kazdego indywidualnego człowieka i najmniejszej jednostki całego systemu wymaga decentralizacji na wieksza skale. Jesli planowanie odgorne nie sprzegnie sie z czynnym uczestnictwem od dolu, jesli nurt zycia społecznego nie bedzie bezustannie płynal od dolu w gore, wowczas gospodarka planowa doprowadzi z powrotem do manipulowania ludzmi. Problem połaczenia centralizacji z decentralizacja jest jednym z naczelnych zadan społeczenstwa. Problem ten da sie jednak rozwiazac podobnie jak problemy techniczne, z ktorymi sie juz uporalismy, opanowujac niemal całkowicie przyrode. Da sie on jednak rozwiazac pod warunkiemn, ze wyraznie uznamy to za konieczne i uwierzymy ludziom, ze sami potrafia zadbac o swoje zywotne ludzkie sprawy.

Jest to poniekad znowu problem jednostkowej inicjatywy, ktory musimy rozwiazac. Jednostkowa inicjatywa byla w liberalnym kapitalizmie jednym z poteznych bodzcow zarowno rozwoju gospodarczego, jak i osobistego, z tym jednak zastrzezeniem, ze rozwijala ona jedynie wybrane cechy człowieka, jego wole i umysł, podporzadkowujac go poza tym celom ekonomicznym. Zasada ta funkcjonowala najsprawniej w wysoko zindywidualizowanej, wolno konkurencyjnej fazie kapitalizmu, w ktorej bylo miejsce dla niezliczonych niezaleznych jednostek gospodarczych. W obecnej dobie przestrzen ta zmalala. Tylko nieliczni moga działac z własnej inicjatywy. Jesli dzisiaj chcemy zrealizowac te zasade i tak ja rozszerzyc, zeby uwolnic cała osobowosc człowieka, bedzie to mozliwe tylko dzieki racjonalnemu i zgodnemi wysilkowi społeczenstwa jako całosci oraz pewnej decentralizacji, ktora moze gwarantowac realna, autentyczna wspołprace i kontrole ze strony najmniejszych jednostek tego systemu.

Tylko dzieki opanowaniu sił społecznych i podporzadkowaniu gospodarczej machiny jednemu celowi - ludzkiemu szczesciu, tylko dzieki czynnemu uczestniczeniu w społecznym procesie człowiek zdola przezwyciezyc to, co teraz przywodzi go do rozpaczy - swoja samotnosc i poczucie bezsilnosci. Człowiek nie tyle cierpi dzis przez ubostwo, ile z tego powodu, iz stał sie trybem w ogromnej maszynie, automatem, i jego zycie jest puste i bezsensowne. Zwyciestwo nad autorytarnymi systemami wszelkiego autoramentu okaze sie mozliwe jedynie w wypadku, kiedy demokracja nie cofnie sie, lecz podejmie ofensywe i przystapi do urzeczywistnienia tego, co bylo celem ludzi walczacych o wolnosc w ciagu ostatnich wiekow. Demokracja zatryumfuje nad siłami nihilizmu tylko wtedy, kiedy potrafi tchnac w ludzi wiare stanowiaca najpotezniejsza siłe, do jakiej umysł ludzki jest zdolny - wiare w zycie, prawde i wolnosc jako

## Dodatek: Charakter a proces spoleczny.

\_\_\_\_\_

W ksiazce tej zajalem sie problemem wzajemnego zwiazku czynnikow socjoekonomicznych, psychologicznych i ideologicznych, poslugujac sie analiza takich okresow historycznych, jak wiek reformacji i epoka wspolczesna. Dla czytelnikow zainteresowanych teoretyczna problematyka tej analizy sprobuje w tym dodatku omowic pokrotce ogolna baze teoretyczna, na ktorej sie oparlem.

Badajac psychologiczne reakcje grupy społecznej, mamy do czynienia ze strukturami charakteru poszczegolnych czlonkow grupy, tj. indywidualnych osob; interesuja nas jednak nie specyficzne cechy rozniace te osoby od siebie, lecz ta czesc struktury ich charakteru, ktora jest wspolna wiekszosci czlonkow danej grupy. Mozemy ten charakter nazwac charakterem społecznym. Charakter społeczny, sila rzeczy, jest bardziej ogolny niz charakter indywidualny. Opisujac ten ostatni, zajmujemy sie caloksztaltem rysow, ktore w swojej szczegolnej konfiguracji tworza strukture osobowości tej czy innej jednostki. Charakter spoleczny obejmuje tylko wyselekcjonowane rysy, zasadnicze jadro struktury charakteru wiekszosci czlonkow grupy, ktore rozwinelo sie jako rezultat podstawowych doswiadczen i sposobu zycia wspolnego tej grupie. Zdarzaja sie wprawdzie zawsze odchylency o z gruntu odmiennej strukturze charakteru, jednak struktury charakteru wiekszosci czlonkow grupy stanowia odmiany tego jadra spowodowane czynnikami przypadkowymi, jak urodzenie i doswiadczenie zyciowe, rozne u poszczegolnych ludzi. Jesli chcemy w pelni zrozumiec jednostke, wowczas te roznicujace elementy beda mialy wielkie znaczenie. Jezeli jednak chcemy zrozumiec, na jakie tory skierowana zostala energia ludzka i jak działa ona jako siła produkcyjna w danym ustroju społecznym, wowczas na najwyzsza uwage zasługuje charakter społeczny.

Koncepcja spolecznego charakteru jest koncepcja kluczowa dla zrozumienia procesu spolecznego. Charakter w dynamicznym rozumieniu psychologii analitycznej - to specyficzna forma, ktora przybiera energia ludzka dzieki dynamicznej adaptacji potrzeb ludzkich do specyficznych warunkow zycia danego spoleczenstwa. Z kolei charakter determinuje myslenie, odczuwanie i dzialanie człowieka. W stosunku do myslenia jest to dosc trudno uchwytne, poniewaz wszyscy na ogol podzielamy konwencjonalne przekonanie, ze myslenie jest aktem wylacznie intelektualnym, niezaleznym od psychologicznej struktury osobowości. Jest jednak inaczej, zwłaszcza wtedy, gdy mysli nasze dotycza raczej problemow etycznych, filozoficznych, politycznych, psychologicznych czy spolecznych niz empirycznej manipulacji konkretnymi przedmiotami. Takie mysli, pominawszy czysto logiczne elementy zwiazane z samym aktem myslenia, sa w duzym stopniu zdeterminowane struktura osobowości myslacego. Odnosi sie to zarowno do calej doktryny lub systemu teoretycznego, jak i do pojedynczych idei, takich jak milosc, sprawiedliwośc, rownośc, poświecenie. Kazde takie pojecie i kazda doktryna ma swoje emocjonalne lozysko gleboko osadzone w strukturze charakteru jednostki.

Przytoczylismy na to wiele przykladow w poprzednich rozdzialach. Jesli chodzi o doktryny, probowalismy ukazac emocjonalne korzenie wczesnego protestantyzmu i nowoczesnego autorytaryzmu. Jesli chodzi o poszczegolne idee, wykazalismy, ze np. dla charakteru sadomasochistycznego milosc oznacza symboliczna zaleznosc, nie zas wzajemna afirmacje i zwiazek oparty na zasadzie rownosci; poswiecenie nie oznacza utwierdzenia wlasnego duchowego i moralnego "ja", ale ostateczne podporzadkowanie indywidualnego "ja" czemus wyzszemu; roznica oznacza roznice sily, a nie realizacji indywidualnosci w oparciu o rownosc; sprawiedliwosc oznacza, ze kazdy winien dostac tyle, na ile zasługuje, a nie ze jednostka ma

bezwarunkowe prawo do realizacji swych przyrodzonych, nieodlacznych i niezbywalnych praw; odwaga znaczy gotowosc do uleglosci i znoszenia cierpieln, a nie maksymalne utwierdzenie wlasnej indywidualnosci w obliczu przemocy. I chociaz dwie osoby o roznej osobowości uzywaja, mowiac - na przyklad - o milości, tego samego slowa, to jednak kazda, zależnie od struktury swojego charakteru, nadaje temu slowu inne znaczenie. Mozna by uniknac wielu nieporozumien, gdyby sie stosowalo poprawna analize psychologiczna znaczenia idei, poniewaz wszystkie usilowania klasyfikacji czysto logicznej musza niechybnie zawiesc.

Fakt, ze idee maja swoje lozysko emocjonalne, jest tym bardziej doniosly, ze pozwala nam zrozumiec ducha kultury. Rozne spoleczenstwa lub klasy w obrebie spoleczenstw maja własciwy sobie charakter spoleczny; na tej własnie podstawie rozwijaja sie i nabieraja mocy rozmaite idee. Tak np. idee pracy i sukcesu jako głownych celow zycia nabrały znaczenia i mogły przemowic do człowieka wspolczesnego z racji jego samotności i zwatpienia; natomiast propagowanie idei nieustannego wysilku i pogoni za sukcesem wsrod Indian Pueblo lub peonow meksykanskich skonczyloby sie całkowitym niepowodzeniem. Ludy te o zgola odmiennej strukturze charakteru ledwo by zrozumiały, co ma na mysli osoba przedkładajaca podobne propozycje, chocby nawet rozumiały jej jezyk. Podobnie Hitler i czesc narodu niemieckiego wykazująca te sama co on strukture charakteru zywia szczere przekonanie, iz kazdy, kto uwaza, ze wojnom mozna polozyc kres, jest albo kompletnym głupcem, albo pospolitym kłamca. Z racji ich spolecznego charakteru zycie pozbawione cierpien i klesk jest dla nich rownie niepojete jak wolnośc.

Idee bywaja czesto swiadomie akcentowane przez rozne grupy, ktore na skutek osobliwości swego spolecznego charakteru nie sa nimi naprawde zainteresowane; idee takie pozostaja zasobem swiadomych przekonam, lecz w krytycznej godzinie ludzie nie dzialaja w mysl ich wskazan. Swiadczy o tym niemiecki ruch robotniczy w okresie zwyciestwa hitleryzmu. Przed dojsciem Hitlera do władzy znaczna wiekszosc niemieckich robotnikow glosowala za partia socjalistyczna albo komunistyczna i wierzyla w gloszone przez nie idee; oznaczalo to, ze zasieg tych idei byl w klasie robotniczej niezwykle szeroki. Jednak waga tych idei nie pozostawala w zadnym stosunku do ich zasiegu. Wtargniecie hitleryzmu nie spotkalo sie z opozycja polityczna, ktorej wiekszosc bylaby gotowa walczyc o swe idee. I chociaz wielu zwolennikow partii lewicowych wierzylo w programy swoich partii, dopoki partie te mialy władze, to w godzinie proby gotowi byli do kapitulacji. Jedna z przyczyn tego zjawiska - z pewnościa nie jedyna - ujawnic moglaby analiza struktury charakteru niemieckich robotnikow. Wielu z nich przedstawialo typ osobowości odznaczający sie rysami, ktore okreslilismy jako autorytarne. Mieli gleboko zakorzeniona potrzebe i respekt dla ustabilizowanej władzy. Z racji sstruktury ich charakteru nacisk, jaki socjalizm kladl na niezaleznosc jednostki w przeciwstawieniu jednostki autorytetowi oraz na solidarnosc w przeciwstawieniu solidarnosci indywidualistycznemu odosobnieniu - nie znajdowal u wiekszości niemieckich robotnikow rzeczywistego oddzwieku. Bledem ze strony radykalnych przywodcow bylo to, ze oceniali sily partii tylko na podstawie szerokiego zasiegu idei, nie biorac pod uwage ich faktycznego znaczenia.

W przeciwienstwie do powyzszego obrazu nasza analiza doktryny protestanckiej i kalwinskiej wykazala, ze doktryny te przemieniły sie u wyznawcow nowych religii w potezna sile, poniewaz apelowały do pragnien i lekow tkwiacych w strukturze charakteru ludzi, do ktorych je kierowano. Innymi słowy, idee moga stac sie potezna sila, lecz tylko w tym zakresie, w jakim odpowiadaja specyficznym ludzkim potrzebom dominujacym w danym charakterze społecznym.

Struktura charakteru człowieka determinuje nie tylko jego odczuwanie i myslenie, lecz także

dzialanie. Wykazanie tego jest zasługa Freuda, mimo ze jego teoretyczny układ odniesienia jest bledny. Zdetermninowanie dzialan człowieka przez dominujące tendencje jego struktury charakteru jest szczegolnie wyrazne u neurotykow. Nietrudno zrozumiec, ze przymus liczenia okien w domach i kamieni w bruku jest czynnościa wywodzaca sie z określonych popedow typowych dla charakteru neurotycznego; natomiast dzialanie osoby normalnej zdaja sie determinowac jedynie racjonalne wzgledy i rzeczywiste konieczności. A jednak z pomoca nowych narzedzi obserwacji, ktore zawdzieczamy psychoanalizie, mozemy stwierdzic, ze tak zwane racjonalne zachowanie jest w duzej mierze zdeterminowane struktura charakteru. Ilustracje tego zjawiska dalismy omawiajac znaczenie pracy dla wspolczesnego człowieka. Przekonalismy sie, ze zrodlem intensywnego pragnienia nieustającej aktywności byla samotnosc i lek. Ten wewnetrzny przymus pracy roznil sie od postawy wobec pracy w innych kulturach, gdzie ludzie pracowali tylko tyle, ile bylo niezbedne, nie ponaglani dodatkowo przez sily ukryte w ich wlasnej strukturze charakteru. Latwo przeoczyc w tymn rysie charakteru nowoczesnego człowieka komponent irracjonalny, jako ze obecnie wszyscy normalni ludzie dzialaja pod wpływem tego samego bodzca do pracy, a poza tym chcac w ogole zyc, musza pracowac nad wyraz intensywnie.

Wypada teraz zadac pytanie, jaka funkcje pelni charakter w odniesieniu do jednostki i spoleczenstwa. Na pierwsza czesc tego pytania nietrudno odpowiedziec. Jezeli charakter czlowieka pokrywa sie mniej wiecej z charakterem społecznym, dominujące w jego osobowości popedy naklaniają go do czynienia tego, co jest potrzebne i pozadane w specyficznych warunkach społecznych danej kultury; jesli np. jakis człowiek ma namietny pociag do oszczedzania i wzdraga sie przed trwonieniem pieniedzy na jakiekolwiek zbytki, pociag ten bedzie mu wielka pomoca w wypadku, gdy człowiek ten jest drobnym kupcem, ktory cheac w ogole egzystowac, musi byc oszczedny i zapobiegliwy. Poza ta funkcja ekonomiczna rysy charakteru pelnia nie mniej wazne funkcje czysto psychologiczne. Osobnik, u ktorego oszczedzanie jest pragnieniem wywodzacym sie z jego osobowości, doznaje glebokiej satysfakcji psychicznej rowniez i z tego powodu, ze zdolny jest odpowiednio działac: innymi slowy, oszczedzajac, nie tylko osiaga praktyczne korzysci; ale doznaje psychicznej satysfakcji. Mozna sie o tym z latwoscia przekonac obserwujac kobiete z nizszych klas srednich, ktora robiac na targu zakupy czuje sie rownie szczesliwa oszczedziwszy dwa centy, jak osoba o odmiennym charakterze przezywająca jakies zmyslowe rozkosze. Podobne zadowolenie psychiczne wystepuje nie tylko wtedy, kiedy dana osoba działa zgodnie z wymogami jej struktury charakteru, ale i wtedy, kiedy w lekturze lub czyjejs wypowiedzi natyka sie na idee, ktore z tych samych powodow do niej trafiaja. Ideologia przedstawiająca przyrode jako przemozna sile, ktorej musimy sie podporzadkowac, mowa, ktora pozwala sobie na sadystyczne opisy wydarzen politycznych, maja dla charakteru autorytarnego ogromna sile atrakcyjna - nawet sam akt czytania czy sluchania sprawia mu psychiczna satysfakcje. Podsumowujac: subiektywna funkcja charakteru u normalnego osobnika polega na sklanianiu go do czynności zgodnych z tym, co z praktycznego punktu widzenia jest mu niezbedne, oraz na zapewnieniu mu psychicznej satysfakcji wynikającej z tej działalności.

Rozpatrujac charakter spoleczny z punktu widzenia jego funkcji w procesie spolecznym, musimy na wstepie stwierdzic to samo, co mowilismy o funkcji charakteru w odniesieniu do jednostki: mianowicie przystosowujac sie do warunkow spolecznych człowiek rozwija te rysy charakteru, ktore sprawiaja, ze pragnie tak postepowac, jak ma postepowac. Jesli charakter wiekszosci ludzi w danym spoleczenstwie - tj. charakter spoleczny - w ten własnie sposob przystosuje sie do obiektywnych zadan stojacych w tym spoleczenstwie przed jednostka, wowczas energia ludzka przeistacza sie w siły wytworcze niezbedne dla funkcjonowania owego społeczenstwa. Siegnijmy jeszcze raz po przykład z dziedziny pracy. Nasz nowoczesny system przemysłowy wymaga, aby maksimum naszej energii skierowac w strone pracy. Gdyby ludzie pracowali jedynie pod wpływem zewnetrznej konieczności, powstalaby niezgodnośc

miedzy tym, co powinni robic, a tym, co by chcieli robic, i w rezultacie zmniejszylaby sie ich wydajnosc. Dzieki dynamicznemu przystosowaniu sie charakteru czlowieka do społecznych wymogow energia ludzka, zamiast powodowac tarcia, ulega tak dalece przeksztalceniu, iz staje sie pobudka dzialania zgodnego z odpowiednimi koniecznosciami ekonomicznymi. Do pracy tak ciezkiej jak ta, ktora faktycznie wykonuje, człowieka wspołczesnego nie trzeba zapedzac sila - wykonuje ja sam pod przymusem wewnetrznym; zjawisko to usilowalismy zanalizowac od strony psychologiczuej. Inaczej mowiac: zamiast byc posłusznym zewnetrznej władzy, człowiek stworzył sobie władze wewnetrzna - sumienie i obowiazek - ktore kontroluja go skuteczniej, anizeli mogłby to uczynic jakikolwiek autorytet zewnetrzny. Tak wiec charakter społeczny internalizuje konieczności zewnetrzne i w ten sposob zaprzega energie ludzka do wykonywania zadan wyznaczonych przez system ekonomiczny i społeczny.

Przekonalismy sie, ze z chwila kiedy okreslone potrzeby rozwijaja sie w strukture charakteru, wszelkie postepowanie zgodne z owymi potrzebami jest zadowalające psychicznie i jednoczesnie praktycznie, czyli z punktu widzenia sukcesu materialnego. Dopoki spoleczenstwo daje jednostce obie te satysfakcje rownoczesnie, zachodzi sytuacja, w ktorej sily psychiczne cementuja społeczna strukture. Jednak predzej czy pozniej następuje rozlam. Tradycyjna struktura charakteru istnieje nadal, ale tymczasem wytwarzaja sie nowe stosunki ekonomiczne, dla ktorych tradycyjne cechy charakteru przestaja byc uzyteczne. Ludzie usiluja działac zgodnie ze swoja struktura charakteru, lecz albo ich poczynania natrafiaja na przeszkody w sferze ekonomicznej, albo braknie im sposobności do zajecia pozycji umozliwiajacej działanie zgodne z ich natura. Jako ilustracja tego, o czym mowa, niechaj posluzy struktura charakteru dawnych klas srednich, w szczegolności w krajach o ostrym rozwarstwieniu klasowym, takich jak Niemcy. Dawne cnoty klas srednich - skromnosc, oszczednosc, zapobiegliwosc, przezornosc - w nowoczesnym przedsiebiorstwie traciły z wolna swa wartose w porownaniu z takimi enotami, jak inicjatywa, gotowose podejmowania ryzyka, agresywnosc itp. Jesli nawet owe dawne cnoty nadal stanowily wartosc pozytywna - np. dla drobnego kupca - to skala mozliwości w interesach tego rodzaju ulegla takiemu zweżeniu, ze tylko znikoma liczba synow dawnej klasy sredniej mogla z powodzeniem wykorzystac cechy swego charakteru w swoich ekonomicznych poczynaniach. Wychowanie bowiem rozwinelo w nich cechy charakteru dostosowane do dawnej sytuacji spolecznej ich klasy; tymczasem rozwoj ekonomiczny wyprzedzil rozwoj ich charakteru. Wynikajaca stad rozbiezność miedzy ewolucja ekonomiczna a psychologiczna doprowadzila do sytuacji, w ktorej zwykla działalnośc ekonomiczna nie mogla juz zaspokoic potrzeb psychicznych. Niemniej potrzeby te istniały nadal i nalezalo szukac innych sposobow ich zaspokojenia. Ciasne, egoistyczne dazenie do własnej korzysci, tak charakterystyczne dla nizszych klas srednich, przesunelo sie z plaszczyzny indywidualnej na narodowa. Podobnie impulsy sadystyczne, wyladowywane w prywatnej walce konkurencji, przeniosly sie czesciowo w sfere zycia społecznego i politycznego, czesciowo zas nasilily sie w wyniku frustracji, by wreszcie, wyzwolone z wszelkich ograniczen, szukac zadoscuczynienia w aktach politycznego terroru i wojny. W ten sposob sily psychologiczne w polaczeniu z rozgoryczeniem spowodowanym frustracyjnym charakterem calej sytuacji, zamiast cementowac istniejacy porzadek społeczny, stały sie dynamitem w rekach grup dazacych do obalenia tradycyjnej politycznej i spolecznej struktury demokratycznego społeczenstwa.

Nie omawialisiny dotad roli, jaka w ksztaltowaniu sie charakteru spolecznego odgrywaja procesy wychowawcze; z uwagi jednak na to, ze wielu psychologow przypisuje okreslony rozwoj charakteru metodom wychowawczym we wczesnym dziecinstwie oraz wychowawczym technikom stosowanym wobec dorastajacego dziecka, pewne uwagi na ten temat wydaja sie uzasadnione. Przede wszystkim powinnismy zadac sobie pytanie, co rozumiemy przez wychowanie. Niezaleznie od sposobu definiowania, wychowanie z punktu widzenia procesu spolecznego przedstawia sie, jak sadze, nastepujaco. Spoleczna funkcja wychowania jest

wdrozenie jednostki do pelnienia roli, jaka ma odgrywac pozniej w spoleczenstwie; oznacza to takie urobienie jej charakteru, by upodobnic go do charakteru spolecznego i by pragnienia jednostki były zbiezne z wymaganiami jej roli spolecznej. Funkcja ta determinuje system wychowawczy kazdego spoleczenstwa; dlatego własnie nie mozemy wyjasniac struktury spoleczenstwa ani osobowości jej członkow procesem wychowawczym, lecz odwrotnie, musimy system wychowawczy tłumaczyc potrzebami wynikajacymi ze społecznej i ekonomicznej struktury danego społeczenstwa. Skadinad same metody wychowania sa niezmiernie wazne, poniewaz stanowia mechanizmy nadajace jednostce pozadany kształt. Mozna je uwazac za srodki, dzieki ktorym wymagania społeczne przekształcaja sie w cechy osobiste. Wprawdzie nie technikom wychowawczym nalezy zawdzieczac okreslone typy charakterow społecznych, niemniej stanowia one jeden z mechanizmow, z pomoca ktorego owe charaktery sie kształtuja. W tym sensie znajomośc i zrozumienie metod wychowawczych stanowi wazna czesc całościowej analizy funkcjonowania społeczelnstwa.

To, co powiedzielisiny, odnosi sie rowniez do pewnego szczegolnego wycinka calego procesu wychowawczego: do rodziny. Freud wykazal, ze wczesne doswiadczenia dziecka maja decydujacy wplyw na ksztaltowanie sie struktury jego charakteru. Jesli to prawda, czym wythunaczyc, ze dziecko, ktore - przynajmniej w naszej kulturze - ma niewiele styczności z zyciem społeczenstwa, jest przez nie formowane? Odpowiedz jest nastepujaca: rodzice - poza pewnymi indywidualnymi odchyleniami - nie tylko stosuja wzory wychowawcze społeczenstwa, w ktorym zyja, ale takze sami reprezentuja charakter społeczny ich społeczności czy klasy. Przekazuja oni dziecku to, co nazwalibysmy psychologicznym klimatem czy duchem społeczenstwa - przez to samo, ze sa, kim sa, tzn. przedstawicielami tegoz własnie ducha. Tak wiec rodzine mozna uznac za psychologiczna ekspozyture społeczenstwa.

Stwierdziwszy, ze sposob zycia danego społeczenstwa ksztaltuje charakter społeczny, pragne przypomniec czytelnikowi to, co w pierwszym rozdziale powiedziane zostalo na temat problemu dynamicznego przystosowania. O ile prawda jest, ze człowieka ksztaltuja socjoekonomiczne konieczności struktury danego społeczenstwa, o tyle jego zdolności przystosowawcze nie sa nieograniczone. Nie tylko istnieja okreslone potrzeby fizjologiczne, domagające sie bezapelacyjnie zaspokojenia; w człowieku tkwia rowniez pewne własciwości psychologiczne, ktore zadaja usatysfakcjonowania, i niepowodzenie w tym wzgledzie prowadzi do okreslonych reakcji. Jakie sa owe własciwosci? Najwazniejsza z nich zdaje sie byc tendencja do wzrostu, do rozwoju i do realizowania potencjalnych mozliwości, jakie człowiek posiadl w toku historii, np. zdolnosci do tworczego i krytycznego myslenia oraz do zroznicowanych - emocjonalnych i zmyslowych - doznan. Kazda z tych mozliwości posiada wlasna dynamike. Kazda z nich rozwinawszy sie w procesie ewolucji, dazy do wypowiedzenia sie. Dazenie to mozna stlumic i udaremnic, lecz takie stlumienie rodzi w rezultacie nowe reakcje, glownie w postaci destruktywnych i symbiotycznych impulsow. Wydaje sie takze, ze rezultatem tej powszechnej tendencji wzrostowej - bedacej psychologicznym odpowiednikiem identycznej tendencji biologicznej - sa takie specyficzne dazności, jak pragnienie wolności i nienawisc do przemocy, gdyz wolnośc jest podstawowym warunkiem wzrostu. Powtorzmy: pragnienie wolności można stłumic, może ono zniknac ze swiadomości jednostki; jednak nawet wowczas nie przestaje istniec potencjalnie, zostawiając slad swego istnienia w postaci uswiadomionej lub nieuswiadomionej nienawisci, ktora z reguly zwykla towarzyszyc takiemu stlumieniu.

Mamy rowniez podstawy, aby przypuszczac, ze - jak juz powiedzielismy uprzednio - dazenie do sprawiedliwości i prawdy jest sklonnościa tkwiaca w naturze ludzkiej, chociaz można je stlumic i zdeprawowac, podobnie jak dazenie do wolności. Wyrazajac to przypuszczenie wkraczamy na niebezpieczny grunt teoretyczny. Byloby najprościej uciec sie do religijnych i

filozoficznych hipotez tłumaczacych istnienie owych dazności wiara, ze człowiek zostal stworzony na podobienstwo Boga, albo odwolujących sie do praw natury. Nie mozemy jednak opierac naszej tezy na takich argumentach. Naszym zdaniem jedynym sposobem wytlumaczenia owego dazenia do sprawiedliwości i prawdy jest analiza calej historii człowieka pod katem jednostkowym i spolecznym. Pozwala ona stwierdzic, ze dla bezsilnego człowieka najwazniejsza bronia w walce o wolność i rozwoj jest sprawiedliwość i prawda. Niezależnie od tego, ze w ciagu calych dziejow wiekszosc ludzi musiala bronic sie przed uciskiem i eksploatacja ze strony poteznych grup, kazda jednostka przezywa w dziecinstwie okres bezsilnosci. Wydaje nam sie, ze własnie w tym okresie rozwijaja sie takie rysy, jak zmysł sprawiedliwości i prawdy, ktore staja sie potencjalnymi dyspozycjami człowieka jako takiego. Dochodzimy zatem do wniosku, ze chociaz podstawowe warunki zycia wplywaja na rozwoj charakteru i choc natura ludzka nie jest biologicznie ustabilizowana, to posiada ona wlasna dynamike, bedaca aktywnym czynnikiem procesu społecznego. Jesli nawet nie jestesmy zdolni jasno i dokladnie okreslic natury tej ludzkiej dynamiki w terminach psychologicznych, musimy uznac jej istnienie. Starajac sie uniknac bledow biologicznej i metafizycznej interpretacji, nie powinnismy popadac w rownie bledny relatywizm socjologiczny, według ktorego człowiek jest jedynie kukla na sznurku uzalezniona calkowicie od warunkow. Niezbywalne ludzkie prawo do wolności i szcześcia opiera sie na przyrodzonych właściwościach człowieka: jego woli zycia, ekspansji i wyrazania mozliwości, ktore rozwinely sie w nim w procesie dziejowej ewolucji.

Pora teraz szczegolowiej ukazac najwazniejsze roznice zachodzace miedzy psychologicznym punktem widzenia przyjetym w niniejszej ksiazce a stanowiskiem Freuda. Pierwsza, zasadnicza roznice omowilismy juz obszernie w pierwszym rozdziale, tu wystarczy, ze pokrotce o niej wspomnimy. Nature ludzka traktujemy w zasadzie jako historycznie uwarunkowana, aczkolwiek nie umniejszamy znaczenia czynnikow biologicznych i nie sadzimy, by kwestia ta dala sie trafnie ujac w drodze przeciwstawienia czynnikow kulturowych czynnikom biologicznym. Po drugie, naczelna zasada Freuda jest pojmowanie czlowieka jako wyodrebnionej calosci, jako zamknietego systemu wyposazonego przez nature w okreslone, fizjologicznie uwarunkowane popedy, oraz interpretacja rozwoju jego charakteru w kategoriach reakcji na zaspokojenie i frustracje owych popedow; tymczasem w naszym mniemaniu podstawowe ujecie problemu ludzkiej osobowości polega na zrozumieniu stosunku czlowieka do swiata, do innych ludzi, do natury i samego siebie. Uwazamy, ze czlowiek pierwotnie jest istota spoleczna, nie zas, jak przypuszcza Freud, pierwotnie samowystarczalna i dopiero wtornie odczuwajaca potrzebe innych ludzi dla zaspokojenia swoich potrzeb instynktowych. Sadzimy wiec, ze psychologia indywidualna jest zasadniczo psychologia spoleczna albo, ze uzyje terminu Sullivana, psychologia stosunkow miedzyludzkich; kluczowy problem psychologii to swoisty charakter powiazan jednostki ze swiatem, nie zas zaspokojenie czy tez niezaspokojenie poszczegolnych pragnien instynktowych. Pytanie, co sie dzieje z owymi pragnieniami, nalezy zatem traktowac jako czesc ogolnego problemu zwiazkow czlowieka ze swiatem, a nie jako podstawowy problem ludzkiej osobowości. Dlatego; w naszym rozumieniu, potrzeby i pragnienia wynikające z powiazah jednostki z innymni ludzmi, takie jak milosc, nienawisc, czulosc, symbioza, naleza do podstawowych zjawisk psychologicznych, podczas gdy wedlug Freuda sa to jedynie rezultaty zaspokojenia lub niezaspokojenia potrzeb instynktowych.

Roznica miedzy orientacja biologiczna Freuda a nasza wlasna, spoleczna orientacja ma szczegolne znaczenie w odniesieniu do problematyki charakterologicznej, Freud, a sladem jego odkryc Abraham, Jones i inni uwazali, ze dziecko doznaje przyjemnosci w tak zwanych strefach erogennych (usta i odbyt) w zwiazku z procesem karmienia i wydalania; ze przez nadmierna stymulacje badz frustracje, badz organicznie wzmozona pobudliwosc owe strefy erogenne zachowuja zwiazek z libido w pozniejszych latach zycia, kiedy w wyniku normalnego rozwoju powinna dominowac strefa genitalna. Przyjmuja oni, ze owo zatrzymanie

sie na poziomie pregenitalnym prowadzi do sublimacji i ksztaltowania sie reakcji, ktore staja sie czescia struktury charakteru. Tak np. jakas osoba moze odczuwac potrzebe gromadzenia pieniedzy albo innych przedmiotw, poniewaz sublimuje w ten sposob swe podswiadome pragnienie zatrzymania stolca. Albo spodziewa sie bez zadnego wysilku ze swej strony otrzymywac wszystko od drugiej osoby, bo powoduje nia nieswiadome pragnienie, aby ktos ja karmil; znajduje to sublimowany wyraz w postaci checi uzyskania pomocy, wiedzy itp.

Obserwacje Freuda maja duze znaczenie, lecz wyjasnienia jego sa bledne. Freud dostrzegl impulsywna i irracjonalna nature tych oralnych i analnych rysow charakteru. Widzial tez, ze pozadania takie przenikaja wszystkie sfery osobowości - plciowe, uczuciowe i duchowe zycie czlowieka - i zabarwiaja wszelkie jego dzialania. Ale popelnil omylke, odwracajac zwiazek przyczynowy miedzy strefami erogennymi a rysami charakteru. Pragnienie uzyskania wszystkiego, co sie pragnie uzyskac - milosci, ochrony, wiedzy, dobr materialnych - z zewnatrz, bez własnego udziału, rozwija sie w charakterze dziecka jako reakcja na jego doswiadczenia z innymi. Jesli w wyniku tych doswiadczen lek oslabia u dziecka poczucie wlasnej sily, jesli paralizuje sie jego inicjatywe i wiare w siebie, jesli tlumi sie narastajaca w nim wrogosc, a rownoczesnie ojciec lub matka darza dziecko czulościa lub opieka warunkujac to jego ulegloscia - to tego rodzaju uklad prowadzi do postawy, w ktorej rezygnuje sie z aktywności wlasnej i cała energia zwraca ku zrodłu zewnetrznemu, z ktorego nadejdzie ostatecznie spelnienie wszelkich zyczen. Postawa ta przybiera dlatego tak gwaltowna forme, ze jest jedynym sposobem, w jaki dana osoba moze probowac urzeczywistnic swe pragnienia. Usta, bardziej niz jakikolwiek inny organ, wyrazac moga postawe odbiorcza, i temu przypisac nalezy fakt, ze osoby te nieraz we snie wyobrazaja sobie, ze sa karmione, pielegnowane itp.; jednakze ustne doznania nie stanowia przyczyny tej postawy; sa tylko przejawem tej postawy wobec swiata wyrazonym w jezyku ciala.

To samo odnosi sie do osoby analnej, ktora z uwagi na swoje szczegolne doznania zyje bardziej na uboczu anizeli osoba oralna, szuka bezpieczenstwa tworzac ze siebie samowystarczalny system i odczuwa milosc oraz wszelkie uzewnetrznienie jako zagrozenie wlasnego bezpieczenstwa. Prawda jest, ze w licznych wypadkach postawy te rozwijaja sie najpierw w zwiazku z karmieniem i wydalaniem, ktore stanowia glowne czynności wczesnych lat dzieciecych, a także glowna sfere, w ktorej wyraza sie milosc albo ucisk ze strony rodzicow, a przyjazn lub niechec ze strony dziecka. Nadmierna stymulacja lub frustracja zwiazana ze sfera erogenna sama przez sie nie prowadzi jednak do utrwalenia takich postaw w charakterze czlowieka i chociaz w zwiazku z karmieniem i wydalaniem dziecko doznaje pewnych przyjemnych sensacji, to nie odgrywaja one wiekszej roli w rozwoju charakteru, o ile na planie fizycznym nie reprezentuja postaw wynikajacych z calości struktury tego charakteru.

Dla dziecka pewnego bezwarunkowej milosci swej matki nagle przerwanie karmienia piersia nie pociaga za soba zadnych powaznych nastepstw charakterologicznych; dziecko niepewne milosci macierzynskiej moze nabrac rysow oralnych, mimo ze proces karmienia odbywal sie bez szczegolnych zaburzen. Oralne i analne fantazje badz fizyczne sensacje w pozniejszych latach nie sa wazne ze wzgledu na fizyczna przyjemnosc, ktora sprawiaja, ani na jakas tajemnicza sublimacje owej przyjemnosci, lecz jedynie ze wzgledu na specyficzna forme powiazan ze swiatem, ktora stanowi ich podloze i ktora wyrazaja.

Tylko z tego punktu widzenia charakterologiczne odkrycia Freuda moga byc owocne dla psychologii spolecznej. Dopoki utrzymujemy, ze np. charakter analny, typowy dla europejskich nizszych klas srednich, jest efektem doswiadczen wczesnego dziecinstwa zwiazanych z procesem wydalania, nie bedziemy miec zadnych prawie danych, ktore pozwoliłyby zrozumiec, dlaczego okreslona klasa mialaby sje odznaczac wlasnie analnym charakterem spolecznym. Jesli jednak potraktujemy te ceche jako jedna z form powiazan człowieka z

innymi ludzmi, wynikajaca ze struktury charakteru i zrodzona z doswiadczen ze swiatem zewnetrznym, uzyskamy klucz do zrozumienia, dlaczego cały sposob zycia nizszych warstw klasy sredniej, ich ograniczonosc, izolacja i wrogosc prowadza do rozwoju tego rodzaju struktury charakteru.1

Trzecia wazna roznica laczy sie scisle z poprzednimi. Freud polegajac na swojej koncepcji instynktywistycznej, a takze wskutek glebokiego przekonania o zwyrodnieniu natury ludzkiej, sklania sie do interpretowania wszelkich idealnych pobudek ludzkich jako rezultatow czegos niskiego; typowym tego przykladem jest jego tłumaczenie zmysłu sprawiedliwosci jako wyniku pierwotnej zawisci, ktora dziecko odczuwa wobec kazdego, kto posiada wiecej niz ono. Jak juz poprzednio podkreslilismy, wierzymy, ze takie idealy, jak prawda, sprawiedliwosc lub wolnosc - choc czesto sa tylko pustym frazesem albo racjonalizacja - moga byc prawdziwie szczerymi dazeniami i ze wszelka analiza nie uwzgledniajaca tych dazen jako czynnikow dynamicznych bedzie bledna. Idealy te nie maja charakteru metafizycznego, lecz wywodza sie z warunkow ludzkiego zycia i jako takie dadza sie zanalizowac. Nie powinna nas odwodzic od tego obawa, ze popadniemy znowu w koncepcje metafizyczna lub idealistyczna. Zadaniem psychologii jako wiedzy empirycznej jest zarowno badanie motywacji opartej na idealach, jak i zwiazanych z nimi problemow moralnych, a tym samym uwolnienie naszego myslenia na te tematy od nieempirycznych i metafizycznych elementow, ktore w tradycyjnym ujeciu zaciemniaja cala kwestie.

Na koniec trzeba wspomniec o jeszcze jednej roznicy. Chodzi o roznice psychologiczna miedzy zjawiskami braku i obfitosci. Zjawisko braku wystepuje na pierwotnym poziomie ludzkiej egzystencji. Istnieja potrzeby imperatywne, ktore musi sie zaspokoje przed wszystkimi innymi. Dopiero po zaspokojeniu podstawowych potrzeb, kiedy człowiekowi pozostaje jeszcze czas i energia, moze rozwijac sie kultura, a wraz z nia owe dazenia towarzyszace zjawisku obfitosci. Wolne (albo spontaniczne) akty naleza zawsze do sfery zjawisk obfitosci.

Psychologia Freuda jest psychologia braku. Definiuje on przyjemnosc jako zadowolenie wynikajace z usuniecia bolesnych napiec. Zjawiska obfitosci, podobnie jak milosc albo czulosc, w istocie nie graja w jego systetnie zadnej roli. Freud omijal podobne zjawiska, a nawet jego rozumienie zjawisk plciowych, ktorym poswiecil tyle uwagi, bylo ograniczone. Zgodnie ze swoja definicja przyjemnosci, Freud widzial w plci jedynie element fizjologicznego przymusu, a w zaspokojeniu plciowym usuniecie bolesnego napiecia. Poped plciowy jako zjawisko ze sfery obfitosci i seksualna przyjemnosc jako spontaniczna radosc, ktorej istota nie jest negatywna ulga w napieciu - nie znalazly miejsca w jego psychologii.

Jaka zasade interpretacji przyjeto w niniejszej ksiazce dla zrozumienia psychologicznego podloza kultury? Nim odpowiemy na to pytanie, nie zawadzi przypomniec glowne kierunki interpretacyjne rozniace sie od naszych.

Stanowisko psychologistyczne charakteryzujace teorie Freuda, według ktorego zjawiska kulturowe wywodza sie z czynnikow psychologicznych, wynikajacych z kolei z instynktowych popedow; społeczenstwo w jakims stopniu tłumi owe popedy, ale poza tym nie ma na nie wpływu. Kontynuujac te linie interpretacji nastepcy Freuda traktowali kapitalizm jako pochodna erotyzmu analnego, a rozwoj wczesnego chrzescijanstwa jako rezultat ambiwalentnych uczuc wobec imago ojca...2

Stanowisko ekonomiczne, tak jak zostalo przedstawione w blednych interpretacjach marksowskiej koncepcji historii. Zgodnie z tym pogladem subiektywne interesy ekonomiczne sa przyczyna takich zjawisk kulturowych, jak religia lub idee polityczne. Z takiego pseudomarksowskiego punktu widzenia3 mozna by sprobowac wyjasnic protestantyzm jedynie i wylacznie jako odpowiedz na okreslone potrzeby ekonomiczne burzuazji.

Na koniec postawa idealistyczna, reprezentowana przez analityczne dzielo Maxa Webera Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (Etyka protestancka a duch kapita lizmu). Zdaniem Webera nowe idee religijne sa odpowiedzia ne za rozwoj nowego typu zachowan ekonomicznych i nowego ducha kultury, jakkolwiek kladzie on nacisk na to, ze owe zachowania nigdy nie sa wylacznie zdeterminowane przez doktryny religijne. W przeciwienstwie do tych interpretacji sadzimy, ze ideologie i cala kultura tkwia korzemiami w charakterze spolecznym; ze charakter spoleczny jest ksztaltowany przez sposob zycia danego spoleczenstwa, przy czym dominujace cechy charakteru same z kolei staja sie silami wytworczymi ksztaltujacymi proces spoleczny. Co do problemu ducha protestantyzmu i kapitalizmu, staralem sie wykazac, ze upadek sredniowiecznego spoleczenstwa zagroził klasom srednim; ze zagrozenie to wywolalo uczucie bezsilnej izolacji i zwatpienia i tym zmianom psychologicznym zawdzieczac nalezy odzew na doktryny Lutra i Kalwina; ze doktryny te wzmogly i utrwaliły zmiany charakterologiczne i ze rozwiniete na tej drodze rysy charakteru stały sie silami wspoldzialajacymi w rozwoju kapitalizmu, ktory sam był pochodna zmian ekonomicznych i politycznych.

W odniesieniu do faszyzmu zastosowano te sama zasade wyjasnienia: jako reakcja na okreslone zmiany ekonomiczne, takie jak narastająca władza monopoli i powojenna inflacja, wystapilo u nizszych klas srednich nasilenie niektorych rysow ich charakteru, a mianowicie dazności sadystycznych i masochistycznych; ideologia hitleryzmu zaapelowala do tych cech i spotegowala je zarazem, przez co owe rysy charakteru staly sie silami skutecznie wspierajacymi ekspansje imperializmu niemieckiego. Oba przyklady dowodza, ze w wypadku zagrozenia jakiejs klasy przez nowe tendencje ekonomiczne następuje reakcja psychologiczna i ideologiczna; psychologiczne zmiany wywolane ta reakcja przyspieszaja rozwoj sil ekonomicznych nawet wtedy, kiedy sily te sa sprzeczne z interesami owej klasy. Widzimy zatem, ze sily ekonomiczne, psychologiczne i ideologiczne dzialaja w procesie społecznym nastepujaco: człowiek reaguje na zmiany sytuacji zewnetrznej zmieniajac sie sam, z kolei zas owe czynniki psychologiczne pomagaja w ksztaltowaniu procesu ekonomicznego i spolecznego. Sily ekonomiczne dzialaja skutecznie, nalezy je jednak uwazac nie za psychologiczna motywacje, lecz za warunki obiektywne; sily psychologiczne takze dzialaja skutecznie, nalezy jednak widziec w nich historyczne uwarunkowanie; idee sa rowniez efektywne, nalezy jednak dostrzegac, ze ich korzenic tkwia w calosciowej strukturze charakteru członkow danej grupy społecznej. Pomimo wspolzalezności sil ekonomicznych, psychologicznych i ideologicznych kazda z nich z osobna posiada pewien stopien niezalezności. Odnosi się to szczegolnie do rozwoju ekonomicznego, ktory uzalezniony od czynnikow obiektywnych, takich jak naturalne sily wytworcze, technika czy czynniki geograficzne - przebiega zgodnie ze swymi wlasnymi prawami. To samo, jak wykazalismy, odnosi sie do sil psychologicznych. Ksztaltowane sa przez zewnetrzne warunki zycia, ale posiadaja wlasny dynamizm, tj. sa wyrazem ludzkich potrzeb, ktore mozna przeksztalcic, ale ktorych nie mozna wykorzenic. W sferze ideologii spotykamy podobna autonomie, wynikajaca z praw logiki oraz z tradycji caloksztaltu wiedzy ludzkiej osiagnietej w toku historii.

Jeszcze inaczej mozna by to sformulowac w kategoriach charakteru społecznego: jest on rezultatem dynamicznej adaptacji natury ludzkiej do struktury społeczenstwa. W wyniku zmiany warunkow społecznych zmienia sie charakter społeczny, tj. powstaja nowe potrzeby i nowe leki. Te nowe potrzeby rodza nowe idee i sprawiaja, ze człowiek staje sie na nie do pewnego stopnia podatny; z kolei te nowe idee zmierzaja do utrwalenia i zintensyfikowania nowego charakteru społecznego oraz determinuja dzialanie człowieka. Innymi słowy: za posrednictwem charakteru warunki społeczne wpływaja na zjawiska z dziedziny ideologii, z drugiej zas strony charakter nie jest rezultatem biernego przystosowania sie do warunkow społecznych, lecz rezultatem dynamicznej adaptacji zwiazanej z czynnikami, ktore albo sa człowiekowi biologicznie dane, albo stały sie jego druga natura w wyniku historycznej ewolucji.

| PRZYPISY:               |  |  |
|-------------------------|--|--|
| Przypisy do rozdziau I. |  |  |

- 1 Uzywam terminu faszyzm albo autorytaryzm dla oznaczenia systemu dyktatorskiego w rodzaju niemieckiego albo włoskiego. Kiedy w szczegolności mam na mysli system niemiecki, nazywam go nazizmem. (Przekład polski posługuje sie terminem: hitleryzm.)
- 2 John Dewey: Freedom and Culture, New York 1939.
- 3 Z psychoanalitycznym ujeciem, ktore jakkolwiek oparte na fundamentalnych osiagnieciach teorii Freuda, w wielu istotnych punktach rozni sie od niego, mozna sie zapoznac w ksiazce Karen Horney: New Ways in Psychoanalysis, New York 1939, oraz w pracy Harry Stack Sullivana: Conceptions of Modern Psychiatry (The First William Alanson White Memorial Lectures), "Psychiatry" 1940, t. 3, nr 1. Chociaz autorzy ci roznia sie pod wieloma wzgledami, przedstawiony tu punkt widzenia ma wiele wspolnego z pogladami obojga.
- 4 Por. Jakub Burckhardt: Kultura Odrodzenia we Wloszech, przel.M. Kreczowska, Warszawa 1956, s. 87 nn.
- 5 Tamze, s.157 nn.
- 6 Por. wklad takich socjologow jak J. Dollard i H.D. Lasswell oraz antropologow R. Benedict, J. Hallowell, R. Linton, M. Mead, E. Sapiro, a takze zastosowanie teorii psychoanalitycznych w antropologii u A. Karpinera.
- 7 Tu pragne przestrzec przed nieporozumieniem czesto spotykanym w zwiazku z tym problemem. Ekonomiczna struktura społeczenstwa okreslajaca sposob zycia jednostki warunkuje rozwoj jej osobowości. Te ekonomiczne warunki sa jednak czyms zupelnie odmiennym od subiektywnych motywow ekonomicznych, takich jak pozadanie dobr materialnych, co w oczach wielu pisarzy (poczawszy od odrodzenia az po niektorych marksistow, ktorzy błednie rozumieli podstawowe koncepcje Marksa) uchodziło za dominujacy motyw ludzkiego zachowania. Faktycznie owo potezne pragnienie dobr materialnych jest potrzeba własciwa pewnym tylko kulturom i warunki ekonomiczne moga urabiac cechy osobowości wrogie lub obojetne wobec dobr materialnych. Zajmowalem sie szczegolowo tym problemem w Uber Methode und Aufgahe einer analytischen Sozialpsychologie, "Zeitschrift fur Sozialforschung", Leipzig 1932, t.1, s. 28 nn.
- 8 W "Dodatku" omowie bardziej szczegolowo ogolny aspekt relacji miedzy silami psychologicznymi a socjoekonomicznymi.
- 9 Juz po ukonczeniu tego tekstu ukazalo sie studium na temat roznych aspektow wolnosci pt. Freedom, Its Meaning, w opracowaniu i pod redakcja R.N. Anschena, New York 1940. Szczegolnie chcialbym powolac sie w nim na prace: H. Bergsona, J. Deweya, R.M. Mc Ivera; K. Riezlera i P. Tillicha. Por. takze Carl Steuermann: Der Mensch auf der Flucht, Berlin 1932.

\_\_\_\_\_

1 Wypada na tym miejscu zaznaczyc, ze instynktowna frustracja nie wywoluje wrogosci. Natomiast tlumienie ekspansywnosci, udaremnianie wysilkow dziecka w jego checi samoutwierdzenia, wrogosc emanujaca ze strony rodzicow - krotko mowiac atmosfera ucisku - stwarza u dziecka uczucie bezsilnosci i wyplywajace z niej wrogie nastawienie. 2 Jean Piaget: The Moral Judgment of the Child, New York 1932, s. 407, por. H.S. Sullivan, op. cit., s. 20 nn.

- 3 Przel. A. Demkowska, Warszawa 1968, s.145 n.
- 4 Tej koncepcji instynktu nie nalezy mieszac z instynktem w znaczeniu fizjologicznie uwarunkowanego impulsu (takiego jak glod, pragnienie itd.), ktorego zaspokojenie nie odbywa sie jednak w sposob ustalony trwale czy tez dziedzicznie.
- 5 L. Bernard: Instinct, New York 1924, s. 509.6 Por. Ralph Linton: The Study of Man, New York 1936, r. IV.

Przypisy do rozdzialu 3.

1 Mowiac o sredniowiecznym społeczenstwie i duchu wiekow srednich, w przeciwstawieniu do społeczenstwa kapitalistycznego, mowimy o typach idealnych. W rzeczywistosci sredniowiecze nie skonczylo sie oczywiscie nagle, w jednej chwili, spoleczenstwo nowozytne zas nie zrodzilo sie w drugiej. Wszystkie sily ekonomiczne i spoleczne, charakterystyczne dla nowozytnego społeczenstwa, rozwinely sie juz w społeczenstwie sredniowiecznym, w dwunastym, trzynastym i czternastym wieku. W poznym sredniowieczu wzrosla rola kapitalu i wzrosł antagonizm miedzy klasami społecznymi w miastach. Jak to sie zawsze dzieje w historii, wszystkie elementy nowego systemu społecznego rozwinely sie juz w starym porzadku, ktory zostal wyparty przez nowy. Ale choc nalezy dostrzegac, jak wiele elementow nowozytnych tkwilo w poznym sredniowieczu i jak wiele elementow sredniowiecza istnieje w dalszym ciagu w społeczenstwie nowozytnym, to wszelkie teoretyczne rozroznienie historycznego procesu byloby niemozliwe, gdyby - kladac nacisk na ciaglosc zjawisk bagatelizowało sie roznice miedzy społeczenstwem sredniowiecznym a nowozytnym lub odrzucalo takie pojecia, jak społeczenstwo sredniowieczne czy społeczenstwo kapitalistyczne, jako konstrukcje nienaukowe. Podobne usilowania, pod pozorem naukowej obiektywności i precyzji, faktycznie sprowadzaja badania społeczne do gromadzenia niezliczonych szczegolow, uniemozliwiajac jakiekolwiek zrozumienie struktury społeczenstwa i jego dynamiki,

2 Burckhardt, op. cit., s. 73.

3 Op. cit., s. 6.

5 Niektorzy autorzy podjeli i rozwineli teze Burckhardta, inni odrzucili ja. Za Burckhardtem poszedl w zasadzie W. Dilthey: Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation (Gesammelte Schriften, Leipzig 1914) oraz E. Cassirer w studium pt. Indyviduum und Cosmos in der Philosophie der Renaissance. Inni ostro zaatakowali Burckhardta. J. Huizinga wykazal (Das Problem der Renaissance im Wege der Kulturgeschichte, Munchen 1930, s. 89 nn.; por. takze jego Jesien sredniowiecza, Warszawa 1961), ze Burckhardt nie docenil podobienstwa miedzy zyciem mas ludowych we Wloszech i innych krajach europejskich w poznym sredniowieczu, ze doszukuje sie poczatkow odrodzenia mniej wiecej okolo r. 1400, podczas gdy wiekszos, materialow, ktorymi ilustruje swoja teze, pochodzi z XV, a nawet z poczatkow XVI wieku; ze nie docenia chrzescijanskiego charakteru odrodzenia, natomiast przecenia w nim wage elementu poganskiego; zr uwaza indywidualizm za dominujacy rys kultury renesansowej, gdy tymczasem stanowi on tylko jedna z jej cech; ze sredniowiecze nie było tak dalece wyzute z indywidualizmu, jak to utrzymywyał Burckhardt, i dlatego jego sposob przeciwstawiania sredniowiecza odrodzeniu jest niewlasciwy; ze odrodzenie nadal podporzadkowywalo sie autorytetowi, tak jak sredniowiecze; ze swiat sredniowieczny nie odnosił sie tak wrogo do swiatowych uciech, a odrodzenie nie było tak przepojone optymizmem, jak to Burckhardt przedstawia; ze postawa człowieka nowozytnego, a mianowicie dazenia do osiagniec osobistych i rozwoju indywidualności, za czasow odrodzenia istniała zaledwie w zarodku; ze juz w trzynastym wieku trubadurzy rozwineli idee szlachectwa duszy, a z drugiej strony odrodzenie wcale nie zerwalo ze sredniowieczna koncepcja osobistej lojalności i usłużności wobec kazdego wyzej stojacego w hierarchii społecznej.

Wydaje mi sie jednak, ze jesli nawet argumenty te sa trafne w szczegolach, nie obalaja one glowwnej tezy Burckhardta. Argumentacja Huizingi opiera sie - jak to dzis widzimy - na tej zasadzie: Burckhardt myli sie, poniewaz czesc zjawisk, ktore przypisuje odrodzeniu, miala miejsce w zachodniej i srodkowej Europie juz w poznym sredniowieczu, inne zas pojawily sie dopiero u schylku odrodzenia. Jest to ten sam rodzaj argumentacji jakiej uzywa sie przeciw wszystkim koncepcjom przeciwstawiajacym sredniowieczne społeczenstwo feudalne nowozytnemu społeczenstwu kapitalistycznemu: wszystko, co na temat tych zarzutow powiedziano powyzej, odnosi sie takze do krytyki Burckhardta. Burckhardt uchwycil istotna roznice miedzy kultura sredniowieczna a nowozytna. Naduzywal byc moze pojec odrodzenie i sredniowiecze w roli typow idealnych oraz mowil o roznicach ilosciowych, jak gdyby byly roznicami jakosciowymi; wydaje mi sie jednak, ze potrafil dostrzec wyraznie specyficzne cechy i dynamike owych nurtow, ktore w toku dziejow Europy miały z ilosciowych przeobrazic sie w jakosciowe. Caly ten problem omawia w swym znakomitym studium Charles E. Trinkhaus: Adversity's Noblemen, New York 1940; studium to, poswiecone analizie pogladow włoskich humanistow na zagadnienie szczescia w zyciu, zawiera konstruktywna krytyke dziela Burckhardta. W odniesieniu do problemow poruszonych w niniejszej ksiazce uwagi Trinkhausa o poczuciu zagrozenia, rezygnacji i rozpaczy jako wyniku wzmagajacego sie wspolzawodnictwa i walki o osiagniecie sukcesu maja szczegolnie doniosle znaczenie (s.18).

6 Por. Huizinga: Das Problem..., s.159.

7 Por. rozbior Petrarki u Diltheya (op. cit., s.19 nn.) oraz Trinkhausa Adversity's Noblemen.

8 Op. cit., s. 74.

9 Por. Max Weber: The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, New York 1930, s. 65.

10 Por. Ernst Troeltsch: Renaissance und Reformation, t. IV, Gesammelte Schriften, Tubingen 1923.

11 Przedstawiony nizej zarys historii gospodarczej poznego sredniowiecza i okresu reformacji oparlem glownie na nastepujacych pracach:

Lamprecht: Zum Verstandnis der wirtschaftlichen und sozialen Wandlungen in Deutschland vom 14. zum 16. Jahrhundert, "Zeitschrift für Sozial - und Wirtschaftgeschichte", Freiburg i.B. - Leipzig 1893.

Ehrenberg: Das Zeitalter der Fugger, Jena 1896.

Sombart: Der moderne Kapitalismus, 1921, 1928.

v. Below: Probleme der Wirtschaftsgeschichte, Tubingen 1920.

Kuliszer: Powszechna historia gospodarcza sredniowiecza i czasow nowozytnych, przel. W.

Gluchowski, N. Borkowicz i R. Winter-Rudnicki, Warszawa 1961.

Andreas: Deutschland vor der Reformation, Stuttgart - Berlin 1932.

Weber: The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, New York 1930.

Schapiro: Social Reform and the Reformation (rozpr.), Columbia University 1909.

Pascal: The Social Basis of the German Reformation. Martin Luther and His Times, London 1933.

Tawney: Religia a powstawanie kapitalizmu, przel. O. Wojtasiewicz, Warszawa 1963.

Brentano: Der wirtschaftende Mensch in der Geschichte, Leipzig 1923.

Kraus: Scholastic, Puritanismus stnd Kapitalismus, Munchen 1930.

12 Por. literature o tym problemie cytowana przez J. Kuliszera.

13 Tawney, op. cit., s. 53.

14 Tamze, s. 56-57.

15 Por: Lamprecht, op. cit., s. 207; Andreas, op. cit. s. 303.

16 Schapiro, op. cit., s. 59.

17 Op. cit., s. 54, 55.

18 Lamprecht, op. cit., s. 200.

19 Wg Schapiro, op. cit., s. 21-22.

20 Tawney, op. cit., s. 203.

21 Por. problem wspolzawodnictwa u M. Mead: Cooperation and Competition among Primitive Peoples, New York 1937; por. takze K. Frank: The Cost of Competition, "Plan Age", t. VI, listopad-grudzien 1940.

22 Powoluje sie tu glownie na R. Seeberga: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Leipzig, t. III,1930, t. IV,1,1933, t. IV, 2,1920, oraz B. Bartmanna: Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg 1911.

23 Tutaj powiada on:

Stad, przeznaczeni powinni dazyc do dobrych uczynkow i modlitwy; bowiem tym sposobem przeznaczenie najpewniej sie dokona... i dlatego stworzenia moga dopomoc przeznaczeniu, lecz nie moga mu przeszkodzic.

Summa theologica, pars I, g. 23, art. 8. 24 Por. Summa contra gentiles, vol. III, c. 73, 85,159. 25 Seeberg, op. cit., s. 766.

26 Por. Bartmann, op. cit., s. 468

27 Op. cit., s. 624.

- 28 Wydaje sie, ze praktyka i teoria listow odpustowych jest szczegolnie dobra ilustracja wpływow rosnacego kapitalizmu. Mysł, ze mozna kupic uwolnienie od kary, nie tylko wyraza nowe poczucie wazności roli pieniadza, lecz poprzez teorie odpustow, sformulowana w 1343 r. przez Klemensa VI, ukazuje takze ducha nowego, kapitalistycznego myslenia. Klemens VI stwierdził, ze papiez majac w swej dyspozycji nieskonczona sume chwały Chrystusa i zasług swietych, ma prawo rozdzielac ten skarb miedzy wiernych (por. Seeberg, op. cit., s. 621). Mamy wiec do czynienia z koncepcja papieza jako monopolisty, posiadajacego olbrzymi kapital moralny i po sługujacego sie nim dla własnych finansowych korzyści, w zamian za korzyści moralne swoich klientow.
- 29 Poczuwam sie do wdzieczności wobec Charlesa Trinkhausa za zwrocenie mojej uwagi na znaczenie literatury mistycznej i kaznodziejskiej oraz za szereg sugestii, ktore znalazły sie w niniejszym paragrafie.
- 30 Martin Luther: Vorlesung uber den Romerbrief, r. I.
- 31 Tamze.
- 32 Ta dychotomia uleglosc wobec wyzej stojacej potegi i dominacja nad stojacymi nizej jest, jak zobaczymy pozniej, znamienna dla charakteru autorytarnego.
- 33 Por. Sermo de duplici iustitia.
- 34 Romerbrief 13,1,
- 35 Wider die rauberischen und morderischen Rotten der Bauern (Przeciw rabujacym i mordujacym hordom chlopskim, 1525); por. rozprawe H. Marcusego o stosunku Lutra do wolności w Autoritat und Familie, Paris 1936.
- 36 Johannes Calvinus: Institutio Christianae religionis, 1. III, c. IX,1.
- 37 Tamze, 1.III, c. II, 23.
- 38 Tamze, 1.III, c. VII,1. Od slow "Albowiem tak jak..." jest to moj przekład z oryginalu lacinskiego. Powodem tej zmiany jest to, ze tłumaczenie Allena (tłumaczenie angielskie, ktorym posługuje sie autor przyp. red.) lagodzi nieco surowosc mysli Kalwina w oryginale. Allen tak tłumaczy to zdanie:

Skoro wiec uleganie własnym skłonnosciom prowadzi ludzi nieuchronnie do zguby, tedy nie polegac na własnej wiedzy czy woli, lecz jedynie kroczyc pod wodza Pana - jest jedyna hezpieczna droga.

Jednakze lacinskie sibi ipsis obtemperant nie jest rownoznaczne z uleganiem wlasnym sklonnosciom, lecz znaczy sluchac samego siebie. Zakaz ulegania wlasnym sklonnosciom nosi jakby slabe znamie etyki Kanta, to mianowicie, ze czlowiek winien tlumic swoje przyrodzone

sklonnosci, a czyniac tak, isc za glosem sumienia. A przeciez zakaz sluchania samego siebie jest zaprzeczeniem autonomii czlowieka. Podobnie subtelna zmiana znaczenia wyniklaz tlumaczenia: ita unicus est salutis portis nihil nec sapere, nec velle per se ipsum przez: nie polegac na własnej wiedzy czy woli. Podczas gdy sformulowanie oryginalu jest wrecz sprzeczne z haslem oswieconej filozofii: sapere aude - osmielac sie wiedziec, tlumaczenie Allena przestrzega tylko przed poleganiem na własnej wiedzy, przestroga o wiele mniej sprzeczna z nowoczesna mysła. Wspominam o tych odchyleniach przekładu z oryginalu, poniewaz stanowia dobra ilustracje faktu, ze idea autora bywa zmodernizowana i przerabiana - z pewnoscia bez jakiejs intencji - po prostu przez samo tlumaczenie.

```
39 Tamze, 1.III, c. VII, 2. 40 Tamze, 1.III, c. XIV,11.
```

- 41 Por. Kuliszer, op. cit., t. I, s. 259.
- 42 Por. Georgia Harkness: John Calvin, The Man and His Ethics, New York 1931, s.151 nn.
- 43 Por. F. Borkenau: Der Ubergang vom feudalen zum burgerlichen Weltbild, Paris 1934, s.156 nn.
- 44 Institutio, 1.III, c. XXI, 5.
- 45 Tamze, 1.III, c. II, 41.
- 46 Institutio, 1.III, c. VII, 3.
- 47 Na ten ostatni punkt, jako wazne ogniwo miedzy doktryna Kalwina a duchem kapitalizmu, zwraca w swej pracy szczegolna uwage M. Weber.
- 48 Por. Ranulf: Moral Indignation and Middle Class Psychology, studium, bedace waznym przyczynkiem do tezy, ze moralne oburzenie jest rysem typowym dla klasy sredniej, szczegolnie nizszej jej warstwy.
- 49 Por. Weber, op. cit., s. 102; Tawney, op. cit., s. 126; Ranulf, op. cit., s. 66 nn.
- 50 Freud wrogosc człowieka wobec siebie samego miescił w tym, co nazywał superego. Sadził takze, ze superego było pierwotnie uwewnetrznieniem jakiejs zewnetrznej i niebezpiecznej mocy. Nie odrozniał on jednak spontanicznych idealow, ktore sa czescia "ja", od uwewnetrznionych nakazow, owym "ja" rzadzacych... Przedstawiony tu punkt widzenia omowilem szczegolowiej w moim studium na temat psychologii władzy (w Autoritat und Familie, Paris 1936). Karen Horney zwrociła uwage na przymusowy charakter postulatow płynacych ze strony superego w New Ways in Psychoanalysis.
- 51 Innen-weltliche Askese, termin wprowadzony przez Maxa Webera (przyp. tlum.).
- 52 W "Dodatku" rozpatruje bardziej szczegolowo wzajemne oddzialywanie czynnikow społeczno-ekonomicznych, ideologicznych i psychologicznych.

Przypisy do rozdzialu 4.

\_\_\_\_\_

1 W oryg. conspicuous waste, okreslenie Th. Veblena z The Theory of the Leisure Class (przyp. tlum.).

- 2 Por. szczegolowe omowienie tego problemu przez autora w Selfishness and Self-love; Psychiatry t. 2, nr 4, listopad 1936,
- 3 Sullivan w swoich wykladach sformulowal to podobnie. Twierdzil on, ze stosunki miedzyludzkie okresu poprzedzajacego wiek mlodzienczy charakteryzuje pojawienie sie dazenia do nowego typu satysfakcji, mianowicie satysfakcji drugiej osoby (przyjaciela). Milosc wedlug niego jest sytuacja, w ktorej zadowolenie osoby kochanej jest rownie wazne i pozadane, jak zadowolenie osoby kochajacej.
- 4 W jezyku angielskim czasownik to employ oznacza zarazem: zatrudniac i posługiwac sie (przyp, tlum.),
- 5 Hegel i Marks pierwsi przyczynili sie do zrozumienia problemu alienacji. Por. w szczegolności koncepcje fetyszyzmu towarowego i alienacji pracy u Marksa.
- 6 Te analize problemu poczucia godności wlasnej jasno i dobitnie przedstawił Ernest Schachtel w nie ogłoszonyn wyykładzie: Samopoczucie a >sprzedaz< osobowości.

| 7 Julian Green: Personal Record, 1928-1939 (przeklad ang. New York 1939). |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
|                                                                           |
| Przypisy do rozdzialu 5.                                                  |

\_\_\_\_\_

- 1 Wychodzac z odmiennego punktu widzenia K. Horney w swojej koncepcji neurotycznych tendencji (New Ways in Psychoanalysis) zblizyla sie w pewnej mierze do moich mechanizmow ucieczki. Glowna roznica polega na tym, ze tendencje neurotyczne to sily napedowe jednostki neurotycznej, podczas gdy mechanizmy ucieczki to sily napedowe czlowieka normalnego. Ponadto Horney kladzie glowny nacisk na lek, podczas gdy ja podkreslam szczegolnie izolacje jednostki.
- 2 Hobbes: Lewiatan, tlum. Cz. Znamierowski, Warszawa 1954, s. 85.
- 3 Charakteranalyse, Wien 1933.
- 4 The Neurotic Personality of Our Time, New York 1936.
- 5 Psychologie der Autoritat w Autoritat und Familie, Paris 1936.
- 6 W ustepie z Juliette (II):

To nie chodzi o rozkosz, ktora chcesz dac odczuc twojemu partnerowi, ale o wrazenie, ktore chcesz wywolac; a przeciez wrazenie bolu jest o wiele silniejsze od uczucia rozkoszy... uswiadamiamy to sobie, wykorzystujemy to i osiagamy zadowolenie markiz de Sade wyraza poglad, ze istota sadyzmu jest dominacja (cytuje za G. Gorerem,

Marquis de Sade, New York 1934). W swojej analizie dziela de Sade'a Gorer definiuje sadyzm jako rozkosz czerpana z obserwacji przeksztalcen swiata zewnetrznego spowodowanych przez obserwatora. Definicja ta bardziej zbliza sie do moich pogladow na sadyzm niz definicje innych psychologow. Jednak wydaje mi sie, ze Gorer myli sie, identyfikujac sadyzm z przyjemnoscia plynaca z panowania i tworzenia. Sadystyczne władztwo odznacza sie tym, ze chce uczynic z obiektu bezwolny instrument w rekach sadysty, podczas kiedy niesadystyczna radosc z wywierania wpływu na innych respektuje integralnosc drugiej osoby i opiera sie na poczuciu rownosci. W definicji Gorera sadyzm zatraca swe specyficzne własciwości i staje sie identyczny z wszelkim procesem tworczym.

- 7 W oryg.: power, w innych miejscach tlumaczone przez nas jako władza (przyp. tlum.).
- 8 W oryginale: Hausfrau (przyp. tlum.).
- 9 Victor Hugo dal w Nedznikach niezwykle wymowny wyraz idei niemozności ucieczki od winy w opisie charakteru Javerta.
- 10 Moeller van der Bruck: Das Dritte Reich, Hamburg 1931, s. 223-224.
- 11 Rauschning dal trafny opis nihilistycznego charakteru faszyzmu w Die Revolution des Nihilsmus, przekład polski: Rewolucja nihilzmu, Warszawa 1939.
- 12 W zwiazku z tym por. Horney: New Ways in Psychoanalysis.
- 13 Por. uwagi na ten temat u K. Horney, j. w.
- 14 por, H.S. Sullivan, op. cit., s. 68 nn. i jego Research in Schizophrenia, American Journal of Psychiatry, IX, 3; takze Frieda Fromm-Reichmann: Transference Problems in Schizophrenia, The Psychoanalytic Quarterly, VIII, 4.
- 15 Por. bibliografie problemow hipnozy w opracowaniu M.H. Ericksona Psychiatry 1939, t.2, nr 3, s.472.
- 16 Procedura psychoanalityczna jest w zasadzie procesem, w ktorym osobnik usiluje odslonic swoje pierwotne "ja". Swobodne skojarzenie oznarza wyrazanie autentycznych uczuc i mysli, mowienie prawdy; lecz prawda w tym znaczeniu nie polega na tym, ze ktos mowi to, co mysli, lecz ze samo myslenie ma charakter oryginalny, a nie jest adaptacja mysli oczekiwanej. Freud szczegolnie podkreslal tłumienie złych rzeczy, wydaje sie, ze nie doceniał, do jakiego stopnia dobre" rzeczy sa rowniez poddawane represji.

| Przypisy do rozdzialu 6. |      |  |
|--------------------------|------|--|
|                          | <br> |  |

- 1 L. Mumford: Faith for Living, New York 1940, s.118.
- 2 Co do calego tego rozdzialu, a w szczegolności co do roli nizszych klas srednich por. pouczajace studium Harolda D. Lasswella: The Psychology of Hitlerism w Political Quarterly 1933, t. IV, s. 374, i F.L. Schumana: The Nazi Dictatorship, New York 1939.

3 Przedstawiony tu poglad opiera sie na wynikach nie ogloszonych drukiem badan pod tytulem Charakter niemieckich robotnikow i urzednikow w latach 1929/30, przeprowadzonych przez A. Hartoch, E. Herzoga, H. Schachtela i autora niniejszej ksiazki, z historycznym wstepem piora F. Neumanna, pod auspicjami Miedzynarodowego Instytutu Badan Spolecznych przy Uniwersytecie Columbia. Z analizy odpowiedzi szesciuset osob na szczegolowy kwestionariusz wynika, ze charakter autorytarny wykazuje mniejszosc badanych, u mniej wiecej takiej samej liczby osob przewaza dazenie do wolności i niezawislości, natomiast ogromna wiekszośc prezentuje dość niewyrazna mieszanine roznych rysow.

| 4 Schuman, op. cit., s.104. |      |  |
|-----------------------------|------|--|
|                             | <br> |  |
| Przypisy do rozdzialu 7.    |      |  |

1 Zgodnie z informacja Anny Hartoch (z nie opublikowanej jeszcze pracy M. Gay, A. Hartoch i L.B. Murphy, dotyczacej okreslonych przypadkow u dzieci z przedszkola im. Sary Lawrence) badania dzieci w wieku od trzech do pieciu lat przeprowadzone przy pomocy testow Rorschacha wykazaly, ze dazenie do zachowania spontaniczności wywoluje zasadnicze konflikty miedzy dziecmi a obdarzonymi autorytetem dorosłymi.

2 Jako wymowna ilustracje komercjalizacji uprzejmosci zacytuje tu fragment reportazu o restauracjach Howarda Johnsona (The Hourard Johnson Restaurants, Fortune, wrzesien 1940, s. 96). Johnson zatrudnia caly sztab tajniakow, ktorzy kraza od restauracji do restauracji, aby wylapac jakies niedociagniecia.

Wobec tego, iz wszystko przyrzadza sie wedlug z gory zaplanowanych standardowych receptur i miar wyznaczonych przez centrale, inspektor wie, jak wielki kawalek befsztyka ma otrzymac i jaki smak powinna miec jarzyna. Wie takze, jak dlugo ma trwac podanie obiadu, i dokladnie wie, jak daleko ma siegac uprzejmosc, ktora szefowa czy kelnerka winne okazywac gosciowi. 3 Co do calosci problemu por. Robert S. Lynd: Knowledge for What? Princeton 1939. Jesli idzie o jego aspekty filozoficzne por. M. Horkheimer: Zum Rationalismusstreit in der gegenwartigen Philosophie, Zeitschrift fur Sozialforschung, t.3, Paris 1934. 4 Por. Max Otto: The Human Enterprise, New York 1940, rozdz. IV i V.

5 Omawiane tu zagadnienie wiaze sie ze sprawa wielkiej wagi, o ktorej chcialbym przynajmniej wspomniec, mianowicie wyjasnienia problemow etycznych za pomoca psychologii dynamicznej. Psychologowie beda mogli pomoc w tym wzgledzie, jesli docenia waznosc problemow moralnych dla zrozumienia osobowosci. Wszelka psychologia - nie wylaczajac freudowskiej - ktora ujmuje podobne problemy w kategoriach zasady sluchania glosu rozkoszy (Lustprinzip), nie rozumie waznego sektora osobowosci i zostawia pole dogmatycznym i nieempirycznym doktrynom moralnosci. Analiza milosci do samego siebie, masochistycznego poswiecenia oraz idealow, przedstawiona w niniejszej ksiazce, ilustruje te dziedzine psychologii i etyki, zasługująca na dalszy rozwoj.

\_\_\_\_\_

| Przypisy do Dodatk | u. |
|--------------------|----|
|--------------------|----|

\_\_\_\_\_

1 F. Alexander (The Influence of Psychological Factors upon Gastro-Intestinal Disturbances, Psychoanalytic Quarterly, t. XV,1934) usilowal przedstawie charakterologiczne odkrycia Freuda w sposob poniekad zblizony do naszej interpretacji. Chociaz poglady jego stanowia postep w stosunku do Freuda, to jednak nie udalo mu sie przezwyciezyc czysto biologicznej orientacji ani w pelni docenic stosunkow miedzyludzkich jako bazy i istoty owych pregenitalnych popedow.

2 Pelniejsze omowienie tej metody u E. Fromma: Zur Entstehung des Christusdogmas, Wien 1931.

3 Nazywam ten punkt widzenia pseudomarksowskim, poniewaz interpretuje on teorie Marksa w taki sposob, jakby w jej ujeciu historie determinowaly motywy ekonomiczne w sensie dazności do zyskow materialnych, nie zas - jak to Marks naprawde myslal - w sensie warunkow obiektywnych, zdolnych wytworzyc rozne postawy ekonomiczne, wsrod ktorych intensywna zadza materialnych bogactw jest tylko jedna z wielu. (Zwracalismy na to uwage w rozdziale I). Szczegolowe omowienie tego problemu znalezc mozna u E. Fromma: Uber Methode und Aufgabe einer analytischen Sozialpsychologie, Zeitschrift fur Sozialforschung, t. I, 1932, s.28n. oraz u Roberta S. Lynda: Knowledge for What?, rozdz. II.

-----

## Informacja o Wydawcach.

\_\_\_\_\_\_

Ucieczka od Wolnosci.

Tytul orvginalu angielskiego:

Escape from Freedom.

Copyright (C) 1941, 1969 by Erich Fromm.

Copyright for Polish edition by Spoldzielnia Wydawnicza "Czytelnik", Warszawa 1993

Przelozyli: Olga i Andrzej Ziemilscy.

Przedmowa opatrzyl: Franciszek Ryszka.

ISBN 83-07-02357-2