# إضلاحيمواعظ

ایے عام فہم موضُوعات جو برخص کی اِصلاح کے لیے انتہائی مُفیدیں

جلدسوم

• بسمالله کی اهست

• الله كاشكر

• استخاره كامسنون طريقيّ

• توكلك حقيقت

• الله کے لیے جینامرنا

• توب، اوراسكي شراط

. اسلام اورعقال

. ختر بخارى شرىين

• بدعت ایک گمراهی

و امت مسلم كي عيشت

جىڻ مولانا مفتى **مُحُمِّدٌ تَقَىءُ مُحَمِّدٌ عُمِ**رِي

سبب العلم ٠٠- ناجدرود ، پُرانی انارکلی لایؤ فون: ٣٥٢٢٨٣

إضلاجي مواعظ



# إصلاحي مواعظ

ایسے مام فیم مومنوعات جو برخص کی اِصلاح کے لیے انتہائی مُفیدیس

جلدسوم

جسنس ولانامفتي محجمة تقى عمستهماني فينم

ضبط وترتیب مختر **باظم انثریث** فاضل مبامعه الالعلام کولیی

سيب في العكوم ٢-نابدرود، يُراني الأركى ويؤرون ٢٠٠٠م

#### ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ میں ﴾

سما ت اصلاق مواعظ المواعظ المواعد المواعظ المواعد المواعظ المواعد المواعظ المواعد المواعظ المواعد المواعظ المواعد الم

#### **♦**====

۲۰ تا مدرود ، برانی انارکل ، لا مور بيت المعلوم ١٩٠٠ تاركل ، لا مور ادارواسلامیات = موبن رود چوک اردو بازار، کراچی اداروا الامات = اردوبازاركرا جي نبرا دارالاشاعت اردوبازاركراجي نمبرا بيت القرآن = چوک لبيل کارون ايست کراچي ادارة القرآن دُاك خانددارالحلوم كوركي كراتي تمبر ا ادارة المعارف جامعه دارالعلوم كوركل كراحي نمبراا كمتنيد وارتعلوم

﴿ پَيْنِ لَفظ ﴾ شخ الاسلام جسٹس مولانا مفتی محمرتق عثانی صاحب مظلہم بسم اللہ الرحین الرحیہ

الحمدلله وكفي وسلام على عياده الذين اصطفى امابعدا

احقر کے جو بیانات یا تقریر یں مختلف مواقع پر ہوتی رہی ہیں، بعض دوستوں نے انہیں قلمبند کر کے شائع کرنا شروع کیا۔ اس سلط کا آغاز عزیز گرامی مولانا عبداللہ میمن صاحب نے کیا اور مبحد بیت المکرم گلش اقبال کراچی میں احقر کی ہفتہ وارمجلس کے خطبات انہوں نے ( اصلامی خطبات) کے عنوان سے شائع کئے جن کی اب تک کیارہ (۱۱) جلدیں منظر عام پر آچکی ہیں اور بفضلہ تعالی ان کا فائدہ ملک میں اور بیون ملک محسوس کیا گیا۔

اس متم کے بیانات لا مور، فیصل آباد اور بعض دوسرے مقامات پر ہوئے، لا مور میں کچھ عرصے سے ماہانہ خطبات کا سلسلہ بھی شروع ہوا۔ ان بیانات کو خواہر زادہ عزیز مولانا محمد ناظم اشرف سلمہ نے کیسٹوں کی مدد سے مرتب کر کے شائع کیا۔ اب ایسے دی بیانات کا مجموعہ (اصلاحی مواعظ) کے نام سے شائع کررہے ہیں۔ ان میں سے بعض خطبات میری نظر سے گذر سے ہیں، بعض نہیں ۔ لیکن الجمدللہ، دوسر سے میں سے بعض خطبات میری نظر فانی کی ہے۔ اس لئے امید ہے کہ انشاء اللہ وہ مفید موسئے۔ اللہ علم نے بھی ان پر نظر فانی کی ہے۔ اس لئے امید ہے کہ انشاء اللہ وہ مفید موسئے۔ اللہ علم مرتبین کو جزائے خیر عطاء فرمائیں۔ اس مجموعے کو قارئین کے افغ بنائیں اور احتر کے لئے اپنے فضل وکرم سے محناموں کی مفقرت کا ذریعہ اور ذخیرہ آخرت بنا دیں۔ آمین ثم آمین

نه به حرف ساخت سر خوشم ، نه به نقش بسته مشوشم نف بیاد تومی زخم، چه عبارت وچه معاینم

اح**تر محرتق عثانی عغی** عنه ۹،شعبان المعظم ۱۳۱۹ء کراچی

# ﴿ عرض ناشر ﴾

#### بسم الله الرحمن الرحيم

شیخ الاسلام جسٹس مولانا محمر تقی عثانی دامت برکاتہم العالی کا نام عالم اسلام کے دینی حلقوں میں مشہور ومعروف ہے۔ حضرت کی شخصیت ان ہستیوں میں شامل ہے جن کی مثالیں زمانے میں گی چنی ہوتی ہیں۔ آپ کی تصانف کے ساتھ ساتھ آپ کے ان خطبات اور مواعظ نے بھی تمام مکتبہ فکر سے خراج تحسین حاصل کیا جو بے شار لوگوں کی زند کیوں میں انقلاب لا کیلے ہیں۔ جامع مبحد بیت المکرم کراچی میں حضرت ہفتہ وار اصلاحی درس فرماتے ہیں جو اصلاحی خطبات کے نام سے کی جلدوں میں حمیب عظی بیں۔ لاہور کے علاء اور عوام کا کافی عرصے سے یہ اصرار تھا کہ حضرت لا مورتشریف لا کر ما ہاند وعظ فرمایا کریں۔ چنانچد حضرت نے اس کو قبول فرمایا تھااور ماہانہ وعظ کے لئے ہر ماہ لا ہور تشریف لاتے تھے۔ ان مواعظ کوکیسٹوں کی مدد ے منبط کرلیا میا ہے۔ اور ہم اللہ کے فعل وکرم سے حفرت کے مواعظ کو( اصلاحی مواعظ) کے نام سے شائع کرنے کی سعادت حاصل کررہے ہیں جس میں چند مواعظ لا مور کے ہیں، چند دوسرے مقامات کے۔ اصلاحی مواعظ کی جلداول اور دوم کی غیرمعولی معبولیت کے بعد اب جلد سوم حاضر خدمت ہے اور جلد چہارم پر بھی الله کے قضل سے کام جاری ہے۔ ہم اصلاحی مواعظ کی تیاری میں حضرت مولاتا بوسف خان صاحب مظلم (استاذ جامعه اشرفیه لا مور) اور حفرت مولانا راحت علی ہاتمی صاحب مظلیم (استاذ جامعہ دارالعلوم کراچی) کے بے حدممنون ہیں کہ ان حعرات نے اپنے قیتی اوقات میں سے وقت نکال کر اینے قیمی معوروں سے نوازا اور اپنی دعاول میں یاد رکھا۔ اللہ تعالی ان حضرات کے سائے کو ہمارے سرول پر تادیر سلامت رکھے اور اس خدمت کو جاری رکھتے ہوئے دین کی زیادہ سے زیادہ اشاعت کی توفیق عطا فرمائے۔آ مین

مدیر\_محمد ناظم اشرف بیت العلوم \_۲۰ نابعد روژ، برانی انارکلی، لا مور

# اجمالي فهرست

بسعالله كىاهميت اللهكاشكر استخاره كامسنون طريقة توكل كى حقيقت الله کے لیے جینامرنا توبداوراسكى شرابط اسلام اورعقبل ختريخارى شريي بدعت ایک گمراهی امت مسلم كمعيشت

# ﴿ فهرست ﴾

| صفحه نمبر | مضمون                                                | نمبرشار |
|-----------|------------------------------------------------------|---------|
|           | ﴿بسم الله كي اجميت﴾                                  |         |
| 77        | شكران نعمت                                           | -       |
| 44        | عبادت کی تو فیق پر الله کا شکر ادا کرناچاہئے         | _٢      |
| 14        | عبادت میں کوتا ہی پر استغفار                         | _٣      |
| 1/1       | نبي كريم سيالية كالمعمول                             | ٦       |
| ra.       | نماز کے بعد استغفار کی وجہ                           | _0      |
| 19        | نبی کریم میلینید<br>نبی کریم میلینید کی عبادت کا حال | 7       |
| ۳٠        | الله تعالى كافخر فرمانا                              | -4      |
| ۳٠        | حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی صاحبؒ کا خوش ہونا           | ۸ ـ     |
| 1"1       | حضرت صديق اكبره كالمقوله                             | q.      |
| ۳۱_       | عبادت کے بارے میں شیطان کا حربہ                      | 1       |
| ۳۲        | عبادت کے بارے میں دل میں شبہ اور اس کا جواب          | =       |
| ٣٣        | دو کام شکر اور استغفار                               | _11     |
| ۳۳        | بنيادسورة فاتحه                                      | _11"    |
| ۳۳        | سورة فاتحد ایک نعمت                                  | ۱۳-     |

| ra         | بسم الله الرحمٰن الرحيم كوسجھنے كى ضرورت                 | _10  |
|------------|----------------------------------------------------------|------|
| ra         | بسم الله الرحمٰن الرحيم كے معنی                          | ۲۱,  |
| ۳۷         | ہر کام بسم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کرو               | _14  |
| ۳٦         | ہر کام سے پہلے بہم اللہ پڑھنے کی وجہ                     | _1/\ |
| rz         | غفلت کو دور کرنے کا راستہ                                | _19  |
| <b>r</b> z | الله تعالى سے كيسا تعلق قائم كرنا چاہئے؟                 | _٢٠  |
| ۳۸         | ہروقت اللہ تعالیٰ کی طرف خیال رہنا چاہئے                 | _٢1  |
| ۳٩         | حضرت خواجه مجذوب صاحبٌ اور تعلق مع الله                  | _rr  |
| 4٠٠)       | تعلق مع الله حاصل كرنے كا طريقه                          | _٢٣  |
| 6,4        | بسم الله ربرهنا در حقیقت الله تعالی کی نعمت کا اعتراف ہے | _۲~  |
| ٦          | کرشمه خداوندی                                            | _ra  |
| ۳۳         | بسم الله کو پڑھنا فرض کیوں نہیں بنایا                    | _۲4  |
| درد        | برکت کی حقیقت                                            | _12  |
| <b>6</b> 6 | ہرکام سے پہلے بسم اللہ کا فلسفہ                          | _17A |
|            | ﴿ اللَّهُ كَا شَكر ﴾                                     |      |
| ۲۹         | سورة فاتحد سے ابتداء کی وجہ                              | _۲9  |
| ۵٠         | رحمٰن اور رحیم دونوں صفتیں حضور علیہ کی تشریف آ واری کا  | _٣•  |
|            | التياز بين                                               |      |

| ۵۰       | مشرکین بھی اپنے کام کی ابتداء اللہ کے نام سے کرتے          | _٣1  |
|----------|------------------------------------------------------------|------|
|          | تق                                                         |      |
| ۵۱       | بسم الله الرحمٰن الرحيم حضور عليق كا خاص امتياز            | _٣٢  |
| ۵۱       | الحمد للدرب العالمين                                       | _٣٣  |
| or       | دنیا میں کسی بھی چیز کی تعریف در حقیقت اللہ تعالی کی تعریف | -44  |
|          | <i>-</i>                                                   |      |
| ۵۳       | سائنسدانوں کی ترقی کی تعریف در حقیقت اللہ کی تعریف         | _20  |
| <u> </u> | ج                                                          |      |
| ۵۵       | انسان کا دماغ ایک نعمت ہے                                  | _٣4  |
| ۲۵       | اللہ نے کا ئنات کی ہر چیز کو انسان کیلئے مسخر کر دیا       | _172 |
| ۵۷       | الحمد للهایک دعویٰ                                         | _٣٨  |
| ۵۸       | الحمد لله سے قرآن شروع كركے ايك خاص پيغام ديا جارہا ہے     | _1~9 |
| ۵۸       | شکر اللہ تعالیٰ کے احکام پر عمل کرنے کی تنجی               | _f^+ |
| ۵۸       | الله تعالیٰ کی محبت ہے تمام مشکلات آسان ہوجا ئیں گ         | _^1  |
| ۵۹       | محبت کی ایک عجیب مثال                                      | _64  |
| ٧٠       | احکامات پر عمل کرنے کا آسان ترین نسخہ اللہ کی محبت ہے      |      |
| ١٢       | محبت حاصل کرنے کا طریقہ شکر ہے                             | _hh  |
| 44       | انسان مشکل میں اللہ کو پکارتا ہے                           | _ra  |

|    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    |       |
|----|----------------------------------------------------------|-------|
| 42 | مفتی اعظمؓ کی ایک حکیمانه بات                            | ۲۳_   |
| 46 | حضرت مولانااصغر حسین صاحبؓ کے شکر کا ایک عجیب واقعہ      | المار |
| 46 | نعمت کا استضار پہلے اور تکلیف بعد میں                    | _^^   |
| ۵۲ | الله تعالى نے اس كائنات ميں تين عالم پيدا فرمائے ہيں     | _14   |
| ar | تکالیف کا تناسب اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے مقابلہ میں      | _0•   |
|    | ہمیشہ کم ہوتا ہے                                         |       |
| 77 | انسان کا کام بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالی کا شکر ادا کرتا رہے | _01   |
| 74 | تکبر کی جڑ کا شنے والی چیز شکر ہے                        | _01   |
| ۸۲ | شكر كامطلب                                               | _65   |
| ۸۲ | شکر کوختم کرنے کے لئے شیطان کا حربہ                      | _64   |
| 49 | مفتی اعظم کاارشاد واقعات کوسیدها پڑھنا چاہئے             | _00   |
| ۷1 | حفرت يوسف عليه السلام كاشكر                              | _6Y   |
| ۷۲ | الحمدللدممیں کیاسبق دے رہا ہے                            | -04   |
| ۷٢ | شکرادا کرنے کا طریقہ                                     | _6/\  |
| ۷۲ | مغربی تہذیب کے نتیجہ میں ہماری حالت                      | _69   |
| ۷۳ | ایک بزرگ کامعمول                                         | _7+   |
|    | ﴿اسْخاره كالمسنون طريقيه ﴾                               |       |
| ۷۸ | استخارہ کے بعدانجام کار خیر ہی کی طرف ہوتا ہے            | الار  |

| ۷۸  | استخاره میں خواب آنا ضروری نہیں                     | _4٢  |
|-----|-----------------------------------------------------|------|
| ۷٩  | استخاره کا مسنون طریقه اور اس کی دعا                | _4٣  |
| ۸٠  | استخاره کا وقت                                      | _74~ |
| ΔI  | استخاره کا نتیجه                                    | _46  |
| Δí  | یقین رکھئے کہ اللہ تعالی خیر ہی کا فیصلہ فرمائیں گے | -44  |
| ۸۲  | حضرت موی علیه السلام کی دعا اور اُس کی قبولیت       | _44  |
| ۸۳  | استخارہ کرنے والا بھی نا کام نہیں ہوتا              | _4^  |
| ۸۳  | استخاره کا ایک اور طریقه اور چند مختصر دعا نمیں     | _49  |
| ۲۸  | حضرت والدصاحبٌ كا استخارہ كے بارے ميں طرزعمل        | _4+  |
| ΥA  | استخارہ کی وجہ سے اللہ کے ساتھ تعلق مضبوط ہوجاتا ہے | _21  |
| ٨٧  | رجوع الی اللہ کے مواقع                              | _4٢  |
| ٨٧  | حضرت تقانویؓ کامعمول                                | _4"  |
|     | ﴿ تُوكُل كَي حقيقت ﴾                                |      |
| 91  | دوصحابیوں کا ایک معاہدہ                             | _24  |
| 91  | الله تعالیٰ لاج رکھتے ہیں                           | _40  |
| 91  | آ خرت کے حالات مزید معلوم نہیں ہو سکتے              | _44  |
| 914 | يهال كے حالات و كھنے كے بين، بتانے كے نہيں          | _44  |
| 90  | عالم برزخ میں توکل کی اہمیت                         | _4^  |

| -    |                                     |         |
|------|-------------------------------------|---------|
| 90   | توكل كامعنى                         | _49     |
| 94   | توكل كاصحيح مفهوم                   | _^*     |
| 92   | دوا بھی تا خیر کی اجازت طلب کرتی ہے | _^1     |
| 9.4  | تو کل اس چیز کا نام نہیں            | _^٢     |
| 9.4  | ہاری مثال                           | _^٣     |
| f**  | ایک قصہ                             | _^^     |
| 1+1  | بعض بزرگوں کا طریقہ تو کل           | _^^     |
| 1+1  | اسباب کی تین قشمیں                  | Y       |
| 1+1  | ایے اسباب ڈک کرنا حرام              | _^4     |
| 1+1" | ایسے اسباب کوترک کرنا ناجائز        | _^^     |
| ۱۰۱۰ | توکل پرایک واقعه                    | _^9     |
| 1+0  | ایے اسباب توکل کے منافی ہیں         | g+<br>) |
| 1+0  | خلاصته کلام بیر که!                 | _91     |
| 1•4  | رجوع الی الله کی عادت اپناؤ         | _9٢     |
| 1+4  | توکل ایسے اختیار کرتے ہیں           | _91"    |
|      | ﴿اللہ کے لئے جینا مرنا﴾             |         |
| 111  | اخلاص کی برکت                       | _9~     |
| 111  | اخلاص کی اہمیت پر ایک واقعہ         | _96     |

| 111" | زندگی کا ہرکا م اللہ کے لئے ہو           | _97   |
|------|------------------------------------------|-------|
| IIα  | نفس کا حق                                | _92   |
| 110  | یہ جان اللہ کی امانت ہے                  | _9/\  |
| ll4  | بم الله براضن كى وجه                     | _99   |
| 114  | موت اللہ کے لئے کیسے ہو؟                 | _1++  |
| IIA  | مومن کا کسی حال میں گھاٹانہیں            | _1+1  |
| 119  | سنت پر عمل کرنے والا قریب ہے             | _1+٢  |
| 14-  | ايك عجيب واقعه                           | _1+1" |
| Iri  | محبت کا اصل نقاضہ یہ ہے                  | _1+1~ |
| IFI  | الله تعالیٰ تھی اس طرح بھی نواز دیتے ہیں | _1+0  |
| ITT  | نیکی کی حسرت پر لوہار کا درجہ بڑھ گیا    | _I+Y  |
| 144  | ایک بزرگ اور ایک عورت کی خواہش           | _1•∠  |
| Irr  | روزانه كامعمول                           | _1•A  |
|      | ﴿ توبه اور اس کی شرائط ﴾                 |       |
| 114  | طلب صادق کی برکت                         | _1+9  |
| 11"1 | اصلاح کا پہلا قدم توبہ ہے                | _11+  |
| 11"1 | توبہ اللہ تعالی کو پہند ہے               | _111  |
| 184  | شیطان کو پیدا کرنے کا مقصد               | _111  |

| 122  | ز ہر اور تریاق کا ایک عجیب واقعہ                   | _1112       |
|------|----------------------------------------------------|-------------|
| 127  | توبہ گناہ کا تریاق ہے                              | <u>ماال</u> |
| ira  | توبہ کرنے والا الیا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہیں | _110        |
| 154  | ولی الله بنیا کوئی مشکل کام نہیں                   | _117        |
| 184  | اخلاص کی تا ثیر                                    | _114        |
| 1172 | نبي اكرم عليقة كامعمول                             | _11A        |
| IFA  | تو به کی تبهلی شرط                                 | _119        |
| 11-9 | تو به کی دوسری شرط                                 | _11*        |
| 11~9 | توبه کی تیسری شرط                                  | _111        |
| 100  | پختہ ارادے کے بارے میں شبہ کا حکم                  | _177        |
| 16.4 | توبہ کرنے کا طریقہ                                 | ۱۲۳         |
| IM   | توبه کی دوقتمیں                                    | _147        |
|      | ﴿اسلام اورعقل ﴾                                    |             |
| ١٣٧  | اسلامائزیشن پر طعنه زنی                            | _110        |
| IM   | ا پی زندگی کواسلامائز کیوں کریں؟                   | _174        |
| 1149 | ہمارے پاس عقل اور تجربه موجود ہے                   | _112        |
| 164  | کیا عقل انسانیت کی راہنمائی کیلئے کافی ہے؟         | _11/A       |
| 169  | حصول علم کے تین ذرائع                              | _1179       |

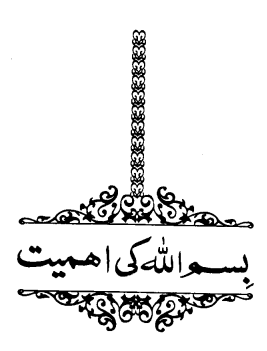
| 10+  | پېلا ذريعه حواس خمسه                             | _1174  |
|------|--------------------------------------------------|--------|
| 10+  | دوسرا ذريعه <sup>د، عقل</sup> ''                 | _1111  |
| 101  | عقل کا دائرہ محدود ہے                            | _144   |
| iar  | تيسرا ذريعه'' وحي''                              | _188   |
| 101  | اسلام اور سيكولر نظام حيات ميس بنياد فرق         | -اسم   |
| 100  | عقل کا فریب                                      | _110   |
| 100  | عقل کی بنیاد پر بہن سے نکاح کا جواز              | ۲۳۱    |
| 100  | خالص عقل کی بنیاد پر جواب نہیں دیا جاسکتا        | _112   |
| 100  | عقل کو وحی الٰہی ہے آ زاد کرنے کا نتیجہ          | _117/  |
| 164  | عقلی اعتبار ہے کوئی خرابی نہیں                   | _1179  |
| 10.1 | عقل کی خرابی کی واضح مثال                        | _11%   |
| 104  | عقل کی مثال ابن خلدون کی نظر میں                 | _161   |
| 12/  | عقل کے استعال میں اسلام ادر سیکولر ازم کا اختلاف | ۱۳۲    |
| 109  | آ زادی فکر کا ایک مشهور اداره                    | سامار_ |
| 109  | نا تمام اور غیر سجیدہ سروے                       | _144   |
| 141  | آ زادی فکر پر کوئی قید یا پابندی ہونی چاہئے      | _116   |
| 144  | آ زادی فکر کی حدود کیا ہوں؟                      | ۲۳۲    |
| 1411 | وحی الہی ہی معیار بن سکتا ہے                     | _۱۳۷   |

|      |                                                 | ,     |
|------|-------------------------------------------------|-------|
| 141" | ندہب ہی معیار بن سکتا ہے                        | _164  |
| 141  | برطانیہ میں پارلینٹ کا بل کیوں پاس ہوا          | _1149 |
| 170  | وحی کی ضرورت                                    | _10+  |
| ۱۲۵  | ایک سوال اور اس کا جواب                         | -101  |
| IYY  | چودہ سوسال پرانے اصولوں کو آج کیسے منطبق کریں   | _101  |
| IYZ  | عقل کو اس کے دائرہ سے باہر استعال کرنے کا نقصان | _10"  |
| 142  | حلال وحرام کا تعین وحی البی ہے ہی ہوسکتا ہے     | ۲۱۵۳  |
| AFI  | آج کل کے اجتہاد کا واقعہ                        | _100  |
| AFI  | آج کا مفکر اور مجتهد                            | 107   |
|      | ﴿ ختم بخاری شریف ﴾                              |       |
| 124  | ایک حادثہ                                       | _104  |
| 1214 | مدیث کی روایت کی حفاظت                          | _101  |
| 124  | حديث متلسل بالاوليه                             | -169  |
| 124  | صحح بخاری کا ایک عجیب طرز                       | -17+  |
| 144  | آغاز اور اختنام کلمه ء توحید پر                 | _141  |
| 122  | مدیث کے بغیر قرآن کا سمجھنا نامکن ہے            | _171  |
| 141  | پغیبر کو جھیجنے کی ایک ظاہری حکمت               | ۳۲۱   |
| 1∠9  | قرآن کے ساتھ حضور علیہ کے معبوث ہونے کی وجہ     | ۱۲۳   |

| 1/4  | مقصد بعثت رسول علي                  | ۱۲۵   |
|------|-------------------------------------|-------|
| 1/4  | اعمال کا وزن کیا جائے گا؟           | ۲۲۱   |
| IAI  | ا کال کے اندروزن پیدا کرنے کا طریقہ | _174  |
| IAT  | بدعت ایک آ سان مثال                 | ۸۲۱   |
| IAT  | ہریہ دیتے وقت بھی اچھی نیت کرلیں    | _179  |
| 1/10 | اخلاص عظیم دولت ہے                  | _1∠+  |
| ۱۸۳  | لوگوں کی عام حالت                   | 141   |
| 110  | بخاری کی آخری حدیث                  | _127  |
| IAZ  | ایک کلمه ءحمد کی تا ثیر             | _144  |
| 114  | اس کلمہ نے خثیت باری پیدا ہوجاتی ہے | ۱۲۳   |
|      | ﴿ بدعت ایک گمراہی ﴾                 |       |
| 197  | بدعت بدرّین گراهی                   | _120  |
| 191" | برترین گناہ بدعت کا گناہ ہے         | _127  |
| 1917 | بدعی در پرده دین کا موجد ہے         | _144  |
| 191~ | خود ساخته عمل مقبول نہیں            | _14/\ |
| 197  | اتباع اور ابتداع                    | _[49  |
| 197  | مسنون عمل ہی بہتر ہے                | _IA+  |
| 19/  | ایک بزرگ کا عبرت آ موز واقعه        | _1/\  |

|             | <del></del>                                          | _ <del></del> |
|-------------|------------------------------------------------------|---------------|
| 199         | اصل - نیت آئکھیں کھول کر بی نماز پڑھنا ہے            | _1/1          |
| <b>***</b>  | نماز اتباع سنت میں بڑھی جائی                         | ا ۱۸۳         |
| 1 • [       | بدعت كالصحيح مفهوم                                   | _۱۸۴_         |
| 1+1         | جس کے گمر میں صدمہ ،وان کے لئے کھانے کا حکم          | _1/\0         |
| r•r         | بدعت اصل میں کسی چبز کو دین کا حصہ بنانے کا نام ہے   | -144          |
| r• r        | حضرت عبداللہ بن عراکا بدعت سے احتراز                 | _1/\          |
| r+t         | <ننرت صدیق کی بدعت ہے احتیاط                         | _1/\ \        |
| <b>*</b> *f | بدر ین چ <u>زی</u> ں محرثات ہیں                      | _1/\9         |
| r•0         | سرکاردوعالم علیاتی سے بڑھ کر کوئی خیرخواہ نہیں       | _19+          |
| r+0         | دنیا کے معاملہ میں بھی آپ علیقہ بہترین خیر، خواہ ہیں | _191          |
| r+4         | دل نے نکلی ہوئی بات اثر رکھتی ہے                     | _191          |
| <b>**</b> Y | بدعت کی حقیقت                                        | _1911         |
| r•∠         | بعض امور میں کوئی خاص طریقه مقرر نہیں                | _191^         |
| <b>r</b> •A | ايك واضح مثال                                        | _190          |
| <b>r</b> •A | كتاب لكه كرايصال ثواب كرنا                           | _197          |
| 11+         | ایسال تواب کے لئے کوئی دن خاص نہیں                   | _19∠          |
| ri+         | اسم پاک علیقہ من کر انگوشھ چومنا                     | _19/\         |
| rlı         | یارسول اللہ کہنا کب بدعت ہے؟                         | _199          |
| rı.         | اسم پاک علیقی من کر انگوشھ چومنا                     | _19/\         |

| rir | عید کے دان گلے ملنا                                | _1•• |
|-----|----------------------------------------------------|------|
| rır | کیا تبلیغی زماب پڑھنا بدعت ہے؟                     | _1+1 |
| rim | ایک آسان مثال                                      | _1+٢ |
| 710 | ہر بدعت بری ہے                                     | _1•٣ |
| rio | بنيئے ۔ . سيانا باؤلا                              | _1•٣ |
|     | ام ت مسلم کی معیشت اور اسلامی خطوط پراس کا اتحاد ﴾ |      |
| 719 | محترم چیئر بین اور معزز مهمانان گرامی              | _1+0 |
| 771 | (۱) خود ساخته انحصار                               | _I•Y |
| 774 | (۲) اپنے معاشی نظام کی تغمیر نو                    | ے۔ار |



### . ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ میں ﴾

موضوع بم الله کا اجمیت بیان جنس مولا نامنتی جرتنی حثانی صاحب مظر منبط و ترتیب جرناهم اشرف (فاضل جامعدد ارالعلوم کراچی) مقام جرناگذید، لا بود باجتمام کرناهم اشرف باجتمام بیت العلوم ۲۰۰۰ کا کمدرد د ، چوک پرانی انار قلی ، لا بود فون ۲۵۲۲۸۲ ک

#### بسم الله الرحمٰن الرحيم

# ﴿ بسم الله كي اہميت﴾

#### بعدازخطبه:

الحمد لله نحمده و نستعينه و نستغفره و نومن به ونتوكل عليه، و نعوذ بالله من شرور انفسنا و من سيئات اعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلله فلا هادى له واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له و اشهد ان سيدنا و سندنا و نبينا و مولانا محمداً عبده و رسوله صلى الله تعالىٰ عليه و على آله واصحابه و بارك وسلم تسليما كثيراً كثيراً المابعد فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم 0

الحمد لله رب العلمين ٥ الرحمٰن الرحيم ٥ مالك يوم الدين ٥ اياك نعبدو اياك نستعين ٥ اهلدنا الصراط المستقيم O صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين O صدق الله العظيم .........

#### شكران نعمت

میں سب سے پہلے آپ تمام حضرات کو اور خود اپنے آپ کو اس بات کی مبارک باد دیتا ہوں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے ہمیں اپنی زندگی میں ایک اور رمضان سے سرفراز فرمایا۔ نہ جانے ہم میں سے کتنے بھائی اور دوست السے ہیں جو گذشتہ سال رمضان اور اس سے متعلق کاموں میں ہمارے ساتھ شریک تنے لیکن اس سال وہ رمضان کی نعتوں سے بہرہ ورنہیں ہو سکے، سب سے پہلے اللہ جل جلالہ کا شکر ادا کرنے کی ضرورت ہے کہ اس نے یہ رمضان اپنی رحمت اور فضل و کرم سے ہمیں عطافر مایا۔ اللہ جل جلالہ کی رحمت سے امید ہے کہ لاکھوں کوتا ہوں کے باوجود اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے رمضان میں کیے ہوئے اعمال کو کوتا ہوں کے باوجود اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے رمضان میں کیے ہوئے اعمال کو این بارگاہ میں قبول فرما کیس گے۔

### عبادت کی توفیق پر الله کا شکر ادا کرنا چاہئے

بعض اوقات ہمیں جس عبادت کی بھی توفق ہو جاتی ہے اس کے بارے میں ہم ناقدری میں بتلا ہو جاتے ہیں، لینی جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ یہ عبادت اس طرح انجام نہیں پائی جس طرح انجام پائی جانا چاہئے تھی، اس کا حق ہم سے اوا نہیں ہو سکا، اس کے آ داب ہم بجانہیں لا سکے تو اس عبادت کی ناقدری ہمارے نہیں ہو سکا، اس کے آ داب ہم بجانہیں لا سکے تو اس عبادت کی ناقدری ہمارے

داول میں پیدا ہو جاتی ہے اور اس ناقدری کی وجہ ہے ہم اس عبادت کی توفیق طخے پر اللہ تعالی کا شکر اوا کرنے سے قاصر رہتے ہیں۔ طالانکہ حقیقت یہ ہے کہ یہ جو توفیق محض اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے، یہ بھی ان کا کرم ہے اور بہت ہوا انعام ہے، البذا اس کی ناقدری کی بھی حالت میں کمی بھی مومن کونہیں کرنی چاہئے۔ نمازوں کے بارے میں یہ جملہ بکڑت ہماری زبانوں پر آتا رہتا ہے کہ جی ہماری نماز کیا ہم تو نکریں مارتے ہیں، لیکن یاد رکھتے یہ کلم شکر اور قدر کا کلم نہیں ہے اس سے احراز کرنا چاہئے۔ پہلے اس بات پر اللہ تعالیٰ کا شکر اوا کرو کہ اس نے اپنی بارگاہ میں ہو اس فعت سے میں ہو وی توفیق عطا فرمائی، ورنہ کتنے ہی ایے افراد ہیں جو اس فعت سے میں ہو میں ہو۔ ہیں۔

ہم نے رمضان میں روزے رکھے، تراوی پڑھی اور قرآن پاک پڑھے
کی توفیق ہوئی بے شک ہماری طرف سے وہ کوتاہیوں میں بحری ہوئی تھی، لیکن پہلے
اللہ جارک و تعالی کی طرف سے دی گئی توفیق کا شکر تو اوا کر لو کہ کتے ہیں جن کو یہ
توفیق نصیب بی نہیں ہوئی کہ ان کے گھروں میں پتہ بی نہیں چان کہ رمضان کب
آیا تھا اور کب چلا گیا، ہمیں اللہ تعالی نے ان میں سے نہیں بنایا اس پر اللہ تعالی کا
شکر اوا کرو۔

#### عبادت میں کوتا بی پر استغفار

جہاں تک عبادتوں میں اپنی طرف سے کرنائی کا تعلق ہوتو یاد رکھو کہ کوئی بھی عبادت اللہ تبارک و تعالی کی خاتمیت کا اور اس کی ربوبیت کا حق ادا نہیں کر سکتی، لہذا ہماری طرف سے عبادات میں جو کوناہیاں اورجو غلطیاں ہوئی ہیں ان پر استغفار کریں۔

### نبي كريم علي كالمعمول

صحیح حدیث میں ہے کہ رسول کریم سرور دو عالم النظیۃ کا یہ معمول تھا کہ جب بھی نماز سے فارغ ہوتے تو نماز سے فارغ ہونے کے فوراً بعد تین مرتبہ فرماتے تھے۔ استغفر اللہ۔ استغفر اللہ۔

#### نماز کے بعد استغفار کی وجہ

سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ استغفار کے معنی ہیں گناہوں سے معافی مانگنا،
آدمی نے جب کوئی گناہ کیا ہوتو استغفار کرے، جب کوئی غلطی کی ہوتو معافی
مانگے، جب کوئی گناہ بی نہیں کیا تو نماز کے بعد استغفار کا کیا مطلب؟ اللہ جل شانہ
کے حضور نماز پڑھی تو نماز کے بعد استغفار کیوں؟ وجہ در حقیقت یہ ہے کہ اشارہ اس
بات کی طرف کرنا مقصود ہے کہ نماز تو بے شک ہم نے پڑھ لی لیکن جیسا پڑھنے کا
جن تھا وہ ہم سے ادا نہیں ہو سکا، لہذا ہماری نماز میں جو کوتا ہیاں ہیں اس پر ہم
استغفار کر رہے ہیں۔

قرآن کریم اللہ تعالی کے نیک بندوں کی تعریف کرتے ہوئے فرماتا

ہ۔

﴿كَانُـوُا قَلِيُلًا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهُجَعُون وَ بِالْا سُحَارِهُمُ يَسْتَغِفُرُونَ﴾

" یہ وہ لوگ ہیں جو رات میں بہت کم سوتے ہیں العنی رات کے وقت اللہ تعالی کے دربار میں کھڑے ہوئے ہیں، عبادت کر رہے ہیں اوراللہ تعالیٰ کے حضور نمازیں پڑھ

رہے ہیں اور تحری کے وقت وہ اللہ کے حضور استغفار کرتے ہیں''۔

حضرت عائشہ صدیقہ ف خصور نبی کریم علیہ سے پوچھا کہ یہ عجیب بات ہے کہ ساری رات تو کھڑے ہوکر اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے رہے تو صبح کو استغفار کس بات کا کرتے ہیں، اپنے گناہوں کا یا کسی اور بات کا، تو حضور نبی کریم علیہ نے ارشاد فرمایا کہ اے عائشہ وہ استغفار اپنی رات کو کی گئی عبادت پر کرتے ہیں کہ رات کو کی گئی عبادت ہیں اے اللہ آپ کی ربوبیت کا حق ہم سے ادانہیں ہو سکا اس واسطے ہم اس پراستغفار کرتے ہیں۔

# نبی کرم آلیک کی عبادت کا حال

خودنی کریم سرور دو عالم علی ساری ساری رات کھڑے رہتے ہیں پاؤں پر ورم آ رہاہے۔ گر پھر فرما رہے ہیں ماعبدناك حق عبادتك" اے اللہ ہم آپ كی عبادت كا حق ادانہیں كر سكے"۔ماعرفناك حق معرفتك -"اے اللہ ہم آپ كی معرفت كا حق ادانہیں كر سكے" تو جب نی كريم علی عبادت كا حق ادانہیں كر سكے تو جم اور آپ كس طرح اداكر لیں گے۔

چونکہ انسان اللہ تعالیٰ کی عبادت کا حق ادانہیں کرسکتا تو اس کی صورت ہے بتائی کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کے بعد استغفار کر لیا کرو ان کی رحمت الی ہے کہ وہ عبادات میں کوتا ہوں اور غلطیوں کو معاف کرنے کے بعد ان کی تلافی فرمائیں گے اور وہی چیز عطا فرمائیں گے جس کا انہوں نے وعدہ فرمایا ہے۔

#### الله تعالى كالخرفرمانا

حدیث میں آتا کہ جب ملمان رمضان کا مہینہ گزارنے کے بعد عیدگاہ میں جمع ہوتے ہیں تو الله تبارک و تعالی اس مجمع کو دیکھ کر فرشتوں کے سامنے فخریہ انداز فرماتے ہیں، کوئکہ بھی وہ فرشتے ہیں جنہوں نے اللہ تعالی سے کہا تھا کہ جو كلوق آب بيدا كررب مي بيرزمن من فساد بهيلائ كير توجب بيلوك عيدگاه من جمع ہوتے ہیں تو اس وقت اللہ تعالی فرشتوں سے فرماتے ہیں کہ اے میرے فرشتو! يه بتلاؤ كه جوحردور ابنا كام بوراكر دے اس كا صلاكيا بونا جائے؟ وه عرض كرتے ين بار الى اس كا صله يه بونا جائے كه اس كو اس كى اجرت بورى اداكر دنی جائے، باری تعالی فرماتے ہیں کہ دیکھو یہ میرے بندے ہیں، میں نے ان کے ذمہ ایک کام لگایا تھا، ماہ رمضان میں انہوں نے اُسے بورا کر دیا اور آج جو مرے یاں جمع ہوئے ہیں وہ جھے سے رعا کرنے کے لئے جمع ہوئے ہیں، پر باری تعالی این عزت اور جلال کی قتم کھا کر فرماتے ہیں کہ میری عزت کی قتم، میرے جلال کی قتم، میرے کرم کی قتم، میرے علو کی قتم کہ آج میں ان سب کی مغفرت کر دوں گا ،اور نہ صرف مغفرت کر دوں گا بلکہ ان کی برائیوں کو حسات میں بل دول گا کہ آج ہے اپنا کام پورا کرنے کے بعد جمع ہوئے ہیں اور دعا و استغفار كررے بي، ال ليے ان سے جو كوتابياں ہوئيں ميں وہ معاف كر كے حنات میں بدل دوں گا۔

## حضرت ڈاکٹر عبدائی عارفی صاحب کا خوش ہونا

ہار معمول تھا کہ ہم لوگ نماز عید کے بعد سب سے پہلے اپنے شخ

حفزت ڈاکٹر عبدالحی عارفی صاحبؓ کی خدمت میں حاضر ہوا کرتے تھے۔ جب ہم حاضر ہوت تو وہ بڑے شادال اور فرحال نظر آتے اور فرمایا کرتے تھے کہ ہم لوگ بڑے خوش قسمت لوگ ہیں کہ آج اللہ تعالیٰ نے ہمارے سارے گناہ معاف فرما دیئے اور ہماری برائیوں کو حسنات میں تبدیل کر دیا ،اس لئے اللہ تعالیٰ کا شکر اوا کرو کہ عبادت اللہ کے وربار میں قبول ہوئی، اور اپنی کوتا ہیوں پر اللہ تعالیٰ سے استغفار کرو۔

کیونکہ حدیث میں آتا ہے۔ من صام رمضان ایسمانا واحتساباً غفر له ماتقدم من زنبه "جو خض رمضان کے روزے رکھ لے ایمان کے ساتھ اور ثواب حاصل کرنے کی نیت کے ساتھ تو اس کے سارے پچھلے گناہ معاف ہو جائیں گے" تو کیا گناہوں کے معاف ہونے میں کچھ شک ہے؟

#### حضرت صديق اكبرٌ كالمقوله

ایک مقولہ حضرت سیدنا صدیق اکبڑکا بڑے کام کا اور بڑے یاد رکھنے کا ہے۔ حضرت صدیق اکبڑفرماتے ہیں کہ جب کوئی شخص کام انجام دینے کے بعد دو کلے کہ لے کہ لے تو شیطان کہتا ہے اس شخص نے میری کمر توڑ دی، وہ دو کلے یہ ہیں۔
(۱) الحمد الله (۲) استغفر ائلہ۔

نماز پڑھی تو نماز کے بعد کہہ لیا الحمد اللہ۔ استغفر اللہ تو شیطان کہتا ہے کہ اس شخص نے میری کمر توڑ دی۔

#### عبادت کے بارے میں شیطان کا حربہ

شیطان کا حربہ عبادت کے بارے میں دو ہی قتم کا ہوتا ہے۔ ایک حربہ

اس کا یہ ہوتا ہے کہ وہ عبادت کے بارے میں بندے کو کبر و ناز میں مبتلا کر دیتا ہے کہ میں بڑا عبادت گرار ہوگیا، میں نے اللہ کی بڑی عبادت کی، بندے کے دل میں عبادت پر ناز اور گھنڈ پیدا کرتا ہے، تو الحمد اللہ کا لفظ شیطان کی کمر توڑ دیتا ہے کہ یہ جو میں نے کیا در حقیقت تو فیق کسی اور کی ہے یہ سب پچھائ کی عطاء ہے۔ دوسرا حربہ شیطان کا یہ ہوتا ہے کہ شیطان اس بات پر لگا دیتا ہے کہ تیری عبادت کیا، تیری نماز کیا، تیرا سجدہ کیا، اور اس سجدہ کی ناقدری کر کے دل میں مایوی پیدا کر دیتا ہے کہ ساری عمر ہوگئ نماز پڑھتے پڑھتے لیکن نماز پڑھنے کا جوحق تھا وہ ہم سے ادا نہیں ہو سکا، جب وہ حق ادا نہیں ہوتا تو نماز پڑھنے کا کیا فائدہ؟ یہ مایوی شیطان دل میں پیدا کر دیتا ہے۔ اس کا علاج حضرت ابو بکر صدیق شے نے استغفار کرو۔ شیطان دل میں پیدا کر دیتا ہے۔ اس کا علاج حضرت ابو بکر صدیق شے نے استغفار کرو۔

#### عبادت کے بارے میں دل میں شبہ اور اس کا جواب

ایک مرتبہ میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدائی عارفی صاحب ؓ کی خدمت میں ایک صاحب حاضر ہوئے، انہوں نے آکر عرض کیا کہ حضرت یہ نماز میں جو ہم پڑھتے ہیں ، دل میں بار بار یہ خیال آتا ہے کہ پچھ حاصل نہیں ہوا، اور ایسی نماز کیا ہوئی کہ دل کہیں دماغ کہیں اور خیالات کہیں، اور نماز میں شہوائی اور نفسائی نہ جانے کیسے خیالات آتے رہتے ہیں، اور ہم ایسی حالت میں جاکر نماز میں کھڑے ہو جاتے ہیں اور حجدے کرتے ہیں، تو یہ نماز کیا ہوئی یہ تو نکریں ہوئیں، اس پر حضرت ڈاکٹر عبدائی عارفی صاحب نے اس شخص کا علاج کرنے کے لئے فرمایا کہ بھائی تہارا سجدہ تو واقعی بڑا گندہ ہے کہ اس میں نفسانی اور شہوانی خیالات کھرے ہو کے بیں، یہ حجدہ تو واقعی اللہ تعالی کے سامنے پیش کرنے کے قابل نہیں کھرے ہوئے ہیں، یہ حدے کو قابل نہیں

ہے، تو تم الیا کرو کہ بی بجدہ تم مجھے کرو کیونکہ الیا نفسانی اور شہوانی خیالات والا بجدہ اللہ تعالیٰ کے لائل نہیں تو بہ بحیرہ ترب بی بحدہ اللہ تعالیٰ کے لائل نہیں تو بہ بحدہ ترب کرو، تو اس محف نے کہا کہ نعوذ باللہ آپ کو بجدہ کیے کروں بجدہ تو صرف اللہ کو کیا جاتا ہے، تواس پر حضرت نے فرمایا کہ جب تم کہہ رہے ہو کہ بی بجدہ کی اور کو کرنا جائز نہیں ہے تو معلوم ہوا کہ بی بحدہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے لیے ہے، یہ بیشانی کہیں اور جمک نہیں عتی بی بیشانی صرف بیشانی کہیں اور جمک نہیں عتی بی بیشانی صرف ایک بی بارگاہ کے لیے ہے، تو جب انہوں نے بیشانی نیکنے کی توفیق دے دی تو بھر اس کی ناقدری کر کے اس کو عکر کیوں کہتے ہو، انہوں نے تہمیں توفیق دی اس پر استعفار کرو اور دماغ میں جو النے سیدھے خیالات آتے ہیں ان پر استعفار کرو۔ کیونکہ بی بحدہ کہیں اور ہونہیں سکتا لہذا اس کو گندہ سجدہ کہنا ناپاک سجدہ کہنا

قبول ہو کہ نہ ہو پھر بھی ایک نعمت ہے وہ سجدہ جس کو تیرے آستاں سے نسبت ہے

#### دو کام شکر اور استغفار

اب یہ بجدہ بارگاہ میں پیش کرنے والا سجدہ ہے، اس لیے اس کی ناقدری مت کرو، ہاں جو کوتا ہیاں ہوئی ہیں ان پر استغفار اور شکر کرو۔ جب بھی کسی عبادت کی اللہ تعالی توفیق دے دیں اور یہ دو کام ہم اور آپ کر لیں تو انشاء اللہ تعالی کی ذات سے پوری امید رکھنی جاہئے کہ وہ اپنی رحمت سے اس کو قبول فرما کیں گے۔ کیونکہ اللہ تعالی ہماری سب کمزوریوں اور کوتا ہیوں سے اور ہماری نفسیات سے واقف ہیں، انہوں نے ہمیں طریقہ بتلا دیا کہ جب بھی کوئی نیک عمل کرنے کی

توفیق ہوجائے تو ہمارے سامنے حاضر ہو کرشکر کرد اور استغفار کرد اس لیے اللہ کی رحمت پر امید کرتے ہوئے یہ دو کام ہم میں سے ہر شخص کو کرنے چاہیں، ایک شکر دوسرا استغفار۔

#### بنياد.....سورة فاتحه

اس مجلس کا اعلان چونکہ درس قرآن کا ہوتا آ رہا ہے اس لیے آئدہ ہم اس کا آغاز سورۃ فاتحہ کریں گے اور ہم یہاں پر سورۃ فاتحہ کو بنیاد بنائیں گے، کیونکہ بیسورۃ فاتحہ پورے قرآن مجید کاخلاصہ ہے اس کے ذیل میں انشاء اللہ تعالیٰ ہمارے تمام مسائل آجائیں گے۔سورۃ فاتحہ وہ سورۃ ہے کہ جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ بیسورۃ پورے قرآن مجید کا خلاصہ،عطر اور نچوڑ ہے۔

#### سورة فاتحه ايك نعمت

حدیث میں فرمایا گیا کہ یہ سورۃ فاتحہ وہ نعمت ہے جوحضور نبی کریم علیہ کے سے پہلے کسی بھی امت کو عطانہیں کی گئی، اور یہ کل سات آئیتیں ہیں، لیکن اس کے اندر پورے قرآن مجید کا خلاصہ آگیاہے، اس لئے اللہ تبارک و تعالی نے ہر نماز کی ہر رکعت میں اس سورۃ فاتحہ کو لازمی قرار دیا۔ یہی وجہ ہے کہ سورۃ فاتحہ کا پڑھنا ہر رکعت میں ضروری ہے اس کے بغیر نماز نہیں ہوتی۔ حدیث میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

﴿ لا صلواۃ لمن لم يقرا بفاتحه الكتاب﴾ ''جو فاتحہ نہ پڑھے اس كى نماز ہى نہيں ہے'' تو الى چيز جس كو ايك طرف سارے قرآن مجيد كا خلاصہ عطر اور نچوڑ قرار ديا گيا، اس کے بغیر نماز ہی نہیں ہوتی، کچھ تو راز ہوگا کہ اس کو لازمی قرار دیا گیا، ہم سورة فاتحہ کو پڑھتے ہیں لیکن بے دھیانی کے عالم میں فکر کیے بغیر، سوچ سمجھے بغیر پڑھتے ہیں کہ ہم کیا پڑھ رہے ہیں، کیا زبان سے نکال رہے ہیں۔ سورة فاتحہ کے پیچھے جو مضامین اور ہدایت ہیں، جو معارف وانوارات ہیں، ان کی تھوڑی می جھلک ہمارے ذہن میں آجائے اور پھر ہم سورة فاتحہ پڑھیں تو اس کا لطف ہی کچھ اور ہوگا، اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے وہ سمجھ عطا فرما دیں۔ آمین

# بسم الله الرجم الرحيم كوسجهن كي ضرورت

غور کریں توسب سے پہلے سورۃ فاتحہ اور ہر سورۃ کا آغاز ہم اللہ الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰ کو سیجھنے کی ضرورت الرحمٰ سے سے ہورہاہے، لبندا سب سے پہلے ہم اللہ الرحمٰن الرحم کو سیجھنے کی ضرورت ہوتی تو ہے۔ یہ آیت الی ہے کہ حدیث میں آتا ہے کہ جب بھی کوئی سورۃ نازل ہوتی تو دوسورتوں کے درمیان فصل پیدا کرنے کے لیے حضرت جرائیل امین اس آیت کو بھی لے کر آیا کرتے تھے۔

# بسم الله الرحلن الرحيم كمعنى

بہم اللہ الرحمٰن الرحیم کا مطلب یہ ہے کہ'' اللہ کے نام سے جو بہت مہر بان اور نہایت رحم والا ہے میں شروع کرتا ہوں۔ قرآن مجید کو بھی اللہ تعالیٰ نے بم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کیا، ہر سورۃ کو بسم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کیا، اس کے ساتھ ہی حضور نبی کریم سے شروع ہونا یا کہ صرف قرآن ہی نہیں بلکہ دنیا کا ہر(جائز) کام بسم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع ہونا چاہئے فرمایا:

﴿ كُلُّ امر ذي بال لم يبدا بسم الله فهوا قطع،

# "کہ ہروہ کام جو ذراسی بھی اہمیت رکھتا ہو اگر وہ بسم اللہ سے نہ شروع کیا جائے وہ ادھورا ہے"۔

# ہر کام بھم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کرو

حضورنی کریم علیہ کا ارشاد ہے کہ جو کام بھم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع نہ کیاجائے وہ نامکمل اور ادھورا ہے، اس میں برکت نہیں ہوتی، آپ نے فرمایا کہ ہر کام کرنے سے پہلے بھم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھا کرو، سوار ہوتو بھم اللہ، صبح کو بیدار ہوتو بھم اللہ، گھر سے نکلوتو بھم اللہ، ہر کام بھم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع ہونا چاہئے، دیتعلیم دی ہمیں نبی کریم سرور دو عالم علیہ الصلاۃ والسلام نے۔

# ہر کام سے پہلے بہم اللہ پڑھنے کی وجہ

ہرکام سے پہلے بہم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھنے کی تعلیم کیوں دی گئی؟ کیا یہ کوئی منتر یا وظیفہ ہے جو اس کے پڑھنے کی تعلیم دی جا رہی ہے؟ اگر غور کریں تو اس کے پیچے ایک بہت بڑی حکمت ہے، اور وہ حکمت یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کو عبادت کے لیے پیدا کیا ہے، لیکن ساتھ ساتھ اس کو جائز دنیاوی مشاغل میں لگنے کی اجازت بھی دے دی تو جب انسان دنیا کے مشاغل میں لگت ہے تو وہ مشاغل اس کو اپنی طرف کھینچتے ہیں، اس میں انہاک پیدا کرتے ہیں، اور بیان کی کچھ طبیعت اور جبلت ہے کیونکہ دنیا اس کو اپنی آتھوں سے نظر آتی ہے لہذا اسکی اہمیت کچھ دل میں زیادہ پناہ گزیں ہو جاتی ہے۔ آخرت چونکہ آتکھوں سے نظر نہیں آتی اس لیے اس کی اہمیت پس پشت چلی جاتی ہے۔ اب انسان دنیا کے کام میں لگا ہوا ہے، روزی کما رہا ہے، ملازمت اور زراعت کر رہا ہے، تجارت اور

صنعت کررہا ہے، اس میں لگا ہواہے، اس میں لگنے کے نتیجہ میں دن رات ای کے خیالات اور تصورات اس کے ذہن میں آتے رہتے ہیں اور اس میں انہاک پیدا کرتے ہیں، اور ووراللہ تعالیٰ سے اور آخرت سے ان چیزوں کی وجہ سے غافل ہوتا رہتا ہے اور یے غلل ہوتا ہے اور یے غلات ہی در حقیقت تمام برائیوں کی جڑ ہے۔

#### غفلت کو دور کرنے کا راستہ

اس لیے اس خفلت کو دور کرنے کا راستہ یہ ہے کہ اس دنیا میں رہتے ہوئے اللہ جل شانہ کے ساتھ ایبا رشتہ اور تعلق قائم ہو جائے کہ خواہ وہ کسی بھی کام میں لگا ہوا ہو، لیکن اس کا دل اللہ تعالیٰ کے ساتھ جڑا ہو ا ہو، اور اس کو صوفیائے کرام تعلق مع اللہ کہتے ہیں۔

تو غفلت کا علاج، تعلق مع الله ہے کہ آدمی تعالی کے ساتھ اپنا رشتہ توی کرے تاکہ اس کو یوں کہہ سکے۔

> کو میں رہا رہین ستم ہائے روزگار لیکن تیرے خیال سے غافل نہیں رہا

# الله تعالى سے كيساتعلق قائم كرنا جائے؟

اللہ تعالیٰ کے ساتھ اگر مضبوط رشتہ اور تعلق قائم ہو جائے کہ دست بکار و دل بیار کا مصداق بن جائے۔کہ ہاتھ تو دنیا کے کام میں گئے ہوئے ہیں لیکن دل اللہ تعالیٰ کے ساتھ جڑا ہوا ہے، یہ صورت حال جب پیدا ہو جائے تو غفلت انسان کا کچھ نہیں بگاڑ سکتا ہے اور نہ نفس اس کا کچھ اللہ سکتا ہے اور نہ نفس اس کا کچھ اللہ علی سکتا ہے۔شرط یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے ساتھ تعلق مضبوط ہو جائے اور باللہ تبارک و تعالیٰ کے ساتھ تعلق مضبوط ہو جائے اور

رشتہ درست ہو جائے۔ یہ تعلق کس طرح پیدا ہو اور کس طرح انسان کا تعلق اللہ تعالیٰ کے تعلق اللہ تعالیٰ کے ساتھ مضبوط ہو کہ دنیا میں رہتے ہوئے بھی وہ اپنا رابطہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ خوش گوار رکھے۔

# ہر وقت الله تعالیٰ کی طرف خیال رہنا جا ہے

ان لوگول کو کچھ اندازہ ہوگا جن کو کسی شخص سے یا کسی ذات سے محبت ہوتی ہے تو ہر وقت ان کے دل و دماغ پر ای شخص کا خیال رہتا ہے۔ ایک مرتبہ میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی شفیع صاحب ؓ نے اپنے شخ حضرت حکیم الا مت مولانا اشرف علی تھانو گ کو خط میں لکھا کہ کچھ عرصہ سے میں محسوں کر رہا ہوں کہ میں جہال بھی ہوتا ہوں، جس جگہ بھی ہوتا ہوں، جس حال میں ہوتا ہوں تو ایبا لگتا ہے کہ قلب کارخ تھانہ بھون کی جانب ہے، اور اس کی مثال ہے دی جیسے قطب نما کی سوتا ہے، اس قطب نما کی سوئی کو کہیں بھی گھما لو اس کارخ شال ہی کی جانب کو ہوتا ہو تا ہے، اس قطب نما کی سوئی کو کہیں بھی گھما لو اس کارخ شال ہی کی جانب کو ہوتا ہے، اس قطب نما کی سوئی کو کہیں بھی گھما لو اس کارخ شال ہی کی جانب کو ہوتا ہے، اس قطب نما کی سوئی کو کہیں ہوتا ہے وہ بھی در حقیقت اللہ تعالیٰ کے لیے ہی ہوتا ہے، تو جب یہ تعلق بیدا ہو جائے کہ ہر وقت خیال اللہ تعالیٰ کی جانب ہوتو اس ہوتا ہے، تو جب یہ تعلق مع اللہ۔

ایک مرتبہ حضرت محیم الامت مولانا اشرف علی تھانویؒ فرمانے گے کہ جب میں پڑھتا تھا تو مجھے بڑی حیرت ہوتی تھی کہ حضور نبی کریم علیہ جن کا ہر ایک رشتہ اللہ تعالی کے ساتھ قائم ہے، وحی نازل ہورہی ہے، فرشتے آ رہے ہیں، جنت اور جہنم کا مشاہرہ ہورہاہے، اور دنیا کی حقیقت آپ کے سامنے آ رہی ہے کہ

یہ دنیا کتنی بے حقیقت ہے، لیکن ان سب باتوں کے باوجود آپ اپنی ازواج مطہرات کے ساتھ کھیل رہے ہیں، آپ اپنی ازواج مطہرات کو رات کو کہانی سا رہے ہیں۔ اور جس ذات پر وحی نازل ہو رہی ہے اتنا اونچا مقام کا نات میں آج تک کسی کو نصیب نہیں ہوا، وہ ذات حضرت عاکش کو کہانی سنا رہی ہے، کہیں جا رہے ہیں تو راستہ میں حضرت عاکش کے ساتھ دوڑ لگا رہے ہیں۔ حضرت تھانوی نے فرمایا کہ پہلے تو بڑا تعجب ہوتا تھا کہ یہ کیسے ہوتا ہوگا۔ فرمایا کہ الحمد اللہ اب پہ چل گیا کہ یہ دونوں چیزیں کس طرح سے جمع ہوسکتی ہیں کہ کھیل بھی ہو رہا ہے اور اللہ تعالیٰ سے تعلق بھی جڑا ہوا ہے۔

#### حضرت خواجه مجذوب صاحبٌ اور تعلق مع الله

میں نے اپنے والد ماجد حضرت مولانامفتی محمد شفیع صاحب ہے ساکہ حضرت خواجہ عزیز الحن مجذوب صاحب جو حضرت تھانوی کے بڑے خلیفہ تھ، فرمانے لگے کہ ایک مرتبہ حضرت تھانوی کی وفات کے بعد امرتسر میں حضرت مفتی محمد حسن صاحب محمد حسن صاحب کے مدرسہ میں اجتماع تھا۔ وہاں پر حضرت مفتی محمد حسن صاحب حضرت والد صاحب اور شاید حضرت مولانا خیر محمد صاحب بھی تشریف فرما تھے۔ حضرت مجذوب صاحب شعر بہت کہتے تھے، اور جب شعر کہتے تو گھنوں تک کہتے ہی رہتے ، تو رات کے کھانے سے وغیرہ سے فارغ ہونے کے بعد حضرت مجذوب صاحب کافی دیر تک شعر ساتے رہے، جب کافی دیر گھنٹہ دو گھنٹہ گزر گئے تو حضرت مجذوب صاحب نے بوچھا کہ بھائی یہ سب پچھ تو ہو گیا یہ بتلاؤ کہ اس پورے عرصہ میں کس کو اللہ تعالی سے غفلت رہی؟ تو والد صاحب فرمانے لگے کہ اس

وقت ہم ایسے کاموں میں گے ہوئے تھے کہ غفلت ہی غفلت میں تھے۔ حضرت مجذوب صاحب نے فرمایا کہ الحمد اللہ مجھے غفلت نہیں ہوئی، یعنی اس پورے وصل مجنوب مناق میں بھی حضرت مجذوب صاحب کو اللہ تعالی سے غفلت نہیں ہوئی۔ جب یہ کیفیت تعلق مع اللہ کی اللہ تعالی انسان کو عطافر ما دیتے ہیں تو نہ شیطان اس کا کچھ بگاڑ سکتا ہے۔ کیونکہ ان کید الشیطان کان صعیفا۔ لہذا اصل چیز جو حاصل کرنے کی ہے وہ ہے تعلق مع اللہ۔

## تعلق مع الله حاصل كرنے كا طريقه

اور اس تعلق مع اللہ کو حاصل کرنے کا ایک طریقہ حضور نی کرم اللے کے بیہ بتلایا کہ جب بھی کوئی کام کرو بسم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھ کر کرو!جس کے معنی بیہ بین کہ بیکام میں اللہ کے نام پر کر رہا ہوں، اگراس کی توفیق نہ ہوتی تو میں بیکام میں کیسے کر سکتا تھا۔ جب آدمی ہی ہی کر بسم اللہ پڑھے گا تودنیا کے کس بھی کام میں فافل شارنہیں ہوگا۔

# بسم الله برم سنا در حقیقت الله تعالی کی نعمت کا اعتراف ہے

جب انسان نے ہم اللہ الرحن الرحيم پڑھ كر كھانا شروع كياجو بظاہر تو معمولى ساعمل ہے ليكن در حقيقت بياعتراف ہے اس بات كا كہ يہ كھانا جو مير كسامنے آيا ہے بير ميرى قوت بازوكا كرشمہ نہيں ہے، اور بياس بات كا اعتراف ہے كہ بير مير ك مالك كى عطا ہے۔

#### كرهميه خداوندي

جب ہم نے ہم اللہ الرحمٰن الرحمٰ پڑھ کر کھانا کھایا تو غفلت کہاں رہی، غفلت کا تو ای لحہ قلع قمع کر دیا، پہلے ہی قدم پر ذراسجھ کر ہم اللہ کہو کہ دیکھنے میں تو ایک نوالہ ہے جے ہم نے ایک ہی لحہ میں حلق سے نیچے اتار لیا، لیکن سوچو کہ اس نوالہ کو تمہارے تک پہنچانے کے لیے اللہ جل جلالہ نے کا کنات کی گتی قو توں کو تمہاری خدمت پر لگایا، یہ روئی کا ایک نوالہ تھا کہ کسی نے کس وقت زمین میں نج ذالا ہوگا، انسان کا کام تو اتنا ہی ہے کہ نیج زمین میں ڈال دے، اس نیج سے پودا بنانا اور کوئیل بنانا تو انسان کے اختیار میں نہیں ہے۔ انسان کا اختیار صرف یہ ہے کہ زمین کو صاف کر کے نیج ڈال دے، اب وہ نیج زمین کے اندر کس طرح پرورش پاتا خوالہ دی اب وہ نیج زمین کے اندر کس طرح پرورش پاتا ہے اور برورش پاتا کے بعد کتنا چھوٹا سا نیج اور اس سے کتی نازک کوئیل نگلی ہے اور برورش پانے کے بعد کتنا چھوٹا سا نیج اور اس سے کتی نازک کوئیل نگلی ہے اور اس خوالی بی کا کام ہے، قرآن کر یم میں اللہ تعالی نظر طور نمین سے باہر نکال کر پودا بنانا یہ اللہ تعالی می کا کام ہے، قرآن کر یم میں اللہ تعالی نظر طور نمین سے باہر نکال کر پودا بنانا یہ اللہ تعالی می کا کام ہے، قرآن کر یم میں اللہ تعالی نے فرمانا:

﴿ اَفَسِرَأَیْتُمُ مَساتَسُحُسرُتُنُونَ ءَ اَ نُتُمُ تَـزُرَعُونَـهُ اَمُ نَحُنُ الزَّالِعُونُ﴾

"اچھا پھر یہ بتلاؤ کہ جوتم زمین کے اندر زیج ڈالتے ہو کیا تم اسے اگاتے ہویا ہم ہیں اسے اگانے والے"۔

(سورة الواقعه آيت٢٣-١٢)

آج اگر سارے سائنس دان مل کر جاہیں کہ اس مٹی سے باہرمٹی کے

اندر جوخود کارمشینیں اللہ نے لگا رکھی ہیں اس سے باہراس کونیل کو بودا بنا کر نکالیس تو نہیں نکال کے ۔ آج کوئی انسان ساری سائنس کی ساری طاقتیں استعال کرنے کے بعدا سے باہر بودانہیں بنا سکتا، بداللہ تعالی بی کی ذات ہے جو بدکام کرتی ہے کہ اس کام کے لیے بادل کہاں سے آتے ہیں اور زمین پر یانی برساتے ہیں، سورج اپنی شعاعیں زمین پر ڈال رہا ہے ، ہوائیں چل رہی ہیں اور اس کی نشوونما كرر ہى ہيں تو تب جاكر كونيل سے يودا اور يودے سے درخت بناہے، اور چراس کے اندر گندم نمودار ہوتی ہے، پھر کتنی طاقتیں ہیں جو اس گندم کو پیس رہی ہیں اور اس کو چھان رہی ہیں، پھر کس طرح مکان والوں تک اور پھر ہم تک پہنچا اور پھرتم نے ایک ہی لمحہ میں اس کو حلق سے نیچے اتار لیااور اس کی لذت بھی حاصل کر لی، کیکن مطالبہ صرف اتنا ہے کہ بیہ جونوالہ تمہارے حلق تک پہنچا بیرتمہارے اپنے دست بازو كاكر شمة نبيس بلكه بيكسى دين والے كى عطاب، اس لئے اس يربسم الله الرحل يربهو مولانا جامی فرماتے ہیں۔جس کا مطلب بیے ہے کہ نید بادل، یہ ہوائیں، یہ آسان، بہسورج، بہسب اس کام پر اللہ تعالیٰ نے لگا رکھے ہیں کہ تیرے ہاتھ میں ایک روئی آجائے، اور ہاتھ میں روئی آنے کے بعد صرف اتنا مطالبہ ہے کہ اس کو غفلت سے مت کھاؤ میرسوچ کر کھاؤ کہ بیرسی وینے والے نے دیا ہے، جب بیسوج کر کھاؤ کے تو بیسارا کھانا غفلت سے عاری اور غفلت سے پاک ہو جائے گا اور اس طرح بدعبادت بن جائے گا اور اس پر ثواب ملے گا۔ اور در حقیقت تم نے ابتداء میں بسم الله پرھ كرغفلت كا خاتمه كر ديا اور ابتم نے غفلت كى بجائے الله يستعلق بيدا كرليابه صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ علماء تو فرماتے ہیں کہ جس جانور پر اللہ کا نام لے کر ذرج نہ کیا جائے وہ حلال نہیں حرام ہے، اور صوفیائے کرام فرماتے ہیں کہ ہمارے خیال میں یہ مسلم صرف گوشت کے ساتھ خاص نہیں بلکہ ہر کھانے والی چیز کے ساتھ خاص ہیں بلکہ ہر کھانے والی چیز کے ساتھ خاص ہے کہ جو کھانا اللہ کا نام لیے بغیر کھایا وہ روحانی اعتبار سے مردار ہے، چاہے فتو کی اس پر حلال ہونے کا ہو۔ مفتی سے پوچھو گے تو وہ یہی کہا گا کہ حلال ہے لیکن روحانی انوار کے لحاظ سے وہ کھانا مردار ہے کیونکہ حضور اقدی کا کہ حلال ہے لیکن روحانی انوار کے لحاظ سے وہ کھانا مردار ہے کیونکہ حضور اقدی علیہ کھانے نے ارشاد فرمایا وہ ادھورا اور بے برکت والا ہے۔ اس لیے ہم صرف بسم اللہ کو گوشت کے ساتھ بھی رکھتے ہیں، لہٰذا کو گوشت کے ساتھ بھی رکھتے ہیں، لہٰذا کو گوشت کے شروع میں پڑھو اور اگر شروع میں بھول گئے، درمیان میں یاد آیا تو اس وقت پڑھ لو: بسبم اللہ اولہ و احرہ لیمن اول میں بھی اللہ کا نام اور آخر میں بھی اللہ کا نام اور آخر میں بھی اللہ کا نام۔

بہم اللہ بڑھنے سے غفلت دور اور اللہ تعالیٰ سے تعلق مضبوط ہوتا ہے۔
کیونکہ بہم اللہ الرحمٰن الرحیم ہمیں غفلت سے نکال رہی ہے اور ہمارا راستہ اللہ تعالیٰ
سے جوڑ رہی ہے۔ اس لئے ہر جائز کام کرنے سے پہلے بہم اللہ پڑھ لینی چاہئے۔

# بسم الله كو بره هنا فرض كيون نبيس بنايا

الله تعالى نے اپن رحمت سے بہم الله كى تاكيد تو فرمائى ليكن ہر چيز پر بہم الله پر هنا فرض نہيں بنايا، يہ بھى اس كى رحمت ہے كه اگر فرض بنا ديتے تو نه پڑھے كاہر وقت گناہ ہوتا اس لئے فرض نہيں بنايا، ليكن اتنا ضرور ہے كه بغير بسم الله والے كام ميں بركت نہيں ہوتى۔

#### بركت كى حقيقت

یہ برکت بھی بوی عجیب وغریب چیز ہے، یہ برکت وہ چیز ہے جو کی گفتی میں نہیں آتی، کوئی میٹر اس کی پیائش نہیں کر سکتااورکوئی آلہ اس کو ناپنے کے لیے ایجاد نہیں ہوا۔

برکت کے معنی یہ ہیں کہ تھوڑی کی چیز ہیں زیادہ کام نکل آئے، اور بے برکتی کے معنی یہ ہیں کہ بہت ساری چیز ہے لیکن اس میں فائدہ نہیں ہو رہا۔ دیکھو کتنے لوگ ہیں جو تھوڑے وقت میں بہت ساکام کر لیعتے ہیں، تھوڑا کھانا ہے لیکن پیٹ بھر گیا، تھوڑی می نیند کی لیکن انسان کو بہت می سیرانی حاصل ہو گئے۔ اور بہت سے لوگ ہیں جو بہت ساکھانا کھاتے ہیں لیکن اس سے فائدہ حاصل نہیں کر سکتے، اس کو کہتے ہیں ہے برکتی۔ تو جب بھم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھا تو تمہارا رابطہ اس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ جوڑ دیا اور اب جو کام کرو گے اس میں برکت بھی ہوگ۔ وہ سارا کا سارا تعلق مع اللہ کے ماتحت آجائے گا اور غفلت تمہاری دور ہو جائے گی برطیکہ ذرا سجھ کر بڑھا ہو۔

# برکام سے پہلے بسم اللہ کا فلفہ

پانی پی رہے ہوتو ہم اللہ بیسوچ کر پڑھو کہ یہ پانی تمہارے ہاتھ میں پہنچانے کے لیے کا تنات کی کتنی چیزیں استعال ہوئی ہیں۔سمندروں سے پانی کو بادلوں نے مون سون کی شکل میں اٹھایا، اور وہ مون سون بادل پانی اٹھا کر ہزاروں میل کا سفر طے کر کے تم تک پہنچے، اگر انسان سے کہا جاتا کہ بھائی ہم نے سارا

یانی سمندر میں بھیج دیا، جاؤ وہاں سے یانی اٹھا لاؤ اور پیا کرو، اول تو انسان کے بس میں بی نہیں تھا کہ وہاں سے یانی لے آتا اور اگر لاتا بھی تو کروا یانی، یے کے لائق بی نہیں، لیکن اللہ تعالیٰ نے مون سون کی شکل میں یانی اس طرح اشایا کہ اس میں خودکار مشین گلی ہوئی ہے کہ وہی کروا یانی جب بادل میں پنچتا ہے تو میشا ہو جاتا ہے، اور پھر اس باول کے ذریعہ مہیں کارگوسروس مہیا کر دی، اور اگرتم سے کہا جاتا کہ سمندر سے یانی لیا کرو اور اس سے گزارہ کروتو ذرا آج کوئی ہوائی جہاز پر منگوائے تو دو ہی دن میں دیوالیہ نکل جائے۔ پھر اللہ تعالی نے اس یانی کو برسایا، اگر رہے کہا جاتا کہ ہم یانی برسا رہے ہیں، ہمارا کام ختم ہو گیا، اور اب تم سال بھر کے لیے جمع کر کے رکھوتو کسی انسان کے بس میں تھا کہ اسے سال بھر کے لیے ذخیرہ کر کے رکھتا؟ جبکہ اللہ تعالی نے ان بادلوں کو او نیے اونیے پہاڑوں پر برسایا اور پہاڑوں پرخودکار فریزر گئے ہوئے ہیں جو اس یانی کو برف بنا کر پورے سال کے لیے ذخیرہ کر لیتے ہیں، تر آن نے اس طرف اثارہ کر دیا۔ نہ اسکنیہ نبی الارض كه مهم نے آسان سے مانی اتارا اور زمین میں اس كو تھبرا دیا اور اس طرح بادلوں کو پہاڑوں پربرسا کر برف کی سیلیں لگا دیں، اور اگر یہ کہا جاتا کہ ہم نے تو پہاڑوں پر فریزر بنا دیا اب جاؤ اور جاکر وہاں سے لے آؤ تو کس کے بس میں تھا وہاں سے جاکر لانا؟ جبکہ اللہ تعالی نے سورج کو حکم دیا کہ اپنی شعاعیں برسا اور شعاؤں کے ذریعہ پہاڑوں سے برف کو بھلایا اور دریا بنائے اور دریا کی شکل میں یانی ساری دنیا میں بھیلا دیا، اور پھر ان دریاؤں کے ذریعہ زمین کی رگوں کا ایسا نظام بنایا کہ وہ یانی وہاں سے رس رس کر زمین کے چید چید پر پہنی گیا کہ ذرا زمین کھودو اور وہاں سے یانی فکل آئے۔ اور وہ یانی تمہارے یاس آیا اورتم نے ایک

ہی لمحہ میں غث غث کر کے سارا پانی پی لیااور بھی نہ سوچا کہ یہ پانی تم تک کس طرح پہنچا۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں فرمایا:

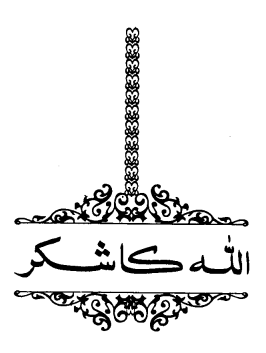
﴿ اَفَرَ ثَيْتُ مُ الْمَاءَ الَّذِي تَشُرَبُ وَنَ ۚ ٱنْتُمُ ٱنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزُنِ اَمُ نَحُنُ الْمُنْزِلُونَ ﴾ الْمُزُنِ المُنْزِلُونَ ﴾

"که دیکھویہ پانی جوتم فی رہے ہو، آسان سے ہم نے اتارا بے یاتم نے اتارا" ۔ (سورة الواقعة آیت ١٩١٨)

اس لیے پانی پینے سے پہلے جو ہم اللہ کا تھم دیا جارہا ہے وہ در حقیقت اس بات کا اعتراف ہے کہ میرے مالک نے یہ جو پانی ہم تک پہنچایا ہے نہ جانے کتنی طاقتوں کوخرج کرنے کے بعد پہنچایا،اور جب ہم اللہ پڑھ کر بندے نے ایک مرتبہ یہ اعتراف کر لیا تو اس کا تعلق اللہ تعالیٰ کے ساتھ جڑ گیا، تعلق جڑنے کے بتیجہ میں کم از کم اس پانی پینے میں غفلت نہیں ہوگی،اور وہ اس کے لیے عبادت بن میں کم از کم اس پانی پینے میں غفلت نہیں ہوگی،اور وہ اس کے لیے عبادت بن جائے گا۔ اور یہ سارا فلفہ ہے ہرکام سے پہلے ہم اللہ پڑھو گے تو اللہ تعالیٰ سے تعلق پیدا ہو جائے گااور اس پر تواب ملے گا۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ہرکام سے بہم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھنے کی توفیق عطاء فرما کیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ہرکام سے ہم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھنے کی توفیق عطاء فرما کیں۔ اس کو ہم کی میں۔ سب کو ہم کام سے بیم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھنے کی توفیق عطاء فرما کیں۔

آ مین

وآخر دعوانا ان الحمدلله رب العلمين



,

.

٠

#### ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ بي ﴾

موضوع = الشكاهم بيان = جسنس مولا نامنتي محرقي هناني صاحب مظله ضطور تيب = محمناظم الثرف (فاضل جامع دار العلوم كراجي) متام = جامع مجد خلاكند، لا بور ماهتام = محمناظم الثرف ناش = بيت العلوم - ٢٠ تا يمدروذ، چك راني اناركلي، لا بور فون: ٢٥٣٨٣٠

# ﴿الله كاشكر﴾

#### بعداز خطبه مسنونه!

#### سورة فاتحہ ہے ابتداء کی وجہ

تجی کی مجلس میں میں نے کی ارادہ ظاہر کیا تھا کہ ہم اپی گفتگو اور سوچ بچار کا آغاز کا آغاز سورة فاتحہ سے کریں گے کیونکہ اللہ جل جلالہ نے بھی اپنی کتاب کا آغاز سورة فاتحہ سے فرمایا ہے۔

اور تمام مفسرین اور علماء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ سورۃ فاتحہ پورے قرآن کا عطر اور نچوڑ ہے، اور اس وجہ سے ہرمسلمان یانچ وقت کی نماز کی ہر رکعت

میں سورۃ فاتحہ پڑھتا ہے، اور اس کو پڑھنا فرض قرار دیا گیاہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ کی رحمت سے امید ہے کہ جب اس کلام کی ابتدائی منزل کو سجھنے کی کوشش کی جائے گی تو اللہ تبارک و تعالیٰ اپنی رحمت سے سیح فہم عطا فرمائیں گے اور انشاء اللہ تعالیٰ اس کی برکات عمل کی صورت میں بھی نمودار ہوں گی۔

## رحمٰن اور رحیم دونوں صفتیں حضور علیہ کی تشریف آوری کا امتیاز ہیں

پی کی اجتماع میں میں نے مخصراً بسم الله الرحمن الرحیم پر کچھ بیان کیا تھا۔ بسم الله الرحمن الرحیم کے سرف ایک حصہ کا کچھی مرتبہ بیان ہوا تھا وہ ہے ہم اللہ یعنی اللہ کے نام پر شروع کرتا ہوں' اس کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ کی دوسفتیں بیان ہورہی ہیں، ایک رحمٰن دوسرے رحیم، یعنی اس اللہ کے نام ہے جو رحمان اور رحیم ہے۔ یہ جو دوسفتیں اللہ تبارک و تعالیٰ کی بیان فرمائی گئیں ہیں یہ حضور اقدس میالیہ کی تشریف آوری کا المیاز ہیں۔

# مشرکین بھی اپنے کام کی ابتداء اللہ کے نام سے کرتے تھے

حضور علی الله کے تشریف آوری سے پہلے جومشرکین سے وہ بھی الله کے وجود کے قائل سے، اور نہ صرف قائل سے بلکہ ان کا معمول بیر تھا کہ جب بھی کوئی کام شروع کرتے تو وہ بھی اللہ کے نام سے شروع کیا کرتے سے، اور اللہ کا نام لینے کے لئے ان کے ہاں جو جملہ مقرر تھا وہ تھا باسما اللهم کہ اے اللہ ہم آپ کے نام سے شروع کرتے ہیں، تو اللہ کے نام سے تو وہ بھی شروع کرتے ہیں، تو اللہ کے نام سے تو وہ بھی شروع کرتے ہیں، تو اللہ کے نام سے تو وہ بھی شروع کرتے ہیں، تو اللہ کے نام سے تو وہ بھی شروع کرتے ہیں۔

# بسم الله الرحمٰن الرحيم حضور عليلية كا خاص امتياز

لیکن جب سرور دو عالم علی تشریف لائے تو ساسمك اللهم کے بجائے فرمایا کہ یوں کہو کہ بسم الله الرحمن الرحیم بیتبدیلی پیدا فرمائی۔ اس تبدیلی میں جو بنیادی امتیاز ہے وہ الرحمن الرحیم کی صفت ہے ورنہ اللہ کا نام تو مشرکین بھی لیتے تھے، البتہ اللہ تعالی کے نام کے ساتھ الرحمٰن الرحیم کا اضافہ بیہ بی کریم علی کے تشریف آوری کے بعد ہوا۔ چونکہ بیہ دونوں صفتیں الرحمن الرحیم آگسورة فاتحہ میں بی اس لئے ان کے متعلق جو بات ہے اسے میں اس آیت تک موقوف کررہا ہوں۔

#### الحمد للدرب العالمين

اب جوسورة فاتحد شروع ہورہی ہے اس کی پہلی آیت ہے۔ الحدد الله رب السعال میں ہیں آیت ہے۔ السحد الله رب السعال میں یہ ہیں آیت ہے جس سے سورة فاتحد شروع کی گئی۔ السحد الله رب العالمین کے گئے ہیں جو پروردگار ہے تمام جہانوں کا السحد الله رب العالمین کا صحیح مفہوم اگر انسان کے دل میں بیٹھ جائے تو اس کے سارے معاملات خود بخود درست ہو جائیں گے۔

غور کرنے کی بات یہ ہے کہ قرآن کریم شروع ہورہا ہے اور قرآن ایک خاص بیغام، ایک خاص تعلیم اور ایک خاص ہدایت لے کر آیا ہے، اور وہ تعلیم اور ہدایت وہ ہے جس میں عقائد بھی ہیں، توحید اور رسالت کی دعوت بھی ہے اور آخرت کی دعوت بھی ہے، اس میں عبادات بھی ہیں، نماز بھی ہے، روزہ بھی ہے، زکوۃ بھی ہے، اس میں عبادات بھی ہیں، نماز بھی ہے، دوزہ بھی ہے، اس میں معاملات بھی ہیں، جائزناجائز، حلال اور

حرام اور ﷺ وشراء وغیرہ بھی اس میں موجود ہیں، اس میں معاشرت بھی ہے کہ ایک دوسرے سے کس طریقہ سے ملنا چاہئے، اس میں اخلاق بھی ہیں کہ کونے اخلاق انسان کو اختیار کرنے چاہیں اور کون سے نہیں، یہ ساری تفصیلات اس پیغام مدایت میں موجود ہیں۔لیکن عجیب بات ہے کہ قرآن شروع ہو رہاہے سورة فاتحہ ہے، تو ال كى ابتدا مين نه عقائد كاكوئى مسله بيان موا، نه توحيد و رسالت كا، نه آخرت كا، نه نماز کا حکم، نه روزے کا حکم، نه زکوة کا حکم اورنه حج کا کوئی حکم، بلکه شروع يهال ہے کیا کہ تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جو رب ہے تمام جہانوں کا۔ اس میں کیا راز ہے کہ سارے مسائل اور سارے احکامات کو حچھوڑ کر ابتدا کی جا رہی ہے اللہ رب العالمين كى تعريف ہے، الله تبارك و تعالى كى حمد سے اور الله تبارك و تعالى كے شكر سے، اس سے در حقيقت اس بات كى طرف اشاره كيا جا رہا ہے اور راز اس میں یہ ہے (والله سجانه اعلم) که البحمد لله كاضح مفہوم اگر انسان كے ول میں بیٹھ جائے اور ذہن نشین ہو جائے اور یہ الحمد لله كا فقره جو پیغام دے رہا ہے اس پیغام کو اگر انسان اینے اندر جذب کر لے تو سارے عقائد، ساری عبادات، سارے معاملات، سارے اخلاق اور ساری معاشرت، خود بخود ورست ہو جائے گی۔ اگر انسان السحمدللهرب العالمين كالصحيح مفهوم سمجھ لے اور اس سے نكلنے والے بيغام كو اینے اندر جذب کر لے تو اس کے سارے کے سارے معاملات خود بخو د درست ہو جائیں گے، اس لئے سب کو جھوڑ کر بات الحمدلله رب العلمين سے شروع كى گئي

ونیا میں کسی بھی چیز کی تعریف در حقیقت الله تعالیٰ کی تعریف ہے یہاں بات بھنے کی یہ ہے کہ اس میں المحمد الله کہ کر ایک وعولیٰ کیا۔ الحدمدلله کے معنی ہے ہیں کہ تمام تعریفیں اللہ ہی کے لئے ہیں اوراس کا نات میں کوئی دوسراحقیقی معنی میں تعریف کے لائق نہیں ہے، اگر کوئی ہے تو صرف اللہ جل جلالہ کی ذات ہے۔ اور ساتھ میں ہے جملہ خبر ہے بھی ہے جس کے معنی ہے ہیں کہ ونیا میں جہاں کہیں بھی کسی کی تعریف ہوگی حقیقت میں وہ تعریف اللہ رب العالمین کی ہوگی، چاہے تعریف کرنے والا اللہ کے نام کے بجائے کسی اور کا نام لے رہا ہو۔ اس لئے کہ ایک انسان کی عام عقل کا نقاضہ ہے ہے کہ جب کی چیز کی تعریف کی جائے حقیقت میں وہ تعریف اس چیز کی نبیں ہوتی بلکہ وہ تعریف اس چیز کی نبیں ہوتی بلکہ وہ تعریف اس چیز کے بنانے والے کی ہوتی ہے۔ اگر آپ لا ہور کی شاہی مجد کی تعریف کریں کہ بڑی عالیشان مجد ہے، بڑی شاندار بنائی گئی ہے، اس کا نقشہ بڑا اعلیٰ درجہ کا تیار کیا گیا ہے، یہ بڑی متحکم ہے، جتنی چاہے آپ تعریف کر لیں وہ تعریف نہ اس پھر کی ہے، نہ اس ممار کی ہے، نہ اس میار کی ہے اور نہ اس گنبد کی ہے، حقیقت میں ہونی طریف نے سے تعریف نہ اس معار کی ہے کہ جس نے یہ شاہی مجد کا نقشہ بنایا اور اسکو اس شاندار اعلیٰ طریقہ سے تعمیر کیا۔

اگر آپ کی کپڑے کی تعریف کرتے ہیں تو حقیقت میں تعریف اس کپڑے کی نہیں ہوتی کہ کپڑا بڑا خوبصورت ہے، بڑا شاندار لباس ہے، حقیقت میں بیتعریف اس شخص کی ہے کہ جس نے اس کپڑے کو بنایا یا اس کا ڈیزائن تیار کیا۔ تو دنیا میں جس کسی کی بھی چیز کی تعریف ہوگی تو وہ در حقیقت اس چیز کی نہیں بلکہ اس کے بنانے والے کی تعریف ہوگی کہ جس نے وہ چیز بنائی۔ پھر اس کا نئات کی ہر چیز کے اندر بی تھم جاری ہوگا، لہذا اگر آپ نے شاہی مسجد کی تعریف کی ہو شاہی مسجد کی تعریف کی ہو شاہی مسجد کی تعریف کی ہو شاہی مسجد کی تعریف در حقیقت اس کے معمار کی تعریف ہے، لیکن معمار کے پاس وہ ذہن

کہاں سے آیا، معمار کے پاس وہ سوچ کہاں سے آئی، اس کے دل میں یہ ڈیزائن کس نے ڈالا اور اس کو یہ قوت کارکردگی کس نے عطا کی، کہ اتنی عالیشان عمارت کھڑی کر دی، در حقیقت اگر غور کرو گے تو آخر میں یہی بات آئے گی کہ وہ معمار کی تعریف در حقیقت معمار کی تعریف سے بلکہ معمار کے بنانے والے کی تعریف ہے کہ جس نے اس معمار کو بنایا، جس نے اس معمار کا ذہن تیار کیا اور جس نے اس معار کے ذہن کی تخلیق کی۔

## سائنسدانوں کی ترقی کی تعریف درحقیقت اللہ کی تعریف ہے

آج دنیا میں سائنسدانوں کی تعریفیں ہورہی ہیں کہ انہوں نے سائنس کو عروج اور کمال پر پہنچایا اور واقع میں پہنچا دیا اور دنیا میں انقلاب برپا کر دیا، کمپیوٹرز کے ذریعہ انسان کے دماغ کا کام کیا جا رہا ہے اور ربوٹ تیار ہو رہے ہیں، وہ انسان کے طریقہ سے کام کر رہے ہیں، انسان چاند پر اور مرت پر پہنچ رہا ہے، یہ سائن کی ساری جو ترقیات ہیں ، یہ سائنسدانوں کی طرف منسوب کی جارہی ہیں اور ساری کی ساری دنیا میں ہو رہی ہے، جن آدمیوں کی نگاہیں محدود ہیں وہ ان سائنسدانوں پر پہنچ کر رک جاتی ہیں۔ لین جس کو اللہ نے نور بصیرت عطا کیا ہو وہ سائنسدانوں پر پہنچ کر رک جاتی ہیں۔ لیکن جس کو اللہ نے نور بصیرت عطا کیا ہو وہ اس سائنسدانوں پر پہنچ کر رک جاتی ہیں اور آگے بڑھ کر کہتا ہے بے شک یہ ترقیات بڑی اس سائنسدانوں نے بیرترقیاں کی ہیں لیکن دیرت انگیز ہیں، بڑی شاندار ہیں اور ان سائنسدانوں نے بیرترقیاں کی ہیں لیکن دو کہما جائے تو شاید آدھے سر کا بھی نہ ہو، اس چھوٹے سے دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا جارک و تعالیٰ نے کیا احکامات بیدا فرما دیئے، اس دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا جارک و تعالیٰ نے کیا احکامات بیدا فرما دیئے، اس دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا جارک و تعالیٰ نے کیا احکامات بیدا فرما دیئے، اس دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا جارک و تعالیٰ نے کیا احکامات بیدا فرما دیئے، اس دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا احکامات بیدا فرما دیئے، اس دماغ کے اندر اللہ تعالیٰ نے کیا

کیا قوتیں عطا فرما دیں کہ اس دماغ کو کام میں لا کر انسان کہاں سے کہاں پہنچ گیا، تو اگر انسان حقیقت پسند نگاہ سے دیکھے تو یہ جتنی تعریفیں ہو رہی ہیں حقیقت میں یہ تعریف اللہ تعالیٰ کی ہے جس نے یہ دماغ بنایا ہے۔

#### انسان کا دماغ ایک نعمت ہے

آج اس دماغ کا بہ حال ہے کہ سارے سائنسدان اس بات پر متفق ہیں کہ بید دماغ جو انسان کے اندر ہے اس میں ایک چھوٹا سا خلیہ ہے، وہ ایک ارب واقعات کومحفوظ رکھنے کی طاقت رکھتا ہے، اور ایک انسان کے دماغ میں اربوں خلیات ہیں، ان خلیات کے ذریعہ انسان کو یادداشت حاصل ہوتی ہے۔ اور بیہ جو ہوتا ہے کہ انسان کوئی چیز بھول گیا یا یادداشت جاتی رہی تو وہ خلیات ٹوشنے بھو منے رجتے ہیں، ان میں ٹوٹ کھوٹ کاعمل ہوتا رہتاہے، اگر وہ عمل ختم ہو گیا تو یا دداشت جاتی رہی ان خلیات کے اندر اربوں واقعات انسان کے چھوٹے سے د ماغ میں محفوظ ہیں۔ اور اس جھوٹے سے د ماغ کے اندر اب بھی سارے ڈاکٹر صاحبان اور میڈیکل سائنس کے ماہرین اس بات برمنق ہیں کہ جتنا انسان کا وماغ ہے اس وماغ کا صرف ٨/١ حصه اليا ہے كه جس كے بارے ميں ہميں ية ہے کہ اس کاعمل میہ ہوتا ہے اور اس کا فنکشن میہ ہے کہ میہ فلاں فلاں کام کرتا ہے، باقی انسان کے دماغ کے سات ھے ایسے ہیں کہ جن کے بارے میں معلوم نہیں کہ ید کیا کام کرتے ہیں، اور اس کے نتیجہ میں اگر کوئی خرابی وہاں پیدا ہو جائے تو کوئی ڈاکٹر اسکو چھونے پر بھی تیار نہیں ہوتا، اس حصہ کو چھو کرنہ جانے انسان کے جسم کی کونی صلاحیت ختم ہو جائے گی۔ تو اس چھوٹے سے دماغ کی بھی سات جھے غیر معلوم ہیں اور صرف ایک حصہ معلوم ہوا ہے، اس ایک حصہ سے انسان کام لے کر کہاں سے کہاں پہنچ رہا ہے اور اس دماغ کے ذریعہ سے کیا پچھ ترقیات کر رہا ہے۔ بہ شک بیرترقیات ہیں لیکن ذرا اس بنانے والے کو تو دیکھوجس نے انسان کو بید دماغ عطا فرمایا اور اس دماغ کے بل ہوتے پر اس نے کا کنات کو مخرکر کے رکھ دیا ہے۔

#### الله نے کائنات کی ہر چیز کوانسان کیلئے منخر کر دیا

ارشاد رہانی ہے:۔

میرے والد ماجد قدل سرہ فرمایا کرتے تھے کہ یہ جو ہم سواری پر بیٹھتے ہوئے یہ دعاء پڑھ لو کہ ہیں تو دعاء یہ تلقین فرمائی گئی کہ ہر سواری پر بیٹھتے ہوئے یہ دعاء پڑھ لو کہ "سبحان الذی سخر لنا ھذا و ما کنا لہ مقرنین" " پاک ہے وہ ذات جس نے ہمارے لئے یہ سواری مخر کر دی، مخر کرنے کے معنی ہیں کہ رام کر دی لیمن مارے تابع کر دی اور ہم اس سے کام لے رہے ہیں، تو میرے والد ماجد فرمایا کرتے تھے اب تو خیر ریلوں اور ہوائی جہازوں کا زمانہ ہے، پہلے زمانہ میں گھوڑے اور گدھے اس کام کے لئے استعال کئے جاتے تھے، تو گھوڑے کا حال یہ ہے کہ اور گدھے اس کام کے لئے استعال کئے جاتے تھے، تو گھوڑے کا حال یہ ہے کہ

ایک چھوٹا سا بچہ اس کے منہ میں لگام ڈال کر اس کے اوپر سوار ہو کر جہال جاہتا ے لے جاتا ہے، مجھی گھوڑے نے بلٹ کر بینہیں کہا کہ بھی میں تجھ سے دس گنا زیادہ طاقتور ہوں، بیر کیاظلم ہے کہ تو میرے اوپر سواری کرتا ہے میں تیرے اوپر سواری کیوں نہ کروں۔ اللہ تعالیٰ نے اس کوانسان کے لئے مسخر کر ویا کہ اس گوڑے کے منہ میں لگام ڈال کر جہاں جاہے لے جاسکتا ہے بیصرف الله تعالی کا كرشمه ہے، اگر ديكھا جائے تو قوت كے اعتبار سے تو گھوڑے كى قوت كہال اور انسان کی قوت کہاں، آج ساری قوتیں ہارس یاور کی شکل میں نایی جارہی ہیں کہ اس میں استے ہارس یاور یائے جاتے ہیں اس میں استے ہارس یاور یائے جاتے ہیں، کیکن انسان کو بیہ دماغ عطا فرما کر اور اس دماغ کے اندر عقل عطاء فرما کر اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسان کو ایبا بنا دیا کہ وہ ساری کا ئنات کومنخر کرتا جا رہا ہے۔ تو حقیقت میں اس کا نات میں جس چیز کی بھی تعریف کرو کے تو وہ تعریف آخر میں جا كرا كر حقيقت كى نگاه ہے ويكھا جائے تواللہ جل جلالہ كى تعريف ہے، اس لئے فرمایا جا رہا ہے کہ السحمد لله رب العالمين يعنى تمام تعريفيں رب العالمين ك کتے ہیں۔

#### الحمد الله ..... أيك دعوى

الحمد للله بيدايك دعوى ب اور رب العالمين جوا گلا جمله ب بيداس دعوى كى دريل كى ديل به بيداس دعوى كى كى دريل ب كم تمام تعريفيس الله كى بين جو پروردگار ب تمام جهانوں كا، انسانوں كى عالم كا بھى، حيوانوں كى عالم كا بھى، جنات كے عالم كا بھى، آسانوں كا بھى اور زمينوں كا بھى۔

# الحمدللد سے قرآن شروع کر کے ایک خاص پیغام دیا جا رہا ہے

دوسری بات یہ کہ قرآن کریم کو السحمدللہ سے شروع کر کے اس بات پر متنبہ فرما دیا کہ اگر اللہ کے مطابق اس دنیا میں متنبہ فرما دیا کہ اللہ کے مطابق اس دنیا میں زندگی گزارنا چاہتے ہوتو اس کا پہلا قدم اور اس کی پہلی سیڑھی یہ ہے کہ اللہ کی تعریف کرنے اور شکر کرنے کی عادت ڈالو۔

# شکراللہ تعالی کے احکام پرعمل کرنے کی تنجی

الله كاشكر اور اس كى حمد الله تعالى كے تمام احكامات برعمل كرنے كى كنجى ہے۔ وہ اس طرح كه اسلام كى جتنى بھى تعليمات ہيں كه نماز پڑھو، روزہ ركھو، ذكوۃ ادا كرو، حج كرو اور فلال چيز حلال ہے فلال چيز حرام ہے، يه جو سارى پابندياں اور قيود بظاہر آدمى كومشكل لكتى ہيں۔فنس تقاضه كرتا ہے كه بيه كام كروں ليكن اسلام نے قيود بظاہر آدمى كومشكل لكتى ہيں۔فنس تقاضه كرتا ہے كہ سوؤل ليكن اسلام نے حكم ديا كہ نہيں اس كوحرام قرار دے ديا، دل چاہ رہا ہے كہ سوؤل ليكن اسلام نے حكم ديا كہ نہيں اگھونماز پڑھو، بظاہر يہ سارى چيزيں مشكل لكتى ہيں اور الله كاشكر اور اس كى حمد يہ نجى ہے الله تعالىٰ كے تمام احكامات برعمل كرنے كى۔

# الله تعالی کی محبت سے تمام مشکلات آسان ہو جا کیں گی

بظاہر تو اسلام کے ان احکامات پر عمل کرنا بہت مشکل لگتا ہے، اس مشکل کو دور کرنے کا واحد علاج یہ ہے کہ دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت پیدا کرو۔ اور جب اللہ تعالیٰ کی محبت دل میں آ جائے گی تو یہ ساری مشکلات آسان ہو جا کیں گ۔ کیونکہ محبت ہی وہ چیز ہے جو انسان کے لئے دشواریوں کو آسان بناتی ہے، مشکلات

کوهل کرتی ہے اور محبت کے ذریعہ انسان بڑے سے بڑے سخت کام کرنے پر بھی آمادہ ہو جاتا ہے۔ دیکھو کہ صبح سوریے اٹھنا اور اٹھتے ہی بس پکڑنے کے لئے جلدی سے گھر سے نکلنا، اور دفتر میں جا کر آٹھ گھنٹے کی ڈیوٹی ادا کرنا اور مسلسل محنت كرنا اور وہال سے واليس شام كو اليے وقت ميں واپس آنا كہ جس وقت بيے سو گئے ہوں، سارا دن محنت کے اندر گذارنا مشکل کام ہے کہ نہیں، لیکن چونکہ دل میں مجت اس بات کی ہے کہ سارا مہینہ کام کرنے کے بعد جب اگلامہینہ شروع ہوگا تو اس وقت تخواہ ملے گی اور اس تخواہ کی محبت سے ساری تلخیاں برداشت ہو جاتی ہیں اور ساری مشکلات آسان ہو جاتی ہیں۔ اگر کوئی کھے کہ بھائی بیاتو بڑا مشکل کام ہے صبح سویرے الحصتے ہو اور سارا ون محنت کرتے ہو اور رات کو کہیں جا کر گھر میں پہنچتے ہو، بیسب مشکل کام ہے اس لئے بیسب مشکل کام چھوڑ دو لاؤ تمہارا کام چھروا دیتے ہیں تو وہ کیے گا کہ خدا کے لئے اپیا نہ کیجئے بیر مصیبت میرے لئے بہتر ہے بدنبیت اس کام کے کہ آپ میرے روزگار پر لات مار دیں اور میری ملازمت چھروا دیں۔ تاجر آدمی دن رات اپنی محنت کے اندرلگا ہوا ہے لیکن ساری محنت برداشت اس لئے کر رہاہے کہ اس نفع سے محبت ہے جو اس کے بتیجہ میں ملنے والا ہے، تو محبت وہ چیز ہوتی ہے جو بڑی سے بڑی چیز کو آسان کردیتی ہے۔

مولانا رومی فرماتے ہیں''ازمجت تلخبا شیریں شود'' کہ محبت کے ذریعہ تلخ سے تلخ کام ادرمشکل سے مشکل کام آسان ہو جاتا ہے۔

## محبت کی ایک عجیب مثال

دیکھو مال ہے جو اپنے بچہ کو پالتی ہے اوراس طرح پالتی ہے کہ سردی کا موسم ہے جاڑے کا موسم ہے، کڑاکے کی سردی پڑ رہی ہے اور رات کا وقت ہے مال لحاف میں لیٹی ہوئی ہے اور بچہ نے کوئی بیشاب پاخانہ وغیرہ کر دیا۔ اب وہ اس سردی کے اندر اٹھ کر جا رہی ہے، اس کو دھو رہی ہے، اور یہ کام اس کے لئے کس قدر مشکل کام ہے جو وہ کر رہی ہے، کوئی کے کہ یہ مشکل تمہیں اس بچہ کی خاطر پڑی ہے لاؤ دعا کرتے ہیں کہ یہ بچہ تمہارا نہ رہے کہ جس نے تمہیں اس مشکل میں ڈالے، تو وہ مشکل میں ڈال دیا یا آئندہ تمہارا کوئی بچہ نہ ہو جو تمہیں اس مشکل میں ڈالے، تو وہ مال کہے گی ہزارہاں ایسی مشکلات میرے لئے آسان ہیں کیونکہ اس بچہ سے مجھے مجت اور تعلق ہے۔ توساری مشکلات ساری پریشانیاں در حقیقت جو چیز آسان کر دیتی ہے وہ ہے مجب بندا ہو گئی تو ساری مشکلات آسان ہو جائیں گیں۔ ہارے لئے شریعت کے جننے احکام ہیں، طال وحرام، جائز ناجائز، فرض، واجب، سنت، مستحب وغیرہ، ان کو آسان بنانے کا ایک بی نیخہ ہے اور وہ فرض، واجب، سنت، مستحب وغیرہ، ان کو آسان بنانے کا ایک بی نیخہ ہے اور وہ نیخہ یہ کہ اللہ کی محبت ہمارے دل میں پیدا ہو جائے۔ اللہ تعالی اپنی رحمت سے نیم سب کوعطا فرما دیں تو یقین رکھو کہ سب مشقتیں آسان ہو جائیں گی۔

#### احکامات برعمل کرنے کا آسان ترین نسخہ اللہ کی محبت ہے

حضور نی کریم سرور دو عالم الله استاده استاده نین: "فسرة عبدی فی "
میری آئھ کی شندک نماز ہے، حالانکہ نماز ویسے تو مشقت ہی کا کام ہے لیکن وہ
آسان اس لئے ہوگئی کہ اس کے اندر لطف آنے لگا اور اس کے اندر لذت حاصل
ہونے گی، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی محبت دل میں پناہ گذیر ہے اور اس محبت کے نتیجہ
میں ساری مشقتیں آسان ہیں، رات کو اٹھنا بھی مشکل نہیں، پھر صبح سویرے اٹھنا
بھی مشکل نہیں، پھر روز ہے رکھنا بھی مشکل نہیں پھر انسان کو اس مشقت میں بھی
لذت آتی ہے کہ یہ مشقت میں اپنے محبوب کی خاطر برداشت کر رہا ہوں، جب

آدمی یہ تصور کرتا ہے کہ یہ میں اپنے محبوب کی خاطر برداشت کر رہا ہوں تو اس مشقت میں بھی مزا آتا ہے۔ تو سارے احکام شریعت پڑمل کرنے کا آسان ترین نسخہ یہ ہے کہ اللہ کی محبت دل میں پیدا ہو جائے۔

## محبت حاصل کرنے کا طریقہ شکرہے

الله کی مجت کیے حاصل ہو کہ جس سے بیسارے کام آسان ہو جاکیں، اس محبت کو حاصل کرنے کا سب سے آسان اور بہترین نسخہ پیر ہے کہ اللہ تبارک و تعالی کا شکر ادا کرو! جتنا اللہ تبارک و تعالی کا شکر ادا کرو گے، اس کی نعتوں کا استحضار کرو گے، اس کی نعمتوں کو سوچو گے اور اس کا دھیان کرو گے اتنی ہی محبت میں ترقی ہوتی جائے گی۔ آپ اینے روز مرہ زندگی کی مثال دیکھ لیجئے کہ جب آپ ماں کو دیکھتے ہیں کہ اس نے میری خاطر کیا کیا مشقتیں برداشت کیں، کتنے دن تک مجھے پیٹ میں رکھا، اس نے کتنی مشکلات برداشت کیں، اس نے کتنی مشکل سے مجھے یالا اور اب جب بھی کوئی مصیبت کا موقع آتا ہے تو یہ مال میرے لئے اپنی جان بھی حاضر کر دیتی ہے۔جب آ دمی اس کی قربانیوں کو دیکھتا ہے اور اس کے انعامات کو دیکھا ہے تو اس کے نتیجہ میں اس کو اس سے محبت خود بخود بیدا ہو جاتی ہے۔ باپ سے بھی محبت پیدا ہوتی ہے کوئکہ ویکھا ہے کہ باپ نے میرے ساتھ کیا کیا احمانات کئے ہیں، جتنے انسان کے محن ہیں ان کے احمانات کا انسان جتنا تصور کرے گا اتن ہی ان سے محبت پیدا ہوگا۔ ایک آدمی ہے جو روز صبح کو آپ کے گھر میں ہدیدلا کر ڈال دیتا ہے، آپ نے حیاہے اس کو دیکھا بھی نہ ہولیکن خود · بخود آپ کے دل میں محبت پیدا ہو جائے گی کہ کون الیا مخلص آدمی ہے جو روزانہ مجھے کوئی نہ کوئی تحفہ دے کر چلا جاتا ہے۔ تو اللہ جل جلالہ کے انعامات کا جتنا

استحفار انبان کرے گا اور جتنا اس کا دھیان کرے گاتو اتی ہی اللہ تبارک و تعالی سے محبت پیدا ہو جائے گی ،اور محبت پیدا کرنے کا نسخہ ہے شکر۔گویادین پرعمل کرنے کا آسان نسخہ ہے محبت پیدا کرنا اور محبت حاصل کرنے کا آسان ترین نسخہ ہے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا شکر ادا کرنا۔ اسی لئے قرآن نے جگہ جگہ جگہ تا ہے۔ اعملو آل داؤد شکراً و قبلیل من عبادی ادا کرو۔ایک جگہ آتا ہے۔ اعملو آل داؤد شکراً و قبلیل من عبادی الشک سور "اے داؤد کے اہل خاندان شکر کرو اللہ کا اور میرے بندوں میں شکر کرنے والے بہت ہی کم ہیں'۔ غرض قرآن کا آغاز کیا جا رہاہے اللہ کے شکر سے اس بات پر تنبیعہ کرنے کے لئے کہ اے انسان اگر تو اپنی خیر چاہتا ہے تو اس کا پہلا قدم ہے کہ اللہ کا شکر گذار بندہ بن جا، اللہ تعالیٰ کی نعموں کا استحضار کر اس کو صرح اور اس پر اللہ تعالیٰ کی محبت پیدا کرنے کا نسخہ ہے۔

# انسان مشکل میں اللہ کو بکارتا ہے

قرآن مجید نے جگہ جگہ انسان کی ایک خصلت بیان کی ہے اور قرآن نے جگہ جگہ انسان کی ایک خصلت بیان کی ہے اور قرآن نے جگہ جگہ اس کا ایک عجیب مزاج بیان فرمایا ہے کہ جب آسان کوکوئی مشکل پڑتی ہے تو وہ اس مشکل میں اللہ تعالیٰ کو بکارتا ہے کہ اے اللہ میں اس مشکل میں مبتلا ہو گیا ہول سے موں سے دور کر دیجئے۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جب وہ مشکل کام اس سے دور کر دیجے بیں تو وہ ایسا ہو جاتا ہے کہ گویا اس نے ہمیں بکارا ہی نہیں اور ہم سے کہ گویا سے کہ گویا سے کہ گویا سے کہ کھی اس مشکل کو دور کرنے کی درخواست کی ہی نہیں۔

دوسری خصلت انسان کی ہے ہے کہ اگر ہم نے انسان کو ہزار انعامات دیئے ہوں اور ایک تکلیف دے دی ہوتو انسان ان ہزار انعامات کو بھلا دے گا اور اس تکلیف کو لے کر بیٹھ جائے گا کہ یہ تکلیف مجھے پہنچ گئی۔

# مفتی اعظم کی ایک حکیمانه بات

جھے اپ والد ماجد مفتی اعظم پاکتان حفرت مولانا مفتی محد شفیع صاحب کی ایک بڑی حکیمانہ بات یاد آئی کہ میری ایک ہمشرہ ہیں جوالحمد للہ ابھی حیات ہیں، ان کی عمر کے تقاضہ ہے ان کے دانت بار بارٹوٹ رہے تھے اور کچھ دن بعد ایک دانت نکلوانا پڑتا تھا، تو ایک مرتبہ انہوں نے والد صاحب ہے کہا کہ یہ دانت بھی بڑی بجیب چیز ہیں کہ یہ آتے ہوئے بھی تکلیف دیتے ہیں اور جاتے میں درد ہو رہاہے بھی اس دانت کو نکلوانا پڑتا ہے اور بھی اس دانت کو نکلوانا پڑتا ہے اور بھی اس دانت کو نکلوانا پڑتا ہے۔ میرے والد ماجد نے فرمایا کہ خدا کی بندی ! متہیں دانت کی دو ہی باتیں یاد آرہی ہیں کہ آتے ہوئے بھی اس نے تکلیف دی تھی اور جاتے ہوئے بھی اس نے تکلیف دی تھی دی اور یہ جو بچاس سال تک اس سرکاری مشین سے فائدہ اٹھایا وہ تمہیں یاد نہ آیا، اس کاتو ذکر کر رہی ہو کہ اس نے آتے ہوئے بھی تکلیف دی اور جاتے ہوئے کئی غذا کیں نہیں آیا۔

اگر انسان کو اللہ والوں کی صحبت میسر نہ ہو اور اللہ والوں کی نگاہ نہ پڑی ہوتو انسان کا مزاج یہ ہوتا ہے اور ہوتو انسان کا مزاج یہ ہوتا ہے کہ وہ ذرا سی تکلیف کو لیے کر بیٹھ جاتا ہے اور ہزاروں نعمیں جو عین اس وقت اس انسان کے اوپر اللہ کی طرف سے بارش کی طرح برس رہی ہیںان کو بھول جاتا ہے۔قرآن کریم نے فرمایا: اِنَّ الْاِنْسَسَانَ لَکَ فُورُ کہ انسان بڑا ناشکرا ہے۔

# حضرت مولانا اصغر حسین صاحبٌ کے شکر کا ایک عجیب واقعہ

میرے والد ماجد کی ایک بات یاد آئی .....میرے والد صاحب کے ایک استاذ حفرت مولانا اصغر حسین صاحبٌ تھے جو حفرت میاں صاحب کے نام سے مشہور تھے اور بڑے عجیب وغریب بزرگ تھے۔ ان کے عجیب وغریب واقعات ہیں، ان کو شاید اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام علی یادیں تازہ کرنے کے لئے پیدا فرمایا تھا۔ حضرت والد صاحبٌ فرماتے تھے کہ ایک مرتبہ ججھے پتہ چلا کہ وہ بیار ہیں اور بخار جڑھا ہوا ہے، میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا اور جا کر دیکھا تو شدید بخار کی حالت میں تب رہے تھے، اور جس طرح بخار کی حالت میں انسان کو غفلت ہوتی ہے اس طرح کی غفلت کی کیفیت طاری تھی۔ میں نے جا کر یو چھا کہ حضرت كيے مزاج بين؟ تو فرمانے لگے كه بھائى الحمد لله بهت اچھا ہوں، الله كاشكر ہے كه آ تھے میں دردنہیں ہو رہا، اللہ کا شکر ہے کان میں دردنہیں ہو رہا، اللہ کا شکر ہے ناک بھی ٹھیک ہے، اللہ کا شکر ہے زبان ٹھیک ہے، اللہ کا شکر ہے ول ٹھیک ہے، الله كاشكر ہے كہ جگر ٹھيك ہے، جتنى تكليفيں نہيں تھيں وہ پہلے شار كرائيں اور اس پر شکر ادا کیا، اور پھر فرمایا کہ ہاں بخار ہو رہا ہے دعا کرو کہ اللہ تعالی اس کو بھی دور فرما د س۔

#### نعمت كا استحضار يهلي اور تكليف بعد مين

تو جونعتیں میسر ہیں ان کا استحضار پہلے کرو اور اگر کوئی تھوڑی بہت تکلیف آئی ہے تو اس تکلیف کا ازالہ بھی اللہ تعالیٰ سے مانگو،لیکن نیے کیا کہ آ دمی اس تکلیف کو لے کر بیٹھ جائے اور جو بے شارنعتیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں ان کو بھول جائے، یہ اللہ تعالیٰ کی ناشکری ہے اس کے بجائے انسان پہلے نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کا شکر تو ادا کرے پھر تکلیف کی بات کرے۔

## الله تعالى نے اس كائنات ميں تين عالم بيدا فرمائے ہيں

#### تکالیف کا تناسب اللہ تعالی کی نعمتوں کے مقابلہ میں ہمیشہ کم ہوتا ہے

اگر کوئی شخص یہ چاہے کہ اس دنیا میں مجھے راحت ہی راحت طے، تکلیف کمیں نہ ہو یہ بھی نہیں ہوسکتا، بڑے سے بڑا سرمایہ دار، بڑے سے بڑا حکران، بڑے سے بڑا صاحب افتدار یہ منزل حاصل نہیں کرسکتا کہ اس کو دنیا میں بھی غم اور تکلیف نہ پہنچ۔ تکلیف تو پہنچ گی چاہے مسلمان ہو، چاہے کافر،چاہے عام مسلمان ہو، چاہے ولی اللہ ہو، چاہے صحابی ہو یا پغیبر ہو، کوئی بھی اس سے مشتیٰ نہیں، تکلیف بھی ہوگی راحت بھی ہوگی۔لیکن ہمیشہ یاد رکھو کہ کیسی ہی بڑی سے نہیں، تکلیف بھی ہوگی راحت بھی ہوگی۔لیکن ہمیشہ یاد رکھو کہ کیسی ہی بڑی سے

بڑی تکلیف آ جائے اس کا نئات میں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے مقابلہ میں اس کا تناسب ہمیشہ کم ہوگااور اللہ تعالیٰ کی نعمتیں یقینا زیادہ ہوں گی۔ اگر تکلیف کا تناسب نعمتوں سے بڑھ جائے تو انسان زندہ نہیں رہ سکتا، جب تک زندگی ہے اس وقت تک بیضرور ہوگا کہ تکلیفیں بھی ہوں گی اور راحت بھی ہوگی، لیکن ہمیشہ اگر غور کرو تو راحتی زیادہ ہوں گی اور تکیفیں کم ہوں گی۔ بیکا نئات کی تخلیق میں اللہ تعالیٰ کی سنت ہے۔

# انسان کا کام بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتا رہے

انسان کا کام بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بعموں پرشکر ادا کرے اور تکلیف پر مبرکر کے ای سے مائے کہ یا اللہ یہ تکلیف مجھ سے دور فرما دے۔ اور اگر ناشکری کی کہ ساری نعموں کو تو بھول گیا اور صرف تکلیف کو لے کر بیٹھ گیا اور ای بنا پر اللہ تعالیٰ کے ساتھ تقدیر کا شکوہ کیا کہ میں ہی رہ گیا تھا اس مصیبت کے لئے، اس مصیبت کو اٹھانے کے لئے، (العیاذ باللہ) تو یہ بات خطرناک ہے۔ مسلمان کا کام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نعموں کا استحفار کر کے اس کا شکر ادا کرے۔ دیکھو خدا نہ کرے کہ ایک بیاری آگی لیکن ذرا یہ تو دیکھو کہ وہ بیاری کتنی نعموں کے ساتھ لیٹ کر آئی ہے، اس بیاری کی حالت میں الحمد للہ تیاری کتنی نعموں کے ساتھ لیٹ کر آئی ہے، اس بیاری کی حالت میں الحمد للہ تیاردار میسر ہیں، اس بیاری کی حالت میں الحمد اللہ کا شکر ہے کہ طبیب یا ڈاکٹر موجود ہیں، یہ بیاری کی حالت میں الحمد اللہ کا شکر ہے کہ طبیب یا ڈاکٹر موجود ہیں، اس بیاری کی حالت میں الحمد اللہ علاج کے لئے بینے موجود ہیں، یہ بیاری کی حالت سے بہتر ہے کہ دوسرے کی بیاری نیادہ حالت الحمد اللہ دوسروں کی بیاری کی حالت سے بہتر ہے کہ دوسرے کی بیاری زیادہ حالت نان اس کا شکر ادا نہیں کر سکے گا۔ اس تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کم تکلیف دہ اور میری بیاری اس کی نبیت کی کہ انسان اس کا شکر ادا نہیں کر سکے گا۔ اس

لئے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنے کی عادت ڈالو۔ یہ جوقر آن کریم کا آغاز الحصد لله رب العالمیں سے ہورہا ہے وہ ہمیں یہ پیغام دے رہا ہے کہ شکر گذار بننے کی عادت ڈالو کہ اللہ تعالیٰ کی ہر نعمت کو سوچو اور نعمت کو سوچ کر کثرت سے اس پر شکر ادا کرو۔

قرآن کریم نے فرمایا اعملو آل داؤد شکراً کہ اے داور کی اولاد تم ایساعمل کروجس کے نتیجہ میں شکر پیدا ہو، مطلب یہ کہ شکر گزار بننے کی عادت یہ صرف زبان سے ایک مرتبہ الحمد لللہ کہنے سے ادا نہیں ہوتی بلکہ اس کے لئے محنت اور مشقت کرنی پڑتی ہے، ریاضت کرو اور شکر گذار بندے بن جاؤ۔

## تکبر کی جڑ کاٹنے والی چیز شکر ہے

میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدائی عارفی فرمایا کرتے تھے کہ تمہیں پہ نہیں کہ شکر کیا چیز ہے۔ شکر وہ چیز ہے کہ اگرا پی زندگی میں اس کی عادت ڈال لی تو یقین رکھو کہ تنہا بی شکر تمہیں نہ جانے کتنے روحانی امراض سے نجات عطا کر دے گا۔ مثلا ایک مثال دیتا ہوں کہ جتنے روحانی امراض ہیں ان کی سب سے بڑی جڑ تکبرہے، بی تکبر وہ ہے جس نے شیطان کو ہلاکت میں ڈالا، اس تکبر کی جڑ کا شخ والی چیز شکرہے۔ کسی زمانہ میں تکبر کا علاج کرنے کے لئے صوفیائے کرام بڑے والی چیز شکرہے۔ کسی زمانہ میں تکبر کا علاج کرنے سے بائے ایسے کام پر لگا دیتے تھے کہ جس میں انسان کا نفس اور اس کی انا کا پندار ٹوٹ جائے، ایسے کاموں پر متبیل لگا کر کہیں جا کر تکبر کاعلاج ہوتا تھا۔ تو میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی میں میں میں میں موایا کرتے تھے کہ جس میں اور عبار کے بوتا تھا۔ تو میرے شخ حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفی میں حس کا مدینے میں جس کا مدینے میں جس کا علاج ریاضتیں اور مجاہدے ہیں جس کا صاحب قدس سرہ فرمایا کرتے تھے کہ اس کا علاج ریاضتیں اور مجاہدے ہیں جس کا

آسان طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا شکر ادا کرنے کی عادت ڈالوتو ہے تکبر کی بیاری خود بخودختم ہو جائے گی۔

#### شكركا مطلب

جب آدمی شکر ادا کرتا ہے کہ اے اللہ آپ کا شکر ہے کہ آپ نے مجھے کھانا دیا، آپ کاشکر ہے کہ آپ نے مجھے یہ کپڑا دیا، آپ کاشکر ہے کہ آپ نے مجھے یہ رہبہ دیا، آپ کا شکر ہے کہ آپ نے ملازمت دی، آپ کا شکر ہے کہ آپ نے مجھے پید منصب دیا، جس کے معنی بیہ ہیں کہ اے اللہ میں تو اس لائق نہیں تھا نہ اس کھانے کے لاکق تھا، نہ اس کیڑے کے لاکق تھا، نہ اس رتبہ اور منصب کے لائق تھا بیمض آپ نے این فضل سے اپنی رحت سے مجھے دے دیا۔ ورنہ اگر کسی کے ذمہ تمہارا کوئی قرض تھا اور اس نے وہ قرض ادا کر دیا تو کوئی شکر کی بات نہ ہوئی۔لیکن کوئی شخص تمہارے استحقاق کے بغیرتم کو کوئی چیز دے دے تو یہ شکر کی بات ہے، تو جب الله كاشكر اداكياكه اے الله آپ كاشكر ہے آپ نے مجھے پيدا کیا، آپ کاشکر ہے کہ آپ نے مجھے آنکھ دی، آپ کاشکر ہے کہ آپ نے مجھے کان دیا، آپ کا شکر ہے کہ آپ نے مجھے گویائی دی،معنی یہ بیں کہ اے الله میں اس كالمستحق نبيس تقا، ميرا كوئى حق نبيس تقا آپ پر، آپ نے جوعطاء فرمايا ايخ فضل كرم سے مجھے عطا فرمايا۔ تو جب پہلے ہى قدم يہ آپ نے بياعتراف كرليا كه ميں مستحق نہیں تھا تو تکبر کی جڑ کٹ گئی۔

# شکر کوختم کرنے کے لئے شیطان کا حربہ

میرے شیخ حضرت ڈاکٹر صاحب قدس سرہ فرماتے تھے کہ جب شیطان کو

الله تعالیٰ نے جنت سے نکالا اور کہا کہ مردود ہو جا! تو چلتے ہلتے اس نے بھی درخواست کی کہ یااللہ نکال تو رہیں ہیں تو آپ بچھے اتی عمر دے دیجئے کہ جب تک یہ دنیا قائم ہے اس وقت تک میں زندہ رہوں، تو اللہ تعالیٰ نے کہا کہ چل دے دی۔ اب جب مل گئ تو اس نے اپنے عزائم کا اظہار اس طرح کیا کہ اچھا جب آپ نے بھے یہ عمر دے دی تو اب یہ عمر آدم کے بیٹوں کو گمراہ کرنے میں صرف کروں گا۔

قرآن نے فرمایا "لا تیسنه من بیس ایدیهم و من خلفهم و عن ایسته و من خلفهم و عن ایسته و شمائلهم " که میں ان کو گراه کرنے کے لئے ان کے سامنے سے آوں گا ان کے بیچھے سے آوں گا ، ان کے دائیں سے آوں گا ، ان کے بائیں سے آوں گا ، ان کے بائیں سے آوں گا ، ان کے بائیں سے آوں گا ، اور میرے اس گراه کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا "ولا تسجد اکثر هم الشکرین " کہ آپ ان میں سے اکثر لوگوں کو شکر گزار نہیں پائیں گے ۔ یعنی انسانوں کو گراه کرنے کے لئے میرا حربہ یہ ہوگا کہ میں ان کے دلوں سے شکر کو کھر چ دوں گاور ان کو ناشکرا بنا دوں گا۔ اس کے میں یہ گراہی کے داستہ پر پڑ جائیں گے۔

تو پیۃ چلا کہ شیطان کے حربوں سے اگر بچنا ہے تو اس کا راستہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کاشکر گذار بنو اور ہر ہر بات پر اللہ تعالیٰ کاشکر ادا کرو۔

# مفتی اعظم کا ارشاد ..... واقعات کوسیدها پڑھنا چاہئے

محترم بھائی مصطفل صادق صاحب نے بڑی اچھی بات یاد دلائی،میرے بڑے بھائی زکی کیفی مرحوم صاحب کی وفات کا واقعہ ہے کہ اس موقع پر حضرت والد صاحب قدس سره بهت بی سخت بیاری میں مبتلا تھے، دل کی تکلیف، بدن میں بہت سخت پھنسیاں نکلی ہوئی تھیں اور وہ انگارے کی طرح دیک رہی تھیں، اس حالت میں اینے محبوب ترین بیٹے کے انقال کی خبر آئی، کوئی دوسرا ہوتا تو شاید اس دکھ کو لے بیٹھتا،لیکن اس حالت میں جو خط انہوں نے لاہور میں بچوں کے نام لکھا وہ خط پورا پڑھنے کے قابل ہے، اس خط میں لکھا کہ حادثہ تو بڑاعظیم ہے لیکن میرے بچو! يرغم اس واسطه موتا ہے كه جم واقعات كو النا يرهة بين اور النا اس طرح يرهة بين کہ بھی ایک جوان آدمی بچاس سال کی عمر اور ابھی کسی بیجے کی شادی بھی نہیں موئی، ایک بچه مدینه منوره میں پڑھ رہا ہے، اور اس حالت میں جج سے آگر اچا تک ان کا انتقال ہو گیا۔ فرمایا کہ اس واقعہ کوسیدھا پڑھو اور وہ اس طرح کہ ہر انسان کا ایک ایک سانس اللہ کے ہاں لکھا ہوا ہے، البذا وہ ایک متعین سانس لے کر آئے تھ، گنے چنے سانس لے کرآئے تھے، اتنے ہی سانس ان کو ملنے تھے اس سے کم و بیش ہونہیں سکتے تھ لیکن اللہ تعالی نے اس حادثہ کے لئے کیا اسباب تہاری تملی ك لئے مهيا فرمائ كدايك بينا مديند منوره ميں يڑھ رہا ہے كداللہ تعالى نے جج كا سامان مہیا فرما دیا۔ ج کے لئے گئے تو وہاں بیٹے کو خدمت کا موقع دیا، وہاں بھی انتقال ہو سکتا تھا لیکن حج کی پوری عبادت مکمل کرنے کے بعد یہاں آئے اور يهال پرآكر الحمد لله اين عزيزول سے ال بھي لئے اور ملنے كے بعد اينے دوست احباب کی دعوت بھی کر دی اور مال باپ سے کراچی سے مل کر آگئے، اور یہ سارے اسباب مہیا کرنے کے بعد پھر الله تعالیٰ نے ان کو بلایا۔ گویا واقعات کو الثا پڑھنے کے بجائے واقعات کوسیدھا پڑھو تو پھ چلے کہ یہ تکلیف جو تھی وہ کتی رحموں کے ساتھ لیٹ کر آئی تھی۔

#### حضرت يوسف عليه السلام كاشكر

میرے والد ماجد قدس مرہ فرمایا کرتے تھے کہ حضرت یوسف علیہ السلام کا قصہ ہر مسلمان جانتا ہے کہ کس طرح کنویں میں ڈالے گئے، غلام بنائے گئے، قید خانہ میں رہے، مدتوں ماں باپ سے جدا رہے، باپ ان کے لئے روتا رہا اور بیٹا باپ کے لئے روتا رہا، سارے سال کے بعد جب مصر میں ملاقات ہوئی تو ایک بیٹا جس کو اس طرح کنویں میں ڈالا گیا ہو، غلام بنایا گیا ہو، قید کیا گیا ہواور فتنوں میں بتلا کیا گیا ہو، وہ بعد میں باپ سے ملا تو بجائے زمانہ کا دکھڑا سنانے کے اپنے والد سے فرمایا، جس کو قرآن نے بھی ذکر کیا "ولقد احسس به اذا خر جنی من السحن و جاء بکم من البدد من بعد ان نزغ الشیطان بینی و بین اخوتی"

کہ اللہ نے کتا احسان کیا میرے اوپر کہ جھے قید خانہ سے نکال دیا۔ قید خانہ میں جانے کا ذکر نہیں کیا بلکہ ذکر یہ کیا کہ اللہ نے کتنا احسان کیا جھ پر کہ جھے قید خانہ سے نکال دیا، اور و جاء بہ کم من البدد اور اے میرے والدین میرے بہن بھائیوں پر کتنا اللہ نے احسان کیا کہ آپ کو دیہات سے لے آیا اور جھے سے لا کر ملاقات کروائی۔ گویا جدائی کا ذکر نہیں بلکہ ملاقات کا ذکر کیا، اور چھچے جو واقعات پیش آئے تھے اور بھائیوں نے ظلم کیا تھا، اس کو شیطان کے سر ڈال دیا کہ من بعد ان نے تھے اور بھائیوں نے میرے اور میں احوتی کہ شیطان نے میرے اور میں بعد ان نے میرے اور میں کے درمیان ایک مسئلہ پیدا کر دیا تھا۔ تو حضرت یوسف علیہ السلام میں کے ساری تکلیفیں جھوڑ کر اللہ کی نعمتوں کا ذکر کیا اور بہی شکر گذار بندوں کا طریقہ نے ساری تکلیفیں جھوڑ کر اللہ کی نعمتوں کا ذکر کیا اور بہی شکر گذار بندوں کا طریقہ

#### الحمد للد..... جمیں کیا سبق دے رہا ہے

الحمد لله كا لفظ جب شروع ميں آگيا تو يہ جميں اور آپ كو يہ سبق دے رہاہے كہ اللہ تعالى كے شكر رہاہے كہ اللہ تعالى كے شكر گذار بندے بن جاؤ اور اللہ تبارك و تعالى كا شكر اداكرو۔

#### شكر ادا كرنے كا طريقه

شكر اداكرنے كا طريقہ ميرے شخ حضرت عارفی قدس سرہ فرمايا كرتے سے كہ اللہ كا شكر اداكرنے كى دث لگاؤ! دث كا كيا مطلب كہ ہر وقت، ہر لمحہ سوچو، ہوا كا جھونك چلے اور اچھا معلوم ہوتو كہو، كيا مطلب كہ ہر وقت، ہر لمحہ سوچو، ہوا كا جھونك چلے اور اچھا معلوم ہوتو كہو، السلھم لك المحمد ولك الشكر ، گھر ميں داخل ہوئے اور بچہ كھياتا ہوا اچھا معلوم ہوا كہو اللهم لك المحمد ولك الشكر ، بھوك كے وقت كھانا سامنے آيا تو كہو السلھم لك المحمد ولك الشكر ، جو چھوٹی سے چھوٹی نعت اور چھوٹی سے جھوٹی فرق عاصل ہواس ہر اللہ كا شكر اداكرنے كى عادت ۋالو۔

#### مغربی تہذیب کے نتیجہ میں ہماری حالت

مغربی تہذیب کے نتیجہ میں آج ہماری حالت یہ ہوگی ہے کہ جو چیزیں مسلمان کے ادنی خاندان کے اندر معروف اور متعارف تھیں وہ سب چھوٹ گئیں اور ادنی مسلمان خاندان کا یہ حال ہوتا تھا کہ بچھا کہ بھائی کیا مزاج ہے تو جواب ہوتا تھا کہ الحمد للہ اللہ کا شکر ہے۔ تو بچپن سے یہ مزاج بنایا جاتا تھا کہ الحمد للہ کہنے کی عادت ڈالو۔ آج اگر کسی بچ سے بوچھو کہ بیٹے کیے ہوتو جواب میں وہ

کے گا ٹھیک ہوں اور الحمد للہ شاذ و نادر ہی کسی کی زبان پر آئے گا، کیونکہ بچے کو سکھایا ہی نہیں گیا اور عادت ہی نہیں ڈالی گئی۔ انگریزوں کا طریقہ ہے کہ جب کوئی کسی سے پوچھتا ہے کہ بھٹی کیے مزاج ہیں تو انگریزی میں کہتے ہیں Fine) ملک سے پوچھتا ہے کہ بھٹی کیے مزاج ہیں کہ بھٹی اچھا ہوں تمہارا شکریہ ، لینی شکریہ ان کا کہتم نے مجھ سے میرا حال پوچھ لیا، آج وہی عادت ہمارے اندر ہے اور جو ان مغربی تعلیمی اداروں میں پڑھنے والے ہیں یہ عادت ان کو بھی پڑ رہی ہے۔ ان مغربی تعلیمی اداروں میں پڑھنے والے ہیں یہ عادت ان کو بھی پڑ رہی ہے۔ تو اپنے بچوں کو پہلے دن سے الحمد للہ کہنے کی عادت ڈالواور خود رے لگاؤ ادر اس کی مثل کرو کہ المحت بیٹھے چلتے پھرتے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرو۔

#### ایک بزرگ کامعمول

حضرت عادفی فرماتے تھے کہ میرے ایک بزرگ تھے، ایک روز مجھے رات کو ان کے گھر جانے کا اتفاق ہوا تو وہاں جاکر دیکھا کہ جب سونے گے تو میں دوسرے کمرہ میں تھا، تو میں نے اچا تک دیکھا کہ وہ اپنے بستر پر مستقل کہہ رہے ہیں (اللہم لك الحمد ولك الشكر) بڑی ویر تک بڑے جوش کے عالم میں پڑھتے رہے، تو میں نے حضرت سے پوچھا کہ حضرت کیا یہ معمول ہے؟ تو انہوں نے فرمایا کہ بات یہ ہے کہ اللہ تعالی کی نعمیں ہر وقت مبذول رہتی ہیں لیکن ہم لوگ غفلت کے دھندوں میں پڑے رہتے ہیں۔ لہذا میں یہ کرتا ہوں کہ دن میں جو کچھ توفیق ہوگئ لیکن میں رات سونے سے پہلے جتنی دن بھر کی نعمیں میرے تفر میں آتی ہیں، میں ان کا تصور کرتا رہتا ہوں اور اللہ کا شکر ادا کرتا رہتا ہوں کہ یا اللہ جب میں صبح کو اٹھا تو مجھے سواری مل گئ (اللہم لك الحمد ولك ہوں کہ یا اللہ جب میں وفتر گیا تو وہاں میرے ساتھ یہ معاملہ پیش آیا (اللہم لك الحمد ولك

الحمد ولك الشكر ) جب ميں گھر آيا تو گھر والے صحت مند سے (اللهم لك السحمد ولك الشكر ) ياالله اس وقت مجھے بير آرام وہ بستر ميسر ہے (اللهم لك السحمد ولك الشكر ) ميں اس وقت مكان ميں جھت كے ينج بير اللهم الك السحمد ولك الشكر ) فرماتے ہيں كہ جتنى العتيں ميسر ہيں ان كا تصور كركے اللہ تعالى كاشكر اواكر ويتا ہوں۔

اللہ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ جس دن یہ کام کر لیا دیکھنا کتنی ترقی ہوتی ہے اور جب اللہ تعالیٰ کے ساتھ محبت میں ترقی ہوگی تو یقینا اسلام پر عمل آسان ہوگا۔اللہ تعالیٰ ہم سب کوشکر ادا کرنے کی توفیق عطاء فرمائے اور دین کی صحح سمجھ اور اس برعمل کرنے کی توفیق عطاء فرمائے۔ آمین

وآخر دعوانا ان الحمدلله رب العلمين



#### ﴿ بِمَلْمِ هِوَ لَي مَا شُرِ كُفُوطُ مِن ﴾

# ﴿استخاره كالمسنون طريقه ﴾

بعداز خطبه:

امابعلم (عن مكحول الاز دى قال سمعت ابن عمر رضى الله عنهما يقول ان الرجل يستخير الله تبارك و تعالى فيختارله فيسخط على ربه عزوجل فلا يلبث ان ينظر في العاقبة فاذا هو خيرله (

(كتاب الرحد لاين المبارك \_ زيارت الرحد)

بزرگان محترم اور برادران عزیز!

 ہوں گے، اور جن لوگوں کو وہ مراتب حاصل نہ ہوں گے وہ یہ خواہش کریں گے کہ کاش! ہماری کھالیس دنیا میں قینچیوں سے چیری جاتیں اور ہم اس پرصبر کرکے ایسے مراتب کے مستحق ہوتے۔ (جامع ترندی باب ماجاء فی ذھاب البصر جلد ۲صفی ۲۳)

#### استخارہ کے بعد انجام کار خیر ہی کی طرف ہوتا ہے

آج کے بیان میں صحابی رسول حضرت عبداللہ بن عمر "کا ایک ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ بعض اوقات انسان اللہ کے حضور استخارہ کرتا ہے تا کہ وہ کام ہوجائے، تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے بہترین راستہ پند فرمالیتے ہیں، لیکن ظاہری اعتبار ہوجائی ہو اس کی سمجھ میں وہ کام نہیں آتا جس کی وجہ سے وہ اپنے پروردگار پر ناراض ہوتا ہے کہ میں نے تو اچھے راستے کی درخواست کی تھی لیکن ملنے والا راستہ بظاہر اچھا نظر نہیں آرہا کیونکہ اس میں تکلیف اور پریشانی ہے۔ گویا اس کے دل میں اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ناراضگی بیدا ہوتی ہے لیکن کچھ عرصہ کے بعدانجام سامنے آنے پر معلوم ہوتا ہے کہ درحقیقت اللہ کا فیصلہ ہی اس کیلئے بہتر تھا۔ یہ چیز بعض اوقات آخر ت میں اس کا انجام سامنے آتا ہے۔

#### استخاره میں خواب آنا ضروری نہیں

استخارہ کے بارے میں لوگوں کے درمیان بڑی غلطیاں پائی جاتی ہیں، مثلاً لوگ مجھتے ہیں کہ استخارہ کا کوئی خاص طریقہ ہوتا ہے، اس طریقے سے استخارہ کرنے کے بعد ایک خواب نظر آتا ہے جس میں اس کو کام کرنے یا نہ کرنے کی ہدایت دی جاتی ہے، تو خوب سمجھ لیجے کہ جواسخارہ آنخضرے میں تھا ہے مسنون کی ہدایت دی جاتی ہے، تو خوب سمجھ لیجے کہ جواسخارہ آنخضرے میں جاتی ہے، تو خوب سمجھ لیجے کہ جواسخارہ آنخضرے میں جاتی ہے۔

طریقے پر ثابت ہے اس میں ایک کوئی بات نہیں ہے۔ بعض او قات خواب آ جاتا ہے اور بعض اوقات نہیں بھی آتا۔

#### استخاره كالمسنون طريقه اوراس كي دعا

استخارہ کا مسنون طریقہ صرف یہ ہے کہ انسان استخارہ کی نیت سے دو رکعتیں بڑھے اور اس میں یہ نیت کرے کہ یا اللہ! میرے سامنے دو راستے ہیں ،
ان میں سے جو راستہ میرے حق میں بہتر ہوآپ اس کا فیصلہ فرمادیں۔اس کے بعد حضور علیہ کی متعین فرمودہ مسنون دعا پڑھے۔ یہ الی عجیب دعا ہے کہ اگر انسان اپنی ایرٹی چوٹی کا زور لگالیتا تب بھی ایسی دعا نہیں لکھ سکتا تھا۔
وہ دعا یہ ہے۔

﴿ اللّٰهُمَّ إِنِّى اَسُتَحِيُرُكَ بِعِلْمِكَ وَاسْتَقُدِرُكَ بِقُدُرَتِكَ وَاسْتَقُدِرُ كَ بِقُدُرَتِكَ وَاسْتَقُدِرُ وَلَا اَقُدِرُو وَاسْتَقُدِرُ وَلَا اَقُدِرُو وَاسْتَقُدُرُ وَلَا اَقُدِرُو وَاسْتَقُدُمُ وَلَا اَعْدَمُ وَانْتَ عَلَّامُ الْعُيُوبُ اللّٰهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا اللّا مُرَ خَيُرُ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ اَمُرِى فَاقُدُرُ لِي وَيَسِرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكُ لِي فِيهِ وَانُ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْاَمْرَشَرُ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْاَمْرَشَرُ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ اَمُرِى فَاصُرِفُهُ عَنِى وَاصُرِفَنِي عِنْهُ وَاقُدُرُلِي وَعَاقِبَةِ الْمُرِي فَاصُرِفُهُ عَنِى وَاصُرِفَنِي عَنْهُ وَاقُدُرُلِي وَعَاقِبَةِ الْمُرِي فَا فَلُولِي فَا مُولِي فَا عَنْهُ وَاقْدُرُلِي اللّٰهُ الْمُحْرَرُ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ اَرُضِنِي بِهِ ﴾

(رواه البخاري)

" اے اللہ! میں آپ کے علم کے واسطے سے آپ سے خیر مانگنا ہوں اور آپ کی قدرت کے وسیلے سے قدرت طلب کرتا ہوں اور آپ سے آپ سے آپ کے بڑے فضل کا سوال کرتا ہوں اس لئے کہ آپ قادر ہیں ، میں قادر ہیں ، میں قادر ہیں ، میں قادر ہیں ، میں باتوں کو خوب جانتے ہیں ۔ اے اللہ! اگر آپ کے علم میں ہے کہ یہ کام میرے حق میں ، میرے دین ودنیا اور انجام کار کے اعتبار سے بہتر ہے تو اسے میرے لیے مقرر فرمادیں اور اس کو آسان کردیں پھر اس میں میرے لیے برکت وال دیں، اور اگر آپ جانتے ہیں کہ یہ کام میرے حق میں ، میرے دین ودنیا اور الر آپ جانتے ہیں کہ یہ کام میرے حق میں ، میرے دین ودنیا اور النجام کار کے اعتبار سے برا ہے تو اس کو جھے سے اور مجھے اس اور انجام کار کے اعتبار سے برا ہے تو اس کو جھے سے اور مجھے اس یہ دورکر دیجے اور میرے لیے خیر کو مقدر فرمادیں جہاں بھی ہو، کیر محمد اس پر راضی بھی کردیجے:

دو رکعتیں پڑھنے کے بعد اس دعا کو پڑھ لیا جائے تو مسنون استخارہ

ہوگیا۔

#### استخاره كا وفت

بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ استخارہ صرف سوتے وقت یا عشاء کے بعد ہی کیا جاسکتا ہے۔ یاد رکھیں کہ جب بھی موقع ملے، اس وقت استخارہ کیا جاسکتا ہے، اس میں دن ، رات ،سونے اور جاگنے کی کوئی قیزہیں۔

#### استخاره كانتيجه

استخارہ کے بعد کوئی خواب آٹا بھی ضروری نہیں جس میں کسی طرف اشارہ کیا جائے، استخارہ کرنے کے بعدا نبان کار جمان خود بخود ایک چیز کی طرف پیدا ہوجاتا ہے، جس طرف ربحان پیدا ہو اس کام کو کرلے !اور اگر کسی بھی طرف ربحان نہ ہو بلکہ کشکش برقراررہے تو استخارہ کا مقصد پھر بھی عاصل ہوجائے گا، اس لیے کہ اس شخص کے استخارہ کے بعداللہ تعالی اس کیلئے ایسے اسباب مہیا فرمادیتے ہیں جو اس کیلئے بہتر ہوتے ہیں۔لیکن بعض اوقات جو انبان کو کوئی کام اچھا ہوتا ہوا دکھائی نہیں دیتا، اس کے بارے میں حضرت عبداللہ بن عرق فرماتے ہیں کہ اب نادان! تو اپنی محدود عقل کے ذریعے اس کام کو اپنے حق میں بہتر نہیں سمجھ رہا ہے، نادان! تو اپنی محدود عقل کے ذریعے اس کام کو اپنے حق میں بہتر نہیں سمجھ رہا ہے، یادر رکھ! جس کے علم میں اس وسیع وعریض کا نات کا سارا نظام ہے وہ تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر عرف میں اس وسیع وعریض کا نات کا سارا نظام ہے وہ تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر اور نہ بہتر کو زیادہ جانتا ہے، اور اس نے جو کچھ کیا وہی تیرے حق میں بہتر وہ جانتا ہے وہ اس بہتر نہیں انہام معلوم ہویا آ خرت میں۔

#### یقین رکھئے کہ اللہ تعالی خیر ہی کا فیصلہ فرمائیں گے

اس کی مثال ایس بھے کہ ایک بچہ اپ والدین سے کی چیز کے بارے میں ضد کررہا ہو اور وہ چیز بیٹے مہلک ہو، تو والدین بچ کو وہ چیز نہیں دیتے بلکہ کوئی دوسری چیز دے دیتے ہیں، اب بچہ اپنی نادانی کی وجہ سے یہ بچھتا ہے کہ میرے والدین نے میرے ساتھ ظلم کیا ہے کہ جو چیز میں نے مائگی وہ جھے نہیں دی اور دوسری چیز جو میرے کام کی نہیں وہ مجھے دیدی، گویا اس کو اپنے حق میں اچھا اور دوسری چیز جو میرے کام کی نہیں وہ مجھے دیدی، گویا اس کو اپنے حق میں اچھا

نہیں سمجھتا۔ لیکن جب بچے کوعقل آئے گی تو اسے معلوم ہوگا کہ میں اپنے لئے موت مانگ رہا تھا اور میرے والدین میری صحت اور زندگی کا راستہ اختیار کررہے تھے۔ تو جو اللہ اپنے بندوں پر والدین سے بھی زیادہ مہربان ہے، وہ اپنے بندے کیلئے وہی راستہ اختیار کرے گا جو اس بندہ کیلئے فائدہ مند ہوگا۔

# حضرت موسیٰ علیه السلام کی دعا اوراُسکی قبولیت

میرے شیخ حضرت ڈاکٹر عبدالحیؑ عار فی '' نے ایک واقعہ سنایا کہ ایک مرتبہ جب حضرت موی علیہ السلام کوہ طور پر الله تعالی سے بمکلام ہونے جانے گے تو راتے میں ایک شخص کے پاس سے گزرے ، اس شخص نے کہا کہ اے موی! آب الله تعالی سے ہمکا می کا شرف حاصل کرنے جارہے ہیں تو میرے حق میں بھی دعا كرد يجيے گا كه مجھے اپنی زندگی میں بہت مصبتیں پیش آتی ہیں اور تكلیفوں كا ایك يبار مجھ ير تو نا موا ہے، فقروفاقه كى مصيبت مظالم ميں مزيد اضافه كررى ہے، اس لیے آپ اللہ تعالی سے میرے حق میں راحت کی دعا کردیجیے گا۔حضرت موی علیہ السلام نے فرمایا اچھا میں دعا کردوں گا۔ چنانچہ جب وہاں پہنچے تو اس محض کی یاد آئی ، عرض کیا اے اللہ ! آپ کا فلال بندہ جو فلال جگه رہتا ہے اس نے مجھ سے کہا تھا کہ آپ کے حضور اس کی پریشانیاں عرض کروں ، اے اللہ ! وہ بھی تو آپ کا بندہ ہے اس لیے اسے بھی راحت عطافر مادیجے اور اسے بھی این یاس سے نعمت عطا فرماد یجیے۔ الله تعالیٰ نے حضرت موی علیه السلام سے بوچھا کہ اے موی!اس كوتھورى نعمت دول يا زيادہ ؟ حضرت موى عليه السلام نے عرض كى ياالله !جب

اس کو نعمت دینی ہے تو تھوڑی کیوں دیں؟ آپ اس کو زیادہ ہی عنایت کیجیے! اللہ تعالی نے فرمایا اچھاتم مطمئن رہو ہم نے اس کوزیادہ دیدیا۔ حضرت موی علیہ السلام مطمئن ہوگئے ، اس کے بعد جب وہ واپس آنے لگے تو ان کے دل میں خیال آیا کہ جب اللہ تعالی نے اس کو راحت اور عافیت دے ہی دی ہے تو اب و یکھنا جاہے کہ وہ کس حال میں ہے؟ چنانچہ اس ارادہ سے جب اس کے گھر جاکر دروازے یر دستک دی تو کوئی دوسرا مخص باہر نکلا، حضرت موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا کہ یہاں جو فلال شخص رہتا تھا میں اس سے ملنا حابتا ہوں ، اس آ دمی نے کہا کہ اس کو تو مرے ہوئے کئی دن گزرگئے ، تحقیق کرنے یر معلوم ہوا کہ جس لمحے انہوں نے اس شخص کیلئے دعا کی تھی اس کے پچھ ہی در بعداس کا انتقال ہو گیا تھا۔ اب حضرت موی علیه السلام بوے بریشان ہوئے اور الله تعالی سے عرض کی کہ یا الله! میں نے تو اس کیلئے راحت اور عافیت کی چیز مانگی تھی اور آپ نے اسے زندگی ہی سے محروم کردیا؟ الله تعالی نے فرمایا کہ جب ہم نے تم سے پوچھا کہ اے موی ! اس کوتھوڑی نعمت دیں یا زیادہ ؟ توتم نے کہا تھا کہ زیادہ دیجیے اپس اگر میں اس کو دنیا کی ساری نعتیں بھی دیدیتا تو وہ تھوڑی ہوتیں، لیکن اب جونعتیں میں نے اس کو عطا کی میں ان پر زیادہ والی بات واقعتہ صادق آتی ہے اس لیے میں نے اسے موت دیکر آخرت کی نعمتیں عطاء کردیں۔

فی حاصل ہے کہ انسان اپنی محدود عقل کے ذریعے اللہ کی حکمتوں کا ادراک نہیں کرسکتا، اور اپنی ظاہری کیفیت کو دیکھ کرشکوہ شکایت کرنے لگتا ہے۔ اس لئے حضرت عبداللہ بن عمر نے فرمایا کہ استخارہ کرنے کے بعد مطمئن ہوجاؤ کہ اللہ تعالی

خیر ہی کا فیصلہ فرمائیں گے۔ چاہے وہ فیصلہ ظاہر میں تمیں اچھا نظر نہ آ رہا ہو،لیکن انجام کے اعتبار سے وہی بہتر ہوگا۔

## استخاره كرنے والا تبھى ناكام نہيں ہوتا

اس لیے نی کریم علی نے ارشاد فرمایا هُمَا خَابَ مَنِ اسْتَخَارَ وَلَائدِمَ مَنِ اسْتَشَارَ ﴾ " این معاملات میں استخارہ کرنے والا بھی ناکام نہیں ہوگا، اور مشورہ سے کام کرنے والا پشیمان نہیں ہوگا"

(مجمع الزوائدجلد ٨)

لینی جو شخص استخارہ کرکے اپنے معاملات کا حل کرتا ہے وہ شخص کامیاب ہوتا ہے ، اگر چہ اس کے دل میں اس کام کے اچھانہ ہونے کا خیال بھی آ جائے۔ اور جو شخص مشورہ سے کام کرے گا، وہ پچھتائے گا نہیں اس لیے کہ اگر بالفرض اس کے سامنے برائی آ گئی تو کم از کم اس کو بیتو تسلی ہوگی کہ میں نے بیکام خودرائی اور اپنے بل ہوتے پرنہیں کیا بلکہ اپنے اہل محبت کے مشورہ سے کیا ہے۔ اب آ گے اللہ تعالیٰ کے حوالے ہے کہ اللہ تعالیٰ جیسا جا ہیں فیصلہ فرما کیں۔ گویا حدیث میں دو باتوں کا مشورہ دیا گیا ہے کہ جب بھی کسی کام میں کشکش ہوتو دو کام کرلیا کرو، ایک استخارہ اور دوسرا استشارہ یعنی مشورہ۔

#### استخاره كا ايك اور طريقه اور چند مخضر دعائيں

یہ جو استخارہ کا مسنون طریقہ عرض کیا گیا ہے ، اس وقت ہے جب

انسان کو استخارہ کرنے کی مہلت اور موقع ہو، تو دو رکعات پڑھ کر استخارہ کرے ،
لیکن بیا اوقات انسان کو اتن جلدی فیصلہ کرنا پڑتا ہے کہ اس میں دو رکعت پڑھ کر
استخارہ کرنے کا وقت ہی باتی نہیں رہتا، کیونکہ بعض اوقات اچا تک کوئی کام سامنے
آجاتا ہے اور فوراً اس کے بارے میں فیصلہ کرنا پڑتا ہے، تو اس وقت کی بھی
دعا کیں خود نبی کریم اللہ نے نے تلقین فرمائی ہیں، جو یہ ہیں۔

﴿ اَللَّهُمَّ خِرُلِي وَاخْتَرُلِي ﴾

" اے اللہ ! میرے لیے آپ ہی پند فرمالیج (کہ جھے کونسا راستہ اختیار کرنا ہے)"

(كنزالعمال ج عديث١٨,٥٣)

اس کے علاوہ ایک اوردعا آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تلقین فرمائی ہے۔
﴿ اَللّٰهُمُّ اللّٰهِمُ اللّٰهِمُ وَسَدِدُني ﴾

" اے الله امیری صحیح بدایت فرمائے اور مجھے سیدھے راتے پرر کھیئے"

اس طرح یہ دعاء بھی آپ آیا ہے۔

﴿ اَللَّهُمَّ اللَّهِ مُنِي رُشُدِي ﴾

'' اے اللہ! صحح راستہ میرے دل میں عطاء فرماد یجئے''

(رواه الترندي)

ان دعاؤں میں سے کوئی بھی دعا پڑھی جاسکتی ہے۔ اور اگر عربی الفاظ یاد ندر ہیں تو اردو میں دعا کرلیں کہ یا اللہ! مجھے اس کشکش میں صحیح راستہ دکھا دیجیے۔ اور

#### اگر زبان ہے دعا نہ کر سکیں تو دل میں دعا کرلیں۔

#### حضرت والدصاحب كا استخارہ كے بارے ميں طرزعمل

میں نے اپ والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدی اللہ سرہ کو ساری عمر یہ اہتمام کرتے دیکھا کہ جہاں کوئی فیصلہ کرنے والا معاملہ پیش آتا، انہوں نے چند لمحوں کیلئے آئمیس بند کرلیں اور اللہ تعالیٰ کی طرف اس امر کے بارے میں رجوع کرلیا۔ اب جوشخص آپ کی عادت سے واقف نہیں ہوتا، اس کو پیتہ بھی نہیں چاتا تھا کہ آئمیس بند کرکے کیا کام ہورہا ہے ، لیکن حقیقت میں وہ آئمیس بند کرکے اللہ تعالیٰ سے رجوع کر لیتے تھے اور دعاء کر لیتے تھے۔ اس طرح وہ دل ہی دل میں ایک استخارہ کر لیتے تھے جس کی وجہ سے اس کام کے بارے میں بھی علم ہوجاتا اور دعا کا اجروثواب بھی مل جاتا تھا۔

### استخارے کی وجہ سے اللہ کے ساتھ تعلق مضبوط ہوجاتا ہے

ہمارے حضرت ڈاکٹر عبدالحی عارفیؒ فرماتے تھے کہ اپنے اللہ سے باتیں کیا کرو کہ جہاں کوئی واقعہ پیش آیا تواللہ تعالیٰ سے مدد مانگو، اس کی طرف رجوع کرکے ہدایت طلب کرو اور اس چیز کی عادت ڈالو کیونکہ رفتہ رفتہ یہی چیز اللہ کیساتھ تعلق کو اتنا مضبوط کردیتی ہے کہ ہر وفت اللہ کا خیال دل میں رہتا ہے۔ لہذا جب بھی کوئی کام کرنا ہوتو اس کے شروع کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ سے رجوع کرایا جائے تو اللہ تعالیٰ ضرور اس کام میں مدد فرماتے ہیں۔ کیونکہ جب بندہ کی کام کے شروع کرنے سے بھلائی چاہتا ہے تو نہ صرف کام کے شروع کرنے سے بھلائی چاہتا ہے تو نہ صرف

الله تعالی اس کام میں برکت عطاء فرماتے ہیں بلکہ اس بندہ کے ساتھ بھی ایک مضبوط تعلق قائم ہوجاتا ہے۔

# رجوع الى الله كے مواقع

آپ غور کریں! صبح سے شام تک نہ جانے کتے مواقع ایسے میسر آتے ہیں جن میں کام کے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ کرنا پڑتا ہے۔ بھی کوئی چیز خرید نے یا نہ خرید نے کا بارے میں ، بھی کہیں جانے یا نہ جانے کے بارے میں ، اور بھی کوئی گھریلو معاملہ حل کرنے کے بارے میں ، اگر بندہ ان مواقع پر اپنے رب سے لولگا کر مدد طلب کرے اور دل میں یہ دعاء کرے کہ یارب! میرے دل میں وہ بات ڈال دیجئے جو آپ کی رضاء کے مطابق ہو، تو اللہ تعالیٰ کی رحمت اس شخص کی طرف متوجہ ہوجاتی ہے۔ اور پھر اس کے فیصلہ میں بھی برکت ہوتی ہے۔

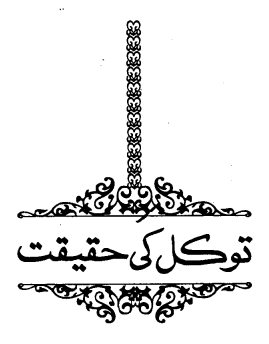
#### حضرت تھانوی کا معمول

حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ میرے پاس جب بھی کوئی شخص آ کر کہتا ہے کہ

حفرت! آپ سے ایک بات بوچھنی ہے ، تو میرامعمول ہے کہ میں اس وقت فوراً الله تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہوں کہ یاالله! معلوم نہیں بی شخص کیا بات مجھ سے بوجھے گا؟ آپ اپنے فضل وکرم سے اس کا صحیح جواب میرے دل میں ڈال دیجے!اورکھی بھی اس رجوع کرنے کوڑک نہیں کرتا۔

# الله تبارک وتعالی ہم سب کو رجو ع الی الله کی توفیق عطاء فرمائے اور سنت کے مطابق استخارہ کرنے کی توفیق عطاء فرمائے۔ آمین

وآخردعوانا ان الحمد لله رب العلمين



#### ﴿ جِمله حقوق تجق ناشر محفوظ مِين ﴾

موضوع = توکلی کاهیقت بیان = جسلسمولانامنتی توقی هنانی صاحب مرکله ضبط در تب = محمد نام اشرف (فاضل جامعد دارالعلوم کرایی) مقام = جامع مهم جبیت انکترم بابتمام = محمد علم اشرف بابتمام = محمد علم اشرف بیت العلوم - ۲۲ محمد دونی چک پرانی انارکلی ، لا بود فون: ۲۳۵ ۲۳۸۳

# ﴿ تُوكُل كَي حقيقت ﴾

#### بعدازخطيه:

عن سعيد بن المسيب أن سلمان و عبدالله بن سلام رضى الله عنهما التقيا فقال احدهما لصاحبه ان لقيت ربك قبلى .... واعلمنى مالقيت و ان لقيته قبلك لقيتك و اخبرتك فتوفى احدهما ولقى صاحبه فى المنام فقال له توكل وَابُشِرُ فَانِّىُ لم ارمثل التوكل قال ذالك ثلث مِرَ ارًا۔

#### دوصحابیول کا ایک معامره:

یہ ایک واقعہ ہے جو حفرت سعید بن المسبب ؓ نے بیان فرمایا ہے۔حفرت سعید بن المسبب ؓ او نچ ورج کے تابعین، اولیاء کرام اور محد ثین میں سے ہیں اور حفرت الوہریرہ رضی اللہ عنہ کے خاص شاگرد ہیں۔ وہ یہ کہتے ہیں کہ حفزت سلمان

فاری رضی اللہ عنہ اور حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ ایک مرتبہ آپس میں ملے،
یہ دونوں صحابی پہلے اہل کتاب میں سے تھے۔ چنا نچہ حضرت سلمان فاری پہلے تو
نصرانی رہے پھر یہودیت بھی انہوں نے اختیار کی اور بالآخر اللہ تعالیٰ نے اسلام کی
توفیق عطا فرمائی۔ اور حضرت عبداللہ بن سلام پہلے یہودی تھے، یہود کے سردار مانے
جاتے تھے اور پھر اللہ تعالیٰ نے انہیں اسلام کی توفیق عطا فرما دی۔ اب ان دونوں
بزرگوں نے اپنی اس ملاقات میں ایک دوسرے سے ایک معاہدہ کیا کہ ایک نے
دوسرے سے کہا کہ اگر تمہارا انقال پہلے ہو جائے تو تم مجھے خواب میں آکر بتانا کہ
تہارے ساتھ کیا گزری اور اگر میرا انقال پہلے ہو گیا تو میں تمہیں خواب میں آکر

#### الله تعالى لاج ركھتے ہيں

ویے تو یہ انسان کے اختیار میں نہیں کہ وہ اپنے اختیار سے دوسرے کے خواب میں آجائے لیکن اللہ کے کچھ نیک بندے ایسے ہوتے ہیں کہ جب وہ اللہ کے بھروسے پر کسی کام کا ارادہ کرتے ہیں تو اللہ تعالی ان کی لاج رکھتے ہوئے ان کی بات کوسچا کر دیتے ہیں۔ چنانچہ ایک حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿ رِبِ اشعِتْ اغبر مدفوع بالابواب لواقسم على الله لابره﴾

'' بعض لوگ بظاہر بڑے پراگندہ حال و بال ہوتے ہیں اور لوگ ان کو اپنے دروازوں سے دھکے دے کر نکال دیتے ہیں۔ اگر وہ اللہ کے بھروسے پرفتم کھا لیس تو اللہ تعالیٰ اسے پورا کر
دیتے ہیں'۔ (رواہ سلم جلد ۴ صفح ۱۹ بب نصل الفعفاء والح این)
چنا نچہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندے خواہ ایسی بات کی قتم کھا کیں جو ان کے
اختیار میں نہیں لیکن اللہ تعالیٰ کو ان کی خاطر اتن عزیز ہوتی ہے کہ ان کی زبان سے
نکل ہوئی بات اللہ تعالیٰ پوری کر دیتے ہیں۔ آپ ایسی خیرا ہوگیا اور ان میں سے ایک
ارشاد فرمائی تھی جب کہ دو عورتوں کا آپس میں جھڑا ہوگیا اور ان میں سے ایک
نے دوسری کا دانت توڑ دیا۔ یہ مقدمہ نبی کریم علیہ کی خدمت اقدس میں پیش کیا
گیا۔ چونکہ اس وقت تک قصاص کا قانون نازل ہو چکا تھا اس لیے حضور علیہ نے
قصاص کا فیصلہ سنا دیا۔ اب وہ عورت کہ جس سے دانت کا قصاص لینا تھا ان کے
ایک عزیز جو کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ کے بچا بھی تھے، موجود تھے کہ اچا بک ان

﴿ لا والله لا تكسر ثنيتها يارسول الله عَيَّلَيْنَهُ ﴾ "يارسول الله! مين قتم كھاتا ہوں كہ اس كا دانت نہيں توڑا جائے گا"۔

اب الله تعالی کا کرنا ایبا ہوا کہ اس مظلوم خاتون نے عرض کیا کہ یارسول الله! اگرچہ مجھے اس کا دانت توڑنے کا حق حاصل ہے کین الله تعالی نے مجھے یہ اختیار بھی تو دیا ہے کہ میں اس کو معاف کر دوں۔ ہوسکتا ہے کہ الله تعالی آخرت میں مجھے اس کے بدلے معاف فرما دیں۔ یوں اس عورت کا دانٹ ٹوٹے سے چکے میں موقع پر آنحضور علیہ نے ذکورہ بالا حدیث ارشاد فرمائی۔

#### آخرت کے حالات مزیدمعلوم نہیں ہو سکتے

خیر! ان دونوں صحابہ کرام رضی الله عنهم میں سے ایک کا انقال پہلے ہو گیا تو دوسرے کو اسی بات کا انتظار رہا کہ وہ خواب میں آکر انہیں وہاں کے حالات بتا کیں۔ چنانچہ وہ خواب میں آگئے، اب ان کو بید خیال تھا کہ بید وہاں کے حالات اور کیفیات کے بارے میں بتلا کیں گے لیکن الله تعالی نے اس عالم کو ایسا پردہ راز میں رکھا ہے کہ کسی کو بھی اس کی خبر کسی طریقے سے نہیں ہو پاتی۔ بس جو علم الله تعالی نے دے دیا اور سرور کا نات میں گئے نے جو پھی بتلا دیا اس سے آگے جانے کی کسی میں مجال ہی نہیں ہے۔

# یہاں کے حالات دیکھنے کے ہیں، بتانے کے نہیں

میں نے اپنے والد ماجد قدی اللہ سرہ سے ایک واقعہ سنا کہ ایک بزرگ سے کی نے کہا کہ ہم جو مرنے کے بعد کے حالات پڑھتے ہیں تو محض تصور سے تو اس کی تفصیل سمجھ میں نہیں آ کتی، اس لیے آپ کوئی الیی ترکیب بتائے کہ جس کے ذریعے ہمیں تمام تفصیلات اچھی طرح معلوم ہو جا کیں۔ ان بزرگ نے کہا اچھا! میں تمہیں بتانے کی کوشش کروں گائم آلیا کرنا کہ جب میرا انتقال ہو جائے تو میرے وفن کے وقت میرے ساتھ ایک قلم اور کاغذ رکھ دینا اور وفن کے پچھ دن بعدتم میری قبر پر آنا تو وہاں پر تمہیں ایک پر چہ رکھا ہوا ملے گا جس میں وہاں کے حالات کھے ہوں گے۔ اس شخص نے ایسا بی کیا اور پچھ دن کے بعد جب وہ ان کی قبر پر پہنچا تو واقعت وہاں ایک پر چہ پڑا ہوا پایا، اب سے شخص بڑی خوشی اور شوق کی قبر پر پہنچا تو واقعت وہاں ایک پر چہ پڑا ہوا پایا، اب سے شخص بڑی خوشی اور شوق کے قبر پر پہنچا تو واقعت وہاں ایک پر چہ پڑا ہوا پایا، اب سے شخص بڑی خوشی اور شوق حس نے آگے بڑھا کہ اس کے ذریعے مجھے وہاں کے طالات معلوم ہوں گے لیکن جب

اس نے پرچہ اٹھا کر دیکھا تو اس میں بہلکھا ہوا پایا کہ یہاں کے حالات دیکھنے کے ہیں بتانے کے نہیں۔ اور ای عالم کے حالات کو نخفی رکھنے میں بھی حکمت ہے کہ اگر کسی وفت عالم برزخ کے مناظر سامنے آ جا کیں تو کوئی انسان بھی دنیا کا کوئی کام کر بی نہ سکے۔ اس لیے روایات میں آتا ہے کہ قبر میں جب عذاب ہوتا ہے تو بعض اوقات جانور بھی اس کی آواز س لیتے ہیں لیکن انسان کو وہ آواز نہیں سائی دیتی کیونکہ اگر انسان وہ آواز س لیتے پی لیکن انسان کو وہ آواز نہیں سائی

# عالم برزخ میں توکل کی اہمیت:

بہر حال! جو صحابی خواب میں آئے انہوں نے انہیں وہاں کے حالات تو نہ بتا کے البتہ ایک ایسا جملہ بتا گئے جو ہمارے اور آپ کے عمل سے تعلق رکھتا ہے انہوں نے فرمایا کہ میں یہاں آنے کے بعد جس چیز کو شدت سے محسوں کر رہا ہوں وہ تو کل ہے۔ اگر تم نے اللہ پر بھروسہ کر لیا تو پھر خوشخبری من لو کہ اس کا انجام بہت بہتر ہے اس لیے کہ اس جہان میں آنے کے بعد میں نے تو کل کے علاوہ کی اور صفت کو نہیں دیکھا جو انسان کے درجات کو بلند کر دے۔

#### تو کل کا معنی :

توکل کے لفظی معنی بھروسہ کرنے کے بیں اور اصطلاحی معنی اللہ پر بھروسہ کرنے کے بیں اور اصطلاحی معنی اللہ پر بھروسہ کرنے کے بیں۔ لغال اللہ تعالی اللہ تعالی کی مشیت، قدرت اور اس کی حکمت سے ہورہے ہیں۔ اور توکل در حقیقت توحید ہی کا ایک لازی حصہ ہے کیونکہ توحید صرف کلمہ طیبہ زبان سے پڑھ لینے کا نام نہیں ہے بلکہ توحید کا مفہوم بہت وسیع ہے۔ چنانچہ جب "لا اللہ الا الله" کہا تو اس کا لازی

تقاضا یہ ہے کہ اس کا ئنات میں نہ کوئی عبادت کے لائق اور نہ کوئی محبت کے لائق، اس کا نتات میں نہ کسی کے باس قدرت اور نہ وسعت، اس کا نتات کے اندر ہونے والے تمام تصرفات اللہ تعالیٰ کی مثیت سے ہورہے ہیں۔ کسی بزرگ کا مقولہ ہے كه" توحيد خدا، خدارا واحد ديدن است نه كه واحد گفتن" ليحني در حيقت توحيد الله تعالیٰ کو ایک دیکھنے کا نام ہے نہ کہ ایک کہنے کا۔ مطلب ریے کہ فقط زبان سے ایک کہہ دینا کانی نہیں بلکہ اللہ کی دی ہوئی آنکھ سے دیکھے کہ اس کا ننات میں جو کچھ ہو رہا ہے وہ الله تعالیٰ کی مشیت سے ہو رہا ہے، اس کو توحید کہا جاتا ہے اور اس کا ایک لازمی تقاضا توکل بھی ہے۔ اللہ تعالی نے اگر چہ اسباب پیدا کر رکھے ہیں لیکن وہ اسباب فی نفسہ کوئی حقیقت نہیں رکھتے، ان اسباب میں قوت پیدا کرنے والی ذات الله تبارک و تعالیٰ کی ذات ہے، اس کو تو کل کہا جاتا ہے۔ اب تو کل کے معنی یه هویئه که الله تعالی پر بھروسه رکھنا نه که اسباب و ذرائع پر۔ اگر چه اسباب اختیار كرنے كا جميں شريعت ہى نے حكم ديا ہے ليكن انسان اسباب كو اختيار كرتے ہوئے یہ سوچ لے کہ اس کی اپنی ذات میں کچھ نہیں رکھا بلکہ اس میں قوت دینے والی ذات کوئی اور ہے لہذا اصل رجوع مجھے اس کی طرف کرنا چاہئے۔

## تو كل كاصحيح مفهوم :

مثال کے طور پر کسی شخص کو بیاری الاق ہو جاتی ہے۔ اب بیاری کا علاج کرنا تو نبی کریم علیلت کی سنت بھی ہے لیکن ایک مسلمان کے دوا کھانے میں ایک کا فر کے ساتھ امتیاز ہونا چاہئے۔ کیونکہ کافر جو کہ خدا پر ایمان نہیں رکھتا اس کا سارا بھروسہ اس دوا پر ہے۔ لیکن ایک مسلمان جب دوا کھا تا ہے تو وہ جانتا ہے کہ یہ دوا کوئی حقیقت نہیں رکھتی، اس دوا کے اندر تا ثیر پیدا کرنے والی کوئی اور ذات ہے

اور ای کو''توکل'' کہا جاتا ہے۔لیکن یہ بات بھی قابل غور ہے کہ اگر چہ یہ اعتقاد ایک مسلمان کے دل میں ہوتا ہے مگر عمل کے وقت اس کا دھیان نہیں ہوتا۔ اس لیے اگر عمل کے وقت اس کا دھیان نہیں ہوتا۔ اس لیے اگر عمل کے وقت دھیان ہوگا تب جا کر توکل کا صحح مفہوم حاصل ہوگا۔ اور اللہ تعالی اس بات کا مشاہدہ بھی کراتے رہتے ہیں کہ اسباب انسان کو دھوکہ دے جاتے ہیں۔ مثلاً ایک مرتبہ ایک دواکس بیاری میں بڑی موثر ثابت ہوئی لیکن دوسری مرتبہ ای مرض میں وہی دواکس بیاری میں بڑی موثر ثابت ہوئی لیکن دوسری مرتبہ ای مرض میں وہی دواکس بیاری میں ماصل نہیں ہوتا۔

## دوا بھی تا ثیر کی اجازت طلب کرتی ہے:

ہمارے ایک بزرگ ڈاکٹر صغیر احمد ہائی صاحب سے جو کہ حضرت والد صاحب قدس اللہ سرہ کے خاص معالج اور بڑے تجربہ کار ڈاکٹر سے۔ ایک دن میں نے انہیں یہ کہتے ہوئے سنا کہ میری ساری عمر کا تجربہ یہ ہے کہ دوا جب مریض کے حلق میں جاتی ہے تو (اللہ تعالیٰ ہے) پوچھتی ہے کہ کیا اثر کروں؟ فائدہ یا نقصان؟ پھر جو اشارہ وہاں سے ملتا ہے اس کے مطابق وہ دوا کام کرتی ہے۔ یہی بزرگ ہمیں سناتے سے کہ کی وقت میں لاہور کے گنگارام ہیتال کا انچارج ہوتا تھا۔ ایک مرتبہ میں رات کے وقت ہیتال میں گیا تو وہاں میں نے واپسی کے مقا۔ ایک مرتبہ میں رات کے وقت ہیتال میں گیا تو وہاں میں ساری تدبیریں وقت موجود عملے سے کہا کہ جو چھ نمبر بیڈ کا مریض ہے اس پر میں ساری تدبیریں اختیار کر چکا، اب اس کے نیچنے کی کوئی امید نہیں بس یہ ایک دو گھنے کا مہمان ہے۔ جب اس کا انتقال ہو جائے تو اس کے ورثاء کو اس کی اطلاع کر دینا، اور وہ جو ۱۲ نمبر بیڈ کا مریض ہے وہ اب تندرست ہو چکاہے، صبح کوتم اسے چھٹی دے دینا کیونکہ مجھے صبح آنے میں دیر ہو جائے گی۔ اس کے بعد جب میں اگلے دن وہاں کیونکہ مجھے صبح آنے میں دیر ہو جائے گی۔ اس کے بعد جب میں اگلے دن وہاں کیونکہ محمد میں اگلے دن وہاں کے بعد جب میں اگلے دن وہاں کیونکہ محمد میں اور کہ چے نمبر بیڈ والا مریض تو صحت یاب ہو کر اسے گھر کو روانہ ہو

چکا ہے اور ۱۲ نمبر بیڈ کا مریض فوت ہو چکا ہے۔معلوم ہوا کہ دوا اپنا اثر دکھانے سے پہلے اللہ تعالیٰ سے اجازت لیتی ہے پھر اپنا اثر دکھاتی ہے۔

# توكل اس چيز كا نام نهيس:

بعض لوگ یہ بیجھتے ہیں کہ تو کل اس چیز کا نام ہے کہ انسان تدبیر کیے بغیر ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جائے۔ خوب سمجھ لیجئے کہ تو کل اس کا نام ہرگز نہیں ہے۔ چنانچہ ایک صحابی رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ علیا ہے۔ دریافت کیا کہ میں اپنی اونٹیوں کو جرانے جاتا ہوں تو نماز کے وقت ان اونٹیوں کو باندھ دیا کروں یا کھلا رہنے دیا کروں اور اللہ پر تو کل کر لوں؟ تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پہلے اس کی پیڈلی کو رسی سے باندھو پھر تو کل کرویعنی اسباب اختیار کرنے کے بعد تو کل کرو۔

#### هاری مثال:

میرے والد ماجد قدس اللہ سرہ بطور تمثیل سنایا کرتے تھے کہ ایک دیہاتی ہندو تھا۔ جس زمانے میں ہندوستان کے اندرنی نی ریل چلی تو اس نے دیکھا کہ سارا کا سارا شہرخود بخود بھا گا چلا جا رہاہے، اسے بڑا تجب ہوا کہ یہ کیا بات ہے؟ اس نے حیرانی سے لوگوں سے پوچھا کہ یہ کیسے خود بخود چل رہی ہے۔ تو کس نے کہا کہ بھی! یہ گاڑی خود سے نہیں چل رہی بلکہ در حقیقت گارڈ جب سبز جھنڈی ہلاتا ہے تو اس وقت ریل چلتی ہے، اس لیے اصل تو گاڑی چلانے والی سبز جھنڈی ہوتا معزز سمجھا اور جا کر اس کی تعظیم کرنے لگا۔ ہے۔ اس نے یہ سکر سبز جھنڈی کو بڑا معزز سمجھا اور جا کر اس کی تعظیم کرنے لگا۔

طاقتور ہے کہ اتن بڑی ریل کو چلا رہی ہے۔لوگوں نے اس سے کہا در حقیقت ہی گارڈ کے ایک ہاتھ کا کمال ہے جس میں اس نے بی جینڈی اٹھائی ہوئی ہے۔ اس لیے اصل وہ گارڈ ہے، سز جھنڈی کھے بھی نہیں۔ چنانچداس نے گارڈ کے پاس جاکر اس کی تعریف شروع کر دی که آپ تو بہت طاقتور آدمی ہیں کیونکه آپ ہی کی بدولت میہ پوری گاڑی چلتی ہے۔ اس نے کہا کہ میں تو اتنا طاقتور آدمی نہیں ہوں کہ اس گاڑی کو چلا سکوں اصل تو ڈرائیور ہے جو سب سے آگے بیٹھا ہے، وہ گاڑی چلاتا ہے۔ پھر وہ مخض ڈرائیور کے یاس پہنچ کر اس کو کہتا ہےتم تو بڑے طاقتور ہو کہ آئی بڑی گاڑی چلا رہے ہو۔ اس نے کہا کہ بھی! میں تو کوئی طاقتور آدمی نہیں بس یہ چند پرزے ہلاتا ہوں اس سے یہ گاڑی چلتی ہے اور یہ پرزے بھی خود کچھ نہیں بلکہ ان کے پیھیے بھاپ کی طاقت ہے جواسے چلاتی ہے۔ اب یہ دیہاتی بے چارہ اس مقام پر پہنچ کر رک گیا کہ اس کو کون چلاتا ہوگا؟ لیکن اگر غور وفکر کی نظر ہوتی تو سمجھ لیتا کہ بھاپ میں بھی کوئی طاقت نہیں، اس میں طاقت پیدا کرنے والی بھی کوئی اور ہتی ہے۔ ہمارا حال یہ ہے کہ اس دیباتی کی طرح بھی سبز جھنڈی یر بحروسہ کر لیا مجھی گارڈ یر، مجھی ڈرائیور پر اور مجھی بھاپ یر، اور اس سے آگے جو سب سے بری طاقت ہے اس کی طرف دھیان نہیں جاتا جس کی وجہ سے تو کل ہے محروم رہ جاتے ہیں۔ توکل یہ ہے کہ انسان ہر چیز میں پینظریہ رکھے کہ اس کام میں کچھ بھی نہیں رکھا، حقیقت میں اللہ تبارک و تعالیٰ ہی اس کام کو کر رہے ہیں۔

اور اس بات کا انتخفار کرنے کے لیے شریعت نے کچھ احکام دیئے ہیں مثلاً قرآن کریم میں فرمایا :۔

﴿ وَلَا تَـٰقُولُنَّ لِشَائِ إِنِّي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدًا إِلَّا أَنُ يَّشَآءَ

#### اللَّهُ ﴾ (الكيف: ٢٣٠)

"کھی بھی کسی کام کے بارے میں یہ نہ کہو کہ میں یہ کل کر دوں گا بلکہ ساتھ یہ کہو انشاء اللہ یہ کام کروں گا"۔

انشاء الله كا معنى ميه ہے كه اگر الله كا حكم اور اس كى مشيت ہوئى تو ميں فلال كام كروں گا۔

آج لوگوں نے انشاء اللہ کا معنی ہی بگاڑ کر رکھ دیا اور یہ سمجھ لیا کہ انشاء اللہ کامقصود یہ ہے کہ اللہ کہ خرادہ مراد ہوتا ہے۔ حالانکہ در حقیقت انشاء اللہ کامقصود یہ ہے کہ دل میں اس بات کا استحضار پیدا کیا جائے کہ کوئی کام بھی اللہ تعالیٰ کے حکم نے بغیر نہیں ہوسکتا۔

#### ایک قصہ

#### میں بکری نہیں خرید سکا۔

غرضیکہ توکل کی تعلیم در حقیقت اس لیے دی گئی ہے کہ انسان کو یہ استحضار رہے کہ میں کوئی بھی کام اللہ کی مرضی کے بغیر نہیں کر سکتا اور یہ چیز انشاء اللہ کہنے سے حاصل ہوتی ہے۔ اسہی کی وجہ سے پھر انسان کی نظر اسباب سے ہٹ کر مسبب کی طرف چلی جاتی ہے۔ آپ ذرا اپنا جائزہ لے کر دیکھیں کہ بیاری ہوتی ہے تو سارا زور سبب یعنی دوا پر ہوتا ہے۔ لیکن اس دوا کے اندر تا ثیر پیدا کرنے والے کی طرف رجوع ہر ایک کے دل میں پیدا نہیں ہوتا۔ لہذا جب بھی دوا کھائیں تو یہ نیت کرلیا کچئے کہ یا اللہ! یہ دوا تو کھا رہا ہوں آپ اس میں تا ثیر بھی ڈال دیجئے تو توکل پر عمل ہو جائے گا۔ اس طرح تجارت وغیرہ کے اندر بھی یہی تھم ہے۔

#### بعض بزرگوں کا طریقہ تو کل

ہنر مند اور محنت مزدوری کے ذریعے کمانے والا تھا اور دوسرا بھائی اکثر حضور علیہ کی ضدمت میں بیٹھا احادیث سنتا رہتا تھا، تو اس برسر روزگار بھائی نے ایک مرتبہ حضور علیہ سے اللہ علیہ کے ایک مرتبہ حضور علیہ سے اللہ اللہ! میرا یہ بھائی کوئی علیہ سے اللہ اللہ! میرا یہ بھائی کوئی کام نہیں کرتا، ہر وقت آپ ہی کے پاس بیٹھا رہتا ہے تو آنخضرت علیہ نے فرمایا:

#### ﴿لعلك ترزق به﴾

"که اس پراعتراض نه کرو کیا خر؟ که الله تعالی تهمین ای کی وجه سے رزق عطا فرما رہے ہوں"۔ (رواہ الرندی)

یعنی حضور علی نے اس تو کل پر نکیر نہیں فر مائی اور اس طرح بیسلما اولیاء کرام اور صوفیاء عظام تک منتقل ہوتا رہا۔ چنا نچہ حضرت شخ عبدالقدوں گنگوئی کے بارے میں مشہور ہے کہ ایک مرتبہ انہیں کئی وقت کا فاقہ ہوگیا۔ ایک آدی نے آکر کھانے کے بارے میں عرض کیا تو فرمایا کہ ہاں! دیگیں چڑھ رہی ہیں یعنی یہاں فاقے کر لو اور جنت میں مزے لے لو۔ اس لیے بعض اوقات خیال ہوتا ہے کہ ایک طرف تو کسب معاش کے لیے تدابیر اختیار کرنیکے بعد توکل کا تھم ہے اور دوسری طرف بعض بزرگوں کا بیمعمول ہے۔

#### اسباب کی تین قشمیں

تو خوب یاد رکھئے! کہ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کا ہر کام سبب سے وابستہ کر رکھا ہے لیکن اسباب کی تین قسمیں ہوتی ہیں۔

### ایسے اسباب ٹرک کرنا حرام

ا۔ وہ اسباب کہ جن سے عادۃ متیجہ مرتب ہو جاتا ہے مثلا انسان کو

کھوک گئے تو کھانا کھوک مٹانے کا سبب ہے اور کھانا الیا سبب ہے کہ جس پر نتیج کا مرتب ہو جانا تقریباً یقینی ہے۔ چنانچہ آج تک سوائے کسی غیر معمولی شخص کے کسی کے بارے میں یہ نہیں سنا گیا کہ اس نے کھانا کھایا لیکن اس کی کھوک نہ مٹی، ایسے اسباب کو ترک کرنا حرام ہے۔ یعنی اگر کسی شخص کے سامنے کھانا موجود ہو اور وہ کہے کہ میں اللہ پر توکل کرتا ہوں کہ وہ میری کھوک مٹا دے گا اور اس کھانے کو نہیں کھاتا تو یاد رکھیں کہ اگر وہ شخص اسی حالت میں مرگیا تو وہ حرام موت مرے گا، کیونکہ سبب یعنی کھانا۔ کھانے کو اختیار کرنا فرض اور واجب ہے۔ نیز بزرگان دین میں سے کسی ایک سے بھی اس سبب کو ترک کرنا منقول نہیں۔

#### ایسے اسباب کوترک کرنا ناجائز

۲۔ اسباب کی دوسری قتم وہ اسباب ہیں جن پر بھی تو بتیجہ مرتب ہو جاتا ہے اور بھی نہیں جیسے دوا کی مثال ہے کہ وہ بھی فائدہ دیتی ہے اور بھی نہیں،
ان کو ''ظنی اسباب'' کہا جاتا ہے اور ان کا حکم یہ ہے کہ ہم جیسے کزور لوگوں کے لیے ایسے اسباب کو بھی ترک کرنا جائز نہیں، ان اسباب کو اختیار کرنے کے بعد پھر اللہ پر بھروسہ کرنا چاہئے لیکن جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے ساتھ خصوصی تعلق عطا فرمایا ہے ان کے لیے اسباب کو ترک کرنا بھی جائز ہے بشرطیکہ اللہ تعالیٰ سے کسی حال ہیں بھی شکوہ نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ پر قوی ایمان رکھنے والے لوگ بعض سے کسی حال ہیں بھی شکوہ نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ پر قوی ایمان رکھنے والے لوگ بعض ترک نہ کیا لیکن روزگار کے حصول کے معاطے میں توکل کیا چنا نچہ خود حضور عیالیہ ترک نہ کہا گیا گئے خود حضور عیالیہ کے بعض صحابہ نے اور بہت سے بزرگان دین نے بھی ایسا کیا۔ اگر کسی میں قوت برداشت ہو تو ایسا کیا۔ اگر کسی میں قوت برداشت ہو تو ایسا کرنا بھی جائز ہے لیکن یہ ہم جیسے کمزوروں کے لیے نہیں کیونکہ ہم

میں قوت نہیں۔ اگر کوئی نقل بھی اتارنا جاہے تو مارا جائے گا۔ لہذا اس میں نقل بھی کرنی مناسب نہیں ہے۔

#### توکل پرایک واقعه

حکیم الامت حفرت تھانویؓ نے ایک قصہ لکھا ہے کہ ایک صاحب نے یہ بات سی کہ اللہ کے بعض قوی بندے اللہ پر توکل کر کے بیٹھ جاتے ہیں اور اس کے نتیج میں اللہ تعالیٰ ان کو نوازتے ضرور ہیں۔ اگر چہ کچھ دیر سویر ہو جائے لیکن پھر بھی وہ فراخی سے زندگی گزارتے ہیں۔ چنانچہ ان صاحب نے بھی یہ کام کرنے کا ارادہ کیا اور جنگل میں جا کر بیٹھ گئے۔ اب ایک دن، دو دن، حتیٰ کہ تین دن گذر گئے اور فاقے پر فاقے ہو رہے ہیں اور کوئی بھی نہیں آ رہا، تو طرح طرح کے خیالات دل میں پیدا ہونے گے،لیکن جب تیسرا دن گذر گیا تو دیکھا کہ ایک صاحب خوان لیے طلے آ رہے ہیں۔ ان کی جان میں جان آئی کہ اب کام بن گیا لیکن ال شخص نے وہاں پہنچ کر یہ کیا کہ پیٹھ پھیر کر بیٹھ کرخود کھانے لگا، اب بیاتو مستمجھ تھے کہ میرے لیے آ رہا ہے اور اس نے خود کھانا شروع کر دیا تو تھوڑی دیر تک تو وہ دیکھتے رہے لیکن پھر رہا نہ گیا اور پیٹے پھیر کر کھنکھارنا شروع کیا تا کہ اسے این موجودگ کا احساس دلا سکیس۔ چنانچہ اس نے مر کر جب انہیں دیکھا تو کہا آئے آب بھی شریک ہو جائے لہذا یہ بھی کھانے میں شریک ہو گئے۔ بعد میں ان صاحب کی کسی سے ملاقات ہوئی تو ان سے کہنے لگے کہ ہم نے تو ریہ سنا تھا کہ توکل میں اللہ تعالی کہیں نہ کہیں سے انتظام کر ہی دیتے ہیں تو میرا تجربہ یہ ہے کہ الیا ہوتو جاتا ہے لیکن کچھ کھنکھارنا پڑتا ہے۔ حضرت تھانویؒ فرماتے ہیں کہ ایسے توکل سے تو ہزار درجہ بہتر ہے کہ انسان محنت مزدوری کر کے کما کر کھائے اور جس تو کل میں کھنکھارنا ریڑے اس تو کل سے اللہ کی پناہ!

لہذا ہم جیسے کمزورلوگوں کے لیے یہ راستہ نہیں ہے بلکہ ہمارے لیے راستہ کہی ہے کہ ہم اسباب اختیار کریں، لیکن اس پر مکمل بھروسہ ہونے کے بجائے اللہ کی ذات پر ہو۔ جن کو نبی کریم اللہ نے ایک حدیث میں بول تعبیر فرمایا:

﴿ احملوا فِی الطلب و تو کلوا علیه ﴾

"اعتدال کے ساتھ کی چیز کی جبتو کرواور اللہ پر بھروسہ کرؤ'۔

(مشکوۃ ج معنی ہے کہ جبتو کرواور اللہ پر بھروسہ کرؤ'۔

(مشکوۃ ج معنی ہے کے ساتھ کی کی جبتو کرواور اللہ پر بھروسہ کرؤ'۔

#### ایسے اسباب توکل کے منافی ہیں

سب کی تیسری قتم وہمی قتم کے اسباب ہیں، یعنی انسان اس چکر میں پڑا رہے کہ فلال زمین خریدوں گا اور میں پڑا رہے کہ فلال زمین خریدوں گا پھر اس کو چھ کر فلال جا گیر خریدوں گا اور پھر اس سے فلال چیز خریدوں گا، لیعنی ہر وقت خیالی منصوبے بناتا رہے تو یہ توکل کے منافی ہے۔ لہذا چاہئے کہ کسی چیز کی جبتو میں اعتدال ہولیکن اس قدر انہاک نہ ہوکہ اس کے علاوہ کسی اور طرف وصیان ہی نہ جائے۔

#### خلاصته کلام بیه که!

خلاصہ یہ ہے کہ اسباب کو ضرور اختیار کریں لیکن ایک تو اس میں انہاک نہ ہو، دوسرے یہ کہ بھروسہ اللہ تعالی پر ہو اور اس سے انسان مائے۔ جس کا راستہ یہ ہو کوئی تدبیر کرنی ہوتو اللہ تعالی کی طرف رجوع کرے کہ یااللہ! میں یہ تدبیر تو کر رہا ہوں لیکن اس تدبیر کا بتیجہ نکالنا آپ کے قبضہ قدرت میں ہے۔ یہ تدبیر تو کر رہا ہوں لیکن اس تدبیر کا بتیجہ نکالنا آپ کے قبضہ قدرت میں ہے۔ اس کو کامیاب کر دیجئے۔ اس کو نبی کریم علیات نے اس مختصر سے جملے میں ا

بيان فرمايا:

﴿ اللهم هذا الجهد و عليك التكلان ﴾

"اے اللہ! بير ميرى كوشش ب ليكن بحروسة آپ ہى پر ہے '۔
تدبير خواہ كى بھى صورت ميں چاہے وہ تدبير ملازمت كى صورت ميں ہو
يا تجارت كى ، حصول علم كى يا علاج مرض كى بہر صورت اس دعا كو پڑھتے ہوئے اللہ تعالى كى طرف رجوع كر ليا كرو۔ انشاء اللہ توكل كى دولت حاصل ہو جائے گی۔

#### رجوع الى الله كى عادت اپناؤ

ہمارے حضرت ڈاکٹر صاحب فرماتے تھے کہ تم کہاں وہ مجاہدے کرو گے جو پہلے بزرگوں نے کیے، اس لیے تمہیں چھوٹے چھوٹے چکلے بتا دیتا ہوں کہ اگر ان پڑ عمل کرلو گے تو انشاء اللہ محروم نہیں رہو گے۔ وہ چکلے یہی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنے کی عادت ڈالو۔ یہاں تک کہ اگر گھر ہے کی مقصد کے لیے نکلے ہو اور وہاں سواری کے ذریعے جانا ہے تو اس کو اختیار کرولیکن دل میں یہ خیال لاؤ کہ اے اللہ! یہ سواری تو آپ نے مجھے دے دی اب اس کو منزل مقصود تک آپ پہنچا دیجے۔ اور ساتھ ساتھ نبی کریم اللہ کے سیم مقول دعا بھی پڑھ لیا کرو۔ آپ پہنچا دیجے۔ اور ساتھ ساتھ نبی کریم اللہ کہ اُکٹنا کہ مُقُرِنین کی شہر کے اُن اللہ مُن کُنا کہ مُقُرِنین کی منظول دعا بھی پڑھ لیا کرو۔ اُن سُبہ کھان اللہ کہ م اس کو قابو میں کرنے والے نہ تھ اُن سواری کو مخر فرما دیا حالانکہ ہم اس کو قابو میں کرنے والے نہ تھ ''۔

(سورة الزخرف: ١٣)

وَاللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَالْخَلِيْفَةُ فِي الْآهُلِ
 وَالْمَالِ وَالُولَدِ

"اے اللہ! سفر کے ساتھ بھی آپ ہیں اور میر یے پیچھے میرے گھر والوں، مال اور اولاد کی تگہانی کرنے والے بھی آپ ہیں"

الله من الله من الله من وعناء السفر و كابة المنظر و كابة الله من سفر كى مشقت سے اور برى حالت كے و كيف سے اور برى حالت كے و كيف سے اور گربار، اہل و عيال من برى واپسى سے آپ كى پناه عابما ہوں'۔

یعنی اسباب کو اختیار کرنا تو ہے لیکن نگاہ اللہ تعالیٰ پر ہے۔

### توکل ایسے اختیار کرئے ہیں

غرض توکل کے بارے میں حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے پاس جانے کے بعد میں نے اس سے بہتر کوئی چیز نہیں دیکھی، لیعنی اس کی وجہ سے جو درجات بلند ہوتے ہیں وہ کسی اور عمل کی بدولت نہیں ہوتے۔ لہذا اس کو حاصل کرنا ہم سب کے لیے ضروری ہے جس کی ہمیں مشق کرنی ہے۔ ہمارے حضرت تھانویؓ فرمایا کرتے تھے ''الحمد للہ بھی اس میں تخلف نہیں ہوتا'' کہ جب کوئی شخص سوال کرنے کے لیے آتا ہے اور کہتاہے کہ مجھے آپ سے ہوتا'' کہ جب کوئی شخص سوال کرنے کے لیے آتا ہے اور کہتاہے کہ مجھے آپ سے ایک بات پوچھنی ہے تو میں فورا دل میں اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہوں کہ یااللہ! نامعلوم یہ کیا سوال کر بیٹھے اس سوال کا صحیح جواب میرے دل میں ڈال دے'' اسی کوتو کل کہا جاتا ہے۔

نی اکرم سرور دو عالم علی نے ایک حدیث میں فرمایا کہ اگرتم میں سے کسی کے جوتے کا تسمہ بھی ٹوٹ جائے تو اللہ سے مائلو! اس لیے کہ موچی اور پمیے سب اس کے تابع فرمان ہیں۔ جب تک اس کا حکم نہیں ہوگا آپ کے جوتے کا تسمہ بھی نہیں گے گا اور اس کا اندازہ عمل کے وقت ہوگا کہ یہ کیسی عجیب دولت ہے۔ ہمارے حضرت ڈاکٹر صاحب فرمایا کرتے تھے کہ میں یہ با تیں تم کو ایک لیے میں بنا دیتا ہوں اس لیے اس کی قدر نہیں ہوتی جب اس کی مشق کرو گے تب اس میں بنا دیتا ہوں اس لیے اس کی قدر نہیں ہوتی جب اس کی مشق کرو گے تب اس

توکل کا ایک لازی حصہ یہ بھی ہے کہ جو دل میں خیر کا کام آئے اس کو اللہ سے ضرور مانگولیکن پھر اللہ کے فیصلے پر راضی بھی رہو۔ اس کو''رضا بالقضاء'' کہا جا تا ہے۔ لہذا جب اللہ جل شانہ کی طرف سے فیصلہ ہو جائے تو اس پر بہت زیادہ واویلا کرنے اور شور مچانے کی کوئی ضرورت نہیں، ہاں اگر طبعی طور پر فیصلہ دوسرا ہو جانے کی وجہ سے پھے رنج و ملال ہوتو کوئی حرج کی بات نہیں ہے۔ جانے کی وجہ سے بھے رنج و ملال ہوتو کوئی حرج کی بات نہیں ہے۔ ساتھ ساتھ قرآن حکیم کی ہے آیت پڑھتے رہا کریں:

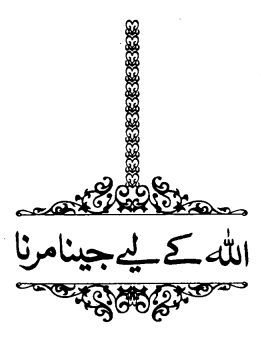
﴿ وَافَوْ صُ اَمُرِیُ اِلٰی اللّٰهِ اِنَّ اللّٰهُ بَصِیرٌ بِالْعِبَادِ ﴾

﴿ وَافَوْ صُ اَمُرِیُ اِلٰی اللّٰہِ اِنَّ اللّٰهُ بَصِیرٌ بِالْعِبَادِ ﴾

﴿ وَالْمَ مِن اِنِا معالمہ اللہ کے سپرد کرتا ہوں۔ وہ اپنے بندوں کو خوب دیکھنے والا ہے''۔ (سورۃ المومن: ۲۲)

اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (ہمین)

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.



#### ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ مين ﴾

```
موضوع = الله ك ليح جينامرنا 

بيان = جش مولانام تقليم توقق عنائي صاحب مظله 

ضياد و ترتيب = محرياتكم اشرف (فاضل جامع دارالعلوم كراجي) 

بابتمام = محرياتكم اشرف 

بيت العلوم - ٢٠ عمد ردود، جوك براني اناركلي ، لا بور 

فون: ٢٠٥٢٢٨٣
```

# ﴿الله ك لئ جينا مرنا﴾

#### بعد ازخطبه:

عرص طویل کے بعد آپ حفرات سے ملاقات کا موقع مل رہا ہے اور شاید اس سے قبل اتنا لمبا عرصہ نہ ہوا ہو۔ مختلف سفر اور مختلف اعذار کی وجہ سے حاضری نہ ہوسکی لیکن الحمد اللہ مومن کا کسی بھی حال میں گھاٹا نہیں بشرطیکہ اللہ تعالی اپنی رحمت سے ایمان کامل عطا فرما دیں اور صحیح فکر وعمل عطا فرما کیں۔ انبان جس حال میں ہو اگر اس حال کے مناسب انبان کام کرتا رہے تو یہ سب دین کا حصہ حال میں ہو اگر اس حال کے مناسب انبان کام کرتا رہے تو یہ سب دین کا حصہ ہے۔

یہ جو ہم قربانی کرتے ہوئے ایک آیت کریمہ پڑھتے ہیں اور رسول اللہ علیہ کی سنت بھی ہے کہ قربانی کے وقت یہ آیت پڑھی جائے۔

﴿ إِنَّ صَلَاتِنَى وَنُسُ کِئَى وَ مَحُيَاىَ وَ مَمَاتِى لِلَّهِ رَبَ

الُعْلَمِيُن﴾

''بیشک میری نماز اور میری قربانی اور میرا جینا اور میرا مرنا الله رب العالمین کے لیے ہے''۔ (الانعام: ۱۹۳)

یہ ایک عجیب وغریب آیت ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس آیت میں حضور اکرم اللہ کو یہ کا ہے۔ آپ فرما و یجئے کہ میری نماز اور میری قربانی، میرا جینا اور میرا مرنا اللہ رب العامین کے لیے ہے۔ چنانچہ حضور اقد س اللہ کی ادائیگی کوسنت بنا دیا۔

#### اخلاص کی برکت

دراصل اس آیت کریمہ میں یہ بتلایا گیا ہے کہ مومن کا ہر لمحہ خواہ وہ کی بھی حال میں ہواللہ کے لیے ہونا چاہئے۔ جہاں تک عبادتوں کا تعلق ہے ان کے بارے میں تو یہ آیت واضح ہی ہے کہ ہر عبادت اللہ کے لیے ہونی چاہئے۔ اور یہی معنی اخلاص کے بھی ہیں کہ انسان کی عبادت کا مقصد اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا ہو جو ہر عبادت کی روح ہے۔ چنانچہ اگر کسی مختصری عبادت میں بھی اخلاص ہوتو اللہ تعالیٰ عبادت میں بھی اخلاص ہوتو اللہ تعالیٰ کے یہاں بہت زیادہ اجر و ثواب کا موجب ہے اور اگر بڑی سے بڑی عبادت میں اضلاص نہ ہوتو اس کی کوئی قدر و قیت نہیں۔

## اخلاص کی اہمیت پر ایک واقعہ

قربانی کا معنی عربی زبان میں یہ ہے کہ وہ چیز جس سے اللہ کا قرب حاصل کیا جائے اور قرب حاصل ہوتا ہے اخلاص سے۔ پس اگر کوئی آ دمی چھوٹی سی بھی قربانی کر دے لیکن اس میں اخلاص شامل ہوتو وہ اللہ تعالیٰ کے یہاں قبول ہے اور اگر بڑے سے بڑے جانور کی قربانی کی لیکن اس میں اخلاص شامل نہ تھا تو اس

قربانی کی کوئی قدر و قیمت نہیں۔ سب سے پہلے حضرت آدم علیہ السلام کے دو بیٹوں نے قربانی پیش کی جن میں سے ایک کا نام ہایس تھا اور دوسرے کا قابیل۔ قابیل نے ایک موٹے تازے دنبے کی قربانی پیش کی اور ہایس کو کوئی دنبہ وغیرہ میسر نہیں آیا تو اس زمانے میں اس بات کی بھی اجازت تھی کہ اگر نظی قربانی ہو اور کوئی جانور میسر نہ ہوتو گندم کے خوشے قربانی کے طور پر دے دیے جا کیں۔ اس نمانے میں وستور یہ تھا کہ جو قربانی اللہ تعالی قبول فرما لیتے تھے اس کے لیے آسان نے آگ اترتی تھی اور اس کو جلا دیتی تھی اور آگ نہ اترنا اس بات کی علامت تھی کہ قربانی قبول نہیں ہے۔ تو ہائیل اور قابیل کی قربانی میں سے ہائیل کی قربانی کو آگ نے جلا دیا اور دنبہ یونہی پڑا رہ گیا۔ چنانچہ قرآن کیم میں ارشاد ہے:

(المائدہ ہے)

(المائدہ ہے)

'' ہائیل اور قابیل نے قربانی پیش کی تو ان دونوں میں سے ایک کی قربانی قبول ہوگئ اور دوسرے کی قبول نہیں ہوئی''۔

اب قابیل کہ جس کی قربانی قبول نہیں ہوئی تھی اس نے ہابیل سے کہا کہ میں مجھے مار ڈالوں گا۔ قصد تو طویل ہے لیکن کہنے کا مقصد سے ہے کہ بظاہر ویکھنے میں قابیل کی قربانی معمولی ہے لیکن اس کے باوجود ہابیل کی قربانی معمولی ہے لیکن اس کے باوجود ہابیل کی معمولی تربانی قبول ہوگئے۔معلوم سے ہوا کہ اظلاص بہت اہم چیز ہے۔

## زندگی کا ہر کام اللہ کے لیے ہو

یاد رکھے! کہ عبادات میں تو اخلاص ضروری ہے جیسا کہ قرآن تھیم نے فرمایا ''اِنَّ صَلَاتِی وُ نُسُکِیٰ'' لیکن آگے جو عجیب بات ارشاد فرمائی وہ سے ہے:

# ﴿ وَ مَحْیَایَ وَ مَمَاتِیُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعُلَمِیُنَ ﴾ ''کہ میرا جینا مرنا بھی اللہ کے لیے ہے''۔

لینی عبادات کے علاوہ تمام کام جو زندگی سے متعلق ہیں، وہ سب اللہ رب العالمین کے لیے ہوں۔ چنانچہ کھانا، پینا، سونا، جاگنا، کمانا، بننا اور بولنا سب اللہ کے لیے ہونا چاہئے۔ اگرچہ بظاہر یہ تمام کام اپنے نفس کے لیے نظر آ رہ ہیں لیکن اگر انسان چاہے توضیح نیت کر کے اس کام کو اللہ تعالیٰ کے لیے بنا سکتا ہے اور جب وہ کام اللہ تعالیٰ کے لیے ہو جاتا ہے تو وہ عبادت بن جاتی ہے اور پھر اس پراجر وثواب مرتب ہوتا ہے۔

#### نفس كاحق

مثلاً انسان بھوک کے تقاضے کی وجہ سے کچھ کھانا چاہتا ہے اب بظاہر تو وہ کھانا ہی ہے اور نفس کے تقاضے کا عمل ہے۔ اب اس وقت ایک لمحے کے لیے رک کر بیاتصور کرو کہ اللہ تعالیٰ نے میرے نفس کا بھی مجھ پر حق رکھاہے جسیا کہ حضور علیہ نے ارشاد فرمایا:

#### ﴿إِنَّ لِنَفُسِكَ عَلَيُكَ حَقًّا ﴾ ""تمهار فض كا بهى تم يرحق بن (رواه البخاري)

اورنفس کا حق بیہ ہے کہ اسے مناسب غذا فراہم کی جائے کیونکہ بینفس میری ملکیت میں نہیں بلکہ بیہ بھی دینے والے کی عطا ہے جومیرے پاس امانت ہے اور اس کو غذا اس نیت سے فراہم کی جائے تاکہ اس میں اللہ کی بندگی کی طاقت پیدا ہو جائے۔ چنانچہ اگر کسی شخص کو بھوک گئی ہو اور کھانا بھی موجود ہولیکن وہ اس کو نہ کھائے اور مسلسل بھوکا رہے اور اس بھوک کے عالم میں بھوک کی وجہ سے وہ مر

جائے یاد رکھئے! وہ حرام موت مرا۔

## یہ جان اللہ کی امانت ہے

ای ہے بھوک ہڑتال کا حکم معلوم بھی ہوگیا کہ بہت سے لوگ نہ کھانے کا ادادہ کر لیتے ہیں کیونکہ انہوں نے اپنی جان کو اپنی ملکیت میں سمجھ رکھا ہے، ای وجہ سے وہ اس کے ساتھ جو چاہتے ہیں کر گذرتے ہیں۔ اور لوگوں میں ایک مرض سے بھی ہے کہ اگر بھوک ہڑتال کے دوران کوئی شخص مر جائے تو وہ ''شہید اعظم' کہلاتا ہے کہ اس نے اپنے حقوق کے لئے لڑتے ہوئے جان دے دی اور بیمعلوم نہیں ہوتا کہ وہ حرام موت مرا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا حکم بیر تھا کہ ہم نے بینش جو تہمیں امانت کے طور پر دیا ہے تم پر اس کے کچھ حقوق ہیں۔ ارشاد ربانی ہے:

﴿ فِيْ اَنْ اللّٰ سُلُ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

﴿ فِيْ آنِيْهَا الرُّ سُلُ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

﴿ فِيْ آنِيْهَا الرُّ سُلُ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

﴿ وَالْمُونُونَ اِنْ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

﴿ وَالْمُونُونَ اِنْ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

﴿ وَالْمُونُونَ اِنْ کُلُوا مِنَ الطَّيّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾

یے نفس ہم نے تمہیں اس لیے دیا ہے کہ تم اسے اچھے سے اچھا کھلاؤ اور ساتھ ساتھ اچھے سے اچھا کھلاؤ اور ساتھ ساتھ ساتھ اچھے سے اچھا عمل بھی کرو۔ یہ نفس تمہیں اس لیے نہیں دیا کہ تم اسے بھوکا مار دو۔ لہذا یہ نصور کہ یہ نفس میری ملکیت ہے غلط ہے۔ جب بھوکا رہنے سے بچنا ضروری ہوا اور بھوکا رہنا بلاوجہ حرام ہوا تو مطلب یہ ہو گیا کہ واجب واجب ہے۔ لہذا کھانا کھاتے وقت یہ نیت کرو کہ اللہ تعالیٰ کے عائد کیے ہوئے فریضے کی وجہ سے میں کھا رہا ہوں تو یہ عمل اللہ تعالیٰ کے لیے ہوگا اور اس پر اجر و ثواب ہوگا۔ نیز یہ بھی نیت کرلو کہ جناب رسول اللہ علیات بھی کھانا کھاتے تھے۔ یہاں تک کہ معرضین نے اعتراض کر دیا کہ کیسا پنج بر ہے کہ ہماری طرح کھانا کھاتا ہے اور

ہماری طرح بازاروں میں چلتا پھرتا ہے؟ کیونکہ وہ سجھتے تھے کہ آسان سے کوئی فرشتہ پیغیبر بن کر نازل ہوگا جس کو کھانے چینے کی ضرورت ہی نہیں ہوگ ۔ حالانکہ پیغیبر انسانوں میں ای لیے بھیجا جاتا ہے تا کہ لوگوں کو یہ معلوم ہو کہ یہ کوئی اور مخلوق نہیں بلکہ تمہیں میں سے ایک فرد ہے اور جیسی خواہشات تمہاری ہیں اسی طرح اس کی بھی خواہشات تمہاری ہیں اسی طرح اس کی بھی خواہشات ہیں اور اسی لحاظ سے یہ کھانا بھی کھاتا ہے۔ لہذا اس اعتبار سے کھانا کھانا رسول اللہ علیہ کے سنت ہوا۔

## بسم الله براضن كي وجه

پھر کھانا کھاتے وقت ابتداء میں ہم اللہ پڑھنی چاہئے۔ یہ ہم اللہ کا جو کھم ہے اس لیے نہیں کہ ہم اللہ کوئی منتر ہے بلکہ اس طرف توجہ مبذول کرانے کے لیے اس لیے نہیں کہ ہم اللہ کوئی منتر ہے بلکہ اس طرف توجہ مبذول کرانے کے لیے ہیں جو کھانا کھا رہا ہوں وہ اللہ کی رضا کے لیے کھا رہا ہوں۔ یہ کھانا کھانے اس کی عطا ہے اس کا حکم ہے اور اس کے نبی اللہ کا شکر ادا کرو۔

﴿ ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي ٱطُعَمَنَا وَسَقَانَا ﴾

تو یہ کھانا اللہ کے لیے ہو جائے گا۔ اس طرح نیند آنے کے وقت سونے کا عمل بظاہر تو نفس کا تقاضا ہے لیکن اگر یہ نیت کرلی جائے کہ جناب رسول اللہ متاللہ نے فرمایا:

﴿ وَإِنَّ لِعَيْنِكَ عَلَيْكَ حَقًّا ﴾ ''كه تهارى آنكه كا بھى تم پر حق ہے''

تو یہ سونا بھی اللہ کیلیے ہو جائے گا۔ یہ جو سرکاری مشین اللہ تعالیٰ نے

سمہیں دی ہے یہ پیدائش سے لے کر مرتے دم تک تمہارا ساتھ دیتی ہے۔ اس کو نہ کسی سروس کی ضرورت ہے اور نہ تیل ڈالنے کی۔ لہذا اس کا حق یہ ہے کہ اس کو تھوڑا آرام بھی دو۔ اس طرح مزدوری کے ذریعے بظاہر تو مقصد پینے کمانا ہوتا ہے لیکن نیت یہ کی جائے کہ اللہ تعالیٰ نے نفس اور بیوی بچوں کے جوحقوق رکھے ہیں ان کی ادائیگی کے لیے کسب معاش بھی ضروری ہے۔ کیونکہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ دوسرے فرائض کے بعد سب سے بردا فریضہ طال روزی کمانا ہے۔ (رداہ البہتی فی شعب الایمان ازمشلوۃ جلدا صفح ہم) تو اس نیت سے مزدوری اور تجارت وغیرہ بھی ثواب بن جاتے ہیں۔ غرض یہ کہ صبح سے لے کر شام تک زندگی میں کوئی کام ایسانہیں ہے جس کو صبح نیت کر کے اللہ کے لیے نہ بنایا جا سکے۔

## موت اللہ کے لیے کیسے ہو؟

اور شان کریم کی آیت میں لفظ "وسماتی" لینی میری موت بھی اللہ کے لیے کا مطلب میہ ہے کہ یا تو اللہ کی راہ میں جہاد کرتا ہوا جان دے دے یا پھر اگر جہاد کا موقع نہیں ہے تو پھر اللہ تبارک و تعالیٰ کے فیصلے پر راضی رہے کہ جب اللہ تبارک و تعالیٰ میرے حق میں بہتر سمجھیں گے جمھے موت عطا فرما دیں گے۔

اگر چہ موت کی تمنا کرنے ہے منع کیا گیا ہے لیکن اس کی جگہ رسول اللہ علیہ فی نے یہ دعا تلقین فرما دی:

﴿ اللَّهُ مَّ اَحْيِنِي مَاعَلِمُتَ الْحَيْوةَ خَيْرً اِلَى تَوَقَّنِثِي اِذَا عَلِمُتَ الْوَفَاةَ خَيْرًالِيُ﴾

''اے اللہ جب تک میرے حق میں زندگی بہتر ہے تب تک تو

مجھے زندہ رکھ اور جب میرے حق میں موت بہتر ہو جائے تو تُو مجھے موت دے دے''۔

( مسلم باب تمنى كراهة الموت جلدا صفحه ٢٠١٨)

پس جب انسان نے اپنی زندگی اور موت الله تعالیٰ کے حوالے کردی تو جینا بھی الله کے لیے ہوا اور مرنا بھی اللہ کے لیے ہوا۔

## مومن کا کسی حال میں گھاٹا نہیں

ایک مرتبہ اس چیز کا ارادہ کر کے مشق کرنے کی ضرورت ہے کہ زندگی کے ہرکام میں اللہ کو راضی کرنے کی نیت کرو۔ اگر بیدکام کرلیا تو اس سے ہر جائز کام ثواب بن جاتا ہے کیونکہ مومن کا کسی حال میں گھاٹا نہیں اگر اس کو کوئی خوثی ملتی ہے وہ اس پر اللہ کا شکر اوا کرتا ہے تو وہ عباوت ہوتا ہے۔ اگر اس کوغم لاحق ہو جائے، وہ اس پر صبر کرتا ہے اور ' إِنَّ الِلَهِ وَانَّا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ " پڑھتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے اور مشیت پر سرتسلیم خم کر دیتا ہے تو پھر اس کی طرف قرآن حکیم کا بید ارشاد متوجہ ہوتا ہے:

﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ اَجُرَهُمُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (الزم: ١٠)

''صبر کرنے والوں کو ان کا اجر بے حساب دیا جائے گا''۔ گویا جب اللہ کی خاطر کسی بھی چیز پر صبر کیا جاتا ہے تو اللہ تبارک و تعالی بے بہا ثواب عطا فرماتے ہیں۔

#### سنت نرعمل کرنے والا قریب ہے

میں نے شاید اس سے قبل یہ واقعہ سنایا ہو کہ حضرت معاذبی جبل رضی اللہ عنہ ایک مشہور اور بڑے لاڑ لے صحابی تھے۔ ان سے حضور اقدس علیہ اپنی دلی باتیں بھی کہہ دیا کرتے تھے اور بھی بھی ڈانٹ بھی دیتے تھے۔

تقریاً ٩ جري كا واقعه بي كه ديني مصلحت كا تقاضا بيه مواكه ان كويمن بھيج دیا جائے کیونکہ یمن فتح ہو چکا تھا اور وہاں کسی ایسے حاکم کی ضرورت تھی جو حکومت بھی کرے اورلوگوں کی تعلیم و تربیت کا فریضہ بھی انجام دے۔حضور اقدس علیہ کی نگاہ انتخاب حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ پر پڑی۔ چنانچہ حضور علیہ فی ان ہے فرمایا کہتم یمن حلے جاؤ اور ان کو مدینہ منورہ ہے اس شان کے ساتھ رخصت کیا کہ حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنه گھوڑے برسوار تھے اور حضور علیہ پیدل ان کے گھوڑے کی باگ تھامے انہیں کافی دورتک رخصت کرنے کے لیے جارہے تھے۔ اس وقت حضور علی کو بذریعہ وحی میر بھی معلوم ہو چکا تھا کہ میری زندگی اب اس دنیا میں تھوڑی ہی ہے۔ ادھر حضرت معاذبن جبل رضی الله عنه کی جلدی واپسی کی کوئی توقع نہ تھی۔ لہذا حضور اقدس علیہ نے چلتے جلتے حضرت معاذ رضی اللہ عنہ ہے کہا کہ اے معاذ! شاید یہ میری اور تمہاری آخری ملاقات ہو اور اس کے بعد تم مجھے نہ و کیوسکو۔ حفرت معاذ رضی اللہ عنہ اتنے جانثار صحابی اب تک نجانے کس طرح صبط کر رہے تھے لیکن جب یہ جملہ سنا کہ اے معاذ! آج کے بعد شایدتم مجھے نه د کھ سکو تو اندر سے غم و اندوہ کا لاوہ ایک دم پھوٹ بڑا اور حضرت معاذ کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے اور آپ علیہ کی آنکھوں میں بھی آنسو آنے لگے تو

آپ ملی ایستالی نے چہرہ آبادی کی طرف چھیر لیا اور فرمایا اے معاذ! اگر چہتم مجھ سے جدا ہو رہے ہوں اور ہے ہوں اور ہو لیکن یاد رکھو کہ جو شخص میری سنت پر عمل کرنے والا ہے وہ ہر وقت مجھ سے قریب ہے چاہے وہ دور ہی کیوں نہ ہو اور جو شخص میری سنت پر عمل نہیں کرتا وہ مجھ سے دور ہے چاہے وہ کتنا ہی قریب کیوں نہ ہو۔

#### ایک عجیب واقعه

میرے والد ماجد قدس اللہ سرہ جب آنخضور علی کے روضہ اقدس پر حاضر ہوتے سے تو عام طور سے روضہ اقدس کی جالی کے سامنے کچھ دور جو ایک ستون ہے اس کے پاس جا کر کھڑے ہو جاتے سے، جالی کے قریب نہیں جاتے سے۔ ایک دن فرمانے لگے کہ ایک مرتبہ مجھے یہ خیال ہوا کہ پتانہیں تمہارے دل کی کیا قساوت ہے کہ سب لوگ تو جالی کے قریب جا کر بیٹھ جاتے ہیں اور اس تک پہنچ جاتے ہیں اور تم آگے نہیں بڑھ پاتے، پچھے ہی رہتے ہو؟ تو ایسا محسوس ہوا کہ جھے روضہ اقدس میں سے آواز آ رہی ہو کہ جو مخص ہماری سنت پر عمل پیرا ہے وہ ہم سے قریب ہے خواہ ظاہری نظر میں ہم سے کتنے ہی فاصلے پر ہو، اور جو مخص ہماری سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں ہماری سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں ہماری سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سنت پر عمل پیرا نہیں وہ ہم سے دور ہے چاہے وہ ہمارے روضے کی جالیوں سے جمنا ہوا ہو۔

حاصل کلام ہیر کہ ایک مومن کا مقصود آنخضرت علیلی کی سنتوں پر عمل کرتے ہوئے اللہ جل جلالہ کی رضامندی ہے۔

> نہ تو ہے ہجر ہی اچھا، نہ وصال اچھا یار جس حال میں رکھے وہی حال اچھا

#### محبت کا اصل تقاضہ ریہ ہے

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو دکھ لیجئے کہ مکہ کرمہ اور مدینہ منورہ میں پیدا ہوئے، نبی کریم علیقہ کی صحبت سے فیض یاب ہوئے لیکن موت کے وقت یہ کیفیت ہے کہ کوئی تو تسطنطنیہ کی دیوار کے نیچے فوت ہو رہا ہے اور کوئی سندھ میں آگر شہید ہو رہا ہے۔ حالانکہ بظاہر محبت کا تقاضہ تو یہ تھا کہ جہاں آپ علیقہ تشریف فرما ہیں انسان وہاں سے بلے ہی نہ لیکن وہ محبت کے اصل تقاضہ کو جانتے تھے کہ محبوب سے چھٹے رہو بلکہ اس کا تقاضہ تو یہ ہے کہ محبوب سے چھٹے رہو بلکہ اس کا تقاضہ تو یہ ہے کہ محبوب کی رضا کے مطابق کام کرو۔

عشق تتلیم و رضا کے ماسوا کچھ بھی نہیں وہ وفا سے کوش نہ ہوں تو پھر وفا کچھ بھی نہیں

لہذا اگر ایک مومن الله تعالیٰ کے احکام اور رسول الله علیہ کی سنت برعمل پیرا ہے تو وہ الله اور اس کے رسول علیہ کے قریب ہے خواہ وہ بظاہر کتنا ہی دور ہو۔

## الله تعالی تمهی اس طرح بھی نواز دیتے ہیں

حضرت مولاناحاجی امداد الله صاحب مہاجر کمی قدس الله سرہ کا ایک واقعہ میں نے اپنے واللہ ماجد اور اپنے شخ حضرت عارفی قدس الله اسرار ما سے نا ہے کہ ایک شخص حضرت حاجی صاحب کے سامنے آکر یہ کہتا تھا کہ بہت سے لوگ ایسے ہیں جو ہر سال مج کرتے ہیں تو حسرت ہوتی ہے کہ لوگوں کو تو بار بار حاضری ہورہی ہے اور مجھے چونکہ وسائل میسر نہیں اس لیے حاضری کی توفیق نہیں ملتی۔ تو حضرت حاجی صاحب قدس الله سرہ نے فرمایا یہ بتاؤ کہ الله تعالی صرف مکہ اور مدینہ

میں ہی ہیں یا یہاں بھی ہیں؟ اگر اللہ تبارک و تعالی ہر جگہ ہیں اور تم وسائل نہ ہونے کی وجہ سے محروم کر دیں ہونے کی وجہ سے محروم کر دیں ہونے کی وجہ سے محروم کر دیں گے کہ تمہارے پاس پینے نہیں تھے؟ تم اللہ کے ساتھ الیی بدگمانی کرتے ہو؟ یاد رکھو! اگر تمہاری نیت یہ ہو کہ جب بھی وسائل مہیا ہوں گے تو انشاء اللہ وہاں حاضری دوں گا۔ تو اللہ تعالی تمہیں اس میں سے بھی حصہ عطا فرمائیں گے اور تمہیں محروم نہیں فرمائیں گے۔ ان کی شان تو یہ ہے کہ بھی تو نیکی پر نواز دیتے ہیں اور کھی نیکی کی حسرت پر انعام عطا فرما دیتے ہیں۔

## نیکی کی حسرت پر لوہار کا درجہ بڑھ گیا

حضرت عبداللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ کو کسی خفس نے خواب میں دیکھا تو پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ تو فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے بڑی رحمت کا معاملہ فرمایا لیکن وہ درجہ مجھے نصیب نہ ہوا جو میرے پڑوی میں رہنے والے لوہار کو ملا، کیونکہ اگر چہ وہ لوہار تھا لیکن جو نہی اس کے کان میں "حسی علی الصلوة" کی آواز پڑتی تو اگر اس نے ہتھوڑا سر پر بلند کر رکھا ہوتا تو بجائے اس کے کہ وہ لو ہے پر دے مارتا، وہ ہتھوڑا چچھے پھینک دیتا تھا اور نماز کے لیے چلا جاتا تھا اور اپنی بیوی سے یہ کہا کرتا تھا ہم تو دن رات دنیاداری کے کام میں مشغول رہنے ہیں اس لیے ہمیں موقع نہیں ماتا کہ جس طرح یہ اللہ کے بندے ساری رات کھڑے ہو کر نماز پڑھتے رہتے ہیں ای طرح ہم بھی پڑھتے۔ اگر ہمیں بھی فراغت ہوتی تو ہم بھی عبداللہ بن مبارک کی طرح رات کے وقت عبادت کر لیا کرتے۔ تو ہوتی تو ہم بھی عبداللہ بن مبارک کی طرح رات کے وقت عبادت کر لیا کرتے۔ تو ہو عبد دیا جوعبداللہ بن مبارک کو بھی نہ دیا۔

## ایک بزرگ اور ایک عورت کی خواہش

حضرت حکیم الامت قدس الله سرہ نے اینے ایک وعظ میں ارشاد فرمایا کہ ایک بزرگ کو اللہ تعالی نے دنیا ہی میں بوے خزائن سے نوازا تھا اور اس کے ساتھ ساتھ وہ بہت بڑے بزرگ بھی سمجھے جاتے تھے۔ آخری عمر میں انہوں نے سوچا کہ مدینہ منورہ چلا جاؤں تاکہ وہیں برموت آئے اور جنت البقیع کی مٹی نصیب ہو۔ چنانچہ وہ بزرگ وہاں جا کر مقیم ہو گئے۔ پھر ان کا انتقال ہو گیا اور انہیں جنت البقیع میں ذفن کر دیا گیا اور بظاہر ان کی آرزو پوری ہو گئی۔ کیکن کچھ دنوں کے بعد اس بزرگ کے مدفن کو کھودنے کی ضرورت کسی وجہ سے پیش آگئ، چنانچہ جب اسے کھود کر دیکھا تو وہ بزرگ وہاں سے غائب تھے اور ان کی جگہ ایک پورپین عورت بری ہوئی تھی۔ لوگ بڑے حیران و پریشان ہوئے اور یہ خبر سن کر بہت بڑا مجمع اے دیکھنے کے لیے آگیا۔ اس مجمع میں شامل لوگوں نے دیکھا تو اس میں ایک شخص کچھ عرصه فرانس میں رہ کر آیا ہوا تھا، اس نے کہا کہ میں اس عورت کو پہچانا ہوں۔ بہتو پیرس میں تھی اور مسلمان ہوگئ تھی۔لوگوں نے کہا کہ ہم نے تو اس جگه ان بزرگ کو فن کیا تھا، یہ عورت یہاں کیے آگئی؟ پھر اس قصے کی تحقیق کی گئی۔ چنانچدلوگوں نے ان کی بیوی سے اس بارے میں پوچھا کہ کیا کوئی خاص بات ہے جس کی وجہ سے اللہ تعالی نے انہیں یہاں فن ہونے کی فضیلت سے محروم رکھا؟ تو انہوں نے کہا ویسے تو وہ بزرگ آدمی تھے البتہ ان میں ایک بیہ بات تھی کہ بھی بھی کہا کرتے تھے کہ اسلام میں ساری باتیں تو بہت اچھی ہیں لیکن عسل جنابت کی یابندی بوی کھن ہے، جب کرعیسائی ندہب میں بیہ بات اچھی ہے کہ اس میں عسل جنابت فرض نہیں اور اس عورت کے متعلق اس شخص نے بتایا کہ اس عورت کی

منلمان ہونے کے بعد بیخواہش تھی کہ کاش! میں کسی طرح مدینہ منورہ جا کر مروں اور جنت البقیع میرا مدفن ہو، تو اللہ تعالیٰ نے دفن کے بعد بھی اس عورت کی حسرت کواس طرح پورا کیا کہ اس کواندر ہی اندر جنت البقیع منتقل فرما دیا۔

لہذا نیک کام کی توفیق ہو جائے تو اس پر اللہ کا شکر ادا کرو اور جو کام بن نه پڑے تو کم از کم دل میں بیہ ہمت رکھو کہ اگر وسائل میسر آتے تو میں بید کام کرتا۔ پھر اللہ تعالیٰ کے یہاں نواز نے میں کوئی کی نہیں۔

کوئی جو ناشناس ادا ہو تو کیا علاج ان کی نہیں ان کی نہیں

#### روزانه كامعمول

میرے حضرت ڈاکٹر عبدائحی عارفی فر مایا کرتے تھے کہ جب تم نماز فجر پڑھ چکوتو ایک مرتبہ دل سے نیت کرو کہ آج میں جو کام بھی کروں گا وہ اللہ کے لیے کروں گا۔ اس کے بعد جب اپنی ڈیوٹی پر جانے کے لیے گھر سے نکلے لگو تو یہ نیت کر لو کہ میں اللہ تعالیٰ کے عائد کیے ہوئے فرایطے کو ادا کرنے جا رہا ہوں۔ اس سے خود بخو د دل میں یہ احساس پیدا ہوگا کہ یہ کام میں اللہ کے لیے کر رہا ہوں۔ لہذا اس کے عائد کیے ہوئے احکام کے مطابق کروں گا۔ پھر وہ مخفی رشوت، جموث، فریب، دھوکے دئی وغیرہ چیزوں کے ارتکاب میں مبتلا نہ ہوگا۔ پھر جب گھر واپس آجاؤ تو گھر میں داخل ہونے سے پہلے یہ نیت کر لو کہ میں اپنے گھر والوں سے گفتگو، ہنا بولنا اللہ کے عکم کی وجہ سے کروں گا۔ پھر رات کے وقت اس والوں سے گفتگو، ہنا بولنا اللہ کے عکم کی وجہ سے کروں گا۔ پھر رات کے وقت اس بات کا جائزہ لو کہ میں اپنی نیت کے مطابق کام میں مشغول رہا یا نہیں۔ جتنے کام بات کا جائزہ لو کہ میں اپنی نیت کے مطابق کام میں مشغول رہا یا نہیں۔ جتنے کام نیت کے مطابق نہ ہو سکے دیت کے مطابق نہ ہو سکے دیت کے مطابق نہ ہو سکے نیت کے مطابق نہ ہو سکھ کے نیت کے مطابق نے دیا ہو سکھ کے مطابق نے دیت کے مطابق نے دیا ہو سکھ کے مطابق نے دیت کی دیت کے مطابق نے دیت کی دیت کے دیت کے مطابق نے دیت کی دیت کے دیت کی دیت کی دیت کے دیت کی دیت کے دیت کے دیت کی د

اس پر استغفار کرو۔ اس استغفار و توبہ کی برکت سے ایک درجہ بلند ہو جاؤ گے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے مغفرت نصیب ہوگی اور توبہ اللہ تعالیٰ کو بڑی محبوب ہے۔

بچا بچا کے نہ رکھ اسے کہ یہ آئینہ ہے وہ آئینہ ہو عزیز تر ہے نگاہ آئینہ ساز میں بیائیے روزانہ کامعمول بنا لو اورضح کو اٹھ کریہ آیت بڑھ لو:

﴿إِنَّ صَلَاتِيُ وَ نُسُكِيُ وَ مَحْيَاىَ وَ مَمَاتِي لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ الْعَلَمِينَ ﴾

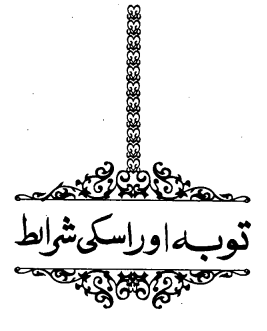
اس سے فائدہ یہ ہوگا کہ انشاء اللہ رفتہ بھکنے کے مواقع ختم ہو جائیں گے اور اللہ تعالیٰ کی سنت بھی ہے جو شخص اس کے راستے پر چلنا شروع کرے تو وہ گرتا پڑتا منزل تک پہنچ ہی جاتا ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ خود فرماتے ہیں کہ جو شخص ہمارے راستے میں کوشش کرتا ہے ہم اس کا ہاتھ بکڑ کر اسے اپنے راستے پر لے جاتے ہیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهُدِيَنَّهُمُ سُبُلَنَا ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهُدِينَهُمُ سُبُلَنَا ﴾

حضرت تھانویؒ فرماتے ہیں کہ بچہ جب چلنا شروع کرتا ہے تو ایک دم ہی چلنا شروع نہیں کر دیتا بلکہ گرتے پڑتے چلتا ہے تو سامنے سے مال باپ اسے بلاتے ہیں، جب وہ چلتے چلتے گرنے لگتا ہے تو مال باپ اسے آگے بڑھ کر پکڑ لیتے ہیں اور اسے گرنے نہیں دیتے، تو پھر ارحم الراحمین اپنے بندوں کو کیسے چھوڑ سکتا ہے؟

#### الله تعالی ہم سب کو اپنی رضا کی خاطر عمل کی توفیق عطا فرمائیں اور اپز رضا کی خاطر جینے اور مرنے کا جذبہ عطا فرمائیں۔ آمین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.



#### ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ میں ﴾

```
موضوع = توبداوراس كى شرائط

بيان = جسنس مولانا مفتى محرق عنافى صاحب منظر

منبط وترتيب = محرماظم اشرف (فاضل جامعددار العلوم كراچى)

مقام = جامعداشر في مسلم ناؤن، لا بور

بابتمام = محرماظم اشرف

ناشر = بيت العلوم - ٢٠ تا تعدروؤ، چوك پرانى اناركلى ، لا بور

فون: ٢٥ ٢٥ ٢٨ ٢٠
```

# ﴿ توبہ اور اس کی شرائط ﴾

بعدازخطبه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ (آيت نبر ٨ پ ٢٨ سورة الحريم)

بزرگان محرم اور برادران عزیز: السلام علیکم و رحمة الله وبركاند

جیبا کہ اس سے پہلے بھی یہ بات کی مرتبہ عرض کر چکا ہوں کہ ہمارے اس ماہانہ اجتماع کا بنیادی مقصد کوئی رکی تقریر، وعظ، یادرس نہیں ہے۔ بلکہ اس کا اصل مقصد اپنی اصلاح کی فکر اور آخرت کی تیاری ہے۔ ہم میں سے ہر شخص ہر لمحے اور ہر منٹ قبر کی منزل کی طرف بڑھ رہا ہے۔ جولمحہ بھی گذرتا ہے وہ ہمیں موت سے قبر سے اور آخرت سے قریب کرتا ہے۔

حضرت مجذوبٌ فرماتے ہیں :

کظہ کظہ لمحہ لمحہ دم بدم ہو رہی ہے عمر مثل برف کم جس طرح برف کی ایک سل گری میں رکھ دی جائے تو وہ ہر لیمے پھلی جائے گی یہاں تک کہ ایک وقت آئے گا کہ وہ پوری سل ختم ہو جائے گی۔ ہم میں ہے ہمخض کا حال ہے ہے کہ وہ ہر لیمے، ہر لحطے، اور ہر منٹ اپنی زندگی سے دور اور موت و قبر سے قریب ہو رہا ہے۔ لہذا ہے فکر کرنی چاہئے کہ مرنے کے بعد کیا حالات پیش آنے والے ہیں اور ان کے لیے ہم کتنی تیاری کر رہے ہیں۔ اور اگر ان پیش آنے والے طالات کے لیے تیاری نہیں کر رہے تو کیا کرنا چاہئے؟ اور اس معاملے میں ہمارے اندر جو کوتا ہیاں اور غلطیاں پائی جاتی ہیں ان کی اصلاح کیسے کی جائے؟ ہماری اس مجلس میں نہ تو کوئی ناصح ہے اور نہ ہی کوئی شاگرہ ہم تو کیا رہاں ہوچتے ہیں کہ اللہ جل شانہ کے سامنے کیا جواب دیں گے؟

#### طلب صادق کی برکت

جب یہ بات مقصد مظہری کہ یہ بات کسی فرد واحد کے ساتھ خاص نہیں بلکہ ہم سب ایک ہی کشی کے سوار اور ایک ہی منزل کے رہرو ہیں۔ اسی لیے اللہ جل شانہ کی سنت ہے جو کہ صدیوں سے چلی آ رہی ہے کہ جب کوئی بندہ اس کے دین کی خاطر اپنے گھر سے چل کر آتا ہے تو اللہ تبارک و تعالی اس کی طلب کی برکت سے اس مجلس پر اپنی رحموں اور برکتوں کی بارش فرما دیتے ہیں۔ کوئی استاد ہو، پیر ہو، شخ ہو، کوئی بھی ہو، اپنے مرتبہ کی وجہ سے کوئی کسی کو پھر نہیں دے سکت دینے والی ذات تو صرف ایک اللہ کی ہے، ہاں جب اللہ جل شانہ کسی پر اپنا کرم فرمانا چاہیں تو کسی بھی شخص کو اس کے لیے واسطہ اور ذریعہ بنا دیتے ہیں۔ لہذا اگر طلب صادق اور تجی ہو اور واقعتہ اللہ جل شانہ کی رضا مقصود ہوتو جو آ دمی بات کرتا جاتو اللہ تعالیٰ اس کی زبان اور اس کے دل پر وہی بات جاری فرما ویتے ہیں جو

اُس کے حق میں فائدہ مند ہوتی، یہ اللہ جل شانہ کی سنت ہے۔ اس میں کہنے والے کا کمال ہے اور نہ سننے والے کا، بلکہ یہ تو دینے والے کی دین ہے اور مالک حقیق کی عطا ہے وہ اپنے فضل و کرم سے کہنے والے کے قلب میں وہ بات ڈال دیتے ہیں اور زبان پر جاری فرما دیتے ہیں کہ جو کہنے والے کے حق میں بھی فائدہ مند ہو اور سننے والے کے حق میں بھی فائدہ مند ہو اور سننے والے کے حق میں بھی اگرہ مند ہو

#### اصلاح کا پہلا قدم توبہ ہے

جب ہماری مجلس اور ہمارے اجتماع کا اصل مقصد اپنی اصلاح اور آخرت
کی تیاری کی فکر کرنا ہے تو اس کا سب سے پہلا قدم اور اس منزل تک لے جانے
والی سب سے پہلی سیرھی جو بزرگان دین نے بیان کی ہے وہ ہے توبہ جب کوئی
طالب اصلاح کی مصلح بزرگ کے پاس جاتا ہے اور بیعت کی درخواست کرتا ہے یا
اس سے اصاباحی تعلق قائم کرتا ہے تو سب سے پہلاسبق اور سب سے پہلا درس جو
نی اکرم سرور دو عالم علی کے نمانے سے کہ دیا جا رہا ہے وہ یہ ہد کہ
انسان توبہ کرے، اپنی پچپلی زندگی میں کیے ہوئے غلط اعمال چاہے وہ گناہ ہوں،
معصیتیں ہوں، خلاف سنت امور ہوں یا کروہات و مشکرات ہوں سب سے توبہ
کرے۔ امام غزائی احیاء العلوم میں فرماتے ہیں کہ جو شخص سفر آخرت کا ارادہ لے
کر سے، اس کا سب سے پہلاسبق توبہ ہے۔

## توبہ اللہ تعالیٰ کو پسند ہے

اب انسان کا سب سے پہلا کام یہ ہے کہ وہ اپنی سابقہ زندگی اور اس میں کیے ہوئے غلط اعمال سے توبہ کرے اور سیندہ ان گناہوں سے بیچنے کا عزم كرے كه ميں حتى الامكان ان گناہوں سے بچوں گا۔

توبہ و استغفار اصلاحی نصاب کا سب سے پہلا سبق ہے اور اللہ جل شانہ کو توبہ آئی پہند ہے کہ حدیث میں اس کے بارے میں ارشاد وارد ہے:
﴿ کلکم خطّاء ون و خیر الخطائین التوابون﴾
﴿ کلکم خطّاء ون و الزندی وابن الجو والحاکم)

(رواہ الزندی وابن الجو والحاکم)

''کہ تم میں سے ہر شخص خطاکار ہے۔ لیکن خطاکاروں میں
سب سے بہتر لوگ کثرت سے توبہ کرنے والے ہیں'۔

#### شیطان کو پیدا کرنے کا مقصد:

حضرت ڈاکٹر عبدائحی عارفی صاحب قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ شیطان کو بھی پیدا کیا تاکہ اس کے ذریعے انسان کا امتحان اور آزمائش کی جائے۔ شیطان، انسان کو قدم قدم پر گناہ کرنے کے لیے آمادہ کرتا ہے اور گناہ کرنے کا شوق اور اس کا داعیہ اس کے دل میں پیدا کرتا ہے، کیونکہ اس کا تو کام بی یہی ہے کہ صبح شام گناہوں کو دلفریب اور دکش بنا کر پیش کر کے گناہوں پر آمادہ کیا جائے۔ جب شیطان نے حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ کرنے سے انکار کیا تھا تو کہا تھا کہ میں ان کے آگے سے بھی آئ کی گا اور بائیں سے بھی، لینی جو کر اپنی سے بھی، لینی عادر بائیں سے بھی، لینی حرار اللہ کو کر اپنی کے انہوں میں مبتلا ہو کر اپنی میں اور کی نافرمانی کرے۔

شیطان کو پیدا کرنے کا مقصد ہی انسان کی آزمائش ہے کہ آیا وہ شیطان کی بات مانتا ہے یا اپنے خالق و مالک کی، شیطان گویا ایک زہر ہے جو تخلیق کیا گیا

لیکن اللہ جل شانہ کی حکمتِ کاملہ سے بعید ہے کہ وہ زہر پیدا فرما ویں اور تریاق پیدا نہ کریں، اللہ تعالیٰ کی حکمت کاملہ نے جہاں زہر پیدا فرمایا وہیں تریاق کا ہندوبست بھی فرما دیا۔

#### زهر اورترياق كا ايك عجيب واقعه

مجھے یاد آیا کہ ایک مرتبہ میں جنوئی افریقہ کے ایک یہاڑی علاقے میں کار پر سوار جا رہا تھا، رائے میں نماز کے لیے رکنا ہوا، جنگل تھا اور باہر بہت خوبصورت سبرہ زار تھے، جب کار سے ازے تو مجھے قریب میں ایک بہت خوبصورت بودا نظر آیا جس کے ہے بہت خوبصورت تھے، بے ساختہ میرا دل جاہا کہ اس ہے کو پکڑ کر کونپلول سے توڑ لول اور اس کو دیکھوں کہ بیر کیسا ہے؟ جب میں اس کی طرف بڑھنے لگا تو میرے ایک ساتھی مجھ سے کہنے لگے کہ ہرگز اس کو ہاتھ نہ لگائے گا! میں نے وجہ بوچھی تو کہنے لگے کہ بیہ بڑا زہر یاا بودا ہے اور اگر انسان اس بودے کو چھولے تو اس کے جسم میں زہر ایسے سرایت کرتا ہے جیبا کہ بچھونے کاٹ لیا ہے۔ میں بہت حیران ہوا کہ دیکھنے میں کتنا خوبصورت اور حسین ب اور انسان کو این طرف وعوت دینے والا ہے، لیکن اندر سے اتنا ظالم؟۔ ای طرح دنیا میں جتنی بھی دلفریمیاں ہیں، ان سب کی اللہ تعالیٰ نے تصویر بنا وی کہ و یکھنے میں تو بڑی حسین لیکن چکھ لو یا چھولو تو زہر ہیں۔ میں نے اپنے ساتھیوں سے کہا کہ بہتو برا خطرناک بودا ہے، آپ نے مجھے تو بتا دیا اس لیے میں اسے ہاتھ نہیں لگاؤں گالیکن بہت ہے لوگ وہ بھی تو ہیں کہ جنہوں نے اگر انجانے میں اس کوچھولیا تو ان کےجسم میں زہر پھیل جائے گا۔ اس پر انہوں نے کہا جی ہاں یہ خطرناک تو بے لیکن ایک عجیب بات یہ ہے کہ جس جس جگہ یہ پودا ہوتا ہے ای

جگہ ایک اور چھوٹا سا پودا بھی ہوتا ہے۔ اگر کوئی شخص اس خطرناک پودے کو چھولے اور زہر اس کے جسم میں بھیل جائے تو وہ اس چھوٹے پودے کو ہاتھ لگا لے تو وہ بھلا چنگا ہو جائے گا، یعنی اوپر والا پودا زہر اور نیچے والا تریاق ہے۔ یہ اللہ جل شانہ کی حکمت کاملہ ہے کہ جہال زہر پیدا فرمایا وہیں تریاق بھی پیدا فرما دیا۔

#### توبہ گناہ کا تریاق ہے

ای طرح میرے حضرت فرمایا کرتے تھے کہ اللہ نے اگر شیطان کو پیدا کیا تو ممکن نہیں تھا کہ تریاق پیدا نہ فرماتے۔ چنا نچہ جب کوئی گناہ ہو جائے تو اس گناہ کا تریاق ہد ہو او اتوب البه "گناہ کا تریاق ہے کہ یوں کہہ لو "استغفر الله دبی من کل ذنب و اتوب البه "اور یہ ایبا تریاق ہے جو ہر وقت، ہر انسان کے پاس، ہر جگہ بغیر کسی ادنی محنت ہوتی تکلیف کے میسر ہے۔ ایک تریاق تو وہ ہوتا ہے جس کو حاصل کر نے میں محنت ہوتی ہے اور اس کو لانے کے لیے پیے خرج کرنے پڑتے ہیں، اگر خدانخواستہ کسی کو سانپ یا بچھو کاٹ لے اور معلوم ہو جائے کہ فلال چیز اس کا علاج ہے تو سب سانپ یا بچھو کاٹ لے اور معلوم ہو جائے کہ فلال چیز اس کا علاج ہے تو سب سے پہلے تو وہ پییوں کی فکر کرے گا اور پھر یہ کہ وہ کون کی دوکان سے ملے گی، وہ مثل مشہور ہے:

تاتریاق از عراق آورده شود مارگزیده مرده شود

اور دنیا کا تریاق بھی ہر آدمی کے پاس موجود نہیں ہوتا اور نہ ہی ہر دوکان میں دستیاب ہوتا ہے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ایبا تریاق دے دیا ہے جو ہر وقت ہمارے پاس موجود ہے اس کو حاصل کرنے میں محنت کرنے کی کوئی ضرورت نہیں اور نہ ہی

پیے خرچ کرنے کی ضرورت ہے، صرف دھیان کرنے کی بات ہے کہ جب تمہیں شیطان ڈس لے اور اس کا زہرتمہارے جسم میں پھیل جائے تو اس کا تریاق موجود ہے کہ فورا کہو کہ اے اللہ میں آپ سے آپ کی مغفرت طلب کرتا ہوں۔

## توبہ کرنے والا ایسا ہے جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہیں

یہ ایسا تریاق ہے کہ جب کوئی اس کو استعال کر لے تو اس کے بارے میں صدیث میں آیا ہے کہ

﴿ التائب من الذنب كمن لاذنب له ﴾ 
"كناه سے توبه كرنے والا ايسا ہے جيسے اس نے كناه كيا ہى 
تہيں' 
(رواه ابن ماجه وطبرانی عن ابن عبدالله ابن مسعود)

جب بیرتریاق استعال کرلے تو اگر بڑے سے بڑا گناہ اور بڑی سے بڑی معصیت سرزد ہو جائے اور انسان کہد لے کہ اے اللہ بچھ سے بیغلطی ہوگی میں آپ کے سامنے پشیمان وشرمسار ہوں اور آئندہ اس سے بیخے کی کوشش کروں گا تو بیہ کہتے ہی وہ گناہ ایسے محو ہو جاتا ہے گویا کہ گناہ کیا ہی نہیں۔ صرف اتنا ہی نہیں کہ حبہیں معاف کر دیا گیا بلکہ تمہارے نامہ اکمال سے بھی اس کومٹا دیا جائے گا اور وہ آخرت میں بھی سامنے نہیں آئے گا۔ اس مالک کی رحمتوں کا تو کوئی شھکانہ ہی نہیں ہے کہ ایک آدی سر سال تک گناہوں میں مبتلا رہا، معصیتیں کرتا رہا، نافر مانیاں کرتا رہا اور ہر طرح کے گناہ اس سے سرزد ہوتے رہے لیکن اللہ نے آخر میں تو فیق دے دی تو شرمندگی ہوئی، ندامت بھے تیں مث گیا اور ایسا ہو گیا جیسا کہ آج ہی ماں کے پیٹ سے بیدا ہوا ہے۔

## ولى الله بننا كوئى مشكل كام نهيس

ہمارے حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی تھانوی قدس اللہ سرہ فرمایا کرتے تھے کہ لوگ سجھتے ہیں کہ ولی اللہ بنتا بہت مشکل کام ہے۔ مجاہدے کرنے پڑتے ہیں اور نجانے کیا کچھ کرنا پڑتا ہے لیکن کچھ بھی مشکل نہیں ہے، اس وقت یہال بیٹھے بیٹھے ولی اللہ بن سکتے ہو، اور وہ اس طرح کہ اپنی سابق زندگی میں جینے گناہ کیے ہیں ان سے صدق دل کے ساتھ تو بہ کرلو! جب تو بہ کرلو گے تو اس وقت سارے گناہ معاف ہو جا کیں گے اور نامنے اعمال دھل جائے گا۔ اب تم ایسے ہو جیسے کہ نی زندگی حاصل ہوتی ہے، تمہارے دامن پر گناہ کے کسی داغ کا نشان باتی نہیں رہا اس طرح تم ولی اللہ بن گئے۔

اگر کوئی ولی اللہ بنتا چاہے تو توبہ ایک ایسی چیز ہے جو انسان کی پچھل ساری زندگی کے گناہوں کومٹا دیتی ہے اس لیے سب سے پہلا کام توبہ کرنا ہے۔

## اخلاص کی تا ثیر

ہارے ایک بزرگ حفرت بابا صاحب ؒ کے نام سے مشہور تھے، حفرت کیم الامت سے مجاز بیعت تھے، اپنے وقت کے مجذوب تھے اور عجیب حکیمانہ باتیں کیا کرتے تھے۔ جو ان کے پاس چلا گیا تو کی نہ کی طریقے سے اس کو راتے پر لگا لیتے تھے۔ ایک دن میں حفرت کی خدمت میں بیٹھا ہوا تھا کہ کسی کالج کا ایک نوجوان طالب علم حفرت کی خدمت میں اپنی ماں کے کہنے پر تعویذ لینے کی غرض سے حاضر ہوا، بر پر ٹو پی نہ پاؤں میں جوتا، دین کا تصور نہ نماز کی فکر، خیر حضرت نے اس کوتویذ لکھ کر دے دیا۔ جب وہ جانے لگا تو حضرت نے فرمایا کے حضرت نے اس کوتویذ لکھ کر دے دیا۔ جب وہ جانے لگا تو حضرت نے فرمایا کے

بیٹے! ذرا بات سنا! تو اس نے کہا جی فرمائے! آپ نے فرمایا کہ لوگ سجھتے ہیں کہ دین اور اس برعمل کرنا بہت مشکل ہے حالانکہ یہ تو بچھ بھی مشکل نہیں، بس ایک بات بتاتا ہوں اس برعمل کر لیا کرو اور وہ یہ کہ رات کو سونے سے پانچ منٹ پہلے تو بہ کر لیا کہ و کہ یااللہ! دن بھر میں مجھ سے جو غلطیاں ہوئیں ہیں ان پر ناہم و شرمسار ہوں مجھ معاف کر دے! یہ ایک بات اس طالب علم کے ذہمن میں ڈال دی۔ جب کوئی بات اظلام اور اللہ تعالی کی رضا جوئی کے لیے کہی جائے تو اللہ تعالی اس میں ہوئی ہوں اور پرواہ بی تعالی اس میں ہوئی ہوں اور پرواہ بی نہیں تھی، پچھ بی دنوں میں اللہ نے اس کی کایا ہی بلٹ دی، پھر اس نے مستقل طور پر حضرت کی خدمت میں آنا جانا شروع کر دیا اور گناہ گار سے پرہیز گار بن گیا۔ غرض اللہ تبارک و تعالی نے تو بہ ایک ایس چیز رکھی ہے کہ جو کوئی بھی صدق گیا۔ غرض اللہ تبارک و تعالی نے تو بہ ایک ایس چیز رکھی ہے کہ جو کوئی بھی صدق دل سے تو بہ کر لے تو یہ اس کے لئے بڑا زبردست تریاق ہے اور انسانی قلب کو دل سے تو بہ کر لے تو یہ اس کے لئے بڑا زبردست تریاق ہے اور انسانی قلب کو دل سے تو بہ کر لے تو یہ اس کے لئے بڑا زبردست تریاق ہے اور انسانی قلب کو بدل دینے والی چیز ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو تو بہ کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین بدل دینے والی چیز ہے۔ اللہ تعالی ہم سب کو تو بہ کی تو فیق عطا فرمائے۔ آمین

## نبي اكرم لليلية كالمعمول

حدیث میں آتا ہے کہ نبی اکرم اللہ فی الیوم مائة مرۃ ﴾

(انی لاستغفر الله فی الیوم مائة مرۃ ﴾

دیمیں اپنے پروردگار سے ہرروز سومرتبہ استغفار کرتا ہوں'

(ملم باب استباب الاستغفار والاستکثار منہ جلد مسفی ۵۰۷۵ میں استباب الاستغفار والاستکثار منہ جلد مسفی ۵۰۷۵ میں استباب الاستغفار والاستکثار منہ جلد مسفی ۵۰۷۵ میں استباب کہ جس سے کسی گناہ کا صدور ممکن ہی نہیں تھا۔

اور اگر کسی وقت بھول چوک ہوگئ تو اللہ تعالیٰ نے اعلان فرما دیا کہ 'الیغفرلك اللہ ماتقدم من ذنبك وماتا خر" كہ اللہ نے آپ كے اگلے پچھلے سارے گناہ معانہ

کر دیے۔ تو وہ ذات فرماتی ہے کہ میں دن میں ستر مرتبہ اپنے رب سے استغفار کرتا ہوں۔ ایک تو اس لئے کہ امت کو استغفار کی تعلیم وینا مقصود تھا۔ دوم یہ کہ نبی کریم علیقیہ کے درجات میں مزید بلندی کے لیے آپ علیقہ کو توبہ کا حکم دیا گیا۔ ہمارے بزرگ فرماتے ہیں کہ آپ علیقہ اس لیے استغفار فرماتے تھے جب آپ علیقہ کا ایک درجہ بلند ہوتا تو اس بلند درج کے مقابلے میں پچھلا درجہ آپ علیقہ کو گناہ معلوم ہوتا تھا۔

خلاصہ یہ کہ اصلاح کی طرف سب سے پہلا قدم توبہ ہے۔ ایک مرتبہ سے دل سے عاجز ہوکر اللہ کے حضور توبہ کرلو! جس سے کم از کم اتنا تو ہوگا کہ پچپلی زندگی کی غلطیوں اور کوتا ہیوں کی معافی ہو جائے گی اور اب تک کا سارا معاملہ صاف اور نے باق ہو جائے گا۔

## توبہ کی پہلی شرط

البتہ توبہ کے قبول ہونے کی تین شرائط ہیں۔ ایک توبہ کہ جس عمل سے توبہ کی جا رہی ہے اس پر ندامت ہو، ندامت توبہ کا جزو اعظم ہے۔ حدیث میں آتا ہے کہ انسما النوبہ الندم کہ توبہ نام ہے ندامت کا، اس کے بغیر توبہ نہیں ہوتی، لیکن ظاہر ہے کہ ندامت وہاں ہوگی جہاں آدمی غلطی کو غلطی، اور گناہ کو گناہ سمجھے۔ اگر آدمی گناہ کو گناہ اور غلطی کو غلطی بی نہیں سمجھتا تو ندامت کس چیز کی ہوگی؟ للبذا سب سے پہلا کام بیہ ہے کہ آدمی گناہ کو گناہ سمجھے۔ آج کل کے لوگ گناہ کو گناہ سمجھے بی نہیں ہیں اور اس پر بجائے ندامت کے اظہار کے، تاویلات کرتے ہیں۔ اور اگر کوئی ان کو کہے کہ یہ گناہ ہے تو وہ اس سے بحث و مباحثہ کرنے پر تیار ہو جاتے ہیں جو کہ سب سے بردی بیاری ہے، کیونکہ بحث مباحثہ کی وجہ سے اس گناہ جاتے ہیں جو کہ سب سے بردی بیاری ہے، کیونکہ بحث مباحثہ کی وجہ سے اس گناہ

پرندامت نہیں، جب ندامت نہیں تو تو بہیں اور جب تو بہیں تو معافی کہاں سے ،و؟ اس لیے اس طرزعمل سے ،میشہ پر ہیز کرو کہ جس چیز کو علائے امت حرام اور ناجائز کہہ رہے ہیں، اگر اس کو برت بھی رہے ہوتو کم از کم گناہ تو سجھو! جس کی برکت سے بھی نہ بھی اللہ تعالیٰ تو بہ کی تو فیق دے ،ی دیں گے۔لیکن اگر بیطرز اختیار کیا کہ مولوی تو حلال کو حرام کہتے ،ی رہتے ہیں لہذا ان کی بات نہ مانو! تو بہ بڑا خطرناک نظریہ ہے اور اس سے تو بہ کی تو فیق سلب ہو جاتی ہے۔ انسان گناہ کو گناہ کرے اور اس پر بنادم ہو یہ بہتر ہے اس بات سے کہ آدی گناہ کرے اور اس پر بینہ رہے اس بات سے کہ آدی گناہ کرے اور اس پر بینہ رہے ہیں بال جزوندامت ہے۔

## توبه کی دوسری شرط

توبہ کی دوسری شرط یہ ہے کہ جس عمل سے توبہ کر رہا ہے اس عمل کو فوراً ترک کر دے۔ یہ نہ ہو کہ زبان سے تو توبہ کر رہاہے مگر اس وقت بھی اس گناہ میں مبتلا ہے جس سے توبہ کر رہا ہے۔ لہذا اس گناہ کوفوراً ترک کر دے۔

## توبه کی تیسری شرط

توبہ کا تیسرا جزویہ ہے کہ اس بات کا پختہ عزم و ارادہ کر لے کہ آئدہ اس گناہ کے قریب بھی نہیں جاؤں گا۔ تو ان تین چیزوں کے پائے جانے سے توبہ مکمل ہو جائے گی اور سارے گناہ انشاء اللہ معاف ہو جائیں گے اور نامئہ اعمال صاف ہو جائے گا۔ جہاں تک پہلی دو چیزوں کا تعلق ہے یعنی ندامت اورفوری طور پر ترک کر دینا، یہ تو اکثر و بیشتر ایک مسلمان کو حاصل ہو ہی جاتی ہیں۔ جب تک ایک مسلمان کے دل میں ایمان کی چنگاری باقی ہے تب تک ان کی توفیق اس کو ہو

جائے گی۔ لیکن تیسری بات لیعنی آئندہ اس گناہ کونہیں کروں گا، اس میں شبہ ہوتا ہے کہ پہنہیں ارادہ پختہ ہوا کہنہیں اور تو بہ کامل ہوئی کہنہیں۔

## بختہ ارادے کے بارے میں شبہ کا حکم

ایک مرتبہ میں حضرت بابا صاحبؒ کی خدمت میں عاضر ہوا اور ان سے بہی بات عرض کی کہ حضرت! توبہ کی جو ترغیب دلائی جاتی ہے، اس کے تین امور میں بات عرض کی کہ حضرت! توبہ کی جو ترغیب دلائی جاتی ہیں شبہ رہتا ہے جس کی میں سے پہلے دو تو حاصل ہو جاتے ہیں لیکن تیسری بات میں شبہ رہتا ہے جس کی وجہ سے توبہ کال نہیں رہتی۔ تو حضرت نے فرمایا کہ جب تم نے دل میں یہ ارادہ کر ایک آئندہ نہیں کروں گا تو ارادہ پختہ ہو گیا اور یہ جو دھڑکا لگا رہتا ہے کہ میں اس پر قائم بھی رہ سکوں گا یا نہیں تو یہ توبہ کے منافی نہیں، اپنی طرف سے ارادہ کی پختگی ضروری ہے۔ یہی بات حضرت علیم الامت قدس اللہ سرہ نے اپنے مواعظ میں کھی ہے کہ عزم کے لیے علم غیب کا حکم تو نہیں دیا گیا کہ تہمیں اس بات کا علم ہونا چا ہے کہ آئندہ اس کو کرو گے یا نہیں۔ تم کو تو صرف عزم کا حکم دیا گیا ہے۔ لہذا اپنی طرف سے پختہ ارادہ کر لو! اور یہ بات کہ تم اس پر چنگی کی دعا ما نگ لو۔

#### توبه كرنے كاطريقه

حضرت عکیم الامت قدس الله سره فرمایا کرتے تھے کہ جب ایک مرتبہ الله تعالیٰ کے حضور سیچ دل ہے، گڑ گڑا کر، رو رو کر اور خشوع وخضوع سے تو بہ کرلی تو اس کے بعد اپنی بچھلی زندگی میں کیے ہوئے گناہ ں کو بھول جاؤ! اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کاوعدہ ہے کہ میں تو بہ کرنے والوں کو معاف کر دیتا ہوں۔الہٰذا اس وعدہ پر شک کرنا بھی برا ہے کہ اللہ نے معاف کر دیا اور تم ابھی تک شک ہی کر رہے ہو۔ اب آگے کی فکر کر کے اپنی زندگی کوسنوارو۔ البتہ صرف ایک بات ہے کہ تو بہ سے وہ گناہ معاف ہوتے ہیں جو حقوق اللہ سے متعلق ہیں اور جن کی تلافی ممکن نہیں۔ البتہ جن گناہوں کی تلافی ممکن ہے تو ان کی تلافی کرنا ہوگی اور اس کے بغیر توبہ قبول نہیں ہوگی۔مثلاً کسی کی نمازیں یا روزے رہ گئے ہیں یا زکوۃ ادانہیں کی یا جج نہیں کیا تو چونکہ ان کی علافی ممکن ہے اس لیے ان کی علافی قضا کے ذریعے کرنا ہوگی۔ اور ساتھ ساتھ حقوق العباد کو بھی ادا کرنا ہوگا۔ اور وہ اس طرح کہ یا تو حق والول سے اینے حقوق معاف کرا لو اور یا پھر ان کے حقوق ادا کرو۔ بیرتو ہے اجمالی توبہ، اور اس کی محمیل اس طرح سے ہوگی کہ جن جن باتوں کی علافی ممکن ہے ان کی تلافی کی فکر کرو۔ مثلاً کسی کی نمازیں رہ گئیں ہیں اور وہ قضاء عمری کرنا حابتا ہے تو اس کا حساب کرکے ایک کائی میں لکھ لے اور ہر روز فرض نماز کے بعد وہی نماز ایک ایک کر کے لوٹانا شروع کر دے اور عشاء میں ور کی بھی قضا کرے، اور کائی میں بوں لکھ لے کہ میں نے اپنی نمازوں کی قضا فلاں تاریخ سے شروع کی اور اب تک اتن نمازیں قضا کر چکا ہوں، یہاں تک کہ جتنے عرصے کی نمازیں باتی رہ گئی ہیں وہ یوری ہو جائیں۔ اور اگرتم نمازیں پوری نہ کر سکوتو وصیت کر دو کہ میرے تر کہ میں سے اتن نمازوں کا فدیہ اداکر دیاجائے۔ ایسے ہی روزوں کا بھی حساب کر ليا حائے۔

اور انھ ساتھ حقوق العباد کو ادا کرنے کی بھی فکر کرو! مثلاً کسی سے قرض کے رکھا ہے تو وہ ادا کر دیا رکھا ہے تو وہ ادا کر

دو! اور اگر دوسرے حقوق ہیں مثلاً کسی کو جسمانی یا نفسیاتی یا وہنی تکلیف دی ہے تو اس سے معافی مانگ لو! اور اس کا اچھا طریقہ سے ہے کہ اپنے سب تعلق والوں کو ایک خط تکھو کہ آپ سے میرا اتنے دنوں سے تعلق ہے، نجانے میں نے آپ کے کون کون سے حقوق ضائع کیے ہیں میں آپ سے مللہ فی اللہ معافی مانگا ہوں کہ میں نے آپ کے جوحقوق ضائع کیے ہیں میں آپ سے مللہ فی اللہ معافی مانگا ہوں کہ میں نے آپ کے جوحقوق ضائع کیے ہیں مجھے معاف فرما دیجئے۔

ہمارے بزرگوں کے یہاں ایک بڑا اچھا جملہ تھاکہ جب دو آدمی مل کر رخصت ہوتے تو کہتے تھے کہ'' بھی ! کہا سنا معاف کر دینا'' تو اس سے سارا معاملہ صاف ہو جاتا تھا۔

## توبه کی دوقتمیں

حفرت کیم الامت نے قصد السبیل میں لکھا ہے کہ ایک توب اجمالی ہوتی ہے اور ایک تفصیلی ہوتی ہے۔ اجمالی توبہ تو یہ ہے کہ دو رکعت صلوۃ التوبہ کے نام سے پڑھ لو اور اپنی بچھلی زندگی کے سارے گناہوں کو معاف کرا لوا حضور اقد س سے بیٹھ للہ سے اس طرح مغفرت طلب کیا کرتے تھے کہ اے اللہ! میں ان چیزوں سے بھی توبہ کرتا ہوں جو مجھے معلوم ہیں اور ان سے بھی جو مجھے معلوم نہیں۔ یہ تو ہم ایمالی توبہ جس سے انشاء اللہ اکثر و بیشتر حساب تو صاف ہو جائے گا۔ اس کے بحمالی توبہ جس سے انشاء اللہ اکثر و بیشتر حساب تو صاف ہو جائے گا۔ اس کے بعد اب دیکھوکہ کوئی چیز تلائی کی باقی تو نہیں ہے اگر ہے تو اس کی تلائی کر دو۔ یہ آخرت کی طرف چلنے اور اپنی اصلاح کرنے کا پہلا فدم ہے۔ انسان سے آخرت کی طرف چلنے اور اپنی اصلاح کرنے کا پہلا فدم ہے۔ انسان اس پرعمل کر لے اور کم از کم اپنی بچھلی عمر کا حساب ہی صاف کر لے۔ اور ہمارے علماء فرماتے ہیں کہ یہ عمل ہر روز کرنا چاہئے جیسا کہ حضرت بابا صاحب نے فرمایا کہ بھی تو مشکل نہیں بس رات کو سونے سے پہلے حساب صاف کر لیا کرو!

ہمارے حضرت ذاکر عبدالحی عارفی قدس الله سره فرایا کرتے تھے کہ کلمہ طیبہ پڑھ لو،

توبہ استغفار کر لو اور سو باؤ اگر موت آگئ تو انشاء الله سیدھے جنت ہیں جاؤ گے۔

عربی زبان میں توبہ کے معنی ہیں 'لوش' تو مطلب یہ ہوا کہ جب آدمی توبہ کرتا ہے تو اس سے پہلے وہ اللہ کے راستے ہے کہیں دور نکل گیا تھا اب توبہ کے ذریعے لوث آیا ہے۔ اور صراط متقیم کی خصوصیت ہے کہ وہ انسان کے اندر استقامت کا مادہ پیدا کرتا ہے اور پھر وہ سیدھے راستے پر آسانی سے چلتا رہتا ہے۔

یہ ایک نسخہ ہے جو کہ پوری زندگی کے گناہوں کو معاف کرانے کے لیے ہے۔ جب اس کو استعال کر لیں تو پھر روزانہ اس کی تجدید کرتے رہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو توبہ کی اصل روح سمجھنے کی توفیق عطا فرمائیں اور ہم سب کو تچی توبہ کرنے کی توفیق عطا فرمائیں۔ آمین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.





#### ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں ﴾

```
موضوع = اسلام اورعش

بیان = جیش مولانا مفتی محرتی مثانی صاحب م<sup>نظر</sup>

منبط و ترتیب = مولانا خالد محمود (فاضل جامعدا شرفیه، لا بور)

با بهتمام = محربا هم اشرف

ناشر = بیت العلوم - ۲۲ محدود و ، چوک پرانی انار کل ، لا بور

فون: ۲۳۲۲ ۲۲ ۲۲ ۲۲ ۲۲
```

# ﴿اسلام اور عقل ﴾

#### حاضرین گرامی:

میرے لئے اس اکیڈی کے مختلف تربیتی کورسوں میں حاضری کا پہلا موقع نہیں ہے بلکہ اس سے پہلے بھی جو تربیتی کورس منعقد ہوتے رہے ہیں ان میں بھی حسب فرمائش گفتگو کرنے کا موقع ملا ہے اس مرتبہ بھی مجھ سے بیفرمائش کی گئی کہ میں اسلامائزیشن آف لاز کے سلیلے میں آپ حضرات سے پچھ گفتگو کروں، اور اتفاق کی بات یہ ہے کہ اسلامائزیشن آف لاز کا موضوع بڑا طویل اور ہمہ گیر ہے لیکن اس مختصر سے وقت میں اسلامائزیشن آف لاز کے صرف ایک پہلو کی طرف آپ حضرات کی توجہ مبذول کرانا چاہتا ہوں۔

### اسلامائزيش برطعنه زنى

جب یہ آواز بلند ہوتی ہے کہ ہمارا قانون، ہماری معیشت، سیاست یا ہماری زندگی کا ہر پہلو اسلام کے سانچے میں ڈھلنا چاہئے تو خیال یہ پیدا ہوتا ہے

كة آخر اس كى وليل كيا ہے؟ اس خيال كے پيدا ہونے كى وجہ يہ ہے كه آج ہم ایک ایسے معاشرے میں زندگی بسر کر رہے ہیں جس میں سیکولرتصورات دنیا کے دل و دماغ پر چھائے ہوئے ہیں اور یہ بات حقیقت مسلمہ کے طور پر تقریباً ساری ونیا میں مان لی گئی ہے کہ کسی ریاست کے چلانے کا بہترین سسٹم سیکوار سسٹم ہے اور اس سکولر ازم کے دائرہ میں رہتے ہوئے ریاست کو کامیانی کے ساتھ چلایا جا سکتا ہے ایے ماحول میں جہال دنیا کی بیشتر ریاسیں بری سے لے کر چھوٹی تک نہ صرف سیکولر ہونیکا دعویٰ کرتی ہیں بلکہ اس پر فخر بھی کرتی ہیں اس فتم کے معاشرے میں یہ آواز بلند کرنا کہ ہمیں اینے ملک اینے قانون اور اپنی معیشت و سیاست غرضیکہ زندگی کے ہرشعبے کو اسلامائز کرنا جاہئے جس کے معنی بالفاظ دیگر یہ لئے جاتے ہیں کہ معاشرے کو چودہ سوسال پرانے اصولوں کے ماتحت چلانا چاہئے تو بیہ آواز آج کی اس دنیا میں اجنبی اور اچنھی معلوم ہوتی ہے اور اس کو طرح طرح کے طعنوں سے نوازا جاتا ہے فنڈ امینٹل ازم یعنی بنیاد پرتی کی اصطلاح ان لوگوں کی طرف سے ایک گالی بنا کر دنیا میں مشہور کر دی گئی ہے فنڈ امینٹل ازم کا معنی یمی ہے کہ ریاست کا نظام دین و اسلام کے تابع ہونا جائے حالاتکہ اگر اس لفظ کے اصل معنی پرغور کیا جائے تو یہ کوئی برا لفظ نہیں تھا فنڈ امینلسٹ کے معنی ہیں کہ جو بنیادی اصولوں کو اختیار کرنے والا ہولیکن اس لفظ کو گالی بنا کرمشہور کر دیا گیا۔

# اینی زندگی کو اسلامائز کیوں کریں؟

ہم اپنی زندگی کو آخر کیوں اسلامائز کریں اور ہم اپنے قوانین کو اسلام کے سانچ میں کیوں ڈھالنا چاہتے ہیں؟ حالائکہ دین کی تعلیمات چودہ سو سال پرانی ہیں۔

### جارے پا<sup>س عقل</sup> اور تجربہ موجود ہے

اس موقع پر میں جس پہلو کی طرف توجہ دلانا چاہتا ہوں وہ یہ ہے کہ سیکولر ریاست جے لادینی ریاست کہا جائے وہ اپنے نظام حکومت اور نظام زندگی کو کس طرح چلائے؟ اس کے بارے میں کوئی اصولی بات نہیں کہی جا سکتی لیکن کہا یہ جاتا ہے ہمارے پاس عقل، مشاہدہ اور تجربہ موجود ہے جن کے بل ہوتے پر ہم یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ ہماری اس دور کی ضروریات اور تقاضے کیا ہیں؟ اور اس کے لحاظ سے کیا چیز ہماری مصلحت کے مطابق ہے؟ اور اس مصلحت کے مطابق ہم اپنے قوانین کو ڈھال سکتے ہیں اور اس بدلتے ہوئے حالات میں ہم ان قوانین کے اندر تبدیلی لا سکتے ہیں اور اس بدلتے ہوئے حالات میں ہم ان قوانین کے اندر تبدیلی لا سکتے ہیں اور تب کر سکتے ہیں۔

# کیا عقل انسانیت کی راہنمائی کیلئے کافی ہے؟

اس سیکولر نظام حکومت میں عقل، تجربے اور مشاہدے کو آخری معیار قرار وے دیا گیا ہے۔ کیا بید معیار واقعت اس لائق ہے کہ قیامت تک آنے والی انسانیت کی راہنمائی کر سکے؟ تنہا عقل مشاہدے اور تجربے کے بھروسے پر بید معیار کتنا مضبوط ہے؟ اس کو بیجھنے کے لئے ہمیں بید دیکھنا ہوگا کہ کوئی بھی نظام جب تک اپنے پیچھے علمی حقائق اور اصولوں کا سرمایہ نہ رکھتا ہو اس وقت تک وہ کامیابی سے نہیں چل سکتا۔

# حصول علم کے تنین ذرائع

کی بھی چیز کو حاصل کرنے کے لئے اللہ تعالی نے تین ذرائع عطا

فرمائے ہیں اور ان میں سے ہر ایک کا ایک مخصوص دائرہ کار ہے جہاں تک وہ ذریعہ کام دیتا ہے اس خراید کام دیتا ہے اس ذریعہ علم سے فائدہ نہیں اٹھایا جا سکتا۔ سے فائدہ نہیں اٹھایا جا سکتا۔

#### يهلا ذريعه حواس خمسه

انسان کو سب سے پہلا جو ذرایعہ علم عطا ہوا ہے وہ اس کے حواس خمسہ بیں، آگھ، کان، ناک وغیرہ چنانچہ آگھ کے ذرایعہ بہت ی چیزوں کاعلم دیکھ کر، کان کے ذرایعہ سے ذرایعہ سن کر، اور ناک کے ذرایعہ سوگھ کر، اور ای طرح ہاتھ کے ذرایعہ چھو کر، عاصل ہوتا ہے لیکن یہ پانچ ذرائع علم جو مشاہدے کی سرحہ میں آتے ہیں ان میں سے ہرایک کا محدود دائرہ ہے جس سے باہر وہ ذرایعہ کا نہیں کرتا آگھ دیکھ کتی ہے لیکن سنہیں سکتی، کان من سکتا ہے لیکن ویکھ نہیں سکتا، ناک سونگھ کتی ہے دیکھ نہیں سکتی، اگرکوئی یہ چاہے کہ میں آگھ تو بند کرلوں اور کان سے دیکھنا شروع کر دوں۔ تو اس کوساری دنیا احتی کے گی، اس لئے کہ کان اس لئے بنایا ہی نہیں گیا اگرکوئی یہ جواب میں وہ یہ کہے کہ اگر کان ویکھ نہیں سکتا تو وہ ہے کار چیز ہے ایسا شخص ہے جواب میں وہ یہ کہے کہ اگر کان ویکھ نہیں سکتا تو وہ ہے کار چیز ہے ایسا شخص ہے دوا س میں دو کام کرے گا اللہ احتی کہ کان کا ایک دائرہ کار ہے ایک حد تعلی نے ہمیں حصول علم کے یہ جو حواس خمسہ عطافر مائے ہیں ایک مرحلہ پر جا کر ان سب کی پروازختم ہو جاتی ہے۔

# دوسرا ذر بعه <sup>د دعق</sup>ل''

پانچوں حواس کا دائرہ محدود ہے اس دائرے کے باہر کے مرحلہ پر نہ تو

آ کھ کام دیتی ہے نہ کان کام دیتا ہے نہ زبان کام دیتی ہے نہ ہاتھ کام دیتا ہے۔

یہ وہ چیزیں ہیں جو براہ راست مشاہدے کی گرفت میں نہیں آ تیں، اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے ہمیں اور آپ کوعلم کا ایک اور ذریعہ عطا فرمایا، اور وہ ہے عقل۔ جو چیزیں حواس خمسہ کے دائرے سے باہر ہوں وہاں عقل رہنمائی کرتی ہے مثال کے طور پر میرے سامنے یہ میز رکھی ہے میں آ نکھ سے دیکھ کر یہ بتا سکتا ہوں کہ اس کا رنگ کیا ہے ہاتھ سے چھو کر معلوم کر سکتا ہوں کہ اس کی لکڑی شخت ہے اس پر فارمیکا لگا ہوا ہے لیکن یہ میز وجود میں کیے آئی یہ بات میں نہ تو آ نکھ سے دیکھ کر بتا سکتا ہوں اور نہ کان سے من کر اور نہ زبان سے چکھ کر بتا سکتا ہوں اس لئے کہ اس کے بنے کا پروجیکٹ میرے سامنے نہیں ہوا۔ اس موقع پر عقل میری رہنمائی کرتی ہے کہ یہ چیز وجود میں نہیں آ سکتی اس کو کی اچھے پروجیکٹ میرے سامنے نہیں ہوئی ہے خود بخو دیے چیز وجود میں نہیں آ سکتی اس کو کی اچھے ماہر تج بہ کار کار پینٹر نے بنایا ہے البذا یہ بات کہ اس کو کسی کار پینٹر نے بنایا ہے میری مقل نے بتائی ہے تو اس موقع پر کہ جہاں حواس خمسہ کام کرنا چھوڑ گئے تھے میری عقل نے میری رہنمائی کی۔

# عقل کا دائرہ محدود ہے

لیکن جس طرح ان پانچ حواس کادائرہ کار لامحدود نہیں تھا بلکہ وہ ایک حد پر جا کرختم ہو گیا ای طرح عقل کا دائرہ بھی لامحدود نہیں ہے وہ بھی ایک حد تک انسان کو کام دیت ہے اور ایک حد تک ہی رہنمائی کرتی ہے اس سے آگے جا کر اگر آپ اس کو استعال کرنا چاہیں گے تو عقل صحیح جواب نہیں دے گی اور صحیح رہنمائی بھی نہیں کرے گی۔

#### تيسرا ذريعه" وحي"

جس جگہ عقل کی پروازختم ہو جاتی ہے وہاں اللہ جارک و تعالی نے انسان کو ایک تیسرا ذریعہ علم عطا فرمایا ہے اور وہ ہے وی الہی۔ اللہ جارک و تعالی کی طرف سے یہ آسانی تعلیم شروع ہی اس جگہ سے ہوتی ہے جہاں عقل کی پروازختم ہو جاتی ہے لہذا جس جگہ ''وی الہی'' آتی ہے اس جگہ عقل کو استعال کرنا ایبا ہی ہے جیسے کہ آگھ کے کام کے لئے کان کو استعال کرنا اورکان کے کام کے لئے آگھ کو استعال کرنا اورکان کے کام کے لئے آگھ کو استعال کرنا اورکان کے کام کے دائرہ میں استعال کریں۔ اگراس کو باہر استعال کریں بشرطیکہ اس کو آپ اس کے دائرہ میں استعال کریں۔ اگراس کو باہر استعال کریں گے تو ایبا ہی ہوگا جیسے کہ کوئی شخص آئھ اور کان سے سونگھنے کا کام لے۔

# اسلام اورسیکولر نظام حیات میں بنیادی فرق

اسلام میں اور سیکولر نظام حیات میں یہی فرق ہے کہ سیکولر ازم کے حامی پہلے دو ذریعہ علم کو اختیار کر کے وہاں جاکررک جاتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ انسان کے پاس کوئی تیسرا ذریعہ علم کا نہیں ہے۔ بس ہماری ناک، کان، آنکھ اور ہماری عقل ہے۔ آگے کوئی اور ذریعہ علم نہیں ہے اور اسلام یہ کہتا ہے کہ یہاں یہ بات رکی نہیں اس سے آگے ایک اور ذریعہ علم تمہارے پاس ہے اور وہ ہے" وہی الہی" اب دیکھنا یہ ہے کہ اسلام کا یہ دعویٰ کہ عقل کے ذریعہ ساری باتیں معلوم نہیں کی جا سین بلکہ آسانی ہدایت کی ضرورت ہے، وہی الہی کی ضرورت ہے، پیجمبروں اور سولوں اور آسانی کماری موجودہ معاشرے میں رسولوں اور آسانی کتابوں کی ضرورت ہے اور یہ دعویٰ ہمارے موجودہ معاشرے میں سولوں اور آسانی کتابوں کی ضرورت ہے اور یہ دعویٰ ہمارے موجودہ معاشرے میں

### عقل کا فریب

آج کل عقل پرتی کا برا زور ہے اور یہ کہا جاتا ہے کہ ہر چیز کوعقل کی میزان پر تول کر اور پر کھ کر اختیار کریں گے لیکن عقل کے پاس کوئی ایبا لگا بندھا فارمولا اور کوئی لگا بندھا اصول نہیں ہے جو عالمی حقیقت رکھاہو جس کو ساری کا نئات کے لوگ تتلیم کر لیس اور اس کے ذریعہ وہ اپنے خیر وشر اور اچھائی برائی کا معیار تجویز کرسکیں کہ اچھی اور بری کیا چیز ہے؟ کوئی چیز اختیار کرنی چاہئے اور کوئی چیز اختیار نہیں کرنی چاہئے اور کوئی انسان کو اس میں کہ چی ہو ہے اس میں آپ کو یہ نظر آئے گا کہ عقل نے انسان کو اس معاطع میں اتنے دھو کے دیتے ہیں کہ جس کا شار اور حد و حساب ممکن انسان کو اس معاطع میں اتنے دھو کے دیتے ہیں کہ جس کا شار اور حد و حساب ممکن خبیں ۔ اگر عقل کو ''وی اللی'' کی رہنمائی سے آزاد چھوڑ دیا جائے تو انسان کہاں نہیں ۔ آئی کہاں پہنچ جاتا ہے اس لئے تاریخ کی دو تین چھوٹی می مثالیں عرض کرتا ہوں۔

### عقل کی بنیاد پر بہن سے نکاح کا جواز

آج سے تقریباً آٹھ سوسال پہلے مسلمانوں میں ایک فرقہ پیدا ہوا تھا اس
کو باطنی فرقہ اور قرامطہ کہتے ہیں اس کا ایک مشہور لیڈر ہے جس کا نام عبید اللہ بن
حسن قیروانی ہے۔ اس نے اپنے پیروؤں کے نام ایک بڑا دلچیپ خط لکھا کہ میری
'سجھ میں یہ بے عقلی کی بات نہیں آتی کہ لوگوں کے پاس اپنے گھر میں ایک بڑی
خوبصورت سلقہ شعار لڑکی بہن کی صورت میں موجود ہے اور وہ بھائی کے مزاج کو
بھی سجھتی ہے اس کی نفسیات ہے بھی واقف ہے مگر یہ بے عقل انسان اس بہن کا
ہاتھ کسی اجنی شخص کو کیڑا دیتا ہے جس کے بارے میں یہ بھی معلوم نہیں کہ اس کے

ساتھ نباہ صحیح ہو سکے گا یا نہیں؟ مزاج سے واقف ہے یا نہیں؟ اور خود اپنے لئے بعض اوقات ایس لڑکی لے آتا ہے جو حسن و جمال سلقہ شعاری اور مزاج شناسی کسی اعتبار سے بھی اس بہن کے ہم بلہ نہیں ہوتی میری سمجھ میں اس بے عقلی کا جواز نہیں آتا کہ اپنے گھر کی دولت کو دوسرے کے ہاتھ میں دے دے اور اپنے پاس ایک ایس چیز لے آئے جو اس کو پوری طرح آرام و راحت نہ دے۔ یہ بات عقل کے خلاف ہے لہٰذا میں اپنے پیرووں کو نصیحت کرتا ہوں کہ اس بے عقلی سے اجتناب کریں اور اپنے گھر کی دولت کو گھر ہی میں رکھیں۔

(الفرق بین الفرق للبغدادی ص ۲۹۵، و بیان نداہب الباطنیہ للدیلی ص ۸۱)
عقل کی بنیاد پر اپنے پیرووں کو یہ پیغام دے رہا ہے کہ جب ایک بہن
اپنے بھائی کے لئے کھانا لکا سکتی ہے اس کی بھوک دور کر سکتی ہے اس کی راحت
کے لئے اس کے کپڑے اس کا بستر درست کر سکتی ہے تو اس کی جنسی تسکین کا
سامان کیوں نہیں کر سکتی؟ اس کی وجہ کیا ہے؟ یہ عقل کے خلاف ہے۔

### خالص عقل کی بنیاد پر جواب نہیں دیا جا سکتا

آپ اس کی بات پر جتنی چاہیں لعنت بھیجیں لیکن میں یہ کہتا ہوں کہ فالص عقل کی بنیاد جو وجی الہی کی رہنمائی ہے آزاد ہو اور جس کو وجی الہی کی روثنی میسر نہ ہو اس کے اس استدلال کا جواب قیامت تک نہیں دیا جا سکتا اگر کوئی یہ کیم یہ تو بڑی بداخلاقی اور بڑی گھناؤنی بات ہے تو اس کا جواب موجود ہے کہ یہ بداخلاقی اور گھناؤنا پن یہ سب ماحول کے پیدا کردہ تصورات ہیں آپ ایک ایسے ماحول میں پیدا ہوئے ہیں جہاں اس کو معیوب سمجھا جاتا ہے اس لئے آپ اس کو معیوب سمجھا جاتا ہے اس لئے آپ اس کو معیوب سمجھے ہیں۔ اگر آپ یہ کہیں کہ اس سے نسب کا سلسلہ خراب ہو جاتا ہے تو

نسب کا سلسلہ خراب ہونے کے بارے میں جواب یہ ہے اس میں کیا خرابی ہے؟
نسب کا تحفظ کونیا ایباعقلی اصول ہے جس کی وجہ سے نسب کا تحفظ ضرور کیا جائے۔
اگر آپ یہ کہیں کہ اس سے طبی طور پر نقصانات ہوتے ہیں اس لئے یہ بات سامنے
آئی ہے کہ استلذاذ بالاقارب سے طبی نقصان ہوتے ہیں اگر آپ کو معلوم ہو کہ
مغربی دنیا میں اس موضوع پر کتابیں آ رہی ہیں کہ استلذاذ بالا قارب انسان کی
فطری خواہش کا ایک حصہ ہے اور اس کے جو طبی نقصانات بیان کئے جاتے ہیں وہ
صحیح نہیں ہیں وہی نعرہ جو عبیداللہ بن حن قیروانی نے آج سے آٹھ سو سال پہلے
صحیح نہیں ہیں وہی نعرہ جو عبیداللہ بن حن قیروانی نے آج سے آٹھ سو سال پہلے
کی مدائے بازگشت ہے بلکہ مغربی ملکوں میں اس پر عمل

# عقل کو وحی الٰہی ہے آ زاد کرنے کا نتیجہ

ایسا آخر کیوں ہے؟ اس لئے کہ عقل کو اس جگہ استعال کیا جا رہا ہے جو در حقیقت عقل کا دائرہ نہیں ہے جہاں وی الہی کی رہنمائی کی ضرورت ہے وہاں عقل کو وی الہی ہے جہاں وی الہی کی رہنمائی کی ضرورت ہے وہاں عقل کو وی الہی ہے بیاز ہو کر استعال کرنے کا نتیجہ یہ ہے کہ برطانیہ کی پارلیمنٹ ہم جنس پرتی کا بل تالیوں کی گورنج میں منظور کر رہی ہے بلکہ امریکہ میں تو با قاعدہ یہ ایک علم بن گیا ہے۔ میں ایک مرتبہ اتفاق سے نیو یارک کے کتب خانہ میں گیا تو وہاں بورا ایک سیکشن تھا جس پر یہ عنوان لگا ہوا تھا جس کے اوپر کتابوں کا ایک ذخیرہ آگیا ہے اور با قاعدہ ان کی انجمنیں ہیں۔ ان کے گروپ ہیں اور بردے وخیرہ آگیا ہے اور با قاعدہ ان کی انجمنیں ہیں۔ ان کے گروپ ہیں اور بردے جہدوں پر ایسے لوگ فائز ہیں۔ اس زمانے میں نیو یارک کا میئر بھی ایک ہم جنس پرست تھا۔

# عقلی اعتبار سے کوئی خرابی نہیں

ابھی پچھلے ہفتے کے رسالہ ٹائم کو آپ اٹھا کر دیکھیں تو اس میں یہ خبر آئی
ہے کہ خلنے کی جنگ میں حصہ لینے والے فوجیوں میں سے تقریباً ایک ہزار افراد کو
صرف اس لئے فوج سے نکال دیا گیا کہ وہ جنس پرست سے تو اس پر شور پچ رہا
ہے، مظاہرے ہو رہے ہیں اور چاروں طرف سے یہ آوازیں اٹھ رہی ہیں کہ یہ
بات کہ ہم جنس پرست ہونے کی وجہ سے آپ نے ان لوگوں کو دوبارہ بحال کرنا
برخاست کر دیا، یہ بات عقل کے خلاف ہے اور ایسے لوگوں کو دوبارہ بحال کرنا
چاہئے۔ اور یہ بات بھی عقل کی بنیاد پر ہو رہی ہے۔کیا آپ باخبر ہیں کہ عقل
انسان کو کس کس جگہ لے جا رہی ہے آج ہیوکن ادرج کا بہانہ لے کر دنیا کی ہر بری
سے بری بات کو جائز قرار دیا جارہا ہے اور یہ تو ہومونیسیٹی کی بات تھی اب تو بات جا وہ بی اور یہ تو ہومونیسیٹی کی بات تھی اب تو بات
جانوروں، کو س، گرموں اور گھوڑوں تک پہنچ گئی اور اس کو بھی با قاعدہ فخریہ بیان کیا
جا رہا ہے۔

# عقل کی خرابی کی واضح مثال

مزید وضاحت کے لئے ایک اور مثال عرض کر دوں کہ آج ساری ونیا ایٹم بم کی تباہ کاریوں سے خوف زدہ ہے اور ایٹمی اسلحہ میں تخفیف کے طریقے تلاش کر رہی ہے اس پر انسائیکلو پیڈیا آف برٹانیکا کا مقالہ ذرا کھول کر دیکھیں اس میں یہ ذکر کیا گیا ہے کہ ایٹم بم کا تجربہ دنیا میں دو جگہ کیا گیا ایک ہیروشیما دوسرا ناگاسا گی ان دونوں مقامات پر ایٹم بم سے جو تباہی مچی اس کا ذکر تو بعد میں کیا لیکن یہ مقالہ شروع یہاں سے کیا گیا ہے کہ ہیروشیما اور ناگاسا گی پر جو ایٹم بم

برسائے گئے اس کے ذریعے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بچائی گئیں اور منطق سے بتائی ہے کہ اگر ہیرو شیما اور ناگاساگی پر بم نہ برسائے جاتے تو جنگ جاری رہتی اور اس میں تخینہ یہ تھا کہ تقریباً ایک کروڑ آدمی مزید مریں گے۔ تو ایٹم بم کا تعارف اس طرح کرایا گیا ہے کہ ایٹم بم وہ چیز ہے جس کے ذریعے ایک کروڑ انسانوں کی جانیں بھائی گئیں یہ اس واقع کاجواز ہے جس پر ساری دنیا لعنت جمیحی ہے کہ اس ایٹم بم کے ذریعے ہیروشیما اور ناگاسا گی میں بچوں کی نسلیں تاہ کر دی گئیں اور بے گناہوں کو اس طریقے سے مارا گیا ہے کیکن اس کی بھی خالص عقل کی بنیاد یر بے لہذا کوئی بری سے بری بات اور عمین سے عمین خرابی ایس نہیں ہے جس کے لئے عقل کوئی نہ کوئی دلیل اور جواز فراہم نہ کرے۔ سیاست کی دنیا میں ہظر اور مولینی کا نام ایک گالی بن گیا ہے لیکن آپ ذرا ان کا فلفہ تو اٹھا کردیکھیں کہ انہوں نے فاشرم کوکس طرح فلسفیانہ انداز میں پیش کیا ہے ایک معمولی سمجھ کا آدمی اگر فاشزم کے فلفے کو بڑھے گا تو کیے گا کہ بات تو معقول ہے اور بات سجھ میں آتی ہے تو عقل ان کو اس طرف لے جا رہی ہے۔ دنیا کی کوئی بدسے بدتر برائی الی نہیں ہے جس کوعقل کی دلیل کی بنیاد پرتشلیم کرانے کی کوشش نہ کی جاتی ہواس طرح عقل کو اس جگه استعال کیا جا رہاہے جہاں اس کے استعال کی جگہنیں ہے۔

### عقل کی مثال ابن خلدون کی نظر میں

علامہ ابن خلدون جو بہت برے مورخ اور فلفی گزرے ہیں وہ لکھتے ہیں .
کہ اللہ تعالی نے انسان کو جوعقل دی ہے وہ برے کام کی چیز ہے لیکن بیا ک وقت
تک کام کی چیز ہے جب اس کو اس کے اپنے دائرے میں استعال کیا جائے اگر
اس کو اس کے دائرے سے باہر استعال کریں تو یہ کام نہیں دے گی اور پھر اس کی

بڑی مثال دی ہے کہ عقل کی مثال ایس ہے جیسے سونا تولئے کا کائنا وہ چندگرام تول لیتا ہے اور وہ اس حد تک کام دیتا ہے کہ وہ صرف سونا تولئے کے لئے بنایا گیا ہے اگرکوئی شخص اس سونے کے کاخ میں پہاڑ کو تولنا چاہے گا تو اس کے نتیج میں وہ کائنا ٹو بکار چیز ہے اس لئے کہ کائنا ٹو بکار چیز ہے اس لئے کہ اس سے پہاڑ تلا نہیں ہے اس نے تو کا نے کو ہی تو ڑ دیا۔ بات در حقیقت سے ہے اس نے تو کا نے کو ہی تو ڑ دیا۔ بات در حقیقت سے ہے اس نے تو کا نے کو ہی اس ساتعال کیا اس لئے وہ کائنا ٹوٹ گیا۔ اس نے اس کا نے کو غلط جگہ اور غلط کام میں استعال کیا اس لئے وہ کائنا ٹوٹ گیا۔ (مقدمہ ابن خلدون بحث علم کلام ص ۱۳۳۰)

#### عقل کے استعال میں اسلام اور سیکولرازم کا اختلاف

اسلام اورسیکولر ازم میں بنیادی فرق بیہ ہے کہ اسلام بیکہتا ہے بے شک تم عقل کو استعال کرولیکن اس حد تک جہاں تک وہ کام دے۔ ایک سرحد ایک آتی ہے جہاں عقل انسان کو کام دینا جھوڑ دیتی ہے بلکہ جواب غلط دینا شروع کر دیتی ہے جہاں عقل انسان کو کام دینا جھوڑ دیتی ہے بلکہ جواب غلط دینا شروع کر دیتی ہے جیسے آج کی دنیا کمپیوٹر کی دنیا ہے اگر اس کو جس کام کے لئے بنایا اس کے لئے استعال کریں تو وہ فورا جواب دے دے گالیکن جو چیز اس میں فیڈ نہیں کی گئی اگر اس سے وہ چیز معلوم کرنا چاہیں، نہ صرف بیہ کہ وہ کام نہیں کرے گا بلکہ غلط جواب دینا شروع کر دے گا اس طرح جو چیز عقل کے اندر فیڈ نہیں کی گئی، جس چیز کے لئے اللہ تعالی نے انسان کو ایک تیسرا ذریعہ علم عطافر مایا وہ ہے ''وی الٰہی'' جب کہاں اس کو استعال کریں گے تو یہ غلط جواب دینا شروع کر دے گی۔ یہی وجہ ہے کہ جس کے لئے قرآن مجید اتارا گیا، کہ جس کے لئے قرآن مجید اتارا گیا، کہ جس کے لئے قرآن مجید اتارا گیا، چنانچہ قرآن کریم کی آیت ہے ''انیا انسزلنا الیک الکتاب بالحق لتحکم ہین

السساس" (سورہ نساء ۱۰۵) ہم نے آپ کے پاس بیہ کتاب اس واسطے اتاری ہے تاکہ آپ حق کے ساتھ لوگوں کے درمیان فیصلہ کریں اور بیہ قرآن مجید آپ کو بتائے گا حق کیا ہے اور ناحق کیا ہے؟ اور بیہ بھی بتائے گا حتی کیا ہے اور فلط کیا؟ خیر کیا ہے اور شرکیا؟ بیہ بات آپ کی محض عقل کی بنیاد پرنہیں معلوم ہو سکتی۔

# آزادی فکر کا ایک مشهور اداره

ایک معروف و مشہور ادارہ جس کا نام ''ایمنسٹی انٹریشنل'' ہے اس کے ایک ریسری اسکالر پھے سروے کرنے کے لئے پاکستان آئے ہوئے تھے تو وہ نہ جانے کیوں میرے پاس انٹرویو کرنے کے لئے بھی آگے انہوں نے مجھ سے آکر کہا کہ اصل میں ہمارا مقصد یہ ہے کہ'' آزادی فکر یہ ہمارا بنیادی کام ہے جس کے تحت ہم کام کر رہے ہیں۔ بہت سے لوگ ہیں جو اپنی آزادی فکر کی وجہ سے جیل اور قید میں ہیں، ان کو نکالنا چاہتے ہیں اور یہ ایک ایسا غیر متنازعہ موضوع ہے جس میں کی کو اختلاف نہیں ہونا چاہتے مجھے اس لئے پاکستان بھیجا گیا کہ میں اس موضوع پر مختلف طبقوں کے خیالات معلوم کروں، میں نے سنا ہے کہ آپ کا بھی موضوع پر مختلف طبقوں کے خیالات معلوم کروں، میں نے سنا ہے کہ آپ کا بھی موضوع ہے جس موضوع ہے کہ آپ کا بھی

#### ناتمام اور غیر سنجیده سروے

میں نے ان سے عرض کیا کہ آپ میہ سروے کس مقصد سے کرنا چاہتے بیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں میہ معلوم کرنا چاہتا ہوں کہ یاکتان کے مختلف حلقوں میں اس سلسلے میں کیا کیا رائے یائی جاتی ہے میں نے یوچھا کہ آپ کراچی كب تشريف لائع؟ جواب ديا كه آج صبح، مين نے يوجها كه كب تشريف لے جائیں گے؟ انہوں نے جواب دیا کہ کل صبح میں اسلام آباد جا رہا ہوں (رات کے وقت یہ ملاقات ہو رہی تھی) اسلام آباد میں کتنے دن قیام رہے گا؟ فرمایا کہ ایک دن اسلام آباد میں رہوں گا میں نے بوچھا پھر کہاں جائیں گے؟ کہا کہ لاہور جاؤل گا میں نے ان سے کہا کہ پہلے تو آپ مجھے یہ بتا کیں کہ آپ یا کتان کے مختلف حلقوں کے خیالات کا سروے کرنے جا رہے ہیں اور اس کے بعد آپ ر پورٹ تیار کر کے پیش کریں گے، آپ کا کیا خیال ہے کہ ان دو تین شہروں میں دو تین دن گزارنا آپ کے لئے کافی ہوگا؟ کہنے لگے ظاہر ہے کہ تین دن میں سب کے خیالات معلوم نہیں ہو سکتے لیکن میں مختلف حلقہ ہائے فکر سے مل رہا ہوں کچھ لوگوں سے میری ملاقاتیں ہوئی ہیں اور اس سلط میں آپ کے پاس بھی آیا ہوں، آب بھی میری کچھ رہنمائی فرمائیں۔ میں نے ان سے بوچھا کہ آج آپ نے كراچى ميں كتنے لوگوں سے ملاقات كى؟ كہنے لگے ميں نے تين آدميوں سے ملاقات كر لى ہے اور چوتھ آپ ہيں ميں نے كہاكہ آپ ان جار آدميوں كے خیالات معلوم کر کے رپورٹ تیار کر دیں گے کہ کراچی والوں کے بید خیالات ہیں معاف کیج مجھے آپ کے اس سروے کی سجیدگی پر شبہ ہے اس لئے کہ تحقیق سروے کا کوئی کام اس طرح نہیں ہوا کرتا اس لئے میں آپ کے کسی سوال کا جواب دیے ے معذور ہوں اس پر وہ معذرت کرنے گے کہ میرے یاس وقت کم تھا اس لئے صرف چند حضرات سے مل سکا ہول احقر نے عرض کیا کہ وقت کی کی کی صورت

میں سروے کے اس کام کو ذہ لینا کیا ضروری تھا؟ پھر انہوں نے اصرار شروع کر دیا کہ اگر چہ آپ کا اعتراض درست ہے لیکن میرے چند سوالات کا جواب تو دے دیں احقر نے پھر معذرت کی اور عرض کیا کہ میں اس غیر سنجیدہ اور ناتمام سروے میں کمی بھی تعاون سے معذور ہوں۔

# آزادی فکر پرکوئی قید یا یابندی ہونی چاہئے

البته میں آپ سے پچھ سوال کرنا جا ہتا ہوں کیونکہ آپ عالمی ادارے سے تعلق رکھتے ہیں اور میں اپنی معلومات میں اضافہ کرنا حابتا ہوں انہوں نے کہا ٹھیک ہے میں نے ان سے کہا کہ آپ نے فرمایا کہ بیدادارہ آزادی فکر کا علمبردار ہے بیٹک بیہ آزادی فکر بڑی اچھی بات ہے لیکن میں بیہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ بیہ آزادی فکر آپ کی نظر میں بالکل مطلق ہے یا اس پر کوئی یابندی ہونی جا ہے؟ جو بھی انسان کی سوچ میں آئے اور سمجھ میں آئے وہ دوسروں کے سامنے کہنے کے لئے آزاد موکوئی اس پر قید و بند نہ ہو کیا آپ الی آزادی فکر جاہتے ہیں یا کہ کوئی قید یا کوئی یابندی آزادی فکر کے اوپر آپ کی نظر میں ہونی چاہئے؟ کہنے لگے میں آپ کا مطلب نہیں سمجھا میں نے کہا کہ آزادی فکر کا جونصور ہے کیا وہ اتنا مطلق العنان ہے کہ انسان جو چاہے برملا کہ اور اس کی تبلیغ کرے اور لوگوں کو اس کی دعوت دے؟ مثلاً میری سوچ بیا کہتی ہے کہ سر ماید داروں نے بہت دولت جمع کرلی ہے اس لئے غریبوں کو یہ آزادی ہونی جائے کہ وہ ان سرمایہ داروں پر ڈاکے ڈالیں اور میں اس کی تبلیغ کروں کہ غریوں کو بیاحت حاصل ہے کہ وہ جا کر ڈاکہ ڈ الیس اور کوئی ان کو بکڑنے والا نہ ہواس لئے کہ سرمایہ داروں نے ان کاخون چوس کریہ دولت جمع کی ہے اب آپ بتائیں کہ آپ اس آزادی فکر کے حامی ہوں کے یانہیں؟ وہ کہنے لگے اس کے تو ہم حامی نہیں ہوں گے۔

# آزادی فکر کی حدود کیا ہوں؟

میں نے کہا میرا بھی یہی مقصد ہے کہ جب آزادی فکر اب سلوٹ (علی الاطلاق ) نہیں ہے تو کیا اس پر پھھ قیدیں ہونی چاہیے؟ تو کہنے لگے کھ قیدیں تو ہونی جاہیں تو میں نے یو چھا کچھ قیدیں کیا ہونی جا نیں؟ اور کون کیا فیصلہ کرے گا وہ قیدیں ہونی چاہیں؟ آپ کے پاس وہ کیا معیار ہے جس کی بنیاد پر آپ یہ فیصلہ کریں کہ فلاں قتم کی پابندی آزادی فکریر لگائی جائتی ہے فلاں قتم کی نہیں لگائی جا سکتی؟ اس نے کہا کہ ہم نے اس پہلو برغور تو نہیں کیا، میں نے کہا آپ اتنے برے عالمی ادارے سے وابستہ ہیں اور اس کام کے لئے سروے کرنے جا رہے ہیں آزادی فکر کا بیڑہ اٹھایا ہے لیکن میہ بنیادی سوال کہ آزادی فکر کی حدود کیا ہونی چاہیں اس کا اسکوپ کیا ہونا چاہئے، اگر بدآپ کے ذہن میں واضح نہیں ہے تو بد پروگرام بار آور نظر نہیں آتا اس سوال کاجواب آپ مجھے اپنے لٹریچر سے فراہم کر دیں۔ یا دوسرے حضرات سے مشورہ کر کے فراہم کر دیں کہنے لگے کہ آپ کے بیہ خیالات اینے ادارے تک پہنچاؤں گا اور اس موضوع پر جو ہمارا لٹر پچر ہے وہ بھی فراہم کروں گا میں نے ان سے چلتے ہوئے یہ عرض کیا آپ سے جو سوال کیا تھا اس کا جواب ابھی تک مجھے تملی بخش نہیں ملالیکن امکان کے طور پر میں آپ ہے

ایک بات کہتا ہوں اس پر بھی سوچ لیجے گا وہ یہ کہ آپ قیامت تک کوئی ایسا معیار جو عالمی طور پر قابل قبول ہو پیش نہیں کر کتے اس لئے کہ آپ ایک معیار متعین کریں گے دوسرا آدمی دوسرا معیار متعین کرے گا آپ کا بھی اپنے ذہن کا سوچا ہوا ہوگا اس کا بھی اپنے ذہن کا کچھ اور سوچا ہوا ہوگا دنیا میں کوئی ایسا شخص نہیں ہے جو ایسا معیار تجویز کر دے جو ساری دنیا کے لئے قابل قبول ہو۔

# وحی البی ہی معیار بن سکتا ہے

لہذا میں یہ بات بلاخوف تردید کہہ سکتا ہوں کہ واقعنہ انسانیت کے پاس وی الہی کے سواکوئی معیار نہیں ہے جو ان مبہم تصورات پر جائز حدیں قائم کرنے کا کوئی لازی معیار فراہم کر سکے اللہ تبارک و تعالیٰ کی ہدایت کے سوا انسان کے پاس کوئی اور چیز نہیں ہے۔

### مذہب ہی معیار بن سکتاہے

آپ فلسفہ قانون کو اٹھا کر دیکھتے اس میں یہ مسئلہ زیر بحث آبا ہے کہ قانون کا اخلاق سے کیا تعلق ہے فلسفہ قانون کے ایک مکتبہ فکر کا کہنا ہے ہے کہ قانون کا اخلاق سے تعلق نہیں ہے اور اچھے برے کا تصور ہی غلط ہے کوئی چیز نہ اچھی ہے اور نہ کوئی بری ہے وہ کہتا ہے ضروری غیر ضروری اور وغیرہ الفاظ در حقیقت انسان کی خواہشات نفس کے پیدا کردہ ہیں ورنہ اس قسم کا کوئی تصور حقیق طور پر نہیں ہے اس واسطے معاشرہ جس وقت جو راستہ اختیار کرے وہ اس کے لئے درست ہے اور ہمارے پاس کوئی ایسا معیار نہیں ہے مشہور غیسٹ بک کے آخر میں اس نے بیدا اور ہمارے پاس کوئی ایسا معیار نہیں ہے مشہور غیسٹ بک کے آخر میں اس نے بیدا اور ہمارے پاس کوئی ایسا معیار نہیں ہے مشہور غیسٹ بک کے آخر میں اس نے بید

جملہ لکھا ہے کہ انسانیت کے پاس ایک چیز معیار بن سکتی تھی وہ ہے فرہب، لیکن فرہب، لیکن فرہب، لیکن فرہب کا کہ کہ کہ اس کہ بنات میں اس کا کوئی مقام نہیں ہے اس واسطے ہم اس کو بطور بنیاد کے اپنانہیں سکتے۔

#### برطانيه مين يارليمنك كابل كيون ياس موا؟

ایک اور مثال یاد آئی جیسے میں نے عرض کیا تھا برطانیے کی پارلیمن میں ہم جنسی کا بل یاس ہوا بل یاس ہونے سے پہلے کافی مخالفت ہوئی اور اس بل کے لئے ایک سمیٹی تشکیل دی گئی جو اس مسلہ پرغور کرے کہ بیابل پاس ہونا چاہئے یا نہیں اس کی ریورٹ شائع ہوئی اور فرائڈ مین کی مشہور کتاب دی لیگل تھیوری میں اس رپورٹ کا خلاصہ دیا گیا اس رپورٹ لکھنے والوں نے کافی بحث کرنے کے بعد یہ کہا کہ اگر چہ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ یہ چیز کوئی اچھی نہیں گئی۔لیکن چونکہ ہم ایک مرتبہ یہ فیصلہ کر کیکے ہیں کہ انسان کی پرائیویٹ زندگی میں قانون کو دخل انداز نہیں ہونا جائے اس واسطے اس اصول کی روشنی میں جب تک ہم سن اور کرائم میں تفریق بر قرار رکھیں گے کہ س اور چیز ہے، کرائم اور چیز ہے اس وقت تک ہمارے یاس اس عمل کو رو کئے کی دلیل نہیں ہے، ہاں اگر سن اور کرائم کو ایک تصور کر لیاجائے تو پھر بے شک اس بل کے خلاف رائے دی جاسکتی ہے اس کئے ہمارے یاس اس بل کورد کرنے کا کوئی جواز نہیں ہے، لہذا یہ بل یاس ہونا چاہے'' جب ہم یہ کہتے ہیں اس کو اسلامائز کیا جائے تو اسکے معنی یہی ہیں کہ سیکولر نظام نے جو بنیادیں عقل اور مشاہدہ کی اختیار کی ہوئی ہیں اس کے آگے ایک اور قدم بڑھا کر وحی الہی کو بھی علم کے حصول اور رہنمائی کا ذربعہ قرار دے کر اس کو نیا شعار بنائيں۔

#### وحی کی ضرورت

اگر بیہ بات ذہن میں آجائے کہ وی شروع ہی وہاں سے ہوتی ہے جہاں عقل کی پروازختم ہو جاتی ہے تھر وی کے ذریعے قرآن یا سنت میں جب کوئی تھم آجائے تو اس کو اس بنا پر رد کرنا کہ میری سمجھ میں نہیں آتا احمقانہ بات ہوگ اس واسطے کہ وہ تھم آیا ہی اس جگہ ہے جہاں عقلی توجیہ (ریزن) کام نہیں دے رہی اگر عقلی توجیہ کام دے چی ہوتی تو اس کے آنے کی ضرورت ہی نہیں اس تھم کے چیھے جو حکمتیں ہیں اگر وہ ساری حکمتیں عقل ادراک کر سکتی تو پھر اللہ کو وی کے ذریعے اس کے حکم دینے کی چنداں حاجت نہیں تھی۔

#### ایک سوال اور اس کا جواب

یمیں سے ایک اور سوال کا جواب بھی مل گیا جو اکثر ہمارے پڑھے کھے حضرات کے دلوں میں ہوا کرتا ہے کہ صاحب! آج سائنس اور نیکنالوجی کا دور ہے سائنس اور نیکنالوجی کا دور ہے سائنس اور میاری دنیا اس میں ترقی کر رہی ہے گر ہمارا قرآن اور ہماری حدیث سائنس اور فیکنالوجی کے بارے میں ہمیں کوئی فارمولا نہیں بتا تا، کہ کس طرح ایٹم بم بنا کیں کس طرح ہائیڈروجن بم بنا کیں کس طرح بٹینک بنا کیں اس کا کوئی فارمولا نہ تو قرآن کریم میں ملتا ہے نہ حدیث پاک میں ملتا ہے اس کی وجہ سے ایے لوگ احساس کمتری کا شکار رہتے ہیں کہ دنیا چاند پر پہنچ رہی ہے اور ہمارا قرآن ہمیں اس کے بارے میں کچھنہیں بتایا کہ جاند پر کیے پنچیں۔

قرآن و حدیث جمیں اس لئے یہ نہیں بتاتا کہ وہ دائرہ عقل کا ہے وہ تجربہ، ذاتی محنت اور کوشش کا دائرہ ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کو انبان کے عقل مشاہدے مشاہدے اور ذاتی کوشش پر چھوڑا ہے جوشخص جتنی کوشش کرے گا عقل مشاہدے اور تجربے کو استعال کرے گا اس میں اتنا ہی آ گے بڑھتا چلا جائے گا۔ قرآن مجید آیا ہی اس جگہ پر ہے جہاں عقل کا دائرہ ختم ہو رہا تھا عقل پوری طرح اس کا ادراک نہیں کر سمتی تھی، ان چیزوں کا جمیں قرآن و حدیث نے سبق پڑھایا ہے اور معلومات فراہم کی ہیں۔ اسلامائزیشن آف لاز کا سارا فلفہ یہی ہے کہ ہم اپنی معلومات فراہم کی ہیں۔ اسلامائزیشن آف لاز کا سارا فلفہ یہی ہے کہ ہم اپنی یوری زندگی کو اس کے تابع بنائیں۔

# چودہ سوسال برانے اصولوں کو آج کیسے منطبق کریں

آخر میں ایک اور بات عرض کر دوں کہ جب یہ بات سمجھ میں آجاتی ہے تو بعض اوقات دل میں یہ اشکال پیدا ہوتا ہے کہ چودہ سوسال پرانی زندگی کو کیسے لوٹا کمیں چودہ سوسال پرانی زندگی کو کیسے لوٹا کمیں چودہ سوسال پرانے اصولوں کو آج بیسویں اکیسویں صدی پر کیسے اپلائی (منظبق) کریں جب کہ ہماری ضروریات نوع بنوع بدتی ہیں۔دراصل یہ اشکال اسلامی علوم کی ناواقفیت کی وجہ سے پیدا ہوا ہے اس لئے کہ اسلام نے اپنے احکام کے حصے رکھے ہیں ایک حصہ وہ ہے جس میں قرآن یا سنت کی نص قطعی موجود ہے جس میں قرآن یا سنت کی نص قطعی موجود ہے جس میں آنے والے تمام حالات کی وجہ سے قیام قیامت تک کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی یہ غیر متبدل اصول ہیں زمانہ کیسا ہی ہو جائے اس میں تبدیلی نہیں ہوسکتی دوسرا حصہ وہ ہے جس کے اندر اجتہاد اور استباط کی گنجائش رکھی گئی ہے اور اس میں دوسرا حصہ وہ ہے جس کے اندر اجتہاد اور استباط کی گنجائش رکھی گئی ہے اور اس میں

قطعی نصوص اس در ہے کی نہیں ہیں جو ہر زمانے کے ہر حال پر ابلائی کریں، اس میں خود کچک موجود ہے اور تیسرا حصہ وہ ہے جس کے بارے میں قرآن وسنت خاموش ہے یعنی کوئی ہدایت ان کے بارے میں نہیں کی گئی قرآن وسنت نے جن کے بارے میں کوئی حکم نہیں دیا وہ اس لئے نہیں دیا کہ اس کو ہماری عقل پر چھوڑا ہے۔

### عقل کواس کے دائرہ سے باہر استعال کرنے کا نقصان

اس لئے بعض لوگوں نے یہ کہہ دیا کہ قرآن مجید نے خزیر کو اس لئے حرام کیا تھا کہ اس زمانہ میں خزیر بڑے گندے اور غیر پندیدہ قتم کے ماحول میں پرورش پاتے تھے اور غلاظتیں کھاتے تھے اب تو خزیر کے لئے بڑے ہائی جینک فارم تیار کر دیئے گئے ہیں اور بڑے صحت مندانہ طریقے سے پرورش ہوتی ہے لہذا اب یہ حکم ختم ہے۔ یہ حقیقت میں عقل کو ایس جگہ استعال کرنا ہے جہاں وہ کام دینے سے انکار کر رہی ہے۔

# حلال وحرام کا تعین وحی الہی ہے ہی ہوسکتا ہے

اسی طرح قرآن نے جب سود کوحرام کر دیا تو عقل میں چاہے آئے یا نہ آئے وہ یہ کہتے درآن پاک میں مشرکین عرب کے بارے میں کہا گیا کہ وہ یہ کہتے ہیں انسما البیع مشل السربوا (سورة بقرہ: ۲۷۵) کہ تیج بھی رہا جیسی ایک چیز ہے' تجارت تیج اور شراء سے بھی انسان نفع کما تا ہے اور رہا سے بھی نفع کما تا ہے لیکن

قرآن نے دونوں میں فرق بیان نہیں کیا بلکہ صاف یہ کہہ دیا واحل اللہ البیع و حسر مالسربوا (سورة بقره) اللہ نے تیج کو طال کیا اور رہا کو حرام کیا ہے۔ اب آگ اس میں تمہارے لئے چون و چراکی مجال نہیں، اب اللہ نے حلال کر دیا ہے تو طال، حرام کر دیا ہے تو حرام۔ اب اس کے اندر باتیں نکالنا در حقیقت عقل کو غلط جگہ استعال کرنا ہے۔

#### آج کل کے اجتہاد کا واقعہ

ایک مثل مشہور ہے کہ ایک ہندوستانی گویا جج کرنے چلا گیا جج کرنے کے بعد مدینہ شریف جا رہا تھا، اس زمانے میں راستے میں منزلیں ہوتی تھیں جہاں رات گزارنی پڑتی تھی جب ایک منزل پر تشہرا وہاں پر ایک عرب گویا آگیا وہ بدوشتم کا عرب گویا تھا اس نے بے ذھکے انداز سے سارنگی بجانا شروع کیا آواز بھی بڑی بھدی تھی اور اس کو سارنگی اور طبلہ بھی تھی بجانا نہیں آتا تھا ہندوستانی گوئے نے اس کی آواز سن کر کہا کہ آج میری سمجھ میں بیہ بات آئی کہ آخضرت علی ہے نے گانے بجانے کو کیوں حرام کیا؟ دراصل آپ تھی نے بدووں کا گانا سنا تھا اگر میرا گانا سن لیتے تو حرام نہ کرتے۔ تو اس شم کی سوچ پیدا ہو رہی ہے جس کو اجتہاد کا گانا سن جہ س کو اجتہاد کا اس دیا جا رہا ہے یہ نصوص قطعیہ کے اندر اپنی خواہشات نفس کے مطابق عقل کو استعال کرنا ہے۔

### آج كامفكر اورمجتهد

بات یہاں تک پینی کہ ہارے ہاں ایک معروف مفکر ہیں، مفکر اس لیے

کہوں گا کہ وہ اپنی فیلڈ میں مفکر ہی سمجھے جاتے ہیں قرآن شریف کی ہے جو آیت السارق و السارقة فاقط عوا ایدیهما (المائدہ آیت: ۳۸)"چور مرد اور چور عورت کا ہاتھ کا ف دو' تو انہوں نے اس کی تفییر ہے کی کہ چور سے مراد سرمایہ دار ہیں جنہوں نے بڑی بڑی صنعتیں قائم کر رکھی ہیں اور ہاتھ سے مراد ان کی انڈسٹریاں ہیں اور کا شخ سے مراد ان کا نیشلائزیشن ہے لہذا آیت کے معنی ہے ہیں کہ سارے سرمایہ داروں کی ساری انڈسٹریوں کو نیشنلائز کر لیا جائے اور اس طریقے سے چوری کا یہ دروازہ بند ہو جائے گا۔

اس فتم کے اجتہادات کے بارے میں اقبال مرحوم نے کہا تھا کہ زاجتہادے عالمان کم نظر اقتداء بارفتگاں محفوظ تر

یعنی ایے کم نظر لوگوں کے اجتہاد سے پرانے لوگوں کی باتوں کی اقتداء کرنا زیادہ محفوظ ہے۔ مزید فرمایا:

> لیکن مجھے ڈرہے کہ یہ آوازہ تجدید مشرق میں ہے تقلید فرنگی کا بہانہ

میں آج کی اس نشست سے یہ فائدہ اٹھانا چاہتا تھا۔ اپ استحقاق اور وعدے سے بھی زیادہ آپ حضرات کا وقت لیا ہے لیکن بات یہ ہے کہ جب تک اسلامائزیشن آف لاز کا فلفہ ذہن میں نہ ہوتو محض اسلامائزیشن آف لاز کے لفظ کو درست کر لینے سے بات نہیں بنتی

خرد نے کہہ بھی دیا لا الہ تو کیا حاصل
دل و نگاہ مسلمان نہیں تو کچھ بھی نہیں
اس لئے اسلامائزیشن کا پہلاسبق یہ ہے کہ ہمیں اس بات کا یقین ہو ڈکے کی
چوٹ پر سینہ تان کر کسی معذرت خواہی کے بغیر کسی سے مرعوب ہوئے بغیر یہ بات
کہہ سکیں کہ ہمارے نزدیک انسانیت کی فلاح کا اگر کوئی راستہ ہے تو وہ
اسلامائزیشن میں ہے اس کے سواکسی اور میں نہیں ہے۔

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.



#### ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ میں ﴾

```
موضوع = ختم بخاری شریف

بیان = جسنس مولانا منتی تحریق هنانی صاحب مظله

منبط و ترتیب = محریا تلم اشرف (فاضل و ارا اعلوم کرایمی)

مقام = جامعه اعداد بیفیل آباد

با بهتمام = محریا تلم اشرف

ناشر = بیت اعلوم منا ما محدرو و ، چک پانی انارکل ، لا بور

فون ۲۳۵۲۲۸۳۲
```

# ﴿ختم بخاری شریف﴾

بعد ازخطیه:

بزرگان محترم اور برادران عزیز!

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

#### ایک حادثه

اس جامعہ کے نہایت شفق استاذ حضرت شخ الحدیث صاحب دامت برکاتہم کے صاحب اور علم وعمل کے آسان حضرت مولانا محمد مجاہد صاحب کے ساتھ سال کے دوران ایک حادثہ پیش آیا تھا وہ یہ کہ جعہ کے دن وہ ظالموں کے ہاتھوں شہادت کے مرتبے پرفائز ہوئے (اللہ تعالی ان کو درجات عالیہ سے نوازے) آمین۔ یہ اللہ تعالی کی ایسی مشیت ہے کہ جس کے آگے سرتنگیم خم کرنا پڑتا ہے۔ اللہ تعالی نے نوجوانی میں ان کو شہادت کے اس بلند مقام پرفائز فرمایا ہے۔ اللہ تعالی نے نوجوانی میں ان کو شہادت کے اس بلند مقام پرفائز فرمایا ہے۔ اللہ تعالی نے دوجوانی میں ان کو شہادت کے اس بلند مقام پرفائز فرمایا ہے۔ جس کی تمنا بڑے بڑے اولیاء کرام اور بزرگان دین نے کی، دوسری طرف اللہ

تعالیٰ نے حضرت شیخ الحدیث صاحب دامت برکاتہم کو صبر اور حوصلہ کا اعلیٰ مقام عطاء فرمایا اس لیے ہمارا حق بنتا ہے کہ ہم اس مجلس میں ان کے رفع درجات اور ان کے پسماندگان کے لئے صبر جمیل اور اجر جزیل کی دعا کریں۔

#### حدیث کی روایت کی حفاظت

ختم بخاری شریف کے اس مبارک موقعہ پر جو آخری حدیث تلاوت کی گئی اس کے بارے میں کچھ گذارشات عرض کرنا حابتا ہوں۔

# حديث متلسل بالاوليه

طلباء حدیث الی بے شار احادیث جانتے ہیں جن کو'' حدیث مسلسل' کہا جاتا ہے اور وہ ای سلسل کے ساتھ چلتی رہیں۔ انہیں میں سے ایک حدیث "مسلسل بالاوليه" كہلاتي ہے، يعنی وہ حديث الي ہے كه جب بھی كوئی طالب علم، كى استافدسے حديث پڑھنے جاتا تو استاذ جس حديث كوسب سے پہلے پڑھاتا ہے وہ حديث" مسلسل بالاوليہ" كہلاتی ہے اور بيسلسله حضرت سفيان بن عيينةً سے كى رآج تك چلا آرہا ہے۔

تو گذشتہ سال کے اور اس سال کے فارغ التحصیل طلباء نے فرمائش کی ہے کہ آخری حدیث سے پہلی حدیث مسلسل بالاولیہ پڑھاؤں تا کہ سب سے پہلی حدیث جو میں آپ کو سناؤں اس کا سلسلہ حضرت سفیان بن عینیۃ سے ملتا ہو۔ میں نے یہ حدیث تین اسا تذہ کرام سے سنی ہے۔ ان میں پہلے حضرت شخ حسن صاحبؓ ہیں جو کہ مالکی ہیں اور مکہ مکرمہ کی مجد حرام میں درس حدیث دیا کرتے تھے، میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے سب سے پہلے مجھے یہ حدیث سنائی (جو آگے آ رہی ہے) اور دوسرے حضرت شخ عبدالفتاح صاحبؓ ہیں علم حدیث کا ہر طالب علم ان کو جانتا ہے اور حال ہی میں ان کا انتقال ہوا ہے، ان صاحبؓ ہیں حدیث سے بھی میں نے پہلے یہی حدیث سی ہے۔ اور تیسرے حضرت شخ محمد یاسین صاحبؓ ہیں جو کہ مکہ مکرمہ میں فوت ہوئے، ان سے بھی میں نے پہلے یہی حدیث سی ہے۔ اور تیسرے حضرت شخ محمد یاسین صاحبؓ ہیں جو کہ مکہ مکرمہ میں فوت ہوئے، ان سے بھی میں نے پہلے یہی حدیث سی ہے جو کہ یہ ہے ۔

وعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قسال! قسال رسول الله عنهما الرحمون يرحمهم الرحمن تبارك و تعالى ارحمو امن في الارض يرحمكم مَنُ في السمآء الله عنه السمآء المرحمة المراحمة المرحمة المرحمة

"نی کریم علی نے ارشاد فرمایا کہ جو لوگ دوسروں پر رمم

#### کرتے ہیں، رحمٰن ان پر حم کرتا ہے تم زمین والوں پر رحم کرو، آسان والاتم پر رحم کرے گا'۔

(رواه ابوداؤد و التر مذي عن عبدالله بن عمرو)

اس حدیث سے آپ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ حدیث کے طالب علم کو سب سے پہلا درس دینے کے التخاب فرمایا ہے جو سرا سر رحم پر منی ہے۔ میں اس حدیث کی اجازت اپنے تمام طالب علموں کو پیش کرتا ہوں۔ اللہ تعالی اس کی برکات ہم سب کو عطا فرمائیں۔ آمین

# صیح بخاری کا ایک عجیب طرز

صحیح بخاری کا یہ آخری باب اور آخری حدیث ہے، امانم بخاریؒ کے مطالب بھی عجیب و غریب ہیں کہ انہوں نے صحیح احادیث تو اپنی کتاب میں جمع فرمائی ہی ہیں لیکن تراجم الابواب کا حسن بھی خوب ہے لینی باب کے عنوان اس طرح قائم کئے ہیں کہ ہر باب کا عنوان ایک مستقل فقہی یا کلامی مسئلہ یا ایک پیغام ہے جو امام بخاریؒ امت مسلمہ کو دینا چاہتے ہیں۔ امام بخاریؒ نے اپنی اس کتاب میں جو آخری کتاب قائم فرمائی ہے وہ ''کتاب التوحید'' ہے۔ اور دیکھنے کی بات یہ کہ توحید تو ایمان کا سب سے پہلا اور جزء اعظم ہے، اور کتاب الایمان میں تو حید کا ذکر بار بار آ چکا، پھر آخر میں کتاب التوحید کو دوبارہ قائم کرنے کا بظاہر کوئی مقصد نظر نہیں آتا، لیکن اس سے امام بخاریؒ یہ پیغام دینا چاہتے ہیں کہ ایک مسلمان کی زندگی کا آغاز بھی کلمہء تو حید سے ہوتا ہے اور اس کی زندگی کا اختتام بھی کلمہء تو حید سے ہونا چاہئے۔

### آغاز اور اختتام کلمهء توحید پر

کلمہ توحید سے زندگی کا آغاز اس طرح ہوتا ہے کہ جب بچہ بیدا ہوتا ہے تو اس کے کان میں سب سے پہلے جو کلمات والے جاتے ہیں وہ ہیں۔
"اشھد ان لا الله الا الله و اشھدان محمّدا رسول الله" اوراس کے کان میں اذان دی جاتی ہے جو سراسر کلمہ توحید ہے، یہ ایمان کا پہلا نیج ہے جو اس کے کان کان کے ذریع اس کے قلب میں اتارا گیا۔ پھر سارا معرکہ و زندگی سرکرنے کے بعد اور دنیا کے تمام جمیلوں سے گذر نے کے بعد مسلمان کی زندگی کا اختام بھی اس طریقے سے ہوتا ہے کہ مرنے والے کے آس پاس بیضے والے لوگوں کو تھم ہے کہ وہ اس کو کلمہ و توحید کی تلقین کریں۔ تلقین کا معنی یہ نہیں ہے کہ کسی سے کہا جائے کہ تم کلمہ پڑھو بلکہ تلقین کا طریقہ یہ ہے کہ جب کی شخص کو اس کی زندگی کا آخری کھات میں دیکھو اور سجھ لو کہ اب یہ دنیا سے رخصت ہونے والا ہے تو تم خود کلمہ و پڑھنا شروع کر دو تا کہ اس کو یاد آ جائے اور وہ آخری بات والا ہے تو تم خود کلمہ و توحید ہو۔

اور حضور اقدس میلی نے ارشاد فرمایا کہ جس کا آخری کلمہ''لا اله الا اللہ'' زبان سے نکلے تو وہ جنت میں جائے گا۔

### حدیث کے بغیر قرآن کاسمجھنا ناممکن ہے

امام بخاری کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اپنے ہر باب میں کوئی نہ کوئی قرآنی آتیت لاتے ہیں اور اس کے بعد حدیث ذکر کرتے ہیں جس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ بی اکرم سرور دو عالم علیہ کے کلام کی اللہ تعالیٰ کے کلام کی

تفصیل ہے لہذا اگر اللہ تعالی کے کلام کو سمجھنا ہے تو وہ حضور اکرم علیہ کی حدیث کے بغیر ممکن ہی نہیں۔ جو آدمی ہے چاہے، یا دعویٰ کرے کہ میں حدیث کی مدد کے بغیر قرآن کو سمجھ لول گا تو وہ در حقیقت نزول وقی اور اس دنیا میں پیغیروں کی بعثت کے فلفہ ہی سے جائل ہے۔ اللہ تبارک و تعالی نے جب بھی اپنا کلام بھیجاتو ساتھ میں کی پیغیر کو بھی بھیجا اس لیے کہ اس کلام کوتم خود نہیں سمجھ سکتے۔ اس لیے قرآن علیم میں ارشاد ہے کہ

# ﴿لتبين للناس مانزل اليهم﴾ (پ١٦ سوره انحل آيت نمر٣٣)

جن پرہم نے قرآن اتارا، ان کو اس لیے بھیجا گیا ہے کہ لوگوں کو اس کی تفییر کر کے بتا کیں، چنانچہ تم ان کی تعلیمات کی روثنی میں قرآن کو پڑھو اور اگر تم نے حدیث سے قطع نظر کر کے سرکار دو عالم اللہ کی تعلیمات کو پس پشت ڈال دیا اور ڈکشنری کی مدد سے قرآن سجھنے کی کوشش کی تو قرآن تمہاری سمجھ میں نہیں آئے گا۔

# پغیبر کو بھینے کی ایک ظاہری حکمت

حضرت عائشہ صدیقہ ؓ سے کسی نے بوچھا کہ نبی کریم علی ہے اخلاق کیے تھے؟ تو حضرت عائشہ خفر مایا

> ﴿ كان خلقه القرآن ﴾ " آپ كا اخلاق قرآن تها (ليني آپ ﷺ قرآن كي عملي تفيير شير كبير جلد ٨صفي ١٨٦)

تمام انبیاء کی بعثت کا مقصد در حقیقت به بوتا ہے کہ وہ احکام البی کی تفسیر کریں۔

مشر کین مکہ کہتے تھے کہ یہ قرآن جو اللہ کی طرف سے جناب رسول اللہ علیہ لیے نازل ہوتا ہے، اگر اللہ نے ہمیں ہدایت دینی تھی تو براہ راست کیوں نہ ہدایت دے دی؟

دراصل پینبرکواس لیے بھیجا جاتا ہے کہ اگر صرف کتاب ہر آدمی پر نازل کر دی جاتی تو وہ اپنی بچھ سے اس کو نجانے کیا سجھتا؟ اور کس طرح اس پر عمل کرتا؟ دراصل پینبرکا کام ہوتا ہے۔

﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ "كدوه كتاب اور حكمت كى تعليم دية بين" (سورة بقره: ١٢٩)

کیکن لوگ بینہیں سوچتے کہ اگر اللہ کی کتاب کافی ہوتی تو سمی پیغمبر کو سمجیجے کی ضرورت نہ تھی۔

# قرآن کے ساتھ حضور علیہ کے مبعوث ہونے کی وجہ

الله جل شانه نے ارشاد فرمایا:

﴿ لَقَدُ جَاءَ كُمُ مِنَ اللّهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ ﴾
"ہم نے تمہارے پاس ایک ایس کتاب بھیجی ہے کہ جومہم
نہیں اور نہ ہی مجمل ہے بلکہ کتاب مبین (واضح کتاب) بھیجی
ہے'۔
(پ۲ سورہ المائدہ آیت نمبر ۱۵)

اس پر اعتراض ہوسکتا تھا کہ جب واضح کتاب بھیج دی تو اس پر تشریح کی کیا ضرورت تھی؟ یاد رکھیں! اس کا جواب اللہ تعالیٰ نے خود سمجھایا کہ اگر تمہارے باس کوئی عالیشان کتاب ہولیکن اندھیرا ہو، نہ سورج کی روشنی ہو اور نہ دن کی

روشیٰ، نہ چراغ کی روشیٰ ہو اور نہ بجلی کی روشیٰ، تو کیا وہ کتاب تمہارے کام آئے گی؟ کیونکہ روشیٰ کے بغیر فائدہ تو دور کی بات تم اس کو پڑھ ہی نہیں سکتے اور پھر ان چیز وں کے موجود ہونے کے بعد خدانخواستہ تمہارے پاس آئکھ ہی نہیں تو وہ کتاب تمہارے لئے کارآ مدنہیں ہو سکتی تھی اسی لیے ہم نے اس کتاب مبین کے ساتھ ایک نور بھیج دیا اور وہ نور ہے جناب رسول اللہ علیاتھ کی تفسیر وتشریح اور تعلیم۔

### مقصد بعثت رسول عليك :

ایک جگہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ علیہ کی بعثت کے مقصد کی تشریح کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

﴿ وَيُزَكِيهِمُ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ " " تا ان كو پاك صاف " آپ ان كو پاك صاف كرين اور ان كو كتاب و حكمت كي تعليم دين " ـ

قرآن علیم میں کہیں "یعلمهم" پہلے ہے اور کہیں "یز کیهم" اس کی وجمفسرین کرام نے یہ کھی ہے کہ جہال "یز کیهم" پہلے ہے وہال اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ اس کتاب کو سیحفے سے پہلے انسان کا دل پاک صاف ہونا چاہئے اور اگر دل میں طلب اور اسلام نہیں تو وہ حضور اقدس اللہ کی تعلیمات سے بھی فائدہ نہیں اٹھا سکتا۔

#### اعمال كا وزن كيا جائے گا؟

یہاں پر امام بخاریؒ نے بدآیت ذکر فرمائی:
﴿ وَ نَصْعَ الْمُوازِينَ القَسَطُ لِيومَ الْقَيْمَةِ ﴾

''کہ ہم قیامت کے دن لوگوں کے درمیان عدل و انصاف کے فیصلے کیلئے ترازویں لگائیں گے اور ان ترازوں میں انسان کے اعمال کو تولا جائے گا''۔(سورۂ انبیاء ، ۲۲ پ ۱۷)

اور احادیث ہےمعلوم ہوتا ہے کہ ان تر از ووں میں کوئی اجناس مثل گندم اور حاول نہیں تولی جائیں گی اور نہ ہی انسانوں کو تولا جائے گا بلکہ بقول امام بخاریؒ بنی آدم کے اعمال و اقوال کو تولا جائے گا۔ اشارہ اس بات کی طرف مقصود ہے کہ جب انسان دنیا میں آتا ہے تو اس پر کھھ اعمال فرض، واجب، سنت اور مستحب کے درج میں لاگو کر دیئے جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ امام بخاری نے سب سے پہلے كتاب الايمان قائم كى، اس كے بعد كتاب العلم، اس كے بعد كتاب الطبارة، كتاب الصلوة، كتاب الزكوة، كتاب الصوم اور كتاب الحج، نكاح، طلاق اور بيع كے . بارے میں ابواب قائم کئے، چرمعاملات، معاشرت اور اخلاقیات وغیرہ جتنے احوال بھی انان کی زندگی میں پیش آتے رہتے ہیں ان تمام اعمال کے بارے میں ابواب قائم کرنے کے بعد آخر میں کہتے کہ "ان اعمال بنی آدم و قوله یوزن" تاکہ یاد د ہانی کرا دیں کہ اعمال اور اقوال کا وزن ہوگا۔ اور پیجھی یاد رکھیں کہ اعمال میں وزن كس طرح بيدا مو؟ اس لي برعمل كرتے وقت اس بات كو ذبن ميس ركھنا موكا کہ اللہ جل شانہ کے سامنے حاضری کے وقت اس عمل کو تولا جائے گا۔مثلا نماز تو بڑھ لی کیکن اس میں و کھاوا شامل ہو گیا تو عمل ہونے کے باوجود اس میں وزن نہ ريا\_

### اعمال کے اندر وزن پیدا کرنے کا طریقہ

یادر کیس! اعمال کے اندر وزن دو چیزوں سے پیدا ہوتا ہے۔ ایک صدق

ے اور دوسرا اخلاص ہے۔ صدق کا معنی ہے ہے کہ عمل سنت اور شریعت کے مطابق کرے اس کے برخلاف کی صورت میں اعمال کے اندر وزن پیدا نہیں ہو سکتا اور اخلاص کا معنی ہے ہے کہ اس میں گلوق کی رضا شامل نہ ہو بلکہ خالق کو راضی کرنا مقصودہو، لبذا جو بھی عمل رسول اللہ علیہ ہے کہ سنت کے خلاف ہو اسے سنت سمجھ کر کیا جائے تو وہ بدعت بن جاتا ہے۔ اور بدعات بظاہر تو بری اچھی نظر آتی ہیں مثلاً ایک آدمی کے مرنے کے بعد اس کا تیجہ، دسوال یا چہلم کر دیا جائے تو بظاہر اس میں کیا حرج ہے؟ قرآن ہی تو پڑھا گیا، دعوت ہی تو کی گئی اور غریبوں کے ساتھ ساتھ امیروں کو بھی کھلا دیا تو کیا فرق پڑ گیا؟ تو سن لیجئے کہ حرج ہے کہ بیا کی رسول اللہ علیہ کی سنت کے مطابق نہ ہوتو اس میں رسول اللہ علیہ کی سنت کے خلاف ہے اور جو کام سنت کے مطابق نہ ہوتو اس میں وزن نہ ہو وہ اللہ کے یہاں مقبول نہیں۔

## بدعت کی ایک آسان مثال

میں اس کی مثال یوں دیا کرتا ہوں کہ اگر کوئی مخص کہے کہ مغرب کی نماز
میں تین کی بجائے چار رکعتیں ہونی چائیں، البذا وہ تین کو ناکمل سجھتے ہوئے چار
رکعتیں پڑھ لیتا ہے تو نہ صرف یہ کہ اس کی چوتھی رکعت بیکار ہوگی بلکہ بعض
صورتوں میں وہ تین بھی ضائع ہو جائیں گی، کیونکہ ایسا کرنا اللہ کے حکم اور جناب
رسول اللہ عظیمی کے مطابق نہیں ہے۔ بہت سے کفار ومشرکین کے دل
میں اخلاص ہوتا ہے اور ان کا مقصد بھی خدا کو راضی کرنا ہوتا ہے، گڑگا کے کنارے
جاکر دیکھئے کہ کتنے ہی آدی ایک ٹائگ پر کھڑے ہیں اور کتنے ہی مہینوں تک کھانا
منہیں کھاتے اور طرح طرح کے مجاہدات میں گئے رہتے ہیں۔ تو بظاہر ان کا مقصد
میں خدا کو راضی کرنا ہوتا ہے لیکن چونکہ طریقہ صحیح نہیں اس لئے ان کے ان

عابدات كاكوئى فائده نبيل قرآن كيم ميل ارشاد ب:

﴿ هَلُ نُنَبِّكُمُ بِالْآخُسَرِينَ آعُمَالًا الَّذِينَ ضَلَّ سَعُيهُمُ فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ اَنَّهُمُ يُحُسِنُونَ صُنعًا ﴾

'' کیا میں بتاؤں کہ اس دنیا میں سب سے زیادہ نقصان میں کون لوگ ہیں؟ جن کی محنت اس دنیا میں رائیگاں گئی اور وہ سجھتے رہے کہ ہم نے اچھا کام کیا''۔

(پ ۱۱ سورة الكهف أيت نمبر۱۰۱۳)

تو اگر صدق یار طریق سنت سے محروم ہوتو اس کا کوئی فائدہ نہیں قرآن پاک فرماتا سے

﴿ وَ قَدِ مُنَا اللَّى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴾ مَنْثُورًا ﴾

"جوعمل انہوں نے کیے، ایمان اور علاوہ اس طریقے کے جو اللہ اور اس کے رسول میں ہم اللہ اور اس کے رسول میں ہم قیامت کے دن ایسے کر دیں گے جیسے اڑتا ہوا غبار"۔

قیامت کے دن ایسے کر دیں گے جیسے اڑتا ہوا غبار"۔

(پ ۱۹ سورة الفرقان آیت نمبر۲۳)

# ہریہ دیتے وقت بھی اچھی نیت کر لیں

بزرگوں نے تو یہاں تک فرمایا ہے کہ بیہ جوتم ایک دوسرے کو ہدیہ دیتے ہو، جس کی ترغیب بھی رسول اللہ علیہ کے دی کہ ایک دوسرے کو ہدیہ دو، اس سے

آپس میں محبت بردھتی ہے۔ تو اس وقت بھی دل میں مقصد اللہ کو راضی کرنا ہو اور دل میں مقصد اللہ کو راضی کرنا ہو اور دل میں سنت نبوی علیہ کی نیت کرے جس کا لازی بتیجہ یہ ہوگا کہ اس کی طرف سے کسی جواب کا انتظار نہیں ہوگا اور اس میں وزن بیدا ہوگا۔ لیکن اگر دینے کا مقصد لینا یا لوگوں کے سامنے تعریف کرانا ہوتو اس میں اخلاص نہ رہا جس کی وجہ سے اس میں وزن نہ رہا۔

### اخلاص عظیم دولت ہے

تحکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانویؒ لکھتے ہیں کہ یہ جو اعزہ و اقرباء میں لؤائیاں اور جھڑے ہوتے ہیں اس کا ایک بنیادی سبب یہ ہوتا ہے کہ انسان اپنے اعزہ سے توقعات وابستہ کئے ہوتا ہے اور اگرکوئی اپنی توقعات کوصرف اللہ کے ساتھ وابستہ کر لے تو انشاء اللہ وہ باعث اجر ہوگا اور اسے کوئی رنجش، شکوہ، اور کوئی گلہ نہیں ہوگا اس لیے اخلاص بڑی عظیم دولت ہے۔

تو امام بخاری اپنی آخری کتاب میں بیان فرما رہے ہیں کہ یہ جتنی عبادات میں پیچے بیان کر چکا ہوں ان تمام اعمال کو انجام دیتے وقت نیت درست کر لوکہ میں بیٹھے بیان کر چکا ہوں ان تمام اعمال کو انجام دیتے وقت نیت درست کر لوکہ میں بیٹمل اللہ جل شانہ کی رضا جوئی کے لیے کر رہا ہوں تا کہ مباح کام (وہ کام کہ جن پر بظاہر نہ ثواب ہو اور نہ گناہ) بھی درست نیت سے باعث اجر و ثواب بن جا کیں۔

# لوگوں کی عام حالت

یہاں یہ بات بھی واضح کرتا چلوں آج کل کہ لوگ بہت کثرت سے اس

غلط فہی میں جاتا ہیں کہ حدیث میں ہے "انما الاعمال بالنیات" کہ اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے۔ (صحیح بخاری جلد اصفی اور اس حدیث کی آڑ میں یہ سوچ کر ہر طرح کے ناجائز کام کر رہے ہیں کہ ہماری نیت توضیح ہے۔ مثلاً سود کا معاملہ میں لوگ کہتے ہیں کہ ہم اس کے ذریعے اپنے اہل و عیال کے لیے کھانے، پینے کا انظام کریں گے اس لیے یہ جائز ہوا۔ خوب سمجھ لیجئے کہ اس حدیث میں وہ اعمال مراد ہیں جو کہ جائز ہوں۔ ناجائز اور حرام کام خواہ کتی ہی اچھی نیت سے ہوں وہ کبھی جائز اور حرام کام خواہ کتی ہی اچھی نیت سے ہوں وہ کبھی جائز اور حلال نہیں ہو سکتے۔ کوئی آدمی غریبوں میں مال تقسیم کرنے کی نیت سے چوری کرتا ہے تو یہ اچھی نیت چوری کے حلال ہونے کی دلیل نہیں ہے۔

غرضیکہ امام بخاریؒ فرماتے ہیں کہ اس آیت سے پتہ چلا کہ قیامت کے دن ترازوویں قائم کی جائیں گی جس میں اندال تولے جائیں گے۔ پھر آگے "وفواله" فرماکر اس طرف اشارہ کر دیا کہ اندال کے ساتھ ساتھ زبان سے نکلے ہوئے الفاظ بھی تولے جائیں گے۔

ایک حدیث میں حضور اکرم علی ایک کے ارشاد کا مفہوم ہے کہ انسان کوجہنم میں اوند سے منہ گرانے والی چیز انسان کی زبان سے نکلے ہوئے الفاظ ہیں (رواہ احمد والتر ندی بحوالہ مشکلہ قبلد اصفی ۱۳) اور لوگوں کی حالت سے ہے کہ وہ زبان سے الفاظ نکالتے ہوئے سوچتے ہی نہیں اور مفت کا عذاب سر لیستے ہیں۔

#### بخاری کی آخری مدیث

آخر میں بخاری شریف کی آخری حدیث اس طرح ہے:

وعن ابى هريرة قال! قال رسول الله عَيْنَة كلمتان حبيبتان الى الرحمٰن خفيفتان على اللسان ثقيلتان في السينان الله في السينان سبحان الله المعنيم المعنيم العظيم العظيم العظيم المعنيم العظيم المعني العظيم المعنيم المعني العظيم المعني المع

حفرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم میں نے ارشاد فرمایا دو کلمے ا سے میں جو رحمان کو محبوب ہیں۔حضور علیہ نے اللہ تعالی کے نتانوے ۹۹ اسائے حنی میں صرف رحمٰن کو اس بات کی طرف اشارہ کرنے کے لیے خاص کیا ہے کہ جب یہ رحمٰن کو محبوب ہیں تو جو شخص یہ کلمے پڑھے گا، اس پر اللہ تعالیٰ کی رحمتیں نازل مول گی-آگے فرمایا که "خفیفتان على اللسان" "زبان كاوير بهت طکے میں' ول میں شبہ پیدا ہوتا ہے کہ جب زبان پر طکے ہیں تو میزان میں بھی ملك مول كي تو آكي فرما ديا "شقيلتان في الميزان" كميزان عمل مين ان كا وزن بہت ہے۔ اس حدیث میں ان دو کلمات کے تین وصف بیان فرمائے گئے ہیں کہ رحمٰن کو محبوب، زبان پر ملکے اور میزان میں بھاری ہیں۔ وہ دو کلمے یہ ہیں "سبحان الله و بحمده سبحان الله العظيم" بيج وقرآن اور مديث مي اعمال کی فضیلت بیان کی جاتی ہے اس کا فائدہ بظاہر نظر نہیں آتا لیکن ان سب کی فضیلت اور نور قیامت کے دن ظاہر ہوگا اور جن لوگوں کو اللہ تعالی نے مادہ برسی ہے مبرا رکھا ہے وہ ان کلمات کی تاثیر کوخوب سمجھ سکتے ہیں۔

### ایک کلمهءحمر کی تا ثیر

صدیث میں آتا ہے کہ ایک مرتبہ ایک صحابی نے "ربنالك الحمد" کے ساتھ "المحمد لله حمدا کثیرا طبیا مبار كافیه" کہد دیاتو حضور علیہ نے دریافت فرمایا کہ بیکس نے پڑھا تھا؟ ان صحابی نے عرض کیا یارسول اللہ! میں نے پڑھا تھا! جناب رسول اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا کہتم نے ایسا کلمہ پڑھا ہے کہ سر سے زیادہ فرشتے اس کلے کو پکڑنے کے لیے دوڑے تاکہ میں سب سے پہلے اس کو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کروں۔(رواہ البخاری بحالہ مکلؤة جلد اصفی ۱۸) تو ان اکالی قدر ترازووی قائم ہونے کے وقت آئے گی۔

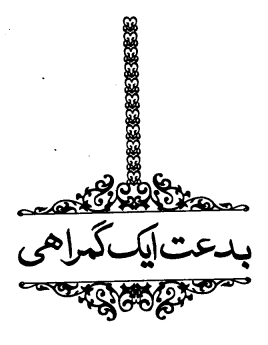
# اس کلمہ سے خشیت باری پیدا ہو جاتی ہے

ایک حدیث میں ہے کہ جو تخص "سبحان الله و بحمدہ سبحان الله العظیم" ۱۰۰ (سو) مرتبہ صحح اور ۱۰۰ (سو) مرتبہ شام کو پڑھ لے تو اللہ تعالیٰ اس کی معفرت فرما دیتے ہیں۔ (صحح مسلم باب فضل التعلیل والتیج والدعا جلام صفح ۱۰۰۱) اس کلے کی خاصیت بیان کرتے ہوئے ایک مرتبہ ایک بزرگ نے فرمایا کہ پہلاکلمہ (سبحان اللہ و بحمدہ) اللہ تعالیٰ کی تعریف ہے اور دومراکلمہ (سجان اللہ العظیم) سے اللہ تعالیٰ کی عظمت کا اقرار ہے۔ تو پہلاکلمہ صفت کمال کو اور دومراکلمہ صفت جال کو وادر دومراکلمہ صفت بائی صفت بائی عظمت کا افرار ہے۔ تو بہلاکلمہ صفت کمال کو وادر دومراکلمہ صفت جال کو واضح کرتا ہے۔ تو جس ذات کے اندر جمال و کمال کی صفت بائی جائے اس ذات کے اندر جمال ہوتو اس جائے اس ذات کے ماتھ محبت ہو جاتی ہے اور جس ذات کے اندر جلال ہوتو اس کا خوف پیدا ہو جائے گا تو خشیت

آجائے گی اور انسان کی زندگی کوسنوارنے کے لیے یہ چیزیں بنیاد کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ہیں۔

الله تعالى مجھے اور آپ كويہ كلمہ سمجھ كر پڑھنے اور اس كى نورانيت سے فائدہ اٹھانے كى توفق عطا فرمائيں۔ (آمين)

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين.



#### ﴿ جمله حقوق تجن ناشر محفوظ مين ﴾

موضوع = بدهت ایک گرائی بیان = شخ الاسلام خشس مولانا محرقی حثانی صاحب م<sup>حقر</sup> منبط و تر تیب = مولانا خالد محمود (فاضل جامعدا شرفیه لا بور) با بهتم = محمد علم اشرف ناش = بیت الطوم - ۲۰ تا تحدر دؤ، چک پرانی انارکل ، لا بور فون : ۲۵ ۲۲۸ ۲۲

# ﴿ برعت ایک گراہی ﴾

بعدازخطيه:

حضور اکرم اللہ کا ارشاد ہے کہ

اس روئے زمین پر بہترین کلام اور سب سے اچھا کلام اللہ کی کتاب ہے ، اس سے بڑھ کر اس سے اعلیٰ اس سے افضل اور بہتر کلام کوئی نہیں۔ اور زندگی گرارنے کے جتنے طرز ہیں۔ ان میں سب سے بہترین طرز زندگی محمد علیہ کا طرز زندگی محمد علیہ کا طرز زندگی محمد علیہ کا طرز ندگی ہے۔

یہ بات حضور علی اپنے بارے میں خود فرمارہے ہیں۔آپ دیکھیں! کوئی بھی شخص اپنے بارے میں کہتا کہ میرا طریقہ سب سے اعلیٰ ہے ، مجھ سے بھی شخص اپنے بارے میں یہ نہیں کہتا کہ میرا طریقہ سب سے اعلیٰ ہے ، مجھ سے زیادہ بہتر کوئی نہیں ، چونکہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے آپ کو بھیجا ہی اس لئے کہ لوگوں کے لئے آپ نمونہ ہوں، اور اگر کوئی بہترین زندگی گزارنا چاہتا ہے تو آپ علیہ

السلوة والسلام كاطريقه اختيار كرے ، اس لئے دعوت وتبليغ كى ضرورت كے تحت ارشاد فرمايا ہے كہ بہترطريقه وہ ہے جو جناب محدرسول الله الله في نتجارے واسطے جھوڑا ہے۔ المضح بينضے ، كھانے پيغ ، سونے جاگئے ، دوسرول كے ساتھ معاملات كرنے اور اللہ تعالى كے ساتھ تعلق قائم كرنے ميں جو طريقه محد رسول عليقة نے ارشاد فرمايا اس سے بہتركوكى اور طريقه نہيں ہوسكتا۔

# بدعت بدترین گمراہی

پھر آ گے جن چیزوں سے گرائی کے امکانات ہوسکتے تھے، آپ علی اللہ نے ان کی جڑیں بتادیں اور فرمایا:

﴿شر الامور محدثًا تها وكل بدعة ضلالة ﴾ (عواله بالا)

اس روئے زمین پر بدترین کام وہ ہیں جو نے نے طریقے دین میں ایجاد کے جائیں۔ حدیث میں بدترین کام کا لفظ استعال کیا گیا ہے، اس لئے کہ بدعت ایس چیز ہے جو ظاہری گناہوں اور ظاہری فتق وفجور سے بھی بدترین ہیں۔ اس لئے کہ جس شخص کے دل میں ذرہ برابر ایمان ہوگا وہ ان ظاہری گناہوں کو برا سمجھے گا، کوئی بھی مسلمان اگر کسی گناہ میں مبتلا ہے، شراب بیتا ہے، بدکاری کرتا ہے، جموف بولتا ہے، غیبت کرتا ہے، اس سے اگر پوچھا جائے کہ یہ کام تمہارے خیال میں کیسے ہیں؟ جواب میں یہی کہے گا یہ کام ہیں تو برے ، لیکن کیا کروں میں مبتلا ہوگیا ہوں۔ اور اگر وہ ان گناہوں کو برا سمجھے گا تو اللہ تعالی اس کو بھی نہ بھی تو ہے کی تو فیق ہموں۔ اور اگر وہ ان گناہوں کو برا سمجھے گا تو اللہ تعالی اس کو بھی نہ بھی تو ہے کی تو فیق بھی عطا فرمادیں گے۔

لیکن بدعت یعنی جو چیز دین میں نئی ایجاد کی گئی ہے اس کی خاصیت بیہ

ہے کہ جو شخص اس میں مبتلا ہوتا ہے وہ اس کو برانہیں سجھتا، وہ سجھتا ہے کہ یہ بہت اچھا کام ہے۔ اور اگر دوسرا کوئی اس سے بیہ کہے کہ بیہ بری بات ہے تو اس سے بحث ومباحثہ اور مناظرہ کرنے کو تیار ہوجاتا ہے کہ اس میں کیا خرابی ہے۔ جب ایک شخص گناہ کو گناہ اور برائی کو برائی سجھتا ہی نہیں تو وہ اس کی نتیج میں گراہی میں اور زیادہ پختہ ہوتا جاتا ہے۔ اس لئے آ ہے آلیات نے فرمایا ''نشر الا مور ''جس کے معنی میں کہ جتنے برے کام ہیں ان میں سب سے برتر کام برعت ہے، یعنی جو شخص دین میں نیا طریقہ ایجاد کرلے جو رسول اکرم آلی اورصحابہ کرام می طریقے شخص دین میں نیا طریقہ ایجاد کرلے جو رسول اکرم آلی اورصحابہ کرام می کے طریقے سے مختلف ہو وہ برعت ہے۔ پھر آگے اس کی وجہ بھی بتادی کہ '' کیل بدعیة صلالة ہے اندر مبتلا ہے وہ لاز اُ گرائی

#### بدترین گناہ بدعت کا گناہ ہے

یادر کھیں! ایک عملی کو تاہی ہوتی ہے اور ایک اعتقادی عملی کوتاہی تو یہ ہوتی ہے کہ ایک آ دمی گناہ کو گناہ سمجھتا ہے گر بتقاضہ بشریت اس سے گناہ سرزد ہوجاتے ہیں۔

اور اعتقادی گراہی یہ ہوتی ہے کوئی شخص کسی ناحق بات کوحق اور گناہ کو ثواب سجھ رہا ہے ، پہلی چیز یعنی عملی کو تاہی کا مداوا تو آسان ہے کہ بھی نہ بھی توبہ کرلے گا تو معاف ہوجائے گی ۔لیکن جوشخص گناہ کو ثواب سجھ رہا ہواس کی ہدایت بہت مشکل ہے۔ ای لئے فرمایا برترین گناہ بدعت کا گناہ ہے۔ ای لئے حضرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالی علیھم اجمعین بدعت سے اتنا بھا گتے تھے کہ کوئی حد نہیں۔

#### بدعتی در پردہ دین کا موجد ہے

بدعت کی سب سے بڑی خرابی ہے ہے کہ آ دمی خود دین کا موجد بن جاتا ہے ۔ جبکہ دین کے موجد صرف اللہ تبارک وتعالی ہیں۔ لیکن بدعت کرنے والا خود دین کا موجد بن جاتا ہے اور یہ سبحتا ہے کہ دین کار استہ میں بنا رہا ہوں اور وہ دین کا موجد بن جاتا ہے کہ نعوذ باللہ جو میں کہوں وہ دین ہے، اللہ اور اللہ کے رسول نے جو راستہ بتایا اور جس پر صحابہ کرام شنے عمل کیا میں ان سے بڑھ کر دین دار ہوں اور میں دین کو ان سے زیادہ جاتا ہوں، تو یہ شریعت کی اتباع نہیں اپنی خواہشِ نفس کی اتباع نہیں اپنی خواہشِ نفس کی اتباع نہیں اپنی

### خود ساخته عمل مقبول نهيس

آپ نے سا ہوگا کہ ہندو نہ ہب میں کتنے ہی لوگ گنگا کے کنارے اللہ کو راضی کرنے کے لئے ایسی ایسی ریاضتیں اور ایسی ایسی مختیں کرتے ہیں جس کو دکھے کر انسان جیران ہوجاتا ہے۔ کوئی آ دمی اپنا ہاتھ بلند کرکے سالہا سال تک ای طرح کھڑا ہے ہاتھ نیچ نہیں کرتا، کسی آ دمی نے سانس کھینچا ہوا ہے اور گھنٹوں تک حبسِ دم کررہاہے ، اگر اس سے پوچھا جائے کہ تو یہ کام کیوں کر رہاہے؟ تو وہ جواب دے گا کہ یہ میں اس لئے کررہا ہوں کہ میرا اللہ راضی ہوجائے، اب چاہے وہ اللہ کو بھگوان کا نام دے یا کچھ اور کے لیکن اُس کے اس عمل کی کوئی قیمت نہیں؟ حالانکہ بظاہر اس کی نیت اپنے اللہ کو راضی کرنے کی وجہ سے درست معلوم ہوتی ہے حالانکہ بظاہر اس کی نیت اپنے اللہ کو راضی کرنے کی وجہ سے درست معلوم ہوتی ہے لیکن پھر بھی اللہ تعالیٰ کے یہاں اس کی کوئی قیمت نہیں۔ اس لئے کہ اللہ کو راضی

کرنے کا جو طریقہ اس نے اختیار کیا وہ اللہ اور اس کے رسول کا بتایا ہوا نہیں بلکہ وہ طریقہ اس نے اپنے ول ود ماغ سے گھڑ لیا ہے، اس واسطے اللہ کے یہاں اس کا کوئی عمل قبول نہیں۔ایسے اعمال کے بارے میں قرآن کریم کا واضح ارشاد ہے۔

﴿ وَقَدِ مُنَا اِلَٰى مَاعَمِلُوامِنُ عَمَلٍ فَجَعَلْنَا وُ هَبَاءً مَنْتُورًا ﴾

﴿ وَقَدِ مُنَا اِلَٰى مَاعَمِلُوامِنُ عَمَلٍ فَجَعَلْنَا وُ هَبَاءً مَنْتُورًا ﴾

(سورۃ الفرقان آیت: ۲۳سے ۱۹)

ایسے لوگ جوعمل کرتے ہیں ہم ان کے عمل کو اس طرح اڑا دیتے ہیں، جیسے ہوا میں اڑائی ہوئی مٹی اور گردوغبار۔ انہوں نے عمل کیا اکارت گیا محنت بھی کی لیکن برکار گئی۔ کتنے پیارے اور شفقت بھرے انداز سے قرآن کریم نے فرمایا:

﴿ قُلُ هَلُ نُنَبِّ مُكُمُ بِالْا خُسَرِيْنَ اَعُمَالًا الَّذِيْنَ ضَلَّ سَعُيُهُمُ فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَهُمُ يَحُسَبُونَ اللَّهُمُ يَحُسَبُونَ اللَّهُمُ يُحُسِنُونَ صُنُعًا ﴾ (حورة اللهف آيت ١٠٣١٠٣ پ١١)

قرآن مجید نبی کریم علی الله سے خطاب کرتے ہوئے کہتا ہے کہ آپ لوگوں سے کہیں کہ کیا میں شہیں بتاوں کہ اس دنیا میں سب سے زیادہ خسارے میں کون لوگ ہیں؟ فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں جن کاعمل اس دنیا میں اکارت ہوگیا۔ جنہوں نے بہت محنت کی ،تکیفیں اٹھا کیں اور وقت بھی خرچ کیا لیکن وہ سارا کا سارا کام اکارت ہوگیا اور وہ دل میں ہیں جھ رہے ہیں کہ بہت اچھا کام کررہے ہیں۔ اور وہ اس لئے خسارے میں ہیں کہ جو فاسق وفاج یا کافر تھا اس نے کم از کم دنیا میں تو عیش کرلیا۔ اور یہ اپنی دنیا بھی کرلی ، اس کی آخرت گئی سوگئی لیکن دنیا میں تو عیش کرگیا۔ اور یہ اپنی دنیا بھی خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ خراب کررہا ہے ، محنت بھی اٹھارہا ہے اور آخرت بھی بگاڑ رہا ہے ، کیونکہ وہ طریقہ کہ ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے کے دول میں میں بتایا۔ اس لئے بدعت

کے بارے میں فرمایا ''شرالامور ''سارے کامول میں بدترین کام ہے کیونکہ آدمی محنت تو کرتا ہے لیکن اس کے نتیج میں حاصل کچھنہیں ہوتا۔ اللہ تعالی اپی رحمت سے ہمارے دلوں میں یہ بات بٹھادے کہ دین اصل میں اللہ اوراللہ کے رسول علیہ کی اتباع کا نام ہے، اپنی طرف سے کوئی بات گھڑنے کا نام دین نہیں ہے۔

#### اتباع اور ابتداع

عربی زبان میں دو لفظ ہیں ایک اتباع اور دوسرا ابتداع۔ اتباع کے معنی ہیں کہ اللہ اور اللہ کے رسول کے علم کی پیروی کرنا۔ اور ابتداع کے معنی ہیں دین میں اپنی طرف سے کوئی چیز ایجاد کرکے اس کے پیچھے چل پڑنا۔ جب حضرت صدیق اکبر طفقہ ہے تو سب سے پہلے جو خطبہ دیا اس میں یہ الفاظ ارشاد فرمائے کہ انسی متبع ولست بمبتدع (طبقات ابن سعد جلد صفی ۱۸۳۳)''میں اللہ اور اللہ کے رسول کے احکام کا متبع ہوں مبتدع نہیں یعنی کوئی نیا راستہ ایجاد کرنے والانہیں ہوں''۔ ساری قیمت اللہ تبارک وتعالی کے علم کے آگے سر جھکانے کی ہے۔ اپنی طرف سے جو بات کی جائے اس میں وہ وزن نہیں ، اس کی کوئی قدروقیمت نہیں۔ طرف سے جو بات کی جائے اس میں وہ وزن نہیں ، اس کی کوئی قدروقیمت نہیں۔ عدیث شریف میں آتا ہے کہ آئے خضرت علیہ کھی کہی رات کے وقت مختلف صحابہ مدیث شریف میں آتا ہے کہ آئے خضرت علیہ کھی کھی کے لئے نگلتے تھے کہ کون کیا اگرام رضوان اللہ تعالی علیم م اجمعین کے طالات دیکھنے کے لئے نگلتے تھے کہ کون کیا کرر ہا ہے۔ (ترنہی شریف)

### مسنون عمل ہی بہتر ہے

ایک مرتبہ تبجد کے وقت سرکار دو عالم علیہ اپنے گھر سے نکلے اور حفرت صدیق اکبر ؓ کے پاس سے گزرے، آپ علیہ نے دیکھا کہ وہ عاجزی کے ساتھ نہایت آ ہتہ آ واز سے تبجد کی نماز میں تلاوت کررہے ہیں، آ گے حاکر دیکھا کہ حضرت عمر فاروق تہجد بڑھ رہے ہیں اور اس میں بلند آ واز سے قرآن کریم کی تلاوت کررہے ہیں اور ان کی تلاوت کی آواز باہر تک سنائی دے رہی ہے۔ آپ یہ دیکھتے ہوئے واپس تشریف لے آئے۔ بعد میں آپ علی نے ضبح کو حضرت صدیق اکبر اور حضرت عمرفاروق رضی الله عنها دونوں کو اینے پاس بلایا اور سیلے حضرت صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے فرمایا کہ رات کو میں تہجد کے وقت تمہارے یاس سے گزرا تو تم بہت آ ہتہ آ واز سے تلاوت کررہے تھے؟اس کے جواب میں حفرت صديق رضى الله عنه نے كيا خوبصورت جمله ارشاد فرمايا كه "اسمعت من ناجیت '' یارسول اللہ جس ذات ہے میں مناجات کررہا تھا، جس سے تعلق قائم کیا تھا، جس ذات کو سنانا جا ہتا تھا، اس کو چیکے چیکے سنادیا، اب آواز بلند کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ اس کئے میں آ ہتہ تلاوت کررہا تھا۔ پھر حفرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے یوچھا کہتم زور زور سے تلاوت کررہے تھے اس کی کیا وجہتھی؟ انہوں نے جواب ويا" انسى اوقيظ الوسنان واطردالشيطان " مين زور ساس لخ تلاوت کررہا تھا کہ جو لوگ سوئے پڑے ہیں وہ بیدار ہوجائیں اور شیطان بھاگ جائے، اس لئے جتنی زور سے تلاوت کروں گا شیطان بھاگ جائے گا۔ اب ذرا و کیھئے کہ دونوں کی باتیں اپنی اپنی جگہ درست ہیں۔صدیق اکبڑی بات بھی صحیح کہ میں تو الله میاں کو سار با ہوں ،کسی دوسرے کو سانے کا کیا مطلب ؟ اور فاروق اعظم کی بات بھی صحیح بے کہ اگرآ ہت پڑھوں تو نیند آنے لگے گی ، اس لئے زور سے بڑھ رہا تھا تا کہ نیند بھی بھاگ جائے اور شیطان بھی بھاگ جائے۔ پھر نبی كريم الله في المرات اكبر عن مايا دوف فليلا كمتم اين آواز ذرا بلندكرواتى

آ ہستہ آ واز نہ کرو ۔ اور حضرت فاروق ؓ سے فر مایا احتفض قلیلا گہتم تھوڑا سا آ واز کو پست کرو اتنا تیز مت پڑھا کرو۔عن یعنی تم دونوں درمیانہ راستہ اختیار کرو۔(۱) کیونکہ قرآن کریم کی آیت نازل ہوئی تھی۔

﴿ وَلَا تَـجُهَـرُ بِصَلُوتِكَ وَلَا تُحَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيُنَ ذَٰلِكَ سَبِيُلًا ﴾ سَبِيُلًا ﴾

'' کہ نماز کے اندر نہ تو بہت زور سے قرات کرو اور نہ بہت آ ہتہ بلکہ دونول کے درمیان درمیان رہو''۔ (سورۃ الاسراء:۱۱ پے ۱۵)

اب غور فرما ہے! نبی کریم علی صدیق اکبڑے فرمار ہے ہیں کہتم ذرا اونچا پڑھو اور فاروق اعظم نے فرمار ہے ہیں کہتم ذرا پست آ واز میں پڑھو آخر کیوں؟ اس لئے کہ اے فاروق تم نے اپنی رائے سے یہ راستہ اختیار کیا کہ زور سے پڑھنا چاہئے یہ اتنا پندیدہ نہیں ، بلکہ اللہ نے جوفرمایا کہ نہ زیادہ زور سے پڑھو اور نہ زیادہ آ ہستہ پڑھو اس میں زیادہ نور وبرکت ہے۔ لہذا معلوم ہوا کہ عبادت کے اندر اپنی سمجھ سے کوئی راستہ اختیار کرلینا اگر رسول اکرم علی کے بتائے ہوئے راستہ اپنی سمجھ سے کوئی راستہ اللہ کے نزدیک اتنا زیادہ پندیدہ نہیں جتنا کہ اللہ اور اللہ کے ربول اکرم علی کہ بتائے ہوئے راستہ اور اللہ کے رسول اکرم علی کہ بتائے ہوئے راستہ اور اللہ کے ربول اکرم علی کہ بتائے ہوئے کہ اللہ اور اللہ کے رسول اکرم علی کہ بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق ہوئی جانے کہ وی طریقہ کے مطابق ہوئی جانے کہ وی طریقہ کے مطابق ہوئی جانے کہ وی طریقہ کے مطابق ہوئی جانے کہ اینی طرف سے کوئی طریقہ گھڑ لینا درست نہیں ہے۔

## ایک بزرگ کا عبرت آ موز واقعه

حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر علی رحمته الله علیه نے ایک واقعه بیان

فرمایا جے حضرت حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی **قدس ا**للہ سرہ نے اینے کی وعظ میں بھی بیان فرمایا ہے کہ ایک بزرگ جب نماز بڑھا کرتے تھے تو آ تکھیں بند کر لیتے تھے۔ اور فقہاء کرام نے لکھا ہے کہ آ تکھیں بند کر کے نماز پڑھنا کروہ ہے۔لیکن اگر کسی کو اس کے بغیر خشوع حاصل نہ ہوتا ہوتو جائز ہے ،کوئی گناہ نہیں ہے۔ تو وہ بزرگ جب نماز پڑھتے تھے تو ساری نماز سنت کی رعایت کے ساتھ پڑھتے لیکن آئکھیں بند کرکے نماز پڑھتے تھے۔ لوگوں میں آپ کی نماز کا طریقه مشہور تھا کیونکہ نہایت خشوع وخضوع کے ساتھ نماز پڑھتے تھے اور صاحب کشف بھی تھے۔ ایک مرتبہ انہوں نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی یا اللہ! میں سے و میکنا چاہتا ہوں کہ میں جو نماز پڑھتا ہوں آپ کے ہاں قبول بھی ہے کہ نہیں اور اس کی صورت آپ کے ہاں کیا ہے ، وہ مجھے دکھا دی جائے۔ اللہ تعالیٰ نے بیہ درخواست اس طرح قبول فرمائی که خواب میں یا عالم مکاشفه میں ایک نہایت حسین وجمیل عورت سامنے لائی گئی جس کے سرسے لے کر پاؤں تک تمام اعضاء میں نہایت تناسب اور توازن تھا لیکن آئھوں میں بینائی نہیں تھی ، فرمایا گیا کہ یہ ہے تمہاری نماز جوتم راجعتے ہو۔ انہوں نے یوچھایا اللہ اتنے اعلی درجے کی خاتون ہے لیکن اس کی آنکھیں کہاں ہیں؟ فرمایا کہ جوتم نماز پڑھتے ہوتو آنکھیں بند کر لیتے ہو، اس کئے تمہاری نماز اندھی ہے۔

# اصل سنت آئکھیں کھول کر ہی نماز پڑھنا ہے

حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس واقعہ پر تبصرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ بات دراصل بیتھی کہ اللہ اور اس کے رسول علیقہ نے نماز کا جو سنت طریقہ بتایا وہ

یہ ہے کہ آ تکھیں کھول کر نماز پڑھنی چاہیے اور تجدے کی جگہ پر نگاہ ہونی چاہئے۔
اگر چہ فقہاء کرام نے یہ فرمایا ہے کہ اگر خیالات بہت آتے ہیں اور خیالات کو دور
کرنے کے لئے آ تکھیں بند کرکے نماز پڑھتا ہے تو جائز ہے گر پھر بھی فلاف سنت
ہے۔ کیونکہ نبی کریم علیقہ نے ساری عمر آ تکھیں بند کرکے نماز نہیں پڑھی اور صحابہ
کرام شنے بھی کوئی نماز آ تکھیں بند کرکے نہیں پڑھی ، اس لئے آ تکھیں بند کرکے نہیں پڑھی ، اس لئے آ تکھیں بند کرکے نہیں پڑھی ، اس لئے آ تکھیں بند کرکے نماز پڑھنے میں سنت کا نور نہ ہوگا۔(۱)

#### نماز انتاعِ سنت میں پڑھی جائے

فقہاء کرام نے جو فرمایا ہے کہ نماز میں خیالات بہت ہوں تو آئھیں بند کر کے نماز پڑھوتو ہے ایک جواز کی صورت ہے جو اصول شریعت میں غور کرنے سے معلوم ہوئی ہے۔ چونکہ عوام کے حالات مختلف ہوتے ہیں اس لئے فقہاء کرام نے آئھیں بند کر کے نماز پڑھنے کو بھی جائز قرار دیا لیکن فضیلت ای میں ہے کہ انسان خشوع کے لئے بھی بیصورت اختیار نہ کر ہے۔ چونکہ بیہ بظاہر مسنون صورت سے ہٹ کر ایک شکل ہے اور آئھیں کھول کر پڑھنا مسنون طریقہ ہے،اگر آئکھیں کھول کر بڑھنا مسنون طریقہ ہے،اگر بین قواللہ تعالیٰ کے ہاں اس پر کوئی مواخذہ نہیں ہے۔ لہذا جو نماز آئکھ کھول کر انتائ مندن مور پر آتے میں قواللہ تعالیٰ کے ہاں اس پر کوئی مواخذہ نہیں ہے۔ لہذا جو نماز آئکھ کھول کر انتائ نماز پھر بھی جارہی ہوکیونکہ آئکھیں مفول کر جو نماز پڑھی جارہی ہوکیونکہ آئکھیں کھول کر جو نماز پڑھی جارہی ہو کو قرار ہی ہوکیونکہ آئکھیں جو کہ کہ آئکھیں بند کر کے پڑھی جارہی ہوکیونکہ آئکھیں جو کہ آئکھیں بند کر کے نماز پڑھی جارہی ہو دہ نمی کریم علیقی کے انباع میں پڑھی جارہی ہو جو آئکھ بند کر کے پڑھی جارہی ہوکیونکہ آئکھیں جب وہ نمی کریم علیقی کے انباع میں پڑھی جارہی ہو تکھیں جب ہو آئکھ بند کر کے پڑھی جارہی ہوکیونکہ آئکھیں بند کر کے نماز پڑھنا انباع سنت میں نہیں ہے۔

غرض سارا معاملہ اتباع کا ہے ، ہم نے اپنے پاس سے جو طریقہ اختیار کرلیا کہ فلال عبادت اس طرح ہوگی اور فلال اس طرح ہوگی ، یہ سب اللہ تعالیٰ کے ہال رسول اللہ علیقہ کی سنت کے خلاف ہونے کی وجہ سے غیر مقبول ہوں گ۔ اس لئے فرمادیا کل بدعة ضلالة کہ ہر بدعت گراہی ہے۔

# بدعت كالصحيح مفهوم

آئ کل ایک سوال بکشرت لوگ پوچھا کرتے ہیں کہ اگر ہرئی بات گراہی ہے تو یہ پکھا اور ٹیوب لائٹ ، بس اور موٹر وغیرہ بھی گراہی ہے، کیونکہ یہ چیزیں بھی حضور اکرم اللہ کے زمانے میں نہیں تھیں یہ چیزیں بھی اب پیدا ہوئیں ہیں ، ان کو بھی بدعت کہنا چاہئ ، خوب سمجھ لیجئے کہ اللہ تبارک وتعالی نے بدعت کو جونا جائز وحرام قرار دیا ہے یہ وہ بدعت ہے جو دین کے اندرئی بات نکالی جائے ۔ وزیا جائز وحرام قرار دیا ہے یہ وہ بدعت ہے جو دین کے اندرئی بات نکالی جائے اور یہ کہا جائے کہ ایصال اور یہ کہا جائے کہ ایصال تواب اس طریقے سے ایصال تواب اس طریقے سے ایصال تواب نہ کرے وہ مردود ہے۔ (معاذ اللہ)

### جس کے گھر میں صدمہ ہوان کے لئے کھانے کا حکم

حضور اقدس علی کے گھر میں صدمہ ہوتو دوسروں کے گھر میں صدمہ ہوتو دوسروں کو جائے کہ اس کے گھر میں صدمہ ہوتو دوسروں کو جائے کہ اس کے گھر میں کھانا بھیجیں۔حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عنہ غزوہ موتہ کے وقت شہید ہوئے تو آنخضر تعلیقہ نے اپنے گھر والوں سے فرمایا کہ

اصد عوالال جعف طعاما فقد جا، هم ما یشغلهم (۱) کہ جعفر کے گر والوں کے لئے کھانا بنا کر جیجو اس لئے کہ وہ بچپارے صدمے کے اندر ہیں۔ تو حضور اکرم بیلیقہ کی تعلیم یہ ہے کہ کھانا اس کے لئے بنائے جس کے ہاں صدمہ ہو گیا ہوتا کہ وہ کھانا بنانے میں مشغول نہ ہو۔ آج الی گنگا یہ بہتی ہے کہ جس کے گر صدمہ ہو وہ کھانا بنائے اور ناصرف کھانا بنائے بلکہ دعوت کرے، شامیانے لگائے ، دیگیں چڑھائے ، اور اگر لوگوں کو دعوت نہیں دے گاتو برادری میں ناک کٹ جائے گی۔ یہاں تک سنے میں آیا ہے کہ مرنے والے کو بھی برابھلا کہنا شروع کردیا جاتا ہے کہ مرگیا مردودنہ فاتحہ نہ درود۔ گویا اگر میت کے گھر میں دعوت نہ ہوئی تو جاتا ہے کہ مرگیا مردودنہ فاتحہ نہ درود۔ گویا اگر میت کے گھر میں دعوت نہ ہوئی تو جاتا ہے کہ مرگیا مردودنہ فاتحہ نہ درود۔ گویا اگر میت کے گھر میں دعوت نہ ہوئی تو جاتے ہی مرتب ہوگی ہوتا ہے ، ان میں نابالغ بھی ترکہ ہوتا ہے ، ان میں نابالغ بھی ہوتے ہیں جن کے مال کو ذرا برابر چھونا بھی شرعا حرام ہے اور نبی کریم علیقیتے کی مراسر خلاف ہے۔ گر یہ سب بچھ ہور ہا ہے اور جوکوئی نہ کرے وہ تعلیمات کے سراسر خلاف ہے۔ گر یہ سب بچھ ہور ہا ہے اور جوکوئی نہ کرے وہ مردود ہے۔

# بدعت اصل میں کسی چیز کو دین کا حصّہ بنانے کا نام ہے

یادر رکھیں دین کا حصہ بنا کر اور ضروری قرار دے کر جو چیز ایجاد کی جائے وہ بدعت ہے ۔ لیکن اگر کسی نے کوئی چیز صرف اپنے استعال کے لئے دین کا حصہ بنائے بغیر اختیار کرلی جیسے ہوا حاصل کرنے کے لئے پکھا بنالیا یا روشن حاصل کرنے کے لئے استعال کرلی تو بہ حاصل کرنے کے لئے استعال کرلی تو بہ کوئی بدعت نہیں ہے۔ کیونکہ دنیا کے کام میں اللہ تعالیٰ نے چھوٹ دے رکھی ہے

کہ مباحات کے اندر رہتے ہوئے جو چاہو کرو۔لیکن دین کا حصہ بنا کر کسی غیر متحب کومتحب قرار دے کر ،کسی غیر سنت کو سنت کہہ کر ،غیر واجب کو واجب کہہ کر جب کوئی چیز ایجاد کی جائے گی وہ بدعت اور حرام ہوگی۔

#### حضرت عبدالله بن عمر کابدعت سے احتراز

حضرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم بدعت سے بہت پر بیز کرتے تھے۔
حضرت عبداللہ بن عررضی اللہ عنہما جو عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بیٹے ہیں ایک مرتبہ
نماز پڑھنے کے لئے مجد تشریف لے گئے۔ اذان کے بعد ابھی نماز کھڑی نہیں ہوئی
می کہ مؤذن نے لوگوں کو جمع کرنے کے لئے '' المصلوٰۃ '' دوبارہ کہہ دیا تا کہ جو
لوگ نہیں آئے ہیں وہ بھی آ جا کیں۔ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے یہ سا تو
اپنے ساتھ جو ساتھی تھے اس سے کہا جھے یہاں سے نکالو کیونکہ یہاں یہ خض بدعت
کررہا ہے۔ (ا) کیونکہ اللہ اور اللہ کے رسول اللہ اللہ نے اذان کا جو طریقہ بتایا تھا وہ
تو ایک مرتبہ ہوتی ہے ، دوبارہ اعلان کرنا یہ حضور اکرم کیا ہے کا طریقہ نہیں ہے ، الہذا

# حضرت صدیق کی بدعت سے احتیاط

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بدعت سے انتہا درجہ پرہیز کرتے تھے۔ آپ کو معلوم ہے کہ قرآن کریم پہلے ایک کتابی شکل میں نہیں تھا بلکہ حضور اقد س اللہ کے معلوم ہے کہ قرآن کریم پہلے ایک کتابی شکل میں نہیں تھا بلکہ حضور اقد س اللہ کا کتاب کو نمانہ میں جب آیتیں نازل ہوتی تھیں تو آپ اللہ کا کہ کتاب کو بلاکر ان آیات کو کتاب کری یا چڑے پر اور کسی کیڑے یا چوں پر لکھوادیتے تھے۔ اس طرح مختلف

آیتیں مختلف طریقوں سے جمع تھیں۔ لیکن کتابی شکل کے اندر زمانہ رسالت میں قرآن یاک کی آیات جمع نہ تھیں۔قرآن یاک کے بے شار حفاظ تھے اور پھر ہر ایک کے پاس آیات ککھی ہوئی بھی تھیں لیکن الگ الگ لکھی ہوئی تھیں۔حضرت صدیق اکبررضی الله تعالی عنه کے زمانہ میں جب بہت سے " حفاظ قرآن" شہید ہو گئے تو حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کومشورہ دیا گیا کہ آپ قرآن یاک کے مختلف تھیلے ہوئے حصوں کو کتابی شکل میں جمع کراکے ایک جگہ محفوظ کردیں۔ ایبا نہ ہو حفاظ کرام شہید ہورہے ہیں تو خدا نہ کرے ان کے ساتھ ساتھ قرآن کریم بھی ضائع ہو جائے۔ یہ بات حضرت صدیق اکبڑ کے دل کو گلی ۔لیکن جب حضرت فاروق اعظم اور دوسرے صحابہ کرام رضی الله عنهم سے مشورہ کیا تو پہلی بات صحابہ کرام نے جو کہی وہ بیتی کہ جب حضور علیہ نے یہ کام نہیں کیا تو ہم یہ کام کریں یا نہ کریں؟ کہیں ایبا کرنا بدعت نہ ہوجائے۔اب دیکھیں صحابہ کرام کو اتنا ڈر ہے کہ قرآن كريم كا جمع كرنا بظاہر اس ميس خير بى خير ہے ، برائى كا كوئى اس ميس امكان نہیں اس کے باوجود اس کے بارے میں بیا ندیشہ پیدا ہور ہا ہے کہ کہیں بدعت نہ

#### بدر ین چیز یں محدثات ہی<u>ں</u>

سرکاردوعالم علیہ اس حدیث کے اندر جہاں ہمیں اس بات سے درارہ ہیں کہ دہمن کالشکر صبح یا شام تم پر آیا چاہتا ہے، تووہاں ساتھ ساتھ آئندہ کی گراہیوں سے بچنے کے لئے یہ جملہ ارشاد فرمایا کہ بدترین چیزیں محد ثات ہیں۔ یعنی وہ چیزیں جو انسانوں نے اپنی طرف سے گھڑلی ہیں اور انہیں دین کا حصہ بنادیا

ہے، اللہ اور اس کے رسول علیہ نے بیطریقہ نہیں بتایا۔ لہذا اس سے پر بیز کرو ورن بید چیز گرائی کی طرف لے جائے گی۔

# سرکار دو عالم علیہ سے برد کر کوئی خیر خواہ نہیں

حضورا کرم اللی نے ایک کمی حدیث میں یہ جملہ ارشاد فرمایا" انسااولی بسکل مومن من نفسه "میں جرمومن سے اس کی جان سے زیادہ قریب ہوں۔(۱) یعنی انسان خود اپنی جان کا اتنا خیر خواہ نہیں ہوسکتا جتنا میں تمہارا خیر خواہ ہوں۔ جیسے باپ اپنے نیچ پر شفقت کرتا ہے کہ اپنے اوپر مشقت اور محنت جمیل لیتا ہوں۔ جیسے باپ اپنے نیچ پر شفقت کرتا ہے کہ اپنے اوپر مشقت اور محنت جمیل لیتا ہے گر اولاد کی تکلیف برداشت نہیں کرسکتا۔ لہذا جو پچھ میں تم سے کہ رہا ہوں، وہ کوئی اپنے مفاد کی خاطر نہیں کہ رہا ہوں بلکہ تمہارے فائدے کے لئے کہ رہا ہوں اور میں دیچ رہا ہوں کہ یہ قوم کہیں گراہی میں مبتلا ہوکر اپنے آپ کو جہنم کا مستحق نہ بنا ہے۔

# دنیا کے معاملہ میں بھی آپ میالینکہ بہترین خیرہ خواہ ہی<u>ں</u>

آپ ایستان کا ارشاد ہے'' من ترك مالا فلا هله ومن ترك دينا اوضياعافالي على '' (حواله بالا) ميں صرف دين كے معاملہ ميں تمہارا خيرخواه نہيں ہوں بلكه دنيا ميں بھی تمہارا خيرخواه ہوں،اگركوئی شخص مال جھوڑ كرگيا ہے تو وہ ميراث اس كے گھر والوں كے لئے ہے اور شريعت كے مطابق وہ ميراث آپس ميں تقسيم كريس ليكن اگركوئی شخص اپنے او پر قرضہ چھوڑ گيا اور تركه ميں اتنا مال نہيں ہے كہ اس كا قرضہ ادا كيا جائے يا ايلى اولاد چھوڑ گيا جس كى كفالت كرنے والاكوئى

نہیں ہے تو وہ قرضے اور اولاد میرے پاس لے آؤ، میں زندگی بھر کفالت کروں گا۔ میں جو کچھ تمہیں کہہ رہا ہوں وہ خیر خواہی کے لئے کہہ رہا ہوں ،تم سے کوئی پیے اور اجرت کا مطالبہ نہیں ہے۔ جیسا کہ چچھے گزرا تھا کہ میں تمہاری کمریں بکڑ پکڑ کر تمہیں جہتم سے روکنا چاہتا ہوں اور تم گرے جارہے ہو۔ میں تمہیں بچارہا ہوں کہ خدا کے لئے ان گناہوں سے نیج جاؤ اور ان برعتوں سے نیج جاؤ تا کہ تم اس عذاب سے جہنم سے نجات پالو۔ (صحح بخاری کتاب الرقاق باب الانتہاء عن المعاصی جلدم صفحہ ۹۲)

# دل سے نکلی ہوئی بات اثر رکھتی ہے

یہ حضور علی اللہ عنمی کی وہ با تیں تھیں جنہوں نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی زندگی میں انقلاب بر پا کردیا اور الی تبدیلیاں آئیں کہ ایک ایک صحابی کہاں سے کہاں تک پہنچ گیا۔ جب بات دل سے نکتی تھی دل پر اثر کرتی تھی اس لئے سرکاردو عالم علی کے ایک ایک جملے نے لوگوں کی زندگیاں بدل دیں۔ آج ہم گھنٹوں تقریر اور با تیں کرتے ہیں لیکن دل س سے مسنہیں ہوتا اس لئے کہ کہنے والا خود اس پر کار بند نہیں ہے۔ اور ہمارے دل میں وہ جذبہ اور درد نہیں ہے جس کے ذریعے سرکاردوعالم علی کے باتوں سے صحابہ کرام کی زندگیوں میں انقلاب بر پاہوا۔ آج بھی جتنا اثر براہ راست کتا ب اللہ کے کلمات میں اور نبی کریم علی کے کمات میں ہوتا ہے۔ حصور علی کا ایک کلم من کر دل پر اثر ہوتا ہے۔

# بدعت کی حقیقت

بعض حضرات جو کہتے ہیں کہ بدعت کی دونشمیں ہوتی ہیں۔ ایک بدعت

حسنہ اور ایک بدعت سینے۔ یعنی بعض کام بدعت تو ہیں لیکن اچھے ہیں اور بعض کام الیے ہیں جو بدعت ہیں لیکن برے ہیں لہذا اگر کوئی اچھا کام شروع کیا جائے تو اس کو بدعت حسنہ کہا جائے گا اور اس میں کوئی خرابی نہیں ہے۔ خوب سمجھ لیں کہ بدعت کوئی اچھی نہیں ہوتی ، جتنی بدعتیں ہیں وہ سب سینہ ہیں کوئی حسنہ نہیں ہے۔ بدعت کے دومعنی ہوتے ہیں ایک لغوی اور دوسرا اصطلاحی ،اگر آپ بدعت کے معنی بدعت کے معنی ہرئی چیز کے آتے ہیں، یہ لغت اور ڈکشنری میں دیکھیں تو لغت میں اس کے معنی ہرئی چیز کے آتے ہیں، یہ پہلے ایک شرین اور ہوائی جہاز لغت اور ڈکشنری کے اعتبار سے سب بدعت ہیں۔ لیکن شریعت کی اصطلاح میں بدعت کے معنی ہرئی چیز کے نہیں ہیں بلکہ بدعت کے معنی دین میں کوئی ایسا طریقہ نکالنا اور پھر اس طریقے کو مستحب ، لازم یا مسنون قرار دینا جس کو نبی کریم علیہ یا خلفاء راشدین نے مسنون قرار نہیں دیا ہے بدعت کہلائے گا۔ اس معنی کے لحاظ سے کوئی بدعت اچھی نہیں ہوتی بلکہ ایسی ہر بدعت سینے اور برائی ہے۔

# بعض امور میں کوئی خاص طریقه مقرر نہیں

یہ بات مجھنے کی ہے ، بیا اوقات لوگوں کو اس میں کافی غلطی پیش آتی ہے

کہ کچھ چیزیں اللہ تعالی نے مباح قرار دی ہیں یا کچھ چیزیں مسنون ، مستحب اور

باعث اجروثواب قرار دی ہیں ، لیکن ان اجروثواب کی چیزوں میں کوئی خاص طریقہ
مقرر نہیں کیا کہ اس طرح کرو گے تو ثواب زیادہ ہے اور اس طرح کرو گے تو

ثواب کم ہے بلکہ جوطریقہ بھی بجالایا جائے وہ ثواب ہوتا ہے۔

### ایک واضح مثال

اس کی مثال کسی مردے کو ایسال ثواب کرنا ہے جو کہ بری فضیلت کی چز ہے۔ جو شخص کسی مرنے والے کو ایصال ثواب کرے اس کو دوگنا ثواب ملتا ہے۔ ایک اس کے اینے عمل کرنے کا ثواب جو اس نے کیا اور دوسراکسی مسلمان کے ساتھ ہدردی کرنے کا ثواب لیکن شریعت نے ایصال ثواب کے لئے کوئی طریقه مقررنہیں کیا۔ بعنی بینہیں کہا کہ ایصال ثواب صرف قرآن شریف پڑھ کر ہی کرو یا صدقه کرکے کرو یا نماز پڑھ کرکرو بلکہ جو بھی نیک کام ہو اور جس وقت بھی اس کی توفیق ہوجائے اس کا ایسال ثواب جائز ہے۔ تلاوت کلام یاک ، ذکر وسیج ، صدقہ اور نفلی نماز بڑھ کر بھی ایصال ثواب کیا جاسکتا ہے۔ ای طرح وعظ ونصیحت کے ذریعہ بھی ایصال ثواب کیا جاسکتا ہے۔مقصد بیرکہ جتنے بھی نیکی کے کام ہیں۔ ان میں ہے کسی کے لئے بھی شریعت نے ایصال ثواب کا دن مقرر نہیں کیا کہ فلال دن کرو اور فلاں دن نہ کرو۔ جب بھی کسی کا انقال ہوجائے اس کے بعد کوئی بھی شخص جس وقت جاہے ایصال ثواب کرسکتا ہے۔ پہلے دن کرے دوسرے دن كرے ، يا تيسرے دن ، جس دن چاہے كرسكتا ہے اور اس كے لئے كوئى دن مقرر نہیں ہے۔ اب کوئی شخص ایصال تواب کا کوئی بھی ایسا طریقہ اختیار کرے جس کی شریعت نے اجازت دی ہے توا ختیار کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

# كتاب لكه كرايصال ثواب كرنا

فرض کریں کہ میں نے ایک کتاب عام مسلمانوں کے فائدے کے لئے

کھی اور کتاب کا مقصود دعوت و بلیغ ہے۔ اور کتاب لکھنے کے بعد اللہ تعالیٰ سے پیہ دعا كرتا ہوں كه يا الله اس كتاب لكھنے كا ثواب فلال كو پہنچا ديجئے تو بيرايصال ثواب صیح ہے۔ حالانکہ کتاب لکھ کر ایصال ثواب کا کام نہ تو تبھی حضور علی ہے ہے کیا اور نہ صحابہ کرام نے کیا ، اس کئے کہ حضور علیہ اور صحابہ کرام نے کوئی کتاب لکھی ہی نہیں ہے ، لیکن ایسال ثواب کرنے کی فضیلت بیان فرمائی کہ ہر نیکی کے کام کا ایصال ثواب کریکتے ہو۔ لہٰذا میں جو ایصال ثواب کررہا ہوں پیہ بدعت نہیں ہوگا۔ لیکن اگر میں یہ کہوں کہ کتاب لکھ کر ایصال ثواب کرنے کا طریقہ دوسرے طریقوں سے زیادہ افضل اور بہتر ہے اور یہ طریقہ سنت ہے نیز اگر کوئی شخص یہ طریقہ اختیاز ہیں کرے گا تو برا کرے گا، تو اس طرح یہی عمل جو باعث اجروثواب تھا برعت ہوجائے گا، اس لئے کہ میں نے اپنی طرف سے دین میں ایک الی چیز داخل کردی جو دین کا حصہ نہیں تھی۔ لہذا ایصال ثواب کسی بھی طریقہ سے کریں کچھ حرج نہیں لیکن اس کو دوسروں ہے افضل وسنت قرار دیا جائے یا واجب کہا جائے رپہ غلط ہے۔ ای طرح فرض کریں کہ کوئی شخص تیسر دے دن گھر میں بیٹھ کر ایسال تواب كررها ہے تو اس ميں كوئى بدعت نہيں بلكه بيد جائز ہے۔ اگر كوئى كيے كه تيسرا دن خاص طور ہر ایصال ثواب کے لئے مقرر ہے اور تیسرے دن میں ایصال ثواب كرنا زياده فضيلت كا باعث اورسنت بي يابي كه اگر كوئي شخص تيسرے دن نهيں كرے كا تو اس كولعنت وملامت كا شكار ہونا يڑے گا، اب بير ايسال ثواب بدعت ہوجائے گا۔ اس لئے کہ اس نے اپن طرف سے اس جائزعمل کو اس دن کے ساتھ لازم اورمسنون قرار دے دیا۔

### ایصال تواب کے لئے کوئی دن خاص نہیں

حضور اقدس علیت نے جمعہ کے دن کی کتنی فضیلت بیان فرمائی ہے اور حضرت عائشه رضى الله تعالى عنها فرماتي بين " وقل مساكسان يفطر يوم الجمعة" (١) حضور علي جعد ك دن بهت كم اليا بوتا تفاكه روزه سے نه بول بلكه ا كثر جعد كے دن روزہ ركھا كرتے تھے۔ اس كئے كه بيد فضيلت والا دن روزے کے ساتھ گزرے تواچھا ہے۔لیکن آپ کو دیکھ کر رفتہ رفتہ لوگوں نے بھی جعہ کے دن روزہ رکھنا شروع کردیا او رجعہ کے دن کو روزے کے ساتھ اس طرح مخصوص کردیا جن طرح یہودی لوگ (سنیچر) ہفتہ کے دن کو مخصوص کرتے تھے، اور ان کے ہاں ہفتہ کے دن روزہ رکھا جاتا تھا، گوہاسنیچرکی ان کے ہاں زیادہ فضیلت اور اہمت تھی۔ جب آپ اللہ نے یہ دیکھا تو آپ نے سحابہ کرام کومنع فرمایا کہ جمعہ کے دن کوئی روزہ نہ رکھے،(۲) یہ اس لئے فرمایا کہ جس دن کو اللہ تعالیٰ نے روزہ کے لیے متعین نہیں کیا لوگ اپنی طرف سے اس کومتعین نہ کردیں۔ اب جو میں عرض کررہا تھا ، دسوال، بیسوال ، تیجہ وغیرہ، بیٹھیک نہیں ہے کیونکہ لوگول نے ان دنوں کو ایصال تواب کے لیے مخصوص کرلیا ہے، لیکن اگر کوئی ایصال تواب کے لے مخصوص نہیں کررہا بلکہ اتفاقا وہ تیسرے دن ایصال تواب کرے تو اس میں کوئی خراتی نہیں ہے۔

# اسم پاک علیہ س کر انگوٹھے چومنا

ای طرح کسی نے اذان سی اور اس میں کلمہ اشھدان محمدًا رسول

الله ساتو اُس خفس کے دل میں سرکار دو عالم الله کی مجت کا داعیہ پیدا ہوا، آپ کا اسم گرامی ساتو محبت سے بے اختیار ہوکر اس نے انگوشے چوم کراپی آنکھوں کو لگالئے تو کوئی گناہ اور بدعت کی بات نہیں ، اس لیے کہ اس نے یہ بے اختیار عمل سرکار دوعالم الله کی تعظیم اور محبت میں کیا۔ جبکہ سرکار دو عالم الله کی محبت اور عظمت ایک قابل تعریف چیز ہے اور ایمان کی علامت ہے اور انشاء اللہ اس محبت براجروثواب ملے گا۔ لیکن اگر کوئی شخص ساری دنیا کو یہ کہنا شروع کردے کہ جب بھی اذان میں اشھدان محمدار سول الله پڑھا جائے ، تو تم اس وقت اپنی اگوٹھوں کو چومو! تو وہ حضور الله سے مجبت کرنے والا نہیں ہے کیونکہ وہ عمل جو محبت کے جذبے سے جائز تھا اب بدعت بن گیا۔ اس میں باریک فرق ہوتا ہے کہ عمل جو فی نفسہ کی صحیح جذبے سے کیا جارہا ہے ، اگر مباح طریقے سے کیا جائے تو جوئی نفسہ کی صحیح جذبے سے کیا جارہا ہے ، اگر مباح طریقے سے کیا جائے تو بدعت نہیں ہے ، لیکن جب اس کو لازم بنا لیا، سنت اور رسم بنالیا اور جوشخص نہ بدعت ہے۔

### یارسول الله کہنا کب برعت ہے؟

میں یہاں تک کہنا ہوں کہ اگر کوئی شخص بیٹھا ہوا تھا ، بے اختیار اس کے سامنے نبی کریم علیلی کا اسم گرامی آیا اور دل میں اس نے نبی اکرم علیل کو سامنے تصور کرے کہہ دیا الصلوة والسلام علیك یا رسول الله ۔ حاضر ناظر کے عقیدے سے نہیں کہنا بلکہ جس طرح آدمی بعض اوقات کی غائب کو اپنے ذہن

میں تصور کرکے پکار کر کہہ دیتا ہے ، اس طرح کہا تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں بعنی اصلاً اس میں کوئی گرا کہیں۔ اور اگر اس عقیدے کے ساتھ کہا کہ حضور اقدس علیہ کے ساتھ کہا کہ حضور اقدس علیہ کے ساتھ کہا کہ حضور اقدس علیہ کے سہال پر اس طرح حاضروناظر ہیں جس طرح اللہ تعالی حاضر وناظر ہیں تو یہ معاذ اللہ شرک ہوجائے گا۔ اور اگر اس عقیدے کے ساتھ تو نہ کہے لیکن یہ سوچ کر کہے کہ الصلوة والسلام علیك یار سول اللّه کہنا سنت ہے اور اس طرح درود پڑھنا ضروری ہے اور جوشخص اس طرح نہ کہے گویا اس کے دل میں حضور علیہ کی ۔ پڑھنا ضروری ہے اور جوشخص اس طرح نہ کہے گویا اس کے دل میں حضور علیہ کی ۔ پڑھنا ضروری ہے اور جوشخص اس طرح نہ کہے گویا اس کے دل میں حضور علیہ کی۔ محبت نہیں ہے تو یہ عمل بدعت ہے اور عمل کے ذرا سے فرق سے ایک چیز جائز ، الہذا معمولی سے عقیدے اور عمل کے ذرا سے فرق سے ایک چیز جائز ، الہذا معمولی سے عقیدے اور عمل کے ذرا سے فرق سے ایک چیز جائز ، ناجائز او ر بدعت بن جاتی ہے۔ آپ دیکھیں ! جتنی بدعتیں ہیں اکثر و بیشتر وہ ناجائز او ر بدعت بن جاتی ہے۔ آپ دیکھیں ! جتنی بدعتیں ہیں اکثر و بیشتر وہ

اصلامباح تھیں اور جائز تھیں۔لیکن جب اس کو اس طرح لازم کرلیا جائے جس

طرح فرض اور واجب ہوتے ہیں تو اس سے وہ بدعت بن جاتی ہیں۔

## عید کے دن گلے ملنا

عید کے دن آپ نے عید کی نماز پڑھی اور عید کے بعد دومسلمان بھائی خوثی کے جذبے میں آکرآپس میں گئے مل لیے تو اصلا گلے ملنا کوئی ناجائز نہیں ہے۔ یا آپ یہاں مجلس سے اٹھیں اور کس سے گلے مل لیں تو گناہ کی بات نہیں بلکہ جائز ہے۔ لیکن اگر کوئی شخص یہ سوچ کہ عید کی نماز کے بعد گلے ملنا عید کی سنت ہے، گویا یہ بھی عید کی نماز کا حصہ ہے اور جب تک گلے نہیں ملیں گے اس

وقت تک عید ہوگی بی نہیں تو یہی عمل بدعت بن جائے گا۔ کیونکہ ایک ایسی چیز کو سنت قرار نہیں دیا اور سنت قرار دے دیا جس کو نبی کریم علی اللہ اور صحابہ کرام نے بھی سنت قرار نہیں دیا اور نہیں اس کی پابندی کی۔ اب اگر کوئی شخص کیے کہ میں تو گلے نہیں ماتا آپ کہیں گئے کہ عید کا دن ہے کیوں گلے نہیں ملتے؟ اس کے معنی یہ ہیں کہ عید کے دن گلے ملئے کو آپ لازمی سیحتے ہیں اور لازمی قرار دے دینا یہی چیز بدعت بنادیتا ہے۔ ملئے کو دل جاہا تو یہ بدعت نہیں ہوگا۔

# کیا تبلیغی نصاب پڑھنا بدعت ہے؟

ایک صاحب پوچھ رہے تھے کہ یہ وعوت وہلینے کے کام میں لگنے والے لوگ فضائل اعمال کا فصاب بیٹھ کر پڑھتے ہیں ، لوگ اس پر اعتراض کرتے ہیں کہ حضور علیا ہے کے زمانے میں اور صحابہ کرام اور خلفاء راشدین کے زمانے میں کون پڑھتا تھا؟ البذا یہ بھی بدعت ہوئی چاہئے۔ جو تفصیل آپ کے سامنے بیان ہوئی اس سے یہ بات واضح ہوگئی کہ علم دین کی بات کہنا اور اس کی تبلیغ کرنا ہر آن اور ہر وقت جائز ہے۔ جیسے جمعہ کے روز عمر کے بعد یہاں جمع ہوتے ہیں اور دین کی بات سنتے اور سناتے ہیں، اب اگر کوئی شخص یہ کہ کہ حضور علیا ہے کہ کہ دفتور علیا ہی تبلیغ ہر وقت ایسا نہیں ہوتا تھا کہ لوگ جمعہ کے دن جمع ہوں اور دین کی بات ہو لہذا یہ بھی برعت ہے تو خوب سمجھ لیجئے کہ یہ اس لیے برعت نہیں کہ دین کی تعلیم وہلیغ ہر وقت برعت نہیں کہ دین کی تعلیم وہلیغ ہر وقت اور ہر آن جائز ہے۔ لیکن ہم میں سے کوئی شخص یہ کہنے گئے کہ جمعہ کے دن عمر اور ہر آن جائز ہے۔ لیکن ہم میں سے کوئی شخص یہ کہنے گئے کہ جمعہ کے دن عمر اور ہر آن جائز ہے۔ لیکن ہم میں اجماع ہونا مسنون ہے ، اور اگر کوئی شخص اس

اجتاع کے اندر شریک نہ ہوتو گویا اس کودین کا شوق نہیں ہے اور اس کے دل کے اندر دین کی عظمت اور محبت نہیں ہے تو یہی عمل جو ہم کررہے ہیں اس وجہ سے بعت بن جائے گا۔ اگر اب ایک آ دمی یہاں نہیں آ تا دوسری جگہ جاکر دین کی باتیں سن لیتا ہے تو وہ بھی ثواب کا کام کررہا ہے۔ لہذا کسی بھی اجروثواب والے عمل کو اپنی طرف سے وقت اور خاص حالات کے ساتھ مربوط کرکے دینی طور پر لازم قرار دے دیا جائے تو وہ می اس عمل کو بدعت بنادیتا ہے۔ حضور اقدس علیہ کی کی کی ایس حضور اقدس علیہ کی ایس خوا کہ سرت طیبہ بیان کرنا یقینا اجرونصیات کا کام ہے، وہ لمحات جن میں حضور اقدس علیہ کی سرت طیبہ بیان کرنا یقینا اجرونصیات کا کام ہے، وہ لمحات جن میں حضور اقدس خوا کی ذکر کسی بھی حیثیت سے ہو وہ حاصل زندگی ہے۔ قیتی اوقات تو وہی ہیں جو می جس کو فرات کے ذکر مبارک میں صرف ہوجا کیں، لیکن اگر کوئی مخص اس کے لیے خاص طریقہ متعین کرے اور کہے یہی طریقہ خاص طریقہ متعین کرے اور کہے یہی طریقہ خاص طریقہ متعین کرے اور کہے یہی طریقہ اجروثواب کا باعث اور مسنون عمل ہے تو یہ بدعت ہوگی۔

#### ایک آسان مثال

اس کی آسان می مثال یوں سمجھ لیس کہ ہمیں انماز میں التحیات کے وقت درود شریف پڑھنے کی تلقین کی گئی ہے۔ اور درود شریف پڑھنا حضور اقد س میالی کے ہمیں سکھادیا لہٰذا اس کو پڑھنا جائز اور مسنون ہے ، اب اگر کوئی مخص اللہم صل علیٰ محمّدن النبی الامی و علی آله و صحبه و بارك و سلم اگریہ درود پڑھ لے تو بھی جائز ہے اور اس سے بھی درود شریف کی سنت ادا ہوجائے گ۔ لیکن اگر کوئی شخص کے کہ فلال درودشریف نہ پڑھو! فلال پڑھو! اور یہی سنت

ہے۔ تواس صورت میں درود شریف پڑھنا جو بڑی فضیلت والا تھا بدعت بن جائے گا۔

#### ہر بدعت بری ہے

لوگوں نے جو بدعت کی قشمیں نکال کی ہیں کہ ایک بدعت حسنہ ہوتی ہے اور ایک بدعت سنے ہوتی ہے۔ یاور رکھیں! بدعت کوئی بھی اچھی نہیں ہوتی جو طریقہ نبی کریم سرور دوعالم اللہ نے اور خلفاء راشدین اور صحابہ کرام نے ضروری قرار نہیں دیا، دنیا کی کوئی طاقت اس کو واجب ، سنت یا مستحب قرار نہیں دے ستی۔ اگر کوئی ایسا کرے گا تو وہ ضلالت اور گمراہی ہوگی اس کا مطلب سے ہے کہ (نعوذ باللہ) وہ دین کو اتنا نہیں جانتے ہیں۔

#### بنیئے سے سیانا سو باؤلا

ہمارے والد ماجد قدس اللہ سرہ ایک کہاوت ہندی زبان میں سایا کرتے تھے اور ان کے بارے میں بیہ سے دو تینے سے سیانا سوباؤلا' ہندو پنیئے تاجرہوا کرتے تھے اور ان کے بارے میں بیہ مشہور تھا کہ یہ ہندو تجارت اور پلیے بڑھانے میں بہت سیانے اور چالاک ہوتے ہیں ای لئے ان کے بارے میں یہ کہاوت مشہور تھی۔ یعنی کوئی شخص یہ دعوی کرے کہ میں تجارت میں بنیئے سے زیادہ چالاک ہوں تو وہ در تقیقت باؤلا ہے۔ حضرت والد صاحب قدس اللہ سرہ یہ فرمایا کرتے تھے کہ حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی علیہ میں وین کے سیانے ہیں ، اب اگر کوئی شخص یہ دعوی کرے کہ میں دین

میں ان سے زیادہ سیانا ہوں لیعنی جن کاموں کو انہوں نے نہیں کیا یا ضروری نہیں سمجھا ، میں ان کو ضروری سمجھتا ہوں تو حقیقت میں وہ باؤلا اور احمق ہے۔ خوب سمجھا ، میں ان کو ضروری سمجھتا ہوں تو حقیقت میں وہ باؤلا اور احمق ہے۔ خوب سمجھتا۔ لیں کہ بعض نئی چیز یں تو وہ ہوتی ہیں جن کو کوئی بھی شخص دین کا حصہ نہیں سمجھتا۔ مثلاً یہ پکھا لائٹ وغیرہ یہ چیز یں اس لیے بدعت نہیں ہیں کہ ان کوکوئی بھی دین کا حصہ اور ضروری نہیں سمجھتا۔ اور دین کے جن کے کاموں کوا نجام دینے کا اللہ اور اللہ کے رسول میں ہے گئے نے کوئی خاص طریقہ مقرر تربیں کیا ان کو جس طرح چاہو اوا کرلو، ان کاموں کے لئے جب کوئی خاص طریقہ مقرر کرلیا جائے اور اس طریقہ کو دین کا حصہ قرار دیا جائے تو وہ بدعت بن جائے گا۔ یہ بات اگر ذہن میں رہے تو برے خیالات خود بخود دور ہوجا کیں گے۔ اللہ تعالیٰ ہم کو بدعت سے اجتناب کی توفیق عطافر مائے اور وین کی صحیح فہم عطافر مائے۔ آمین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين



7

٠..

.

# ﴿ جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ميں ﴾

موضوع = امت مسلم اوراس کی معیشت خطاب اگریزی = جسنس مولانا مختی تحرقی حتایی صاحب منظر ار دورجمه = ڈاکٹر مولانا محدمران! شرف حتائی صاحب نارئ = ستر ۱۹۹۷ء با بہتمام = محد ناظم اشرف ناشر = بیت العلام - ۲۰ نامدروڈ ، چک پرانی انارکل ، لا بور فون ۲۳۸۳ ۲۲۸ ۲۲۵

# امت مسلمه کی معیشت اور اسلامی خطوط پر اس کا اتحاد

''اكسوي صدى اورمسلم امـ' كے موضوع پر موتر العالم الاسلام نے اسلام آباد بي ٢٣ متبركو ايك بين الاقوامى كانفرنس منعقد كى جس بي شخ الاسلام جسنس مولانا مفتى محد تقى عثانى صاحب ملاكو ندكوره بالا موضوع پر انگريزى بي ابنا مقاله بيش كياـ اس مقالے كا اردو ترجمہ ذیل بین چش فدمت ہے۔

### محترم چیئر مین اور معزز مهمانان گرامی:

یہ میرے لئے ایک بڑا اعزاز ہے کہ مجھے ایک بین الاقوامی کانفرنس میں شرکت کا موقع مل رہا ہے جو موتمر العالم الاسلامی مسلمانوں کی تاریخ کے ایک انتہائی نازک وقت میں منعقد کر رہی ہے، نئی صدی کا ظہور پورے عالم میں فکر وعمل کے نئے افق کھول رہا ہے، ہمارے لئے مسلم امہ ہونے کی حیثیت سے اپنے اہم مسائل اور مشکلات پر غور کرنا، ان کے رخ متعین کرنا، اور آنے والے وقتوں کے بین اور مشکلات پر غور کرنا، ان کے رخ متعین کرنا، اور آنے والے وقتوں کے بین

الاقوامی مسائل حل کرنے کے لئے اپنی حکمت عملی وضع کرنا ایک لائق تحسین عمل ہے، میں موتمر العالم الاسلامی کا شکر گذار ہوں کہ مجھے ایبا پروقار فورم (Forum)مہیا کیا جس میں ان مسائل پر گفتگو کرسکتا ہوں۔

انیسویں صدی سیاسی استبداد کی صدی تھی، جس میں یورپی طاقتور اقوام نے ایشیائی اور افریق ممالک بشمول اسلامی ممالک پر اپنا تسلط جمایا ہوا تھا، موجودہ صدی نے جو اب اپنے آخری سانس لے ربی ہے مغربی استعار کی طرف سے آزادی کے تدریجی عمل کا مشاہدہ کیا ہے، اللہ تعالیٰ کے فضل سے یہی وہ صدی تھی، جس میں بہت سے اسلامی ممالک نے یا تو طاقت کے بل ہوتے پر یا پُرامن طریقوں سے آزادی حاصل کی، تاہم اپنی سیاسی آزادی کے حصول میں واضح کامیابی کے باوجود ہم اب تک علمی، معاشی اور منصوبہ سازی کے میدانوں میں خاطر خواہ کامیابی حاصل نہ کر سکے، یہی وجہ ہے کہ اب تک مسلم امہ سیاسی آزادی کے صحیح ثمرات سے لطف اندوز نہیں ہوسکی ہے۔

اب مسلم دنیا نئی صدی کو اس امید کے ساتھ دکھے رہی ہے کہ انشاء اللہ تعالیٰ یہ اس مسلم دنیا نئی صدی کو اس امید کے ساتھ دکھے رہی ہے کہ انشاء اللہ تعالیٰ یہ اس کے لئے کھمل اور حقیقی آزادی لے کر آئی گی، جس میں مسلمان دنیا کی مختلف اقوام کے درمیان اپنا کھویا ہوا مقام دوبارہ حاصل کریں اور قرآن کریم اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کی روشنی میں وضع کردہ اصولوں کے مطابق اپنی زندگی گذارنے میں آزاد ہوں۔

تاہم یہ بات بھی واضح ہے کہ یہ امید صرف خوابوں اور خواہشات سے پوری نہیں ہو سکتی، اپنے اس محبوب مقصد کے حصول کے لئے ہمیں اجماعی زندگی کے تمام میدانوں میں اپنے رویہ کو بدلنا ہوگا، اور جس قدر ہم نے ساسی آزادی کے

جس موضوع کے بارے میں مجھ سے اس عظیم فورم میں چند الفاظ پیش کرنے کے لئے کہا گیا ہے وہ موضوع ''امت مسلمہ کی معیشت کا اسلامی خطوط پر اتحاد'' ہے، اس مختر مضمون میں جو ایک مختر نوٹس پر تیار کیا گیا ہے احتر اپنے آپ کو ایسے دو نکات تک محدود رکھے گا جو ہمارے لئے امت مسلمہ ہونے کی حیثیت سے بہت زیادہ اہم ہیں۔

#### (۱) خود ساخته انحصار

یہ بات ہرکس و ناکس جانتا ہے کہ تقریباً تمام مسلم ممالک کا ساجی اور معاثی میدانوں میں دوسروں پر انحصار اس امت کا ایبا معاثی مسئلہ بن چکا ہے کہ جس سے آج تمام مسلم امت دوجار ہے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ اکثر مسلمان ممالک، مغربی ممالک یا بین الاقوامی (بلکہ حقیقت پندی سے جائزہ لیا جائے تو مغربی) مالیاتی یا تمویلی اداروں سے بڑی بڑی رقمیں قرض لے رہے ہیں، اور بعض ممالک یہ بھاری مقدار میں سودی قرضے کی ترقیاتی منصوبوں کے بجائے اپنے

روزمرہ کے اخراجات کے لئے لے رہے ہیں، بلکہ اس سے بھی زیادہ تثویشناک امر یہ ہے کہ اپنے سابقہ سود کی ادائیگی کے لئے حاصل کر رہے ہیں، جس سے ان کے حاصل کردہ قرضوں کا سائز خطرناک حد تک بردھ چکا ہے۔

بیرونی قرضوں پر انحمار ہاری ایک ایک بیادی بیاری ہے جس کی وجہ ہاری اقتصادی زندگی اس درجہ متاثر ہو چک ہے کہ قو می خود اعتادی تقریباً مفقود ہوتی جا رہی ہے، اور اس نے ہمیں اس بات پر مجبور کر رکھا ہے کہ ہم اپنے قرض دہندوں کے مطالبات کے آگے بلکہ بعض اوقات ایسے مطالبات کے آگے سرتسلیم خم کر دیں جو ہمارے اجماعی مفادات کے ظلف ہیں، یہ بات بھی کوئی ڈھئی چپی نہیں کہ قرض دہندہ قرضے دینے سے قبل مقروض پر اپنی شرائط عائد کر دیتے ہیں، یہ شرائط ہمیں متعقل غیر ملکی دباؤ ہیں رکھتی ہیں، اور اکثر ہمیں اپنے حقیقی مقاصد کے حصول سے روئی ہیں، اور اس بات پر مجبور کرتی ہیں کہ ہم اغیار کے بتائے ہوئے راستوں پر چلیں، خلاصہ یہ کہ غیر ملکی قرضوں کے برے نتائج اشنے واضح ہیں کہ راستوں پر چلیں، خلاصہ یہ کہ غیر ملکی قرضوں کے برے نتائج اشنے واضح ہیں کہ ماغیار نے بتائے ہوئے داستوں پر چلیں، خلاصہ یہ کہ غیر ملکی قرضوں کے برے نتائج اشنے واضح ہیں کہ ماغیار ہیں۔

قرضہ لیما اسلامی تعلیمات کی روسے اس قدر ناپندفعل ہے کہ اس میں شدید مجوری اور سخت ضرورت کے بغیر جتلانہیں ہوتا چاہئے، جیسا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس عمل سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے مختص کی نماز جنازہ ادا کرنے سے انکار فرما دیا جو اپنا قرض ادا کئے بغیر وفات پا گیا مقا۔

(رواہ البخاری عن المفلاۃ باب الافلاس والا نظار جلد اصفی ۲۵۲)

مزید برآل مسلمان فقہاء کرام نے بیسوال اٹھایا ہے کہ آیا کسی مسلمان ملک کے حکمران کے لئے جائز ہے کہ وہ غیرمسلموں کی طرف سے پیش کردہ تخفے قبول کرے؟ اس سوال کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ یہ صرف اس صورت میں جائز ہے کہ جب ان تحفول کی وجہ سے امت مسلمہ کے مفاد کے خلاف کسی فتم کا دباؤ نہ ہو، یہ جواب تحفے قبول کرنے کے بارے میں دیا گیا ہے، اب آپ اس سے خود ہی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ قرضے لینے کا جواب کیا ہوگا؟

اسلامی اصولوں کے مطابق بیان کردہ بد بدایات اس بات کا مطالبہ کرتی ہیں کہ مسلمانوں کو اینے بخی اور تنگل کے زمانہ میں بھی غیر مکلی قرضے لینے سے انکار كرنا جائية، ليكن جارا يه حال ب كه موجوده قرضے جارے وساكل (Resources) کی قلت کے باعث پیرانہیں ہوئے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ مسلمان بحیثیت مجموع جتنے آج مالدار ہیں اس سے قبل مسلمان کی بوری تاریخ میں اتن مالدار مھی نہیں رہے، آج ان کے پاس قدرتی وسائل کے عظیم خزانے موجود ہیں، دنیاکے اہم دفاعی و اقتصادی اہمیت کے حامل مقامات ان کے قیضے میں ہیں، وہ دنیا کے بیچوں چے واقع ہیں، وہ مراکش سے انڈونیشا تک الی جغرافیائی زنچر میں جڑے ہوئے ہیں کہ ان کے درمیان سوائے اسرائیل اور ہندوستان کے کوئی ملک حائل نہیں ہے، وہ دنیا کا تقریباً بچاس فیصد تیل پیدا کرتے ہیں، دنیا کی خام مال کی برآمدات میں تقریباً چالیس فیصد حصدان کا (مسلمانوں کا) شار کیا جاتا ہے۔ ان تمام حقائق کے علاوہ مسلمانوں کی وہ تمام نقد رقوم جومغربی ممالک میں امانت یا سرمایہ کاری کی غرض سے رکھی گئی ہیں اتنی زیادہ ہیں کہ وہ خود اپنے اوپر عائد تمام دیون (Loans) اور واجبات (Payables and dues) کی ادائیگی کے لئے ممل کافی ہیں۔

اسلامی ترقیاتی بنک کی حالیہ رپورٹ کے مطابق اسلامی ترقیاتی بنک

(IDB) کے رکن ممالک کے بیرونی قرضہ جات کا مجموعہ 618.8 بلین ڈالر ہے، جب کہ دوسری طرف مسلمانوں کے مغربی ممالک میں رکھے ہوئے اٹانے اور امانتیں (Deposits) اس سے کہیں زیادہ ہیں(ا)۔ یہ بات ظاہر ہے کہ ان اٹاثوں اور امانتوں کا کوئی ٹھوس ریکارڈ نہیں ہے، کیونکہ ان کے مالکان متعدد وجوہات کی بناء پر انہیں ظاہر نہیں کرتے ہیں، البتہ معاثی ماہرین کا خیال ہے کہ خلیج کی جنگ (Gulf war) کے بعد عرب مسلمانوں نے اپنے 250 بلین ڈالر نکال کر اپنے ممالک میں جمع کرائے تھے، ان کے علاوہ مسلمانوں کے مغربی ممالک میں جمع شدہ اٹاثوں اور امانتوں کا تخمینہ تقریبا ۸۰۰ سے لے کر ۱۰۰۰ بلین ڈالرز کے درمیان ہے (۲)۔ اس بات کا عملاً مطلب میہ ہے کہ ہم اپنی ہی جمع کردہ رقم کا ایک حصہ خود ہی زیادہ سودی قیت پرقرض لے رہے ہیں۔

اور اگر بالفرض ان تخمینی اعداد و شار کو مبالغہ آمیز سمجھا جائے تب بھی اس حقیقت سے شاید ہی کوئی مئر ہوسکتا ہے کہ اتنی بڑی رقبوں کو اگر اپنے پاس ہی رکھ .

کر صحیح طریقے سے مسلمان دنیا پر استعال کیا جاتا تو امت مسلمہ بھی چھے سو بلین یا اس سے زائد قرضے لینے پر مجبور نہ ہوتی۔

اس زاویہ سے اگر جائزہ لیا جائے تو یہ واضح ہوتا ہے کہ غیر ملکی قرضوں پر انحصار درحقیقت ہمارا خود ساختہ ہی ہے، جس کے بارے میں ہم کسی دوسرے پر الزام نہیں لگا سکتے، ہم نے بھی بھی ان عوامل کو دور نہیں کیا جو ہمارے سرمائے کی باہر منتقلی کے ذمہ دار ہیں۔ ہم نے اپنے لوگوں میں اعتماد پیدا کرنے کی کوشش نہیں کی، ہم نے اپنے آپ کو موجودہ ظالمانہ اور بدعنوان (Corrupt) نظام محصولات کی، ہم نے اپنے آپ کو موجودہ ظالمانہ اور بدعنوان (کرمن فضا قائم کرنے کے سے چھٹکارانہیں دیا، ہم بھی سرمایہ کاری کے لئے ایک پرامن فضا قائم کرنے کے

قابل نہیں ہوئے، ہم نے بھی اپنے ممالک کو ایک مضبوط سیاسی نظام عطانہ کیا، ہم نے بھی بھی بھی بھی ہے استفادہ کرنے کے موقع پر غور کرنے کی ضرورت نہ بھی، مزید برآل مجموعی طور پر ہم اسلامی اتحاد کے جذبات کو سرگرم اور امت مسلمہ کی طاقت کو متحرک کرنے میں ناکام رہے۔

یہ افسوسناک صورت حال نئی صدی کی خوثی میں مہنگی تقاریب منعقد کر لینے سے ٹھیک نہیں ہو سکتی، ہمیں سنجیدگی کے ساتھ وقت کے چینئے کو قبول کرنا ہوگا، جیسا کہ پہلے بھی ذکر کیا گیا ہے ہمارے معاشی اور سیاسی قائدین کو غیر ملکی انحصار سے نجات ولانے کے لئے ایسے ذرائع اور طریقے تلاش کرنے ہوں گے جو ہمارے پاس پہلے ہی سے دستیاب ہیں، جس چیز کی ہمیں سب سے زیادہ ضرورت ہے وہ یہ پاس پہلے ہی سے دستیاب ہیں، جس چیز کی ہمیں سب سے زیادہ ضرورت ہے وہ یہ قباد کہ ہم مسلم امدکی باہمی تعاون کو فروغ دینے کے لئے نئی پالیسیاں وضع کریں، قرآن کریم ارشاد فرماتا ہے:

"انَّمَا المُومِنُونَ إِخُوَةٌ فَاصُلِحُوا بَيْنَ اَخَوَيُكُمُ وَاتَّقُواللَّهَ لَا المُومِنُونَ إِخُوةٌ فَاصُلِحُوا بَيْنَ اَخَوَيُكُمُ وَاتَّقُواللَّهَ لَعَلَّكُمُ تُرُحُمُونَ " (سرة الحِرات:١٠ پ٢٦)

" تمام مسلمان بھائی بھائی ہیں، تم اپنے دو بھائیوں کے درمیان صلح کراؤ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرو، تاکہ تم پر رحم کیا جائے"۔

قرآن وسنت کی تعلیمات اور احکام اس اصول کی تاکید کرتے ہیں کہ تمام مسلم امد کو کیک جان ہو کر کام کرنا چاہئے، جغرافیائی حدود انہیں مختلف مقاصد اور مختلف اقوام کے اندر منقسم نہیں کر سکتیں، سیای و جغرافیائی حدود صرف کسی ملک کے انظامی و داخلی امور نمٹانے کے لئے برداشت کی جاسکتی ہیں، لیکن تمام مسلم ممالک کو خصوصاً ان کے اینے مشترک مقاصد کے لئے بقیہ دنیا کے مقابلے میں

یک جان اور یک رخ ہو کر رہنا چاہئے۔

اب وہ دن چلے گئے جب تکنیکی مہارت پرصرف چند مغربی ممالک کی اجارہ داری تھی، اب مسلمانوں کی مہارت و قابلیت (Talent) کم از کم مسلمانوں کی فوری ضروریات کوحل کرنے کی صلاحیت رکھتی ہیں، اب ضرورت اس امرکی فوری ضروریات کوحل کرنے کی صلاحیت رکھتی ہیں، اب ضرورت اس امرکی ہے کہ ہم اس امت کی خدمت کے لئے ذہبی جذبہ کے ساتھ اس قابلیت کو تلاش کریں، لیکن یہ مقصد ہمارے ممالک کے قائدین اور زعماء کی متحدہ کوششوں کا طلبگار ہے۔ یہی ان کا سب سے بڑا چینج ہے، جس کا مقابلہ ان کے لئے نہ صرف امت کی جھلائی کی خاطر بلکہ خود اپنی بقاء اور حیات کے لئے ضروری ہے، اس بارے میں کی جھلائی کی خاطر بلکہ خود اپنی بقاء اور حیات کے لئے ضروری ہے، اس بارے میں ایک عظیم ذمہ داری آرگنائزیشن آف اسلام کانفرنس (OIC) کے کاندھوں پر ہے، کہ اسے خود آگے بڑھ کرمسلمان قابلیت کا ایک متحدہ تالاب (Pool) بنانا چاہئے۔

## (۲) اینے معاشی نظام کی تغمیر نو

دوسرا اہم نکتہ جس کی طرف احقر حاضرین مجلس کی توجہ مبذول کرانا جاہتا ہے، وہ ہمارے نظام کو اسلامی خطوط پر استوار کرنا ہے۔

بیدویں صدی سوشلزم کا ظہور، سرمایہ دار اور سوشلسٹ ممالک کے درمیان کا آرائی اور آخر بیں سوشلزم کے سقوط کا مظاہرہ دکھے چکی ہے، مغربی سرمایہ دار ممالک سوشلزم کے سقوط کی اس طرح خوشیاں منا رہے ہیں گویا یہ ان کی نہ صرف سیاسی بلکہ ان کے فکر ونظر کی فتح کا حقیقی ثبوت ہے، اسی طرح وہ کمیونسٹ تصورات کے سقوط کو بھی سرمایہ داری نظریہ کی حقانیت کا بین ثبوت قرار دے رہے ہیں، اور یہ دعویٰ کیا جارہا ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام ہی اب انسانیت کے لئے ایسا واحد نظام

ہے جے اپنائے بغیر کوئی جارہ نہیں۔

لیکن حقیقت بیے ہے کہ سوشلزم یا کمیوزم سرمایید دارانہ نظام معیشت کے ظالمانہ اصولوں اورخصوصاً دولت کی غیر مساوی تقتیم کے رقمل کے طور پر ابھرا تھا جو گذشته کی صدیوں سے سرمایہ دار ممالک میں نظر آ رہی تھی۔سوشلزم ان برائیوں کی نشاندہی کرنے اور معاشرے یر ان کے برے اثرات کی تقید کرنے میں حق بجانب تھا۔سوشلزم کی ناکامی کی وجہ سرمایہ دارانہ نظام پر صحیح تنقید نہتھی، بلکہ اس کی وجہ خود اس کے پیش کردہ متباول نظام کے اندر موجود خرابیاں تھیں، لہذا سوشلزم کی ناکامی کا ہر گزید مطلب نہیں ہے کہ سرمایہ دارانہ نظام اینے اندر کوئی خرائی نہیں رکھتا تھا، بلکہ وہ خرابیاں ابھی تک موجود ہیں، اور ان کی اصلاح بھی نہیں کی گئی ہے، جو مما لک سرمایید دارانه نظام کی اتباع کر رہے ہیں وہ ابھی تک دولت کی غیر مساوی تقسیم میں مبتلا ہیں، مالداروں اور غیر مالداروں کے درمیان عظیم فرق اور دولت کے عین درمیان غربت (Poverty in the midst of plenty ان کے نظام معیشت میں ایک بہت بڑا مسکہ ہے، یہی سرمایہ دارانہ نظام کے حقیقی مسائل ہیں، جنہیں اگر صحیح طرح حل نہیں کیا گیا تو یہ ایک اور رومل کوجنم لے سکتے ہیں، جو سوشلزم سے کہیں زیادہ سخت اور ظالم ہوگا، سوویت بونین کے سقوط اور مکڑے مکڑے ہونے کو ابھی زیادہ عرصہ نہیں گذرا تھا کہ بعض وسط ایشیائی ریاستیں دوبارہ کمیوزم کی طرف رخ کر رہی ہیں، یہ حقیقت اس یارلیمانی انتخابات کے نتائج سے اچھی طرح محسوس کی جا کتی ہے، جس میں کمیونسٹ یارٹیوں نے اپنی اپنی یارلیمنٹ میں بھاری اکثریت سے سیٹیں حاصل کی ہیں، یہ اس وجہ سے نہیں ہے کہ کمیوزم یا سوشلزم کے یاس واقعنا کوئی فضیلت یا اچھائی موجود ہے بلکہ بیسرمایید دارانہ نظام کے تسلط کے برے نتائج اور غیر مساویا نتقسیم دولت کا دوبارہ رقمل ہے۔

اس لئے اب دنیا ایک ایسے تیسرے نظام کی شدیدمحتاج ہے، جواسے ان دونوں نظامہائے معیشت کی ان خرابوں سے نجات دلائے، جن سے انسانیت گذشتہ چند صدیوں سے دو چار رہی ہے، اس تیسرے نظام کے لئے مسلم امہ کی طرف سے اسلامی خطوط پر کام کیا جا سکتا ہے، وہ معاثی اصول جو قرآن یاک اور احادیث نبویہ علیہ الصلوة و السلام سے ماخوذ ہیں، آج کی دنیا کے تمام معاثی مسائل کوحل کرنے میں کمل کافی و شافی ہیں، کیونکہ اسلام جہاں ذاتی ملکیت اور بازاری معیشت کی اجازت دیتا ہے، وہاں وہ ایک منصفانہ تقسیم دولت کا ایک سوحیا سمجما نظریہ بھی بیش کرتا ہے، جو معاثی زندگی کی ناہمواربوں سے نجات بھی دلاتا ہ، اور ایک ایسا نظام پیدا کرتا ہے جس میں ذاتی منافع کا محرک Motive of) personal profit) معاشرے کے مجموعی مفاد کے ساتھ شیر وشکر ہو کر چاتا ہے، سوشلزم کی ایک بنیادی خرابی میر تھی کہ سرمایہ دارانہ نظام کی ناہمواریوں اور غیر ماویانہ تقتیم سے مایوں لوگوں نے ذاتی ملکیت کے حقیقی تصور اور بازاری قوتوں پر حمله کر کے ایک ایسے معاشی نظام کا مفروضہ پیش کیا جو بالکل غیر حقیقی،مصنوی اور جابرانہ تھا، ذاتی ملکیت کی آزادی کے انکار نے پیداواری جذبہ کو نہ صرف ختم کر دیا بلکہ وسیع ریائی طاقت نے عوام کی قسمت حکران طبقہ کے ہاتھوں میں دے دی۔ تج بات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ نہ ذاتی ملکیت سرمایہ دارانہ نظام کی بے اعتدالیوں اور ناہمواریوں کی بنیادی وجہ تھی نہ بازار کی قوتیں، بلکہ سرمایہ دار ممالک میں معاشی ناہموار یوں اور بے اعتدالیوں کی بنیادی وجہ ذاتی منافع کے بے لگام استعال اور جائز اور ناجائز کمائی کے درمیان امتیاز کرنے والے معیار کا فقدان تھا، جس نے تمام دولت کو چند مالدار لوگوں تک محدود کر دیا، سود، قمار، جوئے اور غیر اخلاقی خواہشات کی تکیل جیسے طریقوں کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کی سرمامیہ وارانہ نظام میں اجازت دی گئی، جس نے مارکیٹ میں اجارہ واری (Monopoly) کا رجحان پیدا کر دیا، جس کے نتیجہ میں طلب اور رسد کی طاقتیں یا تو بالكل مفلوج موكر ره كئيس يا ان كے عمل كو اينے تجربور اثر سے روك ديا۔ ستم ظریفی یہ ہے کہ سرمایہ داری نظریہ ایک طرف تو طلب اور رسد کو سرگرم کرنے کے کئے اصول عدم مداخلت (Laisez fair) کا اعلان کرتا ہے تو دوسری طرف مندرجه بالا غلط ذرائع کاروبار کی اجازت دے کر ان کے قدرتی عمل میں مداخلت کرتا ہے، سر مایہ دار الی اجارہ داریاں (Monopolies) پیدا کر کے اینے جابرانہ فیصلے عوام الناس کی کثرت یر مسلط کر دیتے ہیں، جس کی وجہ سے بازاری طاقتوں کو ان کا حقیق کردار ادا کرنے سے روک دیا جاتا ہے۔ سود کا مستقل رجحان ہیہ ہے کہ وہ مالدار صنعتکاروں کے مفاد کے لئے کام کرے، کیونکہ میرصنعتکار ہی اس دولت سے فائدہ اٹھاتے ہیں جوغریب عوام بنکوں میں این بچتوں کی صورت میں جمع کراتے ہیں اور جب انہیں عظیم فائدہ ہوتا ہے تو وہ عوام الناس کو اس میں شریک کرنے کے بجائے ایک متعین شرح سے سود دیتے ہیں، اور پھر اس سود کو بھی وہ دوبارہ این پیداوار کے اخراجات کی مد میں قیمتوں میں اضافہ کر کے واپس وصول کر لیتے ہیں، مجموعی سطح بر اس کا مطلب میہ ہوا کہ بیہ مالدار لوگ کھانتہ داروں (Depositors) کی رقبول کو اینے نفع کے لئے استعال کرتے ہیں، اور حقیقت میں ان (Depositors) کو کچھ ادا نہیں کرتے، کیونکہ وہ سود جو وہ مالماتی اداروں کو ادا کرتے ہیں، وہ صارفین جیسے عوام الناس سے ان کی پیداواری قیت میں اضافہ کر

کے واپس لے لیتے ہیں، ای طرح جوا ہزاروں لوگوں کی دولت چند ہاتھوں میں مرکز کرنے کا ایک بہت بڑا ذریعہ اور کمائے بغیر دولت کے حصول کی لالجے اور طمع کو بڑھانے کا ایک تباہ کن محرک ہے، سٹہ کے معاملات بھی فطری بازاری عمل کو ڈسٹرب کرنے اور دولت کی غیرمساویانہ تقسیم میں اہم کردار ادا کرتے ہیں، خلاصہ یہ کہ حلال اور حرام کا امتیاز نہ رکھنے والا نظام معاشرے پر پڑنے والے برے اثرات کے طلا ہوا ہے۔

اسلام نہ صرف بازاری طاقتوں کو قبول کرتا ہے، بلکہ ان کو ایک ایسی میکانیت (Mechamism) مہیا کرتا ہے، جس کی وجہ سے وہ اجارہ وار یوں کی رکاوٹوں کے بغیر اپنی قدرتی طاقت کے ساتھ ممل جاری رکھتے ہیں، صحت مند بیداوار اور مساویانہ تقسیم کی فضا برقر ارر کھنے کے لئے اسلام معاثی سرگرمیوں پر دوقتم کے کنٹرول عائد کرتا ہے۔

پہلی قتم کے کنرول سے اسلام نے تجارت اور کمائی کے عمل کو پچھ ایسے مخصوص اور پروقارطریق ہائے کار کے ساتھ متعین کر دیا ہے جو بالکل وضاحت کے ساتھ معلال اور حرام کے درمیان امتیاز کرتے ہیں، پیطریقے اجارہ داریوں کو رو کئے اور غلط اور غیر اخلاقی کمائی اور معاشرے کے اجماعی مفادات کے خلاف تجارتی سرگرمیوں کو ختم کرنے کا سبب بنتے ہیں، جدید اقتصادی ضروریات کے سیاق میں جہاں عام لوگوں کی بچتیں ترقی کو بڑھانے میں اہم کردار ادا کرتی ہیں، اسلامی طریق ہائے تمویل مثلاً سود کے بجائے مشارکہ اور مضاربہ کا استعال عوام کو ترقی کے پھل میں بلاواسطہ شریک اور حصہ دار بناتے ہیں، جس کی وجہ سے معاشرے میں ایک متوازن طریقے سے خوشحالی آتی ہے، اور امیر وغریب کے درمیان فرق کم سے ایک متوازن طریقے سے خوشحالی آتی ہے، اور امیر وغریب کے درمیان فرق کم سے ایک متوازن طریقے سے خوشحالی آتی ہے، اور امیر وغریب کے درمیان فرق کم سے

تم ہو جاتا ہے۔

دوسرے قتم کا کنٹرول زکوۃ وصدقات اور کچھ دوسرے مالیاتی ذمہ داریاں عاکد کرنے کے ذریع مل میں لایا گیا، اور اس کا مطلب یہ ہے کہ طال آمدنی بھی دوبارہ ایسے لوگوں کو تقیم کی جائے جو تجارت کے بھر پور مواقع میسر نہ آنے کی وجہ سے اپنی ضروریات کے لئے نہیں کما سکے، خلاصہ یہ کہ دولت کو مستقل گروش اور پھیلاؤ میں رکھنے کے لئے اور دولت کو محدود و مرکوز کرنے کے مواقع ختم کرنے کے لئے غلط اور ناجائز آمدنی کے راستے مسدود کر دیئے گئے، اور زکوۃ، صدقات اور وراشت کے ضابطے ضع کئے گئے۔

چونکہ موجودہ صدی میں دنیا سوشلزم کا زوال اور سقوط بھی دکھے چکی ہے،
اور سرمایہ دارانہ نظام کی ناہمواریوں اور بے اعتدالیوں کے زخم بھی ابھی تک مندل نہیں کر پائی ہے، الہذا اب مسلمانوں کے لئے یہ بہترین موقعہ ہے کہ دنیا کو قرآن و سنت سے مستبط اصول و احکام کی طرف دعوت دے، جو دو انتہاؤں کے درمیان ایک پرامن اعتدال فراہم کرتے ہیں، لیکن ہمارے لئے ایک پریثان کن مسئلہ یہ بھی ہے کہ اسلامی نظام کے اصول ابھی تک صرف نظریاتی ہیں، جو ابھی تک عملی شکل میں ہمارے سامنے نافذ نہیں، یہاں تک کہ مسلمان ممالک نے بھی ابھی تک مسلمان ممالک نے بھی ابھی تک سرمایہ دارانہ نظام کی اتباع کر رہے ہیں، اور وہ بھی ایسے ناپختہ اور ادھورے کی سرمایہ دارانہ نظام کی اتباع کر رہے ہیں، اور وہ بھی ایسے ناپختہ اور ادھورے طریقوں پر جن کی وجہ سے ان کی اقتصادی حالت ترتی یافتہ ممالک کے مقابلے میں طریقوں پر جن کی وجہ سے ان کی اقتصادی حالت ترتی یافتہ ممالک کے مقابلے میں خراب تر ہوتی جا رہی ہے، اور بدشمتی سے واضح اسلامی اصولوں کی موجودگی کے باوجود مسلمان ممالک میں معاشی ناہمواری اور عدم مساوات مغربی موجودگی کے باوجود مسلمان ممالک میں معاشی ناہمواری اور عدم مساوات مغربی موجودگی کے باوجود مسلمان ممالک میں معاشی ناہمواری اور عدم مساوات مغربی موجودگی کے باوجود مسلمان ممالک میں معاشی ناہمواری اور عدم مساوات مغربی

ممالک کی بانسبت بہت زیادہ ہے۔

یہ افسوسناک صورت حال ہمیشہ جاری نہیں رہ سکتی، اگر ہم اپنے راستوں اور طریقہ کار کی اصلاح کی طرف توجہ نہیں دیں گے تو انقلاب اور رڈسل کی جانب فطری عمل اپنے راستے ڈھونڈ نے پر مجبور ہو جائے گا، اگر ہم ایسے انقلاب کے تباہ کن اثرات سے بچنا چاہتے ہیں تو ہمیں اپنے معاثی نظام کو قرآن و سنت سے معتبط اور ماخوذ واضح معاثی نظام پر از سرنو استوار کرنا پڑے گا، اگر ہم اسلامی اصولوں کے مطابق کوئی نظام نافذ کرنے کے قابل ہو گئے تو نئی صدی کی آمد کے موقعہ پر یہ ہماری طرف سے انسانی برادری کے لئے ایک بہترین اور عظیم تحفہ ہوگا، محمد اگر ہم اسلامی معیشت کے اصولوں کو اخلاص کے ساتھ ٹھیک ٹھیک نفذ کر دیں تو آج ہم بقیہ دنیا کو بھی پہلے کی بہنست اسے قبول کرنے پر زیادہ آمادہ پائیں گے۔

الله تبارک و تعالی ہم سب کو دین کی مجھ عطاء فرمائیں اور اس پر عمل کرنے کی توفق عطاء فرمائیں۔ آبین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين