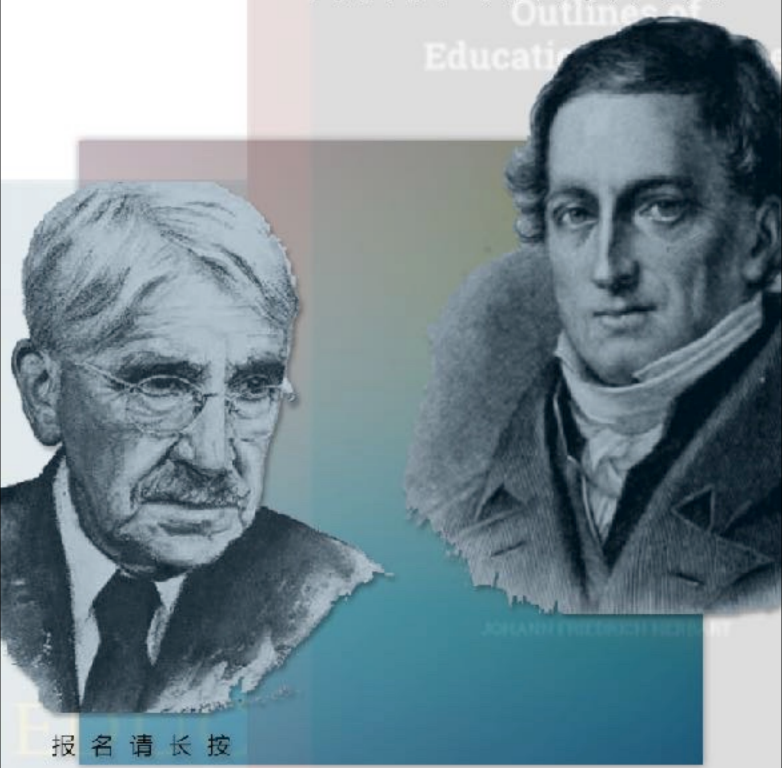




### 個人主義與平民社會

工業 革命 後 現 代 心 靈 與 現 代 問 題 的 淵 源

VOL. 24 2019/07/01



二维码并说

" 年 库 "



108

个人主义与平民社会(二十四)

### 洞察教育要解决的问题和路线

我们已经介绍了一系列的教育, 其问题意识是什么?

#### 今天教育的核心困境是:

已经不存在任何一个可以自然完善的教育路径 (教育部分的问题:教育为何这么难)

#### 孔子与柏拉图:

教育的内在善与外在善实现的冲突 (教人能力,能否教人用在良善之处) 内外善不协调的风险

### 卢梭与斯密:

反思着的个人主义个体(内在善)与分工社会的功利(外在善)之间的冲突 (分工社会不可避免,个体善能否实现) 内外善不协调的必然

在个人主义与平民主义时代, 教育如何可能的问题?

# 个人主义的问题如何解决?

个人主义有什么问题?

专题CHAP4:个人主义和平民主义的共谋

共和制(个人主义)的社会美德:所有阶层以合乎美德的方式 找到自己的位置(不就是斯密的诉求吗?)

初级的平民主义思想:

马基雅维里:不同阶层间的无序碰撞



看来无序碰撞说无法解决所有的问题

# 再次转向康德

近代思想的蓄水池

康德的问题意识强烈的指向我们疑虑的这个问题



理性、自由善 能否实现 自由权、社会公正

三大批判 《论永久和平》 《系科之争》 《论教育学》

康德解决了这个问题,却开启了一个终极的麻烦

人是惟一必须受教育的被造物。

-----康德

### 康德的教育观

### 卢梭观念的关键推进

教育是:保育、规训以及塑造内在教导

强调法律的强制与运用自由的结合(卢梭的noble lie)



启蒙:"人要么是仅仅被驯服、被调教、被机械地训导,要么是真正地得到启蒙"



道德:"道德教化以人为目的, 在于尊重人作为实践理性的自主和自律, 尊重人的运用理性的自由, 即思想的自由。能够自由地运用自己的理性, 把一切准则放置于理性的考察之中, 这样才能按照普遍的道德律令而行动。"



宗教:"儿童必须学会首先敬畏作为生命和世界之主宰的上帝, 进而敬畏作为人类之看护者的上帝,最终是敬畏作为人类之法 官的上帝。""人们必须教给儿童一些有关最高存在者的概念。他 说"宗教就是……一种应用了对于上帝的认识的道德学。"

康德几乎回答了:卢梭的路线如何可能的问题

# 康德的力度是什么?

塑造如何可能

教育、理性、道德、神 康德的所有力度在于"三大批判"

之所以这样的"教育"是可能的,因为其符合人的"纯粹理性"、"实践理性"和"判断力"的先天认知形式

"哥白尼式的革命" —— 不是独断论,亦不是怀疑论

康德的道德、教育、政治理论都建立在 "人的知识与认识如何可能"的洞察上

# 康德并未直接完成教育理论

但是.....

康德做了两个非常重要的假设和一个重要目标: 任何人都拥有同样的"先天认知形式" 人的认知形式是可知的

目标:平民政治行动的合法性

康德直接开启了"心理学"和"认识论"

# 康德派——赫尔巴特

康德哲学在教育学上的威力



1776 - 1841

1809年,在哥尼斯堡接替康德哲学教授讲席

人的认知来源于"经验"

教育可以通过对心理的成熟理解而科学的设计

# "经验"与"统觉团"

康德的"统觉的先验统一"

在《纯粹理性批判中》,康德有"知性范畴"如何运用到"感性质料(经验)"上的论证

因此一种特定的经验在所有人身上都会引起类似的"统觉"



赫尔巴特的化用:任何新的观念形成统觉,都依赖于旧的观念

如果观念形成一个更好的系统集合,那么就更有利于观念的教 育和吸收

"统觉团"就成为了"教材编写"的基础

# "意识阈"的存在

认识的非连续性

观念被抑制到观念被学会的临界点

因此教育具有"学会"与"学不会"的区别

因此外界刺激便促发一个"意识阈"的冲动形成,这就是一个"单元"的教育过程

"意识阈"就成为学习效果的确保

# 现代教育体制的起源

教师、教材、教案

教材就是一个一个"统觉团"编排 教案就是一个一个"意识阈"的设置 教师就是控制这个过程的人

现代教育的教育设计中心主义从此而来

这是个很根深蒂固的起点

# 只要相信先验认识形式的存在

也就是"心理学"的存在, 就必然如此教育

我们能够了解人如何理解知识吗? 我们能够了解人如何形成记忆并且与记忆互动吗?



这基本是说《发展心理学》是否可能



赫尔巴特教育的终极愿景:磁盘直接刺激神经系统的教育

一切建基在"认识论"和"心理学"上的课程,必然是设计中心 主义的

### 心理学的平民主义特征

心理学假设任何人都有类似的"心灵结构"

一旦进入心理学的洞察,基本就认可了"人与人是高度类似且结 构相同的"

亚里士多德的认为有"自然奴隶"(到霍布斯和格老秀斯还会这样 想)

> 卢梭——立法者——《英雄特有的德性》: "灵魂的力量"是一种"永远能强有力地行动的力量"

> > 心理学的合法性是所有人的同一性

# 赫尔巴特的心理学已经足够现代

### 赫尔巴特对于心理学的设想

"心理学不应让人感到奇怪,而应该作出解释;它不是猎奇,而是要让人在总体上了解人的本来面貌;既不要把人捧上天堂,也不要将他的精神蒙上擦不掉的灰尘,而是在于开辟阻塞的实验途径。"

赫尔巴特认为,通达心理学认识的基础是:形而上学、数学、 经验(实验)。

因此今天开启孩子们特殊天性的教育,也会引用实验心理 学的论文

## 赫尔巴特的"卢梭何以可能"问题

### 关于教育目的的设想

#### 赫尔巴特的"五道念":

自由:道德自律、康德的欲求与道德律的同一

完善:道德自由与其他自我欲求冲突时的自我抑制

仁慈:无论如何不伤害他人的"同理心"

正义:对法律的尊重

公平:尊重正恶奖惩的机制

#### 卢梭的:

"使绝对明确、绝对纯洁的正义与善的观念成为意志的真正对象,以使性格内在的、真正的成分一个性的核心一按照这些观念来决定性格本身,放弃其他所有的意向"。

#### 斯密的:

"人类社会早就发现分工是必要的,这样每个人都可以把他所做的事做好。在真正人类的较高级活动领域中,分工不应该分到使每个人相互不了解的程度。这种专一的精通是各人所意向的事情,而多方面的可接受性,只能产生于个人从一开始就作出的多方面的努力之中,这就是教育的任务"。

赫尔巴特达成了卢梭与斯密的某种统一,相信普遍主义的原则,这种普遍主义就是分工社会的公平

# 认识不是一个黑箱

影响极其深远的"教育阶段论"

"我想不到有任何无教学的教育,正如相反方面,我不承认有任何无教育的教学。"

教育就是:

明膫 (Clearness)

联络 (Association)

系统(System)

方法(Method)

任何人在网上学过"计算机语言",就会明白其教学完全符合 合赫尔巴特的"教育"

赫尔巴特教育的"工程学"内核

# 教育作为社会工程

赫尔巴特教育作为共同体教育的最佳实践

社会工程的目标:培养"五道念"的个体

将所有教育内容"知识化",通过阶段论影响人的认知

所有大型共同体的公共教育,"工程学"的思维是最容易开 展和进行的

这就是今天教育的核心内涵

# 平民主义可以是一种自我消弭

赫尔巴特教育的危险

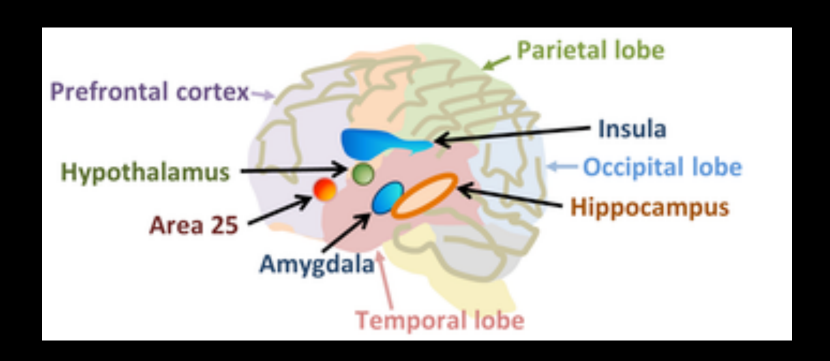
卢梭尚且强调自我自主自足的认可共同体 赫尔巴特为其打上奖惩机制、法律的补丁 并用一套社会工程强化此种信念

认识论的完全可知基本等于"自由意志"的丧失 卢梭提出这个狂想,赫尔巴特完成他的实现目标

这不仅仅是对权力的批判

# "心理学"迷信就是自我的消失

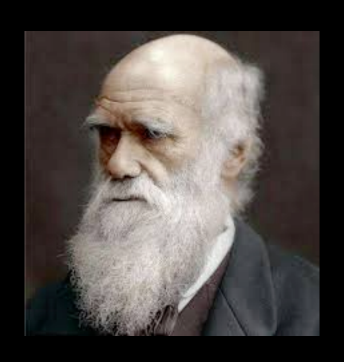
### 神经科学更是如此



若"逻辑的理性认识"(康德绝不是这个意思)就是启蒙那么启蒙就会走向对"理性"的反对理性不过是一种早被物理或逻辑决定的东西

从每个人都有相同的认知结构,再往下一步,就是每个人都令人都有相同的认知结构,再往下一步,就是每个人都没有自由

# 杜威的问题意识 实用主义、机能主义心理学



达尔文:1809-1882

人类不过是历史中的一个瞬间,他们的认知形式 为什么是恒定的?

既然社会道德是演化的中间产物,为什么他是社会的终极目标?

19世纪尤其是达尔文思想对传统哲学的冲击

## 杜威连通和发展赫尔巴特

在德国的基础上反对德国

杜威早期师承黑格尔派哲学

在明尼苏达大学, 还引入赫尔巴特教学法进行改革

但是中期的一篇重要文章《从绝对主义到实验主义》

代表杜威思想的剧变和与赫尔巴特的决裂

赫尔巴特到杜威是平民主义的一步深化

# 美国实用主义的最大发展

根本上改变了教育内在善与外在善的协调

内在善的基准从来都是不变和永恒的:

柏拉图:灵魂

孔子:仁

斯密:道德

卢梭:自然

康德、赫尔巴特:道德律

从演化论的角度,哪里有不变的内在善? 人的想法和意识是"应付环境的工具"

实用主义不是功利主义,不仅仅判断功利的结果

### 杜威对"哲学"的看法

一个非常维特根斯坦的看法

"哲学在探讨终极的实在的伪装下,一直关心植根于社会传统中的宝贵价值——哲学来源于各种社会目标之间的撞击,来源于 沿袭下来的制度同与之不相容的当代倾向之间的冲突"。

——杜威《哲学的改造》

哲学不再连通某种终极实在,而是一种工具

既然如此,认识不再具有通达"真相"的价值

认识论不再是"确保对真的把握"而是"有用(分辨无用)"

# 这种哲学倾向下的"心理学"

不是"因果性"而是"相关性"

#### 机能主义心理学

心理要素的分析没有意义,心理过程的"作用"最关键 意识是有机体与环境协调的结果

心理要素包括一切过程,不仅仅认知或"理性过程"

实验心理学与神经科学正式被引入教育

## "心理学"的伽利略革命

赫尔巴特的心理学与杜威心理学的比较

托勒密 亚里士多德 人的理性与神和善直

接相连(人是万物的

尺度)

哥白尼 康德 物自体不可知,

人遵从道德律令

伽利略 美国实用主义 人没有恒定的目

标,就是适应环

境

自此,善被排除了心理学的领域

# 那么教育自然没有目的

#### 为教育而教育

教育的目的是要使個人能夠繼續他的教育……不是要在教育歷程以外,去尋覓別的目的,把教育做這個別的目的的附屬物。——杜威《民主主义与教育》

既然书名是民主主义,那么这种教育就服务于此种"民主",即个体的自我发展终极目的

康德的平民主义:在追求至高与善这个问题上,每个人都 是平等的

杜威的平民主义:每个人自己的追求都是平等的,且追求的能力是平等的

# adaption vs feeling

### 美国实用主义的巨大困境

休谟的经验主义传统:人的基础是"感觉"

实用主义的经验主义传统:人的基础是"社会适存"

(这当然是伽利略的功劳)

一个宅男当然没有实现"社会适存"但是"感觉很好"

认为意识就是"适应社会的工具", 当然是很片面的

# 教育即生活

杜威对"认知"的再理解

经验不是认知(cognitive)的,而是主动又被动的事情因此教育不是认知导向的,而是体验导向的

「經驗的價值怎樣,全視我們能否知覺經驗所引出的關係,或前因後果的關聯。」

因此教育更是一种"具身认知"

# 具身认知的危险

认识论平民主义的险棋

行为经济学、实验心理学的这种洞察 我们的想法与我们的行为都是一种错觉

自我认知和自我改变的玄学化倾向 意识是一个只能看到结果,而无法洞察过程的东西

相信所谓"复杂性"或"过程理性"或"涌现秩序"

# 学校即社会

### 一种经过设计的演戏场

学校就是创造一种社会环境, 让儿童逐渐适应的场合

"做中学",工具主义的真理论

儿童是教育的出发点,社会是教育的归宿

### 杜威的教育设计:

疑难的情景;确定疑难所在;提出解决问题的各种假设;

推断哪个假设能解决这个问题;验证这个假设。

在这里, 内心不是终点, 而社会适应是终点

# 过程的合理性塑造

当前社会的核心问题之一

有机论 / 过程论 恶的合理性, 有恶才有善, 恶是善的必经之路

康德对民众的合理性在于:人人都能感知道德律令 杜威对民众的合理性在于:他们只要适应社会,就是合理

社会过程崇拜,成为巨大社会崇拜中的一环

### 认识论平民主义的发展

从绝对主义到相对主义

赫尔巴特:绝对主义的平民教育 成为国家主义教育的危险

杜威:相对主义的平民教育 甚至不是一种教育

认识论平民主义强调一种"认知过程": 康德主义强化了科学普遍主义 实用主义强化了社会达尔文主义 都是一种"非人"的过程

如果个人主义的教育观带来一种人与社会调和的困难,平民主义的教育观带来一种"人"的消失

|  | 为何一 | 切都走向- | 一种"非人 | "的冲动? |
|--|-----|-------|-------|-------|
|--|-----|-------|-------|-------|