



### 個人主義與平民社會

工業革命後現代心靈與現代問題的淵源

VOL.31 2019/09/30



报名请长按二维码并说"年度"



115

# 个人主义与平民社会

#### Finale

感谢你一年来和我一起共同探究这个话题

2018年10月8日 —— 2019年9月30日提纲26万字, 讲述内容换算大概80万字

#### 根本的问题意识:

一切现代性的"说明"都无法解决现代性问题,我们需要的是什么?

社会的重塑, 依靠的是什么?

关键的是把一个浅问题变成一个深的问题

# 从根基性角度看待问题

根基性的缺乏到底问题何在?

现代人是不会思考,对问题没有看法吗? 现代人是没有行动,全都消极不作为吗?

真正问题的表象是:

有看法,但是没法实践 有实践,但是与自己的看法不符

小程序上描述的问题, 绝大部分都是因为这个

# 对于"调和"的恐惧

长期无法将想法和实践调和,产生平庸的恐惧



对于"表率"行为(想法与实践调和的行为)展现出敌意,攻击其"愚蠢"或"暗藏阴谋"







对于包装为消费品的"代庖行为",别人的想法与实践调和,真心拥抱,争当"精神股东"

恐惧与痛苦本身对行为是高度扭曲性的

# 一种个人主义和平民社会痛苦

"现代性"可以是一种特别的"痛苦情绪"

想要独立的树立"私人善"的冲动,与不希望他 人干涉的"相对主义"的拉扯

因为行动蜕化为劳动的痛苦

因为陷入一种"无个体的劳动运动"的痛苦 (一种不停歇的, 拒斥个体性, 充满否定性的社会身份运动)

说到底平庸就是:世界上不存在高于卢梭《忏悔 录》伦理的东西

# 现代的"应该"

我们到底在想什么?

我们在想"应该不要…"

康德:应该不要撒谎,应该不要把自己不欲求的施加他人

我们:应该不受他人干涉,

我们在想"应该有个目标" 应该有追求,应该努力

一个 康德 + 韦伯 的"应该框架"

### 康德 + 韦伯式的

#### 一种形式主义理想形式

康德主张:有一种义务法则,是理性的可以表述为"原则"和"标准",但是都是形式主义的,非实质性的(原因是因为那是抽象的)

韦伯主张:这种"实质性"不是社会科学的认识对象。是"相对主义

式"的, 因此"韦伯律令"为:

"你应该有理想,并为之奋斗"

基本统御了我们现在的"想法"

# 现代目标

#### 一种形式主义理想形式

"我能做到什么?"

一种现成存在的描述方式:财务自由

"我能实现什么价值?"

一种概念化的认识论方式:XX主义

"我能活出什么意义?"

一种康德韦伯式的"理想律令":一段说明

现代目标追求的是用行为和现成存在证明和符合 一种"描述"

### 人生的"符合论"真

对自我的反思性"符合"

有人提出一个"概念"一个"主义"一种"说明"

我的生活是否符合此种说明?

这种说明的"标准"和"定义"是什么?我如何<u>证明</u>我的生活符合了这种说明。

生活是一道"证明题"

这依然是犹太教, 康德意义上的"符合论的真"

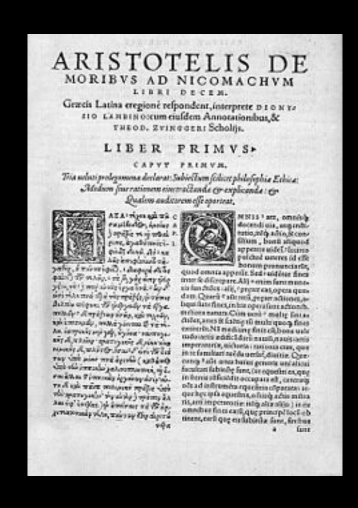
这就是面对生活的"知识型愚蠢",用知识系统感受"真"

### 最后一期不谈尼采

最后一期我们围绕"亚里士多德"

生活不是一种"知识性的认识"

而是一种"实践的中道"



#### 可以联想的:

维特根斯坦的"理解"(而非"说明")

海德格尔的"生存论"

在某种程度上, 这个就是中医和西医的区别

如何不要:

逃到"康德式的道理中"

而进行"亚里士多德式的实践"

# 《尼各马可伦理学》的意义

为什么尼各马克伦理学今天依然值得思索

- 1 《尼各马可伦理学》是针对"实践"的一本伦理学
- 2 《尼各马可伦理学》的核心伦理要素"中庸"是表述为原理和理性

这本书在尝试连通"理性"和"实践"的关系

道理和实践到底有什么关系?

#### 无法做的道理 vs 直接的指引

确实存在两种针对"实践"的描述

#### 道理一:

人应该做属于他自己的,负责任的,创造性的事情 (但是具体是什么呢?)

道理二:

人到30岁应该结婚

道理一:

人应该通过饮食降低动脉结缔组织增长 (但是具体是什么呢?)

道理二:

人应该多吃鱼肉

现在的问题就是:我们知道一大堆道理一,但是却没法做/我们也有很多道理二,但是都不愿意做

#### 做菜盐要放合适

这并不让人成为一个好的厨师

上面的话甚至是一句废话,但是为何"亲密关系要维持合理的距离"变成无数文章就有用

另一方面,在那些科学对象的探讨中,说什么不要做得过度,也不要做得不及,更不要松懈,只有中间才是正确理性等等,固然也是真理,但是只知道这一点的人,不会变得更加聪明。——《尼各马克伦理学》

在显眼的事物(直接感觉)中,我们知道"中庸"来自"经验" 在运用长期行动的事情中,"经验被遮蔽了"

经验为什么被遮蔽

# 感觉、理智和欲望

三种主宰灵魂的要素

菜是不是咸了/空调是不是开得太冷/箱子是否够大是靠"感觉"通达的

但是:分手是不是对的/知识付费是否是好的/桑伯格的主张是不是合理

即便也是"感觉",那也是完全不同的一种感觉

前者的感觉是"动物式"的感觉,后者的感觉是"人的"感觉

说明后一种感觉被"遮蔽"的根本原因是因为我们的"非人化"

### 肯定和否定为何不是对称的

从认知到实践的差异

要多和人分享你的看法 vs 不要骗人 积极帮助他人 vs 少干涉他人 看上去人和人之间有积极和消极的两面

积极伦理行动

消极伦理行动



这是我们今天非常 强调的

但如果一个人得了重病:

一种能治好他的方法 / 一种不能治好他的方法 (是对称的么?)

否定性的"感觉"强,是因为我们没有"目的"

### 目的缺乏吗?

我们很容易理解的目的和不容易理解的

我就是想"财务自由" 我就是想"爽一爽"

这样的目标,都很容易理解:

1 功利性的目的

2 坏行为作为目的

我就是想做体面的事情,我就是想正确的对待他人 (例如我就是想做免费的分享)

可能1:恰恰说明所谓"善"是虚空的

可能2:说明"善"的感觉和认知与功利和恶感不同

这恰恰是我们"根基性"的缺乏

根基性
什么是我们说的根基性

自然法 人之为人

传统 所有人都能亲见共感的

神人的可能性

同理心直接

大地 明智 仁

去蔽 天 社会 良知

了解你自己 交往理性

完满

中庸(道) NOUS

真

生长 存在

# 为何有传统?

根基性本来从反传统中生发出来

最初的"根基性"来源于轴心时代对于"传统"的反思

东方:孔子

西方:苏格拉底

而他们逐渐形成了一套与"真"和"渊源"相连接的方法

通过科学革命和工业革命

这个方法丢失了

因此作为我们的"传统",其中包含了"根基性"

# 我们丢失了什么呢?

从亚里士多德的角度来说

#### 四因说

质料因、形式因、动力因、目的因 现在仅仅有"动力因"

探求真理的方式 技艺、科学、明智、智慧、理智 现在仅仅有技艺和科学

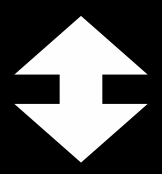
之所以今天网上发言门槛如此之低,大家都能说几句,重要原因就是东西变得非常简单

### 科学与技艺的矛盾对应

#### 从亚里士多德的角度来说

现有科学道理,再有技艺制作 / 还是先有技艺制作,再有科学道理 科学道理

科学研究的是永恒不变的东西:例如用分子生物学证明"人是演化而来的"(科学是证明永恒之物)<br/>科学是可传授的,可遗忘的,是必然的知识



技艺是研究可变之物的,是一种制作,如何让一个东西生成,是技艺研究的

技艺对象是没有"内因"的,是纯粹的创造对象

这就是我们会的两个事情:

1 言说永恒的科学道理

2 运用工具理性制作东西

### 最永恒的与最个体的

#### 一个特别的丧失

科学

如何能够把科学生出技术

如何从技术中反推科学

技艺

如果亚里士多德, 他会:

科学

科学的根据是什么

技艺

技艺的目的是善的吗

因此, 前者是一个无人世界:

拿一个不经证明的假设(一般进行批判),完成一个不经证明的目标(一般功利主义的),然后把所有功

夫花在中间如何谋划

对于最永恒的与最个殊的, 我们并不理解 对于永恒与个殊的联系, 我们也不理解

### 明智的缺失

一个明智的人

明智、明慧、实践智慧 明智之举、明智的态度

明智:就是人做了对他自身有益的事情

你和他分手真是太不明智了 十年前买房真是太明智了

这里好的不是房子,不是居住,坏的不是那个人,也不是感情本身

明智:对象是自身

明智就是对可变事物,人的生活本身的,指向实践的谋划方式

### 何为中庸

#### 明智就是中庸

"中庸"不是个形式上的论断,一个原则,"中庸"是关于具体事态的论断

"中庸"不是针对社会的,没有"社会的中庸","中庸关切"的是个人,每个人都有不同的"中庸之道"

"中庸"就是指在特定情况下,基于对自己的了解,作出了不过分,又并非"不足"的选择

对一个人明智或中庸的东西,对另一个人就不是明智都仅仅是"意见"

### 明智的来源

#### 智慧

明智不是"算计", 算计无法对整体生活产生影响

"明智"明显的与"不变的东西"有关,但不是"科学",因为科学没有"目的"

与明智相连的是"智慧",智慧被亚里士多德称为"有关开始之点的真理性知识"(尼采的谱系学)

对一个人明智或中庸的东西,对另一个人就不是明智都仅仅是"意见"

#### 不显然的东西

#### 处境的通达

#### 科学和技艺是显然的东西

而"有关开始之点的"与"实践同整体生活的关系"是不显然的

青年人并没有信念,而只是口头上说说。数学是由抽象而来,什么是开始之点则须通过经验,它们到底是什么并不显然——《尼各马可伦理学》

经验在揭示那些"并不显然"的东西

人生中的经验总是不同但是在某些方面重复的,这种积极的洞察力,就是"明智",哪些方面相同,哪些方面不同

明智让不同的处境间可以通达

或者说:明智让属于主体的"处境"可能

### 更不显然的东西

#### 自我的通达

明智促使主体可以考虑不同情况下对于自己具有整体性好处的 的事情,这当然需要对自己的通达认识

一个今日的个体如果不是在不同的情境下(流动性)获得了对情境的通达认识,又如何可能获得对于自己的通达认识呢

所以整体来说, 今天的人缺乏的是: 考虑自己的能力

考虑自己的能力不是"证明自己不行,做不了",而是盘算自己"该如何做"(不是原则的盘算,是个殊性的盘算)

# 什么东西在遮蔽

在科学和技艺中, 遮蔽之物是什么

"某一情绪能够把人对他自己本身遮蔽起来;某些微不足道的事物就能够攫住人;他可能是如此的自恋以至于根本看不清自己。因此,他总是一再需要φρόνησις[明智]的解救。——《智者篇》柏拉图

情绪,尤其是让人不清醒的情绪在起到遮蔽的作用: 快乐/痛苦/激情/恐惧(尤其)

明智是一种"争夺",是对"遮蔽的情绪"的抵抗

### 科学与技艺的情绪

最无情绪的东西中的情绪

科学是:确定性优势的快感

技艺是:懒惰轻松和代庖

整体上,都是和自己无关的

明智是一种"争夺",是对"遮蔽的情绪"的抵抗,对"真"的争夺。如果一个人面对了"真",他一般都能作出明智的选择

### 贫困时代之贫困

懒惰的,认为自己已然获得确定优势的贫困

什么是XX决定论的贫困,这里的贫困是什么?就是指相信科学决定论或依靠某种技术之后那种:
"探索和争夺已经结束"的贫困
 这让我们只能growth
 而无法在develop

一个贫困时代就是一个develop已经结束,人们只能理解 growth的时代

这是讽刺的,认为已经摆脱一切窠臼,漠视一切根基,依据绝对真理前进的时候,前进就彻底止步了

重新与根基连接, 才能继续成长

### 明智这种整体谋划的基础

明智作为智慧(视角洞察),作为抵抗情绪,作为个体通达、怎么来的?

明智就是对"整体正确性"的把握

明智与理解有一个共通的来源: 明智是实践性的 理解是判断性的 理解对于明智是必要但不从充分的

我理解他, 代表:

1 他的个殊性情况我理解

2 他的个殊性情况和我有相连

3 这个相连之处是重要的

因此"理解"导向"体谅和宽容"

在一个"理解"中,个殊性和普遍性是合一的

#### 终极的,又个体的

#### 理解,明智

一切实践的对象都是个体的和终极的(所以明智的人对此应该知道)。而理解和体谅都以实践事物为对象,这都是些终极的东西。理智从两个方面来看待终极事物,原始定义和终极对象,终极事物是理智的对象而不是推论的对象。在证明上,理智以不动的原初定义为对象,在实践上它以终极的东西、可能的事件以及其派生物为对象。因为这东西才是它所为的始点,普遍出于个别,对于这些东西应该去感觉,这也就是理智。——《尼各马可伦理学》

(不是康德的道德律令式的,这里被体会的不是"应该"的命令,而是"我就是这样的人",当"我就是这样的人"的时候,个殊性彻底和终极相连)

# 神为何物

#### 因此明智认为自己是主宰吗?

医学实践是为了健康,但医学实践不主宰健康,更不是健康本身明智实践是为了善,但明智实践不主宰善,更不是善本身个体实践是为了终极,但个体实践不主宰终极,更不是终极本身("我就是这样的人",这里面的"这样"是高于我的,不是被我主宰的)

明智恰恰因为如此,感受到与更高的连接,明白自己不是主宰

# 感受到与更高的联系?

这个太神棍了吧!

快感的直观

美的直观

(休谟和康德将道德实践建立在这种"感觉之上") 美的直观是不是一种"更高"的东西?

> 不是逻各斯logos,而是努斯nous 智性直观

智慧是个理智活动,明智是个实践活动,都是谋划思虑而 非直观的,在这些谋划思虑中,都需要nous

nous就是将本源作为主题而"去蔽"

### 明智是一种什么样的"深思熟虑"

我们在陀氏那里接触过一个坏的"深思熟虑"

陀氏:爱的反面是深思熟虑

智慧是:知识+智性直观

明智是:实践 + 智性直观

亚里士多德没有用佛教的说法,但是依然用了一个"看"的 比喻,明智是对目的的"环视"和"仔细观看"

明智深思熟虑的是,对人可言的"最好的实践",实际上不是对道理的推演,而是对所有"实践可能"的nous

你有那种经验吗?做一个选择,并没有道理推演,但是时间久了,对于这个选择越来越明晰

#### 明智是真正的根基性

明智看到了本源根基的不同形式(和具体连接)

深思熟虑中,明智通过nous其实看到了渊源在不同事态上的展开 方式。在这个方面上,明智可以说比智慧更加的通达。

这是为什么一些实践者, 比起一些讲述者, 可能显得更加 通达的原因, 因为他看到了根源根基的不同形式。

因为, 明智的对象不在明智之外

建筑物最终落在建筑技艺之外,因此是可以分析的,但建筑技术也并不占有终点(建筑物),因此技艺还不是最根本的解蔽

明智的对象就是明智本身,因此明智是没有logos的,只有nous

不是为何捐钱,而是什么是好的捐赠 不是知识分享有什么效果,而是什么是好的知识分享 而且都是要实践的

明智呈现为:行动是什么?

#### 明智与目的

针对今日无法"实践"的问题

何为目的? 快感?功利主义的?

NO!明智的目的是"好",是"善好的实践"

一个"善好的实践"是无法思虑的,"善好的实践"是一个决心

在意识到决定的时候,思虑就停止了,明智这个时候是用的是Nous。明智不考虑是否该这样做,而考虑在这个决心下如何做?

明智的对象不是"要做",而是"如何做"

所以随着对"如何做"的环视,和nous的运行,两个东西都确定了:

1 决心的正确性 2 决心正确性的实践方式

#### 良知的裁决

#### 根基性的另一个显现

既然此在已丧失在常人之中,那它首先得找到自己,而要找到自己,它就得在它可能的本真状态中被"显示"给它自己。此在需要某种见证,表明它按照本己的可能性向来就能作为自己存在。

有一种见证是日常自我解释所熟知的,那就是良知 (Gewissen)。——《存在与时间》

苏格拉底的自述《申辩篇》

"这些语音在我心中不断回响,使我不闻其他的话。" "我只是说神明的声音向我显明,指示我应该做的事罢了, 这怎么能说是引进新神呢?"

良知的翻译不好,因为这不是一种"我知"的自觉,而是一种"我做"的自觉

根基性就会体现为一种"做些什么"的感召,而不是康德式的"道德法庭"

# 没有"真理",只有"真人"

或是真理不呈现为"真表述"

亚里士多德:德性是对抗命令的一种方式(因此根基性才 是自由)

明智不是获得明智之知,而是成为一个明智的人

个人主义和平民社会充满了真知,和被真知塑造的,梳理的或平等的人,但唯独不树立一个真人