# 圣使徒保罗《致帖撒罗尼迦人前书》释义

### 第 12345 章

### 前言

帖撒罗尼迦(即现代希腊城市萨洛尼卡)曾是罗马帝国最重要的贸易港口之一。使徒保罗与西拉在第二次传教旅程中曾到访此地。尽管犹太人激烈敌对,迫使保罗和西拉离开帖撒罗尼迦,但使徒保罗仍成功地在该城建立了基督教团体的基础。

《致帖撒罗尼迦人前书》是保罗最早的书信之一,西拉和提摩太共同署名。这封信写于保罗访问雅典之后(1帖 3:1),以及提摩太前往帖撒罗尼迦视察当地基督教团体并返回之后(1帖 3:6),保罗对该团体的情况感到满意。作者毫不吝惜地称赞这个由前异教徒组成的团体(1帖 1:9),称其为所有马其顿和亚该亚信徒的"榜样"(希腊文τύπους)(1帖 1:7),并称其信徒为光明之子(1帖 5:5)。

这封书信为古代教父们所熟知、曾被里昂的爱任纽、亚历山大的克莱门特和特土良提及。

# 第一章

#### 帖前 1:1。 保罗、西拉和提摩太——

使徒保罗在致帖撒罗尼迦人的书信中,将提摩太与自己并列。然而,在致以弗所人的书信中,他却没有这样做,尽管提摩太也是他们所熟悉的。我认为,这是因为他打算立即派提摩太前往以弗所,因此没有必要以即将送信之人的名义写信。但在这里情况不同:提摩太刚刚从帖撒罗尼迦返回,因此保罗理所当然地将他与自己并列。不过,他将西拉放在提摩太之前,可能是因为提摩太出于谦逊,效法他的老师保罗,主动要求如此安排。保罗在这里没有称自己为使徒或仆人,而他在其他书信中通常会这样做,因为帖撒罗尼迦人是新近归信的,还未与他亲密相识,因此无需向他们强调自己的身份。

### 帖撒罗尼迦教会

尽管帖撒罗尼迦人数量不多,彼此之间尚未紧密联合,但他仍称他们为教会,以此名称来鼓励他们:因为教会这一名称通常意味着众多。

#### 在父神和主耶稣基督里:

由于当时存在希腊人的教会和犹太人的教会,他为了将这个<u>教会</u>与那些教会区分开来,特别指出它是 「<mark>在父神里</mark>」。这是极大的尊荣——能够处于这样的地位。"<mark>在神里面</mark>"。因为凡作罪之奴仆的,就不在神里面。"<mark>在神里面</mark>"。请注意:介词"在"(εν)同时适用于父与子。

#### 愿恩惠平安从我们的父神和主耶稣基督归于你们。

他祝愿他们在神的恩赐上日益长进、同时也拥有和平、不要彼此骄傲。

#### 帖前 1:2。 我们为你们众人常常感谢神,

在称赞之后,他立刻归荣耀于神。因为他为他们感谢神,表明他们已完成了一切使<u>神</u>得荣耀的事。同时也教导谦卑,因为一切都是神所成就的。

П

П

### 在祷告中常常提到你们,

他感谢神,是因为他们的美德;他在祷告中记念他们,则是出于对他们的爱。

#### 帖前 1:3。 不断地记念

他说,不仅在祷告中记念你们,而且在其他任何时候也是如此。这正是他热切之爱的证明。

#### 你们信心所做的工夫

即你们的坚忍。因为信心的工夫在于坚定站立,而非仅以言语夸耀信心。

### 爱心所受的劳苦

爱有什么劳苦呢?仅仅去爱并不辛苦;但真正地去爱却是极大的劳苦。因为若有人为了所爱之人凡事忍受,这怎能不算劳苦呢?帖撒罗尼迦人确实因着对保罗的爱而受了许多苦难,这一点从《使徒行传》(徒 17:5)中可以看出。

#### 以及对我们主耶稣基督的盼望所存的忍耐,

他说,你们经历了许多长久的试炼,并且靠着盼望得以忍受。因为你们满怀确信地相信所预备的奖赏;神起初允许你们经历试炼,是为了不让人说传道只是靠简单的言辞和奉承来建立,而是要显明,这里起作用的并非人的说服力,而是神征服人心的力量。

### 在我们的神与父面前,

这句话可以有两种理解:一是指在我们的神与父面前记念;二是理解为"<mark>信心的工作</mark>",是在神面前的。因此,不要以为你们的劳苦是徒然的;相反,一切都在神面前,祂必赐予报偿。

### 贴前 1:4。 被神所爱的弟兄啊,我们知道你们是蒙拣选的;

他说,我们记念你们,因为我们知道你们是被神所拣选的;因为你们因着信心,比许多其他人更蒙拣选。这一点从何可见呢,圣保罗?他说,请听接下来所说的。

### 帖前 1:5。 因为我们的福音传到你们那里,不独在乎言语,

他说,从这一点可以看出你们是蒙拣选的,因为神在你们中间荣耀了<u>所传的道</u>。我们所传的并非徒然,而是伴随着神迹,因为神乐意使你们作为祂所拣选和预定的人而相信。

# 而且也在于能力,

即通过神迹,这些神迹对心怀善念的人是益处,对心怀恶念的人则是惩戒。

# 并在圣灵中,

即在属灵的智慧中,而非属世的智慧;或指圣灵赐予了信徒。

#### 并充足的确信,

即在患难与苦难中。正如圣灵的神迹与恩赐使信徒完全确信一样,为传道所受的苦难也极大地证实了所传之道。

#### 正如你们自己知道,我们在你们中间,为了你们是怎样为人的。

他说,你们自己见证了我们在你们中间的为人,以及我们怀着何等热忱向你们传道;但这一切都是为了你们。因为你们是蒙拣选的,所以我们才如此热切地为你们劳苦。为了神所爱的,谁不能忍受一切呢?在这里,他也提到了自己的辛劳,虽然是隐晦地提及,因为他希望首先称赞他们。

### 贴前 1:6。 并且你们效法了我们,也效法了主,

他以赞扬和提醒来坚固他们,指出他们在危险中并未逊色于他。看,这是何等的赞誉——立刻就成为老师的效法者,而且不仅效法老师,也效法了主!他们是如何成为「<mark>效法主的人</mark>」的呢?因为主自己在经历巨大苦难时仍然喜乐: 祂正是为此而自愿降临,好向父说:「荣耀你的儿子」(约17:1)。

### 在许多患难中以圣灵的喜乐领受了真道,

你们领受真道不仅是在患难中,而且是「<mark>在许多患难中</mark>」,即伴随着危险。这一点在《使徒行传》中可以看到。然而,你们却以喜乐接受了这种患难,即危险。为了解释如何能在患难中喜乐,他说: 「<mark>以圣灵的喜乐</mark>」。圣灵没有让你们感到痛苦:痛苦存在于你们这些属肉体的人身上,而喜乐却是圣灵所赐的。正如少年人在火中被圣灵的凉爽所滋润一样,你们在危险中也因圣灵而喜乐,因为祂向你们指明了将来的赏赐。请注意:当一个人在危险中以圣灵的喜乐忍受时,他便效法了主。

### 贴前 1:7。 因此你们成了马其顿和亚该亚所有信徒的榜样。

虽然保罗是在别人之后才来到他们中间,但他说,你们却如此光辉,以至于成了那些比你们更早接受信仰之人的教师。这一点正是效法了保罗,因为他也是后来者,却超越了所有人。请注意,他并没有说:"你们将成为那些将要信主之人的榜样",而是说:"你们已经成为信徒的榜样",「成了榜样」,表明了应当如何相信——即以热忱并甘愿面对危险。他所称的亚该亚即希腊。

贴前 1:8。 因为主的道从你们那里传扬开了,

你们美德的名声使福音的宣讲广为人知,你们也显明自己是众人的导师。表达方式 「<mark>传扬开了</mark>」——仿佛指的是号筒,声音响亮,传至远方。

#### 不仅在马其顿和亚该亚,就是在各处,你们对神的信心也都传开了,

使徒说,你们的榜样以言语和教导充满了马其顿和希腊,以及各处,使人惊叹你们在如此短的时间内表现出如此大的信心。使徒仿佛在谈论某个有生命的事物一般,使用了词语: "传开了"。

#### 以至于我们无需再多说什么。

你们信心的名声如此强大而有力,以至于人们根本不需要我们再向他们讲述你们的情况;相反,每当我们开始讲述,想要激励他们也参与到类似的竞赛中时,他们却抢先用自己所听到的你们的事迹来告诉我们。

#### 帖前 1:9。 因为他们自己已经传讲我们是怎样进到你们那里,

意思是说,我们来到你们那里时,经历了千般死亡的危险,然而你们并未因此对我们产生反感。相反,你们自己也因我们而遭遇危险,却没有拒绝我们,反而待我们如同享受了无数的恩惠一般。这是第二次的到访。因为使徒从帖撒罗尼迦前往庇哩亚时曾遭受逼迫,而当他从那里再回到帖撒罗尼迦人中间时,他们如此接待他,甚至愿意为他舍命。

# 并且你们是怎样离弃偶像归向神, 要服侍那又真又活的神,

意思是说,你们转向神是如此轻易且甘心乐意。在此,他也非常恰当地插入了劝勉,巧妙地提醒他们,他们是从何处转离,又归向了何处,因此应当过与此相称的生活。

#### 贴前 1:10。 并且等候祂儿子从天降临,就是祂从死里复活的耶稣,这位救我们脱离将来忿怒的。

这也是同样教导方法的特点;因为他以叙述的方式教导人们等候神的儿子。对于受苦之人最好的安慰,就是那位曾受苦的主已经复活,并且在天上,祂将要再来,救我们这些受苦的人脱离将来的忿怒,也就是脱离惩罚,因为我们凭着信心和无可指责的生活真正讨祂喜悦。而那些使我们受苦的人,祂必不宽恕。由于灾难近在眼前,而福乐却在将来,因此使徒称赞他们有极大的信心,因为他们怀着盼望,坚定地期待着将来的福乐。

# 第二章

#### 帖前 2:1。 弟兄们, 你们自己原晓得我们进到你们那里, 并不是徒然的。

使徒说,你们的功劳是伟大的;而我们所用的也并非人的言语,我们到你们那里也不是徒然的,即并非没有危险、 试探和各种患难。因为,如同多次所言,危险能坚固信心;若没有危险,信心便是虚空的。

<u>帖前 2:2</u>。 我们从前在腓立比被害受辱,这是你们知道的;然而还是靠我们的神放开胆量,在大争战中把神的福音传给你们。

我们在腓立比脱离了危险,到了你们这里又陷入其他的危险。你看,他又将一切归于神,说:「<mark>在我们的神里放</mark>胆」,即被祂所激励。

#### 贴前 2:3。 因为我们的教导并没有错谬,

也就是说,我们的教导并非欺骗。因为行骗的人不会使自己陷入危险,反而更倾向于享受安逸;而我却使自己陷入危险。因此,很明显,我的教导并非欺骗,我所承担的危险也不是为了人的事务,而是为了神圣且不可更改的事务。

#### 也没有污秽的动机,

就是说,我所教导的并非如同巫师和术士那样不洁净的事。

### 也没有诡诈;

也没有像丢大(Февда)的追随者那样,企图煽动骚乱和叛乱。

#### 贴前 2:4。 相反, 神既然看我们配得托付福音, 我们就照样讲说,

他说,上帝使我们配得并拣选了我们,将福音托付给我们:若非认为我们配得,他就不会拣选我们。因此,我们也 要保持配得的状态,正如他拣选我们担当如此伟大的<u>传道使命</u>一样。

П

### 不是要讨人的喜欢,而是要讨那察验 ( $\delta o \kappa \iota \mu \acute{\alpha} \zeta o v \tau \iota$ ) 我们内心的神的喜欢。

也就是说,我们所做的一切并非为了讨你们的喜欢,而是为了讨察验隐秘之事的神的喜欢(因为 现在 δοκιμάζειν 这个词就是这个意思),或者说,因为祂洞察人心并赐予冠冕。任何欺骗者、狡诈者和不敬虔的人都无法讨祂的喜欢。

### 贴前 2:5。 因为我们从来没有在你们面前用过谄媚的话,这是你们知道的,

因为他之前称赞了他们,为了避免这种称赞引起怀疑,他说:我从未奉承过你们(奉承是欺骗者的特征),现在也不奉承。

#### 也没有任何贪婪的企图: 神可以作证!

我们传道并非出于贪财。我没有奉承你们,这一点你们可以作证;我没有贪心,这一点神可以作证,因为你们对此 并不知情。

#### 帖前 2:6。 我们不求从你们或别人那里得人的荣耀;

他没有说:"我们忍受了羞辱",或"我们没有享受尊荣",以免他们觉得这是在责备他们,而是说:"我们没有寻求荣耀",尽管传道的确要求如此。因为,如果我们对君王的使者尚且给予极大的尊荣,那么对上帝的使者就更应当加倍尊敬。因此,我们既然作为教师,既不向你们,也不向别人寻求荣耀,又怎会为了荣耀而做任何事呢?

#### 帖前 2:7。 我们虽然可以以基督使徒的身份显出尊荣,

或者说:在尊荣、荣耀和富足中;或者说:我们本可以从你们那里取用饮食,成为你们的负担。因为我们的身份本来就配得从你们那里取用。

#### 但在你们中间却是温柔的,

"安静的",即温柔的、不使人感到负担的。或者:"安静的"(νήπιοι)"在你们中间",即没有恶意、不追求虚荣。因为没有恶意的人不会想到这些事。表达方式"在你们中间"的含义是:在与你们交往时,我表现得与你们一样,好像并未领受更高的职分。

#### 就像乳母温柔地对待自己的孩子一样。

这里使徒表达了他温柔的爱。乳母会奉承孩子吗?她会向婴孩索取钱财吗?同样,教师也应当温柔,爱那些冒犯自己的人,就像乳母爱自己的孩子一样,即使孩子打她,她也依然爱他们。

<u>帖前 2:8</u>。 我们既是这样热切地 (ίμειρόμενοι;在福音注释家费奥菲拉克特处为: όμειρόμενοι) 到你们那里,不但乐意将神的福音传给你们,连自己的性命也愿意给你们。

Όμειρόμενοι υμών,即与你们亲密相连,并关心你们,源自 όμοῦ (一起) εῖρω (连接)。(接下来,福音者费奥菲拉克特说:有些人读作: ίμειρόμενοι,即渴望,但这种解释是不正确的。因此,使徒的意思是,我们不仅没有从你们那里取什么,而且「乐意」,即我们极其愿意,若有必要,甚至为你们舍弃自己的性命。因此,传扬福音固然是极为宝贵的事,但舍弃生命则更加艰难,乃是非凡之爱的表现——这便是他的结论。

### 因为你们已成为我们所亲爱的。

为了避免让人以为他提到这一切是因为曾为他们劳苦,因此理应得到他们的尊敬,他说:我这样做并非出于其他原因,而是出于爱。因为我并不寻求报酬,而是出于本分而行这一切。

<u>帖前 2:9</u>。 弟兄们,你们记念我们的辛劳和困苦,我们昼夜做工,免得叫你们任何一人受累,我们向你们传扬了神的福音。

他没有说:你们要记住我们的恩惠,而是说: "劳苦",而且不仅如此,还说"劳苦",即极为勤奋地工作。不仅白天如此,甚至夜间也是如此。这便是他们的热忱与谨慎,以免使任何人跌倒! "免得叫你们任何人受累" 表明帖撒罗尼迦人当时处于贫困之中。

#### 帖前 2:10。 有你们和神作见证,

神是可信的见证者,但由于人们并不知道神是否为此作证,因此他也呼吁那些听道的人作见证。

#### 何等圣洁

履行一切应尽之事,因为这意味着"圣洁",即以敬畏上帝之心之意。

#### 并公义地

即不向任何人索取钱财—— απαιτούντες χρημάτων άπαιτ σεσι. 🖢

#### 且无可指责

不冒犯人, 也不给人绊倒的缘由。

## 我们在你们信徒面前行事为人,

而在不信的人中间,使徒却被称为不敬虔的、骗子、空谈者和完全无理智的人。

帖前 2:11。 因为你们知道。

他再次称他们为见证人——这表明他讲话毫无傲慢之意。

就像父亲对待自己的儿女一样对待你们每一个人,

贴前 2:12。 我们劝勉你们,鼓励你们,

令人惊叹的是,他没有让任何人缺乏安慰,而是向每个人都说出了所需的话语!「<mark>请求</mark>」 的意思是要他们勇敢地忍受一切。因此,他说,我并非寻求荣耀。之前使徒将自己比作乳母,现在又将自己比作父亲,以此表明自己的爱、权威和谦逊。因为哪位父亲会在儿女面前表现得骄傲呢?

#### 并且劝勉你们行事为人要与那召你们进入祂自己的国度和荣耀的神相称。

「劝勉」(在斯拉夫文本中为「作见证」)一词已表明非常严肃的教导。因此,他说,我并非阿谀奉承。在他说了: 「如同父亲」之后,又加上了这个词: 「劝勉」(「作见证」)。因为他说的并非严厉,而是如同父亲一般(作见证地)。「行事为人对得起神」。请注意,他在叙述过去发生的事时,同时也教导并劝勉我们。因为,若神召我们进入祂的国度,我们就应当忍受一切。

<u>帖前 2:13</u>。 为此,我们也不住地感谢神,因你们听见我们所传神的道,就领受了,不以为是人的道,乃以为是神的道,这道实在是神的道。

这里使徒也称赞帖撒罗尼迦人。他的意思是说,我们并非唯独自己在凡事上行得无可指责,而你们却表现出与我所教导的不相符的情形;因为你们听我们讲道时,并非以听人的态度,而是如同神亲自教导你们一般地聆听。「<mark>所听见的神的道</mark>」 使徒称之为藉着听闻而相信的讲道。「未曾听见他,怎能信他呢?」(罗10:14)。

#### 这道也运行在你们信主的人心中。

从哪里可以看出你们接受了我的传道,如同接受神的道呢?他说,从你们的行为中可以看出,也就是说,这一点在你们的行动中显明出来。如果你们不是这样接受了它,就不会如此勇敢地忍受这么多的试炼。因为正如使徒本人以所经历的危险证明自己并非谄媚者或骗子一样,他们的程度也从他们所忍受的苦难中显明出来。

贴前 2:14。 弟兄们,你们曾效法犹太中在基督耶稣里的众神的教会,

为了避免有人将犹太的教会理解为犹太人的会堂,因此他补充说: 「<mark>在基督耶稣里</mark>」,以更清楚地表明这里所指的 是信徒的教会。

#### 因为你们也从自己的同胞那里遭受了与他们从犹太人那里所受的一样的苦难,

这是极大的安慰!因为如果那些热心于祖宗律法的犹太人,一旦信了主尚且遭受如此多的苦难,那么你们岂不更应如此吗?犹太人甘愿为他们曾经迫害的信仰受苦,这本身就是福音真理的重要证明。

#### 帖前 2:15。 他们杀害了主耶稣

他们既然连主都杀害了,又侮辱自己的同胞,这有什么可惊奇的呢?你看,这是何等的安慰——能与基督一同受苦!因此,保罗每当遇到试炼时,总是指出这一点。

# 以及祂的众先知,2

但或许有人会说,他们并未认出主。那么,他们难道也不认识自己的先知吗?他们到处携带着这些先知的书卷,怎么还杀害了他们呢?由此可见,他们所做的一切并非出于对真理的热忱,而是出于对真理的疯狂敌视。

#### 也把我们赶了出去,

就是赶走了我们这些使徒,你们的教师。因此,你们作为门徒,眼前有这些榜样,就应当忍受一切。

#### 他们也不讨神喜悦,

因为他们杀害了衪的儿子,更早之前还杀害了众先知,这样的人怎能讨衪的喜悦呢?

#### 且与众人为敌,

帖前 2:16。 阻止我们向外邦人传道,使他们得救。

因为,如果应当向全世界宣讲救恩,而他们却反对这一点,那么他们就是全人类共同的敌人。只有极度嫉妒的人才 会阻碍普遍的救恩。

### 并因此常常充满了他们罪恶的限度;

他说,他们过去如此对待古时的先知,后来对待基督,现在又对待我们,这表明他们急于达到罪恶的极限,达到罪 恶的顶点。

#### 但那临到他们身上的忿怒已经到了尽头。

也就是说,他们再也不会经历从前的事,不会再从被掳之地归回,也不会再拥有自己的土地,而是直到末了,神的 忿怒都要临到他们身上。"<mark>忿怒"</mark>(ή όργ)带有冠词,表明他们理应承受这忿怒,这忿怒是为他们预定并预言的。使 徒先前以帖撒罗尼迦人在患难中有许多同伴来安慰他们,现在又以他们的逼迫者必将受到惩罚来安慰他们。

贴前 2:17。 弟兄们,我们暂时与你们离别,是面目离别,心里却不离别。

这里使徒讲的是爱。他之前曾说:「如同父亲待自己的儿女」(第 11 节),以及:「如同乳母」(第 7 节),而此处则说:「暂时与你们分离」(斯拉夫文本中为「如同孤儿一般」),这正是孩子们寻找父母时的情形。他这样说,是为了让我们明白他对他们的爱是多么深厚。同时也暗示了他因分离而感到的忧伤。他说,我们并非长久地分离,相反,只是短暂而微小的,几乎可以算作一时片刻。

#### 面目上, 而非心灵上,

他说,我们并非心灵上与你们分离,而只是面目上分离。我们心中时刻怀念着你们,因此因无法亲眼见到你们而感 到忧伤。请注意,那些深爱的人总是渴望亲眼见到所爱之人,这种渴望更使他们的爱意加深。

### 因此我们更加热切地渴望见到你们的面容。

他最为关切的是能见到那些暂时分别的人。请注意他的爱意:他说,我渴望前来并非为了别的什么,只是为了能见 到你们的面容。

帖前 2:18。 所以我们有意到你们那里去,我保罗有一两次想去,只是撒但阻挡了我们。

你说什么?撒但阻挡?正是如此,因为这并非出于神的作为。在《罗马书》中他说是神阻挡了(罗1:13,15:22);路加也说圣灵阻止了他们(徒16:6);在《哥林多书信》中他说这是圣灵的作为(参见林后1:15,22)。但这里却明确指出,这是撒但的作为,他带来强烈而突如其来的试探,当然,这是神所允许的。你看,他如何以自己的爱为荣,表明他比任何人都更爱他们,因此他说:"我保罗",意思是虽然其他与我同行的人也想去你们那里,但我甚至已经下定决心。

#### 帖前 2:19。 我们的盼望和喜乐,并所夸的冠冕是什么呢?

这难道不像是充满最温柔慈爱的母亲对幼小孩童所说的话吗?仅用一个词还不足以表达他的热切,"<mark>冠冕"</mark>,为了彰显自己的热忱,他又加上了"<mark>夸耀"</mark>。因为他说,我指望你们,因你们的缘故,我将有勇气在基督面前坦然无惧;并且因你们现在如此,将来也必如此,你们对我而言将成为"<mark>夸耀的冠冕"</mark>,即荣耀光辉的冠冕。

#### 难道在我们的主耶稣基督降临时,你们不也是我们所夸耀的吗?

怎么?难道只有帖撒罗尼迦人是你的盼望吗,圣保罗?不,不仅仅是他们。因此他说: "<mark>你们也</mark>",表明还有其他人。

#### 帖前 2:20。 因为你们就是我们的荣耀和喜乐。

2

将这样一个教会引领归向基督、并且如此善于行善、这是何等荣耀的事啊!

\* \* \*

Migne 在脚注中,根据威尼斯圣马可抄本(S. Marci Veneti)的记载,更倾向于此处的另一种读法。该抄本中用 άδικοΰντες 代替了 άπαιτοΰντες,意为"不以索取钱财而亏负任何人"。他认为前一种读法无论在意义上还是语法规则上都不合适。

福音注释家费奥菲拉克特读作:"以及他们自己的先知们"——και τους Ιδίους προφτας。

第三章

也就是说:选择并决定如此。

#### 贴前 3:2。 打发我们的兄弟、在基督福音上作神执事的提摩太前去,

圣使徒保罗对门徒的关怀如此深切,以至于当他自己被某些困难情况所阻碍时,就派遣其他人去探望他的门徒。这次他也是如此行,派遣了提摩太。他如此称赞提摩太,并非为了抬高他,而是为了向帖撒罗尼迦人表达敬意,因为在如此关键的时刻,他竟然为了他们的缘故,将一位在福音事工中如此重要的「福音的同工」 抽调出来。

### 为要坚固你们,并在你们的信心上安慰你们,

由于帖撒罗尼迦人因他们的导师遭受试炼而感到困惑,因此他们需要坚固和安慰,以免在信仰上退后。因为导师所受的试炼对门徒来说并非小事,就如同将领的受伤对士兵而言。

#### 贴前 3:3。 免得有人被诸般患难摇动。

使徒在此指出,派遣圣提摩太前去坚固他们所带来的益处。他说,这样做是为了使你们不致动摇,也就是说,不致因我的试炼而灰心丧志、软弱无力。因为魔鬼一旦找到合适的时机进行试探,就会提醒那些意志不坚定的人过去的安逸,使他们放弃导致苦难的信仰道路。另有人说,这里的 σαίνεθαι 「摇动、困惑」一词,是用来代替 ταράττεσθαι 「激动」的隐喻,取自狗在讨好人时摇尾巴的动作。

### 因为你们自己知道, 我们原是命定要受这样的苦难。

我们听到,基督徒注定要经历苦难,因为他所说的并非仅针对使徒。因此,既然我们被指定如此,那么我们经历苦难又有什么新奇呢?因此,我们不仅对过去的试炼要保持镇定,对未来的试炼也应如此。这才更应是我们的本分。

#### 贴前 3:4。 我们在你们那里的时候,早已预言我们将要受患难,后来果然应验了,这是你们知道的。

老师事先告诉门徒将要遭遇苦难,这对门徒是极大的安慰。因为当苦难来临时,他们就不会因意外而惊慌。因此基督也对使徒们说:"现在事情还没有成就,我预先告诉你们,叫你们到事情成就的时候就可以信。"(约 14:29)保罗告诉他们的不仅是这一件事,还有许多其他的事,也都一一应验了。

#### 帖前 3:5。 因此, 我既不能再忍, 就打发人去

哦,保罗!如果你已经预先告诉他们,你将忍受苦难,并且他们不应为此苦难而忧虑,那么你为何又再次派人去呢?看来你对他们还不完全放心。他说,我这样做是出于极大的爱。因为爱的人即使在安全的情况下也会担忧。同时,试探甚多,过于众多的患难使我感到害怕。因此,他并未说:"我在你们身上发现了什么才派人去",而是说"既不能再忍",这正是出于爱。

#### 要晓得你们的信心如何,

这里有人问:为何那曾被提到三层天、听到隐秘言语的人( 本后 12:6 ),却不知道帖撒罗尼迦人的情况,而要派提摩太去 「探问他们的信心」 呢?可以这样回答:无论是基督之前还是基督之后的圣人,也并非凡事皆知。因为以利沙也不知道书念妇人的情况 (王下 4:8);以利亚也曾以为只剩下他一人,实际上还有七千人未曾屈膝敬拜巴力( 王上 19:10);在他们之前,撒母耳也曾被告诫不要看重大卫兄长的外貌( 撒上 16:7 )。同样,众使徒也并非凡事皆

(王上19:10);在他们之前,撒母耳也曾被告诫不要看重大卫兄长的外貌(撒上16:7)。同样,众便徒也并非凡事皆知。这正是出于上帝特别的眷顾,免得他们自己骄傲自大,也免得别人对他们过于高看;并且使后来的基督徒不能说他们之所以能行出美德的壮举,是因为他们超越常人,从而自己陷入懈怠。相反,我们应当明白,他们也并非时时倚靠神迹般的帮助,而是靠着自身的努力完成了属灵的争战。

### 免得那试探人的试探了你们

他说,我并不是以为你们动摇了,除非你们因受了试探而动摇。你看,在患难中产生困惑是魔鬼的作为,尤其是当一些人因另一些人遭遇不幸而跌倒时更是如此。他曾这样对待约伯,因约伯受苦而扰乱了他的妻子。然而,魔鬼试探时并不知道自己能否得胜,这一点从约伯的例子中可以看出;但他厚颜无耻地发动攻击,如果发现软弱之处,就停留下来等待时机;如果看到对方强大,就退却。

#### 我们的劳苦也没有徒然。

保罗啊,即使他们偏离了,你又有什么损失呢?你的劳苦在神那里必不会失去完全的赏赐。然而,他说,因为我对你们有极大的爱,我会觉得自己的劳苦是白费了。

П

#### 帖前 3:6 但提摩太刚刚从你们那里回到我们这里,将你们信心和爱心的好消息带给我们,

他说,我原本期待的是那样,结果却发生了相反的事。请注意保罗极大的喜悦!他没有说"消息",而是说 "<mark>好消息</mark>"。他将他们在信仰上的坚定视为如此巨大的福分,并为他们的爱而喜悦,因为这爱正是他们信仰的标志。

### 并且你们常常怀念我们,渴望见到我们,就如同我们渴望见到你们一样。

也就是说,你们以赞扬和认可来纪念我们。弟子们啊,请听从并学习,要时常怀着美好的记忆纪念你们的老师们。因为这样做对你们自己有益,而非对他们。保罗知道自己被帖撒罗尼迦人所爱,这对帖撒罗尼迦人来说是极大的安慰和喜悦,这将更加激发他们心中的爱。

贴前 3:7。 所以弟兄们,我们在一切困苦患难之中,因着你们得了安慰。

令人惊叹的是,保罗向他们表达感谢,因为他们并未动摇。他说,我们不再感到忧患,不仅在某一种患难中得了安慰,而是在一切患难中都得了安慰。因为你们带来的喜乐抵消了我们所有的困苦。

### 因着你们的信心;

他说,你们使我得到了力量。然而实际上却是相反的:是他自己在试炼中毫不退让,坚固了他们,但他却将赞扬归于他们。他说,因为你们,我甚至感觉不到自己的试炼。

帖前 3:8。 因为你们若靠主站立得稳,我们就活了。

他没有说:"我们得了安慰",而是说:"<mark>我们活了</mark>",以此表明,他将他们的跌倒视为自己的<u>死亡</u>,而将他们在基督里的进步、站立和坚定视为生命。

贴前 3:9。 我们在神面前,因着你们甚是喜乐,为这一切喜乐,可用何等的感谢为你们报答神呢?

他说,我们因你们而有如此的喜乐,以至于我们甚至无法恰当地向神为你们献上感谢。我们将你们的进步视为神的 恩赐。因为如此崇高的情感,并非人类的心灵或人类的努力所能达到。因此,我们虽有义务感谢祂,却找不到合适的 感谢方式。

帖前 3:10。 我们昼夜切切地祈求, 要见你们的面

注意表达上的加强!「<mark>昼夜切切祈求</mark>」 能见到他们,就如同农夫听说自己耕种的田地硕果累累,便迫不及待地想亲眼去看一样。

#### 并补足你们信心的不足之处?

如果前面已经证明了他们的「站立得稳」,为何现在又说:「你们信心的不足之处」 呢?因为他们并未完全领受所有的教导,可能在复活及其他类似的事上还有所欠缺。此外,当时也有许多假教师,因此他说:「不足之处」。在他担心他们信心本身的时候,他说:「打发提摩太去,坚固你们」(第2节);而在这里他说:「补足」,这更多地是指教导方面,而非坚固方面。因为我们称为不完全的,乃是指仅缺少少许的事物。

贴前 3:11。 愿神我们的父和我们的主耶稣基督亲自引领我们到你们那里去。

使徒在书信中加入自己的祷告,由此表明他自己也曾为能见到他们而祈祷。同时也为自己辩解,说明他远离他们并 非出于疏忽懈怠,仿佛在说:愿神亲自除去那些从各处阻碍我们直奔你们而去的试探。

贴前 3:12。 又愿主叫你们彼此相爱的心,并爱众人的心,都能增长充足,满溢出来,

你看,他为他们祷告,求主使他们在爱中充满并满溢,这正体现了他那不可遏制的爱心冲动。而且不仅是彼此相爱,也要爱众人。因为对神的爱正表现在渴望拥抱所有人之中。如果你只爱某个人而不爱另一个人,这便是属人的爱。

### 我们对你们充满怎样的爱,

他说,就我们而言,这爱已经存在;我们请求你们将来也能如此爱我们。请以我们为你们爱的尺度和榜样。

<u>帖前 3:13</u>。 好使你们的心在我们的父神面前,于我们主耶稣基督同祂众圣徒降临的时候,坚固无可指摘,圣洁无瑕。阿们。<sup>3</sup>

使徒表明,爱带来的益处是对他们自己,而非对被爱之人。他说: 「愿主使你们充满爱心」,「好坚固你们的心」。这里所说的「主」 应理解为圣灵,正如大瓦西里所解释的那样。因为除了圣灵之外,还有谁能在基督降临时,使人在我们的神和父面前完全坚固无可指摘呢? 他没有说「坚固你们」,而是说: 「坚固你们的心。因为恶念是从心里发出来的」(太 15:19)。人可能不做任何恶事,却仍然是恶的,比如心怀嫉妒、诡诈、记仇,或持守错误的教义。因此,当人洁净自己的内心时,才是真正无可指摘的,那时他也拥有了圣洁。因为虽然圣洁主要指的是贞洁,正如不洁主要指淫乱和奸淫,但一般而言,一切罪都是不洁,一切德行都是圣洁。 使徒希望他们在上帝我们的父面前是无可指摘的,不仅是现在(这才是真正在上帝面前的美德,而非在人面前,因为人的判断是不可靠的),在基督降临时也是如此: 因为祂也要在祂父的面前审判我们。因此,他说,愿你们无可指摘,如同所有圣徒一样。

\* \* \*

# 第四章

贴前 4:1。 此外,弟兄们,我们靠着主耶稣请求并劝勉你们,你们既然从我们领受了当怎样行事为人并讨神喜悦,就要在这方面更加长进。

在我告诉你们什么是合宜听从的之后,他说,接下来请听听什么是必须时刻听从的。"此外"的意思即是如此,即总是并不断地。请看,他是何等谦卑:即使在劝勉的事上,也不认为自己配得信任,而是以基督的名义传达话语,说:基督通过我劝勉你们。"领受"一词不仅指言语,也指行为,因为他也以行为教导。那么我们恳求的是什么呢?"使你们更加长进",也就是说,你们要努力行出超过诫命所要求的,超越律例而上升。正如土地不仅生长所播种的种子一样,灵魂也不应停留在律例上,而应当超越它们。

# 贴前 4:2。 你们原晓得我们凭主耶稣传给你们什么命令。 <sup>4</sup>

命令涉及的是那些应当避免的事情,做了这些事会招致惩罚,而不做这些事则丝毫不值得称赞。然而,也有一些事情是不应以命令的方式提出的;也就是说,不应以威胁的方式强加,而应交由听众自由选择,例如施舍财物和守贞。主说:"<mark>能领受的</mark>,就可以领受"(太19:12)。或许保罗曾以更严厉的威胁对他们提出过某些事情的命令。因此他在此并未详细说明,只是提醒他们。而且再次以基督的名义。他的意思是,这不是我的命令,而是基督的命令;你们要么听从祂,要么拒绝祂。

#### 帖前 4:3。 因为神的旨意就是要你们成为圣洁,

也就是贞洁。他在各处都吩咐要持守这种美德,如在给提摩太的书信中(<sub>提前 5:22</sub>),给哥林多人的书信中(<sub>林前 6:6</sub>),以及给希伯来人的书信中(来 12:14)。因为情欲特别强烈,因此需要多种持续不断的医治。

### 远避淫行; 5

这种情欲有许多不同的形式,甚至提及都是难以忍受的,因此他简单地说:「远避一切淫行」。

#### 帖前 4:4。 要你们各人晓得怎样用圣洁、尊贵守着自己的器皿,

这里所说的器皿指的是身体。当我们节制时,身体便洁净,我们也能掌控它;但当身体不洁净时,<u>罪</u>便掌控了它。因为罪吩咐什么,身体就如奴仆一般去做什么。实际上,身体只有在贞洁时才是尊贵的。因此,罪即是不尊贵。请注意"守着"这个词,它表明贞洁需要学习和努力。那么,那些抱怨本性的摩尼教徒和马吉安派的人又在哪里呢?

#### 贴前 4:5。 不放纵私欲的邪情,

也就是说,不要陷入带有情欲的欲望之中。因为也存在无情欲的欲望,比如对属神之事的渴望。或者,他将一切激发情欲的事物称为私欲的邪情,例如奢华、财富、懒散和疏忽,这些都可以被称为私欲的邪情。因此,如果我们想要保持贞洁,就不应允许自己陷入任何激发情欲的邪情之中。

#### 像那不认识神的外邦人一样;

那些不认识神的人,也不指望得到报应,因此凡事都随心所欲。

#### 帖前 4:6。 不要一个人在这事上越分, 欺负他的弟兄;

前面使徒泛指淫乱,现在则谈到奸淫,并恰当地称之为贪婪和犯罪。因为神赐给每个人妻子,并为人的本性设定了界限,即只与自己的妻子同居。因此,贪婪便与此事相关,即与不法的同居有关,尤其是针对弟兄的。

### 因为主必为这一切施行报应,正如我们从前告诉过你们,又郑重警戒过你们的。

他说,不要以为我所说的仅仅是针对弟兄们;不是的,也不应当占有别人的妻子,或其他人的妻子,甚至未婚女子,或公共的妇女。因为主必为这一切施行惩罚:我们做这些事不会不受惩罚,我们将承受的惩罚远远超过现在从中得到的短暂快乐。你看:使徒先是恳求,然后以"像外邦人一样"这句话使他们感到羞愧,接着用论据指出这种罪恶的可憎,称之为贪婪;最后,他以警告使他们感到畏惧,并提醒他们,他曾多次向他们讲过这些事。

帖前4:7 因为神召我们,本不是要我们沾染污秽,乃是要我们成为圣洁。

帖前4:8 所以, 那拒绝的, 不是拒绝人, 乃是拒绝那赐圣灵给你们的神。

在指出你伤害了弟兄并表明神必报应之后,现在他进一步阐明自己的意思,指出即使受害者是不信的人,犯罪者仍将受到惩罚。因为神惩罚你,并非为那人报仇,而是为祂自己。祂召你原是要你圣洁,而你却以自己的污秽冒犯了那赐你圣灵的主。因此,无论你玷污的是已婚的女仆还是王后,罪责都是一样的,因为你冒犯的是同一位神。即使你犯的是淫乱(而非奸淫),神仍会报应,因为你玷污了祂的圣灵。或者换句话说:神看到我们在这些事上对祂的轻视超

П

过了对人的轻视,因此祂必为自己报应。在人面前,我们努力避免被他们的眼睛看见,而对神却毫不在意,尽管祂明明看见一切。

#### 帖前 4:9。 论到弟兄相爱,不用人写信给你们;

使徒在此所说的,不再是对所有人的爱,而是对弟兄们的爱。他以省略的方式进行劝勉,从而达到两个目的:第一,这件事如此必要,以至于无需再教导,因为人人都知道它对所有人具有特别的重要性;第二,他以此更进一步地提醒他们,激励他们不要辜负他对他们的期望,因为他认为他们已经有所改正。

#### 因为你们自己蒙了神的教导,要彼此相爱。

看,他如何称赞他们,说是神亲自教导他们这种美德。先知也曾如此说过:"他们都要蒙神的教导"(赛54:13;耶31:34)。

### 1帖4:10。因为你们向全马其顿所有的弟兄正是这样行的。

他不仅仅说:"你们是蒙神教导的",而且说:"我从你们的行为中知道这一点。"他提到马其顿,是因为帖撒罗尼迦是马其顿的首要城市。

#### 弟兄们, 我们劝你们要更加长进,

# $\frac{\text{kin 4.11}}{\text{Lin 2}}$ 又要立志做安静人,办自己的事,亲手做工,正如我们从前所吩咐 ( $\pi$ αρηγγείλαμεν $\frac{7}{2}$ ) 你们的。

我知道你们是有弟兄之爱的;我们所祈求的,就是你们在弟兄之爱上更加长进,更加慷慨。此处可以停顿(阅读文本时的停顿),然后从新的起点开始读:「要立志做安静人」。或者:「又要立志做安静人,办自己的事」。这些话表明,他们懒惰,做着不该做的事,并且心神不宁。当他说:「亲手做工」时,使徒是在责备那些放弃身体劳作而追求属灵之事的人。你们这些无知的人,请告诉我:有人用手来禁食吗?或用手来躺卧在光秃的地上吗?没有。然而,他所说的身体劳作,反而更具属灵意义,即通过自己的劳动将所得施舍给他人,尤其是贫穷的人。由于贫穷是因财产被掠夺而产生的,因此他教导他们要勤劳工作,以便能够施舍。如果他对那些为基督的缘故财产被掠夺的人尚且如此吩咐,那么对其他人就更是如此了。

# 帖前 4:12。 叫你们可以向外人行事端正,自己也就没有什么缺乏了。

也就是说,为了使你们不至于行为不端,向不信的人乞讨施舍。使徒这样做是好的,以免使他们忧伤。因为他说,如果信徒们看到一个身体健康的人乞讨施舍都会跌倒(因此这样的人被称为出卖基督者),那么不信的人就更会因此跌倒了。

#### 帖前 4:13。 论到睡了的人,我不愿意弟兄们你们不知道,(περί των κεκοιμημένων – 已睡去的人)。

这里使徒谈到复活。即使之前已经向他们提过此事,他现在仍想揭示一些奥秘。或者,他们虽然知道有关复活的一切,却仍然悲伤,因此他现在要医治他们。但由于对许多事情的无知会使我们忧伤,而相反,知道了就能减轻忧伤,因此他说:"我不愿意你们不知道"。他没有用"αποθανόντων"——死去的人,而是用"κεκοιμημένων"——睡了的人,以此表达本身就表明将会有复活。

### 免得你们忧伤,像那些没有指望的人一样。

什么样的盼望呢?是对复活的盼望。因为那些对复活没有盼望的人必然忧伤。让我们听了感到惧怕。为何呢?因为你不愿意他们处于无知之中,以免他们忧伤。你并没有说:"免得你们受惩罚",而是说"<mark>免得你们忧伤"</mark>。他这样说,是因为这种忧伤会带来惩罚。

#### 帖前 4:14。 我们若信耶稣死而复活了,那已经在耶稣里睡了的人,神也必将他们与耶稣一同带来。

他说,正如祂使那肉身受难并死去的主复活,也必使我们复活。请注意,由于主的复活已经完成,因此他大胆地称主为"死了"(απέθανε);而对我们来说,由于我们的复活尚未发生,他则称我们为"睡了的人"(τους κοιμηθέντας),以此表明我们仍有苏醒的可能性。因为他说,难道入睡的人不盼望自己会醒来吗?至于"死了的人"(κοιμηθέντας,即睡了的人)"在"(δια)"耶稣里带来"这句话,可以有两种理解:或者是"借着耶稣带来",即圣子将成为他们复活的中保,并将他们呈现在父的面前;或者是指"在耶稣里死了的人",即那些信徒。因为那些心中有基督的人,即使死去(κοιμώνται),也是在耶稣里安睡。因此,使徒在此所说的是特殊的复活,即属于信徒的荣耀复活,他们将与主同在。"将与祂一同带来",即主将在云中从各处将他们提接起来。尽管帖撒罗尼迦人已知道普遍的复活,但使徒现在希望通过指出信徒的复活将伴随荣耀与尊荣来安慰他们,使他们不再忧伤。所有人都会复活,但并非所有人都将在荣耀中复活,唯有那些忠信的人,即那些将行为与教义结合起来的人,才会如此。请留意以下所有内容。

П

他打算说一些非同寻常的事,因此用神的话语来证实:因为我所说的不是出于自己,而是从基督那里学到的。这一点,以及接下来所说的:「<mark>施比受更为有福</mark>」(<u>徒 20:35</u>),他都是明确地从他的导师那里听到的。至于其他的,他则是受圣灵的启示而讲述的。

### 就是我们这些活着存留到主降临的人,断不能在那已经睡了的人之先。 (κοιμηθέντας)

他在《致哥林多人的书信》中所说的:"就在一霎时,眨眼之间"(1哥林多前书15:52),现在也同样如此说。因为人们觉得那些已经朽坏的人复活是困难的,所以他指出,"活着的人"不会先于他们;但对神而言,使那些身体完好的人和已经朽坏的人复活都是容易的。他说"我们这些活着的人",并不是指他自己,因为他并不会活到普遍复活的时候,而是指所有信徒;因此他又补充说:"存留到主降临的人"。因为他说"我们",是指所有将活到那个时候的人。但圣美多德将"活着的人"理解为灵魂,他教导说,灵魂不会先于身体显现;因为身体将首先苏醒,以便灵魂与之结合。使徒所说的"活着的人",正是指这些灵魂,因为灵魂是不朽的。

帖撒罗尼迦前书4:16。因为主必亲自从天降临,有呼叫的声音和天使长的声音,又有神的号吹响。

他说,你不要怀疑我所说的:主自己也会发出命令。他将如何发出命令呢?借着天使长的声音,这位天使长统领其他天使,并呼喊道:预备众人,因为审判者即将降临。号筒将有许多,但审判者将在最后一声号筒响起时降临。正如在西奈山上,父有号筒和服侍祂的天使,子作为君王也将如此。或者说:神的命令将使大地交还那些已变为不朽的身体;而天使长的声音,在众天使的协助下,将使四散各处的人聚集到一处。

#### 在基督里死了的人必先复活;

「<mark>在基督里死了的人</mark>」,即那些忠信的人。因为他们要被提到云中,所以他们将首先复活。其余的人则在后,因为 他们既不会被提,也不会迎接主。

<u>帖前 4:17</u>。以后我们这些还活着存留的人,必和他们一同被提到云里,在空中与主相遇。这样,我们就要永远与主同在。

虽然死去的人将首先复活,但我们这些活着的人,当然是配得的,也将像他们一样被提到云中,就如同主被云彩接去一样。如果主要降临,那么信徒为何还要被提呢?这是为了荣耀。因为就像国王进入城中时,尊贵的市民会出城迎接他,而罪犯则在城内等待审判官的到来,那时的情形也是如此。罪人,即使他们是基督徒,也只能在下面等待,而义人则被提到空中,这样他们便能丰丰富富地领受福分,永远与基督同在。

1帖 4:18。 所以, 你们当用这些话彼此安慰。

免得你们像那些没有复活盼望的人一样忧伤。

\* \*

福音者费奥菲拉克特的文本为: 「从我们的主耶稣基督而来」。

5

在福音者费奥菲拉克特的文本中,不仅仅是「远离淫乱」,而是「远离一切淫乱」。

6

福音者费奥菲拉克特的文本中写作: εχομεν 而非 έχετε。

7

福音注释家费奥菲拉克特读作: παρ'γγειλα 而非: παρηγγείλαμεν。

# 第五章

贴前 5:1。 弟兄们,关于时候与日期,不用写信给你们,

知道这些是多余且无益的,「<mark>时候与日期</mark>」 指的是末日的时间(徒 1:7)。当使徒们前来询问主时,主甚至也未向他们启示这些。但保罗却从"<mark>隐秘的言语"</mark>(林后 12:4),或许他对此也有所了解。

#### 贴前 5:2。 因为你们自己明明晓得,主的日子来到,就像夜间的贼一样。

所谓主的日子,应理解为普遍的终结,也包括每个人个别的终结,因为每个人的个别终结何时到来也是未知的。这对我们有许多益处。首先,如果人知道自己生命的最后时刻,他就会不断地犯各种罪,然后在生命结束前才去接受洗礼。其次,许多人若知道自己明天就会死去,便会给自己的仇敌带来无数灾祸,或出于绝望,或出于渴望饱饮仇敌之血的欲望;而现在这种情况不会发生,因为他们被对死亡的恐惧和对生命的热爱所约束。此外,那些热爱生命的人若知道自己死亡的确切时刻,可能会因忧伤而死去。最后,即使是义人,在面临危险时也不会配得如此的奖赏;因为若他们知道自己不是现在,而是在若干年后才会死去,那么他们现在不顾惜自己似乎也就不足为奇了。而如今,他们并

П

不知道自己能否经受住危险,却仍然不顾惜自己,因此他们的德行是毫无疑问的。 正如那三个希伯来少年更值得惊叹,因为他们虽然并不确切知道自己是否能从火中得救,却仍然没有向偶像下拜(但 3:24)。因此,我们的结局就像夜间的贼一样。帖撒罗尼迦人啊,你们知道这一点,因为主曾这样说过: 「你们不知道你们的主在哪一天来到」(太 24:42)。 §

<u>帖前 5:3</u>。 因为人正说「平安稳妥」的时候,灾祸就突然临到他们,如同产难临到怀胎的妇人一样,他们绝不能逃脱。

由于那些侮辱帖撒罗尼迦人的人过着享乐的生活,因此使徒现在安慰信徒们说:不要以为他们能逃脱惩罚。他们也将遭遇毁灭,这毁灭是意外的、沉重的,并伴随着许多痛苦,就像产妇分娩时的阵痛一样。但如果以利亚和敌基督会来临,为什么保罗现在却说毁灭会突然临到他们呢?因为敌基督和以利亚是普遍终结的征兆;而基督的降临尚未发生,它将是突然的,且无人知晓具体时间。请注意与分娩阵痛的比较。因为妇人也知道自己将要生产,但具体何时,却并不知道。因此许多妇人毫无预兆地在七个月时或旅途中生产。正如她们在嬉戏欢笑时突然遭遇难以言喻的痛苦一样,那些如今沉溺于享乐的人,在那日到来时,也绝无法逃脱痛苦。

贴前 5:4。 弟兄们, 你们却不在黑暗里, 叫那日子像贼一样临到你们。

也就是说,你们并未过着黑暗和不洁的生活。那么,这意味着什么呢?难道他们的结局不会突然临到,即使他们并非不洁吗?的确会突然临到,但不会给他们带来任何忧伤。因为即使盗贼成功进入,那些警醒并拥有光明的人也不会受到任何伤害;相反,那些处于黑暗中并沉睡的人,却会被盗贼彻底洗劫一空,然后离去。

贴前 5:5。 因为你们都是光明之子、白昼之子。

正如行配得地狱之事的人被称为地狱之子,悖逆的人被称为悖逆之子一样,行光明之事的人也被称为光明之子、白昼之子。

我们不是黑夜之子, 也不是黑暗之子。

即罪恶之子。

贴前 5:6。 所以,我们不要像别人一样沉睡,总要警醒谨守。

意思是我们不要对善行懈怠。警醒的加强就是谨守。因为人可能警醒却不谨守;因此使徒仿佛在说:我们要谨慎而 专注地行善。

帖前 5:7。 因为睡了的人是在夜间睡,醉了的人是在夜间醉。

贴前 5:8。 但我们既然属乎白昼,就应当谨守,

使徒在此称那些处于罪恶中的人为沉睡者,因为他们对德行毫无行动,沉浸于虚幻的享乐之中。现世的行为确实如此,与睡梦中的幻想毫无区别。此外,他所说的醉酒不仅指酒精引起的醉态,也指各种情欲所致的迷醉,因为这些情欲使人脱离正常状态,蒙蔽了灵魂的主宰,即理智。因此,你们不应如此,因为你们不是黑夜和黑暗之子,而是藉着洗礼和接受上帝诫命之轭的白昼之子。

### 穿上信心和爱心的护心镜

仅仅保持警醒和清醒是不够的,还应当装备武器。因为一个虽警醒清醒却没有武器的人,很快就会被强盗制服。因此使徒说: 「<mark>信心和爱心的护心镜</mark>」,借此指出了教义和正直的生活,这正是其真正含义。「<mark>谨守</mark>」。而且不只是要拥有这种谨守,还要将其作为胸甲。因为胸甲不易被迅速击穿,相反,它能保护胸膛,如同坚固的堡垒,使魔鬼任何炽热的箭矢都无法伤及我们。

#### 并戴上得救盼望的头盔,

正如头盔保护我们最重要的部位——头部,使其免受伤害,同样,盼望也保护并拯救我们的心思,不允许任何外来的事物侵入其中。请注意他在另一处所提到的(<u>林前 13:13</u>)「<mark>信、望、爱</mark>」,这三样,他现在也吩咐我们要具备。

贴前 5:9。 因为神不是预定我们受刑罚,乃是借着我们的主耶稣基督得救,

帖前 5:10。 袖替我们死, 是叫我们无论醒着睡着, 都与袖同活。

因此,他说,我们应当装备这兵器,因为神并未定意让我们承受忿怒,也就是说,祂并未预定我们承受祂的忿怒,而是要将我们归于自己并拯救我们,为此甚至将祂的儿子交付死亡。因此,我们在危险中应当期待一切有益且伟大的事。因为如果我们相信祂既然为我们连自己的儿子都不吝惜,那么我们就更应当盼望祂必定更快地将我们从这些危险中拯救出来。让我们将这个榜样摆在眼前,爱祂,也爱邻舍。因此,他说,基督之死的目的就是为了无论我们「醒着」,也就是活着,"或睡了",即死亡,"与祂同活"。使徒在此处所指的睡眠与之前所指的不同。他在这里所说的意

思是:不要惧怕肉体的危险,也不要惧怕死亡,即使我们死了,也必将活着,因为那位如此爱我们、为我们而死的主 是活着的。

贴前 5:11。 所以, 你们该彼此劝慰, 互相建立, 正如你们素常所行的。

看到了吗?那你为何还推托说:"我不是教师"呢?<mark>他说:"你们要彼此劝慰</mark>","互相劝勉",因为教师们不可能教导所有人。

贴前 5:12。 弟兄们,我们请求你们敬重那些在你们中间劳苦的人,

因为他说过:「你们要彼此劝慰」,所以,为了避免他们以为自己被提升到教师的地位,从而反对教师,他说:即使我嘱咐你们要彼此劝慰,我仍然劝导你们要尊敬他们。因为教师们不得不承受许多艰难,而尊敬无疑会使他们的负担稍微减轻一些。

### 并在主里治理你们、劝诫你们的人,

如果你尊敬那些在人面前为你代求的人,那么你岂不是更应当对那些在神面前为你代求的人表达完全的感激吗? 「<mark>在主里</mark>」, 意思是他所照管的不是世俗之事,而是主里的属灵之事——他为你祷告,藉着洗礼使你重生,守护你,教导你,医治你——即使半夜你呼唤,他也会前来。你看,他是如何为你操劳的。

### 帖前 5:13。 又因他们所做的工, 用爱心格外尊重他们;

他并非只是说要爱,而是说: 「<mark>格外地</mark>」, 就像儿女对待父母一样。因为凡爱基督的人,也必爱祂的仆人,无论这仆人如何,因为他藉着这仆人得以领受可畏的圣事。如果你娶了一位贤惠的妻子,难道你不会尊敬并爱戴那为你介绍她的人吗? 你得到了天国,却轻视那将天国带给你的人吗?请留意保罗的话: 「因他们所做的工」,他说,你们要爱他们。

### 你们也要彼此和睦。

他又写道: 「与他们」,即与教导你们的人和睦。因为他知道人们可能会对他们产生不满。由于他们责备并阻止人们作恶,因此常常被人憎恨。因此应当 「<mark>与他们和睦</mark>」,而且不是表面上的,而是发自内心的。

### 贴前 5:14。 弟兄们,我们也劝你们,要警戒那些不守规矩的人,

这里使徒是对教师们说的。他的意思是,不要以严厉或傲慢的态度责备,而要以温柔的态度。 「警戒」。因为当人受到严厉责备时,往往会陷入绝望,反而变得更加放肆。 「不守规矩的人」 指的是那些违背神所定规矩的人。神为每个人都设定了自己的规矩; 违背这些规矩的人就是不守规矩的人。醉酒的、辱骂人的、贪财的,以及所有犯罪的人,都是生活不守规矩的人。

# 安慰灰心的人,

灰心的人,就是那些经不起试探的人。他正是那种撒在石头上的种子(太13:5)。因此,这样的人也需要扶持。

#### 扶助软弱的人,

也就是说,要扶助信心软弱的人,正如在另一处所说: 「信心软弱的,你们要接纳」(罗14:1)。

#### 对众人要恒久忍耐。

对待无序的、灰心的和软弱的人都要如此。因为这是教师最合适的方法,能够感化所有人,甚至最粗暴的人。

贴前 5:15。 你们要谨慎, 谁都不可以恶报恶;

如果不应以恶报恶,那么更不应以恶报善,或主动作恶,伤害那些未曾伤害过自己的人。

#### 却要常常彼此相待并对众人追求良善。

仅仅不以恶报恶是不够的;他说,还要以善回报那加害于你的人。使徒正是这样教导我们的,他说: 「<mark>要追求良</mark> 善」。也就是说,要竭力行善,不仅彼此之间,即对信徒如此,对所有人,即对非信徒也要如此。

### 帖前 5:16。 要常常喜乐。

即使你们陷入试探之中,也要如此。请注意:他在说了不可以恶报恶之后,接着便吩咐我们要喜乐。如果一个人养成了不为自己报复,反而善待那使自己忧伤之人的习惯,那么忧愁的毒刺又怎能进入他的内心呢?

П

帖前 5:17。 不住地祷告。

帖前 5:18。 凡事谢恩。

使徒指出了通往恒久喜乐、不住祷告和凡事谢恩的道路。因为凡习惯于向神祷告,并为一切有益之事感谢祂的人, 显然必定拥有恒久的喜乐。

### 因为这是神在基督耶稣里向你们所定的旨意。

你如何能常常感恩呢?如果你明白这是神的旨意,要你常常向祂感恩,因为祂在基督耶稣里是你永远的恩主,也就是说,借着主耶稣的帮助。因为祂自己也帮助我们感恩:祂教导我们去行我们从福音中所学到的事。

帖前 5:19。 不要消灭圣灵的感动。

帖前 5:20。 不要藐视先知的讲论。

由于今生如同黑夜,因此神赐给我们一盏明亮的灯,就是圣灵。但有些人使这灯更加明亮,如同所有的圣徒;而另一些人却将它熄灭了,就像那五个童女,她们没有预备油;又如哥林多的淫乱者,他将污秽倒入其中。因此他说:「不要消灭圣灵」,即不要消灭恩赐。要关闭门户,也就是感官,以免邪灵进入,使灯熄灭。不要带入世俗的忧虑,这样灯就会一直明亮不灭。或者也可以这样理解:他们当中既有神的先知,也有假先知。由于他们无法分辨谁是真正的先知,于是便对所有人都心生厌弃。因此使徒才对他们说:「圣灵」,即真正先知身上的恩赐,「不要消灭」,不要因厌弃假先知而连带厌弃真先知,也不要轻视出于圣灵的预言。

帖前 5:21。 凡事要察验,善美的要持守。

那么,这是什么意思呢?难道我们也要接受假先知吗?不是的,他的意思是:凡事都要察验,也就是说,无论真假都要经过检验,然后对那些被证明是好的预言,要接受,即视之为真实并加以重视。

贴前 5:22。 各样的恶事要禁戒不做。

不仅仅是某一种或某一类,而是所有的恶事都要远离,包括假先知和罪恶。

<u>帖前 5:23</u>。 愿赐平安的神亲自使你们全然成圣,

使徒在劝勉之后又加上祷告,使他们在两方面都得着稳妥。这是什么意思呢? 「<mark>全然</mark>」 是什么意思? 也就是身体和 灵魂,如下文所示。

#### 又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督降临的时候完全无可指摘。

灵,即我们通过洗礼所领受的圣灵恩赐。如果我们使祂的灯保持明亮而不熄灭,我们就能进入新郎的婚筵;若灵在我们里面发光,那么灵魂与身体都将是无可指摘的。<u>尼撒的格里高利</u>说:由于人由各种灵魂组成——即肉体的、感官的和理性的灵魂,因此使徒用词「灵」指的是理性部分;「<mark>魂</mark>」指的是感官部分,「<mark>体</mark>」指的是我们内在的肉体生命。因此,他祈求这些部分在各方面都能保持无可指摘,在一切事上蒙神喜悦。

1帖 5:24。 那召你们的本是信实的, 他必成就这事。

你看,这是何等的谦卑!他为他们祷告之后,又说:不要以为你们得救是因我的祷告,而是因召你们之神的恩慈。因为祂既然召你们得救,而祂又是信实的,也就是诚实可靠的,祂必定会按自己的旨意行事,并拯救你们。

1帖 5:25。 弟兄们,请为我们祷告。

请注意这谦卑: 连保罗也请求他们为自己祷告。

帖前 5:26。 你们要用圣洁的亲吻问候众弟兄。

因为他本人不在场,无法亲口以亲吻问候他们,所以希望通过他人代为问候,就如我们所说:"替我亲吻某人。"但由于也存在虚伪的亲吻,例如犹大的亲吻,因此他特别强调: 「圣洁的亲吻」。

帖前 5:27。 我指着主嘱咐你们,要把这封书信念给所有圣洁的弟兄听。

他写信给他们,与其说是为了教导,不如说是为了借书信与他们交谈,这正是他热切爱心的证明。他之所以郑重叮嘱他们,是希望即使他们不尊重他本人,至少也能因着这严肃的嘱托而遵行所吩咐的事。对古代基督徒而言,这样的叮嘱是何等严肃可畏!但可惜的是,如今却不再如此,对我们而言也不再如此。

帖前 5:28。 愿我们主耶稣基督的恩惠与你们同在。阿们。

他说,主已将一切美善赐予我们。因此,你们当努力追求更丰盛的恩典,过与所领受的恩典相称的生活。愿这恩典 也保守我们远离一切邪恶的道路,使我们活着归荣耀于父、子和圣灵。愿一切荣耀永远归于祂。阿们。 \* \*

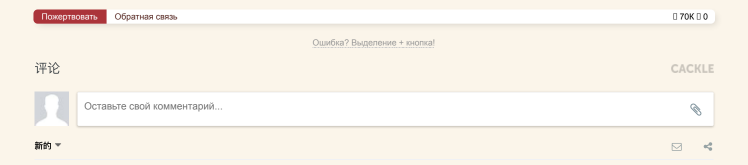
福音者费奥菲拉克特读作「你们不知道盗贼(κλέπτης)何时」「要来」。

在福音者费奥菲拉克特的希腊文文本中,使用的是 πάντα δε δοκιμάζετε, 而非 δοκιμάζοντες。

# 您可能感兴趣:

- 圣使徒保罗致帖撒罗尼迦人后书释义 奥赫里德大主教、保加利亚的福音者费奥菲拉克特
- 圣使徒保罗致帖撒罗尼迦人前书释义 基尔的福音者狄奥多里特
- 大公书信释义选段 圣金口约翰
- 圣使徒保罗致帖撒罗尼迦人前书释义 亚历山大·巴甫洛维奇·洛普欣教授
- 帖撒罗尼迦人前书释义 圣费奥凡隐修者
- 帖撒罗尼迦人前书 圣艾弗冷·叙利亚
- 圣使徒保罗致帖撒罗尼迦人前书释义 切利耶的圣游斯丁(波波维奇)
- 释义使徒书信:公函 主教米哈伊尔(卢津)
- 希伯来书释义 圣伊库梅尼乌斯(特里卡)
- 新约研读指南·使徒书信 亚历山大·瓦西里耶维奇·伊万诺夫教授

### □ Telegram 频道



还没有人发表评论, 成为第一个吧。

网站评论由 CACKLE 提供