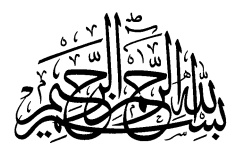




الأنواليفية

دُرُوسٌ وَعِبْر... مَشَاهِدُوصُور

تُنْيفُ الرِئِيرِمُحَدِّبِ عُلْوِي بِعِبْ الْمَالِكِ الْمُحْسَنِي خَادِم الْعِلْمِ الشَّرِيفُ بْالْبِلَلْالْتَحَدَّامِ



## ين إله الموالحوال

الحمد لله الذي رفع قدر نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في الدنيا وفي الأخرى، وأسرى به ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى فأعظم بذلك فخرا، وَقدّمه جبريل فصلّى بالأنبياء والمرسلين ليُعلمَ به أنه الإمام الأعظم، وأنه بذلك المقام أحرى، ثم رقى إلى السموات العُلا إلى سدرة المُنتهى، فظهر لمستوى سمع فيه صريف الأقلام ورأىٰ من آيات ربه الكبرىٰ، وتجلَّىٰ له وخاطبه وَتُبَّتَ فؤاده وأعطاه سؤله وأعظم له بذلك أجرا، فسبحانه من إله نَزَّه نفسه بنفسه في مقام الإنباء عن الإسرا، فقال جَلَّ ذكرهُ: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آسُرَيٰ ﴾. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة تتوالى علينا إمداداتها تترى، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله الذي بعثه رحمة للعالمين وكنزاً لهم وذخرا، صَلَىٰ الله عليه وسلم وعلىٰ آله وصحبه وتابعيهم، خصوصاً وارثيه الذين أشاد الله تعالىٰ لهم في الخافقين ذكرا.

\* \* \* \* \*

### الذِّكري تَفرضُ نفسها

وبعد:

فقد جرت العادة أن نجتمع لإحياء جُملة من المناسبات التاريخية، كالمولد النبوي، وذكرى الإسراء والمعراج، وليلة النصف من شعبان، والهجرة النبوية، وذكرى نزول القرآن، وذكرى غزوة بدر، وفي اعتبارنا أنَّ هذا الأمر عادي لا صلة له بالتشريع الحكمي، فلا يُوصَفُ بأنه مشروع أو سُنة، كما أنه ليس مُعارِضاً لأصل من أصول الدِّين، لأنَّ الخطر هو في اعتقاد مشروعية شيء ليس بمشروع.

وعندي أنَّ أمثال هذه الأمور العادية العُرفية لا يقال فيها أكثر من أنها مَحبوبةٌ لـدى الشارع أو

مبغوضة، وأظن أن هذا القدر مُتّفق عليه، ويد عي البعض أن هذه المناسبات التي يَجتمع الناس البعض أن هذه المناسبات التي يَجتمع الناس لإحيائها؛ ينقصها التوقيت المضبوط المتفق عليه فيقول: إن الناس تعودوا أن يجتمعوا ليلة السابع والعشرين من رجب الإحياء ذكرى الإسراء والمعراج، وأن يجتمعوا ليلة الثاني عشر من ربيع الأول الإحياء ذكرى المولد النبوي، مع أن العلماء اختلفوا في تعيين وقت هاتين الحادثتين بالضبط.

#### وأنا أقول:

إنَّ عدم الاتفاق على تعيين الوقت لا يؤثر، لأننا لا نعتقد مشروعية تحديد الاجتماع بوقت مخصوص، بل الأمر عادي كما أسلفنا، والذي يُهِمُّنا هو اغتنام فرصة الاجتماع، وكسب ذلك لتوجيه النصيحة والإرشاد، فهذه الليلة قد اجتمع الناس فيها بشكل كبير وعظيم، وسواء أخطؤوا في التوقيت أم أصابوا، فإنَّ مجرد اجتماعهم هذا على التوقيت أم أصابوا، فإنَّ مجرد اجتماعهم هذا على

ذكر الله ومحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ كافٍ في استجلاب رحمة الله وفضله.

ولا شك أنَّ اجتماع هؤلاء الناس ما دام أنه لله وفي الله، فإنه مقبول عند الله ولو أخطؤوا في التوقيت، لأنه ليس عبادة مُؤقّتة بزمان أو محددة بكيفية، بل هو كما قلنا عادة محمودة، وفعل مَشكورٌ مَبرورٌ إن شاء الله.

فاغتنام فرصة الاجتماع بالدعاء والتوجمه إلى الله سبحانه وتعالى والتعرض لنفحاته وخيراته وبركاته هو عندي أجل من فائدة الـذِّكرىٰ نفسـها، واغتنـام اجتماع الناس بتذكيرهم وإرشادهم ونصحهم وتوجيههم إلىٰ الخير؛ هو أولىٰ من صَدِّهم وَردِّهِــم والإنكار على اجتماعهم بما لا طائل تحته، إذ المُشَاهَدُ أَنَّ ذلك لا ينفع ولا يفيد، وأنَّ الناس يزيد إقبالهم ويشتد تمسكهم كلما زاد الإنكار عليهم، أو اشتد حتى كأنَّ الناهي لهم عن ذلك؛ آمر لهم بفعله

من حيث لا يشعر.

إنّ العقلاء من أرباب الفكر والدعوة، يتمنون بكل قلوبهم أن يجدوا مكاناً يجتمع فيه الناس، ليبشُّوا فيهم آراءهم ويكسبوهم إلى صفهم، ولذلك تراهم يرتادون الحدائق والنوادي والأماكن العامة التي يكثر فيها اجتماع الناس، ليصنعوا بهم ما يريدون، ونحن نرى الأمة تجتمع في مناسبات متعددة برغبة وَهمة وحرص.

فالواجب علينا استثمار مثل هذه الاجتماعات بتوجيههم إلى الخير والمعروف والإحسان والتمسك بما يجب عليهم.

# العِنايةُ بالسِّيرةِ وصاحِبها

هذا؛ وقد اعتنىٰ العلماء المسلمون والمفكرون والباحثون عامة بالجناب المحمدي وما يتعلق بـه وقاموا بالتأليف والبحث والتحقيق بهمة قوية، وجدّوا في ذلك كُلُّ الجد، وبـذلوا كُـلَّ الاهتمـام، وهو وإن كان لا يفي بحق هذه الشخصية الكريمة الجليلة العظيمة، ولا يُعطى لهذا المقام حَقَّهُ اللائـق به الذي أنزله مولاه في المكانة العظمى الفريدة الوحيدة، لكنه في الحقيقة يُعتَبر أعظم ما شَهدهُ التاريخ في جميع أطواره من عناية واهتمام؛ لم يحصل مثله لأي شخصية في الدنيا سوى محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم.

وقد تحدَّث القرآن الكريم والسُّنَّة النبوية عن

\* \* \* \* \*

# حول تفسير آية الإسراء في القرآن ﴿ سُبْحَنَ الَّذِي آسُرَي بِعَبْدِهِ ـ لَيْلًا . . . ﴾ الآية .

وسبب نزولها: هو الرد على المشركين المكذبين بالإسراء لما أخبرهم به النبي ﷺ، (وسبحان الله) أي تنزيه الله عن كل سوء ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَ أَنَّ وَهُوَ السَّوريُ اللهِ عَنْ كُلُ سُورة الشوريُ: ١١].

وقد أجمع المسلمون علىٰ أنَّ المراد بالعبد هنا هـو سـيدنا محمـد ﷺ، وقـال هنـا ﴿بِعَـبْدِهِۦ﴾ لأنَّ وصفه بالعبودية المضافة إلى الله سبحانه وتعالى أشرف المقامات، ولـيس للمـؤمن صـفة أتم ولا أشرف من العبودية، فلهذا أطلقها الله تعالى على نبيه في أشرف المواطن كقوله ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَىٰ عَبِّدِهِ ٱلْكِنْبَ﴾ [سورة الكهف: ١]، وقوله ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْفُرّْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِۦ﴾ [سورة الفرقان: ١]، وقوله ﴿فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَكُ ﴾ [سورة النجم: ١٠]. فالعبـد في كـل هذه الآيات هو سيدنا محمد ﷺ.

#### مَعلُوماتٌ أُوَّلية

وقد اتفق العلماء علىٰ أنَّ الإسراء والمعراج كان بعد البعثة، واختلفوا في تحديد زمن ذلك، فقال بعضهم: هو قبل الهجرة بسنة، وقيل: قبل الهجرة بخمس سنين، وكان في رجب \_ وهو المشهور \_، وقيل: في رمضان، وقيل: في ربيع الأول.

وكان في ليلة الإثنين، وهو يوم المولد، ويـوم المبعث، ويـوم الهجرة، ويـوم الوفاة، فهـو يـوم أطوار الانتقالات النبويـة وجـوداً ونبـوة، ومعراجـاً وهجرة ووفاة.

وقد اتفق العلماء علىٰ أنَّ الإسراء والمعراج كان بالروح والجسد معاً يقظةً لا مناماً، ويدل علىٰ ذلك ظاهر الآيات، وصحيح الأخبار الواردة فيه، وهو أمر مُمكِنٌ عقلاً، والقدرة الإلهية صالحة لـذلك،

ويدل عليه قول علي السُبْحَانَ ٱلَّذِي ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ﴿ والعبد حقيقة هو الروح والجسد، ويدل عليه أيضــاً قوله تعالىٰ ﴿مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ﴾ [سورة الـنجم: ١٧] أي ما عكل عن رُؤية ما أمر برؤيته من عجائب الملكوت وما جاوزها، وهذه الآية تبدل بصراحة ظاهرة على كونه بجسده يقظة، لأنه أضاف الأمر إلىٰ البصر، وهو لا يكون إلاَّ يقظة بجسـده بشـهادة ﴿ لَقَدُّ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُثِّرَيٰٓ ﴾ [سورة النجم: ١٨]، ولــو كان مناماً؛ لما كانـت فيـه آيـة ولا معجـزة خارقـة للعادة تُورثُ صدقه وإن كانت رُؤيا الأنبياء وحياً، إذ ليس في الرؤيا المنامية من الأبلغية وخرق العادة ما في اليقظة، وأيضاً لـوكان مناماً لما استبعده الكفار، ولا كَذَّبُوه، ولا ارتدَّ به ضعفاء من أسلم وافتتنوا به؛ لبعده عن ساحة العادة ووقوعه في زمن يستبعد فيه جدًّا، إذ مثل هذا من المنامات لا ينكر؟ بل إنّ تكذيبهم واستبعادهم وارتدادهم هـو أقـوى

دليل على أنهم فهموا من صاحب المعراج \_ وهو سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم \_ أنَّ خَبرهُ إنما كان عن رحلة حقيقية بالجسم حال اليقظة التامة التي لا شك فيها.

وقد رَوىٰ البخاري في «صحيحه»، وسعيد بن منصور في «سننه» عن ابن عباس في قوله تعالىٰ ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِى أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴿ [سـورة الإسراء: ٦٠]، قال: هي رُؤيا عين أُرِيَها رسول الله ﷺ ليلة أسري به (١).

زاد سعيد: وليست رؤيا منام.

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في (كتاب التفسير)، «باب ﴿وَمَا جَمَلْنَا الرَّمْةِيَا اَلَّتِي آرَيْنَكَ إِلَّا فِتْـنَةً لِلنَّاسِ﴾»، حديث (٤٧١٦).

وانظر «فتح الباري» (۸/ ۳۹۸).

#### نُقطَة الانطِلاق إلى الأقصىٰ

وقد كان الإسراء من المسجد الحرام بعد أن جاءه جبريل إلى البيت الذي كان فيه، وأخرجه إلى المسجد الحرام، إلى الحجر، ثم قام بعملية شَقً الصدر، ثم ذهب به إلى البراق فركب وانطلق به في رحلته الميمونة.

وجاءت هذه الرحلة الميمونة على سبيل المفاجأة له صلى الله عليه وسلم من غير ميعاد سابق، ولا استعداد لها من قبل، كما أشار إليه صلى الله عليه وسلم بقوله: «بينما أنا» فالقضية كانت فجأة من غير خبر سابق، أو إشارة مُتقدِّمة.

بخلاف المناجاة التي كانت مع سيدنا موسى عليه السلام، فإنها كانت بميعاد سابق كما قال

تعالىٰ ﴿ ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَاثِينَ لَيُلَةً وَأَتَمَمْنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ ۚ أَرْبَعِينَ لَيُـلَةً ﴾ الآية [سورة الأعراف: ١٤٢].

\* \* \* \* \*

## شَقُّ الصَّدرِ

وقبل الانطلاق في هذه الرحلة الميمونة، قام جبريل بشق صدره الشريف، وغسله ثلاث مرات بماء زمزم، يُعاونه في ذلك ميكائيل، وهذه العملية (عملية شق الصدر) وقعت له صلى الله عليه وسلم أربع مرات:

الأولىٰ : وهو صغير في بني سعد

الثانية: وهو ابن عشر سنين

الثالثة: عند البعثة

**الرابعة**: ليلة الإسراء

وهذا الشق ثابت بِطُرق صحيحة، وهو حقيقي لا يصح تأويله وحمله على الأمر المعنوي، بل هو شَقٌ حَقيقيٌ محسوس، والله

علىٰ كل شيء قدير.

وخوارق العادات لا تقاس بالعقول، وذكروا أن جبريل لما استخرج قلب سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وغسله بماء زمزم؛ نزع ما كان به من أذًى، وفي رواية: أنه أخرج من قلبه علقة سوداء، وقال: «هذه حظ الشيطان منك»، قال الشيخ الدردير: أي مَحَلُ وسوسته منك وتسلطه، لو كان له عليه سبيل.

والمقصود: تحقيق إظهار كمال باطنه كما برز كمال ظاهره، قال الإمام العارف بالله السيد علي الحبشي في قضية شق الصدر وإخراج حظ الشيطان منه كما جاء في الأخبار والآثار:

وما أخرجَ الأملاكُ مِن قلبهِ أذى

ولكنهم زادوه طُهْـراً علىٰ طُهْرِ ووقع في قلبي معنَّى آخر، وهو: أنَّ قلب سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم مملوء بالرحمة، بل هو منبعها وأصلها، كما قال الله تعالى ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١٠٧]، وهذه رحمة شاملة كاملة، لأنها رحمة الله التي وسعت كل شيء، ولكن الله سبحانه وتعالى أخرج الشيطان وأعوانه وإخوانه ومن قُدِّر عليه الشقاء من هذه الرحمة، فلا نصيب لهم فيها، ولا شيء لهم منها.

ويكون المعنى حينئذ: أنهم أخرجوا من قلبه الشريف حظ الشيطان من رحمته، فلا حَظَّ للشيطان في هذه الرحمة، والله أعلم.

## خَاتم النُّبوة

وبعد أن شَقَّ جبريل صدره وغسل قلبه وملأه حلماً وعلماً ويقيناً وإسلاماً، ختم بين كتفيه بخاتم النبوة، وهو قطعة لحم صغيرة بارزة عليها شعر، عند أعلىٰ كتفه الأيسر.

والحكمة في وضع خاتم النبوة على جهة الاعتبار: أنه لما مُلئ قلبه إيماناً وحكمة ويقيناً، خُتِمَ عليه كما يُختَم على الوعاء المملوء مسكاً وَدُراً، فجمع الله تعالى أجزاء النبوة لسيدنا رسول الله عليه وختم عليه بختمه، فلم يجد عدوه سبيلاً إليه من أجل ذلك الخاتم، لأن الشيء المختوم محروس، وكذلك تدبير الله تعالى لنا في هذه الدار إذا وجد أحدنا الشيء بختمه؛ زال الشك وانقطع الخصام فيما بين الآدميين.

فكأن هذا الخاتم يعطي إشارة واضحة جلية إلى أن قلبه صلى الله عليه وسلم محفوظ محروس، وتدل الأحاديث على أن هذا الخاتم كان موجوداً من قبل، والظاهر أنه صلى الله عليه وسلم ولد وبه أثره، ثم لم يزل يكبر حتى صار قَدْر بيضة الحمامة بعد شق الصدر ليلة الإسراء والمعراج جمعاً بين الروايات.

والذي يظهر أنه خُصَّ به صلى الله عليه وسلم لمعان: منها: أنه إشارة إلىٰ أنه خاتم النبيين وليس كذلك غيره، ولأنَّ باب النبوة خُتم به فلا يُفتح بعده. وروى الحاكم عن وهب بن مُنبّه، قال: «لم يبعث الله نبيًا إلاَّ وقد كانت عليه شامة النبوة في يده اليمنى، إلاَّ أن يكون نبينا محمد ﷺ، فإنَّ شامة النبوة كانت بين كتفيه (١). اهد.

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في المستدرك: كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، باب ذكر النبي الكليم موسى بن عمران وأخيه

فَعلىٰ هذا يكون وضع الخاتم بظهر النبي ﷺ مما اختص به عن الأنبياء، وقيل: إنَّ خاتم النبوة رُفع عند وفاته صلى الله عليه وسلم.

\* \* \* \* \*

هارون بن عمران حدیث (٤١٠٥).

#### البُراق

وركب صلى الله عليه وسلم البراق، والبراق - بمعنى بضم الباء الموحدة - مأخوذ من البريق، بمعنى البياض، لأن لونه أبيض، وهو أشرف الألوان، أو من البرق لسرعة سيره، أرسله الله تعالى له من الجنة إجلالاً وتعظيماً، على عادة الملوك إذا استدعوا عظيماً بعثوا إليه النجيب مُهيّاً، مع أعز خواصة م للحضور، فهو من عالم الغيب.

ولم يكن الإسراء على أجنحة الملائكة، أو الريح كما كانت تحمل سليمان، أو الخطوة كطي الزمان، لأنَّ المراد إطلاعه صلىٰ الله عليه وآله وسلم علىٰ الآيات الخارقة للعادة، والمرور علىٰ المشاهد اللطيفة والمواقع الشريفة والآيات

العجيبة، ولا عجب في حمل الملائكة أو الريح بالنسبة إلى قطع هذه المسافة، بخلاف قطعها على دابة بهذا الحجم المحكي عن صفتها، والله سبحانه وتعالى قادر على أن يرفع نبيه صلى الله عليه وآله وسلم بدون البراق، ولكن الركوب وصفة المركوب؛ تأنيس في هذا المقام العظيم بطرف من العادة.

ولعل الإسراء بالبراق إظهار للكرامة العرفية، فإن الملك العظيم إذا استدعى وليًا له وخصيصاً به وأشخصه إليه؛ بعث إليه بمركوب سني مخصوص فريد متميز يحمله عليه في وفادته إليه.

<sup>\* \* \* \* \*</sup> 

## مواقعُ مُباركة

ويمضي موكبه الميمون صلى الله عليه وسلم فيمرُّ على مواقع مباركة مُشرَّفة، فمنها \_ وهي أولها \_ أرض ذات نخل، فقال له جبريل: «إنْوْلُ فصلً ههنا»، فنزل فصلّىٰ ثم ركب، فقال له جبريل: أتدري أين صلّيْت؟ فقال: «لا»، قال: صَلّيْت بطيبة وإليها المُهاجَرة.

ثم انطلق البراق بسيد الكونين إلى أن وصل مَدْيَنَ، عند شجرة موسىٰ التي استظل تحتها حين خرج من مصر، فقال له جبريل: «إنْـزِلْ فصَـلِّ»، فنزل فصلّیٰ.

ثم انطلقوا إلىٰ طور سيناء حيث كلّم الله موسىٰ، فقال له جبريل: «إِنْــزِلْ فصــَـلًىٰ، ثم

ركب إلى أن بلغ أرضاً فبدت له قصور الشام، فقال له جبريل: إنْزِلْ فصَلَّ، ففعل، ثم ركب فانطلق البراق به، فقال: «أتدري أين صَلَّيْتَ؟» قال: «لا»، قال: «صَلَّيْتَ ببيت لحم حيث ولِد عيسى ابن مريم».

وفي نزوله صلى الله عليه وسلم في هذه المواقع وصلاته بها: دَليلٌ كَبيرٌ على ربطها بالإسلام، وبنبي الإسلام وانضوائها تحت لوائه وعهدته، وأنَّ الإسلام هو الرسالة المهيمنة الخاتمة لكل الرسالة السابقة.

وفي ذلك أيضاً فتح لباب الاعتناء بالآثار الدينية الستي ترتبط بحوادث عظيمة، ووقائع كريمة، وذكريات فاضلة قديمة، وأنَّ إحياء ذلك يكون بشكر الله تعالىٰ علىٰ نعمه وفضله بالعبادة، والدعاء والذّكر والتّفكر فيما يعود على الإنسان بالمنفعة والخير.

#### مَشاهِدُ أُولية

 <sup>(</sup>١) طَفِئَت شُعلتُه وخرَّ لِفِيه: طفئت بفتح الطاء وكسر الفاء،
 وخر لفيه: أي انكب علىٰ فمه، أي سقط علىٰ وجهه ميتاً.

<sup>(</sup>٢) بَرُّ ولا فاجرٌ: بر أي صالح تقي، ولا فاجر: أي فاسق غوي.

ما يَعْرُجُ فيها<sup>(۱)</sup>، ومن شَرّ ما ذَراً في الأرض<sup>(۲)</sup>، ومن شَرّ ما يَخرج منها، ومن فِتَنِ الليل والنهار، ومن طوارق الليل والنهار<sup>(۳)</sup>، إلا طارقاً يَطْرُق بخير يا رحمن»، فانْكَبَّ لفِيه<sup>(۱)</sup>، وطَفِئت شُعلتُه.

فساروا حتى أتوا على قوم يَزرعُون في يوم ويحصُدون في يوم، كلما حَصَدُوا عَاد كما كان، فقال: «يا جبريل، ما هذا؟»، فقال: «هؤلاء المجاهدون في سبيل الله تعالى، تُضَاعَفُ لهم الحسنة، بسبع مئة ضعف، وما أنفقوا من شيء فهو يُخْلفُهُ».

(١) أي ما يصعد إليها من المعاصي الموجبة للغضب ونزول المحن والمصائب.

<sup>(</sup>٢) أي ما خلق.

<sup>(</sup>٣) أي حوادثهما.

<sup>(</sup>٤) أي هلك.

وَوَجَدَ ريحاً طيبة فقال: «يا جبريل، ما هذه الرائحةُ؟» قال: «هذه رائحة ماشِطَة بنت فرعون وأولادها».

بينما هي تَمْشطُ (١) بنتَ فرعونَ، إذْ سَقَطَ المُشْطُ فقالت: بسم الله تَعِسَ (٢) فرعونُ، فقالت ابنة فرعون: أَولَك رَبُّ غيرُ أَبِي؟ فقالت: نعم، قالت: أَفَأُخْبِرُ بَدلك أبي؟ قالت: نعم، فأخْبَرتْه فدعاها، فقال: أولك ربُّ غيري؟ قالت: نعم، ربِّي وربَّك الله.

وكان للمرأة ابنان وزوج، فأرسل إليهم فراود المرأة وزوجها أن يرجعا عن دينهما، فأبيا، فقال: إني قَاتِلُكما، قالت: إحساناً منك إلينا إنْ قَتَلْتَنا أن تجعلنا في بيت واحد (٣)، فتدفننا فيه جميعاً،

<sup>(</sup>١) ـ بضم الشين وكسرها ـ أي تسرح شعر رأس بنت فرعون.

<sup>(</sup>٢) \_ بفتح التاء المثناة وكسر العين \_ أي خاب وخسر.

<sup>(</sup>٣) أي قبر واحد.

قال: ذاك لك بما لك علينا من الحقّ.

فأمر ببقرة من نحاس فأحْميَت (١)، ثم أمر بها لتُلْقَىٰ فيها هي وأولادُها، فألقُوا واحداً واحداً حتىٰ بَلَغوا أصغَرَ رضيع فيهم.

فقال: يا أمَّاه قَعِي ولا تَتَقَاعَسِي (٢)، فإنك على الحق، فأُلْقيَت هي وأولادُها».

ثم أتى على قوم تُرْضَخ (٣) رؤوسهم، كلما رُضِخَت عادت كما كانت، ولا يَفْتُرُ (٤) عنهم من ذلك شيء، فقال: (يا جبريل، من هؤلاء؟) قال: (هؤلاء الذين تتثاقل رؤوسهم عن الصلاة

<sup>(</sup>١) أي بزيت وماء.

<sup>(</sup>٢) لا تتأخري.

<sup>(</sup>٣) ترضخ: تكسر وتدق بالحجارة أو غيرها.

<sup>(</sup>٤) لا يفتر: بوزن ينصر، ويصح بضم أوله وتشديد التاء المفتوحة بوزن يؤخر وبمعناه.

المكتوبة».

ثم أتى على قوم على أقبالهم رقاع (١) وعلى أدبارهم رقاع ، يسرَحون كما تَسرَح الإبل والغنم ويأكلون الضَّريع (١) والزَّقُوم (٣) ورَضْفَ جهنَّم (١) وحِجَارَتها فقال: «من هؤلاء يا جبريل؟» قال: «هؤلاء الذين لا يُؤدون صدقات أموالهم وما ظَلَمَهم الله شيئاً».

ثم أتى على قوم بين أيديهم لَحْمٌ نَضِيجٌ "

<sup>(</sup>١) رقاع: جمع رُقعة، أي بقدر ستر القُبُل والدُّبُر..

<sup>(</sup>٢) الضريع: بفتح الضاد نوع من الشجر الشائك لايطيق الدواب أكله لخشونته.

<sup>(</sup>٣) الزقوم: نبت شدید المرارة، وقیل: ثمر شجر لا یوجدفي الدنیا، وإنما هو من شجر النار.

<sup>(</sup>٤) رضف جهنم: بالراء المفتوحة والضاد الساكنة: جمر جهنم المحماة.

<sup>(</sup>٥) أي طيب.

في قدور، ولحم ٌ آخر ُ نِي ءُ (١) خَبِيثُ، فَجَعَلُوا يَاكُلُون مَن النيء الخبيث، ويَدَعُون (٢) النضيج الطيب، فقال: «ما هذا يا جبريل؟» قال: هذا الرجل من أُمتك تكون عنده المرأة الحكلال الطيبة، فيأتي امرأة خَبيثة فيبيت عندها حتى يُصبح، والمرأة تَقُوم من عند زَوجِهَا حَلالاً طيباً، فتأتي رَجلاً خبيثاً فتبيت معه حتى تُصبح».

ثم أتى على خَشَبَة على الطريق لا يَمُرُّ بها ثوب ولا شيءٌ إلاَّ خَرَقَتُه، فقال: «ما هذا يا جبريل؟» قال: «هذا مثَلُ أقوام من أُمَّتك يَقعُدُونَ على الطَّريقِ فيقطَعُونَه»، وتلا ﴿وَلَا نَقَعُدُونَ بِحَكِلِ صِرَطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة الأعراف: ٨٦].

<sup>(</sup>١) نيء: بكسر النون بوزن التين، ضد النضيج.

<sup>(</sup>٢) يدعون ـ بفتح الياء والدال ـ أي: يتركون.

ورأى رجُلاً يَسبَحُ في نَهْرٍ مِن دَم يُلْقَمُ (١) الحجارة، فقال: «هذا يا جبريل؟» قال: «هذا مَثَلُ آكِلِ الرِّبًا».

ثمَّ أَتَىٰ عَلَىٰ رَجُلٍ قَد جَمَعَ حُزْمَةَ (٢) حَطَب لا يَسْتَطيعُ حَمْلَها وهو يَزِيُد عليها، فقال: «ما هـذا يـا جبريل؟» قال: «هذا الرجلُ من أُمَّتك تَكونُ عنده أَمَانَاتُ الناسِ لا يَقْدِر علىٰ أَدَائِها، ويُرِيدُ أَنْ يَتَحَمَّلَ عَلَيهَا».

وأتَى على قَوم تُقْرضُ أَلْسِنَتُهم وشِفَاههُم بِمَقَاريض (٣) من حديد، كُلما قُرِضَت عَادَت كما كانت لا يَفْتُرُ عنهم، فقالَ: «من هؤلاء يا جِبريلُ؟»

<sup>(</sup>١) يلقم: بالبناء للمفعول أي يرميٰ بالحجارة في فيه فيلتقمها يبتلعها.

<sup>(</sup>٢) حزمة: بكسر الحاء وسكون الزاي ويصح بضم الحاء.

<sup>(</sup>٣) مقاريض: جمع مقراض، وهو المقص المعروف.

قَالَ: «هؤلاءِ خُطباءُ الفِتْنةِ، خُطَبَاءُ أُمْتِكَ، يَقُولُون ما لا يَفْعَلُونَ».

وَمَرَّ بِقَومِ لهم أَظْفَارٌ مِن نُحَاسٍ يَخْمُشُون (١) بها وُجُوهُم وَصُدُورَهُم، فقال: «من هؤلاء يا جبريل؟» قال: «هؤلاء الذين يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَيَقَعُونَ في أَعْرَاضِهم (٢).

وأتى على جُحْرِ<sup>(٣)</sup> صغير يَخْرُجُ منه ثُورٌ عَظِيمٌ، فجعلَ الثَّورُ يُريدُ أَنْ يَرْجِعَ من حيثُ خَرَجَ فلا يَسْتَطِيعُ، فقال: «ما هذا يا جبريلُ؟» قال: «هذا الرجلُ مِنْ أُمَّتِكَ يَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ العَظِيمَةِ ثم يَندَمُ

<sup>(</sup>١) يخمشون: أي يخدشون ويجرحون.

<sup>(</sup>۲) أعراضهم: \_ جمع عرض بكسر العين \_، وهو محل الذم والمدح من الإنسان.

<sup>(</sup>٣) علىٰ جحر: الجحر بضم الجيم وسكون الحاء: الثقب المستدير.

عَلَيهَا، فلا يستطيعُ أنْ يَرُدَّهَا».

(زاد الشامي)(١): وَأَتَىٰ علىٰ وَادِ فُوَجِدَ رَيْحًا طيبةً باردةً كَريح المسْك وسَمعَ صَـوْتاً، فقـال: «يـا جبريل ما هذا؟» قال: «هذا صوت الجنة تقول: يا ربِّ إِيْتِني بمَا وَعَدْتَني فقد كثُرَت غُـرَفي وإسْـتَبرقي وَحَريري وَسُنْدُسي وَعَبْقَريِّي (٢) ولُؤلـؤي وَمَرْجَاني وَفَضَّتي وَذَهَبي، وَأَكْوَابي وصحَافي وَأَبُـاريقي، وَمَرَاكِبِي وَعَسَلِي، وَمَائِي، وَلَبَني، وَخَمري، قال: لك كل مسلم ومسلمة، ومؤمنٍ ومؤمنةٍ، ومَنْ آمـن بي وبِرُسُلِي وعَمِلَ صالحاً ولم يُشْرِكُ بي، ولم يَتَّخِذْ من دوني أنــداداً، وَمَــنْ خَشِــيَني فهــو آمِــنٌ، ومَــنْ

<sup>(</sup>۱) هو: الإمام محمد بن يوسف الشامي، صاحب كتاب «سبل الهدى والرشاد».

 <sup>(</sup>٢) العبقري: هو الديباج، وفي القرآن ﴿مُتَّكِكِينَ عَلَىٰ رَفْرَفِ
 خُفَّرِ وَعَبْقَرِيِّ حِسَانِ﴾ سورة الرحمن: ٧٦.

سَأَلَنِي أَعْطَيْتُهُ، ومَنْ أَقْرَضَنِي جَزَيْتُهُ، ومَنْ تَوكَّلَ عليَّ كَفَيْتُهُ، ومَنْ تَوكَّلَ عليَّ كَفَيْتُهُ، إني أنا الله لا إله إلاَّ أنا، لا أُخْلِفُ الميعاد، وقد أفلح المؤمنون، وتبارك الله أحسن الخالقين، قالت: قد رضيتُ».

وأتى على واد فَسَمِعَ صوتاً مُنكراً وَوَجد رِيحاً مُنْتَنَةً، فقال: «هذا صَوْتُ مُنْتَنَةً، فقال: «هذا صَوْتُ جَهَنَّمَ، تقولُ: يا ربِّ ايْتِني بما وعَدْتَني فقد كَثُرَت سكلاسلي وأغْلالي وسَعيري، وحَميمي وضريعي وغَسَّاقِي (١) وعَذابي، وقَدْ بَعُدَ قَعْرِي وَاشْتَدَّ حَرِّي فأتني بما وعَدْتني.

فقال: لَكِ كُلُّ مُشْرِكِ ومُشْرِكَة، وكَافِرٍ وكَافرةٍ، وخَبيثٍ وخبيثةٍ وكُلُّ جَبَّارٍ لا يُؤمِنُ بِيَـومِ الحِسَـابِ،

<sup>(</sup>۱) الضريع: نبت بالحجاز له شوك كبار، ويقال له: الشبرق. والغساق: \_ بالتخفيف والتشديد \_: ما يسيل من صديد أهل النار وغسالتهم.

قالت: قد رضيث».

فَسَارَ حتى أتى مَدينَةَ بَيْتِ المَقْدِس، ودخل مِنْ بَابِها اليَماني، ثم نَزَلَ عن البُراقِ ورَبَطَهُ ببابِ المسجِد بالحَلْقَةِ التي كانت تَربُطُه بِهَا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

وفي رواية: أنَّ جبريل أتى الصَّخْرة فَوضعَ أصْبُعَه فيها، فَخَرَقَها، وشَدَّ بِهَا البُراق ودَخَلَ أصْبُعَه فيها، فَخَرَقَها، وشَدَّ بِهَا البُراق ودَخَلَ المَسجِدَ من باب تَميل فيه الشَّمْسُ والقَمَرُ، ثم صلَّىٰ هو وجبريلُ، كلُّ واحد ركعتين، فلَمْ يلْبَثْ إلاّ يَسِيراً حتَّىٰ اجتمع نَاسٌ كَثيرٌ، فعرف النَّبِيُّ النَّبِينَ من بين قائم وراكع وساجد.

ثم أذَّنَ مُؤذِّنٌ، وأُقِيمَتِ الصَّلاةُ، فَقَاموا صُـفوفاً يَنتَظرونَ مَن يَؤمُّهُم، فَأخذَ جبريـلُ بِيَـدِه صـلى الله

عليه وسلم فقدَّمهُ، فصلَّىٰ بِهِمْ ركعتين (١).

وعن كعب رضي الله عنه: فأذّن جبريل، ونزلت الملائكة من السماء (٢)، وَحَشَرَ الله لله حَمِيعَ المرسلين والأنبياء، فَصَلَّىٰ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم بالملائكة والمرسلين، فلمَّا انصرف قال جبريل: «يا محمد، أتَدْرِي مَن صلَّىٰ خَلْفك؟» قال: «لا»، قال: «كُلُّ نَبيِّ بَعَثَه الله تعالىٰ».

<sup>(</sup>۱) أي: قبل عروجه على المعتمد الراجح. قال نجم الدين الغيطي: تظافرت الروايات أنه صلى الله عليه وسلم صلّى بالأنبياء في بيت المقدس قبل عروجه، وهو أحد احتمالين للقاضي عياض. وقال الحافظ ابن حجر: إنه الأظهر، والاحتمال الثاني: أنه صلّى بهم بعد أن هبط من السماء فهبطوا أيضاً، وصححه الحافظ ابن كثير، وقال بعضهم: وما المانع من أنه صلى الله عليه وسلم صلّى بهم مرتين، فإنَّ بعض الأحاديث ذكر فيها الصلاة بهم بعد المعراج.

<sup>(</sup>٢) التصويب من نسخة أخرى صحيحة، وفي المطبوعة:فأذن جبريل الملائكة، وهو غلط.

(زاد الشامي): وفي حديث أبي هُرَيرةَ رضي الله عنه عند الحاكم وصحَّحَه، والبَيْهقي: فلَقِيَ أرواحَ الأنبياءِ عليهم السلام، فأثنوا علىٰ ربِّهمْ.

فقال إبراهيمُ عليه السلام: الحمدُ لله الذي اتَّخَذَنِي خَلِيلاً، وأعطانِي مُلْكاً عظيماً، وجعلني أُمَّةً قانِتاً، يُؤْتَمَّ بي، وأَنْقَذَنِي من النّار، وجعلها عَلَيَّ بَرْداً وسكلاماً.

ثمَّ إنَّ موسىٰ عليه السلام أَثْنىٰ علىٰ رَبِّه تبارك وتعالىٰ، فقال: الحمد لله الذي كلَّمَني تَكْلِيماً، وجعل هَلاكَ فرعَون ونجاة بَنِي إسرائيلَ علىٰ يدي، وجعل مِن أُمَّتي قوْماً يهدون بالحقِّ وبه يَعْدلون.

ثم إنَّ داود عليه السلام أثنىٰ علىٰ ربِّه، فقال: الحمد لله الذي جعلَ لي مُلكاً عظيماً، وعَلَّمَني الزَّبورَ، وأَلانَ ليَ الحَديدَ وسخَّر لِيَ الجبالَ يُسَبِّحْنَ والطير، وأَعْطَانِي الحِكْمَةَ وفصل الخِطابِ.

<sup>(</sup>۱) محاريب: جمع محراب وهو كل موضع مرتفع، وقيل للذي يصلى فيه محراب لأنه يجب أن يرفع ويعظم.

<sup>(</sup>٢) تماثيل: جمع تمثال وهو كل ما صور علىٰ مثل صورة الحيوان أو غير حيوان، ولم تكن محرمة في زمنه.

<sup>(</sup>٣) جفان: جمع جفنة وهي القصعة الكبيرة، وقد كانوا يضعون له القصاع كحياض الإبل يجتمع علىٰ الواحدة ألف رجل.

<sup>(</sup>٤) الجوابي: جمع جابية وهي الحوض.

<sup>(</sup>٥) راسيات: ثوابت لا تحمل ولا تحرك لعظمها.

مِن بَعْدِي، وجَعَل مُلْكي مُلْكاً طَيِّباً لَيْسَ فِيهِ حِسَابٌ وَلا عِقَابٌ.

ثُمَّ إِنَّ عيسَىٰ ابنَ مَريمَ عَلَيه السَّلام أَثْنَىٰ عَلَىٰ رَبِّه تَبَارَكُ وَتَعَالَىٰ، فقالَ: الحمدُ لله الَّـذي جَعَلَـني كَلِمَتَهُ، وَجَعَلَ مَثَلِي مَثَلَ آدِمَ خَلَقَهُ مِـنْ تُـرَابٍ، ثُـمَّ قَـالَ لَـهُ كُـنُ فَيَكُـون، وعَلَّمَني الكتـابَ والحكمـةَ والتوراةَ والإنجيلَ، وجَعَلَني أَبْسِرِئُ الأَكْمَــة والأَبْــرَصَ، وَأَحْيِــي المَـــوْتَىٰ بِــإِذْنِ اللهِ، ورَفَعَــني وَطَهَّرَني وَأَعَاذَني وَأُمِّي مِنَ الشَّيْطَانِ الـرَّجيم، فَلَـمْ يَكُنْ للشَّيْطَانِ عَلَيْنَا سَبِيل. (انتهت زيادة الشامي).

فَقال النبي صلى الله عليه وسلم: كُلُّكُم أَثْنَىٰ عَلَىٰ رَبِّي، ثُمَّ شَرَعَ يَقُولُ: عَلَىٰ رَبِّي، ثُمَّ شَرَعَ يَقُولُ:

عَلَىٰ رَبَه، وَأَنَا مَثَنِ عَلَىٰ رَبِي، ثَمَّ شَرَعَ يَقُول: الحمدُ لله الَّذي أَرْسَلَني رَحْمةً للعَالَمين، وكَافَّةً للنَّاسِ بَشِيراً ونَذيراً، وأَنْزَلَ عَلَيَّ القُرْآن فيه تبيانٌ لكُلِّ شيء، وجَعَلَ أُمَّتي خَيْرَ أُمَّة أُخرِجَتُ لِلنَّاس، وَجَعَلَ أُمَّتي وَسَطاً، وَجَعَلَ أُمَّتي هُـمُ الأَوَّلـونَ والآخِرُونَ، وشَرَحَ لي صَدْري وَوَضَعَ عَنِّي وِزْرِي، وَرَفَعَ لِي فِرْرِي، وَرَفَعَ لِي فِرْرِي، وَرَفَعَ لي ذِكْرِي، وجَعَلَني فَاتِحاً خَاتِماً».

فَقَالَ إبراهيمُ عليهِ السَّلام: بِهَذا فَضَلَكُمْ مُحَمَّدٌ (١).

(زاد الشامي): ثُمَّ تَذَاكَرُوا أَمْرَ السَّاعَة فَرَدُّوا أَمْرَ السَّاعَة فَرَدُّوا أَمْرَهُمْ إلىٰ إِبْرَاهِيم عليه السَّلام، فقال: لا عِلْمَ لي بِهَا، فَردُّوا أَمْرَهُم إلىٰ مُوسَىٰ عَلَيه السَّلام، فقال: لا علمَ لي بها، فَرَدُّوا أَمْرَهُمْ إلىٰ عيسىٰ عَلَيه السَّلام، فَقَال: لا فَقَالَ: أَمَّا وَجْبَتُهَا (٢) فَلا يَعْلَمُها إلاّ الله، وفيما عَهِدَ فَقَالَ: أَمَّا وَجْبَتُهَا (٢) فَلا يَعْلَمُها إلاّ الله، وفيما عَهِدَ إلى رَبِّي أَنَّ الدَّجَال خَارِجٌ وَمَعِي قَضِيْبَانَ (٢)، فَإِذَا رَبِّي ذَابَ كَمَا يَذُوبُ الرَّصَاص، فَيُهْلِكُهُ اللهُ تعالىٰ رَاّني ذَابَ كَمَا يَذُوبُ الرَّصَاص، فَيُهْلِكُهُ الله تعالىٰ

<sup>(</sup>١) الخطاب هنا موجه للأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٢) أي: وقوعها.

 <sup>(</sup>٣) قضيبان: القضيب الغصن، واللطيف من السيوف،
 والجمع قُضْبانٌ وقضبان.

إِذَا رآني، حَتَّىٰ أَنَّ الحَجَرَ لَيَقُـولُ: يَـا مُسْـلمُ، إِنَّ تَحْتِي كَافِراً فَتَعَالَ فاقتُلْهُ، فَيهلِكُهُمُ اللهُ تَعَالَىٰ، ثمَّ يَرجعُ النَّاسُ إلى بلادهم وأوْطَانهم، فعنْدَ ذلك يخْرُجُ يَا جُوجُ ومَا جُوجُ، وَهُم منْ كُل ّحَدَب يَنسلُون (١)، فيَطَأُونَ بِلادَهم لا يَأْتُونَ علىٰ شَــيءِ إِلاَّ أهلكوه، ولا يَمُرُّونَ على مَاء إلاَّ شَرِبُوهُ، حَتَّىٰ يَرْجِعَ النَّاسِ يَشْكُونَهُم إليَّ، فَادْعُو الله تَعَالَىٰ عَلَيهِم فَــيُهْلِكَهُمْ ويُمِيتــهُم حتَّــىٰ تَجْــوَىٰ الأرضُ (٢) مــنْ رِيحِهم، فَيُنزِلُ الله المَطَرَ فَيَجْرُفُ أَجْسَادَهُم حتَّىٰ يقذفَهُم في البحر.

فَفيما عَهِدَ إلي رَبِي أَنَّ ذَلكَ إذا كَانَ كذَلكَ فإِنَّ السَّاعَة كالحامِلِ المُتِمِّ " لا يَدْرِي أهلُهَا مَتى السَّاعَة كالحامِلِ المُتِمِّ

<sup>(</sup>١) من كل حدب ينسلون: من كل شرف يقبلون.

<sup>(</sup>٢) تجوىٰ الأرض: تتغير وتنتن.

<sup>(</sup>٣) الحامل المتم: إذا تمت أيام حملها.

تَفْجَؤُهُم (١) بِوِلادَتِهَا لَيْلاً أَو نَهَاراً (انتهت زيادة الشامي).

وَأَخَذَ النَّبِيَّ صلىٰ الله عليه وآله وسلم مِنَ العَطَشِ<sup>(۲)</sup> أَشد ما أَخَذَهُ، فجَاءه جبريلُ عليه السَّلام بإِنَاء من خَمْرٍ وإِنَاء من لَبَنٍ فاختَارَ اللَّبَن، فقال له جبريلُ: إخْتَرْتَ الفَّطْرَةَ (۳).

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) أي: تأتيهم على غفلة.

<sup>(</sup>٢) أخذ النبي: أي أصابه من العطش.

<sup>(</sup>٣) الفطرة: \_ بكسر الفاء \_ المراد بها الإسلام.

# بَعضُ الحِكَمِ والفَوائد

وهذه الصور التي اطلع عليها سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أثناء ذلك السُّرى، هي مشاهد من عالم الأسرار لأنواع شتَّىٰ من الحكَم والحقائق التي ينتهي إليها بما يجري في عالم الظاهر من شئون العباد، وكان يسأل جبريل عن مغازيها، فيكشف له سرّها، وهي تدل علىٰ حِكَم عَظيمة وفوائد جليلة.

# المصدر الحقيقي للأخلاق:

ومن أهمها: الإشارة إلى أنَّ المصدر الحقيقي للأخلاق هو الدِّين وليس الضمير المجرد، وبهذا يظهر خطأ بعض الناس في العصر الحديث، إذ يجعل أساس الأخلاق الأصلي هو الضمير، وهو خطأ كبير، فالضمير المجرد لا يصلح ولا يصح أن يكون أساساً للأخلاق، لأنَّ الضمير يمكن أن يُربَّىٰ ويُكُون، وتربيته وتكوينه هما شكله ونزعته واتجاهه الله يتكيف بحسب الثقافة والبيئة والعصر والوسط.

نعم، الضمير الذي صنعه الدِّين وتَربَّىٰ في جوً الإسلام وتهذَّب بالشريعة والعقيدة هو مَصدرٌ كَبيرٌ للأخلاق، فرجع الأمر إلىٰ الـدين والعقيدة، لأنَّ الضمير يُصنع كما تُصنع المزيفات، وهو إذن مقياس للأخلاق خاطئ.

وبعض الناس يريد أن يرجع بالأخلاق إلى المصلحة العامة، ولكن المصلحة العامة كلمة غير محددة، وكلُّ من يَتحدّث باسم المصلحة العامة إنما يَتحدَّث باسم فكرته هو، منحرفة كانت هذه الفكرة أو غير منحرفة، والمصلحة العامة إذن

كأساس للأخلاق؛ إنما هي أساس غير مضمون.

وبعض الناس يريد أن يرجع بالأخلاق إلىٰ المصلحة الشخصية، أو اللذَّة، أو إلىٰ المنفعة، وكل هذا واردُ الغرب الأوربي أو الغرب الأمريكي عندما انحرف هذا الغرب وألحد.

أما واردُ الإسلام الإلهي فإنَّ مقياس الأخلاق فيه إنما هو المبادئ الدينية، إنما هو آيات القرآن، وإنما هو الفضائل التي أوحاها الله سبحانه وتعالى، هذه الفضائل التي حددها القرآن في أسلوب عربي مبين، وتحدّث عنها نَبأُ الإسراء والمعراج في صور حقيقية دالة هادفة مؤثرة، وبَيّنتها السُّنة النبوية الشريفة، وركّزها القرآن والسُّنة على أسس من الإيمان قوية ثابتة، إنها في رحلة الإسراء والمعراج تكون منهج حياة مُؤسسة على الإيمان بالله ورسوله.

# إبتداء المشاهد السماوية

#### العُروج :

ثم أتي بالمعراج، وهو السُّلم الرباني الذي كان عليه العُرُوج، لأنَّ العروج لم يكن على البراق وإنما كان على هذا المعراج، وفي بعض الروايات أنه استمر على البراق حتى عُرِجَ به إلىٰ السماء، لكن المشهور الصحيح أنه رَقِي في المعراج.

قال: فعُرِجَ بنا إلى السماء الدنيا، فاستفتح جبريل باب السماء، قيل: مَنْ هذا؟ قال: «جبريل»، قيل: ومَنْ معك؟ قال: «محمد»، قيل: وقَدْ أرسل إليه؟ \_ وفي رواية: بُعِثَ إليه \_ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حيّاه الله مِن أخ ومِن خليفة، فنعْمَ الأخُ ونِعْمَ الخليفة ونِعْمَ المجيء جاء، فَفُتِحَ لهما،

فلمّا خَلَصًا فإذا فيها آدم عليه السلامُ وهو أبو الْبَشَـر كهيئته يومَ خلقَهُ اللهُ تعالىٰ علىٰ صورته، تُعْرَض عليه أرواحُ الأنبياء وذُرِّيَّته المــؤمنين، فيقــول: رُوحٌ طيبةٌ ونَفْسٌ طيبةٌ اجعلوها في علِّيين (١)، ثم تُعْـرَض عليه أرواحُ ذُرِّيَّتهِ الكفار، فيقول: رُوحٌ خبيثةٌ ونَفْسٌ خبيشةٌ، اجعلوها في سجِّين (٢)، ورأىٰ عن يمينه أَسُودَةً (٣) وباباً يخرُجُ منه ريحٌ طيبةٌ، وعن شماله أَسْوِدَةً وباباً يخرُجُ منه ريحٌ خَبِيثةٌ مُنْتنـةٌ، فـإذا نظـر قَبَلَ يمينه ضحك واستبشر، وإذا نظر قبَلَ شماله حزن وبكيٰ، فسلَّم عليه النبي صلى الله عليه وسلم فرد عليه السلام، ثم قال: مرحباً بالابن الصالح

<sup>(</sup>١) عليين: اسم لأعلىٰ مكان في الجنة، أو لنفس الجنة وهو الأنسب هنا.

<sup>(</sup>٢) سجين: اسم لأسفل جهنم، أو لمكان فيها وهو الأنسب.(٣) أسودة: المراد بها الأرواح.

والنبيِّ الصالح، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من هذا يا جبريل؟» قال: «هذا أبوك آدم، وهذه الأسودة نَسَمُ بَنِيه، فأهلُ اليمينِ منهم أهلُ الجنة، وأهلُ الشَّمالِ منهم أهلُ النار، فإذا نظر قبلَ يمينه ضحك واستبشر، وإذا نظر قبلَ شماله بكى وحزن، وهذا البابُ الذي عن يمينه بأبُ الجنة، إذا نظر مَن يدخلُهُ مِن ذريته ضحك واستبشر، والبابُ الذي عن يمينه بأبُ الجنة، إذا نظر مَن يدخلُهُ مِن ذريته عن يمينه أذا نظر مَن يدخلُهُ مِن ذريته عن يمينه بأذا نظر مَن يدخلُهُ مِن ذريته بكى وحزن».

(زاد الشامي) ثم مضى صلى الله عليه وسلم هُنيْهةً (۱) فإذا هو بأخونة (۲) عليها لحمٌ مُشرَّحٌ (۳) ليس يقربُه أحدٌ، وإذا بأخونة عليها لحمٌ قد أرْوَحَ وأنْتَنَ،

(١) أي: قليلاً.

<sup>(</sup>٢) جمع خوان، وهو الذي يؤكل عليه.

<sup>(</sup>٣) أي مقطع.

عنده ناسٌ يأكلون منه.

فقال: «يا جبريل، من هؤلاء؟».

قال: «هؤلاءِ من أُمَّتِكَ يترُكُون الحلالَ ويـأتُون الحرام».

وفي لفظ: وإذا هو بأقوام على مائدة عليها لحمٌ مَشْويٌّ كأحْسَنِ ما رُئي مَن اللَّحْم، وإذا حوْلَهُ جِيَفٌ، فجعلوا يُقْبِلون على الجِيَف يأكلون منها ويَدَعون اللَّحْم.

فقال: «مَنْ هؤلاء، يا جبريلُ؟».

قال: «هؤلاء الزُّنَاةُ، يُحِلُّون ما حرَّم الله عليهم، ويتْرُكُون ما أحلَّ الله لهم».

ثم مضىٰ هُنيْهة ؛ فإذا هُو بـأقْوَام بطـونُهم أَمْثَـالُ البُيُوت فيها الحَيَّاتُ تُرَىٰ مِنْ خارج بُطُـونِهِم، كُلَّمـا لَبُيُوت فيها الحَيَّاتُ تُرَىٰ مِنْ خارج بُطُـونِهِم، كُلَّمـا نَهَضَ أحدُهم خَـرَّ فيقـولُ: اللـهمَّ لا تُقِـم السَّاعة،

وهم على سابِلَةِ آلِ فِرْعَـوْنَ، فتجيءُ السَّـابِلَةُ (١) فَرَعَـوْنَ، فتجيءُ السَّـابِلَةُ (١) فَتَطَوَّهُم، فسمعهم يَضِجُّون (٢) إلىٰ الله تعالىٰ.

فقال: «يا جبريلُ مَنْ هؤلاءِ؟».

قال: «هؤلاء مِنْ أُمَّتِك الَّذين يأكلون الرِّبا، لا يقُومُون إلاَّ كما يقومُ الَّذي يَتَخَبَّطُه الشَّيْطانُ مِنَ المَسرِّ<sup>(٣)</sup>».

ثم مضى هُنَيْهـةً، فـإذا هُـوَ بـأقْوَامٍ مَشـَافِرُهُم (٤) كَمَشَافِرِ الإِبِل، فتُفْتَحُ أَفُواهُهُم ويُلْقَمونَ حجراً.

وفي رواية: يُجْعَلُ في أفواهِهِم صخرٌ مِنْ جَهَنَّم، ثمَّ يخرجُ مِن أسافلِهِم، فسمعهُم يَضِجُّون

<sup>(</sup>١) أي أبناء السبيل المختلفون.

<sup>(</sup>٢) يصيحون من الفزع.

 <sup>(</sup>٣) المس: الجنون، أي يُبْعَثون كالمجنون من تَسَلُّط الشَّيْطانِ
 يهم.

<sup>(</sup>٤) المشافر: جمع مشفر، وهو للبعير كالشفة للإنسان.

إلىٰ الله تعالىٰ.

فقال: «يا جبريل من هؤلاء؟».

قال: «هؤلاء الّذين يَأْكُلُون أَمْوَالَ اليَتَامَىٰ ظُلْماً، إِنَّمَا يَأْكُلُون مُعْيِراً».

ثم مضَىٰ هُنَيْهِةً، فإذا هُوَ بِنسَاء مُعَلَّقات بُديِّهِنَّ، فسمعهنَّ بثُديِّهِنَّ، فسمعهنَّ يَضْجَجْنَ إلى الله تَعالىٰ.

فقال: «من هؤلاء يا جبريل؟».

قال: «هؤلاء اللاّتي يَزْنينَ ويقْتُلْنَ أولادَهُنّ».

ثم مضكى هُنَيْهة، فإذا هُو بأقُوام يُقْطَعُ مِن جُنُوبِهِمُ اللّحْمُ فَيُلْقَمُونَ، فيُقالُ لأَحَدِهِمُ: كُلُ كَما كُنْتَ تَأْكُل لَحْمَ أَخيكَ.

فقال: «مَنْ هؤلاء يا جبريل؟».

<sup>(</sup>١) بضم الثاء وكسر الدال، جمع ثَدْي.

قال: «هؤلاء الهَمّازُون (١) من أمَّتِكَ اللَّمَّازُون (٢)» (انتهت زيادة الشامي).

ثم عَرَجًا إلى السماء الثانية فاستفتح جبريل، فقيل: مَنْ هذا؟ قال: «جبريلُ»، قيل: ومَـنْ معـك؟ قال: «محمد»، قيل: أُو قَد أُرْسِلَ إليه؟ قال: «نَعَم»، قيل: مَرْحَباً به وأهلاً، حَيَّاهُ الله مِنْ أَخِ وَمِنْ خليفةٍ، فَنِعْمَ الأَخُ ونِعْمَ الخليفةُ، ونِعْمَ المجيءُ جاء، ففُتحَ لهما، فلمّا خَلَصًا فإذا هو بِابْنَي الْخَالَةِ (٣) عيسَىٰ ابن مريم ويحيى بن زكريا، شبية أحدُهما بصاحبه بثيابِهِما وشَعْرِهِما، ومعهما نفرٌ مِن قومهما، وإذا عيسى عليه السلام جَعْدٌ (٤) مربوعٌ يَمِيل إلى الحُمْرَة

<sup>(</sup>١) المُغْتابون.

<sup>(</sup>٢) العَيَّابون.

<sup>(</sup>٣) لأن أم يحيىٰ أخت مريم، وكانت تحت زكريا عليهم الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٤) المراد: جعد البدن، أي: ليس بالطويل بل متوسط.

والبياض، سَبِطُ الرأسِ<sup>(۱)</sup> كأنما خرج من ديماس<sup>(۲)</sup>، شبَّهه بعروة بن مسعود الثقفي، فسلم عليهما النبي عَلَيْهِ فردًا عليه السلام، ثم قالا: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح، ودَعَوا له بخير.

ثم عَرَجًا إلىٰ السماء الثالثة فاستفتح جبريل، قيل: مَن هذا؟ قال: «جبريل»، قيـل: ومَـن معـك؟ قال: «محمد»، قيل: أُوقَد أُرْسِلَ إليه؟ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حَيَّاهُ اللهُ من أخ ومِن خليفةٍ، فنعْمَ الأخُ ونعْمَ الخليفةُ ونعْمَ المجيء جـاء، ففُـتحَ لهما، فلمّا خَلَصَا، إذا هـو بيوسـف عليـه السـلام ومعه نفرٌ من قومه، فسلَّم عليه فردَّ عليه السلام، ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبيِّ الصالح، ودعــا له بخيرٍ، وإذا هو قـد أُعْطِيَ شَـطْرَ الْحُسْنِ، وفي

<sup>(</sup>١) أي شعره مسترسل.

<sup>(</sup>٢) أي: حَمّام.

رواية: أَحْسَنُ مَا خَلَقَ الله، قد فَضَلَ النَّاسَ بِالْحُسْنِ كَالْقَمْ لِيلَةَ البَدْرِ عَلَىٰ سَائرِ الكواكب، قال: «مَن هذا يا جبريل»؟ قال: «أخوك يوسف».

ثم عَرَجًا إلى السماء الرابعة فاستفتح جبريل، قيل: مَن هذا؟ قال: «جبريل»، قيـل: ومَـن معـك؟ قال: «محمد»، قيل: أُوقَد أُرْسِلَ إليه؟ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حَيَّاهُ اللهُ مِن أخ ومِن خليفةٍ، فَنَعْمَ الأَخُ وَنِعْمَ الخليفةُ، ونِعْمَ المجيءَ جاء، فَفَتِحَ لهما، فلمّا خَلَصًا، إذا هو بإدريسَ عليه السلام قد رفعه الله مكاناً عَلِيّاً، فسلّم عليه فردَّ عليه السلام، ثم قال: مرحباً بالأخِ الصالحِ والنبيِّ الصالحِ، ثم دعا

ثم عَرَجَا إلى السماء الخامسة فاستفتح جبريل، قيل: مَن هذا؟ قال: «جبريل»، قيل: ومَن معك؟ قال: «محمد»، قيل: أُوسِلَ إليه؟ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حَيّاهُ الله مِن أخٍ ومِن خليفةٍ،

فنعْمَ الأخُ ونعْمَ الخليفة، ونعْمَ المجيء جاء، ففُتِحَ لهما، فلمّا خَلَصًا، فإذا هو بهارونَ عليه السلام، ونصف لحيته بيضاء ونصفها سوداء تكاد تضرب إلى سرّته من طُولِها، وحولَه قومٌ من بني إسرائيل وهو يقُص عليهم، فسلّم عليه فرد عليه السلام، ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح، ثم دعا له بخير، فقال: «مَنْ هذا يا جبريل؟» قال: «هذا الرجل المُحبّب في قومه هارون بنن عمران عليه السلام».

ثم عَرَجَا إلى السماء السادسة فاستفتح جبريل، قيل: مَنْ هذا؟ قال: «جبريل»، قيل: ومَنْ معك؟ قال: «محمد»، قيل: أُوقَدْ أُرْسِلَ إليه؟ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حَيّاهُ الله مِن أخ ومِن خليفة، فنعْمَ الأخُ، ونِعْمَ الخليفة، ونِعْمَ المجيء جاء، فنعْمَ الأخُ، ونِعْمَ الخليفة، ونِعْمَ المجيء جاء، ففُتحَ لهما، فجعل يمر بالنبي والنبيين معهم مهمم

الرَّهْطُ<sup>(۱)</sup> والنبيِّ والنبيِّينَ معهُمُ القومُ، والنبيِّ والنبيِّ والنبيِّ والنبيِّ والنبيِّ والنبيِّن ليس معهم أحدُّ.

ثم مرّ بسواد عظيم (٢) سَدَّ الأُفُق، فقال: «مَنْ هذا الجَمْعُ؟» قيل: «موسى وقومُهُ، ولكن ارْفَعْ رأسك»، فإذا هو بسواد عظيم قد سَدَّ الأُفُق مِن ذا الجانب ومن ذا الجانب، فقيل له: «هؤلاء أُمّتُك، وسووَى هؤلاء سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب»، فلمّا خلصا فإذا هو بموسى بن عمران عليه السلام، رجل دم طُوال (٢) كأنّه من رجال عليه السلام، رجل آدم طُوال (٢) كأنّه من رجال من عليه قميصان لنَفَذَ شَنُوءَةً (٤)، كثير الشعر لو كان عليه قميصان لنَفَذَ

<sup>(</sup>١) الرهط: أصله ما دون العشرة.

<sup>(</sup>٢) سواد عظيم: أي جماعة عظيمة.

<sup>(</sup>٣) آدم طوال: أديم اللون: أي بياضه يميل إلى الحمرة،وطوال: بضم الطاء، أي طويل.

<sup>(</sup>٤) رجال شنوءة: قبيلة من اليمن شأنهم الطُّول والأُدْمة.

شعرُهُ دونهما، فسلَّم عليه النبي ﷺ فردَّ عليه السلام، ثم قــال: مرحبــاً بــالأخ الصــالح والــنبيِّ الصالح، ثم دعا له بخير، وقال: يـزعمُ الناسُ أنى أكرم بني آدم علىٰ الله مِنْ هذا، بل هو أكرمُ علىٰ اللهِ مِنِّي، فَلَمَّا جَاوِزَهِ النَّبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلم بكي، فقيل له: ما يُبْكِيك؟ قال: أبكِي لأنَّ غلاماً بُعِثَ مِنْ بعدي يدخل الجنةَ مِنْ أُمَّتِهِ أَكْثُرُ ممن يـدخل الجنـةَ مِن أمّتي، يزعم بنو إسرائيل أني أكرمُ بني آدم علىٰ الله، وهذا رجلُ مِن بني آدم خَلَفَني في دنيا وأنا في أُخرىٰ، فلو أنه في نفسِهِ لم أبالِ، ولكنْ معه أمَّتُهُ.

ثم عَرَجًا إلى السماء السابعة فاستفتح جبريل، فقيل: مَنْ هذا؟ قال: «جبريل»، قيل: ومَنْ معك؟ قال: «محمد»، قيل: أُوسِلَ إليه؟ قال: «نعم»، قيل: مرحباً به وأهلاً، حَيّاهُ الله مِن أخ ومِنْ خليفة، فنعْمَ الأخُ، ونعْمَ الخليفة، ونعْمَ المجيء جاء، ففتح لهما، فلمّا خلصًا فإذا النبي عَيَالِيه بإبراهيم

الخليل عليه السلام جالسٌ عند باب الجنّة على الخليل كرسيٍّ مِنْ ذهب، مُسندٌ ظَهْرَهُ إلىٰ البيت المعمـور معه نفرٌ مِنْ قومِهِ، فسلَّم عليه الـنبيُّ ﷺ فـردَّ عليـه السلام، وقال: مرحباً بالابن الصالح والـنبيِّ الصالح، ثم قال: مُر أُمَّتَكَ فَلْتُكثر من غراس الجنةِ(١)، فإنَّ تُرْبَتَهَا طيبةٌ، وأرضَها واسعةٌ، فقـال: «وما غِراسُ الجنةِ؟» قال: «لا حولَ ولا قوةَ إلاّ بالله العليِّ العظيم»، وفي روايةٍ: أَقْرَئُ أُمَّتَكَ منِّي السلامَ وأخْبــرْهُمْ أنَّ الجنــةَ طيِّبــة التُّرْبــة عذبــةُ المـــاء وأنَّ غِراسَهَا: سبحانَ اللهِ، والحمدُ للهِ، ولا إلـهَ إلاّ اللهُ، واللهُ أكبر.

وعندة أقومٌ جلوسٌ بيضُ الْوُجوهِ أمثال الْقَرَاطِيسِ (٢)، وقومٌ في ألْوَانِهِمْ شيءٌ فقام هؤلاء

<sup>(</sup>١) الغراس: بالكسر، ما يغرس من الشجر ونحوه.

<sup>(</sup>٢) القراطيس: جمع قرطاس، أي: في البريق واللمعان والبياض.

الذين في ألوانهِم شيءٌ فدخلوا نَهْراً فاغتسَلُوا فيه فخرجوا وقد خَلَص (۱) مِنْ أَلْوَانهِم شيءٌ، ثم دخلوا نهراً فاغتسَلوا فيه فخرجوا وقد خَلَص مِنْ أَلْوانهِم شيءٌ، ثم دخلوا نهراً ثالثاً فاغتسَلوا فيه وقد خلصت شيءٌ، ثم دخلوا نهراً ثالثاً فاغتسَلوا فيه وقد خلصت ألوانهُم، فصارت مثل ألوان أصحابهم، فجاءوا فجلسوا إلى أصحابهم، فقال: «يا جبريل مَنْ هؤلاءِ فجلسوا إلى أصحابهم، فقال: «يا جبريل مَنْ هؤلاءِ البيضُ الوجوه، ومَنْ هؤلاءِ الذين في ألوانهِم شيءٌ، وما هذه الأنهارُ التي دخلوها فاغتسَلُوا فيها؟».

فقال: «أمّا هؤلاء البيضُ الوجوه، فقومٌ لم يَلْبِسُوا إيمانَهُمْ بظُلْمِ (٢)، وأمّا هؤلاء الذين في الوانهِمْ شيءٌ، فقومٌ خَلَطُوا عملاً صالحاً وآخَرَ سَيِّئاً، فتابُوا فتابَ اللهُ عليهمْ، وأمّا هذه الأنهار:

(١) خلص: صفا.

<sup>(</sup>٢) بظلم: أي بمعاص.

فأوَّلُهَا رحمةُ الله، والثاني نعمةُ الله، والثالثُ سقاهم رَبُّهُمْ شراباً طهـوراً»، وقيـل: هـذا مكانُـكَ ومكــانُ أُمَّتِك، وإذا هو بأُمِّتِه شَطْرَيْنِ (١)، شَطْرٌ عليهِمْ ثِيــابٌ كَأَنَّهَا الْقَـرَاطِيسُ، وشَـطْرٌ عَلَـيْهِمْ ثيـابٌ رُمُـدٌ (٢)، فدخل البيت المعمور ، ودخل معه الذين عليهم الثَّيَابُ البيضُ، وحُجِب الآخرون الـذين علـيهمُ الثَّيَابُ الرُّمْدُ، وهُمْ علىٰ خير، فَصلَّىٰ ومَنْ معه مـنَ المؤمنين في البيتِ المعمورِ (٣) وإذا هو يَدْخُلُـهُ كُـلَّ يـوم سبعونَ ألـفَ مَلَـكِ لا يعـودون إليـه إلىٰ يـوم القيامة، وأنه بحِذَاءِ الكعبة، لو خَرَّ منه حَجَـرٌ لخَـرَّ عليها، آخِرُ ما عليهم (٤).

<sup>(</sup>١) شطرين: نصفين.

<sup>(</sup>٢) ثياب رمدٌ: أي غُبْرٌ فيها كُدْرَةٌ كلون الرماد.

<sup>(</sup>٣) المعمور: أي بذكر الله وكثرة الملائكة، وأكثر الروايات أنه في السماء السابعة.

<sup>(</sup>٤) خبر لمبتدأ محذوف، أي هذا آخر ما عليهم، أي: أن

(زاد الشامي): وفي حديث عِنْدَ الطبراني بسَنَدِ صحيح: «مررتُ ليلةَ أُسْرِيَ بي عَلَىٰ الملإ الأعلىٰ فإذا جبريلُ كالحِلْسِ البالي مِنْ خشيةِ اللهِ، وفي روايةٍ عند البزار: كأنه حِلْسٌ لاطِئُ (۱).

\* \* \* \* \*

دخولهم البيت المعمور وعدم عودهم له بعد خروجهم منه آخر ما عليهم بالنسبة للبيت.

 <sup>(</sup>١) الحلس البالي: هو الكساء الذي يلي ظهر البعير تحت
 القتب، ومنه الحديث (كن حلساً من أحلاس بيتك) أي ملازماً له
 في الفتنة، ولاطئ: أي لازق بالأرض.

# إلىٰ سِدْرةِ المنتهىٰ :

ثُمّ رُفِعَ إلى سدرةِ المنتهىٰ(١) وإليها ينتهي

(١) إلىٰ سدرة المنتهىٰ: قال الدردير: هذا هو المعراج الثامن، والمراد إلى أعلاها بالمرقاة الثامنة حتى بلغ أعالى غصونها في الفلك الثامن المسمى بالكرسي الذي هو من لؤلؤة بيضاء، كذا في القليوبي، وهذا ظاهر القصة، لكن ينافيه قوله الآتي (ثم أخذ علىٰ الكوثر) لأنَّ الكوثر كبقية الأنهار في أصلها لا في أعلاها. ثم قال بعد ذلك: (ثم رفع إلى سدرة المنتهيٰ) فيقتضي أنَّ الرفع إليها تعدد، ولا شك في إشكاله لمن تأمل، ثم رأيت في قصة الأجهوري هنا: (ثم أتىٰ سدرة المنتهىٰ وإليها ينتهي..إلخ) وهو الصواب إذَّ لم يعبر بالرفع فهي ظاهرة في أنه أتى إليها ورأىٰ في أصلها الأنهار الآتي بيانها وسار صوب الكوثر، ثم قال: (ثم رُفع إلىٰ سدرة المنتهىٰ... إلخ) وحينئذ فقوله الآتي: (ثم رُفع... إلخ) إشارة إلىٰ المعراج الثامن، وأما ما هنا فهو بيان لكونه أتىٰ عليها في أصلها، وسدرة المنتهىٰ في السماء السابعة، وفي رواية أنها في السماء السادسة، وجمع بينهما بأنَّ أصلها في السادسة وأغصانها وفرعها في السابعة.

ما يَعْرُجُ مِنَ الأرضِ فَيُقْبَضُ منها، وإليها ينتهي ما يَهْبِطُ مِنْ فوق فيُقبَضُ منها وإذا هي شجرة (١) عنرج مِنْ أصلِها أنهارٌ مِنْ ماء غير آسن (١) وأنهارٌ مِنْ لَبَنِ لَم يتغيَّرُ طَعْمُهُ، وأنهارٌ مِنْ خَمرٍ لَـذَة للشاربين، وأنهارٌ مِنْ عَسَلِ مُصَفِّى، يسير للشاربين، وأنهارٌ مِنْ عَسَلِ مُصَفِّى، يسير الراكبُ في ظلِّها سبعين عاماً لا يقطعها، وإذا الراكبُ مِثلُ قِلالِ (١) هَجَرَ (١)، وإذا ورَقُها كآذانِ نَبِقُها (٢) مِثلُ قِلالِ (١) هَجَرَ (١)، وإذا ورَقُها كآذانِ

<sup>(</sup>١) شجرة: لها ساق أي هو أصلها الآتي ولها فروع فوق السماء السابعة في جوف السماء الثامنة وهو المسمى بالكرسي، قاله القليوبي.

<sup>(</sup>٢) غير آسن: بالمد علىٰ وزن ضارب، أي غير متغير طعماً أو لوناً أو ريحاً، وإذا شرب منه أهله خرج علىٰ أجسادهم عرقاً كالمسك ما دام في الجنة.

<sup>(</sup>٣) النبق: بسكون الباء وكسرها، هو حمل السدر، الواحدة نبقة.

<sup>(</sup>٤) قلال: جمع قلة، وهو إناء للعرب كالجرة الكبيرة.

 <sup>(</sup>٥) هجر: قرية بقرب المدينة، وهي التي تُنسب إليها القلال
 الهجرية، وهي غير البلد الذي في جهة البحرين.

الْفِيكَةِ (١) تكادُ الورقةُ تُغَطِّي هذه الأمة.

وَفِي رَوَايَةِ: الوَرَقَّةُ مَنَهَا تُظُلُّ الْخَلَائِقَ، عَلَىٰ كُلِّ وَرَقَةً فِيهَا مَلَكُّ، فَغَشْيَهَا (٢) أِلْوَانُ لَا يُدْرَىٰ مَا هَـي، فَلَمَّا غَشْيَهَا مَنْ أَمْرِ اللهِ مَا غَشْيَهَا تَغَيَّرَتْ.

وفي رواية: تَحَوّلَت ياقوتاً وزَبَرْجَداً، فما يستطيع أحدٌ أن يَنْعَتَها مِنْ حُسْنِها، فيها فَراش (٣) مِنْ ذهب، وإذا في أصلها أربعة أنهار، نهران باطنان ونهران ظاهران، فقال: «ما هذه الأنهار يا جبريل ؟» قال: «أمّا الباطنان فنهران في الجنة (٤)، وأمّا

<sup>(</sup>١) كآذان الفيلة: أي في الشكل، وأما في القدر فأشار إليه بقوله: (تكاد الورقة تغطي هذه الأمة) أي أمة الدعوة فهو بمعنىٰ الرواية التي بعدها فالمراد بالخلق الناس.

<sup>(</sup>٢) فغشيها: أي أصابها.

<sup>(</sup>٣) فراش: بفتح الفاء أي جراد، وأصل الفراش هو ما يلقي نفسه في السراج من الطير وهو أكبر من الذباب.

<sup>(</sup>٤) وهما الكوثر والسلسبيل أو الزنجبيل.

الظاهرانِ فالنِّيلُ والفُراتُ»(١).

(زاد الشامي): وفي رواية: وإذا في أصلها عَيْنٌ تجري يُقال لها: السَّلْسَيلُ، يَنْشُقَ منها نهران أحدُهُمَا الكوثرُ، يطَّرِدُ عَجَاجاً(٢) مِثْلَ السهم عليه خيامُ اللؤلؤ والياقوت والزَّبَرْ جَدِ، وعليه طيورٌ خُضْرٌ أَنْعَمُ طير، رأى فيه آنية الذهب والفضة، تجري على رَضْراض (٣) مِنَ الياقوت والزَّمُرَّدِ، ماؤُهُ أشد بياضاً مِنَ اللبن،

<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير: المراد \_ والله أعلم \_ أنّ هذه الأنهار تشبه أنهار الجنة في صفائها وعذوبتها وجريانها من جنس تلك في هذه الصفات، كما قال في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (العجوة من الجنة) أي تشبه ثمر الجنة لا أنها مُجتَناةٌ من الجنة، فإنّ الحسّ يشهد بخلافه، فيتعين أن يكون المراد غيره، وكذلك أصل منابع هذه الأنهار مشاهدة من الأرض.

<sup>(</sup>٢) عجّاج: كثير الماء كأنه يعج من كثرته وصوت تدفقه.

<sup>(</sup>٣) الرضراض: الحصى الصغار.

فأخذ مِنْ آنية فاغترف مِن ذلك الماءِ فشرِب، فإذا هـو أحلىٰ مِنَ العسلِ وأشدُّ ريحاً مِنَ المسكِ.

فقال له جبريل: «هذا هو النهر الـذي حَبَـاك بـه رَبُّكَ، والنهرُ الآخرُ نهرُ الرحمة»، فاغتسلَ فيه فغُفِرَ له ما تقدَّم مِنْ ذنبِهِ وما تأخَّر. (انتهت زيادة الشامي).

ورأى سيدُنا محمدٌ صلى الله عليه وسلم جبريلَ عند السِّدرة في صورة أخرى مُناسِبَة لذلك المقام، وهو له سِتُ مِئة جناح، كلُّ جناح منها قد سَدَّ الأُفُق، يتناثرُ مِنْ أَجْنِحَتُه التَّهَاوِيلُ(١) الدُّرُّ والياقوتُ مما لا يعْلمُهُ إلا اللهُ تَعالَىٰ.

ثم أخذ على الكوثر حتى دخلَ الجنة، فإذا فيها ما لا عينٌ رأت، ولا أذنٌ سمِعت، ولا خَطَرَ على قلبِ

<sup>(</sup>١) التهاويل: أي الأمور المهولة العظيمة. وقوله: (الدر..) إلخ بيان للتهاويل. وقوله: (مما لا يعلمه إلا الله)، بيان لمحذوف أي وغيرهما مما لا يعلمه إلا الله.

بَشَرِ، فرأى على بابها مكتوباً: الصدقة بعَشْرِ أمثالها، والقَرْضُ بثمانية عَشَرَ، فقال: «يا جبريلُ ما بالُ القَرْضِ أفضلَ مِنَ الصدقة؟» قال: «لأن السائلَ يسألُ وعنده شيءٌ والمستقرضُ لا يستقرضُ إلاّ مِنْ حاجةٍ».

فسار فإذا هو بأنهار من لبن لم يتغير طَعْمُه، وأنهار من خمر لذة للشاربين وأنهار من عسل مصَفَى، وإذا فيها قباب اللؤلؤ وإذا رُمَّانُها كالدِّلاءِ(١) وإذا بطيرها كالبَخاتي(٢) فقال أبو بكر: يا رسول الله، إنها لناعمة ، قال: «أَكَلَتُهَا أَنْعَمُ منها»، وإني لأرجو أن تأكل منها.

ثم عُرِضَت عليه النّارُ، فإذا فيها غضب اللهِ وزَجْرُهُ ونقْمَتُه، ثم أُغْلِقَتِ النارُ دونَهُ.

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) الدلاء: جمع دلو، والمراد الدلو الكبير.

<sup>(</sup>٢) البخاتي: جمع بختي، وهو البعير الخراساني ذو السنامين.

# الرُّؤْيا والمُنَاجاةُ:

ثم عُرِجَ به صلى الله عليه وسلم لمستوى سمع فيه صريف الأقدار، ورأى في تصريف الأقدار، ورأى رَجُلاً مُغَيَّباً في نُورِ العَرْش، فقال: «مَنْ هذا، أَمَلَكُ ؟» قيل: لا، قال: «أَنْبِيُّ؟» قيل: لا، قال: «مَنْ هو؟» قيل: لا، قال: «مَنْ هو؟» قيل: هذا رجلٌ كان في الدنيا لسانه رَطْب بمن بدكر الله تعالى وقلبه مُعَلَق بالمسَاجِد ولَمْ يستَسِب (الراه والديه قطاً.

فرأىٰ ربَّهُ سبحانه وتعالىٰ، فخَرَّ النبيُّ صلى الله عليه وسلم ساجداً وكلَّمهُ ربَّهُ عند ذلك، فقال له: «يا محمدُ»، قال: «لبَيكَ يا ربّ»،قال: «سَلْ!»، فقال: «إنكَ اتَّخَذْتَ إبراهيم خليلاً، وأَعْطَيْتَهُ مُلْكاً

<sup>(</sup>١) أي لم يفعل ما يقتضى سبَّهما.

عظيماً، وكلَّمْتَ موسىٰ تكليماً، وأعْطَيْتَ داودَ مُلْكاً عظيماً، وأَلَنْتَ له الحديدَ، وسَخَّرْتَ له الجبالَ، وأَعْطَيْتَ سليمانَ مُلْكاً عظيماً، وسَخَّرْتَ له الجبنَّ والإنسَ والشياطينَ، وسخَّرْتَ له الرِّياحَ، وأعطَيْتَهُ مُلْكاً لا ينبغي لأحد من بَعْده، وعلَّمْتَ عيسىٰ التوراة والإنجيل وجعلته يُبْرِئُ الأكمة والأبرصَ ويُحْيِي المَوْتَىٰ بإذنِكَ، وأعَذْتَهُ وأُمَّهُ مِنَ الشيطانِ ويُحْيِي المَوْتَىٰ بإذنِكَ، وأعَذْتَهُ وأُمَّهُ مِنَ الشيطانِ الرجيم، فلم يكن للشيطانِ عليهما سبيلُّ».

فقال الله سبحانه وتعالى: «قَد اتَّخَذْتُكَ حبيباً» قال الراوي: «وهو مكتوبٌ في التوراة حبيب الله» وأرسلتُك للناس كافَّة بشيراً ونذيراً، وشرحْت لك صدركَ، ووضعْت عنك وزركَ، ورفعت لك ذكرك، لا أَذْكَرُ إلا ذُكرْت معي، وجَعلْت أمتنك أمتنك خَيْر أُمَّة أُخرِجَت للنّاس، وجعلْت أُمتنك أمة وسطاً، وجعلْت أمتنك هم الأولون وهم الآخرون، وجعلْت أمتنك على وجعلْت أمتنك المنة وجعلْت أمتنك المنت وجعلْت أمتنك المنت وجعلْت أمتنك المنت وجعلْت أمتنك المنت وجعلْت المتنك المنت وجعلْت المتنك المنت وجعلْت المتنك المنت وجعلْت أمتنك المنت وهم الأولون وهم الآخرون، وجعلْت أمتنك المنتك المنت وجوز لهم خطبة حتى يشهدوا أنك

عبدي ورسولي، وجَعلْتُ مِنْ أُمِّتِكَ أَقُواماً قُلُـوبُهُمْ أناجيلُهُم (١)، وجعلتُكَ أوّلَ النبيين خَلْقًا وآخرَهُمْ بعثاً وأوَّلَهُمْ يُقْضَىٰ له، وأعْطَيْتُكَ سبعاً مـنَ المثـاني لم أُعْطها نبيًّا قَبْلَكَ، وأَعْطَيْتُكَ خواتمَ سورة البقرة مِنْ كَنْزِ تحتَ العرشِ لم أُعْطِها نبيّاً قَبْلَكَ، وأَعْطَيْتُكَ الكوثرَ، وأَعْطَيْتُكَ ثمانيةَ أَسْهُم: الإســــلامَ والهجــرةَ والجهاد والصدقة وصوم رمضان والأمر بالمعروف والنهْيَ عن المنكر، وإني يـومَ خلقتُ السـموات والأرضَ فَرَضْتُ عليـك وعلـيٰ أُمتـكَ خمسـينَ صلاةً، فَقُمْ بها أنت وأُمَّتُكَ».

\* \* \* \*

<sup>(</sup>١) أي محلّ لحفظ القرآن.

# بين نبيِّنا وبين موسى عليهما الصلاة السلام

ثم رجع سيدُنا رسولُ الله ﷺ فأتىٰ علىٰ إبـراهيم عليه السلام فلم يقل شيئاً، ثم أتى على موسى عليه السلام \_ قال: ونعم الصاحب كان لكم \_ فقال: ما صَنعْتَ يا محمدُ ؟ ما فرض ربُّكَ عليكَ وعلىٰ أُمَّــك؟ قال: «فرض عليَّ وعليٰ أمّتي خمسينَ صلاةً كُـلَّ يـوم وليلة»، قال: ارْجع إلى رَبِّكَ فاسأله التَّخْفيفَ عنكَ وعن أُمَّتكَ فإنَّ أُمَّتكَ لا تطيق ذلك، فإنَّى قــد خَبَــرْتُ الناسَ قَبْلَكَ، وبَلُـوْتُ بـنى إسـرائيلَ وعـالَجْتُهُمْ أشــدَّ المُعَالَجَة علىٰ أدنىٰ من هذا فضَعُفُوا عنه وتركوه، فأمَّتُكَ أضعفُ أجساداً وأبداناً وقلوبـاً وأبصــاراً وأسماعاً، فالتفت النبيُّ ﷺ إلىٰ جبريل يستشيره، فأشار إليه جبريلُ أنْ نَعَمْ إن شئتَ فارجعْ، فرجع إلىٰ مقام المناجاة وخرَّ ساجداً، ثم قال: «ربِّ خفِّف عـنْ أمّتى فإنّها أضعفُ الأُمَم»، قال: وضَعْتُ عنهم

خَمْساً، ورجع إلى موسىٰ فقال: «وَضَعَ عنِّي خَمْساً»، فقال: إرْجع ْ إلىٰ ربِّك فَاسْأَلْهُ التخفيفَ، فإنَّ أمَّتكَ لا تطيق ذلك، فلم يَزَلُ يرجعُ بينَ موسى وبينَ ربِّه، يحُطَّ عنه خَمْساً خَمْساً حتى قال اللهُ: «يا محمدُ»، قال: «لبيك وسعديك»، قال: «هُن َ خمس صلوات كُلَّ يــوم وليلــة، كــلَّ صــلاة بِعَشْــر؛ فتلــك خمســونَ صلاةً، لا يُبَدَّلُ القولُ لديَّ ولا يُنْسَخُ كِتَابِي، ومَنِ همَّ بحسنة فلم يَعْمَلُها كُتبَتْ له حسنةً، فإنْ عملَها كُتبَتْ عشراً، ومَنْ همَّ بسيئةِ فلم يَعْمَلْهَا لم تُكْتَبْ عليه شيئاً، فإنْ عملَها كُتبَتْ سيئةً واحدةً، فنزل حتىٰ انتهىٰ إلىٰ موسىٰ فأخْبَرَهُ، فقال: ارْجعْ إلىٰ رَبِّك فَاسْأَلْهُ التخفيفَ فإنَّ أُمَّتُك لا تطيق ذلك، فقال: «قد راجَعْتُ ربِّي حتىٰ اسْتَحْيَيْتُ منه، ولكِنْ أَرْضَىٰ وأْسَلِّمُ»، فنــادَىٰ منــاد: «أَنْ قَدْ أَمضَيْتُ فريضتي وخفَّفْتُ عن عبادي»، فقال له موسى عليه السلام: اهْبِطْ بسم الله.

#### الرجوع:

فلمّا نزل إلى السَّماء الدنيا، نظر إلى أسفلَ منه فإذا هو برَهَج (١) ودخان وأصوات، فقال: «ما هذا يا جبريلُ؟» قال: هذه السياطينُ يحومون على عيون بسني آدم لا يتفكّرون في ملكوت السَّموات والأرض، ولَوْلا ذلك لرَأَوُا الْعَجائِبَ.

ثم ركبَ مُنْصَرِفاً (٢) فَمرّ بِعِيرٍ (٣) لقريش بمكان كذا وكذاً (٤) وفيها جَمَلٌ عليه غِرارَتانِ (٥)، غِرارَةٌ

<sup>(</sup>١) الرهج: الدخان الكثير والأصوات المزعجة.

<sup>(</sup>٢) منصرفاً: أي ثم هبط لبيت المقدس فركب البراق حيث ربطه حال كونه راجعاً إلىٰ مكة.

<sup>(</sup>٣) عير: بكسر العين أي قافلة لتجار قريش راجعة من الشام إلىٰ مكة.

<sup>(</sup>٤) كذا وكذا: لم يسم المكان لكون الراوي نسيه.

<sup>(</sup>٥) غرارتان: تثنية غرارة، والجمع غرائر، وهي الجُوالِق بجيم مضمومة فَوَاو فألف فلام فقاف: الخُرْج.

سوداء وغرارة بيضاء ، فلمّا حاذَى العير نَفَرت واسْتَدَارَت وصرع ذلك البعير وانْكَسَر ، ومر بعير قد ضلُّوا بَعيراً (١) لهم ، قد جمعه بنو فلان ، فسلَّم (٢) عليهم ، فقال بعضه م : هذا صوت محمد ، ثم أتى إلى أصحابه قبيلاً الصبح بمكّة .

#### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) قد ضلوا بعيراً: يعني ناقة أخذاً مما سيأتي، من أن ما ضلّ في قافلة الروحاء ناقة، ومعنىٰ (قد ضلوا) فقدوا.

<sup>(</sup>٢) فسلم: يحتمل السلام الشرعي ويُحمل هذا علىٰ أن ذلك قبل تحريمه علىٰ الكفار، ويحتمل أنه حيّاهم بما كان وقع بينهم ولم يذكر أنهم ردّوا عليه السلام، ولم يتكلم هنا علىٰ القافلة الثالثة وهي قافلة التنعيم، وسينبه عليها فيما سيأتي، فيفيد أنه مرّ علىٰ ثلاث قوافل أولها قافلة الروحاء، والثانية قافلة الجمل ذي الغرارتين، والثالثة قافلة التنعيم.

### الْمَوْقفُ الأخيرُ:

فلما أصبح قَطع وعَرف أنَّ الناسَ تُكذِّبُهُ، فقعـد حزيناً، فمرّ به عدوُّ الله أبو جهل، فجاء حتى جلس إليه، فقال له كالمُسْتَهْزئ: هل كان من شيء؟ قال: «نَعَمْ»، قال: ما هو؟ قال: «أُسْرِيَ بي الليلةَ»، قال: إلىٰ أيْنَ؟ قال: «إلىٰ بيتِ المَقْدِسِ»، قال: ثُمَّ أصبحت بين ظَهْر انَيْنَا؟! (١١)، قال: «نعم»، فلم ير أنه يُكَذِّبُهُ مَخافةً أنَّه يَجْحَدُهُ الحديثَ إنْ دعا قومَهُ إليه، قال: أرأيتَ إِنْ دَعَوْتُ قَوْمَكَ أَتُحَدِّثُهُمْ بِما حَدَّثْتَنِي؟ قال: «نَعَمْ»، قال: يا مَعْشَرَ بَنِي كَعْبِ بْنِ لُؤَيِّ هلُمُّوا، فَانْفَضَّتْ إليه المَجَالسُ وجاءوا حتىٰ جَلَسُوا إليهمًا، فقال: حَدِّثْ قَوْمَكَ بِما حَدَّثْتَنِي به، فقال

<sup>(</sup>١) ظهرانينا: أي بين أظهرنا، والمراد بيننا.

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إني أُسْرِيَ بِي اللَّيْلَةَ، قالوا: إلىٰ أَيْنَ؟ قال: إلىٰ بيتِ الْمَقْدِسِ»، قالوا: ثُمَّ أَصبحتَ بينَ ظَهْرَانَيْنَا؟ قال: «نَعَمْ».

فَمِنْ بَيْنِ مُصَفِّقٍ ومِنْ بِينِ واضعٍ يَدَهُ على رأسه مُتعجِّباً، وضَجُّوا وأعْظَمُوا ذلك، فقال الْمُطْعِمُ أَابُنُ عَدِيِّ : كُلُّ أَمْرِكَ قَبْلَ اليوم كان أَمَما أَلَا غيرَ قولِكَ اليوم، أنا أشْهَدُ أنك كاذبٌ، نحن نضرب أكبادَ الإبلِ إلى بيت الْمَقْدِسِ مُصعِداً شهراً ومُنْحَدراً شهراً ومُنْحَدراً شهراً "كبادَ الإبلِ إلى بيت الْمَقْدِسِ مُصعِداً شهراً ومُنْحَدراً شهراً والعُزَّى شهراً في ليلة ؟ واللاّتِ والعُزَّى لا أُصَدِّقُكُ.

فقال أبو بكرٍ رضي الله عنه: يا مُطْعِمُ، بِئُسَ ما

<sup>(</sup>١) المطعم هلك كافراً.

<sup>(</sup>٢) أمماً: بفتح الهمزة والميم، أي خفيفاً سهلاً.

<sup>(</sup>٣) مُصعداً: بضم الميم وكسر العين، أي ذهاباً.

ومنحدراً: أي رجوعاً.

قُلْتَ لابنِ أَخِيكَ، جَبَّهْتَهُ (١) وكَذَّبْتَهُ، أَنَا أَشْهَدُ أَنَه صادِقٌ. فقالوا: يا محمدُ، صف لنا بَيْتَ المَقْدس، كيف بناؤُهُ؟ وكيف هَيْئَتُهُ؟ وكيف قُرْبُهُ مـنَ الجبـل؟ وفي القوم مَنْ سَافَرَ إليه، فذهب يَنْعَتُ لهم: بناؤُهُ كذا، وهيئتُهُ كذا، وقُرْبُهُ منَ الجبل كذا، فما زال يَنْعَتُهُ لهم حتىٰ التبس عليه النعتُ، فكُربَ كَرْبـاً مـا كُرِبَ مِثْلَهُ، فجيء بالمسجدِ وهو ينظر إليه، حـتىٰ وُضعَ دُونَ دارِ عَقِيلٍ أو عقالٍ، فقالوا: كُمْ للمسجدِ مِنْ بابِ؟ ولم يكن عَدَّها، فجعل ينظر إليها ويَعُدُّهَا باباً باباً ويُعْلِمُهُم، وأبو بكرٍ يقول: صدقت صدقت، أشْهَدُ أنك رسولُ الله.

فقال القوم: أما النَّعْتُ فوالله لقدْ أصاب، ثم قالوا لأبي بكر رضي الله عنه: أَفَتُصَدِّقُهُ أنه ذهب الليلةَ إلىٰ بيتِ الْمَقْدِسِ وجاء قَبْلَ أَن يُصْبِح؟ قال:

<sup>(</sup>١) جبهته: أي قابلته بالمكروه.

نَعَمْ، إنِّي لأُصدِّقُه فيما هو أبعدُ مِنْ ذلك، أُصَدِّقُهُ بخبرِ السماءِ في غُدْوَةٍ أو رَوْحَةٍ، فلذلك سُمِّيَ أبو بكرِ الصِّدِّيقَ.

ثم قالوا: يا محمد، أُخْبِرْنا عن عِيرِنا! فقال: «أتيتُ علىٰ عِيرِ بني فلانِ بالرَّوْحَاءِ قَد ضَلُّوا ناقةً لهم، فانْطَلَقُوا في طَلَبِها فانتهيتُ إلىٰ رِحَالِهِمْ وليس بها منهم أحدٌ وإذا بقدَح ماء فشربتُ منه (١١)، ثم انتهيتُ إلىٰ عِيرِ بني فلانٍ بمكانِ كذا وكذا، وفيها جَمَلٌ أحمرُ عليه غِرارةٌ سوداءُ وغِرارةٌ بيضاءُ، فلما حاذَيْتُ العِيرَ نَفَرَتْ وصرُعَ ذلك البَعِيرُ وانكسر، ثم حاذَيْتُ العِيرَ نَفَرَتْ وصرُعَ ذلك البَعِيرُ وانكسر، ثم

<sup>(</sup>۱) قوله: فشربت منه: هذا مشكل بأنه كيف ساغ له شربه بلا إذن أهله؟ وأُجيب بأنه اعتمد على عادتهم من أنهم لا يمنعون اللبن ممن مر عليهم فضلاً عن الماء، وكانوا يوصون الرعاة بأنهم لا يمنعون المارة اللبن فالماء أولى، وبأنَّ النبي صلى الله عليه وسلم أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأموالهم، فالكافرون أولى.

انتهيتُ إلى عِيرِ بني فلانٍ في التنعيم (١) يَقْدُمُهَا جملٌ أورقُ (٢) عليه مِسْحٌ أسودُ وغِرارَتانِ سَوْداوانِ وها هي ذِهُ (٣) تطلُعُ عليكم مِنَ الثنية».

قالوا: فمتىٰ تجيء؟ (١٠) قال: «يـومَ الأربعاءِ»، فلما كان ذلك اليومُ أشرفَتْ قريشٌ ينتظرون العِـيرَ، وقد ولَّىٰ النهارُ ولم تَجِئ، فدعا الـنبيُّ صـلى الله

<sup>(</sup>۱) هذه عير ثالثة، ولم يتكلم عليها فيما مرّ، والتنعيم هو المسمى الآن بالعمرة، وفيه المسجد المعروف بمسجد السيدة عائشة، قريب من المسجد الحرام بينهما نحو ثلاثة أميال، والآن صار حياً من أحياء مكة السكنية.

<sup>(</sup>٢) قوله جمل أورق: أي في لونه بياض إلىٰ سواد، والمسح جلال الجمل.

 <sup>(</sup>٣) وها هي ذه: في إتيانه باسم الإشارة للقريب إشارة إلىٰ
 رجوع اسم الإشارة لأقرب القوافل لمكة وهي قافلة التنعيم،
 والثنية الطريق.

<sup>(</sup>٤) الظاهر أن السؤال عن القافلة التي دون الروحاء.

عليه وسلم فزيد كه في النهار ساعةٌ، وحُبسَتُ لـه الشمسُ حتى طَلعَت العيرُ فاستقْبَلُوا الإبلَ، فقالوا: هل ضَلَّ لكم بَعيرٌ ؟ قالوا: نَعَمْ، قال: فَسَأَلُوا العيرَ الآخَرَ، فقالوا: هل انْكَسَرَ لكم ناقةٌ حمراءُ؟ قـالوا: نعم، قالوا: فهل كان عندكم قصعةٌ من ماء؟ فقال رجل: أنا واللهِ وضعْتُها فما شربَها أحدٌ منّا ولا أَهرِيقَتْ في الأرض. فرَمَوْهُ بالسّحرِ، وقالوا: صَدَقَ الوليدُ، فأنزلَ اللهُ سبحانه وتعالىٰ ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءَيَا ٱلَّتِيَّ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِّلنَّاسِ﴾ [سورة الإسراء: ٦٠].

وصلًى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلّم تسليماً كثيراً والحمد لله ربّ العالمين، وقد جمعنا فيها بين روايتَي السامي والغيطي مع التصحيح والضبط والتعليق.

## المعراج في القرآن

وقد تُحدّث القرآن عن المعراج فقال سبحانه وتعالىٰ: بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُورَ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْمُنُ يُوحَىٰ ۞ عَلَّمَهُمْ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞ ذُو مِرَّةٍ فَٱسۡتَوَىٰ ۞ وَهُوَ بِٱلْأَفْقِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَئَدَكَ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ۞ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِۦ مَاۤ أَوْحَىٰ ۞ مَا كَذَبَ ٱلْفُوَّادُ مَا رَأَىٰ ۚ ۞ أَفَتُمُنُّونِكُمْ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۞ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ إِنَّ عِنْدَ سِدْرَةِ ٱلْمُنْكَانِ ﴿ عِنْدَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ۗ إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴿ إِنَّ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴿ إِنَّ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُثْرَئَ (﴿ ﴾ [سورة النجم: ١ ـ ١٨].

وقد أقسم سبحانه وتعالىٰ بالنجم علىٰ عدم ضلال سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم فقال: ﴿وَالنَّجْمِ ﴾ وذلك ردّاً علىٰ الكفار حين نسبوه صلى الله عليه وسلم إلىٰ الجنون والشعر والكهانة، ولله تعالىٰ أن يُقْسِمَ بما شاء من خلقه وليس لأحد أن يقسم إلا بالله تعالىٰ.

والنجم هو الكوكب الطالع، والنجم أيضاً الثريا، والنجم من النبات ما نجم علىٰ غير ساق، والنجم الوقت المضروب.

وقيل: أقسم بالقرآن إذ أنزل نُجوماً على رسول الله صلى الله عليه وسلم أربع آيات وثلاث آيات والسورة، وكان بين أوله وآخره عشرون سنة، وعلىٰ هذا سُمي القرآن نجماً لتفرقه في النزول.

وقال الإمام جعفر الصادق بن محمد الباقر رضي الله عنهما: أراد به النبي صلى الله عليه وسلم إذ نزل ليلة المعراج، والهُوِيّ: النزول.

# الدُّرُوس المُستَفادةُ من الرِّحلة

## ١ ـ فَضلُ النبي صلى الله عليه وسلم:

في معجزة الإسراء والمعراج دُروسٌ عَظِيمةٌ وأسرار جليلة. ومن أجلِّ هذه الدروس: فَضلُ هذا النبي الكريم بما خصَّه الله تعالىٰ به من أنواع التكريم وليست هذه الخصوصية فقط، ولكن كثير من المزايا والمناقب.

ومنها: أنَّ الله أخبره صلى الله عليه وسلم بأنه غفر له ما تَقدَّم من ذنبه وما تأخر، ولم ينقل أنه أخبر أحداً من الأنبياء بمثل ذلك.

ومنها: أنه صلى الله عليه وسلم أوّل شافع وأوّل مُشفّع، وهذا يدل علىٰ تخصيصه وتفضيله.

ومنها: إيثاره صلى الله عليه وسلم علىٰ نفسه

بدعوته إذ جعل الله لكل نبي دعوة مستجابة، فكل منهم تَعجّل بدعوته في الدنيا، واختبأ هو دعوته شفاعة لأمته.

ومنها: أنَّ الله تعالىٰ أقسم بحياته صلى الله عليه وسلم في قوله تعالىٰ: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرُنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ وسلم في قوله تعالىٰ: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرُنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٧٧]، والإقسام بحياته صلى الله عليه وسلم يدل علىٰ شرف حياته وعزتها عند المُقْسِم بها، وأنَّ حياته صلى الله عليه وسلم لجديرة أن يُقْسَم بها لما كان فيها من البركة العامة والخاصة، ولم يثبت هذا لغيره صلى الله عليه وسلم.

ومنها: أنَّ الله تعالىٰ وقره في ندائه، فلم يناده باسمه، بل ناداه بأسنىٰ أوصافه صلى الله عليه وسلم، قال: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّبِيُ ﴾، ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾، وهذه الخصوصية لم تثبت لغيره، بل إنَّ كلاً منهم نُوديَ باسمه، فقال الله تعالىٰ: ﴿ وَبَكَادَمُ اَسَكُنَ أَنتَ

وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ﴾ [سـورة الأعـراف: ١٩]، ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱذْكُر نِعْمَتِي عَلَيْكَ ﴾ [سورة المائدة: ١١٠]، ﴿ يَنْمُوسَىٰ إِنَّهُ وَ أَنَا ٱللَّهُ ﴾ [سورة النمل: ٩]، ﴿ يَنْوَحُ ٱلْهِبِطُ بِسَلَامِ﴾[سورة هود: ٤٨]، ﴿يَلَدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة ص: ٢٦]، ﴿يَلْيَحْيَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابَ [سورة مريم: ١٢]، ولا يخفي على أحـد أنَّ السـيد إذا دعا أحد عبيده بأفضل ما وجد فيـه مـن الأوصــاف العلية والأخلاق السنية، ودعـا الآخـرين بأسمـائهم الأعلام التي لا تُشعر بوصف من الأوصاف ولا بخُلقٍ من الأخلاق، كان من دعاه بأفضل الأسماء والأوصاف؛ أعزّ عليه وأقرب ممن دعاه باسمه الْعَلَم، وهذا معلوم بالعُرْفِ أنَّ من دُعي بأفضل أسمائه وبأخلاقه؛ كان ذلك مُبالغة في تعظيمه واحترامه.

ومنها: أنَّ معجزة كُلَّ نبي انصرمت وانقضت،

ومعجزة سيد الأولين والآخرين صلى الله عليه وسلم وهي القرآن الكريم باقية إلىٰ يوم الدين.

ومنها: تسليم الحجر عليه وحنين الجذع إليه صلى الله عليه وسلم.

ومنها: أنه وجد في معجزاته صلى الله عليه وسلم ما هو أظهر في الإعجاز من معجزات غيره، كتفجر الماء من بين أصابعه، فإنه أبلغ في خرق العادة من تَفَجُّره من الحجر، لأنَّ جنس الأحجار مما يَتفجّرُ منه الماء، فكانت معجزاته صلى الله عليه وسلم بانفجار الماء من بين أصابعه الشريفة أبلغ من انفجار الحجر لموسى عليه السلام.

ومنها: أنَّ الله يكتب لكل نبي من الأنبياء من الأجر بقدر أعمال أمته وأحوالها وأقوالها، وأمته صلى الله عليه وسلم شطر أهل الجنة، وقد أخبر الله تعالىٰ أنهم خير أمة أخرجت للناس، وإنما كانوا خير الأمم لما اتصفوا به من المعارف والأحوال

والأقوال والأعمال، فما من مَعرفة ولا حَالة ولا عبادة ولا مقالة ولا شيء يُتقرَّبُ به إلَىٰ الله عزَّ وَجل مما دُل رسول الله صلى الله عليه وسلم ودعا إليه الآ وله أجر من عمل به لقوله صلى الله عليه وسلم:

«من دعا إلىٰ هدًى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً»(١).

ولا يبلغ أحدٌ من الأنبياء إلى هذه المرتبة، وقد جاء في الحديث: «الخلق عيال الله، فأحبهم إلى الله أنفعهم لعياله»(٢).

فإذا كان صلى الله عليه وسلم قد نفع شطر أهل الجنة، وغيره من الأنبياء إنما نفع جزء الشطر؛

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم، كتاب العلم، باب من سن سنة حسنة حديث (۲٦٧٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البزار في مسنده حديث (۳۳۱۵)، وأبو يعلىٰ فيمسنده حديث (۱۹٤۹) كذا في مجمع الزوائد ۱۹۱/۸.

كانت منزلته صلى الله عليه وسلم في القُـرب علـيٰ قدر منزلته في النفع، فما من عَارف مـن أمتـه؛ إلاَّ وله صلى الله عليه وسلم مثل أجر معرفته مضافاً إلىٰ معارفه، وما من ذي حال من أمته؛ إلاَّ ولـه مثــل أجره على حاله مضموماً إلى أحواله صلى الله عليه وسلم، وما من مقالِ يتقرب بــه إلىٰ الله تعــالیٰ؛ إلاَّ وله صلى الله عليـه وسـلم مثـل أجـر ذلـك القـول مضموماً إلى مقالته وتبليغ رسالته، وما من عمل من الأعمال المقربة إلىٰ الله عزَّ وجل من صلاة وزكاة وعتق وجهـاد وَبـرٍّ ومعـروف وذكـر وصَـبر وعفـو وصفح؛ إلاَّ وله صلى الله عليه وسلم مثـل أجـر عامله مضموماً إلى أجره على أعماله، وما من درجة عالية ومرتبة سنية نالها أحدٌ من أمته بإرشاده ودلالته؛ إلاَّ وله مثـل أجرهـا مضـموماً إلىٰ درجتـه ومرتبته صلى الله عليه وسلم، ويتضاعف ذلك بــأنَّ من دعا من أمته إلىٰ هدًى أو سنَّ سنة حسنة، كان

له مثل أجر من عمل بذلك على عدد العاملين، ثم يكون هذا المضاعف لنبينا على لأنه دل عليه وأرشد إليه، ولأجل هذا بكى موسى عليه السلام ليلة الإسراء بكاء غبط به النبي عليه إذ يدخل من أمته الجنة أكثر مما يدخل من أمة موسى عليه السلام، ولم يبك حسداً كما يتوهمه بعض الجهلة.

ومنها: أنَّ الله عزَّ وجَل أرسل كُلَّ نبي إلىٰ قومه خاصة، وأرسل نبينا صلى الله عليه وسلم إلىٰ الإنس والجنِّ، فلكل نبي من الأنبياء ثـواب تبليغـه إلىٰ أمته، ولنبينا صلى الله عليه وسلم ثواب التبليغ إلىٰ كل من أرسل إليه، تارة بمباشرة الإبلاغ، وتارة بالسبب إليه، ولذلك امـتنّ الله عليـه، فقــال: ﴿وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا﴾ [ســـورة الفرقــــان: ٥١] ووجه الامتنان أنه لو بعث في كــل قريــة نــذيراً لمــا حصل لرسول الله ﷺ إلاّ أجر إنذاره لأهل قريته.

ومنها: أنَّ الله تعالىٰ كلَّم موسىٰ عليه السلام

بالطور وبالوادي المقدس، وكلَّم نبينا صلى الله عليه وسلم فوق سدرة المنتهى وفي المقام الأعلىٰ.

ومنها: أنه قال صلى الله عليه وسلم: «نحن الآخرون من أهل الدنيا والأولون يوم القيامة المقضي لهم قبل الخلائق»(١).

ومنها: أنه صلى الله عليه وسلم كلما ذكر السؤدد مطلقاً فقد قيده بيوم القيامة، فقال صلى الله عليه وسلم: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة، وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع وأول مشفع»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في كتاب الجمعة باب إيجاب الجمعة، حديث (١٣٦٨).

وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب في فرض الجمعة، حديث (١٠٨٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في كتاب الفضائل، باب تفضيل نبينا صلىالله عليه وسلم على جميع الخلائق، حديث (۲۲۷۸).

ومنها: أنه صلى الله عليه وسلم أخبر أنه يرغب إليه الخلق كلم يوم القيامة حتى إبراهيم عليه السلام.

ومنها: أنه قال صلى الله عليه وسلم: «سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلّت له الشفاعة»(١).

ومنها: أنه يدخل من أمته صلى الله عليه وسلم الجنة سبعون ألفاً بغير حساب، ولم يثبت ذلك لغيره.

ومنها: الكوثر الذي أعطيه صلى الله عليه وسلم في الجنة والحوض الذي أعطيه في الموقف.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه حديث (٣٨٤).

ومنها: قوله صلى الله عليه وسلم: «نحن الآخرون السابقون» (١) أي الآخرون زماناً السابقون بالمناقب والفضائل.

ومنها: أنه صلى الله عليه وسلم أُحِلّت له الغنائم ولم تحل لأحد قبله، وجُعلت صفوف أمته كصفوف الملائكة، وُجعلت له الأرض مسجداً وترابها طهوراً.

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، كتاب الجمعة، باب هداية هذه الأمة ليوم الجمعة حديث (٨٥٥).

## ٢ \_ إِمامتُهُ للأنبياء عليهم الصلاة والسلام:

ومن أعظم مناقبه وخصائصه صلى الله عليه وسلم: إمامته للأنبياء في الصلاة.

فقد تضافرت الروايات أنه صلى الله عليه وسلم صلَّىٰ بالأنبياء في بيت المقدس قبل عروجه، وجاء أنه صلى الله عليه وسلم صلَّىٰ بهم بعد أن هبط من السماء فهبطوا أيضاً، وصححه الحافظ ابن كثير، ولا مانع أنه صلى الله عليه وسلم صلىٰ بهم مرتين فإنّ بعض الأحاديث ذكر الصلاة بهم بعد المعراج، وهذه الصلاة التي صكلاها النبي بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام، الصواب أنها المعروفة ذات الركوع والسجود، والذي يظهر ـ والله أعلم ـ أنها كانت من النَّفل المُطلق، أو كانت مفروضة عليه

قبل ليلة الإسراء.

قال شيخنا السيد محمد أمين كتبي:

والله أكرمه برؤيــة وجهــه

وكلامه وإمامة السفراء

وقال:

يا ليلة الإسراء نال نبينا

فيكِ الإمامة وهو خير إمام صلَّىٰ بجمع الأنبياء، وقام في

محراب مسجدهم أجل قيام

وهذه الإمامة بالأنبياء دليل عظيم علىٰ قدره الكريم ومقامه العظيم صلى الله عليه وسلم، ودخول جميع الرسالات الإلهية تحت رسالته وانضواء جميع الرسل، وهم سادة البشر تحت لوائه، فتكون نبوته ورسالته عامةً لجميع الخلق من

زمن آدم إلىٰ يوم القيامة، فيكون الأنبياء وأممهم كلهم من أمته، ويكون قوله صلى الله عليه وسلم: «بُعثت إلى الناس كافة»(١) لا يُختص به الناس من زمانه إلىٰ يوم القيامة، بل يتناول من قبلهم أيضاً، ويتبين بذلك معنىٰ قوله صلى الله عليه وسلم: «كنت نبيّاً وآدم بين الروح والجسد»(۲) وقد دل علىٰ ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّئَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَٰبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَاهُ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِى ۚ قَالُوا ۚ أَقَرَرْنَا ۚ قَالَ فَٱشْهَدُوا وَأَنَا ْ مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّلِهِدِينَ لَـٰ إِنَّكُ فَمَن تَوَلَّىٰ بَعْـَدَ ذَالِكَ فَأُوْلَلَيْكَ هُمُ ٱلْفَكسِقُونَ﴾ [سورة آل عمران: ٨١].

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده (١/ ٣٠١)، حديث (٢٧٤٢).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في المصنف، كتاب المغازي، باب ما جاء في مبعث النبي صلى الله عليه وسلم حديث (٣٦٥٥٣).

فهذا الميثاق له صلى الله عليه وسلم كالبيعة التي تؤخذ من الناس للخلفاء.

فانظر هذا التعظيم العظيم للنبي على من ربه سبحانه وتعالى، فإذا عرفت ذلك؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم هو نبي الأنبياء، وظهر ذلك في الآخرة حيث كان جميع الأنبياء تحت لوائه، وفي الدنيا كذلك ليلة الإسراء حيث كان صلى الله عليه وسلم صلى بهم.

ولو اتفق مجيئه في زمن آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى وجب عليهم وعلى أممهم الإيمان به ونصرته، وبذلك أخذ الله الميثاق عليهم، فلو وُجد في عصرهم؛ لزمهم اتباعه بلا شك، ولهذا يأتي عيسى عليه السلام في آخر الزمان على شريعته وهو نبي كريم على حاله، ولكنه يحكم بشريعة نبينا محمد على القرآن والسنة. وكل ما فيهما من أمر أو نهي فهو متعلق به كما يتعلق بسائر الأمة، وهو

نبي كريم علىٰ حاله لم ينقص منه شيء.

وكذلك لو بُعث النبي ﷺ في زمانه، أو في زمن موسى وإبراهيم ونوح وآدم، كانوا مستمرين على نبوتهم ورسالتهم إلى أممهم، والنبي ﷺ نبي عليهم ورسول إلى جميعهم، فنبوته ورسالته أعم وأشمل ومتفقة مع شرائعهم في الأصول لأنها لا تختلف.

وبهذا يظهر أنَّ قوله صلى الله عليه وسلم: «بُعثت إلىٰ الناس كافة»(١) يشمل جميع الناس من قبل زمانه إلىٰ قيام الساعة، وأن نبوته صلى الله عليه وسلم قائمة ثابتة لجميع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام من يوم أخذ الميثاق وليست لمجرد العلم فقط.

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص٩٩.

### ٣ ـ درس في الصلاة:

ومن أعظم الدروس المستفادة في هذه الرحلة درس الصلاة، وبين فرضية الصلاة ومعجزة الإسراء والمعراج ارتباط دقيق وثيق يُناسب أن تُسمّيٰ فيه الصلاة: المعراج الروحي، فإذا كـان معـراج نبينـا ﷺ بجسمه وروحه إلىٰ السماء معجزةً، فإنَّ الله تعالىٰ جعل للأمة المحمدية معراجاً روحيّاً في كُـلّ يـوم خمـس مرات تَعرُج فيها أرواحهم وقلوبهم إلىٰ الـرب سبحانه وتعالىٰ، يحققون به الترفع عـن أهـوائهم وشـهواتهم، ويشهدون بـه مـن عظمـة الله وقدرتـه ووحدانيتـه مـا يدفعهم إلى السيادة على الأرض لا عن طريق الاستعباد والقهر والغلبة، بل عن طريق الخير والسمو، وعن طريق الطهر والتسامي، وعن طريق الصلاة.

فليست الصلاة طقوساً ولا حركات آلية لا يعقل

لها معنًى، وإنما هي مدرسة تُربي المؤمنين على أنبل معاني الخير والحب والفضيلة في زحمة الحياة وصخبها وشرورها.

والصلاة أعظم أعمال الإسلام، من حافظ عليها سعد وربح، ومن أضاعها شقى وخسر، فرضها الله تعالىٰ علىٰ عباده المؤمنين لتكون صلة بحضرته وتذكيراً بعظمته، وشكراً له علىٰ نعمته، لذلك كانت أساس الفوز والسعادة في الدنيا والآخرة، قال رسول الله عَلَيْهُ: «أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت صلح سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله»(۱)، ولا عجب أن تكون الصلاة عنوان العمل، فإنَّ المداومة علىٰ أدائها كاملة بخشوع وخضوع لله تعالىٰ تغرس في النفس

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في «الأوسط»، وذكره في «مجمع الزوائد» ١/ ٢٩١/.

فالعبد المحافظ على أداء الصلاة كاملة، لا يغفل عن مراقبة الله بالاشتغال بأعمال الحياة، وإنَّ من حافظ على أداء الصلاة بخشوع؛ غفر ذنبه وأحبّه ربَّه، قال رسول الله ﷺ: "إنَّ كل صلاة تحط ما بين يديها من خطيئة»(١).

وقال صلى الله عليه وسلم: «من عُلِمَ أنَّ الصلاة

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند (٤١٣/٥) حديث (٢٣٨٩٩)، والطبراني في الكبير (١٢٦/٤) حديث (٣٨٧٩).

حقّ واجب دخل الجنة "(۱) ومن لم يحافظ على الصلاة حُرم في الدنيا نعمة البركة في العمر والتوفيق للخير، وعُذّب بعد الوفاة بكسر رأسه بصخرة كلما كُسر عاد كما كان، وجاء يـوم القيامة بلا نور وبغير برهان على الإيمان فَحُرمَ النجاة من العذاب والذّل والهوان.

أيها المسلمون! اتقوا الله وحافظوا على الصلوات، وأدُّوها لله في أوقاته خاشعين، ولا يمنعكم من أدائها بردٌ ولا عمل، وجاهدوا أنفسكم حتى لا تهملوا أداء صلاة الصبح لوقتها حيث يحلو النوم والكسل، وحتى لا تهملوا أداء صلاة العصر حيث شدة التأثر بالعمل، واحذروا أن يشغلكم عن الصلاة المال

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في «المسند» (۲۰/۱) حديث (۲۲۳)، والبيهقي في «السنن الكبرئ» (۳٥٨/۱) حديث (۱۲۷٦)، والحاكم في «المستدرك» (۲۲۱) حديث (۲٤۳).

والتجارة والجاه والملك والحكم والوزارة، وكونوا ممن قال الله فيهم: ﴿ رَجَالُ لَا نُلْهِيمِمْ تِجَنَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوٰةِ وَإِينَاءِ الزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَبُ فِيهِ الْقَلُوبُ وَإِنَّاءِ الرَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَبُ فِيهِ الْقَلُوبُ وَإِنَّا لَهُ اللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ( اللهُ اللهُ اللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ( اللهُ اللهُو

روى الإمام أحمد، والطبراني في «الكبير» و «الأوسط» وابن حبّان في «صحيحه» عن عبد الله ابن عمرو رضي الله عنهما أنَّ النبي على ذكر الصلاة يوماً فقال: «من حافظ عليها كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة يوم القيامة، ومن لم يحافظ عليها لم يكن له نور ولا برهان ولا نجاة، وكان يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وأبيّ بن خلف» (۱).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في «المسند» (۱۲۹/۲) حديث (۲۵۷٦) وابن حبان في «صحيحه» كتاب الصلاة، باب ذكر الزجر عن ترك

وروى البخاري، ومسلم عن أبي موسى رضي الله عنه أنّ رسول الله ﷺ قال: «من صلّى البَرْدين ـ الصبح والعصر ـ دخل الجنة»(١).

وروى البخاري، ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمس مرات هل يبقى من درنه شيء؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيء، قال: فكذلك مثل الصلوات الخمس

المرء المحافظة على الصلوات المفروضات (٤/ ٣٢٩) حديث (١٤٦٧).

وذكره الهيثمي في المجمع (١/ ٢٩٢) وزاد نسبته للطبراني في الكبير والأوسط.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب مواقيت الصلاة، باب فضل صلاة الفجر، حديث (٥٧٤).

ومسلم في كتاب المساجد، باب فضل صلاتي الصبح والعصر والمحافظة عليهما، حديث (٦٣٥).

### يمحو الله بهن الخطايا»<sup>(١)</sup>.

وروى مسلم والترمذي وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة كفارة لما بينهن ما لم تغش الكبائر»(٢).

وهذه الخصائص تدل علىٰ علو مرتبته صلى الله عليه وسلم.

#### \* \* \* \* \*

(١) رواة البخاري في كتاب مواقيت الصلاة، باب الصلوات الخمس كفارة، حديث (٥٢٨).

ومسلم في كتاب المساجد، باب المشي إلى الصلاة تمحىٰ به الخطايا وترفع به الدرجات، حديث (٦٦٧).

(٢) رواه مسلم في كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة...، حديث (٢٣٣).

والترمذي في سننه، كتاب الصلاة، باب ما جاء في فضل الصلوات الخمس، حديث (٢١٤).

#### خاتمة

قال سيدي الوالد السيد علوي ابن السيد عباس المالكي الحسني:

قبسٌ مِن ضَوْءِ خيرِ العالَمين

شع في أفْق الهُدكى للنَّاظِرِين في أفْق الهُدكى للنَّاظِرِين فاستبانَ الحق أربابُ النُّهلى

وبه صاروا هُداةً مهتدين

وبعد حساروا معدان مهديل

ومُضوا فيها غزاةً فاتحين وعُدا الظلمُ صَريعاً خاسئاً

عندما أشرق عَـدُلُ الراشـدين

رَوضةُ القرآن ضافِ ظلُّها محَناه القران اللهَ الطاف

وجَناها قدْ دَنَا للقَاطفين فُتِحَـتْ أبوابُها زاهيةً فادخلوها بسلام آمنين

يا بني الإسلام سعياً نجتني حكمة الدِّين وإشراق اليقين

ندرسُ القرآن والسنةَ مِن هُذِي زور الكون باسن الأمرن

هَدْي نورِ الكونِ ياسين الأمين جـل مـن أسـرى بـه سـبحانه

من حمى البيت مع الرُّوح الأمين شَهِد الأسرارَ في ذاك السُّرىٰ

وأتَىٰ الأقصىٰ فَأَمَّ المرسلين فَسَلِ المحرابَ عنه ساجداً

في حصًى يغبطه الدر الثمين

وسَلِ المعراجَ عنه رَاقِياً

فوقَ هامِ المجدِ وضاء الجبين قد سما للمستوى الأعلى إلى

قاب قوسين بعزم لا يلين خاطب الله وأدناه فكم

نال من فضل وتأييد مكين هــــده الآيـــات يســمو ســر"ها

هــده الايــات يســمو ســرها تنشر الحكمة من أسمـح ديـن

معجـــزاتٌ خالـــداتٌ نورُهــا

تشرُف الدنيا به في كل حين أعرض الجهال عنها فعَمُوا

ويحهم لما تَوَلَّـوا مُعرضين ليت شعري هل دَرَوا أنَّ السنا

قد فرى الظلماء بالنور المبين

يا بني الإسلام سعياً للعُلئ

إنكم جند إمام المرسلين فانهضوا للمجد حقّاً وخذوا التقال المالكات المالكات المالكات

راية العلم بداراً باليمين قوّموا الأخلاق وارعوا حقّها

وانصرُوا الدينَ وحيّوا المصلحين واقبلوا مني ثناء عاطراً

كأريج الزهر أو كالياسمين ودعياءً كلميا رتّلتيه

قالت الدنيا ومن فيها أمين وصلاة الله تغشي المصطفى

\* \* \* \*

وعلىٰ الآل وصحب أجمعين