# خاستگاههای پول

نیک زابو

چاپ اول: ۲۰۰۲

مترجم: ضياء صدر

### سخنی با خوانندگان

ترجمه فارسی این مقاله به منظور انتشار در وبسایت منابع فارسی بیت کوین bitcoind.me تحت مجوز «مالکیت عمومی» صورت پذیرفته است و بازنشر آن به هر شکلی آزاد است. از دوست عزیز استمد دویوم که در بازبینی این اثر همکاری کرده، متشکرم.

نسخه انگلیسی این اثر با عنوان Shelling Out: The Origins of Money حذف، و در متن مقاله شده است. برای ساده شدن عنوان فارسی، عبارت Shelling out حذف، و در متن مقاله توضیح داده شده است.

با توجه به قدیمی بودن این مقاله ممکن است لینک برخی از منابعی که در انتهای مقاله لیست شدهاند، به درستی کار نکند.

ضياء صدر

بهار ۱۴۰۰

#### چکىدە

استفاده از پول اولیه در کنار زبان، انسان را قادر ساخت تا مسائلی را حل کند که سایر حیوانات قادر به حل آنها نبودند؛ مسائلی مانند نوعدوستی متقابل ، خویشاوندی و کاهش خشونتها. این پولهای اولیه، صرفاً نمادین و تزئینی نبوده و در ویژگیهای خاص خود، با پولهای دارای ارزش ذاتی ، اشتراکاتی داشته اند.

#### فهرست مطالب

پول تکامل، همکاری، و اشیاء کلکسیونی مزایای انتقال ثروت میمه در برابر قحطی و گرسنگی نوع دوستی خویشاوندی؛ حتی بعد از مرگ تجارت خانوادگی خسارتهای ناشی از جنگ اختلافات و حل اختلافات و حل اختلافات و یژگیهای اشیاء کلکسیونی نتیجه گیری فهرست منابع

<sup>1</sup> Reciprocal altruism

<sup>2</sup> Non-fiat currencies

انگلیسیهایی که در ابتدای قرن ۱۷ در آمریکا ساکن شده بودند، از همان ابتدا با یک مشکل مواجه بودند؛ کمبود سکه [D94] [T01]. ایدهٔ بریتانیا این بود که با کشت گستردهٔ تنباکو، برش چوب برای ناوگان دریایی و کشتیهای تجاری جهانی خود و تجارت مواردی از این دست، مایحتاج انگلیسیهای ساکن شده در آمریکا را تأمین نماید. در واقع قرار بود این استعمارگران پس از سکونت در آمریکا، هم برای شرکت سرمایهگذار کار کنند و هم از فروشگاه شرکت خرید انجام دهند. سرمایهگذاران شرکتها و ملکه بیشتر ترجیح میدادند دستمزد کشاورزان را به صورت سکه پرداخت کنند تا آنها بتواند خود کالاهای مورد نیازشان را [از فروشگاه شرکت] تهیه کنند تا به این ترتیب هیچ بخشی از سود، از شرکت خارج نشود.

این راه حلِ دور از ذهنی نبود اما چند سالی طول کشید تا استعمار گران بتوانند به این آن برسند. بومیان آمریکا پول داشتند اما پول آنها با پولی که اروپاییان می شناختند خیلی متفاوت بود. سرخپوستان آمریکا هزاران سال بود که از پول استفاده می کردند و این پول می توانست برای این تازه واردان اروپایی نیز کاربردی باشد، البته اروپاییان اینطور فکر نمی کردند و فقط قطعات فلزی که چهرهٔ رهبران سیاسی بر روی آن حک شده بود را به عنوان پول واقعی قبول داشتند. بومیان نیوانگلند نه از طلا استفاده می کردند و نه از نقره. در عوض، از بهترین و مناسب ترین چیزی که در محیط زندگی شان یافت می شد استفاده می کردند. آنها از قطعات بادوام استخوان شکارهای خود برای این منظور بهره می بردند. این بومیان، به طور خاص، صدف دو کفه ای ونوس مرسناریا را به شکل مهره هایی در آورده و در قالب رشته ها و آویزهایی از آن به عنوان پول استفاده می کردند.

<sup>1</sup> Venus Mercenaria



گردنبند مهرهای. در حین معامله، مهرههای این رشته شمرده شده، در صورت لزوم تعدادی از مهرههای آن برداشته می شد و سپس با استفاده از رشتهٔ جدیدی دوباره به صورت گردنبند در می آمد. مهرههای صدفی بومی آمریکا گاهی نیز به صورت کمربند یا سایر وسایل تشریفاتی و یادبودی که نشانهٔ ثروت یا پایبندی به معاهدهٔ خاصی بود، بافته می شدند.

صدفها فقط در اقیانوس یافت می شدند اما مهرههای صدفی در خشکی مورد داد و ستد قرار می گرفتند. انواع مختلفی از پولهای ساخته شده از صدف دریایی را می توان در قبایل سرتاسر قارهٔ آمریکا یافت. قبایل منطقهٔ ایریکویس با وجود اینکه در نزدیکی محل زندگی صدفها قرار ندارند، بزرگ ترین گنجینههای مهرههای صدفی را گردآوری کردهاند.[D94] فقط بعضی از قبایل مانند قبیلهٔ ناراگانست به در ساخت مهرههای صدفی تخصص داشتند و بقیهٔ قبیلهها که عمدتاً شکارچی \_ گردآورنده بودند از این مهرهها استفاده می کردند. آویزهای مهرهای طولهای مختلفی داشتند که به تعداد مهرههای آنها بستگی داشت. این آویزها این قابلیت را داشتند که بریده شده و یا به هم متصل شوند تا طولی برابر با بها و قیمت مورد نظر را ایجاد کنند.

l Iriquois

<sup>2</sup> Narragansetts

<sup>3</sup> hunter-gatherers

هنگامی که استعمارگران جدال و تعصب خود در مورد این که چه چیزی پول واقعی به حساب می آید را کنار گذاشتند، داد و ستد با مهرههای صدفی را شروع کردند. پس از آن، کلمهٔ صدف به عنوان معادل کلمهٔ پول به فرهنگ بومی آمریکا وارد شد. فرماندار هلندی نیو آمستردام (نیویورک فعلی)، از بانک اینگلیش ـ امریکن وام سنگینی بر حسب مهرههای صدفی گرفت. پس از مدتی سران بریتانیایی مجبور به پیروی از این روش داد و ستد شدند. به این ترتیب، مهرههای صدفی در طی سالهای ۱۶۳۷ تا ۱۶۶۱، به پول رایج قانونی نیوانگلند تبدیل شد. اکنون دیگر استعمارگران یک کالای مبادلهای نقدشونده در اختیار داشتند و بنابراین تجارت در سرزمینهای مورد استعمار، رونق گرفت.[D94]

پایان کاربرد مهرههای صدفی زمانی فرا رسید که انگلیسیها شروع به ارسال سکههای بیشتر به آمریکا نمودند و اروپاییها استفاده از روشهای تولید انبوه خود را آغاز کردند. در سال ۱۶۶۱، مقامات انگلیس آب پاکی را روی دست ساکنان مناطق استعمار شده ریخته و اعلام کردند که در مستعمرات پرداختها باید با سکههایی انجام شود که طلا و نقرهٔ واقعی هستند و ضرب آنها با نشان ملکه صورت گرفته و کیفیتی بهتر از مهرههای صدفی دارند. در آن سال، مهرههای صدفی دیگر از لحاظ قانونی پول رایج نیوانگلند محسوب نمی شدند. این مهرهها در سال ۱۷۱۰ برای مدت کوتاهی پول رایج قانونی در کارولینای شمالی بودند. در بعضی مناطق، استفاده از این مهرهها به عنوان کالای مبادلهای تا قرن ۲۱ نیز ادامه یافت با این تفاوت که با تکنیکهای غربی تولید و ساخت، ارزش آن دچار تورم صدها برابری شده و به تدریج مسیری را طی کرد که طلا و نقره پس از اختراع سکه در غرب طی کردند و از یک پول خوب به زیورآلات تبدیل شدند. اصطلاح آمریکایی پول عرفی ۱ به شکل ظریف و جالبی به حیات خود ادامه داد؛ یکصد صدف به یکصد دلار تغییر کرد. به این ترتیب بود که اصطلاح Shelling out (این مفهوم در فرهنگ فارسی به هسر کیسه را شُل کردن» یا «دست به جیب شدن» نزدیک است. - م) برای پرداخت سکه، اسکناس، و سرانجام پرداخت با چک و کارت اعتباری به وجود آمد.[40] ما

<sup>1</sup> Shell money

نمی دانستیم که [اما با به کار بردن این اصطلاح] با فرهنگ نیاکان خود ارتباط برقرار می کنیم.

#### اشياء كليكسيوني

پول بومیان آمریکا، به جز صدف اشکال مختلف دیگری هم داشت. خز، دندان، و انواع مختلفی از اشیاء دیگر که ویژگیهای خاصی داشتند نیز معمولاً به عنوان کالای مبادلهای مورد استفاده قرار می گرفتند. در ادامه در مورد ویژگیهای خاص این اشیاء بحث خواهیم کرد. ۱۲٫۰۰۰ سال پیش، مردمان کلوویس در مکانی که اکنون ایالت واشنگتن قرار دارد، تیغههایی از سنگ چرت تولید کردند که به طرز شگفت آوری بلند و طولانی بودند. تنها مشکل این تیغهها این بود که خیلی راحت می شکستند. بنابراین برای انجام برش کاربردی نبودند. سنگ چخماق هم صرفاً برای سرگرمی \_ یا هدف غیر مرتبط دیگری با برش \_ استفاده می شد.[601] چنان که خواهیم دید، به نظر می رسد که همین بی استفاده بودن، نقش بسیار مهمی در باقی ماندن آنها داشته است.

با این حال، بومیان آمریکا نخستین کسانی نیستند که تیغههای ماهرانهٔ بی استفاده ای را ساخته اند. همان طور که پول صدفی نیز ابداع آنها نبوده است. اروپاییان هم با وجود اینکه در گذشته از صدف، دندان، گاو، طلا، نقره، اسلحه، و مواردی از این دست به صورت گسترده به عنوان پول استفاده می کردند، اولین کسانی نبوده اند که اشیاء ماهرانه ولی بلااستفاده می ساخته اند. آسیایی ها از همهٔ این موارد مصنوعی به حکم حکومتهایشان استفاده می کرده اند اما آن ها نیز این روش را ابداع نکرده بودند بلکه آن را به فرهنگ خود وارد نموده بودند. باستان شناسان آویزهای صدفی متعلق به اوایل دورهٔ پارینه سنگی را پیدا کرده اند که به راحتی می توانند جای پول بومی های آمریکا را بگیرند.

<sup>1</sup> Clovis

<sup>2</sup> Chert blades



مهرههایی به اندازهٔ نخود، ساخته شده از پوستهٔ گونهای از حلزون دریایی به نام Nassarius kraussianus که در خورهای مجاور میزیسته اند. غار بلمبُس (Blombos)، آفریقای جنوبی، ۷۵,۰۰۰ سال پیش.[B04]

در اواخر دههٔ ۱۹۹۰، باستانشناسی به نام استنلی آمبروز ٔ داخل غاری در درهٔ ریفت کنیا ٔ مجموعهای از مهرهها و قطعات توخالی ساخته شده از پوست تخم شترمرغ و تکههایی از پوست تخم شترمرغ را پیدا کرد. سن این پوسته ها با استفاده از روش سنسنجی نسبت آرگون ــ آرگون (40Ar/39Ar)، حداقل ۴۰٫۰۰۰ سال تعیین شده است[A98]. چندین عدد دندان سوراخ شدهٔ حیوانات نیز در اسپانیا یافت شده که قدمتی مشابه مهرههای ساخته شده از پوست تخم شترمرغ دارند.[895] در محدودههای اکتشافی مربوط به اوایل دوران پارینهسنگی در لبنان نیز پوستههای سوراخ شدهای کشف شدهاند.[G95] اخیراً مهرههای صدفی یکدست و منظمی که به رشته کشیده شدهاند در غار بلمبس در آفریقای جنوبی یافت شدهاند که قدمتی حتی بیشتر، تا ۷۵٬۰۰۰ سال دارند.[B04]



مهرههای ساختهشده از پوستهٔ تخم شترمرغ، درهٔ ریفت کنیا، قدمت ۴۰٫۰۰۰ سال (باکسب اجازه از استنلی آمبروس)

از ۴۰٫۰۰۰ سال پیش به بعد، زیرگونههای پیشرفتهٔ ما به اروپا مهاجرت کردند و گردنبندهای ساختهشده از پوسته و دندان در آنجا [نیز] یافت شدهاند. آویزهای ساختهشده از پوسته و دندان، در استرالیا از ۳۰٬۰۰۰ سال پیش به بعد ظاهر شدهاند.[м93] در تمام این

<sup>1</sup> Stanley Ambrose 2 Rift Valley of Kenya

موارد، کار بسیار تخصصی و ماهرانه ای بر روی پوسته ها و دندان ها صورت گرفته است و این نشان می دهد که کار و تمرین تراش پوسته ها و دندان ها، احتمالاً قدمت بسیار بیشتری باید داشته باشد. خاستگاه جمع آوری و تزئین پوسته ها و دندان ها احتمالاً آفریقا است؛ جایی که زیستگاه اولیهٔ زیر گونه هایی با آناتومی پیشرفته بود. گرد آوری اشیاء و ساخت گردنبند باید یک مزیت انتخابی داشته باشد زیرا این فر آیند، هزینه بر بوده و ساخت آن ها مهارت و زمان زیادی را می طلبیده است؛ آن هم در دورانی که انسان ها پیوسته در معرض خطر قحطی و گرسنگی بوده اند[C94].

عملاً همهٔ فرهنگهای انسانی، حتی آنهایی که داد و ستد قابل توجهی انجام نمی دهند یا آنهایی که از اشکال پیشرفته تری از پول استفاده می کنند، زیور آلات را تولید و از آن لذت می برند و صرفاً به خاطر ویژگیهای هنری یا موروثی بودن \_ و نه سودمندی \_ برخی اشیاء، آنها را ارزشمند می دانند. ما انسانها گردنبندهای ساخته شده از پوسته ها و سایر انواع زیور آلات را صرفاً به خاطر حس لذتی که به ما می دهند، جمع آوری می کنیم. از نظر روان شناسان تکاملی، این که افراد صرفاً به خاطر لذت کاری را انجام دهند، به هیچ وجه توصیف یک رفتار نیست بلکه نمایندهٔ یک مسئله است. چرا برای برخی از انسانها جمع آوری و پوشیدن زیور آلات لذت بخش است؟ از دیدگاه یک روان شناس تکاملی، این سوال این گونه مطرح می شود که چه عاملی سبب تکامل این حس لذت شده است؟

<sup>1</sup> Selection benefit



جزئیات یک گردنبند یافت شده از دفینهٔ سانگیر ٔ روسیه، ۲۸٬۰۰۰ سال پیش. مهرههای در هم قفل شونده و قابل تعویض. تولید هر مهرهٔ عاج ماموت احتمالاً به یک تا دو ساعت کار نیاز داشته است[W97].

### تکامل، همکاری، و اشیاء کلکسیونی

روانشناسی تکاملی با یک کشف ریاضیاتی کلیدی و مهم توسط جان مینارد اسمیت آغاز شد[P89]. اسمیت با استفاده از مدلهای جوامع ژنهای هم تکامل، که حوزهای پیشرفته و بسیار توسعه یافته از علوم جوامع ژنتیکی هستند، موفق به شناسایی ژنهایی شد که می توانند راهبردهای خوب یا بد مورد استفاده در مسائل سادهٔ راهبردی («بازیها» در نظریهٔ بازی<sup>۴</sup>) را رمزنگاری کنند. اسمیت نشان داد که رقابت این ژنها برای انتشار در نسلهای بعد، به شکل گیری راهبردهایی منجر خواهد شد که همان تعادل نش مسائل راهبردی ارائه شده در این رقابت هستند. این بازیها، بازی معمای زندانی به عنوان نمونهای از مسائل پرخاشگری نمونهای از مسائل پرخاشگری و کاهش آن را شامل می شود.

<sup>1</sup> Sungir

<sup>2</sup> John Maynard Smith

<sup>3</sup> co-evolving genes

<sup>4</sup> Game theory

<sup>5</sup> Nash equilibria - http://web.archive.org/web/20021028220635/http://www.chass.utoronto.ca/~osborne/2x3/tutorial/SGAME.HTM

<sup>6</sup> Prisoner's dilemma - http://www.chass.utoronto.ca/~osborne/2x3/tutorial/SGAME.HTM

<sup>7</sup> hawk/dove - http://web.archive.org/web/20020828234922/http://www.ucl.ac.uk/~ucbhdjm/ courses/b242/Tuts/Tut2-02.html

نکتهٔ مهم در نظریهٔ اسمیت این است که این بازیهای راهبردی در ظاهر میان فنوتیپها (رخنمود یا رخمانه – خصوصیات قابل مشاهده یا صفت یک جاندار. – م) در جریان است اما در واقع و در سطح بالاتر، این یک رقابت میان ژنها برای انتشار است. ژنها و نه لزوماً افراد و رفتاری منطقی (با توجه به این که کدام فنوتیپها می توانند این مواد زیستی خام اولیه و تاریچهٔ تکامل پیشینیان خود را به بیان برسانند، ژنها بهینه ترین راهکارها را رمزنگاری می کنند) و خودخواهانه (نظر به نظریهٔ ریچارد داو کینز ) دارند. تأثیر ژنتیک بر رفتار، به صورت ایجاد ساز گاریهایی با مسائل اجتماعی، خود را نشان می دهد. ژنها بر سر ایجاد این ساز گاریها در فنوتیپی که در آن قرار دارند، رقابت می کنند. اسمیت این بر سر ایجاد این ساز گاریها در فنوتیپی که در آن قرار دارند، رقابت می کنند. اسمیت این تعادل پیشرفتهٔ نَش را «راهبردهای پایدار تکاملی» نامیده است.

دیدگاهها و نظریاتی مانند انتخاب جنسی و انتخاب خویشاوندی ، که بر مبنای نظریهٔ ابتدایی تر انتخاب فردی شکل گرفته اند، در این نظریهٔ کلی تر و جامع تر، محو می شوند. این نظریه با یک روش کو پرنیکی، به جای افراد، ژنها را محور و مرکز نظریه قرار می دهد. بنابراین، تعبیر استعاری و اغلب بد فهمیده شدهٔ داوکینز، «ژنهای خودخواه» نیز نظریه اسمیت را توصیف می کند.

علاوه بر انسانهای دورهٔ پارینه سنگی، تعداد اندکی از سایر گونه ها نیز در دستیابی به اهداف با یکدیگر همکاری دارند. در بعضی موارد، مثل نگهداری از جوجه ها، کلونی های مورچه ها، موریانه ها، زنبورها، و مواردی از این دست، حیوانات به دلیل خویشاوندی، با یکدیگر همکاری می کنند. آن ها با این کار به نسخه هایی از «ژنهای خودخواه» خود که در خویشاوندان شان یافت می شود، کمک می کنند. برخی از موارد بسیار محدود نیز وجود دارند که در آن ها همکاری میان گونه های غیر خویشاوند صورت می گیرد. روان شناسان

<sup>1</sup> Phenotypes

<sup>2</sup> Propagation

<sup>3</sup> Selfish

<sup>4</sup> Richard Dawkins

Evolutionary stable strategies - http://www.ucl.ac.uk/~ucbhdjm/courses/b242/Tuts/Tut2-02.html

<sup>6</sup> Sexual selection

<sup>7</sup> Kin selection

<sup>8</sup> Individual selection theory

<sup>9</sup> Selfish Gene

تکاملی، این نوع همکاری را «نوع دوستی متقابل» مینامند. همان طور که داو کینز گفته است[D89]، در چنین همکاری هایی، اگر جبران مافات به صورت همزمان انجام نپذیرد (در برخی مواقع حتی همزمان بودن نمی تواند مانع تقلب شود)، یکی از طرفین می تواند تقلب نموده و طرف مقابل را فریب دهد؛ که اغلب همین اتفاق هم می افتد. این نتیجهٔ عمومی بازی ای است که نظریه پردازان بازی آن را معمای زندانی می نامند. اگر دو طرف با هم همکاری کنند، برای هر دو بهتر است؛ اما اگر یکی از طرفین تقلب کند، فقط فرد متقلب و به قیمت ضرر طرف مقابل، سود می کند. بین شیادان و فریب خوردگان، همیشه شیادها برنده می شوند. با این حال، گاهی اوقات حیوانات با راهبرد تلافی ۲ با یکدیگر تعامل می کنند: همکاری را شروع می کنند و تا وقتی که طرف مقابل تقلب نکند به همکاری ادامه می دهند. اگر طرف مقابل تقلب کرد، نتیجهٔ حاصل از همکاری را خراب نموده و نابود می کنند. این تهدید به تلافی، انگیزه ای برای ادامهٔ همکاری و تقلب نکردن است.

در واقع شرایط چنین همکاری در دنیای حیوانات خیلی کم فراهم می شود. چنین همکاری هایی محدود به روابطی هستند که حداقل یکی از طرفین، کم و بیش ناچار است در مجاورت دیگری زندگی کند. شایع ترین حالت این نوع اجبار به زندگی در مجاورت دیگری، انگل و میزبانی به هستند که اشتراکی بودن زندگی، آنها را در نهایت به سمت همزیستی سوق می دهد. اگر منافع انگل و میزبان با هم منطبق و هماهنگ باشد، برای هر دوی آنها با هم بودن بهتر از تنها بودن است (یعنی انگل نیز منافعی برای میزبان خود داشته باشد). بنابراین اگر بتوانند یک بازی با تنبیه تلافی در صورت تقلب، با هم داشته باشند، به دو همزیست تبدیل خواهند شد و به حالتی خواهند رسید که منافع آنها، به ویژه فرآیند انتقال ژنها از یک نسل به نسل بعدی همزمان و هماهنگ خواهد شد. آنها در نهایت به صورت یک موجود زندهٔ واحد در می آیند. هر چند این حالت بیش از اینکه نوعی همکاری باشد، نوعی استثمار است. این همکاری و استثمار همزمان با هم رخ

<sup>1</sup> Reciprocal altruism

<sup>2</sup> Tit-for-Tat

<sup>3</sup> Parasite

<sup>4</sup> Host

می دهند. این وضعیت، مشابه یک نهاد اقصادی ساختهٔ بشر، به نام خراج <sup>ه</sup> گرفتن است، که در ادامه شرح خواهیم داد.

برخی از موارد خیلی خاص نیز وجود دارد که شامل زندگی انگل و میزبان در یک بدن مشترک نیست اما باز هم به همزیستی منجر می شود. این نوع همکاری میان حیوانات غیرخویشاوند رخ می دهد و بسیار محدود است. مثال برجسته ای که داو کینز بیان کرده است، ماهی گندزد۱۱ است. این ماهی ها به طور مکرر به داخل دهان میزبان خود وارد می شوند و از باکتری های داخل دهان میزبان تغذیه می کنند. این کار به نفغ میزبان نیز هست. ماهی میزبان می تواند تلقب کند. می تواند بعد از این که ماهی گندزدا کار خود را انجام داد، آن را بخورد. ولى اين كار را نمي كند. از آنجا كه هر دو طرف اين رابطه امكان جابجا شدن و تحرك دارند، هر دو به صورت بالقوه آزاد هستند كه رابطه را ترك کنند. ماهیهای گندزدا قلمرو اختصاصی خود را دارند و همچنین نوارهای خاصی بر روی بدن خود و رقصهای ویژهای دارند که کپیبرداری و تقلب در آن، درست مثل جعل کردن لوگوی یک برند معروف، دشوار است. بنابراین ماهی میزبان میداند که برای تمیز شدن باید کجا برود. علاوه بر این، می داند اگر تقلب کند و دهان خود را ببندد، مجبور است همکاری خود را با یک ماهی گندزدای بیاعتماد [جدید] شروع کند. ورود به رابطه و خروج از آن هزینهٔ زیادی دارد. بنابراین بهتر است کار بدون تقلب پیش برود. علاوه بر این، ماهیهای گندزدا ریز و کوچک هستند و مزایای خوردن آنها در مقایسه با مزایای تميز شدن توسط تعداد اندكي يا حتى يكي از آنها، زياد نيست.

یکی نمونهٔ دیگر، خفاش خون آشام است. همان طور که از نامشان پیداست، آن ها خون پستانداران قربانی خود را می مکند. نکتهٔ جالب این است که این خفاش ها در شبهایی که خوش اقبال باشند، آن قدر خون می خورند که اضافهٔ آن را استفراغ می کنند. در شبهایی هم که بداقبال هستند، موفق به مکیدن هیچ خونی نمی شوند. معلوم نیست کدام شب خونی برای مکیدن پیدا می کنند و کدام شب نه. بنابراین خفاش های خوش اقبال تر (یا ماهر تر)

<sup>5</sup> Tribute

<sup>1</sup> Cleaner fish

خونی که خوردهاند را با خفاشهای بداقبال تر (کم مهارت تر) در غار خود به اشتراک می گذارند. خفاشی که خون می گذارند. خفاشی که خون که خون کمتری برای مکیدن پیدا کرده، آن را می خورد.

تقریباً تمام این دریافت کنندگان خون اضافی، خویشاوند هستند. از ۱۱۰ مورد از این استفراغهای بررسی شده توسط زیست شناسی به نام جی. اس. ویلکینسون ۱٬ در ۷۷ مورد مادرها این خون را به فرزندان خود داده بودند و در اکثر بقیهٔ موارد نیز دریافت کنندگان خویشاوندان ژنتیکی بودند. با این وجود، موارد اندکی نیز وجود داشت که با نوع دوستی خویشاوندان ژنتیکی بودند. برای بررسی این موضوع که آیا این موارد، نوع دوستی متقابل هستند یا خیر، ویلکینسون خفاش هایی از دو گروه متفاوت را در یک گروه ادغام کرد. خفاش ها، به استثنای موارد بسیار نادر، فقط دوستان قدیمی از گروه اولیهٔ خود را تغذیه کردند.[189] این دست همکاری ها مستلزم وجود یک رابطهٔ طولانی مدت است تا دو طرف تعامل زیادی با هم داشته، یکدیگر را بشناسند و پیگیر رفتارهای یکدیگر باشند. زندگی دسته جمعی خفاش ها در غار سبب می شود با یکدیگر روابط طولانی مدت داشته باشند و چنین پیوندهایی را ایجاد کنند.

چنان که خواهیم دید انسانها نیز طعمههای بسیار پرریسک و ناپایداری را انتخاب نموده و سپس مازاد حاصل از آن را با غیرخویشاوندان خود شریک میشوند. آنها این کار را به مراتب بیشتر از خفاشهای خون آشام انجام میدهند. این که انسانها چگونه این کار را انجام میدهند، موضوع اصلی این مقاله است. داو کینز پیشنهاد داد که «پول نشانهٔ رسمی نوع دوستی متقابل با تأخیر است»؛ اما سپس این ایدهٔ جذاب را دنبال نکرد. ما این کار را خواهیم کرد.

<sup>1</sup> G. S. Wilkinson

<sup>2</sup> Kin altruism

<sup>3</sup> Delayed reciprocal altruism

در میان گروههای کوچک انسانی، شهرت عمومی می تواند جایگزین مقابله به مثل شود و افراد را به نوع دوستی با تأخیر [و جبران لطف] ترغیب نماید. با وجود این، این روش می تواند با دو نوع خطای بزرگ همراه باشد\_ اولین خطا این است که چه کسی چه کاری انجام داده، دومین خطا در ارزیابی ارزش یا خسارت ناشی از آن کار است.

نیاز به یادآوری چهرهها و خدمات افراد یک مانع بزرگ شناختی است اما غلبه بر آن برای اکثر انسانها نسبتاً آسان است. به خاطر آوردن چهرهٔ افراد آسان است اما به خاطر آوردن خدماتی که آن افراد انجام داده اند می تواند سخت تر باشد. به خاطر آوردن و یژگیهای یک خدمت که به آن ارزش و امتیاز خاصی می بخشد، حتی سخت تر هم هست و این موضوع، اجتناب از اختلاف نظرها و سوء تفاهم ها را بسیار دشوار یا غیرممکن می کند.

مسئلهٔ ارزیابی ارزش٬ موضوع بسیار گستردهای است. انسانها در تمام سامانههای مبادلهای حبران لطف و خدمات دیگران، مبادلهٔ کالا با کالا، پول، اعتبار ، استخدام و یا خرید از فروشگاه ـ با این مسأله در گیر می شوند. این مسأله در اخاذی، مالیات گرفتن، باج گرفتن و تعیین مجازاتهای قضایی هم مهم است. این موضوع حتی در نوع دوستی متقابل در حیوانات نیز اهمیت دارد. مثلاً میمونها قطعاتی از میوه را به میمونی که پشتشان را بخاراند، می دهند و به این ترتیب یکدیگر را مورد لطف و توجه قرار می دهند. نظافت متقابل می تواند کنهها و ککهایی که یک میمون خود به آنها دسترسی ندارد یا نمی بیند را از بین ببرد. اما چه مقدار میوه باید در مقابل چه مدت خاراندن داده شود تا هر دو طرف آن را عادلانه بدانند و از نظر آنها کم نباشد؟ مثلاً بیست دقیقه خاراندن پشت به اندازهٔ یک قطعه میوه ارزش دارد یا دو قطعه؟ قطعات میوه باید چه اندازه و ابعادی داشته باشند؟

حتی تجارت سادهٔ خون در مقابل خون هم پیچیده تر از آن چیزی است که به نظر می رسد. خفاش ها چگونه ارزش خونی که دریافت کرده اند را تخمین می زنند؟ آیا آن ها ارزش این

<sup>1</sup> Cognitive

<sup>2</sup> Value measurment - http://szabo.best.vwh.net/measuringvalue.html

لطف را با وزن، حجم، مزه، قدرت رفع گرسنگی میسنجند یا با معیارهای دیگر؟ به همین ترتیب در مبادلهٔ سادهٔ میمونها «تو پشت من را بخاران و من هم پشت تو را» نیز همین پیچیدگی ارزیابی و ارزش گذاری وجود دارد.

در اکثر قریب به اتفاق مبادلات ممکن، مسئلهٔ ارزش گذاری برای حیوانات قابل حل نیست. در وهلهٔ اول [عدم] توانایی طرفین برای توافق روی ارزش گذاری یک لطف با دقت کافی می تواند مانع اصلی [پدید آمدن] نوع دوستی متقابل در میان حیوانات باشد، حتی بیشتر از مسئلهٔ ساده تر تشخیص چهره ها و تطبیق آن ها با لطف و خدماتی که انجام داده اند.

حتی بقایای جعبه ابزار سنگی بجا مانده از انسان اوایل پارینه سنگی [نشان می دهد که حتی این ابزار آلات] هم از جهاتی برای مغزی به اندازه مغز ما بسیار پیچیده بوده است. به خاطر سپردن لطفها و خدمات افراد \_ این که چه کسی چه نوع ابزاری را برای چه کسی ساخته است و بنابراین چه کسی چه چیزی به چه کسی بدهکار است و مسائلی از این دست \_ خارج از طایفه ، بسیار دشوار بوده است. به احتمال زیاد موارد دیگری مانند کالاهای اساسی، خدمات زودگذر و روزانه (مثل نظافت) و مانند اینها، که در حال حاضر اثری از آنها باقی نمانده را نیز باید به این فهرست اضافه کرد. تنها بعد از نقل و انتقال بخش کوچکی از این کالاها و خدمات، احتمالاً مغز ما دیگر توان پیگیری این که چه کسی به چه کسی بدهکار است را نخواهد داشت. امروزه ما معمولاً این موارد را یادداشت می کنیم اما انسان دورهٔ پارینه سنگی نمی توانست بنویسد. اگر همکاری میان طوایف و حتی قبایل انجام شده باشد \_ که یافته های باستان شناسان نشان می دهد واقعاً هم انجام شده است \_ این مسئله دشوار تر هم خواهد شد. زیرا قبایل شکار چی \_ گرد آورنده معمولاً با هم دشمن و نسبت به هم بی اعتماد بوده اند.

اگر صدف می تواند پول باشد، پوست و خز حیوانات هم می تواند پول باشد، طلا و چیزهای دیگر هم می توانند پول باشند \_ اگر پول فقط سکهها و اسکناسهای صادر شده توسط یک

<sup>1</sup> Clan

حکومت و تحت قوانین خاص نبوده و طیف گستردهای از اشیاء را در بر بگیرد ـ این سوال مطرح می شود که پول دقیقاً چیست؟ و چرا انسانهایی که به طور پیوسته در خطر گرسنگی بودند، به جای این که به شکار بیشتر و جمع آوری گیاهان بیشتر برای تغذیه بپردازند، برای ساختن این گردنبندها و لذت بردن از آنها این همه وقت صرف می کردند؟ نخستین بار، کارل منگر ا[M1892]، اقتصاددان قرن نوزدهم، چگونگی تکامل طبیعی و ناگزیر پول پس از انجام حجم کافی از مبادلات کالا را توضیح داد. در اقتصاد مدرن نیز داستان، مشابه داستان منگر است.

مبادلهٔ کالا با کالا مستلزم تقارن منافع است. آلیس باغ گردو دارد و در عوض به سیب نیاز دارد. باب باغ سیب دارد و به گردو نیاز دارد. از قضا، باغ این دو نفر در همسایگی هم است و اتفاقاً آلیس هم آنقدر به باب اعتماد دارد که فاصلهٔ میان فصل برداشت گردو و فصل برداشت سیب را صبر کند. اگر همهٔ این شرایط فراهم باشد، مبادلهٔ کالا با کالا خیلی خوب پیش میرود. حال اگر آلیس به جای باغ گردو، باغ پرتقال داشت، حتی اگر باب مانند گردو به پرتقال هم نیاز داشت، باز هم شانس انجام این مبادله زیاد نبود. زیرا سیب و پرتقال در آب و هوای مشابهی رشد نمی کنند [و بنابراین باب و آلیس قاعدتاً نمی توانند در همسایگی هم باشند]. همچنین اگر آلیس و باب به هم اعتماد نداشته باشند و نتوانند شخص سومی را برای واسطه گری[194] و تضمین اجرای قرارداد بیابند، باز هم شانس انجام این معامله زیاد نخواهد بود.

موضوع از این پیچیده تر هم می تواند بشود. مبادلهٔ آنها دقیق و واضح نیست. ممکن است آلیس گردوهای با کیفیت پایین تر را به طرف مقابل بدهد. باب هم ممکن است همین کار را در مورد سیبها انجام دهد. مقایسهٔ کیفیت و همچنین کمیت دو نوع کالای مختلف وقتی دشوار تر می شود که وضعیت یکی از کالاها فقط در ذهن و حافظه بوده و به صورت عینی قابل مشاهده نباشد. علاوه بر این، حوادث غیر قابل پیش بینی نیز وجود دارند؛ ممکن است باب برداشت خوبی نداشته باشد.

<sup>1</sup> Carl Menger

<sup>2</sup> Coincidence of interests

این مشکلات تصمیم گیری آلیس و باب در مورد اینکه آیا این نوعدوستی متقابلِ با تأخیر، واقعاً متقابل بوده یا نه را دشوارتر می کند. هر چقدر فاصلهٔ زمانی و عدم اطمینان میان مبادلهٔ اول و مبادلهٔ متقابل بیشتر باشد، این دست پیچیدگیها نیز بیشتر خواهند شد.

مسئله این است که مبادلهٔ کالا با کالا \_ آن طور که متخصصان می گویند\_ «مقیاس پذیر» نیست. مبادلهٔ کالا با کالا در حجم کم، خوب و به صرفه است اما با بیشتر شدن حجم معامله، هزینه ها بیشتر می شود و زمانی فرا می رسد که هزینه ها آنقدر زیاد می شود که آن مبادله دیگر ارزش انجام شدن ندارد. اگر تعداد n کالا و خدمات برای مبادله وجود داشته باشد، بازار مبادلهٔ کالا با کالا به  $n^2$  قیمت نیاز دارد. برای پنچ کالا، بیست و پنچ قیمت لازم است که خیلی هم بد نیست. اما برای مبادلهٔ ۵۰۰ کالا، ۲۵۰,۰۰۰ قیمت لازم است که عملاً بررسی این تعداد قیمت برای یک نفر امکان پذیر نیست. اگر از پول استفاده شود به ازای n عدد کالا فقط n قیمت لازم است؛ ۵۰۰ قیمت برای ۵۰۰ کالا. پول برای این منظور می تواند نقش واسطهٔ معامله از ایفا کند یا حداقل به عنوان استاندارد ارزش در نظر گرفته شود. البته این کارایی تا زمانی وجود خواهد داشت که تنوع و قیمت خود پولها آنقدر زیاد نشود که به خاطر سپردن آنها دشوار شود، یا با سرعت زیادی تغییر کنند. (مسئلهٔ اخیر در کنار «قرارداد» که یک بیمهٔ ضمنی برای انجام تعهدات است و همچنین نبود اخیر در کنار رقابتی، می تواند توضیح دهد که چرا قیمت ها به جای مذاکره مستقیم، معمولاً بر مبنای عرف طولانی مدت تنظیم می شدند).

به عبارت دیگر، مبادلهٔ کالا با کالا نیازمند تطابق و همزمانی کالاها و خدمات مورد نیاز، اولویتها، زمان و هزینهٔ مبادلهٔ اندک است. هزینههای این نوع مبادله، بسیار سریع تر از تعداد کالاهای مورد مبادله رشد می کند. شکی نیست که مبادلهٔ کالا با کالا بسیار بهتر از تجارت نکردن بوده و در سطح گسترده انجام می گرفته است. با این حال، در مقایسه با تجارت از راه بکارگیری پول، واقعاً محدود و اندک است.

<sup>1</sup> Does not scale

<sup>2</sup> Medium of exchange

<sup>3</sup> Standard of value

<sup>4</sup> Contract

پول اولیه مدتها پیش از شبکههای تجاری بزرگ، وجود داشته و حتی کاربردهای اولیه تر و مهم تری داشته است. پول با کاهش شدید نیاز به اعتبار، حتی کارکرد شبکههای کوچک مبادلهٔ کالا با کالا را نیز بهبود بخشیده است. تقارن همزمان اولویتها، نسبت به تقارن نیازها در بازههای زمانی طولانی، نادر تر است. اگر از پول استفاده شود، آلیس می تواند پول مورد نیاز برای خرید سیب از باب را در فصل رسیدن زغال اخته و فروش آن جمع کند. باب هم می تواند پول مورد نیاز برای خرید گردو از آلیس را شش ماه بعد، در هنگام مهاجرت فیلها [با شکار و فروش آنها] فراهم کند. دیگر نیازی هم نخواهد بود که کسی به خاطر بسپارد که به چه کسی بدهکار است یا به حافظه و صداقت طرف مقابل اعتماد کند. [مثال دیگر، مسئلهٔ منابع تولید مثل است] یک زن سرمایه گذاری بیشتری در فرزند پروری می کند و بنابراین این سرمایه گذاری باید به صورت متقابل با اهدای اشیاء فرزند پروری می کند و بنابراین این سرمایه گذاری باید به صورت متقابل با اهدای اشیاء قیمتی غیرقابل جعل [از سوی مرد] جبران شود. پول، مسئلهٔ تقسیم کار را از معمای زندانی قیمتی غیرقابل جعل [از سوی مرد] جبران شود. پول، مسئلهٔ تقسیم کار را از معمای زندانی به یک مبادلهٔ ساده تبدیل کرده است.

پول اولیه در قبایل شکارچی -گرد آورنده، کاربردهای بسیار متفاوتی نسبت به پول امروزی داشته است. این پولهای اولیه که امروزه نقش متفاوتی در فرهنگ مدرن ما ایفا می کنند، احتمالاً کاربرد محدودی در شبکههای تجاری کوچک و سایر نهادهای محلی کوچک داشته اند. در ادامه، این موضوع را مورد بحث قرار داده ایم. بنابراین، من به جای پول واقعی، این پولها را پولهای کلکسیونی مینامم. در ادبیات باستان شناسی معمولاً برای چنین اشیائی یا از اصطلاح «پول» استفاده می شود که معنایی بسیار فراتر از اسکناسها و سکههای دولتی اما محدود تر از معنای اصطلاح «کلکسیونی» که در این مقاله از آن استفاده کرده ایم را در بر می گیرد؛ یا از اصطلاح سیال «ارزشمند» استفاده می شود که گاهی به مواردی اشاره دارد که خارج از تعریف ارائه شده در این مقاله در مورد اشیاء کلکسیونی است. در ادامه دلایل انتخاب اصطلاح کلکسیونی برای پولهای اولیه به جای سایر نامهای ممکن احتمالی، برای شما آشکار خواهد شد. اشیاء کلکسیونی ویژگیهای

<sup>1</sup> proto-money

<sup>2</sup> Collectibles

<sup>3</sup> Valueable

بسیار خاصی داشتند. آنها صرفاً اشیائی نمادین نبودند. این اشیاء و ویژگیهایی که آنها را به عنوان اشیاء کلکسیونی ارزشمند می کردند، می توانستند در میان فرهنگهای مختلف متفاوت باشند. بنابراین این اشیاء حالت قراردادی و مطلق نداشتهاند. عملکرد اصلی و نهایی اشیاء کلکسیونی، ایفای نقش در ذخیره و انتقال ثروت بوده. بعضی از انواع اشیاء کلکسیونی، مانند رشته-مهرههای صدفی، در صورت فراهم بودن شرایط اقتصادی و اجتماعی تجارت، کاملاً این قابلیت را داشتند که به عنوان پول و مشابه پول امروزی ما مورد استفاده قرار بگیرند. من در بخشی که ابزار انتقال ثروت پیش از پیدایش سکه را مورد بحث قرار دادهام، گاهی از اصطلاحات «پول اولیه» و «پول بدوی» به جای هورد بحث قرار دادهام، گاهی از اصطلاحات «پول اولیه» و «پول بدوی» به جای «اشیاء کلکسیونی» استفاده کردهام.

#### مزایای انتقال ثروت

افراد، طوایف و قبایل به صورت داوطلبانه تجارت می کنند زیرا هر دو طرف معامله معتقدند که با این کار، چیزی به دست می آورند. بعد از داد و ستد \_ مثلاً بعد از استفاده از کالا یا خدمات خریداری شده \_ دیدگاه آنها در مورد ارزش مبادله ممکن است تغییر کند. هرچند که در هنگام انجام مبادله، دیدگاه طرفین در مورد ارزش کالا یا خدمات متقابل ممکن است نادرست باشد اما این دیدگاه که با تجارت، سودی به دست می آید معمولاً درست است. به ویژه در داد و ستدهای اولیهٔ بین قبیلهای که محدود به اشیاء و موارد ارزشمند بود، هر دو طرف برای تحقق دیدگاه خود انگیزهٔ زیادی داشتند. بنابراین، موارد تجارت تقریباً همیشه به نفع هر دو طرف بود. تجارت، به اندازهٔ ساختن یک شئ واقعی، ارزش ایجاد می کرد.

از آنجا که افراد، طوایف و قبایل در خواسته ها و اولویت های خود و توانایی در برآورده ساختن این خواسته ها متفاوت بودند و همچنین دیدگاه های متنوعی در مورد مهارت های مختلف و اشیاء حاصل از آن مهارت ها داشتند، همیشه نفعشان در این بود که آن اشیاء را

<sup>1</sup> Primitive money

<sup>2</sup> Collectible

از طریق تجارت به دست بیاورند. این که آیا هزینه های انجام این داد و ستد \_ هزینه معامله \_ آنقدر پایین بود که آن معامله ارزش انجام شدن داشته باشد، موضوع دیگری است. در تمدن ما، نسبت به بخش عمدهٔ تاریخ بشر، تجارتهای بسیار بیشتری قابل انجام هستند. با این وجود، در ادامه خواهیم دید که در بعضی فرهنگها (که احتمالاً مربوط به اوایل پیدایش گونهٔ هوموساپینس ساپینس هستند)، انجام برخی از معاملات نسبت به هزینهٔ معامله ارزش بیشتری داشته است.

معاملات آنی داوطلبانه تنها نوع معاملاتی نیستند که پایین بودن هزینه های معامله به انجام شدنشان کمک می کند. این کلید در ک منشاء و تکامل پول است. میراث های خانوادگی به عنوان تضمین، ریسک اعتبار در مبادلات زمان دار از بین می برد. این که قبایل پیروز می توانستند از قبایل مغلوب باج و خراج بگیرند، سود بزرگ پیروزی بود. با این امتیاز قبیلهٔ پیروز می توانست چیزهایی مشابه آنچه که باید با تجارت به دست می آورد را به دست آورد. این یک نوع کاهش هزینه معامله بود. همچنین مدعیان و شاکیان در ارزیابی خسارت و یا در مساله خویشاوندانی که با هم وصلت می کردند نیز از همین روش بهره می بردند. خویشاوندان گاهی از هدایایی به صورت ارث نیز بهرهمند می شدند. بخش عمدهٔ وقایع تاریخ بشر که در فرهنگ امروزی جدا از تجارت در نظر گرفته می شوند، در واقع نه تنها کم سود تر از تجارت نبوده اند بلکه گاهی با استفاده از تکنیک کاهش هزینهٔ معامله، از تجارت هم سود بیشتری داشته اند. هیچ یک از این تکنیکها موثر تر، مهم تر، و پرسابقه تر از پول بدوی یا کلکسیونی نبوده اند.

هنگامی که گونهٔ هومو ساپینس ساپینس جای گونهٔ هومو ساپینس نئاندر تال ارا گرفت، انفجار جمعیت رخ داد. شواهد جایگزینی این گونه در قارهٔ اروپا مربوط به ۴۰,۰۰۰ تا ۲۵,۰۰۰ سال پیش نشان می دهد که گونهٔ هومو ساپینس ساپینس ظرفیت محیط را تا ده برابر گونهٔ هومو ساپینس نئاندر تال افزایش داده است \_ یعنی تراکم جمعیت ده برابر

<sup>1</sup> Homo sapiens sapiens

<sup>2</sup> Spot trade

<sup>3</sup> Delayed

<sup>4</sup> Homo sapiens neanderthalensis

افزایش یافته استِ094]. نه فقط این، بلکه این تازهواردان وقت آزاد برای خلق اولین هنرهای جهان \_ مثل نقاشیهای فوقالعادهٔ درون غارها و انواع مختلفی از مجسمههای کار شده و همچنین آویزها و گردنبندهای شگفتانگیز ساخته شده از صدف، دندان و پوستهٔ تخم شترمرغ \_ را نیز داشتند.

این اشیاء صرفاً تزئینی نبودند و کاربرد داشتند. روشهای جدید انتقال ثروت، که با اشیاء کلکسیونی فراهم شد، همراه با پیشرفت دیگر آن دوران، یعنی زبان، نهادهای جدید فرهنگی را پدید آورد که احتمالاً نقش اصلی را در این افزایش ظرفیت [مکانی و زمانی] بازی می کردهاند.

گونهٔ تازهوارد هومو ساپینس ساپینس مغزی به اندازهٔ گونهٔ هومو ساپینس نئاندرتال، استخوانهایی ضعیف تر و ماهیچههایی کوچک تر داشت. ابزارهای شکار این گونه پیچیده تر اما ۳۵٬۰۰۰ سال پیش، اساساً شبیه به ابزارهای نئاندرتالها بود. [با وجود این] آنها احتمالاً نه تنها دو برابر بلکه دهبرابر کاراتر از نئاندرتالها بودند. بزرگ ترین تفاوت این گونه با گونهٔ قبلی احتمالاً این است که این گونه، با اشیاء کلکسیونی، انتقال ثروت را کارآمدتر نموده و حتی شاید آن را امکان پذیر نمود. گونهٔ هومو ساپینس ساپینس از جمع آوری صدفها، ساخت زیور آلات از آنها، به نمایش گذاشتن زیور آلات و تجارت با هزار سال قبل در سرنگتی آفریقا نیز با ورود گونهٔ هومو ساپینس ساپینس، روند مشابهی در جریان تکامل انسان طی شده است.

در ادامه، چگونگی تأثیر کالاهای کلکسیونی در کاهش هزینهٔ معامله در انواع انتقال ثروت \_ مثل هدایای ارثی داوطلبانه، ازدواج یا مبادلهٔ متقابل داوطلبانه و انتقال غیر داوطلبانه و با احکام قانونی یا پرداخت باج و خراج \_ را مورد بحث قرار خواهیم داد.

<sup>2</sup> Serengeti

همهٔ این انواع انتقال ارزش در بسیاری از فرهنگهای انسان ماقبل تاریخ، احتمالاً از شروع پیدایش گونهٔ هومو ساپینس ساپینس، آغاز شده است. منافع حاصل از این انتقال ثروت، برای یک طرف یا هر دو طرف معامله، آنقدر زیاد بوده است که با وجود هزینهٔهای بالای معامله، این مبادلات همچنان انجام می شده اند. در مقایسه با پول امروزی، سرعت دست به دست شدن پول بدوی بسیار پایین تری بوده است ـ احتمالاً در طول زندگی متوسط یک فرد، این پول فقط چند بار دست به دست می شد. بنابراین، مجموعهٔ بادوامی از اشیاء کلکسیونی، که ما امروزه آن را ارثیه می نامیم، می توانست برای چندین نسل باقی بماند و با هر انتقال، ارزش قابل توجهی به آن اضافه شود به طوری که گاهی انتقال آن را حتی غیرممکن می کرد. از این رو، قبایل معمولاً وقت زیادی را صرف کار به ظاهر بیهودهٔ کاوش و تولید مواد خام و اولیهٔ زیور آلات و سایر اشیاء کلکسیونی می کردند.

<sup>1</sup> heirloom

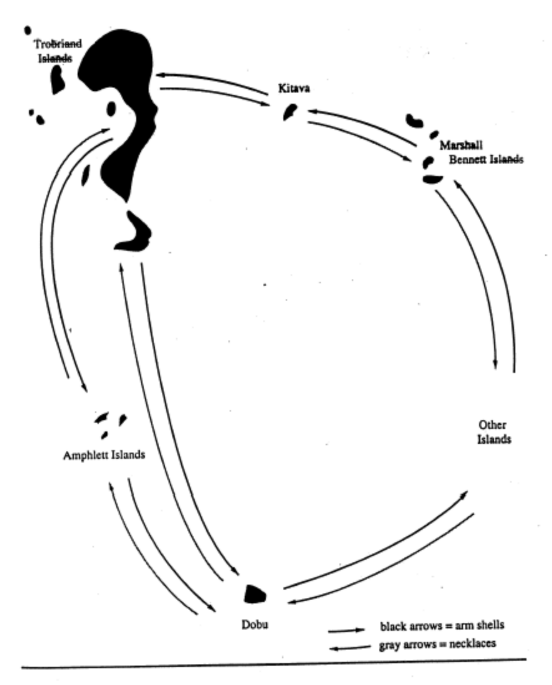


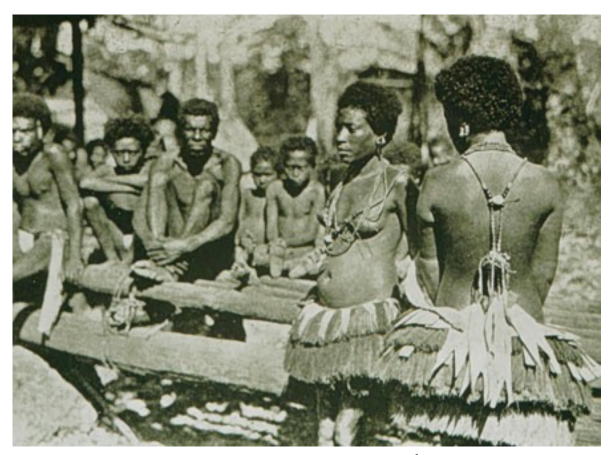
Figure 5. The kula ring.

شبکهٔ تجارت کولا در ملانزی قبل از استعمار. ارزش اشیاء قیمتی کولا به خاطر داستانها و شایعات، به عنوان پول و اشیاء یادبودی «پرقدرت»، افزایش پیدا می کرد. بسیاری از کالاهای مورد مبادله، عمدتاً محصولات کشاورزی مربوط به فصل های مختلف بودند و بنابراین نمی توانستند مستقیماً مورد مبادله قرار بگیرند. اشیاء کلکسیونی کولا، به عنوان پول پوشیدنی (به خاطر امنیت) و در گردش (به معنای واقعی کلمه) که به لحاظ هزینهبر بودن، قابل جعل نبود، این مشکل عدم تطابق دو طرفه را حل کرد. گردنبندها به صورت ساعت گرد و بازوبندها به

صورت پادساعت گرد در یک الگوی کاملاً منظم در گردش بودند. با حل مسئلهٔ عدمانطباق دو طرفه، یک گردنبند یا بازوبند تنها بعد از چند بار معامله، ارزشمندتر از هزینهٔ اولیه تولید بود اما فقط می توانست چند دههٔ اندک در گردش باشد. علاوه بر این، داستانها و شایعاتی که در مورد صاحبان قبلی این اشیاء کلکسیونی مطرح می شد نیز می توانست اطلاعات بیشتری در مورد اعتبار و نقدشوندگی آن شئ قیمتی فراهم کند. در سایر فرهنگهای نوسنگی نیز اشیاء کلکسیونی، عمدتاً صدفها، در الگویی کم تر سازمان یافته در گردش بودند اما ویژگیها و اهداف مشابهی داشتند.[49]



بازوبند کولا (موسوم به Mwali)



گردنبند کولا (موسوم به Bagi )

در مورد هر نهادی که انتقال ثروت یکی از مهم ترین مؤلفه های آن باشد، سؤالات زیر مطرح می شود:

- ۱. چه انطباق زمانی باید بین تأمین کالای مبادله شده و مورد تقاضا بودن آن وجود داشته باشد؟ چقدر احتمال دارد که عدم انطباق زمانی موجب اخلال در روند انتقال ثروت شود؟
- آیا اشیاء کلکسیونی این نهاد، می تواند حلقهٔ انتقال ثروت کامل و بستهای را ایجاد کند یا برای تکمیل حلقهٔ گردش این اشیاء، به نهادهای انتقال ثروت دیگری نیاز می شود؟ به دست آوردن نمودار گردش واقعی پول در درک چگونگی ظهور پول ضروری است. در بیشتر دورهٔ ماقبل تاریخ بشر، گردش عمومی این اشیاء در طیف گستردهای از معاملات انجام نمی شده و وجود نداشته است. بدون حلقههای کامل و

تکرار شونده، اشیاء کلکسیونی نمی توانند در گردش باشند و بی ارزش خواهند شد. یک شئ کلکسیونی، برای اینکه ارزش تولید داشته باشد، باید در معاملات ارزش آن آنقدر افزایش پیدا کند که هزینهٔ تولید را جبران نماید.

ما قبل از هر چیز، نوعی از انتقال ثروت که آشناتر بوده و از نظر اقتصادی مهم تر است \_ یعنی داد و ستد \_ را بررسی می کنیم.

## بیمه در برابر قحطی و گرسنگی

بروس وینترهالدر او الای الله این مدلهایی در مورد چرایی و چگونگی منتقل شدن غذا میان حیوانات را بررسی کرده است، این مدلها عبارتند از: تحمل سرقت، تولید اگدایی غذا افرصت طلبی، معیشت حساس به ریسک، همزیستی فرعی، معاملهٔ متقابل با تأخیر، تبادل با غیرهمنوع، و سایر مدلهای انتخابی (از جمله نوع دوستی متقابل). در اینجا ما بر روی معیشت حساس به ریسک، مبادلهٔ متقابل با تأخیر، و داد و ستد (مبادله با غیرهمنوع) تمرکز می کنیم. ما در مورد این که مبادلهٔ غذا با اشیاء کلکسیونی در مبادلات متقابل با تأخیر می تواند اشتراک گذاری غذا را افزایش دهد، بحث خواهیم کرد. این کار هم ریسک تأمین و عرضهٔ متغیر مادهٔ غذایی را کاهش می داد و هم سبب می شد تا بسیاری از مشکلات غیرقابل حل بین گروها در مبادلات با تأخیر، مورد اجتناب قرار گیرند. در ادامه به طور تفصیلی به موضوعات نوع دوستی خویشاوندی و دز دی (چه تحمل شده و چه غیر تحمل شده) خواهیم پرداخت.

ارزش غذا برای افراد گرسنه بسیار بیشتر از افراد سیر است. اگر یک انسان گرسنه بتواند در ازای دادن گرانبهاترین چیزی که دارد، زندگی خود را نجات دهد، این معامله برای او ارزشمند خواهد بود هر چند لازم باشد برای جایگزین کردن آن شئ ارزشمند ماهها و حتی سالها کار کند. چنین شخصی معمولاً زندگی خود را مهم تر از ارزش عاطفی میراث

<sup>1</sup> Bruce Winterhalder

خانوادگی میداند. اشیاء کلکسیونی می توانستند درست مانند چربی، انسان را در برابر قحطی و گرسنگی بیمه کنند. قحطی ناشی از کمبود محلی غذا، حداقل با دو نوع تجارت می توانست برطرف شود ـ تجارت خود غذا و تجارت حق استفاده از علفزار یا حق شکار.

با وجود این، هزینه های معامله معمولاً بالا بود. گروه های مختلف ترجیح می دادند به جای اعتماد به یکدیگر، با هم بجنگند. گروهی که موفق نمی شد غذای خود را تأمین کند معمولاً دچار قحطی و گرسنگی می شد. با این حال، اگر می شد با کاهش نیاز به اعتماد به طرف مقابل هزینه های معامله را کاهش داد این معامله قابل انجام بود و غذایی که برای یکی از گروه ها ارزش یک روز کار کردن را داشت، برای دیگری به اندازهٔ چند ماه کار کردن می ارزید.

در این مقاله دربارهٔ این که این تجارت محلی اما بسیار ارزشمند، در بسیاری از فرهنگها در دوران پارینه سنگی پایانی و با ظهور اشیاء کلکسیونی امکان پذیر شد، بحث خواهیم کرد. اشیاء کلکسیونی، جای روابط طولانی مدت و برپایه اعتمادی که ضروری بودند ولی وجود نداشتند را گرفت. اگر سطح بالایی از تعامل طولانی مدت و اعتماد میان قبایل یا اعضای قبیلههای مختلف وجود می داشت آنها بدون نیاز به گرفتن ضمانت به یکدیگر اعتبار می دادند و این سبب گسترش تجارت همراه با تأخیر کالا با کالا می شد. با این حال، وجود چنین سطح بالایی از اعتماد به دلایلی که در بالا در مورد نوع دوستی متقابل مطرح شد، بسیار غیر محتمل بود. شواهد تجربی نیز نشان می دهند که در بیشتر قبایل شکارچی گرد آورنده، روابط بین قبیلهای کاملاً ستیزه جویانه و رقابت آمیز بوده است. قبایل شکارچی گرد آوردنده معمولاً در طول سال به گروههای کوچک تری تقسیم می شدند و شکارچی –گرد آوردنده معمولاً در طول سال به گروههای کوچک تری تقسیم می شدند و با وجود عدم اعتماد بین گروهها، تجارت مهم کالاهای اساسی، به صورتی که در تصویر بالا توصیف شد، تقریباً مطمئناً در اروپا و سایر جاها رخ می داده است، مانند آنچه بین بالا توصیف شد، تقریباً مطمئناً در اروپا و سایر جاها رخ می داده است، مانند آنچه بین شکارچیان حیوانات عظیم البحثه آمریکا و آفریقا شکل می گرفت.

سناریوی نشان داده شده در تصویر بالا فرضی است اما بسیار عجیب است اگر این سناریو رخ نداده باشد. در حالی که بسیاری از اروپاییان حتی در دورهٔ پارینه سنگی از پوشیدن گردنبندهای صدفی لذت می بردند، بسیاری دیگر که در خشکی و دور از دریا ساکن بودند به جای صدف با دندانهای شکارهایشان گردنبند می ساختند. سنگ چخماق، سنگهای لبه تیز، خز و سایر اشیاء کلکسیونی نیز به احتمال زیاد به عنوان کالاهای مبادلهای مورد استفاده قرار می گرفته اند.

گوزن شمالی، گاومیش کوهاندار و سایر شکارهای انسان در زمانهای متفاوتی از سال مهاجرت می کردند. اقوام مختلف در شکار حیوانات مختلف تخصص داشتند؛ تا جایی که در بعضی از مناطق اکتشافی پارینه سنگی اروپا، بیش از ۹۰٪ و گاهی تا ۹۹٪ بقایا مربوط به یک گونهٔ خاص از حیوانات است[694]. این نشان دهندهٔ اختصاص فصلی یا دائمی شکار یک گونهٔ حیوانی خاص، به یک قبیلهٔ خاص است. اعضای این قبایل تا آنجا در این کار تخصص داشتند که رفتارها، عادتهای مهاجرت و سایر الگوهای مرتبط با گونههای شکار خود را می شناختند و همچنین ابزارها و روشهای تخصصی برای شکار آنها داشتند. در دوران اخیر نیز قبیلههایی هستند که چنین تخصصهایی را دارند. بعضی از قبایل هندو آمریکایی شمالی، در شکار گاومیش کوهاندار، بز کوهی و یا ماهی سالمون تخصص دارند. در شمال روسیه و بخشهایی از فنلاند بسیاری از قبایل، از جمله قبیلهٔ لَپ٬ حتی در روزگار کنونی، در گلهداری یک گونه از گوزن شمالی تخصص دارند.

در دوران پارینه سنگی که طعمه های بزرگ تر بیشتری (مانند اسب، گاو، گوزن غول پیکر، گاومیش کوهان دار، تنبل غول پیکر، ماستو دون، ماموت، گورخر، فیل، اسب آبی، زرافه، گاو مشک و غیره) در شمال آمریکا، اروپا و آفریقا در گله های بزرگ وجود داشتند، این تخصص ها احتمالاً در سطح بالاتری بودند. حیوانات بزرگ و وحشی که از انسان نمی ترسند، دیگر وجود ندارند. آن ها یا در دوران پارینه سنگی منقرض شده اند یا سازگاری یافته اند که از انسان و گلوله هایش بترسند. با این حال در بیشتر دورانی که گونهٔ هومو

<sup>1</sup> Lapp

ساپینس ساپینس حضور داشت این گلهها فراوان بوده و انتخاب و شکار آنها برای متخصصان آسان بوده است. طبق نظریهٔ ما در مورد شکار تجارت محور ۱، طی دوران پارینه سنگی که طعمههای بزرگ در گلههای بزرگ در شمال آمریکا، اروپا و آفریقا و جود داشتند، تخصص قبایل در سطح بالاتری بوده است. تقسیم کار تجارت محور در امر شکار در میان قبایل، با شواهد باستان شناسی پارینه سنگی اروپا سازگار است (گر چه این شواهد کاملاً این موضوع را تأیید نمی کنند).

این گروههای مهاجر در حین حرکت به دنبال گلههای خود، بارها با یکدیگر تعامل می کردند و این برخوردها فرصتهای فراوانی برای تجارت پدید می آورد. سرخپوستان آمریکا با خشک کردن گوشت، تهیهٔ پمیکن (روشی شبیه به قیمه کردن گوشت که در آن گوشت در میان پیه نگهداری می شده است. – م) و سایر روشها، سعی می کردند مواد غذایی را برای مدت چند ماه \_ اما نه یک سال کامل \_ نگهداری کنند. این مواد غذایی معمولاً با پوست، اسلحه و اشیاء کلکسیونی مبادله می شدند. این تبادلها غالباً طی سفرهای تجاری سالانه صورت می گرفت[T01].

گلههای بزرگ حیوانات فقط دو بار در سال و با یک فاصلهٔ دو ماهه، از یک سرزمین مهاجرت می کردند. بدون منبع پروتئینی دیگری به جز این شکارها، قبایل شکارچی متخصص قطعاً با مشکل گرسنگی مواجه می شدند. درجهٔ بسیار بالای تخصصی بودن شکارها که در اسناد باستان شناسی به ثبت رسیده است تنها در صورت انجام داد و ستد می تواند رخ داده باشد.

بنابراین، حتی اگر داد و ستد با تأخیر گوشت تنها مبادلهای باشد که در آن دوران انجام می شد، همین یک نوع معامله کافی بود تا استفاده از اشیاء کلکسیونی را ارزشمند کند. گردنبندها، سنگهای چخماق و سایر اشیاء کلکسیونی که به عنوان پول استفاده می شدند، در یک حلقهٔ بسته گردش نموده و دست به دست می شدند. بنابراین تا وقتی که ارزش

<sup>1</sup> Trade based predation

<sup>2</sup> Pemmican

گوشت ثابت می ماند مقدار پولی که هر قبیله به قبیلهٔ دیگر می داد با مقداری که بعداً دریافت می کرد، برابر بود. توجه داشته باشید که برای اثبات درستی نظریهٔ اشیاء کلکسیونی در این مقاله، امکان پذیر بودن فقط یک نوع داد و ستد، کافی نیست. ما باید حلقه های بسته ای از معاملات دو جانبهٔ سودمند را شناسایی کنیم. اشیاء کلکسیونی در حلقه های بسته می توانند به گردش خود ادامه داده و هزینه های تولید خود را مستهلک و جبران کنند.

همان طور که گفته شد، از نتایج حاصل از بررسی بقایای باستان شناسی می دانیم که بسیاری از قبایل در شکار طعمههای بزرگ خاصی تخصص داشته اند و شکار آن گونههای خاص حداقل به صورت فصلی منحصر به آن قبایل بوده است. اگر تجارت گسترده ای وجود می داشت، ممکن بود این انحصار دائمی باشد. با متخصص شدن در شناخت الگوهای مهاجرت و بهترین روشهای شکار یک گونه، یک قبیله قادر بود مزایای ثروتساز عظیمی را به دست آورد. ولی این مزایا در حالت معمولی قابل دستیابی نبودند. زیرا منحصر کردن شکار به یک گونهٔ خاص از حیوانات، به معنای گرسنگی و بی غذایی در بیشتر طول سال است. تقسیم کار بین قبایل و تجارت، دستیابی به این مزایا را امکان پذیر کرد. اگر فقط دو قبیلهٔ مکمل با هم تجارت انجام دهند، عرضه و تأمین مواد غذایی دو برابر خواهد شد. با این وجود، معمولاً تعداد جانوران قابل شکاری که از میان شکار گاههایی مانند سرنگتی و دشتهای وسیع اروپا مهاجرت می کرده اند یک دوجین بوده است. اگر مقدار گوشت بیشتری در دسترس این قبایل متخصص، آنها می توانستند با تعداد بیشتری از قبایل همسایهٔ خود تجارت کنند. بنابراین هنگامی که گوشت حاصل از شکارهای حیوانات مخصوص یک قبیله تمام می شد و شکارچیها با خطر بی غذایی مواجه شکارهای حیوانات مخصوص یک قبیله تمام می شد و شکارچیها با خطر بی غذایی مواجه می شدند، گوشت اضافی در دسترس بود.

بنابراین اگر چرخهٔ داد و ستد فقط شامل دو گونهٔ شکار و دو مبادلهٔ غیرهمزمان و همراه با تأخیر می بود، حداقل چهار دستاورد یا چهار منبع تأمین مازاد می توانست وجود داشته باشد. این دستاوردها متمایز و جدا از هم هستند اما لزوماً مستقل نیستند:

- ۱. در مواقعی از سال [که افراد قبیله شکار نمی کردند] گوشت و جود داشت و اگر نبود
   از گرسنگی تلف می شدند.
  - ۲. افزایش عرضهٔ کل گوشت. چون آنها مازاد گوشتی که خودشان مصرف و یا ذخیره نمی کردند را تجارت نمی کردند.
     گوشت عملاً هدر می رفت.
    - ۳. افزایش تنوع مواد مغذی دریافتی از گوشت با تغذیه از گوشتهای مختلف.
      - ۴. افزایش بهرهوری با متخصص شدن در شکار گونههای خاص حیوانات.

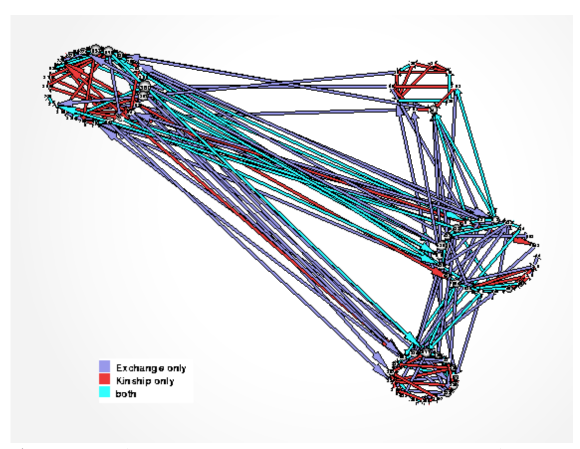
تولید و ذخیرهٔ اشیاء کلکسیونی تنها راه بیمه کردن قبیله در مقابل گرسنگی نبود. راه دیگری که شاید رایج تر هم بود، به ویژه در زمانهایی که شکارهای بزرگ در دسترس نبود، ایجاد سیستم ارباب و رعیتی همراه با تجارت حق استفاده از گیاهان منطقه قلمرو قبیلهٔ دیگر بود. این حالت حتی در برخی از بازماندگان فرهنگ شکارچی-گرد آورنده که امروزه وجود دارند نیز هنوز قابل مشاهده است.

مردم کونگ سان در جنوب آفریقا، مانند سایر بازماندگان امروزی فرهنگهای شکارچی-گردآورنده، در سرزمینهای بیحاصل (زمینی که حاصلخیز نیست. - م) زندگی می کنند. آنها هیچ شانسی برای متخصص شدن ندارند اما باید از بقایای ناچیز موجود استفاده کنند. بنابراین، ممکن است این مردم نمایندهٔ بسیاری از فرهنگهای شکارچی-گردآوردندهٔ باستانی و همچنین نمایندهٔ گونهٔ اصیل هومو ساپینس ساپینس نباشند \_ همان گونهای که نخستین بار سرزمینهای حاصل خیز و راههای مهاجرت بهترین شکارها را از هومو ساپینس نئاندرتالها گرفت و بعد از مدتی این گونه را سمت سرزمینهای بیحاصل راند. اما مردمان کونگ، علیرغم وضعیت دشوار زیست محیطی خود، از اشیاء کلکسیونی برای داد و ستد استفاده می کنند.

<sup>1 !</sup>kung San

<sup>2</sup> Marginal land

مانند سایر قبایل شکارچی-گردآورنده، مردمان کونگ نیز بیشتر طول سال را در گروههای کوچک پراکنده سپری نموده و فقط چند هفته از سال را به صورت دستهجمعی با سایر گروهها می گذرانند. تجمع این گروهها مانند نمایشگاهی است که برنامههای ویژهای در آن برگزار می شود. در زمان تجمع، داد و ستدها انجام می شود، پیمانها بسته می شود، شراکتها محکم تر و قوی تر می شود و ازدواجها صورت می گیرد. این گروههای کوچک با ساخت و تولید کالاهای قابل مبادله، برای تجمع آماده می شوند. برخی از این کالاها کالاهای کاربردی هستند اما بخش عمدهای از آنها را کالاهای کلکسیونی تشکیل می دهند. این سیستم تبادل که کونگ اگزارو انام دارد، شامل داد و ستد قابل توجه زیور آلات مهرهای است. از جمله آویزهای ساخته شده از پوست تخم شترمرغ که کاملاً مشابه با انواع یافت شده در آفریقا با ۲۰٬۰۰۰ سال قدمت هستند.



الگوی مبادلات اگزارو و روابط خویشاوندی در میان قبایل شکارچی ـ گرد آورندهٔ کونگ سان که در همسایگی هم زندگی می کنند.

<sup>1 !</sup>Kung hxaro

<sup>2</sup> http://www.mpi-fg-koeln.mpg.de/~lk/netvis/kunggenetic.html



گردنبندهای مورد استفاده در مبادلات اگزارو

یکی از اصلی ترین مواردی که در میان گروههای کونگ با اشیاء کلکسیونی خرید و فروش می شود حقوق انتزاعی ورود به قلمروی یکدیگر و شکار و جمع آوری گیاهان غذایی در آن قلمرو است. داد و ستد این حقوق در زمان کمبودهای محلی غذا به قبایل کمک می کند تا با جستجو و تهیهٔ غذا در قلمروی همسایگان خود، این کمبود محلی را جبران کنند[۳77] [882]. گروههای کونگ مرزهای قلمروی خود را با نیزههایی مشخص می کنند. عبور از این مرزها بدون خرید حق ورود و جستجوی غذا، به معنای اعلام جنگ است. مانند تجارت بین گروهی غذا که در بالا مطرح شد، استفاده از اشیاء کلکسیونی برای خرید حق جستجوی غذا در قلمروی گروه دیگر هم به بیان استنلی امبروز[۹۶۵] به بیمهنامهای در برابر گرسنگی» است.

اگر چه انسان – از نظر آناتومیک – مدرن قطعاً از تواناییهای شناختی، زبان، و توانایی برنامهریزی بهرهمند بوده، اما انجام داد و ستد به تواناییهای شناختی، زبان، و برنامهریزی زیادی نیاز نداشته است. فقط کافی بود اعضای قبیله مزایای یک معامله را درک کنند. برای مرسوم شدن این کار، فقط لازم بود که افراد به هوش طبیعی و غریزهٔ خود مراجعه کنند و اشیائی با خصوصیاتی که در ادامه شرح خواهیم داد جمع آوری نمایند. (این خصوصیات حدسهایی بر مبنای مشاهدات هستند). این ویژگیها تا حدودی در مورد

سایر نهادهایی که بررسی خواهیم کرد نیز صدق می کنند، زیرا این ویژگیها بجای آن که طراحی شوند، تکامل یافتهاند. هیچ یک از اعضای شرکت کننده در تشریفات این نهاد به عملکرد خود به عنوان عملکرد تکاملی نهایی نمی نگریستند، بلکه از جنبهٔ طیف گستردهای از اسطورهها و افسانه ها به آن نگاه می کردند. این دیدگاه بیشتر به عنوان محرک رفتار آنی کاربرد داشت تا تئوری اهداف نهایی و خاستگاه.

شواهد مستقیم تجارت غذا، مدتهاست که در حال نابودی است. ممکن است در آینده با مقایسهٔ بقایای شکار در یک قبیله و الگوی مصرف در قبیلهٔ دیگر، به شواهد مستقیم بیشتری نسبت به زمان حال دست پیدا کنیم. سخت ترین قسمت این کار، شناسایی مرز قلمروی قبایل مختلف یا گروههای خویشاوند است. بر اساس نظریهٔ ما این نوع انتقال گوشت از یک قبیله به قبیلهٔ دیگر در بسیاری از نقاط جهان در پارینه سنگی ـ که طی آن، شکار گسترده و تخصصی انجام می شده ـ رایج بوده است.

در حال حاضر ما با توجه به جابجایی و حرکت خود اشیاء کلکسیونی، شواهد غیر مستقیم فراوانی در مورد تجارت داریم. خوشبختانه پردوام بودن اشیاء کلکسیونی و شرایط نگهداری و حفظ این دستسازه ها سبب شده تا باستان شناسان امروزی بتوانند این اشیاء را پیدا کنند. در اوایل دوران پارینه سنگی که انسان فقط بر روی پاهای خود حرکت می کرد، نمونه هایی از صدف های دریایی سوراخ شده داریم که از نزدیک ترین منبع، حداقل ۵۰۰ کیلومتر فاصله دارند[694]. در مورد سنگ چخماق هم چنین فاصله های طولانی وجود دارد.

متأسفانه، در بیشتر زمانها و مکانها تجارت به علت هزینهٔ بالای معامله، به شدت محدود بوده است. مانع اصلی تجارت، خصومت و دشمنی میان قبایل بوده است. رابطهٔ غالب میان قبایل عبارت بوده از بیاعتمادی در روزهای خوب و خشونت آشکار در روزهای بد. فقط ازدواج و رابطهٔ خویشاوندی می توانست اعتماد را به روابط دو قبیله وارد کند که آن هم فقط گاهی رخ می داد و دامنهٔ بسیار محدودی داشت. توانایی اندک در محافظت از اموال، حتی اشیاء کلکسیونی که فردی آن را پوشیده و یا به صورت دفینه ی به خوبی پنهان

نموده بود، به این معنی است که این اشیاء باید هزینههای خود را در چند معاملهٔ اندک مستهلک و جبران می کردند.

بنابراین، تجارت تنها نوع انتقال ثروت و احتمالاً مهم ترین نوع آن در دورهٔ طولانی پیش از تاریخ بشر نبوده است. زیرا در این دوره، هزینه های بالای معامله مانع توسعهٔ این دست بازارها، تجارت خانه ها و سایر نهادهای اقتصادی که ما امروزه بدیهی می دانیم، می شده است. قبل از نهادهای اقتصادی بزرگ ما، نهادهای باستانی بیشتری وجود داشتند که انتقال ثروت را نیز در بر می گرفتند \_ انواع اصلی انتقال ثروت در زمان پیش از تاریخ. همهٔ این نهادها گونهٔ هومو ساپینس ساپینس را از حیوانات قبلی متمایز می کند. اکنون به سراغ یکی از اساسی ترین انواع انتقال ثروت می رویم که ما انسان ها آن را امری مسلم می دانیم اما سایر حیوانات نه؛ انتقال ثروت به نسل بعد.

## نوع دوستی خویشاوندی؛ حتی بعد از مرگ

تطابق زمانی و مکانی عرضه و تقاضا در تجارت به ندرت رخ می داد، به حدی که اکثر انواع تجارت و نهادهای اقتصادی تجارت محور که امروزه بدیهی به نظر می رسند، در آن زمان نمی توانستند وجود داشته باشند. انطباق و همزمانی سه گانهٔ عرضه و تقاضا و یک رخداد مهم در یک گروه خانوادگی (مثل ازدواج، مرگ، جنایت، پیروزی یا شکست)، باز هم کمتر بود. همان طور که خواهیم دید طایفه ها و افراد طی این رخدادها از انتقال ثروت مناسبتی سود بسیاری می بردند. وقتی ذخیره ثروت به صورت عمومی و با دوام (در مقابل کالاهای مصرفی و ابزار آلات خاص) منتقل می شد، سودمند تر می بود. نیاز به داشتن ذخایر ثروت عمومی و بادوام برای استفاده در این نهادها حتی ضروری تر از خود تجارت بود. علاوه بر این، نهادهای ازدواج، ارث، حل اختلاف و باج و خراج احتمالاً پیش از تجارت بین قبیله ای وجود داشته اند و در بیشتر قبایل، بیش از تجارت در انتقال ثروت دخیل

<sup>1</sup> Store of wealth

بودهاند. بنابراین، این نهادها بیش از تجارت به عنوان عامل و بستر تکامل نخستین پول بدوی عمل کردهاند.

در اکثر قبایل شکارچی-گرد آورنده این ثروت چیزهایی بود که شاید به چشم انسان مدرن و برخوردار امروز به طرز شگفت آوری بدیهی و ناقابل به نظر برسد ــ مجموعهای از اثاثیهٔ چوبی، ابزار و اسلحههای ساختهشده از استخوان و سنگ چخماق، صدفها و پوستههای به رشته کشیده شده، شاید یک خانهٔ کوچک و در مناطق سردتر، تعدادی پوست مستهلک و کم مو. به اندازهای بود که گاهی یک نفر به تنهایی می توانست تمام این موارد را حمل کند. با این حال، این مجموعهٔ در هم و بر هم، برای یک فرد شکارچی-گردآورنده همانقدر ثروت محسوب می شد که امروزه املاک، دارایی و سهام برای ما ثروت به حساب می آید. برای یک فرد شکارچی - گرد آورنده، ابزار و گاهی لباس گرم برای زنده ماندن ضروری بود. بسیاری از اقلام، اشیاء کلکسیونی بسیار پر ارزشی بودند که به عنوان بیمهای در برابر خطر گرسنگی و منبعی برای پرداخت هزینهٔ همراه نمودن و همکاری دیگران بود و می توانست جایگزین قتل عام و یا گرسنگی ناشی از جنگ و شکست شود. توانایی انتقال سرمایه ای برای بقا به نوادگان، برتری دیگر گونه هومو ساپینس ساپینس نسبت به حیوانات قبل از خود بود. علاوه بر این، یک فرد یا یک طایفهٔ ماهر گاه به گاه با تجارت کالاهای مصرفی مازاد در مقابل داراییهای بادوام، به ویژه اشیاء کلکسیونی، می توانست در طول زندگی خود ثروتی را جمع آوری کند. به این ترتیب، مزیت سازگاری موقت یک فرد به مزیت سازگاری بادوام تر و طولانی تر نوادگان او تبدیل می شد.

شکل دیگری از ثروت که از نظر باستان شناسان پنهان است، مقام و عناوین اجتماعی بود. در بسیاری از فرهنگهای شکارچی-گرد آوردنده این جایگاههای اجتماعی از انواع داراییهای ملموس و فیزیکی باارزش تر بود. به عنوان مثالهایی از این جایگاههای اجتماعی می توان به جایگاه رهبری طوایف، رهبری جنگ، رهبری شکار، مشارکت طولانی مدت در تجارت (مثلاً با شخص خاصی در یک طایفه یا قبیلهٔ همسایه)، ماماها و شفادهندگان مذهبی اشاره کرد. اشیاء کلکسیونی فقط نشانهٔ دارایی نبودند بلکه به عنوان

یک نماد می توانستند مسئولیتها و امتیازات را در یک خاندان مشخص نمایند. بعد از مرگ، برای حفظ نظم، وارثان فردی که چنین جایگاهی داشت باید به سرعت و وضوح مشخص می شدند. تعلل و تأخیر موجب شروع در گیری می شد. بنابراین مرسوم بود که بعد از مرگ یک فرد، یک مهمانی برگزار می شد و طی آن تمام دارایی های فیزیکی و غیرفیزیکی شخص متوفی میان زادگان و نوادگان او تقسیم می شد. تقسیم دارایی ها بر اساس عرف، تصمیم صاحب نظران قبیله و یا خواستهٔ خود متوفی صورت می گرفت.

همان طور که مارسل ماوس [50] و دیگر مردم شناسان اشاره نموده اند، سایر انواع هدایای رایگان در میان فرهنگهای قدیمی نادر بوده است. ظاهراً هدایای رایگان یک تعهد ضمنی در گیرنده ایجاد می کرده اند. قبل از قانون قرارداد، عدم عمل به این تعهد ضمنی می توانست موجب ننگ و تنبیه شود و این موضوع شاید مرسوم ترین انگیزهٔ جبران متقابل در تبادلات با تاخیر بود. این روند هنوز هم در جبران لطفها و خدمات غیررسمی ما نسبت به یکدیگر کاربرد دارد. ارث و سایر اشکال نوع دوستی خویشاوندی، تنها اشکال عمدهٔ عملی چیزی بودند که ما امروزه آن را هدیهٔ واقعی (یعنی چیزی که تعهدی را به گیرنده تحمیل نمی کند) می دانیم.

بازرگانان و مبلغین مذهبی اولیه غربی، که غالباً بومیان را کودکانی بدوی می دیدند، گاهی باج و خراج دریافتی از آنها را «هدیه» و داد و ستدهای آنها را «تبادل هدایا» می نامیدند. گویا که در نظر آنان این امر بیشتر به تبادل هدایای کریسمس در میان کودکان غربی شبیه بود تا تعهدات مالیاتی و قراردادی بزرگسالان. بخشی از این دیدگاه ممکن است به تعصب و غرض ورزی آنها و بخشی دیگر به این حقیقت که در آن زمان در غرب تعهدات معمولاً با نوشتن به صورت رسمی در می آمدند، مر تبط باشد؛ زیرا این بومیان از نوشتن بی بهره بودند. بنابراین، غربی ها تنوع غنی و گستردهٔ واژگان بومی برای نهادهای تبادلی، حقوق و تعهدات را به واژهٔ «هدیه» ترجمه می کردند. در قرن هفدهم، مهاجران فرانسوی که میان جوامع بزرگتر قبایل هندی پراکنده شده بودند، غالباً مجبور بودند به این قبایل خراج پرداخت کنند. «هدیه» نامیدن این پرداختها راهی برای حفظ

وجهه و ظاهر در مقابل سایر اروپاییهایی بود که با چنین ضرورتی مواجه نشده بودند و آن را کاری بزدلانه میدانستند.

متاسفانه، ماوس و سایر مردم شناسان امروزی همین اصطلاحات را حفظ کردهاند. انسان غیرمتمدن مثل یک کودک است، کودکی معصوم، موجودی با برتری اخلاقی که نمیخواهد در برابر مبادلات اقتصادی بی عاطفه و سرد ما سر خم کند. هرچند در غرب، به ویژه در اصطلاحات رسمی مورد استفاده در قوانین معاملات، «هدیه» به نقل و انتقالی اطلاق می شود که هیچ گونه تعهدی ایجاد نمی کند؛ در مواجهه با مباحث مردم شناسی در مورد «تبادل هدایا» باید این نکته را در نظر داشت که منظور مردم شناسان امروزی از واژهٔ «هدیه» به هیچوجه چیزهای رایگانی نیست که ما امروزه به عنوان هدیه می شناسیم. بلکه به طیف گسترده ای از سیستم های اغلب بسیار پیچیدهٔ در گیر در انتقال ثروت اشاره دارند. تنها مبادلات مهم شبیه به هدیهٔ امروزی که در فرهنگهای پیش از تاریخ انجام می شدند و که نه خود تعهد محسوب می شدند و نه تعهدی برای گیرنده ایجاد می کردند \_ نگهداری والدین یا خانوادهٔ مادری از فرزندان و ارث بود (البته در مورد ارث این استثناء وجود داشت که اگر کسی عنوان سمتی و جایگاهی را به ارث می برد، مسئولیتهای آن سمت نیز مانند مزیتهایش به او منتقل می شدند).

به ارث رسیدن داراییها می توانست بدون وقفه تا چند نسل ادامه داشته باشد اما به خودی خود حلقهٔ بسته ای از نقل و انتقال اشیاء کلکسیونی را تشکیل نمی داد. داراییهای به ارث رسیده فقط در صورتی ارزشمند بودند که در نهایت برای چیز دیگری مورد استفاده قرار گیرند. آنها معمولاً در مبادلات ازدواج بین طایفه ای که می توانست حلقهٔ بسته ای از گردش اشیاء کلکسیونی را ایجاد کند، مورد استفاده قرار می گرفتند.

# تجارت خانوادگی

به عنوان یک نمونهٔ اولیه و مهم از حلقهٔ بستهٔ کوچک شبکهٔ تجاری که با استفاده از اشیاء کلکسیونی امکانپذیر شد، می توان به سرمایه گذاری بیشتر انسان بر روی پرورش فرزندان نسبت به بستگان اولیهٔ خود، و نهاد انسانی مرتبط با این موضوع، یعنی ازدواج اشاره کرد. با در نظر گرفتن همراهی طولانی مدت ازدواج و فرزند آوری به صورت توافقهای بین قبیله ای با انتقال ثروت، می توان گفت که ازدواج یک موضوع فراگیر انسانی است و احتمالاً نخستین مورد آن به دوران پیدایش گونهٔ هومو ساپینس ساپینس باز می گردد.

سرمایه گذاری بر روی پدر و مادر شدن، یک عمل طولانی مدت است که تقریباً فقط یک شانس برای آن هست و فرصتی برای تکرار آن وجود ندارد. از دیدگاه ژنتیکی، جدا شدن از مردی سهلانگار یا از زنی بیوفا معمولاً به معنای چندین سال اتلاف وقت توسط طرفی بود که همسر خود را رها می کرد. وفاداری و تعهد به فرزندان در درجهٔ اول توسط طایفهٔ طرف مقابل اعمال می شد. ازدواج، قراردادی میان دو طایفه بود که معمولاً در کنار وعدهٔ وفاداری و تعهد، منجر به انتقال ثروت هم می شد.

میزان مشار کت زن و مرد به امر ازدواج به ندرت برابر است. در دورانی که انتخاب همسر عمدتاً توسط طایفه انجام می شد و جمعیتی که رهبران طوایف می توانستند از میان آن انتخاب کنند بسیار کوچک بود، این موضوع بیشتر صدق می کرد. معمولاً زن با ارزش تر در نظر گرفته می شد و طایفهٔ داماد باید بهای عروس را به طایفهٔ عروس می پرداختند. در مقابل، دادن جهیزیه از طرف طایفهٔ عروس به خانوادهٔ تازه تشکیل شده، بسیار نادر بود. این امر بیشتر در میان طبقات بالای جوامع تک همسری اما به شدت نابرابر قرون وسطی در اروپا و هند رایج بود. آن هم به دلیل قدرت باروری بالاتر پسران طبقات بالای جامعه نسبت به دختران این طبقات اجتماعی بود. از آنجا که بیشتر در مورد طبقات بالای

<sup>1</sup> monogamous

اجتماع نوشته می شد، جهیزیه در اغلب داستانهای اروپایی نقش دارد. اما این رسم در فرهنگهای انسانی مرسوم نبوده و در جامعه بسیار نادر بوده است.

ازدواج میان دو طایفه می توانست حلقهٔ بسته ای از گردش اشیاء کلکسیونی را به وجود آورد. در حقیقت، دو قبیله که به تبادل شریک می پرداختند می توانستند برای حفظ یک حلقهٔ بسته کافی باشند، به شرط این که جای عروس به صورت متناوب عوض شود (یعنی طایفهٔ عروس فعلی بعداً عروسی از طایفهٔ داماد فعلی اختیار کنند. - م). اگر طایفه ای با استفاده از سایر روشهای انتقال ثروت از لحاظ اشیاء کلکسیونی غنی تر بود، می توانست پسران بیشتری را با عروسهای بهتری مبادله کند (در جوامع تک همسری) و یا عروسهای بیشتری را برای پسر خود اختیار کند (در جوامع چند همسری). در حلقه ای که تنها شامل ازدواج است، بعد از مدت طولانی تأخیر در تبادل غیر متوازن منابع تولید مثل، پول بدوی به راحتی می تواند جایگزین نیاز به حافظه و اعتماد میان طوایف شود.

مانند ارث، دادخواهی و پرداخت خراج، ازدواج هم نیازمند تطابق و همزمانی سه رخداد است؛ ازدواج، عرضه، و تقاضا. بدون وجود ذخیرهٔ ارزشمند بادوام و قابل انتقال، بعید است طایفهٔ داماد قادر به تأمین خواسته های طایفهٔ عروس برای جبران ارزش بالاتر عروس نسبت به داماد، و در عین حال برآورده ساختن مقاصد سیاسی و احساسی مورد نظر باشد. یک راه حل برای این مشکل این است که داماد یا طایفهٔ او تعهد دهند که در آینده خدماتی را برای طایفهٔ عروس انجام خواهند داد. این کار در حدود ۱۵٪ فرهنگها رخ می دهد[BW8]. در ۷۶٪ باقی مانده، داماد یا طایفهٔ او مقدار قابل توجهی از دارایی خود را به طایفهٔ عروس می پردازند. مقداری از بهای عروس بلافاصله به صورت کالاهای مصرفی پرداخت می شودهٔ می برداخت می شودهٔ مثل گیاهانی که باید جمع آوری شده و حیواناتی که باید ذبح شوند تا برای جشن عروسی مورد استفاده قرار گیرند. در جوامع گلهدار یا کشاورز، بخش عمدهٔ قیمت عروس به صورت دام زنده، که شکل بادوامی از ثروت است، پرداخت می شود. در جوامع فاقد دام

<sup>1</sup> polygamous

زنده، بخش عمدهٔ ارزش عروس با ارزشمندترین میراث خانوادگی شامل کمیاب ترین، گران ترین و بادوام ترین آویزها، انگشترها و مانند اینها، پرداخت می شود. این رسم غربی که در آن داماد حلقه ای به عروس می دهد و خواستگار زیور آلاتی را به دختر مورد علاقه خود هدیه می دهد، روزگاری به صورت انتقال مقادیر قابل توجه ثروت در فرهنگهای دیگر رواج داشته است. در حدود ۲۳٪ از فرهنگها، به ویژه موارد پیشرفته تر، مبادله ثروت قابل توجهی وجود ندارد. در حدود ۶٪ از فرهنگها تبادل مقدار قابل توجه ثروت از سوی هر دو طرف انجام می شود. فقط در حدود ۲٪ از فرهنگها طایفهٔ عروس جهیزیه ای به زوج جدید می دهند[88 ایس].

متأسفانه، برخی از انتقال ثروتها نه به خاطر نوعدوستی به صورت ارث و نه به خاطر لذت ازدواج بود. بلکه کاملاً برعکس، این نوع از انتقال ثروت به صورت پرداخت باج و خراج صورت می گرفت.

# خسارتهای ناشی از جنگ

نرخ مرگ و میر ناشی از خشونت در گروههای شامپانزهها و همچنین در فرهنگهای انسانی شکارچی-گردآورنده، بسیار بالاتر از تمدنهای پیشرفته است. این احتمالاً حداقل به نیای مشترک ما و شامپانزهها باز میگردد \_ گروههای شامپانزه دائماً در حال جنگ و دعوا هستند.

جنگ علاوه بر سایر مشکلات، با کشتار، قطع عضو، شکنجه، ربایش، تجاوز به ناموس و پرداخت باج و خراج در ازای جلوگیری از چنین سرنوشتهایی همراه بود. وقتی دو قبیلهٔ همسایه در حال جنگ با یکدیگر نبودند، معمولاً یکی از آنها به دیگری خراج پرداخت می کرد. پرداخت خراج همچنین می توانست موجب ایجاد تعهد بیشتر میان متحدین و بهره برداری از مزیت مقیاس بدست آمده، در جنگهای آینده می شد. در واقع پرداخت

<sup>1</sup> Economies of scale

خراج بیش از آن که خشونت علیه طرف بازندهٔ جنگ باشد نوعی استثمار و منفعت جویی از سوی طرف پیروز بود.

ییروزی در جنگ، گاهی با پرداخت فوری بازندهها به برندهها همراه بود. این پرداخت غالباً به صورت غارت از سوی برندگان و پنهان کردن ناامیدانهٔ اشیاء کلکسیونی از طرف بازندهها صورت می گرفت. در بیشتر موارد، خراج باید به طور منظم پرداخت می شد. در این صورت ممکن بود با توجه به برنامه پرداخت پیچیدهای که بر اساس آن طرف بازنده باید اجناس یا خدماتی را حسب درخواست طرف برنده فراهم می کرد، انطباق سه گانه [عرضه، تقاضا، و یک رویداد دیگر که بالاتر شرح داده شد] برای مدتی لغو شود. با این حال باز هم پول ابتدایی می توانست راه بهتری ارائه دهد \_ یک واسطهٔ مشترک ارزش که شرایط پرداخت را بسیار ساده می کرد. این راه حل در دورانی که پیمان نامه ها و معاهدات ثبت نمی شد و باید به خاطر سپرده می شد، بسیار مهم بود. اشیاء کلکسیونی در برخی موارد مانند رشته مهرههای صدفی که در محدوههای متحدان ایر کویس مورد استفاده قرار می گرفت، حکم وسیلهای اولیه برای یاد آوری مفاد یک عهدنامه، اگرچه نه به صورت دقیق، به کار گرفته می شد. برای قبیلهٔ پیروز، مقدار اشیاء کلکسیونی راهی برای محاسبهٔ بهینه تر خراج با توجه به دارایی قبیلهٔ بازنده بود. برای بازنده ها هم پنهان کردن اشیاء کلکسیونی به صورت دفینه و ممانعت از گزارش شدن آنها، راهی بود تا قبیلهٔ پیروز مقدار دارایی واقعی قبیله را نداند و خراجی کمتر از آنچه واقعاً باید تعیین میشد، تعیین کند. این دفینههای اشیاء کلکسیونی، همچنین می توانست بیمهای در برابر خراجهای بیش از حد زیاد باشد. (تا در صورت وضع شدن چنین خراجهایی، قبیله قادر به پرداخت آن بوده و از آسیبهای ناشی از عدم پرداخت خراج در امان بماند. - م). بخش عمدهٔ دارایی و ثروت در جوامع بدوی، به خاطر ماهیت بسیار سرّی خود، دور از چشم مبلغان و مردمشناسان نگه داشته می شد. فقط باستان شناسی می تواند وجود این ثروت پنهان را آشکار سازد.

<sup>1</sup> Iriquois Confederacy

پنهان کاری و سایر راهکارهای مشابه، همان مشکلی را برای قبایل خراج گیرنده پدید می آورد که سازمانهای مالیات گیرندهٔ امروزی با آن مواجهند؛ نحوهٔ محاسبه مقدار خراج اندازه گیری ارزش در اکثر معاملات مسئلهای پیچیده است اما نه به پیچیدگی محاسبه خراج یا مالیات. با انجام این محاسبات پیچیده و سپس اعمال آن از طریق پرس و جو، ممیزی، و جمع آوری خراج، خراج گیرندگان عایدی خود را بهینه می کردند، حتی اگر در این میان، خراج دهندگان بسیار متضرر می شدند.

قبیلهای را تصور کنید که از چندین همسایهٔ خود که قبلاً آنها را در جنگ شکست داده است، خراج دریافت می کند. این قبیله باید تخمین بزند که از هر قبیلهٔ مغلوب چقدر عایدی باید داشته باشد. بر آوردهای نامناسب، موجب می شد ثروت برخی از قبایل کمتر از مقدار واقعی بر آورد شود و در عوض برخی دیگر از قبایل مجبور به پرداخت خراجی شوند که بر اساس دارایی هایی که در واقع نداشتند تخمین زده شده بود. در نتیجه، قبایلی که خراج بیش از حد توان خود پرداخت می کردند، کم کم از بین میرفتند و از سوی دیگر، قبایلی که دارایی آنها کمتر از مقدار واقعی تخمین زده میشد، خراجی کمتر از آنچه واقعاً باید بدهند، می دادند. هر دو نتیجهٔ حاصل از تخمین نامناسب، سبب می شد تا در آمد قبیلهٔ پیروز كمتر از مقدارى باشد كه با اعمال قوانين بهتر و مناسب تر مى توانست به دست آورد. اين، كاربرد منحنى لافر ابراى ثروت قبايل خاص است. بر اساس اين منحنى، كه توسط يك اقتصاددان برجسته به نام لافر بر مالیات بر درآمد اعمال شد، هر چقدر نرخ مالیات بیشتر شود، مقدار درآمد ناشی از مالیات هم بیشتر می شود اما با سرعت کمتری نسبت به نرخ افزایش مالیات. این کاهش فزایندهٔ رشد در آمدهای ناشی از مالیات به دلیل اجتناب از پرداخت مالیات، فرار مالیاتی و بیش از همه، نقش بازدارندهٔ نرخ بالای مالیات در رشد فعالیتهای مشمول مالیات، رخ می دهد. به همین دلایل، در آمد حاصل از اخذ مالیات، در یک نرخ مشخص به بهینه ترین حالت خود می رسد. افزایش نرخ مالیات بیش از نرخ بهینهٔ لافر، به جای این که سبب افزایش درآمد شود به کاهش درآمد خواهد انجامید. هرچند که این نظریه در مورد جمع آوری بهینهٔ مالیات برای دولت است و نه در مورد بهینه بودن

<sup>1</sup> Laffer curve

مالیات برای رفاه اجتماعی و رضایت فردی؛ توسط طرفداران کاهش نرخ مالیات به شدت مورد استفاده قرار گرفته است.

در مقیاس بزرگ تر، منحنی لافر ممکن است مهم ترین قانون اقتصادی تاریخ سیاسی باشد. چالز آدامز ۱ [A90] از این نظریه در توضیح ظهور و سقوط حکومتها استفاده کرده است. موفق ترین دولتها با توجه به انگیزههای خود \_ چه تمایل کو تاهمدت آنها در کسب درآمد و چه موفقیت طولانی مدت خود در مقابل سایر حکومتها ـ به صورت ضمنی، بر اساس منحنى لافر هدايت شدهاند. حكومتهايي كه ماليات دريافتي خود را بيش از حد افزایش دادند \_ مثل اتحاد جماهیر شوری و امپراتوری رم \_ به تاریخ پیوستند و حكومتهايي كه مالياتي كمتر از حد بهينه وضع مي كردند غالباً توسط همسايگاني كه بودجهٔ بیشتری داشتند، تسخیر میشدند. حکومتهای دمو کراتیک می توانند در آمد بالای مالیاتی خود را در طول تاریخ، با روشی مسالمت آمیزتر از تسخیر دولتهای دارای کمبود بودجه، حفظ کنند. آنها نخستین حکومتهای تاریخ هستند که درآمدهای مالیاتی آنها نسبت به تهدیدهای خارجی به حدی بالا است که قادرند بیشتر این پول را در حوزههای غیرنظامی هزینه کنند. رژیم مالیاتی این دست حکومتها بیش از انواع حکومتهای قبلی به نرخ بهینهٔ لافر نزدیک است (از سوی دیگر، ممکن است این روش هزینه کردن بیش از آن که حاصل افزایش انگیزههای دمو کراتیک جمع آوری مالیات باشد، نتیجه کارایی سلاحهای هسته ای در ترساندن و بازدارندگی از حملات خارجی باشد). با استفاده از منحنی لافر در بررسی تأثیر نسبی پیماننامههای وضع خراج بر قبایل مختلف، ما نتیجه گرفتیم که تمایل به بهینه سازی در آمد، قبیلهٔ پیروز را به سمت ارزیابی دقیق در آمد و ثروت قبایل مغلوب سوق می داد. ارزیابی ارزش در تشخیص انگیزههای خراج دهندگان برای خودداری از پرداخت یا فرار از پرداخت با پنهان کردن ثروت، جنگیدن و یا مهاجرت، بسیار مهم است. خراج دهندگان به نوبهٔ خود می توانند، به عنوان مثال با پنهان نمودن اشیاء کلکسیونی در دفینهها، این ارزیابیها را با خطا مواجه کنند. خراج گرفتن مستلزم انجام بازی ارزیابی ۲ با انگیزههایی است که با یکدیگر همسو نیستند.

<sup>1</sup> Charles Adams

<sup>2</sup> Measurement game

به جای محدود شدن دریافت خراج به زمانهایی که طرف بازنده توان تأمین و یا طرف پیروز درخواست دریافت کالاها را دارد؛ با اشیاء کلکسیونی می توان آن را به یک راهبرد طولانی مدت بهینه تبدیل کرد. به این ترتیب، طرف پیروز می تواند بدون این که محدود به زمان عرضه و تأمین کالاها باشد، خود تعیین کند که نوبت بعدی انتقال ثروت چه زمانی خواهد بود. خیلی بعدتر، در آغاز تاریخ، ۷۰۰ سال پیش از میلاد، هر چند تجارت فراگیر و رایج بود اما پول هنوز همان حالت کالای کلکسیونی را داشت که از فلزات گرانبهاتر ساخته شده بود اما در ویژگیهای اساسی خود، مانند عدم وجود ارزش ثابت، شبیه همان پولهای اولیهای بود که از زمان ظهور گونهٔ هومو ساپینس ساپینس مورد استفاده قرار گرفته بود. این روند توسط یک تمدن یونانی زبان در آناتولی (ترکیهٔ امروزی)، یعنی تمدن لیدیه تغییر یافت. در مدارک ثبت شدهٔ تاریخی و باستان شناسی، به طور مشخص، لیدیه تغییر یافت. در مدارک ثبت شدهٔ تاریخی و باستان شناسی، به طور مشخص،

از آن زمان تا کنون، به جای ضرابخانههای خصوصی، ضرابخانههای حکومتی ـ با اعطای این حق انحصاری به خود \_ اصلی ترین مراکز ضرب سکه هستند. اما چرا مراکز خصوصی \_ مثلاً بانکهای خصوصی \_ بر این اقتصادهای شبیه به بازار مسلط نبودند؟ توضیح اصلی در مورد تسلط حکومت در ضرب سکه، این بود که فقط حکومتها قادر به اعمال تدابیر ضد جعل و تقلب بودند. هر چند، آنها قادر بودند همانطور که دولتها امروزه از علایم تجاری حمایت می کنند، این تدابیر ضد جعل و تقلب را در حمایت از ضرابخانههای خصوصی در رقابت با یکدیگر نیز اعمال کنند.

تخمین ارزش یک سکه از تخمین ارزش یک کالای کلکسیونی بسیار ساده تر بود ـ به ویژه در مبادلاتی با ارزش کم. به جای داد و ستد کالا با کالا، با پول می توان معاملات بسیار بیشتری را انجام داد. در واقع انجام بسیاری از معاملات کمارزش، به این خاطر امکان پذیر شد که برای نخستین بار، سود اندک حاصل از معامله از هزینههای معامله پیشی گرفت. پول کلکسیونی به دفعات کم بین دستها جابجا می شد و در تعداد اندکی از

<sup>1</sup> Lydians

<sup>2</sup> Lydia

معاملات با ارزش بالا دخیل بود. [در طرف مقابل] سکه پولی بود که به دفعات زیاد بین افراد دست به دست می شد و تعداد زیادی از معاملات کمارزش را تسهیل می کرد.

با توجه به آنچه در مورد مزایای پول اولیه در دریافت مالیات و خراج و اهمیت ذاتی مسئلهٔ اندازه گیری ارزش در تعیین این وجوه بیان شد، جای تعجب نیست که دریافت کنندگان مالیات، به ویژه پادشاهان لیدیا، نخستین ضرب کنندگان اصلی سکه باشند. پادشاهی که درآمدش از طریق گرفتن مالیات تأمین می شد، انگیزهٔ بالایی داشت که ارزش ثروت رعیت خود و داد و ستدهای آنها را به طور دقیق ارزیابی کند. آسان شدن سنجش ارزش در مبادلات، چیزی شبیه تر به بازارهای کارآمد را ایجاد نموده و این امکان را برای مردم فراهم کرد که برای نخستین بار در مقیاس گسترده تری وارد بازار شوند. این یک نتیجهٔ جانبی برای پادشاه بود. هر چقدر ثروت بیشتری در بازار جریان داشته باشد، منابع مالیاتی پادشاه را حتی از اثر منحنی نرمال لافر در کاهش خطای اندازه گیری میان منابع مالیاتی، نیز بیشتر افزایش داد.

ترکیب جمع آوری کار آمدتر مالیات و بازارهای کار آمدتر به معنای افزایش چشمگیر در آمد کلی مالیاتی بود. این مالیاتبگیران، به معنای واقعی کلمه، به معدن طلا رسیده بودند و ثروت سه تن از پادشاهان لیدیا به نامهای میداس ۱، کرزوس و گیگس هنوز هم زبانزد است.

چند قرن بعد، پادشاه یونان، اسکندر بزرگ، مصر، ایران، و بخشهای زیادی از هند را فتح کرد و بودجه فتوحات پرشکوه خود را از غارت اشیاء کلکسیونی موجود در معابد ایران و مصر که مملو از مجموعههای اشیاء باارزش بزرگ بودند و ذوب نمودن و تبدیل آنها به سکههایی با سرعت انتقال زیاد تأمین کرد. اقتصاد کار آمدتر، بازار اقصادی فراگیر و همچنین جمع آوری کار آمدتر مالیات، از پی آمدهای این اقدام او بود.

<sup>1</sup> Midas

<sup>2</sup> Croesus

<sup>3</sup> Giges

پرداخت خراج، به خودی خود حلقهٔ بسته ای از گردش اشیاء کلکسیونی را ایجاد نمی کند. این خراج دریافت شده، فقط در صورتی ارزشمند است که دریافت کنندگان در نهایت آن را برای چیز دیگری مانند ازدواج، تجارت و یا تضمین و وثیقه مورد استفاده قرار دهند. با این حال، قبیلهٔ پیروز می توانست قبیلهٔ مغلوب را وادار به تولید اشیاء کلکسیونی نماید؛ حتی اگر منافع مورد نظر بازنده ها در این میان تأمین نمی شد.

#### اختلافات و حل اختلافات

قبیلههای شکارچی-گردآورندهٔ تاریخی، از قوانین جنایی و کیفری امروزی ما بهرمند نبودند، اما ابزاری مشابه برای حل و فصل اختلافات خود داشتند که اغلب با قضاوت و رأی رهبران طوایف یا قبایل صورت می گرفت و چیزی که قوانین امروزی به آن جرم و مسئولیت مدنی می گویند را پوشش می داد. حل و فصل اختلافات از طریق مجازات افراد یا پرداخت جریمه از طرف طوایف افراد در گیر، جایگزین چرخهٔ جنگهای خونخواهی و انتقام می شد. اغلب فرهنگهای قدیمی، از ایریکویس آمریکا گرفته تا مردمان ژرمن قبل از مسیحیت، به این نتیجه رسیده بودند که پرداخت جریمه بهتر از مجازات شدن است. برای تمام جرایم، از دزدیهای کوچک گرفته تا تجاوز و قتل، جریمههایی تعیین می شد (به عنوان مثال دیه در میان ژرمنها و خونبها در میان مردمان ایریکویس). در جاهایی که پول وجود داشت، پرداختها به شکل پول انجام می شد. در فرهنگهای گلهدار، از دام زنده برای پرداخت جریمه استفاده می شد. در سایر موارد نیز، پرداخت با اشیاء کلکسیونی رایه پرداخت جریمه بود.

نوع پرداخت جریمه برای جبران خسارت که در طی یک دادخواست یا شکایت تعیین می شد، باز هم با مسئلهٔ انطباق سه گانهٔ رخداد، عرضه و تقاضا که در مواردی مثل ارث، ازدواج و خراج وجود داشت، همراه بود. قضاوت در چنین مواردی بستگی به انطباق توان فرد خاطی برای پرداخت خسارت و خواسته و منفعت فرد آسیب دیده داشت. اگر به عنوان مثال شخص خاطی کالایی مصرفی را دزدیده بود که هنوز بخش زیادی از آن را در

اختیار داشت، برگرداندن کالا یک مجازات بود اما به احتمال زیاد طرف خسارت دیده را راضی نمی کرد. پس نمی توانست چرخهٔ خشونت را مهار کند. بنابراین، در چنین مواردی پرداخت اشیاء کلکسیونی [علاوه بر برگرداندن اجناس]، می توانست به چرخهٔ انتقام پایان دهد.

اگر پرداخت جریمه، انتقام گیری و تلافی را به طور کامل از بین میبرد، نمی توانست حلقهٔ بسته ای از گردش اشیاء کلکسیونی را پدید آورد. با این حال، اگر این پرداختها انتقام گیری را کاملاً مهار نمی کرد، چرخهٔ پرداخت با چرخهٔ انتقام ادامه می یافت. به همین دلیل، این نهاد احتمالاً هنگامی به تعادل می رسید که می توانست انتقام گیری را کاهش دهد اما آن را کاملاً از بین نبرد تا شبکهٔ داد و ستد پیوسته ای پدید آید.

# ویژگیهای اشیاء کلکسیونی

از آنجا که انسانها در قبایل کوچک، عمدتاً خودکفا، و متخاصم تکامل می یافتند، در بخش بزرگی از دوران زندگی گونهٔ انسان، نقش اشیاء کلکسیونی در کاهش نیاز به خاطر سپردن لطف دیگران و ایجاد نهادهای انسانی انتقال ثروت، از نقش آن در رفع مشکل ارزش گذاری در مبادلات کالا با کالا، بسیار مهم تر بود. در واقع اشیاء کلکسیونی سبب بهبود اساسی در عملکرد نوعدوستی متقابل شد و به انسانها امکان همکاریهایی را داد که سایر گونهها از آن بی بهره بودند. در سایر گونهها، نوعدوستی متقابل به شدت محدود به حافظهٔ ضعیف آنها بود. برخی دیگر از گونهها که مغز بزرگی دارند، می توانند برای خود خانه بسازند و یا از ابزارهای موجود استفاده کنند یا ابزارهای موردنیاز خود را بسازند. اما هیچ یک از گونهها چنین بهبود و پیشرفتی در عملکرد نوعدوستی متقابل نداشته است. شواهد حاکی از آن است که این پیشرفت در ۲۰٬۰۰۰ سال قبل به حداکثر میزان خود رسده است.

منگر، این نخستین پول \_ که در این مقاله، شئ کلکسیونی نامیده شده \_ را «کالای واسطه» نامیده است. یک وسیلهٔ دستساز که برای اهداف دیگری \_ مثلاً برش \_ کاربرد دارد، می تواند به عنوان یک شئ کلکسیونی نیز مورد استفاده قرار گیرد. با این حال، از زمانی که نهادهای دخیل در انتقال ثروت جایگاه خود را به دست آوردند، اشیاء کلکسیونی فقط به خاطر ویژگیهای کلکسیونی خود تولید شدند. این ویژگیها چیستند؟ برای این که یک کالا به عنوان یک شئ کلکسیونی ارزشمند برگزیده شود، باید نسبت به کالاهای کمارزش تر حداقل از ویژگیهای مطلوب زیر برخوردار باشد:

- ۱. در برابر گم شدن یا ربوده شدن ایمن باشد. در بیشتر طول تاریخ این ویژگی به صورت پوشیدنی بودن و قابل پنهان کردن، نمود پیدا کرده است.
- هزینهٔ جعل آن از ارزش آن بیشتر باشد. یکی از زیرمجموعههای مهم اشیاء کلکسیونی محصولاتی هستند که جعل آنها از نظر هزینهبر بودن غیر ممکن است و بنابراین به دلیلی که در ادامه می آید، ارزشمند محسوب می شوند.
- ۳. با یک بررسی ساده، ارزش دقیق این کالاها قابل تخمین باشد. این مشاهدات قابل اعتمادتر و دقیق تر [از حالت بررسی ارزش سایر کالاها] است اما هزینهٔ کمتری دارد.

انسانها در سراسر دنیا، انگیزهٔ زیادی برای جمع آوری چیزهایی دارند که سه ویژگی فوق را بیشتر بر آورده کنند. بخشی از این انگیزه احتمالاً ناشی از غرایز شکل گرفته در طی تکامل انسان است. انسانها این اشیاء را فقط به خاطر لذتی که از آنها میبرند، جمع آوری می کنند (نه به خاطر دلایل مشخص و یا ضمنی خاص) و این احساس لذت تقریباً در تمام فرهنگهای سراسر جهان وجود دارد. یکی از انگیزههای احتمالی این کار می تواند تزئین کردن باشد. به گفتهٔ دکتر مری سی. استینر ۲، باستان شناس در دانشگاه آریزونا، «تزئین و آراستن، موضوعی فراگیر و همگانی در میان شکارچی – گرد آوردههای امروزی است»

<sup>1</sup> Intermediate commodity

<sup>2</sup> Dr. Mary C. Stiner

[W02]. از نظر یک روانشناس تکاملی، رفتارهایی از این دست که از نظر انتخاب طبیعی به خوبی قابل توجیه هستند اما هیچ هدف مشخصی به جز لذت بردن ندارند، کاندیدای اصلی برای لذت تکامل یافتهٔ ژنتیکی هستند که منجر به این رفتار می شوند. اگر استدلال مورد استفاده در این مقاله درست باشد، غریزهٔ انسان چنین است که چیزهای کمیاب، آثار هنری و به ویژه زیور آلات را جمع آوری کند.

مورد شمارهٔ ۲ به توضیح بیشتری نیاز دارد. در ابتدا، تولید کالایی صرفاً به خاطر این که هزینه بر است، کاملاً بی فایده به نظر می رسد. با این حال، کالاهایی که به لحاظ بالا بودن هزینهٔ تولید قابل جعل نیستند با تسهیل فرآیند پرسود انتقال ثروت، بارها و بارها به ارزش خود می افزایند. با امکان پذیر کردن هر معامله و یا کاهش هزینه های آن، بخشی از هزینه های تولید جبران می شود. با انجام معاملات متعدد، هزینه ای که در ابتدا کاملاً ضرر به نظر می رسید، مستهلک شده و جبران می شود. ارزش پولی فلزات گران بها نیز بر اساس همین اصل است. این اصل در مورد اشیاء کلکسیونی نیز صادق است. این اشیاء هر قدر کمیاب تر باشند، با ارزش تر هستند و هرچقدر جعل کردن آن ها دشوار تر باشد، کمیاب تر خواهند بود. در مواردی که یک نیروی انسانی ماهر یا خاص چیزی به محصول اضافه کند، مثل آثار هنری، نیز همین وضعیت وجود دارد.

تا به حال هرگز کالایی کشف نشده است که هر سه ویژگی فوق را در سطح عالی داشته باشد. هنر و اشیاء کلکسیونی (نه به مفهومی که در این مقاله مورد استفاده قرار گرفته بلکه به معنایی که در فرهنگ امروزی مورد استفاده قرار می گیرند)، در معیار شمارهٔ ۲ در سطح عالی هستند اما در معیارهای ۱ و ۳، عالی نیستند. مهرههای معمولی معیار شمارهٔ ۱ را بر آورده می کند اما معیارهای ۲ و ۳ را بر آورده نمی کند. زیور آلات، که در اغلب فرهنگها، اوایل از زیباترین و کمیاب ترین صدفها و در نهایت از فلزات گران بها ساخته شدند، به بر آورده نمودن هر سه ویژگی فوق نزدیک شده اند. زیور آلات ساخته شده از فلزات گران بها به صورت زنجیرها و حلقههای نازک و ظریف ساخته می شدند تا امکان ارزش گذاری آن ها در همه مناطق فراهم باشد. ساخت سکه پیشرفت دیگری بود \_

جایگزینی وزنهای کوچک استاندارد و علایم تجاری به منظور تخمین ارزش، هزینههای معاملات کوچکی که با فلزات گرانبها انجام می شد را بسیار کاهش داد. تبدیل شدن به پول رایج، گام دیگری در تکامل اشیاء کلکسیونی بود.

نوعی از دستسازه های قابل حمل دوران پارینه سنگی (مجسمه های کوچک و مانند آن) نیز با این سه ویژگی به خوبی مطابقت دارد. درواقع تعداد اشیاء ساخته شده توسط انسان دوران پارینه سنگی که کاربردی نبوده اند، یا ویژگی های ۱ تا ۳ که پیشتر مطرح کردیم را نداشته اند، بسیار کم است.

موارد گیج کنندهٔ زیادی از سنگهای چخماق بی استفاده یا حداقل استفاده نشده، از دورهٔ زندگی گونهٔ هومو ساپینس وجود دارد. قبلاً به سنگهای چخماق بی استفادهٔ مردم کلوویس اشاره کردیم. کولیف[694] مطرح کرده است صدها قطعه سنگ چخماق از یکی از دورانهای میانسنگی اروپا یافت شده است که به دقت ساخته شده اند اما مطالعات ریزنگاری نشان داده است که این قطعات سنگی هرگز برای برش مورد استفاده قرار نگرفته اند.

به احتمال زیاد، سنگهای چخماق نخستین اشیاء کلکسیونی بودهاند که پیش از اشیاء کلکسیونی با هدف مشخص، مثل زیور آلات، وجود داشتهاند. در واقع اولین موارد کلکسیونی سنگ چخماق به عنوان ابزار برش مورد استفاده قرار می گرفتهاند و ارزش افزودهٔ آنها به عنوان واسطهٔ انتقال ثروت، یک اثر جانبی بوده که نهادهای توصیف شده در این مقاله را شکوفا ساخت. سپس، این نهادها به نوبهٔ خود انگیزهای برای ساخت کالاهای کلکسیونی با اهداف خاص ایجاد نمودند؛ کالاهایی مانند سنگهای چخماقی که به دست گونهٔ هومو سایینس ساخته نمی شدند و سایر انواع کالاهای کلکسیونی که به دست گونهٔ هومو سایینس ساخته شد.



پول ساخته شده از صدف، سومر، ۳,۰۰۰ سال پیش از میلاد

در دوران نوسنگی در بسیاری از قسمتهای خاورمیانه و اروپا، نوعی از زیور آلات مرسوم تر شدند و به عنوان استاندارد مورد پذیرش عمومی قرار گرفتند؛ تا جایی که اندازهٔ استاندارد و قابلیت سنجش ارزش این زیور آلات از جنبهٔ تزئینی و زیبایی آنها مهم تر بود. در مناطق تجاری، گاهی مقدار ذخیرهسازی و نگهداری این زیور آلات از زیور آلات سنتی بیشتر بود. این یک مرحلهٔ گذار میان زیور آلات و سکه است که طی آن برخی زیور آلات به طور فزاینده به شکلی در آمدند که بخشی از آن قابل جدا شدن بود. همان طور که در بالا توضیح داده شد، حدود ۷۰۰ سال پیش از میلاد، پادشاهان لیدین شروع به تولید و ضرب سکه نمودند. اکنون این وزنهای استاندارد از فلزات گران بها \_ که هزینههای بالای تولید آنها امکان جعل کردن را به صفر می رساند \_ می توانستند با اعتماد به مرجع صادر کنندهٔ آن، در بازار توسط مزد بگیران یا مالیات بگیران « ارزش گذاری » شده و به جای بریدن و جدا کردن بخشی از پولهای سیم پیچ مانند از نقطه ای تصادفی، مورد استفاده قرار بگیرند.

این که کالاهای کلکسیونی ویژگیهای مشترکی با فلزات گرانبها، سکهها و کالاهای ذخیرهٔ پشتوانهٔ ارزهای غیر فیات (ارزهایی با پشتوانهٔ فیزیکی) دارند، یک موضوع تصادفی و اتفاقی نیست. پول واقعی، بیش از همهٔ انواع اشیاء کلکسیونی مورد استفادهٔ بشر در دوران پیش از تاریخ، توانسته است سه ویژگی مطرح شده را به ظهور برساند.

<sup>1</sup> assayed



پولهای حلقهای و سیم پیچ نقره، سومر، ۲٫۵۰۰ سال پیش از میلاد. به اندازهٔ استاندارد مقطع عرضی دقت کنید. بسیاری از قطعات، وزنهای استانداردی بین یک دوازدهم شکل [= واحد وزن در بابل قدیم[-] تا شصت شکل داشتهاند. برای ارزش گذاری و استفاده از یک حلقه یا سیم پیچ می توانستند آن را وزن نموده و از نقطهای به طور تصادفی برش دهند (با مجوز مؤسسهٔ اورینتال، دانشگاه شیکاگو)

پدیده نوظهور قرن بیستم، صدور پول فیات توسط دولتها بود (ارز فیات ارزی است که هیچ کالایی پشتوانهٔ آن نیست، برخلاف ارزهای با پایهٔ طلا یا نقره که در قرنهای گذشته استفاده می شدند). هرچند پول فیات، به عنوان کالای مبادلهای عملکرد بسیار خوبی دارند اما مشهود است که از نظر ذخیره ارزش بسیار ضعیف هستند. تورم، بسیاری از پساندازهای نقدی را بی ارزش و نابود کرده است. بنابراین، عجیب نیست که بازار اشیاء کمیاب و منحصر به فرد که سه ویژگی فوق در مورد کالاهای کلکسیونی را دارا هستند، در قرن اخیر دوباره رونق گرفته است. یکی از پیشرفته ترین بازارهای دوران ما \_ یعنی دو Bay \_ بر روی این اشیاء با همان کیفیت اقصادی اولیه متمر کز شده است. هرچند سهمی که امروزه این اشیاء از دارایی ما دارند بسیار کم تر از دورانی است که این اشیاء برای موفقیت تکاملی حیاتی بودند، امروزه بازار کالای کلکسیونی گسترده تر از هر زمان

<sup>1</sup> Oriental Institute

<sup>2</sup> Fiat currencies

<sup>3</sup> Medium of exchange

<sup>4</sup> Store of value

دیگری است. کالاهای کلکسیونی هم علاقهٔ غریزی ما را ارضا می کنند و هم هنوز کاربرد تاریخی خود را در ذخیرهٔ ارزش حفظ نمودهاند.

### نتیجه گیری

انواع مختلف انتقال ثروت، خواه یکجانبه خواه دوجانبه، خواه داوطلبانه خواه اجباری، با مسئله ای به نام هزینهٔ معامله مواجه هستند. در معاملات داوطلبانه هر دو طرف سود می برند؛ یک هدیهٔ کاملاً رایگان معمولاً نشانه ای از نوع دوستی خویشاوندی است. این معاملات برای یک یا هر دو طرف معامله ارزش ایجاد می کنند، گویی وسیله ای واقعی ساخته می شود. خراج به نفع طرف پیروز است و قضاوت در مورد خسارت می تواند از خشونت بیشتر جلوگیری نموده و منافع قربانی را تأمین کند. وراثت باعث شد انسانها نخستین حیواناتی باشند که ثروت خود را به نسل بعدی خود انتقال می دهند. این میراث به نوبهٔ خود می تواند به عنوان و ثیقه یا پول در تجارت کالاها و یا خرید غذا برای غلبه بر قحطی و یا در ازدواج برای پرداخت هزینهٔ عروس، مورد استفاده قرار گیرد. این که آیا هزینهٔ این نقل و انتقالات \_ هزینهٔ معامله \_ آنقدر پایین هست که مبادله ارزش انجام شدن داشته باشد یا خیر، مسئلهٔ دیگری است. اشیاء کلکسیونی نقش مهمی در امکان پذیر کردن این معاملات خیر، مسئلهٔ دیگری است. اشیاء کلکسیونی نقش مهمی در امکان پذیر کردن این معاملات برای نخستین بار داشتند.

کالاهای کلکسیونی به کمک مغز بزرگ و زبان آمد و انسان توانست معمای زندانی را \_ که تقریباً تمام حیوانات را از همکاری متقابل با غیرخویشاوندان باز می دارد \_ حل کند. به خاطر سپردن سابقه، معمولاً ممکن است با دو خطای عمده همراه باشد \_ خطاهایی در مورد این که چه کسی چه کاری انجام داده و خطاهایی در مورد ارزیابی ارزش یا خسارت ناشی از آن عمل. در یک طایفه (گروهی کوچک که روابط خویشاوندی مستقیم با هم دارند یا خانوادهٔ گستردهای که زیرمجموعهای از قبیله است) مغزهای بزرگ انسانها می توانست این خطاها را به حداقل برسانند. به طوری که اعتبار عمومی و ضمانتهای اجباری می توانست جایگزین انگیزهٔ اندک ناشی از کم توانی و یا قصور طرف مقابل در آینده در

اجرای مبادلات متقابل با تأخیر شود. به نظر می رسد که هر دو گونهٔ هومو ساپینس نئاندر تال و هومو ساپینس ساپینس با مغزهای بزرگ خود خدمت و لطف اعضای سایر طایفه های محلی را به خاطر می سپرده اند. احتمالاً کاربرد کالاهای کلکسیونی به منظور تجارت در میان گروه های خویشاوند محلی، اندک بوده است. بین طایفه های مختلف یک قبیله، هم از روش به خاطر سپاری لطف ها و هم از اشیاء کلکسیونی استفاده می شده است. در بین قبایل، کالاهای کلکسیونی به طور کامل جایگزین شهرت و اعتبار برای ضمانت اجرای متقابل تعهدات شدند. با این حال خشونت که همچنان نقش مهمی در اجرای تعهدات داشت و همچنین هزینهٔ بالای معامله، مانع انجام بسیاری از انواع معاملات می شد.



هنگامی که [کالاهای کلکسیونی از لحاظ] هزینهٔ تولید قابل جعل می شود \_ مهرههای تجاری شیشه ای، تولید شده در مالی، آفریقا. این مهرهها در هر جایی که استعمار گران اروپایی با فرهنگهای نوسنگی یا شکارچی-گرد آورنده مواجه بودند، بسیار رایج بود.

یک کالای کلکسیونی برای این که بتواند به عنوان یک ابزار عمومی، برای ذخیره و انتقال ثروت کاربردی باشد؛ باید جایگاه خود را حداقل در یک نهاد با یک حلقهٔ گردش بسته پیدا می کرد و به این ترتیب هزینه های کشف و یا ساخت آن در طی چند مبادله مستهلک و جبران می شد. علاوه بر این، هر چیز زیبا و تزئینی نمی توانست یک کالای کلکسیونی

باشد بلکه باید از ویژگیهای عملکردی خاصی برخوردار میبود؛ مانند پوشیدنی بودن به منظور ایمنی، جمع و جور بودن به منظور پنهان کردن یا مدفون کردن، پرهزینه بودن کشف یا ساخت آن به منظور جلوگیری از جعل. این هزینهبر بودن تولید باید توسط گیرنده شئ کلکسیونی \_ با استفاده از مهارتهایی مشابه آنچه که مجموعهداران امروزی از آنها برای ارزیابی کالا استفاده می کنند \_ قابل تأیید می بود.

نظریههای ارائه شده در این مقاله را می توان با بررسی وجود (یا فقدان) این خصوصیات در اشیاء قیمتی که معمولاً در این فرهنگها مبادله می شوند، بررسی سود اقتصادی حاصل از چرخههای حرکت این اشیاء ارزشمند و مشاهدهٔ اولویت و محبوبیت اشیاء مختلف دارای این ویژگیها در فرهنگهای مختلف (از جمله فرهنگهای امروزی)، مورد سنجش قرار داد.

انسانها با استفاده از این تکنولوژی بی نظیر که موجب همکاری آنها با یکدیگر می شد به ترسناک ترین درندگان کرهٔ زمین تبدیل شدند. آنها با تغییرات اقلیم تطابق پیدا کردند، در حالی که گلههای بزرگی از شکارهای گوناگون آنها بر اثر شکار و تغییر آب و هوا منقرض شده و از میان رفتند. امروزه بسیاری از گونههای حیوانات از گلولههای انسان \_ سازگاری مخصوص یک گونهٔ درنده \_ هراسان هستند[R97]. تمدنهایی که به جای شکار، بیشتر به جمع آوری گیاهان متکی بودند نیز از ابداع این ابزار همکاری سود بردند. در پی آن، یک انفجار جمعیت رخ داد و گونهٔ هومو ساپینس ساپینس علیرغم عدم افزایش در اندازهٔ مغز و با استخوانبندی ضعیف تر خود نسبت به گونهٔ هومو ساپینس نئاندر تال[C94]، اندازهٔ مغز و با استخوانبندی از سیاره زمین ساکن شود و همچنین تراکم جمعیت بیش از توانست در بخشهای بیشتری از سیاره زمین ساکن شود و همچنین تراکم جمعیت بیش از این افزایشها را می توان به نهادهای اجتماعی ناشی از انتقال موثر ثروت، و زبان، مانند تجارت، ازدواج، ارث، خراج، و ثیقه و توانایی ارزیابی خسارتها به منظور تعدیل تجارت، ازدواج، ارث، خراج، و ثیقه و توانایی ارزیابی خسارتها به منظور تعدیل چرخههای انتقام و خونخواهی نسبت داد.

پول بدوی همان پولی که ما امروز می شناسیم نبوده است. این پول برخی از وظایفی که پول امروزی به عهده دارد را بر عهده داشته اما به شکل ارث، زیور آلات و سایر اشیاء کلکسیونی بوده است. استفاده از این اشیاء سابقهای بسیار طولانی دارد به طوری که علاقه به کشف، جمع آوری، ساختن، نمایش دادن، ارزیابی کردن، با دقت نگهداری کردن و تجارت آنها در میان تمام انسانها وجود دارد و تا حدی غریزی است. این مجموعه از علایق انسان را باید غریزهٔ جمع آوری نامید. جستجوی مواد خام اولیه \_ مانند صدف و دندان \_ و ساخت اشیاء کلکسیونی از این مواد خام، بخش قابل توجهی از زمان انسان کهن درا به خود اختصاص می داد؛ همان طور که انسان های امروزی بخش قابل توجهی از منابع خود را به عنوان سرگرمی صرف چنین فعالیتهایی می کنند. حاصل این فعالیتهای اجداد ما پیدایش نخستین آشکال ارزش انتزاعی بود که با ارزش واقعی تفاوت زیادی داشت \_ و زمینهٔ پیدایش پول امروزی را فراهم آورد.

<sup>1</sup> Collecting instinct

#### References

[A90] Adams, Charles, For Good and Evil: The Impact of Taxes on Civilization

[A98] Tim Appenzeller, "Art: Evolution or Revolution?", Science 282(Nov 20, 1998), p. 1452. See also the home page of Stanley Ambrose

[B04] The Blombos Cave Project

[C94] Culiffe, Barry, ed., The Oxford Illustrated History of Prehistoric Europe, Oxford University Press 1994.

[D89] Dawkins, Richard, The Selfish Gene, Oxford University Press 1989.

[D94] Davies, Glyn, A History of Money, From Ancient Times to the Present Day, University of Wales Press 1994.

[DW88] Daly, Martin and Wilson, Margo, Homicide, New York: Aldine (1998).

[G95] Gilead, I. 1995. "The Foragers of the Upper Paleolithic Period," in Archaeology and Society in the Holy Land. Ed. by T. E. Levy. New York, Facts on File.

[G01] [ref: http://www-geology.ucdavis.edu/~GEL115/115CH1.html]
[Gr01] Graeber, David, Towards an Anthropological Theory of Value,
Palgrave 2001.

[I98] Ifrah, Georges, The Universal History of Numbers, John Wiley & Sons 1998, pg. 73.

[K99] Kohn, M. and Mithen, S. "Handaxes: Products of sexual selection?", Antiquity, 73, 518-526.

[K99] Kohn, M. and Mithen, S. "Handaxes: Products of sexual selection?", Antiquity, 73, 518-526.

[L94] Landa, Janet, Trust, Ethnicity, and Identity: Beyond the New Institutional Economics of Ethnic Trading Networks, Contract Law, and Gift-Exchange, The University of Michigan Press, second edition, 1998.

[M1892] Menger, Carl, "On the Origins of Money" Economic Journal, volume 2,(1892) p. 239-55. translated by C.A. Foley, at http://www.socsci.mcmaster.ca/~econ/ugcm/3ll3/menger/money.txt

[M50] Mauss, Marcel, The Gift, 1950, English translation by W.D. Halls, W.W. Norton 1990.

[M93] (Morse 1993) via

http://www.wac.uct.ac.za/wac4/symposia/papers/s095wht1.pdf

[R96] Riddley, Matt, The Origins of Virtue, Viking 1996.

[T01] Taylor, Alan, American Colonies – The Settling of North America, Penguin 2001.

[P89] Plattner, Stuart, Economic Anthropology, Stanford University Press 1989.

[W77] Wiessner, P. 1977. Hxaro: a regional system at reciprocity for reducing risk among the !Kung San. Unpublished PhD thesis:

University of Michigan.

[W82] Wiessner, P. 1982. Risk, reciprocity and social influences on !Kung San economies. In: Leacock, H. R. & Lee, R.B. (eds)
Politics and history in band societies: 61-84. London: Cambridge University Press.

[W95] White, Randall, "Ivory Personal Ornaments of Aurignacian Age: Technological, Social and Symbolic Perspectives", Institute For Ice Age Studies,

http://www.insticeagestudies.com/library/Ivory/Ivorypersonal.html

[W97] White, Randall, "From Materials To Meaning", Institute For Ice Age Studies,

http://www.insticeagestudies.com/library/materialstomeaning/index.
html

[W98] Winterhalder, Bruce, "Intra-Group Resource Transfers: Comparative Evidence, Models, and Implications for Human Evolution",

http://www.unc.edu/depts/ecology/winterweb/intra\_group.html

[W02] Wilford, John, "Debate is Fueled on When Humans Became Human", New York Times, February 26th, 2002

Editor's note: Some links may be broken.

# سپاسگزاری

از جروم بارکوو، اندرو اودلیزکو، بروس اسمیت، ک. اریک درکسلر، مارکوس کرومناکر، مارک ویلی، نورم هاردی و دیگرانی که به من کمک کردند، به خاطر ارائهٔ نظرات بصیرانه شان سپاسگزارم. ترجمه این مقاله توسط ضیاء صدر با شناسه توئیتر ziya\_sadr و بازبینی ویراست اول آن توسط اِسْتَمَّد دویُوم با شناسه توئیتر estammadDoyom و بازبینی و صفحهبندی ویراست دوم آن توسط «سایت منابع فارسی بیت کوین» انجام شده است.

منابع فارسی بیت کوین ویراست دوم بهار ۱۴۰۰

# bitcoind.me

منابع فارسى بيتكوين

معرفی کتابها، مقالات، خودآموزها، و بطور کلی منابع آموزشی و کاربردی معتبر حوزه بیتکوین، اقتصاد، و حریم خصوصی که توسط علاقمندان و فعالان جامعه فارسیزبان بیتکوین تالیف یا ترجمه شدهاند