

عيون المعاصق

محمووالمسعري

عدّث أبوهريرة قال ...

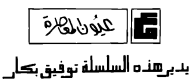
> <sub>تقدیم</sub> **تونیقبکار**

دارالجنوب

### محووالمسعدي

تقديم **توفيوت بكار** الرسوم للفنان زبير التركي

دارالجنوب





© - 2000 حميع الحقوق محفوظة لدار الجنوب للنشر. ISBN 9973-703-98-7

يمنع حسب القانون استنساخ أي حزء من الكتاب والاتجار به. يحتفظ الناشر بحقه في القيام لدى القضاء (قانون عدد 36-94 بتاريخ 94/2/24)

## الإصاء

إلى ابي رحمه الله ، السذي رتبلت معه صب باي على نعت الم القرآن وترجيع الحدسية ، ما لم اكرافهه مطفلاً ولك في صُغْتُ من إلقاعه منذ الصغر لحرجياة - ورتباني على الوجود الكريم مغامرة طهارة ، جزاؤها طمأني نا النفس الراضية في عسالم أشم ف أسمى - وفي اثناء ذلك كله عسالم أي إيمان سبيل إيمان في .

### مُقدّمة الكاتب

هذا كتاب كتبته منذ أحقاب، حين كنت أروم أن أفتح لي مسلكاً إلى كياني الإنساني، وأقضي حجّاً إلى موطني المفقود: وفاء حنين إلى اللذات الجوهر الفرد، وتوليد للعشرة من معدن الوحشة، وإشهاد على أن تاج الكيان مركّب من العشق والفناء.

وقد طرحتُه منف ذلك العهد طرحَ الحيّة جلدَها. ثمّ عُدتُ إليه بعد أن شاعت مني في أبعاد العمر كلُّ مُهجة، فإذا هو يحدِّثُني بحديثه إذ ذاك، صدى منّي إليّ، ككل حيّ لا ينزال: الحياة كونٌ واستحالةٌ ومأساة، فإذا هي ارتدّت

ظاهرةً وقراراً ورضى، فهي الخسرانُ ولعنةٌ على الزائفين.

ولئن أنا أخرجتُه اليوم إلى الناس، وأحييتُه كما كان أحياني، فعلى أملِ أن يكون لدى غيري - إن استطاع - ما به تدرّبت على أن أكون.

وإنّ كلَّ كيانِ لجَهدٌ وكسبٌ منحوت.

تونس – خریف 1972 م.م

# تمريث

#### إلى القارئ

الآن، وقد انتهيْتُ وطرحتُ بهذه الصحائف الضعيفة الناحلة إليك - أنظر فلا أرى غير العدم...

ستذهب هذه الصحائف فتمضي وتمَّحي. فهي أنفاسي قد ذهبت ولها ريح ما يبلى ويأكله الدُّود. كجميع الذين كتبوا من قبل، يظنّون أنَّهم خُلِّدوا وأماتوا الموت. وما خُلِّدوا. وإنّما هي آلام الإنسان يترامى صداها من قرن إلى قرن ومن جيل إلى جيل، كما يتردّد صدى الرعد بين الحبال، فلا يكون للرعد حياة أو ترنّ الصخور. وليس لكلِّ رعد صخورٌ تردّده. فقد ينفلق بقاع صفصف فلا يصيب من الدوام إلاّ طرفة العين.

وإن هذا الكتاب لكالصوت أو كالصيحة في واد به حاجةٌ إلى ما يردد صداه ويُسري فيه خلجة الحياة. فقد كتبتُ أكثره في الليل جعلتُه دعائي للصباح، واستوفيْتُه ولمّا يتنفّس الفحر.

وليس لطالب أن يطلب فيه جديداً من المعاني طريفاً، لأنه لا يكون عندي أطرف ممّا ينشأ في نفس القارئ عند مطالعته من الأفكار والمشاعر. فلتدخل إليه إذن أيّها القارئ بأمرك الباطن ولتنشره عليه، وإلا فلتُعرض عنه ولتدّعه إلى غبار المكاتب والنسيان. هو دعوة إلى إحياء نارك. فإن لم يُحْيِها من رمادٍ، فقد مات وبطُل همّك منه.

وإذا كان لا بدّ له من جدة وطرافة لتُقبلَ عليه، فاعلَم أنه ليس في نظري أطرفُ من جدة القديم: كنفسك وأحلامك وأساك وحيرتك. ولعل أجدّ ما فيه بعد قصّتك الباطنة، روحُ أبي هريرة، لأنها تنتسب إلى أقدم الأقدمين وتودّ أن تنتسب إليك. ولعلّه ليس شأن الكاتب الحدّة والطرافة... وإنّما هو أن يفترق على يدهِ الجوهرُ عن العَرض العارض.

وقد يحتاج أبو هريرة عندك إلى التعريف ولست بمُعرِّفِه لك أن أبه ما قد يقع بنفسك عند انتهائك من هذا الكتاب. ولتذكر بيت أبي العتاهية : وأيُّ امرئ في غايةٍ ليس نفسُه

إلى غايةٍ أخرى سواها تَطَلّع

 <sup>1-</sup> في رواية أن أبا هريرة ثلاثة: أولهم الصحابي رضي الله عنه وثانيهم النحوي وثالثهم هذا.

وقولَ "هولدرلايسن": "أتعلَمُ على مَ حزنك؟ إنّه ليس على شيء مفقودٍ فقدتَه من زمن معيّن يمكنك أن تقول متى كان عندك ومتى ذهب. إنما هو على شيء لا يزال حيّا قائماً فيك. هو عهدٌ أسمى من عهدك الحاضر تطلُبُه، هو عالَم أجمل من عالمك هذا..."

ولتذكير نُـذْر "سفر التكوين": "لا تـأكلْ مـن الشجرة الحرام. فإنّك إن فعلتَ لذائق الموت".

وشأنَ "نيتشه" يقول: "إذا ذهب صدقي فقد عَمِيت. فإذا أردتُ الصدق، أعني الشدّة والتضييق على نفسى والقساوة لا تلين".

#### \* \* \*

إذا قرأتَ هذا الكتاب فله عليك - في مسيرتك إليك - أن تكون قاسياً غير رحيم.

### أمصاع الإفاقة علميالتاريخ العاصف

"على أمل يكون لونّات مغامرة أبي هريرة في نفسك صدى كريم". إهداء الكاتب نسخة من قصته إلى صاحب التقديم

لا أظنّ قريحتنا الروائية حلقت أقوى ولا أبعث على الدهش من شخصية أبي هريرة. كائن شديد الغرابة يمتزج فيه الصوفي بالمغامر، يهيم باللانهاية كعشاق الحق قديماً وله وجدهم، جريء يحب المجازفة كهواة المخاطر من هذا العصر. قرر أن يضطلع بمصيره في كامل المسؤولية، أن يحيا صاحياً مفتوح العينين شديداً على ذاته وعلى غيره لا يموه شيئاً على نفسه ولا يساوم على ما يعتقده الحقيقة ولا يتسامح فيه مع أحد. فهو دائم الحيرة لا يني عن التطواح كأنما يقلقه في كل لحظة إلى حد الذعر أن يخطئ الوجود فيفوته. يعيش في دوامة السؤال لا يدع أمراً إلا استفهم عنه ولا تجربة إلا زج نفسه فيها يشك ويفحص ويختبر. متطرف في كل شيء في الأفكار والمواقف يهوى التناهي فإذا طرق منطرف في كل شيء في الأفكار والمواقف يهوى التناهي فإذا طرق على السواء إلى الجنون وهو مشدود إليهما كالمعذب تكاد عراه تنفصم من شدة التوتر. يحب أن يتحدّى وتغريه العظمة، يريد أن يكون إنساناً،

أن يكون الإنسان ولا يحلو من عجب قد يصل إلى التعنجه. شخصية عتيدة وبلا مراء صورة مذهلة من قوّة الإبـداع. ورغـم أنـه طيـف خيـال ونحت كلام، خرافة كبيرة فهو يعيش بيننا كأنَّه من الأحياء جزءاً من واقعنا. هكذا الأدب إذا كان خلاقاً يصير قوّة تتحرّك في الوجود فاعلـة. ولا تملك متى عرفته – في الأعماق لا على السطح – ألا تتفاعل معه. فهو يجذبك إليه ويستنطقك بلا هوادة عن معناك فيرغمك مهما كان اعتقادك على معاودة فهمك لوجودك والتثبّت في صحّة علائقك بنفسك وبالمجتمع وبالله وبالكون. ولا يهمّ بعد ذلك إن لم ترضك أجوبته -وله على الأسئلة أجوبة- فليس غرضه أن يفرض عليك رؤيته فيجعلك إليه بل أن يردّك إلى نفسك "فيحيى نارك". ومذ عرفته -شـخصيا- وأنــا معه في جدل صعب عميق لأنه يمسّ بجذور الأشياء. يسائلني من موقعه الفكري الخاص عن الحياة والموت والحب والدين والسياسة وأجاوبه أو العكس بالعكس من موقعي الفكري الخاص بـلا محابـاة على قـدر صراحته صدقاً بصدق. وكلانا -ككل الناس- جالس على جانب ما من فوهة بركان واحد. فوجدتنا نلتقي في صميم مذهب الإنسانية نعظم معــا هذا "الذي حارت البرية فيه" وهو "حيوان مستحدث من جماد" ونحمله كامل المسؤولية ثم قد نفترق في ما وراء ذلك من المدلولات والأبعاد. هو روح جامحة إلى المطلق مفتونة بالأبد وبصر ضارب في أعماق "الغيوب" وآفاقي أنا التاريخ وهو أوساع لا تحد وأبعاد لا تدرك وليس وراء التاريخ إلا التاريخ، ويؤمن بأنه "جوهر فرد" إلى حد الوحشة المضنية حتى وهو بين الناس، وأعتقد أنبي "مفرد بصيغة الجمع" أو -وليسمح لي أدونيس بقلب عبارته- "جمع في صيغة مفرد" إلى حــد الاكتظاظ بل الاختناق أحياناً، وحيث أرى ملحمة اجتماعيـة هائلـة تغير كل شيء وتجدد معنى الحياة بلا نهاية يرى مأساة فردية مزعجة وقصة

معادة مذ كان الإنسان وتختم حتماً بالموت. وليس الذي بيننا مع ذلك حواراً باطلاً وإنما هو تبادل حقيقي ومثر. كم نسينا في محتمعاتنا العربية أن الحوار لا يكون إلا بين اثنين (على الأقبل) ومع التباين حتى وإن بلغ حد التناقض. فلا إنصات للآخر ولا اعتراف له بحقه في الاختلاف ولا بحريته في أن يكون هو لا غيره فكراً وعملاً بل قسر بالسحن أو التشريد والتعذيب أو القتل على الدخول في الصف والامتثال "للحقيقة" السلطانية. خسرنا كثيراً وما زلنا نخسر بهذا السلوك المتوحّش. فهمني أبو هريرة رؤيته للوجود ولعلني أفهمه ما رؤيتي وكشف لي عن نواح من الحياة كنت غافلاً عنها. بل أكثر من هذا أحرجني مراراً بأسئلة دقيقة لا تقوى عليها الردود الجاهزة ولا الشعارات أحرجني مراراً بأسئلة دقيقة لا تقوى عليها الردود الجاهزة ولا الشعارات شائها أن تقنعي قبل أن تقنع غيري. فليس من أقل مزاياه علي -بلا سخرية - أني به صرت أتقدم في فهم مذهبي وفهم الحياة.

وهذه قصته كما انفعلت بها نفسي من خلال هذا الحوار الطويل.

بدأ كل شيء ذات فجر بـ "بعث أول" انفتحت فيه نفس أبي هريرة على لذة الوجود وانتهى كل شيء ذات غروب بـ "بعث آخر" عبر معه أبو هريرة حدود الدنيا إلى "شواطئ الأزل". وبين هذا الفجر وذلك الغروب رحلة حياة امتدّت به من مطلع العمر إلى أن جاوز الأربعين و"آن الرشد" رحلة طويلة وراء نفسه ومغامرة تلو مغامرة اقتحم فيها الوجود من شتى الثنايا ليختبر أبعاد بشريته وتوجت في جو من الخوارق - بتجلي "الحق" له في قمة جبل شاهق ففني فيه ولم تبق منه إلا آثار من الدم على الصخر وتشهد بمصيره الإنساني وأخبار منشوره يسردها الرواة.

كان فني أول أمره يعيش بمقتضى العادة كسائر أهل "مكة" -ومكة هنا كناية عن المجتمع الإسلامي في عهد ركوده التاريخي-يتسلم الحياة من السلف كما هي ولا يتساءل عن مبرراتها، متدينا يـؤدي الصلوات في أوقاتها، متزوجاً على السنَّة، متخلَّقاً ببالقيم الموروثـة فـلا يرى في الجسم إلاّ قبحاً ينبغي أن يستره وباختصار كان مثال المسلم التقليدي إلى أن جاءه ذات يوم صديق له -كتمت هويته كأنه من دعاة بعض المذاهب السرية- فدله خفية على ما كنان يجهل من أشكال الاحتفال بالحياة وإذا هو يفجأ في خلاء الصحراء ساعة صلاة الفجر بمشهد مدهش كأنه من عالم الحلم : على رأس كثيب في مستوى الأفق تتفجر شهوة الوجود أنغاماً ورقصاً موقعاً من جسدين عاريين، فتى وفتاة "في زي آدم وحواء" يقيمانها صـلاة أخـرى وثنيـة طاربـة للشـمس الإله وهي تطلع على الكون وترسل في الموجودات من فيض نورهـا وحرارتها روح الحياة "سلام على الروح يسري على يسر" ومـن ورائهـا واحة "سرور" ضائعة بين الرمال مثل الجنة تجري من تحتها الأنهار. ومن حسم الفتاة وهو يتبرج في طلاقة عريه ويعانق بهجة الكون في حذل ذائبًا في النور أو الهواء أو الرمال يتلقى أبـو هريـرة "دعـوة الدنيـا" رائعـة وسط "هذه الأشجار وهذا الماء وهذا النور وهذا الفضاء وهذا الخلاء". فلا يتردّد إلاّ قليلاً ويستحيب فيترك مكة والزوجة والصلاة وقـد "بعـث" من بين "الأموات" إلى الفردوس، ليس فردوس السماء الذي ما فتئ يحلم به حتى كاد يغيب فيه كليا عن واقعه بل فردوس الأرض وقــد مــات عنــه حتى أحياه بنفحة من طيبه. من جنة موعودة إلى جنة موجودة مدى "البعث" مجازيا، ومداه دلاليا انقلاب في التفكير من لاهوتية مغرقة ترتقى بكل الحياة إلى الآخرة -"لهم الدنيا ولنا الآخرة"- إلى إنسانية

معتدة تنزل بكل الحياة إلى الدنيا حتى تعمل لها "كأنها تعيش أبداً". على أن "هبوط" أبي هريرة من التهويم في السماء إلى مباشرة الأرض وسيحاول في حديث "الغيبة" عكسيا أن يعود إلى السماء كان مثقالاً بشهوانية عارمة تحيل -خلفيا- إلى مذهب بعينه. فالفردوس الذي مثل لأبي هريرة بغتة كالذي يوعد به المتقون في الظاهر ولكن نعيمه مستمد من وحدة الوجود وإباحة أهل الفطرة ووثنية الأولين: خلاصة الفلسفة الطبيعية من أسطورة آدم وعصره الذهبي إلى "أندري جيد" و"أطعمته الأرضية" مروراً بمذهب "ديونيزوس" وتصوف ابن عربي وآراء "روسو". فكأنما "عادت الروح" إلى أبي هريرة بعودته إلى "الطبيعة الأم" يتخذ معنى الحياة من زخر مائدتها. فهي التي بعثته من رميم الرجل القديم الذي كانه، فهب إنساناً جديداً يسعى بكل حواسه إلى ملاقاة الكون للعب" من نبع الوجود و نكهته:

وافتح فؤادك للوجود وخلّه حتى تعانق الحياة ويرتوي خلمئت إلى النور فوق الغصون! خلمئت إلى الكون! فأين الوجود "هو الكون خلف سبات الجمود

لليه م للأم واج للديج ور من ثغرها المتاجج المسجور ظمئت إلى الظل تحت الشجر!" وأنى أرى العالم المنتظر؟" وفي أفق اليقظات الكبر"

صوت يجاوب صوتاً كالصدى يتردد في أرجاء البيئة التونسية بين الحربين معبّراً عن تلهّف جيل كامل إلى الحضور من حديد في دنيا "غبنا" عنها طويلا وهو من مظاهر الإفاقة على التاريخ في تلك الفترة الانعراجية التي انشقت فيها بعد مخاض عميق القوى الاجتماعية الحديثة عن هياكل القديم نهائيا وانطلقت في حركة متعاظمة تبدل بأفكارها الجديدة وجه الحياة. "فالبعث" -آخر الأمر- صورة مجازية تسترجم في

ذلك الوقت عن قفزة الطلائع المثقفة من الماضي إلى الحاضر ورمزها هنا أبو هريرة وقد كان -وهو سمي الصحابي المشهور - اسماً راسخاً في القدم ينوء بعبء التقاليد فصار عنوان المغامرة في العصر والسعي الحسور إلى إعادة بناء الحياة. هكذا تشف كثافة الرمز عن واقع المجتمع وتنغرس الكتابة رغم تباعدها في أرض التاريخ.

ويبدأ أبو هريرة رحلته وهو في عنوان الشباب بالغوص في أعماق الحس وقد تفتق فيه على "متع الدنيا": الطعام وطيبه والخمر وسكرتها ولذة الهوى و... نشوة السقم. فحتى "العلة" صارت -في ما عاني- من "محييات الحياة" وحال البلوغ إلى النصف الآخر من "متاع الدنيا". ولا يبالي إن شذَّ عن الأخلاق المتعارفة بل هو يتعمَّــد تحدّيهـا بعنـف إذ انقلب على التزمّت تمرّذاً "نواسيا" يستحلّ ما تنهى عنه تقاليد "الحشمة" باسم "حقوق الطبيعة" وشرعية الرغائب رغائب جيل كان يشعر -حسب عبارة محمد العريبي في يومياته وهو معاصر للمسعدي-"بجوع كافر إلى الحب". فهذه القصة هي فيما أعرف أول نص أدبي يطرح بمثل هذه القوة وهذا العمق الفلسفي قضية الحسد في المجتمع العربي الحديث. وقد اجتمعت لأبي هريرة كل هذه المتع على اختلاف ألوانها لدى قينة تجنن الرجال بحسنها الغريب وشرود روحها ريحانة المرأة الزهرة ولكنها زهرة من لهب "كأن في عينيها نـارا وبفيهـا مـاء حميما". شعلة منبعثة من سعير كبير لا ينطفئ موقده لأنه موقد الحياة ذاتها وهو الجنس وإلاهاه -في المنطوق الأسطوري للنص- "أساف ونائلة" شعار الحب العاصي. ورثت ريحانة سـرهما عـن قومهـا وكـانوا من أشياعهما قبل أن يذهب بهم الحريق. وأول ما رأى أبـو هريـرة هـذه

المرأة أدرك من هي ف"عمدها" حمراً ثم تحت شجرة واقعها بين قهقهات السكارى في ضمّة وحّدت بينهما جسداً وروحاً ودشّنت صحبة ساخنة دامت ثلاث سنين. أذاقته ريحانة أفانين اللذة وأدخلته في عبادة الصنمين وكانت تقام لهما في ضيعته ليلاً شعائر كشعائر المحوس على نار تتقد "ذكرا به لوعة الصادي" وحول الألسنة الحمراء الطالعة أشباح المريدين فتية وفتيات يرقصون كالشياطين أزواجاً وهم عراة على جنون الدفوف والمزاهر وريحانة "سادنة المعبد" تنشدهم من "كتاب" معهوديها:

أوقــــدا جذواتـــي كلهـا تدعــو الذكـور بــدؤه بــدؤه بــدو الدهــور ...

"تخميرة" وثنية أو "ربوخ" إباحي تعظيما للجذوة وإذكاء لها حتى تشتعل ناراً على نار. يتلاعب الكاتب بكل معاني النار من الحنس إلى الوثن إلى جهنم وإبليسها سلسلة واحدة من الدلالات. وكأن بشارا وهو من الشعراء الموحين إلى الكاتب يوسوس من خلف السطور هنا: الليس خير من أبيكم آدم فتبصروا يما معشر الفجار النار عنصره وآدم طينه والطين لا يسمو سمو النار

ويشارك أبو هريرة بهذا الحفل الجاهلي في إضرام أوار الجسد ليروض نفسه في نوع من "الجهاد" الصوفي على تملك زمامه وهو في أقصى التهابه لأنه صار لا يحب السير إلا "والهاوية" يطل على القاع ويظل صاحياً لا يأخذه الدوار يمنعه من الدهشة شيء ما. أجل ثمة قلق خفي بدأ يداخل لذته حتى في أشد حميتها وهو شعور لا يزال خافتاً

بدبيب الفناء في كيانه مع مرور الزمان فيحاول أن ينفيه من نفسه بالتحدي الساخر كما يبدو من علاقته الغريبة بمقبرة المدينة وتقع تحت شرفة بيته. فقد اتخذها له ولصاحبته مجلس أنس وفراش هـوي. على أديمها يروق له أن يتعاطى حبيبتــه كأنـه إذ يهصرهـا علـي "رفـات تلـك العباد" يقهر الموت فيطمئن ويبلغ قمته الوجود. كذا بسورات الهوى ظن أن قد تداوي من نخر الداء القاتل كما حسبت ريحانة أنها بسحر حمالها قد شدته من حواسه إليها في خلد جنتها -أو جحيمها- "تأكله ويأكلها وتفنيه ويفنيها" وكلاهما للآخر آفاق دنياه الواسعة. ولكن الشعور بالموت احتد ولم يعد أبو هريرة يرى في المرأة وإن كانت في فتنة ريحانة إلاّ فردوسا كاذباً ولا في الهوى على عنفوانه إلا سراب أبـد. أورثته وليمة الجسد "جوعاً" في الروح يفغر فيه كهوة العدم التي يحس أنه يتدلى فوقها. ويشتد به السؤال: أي خير فيي "مائدة" تقدم للإنسان حتى إذا شرهت إليها نفسه انتزع منها عنوة إلى التلف؟ وهل ريحانة نفسها إلا "كالزهرة على القبر" جمال منغرس في تربة الفناء أو كالشمس لا يشرق نورها إلا لينطفئ ويغيب؟ أصبح الموت يسور نشوته ويشيع في الكائنات والأشياء حوله طعم البلبي حتى تعفنت فيي فمه اللذة و"شاخ النور" في عينه بعد الذي وجد "من جدة العمر" ولما يتجاوز الثامنة والعشرين. ما أسرع ما شفعت "إرادة الحياة" بإحساس الموت حتى صرنا لا نعرف أيعيش أبو هريرة حياته في الموت أم موته في الحياة؟ كيف انقلبت الإفاقة على التاريخ كحركة تدفع إلى الوجود تفجعا من الزمان كسيل يحرف إلى العدم؟ ولِمَ ارتدّت الملحمـة الاجتماعية في الواقع مأساة فرديّة في النـص؟ بين القصـة وسياقها توتر شديد ستكشف بقية المغامرات عن أسبابها. على أن وعي الموت لـدي

أبي هريرة سيصبح من الآن أقوى وازع للحياة يلقي عليها ظلاله وفي الوقت نفسه يكسبها عظمة.

وإذ أيقن أبو هريرة أن سكرة الحواس أوهى من أن تنسيه فاجعت لم ير بدًا من استئناف الرحيل بحثا عن معنى آخر للحياة يراه أخلق بإنسانيته وأدحض للموت. فليس من شيمه كشخص مأسوي يرفض حداع نفسه -وعلى عكس المثل المعروف في كليلة ودمنة- أن يظل منشغلا بــ"العسـل" و"التنين" في قعر "البئر" يتربص بـه فماً مفتوحـاً لالتهامه. ويعمد إلى علائقه بحبيبته فيجتثها من العروق وهي لا تزال حية فيه ثابتة فيذهب عنها ويظل منها إلى آخر أيامه "أعجز الناس عن الحب". أمّا هي فلم تمّح ذكراه من ذهنها إلى أن شاخت فقد كان بصرها بالحياة حتى صار لها كل شيء بعده "وضاحا". المسعدي حريص في ما يبدو على أن يلعب بطله مع النساء خاصة دور المرآة تجلو لهن صورهن وصور الأشياء حولهن على حقيقتها. فقد "وضع" أبو هريرة ريحانة كما سيضع بعدها ظلمة. وما هذه إلا صورة معكوسة من تلك. فولدت كلتاهما للدنيا من جديد. بعثهما كما بعث وبقوة عينه التي "كأنها تنشئ مرئيها إنشاء" مهما يكن من خوارقه مع ريحانــة فإنهــا لا تستطيع أن تخفى أن علاقته بها -بالمرأة فيها- لا تخسر ج في النهاينة عن دائرة تصور ما رجالي شائع. طبعا ليست ريحانة من النساء اللائي دجنهن المجتمع المحافظ بشدة الكوابت كالزوجة المسكينة التبي لم تظهر في القصة إلا لتأخذها الصاعقة. وكان أبو هريرة يحنو عليها برقة ولكنه يدعوها إلى "الجهاد" معــه فتأبي وجلاً أو تقــوي. ريحانـة امـرأة طليقة آبدة كما تهوي روحه المتمردة ويعشقها ما في ذلك شك ولكن هل هي بالنسبة إليه إلا أنثى شهية؟ فإنها لم تكن سوى وقفة لذيذة في

طريق "المسافر" ومستراح ينفض عنده البطل "عناء الجهاد"، جسد ممتع ولكنه مشدود إلى الأرض عاجز عن الارتقاء مثله إلىي "القمـم الشـاهقة" كأن ليس لها من روح إلا روح الجسد. كذلك كانت ميمونة مع غيلان في "السد" و"المرأة العارية" مع "راعي النجوم" في قصة على الدوعــاجي المشهورة على ما يعرف في هذا الأخير من تفهم عميق للنساء. فالرجل دائما روح متطلعة إلى الغايات البعيدة وحركة لا تهدأ والمرأة دائما كتلة من الحواس وقرار في المكان (الدار كما نقول) ورضى بالوجود الملموس الداني. وعلى فرض أن هذا التصور يعكس تفاوتاً حقيقيا بين وضعية كل من الرجل والمرأة في مجتمع ما بين الحربين أفهو من طبيعة الأشياء فيطلق حقائق أبدية: "أكلما تمرد شيطان في إنسان قامت له امرأة نبيا؟ أو كلما قامت في قلب أعاصير جعلتها النساء خطوطا مستقيمة؟" أو -ويقول هذا في ظلمة لا في ريحانة وكلتاهما في الحكم "امرأة" - "كذا المرأة لا تكون إلا واهنا مقطاع الجهد فإذا همت أو اشتدت بعض يـوم إذا هـي رمـاد" - وإذا المـوؤودة سـئلت..." ظلـم قديم. وما عجبي إلا من أبي هريرة يرى البعيد بعينه الخارقة ويعشي عـن القريب يريد أن يجرر المرأة وهو يكرس فكرة "نقصها الجبلي".

ويدخل أبو هريرة طور العزلة فيحتلي عن الأنس في "واد لا يسكنه إلا الجن". مكان ملائم يتماس فيه عالم الواقع وعالم "الغيب" بحيث تشف بينهما "الحجب" وتنكشف "الأسرار" كما سيقع بعد حين. أبو هريرة دائم التطرف معنى ومكانا: فكما يؤثر السير على شفا الهاوية كذلك يؤثر السير على "تخوم" الدنيا يشرف منها على "ما وراء". فعينه -كما قالت ظلمة- "أشد ما رأيت شوقاً إلى ما تراه غيرها من العيون". وعينه مع صوته هما الشيآن الوحيدان اللذان يبدوان

24

من معالم وجه المحتجب وكلاهما معقود بأعماق الروح من ناحية "كأن روحه البصر" وبأبعاد المجهول من ناحية أخرى "كأن صوته رجع غيب بعيد" هكذا أبو هريرة لا يعيش إلا في اللانهاية. وفي خلوة ذلك الوادي ينعم بذاته في توحدها سائحاً في أرض كالعروس تؤتيه من شهي ثمارها؛ سابحاً في ديمومة تبدو مطلقة من الزمان أشبه بآدم في جنته. وتعود صورة الجنة مرة أخرى وليست المرة الأخيرة كاشفة في باطن أبي هريرة عن حنين شديد إلى "الفردوس المفقود" إلى "البدء" وما يعتقد من براءته وسعادته وأبديته. شوق الروح إلى أصلهـا؟ أفلاطونيـة قديمـة. الانطلاقة عود على بدء أم نحت للحياة على غير مثال سابق، من جديد واستنباطا من ممكنات التاريخ؟ كدت أرى أبا هريرة كقـول جحجلـول المعري "يمشى إلى [الوراء] زقفونة". على كل لا تدوم بأبي هريرة لذته بنفسه. فما من عادته أن يقتصر على حدود فرديته طويلا وإلا اختنق فسي حلده. ألم يكن منذ الصبي ينزع إلى الآخرين نزوعـا مؤلمـا ويتـوق إلـى التلبس بهم حتى يحيوا فيه ويحيا فيهم؟ ولكن لماذا هذه الشهوة الافتراسية التي تداخل مشاعره نحو غيره حتى يهم بشق البطون وسرق الأرواح كأن الآخرين لا يعنونه من حيث هم بمل من حيث هــو وحاجتــه إلى الامتلاء. أبو هريرة يزعــج أحيانــا مـن فـرطُ عِنجهيتــه. ولا يلبــث أن يفتقـد بعـده الجمـاعي "فيشـتاق العـدد" عـدد الجمـاهير ويعــود إليهــم "مرسلا" إذ يناجيه "الغيب" في ذلك المكان المسكون بسرّ الطيس كما ناجي موسى ربّه في طور سنا. وينزل عليه كالوحي يرده إلى الجماعة. فقد ناحت الريح ذات يوم -ترجمه عن القوى الخفية- بصوت كأنه نشيج الإنسان يتوجع إليه من الشقاء منذ القديم ثم هاجت فأزاحت الرمال وأرته رسما دارسا وجمحمة "يورك"، يتحسر: "أواه يورك

المسكين!" - وإذا هذه الأطلال والعظام البالية تصفعه "بقصته العجوز": طين مآله الدمار والتلاشي وما فتى يعاني حتىي يخترعها مـن جديـد. وكأنما تتجمع في نفسه إذاك آلام الإنسان وثورته فيرفض "الحتم" ويبصق في وجه الموت مصرا على "بكر السبيل". ثم يري في المنام رؤيا تؤكد فيه روح المقاومة. يرى صورة الإنسان تأله "وقال أنــا ربكـم الأعلى": فرعون "ذي الأوتاد" يشرف من أعلى صلافته الإنسانية -وهامان رأس السحرة إلى جانبه - على قومه وهم يغالبون الدهـ بالطين والصخر ليشيدوا عظمة الإنسان وخلوده. فتلهمه الرؤيا معنى القدرة الإنسانية الخلاقة والفعل الذي "ينفي العدم" وأن "الطين" الذي حبل منه الإنسان كائنا ضعيفا عابرا لهو الذي يمكنه من بناء مجده ودوامه. يطل من وراء فرعون شخص "بروميتي" رمز العصيان الإنساني كما لاح من خلف أساف ونائلة طيف "بحوس" إله الإباحة و"فنوس" ربة الحب. وشأن المسعدي في هذا النص وغيره من النصوص الأخرى أن يستبدل من وجوه الميثولوجيا الغربية وجوها أخرى في مثل قوتها مأخوذة من الأساطير العربية حفاظا على الأصالة الثقافية في مجال التخيـل والترميز. وهذه من إبداعاته المحسوبة له. أيهما مالك السماوات والأرض: الإنسان أم الإله؟ "فرعون أم الله؟" سؤال خطير يطلب جوابه في مغامرة جديدة مغامرة الفعل.

وينبئ أبو هريرة في تجربته هذه بميلاد بطل "السد": غيلان "الإنسان الرجيم" الذي تمرد على الآلهة وأخيذ ينازعها السلطة على الكون اعتدادا بقوته. وكلتا الشخصيتين تجسم في مستوى الإبداع الطاقات الجديدة التي فجرها التاريخ في صلب مجتمع ما بين الحربين وكانت تتطلع إلى السيطرة على المصير بمسؤولية تامة حتى جعلت

إرادتها فوق مشيئة الأقدار "فلا بد أن يستجيب القدر" كما قال الشابي. وتأكد هذا الإيمان بالإنسان في مصارعة المواقف الجبرية التي كانت توكل كل شيء إلى القضاء فصار "يمكن الخروج عن سلم قيم مركز على معنى الله إلى سلم قيم مركز على معنى الإنسان"!.

ويخرج أبو هريرة من "ضيق محبس النفس" إلىي "كثرة اليم" ليعمل مع الجماهير عساه يحقق فيها وبها الذات الإنسانية في أشمخ صورها. ويطلع على "أحياء العرب" بكلبه وعصاه في هيأة بين الرسول الهادي - وله جنة - والزعيم السياسي. وكان الناس من شدة المجاعة كالوحوش تتقاتل على حيفة وقد قوست ظهورهم كثرة السجود لرب السماوات يوكلون إليه الأمر فسي "إسلام" جبان وفرط الركوع لآلهة الأرض يستبدون عليهم ويسوسونهم بـ"حكمة" الرومان القديمة: "جزلة من رغيف ولعبة تلهيهم كالصبيان". فيستفز أبو هريرة فيهم العزة بالإنسان ويدعوهم باسم "مذهب غريب" إلى الارتفاع - مدى قامتهم البشرية - إلى السلام والإحاء والقوة والبناء أو يخطب فيهم كالمهيج الثوري: "هاته الأرض نحن خلقناها وهاته السماء نحن رفعنا عمادها فأقمناها فهل ملكتم من خيراتها شيئا؟... حجبوا الشمس وفيها لكم نور به تهتدون، وأمسكوا عنكم العيون وفيها لكم حياة، وذبحوا عنكم البقرة الصفراء. وقالوا ما يولد منكم اليوم غدا نـأكل جهـده ونمتـص دمـه ومـا حرثتم اليوم إلى أفواهنا من الساعة سنابله. وقالوا: نساؤكم لنا إماء وأرواحكم مرعى أيها الضعفاء..." يرن الكلام كأنه مقاطع قرآنيـة أهـي آيات "كتاب" حديد؟ آيات: "سفر الفقر والثورة" كما قد يقول الشماعر

أمع الأستاذ محمود المسعدي كاتب الدولة للتربية القومية" - حديث مع أسرة محلة التجديد
السنة الأولى العدد الثاني - مارس 1961.

عبد الوهاب البياتي؟ فيدخل الحائعين جنته ويشبعهم من خيراتها ويخرج بالمستذلين كتائب ثائرة على الطغاة توقدها "حمراء" ونفسه ثملة بطرة من الفعل ومنجزاته ولكن بعد سنتين من المعاناة يخيب سعيه مع الجماعة خيبة تلقي به في قاع اليأس من الناس ومن نفسه "وكان ذلك أول انحداره إلى نحبه" فقد وجد الجموع "أحقر من بعوض" نفوسهم "شر" في ضراوة الذئاب - كما قال عنهم "هبس" من قبل - "وَهَن" لا دواء له وهم إن استحقوا "الرحمة" فلا يحوز "الإيمان" بهم.

لا أرى أبـا هريـرة "الرسـول" في خيبتـه مـع الجماعـة إلاّ صـورة أخرى من "النبي المجهول":

> أيها الشعب ليتني كنت حطابا ليت لي قوة الأعاصير إن ضجت ليت لى قوة الأعاصير ...لكن

فاهوي على الجذوع بفاسي فسادعوك للحيساة بنبسسي أنت حي يقضي الحياة برمس

"لكن"! كل المشكل في "لكن" هذه التي وقفت في النص كما وقفت في الواقع جدارا منع في وقت ما بعض كبار أدبائنا -وكانوا إذاك شبانا ثائرين- من تعميق علاقتهم بالشعب. لأن الشعب "روح غبية" كما يقول الشابي و"العدد" "شر ووهن" كما يقول المسعدي؟ لو قلبنا معنى "لكن" فجعلناها استدراكا على الأديبين لا على الشعب؟ ألا يجوز أن نتساءل على ضوء التطور التاريخي من الذي كان في الحقيقة "النبي المجهول" في ذلك العصر. هما أم الشعب؟ أما تحرك العمال تحركهم العتيد بين 1924 - 1926؟ فكيف يصر "نبي" الشابي سنة 1930 على اتهام الجموع بالحماقة؟ والمد الشعبي الكبير من 1932 إلى 1938؟ وانتفاضة و أفريل 1938؟ ألم يكن في كل هذا إلا الفساد والفسولة كما يقول "رسول" المسعدي؟ لو أردت أن أقسو على أبي هريرة لقلبت عليه

بعض كلامه وقلت له ساخرا إذ يتساءل في القفر أليما وحيدا بعد فشله: "أو هكذا يزنى الدهر بالأمل البكر؟": "لو كنت عشت في مستقبل الدهر لقرأت ما سيكتبه التاريخ من ملاحم "أحياء العرب" صارعوا استعمارا كان يبدو كـ"الحتم" - ولعله من حيث لا تشعر حقيقة "الموت" الذي كان يسد عليك الأفق - فكسر نظامه وفتح لـ "لأمل البكر" - ولك أبا هريرة - سبيل التحقق. فإن لم يتحقق الأمل كله بعد ذلك فالمسيرة لم تنته. إذن معنى هذا التضارب الشديد بين النصوص والواقع المساوق لها؟ فهو إن دل موضوعيا على شيء فإنما يدل على أن المسعدي -كالشابي- ما كان يعنيه تحليل التجربة التاريخية على حقيقتها بقدر ما كان يهمه أن يؤكد موقفا ذاتيا متأزما استوحاه من فلسفة ما. فلسفة "نتشه" -وكان من أئمته في التفكير- ولم يؤثر في الشابي إلا بطريقة غير مباشرة. وهي ترتاب في "الكثرة" ارتيابا شديدا ولا تؤمن بغير الأفذاذ إلا واحد ترى فيهم مصادر القوة في التاريخ والروح في الجموع: "دعوني أيتها الأجساد ليس لها روح غير ما سلبن من روحي!". هكذا الجماهير والنساء لدي أبي هريرة سواسية جثث خاوية وما الروح كمل الروح إلاَّ هـو؟ عُجْب رومنسي! كالذي لعب برأس الشابي طويلا:

الويل للانيا التي في شرعها فأس الطغام كريشة الرسام

ويحضرني - ردا على معنى هذا البيت - قول مأثور عن بعض شخصيات الكاتب المسرحي الألماني "برطلد برشت" ولولا تطرف في المعنى المعاكس لهتفت به "الويل لشعب يملك أبطالا!". ومس عندنا رؤوسا أخرى في الأدب والسياسة فغلطها في حقيقة جدواهما تاريخيا

بقدر ما حجب عنها فاعلية الجموع. وبعد أليس إذا لم ير أبو هريرة ابعد "النبي المجهول" - من وجه الشعب إلا جانب الظلام قد نظر إليه بعين واحدة لأن الأخرى مأخوذة بنور "أناه" المتشامخ؟ على أن الشابي انتهى قبل موته إلى الإحساس بأن الشعب قوة من قوى الكون فكفر عن "النبي المجهول" بقصيدته الذائعة "إرادة الحياة" فالتأمت "ريشة الرسام" "بفأس الطغام" وأما المسعدي؟ فأمره محير. فهو يحكم على لسان أبي هريرة ببطلان "العدد" وفي الوقت نفسه يهدي قصته (في المخطوط)

الله هذا الجيال من البطولة حياته ! إلى روح تونس الخالدة أرض المنزج والنار !

تجاذب بين المبادئ وقوة الواقع؟ وهناك ما هو أغرب. فكرة المسعدي في الجماهير لم تتغير إلى اليوم لأنها عقيدة فلسفية وليست نتاج ظرف عابر. ولو شاء لأمكنه أن يقدم قصته بمثل ما قدم به مسرحيته "السد" "هذا الكتاب كتبته في عهد انفراد وتأمل وامتحنته بعد العشرة والعمل مع الناس سنوات فلم ألفه تنكر لي ولا أنكرت منه فأخرجته على علاته".

انظر إلى حديث "الجماعة والوحشة" وقد جعله الكتاب تتويجا للتجربة الاجتماعية فهو لا يقل تشاؤما من بني الإنسان عن سابقه حديث "العدد" وبينهما مسافة 34 سنة... شيء مدهش إذ هو الحديث الوحيد الذي أضافه الكاتب إلى النص الأصلي قبل طبع القصة كاملة. شيء مدهش! مع أن المسعدي كان بعد "عهد الانفراد والتأمل" قد التزم قضايا بلاده وخاض صراعات عصره مثقفا عنيدا قاوم الاستعمار على الجبهة الفكرية مع أسرة مجلة "المباحث" المشهورة ومسؤولا نقابيا كبيرا واكب جماهير العمال في نضالهم ووزيرا للتربية القومية غداة

الاستقلال أرسى سياسة التعليم على دعائم ديمقراطية وعصرية أفلا يعتبر كل هذا إلا مغامرة فردية لا ساس لها يعمل "الكثرة"؟ ألم يكن محمولا بقوة الحركة الجماعية؟ المسعدي يعرف الحجة عليه ولكنه حسب لغة العقود "يصر ويوقع" على مذهبه.

ويرتد أبو هريرة إلى نفسه وقد تقطعت وشائجه بالناس ليعيش - حتى وهو بينهم - في وحشة لا تطاق يعاني آلاما باطنــة تذكيهـا فيــه ذكرى الموت منذ الصبا: ذكري أخته الصغيرة عذبتها الآفات ثم ذهبت بها باكرا و"حسبه الشيطان" "فقالوا هو الله". ويتسلل الخلل إلى منطق الحياة حتى صار أبو هريرة لا يرى فيها إلا "وجه حق باطل": عبثا ولا معنى يشتمل عليه من كل ناحية ويصليه بنار جحيمه فيبكي "من القضاء" أو يشرب ليدوخ. ثم يفر بمشاكله المستعصية إلى الدين ليلتمس فيه "الغيبة" ويرقى إلى "دير العذاري" وهو منفصل عن الأرض تقربا للسماء فيسأل رهبانه طريقة الفناء في ذات الله وكان "ممن ذهب إيمانه وحلت حيرته" فيعتكف صائما ويمعن على طريقة المتألهين من النصاري - في تعذيب جسده تمزيقا بالأظافر لعله يخلص منه ومن مقتضياته إلى الملكوت فينسى الأرض وطينها. ولكنه يطلب نفسه بعد كثرة الصلاة والتسبيح فيجدها "حاضرة" بكل أثقالها وإذا هو مع ظلمة "في الشيطان" يملآن المحراب فجورا - كأساف ونائلة - وقد أدرك "أن الآلهة لا تقام إذا هوت" وأنه ما تناسى المرء الحسد إلا "أكلته الحيالات". فكانت مغامرته مع ظلمة على عكس مغامرته مع ريحانة؛ فهذه أغرقته في الحس حتى اضطرمت فيه أشواق الروح وتلك أوغلت به في مراقبي الروح حتى فار فيه الجسد. ويظل أبو هريرة معلقا بيـن الـروح والحسـد والسماء والأرض لا يجد في ذا ولا في ذاك كامل ذاته.

وتدخل أحواله بعد ذلك في تأزم شديد يدور في حلقة مفرغة من الأشكال ولا يجد منفذا يجرى كالماء لا يقر له قرار من شدة الحيرة صامتا كالعيي "ضاع وعجز عنه الكلام" كالعلقة التي أصابت لسان الغزالي في "المنقذ من الضلال" "أعمى" ضاعت "قبلته" بعد "موت الجهات الست" فتجرد العالم من كل دلالة وتفيض روحه شيئا فشيئا عن حدود الدنيا وتنزع به إلى التجاوز فلم يبق له إلا أن يجرب "حكمــة الجنون" على غرار أبي رغال. وما أشبه أبا رغال يسوس قومه بمنطق العبث إلى حد الظلم الأزرق بكليغولا جعل حصانه عضوا في مجلس الشيوخ يستشيره في مصالح الناس وقضايا البلاد. فهل معنى الحياة في أن لا معنى لها؟ وهل "العقل" في أن يواجه المرء بطلانها بالعته؟ ويجفل أبو هريرة من هذا المآل وقد أشرف على تخوم الخبـال. ولكـن المأسـاة تظل تطحنه حتى ليسير في الشوارع كالميت بين الأحياء يسأل المارين صفعة تقتله "فتحييه" وهكذا بعد "البعث الأول" الذي فتح بصيرته على الوجود "وقع على الدنيا فأفناها" دون أن يصيب امتلاء فهو الآن أشعر ما يكون بنقصان الكيان رغم كثرة المغامرات فما وجد "حقيقته" كاملـة لا في الحسد ولا في الروح ولا في الوحدة ولا في الجماعة ولا في العقل ولا في الجنون يبدو كأنه اقتنع بأن الإنسان كـائن أبـتر محـدود بحـدود "منزلته" في الوجود ولا يكتمل إلا بتخطى "عالم النسبة" إلى ما لا نهايــة المطلق وهذا ما انتهى إليه أبو هريرة بالفعل في خاتمة مسيرته عنـد غروب الشمس آخر يوم من أيامه استجمع فيه ذكريات ما فات من وقائعه في الدنيا: الولادة والموت وفتنة المرأة وحماقة الناس ثـم "ضـرب عنق الزمان" و"خرج من الظلمات إلى النور" في سعة المغيب التمي إنما يحرج فيها سائر الناس -كأبي المدائن وهو صورت قبل البعث الأول-

من ضوء النهار إلى عتمة الليل. يناديه "الحق" في خلاء جبل أصخر شاهق أن يتسامى إلى "سحره" فيهمز أبو هريرة فرسه وينطلق ملبيا وما هي إلا أن تقرقع الصخور هاوية وتصهل الدابة من الألم ويصيح أبو هريرة فرحا حتى يخيم على المكان ظلام موحش. انتهى كل شيء على مقربة من أبي المدائن – رمز الرجل العادي – وهو مبهوت أمام هذا المشهد الهائل و كأنه يحضر "مأدبة شياطين". و"غاب" أبو هريرة في أوساع الكون.

خواتم المسعدي في كامل آثاره متشابهة. كلها تعتمد معنى واحدا: "الجواز" - في شكل غامض - إلى عالم آخر لا نعرف أين يقع فكما حملت الرياح غيلان بعد انهيار السد و"حَوَت طهارة الأعماق" السندباد بعد أن اختنقت نفسه "بنتونة" الوجود كذلك ابتلع الكون أبا هريرة. أما أن الكاتب يجلل "انتقال" أبطاله عن دنياهم بهالة من العظمة فهذا ما لاشك فيه ولكن القارئ يظل حائرا في معنى هذه "النهايات" لا يدري أهو عظمة الانكسار أم عظمة الظفر. وإنه ليبدو من التناقض ألا يحقق هؤلاء الأبطال إنسانيتهم تامة إلا بخروجهم عن بشريتهم. ومن ثمة تبدأ نصوص المسعدي - على اختلافها - ملاحم تشيد بقوة الإنسان وتنتهي مآسي تؤكد حدود تلك القوة فكأنما الإنسان عاجز مهما جهد عن تبديل وجه الحياة جذريا. وبعد فرأي المسعدي أن "الأدب مأساة أو لا يكون مأساة الإنسان يتردد بين الألوهية والحيوانية وتزف به في أودية الوجود عواصف آلام العجز والشعور بالعجز أمام نفسه" ا

<sup>1- &</sup>quot;أبو العتاهية" - مجلة مباحث، العدد 12 - 1944.

أفلا يكون شرف الإنسان إلا في المحاولة أبدا؟ أحشي أن يقع الكاتب من حيث لا يحب في أسطورة سيزيف "مع فارق جوهري هو أني لا أضع "مأساة المغامرة الوجودية" في إطار "العبثية" بل في إطار "بطولة الإصرار على الجهاد ولو ضد المستحيل ولو مع تجدد الانهزام وتكرر الاندحار" يجيب المسعدي.

بلا حدال أبو هريرة صورة مثقف وعى ذاته ورياح العصر تدفع المجتمع إلى التقدم والحرية فانطلق ينحت له بين الزهو والحذل مثلا حديدة تشيد بجلال الإنسان وقدرته على صنع مصيره. ثم إذا السعي الحسور يتبدد في متاه اللامعنى وتذوب في "آلام العجز" نشوة الخلق.

9 أفريل 1938 : يوم في التاريخ تهشمت على عنف الموجة فانطفأ في الأشياء ضياؤها وتلطخت آفاق البلاد بالسواد وما لبثت آفاق العالم بأسره أن تلوثت هي أيضا بدخان كثيف انبعث من حرائق الحرب وخرائبها. تشاؤم أبي هريسرة من قتامة ذلك المناخ وإذ ضاق ظرف الزمان عن الأشواق يتست من الواقع وأنقذت خارجه نحو المطلق والأبد. تلك قصة الإفاقة على التاريخ بين فرحة الاندفاع وأوجـاع الـردة من قبل أن يعود الموج إلى التدفق نحو الاستقلال. على أن هـذه القصـة وإن انبثقت دلالاتها من واقع عصرها في تجاوز مستمر لذاتها تصير مع الأزمان ولا تكون. فهي ككل أدب حي منتهية متجددة : منغلقة - مـن حيث هي أحوبة نهائية - على رؤية صاحبها وإيمانه بأن المأساة حقيقة الإنسان في الكون ومن حيث هي أسئلة حذرية عن معنى الوجود منفتحة على القراء اليوم وغدا تحض الضمائر حتى لا ترضي أبدا بالواقع المعطى وتحفزها أفرادا ومجتمعا إلى تبديل الحياة حيلا بعد جيل وأفضل فأفضل.

والقصة، أحيرا، علم السواء مغامرة وجودية جريئة وتجربة قصوى في الكتابة. فكما بعث المسعدي أبا هريرة اسما ومعنى من أعماق الماضي كذلك بعثه شكلا وأسلوبا في تناسـق فني متيـن. فبينمـا حيّر كتابنا يكدون قرائحهم لتملك وسائل الرواية الغربية وقد يئسوا من موروثهم القصصي واقتنعوا بأن لا معـاصرة إلا مـا صـور الغـرب، رفـض المسعدي أن ينقطع عن أصوله الثقافية ليغترب في صياغات الغير وأصرّ في عناد شديد - وكان الوحيد - ألا يتقدم في العصر إلا مستمرا مع ذاتيته الحضارية. ولا يؤسفه شيء كأن يرى الأدب العربي الحديث في جل مدارسه صورة هجينة من الآداب الأروبية فلا يزال يلح على واحسب الترفع عن ذَلَة الحاكي إلى عزّة المبتكر ويقينه أن التجذّر في الـتراث هـو الكفيل وحده بتمكين العرب من مشاركة الأمم الأخرى في الإبداع، إبداع قيم الفكر وأشكال الفن. وكل ما كتب، وأبو هريرة بـالخصوص، رهان كبير على ذلك. عاد إلى أعماق التراث فاستمد منه أعرق أشكال السرد عند العرب: الحديث أو الخبر لا ليقلده بروح سلفية عقيم بل ليعيد اختراعه بقوة الذهن الحديث. فخلافا لما وردت عليه الأحاديث في التصانيف القديمة من ساذج النظم وزعها المسعدي في قصته حسبما تقتضيه أحدث أساليب البناء القصصي. ففصلها على المواقف وحدات متقطعة تتداعى معنويا أكثر مما تتلاحم زمانيا لأنه كسر حط الزمان وتصرف فيه طردا وعكسا بما لا تنكره آخر تقنيات "الرواية الجديدة" (والقصة ألفت سنة 1939 ولم يتح لهـا أن تنشـر كاملـة إلا سـنة 1973). وركب تلك الوحدات عروضيا بين طوال وقصار كالأسباب والأوتاد في التفعيلة الخليلية. يمتد النفس السردي في المغامرات الكبري ويتقارب متسارعا كاللهاث في أشد فترات الحيرة والتأزم. فكأن القصة كلها بيت

من الشعر يوقعه بحر منبسط من روح العصر. وتفنن المسعدي في إيـراد حوادث القصة بتعديد رواتها. فاتخذ من الأسانيد التقليدية زوايا ينظر منها إلى حياة البطل من بعيد أو قريب والخارج والداخيل ومن قبل أو من بعد. وتتضارب الأقوال أحيانا في الحدث الواحد كما في "حديث الطين" فتختلف إذاك علمي أبمي هريرة الأضواء وتتقاطع حتى تغمض الرؤية عمدا. وتلاعب الكاتب بأوقات الرواية كما تلاعب بأوقات الأحمداث لمزيد التنويع في البناء. حمد لك مثلين: "حديث الوضع" و"حديث الوضع أيضا" وهما في موضوع واحد علاقة أبي هريرة بريحانة، ويتلاحقان في ترتيب الكاتب مباشرة، فبينما الأول حدثت به ريحانة بعد وفاق صاحبها كما يشهد بذلك ترحمها عليه في آخر الكلام سرد الثاني أبو هريرة "في آخر عهده بالدنيا". فالقصة تجري من أولها إلى آخرها على زمنين: زمن الوقائع وزمن روايتها والمدة بينهما تتفاوت من حبر إلى آحر كما في المثلين المذكورين: زمن الحدث فيهما واحد وزمن الحديث اثنان قبل موت أبي هريسرة وبعدها. ويتضاعف زمن الرواية بتضاعف المحدثين في السند: "روي عن أبي سعد، قال: حدثت ريحانة قالت: ..." وبديهي أن تكاثر الأزمنة يكثف القصصية في الخبر لأن كل راو -وهذا أعجب ما في وظيفة السند-حكاية مسكوت عنها في النص. فـ "حدث أبو المدائن قـ ال: ... " قصـة مضمرة تترك لك حرية تخيل تفاصيلها وهي قصمة ظروف رواية الخبر وتشتمل عليه كإطار له. كل متن في الخبر يندرج في إسناده كقصة داخل قصة ودائرة في دائرة أوسع. هذا إذا كان اثنين: "حدث مكين بن قيمة السعدي قال: حدثني هشام بن أبي صفرة الهذلي: ..." تشعب تركيب الخبر فصار قصة داخل قصة ودائرة في دائرة أوسع في دائرة

أوسع (تمثل الأمر سينمائيا تدرك حقيقته). ولا تنقفل آخر دائرة في النص إلا انفتحت أحرى حارجه لأن سلاسل الرواة تفضى إلى الكاتب ومنه إلينا فيصبح القارئ بدوره من المحدثين... وحلقة في إسناد القصة. وما أنا الآن إلا من رواتها وهذا التقديم قصة أخرى عنها. أبو هريرة -شكلا- قصص مضاعف: قصة تتولد عنها قصص تذيعها ولا تنتهي إلا أن تموت هي. وكل الرواة داخيل الكتاب وخارجه كصوت الذاكرة الجماعية يردد على الأجيال أسطورة رمز كبير. هذا ما فعله المسعدي بالشكل وفعل مثله بالأسلوب. تلقىي عن كبار الناثرين القدامي لغتهم الأثيلة فعدل بها عن موضعها وولدها كلاما آخر. فهي تتحرك في النـص مشحونة بمادة الفكر الحديث ومثقلة فيي الوقت نفسه بتالد معانيها، قديمة جديدة. وقد وقف منها الكاتب موقف الشاعر فخاطبنا بها على أسلوب الاستعارة. بث فيها من حياله الغريب مجازات يلتقبي فيها الحسى بالذهني فجأة على بعد المسافة بين السجلات: "والوهج يأكله (أبا هريرة) أكل الحسناء للعفة" - "وكان كلما انتشر في خواطره سـجا كالبحر وشاع كالدهر وامتد" - "فكأن حديثه رجع غيب بعيد" وعشرات أخر وليست من "المحسنات" بل هي موظفة في كنه المدلول تختزله في صور قوية. فإن وجد أبو هريرة، للرمل "كمسّ لطيف النهود" فلأن الرمل سبيله إلى حسم الفتسي العاري ويصبح حسم الفتاة بدوره "رقيق الرمل يجري بين الأصابع". المرأة أرض والأرض امرأة "وتصورت لى بكر من الأرض تدعوني" دلالة على اندماج الإنسان في الطبيعة والطبيعة في الإنسان ويذوبان معا في وحدة الوجود وحدة شهوانية تقطر لذة جنسية كعناق العاشق والمعشوق. وكتابات المسعدى مبطنة برغبة حنسية محمومة وليست مفاتيحها في يدي. وفضلا عن الخيالات فعبارة

المؤلف كلها إشارات لا تكلمنا بالمعنى بل بمعاني المعنى إذ هو "ملتزم للرمز اجتهادا" كما يقول وحريص على أن يجعل الجملة إلى "الشمس" كيف تنصرف إلى مشتقات شتى: فجر البداية وغروب النهاية ووضح التجلي أو روح الكون ومعبود الفراعنة راع أو إله عبد الشمس في الوثنية الجاهلية: سلاسل من الدلالات تذهب في كل وجهة ولا تنتهي. لغة المسعدي لغة "جمع" لا تقول شيئا إلا أوحت بأشياء فوراء الصمت الظاهر كالضجة تداخله فتكشف الإبلاغ. وبلاغة أسلوبه في تصريف الأسماء، وأسماء العناصر الأربعة بالخصوص، شبكات من الرموز متداخلة كالشرايين تتفاعل خلالها المعاني فتناسل وتتكاثر بلا حد.

أبو هريرة من أقوى نصوص أدبنا المعاصر، كتابة متجذرة في صميم التراث تختبر في حرأة عجيبة طاقة أشكاله وأساليبه على أداء روح العصر، نموذج من الإنشاء الفني المبتكر ورهان كبير على الثقافة العربية وقدرتها على الخلق الأصيل.

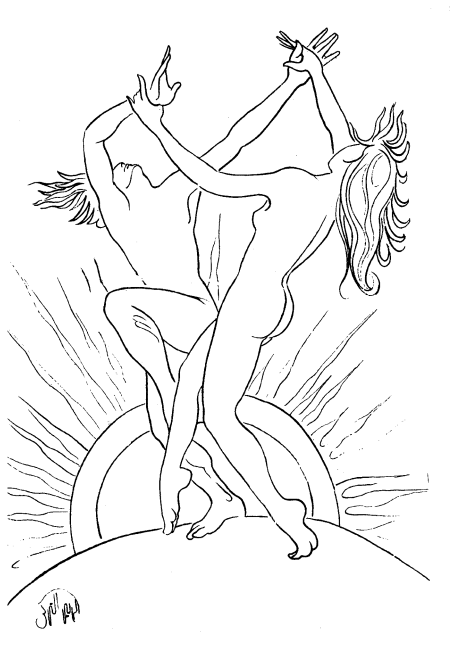
توفیق بکار دیسمبر 1978

# الفاتحت

طلبتُ المُسْتَقَرَّ بكل أرضٍ فلمْ أَر لِي بارضٍ مُستَفَــرًا والبوالعتاهية )

Twitter: @ketab\_n

مسيط لبعث المقيل



Twitter: @ketab\_n

"...تعلم يوم نُبعَث من بين الأموات..." ( إبسان )

#### حدث أبو هريرة قال:

جاءني صديق لي يوماً فقال: أحب أن أصرفك عن الدنيا عامَّة يوم من أيامك، فهل لك في ذلك ؟ عن الدنيا كثيرة، وأحب أن فقلت: إن وجوه الانصراف عن الدنيا كثيرة، وأحب أن تعرِّفني أيّها اخترت لي. فقال: أخفّها وقعا على النفس وألذّها مساغا. قلت: إني أخاف أن يكون انصرافا ليس بعده عَوْد، ولستُ متهيئا للرحيل. أفلا سبيل إلى الإفصاح؟ قال: لا. وضرب بكفّه على كتفي. قلت: إذن يكون ذلك متى ؟ قال: غداً.

فلما كان من الغد سبق الفحر َ إليَّ. وكنت لا أعهده مبكاراً. فاستغربته في تلك الساعة وقلت : هممْتُ أن أُقسم أنك لم تبكّر كيومك قط. ما الذي عجّل بك ؟ قال : ننصرف لساعتنا. قلت : مهلا يا عافاك الله. فإني

لم أتوضأ وقد تبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود. نتوضاً فنصلي ثم ننصرف. فقال: لو فعلنا لفاتنا خير كثير. دع الصلاة اليوم فالله غافرها لك، ولنذهب فليس منه بدّ. فلم أحد إلا القيام معه. فقمت وأنا أستغفر الله وأصلح من ثيابي. فذهب بي إلى بيته، وكانت بفنائه نجيبتان مُرحَّلتان، فقال: اركب هاته. ففعلت وركب الأخرى.

\* \*

ثم خرجنا من مكة وانصرفنا عن طريق القوافل، وسرنا سيراً حثيثاً حتى أصبنا الرمال وجعلت النجيبتان تغرسان وتقلعان فإذا خطاهما ليّنة عذبة كأنها مس خفيف، ونحن نُصوِّب ونُصعِّد من كثيب إلى كثيب. وكنا في غوْر إذ قال: الآن نترجَّل. فقلت: والله ذاك ما كنت أريد، فقد أخذ مني الرملُ ولونُه ولطفُه. ثم ترجّلنا وأنخنا راحلتينا وعقلناهما وجلسنا على الرمل. فجعلت أضرب برجلي وأقلب يدي فيه فأجد منه كمس لطيف النهود، وكانت قد نامت فيه برودة الليل فهو كاليقين بعد الحيرة. وصاحبي مستلقٍ مُصيخٌ كأنه يتوقع سمعاً.

ومضت ساعة. ثم إذا هو يُومئ بيده أن اصْعَـدْ في الكثيب. فصعدت فرأيت على رأس الكثيب المقابل من

وجه الشرق شبحين. وكانا عاليا فكأنهما على صفحة السماء المبيضّة. وقال لي صديقي : انظر ولا تتكلم. وتبيّنتُ الشبحيْن فتبيّن لي فتاةً وفتي، في زيّ آدم وحواء، ممدودان جنباً إلى جنب متجهان إلى مطلع الشمس، وكانت على وشك البزوغ فالمشرق كلهيب النار. ثم بدت من الشمس بوادر نور. فإذا الفتاة ارتمت وقامت كأنها الظبية أحسّت بالنبل. وجعلتْ تَهُمّ بالشرق فلا تخطو إلا خطوةً، ثم تـتراجع وترسـل يديهـا إلى السـماء والشمس، كأنها تروم أن تدركهما، ثم تتراجع بهما في هيئةٍ من الرقص كأنها الغصن يهزّه النسيم. وسكنَتْ طرفةً عين. ثم عادت في الرقص إلى مثل حركتها الأولى. فرأيتها لساناً من الرمل قائمةً على رأس الكثيب، وكأنها وُلِدتْ منه أو ذابت فيه. فهمي رقيق الرمل يحري بين الأصابع. وأرسلت إلى ذلك صوتُها بالغناء. فكان يترقرق في حلقها، ويرق لرنين يديها وثدييها وكامل جسدها، ثم يتراجع بتراجعه حتمي إخالُه سكَن. ثم تعود فترقص وتغنى :

يَسْري على يُسْرِ سلامٌ على الفَحْرِ سلامٌ على السرُّوح سلامٌ على النُسور حتى كأنّ صوتها ورقصتُها في الاندفاع والتراجع ابتسامةُ السرور أُوَّلَ نشأته. ثم سكنت ويداهما إلى الشمس البازغة وإحدى رجليها مرسلة كالرمح المصوّب في الهواء، كأنها تهم أن تطير، فكأني بها قد انفصلت عن الأرض وطارت. ثم انفجر صوتُ مزمار في قوة وروعة. وارتمَت الجارية ترقيص فيي سرعة وشيدّة. وإذا المُزمِّرُ الفتي، وقد قام فبدا على وجه السماء المشتعل كالصنم الحيّ. وجعلت الفتاة تدور أو تقف، وتقوم أو تهبط، فتقع في هيئة الساجد فإذا هي قائمة، أو ترفع فإذا هي ساجدة. فكأنها دخانٌ كاذبٌ أو سرابٌ خلُّبٌ أو خفة ولا حسد. ثم انقضت من صوت المزمار قوّتُه. فارتدّ رقيقا حتى كأنه وحيّ من الله أو همـسُ الشياطين. وسكنت عن الحارية سرعة الرقص، فصارت تتثني بتثني الصوت وتتهادي لتهاديه وتبطئ الدوْرَ لبطئه، حتى رأيْتها أصبحت ذوباً في الهواء أو سَكُنها نفسٌ من النسيم فهي في لينه.

ودام ذلك ساعةً، فرحْتُ له أريحيَّةً عذبة، وصرفني عن صديقي وهزَّني الطربُ. حتى كدْتُ آخذ في الرقص من حيث لا أشعر. ثم دقَّ الصوتُ حتى سكن. وإذا الفتى قد وثب إلى الحارية ورفعها من خصرها فبدَت

على يديه ممتدَّةً في الهواء ويداها مقرونتان في هيئة المقبل على البحر أن يغوص فيه، فتعانقا وصوّبا في الكثيب يرقصان معاً، حتى حجبهما عنا.

\* \*

ثم التفتُّ إلى صديقي فاذا هو يبكي أحرَّ بكاء. فقلت : والله إنَّك لغريب الأطوار، أتبكي وما في الأمر غير الفرح ؟ فقال : أتعلم يا أبا هريرة ما قصتهما ؟ قلت : لا والله وإن بي لشغفا إلى ذلك. فقال :

ضلت لي مرّة نجيبة كانت أحب إبلي وأحسنها عندي. وافتقدتها فذهبت أقبص أثرها، وكانت الساعة الضحى، فإذا هي قد قطعت مسافات حتى وقعت على ماء هو وراء هاته الكثبان. فأتينه فرأيت تيناً وعنباً وخيراً كثيراً. وحُلْتُ فيه فلم أجد به حيّا. وذهبت أتبيّن أثر الناقة حتى وصلت عريشاً من سعف النخل، يجري بقربه ماء وفي الماء تين وعنب. ثم إذا أثر إنسان أو اثنين. فبينما أنا أستغرب ذلك وأفكر في من يكون على هذا الماء وليس أستغرب ذلك وأفكر في من يكون على هذا الماء وليس منحدرين من كثيب، وهما يرقصان ويلعبان ويغنيان. فلمّا منحدرين من كثيب، وهما يرقصان ويلعبان ويغنيان. فلمّا قربا منّي وجدتُهما عاريين، وكدتُ أراهما من الشياطين.

تم سبقت الجارية صاحبَها إلى قافبلت على في حفة الهواء، فأخذت بيدي فأنزلتني عن راحلتي وهي لا تنفك تغني. وكانت والله من حسن الصورة وإشراق البشرة فيما لم أرَ مثلَه قط. ثم أرادتني وقالت : كُنْ زهرة وغن فلم أتمالك والله عن الضحك وقلت : ما لك ؟ أجننت ؟ وعيني. وتراجعت تخلصاً منها. فتركتني، وطفقت ترقص وتغني ويغني الفتى وأنا أنظر، حتى دخلني من ذلك طرب شديد. وأدركت أنه سلام وترحيب، فاستأنست وقلت : والله لا أنصرف أو أعرف قصتهما. وذهب عني أمر الناقة. فبقيت حتى سكنا.

ثم حلسا وأحلساني، وجعلا لحماً مشوياً وتمراً وعنباً وتيناً بين يديّ. وقالا: كُلْ هنيا فهي سرور كلها. ثم تحدثنا، فإذا هي على أدب كثير، يرويان من الشعر ويقولانه ويقصان من أيامنا ويصنعان على البديهة من الأصوات ما لم أسمع والله أمتع منه. فسألتهما في انقطاعهما عن الناس، فقالت الجارية: دُعِي الناسُ فلم يأتوا ودُعِينا فَحئنا. فأقبلتُ على الفتى كالمستفسر. فقال: نعم. دعوة الدنيا، دعوة الكون. ترى هذه الأشجار وهذا الماء وهذا النور وهذا الفضاء وهذا الخلاء ؟

ثم قاما عني. ولم يسكُنْ بهما الرقصُ ولا الغناءُ ولا الحذَلُ وأنا أتمتّع بالنظر إليهما، حتى مضتْ لنا في ذلك ساعة. ثم ذكرتُ شأني، فانصرفْتُ وصوتاهما يشيّعاني بما لن أنساه أبداً من بديع الغناء. وقد أكلا ناقتي وآكلاني منها فما كان فقدانٌ أطيبَ من فقدانها.

وقد ذكرتُهما بعد ذلك كثيرا، وعدتُ لاستماعهما والنظر إليهما خلسة أياما، حتى نشئاً لي منه في النفس كالشوق إلى الجنّة وكرهت حياتي بين الأموات.

وسكت صديقي، فإذا هو قد عاد إليه البكاء وكان سكن عنه. ثم قمنا وعدنا إلى مكة.

وبقيت عامّة يومي مصروف البال إلى أمر الجارية وفتاها وشأن صديقي فيهما. فلما كان من الغد جمعت عزمي وأعرضت عن الدعوة وعدت إلى الصلاة فقضيتها واستغفرت الله. وكان آخر عهدي بصديقي. فقد سألت عنه بعد أيام فإذا هو قد أخذ جارية جميلة وترك أهله وذهب إلى حيث لا يعلم أحد...

فذهب ذلك بما تصنُّعْتُ من العزم، وكان البعث.

Twitter: @ketab\_n

# مديث المزح والحبت

Twitter: @ketab\_n

## حدث رجل من الأنمار قال:

كانت ريحانةً من سبايانا. سباها في بعض غزواتنــا بالحيرة رحل منا يقال له لبيد، وهبي لا تزال صغيرة مُرْ سَلَةَ الشعر. فنشأتْ فينا. وكانت حسناءَ غريبة الحُسْن، كأنّ في عينيْها ناراً وبفيها ماءً حميما. فأرادها لبيد في يوم من أيام الربيع، وقد تبرّجتْ كُعوباً، فدلَّتْ ولاعبتْه ثم امتنعت وقالت : ظمأً على ماء مرقوب حيرٌ من ارتواء. ولم تزل به حتى كاد يُحَنِّ. ثم أقبلتْ على شبان الحيى، وكنتُ منهم، غفر الله لنا جميعا. فكانت تعاشر الواحـدُ منًا، ثم تهجره إلى غيره. وكانت في ذلك تُلْقي لنا فنبسط الأيدي، فتَمسك عنا وتُولِّي. حتى تهيَّجْنا كغبار في يوم إعصار. وهو في هيامه بها لا يرى من ذلك شيئاً. وأنكرتْ نساءُ الحي فعلها. فحنَىن لبيدا، وهـو يومنـذ لا يزال على عقله، فقلن له : إنا خشينا أن يكون من ريحانةً فتنةً. أفلا تمسكها عن فتياننا ورجالنا ؟ فغضب لبيد فقام يريدها بعصاه. فقالت و دلّت وأخذته من يده : لو أعتقتني لكنت لك. ولكنك مولاي، فليس لك من نفسي. فظنها

لانت ومالت. فأعتقها. فأمست ولم تصبح. فجُنَّ لبيد. فهو إلى اليوم في أهله بوادي حرّان، يخرج كلّ يـوم إلى سَمُرَةٍ هناك، فيجلس ويقول في ريحانة مـن الشعر ما لا يُفْهم ولا يُحْفَظ. ثم يضرب على الأرض بعصاه ثلاثاً ثم يأخذ غصناً من السمرة فيجعله في فمه، ثم يقوم فيسعى يأخذ غصناً من السمرة فيجعله في فمه، ثم يقوم فيسعى بين السمرة وبيته سعي الحجيج بين الصفا والمروة، حتى ينفضخ كالدلو ويسقط لوجهه. ويحتمله أهله إلى بيته فينام.



وكانت ريحانة تحدثنا فتقول: أنا آخرة قومي. وقد أكلتهم النار جميعاً. كانوا من وُلْد البراء بن كيسان. وسكنوا العمان ثم خرجوا عنها بعد أن أصابت بيوتهم نار ذهبت بأكثرهم. فجاء مَنْ بقي الحيرة ونزلوا بها فأقاموا. - فإنهم بها إذ غزونا قِبلَهم - فأوقدنا نارا فأصابتهم فماتوا بها جميعا. وأدركها لبيد فوقاها النار وملكها. وكانت تحدث أنه كان لقومها عن أساف ونائلة غير الخبر المعروف لا يُشبر كون فيه أحداً. وتقول: لم يبق اليوم من يعرفه غيري. فهو هنا مكنون إلى يوم أموت. وتجعل يدها على صدرها فكأني بنهديها

قد قاما واضطربا كرمال الكثبان نَشْأَةَ الريح.

ولما حال الحولُ على جنون لبيد حجمتُ إلى الكعبة. فلما انتهيت من مناسك الحج كرهت أن يكون حجما بلا زيارة. فإني لمنطلق من مكة إذ رأيت على طريق المدينة بيتاً منفصلاً عن البيوت، والناس بين داخل وحارج. ولم أكن رأيته قبل، فجئتُه، فإذا حانوت وعربدة وغناءٌ ونبيذ وخنى. فأنكر تُها وأنا على حالي تلك من العبادة. وبينا أنا واقف راحلتي هناك، إذ مر بي رحلان منصرفان من الحانوت وهما في نبيذ كثير. فقال أحدهما ولسانه كالقصبة في الريح:

قفا نشْك من ريحانة العين والحشي.

وقد ذهب عني شطر البيت. فقلت: لا أبرح البلد أو أعلمَ حليَّةَ الأمر. فعقلتُ راحلتي ودخلت. فإذا هي والله ريحانتنا تغنّي وتُلقي إلى الناس فيبسطون لها الأيدي فتمسك وتُعرض، كما كانت تفعل بنا. فخرجْتُ لساعتي وانطلقتُ لشأني. وكان آخر عهدي بها في شبابها وشبابي.

ثم طواني الدهر وذهب أترابي في الحيّ ممن يعرفون ريحانة جميعا. وإنّا انتجعْنا قِبَلَ نجْد. فيزلت بنا المرأة فأضافها بعض الحي. فسألْتُ عنها. فقالوا: إنها تقول إن اسمها ريحانة. فأمرْتُ أن تأتيني فجاءت. فكانت هي والله. وكانت من حيّ إلى حيّ، لا تسكن عن الترحال. تحدّث عن أبي هريرة ولا تبكي، وتقول: لقد جمدَت عيني. وهي يومئذ قد ضرب المشيب في شعرها، وذهب حسنها إلا نوراً منه في العين، وأصابت وجهَها الأخاديد. وكانت لا تزال كعهدي ظريفة لسنة طيبة الحديث. ولكنّها أصبح بها كالبح، تقول فكأنما تبكي، وليس على وجهها إلا نفسٌ مسلمة راضية.

وكانت لا تتحدّث عن أبي هريرة إلا كان آخر قولها : رحم الله أبا هريرة. مديث التعافي فخيا لخمر



Twitter: @ketab\_n

" رُدًا عليَّ الكاس إنكما لا تدريان الكاسَ ما تجدي " ( أبـو نــواس )

#### حدثت ريحانة قالت:

كنت في مكّة. فذهبت لي بها شهور في حــانوتٍ. ثمّ كرهْتُ الخمر وعربدته والغناء وما كنت أصنع منه، والكعبةَ على كثب تَعْتبر وتَصلَّى. فنفرْتُ أياما، وصــاحبُ الحانوت غاضبٌ عليّ، وأصحاب الليل والحمر إذا جُنّ يسألونه عني. فلما كنتُ في بعض لياليّ هدّني أرقٌ فلم أصبر عليه. فانسللتُ فخرجتُ أريد المدينة. وكانت الساعة الغلس. فسرت راجلة حتى ذهب بعض يومى، وأدركتني الهاجرة وعقلني النصب فحامَتْ عين. فلاحَ لى وراء حبل دخانٌ كلا دخان. فجهدتُ وقصدتُ إليه. فإذا حيُّ الأنمار إلا أهلَ لبيد. فنزلتُ بهم فأكرموني على انقباضٍ فيهم. وجاؤوني بطعام طيب فأكلْتُ وماء كـالبرد فشربْت. ثم اضطجعتُ فنمْتُ طويلا.

فلما استيقظت كان الليل قد اسود. ونظرت فإذا القوم في شأن لهم قد ملكهم. فصحت بامرأة رجل منهم كان يسمّى سعداً، وكانت مقبلة على قِـدْر وقد أدخلت يدها تخرج منها الطعام، فقالت: نزل بنا الليلة أبو هريرة، ونحبُّ أن نكرمه. قومي يا هاته فسيكون منه كالمأدبة. فقمت فرأيت رجال الحي وقد اجتمعوا إلى رجل لم أكن أعرفه، وهو يحدثهم ويضحك ضحكاً كثيراً. فرأيت سكرانا وكان كذلك.

تم تهيأ الطعام، فصُفّ ف على بساط. وجُعل عند سمرة هناك. وجلس الرجال فتأخر عنهم الرجل، وقصد إلى راحلته فأخرج زقا من الخمر وجاء بــه القــوم. فقــالوا حميعاً: آحفيْتُها ضنا ؟ قال : بـل خــوف أن تتوقعـوا فتذهبَ المتعةُ. وجلسوا جميعاً يأكلون ويشربون حتى ذهبت لهم ساعة ونيران الحبي تخبو وأصواتهم تعلو. وأهمّني أن يكونوا في لهو وأبقى في قطعة من الليل. فقمْتُ كالوالهة فسعيت، فوقعتُ على الزقّ فصببت وشربت أقداحاً. وصاح بي بعضهم : حسب الأنمار لبيد. وقام يريدني وقمد أخمذ منه الخمر. فقيام له أبو هريرة ومنعني عنه وقال : دعـوا الجاريـة تشـرب. ثـم دنـا منـي ولان وقال : ما اسمك يا هاته ؟ قلت : ريحانة. قال :

إنه ليس فينا إلا حفي بك محب لك. فنحن نشرب ونحب من يشرب. ألك في قدح آخر ؟ وأخذ الزق مني كأنما يريد ذلك. فإذا هو قد رفعه وصبه على رأسي. فصحت وارتعت وقال: انظروا ريحانة الخمر. فانطلق أصحابه يضحكون مني. وهممت أن ألطم وجهه لطمة تذهب بخمره. فما كدن أهم به حتى أخذني واحتملني وأنا أضطرب، فجعلني تحت سَمُرَةٍ إلى الأرض وانصب عليّ. فوجدته صاحياً من أشد الرحال. ثم شدني إليه حتى صر ث منه. وقام عنا الرجال. فجعل يرق ويحدثني ويقول: ما كان أحسن انصبابك على الزق. إلى أن طابت لى ريح الحمر على ثيابي.

فلما أصبحنا أردفني إلى مكّة. فلزمته ثلاثاً ثم رجعتُ إلى الحانوت وقد طاب مقامي. رحم الله أبا هريرة.

Twitter: @ketab\_n

حديث القيامة

Twitter: @ketab\_n

" متى كانت الحركة بشوق طبيعي لم تسكن البتّة " ( أبو حيان التوحيدي )

### حدث أبو المدائن - وكان من خاصة أبي هريرة -قال:

وقف علىّ أبو هريرة يوماً فقال : ما كسبْتَ في يومك ؟ وكان لا يلقاني إلا قال لي ذلك فأكرهه منه. فقلت : ألا تستحى ؟ ألا تحد في قولك ؟ لم أكسب شيئاً. قال : لى عليك إذن أن ترحّب بى، فقد حئتك مبتاعاً. كم عندك من الشمع ؟ قلت : لا يزيد على الستين. قال : هي لي كلها. فقمت وأحضرتها. فأخذها من يديّ وقال: أما الثمن فهو لك على قضاءً، كصلاتي منذ سنين. فقلت : يما رحمك الله. أو جئتنبي منتهباً أم مبتاعاً ؟ قال : أستغفر الله. بل مبتاعا على سنة الله. ثم انصرف وتركني في حُمّة من الغضب، وكنت لم أبعْ شيئاً يُعَدُّ في يومي. فلما كـان المغـرب جعلْـتُ أتهيّـاً للانصراف. وإنِّي لمقبل على الباب أغلقه إذا هـو مقبـلٌ إلى . فقلت : لقد حل أجل الدَّيْن. فضحك وقال : لقضائه أتيْتُ. موعدك العشاءُ بضَيْعتي. ثم تجاوزني في إسراع المهموم المُلِمّةِ أشغالُه. فقلت : لا ينتهي والله. ثم لويتُ.

\* \*

وجاء العشاء فركبتُ فرساً لي يُحسن السير على ظلام الليل. و حرجت إلى ضيعة أبي هريرة. وكانت بنجد لا تصلح لزرع ولا لغيره، وفيها عِضاةٌ كثيرة مبثوثة. فلما قاربتها ألقيْتُ البصرَ فلم أرَ نـوراً فظننتُـه أراد بـي عبثــاً ومزاحاً، وهممتُ أن ألوي الفرس، فإذا هاتفٌ يهتف بسي. فقصدتُ إليه حتى وصلتُه. وتوضّحتُ المكان فإذا أشباح نفر جلوس وشيءٌ كالهاوية عليه صحورٌ مشرفةٌ. وكان كهفاً. وتكلم أبو هريرة فقال: ترجّل. ففعلتُ وأخذ فرسي شبحٌ ودخل به الليل. وقلت : لن تنتهمي والله. ما هذا ؟ قال : أنصِتْ فستعلم الأمرَ ما فيه. قلت : ومن هؤلاء؟ فقال: جماعة من الإخوان يسألون الظلام. وهاته ريحانة. وإذا بجانبه امرأةً مضطجعـةً على صخرة، مطرقةٌ كأنها تصلَّى وهي متعلَّقةٌ به كالغصن بأصله. فلم أرَ إلا الصبر.

ومضت ساعةٌ لم نقل فيها شيئاً. ثم تكلمتْ ريحانةُ فقالت : يَثْقُلُ الكُونُ إذا هم أن يكون. وتكلم آحر فقال : لو لم يكن قبيل خلقه تُقيلا مُرهِقاً لمَا خُلِق. فقال أبو هريرة : لقد كان حينئذ كالألحان قبل الضرب. وليس أبدع من الأوتار تُجَسّ. ثم سكتوا وحدّثت نفسى أنى وقعت في مصابين أو سكارى. ومضت ساعة لـم يعـودوا فيها إلى الكلام، وطال على حتى كاد يذهب صبري. وبينا أنا كذلك إذ هتف مزمار همساً رقيقاً نائياً كأنه الذكري تتجمّع في أعماق النفس. ثمّ تعالى فإذا له صلصلةً وزفير وانفلاق ودويّ. وفيهْ إلىي ذلـك تشنُّ كـأنّ الريح تحطُّه وتُعليه. ثـم جُنَّ واشتدَّ وقامت إليه مزاهـرُ و دفوفٌ وصوتُ مغنية، فراحت جميعاً في الظلام كالبرق. وكانت المغنية ريحانة. غنت:

أســـافُ ونائلـــه أوقـــدا جَذُواتـــي أســافُ ونائلـــه وَانفيـــا عـــبراتي

وسكنتْ. فشد عليها المزمار والمزاهر واجتمعت الى ذلك أصواتُ نساء كثيرة قامت من أرجاء الضيعة فرددن غناءها. ثم عادت ريحانة تغني وتشد عليها المعازف والمغنيات :

رفرف اللحم علية إن نفســـي لحميـــــمُ ودعَاهـا يَــا ســـقيمُ ملك العجزُ يديــهُ أســــافُ ونائلـــــهُ و انفیـــــا هــذه الدنيا إنــات كلها تدعو الذكور يُسمَع منها لهاتُ بــدؤه بــدء الدهـــورْ أســـاف ونائله... جارفاً صخر السدود كم أردنـا الروحَ فيْضـأ داويها مثه الرعهودُ وأثرنا النفس غيضا أســـاف ونائلـــه... وأكلنا المروحَ حِسّما وانفجرنك للهسوي فجعلناهـــا هــــوا ثہ خفنہ مسّہ مسّہا

أساف ونائله...

وسـقام فــي ســـقام ذاهــب مثـــل هيـــامي كحبـــال فـــي ظــــلام إنما الحبن بلايا ما لمائي في الهوايا غار فعلى في النوايا

حتى استوفَتْ شعرها ثم سكنَّ جميعاً.

\* \*

ثم لم تلبث أن اشتعَلَتْ خمسون أو ستون مشعالا على مسافة في صف واحد قِبَلنا. وكانت من الشموع التي أخذها مني أبو هريرة. ثم تقدّم منهن ما ينيف على العشرين. فإذا عليها وجوه صفراء مختلجة كأنها الموت وعليها كوضح الابتسام. ثم وقفن فخرجت من بينهم اثنتان وتقدمتا إلى شيء فأوقدتاه، وكان حطباً مهيّاً. وجعلتا تطوفـان بــه كطوافنـا بالكعبــة. فلمــا زفـر واحمـرّ اندفعتا ترقصان كأنما أخذهما دفَقٌ دافق. وكانتا ترقصان كألسنة النار فهما خارجتان منها عائدتان إليها أشدَّ حُمْرةً منها. وكنت أنظر إلى نهودهما فلا النهد يقر لي ولا اليـد تنفصل عن النار. فأرى النارَ ذكراً به لوعة الصادي. وصاحت ريحانة فالتفتُّ فإذا همي تتململ كمن أصابته حمَّے، فیشـدُّها أبـو هريـرة شـدّا ويقـول : أَطْفِئيهـا وإلاَ أطفأتُك. ويقبلان على الجاريتين الراقصتيـن حتـى أراهمـا جاحظين

تُم أسمَعُ الأصواتَ وقد قامتْ ثانيةً بأساف ونائله، ذكّيا حِذُواتِي. واتَّقَدَتِ النيرانُ على قبوس فعددْتُها سائرَ الخمسين أو الستين. وتطاير الحواري كالشُّعُل من ورائها وطفقن جميعاً يرقصن والغناء معهن كأنه دماء تسيل. ثم انصرف إليهن من الظلام فتيان. فاقتفوهن وحاموا عليهن حتى رأيتُهم كالسافيات تنفضه ن الرياح. وعاود رقصَهن عارضُ جنونه وهم أزواج. فكأنما ذهبتُ رَعَداتهــم بــأرواحهم وفقــدوا الوصْــل، فتفرقــت مـــن أحسادهم أعضاؤها ومضَتْ سبيلها سكري، وكانت قبـلُ جماعة ذات ألفةٍ، فتفرّدتْ وانقضي العدد ونفر العضوُ أخاه، فكأنه يطلب ذاته أن يفني بها. ثم أدرك الفتيانُ الجواريَ فانقضى عنهم عزيف الحَوْم، وكانت الأصوات عند الردّة، فلانوا حتى كأنّ الماء يجري.

وبينما هن كذلك إذ خيّلت السماءُ وهبّ نفَسٌ من الريح شديدٌ سحدت له النيران وكادتْ تطيرُ الحواري. ثم هزم الرعد هزيماً رائعاً، وعصفت الرياحُ فانسابت السينةُ النيران على الأرض، فأدركت بعض العضاهِ فاتقدت فانتشرتْ في حميعها فصاح الحواري والفتيانُ حميعاً. وصاحت ريحانةُ وقامت قيام النائمة لُدِعْت وانحدرت إلى النار. فوثب إليها أبو هريرة فأدركها وقد جاءتْ ناراً

وهمّت أن تلقاها. فحضنها عنها وقال : لأعلّمنَكِ الصبر على النار. ثم أزف بها فأخذها الظلامُ عن عيني. فأسمع وقع فرسه منحدراً كالصخر. وأسرعْتُ إلى فرسي وأنا ذاهل عن الجواري وصحبي. فركبته وأرسلته، وبين أذني زفير وصياح وصهيل خيل فزعة، والوهج على ظهري. فما رُدَّ عليَّ عقلي إلا بفناء بيتي.

وكانت ليلة شديدة.

\* \*

فلما أصبحت أصبح روعي غضباً على أبي هريرة وحوفاً على الجواري وصحبي. فجئته. فإذا بيته أنقاض سوداء قد أكلت النار أوصاله وألقت أحجاره كالعظام. وكانت لا تزال بقايا دخان خارجة منه بيضاء في الريح البارد، وأبو هريرة واقف عليه وقفة المعتبر. فاستلطفت له وقلت: الله أكبر. أو نار هنا أيضاً ؟ تالله إنه لمن عقاب ربي. وفاض حزني فبكيت. فأقبل علي وقال: دع البكاء وخذ فيما أقول لك. ثم أخذني إلى قطعة من جدار طريح. فأجلسني وجلس وقال وابتسم: لم أر كالأصنام ظاهرها الروح وتملك الجسد. فأردت أن أثنيه عما أخذ فيه من مبهم القول فقلت: ماذا صنعت بعد الانصراف

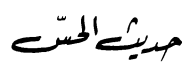
من الضيعة ؟ وأين الحواري والفتيان وصحبنا وريحانة ؟ وما حبر البيت ؟ قال : ملكت ريحانة عن نفستها فأردفتها إلى مكة. وانطلقت بها في الليل يحجب عنها جسدها. فما كدت أبرح الضيعة حتى جاءت المعصرات بالأنواء. وكان البرق يستطير فتنطلق السماء وركامها والأشجار والحبال وتقوم عصا الطريق فترتمي جميعاً على وجهي، وسيل الماء يكاد يحرفنا والفرس. وتهيّج الكون حتى كأنه جهنم الشياطين ولا نار. وكانت ريحانة تقول : يا أبا هريرة ذهبت ناري. وتبكي. وكنت لا أعي. فالمطر فالريح فالشدة فأنا أملاً ما أكون.

وانتهينا إلى حانوتها فألقيتها. وأتيتُ بيتي، فأطلقتُ الفرس بالفناء ودخلتُ على امرأتي. فإذا هي لائذةٌ بالسراج تطلبُ أنْسَه. فقالتْ : لقد بقيتُ أتوقّعك حتى ذهب التوقّع بالأمل. وها ليلتي جاءتْ.

قال أبو المدائن: وكان أبو هريرة لا يعاشر امرأته، وكانت تقول: أحببته حتى جعلتُهُ نوراً في ظلامها نفسي على ما فيه من الشرود - قال أبو هريرة: ثم قامت تريد الفرس أن تُكِنّه. فقلت : لا تفعلي. فسيفعله بعض الغلمان. وهات حدثيني. وقد أعجبني منها أن ردّت إليّ بعض ما احملتها سنين. فلم تُبال وقامت إلى ما تريد.

فلما توسَّطَت الفناء انشق فَلَقُ الصاعقة فأحذتُها. فرأيُّها وقد اشتعلتْ كأنها ملَكٌ من نور، وقفز الفرس روْعاً. ثم نظرتُ فإذا الأمر ناقص أبتر. ووددتُ لـو احـترقتِ السحب، وإنما كان البرق ينيرها. فقمت إلى بيتسى وأحرقته وجلست أنظر إلى النار فيي الماء والماء فيها. فرمادها الآن تحت الخراب وقد أصبحت بيين ما أردت لها أهلا من الملائكة والمخلدين. ثم قال: رحمها الله. لقيد أردتها على الجبال ومثل ما شهدنا البارحة من الجهاد وأن تمشيي على دهرها كالفلك تسير آمنة والهاوية. فقصرتْ عن ذلك. فلما خفتُ عليها أوْقعْتُها في روحها وقال : إن مثل كل جهاد لكمثـل مصيرهـا. و ينفضه البكاء.

فرققت له وبكيتُ وقمتُ به إلى بيتي. فأمضى به أياماً. ثم انصرف فلم أره دهراً. وسألتُ عنه فقالوا: إنه وريحانة...



#### حدثت ريحانة قالت:

مرض أبو هريرة حتى أشفقت عليه. وكنت لا أبرحه ساعة وأبكي وأوجع لألمه حتى كأني منه. فيهمس: ابكي ما لذّ لك البكاء. ويومئ أن ضُمِّيني إليك. فأضمه ضمّا خفيفاً، فيلقي بأذنيّ كالحنين ويقول: وجعت أن لستِ في مثل علتي.

ثم ذهب عنه بعض مرضه فدخل إلى الإبلال. سألته: هل عاد لك من الصحة ما كان ذهب ؟ قال: إنه قد استوى عندي أن تذهب أو تبقى، بل كدت أختار العلة.

يمرض الناس يا ريحانة فيطلبون الشفاء، فيثقل المرض فيضني فيذهب سدى. وقد طلبت الشفاء مثلهم ساعة مرضي الأولى. ثم وجدت في علتي ما لم أجده في الصحة وتمّت لي بها حياتي، فخشيت أن تعاودني الصحة والاستقامة فأموت. كذا نحن. ولعله لا يبلغ العلة من الناس إلا القليل. قلت: وهل في العلة غير الإمحال

وذهاب الماء يا حبيبي ؟ قال : لا أدري؛ فقد يكون. وقد تكون العلل من مُحْييات الحياة. بل انظري. - قالت: وكان في صوته كصدي غيْبِ بعيد - إنبي أجد في جسدي وهمو عليل كيف يرق حتى كأنه عود كلما جسسْتُه أنَّ، وكيف تدق الحاسّة وتحتدّ. وقد ذهبت لي والله ساعات وأنا أقفو أثر الروح تنتقل من يدي إلى رأسي أو منه إلى صدري، وتتردد على الأعضاء والقلب والأمعاء تردد الفجر، فكأني أسبح في دمي يجري. ولـذُ عندي، فيلذعني الألمُ في كتفي أو صدري أو رأسي فأنا آكل حنظلاً لا كحنظل الناس، فيه مرارة وحموضة وألوان مختلفة ونار تضطرمُ وتحسنُ في العين. فكأن مقدار القوة والحياة يزداد للعلة، وكأن قرب الفناء خلاق.

ترين ؟ ألا تكون الدنيا من خـلق الآلهة عنــد الـنزع يا ريحانة؟

ثم تنفّس فمدّ نفَسه. ثم قال:

وددت من زمن بعيد لو أني عُلَقْتُ بين السماء والأرض، أو أني جلست على قمّة جبل وقد طلّقتُه الأرضُ فطار. فلم أصب ذلك إلا في علتي تفكُّ الجسدَ وتميّزُ الأوصالَ فيخف اللحم والدم فكأني في الخُلد. إنه

78

لا تكون الحياة أبدعَ مما تكون بين العبدم والكيان، ولا أقربَ من طمأنينة السعيد.

قالت ريحانة: ثم ابتسم وسكن. فنظرت فإذا دموعه كقطر الندى على خده وقال: آلمني أن يكون نصف متاع الدنيا في حال لا يصيبها الإنسان إلا حيناً بعد حين، إذا سُلِمَ من كثافة الصحة. وضممتُه إلىي وضمنى إليه. رحم الله أبا هريرة.

مديث الوضع



Twitter: @ketab\_n

"... لأنه قد صح أن شأن الحس أن يورث الملال والكلال ويحمل على الضجر والانقطاع " ( أبو حيان التوحيدي )

# روي عن أبي سعد، قال : حدثت ريحانة قالت :

لما ذهبنا إلى المدينة سكنًا بيتاً منعزلاً عن البيوت، نشرف منه فتلقانا مقبرة المدينة. وكان أبو هريرة يقول : لا يطربني شيء مثل الزهرة على القبر، ولم أحد مثله إلا عند بعض الناس، تركب أحزانهم مركب الهزل. فأقمنا بذلك البيت شهوراً. وكان أبو هريرة في أولها يكثر من الانصراف ويدعني بالبيت، فلا يردُّه على إلا الغداء أو العشاء. وكنت كلما دخل البيت وجد العنبر والمسك والعود قد نُشرت فيه، وألوانَ الطعام قد صُفّفت ودعت بالأفواه، وأطيب النبيذ والريحان قد تنضوع وفاح، وفضىء انشراحاً ويصرف سروره إلى ويقول : لقد

علّمتِني الطعام ما لذّته وما سكرته. فهل علّمتُكِ يا ريحانة الجوع ؟ فأقول: نعم. ولكني مكتفية بك. ونجلس فأغنيه ويأكل ويسقيني. وكان كلما أتى طعاماً أخذه خشوع غريب. وسمعتُه يقول يوماً وشواء بين يديه يتقاطر: ما أعظم الشواء يستحيل إلى دمي. ثم تأمله طويلا وقال: هاته متع الدنيا. وكنا كثيراً ما نجلس للطعام بفناء البيت والشمس علينا. فيعبث بكساه في النور ويقول: يا لهفي على خمري تغشاه ظلمات الأحشاء. وددت والله لو تبع البصر ضياءه فيها. ثم يشرب قدحه صبّا فيغيب بصره وكأنما حرّه النبيذ إلى غيب أحشائه. وكان إذا أراد الطعام تطهّر له كتطهّره للإحرام.

ثم قل انصرافه فلم يخرج إلا بي. فكان ينطلق بي إلى شعاب بضواحي المدينة. فنسير حتى يقعد بنا التعب فيحدثني وأحدثه. وقد أراني وأبا هريرة في بعض سيرنا بتلك الشعاب فأسمعه يهازلني القول ويضحك وعليه سِمةُ الفرح بالحياة.

قــال الــراوي : ثــم ســكتتْ ريحانــة وتبســمت وشخصتْ بعيْنِ عبري.

\* \*

84

قال: قالت:

وحرجنا يوماً وقد أرْبعنا - وكان الهواءُ كدمعة عذراء والسماء لا ريب فيها، وعليه ثيابُ وشي وفضة كأنها كواكب الصيف، وعلي من الحرير شُفُوف تحري - فذهب بي إلى مرج مزهار. فأجلسني وجلس على الكلأ الريّان. فأطرق ساعة فقال : أتعلمين يا ريحانة أنه في بعض أحياني

تراكَصِ لُدى قلبي يدوِّي عصْفُها الدنيا فيشتدُّ علي روحيي أمر من ضنى الحب

خيول كرؤى السِّحْر ويذرو جبل الصخر جُموع في دمي يجري وأدْهي من عنا الصبر

ثم لوى فأقبل على الأعشاب يضرب فيها بيديه ويستأصل منها قبضة بعد قبضة، ويقول: انظري كيف أخذ العشب من يدي، فهي كالدابة الآكل. والله كرهت طعام الإنسان وحُبِّبت إليّ الأنعام في مراعيها ترعى. فقلت : وهل من سبيل ؟ فقال: نعم. ومرّت يداه على وجهي وصدري حتى أخذتا خصري، وكدّت أتقد وقلت : ألا تستحي. قال: بلى. ثم قام فعدنا إلى البيت.

وكانت لنا أيام لن يسقط ذكرها عني.

ثم أغمَّ وحالَ كسماء حريف. وقال : إني أجد كهمس المتناوحة العاصفة يا ريحانة، مثل عَقْر السحاب، يُسْمَع ولا يُرى. فجَهدتُ أن أصرفه إلى سابق فرحه بالحياة فقال :

وجدنا جددَّةُ العمر وقرَّت خلَجة الفحر ظللامٌ كعمي الدهرر مضى دهـرٌ بـه كنّـا وشاخ النــورُ ريحـانَ فينتـاب ســنا عينــي

دَعِي الذكرى ريحانة فقد قتلْ تُها في نفسي، وليس أقبح مما يدوم. انظري مغرب شمسك اليوم فلن ترَيْ أبداً مثله. وقال: آية جمالكِ ما لم تكوني ولن تكوني. فرأيتُه سَئم مضجعي وقلت: آثراً بعد عين؟ قال: كلا. ولكنكن معشر النساء كالأنبياء، أضل الضلال عندكن وحدانية المتوحّد. وسكت ساعة ثم قال:

وإن لك يا ريحانة سابقاتٍ. فهل لك في قصة أحبّهن إليّ. قلت : هات خبرك. قال : لم تقبل عليّ من النساء إلا جارية واحدة في شبابي. فقد كنتُ أطوف بالكعبة كل يوم، واقف على الحجر الأسود أستغربه وأستغمِضُه. فأرى جارية تخرج إلى شأن لها من بيت هناك. تفعل ذلك كل يوم وتسترق النظر إليّ. حتى

ملكت بصري وأصبح الطواف والحجر الأسود سراباً في عيني. وتجرَّأتُ يوماً، فأوْمأتُ إليها أن تلقاني عند الصف ليلتنا تلك. فلما جاء الليلُ سبقتَها إليها. فلمَّا أحسسْتُ بها جعلتُ أترنّم بشعر صنعتُه فيها وأنا شديد الزهو به فهو أول شعري. فلما وقفَتْ عليّ سلّمتُ فلم تـردّ. فحسبتُه حفراً وقلت : هذا من شأن العذاري. تبسّطي يا حسناء. فأوْمأتْ بشيء فدنوتُ وأزحتُ حلبابها وكنت لم أرَها إلا تحته. وتبيُّنتَ ها فإذا هي من أقبح عباد الله صورة وإلى ذلك صماء بكماء. فقلت: لقد ضاع شعري. وانصرفت ولم أقل بعدها شعراً في امرأة قط. فاحذري يا ريحانة أن تكوني صماء لا تعيى أو نسا ذا جَنَّة.

ثم أخذته نوبة من الغضب فصاح بي حتى ارتعْتُ : أكلّما تمرّد شيطانٌ في إنسان قامتْ له امرأة نبيا ؟ أو كلما قامت في قلب أعاصير جعلتها النساء خطوطاً مستقيمة ؟ دعيني يا هاته فقد كِدْتِ أن تقطعي عني سبيلي. ثم سكت فهدأ. فقلت : لا تصطنع. فقال وأقبل عليّ ودمعُه يرفض : أنت الحكيمة يا ريحانة، فهو اصطناعٌ كله يريد أن يكون حقا، وسيكونه. ثم جعل وجهه في نَحْري وقال : لو كان إلى النسيان سبيلٌ لكان

ريحُك أنساني. لكنْ هيهات ومع اللحم والـدم والحس يحري الهـوى فيهـا جُـرافاً، علّةٌ في الإنسان يلقاهـا هنـا أو هنا. وضرب على رأسه وقلبه.

قال أبو السعد: سألتُ ريحانة: ما أغربُ ما سمعْتِ من أبي هريرة حينئذ؟ فقالت: لم يكن يُغْرب وإنما كان كلامه بعيد المدى. هذا حديث الأبد:

خلونا ليلة بالمقبرة - وكانت مجلسَنا إذا هدأ لى - فجلستُ إليه وعلينا قمرٌ كالحرير ونسيمٌ كالربيع، وقد سقط عنى كل جَهْد فأنا كالصخرة الهاوية لا تنتهي. فقال : ما أحسنُ دنياك يا ريحانة ؟ قلت : أن تجتمع فيك ولا حصر. فأمسك ساعة وأمسكتُ وأكلَّتُه فأكلني وأفنيْتُه وأفناني. ثم قال: أوَ هذا الأبد؟ قلت: نعم. وبلا قدم. قال: هيهات. قلت: ولكنّا دمّرنا القدم تدميرا. قال: بل حسبنا أنفسنا، ولو انتفي القدم لانتفي الموت. ثمّ زفر وقال: وأقصى الأبد الفجر يا ريحانة. ودموعه كرجع الموج عن الصخر. ثم سكت وقال : لا خير في مائدةِ تجري من تحتها الأنهارُ وعليها ألوانُ الفواكه البكر، تُجعَل لك وتُؤْذُين بالحولان فيها، ثـم لا تُؤَجَّلين فيها إلا ساعةً واحدة فلا تتوقين إلى لون منها. ثم قام فدخل البيت فحاء بخمر. فلم يزل بي إلى أن وجدتُ

من حمره ما أزفَّ بي أرقـص وأغنّي حتى ارتميْتُ من ذرى الجبال كراقصات الأساطير.

\* \*

وعادت ريحانة إلى حديثها. قالت :

وكنت أصبت من معاشرته ما صار لي به كل شيء وضّاحاً، وتبرّجت لي به الدنيا تبرّجاً أكثر النفس. حتى شرب المفرّدُ العددَ ورأيتني نسوراً مشاعاً. فكأني البنيانُ ينفي أحْجاره ورخامَه. أجعل الدنيا بوعائي فلا تفي وأحب أن أقصر النفس فتأبى. فلما تغير أبو هريرة ورأيته يتجمّع، أصبح مستحيلاً عليَّ واختلفْنا.

وجاءني يوماً فقال : إني راحل عنك. فقلت : وأيّ السبل اخترْت لي ؟ فقال : العقبة يا ريحانة. قلت : وما الراحل بك ؟ قال : كرهُ البيوت. - وقد كان يدخل علي أحيانا فيقلب البصر في البيت ويقول : لقد سكنت البيوت من يوم خُلِقْتُ، فلم أصب منها إلا الباب أعلم أني أدخل أو أخرج منه، أو الحدار أعلم أنّه يردّني لو طلبت الخروج منه، أو السقف أخشى أن يقع علينا. وإنّ من الخير والشر والسعادة والشقاء لكمثل بيت نسكنه ونحن نقول : إنّا وجدنا آباءنا فيه - فقلت : وقد كنت ونحن نقول : إنّا وجدنا آباءنا فيه - فقلت : وقد كنت

بيتاً فكرهته. فقال: نعم. ولو اكتنفتني فاكتفيت بك إنبي إذن لجبان. وقد حذّرتُكِ أن تكوني جنّتي. فإن شئت يا ريحانة أن أبقى فلتفني وإلا ارتويت. فأدركت أنه قد عاوده الجورس - وكان شديد الكره للنزول يرتاد ولا ينزل، ويقتله الطمع ويُحييه اليأس ويخاف أن يستقر الجهد وينقطع الشوق - فقلت: افعل ما ترى. فقال: آخذ عصاي.

ثم خرج فإذا هو منطلق بأحد مخنَّثي المدينة.

وكان آخر عهده وعهدي.

وقد ذهب فنغص عليَّ ما جاء بعده من الدنيا فلم أجد بها طعاماً بعدَه. وذهب الفجر بالأبد.

لقد كان دائمَ التَّوْق إلى الشمس دائمَ الخوف من طلوعها. ويقول : إن استطعتَ فاجْعلْ كاملَ حياتِك فحرا.

رحم الله أبا هريرة.

حديث الوضع أيضًا

## حدث أبو هريرة في آخر عهده بالدنيا، قال:

لقد وضعْتُ من الناس كثيراً وغلبْتُ نفسي عن كثير من متاع الآخرة والدنيا، فلم يكن أشدَّ من وضعي لريحانة. وضعتُها كما تضع الحاملُ المُعْسِرُ؛ ولو بقيتُ معها يوماً بعده لطرحْتُها طرْحاً لا عناء فيه.

ثم قال: فأنا منها إلى اليوم أعجزُ الناس عن الحب.

مديث الشوق والوحدة

" المجدود من يستنبط من بين الناس صديقاً " ( عـلـويـه )

#### حدث أبو المدائن قال:

لم يكن أشد شوقاً إلى صديق لم يُخْلَق من أبي هريرة. كنتُ أقول في بعض الأيام: عِمْ صباحاً يا أبا هريرة. فيلْقاني بعينيْن كأنّهما الغيبُ ويقول: مَن أنت؟ أو : ممّن أنت؟ ويمرُّ كالخيال.

مريث الحق والباطل

#### حدث معن بن سليمان قال:

كنت أنا وأبو المدائن وأخي حرب نجتمع في بيت أبي هريرة كل يوم جمعة عند الظهر. فنتغدّى ونتحـدث ثم نخرج عنه فنذهب إلى المسجد فنصلّي.

فدخلنا عليه مرّة فوجدناه بفناء بيته وقد بسط فيه فرشاً خفيفاً وجلس فأطرق وسجا. فسلمنا وقلنا وقد أدركنا فيه همّا باطناً :فيم هذا الوجوم ؟ وكنا نعلمه غريب الأطوار ينصرف إلى ما لا يخطر ببال. قال : إني فقدْتُ السماءَ وارتدّ عليّ الهواءُ رصاصاً، ونظرت فكلّ نظري عن مدى العين وارتدّ البصرُ ظلاماً. ألا تجلسون ؟ فجلسنا وقلنا : هوِّنْ عليك. فيم هذا الغمُّ كلّه ؟ قال : ستسمعون خبراً غريباً. هي أختي، رحمها الله، وقد ذكرتُها.

ثم أمر بالطعام والنبيذ. فجاؤونا بمائدة عليها لحمّ مشوي ورطب ونبيذ كثير. فأصبنا من الطعام وصببنا من النبيذ، وهمو مُمْسكٌ لا يمدُّ يده إلى رطب ولا شواء ويشرب ولا يقول شيئاً. فلما فرغنا من الطعام، وهو على

وجومه كالممتلئ بكاءً لا ينفجر، ثقل علينا وأعدانا من غَمّه. فقلنا: قُلُها، قد ضِقْنا. قال: هل تعرفون للنار معنى ؟ قلنا: لا والله. قال: يرى الناس نيراناً كثيرةً. ولكن أكثر الناس لا يفقهون. وللصاعقة ؟ ولظلمات القبر ؟ ولانهيار الصخور في الجبال ؟ وللرياح العاصفات هل تعلمون من معنى ؟ قلنا: كلا والله. أيَّ شيء هذا الكلام ؟ قال:

كانت لي بين السادسة والتاسعة من عمري أخت لم تَعِشْ إلا ثلاثاً. وكنت أحبُّها حب الشياطين للشر. وكانت ذات عاهاتٍ لا تدَعُها علةٌ إلى أصابتها أحرى. وكانت إلى ذلك بكماء صمّاء. أسألُ في ذلك فيقال : هو القضاء. وكنت كلما بكت بكاءها عطفت عليها وحفَفْتُها، فهي بكماء حتى عن مُطلق البكاء تريده فتتوجع ولا ينشرح لها. وكنت أرعاها فألهيها بما أتعلم من الألعاب مع أترابي في الحيّ. وكانت أمّي تنكرها وتقول : هي من سِفْط أو عبث الأقدار. فلم تزل كذلك ثلاثاً حتى نزلت بها يوماً علة ذهبت بعينيها شم لم تلبث أن ذهبت بها، فصحتُ وبكيتُ ونَدبتُ وطال عويلي. وحسبتُه الشيطان وقالوا : هو والله.

قال معن : قلت : هذا ليس فيه ما يُحْمِل مثلً غمّك. فلا تجعل نفسك كالجبل يدعو الصاعقة فإذا وقعت عليه ارتج وأصدى. قال: لقد علمتني البكاء من الفضاء في مصب فشرب ثم انفجر فبكى حتى رأينا الدموع في لحيته. فرققنا له وقلنا جميعاً: رحمها الله. وصب لنا فشربنا. وما زلنا كذلك نشاربه ويبكي حتى جاء وقت الصلاة. فقلنا: نذهب فنصلي فيذهب ذلك بغمك. قال: دعوني. نصلي أو لا نصلي ونسعد أو نشقى هل ترون فيه من حير أو شر؟ ثم قال: شر ما في الدنيا أن الحياة عبث. بل لا أدري. لعله خير ما فيها.

\* \*

ثم قمنا إلى المسجد وجلس عنه يشرب فلا يُدرك السكر ويبكي. وجئناه بعد العصر لننظر حاله ونصرفه عن خواطره، وكان إذا وقع فيها طالت به أياماً. فلما دخلنا لقينا بوجه باسم وحال قد انقلبت عن الكدر. وقال : ما شأنكم في الدنيا ؟ باطل أم حق ؟ قلت: ألك في خمر عتيقة ؟ وكان لي منها دن جاءتني به قافلة من الشام في يومي. قال : أمّا هذا وحده فلا. فإذا زدت عليه نارا يومد وضحك : أنت غرّ يا معن. أتظن بجهنم نارا ؟ ألا وربّها لو كانت فيها شرارة لذهبت هباء وبطل العقاب. إنما النار يا ابن سليمان من أمر الدنيا. ثم قام وهممنا بالباب

فإذا هو يلوي ويقف. فقلنا: ما لك؟ قال: سترون. تم صفق بيديه فأقبل غلمانه جميعاً. فجعل يسمي كلاً باسمه ويقول: اذهب يا فلان، فأنت حر. حتى صرفهم وأعتقهم جميعاً. ثم أقبل علينا فقال: وددْتُ والله من شدة القلب ما أبلغ به كَسْرَ الحياة حتى أراها حُطاماً، أو من الحكمة ما أقدر به على اللعب كالصبيان حتى تذهب أيامي، أو من القدرة ما أُعْتِق الحياة كغلماني فتمضي.

ثم حلسنا إلى الشراب ببيتي وأوقدنا ناراً لظى. فلم يزل أبو هريرة يشرب عليها ويقول :

أنظُروها تُرَّهات لا تقِر وجهَ حقٌّ باطل ليس يَبِرّ

كالحيياة

وغيره حتى كان الليل.



### حدث أبو المدائن قال:

كان أبو هريرة سَرَّاقَ أرواح. وكـان مـن المُولَعيـن بالصيد. يخرج فيرمى الرميَّةَ فيصيبها فيشرحها ويُلقى بها، ولا يأتي بشيء من ذلك إلى بيته. وكانت تأتي عليه أيام يقول فيها : لِمَ حُرِّمَ أن يُرْمَى الناسُ ؟ تُقْتُ والله أن أشـقَّ منهم فأنظر ما في أمخاخهم وقلوبهم وأحشائهم. تم يقول ويشير إلى بعض عابري الطريق: أنظر إلى هذا. إنى أراه سَلَبَني حقى، يمرُّ ولا أصيب ممّــا فـي صـدره شـيئاً. فأقول: وما أحوجك يا أبا هريرة إلى غيرك ؟ فيقول: لا أدري، أو لعله ضيقُ محبس النفس الفَرْدِ. وقد أحسد الصبيان حسداً شديداً. أتذكر صِبَانًا ؟ كنتُ أشهد سباق الخيل، فلا ينتهــى الســابق إلــى القصــب حتــى أكــون قــد استفرَغتُ في قلبي جهده وسرقت تعبه. وكنت أُلاعب أترابي في الحميّ، فنكـون ملوكـأ كملـوك الـروم وطيـوراً وسباعاً ورياحاً عاصفة ونستوفي جميع ما حلق الله. فكان يبلغ بي الودُّ والشوقُ مبلغَه، حتى لقد تشبُّهتُ يومـاً ببعض قطّاع الطريق، فتلبَّسْتُ به، فلم أطلق أصحاب

القافلة إلا بعد أن علقت رواحلهم وشددت عليهم حتى بكوا وعلت أصواتهم صياحاً. ثم أفقت فإذا أنا قد مزقت ثياب أصحابي تمزيقاً وأوجعت أكثرهم ضرباً وشكوني إلى أمهاتهم.

مدیث الطین

" قلت : وما أكمل العقل ؟ قال : معرفة الإنسان بقدرته " ( الراهب الجرجاني )

## عن أبي هريرة أنه قال:

خرجت من المدينة وقد أحذت عصاي أتوكاً عليها فأحملها ثقلي. فتصوّرت لي بكر من الأرض تدعوني. فطرحت ما كان معي وقد كسفت عنّي لذته. ثم أوقعت بسها رجلي فكانت كالخلق أو كالدهر. وهِمْت فلم أزل فيها كعروس ليلته حتى مضت لي أيام وأنا أطلب من الفاكهة ما لا يعرفه أحد وأدعو الكون أن يُعاد وأغبط آدم وحواء. إلى أن تم علي انفرادي فصار لي الليل والنهار كالعبث ليس من ورائهما شيء، واستوى لي الزمان فهو كالبحر الساحي.

أو كالأبد.

\* \*

رواه أبو عبيدة. وحدث بمثله ثـابت القيسـي وزاد عليه فقال :

وكان أبو هريرة إذ ذاك بكراع الغميم، واد ذي رمال بين الحرمين، يقال إنه كان من أرض الحن لا تبرحه المعصورات المعصوبات إلا قليلاً، فهو شديد المراس لا يجرأ عليه أحد. فرآه به من أخبرني - وظنّه من الجنّة - قال: رأيتُه وقد أقبل على رسم يلعنه ويلعن القرونَ الخوالي ويتفل كالشيطان. ثم أنشأ يجيل بصره في حيرة الفاقد صاحبه. ثم عمد إلى مكان فاضطجع.

قال ثابت: فذكرت الخبر يوماً لأبي هريرة وسألته فيه فقال: نعم. وقد ضقْتُ يومي ذاك، فطلبتُ فرجة، فقلت في آدم وحواء رثاءً وجئتُ به نساءَ حيِّ كانوا بالوادي. فأبيْن أن ينحن به وقلن: هذا أبرد ما رأينا من الرثاء. أنت أحمق. فقلت: نعم. ونُحْتُ به وحدي، فلم أجد والله أبردَ منه. وضحك أبو هريرة. قال ثابت: لعله يريد حيّا ونساء من الحان. أو لعله أنشأ الخبر إنشاءً دون مطابقة. فقد كان أبو هريرة لا يخطئ أمراً مما يُغالِطُ فيه، يُصيبُه فيغالط به، كأنما يكره أن يبوح بباطن سره أو يعْلَمَه أحد، حتى اشتبه أمره على الناس. قال: فقلنا في فال : فقلنا المنت حاجتُك إلى رثاء الشيخ والعجوز ؟ قال :

لأنهما كادا أن يعلماني جهلهما الدنيا وبِكُرَ السبيل. فلما فقدتُهما عادتُ تقودني السبُل المسطورة، ووقعْتُ في سابق قصتي ونفسي، وكنت أريدُها عذراء لم يطأها واطئّ، فإذا هي عجوزٌ فاجرة.

قال أبو عبيدة - ولم يروه ثابت :

قال أبو هريرة : وجلست ذات يـوم. وكـان زادي قد نفد من أمسى والهاجرةُ قد نشرَتْ جنّتُها علم، الأرض، فأنا في صفاء الضحى لا يشوبها غيْمٌ وضياء النار. وكنت بوادٍ رماله كأمواج السيراب يركبهـا البصـرُ فينساب وتكاد تشفّ. فما مضت لي ساعة في اطمئناني حتى همست ريح بمثل نجوى الإنسان. ثم قويَت فذرَت الرمال فحفقت لها على الأرض كثوب حزّ. ثم زفرت فذهبت بها كألسِنة الأفاعي. ثم اشتدت وزفرت فهي تمور كالبحر. إلى أن كشفتْ لىي عن رسوم بالية فيها حمحمة بالية. فذهب ذلك بوحشتي ونزع فرحيي وقلت: ما طلبَ الوحشة طالبٌ إلا استيقظ له رسمٌ دارس. فكأنى أجده بقلبي. وكرهته فهممت أن أنصرف. وكنت حرجت لأمحو قصتي فإذا هي فيُّ من قبْـل آدم لا تمّحي. تم انتشرت خواطري فاضطجعْتُ فأغفيْتُ.

فرأيتُ في منامي رُؤْيا لم أر قط مثلها حماقة وغرورا. رأيتُ بلداً غريباً أهله حيناً كالنمل وحيناً كالفيلة، وهم يعجنون طيناً ويجعلون الحجر على الحجر فيشدُّونه به فيتخذون صروحاً. ومن بينهم جماعة يغنون شعراً يُوقعونه على أحجارهم يرفعونها :

والفكرُ سَفَمْ روح العـــدمْ والجَهْدُ سَلَمْ يَنْفَسَى العــدمْ

## ومرتل يتلو بقراءة حمزة:

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلْمَالُأَ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إلىهٍ غَيْرِي. فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ غَيْرِي. فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحاً لَعَلَى أَطَّلِعُ إِلَى إِلَى إِلَهِ مُوسَى. وَإِنِّي لِي طُخُنَّهُ مِنَ الكَاذِينِ ﴾.

فيردون عليه ويدخلون فيه من لهجتهم حتى كأنها دويُّ السماء ترتَحج : "فكذَّب وعصى - رائنهَر تُلْغَمْ) - (بنضلدَلَمْ) - ثم أدبر يسعى - (بَنْهَر تَلْغَمْ) - فحشر فنادى - (برْ آنَهَنْدَمْ) - فقال أنا ربكم الأعلى".

فلما استيقظتُ قُمْتُ إلى أحياء العرب فبقيت فيها سنتين.

قال أبو عبيدة : ولم يذكر أبو هريرة معنى لِمَا ورد ثِنْيَ الآية من البربرة، تنزَّه كلامُ ربّى عن رطانة العَجم. وإنما هو الشيطان في النوْم أَلَمَّ.

مدیث الکلب

حدث كهلان – وكان من صعاليك العرب وشِداد لصوصها – قال:

إنى لعلى بعض الطرق أنظُر حيّا أو قافلة أُصيب منها إذ أشرفت على قافلةً كأنها تُعبان. فهـي فـي عِـدّةٍ لا أقدر عليها. فقلت : أُرجئها إلى الليل. ثمّ ركبتُ ونزلتُ فقلت : ضالٌّ يسترحم. وعانقتُ أوَّلَ مَن لقيتُ منهم و دفعْتُ الدمعة. فرقوا لي وانهال عليّ الطعام والشرابُ وكنتُ ممتلئاً فتحمّلتُ ما لم أتحمّل مثله قسط. ثم سرنا وأنا أطلب في صحبي والعير والبضاعة مقتلا أصيبهم منه. وكنَّا فيي سنة نزلتُ بالناس ففرُّوا لها فراراً وتعاقبتُ أحياؤهم في اضطراب الوالهة الثكلي. وكانت القافلة لا ينامون إلا وعلى العير والمتاع رقيبٌ. فلما جاء الليل وقام رقيبُهم صبرتُ عليه إلى أن خفق الليل ووقع بعينيْه رشـاشٌ من النوم. ثم احترْتُ من الإبــل حيرَهــا وركبْـتُ وسـقتُه. فما زلتُ أكدّه سيراً حتى نجوْتُ. وكنت على مسيرة يوم من أحبّ مكاني إليَّ. وكنت أريدُه. فما زلت ألح على فرسي والجمل حتمي كانت الهاجرة واحتلا عليّ حمّى الشمس فالسماء حديد.

فأنا إلى كِنَّة من حبل إذ سمعتُ هاتفــاً وراءَه يئــنَّ. فقلت : بقيّة حيّ قضي نحبه أو رائلًا حاد عن سبيله فهلك. تُم قلتُ : أَرحَمُه فأصيبُ فيه توابَ المُغيث. فَمِلْتُ إليه. فلما أشرفْتُ إذا رجلٌ مستلق والوهج يأكله أكل الحسناء للعفّة. فبادرْتُ إليه وأقبلتُ عليه أقيمه. فكأنّ الرجل لم يرَني. فصحتُ به : هات يدك. فلم يحرّك يبدأ ولا طرفت عينه. ثم إذا هو استوى فصاح كَمَنْ بِهِ مَسٌّ : أو هكذا يزْني الدهرُ بالأمل البكر ؟ سِرْ يا هذا ودعني فقد وقفتْ سبيلي. فأردتُ احتماله فاستلقى وهمس كالمُدْنِف انقطعتْ أنفاسُه : دعوني يا أوْضعَ من وهادٍ، يا أضعفَ من عبادٍ، يا أحقرَ من بعوض يا بنبي الإنسان. وارتعد ارتعاد العريبان في يوم قرّ. فقلت: لا تَفعَل الحسنةُ بمن يردُّها. وقلت : يرحمه الله. ثم رجعتُ فَقِلْتُ وانصرفتُ.

\* \*

فما سِرتُ ساعةً حتى لقيني نَفَر على رواحل مزيدة، وهم يُجهدونها كأن على اترهم يومَ الدين. فاستوقفوني وقالوا: هل أصبت في طريقك منفرداً كالتائه ؟ فأخبرتهم بخبره. فقالوا: ذاك أبو هريرة.

ما الوجه إليه وكنتُ سمعتُ خبره وأنَّه من سنة أو سنتين يطلب حملَ الناس على مذهب غريب ويقول: ليس من شأن الإنسان الفناءُ والصبر. ويضرب الأمثال ويذكر العبر. فيهزأ به الناس ويتبعه الصبيان. ثم سمعت أنه تغيب عن أعين الناس. قلت : إنبي منطلق بكم إليه. وذهبنا سرعانا. وسألْتُ النفر ممّـن هـم، وكانوا ستَّة وسابعهم كلب كأنَّ لسانه قطعة من نار. فقالوا: لقد أسْقط عنا أبو هريرة أنسابنا فنحن لا ننتسب. فتركت كلامهم، وسرنا حتمي وقفنا عليه وهمو لايزال مستلقياً كالخلّق الطريح، وقد فنيت في عينه الدنيا. قلت : ما نصنع بالرجل ؟ قالوا : نحتملُه إلى ماء وظلَ قريب. وكان في كلامهم حيرة. وكنتُ عالماً بجميع مياه المكان. فقلت: أنا لذلك. واحتملْتُ أبا هريرة، وكان قد ذهب عن الحسِّ ذهاباً، فهو في خفَّةٍ غريبةٍ كأنه الروْح. ثـم أردفْتُه وأشرت إليهم فتبعونني والكلسب بيسن أيدينما كخفيق السراب. وذهبتُ بهم حتى نزلنا بئراً ميّهة عندها صخورٌ مبثوثة كهام الأوّلين. وكنـتُ جعلـتُ عليهـا عريشـاً واتخذتُها كِنَّا ومَكمناً إذا أصبتُ فيناً أو سبيتُ سبيّة. فجعلتُ أبا هريرة تحت العريش وقلت : صاحبكم تكاد أن تنضب رُوحه. فعجِّلوا بمائه وطعامه فإني أراه لم يطعم

شيئاً من أيام. وألقيْتُ دلوي فأخرجتُ ماءً كالبرد. ثم سقيناه ففتح عينيه، فأطعمناه وهو لا يقول شيئاً. ثم أخذتُه الحمّى فدامتُ به أياما. وكان الكلب لا يبرح جانبه وهو في لهاثٍ كالمدّ والجزُر. وبقينا كذلك أياما، وكانت تصيب أبا هريرة عند هاجرةِ كلّ يوم نوبةٌ شديدةٌ يهذي لها فيقول: فرعونُ أم الله ؟ أو يقول: يبا أوضع من وهاد... ويعيد كل ما سمعته منه يوم وقعت عليه. فكنا نصبر له ويبكي أصحابُه حتى كأنهم نسوة ويقولون:

\* \*

# وسألت النفر عن أمره فقالوا :

كنّا من شدّة السنة في مثل لهاث الكلب، نطلب القوت بالسيوف ونكمن للقوافل والأحياء ويُكمَن لنا ونُغير ويُغار علينا. حتى ذهب منّا ومن أعدائنا. واطّلع علينا يوماً بعض أحياء بني مرة - وكنا قد حملنا امرأةً منا وطفلين إلى الحفرة وأكلنا إبلنا ولم تبق لنا إلا الأفراس. فنحن إلى عاجل الثبور - فأغرنا حتى طرحناهم كالعناصل. ووقعنا على الرحال والأحمال. فلم نُصب منها إلا نوياتٍ هزالاً مُصّت مراراً. فكأنّنا قتلنا مَيْتة.

وبقينا كبغل الطّحان نُحوِّم ولا ندري المصير. فإذا أبو هريرة طلع علينا بكلبه وعصاه. فأقبل على الجُتْتُ فجعل يحتو عليها الترابَ ويحتو كلبُه حتى وارياها جميعاً. ثم وقف فبكى وصلّى لها وسجد كلبُه. ونحن نظر إليهما وليس فينا من يكلمه ولا من يقدر على الكلام. ثم أقبل علينا وقال: أتعجبكم جُثَتُ القتلى تفوح ؟ أيُغنيكم الموت ؟ أم تفعلون ما لا تعلمون ؟ ثم أوما فقمنا إليه. فسار حتى وقف بنا على أحد قتلانا وأزاح التراب فإذا وجه حسناء كأنها النور. وقال: وقد جعلتموها ظلاما. ثم حثا عليها التراب وقام ويبكي.

\* \*

وحدّثنا وحدّث الحيَّ حتى طابت لنا الحياة. وقام يهدينا حتى نزل بنا جنات ووديانا طاشت عنها أعين الناس فهي على وجه الأرض وكأنها من السماء. ومكثنا عليها أياما نصيب من الفاكهة والريحان، عنباً وتفاحاً وتيناً ورماناً وعَبْهراً ونسرينا. ثم جاءنا فقال: أَطِبْتُم نفوساً لغير القتال ؟ قلنا: نعم. وقلنا: أنت سيدنا. فقام بنا إلى الأحياء نعترضها فنستوقفها فيقوم فيختطِب فيقول: إن الجهاد قائمُ السيفِ بينكم يَرْقَر كالصخرة فيقول: إن الجهاد قائمُ السيفِ بينكم يَرْقَر كالصخرة

الظمآى ويُوري الفِتَن الصماء. فهي عليكم كقِطَع الليل أو كعنيد السيل سوداء. وأنتم مسلمون راضون ؟ والله إنها لمن المعجزات. إن الذياب تلبّست بدمائكم فأعار تُكم وحشةً وظماً وجوعاً، وأنبتَت بأفواهكم أنياباً حديداً. فتآكلتم وتقاتلتم. فلا القتل أرْوَى ولا النهب أشبَع. والله إنها لمن المعجزات. تُفسِدون وتهدمون وتجعلون ما خلق الله دماراً، وأنتم لا تعلمون ما تطلبون. ألا إنكم فؤوس الخراب. أفلا تستَحُون وترعَوُون؟

أو يقول شبيهاً به ثم يسكت. فيصيح الناس: كلامك لا يغني من جوع. فيشير إلينا فنُمْطِر عليهم مما احْتَمَلْنا من الفواكه والتمر والبُرّ والرند والريحان. فيُقبِلُون عليه رُكّعاً وسجودا. فيعرض ويقول: كذا أنتم شرٌّ ووهن. والله إنها لمن المعجزات. ثم نقوم بهم فننزلهم الجنان والوديان.

\* \*

ثم عادت الفِتَن ونشأ الحسد بين أهل الجنّات. إلى أن أمسى أبو هريرة فلم يصبح. ولم يفتقده من الناس غيرُنا. وطلبناه أياماً فلم نقف عليه. ومضت شهور. ثم جاءنا الكلب فقفوناه. وها نحن بين يديه وهو كما ترى.

ثم يعود إليهم البكاء.

\* \*

قال كهلان : وأقمنا على ذلك أياماً. حتى حفّ عنه الداء. فقال لأصحابه : دعوني وعـودوا إلـي الجنـات والوديان؛ فقد تفتقدكم أمِّ أو عدوٌّ. فانطلقوا انطلاق الحسد برحتُهُ الروح. وبقيتُ وأبا هريرة وكلبَه. ثم إذا هو دعاه فقال ومسح على رأسه : وأنت أيضاً يـا حبيبي. لـو انطلقُتَ لكان حيراً. فانصرف الكلب وهو يعوي. فلم نزل نسمعه عند العتمة وعند الفجر. فهو إلى اليوم يعوى ثلاثاً عنه الغروب وثلاثاً عن الفجر، وتسمعه القوافلُ والأحياءُ ولا يراه أحدٌ في ليل ولا نهار. وكان أبو هريسرة يقول : هو أيضاً يُؤلِّمه القضاء فيبكي. إنه يعوي شأنه في الحياة حصيراً بما قدِّر له. ذاك أنين المريض أو ثورة المُتمرّد. فأقول : وما تعلم الحيواناتُ من حظّها والقضاء ؟ فيقـول : لعلهـا تشـعر منـه شــعوراً فتوحــع توجُّعــاً لا ندر كهما ولا نفقه منهما شيئاً.

# مرسي العدر

#### حدث كهلان قال:

لما ذهب أصحاب أبيي هريرة والكلبُ خلوْنا. وكان لا يزال على بقية من مرضه تباطأت به. وكنت على رأسه لا أبرحه. فكان يحدثني حديث الميـت يُبعَثُ كرهاً ويتوق إلى موته. فسألتُه يوماً في شأنه بين الناس. فقال : عشتُ في الناس ثلاثين. فلم أرَّ والله في واحدة منها إلا ذئباً ينهش ذئباً أو صادياً يشرب فيشتدُّ صداه. ولا خير في الوحوش ولا خير في النفوس الصوادي... والأرضُ في ذلك تنشئ وتعيد. ثم انطلق به الفكر وكان كلما انتشر فمي خواطره سجا كالبحر وشاع كالدهر وامتدّ. فكرهت أن أسأله ولزمت صمتى حتى عاد إليه الكلام فقال : أتحبّ أن تسمع خبر هؤلاء ؟ قلت : نعم. و خبر من عرفت جميعا. قال:

منهم قوم هؤلاء الستّة. وليسوا من شأني. أدخلْتُهم وكثيراً غيرهم جناتٍ ووديانا فسجدوا لي. ثم نظرتُ فإذا النعمة ترشح بالشر والكُنُود، وإذا هذا يفترش عرض ذاك وذاك مائل النظر إلى امرأة أحيه وآحر يجيل يده كلَّ ليلة في متاع حاره وذويه. ولم يلبثوا أن نسُوني. ألقى الرجل منهم فيقول : من أنت ؟ فأقول : أبو هريرة. فيقول : ومَنْ أنت ؟ فهم في نميمة وحديعةٍ وسرقاتٍ وغدرٍ وححودٍ للنعمة وقلة وفاء. إنما كان لى شأنٌ مع غيرهم.

ثم قال :

إنه يا كهلان إذا كره المرءُ الحصْرُ طلب كثرةُ اليمّ واشتاق العدد. حرجتُ أريدهم على البناء وأن يتعاونوا ويطلبوا الشدّة والبأس. فقلت : رحيلُكم فرارُ الحبان. ألا تستحون أن تكونوا كالرياح. ثم نظرتُ فإذا هم في سنة شديدة متخاذلون متآكِلون، وعلى ذلك يُصلُّـون ويدْعـون الاستسقاء وربُّهم، ويسبّحون أسماءه الحسني. فقلتُ: ابنُ آدم يقتضي الرحمة. ودعوتهم إلى جنات ووديان وأعناب مهدَّلةٍ من لؤلؤ ومرجان وتين وتفاح ورمان وماء مُستراح وريحان. وقلت : كلوا واشربوا. فلما شبعوا قمتُ فقلت : أطابت لكم ؟ فقال قائلهم : يا أبا هريرة جُعنا. وقالوا: دعانا داعي الرحيل. قلت: كأنهم مثلي، لكن هيهات. ثم خرجتُ بهم إلى صحراء بيـداء سماؤُها خلاء. فتاهوا بها وصرفوا بأنيابهم واستحال الطعام

فتآكلوا حتى ذهب أكثرُهم وبقي نَفْر منهم صاحوا: يا أبا هريرة طعامُنا زقوم. ولم يعمد أحدهم لأحيه فيأكله أو كرهوه وقالوا: غيرُك لا يغنيك من جوع. ثم عمدوا إلى أنفسهم فنهشوا أيديهم وأرجلهم نهشاً حتى ذهبت أفواههم وانيابهم بأجسادهم جميعاً كالنار تأكل النار. ثم قامت هامهم فهي إلى اليوم في التيه هناك يُسْمَع لها كحفيف الحيّة وكنقيق الضفادع ليلاً وتضور الذئاب نهاراً. قلت وارتعدت: لا يجدون في فنائهم ما لم يجدوا في الحياة.

وقلت : إنه لا يَشْبُع مَنْ رُوحه الجوع.

\* \*

ثم قلت: لعلي أجد في بعض الناس مكتفياً لا يزدادُ جوعُه للطعام وصداه للشراب. فعدت فأقبلْتُ على أحياء أخرى ذليلة مستكينة عليها أميرٌ عُردٌ مستبدّ. فدعوتهم إلى نخل معاجيل كارعات وأنهار جاريات وأفنان وظلال وإطلاق حال وخيرات جزال. فلما أمرعوا قمتُ فقلتُ : أطابت لكم ؟ فصاحوا كلهم : قد أمرعنا وطاب المُقام. وتوسدوا الظلال فناموا فقلت : كذا أنتم والله، لا تعرفون إلا الإسلام. وأنكر ثه فصحت : أيها الملأ اسمعوا. إني وجدتكم كالكلاب على حثة عفنة،

تأكلونها نظراً وتتلمّضون لها شفاهاً ولا يقربها أحدكم الا ذهبت به أنياب سيّده أو أخيه. وكنتم في شدة فأخر حُتُكم منها وحئت بكم هاته الجنات والوديان. فرأيتكم عليها كمثل شيخ ذي وقار على يهودية عجوز كأنها الإثم أريد فلم يُدْرَك، تحدّثه وتسقيه وفي عينيها رحمة الشيطان لآدم. تكتفون بالصدقات وتنامون. والنعمة لا تدوم بالعطاء. وما أهل لنعمة مَنْ كان رخا. أفأنتم راضون.

هاته الأرض نحن خُلُقْناها. وهاته السماء نحن نَصِبْنا عمادَها فأقمناها. فهل ملكتُمْ من خيراتها شيئاً ؟ -لقد قالوا عنكم: ليس لهم إلا جَزْلة من رغيف ولعبة تلهيهم كالصبيان. وحَجَبوا الشمسُ وفيها لكم نورٌ به تهتدون، وأمسكوا العيون وفيها لكم حياةً، وذبحوا عنكم البقرةَ الصفراء. وقالوا: ما يولد منكم اليوم، غداً نـأكلُ جهدَه ونمتصُّ دمَه. وما حرثتم اليوم، إلى أفواهنا من الساعة سنابله. وقالوا: نساؤكم لنا إمّاء وأرُّواحُكم مَرْعي أيّها الضعفاء. ثم ألقوا لكم بعظام مقشّراتٍ هزال. فجنُّوتُم على الرُّكُب تُصلُّون. وقبلتم: طاعةً وحمداً يا أولي الأمر فينا. فحشروكم فألْقوكم في الأصفاد. أفأنتم راضون؟ حمراء ليس يردها جان ولا إنس؟

ولم أزل بهم حتى رأينا الجبال من حضرموت والسراة إلى طور سنا سارَتْ وعلى رؤوسِها السُّحُبُ وسبيلُها فلقُ البرق، فاستدارتْ في السماء دويّا وانشقّتْ وانفطرتْ فتطايرتْ قطعاً كالرعد كأنّها تريد السماء أن تجعلها أشلاءً. ورُجَّتْ بنا الدنيا فإذا نحن كتائبُ وقد أزفّتْ بنا السيوفُ زفّا. وفِضْنا أمواجاً مُرْعِدةً على الأنحاد والأغوار. وانتشرنا كالليل فوقعْنا على الشام وأثرْنا بتهامة نَقْعاً وأصبنا اليمن وامتدَدْنا إلى العَرُوض وعِثنا حتى تركناها دماءً. وكدنا أن نطمس كلَّ حيّ فلا نقى ولا نذر.

\* \*

ووجدتُ في الفعل كمثـل سكرة الحَمْر وحسبْتُه من العدد وخِصْب الكثرة.

\* \*

ثم أغرنا يوماً فقلتُ : أغيروا ولا أقودكم. فأغاروا فانهزموا. فهم كمثل قوم تقول : ابْتَنُوا. فيقولون : نُحبُ أن تنفخ في البناء وأن تقول ما نبني. فتقول : كسروا الحبالَ وأقيموا القصر والصرح. فلا يقدرون ويقولون : إنّا وحدنا أنفسنا عُمْياً كساعِدِ المقطوعةِ يدُه. أفلا تحْعَلُ

يدك مع أيدينا ؟ فتجْعَلُ فيبنون شيئاً ثم يُعيُون. فهم كأعجاز نحل هاوية. فلمّا خاروا همَمْتُ أن أفعل بهم ما فعل أبو رغال بقومه. ثم قلت : إلى أين أيتها الشدّة الكاذبة ؟ وانقضى نَحْبُ عزمي فصِحْتُ : دعوني أيتها الأحساد ليس لها روحٌ غيرُ ما سَلبْن من روحيي. وبقيتُ وحدي على جَهْدي وتَوْقي.

هذه يا كهلان قصة الطالب الكثرة. جئتهم فسألتهم روحاً فإذا هم أفرغ من نفخة إسرافيل وإذا أنا في وحشة القطرة من النَّدى تُغَنَّي على الغصن صباحاً. وها أنا على صَدَاي. أسمعُ حفيفَ الحيّة ونقيق الضفادع ليلاً وتضوَّر الذئاب نهاراً.

قلت : وعواءَ الكلب يا أبا هريرة أيضاً، ليلاً ونهاراً.

فقال : نعم وعواء الكلب أيضاً ليـلاً ونهـاراً، حتى بعد موته وعظامُه رميم، وفاءً لا يعرفه الإنسان.

ثم قام أبو هريرة فأخذ عصاه وقـال : ارحمْهُــمُ يـا كهلان ولا تُؤْمِنْ بهـم. السلام عليك يا حبيبي.

وانطلق فكأنّى به ضمَّهُ الأبد.

مديث إجماعت والوصشة

### حدث هشام بن حارثة عن أبي عبيدة قال:

افتقد أبا هريرة في بعض دهره أمداً طويلاً وانقطعت عنا أخباره، حتى ساء ظننا بمصيره، وقلنا: إنْ كانت ألمَّتُ به وفاتُه فيرحمه الله. وكنا نتذاكره وترق قلوبنا ونجده في قرارة أنفسنا أنساً حاضراً وإن ضاع شخصه. وكان كثيراً ما يقول لنا في خير ساعات عشرتنا وحال انبساطه للدنيا: إنما بهذا الأنس وهذه الألفة والمحبة صوّر اللهُ الإنس إنساً ومتعة.

ومرّت أحقاب. ثم إذا هو عاد من غيبته الطويلة وتيهه في أحياء العرب، فطلع علينا أشعث مغباراً قاسي الوجه أليماً، حتى كدنا لا نعرفه. فعطفنا عليه نسأله في أمره وحافية ما ظهر لنا من بُؤسه ويأسه. فيقول أحدنا: يا أبا هريرة من أين عليك كلُّ هذا ؟ لقد امتلأت قلوبنا شفقة عليك ورقة. فيصيح فينا ويلوي: إليكم عني يا أبناء النكر يا بني الإنسان، إن شفقتكم لعنة. والله لقد عاشرت واستأنست أشباهكم كثيراً، وحسبت أن في العشرة سعة النفس واليُمن والنعمة، فما كان منه إلا خلاء الحيبة

ووحشة الوحدة، وارتدَّتْ إليّ نفسي ضيّقةً حسيرة، وضلّ عنّي كياني. وإنَّ ذلك لهو القنوط الأشقى : أنْ تُغْرِيَ عشرةُ الحماعة بظاهر البركة والطهر والكثرة، فتنكشف شرّا ونجاسة وعُقماً وشقاوةً وحدة. كإغراء الآل في قيعة.

وكان يقول وهو يختلج كأنما أخذته الغصّة.

قال أبو عبيدة : ولم يزل أبو هريرة من ذلك العهد كالنافر من الناس، لم نر له قط بعدها عطفة. فكأنه مات في باطنه بعض ما يكون به الإنسان إنساناً أو عميت بصيرة. وكان ذلك أول انحداره إلى نحبه.



﴿ فَارْجِعِ البَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورِ ثُمَّ ارْجِعِ البَصَرَ كَرَّتِيْنِ يَنْقَلِبِ إِلَيْكَ البَصَرُ خَاسِناً وَهُوَ حَسِيرٍ ﴾ كَرَّتَيْن يَنْقَلِب إِلَيْكَ البَصَرُ خَاسِناً وَهُوَ حَسِيرٍ ﴾ ( قسرآن )

### حدث أبو إسحاق عمرو بن زيادة السعدي قال:

خرج أبو هريرة مُشرِّقاً. فضرب في الأرض زمناً. ثمَّ ردَّته علينا بعضُ قوافل الغرب كثيرَ الغبار فانيَ العصا. فسأَلْناه في رحلته فابتسم. وقال: لو كنتم عشتُم في مستقبل الدهر لقرأتم ما سيكتبه ابن بطوطة من خرافات الصبيان. وكان يقول: لقد ماتَتْ الجهاتُ الستُّ. أو يقول: من ضاعتْ قبلتُه فليسَسِرُ ولا يطلُبْ شرقاً ولا غرباً.

فكأنّما ضاقتْ عنه الدنيا وفاض عنها أو وقع عليها فأفْناها.



## حدث حرب بن سليمان قال:

جاءت على أبسي هريرة أيامٌ كان يُسْأَلُ: يا أبا هريرة حدِّثْ. فلا يكون منه إلا أن يقول فكأنّ لكلامه ثقلاً يُعيي: لقد ضاع عنّي وعجز الكلامُ. فهو يومئذ أمْلأُ فأعظمُ وأبدعُ ما يُرَى واجلّ.

ولم يزل كذلك حتى خرجَ ففقدناه شهوراً.

Twitter: @ketab\_n

حييث الغيبة تطلبُ فالمرتدكِيّ



Twitter: @ketab\_n

"فقد عرفت أن سعادة النفس وكمالها تنتقش بحقائق الأمور الإلاهية وتتحد بها حتى كأنها هي..."

( الغزالي )

# حدث مكين بن قيْمة السعدي قال : حدثني هشام بن أبي صفرة الهذلي قال :

كانت ظُلْمَةُ الهذلية من راهبات دَيْر العذارى. تنصّر أبوها في بعض عمره فنشأت على النصرانية. وكانت مع حرّ جمالها نَفوراً شَروداً، تأبى الأنوثة وتتصنّع طبائع الرجال. فلما بلغَتْ من السن ما يطغى فيه الدم ويفيضُ الماء، تمرَّدَتْ فترهَبَتْ ودخلتْ دَيْرَ العذارى. فذهب لها به ثلاث سنوات. فهي به إذ نزل بهم أبو هريرة. فأقام فيهم زمناً. ثم انصرفا معاً وقد ارتدّت وفجرت فأمعنت في ذلك. ولم يكن فجور كفجورها نية ومعنى. وكانت تقول: فجسوري من الطاعة والإذعان.

آمنت من يوم آمنت بالجسد وكفرت بالروح ثـم أسنَّتُ وفنِيت. فاشترتْ تيساً، وكانت تقول : أرتاح لنبيبه.

\* \*

#### قال : قال : حدثتني ظلمة قالت :

أول عهدي بأبي هريرة يوم طرق علينا بالدير. وكان قليلاً من يطرق علينا لمنعة الجبل وشدة الدير وعُسْره وانفصاله عن الأرض - قال : تريد دير العذارى. وهو الذي على الجبل فوق أَثَايَة العَرْج يراه الحاجُ في طريقهم ولا يبلغه إلا النسور، ولا يعلم أحد كيف يرتقي إليه رهبانه ولا كيف ارتقى إليه أبو هريرة ولا ظُلْمة - قالت : وكنتُ صاحبة المفتاح. ففتحْتُ له وسألتُه ما حاجته. قال : حاجة الفارِّ الملتجئ. فحسبتُه متزهداً مترهباً. فقال وأشار إلى ظلّه : هروبي من هذا. فرأيتُه مترهباً. فقال وأشار إلى ظلّه : هروبي من هذا. فرأيتُه محوّها فادخلْ. فدخل وتقدمته إلى رأس الدير.

ونحن بدهليز الدير إذ قال، وقد رأى مِسْبَحتي وتسبيحي: في كم تسبيحة تعمى العين ؟ وكنتُ نسيتُ النورَ وعينيَّ لشدة ما كنت أصرفهما إلى الغيب. فلما سمعتُ كلامه ثنيْتُ بصري إليه. فإذا هو من أوضح

وأضوى وأحسن مَنْ رأيتُ عيناً، وإذا عينه أشدُّ مـا رأيـتُ شوقاً إلى ما تراه غيرُها من العيون، فكأنَّها تُنْشَعَ مَرْئِيُّها إنشاءً وكان روحَه البصَرُ. وكانت مِشْيَتُه لا تكاد تستقيم كأنَّ به حمراً أو نصباً. فقلت : ما بك ؟ قال : سؤالٌ أطلَبُ جوابَه. أريد أن أعرف أيهما أصـدق وجـوداً الله أم الشيطان. فقلت واستغفرت : استغفر ْ ربَّكَ يـا هـذا وطهّر نفسك مـن الدنيـا. فصـاح : لا تسـتغفري ولسـتُ بمُستغفر. أريد أن أعرف أنا خالقُ الله أم الله خالقي. وأردت أن أمسكه عن كفره فأبي. وسِرْنا على شبيه بذلك حتى وقفْتُ به عند رأس الدير. فأحبرتَـه بما كان من أمره. فأقبل عليه يسأله. فكان أبو هريرة ينظر إلينا نظرة غريبةً ولا يجيب. ثم قال: الرهبانُ أينسَون ويموتون عن أنفسهم ؟ قال الرأس: نعم. ولقد نسى المسيحُ من قبلنا. إن كنتَ تطلب لدائك دواءً فأنتَ أخو نا.

ثم أحْمَلَنيه الرأس أُعَلِّمُهُ وأُروّضه. فانصرفتُ به يرمي عن حسده ثياب أهل الدنيا. فوجدت لثيابه ريحاً كريح الدنيا هزّت نفسي. وكأنما أدركها أبو هريرة مني فقال: ألا تُذكّرُكِ إبلَ الحيّ تكون ضِباعاً ؟ ممّن أنتِ ؟ هذا أنفُكِ يَرْمَع. وكان كذلك. فكرهْتُ أن أُجيبه. ثم

لبس الصوفَ ومكث فينـا سِتَّةَ أشـهُرٍ يكـدَّ نفسَهه فـي رهبنتنا. فلم ينزل من الدير إلا بي.

قالت ظُلمة :

وكنتُ أختُلي به كلَّ ليلةٍ في محراب أُعلُّمُه الإخلاصَ وأعلَّمُه الأدعية. فأنا بـه أوَّلَ ليلـةٍ إذ أقبـل علـيَّ وأخذ بيدي وقال : هل بَلغْتِ من الصلاح ما تحملين معه فتلدين ولا فحل ؟ فنفضتُ يده واقشمعرُّ دممي. قال: إن لم يكن فالصلوات أقل من الخمر جدوي. كيف تتخلُّصون من الأحساد والأرواح ؟ قلت : نمزِّقُها تمزيقــاً حتى ننسى الألم. وأما الروح ففي الله والمسيح فناؤُها. وكان من طريقتهم تعذيب الجسد حتى يفني. ثـم قمـتُ فأتيته بسوط. فدفعه وقال: بيدي لا بهذا. وكنت أقول: دم المسيح ولحمه يمحوان ذنوب المذنبين. فيقول: ألا سبيل إلى تعليمي ما يُنسيى ؟ ألا سبيل إلى غير المعقول ؟ علميني الحمل والولادة وسرّ توارث الأرواح أو غنيني وأريحيني. أليس فيكم مَنْ يحذق صنعَ الأصوات تَحْضِر الآلهة وتكسِّر الزمانَ وتشيعُ المحدود. فأقول: اللهم ارحمه. ثم علمته دعاءَ ليلته و دخلتُ غرفتي وبكيت إلى فجري.

ولما أصبحنا حئتُ الصلاة فإذا أبو هريـرة قـد شـقّ لحْمَه بظفره، فهي على جسده كالخيوط الحمراء، وصوفُه مضرَّحَة كجلـد السـليخة. ثـم اختفـي عنـا وخـلا بمحرابه. فبقى به شهرين أو أكثر لا ينفذ إليه بصيص من النور. وكنت أذهب إليه بطعامه فلا يفتح لي باب محرابه ويقول : ضعيه على الباب. فأضعُه وأنصرف وأعود إليه بعد ذلك فإذا هو يصوم اليومين والثلاثة لا يطعم ولا يشرب حتى خشِيتُ عليه. وصرْتُ بعده كالخاويـةِ القَفْـر و بكيْتُ كثيراً. ثم أنكرْتُ ذلـك و تمرَّدْتُ فحلـوْتُ أيامـاً بمحرابي، وبكيتُ شوقاً ودعوت خشيةً ولعنـتُ الشـيطانَ وأبا هريرة، وقلتُ : لا يغلبني. ثم لم يلبث أن وهمن عزمى وكرهْتُ لياليّ يذهب بسكونها أبو هريرة. فخرجتُ من معزلي. فكنتُ أجيء باب محرابه في جوف الليل وأقنع بنفسيه أسمعه كنمفس الريح الحسري أو بنبَرات بكائه أسمعُها كالدلو. فأبكى ويخفق قلبىي ثم لا يطيب منامي.

ثم خرج إلينا فجانَبْتُه. وكان كالذاهب البال، لا يكلّم أحداً ولا يسألُ عن أحد، ويُكْثِرُ من الجلوس في مقبرة الدير. ولم أصبر عنه فأتينتُه، فقال : هل نسيتني ؟ قلتُ : لم أستطع. قال : وتطمعين بالموت. قلتُ : وهل

أنستْك العزلـةُ ؟ فابتسـم وقـال فـإذا ابتسـامتُه فـي وجهـه الناحل الشاحب كالفجر الطاهر : لا أدري. لعلى نسيتُ الألمَ. أما اللذةُ فلا أدري. فكأنه أثبت فيَّ سهماً. فألقيتُ بنفْسي وكدْتُ أقعُ على وجهى، لولا أنه أقامني واحتملني إلى محرابي، وقد غُلِبْتُ غلبةً لم يكن لي بعدها شدةً ولا عزمٌ. فلما أفقتُ إذا هو على رأسي يقول : كذا المرأة لا تكون إلا واهناً مِقْطاعَ الحَهْد. فإذا همّت أو اشتدتْ بعض يوم إذا هي رماد. ثم بقينا أياماً بمحرابي، والديْرُ يحسبنا نتعبد ونبتهل وإنما كُنّا في الشيطان. وكان أبو هريرة يقبول: الآن علمتُ وعلمت أن اللذة لا تُغلّب. فسألتُه : أو كانتْ فيّ منذ الصغر ؟ قال : نعم وفيّ. قلت : وقد كرهتُها لما فيها من تواضُع إلى أمثالكَ من الخلق. وكنتُ من أيّام تيقّطي إلى محاسني ونعومةِ لحمي أدفع الجودَ بها على الرجال والوقوعَ تحتهم والاستكانـة إليهم. فكنتُ أتناساها وأنفيها حتى جاء أبو هريرة وقال : إنه لا يتناسى الحسدَ إنسانٌ إلا أكلتُه الخيالات. وسألني : هل وحدتِ في تعبُّ دكِ امتـلاءً ؟ إذ ذاك آمنـتُ بإنسانيتي ووجدتُ من حياتي مَلْأُ لم أجده قبلَه واتسعْتُ حتى علوْتُ حياتي، وكنــتُ حاويـةً ذليلـةً مسـتكينةً مستضعفة.

ثم أهْمَلَني فكان لا يأتيني إلا كالمُرْغَم الكاره. فبقيتُ أبكى ويطول بكائي وكان قبْلُ لربّى - إلى أن اعتزلْنا جميعاً عزلةً ثانية، وبقى أياماً لا يُسْمَع ولا يُرى ولا يُطعم ولا يُشرب. فلما اعترل دعاني رأسُ الديس فقال: احذري يا ظُلمة أن يُهْبطكِ الأرضَ. فزادني ذلك وحشةً على وحشتي وشؤقاً على شوقي. ولكنبي كتمْتُ ضلالي وإثمى وأردتُ أن أبْلُو نفسي ودعوتُ صلاتي أن تَعاودني وربّي أن يبرز لي. فبقيتُ كذلك أياماً أبتهل وأصلَّى مُتَبَتَّلَةً نازعةً عن غوايتي مُنيبةً إلى الله. فلم يُجْدِني ذلك أكثرَ ممّا يُحدي الطاويَ مضغ الحصى. وبَقيتُ خاويةً فارغةً وقد هـوي ربّي، أصلّـي فـأجد صلاتـي كالشُّهْدةِ الهفِّ، وأدعـو فإذا جوارحي ترتعـد وتختلج، كأنّ أبا هريرة قد لبسني وخلفَ اللَّهُ على قلبي.

ثم خرج من معزله. وخَرَجْتُ فجئتُه فإذا هو فاتِرُ المحسم شاحبُ الوجه منهوك ساهم مدنف. فجزعْتُ وقلتُ : وما كان جزاء هذا ؟ فأخذني إلى محرابي وقال : إني أقص عليكِ يا ظلمة الغَيْبة تُطلَب فلا تُدرَك.

وكانت نفسه تعوي كالذئب، ولكن كلامه كالريحان تذروه الريح فيمُوج ويفوح. وقال: إنه يا ظلمة إذا أُقُوتِ السماواتُ انهالتُ على الظهر. قلتُ: حدثني عن الإيمان. فأطرق ساعةً كالمُصيخ إلى ليلةٍ من ليالي الصيف هادئةٍ قمراء خالية. ثم قال: نعم...

\* \*

كنت يا ظلمة أرى المؤمن مُرْتاحاً كاطمئنان الجمال تطوي المراحل طيّا ولا نصب يبدو ولا شكوى ولا عصيان. فأشْتهي أن أكون مثله وأن أعضد هذه الحيرة من قلبي كما تعضد النحل العقيم. وكنت ممّن ذهب إيمانه فجاءته حيرته. وليس سواها خليفة لله في قلوب الناس. فجئت هذا الديْر وقلت : لعلّي أروض النفس على الإيمان.

وقد انتهى اليوم جهادي وعلمتُ أن الآلهـــة لا تُقـــام إذا هَوَتْ.

\* \*

قالت ظلمة : فقلتُ : وهؤلاء يا أبا هريرة ؟ أعني الرهبان. قال : إنّهم خليطٌ كسُويْقاء المرَق.

فيهم الهوائيُون عَبَدةُ الخيالات أصحاب الأحلام. الذين يريدون الأرض أن ترتفع إلى السماء والحقيقة إلى الوهم والذات إلى الظل. وقد حدثني بعضهم يوماً فقال: أنظرُ إلى السماء فأراها نوراً والأرضِ فأراها ماء ونفسي فأراها شعاعاً. ويقول النجوم إخوتي وزهر الأرض فأراها شعاعاً. ويقول النجوم إخوتي وزهر الأرض وسادي والشمس طعامي. هل أكلت من الشمس ؟ أنا طائرٌ أو صخرٌ أو سحاب في السماء. فقلت له: فإذا تيقظت ؟ قال: لا أدري في أي بلد وقعت وليس من همين. وطلبت مثل أحلامه، فإذا صاحب الأحلام إذا ذهبت به قَتَلَ الدنيا وانقطع إلى الفوق فليس في الكون غيره وإنْ هو إلا خيال. وليس أكره من الخيال عندي.

وفيهم الأرضيُّ يلعن ربّه أَنْ ليس من طين مثله، ويطلب المغالطة كالذئب يتصنَّع جزّة الغنم. فكأنه يقول: يا رب نزعَت طيني فانزَعْ روحانيتك. ولست ممن يحب الطين أن يرتد إليه كل شيء.

وفيهم يا ظلمة الأعرجُ الضعيف النفس، يحبُّ الكاملَ السالم ويُكْبِره فيعبده، ويكره ضعف نفسه فيريد ربَّه أن يُقرضه القوة.

وفيهم صاحب الشوق يحمن إلى مما يوسوس في صدره من ذكري القِدَم.

وفيهم يا ظلمة الكَفَرة مثلك إيمانهم حدعة. وقـد جهدوا أن يعلموني إيمانهم. ثمّ نظرت إليهم يركعون ويسجدون لله ويكثرون من ذكره ويجعلونـه في السماء يرفعون إليها الأبصار، فلا يذهب ذلك بشيء من كفرهم. فإن أكثرُهم يلحون في ذكر الله إلحاحُ الشاك أو المنكر. وبعضاً منهم يلحون في ذلك إكثارَ مَنْ ذَكُر الله ولمّا يعرفه فلمّا خاف أن يجده سكن اللسان. إنهم يَخْلُقون ما يَعبُدون. ويطلبون الغَيْبة. ولكنهم لم ينجوا من أنفسهم. بل تفرد بهم شيطان الروح وماتوا ميتة غريبة. أحياءٌ في بواطنهم نيامٌ عن الدنيا، قد اتسعت نفوسهم فغطَّتْ عليها. أولئك قوم تاهت قلوبهم وأعينهم وغرُّهُم ما غرّضني من أمر البراهمة بالهند، يظلّ الرحــل منهـم عامّـةً دهره يتعبَّدُ حَرًّا أو قَرًّا ولا يُغيّر من ثيابه ولا يحرَّك من طرفه، كأنما ذهبت حياته وذهب جسده، فكأنه الفناء أو الاطمئنان الكامل، وليس كذلك. كذا رهبان الدير سُكونٌ ولا اطمئنان.

وقد ارتضْتُ رياضتهم وتلوت الأدعية وصليتُ الصلوات، وأمسكت نفسي أَنْ تكابر الله. فلما انتهيت فقدت نفسي. ففرحْتُ وقلت : فَنيَتْ في ربّي. وقلتُ هو الله. ثم طلبتُها فإذا هي حاضرة لم تغِبْ، وإنما انقلب

الشكل؛ وإذا روحي لغو من الأناجيل وعقلي نسيج من الحروف وقلبي من الظلمات وربّي وهم من ذلك وليد؛ وإذا على لساني لعنة ذي المَسْغَبَة يُطْعَم الزقّوم.

ونظرت إليهم على اختلاف مذاهبهم، فرأيتهم يخدعون أنفسهم أو لا يعلمون ما يفعلون، أو يكونون أدخل من الملائكة في الروح يطلبون محل الآلهة ويقولون: لقد تأله المسيح من قبلنا، – وهم على ذلك لا يتخلصون من الحاجة تُنزلهم إلى الغائط، ولا من الطعام يُحرِّك فكوكهم كالإبل تجترّ، ولا من الشهوة يركب بعضهم بعضاً، فقلت: سحقاً لآلهة كالقردة أو كالحمير. وقلتُ: سحقاً لرهبنة لا تكون إلا تألهاً مستحيلاً أو غروراً مؤلما.

ثم خرجْتُ عنهم وعنها.

قالت ظلمة : فقلت : وقد أخرجتني. فإذا للحسد مسّ الجديد المُعاد الخلق. فلم يقل شيئاً وضمني إليه.

\* \*

ثم هبطنا الأرض.

Twitter: @ketab\_n

مريث الهولي

Twitter: @ketab\_n

" إذا كان الموت راصداً فالطمأنينة حمق " ( ابن عبد ربه )

" ... وأمصابي من غدٍ أن أقبلا ورفاتي هامةٌ تعوي بقاع " ( عمر الخيّام )

#### حدث حرب بن سليمان قال:

إنّا لعلى بعض طريق الحاجّ نقضي مناسك الحج - وفينا أبو هريرة، وهو يومئذ من عمره في مطلع الفحر، يُصلّي فكأنّما يلهو، ويدعو فكأنّما يُغنّي - إذ مرّت بنا جنازة. فقمنا لها فإذا أبو هريرة قد أرسَلَ ضحكةً آذن بها الناس جميعاً. فأخذتُه من طرف ثوبه. فإذا هو لا يتمالك عنها، فهي تهزّه هزّا.

ولم يُتِمُّ الحج إلا وهو كالساهي عمّا يفعل.

Twitter: @ketab\_n





" ما من أحد إلا وله شيطان ... " ( حديث نبوي )

### حدث ابن مسلمة السعدي قال:

كان أبو هريرة كالماء يجري. لم نقِفْ له في حياته على وقفةٍ قط. كالمستعدّ إلى الرحيل لا ينقضي عنه الرحيل.

Twitter: @ketab\_n

حدیث الحکم

Twitter: @ketab\_n

" اعلم أن اليقظة التي هي لنا بالحس هي النوم، والمحلم الذي لنا بالفعل هي اليقظة " ( أبو حيان التوحيدي )

## حدث أبو هريرة قال:

تهت في بعض حياتي وضللتُ السبيل. فكنتُ أضرب في الطرق تطرحني هذه إلى تلك ولا غايةً أطلُب ولا أملَ يُحْيي. وكان قد بدأني الشك فكنت أقبل على الشيء أو الأمر فلا يملكني إلا ساعة. ثم يغور همّي فيه وتنصرف نفسي إلى غيره. ثم ازداد فكنت لا أكاد أهُمّ بالشيء حتى يسقط همّي، فكأنَّ العزم ذوْبٌ شتات لا يجتمع لي. إلى أن أصبحت أهم بالشيء وعكسه والفعل والقعود عنه همّا واحداً، وأشتهي لو اتفق لي النور والظلمة أو النوم واليقظة أو الشك واليقين معاً. وبقيت كذلك أياماً طوالاً لا أعلم ما أصنع حتى كدت أجن. شم مرّت الأيام فاستقرَّ واستأنسْتُ. وقلت : ما الدنيا ما هي

حتى تذهب أنفاسنا فيها ؟ وما الآخرة ما هي حتى تذهب فيها دنيانا ؟ ثم أعمل فلا يكون لإنس ولا إله ولا جان ولا يكون كفراً ولا إيماناً ولا صلاحاً ولا فساداً. وقلت : لم يبق إلا أن أطلب ذاتي مُطْلَقاً وماهيتي وأُعْرِض عن المحمول واللاحق والعارض. وكذلك ذهبت ساعتي في ساعتي وعزمي في عزمي، كالنور يأكل النور أو كالشمع يضيء فيحترق. حتى لقد ظننت أن الناس لا يحدون لي أثراً إذا مت. وألح علي داعي الأوساع إلحاحاً، واقتضاني الصفاء.

\* \*

فلما تطهّرْتُ أقبلْتُ على البحر. فهالني البحرُ.

\* \*

وإني لفوق البحر يوماً على جبل مشرف إذ جاء رجل كالناسك فجلس بقربي وهو مطرق ساكن كالبيت الحرام. فأقبلت عليه أتأمله فإذا هو في عظمة الفيل وعليه سمة الحكمة والجلال. وهو في ذلك كله ولا يقول شيئاً. ومضت لنا ساعة ثم قلت : إن كنت ناسكاً فالسلام عليك. قال : لست. وعليك السلام. ما الذي لك في البحر ؟ قلت : شيءٌ من الروعة. قال : كذا عبيد

الله جميعاً، على خسة البحر. أننزل فندخل الماء؟ فنشطُّتُ وقام فسلك بي مُنْحدَراً بين الصحور الهاوية كأنه السراط لم أر مثله مُنحدراً شديداً. ونزلنا إلى الماء فإذا الرجل يغوص فيسير في الماء غُـوْراً فينساب على القعر كالثعبان ثم يطف كالذكري، وشعَرُ رأسه يسيل على وجهه. ثم يتوسّد الماء ويضطجع على جنبـه ويندفـع يطوي الأمواج طيا فهو أمهر مَنْ عرفْتُ سبْحاً. وأخذ من أمره مأخذه ثم عاد إلىَّ فقال : ألك في أن أعلَّمك ؟ قلت: نعم. على قِصَر أنفاسي وقلة بَلائسي في الماء. قال: لا بأس عليك من ذلك. ثم ضرب إلى عضدي وساعدي وقال: هذا محال أن يأخذه الشك. وكان يقول : السباحة أن تتوق إلى البحر ويتوق إليـك. ثـم لـم يزل بني حتى علِمْتُ الماء كيف يُكثر القوة والنفس ويوقّع في الأعضاء رقصاً. وكنا نغوص فنسير معمّاً فكأنّما في سعة البحر.

فلا والله ما رأيتُ مثلَه مَذْهبةً للشلل.

والرحل في ذلك كله لا يحدثني بشيء من أمره ولا يخبرني بشأنه. حتى خاء الخريف وقد طابت لي صحبته. فلما أحرفنا سألته فقلت: ما حبرك وما شأنك على هذا البحر ؟ قال: شأن كلا شأن. فيم السؤال ؟ إن السؤال من علل الإنسان. أتحب القصص ؟ قلت: نعم. قال: وتفهمها ؟ قلت: لا أدري. قال: فهي قصة الحكمة. وأنا قاصُها عليك.

كانوا يسمّونني أبا رغال. أما الآن فيلا اسم ليي. قلت : مررت على قبر بالطائف يقال هو قبر أبي ثقيف أو أبي رغال. قال : نعم. هو قبري وقد مرّ عليه رسول الله. وكسانوا يقولون : أنت سيدنا وخليفة الله فينا. فقلت : إنهم جعلوني عليهم ملكاً مُطلَق الفعل. فاللهم أَوْحِ إِليَّ من روحك. وبقيت في انتظار الوحي فلم يـنزل. وتعلَّمْتُ الحكمة. قلـت : ومن علمكها ؟ قـال : امرأةً رأيتها في يوم شديد ذي مطر وريح وقبد خرجَتُ إلى الهطل حتى امتلأت، فشَعَرُها وثيابها كأنهار عدن. وكانت تضحك كالمصابة العقل. وما كانت إلا التي اهتدت إلى سبيل الحياة. وعلمنيها سِكيرٌ يبكي في ليالي الشتاء. ويقول : هل من حلاص من الحياة ؟ وكان لا يصحو ساعة إلا ذلّ كـآدم يـوم أُهْبـط الأرض. وعلمتنـي الكتبُ ما ليس من الحكمة. فلما تعلمْتُ الحكمة جُرْتُ فيهم فعَشَرْتُهم وافترشْتُ نساءَهم وسقيتُهم عَلْقَماً وخنقت عليهم حتى كأنها نقمة من الله. قال أبو هريرة: فقلت ولم فعلْت بهم هذا ؟ قال: لأن الوحي لم ينزل ولأني نظرته حتى طار لبّي. وكانوا يقولون: إنه لمجنون. وكنت أقول لِمن يسألني في جوري، ثم أضرب رأسه: إن قوماً يكون فيهم مثلي من الأشرار ولا يقتلونه أو يعقلون يديه ليسوا بأهل لشفقة ولا رحمة. ثم قويت واشتد بأسي وقلت: لا حياة في غير الشدة والعنف. فأمرْتُ فضربت أعناق المرضى والضعفاء كلهم والعمي والعرجي والمصابين جميعا. وظننت أني أصيب به صحة. فلما مثلتُ بهم فسجدوا مؤمنين خاشعين أمسيْتُ فلم أصبح. وكانت موْتتي الأولى.

\* \*

وبقيت أياماً بغار حراء فإذا جُوري قائمٌ في يطلب أن يجور علي، وخشيت أن أقتل نفسي ظلماً. فقمت فنزلت إليهم.

\* \*

وجمعتُ حكماءهم وناديت في الملاً أني تُبت وأرجو أن تُقبلَ التوبة وأنّهم يغفرون لي عسى الله يغفر. وقلت : نخرج الخير من الشر والشر من الخير، أو نمحو الخير والشر معاً. فإذا هُم عِقام. وقالوا: مننت بحقن الدما وإسكان الروع. وهو مردود عليك يوم الحساب. فقلت: دينكم كأنكر صنيع اليهود، حساب في حساب. ثم أمر تُ فحلقت لِحاهُم ورؤوسهم حتى صارت كالعنصل. وقدمت لهم الخمر وقلت: خذوا من حكمتي. ففعلوا ثم خرجوا يسفون الأرض سفّا. فنظرت اليهم وتفلت . وحاءني قومي فقالوا : إنك قاطع نعمتنا ومُلْكنا علينا وإنّا نراهم قاتليك. قلت : لو فعلوه لشكرتهم وأعظمتهم. ولكنهم لا يفعلون. إنّهم فعلوة بسوة.

ثم قلت: أَجْعَلُ لهم أسبوعَ إباحةٍ فأنظُر ما يصنعون وجعلت ذلك فناديت: إنا أبحنا لكم أعمالكم سبعة أيام بلياليها. فافعلوا ما تشاؤون. ثم نظرت فإذا هذا في أرضه يحرث وذلك مقبل على تجارته وماله وآخر يقتل وينهب على عادته ويسفك، ورأيت الحكماء في حكمتهم يبيعون منها ويأكلون خبزاً، والمصلين في صلاتهم، والأشرار في شرهم والأخيار في خيرهم. ولم أجد إلا رجلاً ضربت إلى البادية فإذا هو وحده. فقلت: هذا ضالتي. وأقبلت عليه إقبال الحفي المبتهج وسألته في أمره. فقال: أبحث عن نجم سقط عني هنا ولعله غار

في التراب. فهو مجنون هائم على وجهه. وعلمت أن لكلِّ منهم محلَّهُ من الحياة وحتى المحانين كمحلِّ الكلمة من الأعراب. فكأن سيبويه مدبّر شأنهم. قال أبو هريرة. فقلت ومن هـذا ؟ قـال : رجـل سيخلق ويبتكـر النحو - ثم قال : ولم أزل كذلك حتى ذهب إيماني بالناس حميعا ومعاشرتهم وتقت البي الوحدة الواحدة. وقلت : إنه لا يحسن الفعل إلا مطلقا محضا. وليس الحبّ حبّا حتى تقتل من تحب وليس الخير خيراً حتى يتبدُّد في نفسه. ولم يبق بَعْدُهم إلا بريّ بأمي. وكانت شديدة الحب لي فأنا أحبها لذلك. وكانت لا تُنكِر عليّ شيئاً من أمري وتقول : أدعو الله أن تكون مُحِقًّا فيما تفعل. فلمّا انحصرتُ فيها جئتها فأردتها فكأنها لم تفهم. ولكنها ماتت في نفسي. فخرجت وقد مُتُّ موتتي الثانية.

فأنا هنا من يوم خروجي.

حئتُ هذا البحر وهاته الحبال التي لا تَرَى فيها إلا صخوراً هاوية على صخور هاوية. وقلت : أكون أو لا أكون. وكانت قبلُ حياتي قبيحة شوهاء لأني لم أحذف زواياها ولم أُهذّب الناتئ فيها ولم أنزع متناقِضَها. فحُرْتُ حتى أفنيتُ الناسَ جميعاً في نفسي وخلوت بها. فخلقْتُ لي سبيلا فأنا عليها ولا قافِلةَ ولا رفيق. فكأني

قد أضعْتُ ظلى واستحال عليّ. ألم ترَ أنّي لا ظل لي. قال أبو هريرة فقلت : لم أرَ والله. فقال : وقفت يوماً فإذا هو قد تمادي في طريقه كالراحلة تعصيك وتطرحك وتسير، أو كروح الميت. ثم جعل أبو رغال يضحك فيقهقه فأجد منه كالبرد. ثم سكت فقال: فلما ضاع ظلى جئتُ البحر وخلوت إلى الحكمة. وقلت : لا بدّ أن أخرج من تناقضي. فالروح والحسد كالحوت في الماء أو لا يكونان ويُهْلِك أحدهما الآخر. ونظرت فلم أر كاتحاد الحسد والبحر يتمالكان ويتغالبان ويتلاعبان، فيحمل الحسـدُ الماءُ ولا يمنُّ عليه، لا كالراح تحمله وتمن عليه وتكرهه وتقضى عليه. وقلت : الحكمة الاعتدال. وقد تمَّت لبي. قبال أبو هريرة فسألته: وما الاعتدال ؟ فقال : اعتدال الحوت أو الموت يا أبا هريرة. وإنه ليس كالحركة الدائمة قاتل ولا كالسكون المحض سعادة وشفاء. فقلت : وما كان منه ؟ قال : أتريد أن ترى ؟ قلت : نعم. قال : هات يدك. ثم أخذني من يدي وذهب بي إلى صحور الحبل فقال : انظرها متدلية في الحو لا تَشَدُّ إلى شيء وقد غلَبت تجاذبَ الأحرام كما غلبْتُ الأرضَ بالبحر. فنظرت فلم أر شيئاً. فقلت : أنا لا أرى شيئاً. قال : أنت أعمى يا هذا. أو لا ترى مـا نحـتُّ عليها من صور وأشكال ؟ هي ما كان مُمْكِناً من الخلق

ثم استحال. انظر. هذا محلوق تُحْبله السماءُ ثم لا يكتفي فيحبل ويلد دونها. علة الخلق والولادة. علمة الأرض وبنيها. وهذا ألا تـراه ؟ إنه حسـد ولا صورة وذات ولا صفات، كأنه نجمٌ مات ولمّا ينقطعُ نورُه. هو أنت، هو أنا، مستحيلًا. وهذا أيضاً، انظره في خشوعه كأنه العين يغشاها القذي. أنت حمارٌ ليستْ له أذنان. وإنما أردتُ أن تعلم أنك أنا وأنَّى أنت وأنَّا غيرنا وأن الجنة من نفسك كما كانت نفسك من تراب فصارت طائراً في السماء. وهاته كلها كالمخلوقات التمي حبستها بغاري. أتريد أن تراها ؟ قال أبو هريـرة : وكـان فـي عينـه وهـو يقول كمثل نور النبي يُوحَى إليه، فقلت : نعم، وأنا لا أُجرُؤُ على الامتناع خشية جنونه. فذهب بي إلى كهفٍ في الحبل مُظلِم ضيّق كساعة شؤم. ووقف بي علمي بابـه وقال: لقد جعلت بقصري هذا جماعة من الخدم والجواري الحسان لا آكل منهم أحـدا. إنمـا إذا نفـدتُ روحي عمدتُ إلى أحدهم فقتلتَه وتلطختُ بدمه فأنا من خلق جديد. هذا طعام الروح. ألا تنظر إليهم في أغلالهم كالأُسُد ؟ ثم تقدمنا قليلا فنظرت فإذا جرادات كثيرة مشدودة بحيوط حمراء. فقلت: إنها لبديعة الحسن. فجلس يمسح عليها ويقول : إن دماءهم منوطة بالفلكيات لا تقع للنفس الناطقة أو العقل الفعّال إلا من

نور الهيولى. ولو جاز تعدد العلل وانتفت الفاعلة والمادية والصورية والغائبة لكان تعلق النفس بالجسد من تعلق الجرب بالشاة الجربة. لكن الواجب بذاته والواجب بغيره لا يلتقيان إلا ويتناطحان، وهما لا يكافئان الواجب الوجود لما بينهما من فرق في التجريد والإبداع والتدبير. وشرائط الامتناع كشرائط الإمكان بابها واسع كالبحر. قال أبو هريرة: فقلت: لقد مات موْتته الآخرة. وقلت: نعم. هي أحلامك كالسمك يُصاد فيُوكلُ الشصُّ وتتقد مصابيح دجلة والفرات. قلت ذلك مجاراة لجنونه وانطلقت أضحك وانطلق حتى استلقينا. ثم قال: أنت مجنون. فارتعت وانزعجت حتى ارتعدت واهتززت وخفت أن يكون ذلك حقّ اليوم أو غد.

فلما خشيت على عقلي قلت : لم يبق إلا أن أطلب النهاية.

وأردت الانصراف فقال: أحب أن تصبر حتى أهديك شيئاً. ثم غاب في الجبل فجاءني بقلم وقرطاس وقال: قد تحتاج إليها يوماً فتجعل عليها خطوطاً ودوائر ونُقطاً في وسطها بياض.

فأخذتُها وانصرفت مُظْلَمَ العقل والقلب.

حديث المجنوك

Twitter: @ketab\_n

## حدث أبو المدائن قال:

جئت أبا هريرة ليلة فإذا هو في جمود الصخرة لا يشكو ولا يستطيع إليه سبيلاً ولا يبكي. فقلت: أو كالرحى تدور على قلبها ولا طعام وترحي ؟ قال: إنه يا أبا المدائن ليس في الناس إلا ساه عن أخيه. خرجت ليالي عدة أهيم على وجهي وأنا أتوسل إلى كل عابر طريق ألقاه أن يلطمني لطمة تذهب بي فتحييني، فلم يرحمني ولا أدر كها مني أحد. حتى ليستحيل علي في النوم حلمي. فأنا الليلة على ذلك.

ألا قُلْ ويْلٌ للذين يموتون ثم لا يُبْعثون.

قال أبو المدائن : وكان ذلك في آخر أيامه.

Twitter: @ketab\_n

مديث البعث الآخر

Twitter: @ketab\_n

- " إن دائسي الصسدى ...... " ( بشار بن برد )
- " الفولاذ يابي السكون والسلام، والنار "
- " تأباه و "بروميتي" يأباه. لأنه مسا زال لعقسل "
- " الإنسان درجات عدة لا بلد له من ارتقائها "
  - " قبل أن يبلغ الذروة "

( بوییر )

## حدث أبو المدائن قال:

جاءني رسولُ أبي هريرة يوماً يقول إنه يدعوني لساعته. فأسرعت إليه وأنا أفكّر في ما عجل به إلى دعوتي وأخاف أن يكون وقع به ما يُكْرَه. فلما دخلت عليه رأيته جالساً وقد جعل بين يديه أوراقاً وأقبل عليها وهو مطرق ساكن كأنه النوءُ يتمخّض رعداً. وكان بيده قلم هم بالأوراق ثم توقّف وقد ذهب حِمْله. فسلّمت وجلست فإذا أبو هريرة قد ألقى القلم على القرطاس

وصرف وجهَّه إليّ فابتسم وقال : كم سنَّك ؟ فضحكت وقلت : ألهذا دعوتني ؟ فقال وحرّك رأسه : وددتُ والله لو أنى خلوتُ عن العمر وأخذت سِنَّى فزرعتُها فسي ريح الصبا. ألك في يوم ليس من الدهر ؟ قلـت : ومتى كـان الدهر محدودا فنخرج عنه ؟ قال : لقـد كـان منـذ ذلـك اليوم. انظر هـذا. وأخـذ ورقـةُ وألقاهـا إلـيّ. فـإذا عليهـا خطوط قائمة ودوائر ونقط سوداء تكبر وتصغر وفي وسط الورقة بياض ناصع. فقلتُ : أطلسمٌ أم عبتُ ؟ قال : بـل عنـق الزمـان وقـد ضُرب أو استفهامٌ ولا معنى. فلم أفهم من كلامه شيئاً. ولكنى صبرت وقلت : وهذا اليوم ؟ صرفاً للكلام عن غريباته. فقال : نعم. تأتيني غداً قبل الغروب وقد تطهّرْتَ. قلت : أفعل إن شاء الله. ثم قمتُ فسلمت، وعاد إلى أوراقه، وانصرفتُ وأنا حير ان.

\* \*

فلما كان الغد جئتُه في ساعته وأنا طاهر كعادتي قبيل الغروب. فإذا هو قد أسرج فرسين وقام يتوقّعني. فما كدت أدخل وأسلم حتى استوى على فرسه وهمزه، فقام قيامَ النبل. فركبْتُ وشرعْتُ إثره حتى لحقتُه. فقلت : أين بنا ؟ قال وضحك : إلى مغرب الشمس. انظر إليها وقد

احمرّت وغربُت في عيني. والله لا آسف إلا على مثلها من الدنيا. وأشار إليها وهي على الحبل كالدم المُهراق. فضقت بقوله وقلت : ألا تنتهي ؟ إلى أين ؟ قال : لم أردُ غير الفسحة والهواءُ يسودُّ والسماء تلين. ما كان من أمر الدنيا اليوم ؟ قلت : لم يكنْ ما يُذْكُر. قال : ألم تكسب ْ مالاً ؟ قلت : بلي بعون الله، كثيرا. فقال : أتعلم أنى اشتريْتُ لي ضيعةً أخرى ؟ قلت : على بركة الله ؟ قال : نعم على بركة الله... وأمَّا الأولى فقـد جعلْتُ فيهـا مَـرْ، يُحْبِلُها حتى تلد وكتبتها لك. فرأيته مازحاً وما كان كذلك إلا في شطره. فقلت: الحمد لله أَنْ عاد لك من التدبير ما قد يئسْتُ منه. وكان لم يكسِبْ في حياته مــالاً قط إلا خرج عنه قبل الدخول. قال : لقد ذهبت لي اليوم فوق الأربعين من السنين وقد آن الرشد. أتذكر يوم التقينا عند حُبابة المغنية وقد دخلّت عليكما كَرْها ؟ فقلت : وكنتَ في عربدةٍ لم أَرَ مثلها قط. فقال : وأحببتُ أن نلتقى عليها فكرهت ذلك وأردت الباب، فأمسكتُك عنوة، وعلا صوتُها فلطمتُها لطمة طوَّحَتْها. ثم مزَّقتُ ثيابها وحملتك عليها وأحذت معك الفخذ والفم والعينين وجعلتُ لكَ الباقي وقلت : افعلْ مثلَ فعْلَى. وأقبلتَ على جسدها الأسمر إقبالَ المريب النهية )، فصحت وارتعْتَ

صياحَ ربّات الحجال. قلت : نعم. وقد أراك فكأنه قـد أصابك طائف من الجن. فتنهد وقال : وإن كنت إلا في ساعة حكمة. وقد هممت بلحمي مراراً بعدها أريد تمزيقه. أتعلم ما كان من أمرها ؟ قلت : لم أعد إليها بعد يومنا ذاك ولم أطلب والله خبرها. فابتسم أبو هريرة وقال: لأنك تزوجتَ امرأتـك بعدهـا بأيـام. لقـد قتلتهـا وقتلتُ كثيراً غيرها لئلا أقتل نفسي. وقد ذهب واللـه فـي الريح هباءً. قلت : إنك لم تفعل هذا. قال : وقد فعلته. ثم سكتَ وسكتُّ وأنا أراه يكذبني. ثم قال، وقد نزل به من الفرح كنوبة الحُمّي : لقد خرجنا من الظلمات إلى النور. فقلت وأنا أنظر إلى الليـل الغاشـي : بـل مـن نـور النهار إلى ظلمات الليل. وعثر فرسي حتى كدت أقع على وجهي. فنظرت فإذا نحن قـد وصلنـا جبـلا حزيـزا صَعودا. فقلت : أو تريد بنا شرّا ؟ قال : كلا. إنما أطلب النهاية. وذهب صاعداً وذهبت وأنا لا أكاد أرى أمامي شيئاً لشدة الظلام. وإنما كانت بـالأفق الغربي بقايـا نـور تائهةٌ كأنها الخير في قلب شيطان. وثقل عليّ السير مظلماً فأردتُه على الرجوع فقال وأبي : نحن إلى ذلك بعد ساعة. ثم ضحك وقال : ألا تسمع ظريفة تحمل عنك مشقّة السير. قلت : هاتها. وكان عهدي به لطيفَ

الظرف إذا أراده. قال : أَظْلَمْتُ يوماً فطلبتُ لعبة أو عبشاً أُفَرِّجُ به عنّي. فجمعتُ صحابةً لبي على دعوة دعوتهم إليها. وكانوا كلهم من أهل الحكمة والأدب لا يسكنون عن ذكر الآخرة ولا يتبعون الهوى ولا يشربون إلا سترا. فلما حضروا ضربت لهم ألوان الطعام والنبيذ الجيد. فجعلوا ينظرون إلى النبيذ ولا يجرؤون عليه وهم منكروه علىّ. فقلت: كلكم يشرب فلا حياء في الجماعة. وكنت شربت مع كل واحد منهم على حدة وخلوة، فاستبشروا وتضاحكوا وقال الواحد للآخر: وأنت أيضا، ثم أكلوا وشربوا حتى انقلب كله فرحا. فلما اكتفوا وأثنوا على طعامي وطابخته ونبيذي وساقيته. قلت : والذي ادّخرت لكم حير. فارتمت الأنفس من العيون إلى ذحيرتي. فأشرت إلى الجارية بشيء فقالت: نعم. وانفجرت ضحكاً حتى كادت تكشف الأمر كشمفاً ويصحو أصحابي. فزجرتُها فلوَتْ وخرجَتْ. ثم عادت وأوْمأت أَنْ قد تهيأ الأمر. فأحذّتُ أصحابي وهم كأنفاس الريحان وخرجت بهم إلى مجلس الغناء. فقالوا : أقيْنةٌ لا نعرفها ؟ قلت : نعم، ولم تسمعوا والله مثلها. فصاحوا إعجابًا. ودخلنا المجلس وقد ضُربَت فيه ستارة. فأجلستهم وقلت : الآن تسمعون. وضربتُ في يدي.

فسمعوا من وراء الستارة صوتاً وغناءً وضرباً روميّا لم يجئ بمثلها أحد قط. تم سكن الغناء وقامت أصوات أصحابي بالإعجاب. فقلت : ألا تسمعون ؟ فسكتوا فإذا ببغاء من وراء الستارة يحكى كلامَهم أقبح حكايسة. فضحكوا فضحك الببغاء ضحكاً مُشوَّهاً كريها. وتكلموا ثانية ففعل بهم مثل فعله الأول، وأنا أنظرهم وأبتسم، حتى غضبوا فغضب الببغاء وأرادوا الانصراف فأراد ذلك. فضحكتُ والله حينئذ حتى استلقيتُ. ثم قلت : اصرفوا ملناس. وكان اسم الببغاء. فصرفوه وسكن الغضب والانصراف عن أصحابي. وقالوا: لنا عليك بعد هذه السخرية أن تسمعناها مرة ثانية. يعنون القينة. فقلت: نعم. ثم صفقتُ بيدى فصفَق الببغاء بجناحيه، فسمعوا أحسنَ مما سمعوا قبلاً حتى ذهب بعقولهم وصاحوا كلهم :لقد أغنَّتْ غُنَّة عجيبة. تخرجها لنا فهي من بنات الحن أو الجُنَّة. قلت : بل من بنات الروم، زرقاء العين صفراء الجلد حمراء الشعر كأنها الدنيا. فقاموا كلهم وصرخوا كالواحد: تهبها لي ليلة. قلت: أمَّا الآن فلا. ولكم على ذلك كل بدوره، وأبدأ بأكبركم سنًا. وإنما أنتم الآن ناظروها. ثم قمت فأزحتُ الستارة فـإذا وراءهـا الببغاء في قفصه، وحارية لي عجوزٌ تحسن الضربَ وليس أنكر من صوتها وكانوا يعرفون ذلك منها فقالوا: وأين روميتنا ؟ قلت: هي ذي. وأشرتُ إلى الببغاء. وكنتُ وقعتُ عليه عند تاجر أحذه من بلاد الروم في بعض قوافله إليها ولم يُقدِّر له قدره فباعنيه ثمناً بحساً، على غريب ما كان يحسن من حكاية الأصوات حاضرها وماضيها. فحعلت منه ملهاة في تلك الليلة. فلما قلت ذلك شتمني أصحابي حتى أفحشوا وانصرفوا انصرافاً لم يكن لهم بعده عود. وبقيت أعتبر الببغاء.

\* \*

قال أبو المدائن:

فحعلتُ أضحك من قصته مع أصحابه حتى كدتُ أقع ولم أتمالك عن ريح سمعها أبو هريرة. فضحك وقال : انتقض وضوؤك وقد حانت الصلاة. فحجلتُ وأمسكتُ عن الضحك وسكتنا جميعا. ومضت لنا ساعةً ثم إذا هاتف يهتف شعراً في صوت ما سمعت أروع منه :

أنا الحق يناديك

أنا الحب يناغيك

أنا الشوق طغي فيك

تعالَ على الدّهر تسامَ إلى سِحْري فأكشفَ عن ستري ضياً كضيا الفحر يبرويك من سرّي

أنا الحق طغى فيك

أنا الحب يناغيك

أنا الشوق يناديىك

حبيبي حبيب الأبد تخلُص وهيّا نَصِدْ علوم الغيب

خهايها السرب

وقُدمُ كالريساحُ لَ إذا مَساعَلَستُ مَهِسِبُّ الريساحُ تُعسالي الجبلل وَطِرْ يا جناحُ فها قد بَسدَتْ شسواطيي الأزَلْ

فأسمعُ أبا هريرة وكأنه النار اتقدت أو الله ينادي في الكون بالبعث :

أيا حق لبّيك

تباركْتَ لبّيك

حبيبي جلاليك

أنا الآن إليك

تعـــال فــــؤادي،

فهذي السماء بأوج العللة

لروحيى تنسادي،

وهسذا خليلسي ضياء السسماء

يضييئ سيناه

ثم سكت فبإذا أنا أسمعه يقول : هـذا مـا كنـتُ أطلب. أتذكر يا أبا المدائن يـوم وقفـتُ عليـك بدكـانك. أشتري عنك شيئاً فجاءني من أحبرني بمريم وُلِدتْ؟.. - يعنى واحدته وقد ماتت صغيرة - ولم يكد يتمّ كلامــه حتى حثّ فرسه وأرسله كالريح، فأسمعُ حوافره على الصخور كالرعد. وغاب عنى في الليل. فلم تمض هنيهة حتى سمعْتُ صخوراً هاوية وصهيلَ أَلَم وصيحة كصيحة الفرح تملاً الوادي واقشعرٌ لها حلدي، فكأنَّ الأمرَ مأدبـةُ شياطين. ثم سكن كل شيء وناديتُ فلم يجبني أحد. فلزمتُ مكاني إلى الصباح. فلما أصبحْتُ نظرت فإذا أنا على قمة جبل يكاد يبلغ السماء، وإذا دم على الصخر، وإذا تحتى هاوية يقصر عنها مدى العين.

رحم الله أبا هريرة. لقد كان أعظم من الحياة.

Twitter: @ketab\_n

# الفهرس

| مقدمة 9                            |
|------------------------------------|
|                                    |
| وجاع الإفاقة على التاريخ العاصف 15 |
| لفاتحةلفاتحة                       |
| حديث البعث الأول 41                |
| حديث المزح والجد 51                |
| حديث التعارف في الخمر 57           |
| حديث القيامة                       |
| حدیث الحس 75                       |
| حديث الوضع 81                      |
| حديث الوضع أيضاً 91                |
| حديث الشوق والوحدة 95              |
| حديث الحق والباطل 99               |
| حديث الحاجة                        |
| حديث الطين 109                     |

| 117 | <br> | <br>              | حديث الكلب      |
|-----|------|-------------------|-----------------|
| 127 | <br> | <br>              | حديث العدد .    |
| 135 | <br> | <br>والوحشة       | حديث الجماعة    |
| 139 | <br> | <br>              | حديث العمى      |
| 143 | <br> | <br>              | حديث الحمل.     |
| 147 | <br> | <br>للب فلا تُدرك | حديث الغيبة تُط |
| 161 | <br> | <br>              | حديث الهول .    |
| 165 | <br> | <br>              | حديث الشيطان    |
| 169 | <br> | <br>              | حديث الحكمة     |
| 181 | <br> | <br>              | حديث الجمود     |
| 105 |      | . 51              |                 |

### من إصدارات سلسلة «عيون المعاصرة»

صلاح الدين بوجاه **لــون الــروح** تقديم : العادل خضر

بين المنتجع مكان المراقبة والقلعة مكان المعاقبة تدور أحداث بحث مرهق عن «لون الروح» في انتظار هجوم إرهابي

192/2008 صفحة/8,200 د.ت

عبد الجبار العش محاكمة كلب

متوقع.

-تقديم : محمد القاضيي

يوم المحاكمة يصرخ «عرّوب الفالت» بأنّه من فصيلة الكلاب عاش مثلها ويريد أن يموت ميتتها أن يكرم بالموت لا أن يعاقب بالحياة.

176/2007 صفحة/7,200 د.ت

كمال الرياحي المشرط

تقديم : ٠ صلاح الدين بوجاه

ابن خلدون يقتلع قدميه من قاعدة الرصاص، يدخن سيجارة ويروي ذكرى رحيله لبلد «المخاخ ، طائر نتن يمتص العقول ويعاشر النساء تاركا في أرحامهن لعنة.

180/2006 صفحة/5,400 د.ت

منير الرقي خدعة العصر

تقديم : نور الدين العلوي

تنفتح الرواية بصرخة وتنغلق بأخرى وبين الصرختين أمل في موت عزيز لا يسعف جسدا بلا هوية مثقلا بذكرى قتله لقريبيه.

206/2008 صفحة/8,200 د.ت

إبراهيم الكوني من أسباطير الصنحراء تقدم : ترفيق بكار

عمر الصحراء طويل وكم فيها من الأساطير، حكاية عابر أضاع السبيل، ومن حوله علامات من «سلطان الضياء» تنير فقدلٌ، ومن «سلطان الظلمات» مغريات تستهوى فتضلٌ.

304/2006 صفحة/7,800 د.ت

صبري موسى فسياد الأمكنة

تقديم: صلاح الدين بوجاه

صحراء لا يمهلها الموت تلذذ الحياة ويحول عمارها إلى خلاء، لم يبق فيها سوى «نيكولا» رجل حلم بموطن فلم يحظ إلا بقبر وارى بين صخوره جسد «إبليا» البنت والصديقة.

220/2006 صفحة/400, 7 د.ت

صلاح الدين بوجاه سبع صبايا تقديم : محمد الغزي

95----

غاب الرجال سافروا بعيدا، والصبايا يبكين، والنساء تعرّضن المفقودين بالغناء والرقص والزينة الكثيبة. الصبايا ملح الأرض فإذا فسد الملح...؟

126/2005 صفحة/4,800 د.ت

مصطفى الفيلالي مانعة

تقديم: توفيق بكار

قرية عالقة بسفح جبل لا توشي بما خلف جدرانها، حياة بسيطة اخترلت في وجوه ستة رجال هم خلاصة روح «مانعة» وعقلها وجهادها.

280/2004 صفحة/7,400 د.ت

صلاح الدين بوجاه النخاس

تقديم : المنصف الوهايبي

تاج الدین فرحات أضحی سرّاق صور ومشاهد وأحاسیس أضحی نخاسا جَماع عبید وإماء وصور وأشیاء صغری کثیرة لا یعرفها، رجل تسکنه حکایات لا أوّل لها ولا آخر.

168/2003 صفحة/6,000 د.ت

محمود المسعدي من أيام عمران تقديم: توفيق بكار

«دانية» و«عمران» أيامهما لوعة هوى وعذاب تسأل، يبحثان عن حقيقة الموت والحياة، عن الكون حين يرتد إلى العدم، عن الطريق التي لا نهاية لها.

7,500/160/2002 د.ت

زهير بن حمد **تاج العمود** 

تقديم : خالد الغريبي

قلب يبحث عن الحقيقة الحلم عن «ترشيش» عن حضن إمرأة يفوح منه عبق الهوية فتتدلخل الأزمنة و تتلاشى الحدود فلا تدرك إن كنت تطالع لزائر من الماضي أو لكاتب من الحاضر.

56/2006 صفحة/2006 د.ت

أمال النخيلي ترانيم البردي القديم

مثل حكايات ألف ليلة وليلة يأتي النصّ مراوحاً بين الحبّ والكره والصراع من أجل البقاء، من قرية ساحليّة تأخذك أحداث الرواية في رحلة الكشف عن سرّ ابتلعه البحر فأضحى جزءاً منه.

192/2005 صفحة/800,4 د.ت

عروسية النالوتي

مراتيج

صور غائمة، ألم يطرق الرأس، ومرارة في الحلق وكل ما حول «المختار» مبعثر، هو لا يعي أي حدود بين الوهم والحقيقة، لكنه يدرك أن شيئاً ما يناديه يدفعه للاعتراف بهزيمته أمام حب «دوجة».

112/2005 صفحة/900, 3 د.ت

نورالدين العلوي المستلبس

أحمد العروس واحد منا يبحث عن السبيل إلى السعادة، لكن الدنيا تأبى عليه أن يسكن «بيت الصابون» في سطح العمارة حيث يختنق الحلم وتنتحر السعادة.

156/2005 صفحة/900 د.ت

محمود المسعدي المسد تقديم: توفيق بكار

بين إرادة الإنسان ومشيئة الربّة يقوم السد وينهدّ، والغلبة للأقدار. «صاهباء» و«غيلان» ضدّان لا يجتمعان، يختزلان صراعا أبديًا بين عظمة الطبيعة وقوة الإنسان.

176/1992 صفحة/6,400 د.ت

جمال الغيطاني **الزيئي بركات** تقديم : فيصل دراج

اندماج بين الأدب والتاريخ، صورة شاملة للسلطة تدمّر البشر وتحوّل المجتمع إلى عدوّ، هي اختزال لمنى القمع، وهزيمة من الماضي تتجسّد في الحاضر.

324/1991 صفحة/7,800 د.ت

البشير خريف الدقلة في عراجينها نقديم: الطيب صالع

«...هذه الرواية ترتفع أحياناً إلى قمم عليا في الفن التراجيدي. ذلك أن للكاتب قدرة «شكسبيرية» على أن يقدم الهزل بين يدى الجدّ...» العليب صالح

352/1990 صفحة/ 900,8 د.ت

صنع الله إبراهيم اللجنة

تقديم: حسن الصادق الأسود

هل من المجازفة أن يجعل المؤلف من «الكوكا كولا» موضوعاً لروايته، وأيضاً الموضوع الذي اختاره البطل ليعرضه أمام «اللجنة» فتقرر إثره معاقبته ذلك العقاب؟

152/1989 صفحة/4,800 د.ت

البشير خريف **برق الليل** 

تقديم : فوزي الزمرلي

أيًام غزو الإسبان لدينة تونس، عبدٌ أسود محمّل بأوزار عشق مستحيل لحسناء حرّة يجوب الشوارع بحثاً عن أمل في غد دون قيود.

152/2000 صفحة/4,800 د.ت

محمد الباسطي صخب البحيرة تقديم : توفيق بكار

بحيرة تختزن أسرارها، تطوّق جسدا انطوى على أحزانه وخباً بين ثنايا نفسه شوقاً لرجل هجر المكان ذات ليلة، تأتي النوة وتذهب وتطفو الأجساد الميتة على سطح البحر لكن ذاك الرجل لا يعود. 120/1999 صفحة/7.800 د.ت

عروسية النالوتي **تـمـاس** 

تقديم: يوسف الصديق

زينب عبد الجبار ابنة تشتاق لحضن أب لم تعرفه أبداً، يتنازع بداخلها شعور موجع يذكرها بفقدها لأمها فيستحيل الشوق كرهاً.

28/1995 اصفحة/4,700 د.ت

حسن نصر دار الباشيا تقديم: محمد القاضي

يقود الزمن «مرتضى» ليواجه ماضيه باحثا عن طفولة مقهورة لم ينجح في التخلص منها. على وقع أقدامه داخل دار الباشا تتتالى الذكريات ليجد نفسه سجينا في ركن تحت الأنقاض يحلم بالرحيل لمدينة الضياء.

194/1994صفحة/400,6 د.ت

إميل حبيبي المتشائل تقديم : توفيق بكار

بين المأساة واللهاة والخصّة والضحكة يورد علينا المؤلّف قصّة «العرب الباقية» في فلسطين المحتلّة وهي «أعجب عجيبة وقعت من عصا موسى وقيامة عيسى»

184/1981 صفحة/500, 5 د.ت

الطيب صالح موسم الهجرة إلى الشمال تقديم: توفيق بكار

جنوبي يحنّ إلى الشمال فتختلط أشواقه الإنسانية بأحقاده التاريخية فأقبل على نسائهن يردّ العنف بالعنف والوصل بالهجر وبعد أن كان جانياً أضحى ضحية تلقي بنفسها في النهر أملا في الخلاص. \$5,900 منفة/900, 5 د.ت

محمود المسعدي حدث أبو هريرة قال... تقديم: توفيق بكار

شخص امتزج فيه الصوفي بالمغامر يبحث في جذور الأشياء لا يحب السكون بقدر ما يستهويه الترحال . رائعة محمود السعدى بلا منازع.

204/1979 صفحة/6,900 د.ت

محمد المويلحي حديث عيسى بن هشام تقديم: محمود طرشونة

رجلان من زمنين مختلفين جمعتهما الصدفة فأضحيا صديقين تعايشا معا رغم الاختلاف فتقاسما سفرا بين المجالس والمدن والمحاكم بحثاً عن نقطة التقاء بين الحضارات.

352/1985 صفحة/900, 8 د.ت

عبد الرحمان منيف شرق المتوسط تقديم: حسين الواد

بلد لا يتنفس ساكنوه سوى القمع والتعسف، من وراء جدران السجون تسمع صرخات، وفي الشوارع سلطة ترصد الكلمات، و دموع أمهات لم تشفع لأبناء أمنوا بالحرية.

224/1982 صفحة/6,900 د.ت

حنا مينا ال**ي**اطر

----تقديم : الرشيد الغزي

بين الغابة والبحر انعزل عن المجتمع لكنه لم يتوقف يوما عن التفكير، فهو «ياطر» مشدود لنسغ الحياة فضّل المواجهة على النسيان، فاندفع عائداً نحو مدينته تاركاً خوفه و«شكيبة»..

160/1982 صفحة/6,900 د.ت

تم طبع هذا الكتاب بمعامل فنزي للطباعة دفتر الاشغال عدد 1132 سبتمبر 2014

أبو هريرة خطر عل اطمئنانك.

يستنطقك - بلا رحمة - عن معناك بما يسلَّطه عليه من أسئلة قاسية تمسّ بأصول الحياة : الولادة والموت والدين والسياسة والحبّ، فيرغمك مهما كان اعتقادك على معاودة فهمك لوجودك والتثبّت في صحّة علائقك بنفسك وبالمجتمع وبالله وبالكون. وليس همّه أن يقنعك برؤيته بل أن يردّك إلى نفسك عسى أن تطّلع واعياً بصيرك فتكون إنساناً.

من أقوى نصوص أدبنا المعاصر، تجربة فريدة في الكتابة.

#### محمود المسعدى

من كبار الأدباء العرب في العصر الحديث ورأس مدرسة فريدة في الكتابة. وُلد بتازركة في 200 بيسمبر 2004. من خريّجي المدرسة الصادقية وجامعة الصربون. مبرّز في اللغة والأداب العربية. أشرف فيما بين 1943 و1947 على مجلّة «المباحث».

تقلّد مسؤوليات عدّة في الميدانين الوطني والنقابي. تولّى بعد الاستقلال وزارة التربية الوطنيّة ثم وزارة الثقافة بتونس.

أشهر مؤلفاته : - السدّ

- مولد النسيان



الثمن : 7.500 د.ت ISSN : 0330-5627 ISBN : 978-9973-703-98-9

9"789973"703989