

عدد 14دیسمبر2000 ISSN 111- 505 X



# منشورات جامعة منتوري قسنطينة

# مجلة الإنسانية

سداسية رقم 14، ديسمبر 2000

### الهيئة العلمية

أرد. يسمينة شراد، جامعة منتوري، قسنطينة أرد. عبدالله بوخلخال، جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة أرد. عبدالرزاق قسوم، جامعة الجزائر أرد. عزوز كردون، جامعة منتوري، قسنطينة

أرد. عبداللطيف الصوفي، جامعة منتوري، قسنطينة أرد. الهاشمي لوكيا، جامعة منتوري، قسنطينة

أرد. عبدالهادي لعروق، جامعة منتوري، قسنطينة

أرد. عبدالعزيز شرابي، جامعة منتوري، قسنطينة أرد. محمود بوسنة، جامعة الجزائر

أرد. جان فرنسواغارسيا، جامعة نيس، فرنسا

أ/د. ألنسو فورتيثا، جامعة مدريد، إسبانيا

أرد. حسين نوري الياسري، جامعة بغداد، العراق أرد. محمد ذيبان غزاوي، جامعة البرموك، الأردن

د بلقاسم سلاطنية، جامعة بسكرة، الجزائر

د. محمد الصغير غانم، جامعة منتوري، قسنطينة

د. أمزيان فرقان، جامعة غرونبل ١١، فرنسا
 د. محمود خليل أبودف، جامعة غزة، فلسطين

د. عبدالعزيز خزاعلة، جامعة البرموك، الأرين

د. حسان سعدي، جامعة منتوري، قسنطينة

د. عبد الوهاب شمام، جامعة منتوري، قسنطينة

مدير المجلة أ/د. عبد الحميد جكون رئيس جامعة منتوري قسنطينة

مدير النشر و التنشيط العلمي د. محمد الهاشمي خيرالدين

ريس التحرير

أ/د. الهاشمي لوكيا

هيئة التحرير

أ/د. الهاشمي لوكيا

أرد. عبدالعزيز شرابي

أ/د. عزوز كردون

أ/د. عبداللطيف الصوفي د. بلقاسم سلاطنية

د محمد الصغير غانم

د. **حسان سع***دي* 

د. عبد الوهاب شمام

## المراسلة و الإشتراك

مديرية النشر و التنشيط العلمي، جامعة منتوري، 25000 قسنطينة، الجزائر. revuesc@wissal.dz / بريد الكتروني: 21.61.42 (0) 213 // بريد الكتروني

الجزائر: 400 د.ج. لعدد واحد - 700 د.ج. للإشتراك السنوي. الخارج: 12 دولار امريكي للإشتراك السنوي. الخارج: 12 دولار امريكي للإشتراك السنوي. توجه طلبات الإشتراك إلى: "جمعية العلوم و التنمية"، جامعة منتوري، قسنطينة. القرص الشعبي الجزائري (C.P.A.) : وكالة عواطي مصطفى، قسنطينة بالنسبة للجزائر: رقم 44-2118.0305211 عواطي مصطفى، تسنطينة بالنسبة للخارج: رقم 45-2458.51165.

# قواعد النشر بالمجلة

## قواعد عامة

تنشر مجلة العلوم الإنسانية الأبحاث و الدراسات العلمية، الفكرية والأدبية في تخصصات العلوم الإنسانية والاجتماعية مكتوبة باللغة العربية، الفرنسية أو الإنجليزية. و تكون المقالات مصحوبة بملخصين، إحداهما بلغة المقال و الأخر بإحدى اللغتين المتبقيتين، وعدد الكلمات 150 (أو ستة اسطر أقصى تقدير)، مع ذكر الكلمات الأساسية أو المفتاحية.

## كيفية تقديم المقالات

يجب ألا يزيد عدد صفحات البحث عن 20 صفحة مطبوعة على آلة الكمبيوتر، على ورق  $21 \times 29.7$  سم (A 4) و بمسافة واضحة بين السطر و السطر، و أن يترك هامش بثلاث سم على يسار الورقة.

يكتب المقال بطريقة منظمة: مقدمة، النتائج، المناقشة و الخاتمة. بعد قبول المقال يطلب من الباحثين كتابته على آلة الكمبيوتر على قرص لين (MS DOS) ليسهل

عملية الطباعة بواسطة الكمبيوتر

## المراجع

يجب أن تذكر المراجع داخل النص بالإشارة إلى رقمها في الفهرس بين قوسين. مثال [5] يشير إلى المصدر في قائمة المراجع و المصادر المستخدمة في البحث.

عندما يشتمّل المرجع على أكثر من مؤلفين يذكر اسمّ المؤلف الأول متبوعا بعبارة " آخرون".

إذا كان المرجع مقالًا تذكر أسماء المؤلفين، اسم المجلة و رقمها، سنة النشر و عدد الصفحات المستغلة من البحث.

بالنسبة للكتب يذكر في الإحالة إلى المرجع اسم المؤلف، عنوان الكتاب، اسم الناشر، مكان النشر، سنة الطبع، ورقم الصفحات المستخدمة من الكتاب.

عندمًا يكون المرجع أشغال الملتقيات العلمية فإن الإحالة تتضمن اسم المؤلف أو أسماء الباحثين، السنة للتعريف بالملتقي، تحديد مكان و فترة الملتقي،اسم الناشر و الصفحة الأولى الخاصة بمناقشة النتائج.

# وسائل الإيضاح

يجب أن تقدم الجداول الإحصائية و الرسوم البيانية و الخرائط و الصور الأصلية مستقلة عن النص في ورق A4 بشكل فردي أو جماعي مع ذكر رقم الجدول أو الشكل. للحصول على أشكال و جداول و صور واضحة فإن استعمال الطابعة ليزر أو الحبر أمر ضروري. يجب أن تتسم وسائل الإيضاح بالوضوح و النقاء لتسهيل عملية إعادة تصويرها.

# الفهـرس عدد 14 - ديسمبر 2000

| ر المتغيرات الشخصية وإدراك مخاطر الجريمة وخبرة الضحايا في الخوف ن الجريمة.<br>ن الجريمة.<br>. ذياب البداينة.                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نار الإعاقات على أسر ذوي الإعاقة - دراسة ميدانية لأسر بعض المعاقين في حافظة اربد.<br>حافظة اربد.<br>. عبد الخالق يوسف الختاتنة |
| راك البيئة الحضرية وأثرها على السلوك الإنساني.<br>د. نذير زريبي                                                                |
| قت الفراغ في منظور طلبة جامعة دمشق.<br>د. كامل عمران                                                                           |
| ول تشكل وانهيار الطبقة الوسطى في الجزائر.<br>إ <b>دريس بولكعيبات</b>                                                           |
| ساهمة الأمير عبد القادر في النهضة العربية الحديثة.<br>. إسماعيل زروخي                                                          |
| إستثناء الثقافي بين محاو لات تجاوز التخلف و تكريسه.<br>. مجدي عبد الحافظ                                                       |
| بدأ "النظام السوي" عند ريشنباخ وتطبيقاته في العالم المتناهي الصغر الذرة والضوء).<br>الذرة والضوء).<br>على به قليم              |

| 125 | جدلية النقض والإثبات في المقدمة الطللية عند ابي نواس.<br>د. أحمد علي محمد |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 139 | من أعلام الجزائر في الحجاز: الطيب العقبي.<br>د. كمال عجالي                |
| 159 | في سياق جمع التراث الجزائري (الوثيقة أولا).<br>أ. محمد العيد تاورتة       |
| 167 | المقطع الصوتي و بنية الكلمة.<br>د. الشريف ميهوبي                          |
| 179 | أهميـة تطبيق الجودة "الايزو 9000".<br>أ. <b>داني الكبير أمعاشو</b>        |
| 191 | الاقتصاد الجزائري، الماضي القريب واستشراف المستقبل. د. عمار عماري         |
| 209 | الصادرات الجزائرية خارج المحروقات.<br>أ. سكينة بن حمود                    |
| 219 | الديمو غرافيا: منظومة من المعارف.<br>د. بلمير بلحسن                       |
| 235 | العلاقات الثقافية بين العرب والفرنجة خلال القرون الوسطى.<br>د. محمد عباسة |

■ إن المقالات المنشورة بهذه المجلة لا تعبر إلا عن آراء أصحابها.



# **SOMMAIRE** n°**14**, Décembre 2000

| Recherches en entrepreneuriat: quelles implications conceptuelles?                                                                                                 |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Pr. BENHABIB Abderrezak                                                                                                                                            | 7   |
| L'information et l'éducation pour la santé: une forme d'offre de prévention.  Dr. FELLAH Lazhar                                                                    | 15  |
| La question de la légitimité du secteur public.  KHELLIL Abderrezak                                                                                                | 27  |
| Contribution à une amélioration de la politique répressive relative aux infractions par imprudence en matière de circulation routière.  Dr. BOUSSOUF-HAMANA Naziha | 33  |
| Cross-cultural research on cognitive development in infancy and early childhood: an overview of methods and research.                                              | 4.0 |
| DR SAADI Hacène                                                                                                                                                    | 43  |
| On the correlation between semantics and syntax.                                                                                                                   |     |
| HOCINE Nacira                                                                                                                                                      | 55  |
| Les spécificités de la presse algérienne (étude comparative)  Dr. CHEHAD Mohamed-Salah                                                                             | 61  |

Les opinions exprimées dans les articles n'engagent que leurs auteurs.

# Publication de l'Université Mentouri CONSTANTINE





Semestrielle n°14, Décembre 2000

#### Comité de Rédaction

Pr. Hachemi LOUKIA

Pr. Abdelaziz CHARABI

Pr. Azzouz KERDOUN

Pr. Abdelatif SOUFI

Dr. Belkacem SELATNIA

Dr. M.-Seghir GHANEM

Dr. Hacene SAADI

Dr. Abdelouahab CHEMAM

Directeur de la Revue Pr. Abdelhamid DJEKOUN Recteur de l'Université Mentouri Constantine

Directeur de la Publication et des Activités Scientifiques Dr M.-Hachemi KHIREDDINE

> Rédacteur en Chef Pr. Hachemi LOUKIA

#### Comité Scientifique

Pr. Yasmina CHERAD, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Pr. Abdellah BOUKHELKHAL, Université Emir Abdel-Kader, Constantine (Algérie)

Pr. Abderazak GUESSOUM, Université d'Alger (Algérie)

Pr. Azzouz KERDOUN, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Pr. Abdelatif SOUFI, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Pr. Hachemi LOUKIA. Université Mentouri. Constantine (Algérie)

Pr. Abdelhadi LAROUK, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Pr. Abdelaziz CHARABI, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Pr. Mahmoud BOUSSENA, Université d'Alger (Algérie)

Pr. Jean-François GARCIA, Université de Nice (France)

Pr. Jose ALONSO FORTEZA, Université de Madrid (Espagne)

Pr. Hussein Nouri EL YASSIRI, Université de Bagdad (Irak)

Pr. Mohamed DHIBANE GHAZAWI, Université de Yarmouk (Jordanie)

Dr Belkacem SLATNIA, *Université de Biskra (Algérie)* 

Dr Mohamed Seghir GHANEM, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Dr Ameziane FERGUENE, Université de Grenoble II (France)

Dr Mahmoud Khalil ABOUDAF, Université de Gaza (Palestine)

Dr Abdelaziz KHAZALI, Université de Yarmouk (Jordanie)

Dr. Hacene SAADI, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

Dr Abdelouahab CHEMAM, Université Mentouri, Constantine (Algérie)

#### Correspondance et Abonnement -

Direction des Publications et de l'Animation Scientifique, Université Mentouri, Constantine, ALGERIE e-mail: <a href="mailto:revuesc@wissal.dz">revuesc@wissal.dz</a> // Tél./Fax.: 213 (0) 31.61.42.97

ALGERIE: 400 DA le numéro, 700 DA l'abonnement annuel. ETRANGER: 12\$ le numéro. 20\$ l'abonnement annuel.

Chèque à l'ordre de: « Association Sciences & Développement »

Université Mentouri, Constantine.

Domiciliation bancaire:

Crédit Populaire Algérien (C.P.A.), Agence Aouati Mustepha, Constantine

En dinars algériens: Compte n°352.418.0305211-24

En devises: Compte n° 352.458.51165.5

#### INSTRUCTIONS AUX AUTEURS

#### I- Généralités

La revue **Sciences Humaines** publie dans trois langues: arabe, français et anglais. Deux résumés doivent être fournis, l'un dans la langue de l'article, l'autre en arabe si l'article est rédigé dans une autre langue, ou en français (ou anglais) si l'article est rédigé en arabe. **Les résumés ne doivent pas dépasser 150 mots**. Les articles non publiés ne sont pas renvoyés à leurs auteurs.

#### **II- Manuscrits**

Les articles soumis à la publication (trois exemplaires) ne doivent pas dépasser 20 pages dactylographiées (tableaux, figures, graphiques, bibliographie,... compris) avec une large marge à gauche (3 cm), imprimé sur papier de format 21 x 29,7 cm (A4) avec interligne de bonne lisibilité. Une certaine flexibilité est permise aux auteurs, mais ils doivent organiser le texte clairement en sections telles que: Introduction, Détails expérimentaux, Résultats, Discussion et Conclusion. Les articles plus longs seront publiés par partie dans des numéros successifs, chaque partie étant déterminée par les auteurs. Il est demandé eu outre aux auteurs de bien vouloir accompagner le résumé de leurs articles de mots clés les plus complets possibles.

Dans le souci de gain de temps et de respect des échéances de publication, il est recommandé aux auteurs de prendre en charge la saisie complète de leur article sur micro-ordinateur, et de le transmettre à la revue, après qu'ils aient été avisés de l'acceptation pour publication, sous forme de fichiers sur disquette, lesquels seront recopiées par les soins du service.

Toutefois, étant donné que la mise en forme finale de l'article est réalisée par P.A.O. (Publication Assistée par Ordinateur), il est demandé aux auteurs d'éviter tout formatage de leur texte. Aussi faudra-t-il éviter de le styliser.

#### III- Bibliographie

Les références bibliographiques citées dans le texte doivent ne comporter que le N° de la référence entre crochets (ex.: [5]). Si le nom de l'auteur apparaît dans le texte, il doit être suivi par le N° de la référence. Lorsque la référence comporte plus de deux auteurs, seul le premier est cité, suivi de "et al".

Pour les articles, la référence complète comporte les noms des auteurs suivis des initiales de leurs prénoms, le titre de l'article, le titre du périodique (en se conformant aux abréviations admises), le volume, le N° du périodique, l'année de publication et les pages concernées.

Pour les ouvrages, la référence doit comporter les noms des auteurs suivis des initiales de leurs prénoms, le titre complet de l'ouvrage, le volume, le tome, la première et la dernière page se rapportant aux résultats discutés, le numéro de l'édition s'il y en a plusieurs, le nom de l'éditeur, le lieu et l'année d'édition.

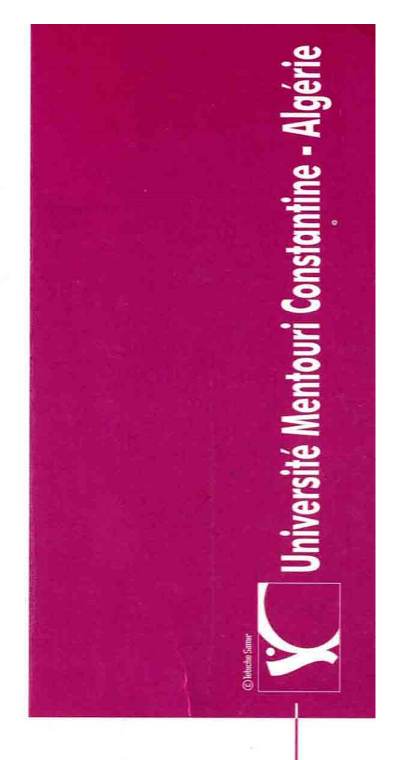
Pour les rencontres scientifiques (congrès, proceedings,...), la référence comporte les noms des auteurs suivis des initiales de leurs prénoms, le titre de la communication, l'identification de la rencontre, le lieu, la période et les pages concernées.

#### IV- Iconographie

Les tableaux, planches, graphiques, cartes, photographies, etc. doivent être fournis à part, en hors-texte. Ils doivent être présentés sur feuilles blanches de format A4, individuellement ou en groupe, et comporter en dessous, la mention "tableau" ou "figure" affectée d'un numéro.

Les illustrations et les figures doivent être claires, faites professionnellement et adéquates pour la reproduction: une réduction éventuelle de 50% doit conduire à une taille et une épaisseur des caractères convenables pour une bonne lisibilité. Par ailleurs, pour les figures réalisées sur ordinateur, afin que le contraste soit maximal, l'usage d'une imprimante laser ou à jet d'encre est indispensable.

Les légendes affectées de leurs numéros doivent être regroupées dans une page à part. La présentation finale de l'article sera laissée à l'appréciation du comité de rédaction.



N°14-décembre 2000 ISSN 111-505 X

# HSCIENCES & SCIENCES &

# العلاقات الثقافية بين العرب والفرنجة خلال القرون الوسطى

#### ملخص

تعد العلاقات الثقافية بين الشعوب من العوامل التي تؤدي إلى التأثير والتأثر في شتى الميادين الفكرية والثقافية. وكان لاتصال الأوربيين بالعرب في المشرق والأندلس أثره البالغ في تطوير الفكر في أوربا. بدأ الأوربيون الذين كانوا يعيشون في عصور مظلمة، يهتمون بثقافة العرب وعلومهم منذ منتصف القرون الوسطى. وأهم ما لجأوا إليه، هو تعلم اللغة العربية، والتردد على مدارس المسلمين بالأندلس لأخذ العلم من شيوخها، وترجمة المعارف العربية الإسلامية من اللغة العربية إلى مختلف اللغات الأوربية. وقد قام كل من العلماء النصارى والمسلمين واليهود، الذين وظفهم الحكام الإفرنج، بدور فعال في نقل علوم العرب إلى البلدان الأوربية.

حاولنا من خلال بحثنا هذا تسليط الضوء على العوامل الرئيسية التي مكنت العلماء الأوربيين، في القرون الوسطى، من الاتصال بثقافة العرب ونشرها في البلدان الأوربية. هذه العوامل كانت من الأسباب الرئيسية التي أدت إلى تطوير الفكر الأوربي. يكمن هذا التأثير خاصة في الفلسفة والأدب، وكان التروبادور الأوكسيتانيون أول من أدخل خصائص الشعر العربي من موضوعات وأشكال، في الشعر الأوربي في بداية القرن الثاني عشر من المدلاد

د. محمد عباسة معهد اللغات الأجنبية جامعة مستغانم (الجزائر)

العلاقات الثقافية بين العرب والأوربيين متشعبة وترجع إلى بداية الإسلام عند لقاء الماتين أثناء الحروب والمناسبات الأخرى. غير أن التبادل الثقافي بينهما ازدهر بشكل متميز في الأندلس وأثناء الحروب الصليبية في المشرق. وكان من ابرز عوامل هذا التفاعل الثقافي، انتشار اللغة العربية عند الدارسين الأوربيين والمستعربة الأسبان، واطلاع المفكرين الأوربيين على الثقافة العربية الإسلامية، وإقبالهم على ترجمة معارف العرب من اللغة العربية النائة العربية المنائدة، وإقبالهم على ترجمة معارف العرب من اللغة العربية إلى لغاتهم اللاتينية.

لقد انتشرت اللغة العربية في الأندلس منذ استقرار العرب في شبه الجزيرة الإيبيرية.

#### Résumé

Les relations culturelles entre les peuples sont parmi les principaux facteurs d'influence d'une civilisation sur une autre. Il est évident que la rencontre des Arabes et des Francs a permis aux savants européens de découvrir les éléments essentiels de la civilisation arabo-musulmane. Séduits par l'éclat de cette civilisation, les Européens s'adonnaient, depuis le moyen Age, à l'apprentissage de la langue arabe, fréquentaient les écoles andalouses et s'étaient dédiés à la traduction des connaissances arabes.

جامعة منتورى، قسنطينة، الجزائر 2000

وكان السكان الأصليون قد اتخذوا لغة القرآن essaye de mettre en lumière les للتفاهم والتعامل فيما بينهم، بل فضلها بعضهم différentes relations culturelles entre على لغته الأصلية. لقد قام هؤلاء المستعربة les Arabes et les Francs pendant le الذين كانوا يتقنون لغة العرب، بدور الوسيط في Moyen Age. Il en résulte que ces relations étaient parmi les principaux نقل الكثير من بذور الحضارة العربية الإسلامية facteurs qui ont permis le passage de la إلى الممالك الشمالية (1). وكانوا يتنقلون بين civilisation arabo-musulmane en Europe et son influence sur la الأندلس والمناطق الشمالية المسيحية (2). كما renaissance européenne. L'impact arabe كان بعضهم ينظم الشعر باللغة العربية (3). réside essentiellement sur la littérature et la philosophie. Grâce à cette

ولم تنحصر اللغة العربية في المناطق الأندلسية ذات السيادة الإسلامية، بل انتشر ت كذلك في ليون Léon وقشتالة Castilla ونفارا .Navarra poésie arabe وغيرها من المناطق الأسبانية، وتحدث

بها النصاري (4). ولما استولى النصاري على طليطلة Toledo، المدينة التي ضمت في قصورها شعراء العرب والإفرنج، بقيت اللغة العربية لعدة قرون تستخدم في المجال الإداري وفي الحياة اليومية (5). وكان أمراء الشمال المسيحي يتعلمون العربية لاستخدامها في التعامل مع المسلمين. ومن أبرز هؤلاء الأمراء، بدرو الأول ملك أراغون Aragon الذي كان يوقع على الوثائق باللغة العربية (6). أما ألفونسو العاشر (ت 683 هـ - 1284 م) فكان ينظم الشعر باللغة العربية ويرعى الشعراء الأسبان والإفرنج والعرب.

Cette présente étude comparative

rencontre fructueuse, les Troubadours

occitans furent les premiers poètes européens ayant introduit en Europe les

principaux thèmes et formes de la

أما الفلاسفة والمفكرون الأوربيون، في القرون الوسطى، فكان تعلم اللغة العربية عندهم شرطا من شروط المعرفة. لقد كان الفيلسوف الأسباني المتصوف رايموندو لوليو (Raimondo Lulio) (ت 715 هـ – 1315 م)" يكتب العربية كما يكتب لغته الكتالونية، وأنه كان يستعملها في مجادلاته مع المسلمين وفي التبشير في المغرب، وقد كتب بعض مؤلفاته بالعربية أولاً، ثم ترجمها بنفسه إلى الكتالونية، ثم نقلت إلى اللغات الأوربية الأخرى"(7). وقد تأثر هذا الرجل في فلسفته بالمتصوفة المسلمين الأندلسبين والمغاربة. وكان القس الدومينيكي الكتالوني رايموندو مارتين ( Raimondo Martín (ت 685 هـ – 1286 م)، قد تعلم اللغة العربية خصيصا لمجادلة المسلمين

وفي جزيرة صقلية كان الأمراء النورمان يتحدثون باللغة العربية وجعلوها لغة القصر إلى جانب لغتهم الأصلية. لقد كان غيوم الأول بن روجار الثاني (ت 562 هـ - 1166 م) يفضل الشعر العربي ويرعى الشعراء. وأكد الرحالة ابن جبير (ت 614 هـ - 1217 م) بأن غيوم الثاني كان يتكلم العربية ويكتبها، وكانت حاشيته كلها من العرب المسلمين (9). وكان يكافئ الشعراء ذهبا على مدحهم له، كما فعل مع الشاعر ابن قلاقس الأسكندراني (10). أما فريدريك الثاني، فهو من أشهر أمراء النورمان الذبن كانوا يتقنون اللغة العربية ويؤلفون بها. ولم تنحصر اللغة العربية في الأراضي الأسبانية فقط، بل بلغت مشارف جبال البرانس ومنطقة البروفنس بحيث تأثر بها التروبادور في لغتهم الشعرية. وكان من الطبيعي أن يتأثر هؤلاء الشعراء الجوالون بثقافة العرب نظرا لروابطهم الاجتماعية والثقافية بشمال أسبانيا وخضوع شعوب هذه المناطق، في حقبة معينة، لسلطان المسلمين (11). وقد نجد أسماءً عربية في أشعار التروبادور ينطقونها سليمة من الشوائب كما لو أنها من أسمائهم. لقد ذهب سيديو (Sédillot) إلى "أن اللهجات السائدة لولاية أوفرن وولاية ليموزي الفرنسيتين محشوة بالكلمات العربية، وأن أسماء الأعلام فيها ذات مسحة عربية" (12). أما المؤرخ الفرنسي لوبون فهو يذهب إلى أن الأثر العربي في اللغة الأوكسيتانية في جنوب فرنسا، واضح ولا يحتاج إلى أدنى شك (13).

لقد اشتهر العرب في العصور الوسطى بالقراءة وجمع الكتب وإنشاء المكتبات، وكانت الكتب العربية تحفظ في قصور الأمراء والقضاة والوزراء وغيرهم من رجال الدولة وخزانات المؤرخين والفلاسفة والمفكرين والأدباء. وكان الحكم الثاني بن عبد الرحمن الناصر من أبرز الأمراء الذين اهتموا بجمع الكتب وتكوين المكتبات (14). كما اشتهرت عدة مدن أندلسية بمكتباتها الضخمة، ومن بينها مدينة قرطبة التي كان يؤمها الناس من كل أطراف البلاد ومن الممالك المجاورة. وذهب ترند إلى أن سكان الشمال الأسباني كانوا يسمعون بما هو أشبه بالدهشة والأحلام، عن تلك المدينة التي تحوي سبعين مكتبة، وكان حكام ليون أو نفارا أو برشلونة، إذا ما احتاجوا إلى شيء من ذلك، فلا يتجهون إلا إلى قرطبة (15).

كان للتسامح الديني في الأندلس أثره البالغ في توافد طلبة العلم على المدن الأندلسية من كل أنحاء أوربا وخاصة شمال أسبانيا وإيطاليا وفرنسا وإنكلترا، وذلك لتلقي العلوم العربية. لقد أكد فارمر (Farmer) على أن الطلاب الأوربيين كانوا يدرسون العلوم العربية مباشرة دون وساطة المترجمين (16). لأن عددا من الأوربيين في القرون العلوم الوسطى، كانوا يفهمون العربية. وذهب لويس يونغ (Lewis Young) إلى أن العلوم العربية قد انتقلت بصورة مبكرة في القرن العاشر الميلادي إلى شمال فرنسا وألمانيا (17)، وذلك بفضل المترجمين النصارى واليهود.

والجدير بالذكر، أن عددا من الدارسين والطلاب الأوربيين كانوا يحلون ببلاد الأندلس للدراسة وترجمة معارف العرب. ومنهم جربرت دورياك (ت 394 هـ – 1003 م) الذي أصبح بابًا الروم في سنة (390 هـ – 999 م) باسم سلفستر الثاني ( Sylvestre ). وقد عمل جربرت على نشر علوم العرب في فرنسا على الرغم من معارضة الرهبان (18). وكان قد قدِمَ إلى كتالونيا وأمضى ثلاث سنوات في أسبانيا في دراسة العلوم (19). وتتلمذ في جامع قرطبة الذي كان يُعَدُّ أكبر جامعة في أوربا يفد إليها الطلاب من كافة أنحاء العالم لتلقى العلوم والآداب والفنون.

إن الأوربيين في القرون الوسطى، كانوا واثقين من أن كل تقدم فكري أو ثقافي في بلادهم يجب أن يرجع إلى الاحتكاك بالمسلمين. ويلاحظ على رجالات الكنيسة الإفرنج المستقلين أنهم أولوا اهتماما خاصا بالثقافة العربية الإسلامية، وذلك على الرغم من

عدائهم للمسلمين. فكانوا يترددون على طليطلة منذ القرن الحادي عشر الميلادي، وكان لذهابهم وإيابهم بالغ الأثر في تسهيل التبادل الثقافي بين الإفرنج في الشمال والمسلمين في الجنوب (20). ومنذ عهد الملك ألفونسو السادس ، أصبحت طليطلة المركز الرئيس الذي تنتشر منه الثقافة العربية إلى كافة أنحاء أوربا (21).

فإذا كان الأوربيون لا يعرفون من فنون الرومان إلا القليل، فإنهم كانوا لا يعرفون شيئا مطلقا من فنون اليونان، في حين كان العرب المسلمون قد ترجموا الكثير من علوم الإغريق وفلسفتهم، وكان الأوربيون على علم بمعرفة العرب المسلمين لعلوم اليونان، فعكفوا على دراسة كتابات العرب، فاستفادوا من اليونان والعرب في آن واحد.

لقد وفد على المدن الأندلسية عدد من المفكرين الإيطاليين لطلب المعرفة. فالإيطالي برونيتو لاتيني أستاذ دانتي أليغييري، قد اتصل بمترجمي مدرسة طليطلة ومدرسة اشبيلية (22). وقد أكد أسين بلاثيوس (Asín Palacios) على أن تأثير الثقافة الإسلامية في كتابات دانتي قد تم بفضل برونيتو لاتيني (ت 694 هـ – 1294 م). ومن أهم من تتلمذوا على العرب، ليوناردو البيزي (Leonardo de Pisa) وأرنالدو البيلانوبي (Arnaldo de Villanova)، وغير هما ممن تلقوا تعليمهم في الأندلس على يد العرب ونشروا معارفهم في أوربا (23).

لقد ازدهر التأليف عند العرب في القرون الوسطى نظرا لحرية التعليم، والترجمات التي قام بها علماء العرب في المغرب والمشرق. كما ترجم العرب مئات الكتب العلمية والفلسفية من اليونانية والسريانية والفارسية والهندية والقبطية. أما الأوربيون فكانوا لا يعرفون شيئا مطلقا من الفنون اليونانية، بل تعرفوا على ثقافة الإغريق وعلومهم عن طريق الترجمات العربية، ولم نعثر إلى اليوم على بعض النصوص اليونانية الأصلية.

بدأ الأوربيون يهتمون بالتقافة العربية الإسلامية منذ القرن الثامن الميلادي، وقد أولوا اللغة العربية عناية خاصة. وزاد اهتمامهم بحضارة العرب المسلمين عند احتكاكهم بالأندلسيين في القرن التاسع الميلادي. وفي القرن الحادي عشر الميلادي، عكف النصارى على ترجمة علوم العرب، وتحمسوا كثيرا إلى هذه الترجمة خاصة لما علموا أن العرب قد ترجموا في المشرق والأندلس، أغلب مؤلفات اليونان واقتبسوا من مناهل فكرهم. ولقيت هذه الترجمات ترحابا كبيرا لدى ملوك النصارى، وقد انتشرت في كافة أنحاء أوربا.

وينبغي أن نشير إلى أن الأوربيين قد اختلفت نواياهم عند ترجمتهم لكتب المسلمين باختلاف طبقاتهم ومراكزهم الاجتماعية. فالكنسيون كانوا يترجمون الكتب الإسلامية للرد على المسلمين ومجادلتهم، وكان رجال الدولة وضباط الجيش يهتمون بالجغرافية والتاريخ الإسلامي رغبة منهم في إخضاع الشعوب الإسلامية واستعمارها، أما بعض الطلاب والعلماء المستقلين فكانوا يهدفون من وراء شغفهم بعلوم العرب، إلى نشر معارف العرب المسلمين في أوربا والنهوض بمجتمعهم.

لقد عمل بعض المترجمين الأوربيين على عدم ذكر أسماء المؤلفين العرب بسبب الحقد الذي كانوا يكنونه للعرب والمسلمين، فمنهم من وضع اسمه بدلا من اسم المؤلف العربي، أو أبقى على الكتاب المترجم مجهول المؤلف، ومنهم من تعمد تحوير اسم

المؤلف العربي أو تغريب لفظه. أما بعض المترجمين الذين وظفتهم الكنيسة فقد عملوا على تحريف التعاليم الإسلامية وتحريض الأوربيين على معاداة الإسلام والمسلمين.

وتجدر الإشارة إلى أن هؤلاء الأوربيين قد اعتمدوا طرائق شتى في نقل خصائص الحضارة العربية الإسلامية إلى العالم الغربي في القرون الوسطى؛ منها الترجمة الشفهية التي قام بها علماء أوربا العائدين من الأندلس، إذ كانوا يملون على تلامذتهم ما تعلموه في بلاد المسلمين؛ ومنها أيضا حديث الفرسان العائدين من الحروب الصليبية ورواياتهم عما لاحظوه وتعلموه في بلاد الشرق ؛ بالإضافة إلى الكتب التي ألفها العرب مباشرة باللاتينية في إيطاليا وشمال أسبانيا.

وقد جند الأوربيون لهذه الحملة عددا من المترجمين ينتمون إلى أقطار وطبقات مختلفة، وأنشأوا لذلك مدارس للترجمة وظفوا فيها النصارى من الأوربيين والشرقيين، كما وظفوا المسلمين المحترفين واستخدموا الأسرى والجواري. أما اليهود الذين كانوا يتقنون اللغات الشرقية والغربية ، فيعدون من أهم الوسطاء الذين مرت بفضلهم علوم العرب إلى أوربا.

ولعل أهم بلد انطلقت منه ترجمة المعارف العربية إلى اللاتينية في القرون الوسطى، هو شمال أسبانيا. لقد كانت طليطلة أول مدينة ظهرت فيها حركة الترجمة، بحيث لما استولى النصارى بقيادة الملك ألفونسو السادس على هذه المدينة في سنة 1085 م، وجدوا مكتبة حافلة بالمؤلفات العربية، فعكفوا على ترجمتها إلى اللغة اللاتينية بفضل العلماء ورجال الدين الذين استقدمهم الملك ألفونسو السادس من كل أنحاء أوربا.

لقد جعل النصارى من طليطلة مركزا مهماً انتشرت منه فنون العرب المسلمين وعلومهم إلى أوربا، إذ قام ملكها ألفونسو السادس بإنشاء "معهد المترجمين الطليطليين" الذي ذاع صيته في أوربا عندما لجأ إليه نفر من المثقفين اليهود والمستعربة الأسبان والأندلسيين المسلمين في عهد ألفونسو السابع. أما أشهر مترجمي معهد طليطلة، فهم الإنكليزيان روبرت الكلتوني وأدلار الباثي، واليهوديان أبراهام بن عزرا وأخوه (24)، والإيطالي جيراردو الكريموني.

أما دومينيكوس عند يسالفي (ت 577 هـ – 1181 م) وهو من رجال كنيسة طليطلة، ويوحنا بن داود الأسباني اليهودي المتنصر اللذان كانا يعملان مشتركين، فقد ترجما إلى اللغة اللاتينية عدة كتب من بينها كتاب " النفس و "الطبيعة "و" ما وراء الطبيعة " لابن سينا، و " مقاصد الفلاسفة " لأبي حامد الغزالي (25). غير أن أبرز شخصية عرفها معهد المترجمين بطليطلة هو الدون رايموندو (ت 545 هـ - 1150م) الذي يرجع إليه الفضل في ترجمة النصوص العربية العلمية والأدبية إلى اللغات اللاتينية، إذ كان مستشار الملك قشتالة في تلك الفترة، وتولى رعاية جماعة مترجمي طليطلة في عهد الملك ألفونسو السابع، وقد ألحّ عليهم أهمية نقل المؤلفات العربية (26). وفي عهده، توافد على هذه المدرسة عدد من الأوربيين لنقل معارف العرب. بلغت ترجمة معارف العرب ذروتها في عهد ألفونسو العاشر الملقب بالعالم الذي كان

مسلمين ونصارى ويهود، كما أشرف بنفسه على توجيه الترجمة والاقتباس والنشر. وفي مرسية، أنشأ معهدا للدراسات الإسلامية بمساعدة فيلسوف مسلم من الأندلس، ثم نقله إلى إشبيلية حيث قام بتدريس علوم العرب بمساعدة بعض المسلمين الذين وظفهم في مدرسته (27).

لقد تم بفضل الملك ألفونسو العاشر نقل الكثير من مؤلفات العرب المسلمين العلمية والأدبية والفلسفية إلى اللغات الأوربية، في طليطلة وإشبيلية ومرسية. كما أمر هذا الملك بنقل القرآن الكريم إلى الأسبانية، وكان القرآن الكريم قد ترجم إلى اللغة اللاتينية في عهد الملك بدرو الجليل في منتصف القرن الثاني عشر الميلادي. وقد أمر الملك ألفونسو أيضا بترجمة كتاب " كليلة ودمنة " إلى اللغة الأسبانية (28).

أما في إيطاليا فقد استخدم رجال الدين المسيحي الأسرى والمرتدين في ترجمة معارف العرب والإطلاع على أحوالهم.

ويعد قسطنطين الإفريقي التاجر القرطاجني الذي أصبح راهبا بندكتيا (ت 480هـ 1087م)، من أهم المترجمين الذين عرفتهم أوربا في القرن الحادي عشر الميلادي (29) وقد ترجم هذا المرتد وألف عددا من الكتب حول تاريخ العرب وجغرافية بلدانهم. ولعل أشهر من استخدمهم الإكليروس في الترجمة والتأليف بروما، هو الحسن بن الوزان الملقب بليون الإفريقي (ت 962هـ - 1554م)، الذي أجبر على التنصر وترجمة معارف العرب والتأليف لمدة سبع عشرة سنة، وذلك قبل أن يفر من مجتمع روما الكنسي.

وتعد جزيرة صقلية من أهم الجسور التي مرت بواسطتها ثقافة العرب المسلمين إلى أوربا، خاصة في العهد النورماني. لقد استقدم الكونت روجار الأول (ت 495 هـ – 1101 م) عددا من الشعراء والعلماء والمؤرخين العرب إلى قصره (30). أما الكونت روجار الثاني فقد دعا الشريف الإدريسي إلى صقلية لإنجاز كتاب "الجغرافية" (31). وكان غيوم الثاني يتكلم العربية ويكتبها، كما كانت حاشيته كلها من العرب (32)، وفي عهده ، ترجمت الكتب العربية إلى اللاتينية.

ولعل أشهر من ساهموا في نشر علوم العرب والمسلمين، هو الإمبراطور فريدريك الثاني (ت 648 هـ – 1250 م) الذي تلقى علومه على يد المعلمين العرب (33). لقد كان يشرف على تدريس العلوم العربية في قصره ببالرمو، كما ألف عددا من الكتب باللغة العربية وترجم بعضها إلى اللاتينية. وفي سنة (621 هـ -1224 م)، أنشأ جامعة نابولي لتدريس ونشر علوم العرب وآدابهم. قامت هذه الجامعة بدور بالغ الأهمية في ترجمة العلوم العربية واستقطاب الطلاب الأوربيين إليها، الذين استفادوا من علوم العرب ونشروها في بلدانهم (34).

أما أشهر مترجمي صقاية ، فهو اليهودي فرج بن موسى الذي وظفه شارل دانجو ملك صقاية (ت 684 هـ - 1285 م) في بلاطه ، وقد ترجم كتبا كثيرة من اللغة العربية إلى اللاتينية ، من أهمها كتاب " الحاوي " للرازي، وقد كان له دور عظيم في تعليم الطب وممارسته في أوربا. والجدير بالذكر، أن صقاية وقعت، في أواخر القرن الثالث

عشر الميلادي تحت حكم الإفرنج بالتواطؤ مع الكنيسة، وقد أزيح النورمان عن حكمها بسبب شغفهم بالعلوم العربية وتسامحهم مع العرب.

وفي فرنسا اشتهرت عدة مدن بمراكز الترجمة في القرون الوسطى. نذكر من بينها مدينة مرسيليا التي ترجم فيها بعض العلماء في منتصف القرن الثاني عشر الميلادي عددا من الكتب العلمية الأندلسية. أما تولوز فقد برز فيها هيرمان الدلماشي الذي اختص بترجمة كتب علم الفلك العربية. وفي ناربونة اشتهر أبراهام بن عزرا وأخوه (35)، وقد ترجم هذان اليهوديان في منتصف القرن الثاني عشر الميلادي عدة كتب عربية من بينها شرح البيروني على جداول الخوارزمي.

ومن أشهر المدن الفرنسية التي أولت اهتماما بالغا بعلوم العرب، مدينة مونبيليه التي كانت مركزا للدراسات الطبية والفلكية في فرنسا (36). ومن أبرز أعلامها أرنو دي فيلانوفا (ت 713 هـ - 1313 م) الذي كان يتقن اللغة العربية، وقد درّس في جامعتها ، كما يرجع إليه الفضل في تطور دراسة الطب بهذه الجامعة. وقد ترجم عددا من الكتب العربية من بينها كتابات ابن سينا والكندي وغير هما. أما مدينة كلوني، التي كان يضم ديرها عددا من الرهبان الأسبان والإفرنج، فكانت من أهم المراكز التي عملت على نشر العلوم العربية في القرن الثاني عشر للميلاد.

لقد ظلت ترجمات الكتب العربية، ولا سيما الكتب العلمية مصدرا للتدريس في جامعات أوربا أكثر من خمسة قرون. أما الكتب الطبية العربية فظلت تدرّس في أوربا، وعلى الخصوص، في جامعة مونبيليه إلى وقت قريب من عصرنا. ومن جهة أخرى، فإن ترجمة كتب العقاقير والحشائش والتداوي بالأعشاب من العربية إلى اللاتينية في العصر الوسيط، هو الذي أدى إلى تطور علم الصيدلة وصناعة الأدوية في أوربا.

أما الإيطالي ليوناردو البيزي (ت 602 هـ – 1250 م)، وهو من المترجمين الذين نقلوا العلوم العربية إلى أوربا في العصر الوسيط، فيعد من أبرز العلماء الذين تطور على يدهم علم الرياضيات في أوربا، وذلك لاستفادته من العلوم العربية. لقد قضى ليوناردو عدة سنوات في مدينة بجاية بالجزائر، رفقة والده الذي كان يملك مركزا تجاريا، ثم عاد إلى مدينة بيزة حيث ترجم عدة كتب من العربية، ويكون من خلال تآليفهه قد أسهم في تهذيب الأرقام العربية.

وفي الفلسفة كان ابن رشد الحجة البالغة في جامعات أوربا منذ القرن الثالث عشر الميلادي، وخاصة في جامعة السوربون بفرنسا وجامعة بادو بإيطاليا. وفي منتصف القرن الثالث عشر للميلاد كانت جميع كتب هذا الفيلسوف العربي قد ترجمت إلى اللغة اللاتينية في أوربا. غير أن هذه الفلسفة العقلانية ناقضت كثيرا من آراء أرسطو وتعاليم الإكليروس، مما جعل الأساقفة في سنة 1277 م، يدينون جملة من نظريات ابن رشد بسبب اعتمادها على العقل وتعارضها مع أهداف الكنيسة. ورغم عداء الكنيسة لها استمرت الفلسفة الرشدية في الغرب لعدة قرون. ويبدو أثر ابن رشد واضحا في تآليف المفكرين الغربيين الذين تمسكوا بمبدأ حرية الفكر وتحكيم العقل.

وكان ابن رشد قد اتهم أيضا في بلاط يعقوب المنصور الأندلسي وأدانه الفقهاء، رغم أنه كان من كبار الفقهاء، ومع ذلك تعرض للنفي وأتلفت بعض كتبه بسبب آرائه الفلسفية. ومن هنا نرى أن فرار العلماء والفلاسفة من الأندلس إلى شمال أسبانيا وجنوب فرنسا في عهد المرابطين والموحدين كان بسبب نفوذ الفقهاء، وأن اضطهاد هؤلاء العلماء من مسلمين ونصارى ويهود في ذلك العهد، لم يكن بخلاف ديني وإنما بسبب الفكر المبني على العقل والحكمة. لقد استغل النصارى لجوء هؤلاء العلماء والمفكرين واستخدموهم في ترجمة علوم العرب. بينما انتشر في الأندلس، في الفترة نفسها، شعر الزجل، وكثر المداحون الذين جابوا الأسواق بمدائحهم وحكاياتهم.

ومن جهة أخرى، فإن الشاعر الإيطالي دانتي أليغييري قد تأثر بالإسلام في كتابه الكوميديا الإلهية، ولا سيما برسالة الغفران لأبي العلاء المعري وقصة المعراج لمحي الدين بن عربي. غير أن المصدر الذي تأثر به دانتي ليس مباشرا ولا مكتوبا، وإنما كان شفهيا فقط. وهذا يعني أنه سمع قصة معراج محمد (ص) من أستاذه برونيتو لاتيني الذي كان قد اتصل بعلماء المسلمين في الأندلس عندما كان في مهمة في طليطلة عام 1260 م لدى الملك ألفونسو الحكيم (37).

ولعل أهم ما تأثر به الأوربيون منذ بداية القرن الثاني عشر الميلادي هو الشعر الغزلي. لقد نظم شعراء التروبادور في جنوب فرنسا في العصر الوسيط، شعرا مقطعيا يتحدث عن العفة والمجاملة وتمجيد المرأة ، لأول مرة في الشعر الأوربي. إن هذا الشعر الذي يشبه في شكله الموشحات والأزجال الأندلسية قد تأثر فيه الأوربيون بالأندلسين. غير أن تأثرهم لم يكن عن طريق الترجمة، وإنما العرب هم الذين كانوا ينظمون الجزء الأخير من موشحاتهم بالعجمية ويسمونه الخرجة. فعن طريق الخرجة انتقلت إلى الشعر الأوربي في العصر الوسيط، أكثر مواضيع الشعر العربي وأغراضه وقوافيه.

وفي الختام ينبغي أن نقول إن القرن الحادي عشر الميلادي هو العصر الذي شهد الانتقال المتميز لثقافة العرب وعلومهم إلى أوربا، ويعد أيضا بداية ترجيح الكفة بين الحضارتين إلى أن بدأ تفوق الأوربيين في القرن الخامس عشر الميلادي. فالصراع الذي كان قائما بكل أنواعه بين المسيحيين والمسلمين في كل من الأندلس وصقاية والمشرق، كان من بين الأسباب التي أدت بالأوربيين إلى تبني واقتباس بعضا من معالم ومعارف العرب. وقد اتخذت الحضارة العربية شكلا عمليا في دول أوربا. فبعد استفادتهم من الترجمة والاقتباس، بدأ الأوربيون يهضمون علوم العرب ويطبقونها في سائر فروع الحياة ، إلى أن تفوقوا في أغلب الميادين.

## الهوامش

- **1-** H.R. Gibb, "Literature, in the legacy of Islam", Oxford University Press, (1965) p. 188ff.
  - 2ـ د. أحمد هيكل: دراسات أدبية، دار المعارف، القاهرة 1980، ص .63
  - 3- أ غ. بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة د. حسين مؤنس، القاهرة 1955، ص 487-486.

- 4- S.M. Imamuddine, "Some Aspects of Socio-Economic and cultural History of Muslim Spain", Leiden 1965, p. 187.
- 5- M. Morère, "Influence de l'amour courtois hispano-arabe sur la lyrique des premiers Troubadours", Melun 1972, p.11.
- Angel Gonzalez Palencia, "Historia de la Espana musulmana", 3ªed., Barcelona-Buenos Aires 1932, p. 189.
  - 7- أ غ. بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص 549-550. أ
    - **8** المصدر نفسه، صَ 541.
  - و- ابن جبير: الرحلة، بيروت 1964، ص 197 و ما بعدها.
- 10- Réto Roberto Bezzola, "Les origines et la formation de la littérature courtoise en Occident", Ed. Champion, Paris 1944-1963, 3e p., T.2, p. 508.
  - 11- جوزيف رينو: الفتوحات الإسلامية في فؤنسا و إيطاليا و سويسرا، تعريب د. إسماعيل العربي، دار الحداثة، بيروت 1984، ص 262.
  - 12- غوستاف لوبون: حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة، بيروت1979،ص 533ز
    - 13- المصدر نفسه، ص .535
- 14- J.B. Trend, "Spain and Portugal, in the legacy of Islam", p. 9.
- 15- Ibid., p.9.
- **16-** H.G. Farmer, "Music, in the Legacy of Islam", p. 371.
  - 17- لويس يونخ: العرب و أوربا، ترجمة ميشيل أزرق، دار الطليعة، بيروت 1979،
  - 18- غوستاف لوبون: حضارة العرب، ص 678. وقد دهبت المستشرقة سيغريد هونكي إلى أن الطفل الذي وجدة في سنة (334هـ -945م) أمام موناستير أورياك في الأوفرن، و سماه الرهبان فيما بعد جربرت، يكون من أب عربي و أم إفرنجيه
  - S. Hunke, "Le soleil d'Allah brille sur l'Occident", Maison des livres, Alger 1987, p. 379.
  - 19- و. مونتكمري واط: تأثير الإسلام على أوربا في العصور الوسطى، ترجمة د. عادل نجم عبو، جامعة الموصل 1982، ص 95. نجم عبو، جامعة الموصل 1982، ص 95. 20- ليفي بروفنسال: حضارة العرب في الأندلس، ترجمة ذوقان قرقوط، دار مكتبة الحياة،
  - بيروت (د.ت)، ص 96.
    - 21- د. أحمد هيكل: دراسات أدبية، دار المعارف، القاهرة 1980، ص 63. 22- أ غ. بالنثيا: تاريخ الفكر الأندلسي، ص 572.

      - -22 المصدر نفسه، ص 534. 24- لويس يونغ: العرب و أوربا، ص 120. 25- أ غ. بالنثيا: المصدر السابق، ص537 538.
- 26- A.G. Palencia, "Historia de la Espana musulmana, p.202.
- 27- Ibid, p.114.

- 28- أ-غ بالنثيا: المصدر السابق، ص 574.
  - 29- لويس يونغ: المصدر السابق، ص12.
- 30- د. إحسان عباس: العرب في صقلية، دار الثقافة، الطبعة الثانية، بيروت 1975، ص
- 31- R.R. Bezzola, "Les origines et la formation de la littérature courtoise en Occident", 3e p., T.2, p. 491 ss.
  - 32- ابن جبير: الرحلة، دار صادر، بيروت 1964، ص 197 وما بعدها.
- 33- Robert Briffault, "Les Troubadours et le sentiment romanesque", Ed. du Chêne, Paris 1943, p.142.

35- Robert Briffault, Op. cit., p. 114.
36- Jean Rouquette, "La littérature d'Oc", P.U.F., 3° éd., Paris 1980, p. 23.

— 37- أ-غ. بالنثيا: المصدر السابق، ص572.