بنت وارر ساله:355 WEEKLY BOOKLET:355



# ونیا کی محسف

سنحات 17



- زُنِد اور فقر میں فرق (12
- ژنېد کا کمال درجه (17

- ونياكامطلب (03
- زُنْدِ کے درجات (14)



﴿ وُنيا كِي مَحَبِّت ﴾

ٱلْحَمَدُ لِلْهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّكَامُ عَلَى هَاتَمِ النَّيِرِينِ" اَهَا بَعْدُ فَاعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الزَّحِيْمِ" بِسُمِ اللهِ الزَّحُلُنِ الزَّحِيْمِ"

### ۇنياكى ئىختت

ذعائے عطّار: باربَّ المصطفَّ إجوكوئى 17 صفحات كارساله "فرنيا كى محبّت "پڑھ يائن لے أسے اپنے سوا كى كامحتاج نه كر اور أس كے ول سے دنيا كى محبت نكال، حقيقى عاشقِ رسول بنااور أسے بے حساب بخش وے۔ امين بِجالِع خاتِّم النَّهِ بِيِّن صلى الله عليه والله وسلم

#### روزی میں برکت کا بہترین و ظیفہ

الله پاک کے بیارے بیارے آخِری نبی مَلی مَدَنی، مُحمِرِ عربی صلی الله علیہ والہ وسلم کی بارگاہ میں ایک شخص حاضر ہوا، اس نے فَقُر و فاقہ اور روزی میں تنگی کے بارے میں عرض کی، حضور صلی الله علیہ والہ وسلم نے اسے (برکتِ رزق کاوظیفہ بتاتے ہوئے) ارشاد فرمایا: جب تم گھر میں داخل ہو تو سلام کرو چاہے گھر میں کوئی ہو یانہ ہو، پھر میری بارگاہ میں سلام پیش کرو اور (پھر) سورہ اِخلاص ایک مرتبہ پڑھ لو۔ اس شخص نے اس پر عمل کیاتو الله پاک نے اور (پھر) سورہ اِخلاص ایک مرتبہ پڑھ لو۔ اس شخص نے اس پر عمل کیاتو الله پاک نے رزق سے اپنے پڑو سیول اور رشتے داروں کو بھی فائدہ بہنچایا۔ (التول البدلیج، ص 273) حاجتیں سب روا ہُوئیں اُس کی ہے عَبَ کیمیا دُرود شریف دوان کافی، ص 273)

الفاظ ومعانى: حاجتين، ضرور تين \_رَواهونا: بورى هونا ـ عَجَبَ: عِيب ـ كيميا: مقصد حاصل كرنے كاذريعه صَلُّوا عَلَى الْحَبِيب ﴿ هِ هِ صَلَّى اللهُ علْى مُحَمَّد

#### مَين دُنيا ہوں (واقعہ)

عظیم تابعی بزرگ، حضرتِ مُمَید بن ہلال رحمهٔ الله علیہ سے مَر وِی ہے کہ حضرتِ عَلاء

بن زِیَادر حمۃ اللّٰوعلیہ نے فرمایا: ایک مرتبہ میں نے خواب میں لوگوں کو کسی چیز کے پیچھے جاتے دیکھا تو میں بھی اس کے پیچھے چل دیا، جب دیکھا تو وہ ٹوٹے ہوئے دانتوں والی ایک کانی بوڑھیا تھی جو ہر قسم کے زیور سے آراستہ اور خوب زیب و زینت اختیار کئے ہوئے تھی، میں نے پوچھا: تو کون ہے؟ کہا: میں دنیا ہوں۔ میں نے کہا: میں بارگاہ الٰہی میں اِلتجا کر تاہوں کہ وہ میرے دل میں تیرے لئے بغض و نفرت ڈال دے۔اس نے کہا: جی ہاں! اگر آپ مال و دولت سے نفرت کریں گے تو مجھ سے خود بخود نفرت پیدا ہوجائے گی۔ اگر آپ مال و دولت سے نفرت کریں گے تو مجھ سے خود بخود نفرت پیدا ہوجائے گی۔ (از بدلام ام مرمد موری میں موری میں دینوں کے بیدا ہوجائے گی۔

وُنیا کو تُو کیا جانے ہے اِس کی گانٹھ ہے حرافہ صورت دیکھو ظالم کی تو کیسی بھولی بھالی ہے شہد دکھائے زہر پلائے، قاتل، ڈائن، شوہر کش اس مردار پہ کیا للچایا، وُنیا دیکھی بھالی ہے (مدائق بخشق، ص186)

شرب کلام رضائمیرے آقااعلی حضرت رحمهٔ الله علیه دنیا کے مکر وفریب بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: اے الله کے بندے! تُو دُنیا کو کیا جانتا ہے؟ شکل وصورت سے سید شی ساد شی نظر آنے والی بید دنیا و و و کی اور جو اس ہے، بید دھو کے باز عورت کی طرح ہے، بید ایسی ظالمہ ہے کہ زہر کو شہد بنا کر دِکھاتی ہے اور جو اِس سے محبت کر تا ہے بید اپنے عاشق کو ہی ماردیتی ہے، بید دُنیا بڑی خراب اور مُر دار ہے اس کے ساتھ دل لگانے کا کوئی فائدہ نہیں بید آزمائی ہوئی بات ہے۔

عالَمِ اِنْقلاب ہے دنیا چند لمحوں کا خواب ہے دنیا فخر کیوں دل لگائیں اِس سے نہیں اچھی خراب ہے دنیا

## صَلُّوا عَلَى الْحَبِيبِ ﴿ ﴿ صَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّد وَنُوا عَلَى مُحَمَّد وَنُوا كَامِطُلِبِ

امام جَوَبَری کہتے ہیں: دُنیاکا لغوی معنیٰ ہے" قریب" اور دُنیاکو دُنیاس لئے کہتے ہیں کہ یہ آخرت کی نسبت انسان سے زیادہ قریب ہے یا اس وجہ سے کہ بیر اینی خواہشات و لذّات کے سبب دل سے زیادہ قریب ہے۔ (اصلاحِ اعمال ، 1 / 128) (الحدیقة الندیہ ، 1 / 65)

#### دُنیا کی محبت کی بُرائی

نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم نے فرمایا: وہ بڑا گناہ جس کی لوگ الله باک سے مغفرت طلب نہیں کرتے " دُونیا کی محبت " ہے۔ (فردوں الا خبار، 1/402، حدیث: 2990) ایک اور حدیثِ طلب نہیں کرتے " دُونیا کی محبت " ہے۔ (فردوں الا خبار، 1/402، حدیث کام گناہوں کی جڑ ہے۔ پاک میں ہے: حُبُّ الدُّنی اَد اَن کُلِّ خَطِیْتَ آئی وُنیا کی محبّت تمام گناہوں کی جڑ ہے۔ (موسوعہ لابن ابی الدنیا، 5/22، حدیث: 9)

حضرتِ علامہ عبدُ الرووف مُناوی رحمهُ اللهِ علیه "فیضُ القدیر" میں فرماتے ہیں: جیسا کہ تجربے اور مُشاہدے سے تابت ہے کہ دنیا کی محبت ظاہر کی اور چُھے ہر گناہ کو دعوت دین ہے، خاص طور پروہ گناہ جس کا دارو کدار صرف اِسی پر ہو، اس لیے دنیا کا عاشق گناہ اور اس کی بدصورتی کو جانے کے باوجو دونیا کی محبت میں مَست ہو جاتا ہے۔ دنیا کی محبت شک کی بدصورتی کو جانے ہے پھر مکروہ (یعنی ناپندیدہ چیزوں) کی طرف کی طرف کور اُم کی طرف اور (مَحاذَ الله) کبھی دنیا کی محبت کُفر کی طرف لے جاتی ہے بلکہ تمام اُمتیں جنہوں نے اینے الله) کبھی دنیا کی محبت تھی۔ ہر گناہ کی اصل (یعنی انبیائے کر ام علیم اُلٹام کا انکار کیا ان کے کفر کا سبب دنیا کی محبت تھی۔ ہر گناہ کی اصل (یعنی جز) دنیا کی محبت تھی۔ ہر گناہ کی اصل (یعنی جز) دنیا کی محبت ہوئے، دنیا کی محبت تھی۔ ہر گناہ کی اصل ایعنی حب بے کہ دنیا شیطان کی شراب ہے جو اس میں سے ہے گا اس کا نشہ مرتے وقت ہی ارتے گا نادم وشرمندہ ہوتے ہوئے، دنیا کی محبت تباہ کُن ہے گا اس کا نشہ مرتے وقت ہی ارتے گا نادم وشرمندہ ہوتے ہوئے، دنیا کی محبت تباہ کُن ہے گا اس کا نشہ مرتے وقت ہی ارتے گا نادم وشرمندہ ہوتے ہوئے، دنیا کی محبت تباہ کُن ہے

( اوليا ك الجنت )

چندلوگوں کے علاوہ زیادہ ترکے دل سے اس کی محبت نہیں نکلے گی۔ (فیض القدیر، 487/3، تحت اللہ یف: 3662 لخصاً) امام غز الی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: جیسے و نیا کی محبت تمام گناہوں کی جڑ ہے اللہ عین و نیا سے نفرت تمام نیکیوں کی اصل ہے۔ (التیمیر بشرح جامع الصغیر، ا/492) ممارے دل سے نفل جائے اُلفت و نیا دے دل میں عشق محمد مرے رچا یارب ممارے دل سے نکل جائے اُلفت و نیا دے دل میں عشق محمد مرے رچا یارب (ورمائل بخشن، ص 82)

#### محبّةِ دنيا كي نُوعِيَّتِين

بعض دُنیا کفرہے، بعض فِنْق، بعض غفلت اور بعض دُنیاعین اِیمان، ابوجہل کی دنیا کفر تھی اور حضرت عثمان غنی دُوالنُّورُیُن (رضی اللهٔ عنه) کی عین ایمان، یوں ہی قارون اور فرعون کی دنیا کفر تھی، حضرت سلیمان علیه النلام کی دُنیاعین ایمان تھی، ایسے ہی محبّتِ دُنیا اگر نفسانی یا شیطانی ہو توبر کی اور رحمانی یا ایمانی ہو تواچھی۔ (تغییر نعیم، ۱۸/282)

حضرتِ مُفتی احمد یارخان نعیمی رحمهٔ الله علیه فرماتے ہیں : وُنیاوی زندگی وہ ہے جو نفسانی خواہشات میں خرج ہو اور جو زندگی آ خِرت کی تیاری میں صَرف (خرج) ہو وہ وُنیا کی زندگی نہیں اگر چپہ وُنیا میں زندگی ہے۔ وُنیا میں زندگی کچھ اور۔ وُنیا کی زندگی فانی ہے۔ مُنا نہیں۔ ہے مگر جو وُنیا میں زندگی آخِرت کیلئے ہے، فَنَا نہیں۔

(اچھے بڑے عمل، ص72 \_ تفسیر نوز العرفان، ص932 ملخصاً)

#### طَلَبِگارانِ دُنیاکی اقسام

(1) وہ لوگ جو دُنیا کا مال اس نیّت سے حاصل کرتے ہیں کہ رشتے داروں سے صِلہ رِحمی کریں گے اور غریبوں کی مدد کریں گے ان کا شارسَخیوں میں ہو تا ہے اگر ان کا عمل ان کی

نیت کے مطابق ہو تو آجُریائیں گے لیکن اس کے باوجو دان میں سمجھداری نام کی کوئی چیز نہیں کیو نکہ عقلمند وہ ہو تاہے جو کسی ایسی چیز کی خواہش نہ کرےجس کے بارے میں اسے پتانہ ہوکہ اسے پالینے کے بعد اس کا کیا حال ہو گا۔ لہذا اس نیت سے مال حاصل کرنے والے" ثقلبہ" کے قصے سے عِبرت حاصل کریں۔(اجھے بُرے عمل، ص 65۔ رسالۃ المذاکرۃ، ص 41)

#### ثغلبه كاقصه

الله پاک کے پیارے پیارے آخری نبی صلی الله علیہ والہ وسلم کی خدمتِ بابرکت میں تعلبہ نام کے ایک شخص نے درخواست کی کہ اس کے لئے مالد ار ہونے کی دعا فرمائیں۔ الله ياك كى عطاسے غيب كى خبريں دينے والے آخرى نبى صلى الله عليه واله وسلم نے فرمايا: اے ثعلبہ! تھوڑامال جس کاتُوشکر ادا کرے اس بہت سے بہتر ہے جس کاشکر ادانہ کر سکے۔ دوبارہ پھر تغلبہ نے حاضر ہوکریہی درخواست کی اور کہا:اُس کی قشم جس نے آپ کو سیانی بنا کر بھیجا کہ اگر وہ مجھے مال دے گا تو میں ہر حق والے کا حق ادا کروں گا۔ حضور صلی الله علیہ واله وسلم نے دعا فرمائی، چنانچہ الله یاک نے اُس کی بکریوں میں برکت فرمائی اور اتنی بڑھیں کہ مدینے میں ان کی گُٹجائِش نہ ہوئی تو تعلبہ ان کولے کر جنگل میں چلا گیا اور جمعہ و جماعت کی حاضری سے بھی مُحُروم ہو گیا۔ حضور پُر نور صلی الله علیہ والہ وسلم نے اس کا حال یو چھاتو صحابة كرام رضي الله عنهم نے عرض كياكہ اس كامال بہت زيادہ ہو گياہے اور اب جنگل ميں بھی اس کے مال کی گنجائش نہ رہی۔ نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا کہ تعلبہ پر افسوس! پھر جب حضور صلی الله علیه والہ وسلم نے زکوۃ کے وصول کرنے والے بھیجے تولو گوں نے انہیں اینے اپنے صد قات دیئے، جب ثعلبہ سے جا کر انہوں نے صدقہ مانگااس نے کہا بيه تو ٹيکس ہو گيا، جاؤ ميں پہلے سوچ لول۔ جب بيرلوگ رسولِ کريم صلى الله عليه واله وسلم كى

خدمت میں واپس آئے تو حضور صلی الله علیہ والہ وسلم نے ان کے پچھ عرض کرنے سے قبل دومر تبہ فرمایا: ثعلبہ پر افسوس!اس کے بعد بیہ آیت نازل ہوئی:

ترجمهٔ کنزُ العِر فان: اور ان میں کچھ وہ ہیں جنہوں
نے الله سے عہد کیا ہواہ کہ اگر الله ہمیں اپنے
فضل سے دے گا تو ہم ضرور صدقہ دیں گے
اور ہم ضرور صالحین میں سے ہوجائیں گے۔ پھر
جب اللہ نے انہیں اپنے فضل سے عطافر مایا تواس
میں بخل کرنے گئے اور منہ پھیر کریلٹ گئے۔

وَمِنْهُمْ مِّنْ عُهَدَ اللهَ لَكِنُ الْتَنَا مِنْ فَضَلِهِ لَنَصَّدَّ قَنَّ وَلَكُلُو نَنَّ مِنَ السُّلِحِيْنَ ﴿ فَلَمَّا اللهُمُ مِّنْ فَضَلِهِ السُّلِحِيْنَ ﴿ فَلَمَّا اللهُمُ مِّنْ فَضُلِهِ بَخِلُو اللهِ وَتَوَلَّوُ الْاهُمُ مُّعُوضُونَ ﴿ بَخِلُو اللهِ وَتَوَلَّوُ الْاهُمُ مُّعُوضُونَ ﴿ بَخِلُو اللهِ وَتَوَلَّوا اللهِ مَا اللهِ وَتَوَلَّوا اللهِ وَتُولُونَ ﴿ (76،75:

بار گاہِ رسالت صلی الله علیہ والہ وسلم میں شیخِ طریقت امیرِ اہلِ سنّت کتنی خوبصورت آرزو کا اظہار کرتے ہیں:

نہ مجھ کو آزما دنیا کا مال و زَرُ عطا کر کے عطا کر اپنا غم اور چیثم گِریاں یارسولَ الله (وسائل بخشش، ص340)

صَلُّوا عَلَى الْحَبيب ﴿ ﴿ صَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّد

دُنيا كِي مُجَنِّت كِي

#### ﴿ 2 وُنياطلب كرنے والوں كى دوسرى قسم

اس کی بھی دوقشمیں ہیں: ﴿ 1 ﴾ دُنیا کے طلبگاروں کی اس قسم میں وہ لوگ داخل ہیں جن کا دُنیا سے مقصَد خواہشات کو پورا کرنااور دُنیا کی لذتوں سے لُطف اَندوز ہوناہو تاہے ایسوں کا شار جانوروں میں کیا گیا ہے۔ ﴿ 2 ﴾ وہ لوگ جو دوسروں پر فخر کرنے اور بڑا الدار بن کر نمایاں نظر آنے کیلئے مال حاصل کرتے ہیں ہے و قو فوں، وھو کے بازوں بلکہ مَردُودوں اور مَلعونوں میں شار ہوتے ہیں۔ (اجھ بُرے عمل، ص 67۔ رسالة الذاكرة، ص 41)

#### دنیاسے مُحَبِّت کرنے والوں کا انجام

حضرت ابنِ عباس رخی الله عنها نے فرمایا: قیامت کے دن دُنیا کو ایک بدصورت آنکھوں والی بُرْصیا کی صورت میں لایا جائے گا، اُس کے دانت آگے کو فکے ہوں گے اوروہ نہایت بدصورت ہوگی، وہ لوگوں کی طرف مُتوجّہ ہوگی تو اُن سے بوچھا جائے گا: کیا اِسے جانے ہو؟ وہ کہیں گے: ہم اس کی پیچان سے الله پاک کی پناہ چاہتے ہیں تو کہا جائے گا یہ دُنیا ہے جس پر تم فخر کرتے تھے اس کی وجہ سے رشتہ داری کے نَعَلُقات ختم کرتے تھے اس کے وجہ سے رشتہ داری کے نَعَلُقات ختم کرتے تھے اس کے وجہ سے رشتہ داری کے نَعَلُقات ختم کرتے تھے اس کے میں کے میں کے میں کے میں کے میں کے اُن کو جہتم میں ڈال دیا جائے گا تو وہ آواز دے گی: اُن کو بھی اس کے ساتھ کر دو۔ میں کے میں کے ساتھ کر دو۔ میں کے میں گان کو بھی اس کے ساتھ کر دو۔ میں کے میں کے میا تھ کر دو۔ میں کے میں کے کہاں ہے؟ الله پاک فرمائے گا: اُن کو بھی اس کے ساتھ کر دو۔ میں کے میں کے میاتھ کر دو۔

#### وُنیاکے تین حصے

﴿1﴾ جس میں ثواب ہے: یہ وہ حصد ہے جس کے وسلے سے بندہ بھلائی تک پہنچتاہے اور بُر ائی سے نجات یا تاہے۔ یہ مومن کی سواری ، آخرت کی کھیتی اور کِفایت کرنے والی

﴿ وُنِهَا كِي مُحَيِّتٍ ﴾

٨

حلال روزی ہے۔

(2) جس کا جساب ہے: یہ وہ حصتہ ہے جس کی وجہ سے تُو کسی حکم کی ادائیگی سے غافل نہ ہو اوراس کی طلب میں ناجائز کام کا اِرتِکاب نہ کرے اوراس کے اَہُل وہ اَغُنیا ہیں جن کا حساب طَویل ہو گا، فُقَرا اِن سے پانچ سوسال پہلے جنّت میں داخل ہو جائیں گے۔
(3) جس میں عذاب ہے: یہ وہ حصتہ ہے جس میں بندہ تمام ضروری اُمور کی ادائیگی سے دور ہو کر گناہوں میں مُبتلا ہو جاتا ہے،جو اس حصّے کا مالک بنے گایہ اس کو آگ کی طرف بڑھائے

#### عيش دنيا لجھ نہيں

گااور خَسارے کے گھر میں و تھایل دے گا۔ (اچھنے بے عمل، ص64۔ رسالة المذاكرة، ص41)

صحابی رسول، حضرتِ ابو ذَر رضی الله عند سے مَروِی ہے، آپ رضی الله عند فرماتے ہیں:
مَیں نبی کُکُرُّم، نُورِ مُجَنَّم، شَهَنشاہِ بنی آدم صلی الله علیہ والہ وسلم کے پاس پہنچا جبکہ آپ صلی الله علیہ والہ وسلم کے باس پہنچا جبکہ آپ صلی الله علیہ والہ وسلم نے والہ وسلم کے بیاس پہنچا جبکہ آپ صلی الله علیہ والہ وسلم نے میں تشریف فرماتھ، جب آپ سلی الله علیہ بھے ویک ان الله علیہ حضرت ابو ذَر رضی الله عنہ فرماتے ہیں: "میں قریب آکر بیٹھ گیا جبکہ آپ صلی الله علیہ حضرت ابو ذَر رضی الله عنہ فرماتے جارہے جے، یہال تک کہ میں کھڑ اہو کر عرض گزار ہوا: "والہ وسلم بار باریمی فرماتے جارہے جے، یہال تک کہ میں کھڑ اہو کر عرض گزار ہوا: "یارسول الله علیہ والہ وسلم! میرے مال باپ آپ پر قربان! وہ کون لوگ ہیں؟"تو حضور نی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم! میرے مال باپ آپ پر قربان! وہ کون لوگ ہیں؟"تو حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "وہ مال و دولت کی کثرت والے ہوں گے گر وہ جو دائیں، بائیں، آگے اور چھچے خرج کریں اور وہ بہت تھوڑے ہوں گے اور جو بھی اونٹ یا گائے یا بکریوں کا مالک ہو اور ان کی زکوۃ اوانہ کرے تووہ (جانور) قیامت کے دن بہلے سے یا گائے یا بکریوں کا مالک ہو اور ان کی زکوۃ اوانہ کرے تووہ (جانور) قیامت کے دن بہلے سے یا گائے یا بکریوں کا مالک ہو اور ان کی زکوۃ اوانہ کرے تووہ (جانور) قیامت کے دن بہلے سے یا گائے یا بکریوں کا مالک ہو اور ان کی زکوۃ اوانہ کرے تووہ (جانور) قیامت کے دن بہلے سے

و نیال محبّت کار در نیال محبّل کار در نیال کار د

زیادہ بڑے اور موٹے ہو کر آئیں گے اوراپنے مالک کوسینگوں سے ماریں گے اور کھر وں سے روند ڈالیں گے یہاں تک کہ تمام لو گوں کا حساب و کتاب ختم ہو جائے گا۔"

(مسلم، ص385، حدیث: 2300)

تجھ کو غافِل قِلْرِ عُقْبَیٰ کچھ نہیں کھا نہ دھوکا، عیش دُنیا کچھ نہیں نِندگی ہے چند روزہ کچھ نہیں کچھ نہیں اس کا بھروسہ کچھ نہیں ایک دِن مرنا ہے، آخر موت ہے کر لے جو کرنا ہے، آخر موت ہے عیش کر، غافِل نہ تُو آرام کر مال حاصِل کر، نہ پیدا نام کر یادِ حق دُنیا میں صُنْح و شام کر جس لئے آیا ہے تُو وہ کام کر ایک دِن مرنا ہے آخر موت ہے ایک دِن مرنا ہے آخر موت ہے کر لے جو کرنا ہے آخر موت ہے صُلّی اللّهُ علٰی مُحَمّد صُلّی اللّهُ علٰی مُحَمّد

#### شيطاني وَسوسه اوراُس كاجواب

بعض لوگ وَ هو کا کھاجاتے ہیں اور یہ سیجھتے ہیں کہ ہمارابدن کتناہی وُ نیامیں مصروف رہے مگر ہمارادل وُ نیاسے فارغ اور خالی رہتاہے، یہ شیطانی وَسُوسہ ہے، بَھلا یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص دَریامیں چلے اور پاؤں نہ جھیگیں۔ وُ نیا کی مِثال سمندر کے کھارے پانی کی سی ہے کہ جونی پیو گے اُسی قدر پیاس زیادہ گئے گی، وُ نیا کے زروسامان کو اپنے اِلْحِینان کا ذریعہ سیجھنا بڑی حَمَاقَت (بوقونی) ہے، جہال ہمیشہ رہنا نہیں وہاں اِلْمِینان کیسا۔۔؟
سیجھنا بڑی حَمَاقَت (بوقونی) ہے، جہال ہمیشہ رہنا نہیں وہاں اِلْمِینان کیسا۔۔؟

#### وُنيا كِي مُحبِّت كاعلاج

دُنیاکی رغبت دوشم پر ہے: ایک وہ جو دنیادار کو آخرت کے عذاب کاحقدار بناتی ہے اُسے حرام کہتے ہیں۔دوسری وہ ہے جو اعلیٰ درجات تک پہنچنے میں رُکاوٹ ہے اور اُسے

طویل حساب میں بھنسانے والی ہے اِسے حلال کہتے ہیں اور سمجھدار آدمی جانتا ہے کہ قیامت کے میدان میں حساب و کتاب کے لیے زیادہ دیر تک اس کا کھڑار ہنا بھی ایک عذاب ہے توجس کو حساب میں ڈالا گیا اسے عذاب دیا گیا ہے۔ کیونکہ رَسولِ اکر م صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا: اِس (دُنیا) کے حلال کا حساب ہو گا اور حرام پر عذاب ہو گا۔ اور بیہ بھی فرمایا کہ اس کے حلال پر عذاب ہے لیکن اس کا عذاب حرام کے عذاب سے ہلکا ہے اور اگر حساب نہ بھی ہو تو جنّت میں حاصل ہونے والے بلند درجے کا چھوٹ جانا اور حقیر اور خسِیس (یعنی گھٹیا) دنیاجو ختم ہونے والی ہے اِس کے لیے افسوس کرنا بھی تو عذاب ہے تواس بات کو دنیامیں ہی دیکھ لو کہ جب تم اپنے زمانے کے لوگوں کو دنیوی سعاد توں میں آگے دیکھتے ہو تو تمہارے دل میں کس قدر افسوس پیداہو تاہے حالا نکہ تم جانتے ہو کہ یہ عارضی (Temporary) اور فانی سعادتیں ہیں اور گڈلی ہیں ، ان میں کوئی صفائی نہیں۔ تو وہ سعادت جس کی عظمت بیان سے باہر ہے اس کے چلے جانے پرکس قدر افسوس ہونا جاہیے ؟ زمانے گزر گئے لیکن وہ باقی ہیں۔اَلْغَرَض قیامت کے دن سوال کا جواب دینے میں ذِلّت،خوف، خطرہ، مَشَقَّت اور اِنْتِظار ہے اور بیر سب کچھ اُخْرَوی نقصان کا باعث ہے تو دنیا تھوڑی ہویا زیادہ حرام ہویا حلال جب تک تقویٰ پر مدرگارنہ ہوملغون ہے اور یہی وجہ ہے کہ الله یاک انبیائے کرام (علیم اللام)، اولیائے کرام (رحمهٔ اللهِ علیم) اور پھر ان کے بعد دوسرے مُقَرَّ بِین کو درجہ بَدرجہ آزمائشوں میں ڈالتاہے بیہ سب کچھ ان پر شفقت اور احسان کے طور ير ہو تاہے تا كه ان كو آخرت ميں زيادہ حصه ملے۔(احياءالعلوم، 272/3)

> عالمِ اِنُقلاب ہے دنیا چند کموں کا خواب ہے دنیا فخر کیوں دل لگائیں اِس سے نہیں اچھی خراب ہے دنیا

# صَلُّوا عَلَى الْحَبِيب ﴿ ﴿ صَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّد ولَ سِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ ولَي عَلَى مُحَمَّد ولَ سِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَمَا كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ وَنِهِ كَا مَعِيْتُ لِكَالِيهِ وَلَيْ عَلَيْهِ وَمِنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وُنیا کے کاموں میں مشغول رہنے کے باوجود تیرا آخرت کے لئے فکر کرنا اور اس کاشُعور رکھنا، تیرے دل سے دُنیا کی محبت کو نکال دے گا۔ اور اسی کوزُ بِرحقیقی کہتے ہیں اور یہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے مجھے اللہ یاک کے قریب کردے گا۔

( دُنیا ہے بے رغبتی اور اُمیدوں کی کمی، ص29)

وُنیا کے مُعاملے میں ہمیشہ اپنے سے نیچے کے لوگوں کی طرف دیکھے، اوپر والوں کی طرف دیکھے، اوپر والوں کی طرف نہ دیکھے کیوں کہ شیطان ہمیشہ اس کی نظر کو اوپر والوں کی طرف پھیر تا ہے۔ شیخ طریقت، امیر اہلِ سنت دامت بُرکا شُمْ العالیہ نے ایک موقع پر ارشاد فرمایا: جو الله پاک اوراُس کے آخری نبی صلی الله علیہ والہ وسلم کی فرمانبر داری میں لگار ہتا ہے، وُنیااُس کی خدمت میں لگی رہتی ہے۔ (امیراہلِ سنت کی 786 نفیمتیں، ص 15)

#### دنیا کی محبت سے چھٹکارے کا بہترین طریقہ

امام غزالی رحمهٔ اللهِ علیه فرماتے ہیں: تمہیں دنیا کو چھوڑنے اور مال کو تقسیم کرنے پر اُبھارنے والے اسباب یہ ہیں: دنیا کی آفتوں اور عیبوں کو یاد کرنا، اس بات کو ذہن میں رکھنا کہ دنیا کا نفع بہت تھوڑا اور جلدختم ہونے والا ہے اور دنیا طلب کرنے والے اجھے نہیں ہیں، کیراس بات کو یاد کرنا کہ مجھ پر الله پاک کی بہت ساری نفتیں ہیں حالا نکہ میں اس کی راہ میں اتنا خرج نہیں کرتا جتنا وہ مجھے عطافر ماتا ہے۔ جب تم ان باتوں میں اچھی طرح غور کروگے اتنا خرج نہیں کر دنیا اور تقسیم مال کا مُعاملہ آسان ہو جائے گا۔ یو نہی یہ بھی یاد کرو کہ دنیا الله تو تم پر ترک دنیا اور تقسیم مال کا مُعاملہ آسان ہو جائے گا۔ یو نہی یہ بھی یاد کرو کہ دنیا الله

پاک کی دشمن ہے اور تم الله پاک سے محبت کرنے والے ہو اور جو کسی کو دوست و محبوب رکھے اس کے دشمن کو دشمن کے دنیا حقیقت میں ممیل کچیل اور مُر وارہے، تم دیکھتے نہیں کہ اس کے لذیذ کھانے کچھ ہی دیر بعد خراب اور بد بو دار ہو جاتے ہیں۔ پس د نیا خوشبو میں بسالیسامُر دارہے جس کے ظاہر کو دیکھ کر غافل لوگ دھو کے میں پڑگئے اور عقلمندول نے اس سے کنارہ کشی اختیار کرلی۔ (منہانی العابدین، س 30)

عظیم تابعی بزرگ، حضرتِ رَبیع بن خیثمُ رحمهٔ اللهِ علیه فرماتے ہیں: اپنے دلول سے دنیا کی محبت نکال دو، آخرت کی محبت اس میں داخل ہو جائے گی۔ (فیض القدیر، 487/3، تحت الحدث: 3662)

#### زُّ بُداور فقر میں فرق

دنیا خود انسان سے الگ ہواسے فقر (یعنی غربت) کہتے ہیں اور دوسری صورت میہ ہے کہ بندہ دنیاسے الگ ہو، مطلب میہ کہ اُس کے پاس مال آئے تووہ نفرت کی وجہ سے اسے ناپیند کرے، مال کے آنے سے اِسے تکلیف ہو، نیز اس کے شُرُ اور اس میں مشغولیت سے بیخ کے لئے اُس سے راہِ فِرار اختیار کرے۔ اِس حالت کانام" زُرُند" ہے اور جس شخص میں میصفت یائی جائے اُسے" زاہد (دنیاسے بے رغبتی رکھنے والا)" کہتے ہیں۔ (احیاء العلوم ، 4/ 234)

#### زُبُد کی فضیلت

صحابی رسول، حضرتِ ابو ہُریرہ رضی الله عنه بیان کرتے ہیں دوجہال کے تا جُوَر صلی الله علیہ واللہ وسلم کا فرمانِ ذیشان ہے: (ونیا کے معاملے میں) اپنے سے ینچے والوں کو دیکھو اور اینے سے اوپر والوں کو مت دیکھو بہتر ہمارے لئے بہترین نصیحت ہے تا کہ تم الله پاک کی

نعتين نه ڪھو بيبھو۔ (مسلم، ص1211، حديث:7430)

صحابی رسول، حضرتِ سلمان فارسی رضی اللهٔ عند فرماتے ہیں: بندہ جب وُنیاسے بے رغبت ہوتا ہے تو اُس کا دل حِکمت سے روشن ہو جاتا اور اَغضا (جسم کے حصے) عبادت پر مدو گار بن جاتے ہیں۔(منہان العابدین، ص29)

#### زُہُدے تین مرتبے

حضرتِ ابراہیم بن اُدہم رحمۂ الله علیہ فرماتے ہیں: زُہدے تین مرتبے ہیں، ایک زُہد فرض ہے اوروہ الله پاک کی حرام کی ہوئی چیزوں سے رُکناہے۔ دوسر از ہدسلامتی کے لئے ہے اور وہ نثک و شُبہات والی چیزوں کو چھوڑناہے۔ تیسرا زُہد فضیلت حاصل کرنے کے لئے ہے اور وہ الله پاک کی حلال کی ہوئی چیزوں کو بھی چھوڑنے بیں ہے اور یہ زُہد کا بہت ہی اعلی مرتبہ ہے۔ (ماشفة القلوب، ع 242)

#### زُيْد كى علامات

(1) جو چیز موجود ہوائی پر خوش نہ ہواور جو چیز موجود نہ ہوائی پر غمکین بھی نہ ہو۔ (2) اُس کے نزد یک بُرا کہنے والا اور تعریف کرنے والا دونوں برابر ہوں۔ پہلی علامت مال میں زہد کی علامت میں اور اس کے علامت ہے اور دوسری جاہ میں علامت زہدہ۔ (3) الله پاک سے مانوس ہو اور اس کے دِل پر اطاعتِ خُد اوَ ندی کی مِشْھاس غالِب ہو۔ (احیاء العلوم، 298/44 طفقا)

#### زُیْد کی اقسام

زُہُد (یعنی دنیاسے بے رغبتی ) کی وجہ سے عبادت زیادہ اور بُلند مر تبہ ہو جاتی ہے للہذا عبادت کے طلبگار پرلازم ہے کہ وہ دنیاسے بے رغبت ہو جائے اور اس سے دور رہے۔زُہد

کی دو قسمیں ہیں:﴿1﴾... إخْرِتياری اور ﴿2﴾... غير اخْرِتياری۔

افتیاری زُندیہ ہے کہ جو پاس نہ ہواس کی طلب نہ کرے، جو پاس ہواسے تقسیم کر دے اور دنیا اور اس کے سازوسامان کا ارادہ چھوڑ دے۔ جس شخص میں یہ تین خوبیال موجود ہوں وہ زاہدہ، تیسرے جُزیعنی طَلَبِ دُنیا بھی دل سے نکال دینا بہت مشکل ہے کیونکہ بہت ایسے ہیں جو او پر او پر سے تو تارکِ دُنیا (یعنی دنیا کو چھوڑنے والے) ہیں مگر ان کے دلوں میں دُنیا کی مُخبّت پُٹکیاں لیتی رہتی ہے ایسا شخص اسی کُشکش میں مُبتَلار بہتا ہے، حالا نکہ زُہد کی اصل شان اسی تیسرے جُزسے ہی پیدا ہوتی ہے۔

غیر اِختیاری زُہْد میہ ہے کہ دل دنیاوی اشیاکے شوق وخیالات سے سر د پڑجائے۔ جب بندہ اختیاری زہد اپنائے گا، یوں کہ جو پاس نہیں اسے طلب نہ کرے، جو پاس ہے اسے دور کر دیے اور دل سے دنیا کا ارادہ بھی نکال دیے تو پھر اس کا دل دنیاسے سر د پڑجائے گا، دنیا اس کے نزدیک حقیر ہو جائے گی اور اسے دنیا کا خیال نہ آئے گا اور میہ غیر اختیاری زہد ہے۔(منہان العابدین، ص 29)

#### زُنبر کے درجات

(1) انسان تکاُف کے ساتھ دُنیاسے بے رغبتی اختیار کرے اور اپن خواہشات کے باوجود اسے جھوڑنے کی کوشش کرے تو ایسا شخص مُمَّزَ پُدْہے اور ہو سکتا ہے وہ اس پر جیشگی اختیار کرے ذُہد کو پالے۔

﴿2﴾ وہ اپنی خوشی سے وُنیاسے بے رغبتی اختیار کرے یعنی وہ جس چیز کی لا کچ کر رہا ہے اس کی نسبت سے دنیا کو حقیر جانے جیسے کوئی شخص دو درہم کے لئے ایک درہم چھوڑ دیتا ہے اور یہ چیز اس پر دشوار نہیں ہوتی لیکن اس کی توجہ دُنیا اور اپنے نفس کی طرف بھی رہتی ہے اس کی طرف بھی رہتی ہے ا رہتی ہے (یعنی وہ خیال کر تاہے کہ اس نے بڑی اہم چیز کو چیوڑاہے) اور بیہ بھی زہدہے، لیکن اس میں نقصان کا اندیشہ ہے۔

(3) تیسر ادرجہ سب سے اعلیٰ ہے اور وہ یہ کہ بندہ خوشی سے زُہد اختیار کرے اور اپنے زہد میں مُبالغہ اِخْتِیار کرے اور یہ خیال نہ کرے کہ اس نے کوئی چیز چھوڑی ہے اس لئے کہ وہ جانتا ہے کہ دنیا کوئی چیز نہیں، دنیا کی آخرت کے مقابلے میں کوئی اہمیت نہیں۔ اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ تم رضائے المٰی کے لئے اس کے سوا ہر چیز سے بے رغبت ہو جاؤ اور یہ چیز الله یاک (کے دیدار) کی لذّت اور اس کے سوا ہر نعمت سے زُہد اختیار کرنے کی پہچان سے حاصل ہوتی ہے لہٰذ المہمیں چاہیے کہ اپنی ضرورت کے مطابق کھانا، لباس، نکاح اور رہائش اختیار کرو، جس سے تمہارے بدن کا گزارہ ہو اور تم اپنا دِفاع کر سکو، یہی حقیقی رہائش اختیار کرو، جس سے تمہارے بدن کا گزارہ ہو اور تم اپنا دِفاع کر سکو، یہی حقیقی زُہد ہے۔ (لباب الاحیاء، ص 333 ۔ مختراحیاء علوم الدین، ص 296)

#### زُنہد کے خصول کے اسباب

زُہدسے مقصودیہ ہے کہ فضول، زائد اور غیر ضروری چیزوں سے بچاجائے غرض یہ کہ صرف اس قدر طافت و قدرت موجو درہے جس سے عبادت اور اللہ پاک کی فرمانبر داری کر سکو۔ مُحضٰ کھانا بینیا اور لڈت حاصل ہونا مقصد نہ ہو اور اللہ پاک کو اس پر بھی قدرت ہے کہ تمہیں بغیر کسی ظاہری سبب کے جبیبا کہ فرشتے اِن مادی اسباب و ذرائع کے بغیر ہی زندہ ہیں، اللہ پاک کو اس کی بھی طافت ہے کہ تمہیں تمہار سے پاس موجو دشے کے ذریعے زندہ رکھے یا ایسی شے مہیا فرمادے جس کا تمہیں وہم و گمان تک نہ ہو اس کئے اگر تم تقویٰ زندہ رکھے یا ایسی شے مہیا فرمادے جس کا تمہیں وہم و گمان تک نہ ہو اس کئے اگر تم تقویٰ

پر قائم رہو گے تو تمہیں بقائے حیات کیلئے طلبِ دنیا وغیرہ کی حاجت نہیں اور اگر زہد کا بیہ درجہ تہمیں حاصل نہ ہو توزادِ آخرت اور تقویٰ کی نیّت سے تلاش کرو۔ شَہُوت ولڈت کی غرض سے تلاش نہ کروکیو نکہ جب تمہاری نیت نیک ہوگی تو یہ طلبِ آخرت میں ہی شار ہوگی اوراس طرح تمہارے زہد میں کوئی فرق نہیں آئے گا۔ (منہاج) اعابدین، س 32)

(1) بھی تودوز خ کاخوف اور عذاب کا اندیشہ زُہد کا سبب بن جاتا ہے اوراس زُہد کو خاکفین کا زُہد کہتے ہیں۔ (2) بھی اُخرَوِی نعتوں کی لذّت زہد کا باعث ہو جاتی ہے اور اس کو راجین کا زُہد کہتے ہیں یہ پہلے در ہے والے سے بڑھاہو اہے۔ ﴿3﴾ یہ سب سے اعلیٰ ہے ماسِوی الله کی جانب سے بے تَوَجُّہی اور نفس کا الله کے علاوہ کو حقیر سمجھ کر چھوڑ دیناز ہد کا باعث ہواس کو حقیق زُہد کہتے ہیں۔ (خطباتِ ام غزالی، ص 191) (الاربعین فی اصول الدین، ص 209)

#### زُبْد ہے أفضل حالت

زُہُدسے بھی افضل حالت ہے ہے کہ بندے کے نزدیک مال کاہونا اور نہ ہو نابر ابر ہو۔
مال ملنے پر نہ تو خوش ہو اور نہ ہی تکلیف محسوس کرے جبکہ نہ ملنے پر بھی بہی حالت ہو بلکہ
اس کی حالت الیہ ہو جائے جیسی اُمُّ الموُمنین حضرتِ بی بی عائشہ صِدِّ بقتہ طَبِّبہ طاہر ہ رضی الله عنہا کی تقل کہ کسی نے آپ کی خدمت میں ایک لاکھ دِرْہم کا عَطِیّہ نَذر کیا تو آپ نے بُول فرما لیا اور اُسی دن تقسیم فرما دیا۔خادِمہ نے عرض کی: آپ نے آج جو مال تقسیم فرما یا اگر اس میں سے ایک در ہم کا گوشت خرید لیتنیں تو ہم اس سے روزہ افطار کرتے۔ فرما یا: اگر تم یا د دلادیتیں تو میں ایساہی کرتی۔(احاء العلوم ، 4 / 235)

جس شخص کی کیفیت ایسی ہو اگر پوری دنیا بھی اس کے قبضے میں ہو تو اسے کوئی نقصان

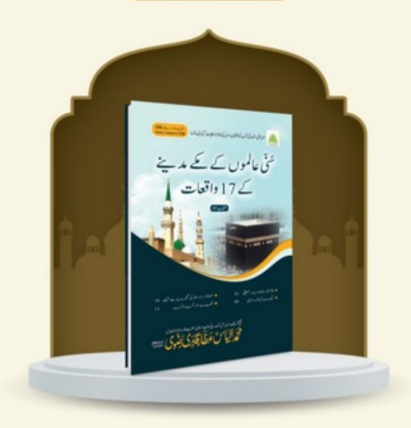
( دُنِيا کي ځينت )

نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ مال کو اپنے قبضے میں نہیں بلکہ الله پاک کے خزانے میں سمجھتا ہے اور اس کے نزدیک اس بات میں کوئی فَر ق نہیں ہو تا کہ مال اس کے قبضے میں ہے یا کسی اور کے ، اس کے نزدیک اس بات میں کوئی فَر ق نہیں ہو تا کہ مال اس کے قبضے میں ہے یا کسی اور کے ، الیسی حالت والے شخص کانام 'دمشتغنی 'رکھنا چا ہیے کیونکہ وہ مال کے ہونے نہ ہونے دونوں سے بے یرواہے۔(احیاء العلوم ، 4 / 235)

#### زُنْدِ كَا كَمَالَ وَرَجِهِ

مال کے مُعاظِم میں زُنہ کا کمال دَرَجہ یہ ہے کہ بندے کے نزدیک مال اور پانی برابر ہوں، ظاہر ہے کہ کثیر پانی کا انسان کے قریب ہونا اسے نقصان نہیں ویتاجیسا کہ ساجلِ سمندر پررہنے والا شخص اور نہ ہی پانی کا کم ہونا ضرر دویتا ہے جبکہ بقدرِ ضرورت پانی دستیاب ہو۔ پانی ایک ایسی چیز ہے جس کی انسان کو ضرورت ہوتی ہے، انسان کا دل نہ تو کثیر پانی سے نفرت کر تاہے اور نہ ہی راہِ فرار اختیار کرتا ہے بلکہ وہ کہتا ہے کہ میں اس سے اپنی حاجت کے مطابق پیوں گا، الله پاک کے بندوں کو پلاؤں گا اور اس میں بُخُل نہیں کروں گا۔ انسان کے نزدیک مال کی حالت بھی بہی ہونی چاہئے کہ اس کے ہونے نہ ہونے سے اسے کوئی فَرق نہ پڑے۔ جب بندے کو الله پاک کی مَعْرِفَت حاصل ہوجائے اور توکُل کی دولت نصیب نہ پڑے۔ جب بندے کو الله پاک کی مَعْرِفَت حاصل ہوجائے اور توکُل کی دولت نصیب موجائے تو پھر اسے اس بات پر کامل یقین ہو جاتا ہے کہ وہ جب تک زندہ ہے اسے بقدرِ مضرورت روزی ملتی رہے گی جیسا کہ پانی ماتا ہے ۔ (احیاء العلوم ، 4/232)

نہ مجھ کو آزما دنیا کا مال و زَرُ عطا کر کے عطا کر اپنا غم اور چیثم گریاں یارسول الله (عطا کر اپنا غم اور کیثم گریاں یارسول الله (عطا کر عطا کر اپنا غم شمن من 340)







فیضانِ مدینه بخلّه سوداگران ، پرانی سبزی منڈی کراچی 🔤 这 1111 25 26 92 🕓 🖸 0313-1139278

www.maktabatulmadinah.com / www.dawateislami.net feedback@maktabatulmadinah.com / ilmia@dawateislami.net