# 譬喻經

# 小部經典四~五

# 【目次】

| 弗一冊                                           |                        |    |
|-----------------------------------------------|------------------------|----|
| 第一 佛                                          | 陀品                     | 34 |
|                                               | 佛陀之譬喻                  | 34 |
| <u> </u>                                      | 辟支佛之譬喻                 | 37 |
| 三 :                                           | 長老之辟言喻                 | 39 |
| $\stackrel{\longrightarrow}{\longrightarrow}$ | 摩訶目犍連(大採菽)             | 48 |
| 三                                             | 摩訶迦葉(大飲光)              | 49 |
| 匹                                             | 阿那律陀(無滅)               | 50 |
| 五                                             | 富樓那彌多羅尼子(滿慈子)          | 51 |
| 六                                             | 優波離                    | 51 |
| 七                                             | 阿若憍陳如(了本際)             | 57 |
| 八                                             | 賓頭盧頗羅墮誓                | 57 |
| 九 :                                           | 朅地羅林之隸婆多 1             |    |
| $\overline{}$                                 | 阿難陀(慶喜)                | 59 |
| 第二 西                                          | 哈薩那品                   |    |
|                                               | 西哈薩那達耶伽(獅子座布施)         | 60 |
| <u> </u>                                      | 耶伽檀毘伽(一柱)              | 60 |
| 一三                                            | 難陀(有喜)                 | 61 |
| 一匹                                            | 7 3/100/101 0 (3 2 11) |    |
| 一五                                            | 畢鄰陀婆蹉                  | 62 |
| 一六                                            | AL DOME (IXII)         |    |
| 一七                                            |                        |    |
| 一八                                            |                        |    |
| 一九                                            | 蘇巴伽                    | 65 |
| $\exists$ $\bigcirc$                          | 蘇曼伽拉(善瑞祥)              | 65 |
|                                               | 菩提品                    |    |
|                                               | 須菩提(善現)                |    |
|                                               | 優婆摩那(白淨)               |    |
| 二三                                            | 提尼薩拉那伽瑪尼耶(三歸依)         |    |
| 二四                                            |                        |    |
|                                               | 安那山薩瓦迦(食聲聞)            |    |
|                                               | 多巴達雅伽(香施)              |    |
|                                               | 普利那普伽卡(砂供養)            |    |
|                                               | 鬱低迦                    |    |
| 二九                                            | 耶堪伽利迦(一合掌)             |    |
| 三〇                                            |                        |    |
| 第四 軍                                          | 頭波漠品                   | 74 |

| =-    | 軍頭波漠(曲背達那)          | 74 |
|-------|---------------------|----|
| 三二    | 娑竭陀(善來)             | 75 |
| 三三    | 摩訶迦旃廷(大剪剔種之男)       | 76 |
| 三四    | 迦留陀夷(時起) 1          | 77 |
| 三五    | 謨賀囉惹(癡王)            | 77 |
| 三六    | 阿提目多(解脫)            | 78 |
| 三七    | 拉斯那達耶伽(大蒜布施)        | 79 |
| 三八    | 阿耶格達耶伽(供器布施)        | 79 |
| 三九    | 單摩奢奇迦(法輪)           | 79 |
| 四〇    | 卡巴魯奇耶(劫樹)           | 80 |
| 第五 優活 | 波離品                 | 80 |
| 四—    | 優波離                 | 80 |
| 四二    | 拘利耶維薩(二十億)1         | 81 |
| 四三    | 拔提拘利吾達耶弗多(拘利吾達之子賢善) | 83 |
| 四四    | 山尼達帕迦 1(共積)         | 83 |
| 四五    | 潘奢哈提耶(五手)           | 84 |
| 四六    | 巴多瑪奢達尼耶(蓮翳)         | 84 |
| 四七    | 薩耶那達耶迦(褥施)          | 85 |
| 四八    | 羌伽瑪達耶迦(經行處布施)       | 85 |
| 四九    | 須跋陀(好賢)             | 86 |
| 五〇    | 純陀(瘦短) 1            | 87 |
| 第六 維何 | 伽尼品 1               |    |
| 五一    | 維多帕那達耶伽(扇施)         | 88 |
| 五二    | 薩塔藍西伽(百光)           | 88 |
| 五三    | 薩耶那達耶伽(褥施)          | 89 |
| 五四    | 康豆達伽(香水)            | 89 |
| 五五.   | 歐帕威哈(好適乘)           | 90 |
| 五六    | 薩波利瓦拉薩那(有隨眾座)       | 90 |
| 五七    | 潘奢底毘伽(五燈明)          | 90 |
| 五八    | 達伽達耶迦(幡施)           |    |
| 五九    | 缽頭摩(蓮)              | 91 |
| 六〇    | 阿薩那菩提耶(阿薩那菩提樹)      |    |
| 第七 薩伯 | 伽質塔尼耶品              |    |
| 六一    | 薩伽質塔尼耶(己心)          |    |
| 六二    | 阿渥普毘耶(阿渥花)          |    |
| 六三    | 巴奢伽瑪尼耶(迴歸)          |    |
| 六四    | 帕拉帕薩達迦(他起信)         |    |
| 六五    | 比薩達耶迦(蓮根布施)         |    |
| 六六    | 斯欽提陀(善考)            |    |
| 六七    | 瓦塔達耶迦(衣施)           | 95 |
| 六八    | 蕃婆達耶迦(蕃婆布施)         | 96 |

| 六九            | 須摩那(善意)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 96  |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 七〇            | 普帕將哥提耶(花籠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 97  |
| 第八 那個         | 加薩瑪羅品                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 98  |
| 七一            | 那伽薩瑪拉(有華鬘象)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 98  |
| 七二            | 帕達山尼耶迦(足想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 98  |
| 七三            | 山尼耶迦(想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 98  |
| 七四            | 比薩魯瓦達耶迦(鬚根塊莖布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 98  |
| 七五            | 耶伽山尼耶迦(一想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 99  |
| 七六            | 提那山塔拉達耶迦(草敷具布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 七七            | 斯質達耶迦(針布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| 七八            | 波吒釐普毘耶(波吒釐花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 100 |
| 七九            | 提坦伽利耶(立合掌)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 100 |
| 八〇            | 提尼帕多密耶(三蓮華)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 101 |
| 第九 提到         | <b>YAMES TO A STATE OF THE STATE</b> | 102 |
| 八一            | 提蜜羅普毘耶(提蜜拉花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| 八二            | 格達山尼耶迦(逝想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 102 |
| 八三            | 潘難迦利迦(臥合掌) 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 103 |
| 八四            | 阿多普毘耶(山下花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 103 |
| 八五            | 藍西山尼迦(光想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 104 |
| 八六            | 藍西山尼耶迦(光想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 104 |
| 八七            | 帕拉達耶伽(果施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 104 |
| 八八            | 薩達山尼耶迦(聲想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 105 |
| 八九            | 菩提山尼耶迦(菩提樹想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 105 |
| 九〇            | 缽頭磨普毘耶(蓮花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 105 |
| 第十 須隆         | 它品                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 106 |
| 九一            | 須陀頻第耶(漆食塊)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 106 |
| 九二            | 須欽提陀(善考)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 106 |
| 九三            | 阿達佉拉迦(折半衣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 107 |
| 九四            | 斯質多耶迦(針布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 107 |
| 九五            | 康達瑪利耶(香華鬘)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 107 |
| 九六            | 提普毘耶(三花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 108 |
| 九七            | 瑪多頻底迦(蜜塊)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 108 |
| 九八            | 勢那薩那達耶迦(坐臥具布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 109 |
| 九九            | 威耶瓦奢迦(奉事)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 109 |
| $ \bigcirc$ ( | 一 弗多帕他迦(奉事佛)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 109 |
| 第十一           | 七伽達以品                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 110 |
| <u> </u>      | 一 比伽達耶迦(聖食布施)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 110 |
| <u> </u>      | 二 尼耶那山尼耶迦(智想)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111 |
| <b>→</b> ○=   | 三 鬱婆拉哈提耶(優缽羅持)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 111 |
| $-\bigcirc$   | 四 帕達普奢卡(足供養)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 111 |
| $-\bigcirc$ 7 | 丘 穆提普毘耶(穆提花)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 112 |

| 一〇六                            | 烏達伽普奢卡(水供養)    | 112 |
|--------------------------------|----------------|-----|
| 一〇七                            | 那拉瑪利耶(蘆束)      | 112 |
| $-\bigcirc /\!\!\! \backslash$ | 阿薩努帕塔耶迦(座奉侍)   | 113 |
| 一〇九                            | 畢拉莉達耶迦(畢拉莉布施)  | 113 |
| $\longrightarrow$              | 黎努普奢卡(花粉供養)    | 114 |
| 第十二 摩訶                         | 可巴利瓦羅品         | 114 |
| <del></del>                    | 摩訶巴利瓦羅(大隨眾)    | 114 |
|                                | 須曼伽羅(善瑞祥)      | 115 |
| <b></b> =                      | 薩拉那伽瑪尼耶(歸命)    | 115 |
| →—四                            | 耶卡薩尼耶(一座)      | 116 |
| 一一五.                           | 須萬那普毘耶(黃金花)    | 116 |
| 一一六                            | 質多卡普奢卡(塚供養)    |     |
| 一一七                            | 弗陀山尼耶伽(佛想)     | 117 |
| <b>─</b> ─/\ੋ                  | 瑪格山尼耶迦(道想)     |     |
| 一一九                            | 拔秋拔達那山尼耶迦(侍奉)  | 118 |
|                                | 奢提普奢卡(素馨供養)    |     |
| 第十三 世電                         | 盾耶迦品           | 119 |
|                                | 世雷耶迦(世雷耶伽花)    |     |
|                                | 普帕脫毘耶(花塔)      | 120 |
| 一二三                            | 巴耶薩達耶迦(乳糜布施)   |     |
| 一二四                            | 康豆達奇耶(香水)      | 121 |
| 一二五                            | 山穆伽塔義迦(面前讚)    |     |
| 一二六                            | 庫斯瑪薩尼耶(花座)     | 123 |
| 一二七                            | 巴羅大耶迦(果施)      |     |
|                                | 尼耶那山尼耶迦(智想)    |     |
| 一二九                            | 康提普毘耶(甘提花)     | 124 |
|                                | 缽頭摩普奢迦(赤蓮華供養)  |     |
| 第十四 輸                          | 思多品            | 125 |
|                                | 俞毘多(眾寶莊嚴)      |     |
|                                | 須陀蘇那(善見)       |     |
| <b>→</b> ΞΞ                    | 梅檀普奢迦(旃檀供養)    |     |
| 一三四                            | 普巴奢達尼耶(花繖蓋)    |     |
| 一三五                            | 羅喉山尼耶迦(孤獨想)    |     |
| 一三六                            | 旃簸迦普毘耶(旃簸迦花)   |     |
| 一三七                            | 阿塔山達薩(諭義)      |     |
| 一三八                            | 耶伽蘭薩尼耶(一光)     |     |
|                                | 娑羅普巴達耶迦(娑羅花布施) |     |
|                                | 巴羅大耶迦(果施)      |     |
|                                | 董品             |     |
|                                | 阿第奢提耶(上傘蓋)     |     |
| — 四一                           | 單円羅円泇(柱載)      | 130 |

| 一四三                                     | 耶提伽羅迦(欄楯造)        | 130 |
|-----------------------------------------|-------------------|-----|
| 一四四                                     | 薩巴利瓦利耶(有隨眾)       | 131 |
| 一四五                                     | 溫瑪普毘耶(亞麻花)        | 131 |
| 一四六                                     | 阿努樓瑪達耶迦(相應布施)     | 131 |
| 一四七                                     | 瑪格達耶迦(道施)         | 132 |
| 一四八                                     | 巴羅伽達耶迦(板布施)       | 132 |
| 一四九                                     | 瓦單薩奇耶(頭飾)         | 133 |
| 一五〇                                     | 巴蘭伽達耶迦(座椅布施)      | 133 |
| 第十六 槃多                                  | 多士口瓦迦品            | 133 |
| 一五一                                     | 槃多吉瓦迦             | 133 |
| 一五二                                     | 單巴普毘耶(赤銅色花)       | 134 |
| 一五三                                     | 義提山瑪奢迦(清掃道)       |     |
| 一五四                                     | 格迦魯普奢伽(格迦魯供養)     | 135 |
| 一五五                                     | 曼陀羅瓦普伽奢(曼陀羅花供養)   |     |
| 一五六                                     | 迦單巴普毘耶(迦曇婆花)      | 135 |
| 一五七                                     | 提那斯羅迦(提那斯拉花)      | 136 |
| 一五八                                     | 那伽普毘耶(犬死出花)       | 136 |
| 一五九                                     | 芬那伽普毘耶(芬那伽花)      |     |
| $ \stackrel{\wedge}{\vdash}$ $\bigcirc$ | 拘物無陀達耶迦(拘物頭布施)    | 137 |
| 第十七                                     | 須波離奢利耶            |     |
| $ \stackrel{\vee}{\vdash}$ ${\vdash}$   | 須波離奢利耶(善崇敬)       | 138 |
| 一六二                                     | 迦那耶羅普毘耶(迦那耶羅花)    |     |
| 一六三                                     | 格奢伽達耶迦(堅果布施)      |     |
| 一六四                                     | 提薩普奢伽(處供養)        |     |
| 一六五                                     | 伽尼伽拉奢達尼耶(伽尼伽拉之繖蓋) | 139 |
| $-\frac{1}{1}\frac{1}{1}$               | 薩毘達耶迦(酥布施)        | 140 |
| 一六七                                     | 優提迦普毘耶(素馨花)       | 140 |
| 一六八                                     | 睹薩達耶迦(布布施)        | 140 |
| 一六九                                     | 薩瑪達巴迦(訓示)         | 141 |
| 一七〇                                     | 槃奢古利耶(五指印)        | 141 |
| 第十八 拘牲                                  | 勿頭品               | 142 |
| 一七一                                     | 拘物頭瑪利耶(白蓮之華鬘)     | 142 |
| 一七二                                     | 尼闍尼達耶迦(梯布施)       | 142 |
| 一七三                                     | 拉提普庇耶(拉提花)        | 143 |
| 一七四                                     | 鳥達巴那達耶迦(水井布施)     | 143 |
| 一七五                                     | 西哈薩那達耶迦(獅子座布施)    | 143 |
| 一七六                                     | 瑪格達提迦(道布施)        | 143 |
| 一七七                                     | 耶迦提毘耶(一燈)         | 144 |
| 一七八                                     | 瑪尼普奢伽(摩尼供養)       | 144 |
| 一七九                                     | 提乞奢迦(三困苦)         | 144 |
| $\neg \land \cap$                       | [[古泊達伽(沂侍僧團)]     | 145 |

| 第- | 十九 屈塚                     | 答奢普毘耶品           | 145 |
|----|---------------------------|------------------|-----|
|    | $- / \! \! \backslash -$  | 屈塔奢普毘耶(屈塔奢花)     | 145 |
|    | 一八二                       | 槃豆時瓦迦            | 146 |
|    | 一八三                       | 庫頓巴利耶            | 146 |
|    | 一八四                       | 槃奢哈提耶(五手)        | 146 |
|    | 一八五                       | 依西穆伽達他耶迦(依西穆迦布施) | 147 |
|    | 一八六                       | 菩提烏婆塔耶迦(奉事菩提樹)   | 147 |
|    | 一八七                       | 耶伽欽提陀(一思)        | 148 |
|    | 一八八                       | 提康尼普毘耶(提康尼花)     | 148 |
|    | 一八九                       | 耶迦奢利耶(一行)        | 148 |
|    | 一九〇                       | 提萬提普毘耶(提萬提花)     | 149 |
| 第二 | 二十 達現                     | 馬羅普毘耶品           |     |
|    | 一九一                       | 塔瑪拉普毘耶(塔瑪拉花)     | 149 |
|    | 一九二                       | 提那山塔拉達耶迦(草蓆布施)   |     |
|    | 一九三                       | 堪達普利耶(毀壞)        | 150 |
|    | 一九四                       | 阿輸迦普奢迦(阿輸迦供養)    |     |
|    | 一九五                       | 安庫拉迦             |     |
|    | 一九六                       | 奇薩羅耶普奢伽(幼芽供養)    |     |
|    | 一九七                       | 鎭頭迦達耶迦(鎭頭迦布施)    | 152 |
|    | 一九八                       | 穆提普奢迦(一掘供養)      |     |
|    | 一九九                       | 提堪達普毘耶(提堪第花)     | 152 |
|    | =00                       | 優提普毘耶(素馨花)       |     |
| 第二 | 二十一                       | 加尼伽拉普毘耶品 1       |     |
|    | $\supseteq\bigcirc$       | 伽尼伽拉普毘耶(伽尼伽拉花)   |     |
|    | $\exists\bigcirc$         | 義內拉普毘耶(義內拉花)     | 154 |
|    | 二〇三                       | 欽伽尼伽普毘耶(欽伽尼伽花)   | 154 |
|    | 二〇四                       | 塔拉尼耶(渡濟)         | 154 |
|    | 二〇五                       | 尼軍第普毘耶(尼軍第花)     | 155 |
|    | 二〇六                       | 烏達伽達耶迦(水施)       | 155 |
|    | 二〇七                       | 薩拉拉瑪利耶(薩拉拉花鬘)    | 155 |
|    | $\Box$ $\bigcirc$ $\land$ | 庫蘭達普毘耶(達蘭達花)     | 156 |
|    | 二〇九                       | 阿達拉達耶迦(臺布施)      | 156 |
|    | $\vec{-}$                 | 瓦達達巴尼瓦利耶(抑風熱)    | 156 |
| 第二 | 二十二 啃                     | <u> </u>         | 157 |
|    |                           | 哈提達耶迦(象施)        | 157 |
|    |                           | 巴那第達耶迦(草履布施)     | 157 |
|    | 二一三                       | 薩奢山薩尼耶迦(諦想)      | 157 |
|    | 二一四                       | 耶迦薩尼耶迦(一想)       | 158 |
|    | 二一五                       | 蘭西薩尼耶迦(光線想)      | 158 |
|    | 二一六                       | 薩提陀(確立)          | 159 |
|    | 二一七                       | 達拉萬塔達耶迦(團扇施)     | 159 |

|    | 二一八              | 阿康達薩尼耶迦(步想)     | 159 |
|----|------------------|-----------------|-----|
|    | 二一九              | 薩毘達耶迦(酥布施)      | 160 |
|    |                  | 巴巴尼瓦利耶(抑惡)      | 160 |
| 第_ | 二十三              | 可蘭巴那達耶迦品        | 161 |
|    | $\vec{=}\vec{-}$ | 阿蘭巴那達耶迦(支撐物布施)  | 161 |
|    |                  | 阿吉那達耶迦(裘布施)     | 161 |
|    | 二二三              | 多衛羅達尼耶(二寶)      | 161 |
|    | 二二四              | 阿拉迦達耶迦(守護布施)    | 162 |
|    | 二二五              | 阿烏耶底迦(無病)       |     |
|    | 二二六              | 羌庫拉普毘耶(羌庫拉花) 1  |     |
|    | 二二七              | 瓦單薩奇耶(頭飾)       |     |
|    | 二二八              | 明奢瓦單薩奇耶(核頭飾)    |     |
|    | 二二九              | 須伽陀威利耶(巧作華鬘)    | 163 |
|    | 二三〇              | 耶迦萬第耶(一禮)       |     |
| 第_ | 二十四 原            | 為達伽薩那達耶迦品       |     |
|    | 二三一              | 鳥達伽薩那達耶伽(水座布施)  |     |
|    | 二三二              | 巴伽那達耶迦(容器布施)    |     |
|    | 二三三              | 娑羅普毘耶(娑羅花)      |     |
|    | 二三四              | 奇蘭奢達耶迦(蓆布施)     |     |
|    | 二三五              | 偉提耶達耶迦(欄楯布施)    |     |
|    | 二三六              | 萬那伽羅迦(作繪具人)     |     |
|    | 二三七              | 毘耶拉普毘耶(毘耶拉花)    |     |
|    | 二三八              | 菴婆耶格達耶迦(菴婆供物布施) |     |
|    | 二三九              | 伽格提伽羅迦(作基壇人)    |     |
|    | 二四〇              | 瓦西達耶迦(斧布施)      | 167 |
| 第_ | 二十五 月            | 兌瓦羅達耶迦品         |     |
|    | 二四一              | 脫瓦羅達耶迦(脫瓦羅布施)   |     |
|    | 二四二              | 那伽開薩利耶(那伽花絲)    |     |
|    | 二四三              | 那利那開薩利耶(那利那花絲)  |     |
|    | 二四四              | 義拉瓦普毘耶(義拉瓦花)    |     |
|    | 二四五              | 庫提多巴迦(室薫)       |     |
|    | 二四六              | 鉢塔達耶迦(鉢施)       |     |
|    | 二四七              | 咒都普奢伽(身骨供養)     |     |
|    | 二四八              | 波吒釐普奢伽(波吒釐供養)   |     |
|    | 二四九              | 賓比伽利耶           |     |
|    | 二五〇              | 鬱多羅達耶迦(鬱陀羅花布施)  |     |
| 第_ |                  | 兌瑪達耶迦品          |     |
|    |                  | 脫瑪達耶迦(讚施)       |     |
|    | 二五二              | 耶迦薩那達耶迦(一食布施)   |     |
|    | 二五三              | 奇塔迦普奢迦(塚供養)     |     |
|    | 二五四              | 提旃簸迦普毘耶(三旃簸迦花)  | 171 |

|         | 二五五 | 薩塔波吒釐(七波吒釐)     | 171 |
|---------|-----|-----------------|-----|
|         | 二五六 | 鳥婆哈那達耶迦(履布施) 1  | 172 |
|         | 二五七 | 曼奢利普奢伽(曼奢利花供養)  | 172 |
|         | 二五八 | 槃那達耶迦(葉布施)      | 172 |
|         | 二五九 | 庫提達耶迦(房室布施)     | 172 |
|         | 二六〇 | 阿格普毘耶(阿格花)      | 173 |
| 第_      | 二十七 | 巴多穆開巴品 1        | 173 |
|         | 二六一 | 阿伽斯奇毘耶(空投)      | 173 |
|         | 二六二 | 提拉瑪奇耶(塗漆)       | 174 |
|         | 二六三 | 阿達奢提耶           |     |
|         | 二六四 | 阿拉那提毘耶(無諍燈)     |     |
|         | 二六五 | 比拉莉達耶迦(比拉莉布施)   |     |
|         | 二六六 | 瑪奢達耶迦(魚布施)      | 175 |
|         | 二六七 | 伽瓦漢薩迦(速鵝)       |     |
|         | 二六八 | 薩拉拉普毘耶(薩拉拉花)    |     |
|         | 二六九 | 鳥婆格達巴薩尼耶(近至談語)  |     |
|         | 二七〇 | 達拉尼耶(濟渡)        |     |
| 第二      | 二十八 | 頁萬那賓寶哈那品        |     |
|         | 二七一 | 須萬那賓寶哈尼耶(黃金枕)   |     |
|         | 二七二 | 提拉穆提達耶迦(胡麻一握布施) |     |
|         | 二七三 | 羌果達奇耶(花籠)       |     |
|         | 二七四 | 阿槃奢那達耶迦(塗膏布施)   |     |
|         | 二七五 | 耶康奢利耶(一合掌)      |     |
|         | 二七六 | 泡塔達耶迦(塑料布施)     |     |
|         | 二七七 | 質多伽普迦卡(塚供養)     |     |
|         | 二七八 | 阿魯瓦達耶迦(阿魯瓦布施)   |     |
|         | 二七九 | 耶康芬陀利迦(一分陀利迦)   |     |
|         | 二八〇 | 達拉尼耶(濟渡)        |     |
| 第_      |     | 投那陀耶迦品          |     |
|         |     | 般那陀耶迦(葉施)       |     |
|         |     | 巴拉達耶迦(果施)       |     |
|         | 二八三 | 巴秋伽瑪尼耶(迎對)      |     |
|         | 二八四 | 耶康普毘耶(一花)       |     |
|         | 二八五 | 瑪伽瓦普毘耶(瑪伽瓦花)    |     |
|         | 二八六 | 烏巴達耶迦(侍僕)       |     |
|         | 二八七 | 阿巴達尼耶(譬喻)       |     |
|         | 二八八 | 薩他哈帕巴吉陀(七日出家)   |     |
|         | 二八九 | 弗多巴達耶迦(佛侍僕)     |     |
| Enter : | 二九〇 | 普般伽瑪尼耶(先驅)      |     |
| 第三      |     | <b>達伽普迦卡品</b>   |     |
|         | 一九一 | 質達普泇卡(塚供養)      | 183 |

| 二九二                 | 普巴達拉迦(持花)      | 183 |
|---------------------|----------------|-----|
| 二九三                 | 奢特達耶迦(傘蓋布施)    | 184 |
| 二九四                 | 薩達薩尼耶迦(音想)     | 184 |
| 二九五                 | 庫西薩尼啓巴(牛頭擲)    | 184 |
| 二九六                 | 巴達普迦卡(足供養)     | 185 |
| 二九七                 | 提薩乞提耶(方土讚歎)    | 185 |
| 二九八                 | 薩拉那格瑪尼耶(歸命)    | 185 |
| 二九九                 | 菴婆頻提耶(菴婆片)     | 185 |
| 三〇〇                 | 阿努薩薩瓦迦(灌注)     | 186 |
| 第三十一 舒              | 锋頭摩啓薩利耶品       | 186 |
| $\equiv \bigcirc -$ | 缽頭摩啓薩利耶(缽頭摩花絲) | 186 |
| 三〇二                 | 薩巴康提耶(一切香)     | 187 |
| 三〇三                 | 婆羅曼那達耶迦(最上食布施) | 187 |
| 三〇四                 | 達摩薩尼耶迦(法想)     | 187 |
| 三〇五                 | 婆羅達耶迦(果施)      | 188 |
| 三〇六                 | 薩婆薩達迦(清信)      |     |
| 三〇七                 | 阿拉瑪達耶迦(苑施)     | 188 |
| 八〇三                 | 阿努雷婆達耶迦(塗膏布施)  |     |
| 三〇九                 | 弗陀薩尼耶迦(佛想)     | 189 |
| 三一〇                 | 婆巴拉達耶迦(洞窟布施)   |     |
| 第三十二                | 阿羅伽達耶品         |     |
| $\equiv$            | 阿羅迦達耶迦(守護布施)   |     |
| 三一二                 | 寶伽那達耶伽(食布施)    |     |
| 三一三                 | 伽達薩尼耶伽(行想)     |     |
| 三一四                 | 薩達婆多密尼耶(七葉蓮華)  | 191 |
| 三一五                 | 普婆薩尼耶(花座)      | 191 |
| 三一六                 | 阿薩那達威迦(座稱讚)    | 191 |
| 三一七                 | 薩達薩尼耶迦(音想)     | 192 |
| 三一八                 | 提蘭西耶(三光)       | 192 |
| 三一九                 | 康達莉普毘耶(康達利花)   | 192 |
| 三二〇                 | 拘物頭瑪利耶(拘物頭花鬘)  | 193 |
| 第三十三                | 溫瑪普毘耶品         | 193 |
| 三二一                 | 溫瑪普毘耶(亞麻花)     | 193 |
| $\equiv =$          | 普利那普迦卡(砂布施)    | 193 |
| 三二三                 | 哈薩伽那迦(生笑)      | 194 |
| 三二四                 | 薩尼耶薩密迦(想所持)    | 194 |
| 三二五                 | 尼密達薩尼耶迦(相想)    | 194 |
| 三二六                 | 安那薩薩瓦迦(注食)     |     |
| 三二七                 | 尼軍提普毘耶(尼軍提花)   |     |
| 三二八                 | 須摩那威利耶(須摩那花環)  | 196 |
| 三二九                 | 普婆佉提耶(花繖蓋)     | 197 |

| 三三〇    | 薩婆利瓦羅佉陀達耶迦(有隨眾傘蓋布施)  | 197 |
|--------|----------------------|-----|
| 第三十四康  | 度達迦品 1               | 198 |
| 三三一    | 康達脫毘耶(香塔)            | 198 |
| 三三二    | 普西陀康密耶(撒業)           | 198 |
| 三三三    | 婆般伽羅(光輝者)            | 199 |
| 三三四    | 提那庫提達耶迦(草房室布施)       | 200 |
| 三三五    | 烏陀雷耶達耶迦(上衣布施)        | 200 |
| 三三六    | 達摩薩瓦尼耶(法聽)           | 201 |
| 三三七    | 烏奇陀婆多密耶(投蓮華)         | 202 |
| 第三十五 耳 | 耶卡缽頭密耶品              | 203 |
| 三三八    | 耶卡缽頭密耶(一蓮華)          |     |
| 三三九    | 提努缽羅摩利耶(三優缽羅華鬘)      |     |
| 三四〇    | 達伽達耶迦(幡布施)           | 204 |
| 三四一    | 提尼欽伽尼伽普迦卡(三欽伽尼伽供養)   |     |
| 三四二    | 那羅伽利迦(蘆屋)            | 204 |
| 三四三    | 旃簸迦普毘耶(旃簸迦花)         |     |
| 三四四    | 缽頭摩普迦卡(缽頭摩供養)        |     |
| 三四五    | 提那穆提達耶迦(草一握布施)       |     |
| 三四六    | 鎭頭伽波羅達耶迦(鎭頭迦果布施)     | 206 |
| 三四七    | 耶康迦利耶(一合掌)           | 206 |
| 第三十六   | 薩達薩尼耶迦品              | 207 |
| 三四八    | 薩達薩尼耶迦               |     |
| 三四九    | 耶瓦伽羅毘耶(麥束)           |     |
| 三五〇    | 甄叔伽普迦卡(甄叔迦供養)        |     |
| 三五一    | 薩庫達伽庫蘭達達耶迦(持庫蘭達之端布施) | 208 |
| 三五二    | 壇達達耶迦(杖布施)           | 208 |
| 三五三    | 菴婆耶古達耶迦(菴婆乳糜布施)      |     |
| 三五四    | 蘇普陀伽普迦卡(善袋供養)        | 208 |
| 三五五    | 薩伽達耶迦(銀布施)           | 209 |
| 三五六    | 沙羅那伽摩尼耶(歸命)          | 209 |
| 三五七    | 頻達婆提迦(施食)            | 209 |
| 第三十七   | 曼陀羅普毘耶品              | 210 |
| 三五八    | 耶康曼陀利耶(一曼陀羅)         | 210 |
| 三五九    | 克伽魯普毘耶(克伽魯花)         |     |
| 三六〇    | 比沙穆羅羅達耶迦(蓮根蓮莖布施)     |     |
| 三六一    | 克薩羅普毘耶(開薩羅花)         |     |
| 三六二    |                      |     |
| 三六三    | 迦曇婆普毘耶(迦曇婆花)         | 211 |
| 三六四    | 烏陀羅普毘耶(烏陀羅花)         |     |
| 三六五    | 耶康旃簸迦普庇雅(一旃簸迦花)      | 211 |
| 三六六    | 提密羅普毘耶(提密羅花)         | 212 |

|    | 三六七           | 沙羅羅普毘耶(沙羅羅花)       | 212 |
|----|---------------|--------------------|-----|
| 第三 | 三十八           | 菩提萬達迦品             | 212 |
|    | 三六八           | 菩提萬達迦(菩提樹禮拜)       | 212 |
|    | 三六九           | 波吒釐普毘耶(波吒釐花)       | 213 |
|    | 三七〇           | 提努缽羅摩利耶(三優缽羅花鬘) 1  | 213 |
|    | 三七一           | 波提普毘耶(葉花)          | 214 |
|    | 三七二           | 娑陀般尼耶(七葉樹)         | 214 |
|    | 三七三           | 康達穆提耶(香一握)         | 214 |
|    | 三七四           | 質陀普伽卡(塚供養)         | 215 |
|    | 三七五           | 須摩那陀羅萬提耶(素馨團扇)     | 215 |
|    | 三七六           | 須摩那達摩達耶迦(素馨花環布施)   | 215 |
|    | 三七七           | 伽斯摩利婆羅達耶迦(伽斯摩拉果布施) | 215 |
| 第三 | 三十九           | 可萬陀婆羅品             | 216 |
|    | 三七八           | 阿萬陀婆羅達耶迦(阿萬陀果布施)   | 216 |
|    | 三七九           | 拉布迦婆羅達耶迦(拉普迦果布施)   | 216 |
|    | 三八〇           | 烏曇跋羅婆羅達耶迦(烏曇跋羅果布施) | 217 |
|    | 三八一           | 毘拉伽婆羅達耶迦(無花果布施)    |     |
|    | 三八二           | 婆魯薩婆羅達耶迦(婆羅薩果布施)   | 217 |
|    | 三八三           | 瓦利婆羅達耶迦(蔓草之果布施)    | 218 |
|    | 三八四           | 伽達莉婆羅達耶迦(芭蕉)       | 218 |
|    | 三八五           | 半娜娑婆羅達耶迦(半娜娑果布施)   | 218 |
|    | 三八六           | 室拏俱胝頻設(二十億耳)       | 219 |
|    | 三八七           | 普婆康摩毘樓提(前業斷片)      | 219 |
|    |               |                    |     |
| 第四 | 四十 畢          | 鄰陀品                | 221 |
|    | 三八八           | 畢鄰陀婆蹉              | 222 |
|    | 三八九           | 施羅                 | 229 |
|    | 三九〇           | 一切稱讚者              | 232 |
|    | 三九一           | 施蜜者                | 233 |
|    | 三九二           | 蓮華重閣               | 234 |
|    | 三九三           | 重姓                 | 235 |
|    | 三九四           | 耆利摩難               | 236 |
|    | 三九五           | 飲娑羅羅樹液             | 238 |
|    | 三九六           | 一切施者               | 238 |
|    | 三九七           | 阿逸多(無勝)            | 239 |
| 第四 | <b>□</b> +→ ₹ | 帝須彌勒品              | 241 |
|    | 三九八           | 帝須彌勒               | 241 |
|    | 三九九           | 富蘭那迦(圓滿)           | 242 |
|    | 四〇〇           | 彌多求                | 242 |
|    | 四〇一           | 度多迦                | 243 |
|    | 四〇二           | 優婆私婆               | 244 |

| 四〇三    | 難陀             | 246 |
|--------|----------------|-----|
| 四〇四    | 醯摩迦            | 247 |
| 四〇五    | 刀提耶            | 248 |
| 四〇六    | 闍都乾耳           | 250 |
| 四〇七    | 優陀延那           | 253 |
| 第四十二 踢 | 发陀利品           | 255 |
| 四〇八    | 跋陀利(賢)         | 255 |
| 四〇九    | 一傘             | 256 |
| 四一〇    | 提那絲拉伽喜果者       | 257 |
| 四——    | 蜜肉施者           | 258 |
| 四一二    | 那伽缽羅瓦迦(那伽樹芽)   | 259 |
| 四一三    | 一燈             | 259 |
| 四一四    | 圍裙之花           | 260 |
| 四一五    | 施粥者            | 260 |
| 四一六    | 一缽陀飯施者         | 261 |
| 四一七    | 施床者            | 261 |
| 第四十三 荫 | 產欽薩瑪伽耶品(一回清掃者) | 262 |
| 四一八    | 一回清掃者          | 262 |
| 四一九    | 一外被施者          | 262 |
| 四二〇    | 一座施者           | 263 |
| 四二一    | 七迦曇婆花施者        | 264 |
| 四二二    | 寇蘭達伽普毘耶        | 265 |
| 四二三    | 酥醍醐施者          | 265 |
| 四一四    | 一聞法者           | 266 |
| 四二五    | 善思惟者           | 266 |
| 四二六    | 金鈴華施者          | 267 |
| 四二七    | 金碗 1           | 268 |
| 第四十四 耳 | 『伽維哈利品(獨住者)    | 269 |
| 四二八    | 獨住者            | 269 |
| 四二九    | 一螺貝者           | 270 |
| 四三〇    | 神變想者           | 270 |
| 四三一    | 讚佛智者           | 270 |
| 四三二    | 甘蔗棒施者          | 271 |
| 四三三    | 伽蘭巴草施者         | 271 |
| 四三四    | 菴婆達伽施者         | 271 |
| 四三五    | <b>訶梨勒施者</b>   | 272 |
| 四三六    | 菴婆果一房施者        | 272 |
| 四三七    | 閻浮果施者          | 273 |
| 第四十五 彰 | 髮比他奇(蔓草)品      | 273 |
| 四三八    | 川練草髓           | 273 |
| 四二十    | <b>率</b>       | 274 |

| 四四〇    | 木瓜施者          | 274 |
|--------|---------------|-----|
| 四四一    | 胡桃施者          | 274 |
| 四四二    | 烏托羅西花施者       | 275 |
| 四四三    | 菴婆達伽(花)施者     | 275 |
| 四四四    | 獅子座施者         | 275 |
| 四四五    | 足臺施者          | 276 |
| 四四六    | 欄盾作者          | 276 |
| 四四七    | 菩提家施者         | 276 |
| 第四十六 基 | 基壇施者品         | 277 |
| 四四八    | 基壇施者          | 277 |
| 四四九    | 孔雀尾羽團扇施者      | 277 |
| 四五〇    | 獅子座搧者         | 278 |
| 四五一    | 三火炬獻者         | 278 |
| 四五二    | 敷物施者          | 278 |
| 四五三    | 林之寇蘭達施者       | 279 |
| 四五四    | 一傘施者          | 279 |
| 四五五    | 伽提普毘耶         | 279 |
| 四五六    | 薩提葉施者         | 280 |
| 四五七    | 香供養者          | 280 |
| 第四十七   | 少羅普毘耶品        |     |
| 四五八    | 沙羅樹花施者        | 280 |
| 四五九    | 葬堆供養者         | 281 |
| 四六〇    | 葬火消者          | 281 |
| 四六一    | 施橋者           |     |
| 四六二    | 須摩那多羅葉扇施者 1   | 282 |
| 四六三    | 阿瓦他果施者        | 282 |
| 四六四    | 麵果施者          | 282 |
| 四六五    | 無花果施者         | 283 |
| 四六六    | 自辨說者          | 283 |
| 四六七    | 記相說者          | 283 |
| 第四十八 男 | 邦拉瑪莉品(蘆鬘施者)   | 284 |
| 四六八    | 蘆鬘施者 1        | 284 |
| 四六九    | 摩尼供養者         | 285 |
| 四七〇    | 百炬施者          | 285 |
| 四七一    | 素馨搧者          | 286 |
| 四七二    | 酸粥施者          | 286 |
| 四七三    | 八根草施者         | 286 |
| 四七四    | 吉利芬那伽果施者      | 287 |
| 四七五    | 蔓草之果施者 1      | 287 |
| 四七六    | 巴那底施者 1       | 287 |
| 四十十    | <b>經行處撒砂者</b> | 288 |

| 第四十九   | 番斯摩拉品         | 289 |
|--------|---------------|-----|
| 四七八    | 想糞掃衣者         | 289 |
| 四七九    | 想佛者           | 289 |
| 四八〇    | 蓮根食者          | 290 |
| 四八一    | 佛智稱讚者         | 291 |
| 四八二    | 旃檀及華鬘施者       | 292 |
| 四八三    | 遺骨供養者         | 293 |
| 四八四    | 砂塔建立者         | 293 |
| 四八五    | 度河者           | 294 |
| 四八六    | 喜法者           | 295 |
| 四八七    | 沙羅假屋施者        | 296 |
| 第五十 金色 | 圭尼普毘耶品        | 297 |
| 四八八    | 金佳尼花三枝施者      | 297 |
| 四八九    | 糞掃衣供養者        | 298 |
| 四九〇    | 庫蘭達花施者        | 298 |
| 四九一    | 金斯伽花施者        | 298 |
| 四九二    | 半衣施者          | 299 |
| 四九三    | 酥醍醐施者         | 299 |
| 四九四    | 施水者           | 300 |
| 四九五    | 砂塔造者          | 300 |
| 四九六    | 蘆房施者          | 301 |
| 四九七    | 毘耶拉果施者        | 302 |
| 第五十一 責 | 黄花樹品          | 302 |
| 四九八    | 黃花樹花三枝施者      | 302 |
| 四九九    | 一缽施者          | 303 |
| 五〇〇    | 伽斯瑪拉果施者 1     | 304 |
| 五〇一    | 阿瓦陀果施者 1      | 304 |
| 五〇二    | 芭拉果施者         | 305 |
| 五〇三    | 枸橼果施者         | 305 |
| 五〇四    | 阿捷拉伽果施者       | 305 |
| 五〇五    | <b>菴摩羅果施者</b> | 306 |
| 五〇六    | 多羅果施者         | 306 |
| 五〇七    | 耶子果實施者        | 306 |
| 第五十二   | 軍蓮伽果施者品       | 307 |
| 五〇八    | 庫蓮伽果施者        | 307 |
| 五〇九    | 山蘋果施者         | 307 |
| 五一〇    | 庫孫芭果施者        |     |
| 五一一    | 開塔伽花施者        | 308 |
| 五一二    | 那伽樹花施者        | 308 |
| 五一三    | 阿順那花施者        | 308 |
| 五一四    | 庫塔伽花施者        | 309 |

|    | 五一五  | 想音者             | 309 |
|----|------|-----------------|-----|
|    | 五一六  | 一切果施者           | 309 |
|    | 五一七  | 紅蓮華持者           | 310 |
| 第五 | 十三 - | -握草施者品          | 311 |
|    | 五一八  | 一握草施者           | 311 |
|    | 五一九  | 背閣施者            | 311 |
|    | 五二〇  | 歸依者             | 312 |
|    | 五二一  | 塗油施者            | 312 |
|    | 五二二  | 輕烤糖果施者 1        | 312 |
|    | 五二三  | 支杖施者            | 313 |
|    | 五二四  | 山耐羅花供養者         | 313 |
|    | 五二五  | 菩提樹清掃者          | 313 |
|    | 五二六  | 阿曼達果施者          | 314 |
|    | 五二七  | 妙香              | 315 |
| 第五 | 十四 边 | <u> </u>        | 317 |
|    | 五二八  | 摩訶迦旃延(迦底仙裔者)    | 317 |
|    | 五二九  | 跋迦梨(著樹皮衣者)      | 318 |
|    | 五三〇  | 摩訶劫賓那           | 319 |
|    | 五三一  | 陀驃摩羅            | 321 |
|    | 五三二  | 鳩摩羅迦葉           | 323 |
|    | 五三三  | 婆醯迦             | 324 |
|    | 五三四  | 摩訶俱稀羅           | 326 |
|    | 五三五  | 優樓頻螺迦葉          | 327 |
|    | 五三六  | 羅陀              | 328 |
|    | 五三七  | 謨賀羅惹(面王)        | 329 |
| 第五 | 十五 拔 | 〕提品             | 331 |
|    | 五三八  | 矮軀者拔提           | 331 |
|    | 五三九  | 頡離伐多            | 332 |
|    | 五四〇  | 尸婆羅             | 333 |
|    | 五四一  | 婆耆舍             | 335 |
|    | 五四二  | 難陀迦             | 336 |
|    | 五四三  | 迦留陀夷            | 337 |
|    | 五四四  | 阿婆耶(無畏)         | 338 |
|    | 五四五  | 路摩尙祇迦           | 339 |
|    | 五四六  | 林兒              | 340 |
|    | 五四七  | 小妙香             | 341 |
| 四: | 長老尼之 | /譬喻             | 343 |
| 第一 | 善慧品  | I<br>I          | 343 |
| -  | 一善   |                 | 343 |
|    | 二施帶  | 7者              | 344 |
|    | 三 假屋 | <sup>3</sup> 施者 | 344 |

|    | 兀                 | 自作橋                  | 345 |
|----|-------------------|----------------------|-----|
|    | 五                 | 三蘆鬘施者                | 345 |
|    | 六                 | 施一食者 1               | 345 |
|    | 七                 | 一匙食施者                | 346 |
|    | 八                 | 七蓮華鬘施者               | 346 |
|    | 九                 | 五燈獻者                 | 347 |
|    | <u> </u>          | 施水者                  | 348 |
| 第二 | · —               | 布薩品                  | 349 |
|    |                   | 一布薩                  | 349 |
|    |                   | <b>娑羅羅花施者</b>        | 349 |
|    | 一三                | 糖果施者                 | 350 |
|    | 一四                | 一座施者                 | 350 |
|    | 一五                | 五燈施者                 | 351 |
|    | 一六                | 蘆鬘師                  | 352 |
|    | 一七                | 瞿曇彌                  | 352 |
|    | 一八                | 差摩                   | 359 |
|    | 一九                | 優缽羅色(蓮華色)            | 362 |
|    | $\stackrel{-}{-}$ | 缽吒左囉                 | 365 |
| 第三 | 君                 | 茶羅繁頭品                | 366 |
|    |                   | 拔陀君荼羅繁               | 366 |
|    | $\stackrel{-}{-}$ | 翅舍瞿曇彌                | 368 |
|    | 三三                | 曇摩提那                 | 370 |
|    | 二四                | 奢拘梨                  | 371 |
|    | 二五                | 難陀                   | 372 |
|    | 二六                | 輸那                   | 374 |
|    | 二七                | 拔陀迦比羅                | 375 |
|    | 二八                | 耶輸陀羅                 | 377 |
|    | 二九                | 耶輸陀羅爲上首之一萬比丘尼        | 380 |
|    | 三〇                | 耶輸陀羅爲上首之一萬八千比丘尼      | 381 |
| 第四 | 利                 | 帝利童女品                | 383 |
|    | 三一                | 雅薩瓦提爲上首之一萬八千刹帝利童女比丘尼 | 383 |
|    | 三二                | 八萬四千之婆羅門童女比丘尼        | 384 |
|    | 三三                | 優缽羅華施者               | 385 |
|    | 三四                | 私伽羅母                 | 386 |
|    | 三五                | 守迦(自淨)               | 388 |
|    | 三六                | 阿比魯巴難陀               | 389 |
|    | 三七                | 半迦尸                  | 390 |
|    | 三八                | 奔尼伽(圓滿)              | 391 |
|    | 三九                | 菴婆波利                 | 391 |
|    | 四〇                | <b>世羅</b>            | 392 |

### 

阿波陀那(Apadana)此處譯爲譬喻經,關於五五〇人長老及四〇人之長老尼爲主體的佛弟子傳,全篇以自說的體裁,諷頌就是偈的集成。其構成最初是佛陀及辟支佛之譬喻,其次有長老譬喻五五品、長老尼譬喻四品。各品爲一〇譬喻,其第三十四品唯有三人之傳記。本卷全體分爲兩部份,前半是收集長老譬喻第三十九品爲止。

本經,是佛弟子傳於經、律爲主,幾乎網羅了所有的長老、長老尼;最長的舍利弗二三二偈、畢鄰陀婆嗟二〇六、瞿曇彌一八九、優波離一五五偈,以下短的是三至四偈及精麤種種輯錄。此等一一之譬喻是甚爲類型構想而成的,不論那一位,都是前生際會某佛或某辟支佛之出世,以積善業之結果,以來不墮惡趣,幾次即轉輪王之位,於今生之最後生,遂至釋迦佛之處證阿羅漢果,開始就爲歌詩、韻文之形式。即以過去連結現在之行爲,置爲結果之主題,可以看做一種本生談的佛弟子傳。但言其本生及至傳記,決不如闍多伽即本生故事(漢譯南傳卷三十一~四十二)等有豐富的滋味和興趣,是一律敘述布施、供養、禮拜及其他善業、果報之關結而已。

又此處所輯的阿羅漢之數,例爲水供養者(第一〇六)、施缽(第二四六)等之名, 唯由過去之業因,是否實在,令人懷疑者亦不在少數,或想同一人物的再出現等等,爲 令合致所謂佛弟子之數而經整理的印象。總之,本經是藏經中最後期之成立的是不成問 題。此明示內容和其他之徵證吧(後述)。

阿波陀那(skt Avadana)元來之意義是「偉續鴻業」「宗教的乃至道德的偉人行爲」等,敘述此是指故事傳記等。古來爲十二部經之一,解釋爲諸經中有比如之說爲得以明了本義之故。南傳有此名之經,其他有一經,長部第十四摩訶巴陀那經 Mahapadana S. 即大譬喻經(漢譯南傳第六卷所收大本經)是。述過去六佛之傳,特別是毘婆尸佛之傳,在構造上和本經之趣旨不同。而於梵語系多數之發達,傳有阿波陀那經典,於北傳漢譯譬喻經之類甚多。其等之內容,想是多樣(廣大)而無歸結,總之通南北而於行爲即業,強調善因善果的必然關係爲主題,不防看爲種種故事傳記之類。闍多伽即應該是菩薩阿波多那,如來經以佛弟子阿羅漢爲中心,可說是對此而言的。

在北傳漢譯不見有相當之經。唯竺法護譯佛五百弟子自說本起經一卷(大正藏第四卷)。加上世尊,以述三十人之阿羅漢偈,所謂「自說本所作」和本經略同構想乃至形式,但其內容全然不一致。

本經尙有覺音作之註解「義須達闍那義羅西尼——Visuddhajanavilasini(清淨眾悅意)未出版,故本翻譯未能參考。

# 

| 五.                | 富樓那彌多羅尼子(滿慈子)····· | ••四三           |
|-------------------|--------------------|----------------|
| 六                 | 優波離                |                |
| 七                 | 阿若憍陳如(了本際)         | …五八            |
| 八                 | 賓頭盧頗羅墮誓            | …六〇            |
| 九                 | 揭地羅林之隸婆多           | …六一            |
| $\overline{}$     | 阿難陀(慶喜)·····       | …六三            |
| 第二                | 西哈薩那品              |                |
| <del></del>       | 西哈薩那達耶伽(獅子座布施)     | ・・六五           |
| <u> </u>          | 耶伽檀毘伽(一柱)          | ··六六           |
| 一三                | 難陀(有喜)             | ··六八           |
| 一四                | 周羅槃陀(小路)·····      |                |
| 一五                | 畢鄰陀婆嗟              |                |
| 一六                | 羅喉羅(覆障)            | …七二            |
| 一七                | 優婆斯那婆檀提子(近軍)       | …七四            |
| 八一                | 羅吒波羅(護國)           | …七六            |
| 一九                | 蘇巴伽                | …七七            |
| $\stackrel{-}{-}$ | 蘇曼伽拉(善瑞祥)          | …七九            |
| 第三                | 須菩提品               |                |
|                   | 須菩提(善現)            | ··/\_          |
|                   | 優婆摩那(白淨)           | ··八六           |
| 三三                | 提尼薩尼拉那伽瑪尼耶(三歸依)    | 九一             |
| 二四                | 潘闍西拉薩瑪達尼耶(執持五戒)    | ・・九四           |
| 二五                | 安那山薩瓦迦(食聲聞)        | …九六            |
| 二六                | 多巴達雅伽(香施)·····     | …九六            |
| 二七                | 普利那普伽卡(砂供養)        | ··九七           |
| 二八                | 鬱低迦九八              |                |
| 二九                | 耶堪伽利迦(一合掌)·····    |                |
| 三〇                | 冠瑪達雅伽(亞麻衣施)        | …九九            |
| 第四                | 軍頭波漠品              |                |
| 三一                | 軍頭波漠(曲背達那)·····    |                |
| 三二                | 娑竭陀(善來)            | 一〇三            |
| 三三                | 摩訶迦旅延(大剪剔種之男)      |                |
| 三四                | 迦留陀夷(時起)           |                |
| 三五                | 謨賀囉惹(癡王)           |                |
| 三六                | 阿提目多(解脫)           |                |
| 三七                | 拉斯那達耶伽(大蒜布施)·····  |                |
| 八三                | 阿耶格達耶伽(供器布施)·····  |                |
| 三九                | 單摩奢奇迦(法輪)·····     |                |
| 四〇                | 卡巴魯奇耶(叙樹)          | ——四            |
| 第五                |                    |                |
| 四一                | 優波離                | —— <i>∓</i> i. |

| 四二 | 拘利耶維薩(二十億)·····     | ——八 |
|----|---------------------|-----|
| 四三 | 拔提拘利吾達耶弗多(拘利吾達之子賢善) |     |
| 四四 | 山尼達帕迦(共積)·····      | 一二三 |
| 四五 | 潘奢哈提耶(五手)           | 一二四 |
| 四六 | 巴多瑪奢達尼耶(蓮翳)         | 一二五 |
| 四七 | 薩耶那達耶迦(褥施)          | 一二六 |
| 四八 | 羌伽瑪達耶迦(經行處布施)       | 一二六 |
| 四九 | 須跋陀(好賢)             | 一二八 |
| 五〇 | 純陀(瘦短)              | 一三〇 |
| 第7 | 11 7111 = 111       |     |
| 五一 | 維多帕那達耶伽(扇施)         | 一三三 |
| 五二 | 薩塔藍西伽(百光)           |     |
| 五三 | 薩耶那達耶伽(褥施)          |     |
| 五四 | 康豆達伽(香水)·····       |     |
| 五五 | 歐帕威哈(好適乘)·····      |     |
| 五六 | 薩波利瓦拉薩那(有隨眾座)       |     |
| 五七 | 潘奢底毘伽(五燈明)          |     |
| 五八 | 達伽達耶迦(幡施)           |     |
| 五九 | 缽頭摩(蓮)              |     |
| 六〇 | 阿薩那菩提耶(阿薩那菩提樹)      | 一四二 |
| 第七 |                     |     |
| 六一 | 薩伽質塔尼耶(己心)          |     |
| 六二 | 阿渥普毘耶(阿渥花)          |     |
| 六三 | 巴奢伽瑪尼耶(迴歸)          | 一四七 |
| 六四 | 帕拉帕薩達迦(他起信)         |     |
| 六五 | 比薩達耶迦(蓮根布施)·····    |     |
| 六六 | 斯欽提陀(善考)            |     |
| 六七 | 瓦塔達耶迦(衣施)           |     |
| 六八 | 菴婆達耶迦(菴婆布施)         |     |
| 六九 | 須摩那(善意)             |     |
| 七〇 | 普帕將哥提耶(花籠)          | 一五四 |
| 第月 |                     |     |
| 七一 | 那伽薩瑪拉(有華鬘象)         |     |
| 七二 | 帕達山尼耶迦(足想)          |     |
| 七三 | 山尼雅迦(想)             |     |
| 七四 | 比薩魯瓦達耶迦(鬚根塊莖布施)     |     |
| 七五 | 耶伽山尼耶迦(一想)·····     |     |
| 七六 | 提那山塔拉達耶迦(草敷具布施)     |     |
| 七七 | 斯質達耶迦(針布施)          |     |
| 七八 | 波吒釐普毘耶(波吒釐花)        |     |
| 七九 | 提坦伽利耶(立合掌)          | 一六二 |

| 八〇 提尼阳多密耶(二連華)                                                      | 一六二         |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| 第九 提蜜羅普毘耶品                                                          |             |
| 八一 提蜜羅普毘耶(提蜜拉花)                                                     |             |
| 八二 格達山尼耶迦(逝想)                                                       |             |
| 八三 潘難迦利迦(臥合掌)                                                       | 六六          |
| 八四 阿多普毘耶(山下花)———————————————————————————————————                    |             |
| 八五 藍西山尼迦(光想)———————————————————————————————————                     |             |
| 八六 藍西山尼耶迦(光想)                                                       |             |
| 八七 帕拉達耶伽(果施)———————————————————————————————————                     |             |
| 八八 薩達山尼耶迦(聲想)                                                       |             |
| 八九 菩提山尼耶迦(菩提樹想)———————————————————————————————————                  |             |
| 九〇 缽頭磨普毘耶(蓮花)———————————————————————————————————                    | -七四         |
| 第十 須陀品                                                              |             |
| 九一 須陀頻第耶(漆食塊)                                                       |             |
| 九二 須欽提陀(善考)                                                         |             |
| 九三 阿達佉拉迦(折半衣)                                                       |             |
| 九四 斯質多耶迦(針布施)———————————————————————————————————                    |             |
| 九五 康達瑪利耶(香華鬘)                                                       |             |
| 九六 提普毘耶(三花)———————————————————————————————————                      |             |
| 九七 瑪多頻底迦(蜜塊)                                                        |             |
| 九八 勢那薩那達耶迦(坐臥具布施)                                                   | -八 <u>一</u> |
| 九九 威耶瓦奢迦(奉事)                                                        |             |
| 一○○ 弗多帕他迦(奉事佛)······                                                | -八四         |
| 第十一 比伽達以品                                                           |             |
| 一○一 比伽達耶迦(聖食布施)····································                 |             |
| 一〇二 尼耶那山尼耶迦(智想)                                                     |             |
| 一〇三 鬱婆拉哈提耶(優缽羅持)                                                    |             |
| 一〇四 帕達普 <del>奢</del> 卡(足供養)······                                   |             |
| 一○五 穆提普毘耶(穆提花)······                                                |             |
| 一〇六 鳥達伽普奢卡(水供養)                                                     |             |
| 一○七                                                                 |             |
| 一〇八 阿薩努帕塔耶迦(座奉侍)······                                              |             |
| 一〇九 畢拉莉達耶迦(畢拉莉布施)······                                             |             |
| 一─○ 黎努普奢卡(花粉供養)·······                                              | 一九九         |
| 第十二 摩訶巴利瓦羅品                                                         | .11.        |
| 一一 摩訶巴利瓦羅(大隨眾)                                                      |             |
| <ul><li>一一二 須曼伽羅(善瑞祥)····································</li></ul> |             |
|                                                                     |             |
|                                                                     |             |
|                                                                     |             |
| ——六                                                                 | _( ) —      |

| 一一七                                                                         | 弗陀山尼耶伽(佛想)·····                                | 二〇三 |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----|
| ——八                                                                         | 瑪格山尼耶迦(道想)                                     |     |
| 一一九                                                                         | 拔秋拔達那山尼耶迦(侍奉)·····                             | 二〇六 |
| $ \stackrel{-}{-}$ $\bigcirc$                                               | 奢提普奢卡(素馨供養)                                    | 二〇七 |
| 第十三                                                                         | 三 世雷耶迦品                                        |     |
|                                                                             | 世雷耶迦(世雷耶伽花)·····                               |     |
| $ \stackrel{-}{-}$ $\stackrel{-}{-}$                                        | 普帕脫毘耶(花塔)                                      |     |
| 一二三                                                                         | 巴耶薩達耶迦(乳糜布施)                                   |     |
| — <u>一</u> 匹                                                                | 康豆達奇耶(香水)                                      |     |
| 一二五                                                                         | 山穆伽塔義迦(面前讚)                                    | 二一四 |
| 一二六                                                                         | 庫斯瑪薩尼耶(花座)                                     | 二一七 |
| 一二七                                                                         | 巴羅大耶迦(果施)                                      |     |
| $-\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!$ | 尼耶那山尼耶迦(智想)·····                               |     |
| 一二九                                                                         | 康提普毘耶(甘提花)・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |     |
| 一三〇                                                                         | 缽頭摩普奢迦(赤蓮華供養)                                  |     |
| 第十四                                                                         | 10000 = 2 1000                                 |     |
| $-\vec{\Xi}$                                                                | 輸毘多(眾寶莊嚴)                                      |     |
| 一三二                                                                         | 須陀蘇那(善見)                                       |     |
| 一三三                                                                         | 栴檀普奢迦(旃檀供養)·····                               |     |
| 一三四                                                                         | 普巴奢達尼耶(花繖蓋)                                    |     |
| 一三五                                                                         | 羅喉山尼耶迦(孤獨想)                                    |     |
| 一三六                                                                         | 旃簸迦普毘耶(旃簸迦花)                                   |     |
| 一三七                                                                         | 阿塔山達薩(諭義)                                      |     |
| 一三八                                                                         | 耶伽蘭薩尼耶(一光)·····                                |     |
| 一三九                                                                         | 娑羅普巴達耶迦(娑羅花布施)                                 |     |
| 一四〇                                                                         | 巴羅大耶迦(果施)                                      | 二三二 |
| 第十五                                                                         |                                                |     |
| 一四一                                                                         | 阿第奢提耶(上傘蓋)······                               |     |
| 一四二                                                                         | 單巴羅巴迦(柱載)                                      |     |
| 一匹三                                                                         | 耶提伽羅迦(欄循造)                                     |     |
| 一四四                                                                         | 薩巴利瓦利耶(有隨眾)                                    |     |
| 一四五                                                                         | 溫瑪普毘耶(亞麻花)                                     |     |
| 一四六                                                                         | 阿努樓瑪達耶迦(相應布施)·····                             |     |
| 一四七                                                                         | 瑪格達耶迦(道施)                                      |     |
| 一四八                                                                         | 巴羅伽達耶迦(板布施)·····                               |     |
| 一四九                                                                         | 瓦單薩奇耶(頭飾)                                      |     |
| 一五〇                                                                         | 巴蘭伽達耶迦(座椅布施)                                   | 二四一 |
| 第十元                                                                         |                                                |     |
| 一五一                                                                         | 槃多吉瓦迦                                          |     |
| 一五二                                                                         | 單巴普毘耶(赤銅色花)                                    |     |
| 一五三                                                                         | 義提山瑪奢迦(清掃道)                                    | 二四五 |

| 一五四                                                             | 格迦魯普奢伽(格迦魯供養)                           | 二四六   |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------|
| 一五五                                                             | 曼陀羅瓦普伽奢(曼陀羅花供養)二                        |       |
| 一五六                                                             | 迦單巴普毘耶(迦曇婆花)                            | 二四八   |
| 一五七                                                             | 提那斯羅迦(提那斯拉花)                            |       |
| 一五八                                                             | 那伽普毘耶(犬死出花)                             | 二四九   |
| 一五九                                                             | 芬那伽普毘耶(芬那伽花)                            |       |
| $- \stackrel{\vee}{\downarrow} \bigcirc$                        | 拘物無陀達耶迦(拘物頭布施)                          | 五五一   |
| 第十七                                                             | 二 須波離奢利耶                                |       |
| $- \stackrel{\bigvee}{\vdash} -$                                | 須波離奢利耶(善崇教)                             |       |
| 一六二                                                             | 迦那耶羅普毘耶(迦那耶羅花)                          | 五五四   |
| 一六三                                                             | 格奢伽達耶迦(堅果布施)                            | 五五五   |
| 一六四                                                             | 提薩普奢伽(處供養)                              |       |
| 一六五                                                             | 伽尼伽拉奢達尼耶(伽尼伽拉之繖蓋)二                      | 五五七   |
| 一六六                                                             | 薩毘達耶迦(酥布施)                              |       |
| 一六七                                                             | 優提迦普毘耶(素馨花)                             |       |
| 一六八                                                             | 睹薩達耶迦(布布施)                              | 五五九   |
| 一六九                                                             | 薩瑪達巴迦(訓示)                               | 二六〇   |
| 一七〇                                                             | 槃奢古利耶(五指印)                              | 二六一   |
| 第十月                                                             | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |       |
| 一七一                                                             | 拘物頭瑪利耶(白蓮之華鬘)                           |       |
| 一七二                                                             | 尼闍尼達耶迦(梯布施)                             | 二六四   |
| 一七三                                                             | 拉提普庇耶(拉提花)                              |       |
| 一七四                                                             | 鳥達巴那達耶迦(水井布施)                           | 二六六   |
| 一七五                                                             | 西哈薩那達耶迦(獅子座布施)                          | 二六六   |
| 一七六                                                             | 瑪格達提迦(道布施)                              | 二六七   |
| 一七七                                                             | 耶迦提毘耶(一燈)                               | . , . |
| 一七八                                                             | 瑪尼普奢伽(摩尼供養)                             |       |
| 一七九                                                             | 提乞奢迦(三困苦)·····                          |       |
| $- / \! \backslash \bigcirc$                                    | 山古泊達伽(近侍僧團)                             | 七()   |
| 第十九                                                             |                                         |       |
| $- \not \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! \! $ | 屈塔奢普毘耶(屈塔奢花)                            |       |
| 一八二                                                             | 槃豆時瓦迦                                   |       |
| 一八三                                                             | 庫頓巴利耶                                   |       |
| 一八四                                                             | 槃奢哈提耶(五手)                               |       |
| 一八五                                                             | 依西穆伽達他耶迦(依西穆迦布施)                        |       |
| 一八六                                                             | 菩提烏婆塔耶迦(奉事菩提樹)                          |       |
| 一八七                                                             | 耶伽欽提陀(一思)·····                          |       |
| 八八一                                                             | 提康尼普毘耶(提康尼花)                            |       |
| 一八九                                                             | 耶迦奢利耶(一行)·····                          |       |
| 一九〇                                                             | 提萬提普毘耶(提萬提花)                            |       |
| 第二十                                                             | 一 達瑪羅普毘耶品                               |       |

| 一九一                 | 塔瑪拉普毘耶(塔瑪拉花)二八一            |
|---------------------|----------------------------|
| 一九二                 | 提那山塔拉達耶迦(草蓆布施)二八二          |
| 一九三                 | 堪達普利耶(毀壞)二八三               |
| 一九四                 | 阿輸迦普奢迦(阿輸迦供養)二八四           |
| 一九五                 | 安庫拉迦二八五                    |
| 一九六                 | 奇薩羅耶普奢伽(幼芽供養)二八六           |
| 一九七                 | 鎮頭迦達耶迦(鎮頭迦布施)二八七           |
| 一九八                 | 穆提普奢迦(一掘供養)二八七             |
| 一九九                 | 提堪達普毘耶(提堪第花)二八八            |
| =00                 | 優提普毘耶(素馨花)・・・・・二八九         |
| 第二十                 | 148/ - 1484 - 15 - 11 - 15 |
| $\supseteq\bigcirc$ | 伽尼伽拉普毘耶(伽尼伽拉花)二九一          |
| $\Box\bigcirc\Box$  | 義內拉普毘耶(義內拉花)二九二            |
| 二〇三                 | 欽伽尼伽普毘耶(欽伽尼伽花)二九三          |
| 二〇四                 | 塔拉尼耶(渡濟)二九四                |
| 二〇五                 | 尼軍第普毘耶(尼軍第花)二九四            |
| 二〇六                 | 鳥達伽達耶迦(水施)・・・・・二九五         |
| 二〇七                 | 薩拉拉瑪利耶(薩拉拉花鬘)二九六           |
| 二〇八                 | 庫蘭達普毘耶(庫蘭達花)二九七            |
| 二〇九                 | 阿達拉達耶迦(臺布施)二九八             |
| $\vec{-}$           | 瓦達達巴尼瓦利耶(抑風熱)二九八           |
| 第二十                 |                            |
|                     | 哈提達耶迦(象施)・・・・・・三〇〇         |
|                     | 巴那第達耶迦(草履布施)·····三〇〇       |
| 二一三                 | 薩奢山薩尼耶迦(諦想)・・・・・・・三〇一      |
| 二一四                 | 耶迦薩尼耶迦(一想)·····三〇二         |
| 二一五                 | 蘭西薩尼耶迦(光線想)三〇三             |
| 二一六                 | 薩提陀(確立)・・・・・・三〇四           |
| 二一七                 | 達拉萬塔達耶迦(團扇施)·····三〇五       |
| 二一八                 | 阿康達薩尼耶迦(步想)・・・・・・三〇六       |
| 二一九                 | 薩毘達耶迦(酥布施)・・・・・・三〇七        |
|                     | 巴巴尼瓦利耶(抑惡)······三〇八        |
| 第二十                 | 14/40/10 11 10/11          |
|                     | 阿蘭巴那達耶迦(支撐物布施)·····三〇九     |
|                     | 阿吉那達耶迦(裘布施)·····三一〇        |
| 二二三                 | 多衛羅達尼耶(二寶)                 |
| 二二四                 | 阿拉迦達耶迦(守護布施)·····三一二       |
| 二二五                 | 阿烏耶底迦(無病)·····三一二          |
| 二二六                 | 羌庫拉普毘耶(羌庫拉花)・・・・・・三一三      |
| 二二七                 | 瓦單薩奇耶(頭飾)·····三一四          |
| 二二八                 | 明奢瓦單薩奇耶(核頭飾)三一五            |

| 二二九 | 須伽陀威利耶(巧作華鬘)       |                |
|-----|--------------------|----------------|
| 二三〇 | 耶迦萬第耶(一禮)          | …三一六           |
| 第二- |                    |                |
| 二三一 | 烏達伽薩那達耶伽(水座布施)     | ・・三一八          |
| 二三二 | 巴伽那達耶迦(容器布施)       | …三一九           |
| 二三三 | 娑羅普毘耶(娑羅花)         |                |
| 二三四 | 奇蘭奢達耶迦(蓆布施)·····   | ··==0          |
| 二三五 | 偉提耶達耶迦(欄循布施)······ | ·· <u>=</u>    |
| 二三六 | 萬那伽羅迦(作繪具人)        | ·· <u>=</u> == |
| 二三七 | 毘耶拉普毘耶(毘耶拉花)       | ··===          |
| 二三八 | 菴婆耶格達耶迦(菴婆供物布施)    | ··===          |
| 二三九 | 伽格提伽羅迦(作基壇人)       |                |
| 二四〇 | 瓦西達耶迦(斧布施)·····    | …三二四           |
| 第二- |                    |                |
| 二四一 | 脫瓦羅達耶迦(脫瓦羅布施)      | …三二五           |
| 二四二 | 那伽開薩利耶(那伽花絲)       | …三二六           |
| 二四三 | 那利那開薩利耶(那利那花絲)     | …三二七           |
| 二四四 | 義拉瓦普毘耶(義拉瓦花)       | …三二七           |
| 二四五 | 庫提多巴迦(室薫)          |                |
| 二四六 | 缽塔達耶迦(缽施)          |                |
| 二四七 | 咒都普奢伽(身骨供養)        |                |
| 二四八 | 波吒釐普奢伽(波吒釐供養)      |                |
| 二四九 | 賓比伽利耶              |                |
| 二五〇 | 鬱多羅達耶迦(鬱陀羅花布施)     | ··==0          |
| 第二- | 十六 脱瑪達耶迦品          |                |
| 二五一 | 脫瑪達耶迦(讚施)          |                |
| 二五二 | 耶迦薩那達耶迦(一食布施)····· | ·· <u>=</u> == |
| 二五三 | 奇塔迦普奢迦(塚供養)·····   | ··===          |
| 二五四 | 提旃簸迦普毘耶(三旃簸迦花)     | …三三四           |
| 二五五 | 薩塔波吒釐(七波吒釐)·····   |                |
| 二五六 | 烏婆哈那達耶迦(履布施)·····  |                |
| 二五七 | 曼奢利普奢伽(曼奢利花供養)     | …三三五           |
| 二五八 | 槃那達耶迦(葉布施)         |                |
| 二五九 | 庫提達耶迦(房室布施)·····   | …三三七           |
| 二六〇 | 阿格普毘耶(阿格花)         | …三三七           |
| 第二- | 十七 巴多穆開巴品          |                |
| 二六一 | 阿伽斯奇毘耶(空投)·····    |                |
| 二六二 | 提拉瑪奇耶(塗漆)·····     |                |
| 二六三 | 阿達奢提耶              |                |
| 二六四 | 阿拉那提毘耶(無諍燈)        |                |
| 二六五 | 比拉莉達耶迦(比拉莉布施)      | …三四二           |

| 二六六  | 瑪奢達耶迦(魚布施)           | ·三四三 |
|------|----------------------|------|
| 二六七  | 伽瓦漢薩迦(速鶯)            |      |
| 二六八  | 薩拉拉普毘耶(薩拉拉花)         | ·三四四 |
| 二六九  | 烏婆格達巴薩尼耶(近至談語)       | ·三四四 |
|      |                      |      |
| 第二十  | 一八 須萬那賓寶哈那品          |      |
| 二七一  | 須萬那賓寶哈尼耶(黃金枕)        |      |
| 二七二  | 提拉穆提達耶迦(胡麻一握布施)      |      |
| 二七三  | 羌果達奇耶(花籠)            |      |
| 二七四  | 阿槃奢那達耶迦(塗膏布施)        |      |
| 二七五  | 耶康奢利耶(一合掌)           |      |
| 二七六  | 泡塔達耶迦(塑料布施)          |      |
| 二七七  | 質多伽普迦卡(塚供養)          |      |
| 二七八  | 阿魯瓦達耶迦(阿魯瓦布施)·····   | ·三五一 |
| 二七九  | 耶康芬陀利迦(一分陀利迦)·····   | ·三五一 |
|      | 達拉尼耶(濟渡)             | ·三五二 |
| 第二十  |                      |      |
| 二八一  | 般那陀耶迦(葉施)            |      |
| 二八二  | 巴拉達耶迦(果施)·····       |      |
| 二八三  | 巴秋伽瑪尼耶(迎對)·····      |      |
| 二八四  | 耶康普毘耶(一花)            |      |
| 二八五  | 瑪伽瓦普毘耶(瑪伽瓦花)         | ·三五七 |
| 二八六  | 烏巴達耶迦(侍僕)·····       |      |
| 二八七  | 阿巴達尼耶(譬喻)·····       |      |
| 二八八二 | 薩他哈帕巴吉陀(七日出家)·····   |      |
| 二八九  | 弗多巴達耶迦(佛侍僕)·····     |      |
| 二九〇  |                      | ·三六〇 |
| 第三十  |                      |      |
| 二九一  | 質達普迦卡(塚供養)           |      |
| 二九二  | 普巴達拉迦(持花)·····       |      |
| 二九三  | 奢特達耶迦(傘蓋布施)          |      |
| 二九四  | 薩達薩尼耶迦(音想)           |      |
| 二九五  | 庫西薩尼啓巴(牛頭擲)          |      |
| 二九六  | 巴達普迦卡(足供養)           |      |
| 二九七  | 提薩乞提耶(方土讚歎)·····     |      |
| 二九八  | 薩拉那格瑪尼耶(歸命)·····     |      |
| 二九九  | 養婆頻提耶(養婆片)······     |      |
| 三〇〇  | 阿努薩薩瓦迦(灌注)           | ·三六七 |
| 第三十  | \$155.4 E 121.4 H EE |      |
| 三〇一  | 缽頭摩啓薩利耶(缽頭摩花絲)       |      |
| 三〇二  | 薩巴康提耶(一切香)           | ·三六九 |

| 三〇三         | 婆羅曼那達耶迦(最上食布施)                                   |     |
|-------------|--------------------------------------------------|-----|
| 三〇四         | 達摩薩尼耶迦(法想)                                       |     |
| 三〇五         | 婆羅達耶迦(果施)·····                                   |     |
| 三〇六         | 薩婆薩達迦(清信)                                        |     |
| 三〇七         | 阿拉瑪達耶迦(苑施)·····                                  |     |
| 三〇八         | 阿努雷婆達耶迦(塗膏布施)                                    |     |
| 三〇九         | 弗陀薩尼耶迦(佛想)                                       |     |
| $\equiv -0$ | 婆巴拉達耶迦(洞窟布施)·····                                | 三七五 |
| 第三十         | 十二 阿羅伽達耶品                                        |     |
| <u></u> =   | 阿羅迦達耶迦(守護布施)·····                                |     |
| 三一二         | 寶伽那達耶伽(食布施)                                      |     |
| 三一三         | 伽達薩尼耶伽(行想)                                       |     |
| 三一四         | 薩達婆多密尼耶(七葉蓮華)                                    |     |
| 三一五         | 普婆薩尼耶(花座)                                        |     |
| 三一六         | 阿薩那達威迦(座稱讚)                                      |     |
| 三一七         | 薩達薩尼耶迦(音想)                                       |     |
| 三一八         | 提蘭西耶(三光)                                         |     |
| 三一九         | 康達莉普毘耶(康達利花)・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |     |
| 三二〇         | 拘物頭瑪利耶(拘物頭花鬘)                                    | 三八三 |
| 第三十         | 十三 溫瑪普毘耶品                                        |     |
| 三二一         | 溫瑪普毘耶(亞麻花)                                       |     |
| 三二二         | 普利那普迦卡(砂布施)·····                                 |     |
| 三二三         | 哈薩伽那迦(生笑)·····                                   |     |
| 三二四         | 薩尼耶薩密迦(想所持)                                      |     |
| 三二五         | 尼密達薩尼耶迦(相想)                                      |     |
| 三二六         | 安那薩薩瓦迦(注食)                                       |     |
| 三二七         | / = 1                                            |     |
| 三二八         | 須摩那威利耶(須摩那花環)                                    |     |
| 三二九         | 普婆佉提耶(花繖蓋)                                       |     |
| 三三〇         | 薩婆利瓦羅佉陀達耶迦(有隨眾傘蓋布施)                              | 三九四 |
| 第三十         |                                                  |     |
| <b>三三</b> 一 | 康達脫毘耶(香塔)                                        |     |
| 三三二         | 普西陀康密耶(撒業)                                       |     |
| 三三三         | 婆般伽羅(光輝者)                                        |     |
| 三三四         | 提那庫提達耶迦(草房室布施)                                   |     |
| 三三五         | 烏陀雷耶達耶迦(上衣布施)                                    |     |
| 三三六         | 達摩薩瓦尼耶(法聽)                                       |     |
| 三三七         | 烏奇陀婆多密耶(投蓮華)·····                                | 四〇五 |
|             | 十五 耶卡缽頭密耶品                                       |     |
|             | 耶卡缽頭密耶(一蓮華)                                      |     |
| 三二九         | 提努缽羅摩利耶(三優缽羅華鬘)                                  | 四〇九 |

| 三四〇  | 達伽達耶迦(幡布施)           | …四一〇  |
|------|----------------------|-------|
| 三四一  | 提尼欽伽尼伽普迦卡(三欽伽尼伽供養)   | 四一○   |
| 三四二  | 那羅伽利迦(蘆屋)            |       |
| 三四三  | 旃簸迦普毘耶(旃簸迦花)         |       |
| 三四四  | 缽頭摩普迦卡(缽頭摩供養)        | ・・四一三 |
| 三四五  | 提那穆提達耶迦(草一握布施)       |       |
| 三四六  | 鎭頭伽波羅達耶迦(鎭頭迦果布施)     | ・・四一五 |
| 三四七  | 耶康迦利耶(一合掌)·····      | ・・四一六 |
| 第三十  | 一六 薩達薩尼耶迦品           |       |
| 三四八  | 薩達薩尼耶迦               |       |
| 三四九  | 耶瓦伽羅毘耶(麥束)           |       |
| 三五〇  | 甄叔伽普迦卡(甄叔迦供養)        |       |
| 三五一  | 薩庫達伽庫蘭達達耶迦(持庫蘭達之端布施) |       |
| 三五二  | 壇達達耶迦(杖布施)           |       |
| 三五三  | 菴婆耶古達耶迦(菴婆乳糜布施)      | ・・四一九 |
| 三五四  | 蘇普陀伽普迦卡(善袋供養)        |       |
| 三五五. | 薩伽達耶迦(銀布施)           |       |
| 三五六  | 沙羅那伽摩尼耶(歸命)          | ••四二一 |
| 三五七  | 頻達婆提迦(施食)            | ••四二二 |
| 第三十  |                      |       |
| 三五八  | 耶康曼陀利耶(一曼陀羅)·····    |       |
| 三五九  | 克伽魯普毘耶(克伽魯花)         |       |
| 三六〇  | 比沙穆羅羅達耶迦(蓮根蓮莖布施)     | ・・四二三 |
| 三六一  | 克薩羅普毘耶(開薩羅花)         | …四二四  |
| 三六二  | 安庫拉普毘耶(安庫拉花)         |       |
| 三六三  | 迦曇婆普毘耶(迦曇婆花)         |       |
| 三六四  | 鳥陀羅普毘耶(鳥陀羅花)         |       |
| 三六五  | 耶康旃簸迦普庇雅(一旃簸迦花)····· | …四二七  |
| 三六六  | 提密羅普毘耶(提密羅花)         |       |
| 三六七  | 沙羅羅普毘耶(沙羅羅花)         | ··四二八 |
| 第三十  | 一八 菩提萬達迦品            |       |
| 三六八  | 菩提萬達迦(菩提樹禮拜)         |       |
| 三六九  | 波吒釐普毘耶(波吒釐花)         |       |
| 三七〇  | 提努缽羅摩利耶(三優缽羅花鬘)      | …四三〇  |
| 三七一  | 波提普毘耶(葉花)            | …四三二  |
| 三七二  | 娑陀般尼耶(七葉樹)           |       |
| 三七三  | 康達穆提耶(香一握)           |       |
| 三七四  | 質陀普伽卡(塚供養)           |       |
| 三七五  | 須摩那陀羅萬提耶(素馨團扇)       |       |
| 三七六  | 須摩那達摩達耶迦(素馨花環布施)     |       |
| 三七七  | 伽斯摩利婆羅達耶迦(伽斯摩拉果布施)   | …四三六  |

## 三七八 阿萬陀婆羅達耶迦(阿萬陀果布施)……………………四三七 三七九 拉布迦婆羅達耶迦(拉普迦果布施)……………………四三八 〇八三 鳥曇跋羅婆羅達耶迦(鳥曇跋羅果布施)……………四三九 三八一 毘拉伽婆羅達耶迦(無花果布施)……………………四三九 婆魯薩婆羅達耶迦(婆羅薩果布施)⋯⋯⋯⋯⋯⋯⋯四四○ 三八二 瓦利婆羅達耶迦(蔓草之果布施)⋯⋯⋯⋯⋯⋯⋯⋯四四○ 三八三 三八四 伽達莉婆羅達耶迦(芭蕉)……………………四四一 三八五 半娜娑婆羅達耶迦(半娜娑果布施)…………………四四二 三八六 室縷拏俱胝頻設(二十億耳)……………………四四三 三八七 普婆康摩毘樓提(前業斷片)……………………四四四 一 中文索引………………………………………………(1) 第二冊 小部經典五 悟醒 譯 譬喻經(阿波陀那)二 第四十 畢鄰陀品 三八八 畢鄰陀婆蹉………………………… 三八九 施羅……………………………………………………………一九 三九〇 一切稱讚者………………………………二七 三九一 施蜜者…………………………三〇 三九二 蓮花重閣……………三二 三九三 重姓…………………………………………………………三五 三九四 耆利摩難………………三七 三九六 一切施者四一 阿逸多(無勝)…………………………………………四三 三九七 第四十一 帝須彌勒品 三九八 帝須彌勒……………四八 三九九 富蘭那迦(圓滿)……………………五〇 四〇〇 彌多求…………………五一 四〇一 度多迦…………五四 四〇二 四〇三 難陀…………六二 四〇四 刀提耶…………六七 四〇五 四〇六 優陀延那…………七七 四〇七 第四十二 跋陀利品

第三十九 阿萬陀婆羅品

| 四〇八 | 跋陀利(賢)·····                             | 八二         |
|-----|-----------------------------------------|------------|
| 四〇九 | 一傘                                      | …八五        |
| 四一〇 | 提那絲拉伽喜果者·····                           | …八九        |
| 四—— | 蜜肉施者                                    | …九一        |
| 四一二 | 那伽缽羅瓦迦(那伽樹芽)·····                       | 九二         |
| 四一三 | 一燈                                      | …九三        |
| 四一四 | 圍裙之花                                    | …九四        |
| 四一五 | 施粥者                                     | …九五        |
| 四一六 | 一缽陀飯施者                                  |            |
| 四一七 | 施床者                                     | …九八        |
| 第四十 | 一三 薩欽薩瑪伽耶品(一回清掃者)                       |            |
| 四一八 | 一回清掃者                                   | -00        |
| 四一九 | 一外被施者                                   | <u>-</u> O |
| 四二〇 | 一座施者                                    | 一〇三        |
| 四二一 | 七迦曇婆花施者                                 |            |
| 四二二 | 寇蘭達伽菩毘耶                                 |            |
| 四二三 | 酥醍醐施者·····                              |            |
| 四二四 | 一聞法者——                                  |            |
| 四二五 | 善思惟者                                    |            |
| 四二六 | 金鈴華施者                                   |            |
| 四二七 | 金碗——                                    | 五.         |
| 第四十 |                                         |            |
| 四二八 | 獨住者                                     |            |
| 四二九 | 一螺貝者······                              | 一-/八       |
| 四三〇 | 神變想者                                    | -=0        |
| 四三一 | 讀佛智者                                    |            |
| 四三二 | 甘蔗棒施者                                   |            |
| 四三三 | 伽蘭巴草施者                                  |            |
| 四三四 | 菴婆達伽施者·····                             |            |
| 四三五 | 訶梨勒施者·····                              |            |
| 四三六 | 菴婆果一房施者                                 |            |
| 四三七 | 閻浮果施者                                   | 一二六        |
| 第四十 |                                         |            |
| 四三八 | 川練草髓                                    |            |
| 四三九 | <b>棗施者·····</b>                         |            |
| 四四〇 | 木瓜施者——————————————————————————————————— |            |
| 四四一 | 胡桃施者                                    |            |
| 四四二 | 鳥托羅西花施者                                 |            |
| 四四三 | 菴婆達伽(花)施者                               |            |
|     | 獅子座施者                                   |            |
| 四四五 | 足臺施者——————————————————————————————————— | _=-        |

| 四四六 | 欄循作者······· | 一三三 |
|-----|-------------|-----|
| 四四七 | 菩提家施者       | 一三四 |
| 第四一 | 十六 基壇施者品    |     |
| 四四八 | 基壇施者        |     |
| 四四九 | 孔雀尾羽團扇施者    |     |
| 四五〇 | 獅子座搧者       | 三七  |
| 四五一 | 三火炬獻者       |     |
| 四五二 | 敷物施者        |     |
| 四五三 | 林之寇蘭達施者     |     |
| 四五四 | 一傘施者        |     |
| 四五五 | 伽提普毘耶       |     |
| 四五六 | 薩提葉施者       |     |
| 四五七 | 香供養者        | 一四二 |
| 第四一 |             |     |
| 四五八 | 沙羅樹花施者      |     |
| 四五九 | 葬堆供養者·····  |     |
| 四六〇 | 葬火消者        |     |
| 四六一 | 施橋者         |     |
| 四六二 | 須摩那多羅葉扇施者   |     |
| 四六三 | 阿瓦他果施者      |     |
| 四六四 | 麵果施者        |     |
| 四六五 | 無花果施者       |     |
| 四六六 | 自辨說者        | 一四八 |
| 四六七 | 記相說者        | 五五〇 |
| 第四一 |             |     |
| 四六八 | 蘆鬘施者        |     |
| 四六九 | 摩尼供養者       |     |
| 四七〇 | 百炬施者        |     |
| 四七一 | 素馨搧者        |     |
| 四七二 | 酸粥施者        |     |
| 四七三 | 八根草施者       |     |
| 四七四 | 吉利芬那伽果施者    |     |
| 四七五 | 蔓草之果施者      |     |
| 四七六 | 巴那底施者       |     |
| 四七七 | 經行處撒砂者      | 一六一 |
| 第四一 |             |     |
| 四七八 | 想糞掃衣者       |     |
| 四七九 | 想佛者         |     |
| 四八〇 | 蓮根食者        |     |
| 四八一 | 佛智稱讚者       |     |
| 四八二 | 旃檀及華鬘施者     | 一六九 |

| 四八三 | 遺骨供養者                                     | 七二       |
|-----|-------------------------------------------|----------|
| 四八四 | 砂塔建立者                                     | 七三       |
| 四八五 | 度河者—                                      |          |
| 四八六 | 喜法者—                                      |          |
| 四八七 | 沙羅假屋施者                                    | 一七九      |
| 第五- |                                           |          |
| 四八八 | 金佳尼花三枝施者                                  |          |
| 四八九 | <b>糞掃衣供養者</b> —                           |          |
| 四九〇 | 庫蘭達花施者                                    |          |
| 四九一 | 金斯伽花施者                                    |          |
| 四九二 | 半衣施者—                                     |          |
| 四九三 | 酥醍醐施者                                     |          |
| 四九四 | 施水者                                       |          |
| 四九五 | 砂塔造者                                      | , ., -   |
| 四九六 | 蘆房施者                                      |          |
| 四九七 | 毘耶拉果施者                                    | 九三       |
| 第五- | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |          |
| 四九八 | 黄花樹花三枝施者                                  |          |
| 四九九 | 一缽施者·····                                 |          |
| 五〇〇 | 伽斯瑪拉果施者                                   |          |
| 五〇一 | 阿瓦陀果施者                                    |          |
| 五〇二 | 芭拉果施者                                     |          |
| 五〇三 | 枸橼果施者                                     |          |
| 五〇四 | 阿捷拉伽果施者                                   |          |
| 五〇五 | 菴摩羅果施者                                    |          |
| 五〇六 | 多羅果施者                                     |          |
| 五〇七 | 耶子果實施者                                    | 二〇四      |
| 第五- | 十二 庫蓮伽果施者品                                |          |
| 五〇八 | 庫蓮伽果施者                                    |          |
| 五〇九 | 山蘋果施者·····                                |          |
| 五一〇 | 庫孫芭果施者                                    |          |
| 五一一 | 開塔伽花施者                                    |          |
| 五一二 | 那伽樹花施者                                    |          |
| 五一三 | 阿順那花施者                                    |          |
| 五一四 | 庫塔伽花施者                                    |          |
| 五一五 | 想音者                                       |          |
|     | 一切果施者                                     |          |
| 五一七 | 紅蓮華持者・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | <u>=</u> |
| 第五- | 十三 一握草施者品                                 |          |
| 五一八 | <del></del>                               |          |
| 五一九 | 背閣施者                                      | 二一六      |

| 五二〇                             | 歸依者           |          |
|---------------------------------|---------------|----------|
| 五二一                             | 塗油施者······    | 二一八      |
| 五二二                             | 輕烤糖果施者        |          |
| 五二三                             | 支杖施者          | 二一九      |
| 五二四                             | 山耐羅花供養者       |          |
| 五二五                             | 菩提樹清掃者······  |          |
| 五二六                             | 阿曼達果施者        | ==       |
| 五二七                             | 妙香            |          |
| 第五一                             | 一四 迦旃延品       |          |
| 五二八                             | 摩訶迦旃延(迦底仙裔者)  | …二二九     |
| 五二九                             | 跋迦梨(著樹皮衣者)    |          |
| 五三〇                             | 摩訶劫賓那         | 二三五      |
| 五三一                             | 陀驃摩羅          |          |
| 五三二                             | 鳩摩羅迦葉         |          |
| 五三三                             | 婆醯迦·····      |          |
| 五三四                             | 摩訶俱絺羅         |          |
| 五三五                             | 優樓頻螺迦葉        |          |
| 五三六                             | 羅陀            | 二五八      |
| 五三七                             | 謨賀羅惹(面王)····· | 二六〇      |
| 第五十                             |               |          |
| 五三八                             | 矮軀者拔提         |          |
| 五三九                             | 頡離伐多          | 二六七      |
| 五四〇                             | 尸婆羅           |          |
| 五四一                             | 婆耆舍           | 二七三      |
| 五四二                             | 難陀迦           | 二七七      |
| 五四三                             | 迦留陀夷          |          |
| 五四四                             | 阿婆耶(無畏)       |          |
| 五四五                             | 路摩尙祗迦         |          |
| 五四六                             | 林兒            |          |
| 五四七                             | 小妙香           | 二八九      |
| 四長老屋                            | 色的譬喻          |          |
| 第一 喜                            |               |          |
|                                 | <del>善慧</del> |          |
| $\stackrel{-}{\rightharpoonup}$ | 施帶者           |          |
| 三                               | 假屋施者          |          |
| 匹                               | 自作橋           |          |
| 五.                              | 三蘆鬘施者         |          |
| 六                               | 施一食者          |          |
| 七                               | 一匙食施者         |          |
| 八                               | 七蓮華鬘施者        |          |
| 力.                              | 五燈獻者          | ·····Ξ〇Ξ |

| $\overline{}$             | 施水者                   | •••••       | 三〇六       |
|---------------------------|-----------------------|-------------|-----------|
| 第二 -                      | 一布薩品                  |             |           |
|                           | · ·/—                 |             | - , .     |
| <u> </u>                  |                       |             |           |
| $-\equiv$                 |                       |             |           |
| 一四                        |                       |             |           |
| 一五                        |                       |             |           |
| 一六                        |                       |             |           |
| 一七                        |                       |             |           |
| 一八                        |                       |             |           |
| 一九                        | 優缽羅色(蓮花色)             |             | 三四〇       |
| $\stackrel{-}{-}\bigcirc$ | 鉢吒左囉                  |             | 三四八       |
| 第三 君                      | r<br>注茶羅繁頭品           |             |           |
|                           | 拔陀君荼羅繁頭               |             | 三五二       |
|                           | 翅舍瞿曇彌三五六              |             |           |
| 三三                        | 曇摩提那                  |             | 三六〇       |
|                           |                       |             |           |
| 二四                        |                       |             |           |
| 二五                        | · · · · —             |             |           |
| 二六                        | 輸那                    |             | 三七一       |
| 二七                        | ** ·· - · - · - · · - |             |           |
| 二八                        | 耶輸陀羅                  |             | 三七九       |
| 二九                        | 耶輸陀羅爲上首之一語            | 萬比丘尼        | 三八七       |
| 三〇                        | 耶輸多羅爲上首之一語            | 萬八千比丘尼      | 八八三       |
| 第四 肴                      | 川帝利童女品                |             |           |
| 三一                        | 雅薩瓦提爲上首之一語            | 萬八千刹帝利童女比丘尼 | 三九三       |
| 三二                        | 八萬四千之婆羅門童李            | 女比丘尼        | 三九五       |
| 三三                        | 優缽羅華施者                |             | 三九九       |
| 三四                        | 私伽羅母                  |             | ······四〇一 |
| 三五                        | 守迦(自淨)                |             | Д         |
| 三六                        | 阿比魯巴難陀                |             | 四〇七       |
| 三七                        | 半迦尸                   |             | ······四一〇 |
| 三八                        | 奔尼伽(圓滿)               |             | Д——       |
| 三九                        | 菴婆波利                  |             | 四一三       |
| 四〇                        | 世羅                    |             | 四一五       |
| 一 中支                      | 【索引                   |             | (1)       |

# 譬 喻 經

# 第一冊

vol.p.1.

歸依彼世尊 應供等正覺

# 第一 佛陀品

## 一佛陀之譬喻

- 一 佛說諸譬喻 1,淨意且諦聽,三十婆羅密,法王數難知。
- 二 諸佛正菩提,僧隨世導師,合十示歸命,禮拜頭觸地。
- 三 佛國不知數,見寶殊有限,一切空及地,致意吾運作。
- 四 彼處白銀地,吾於建樓閣,幾重寶層階,高聳入蒼穹。
- 五 柱色映造法,無從估其值,門楣黃金造,門傘美裝飾。

| 譬喻經 | 第一 | 佛陀品 |  |
|-----|----|-----|--|
|     |    |     |  |

.J. 文[[4]] 出 [[[] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]] [[4]]

## 小部經典四(譬喻經)

- 六 琉璃第一層,輝似無垢雲,池中多水草,滿地鋪黃金。
- 七 珊瑚如其色,何色映真紅,臙脂色光輝,映照遍四方。
- 八 門庭善規劃,大窗高尖塔,四欄楯羅網,香華鬘清爽 2。
- 九 美侖樓閣具,七寶所裝飾,青黃復赤白,亦有漆黑色。
- 2 一〇 蓮花映耀色,獸鳥現光輝,諸宿之星群,日月飾虚空。
  - 一一 黃金羅網覆,結黃金鈴鐸,隨風起鳴響,黃金華鬘爽。
  - 一二 樓閣有綠窗,紅赤與黃色,幢柱結華鬘,紛紜諸色彩 3。
  - 一三 白銀所造板,紅玉摩尼造,貓睛石所成,種種數百多。
  - 一四 敷諸色美床,柔展迦尸衣,欽婆羅黃麻45,織錦支那絲6,
    - 綿織與毛織,勝色諸外衣 7,一切種種覆,致意吾設敷。
  - 一五 階上此彼處,貴寶飾尖屋,摩尼輝炬火,支撐確樹立。
  - 一六 柱楹閃光輝,美哉黃金門,閻浮檀金色,堅材白銀造。
  - 一七 連鎖幾多分,扉閂著色彩,左右多福瓶,蓮花插青紅。
  - 一八 一切往昔佛,率諸僧弟子,世間真導師,形以色所造。
  - 一九、佛率眾弟子,聖者入其門,黃金座椅上,聖者坐一群。
  - 二〇 此世現住佛,無上世幾多,往昔有幾人,上昇於彼處。
  - 二一 自存無能勝,幾百辟支佛,往昔彼等在,伴吾於彼處。
  - 二二 天上或人間, 眾多有劫樹 8, 一切衣棄捨 9, 吾今披三衣。
  - 二三 種種美味物,飲食善調理,摩尼造耀輝,盛吾缽行施。
  - 二四 吾捧天上衣,彼等披淨衣,更有甜砂糖,油蜜與糖漿, 美食心歡悅,彼等聖者群。

3 二五 居蜜如獅子,彼等入寶屋,高貴座縟上,暫爲獅子臥。 二六 彼等從座起,正知跏趺坐,攝佛一切食,浸入定愉悅。 二七 或爲示諸法,或享神足樂,或達神通境,耽於神通中, 其數幾百千,復有弄姿者。 二八 諸佛問諸佛,執境一切智,甚深微妙事,彼等智慧悟。 二九 弟子問諸佛,諸佛問弟子,彼等互起問,相互作問答。 三〇 諸佛辟支佛,弟子與侍者,如斯耽愉悅,彼等樂樓閣。 譬喻經 第一 佛陀品 小部經典四(譬喻經) 三一 黄金白銀網,諸網相結造,真珠網圍繞,寶傘頭上罩。 三二 有布遮陽光,黃金五彩星,散花色彩美,一切掩頭頂。 三三 花束散其上,香束復輝映,衣束亦分撒,復以寶束飾。 三四 撒花美艷麗,更以良香薰,捺香五指印10,黃金覆其上。 三五 四方有蓮池,紅蓮青蓮覆,蓮花粉紛飛,現出黃金姿。 三六 一切樹花開,沿邊繞樓閣,諸花自散敷,芳香注落上。 三七 彼處孔雀舞,天鵝演聖歌,迦陵頻迦鳥,處處鳥群歌。 三八 天鼓響四方,到處琵琶音,吹奏諸天樂,盡縈各樓閣。 4 三九 佛土或鐵圍,所居其上方,各具大光輝,寶成無裂罅。 四〇 建立黄金臺,燈明樹輝煌,其數上萬炬,依次皆並立。 四一 歌孃與彩女,舞踴天女群,種種舞台現,縈繞諸樓閣。 四二 須彌山頂上,山顛見樹梢,幢旛吾所樹,五種彩色美。 四三 天龍乾闥婆,諸神悉並臨,合掌示歸依,環繞諸樓閣。 四四 不問何善業,吾皆應所行,上昇於三天,身口意皆善。 四五 有想或無想,一切諸有情,吾所積福果,皆可獲分享。 四六 吾實爲彼等,尋致與福果,彼等未留意,神至使得知。 四七 此世諸有情,因食故有生,美味由吾意,得獲一切食。 四八 吾意行布施,吾意持淨信,一切覺獨覺,供養勝弟子。 四九 依吾心所願,修行諸善業,捨棄此人身,吾上往三天。 五〇 天上與人界,吾知此二界,吾意所望果,他界吾不知。 五一 吾爲神上首,吾爲治世主,完具端美姿,智慧亦無雙。 五二 種種佳美食,珍寶亦不鮮,種種勝妙衣,由空現吾前。 五三 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,天食即現前。 五四 地山或空際,乃至水森處,吾掌一伸展,諸寶現吾前。

三

几

- 5 五五 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,諸香即現前。 五六 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,乘輿現吾前。

  - 五七 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,華鬘現吾前。
  - 五八 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,莊嚴具現前。

-----

#### 小部經典四(譬喻經)

六

- 五九 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,童女來吾前。
- 六〇 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,糖蜜現吾前。
- 六一 地山與空際,或復水森處,吾掌一伸展,諸食現吾前。
- 六二 漂泊無財者,行人來乞者,澄得正覺者,吾行勝布施。
- 六三 岩山大震撼,轟動諸深山,此世吾成佛,神界普歡喜。
- 六四 此世有十方,運行無限際,無論何方位,佛國不知數。
- 六五 吾輝映光明,二道光運轉,彼處與其間,光焰大輝映。
- 六六 如此多世界,一切眾見吾,一切心歡樂,一切皆從吾。
- 六七 更發優美音,吾打不死鼓,彼處與其間,諸言傾耳聞。
- 六八 法雲以降雨,人皆成無漏,彼處雖劣者,亦達預流果。
- 六九 布施應施物 11,滿行戒無餘,出離波羅蜜,到達無上悟。
- 6 七〇 質問賢者事,行無上精進,得忍波羅蜜,到達無上悟。
  - 七一 真諦行加持,滿諦波羅蜜,得慈波羅蜜,到達無上悟。
  - 七二 得不得樂苦,尊敬與不敬,到處皆平等,到達無上悟。
  - 七三 見怠惰懷怖,見精進得安,勉勵行精進,此爲諸佛教。
  - 七四 見諍論懷怖,見不諍得安,親和共和合,此爲諸佛教。
  - 七五 見懈怠懷怖,見不懈得安,勵修八正道,此爲諸佛教。
  - 七六 多佛及羅漢,遍集咸來聚,對此佛羅漢,禮敬應歸命。
  - 七七 諸佛不思議,佛法越思議,具有淨信者,果更不思議。
    - ——如是世尊自己不斷修佛之行、爲說諸佛之譬喻及諸法門。
  - - 2 讀爲 ganhavela(暹羅本)
    - 3 讀爲 samcitta(暹羅本)
    - 4 欽婆羅(kambala)毛織衣之一種。
    - 5 黃麻(dnkula)、以此種植物之纖維所織成之柔軟之衣。

| 譬喻經     | 第一       | 佛陀品                                   | 七     |
|---------|----------|---------------------------------------|-------|
| <br>小部經 | <br>典四(譬 | ····································· | <br>八 |

- 6 支那(c1na)指支那產之衣(c1namsuka)。
- 7 原語 Pandu 橙色。
- 8 神樹與任何欲求之物。此處指所謂衣樹。與欲求之衣。
- 9 原語解爲 samahitva。

- 10 香之五指印(gandha-Pancangulika)開浸香油之掌捺印、印成掌形之一種善緣起之手印。
- 11 以下爲十波羅蜜、即;布施、戒、出離、智慧、精進、忍、真諦、加持、慈、捨。

## 二 辟支佛之譬喻

p.7.

### 

- 一 佛住祇多森林中,韓提訶牟尼那丹伽問彼 12,「世有辟支佛者耶,彼等緣何如是腎」。
- 二 是日一切智者佛,妙音說示阿難陀,「彼等奉事佛己盡,未得解脫勝者說」。
- 三 彼等賢者希厭離,雖無諸佛銳智慧,若有些少之所緣,彼等將達辟支位。
- 四 此世之中除吾外,實則無能較獨覺,彼大牟尼有住地,吾宜說明彼階境。
- 五 誠然自成偉大仙,記取諸佛之善言,些蜜希冀無上藥,心淨諸人傾耳聽。
- 六 幾多辟支佛來集,彼等其語如得悟,吾今繼傳其諸說,徑含過患離欲事。
- 8 七 愛欲諸事棄欲想,欲樂世界斷樂心,摒棄妄想克戰慄,彼等就地即得悟。
  - 八「生者一切收拄杖,其中一人亦無惱,同情慈心深摯富,應如犀角獨步行。
  - 九 生者一切收拄杖 3,其中一人亦無惱,不求子弟況求友,應如犀角獨步行。
  - 一〇 接觸生處有愛執,追逐愛執現苦趣,觀由受執生過患,應如犀角獨步行。
  - 一 親者友者同情深,心爲所執致失利,觀於親愛斯可怖,應如犀角獨步行。
  - 一二 如蔓竹枝互錯綜,宛若妻子愛著強,如竹之梢無執者,應如犀角獨步行。
  - 一三 恰如森中無縛鹿,覓取餌食如意行,賢人善觀本具性,應如犀角獨步行。
  - 一四 友中糜集或住家,行旅共語乞機緣,善觀無貪本具性,應如犀角獨步行。

| 第一 | 佛陀品   | 辟支佛乙譬喻 | 九       |
|----|-------|--------|---------|
|    |       |        | <b></b> |
| 小部 | 經典四(譬 | 喻經)    |         |

- 9 一五 友牛歡愉共遊戲,面對子等大愛著 4,起愛著者厭離別,應如犀角獨步行。
  - 一六 不論何方住四方,心常滿足無障礙,縱臨險境無恐怖,應如犀角獨步行。
  - 一七 或爲出家難融和,或爲俗人有眷家,他人子等不措意,應如犀角獨步行。
  - 一八 俱毘陀羅樹葉斷 56,在家所持標幟除,勇者斷除家束縛,應如犀角獨步行。
  - 一九 若得堅固之友情,彼得正生得賢友,戰勝一切諸危險,俱行正念彼歡喜。
  - 二〇 不得堅固之友情,彼正生不得賢友,如王國土被征服,棄位獨行如龍象 7。
  - 二一 友應讚諸德完具,應交同等之善友,如得斯友生無過,應如犀角獨步行。
  - 二二 鐵工之子運匠心,打造黃金二腕環,兩腕共同見相擊 8,應如犀角獨步行。
  - 二三 第二之者與吾共,、戲論之言執著生,觀果畏怖於未來,應如犀角獨步行。
- 10 二四 愛欲艷麗甘美樂,幾多變形撥擾心,見諸愛欲有危險,應如犀角獨步行。
  - 二五 鍥疽厄事爲吾患,病苦毒箭爲怖畏,見諸愛欲畏其果,應如犀角獨步行。

- 二七 巨大斑象肩負盛,猶如離卻彼象群,如己之意住林中,應如犀角獨步行。 二八 雖然假得之解脫,善社交者無是處,日種之言深植心 10,應如犀角獨步行。 二九 摒棄牽強幾謬見,立於正道始得悟,常思自立吾生智,應如犀角獨步行。 三〇 不貪渴愛不行詐,不犯惡德棄愚癡,不欲世界相比並,應如犀角獨步行。 三一 邪惡之事思不利,迴避心惡之伴侶,勿交追惡放逸者,應如犀角獨步行。 11 三二 博識偉大持正法,親交友人富奇智,知利以之斷疑惑,應如犀角獨步行。 三三 此世遊戲與愉樂,不索愛戀心不滿,遠避華美語真實,應如犀角獨步行。 三四 父母妻子諸眷屬,財寶穀類緣者等,彼等諸愛皆棄捨,應如犀角獨步行。 三五 執著於彼幸福尟,其處少味苦更多,識者辨彼毒之箭 11,應如犀角獨步行。 三六 不論幾多破諸結,猶如河魚突破網,已燒之處火不返,應如犀角獨步行。 三七 不動貪心目下垂,防制諸根須護意,[怒火]不燒無煩惱,應如犀角獨步行。 三八 除去右家之標幟,如摘書度樹之葉 12,身纏袈裟爲出離,應如犀角獨步行。 三九 不貪諸味無煩擾,次第乞食不養他,於各家門心無執,應如犀角獨步行。 四〇 心之五蓋棄無遺,一切煩惱除無餘,無執棄捨愛之罪,應如犀角獨步行。 12 四一 捨棄一切樂與苦,先去心中喜與憂,領會清靜無苦樂,應如犀角獨步行。 四二 爲得一義諦精進,行無懈怠心無執,具足體智勝精進,應如犀角獨步行。

四三 勿棄獨居與禪思,常於諸法如法行,於三界中悟過患,應如犀角獨步行。 四四 唯座滅愛常不懈,賢明正智聖教通,悟得正法聖道定,應如犀角獨步行。 四五 聞聲不驚如獅子,以網難捕猶如風,泥水不污如蓮華,應如犀角獨步行。 四六 獸王獅子牙堅強,恰如威服諸獸狀,遠離市集爲住處,應如犀角獨步行。 四七 慈悲喜捨〔西等心〕,解脫修行適機緣,世界眾生皆無礙,應如犀角獨步行。 四八 摒棄貪欲與瞋癡,不論破幾多諸結,臨命終時無恐怖,應如犀角獨步行。 13 四九 人爲趨利多奔勞,不逐利養友難得,見己利者不清淨,應如犀角獨步行。 五〇 持戒清淨智亦淨,安靜覺醒唯專念,勝觀須達法分別,知達道支菩提分13。 五一 修習勝者諸佛教,智慧與願如實相,賢者彼等非弟子,彼乃自存辟支佛。 五二 體會多法偉大法,統心渡越泛苦海,第一義諦心高揚,如彼獅子如犀角。 入定鎭意鎭諸根,邊土眾生用深心,他世此世燃燈火,辟支佛等常利人。 万三 五四 彼等人王除覆障,世界燈明固金輝,祛疑應受世尊敬,辟支佛等常利人。 五五 辟支佛等善言辭,人天界中諸人聞,如實聞法不愚行,彼等排徊諸苦界。 五六 辟支佛等善言辭,恰如少許甜蜜流,如實聞法勵行者,具足智慧悟真諦。

14 五七 辟支佛等諸勝者,諷頌幾偈讚出離,人中獅子釋迦佛,如法領解爲此說。 五八 此等數多辟支佛,爲憐世人多變化,厭離執著增智慧,自存獅子佛爲說,

- 註 1 轉提訶牟尼爲阿難陀之異名。
  - 2 那丹伽(natanga)意義不明,應為說明阿難陀之語。

- 3 自第九偈以下至第四十九偈見 Sutta-nipata,khaggavisanasutta VV.35-75(南傳藏卷二四)。但彼此多少有所不同。
- 4 此與 Sutta-nipata 語之順序不同。
- 5 黑檀之一種。
- 6 在 Sanchinna Sutta-nipata 中爲 Samsina(落去)之意。
- 7 此一句與 Sutta-nipata 不同。
- 8 二腕環相擊,如成爲一則無此事。爲獎勵獨住。Cf.jataka VI,P.64。
- 9 訂正為 damsa。
- 10 波羅奈之一王子雖欲出家,但內外皆有障礙,只以外形如出家者住於王苑。於香醉山中之

難陀姆羅伽(Nandamulaka)坡,謂一日種(Adicea-bandhu)辟支佛觀察王子爲不得出家,來至王苑而說此前半之偈、教以出家之法(Sn.A.I,P.103-105)。

- 11 毒之箭 Kanda 在 Sutta-nipata 中爲有鉤(gala)之箭。
- 12 晝度樹三十三天中之大樹、又譯爲梯沽樹、圓生樹等。
- 13 道支菩提分,爲八正道、三十七菩提分各支到達之義。

## 三 長老之辟言喻

15

### -----諦聽長老之譬喻-----

- 一 舍利弗(鶖鷺子)
- 一 距雪山不遠,有藍博伽山,彼處是仙境,善造木葉菴。
- 二 岸平有小川, 勝境心神寬, 岸多美砂洲, 處近吾菴居。
- 三 平坦無瓦礪,清爽無惡臭,近處小川流,裝點吾居境。
- 四 宮毘羅摩竭,有鱬亦有龜,彼處小河流,蜿蜓仙境居。
- 五 波提那鮑薩,猛伽羅喜他,窪古拉樹蔓,廣點吾仙處。
- 六 河川兩岸邊,諸樹放花果,左右相垂覆,廣飾吾仙處。
- 七 菴婆蔻拉伽,提拉伽〔三樹〕,辛度瓦利他,波吒釐〔二樹〕, 薰芳天上香,花開吾仙處。
- 八 旃簸迦尼帕,薩拉拉那伽,芬那迦樹花,啓他佳諸花, 薫芳天上香,花開吾仙處。
- 九 阿奇姆達樹,更有阿輸迦,巴基民瑪拉,更有安蔻拉, 頻毘伽拉樹,花開吾仙處。
- 16 一〇 啓他佳〔之花〕,坎達犁〔之花〕,台那斯利迦,克布迦〔之花〕, 薰芳天上香,花開吾仙處。
  - 一一 羯尼迦樹〔花〕,牙皂花樹〔花〕,阿薩那樹〔花〕,黑漆樹諸〔花〕,

|     | 第                | 第一 佛陀品 長老之譬喻                                               | 一五       |
|-----|------------------|------------------------------------------------------------|----------|
|     | /]               | 小部經典四(譬喻經) ————————————————————————————————————            | 一六       |
|     |                  | 薰芳天上香,廣飾吾仙處。                                               |          |
|     | 一三               | 鬱陀羅樹〔花〕,庫達迦樹〔花〕,迦曇婆樹〔花〕,窪古拉樹                               | 〔花〕,     |
|     |                  | 薰芳天上香,廣飾吾仙處。                                               |          |
|     | 一匹               | 依西姆茲迦,或阿羅迦樹,摩睹輪義樹,或者迦達梨,                                   |          |
|     |                  | 薰芳天上香,廣飾吾仙處。                                               |          |
|     | 一五               | 或有蓮花開,花絲伸出外,另有蓮蓓蕾,池中時開放。                                   |          |
|     | 一六               | 結實滿蓮蓬,蓮莖水中洗,辛伽提花葉,展敷裝飾池。                                   |          |
|     | 一七               | 菴婆之莖齎 1,般豆時婆迦 2,實高天上香,池中時開放。                               |          |
|     | <u>一</u> 八       | 波提那鮑薩,猛伽羅喜他 3,瑪古拉魚群,爾時棲池中。                                 |          |
|     | 一九               | 宮毘羅與鱷,坦提茨伽瓦(水中動物),或有諸羅刹,或有奧加                               | 丸(水中動物), |
|     | <b>—</b>         | 阿奢伽拉蛇 4,時亦棲池中。                                             | 7        |
|     |                  | 播羅縛多鳥 5,拉威漢薩鵝,拿第洽拉鵝,斫迦羅婆迦(鵝之-                              | 一種)6,    |
|     | _                | 尚有拘耆羅 7,蘇伽與薩利 89,如斯諸眾鳥,來近湖中棲。                              |          |
|     |                  | 鴣鴣他佳鳥,庫利拉迦鳥 10,森林多鶴屬 11,笛音第巴鳥,                             |          |
| 17  |                  | 蘇瓦波他鳥 12,來近於湖中。                                            |          |
| 1 / |                  | 鵝鳥與蒼鷺,尚有諸孔雀,丹八鶖拉迦,亦有拘耆羅 13,                                |          |
|     | 二三               | 耆婆耆婆迦,更有桑婆迦 14,如斯諸眾鳥,來近湖中棲。<br>婆達喜薩鳥,更有諸梟鳥,鶚鷹數亦多,摩訶迦羅鳥 15, |          |
|     | <b>⊸</b> <u></u> | 安连吾薩烏,吳有商桑烏,鴉鳥數小夕,摩訶迦維烏 13, [ 如斯諸眾鳥],來近湖中棲。                |          |
|     | 二四               | 野豬及斑鹿 16,豺狼數亦多,蘇伽波塔獸,又有羅喜迦 17,                             |          |
|     | <b>→</b> □       | [如斯眾獸類],來近湖邊棲。                                             |          |
|     | 二五               | 獅子與虎豹,熊狼與鬣狗,更有諸大象,發情三徵候 18,                                |          |
|     | <u> Т.</u>       | [如斯眾獸類],來近湖邊棲。                                             |          |
|     | 二六               | 或猿緊那羅,林中常奔躍,山野諸獵夫,來近湖邊棲。                                   |          |
|     |                  | 鎮頭迦〔果樹〕,匹雅拉〔果樹〕,末度迦〔果樹〕,伽斯瑪利                               | 尌 ,      |
|     |                  | 長青頻結果,不遠吾仙處。                                               | •        |
|     | 二八               | 孫芭尼帕,薩拉拉三樹,長青頻結果,不遠吾仙處。                                    |          |
|     | 二九               | 或有訶梨勒 19,或有阿摩勒 20,菴婆與閻浮,更有毘醯勒 21                           | ,        |
|     | 第                | 第一 佛陀品 長老之譬喻                                               | 一七       |
|     |                  |                                                            |          |
|     | 月                | 小部經典四(譬喻經)                                                 | 八        |
|     |                  |                                                            |          |

薰芳天上香,廣飾吾仙處。

一二 吉利芬那伽,芬那伽樹〔花〕,俱毘阮羅樹,諸樹盡開〔花〕,

棗與胡桃樹,復有貝拉果22。

或有吉瓦迦,亦有薩哈迦,〔如斯眾多樹〕,不遠吾仙處。 三一 仙處之鄰邊,有池人造美,水澄清且冷,勝境心神清。 三二 生長缽頭摩,亦生優缽羅,分陀利迦生,曼陀羅華覆, 如是等諸華,薰芳天上香。 三三 如斯一切具,林中花果實,造作樂仙境,彼時吾居住。 三四 有德守禁戒,常樂入禪思,果達五神通,苦行修樓脂。 三五 弟子二萬四,皆盡奉事吾,彼等婆羅門,門閥高榮譽。 三六 善觀吉凶相,亦知古傳說,語彙式典通24,諸種文法明, 問答解釋秀,通達法究竟。 18 三七 或爲豫占術,或精觀相明,地上與地中25,更亦觀空中, 明確示先兆,是吾弟子等。 三八 少欲且賢善,食少而不貪,得不得滿足,常從吾身邊。 三九、樂禪於禪思,堅固心寂靜,所望無一物,常從吾身邊。 四〇 神通波羅蜜,乞食父祖地,堅固步虚空,常從吾身邊。 四一 緊閉六根門,無慾守諸根,堅志不應酬,近吾弟子難。 四二 宴坐結跏趺,起立則經行,修行常澈夜,近吾弟子難。 四三 愛色不執著, 惡事亦不犯, 愚者不爲愚, 近吾弟子難。 四四 爲驗其神足,彼等常進行,強烈震大地,近於彼等難。 四五、彼等弟子樂,而樂於禪悅,採果閻浮洲,近吾弟子難。 四六 或至瞿耶尼,弗婆毘提訶,或行鬱單越,近吾弟子難。 四七 致佉梨在前 26,彼等尾隨後,二萬四千人,遮蔽空一面。 四八 聖火燃不燃,乳缽持楊枝,諸食以岩碎2728,慣食如樹實。 四九、彼等行水浴,朝夕喜清潔,淋注於頭上,近吾弟子難。 五〇 腋毛爪伸長,頭穢齒成黃,唯有戒芳香,近吾弟子難。 19 五一 朝夕螺髻者,偉大行者集,得不得宣畢,爾時御空行。 五二 此等人去時,大地響震動,如羚羊皮響,諸神懷喜心。 第一 佛陀品 長老之譬喻 小部經典四(譬喻經) 五三 仙人等空翔,去此復往彼,委身己之力,彼等行隨意。

三〇 或有阿魯拉 23,亦有伽藍芭,或有他卡拉,亦有毘拉莉,

五四 彼等震動地,並行翔空際,偉大力無勝,如海動搖難。

五五 或就地經行,仙人如勢坐,亦或就攝食,近吾弟子難。

五六 彼等修慈行,望使諸物生,皆稱讚無我,無人輕彼等。

五七 如無畏獅王,威力猶象王,難近如虎豹,彼等來吾前。

五八 諸神咒術者 29,那伽乾闥婆,羅刹鳩槃荼,鬼魔陀那婆, 更有迦樓羅,來近湖畔棲。

五九 荷擔一佉梨,身著美皮衣,空翔螺髻者,來近湖畔棲。

六○ 彼時身相應,相互致敬意,其數二萬四,竟無一咳音。

- 六一 彼等足並足,自制無聲響,凡近吾邊者,頂禮頭觸地。
- 六二 行者等心寂,弟子圍繞吾,吾住彼仙境,耽樂於禪思。
- 六三 仙者戒芳香,同於花芳香,樹樹實芳香,仙處遍馨芳。
- 六四 晝夜吾不知,吾遂無不快,吾勉弟子等,於吾愈愉悅。
- 六五 花開散其香,各各樹果香,滿溢天上香,仙處無限輝。
- 20 六六 由深定起來,精懃吾明智,荷擔一佉梨,行入森林中。
  - 六七 卜兆與占夢,觀相更熟稔,爾時吾步行,誦念句真言。
  - 六八 阿諾瑪達西 30,彼之佛世尊,世界爲上首人中之尤者, 愛孤等覺者,來到此雪山。
  - 六九 慈悲彼牟尼,步入此雪山,人中之尤者,彼結跏趺坐。
  - 七〇 吾見此覺者,光輝心神善,宛如青睡蓮 31,牟尼如火燃。
  - 七一 光輝似燭臺,閃電雷雲間,我見世導師,如娑羅樹王。
  - 七二 大雄之龍象,滅苦乃牟尼,人能見此佛,免除一切苦。
  - 七三 吾見天中天,求瞻其身相,「彼爲佛與否,吾見具眼者」。
  - 七四 足有千輻輪,吾見此寶相,得見其輪相,判定爲如來。
  - 七五 爾時手執帚,四周吾清掃,採來八枝花,供養無上佛。
  - 七六 供養漏盡佛,越渡瀑流佛,皮衣袒右肩,南無世導師。
  - 七七「漏盡等正覺,依憑斯智慧,智慧吾爲宣,請聞吾所言。
  - 七八 無量增自存,汝來濟此世,惟見汝姿形,先渡疑念流。

### 第一 佛陀品 長老之譬喻

-----

#### 小部經典四(譬喻經)

- 七九 生物之尊師,幡幢與木椿,依靠汝支拄,兩足之尊者。
- 八〇 以瓶可量海,能知其水量,一切知者智,不能知其量。
- 八一 秤槃置地上,雖能得承持,一切知者智,不能知其量。
- 21 八二 綱指測空間,雖能知其量,一切知者智,不能知其量。
  - 八三 一切大海水,所有諸大地,與佛智相較,不適比作譬。
  - 八四 天上人間界,依汝智慧轉,汝爲具眼者,懸掛智慧綱。
  - 八五 以彼之智慧,可達最上悟,一切知者智,摧毀諸外道」。
  - 八六 盲說幾偈竟,苦行修樓脂,敷展皮之衣,彼坐於地上。
  - 八七「入於大海中,八萬由旬餘,聳高亦相同,被稱諸峰王。
  - 八八 須彌山高聳,長幅亦相同,碎爲微塵粉,十萬俱胝〔數〕。
  - 八九 適用落叉〔數〕(十萬),可能數至盡,一切知者智,數不能盡量。
  - 九○ 以彼細目網,若圍水中者,無論何生物,悉掛入網中。
  - 九一 彼實如大雄,不問何外道,跳入茂密見,陷溺於執著。
  - 九二 洞悉見一切,淨爾智慧故,彼等懸於網,汝不越網目(智慧)。
  - 九三 爾時彼世尊,名聲高一切,彼由入定起,勝者眺四方。
  - 九四 彼之牟尼佛,弟子尼薩巴 32,數十萬寂心,圍繞如彼者。
  - 九五 漏盡得清淨,六通者圍繞,彼知佛之心,近世界導師。

九六 彼等空中立,以行右繞禮,合掌念南無,來臨佛陀前。 九七 阿諾瑪達西,牟尼彼世尊,世間居上首,人中之長者, 比丘眾中坐,微笑彼勝者。 九八 婆留那侍者, 遍袒衣右肩, 頂禮知者仙, 問訊世導師。 22 九九 世尊!今以何因緣,尊師現微笑,誠如無緣故,若無現微笑。 一○○ 阿諾瑪達西,牟尼彼世尊,世間居上首,人中之長者, 坐於眾當中,彼爲語此偈: 一〇一「以花供養吾, 嘆不得智慧, 吾爲斯者頌, 傾耳聽吾言」。 一〇二 聞知佛言語,諸神皆來集,聽聞佛正法,親近正覺尊。 一〇三 住於十世界,威力優神群,聽聞佛正法,親近正覺尊。 一〇四「象馬車諸兵,步兵共四軍,皆常圍繞彼,供養佛果報。 第一 佛陀品 長老之譬喻 二三 小部經典四(譬喻經) 二四 一○五 具六萬樂器,更有美飾鼓,常侍彼左右,供養佛果報。 一〇六 一萬六千女,盛粧婦人等,美衣美飾具,耳結摩尼環。 一○七 微笑長柳眉,豊臀細腰女,皆常圍繞彼,供養佛果報。 一〇八 其間十萬劫,樂於神世界,千度爲神王 33,統理神世界。 一〇九 千度於此國,成爲轉輪王,廣統諸國土,不能盡其量。 ──○ 迨至最後生,應生於人間,彼婆羅門女,孕育舍利胎。 ——— 依其母名姓,得知爲男性,其名舍利弗 34,銳利智慧者。 一一二 八十俱胝財,捨棄成無物,出家求寂靜,彷徨此地上。 一一三 計彼無量劫,出生蔗王族,呼爲瞿曇姓,出世爲尊師。 一一四 彼師法後嗣,法子由法生,其名舍利弗,第一佛弟子。 23 一一五 婆儗儸恆伽,雪山〔水源〕量,爲滿彼大海,注流入海中。 一一六 如實舍利弗,能具三通者35,達於究竟智,彌滿諸生物。 一一七 雪山及諸海,更與大海較,算數不能盡,彼處砂數多。 一一八 遍數無有餘,其數亦能盡,舍利弗智慧,敗陣無際限。 一一九 適用〔數〕落叉,恆河沙可盡,舍利弗智慧,遍數無際限。 一二○ 〔海神〕揚其波,數算不能盡,如實舍利弗,智慧無限際。 一二一 釋迦族之長,無上等覺者,喜彼之瞿曇,達於究竟智, 〔佛之大弟子〕,智慧屬第一。 一二二 釋迦族之子,依法轉法輪,倣此正轉時,普降正法雨。 一二三 釋迦族之長,瞿曇皆熟知,比丘眾中坐,置彼於上席」。 一二四 阿諾瑪達西,奉侍爲吾師,吾實盡所事,盡吾所事畢, 不問於何處,能爲波羅蜜。

- 一二五 積業無量劫,此處示其果,吾脫箭疾之,以滅吾煩惱。 一二六 涅槃無限制,吾求不動道,尋檢諸異徒,幾生吾流轉。

|    | 一二九          | 頭梳螺髻荷,吾著皮上衣,神通得究竟,吾行梵天界。      |            |
|----|--------------|-------------------------------|------------|
| 24 | 一三〇          | 且置聖者教,異徒非覺者,任何覺智者,能解勝者教。      |            |
|    |              |                               |            |
|    | 第一           | 一 佛陀品 長老之譬喻                   | 二五         |
|    |              |                               |            |
|    | 小音           | \$P\$經典四(譬喻經)                 | 二六         |
|    | <u></u>      | 希財物無益,爾時吾〔沉思〕,尋索無所限,徘徊隨異徒     |            |
|    |              |                               | 0          |
|    | _ <u>=</u> _ |                               |            |
|    | — <u>=</u> = |                               |            |
|    | 一三四          | 迨至最後生,吾爲婆羅門,棄財百俱胝,出家無家者。      | ——第一誦品———  |
|    | 一三五          | 一<br>殊勝聖學書,亦通三吠陀,刪闍耶淨者,吾住於其邊。 | 一分         |
|    |              | 大雄爾弟子,其名阿說示36,威嚴難親近,爾時彼乞食。    |            |
|    |              | 見彼智慧具,聖者沐聖智,大龍心寂靜,恰似蓮華開。      |            |
|    | 一三八          |                               |            |
|    |              | 「意樂身形美,彼行善自制,鍊最上克己,彼見不死人。     |            |
|    | 一四〇          | 為滿心意足,吾問最上義,吾問彼應語,爾時吾再問」。     |            |
|    |              |                               |            |
|    | 一四二          | 被至道當中,行近吾發問:「賢者姓爲何,汝身隨從誰」     | ?          |
|    | 一四三          | 被問如獅子,無怖彼說言:「佛出於此世,從彼爲弟子」     |            |
| 25 |              | 「如何大名聲,可肖大雄者,佛教與其法,敬請爲吾說」。    |            |
|    |              | 被問之所說,深奧微妙道,滅卻渴愛箭,除去一切苦。      |            |
|    |              | 「諸法因緣生,如來說其因,諸法由緣滅,大沙門斯說」。    |            |
|    | , .          | 說明吾此問,而得第一果,吾聞勝者教,無穢亦無垢。      |            |
|    |              | 吾聞聖者言,吾見無上法,吾浸此正法,稱唱如次偈:      |            |
|    |              | 「若彼爲真法,往昔那由他,多劫不得見,今得無憂道」。    |            |
|    | 一五〇          | 然吾索諸法,徘徊隨異徒,今吾達目的,不應懈怠時。      |            |
|    | 一五一          | 說示不動道,吾得喜滿足,吾尋摯愛友,吾行往仙處。      |            |
|    | 一五二          | 遙見識吾來,吾友學識深37,[此友]具威儀,彼語如次    | <b>言</b> : |
|    | 一五三          | 「顏淨眼清爽,見而如聖者,爾己得不死,涅槃不動道。     |            |
|    | 一五四          | 美姿汝今來,如無妄念者,鍊最上克己,心靜婆羅門」。     |            |
|    | 一五五          | 「吾得不死法,除去憂悲箭,爾欲得此法,吾等往佛前」。    |            |
|    | 一五六          | 誠然學識深,吾諾彼友言,〔相互〕手執手,往赴尊師前     | :          |
|    | 一五七          | 「釋迦族聖子,吾等來汝邊,蒙教出家法,吾等住無漏。     |            |
|    | 第-           | 一 佛陀品 長老之譬喻                   | 二七         |
|    |              |                               |            |
|    | 小普           | 邻經典四(譬喻經)                     | 二八         |

一二八 涅槃無制限,吾求不死道,撒散五百金,出家爲仙人。

一五八 彼名拘離多38,具渦人智慧,具有神通秀,相攜輝弘教。 26 一五九 吾意不得遂,徘徊隨異徒,今得見爾師,吾意心滿足。 一六〇 地上生諸樹,季節到花開,薰芳天上香,生物皆歡悅。 一六一 如實大雄者,釋迦族聖子,吾立於汝教,應綻放盛季。 一六二 應開解脫花,精進脫輪迴,令得解脫花,萬物皆欣悅。 一六三 佛國有限人,偉大唯牟尼,具眼者汝子,智慧世無雙。 一六四 從爾弟子等,自制學行深,鍊最上克己,常圍繞爾前。 一六五 賢者喜禪思,寂靜心安寧,聖者具智慧,常圍繞爾前。 一六六 少欲賢堅固,食少心不貪,滿足得不得,常圍繞爾前。 一六七 空閑喜頭陀,粗衣耽禪思,賢者樂孤獨,常圍繞爾前。 一六八 勵行正道者, 立於道果者, 得成學處者, 已得道果者, 願最高義者,常圍繞爾前。 一六九、預流無垢者,及得一來果,不環阿羅漢,常圍繞爾前。 一七〇 善修七念處,喜修覺支者,數多弟子等,常圍繞爾前。 一七一 殊勝神足通,喜修靜慮者,勵行正道者,常圍繞爾前。 一七二 三明六涌者,神涌波羅蜜,滿智波羅蜜,常圍繞爾前。 一七三 如斯爾大雄,學深弟子等,難有近威嚴,常圍繞爾前。 一七四 想念積深行,弟子等圍繞,無怖如獸王,爾光如明月。 一七五 多羅尼魯樹,地上茂密長,伸展至極限,始示其果實。 27 一七六 釋迦族聖子,爾爲高名人(爾與其地等),凡從汝教者,並得不死道。 一七七 薩羅沙縛底,羌達巴基河,印度恆伽河,舍牟浮摩企。 一七八 此等河所流,大海皆納受,捨去前之名,悉皆名爲海。 一七九 如實在汝邊,四階級出家,捨去前所名,皆稱名佛子。 一八〇 恰如月遍照,運行天空上,凡此諸星群,如月輝最勝。 一八一 大雄汝如此,神人所圍繞,統領佛之國,爾常現光輝。 一八二 深淵起巨波,不能越岸行,凡雖觸其岸,紛碎而散去。 一八三 外道實如是,種種多異見,希冀了解法,不得適牟尼。 一八四 反論具眼者,縱令汝達彼,汝近彼等邊,即爲被擊碎。 第一 佛陀品 長老之譬喻 二九 小部經典四(譬喻經) 三〇 一八五 如在水生長,數多拘物頭,曼陀羅花朵,水污入泥悼。 一八六 多人實如是,來此世生育,如拘物頭泥,欲怒所煩惱。 一八七 恰如缽頭摩,生育水當中,污泥不能染,花絲透清香。 一八八 大雄汝如是,此世大牟尼,如水缽頭摩,不爲世污染。 一八九 如藍瑪迦月 39,盛開水草花,無月勝此月,花開好季節。 28 一九〇 釋族子如是,汝開解脫花 40,水生缽頭摩,無勝爾教者。 一九一 娑羅樹王花,滿溢天上香,娑羅樹圍繞,娑羅樹王輝。 一九二 大雄汝如是,佛智慧花開,比丘眾圍繞,如彼樹王輝。

一九三 多岩彼雪山,似生藥之物,龍與阿修羅,諸神棲其處。 一九四 大雄亦如是,猶如生藥物,彼等有三明,亦有六通者, 充滿〔彼等中〕,神通波羅蜜。 一九五 大雄依慈悲,彼等被汝諭,常浴法愉悦,安住於汝教。 一九六 恰如獸王獅,走出其棲居,四方巡眺望,三度舉吼聲。 一九七 獸王之吼聲,驚倒諸獸類,生爲獸類尊,常使獸驚懼。 一九八 大雄爾之吼,震撼此大地,開覺者等覺,惡魔眾戰慄。 一九九 大牟尼爾吼,異徒皆戰慄,如獸怖獸王,如鴉軍之迷。 二〇〇 此世統眾者,大呼爲眾師,繼紹承其法,向眾廣宣說。 二〇一 然爾大雄者,得悟正諸諦,覺已十四日,不向情說法。 二〇二 意志正偏向,了解諸業果,汝知人機根,聲轟如雷雲。 二〇三 洽卡瓦拉山 41,世界人群坐,彼抱各異見,求汝爲解疑。 29 二〇四 心知一切人,巧喻汝牟尼,唯說一問答,生物之疑解。 二〇五 四方四維者,世界此地滿,彼等皆合掌,頌世界導師。 二〇六 彼等永稱頌,讚歎幾頌歌,『無術尋知量,如來不可量』。 二〇七 恰如依己力,頌此大勝者,常讚幾億劫,斯讚實如斯。 二〇八 不問神與人,有諸學深者,滿足若誘汝,遂應得破滅。 二〇九 釋迦族聖子,高名立汝教,滿智波羅蜜,安住於無漏。 二一○ 摧擊異道等,吾轉聖者教,釋迦族聖子,今日吾法將。 二一一 汝此爲吾說,業果不知數,巧如射疾箭 42,斷去吾煩惱」。 第一 佛陀品 長老之譬喻 三一 小部經典四(譬喻經) 二一二 恰有人不問,頭上常荷物,苦於其所負,負荷重之故。 二一三 常爲三火燒 43,生生吾流轉,吾負生存荷,恰如舉山岳。 二一四 負荷既取去,由吾除去生,釋迦族聖子,一切教吾爲。 二一五 只要佛國人,除釋迦族長,智慧吾第一,無有等吾者。 二一六 靜慮甚殊勝,神足波羅蜜,今日遂吾欲,[ 隨意 ] 善化友。 30 二一七 修九次第定,大牟尼通曉,彼對吾說教,滅除吾臥床。 二一八 清淨有天眼,淨慮吾殊勝,從正道精進,吾樂修覺支。 二一九 弟子得通達,一切吾得爲,除世之導師,不見等吾者。 二二〇 吾善等至律,疾得禪解脫,樂修七覺支,成就聲聞德。 二二一 得達聲聞德,恭敬最上尊,心常幾梵行,以淨信涵容。 二二二 如拔毒之蛇 44,如去角之牛,無些許慢心,敬意以近眾。 二二三 若爲有形者,吾智遇富主,阿諾瑪達西,頌彼智果報。 二二四 釋迦族聖子, 蒞世轉法輪, 吾今行正轉, 頌彼智果報。

二二五 吾於任何時,意怠無氣力,少聞斯不行,何處皆不俱。 二二六 聰明與多聞,守身正諸戒,具有寂靜心,吾立於眾首。

二二七 來集此處人,吾謂「皆幸福」,「少欲心滿足,樂禪常禪思」。

- 31 二二八 最初吾得見,無垢亦無穢,吾師彼雄者,佛子阿說示。
  - 二二九 今日因彼故,吾爲法將軍,無論於何處,充滿波羅蜜, 吾今得無漏,而住於無漏。
  - 二三〇 佛子阿說示,亦嘗爲吾師,何彼居方所,吾頭常向住45。
  - 二三一 瞿曇釋族長,常憶吾所業,令坐比丘中,賜座據上席。
  - 二三二 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛所教 46。 如斯舍利弗長老唱此等之偈已。
  - 註 1 養婆樹、讀爲 ambagandi(暹羅本)。
    - 2 讀爲 Uttra hi(暹羅本)
    - 3 讀爲 Jalaja(異本)
    - 4 大蛇、原意食羊之物。

# 第一 佛陀品 長老之譬喻

三三

小部經典四(譬喻經)

三四

- 5 鳩。
- 6 鵝之一種
- 7 譯爲好聲鳥、印度之郭公鳥。
- 8 鸚鵡。
- 9 譯爲鷲鷺(Sari)、或係鶇鳥。
- 10 Jataka VI,P.540 解爲蟹、此處可視作鳥名。
- 11 鶴之屬。
- 12 鳥名、得解作鸚鵡雛鳥之意。
- 13 赤銅色螺髻之意。
- 14 譯爲共命鳥。
- 15 或係鳥名、原意爲大黑。
- 16 暹羅本爲 Pasada miga varaha ca。
- 17 鹿之一種、Jataka, VI, P, 537 中解作 sarabhamiga。
- 18 發情期之象,謂其身體表現三處發情之兆,是爲象之最狂暴時期。
- 19 五藥之一,譯爲天主將來。
- 20 藥用植物,譯爲餘甘子。
- 21 藥用植物。
- 22 Vilva 樹之果。
- 23 以下皆爲植物之名。
- 24 前半之偈出於 Sutta-nipata V,1020。
- 25 pathavya 之意,暹羅本爲 pathavya bhummantalikkle。
- 26 仙者依神通使其定量之負荷(一加利之重量)先行,自己則隨後而行。
- 28 讀為 Kottita(異本)。

- 29 devata 廣義爲一切之神,然此處爲狹義與那伽,乾闥婆同列舉爲藥叉之意。
- 30 過去二十四佛之第四佛。Buddhavamsa,P.29;Jataka I,P.35
- 31 青睡蓮之類。
- 32 意指「人中之長」。

第一 佛陀品 長老之譬喻

三五

小部經典四(譬喻經)

三六

- 33 原文此處爲述轉輪王,而於次之一〇九偈應述爲神王之意。然此乃依文意所見。如後之再 出、則更換轉輪王爲適官。
- 34 Sariputta 之 Sari 爲鶖鷺子之意。
- 35 讀爲 Sakko tisu visarado(暹羅本)。
- 36 譯爲「馬勝」,爲佛初轉法輪時,最初受教化五比丘之一。
- 37 指摩訶目犍連。
- 38 摩訶目犍連最初與舍利弗同爲刪闍耶之弟子。
- 39 Caitra(制恒羅)月之異稱,約當春三月。
- 40 讀爲 Pupphito(暹羅本)。
- 41 圍繞世界一周之鐵圍山。
- 42 讀爲 Sukhito(異本)。
- 43 貪瞋癖之三火。
- 44 訂正爲 cddhataviso。
- 45 Dhp.A.IV,P.150 中、舍利弗向其師阿說示尊者所居之方禮拜、足不向彼而寢。
- 46 訂正為 Saranan ti。

### 二 摩訶目犍連(大採菽)

- 一 阿諾瑪達西,彼之佛世尊,世界之上首,人中之長者, 神群常隨彼,住於雪山中。
- 二爾時吾之名,龍王婆留那,隨欲變身形,吾棲大水中。
- 三 捨眾之集居,吾具諸樂器,彼時天女等,圍繞佛吹奏。
- 四 諸多樂器鳴,神等亦吹奏,聆聞兩音色,佛亦得醒覺。
- 五 激請正覺尊,吾行己世界,而爲佛設座,時至吾告說。
- 六 漏盡人幾千,來世導師前,諸方光輝映,接近吾世界。
- 32 七 大雄就寶座,人長天中天,比丘眾飲食,爾時吾滿足。
  - 八 大雄自存人,致謝最上者,比丘眾中坐,宣唱次諸偈。
  - 九「供養諸僧眾、引導世間佛、依其清淨心、彼往神世界。

第一 佛陀品 長老之譬喻

三七

-----

=+

- 一〇 七十有七度,統領神世界,住於大地上,統領八百度。 一一 五十有五度,爲作轉輪王,彼生於其間,富多數難量。 一二 彼時無量劫,出生甘蔗族,彼姓稱瞿曇,出世爲尊師。 一三 彼由地獄歿,爾時生人間,名喚拘離多,婆羅門族者。
- 一四 善根所迫故,其後彼出家,瞿曇世尊前,爲第二弟子。
- 一五 力優意志堅,神通達究竟,正知凡諸漏,無漏證涅槃」。
- 一六 爲持惡友故,亦爲壓貪愛,因而起惡心,殺父與殺母。
- 一七 地獄與人間,皆爲吾生處,爲持惡業人,吾頭被切斷。
- 一八 此爲吾最後,今立最後生,如斯吾死時,亦復仍如是 1。
- 一九 孤獨吾浸居,吾喜修靜慮,正知凡諸漏,吾住於無漏。
- 二〇 更深復更厚,此地亦難滅,吾搖動拇指,神通得究竟。
- 二一 吾無高慢執,慢心些許無,沙彌等僧眾,吾不失敬心。
- 二二 吾勉勵業行,由此無量劫,吾達如上域,直至諸漏滅。
- 33 二三 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛之教。
  - ——如是尊者摩訶目犍連長老稱唱此等偈。
  - 註 1 今生之死期亦目標被切頭而死之意。目犍連遭執杖梵志之襲擊而被殺。增一阿含卷一八、二六、九(大正藏二、六三九頁)鼻奈耶卷二(大正藏二四、八五七頁)、Dhp.A.III,P. 95f.

## 三 摩訶迦葉(大飲光)

| <br>巴多穆塔拉 1,如是人中佛,世界之上首,救主入涅槃, | , |
|--------------------------------|---|
| <b>送</b> 人歡愉悅,供養色師會。           |   |

- 二 彼等畏怖生,吾則且喜生,親族知己集,吾說如次語: 「大雄今涅槃,吾等盡供養」。
- 三 彼等皆首肯,吾愈生笑意,供養救主佛,吾等得積福。
- 四 備置高價供,高立達百肘,宮殿聳立空,一百五十肘。

第二 佛陀旦 巨型力磨除

| H    | חחטיויתו | 文化と言明 | <b></b> |
|------|----------|-------|---------|
| <br> |          |       |         |
| 小部組  | 整典四(譬    | 俞經)   | 四〇      |

- 五 多羅樹耀彩,備高貴供品,淨化己之心,無上支提供 2。
- 六 娑羅樹王花,如空燃火焰,支提四方輝,猶如帝釋杖。
- 七 人人心清淨,吾爲諸多善,憶先世所業,吾生三天上。
- 34 八 吾立神車上,繫馬千頭曳,吾居所高聳,聳立達七層。

- 九 其數千樓閣,一切黃金造,己光輝映處,照耀達諸方 3。
- 一○ 赤玉之尖塔,數多聳〔雲霄〕,其塔放光輝,遍照於四方。
- —— 樓閣建造美,生來依福業,光輝摩尼造,周邊及十方。
- 一二 映顯此等物,光輝甚廣大,凌駕一切神,福業之果報。
- 一三 六十劫往昔,吾爲轉輪王 4,四海盡平夷,吾住於地上。
- 一四 而今此賢劫,己所業已滿,吾具偉大力,三十度輪王。
- 一五 具足七種寶,吾爲四洲長,吾住居彼處,聳如帝釋杖。
- 一六 長度二十四,廣十二由旬,都城藍瑪迦,城壁城門堅。
- 一七 恰如三天都,五百由旬長,廣幅爲其半,爲數多神居。
- 一八 如針於針筒,共二十五根,爾時針筒滿,相互爲碰撞。
- 一九 實如吾都城,象馬車滿盈,爾時人充滿,無上之都城。
- 二〇 彼處飲且食,吾再生天上,最後吾之生,依家世幸福。
- 35 二一 生婆羅門族,積有數多寶,八十俱胝金 6,捨去吾出家。
  - 二二 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者摩訶迦葉長老官唱此等偈。
  - 註 1 譯為蓮華上佛。過去二十四佛之第十佛。Buddhavamsa.P.35.Jataka.I,P.37
    - 2 此處爲舍利塔(thupa)之意。
    - 3 讀爲 Pabhasayum(暹羅本)。
    - 4 轉輪王(Ubbiddha)一譯爲高聳。
    - 5 Rammaka 譯爲美好。
    - 6 讀爲 hirannassa(暹羅本)。

| 第一  | 佛陀品    | 長老之譬喻   | 四一     |
|-----|--------|---------|--------|
| 小部絲 | ∞典四(譬) | <br>喩經) | <br>四二 |

### 四 阿那律陀(無滅)

- 一 世間之上首,人中之長者,須彌陀佛陀,住處近吾居 1, 吾見〔此佛陀〕,世界之導師。
- 二 親近須彌陀,導世等覺者,合掌禮恭敬,吾請殊勝佛:
- 三「大雄慈愛深,世人之長者,樹下蔭禪思,吾施爾燈明。
- 四 斯言我自存,賢者示首肯,爾時吾穿樹,結成受燈臺。
- 五 燈心施千個,世界有緣佛,燈明七日間,燃而後止燃。
- 六 依此得心淨,然而依心願,捨去人身後,吾生於天宮。
- 七 當吾生天後,見有美造柱,輝映無邊處,施燈明果報。
- 36 八 爾時吾輝煌,四方一由旬,吾勝一切神,施燈明果報。
  - 九 吾統諸神國,神王三十劫,無人輕蔑吾,施燈明果報。
  - 一〇 吾爲轉輪王,二十八度過,爾時吾書夜,澈見一由旬。

- 一一 吾立尊師教,智見千世界,吾今得天眼,施燈明果報。
- 一二 三萬劫之昔,有須彌陀佛,吾供施燈明,更以清淨心。
- 一三 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
- ——如是尊者阿那律陀長老盲唱此等偈。
- 註 1 譯爲善慧,過去二十四佛之第十一佛。Buddhavamsa,P.37;

### 五 富樓那彌多羅尼子(滿慈子)

- 一 聖學書殊勝,通達三吠陀,受弟子尊敬,吾得近至人。
- 二 巴多穆塔拉,善逝世間解,彼爲大牟尼,堪受人供養,

說法甚簡潔,爲吾宣示業。

- 三 其法吾聽已,厚敬禮尊師,至誠合兩掌,站立指南方。
- 四 吾聽簡潔法,詳細爲說教,所說言於耳,大眾弟子喜。
- 五 彼等排異見,持淨心對佛,如吾詳細說,亦猶簡潔說。

- 37 六 吾論事清淨 1,阿毘曇先導,令一切者知,吾住於無漏。
  - 七 五百劫之昔,四人爲善說 2,具足七種寶,彼爲四洲長(四大洲)。
  - 八 四種無礙解,及證八解脫,亦得六神通,吾行佛教法。
  - 註 1 此處所謂之論事 Kathavatthu 是否為現存論藏中之論事頗為疑問。此論事可作普通名詞解。
    - 2 善說(Suppakasaka)。

## 六 優波離

- 一 漢薩瓦提市 1,吾名蘇伽陀 2,生爲婆羅門,八十俱胝財, 數多寶之財,以及諸穀類。
  - 二 聖學書殊勝,亦通三吠陀,觀相如是語,通曉正法者。
  - 三 時一遊行者,結髻之出家,瞿曇佛弟子,彼苦行者等。
  - 四 名高婆羅門,「彼等圍繞吾」, 眾人供養吾, 吾不供他人。
  - 五 爾時吾高慢,不見值供養,勝者未出世,亦未言有佛。
  - 六 漫長書夜過,有世尊導師,除去一切闇,出世具眼者。
  - 七 其教行化處,擴展眾人知,爾時佛來近,其市名鵝鳥 3。

38 八 彼佛沂他人,說法具眼者,周圍一由旬,隨眾多無限。 九 行者蘇難陀 4,苦行受人敬,爾時隨佛眾,以諸花覆彼。 一○ 美花曼陀婆,佛爲說四諦,十萬俱胝人,皆得法樞要 5。 一一 七日之晝夜,法雨降不止,及至第八日,勝稱蘇難陀。 一二 「神世及人世,生生爲流轉,流轉幾世界 6,勝於一切者。 一三 十萬劫之後,出生甘蔗族,姓氏稱瞿曇,出世爲尊師。 一四 彼師法後嗣,從法生法子,彌多羅尼子,尊師之弟子。 一五 爾時佛世尊,稱讚蘇難陀,常語一切人 7,顯示己之力。 一六 時人皆合掌,南無蘇難陀,向佛盡奉事,己索應行道。 一七 吾聞牟尼言,吾心浮泛思,如得見瞿曇,吾將盡奉事。 第一 佛陀品 長老之譬喻 四五 四六 小部經典四(譬喻經) 一八 如是吾心思,思考吾應爲,「吾應爲吾業,無上植福田」。 一九 一切稱歌讚,歌讚佛之教,比丘於精律,吾將望其位。 二〇 無限吾財寶,似海難搖動,吾以此財寶,爲佛建伽藍。 二一 蘇巴那伽藍 8,建立於市前,吾費十萬金,吾造此伽藍。 39 二二 殿堂與樓閣,更有曼陀婆,禪窟修業處,亦作經行處, 〔吾費十萬金〕,吾造此伽藍。 二三 溫室與火室,圍繞以水濠,吾造諸浴室,施比丘僧伽。 二四 小臺大座椅,食物與容器,伽藍之藥草,此等吾皆施。 二五 彼處備守護,吾造堅牆垣,如斯靜心者,修行無惱亂。 二六 吾以十萬金,造彼僧伽藍,完成止住處,吾禮佛世尊。 二七「吾建伽藍畢,聖者請接受,贈與大雄者,具眼者請受。 二八 巴多穆塔拉,善逝世間解,知吾意導師,受此尊貴供。 二九 一切知者佛,吾知大仙受,準備美食物,告彼今食時。 三〇 如是告知已,導師率弟子,漏盡之千人,近至其伽藍。 三一 吾知當坐時,滿足以飲食,食事終了後,吾說次言語: 三二「購以十萬金,建此宏壯閣,伽藍蘇巴那,恭請聖者受。 三三 布施此伽藍,純依吾心願,生生吾流轉,望能達所願」。 三四 造此美伽藍,請彼佛容受,比丘眾中坐,宣示次言語。 三五「造此美伽藍,若以施佛者,吾將稱讚彼,傾耳聽吾說。 40 三六 象馬與車兵,更有徒步兵(四軍),如斯常圍繞,施伽藍果報。 三七 六萬之樂器,又有美飾鼓,如斯常圍繞,施伽藍報果。 三八 八萬六千女,美飾婦人等,美衣與飾具,結摩尼耳環。 三九 微笑長柳眉,細腰臀形美,如斯常圍繞,施伽藍果報。 四〇 三萬劫之間,樂享神世界,千度爲神王,統領神世界。

四一 依此達神王,彼得獲一切,享樂無缺憾,統領神世界。四二 千度生此國,成爲轉輪王,此量不能盡,統治廣大國。

四三 十萬劫之後,出生甘蔗族,姓氏稱瞿曇,出世爲尊師。四四 彼師法後嗣,從法生法子,其名優波離,尊師之弟子,

第一 佛陀品 長老之譬喻 四七 ------

小部經典四(譬喻經)

四八

四五 於律達究竟,無論處非處,憶持勝者教,彼住於無漏。

四六 釋迦族之長,此等皆熟知,比丘眾中坐,置彼最高位」。

四七 爾來無量歲,希求爾聖教,今達吾目的,斷除一切縛。

四八 恰如椿剌男,爲王刑杖脅,只望得逃脫,忘見此木椿。

四九 大雄吾如是,爲有杖所脅,被業椿所剌,苦惱欲之痛。

五〇 依此三火燒,不見有之喜,如受刑杖者,尋索逃生路。

41 五一 恰如服毒男,爲其毒所苦滅,毒之方法,即時索取藥。

五二 速索滅毒藥,彼即發現藥,爲彼脫毒故,飲之可平安。

五三 大雄吾如是,吾如中毒人,無明所苦故,吾索教法藥。

五四 因索法之藥,吾見釋迦教,勝殊一切藥,滅一切欲箭。

五五 吾飲法之藥,消除一切毒,不老亦不死,寂靜見涅槃。

五六 恰如鬼惱人,苦於爲鬼捉,茲爲逃脫鬼,尋求驅鬼師。

五七 尋索彼速見,通驅鬼術者,彼既爲鬼苦,滅鬼連根除。

五八 大雄吾如是,愚魅捕所苦,茲爲兆愚闇,尋求智慧界。

五九 吾見釋迦佛,彼除煩惱閣,爲吾除愚闇,即如驅鬼師。

六○ 吾斷輪迴流,吾亦止愛流,如驅鬼除根,滅除一切有。

六一 恰如金翅鳥,食蛇飛衝下,彼於大海周,攪亂百由旬。

六二 彼既捕執蛇,頭下使其苦,彼鳥如斯欲,執蛇飛將去。

六三 大雄吾如是,強如金翅鳥,求彼無爲法,洗去數多罪。

六四 於無上寂處,吾見最勝法,吾往其所執,如執蛇金鳥。

六五 阿薩瓦提草,美蔓草林生,此草過千歲,只生一果實。

42 六六 其實難成故 9,諸神皆崇愛,如斯諸神喜,最上之蔓草。

六七 爾經十萬劫,吾禮尊聖者,朝夕念南無,如神愛蔓草。

六八 跪拜非不毛,南無不徒空,雖遙吾亦去,刹那亦不失。

六九 吾雖探此有,不見有再生,解脫不執著,吾往心寧靜。七○ 恰如稱蓮〔草〕,花放以陽光,大雄吾如是,花放因佛光。

七一 恰如鶴鳥胎,常不見雄鳥,雷雲轟作時,其鳥常受胎 10。

七二 只要電不轟,其鳥久保胎,電雨降臨時,彼如脫重荷。

第一 佛陀品 長老之譬喻

五〇

四九

小部經典四(譬喻經)

七三 巴多穆塔佛,法之雷雲鳴,依其法雲音,吾孕法胎兒。

- 七四 歷經十萬劫,福胎常寄宿,雷雲法不鳴,重荷不得脫。 七五 釋迦樂法雲,迦維羅衛城,時爾使其鳴,吾得脫重荷。 七六 彼空無相法,非欲求住法 11,四種沙門果,一切吾解明。 ——第二誦品—— 七七 爾來無量歲,希求聖者教,吾今達目的,見無上寂處。 43 七八 吾達律究竟,歌讚如仙者,尊教吾憶持,無有等吾者。 七九、於律及犍度,三斷或五戒,言詞與文字,其處吾無疑。 八〇 懲戒或贖罪,處非處通達,求宥與復歸,一切處究竟。 八一 於律及犍度,吾立腳其上,由其二解明,依真髓可解。 八二 精巧於辭詞,通曉義無義,無有不知者,殊勝師之教。 八三 釋迦聖子教,吾今爲法官 12,一切懷疑解,斷除諸疑念。 八四 詞句與疊句,言辭與文字,或窮極因緣,一切吾通曉。 八五 彼如有力王,平夷苦他者,占戰彼獲勝,於彼造市鎮。 八六 或城與壁濠,乃及柱樓門,種種之望樓,造作多市鎮。 八七 廣場交路園,區劃好市場,法庭決利害,更作大會堂。 八八 是爲打倒敵,知敵和不和,軍勢守護王,置彼將軍位。 八九 其爲守護財,護財善巧者,吾不失此財,置彼護財位。 九〇 希乞王繁榮,若王所愛者,斯友應治理,賦與管國事。 九一 生起諸兆相,通達吉凶相,聖學書殊勝,置彼司祭官。 44 九二 具斯諸部分,稱彼刹帝利,難覆如輪王,人人常擁護。 九三 大雄汝如是,刹帝利破敵,天界與人界,人咸稱法王。 九四 外道與惡魔,夷平諸魔軍,打破彼黑闇,於此造法市。 九五 彼處戒城壁,樓門汝智慧,賢者!信爲其支柱,汝護禁戒門。 九六 念處市望樓,聖者!智慧爲廣場,神足交路園,美造法街路。 九七 彼之修多羅,毘曇毘奈耶,九分佛聖言,此即汝法堂。 九八 空法無相法,無欲求梵住,無欲即苦滅,此等汝法殿。 九九、智慧居第一,更精於辯說,稱舍利弗者,正法之將軍。 第一 佛陀品 長老之譬喻 **元一** 小部經典四(譬喻經) 万.二 一○○ 通曉人死生,神通得究竟,名稱拘離多 13,汝之司祭官。 一〇一 憶持古傳統,力壯大難近,勝德頭陀者 14,汝之司法官。 一〇二 憶持法多聞,諷誦一切教,名稱阿難陀,汝法護持者。 一○三 超越此一切,世尊汝望吾,於律任智者,授吾以法庭。 一〇四 佛子不論誰,對律有發問,於彼不考慮,其義吾說明。
  - 一○七 其中尊師教,佛說有九分,凡於律所說 15,見律根本者」。一○八 釋族長瞿曇,常憶吾所業,比丘眾中坐,置吾於最高。

一○五 只要佛國人,除彼大牟尼,於律無如吾,豈有更勝者。

45 一〇六 比丘眾中坐,瞿曇如是說,「於律於犍度,無如優波離。

|    | 一〇九                                                                         | 爾來十萬劫,吾達此地位,今吾達目的,吾於律究竟。    |      |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|------|
|    | $-\!\!-\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!-\!\!\!$        | 吾本釋迦族,喜爲理髮師,吾捨族姓去,爲彼大仙子。    |      |
|    | <del></del>                                                                 | 往昔第二劫,安伽薩王出16,名高力無限,護國爲大富。  |      |
|    | <u></u>                                                                     | 生爲彼王子,名喚羌達那17,刹帝利世家,名望恃財富。  |      |
|    | <u> </u>                                                                    | 十萬象之群,發情三徵候,一切莊嚴飾,常此圍繞吾。    |      |
|    | ——四                                                                         | 軍勢共行進,吾思往御苑,乘象錫利佳 18,爾時出市行。 |      |
|    | <b>→</b> <u>∓</u> .                                                         | 善攝六根門,具足諸正行,覺者提瓦拉 19,由彼來吾方。 |      |
|    | <b>一一</b> 六                                                                 | 策行錫利佳,爾時吾犯佛,如斯象發怒,遂不揚其足。    |      |
|    | 一一七                                                                         | 見象意不快,吾向佛發怒,惱煩正覺尊,吾向御苑進。    |      |
|    | $-\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!$ | 彼處不見愉,恰如頭燃燒,吾爲熱燃故,如捧供之魚。    |      |
| 46 | 一一九                                                                         | 此地達海邊,不見如吾燃,吾往父之前,向彼語次言:    |      |
|    |                                                                             | 恰如興怒蛇,又如到火窟,如醉大牙象,吾犯自存佛。    |      |
|    | <u> </u>                                                                    | 可畏偉勝者,吾有犯覺者,吾請牟尼恕,吾等失市鎮。    |      |
|    |                                                                             | 若彼自制者,吾不得彼意,不過第七日,王國將破滅。    |      |
|    | 一二三                                                                         | 彼蘇美伽拉 20,拘舍悉伽瓦,薩多迦犯罪,軍遂墮惡趣。 |      |
|    | 一二四                                                                         | 自制行梵行,仙者等怒時,天界與大海,諸山共破滅」。   |      |
|    | 一二五                                                                         | 三千由旬間,吾將集諸人,請饒恕罪過,吾近自存佛。    |      |
|    | 一二六                                                                         | 清髮衣新衣,諸人皆合掌,投身佛足邊,吾述如次言:    |      |
|    | 一二七「                                                                        | 大雄請恕我」。諸人皆求願:「使吾等去熱,切勿亡此國。  |      |
|    |                                                                             |                             |      |
|    | 第一                                                                          | - 佛陀品 長老之譬喻                 | 五三   |
|    |                                                                             |                             |      |
|    | 小剖                                                                          | S經典四(譬喻經)                   | 五四   |
|    |                                                                             |                             |      |
|    | , -                                                                         | 一切神與人,羅刹陀那婆 21,彼以鐵造斧,可常裂吾頭」 | 22 ° |
|    | 一二九                                                                         | 「火不止水上,岩上種不生,藥上無毒虫,佛不生起怒。   |      |
|    | 一三〇                                                                         | 恰如地不搖,如海不可量,如虛空無際,斯佛不攪亂。    |      |

一三八 「火不止水上,岩上種不生,藥上無毒虫,佛不生起怒。 一三〇 恰如地不搖,如海不可量,如虛空無際,斯佛不攪亂。 一三一 大雄常恕人 23,行者常堪忍,恕人堪忍者,無有敢報仇」。 一三二 正覺聞斯語,爲吾等除熱,數多人之前,爾時騰空際。 47 一三三 吾因其業故,下墮卑賤層,行越此生涯,吾入無畏市。 一三四 爾時吾雖燃,對此善忍耐,吾得佛之恕,爲吾除其熱。 一三五 今日吾復然,三惡之火燃,消我三惡火,使吾至寂靜。 一三六 若有人借耳,吾言請傾聽,吾觀如其道,向汝說真義。 一三七 離彼自存人,安定寂靜者,吾今以其業,來生卑賤胎。 一三八 汝勿失刹那,過則人嘆惜,刹那既與汝,勤修理想地。 一三九 或人有下劑,或人有吐藥,或人猛毒蛇,或人有良藥。 一四〇 下劑履聖道,吐藥立聖果,良藥得果者,索得福田人。 一四一 教人持敵意,恰似猛毒蛇,毒蛇齧毒者,其人被燒盡。

一四二 其猛毒立刻,破滅彼生命,教持敵意者,燃燒俱胝劫。一四三 忍辱與無害,以慈心持戒,不持敵意者,彼渡人天界。一四四 不執得不得,不執敬有無,等大地等佛,於彼無敬意。

- 一四五 提婆達多輩, 鴦窟摩羅賊 24, 達那羅喉羅 25, 牟尼爲平等。
- 48 一四六 對之無嫌惡,對彼無怒心,親子與惡徒,佛皆爲平等。
  - 一四七 路上見袈裟,塗糞被摒棄,合掌於頭上,應禮仙者幢。
  - 一四八 過去與現在,未來出佛等,此幢爲清淨,南無向彼等。
  - 一四九 教令毗奈耶,吾心應憶持,南無毘奈耶,安住不論時。
  - 一五〇 棲居毘奈耶,爲吾經行處,生活之法則,亦爲吾主食。
  - 一五一 毘尼達究竟,亦通寂靜心,此之優波離,禮拜尊師足。
  - 一五二 由村復至村,徘徊街至街,法之正覺尊,南無其法性。
  - 一五三 煩惱被燒盡,除去諸有結,消滅一切漏,今吾無後有。
  - 一五四 吾實今善來,於殊勝佛前,吾此得三明,履行佛之教。
  - 一五五 四種無礙解,及證八解脫,吾證六神通,吾行佛教法。

第一 佛陀品 長老之譬喻

五五.

小部經典四(譬喻經)

五六

- ——如是尊者優波離長老宣唱此等偈。
- 註 1 Hamsavati(鵝市)。
  - 2 Sujata(善生)。
  - 3 Hamsavhaya 即漢薩瓦提(鵝市)。
  - 4 Sunanda(善喜)。
  - 5 mandapa 爲祭日等一時所建之假屋,爲無壁只有屋頂之大廳。
  - 6 訂正爲 bhavesu samsarissati。
  - 7 讀爲 bhasayanto(異本)。
  - 8 Sobhana(輝映)。
  - 9 讀爲 Sati。
  - 10 鶴依雷鳴而受胎。jataka II,P.363
  - 11 讀爲 athappanihitam(異本)。
  - 12 rupadakkha 造形巧妙者之原義。此尚關聯由第七十九偈至八十三偈。Milindapanha P.344 參照。
  - 13 神通第一之摩訶目犍連。拘離多乃其名(以前已述)。
  - 14 指頭陀第一之摩訶迦葉。
  - 15 從邏羅本讀爲 vimaya kathitam ssbbam。
  - 16 Anjasa(直路)。
  - 17 Candana(梅檀)。
  - 18 Sirika(吉祥)。
  - 19 Devala(執天),此佛之名不詳。若視爲巴多穆塔拉佛之第一弟子,則其爲佛實不可解。
  - 20 Sumekhala(善帶)。
  - 21 阿修羅之一種,爲(Danu)之子。cf,jataka V,P.393; Milindapanha P.153。
  - 22 讀爲 bhindeyyuM(異本)。

|    | 25 Dhanapala(護財)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|    | 第一 佛陀品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 五七            |
|    | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 五八            |
|    | 七 阿若憍陳如(了本際)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 49 | <ul> <li>─ 巴多穆塔拉,到達佛地佛,世間居上首,導師吾初見。</li> <li>二 一切諸夜叉,菩提樹下集,彼等合掌拜,圍繞正覺尊。</li> <li>三 一切諸神喜,交飛於虛空:「今逢佛出世,除去世間闇」。</li> <li>四 彼等喜笑聲,〔虚空〕轟大響,「等正覺教法,滅去吾煩惱」。</li> <li>五 諸神以威嚴,吾知其語言,心之雀躍喜,吾供最初食。</li> <li>六 彼無上世尊,了知吾心意,神之眾中坐,宣說如次偈:</li> <li>七「出離經七日,吾得無上覺,護持梵行者,此吾最初食。</li> <li>八 由兜率來此,向吾獻供食,彼者稱讚吾,傾耳聽吾言」:</li> <li>九「三萬劫中間,統理神世界,彼勝一切神,住於三天上。</li> <li>一○ 後由神國沒,彼生於人間,千度轉輪王,統御彼國疆。</li> <li>一一 十萬劫之後,出生甘蔗族,爲瞿曇稱姓,出世爲尊師。</li> <li>一二 時沒於三天,彼生於人間,棄家往出家,彼住共六年。</li> <li>一三 由彼第七年,佛爲說真理,時名憍陳如,最初彼開悟」。</li> <li>一四 棄世效出離 1,吾今爲努力,爲滅諸煩惱,出家成無家。</li> </ul> |               |
| 50 | 一五 人天一切知,唯彼親近佛,鹿林爲吾說 2,叩不死法鼓。<br>一六 吾今得無上,不死寂靜道,諸漏皆正知,吾住於無漏。<br>一七 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。<br>——如是尊者阿若憍陳如長老宣唱此等偈。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
|    | 註 1 倣悉達多太子之大出離(Mahabhinikkhamana)出家之意。 2 此爲鹿野苑(Migaranna),詳說爲指仙人墮處鹿野苑(Isipatana 於初轉法輪,憍陳如最初之得漏盡。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Migadaya)。此言佛 |
|    | 第一 佛陀品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 五九            |
|    | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 六〇            |
|    | 八 賓頭盧頗羅隨誓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |

23 讀爲 mahavura(暹羅本 attauanta mahavira)。

24 Angulimala(指鬘)。

- 一 巴多穆塔拉,最上自存佛,彼於雪山前,其時住心峰。
- 二 於彼現四足,獸王無畏形,耳聞吾吼聲,諸人皆驚懼。
- 三 吾採美蓮華,吾近人中長,佛由靜慮起,吾表尊敬意。
- 四 南無四方位,南無佛至人,己心得淨化,吾發獅吼聲。
- 五 善逝世間解,接受人尊供,坐於己座上,宣說如次偈。
- 六 知佛所述言,一切諸神集,「言說之尤者,五。等來聽法」。
- 七 諸神喜歡笑,於世導師前,牟尼見一切,稱讚吾吼聲。
- 八「施此美蓮華,舉此獅子吼,吾稱讚彼者,吾言傾耳聽。
- 九 從此八劫後,彼爲轉輪王,具足七種寶,尊爲四州長。
- 一〇 六十四方地 1,彼爲總君王,其名缽頭摩,大力轉輪王。
- 51 —— 十萬劫之後, 出生甘蔗族, 稱爲瞿曇姓, 出世爲尊師。
  - 一二 佛言宣述時,彼爲婆羅門,由家出離去,立刻彼出家。
  - 一三 努力彼專念,心靜無執著,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
  - 一四 肉食獸森林,獨離彼臥床,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
  - 一五 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者賓頭盧頗羅墮誓長老唱說此等偈。

### 註 1 原文 mahiya catusatthiya 意義不詳。

### 九 揭地羅林之隸婆多 1

- 一 婆儗囉恆伽,雪山〔發〕水量,吾守彼渡場,吾渡此方岸。
- 二 巴多穆塔拉,兩足世導師,十萬得道者,欲渡恒伽河。
- 三 工匠巧造作,集來數多舟,吾爲舟作覆,奉事人中長。
- 四 彼佛來此處,乘坐所贈舟,止住水當中,盲說如次偈。
- 五「渡運正覺尊,無漏僧團者,以其學心故,彼樂神世界。

- 六 彼生之處所, 舟形美宮殿, 空中有花覆, 常來覆彼上。
- 七 五十八劫後,刹利塔拉那 2,平夷四方際,彼爲轉輪王。
- 52 八 五十七劫後,刹利旃簸迦,其如旭日昇,有大力輝煌。
  - 九 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
  - 一○ 三天沒去時,彼生來人間,名爲隸婆多,彼爲婆羅門。
  - 一 淨根所迫使,彼由家離去,受佛瞿曇教,於是得出家。
  - 一二 彼既出家後,勝觀專念勵,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
  - 一三 精進吾調牛 3,運行安穩處,於等正覺教,吾保最後身。
  - 一四 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。

- 註 1 常住朅地羅(Khadira)樹林故,稱爲朅地羅林(Khadiravaniy)之隸婆哆。
  - 2 Tarana(渡)。
  - 3 與此一前半句見爲同一者 Sutta-nipata V.79(P.14)。

### 一○ 阿難陀(慶喜)

- 一 巴多穆塔拉,牟尼出苑門,普降不死雨,多人獲涅槃。
- 二十萬雄者等,威力六神通,如影隨其形,圍繞正覺尊。
- 三 時吾乘象背,持最優白傘,見彼清爽姿,吾心生喜悅。
- 四 吾由象背降,親近人中長,眾寶造傘蓋,爲佛遮頭上。
- 53 五 世尊大牟尼,了知吾心意,法話一時止,宣示如次偈:
  - 六「黃金爲飾具,白傘遮蓋者,吾稱讚其人,傾耳聽吾說。
  - 七 此男去此世,往住兜率天,天女等恭敬,無虧樂沉浸。
  - 八 三十四度間,統領神世界,地上八百度,住世統諸軍。
  - 九 五十八度間,得爲轉輪王,廣大此地上,統領諸國土。
  - 一〇 十萬劫之後,生來甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
    - 一一 釋迦族標幟 1,爲其親族者,名爲阿難陀,彼爲佛侍者。

- 一二 精熟且賢善,真諦深通曉,順從不頑固,諷誦一切教。
- 一三 精勤於專念,心靜無執著,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
- 一四 象群棲森林,歲經年六十,發情三徵候,牙強如大鋤。
- 一五 如斯大威力,幾十萬賢者,從者佛龍象,不爲外物驚。
- 一六 吾於初中夜,後夜亦南無,清淨心內喜,聖佛吾奉事。
- 一七 精熟且賢善,思慮注意深,吾達預流果,通有學諸地。
- 一八 吾精勤業行,數經十萬劫,吾達如上域,確立信大果 2。
- 54 一九 吾實爲善來,奉事於佛前,吾今得三明,吾行佛教法。
  - 二〇 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者阿難陀長老盲唱此等偈。
  - 註 1 釋迦族之標幟(Sakyanam kulaketu)。
    - 2 此處從暹羅本讀爲 thita saddha mahapphala。

### 攝頌:

尊佛以及諸緣覺 舍利弗與拘離多迦葉更與阿那律 隸婆多與阿難陀

# 第二 西哈薩那品

p.55.

### 一一 西哈薩那達耶伽(獅子座布施)

- 一 教主兩足尊,悉達多佛滅 1,擴展佛教法,教化多人知。
- 二 清淨心內喜,吾作獅子座,獅子座作已,並作置足台。
- 三 降雨獅子座,吾爲建屋舍,清淨心之故,吾生兜率天。
- 四 華美造宮殿,十四由旬寬,長達二十四,吾居住其間。
- 五 七千天女等,常圍繞於吾,美造黃金椅,吾坐於宮內。

第二 西哈薩那品 長老之譬喻

六五.

-----

小部經典四(譬喻經)

六六

- 六 具備神之車,象馬各所曳,轎輿高台閣,隨欲可生來。
- 七 摩尼椅子外,有堅材座椅,布施獅子座,吾得此果報。
- 八 黄金白銀造,水晶毘琉璃,吾登置足台,布施之果報。
- 九 彼時積業因,九十四劫間,吾不知惡趣,福業得此果。
- 一○ 七十三劫昔,三人因陀羅,七十二劫昔,三人須摩那(佛侍者)。
- 一一 今正七十劫,三人婆留那(轉輪王),具足七種寶,統領四洲王。
- 一二 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者錫哈薩那達耶伽長老盲唱此等偈。
- 註 1 譯爲義成就。過去二十四佛之第十六佛。Buddhavamsa,P.47;jataka,I,P.40.

## 一二 耶伽檀毘伽(一柱)

p.56.

- 一 悉達薄伽梵,擁有多數眾,彼等歸命佛,亦信樂如來。
- 二 聚集相計議,爲師作華鬘,然無一柱懸,彷徨於森林。
- 三 吾識遇林中,爾時近彼眾,深敬吾合掌,吾問於大眾。
- 四 有德優婆塞,承問回答吾,「彼欲作香華鬘,不得一懸柱」。
- 五「吾與爾一柱,吾施與尊師,吾運此一柱,汝等且恬靜」。
- 六 彼等受吾柱,信樂且歡喜,由此吾回返,歸來己家中。
- 八 以此淨心故,生來於天宮,所居甚高聳,其高爲百層。
- 九 眾多鼓鳴響,時常吾所樂 1,五十五劫昔,耶輸陀羅王。

- 一〇 彼處吾居所,其聳爲七層,心質好一柱,華美樓閣具。
- 一一 二十一劫昔,爲優陀延王,彼處吾住居,其高亦七層。
- 一二 諸神與人間,吾均生入胎,如斯諸享樂,施一柱果報。
- 57 一三 當時因施柱,九十四劫間,吾不知惡趣,施柱之果報。
  - 一四 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者耶伽檀毘伽長老盲唱此等偈。

第二 西哈薩那品 長老之譬喻

六七

-----

小部經典四(譬喻經)

六八

註 1 讀爲 paricarem aham sada(異本)。

## 一三 難陀(有喜)

- 一 巴多穆塔拉,爲世之上首,自存佛大仙,吾施最上衣。
- 二 最勝水中草,佛爲吾授記,「依此布施衣,爾色將爲白 1。
- 三 善根所迫使,享二無虧樂,於彼瞿曇佛,汝將爲其弟。
- 四 浸慾而好樂,諸愛汝執著,爲佛所化迫,由是汝出家。
- 五 彼處汝出家,善根迫使故,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
- 六 七萬劫往昔,有四人衣王 2,六萬劫往昔,有近衣四人 3。
- 七 五萬劫往昔,有稱四人衣,具足七種寶,爲四洲之主。
- 八 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者難陀長老宣唱此等偈。
- 註 1 最勝水中草爲最勝蓮華,即指巴多穆塔拉佛。
  - 2 Cela(衣)。
  - 3 Upacela(近衣)。

## 一四 周羅槃陀(小路)

#### p.58.

- 一 巴多穆塔拉,殊勝受供者,隨眾爲近侍,時住於雪山。
- 二 爾時吾亦住,雪山之仙處,大雄來不久,吾近世導師。
- 三 手執花傘蓋,親近人中長,佛浸於靜慮,吾暫爲妨礙。
- 四 雙手執傘蓋,吾向佛布施,「世尊大牟尼,請受吾供養」。
- 五 諸神皆內喜,來至彼雪山,稱謝具眼者,彼等齊喝彩。
- 六 諸神語此後,彼等近至人,最上蓮華傘,爲之支空中。
- 七「手執蓮華傘,布施吾行者,吾將稱其人,傾耳聽吾言。

|   | 第二  | 西哈薩那品               | 長老之譬喻            | 六九 |
|---|-----|---------------------|------------------|----|
|   | 小部絲 | <sup>严</sup> 典四(譬喻經 | )                | 七〇 |
| 八 | 二十五 | 五劫間,彼將約             | 充神國,三十四度中,彼爲轉輪王。 |    |

- 九 諸神與人間,轉生任何胎,彼立戶外時,蓮華傘遮蓋。
- 一〇 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
- 一一 佛宣此言時,彼己在人間,造作如意身 1,彼爲最上者。
- 一二 二人之兄弟,共稱槃陀名 2,身諦最上義,光輝佛教法」。
- 一三 至十八歲時, 出家爲無家,釋迦聖子教, 吾未見異相。
- 一四 吾素愚行程,嘗受人蔑視,吾兄閉吾出,使去己家中。
- 一五 於伽藍門樓,被閉吾不出,盼望成沙門,絕意立彼處。
- 59 一六 尊師來其處,撫摩吾之頭,以腕提抱吾,入於伽藍中。
  - 一七 尊師憐愍吾,賜吾拭足布,如斯立片邊,使吾得清淨。
  - 一八 佛執吾之手,蓮華吾想起,立即心解脫,位達阿羅漢。
  - 一九、如意作吾身,一切得究竟,諸漏皆正知,吾住於無漏。
  - 二〇 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法
    - ——如是周羅槃跎長老盲唱此等偈。
  - 註 1 manomaya-kaya 意生身,音譯摩奴末耶。此指諸佛諸阿羅漢諸天等可隨己意化出生身。 周羅槃陀爲意生身化作第一,或被稱爲「善化形體作若干變」。
    - 2 兄爲摩訶槃陀,弟爲周羅槃陀。Jataka I,P.104f,

## 一五 畢鄰陀婆蹉

| _                               | 救主人中尊,須彌陀寂滅,內心喜清淨,吾供養塔婆。 |
|---------------------------------|--------------------------|
| $\stackrel{-}{\longrightarrow}$ | 威力具六通,漏盡諸人眾,群集於彼處,吾作僧團食。 |
| 三                               | 爾時須彌陀,隨居有侍者,稱名須彌陀,內心抱喜悅。 |
| 四                               | 以此淨心故,得生於天宮,天女八萬四,使吾爲享樂。 |
| 五                               | 唯吾天女等,一切愛相隨,凌駕他諸天,此福業果報。 |
| 六                               | 二十五劫昔,婆留那刹利,施我清淨食,時吾爲輪王。 |
| 七                               | 人人不種植,亦不用鋤耕,不耕有米實,人人自得食。 |
|                                 |                          |
|                                 | 第二 西哈薩那品 長老之譬喻           |
|                                 |                          |

60 八 彼處統國後,吾再往天界,爾時吾再生,有幸斯富財。

小部經典四(譬喻經)

九 親友與非友,不害生物吾,我愛一切物,具如斯果報。

一○ 彼時爲布施,三萬劫之間,吾不知惡趣,塗香泥業果 1。

七二

- 一一 今此賢劫時,吾爲轉輪王,大力大威力,出爲一人王。 一二 爾時數多眾,皆令守五戒,唯使至善趣,吾愛生諸天。 一三 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。 ——如是尊者畢鄰陀婆蹉長老盲唱此等偈。 註 1 向塔婆塗香泥供養。 一六 羅喉羅(覆障) 世間居上首,人中之長者,爲造七層殿,吾亦施座蓆。 漏盡千弟子,圍繞大牟尼,兩足之尊者,彼來此香殿。 三 彼爲天中天,香殿耀光輝,比丘眾中立,說示如次偈: 四「美如磨光鏡 1,有此光輝人,吾稱讚於彼,吾言傾耳聽。 五 黄金與白銀,乃至琉璃造,不問何所嬉,一切生虚空。 61 六 六十四度間,神王統神界,千度爲輪王,其國無涯際。 七 二十一劫後,毘摩羅刹利 2,夷平四方際,彼爲轉輪王。 八 雷努瓦底都 3,美麗磚瓦成,三百由旬長,堅固四角形。 九 須陀蘇那宮 4,毘首羯摩造 5,具華美樓閣,七寶爲裝飾。 —○ 具有十種聲,持明人群居,如彼天上都,須陀蘇那市。 一 如旭日昇時,四射放光輝,周圍八由旬,遍處常照明。 一二 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。 一三 由兜率天沒,淨根所迫故,於彼佛瞿曇,爲彼親生子。
  - 一六 如牝雞守卵,如犛牛護尾,賢明且有德,彼守大牟尼。

一四 若彼住在家,可爲轉輪王,如斯彼住家,享樂無是處。 一五 彼由家出去,爲人敬虔者,稱名羅喉羅,成就阿羅漢」。

第二 西哈薩那品 長老之譬喻 七三

小部經典四(譬喻經)

七四

- 一七 吾此了解法,觀喜佛教法,諸漏皆正知,吾住於無漏。
- 一八 四種無礙解,及得八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者羅喉羅長老宣唱此等偈。
- 註 1 原意爲充分擴展字義。
  - 2 Vimala(無垢)。
  - 3 Renuvati(塵市)。
  - 4 Sudassana(善見)。
  - 5 譯爲妙匠,爲隨從帝釋之三十三天工巧神。

### 一七 優婆斯那婆檀提子(沂軍)

p.62.

- 一 世上穴中尊,巴多穆搭拉,端坐山窟中,吾近最上尊。
- 二 羯尼迦樹花,吾手折其枝,飾著其傘蓋,以此捧獻佛。
- 三、美味最上食,吾供施此食,供食八沙門,至佛爲第九。
- 四 人尊自存者,喜彼大覺雄:「傘蓋之布施,施此爲最勝。
- 五 依清淨心故,彼享無虧樂,神王三十度,統領神世界。
- 六 二十一度間,身爲轉輪王,統領諸國土,此量不得盡。
- 七 人稱須彌陀,博識復宏智,十萬劫之後,彼將當成佛。
- 八 彼生於人間,光輝彼教時,爲彼師弟子,名優波斯那」。
- 九 迨至最後生,除去諸有結,服魔羅乘象 1,吾保最後身。
- 一〇 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者優婆斯那婆檀提子長老宣唱此等偈。

——第三誦品——

註 1 Mara-savahana 為惡魔及乘騎,依 Sutta-nipata, V,442 之註中謂以象為乘騎。 Jataka, I,P.71 中謂所乘乃名魔羅 Girimekhala 之象。

### 一八 羅吒波羅(護國)

p.63.

- 一 世上人中尊,巴多穆塔拉,吾施優良象,強牙如鋤大。
- 二 象醫與象師 2,飾以白傘蓋 1,彼等之評價,皆以建伽藍。
- 三 吾建諸殿堂,五萬又四千,吾作多種食,捧與彼大仙。
- 四 人中自存者, 歡喜彼大雄, 佛笑向諸人, 說示不死道。
- 五 最勝水中草,佛爲吾受記,比丘眾中坐,官示如次偈:
- 六「五萬四千殿,爲吾所建者,吾將稱其果,傾耳聽吾說。
- 七 彼造有樓閣,其數一萬八,樓閣黃金造,最上宮內生。
- 八 神王五十度,統領神世界,五十度之間,彼爲轉輪王。
- 九 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
- 一〇 彼由天上沒,淨根所迫故,生於富豪家,爾時藏大富。
- 一一 淨根所使故,其後彼出家,名羅吒波羅,彼爲師弟子。
- 一二 勤奮彼專念,心靜無執著,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
- 一三 出離吾樹立,棄去財富幸,其富如啖塊,吾無愛執心。
- 64 一四 精進吾調牛,運行安穩處,等正覺教法,吾保最後身。
  - 一五 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者羅吒波羅長者宣唱此等偈。

- 註 1 讀爲 etacchattopasobhito(異本)。
  - 2 athabbano sahatthipo 此二語亦見於 Jataka,VI,P.490。前者註爲具象之醫(Sahatthieajja),後者就五百家之象師使象之故(hatthimenda-hatthigop ka),作如是之解釋。

### 一九 蘇巴伽

- 一 峻秀高山上,清掃山洞窟,吾來親近佛,其名悉達多。
- 二世間之最上,如是佛世尊,見彼佛來近,吾施花座蓆。

- 三 吾爲設蓆座,導師悉達多,彼知吾趣處,宣說無常性:
- 四「諸行實無常 1,是爲生滅法,生而又歸滅,以寂滅爲樂」。
- 五 世間之最上,一切知者語,雄者之騰空,如鵝王騰空。
- 六 吾棄己異見,修持無常想,吾修習一日,遂死逝彼處。
- 七 淨根迫使故,享二無虧樂,吾至最後生,寄宿屠犬胎 2。
- 八 吾由家出去,出作無家者,生年僅七歲,吾成阿羅漢。
- 九 意堅精力勝,諸戒心安靜,吾得具足戒,滿足大龍象。
- 65 一〇 爾時因積業,九十四劫間,吾不知惡趣,施花之果報。
  - 一一 爾時因修想,九十四劫間,吾修無常想,遂達至漏盡。
  - 一二 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者蘇巴伽長老宣唱此等偈。
  - 註 1 爲有名之無常偈,見於 D,II,P.157。漢譯「諸行無常,是生滅法,生滅滅己,寂滅爲樂。」 大般涅槃經卷下,大般涅槃經卷十四(北本)、長阿含遊行經等皆有所出。
    - 2 Sapaka 四姓以下之卑賤者,此蘇巴伽長老(Sopaka)之名,亦由此而來。

## 二〇 蘇曼伽拉(善瑞祥)

- 一 吾爲尊供祭,備辦諸美食,捧獻婆羅門,立於廣圓地。
- 二 吾見正覺者,比亞達西佛 1,世間嚮導者,人中自存者。
- 三 光輝佛如來,弟子隨其後,普照如太陽,入來車道中。
- 四 深敬吾合掌,己心爲淨化,「善來大牟尼」,招請於心中。
- 五 無上彼世尊,深知吾意圖,漏盡千弟子,皆來吾門前。
- 六「五南無貴尊 2,最尊吾歸依,請登吾樓閣,坐於獅子座」。

- 七 制己隨眾制,自渡爲渡人,最尊登殿上,坐於尊座上。
- 八 家中吾備辦,盡獻美味食,獻佛以己手,吾以淨心施。
- 九 吾喜心清淨,合掌信心生,「南無彼聖佛,尊佛實偉大。
- 66 一○ 八人漏盡者,圍繞皆進食,唯此偉大者,吾願歸命爾」。

第二 西哈薩那品 長老之譬喻

七九

-----

小部經典四(譬喻經)

 $\bigcirc$  $\nearrow$ 

- 一一 世之最上者,比亞達西佛,比丘眾中坐,宣示如次偈:
- 一二「安靜心無曲,施食與僧伽,覺者如來食,五言傾耳聽。
- 一三 二十七度間,統領神世界,自己所業滿,享樂神世界。
- 一四 而十與八度,爲世轉輪王,統御五百國,住於此地上。
- 一五 吾入森林中,叢林虎交馳,精勤吾專念,滅盡諸煩惱。
- 一六 彼時爲布施,一千八百劫,吾不知惡趣,布施食果報。
- 一七 四種無礙解,及證八解脫,亦得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者蘇曼伽拉長老宣唱此等偈。
- 註 1 譯爲喜見,過去二十四佛之第十三佛。Buodhavamsa,P.41; Jataka,I,P.38.
  - 2 此偈之前半見於 Sutta-NIPATA v.544。

### 攝頌:

西哈薩那支 耶伽檀比伽 難陀周槃陀 鄰陀羅喉羅 彼婆檀提子 及羅吒波羅 蘇巴伽伽羅 十人第二品 百三十七偈 皆集於此說

## 第三 須菩提品

p.67.

### 二一 須菩提(善現)

- 一 雪山路不遠,有山名尼婆 1,巧作吾仙處,優美造葉庵。
- 二 吾名拘私夜,行者螺髻仙,唯一無第二,爾時住尼婆。
- 三 樹實樹根葉,爾時吾不食,吾取黃色葉,其爲吾度日。
- 四 吾雖棄生命,不擾吾生活,己心爲滿足,避免不當事。
- 五 有伴貪心念,當吾生起時,自己爲省察,抑制吾安靜:

-----

### 小部經典四(譬喻經)

八二

- 六「汝貪生貪者,汝瞋生瞋者,汝癡生癡者,汝由林出去。
- 七 淨人等住居,行者等無穢,勿害此清淨,汝由林出去。
- 八 汝爲在家者,欲得相應物,勿失此二者,汝由林出去。
- 九 燒屍柴堆燼 2,村莊或森林,不視爲柴木,未盡薪柴用。
- 一〇 汝似彼餘燼,村人不認得,村林放逐汝,汝今出林去。
- 一 爾將如是思,『此事誰了知,此吾富怠惰,斷送信重荷』。
- 一二 在家賢者等厭汝之不淨,仙者拖曳汝,常對爾迫促。
- 一三 賢者等語汝,汝疏於求教,共住實不適,如何得善生。
- 68 一四 年逾六十象,發情三徵候,如近此強象,群象追逐彼。
  - 一五 彼由群象逃,不見安居處,心塞倍嘗苦,煩惱彼突進。
  - 一六 螺髻實如彼,追爾愚癡人,汝由彼等逃,不得安居處。
  - 一七 無晝亦無夜,悲之箭訶射,如爲群象追,燃燒苦熱故。
  - 一八 似山頂黃金,不得進何處,如汝棄捨戒,亦無得進處。
  - 一九、假令汝住家,如何得善生,父母雙方財,汝未積蓄財。
  - 二〇 己勉勵從事,身體常流汗,如是家生活,善人所不喜」。
  - 二一 於彼諸煩惱,吾抑墮行意,示種種法語,吾抑得惡心。
  - 二二 如斯吾住居,所住無懈怠,三萬年歲月,行過山傾斜。
  - 二三 吾索最上義,喜吾見精勤,巴多穆塔拉,尊佛來吾前。
  - 二四 鎮頭迦果色,無雙不知量,佛顏似金像,爾時經行空。
  - 二五 娑羅樹王花,雷雲閃電光,智慧無雙佛,爾時經行空。
  - 二六 無畏如獅王,驕傲如象王,如虎自樂處,爾時經行空。
  - 二七 輝耀黃金色 3,炭火朅地羅 4,驕地拉薩珠 5,爾時經行空。
- 69 二八 蓋拉薩山青 6,亦如望滿月,如中天懸日,爾時經行空。
  - 二九 吾見經行空,爾時吾思惟,「此爲如何神,此者或爲人。
  - 三〇 地上有斯人,未聞亦未見,聖書之言語,此爲世尊師」。
  - 三一 吾如斯思惟,己心爲淨化,種種花香料,當時吾集來。
  - 三二 設置花產席,心正情悅愉,彼向馭人者,吾說如次言:
  - 三三「吾設此座席,雄者最適應,吾心含笑意,請坐此花座」。

### 第三 須菩提品 長老之譬喻

八三

### 小部經典四(譬喻經)

八四

- 三四 佛坐於彼處,無畏如獅子,終日與終夜,花座七日間。
- 三五 先後歷七日,吾立稱南無,無上彼尊師,由定中起立。
- 三六 吾續宣吾業,語作如次言:「歷最上修習,善修隨念佛」。
- 三七 修習此隨念,汝意將滿足,三萬劫年月,汝樂於天界。

- 三八 神王八十度,統領神世界,百度汝輪王,君臨其王國。
- 三九 此量不得盡,統領廣國土,此等汝皆享,隨念佛果報。
- 四〇 生生汝流轉,將獲數多富,汝其富無缺,隨念佛果報。
- 四一 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
- 四二 捨棄眾婢傭,八十俱胝財,從佛瞿曇法,受教汝出家。
- 四三 釋族長正覺,瞿曇方欣喜,名喚須菩提,爲尊師弟子。
- 70 四四 可施比丘眾,佛坐正當中,置汝最上住,如實與無諍」。
  - 四五 最勝水中草,正覺導師云:「之雄者行空,騰空如鵝王」。
  - 四六世界救主教,吾歸命如來,無上佛隨念,吾喜常修習。
  - 四七 爲此之善業,依吾心之願,棄去此人身,吾往忉利天。
  - 四八 神王八十度,統領神世界,百度爲王者,吾做轉輪王。
  - 四九 此量難得盡,統治廣國土,享受無虧樂,隨念佛果報。
  - 五〇 生生吾流轉,獲得多種富,其富吾無缺,隨念佛果報。
  - 五一 彼時所積業,十萬劫之間,吾不知惡趣,隨念佛果報。

  - 五二 四種無礙解,及證八解脫,亦得六神通,吾行佛教法。

——如是須菩提長老宣唱此等偈。

- 註 1 Nisabha 人中牡牛之意。
  - 2 就同一之比喻見 Cf.S.III,P.93; A.II,95; J.I,P.482。
  - 3 原語 Singi-nikkha-Suvanna 皆爲黃金。
  - 4 khadira 樹名。一種硬木。
  - 5 jotirasa 一種寶石、又爲星宿之一(喜宿)。
  - 6 依暹羅本讀為 Visuddhakelasasannibho。

## 二二 優婆摩那(白淨)

- 一 巴多穆塔拉,通達一切法,光輝如大火,正覺尊涅槃。
- 三 佛之荼毘竟,收集其骨骸,如斯諸人天,建造佛塔婆。
- 71 四 一層黃金浩,二層爲摩尼,三層白銀浩,四層爲水晶。
  - 五 五層爲水晶,以及紅玉造,六層貓眼石,再上皆寶石。
  - 六 基臺摩尼作 1,欄循寶石成,其塔皆黃金,高達一由旬。
  - 七 眾神集彼處,爾時共思慮:「世間之救主,爲彼造塔婆。
  - 八 如是其骨骸,荼毘已無存,唯此佛塔上,爲其作籠蓋」 2。
  - 九 諸神以七寶,增廣一由旬,塔高二由旬,驅散世黑闇。
  - 一○ 諸龍亦來集,爾時共思慮:「人間與諸神,爲佛建塔婆。

一 吾等有神力,吾等勿懈怠,爲世之救主,吾等建塔婆」。 一二 青寶帝釋青 3,驕提拉薩珠,此等來共集,覆於佛塔上。 一三 如是佛支提,一切摩尼造,聳立三由旬,爾時光輝耀。 一四 鳩槃荼來集 4,爾時共思慮:「人間神與龍,爲佛建塔婆。 一五 吾等有神力,吾等勿懈怠,爲世之救主,吾等建塔婆」。 一六 塔之籠蓋上,皆以摩尼造 5,支提之長度,增廣一由旬。 一七 其聳四由旬,佛塔耀光輝,輝耀四方位,放出百光線。 72 一八 夜叉等來集,爾時共思慮:「人間與諸神,龍與金翅鳥。 一九。各爲尊勝佛,造無上塔婆,吾等有神力,吾等勿懈怠。  $\Box$ 爲世之救主,建造佛塔婆,其支提長度,覆之以水晶」。 二一 於支提之長,增廣一由旬,其高五由旬,塔婆映照光。 二二 乾闥婆來集,爾時共思慮:「人間神與龍,密跡鳩槃荼 6。 二三 皆爲佛作塔,吾等尚未作,爲世之救主,吾等作塔婆」。 二四 七重欄循成,一切基臺作,爾時黃金塔,乾闥婆等作。 二五、其高七由旬,塔婆映照光,晝夜無分別,常輝照四方。 二六 光明超日月 7,凌駕諸星〔光〕,四周百由旬,實如映明燈 8。

### 第三 須菩提品 長老之譬喻 八七 八八

小部經典四(譬喻經)

二七 諸人向佛塔,不問誰供養,無人登塔上,供物投上空。 二八 依神置守護,阿比桑瑪達 9,投幡與花束,飄揚於塔上。 二九、人不見夜叉,往見彼持幡,見斯彼等去,一切往善趣。 三〇 清淨於佛語 10,信樂佛之教,欲續見奇蹟,人人供養塔。 三一 漢薩瓦底市,爾時有樂人 11,注目欣喜人,吾爲如是思: 三二「偉大之世尊,如是舍利家,此爲大眾喜,盡力奉事佛12。 三三 世間救世主,吾爲盡承事,吾將於未來,爲佛說法嗣」。 73 三四 善於洗布者,善洗吾外衣,結縛竹竿上,作幡投於空。 三五 密跡金剛使,持幡行於空,見幡爲風靡,益使吾發笑。 三六 立即心信樂,吾親近沙門,問訊彼比丘,訊以幡果報。 三七 就此爲吾說,愉悅吾歡喜:「施幡其得果,受享不論時。 三八 象馬與車兵,更有徒步兵,四軍常圍繞,施幡其果報。 三九 六萬之樂器,更有美飾鼓,常圍繞爾傍,施幡其果報。 四〇 八萬六千女,美飾婦人等,美衣美飾具,摩尼結耳環。 四一 長眉口微笑,美臀且細腰,常圍繞爾傍,施幡其果報。 四二 三萬劫之間,享樂神世界,神王八十度,統領神世界。 四三 百度爾爲王,汝做轉輪王,難得盡其量,統治廣國土。 四四 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。 四五 天上之沒時,淨根所使故,爲福業所縛,生爲婆羅門。 

- 四七 釋族長正覺,爲汝之尊師,受彼瞿曇寵,名優婆摩那」。
- 四八 十萬劫業果,彼爲吾宣示,如善放速箭 13,吾滅諸煩惱。
- 四九 吾爲轉輪王,君臨統四洲,四周三由旬,諸人常見幡。
- 74 五〇 彼時因積業,十萬劫之間,吾不知惡趣,施幡所得報。
  - 五一 四種無礙解,及證八解脫,得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者優波摩那長老盲唱此等偈。

- 註 1 jahgha 之原意爲腳。而塔之腳則應爲其基部。
  - 2 籠蓋(Kancuka)為塔之全部由磚石等所累積圍攏而成,今再予以增大,此與英語 encasing 相當。
  - 3 indan1la,mahanlla,皆是青玉之類。

  - 5 此爲有籠蓋之塔,其上再加籠蓋,如此增大塔婆,非爲塔上再造塔之意。
  - 6 密跡,夜叉之一種,手持金剛故,稱密跡金剛等。此處可視爲夜叉。
  - 7 讀爲 candasuriyataraka(異本)。
  - 8 讀爲 Pad1Po pana Pajjali(暹羅本)。
  - 9 Abhisammata(勝靜)。
  - 10 訂正為 visuddha。
  - 11 讀爲 vadaka。
  - 12 tappara(tatpara)「從彼」者、「……特別專念」者之義。此果意味爲佛與否不得而知,而由前後之關係作如是解。原文 P.534(The r1gatha,A1 P.148)中指 Ananda 有Buddhupatthanatappara「奉侍佛之專念者」之義。
  - 13 讀爲 sararvgo Va。

### 二三 提尼薩拉那伽瑪尼耶(三歸依)

- 一 羌達瓦底市,吾奉事雙親,吾父母目盲,當時吾扶養。
- 二 吾但獨自坐,爾時吾思量:「吾扶養父母,出家不適宜。
- 三 夜晚闇幕闔,盛燃三惡火,如是生恐怖,無作嚮導者。
- 四 佛出於此世,光輝勝者教,自多爲福業,由人得脫離。
- 五 執持三歸依,吾守其成滿,依做善業故,吾免生惡趣」。
- 六 尼婆之沙門,佛弟子第一,吾近彼之前,執持三歸依。
- 七 爾時人壽命,長達一萬歲,三歸依時久,吾守其成滿。

第三 須菩提品 長老之譬喻

九一

- 八 最後時到來,憶持三歸依,以此善業故,吾趣忉利天。 九 吾專修福業,至於神世界,不論生何處,八事吾常得。 75 一○ 吾崇四方所,持具銳智慧,諸神皆隨來,吾具無量富。 一 到處黃金色,吾已得復歸,對友不動念,吾名聲高揚。 一二 神王八十度,統領神世界,吾爲天女敬,享樂於天界。 一三 七十五度間,吾爲轉輪王,難得其盡量,統治廣國土。 一四 吾至最後生,專心修福業,舍衛之都城,生於富豪家。 一五 吾好青年人,吾由市中出,素習千遊戲,吾近至伽藍。 一六 解脫無執著,吾見彼沙門,彼爲吾說法,與吾以歸依。 一七 吾此聞歸依,心念嘗想起,吾坐於一座,達阿羅漢位。 一八 生年僅七歲,吾爲阿羅漢,正覺具眼者,知德使受具。 一九 無量劫往昔,吾守三歸依,如斯積善業,於此示其果。 二〇 吾善守歸依,善向此意圖,享受諸榮譽,吾達不動道: 二一「如有願聞者,傾耳聽吾說,吾善修自觀 1,真實語汝等。 二二 佛出於此世,彼行勝者教,鳴打不死鼓,除去憂悲箭。 二三 無上之福田,依持己之力,爾等盡奉事,如是得靜安。 二四 把握三歸依,應守持五戒,向佛心信樂,終至滅諸苦。 76 二五 爲吾以爲例,汝等守諸戒,爲期將不遠,終達羅漢位」。 二六 三明與神足,他心通殊勝,大雄汝弟子,歸依禮尊師 2。 二七 向佛吾歸依,從此無量劫,吾不知惡趣,歸依佛果報。 二八 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。 ——如是尊者提尼薩拉那伽瑪尼耶長老盲唱此等偈。
  - - 2 應讀為 Vandami。

第三 須菩提品 長老之譬喻 九三 九三 小部經典四(譬喻經) 九四

## 二四 潘闍西拉薩瑪達尼耶(執持五戒)

- 一 羌達瓦底市,時吾爲傭人,爲人業務縛,未遂出家意:
- 二「夜之闇幕閉,三惡火燃熾,將依何方術,吾脫此有結。
- 三 吾無布施物,可憐爲傭人,吾願守五戒,持守達滿分」。
- 四 阿諾瑪達西,尼婆大弟子,吾來近彼前,執持五戒法。
- 五 爾時人壽命,長達一萬歲,常久持五戒,持守達滿分。
- 六「死期到來時,諸神齊慰吾,「馬車千頭擊,爲汝作備置」

- 七 臨終用心時,猶憶持五戒,以其善業故,吾趣忉利天。 77 八 神王三十度,統領神世界,吾爲天女敬,享樂於天界。
  - 九 七十五度間,吾爲轉輪王,其量難得盡,統治廣國土。
  - 一〇 吾由天沒逝,淨根所使故,都城毘舍離,生大豪富家。
  - 一 爾時兩安居,勝教光輝時,吾與父母等,至誠持五戒。
  - 一二 吾自聞得戒,經常念五戒,五坐於一座,達阿羅漢位。
  - 一三 生年僅五歲,吾得阿羅漢,彼佛具眼者,德知授吾戒。
  - 一四 此吾五戒法,守持皆滿分,自此無量劫,吾不往惡趣。
  - 一五 爲此等五戒,吾得享榮譽,宣說幾億劫,可稱一法語。
  - 一六 吾守五戒法,得享三種果,長壽並多富,兼得銳智慧。
  - 一七 明宣一切眾,尤其向人述 1,生生吾流轉,得趣此等處。
  - 一八 諸戒不知量,勝弟子堅守,設若貪諸有,其果將如何。
  - 一九 傭人具此觀,吾善守五戒,今以守戒故,打破諸束縛。
  - 二〇 吾守五戒法,從此無量劫,吾不知惡趣,乃守戒果報。
  - 二一 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者潘閣西拉薩瑪達尼耶長老官唱此等偈。

### 註 1 註爲 adhimattam(暹羅本)。

## 二五 安那山薩瓦迦(食聲聞)

p.78.

- 一 彼佛黃金色,彼尊來市場,容姿值黃金,三十二相具。
- 二 難量不可喻,照世悉達多,制己顯光輝,見得無上喜。
- 三 南無正覺尊,獻供大牟尼,爾時吾致謝,慈愛彼世尊。
- 四 偉大慈愛佛,賜無上氣息,吾心得淨化,永樂生天上。
- 五 彼時因吾施,得九十四劫,吾不知惡趣,施聖食果報。
- 六 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
- ——如是尊者安那山薩瓦迦長老宣唱此等偈。

### 二六 多巴達雅伽(香施)

- 一 世之最上人,悉達多佛陀,,吾以信樂心,馨香爲寶施。
- 二 諸神與人間,吾生任何胎,慈愛一切者,香施之果報。
- 三 彼時因施香,九十四劫間,吾不知惡趣,香施之果報。
- 四 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。

#### 二七 普利那普伽卡(砂供養)

p.79.

- 一 殊勝道樹下,毘婆尸佛悟 1,古昔捨砂粒,淨砂吾所撒。
- 二 因吾施砂粒,九十一劫間,吾不知惡趣,施砂之果報。
- 三 五十三劫間,古昔統人王,人稱大砂粒 2,輪王具大力。
- 四 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者普利那普伽卡長者宣唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛之第十九佛。過去七佛之第一佛。
  - 2 大砂(Mahapnlina)。

#### 二八 鬱低泇

- 一 羌達巴迦河 1,其時吾爲鱷,只爲索餌食,赴河之渡頭。
- 二 人中之勝者,悉達多佛陀,其時欲渡河,來至此渡頭。
- 三 彼佛之來時,恰吾亦來到,趨身近佛前,吾發如次語:
- 四「吾請載大雄,吾爲佛擺渡,父母所在地,大牟尼憐愍。
- 五 佛聞乞喊聲,大牟尼來乘,吾喜心雀躍,乘渡世導師。
- 六 悉達多佛陀, 立於河彼岸, 佛於彼慰吾, 可至不死道。
- 七 由此畜身沒,吾赴神世界,爲天女所敬,得享天界樂。
- 八 百度為神王,統領神世界,三度爲輪王,君臨大地上。
- 80 九 墊居而孤獨,賢善以自制,於等正覺教,得保最後身。
  - 一○ 渡人中之長,九十四劫間,吾不知惡趣,乃渡佛果報。
  - 一一 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者鬱低迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Candabhaga(Candrabhaga)(月分)。

#### 二九 耶堪伽利迦(一合掌)

一 彼佛黃金色,毘婆尸來市,優勝隊商長,人中嚮導雄。

- 二 是人制不制,牟尼大論師,見已心信樂,吾喜一合掌。
- 三 彼時吾合掌,九十一劫間,得不知惡趣,合掌所果報。
- 四 四種無礙解,及證八解脫,亦得六神通,吾行佛教法。
  - ——如是尊者耶堪伽利迦長老宣唱此等偈。

## 三○ 冠瑪達雅伽(亞麻衣施)

- 一 槃頭摩帝市 1,時吾爲商人,扶養妻子等,播蒔幸福種。
- 二 毘婆尸佛陀,步行來車道,吾以亞麻衣,施予大導師。

- 81 三 施亞衣善業,得九十一劫,不知惡所趣,乃施衣果報。
  - 四 二十七劫昔,興度馬車乘 2,具足七種寶,四洲吾君臨。
  - 五 四種無礙解,及證八解脫,吾得六神通,吾行佛教法。
    - ——如是尊者寇瑪達雅伽長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Bandhumat1(親惠城)
    - 2 sinahavasandana 信度產駿馬所拖拉之馬車。

#### 攝頌

須菩提、優婆摩那、薩拉那與錫拉伽哈迦 1 安那山與多巴達、布利那與鬱低迦 安伽利與寇瑪達、此第三品共十人 說偈一百八十五、於在此爲一群。

----第四

註 1 以下多爲略稱 Sarana, S1 lagahaka, Anjali, Khamaday 1。

## 第四 軍頭波漠品

## 三一 軍頭波漠(曲背達那)

- 一 最上自存佛,七日間宴默,聖佛吾信樂,奉事心內喜。
- 二 巴多穆塔拉,知佛起立時,手執羊角樵,往近大牟尼。

- 三 世間之導師,彼尊受其實,大牟尼進食,吾心得清淨。
- 四 無上隊商長,正覺尊垂食,坐上於已座,說示如次偈:
- 82 五「集於此山中,皆爲夜叉居,森林諸鬼神 1,傾耳聽吾說。
  - 六 如獸王獅子,若有奉佛者,稱道於其人,善聞吾示語。

#### 第四 軍頭波漠品 長老之譬喻

- $\bigcirc$ -

#### 小部經典四(譬喻經)

 $-\bigcirc$ 

- 七 彼者十一度,將爲諸神王,三十四度間,又爲轉輪王。
- 八 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
- 九 彼等罵有德 2,無漏之沙門,其爲惡業果,如彼得其名。
- ─○ 爲師法後嗣,由法生法子,彼爲師弟子,名軍頭波漠」。
- 一 耽浸於孤獨,悅禪入禪思,吾滿足彼師,得住於無漏。
- 一二 弟子等圍繞,比丘眾尊敬,比丘眾中坐,勝者請執籌。
- 一三 偏袒右肩衣, 禮敬世導師, 說於勝者前, 吾拔最初籌 3。
- 一四 搖動萬世界,佛知吾原故,賜坐比丘中,置座最上位。
- 一五 精進如調牛,運往安穩處,等正覺者教,得保最後身。
- 一六 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
  - ——如是尊者軍頭波漠長老宣唱此等偈。

#### 註 1 讀爲 Bhutasabbani(異本)

- 2 依 Dhp.A.IIIP.521.彼犯惡業於迦葉佛時。彼名曲背 Dhana 之意。得此惡名、亦爲過去所業之果。
- 3 此於增一阿含卷二二(大正藏卷二、六六二頁上)有廣說。阿那邠邸(給孤獨)長者之女修摩提嫁後、於滿富城請佛。佛令拔取舍羅(?籌)以決定阿羅漢之人數。時君頭波漠尚為有學,乃拔其取舍羅,立即達無學阿羅漢位。佛曰、「我弟子中第一受舍羅者君頭波漠。」A.I.P.24。(漢譯南傳藏卷一九、三一頁)參照。

## 三二 娑竭陀(善來)

#### p.83.

- 一 名謂輸毘多,時爲婆羅門,弟子等隨後,吾往佛伽藍。
- 二、佛恰於其時,比丘眾隨從,由伽藍門出,至人遂停立。
- 三 調御人等隨,吾見調御佛,己心遂清淨,讚歎世導師:
- 四「無論何種樹,就地皆萌芽,如具覺智者,初生勝者教。
- 五 有慧隊商長,領導眾多人,懇教以正道,導得惡道出。
- 六 禪思自調御,調御悅禪者,精勤志平靜,圍繞斯人等。

第四 軍頭波漠品 長老之譬喻

 $-\bigcirc \equiv$ 

\_\_\_\_\_

- 七 己爲眾所飾,圍繞汝光輝,光明由汝放,日出雲雷間」。
- 八 巴多穆塔拉,吾生信樂心,師立比丘中,爲說如次偈:
- 九「稱我婆羅門,令生微笑容,十萬劫之間,享樂神世界。
- 一〇 從兜率天沒,淨根故所使,唯彼佛瞿曇,教示彼出家。
- 一一 求頻婆樹果 1,得阿羅漢位,名謂娑竭陀,尊師之弟子」。
- 一二 身犯諸惡業,捨之而出家,亦棄口惡業,得吾淨活命。
- 84 一三 如斯吾止住,通曉諸火境,諸漏皆正知,得住於無漏。
  - 一四 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
    - ——如是尊者娑竭陀長老官唱此等偈。
  - 註 1 A.IV,P.354,中阿含卷一〇(大正藏卷一、四九一頁上)據傳彌醯比丘有此事實。同爲佛 之侍者,舉出兩者是否混同不得而知。

## 三三 摩訶迦旃廷(大剪剔種之男)

- 一 巴多穆塔拉,於蓮及支提,吾作獅子座,支提塗黃金。
- 二 寶石造傘蓋,然手持拂子,世界之緣者,吾今捧獻佛。
- 三 地上有諸神,其時皆來集:「寶石造傘蓋,佛語其果報。
- 四 尊師所說語,大眾皆聆聽,等正覺者教,吾等益生笑」。
- 五 上坐座黃金,無上最勝者,比丘眾圍繞,以說如次偈:
- 六「黃金寶所造,若有施座者,吾將稱其人,傾耳聽吾言。
- 七 神王三十度,統領神世界,四周百由旬,威服以光輝。
- 八 來至人間世,生爲轉輪王,王名稱光耀 1,威光殊大者。
- 九 無晝亦無夜,如百光陽昇,四周有八寶,輝耀帝刹利。
- 一〇 十萬劫之後,生甘蔗族,稱謂瞿曇姓,世出大尊師。
- 85 從兜率天沒,淨根所使故,名謂迦旃延,婆羅門種族。
  - 一二 其後彼出家,成無漏羅漢,光明靡世間,瞿曇置被位。

#### 

- 一三 詢以簡潔問,彼爲詳細說,詳答彼所問,所望得滿足。
- 一四 吾生富有家,吠陀婆羅門,捨棄財寶穀,出家成無家。
- 一五 詢以簡潔問,詳細爲說明,所望得滿足,歡喜兩足尊。
- 一六 人中自存者,大雄彼歡喜,比丘眾中坐,置吾最上位。
- 一七 四種無礙解,五證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。

#### 註 1 Pabhassara(光耀)。

#### 三四 迦留陀夷(時起)1

- 一 世間居上首,巴多穆塔拉,爾時在步行 2,托缽遊諸方。
- 二 缽頭摩華放 3,吾持優缽羅,持來最上飯,施與彼尊師。
- 三 彼大雄攝受,最佳美味食,並納受諸花,向諸人宣示:
- 四「世之美愉愛 4,水生無上花,彼施此美花,然所更難爲。
- 86 五 獻佛花與飯,最勝施與者,將稱讚於彼,吾說傾耳聽。
  - 六 彼十與八度,統領神世界,上具優缽羅,具有摩利迦。
  - 七 由其福業報,於彼具天香,時常於空上,持之並作覆。
  - 八 二十五度間,彼爲轉輪王,統治五百國,彼住大地上。
  - 九 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱謂瞿曇姓,世有尊師出。
  - 一〇 己滿所爲業,淨根所使故,釋迦族人等,歡喜其親族。
  - 一一 其後彼出家,淨根之所使,正知諸般漏,無漏證涅槃。
  - 一二 彼達無礙解,了脫所作爲,於世具緣者,置彼於上位。
  - 一三 彼精勤專念,心靜無執著,名謂優陀夷,尊師之弟子。
  - 一四 內心無繫縛,憍慢僞善除,正知諸般漏,吾住於無漏。
  - 一五 賢善精勤者,滿足等正覺,佛對吾歡喜,置吾於上位。
  - 一六 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
    - ——如是尊者者迦留陀夷長老宣唱此等偈。

| 第四      | 軍頭波漠品    | 長老之譬喻 | <b>−</b> 0Ł |
|---------|----------|-------|-------------|
| <br>小部総 | 型典四(譬喻經) | )     | 一〇八         |

- 註 1 佛典中所現之 udayi(優陀夷)有三人。一般漢譯迦留陀夷為制定戒律因緣而出現之破戒 比丘。然南傳藏則爲釋迦族中一大臣之子,如本譬喻經所示:爲一有德之比丘諒。諒此比 丘名與傳說之間或因混雜之因由而爲異傳。詳見赤沼氏《印度佛教固有名詞辭典》二六六 頁參照。
  - 2 訂正為 addhanam。
  - 3 缽頭摩爲赤蓮花。優缽羅爲青蓮花(水蓮之屬)。摩利迦譯爲次第花,爲亞剌比亞素馨。
  - 4 解爲 citram 之意。

#### 三五 謨賀囉惹(癡王)

- 一 無敵自存佛,阿塔達西尊 1,比丘眾圍繞,而由步行來。二 弟子等周圍,吾由家中出,由家趨赴彼,會見世導師。
- 三 禮敬正覺尊,合掌於頭上,己心遂淨化,讚嘆世導師:
- 四「有情有形物,無形無想者,此等汝智慧 2,一切攝其中。
- 五 漁夫以巧網, 圍取水中物, 生物棲於水, 身陷於網中。
- 六 有形及無形,意思若有存,汝於此等眾,皆汝智慧攝。
- 七 闇黑正彌漫,汝傾濟此世,爾法入耳聞,彼度疑念流。
- 八 無明圍世間,亦爲黑暗覆,尊智燦光輝,除掉真暗黑。
- 九一切爾智眼,頓消大黑暗,耳聞殊勝法,眾多人涅槃」。
- 一〇 於今此壺中,滿盛純精蜜,至誠雙手執,捧獻彼大仙。
- 一一 大雄彼大仙,援手受此供,一切知者食,上騰至高空。
- 一二 阿塔達西佛,尊師空上位,吾心得清淨,尊師說次偈:
- 一三「讚歎吾智慧,稱揚尊勝佛,彼心若得淨,終不墮惡趣。
- 一四 或十或四度,統領神世界,彼住此地上,並有八百國。
- 88 一五 一百又五度,當爲轉輪王,統治此大地,乃至廣大國。
  - 一六 聖學書並勝,亦通三吠陀,彼佛瞿曇教,聆受至出家。
  - 一七 甚深微妙法,智慧究真義,名謨賀囉惹,爲尊師弟子。

# 

- 一八 彼亦具三明,無漏了所作,隊商長瞿曇,置彼於上位」。
- 一九 捨棄人繫縛,斷去有束縛,諸漏皆正知,安住於無漏。
- 二〇 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。 ——如是尊者謨賀囉惹長老官唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛之第十四佛。Buddhavamsa.P.43;jataka I,P.39
  - 2 訂正為 nanamhi。

#### 三六 阿提目多(解脫)

- 一 阿塔達西佛,至人寂滅時,更以信樂心,招請比丘眾。
- 二 所請眾僧寶,安靜無枉曲,甘蔗曼陀婆,無上施僧伽。
- 三 諸神與人間,吾生任何胎,吾勝諸有情,福業所果報。
- 四 彼時吾布施,由千八百劫,終不知惡趣,布施之果報。
- 五 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
  - ——如是尊者阿提目多長老盲唱此等偈。

#### 三七 拉斯那達耶伽(大蒜布施)

#### p.89.

- 鄰沂雪山處,爾時爲行者,吾牛大蒜食,大蒜爲主食。
- 上人毘婆尸,樂欣教僧眾,布施大蒜報,一劫樂天宮。
- 彼時施大蒜,九十一劫間,吾不知惡趣,布施大蒜果。 兀
- 五 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
  - ——如是尊者拉斯那達耶伽長老盲唱此等偈。

## 三八 阿耶格達耶伽(供器布施)

- 一 言說者尸棄,救世主寂滅,雀躍心內喜,吾拜無上塔。
- 二 語告司財者 2,其時與資金,雀躍心內喜,令之作供器。

第四 軍頭波漠品 長老之譬喻

#### 小部經典四(譬喻經)

- 三 八劫於天上,吾住無間絕,餘劫住人天,混世吾轉生。
- 四 諸毒不得侵,兇器不能殺,入水不沉溺,供器之果報。
- 五 吾若望雲雨,即有大雨降,諸神隨吾意,福業之果報。
- 六 人間三十度,具足七種寶 3,無人輕蔑吾,乃福業果報。
- 90 七 令之作供器,三十一劫間,吾不知惡趣,供器之果報。
  - 八 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
    - ——如是尊者阿耶格達耶雅伽長老官唱此等偈。
  - 註 1 過去七佛之第二佛、過去二十四佛之第二十佛。
    - 2 暹羅本讀爲 Vaddhak1hi Vaddhaki 乃木工之義。
    - 3 讀爲 Sattaratana。(羅羅本)

#### 三九 單摩奢奇迦(法輪)

- 一 悉達多佛陀,相對獅子座,吾立彼法輪,傑作賢者頌。
- 勇牛共拖車,歡欣色光輝,時常相圍繞,眾人多相隨。
- 三 六萬種樂器,常時繞身傍,隨眾故輝煌,福業之果報。
- 兀 吾豎立輪寶,九十四劫間,吾不知惡趣,施法輪果報。
- 五 十一劫往昔,君主有八人,薩哈薩拉迦 1,具大力輪王。

- 一四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。一一如是尊者單摩奢奇迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Sahassaraja(千王)。

#### 四〇 卡巴魯奇耶(劫樹)

- 一 悉達多彿陀,相對勝塔婆,結繫美麗布 1,吾爲栽劫樹(神樹)。
- 二 諸神與人間,吾生任何胎,吾家門庭輝,劫樹常樹立。
- 91 三 不論誰依吾,乃至吾隨眾,取其劫樹布,吾等常著用。
  - 四 當時吾植樹,從此九四劫,吾不知惡趣,植樹之果報。
  - 五 第七劫古昔,蘇且羅八王 2,大力具七寶,吾爲轉輪王。
  - 六 四種無礙解,吾證八解脫,亦得六神通,吾行佛之教。
    - ——如是尊者卡巴魯奇耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 laggetva(暹羅本)。
    - 2 Sucela(美衣)。

#### 攝頌

軍頭、娑竭陀、迦旃延與優陀夷 阿提目多與羅惹、阿耶格與單摩奢 卡巴魯奇共十人、其唱偈百十二。

## 第五 優波離品

#### 四一 優波離

- 一 漏盡者千人,圍繞世導師,彼尊樂孤獨,獨棲遊四方。
- 二 吾著鹿皮衣,滿足三腳杖 1,認明世導師,比丘眾圍繞。
- 92 三 皮衣袒右肩,頭上吾合掌,禮敬正覺尊,讚歎世導師:
  - 四 卵生與濕生,化生與胎生,如鴉之有羽,常翔於大空 2 1。
  - 五 有思或無想,任何諸有情,此等及一切,盡含汝智中。
  - 六 雪山最頂峰,凡屬有香者,此等於汝戒,豌豆不足較。

## 四二 拘利耶維薩(二十億)1

- 一 阿諾瑪達西,世間居上首,漆灰作塗料,吾作經行處。
- 二 以種種色花,撒放經行處,天棚覆上空,施食無上佛。
- 三 吾向佛合掌,虔誠敬禮彼,爾時吾奉獻,彼尊長屋舍。
- 四 無上彼尊師,了知吾心意,彼佛具眼者,慈愍垂納受。

- 五 人天共布施,彼佛悉接受,比丘眾中坐,爲說如次偈: 六「以喜雀躍心,布施長屋舍,吾將讚其人,傾耳聽吾說。 94 七 以具福業故,此人當死時,繫千頭馬車,屆時侍候彼。 八 爾乘其馬車,趨赴神世界,去至樂彼處,諸神擁喜悅。 九 以寶土塗飾,豪華高貴殿,優美樓臺閣,安住其宮殿。 ─○ 歷時三萬劫,享樂神世界,二十五劫間,彼將爲神王。 一一 七十有七度,彼爲轉輪王,通稱唯一名,謂耶輸多羅。 一二 得享二種福,吾見其積福,二十八劫後,彼爲轉輪王。 一三 亦有美宮殿,毘首羯摩浩,具有十種聲,安住此都城。 一四 從今無量劫 2, 君王威力大, 得即王位者, 名稱甘蔗王。 一五 侍女一萬六,容姿皆優美,尊貴彼王妃 3,子生達九人。 一六 九子出生後,王妃各逝去,青年之少女,繼爲第一妃。 一七 甘蔗王滿足,彼女受恩惠,王妃受惠施,驅逐群王子。 一八 彼等皆出家,前往山頂峰,畏怖破血統,與同棲妹等。 一九 其妹有一人 4,不幸爲病侵,「吾等破血統」,王子埋彼女。 二〇 一人刹帝利,取彼女共信,甘蔗家系譜,自此有分裂。 95 二一 彼等之後裔,號稱拘利族,彼處所擁持,享有諸財富。 二二 彼之身歿去 5,往趣神世界,於處心神適,並見諸宮殿。 二三 彼由天界歿,淨根所使故,再生來人間,名字稱輸那 6。 二四 意堅精力盛,精戀於師教,諸漏皆正知,無漏證涅槃」。 二五 尊師視無邊,釋族長瞿曇,大雄知分別,置吾最上位。 二六 最上鍛克已,心之指向善,荷擔此一切,證悟成無漏。 第五 優波離品 長老之譬喻 小部經典四(譬喻經)
  - 二七 生尊如獅王,大龍彼肢光 7,比丘眾中坐,置吾於最上。
  - 二八 四之無礙解……。

如是尊者蘇那拘利耶維薩長老盲唱此等偈。

- 註 1 詳解為 Sona-Koliyavessa(黃金二十億)、又異本為 KotiKanna(億耳)Koliyavessa 或 Kolivisa 與漢譯億耳比丘(Kotikanna)當為另一人。可參閱 Theragatha(南傳藏卷二五)中別出兩者之偈。漢譯則往往與此混同。此在譬喻經之各寫本中,亦同犯此類錯誤。
  - 2 自此以下至第二十一偈止,插入有關甘蔗(okkaka.Iksuaku)王統之傳說。甘蔗王之子 女九人爲四男五女。王後立新妃,寵愛新妃及其一子,驅逐先妃之子等於國外。彼等入最 上之山即雪山,住於湖畔之薩伽(Saka)樹林中,兄妹相婚。保持血統之純潔。此即釋 迦族之祖。D.3Ambattha(南傳藏卷六、一三七頁)、長阿卷一三、阿摩畫經 Sumangala. I.P.174 及其他請參閱。
  - 3 讀爲 taya。

- 4 甘蔗王之長女名日 Piya 患癩病被棄於洞窟。為拘羅(kola)市之王而出家者,於其近傍 將其救出。此後裔曰拘利族。見 Cf.MahavastuI,P.353; Sumangala,I.P.262。
- 5 應視作第十三偈續述至此。予意以爲甘蔗王或拘利族之祖應視爲一刹帝利。
- 6 Sona(黃金)。
- 7 Angirasa(肢光)爲釋尊之異名。

#### 四三 拔提拘利吾達耶弗多(拘利吾達之子賢善)

- 一 巴多穆塔拉,慈心大牟尼,世最上導師,人人皆親近。
- 二 麥粉作麵點 1,供養飲食物,彼等施尊師,種無上福田:
- 96 三 最尊無上佛,僧團亦邀請,如是天中天,吾將作布施。
  - 四 吾遣諸人等,邀請如來臨,斯無上福田,比丘僧團眾。
  - 五 座椅數十萬,裝金敷毛毯,毛褥敷爲覆 2,綿衣亞麻衣, 佛生適相應,吾設高貴席。

- 六 巴多穆塔拉,人中之長者,比丘眾圍繞,來至吾家門。
- 七世間之救主,吾出迎彼佛,內喜心清淨,導嚮至吾家。
- 八 比丘數十萬,世界大導師,吾喜心清淨,美食且豐盛。
- 九 巴多穆塔拉,納受尊供物,比丘眾中坐,以說如次偈:
- 一〇「金椅敷毛毯,布施此座者,吾將讚其人,傾耳聽吾說。
- 一一 七十四度間,統領神世界,天女等所敬,享受無顧樂。
- 一二 諸國數一千,安住大地上,五十一度間,彼爲轉輪王。
- 一三 任何投處生,皆是高貴家,淨根所使故,其後得出家, 名稱爲跋提,尊師之弟子。
- 一四 孤獨吾安居,獨離臥床住,今日吾剃髮,果報皆無缺。
- 一五. 一切知者師,了知吾一切,比丘眾中坐,置吾於最上。
- 一六 四之無礙解……
- 97 ——如是尊者者拔提拘利吾達耶弗多長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 Sattukan Ca(暹羅本)。
    - 2 讀爲 tulika。

## 四四 山尼達帕迦 1(共積)

- 一 山谷森林中,吾浩小屋住,名聲有無得,吾亦悉滿足。
- 二 巴多穆塔拉,接受尊供物,十萬得道者,相隨來吾前。
- 三 親近大雄者,最勝水中草,吾設敷草蓆,布施與尊師。
- 四 內心清淨喜, 菎麻與飲物, 吾作清淨施, 施與端直人。
- 五 爾時行此施,從此十萬劫,吾不知惡趣,布施此果報。
- 六 四十一劫昔,阿林達瑪王 2,七寶具大力,吾爲轉輪王。
- 七 四之無礙解……
  - ——如是尊者山尼達帕迦宣唱此等偈。

- 註 1 異本中爲 Santitthapaka 或爲 Sannitthapaka。
  - 2 Arindama(摧敵)。

#### 四万 潘奢哈提耶(万手)

- 一 須彌陀佛者,彼來市場中,寡言眼垂瞼,慎慮制諸根。
- 二 手取五蓮華,吾爲作花環,虔誠以獻佛,親手爲供養:
- 98 三「吾捧此蓮花,爲尊師覆蓋」,敬師如弟子,傾注彼大龍。
  - 四 吾自供此花,歷數三萬劫,猶不知惡趣,供佛此果報。
  - 五 古昔二千劫,五人刹帝利,大力哈提耶 1,曾爲轉輪王。
  - 六 四之無礙解……
    - ——如是尊者潘奢哈提耶長老盲唱此等偈。
  - 註 1 Hatthiya(手)。

#### 四六 巴多瑪奢達尼耶(蓮翳)

- 一 人中世救主,毗婆尸涅槃,吾執盛蓮華,供荼毘柴堆。
- 二 堆積荼毘柴,上騰於高空,遮翳柴堆上,吾作遮日棚。
- 三 時吾供鮮花,歷九十一劫,吾不知惡趣,供佛此果報。
- 四 四十七劫昔,蓮華自在王,夷平四方際,壯力大輪王 1。
- 五 四之無礙解……
  - ——如是尊者巴多瑪奢達尼耶長老宣唱此等偈。

註 1 Padumissara(蓮華自在)。

小部經典四(譬喻經)

|    |                       | 第五 優波離品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                          | 一二五                                         |
|----|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
|    |                       | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                                                                                                             | 一二六                                         |
|    |                       | 四七 薩耶那達耶迦(褥施)                                                                                                                                                                                                                          |                                             |
| 99 | 一<br>二<br>三<br>四<br>五 | 悉達多佛陀,慈心誠篤者,吾施最上褥,鋪覆布諸具。<br>敷座舒適褥,彼佛欣悅受,佛由座昇起,勝者騰空去。<br>爾時吾施褥,歷九十四劫,吾不知惡趣,施褥此果報。<br>五十一劫昔,王名婆留那,七寶具大力,出爲轉輪王。<br>四之無礙解<br>——如是尊者薩耶那達耶迦長老宣唱如是偈畢。                                                                                         |                                             |
|    |                       | 四八 羌伽瑪達耶迦(經行處布                                                                                                                                                                                                                         | 施)                                          |
|    | 一二三四五六七八              | 阿塔達西佛,世間居上首,吾多積磚石,造彼經行處。<br>善造經行處高五拉他那 12,適修心神爽,一百肘之長 3。<br>阿塔達西佛至人受布施,手執淨砂粒,爲說如次偈:<br>「依所施砂粒,爲作經行處,具足七種寶,得享砂粒報。<br>三劫於天上,統領神世界,天女等所敬,享受無虧樂。<br>來至人間界,王位統治國,三度爲輪王,彼住於地上」。<br>爾時積勝業,十八劫之間,吾不知惡趣,經行處果報。<br>四種無礙解<br>——如是尊者羌伽瑪達耶迦長老宣唱此等偈。 |                                             |
|    |                       | 1 或應讀爲 uccatte。 2 ratana(aratni)長度之單位,合二十一拇指中幅之長度。或與 3 hattha(hasta)譯爲肘,長度之單位,爲由肘至中指尖端之長有異說。一說爲一尺八寸。茲示其關係單位相互之量如次 —1 dhanu(弓)500 dhanu—1 krosa(拘盧舍)8 krosa—1 yojana 第五 優波離品 長老之譬喻                                                      | 長度,但實測究爲幾何?頗<br>₹:24 anguli—1 hasta,4 hasta |

#### 四九 須跋陀(好腎)



- 一 巴多穆塔拉,受尊供物者,望高入涅槃,搖撼眾人等。
- 二 正覺尊涅槃,震動十萬界,爾時諸人等,諸神皆來集。
- 三 裝滿旃檀香,伽羅末利迦 1,心內喜雀躍,吾塗於至人。
- 四 無上彼尊師,了知吾心意,正覺尊安臥,以說如次偈:
- 五「當吾最後時,覆香與花環,吾亦讚其人,傾耳聽吾說。
- 六 此男從此沒,兜率天界行,統領彼世後,赴樂變化天。
- 七 至誠以此法,布施盛花環,至彼業報滿,受享無虧樂。
- 八 此男彼處沒,再生兜率天,復由彼世沒,生來於人間。
- 九 大龍釋族子,人天界最勝,令諸有情悟,具眼者涅槃。
- 一〇 淨根所使故,彼意得出家,以近正覺尊,爾時發詢問。
- 一一 世界之導師,一切知者云,了知前世業,開啓真理門。
- 一二 此問獲滿意,喜悅意鎮靜,禮敬於尊師,請許爲出家。
- 一三 己業既滿足,認得意清淨,通曉最上法,佛允彼出家。
- 一四 此男勵精勤,於正覺尊教,諸漏皆正知,無漏證涅槃」。

----第五誦品----

- 101 一五 前業所縛故,安靜鎭定心,佛子由法生,吾更善所作。
  - 一六 親近彼法王,乃發最上問,彼亦答吾問,導吾於法耳。
  - 一七 了知佛之法,喜住於佛教,諸漏皆正知,吾住成無漏。
  - 一八 十萬劫往昔,最勝水中草 2,如油盡燈火,涅槃無繫縛。
  - 一九 寶玉造塔婆,高有七由旬,吉祥心悅豫,於彼獻幢幡。
  - 二〇 迦葉正覺者 3,提舍爲高弟,爲我生其子,爲勝教後嗣。
  - 二一 以卑意向彼,吾爲不祥言,依吾所業果,最後會勝者。
  - 二二 娑羅最後床,施向彼牟尼,利濟慈愍者,佛許吾出家。
  - 二三 今實已出家,並已具足戒,今實兩足尊,吾臨般涅槃。
  - 二四 種無礙解……
    - ——如是尊者須跋陀長老官唱此等偈。

# 第五 優波離品 長老之譬喻 一二九 ----- 小部經典四(譬喩經) 一三○

- 註 1 tagara,mallika,多羅伽略稱伽羅,爲香之名。摩利迦爲花之名,亦稱次第花,爲一種香草。
  - 2 Jalajutama 即 Padumuttara 指佛而言。
  - 3 過去七佛之第六佛。過去二十四佛之第二十四佛。

#### 五〇 純陀(瘦短)1

- 一 世間居上首,悉達多佛陀,尊花獻作供,佳提爲蔽覆 2。
- 二 諸般辦置齊,供獻於佛陀,餘花執於手,亦向佛奉獻。
- 102 三 黄金般姿容,世間大導師,清淨吾心喜,獻佛鮮花供。
  - 四 斷惑正覺尊,隨渡瀑流人,比丘眾中坐,爲說如次偈:
  - 五「供施鮮花物,充滿天上香,吾將讚其人,傾耳聽吾說。
  - 六 彼男此世沒,隨於諸天眾,佳提花圍繞,趣赴天世界。
  - 七 所居甚高聳,黃金摩尼造,累積福業故,幾多層宮殿。
  - 八 七十四度間,統領神世界,天女等所敬,享受無虧樂。
  - 九 統治三百國,住此大地上,七十五度間,彼爲轉輪王。
  - 一○ 稱名爲難勝 3,爲眾人國主,其福彼享受,依己所造業。
  - 一 一度往惡趣,彼生來人間,黃金存多量,積累有百億。
  - 一二 彼生於此世,者婆羅門族,萬甘達之子 4,賢明舍利子 5。
  - 一三 央祈羅娑教,於彼求出家,名周羅純陀 6,爲尊師弟子。
  - 一四 猶爲沙彌時,彼即成漏盡,諸漏皆正知,無漏證涅槃」。
  - 一五 大雄善比丘,及他吾奉事,奉事於吾兄 7,了達最上義。
  - 一六 奉事於吾兄 8,身骨集吾缽 9,世間居上首 親近正覺尊。
- 103 一七 人天大覺者,緊執吾兩腕,示彼之身骨,讚第一弟子。
  - 一八 此心吾解脱,確立此信心,諸漏皆正知,吾住成無漏。
  - 一九 四之無礙解……。
    - ——如是尊者純陀長老盲唱此等偈。

| 第五      | 優波離品 | 長老之譬喻  | <br><b>→</b> <u>=</u> - |
|---------|------|--------|-------------------------|
| <br>小部絕 |      | <br>經) | <br><u>~==</u>          |

- 註 1 一般係指爲摩訶周那,大純陀(Mahacunda)比丘。即舍利弗之弟。但在此或指爲他人 之混同者。
  - 2 Jati 爲素馨之類。
  - 3 Dujjaya(難勝)。
  - 4 Vanganta 爲舍利弗及純陀之父。
  - 5 Sar1(鶖鷺)。
  - 6 Culacunda(小純陀)。
  - 7 兄指舍利弗(Sariputta)。
  - 8 此為指舍利弗涅槃之時,彼為辦理荼毘等諸事,行施供養。此時純陀傳為舍利弗之沙彌。 S.47.13.Cunda(S.V.P.161),雜阿卷二四(大正藏,卷二、一七六頁中)參閱。
  - 9 讀爲 dhatum pattamhi ociya(暹羅本)。

攝頌

優波離、輸那、拔提、山尼達巴、哈提耶, 羌達、薩耶 1、羌伽瑪、最後純陀須跋陀, 十人共偈百四十,其上更有四偈存。

註 1 Seyya—Sayana

# 第六 維伽尼品 1

#### 五一 維多帕那達耶伽(扇施)

- 一 巴多穆塔拉,世間居上首,兩足之尊者,吾以扇施與。
- 二 合掌於頭上,己心爲淨化,禮敬正覺尊,起立向北去。
- 三 彼執扇在手,世間最尊師,比丘眾中坐,爲說如次偈:

- 四「依此扇布施,乃由心所願,十萬劫之間,彼不墮惡趣」。
- 五 力勝意志堅,集中心之德,吾生爲七歲,達阿羅漢位。
- 六 六萬劫中間人稱名扇意 2,大力十六人,出爲轉輪王。
- 104 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者維多帕那達耶伽長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Vija 與 Vidhupana 皆爲扇之意,故本品稱爲扇品(維伽尼品 V1ja nu Vagga)。
    - 2 Vijamanasa(扇意)。

#### 五二 薩塔藍西伽(百光)

- 一 攀登高岩上,人中勝者坐,其山不遠住,吠陀婆羅門。
- 二 人中稱長者,天中天大雄,頭上吾合掌,讚歎世尊師:
- 三「此佛爲大雄,說示勝法人,常隨比丘眾,如火團光輝。
- 四 宴靜如大海,難渡如急流,無怖如獸王,示法具眼者 [ ]
- 五 巴多穆塔拉,識知吾心意,比丘眾中立,爲說如次偈:
- 六「謹此示合掌,禮讚殊勝佛,三萬劫之間,統領神世界。
- 七 十萬劫之後,央祈羅娑名,正覺除覆蓋,爾時示現世。
- 八 法子由法生,彼師法後嗣,名薩塔藍西,彼成阿羅漢」。
- 九 生年僅七歲,出家成無家,名薩塔藍西,燦放吾光輝。

- 一〇 樹蔭曼陀婆,禪思浸禪樂,等正覺者教,吾保最後身。
- 一一 七萬劫往昔,稱四人羅瑪 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 一二 四種無礙解……
  - ——如是尊者 2 薩塔藍西伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 Roma(身毛)。
  - 2 Sataramsiya 偈中亦稱 Sataramsi。

 第六 維伽尼品 長老之譬喻
 一三五

 ------ 小部經典四(譬喩經)
 一三六

#### 五三 薩耶那達耶伽(褥施)

- 一 巴多穆塔拉, 憐愍諸世界, 吾以清淨心, 施彼以座褥。
- 二 依此褥布施, 蒔種於善田, 於吾生富財, 褥施之果報。
- 三 吾床臥於空,吾支此大地,吾爲有情主,施縟此果報。
- 四 五萬劫往昔,大雄有八人,三千四百劫,大力有四人。
- 万. 四種無礙解……。
  - ——如是尊者薩耶那達耶伽盲唱此等偈。

## 五四 康豆達伽(香水)

- 一 巴多穆塔拉,有菩提樹祭,爾時執美瓶,吾施與香水。
- 二、洗菩提樹時,沛然大雨降,忽作威爆雷,發有大音響。
- 三 雷火奔迅速 1,於彼吾死去,遂立天世界,吾唱次一偈:
- 四「諸佛與諸法,尊師皆成滿,吾此身體仆,今享樂天界」。
- 五 吾住高峻處,聳立有百層,萬人之天女,常行圍繞吾。
- 六 吾未見疾病,內心亦無憂,苦熱皆不見,福業此果報。
- 七 二千八百劫,山瓦西塔王 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者康豆達伽長老盲唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Tena casanivegena(異本)。
  - 2 Samvasita(共住)。

#### 五五 歐帕威哈(好適乘)

- 一 巴多穆塔拉, 吾施以駿馬, 吾獻正覺尊, 而自家去己。
- 二 名喚戴瓦拉,第一師弟子,勝法彼後嗣,來至吾面前:
- 三「彼尊持缽來,駿馬不相應,知曉汝意欲,具眼者接納」。

第六 維伽尼品 長老之譬喻

一三七

-----

小部經典四(譬喻經)

一三八

- 四 馬馳如疾風,評爲印度產,布施此駿馬,吾獻正覺尊。
- 五 投生任何胎 1,常在任何處,力行如疾風,於吾之心生。
- 107 六 人得具足戒,得戒爲容易,若佛住此世,吾等所推崇。
  - 七二十八度間,爲大力士王,夷平四方際,出長閻浮提。
  - 八 此是最後生,至最後生時,勝敗皆捨棄,吾達不動位。
  - 九 三萬四千劫,刹利大威力,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 一〇 四種無礙解……
    - ——如是尊者歐帕威哈長老宣唱此等偈。
  - 註 1 暹羅本中爲,「諸神與人間,吾生任何胎,駿馬疾如風,吾生得繁榮」。

## 五六 薩波利瓦拉薩那(有隨眾座)

- 一 巴多穆塔拉,吾施與團食,摩利花圍繞,吾往彼食場。
- 二 此世尊導師,彼處座上坐,安詳且端莊,讚吾施團食:
- 三「僅此吉祥田,蒔下一粒種,適時以順雨,熟實耕者喜。
- 五 最勝水中草,正覺如斯語,讚美其團食,指向北方去。
- 六 依彼之戒本,自制於五根,耽湎於孤獨,吾住成無漏。
- 108 七 四種無礙解……。
  - ——如是尊者薩波利瓦拉薩那長老宣唱如是等偈。

## 五七 潘奢底毘伽(五燈明)

- 二 圍繞菩提樹,吾布施燈明,爾時吾具信,造作多燈明。

- 三 諸神與人間,投生任何胎,空中有炬火,施燈明果報。
- 四 過岩逾城壁,又越山上行,四方百由旬,吾眼均得見。
- 五 於吾殘業中,已於達漏盡,具二足尊教,吾保最後身。

第六 維伽尼品 長老之譬喻

一三九

-----

小部經典四(譬喻經)

一四〇

- 六 三千四百劫,薩達洽庫名 1,大力大威力,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者潘奢府底毘伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 Satacakkhu(百眼)。

#### 五八 達伽達耶迦(幡施)

- 一 巴多穆塔拉,美道樹下坐,雀躍心內喜,於彼吾載幡。
- 二 手執樹落葉,投棄於他處,內外皆清淨,解脫盡諸漏; 禮拜菩提樹,如向正覺尊。
- 109 三 善逝世間解,受吾尊供人,比丘眾中立,師說如次偈:
  - 四「依此幡布施,更依此奉事,十萬劫之間,彼不墮惡趣。
  - 五 幾百度爲王,彼在於王位,稱名嗢羯吒,爲世轉輪王。
  - 六 彼享無虧樂,淨根所使故,彼向瞿曇佛,樂於受其教」。
  - 七 專念勤精進,心靜無執著,等正覺者教,吾保最後身。
  - 八 五萬一千劫,有王唱羯吒,五百萬劫昔,有王名美佳 1。
  - 九 四種無礙解……
    - ——如是尊者達伽達耶伽長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Megha(雲)。

## 五九 缽頭摩(蓮)

- 一 佛說四諦法,殊勝轉法輪,慈降不死雨,請淨眾多人。
- 二 吾執著蓮幡, 立於小屋間, 目送牟尼喜, 投幡至空中。
- 三 爾時稀有事,其蓮復再返,佛知吾心意,受吾蓮華幡。
- 四 佛慈援手執,水生無上花,比丘眾中立,宣說如次偈:

- 五「彼向無漏者,投擲此蓮華,吾將讚其人,傾耳聽吾說。
- 110 六 神王三十劫,統領神世界,來住於地上,統治七百國。
  - 七 於彼手執缽,將爲轉輪王,由空降花雨,當時恰降來。
  - 八 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱爲瞿曇姓,出世爲尊師。
  - 九 彼爲法後嗣,由法生法子,諸漏皆正知,無漏證涅槃」。
  - ─○ 吾從胎出生,思慮致意深,生年僅五歲,已達羅漢位。
  - 一一 四種無礙解……
    - ——如是尊者缽頭摩長老官唱此等偈。

#### 六〇 阿薩那菩提耶(阿薩那菩提樹)

- 一 生年僅七歲,即見世導師,清淨吾心喜,親近人中尊。
- 二 世間居上首,人間帝沙佛 1,雀躍心喜植,無上菩提樹。
- 三 命名阿薩那 2,達拉尼爾哈 3,無上菩提樹,五株吾奉事。
- 四 見彼樹開花,體毛即堅立,吾近尊佛前,官己稀有業。
- 五 爾時自存者,名爲帝沙佛,比丘眾中坐,爲說如次偈:
- 六「植菩提樹者,向佛盡供養,吾將讚其人,傾耳聽吾說。
- 七 天界三十劫,統領神世界,六十四度間,彼爲轉輪王。
- 111 八 從兜率天沒,淨根所使故,享二無虧樂,樂趣爲彼人。
  - 九 專念勤精進,心靜無執著,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
  - 一〇 吾樂於孤獨,心淨無執著,如象斷其縛,吾住成無漏。
  - 一一時植菩提樹,九十一劫間,惡趣吾不知,植菩提樹報。
  - 一二 七十四劫昔,杖軍名聲高 4,具足七種寶,吾爲轉輪王。
  - 一三 七十三劫昔,大王七人出,名稱爲全輪 5,吾爲轉輪王。
  - 一四 二十五劫後,刹利名充滿 6,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 一万 四種無礙解……
    - ——如是尊者阿薩那菩提耶長老盲唱此等偈。

| 第六  | 維伽尼品 | 長老之譬喻  | — ग्वाग्व |
|-----|------|--------|-----------|
| 小部絲 | <br> | <br>經) | <br>一四五   |

- 註 1 過去二十四佛之第十七佛。Buddhavamsa,P.48;J.I.P.40,
  - 2 前第三譬已出。
  - 3 前第一佛陀品一七五偈已出。

- 4 Dandasena(杖軍)。
- 5 Samantanemi(全輪)
- 6 Punnaka(充滿)。

#### 攝頌:

維多帕那達耶伽、薩塔藍西、薩耶那、 1 烏達齊與 2 瓦西耶、薩波利瓦拉薩那、 潘迦底毘、達伽、 3 缽頭摩與第十菩提樹。 以上長老爲十品,偈共九十二。

- 註 1 Udaki—Gandhodaka。
  - 2 Vahiya 爲運載者,指馬而言。Opavuyha 爲(適於乘者),二者之義相同。
  - 3 padumapujaka 爲(蓮供養),出版者以 paduma 與 Pujaka 作另有其人爲誤植。

# 第七 薩伽質塔尼耶品

#### 六一 薩伽質塔尼耶(己心)

- 一 響杏無煩擾,山傾見叢林,如仙者漫步,見受尊供人。
- 二 吾作砂塔婆 1,布撒種種花,所作禮塔婆,如向正覺尊。
- 112 三 具足七寶王,王國之統主,己業方成滿,供養塔婆報。
  - 四 時吾供獻花,九十一劫間,吾不知惡趣,供養塔婆果。
  - 五 八十劫之昔 2,吾爲轉輪王,具足七種寶,統爲四洲王。

| 第七         | 薩伽質塔尼耶品 | 長老之譬喻 |  | 一四五 |
|------------|---------|-------|--|-----|
| 小部經典四(譬喻經) |         |       |  | 一四六 |

#### 六 四種無礙解……

- ——如是尊者薩伽質塔尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 依異本 Pulinam,又可讀為 Pulinam。
  - 2 as1tikappe 訂正為 nantayaso。

## 六二 阿渥普毘耶(阿渥花)

一 佛說明四諦,宣示不死句,由其精舍出,立於經行處。

- 二 尸棄佛示語,尊佛使吾悟,手執種種花,布撒於空中:
- 三「依此殊勝業,人長兩足尊,勝敗皆捨棄,吾達不動位」。
- 四 彼時獻鮮花,三十一劫間,惡趣吾不知,供花之果報。
- 五 二十劫之昔,刹利須彌陀,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿渥普庇耶長老盲唱此等偈。

## 六三 巴奢伽瑪尼耶(迴歸)

#### p.113.

- 一 信度河之畔,吾爲郭公鳥 1,覓食塞瓦拉 2,慎不爲諸惡。
- 二 得見離塵佛,風之直道來,口啣娑羅花,獻毘婆尸佛。
- 三「如來正信其,不動堅固者,依彼心之淨,得不墮惡趣」。
- 五 彼時吾獻花,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛斷果報。
- 六 稱名善愛見 3,同名有八人,十七劫之昔,大力爲輪王。
- 七 四種無礙解……。
  - ——如是尊者巴奢伽瑪尼耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 Cakkavaka 好聲鳥,印度郭公鳥。
  - 2 sevala 草之名。

3 Sucarudassana(善愛見)

## 六四 帕拉帕薩達迦(他起信)

- 一 黄金正覺尊,勝利大仙人,壯牛勝雄者,誰見不起信。
- 二 無際如雪山,難渡如大海,實佛之禪定,誰見不起信。
- 三 大地實難量,美麗爲森飾,實佛其淨戒,誰見不起信。
- 四 直風不搖道,蒼空不可量,實佛其智慧,誰見不起信。
- 114 五 此等四種偈,世那婆羅門 1,無敵殊勝佛,讚佛悉達多。
  - 六 九十四劫間,不生惡趣事,盡多爲善趣,吾享無虧樂。
  - 七 讚世界導師,九十四劫間,吾不知惡趣,讚佛此果報。
  - 八 十四劫之昔,鳥伽達四人 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 力。四種無礙解……
    - ——如是尊者帕拉帕薩達伽長老宣唱此等偈。

- 註 1 讀為 Sena(異本)。
  - 2 Uggata(昇)。

#### 六五 比薩達耶迦(蓮根布施)

- 一 名稱毘舍浮 1,諸仙中第三,入於森林中,人中勝者住。
- 二 吾持蓮華根,趨赴佛陀前,清信吾合掌,向佛行布施。
- 三 覺者毘舍浮,援手親接受,吾不知安樂,何處有殊勝。
- 四 吾或最後來,一切有結除,如棲森大象,善業吾蒔種。
- 五 彼時依積業,三十一劫間,吾不知惡趣,布施蓮根果。
- 六 薩摩達那名 2,十六人王出,十三劫往昔,大力轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者比薩達耶迦長老宣唱此等偈。

第七 薩伽質塔尼耶品 長老之譬喻 一四九小部經典四(譬喩經) 一五○

- 註 1 Vessabhu 爲過去七佛之第三佛,故此有諸仙中第三之稱。
  - 2 Samodhana(並置)。

## 六六 斯欽提陀(善考)

#### p.115.

- 一 吾行山難路,生爲尊獅子,獵殺諸獸群,吾住山峽間。
- 二 阿塔達西佛,言說之勝者,彼來殊勝山,動搖吾心意。
- 三 吾殺斑點鹿,趨近吾將食,佛恰於此時,乞食行近吾。
- 四 吾持最上內,將施與尊師,大雄者欣喜,當時吾心淨。
- 五 依此淨信心,走入山難路,湧出喜悅心,就地吾死逝。
- 六 由此肉布施,更依時心願,千五百劫間,享樂神世界。
- 七 其餘劫之間,吾多積善業,實此肉布施,更依觀想佛。
- 八 三十八劫昔,長壽有八人 1,六十劫往昔,二人婆留那。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者斯欽提陀長老盲唱此等偈。
- 註 1 Dlghayu(長壽)。

## 六七 瓦塔達耶迦(衣施)

- 一 彼等吾爲鳥,迦樓金翅鳥,飛往香醉山,得見離塵佛。
- 二 吾棄迦樓羅,扮爲年少者,向彼兩足尊,布施一件衣。
- 三 世間導師佛,欣然受吾衣,尊師立空中,爲說次一偈:
- 四「由此衣布施,更依汝心願,棄迦樓羅身,享樂神世界」。
- 五 世間居上首,阿塔達西佛,讚歎衣布施,指向北方去。
- 六 何處吾再生,衣常皆滿足,蔽日覆大空,施衣此果報。
- 七 七人名太陽 1,大力轉輪王,三十六劫昔,曾爲諸人王。

第七 薩伽質塔尼耶品 長老之譬喻 一五一

-----

小部經典四(譬喻經)

一五二

八 四種無礙解……。

——如是尊者瓦塔達耶迦長老宣唱此等偈。

註 1 Arunaka(太陽)。

#### 六八 菴婆達耶迦(菴婆布施)

- 一 阿諾瑪達西,坐於山峽間,心滿無執著,慈心待世人。
- 二 時吾爲彌猴,秀岩之雪山,吾見阿諸瑪,至心信仰佛。
- 三雪山路不遠,爾時菴婆熟,從樹採其果,布施蜜菴婆。
- 117 四 阿諾瑪達西,佛爲我預言:「依此蜜布施,乃至菴婆施。
  - 五 從今五十劫,享樂神世界,餘劫生人天,混而彼流轉。
  - 六 得悟機成熟,放棄其惡業,彼往惡趣後,燒滅眾煩惱。
  - 七 以正法自制 1,順從彼大仙,勝敗皆捨棄,達於不動地。
  - 八 七十七劫昔,名菴婆核生 2,大力十四人,出爲轉輪王。
  - 九. 四種無礙解……。
    - ——如是尊者菴婆達耶迦長老盲唱此等偈。
    - 1 讀爲 damathenaham(異本)。
    - 2 Ambatthaja(菴婆核生)。

## 六九 須摩那(善意)

- 一 吾名須摩那,爲作華鬘者,得見離塵佛,受我尊供物。
- 二 鮮花心悅適,兩手吾持花,奉獻尸棄佛,世間有緣者。
- 三 由此花供養,更依內心願,吾不知惡趣,乃供佛果報。

四 以供鮮花故,三十一劫間,吾不知惡趣,供佛此果報。 五 二十六劫昔,名高十四人 1,具足七種寶,出爲轉輪王。 第七 薩伽質塔尼耶品 長老之譬喻 一开三 小部經典四(譬喻經) 一五四 六 四種無礙解……。 ——如是尊者須摩那長老官唱此等偈。 註 1 讀爲 cattarasa(異本)。 七〇 普帕將哥提耶(花籠) p.118. 無畏如獅子,擬似金翅鳥,壯如虎牡牛,生如尊獅子。 非欲心無敵,歸依尸棄佛,比丘眾等隨,最勝沙門坐。 無上阿諾迦 1,容入花籃內,花籃與花束,殊撒向佛陀。 兀 依吾淨信心,人長兩足尊,勝敗皆捨棄,吾達不動位。 五 爾時作善業,三十一劫問,吾不知惡趣,供佛此果報。 六 三十劫往昔,持名爲神現 2,五人具七寶,出爲轉輪王。 七 四種無礙解……。 ——誠如是尊者普帕將哥提耶長老官唱此等偈。 註 1 Anoja 爲開赤花之灌木。 2 Devabhuti(神現)。 攝頌 薩伽質塔、1阿渥普、2巴奢布西伽瑪那、 帕拉帕薩、比薩達、斯欽提與瓦塔達、 菴婆達與須摩那、普帕將哥提雅。 得見真義共十人,說偈總有七十一。 註 1 原文雖爲 Addhapupphi,今採異本爲 Avopupphi。暹羅本則爲 atho Pupphi。 2 Pacca [bhi] gamana • 第七 薩伽質塔尼耶品 長老之譬喻  $-\pi.\pi$ 

一五六

小部經典四(譬喻經)

## 第八 那伽薩瑪羅品

p.119.

#### 七一 那伽薩瑪拉(有華鬘象)

- 一 阿波他利花 1,棄路吾拾遺,以供世緣者,尸棄佛塔婆。
- 二 彼時作是業,三十一劫間,吾不知惡趣,供養塔婆果。
- 三 十五劫之昔,刹帝利名地 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者那伽薩瑪拉長者宣唱此等偈。
- 註 1 apatali 樹名。不詳。
  - 2 Bhumiya(地)。

#### 七二 帕達山尼耶迦(足想)

- 一 日種帝沙佛,吾見踏足來,雀躍內心喜,其足吾起信。
- 二 爾時得足想,九十二劫間,吾不知惡趣,足想此果報。
- 三 第七劫之昔,刹利須禰陀,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者帕達山尼耶迦長者盲唱此等偈。

## 七三 山尼耶迦(想)

| p. | 12 | U |  |
|----|----|---|--|
|    |    |   |  |

- 一 佛之糞掃衣,見其掛樹梢,於此吾合掌,禮拜糞掃衣。
- 二 彼時作其業,九十二劫間,吾不知惡趣,想佛此果報。
- 三 第四劫之昔,刹利名樹精 1,大力夷四方,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者山尼耶迦長者宣唱此等偈。

| 第八      | 那伽薩瑪羅品       | 長老之譬喻 | 一五  |
|---------|--------------|-------|-----|
| <br>小部総 | <br>巠典四(譬喻經) |       | 一五力 |

註 1 Dumasara(樹精)。

## 七四 比薩魯瓦達耶迦(鬚根塊莖布施)

- 一 踏入森林中,吾住不毛處,見毘婆尸佛,接受尊供物。 二 吾施嗽手水,鬚根與塊莖,頭面接足禮,指向北方去。 三 時行此布施,九十一劫間,吾不知惡趣,福業此果報。 四 第三劫之昔,刹利崇鬚根 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者比薩魯瓦達耶迦長老官唱此等偈。
- 註 1 Bhisasammata(以鬚根而受崇者)。

——第六誦品——

#### 七五 耶伽山尼耶迦(一想)

#### p.121.

- 一 侍毘婆尸佛,騫荼大弟子,彼受世供物,吾施彼一食。
- 二 人中兩足尊,吾心生淨信,吾不知惡趣,一食施果報。
- 三 四十劫之昔,刹利婆留那,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶伽山尼耶迦長老宣唱此等偈。

#### 七六 提那山塔拉達耶迦(草敷具布施)

- 一 雪山路不遠,更有一大湖,幾百之葉覆,花開多鳥群。
- 二 彼處浴飲水,吾住不遠處,直風迎面來,吾見勝沙門。
- 三 無上彼尊師,了知吾心意,由雲中降臨,彼時立地上。
- 四 以角刈取草, 吾施爲坐具, 導師帝沙佛, 世尊坐其處。

- 五 己心爲淨化,吾拜世導師,沈思大牟尼,屈身吾折回。
- 六 吾心依淨信,赴樂變化天,吾不知惡趣,布施敷具果。
- 122 七 第二劫之昔,刹利名鹿敬 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 八 四種無礙解……
    - ——如是尊者 2 提那山塔拉迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Migasammata(鹿敬)
    - 2 Tinasanthara [daya] ka o

#### 七七 斯質達耶迦(針布施)

- 一 三萬劫往昔,三十二相具,名號須彌陀,世界之導師。
- 二 彼映黃金色,兩足之尊者,爲佛縫綴衣,吾施五根針。
- 三 依其針布施,勝觀微妙義,銳速心神爽,於此生智慧。
- 四 燃盡幾煩惱,除去諸有結,等正覺者教,吾保最後身。
- 五 稱名二足主 1,世有四人王,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者斯質達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Dupadadhipati(二足者之主)。

#### 七八 波吒釐普毘耶(波吒釐花)

- 一 容姿值黃金,三十二相具,走進市場間,黃金色佛陀。
- 二 時吾豪商子,柔和耽欲樂,波吒釐之花,吾採爲堆積。
- 123 三 雀躍內心喜,以花爲供養,南無帝沙佛,救主世間解。
  - 四 彼時行其業,九十二劫間,吾不知惡趣,供花此果報。
  - 五 六十三劫昔,稱名爲勝敬 1,大力具七寶,出爲轉輪王。

六 四種無礙解……

——如是尊者波吒釐普毘耶長老宣唱此等偈。

註 1 Abhisammata(勝敬)。

#### 七九 提坦伽利耶(立合掌)

- 一 吾於森林中,追獸爲獵師,見彼帝沙佛,莊嚴世導師。
- 二 指向西方去,於彼吾合掌,樹葉結蓆上,佛坐處不遠。
- 三 爾時吾頭上,雷電忽大作,如是吾臨死,再度爲合掌。
- 四 彼時之合掌,九十二劫間,吾不知惡趣,合掌此果報。
- 五 五十四劫昔,名喚作獸旗 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者提坦伽利耶長老宣唱此等偈。

#### 八〇 提尼帕多密耶(三蓮華)

一六四

# p.124. 一 巴多穆塔拉,通曉一切法,彼爲最勝者,自制人等隨, 自制人等圍,彼等由市出。 二 漢薩瓦底市 1,吾爲製花人,盛花開放時,三花持吾手。 吾見離塵佛,折返市場中,吾見正覺尊,彼時如是思: 四「此等花獻王,吾持奉如何,村田耕千金,吾得又如何。 賢明制不制,生物有幸運,供養救世主,吾得不死富」。 Ħ. 六 如斯心思惟,己心爲淨化,手執三赤花,爾時拋空中。 八 見者任何人,皆揚感歎聲,諸神於空中,拍手爲喝采: 第八 那伽薩瑪羅品 長老之譬喻 小部經典四(譬喻經) 九「尊佛於此故,生起稀有事,吾等施花故,得聞一切法」。 ─○ 巴多穆塔拉,接受尊供人,尊師街頭立,爲說如次偈: 一一「彼時以赤蓮,供養佛之物,吾將讚此人,傾耳聽吾說。 一二 三萬劫昔間,享樂於天界,神王三十劫,統領神世界。 一三 爾時有宮殿,稱名爲大福 2,三百由旬高,二百五十廣。 125 一四 四十萬劫後,建浩有尖塔,嚴具勝樓閣,完具大臥床。 一五 十萬俱胝數,天女等圍繞,音樂與歌舞,彼女巧右繞。 一六 滿集天女群,於此盛宮殿,其色爲赤神,天常降花雨。 一七 門扉之把手,象牙壁上釘,赤蓮花垂下,花朵車輪大。 一八 於此宮殿中,花葉覆幾重,天女臥其中 3,內中多寬展。 一九。四周百由旬,圍繞其住處,此等赤淨蓮,滿放神馨味。 二〇 七十五度間,彼爲轉輪王,統治廣國土,不能測其量。 二一 幸享二無虧,安泰無危害,將屆臨終時,彼得見涅槃」。 二二 吾常見佛耶?爲善交易耶?供養三蓮華,吾享三成就。 二三 今日吾達法,諸垢得解脫,人人花開頂,翳遮赤蓮華。 二四 巴多穆尊師,說吾以往業,七千現生者,於法作現觀。 二五、得供養彼佛、十萬劫之間、惡趣吾不知、三蓮花果報。 二六 煩惱令燒盡,除去諸有結,消滅諸有漏,吾今無後有。

126 二七 四種無礙解……

--如是尊者提尼帕多密耶長老盲唱此等偈。

- 註 1 Hamsavatl(鵝市)。
  - 2 Mahavittharika(大福)。
  - 3 今採暹羅本作 tuvattissanti。

#### 攝頌

薩瑪拉、帕達山尼、山尼耶迦、1 阿魯瓦達、 耶伽桑尼、 2 提那山、斯質達耶、波吒釐、

提坦伽利、提尼帕多,十人共偈七十五偈。

- 註 1 [Bhisa-] Aluvadayaka.
  - 2 Tinadada。(草施)即 Tinasantharadayaka 長老。

# 第九 提蜜羅普毘耶品

#### 八一 提蜜羅普毘耶(提蜜拉花)

- 一 羌達巴伽河 1,時吾沿岸行,清幽無煩擾,吾見沙門坐。
- 二 此心既得淨,爾時自思惟:「能渡彼將渡,能制彼將制。
- 三 得慰彼使慰,能鎮彼將鎮,能脫彼使脫,彼使得涅槃」。
- 四 世間之覺者,悉達多大仙,手採提蜜拉2,布撒其頭上。
- 五 雙手吾合掌,更作右繞禮,吾禮尊師足,指向西方去。
- 六 既去不久間,鹿王追逐我,直往懸崖行,遂墜於彼處。
- 七 自吾供獻花,九十四劫間,吾不知惡趣,供佛此果報。
- 127 八 五十六劫昔,名高者七人,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 九 四種無礙解……
    - ——如是尊者提蜜羅普毘耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Candabhaga(月分)。
    - 2 timira 花不詳。

#### 八二 格達山尼耶迦(逝想)

一 生年僅七歲,出家吾無家,更以清淨心,吾禮尊師足。

二 難格黑奇花 1,七朵投上空,正覺帝沙佛,如大海無際。

小部經典四(譬喻經)

一六八

- 三善逝蹈聖道,心躍吾供養,爾時吾具信,以己掌合掌。
- 四 依此所作業,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 第八劫之昔,三人名火焰 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者格達山尼耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 nangaliki 花不詳。
  - 2 Aggisikha(火焰)。

#### 八三 潘難迦利迦(臥合掌) 1

#### p.128.

- 一 時吾患重病,吾坐於樹蔭,就此森林中,悲心最高深。
- 二 慈愍帝沙佛,挨近彼尊師,吾就原臥處,合掌於頭上。
- 三 清淨吾心喜,人間最上佛,禮敬正覺尊,當場吾息絕。
- 四 禮拜人中尊,九十二劫間,惡趣吾不知,禮敬此果報。
- 五 第五劫之昔,五人大光焰 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者潘難伽利迦長老宣唱此等偈畢。
- 註 1 在異本方面 Nippannanjalika 暹羅本作 Nipanna。依文意看,可以採用。攝頌中亦與右同。
  - 2 Mahasikha(大光焰)。

#### 八四 阿多普毘耶(山下花)

|   | 毘浮尸棄佛 1,一弟子比丘,威力具三明,以往彼雪山。            |     |
|---|---------------------------------------|-----|
|   | 時吾住雪山,悅適住仙處,修四量神足,以成爲仙人。              |     |
| 三 | 生如空飛鳥,性淨唯樂山,吾摘山中花,再返至山處。              |     |
|   |                                       |     |
|   | 第九 提蜜羅普毘耶品 長老之譬喻                      | 一六九 |
|   |                                       |     |
|   | To the form the same approximation of |     |

小部經典四(譬喻經)

一七()

- 四 手執花七朵,撒彼頭頂上,大雄注視中,指東立而去。
- 129 五 到達仙居處,返抵己住所,持荷一佉梨,行往山峽去。
  - 六 可怖大力蟒,纏捲押殺吾,憶及往昔業,當場吾息絕。
  - 七 自吾捧花供,三十一劫間,惡趣吾不知,供花此果報。
  - 八 四種無礙解……
    - ——如是尊者阿多普毘耶宣唱此等偈。

#### 註 1 Abhibhu(無勝)

#### 八五 藍西山尼迦(光想)

- 一 於彼雪山中,吾自嘗營住,身著皮之衣,住於山峽間。
- 二 佛如黃金色,似百光輝耀,花開如娑羅,得見森林間。
- 三 大仙毘婆尸,光輝淨吾心,合掌爲禮敬,頭面行接足。
- 四 由此善業故,九十一劫間,惡趣吾不知,光想此果報。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者藍西山尼迦長老宣唱此等偈。

#### 八六 藍西山尼耶迦(光想)

#### p.130.

- 一 住於雪山中,吾著樹皮衣,上行經行處,面向東方坐。
- 二 具時爲禪樂,於山見普薩 1,合掌向彼光,吾心爲清淨。
- 三 依時得光想,九十二劫間,惡趣吾不知,光想此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者藍西山尼耶迦長老盲唱此等偈。

註 1 Phussa 爲過去二十四佛之第八佛。見 Buddhavamsa,P.50; Jataka I,P.40

#### 八七 帕拉達耶伽(果施)

- 一 時於雪山中,吾身著粗裘,見普薩勝者,吾持樹果施。
- 二 更以清淨心,吾施樹果實,不論再生處,必現樹果實。
- 三 吾施樹果實,九十二劫間,惡趣吾不知,施樹實果報。
- 四 四種無礙解……

#### 八八 薩達山尼耶迦(聲想)

#### p.131.

- 一 時在雪山中,吾居樹葉蓆,聲聞普薩法,吾心得清淨。
- 二 依時所作業,九十二劫間,惡趣吾不知,福業此果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是薩達山尼耶迦長老宣唱此等偈。

#### 八九 菩提山尼耶迦(菩提樹想)

- 一 彼佛毘婆尸,大菩提樹祭,既爲出家身,吾亦赴祭會。
- 二 以庫斯瑪水 1,灌注菩提樹:「應脫者解脫,使彼得涅槃」。
- 三 灌注菩提樹,九十一劫間,惡趣吾不知,樹想此果報。
- 四 三十三劫昔,諸人統主出,其名喚灌水 2,八人轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者菩提山尼耶迦長者宣唱此等偈。
- 註 1 Kusuma 花之名。
  - 2 Udakasecana(灌水)。

第九 提蜜羅普毘耶品 長老之譬喻 一七三小部經典四(譬喻經) 一七四

## 九〇 鉢頭磨普毘耶(蓮花)

#### p.132.

- 一 分入茂蓮中,吾食缽頭摩,吾見佛普薩,三十二相具。
- 二 採缽頭摩花,上拋入空中,吾行此清淨,出家爲無家。
- 三 此身既出家,此意亦善制,捨棄口惡業,吾行清淨活。
- 四 自吾獻此花,九十二劫間,惡趣吾不知,花供佛果報。
- 五 名稱為蓮語 1,有君王十八,從今十八劫,有四十八人。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者缽頭摩普毘耶長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Padumabhasa(蓮語)

攝頌

提蜜羅與 1 楠伽里羅普毘、潘難伽利迦、阿多普庇耶、

二 藍西山、帕拉達、薩達山尼、 2 塞瓦拉、

最後缽頭磨普毘、十人說偈六十五。

- 註 1 Nangalipupphi(楠伽利花)。布施 Nangaliki 花,指格達山尼耶迦長老。
  - 2 Sevaka(奉事人)。指 Bodhisannaka 長老。

## 第十 須陀品

p.1433.

#### 九一 須陀頻第耶(漆食塊)

- 一 跳越障礙牆,渡過憂悲海,彼佛值供養,及其弟子等。
- 二 供養斯人等,涅槃無畏者,布施得大福,誰亦不能量。
- 三 假令四大洲,統主挑戰鬥,不值斯供養,十六分之一。

- 四 人中之勝者,悉達多佛陀;支提崩壞處,修復爲供養,更以清淨心,吾施以漆啃。
- 五 依時所作業,九十四劫間,吾不知惡趣,修復此果報。
- 六 三十劫之昔,名稱作修復 1,七寶十三人,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者須陀頻第耶長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Patisankhara(修復)

## 九二 須欽提陀(善考)

- 一 救主帝沙佛,吾嘗施座椅,佛出於日種,雀躍心歡喜。
- 二 三十八劫昔,做大滿足王 1,其富甚宏大,亦有多座褥。
- 三 更以清淨心,布施佛座椅,嘗自積善業,自享己業果。
- 134 四 彼時施椅子,九十二劫間,吾不知惡趣,施椅此果報。
  - 五 三十八劫昔,轉輪王三人,滿足近滿足 23,言稱大滿足。
  - 六 四種無礙解……
    - ——如是尊者斯欽提陀長老宣唱此等偈。

- 註 1 Maharuci(大滿足)。
  - 2 Ruci(滿足)。
  - 3 Uparuci(近滿足)。

#### 九三 阿達佉拉迦(折半衣)

- 一 吾達最悲心 1,身爲惡臭纏,於帝沙尊佛,吾施折半布。
- 二 既施折半布,於天一劫樂,其餘幾數劫,善業吾成就。
- 三 彼時行布施,九十二劫間,吾不知惡趣,施布此果報。

第十 須陀品 長老之譬喻

一七七

小部經典四(譬喻經)

一七八

- 四 四十九劫昔,轉輪王示現,人王三十二,其名爲乳糜 2。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿達佉拉迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Paramakarunnapatto(異本)。
  - 2 odana(乳麋)。

#### 九四 斯質多耶迦(針布施)

- 一 最上親惠城 1,吾昔職鐵工,毘婆尸大仙,吾行針布施。
- 二 如斯善業故,智慧比金剛,解脫無貪欲,達至諸漏盡。
- 135 三 既已過去世,乃至未來世,吾以智慧識,施針此果報。
  - 四 九十一劫昔,金剛似七人2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 万. 四種無礙解……
    - ——如是尊者斯質多耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Bandhuma 正寫爲 Bandhumati(親惠城)
    - 2 Vajirasama(金剛似)

#### 九五 康達瑪利耶(香華鬘)

- 一 覆以素馨花,適於佛香塔,爲佛悉達多,吾建香塔婆。
- 二。姿容值黃金,世間大導師,光輝如睡蓮,盛燃如祭火。
- 三 壯如虎牡牛,生尊猛獅子,比丘眾隨坐,沙門之勝者,

吾禮敬其足,指向北方去。

- 四 由施香華鬘,九十四劫間,吾應可成佛,爲果故至明, 惡趣吾不知,供養佛果報。
- 五 三十九劫昔,有十六人王,稱名爲天香 1,出爲轉輪王。

第十 須陀品 長老之譬喻

一七九

小部經典四(譬喻經)

-/

六 四種無礙解……

——如是尊者康達瑪利耶長老官唱此等偈。

註 1 Devagandha(天香)。

#### 九六 提普毘耶(三花)

p.136.

- 一 吾住於森林,往昔爲獵人,吾見波吒釐 1,,覆撒三瓣花。
- 二 其時七落葉,向外吾擲去,內外身清淨,無漏心解脫。
- 三世間之導師,正覺毘婆尸,禮拜波吒釐,當場即息絕。
- 四 供養供養樹,九十一劫間,惡趣吾不知,供樹此果報。
- 五 三十三劫昔,一切處愉悅 2,大力十三人,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者提普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 波吒釐(Patali)樹爲毘婆尸佛之菩提樹。
  - 2 Samantapasadika(一切處愉悅)。

## 九七 瑪多頻底迦(蜜塊)

- 一 吾見深林中,音靜不搖動,悉達多佛陀,接受尊供物。
- 二 恰如大象鎮,及壯牛駿馬,亦如月光輝,諸神皈敬彼, 爾時吾心喜,智慧湧出生。
- 三 佛由禪定起,施蜜於尊師,禮敬尊師足,指向東方去。
- 137 四 三十四劫昔,須陀蘇那王,爾時蜜由蓮,由吾食流出。

蜜雨從空降,嘗爲此業報。

- 五 彼時布施蜜,九十四劫間,惡趣吾不知,施蜜此果報。
- 六 三十四劫昔,王者有四人,大力具七寶,出爲轉輪王。

第十 須陀品 長老之譬喻

**─**/\\_

-----

#### 七 四種無礙解……

——如是尊者瑪多頻底迦長老宣唱此等偈。

### 九八 勢那薩那達耶迦(坐臥具布施)

- 一 悉達多佛尊,吾施樹葉蓆,四遍爲奉事,撒庫斯瑪花。
- 二 如宮殿樂洞,享豪華物樂,高貴鮮花朵,雨花落臥床 1。
- 三 幾朵美花敷,散落吾臥床,爾時床舖上,雨花紛紛降。
- 四 吾施樹葉蓆,九十四劫間,惡趣吾不知,施蓆此果報。
- 五 第五劫往昔,名稱堅固蓆 2,人王有七人,出爲轉輪王。
- 138 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者塞那薩那達耶迦長老盲唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 sayane'bhivassanti(暹羅本)。
    - 2 讀爲 Thitasantharaka(堅固蓆)(暹羅本)。

### 九九 威耶瓦奢迦(奉事)

- 一 毘婆尸佛陀,復有數多眾,吾時爲使役,盡奉諸所用。
- 二 善逝大仙尊,吾無布施物,謹以清淨心,吾禮尊師足。
- 三 彼時爲奉事,九十一劫間,吾不知惡趣,奉事此果報。
- 四 第八劫往昔,名稱善考王 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者威耶瓦奢迦長老盲唱此等偈。.
- 註 1 Sucintia(善考)。

### 一〇〇 弗多帕他迦(奉事佛)

- 一 毘婆尸佛前,吾吹螺貝者,善逝大仙傍,吾盡執奉事。
- 二世間之救主,果報盡奉事,七萬種樂器,常此圍繞吾。
- 139 三 大仙吾奉事,九十一劫間,吾不知惡趣,奉事此果報。

- 四 九十四劫昔,其名稱大響 1,大力十六人,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者弗多帕他迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Mahanigghosa(大響)。

#### 攝頌

須陀頻達、彼佉拉 1, 2 堪瑪拉與威耶甘達瑪、 提普庇耶與瑪多、勢那與威耶瓦奢、 丹瑪迦末共十人 3, 偈整七十此品宣。

- 註 1 此前之 Sucintita 略去。
  - 2 Kammara(鐵工)Sucidayaka 嘗爲鐵工匠,故作斯言。
  - 3 Dhammaka(法)。指 Buddhupatthaka 長老。

#### 十品攝頌

開始佛陀品第一、西哈薩那、須菩提、 軍頭波漠、優波離、維伽尼與薩伽質塔尼耶、 那伽薩瑪羅、提蜜羅、第十須陀品, 共偈一千四百首,更有五十有五偈。

> 佛陀品十組 第一之百人終

# 第十一 比伽達以品

p.140.

## 一〇一 比伽達耶迦(聖食布施)

- 一 金色正覺者,受尊供物人,出離愛之森 1,愛至無愛佛。
- 二 靜安智慧深,彼爲大雄者,悉達多大仙,以柄杓施食。
- 三 淨化眾生佛,吾隨從接踵,佛出於日種,饗食吾歡喜。
- 四 彼時行布施,九十四劫間,惡趣吾不知,聖食布施果。
- 五 八十七劫昔,其名稱大塵 2,七人具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者比伽達耶迦長老盲唱此等偈。

- 註 1 讀爲 Pavana(腳註及暹羅本)。
  - 2 Maharenu(大塵)。

### 一〇二 尼耶那山尼耶迦(智想)

- 一 似壯牛駿馬,金色正覺尊,大仙如大象,發情三徵候。
- 二 恰如月滿圓,四方照無邊,車道信步來,佛陀大牟尼。
- 三 以智淨化心,於此吾合掌,內喜心清淨,禮敬悉達佛。
- 四 彼時行此業,九十四劫間,惡趣吾不知,智想此果報。
- 五 七十三劫昔,人王十六人,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 141 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者尼耶那山尼耶迦宣唱此等偈。

# 一〇三 鬱婆拉哈提耶(優缽羅持)

- 一 吾住帝彌羅,爾時作花鬘,吾見離塵佛,受供悉達多。
- 二 清淨吾心喜,手持花布施,乘此善業故,不論生何處。
- 三往昔作善業,吾享福果報,美花常圍繞,善想此果報。
- 四 今吾獻此花,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 今生且暫置,九十四劫間,名稱諸河似 1,彼有五百王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者鬱婆拉提耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 Najjupama(諸河似)

### 一〇四 帕達普奢卡(足供養)

- 一 尊悉達多彼,吾施肉豆 ,足下生七花,佛笑從座起。
- 二一今依其業故,吾勝諸人天,等正覺者教,得保最後身。
- 142 三 謹此獻花供,九十四劫間,吾不知惡趣,供花此果報。
  - 四 第五劫往昔,輪王十三人,其名稱遍香 1,統主平四方。
  - 五 四種無礙解……
    - ——如是尊者帕達普奢卡長老官唱此等偈。

#### 註 1 Samantagandha( 遍香)。

### 一〇五 穆提普毘耶(穆提花)

一 吾爲花鬘匠,須陀蘇那名,吾見離塵佛,世間居上首。

- 二 巴多穆塔拉,吾施肉豆寇,喜獲眼清淨,得達天眼通。
- 三 依此佛供養,復依吾心願,十萬劫之間,吾不生惡趣。
- 四 三十六劫昔,名稱天中勝 1,大力十六人,轉輪王出世。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者穆提普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Devuttara(天中之勝)。

### 一〇六 烏達伽普奢卡(水供養)

- 一 如聖火光輝,如祭火熾燃,金色正覺尊,直由風路來。
- 二 掌中吾取水,潑水向空中,大雄憐憫吾,受此水供養。
- 143 三 巴多穆塔拉,彼師空中立,佛知吾心意,爲說次一偈:
  - 四「依此水供養,更依心生喜,十萬劫之間,彼不墜惡趣」。
  - 五. 吾乘此業故,兩足尊人長,勝敗皆捨棄,吾達不動位。
  - 六 六十五劫昔,三人轉輪王,其名稱千王 1,統主平四方。
  - 七 四種無礙解……
    - ——如是尊者烏達奢普伽卡長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Sahassaraja(千王)。

### 一〇七 那拉瑪利耶(蘆東)

- 一 巴多穆塔拉,世界上首佛,坐於草坪間,禪定如是人。
- 二 吾手持蘆東,結爲一團扇,兩尊如是人,吾獻與世尊。
- 三 導師受團扇,一切遍遍知者,知吾心懷意,爲說此一偈:
- 四「吾身入涅槃,不見苦與熱,誠如由三火,汝心得解脫」。
- 五 凡棲樹間者,諸神皆來集:「佛語令微笑,吾聽施者言」。

|      | 第十一 比伽達以品 長老之譬喻                                                                                                                                                                         | 一九一      |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|      | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                                                              | 一九二      |
| 144  | 六 世尊彼處坐,諸神群眾隨,彼喜吾施供,爲說如次偈:七「依此團扇施,復由汝心願,其名稱敬虔 1,當爲轉輪王。八 餘留此殘業,淨根所使故,其名稱微風 2,或爲轉輪王。九 由團扇布施,依其大敬意,十萬劫之間,彼不生惡趣」。<br>一○ 三萬劫往昔,敬虔八人王,二萬九千劫,微風有八人。<br>一○ 四種無礙解<br>——如是尊者那拉瑪利耶長老宣唱此等偈。         |          |
|      | 註 1 Subbata(敬虔)。                                                                                                                                                                        |          |
|      | 2 Maluta(微風)。                                                                                                                                                                           | ——第七誦品—— |
|      | 一〇八 阿薩努帕塔耶迦(座奉                                                                                                                                                                          | 侍)       |
|      | 一 靜寞無煩擾,入於深叢林,阿塔達西佛,吾施獅子座。<br>二 手並持華鬘,右繞禮佛陀,吾拜世尊師,指向北方去。<br>三 是業兩足尊,世人中之長,己心得清淨,除去諸有結。<br>四 彼時所布施,一千八百劫,吾不知惡趣,施座此果報。<br>五 七百劫之昔,世有淨化王 1,大力具七寶,出爲轉輪王。<br>六 四種無礙解<br>—如是尊者阿薩努帕塔耶迦長老宣唱此等偈。 |          |
|      | 註 1 Sannibbapaka(淨化)。                                                                                                                                                                   |          |
|      | 第十一 比伽達以品 長老之譬喻                                                                                                                                                                         | 一九三      |
|      | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                                                              | 一九四      |
| p.14 | 一〇九 畢拉莉達耶迦(畢拉莉オ<br>5.                                                                                                                                                                   | 万施)      |

#### p.

- 一 無雪山之遠,吾住樹葉蓆,當時貪食欲,且以爲素性。
- 二 人人挖球根 1,阿魯卡蘭芭 2,畢拉莉以及,塔卡拉等根, 大棗與胡桃,白拉果作食。
- 三 巴多穆塔拉,受尊供物人,佛知吾心意,信步至吾處。
- 四 來近彼大龍,彼爲天中天,吾持畢拉莉,散置於缽內。

- 五 爾時佛心喜,彼大雄受食,智者進食訖,爲吾說一偈:
- 六「汝心具淨化,施吾畢拉莉,一萬劫之間,汝不墮惡趣」。
- 七 至吾最後生,除去諸有結,等正覺者教,得保最後身。
- 八 五十四劫昔,其名稱善帶 3,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者畢拉莉達耶迦長老官唱此等偈。
- 註 1 同一之偈見於 Jataka, VI, P.578。
  - 2 alu,Kalamba,bilali,takkala,kola,bhallataka,bella 以上均爲球根之植物。
  - 3 Sumekhali(善帶)。

### 一一〇 黎努普奢卡(花粉供養)

#### p.146.

- 一 黄金色佛陀,猶如百光輝,恰似滿圓月,四方照無邊。
- 二 弟子等圍繞,如環大地海,吾捧獻花粉,供養毘婆尸。
- 三 由此花粉供,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四十五劫昔,名唤花粉王 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者黎努普奢卡長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Renu(花粉)。

#### 攝頌

比伽達威、尼耶那、哈提亞與帕達普、 穆提普毘、烏達伽、那拉瑪利、 1 尼瓦薩、 畢拉莉達威、黎努,十人共偈六十六。

註 1 Nivasaka(住)。此係就阿薩努帕塔耶迦長老而言。

### 第十二 摩訶巴利瓦羅品

一一一 摩訶巴利瓦羅(大隨眾)

一 世尊毘婆尸,彼爲世上首,六萬八千眾,入滿度摩市。

- 二 出得城市來,吾卦佛支提,拜見離塵佛,接受尊供物。
- 三 吾近傍處有,藥叉八萬四,帝釋三天眾,敬謹爲侍居。
- 147 四 爾時吾持布,由彼聖處出,跪拜並叩首,供施與大仙。
  - 五「諸佛與諸法,尊師皆成滿,佛之大威力,搖撼此大地」。
  - 六 見此未曾有,身毛皆豎立,如是兩足尊,佛使吾心淨。
  - 七 吾心爲淨化,施布與尊師,吾向佛歸依,諸臣侍衛同。
  - 八 彼時行此業,九十一劫數,吾不知惡趣,供佛此果報。
  - 九 十五劫之昔,乘輿十六人 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 一〇 四種無礙解……
    - ——如是尊者摩訶巴利瓦羅長老宣唱此等偈。

### 註 1 Vahane(乘輿)。

### 一一二 須曼伽羅(善瑞祥)

- 一 世間居上首,阿塔達西佛,彼由精舍出,走近沐浴池。
- 二世尊飲水浴,出池纏一衣,世尊立彼處,舉目望四方。
- 三 走近至邊傍,拜見世導師,雀躍心內喜,時吾手彈指 1。
- 四 如百光盛燃,輝耀如黃金,五種歌復踴,彈奏諸樂器。
- 五 神界或人間,任吾投何生,勝於一切者,吾之名聲大:
- 148 六「吾南無貴尊,最尊吾歸依,己身自歡喜,喜他聖牟尼」。
  - 七 吾迎佛上坐,微笑向有德,奉事正覺尊,得生兜率天。
  - 八 一千六百劫,一考九十二 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 九. 四種無礙解……
    - ——如是尊者須曼伽羅長老宣唱此等偈。
  - 註 1 彈指乃表示歡喜之狀。
    - 2 Ekacintita(一考)。

### 一一三 薩拉那伽瑪尼耶(歸命)

- 一 有二藥叉王,彼此起戰鬥,集合數多眾,引起大騷動。
- 二 巴多穆塔拉,受尊供物人,尊師立空中,教導彼大眾。
- 三 投棄鎧與劍,一切諸神喜,禮敬正覺尊,爾時心靜寂。
- 四 了知吾心意,宣言滿威嚴,世間解悲深,鎭定其大眾:

- 五「一人有惡心,惱亂一有情,彼依心之惡,彼將墮惡趣。
- 六 先陣有如象,惱亂諸有情,己心爲清淨,不常爲殺害」。
- 七二人藥叉王,彼軍眾心挫,彼等齊歸依,世間上首師。
- 149 八 具眼人教眾,彼等心搖動,藥叉等圍繞 1,指向北方去。
  - 九 兩足之尊者,最初吾歸依,十萬劫之間,終不墮惡趣。
  - 一〇 三萬劫往昔,其名象牙師 2,十六調御主,出爲轉輪王。

 第十二 摩訶巴利瓦羅品 長老之譬喻
 一九九

 小部經典四(譬喻經)
 二〇〇

- 一一 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩羅那伽瑪尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 parikkhitto。
  - 2 Mahacunda(大象牙師)。

### 一一四 耶卡薩尼耶(一座)

- 一 名喚婆留那,當時爲神王,壯牛共牽車,吾奉正覺尊。
- 二 阿塔達西佛,尊師將寂滅,手持諸樂器,赴勝菩提樹。
- 三 召集多面鼓 1,舞蹈並歌誦,奉事菩提樹,恰如對佛陀。
- 四 達拉尼魯哈,奉彼提樹名,於彼結跏趺,忽然吾死逝。
- 五 最勝菩提樹,令吾心清淨,己業已滿足,生樂變化天 2。
- 六 神界與人間,生生常流轉,六萬樂器數,常圍繞面前。
- 七 吾消三惡火 3,除去諸有結,等正覺者教,得保最後身。
- 150 八 五百劫往昔,其名稱夥多 4,具有七種寶,三十四人王。
  - 力。四種無礙解……
    - ——如是尊者耶卡薩尼耶長老盲唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 Sabbatala(依暹羅本)。
    - 2 訂正為 Nimmana(依暹羅本)。
    - 3 讀爲 tidhaggi(異本)。
    - 4 Subahu(夥多)。

# 一一五 須萬那普毘耶(黃金花)

- 一 世間居上首,毘婆尸世尊,眾多人中坐,說示不死道。
- 二 二足之尊者,吾耳聞法話,四瓣黃金花,吾獻佛世尊。

二 美哉頭裝飾,撐展猶遮蓋,佛其命盡時,震動吾住居。 152 三 家居震動時,吾心起恐怖:「世界緣何故,生出大光明」。

小部經典四(譬喻經)

四 毘沙門天來,鎭定此大眾:「生者勿生怖,安靜且自制」。

二〇四

- 五 諸佛與諸法,吾等師成滿,不論生何處,大地常震動。
- 六 吾讚佛威力,昇天一劫樂,其餘幾劫間,吾積諸善業。
- 七 彼時得佛想,九十一劫數,惡趣吾不知,得想佛果報。
- 八 十四劫之昔,更有莊嚴王,其名稱靜安 1,大力轉輪王。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者弗陀山尼耶伽長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Samita(靜安)

### 一一八 瑪格山尼耶迦(道想)

- 一 巴多穆塔拉,遊森諸弟子,迷路森林中,動急如盲目。
- 二 巴多穆塔拉,世間大導師,彼等佛弟子,迷路念彼佛。
- 三 吾由住處來,將往比丘邊,吾教彼等道,並施諸食物。
- 四 其業兩足尊,人中之長者,生年僅七歲,吾達羅漢位。
- 五 五百劫之昔,其名稱具眼 1,七寶十二人,出爲轉輪王。
- 153 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者瑪格山尼耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Sacakkhu(具眼)。

### 一一九 拔秋拔達那山尼耶迦(侍奉)

- 一 阿塔達西佛,善逝寂滅後,吾生爲夜叉,爾時有名聲。
- 二、具眼者涅槃,實吾之不幸,吾雖多富有,力萎難得光。
- 三 娑伽羅弟子,見吾此心意,行來至面前,令吾心搖動:
- 四「何憂勿恐怖,賢者汝行法 1,依佛所與教,一切幸福種。
- 五 導師悉達多,供養彼佛者,入滅佛身骨,供養芥粒許。
- 六 同爲心清淨,亦同持大福,汝爲作塔婆,供養勝者骨 2 。
- 七 聞娑伽羅言,吾立佛塔婆,吾奉牟尼塔,供侍達五年。
- 八 其業兩足尊,人中之長者,吾享無虧福,以達羅漢位。
- 九 七百劫之昔,宏智有四人3,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 一〇 四種無礙解……
  - ——如是尊者拔秋拔達那山尼耶迦長老宣唱此等偈。

- 註 1 讀爲 Cara dhammam sumedhasa(暹羅本)。
  - 2 讀爲 Pujehi(暹羅本)。
  - 3 Bhuripanna(宏智)。

### 一二〇 奢提普奢卡(素馨供養)

#### p.154.

- 一 毘婆尸佛生,煌耀大光輝,海山皆與共,大地爲震動。
- 二 觀相人說明:「佛出此世間,眾生之最上,眾人皆躍動」。
- 三 吾依相者言,具素馨供養,如說素馨供,斯者非供養。
- 四 累積諸善事 1,己心得清淨,行素馨供養,即時吾死逝。
- 五 諸神與人間,不論生何胎,吾勝諸有情,供素馨果報。
- 六 隨心所泛動,乳母等事吾 2,彼女不煩擾,是供素馨果。
- 七 依此所供養,九十一劫間,吾不知惡趣,供此素馨果。

- 八 於今第三劫,統主三十四,其名善奉事 3,大力轉輪王。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者奢提普奢卡長老宣唱此等偈。
- 註 1
   讀爲 Samharitvana(暹羅本)。
  - 2 讀爲 dhatiyo(暹羅本)。
  - 3 Suparicariya(善奉事)。

#### 攝頌

巴利瓦羅、須曼伽羅、薩拉那與阿卡薩那(一座)、 須萬那普毘耶、質多普奢、弗陀山、 瑪格、拔秋拔達那、奢提普奢爲最末、 賢者長老共十人、說偈達有九十頌。

# 第十三 世雷耶迦品

p.155.

# 一二一 世雷耶迦(世雷耶伽花)

- 一 聖學書殊勝,兼通三吠陀,適在戶外立,得見世導師。
- 二 恰似行森獅,巍默如虎王,發情三徵候,大仙如大象。

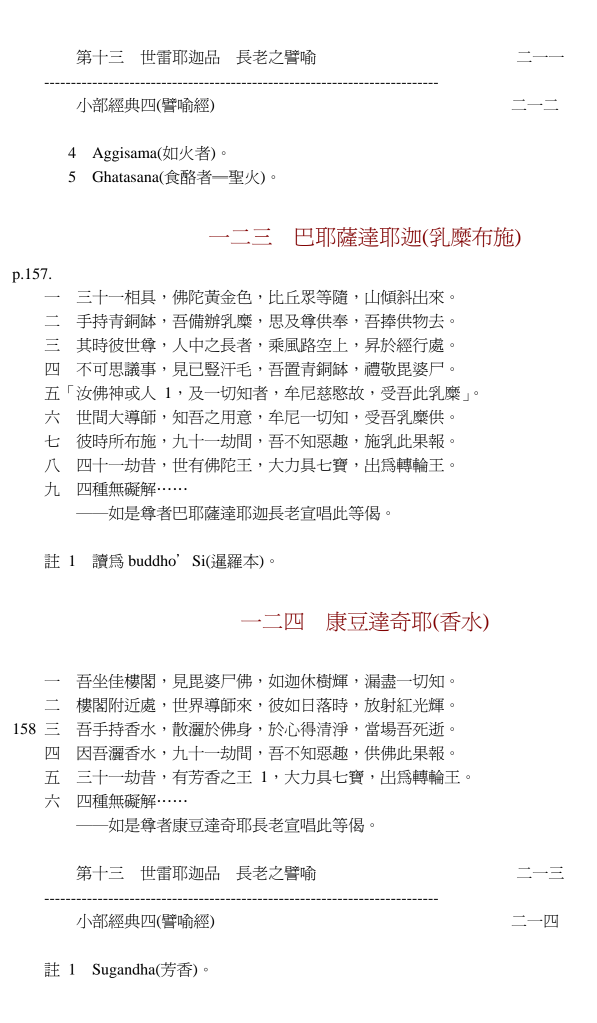
- 三 勢雷耶迦花,採摘投入空,即以佛威力,圍繞諸人眾。
- 四 導師一切知,佛陀凝注心,此世人中長,散花遍大地。
- 五 內莖外花瓣,敷花作如是 1,作覆七日間,體形自消逝。
- 六 不可思議事,見者毛骨悚,世尊師善逝,於佛淨吾心。
- 七 依此心清淨,是淨根所使,十萬劫之間,吾不生惡趣。
- 八。一萬五千劫,大力有五王,奇那瑪拉名,出爲轉輪王。
- 九 四種無礙解……

第十三 世雷耶迦品 長老之譬喻 二○九小部經典四(譬喩經) 二一○

- ——如是尊者世雷耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Sa pupphachadanam(暹羅本)。

### 一二二 普帕脫毘耶(花塔)

- 一 雪山不遠處,有山庫庫羅,通聖婆羅門,住於此山中。
- 二 五千弟子等,平時常圍繞,彼等忠實事,聖書無不通:
- 156 三「世間有佛出,是吾等所尊,八十隨形好,勝相三十二, 勝者光一尋,恰如陽光輝」。
  - 四 通聖婆羅門,耳聞弟子言,由其仙處出,所詢應往方: 「大雄所在地,世界導師住。
  - 五 見佛即南無 1, 禮佛無雙者,心中揚歡喜,吾供養如來。
  - 六 吾輩弟子等, 趨往見如來, 頂禮尊師足, 聽聞勝者教」。
  - 七 大眾皆出行,吾獨患疾病,爲病苦所惱,娑羅樹蔭臥。
  - 八 吾集弟子等,如是吾作問:「世無上救主,佛德爲如何」。
  - 九. 彼等聽所問,明知說如是,忠實禮勝佛 2,放眼顧四周。
  - 一〇 吾聞彼等言,己心得清淨,持花浩塔婆,當場即死浙。
  - 一一 吾身荼毘後,彼等赴佛前,深敬爲合掌,大眾拜尊師。
  - 一二 持花造塔婆,爲大仙善逝,十萬劫之間,吾不生惡趣。
  - 一三 四萬劫往昔 3,有王十六人,呼名喚火者 4,大力轉輪王。
  - 一四 二萬劫之昔,轉輪王出世,其名稱聖火 5,有王三十八。
  - 一万. 四種無礙解……
    - ——如是尊者普帕脫毘耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 taham diva namassissam(暹羅本)。
    - 2 讀爲 sakkaccam(暹羅本)。
    - 3 讀爲 sattar1sasahassamhi(暹羅本)。



# 一二五 山穆伽塔義迦(面前讚)

| 一 毘婆尸佛生,預言其瑞兆:「眾多人得淨,佛將出此世」。    |     |
|---------------------------------|-----|
| 二「有人出生時,一千界地震,世尊爲尊師,具眼者說法。      |     |
| 三 有人出生時,出現大光明,世尊爲尊師,具眼者說法。      |     |
| 四 有人出生時,河流水停止,世尊爲尊師,具眼者說法。      |     |
| 五 有人出生時,阿鼻地獄燃 1,世尊爲尊師,。         |     |
| 六 有人出生時,翼眾不交飛,世尊爲尊師,。           |     |
| 七 有人出生時,風層遂不吹,世尊爲尊師,。           |     |
| 八 有人出生時,一切寶生輝,世尊爲尊師,。           |     |
| 九 有人出生時,舉足行七步 2,世尊爲尊師,」。        |     |
| 159 一〇 無論生與否,佛眺見諸方,言宣滿威嚴,此爲諸佛法。 |     |
| 一一 吾啓動眾人,讚歎世導師 3,禮敬正覺尊,指向東方去。   |     |
| 一二 自吾稱讚佛,九十一劫間,惡趣吾不知,讚佛此果報。     |     |
| 一三 九十劫之昔,名喚面前讚,大力具七寶,出爲轉輪王。     |     |
| 一四 八十九劫昔,其名喚地鼓 4,大力具七寶,出爲轉輪王。   |     |
| 一五 八十八劫昔,其名喚光思 5,大力具七寶,出爲轉輪王。   |     |
| 一六 八十七劫昔,薩利他達達,大力。              |     |
| 一七 八十六劫昔,其名喚火消 6,大力。            |     |
| 一八 八十五劫昔,名喚王風似 7,大力。            |     |
| 一九 八十四劫昔,其名謂趣斷 8,大力。            |     |
| 二〇 八十三劫昔,其名謂寶焰 9,大力。            |     |
| 二一 八十二劫昔,其名謂足步 10,大力。           |     |
| 二二 八十一劫昔,名謂王省察 11,大力。           |     |
| 二三 八十劫之昔,其名謂恥髓 12,七寶具足。         |     |
| 二四 四種無礙解                        |     |
|                                 |     |
| 第十三 世雷耶迦品 長老之譬喻                 | 二一五 |
|                                 |     |
| 小部經典四(譬喻經)                      | 二一六 |
|                                 |     |
| ——如是尊者山穆伽塔義迦長老宣唱此等偈。            |     |
|                                 |     |
| 註 1 讀爲 avlci'ggim(暹羅本)。         |     |
| 2 讀爲 sattasum(暹羅本)。             |     |
| 3 訂正為 thavitva。                 |     |
| 4 Pathavidundub1(地鼓)。           |     |
| 5 Obhasamata(光思)。               |     |
| 6 Agginibbapana(火消)。            |     |
| 7 Rajavatasama(王風似)。            |     |

- 8 Gatipacchedana(趣斷)。
- 9 Ratamappajjala(寶焰)。
- 10 Padavikkamana(足步)。
- 11 Rajavilokana(王省察)。
- 12 Hirisara(恥髓)。

### 一二六 庫斯瑪薩尼耶(花座)

#### p.160.

- 一 爾時於穀市 1,吾爲婆羅門,語彙儀式通,吉凶古傳說。
- 二 文法答釋明,亦熟知占術,通曉三吠陀,弟子唱真言。
- 三 時持五青蓮,置於吾頭上,父母相會處,吾爲尊供祭。
- 四 毘婆尸佛陀,比丘眾等隨,人中長者來,諸方耀光輝。
- 五 吾設置座席,邀請大牟尼,吾敷花朵後,導入己家中。
- 六 家居既備辦,吾爲眾攝食,自具清淨心,向佛行布施。
- 七 知為進食時,吾於單手伸,佛示意稱謝,指北方而去。
- 八 彼時布施花,九十一劫間,吾不知惡趣,布施花果報。
- 九 由今一劫前,有王曰勝見 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 一〇 四種無礙解……
  - ——如是尊者庫斯瑪薩尼耶長老宣唱此等偈。

- 註 1 Dhannavati(穀市)。
  - 2 Varadassana(勝見)

### 一二七 巴羅大耶迦(果施)

- 一 精聖學聖書,亦通三吠陀,雪山不遠處,仙處吾住居。
- 二 分陀利樹果 1,垂吊樹梢頂,吾於祭火時,落入吾袋中。
- 161 三 巴多穆塔拉,受人尊供物,搖動啓吾心,乞食近至前。
  - 四 清淨心內喜,吾向佛施果,使吾生光榮,資來世幸福。
  - 五 受人尊供物,金色正覺尊,尊師立空中,說示次一偈:
  - 六「布施此樹果,更依心中願,十萬劫之間,彼不墮惡趣」。
  - 七 依此清淨根,吾享無虧福,勝敗皆捨棄,達於不動位。
  - 八 七百劫之昔,王名善瑞祥 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 九 四種無礙解……
    - ——如是尊者巴羅大耶迦長老盲唱此等偈。

- 註 1 Pundar1ka 爲白蓮華,但在此可視爲與尸棄佛之路樹爲同一種樹。
  - 2 Sumangala(善瑞祥)。

### 一二八 尼耶那山尼耶迦(智想)

- 一 雪山之山中,吾住山峽谷,時見光輝砂,歸命殊勝佛:
- 二「智慧無等倫,無以尊師鬥,了知一切法,佛以智解脫。
- 三 貴尊吾南無,吾歸依最尊,於最勝智慧,無有等齊者」。
- 四 淨心於佛智,一劫得天樂,其餘幾劫間,得積諸善業。
- 五 智慧所想得,由此九一劫,吾不知惡趣,智想此果報。
- 六 七十三劫昔,一人名砂花 1,大力具七寶,出爲轉輪王。

162 七 四種無礙解……

——如是尊者尼耶那山尼耶迦長老宣唱此等偈。

註 1 Pulinapupphiya(砂花)。

### 一二九 康提普毘耶(甘提花)

- 一 應施毘婆尸,佛身黃金色,弟子等隨後,由其僧苑出。
- 二 遍知漏盡者,吾見此勝佛,喜悅心清淨,供養康提花 1。
- 三 兩尊如是人,依此心清淨,雀躍心內喜,吾再禮如來。
- 四 彼時吾捧花,九十一劫間,吾不知惡趣,是供佛果報。
- 五 四十一劫昔,有王婆留那,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者康提普毘耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 ganthi 樹名。

### 一三○ 缽頭摩普奢迦(赤蓮華供養)

- 一 雪山不遠處,有名瞿曇山,眾樹多蔽覆,群鬼所住居。
- 二 即此處當中,化作有仙處,吾住其仙處,眾多弟子隨:
- 163 三「弟子等出去,採來缽頭摩,吾等以供佛,兩足如是人」

四 彼等應諾然,採集缽頭摩,如實吾占卜,捧此以獻佛。 五 爾時弟子集,了知吾所諭,汝等切勿懈,不懈於造福。 六 如是謙虚言,曉諭弟子等,勤此不懈德,彼時吾死逝。 七 依此捧花供,九十一劫間,吾不知惡趣,供佛此果報。 八 五十一劫昔,有王最勝水 1,大力具七寶,出爲轉輪王。 力。四種無礙解…… 第十三 世雷耶迦品 長老之譬喻 小部經典四(譬喻經) -如是尊者缽頭摩普奢迦長老盲唱此等偈。 註 1 Jaluttama(最勝水)。 攝頌 世雷耶伽、普帕脫、巴耶薩與康達奇、 多瑪薩 1 與阿薩尼、巴羅、山尼、 康提、缽頭摩普奢、見真義人說此百零五偈, 註 1 Thomaka—thavika 即指 Sammukhathavika 而言。 第十四 輸毘多品 一三一輸毘多(累寶莊嚴) 一 巴多穆塔拉,彼爲最勝者,眾多人群繞,說示不死法。 二 佛之威嚴滿,吾聞宣說言,深敬示合掌,時吾心鎭靜: 164 三「大洋海之雄 1,須彌山之最,如實其意動,不如佛智慧」。 五 慈愍之仙者,於法置恒規,比丘眾中坐,爲說如次偈: 六「世間大導師,若有讚智慧,十萬劫之間,彼不墮惡趣。 七 燒盡眾煩惱,心鎭而安靜,名喚輸毘多,爲尊師弟子」。 八 煩惱吾燒盡,除去諸有結,吾達於三明,吾行佛教法。 九 五萬劫之昔,薩穆伽七人,大力具七寶,出爲轉輪王。 一〇 四種無礙解…… 第十四 輸毘多品 長老之譬喻

小部經典四(譬喻經)

二二四

——如是尊者輸毘多長老官唱此等偈。

註 1 此為 tristubh 調之一偈所插入者,底本附以三、四兩節之號碼爲錯誤,四節之號碼應除去。

### 一三二 須陀蘇那(善見)

- 一 廣闊河岸邊,有無花果樹,吾索其果樹,得見世導師。
- 二 花開現金色,時將截其莖,供獻世緣者,尸棄佛彼之。
- 三「永恆不死道,汝須智慧達,吾崇大智慧,殊勝牟尼佛」。
- 四 崇敬佛智慧,施供無花果,吾今得其想,崇尚智果報。
- 165 五 彼時吾獻花,三十一劫間,吾不知惡趣,是崇智果報。
  - 六 十三劫昔十,二伽魯伽達,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 七 四種無礙解……
    - ——如是尊者須陀蘇那長老官唱此等偈。

### 一三三 梅檀普奢迦(旃檀供養)

|          | 羌達帕迦河,時爲緊那羅,吾是食花者,身著多花衣 | ₹。  |
|----------|-------------------------|-----|
| <u> </u> | 世間居上首,阿塔達西佛,如鵝王翔空,傾斜山峽出 | 1 。 |

- 三「吾南無貴尊,聖心更清明,臉色既清淨,諸根亦清悅」。
- 四 博識且宏智,由空佛端降,外衣展敷地,結跏而趺坐。
- 五 手持旃檀香,吾往勝者前,清淨心內喜,以此捧獻佛。
- 六 世間居上首,禮敬正覺尊,湧出歡喜〔心〕,指向北方去。
- 七 施旃檀供養,因此十八劫,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 八 十四劫往昔,其名喚赤牛 1,大力有三人,出爲轉輪王。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者旃檀普奢迦長老官唱此等偈。

|     | 第十四      | 輸毘多品    | 長老之譬喻 | 二二五      |
|-----|----------|---------|-------|----------|
|     | <br>小部經典 | 中四(譬喻經) |       | 二二六      |
| 註 1 | Rohini   | (赤牛)。   |       | ——第八誦品—— |

### 一三四 普巴奢達尼耶(花繖蓋)

p.166.

- 一 呼名爲善喜 1,聖書婆羅門,學殊犧牲祭 2,及行蘇摩祭。
- 二 巴多穆塔拉,慈者彼大仙,憐愍諸人群,爾時空經行。
- 三 世導一切智,正覺尊經行,彼滿無執著 3,慈心無量眾。
- 四 聖書婆羅門,時切幾花莖,弟子等聚來,散花向空上。
- 五 城市盡其限,散花成繖蓋,依佛威力故,七日不消失。
- 六 誠淨根所致,吾享無虧樂,諸漏皆正知,超越世執著。
- 七十一劫往昔,三十五人王,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者普巴奢達尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Sunanda(善喜)。
  - 2 讀爲 ayajiyim(異本)。以下同樣原文用第三人稱之動詞應訂正爲一人稱。此處婆羅門係 指長者之前生。
  - 3 讀爲 aphari satte(暹羅本)。參閱前之第六八菴婆達耶迦長老之第一偈。

### 一三五 羅喉山尼耶迦(孤獨想)

- 一 雪山不遠處,有山婆娑婆 1,於彼山之麓,營造有仙處。
- 二 吾爲婆羅門,施教三千年 2,吾坐一邊述,弟子等傾聽。
- 167 三 如斯一邊坐,聖書婆羅門,常慕佛容姿,智慧以淨心。
  - 四 於彼吾心淨,坐於樹葉蓆,結跏趺端坐,當場吾死逝。
  - 五 彼時吾得想,三十一劫間,吾不知惡趣,智慧此想果。

| 第十四          | 輸毘多品  | 長老之譬喻 | 二二七 |
|--------------|-------|-------|-----|
| <br><br>小部經典 | (譬喻經) | ·     | 八二二 |

- 六 二十七劫昔,王名吉祥持 3,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者羅喉山尼耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Vasabha(牡牛)。
  - 2 以下同應視爲第一人稱。
  - 3 Sirdhara(吉祥特)。

# 一三六 旃簸迦普毘耶(旃簸迦花)

- 一 佛坐山峽間,光輝如黃花,如曙曉明星,照耀諸方所。
- 二 吾具諸巧藝,弟子有三人,持荷一佉梨,彼等隨吾後。

- 三 苦行者袋中,有裝七莖花,取花爲智慧,獻毘舍浮佛。
- 四 時吾獻花供,三十一劫間,惡趣吾不知,智慧供養果。
- 五 二十九劫昔,其名喚殺光 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者旃簸迦普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Vihatabha(殺光)。

### 一三七 阿塔山達薩(諭義)

#### p.168.

- 一 廣大公堂坐,智力者漏盡,比丘眾等隨,吾見世導師:
- 二「三明六通具,大威十萬人,圍繞正覺尊,誰見不起信。
- 三 人天世智慧,無與倫比者,智慧正覺尊,誰見不起信。
- 四 如玉出礦山,喻法身光明,他物無能穢,誰見不起信」。
- 五 巴多穆他拉,依此等三偈,稱頌彼不敗,去那羅陀市 1。
- 六 由此心清淨,且依讚佛德,十萬劫之間,吾不知惡趣。

第十四 輸毘多品 長老之譬喻

二二九

-----

#### 小部經典四(譬喻經)

二三〇

- 七 三十劫往昔,名喚善投王 2,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿塔山達薩伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 puragacchi so(暹羅本)。
  - 2 Sukhittaa(善投)。

### 一三八 耶伽蘭薩尼耶(一光)

- 一 吾名那羅陀,美髮賢者稱 1,尋求善不善,赴往佛座前。
- 二 阿塔達西佛,慈愍慈心深,說法具眼者,牟尼慰眾生。
- 三 己心得清淨,合掌於頭上,尊師吾禮敬,指向東方去。
- 169 四 十七劫往昔,有王統大地,其名無敵住 2 輪王偉大力。
  - 五 四種無礙解……
    - ——如是尊者 3 耶伽蘭薩尼耶長老盲唱此等偈。
  - 註 1 Kesava(美髮)。
    - 2 Amittavasana(無敵住)。

### 一三九。 娑羅普巴達耶迦(娑羅花布施)

- 一 時吾爲獸王,生爲尊獅子,覓求山險路,得見世導師。
- 二「此人誠大雄,人天中長者,令悟數多人,然吾尊崇彼」。
- 三 手折娑羅枝,取來諸枝花 1,走近正覺尊,布施最勝花。
- 四 依獻此花供,九十一劫間,惡趣吾不知,施花此果報。
- 五 第九劫之昔,微盧者那名 2,三王有大力,有爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……

第十四 輸毘多品 長老之譬喻

\_=\_

小部經典四(譬喻經)

二三二

- ——如是尊者娑羅普巴達尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Sasakham。
  - 2 Virocana(遍照)。

### 一四〇 巴羅大耶迦(果施)

- 一 吾時爲獵人,狙殺他生物 1,近尸棄佛處,居臥吾山洞。
- 二世間大導師,朝夕吾得見,兩足尊是人,吾無布施物。
- 170 三 毘耶羅樹果,採摘往佛前,世間居上首,佛受吾供養。
  - 四 更採他種果,奉事嚮導人,如是心淨化,當場吾死逝。
  - 五 依布施此果,三十一劫間,吾不知惡趣,施果此果報。
  - 六 十五劫往昔,三王瑪羅毘,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 七 四種無礙解……
    - ——如是巴羅大耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 讀爲 Parapanu。

#### 攝頌

輸昆與須陀蘇那、旃檀、普巴奢達那、 羅喉、旃簸迦普庇、又阿塔山達薩伽、 耶伽蘭西 1、娑羅達達 2、第十巴羅大耶迦 此爲賢人等之數、共說其偈七十二。

- 註 1 讀爲 Ekaramsi(異本及暹羅本)
  - 2 Saladada—Salapupphadayaka •

# 第十五 奢達品

### 一四一 阿第奢提耶(上傘蓋)

- 一 阿塔達西佛,至其涅槃時,傘蓋層層作,奉獻塔婆上。
- 二時時常來此,南無師塔婆,吾於傘蓋上,奉獻眾花覆。
- 三 一千七百劫,吾做諸神王,供養塔婆果,吾不生人世。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿第奢提耶長老宣唱此等偈。

### 一四二 單巴羅巴迦(柱載)

#### p.171.

- 一 世間之救主,單摩達西滅,尊佛勝支提,吾運載幡柱。
- 二 並再作階梯,登上勝塔婆,吾採素馨花,捧獻立柱上。
- 三 諸佛並諸法,尊師吾成滿,惡趣吾不知,供養塔婆果。
- 四 九十四劫昔,其名稱塔頂 1,,大力十六人,有爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者單巴羅巴迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Thupasikha(塔頂)。

# 一四三 耶提伽羅迦(欄楯造)

- 一 世間之救主,毘耶達西滅,心淨吾欣喜,爲佛作欄楯。
- 二 圍繞此摩尼,吾爲最上祭,吾作欄楯祭,當場吾死逝。
- 三 諸神與人間,吾生任何胎,虚空持摩尼 1,積福此果報。
- 四 一千六百劫,名唤摩尼光 2,大力三十二,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……

#### 第十五 奢達品 長老之譬喻

二三五

-----

- ——如是尊者耶提伽羅迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Manim(暹羅本)。
  - 2 Manippabha(摩尼光)

### 一四四 薩巴利瓦利耶(有隨眾)

p.172.

- 一 巴多穆塔拉,彼爲最勝者,如火塊熾燃,正覺尊涅槃。
- 二 大雄臨寂滅,塔婆世廣聞,尊佛身骨上,人崇施塔婆 1。
- 三 心淨吾欣喜,吾作金欄楯,香氣飄禰漫 2,相應時塔婆。
- 四 諸神與人間,無論生何處,依昔此果報,不見下劣性。
- 五 千五百劫昔,其名喚成就 3,其數有八人,大力轉輪王。
  - ——如是尊者薩巴利瓦利耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 依異本及暹羅本讀爲 thupadattam。
  - 2 依暹羅本讀爲 dhupagandho 但如底本讀 ca 爲 va(異本), 意爲「如天翔之煙塊。」
  - 3 應讀 Samatta(成就)(暹羅本及其他異本)。

### 一四五 溫瑪普毘耶(亞麻花)

- 一 尊貴彼世尊,受尊供物人,悉達多寂滅,供佛大塔婆。
- 二 悉達多大仙,於時之葬祭,吾持亞麻花,奉獻至塔婆。
- 三 依此獻花供,九十四劫間,吾不知惡趣,供養塔婆果。
- 四 第九劫往昔,名蘇摩提婆 1,八十五大力,有爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者溫瑪普毘耶長老盲唱此等偈。

| 第十五      | 奢達品   | 長老之譬喻 | 二三七     |
|----------|-------|-------|---------|
| <br>小部經與 | 典四(譬喻 | 經)    | <br>二三八 |

註 1 Somadeva(蘇摩神)

### 一四六 阿努樓瑪達耶迦(相應布施)

p.173.

一 阿諾瑪達西,作欄繞提樹,吾以手作業,布施泥灰漿。

- 二 阿諾瑪達西,注目此善業,佛立僧眾中,述說如次偈:
- 三「依此泥漿業,更依心意願,享受無虧樂,得致彼苦滅」。
- 四 面色既清淨,安靜心鎭定,等正覺者教,吾保最後身。
- 五 由今茲一劫,無虧滿百劫,名喚全堅塊 1,大力轉輪王。」
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿努樓瑪達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Sabbagghana(金堅塊)

### 一四七 瑪格達耶迦(道施)

- 一 由河水中出,具眼往森林,嚴相悉達多,吾見正覺者。
- 二 執持鋤與籠,其行道不平,頂禮拜尊師,己心得清淨。
- 三 當時作此業,九十四劫間,惡趣吾不知,施道此果報。
- 四 五十七劫昔,出世一人王,其名謂善覺 1,統人領導者。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者瑪格達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Suppaduddha(善覺)。

### 一四八 巴羅伽達耶迦(板布施)

p.174.

一 吾業製乘具,巧明木工匠,手作旃檀板,布施世緣者。

- 二 天宮黃金造,佳構常輝耀,象馬等座騎,神之乘物具。
- 三 轎輿高臺閣,隨欲得生來,寶玉吾無數 1,施板此果報。
- 四 吾之施此板,九十一劫間,惡趣吾不知,布施板果報。
- 五 五十七劫昔,四人有化作 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是巴羅伽達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 akkhobin1 解爲(Skt,aksanhini)之意。
  - 2 Bhavanimmita(有化作)

### 一四九 瓦單薩奇耶(頭飾)

- 一 名稱須彌陀,自存無敵者,於委身孤獨,行入大森林。
- 二 香樹花開滿 1,編結作頭飾,指向世導師,吾獻彼尊佛。
- 三 捧獻彼花朵,從此三萬劫,吾不知惡趣,供佛此果報。
- 四 千九百劫昔,化作十六人 2,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者瓦單薩奇耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 salala 香樹之一種。
  - 2 Nimmita(化作)。

### 一五〇 巴蘭伽達耶迦(座椅布施)

#### p.175.

- 世間居上首,須彌陀世尊,吾施其座椅,座椅層層疊。
- 二 請知吾心意,爾時常爲吾,具有七種寶,座椅爲吾生。
- 三 依此施座椅,從此三萬劫,惡趣吾不知,施座椅果報。
- 四 二萬劫往昔,黄金光三人 1,大力具七寶,出爲轉輪王。

#### 万. 四種無礙解……

——如是尊者巴蘭伽達耶迦長老盲唱此等喝。

#### 註 1 Suvannabha(黃金光)

#### 攝頌

奢達、單巴與耶提、巴利瓦羅、溫瑪普毘耶、 阿努樓瑪、瑪格達伊、巴羅達伊、瓦單薩迦、 巴蘭伽達耶、十人說此五十六偈。

# 第十六 槃多士口瓦迦品

# 一五一 槃多吉瓦迦

一 淨如無垢月,清淨無煩擾,一切愛樂盡 1,超越世執著。

- 二 以淨眾人等,渡之並再度,森林佛思惟,安靜心鎭定。
- 三 槃多吉瓦迦,花朵蔓多奢,奉獻尸棄佛,世界具緣者。
- 176 四 爾時作斯業,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 五 從今百劫苦,名高而爲王,其名稱遍眼 2,大力轉輪王。
  - 六 四種無礙解……
    - ——如是尊者槃多吉瓦迦長老寅唱此等偈。
  - 註 1 以上一偈半出自 Sutta-nipata 637。

第十六 槃多吉瓦迦品 長老之譬喻 二四三小部經典四(譬喻經) 二四四

2 Samantacakkhu(遍眼)。

# 一五二 單巴普毘耶(赤銅色花)

- 一 吾爲犯罪者,勞動只爲他,戰慄懷怖畏,奔竄林野境。
- 二 奔走見花朵,團簇美嬌艷,採得赤銅花,撒向菩提樹。
- 三 波吒釐花美,淨掃菩提樹,於菩提樹下,吾結跏趺坐。
- 四 吾往覓林徑,人眾來身邊,彼處見彼等,攝心向菩提。
- 五 吾心獲清淨,禮拜菩提樹,山嶮徑恐怖,墮落數陀羅 12。
- 六 自吾獻花供,九十一劫間,惡趣吾不知,供樹此果報。
- 七 第三劫往昔,有王名觸者 3,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者單巴普毘耶長老盲唱此等喝。
- 註 1 讀爲 anekatala papatim(暹羅本)。
  - 2 tala 即 vitasti(櫟)、爲長度之單位, vitasti—12anguli 爲張開拇指與中指間之長度。
  - 3 Samphusita(觸)。

# 一五三 義提山瑪奢迦(清掃道)

#### p.177.

- 一 光輝如朝日,黃金光閃耀,如月十五夜 1,世間導師出。
- 二 六萬八千人,一切漏盡者,兩足人中長,圍繞正覺尊。
- 三 世之導師出 2,吾掃淨其道,更以清淨心,彼處樹幢幡。
- 四 吾獻此幢幡,九十一劫間,惡趣吾不知,布施幡果報。
- 五 第四劫往昔,五爲大力王,望高呼善幡 3,吾常具此名。
- 六 四種無礙解……

如是尊者義提山瑪奢伽長老盲唱此等偈。 第十六 槃多吉瓦迦品 長老之譬喻 二四五 小部經典四(譬喻經) 二四六 註 1 讀爲 pannarase yada candam(暹羅本)。 2 依暹羅本訂正爲 niyyante。 3 Sudhaja(善幡)。 一五四 格迦魯普奢伽(格迦魯供養) 一 生爲神之子,供奉尸棄佛,採得迦魯花 1,捧獻彼佛陀。 二 吾獻彼花朵,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。 三 第九劫往昔,最勝有情王 2,大力具七寶,出爲轉輪王。 四 四種無礙解…… ——如是尊者格迦魯普奢伽長老盲唱此等偈。 註 1 kakkaru 天華之一。 2 Sattuttama(最勝有情)。 一五五. 曼陀羅瓦普伽奢(曼陀羅花供養) p.178. 一 生爲神之子,供養尸棄佛,以曼陀羅花 1,捧獻彼佛陀。 二 七日如來前,常敷天花鬘,諸人皆來集,南無彼如來。 三 自吾供此花,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。 四 第十劫之昔,名喚輝持王2,大力具七寶,出爲轉輪王。 万. 四種無礙解…… ——如是尊者曼陀羅瓦普奢伽宣唱此等偈。 註 1 mandarava 譯爲天妙華。 2 Jutindhara(輝持)。 二四七 第十六 槃多吉瓦迦品 長老之譬喻

### 一五六 迦單巴普毘耶(迦曇婆花)

二四八

小部經典四(譬喻經)

- 一 雪山不遠處,有山屈屈吒 1,屈屈吒山麓,住有彼七佛 2。
- 二 迦曇婆花放,如明王陽昇,吾採置兩掌,散撒彼七佛。
- 三 吾供此花朵,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 九十二劫昔,七人花嚮導 3,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者迦單巴普庇耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 Kukkuta(雞)。
  - 2 讀爲 vasanti te(暹羅本)。
  - 3 Phullanayaka(花嚮導)。異本爲 Pupphanamaka(叫做花者)。

### 一五七 提那斯羅迦(提那斯拉花)

#### p.179.

- 一 雪山不遠處,普達格那山 1,彼處住勝者,去縛自存人。
- 二 提那斯拉花 2, 吾捧獻供佛, 九萬九千劫, 吾不墮惡趣。
- 三 於昔十一劫,有王達尼哈,大力七寶具,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者提那斯羅迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Bhutagana(鬼群)
  - 2 tinasula 素馨之一種。

### 一五八 那伽普毘耶(犬死出花)

一 其名謂善犢 1,吠陀婆羅門,住於山狹間,弟子眾隨後。

- 二 巴多穆塔拉,接受尊供物,爲搖撼吾心,走近吾住居。
- 三 上空佛經行,恰如燃燈明 2,認知吾心笑 3,指向東方去。
- 四 其不可思議,身毛即豎立,吾取犬死花,撒向佛去路。
- 五 由吾散此花 4,從此十萬劫,吾心爲清淨,永不生惡趣。
- 六 三千百劫昔,有王名大車 5,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者那伽普毘耶長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Suvaccha(善積)

- 2 讀爲 dlpo pajjalate tatha(暹羅本)。
- 3 讀爲 hasam mama(暹羅本訂正爲 mamam)viditvana(暹羅本)。
- 4 從異本之 okirim aham(暹羅本亦同)
- 5 Maharatha(大車)。

### 一五九。芬那伽普毘耶(芬那伽花)

#### p.180.

- 一 入深於叢林,吾獵人居住,噴那伽花開,吾念勝佛陀。
- 二 芳香馨郁馥,手折美艷花,砂丘作塔婆,捧花供養佛。
- 三 自吾供鮮花,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 九十一劫昔,一王名驅闇 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者芬那迦普毘耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Tamonuda(驅闇)

### 一六〇 拘物無陀達耶迦(拘物頭布施)

一 雪山不遠處,彼處有大湖,缽頭摩缽羅,分陀利迦廣。

- 二 爾時於彼處,吾爲雞冠鳥 1,有德守業戒 2,明曉福非福 3。
- 三 巴多穆塔拉,受尊供養物,於湖不遠處,過彼大單尼。
- 四 水採拘物頭 4,捧獻彼大仙,彼知吾心意,牟尼受供養。
- 五 吾行此布施 5, 淨根所使故, 十萬劫之間, 不生於惡趣。
- 六 一千六百劫,婆留那八人,彼等具七寶,大力轉輪王。
- 181 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者拘無陀達耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 kakudha 雞冠之意,又作樹名。暹羅本為 kukkuta(雞)。
    - 2 讀爲 vattasampanno(暹羅本)。
    - 3 訂爲 Pummapunnesu kovido(依暹羅本)。
    - 4 從暹羅本讀爲 bhitva
    - 5 訂正爲 tan ca danam daditva'ham(依暹羅本)。

#### 攝頌

樂多吉、單巴普毘、義提、格迦魯普庇耶、 曼陀羅與迦單巴、斯羅迦、那伽普毘耶、 芬那伽與拘無陀、十人宣偈五十六。

### 第十七 須波離奢利耶

### 一六一 須波離奢利耶(善崇敬)

- 一 稱名缽頭摩 1,兩足之尊者,由山傾斜出,說法具眼者。
- 二 大仙不遠處,眾多夜叉集,彼等認知佛,己達所當作。
- 三 聞不死教法,領會佛所言,心淨吾欣喜,彈指以承侍 2。
- 四 吾承侍尊師,見清淨果報,三萬劫之間,吾不生惡趣。
- 五 千九百劫昔,其名喚莊嚴 3,大力具七寶,出爲轉輪王。

- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者須波離奢利耶長老盲唱此偈。
- 註 1 過去二十四佛之第八佛。Buddhavamsa 31;Jataka I,P,36
  - 2 讀爲 upatthahim(暹羅本)。
  - 3 Samalankata(莊嚴)

### 一六二 迦那耶羅普毘耶(迦那耶羅花)

#### p.182.

- 一 悉達多世尊,善逝世間解,眾多弟子隨,行步來城中。
- 二 吾爲王守護,宮中受尊敬 1,走近樓閣上,眼見世導師。
- 三 迦那耶羅花 2,撒向比丘眾,更撒彼佛陀,善撒於其花。
- 四 吾供養花朵,九十四劫間,惡趣吾不知,供花此果報。
- 五 八十七劫昔,四王大威力,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者迦那耶羅普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 在底本已將 asim-gopako 之連結符——除去
  - 2 kanavera(or Kanav1ra)屬夾竹桃。

### 一六三 格奢伽達耶迦(堅果布施)

- 一 向世尊帝沙,吾昔施樹果,那利薊羅施 1,堅實高貴果。
- 二 帝沙佛大仙,吾施彼世尊,如願吾再生,如想得快樂。
- 三 彼時布施故,九十二劫間,惡趣吾不知,施果此果報。
- 四 十三劫往昔,吾爲帝似王 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者格奢卡伽達耶迦長老宣唱此等偈。

第十七 須波離奢利耶 長老之譬喻

二五元.

-----

小部經典四(譬喻經)

二五六

- 註 1 nalikera(椰子)
  - 2 Indasama(帝似)。

### 一六四 提薩普奢伽(處供養)

#### p.183.

- 一 阿塔達西佛,世間居上首,彼佛騰空去,往直風路行。
- 二 尊師騰空行,彼大仙足停,彼處吾合掌,清信施供養。
- 三 吾見大牟尼,從此千八劫,惡趣吾不知,供養處果報。
- 四 一千百劫昔,名謂牛善生 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者提薩普奢伽長老盲唱此等偈。
- 註 1 Gosujata(牛善生)。

### 一六五 伽尼伽拉奢達尼耶(伽尼伽拉之繖蓋)

- 一 正覺毘舍浮,世間居上首,由白晝居所,移入大森林 1。
- 二 伽尼伽拉花,採摘作繖蓋,並作花鬘覆,以此捧獻佛。
- 三 依此獻供花,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 二十劫往昔,八王黃金光 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者 3 伽尼伽拉普毘耶長者盲唱此等偈。
- 註 1 讀爲 ogahayi(暹羅本)。
  - 2 Sonnabha(黃金光)。

|                                         | 3 此處為 Kanikarapupphiya(伽尼伽拉花),但腳註及暹羅本皆與                                              | 標題同。 |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                         | 第十七 須波離奢利耶 長老之譬喻                                                                     | 二五七  |
|                                         | 小部經典四(譬喻經)                                                                           | 二五八  |
| 104                                     | 一六六 薩毘達耶迦(酥布施)                                                                       |      |
| p.184.<br>二<br>三<br>匹<br>五              | 上 世尊次第行,近至吾邊傍,吾受其缽陀,盛酥油施佛。<br>爾時施酥故,九十二劫間,惡趣吾不知,施酥油果報。<br>五十六劫昔,有名等水王 2,大力具七寶,出爲轉輪王。 |      |
| ======================================= | 注 1 讀爲 namasi(暹羅本)。<br>2 Samodaka(等水)。                                               |      |
|                                         | 一六七 優提迦普毘耶(素馨花)                                                                      |      |
| —<br>三<br>匹<br>五                        | E 依此花供養,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。<br>可 六十七劫昔,一人名濟出 1,大力具七寶,出爲轉輪王。                           |      |
| 討                                       | 生 1 Samuddhara(濟出)。                                                                  |      |
| p.185.                                  | 一六八 睹薩達耶迦(布布施)                                                                       |      |
| -                                       | 一 低彌羅市盛,時吾爲王子,吾得於供獻,布施靜安人。                                                           |      |
|                                         | 第十七 須波離奢利耶 長老之譬喻                                                                     | 二五九  |
|                                         | 小部經典四(譬喻經)                                                                           | 二六〇  |
| _                                       | <ul><li>一世尊容吾竟,以手觸施衣,佛陀納衣後,騰上高空去。</li></ul>                                          |      |

- 三 如是自佛去,施布後追逐,吾心忽清淨,佛爲最上人。
- 四 爾時施布故,九十四劫間,惡趣吾不知,施布此果報。
- 五 六十七劫昔,吾爲轉輪王,得名稱清淨 1,力偉大人王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者睹薩達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Parisuddha(清淨)。

### 一六九。薩瑪達巴迦(訓示)

- 一 盤頭摩帝市 1,同業大聚會,吾爲會頭主,彼等奉事吾。
- 二 召集彼大眾,期造增福業,「華鬘施僧團,作無上福田」。
- 三 彼等然允諾,遵從吾意願,眾人備華鬘,布施毘婆尸。
- 四 依此華鬘施,九十一劫間,惡趣吾不知,施華鬘果報。
- 五 五十九劫昔,出一人中主,大力名花環 2,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩瑪達巴迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Bandhumati(親惠城)。
  - 2 Aveyya 暹羅本為 Avela(花環),應予採用。

### 一七〇 槃奢古利耶(五指印)

#### p.186.

- 一 有佛名帝沙 1,世尊大牟尼,適香殿住居,住此彼牟尼。
- 二 吾持香華鬘,往詣尊者前,如不信正覺 2,吾施五指印。
- 三 彼時捧香故,從此九二劫,吾不知惡趣,施五指印果。
- 四 七十二劫昔,有王名自照 2,大力具七寶,出爲轉輪王。

- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者槃古利耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 namasi(暹羅本)。
  - 2 底本 appasado va ramuddhe 暹羅本爲 appasaddho ca……
  - 3 Sayampabha(自照)

#### 攝頌

須波離、迦那耶羅、格奢迦、提薩普伽、 伽尼伽拉、薩毘達、優提迦普、睹薩達、 瑪拉 1、槃奢古利耶、十人共偈五十四偈。

註 1 Mala(華鬘)指 Samadapaka 布施之華鬘。

# 第十八 拘物頭品

### 一七一 拘物頭瑪利耶(白蓮之華鬘)

- 一 雪山深谷中,有大自然湖,吾生爲羅刹,怖形持大力。
- 二 拘物頭花開,花大如車輪,爾時手折花,拆破其所集。
- 187 三 兩足尊王者,阿塔他西佛,見花被揉潰,來至吾眼邊。
  - 四 天中天佛陀,正覺尊駕臨,吾手捧花束,供獻彼佛陀。
  - 五 只要雪山在,不問居何處,具備盛花蓋,如來自往彼 1。
  - 六 由捧此花供,十八劫之間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 七 十五劫往昔,統主有七人,其名稱千車 2,大力轉輪王。
  - 八 四種無礙解……
    - ——如是尊者拘物頭瑪利耶長老宣唱此等偈。

| 第十八      | 拘物頭品        | 長老之譬喻 | 二六三 |
|----------|-------------|-------|-----|
| <br>小部經與 | <br>典四(譬喻經) | )     | 二六四 |

- 註 1 訂正爲 agamasi(依暹羅本)。
  - 2 Sahassaratha(千重)。

# 一七二 尼闍尼達耶迦(梯布施)

- 一 世間居上首,佛名憍陳如 1,吾爲造登梯,彼登殿堂上。
- 二 吾心清淨故,享樂幾多福,等覺者之教,吾保最後身。
- 三 從今三萬劫,一千劫往昔,三人轉輪王,巴哈山報羅。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者尼闍尼達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛之第二佛。參閱 Jataka,I,P.30

### 一七三 拉提普庇耶(拉提花)

#### p.188.

- 一 於此森林中,吾昔爲獵夫,吾見毘婆尸,天中天之佛。
- 二 忽見拉提花 1,庫達等花開,吾採花與根,獻與彼大仙。
- 三 依捧獻花故,九十一劫間,吾不知惡趣,施花此果報。
- 四 第八劫往昔,名喚善淨信 2,大力具七寶,其出而爲王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者拉提普庇耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 ratti,rattiKa 樹名、其次之 kutaja dharan1ruha 皆爲植物名。
  - 2 讀爲 Suppasannasanamako(善淨信)。

### 一七四 鳥達巴那達耶迦(水井布施)

- 一 毘婆尸佛陀,吾爲作水井,向佛施供食,爾時並勸說。
- 二 時作此善業,九十一劫間,惡趣吾不知,水井施果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者鳥達巴那達耶迦長老盲唱此等偈。

### 一七万 西哈薩那達耶迦(獅子座布施)

- 一 巴多穆塔拉,世主將涅槃,吾心清淨喜,布施獅子座。
- 二 以多香華鬘,齎福來此世 1,於彼施供養,眾人多入滅。
- 189 三 吾心清淨喜,禮拜菩提樹,十萬劫之間,吾不墮惡趣。
  - 四 一萬五千劫,其名喚積戒 2,彼等有八人,出爲轉輪王。
  - 五 四種無礙解……
    - ——如是尊者西哈薩那達耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲—sukhavaho(異本)。
    - 2 Siluccaya(積戒)。

### 一七六 瑪格達提迦(道布施)

- 一 兩足人中尊,阿諾瑪達西,資福來此世,步行水滿處。
- 二 舉足幾花跡,頭上耀光輝,清淨吾心喜,禮拜撒散花。
- 三 二萬劫往昔,其名謂花蓋 1,五人有大力,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者瑪格達提迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Pupphachadaniya(花蓋)。

### 一七七 耶迦提毘耶(一燈)

- 一 巴多穆塔拉,無上菩提樹,清淨吾心喜,燈火施一座。
- 二 不論生何處,只要有積福,惡趣吾不知施燈此果報。
- 三 一萬六千劫,其名稱月光 1,四人有大力,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶迦第毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Candabha(月光)

——第九誦品——

### 一七八 瑪尼普奢伽(摩尼供養)

#### p.190.

- 一 雪山之麓下,河水有源發,彼處多水源 1,自存者所居。
- 二 佳景心氣爽,持造摩尼椅,清淨吾心喜,獻施予佛陀。
- 三 依施摩尼故,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 十二劫往昔,其名稱百光 2,大力有八人,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者瑪尼普奢伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 訂正爲 Canupa(暹羅本)。
  - 2 Sataramsi(百光)。

### 一七九 提乞奢迦(三困苦)

一 盤頭摩帝市,吾時爲良醫,諸人陷苦病,齎福予多眾。

- 二 明知展戒具,猶見沙門病,清淨心內喜,當時吾施藥。
  三 沙門制諸根,彼病得痊癒,毘婆尸侍者,其名稱無憂。

  第十八 拘物頭品 長老之譬喻 二六九

  小部經典四(譬喻經) 二七〇

  四 施與醫藥故,九十一劫間,惡趣吾不知,施藥此果報。
  五 第八劫往昔,名謂一切藥 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  六 四種無礙解……
  —如是尊者提乞奢迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Sabbosadha(一切藥)。

### 一八〇 山古泊達伽(近侍僧團)

#### p.191.

- 二爾時積業故,二十一劫間,惡趣吾不知,近侍此果報。
- 三 第七劫往昔,七人名展 1。,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者山古泊達伽長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Samotthata(展被)

#### 攝頌

拘物頭與尼闍尼、拉提普與鳥達巴、 西哈薩與瑪格達、耶迦提庇、瑪尼普、 提乞奢迦、古帕達、十人共偈四十九。

# 第十九 屈塔奢普毘耶品

## 一八一 屈塔奢普毘耶(屈塔奢花)

|          | 黄金色佛陀,如朝日初昇,巡迴眺四方,直向來風路。 |     |
|----------|--------------------------|-----|
| <u> </u> | 屈塔奢花蔓,識認擴伸展,手折其花根,捧獻普沙佛。 |     |
|          |                          |     |
|          | 第十九 屈塔奢普毘耶品 長老之譬喻        | 二七一 |
|          |                          |     |
|          | 小部經典四(譬喻經)               | 二七二 |

- 三、依獻其花故,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 十七劫往昔,三王名開花 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者屈塔奢普毘耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Pupphita(開花)

## 一八二 槃豆時瓦迦

p.192.

- 一 悉達多佛陀,嚴身自存者,深思入靜慮,坐於山谷間。
- 二 吾往湖最上,索取水草花,最後見盛花,槃豆時瓦迦。
- 三 兩手吾捧花,拜見大牟尼,清淨吾心喜,捧獻悉達多。
- 四 俸獻其花故,九十四劫間,惡趣吾不知,供花此果報。
- 五 十四劫往昔,統主有一人,其名稱海似 1,大力轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者槃豆時瓦迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Samuddakappa(海似)。

### 一八三 庫頓巴利耶

- 一 輝如黃花樹,佛坐山峽間,如海洋難量,如地不搖動。
- 二 諸神群參拜,壯牛駿馬如,至人吾親近,雀躍心歡喜。
- 三 吾採七朵花,裝花滿衣裳,供獻尸棄佛,世間具緣者。
- 四 捧獻其花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 二十劫往昔,名喚大無過 1,大力大威力,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者庫頓巴利耶長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Mahanela(大無過)

### 一八四 槃奢哈提耶(五手)

一 世間居上首,無上帝沙佛,弟子眾隨後,信步車道來。

- 二 手持優缽羅, 五花置四朵 1, 以施供祭物, 遂行爲沈默。
- 三 黄金色尊佛,遙見來過市,佛身滿光輝,供養兩足尊。
- 四 吾布施其花,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 十三劫往昔,其名謂堂認 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者槃奢哈提耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 訂正為 Caturotthapita。
  - 2 Sabhasammata(堂認)

### 一八五 依西穆伽達他耶迦(依西穆迦布施)

- 一 昇輝如朝日,光明如太陽,巴多穆塔拉,如迦休樹光。
- 二 蜜少不紺青蜜集依西果 12,恰如高樓立,吾施世緣者。
- 三 彼佛弟子隨,數有八十萬,吾滿彼等缽,再施更多果。
- 四 以心清淨故,淨根所使故,十萬劫之間,吾不生惡趣。
- 194 五 四萬劫往昔,彼等八人王,大力名地遍 3,有爲轉輪王。
  - 六 四種無礙解……
    - ——如是尊者依西穆伽達耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 isimugga 不詳 Mugga 為隱元豆之類。

 第十九 屈塔奢普毘耶品 長老之譬喻
 二七五

 ------ 小部經典四(譬喻經)
 二七六

- 2 nisandhetva(異本爲 nisantetva,nisanditva)意義不明。
- 3 Mahisamanta(地漏)。

## 一八六 菩提烏婆塔耶迦(奉事菩提樹)

- 一 蘭瑪瓦提市,吾名稱小鼓 1,無上菩提樹,常作奉侍事。
- 二 朝夕盡奉事,淨根所使故,一千八百劫,吾不生惡趣。
- 三 千五百劫昔,吾爲眾人王,其名稱調御 2,大力轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者菩提鳥婆塔耶迦長老官唱此等偈。
- 註 1 Muraja(小鼓)。
  - 2 Damatha(調御)。

## 一八七 耶伽欽提陀(一思)

- 一 當一神消逝,壽命盡天界 1,彼等諸神喜,三聲隨口響:
- 二「尊身往善趣,結交彼諸人,生人爲善法,獲得無上信。
- 三 信植汝善根,確立汝身堅,善官諸善法,盡身命無搖。
- 195 四 更以身善語,遂行眾多善,再以意爲善,慈愍無執著。
  - 五 更多行布施,積福再生因,激勵眾人等,善法與梵行」。
  - 六 諸神以慈愍,賢如天中天,彼等喜尊者,「幾度汝爲神」。
  - 七 爾時吾來集,心擾諸神中,「由此吾將沒,吾生何胎中」。
  - 八 制根一沙門,取知吾厭離,彼欲搖吾心,來至吾所居。
  - 九 其名須摩那,巴多穆塔拉,教吾義與法,其時吾動搖。
  - 一〇 聆聞彼言語,向佛吾心淨,禮敬彼聖賢,忽然吾死逝。
  - 一一 立地吾再生,淨根所使故,十萬劫往間,吾不墮惡趣。
  - 一二 四種無礙解……

第十九 屈塔奢普毘耶品 長老之譬喻 二七七 -------小部經典四(譬喻經) 二七八

如是尊者耶伽欽提陀長老官唱此等偈。

註 1 以下至第十一偈前半偈止,於第三二七尼軍提普庇耶長老之處再出。

# 一八八 提康尼普毘耶(提康尼花)

- 一時吾生爲神,圍繞天女群,想起前生業,憶起勝佛陀。
- 二 提康尼花朵,手執己心淨,捧獻毘婆尸,人中稱長者。
- 三 吾捧獻供花,九十一劫間,吾不知惡趣,供佛此果報。
- 四 七十三劫昔,四人爲明王,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……

如是尊者提康尼普毘耶長老宣唱此等偈。

## 一八九 耶迦奢利耶(一行)

#### p.196.

- 一 時三十三天,轟然大聲響,吾等爲欲縛,佛出於此世。
- 二 彼等生厭離,如爲悲箭刺,吾恃於己力,赴往佛陀前。
- 三 化作茲整備,手持曼陀羅,於其涅槃時,以此捧獻佛。
- 四 諸神並天女,爾時向吾謝,十萬劫之間,吾不生惡趣。

- 五 六萬劫往昔,大力十六人,名唤大力士 1,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解…… 如是尊者耶迦奢利耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Mahamallajana(大力士)

### 一九〇 提萬提普毘耶(提萬提花)

- 一 上座調伏者 1,彼等作思惟,大眾來吾前,均非苦熱生。
- 二 丹瑪達西佛 2,彼尊之弟子,名喚須難陀 3,彼亦來吾所。
- 三 事吾隨從等,爾時與吾花,吾手執其花,獻與佛弟子。
- 四 立地吾死逝,不爲再生來,一千八百劫,猶不生惡趣。
- 五 千三百劫昔,八人煙標幟 4,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解······ 如是尊者提萬提普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 依暹羅本讀爲 theram panijjhama。
  - 2 過去二十四佛之第十五佛。參閱 Jataka I,P.38,
  - 3 Sunanda(善喜)
  - 4 Dhumaketu(煙標幟)。

#### 攝頌

屈塔奢與槃豆特伊、庫頓巴利、哈提耶、 依西穆伽與菩提、耶伽欽提、提康尼、 耶迦奢利、提萬提、十人說偈六十二。

## 第二十 達瑪羅普毘耶品

### 一九一 塔瑪拉普昆耶(塔瑪拉花)

- 一 八萬四千宮,立柱黃金造,宮殿似神杖,是吾巧精建。
- 二 塔瑪拉花朵,執覺心清淨,捧獻尸棄佛,世界具緣者。
- 三 依時此善業,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 二十劫往昔,名喚月滿足 1,大力具七寶,出爲轉輪王。

|                                     |                                         | 第二十        | 達瑪羅普毘耶品    | 長老之譬  | 輸                                               | 二八一      |  |  |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|------------|------------|-------|-------------------------------------------------|----------|--|--|
|                                     |                                         | 小部經典       | <br>四(譬喻經) |       |                                                 | <u> </u> |  |  |
| 五 四種無礙解······<br>如是尊者塔瑪拉普毘耶長老宣唱此等偈。 |                                         |            |            |       |                                                 |          |  |  |
|                                     | 註                                       | 1 Candati  | itta(月滿足)  |       |                                                 |          |  |  |
|                                     |                                         |            | 一九二        | 提那[   | 山塔拉達耶迦(草蓆布                                      | i施)      |  |  |
| p.19                                | 8.                                      | 林棲右仰       | 人,色師割雜苔,   | 计本件   | 也者,集眾而右繞。                                       |          |  |  |
|                                     |                                         |            |            | , ,   | 至 · 来水川石烷 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |          |  |  |
|                                     | <u> </u>                                |            |            |       | 、天,翳遮七日間。<br>【天,翳遮七日間。                          |          |  |  |
|                                     | 四四                                      |            |            |       | ·知,施草此果報。                                       |          |  |  |
|                                     | 五 六十五劫昔,四人名大財 1,大力具七寶,有爲轉輪王。<br>六 四種無礙解 |            |            |       |                                                 |          |  |  |
|                                     |                                         |            |            |       |                                                 |          |  |  |
|                                     | 如是尊者提那山塔拉達耶迦長老宣唱此等偈。                    |            |            |       |                                                 |          |  |  |
|                                     | 註                                       | 1 Mahadl   | nana(大財)。  |       |                                                 |          |  |  |
|                                     |                                         |            | <u> </u>   | 九三    | 堪達普利耶(毀壞)                                       |          |  |  |
|                                     |                                         | 普沙佛塔       | 婆,位於大林中,   | 時爲諸錫  | 2毀,處其樹木生。                                       |          |  |  |
|                                     |                                         |            |            |       | 佛,諸德思滿足。                                        |          |  |  |
|                                     | 三                                       | 彼時作此       | 業,九十二劫間,   | 惡趣吾不  | 「知,施泥漿果報。                                       |          |  |  |
|                                     | 四                                       | 七十七劫       | 昔,勝軍十六人    | 1,大力具 | 1七寶,有爲轉輪王。                                      |          |  |  |
|                                     | 五                                       | 四種無礙       | 解          |       |                                                 |          |  |  |
|                                     | 如是尊者堪達普利耶長老宣唱此等偈。                       |            |            |       |                                                 |          |  |  |
|                                     | 註                                       | 1 Jitasena | n(勝軍)。     |       |                                                 |          |  |  |
|                                     |                                         | 第二十        | 達瑪羅普毘耶品    |       | <b>禁</b> 喻                                      | 二八三      |  |  |
|                                     |                                         | 小部經典       | 四(譬喻經)     |       |                                                 | 二八四      |  |  |
|                                     |                                         |            |            |       |                                                 |          |  |  |

一九四 阿輸迦普奢迦(阿輸迦供養)

p.199.

- 一 美都低彌羅,市中有王苑,於彼吾守苑,身爲事王者。
- 二 光輝自存尊,稱名缽頭摩,芬陀利迦樹,牟尼坐其下。
- 三 阿輸迦花開,美麗簇重疊,吾捧此花獻,最勝草供佛。
- 四 依此捧供花,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 七十劫往昔,日棄十六人 1,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……

如是尊者阿翰迦普奢迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Arunanjaha(日棄)。

### 一九五 安庫拉迦

- 一 安庫拉樹花,蔓展勝華鬘 1,吾手折其花,即赴佛座前。
- 二 悉達多佛陀,大牟尼退坐,吾侍瞬時間,窟中撒其花。
- 三 依供樹花故,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 三十六劫昔,一人天雷鳴 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解······ 如是尊者安庫拉伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 malavara
  - 2 Devagajjita(天雷鳴)。

## 一九六 奇薩羅耶普奢伽(幼芽供養)

#### p.200.

- 一 豆窪羅瓦提,市中飾草花,彼處有水井,樹草生其處。
- 二 自己恃耐力,無敵悉達多,佛爲憐愍吾,請直風路來。
- 三 相應供大仙,吾不見他物,阿輸迦幼芽,投向虛空中。
- 四 由佛行路後,彼芽隨佛行,時見彼神通,「佛實真偉大」。
- 五 供獻此幼芽,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 六 三十七劫昔,一人名一音 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 七四種無礙解……

如是尊者奇薩羅耶普奢伽長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Ekassara(一音)。

### 一九七 鎮頭迦達耶迦(鎮頭迦布施)

- 一 吾行山險路,力強足疾猿,鎮頭迦果熟,憶起尊勝佛。
- 二 採置數日後,吾尋世導師,清淨心內喜,斷三界苦人。
- 三 無上悉達多,佛知吾意願,漏盡等千人,請來吾面前。
- 四 吾手持喜果,接近尊師前,言說殊勝佛,一切知者受。
- 201 五 依時施果故,九十四劫間,吾不知惡趣,施果此果報。
  - 六 五十七劫昔,有優波難陀,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 七 四種無礙解……
    - ——如是尊者鎮頭迦達耶迦長老官唱此等偈。

### 一九八 穆提普奢迦(一掘供養)

- 一 世間居上首,須彌陀世尊,勝者勵精進,憐愍卑賤人。
- 二 彼人震世間,兩足尊王者,吉利奈拉花 1,一束捧獻佛。

- 三 吾心得清淨,淨根所使故,三萬劫之間,吾不生惡趣。
- 四 二千三百劫,有善無過王 2,大力具七寶,出爲一人王。
- 五 四種無礙解…… 如是尊者穆提普奢迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 grinela 植物之名,不詳。
  - 2 Sunela(善無渦)。

## 一九九 提堪達普毘耶(提堪第花)

- 一 須曼伽拉佛 1,自存無等倫,彼由斜谷出,勝者入市來。
- 二 乞食行巡迴,牟尼由城出,佛實辨所作,居住森林間。
- 202 三 提堪第花朵,吾執捧獻佛,清淨吾心喜,大仙自存者。
  - 四 自棒此花供,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 五 八十六劫昔,阿比羅毘耶,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 六 四種無礙解……
    - 如是尊者提堪達普毘耶長老宣唱此等偈。

註 1 底本作 Sumangala。然未聞有此佛之名,容或係指 Su-mangala 意;抑或爲諧和韻律上之關係而作如此稱呼。Mangala 佛爲過去二十四佛之第三佛,參閱 Jataka I,P.30-34

### 二〇〇 優提普毘耶(素馨花)

- 一 巴多穆塔拉,受尊供物人,彼由斜谷出,具眼往精舍。
- 二 兩手持最上,此素馨之花,捧獻如是人,憐愍慈心佛。
- 三 欣幸有多福,其心清淨故,十萬劫之間,吾不生惡趣。
- 四 五十劫往昔,其名唤集喜 1,人王有一人,大力轉輪王。
- 五 四種無礙解……

如是尊者優提普毘耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Samitanandana(集喜)。

#### 攝頌

塔瑪利與提那山、堪達普與阿輸迦、 安庫拉迦、奇薩羅、鎮頭迦與穆提普 提堪達與優提迦、十人共傷五十八。

#### 203 十品攝頌

比伽達、巴利瓦羅、世雷耶與輸毘多 奢達與槃多吉瓦、須波離奢利耶品、 拘物頭與屈塔奢、達瑪羅迦第十品、 其偈於此爲六百、更有六十六偈頌。

> ——比伽達品十組—— 第二之百人畢。

# 第二十一 伽尼伽拉普毘耶品 1

## 二〇一 伽尼伽拉普毘耶(伽尼伽拉花)

- 一 伽尼伽拉花,爾時吾採來,供彼帝沙佛,是渡瀑流人。
- 二 吾供養花故,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 三 三十五劫昔,名高喚日護 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……

|     | 註 | 1 原本爲 Ekunav1satimo(第十九)應訂正爲 Ekav1satimo(第二十一)。    |          |
|-----|---|----------------------------------------------------|----------|
|     |   | 第二十一 伽尼伽拉普毘耶品 長老之譬喻 二九                             |          |
|     |   |                                                    | <u> </u> |
|     |   | 2 Arunapala(日護)。                                   |          |
|     |   | 二〇二 義內拉普毘耶(義內拉花)                                   |          |
| 204 | 匹 | 吾供養花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。                           |          |
|     | 註 | 1 讀爲 Sikh1 Sito。<br>2 vinelapuppha 不詳,暹羅本有 minela。 |          |
|     |   | 二〇三 欽伽尼伽普毘耶(欽伽尼伽花)                                 |          |
|     | 匹 | 供養此鮮花,九十一偈間,惡趣吾不知,供佛此果報。                           |          |
|     | 註 | 1 Bhimaratha(可怖車)。                                 |          |
|     |   | 第二十一 伽尼伽拉普毘耶品 長老之譬喻 二九                             | 三        |
|     |   |                                                    | 四        |

一如是尊者伽尼伽拉普毘耶長老宣唱此等偈。

# 二〇四 塔拉尼耶(渡濟)

一 兩足尊王者,阿塔達西佛,弟子等隨從,來至恒河岸。
二 水滿烏得飲,恆伽涉彼側,吾渡兩足尊,乃至諸僧眾。
三 爾時爲此業,一千八百劫,惡趣吾不知,濟渡此果報。
205 四 千三百劫昔,名喚有財者 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
五 四種無礙解……
——如是尊者塔拉尼耶長老宣唱此偈。
註 1 Sabhogava(有財者)

二〇五 尼軍第普毘耶(尼軍第花)

一 毘婆尸佛陀,彼時吾守苑,採軍第樹花,棒獻供佛陀。
二 供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
三 三十五劫昔,出得一人王,名喚大光輝 1,大力轉輪王。
四 四種無礙解……

——如是尊者尼第普毘耶長者宣唱此等偈。

註 1 Mahapatapa(大光輝)。

## 二〇六 烏達伽達耶迦(水施)

一 清淨無煩擾,見沙門乞食,吾手持水甕,施悉達多佛。 二 今此吾無穢,疑盡亦無垢,不論再生處,其果於吾現。 三 彼時吾施水,九十四劫間,惡趣吾不知,施水此果報。 四 六十一劫昔,一王毘摩羅,大力具七寶,出爲轉輪王。 五 四種無礙解…… 第二十一 伽尼伽拉普毘耶品 長老之譬喻

——如是尊者烏達伽達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二〇七 薩拉拉瑪利耶(薩拉拉花鬘)

#### p.206.

- 一 光如黃花樹,坐於山峽間,悉達多佛陀,光輝照諸方。
- 二 彼時吾備弓,以箭搭其弓,射採彼花莖,捧花供獻佛。
- 三 供養鮮花故,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。

- 四 五十一劫昔,一人名持輝 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩拉拉瑪利耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Jutindhara(持輝)。

### 二〇八 庫蘭達普毘耶(達蘭達花)

- 一 粧飾以輪寶,遙見蹈來足,蹈蹈來大仙,毘婆尸佛陀。
- 二 採庫蘭達花 1,連根作供養,吾喜心雀躍,禮拜最上足。
- 三 供養庫蘭花,九十一劫間,惡趣吾不知,供養此果報。
- 四 五十七劫昔,一人名離垢 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万 四種無礙解……
  - ——如是尊者哥蘭達普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Koranda 一種灌木。
  - 2 V1tamala(離垢)。

## 二〇九 阿達拉達耶迦(臺布施)

#### p.207.

- 世間緣尸棄,吾布施缽臺,一切諸大地,吾保諸大地。
- 二 燃盡眾煩惱,除去諸有結,等正覺教法,得保最後身。
- 三 二十七劫昔,四人王大力,名謂薩曼陀,有爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿達拉達耶迦盲唱此等偈。

## 二一〇 瓦達達巴尼瓦利耶(抑風熱)

- 一 帝沙稱佛陀,是人天中天,吾以清淨心,一傘施彼佛。
- 二 吾抑諸般惡,唯善行具足,空中有傘翳,前業所果報。
- 三 時至最後身,除一切有結,等正覺教法,得保最後身。
- 四 時施傘供養,九十二劫間,惡趣吾不知,施傘此果報。
- 五 七十二劫昔,諸王有八人,其名稱大因 1,有爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……

——如是尊者瓦達達巴尼瓦利耶長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Mahamidana(大因)。

#### 208 攝頌

伽尼伽拉、義內拉、欽伽尼、塔拉尼耶、 尼軍第、烏達伽達、薩拉拉、哥蘭達普、 阿達拉達、瓦達達巴、十人共偈四十八。

# 第二十二 哈提品

# 二一一 哈提達耶迦(象施)

- 一 悉達多佛陀,二足尊王者,吾施佛壯象,牙強如大鋤。
- 二 身諦最上義,至無上寂處,希世所有利,布施佛第一。
- 三 彼時行布施,九十四劫間,吾不知惡趣,象施此果報。
- 四 七十八劫昔,呼爲薩曼他,大力十六人,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者哈提達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二一二 巴那第達耶迦(草履布施)

- 一 仙人棲森林,長久苦行人,年老積修業,吾施與草履 1。
- 二世間居上首,人中稱長者,得享諸乘輿,前業此果報。
- 209 三 彼時吾行業,九十一劫間,惡趣吾不知,草履布施果。
  - 四 七十七劫昔,刹利八人出,大力名善乘 2,出爲轉輪王。
  - 五 四種無礙解……
    - ——如是尊者巴那第達耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Panadhu(草履)。
    - 2 Suyana 善乘。

## 二一三 薩奢山薩尼耶迦(諦想)

一 毘舍浮佛陀,隨諸比丘眾,清淨數多眾,官說諸聖諦。 二 吾達上悲心,亦赴其集會,吾坐於彼處,聆聞佛教法。 三 聽取其法誡,旋赴神世界,天界三十劫,居住彼都處。 第二十二 哈提品 長老之譬喻  $\equiv \bigcirc -$ 小部經典四(譬喻經) =. $\bigcirc$ \_\_ 四 彼時吾得想,三十一劫間,惡趣吾不知,諦想此果報。 五 二十四劫昔,大力一人王,名謂一雨滴 1,出爲轉輪王。 六 四種無礙解…… ——如是尊者薩奢山薩尼耶迦長老宣唱此等偈。 註 1 Ekaphusita(一雨滴)。 二一四 耶迦薩尼耶迦(一想) 一 佛之糞掃衣,見其掛樹梢,吾敬虔合掌,拜彼糞掃衣。 二 彼時得佛想,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。 三 二十五劫昔,出世一人王,阿彌陀大力 1,,出爲轉輪王。 四 四之無礙解…… 註 1 Amitabha(無量光)。 二一五 蘭西薩尼耶迦(光線想) 一 如朝日昇輝,如黃金光耀 1,生立山峽間,如猛虎壯牛。 二 彼佛之偉大,輝照山峽間,於光線心淨,於天樂一劫。 三 餘經幾多劫,得遂行善業,吾心得淨化,念佛常不斷。 四 彼時得佛想,由三萬劫數,吾不知惡趣,佛想此果報。 五 五十七劫昔,出世一人王,大力名善生 2,出爲轉輪王。 六 四種無礙解…… ——如是尊者蘭西薩尼耶迦長老盲唱此等偈。 第二十二 哈提品 長老之譬喻 三〇三

註 1 讀爲 Pltarams1va,參照第一五三之第一偈。

小部經典四(譬喻經)

三〇四

#### 2 Sujata(善生)。(修闇多)。

### 二一六 薩提陀(確立)

- 一 綠輝阿說他 1,善生菩提樹,就佛只一想,既得思慮深。
- 二 彼時得佛想,三十一劫間,惡趣吾不知,佛想此果報。
- 三 十三劫往昔,有王名財求 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 211 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩提陀長老盲唱此等偈。
  - 註 1 assattha 畢波羅(Pipphala)樹,爲釋尊之菩提樹。
    - 2 Dhanittha(財求)。

### 二一七 達拉萬塔達耶迦(團扇施)

- 一 日種出帝沙,吾施彼佛扇,爲其消暑熱,亦爲止火熱。
- 二 消除吾貪火,更消除瞋火,痴火亦得消,布施團扇果。
- 三 燃盡幾煩惱,除去所有結,等正覺者教,吾保最後身。
- 四 彼時行此業,九十二劫間,惡趣吾不知,施佛此果報。
- 五 六十三劫昔,有名爲大歡 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……。
  - ——如是尊者達拉萬塔達耶迦宣唱此等偈。
- 註 1 Maharama(大歡)。

### 二一八 阿康達薩尼耶迦(步想)

- 一 往昔爲和尚,吾持施捨衣 1,聖書吾步習,己達章區分。
- 二 最上象帝沙,健壯如牡牛,彼受尊供物,吾見離垢佛。
- 三 吾展施捨衣,至人信步來,大雄似日昇,世上人中長。
- 212 四 亦似彼明月,無污照世界,更以清淨心,吾禮尊師足。
  - 五 吾施捨彼衣,九十四劫間,惡趣吾不知,施衣此果報。
  - 六 三十七劫昔,出世一人王,名謂善歡喜 2,大力轉輪王。
  - 七 四種無礙解……

- ——如是尊者阿康塔薩尼耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Kusataka 未詳、一種之衣。
  - 2 Sumanda(善歡喜)。

## 二一九 薩毘達耶迦(酥布施)

- 一 端坐華宮殿,少女群相隨,忽見病沙門,引導至吾家。
- 二 彼爲天中天,吾侍彼大雄,大仙悉達多,吾施彼酥油。
- 三 顏面諸根淨,見佛靜來車,吾禮尊師足,酥油灌其缽。
- 四 見佛吾心淨,彼得神足通,大雄騰空去,行空如鵝王。
- 五 彼時吾布施,九十四劫間,惡趣吾不知,布施酥油果。
- 六 十七劫往昔,其名謂輝天 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩毘達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Jutideva(輝天)。

### 二二〇 巴巴尼瓦利耶(抑惡)

- 一 毘耶達西佛,吾清經行處,以蘆覆其頂,以障風熱物。
- 二 以爲避犯惡,唯善得具足,爲捨眾煩惱,心勤尊師教。
- 213 三 十一劫往昔,名高謂火天 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者巴巴尼瓦利耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Aggideve(火天)。

#### 攝頌

哈提達與巴那第、薩奢、耶伽薩尼、

蘭西、薩提陀、達拉萬塔、阿康達薩尼、

薩毘、巴巴尼瓦利、十人共偈五十四。

## 第二十三 阿蘭巴那達耶迦品

## 二二一 阿蘭巴那達耶迦(支撐物布施)

- 一 阿塔達西佛,如是彼世尊,世間居上首,吾施支撐物。
- 二 海空盡廣闊,行進此地上,生而爲王者,亦爲大地王。
- 三 燃盡眾煩惱,除去諸有結,通達於三明,興作佛教已。
- 四 六十二劫昔,大力有三王,其名稱一見 1,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿蘭巴那達耶迦長老官唱此等偈。

#### 註 1 Ekapasitta(一見)。

### 二二二 阿吉那達耶迦(裘布施)

- 一 三十劫往昔,吾爲作蓆工,吾見離垢佛,以受尊供物。
- 二世統尸棄佛、吾施碎皮片、吾由於此業、兩足人中尊。
- 214 三 吾享無顧樂,燃盡眾煩惱,等正覺者教,吾保最後身。
  - 四 吾施此皮衣,三十一劫間,惡趣吾不知,施皮衣果報。
  - 五 第五劫往昔,有王名善施 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 六 四種無礙解……
    - ——如是尊者阿吉那達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Sudayaka(善施)

## 二二三 多衛羅達尼耶(二寶)

- 一 吾昔爲獵人,棲居於森林,得見離垢佛,受吾尊供物。
- 二 毘婆尸大仙,吾施以肉片,人天諸世界,吾爲王統治。
- 三 由肉片布施,於吾生二寶,此世有二寶,爲此世利益。
- 四 吾享此等果,肉片利益故,吾以身體柔,頭腦運思細。
- 五 爾時吾施內,九十一劫間,惡趣吾不知,內施此果報。
- 六 第四劫往昔,其名稱大赤 1,大力一人王,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……

——如是尊者多衛羅達尼耶長老官唱此等偈。

#### 註 1 Maharohita(大赤)

|        |          |                        |       |   | 第十誦品——      |
|--------|----------|------------------------|-------|---|-------------|
| 第二     | 二十三      | 阿蘭巴那達耶迦品               | 長老之譬喻 |   | <u>=</u>    |
| <br>小将 | <br>邻經典2 | <br><sup>山</sup> (譬喻經) |       | = | <b>=</b> -= |

### 二二四 阿拉迦達耶迦(守護布施)

- 一 悉達多佛陀,吾爲作欄楯,善逝彼大仙,行施以守護。
- 二因吾業之著,恐怖戰慄無,無論生何處,吾更無所懼。
- 215 三 爲作欄楯故,九十四劫間,惡趣吾不知,布施欄楯果。
  - 四 第六劫往昔,稱名爲倚依 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 五 四種無礙解……
    - ——如是尊者阿拉迦達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Apassena(倚依)。

### 二二五 阿島耶底迦(無病)

- 一 於毘婆尸佛,吾施與火室,是病患所居,溫水隨意取。
- 二 行此善業故,得身體健美,吾不知疾病,福業之報果。
- 三 吾施彼之室,九十一劫間,惡趣吾不知,布施火室果。
- 四 第七劫往昔,有王名無敗 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿烏耶底迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Aparajita(無敗)。

### 二二六 羌庫拉普毘耶(羌庫拉花)1

- 一 吾名那羅陀,姓爲迦葉波,見第一沙門,天敬毘婆尸。
- 二 彼受尊供物,具諸好佛陀,吾採羌庫拉 1,奉獻彼佛陀。
- 三 供養鮮花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 七十四劫昔,有王羅瑪莎,華鬘所裝飾,壯牛爲拖車。

| j           | 第二十三 阿蘭巴那達耶迦品 長老之譬喻     三                                                                                                                      | <u>:</u> —Ξ |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <del></del> | 小部經典四(譬喻經) 三·                                                                                                                                  | 一四          |
| 五二          | 四種無礙解······<br>——如是尊者羌庫拉普毘耶長老宣唱此等偈。                                                                                                            |             |
| 註 1         | 暹羅本中有 Vakulapupphiya 長老,有關 cankola 花名未詳。                                                                                                       |             |
|             | 二二七 瓦單薩奇耶(頭飾)                                                                                                                                  |             |
| 二           | 吾由苑中出,往見世導師,造作黃金色,手持貴頭飾。<br>疾速由彼處,即登象背行,捧與世緣者,毘婆尸佛陀。<br>供養此鮮花,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。<br>二十七劫昔,出世一人王,名謂大光輝 1,大力轉輪王。<br>四種無礙解<br>——如是尊者瓦單薩奇耶長老宣唱此等偈。 |             |
| 註 1         | Mahapatapa(大光輝)。                                                                                                                               |             |
|             | 二二八 明奢瓦單薩奇耶(核頭飾)                                                                                                                               |             |
|             | 言說尸棄佛,救主涅槃時,吾撒眾頭飾,供養菩提樹。<br>其時供養故,三十一劫間,惡趣吾不知,供養此果報。<br>二十六劫昔,其名稱雲聚 1,大力具七寶,出爲轉輪王。<br>四種無礙解<br>——如是尊者明奢瓦單薩奇耶長老宣唱此等偈。                           |             |
| 註 1         | Meghabbha(雲聚)。                                                                                                                                 |             |
| j           | 第二十三 阿蘭巴那達耶迦品 長老之譬喻      三                                                                                                                     | .一五.        |
|             | 小部經典四(譬喻經) 三·                                                                                                                                  | 一六          |
|             | 二二九 須伽陀威利耶(巧作華鬘)                                                                                                                               |             |
|             | 吾名阿私陀,時作華實人,手持香華鬘,行往捧獻王。<br>尚未至王前,吾見尸棄佛,內心喜雀躍,即此捧獻佛。                                                                                           |             |

- 三 供養此花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 二十五劫昔,有大威力王,大力名二荷 1,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者須伽陀威利耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Dvebhara(二荷)。

# 二三〇 耶迦萬第耶(一禮)

- 一 莊嚴大雄者,毘舍浮佛陀,吾喜心清淨,禮拜殊勝佛。
- 二 彼時行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,拜佛此果報。
- 三 二十四劫昔,名喚離歡喜 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶迦萬第耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Vigatananda(離歡喜)。

#### 攝頌

阿蘭巴那、阿吉那、曼薩達與阿拉伽達耶迦阿烏耶底羌庫拉、孫那 1、明奢瓦單薩 須伽陀威利耶、耶迦萬第耶,十人共偈五十五。

註 1 Sanna(黃金)指萬達薩奇耶長老而言。

# 第二十四 鳥達伽薩那達耶迦品

p.218.

## 二三一 烏達伽薩那達耶伽(水座布施)

- 一 吾由苑門出,鋪敷一跳板,以水作奉仕,達最上義人。
- 二 彼時行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,布施水座果。
- 三 十五劫往昔,名謂勝金色 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者鳥達伽薩那達耶伽長老宣唱此等。

# 二三二 巴伽那達耶迦(容器布施)

- 一 盤頭摩帝市,時吾造陶器,保證將供應,比丘僧容器。
- 二 保證諸容器,九十一劫間 1,惡趣吾不知,布施容器果。
- 三 五十三劫昔,名謂無限焰 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者巴伽那達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 ekanavute(異本)。
  - 2 Anantajali(無限焰)。

### 二三三 娑羅普毘耶(娑羅花)

一 阿魯那瓦提(市),時在糖果店,門前過往者,忽見尸棄佛。

- 二 鎮時取佛缽,施予沙羅花,更以清淨心,禮拜正行佛。
- 219 三 並施佛固食,三十一劫間,惡趣吾不知,布施此果報。
  - 四 十四劫往昔,名謂無量水 1,大力具七寶,,出爲轉輪王。
  - 万. 四種無礙解……
    - ——如是尊者娑羅普毘耶長老盲唱此等偈。
  - 註 1 Amitanjala(無量水)。

### 二三四 奇蘭奢達耶迦(蓆布施)

- 一 低彌羅城市,吾時製籠人,悉達多佛光,被眾淨信人。
- 二 應供世救主,眾人來索蓆,彼等爲供養,故吾施眾蓆。
- 三 彼時行此業,九十四劫間,惡趣吾不知,施蓆此果報。
- 四 七十七劫昔,有王名持輝 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者奇蘭奢達耶迦長老盲唱此等偈。

# 二三五 偉提耶達耶迦(欄楯布施)

- 一 最上菩提樹 1, 毘婆尸佛坐, 喜悅心清淨, 吾爲作欄楯。
- 二 以作欄楯故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 220 三 十一劫往昔,吾名太陽似 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者偉提耶達耶迦長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 padap'uttme(暹羅本)。

2 Suriyassama(太陽似)。

## 二三六 萬那伽羅迦(作繪具人)

- 一 阿魯那瓦提(市),時吾作繪具,布具供支提,作諸美塗繪。
- 二 爾時吾塗色,三十一劫間,惡趣吾不知,施色此果報。
- 三 二十三劫昔,持名爲月似 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者萬那伽羅迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Candupama(月似)。

## 二三七 毘耶拉普毘耶(毘耶拉花)

- 一 往昔在森林,吾曾做獵人,見毘耶拉花,採投得道人 1。
- 二 供養其花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者毘耶拉普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 在暹羅本中加入左之一偈:

吾取佛之缽,施毘耶拉花,

# 二三八 菴婆耶格達耶迦(菴婆供物布施)

#### p.221.

一 己職不固執,吾卦森林中,見靜正覺尊,吾施菴婆物。

第二十四 烏達伽薩那達耶迦品 長老之譬喻 三二三

小部經典四(譬喻經)

三二四

- 二 彼時吾布施,九十一劫間,惡趣吾不知,供菴婆果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者菴婆耶格達耶迦長老宣唱此等偈。

## 二三九 伽格提伽羅迦(作基壇人)

- 一 阿塔達西佛,將於涅槃時,爲佛最上塔,吾爲作基壇。
- 二 彼時行此業,一千八百劫,惡趣吾不知,布施基壇果。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者伽格提伽羅迦長老宣唱此等偈。

### 二四〇 万两達耶迦(斧布施)

- 一 低彌羅鬧市,吾昔爲鐵匠,無敵自存者,吾施斧一把。
- 二 彼時吾施斧,九十四劫間,惡趣吾不知,施斧之果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者瓦西達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 222 攝頌

烏達伽薩那、巴伽那達、娑羅普毘、奇蘭奢達 偉提耶、萬那伽羅、毘耶拉、菴婆耶格達 伽格提、瓦西達耶,十人共偈三十八。

# 第二十五 脱瓦羅達耶迦品

二四一 脫瓦羅達耶迦(脫瓦羅布施)

一 吾住森林中,其昔爲獵人,吾取脫瓦拉 1,布施與僧眾。 二 彼時行布施,九十一劫間,惡趣猶不知,是布施果報。 三 四之無礙解…… ——如是尊者脫瓦羅達耶迦長老盲唱此等偈。 第二十五 脫瓦羅達耶迦品 長老之譬喻 三二五 三二六 小部經典四(譬喻經) 註 1 tuvara(未詳,果名吧?)。 二四二 那伽開薩利耶(那伽花絲) 一 爾時吾備弓,深入森林中,幽清花美麗,那伽花絲垂。 二 見而兩手採,合掌於頭上,吾捧獻與佛,帝沙世緣者。 三 供養其花故,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。 四 從今七七劫 1, 昔名波伽拉, 大力具七寶, 出爲轉輪王。 万 四種無礙解…… ——如是尊者那伽開薩利耶長者宣唱此等偈。 註 1 讀爲 ito(異本)。 二四三 那利那開薩利耶(那利那花絲) p.223. 一 去湖正中央,吾棲爲水雞,吾見天中天,時直風路來。 二 吾以清淨心,嘴啣一花絲,就此捧獻佛,帝沙世緣者。 三 彼花吾供養,九十二劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。 四 七十三劫昔,其名稱百葉 1,大力具七寶,出爲轉輪王。 万. 四種無礙解…… ——如是尊者那利那開薩利耶長老官唱此等偈。 註 1 Satapatta(百葉)。 二四四 義拉瓦普毘耶(義拉瓦花)

第二十五 脫瓦羅達耶迦品 長老之譬喻 三二七 ------

一 漏盡千人隨,世間大導師,吾取義拉瓦,捧獻與佛陀。

- 一 彼花吾供養,九十一劫間,惡趣吾不知,是供佛果報。
- 二 四種無礙解……
  - ——如是尊者義拉瓦普毘耶長老宣唱此等偈。

### 二四五 庫提多巴迦(室薰)

- 一 悉達多佛陀,吾守護房室,時時吾淨信,己手馨房室。
- 二 彼時行此業,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 224 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者庫提多巴迦長老宣唱此等偈。

### 二四六 鉢塔達耶迦(鉢施)

- 一 最上克己鍛,悉達多大仙,如是端直人,吾爲作缽施。
- 二 彼時行施故,九十四劫間,惡趣吾不知,施缽此果報。
  - ——如是尊者缽塔達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二四七 咒都普奢伽(身骨供養)

- 一 悉達多世尊,救主涅槃時,如是兩足王,吾得一身骨。
- 二 日種出佛陀,身骨吾取得,如佛居其處,五歲吾奉祀。
- 三 彼時供身骨,九十四劫間,惡趣吾不知,供骨此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者咒都普奢伽長老盲唱此等偈。

## 二四八 波吒釐普奢伽(波吒釐供養)

- 一 七朵波吒花,爾時頭上戴,毘舍浮至人,捧獻彼佛陀。
- 二 獻花供養故,三十一劫間,惡趣吾不知,施花此果報。
- 225 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者波吒釐普奢伽長老宣唱此等偈。

### 二四九。賓比伽利耶

- 一 巴多穆塔拉, 聚稱最勝者, 佛說四諦法, 宣示不死道。
- 二 賓比伽利花,爾時吾採來,捧獻供施佛,兩足尊王者。
- 三 六十八劫昔,四金伽花絲 1,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者賓比伽利耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Kinjakesara(金伽花絲)。

### 二五〇 鬱多羅達耶迦(鬱陀羅花布施)

- 一 伽庫達佛名,世間自存人,彼由林中出,來至大河邊。
- 二 吾取鬱陀羅,供施自存人,端直自制者,令吾心意淨。
- 三 鲜花吾供養,三十一劫間,惡趣吾不知,施花此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者鬱多羅達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛中不見有此佛之名。諒係辟友佛名。參閱第三五三之第二偈。

#### 226 攝頌

脫瓦羅、那伽、那利那、義拉瓦、 庫提多巴迦、缽達、都都、波吒釐、 賓比、鬱多羅達迦,十人供偈三十七。

小部經典四(譬喻經)

==

# 第二十六 脱瑪達耶迦品

## 二五一 脱瑪達耶迦(讚施)

- 一 毘婆尸大仙,止於神世界,吾發此言辭,吾喜聞教法。
- 二「貴尊吾南無,最尊吾歸依,示官不死道,廣度餘諸人」。
- 三 彼時述此言,九十一劫間,惡趣吾不知,讚歎此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者脫瑪達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二五二 耶迦薩那達耶迦(一食布施)

一 吾捨神形體,同妻來此世,望在佛教下,希能爲奉事。
二 巴多穆塔拉,弟子戴瓦拉,以最清淨心,施彼之聖食。
三 彼時行此業,十萬劫之間,惡趣吾不知,施食此果報。
四 四種無礙解……
一如是尊者耶迦薩那達耶迦長老宣唱此等偈。
五五三 奇塔迦普奢迦(塚供養)
7.

#### p.227.

- 一 正覺阿難陀 1,無敵自存人,林中入涅槃,茂密人不在。
- 二 吾由天界來,彼時吾作塚,荼毘葬佛身,吾盡供養事。
- 三 彼時行此業,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四種無礙解……。
  - ——如是尊者奇塔伽普奢迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛中不見此尊之名,諒係指辟支佛?

### 二五四 提旃簸迦普毘耶(三旃簸迦花)

- 一 雪山路不遠,有毘羯吒山,沙門制諸根,棲住此山中。
- 二 吾見其寂靜,更具清淨心,採旃簸迦花,三朵撒沙門。
- 三 施花供養故,九十一劫間,惡趣吾不知,供花此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者提旃簸迦普毘耶長老盲唱此等偈。

### 二五五 薩塔波吒釐(七波吒釐)

- 一 輝如黃花樹,靜坐山峽間,七朵波吒釐,鮮花捧獻佛。
- 二 施花供養故,九十四劫間,惡趣吾不知,是供佛果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩塔波吒釐長老盲唱此等偈。

### 二五六 鳥婆哈那達耶迦(履布施)1

#### p.228.

- 一 正覺尊之子,名號旃檀者,吾施一雙履,爲汝進菩提。
- 二 施履供養故,九十一劫間,惡趣吾不知,施履此果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者鳥婆哈那達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 從暹羅本為 Upahanadayaka。

### 二五七 曼奢利普奢伽(曼奢利花供養)

- 一 採得曼奢利,吾往車道進,比丘眾相隨,見無上沙門。
- 二 心欣喜清淨,無上歡悅溢,兩手吾採花,捧獻與彼佛。
- 三 施花供養故,九十二劫間,惡趣吾不知,供花此果報。

第二十六 脱瑪達耶迦品 長老之譬喻

三三五

-----

小部經典四(譬喻經)

三三六

- 四 七十三劫昔,出一國王人,大力名光輝 1,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者曼奢利普奢伽長老宣唱此等偈。
- 註 1 Jotiya(光輝)。

### 二五八 槃那達耶迦(葉布施)

- 一 雪山深谷中,吾著樹皮衣,食無鹽味葉,修習眾多業。
- 二 爾時取朝食,悉達多佛來,吾以清信手,向佛行布施。
- 229 三 彼時施其葉,九十四劫間,惡趣吾不知,施此葉果報。
  - 四 二十七劫昔,耶達提耶王,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 万 四種無礙解……
    - ——如是尊者槃那達耶迦長老宣唱此等偈。

## 二五九 庫提達耶迦(房室布施)

一 正覺森中行,爾時住樹下,吾作木葉庵,施與無敵尊。

- 二 布施葉房室,九十一劫間,惡趣吾不知,布施房室果。
- 三 三十八劫昔,有王十六人,何處普降雨,稱爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者庫提達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二六〇 阿格普毘耶(阿格花)

- 一 金色正覺者,坐於山峽間,尸棄佛光輝,光耀如火焰。
- 二 吾採阿格花 1,親近最上人,內喜心清淨,吾捧獻供佛。
- 三 供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 二十五劫昔,有王阿彌陀 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 230 五 四種無礙解……

第二十六 脱瑪達耶迦品 長老之譬喻

三三七

-----

三三八

小部經典四(譬喻經)

- ——如是尊者阿格普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 aggaja「第一生」之義,此處或爲花名。
  - 2 Amita(無量)。

#### 攝頌

脱瑪迦、比迦 1、奇塔迦與旃簸迦 薩塔波吒釐、烏婆哈那、曼奢利與槃那 庫提達、阿格普毘耶,十人共偈四十一。

註 1 Bhikha(施食)應指爲 Ekasanadayaka 長老。

# 第二十七 巴多穆開巴品 1

## 二六一 阿伽斯奇毘耶(空投)

- 一 金色悉達多,來至市場中,持二水草花,來近人中尊。
- 二 於尊佛足前,投獻一朵花,並將另一花,投向空中去。
- 三 施花捧獻佛,九十四劫間,惡趣吾不知,施花此果報。
- 四 三十二劫昔,一國王大力,其名空中行 2,出爲轉輪王。
- 万 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿伽斯奇毘耶長老官唱此等偈。

|     | 註                               | 1 Padumukkhcpa-Vagga<br>2 Atalikkhacara(空中行)                      |                   | 最上水草即缽頭摩花故            | ,品名從而名爲「蓮花投」。 |
|-----|---------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------|---------------|
|     |                                 | 第二十七 巴多穆開巴品                                                       | , 長老之譬喻           | Ĵ                     | 三三九           |
|     |                                 | 小部經典四(譬喻經)                                                        |                   |                       | 三四〇           |
|     |                                 | _                                                                 | 二六二 提             | 拉瑪奇耶(塗漆)              |               |
| 231 | 三                               | 悉達多佛陀,人中涅槃時彼時塗漆故,九十四劫間二十四劫昔,有王名美膚四種無礙解<br>——如是尊者提拉瑪奇耶             | ,惡趣吾不知<br>1,大力具七  | ],塗漆此果報。<br>:寶,出爲轉輪王。 |               |
|     | 註                               | 1 Succhavi(美膚)。                                                   |                   |                       |               |
|     |                                 |                                                                   | 二六三               | 阿達奢提耶                 |               |
|     | 一<br>二<br>三<br>四                | 彼帝沙佛之,最上菩提檢<br>捧獻供花故,九十二劫間<br>二十五劫昔,有王名天飲<br>四種無礙解<br>——如是尊者阿達奢提耶 | ,惡趣吾不知<br>(3,大力具七 | ],供養樹果報。<br>寶,出爲轉輪王。  |               |
|     |                                 | 1 參閱第二三五之第一偈<br>2 addhacanda(半月)未詳<br>3 Devapa(天飮)。               |                   |                       |               |
|     |                                 | <u> </u>                                                          | 六四 阿拉             | 那提毘耶(無諍燈)             |               |
|     | $\stackrel{-}{\rightharpoonup}$ | 嘗生爲神身,降臨至地上<br>彼時施燈火,九十四劫間<br>五十五劫昔,大力一統主                         | ,吾不知惡趙            | 2,施燈之果報。              |               |
|     |                                 | 第二十七 巴多穆開巴品                                                       | . 長老之譬喻           | Ĵ                     | 三四一           |
|     |                                 | 小部經典四(譬喻經)                                                        |                   |                       | 三四二           |

- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿拉那提毘耶長老官唱此等偈。
- 註 1 Samantacakkhu( 温眼)。

### 二六五 比拉莉達耶迦(比拉莉布施)

#### p.232.

- 一 雪山不遠處,有山羅瑪莎,沙門制諸根,棲居其山麓。
- 二 吾採比拉莉,布施與沙門,無敵自存者,大雄彼心喜:
- 三「更以清淨心,施吾比拉莉,不論再生處,汝將生其果」。
- 四 吾施比拉莉,九十四劫間,惡趣吾不知,布施之果報。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者比拉莉達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二六六 瑪奢達耶迦(魚布施)

- 一 羌達巴格河,爾時吾爲鶚,取得大魚來,施與悉達多。
- 二 彼時布施魚,九十四劫間,惡趣吾不知,是施魚果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者瑪奢達耶迦長老宣唱此等偈。

### 二六七 伽瓦漢薩迦(速鵝)

- 一 羌達巴格河,時吾住林中,直行於風路,吾見悉達多。
- 二 敬虔致合掌,眺望大牟尼,己心爲淨化,禮拜世導師。
- 233 三 吾拜人中長,九十四劫間,惡趣吾不知,是禮拜果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者伽瓦漢薩迦長老盲唱此等偈。

| 第二十七      | <b>巴多</b> 穆開巴品 | 長老之譬喻 | 三四=      |
|-----------|----------------|-------|----------|
| <br>小部經典四 | <br>5(譬喻經)     |       | ·<br>三四四 |

# 二六八 薩拉拉普毘耶(薩拉拉花)

- 一 羌達巴格河,吾爲緊那羅,佛光赫奕滿,吾見毘婆尸。
- 二 吾喜心清淨,無上歡悅溢,採薩拉拉花,吾獻毘婆尸。

- 三 施花供養故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛之果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩拉拉普毘耶長老宣唱此等偈。

## 二六九 烏婆格達巴薩尼耶(近至談語)

- 一 雪山正當中,有美觀湖泊,吾爲一羅刹,俯首現怖形 1。
- 二 慈愍慈愛深,導師毘婆尸,欲以撼吾心,請來近吾前。
- 三 天中天佛陀,大雄信步來,吾由棲居出,禮拜至尊師。
- 四 禮敬人中尊,九十一劫間,惡趣吾不知,禮拜此果報。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者烏婆格達巴薩尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 如暹羅本讀爲 hetthasiso。

## 二七〇 達拉尼耶(濟渡)

p.234.

- 施毘婆尸佛,唯是黃金色,比丘僧團隨,尊師河邊立。
- 二 彼處有大川,不見渡河具,吾由河中出,吾渡世導師。
- 三 濟渡人中尊,九十一劫間,惡趣吾不知,濟渡此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者達拉尼耶長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

阿伽斯奇、提拉、奢提、阿拉那 比拉莉達與瑪奢達、伽瓦、薩拉拉

羅刹 1、達拉那,十人共偈三十一。

註 1 Upagatabhasaniya 長老昔日曾爲羅刹,依此故有如斯稱謂。

# 第二十八 須萬那賓寶哈那品

二七一 須萬那賓寶哈尼耶(黃金枕)

- 一 己手持一食,清淨吾施供,亦爲枕布施,達最上義人。
- 二 吾施黃金枕,九十一劫間,惡趣吾不知,施枕此果報。
- 三 六十三劫昔,刹利名無等 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者須萬那賓寶哈尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Atama(無等)。

### 二七二 提拉穆提達耶迦(胡麻一握布施)

#### p.235.

- 一 世間大導師,了知吾心意,彼以意生身,神足來吾前。
- 二 吾禮拜尊師,人中之至尊,吾喜心清淨,一握胡麻施。
- 三 彼時吾布施,九十一劫間,惡趣吾不知,施佛此果報。
- 四 十六劫往昔,有王名歡喜 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者提拉穆提達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Nandiya(歡喜)。

## 二七三 羌果達奇耶(花籠)

- 一 大川流近處,彼住山峽間,無慾隨意往,吾施盛花籃。
- 二 悉達多大仙,愍一切有情,吾施盛花籃,一劫昇天樂。
- 三 彼時施花籃,九十四劫間,惡趣吾不知,施籃此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者羌果達奇耶長老盲唱此等偈。

### 二七四 阿槃奢那達耶迦(塗膏布施)

#### p.236.

- 一 憍陳如世尊,離欲如是人,心寂如虚空,無障得定人。
- 二 彼離一切癡,希利一切人,兩足之王者,吾施以塗膏。
- 三 彼時施塗膏,數經無量劫,惡趣吾不知,塗膏此果報。
- 四 十五劫往昔,王名奇拉巴,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……

### 二七五 耶康奢利耶(一合掌)

- 一 鳥曇跋樹下,住居樹葉蓆,沙門一大仙,吾施居住所。
- 二 人中王帝沙,世間稱救主,敬虔吾合掌,敷展鮮花蓆。
- 三 布施花蓆故,九十一劫間,惡趣吾不知,施蓆此果報。
- 四十四劫往昔,吾爲人統主,名謂一合掌,大力轉輪王。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶康奢利耶長老官唱此等偈。

## 二七六 泡塔達耶迦(塑料布施)

p.237.

- 一、大仙僧團中,初聞尊師法,塑料吾布施,施於無上人。
- 二 彼時行善業,九十一劫間,惡趣吾不知,施料此果報。
- 三 四種無礙解……

第二十八 須萬那賓寶哈那品 長老之譬喻 三四九 -------小部經典四(譬喻經) 三五〇

——如是尊者泡塔達耶迦長老官唱此等偈。

### 二七七 質多伽普迦卡(塚供養)

- 一 羌達巴伽河,沿流吾前行,採七株葛花 1,吾捧獻佛塚。
- 二 供養佛塚故,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛塚果報。
- 三 六十七劫昔,其名喚扶養 2,七人具七寶,有爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者質多伽普迦卡長老宣唱此等偈。
- 註 1 malnva 一種蔓草。
  - 2 Patijagga(扶養)。

## 二七八 阿魯瓦達耶迦(阿魯瓦布施)

一 雪山深谷中壯大信度河,吾見離欲者,宏偉具光輝。

- 二 浸耽最上寂,見彼吾心驚,由己清信手,吾施阿魯瓦(草)。
- 三 彼時施草故,三十一劫間,惡趣吾不知,施草此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿魯瓦達耶迦長老宣唱此等劫。
- 註 1 Mahasindhu(大信度)河名。

# 二七九 耶康芬陀利迦(一分陀利迦)

p.238.

- 一 時號羅瑪沙 1,光輝自存者,吾以清淨心,供分陀利迦。
- 二 彼時布施故,九十四劫間,惡趣吾不知,施蓮華果報。

小部經典四(譬喻經)

三五二

三五一

- 三 四種無礙解 ……。
  - ——如是尊者分陀利迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Romasa 諒係辟支佛名。

## 二八〇 達拉尼耶(濟渡)

- 一 大道不平坦,爲作鋪道行,由己清信手,爲渡世間人。
- 二 吾爲作鋪道,九十一劫間,惡趣吾不知,鋪道此果報。
- 三 五十五劫昔,王名俱含 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者達拉尼耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 Samogadha(俱含)。

#### 攝頌

須萬那、提拉穆提、羌果達、阿槃奢那、 耶康奢利、泡塔達、質多迦、馬拉 1、 耶康芬陀利、濟渡 2,十人共偈四十二。

- 註 1 Mala(—Aluvadayaka)
  - 2 Setu(—Taraniya)

——第十一誦品——

| 第二十八      | 須萬那賓寶哈那品   | 長老之譬喻 | 三五三 |
|-----------|------------|-------|-----|
| <br>小部經典四 | <br>3(譬瑜經) |       | 三五四 |

# 第二十九 般那陀耶迦品

p.239.

### 二八一 般那陀耶迦(葉施)

- 一 吾坐樹葉庵,維生食樹葉,彼大仙到來,來近吾居時。
- 二 悉達多佛陀,一切世醫師,佛坐樹葉庵,吾施樹之葉。
- 三 彼時吾施葉,九十四劫間,惡趣吾不知,施葉此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者般那陀耶迦長老宣唱此等偈。

# 二八二 巴拉達耶迦(果施)

- 一 彼似須彌山 1,亦擬撐大地,佛由定中起,乞食來吾前。
- 二 訶梨勒果施 2,阿摩勒菴婆,閻浮毘醯樂,大棗與胡桃, 具拉頗留沙,皆爲樹之果。
- 三 悉達多佛陀,慈愍諸世界,吾以清淨心,布施諸樹果。
- 四 彼時施果故,九十四劫間,惡趣吾不知,施果此果報。
- 五 五十七劫昔,王名耶卡迦,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者巴拉達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Sineru—Sumeru 蘇洣盧、須彌山。
  - 2 以下均爲樹果之名。

### 二八三 巴秋伽瑪尼耶(迎對)

| 1 | า |   | 2 | Ζ | L | () | ١. |
|---|---|---|---|---|---|----|----|
| ŀ | , | ٠ | _ |   |   | v  | •  |

- 一 彷徨如林獅,壯牛與駿馬,光輝如雞冠,人中之尊來。
- 二 悉達多佛陀,一切世醫師,謹以清淨心,吾與迎佛陀。

第二十九 般那陀耶迦品 長老之譬喻 三五五 -------

小部經典四(譬喻經)

三五六

- 三 迎對人中尊,九十四劫間,吾不知惡趣,迎對之果報。
- 四 二十七劫昔,出世一君王,名謂具隨眾,大力轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者巴秋伽瑪尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Saparivara(具隨眾)。

## 二八四 耶康普毘耶(一花)

- 一 爾時吾爲鬼,都城南門棲,吾見離塵佛,光輝如黃金。
- 二 最上毘婆尸,希利諸世界,謹以清淨心,施彼一枝花。
- 三 彼時施花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶康普毘耶長老宣唱此等偈。

## 二八五 瑪伽瓦普毘耶(瑪伽瓦花)

- 一 耐秣陀河岸,自存人無敵,彼入深靜慮,清淨無煩擾。
- 二 正覺無敵者,清信吾瞻仰,吾以瑪伽瓦(花),供養自存者。
- 241 三 彼時供花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者瑪伽瓦普毘耶長老宣唱此等偈。

# 二八六 鳥巴達耶迦(侍僕)

| <br>步行重渞來, | 受納奠供物, | ,兩足王大護 | ,卌界丿 | (中鍾。 |
|------------|--------|--------|------|------|
|            |        |        |      |      |

- 二 悉達多大仙,吾施與侍僕,帝利諸世界,稱名佛世尊。
- 三 正覺尊納受,牟尼再授吾,即由其座起,指向東方去。
- 四 彼時施僕故,九十四劫間,惡趣吾不知,施僕此果報。
- 五 五十七劫昔,有名曰強軍 1,大力具七寶,出爲轉輪王。

#### 六 四種無礙解……

——如是尊者鳥巴達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 二八七 阿巴達尼耶(譬喻)

- 一 吾讚佛譬喻,善浙彼大仙,以己手清信,頭面拜佛足。
- 二 吾讚佛譬喻,九十二劫間,惡趣吾不知,讚歎此果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿巴達尼耶長老宣唱此等偈。

# 二八八 薩他哈帕巴吉陀(七日出家)

#### p.242.

- 一 毘婆尸佛陀,常爲僧伽尊,吾嘗遭不幸,親族分離時。
- 二 爲鎭此不幸,毅然吾出家,希受尊師教,七日吾快樂。
- 三 彼時出家故,九十一劫間,惡趣吾不知,出家此果報。
- 四 六十七劫昔,君王有七人,人知善出離 1,大力轉輪王。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩他哈帕巴吉陀長老宣唱此等偈。
- 註 1 SuNIkkhamma(善出離)。

# 二八九 弗多巴達耶迦(佛侍僕)

- 一 爾時吾之父,名威坦巴利,吾父執吾手,導往大仙前:
- 二「世間大導師,定吾爲侍僕」,清信吾審慎,親手爲侍役
- 三 彼時崇諸佛,三十一劫間,惡趣吾不知,侍役此果報。
- 四 二十三劫昔,大力有四王,名沙門侍僕 1,出爲轉輪王

第二十九 般那陀耶迦品 長老之譬喻 三五九

-----

小部經典四(譬喻經) 三六〇

- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者弗多巴達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Samanupatthaka(沙門侍僕)。

# 二九〇 普般伽瑪尼耶(先驅)

- 一 其數八萬四,無污者出家,得最上義人,吾爲先騙者。
- 二 有欲我執者,審慎起清信,清淨無煩擾,親手爲侍奉。
- 三 漏盡滅貪瞋,所作皆已辦,自存無敵者,彼等滿慈心。
- 四 正覺者等前,吾侍思慮深,時吾死時至,吾至天界上。
- 五 彼時吾守戒,九十四劫間,惡趣吾不知,自制此果報。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者普般伽瑪尼耶長老盲唱此等偈。

#### 攝頌

般那與巴拉、巴秋(郁迦爾耶)、耶康普毘、 瑪伽瓦、烏巴達迦、阿巴達那、薩他哈(扳扳奢)、 弗多巴、普般伽瑪,十人共偈四十八。

# 第三十 質達伽普迦卡品

# 二九一 質達普迦卡(塚供養)

- 一 吾爲婆羅門,名謂阿侍多 1,吾採各種花,想作尊供奉。
- 二 世緣尸棄師,見其光輝塚 2,吾持彼花往,撒於其塚上。
- 244 三 供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 四 二十七劫昔,大力王七人,其名謂善燃 3,出爲轉輪王。
  - 万. 四種無礙解……

- ——如是尊者質達普迦卡長老盲唱此等偈。
- 註 1 Ajita(無勝)。
  - 2 讀爲 disva 異本)。
  - 3 Supajjalita(善燃)。

# 二九二 普巴達拉迦(持花)

- 一 吾著樹皮衣,上衣爲鹿皮,吾達五神通,亦得摩觸月。
- 二 毘婆尸佛陀,指向吾方來,波利夜恒羅 1,吾持翳尊師。
- 三 彼花吾持翳,九十一劫間,惡趣吾不知,持翳此果報。
- 四 八十七劫昔,大力一君王,其名稱遍持 2,出爲轉輪王。

- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者普巴達拉迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Parichattaka 譯爲畫度樹,謂存在於三十三天之上。
  - 2 Samantadharana(遍持)。

## 二九三 奢特達耶迦(傘蓋布施)

- 一 吾名曰普多,出家著袈裟,尊師達佛位,供世人涅槃。
- 二 吾爲索己子,吾往其後追,吾往佛之塚,偉大涅槃人。
- 三 吾於彼塚場,雙手合掌拜,吾執純白傘,彼時載塚上。
- 四 以時供傘故,九十四劫間,惡趣吾不知,布施傘蓋報。
- 245 五 二十五劫昔,大力王七人,其名稱大價 1,出爲轉輪王。
  - 六 四種無礙解……
    - ——如是尊者奢特達耶迦長老宣唱此等偈。

第三十 質達伽普迦卡品 長老之譬喻 三六三 -------小部經典四(譬喻經) 三六四

註 1 Maharaha(大價)。

## 二九四 薩達薩尼耶迦(音想)

- 一 太陽初昇時,光輝照大地,此世之大仙,勝佛之出現。
- 二 彼處吾聞音,卻不見聖形,吾憶持佛想,而吾死到來。
- 三 彼時吾得想,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩達薩尼耶迦長老官唱此等偈。

# 二九五 庫西薩尼啓巴(牛頭擲)

- 一 由苑生門出,展牛頭旃檀 1,吾沈浸己業,前業此果報。
- 二 信度產駿馬,疾幾頭駿馬,此等吾享受,牛頭檀果報。
- 三 實吾最上事,爲善種福田,所作奉僧伽,不值其他分。
- 四 吾展牛頭檀,九十四劫間,惡趣猶不知,敷物此果報。
- 五 七十五劫昔,其名稱安立 2,大力大威力,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……

- ——如是尊者庫西薩尼啓巴長老宣唱此等偈。
- 註 1 牛頭山產之旃檀,芳香特著,在此謂牛頭旃檀。
  - 2 Suppatitthita(安立)。

# 二九六 巴達普迦卡(足供養)

p.246.

- 一 雪山深谷中,吾爲緊那羅,吾見離塵佛,光輝如黃金。
- 二 導師毘婆尸,爾時吾親近,既撒旃檀香,復撒多伽羅(格香)。
- 三 佛足吾供養,九十一劫間,惡趣吾不知,撒香此果報。
- 四 四種無礙解……

——如是尊者巴達普迦卡長老宣唱此等偈。

#### 二九七 提薩乞提耶(方十讚歎)

- 一 鳥婆薩拉伽,吾爲婆羅門,走進繁茂林,得見人中尊。
- 二 佛受世供養,吾頂禮佛足,佛知吾淨心,林中消逝形。
- 三 吾由林中出,猶憶持勝佛,讚歎彼方土,在天樂一劫。
- 四 讚彼方土故,九十二劫間,惡趣吾不知,是讚歎果報。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者提薩乞提耶長老盲唱此等偈。

## 二九八 薩拉那格瑪尼耶(歸命)

- 一 雪山深谷中,時吾爲獵人,得見毘婆尸,世界人中尊。
- 二 吾盡諸所用,奉侍正覺尊,兩足之王者,敬虔吾歸命。
- 247 三 彼時歸命故,九十一劫間,惡趣吾不知,歸命此果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者薩拉那格瑪尼耶長老盲唱此等偈。

## 

- 一 吾名羅瑪沙,達那瓦爲姓,吾以菴婆片,施毘婆尸佛。
- 二 時施菴婆片,九十一劫間,惡趣吾不知,施菴此婆果。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者菴婆頻提耶長老宣唱此等偈。

# 三〇〇 阿努薩薩瓦迦(灌注)

- 一 吾巡迴乞食,得見毘婆尸,兩足之王者,施彼一匙食。
- 二 吾心喜清淨,爾時吾禮敬,灌注於彼佛,達最上之義。
- 三 向佛灌注故,九十一劫間,惡趣吾不知,灌佛此果報。
- 四 四種無礙解……

第三十 質達伽普迦卡品 長老之譬喻 三六七 ------

小部經典四(譬喻經)

三六八

——如是尊者阿努薩薩瓦迦長老官唱此等偈。

#### 攝頌

質達普伽、普巴達、奢持達與薩達薩、 庫西薩山達羅、巴達、巴提薩、薩拉那、 菴婆、薩薩瓦迦,十人共偈四十七。

#### 248 十品攝頌

伽尼伽拉與哈提、阿蘭巴那、烏達伽、 脫瓦羅與脫瑪達、巴多穆(郁啓巴)、須萬那、 般那陀、質達普迦、前後十品共三十、 第三十品其偈數、合計四百五十一 三十品偈二千五、更加七十二之數、 長老三百爲譬喻、見義人等爲此數。

第三百人畢。

# 第三十一 鋒頭摩啓薩利耶品

# 三〇一 缽頭摩啓薩利耶(缽頭摩花絲)

- 一 吾昔爲大象,仙人眾團中,撒缽頭摩花,浴大仙光輝。
- 二 辟支佛等勝,袪除諸貪欲,令吾心清淨,在天享一劫。
- 三 彼時撒花絲,九十一劫間,惡趣吾不知,供花此果報。
- 四 四種無礙解……

# 三〇二 薩巴康提耶(一切香)

- 一 毘婆尸佛陀,端直最上人,吾施香花鬘,及憍賒耶衣。
- 二 昔施花衣故,九十一劫間,惡趣吾不知,香施此果報。

第三十一 缽頭摩啓薩利耶品 長老之譬喻 三六九

\_\_\_\_\_

小部經典四(譬喻經)

三七〇

- 249 三 十五劫之昔,有王名良衣,大力具七寶,出爲轉輪王 1。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者薩巴康提耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Sucela(良衣)。

## 三〇三 婆羅曼那達耶迦(最上食布施)

- 一 輝如黃花樹,如陽光初昇,吾見毘婆尸,世界人中尊。
- 二 虔敬吾合掌,引佛入己家,正覺尊到來,供施最上食。
- 三 時施上食故,九十一劫間,惡趣吾不知,施食此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者婆羅曼那達耶迦長老宣唱此等偈。

## 三〇四 達摩薩尼耶迦(法想)

- 一 毘婆尸佛陀,祭大菩提樹,樹下正覺者,世界人中尊。
- 二 爾時彼佛陀,比丘僧團隨,爲說四諦法,宣說滿威嚴。
- 三 或爲簡潔說,或爲詳細說,正覺除覆蓋,令眾人清淨。
- 四 聆聞佛教法,如是上首人,吾禮尊師足,指向北方去。
- 五. 彼時聽法故,九十一劫間,惡趣吾不知,法施之果報。
- 六 三十三劫昔,出世一君王,呼稱通聖學 1,出爲轉輪王。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者達摩薩尼耶迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Sutava(通聖學)

| 第 | 5三十一      | 鉢頭摩啓薩利耶品   | 長老之譬喻 | 三七一 |
|---|-----------|------------|-------|-----|
|   | <br>·部經典四 | <br>3(譬喻經) |       | 三七二 |

## 三〇五 婆羅達耶迦(果施)

p.250.

- 一 巴基拉西河 1,彼岸有仙處,吾得樹之果,以赴仙居處。
- 二 毘婆尸佛陀,光輝如黃金,吾手捧諸果,布施與尊師。
- 三 時施樹果故,九十一劫間,惡趣吾不知,施果此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Bhaglrasl 恒伽河之異名。

# 三〇六 薩婆薩達迦(清信)

- 一 爾稱南無佛,何處皆解脫,怎能有災禍,尊佛吾歸依。
- 二 此世無比者,悉達多佛說:「僧團同大海,難量更無上。
- 三 彼是離塵田,與無限果報,僧伽心清淨,蒔植樂之種」。
- 四世間居上首,一切遍知者,垂示此教法,即騰高空上。
- 五 人中智慧者,尚未遠去時,吾死時到來,再生兜率天。
- 六 離塵勝福田,無限之果報,清心向僧伽,吾樂天一劫。
- 七 彼時得清信,九十四劫間,惡趣吾不知,清信此果報。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩婆薩達迦長老盲唱此等偈。

# 三〇七 阿拉瑪達耶迦(苑施)

p.251.

- 一 吾爲悉達多,苑中吾植樹,濃蔭樹遮日,諸鳥交飛時。
- 二 吾見離塵佛,納受尊供人,世間人中尊,引佛入苑中。
- 三 吾心喜雀躍,供施花樹果,如斯湧清信,布施吾迴向。
- 四 更以清淨心,布施於此佛,不論再生處,吾將生其果。
- 五 彼時布施故,九十四劫間,惡趣吾不知,苑施此果報。

- 六 三十七劫昔,七人名軟冷 1,大力具七寶,出爲轉輪王。七 四種無礙解…… ——如是尊者阿拉瑪達耶迦長老宣唱此等偈。 註 1 Mudusltala(軟冷)。
  - 三〇八 阿努雷婆達耶迦(塗膏布施)
- 一 阿塔達西佛,吾見其弟子,爲彼修復業,將身近其境。
- 二 修復之業終,五國布施塗膏,心清淨內喜,植無上福田。
- 三 彼時行此業,一千八百劫,惡趣吾不知,塗膏此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿努雷婆達耶迦長老宣唱此等偈。

## 三〇九 弗陀薩尼耶迦(佛想)

#### p.252.

- 一 如朝日東昇,光輝似黃金,世尊大牟尼,來至森林間。
- 二 夢見悉達多,世間大導師,當場心清淨,善趣吾再生。
- 三 當時吾得想,九十四劫間,惡趣吾不知,得佛想果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者弗陀薩尼耶迦長老盲唱此等偈。

# 三一〇 婆巴拉達耶迦(洞窟布施)

- 一 毘耶達西佛,淨住洞窟中,供奉一小瓶,作爲彼資具。
- 二 世尊大牟尼,佛爲如斯說:「百球千箭柄,飾旗黃金作,
- 三 眾多之樓閣,諸寶爲彼生」;吾施斯洞窟,在天享一劫。
- 四 三十二劫昔,有名極淨王 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 万. 四種無礙解……

| 第三 | :+-       | 鉢頭摩啓薩利耶品 | 長老之譬喻 | 三七五 |
|----|-----------|----------|-------|-----|
| 小部 | ·<br>『經典』 | □(譬喻經)   | ·     | 三七六 |

——如是尊者婆巴拉達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 註 1 Susudha(極淨)。

#### 攝頌

缽頭摩、(薩巴)康提、婆羅曼與達摩薩、婆羅、薩婆達薩迦、阿拉瑪、阿努雷婆、弗陀薩與婆巴拉,十人共偈四十九。

# 第三十二 阿羅伽達耶品

p.253.

## 三一一 阿羅迦達耶迦(守護布施)

- 一 丹瑪達西佛,吾爲彼作垣,兩足之王者,供施守護物。
- 二 彼時行此業,千八百劫間,如業所餘故,吾己達漏盡。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿羅伽達耶迦長老宣唱此等偈。

## 三一二 寶伽那達耶伽(食布施)

- 一 娑羅幼芽萌,索般伽那樹,空因陀羅杖,勝者常映照。
- 二 大仙毘舍浮,世尊天中天,吾以清淨心,布施彼食事。
- 三 自存無敵者,於吾示謝忱:「不論再生處,爾將生其果」。
- 四 彼時布施故,三十一劫間,惡趣吾不知,施食此果報。
- 五 二十五劫昔,王名非友光 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者寶伽那達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Amittabha(非友光)。

## 三一三 伽達薩尼耶伽(行想)

- 一 太空直風道,於空無有道,吾見悉達多,三天隨行眾。
- 二 等正覺上衣,吾見爲風靡,彼牟尼之行,爾時吾生喜。
- 254 三 彼時吾得想,九十四劫間,惡趣吾不知,佛想此果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者伽達薩尼耶迦長老盲唱此等偈。

## 三一四 薩達婆多密尼耶(七葉蓮華)

- 一 吾住河之堤,薩達婆羅門,吾以百葉花,淨掃諸仙處。
- 二 黄金色佛陀,導師悉達多,見彼林中行,向吾示微笑。
- 三 趨前迎彼佛,人中稱長者,引導至仙處,撒最上水草。
- 四 彼時供養花,九十四劫間,惡趣吾不知,佛想此果報。
- 五 第七劫之昔,四人名良樹 1,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩達婆多密尼耶長老宣唱此等偈。

#### 註 1 Padapavara(良樹)。

## 三一五 普婆薩尼耶(花座)

- 一 光輝如太陽,黃金色佛陀,無敵悉達多,遙見行不遠。
- 二一吾出迎彼佛,導入此仙處,更以清淨心,施以鮮花座。
- 三 爾時心感動,虔敬示合掌,清淨心向佛,此業吾迴向。
- 255 四 無敵自存人,唯積諸福業,依此一切善,聞教得無垢。
  - 五 時施花座故,九十四劫間,惡趣吾不知,施花座果報。
  - 六 四種無礙解……

第三十二 阿羅伽達耶品 長老之譬喻 三七九小部經典四(譬喩經) 三八○

——如是尊者普婆薩尼耶長老宣唱此等偈。

## 三一六 阿薩那達威迦(座稱讚)

- 世緣尸棄佛,具最上支提,時吾爲盲者,彷徨不毛地。
- 二 恰由茂林出,識見獅子座,吾即袒右肩,讚世間導師 1。
- 三 鎮日吾稱讚,此世大導師,心喜而雀躍,抒發如次語:
- 四「歸依尊貴者,歸命最勝尊,一切遍知者,世間人中尊」。
- 五 爲其好相引,吾讚尸棄佛,吾禮拜佛座,指向北方去。
- 六 吾讚言說者,三十一劫間,惡趣吾不知,讚歎之果報。
- 七 二十七劫昔,七人名無比 2,大力具七寶,有爲轉輪王。
- 八 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿薩那達威迦長老盲唱此等偈。

- 註 1 讀爲 thomiyam(異本)。
  - 2 Atulya 無比。

## 三一七 薩達薩尼耶迦(音想)

p.256.

- 一 嚴相大雄者,說示不死道,弟子等圍繞,住居最上家。
- 二 示柔和言語,攝世間大眾,爲諸人天眾,響徹大地音。
- 三 悉達多佛陀,吾聞其音響,淨心持淨信,禮拜世導師。
- 四 彼時吾得想,九十四劫間,惡趣吾不知,是得想果報。
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩達薩尼耶長老官唱此等偈。

# 三一八 提蘭西耶(三光)

- 一 如善生花絲,亦如大火山,光輝充十方,悉達佛山峽。
- 二 恰如彼陽光,亦似彼月光,吾見佛光輝,湧示出喜悅。
- 三 得見有三光,沙門之最上,吾爲袒右肩,稱讚世導師。
- 四 此世放三光,除世界諸闇,彼爲日與月,更爲世導師。
- 五 吾引譬喻示,讚彼大牟尼,稱讚佛相好,在天享一劫。
- 六 彼時吾讚佛,九十四劫間,惡趣吾不知,讚佛此果報。
- 257 七 六十一劫昔,一人名知持 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 八 四種無礙解……
    - ——如是尊者提蘭西耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 Nanadhara(知持)。

# 三一九 康達莉普毘耶(康達利花)

- 一 信度河岸邊,時吾爲耕人,辛勤爲人業,亦賴他人食。
- 二 沿信度河行,吾見悉達多,時佛坐入定,如百葉蓮花。
- 三 吾採康達利,切作七花莖,佛由日種出,吾獻頭頂上。
- 四 佛身黃金色,相好鎭其心,發情三徵候,如象難馴近。
- 五 賢明制諸根,得親近彼佛,虔敬吾合掌,禮拜世尊師。
- 六 彼時供養花,九十四劫間,惡趣吾不知,是供佛果報。

- 七 四種無礙解……。
  - ——如是尊者康達莉普毘耶長老官唱此等偈。

## 三二〇 拘物頭瑪利耶(拘物頭花鬘)

- 一 壯牛勝雄者,大仙勝利人,善生如花絲,毘婆尸大雄。
- 二 由車道前來,納受尊供人,拘物頭花鬘,採取撒與佛。

- 258 三 彼花吾供養,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者拘物頭瑪利耶長老盲唱此等偈。

#### 攝頌

阿羅伽與寶伽那、伽達薩尼、薩達婆、 普婆薩尼、阿薩那、薩達薩、提蘭西耶、 康達莉與拘物頭,十人共偈五十七。

# 第三十三 溫瑪普毘耶品

# 三二一 溫瑪普毘耶(亞麻花)

- 一無敵悉達多,已達心安靜,吾見人中尊,彼由靜慮起。
- 二 吾採亞麻花,獻與彼佛陀,莖上花頭下,一切花頭齊。
- 三 如空中美色,停留花蓆上,吾心得清淨,再生兜率天。
- 四 供養彼花故,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 五 五十五劫昔,出世一君王,其名喚遍蓋 1,出爲轉輪王。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者溫瑪普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Samantacchadana(編蓋)。

# 三二二 普利那普迦卡(砂布施)

p.259.

一 如壯牛駿馬,如雞冠光輝,人中稱長者,如月光映照。

- 二 虔敬吾合掌,吾禮拜尊師,以己業滿足,讚歎彼尊師。
- 三 吾取清淨砂,撒其行道上,吾手執圍裙,面向毘婆尸。
- 四 吾取砂之半,更以清淨心,兩足之王者,致注其晝居。

第三十三 溫瑪普毘耶品 長老之譬喻

三八五

-----

小部經典四(譬喻經)

三八六

- 五 吾向彼注砂,九十一劫間,惡趣吾不知,供砂此果報。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者普利那普伽卡長老官唱此等偈。

# 三二三 哈薩伽那迦(生笑)

- 一 佛之糞掃衣,見其懸樹梢,虔敬吾合掌,內心愈高揚。
- 二 認見距吾遠,笑聲自湧出,吾再示合掌,此心愈清淨。
- 三 彼時吾得想,九十一劫間,惡趣吾不知,得想此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者哈薩伽那迦長老宣唱此等偈。

## 三二四 薩尼耶薩密迦(想所持)

#### p.260.

- 一 生年僅七歲,通達諸聖書,爲保家系譜,執行生贄祭。
- 二 家畜八萬四,時常爲吾賢贄(禮物),更與高貴物,備爲贄祭用。
- 三 如鍊鐵火爐,似朅地羅炭,如太陽東昇,恰似滿圓月。
- 四 適宜三界教,悉達諸義成,正覺尊近來,佛如是宣說。
- 五「勿害諸生物,公子吾歡汝,犯盜與醉酒,袪離斯爲善。
- 六 彼喜寂靜者,殊多真實知,此世與彼世,應讚此諸法。
- 七 身修此諸法,喜利情非情,向佛淨化心,善修最上道。
- 八世間居上首,一切遍知者,如斯說示吾,而後騰空去。
- 九 其上吾清心,其後心淨化,此心正淨化,再生兜率天。
- 一○ 彼時心淨故,九十四劫間,惡趣吾不知,得想此果報。
- 一一 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩尼耶薩密迦長老宣唱此等偈。

# 三二五 尼密達薩尼耶迦(相想)

#### p.261.

一 羌達巴迦河,岸邊仙處住,茂林時步行,見黃金色鹿。

二 見鹿心淨化,吾憶正覺尊,更憶他之佛,如心得清淨。 第三十三 溫瑪普毘耶品 長老之譬喻 三八七 小部經典四(譬喻經) 三八八 三 既己寂滅佛,及住世如來,誠如是光輝,吾心如鹿王。 四 彼時吾得想,九十四劫間,惡趣吾不知,得想此果報。 五 二十七劫昔,出世一君王,名喚森有情 1,大力轉輪王。 六 四種無礙解…… ——如是尊者尼密達薩尼耶長老盲唱此等偈。 註 1 Arannasatta(森林有情)。 三二六 安那薩薩瓦迦(注食) 一 金色正覺尊,行往市場中,姿態黃金值,三十二相具。 無擾無敵者,悉達諸義成,吾禮正覺尊,施食彼牟尼。 三 牟尼愍世深,彼時吾光輝,吾向佛心淨,吾樂天一劫。 四 彼時行布施,九十四劫間,惡趣吾不知,施聖食果報。 五 四種無礙解…… ——如是尊者安那薩薩瓦迦長老盲唱此等偈。 三二七 尼軍提普毘耶(尼軍提花) p.262. 天界壽命盡,一神當消逝,彼等諸神喜,出譽有三聲: 二「由此往善趣,交往彼諸人,善法生爲人,獲得無上信。 三 其信張汝根,確立堅汝身,善官諸善法,不動生命限。 四 善持身與語,行眾多善業,更以意爲善,慈愍無執著。 再行以布施,積再生因福,更令他人等,爲善勵梵行」。 Ħ. 六 諸神以慈愍,賢者天中天,喜彼既離去,「汝將幾度轉」。 七 爾時諸神集,吾心起煩擾,「即今由此沒,吾生如何胎」。 八 制根一沙門,知吾之厭離,彼欲搖吾心,來至吾面前。 九. 其名須摩那,彼爲佛弟子,教吾義與法,彼搖吾之心。 ——第一二誦品 1—— 第三十三 溫瑪普毘耶品 長老之譬喻 三八九

三九〇

小部經典四(譬喻經)

- 一〇 吾聞彼之言,向佛吾淨心,禮敬大雄者,忽然即死逝。
- 一一 淨根之所使,當場吾再生 1,吾止於母胎,「再受母保護」。
- 一二 由此身沒去,再生三天上,爾時於彼處,吾未見不快。
- 263 一三 由三天沒去,吾入母之胎,吾由胎中出,吾辨黑與白。
  - 一四 生年僅七歲,走往入林苑,是人釋族子,釋迦彼世尊。
  - 一五 教使眾人知,其言遍四方,尊師比丘眾,亦見爲說教。
  - 一六 舍衛城市中,有拘薩羅王,乘龍象曳車,無上菩提樹。
  - 一七 吾見彼龍象,憶出往昔業,虔敬吾合掌,吾赴眾人前。
  - 一八 生年僅七歲,出家爲無家,有名阿難陀,弟子侍佛者。
  - 一九。正行勇氣滿,正念且多聞,淨化王之心,賦與大光輝。
  - 二〇 吾聞彼說法,憶起昔行業,彼處依然立,達阿羅漢位。
  - 二一 吾袒右肩衣,合掌於頭上,禮敬正覺尊,吾宣次言辭:
  - 二二「巴多穆塔拉,兩足之王者,吾採尼軍提,置花獅子座。
  - 二三 世間居上首,人中稱長者,勝敗皆棄捨,吾達不動位」。
  - 二四 二萬五千劫,諸人有統主,濁垢各八人 2,有王名滅濁 3。
  - 二五 四種無礙解……
    - ——如是尊者尼軍提普毘耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 以上十偈半與前第一八七耶伽欽提陀長老所唱之偈,大致相同。
    - 2 Abbuda(濁垢)。
    - 3 Nirabuda(滅濁)。

## 三二八 須摩那威利耶(須摩那花環)

|   | 1     | 1   |
|---|-------|-----|
| n | - 2.0 | า4. |

- 一 毘舍浮佛陀,世間居上首,一切人眾等,共赴大供養。
- 二 以灰漿作塊,須磨那花環,爾時捧獻佛,獅子寶座前。
- 三 眾人齊來集,索求最上花,既得此鮮花,如何捧獻佛。
- 四 捧花心清淨,再生樂化天,己昔所行善,得享業之果。

第三十三 溫瑪普毘耶品 長老之譬喻 三九一 ------

#### 小部經典四(譬喻經)

三九二

- 五 神界或人間,再生任何胎,慈愛一切人,供花此果報。
- 六 身口意三者,吾不知惡語,自制苦行者,懇期爲侍者。
- 七 依吾行善業,滿依吾心願,供養一切物,無惡語之果。
- 八 吾供養花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 九 十及一劫昔,有王名千幅 1,大力具七寶,出爲轉輪王。
- 一〇 四種無礙解……
  - ——如是尊者須磨那威利耶長老盲唱此等偈。

#### 三二九 普婆佉提耶(花繖蓋)

- 一 悉達多世尊,世間居上首,說真令生類,向佛具清淨。
- 二 心悅意清爽,採來百水草,吾作花繖蓋,以此棒獻佛。
- 265 三 受尊供物人,善逝世間解,師立比丘中,爲說次一偈:
  - 四「具心清淨者,作花繖蓋人,如即心清淨,不往惡趣行」。
  - 五 世間大導師,語斯正覺尊,令去諸眾人,騰上高空去。
  - 六 上昇人天時,白繖蓋亦昇 1,於尊佛座前,展無上繖蓋。
  - 七 捧獻繖蓋故,九十四劫間,惡趣吾不知,花繖蓋果報。
  - 八 七十四劫昔,八人名水頂 2,大力具七寶,出爲轉輪王。
  - 九 四種無礙解……
    - ——如是尊者普佉提耶長老宣唱此等偈。
  - 註 1 讀爲 Pi(暹羅本)。
    - 2 Jalasikha(水頂)。

# 三三() 薩婆利瓦羅佉陀達耶迦(有隨眾傘蓋布施)

- 一 巴多穆塔他,受尊供物人,如從空降雨,世尊降法兩。
- 二 說示不死道,仰見正覺尊,己心得清淨,既離吾之家。
- 三 手執美飾傘,親近人中尊,雀躍內心喜,投傘向空中。
- 四 更如善御車,亦如上弟子,既往佛座前,佛立佛頂上。
- 五 慈愍慈愛深,世間大導師,比丘眾中坐,爲說如次偈:
- 六「美飾心地善,布施此傘者,既得心清淨,亦不墮惡趣。
- 266 七 七度往天界,將爲諸天王,更三十四度,應爲轉輪王。
  - 八 從此十萬劫,生來甘蔗族,其名稱瞿曇,世出有尊師。
  - 九. 嗣法於彼師,法子依法生,諸漏皆正知,無漏證涅槃。
  - ─○ 言說滿威嚴,悟得佛所言,心清淨歡喜,其上更生輝。
  - 一一 棄離人間胎,更至神之胎,心適意氣爽,生最上宮殿。
  - 一二 出得宮殿來,時爲白傘翳,時懷得佛想,乃昔業果報。
  - 一三 自神界沒逝,即歸人間界,七百劫之間,輪王三十四。
  - 一四 吾身得沒逝,即赴三天都,輪迴且流轉,再歸來人間。
  - 一五 吾入母之胎, 眾人翳白傘, 生年僅七歲, 出家爲無家。

- 一六 通聖婆羅門,名謂須難陀,手持破傘來,施最勝弟子。
- 一七 大雄大說者,舍利弗致謝,吾聞其謝言,憶起昔所業。
- 一八 虔敬吾合掌,己心爲淨化,憶起往昔業,達阿羅漢位。
- 一九 即時由座起,合掌於頭上,禮敬正覺尊,吾宣如次語:
- 二〇 「十萬劫往昔,此世無上佛,巴多穆塔拉,彼受尊供物。
- 二一 吾施美飾傘,捧獻與彼佛,最上自存者,執傘以雙手」。
- 267 二二 如實諸佛法,吾等師成滿,布施一傘蓋,不生於惡趣。
  - 二三 燃盡眾煩惱,除去諸有結,諸漏皆正知,吾住成無漏。
  - 二四 四種無礙解……
    - ——如是尊者薩婆利瓦羅佉陀達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

溫瑪普婆、普利那、哈薩、薩尼耶薩密、 尼密達伽、薩薩瓦、尼軍提與須摩那、 普婆、薩婆利瓦羅,十人共有百七偈。

# 第三十四康度達迦品 1

# 三三一 康達脫毘耶(香塔)

- 一 悉達多佛陀,吾施與香塔,包以素馨花,香塔佛相應。
- 二 佛姿值黃金,無上正覺尊,光輝如水蓮,焰燃如祭火。
- 三 生尊似獅子,壯如虎猛牛,比丘眾隨坐,沙門勝者佛。
- 四 見己心清淨,虔敬吾合堂,禮敬佛之足,指向北方去。
- 五 彼時施香故,九十四劫間,惡趣吾不知,供香此果報。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者康達脫毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Gandhodaka(香水),由他例所見似為 Gandhathupa。

# 三三二 普西陀康密耶(撒業)

#### p.268.

- 一 毘婆尸佛陀,世尊大牟尼,與諸漏盡者,於時住僧苑。
- 二 世間大導師,時由苑門出,十萬更八萬,漏盡者同出。

- 三 吾身纏裘衣,亦著樹皮衣,持紅藍花水,詣近佛之前。
- 四 己心得清淨,感動吾合掌,紅藍花之水,執以注撒佛。
- 五 由此業故佛,稱最上水草,吾何讚行業,隨欲即離去。
- 六 勝者同供養,花撒五千人,二千與五百,統領神世界。
- 七 他之二千五,同爲轉輪王,更以殘餘業,達阿羅漢位。
- 八 吾爲諸天王,亦爲人間主,唯以業爲名,呼爲普西陀。

第三十四 康度達迦品 長老之譬喻

三九七

.....

小部經典四(譬喻經)

三九八

- 九 吾爲神之時,亦即人間日,撒花似降花,周邊遍一尋。
- 一〇 有結吾解脫,燃盡諸煩惱,消滅所有漏,撒花此果報。
- 一 唯降旃檀雨,恰如滿香氣,香由吾身出,滿半俱盧舍。
- 一二 飄揚天上香,因得福業故,諸香普西陀,來此眾人知。
- 269 一三 枝花與灌木,如草悉有香,吾心隨意得,瞬時香即到。
  - 一四 供養旃檀故,十萬劫之間,惡趣吾不知,撒香之果報。
  - 一万. 四種無礙解……
    - ——如是尊者普西陀康密耶長老宣唱此等偈。

## 三三三 婆般伽羅(光輝者)

- 一 巴多穆塔拉,世間居上首,彼佛之支提,山坡獸群居。
- 二 禮拜佛支提,無有敢行者,灌木蔓草覆,支提己崩壞。
- 三 林中吾工作,爲父广魂祭,山坡蔓草中,吾見崩塔婆。
- 四 吾見佛塔婆,頓發供奉心,尊佛其塔婆,崩壞森林中。
- 五 知有德非德,不適不相應,佛塔未得清,他業吾不從。
- 六 掃清諸蔓草,滋草與灌木,八度禮支提,屈身吾離去。
- 七 既行此善業,得依吾心願,棄離此人身,即往忉利天。
- 八 宮殿華麗造,黃金美光輝,六十由旬高,寬三十由旬。
- 九 而吾三百度,統領神世界,更二十五度,嘗爲轉輪王。
- 一〇 生生流迴轉,獲得眾多富,富裕從不缺,清掃之果報。
- 270 乘吉祥象背,行走山斜坡,何方吾歸命,財寶到吾前。
  - 一二 樹株與茨草,眼中無映物,吾只結福業,獨自出往行。
  - 一三 膿腫皮膚病,癲癇與疥癬,痳瘋皆不生,清掃之果報。
  - 一四 清掃佛塔婆,及他稀有事,瘍腫與斑點,吾生概不知。
  - 一五 清掃佛塔婆,及他稀有事,天界與人界,二界吾輪迴。
  - 一六 清掃之塔婆,及他稀有事,黃金色光輝,到處吾照映。
  - 一七 清掃佛塔婆,及他稀有事,遠避不快事,只近愉快事。
  - 一八 清掃佛塔婆,及他稀有事,此吾心更清,安靜心鎮定。

- 一 槃頭摩帝市,吾爲人做傭,吾行他人業,吾倚他人食。
- 二 時吾獨居坐,意作如是思:「此世有佛出,而吾無奉事。
- 271 三 吾應趨淨所,與我刹那時,地獄苦感觸,實爲無福人」。
  - 吾思所行業,來至主人前,吾請爲一業,入往山峽間。 兀
  - 蔓草與灌木,爾時吾採來,置於三叉柱,作一草房屋。  $\overline{\mathcal{H}}$
  - 六 吾將草房屋,奉獻與僧團,同日行此業,即往主人前。
  - 七 吾爲此善業,於彼成草屋,吾生忉利天,造作華宮殿。
  - 八 百珠千箭柄,飾旗黃金作,十萬之宮殿,出現有尖塔。
  - 九 神界或人間,再生任何胎,善辨吾心意,具此諸宮殿。
  - 一○ 身毛不豎立,恐怖與戰慄,吾不知畏懼,建草屋果報。
  - 一 獅子與虎豹,熊狼與鬣狗,彼等皆避吾,施草屋果報。
  - 一二 鬼神鳩槃荼,蛇蝮與羅刹,彼等皆避吾,施草屋果報。
  - 一三 吾所見惡夢,不曾有記憶,吾今具正念,施草屋果報。
  - 一四 布施草屋故,吾享無虧樂,親眼時見法,稱瞿曇佛陀。
  - 一五 彼時行此業,九十一劫間,惡趣吾不知,施草屋果報。
  - 一六 四種無礙解……
    - ——如是尊者提那庫提達耶迦長老宣唱此等偈。

# 三三五 烏陀雷耶達耶迦(上衣布施)

| p.272.               |                          |     |
|----------------------|--------------------------|-----|
|                      | 漢薩瓦底市,吾爲婆羅門,聖學書優越,吾通三吠陀。 |     |
| $\vec{\underline{}}$ | 生而積修習,吾弟子等隨,爲作水灌頂,時吾由市出。 |     |
| 三                    | 巴多穆塔拉,彼通一切法,漏盡者千人,勝者來此市。 |     |
|                      | 第三十四 康度達迦品 長老之譬喻         | 四〇一 |
|                      | 小部經典四(譬喻經)               | 四〇二 |

200

- 四 吾見美容姿,恰如無擾者,羅漢眾多圍,吾以淨化心。
- 五 頭上吾合掌,歸依有德人,心清淨喜躍,吾布施上衣。
- 六 吾以兩手捧,高舉獻上衣,佛之諸隨眾,爲投上衣覆 1。
- 七 眾多比丘眾,共同出行乞,爲佛作覆蔭,爾時吾微笑。
- 八 吾自家中出,見佛人中尊,尊師立街上,向吾示謝辭:
- 九「心清淨喜躍,向吾施衣者,吾今讚其人,傾耳聽吾言。
- 一○ 從今三萬劫,彼樂神世界,神王五十度,彼統神世界。
- 一一 彼住神世界,具福業之果,周圍百由旬,遍以布爲覆。
- 一二 三十六度王,彼爲轉輪王,福量未得盡,廣統諸國土。
- 一三 生生彼流轉,具福業果報,一切諸意欲,爾時皆常生。
- 273 一五 一切意欲者,彼者皆有得,無論任何時,彼享有布果。
  - 一六 其後彼出家,淨根所使故,稱瞿曇佛陀,親眼見其法」。
  - 一七 大仙遍知者,吾積諸善業,實吾施一衣,得至不死道。
  - 一八 居於無人家,曼陀婆樹蔭,吾爲布覆翳,周圍遍一尋。
  - 一九 不受親請物,正受衣資具,吾得飲食物,施上衣果報。
  - 二〇 時吾行此業,十萬劫之數,惡趣吾不知,施衣之果報。
  - 二一 四種無礙解……
    - ——如是尊者鳥陀雷耶達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 註 1 讀爲 tavacchadehi(異本)。

## 三三六 達摩薩瓦尼耶(法聽)

- 一 巴多穆塔拉,通一切諸法,佛說四諦法,度化眾多人。
- 二 爾時吾結髮,威力苦行者 1,時吾行空中,搖擺樹皮衣。
- 三 勝佛適居下,吾行不能過,恰如鳥觸岩,爾時不得通:

第三十四 康度達迦品 長老之譬喻 四〇三 ------

小部經典四(譬喻經)

四〇四

- 四「吾行斯空上,如水中開目,如斯害行動 2,嘗作如斯事。
- 274 五 偉大之人間,坐於此下方,吾向彼請問,聆受其真義」。
  - 六 吾由空降來,耳聞尊師聲,時說無常法,佛法吾守持。
  - 七 持以無常想,往去吾仙處,壽命殊有限,彼處吾死去。
  - 八 最後時到來,憶持所聞法,以此善業故,吾趣忉利天。
  - 九、從此三萬劫,吾樂神世界,五十一度間,統領神世界。
  - 一○ 七十一度間,吾爲轉輪王,如是難量盡,統御廣國十。

- 一一 沙門制諸根,坐吾父之家,以偈爲說示 3,教示無常事。
- 一二 吾憶持斯想,生生數流轉,未得終輪迴,寂滅永恒道:
- 一三「諸行誠無常,是爲生滅法,生而復向滅,寂滅斯爲樂」。
- 一四 此偈吾聽聞,憶起昔日想,時吾坐一座,達阿羅漢位。
- 一五 生年僅七歲,吾爲阿羅漢,吾具眼知德,佛爲吾受具。
- 一六 此吾尚年幼,應作事已完,釋迦之子教,今日應何爲。
- 一七 彼時吾爲業,由此十萬劫,惡趣吾不知,聽正法之果。
- 一八 四種無礙解……
  - ——如是尊者達摩薩瑪尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 uggatapaso。
  - 2 似應讀爲 iriyaga。
  - 3 讀爲 gathaya(異本)。

## 三三七 烏奇陀婆多密耶(投蓮華)

#### p.275.

- 一 漢薩瓦底市,時吾作花鬘,飛入蓮華池,吾採七葉花 1。
- 二 巴多穆塔拉,一切之勝者,教示諸人等,鎮伏十萬心。
- 三 彼等得清淨,漏盡得六通,人中尊者來,索取吾之榮。
- 四 吾見天中天,世間自存者,截莖七葉花,吾時散向空。
- 五「若爲大雄者,人中無上佛,七葉花自來,翳於佛頭上」。

- 六 世間居上首,大雄心聚凝 2,依佛之威力,花翳於頭上。
- 七 吾爲此善業,更依心所願,棄去此人身,吾往忉利天。
- 八 彼處造宮殿,名稱爲七葉,六十由旬高,寬三十由旬。
- 九 神王吾十度,統御神世界,七十五度間,吾爲轉輪王。
- 一〇 此等量不盡,吾統廣國土,昔日己所爲,吾一早善業果。
- 一一 僅一蓮華故,吾享無虧樂,瞿曇佛教法,吾親眼得見。
- 一二 燃盡眾煩惱,除去諸有結,如斷縛龍象,吾住成無漏。
- 一三 供養彼花故,從此十萬劫,惡趣吾不知,施一蓮花果。
- 一四 四種無礙解……
  - ——如是尊者烏奇陀婆多密耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 讀爲 Sattapattam(異本)。
  - 2 讀爲 adhitthasi 參閱(第一二一之第四偈)。
  - 3 Sattapatta(七葉)。

#### 攝頌

康度達迦、普伽尼、噴那伽、耶卡多西、 普西陀、婆般伽拉、庫提達、烏陀利雅、 薩瓦尼、烏奇塔巴, 1 其偈一百四十四。

註 1 依攝頌 Pujan1(普伽尼),Punnaga(噴那伽),Ekadussika(耶卡多西迦之偈,文中不見。各寫本於此品亦均只揭示七人。然依偈數不足三十三偈,當可推測定爲右列三者所失之偈。按暹羅本由第三三二至第三三四處爲 udakapujaka,Punnagapupphiya 及 Ekasussadayaka 三人,合而插入三十二偈以資補足。但此等各與第一〇六、第一五九 及第四一九所舉之偈相同(讀法多少,或有出入,而最後尚缺一偈),此可認爲爲與攝頌 十人相合而補充者。

| 1 | 第三十四      | 康度達迦品      | 長老之譬喻 | 四〇七 |
|---|-----------|------------|-------|-----|
|   | <br>小部經典四 | <br>『(譬喻經) |       | 四〇八 |

# 第三十五 耶卡缽頭密耶品

# 三三八 耶卡缽頭密耶(一蓮華)

- 一 巴多穆塔拉,彼通一切法,說明有非有,度脫眾多人。
- 二 時吾爲鵝王,鳥類之勝者,吾飛入湖中,鵝鳥遊戲樂。
- 三 巴多穆塔拉,善逝世間解,彼受尊供物,時時來湖上。
- 四 天中天之佛,吾見世導師,七葉蓮華莖,截蓮心適悅。
- 五 吾嘴啣蓮華,淨心向導師,蓮華投空上,供養勝佛陀。
- 六 巴多穆塔拉,受尊供物佛,尊師空中立,向吾示謝辭:
- 七「持此一蓮華,更依汝心願,十萬劫之間,汝不往惡趣」。
- 八 斯語正覺尊,稱最上水草,稱讚吾行業,如欲而離此。
- 277 九 時吾行此業,從此十萬劫,惡趣吾不知,供佛此果報。
  - 一〇 四種無礙解……
    - ——如是尊者耶卡婆多密耶長老宣唱此等偈。

## 三三九 提努缽羅摩利耶(三優缽羅華鬘)

- 一 羌達巴伽河,時作岸邊猿,吾居山峽間,吾見離塵佛。
- 二 娑羅樹王花,開放十方輝,三十二相具,八十隨形好, 〔吾見佛世尊〕,內心甚歡喜。
- 三 內喜心高揚,心躍爲歡喜,三朵優缽羅,採而捧頭上。
- 四 毘婆尸大仙,吾捧三花獻,深摯敬佛後,指向北方去。

- 六 行此善業故,更依淨心願,棄離此人身,吾往忉利天。
- 七 其後三百度,吾統神世界,又經五百度,吾爲轉輪王。
- 八 供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 九 四種無礙解……。

第三十五 耶卡缽頭密耶品 長老之譬喻

四〇九

\_\_\_\_\_

小部經典四(譬喻經)

四一〇

——如是尊者提努缽羅摩利耶長老盲唱此等偈。

## 三四〇 達伽達耶迦(幡布施)

- 一 世間居上首,帝沙佛世尊,滅卻三執著,見彼吾供幡。
- 二 吾行此善業,更依心中願,棄去此人身,吾趣忉利天。
- 278 三 其後三百度,統領神世界,五百度之間,亦做轉輪王。
  - 四 此量不得盡,統理廣國土,昔日己所爲,得享善業果。
  - 五 彼時吾作業,九十二劫間,惡趣吾不知,施幡此果報。
  - 六 今日吾何欲,山林茂盛共,應以麻布覆,吾作果報時。
  - 七 四種無礙解……
    - ——如是尊者達伽達耶迦長老盲唱此等偈。

# 三四一 提尼欽伽尼伽普迦卡(三欽伽尼伽供養)

- 一 雪山路不遠,普陀伽那山,吾見樹梢上,展掛糞掃衣。
- 二 欽伽尼伽花 1,吾採剪三朵,雀躍內心喜,供養糞掃衣。
- 三 彼時行此業,九十一劫間,惡趣吾不知,三朵花果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者提尼欽伽尼伽普迦卡長老盲唱此等偈。
- 註 1 訂正為 Kinhanika。

# 三四二 那羅伽利迦(蘆屋)

- 一 雪山不遠處,有哈利陀山,其時那羅陀,名謂居樹蔭。
- 二 吾營造蘆屋,上以草覆葺,清掃經行處,供施自存人。
- 三 十有四劫間,享樂神世界,更七十四度,統領神世界。

|     | 五                | 吾居所高聳,猶似因陀杖,千柱無類比,宮殿光輝煌。                                                                                                                         |                   |
|-----|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|     |                  | 第三十五 耶卡缽頭密耶品 長老之譬喻                                                                                                                               | 四——               |
|     |                  | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                       | 四— <u>—</u>       |
|     | 六七八              | 淨根所使故,享二無虧樂,瞿曇佛之教,秉受吾出家。<br>精進致專念,心靜無執著,似龍象斷縛,安住得無漏。<br>四種無礙解<br>——如是尊者那羅伽利迦長老宣唱此等偈                                                              |                   |
|     |                  | 三四三 旃簸迦普毘耶(旃簸边                                                                                                                                   | 型花)               |
|     | 一<br>三<br>四<br>五 | 雪山不遠處,有佉瓦羅山,須陀蘇那佛 1,住於山峽間。<br>吾採雪山花,行空雲端上,吾見離塵佛,漏盡渡瀑流。<br>七旃巴迦花,頂戴於頭上,吾供獻與佛,大仙自存人。<br>供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。<br>四種無礙解。<br>——如是尊者旃簸迦普毘耶長老宣唱此等偈。 |                   |
|     | 註                | 1 Sudassana 為新之佛名,諒指辟支佛。                                                                                                                         |                   |
|     |                  | 三四四 缽頭摩普迦卡(缽頭摩                                                                                                                                   | 供養)               |
| 280 | 一<br>三<br>三<br>四 | 雪山不遠處,有羅摩沙山,薩婆瓦佛陀 1,爾時住空地。<br>吾由居所出,捧缽頭摩花,持此一朵花,親近彼再生。<br>供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。<br>四種無礙解<br>——如是尊者缽頭摩普迦卡長老宣唱此等偈。                              |                   |
|     | 註                | 1 Sambhava 此亦應爲辟支佛。                                                                                                                              | 第十三誦品 <del></del> |
|     |                  | 第三十五 耶卡缽頭密耶品 長老之譬喻                                                                                                                               | 四一三               |
|     |                  | 小部經典四(譬喻經)                                                                                                                                       | <u> </u>          |

279 四 更七十七度,吾爲轉輪王,此量難得盡,統御廣國土。

## 三四五 提那穆提達耶迦(草一握布施)

- 一 雪山路不遠,有蘭波迦山,鄔波底沙佛 1,時空地經行。
- 二 吾昔爲獵人,彷徨茂林中,吾見無敵者,天中天自存。
- 三 內喜心清淨,吾時爲大仙,曾爲供佛坐,施與草一握。
- 四 供施天中天,內心愈清淨,禮正覺尊後,指向北方去。
- 五 去此不遠處,獸王擋去路,吾爲獅所仆,當場即死逝。
- 六 膀佛無漏人,吾爲座行業,善放疾速箭 2,即往神世界。
- 七 化作福業故,彼樓閣輝煌,千箭柄百珠,飾旗黃金造。
- 八 如太陽初昇,放射展光輝,天女等圍繞,眾多之愛樂。
- 九 於彼神界沒,淨根所使故,歸來人間界,遂即達漏盡。
- 一○ 布施座席故,九十四劫間,惡趣吾不知,草一握果報。
- 一一 四種無礙解……
  - ——如是尊者提那穆提達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Upatissa 此亦同爲辟支佛名。
  - 2 讀爲 saravego va(異本)。

#### 三四六 鎮頭伽波羅達耶迦(鎮頭迦果布施)

#### p.281.

- 一 輝如黃花樹,坐於山峽間,吾見離塵佛,漏盡渡瀑流。
- 二 見鎭頭迦果,截去有端者 1,內喜心清淨,供施毘舍浮 2。
- 三 彼時施果故,九十一劫間,惡趣吾不知,施樹此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者鎮頭迦波羅達耶迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 Sakotaka 不詳。
  - 2 應讀爲 Sayambhussa(異本)毘舍浮佛於三十一劫前出世,若讀此爲毘舍浮佛時,則第

三偈應訂正爲三十一劫間。

## 三四七 耶康迦利耶(一合掌)

一 羅摩沙佛陀,爾時住河岸,光輝如黃金,吾見離塵佛。

- 二 揭地羅炭火,鍊金鍜冶爐,又如月映照,吾向彼合掌。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶堪迦利耶長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

缽頭摩與優缽羅、達伽達、欽伽尼伽 那羅〔伽利〕、旃簸迦、缽頭摩與穆提達 鎮頭迦與耶康迦,十人共偈六十六。

# 第三十六 薩達薩尼耶迦品

p.282.

## 三四八 薩達薩尼耶迦

- 一 昔吾爲獵人,彷徨茂林中,吾見正覺尊,諸天大眾隨。
- 二 彼佛說四諦,感動大眾心,聆聞柔和語,迦陵頻迦音。
- 三 梵音尸棄佛,世界具緣者,聞聲內心淨,吾遂至漏盡。
- 四 時吾行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,淨信此果報。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩達薩尼耶迦長老宣唱此等偈。

# 三四九 耶瓦伽羅毘耶(麥束)

一 阿魯那瓦提,城外吾割麥,路見正覺尊,即敷展麥束

- 二 慈愍慈愛深,導師尸棄佛,了知吾心意,就坐於麥蓆。
- 三 大定嚮導人,無垢者著坐,湧出無上喜,即場吾死逝。
- 四 時吾行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,施麥蓆果報。
- 万 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶瓦羅毘耶長老宣唱此等偈。

# 三五〇 甄叔伽普迦卡(甄叔迦供養)

p.283.

- 一 甄叔迦花放,虔敬吾合掌,憶悉達多佛,供花撒上空。
  二 彼花吾供養,九十四劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
  三 四種無礙解……
  一如是尊者甄叔迦普迦卡長老宣唱此等偈。
  三五一 薩庫達伽庫蘭達達耶迦(持庫蘭達之端布施)
  一 尸棄佛世尊,走來吾見足,裘衣右遍袒,禮拜尊佛足。
- 二 吸水地生樹,庫蘭樹花開,採剪有端者,供養足輪寶。
- 三 時吾行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,供養足果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者薩庫達伽庫蘭達達耶迦長老宣唱此等偈。

# 三五二 壇達達耶迦(杖布施)

- 一 吾入茂林中,時吾往伐竹,以竹作支杖,吾施與僧伽。
- 二 內心具清淨,虔敬有幸福,布施支杖訖,指向北方去。
- 三 彼時施杖故,九十四劫間,惡趣吾不知,杖施此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者壇達達耶迦長老宣唱此等偈。

## 三万三 蕃婆耶古達耶迦(蕃婆乳糜布施)

p.284.

一 薩塔蘭西佛 1,自存正覺者,彼由靜慮起,乞食來吾前。

- 二 吾見辟支佛,供施菴婆糜,以此清淨心,清淨意行施。
- 三 時吾行此業,九十四劫間,惡趣吾不知,菴婆乳糜果。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者菴婆耶古達耶迦長老官唱此等偈。
- 註 1 Sataramsi 明顯指為辟支佛,然與佛同樣被稱為正覺者。

## 三五四 蘇普陀伽普迦卡(善袋供養)

- 一 導師毘婆尸,彼由天居來,乞食信步行,來至吾面前。二 吾見大歡喜,勝佛如是人,吾施好鹽袋,享樂天一劫。
- 三 布施好袋故,九十一劫間,惡趣吾不知,好袋此施果。
- 四 四種無礙解……。
  - ——如是尊者蘇普陀伽普迦卡長老宣唱此等偈

## 三五五 薩伽達耶迦(銀布施)

- 一 世間居上首,毘婆尸世尊,銀車與動物,吾以淨心施。
- 二 象馬等座騎,神騎吾皆得,銀車布施故,吾達於漏盡。
- 285 三 彼時施銀車,九十一劫間,惡趣吾不知,供銀車果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是尊者薩伽達耶伽長老宣唱此等偈。

## 三五六 沙羅那伽摩尼耶(歸命)

- 一 比丘與外道,與吾同乘舟,適逢舟破壞,吾歸依比丘。
- 二 彼時歸依故,三十一劫間,惡趣吾不知,歸依此果報。
- 三 四種無礙解……。
  - ——如是尊者沙羅那伽摩尼耶長老宣唱此等偈。

## 三五七 頻達婆提迦(施食)

- 一 帝沙正覺尊,時住山峽間,吾由兜率來,此處布施食。
- 二 禮敬正覺尊,具大名聲者,己心爲淨化,吾赴兜率天。
- 三 彼時布施故,九十二劫間,惡趣吾不知,是施食果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者頻達婆提迦長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

薩達薩、耶瓦伽、甄叔伽與庫蘭達

壇達達、菴婆耶古、蘇普陀伽、薩伽達

沙羅那、頻達婆提,十人共爲四十偈。

# 第三十七 曼陀羅普毘耶品

## 三五八 耶康曼陀利耶(一曼陀羅)

p.286.

- 一 吾來忉利天,曼伽羅少年,手持曼陀羅,供毘婆尸佛。
- 二 佛正坐靜慮,花翳佛頭上,先後翳七日,吾去神世界。
- 三 吾爲供佛故,九十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶康曼陀利耶長老宣唱此等偈。

# 三五九 克伽魯普毘耶(克伽魯花)

- 一 夜摩天來此,吉祥牛瞿曇 1,採克伽魯花,捧獻供養佛。
- 二 行此供養佛,九十二劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。

- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者克伽魯普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Gotama 應爲辟支佛之名。

# 三六〇 比沙穆羅羅達耶迦(蓮根蓮莖布施)

- 一 普沙正覺者,通一切諸法,智者愛孤獨,前來吾所在。
- 二 勝者大慈愛,吾心得淨化,吾採蓮根莖,布施與勝佛。
- 287 三 彼時施蓮根,九十二劫間,惡趣吾不知,是施蓮果報。
  - 四 四種無礙解……。
    - ——如是尊者比沙穆羅羅達耶迦長老官唱此等偈。

# 三六一 克薩羅普毘耶(開薩羅花)

一 雪山山谷中,吾爲持明者,離塵佛名大,吾見彼經行。

- 二 吾採克薩羅,三花載頭上,毘舍浮世尊,吾捧花近彼。
- 三 時吾行此業,三十一劫間,惡趣吾不知,供佛此果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者克薩羅普毗毘耶長老盲唱此等偈。

# 三六二 安庫拉普毘耶(安庫拉花)

- 一 缽頭摩覺者,奇塔庫陀住,佛陀自存人,吾見趨近前。
- 二 吾見安庫拉,剪採此盛花,正覺尊走近,供養缽頭摩。
- 三 供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者安庫拉普毘耶長老宣唱此等偈。

第三十七 曼陀羅普毘耶品 長老之譬喻 四二五 ------小部經典四(譬喻經) 四二六

## 

- 一 容貌值黃金,三十二相勝,黃金色佛陀,走來市場間。
- 二 宮殿門開放,吾見世導師,吾採迦曇婆,供毘婆尸佛。
- 288 三 供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
  - 四 四種無礙解……
    - ——如是迦曇婆普毘耶長老宣唱此等偈。

# 三六四 烏陀羅普毘耶(烏陀羅花)

- 一 阿那陀覺者 1,住於恒伽岸,吾採烏陀羅,供養無敵者。
- 二 供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 三 四種無礙解……
  - ——如是尊者鳥陀羅普毘耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 Anatha 諒係辟支佛名,但以正覺者佛陀相稱(Buddha)。

# 三六五 耶康旃簸迦普庇雅(一旃簸迦花)

一 寂靜正覺尊,住居山峽間,手捧旃簸迦,走近人中尊。

- 二 吾喜心清淨,雙手捧獻花,供養無敵者,無上辟支佛。
- 三 供養彼花故,三十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者耶卡旃簸迦普毘耶長老宣唱此等偈。

## 三六六 提密羅普毘耶(提密羅花)

- 一 羌達巴迦河,沿岸吾行進,婆羅樹花放,吾見離塵佛。
- 289 二 吾心喜清淨,辟支大牟尼,採提密羅花,散撒佛頭上。
  - 三 供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。

第三十七 曼陀羅普毘耶品 長老之譬喻

四二七

小部經典四(譬喻經)

四二八

- 四 四種無礙解……
  - ——如是尊者提密羅普毘耶長老宣唱此等偈。

#### 三六七 沙羅羅普毘耶(沙羅羅花)

- 一 羌達巴迦河,吾爲緊那羅,吾見佛經行,人長天中天。
- 二 採沙羅羅花,敬向佛布施,大雄彼世尊,嗅花天香味。
- 三 世界稱導師,正覺毘婆尸,吾爲常注視,大雄彼嗅知。
- 四 吾心喜清淨,禮敬兩足尊,虔敬示合堂,並再登山行。
- 五. 供養彼花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 六 四種無礙解……
  - ——如是沙羅羅普毘耶長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

曼陀羅與克伽魯、比沙、克薩羅普毘耶、

安庫拉與迦曇婆、烏陀羅與旃簸迦、

提密羅與沙羅羅、十人共偈爲四十。

# 第三十八 菩提萬達迦品

p.290.

# 三六八 菩提萬達迦(菩提樹禮拜)

- 一 綠色波吒釐 1,由足吸水生,虔敬示合掌,禮拜向彼樹。
- 二 虔敬吾合掌,意中施禮敬,內外皆清淨,漏盡正解脫。
- 三一世敬毘婆尸,悲智海世尊,吾拜波吒釐,如對正覺尊。
- 四 吾拜菩提樹,九十一劫間,惡趣吾不知,禮拜此果報。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者菩提萬達迦長老盲唱此等偈。
- 註 1 爲毘婆尸佛之菩提樹。

## 三六九 波吒釐普毘耶(波吒釐花)

- 一 毘婆尸世尊,自存最上人,弟子等隨後,走進盤頭摩。
- 二 波吒花三朵,裝入圍裙中,為洗吾之頭,走往河浴場。
- 三 吾見世導師,盤頭摩帝來,佛如水蓮輝,又如祭火燃。
- 四 生如尊貴獅,猶似虎壯牛,沙門勝者佛,比丘眾隨從。
- 五 善逝吾淨信,滌穢煩惱人,吾手執三花,供養勝佛陀。
- 六 供養鮮花故,九十一劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 七 四種無礙解……
  - ——如是尊者波吒釐普毘耶長老盲唱此等偈。

# 三七〇 提努缽羅摩利耶(三優缽羅花鬘)1

#### p.291.

- 一 羌達巴迦河,吾爲岸邊猿,得見離塵佛,坐於山峽間。
- 二 婆羅樹花開,十方皆光輝,三十二隨好,見已心歡喜。
- 三 心喜悅高揚,歡喜心跳躍,採優缽羅花,三朵捧頭上。
- 四 將此作供養,普沙彼大仙,深摯敬佛已,指向北方去。
- 五 更以清淨心,屈身信步行,岩間吾墮落,壽命至而終。
- 六 以行善業故,更依心所願,捨棄前之生,吾往忉利天。
- 七 其後三百度,統領神世界,又經五百度,成爲轉輪王。
- 八 供奉三花故,九十二劫間,惡趣吾不知,供養佛果報。
- 九 四種無礙解……
  - ——如是尊者提努婆羅摩利耶長老盲唱此等偈。
- 註 1 參閱前第三三九,大部分爲同一偈。

| 第三十八  | 菩提萬達迦品     | 長老之譬喻 | 四三一 |
|-------|------------|-------|-----|
| 小部經典四 | <br>9(譬喻經) |       | 四三二 |

## 三七一 波提普毘耶(葉花)

- 一 巴多穆塔拉,正覺尊涅槃,諸人皆集聚,運搬佛舍利。
- 二 鼓樂響行進,運送佛舍利,心內喜清淨,葉花獻供養。
- 三 以供花葉故,從此十萬劫,惡趣吾不知,供養舍利果。
- 四 實吾適其時,來至尊佛前,即此得三明,遵行佛之教。
- 五 燃盡眾煩惱,除去諸有結,如龍象斷縛,安住成無漏。
- 292 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者波提普毘耶長老宣唱此等偈。

# 三七二 娑陀般尼耶(七葉樹)

- 一 蘇摩那正覺 1,世間大導師,內喜心喜淨,供養七葉樹。
- 二 既供七葉已,從此十萬劫,惡趣吾不知,供樹之果報。
- 三 吾實善其時,來至勝佛前,即此得三明,尊行佛之教。
- 四 燃盡眾煩惱,除去諸有結,如龍象斷縛,安住成無漏。
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者娑陀般尼耶長老宣唱此等偈。
- 註 1 過去二十四佛之第四佛 Buddhavamsa 23-24, Jataka, I, P.34 參閱。

## 三七三 康達穆提耶(香一握)

| _        | 既作佛之塚 1,種種薰香集,吾心喜清淨,供養一握香。 |
|----------|----------------------------|
|          | 供養佛塚故,從此十萬劫,惡趣吾不知,供佛塚果報。   |
| $\equiv$ | 吾實適其時,來至佛座前,即此得三明,遵行佛之教。   |
| 兀        | 燃盡眾煩惱······                |
| 五        | 四種無礙解                      |
|          | ——如是尊者康達穆提耶長老宣唱此等偈。        |
|          |                            |
|          | 第三十八 菩提萬達迦品 長老之譬喻          |

-----

小部經典四(譬喻經)

四三四

四三三

#### 三七四 質陀普伽卡(塚供養)

- 一 稱最上水草,彼佛入涅槃,其塚積成時,吾供娑羅花。
- 二 獻供娑花故,從此十萬劫,惡趣吾不知,供塚此養果。
- 293 三 吾實適其時,來至尊佛前,即此得三明,遵行佛之教。
  - 四 燃盡眾煩惱……
  - 万. 四種無礙解……
    - ——如是尊者質陀普伽卡長老官唱此等偈。

## 三七五 須摩那陀羅萬提耶(素馨團扇)

- 一 彼佛悉達多,吾供施團扇,覆以素馨花,再翳以團扇。
- 二布施團扇故,九十四劫間,惡趣吾不知,施團扇果報。
- 三 吾實適其時,來至尊佛前,即此得三明……
- 四 燃盡眾煩惱……
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者須壓那陀羅萬提耶長老官唱此等偈。

## 三七六 須摩那達摩達耶迦(素馨花環布施)

- 一 悉達多佛陀,水浴苦行者,作得馨花環,捧獻立佛前。
- 二 吾捧獻花環,從此九四劫,惡趣吾不知,施花環果報。
- 三 吾實適其時,來至尊佛前,即此得三明……
- 四 燃盡眾煩惱……
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者須摩那達摩達耶迦長老官唱此等偈。

# 三七七 伽斯摩利婆羅達耶迦(伽斯摩拉果布施)

#### p.294.

- 一 輝如黃花樹,坐於山峽間,世尊大牟尼,吾見離塵佛。
- 二 吾心喜清淨,合掌於頭上,伽斯摩利果,吾施尊勝佛。

- 三 布施其果故,三十一劫間,惡趣吾不知,供樹此果報。
- 四 吾實適其時……
- 五 燃盡眾煩惱……
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者伽斯瑪利婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 攝頌

菩提、波吒釐普毘、優缽羅、波提普毘 娑陀般、康達穆提、質陀、須摩那陀羅 須摩那、伽斯摩利,十人共偈五十九 1。

註 1 原攝頌缺少波提普毘耶長老之名。

# 第三十九 阿萬陀婆羅品

## 三七八 阿萬陀婆羅達耶迦(阿萬陀果布施)

- 一 薩塔蘭西佛,無敵自存者,孤獨正覺尊,乞食而出行。
- 二 適吾持樹果,人中長者近,吾喜心清淨,供施阿萬果。
- 三 吾施樹果故,九十四劫間,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 四 吾實適其時……
- 五 燃盡眾煩惱……
- 295 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者阿萬陀婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。

# 三七九 拉布迦婆羅達耶迦(拉普迦果布施)

- 一 槃頭摩帝城,時吾爲園丁,得見離塵佛,直風由路來。
- 二 拉布迦樹果 1,捧持施尊佛,具大名聲者,空中受吾果。
- 三 吾受生榮華,帶來現世樂,更以清淨心,樹果施與佛。
- 四 彼時吾大喜,既得最上樂,此處與彼處,再生亦寶貴。
- 五 彼時施樹果,九十一劫後,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 六 吾實適其時……
- 七 燃盡眾煩惱……
- 八 四種無礙解……

#### 註 1 labuja(麵包樹)。

## 三八〇 烏曇跋羅婆羅達耶迦(烏曇跋羅果布施)

- 一 威那陀河岸,人中尊者住,吾見離塵佛,安靜心顛定。
- 二 滌穢煩惱者,仰對吾淨意,鳥曇跋羅果,取以供施佛。
- 三 彼時施樹果,九十一劫後,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 四 吾實滴其時……
- 五 燃盡眾煩惱……
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者鳥曇跋羅婆羅達耶迦長老盲唱此等偈。

#### 三八一 毘拉伽婆羅達耶迦(無花果布施)

#### p.296.

- 一 阿塔達西佛,見佛在林邊,吾喜心清淨,供施無花果。
- 二 彼時施果故,一千八百劫,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 三 吾實適其時……

第三十九 阿萬陀婆羅品 長老之譬喻 四三九

-----

小部經典四(譬喻經)

四四〇

- 四 燃盡眾煩惱……
- 五 四種無礙解……
  - ——如是尊者毘拉伽婆羅達耶迦長老盲唱此等偈。

# 三八二 婆魯薩婆羅達耶迦(婆羅薩果布施)

- 一 金色正覺尊,受尊供物人,走進來車道,吾施婆魯薩。
- 二、供施樹果已,九十一劫後,惡趣吾不知,供樹此果報。
- 三 吾實適其時……
- 四 燃盡眾煩惱……
- 万. 四種無礙解……
  - ——如是尊者婆魯薩婆羅達耶迦長老官唱此等偈。

#### 三八三 瓦利婆羅達耶迦(蔓草之果布施)

一切眾人集,爾時來林中,彼等乞樹果,其時得樹果。
三 吾見正覺尊,無敵自存人,心清淨吾喜,供施蔓草果。
三 彼時施樹果,三十一劫後,惡趣吾不知,供樹此果報。
四 吾實適其時……
五 燃盡眾煩惱……
五 燃盡眾煩惱……
297 六 四種無礙解……
一如是尊者瓦利婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。

#### 三八四 伽達莉婆羅達耶迦(芭蕉)

- 一 輝如黃花樹,十五夜之月,吾見世導師,光明如燭台。 二 吾採芭蕉果,布施與尊師,心清淨吾喜,禮佛即離去。
- 三 彼時施樹果,三十一劫後,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 四 吾實適其時……
- 五 燃盡眾煩惱……
- 六 四種無礙解……

| 第三十九      | 阿萬陀婆羅品 | 長老之譬喻 | <u> </u> |
|-----------|--------|-------|----------|
| <br>小部經典D |        |       | 四四二      |

——如是尊者加達莉婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。

# 三八五 半娜娑婆羅達耶迦(半娜娑果布施)

- 一 阿糾那覺者 1,爾時住雪山,彼佛具正行,靜慮勝牟尼。
- 二 壺大半娜娑,耆婆耆婆迦 2,置於傘蓋上,供施與尊師。
- 三 彼時施樹果,三十一劫後,惡趣吾不知,布施樹果報。
- 四 吾實適其時……
- 五 燃盡眾煩惱……
- 六 四種無礙解……
  - ——如是尊者半娜娑婆羅達耶迦長老宣唱此等偈。
- 註 1 Ajjuna 應爲辟支佛。
  - 2 jivajivaka 樹名,一般指鳥而言,譯爲共命鳥。

#### 三八六 室拏俱胝頻設(二十億耳)

#### p.298.

- 一 聞毘婆尸佛,四方僧伽集,盤頭摩帝城,吾作一岩窟。
- 二 岩窟地面上,吾敷幾多布,內喜心高揚,彼時即發願:
- 三「正覺尊歡喜,令吾得出家,吾達最上寂,無上之寂滅」。
- 四 實吾淨根故,九十劫流轉,爲神或爲人,積得福業輝。
- 五 依吾殘餘業,此世最後生,瞻波城商主,吾生爲其子。
- 六 彼聞吾出生,滿吾父願望,「廿億財無缺,授子予之吾」。
- 七 時吾兩足底,生長四指毛,細軟感觸良,光輝無類比。
- 八 既逾九十劫,其上更一劫,地上無敷物 1,吾無知下足。
- 九 正覺尊歡喜,出家爲無家,寂靜成寂滅,達阿羅漢位。
- 一〇 精勤最勝者,一切見者說,漏盡阿羅漢,六通大威力。
- 一一 彼時行布施,九十一劫後,惡趣吾不知,布施岩窟果。
- 一二 吾實適其時……

第三十九 阿萬陀婆羅品 長老之譬喻

四四三

-----

小部經典四(譬喻經)

四四四

- 一三 燃盡眾煩惱……
- 一四 四種無礙解……

俱胝頻設謂彼室縷拏、於比丘僧團前 說明所問各問題,於阿耨達之大池邊。

——如是尊者室縷拏俱胝頻設長老盲唱此等偈。

註 1 讀爲 bhumya(異本)。

# 三八七 普婆康摩毘樓提(前業斷片)

#### p.299.

- 一 近阿耨達池,岩地心悅愉,眾寶皆輝煌,林中又多香。
- 二世界導師來,與大比丘眾,佛於彼處坐,自說眾前業。
- 三「比丘聽吾說,吾昔所作業,僅以片布業,果熟成佛位。
- 四 吾昔幾多生,曾爲一惡人—穆那利,吾向辟支佛須羅比,無罪陷彼罪。
- 五 及至業果熟,地獄永輪迴,數千年之間,經歷中苦味。
- 六 乃至殘餘業,受此最後生,孫陀利女故 1,吾陷無實罪」。
- 七一切勝過佛,弟子名難陀,爲陷彼於罪,地獄吾輪迴。
- 八經歷一萬劫,地獄長輪迴,今幸得人身,猶陷無辜罪。
- 九 及此殘餘業,有名旃遮女 2, 眾多人面前,「以陷無辜罪」。

- 一一 彼處仙人群,威力具五通,吾見彼前來,無辜陷其罪。
- 一二 吾語弟子等,「此仙人耽愛」, 吾說此妄語, 青年弟子喜。
- 一三 時諸弟子等,乞食往諸家,眾多人皆言,「此仙人耽愛」。
- 300 一四 今此業既熟,有五百比丘,孫陀利女故,「諸陷無辜罪」。
  - 一五 昔日母兄弟,因財殺二人,以岩石摧毀,將彼投山中。
  - 一六 其業既已熟,提婆達投石 3,小岩石斷片,「摧傷吾足指」。
  - 一七 昔吾爲青年,遊戲大道中,吾見辟支佛,陶片置道上。
  - 一八 吾業既成熟,此世最後生,提婆達多害 4,遣凶來殺吾。

| 第三十九      | 阿萬陀婆羅品     | 長老之譬蝓 | 四四五 |
|-----------|------------|-------|-----|
| <br>小部經典四 | <br>『(譬喻經) |       | 四四六 |

- 一九 昔吾乘大象,見彼辟支佛,乞食彼行路,驅象加危害。
- 二〇 其業既成熟,那羅祇梨象 5,耆梨跋提市 6,「狂象加害吾」。
- 二二 此業殘餘故,一部爲所壞,不正足之皮,實乃業不失。
- 二四 其業既成熟,吾見毘琉璃 8,王殺釋迦族,使吾感頭痛。
- 二五 昔有普沙佛,吾罵佛弟子,汝等應食麥,勿再食米食。
- 301 二六 其業既成熟,三月吾食麥 9,彼時住地方,招吾婆羅門」。
  - - 二七 人人爲角力,阻礙末羅子 10,吾業既成熟,使吾背疼痛。
    - 二八 昔吾爲醫師,令商子患痢,其業既成熟,吾爲下痢苦 11。
    - 二九 昔吾名光護,吾語迦葉佛 12,何處剃髮者,開悟最難得。
    - 三〇 其業既成熟,吾嘗眾多苦,拜火逾六年13,最後吾達悟。
    - 三一 吾行容易道,不得大菩提,吾爲昔業制,求經惡道行。
    - 三二 善惡之業消,一切苦痛除,無憂亦無擾,無漏吾寂滅」。
    - 三三 比丘僧團前,勝者如是說,阿耨達池邊,佛得諸通力。
      - ——如是世尊自身昔日所爲之前業斷片,說示佛之譬喻法門。
    - 註 1 為外道之美女。外道等嫉惡世尊之名聲大、施物多,嗾使此孫陀利聲言與佛有染,然後殺之,謀陷罪於佛。參閱 Jataka,II,P.415,Udana 43-45; Dhp,A,III,P.474; 義足經上,六度 集經五等。
      - 2 爲一外道之美女,與孫陀利之情形同,稱與釋尊有染,腹部塡物如妊娠狀,使佛受惡評, 謀以增加外道之供養。參閱 Jataka,IV,P.187; Dhp,A,III,P.178 Udana A,P.263 ; 生經一, 有部經事一六等。
      - 3 提婆達多害佛,於耆闍崛山向佛頭上投大石,金鞞盧神使佛避之,石片飛來,傷佛之足指。 參閱 Vinaya(Cv,VII3); Jataka,V,P.533; 五分律三,增一阿含四七,有部破僧事一八 等。
      - 4 提婆達多遣巧弓射者使射殺佛。參閱 Jataka,VI,P.129; Dhp.A,II,P.164; 有部破僧事一八等。

| 第二十十                                | 阿萬陀婆羅品                      | 長老之譬喻 |
|-------------------------------------|-----------------------------|-------|
| <del>////</del> .   /  <sub> </sub> | 나다 ( <del>그 ) / 오로</del> 다다 |       |

四四七

-----

小部經典四(譬喻經)

四四八

- 5 提婆達多於王舍城縱放醉象欲蹂躪佛,象終在佛之威力前降伏。此醉象或稱為 Dhanapala(守財)。參閱 Jataka,V,P.333;增一阿含九、十誦律三六,有部破僧事一九 等。
- 6 Giribbaja 山中牛園之義,此言舊王舍城。
- 7 讀爲 Pattiko(異本)
- 8 Vidudabha 以釋迦族摩訶那摩與下婢之間所生之女為母,父為憍薩羅王波斯匿。彼來迦 毘羅衛城時,為釋迦族所辱,彼即王位後屠殺全釋迦族。釋尊亦不能如何阻止,深感頭痛。 參閱 Jataka IV,P.144; Dhp,A,I,P,345; 增一阿含二六、四分律四一、有部雜事七等。
- 9 佛在毘蘭若(veranja)與五百比丘安居,三個月間,當地飢饉,無有施物。偶遇馬商前來,佛與諸弟子得馬麥以充飢。參閱 Sutta Vibhanga I,Parajjka 1-4(Vinaya,Vol,III, P.If;南傳藏卷一、一頁),五分律卷一、四分律卷一,鼻奈耶卷八,興起行經下,中本起經下等。
- 10 依雜阿含三八,佛住於拘薩羅國浮梨聚落天作婆羅門之菴羅園而住時,曾患背痛。參閱 S. 7.2.3.Devahita; Theraga1ha-185-6 之註等。
- 11 釋尊往拘夷那竭之途中,住於波婆之鍊鐵工周那之家,周那供佛以茸(菌蕈),使佛患激烈之痢疾,此即爲般涅槃之因。參閱 D.16 Mahaparinibbana(D.II,P.128)。但長阿含三則謂此時爲背痛。
- 12 過去二十四佛之最後,過去七佛之第六佛。參閱 jataka,I,43; Mahavamsa,I,10; D,14, Maha-padana 長阿含一,增一阿含四八等。
- 13 Uruvela 譯爲 Uruvela-senani 釋尊由迦毘羅衛城出行,來此聚落,於林中苦行六年,遂放棄而浴於尼連禪河,於菩提樹下成道。見於諸經。

#### 攝頌

阿萬陀與拉布迦、烏曇跋羅、毘拉伽 婆魯薩、瓦利婆羅、伽達莉與半娜娑 室縷拏俱胝頻設、更有人仙之譬喻 普婆康摩毘樓提,十人共偈九十一。

第三十九 阿萬陀婆羅品 長老之譬喻

四四九

第二冊

小部經典五

第四十 畢鄰陀品

p.302.

- 三八八 畢鄰陀婆蹉 漢薩瓦底城,我曾爲門衛,我家曾積累,不動無量富。 我棄勝高殿,坐至閒靜處,彼時心意喜,我爲如是思: 三 「使我獲多富,我富有後宮,地之支配者難陀王亦,請待奉仕佛。 此佛自然生之牟尼已出世,而我多富有,應施此大師。 四 缽頭摩王子,諸多之四依品,龍象與載輿,勝施施勝者。 Ħ. 六 應施此僧伽,最上殊勝眾,我爲先驅者,勝施未曾有。」 七 我所施之物,思有諸樂果,所施諸資具,見滿我志願。 八「殊勝諸資具,施最上僧伽,我爲先騙者,勝施未曾有。」 九 往蘆巧工前,使其作傘具,造傘十萬柄,集合在一處。 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻 小部經典五 一〇 十萬件外衣,集合在一起,更有十萬缽 1,集合在一處。 一一 手斧與小刀,鋼針與指剪,令彼適切作,置於傘之下。 一二 多羅葉之扇,孔雀羽尾拂,油壺濾水器,令彼適切作。 一三 針箱與肩紐,或更須腰帶,最佳之文機,令彼適切作。 303 一四 土製之食器,或者用銅缽,其中滿藥品,置於傘之下。
- - 一五 菖蒲唱尸羅,甘草與篳撥,胡椒訶梨勒,生姜等滿器。
  - 一六 皮靴與革履,手巾最佳杖,令彼適切作。
  - 一七 藥草及膏藥,隨法製食籌 2(食符),五色之線縫,鍵置鍵袋中
  - 一八 布袋與煙管,又復用燭臺,水缽與籮筐,令彼適切作。
  - 一九、鉗鋏與澡布或藥囊,令彼適切作。
  - 二〇 巧造長椅子,坐凳與寢椅,令彼適切作,置於傘之下。
  - 二一 毛綿諸蒲團,或須椅蒲團,最佳之綿枕,令彼適切作。
  - 二二 硃砂與蜜蠟,亦須油手爐,有莢之果實,白床增添被。
  - 二三 狀座與腳布,座床之支柱,磨齒之楊枝,足臺塗頭香 3。
  - 二四 鑽木稿踏臺,乃至有蓋缽、水杓、粉末之染料 4。
  - 二五 掃帚與衣服,又有雨衣、坐具、覆瘡衣、或安陀會。
  - 二六 鬱多羅僧、僧伽梨、鼻巾、面巾、酸粥鹽及蜜酪之飲物。
  - 二七 花蜂蜜、布帶、布帶拭面系,凡此應布施,適施與大師。
- 304 二八 集此一切物已,往詣難陀王之許、往詣父王大名聲之處。
  - 二九 頭面以敬禮,向王如斯申,二人同生長,名聲亦相同。
  - $\equiv$ 苦樂皆與共,兩人常相隨,勝利者!卿有掛念,若有心內苦。
  - 三一 汝若有其苦,若汝苦得除,刹帝利!卿苦是我苦,兩者意爲一。
  - 三二 卿若知我『我苦懸念終』大王!財多卿難捨,乃知我苦實難除!
  - 三三 「至我生命止,領有亦有限,由此汝有益 5,然我不動念。」

|     | 三四<br>三五<br>三六<br>三七     | 「大王!卿之如斯喚,屢喚皆誤處,卿住一切法,今日我當知<br>「今與汝爲何,使我甚煩惱,惱我汝無利 6,告我汝所望。」<br>「大王!我望無上佛、最勝者,奉食等覺者,畢生我無罪。」<br>「若不請如來 7,我應與任何物,佛如星宿寶,非以任何與。                                                                                                                                                                                                                                  | I             |
|-----|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|     | Š                        | 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 三             |
|     | /                        | \·部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 四             |
| 305 | 四三                       | 「大王!汝曾有所言,生命皆施捨,施捨於如來,相當賜生命「大勇者例外,勝者不與人,我未聞佛教,汝願其他無量財命「訊問於法庭,我將得判決,我將爲詢問,穩健如彼語。」於是牽王手,我往法庭行,判官等之前,我爲如是云。「諸判官!請聞我之言,王賜我恩典,何物無例外,生命亦可爲與我所望,賜我以恩典,我望最勝佛,佛以善與我?或不然?使我有疑惑。」                                                                                                                                                                                      | ° J           |
|     | 四四四四四四五五五五四四五六七八九〇一二     | 「大地守護者,卿承王之言,今聞兩者言,此處斷疑惑。」<br>「大王!卿以全所得,賜與此訴者,無何等例外,生命亦賜明<br>「如有遇困苦,請與無上所望,知此者甚苦,將與全所得 8 。<br>「大王!卿今已敗訴,讓如來渡彼,兩者疑惑斷,王從如判沒<br>王由其處起,如斯言判官:「我亦正應渡,我復得如來。」<br>「供奉如來食,滿汝之希望,復奉等覺者,應渡難陀王。」<br>我禮諸判官,難陀刹帝利,滿悅心歡喜,往詣等覺者。<br>往詣無漏者、等覺者、已渡瀑流者,頭面以敬禮,我爲如斯<br>「見思者!士萬阿羅漢,裝世爲納受,爲使我心意,聽佛來我                                                                              | 之。<br>。<br>言。 |
| 306 | 一五五五五五五五六六六六三三四五六七八九〇一二三 | 「具眼者!十萬阿羅漢,皆共爲納受,爲使我心喜,請佛來我<br>巴多穆塔拉,世間之導師,知我之希望,具眼者受供。<br>我知佛受供,頭面禮大師,歡喜心愉悅,而即歸我邸。<br>令集友人家,我爲如斯言:「佛如星色寶,難得而我得。<br>以何供養彼,無量無可喻,無比無等勇,勝者無敵者。<br>如人中牛王,且無第二者,向佛適奉仕,我亦難爲作。<br>集來種種花,爲作花假堂,此最適於佛,應皆爲供養。」<br>青蓮與紅蓮,素馨善思花,旃簸迦那迦,諸花造假堂。<br>設十萬傘影,最後我之座,價值百金上。<br>設十萬傘影,飲食準備已,我前往告時。<br>巴多穆塔拉,佛陀大牟尼,十萬自在者,來至我家邸。<br>十萬自在者,上揭諸傘蓋,假屋花滿開,最上人共坐。<br>十萬傘無缺,共具十萬座,具眼者嘉納。 | · (四次         |
|     | 第                        | 第四十 畢鄰陀品   長老之譬喻<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 五             |
|     | 1                        | \- 部經典五.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 六             |

```
六五 多穆塔拉,受供世間解,我欲得受渡,大牟尼受納。
  六六 我施諸比丘,一人施一缽,捨棄前之缽 9,各使持銅缽。
  六七 七日七夜間,佛坐花假屋,數多眾生覺,佛轉大法輪。 |
  六八 花之假屋下,佛轉大法輪,得法現觀者,八萬四千人。
  六九 乃至第七日,巴多穆塔拉,彼坐傘影下,爲我說此偈:
  七〇「無缺我勝施,我讚其學童,我今爲汝說,我說汝聽聞。
  七一 象馬車步兵,此等四支軍,常能附從彼,布施之果報。
  七二
    象乘與馬乘,轎乘與戰車,常能侍此者,布施之果報。
  七三 六萬之車乘,皆爲莊嚴飾,常附從此者,布施之果報。
307 七四 六萬之鐃鈸,大鼓善莊嚴,常爲此者奏,布施之果報。
  七五 八萬六千女,皆爲善莊嚴,莊飾美衣服,寶珠耳環飾。
  七六 眉濃浮微笑,臀形美細腰,常附從此者,布施之果報。
  七七 三萬劫之間,應生樂天界,千度爲天主,治理天之國。
  七八 千度爲輪王,領土之廣大,算數所不及。
  七九。具此福業者,常住於天界,逍遙天界時,寶傘爲裝飾。
  八〇 布花成屋頂,此者仰望時,知此者之心,常覆以布花。
  八一 白根之所使,由此天界沒,相應於福業,生爲婆羅門。
  八二 歷經百千劫,生於甘蔗族,是名爲瞿曇,大師出世間。
  八三 釋種最勝子,瞿曇爲全知,比丘僧伽中,此置第一坐。
  八四 畢鄰陀婆蹉,大師之弟子,諸天乾闥婆,修羅齊恭敬。
  八五 比丘比丘尼,同樣在家者,一切皆歡喜,住爲無漏者。
  八六 十萬劫作業,此世我現果,精力善解脫,我燒諸煩惱。
  八七 嗚呼!無上福田作,我行諸善業,其處多奉仕,今達不動道(涅槃)。
  八八 我昔爲儒童,施無缺妙施,我爲先騙者,布施之果報。
  八九 善逝與最勝,僧伽最上眾,適業我施傘,即得八功德。
308 九〇 冷熱我不知,塵垢不染污,息災且無病,常受人恭敬。
  九一 皮膚甚細滑, 意念亦潔白, 我於此有中, 於有之輪迴。
  九二 除此生之外,爲業附莊飾,百千之傘蓋,飾於我頭上。
    第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻
                                 七
    小部經典五
                                 八
```

九三 何故於此生 10,我無傘之飾,我作一切業,爲得解脫傘。

九四 善逝與最勝,最上僧伽眾,適業施外衣,我享八利益。

九五 我已渡輪迴,金色離塵垢,我身有光澤,輝映有光彩。

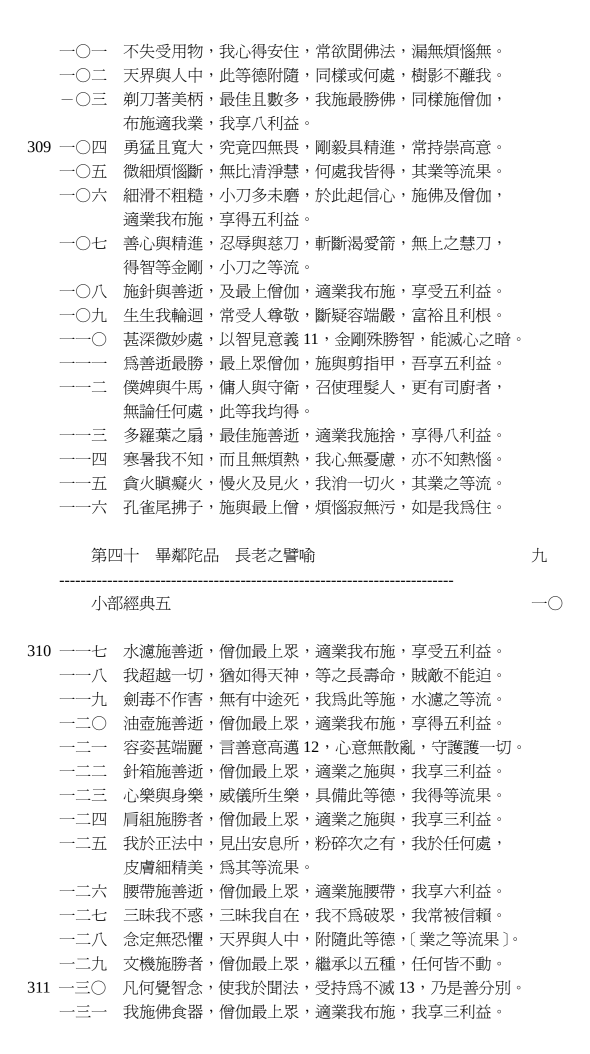
九六 白黃及赤色,十萬之外衣,能持我頭上,布施之果報。

九七 絹衣毛織衣,麻衣木棉衣,此等之等流,何處我皆得。

九八 善逝與最勝,僧伽最上眾,適業我施缽,我享十利益。

九九 金缽寶石缽,更有銀之缽,紅玉造之缽,此等我常用。

一○○ 息災且無病,常受人恭敬,飲物與食物,得床或衣服。



- 一三二 我得諸用器,黄金及寶珠,更又以水晶,紅玉等所造。
- 一三三 妻君與僕婢,象馬車步女,[家產]管事婆,受用物等具。
- 一三四 明多聖典教,種種之典句,從事諸學藝,受用物等具。
- 一三五 以缽施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,得享三利益。
- 一三六 黄金及寶石,更又以水晶,紅玉等造缽,此等我皆得。
- 一三七 阿說他樹浩,水晶或蓮葉,飲蜜貝之缽,此等我皆得。
- 一三八 所作所行中,作務得其德,我得此諸德,其爲等流果。
- 一三九 醫藥施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,我享十利益。
- 一四〇 具壽力勇猛,端麗有名聲,安穩無災病,常被人恭敬, 愛者無別離,其爲等流果。
- 一四一 草履施勝者,僧伽最上眾,適業之施與,我享三利益。
- 一四二 象乘與馬乘,轎乘與戰車,六萬之車騎 14,常行圍繞我。

- 一四三 寶石或銅造 15,金銀所作履,繼有輪迴時,我生有足生 16。
- 312 一四四 淨化行與德,奔向決定道,我得此等德,其爲等流果。
  - 一四五 鞋施於善逝,僧伽最上眾,著此神通鞋,隨欲而居住。
  - 一四六 面巾之布片,施佛最上眾,適業之施與,享得五利益。
  - 一四七 金色不著塵,光輝有威嚴,我體甚潤澤,塵垢亦不染。
  - 一四八 步杖施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,我享六利益。
  - 一四九 我有諸多子,於我無恐懼,常不受脅迫,一切有守護, 於我不動搖,我知意寂靜 17。
  - 一五〇 藥草與膏藥,施佛最上眾,適業之施與,享得八利益。
  - 一五一 我眼具圓大,白黃赤之色,無濁眼澄清,遠離一切貪。
  - 一五二 我已得五眼,無上之天眼,我得此等德,其爲等流果。
  - 一五三 鍵施於善逝,僧伽最上眾,我開法之門,我得享智鍵。
  - 一五四 鍵箱施佛陀,僧伽最上眾,適業之施與,以享二利益,
    - 我繼輪迴時,無忿亦無惱。
  - 一五五 帶施於善逝,僧伽最上眾,適業之施與,享得五利益。
  - 一五六 不動於三昧,自在於三昧,不使眾分裂,言常被信賴。
  - 一五七 煙管施勝者,僧伽最上眾,適業之施與,我享三利益。
- 313 一五八 我之意念直,附著善道理,我已得天眼,其爲等流果。
  - 一五九 燈皿施勝者,僧伽最上眾,適業之施與,我享三利益。
  - 一六〇 生善具諸支,佛認有智慧,我得此等德,其爲等流果。
  - 一六一 水缽篋施佛,僧伽最上眾,適業之施與,享得十利益。
  - 一六二 守常且具樂,應趣大名聲,奉仕且柔和,一切免疾病。
  - 一六三 得廣大之德,我爲正生業,除去諸不安,水缽篋〔等流〕。
  - 一六四 象馬及諸寶,我得此等物,沒有使壞滅,水缽布果報。

| 一六六 具有一切相,長壽且具慧,由諸困難脫,身常爲我有。            |             |
|-----------------------------------------|-------------|
| 一六七 身帶善磨剪,以此施僧伽,斷盡諸煩惱,無比清淨智。            |             |
| 一六八 鉗鋏施善逝,僧伽最上眾,拔除諸煩惱,無比清淨智。            |             |
|                                         |             |
| 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻                          | — <u>=</u>  |
| 小部經典五                                   | —四          |
| \1,\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\  |             |
| 一六九 鼻巾施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,我享八利益。            |             |
| 一七〇 信戒慚愧德,樂施捨忍辱,最後有智慧,我得此八德。            |             |
| 314 一七一 椅子施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,以享五利益。        |             |
| 一七二 我生高貴家,成爲大富裕,一切恭敬我,我揚大名譽。            |             |
| 一七三 十萬劫之間,四角之寢床,常時圍繞我 18,我樂爲施捨。         |             |
| 一七四 蒲團施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,我享六利益。            |             |
| 一七五 交友受恭敬,柔和且端麗,眷屬有智慧,布施蒲團果。            |             |
| 一七六 多美木棉褥,毛織之蒲團,亦有絹織物,最上纖維織,            |             |
| 褐色諸蒲團,種種我皆得。                            |             |
| 一七七 柔軟之外套,鹿皮之床覆,我於諸處得,施蒲團之果。            |             |
| 一七八 自我有記憶,自我得分別,禪床永不空 19,施蒲團之果。         |             |
| 一七九 枕施與勝者,僧伽最上眾,適業之施與,享得六利益。            |             |
| 一八〇 紅蓮華以及,赤旃檀之色,毛織之枕上,載我最上身。            |             |
| 一八一 最勝八聖道,四種沙門果,於此等之中,向智爲常住。            |             |
| 一八二 施調御禁戒,四無量色定,於此等之中,向智爲常住。            |             |
| 一八三 所行所作中,無比之作務 20,於德令生智,我常在精舍。         |             |
| - 八四 經行或正勤,精進菩提分,於此等之中,向智隨欲住。           |             |
| 315 一八五 戒定慧三學,及無上解脫,於此等之中,向智我樂住。        |             |
| 一八六 稿以施勝者,僧伽最上眾,適業之施與,我享四利益。            |             |
| 一八七 金造寶石造,殊勝象牙造,最上之寢台,施稿之果報。            |             |
| 一八八 足臺施勝者,僧伽最上眾,適業之施與,我享二利益。            |             |
| 一八九 我得多乘物,足臺此果報,奴婢與妻君,其他隨從人,            |             |
| 皆正奉仕我,足臺此果報。                            |             |
| 一九〇 胡麻油施佛,僧伽最上眾,適業之施與,得享五利益。            |             |
| 一九一 無病與端嚴,迅速諦察法,飲食得無缺,第五得長壽。            |             |
| 一九二 熟酥油施佛,僧伽最上眾,適業之施與,我享五利益。            |             |
| 一九三 有力具麗容,常喜且滿子,我常爲無病 21,熟酥油果報。         |             |
| 一九四 洗面器施佛,僧伽最上眾,適業之施與,得享五利益。            |             |
| \$\$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |             |
| 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻                          | <del></del> |
|                                         | 一五          |

一六五 支身美麗象,施佛最上眾,適業之施與,享得五利益。

- 一九五 清淨不出咳,微妙喉音聲,由我口常吹,青蓮之香氣。
- 一九六 好味酪施佛,僧伽最上眾,甘露不死食22,最上念身食。
- 一九七 色香味具蜜,我施勝者眾,飲此解脫味,無喻亦無比。
- 316 一九八 純粹之汁液,施佛最上眾,適業之施與,享受得四果。
  - 一九九 我施佛飲食,僧伽最上眾,適業之施與,得享十利益。
  - 二〇〇 有力具長壽,勇猛且端麗,安樂有名聲,常得佳飲食, 繼有輪迴時,勇敢且具慧,我於各諸有,得享此等德。
  - 二〇一 熏煙施善逝,僧伽最上眾,適業之施與,得享十利益。
  - 二〇二 我於輪迴時,生生與世世,身香有名聲,聰敏且伶俐, 利慧且廣智,言說甚深慧。
  - 二〇三 生生輪迴時,廣敏有智慧,今有寂靜樂,〔此生〕得祥福。
  - 二〇四 我實善來哉,來至世尊前,逮得佛三明,實行佛陀教。
  - 二〇五 燒盡諸煩惱,斷除一切有,龍象斷繫縛,我住於無漏。
  - 二〇六 四種無礙解,此等八解脫,以作證六通,我行佛之教。
    - ——如此具壽畢鄰陀婆蹉長老唱此等之偈。
  - 註 1 此半偈於底本中缺,今依暹羅本插入。因而其與底本之半偈,不相一致,應知爲依暹羅本 而來。
    - 2 隨法之籌,底本暹羅本均爲 Salaka dhammakuttara,今讀爲 Salaka dhaammikuttara, 作如斯譯。
    - 3 採用暹羅本之 kathalim。
    - 4 採用腳註異本之 rajanam pana。
    - 5 由意義上,於此處加入此半偈,以下諸偈之番號與底本一致。
    - 6 採用腳註之異本之 kin te me pilite n'ttho。
    - 7 採用暹羅本之 ayaeito tathagato。
    - 8 採用腳註異本及暹羅本之 sabbagahitam。
    - 9 採用暹羅本之 pubbakam pattam。
    - 10 採用腳註異本之 kasma。

| 第四十          | 畢鄰陀品           | 長老之譬喻 | 一七          |
|--------------|----------------|-------|-------------|
| <br><br>小部經典 | <br><b></b> 東五 |       | <i>─</i> /\ |

- 11 採用暹羅本之 attham nanena。
- 12 採用腳註異本之 sugado。
- 13 採用腳註異本及暹羅本之 dhata。
- 14 底本有「六百萬」爲「車」之數字,今採用暹羅本 satti1 rathasahassani。
- 15 採用暹羅本之 tambamaya。
- 16 底本暹羅本皆爲 paduddhare bhave,此 paduddhare 在韻律之關係上想爲 padadhare 變化爲 paduddhare。
- 17 採用腳註異本之 asantam nanasam。

- 18 採用暹羅本之現在複數形。
- 19 採用腳註異本及暹羅本之 atuccho jhanamanco。
- 21 採用暹羅本之 abyadhi ca sada homi。
- 22 採用暹羅本之 amatam bhattam。

#### 三八九。施羅

- 一 漢薩瓦底城,我爲道路主,集合諸親類,我爲如斯言。
- 二 「佛今出世間,彼爲應供者,爲一切世間 1,無上之福田。
- 三 王族與市民,大家婆羅門,信心皆歡喜,彼等行淨法 2。
- 四 衛兵騎象兵,車兵與步兵,信心皆歡喜,彼等行淨法。
- 317 五 勇猛之王子,毘舍婆羅門,信心皆歡喜,彼等行淨法。
  - 六 廚人理髮師,助浴造華鬘,信心皆歡喜,彼等行淨法。
  - 七 漂白織物師,助浴革具師,信心皆歡喜,彼等行淨法。
  - 八 箭匠與楯匠,木工金細工,更有錫鍛冶 3,彼等行淨法。
  - 九 雇人裁縫師 4,奴僕勞動者,一切盡己力,彼等行淨法。

| 第四十         | 畢鄰陀品   | 長老之譬喻 | 一九          |
|-------------|--------|-------|-------------|
| <br>/「\舎『經生 | <br>b. |       | <del></del> |

- 一〇 伐薪汲水人,耕夫刈草者,一切盡己力,彼等行淨法。
- 一一 花屋造華鬘,菜商青果店,一切盡己力,彼等行淨法。
- 一二 娼婦汲水婢,魚商糖果店,一切盡己力,彼等行淨法。
- 一三 今後集此等,團結爲一致,我等作奉仕,無上之福田。」
- 一四 彼等聞我言,立即皆團結,最佳供養堂,爲彼僧伽作。
- 一五 其堂完成後,滿悅與感激,彼等之全體,往詣等覺前。
- 一六 世間之道師,人中之牛王,禮足等覺者,而作如斯言。
- 一七 「一團三百人,善造供養堂,以此奉大師,仁者〔大牟尼〕。
- 一八 比丘僧伽前,仁者請受納! ,佛向三百人,以說如次偈:
- 一九 「長者三百人,行動皆一致,汝等未來世,全古子幸福者 5。
- 318 二○ 達於最後生,無上清涼性,不老亦不死,涅槃達寂靜。 □
  - 二一一切之知者,沙門最上者,佛如是授記,彼等述喜語。
  - 二二 三萬劫之間,享樂於天界,爲天支配者,治國五百度。
  - 二三 千度轉輪王,統治天王國,一切諸大王,齊向我敬禮。
  - 二四 今世人間國,有徒眾親戚,婆羅門私吒,以達最後生。
  - 二五、我爲彼之子,八十俱胝富,我名謂尸羅,究六吠陀學。

二六 我從徒弟等,散步且徘徊,見髻擔荷者,苦行計尼耶。 二七 準備供養物,見而作是言,「爲娶抑爲嫁,招待王者耶。」 二八 計尼耶曰:「我欲依諸天,獻供婆羅門,我非招待王,而爲護摩供。 二九 我亦無娶事,更非有嫁我,生釋迦族喜,人天最勝者。 三〇 利益爲世間,齎樂諸眾生,我今招待彼,爲彼作準備。 三一 鎮頭迦果色,光輝無比量,麗容無等佛,明日我招待。 三二 如熔爐鍛鐵,光芒樹炭火,大勇者如電,彼佛我招待。 三三 如山頂之火,如滿月之月,似蘆火之色,彼佛我招待。 三四 無懼超怖畏,佛作有邊際,大勇如獅子,彼佛我招待。 319 三五 佛法爲善巧,折服他外道,如龍大勇者,彼佛我招待。 三六 正法行善巧,佛龍無等者,大勇如牛王,彼佛我招待。 三七 無邊之稱讚,無量之名聲,如美具諸相,大勇帝釋天, 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻 小部經典五 [牟尼大仁者],彼佛我招待。 三八 自在率眾人,難近有威嚴,大勇如梵天,彼佛我招待。 三九 十力有大法,究完力中力,大勇如大地,彼佛我招待。 四〇 持戒且堅固 6,熟達了別法,大勇如大海,彼佛我招待。 四一 難近亦難制,不動且高廣,大勇如龍象,彼佛我招待。 四二 最上無邊智,無比無等等,大勇如虛空,彼佛我招待。 四三 助陷怖畏者,維護歸依者,鼓舞大勇者,彼佛我招待。 四四 具覺者所依,求樂之福田,大勇之寶源,彼佛我招待。 四五 鼓舞使昇天 7,能與沙門果,如雲大勇者,彼佛我招待。 四六 世間勇勝者,除一切黑闇,大勇如太陽,彼佛我招待。 四七 解脫由對境,牟尼示真實 8,大勇者如月,彼佛我招待。 四八 其智也無量,其戒也無比,解脫也無等,彼佛我招待。 四九 剛毅無等者 9,精力不思議,勇猛爲殊勝,彼佛我招待。 五〇 貪瞋及愚癡,三毒全除去,大勇不死藥 10,彼佛我招待。 320 五一 煩惱病多苦,一切黑闇除,大勇者如電,彼佛我招待。」 五二 「汝云彼佛耶」, 聞佛此聲難, 聞佛云佛者, 於我生歡喜。 五三 於內不得攝,我喜表於外,此我意喜悅,我爲如是言。 五四 「世間最勝者,人中之牛王,世尊在何處,彼往何處行, 彼與沙門果,我得見之耶。」 五五 彼伸右手示,感激續合掌,除去憂之箭,告我彼法王。 五六 「猶如顯大雲,似塗紺色藥,又如見大海,卿見彼大林。 五七 彼佛於彼處,調伏未調者,化導應化者,覺應覺部類」

五八 渴者之思水,飢者之思食,如母牛索犢,我今索勝者。 五九 心得行儀法,作法適律儀,已使弟子學,詣往勝者前。

|    | <b>第</b> | 有四十 畢鄰陀品 長老之譬喻<br>         | =          |
|----|----------|----------------------------|------------|
|    | /        | 小部經典五                      | <u>_</u> [ |
|    | 六四       | 我等爲質問,或在交談間,爾時須靜肅,令以似牟尼。   |            |
| 21 | 六五       | 彼佛所說法,安穩達涅槃,諦聽正法義,聽聞樂正法。   |            |
|    | 六六       | 我近等覺者,問訊於牟尼,問訊交談已,三十二相探。   |            |
|    | 六七       | 得見三十相,二相尙有疑,牟尼現神通,顯露馬陰藏。   |            |
|    | 六八       | 出舌觸耳鼻,覆佛全額面,〔三十二相見,我心始解疑〕。 |            |
|    | 六九       | 三十二相具,隨形好圓滿,結著爲是佛,弟子俱出家。   |            |
|    | 七〇       | 我等三百名,出家俱非家,未至八個月,全得達寂定。   |            |
|    | 七一       | 一同作福業,及無上福田,一同轉輪迴,一同爲轉生。   |            |
|    | 七二       | 我今施椽木,淨法得自在,依其善業故,我今得八因。   |            |
|    | 七三       | 諸方我供養,無量我受用,一切支持者,使我無懼怖。   |            |
|    | 七四       | 我身無疾病,保持得長壽,肌膚紋理細,得住所望家。   |            |
|    | 七五       | 我於八根椽,淨法我自在,羅漢無礙解,我上第八果。   |            |
|    | 七六       | 一切遂成就,所作已無漏,我名爲八椽,我爲卿之子。   |            |
|    | 七七       | 嘗施五根柱,淨法得自在,依其善業果,我今得五因。   |            |
|    | 七八       | 我於慈不動,受用我無缺,所言皆可信,從而不害他。   |            |
|    | 七九       | 我心不歪曲,何事亦不動,因彼善業故,於教皆無垢。   |            |
| 22 | 八〇       | 謙恭能忍讓,所作已無漏,之比丘弟子,敬禮大牟尼。   |            |
|    | 八一       | 我之佳寢椅,設備於堂中,依此善業故,我今得五因。   |            |
|    | 八二       | 生於高貴家,我得大富裕,全無不自由,我亦無慳吝。   |            |
|    | 八三       | 我今任望行,我於寢椅側,最勝寢椅共,我趣所望處。   |            |
|    | 八四       | 布施寢椅故,一切黑闇除,長老得通力,敬禮大牟尼。   |            |
|    | 八五       | 他己之所作,一切作成就,以彼善業故,得入無畏城。   |            |
|    | 八六       | 整備堂之中,我施受用物,依其善業故,證得彼最勝。   |            |
|    | 八七       | 大凡世間之,調御象馬者,種種之動作,慘酷爲調御。   |            |
|    | 八八       | 唯卿則爲否,調御諸男女,無刀亦無杖,最上爲調御。   |            |
|    | 八九       | 牟尼示善巧,不斷讚說施,牟尼說一問,三百得解脫。」  |            |
|    | 九〇       | 我等受調御,無漏善解脫,得一切通力,涅槃煩惱盡。   |            |
|    | 九一       | 今昔十萬劫,彼時我施施,一切怖畏超,施堂之果報。   |            |

六○「汝等諸學童!近諸世尊難,獨行如獅子,股健行步來。

- 九二 實我善來哉……
- 九三 燒盡諸煩惱……
- 九四 四種無礙解……
  - ——如是具壽施羅與徒眾共於世尊前唱此等之偈。
- 註 1 依腳註異本及暹羅本讀爲 asi so sabbalokassa……。
  - 2 以下之淨法,一切底本均爲 pugadhamma,但今採用腳註異本之 subhadhamma。
  - 3 採用暹羅本 tipulohakara tatha。
  - 4 採用暹羅本之 calaka。
  - 5 依腳註及暹羅讀爲 sampatti hi karitvana。
  - 6 面底本雖爲 sllavlcisamakinno,今採用依暹羅本之 siladhlti,更將 dhlti 讀爲 dhiti。今 採用腳註異本之。
  - 7 底本為 vedakaro 今採用腳註異本之 devakaaro。
  - 8 採用暹羅本之 sabhavadassako。
  - 9 採用暹羅本之 dhiti。
  - 10 採用暹羅本之 agadupamo。
  - 11 採用暹羅本之 matto va kunjaro 'danto。

## 三九〇 一切稱讚者

#### p.323.

- 一 光輝如牙皂(花),明亮如燭台,映照如明星,又如空中電。
- 二 無畏無恐怖,勇猛如師子,開示智慧光,摧破外道群。
- 三 拔濟此世間,斷一切疑惑,遊行如獸王,我見世導師。
- 四 頭上我結髻,身著鹿皮衣,我爲婆羅門,正直苦行者, 我取樹皮衣,擴展佛足前。
- 五 隨時取檀香,奉事塗如來,等覺者塗已,稱讚世導師。
- 六 「牟尼度瀑流,拔濟此世間,依此智光耀,最上金剛智。
- 七 佛轉大法輪,蹂蹂躪他外道,戰勝如牛王,震動諸大地。

|    | 第四十       | 畢鄰陀品        | 長老之譬           | 喻     |  | 二七 |
|----|-----------|-------------|----------------|-------|--|----|
|    | 小部經期      | <b>共五</b> . |                |       |  | 二八 |
| rŦ | 4p_L\/=:- | 5.10 1875 1 | <b>いきか 4</b> n | 日始十五年 |  |    |

- 八 如大海之波,湧至岸邊碎,如是卿之智,一切邪見碎。
- 九 有如細目網,投入洪流中,生物入網中,立即起煩惱。
- ─○ 其如弘世間,外道不依諦,於卿上智中,左往右往去。
- 一一卿能押瀑流,使入流者起,爲無親族者,卿能爲保護, 怖畏戰鬥者,卿爲避難處,希求解脫者,卿爲所趣處。
- 一二 無等之獨雄,積累慈悲等,無等之善戒,〔於此〕成寂靜,

如是自在者 1,獲得勝利者。 324 一三 賢明去疑妄,不動無疑惑,無垢棄不德,純潔清淨者。 一四 三明去憍著,達三有邊際,超越罪限界,重法蒔利益 2。 一五 卿法如渡船,鼓舞如財貨,無畏如師子,調御如象王」。 一六 巴多穆塔拉,佛有大名聲,讚佛十偈已,我禮大師足, 其時我默然, 肅然我起立。 一七 巴多穆塔拉,應供世間解,比丘僧伽中,佛說此等偈。 一八 「我之戒智法,如有稱讚者,此者我稱讚,我說汝諦聽。 一九 六萬劫之間,彼樂於天界,支配他諸天,應爲自在者。 二〇 爾後彼出家,精勵於白根,瞿曇世尊教,於是應出家。 二一一今以出家身,捨棄諸惡業,遍知一切漏,無漏者涅槃。」 二二 恰如雲雷轟,滿足此大地,卿爲師子吼,使我等滿足。 二三 我得戒慧法,稱讚世導師,逮得不死道,究竟趣涅槃。 二四 實此具眼者,希世尊久住,知我所未知,觸達不死位。 二五 此我最後生,完除一切有,遍知一切漏,住爲無漏者。 二六 百千劫之昔,供養彼之佛,我不知惡趣,稱讚之果報。 325 二七 燒盡諸煩惱……

- 二八 實我善來哉……
- 二九 四種無礙解……
  - ——如是尊者一切稱讚者長老唱此等之偈。

註 1 「如是自在者……」,參照底本之腳註與暹羅本讀爲 Vasi tad1 jitanjayo。

| 第四十      | 畢鄰陀品    | 長老乙譬喻 | 二九 |
|----------|---------|-------|----|
| <br>小部經期 | ·<br>共五 |       | 三〇 |

2「蒔利益」,依暹羅本讀爲 hitavappako。

#### 三九一 施蜜者

- 一 信度河之岸,我造善庵室,其處教弟子 1,占相古傳說。
- 二 弟子等求法,受訓欲聞教,得究六支學,信度之家住。
- 三、豫見變事生,熟知觀諸相,繼索最上義,爾時裾野住。
- 四 覺者名善慧,時逢生世間,哀愍爲我等,敬請導師來。
- 五 善慧大勇者,我見世導師,爲彼造草莚,我施最勝者。
- 六 獲蜜由裾野,我施最勝佛,等覺者食已,向我爲斯語。
- 七 「見我汝起信,親手施我蜜,施蜜我稱讚 2,我說汝諦聽。
- 八 施蜜與草莚, [依此之功德], 三萬劫之間, 彼得樂天界。
- 九 三萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師應在世。

- 一○ 依彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,涅槃無漏者。」
  一○ 來此由天界,〔兜率〕至母胎,降注蜜之雨,得蜜大地喜。
  一二 由家出誠難,恰如由壺出 3,當我欲出家,蜜雨降不絕。
  326 一三 我由家中出,出家爲非家,無憂得飲食,施蜜之果報。
  一四 我於人天中,一切遂所欲,以彼施蜜故,逮得於漏盡。
  一五 天雨降落時,草中四指許,花開樹之間,田地亦滋潤 4。
  一六 空宅與假屋,樹下亦時常,幸福無漏者,隨遇得安住。
  一七 中間有諸有,經歷彼等有,我已得漏盡,今已無後有。
  一八 往昔三萬劫,彼時行布施,惡趣我不知,施蜜之果報。
  一九 燒盡諸煩惱……
  二○ 實我善來哉……
  二一 四種無礙解……
  一如是施蜜者長老唱此等之偈。
  - 註 1 底本為 tassa 今採用暹羅本 tattha。

- 2 底本雖爲 yan tam, 今採用暹羅本 yo tam。
- 3 「由家出誠難,恰如由壺出。」底本爲 kumbhiya vasuduttara,今讀爲 kumbhiya vasuduttara。
- 4 底本爲 chapade,今採暹羅本 vappadese。

#### 三九二 蓮華重閣

- 一世尊名喜見,牟尼自存者,世間之導師,三昧善巧者, 彼爲離欲者,彼是爲牟尼。
- 二 喜見大牟尼,彼入於密林,擴展糞掃衣,寂坐最上人。
- 三 我昔爲鹿狩,林中不毛地,不斷索斑鹿,彼時我徘徊。
- 四 我見等覺者,彼已度瀑流,無漏如旭光,沙羅樹王花。
- 五 我見天中天,喜見大名聲,彼時我入池,取來紅蓮華。
- 六 樂意取來之,百葉紅華華,爲佛造重閣,上覆紅蓮華。
- 327 七 喜見大牟尼,哀愍悲愍者,七日七夜間,勝者住重閣。
  - 八 我捨舊蓮華,重覆此新者,爾時我伸手,合掌立一傍。
  - 九 喜見大牟尼,彼由三昧出,世間導師坐,環顧於四方。
  - 一〇 彼時名善見,大威神侍者,彼知大師心,奉仕喜見佛。
  - 一一 八萬比丘眾,樂坐彼林中,彼等近侍佛,世間之導師。
  - 一二 住於密林中,所有諸天神,彼等知佛心,爾時全來集。

- 一三 來集諸夜叉,甕形與羅刹,僧伽到著時,勝者說此偈。
- 一四 「七日間供養,爲我造住居,造者我稱讚,我說汝諦聽。
- 一五 微妙極難見,甚深善開演,應以智稱讚,我說汝聽聞。
- 一六 十四劫之間,應治彼天國,彼有高重閣,上覆紅蓮華, 於空中所有,宿業此果報。
- 一七 二千四百劫,輪迴無間絕,於空中所有,其處造華殿。
- 一八 蓮葉不染水,依意轉五蓋,一切諸煩惱,不染彼之智。

#### 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻

三三

-----

小部經典五

三四

- 一九 起心由家出,出家爲無家,依彼所有華,造出諸宮殿。
- 二〇 假令住樹下,賢者正念者,彼處造華殿,應有於頭上。
- 二一、衣缽及床座,此等日用品,施比丘僧伽,無漏者涅槃。
- 二二 出家爲遊行,如是出家者,由閣住樹下,重閣亦所有。
- 328 二三 衣食我無憂,福業本相應,我已得究竟,〔涅槃寂靜樂〕
  - 二四一世間導師言,算數不能及,幾億劫之間,我已空過去。
  - 二五 古千八百劫, 導師有喜見, 我爲奉仕彼, 來至此之生。
  - 二六 阿諾瑪世尊,奉見具眼者,於是親近彼,非家我出家。

  - 二七 佛作苦邊際,爲我說道法,我聞彼之法,得達不動道。
  - 二八 滿足等覺者,瞿曇最勝者,遍知一切漏,住爲無漏者。
  - 二九 古千八百劫,供養彼之佛,我不知惡趣,供佛之果報。
  - 三〇 燒盡諸煩惱……
  - 三一 實我善來哉……
  - 三二 四種無礙解……
    - ——如是具壽蓮華重閣長老唱此等之偈。

# 三九三 重姓

- 一 距雪山不遠,名輸毗多山,善佳我庵室,弟子爲我造。
- 二 其處假堂多,信度瓦利他,眾多樹開花,及開劫比他。
- 三 其處多〔花果〕,尼昆提或棗,三色餘甘子,南瓜白蓮開。
- 四 其處多荆棘,羊角蕉檸檬,摩訶那摩樹,梔子阿順那。
- 329 五 紅藍芳香樹,榕樹尼婆苹,如是我庵室,弟子共同住。
  - 六 阿諾瑪達西,自存世導所,彼索宴坐處,來至我庵室。
  - 七 刹那依世間,世尊風病起,阿諾瑪達西,大勇大名者。
  - 八世間之導師,我徘徊林中,奉見等覺者,我詣具眼者。
  - 九 我見彼威儀,彼時我觀察,佛今於病中,風疾定無疑。
  - 一○ 我速往庵室,歸至弟子處,我欲爲調藥,我向弟子言。

一一 弟子聞我語,全部弟子等,迅速集一處,尊重我師故。

第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻

三五

|     | /                                         | \ <a>部經典五</a>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 三六 |
|-----|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 330 | 一一一一一一 一二二二二二二二二二三三二二三四五六七八 九〇一二三四五六七八九〇一 | 立即入山中,我作一切藥,我爲調飲藥,施佛最勝者。大勇一切知,世間之導師,善逝速服藥,大仙風邪治。阿諾瑪達西,佛之痛苦鎮,大名者就座,向我說此偈。「汝以藥施我,治癒我疾病,癒病我稱讚,我說汝諦聽。十萬劫之間,享樂於天界,其處奏樂器,於中常歡喜。歸來人間界,白根業催促,千度轉輪王,[應享人間福]。五十五劫昔,彼名阿諾瑪,生爲刹帝利,領有四邊國,彼爲世主宰,克服閻浮林(印度)。依此具七寶,大力轉輪王,三十三天震,應作主宰者。爲天亦爲人,應爲無病者,捨棄世所有,超越疾病者。由此無量劫,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。依於彼法中,得爲後繼子,遍知一切漏,涅槃無漏者。燒盡諸煩惱,應渡渴愛流,彼名謂重姓,爲大師弟子。瞿曇此全知,釋種最勝子,比丘僧中坐,應置彼第一。」阿諾瑪達西,世尊自存者,爲求索別住,來至我庵室。大勇一切知,來我庵室已,親手爲調藥,使師得滿足。爲彼之所作,善業不能棄,如良田種子,彼時善作故。我見世導師,於我爲善利,依此業餘力,我達不動位。瞿曇此全知,釋種最勝子,比丘僧中坐,置我爲第一。無量劫之昔,彼時作善業,我不知惡趣,施藥之果報。燒盡諸煩惱 | 三六 |
|     | ==<br>==<br>==<br>-                       | 實我善來哉<br>四種無礙解<br>——如是具壽重姓長老唱此等之偈。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
|     |                                           | 三九四 耆利摩難                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
|     | _                                         | 要死子入塚,父母及兄弟,堆上同燒葬,〔孑身我一人〕。<br>憂愁並熱惱,我衰瘦面青,具眼者我心,悲愁而散亂。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |    |
|     | 勞                                         | 序四十 <b>畢鄰陀</b> 品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 三七 |
|     | /                                         | ·····································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 三八 |

| 331 | 三手                   | 战爲愁箭敗,我往於林邊,食野生果實,我住於樹下。         |             |
|-----|----------------------|----------------------------------|-------------|
|     | 四                    | ら                                |             |
|     | 五、喜                  | 善慧大仙至,我聞其足音,舉首望善逝,[ 我觀大牟尼 ]。     |             |
|     | 六 ナ                  | 大勇者來至,我心生歡喜,見彼世間師,我具最上意。         |             |
|     | 七 (                  | 見佛〕得信念,我施一握葉,世尊具眼者,哀愍坐其處。        |             |
|     | 八 喜                  | e.慧佛世尊,說法坐其處,世間之導師,爲我除憂箭。        |             |
|     | 九「                   | 不招彼處來,不許此處去,如來亦如去,其處何悲痛。         |             |
|     | $\overline{}$        | 恰如旅眾生,彼等臨雨降,攜帶所持品,往未落雨處。         |             |
|     |                      | 天雨一旦止,往所望處行,父母亦皆然,其處何悲痛。         |             |
|     | <u>一二</u>            | 過客之動搖,放逐皆戰慄,父母亦皆然,其處何悲痛。         |             |
|     | 一三                   | 如蛇捨古皮,前行皆相續 1,汝父母亦然,相續離此世。」      |             |
|     | 一四                   | 了解佛之語,即捨我憂箭,我心生歡喜,頂禮最勝覺。         |             |
|     | 一五                   | 我禮佛大龍,山穗具天香 2,我誠行供養,善慧世導師。       |             |
|     | 一六                   | 供養等覺者,合掌於頭上,念最上諸德,稱讚世導師。         |             |
| 332 | 一七                   | 「卿爲一切知,世導師已度,具智大牟尼,拔濟諸眾生。        |             |
|     | 一八                   | 依卿之智慧,斷除惑猶豫,汝爲具眼者,授我以正道。         |             |
|     | 一九                   | 時諸阿羅漢,成就六通者,空行大神通,附從堅固者。         |             |
|     | $\stackrel{-}{\sim}$ | 四向之有學,聲聞四果住,卿等諸聲聞,蓮開日出時。         |             |
|     |                      | 不動如大海,無比甚難上,如是具眼者,無量智具足。」        |             |
|     |                      | 我禮世勝者,大名具眼者,一一拜諸方,屈身我退去。         |             |
|     | 三三                   | 我由天界沒,正念且正知,我入於母胎,幾生爲轉世。         |             |
|     | 二四                   | 今我由家出,出家爲無家,熱心且聰明,宴默爲行境。         |             |
|     | 二五                   | 我今勵勤行,大牟尼歡喜,如月出密雲,如是我常行 3。       |             |
|     | 二六                   | 此處爲別住,寂靜且無依,遍知一切漏,住爲無漏者。         |             |
|     |                      | 三萬劫之昔,我已供養佛,惡趣我不知,供佛之果報。         |             |
|     |                      | 燒盡諸煩惱                            |             |
|     | , -                  | 實我善來哉                            |             |
|     | =0                   | 四種無礙解,我得八解脫                      |             |
|     | 答                    | 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻<br>第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻 | 三九          |
|     | <i>7</i>             |                                  | <b></b> ∕ L |
|     | <b>-</b>             | \·部經典五                           | 四〇          |
|     | ~                    |                                  |             |
|     | _                    | ——如是具壽耆利摩難長老唱此等之偈。               |             |
|     |                      |                                  |             |

- 註 1 底本爲 sam tanum 暹羅本爲 santunam 腳註異本爲 santanam 今爲將 santanam 作 韻律之調整,故應爲 santanam。
  - 2 採用暹羅本之 giri-manjari。
  - 3 採用暹羅本之 sada。

#### 三九五 飲娑羅羅樹液

#### p.333.

- 一 拘留孫涅槃,我爲婆羅門,採取沙羅羅,我造假堂屋。
- 二 至三十三天,得寂靜宮殿,光輝勝諸天,福業之果報。
- 三 日中又夜間,經行或住立,沙羅羅花覆,福業之果報。
- 四 我於此之劫,心誠供養佛,我不知惡趣,供養之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽飲娑羅羅樹液長老唱此等之偈。

#### 三九六 一切施者

- 一 我入於大海,我造佳宮殿,善造大蓮池,鴛鴦而歌唱。
- 二 曼陀羅迦華,紅蓮青蓮覆,河流於其處,美堤心地舒。
- 三 魚龜滿河中,種種獸充滿 1,孔雀鶖鷺音,郭公鳥聲喧 2。
- 四 巴麗羅哈娑,支耶迦越迦,提因提婆娑,利迦班巴伽, 支瓦支瓦伽,等鳥往河去。
- 五 鶖與鶖鷺鳴,梟居多褐色,河灘具七寶,寶珠真珠砂。
- 六 諸多金樹木,充滿種種香,日夜一切時,光輝照宮殿。
- 334 七 六萬之樂器,朝夕鳴遍處,萬六千之女,常行圍繞我。
  - 八 我由宮殿出,歡喜有信心,禮善慧導師,有大名聲者。

- 九 禮等覺者已,請佛及弟子,世間之導師,勇者善慧諾。
- 一〇 請爲我說法,大牟尼感激,我禮等覺者,回返宮殿去。
- 一 我向從者言,「汝等皆來集,明朝善慧佛,前來我宮邸。
- 一二 〔佛來〕我等利,我等之善利,應來卿之前,我等供大師。」
- 一三 調備多飲食,我將告彼時,十萬自在者,導師俱來至。
- 一四 百種之樂器,我將爲奉迎,人中最上者,坐於純金椅。
- 一五 爾時我作扇,純金之上蓋,扇於比丘間,不斷搧〔風涼〕。
- 一六 我以多飲食,喜樂比丘眾,比丘眾各別,我施一雙衣。
- 一七 稱之曰善慧,世間受供者,比丘眾中坐,以說此等偈。
- 一八「施我以飲食,僧伽得滿足,施者我稱讚,我說汝諦聽。
- 一九 千八百劫間,享樂於天界,千度轉輪王,[治化於世間]。
- 二〇 或生於天中,或生於人界,時常於執持,純金之寶蓋。

- 二一 三萬劫之間,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師出世間。 335 二二 依彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,無漏爲涅槃。 二三 比丘僧中坐,應爲師子吼,葬堆飾傘蓋,傘下於燃燒。 二四 今得爲沙門,燒盡諸煩惱,樹下假屋中,我均不知熱。 二五 三萬劫之昔,彼時行布施,我不知惡趣,布施之果報。 二六 燒盡諸煩惱…… 二七 實我善來哉…… 二八 四種無礙解,我得八解脫……
  - 註 1 底本爲 samotthata 暹羅本爲 Samotthota 二者不詳且讀爲 Samotata。
    - 2 採用腳註異本及暹羅本之 abhiruda。

——如是具壽一切施者長老唱此等之偈。

## 三九七 阿逸多(無勝)

一 巴多穆塔拉,勝者究竟者,世間之導師,彼入雪山坐。

- 二 未見等覺者,其聲我未聞,不斷我求食,徘徊於林中。
- 三 其處見覺者,三十二妙相,見已心思惟,「此稱爲何者。」
- 四 以觀其相貌,想起我學識,諸佛智者等,我曾聞所說。
- 五 「如彼之所語,此應爲佛陀,我將爲恭敬,我將得淨趣。」
- 六 迅速還庵室,我取木與油,及取缽多羅,詣教導者處。
- 七 我取三枝杖,立於露地上,點燈爲照明,八度我頂禮。
- 336 八 七日七夜間,佛坐最上座,由彼至夜明,導師始起來。
  - 九 信心我歡喜,於全畫與夜,親手施燈明,使佛甚喜悅。
  - 一〇 香醉山之林 1,其處出諸香,依佛威神力,彼時來佛所。
  - 一一 一切花生香,一切花開放,依佛威神力,彼時均來集。
  - 一二 龍與金翅鳥,兩者在雪山,彼等欲聞法,前來佛之所。
  - 一三 沙門提瓦拉,第一佛弟子,十萬自在者,同來至佛所。
  - 一四 巴多穆塔拉,應供世間解,坐比丘僧中,說爲此等偈。
  - 一五 「汝爲淨信者,親手爲點燈,〔布施〕我稱讚,我說汝諦聽。
  - 一六 六萬劫之間,享樂於天界,千度轉輪王,〔統理人間界〕。
  - 一七 三十六度間,天主治天國,地上七百度,治理無數國。
  - 一八 依此施燈明,彼應得天眼,見半拘盧舍,〔一切無障礙〕。
  - 一九 彼由天界沒,出生於人間,若畫又若夜,人人具福業, 彼爲寂靜者,揭舉諸燈明。

| 337 | 二〇 彼施捨燈明,光輝照滿城,天端人之生,生〔而有光明<br>二一 諸人施燈明,由此八燈果,此人不捨離,施燈之果報。<br>二二 今後十萬劫,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師出世間。<br>二三 依彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,無漏爲涅槃。<br>二四 佛之大弟子,彼名阿逸多,彼喜等覺者,瞿曇釋種子」。<br>二五 六萬劫之間,一旱樂於天界,其處爲我設,百燈常與共 |             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|     | 二六 無論於天界,或是在人中,憶念最勝者,我益知歡喜 2<br>二七 我由兜率沒,來入於母胎,生爲寂靜者,廣大有光明。<br>二八 我今由家出,出家爲無家,跋婆犁之前,詣彼爲弟子。                                                                                              | •           |
|     | 第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻                                                                                                                                                                          | 四五.         |
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                   | 四六          |
|     | 二九 繼住雪山中,我聞世導師,爲索最上義,我近教導者。<br>三○ 訓練爲伶俐,已渡於瀑流,佛無煩惱依,解脫一切苦,<br>涅槃〔成寂靜〕,佛爲如是說。<br>三一 歸佛得成就,我已甚滿足,大牟尼 3!我證得三明,我<br>三二 千萬劫之昔,彼時我施燈,我不知惡趣,施燈之果報。<br>三三 燒盡諸煩惱                                 | 行佛之教。       |
|     | 三四 實我善來哉<br>三五 四種無礙解,我得八解脫<br>——如是具壽阿逸多長老唱此等之偈。                                                                                                                                         |             |
|     | 註 1此一偈爲依暹羅本之 sabbe gandha Vanamaya pabbate Gur2採用腳註異本及暹羅本之 hasam。3採用腳註異本 Mahamuni 之呼格。                                                                                                  | ndhamadane。 |
| 338 | 攝頌<br>畢鄰陀婆蹉、施羅、一切稱讚、施蜜者<br>蓮華重閣與重姓、耆利摩難、娑羅羅<br>一切施者阿逸多,共有五百二十偈。                                                                                                                         |             |
|     | 尚更有諸品之攝頌<br>波頭摩、阿羅迦達、烏摩、康豆達迦<br>耶伽波頭摩、薩達娑尼、曼陀羅、菩提萬達<br>阿萬陀畢鄰陀,偈共千百七十四。                                                                                                                  | 第四〇畢鄰陀品畢    |
|     |                                                                                                                                                                                         | 第四百畢        |

第四十 畢鄰陀品 長老之譬喻

小部經典五 四八

# 第四十一 帝須彌勒品

p.399.

# 三九八 帝須彌勒

|     | <u></u> - 현                     | 吉行輸毗多,彼據山崖窟,野生果實食,以住雪山中。    |       |
|-----|---------------------------------|-----------------------------|-------|
|     | 二爾                              | 爾持護摩木,我採來焚燒,爲生梵天界,繼索最上義。    |       |
|     | 三巴                              | 己多穆塔拉,應供世間解,彼欲拔濟我,前來我之側。    |       |
|     | 四「                              | 汝作大功德?」「與我護摩木,我將奉仕火,依此我清淨!」 |       |
|     | 五、「                             | 汝摩奴所生,善賢汝知天,汝爲事火者,旦燃護摩木!」   |       |
|     | 六 自                             | 日彼取木來,勝者爲點火,彼時木不燃,大仙爲神變。    |       |
|     | 七「                              | 汝之火不燃,汝未有供儀,勤行汝無益,汝可事我火!」   |       |
|     | 八「                              | 卿言汝之火,汝火爲何物,汝可爲我說,二人同共事!」   |       |
|     | 九「                              | 因法之滅盡,煩惱之燒盡,捨棄嫉與慳,此三我供義。」   |       |
|     | $\rightarrow$                   | 「卿爲如何者,如何種姓者,如卿之修行,爲我甚喜悅?」  |       |
| 340 |                                 | 「刹帝利族生,究明六神通,一切諸漏盡,今已無後有。」  |       |
|     |                                 | 「若卿爲佛陀,放光一切知,除闇歸命卿,卿作苦邊者。」  |       |
|     | 一三                              | 鹿皮之座具,擴展我布施,「請汝坐此處,我願奉事卿!」  |       |
|     | 一匹                              | 我擴展鹿皮,世尊坐其處,招請等覺者,前往我山行。    |       |
|     | 一五                              | 鎭頭迦樹果,採來滿籃中,果實我加蜜,我施與佛陀。    |       |
|     | 一六                              | 於我觀察中,勝者爲進食,我觀世導師,其處起信心。    |       |
|     | 一七                              | 巴多穆塔拉,應供世間解,彼坐我之庵,爲唱此等偈。    |       |
|     | 一八                              | 「汝今起淨心,親手施果實,滿足我稱讚,我說汝聽聞。   |       |
|     | 一九                              | 二十五度間,彼應成天王,千度轉輪王,〔統理人世間〕。  |       |
|     | =0                              | 具宿善業故,成彼之希望,高價美飲食,床座與衣服。    |       |
|     |                                 | 立即於彼時,福業相應生,此者常歡喜,無病亦無憂。    |       |
|     | $\stackrel{-}{\longrightarrow}$ | 生天或生人,無論生何處,皆爲幸福者,度盡其人生。    |       |
|     | 二三                              | 通達三吠陀,讀誦持真言,親近等覺者,應成阿羅漢。」   |       |
|     |                                 |                             |       |
|     | 第                               | 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻            | 四九    |
|     |                                 | 、垃圾碗出工:                     | Ŧi () |
|     | /]                              | N部經典五<br>                   | Д.О   |
|     | 二四                              | 由己之記憶,得分別以來,受用我無缺,施果之果報。    |       |
|     | 二五                              | 我得最上法,除去貪與瞋,一切諸漏盡,今已無後有。    |       |
|     | 二六                              | 燒盡諸煩惱······                 |       |
|     | 二七                              | 實我善來哉                       |       |
|     | 二八                              | 四種無礙解,我得八解脫                 |       |

#### 三九九 富蘭那迦(圓滿)

#### p.341.

- 一 彼據山崖窟,自存無敗者,無病憂彼佛,請住於山中。
- 二 時我庵近鄰,時間有吼聲,彼時有光出,佛將入涅槃。
- 三 密林限際內,罷狼熊龍獅,[悲佛入涅槃],爾時全咆哮。
- 四 我見此變故,疾往崖下行,彼處我見佛,無敗者涅槃。
- 五 沙羅樹滿花,上昇如太陽,失焰如炭火,無敗者涅槃。
- 六 草薪我拾滿,其處作葬堆,最佳葬堆作,佛身我荼毗。
- 七 佛身荼毗後,遍撒以香水,夜叉住空中,彼時稱名言。
- 八 「爾時自存者,爲此彼大仙,完成汝所作,汝後於何時,名富蘭那迦。」
- 九 由其身沒後,我往於天界,其處有天香,瀰滿於空中。
- 一〇 爾時我之名,稱富蘭那迦,爲天或爲人,其志皆成滿。
- 一一 此我最後生,轉爲最後有,此處知我名,稱富蘭那迦。
- 一二 等覺者瞿曇,喜我最勝子,遍知一切漏,我住於涅槃。
- 一三 九十一劫昔,彼時作善業,我不知惡趣,所作之果報。
- 一四 燒盡諸煩惱……
- 一万. 實我善來哉……
- 一六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽富蘭那迦長老唱此等之偈。

# 四〇〇 彌多求

#### p.342.

一 雪山之近處,有名無憂山,毗首羯摩作,彼處我有庵。

- 二 等覺名善慧,最上悲愍者,著衣求朝食,來至我之所。
- 三 善慧佛來至,大勇世導師,我捧彼淨缽,熟酥油滿施。
- 四 我施善慧佛,最勝世導師,舉手我合掌,我益生歡喜。
- 五 思願施熟酥,爲天或爲人,我得廣大樂,〔無憂亦無慮〕。
- 六 輪迴數多生,我避墮惡處,其處心誓願,今得不動道。
- 七 「見我汝爲利,爲汝之善利,汝婆羅門 1!依見我之利,汝成阿羅漢。
- 八 放念汝勿怖,獲得大名聲,施我以熟酥,生死得解脫。
- 九 依此施熟酥, 慈心爲作務, 千八百劫間, 享樂於天界。
- 一〇 而今十八度,汝應爲天王,領地之廣大,算數所不及。

- 一 五十一度間,應爲轉輪王,主宰閻浮林,征服四邊國。 一二 難動及難運,如大海大地,汝之富如斯,無量亦〔無邊〕」。 一三 施金六十億,而我去出家,爲求何等善,往詣跋?型。 343 一四 彼處誦真言,吠陀六支學,冥暗消散起 2,卿大牟尼! 一五 我來欲見卿,欲聞卿之法,聞卿之法已,我得不動道。 一六 三萬劫之昔,熟酥我施佛,今我於此世,不知乞熟酥。 一七 然我知所望,生而得所欲,我知一切心,我以食而生。 一八 鳴呼佛之法,鳴呼師恩惠,僅少熟酥施,我得無量利。 一九 至須彌山側,大海之水亦,不及比熟酥,十六分之一。 二〇 輪圍山之量,其量僅少許,比我衣容積,[猶顯爲不足]。 二一 最勝之山王,山王爲雪山,比我塗之香,不能爲比例 3。 二二 衣香與熟酥,其他諸現法,無爲證涅槃,施酥之果報。 二三 念處之床第,三昧之行境,覺支之飲食,施酥之果報。 二四 燒盡諸煩惱…… 二五 實我善來哉…… 二六 四種無礙解,我得八解脫……
  - 註 1 底本爲主格單數形,依暹羅本採用呼格單數。

——如是具壽彌多求長老唱此等之偈。

- 2 參照暹羅本讀爲 tamandhakaravidhamam……。
- 3 依底本之腳註及暹羅本讀爲 upanidham na hissati。

#### 四〇一 度多迦

- 一 恆河婆儗羅,彼由雪山出,彼時彼河流,蓮華上佛城。
- 二 園名輸毘多,恒河堤上造,巴多穆塔拉,世間導師住。
- 344 三 諸人從彼佛,如天從帝釋,世尊無恐怖,靜坐如師子。
  - 四 我爲婆羅門,住蓮華佛城,我名呼六支,是爲我之名。
  - 五 千八百弟子,爾時圍繞我,彼等諸弟子,思集恒河岸。
  - 六 其處無詭詐,洗清諸罪惡,我見諸沙門,橫渡婆儗羅, 彼等渡河時,我爲如是思。
  - 七 「此等諸佛子,朝夕渡此河,彼等自身惱,自身受苦痛。
  - 八 含天諸世間,佛爲最勝言,我以淨趣道,而無有施行。
  - 九 爲佛最勝者,建造恒河橋,令作此事業,安樂渡今生 1。」
  - 一〇 我與十萬金,以爲造橋資,我作此行施,相信爲廣大。

- 我爲造此橋,往詣世導師,合掌於頭上,我述此之語。 一二 「與此十萬金 2,我爲卿造橋,請受此大橋,沙門大牟尼。 一三 應供世間解,最上蓮華佛,比丘僧中坐,爲唱此等偈。 一五 由澗山樹落,縱令有死者,應得安住處,施橋之果報。 一六 風擴成長根,榕樹不得倒,敵人不得勝,施橋之果報。 一七 盗賊不得勝,刹利不輕侮,一切敵遁逃,施橋之果報。 345 一八 酷暑行露地,為熱所苦惱,彼具福業故,不受此等苦。 一九 天界或人中,多爲美事造,知彼望象乘,立即爲所現。 二〇 印度地方產,風速千頭馬,朝夕赴彼前,施橋之果報。 二一 彼還至人生,應得安樂地,雖然生此處,此人有象乘。 二二 今後十萬劫,出生甘蔗族,稱名爲瞿曇,在世爲大師。 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 Fi.Fi. 小部經典五 五六 二三 於彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,無漏證涅槃。 二四 最上蓮華佛,佛前作善業,彼處我行施,我已達漏盡。 二五 正勤我專念,寂靜我無依,如龍象斷縛,我住於無漏。 二六 燒盡諸煩惱…… 二七 實我善來哉…… 二八 四種無礙解,我得八解脫……
  - 註 1 於底本「輪迴」有(samsarami) 今採用暹羅本之 santarami。

——如是具壽度多迦長老唱此等之偈。

2 於暹羅本有 satam sahassam savayam datva karapivo maya 而採用之。

# 四〇二 優婆私婆

- 一 雪山之近鄰,有阿奴摩山,彼處我建庵,而造最佳庵。 二 其處有河流,堤美心地清,紅蓮無污染 1,青蓮多數生。 三 包薩巴第那,蒙伽羅希他,河中水生魚,魚龜希充滿。 四 其處有花開,向我庵香送,無憂提米拉,庫達瑪拉伽, 芬那伽樹花,吉利芬那伽。 346 五 林中花開放,其中多樹花,花名摩達伽,提那絲拉花, 沙羅沙羅羅,還有旃簸迦。
  - 六 阿順那阿提,摩訶那摩花,妙香阿薩那,吹送我庵中。
  - 七 鬱陀羅伽樹,普及半由旬,波吒釐素馨,梔子金網覆。
  - 八 其中多樹木,摩登薩多利,信度瓦利陀,波吒釐樹花,

九 其處繞我庵,薩雷雅伽花,此等花放中,諸多樹輝映。 一○ 我菴普香薰,阿梨勒洛迦,菴婆與閻浮,及毘鞞得迦。 一二 麵果波羅蜜,香蕉羌達利,菴婆塔伽林,瓦利迦羅果。 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 万七 小部經典五 万.八 一三 我菴之周圍,多有衛陀婆,薩婆迦果實,伊西穆迦樹。 一四 阿瓦他花樹,帕伽巴利他,還有無花果,優曇婆羅華, 掇與胡椒,榕樹苹葉。 一五 優曇婆羅華,堪達帕伽多,其他諸多樹,庵前多結果。 一六 諸多奇花樹,庵前齊開放,阿魯瓦根草,伽蘭巴草根, 蓽拉利草樹,及達卡拉等。 一七 茅草與坪草,庵前多種植,距庵不遠處,彼處有大湖。 一八 湖水清澈冷,美堤心氣爽,紅蓮與青蓮,白蓮混其中。 347 一九 曼陀羅華覆,種種香氣滿,紅蓮已結實,他者捲花鬚。 二〇 蓮莖花葉落,紅蓮多花苞,蓮根藕出蜜,蓮莖流乳酥。 二一 其香普共聞,種種香飄送,黃蓮華之香,安婆康提香。 二二 湖水心地爽,啓他伽花放,般豆時婆香,賽陀瓦莉美。 二三 其處多猛獸,蛟龍鱷魚生,湖水之岸傍,猛獸大蛇多。 二四 帕蒂那普薩,蒙伽羅毘達,等水生魚龜,叢生巴達伽。 二五 野鴿與日鵝,庫他田提婆 2,鴛鴦耆婆鳥,步遊於此處。 二六 栗鼠與鶚鷹,鳥達拉庫達,幼少之鸚鵡,蟹與犁牛多。 二七 伽里提拉迦,依此湖水生,師子虎彪據,野狼與熊羆。 二八 彌猴緊那羅,見於我庵中,我爲嗅其香,彼等食果實。 二九 牝豺鹿野豬,有斑且矮小,住於我庵中,彼等飲香水。 三〇 燃火事火者,住於我庵中,鵝鳥鶴孔雀,鴉鷗俱與共。 三一 多曼伽里迦,梟鳥婆達西,魔鬼食肉鬼,甕形及羅刹。 三二 金翅鳥與蛇,亦住我庵中,有大威力者,仙人心寂定。 348 三三 仙人持水瓶,身著鹿皮衣,彼等頭結髻,荷擔住我庵。 三四 前唯視七尺,賢人心寂靜,無論得不得,知足住我庵。 三五 振振樹皮衣,打打衣鹿皮,彼等依自力,彼時行虛空。 三六 彼等水與薪,不採護摩木,一切自具備,神變之果報。 三七 彼等取銅桶,住於森林中,不畏如大象,師子與大龍。 三八 西往俱耶尼,東往弗婆提,北往俱盧洲,皆依己力行。 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 五九.

安格拉迦樹,多羅庫達樹。

|     | 三九 | 持來諸食物,共同爲聚食,偉大威力者,彼等出發時。   |
|-----|----|----------------------------|
|     | 四〇 | 庵皮衣之音,爾時林中喧,如斯苦行者,皆爲我弟子。   |
|     | 四— | 彼等圍繞我,住於我庵中,自業爲滿足,訓練成習集。   |
|     | 四二 | 此等得自業,聰明具足戒,巧於四無量,深爲我所喜。   |
|     | 四三 | 巴多穆塔拉,應供世間解,導師知時至,前來此山處。   |
|     | 四四 | 熱心等覺者,聰明大牟尼,持缽自覺者,乞食來我處。   |
|     | 四五 | 大勇者來至,最上蓮華師,我設草敷物,散布沙羅花。   |
|     | 四六 | 等覺者就座,我喜心感激,立即登山上,爲彼採沉香。   |
|     | 四七 | 密林持水缽,滿採諸香料,背負至山下,來至導師前。   |
| 349 | 四八 | 施佛以果施,我奉塗沉香,信心我歡喜,禮佛最勝者。   |
|     | 四九 | 巴多穆塔拉,應供世間解,彼坐仙人中,以唱此等偈。   |
|     | 五〇 | 「施我以法座,果實與沉香,布施我稱讚,我說汝聽聞。  |
|     | 五一 | 縱住村與林,或在山崖窟,我知彼之心,彼應得生食。   |
|     | 五二 | 此人生天界,或生於人中,飲食與衣服,應使眾滿足。   |
|     | 五三 | 此人生諸天,或生於人世,不動資產家,輪迴得善趣。   |
|     | 五四 | 三萬劫之間,享樂於天界,千度轉輪王,〔統理人間界〕。 |
|     | 五五 | 七十一度間,應得爲天王,領地之廣大,算數不能及。   |
|     | 五六 | 今後十萬劫,出生甘蔗族,稱名爲瞿曇,大師出世間。   |
|     | 五七 | 於彼佛法中,爲法後繼子,知悉一切漏,住爲無漏者。」  |
|     | 五八 | 我見大導師,我得善利得,我逮得三明,我行佛之教。   |
|     | 五九 | 若村或森林,或在山崖窟,一切我知望,飲食我常在。   |
|     | 六〇 | 燒盡諸煩惱                      |
|     | 六一 | 實我善來哉                      |
|     | 六二 | 四種無礙解,我得八解脫                |
|     |    | ——如是具壽優婆私婆長老唱此等之偈。         |
|     |    |                            |

註 1 「無污染」 底本爲 anupatitthe 今讀爲 anupalitta。

2 採用暹羅本之 dindibha。

| <b></b> | 市須彌靭品 | <b>長老乙譬順</b> | <u> </u> |
|---------|-------|--------------|----------|
| <br>    |       |              |          |
| 小部經典丑   | Ī.    |              | 六二       |

# 四〇三 難陀

p.350.

- 一 我曾爲狩鹿,住於森林中,不斷索斑鹿,我見自存者。
- 二 阿雀樓陀佛,等覺自存者,由眾欲離去,來至林中央。
- 三 我取四根柱,將其立四處,優美造假屋,上以覆蓮華。

我覆假屋已,敬禮獨存者,其場我捨弓,出家爲無家。 Ħ. 出家之不久,突然我生病,我爲順宿業,其處我命終。 六 順適宿業故,我往兜率天,彼處如所願,黃金作宮殿。 七 索繫千頭馬,我領天乘物,我乘其乘物,我往所望所。 八 我欲由天出,周遍百由旬,於此周圍間,爲我運假屋。 九、我橫臥於床,完全爲花覆,不斷由空中,常時蓮華降。 ─○ 大地陽焰動,日光生熱時,日光不熱我,假屋之果報 一 我已超惡趣,我爲閉惡生,樹下假屋中,我不知日熱 一二 地想入三昧,我渡鹽水海,此我異常業,供佛之果報。 一三 非道我作道,我往風路行,我爲非常業,供佛之果報。 351 一四 我知宿命住,清淨得天眼,我已悉漏盡,供佛之果報。 一五 我捨前生去,今爲佛嫡子,正法繼承者,供佛之果報。 一六 釋迦最勝子,瞿曇善浙喜,我繼承法幢,供佛之果報。 一七 等覺者瞿曇,釋迦我奉侍,到達彼岸道,問世之導師。 一八 佛爲受請語,甚深微妙道,我聞佛之法,我已得漏盡。 一九、我爲諸善業,生死悉解脫,一切諸漏盡,我已無後有。 二〇 燒盡諸煩惱…… 二一 實我善來哉…… 二二 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽難陀長老唱此等之偈。 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻

## 四〇四 薩摩迦

一 我曾據崖窟,我名阿奴摩,爾時造草庵,住庵營苦行。 成就苦行業,自果亦成就,努力真沙門,賢善成牟尼。  $\equiv$ 自宗及他論,無畏且熟知,由地向空中,飛躍能且巧。 離憂不劬勞,食少無慾貪,知足得不得,樂禪成牟尼。 兀 喜見等覺者,最上悲愍者,牟尼滿悲愍,欲度諸眾生。 Ħ. 352 六 喜見大牟尼,觀覺諸眾生,千次輪迴中,牟尼行教誡。 七 彼佛拔濟我,來至我之庵,未曾見聖者,亦未聞勝道。 八 異變爲我夢,瑞相今已明,地上於空中,通曉諸星座。 九 我聞佛之語,即座起信心,無論食與坐,常時爲憶念。 一○ 如是我念時,世尊亦隨念,爾時隨念佛,於我生歡喜。 一 朝時佛再來,牟尼來我所,此佛大牟尼,到著我不知。 一二 「喜見」大牟尼,悲憐哀愍者,彼自宣名稱,「含天世界佛。」 一三 見等覺申名,善見大牟尼,自心甚歡喜,向佛申此語。

一四 「諸方有椅子,寢椅與長椅,卿爲一切見,請坐此寶座。」 一五 座由寶石成,化作爲椅子,於喜見牟尼,神通作作座。 一六 化座依神通,佛坐寶椅子,爾時持水缽,我施閻浮果。 一七 佛向我生喜,大牟尼進食,爾時我心喜,頂禮向大師 一八 喜見佛世尊,世間最勝者,牛王坐寶座,爲唱此等偈。 一九、「我施寶成椅,以及不死果,施者我稱讚,我說汝聽聞。 二〇 七十七劫間,享樂於天界,七十五度間,應爲轉輪王。 二一 三十二度間,天王統天國,領地之廣大,算數不能及。 二二 優美寢椅子,金銀之所成,紅玉所成者,應得此寶座。 二三 福業具足人,彼於經行時,數多寢椅子,常應圍繞彼。 二四 重閣與殿堂,高價之寢床,知此人之心,立即當爲生。 二五 六萬頭龍象,一切莊嚴飾,象有金頭飾,身著金裝具。 二六 御者持槍鉤,乘坐於象身,應扈從此人,施椅之果報。 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 小部經典五 二七 六萬頭之馬,一切莊嚴飾,信度地方產,善生之駿驥。 二八 持弓著甲胄,御者於乘騎,應扈從此人,施椅之果報。 二九、六萬台之車,一切莊嚴飾,覆以豹虎皮,堅立武裝旗。 三○ 持弓著甲胄,御者於乘騎,應扈從此人,施椅之果座。 三一 六萬頭乳牛,最勝赤牡牛,應爲生產犢,施椅之果報。 三二 一萬六千女,一切莊嚴飾,衣服莊飾美,耳著寶石環。 三三 笑顏睫毛濃,細腰臀形好,常圍繞此人,施椅之果報。 三四 千八百劫後,彼名爲瞿曇,具眼除冥闇,爲佛在世間。 三五、依施得見佛,爲無一物者,出家大師喜,教中得安樂。 354 三六 彼聞佛之法,燒盡諸煩惱,知悉一切漏,涅槃無漏者。」 三七 精進爲馱牛,瑜伽運安穩,願得最上義,我住於教中。 三八 此我最後生,最後之有轉,一切諸漏盡,今再無後有。 三九. 燒盡諸煩惱…… 四〇 實我善來哉……

# 四〇五 刀提耶

六五.

六六

四一 四種無礙解,我得八解脫……

——如是具壽醯摩迦長老唱此等之偈。

- 二 彼王心大意,彼國諸弊生 1,間謀與密偵,破壞彼之國。
- 三 邊境搔擾起,火速往征服,集合武官兵,前往折伏敵。

- 四 乘象之衛兵,勇士著革胴,射手英雄等,其時悉來集。
- 五 廚師理髮師,浴僕花鬘師,勇悍戰勝者,其時悉來集。
- 六 諸人著甲胄,持劍與持弓,勇猛戰勝者,其時悉來集。
- 七 發情流三處,大象六十歲,莊嚴金頭飾,其時悉來集。
- 八 寒暑與炬火,堪忍揭舉者,有能諸戰士,其時悉來集。
- 355 九 海螺大鼓音,依此興奮聲 2,彼等壯陽氣,其時悉來集。
  - 一〇 手持三股叉,身著革具足,又著金具足,持槍擊攘敵 3,

〔此等諸勇士〕,其時悉來集。

- 一一 身著金具足,勇士征未伏 4,彼時與王俱,籤穿六萬人。
- 一二 「無法之王哉!煮迫於地獄,何時有邊際!」人人皆騷動 5。
- 一三 我臥於床上,彼時見地獄 6,晝夜不能眠,籤穿使我懼。
- 一四 「王位與放逸,軍隊象何益,彼等持不行,常時使我懼。
- 一五 妻子及領土、於何竟何益、莫若我出家、趣道爲淨化。」
- 一六 六萬之龍象,一切飾莊嚴,大象之外裝,金鏤金首飾。
- 一七 勇士持槍鉤,御者於車乘,我於戰場中,捨去而不顧。
- 一八 自業所威脅,出家爲無家,六萬頭之馬,一切莊嚴飾。
- 一九 善生於印度,地方產駿驥,持弓著甲胄,御者於乘騎。
- 二〇 此等全捨棄,出家爲無家,六萬臺之車,一切莊嚴飾。
- 二一 虎豹之皮覆,豎立武裝旗,此等全捨棄,出家爲無家。
- 356 二二 六萬頭乳牛,唐金牛乳桶,此等皆捨去,出家爲無家。
  - 二三 六萬之女人,一切莊嚴飾,衣服裝飾美,耳著寶石環。
  - 二四 笑顏睫毛濃,細腰臀形美,泣叫捨彼女,出家爲無家。
  - 二五 六萬之城邑,一切皆完備,捨去其領地,出家爲無家。
  - 二六 我由都城出,我至大雪山,婆傑羅河畔,岸邊我造庵。
  - 二七 岸邊浩草庵,我作護摩堂,發勤爲精進,住庵不惜身。
  - 二八 樹下造假屋,空宅靜禪思,我不生恐懼,亦不見怖畏。
  - 二九、善慧名等覺,最上悲愍者,牟尼智光照,彼時佛出世。
  - 三〇 我庵之鄰居,夜叉大神力,佛最上者出,彼時以告我。

  - 三一 「佛今已出世,善慧具眼者,諸人皆全度,彼應來度卿。」
  - 三二 我聞夜叉語,心中受感動,佛佛續思念,我起整理庵。
  - 三三 捨棄護摩木,重疊諸敷物,向庵我敬禮,我由山麓出。
  - 三四爾後取旃檀,爲索天中天,由邑往諸邑,往詣聖者前。
  - 三五 善慧佛世尊,世間之導師,說明四諦法,覺醒諸多人 7。
  - 三六 我向佛合掌,頭上載旃檀,我禮等覺者,以唱此等偈。
  - 三七 「素馨花放時,近鄰受香薰,卿以德之香,薰陶一切方。

第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻

六九

# 四〇六 闍都乾耳

一 我於有鵝城,曾爲長者子,彼時我富裕,耽樂五種欲。

小部經典五

- 358 二 我登殿樓上,追逐大享樂 1,彼時於其處,耽酣於歌舞。
  - 三 鐃鈸與銅鈴,柏板我皆打,舞女〔妙聲歌〕,全然奪我心。

- 四 少女與侏儒, 偏僂師子使 2, 輕業道化師, 常行圍繞我。
- 五 諸多魔法使,徘優打陶鼓,舞蹈演劇家,常行圍繞我。
- 六 浴僕理髮師,廚師華鬘師,最善經理師,運動家力士, 如是等多人,經常圍繞我。
- 七 此等遊戲中,弓術學精達,我如天眾主,晝夜無分別。
- 八 旅人不幸者,乞食遊行者,諸多遊行者,求食來我家。
- 九 沙門婆羅門,無上福田人,爲我增大福,常時來我家。
- 一○ 吠陀詐欺師 3,所有尼犍陀,著花外被者,手持三杖者, 頭有一髻等,時常來我家。
- 一 掠奪邪命者,天法瞿曇徒,身著塵泥者,時常來我家。
- 一二 悉地轉行者,多有屈身人,林中苦行者,時常來我家。
- 一三 尚有各種人,安達陀眉羅 4,馬萊薩庫拉,希臘薩巴拉, 〔彼等自四方〕,時常來我家。
- 359 一四 尚有犍陀人 5,文陀地方人,庫羅地方人,薩努因達人, 離遠震日國,亦來我之家。
  - 一五 阿拉桑達人, 缽羅婆國人, 巴卒巴拉人, 婆祇國之人, 克魯薩種人, 奇達夫陀人, 以上諸種人, 時常來我家。
  - 一六 摩頭羅國人,迦尸國之人,象城地方人,依新達種人, 馬特拉種人,諸人來我家。
  - 一七 威拉瓦族人,阿蘭瑪族人,歐卡拉族人,美卡拉族人, 庫達伽族人,須達伽族人,[以上諸人等],亦來我之家。
  - 一八 信度羅哈那,須賴吒國人,阿波蘭多國,美人一耳飾, 〔此等諸國人〕,亦來我之家。

# 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 七三 小部經典五 七四

一九 蘇波羅哥人,奇庫瑪拉人,摩羅耶地人,金地國之人, 瓦奇哈拉人,皆來我之家。

- 二〇 籠師織造師,工匠革具師,鐵工與陶匠,亦來我之家。
- 二一 鐵匠穿珠匠,煉金織物商,錫工等匠人,亦來我之家。
- 二二 箭師與弓師,香商與織師,裁縫漂白者,亦來我之家。
- 二三 製油與採薪,運水與使役,腳夫調理人 6,亦常來我家。
- 360 二四 門衛與護衛,清掃連絡人,御象飼象者,亦常來我家。
  - 二五 我爲放逸者,名阿鄰陀摩,獻王七種寶,我使滿缺乏。
  - 二六 我此應述者,我知多人心,一切多種樣,以寶使滿足。
  - 二七 大鼓快響奏,海螺吹奏聲,我於家爲樂,〔耽酣享樂中〕。
  - 二八 巴多穆塔拉,爾時彼世尊,世間之導師,百千諸漏盡。
  - 二九 比丘眾相隨,具眼者進路,光耀照諸方,輝映如燭臺。
  - 三〇 世間導師步,一切大鼓奏,佛之光發出,上昇如太陽。

- 三一 光由窗隙間,入來我家中,〔家內依光線〕,彼時大光明。
- 三二 我見佛之光,我於眾中言,「無疑最勝者,今由此路來。」
- 三三 即由殿樓降,我行於路上7,我禮等覺者,我爲述此言。
- 三四 「望求哀愍我!」最上蓮華佛,百千弟子俱,彼牟尼受諾。
- 三五 招請正等覺,引導至我家,其處以飲食,滿足大牟尼。
- 三六 計佛食終頃,百千大鼓奏,饗應最勝者,〔使佛喜滿足〕。
- 三七 巴多穆塔拉,應供世間解,坐於我家中,爲說此等偈。
- 361 三八 「饗應以大鼓,施我以飲食,施者我稱讚,我說汝聽聞。
  - 三九 食豐且多金,更施以飲食,此人於四洲,統一爲一國。
  - 四〇 彼受五戒法,更受十善道,在其一生中,彼爲使眾學。
  - 四一 莊嚴諸女眾,百千大鼓鳴,此因常施捨,饗應之果報。
  - 四二 三萬劫之間,享樂於天界,六十四度間,天主治天國。
  - 四三 七十四度間,彼爲轉輪王,領土之廣大,算數不能及。
  - 四四 十萬劫之後,出生甘蔗族,稱名爲瞿曇,在世爲大師。
  - 四五 生天或生人,無論爲何生,受用總無缺,以至於人生。

#### 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻

七五

-----

小部經典五

七六

- 四六 聖典讀誦者,通達三吠陀,索求最上義,遊行此大地。
- 四七 其後彼出家,善根所催促,深爲彼歡喜,瞿曇世尊教。
- 四八 釋迦最勝子,瞿曇等覺喜,燒盡諸煩惱,彼成阿羅漢。
- 四九 登山如虎王,如獸王師子,無怖亦無畏,今住釋迦教。
- 五〇 天界與人中,貧窮之惡趣,我不見再生,饗應之果報。
- 五一 專修爲遠離,無依心安泰,如龍象斷縛,住爲無漏者。
- 五二 燒盡諸煩惱……
- 五三 實我善來哉……
- 五四 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽闍都乾耳長老唱此等之偈。
- 註 1 採用暹羅本之 mahabhoge valanjako。
  - 2 師子使 s1himajjhika 似爲「居於師子中」之意。
  - 3 底本爲 padaka latuka,暹羅本爲 pataka latuka,今假讀爲 Pa takalataka,將來猶待研究。
  - 4 底本為 Oddaka 今採用暹羅本 Andhaka。
  - 5 底本為 Andhaka, 今採用暹羅本 Gandhaka。
  - 6 採用暹羅本之 Saradakkha(巧於奔走者)。
  - 7 採用暹羅本之 antarapatham。

### 四〇七 優陀延那

# p.362. 距雪山不遠,有名蓮華山,彼處我浩庵,優美一草庵。 二 位於河岸邊,清美心地爽,水澄且清冷,河水常流動。 三 巴提那包薩,蒙伽羅西他,水生魚輝映,彼時住河中 1。 四 養摩羅閻浮,我庵爲其覆,伽俚提拉伽,鳥達拉伽花, 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 七七 小部經典五 七八 波吒釐諸樹,爲我庵之飾。 五 阿庫拉伽樹,頻婆伽羅花,瑪雅洽拉樹,花香薰我庵。 六 阿提姆陀花,薩達莉那伽,天香沙羅花,爲我庵之飾。 七 紅藍沙羅羅,尼巴伽坦迦 2,優美花開放,花香薰我庵。 八 庵前訶梨勒,菴羅餘甘子,閻浮川鍊棗,跋羅達伽及, 麥魯等之樹,數多之果實。 九 迦淡聞樹果,芭蕉生庵前,花開天香薰,爲我庵之飾。 一○ 無憂花叢林,瓦莉潤婆樹,花開天香薰,爲我庵之飾。 一 芬那迦樹花,吉利芬那迦,提米拉樹花,香薰我庵飾。 一二 尼棍提樹花,西莉尼棍提,旃簸迦樹花,香薰我庵飾。 一三 有池程不遠,鴛鴦交呼叫,曼陀羅華開,紅蓮青蓮覆。 363 一四 水澄且清冷,堤美心地爽,澄明如水晶,爲我庵之飾。 一五 其處紅白蓮,青蓮花開放,曼陀羅草覆,爲我庵之飾。 一六 巴提那包薩,蒙伽羅西他,水生魚游泳,爲我庵之飾。 一七 蛟龍捕人畜,鱷魚與龜多,潛行有大蛇,爲我庵之飾。 一八 遊川鴿日鵝,鴛鴦丁提巴,更有九官鳥,爲我庵之飾。 一九 耐他開他迦,菴婆甘地花,花開天香薰,爲我庵之飾。 二〇 師子與虎彪,野狼與熊麗,徘徊於邊野,爲我庵之飾。 二一 結髻並荷擔,外掛鹿皮衣,徘徊於邊野,爲我庵之飾。 二二 此等諸賢人,身著鹿皮衣,寂然住少食,爲我庵之飾。 二三 彼等取筐藍,依時入森林,食樹之根果,彼時住我庵。 二四 薪木洗足水,彼等不自運,皆依威神力,薪水自運來。 二五 仙人集其處,八萬四千眾,彼等皆修禪,索求最上義。 二六 苦行梵行者,安定勵作務,自在往返空,彼時住我庵。 二七 寂然住三昧,每五日集會,彼等互敬禮,諸方向空去。 二八 巴多穆塔拉,法之究竟者,爲除世冥闇,其時勝者生。

364 二九 夜叉大威力, 我庵之近鄰, 彼向我稱告, 導師等覺者。

三〇 「巴托穆塔拉,覺者牟尼出,速往彼之前,佛前爲奉仕。」

七九

- 三一 我聞夜叉語,決心爲淨信,立即我毀庵,彼時出裾野。
- 三二 布衣出庵去, 燒焰尚未息, 一夜我徘徊 3, 住詣導師前。
- 三三 巴多穆塔拉,應供世間解,說明四諦法,善說甘露句。
- 三四 我持美蓮華,近於佛之前,歡喜起信心,供養佛大仙。
- 三五 供養導師已,鹿衣一肩袒,我向等覺者,歡喜爲稱讚。
- 三六 「依智等覺者,住於無漏者,稱讚奉其智,我說請聽聞。
- 三七 斷除輪迴流,度一切有情,彼等聞卿法,已度渴愛流。
- 三八 卿爲世大師,而具有情相,供養幢幡柱,所趣住洲渚, 〔人中〕兩足尊,〔世間〕最上者。
- 三九世間諸商主,呼爲統率者,彼等歸依卿,卿具最上慧。
- 四〇 有慧卿之智,多度諸眾生,依卿之智見,彼等苦終止。
- 四一 世間如何香,雖得彼香薰,爲增世福田,卿香無等比。
- 四二 畜生與地獄,具眼使脫離,懇請爲我施,寂靜無爲道。」
- 四三 巴多穆塔拉,應供世間解,比丘眾中坐,爲說此之偈。
- 365 四四 「親手持蓮華,供養起淨信,施佛我稱讚,我說汝聽聞。
  - 四五 三萬劫之間,應享天界樂,千度轉輪王,〔統理於世間〕。」
  - 四六 我今得善利,喜爲善務者,遍知一切漏,住爲無漏者。
  - 四七 燒盡諸煩惱……
  - 四八 實我善來哉……
  - 四九 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽優陀延那唱此等之偈。
  - 註 1 採用暹羅本之 Vasanti nadiya tada。
    - 2 底本為 Katthanga, 暹羅本為 hatthapata, 意義不詳。
    - 3 採用腳註異本之 Vicaretva。

#### 攝頌

彌勒與富蘭那迦,彌多求與度多迦,

| 第四 | 四十一              | 帝須彌靭品 | 長老乙譬喻 | /(-     |
|----|------------------|-------|-------|---------|
|    | <br>尔經典 <i>Ŧ</i> |       |       | <br>д — |

優婆私婆與難陀,其中第七醯摩迦, 刀提耶,闍都乾耳,優陀延那名聲大, 此處共偈三百八,於其上再加三偈。

# 第四十二 跋陀利品

# 四〇八 跋陀利(賢)

一 善慧等覺者,最上悲愍者,牟尼遠離眾,勝者至雪山。 世間之導師,善慧入雪山,彼爲最上人,日結跏趺坐。 =世間之導師,善慧入三昧,七日七夜間,佛最上人坐。 我持取擔棒,入於林中見,彼已渡瀑流,無漏等覺者。 四 取帚掃庵室,我立四根柱,彼時造假屋,[招請大牟尼]。 Ħ. 366 六 沙羅樹花採,我覆假屋上,信心我歡喜,敬禮向如來。 七 善慧廣慧者,亦稱須彌陀(善慧),比丘眾中坐,佛說此等偈。 八 爾時知佛聲,一切諸天集,「最勝佛無疑,具眼者說法。」 九 善慧等覺者,應供正遍知,彼坐天眾中,以說此等偈。 ─○ 「爲我七日間,沙羅樹花覆,造屋我稱讚,我說汝聽聞。 一一 爲天或爲人,應爲身金色,彼爲富裕者,諸欲享受者。 一二 六萬頭龍象,一切莊嚴飾,金鏤金首飾,爲象之外裝。 一三 御者持槍鉤,朝夕侍此人,龍象等圍繞,此人應享樂。 一四 六萬頭之馬,一切莊嚴飾,生而爲〔良馬〕,信度產駿驥。 一五 御者持劍弓,常圍繞此人,[克盡守護責],供佛之果報。 一六 六萬之車輛,一切莊嚴飾,豹皮虎皮覆,武裝建幢幡。 一七 持弓著甲胄,御者使乘騎,常圍繞此人,供佛之果報。 一八 六萬之城邑,充滿財穀豐,常悉應出現,供佛之果報。 一九。象馬車步兵,此爲四支軍,常隨從此人,供佛之果報。 二〇 千八百劫間,應樂於天界,千度轉輪王,統理四洲眾。

> 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 ------

小部經典五 八四

- 367 二一 三百度之間,〔天主〕治天國,領土之廣大,算數不能及。
  - 二二 由今三萬劫,出生甘蔗族,稱名爲瞿曇,大師在世間。
  - 二三 於彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,達住無漏者。」
  - 二四 三萬劫之昔,曾見世尊師,自今重開始,尋求不死位。
  - 二五 我知佛之教,我利我善利,〔我今〕得三明,以行佛之教。
  - 二六 良馬歸命人,卿人中最上,稱讚卿之智,我達不動位。
  - 二七 爲天或爲人,無論任何生,何處皆幸福,讚佛之果報。
  - 二八 此我最後身,以轉最後生,龍象斷繫縛,住爲無漏者。
  - 二九 燒盡諸煩惱……
  - 三〇 實我善來哉……
  - 三一 四種無礙解……

八三

## 四〇九一金

- 一 羌達巴河邊,岸邊我浩庵,庵室充淨砂,善浩美草庵。
- 河川與岸平,堤美心地爽,魚龜與鱷魚,出沒於其間。
- 熊豹與孔雀,迦羅頻伽鳥,鶖鷺常鳴歌,莊嚴我庵室。
- 鴉鷗之美聲,鵝鳥之妙音,其處齊歌唱,莊嚴我庵室。 兀
- Ħ. 獅子野豬虎,杜鵑與熊等,咆哮山嶮路,莊嚴我庵室。
- 368 六 多數羚羊鹿,舍羅婆豺豚,咆哮山嶮路,莊嚴我庵室。
  - 七 烏達拉伽花,旃簸迦樹花,波吒釐樹花,信度瓦莉伽, 阿提姆陀花,還有無憂華,〔此等諸花樹〕,莊嚴我庵室。
  - 八 素馨羊角蕉,安寇拉樹花,頻婆伽拉花,堪尼伽樹花, 堪尼伽拉樹,莊嚴我庵室。
  - 九 那伽與沙羅,白蓮沙羅羅,花開天香薰,莊嚴我庵室。
  - ─○ 阿順那樹花,阿薩那樹花,摩訶那摩花,沙羅稷之花,

第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 八五 小部經典五 八六

此處諸花開,莊嚴我庵室。

- 一 菴婆與閻浮,提拉伽尼巴,薰香美沙羅,莊嚴我庵室。
- 一二 無憂伽比他,巴吉尼瑪拉,花開天香薰,莊嚴我庵室。
- 一三 迦曇婆樹果,樹生羊角蕉,伊西姆伽果,莊嚴我庵室。
- - 此等諸樹果,庵室有果實。
- 一五 近邊有水池,堤美心地爽,曼陀羅缽頭,優缽羅等覆。
- 一六 紅蓮有結實,或有花發蕊,有者皮已落,開滿我庵室。
- 一七 巴提那包薩,蒙伽羅西他,諸魚游水中,莊嚴我庵室。
- 一八 耐陀開他伽,菴婆甘地花,天香薰愉快,莊嚴我庵室。
- 一九 蜜由蓮之芽,蓮莖流熟酥,花放天香薰,莊嚴我庵室。
- 二〇 蓮華初開放,蕾綻投水中,美砂撒其處,莊嚴我庵室。
- 369 二一 彼等諸仙人,結髻並荷擔,羽織鹿皮衣,全身衣樹皮,
- - 如是諸仙人,莊嚴我庵室。
  - 前視唯七尺,賢善住寂然,無心顧貪欲,住於我庵室。
  - 二三 長爪腋有毛,頭塵齒不潔,塵泥塗滿面,來住我庵室。
  - 二四 彼等有神通,已得波羅蜜,昇空爲步行,莊嚴我庵室。
  - 二五 時我住山麓,此等弟子從,我專爲靜慮,常不知書夜。
  - 二六 阿塔達西佛,世尊大牟尼,世間之導師,出世滅冥暗。

- 二七 時有一徒弟,彼來我之側,真言誦六支,欲爲學星相。
- 二八 阿塔達西佛,大牟尼出世,說明四諦理,兼說不死道。
- 二九 滿悅我歡喜,望歸入法中,我即出庵室,爲作如是言。
- 三〇「世間有佛出,三十二妙相,等正覺者前,我等全體往。」
- 三一 從教究正法,索求最上義,彼等云善哉,〔全體爲〕承諾。
- 三二 結髻並荷擔,羽織鹿皮衣,索求最上義,時由裾野出。
- 三三 阿塔達西佛,世尊有大名,說明四諦法,并說不死道。
- 三四 我爲取白傘,施佛最勝者,一日捧傘已,我禮最勝佛。
- 三五 阿塔達西佛,世尊最上者,比丘僧中坐,爲說此等偈。

#### 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻

八七

-----

#### 小部經典五

八八

- 三六 「汝心有淨信,親手爲捧傘,施傘我稱讚,我說汝聽聞。
- 三七 生天或生人,[常受人尊敬],他人爲捧傘,施傘之果報。
- 370 三八 七十七劫間,享樂於天界,千度轉輪王,[統理人世間]。
  - 三九 七十七度間,天主治天國,領土之廣大,算數所不及。
  - 四〇 千八百劫後,最勝子瞿曇,生爲具眼者,爲世滅冥闇。
  - 四一 於彼佛法中,得爲後繼子,遍知一切漏,無漏住涅槃。
  - 四二 我爲佛捧傘,我浩諸善業,今世捧白傘,不知未捧事。
  - 四三 此爲我最後,以轉最後有,我爲捧傘事,今日亦常起。
  - 四四 我尊最勝佛,爲佛作善業,一切諸漏盡,今無後有事。
  - 四五 燒盡諸煩惱……
  - 四六 實我善來哉……
  - 四七 四種無礙解……
    - ——如是具壽一傘長老唱此等之偈。

## 四一〇 提那絲拉伽喜果者

- 一 生老與死事,彼時我省察,一人以出家,出家爲無家。
- 二 漸次續遊行,來至恒河岸,我於其岸邊,發現滿足地。
- 三 其處作庵室,我住於庵室,并作經行處,諸種鳥群集。
- 四 近我又離去,鳴聲心地好,同樂與彼等,住於我庵室。
- 五 我庵之近鄰,有四足獸王,彼由棲處出,咆哮如雷鳴。
- 371 六 獸王咆哮時,使我心生喜,繼續索獸王,我見世導師。
  - 七 天中天帝須,最上世導師,那伽開薩拉,心喜我供養。
  - 八沙羅王花開,如日之旭昇,稱讚世導師,光輝如明星。
  - I E A II she I has 2 III BB I a Laber > I Tableshed Bod to A Tableshed
  - 九 「今依卿之智,〔世間有光輝〕,一切使卿喜,脫離生死去。
  - 一〇 一切諸見者,爲貪瞋所覆,不得見佛陀,無間地獄墮。

|     | 一二 諸佛具眼者,最初放光時,燒盡諸煩惱,始得現光輝。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ل           |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|     | 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 八九          |
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 九〇          |
| 372 | 一三 帝須等覺者,我讚導師已,歡喜心供養,提那斯拉果。 一四 世間最上師,帝須知我意,彼自坐於座,爲說此等偈。 一五 「對我起淨信,親手捨花者,喜捨我稱讚,我說汝聽聞。 一六 二十五度間,彼應治天國,七十五度間,應爲轉輪王。 一七 領土之廣大,算數不能及,今得適其業,供花之果報。 一八 此人洗淨頭,心欲望鮮花,福業相應故,鮮花應出現。 一九 依諸欲望處,一切應實現,希望得滿足,涅槃無漏者。 二○ 燒盡諸煩惱,正知爲正念,坐於第一座,位得阿羅漢。 二一 經行臥與坐,或於住立時,其時我住念,憶念最勝佛。 二二 衣食與床座,一切必需品,其處我無缺,供佛之果報。 二三 我今已到達,無上寂清道,遍知一切漏,住爲無漏者。 二四 九十二劫昔,我爲供養佛,惡趣我不知,供佛之果報。 二五 燒盡諸煩惱 二六 實我善來哉 二七 四種無礙解,我得八解脫 ——如是具壽提那斯拉伽喜果者長老唱此等之偈。 |             |
| 373 | 四一一 蜜肉施者  一 盤頭摩帝城,我營豚肉商,處理豚腿肉,浸蜜與熟酥。 二 我至集會處,我受取一缽,其缽滿蜜酥,我施比丘眾。 三 上席之長老,向我返禮云,「依汝施滿缽,將得廣大樂。」 四 白根所催促,享樂兩得益,最後轉生中,燒盡諸煩惱。 五 其處具信心,我往帝釋天,其處且飲食,我得廣大樂。 六 樹下作假屋,隨念我宿業,立即飲食雨,而爲我降注。 七 此我最後身,以轉最後有,此世諸飲食,時爲我降注。 七 此我最後身,以轉最後有,此世諸飲食,時爲我降注。 八 依我之施肉,流轉爲幾生,遍知一切漏,住爲無漏者。 九 九十一劫昔,彼時施所施,我不知惡趣,施蜜之果報。 一○ 燒盡諸煩惱                                                                                                       |             |
|     | 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 九一          |
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <del></del> |

一一 世間之導師!今依見卿事,由有脫離去,得達不死道。

- 一一 實我善來哉…… 一二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽蜜肉施者長老唱此等之偈。

# 四一二 那伽缽羅瓦迦(那伽樹芽)

- 一 盤頭摩帝城,我曾住王苑,世間之導師,住我庵近鄰。
- 那伽樹之芽,我取供養佛,信心我歡喜,敬禮於善逝。
- 九十一劫昔,我爲施樹芽,我不知惡趣,施佛之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽那迦樹芽長老唱此等之偈。

### 四一三 一燈

- 一 善逝悉達多,世間之導師,彼般涅槃時,人天皆悲痛, 供養佛世尊,兩足最上者。
- 二 悉達多世尊,置身葬堆上,各盡己之力,供養彼大師。
- 近於葬堆前,我爲師點燈,太陽東昇前,我燈光明照。
- 爲其善作業,思願捨人身,我往帝釋天,[享樂於天界]。 四
- 五 其處彼宮殿,呼我爲一燈,我於宮殿中,點燃十萬燈。
- 374 六 我如旭東昇,身體常光輝,身具一切光,常放大光明。
  - 七 牆外岩彼方,超山越障壁,百由旬之間,我眼悉得見。
  - 八 七十七度間,樂牛於天界,三十一度間,治理諸天界。
  - 九 二十八度間,我爲轉輪王,領土之廣大,算數所不及。
  - 一〇 我由天界沒,出生於母胎,雖入母胎中,我眼而不閉。
  - 一一 出生四歲時,出家爲非家,未至半月間,我證阿羅漢。

# 第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻

小部經典五

- 一二 我得淨天眼,全捨一切有,煩惱完全斷,一燈之果報。
- 一三 牆外岩彼方,超越山障壁,一切我得見,一燈之果報。
- 一四 平坦不平坦,無暗不見闇,一切皆平等,一燈之果報。
- 一五 九十四劫昔,彼時施燈明,我不知惡趣,一燈之果報。
- 一六 燒盡諸煩惱……
- 一七 實我善來哉……

九三

九四

#### 一八 四種無礙解,我得八解脫……

——如是具壽一燈長老唱此等之偈。

#### 四一四 圍裙之花

- 一 盤頭摩帝城,時我造花鬘,包花滿圍裙,爾時我歸村。
- 二 彼時世尊出,比丘眾相從,彼具大偉力,爲世之導師。
- 375 三 毘婆尸照世,我見世導師,取花由圍裙,供養最勝者。
  - 四 九十一劫昔,我爲花供養,我不知惡趣,供佛之果報。
  - 五 燒盡諸煩惱……
  - 六 實我善來哉……
  - 七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽圍裙之花長老唱此等之偈。

### 四一五施粥者

九.万.

九六

- 一 爾時我歸村,連同賓客行,我詣僧伽園,遙見川水滿。
- 二 住於阿練若,說爲頭陀行,靜慮著粗服,遠離諸愛樂,
  - 彼等諸賢者,住此僧伽園。
- 三 如是善解脫,彼等斷諸趣,若爲川阻塞,不能行乞食。
- 四 信心我歡喜,合掌生感激,我往持粳米,我作粥布施。
- 五 净信爲布施,我施五人粥,滿足自業後,往生於天界。
- 六 三十三天眾,爲我生宮殿,宮殿寶所成,女群伴享樂。
- 七 三十三度間,天王治天國,輪王三十度,我治諸大國。

第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 ------

-------小部經典五

八 領土之廣大,算數所不及,天界人界中,我享大名聲。

- 九 今達最後生,出家爲非家,剃鬚並雉髮,捨棄世幸福。
- ─○ 此身終盡壞,如是常觀取,我受學處前,達位阿羅漢。
- 376 前因向商業,我施最上物,依此施粥行,我達不動位
  - 一二 憂悲病擾惱,心痛皆不起,惡趣我不知,施粥之果報。
  - 一三 施粥與僧伽,無上之福田,享受五功德,供粥之善果。
  - 一四 無病性美容,法諦察忍性,亦善得飲食,壽命爲第八。
  - 一五 施粥與僧伽,任誰生感喜,賢者爲〔修道〕,應受此五處。
  - 一六 一切所作已,我已除去有,一切諸漏盡,今已無後有。
  - 一七 歸依等覺者,法之善法性,由村行至村,由城遊行城。

260

- 一八 三萬劫之昔,彼時施所施,我不知惡趣,施粥之果報。
- 一九 燒盡諸煩惱……
- 二〇 實我善來哉……
- 二一 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽施粥者長老唱此等之偈。

### 四一六 一缽陀飯施者

- 一 昔我步林中,我爲林業者,持一缽陀飯,我行我業務。
- 二 其處自存者,供無敗覺者,乞食出林外,我見起信心。
- 三 「從事他人業,我爲無福者,只一缽陀飯,我應施牟尼。
- 四 一鉢陀之飯,我施自存者,我續觀察中,彼時牟尼食。
- 五 我爲諸善業,思願捨人身,我往生天之,三十三天界。
- 377 六 三十六度間,天主治天國,三十三度間,我爲轉輪王。
  - 七 國土之廣大,算數所不及,安樂有名聲,施飯之果報。
  - 八 生生轉輪迴,我得無量財,受用我不缺,施飯之果報。
  - 九 財寶如河流,現生難計量,盡爲我受用,施飯之果報。
  - 一〇 「嚼此與食此,坐此與臥此,依此我安樂,施飯之果報。
  - 一一 九十四劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施飯之果報。

第四十一 帝須彌勒品 長老之譬喻 九七

小部經典五 九八

- 二 燒盡諸煩惱……
- 三 實我善來哉……
- 四 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽一缽陀飯施者長老唱此等之偈。

# 四一七 施床者

- 一 瞿曇悲愍者,弘教世導師,人天爲恭敬,彼槃涅槃時。
- 二 我爲旃陀羅,壯椅製造者,依其業爲活,依此養吾子。
- 三 由此起淨心,親手造床椅,我自詣僧伽,以施於比丘。
- 四 我爲諸善業,思願捨人身,彼處我往生,三十三天界。
- 五 寂靜往天界,天眾皆歡喜,所求如所望,高價現床座。
- 六 五十度之間,天主治天國,八十度之間,我爲轉輪王。
- 378 七 領土之廣大,算數所不及,安樂有名聲,施床之果報。
  - 八 我由天界沒,轉來爲人有,高價之善床,與生我自有。

- 九 此我最後生,以轉最後有,今日就寢時,佳床爲我侍。
- 一〇 九十四劫昔,彼時施其施,我不知惡趣,施床之果報。
- 一一 燒盡諸煩惱……
- 一二 實我善來哉……
- 一三 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽施床者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

跋陀利與一傘長老,提那斯拉、蜜肉施, 那伽樹芽與一燈,圍裙之花、施粥者, 一缽陀飯之施者,總共二百零一偈。

# 第四十三 薩欽薩瑪伽耶品(一回清掃者)

### 四一八 一回清掃者

- 一 昆婆尸世尊, 坐於波吒釐, 見彼足跡道 1, 其處起信心。
- 二 取帚掃樹葉,清掃菩提樹,清掃事已畢,禮拜波吒釐。
- 三 其處起信心,合掌舉頭上,禮拜菩提樹,我爲進退行。
- 四 最上菩提樹,憶念行步道,大力之大蛇,恐怖姿惱我。
- 379 五 業作我近彼,大蛇吞我體,此果我歡喜,我於天界樂。
  - 六 我心無污穢,時常於淨白,我心無憂惱,不知憂惱箭。
  - 七 癩病?胎毒,昏暈疥癬紲,痛癢我皆無,清掃之果報。
  - 八 我心無憂悲,我心無貪著,正直無歪曲,清掃之果報。
  - 九 我心無貪事,三昧意清淨,我所欲之處,靜慮起三昧。
  - 一〇 於所貪不貪,於所瞋不瞋,於所癡不癡,清掃之果報。
  - 一 九十劫之昔,彼時爲善業,惡趣我不知,清掃之果報。
  - 一二 燒盡諸煩惱……
  - 一三 實我善來哉……
  - 一四 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽一回清掃者長老唱此等之偈。
  - 註 1 底本與暹羅本作 padapaggam 意義不詳,今採用異本腳註之 Padamaggam。

# 四一九 一外被施者

- 一 我於有鵝城,曾爲刈草夫,刈草爲工作,以養我家子。 二 巴多穆塔拉,究法最勝者,除滅世黑闇,出世爲導師。 三 爾時坐己家,我爲如是思,佛今出生世,我應爲布施。 第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻 小部經典五 我有一外衣,此外無他物,將觸地獄苦,供獻種善根。 我爲如是思,我自起信心,以取一外衣,布施最勝者。 Ħ. 380 六 施一外衣已,唤稱大勇者,「卿若是佛陀,請以度脫我。」 七 巴多穆塔拉,應供世間解,稱讚我所施,向我作隨喜。 八 「施此一外被,依汝所思願,十萬劫之間,不往墮惡趣。 九 三十六度間,天主治天國,三十三度間,應爲轉輪王。 一○ 領土之廣大,算數所不及,世世輪迴間,天界與人中。 一 具德容姿美,身體動如意,惟一不動望,得無量外衣。」 一二 最上蓮華佛,彼爲如是宣,勇者昇空中,猶如鵝鳥王。 一三 人天任何生,受用我無缺,享受此樂報,施一外被果。 一四 每一舉足時,我之外衣生,我立外衣上,外衣遍皆是。 一五 到處森林中,我欲作輪圍,今日以外衣,〔輪圍〕皆得包。 一六 依此一外衣,世世輪迴間,我爲金色者,世世作輪迴。 一七 何處一外衣,果報不得盡,此我最後生,此處我受報。
  - 一九 燒盡諸煩惱……
  - 二〇 實我善來哉……
  - 二一 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽一外被施者長老唱此等之偈。

# 四二〇一座施者

#### p.381.

一雪山之近處,山名憍尸迦,我作佳庵室,善造一草庵。

一八 十萬劫之昔,彼時施外衣,我不知惡趣,施衣之果報

- 二 我名那羅陀,迦葉姓人知,索求清淨道,彼時住此山。
- 三 巴多穆塔拉,彼名爲勝者,究竟一切法,空中來我處。
- 四 我往最上林,見大仙之光,爲彼設木床,上敷鹿皮衣。
- 五 我爲設床已,合掌舉頭上,頂禮我述喜,爲作如斯言。
- 六 「卿治諸病人,醫療我拜察,我爲病所惱,請爲我治療。
- 七 來求健康者,彼等若見卿,堅固得成就,彼等應不老 1。

第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻

-----

 $-\bigcirc \equiv$ 

- 八 我無可施卿,我食野生果,我有此床座,請坐此木床。
- 九 大覺佛世尊,無怖如師子,彼生經瞬間,爲作如斯宣。
- 一〇 「 放念莫怖畏,汝得星色寶,於汝之願望,未來悉充滿。
- 一 汝作業不小,無上之福田,汝心已起願,自應得拔濟。
- 一二 汝爲施此座,依汝之思願,十萬劫之間,汝不墮惡趣。
- 一三 五十度之間,天主治天國,八十度之間,應爲轉輪王。
- 382 一四 領土之廣大,算數所不及,輪迴於輪迴,到處得安樂。
  - 一五 最上蓮華佛,等覺如斯官,勇者昇空去,猶如鵝鳥王。
  - 一六 象乘與馬乘,車乘與戰車,此等我全得,施座之果報。
  - 一七 雖於入森林,我若欲座時,知我之希望,侍我長椅子。
  - 一八 如行於水中,我若欲座時,知我之希望,侍我長椅子。
  - 一九 爲天或爲人,無論任何生,十萬長椅子,時常圍繞我。
  - 二〇 爲天或爲人,輪迴於二有,刹利波羅門,生爲二族姓。
  - 二一 我爲施一座,無上之福田,取法之長椅,住爲無漏者。
  - 二二 十萬劫之昔,彼時施其施,我不知惡趣,施座之果報。
  - 二三 燒盡諸煩惱……
  - 二四 實我善來哉……
  - 二五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽施一座者長老唱此等之偈。
  - 註 1 採用暹羅本之 ajaro bhave。

## 四二一 七迦曇婆花施者

| <del></del> · | 伽廾巴樹山, | 雪山乙近處 | ,於其山腹間 | ,住居彼七佛。 |
|---------------|--------|-------|--------|---------|
|---------------|--------|-------|--------|---------|

- 二 迦曇婆花放,我見伸合掌,我取七華鬘,施求善福心。
- 三 我爲此善業,思願捨人身,三十三天往,[以享天界樂]。
- 383 四 九十四劫昔,彼時爲善業,惡趣我不知,供佛之果報。

第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻 一○五 -------小部經典五 一○六

- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽七迦曇婆花施者長老唱此等之偈。

### 四二二 寇蘭達伽普毘耶

- 一 往昔我祖先,歷代林業者,依他之血活,於家我無善。 二 帝須世間解,最上之導師,示我三足跡,對我施哀愍。 三 帝須名大師,我見彼足跡,見跡心歡喜,即起生信心。 四 我取寇蘭達,跋達跋樹花,取寇提伽等 1,供養佛足跡。 五 我爲此善業,思願捨人身,三十三天往,〔以享天界樂〕。 六 爲天或爲人,生爲任何生,寇蘭達花色,我身有光明。 七 九十二劫昔,彼時爲善業,惡趣我不知,供佛足跡果。 八 燒盡諸煩惱…… 九 實我善來哉…… 一〇 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽寇蘭達伽普毘耶長老唱此等之偈。 註 1 底本爲 sakatakam 意義不詳, 暹羅本爲 sakatikam 此亦不見於巴利語辭書, 梵語辭 書中有 Kotika 之植物名,今依此,但爲何種植物不詳。

# 四二三 酥醍醐施者

|     |                                 | 蘇欽提塔佛,風病入大林,我見起信心,獻上酥醍醐。                     |                   |
|-----|---------------------------------|----------------------------------------------|-------------------|
| 384 | $\stackrel{-}{\longrightarrow}$ | 依我爲積作,恒河婆擬羅,如是我之酥,猶如四大海。                     |                   |
|     | 三                               | 廣大之大地,無量又無數,彼知我希望,酥蜜施供養。                     |                   |
|     | 匹                               | 四方跋達跋 1,多羅尼爾哈,彼知我希望,而成如意樹。                   |                   |
|     | 五                               | 天主五十度,治理於天界,五十一度間,我爲轉輪王,                     |                   |
|     |                                 | <b>公□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□</b> | . 1 🔾             |
|     |                                 | 第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻                           | <b>→</b> 0±       |
|     |                                 |                                              | $-\bigcirc \land$ |
|     |                                 | 1 Hours/177                                  | O7 <b>(</b>       |
|     |                                 | 領土之廣大,算數所不及。                                 |                   |
|     | 六                               | 九十四劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,醍醐之果報。                     |                   |
|     | 七                               | 燒盡諸煩惱                                        |                   |
|     | 八                               | 實我善來哉                                        |                   |
|     | 九                               | 四種無礙解,我得八解脫                                  |                   |
|     |                                 | ——如是具壽酥醍醐施者長老唱此等之偈。                          |                   |

註 1 「四方」。底本雖有 catudd1pa,但分採用暹羅本之 catuddisa。

#### 四二四 一聞法者

- 一 巴多穆塔拉,究竟一切法,說明四諦理,眾人多得度。 二 髻髮爲外道,以行大苦行,搖響樹皮衣,彼時行空中。 三 最勝佛之上,我不能飛行,恰如鳥突岩,而我不得行。 如是行空中,開目水中行,如是害行動,於我未曾有。 兀 五 「爲我索求彼,我將得利益」,由空降來時,我聞大師聲。 六 美聲引心聞,佛說無常性,我聞無常理,我心得理解。 385 七 獲得無常想,我離去庵室,住於壽命限,其處我死去。 八 臨終聞正法,思願爲善業,我捨此人身,往三十三天。 九 三萬劫之間,我享天界樂,五十一度間,爲治天世界。 一〇二十一度間,我爲轉輪王,領土之廣大,算數所不及。 一 我自享福果,我每生安樂,生生輪迴間,憶念無常想, 不悉因何故 1,不得不死道。 一二 沙門修諸根,坐於父之家,彼說明法語 2,其處誦無常。 一三 「諸行皆無常,是爲生滅法,生者又復滅,寂滅以爲樂。」 一四 我聞如是偈,想起前之想,我即坐一座,位達阿羅漢。 一五 生年方七歲,達阿羅漢位,我受具足戒,聞法之果報。 一六 十萬劫之昔,彼時我聞法,我不知惡趣,聞法之果報。 第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻 一〇九 小部經典五 一七 燒盡諸煩惱…… 一八 實我善來哉…… 一九 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽一聞法者長老唱此等之偈。
  - 四二五善思惟者
- 一 漢薩瓦底城,時我爲農夫,依此農耕業,養子以爲活。

註 1 採用暹羅本之 na kenaci 'ham vijjhami。

- 386 二 爾時田生長,我穀物結實,穀物成熟時,我爲如是思。
  - 三 「若不施僧伽,最初爲自食 1,知德不德者,不適亦不似。

2 採用暹羅之 katham sa paridipento aniccam tatthudahari。

- 四 此無等等佛,三十二相具,無上福田僧,由彼爲勉勵。
- 五 彼處施其施,前前新穀施」,我爲如是思,施穀我歡喜。

- 六 由田收穀物,我詣等覺前,以禮大師足,申說如是語。
- 七 「新穀已成熟,請爲卿受者,求佛以哀愍,請受此新穀。」
- 八 巴多穆塔拉,應供世間解,知我之希望,爲作如是宣。
- 九「四向與四果,有住於此者,如此之僧伽,有正戒定慧。
- ─○ 獻供諸人人,眾生希福業,有依福業作,施僧有大果。
- 一 新穀施僧伽,其他亦同施,招待僧比丘,引導入自家 2。
- 一二 申請我招待,僧伽比丘眾,引導入我家,我施比丘僧。
- 一三 善業與思願,以捨棄人身,三十三天往,[享樂於天界]。
- 一四 彼處我宮殿,燦然黃金色,六十由旬高,三十由旬寬。
- 一五 我宮殿人滿,女眾群圍繞,於三十三天,住於飲食中。
- 一六 三百治天國,五百轉輪王,領土之廣大,算數所不及。
- 387 一七 幾生續輪迴,我得無量財,受用我無缺,施穀之果報。
  - 一八 象乘與馬乘,車轎與戰車,此等我全得,施穀之果報。

#### 第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻

Later tree, it., ----

#### 小部經典五

- 一九 新衣新果實,最上之飲食,此等我全得,施穀之果報。
- 二〇 絹與褐織衣,亞麻木棉衣,此等我全得,施穀之果報。
- 二一 僕眾與婢眾,尚有著飾女,此等我全得,施穀之果報。
- 二二 無冷無熱惱,於心無心苦。
- 二三 嚼此亦食此,我亦坐此座,一切我全得,施穀之果報。
- 二四 此爲最後身,以轉最後有,今日我施物 3,常使我滿足。
- 二五 僧伽最上眾,我以施新穀,適業我布施,我得八利益。
- 二六 名聲容貌美,我有大財產,健康徒眾多,眾常不分裂。
- 二七 凡據地上者,誰皆尊敬我,無論何施物,前前我皆得。
- 二八 比丘僧伽中,最勝佛之前,施者大眾中,我施他人先。
- 二九 僧伽最上眾,我施最新穀,得此等利益,施穀之果報。
- 三〇 十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,施穀之果報。
- 三一 燒盡諸煩惱……
- 三二 實我善來哉……
- 三三 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽善思惟者長老唱此等之偈。
- 註 1 「最初爲自食」,採用暹羅本之 aggam bhunjjeyam attana。
  - 2 「引導至自家」,採用暹羅本之 bhikkhu netva sahamgharam。
  - 3 「今日我施物……」,採用暹羅本之 ajjapi deyyadhamo me mamam toseti sabbada。

# 四二六 金鈴華施者

- 一 我曾生信故,出家爲非家,身著樹皮衣,委身苦行業。
- 二 阿塔達西佛,世間最勝者,爾時度群生,爲此出世間。
- 三 我力大病盡,思念最勝佛,砂之河岸邊,我起最上塔。
- 四 造塔我心喜,千撒金鈴華。
- 五 如見等覺面,禮拜我祀塔,此對義見佛,依我信心故。

第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻

-----

小部經典五

——四

- 六 往生於天界,我得廣大樂,彼處爲金色,供養佛之果。
- 七 八億著飾女,常爲我侍者,我享天界樂,供佛之果報。
- 八 六萬之鐃鈸,大鼓與銅鑼,海螺與小鼓,鑼鼓奏妙音。
- 九 八萬四千象,各各爲嚴飾,大象六十歲,發情流三處。
- 一○ 金網覆我侍,軍中我無缺 1。
- 一一 享金鈴華報,治天五十八。
- 一二 七十一度間,我爲轉輪王,一百零一度,地上治王國。
- 一三 我今而無爲,難見達不死,我已結全盡,今後無後有。
- 一四 千八百劫昔,彼時我獻華,我不知惡趣,供佛之果報。
- 389 一五 燒盡諸煩惱……
  - 一六 實我善來哉……
  - 一七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽金鈴華施者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「軍中我無缺」,採用暹羅本之 dalakaye bhave c'eva。

## 四二七 金碗 1

- 一 意修之習者,自己調御者,入定行梵道,心樂寂靜者。
- 二 靜慮等覺者,彼已度暴流,牟尼樂靜慮,青睡蓮華輝。
- 三 最勝佛之前,我取葫蘆水,詣洗佛兩足,我施佛葫蘆。
- 四 巴多穆塔拉, 導師命我云, 「汝可取水來, 置於我足下。」
- 五 「善哉」我爲諾,尊重佛大師,葫蘆取來水,運至佛之前。
- 六 大勇者隨喜,爲說淨我心,「依施此葫蘆,汝希望成就。」
- 七 十五劫之間,享樂於天界,三十度之間,我爲轉輪王。
- 八 不分畫與夜,經行住立時,隨時我取得,金碗立我前。
- 九 施佛以葫蘆,我則得金碗2,行爲之不動,廣大有如是。
- 一〇 十萬劫之昔,彼時施葫蘆,惡趣我不知,施捨之果報。

第四十三 薩欽薩瑪伽耶品 長老之譬喻

-----

- 註 1 底本讀爲 Sovann-akattarika,與本文內容不相一致,應讀爲 Sovannakuntalika。
  - 2 底本爲 sonnakattaram,依本文之內容應讀 sonnakuntalam。

#### 390 攝頌

- 一回清掃、一外被,一座施者三長老,
- 七迦曇婆花施者,寇蘭達、酥醍醐,
- 一聞法者、善思惟,金鈴華,金碗長老。
- 以上長老共十人,一百七十一偈頌。
- 註 1 採用暹羅本之 Korandakada。

# 第四十四 耶伽維哈利品(獨住者)

# 四二八 獨住者

|     | _             | 婆羅門一族,賢劫有名聲,生姓名迦葉,論中最勝者。 |     |
|-----|---------------|--------------------------|-----|
|     |               | 無期待妄想,有意如虛空,多修空之性,自在喜無相。 |     |
|     | $\equiv$      | 無著無煩惱,家族不交眾,勇者大悲愍,化導巧方便。 |     |
|     | 四             | 熱心爲他盡,天人乾泥趣,脫離生死苦,導入涅槃道。 |     |
|     | 五.            | 不死且勵他,導道防老死,彼於大眾中,濟度世間者。 |     |
|     | 六             | 世主有梵音,迦羅頻迦鳴,迷路引導者,大苦爲拔濟。 |     |
|     |               |                          |     |
|     |               | 第四十四 耶伽維哈利品 長老之譬喻        | 一一七 |
|     |               |                          |     |
|     |               | 小部經典五                    | ——八 |
|     |               |                          |     |
|     | 七             | 我見世導師,爲說離塵法,我聞彼之法,出家爲非家。 |     |
|     | 八             | 彼時我出家,思索勝者教,獨美住裾野,交往起煩思。 |     |
|     | 九             | 爲我因緣故,彼佛離眾去,我意畏交往,彼佛來我所。 |     |
| 391 |               | ) 燒盡諸煩惱                  |     |
|     | $\overline{}$ | <i>。</i> 院靈祖俱国           |     |
|     | <u> </u>      | - 實我善來哉                  |     |

一如是具壽獨住者長老唱此等之偈。

### 四二九。一螺貝者

一 毘婆尸世尊,祭大菩提樹,大眾皆來集,供養大菩提。 二 最勝之覺者,有慧失大愁 1,大師菩提樹,應如此供養。 三 我取一螺貝,奉侍菩提樹,終日吹螺貝,禮拜菩提樹。 過去所作業,我得昇天界,天界我體昇,得享天界樂。 四 五 六萬樂器奏,滿足我歡喜,常爲奉侍我,供佛之果報。 六 七十一劫昔,有出善見王,征服四方國,主宰瞻部洲。 七 八支之樂器,常行圍繞我,享受自之業,供樹之果報。 八 生天或生人,無論爲何生,入於母胎時,常爲奏大鼓。 九 奉侍等覺者,享受吉祥福,安穩與不死,我達不動道。 一○ 九十一劫昔,彼時作善業,惡趣我不知,供佛之果報。 一一 燒盡諸煩惱…… 一二 實我善來哉…… 一三 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽一螺貝者長老唱此等之偈。 註 1 底本意義難解,今採暹羅本之 makasokarahito panno……。 第四十四 耶伽維哈利品 長老之譬喻 -\_\_\_ 小部經典五 四三() 神變想者

p.392.

- 一 巴多穆塔拉,應供名勝者,十萬自在者,與彼同入城。
- 二 如是寂靜者,彼等入城時,爲嗚寶樂器,一時起騷音。
- 三 依佛威神力,入城〔莊嚴飾〕,大鼓自擊打,箜篌自鳴奏。
- 四 巴多穆塔拉,覺者大牟尼,禮佛見神變,彼處起信心。
- 五 「諸佛與諸法,大師之成就,甚是不可思,樂器自鳴奏。」
- 六 十萬劫之昔,彼時我想佛,我不知惡趣,想佛之果報。
- 七 燒盡諸煩惱……
- 八 實我善來哉……
- 九 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽神變想者長老唱此等之偈。

# 四三一 讚佛智者

一 光如黃華樹,輝如銅燭臺,身照如金色,見奉兩足尊。 二 置瓶樹皮衣,以著鹿皮衣,遍袒右一肩,稱讚最勝者。 三 「冥闇與混亂,癡網皆盡除,如是智光現,大牟尼已度。」 四 此世爲無上,救度諸眾生,智至世界涯 1,一切悉無比。 五 依智一切知,稱一切知者,無漏之知性,我向汝敬禮。 393 六 十萬劫之昔,敬禮最勝佛,惡趣我不知,讚佛之果報。 七 燒盡諸煩惱…… 八 實我善來城…… 九 四種無礙解,我得八解脫…… 一如是具壽讚佛智者長老唱此等之偈。 註 1 採用暹羅本之 yavata jagato gati。 第四十四 耶伽維哈利品 長老之譬喻

四三二 甘蔗棒施者

- 一 盤頭摩帝城,我曾爲門衛,爲究一切法,我見離塵佛。
- 二 我取甘蔗棒,施佛最勝者,毘婆尸大仙,信心我歡喜。
- 三 九十一劫昔,彼時施甘蔗,惡趣我不知,施蔗之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……

小部經典五

- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽甘蔗棒施者長老唱此等之偈。

# 四三三 伽蘭巴草施者

- 一 我名羅瑪沙,等覺住山中,伽蘭巴獻草,奉獻彼世尊
- 二 九十四劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施草之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽伽蘭巴草施者長老唱此等之偈。

# 

p.394.

- 一 我於山腹中,奉見無敗者,菴婆達伽果,我施自存者。
- 二 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽菴婆達伽長老唱此等之偈。

第四十四 耶伽維哈利品 長老之譬喻

-二三

-----

小部經典五

一二四

# 四三五 訶梨勒施者

- 一 我採訶梨勒,阿摩勒菴婆,閻浮毘醯羅,庫拉棗胡桃, 以上諸果實,我以自採來。
- 二 我往山崖行,樂見禪定者,牟尼病苦惱,奉見大牟尼。
- 三 我取訶梨勒,以施自存者,牟尼食我藥,彼病即沈靜。
- 四 佛病苦惱除,爲言作隨喜,「施藥病鎮靜,汝將獲大福。
- 五 生天或生人,今生或他生,汝將無疾病,永爲安樂者。」
- 六 等覺爲斯言,自存無敗者,勇者昇空去,飛行如鵝王。
- 七 我施訶梨勒,大仙自存者,終我於今生,未有起疾病。
- 八 此我最後生,以轉最後有,我得證三明,我行佛之教。
- 九 九十四劫昔,彼時我施藥,惡趣我不知,施藥之果報。
- 395 一〇 燒盡諸煩惱……
  - 一一 實我善來哉……
  - 一二 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽阿梨勒施者長老唱此等之偈。

# 四三六 菴婆果一房施者

- 一 彼時森林中,無有巨大象,林中我徘徊,我見世導師。
- 二 一房菴婆果,我取獻大師,勇者悉達多,導師受我果。
- 三 彼時我觀察,勝者皆食畢,其處起信心,我生都率天。
- 四 我由其處沒,生爲轉輪王,依此之方法,享受祥福已。
- 五 今身捧精勤,寂靜我無依,遍知一切漏,住爲無漏者。
- 六 九十四劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 七 燒盡諸煩惱……
- 八 實我善來哉……
- 九 四種無礙解,我得八解脫……

| 第四十四  | 耶伽維哈利品 | 長老之譬喻 | 一二五 |
|-------|--------|-------|-----|
| 小部經典3 | <br>5. |       | 一二六 |

### 四三七 閻浮果施者

一 巴托穆塔拉,世間最勝者,最上之名聲,徘徊行乞食。

一如是具壽養婆果一房施者長老唱此等之偈。

- 二 淨信取果實,施勇者大師。
- 三 由此之善業,兩足最勝者,我捨勝與敗,得達不動地。
- 396 四 十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,施果之果報。
  - 五 燒盡諸煩惱……
  - 六 實我善來哉……
  - 七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽閻浮果施者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

獨住者與一螺貝,神變想者、讚佛智, 甘蔗棒與伽蘭巴,菴婆達伽、訶梨勒, 菴婆果一房施者,菴浮果施者, 以上長老共十人,偈數共有八十六。

# 第四十五 義比他奇(蔓草)品

# 四三八 川練草髓

| 四種無礙解,我得八解脫 |  |  |  |  |
|-------------|--|--|--|--|
|             |  |  |  |  |
|             |  |  |  |  |
| 二七          |  |  |  |  |
|             |  |  |  |  |
|             |  |  |  |  |
|             |  |  |  |  |

### 四三九、棗施者

#### p.397.

- 一 內著鹿皮衣,并著樹皮衣,爾時持筐藍,運棗向庵室。
- 二爾時尸棄佛,無伴獨自行,常時有輝光,來至我庵室。
- 三 自心起淨信,敬禮善行者,雙手我捧棗,向佛行布施。
- 四 三十一劫昔,彼時我施果,惡趣我不知,施棗之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽棗施者長老唱此等之偈。

### 四四〇 木瓜施者

- 一 羌達巴迦河,岸邊我作庵,木瓜樹群集,諸樹外圍繞。
- 二 見香妙木瓜,想起最勝者,歡喜意感激,摘取滿筐籃。
- 三 拘留孫佛前, 詣佛種福田, 淨信向勇者, 我施熟瓜果。
- 四 於此之劫中,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽木瓜施者長老唱此等之偈。

# 四四一 胡桃施者

#### p.398.

- 一 等覺行坡上,身體呈金色,三十二相具,沙羅樹花放。
- 二 地上敷草筵,思施最勝者,「求佛哀愍我,我欲施與食。」
- 三 阿塔達西佛,哀愍悲愍者,勝者知我思,來至我庵室。
- 四 等覺由坡下,坐於草錠上,我施胡桃果,與大名稱者。
- 五 我於觀察中,勝者皆食畢,其處起信心,向佛行敬禮。
- 六 千八百劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。

第四十五 義比他奇 長老之譬喻

-----

小部經典五 一三〇

- 七 燒盡諸煩惱……
- 八 實我善來哉……
- 九 四種無礙解,我得八解脫……

# 四四二 烏托羅西花施者

- 一 鳥托羅西花,善生榕樹下,我捧其花鬘,供養菩提樹。
- 二 於此一劫間,我供養此花,惡趣我不知,供樹之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽烏托羅西花施者長老唱此等之偈。

# 四四三 菴婆達伽(花)施者

#### p.399.

- 沙羅林花放,毘舍浮牟尼,山中險處坐,善生如師子。
- 二 信心我歡喜,菴婆達伽花,施花種福田,親手爲供養。
- 三 三十一劫昔,我供養此花,惡趣我不知,供佛之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽菴婆達伽花施者長老唱此等之偈。

### 四四四 獅子座施者

- 一 巴多穆塔拉,信心喜尋求,利諸眾生者,我施獅子座。
- 二 天界或人中,無論生何處,我得大宮殿,施座之果報。
- 三 金造或銀造,紅玉寶石造,諸多長椅子,常爲我生出

第四十五 義比他奇 長老之譬喻

.....

小部經典五

<u>一三二</u>

- 四 最上蓮華佛,菩提樹下座,出生高貴家,法之正法性。
- 五 十萬劫之昔,我作獅子座,我不知惡趣,施座之果報。
- 六 燒盡諸煩惱……
- 七 實我善來哉……
- 八 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽獅子座施者長老唱此等之偈。

#### 四四万 足臺施者

#### p.400.

- 一 善慧等覺者,悲愍者牟尼,多度諸眾生,大名聲入寂。
- 二 善慧師子座,信喜造足臺。
- 三 若爲作善業,樂根熟樂果,福業相應故,往三十三天。
- 四 我住其處時,以具善福業,若舉此兩足,爲我金足臺。
- 五 任誰聞間者,彼等得善利,奉事入寂佛,必得廣大樂。
- 六 我作諸善業,而於善積儲,若以作足臺,我得金小床。
- 七 任何爲所用,我往任何方,我乘金足臺,福業之果報。
- 八三十一劫昔,彼時我作業,惡趣我不知,施臺之果報。
- 九 燒盡諸煩惱……
- 一〇 實我善來哉……
- 一一 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽足臺施者長老唱此等之偈。

### 四四六 欄楯作者

- 一 巴多穆塔拉,菩提樹根本,以造美欄楯,由我之信心。
- 二 財貨與人工,爾時不加入,空中降甘霖,欄循之果報。
- 三 列陣與戰鬥,兩者進入時,無怖亦無畏,欄楯之果報。
- 401 四 知我之志望,天生美宮殿,乃至高價床,欄楯之果報。
  - 五 十萬劫之昔,我爲作欄楯,惡趣我不知,欄楯之果報。
  - 六 燒盡諸煩惱……

第四十五 義比他奇 長老之譬喻

 $-\Xi\Xi$ 

小部經典五

一三匹

- 七 實我善來哉……
- 八 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽欄楯作者長老唱此等之偈。

## 四四七 菩提家施者

- 一 悉達多世尊,世之兩足主,信心我歡喜,以作菩提家。
- 二 爲此生兜率,我住寶之家,無寒亦無熱,風不觸我體。
- 三 六十五劫昔,我爲轉輪王,城名伽西伽,毗首羯摩造。
- 四 横廣十由旬,縱長八由旬,城中無木片,亦無蔓草泥。

- 五 宫殿名吉祥,毗首羯摩造,横廣一由旬,縱長半由旬。
- 六 八萬四千柱,塔牆寶石造。
- 七 我有純金家,毗首羯摩造,此爲我住處,施家之果報。
- 八 此等人天生,享受諸樂已,今我入涅槃,逮得無上道。
- 九 九十四劫昔,我作覺之家,我不知惡趣,施家之果報。
- 一〇 燒盡諸煩惱……
- 一一 實我善來哉……
- 402 一二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽菩提家施者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

川練草髓棗施者,木瓜施者與胡桃, 烏托羅西、庵婆達,獅子座與足臺施, 欄楯施者、菩提家,七十九偈十長老。

# 第四十六 基壇施者品

### 四四八 基壇施者

一 丹瑪達西佛,菩提樹根本,信心我歡喜,我爲作基壇。

 第四十六 基壇施者品 長老之譬喻
 一三五

 ------ 小部經典五
 一三六

- 二 由山或山澗,或由樹墮落,我得停止處,基壇之果報。
- 三 盗賊不襲我,王族不輕侮,戰勝一切敵,基壇之果報。
- 四 生天或生人,無論生何處,我皆受供養,基壇之果報。
- 五 千八百劫昔,我爲作基壇,惡趣我不知,基壇之果報。
- 六 燒盡諸煩惱……
- 七 實我善來哉……
- 八 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽基壇施者長老唱此等之偈。

### 四四九 孔雀尾羽團扇施者

#### p.403.

- 一 孔雀尾羽扇,持詣世導師,信心我歡喜,我施孔雀扇。
- 二 孔雀團扇施,我依己思願,消除貪瞋癡,得享廣大樂。
- 三 諸佛與諸法,大師偉成就,我施孔雀扇,廣大幸福得。

- 四 消除三種火 1, 我已全斷有, 一切諸漏盡, 我不具後有。
- 五 三十一劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施扇之果報。
- 六 燒盡諸煩惱……
- 七 實我善來哉……
- 八 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽孔雀尾羽團扇施者長老唱此等之偈。
- 註 1 「三種火」, 貪、瞋、癡。係採用底本腳註異本及暹羅本之 tidhagg1。

### 四五〇 獅子座搧者

- 一 我禮拜帝須,世尊菩提樹,彼處我伸扇,爲搧獅子座。
- 二 九十二劫昔,我搧獅子座,惡趣我不知,搧扇之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……

 第四十六 基壇施者品 長老之譬喻
 一三七

 小部經典五
 一三八

- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽獅子座扇者長老唱此等之偈。

# 四五一 三火炬獻者

#### p.404.

- 一 巴多穆塔拉,菩提樹根本,信心我歡喜,爲獻三火炬。
- 二 十萬劫之昔,我爲獻火炬,惡趣我不知,火炬之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 四實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽三火炬獻者長老唱此等之偈。

# 四五二 敷物施者

- 一 完全婆羅門,拘留孫牟尼,日中往休息,我爲施敷物。
- 二 於此一劫間,彼時施其施,惡趣我不知,敷物之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……

- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽敷物施者長老唱此等之偈。

### 四五三 林之寇蘭達施者

- 一 悉達多世尊,世間最勝者,我取庫蘭達,供養最勝者。
- 二 九十四劫昔,我以花供養,惡趣我不知,供佛之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽林之寇蘭達施者長老唱此等之偈。

# 四五四 一傘施者

#### p.405.

- 一 地如炭火熾,大地如熱抓,已多穆塔垃,世尊徑行空。
- 二 我取大白傘,步行於道上,我見等覺者,[信心]生歡喜。
- 三 「地爲陽燄蔽,大地如炭火,佛身爲風吹,身體多消耗。
- 四 爲除冷與暑,亦妨風與熱,請佛受此傘,我得觸寂滅。」
- 五 巴多穆塔拉,哀愍悲愍者,彼時知我望,爲受此白傘。
- 六 三十劫之間,天主治天國,五百度之間,我爲轉輪王。
- 七 領土之廣大,算數所不及,宿世之善作,享受自得業。
- 八 此我最後生,以轉最後有,今我更常時,白傘蔽於身。
- 九 十萬劫之昔,彼時我施傘,惡趣我不知,施傘之果報。
- 一〇 燒盡諸煩惱……
- 一一 實我善來哉……
- 一二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽一傘施者長老唱此等之偈。

# 四五五 伽提普毘耶

- 一 巴多穆塔拉,世尊大名聲,入於涅槃時,花籠供舍利。
  - 二 其處起信心,我往化樂天,天界爲寂靜,憶念我福業。
- 406 三 常時由空中,降注花之雨,輪迴於人中,爲大名稱王。
  - 四 其處花之雨,常時我降注,此對諸見者,因彼供花故。

- 五 此我最後身,以轉最後有,今則常爲我,花之雨降注。
- 六 十萬劫之昔,我爲花供養,我不知惡趣,供佛之果報。
- 七 燒盡諸煩惱……
- 八 實我善來哉……
- 九 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽伽提普毘耶長老唱此等之偈。

第四十六 基壇施者品 長老之譬喻

一四一

小 如7*9*m 出 *二*\*

一四二

小部經典五

# 四五六 薩提葉施者

- 一 運佛舍利時,大鼓齊嗚擊,信心我歡喜,薩提花供養。
- 二 十萬劫之昔,供養薩提花,惡趣我不知,供佛之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽薩提葉施者長老唱此等之偈。

# 四五七 香供養者

- 一 爲佛作葬堆,集合諸種香,信心我歡喜,供養一握香。
- 二 十萬劫之昔,葬堆我供養,惡趣我不知,供養之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 407 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽香供養者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

基壇施者、孔雀扇、獅座搧者、火炬獻,林寇蘭達、敷物施、一傘、伽提普毘耶,薩提葉施、香供養、六十七偈長老十。

# 第四十七 沙羅普毘耶品

四五八 沙羅樹花施者

- 一 最上蓮華佛,而入於涅槃,我於葬堆上,供養沙羅華。
- 二 十萬劫之昔,我獻其樹花,惡趣我不知,供養之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……

第四十七 沙羅普毘耶品 長老之譬喻

一四三

-----

小部經典五

一四四

- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽沙羅樹花施者長老唱此等之偈。

# 四五九 葬堆供養者

- 一 世間親尸棄,而入於涅槃,我獻瞻波花,八枝插葬堆。
- 二 三十一劫昔,我爲獻花者,惡趣我不知,供養之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽葬堆供養者長老唱此等之偈。

# 四六〇 葬火消者

#### p.408.

- 一 毘舍浮大仙,佛身荼毘時,我爲取香水,消滅葬堆火。
- 二 三十一劫昔,我消諸葬堆,惡趣我不知,香水之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽葬火消者長老唱此等之偈。

# 四六一 施橋者

- 一 毘婆尸世尊,面臨於經行,信心我歡喜,我爲施作橋。
- 二 九十一劫昔,我爲此橋作,惡趣我不知,施橋之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽施橋者長老唱此等之偈。

|     |        | 第四十七 沙羅普毘耶品 長老之譬喻                                                                                                              | 一四五 |
|-----|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     |        | 小部經典五                                                                                                                          | 一四六 |
|     |        | 四六二 須摩那多羅葉扇施者                                                                                                                  | 1   |
|     | 一二三四五  | 悉達多世尊,我施多羅扇,須摩那花覆,獻大名聲者。<br>九十四劫昔,多羅葉扇施,惡趣我不知,施扇之果報。<br>燒盡諸煩惱<br>實我善來哉<br>四種無礙解,我得八解脫<br>—如是具壽須摩那多羅葉施者長老唱此等之偈。                 |     |
|     | 註      | 1 與第三七五全同,惟第三偈與第四偈前後次序不同。                                                                                                      |     |
|     |        | 四六三 阿瓦他果施者                                                                                                                     |     |
| 409 | 一二三四五六 | 我詣奉見佛,人中牛王前,信心我歡喜,施阿瓦他果。<br>九十四劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。<br>燒盡諸煩惱<br>實我善來哉                                                         |     |
|     |        | 四六四 麵果施者                                                                                                                       |     |
|     | 一二三四五六 | 盤頭摩帝城,時我爲園丁,無垢佛行空,我見起信心。<br>我取麵果實,我施最勝者,現法生幸福,佛住空中受。<br>淨信心果施,爾時廣大喜,獲得最上樂,到處生諸寶。<br>九十四劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。<br>燒盡諸煩惱<br>實我善來哉 |     |
|     |        | 第四十七 沙羅普毘耶品 長老之譬喻                                                                                                              | 一四七 |

小部經典五

七 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽麵果施者長老唱此等之偈。

### 四六五 無花果施者

#### p.410.

- 一 阿塔達西佛,林邊有大名,信心我歡喜,我施無花果。
- 二 千八百劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽無花果施者長老唱此等之偈。

### 四六六 自辨說者

- 一「佛爲天中天,迦鳩陀之遊,步行車道上,誰不起淨信。
- 二 〔牟尼〕亡冥暗,濟度數多人,見彼智光輝,誰不起淨信。
- 三 十萬自在者,導師爲響導,拔濟諸眾生,誰不起淨信。
- 四 鳴擊大法鼓,摧破外道眾,見佛師子吼,誰不起淨信。
- 五 乃至由梵界,諸梵天共來,群求深妙問,誰不起淨信。
- 六 含天人天眾,諸人齊合掌,群間深妙理,誰不起淨信。
- 七一切大眾集,奉什具眼者,誘惑不爲動,誰不起淨信。
- 八 佛於入城時,諸多大鼓鳴,若有見佛者,誰不起淨信。
- 九 佛於行路時,常輝一切光,隆起道路平,誰不起淨信。
- 411 一〇 佛於語言時,聲聞輪圍中,見佛眾生知,誰不起淨信。」
  - 一一十萬劫之昔,我爲讚嘆佛,惡趣我不知,讚佛之果報。
  - 一二 燒盡諸煩惱……
  - 一三 實我善來哉……
  - 一四 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽自辨說者長老唱此等之偈。

| 第四十七          | 沙羅普毘耶品 | 長老之譬喻 | 一四九     |
|---------------|--------|-------|---------|
| <br><br>小部經典3 | <br>1. |       | <br>一五〇 |

# 四六七 記相說者

- 一 彼時入雪山,我教授真言,五萬四千眾,侍我爲弟子。
- 二 皆學通吠陀,實明六支學,各各依自明,彼等住雪山。

- 三 大名天之子,彼沒由兜率,正念正知具,轉生於母胎。
- 四 等覺者生時,震動一萬回,導師降人世,盲人得開眼。
- 五 此之全大地, 六種爲震動, 多人聞其音, 人人懷驚懼。
- 六 一切諸人集,齊來我所問,「此大地震動,將爲何之報。」
- 七 我向彼等言,勿怖亦勿懼,一切皆平安,此爲眾生樂。
- 八 依有八種因,大地爲震動,如此諸兆相,廣大且發光。
- 九、無疑最勝覺,具眼者之生,爲使人人知,我爲說五戒。
- 412 一〇 彼等聞五戒,難得佛出生,感激且歡欣,滿足且喜悅。
  - 一 九十二劫昔,說明此兆相,惡趣我不知,記相之果報。
  - 一二 燒盡諸煩惱……
  - 一三 實我善來哉……
  - 一四 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽記相說者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

沙羅樹花、葬堆供、葬火消者、施橋者, 多羅葉扇、阿瓦他、麵果施者、無花果, 自辨說與記相說,七十二偈十長老。

# 第四十八 那拉瑪莉品(蘆鬘施者)

### 四六八 蘆鬘施者 1

- 一 金色等覺者,應供世導師,彼行山坡上,我見心歡喜。
- 二 我取蘆華鬘,直出至其處,見己度暴流,無漏等覺者。

 第四十八 那拉瑪莉品(蘆鬘施者) 長老之譬喻
 一五一

 小部經典五
 一五二

- 三 信心我歡喜,大勇應施者,哀愍諸世間,我施蘆華鬘。
- 四三十一劫昔,彼時我獻花,惡趣我不知,供佛之果報。
- 万. 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽蘆鬘施者長老唱此等之偈。
- 註 1 漢譯南傳大藏經第二十九卷第二四七頁、一〇七之蘆鬘施者參照。

### 四六九。摩尼供養者

#### p.413.

- 一 巴多穆塔拉,諸法究竟者,由眾欲離住,遊行於空中。
- 二 近距雪山處,有大天然池,福業相應故,其處我住房。
- 三 我由住房出,見世之導師,猶如青睡蓮,光輝燃如火。
- 四 索花不得見,供養世導師,我自起信心,禮拜大導師。
- 五 由取摩尼頭,供養大牟尼,「我施摩尼珠,我獲善果報。」
- 六 巴多穆塔拉,應供世間解,大師住空中,爲說此等偈。
- 七 「希望將成就,汝得廣大樂,供養摩尼珠,享受大名聲。」
- 八 最上蓮華佛,世尊作斯言,最勝之覺者,心願去其處。
- 九 六十劫之昔,天主治天國,數百度之間,我爲轉輪王。
- 一〇 我生於天界,想起我宿業,摩尼珠現前,爲我放光明。
- 一一 八萬六千女,皆來圍繞我,美麗衣莊嚴,耳著摩尼環。
- 一二 柳眉含微笑,細腰臀形美,諸女常圍繞,供養摩尼報。
- 一三 金摩尼紅玉,財貨裝飾品,人工加自然,享受如我思。
- 一四 美麗之重閣,洞窟高價床,彼知我之座,如望而生起。
- 一五 聽聞佛之教,彼等得善利,人中福田佛,一切生類藥。
- 414 一六 我見奉導師,我作善之業,解脫由墮處,我得不動道。
  - 一七 生天或生人,無論爲何生,七寶悉充滿,爲我放光明。

- 一八 供養摩尼故,享受吉祥福,我見佛智光,得達不動道。
- 一九。十萬劫之昔,供養摩尼珠,惡趣我不知,摩尼之果報。
- 二〇 燒盡諸煩惱……
- 二一 實我善來哉……
- 二二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽摩尼供養者長老唱此等之偈。

# 四七〇 百炬施者

- 一 憍尸迦世尊,心峰山上住,禪思樂禪定,離眾佛好居。
- 二 佛面如滿月,見僑尸迦佛,女群眾圍繞,入於雪山中。
- 三 時持百火炬,奉七日七夜,停至第八日,我乃捨離去。
- 四 佛由禪定出,無敗自存者,信心我禮拜,我施與一食。
- 五 世間最勝者,人中之牛王 1,我生兜率天,一食之果報。
- 六 晝夜我常光,我光普百旬。

- 七 五十五劫間,我爲轉輪王,征服四方國,支配閻浮林。
- 八 彼時我之城,富榮構造美,三十由旬縱,二十由旬橫。
- 九 城名索巴那,毗首羯摩造,騷音離十種,等具多羅樹。
- 415 一〇 城中無蔓草,亦無木片泥,純屬黃金造,常時放光輝。
  - 一 四重牆壁繞,中央摩尼造,多羅樹三行 2,毗首羯摩作。
  - 一二、共有一萬池、紅蓮青蓮覆、〔池中〕滿白蓮、種種香瀰漫。
  - 一三 九十四劫昔,我持諸火炬,惡趣我不知,火炬之果報。
  - 一四 燒盡諸煩惱……
  - 一五 實我善來哉……
  - 一六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽百炬施者長老唱此等之偈。
  - 註 1 底本兩足主……人中之牛王均爲業格,今依暹羅本爲呼格
    - 2 多羅之行樹,底本爲 talapatt1,今採用腳註本及暹羅本之 talapanti。

### 四七一 素馨搧者

- 一 毘婆尸世尊,菩提樹根本,我取素馨搧,爲搧菩提樹。
- 二 九十一劫昔,我搧菩提樹,惡趣我不知,搧樹之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽素馨搧者長老唱此等之偈。

### 四七二 酸粥施者

- 一 毘婆尸大仙,求食而步行,我見佛空缽,滿施以酸粥。
- 二 九十一劫昔,彼時我施食,惡趣我不知,酸粥之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽酸粥施者長老唱此等之偈。

# 四七三 八根草施者

- 一 迦葉佛世尊,完全婆羅門,信心我歡喜,我施八根草。
- 二 於此之劫中,我施八根草,惡趣我不知,施草之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽八根草施長老唱此等之偈。

### 四七四 吉利芬那伽果施者

一 佛名輸毘多,彼時等覺者,以住心峰山,取果供覺者。

- 二 九十一劫昔,我爲供養佛,惡趣我不知,供佛之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽吉利芬那伽果施者長老唱此等之偈。

# 四七五 蔓草之果施者 1

- 一 善意等覺者,彼住他佳羅,我取蔓草果,奉施自存者。
- 二 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽蔓草之果施者長老唱此等之偈。
- 註 1 第三八三譬喻(前卷四四〇——四四一頁)參照。

# 四七六 巴那底施者 1

#### p.417.

- 一 阿諾瑪達西,世間最勝者,日中休息畢,具眼者行路。
- 二 最佳巴那底 2,我穿行路上,我見等覺者,姿麗徒步行。
- 三 自心起淨信,我脫巴那底,置於佛足前,向佛如是申。
- 四 「化導善趣主,請汝著此履,依此我得果,我得成就利。」

- 五 阿諾瑪達西,世間最勝者,巴那第履者,對我如斯言。
- 六 淨信親手施,施我巴那底,施履我稱讚,我說汝聽聞。
- 七 爲知佛之語,一切諸天集,歡喜心踴躍,由衷我感激。
- 八 巴那底之施,此者應幸福,五十五度間,天主治天國。
- 九 千度轉輪王,領土大難數。
- 一○ 今後無量劫,出生甘蔗家,稱名爲瞿曇,大師出世間。

- 一一 於彼佛法中,依法後繼子,遍知一切漏,涅槃無漏者。
- 一二 天界或人中,生爲有福者,彼得諸乘物,實於類天乘。
- 一三 我住於高樓,莊嚴整家轝,馬車繫駿馬,常爲我出現。
- 一四 我由家出時,我乘馬車出,我於斷髮間,我達阿羅漢。
- 一五 我利爲善利,商賣我成功,施一巴拿底,我得不動道。
- 一六 無量劫之昔,我施巴那底,惡趣我不知,施履之果報。
- 418 一七 燒盡諸煩惱……
  - 一八 實我善來哉……
  - 一九 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是壽巴那底施者長老唱此等之偈。
  - 註 1 第二一二譬喻(前卷三〇〇頁)參照。
    - 2 巴那底(panadhi) 喜意義不詳,見於斯提德氏巴英字典以 panada—upahana,應爲一種草履。

### 四七七 經行處撒砂者

- 一 昔我於森林,乃是狩鹿人,探瓦達麋加 1,見佛經行處。
- 二 圍裙我取砂 2,撒於經行處,信心我歡喜,榮光善逝施。
- 三 三十一劫昔,彼時我撒砂,惡趣我不知,撒砂之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽經行處撒砂者長老唱此等之偈。
- 註 1 瓦達麋加(vatamigo)羚羊之一種。
  - 2 圍裙我取砂,採用暹羅本之 ucchangena pulinam gayha。

第四十八 那拉瑪莉品(蘆鬘施者) 長老之譬喻 一六一

小部經典五 一六二

#### 攝頌

蘆鬘、摩尼、百炬施,素馨搧者,施酸粥, 八根草施、吉利果,蔓草、巴那底、撒砂, 本品長老共十人,偈數共爲九十五。

# 第四十九 墦斯摩拉品

#### 四七八 想糞掃衣者

- 一 帝須佛世尊,最勝自存者,捨置糞掃衣,勝者入精舍。
- 二 備矢攜水筒 1,刀割先彎曲,我採入森林,〔以欲爲狩獵〕。
- 419 三 彼時行嶮路,上懸糞掃衣,即場我棄弓,合掌於頭上。
  - 四 信心我歡喜,我生廣大悅,心念最勝覺,禮拜糞掃衣, 我不之惡趣,禮拜之果報。
  - 五 燒盡諸煩惱……
  - 六 實我善來哉……
  - 七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽想糞掃衣者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「備矢攜水筒」,採用暹羅本之 Sajjitam dhanum adaya pakkhittasalilam。

# 四七九 想佛者

- 一 持誦讀真言,通曉三吠陀,語彙法式通,明相與傳說。
- 二 諸多弟子來,彼時如河流,真言教彼等,晝夜勤習練
- 三 爾時悉達多,等覺者出世,能滅諸冥闇,散發大智光。
- 四 我或某弟子,語他諸弟子,彼等聞此義,即是告我言。
- 五 「佛爲一切智,世間之導師,諸人皆從彼,我等無利得 1。

- 六 佛爲具眼者,有大名稱者,諸佛無因生,見此世導師。」
- 七 身著樹皮衣,水瓶鹿皮持,我由庵室出,我告諸弟子。
- 八「難得世導師,猶如優曇華,猶如月中兔,亦如鳥之乳。
- 九 有出佛世難,得人身亦難,有聞此兩者,聞法亦極難。

- 一〇 聞佛已出世,〔盲人〕之得眼,不再得後有,皆往正覺前 420 — 爾時持水瓶,身著鹿皮衣,結髻並荷擔,彼等出山麓。 一二 前方視七尺,尋索最上義,無畏如幼龍,無畏如師子。 一三 語少無戲言,靜住諸善賢,續行索落穗,彼等詣佛前。 一四 餘一由旬半,中途我臥病,心念最勝者,彼處我命終。 一五 九十四劫昔,彼時爲想念,惡趣我不知,想佛之果報。 一六 燒盡諸煩惱…… 一七 實我善來哉…… 一八 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽想佛者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「我等無利得」,採用暹羅本之 labho mayham na vijjati。

### 四八〇 蓮根食者

- 一 使用數多象,入於大蓮池,爾時於其處,爲食取蓮根。 二 巴多穆塔拉,呼爲佛世尊,時著赤褐衣,佛於空中行。 三 欲脫糞掃衣,爾時我聞音,仰目上觀察,我見世導師。 四 我立於其處,請世之導師,「蓮根流乳蜜,熟酥由根出, 具眼者佛陀,哀愍我受取。」 五 依是悲愍者,大師大名者,受取我之食,愍我具眼者。 六 等覺者受取,爲我隨喜語,「汝將有幸福,汝得善趣惠, 依食此蓮根,汝得廣大福。」
- 421 七 最上蓮華佛,等覺爲斯言,等覺者受食,勝者凌空去。

八 由是持蓮根,我歸庵室去,蓮根懸樹上,追想我之施。 九 大風起燒林,雷轟響虛空。

- ─○ 爾時由落雷,擊於我頭上,我坐於其處,立即我死亡。
- 一一 福業相應故,我生兜率天,我體昇天界,享受天界樂。
- 一二 八萬六千女,頭面飾莊嚴,朝夕圍侍我,蓮根之果報。
- 一三 爾時來人生,我爲幸福者,受用無缺乏,蓮根之果報。
- 一四 如彼天中天,哀愍我之故,一切諸漏盡,今我無後有。
- 一五 十萬劫之昔,彼時施蓮根,我不知惡趣,蓮根之果報。
- 一六 燒盡諸煩惱……
- 一七 實我善來哉……
- 一八 四種無礙解,我得八解脫…

#### 四八一 佛智稱讚者

- 一 我於雪山南,建造美庵室,尋索最上義,彼時住山麓。
- 二 施食得不得,滿足根果實,我不與人交,獨行我爲住。
- 三 時名善慧佛,世出等覺者,拔濟數多人,說明四諦道。
- 四 等覺我不聞,無誰來教我,獨自過八年,得聞世導師。
- 422 五 棄去護摩木,清掃我庵室,我手持筐籃,由於山麓出。
  - 六 無論村與市,只爲一夜住,漸次我來近,羌達瓦底城。
  - 七世尊善慧佛,世間之導師,拔濟諸眾生,爲說不死道。
  - 八 遙越諸人集,禮拜勝者教,鹿皮一肩袒,稱讚世導師。
  - 九 「大師具憧相,有情供養柱,所趣安住島,兩足最上者。
  - ─○ 卿爲巧說示,勇者度人人,世間濟度者,以上無如卿。
  - 一一 實以草之端,得量最上海,雖一切知者,卿智不得量。
  - 一二 計量諸大地,得置圖盤上,然量卿之智,智慧實無量。

### 

- 一三 測量諸虛空,淨指皆得量,測量卿之戒,卿戒不能量。
- 一四 又如大海水,虚空及大地,此等皆得量,卿法不得量。」
- 一五 以上之六偈,稱讚一切知,伸手我合掌,默然爲止住。
- 一六 廣慧善慧者,人人稱善慧,比丘眾中坐,爲說此等偈。
- 一七 「汝以淨信心 1,稱讚我智者,讚智我稱讚,我說汝聽聞。
- 一八 七十七劫間,享樂於天界,千度爲天主,治理天之國。
- 一九 輪王數百度,〔統理人世間〕,領地之廣大,算數所不及。
- 423 二〇 爲天或爲人,諸多福業具,意思無不適 2,應得諸慧利。
  - 二一 三萬劫之後,出生甘蔗族,稱名爲瞿曇,大師在於世。
  - 二二 爾時彼出家,爲無所有者,生年方七歲,達阿羅漢位。」
  - 二三 自有記憶來,我得佛之教,今得至此處,不知不悅思。
  - 二四 輪迴一切有,我常享祥福,受用我無釋,讚佛之果報。
  - 二五 消滅三種火 3, 我已全斷有, 一切諸漏盡, 今已無後有。
  - 二六 三萬劫之昔,我爲讚佛智,惡趣我不知,讚佛之果報。
  - 二七 燒盡諸煩惱……
  - 二八 實我善來哉……
  - 二九 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽佛智稱讚者長老唱此等之偈。

- 註 1 〔以淨信心」,底本爲 pasanno sehi panihi,親手爲何意義不明。暹羅本爲 vippasasanne cetasa,今則更應讀爲 vippasannenac etasa。
  - 2 「意思無不適」,採用腳註異本及暹羅本 anunamanasankappo。
  - 3 三種之火採用腳註異本及暹羅本之 tidhagg1。

# 四八二 旃檀及華鬘施者

- 一 捨棄五種欲,可愛與悅意,更捨八億財,出家爲無家。
- 二 依此出家身,得避諸惡業,捨棄諸惡語,我住河之堤。

| 第       | 四十九      | 墦斯摩拉品 | 長老之譬喻 | 一六九 |
|---------|----------|-------|-------|-----|
| <br>/[ヾ | <br>部經典7 |       |       | 一七〇 |

- 三 向我獨住處 1,最勝覺者來,我不知是佛,對彼施歡待。
- 四 歡待我間彼,「汝居天界耶。或爲犍達婆,帝釋破城者。
- 五 梵天來此處,旭照一切方,或居人間世,汝爲誰之子。
- 424 六 尊足千幅輪,卿究爲何人,抑爲何人子,我等如何知。 姓名請宣告,我等除疑惑。」
  - 七 我既非天界,亦非犍達婆,非帝釋破城,我無梵天性, 我於此等中,仍爲最上者。
  - 八 超彼等境界,斷愛欲繫縛,諸煩惱燒盡,達最上菩提。
  - 九 我聞彼之言,我作如是言,「一切智者佛,卿坐大牟尼, 我向卿供養,卿使我苦終。」
  - 一〇 我敷鹿皮衣,我施與大師,世尊如師子,坐於山岩窟。
  - 一一 我速登山上,我採菴婆果,沙羅樹美花,高價之旃檀。
  - 一二 速疾全捧至,我詣導師前,施佛諸果實,供養沙羅花。
  - 一三 旃檀塗佛身,信心我歡喜,心喜廣大悅,禮拜佛大師。
  - 一四 鹿皮衣上坐,善慧世導師,爾時使我喜,稱讚我之業。
  - 一五 「汝施此果實,施香與華鬘,二千五百劫,享樂生天界, 意思無不滿,當成自在者。
  - 一六 二千六百劫,應生於人界,四邊領有者,大力轉輪王。
  - 一七 城名毘婆羅,毗首羯摩造,全部爲黃金,種種寶石鏤。
  - 一八 依此諸方法,順序轉輪迴,生天或人中,何處皆幸福, 逮至最後有,生爲婆羅門。
  - 一九 出家爲非家,不依占相生,遍知一切漏,無漏趣涅槃。」
- 425 二〇 善慧等覺者,世間之導師,於我觀察中,彼佛騰空去。
  - 二一 我由兜率沒,生於母胎中,受用無不足,我住於胎中。
  - 二二 我於母胎中,飲食受用物,依我所欲望,如願我出生。
  - 二三 生年五歲時,出家爲非家,我於剃髮間,即得阿羅漢。

- 二四 追尋我宿業,不見於下界,三萬劫之昔,宿業我追憶。
- 二五 人中之良馬,人中最上者,我向卿南無,我達不動道。

第四十九 潘斯摩拉品 長老之譬喻

小部經典五

- 二六 三萬劫之昔,彼佛我供養,惡趣我不知,供佛之果報。
- 二七 燒盡諸煩惱……
- 二八 實我善來哉……
- 二九 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽旃檀及華鬘施者長老唱此等之偈。
- 註 1 「獨住」,採用暹羅本之 ekekam。

# 四八三 遺骨供養者

- 一 悉達多世尊,將於涅槃時,我集諸親族,供養佛遺骨。
- 九十四劫昔,佛骨我供養,我不知惡趣,供養之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽遺骨供養者長老唱此等之偈。

# 四八四 砂塔建立者

#### p.426.

- 我名戴瓦拉,雪山苦行者,其處非人造,我有經行處。
- 爾時我結髻,荷擔持水瓶,爲索最上義,我由山麓出。
- 三 弟子隨侍我,八萬四千眾,各各勵自業,彼時住山麓。
- 我由庵室出,我作沙支提,採集種種花,供養彼支提。 四
- 其處起信心,我入庵室中,諸弟子來集,問我建塔義。 Ħ.
- 六 「天拜作砂塔,我等亦欲知,我等問卿義,尊師請宣示。」
- 七「真言句中說,大名具眼者,實彼最勝覺,南無我歸依。」
- 八 「大勇一切智,世間諸導師,究爲如何人,如何之容姿, 以持如何戒,有何大名稱。」
- 九四十人之佛,再生婆羅門,三十二相具,睫毛似牛王。

第四十九 潘斯摩拉品 長老之譬喻

一七三

小部經典五 一七四

|     | $\overline{}$       | 諸佛步行時,唯見前七尺,彼等膝不鳴,不聞關節音。   |     |
|-----|---------------------|----------------------------|-----|
|     |                     | 善逝步行時,最先舉右足,〔如此行路法〕,諸佛之法性。 |     |
|     |                     | 諸佛如獅子,獸王無恐怖,諸佛不自讚,亦不輕生物。   |     |
|     | 一三                  | 脫離慢輕侮,平等對生類,佛非自讚者,諸佛之法性。   |     |
|     | 一四                  | 諸等覺者出,彼等現光明,盡此全大地,六種皆震動。   |     |
| 427 | 一五                  | 諸佛見地獄,地獄盡消失,大雲降大雨,諸佛之法性。   |     |
|     | 一六                  | 彼等大龍象,無比大名聲,如來之容姿,無量無物超。   |     |
|     | 一七                  | 一切諸弟子,隨喜聞我語,各各能盡力,與我同樣行。   |     |
|     | 一八                  | 自索福業者,皆能信我語,心意懷佛性,供養此砂塔。   |     |
|     | 一九                  | 大名聲天子,時由兜率沒,生於母胎中,大地萬震動。   |     |
|     | $\supseteq\bigcirc$ | 我立經行處,庵室之附近,所有弟子等,尋集來我處。   |     |
|     |                     | 「大地牡牛吠,獸王作吼歌,鱷魚鳴叫聲,將有如何果。」 |     |
|     |                     | 「凡有砂塔處,我均爲稱讚,等覺者世尊,今往於母胎。」 |     |
|     | 二三                  | 彼等作法話,稱讚大牟尼,我使諸弟子,供養寢椅子。   |     |
|     | 二四                  | 嗚呼我力盡,我患激劇病,心念最勝者,彼處我死去。   |     |
|     | 二五                  | 弟子等來集,爾時作葬堆,取我置葬堆,〔一齊爲〕供養。 |     |
|     | 二六                  | 弟子等合掌,圍繞火葬堆,憂心如箭穿,集者皆號泣。   |     |
|     | 二七                  | 彼等悲泣時,我往葬堆行,「我爲汝等師,善慧者勿悲!  |     |
|     | 二八                  | 日夜勿倦怠,汝等當精進,汝等勿放逸,刹那亦當修。」  |     |
|     | 二九                  | 我教弟子等,爾後往天界,十八劫之間,我享天界樂。   |     |
| 428 | 三〇                  | 五百度之間,我爲轉輪王,更又數百度,治理天之國。   |     |
|     | 三一                  | 我於其他劫,輪迴諸雜趣,我不知惡趣,砂塔之果報。   |     |
|     | 三二                  | 月滿月之夜,諸多樹開花,我亦列仙宗,諸樹之花放。   |     |
|     | 三三                  | 精進如馱牛,瑜伽導安穩,龍象斷繫縛,我住於無漏。   |     |
|     | 三四                  | 千萬劫之昔,我稱讚彼佛,惡趣我不知,稱讚之果報。   |     |
|     | 三五                  | 燒盡諸煩惱                      |     |
|     | 三六                  | 實我善來哉                      |     |
|     | 三七                  | 四種無礙解,我得八解脫                |     |
|     | أدمنا               |                            |     |
|     | 芽                   | 第四十九 潘斯摩拉品 長老之譬喻<br>       | 一七五 |
|     | /<br>ار             | ·部經典五                      | 一七六 |
|     | 7                   |                            | , , |
|     |                     | ——如是具壽砂塔建立者長老唱此等之偈。        |     |
|     |                     |                            |     |

# 四八五 度河者

一 阿塔達西佛,世尊自存者!世間之導師,奇那達河來。

- 二、水中境涯龜,我由水中出,我欲奉渡佛,我近導師前。
- 三「阿塔達西佛,世尊大牟尼,乘我我渡卿,卿能終我苦。」
- 四 有大名聲者,彼知我之志,世間之導師,乘我之背立。
- 五 自我有記憶,得分別以來,我於佛足底,心中無限喜。
- 六 阿塔達西佛,大名等覺者,渡望彼岸立,以唱此等偈。
- 429 七 「汝心爲轉向,我渡疑惑流,爲渡我之故,龜王具此福。
  - 八 依此渡佛事,依此慈心力,千八百劫間,應得天界樂。
  - 九 由天歸此世,因於捉白根,應於一坐蓆,渡脫疑惑流。
  - 一〇 良田蒔少種,驟雨正降時,禾苗皆生長,農夫皆喜悅。
  - 一 佛爲真福田,如等覺者示,驟雨正與時,使我等愉悅。
  - 一二 精勤不惜身,無依得寂靜,遍知一切漏,我爲無漏者。
  - 一三 千八百劫昔,彼時作是業,惡趣我不知,渡河之果報。
  - 一四 燒盡諸煩惱……
  - 一五 實我善來哉……
  - 一六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽度河者長老唱此等之偈。

### 四八六 喜法者

- 一 燃燈最勝者,記別善慧時,「無量劫之後,此者當成佛。」
- 二 此者之生母,彼名爲摩耶,父名爲淨飯,此者名瞿曇。
- 三 精勤作難行,阿說他之根,應爲等覺者,彼有大名聲。
- 四 舍利弗目連,爲第一弟子,有名阿難者,侍此最勝者。
- 五 差摩優缽羅,第一弟子尼,質多阿羅瓦,第一優婆塞。
- 六 庫鳩多羅女,難陀摩達女,第一優婆夷,樹稱阿說他。

- 430 七 聞此大仙語,世間無等倫,人天皆歡喜,合掌齊歸命。
  - 八 彼時爲學童,我名爲美伽,善慧大牟尼,最勝聞記別。
  - 九善慧有悲願,我與彼親交,勇者已出家,我亦習出家。
  - 一〇 波羅提木叉,五根守規律,正念生活清,行教爲勇者。
  - 一 我爲如是住,惡友唆非行,使我離善道,喪失諸善行。
  - 一二 我爲思辨捕,遠離佛教義,我與彼惡友,殺母逆關係。
  - 一三 我作無間業,不斷起惡心,殺母墮深坑,極慘無間獄。
  - 一四 我往墮處行,久受輪迴苦,不見最勝子,善慧大勇者。
  - 一五 此劫生海中,提?眠羅魚,我見海中船,接近爲得食。
  - 一六 商人見我恐,隨念最勝者,彼等大聲念,我聞瞿曇名。

- 一七 我依宿世想, 憶念而死去, 生爲婆羅門, 舍衛高貴家。
- 一八 我名爲法喜,生爲人厭惡,生爲七歲時,得見世間光。
- 一九 祇園精舍往,出家爲非家,晝夜共三度,親近最勝佛。
- 二〇 我每見佛時,牟尼向我語,「法喜我弟子」,由佛知宿業 1。
- 431 二一 「宿世非淨緣 2,今見百福相,今日得善觀,見卿無喻身。
  - 二二 久久我滅闇,守護清淨法,輪迴之流涸,我得淨智眼。
  - 二三 久遠過去時,會卿今不滅,今日得再會,作業不滅故。」
  - 二四 燒盡諸煩惱……
  - 二五 實我善來哉……
  - 二六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽喜法者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「由佛知宿業」,採用暹羅本之 pubbakammam vibhavitam。
    - 2 「宿世非淨緣」,暹羅本參照,讀爲 patipubbe na-visuddhipaccaya。

#### 四八七 沙羅假屋施者

一 沙羅樹之林,我造一庵室,上覆沙羅花,我住於山麓。

| 第四十九      | 潘斯摩拉品  | 長老之譬喻 | 一七九 |
|-----------|--------|-------|-----|
| <br>小部經典3 | <br>i. |       | 一八〇 |

- 二 毘耶達西佛,最勝自存者,彼欲離眾住,來至沙羅林。
- 三 我由庵室出,我往山麓行,採根與果實,徘徊於林中。
- 四 大名等覺者,毘達西其處,端坐在入定,遍照大林中。
- 五 我用四根柱,爲佛作假屋,沙羅樹之華,爲遮日之蔭。
- 六 我於七日間,覆日沙羅華,其處起信心,禮拜最勝者。
- 432 七 佛由三昧出,見前唯七尺。
  - 八 大師之弟子,彼名瓦魯那,十萬自在者,來至導師前。
  - 九 毘耶達西佛,人中之牛王,比丘僧中坐,佛顏現微笑。
  - 一○ 阿那律陀僧,大師之侍者,衣爲一肩袒,彼問大牟尼。
  - 一一 「大師之微笑,究竟何業因,大師現微笑,取間其理由。」
  - 一二 「爲我七日間,奉獻花假屋,念彼學童業,我故現微笑。
  - 一三 我見福業熟,不見足場所,天界或人中,業果不充分。
  - 一四 具彼福業者,將使住天界,至彼之天眾,應覆沙羅華。
  - 一五 彼處天界中,歌舞及音樂,彼時應享樂,寂靜具福業。
  - 一六 至彼之天眾,身應有香薰,天樹沙羅花,彼時如雨降。
  - 一七 由彼天界沒,應來人間界,此世一切時,沙羅樹華複 1。
  - 一八 此世歌與舞,鳴打正音樂 2,常圍繞其身,供佛之果報。

一九 太陽初昇時,降雨沙羅華,降落一切時,福業相應故。 二〇 千八百劫後,大師在世間,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇 二一 於彼佛法中,爲法後繼子,遍知一切漏,涅槃無漏者。 二二 明解諸法時,沙羅樹華覆,葬堆燒燃時,覆以沙羅樹。」 二三 毘耶達西佛,稱讚其果報,滿足以法雨,爲眾說是法。 433 二四 三十劫之間,諸天治天國,六十四度間,我爲轉輪王。 二五 由天還此世,我得廣大樂,沙羅樹華覆,施屋之果報。 二六 此我最後身,以轉最後有,沙羅樹華覆,住於一切時。 二七 釋迦最勝子,我使牟尼喜,捨棄諸勝敗,我達不動位。 二八 千八百劫昔,我爲供養佛,我不知惡趣,供佛之果報。 二九 燒盡諸煩惱……

- 三〇 實我善來哉……
- 三一 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽沙羅假屋施者長老唱此等之偈。
- 註 1 採用腳註異本及暹羅本之 dharissati。
  - 2 採用暹羅本之 sammatalasamahitam。

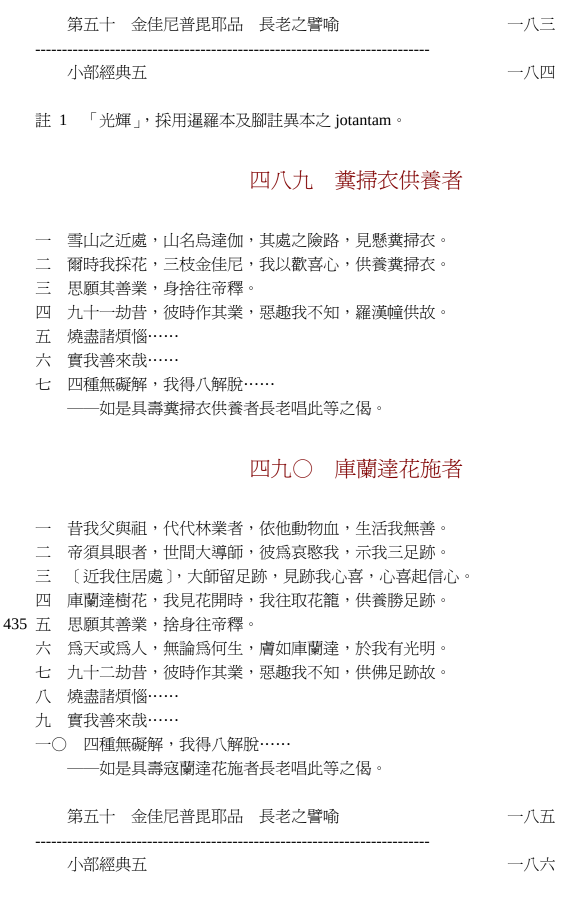
#### 攝頌

想糞掃衣、想佛者,蓮根食者稱讚佛, 華鬘施者、遺骨供,砂塔建立度法者, 喜法者與施假屋,偈數二百一十九。

# 第五十 金佳尼普毘耶品

# 四八八 金佳尼花三枝施者

- 一 潔如黃花樹,光輝無塵佛 1,毘婆尸導師,彼於山中坐。
- 二 三枝金佳尼,我奉等覺者,供養彼佛已,我向南方去。
- 三 思願彼善業,捨身生兜率。
- 四 九十一劫昔,我爲供養佛,惡趣我不知,供佛之果報。
- 434 五 燒盡諸煩惱……
  - 六 實我善來哉……
  - 七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽金佳尼花三枝施者長老唱此等之偈。



# 四九一 金斯伽花施者

一 金斯伽花放,捧獻我合掌,我念最勝覺,供養向空中。

- 二 思願其善業,捨身往帝釋。
- 三 三十一劫昔,彼時作其業,惡趣我不知,供佛之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽金斯伽花施者長老唱此等之偈。

# 四九二 半衣施者

- 一 巴多穆塔拉,弟子蘇伽陀,爲索糞掃衣,步履埃屑中1。
- 二 寒薩瓦底城,我爲他人僕,施彼以半衣,頭面爲禮拜。
- 三 思顧其善業,捨身往帝釋。
- 436 四 三十三度間,天主治天國,七十七度間,我爲轉輪王。
  - 五 領土之廣大,算數所不及,依施半衣喜,何處亦無畏。
  - 六 盡諸山林中,盡我所座時,亞麻衣覆我,施半衣之果。
  - 七 十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,半衣之果報。
  - 八 燒盡諸煩惱……
  - 九 實我善來哉……
  - 一〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽施半衣者長老唱此等之偈。
  - 註 1 採用腳註異本及暹羅本之 tada。

# 四九三 酥醍醐施者

一 蘇欽提陀佛,風疾入大林,我見起信心,運來酥醍醐。

第五十 金佳尼普毘耶品 長老之譬喻 一八七小部經典五 一八八

- 二 我積作業故,我起大神通,恒河四大海,爲我成酥油。
- 三 可怖之大地,無量無數域,知我之希望,供用諸多蜜。
- 四 世間四大洲,生長眾多樹,知我之希望,盡成如意樹。
- 五 五十度之間,天主治天國,五十一度間,我爲轉輪王, 領土之廣大,算數所不及。
- 六 九十四劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,酥醍醐之報。
- 七 燒盡諸煩惱……
- 八 實我善來哉……

- 九. 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽酥醍醐施者長老唱此等之偈。

### 四九四 施水者

#### p.437.

- 一 巴多穆塔拉,最上之僧伽,信心我歡喜,盛滿缽飲水。
- 二 山頂與險路,虚空或地上,欲飲用水時,迅速爲我生。
- 三十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,施水之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽施水者長老唱此等之偈。

### 四九五 砂塔造者

- 一 雪山之近處,山名薩場伽,我爲作庵室,善造一草庵。
- 二 我名那拉陀,結髻苦行者,弟子一萬四,〔修道來〕從我。
- 三 爾時我宴默,我爲如是思,「諸人供養我,何者我不供,
- 四 我無教誡者,亦無說法者,和尚阿闍梨,往林中住處。
- 五 我欲爲近侍,我起尊重心,我無阿闍梨,住林無意義。
- 六 我索供物者,亦索尊重者,欲住有依所,無人訶責我。
- 七 有川堤平美,悅意於岸邊,砂滿極清淨,距我庵不遠。

- 八 阿瑪俐伽河,爾時我趣赴,堆積諸多砂,我作砂塔廟。
- 438 九 過去等覺者,作者有邊際,牟尼塔如斯,我爲作外形。
  - 一〇 砂中我作塔,砂塔化金塔,金色欽伽尼,供養三千枝。
  - 一 朝夕我歡喜,合掌爲敬禮,禮拜此砂廟,如禮等覺者。
  - 一二 燃起煩惱火,懸念思家時,立即起觀念,所造塔之業。
  - 一三 「我爲隊商主,住賴化導者,卿焉煩惱共,對卿不相應!」
  - 一四 心住砂塔廟,我具尊重心,除去惡思辨,如鉤痛龍象。
  - 一五 我爲如是住,死王所揉躝,寂然我死去,往生梵天界。
  - 一六 三十三天生,壽命有限住,八十度之間,天主治天國。
  - 一七 三百度之間,我爲轉輪王,領土之廣大,算數所不及。
  - 一八 欽佳尼果報,使我得享受,二萬二千花,圍繞我生涯。
  - 一九 奉侍砂塔故,我不染塵垢,身不出汗膩,我身有光輝。

- 二〇 善哉我作塔,阿瑪俐伽河,爲作砂塔故,我達不動道。 二一 欲爲作善者,渡達彼岸人,荒田與荒地,亦將成優道。 二二 恰如有力人,堪能渡大洋,依賴小木片,飛躍大潮中。 二三 我亦賴福田 1,生死大海渡,精進依發勤,人應渡彼海。 439 二四 如是我作業,如同小木片 2,依此作業果,我得超輪迴。 二五 白根所促故,我達最後有,出生舍衛城,極富裕之家。 二六 我父母起信,歸依於佛陀,二人隨佛教,多見多聞者 3。 二七 我取菩提樹,爲作黃金塔,朝夕歸敬禮,如對佛釋子。 二八 我於布薩日,取出黃金塔,讚嘆佛麗容,夜半過三更。 二九 我見佛塔時,憶起砂廟事,靜坐於一座,我達羅漢位。
  - 三〇 我索大勇者,得見法將軍,我由家中出,出家於彼前。
  - 三一 生年方七歲,達阿羅漢位,佛知我之德,爲授具足戒。
  - 三二 幼少成所作,應作我已作,今日釋子教,〔我已〕在教中。
  - 三三 一切怨與怖,超越爲仙人,我爲卿弟子,金塔之果報。
  - 三四 燒盡諸煩惱……
  - 三五 實我善來哉……

- 三六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽砂塔造者長老唱此等之偈。
- 註 1 「福田」,採用暹羅本之 kittham。
  - 2 「小木片」,採用暹羅本之 thokakan ca yam。
  - 3 「多見多聞」採用暹羅本之 ditthasuta。

# 四九六 蘆房施者

#### p.440.

- 一雪山不遠處,有巴俐伽山,覺者那羅陀,住於樹之根。
- 二 我作蘆之家,上覆以諸草,清掃經行處,我施自在者。
- 三 思願其善業,捨身往帝釋。
- 四 我於天宮處,爲我作蘆房,六十由旬高,三十由旬廣。
- 五 十四劫之間,享樂於天界,七十一度間,天主治天國。
- 六 三十四度間,我爲轉輪王,領土之廣大,算數所不及。
- 七一切之家中,可喻最上家,登法之高殿,欲住釋教中。
- 八 三十一劫昔,彼時作其業,惡趣我不知,施蘆房之報。
- 九 燒盡諸煩惱……
- 一〇 實我善來哉……

#### 一一 四種無礙解,我得八解脫……

#### ——如是具壽蘆房施者長老唱此等之偈

#### 四九七 昆耶拉果施者

- 一 我爲狩鹿人,徘徊於林中,我見離塵者,佛究一切法。
- 二 取毘耶拉果,施佛最勝者,福田大勇者,信心親手施。
- 三 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。
- 441 四 燒盡諸煩惱……
  - 五 實我善來哉……

六 四種無礙解,我得八解脫……

——如是具壽毘耶拉果施者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

金佳尼花三枝施, 糞掃衣與庫蘭達,

金斯佳花半衣施,酥醍醐與施水者,

砂塔浩者蘆房施,毘耶拉施離塵者。

偈數共爲百零九,唱偈長老共十人。

# 第五十一 黃花樹品

### 四九八 黄花樹花三枝施者

- 一 善慧等覺者,三十二妙相,彼欲離眾住,前往雪山行。
- 二 牟尼入雪山,最上悲愍者,受用寢椅子,最上上人坐。
- 三 時我持明咒,成爲空中行,我取三股叉,行往於空中。
- 四 佛如山頂火,猶如月滿月,沙羅樹王花,佛光林中輝。
- 442 五 佛光林勝出,恰似蘆火色,我以見此色,而起大信心。
  - 六 天香黃花樹,探索中發現,我取三枝花,供養最勝覺。
  - 七 我施三枝花,莖上葉垂下,依佛之威力,爲師遮日蔭。
  - 八 思願其善業,捨身往帝釋。
  - 九 彼處我善作,天宮黃花樹,六十由旬高,三十由旬廣。
  - 一〇 金製有千層,幢飾百旗竿,十萬之門房,出現我天宮。
  - 一一 更作長椅子,黃金摩尼作,紅玉水晶作,隨心所欲成。

- 一二 更有高價床,床上敷蒲團,於床之一端,床頭具高枕。
- 一三 我由宮殿出,遊行於天界,我欲所行處,天眾爲扈從。
- 一四 我立花之下,花即來覆我,普互百由旬,黃花樹所覆。
- 一五 六萬之樂器,朝夕相隨侍,[吹奏]圍繞我,日夜常不倦。
- 一六 我喜求諸欲,其處爲歌舞,娛樂與遊戲,奏樂以爲樂。

#### 第五十一 黄花樹品 長老之譬喻

一九五

-----

小部經典五

一九六

- 一七 三十三天住,女群相雜處,最上之天宮,歡喜食且飲。
- 一八 五百治天國,三百轉輪王,領土之廣大,算數所不及。
- 一九 輪迴於諸有,我得成大富,受用我不缺,供佛之果報。
- 443 二〇 生天或生人,輪迴於二有,他生我不知,供佛之果報。
  - 二一 刹利婆羅門,生爲二族人,賤族我不知,供佛之果報。
  - 二二 象乘與馬乘,轎乘與戰車,此等我全得,供佛之果報。
  - 二三 奴僕與婢女,女人等莊嚴,此等我全得,供佛之果報。
  - 二四 絹衣與褐衣,亞麻木綿衣,此等我全得,供佛之果報。
  - 二五 新衣與新果,最上味飲食,此等我全得,供佛之果報。
  - 二六 「人言揖讓我,嚼食與賜坐」此等我全得,供佛之果報。
  - 二七 隨處受供養,我之名聲高,常有多徒眾,眾中無分裂, 親戚中最上,供佛之果報。
  - 二八 不知寒暑熱,亦無心中苦。
  - 二九、我身爲金色,輪迴於諸有,醜陋我不知,供佛之果報。
  - 三〇 白根之所促,我由天界沒,出生舍衛城,極爲富裕家。
  - 三一 捨棄五種欲,出家爲非家,生年方七歲,達阿羅漢位。
  - 三二 佛知我之德,使受具足戒,我幼得供養,供佛之果報。
  - 三三 天眼我清淨,善巧入三昧,究明得六通,供佛之果報。
  - 三四 得四無礙解,於巧神足通,究明得正法,供佛之果報。
- 444 三五 三萬劫之昔,我爲供養佛,惡趣我不知,供佛之果報。
  - 三六 燒盡諸煩惱……
  - 三七 實我善來哉……
  - 三八 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽黃花樹三枝長老唱此等之偈。

# 四九九 一缽施者

- 一 寒薩瓦底城,我曾爲陶工,見奉無漏佛,離塵度暴流。
- 二 我製善土缽,施佛最勝者,如是我捧缽,直心施世尊。

第五十一 黃花樹品 長老之譬喻 一九七 小部經典五 一九八 三 不斷輪迴有,我得金之缽,金造或銀造,亦有摩尼造。 四 用此缽得食,福業之果報,受財與名聲,亦爲施缽故。 五 如於善良田,少許種子蒔,降與正驟雨,結實農夫喜。 六 如是此缽施,佛田蒔種子,喜降驟雨時,果報使我喜。 七 僧伽與眾等,皆在福田中,佛田皆平等,與諸生物樂 1。 八 歸命人良馬,歸命最上人,施一缽之故,我達不動道。 九二九十一劫昔,彼時施其缽,惡趣我不知,供佛之果報。 一〇 燒盡諸煩惱…… 一一 實我善來哉…… 一二 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽一缽施者長老唱此等之偈。 註 1 採用暹羅本之 sukhado sabbapaninam。 五〇〇 伽斯瑪拉果施者 1 p.445. 一 佛坐於山中,輝如黃花樹,離塵者之佛,我得親見奉。 二 信心我歡喜,合掌於頭上,黃花樹果實,我施最勝者。 三 三十一劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,果實之果報。 四 燒盡諸煩惱…… 万 實我善來哉…… 六 四種無礙解,我得八解脫……

註 1 與第三七七譬喻(前卷四九五頁)完全相同。

——如是具壽伽斯瑪拉果施者長老唱此等之偈。

### 五〇一 阿瓦陀果施者 1

- 一 薩哈薩蘭西,世尊無敗者,離眾自存者,遠離欲得食。
- 二 見佛奉果實,往詣人牛王,信心我歡喜,阿瓦陀果施。
- 三 九十四劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施果實之報。

四 燒盡諸煩惱…… 五 實我善來哉…… 六 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽阿瓦陀果施者長老唱此等之偈。 註 1 殆與第四六三譬喻(本卷一四六頁)相同。 五〇二 芭拉果施者 一 金色等覺者,應供受供者,彼佛行道時,我施芭拉果。 二 九十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。 446 三 燒盡諸煩惱…… 四 實我善來哉…… 五 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽芭拉果施者長老唱此等之偈。 五〇三 枸橼果施者 一 輝如黃花樹,猶如月滿月,如燃燭之臺,見奉世導師。 我取枸櫞果,我施與大師,淨信親手供,可供者勇者。 三 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。 四 燒盡諸煩惱…… 第五十一 黄花樹品 長老之譬喻  $=\bigcirc$ 小部經典五 五 實我善來哉…… 六 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽枸櫞果施者長老唱此等之偈。

# 五〇四 阿捷拉伽果施者

- 一 佛名阿順那,爾時住雪山,具足三昧行,善巧大牟尼。
- 二 阿捷拉樹果,滿盛於缽中,我取覆日葉,終生施大師。
- 三 九十四劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……

- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽阿捷拉伽果施者長老唱此等之偈。

### 五〇五 菴摩羅果施者

#### p.447.

- 一 金色等覺者,應供受供者,我見行道上,我施蕃羅果。
- 二 九十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽菴摩羅果施者長老唱此等之偈。

# 五〇六 多羅果施者

- 一 薩塔蘭西佛,世尊無敗者,由眾遠離住,出發欲得食。
- 二 持果見奉佛,往詣人牛王,信心我歡喜,我施多羅果。
- 三 九十四劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
- 四 燒盡諸煩惱……

第五十一 黃花樹品 長老之譬喻

二〇三

小部經典五

二〇四

- 万 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽多羅果施者長老唱此等之偈。

# 五〇七 耶子果實施者

- 一 槃頭婆提城,我爲庭園師,我見離塵者,佛在空中行。
- 二 我取椰子實,施與最勝者,有大名聲者,空中立受食。
- 448 三 我心生歡喜,以得現世樂,以極淨信心,爲我而生寶。
  - 四 彼時廣大喜,我得最上樂,無論生何處,施佛之果實。
  - 五 九十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
  - 六 天眼我清淨,善巧入三昧,究明得六通,施果實之報。
  - 七 燒盡諸煩惱……
  - 八 實我善來哉……
  - 九 四種無礙解,我得八解脫……

#### 攝頌

黃花樹花三枝施,一缽、伽斯塔瑪拉, 阿瓦陀果、芭拉果,枸橼果與阿捷拉, 菴摩羅果、多羅果,椰子果施共十人, 以上共爲一百偈,偈頌無上亦無下。

# 第五十二 庫蓮伽果施者品

### 五〇八 庫蓮伽果施者

- 一 我昔狩鹿者,徘徊森林中,奉見離塵佛,法之究竟者。
- 二 庫蓮伽果實,施佛最勝者,信心親手施,福田最勝者。
- 三 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。

- 449 四 燒盡諸煩惱……
  - 五 實我善來哉……
  - 六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽庫蓮伽果施者長老唱此等之偈。

## 五〇九 山蘋果施者

- 一 金色等覺者,應供受供者,彼於行路時,我施山蘋果。
- 二 九十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽山蘋果施者長老唱此等之偈。

# 五一〇 庫孫芭果施者

- 一 迦庫達佛陀,牛王天中天,遊行於路上,我施庫孫芭。
- 二 三十一劫昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果之果報。

- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽庫孫芭果施者長老唱此等之偈。

### 五一一 開塔伽花施者

- 一 人中最上者,威陀河岸住,我見離塵者,專念佛入定。
- 二 我持開塔伽,彼花微妙香,信心我歡喜,供養最勝者。
- 450 三 五十一劫昔,彼時我施花,惡趣我不知,施花之果報。
  - 四 燒盡諸煩惱……

- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是開塔伽花施者長老唱此等之偈。

### 五一二 那伽樹花施者

- 一 金色等覺者,應供受供者,彼於行路時,我供那伽花。
- 二 九十一劫昔,彼時我供花,惡趣我不知,供花之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽那伽樹花施者長老唱此等之偈。

### 五一三 阿順那花施者

- 一 羌達巴迦岸,我爲緊那羅,奉見離塵佛,自存無敗者。
- 二 信心我歡喜,感激我合掌,阿順那樹花,供養自存者。
- 三 思願其善業,捨緊那羅身,〔我往生天界〕,生三十三天。
- 四 三十六度間,天主治天國,十度轉輪王,治理諸大國。
- 五 領土之廣大,算數所不及,良田蒔豐富,善根種自存。
- 六 善根之所促,出家爲非家,釋迦教之中,值成供養者。
- 七 燒盡諸煩惱……

- 八 實我善來哉……
- 九 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽阿順那花施者長老唱此等之偈。

### 五一四 庫塔伽花施者

- 一 雪山不遠處,名洽瓦拉山,斯達薩那佛,住於此山中。
- 二 我取雪山花,我行於空中,奉見無漏者,已度於暴流。
- 三 取庫塔伽花,我戴於頭上,向佛自存者,諸花獻大仙。

第五十二 庫蓮伽果施者品 長老之譬喻

二〇九

-----

小部經典五

=-0

- 四 三十一劫昔,彼時我獻花,惡趣我不知,供佛之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽庫塔伽花施者長老唱此等之偈。

# 五一五 想音者

- 二 說明四諦理,宣示不死道,聞說微妙法,世間親尸棄。
- 三 佛之微妙音,無等亦無比,其處起信心,度脫難度有。
- 四 三十一劫昔,彼時得想音,惡趣我不知,想音之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……
- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽想音者長老唱此等之偈。

## 五一六 一切果施者

#### p.452.

- 一 我名瓦魯那,生爲婆羅門,通達於真言,捨子入森林。
- 二、我住於山麓,建造一草庵,善作諸庵室,悅意爲間壁。
- 三 巴多穆塔拉,應供世間解,彼欲拔濟我,來至我庵室。
- 四 佛至森林中,身有廣大光,依佛之威力,彼時山麓輝。
- 五 我見此神變,我知最勝覺,我即取缽器,滿盛以果實。

- 六 我近佛之前,我施諸筐籃 1,佛爲哀愍我,受取作斯言。 七 「汝持諸筐籃,汝隨我後來,僧伽食汝果,汝多種福田 2。」 八 我取諸美器,施比丘僧伽,其處起信心,我生兜率天。
- 九 其處有歌舞,演奏天之樂,福業相應故,常享此善果。 一〇 生天或生人,無論生何處,受用我無缺,施果之果報。

| 第五十二          | 車連伽果施者品 | 長老之譬喻 |          |
|---------------|---------|-------|----------|
| <br><br>小部經典王 |         |       | <u> </u> |

- 一一 施佛以果實,治四洲山海。
- 一二 及空飛鳥群,我治施果報。
- 一三 密林中夜叉,羅刹甕形鬼,大鵬金翅鳥,奉仕近我前。
- 453 一四 龜犬與蜜蜂 3,蚊虻諸蟲類,彼等我支配,施果之果報。
  - 一五 大鵬金翅鳥,羽生大力鳥,彼等歸依我,施果之果報。
  - 一六 龍象有名聲,壽長具神通,彼等我支配,施果之果報。
  - 一七 獅子豹與彪,豺狼與熊羆,彼等我支配,施果之果報。
  - 一八 藥草中住虫,空中飛蝗蛾,此皆歸依我,施果之果報。
  - 一九 見極極難見,微細極深妙,明瞭我住見,施果之果報。
  - 二〇 今見八解脫,住爲無漏者,熱心我賢明,施果之果報。
  - 二一 住為沙門果,瞋盡有大名,佛子中一人,施果之果報。
  - 二二 白根之所促,究明六神通,遍知一切漏,住爲無漏者。
  - 二三 佛子有三明,逮得六神通,天眼得大名,數多中一人。
  - 二四 十萬劫之昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。
  - 二五 燒盡諸煩惱……
  - 二六 實我善來哉……
  - 二七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽一切果施者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「諸筐籃」,底本爲 sakharikam,今採用暹羅本之 Saha kharim adas'aham。
    - 2 「多種福田」,底本爲 punnam tam ua,今採用暹本之 punnam va bhavissati。
    - 3 「龜、犬與蜜蜂」,底本爲 kumbhasona madhukara,今採用暹羅本之 kunma sona madhukara。

## 五一七 紅蓮華持者

- 一 距雪山不遠,有羅摩沙山,佛名桑巴瓦,住彼露地中。
- 二 我由住居出,手持缽曇摩,一日持供佛,再返我住居。

第五十二 庫蓮伽果施者品 長老之譬喻 二一三

小部經典五 二一四

- 454 三 三十一劫昔,我供養彼佛,惡趣我不知,供佛之果報。
  - 四 燒盡諸煩惱……
  - 五 實我善來哉……
  - 六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽紅蓮華持者長老唱此等之偈。

#### 攝頌

庫蓮伽果、山蘋果, 寇孫芭果、開他伽,

那伽樹花、阿順那,庫塔伽花、想音者,

一切果施、紅蓮持,此處八十偈,其上有三偈。

# 第五十三 一握草施者品

#### 五一八 一握草施者

- 一 距雪山不遠,山名瀾波伽,帝須等覺者,露地於經行。
- 二 時我爲狩鹿,徘徊森林中,奉見天中天,我施一握草。
- 三 以草爲座具,施佛起信心,禮拜等覺者,北向出發去。
- 四 我去時不久,獅子襲我死。
- 五 我向最勝者,我作善業故,速由人身脫,我往生天界。
- 六 我因福業故,得享美宮殿,黃金造千層,幢飾百旗竿。
- 七 放光如旭日,宫殿天女滿,諸欲得滿足,我享天界樂。
- 455 八 白根之所促,我由天界沒,還來人界中,我得修漏盡。
  - 九、九十四劫昔,我爲施坐具,惡趣我不知,施草之果報。

| 第五十三  | 一握草施者品 | 長老之譬喻 | 二一五 |
|-------|--------|-------|-----|
| <br>  |        |       |     |
| 小部經典九 |        |       | 二一六 |

- 一〇 燒盡諸煩惱……
- 一一 實我善來哉……
- 一二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽一握草施者長老唱此等之偈。

# 五一九 背閣施者

一 毗婆尸世尊,世間最勝者,淨信我親手,奉施一背閣 1。

- 二 象乘與馬乘,我得受天乘,施背闍之故,我逮得漏盡。 三 九十一劫昔,彼時施背闍,惡趣我不知,施背洽之果。 四 燒盡諸煩惱…… 五 實我善來哉…… 六 四種無礙解,我得八解脫…… 一 如是具壽背闍施者長老唱此等之偈。
- 註 1 「一背闍」,底本爲 ekapeccham,腳註異本爲 ekam paccham 暹羅本爲 ekam veccam。 究爲何物不明,概爲一種坐或乘用之具。

# 五二〇 歸依者

一 比丘與外道,我與同船乘,船壞沉沒時,比丘我歸命。
二 二十一劫昔,與我歸依處,惡趣我不知,歸依之果報。
三 燒盡諸煩惱……
四 實我善來哉……
五 四種無礙解,我得八解脫……
——如是具壽歸依者長老唱此等之偈。
第五十三 一握草施者品 長老之譬喻 二一七

## 五二一 塗油施者

二一八

#### p.456.

- 一 槃頭婆提城,我住於王園,我爲法語者,終日持水瓶。
- 二 奉見離塵佛,身命於正勤,禪思樂禪者,無漏自在者。
- 三 奉見無漏者,遂欲度暴流,信心我歡喜,我施佛塗油。
- 四 九十一劫昔,我爲施塗油,惡趣我不知,塗油之果報。
- 五 燒盡諸煩惱……

小部經典五

- 六 實我善來哉……
- 七 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽塗油施者長老唱此等偈。

# 五二二 輕烤糖果施者 1

- 一 毗婆尸導師,日中休息時,輕烤糖果施,我樂天一劫。
- 二 九十一劫昔,我烤糖果施,惡趣我不知,施糖果之報。

- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽輕烤糖果施者長老唱此等之偈。
- 註 1 「輕烤糖果」,底本為 lahupupapavam,腳註所示異本為 labhusuputakam,又暹羅本為 Supatikam,以上均不明了,今暫假字讀為 lahupupapakkam(SK,Pakvam)。

# 五二三 支杖施者

- 一 我入森林中,彼時我砍竹,持竹爲支杖,我施與僧伽。
- 二 見佛起信心,禮拜善務者,施佛一支杖,向北我行去。
- 457 三 五十九劫昔,彼時施支杖,惡趣我不知,施杖之果報。
  - 四 燒盡諸煩惱……

- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽支杖施者長老唱此等之偈。

# 五二四 山耐羅花供養者

- 一 我爲狩鹿人,徘徊於林中,奉見離塵佛,法之究竟者。
- 二 彼喜眾生利,爲大悲愍者,信心我歡喜,供養耐羅花。
- 三 三十一劫昔,彼時供養花,惡趣我不知,供佛之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 五 實我善來哉……
- 六 四種無礙解,我得八解脫,我証得三明,我行佛之道。
  - ——如是具壽山耐羅花供養者長老唱此等之偈。

# 五二五 菩提樹清掃者

- 一 菩提樹之葉,落下塔境內,我曾爲清掃,我得二十德。
- 二 依此業威力,輪迴於諸有,天界與人界,只此二有中。
- 三 我由天界沒,還來人有中,但只生二族,刹利婆羅門。

- 四四肢五體具,〔行動〕具縱橫,美顏且可愛,諸肢全無缺。
- 五 生天或人中,任生何處有,金色有光輝,身體似金成。
- 458 六 我膚常柔軟,細滑成優美,取除菩提葉,清掃之果報。
  - 七 身趣任何生,不使染塵垢,取除菩提葉,清掃之果報。
  - 八 熱之於風熱,或依於火熱,我體汗不出,清掃之果報。
  - 九 身無瘍腫紲,癩?胎毒痣,取除菩提葉,清掃之果報。
  - ─○ 他德生諸有,身體我無病,取除菩提葉,清掃之果報。
  - 一一 他德生諸有,心不生苦痛,取除菩提葉,清掃之果報。
  - 一二 他德生諸有,平生我無敵,取除菩提葉,清掃之果報。

| 第五十三 -        | 一握草施者品 | 長老之譬喻 | ==- |
|---------------|--------|-------|-----|
| 小部經典 <u>五</u> |        |       |     |

- 一三 他德生諸有,受用我無缺,取除菩提葉,清掃之果報。
- 一四 他德生諸有,逢火王賊水,我心無怖畏,清掃之果報。
- 一五 他德生諸有,奴僕與婢女,使役從我心,[清掃之果報]。
- 一六 壽量生人有,住於壽命限,由此得不減,清掃之果報。
- 一七 內外國市民,望求榮達者 1,欲得幸福者,全皆來從我。
- 一八 有財有名聲,吉祥與親黨,於我皆享有 2,清掃之果報, 離佈畏驚懼,此亦常於有。
- 一九 諸天與人天,修羅乾闍婆,夜叉與羅刹,輪迴常守護。
- 二〇 天界與人中,皆共享名聲,我生最後有,安穩達涅槃。
- 459 二一 道果與聖教,靜慮與通德,優與他人等,涅槃無漏者。
  - 二二 取除菩提葉,我曾心歡喜,常爲此等德,具足二十支。
  - 二三 燒盡諸煩惱……
  - 二四 實我善來哉……
  - 二五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽菩提葉清掃者長老唱此等之偈。
  - 註 1 「望求榮達」,底本爲 vutthikama,今採用暹羅本之 vuddhikama。
    - 2 「於我皆享有……此亦常於有」,底本爲 bhavesam sabbato bhave,今採暹羅本之 bhave ham sabbada bhave。

## 五二六 阿曼達果施者

- 一 巴多穆塔拉,諸法究竟者,世間之導師,三昧起經行。
- 二 彼時我持籃,我採果實來,得見離塵佛,牟尼爲經行。
- 三 信心我歡喜,合掌舉頭上,禮拜等覺者,我施阿曼達。
- 四 十萬劫之昔,彼時施果實,惡趣我不知,施果實之報。

|     | 六                | 實我善來哉                                                    |     |
|-----|------------------|----------------------------------------------------------|-----|
|     |                  | 第五十三 一握草施者品 長老之譬喻                                        | 二二三 |
|     |                  | 小部經典五                                                    | 二二四 |
|     | 七                | 四種無礙解,我得八解脫                                              |     |
|     |                  | ——如是具壽阿曼達果施者長老唱此等之偈。                                     |     |
|     |                  | 五二七 妙香                                                   |     |
|     | _                | 於此賢劫中,迦葉佛出世,婆羅門之裔於諸論者中,最爲殊勝者。                            |     |
|     |                  | 八十隨形好,三十二相具,一群光明圍,彼有大名聲,                                 |     |
|     | 三                | 發光如日月,使人感鼓舞,惠如雲與海,聚合有光輝。                                 |     |
| 460 | 匹                | 持戒如大地,三昧如雪山,慧猶如虚空,使人得冷靜。                                 |     |
|     | 五                | 彼爲大勇者,何時眾無畏,爲拔濟大眾,無著疾如風。                                 |     |
|     | 六                | 彼時波羅捺,我爲長者子,財貨米穀豐,說明四諦理。                                 |     |
|     | 七                | 我出為散步,徘徊至鹿苑,如是得見佛,我有物甚多 1。                               |     |
|     | 八                | 佛陀發愛語,迦陵頻伽聲,向眾說妙法,說示不死道。                                 |     |
|     | 九                | 我見天中天,聞其妙法語,我捨諸多財,如鵝鳴鼓音。                                 |     |
|     | <u> </u>         |                                                          |     |
|     |                  | · 我判佛容色,自信我歡喜,我於大眾中,屢讚金色佛。<br>- 佛諸漏已盡,無怒斷疑惑,盡滅一切業,由失念得脫。 |     |
|     |                  | - 防語兩口靈,無忍國疑惑,靈滅 切果,田大心恃疏。<br>E 彼爲佛世尊,無上人師子,含天與世間,爲轉梵輪者。 |     |
|     | —<br>— <u></u> 匹 |                                                          |     |
|     | _                | 自已爲奮發,鼓舞諸大眾。                                             |     |
|     | $-\Xi$           |                                                          |     |
|     |                  | 勝者無入胎,亦無依著者。                                             |     |
|     | 一六               | 、 思想無動搖,堅固無等者,運荷如牡牛,龍象與師子,                               |     |
|     |                  | 於諸教師中,彼爲有能者。                                             |     |
|     | <u>-</u> +       | z 離貪無垢梵,論勇無諍喧,內心無荒蕪,神通脫毒箭,                               |     |
|     |                  | 純潔與清淨,無能等比者。                                             |     |
| 461 |                  | · 婆羅門沙門,醫王世間主斷毒箭戰士,無依無動喜。                                |     |
|     | 一力               | L 依佛保護者,結付能殺者,明作指導者,受用斷聽者。                               |     |
|     |                  | 第五十三 一握草施者品 長老之譬喻                                        | 二二五 |
|     |                  |                                                          | 二二六 |

五 燒盡諸煩惱……

- $\Box$  $\bigcirc$ 無荒蕪寬大,無怒無疑惑,離塵應答者,香慈爲說明。 濟度創造者,創造截斷者,令達忍殺者,保護苦行者。 平等心無偏,慈意不思議,寂靜無欺瞞,已作第七仙。 二三 度疑已無慢,無量不可喻,超一切言說,勝者究諦智 2。 二四 佛如勝太陽 3,淨信齎不死,是故佛法僧,信之有大利 4。 二五 如是依諸德,歸依最上佛,稱讚於眾生,而我行說法。 二六 我由彼處沒,往生兜率天,享受大安樂,沒後生人間。 二七 吐息口有香,我體亦芬香,汗香其他香,一切香不絕。 二八 我口常有香,如同紅蓮華,青蓮旃簸迦,我身常放香。 二九 功德之利益,如雨後之花,果報未曾有,一心聞稱讚。 462 三〇 諸人來集中,說佛德利益,到處我幸福,僧伽聽我言 5。 三一 幸福有名聲,見愛光輝者,令喜說不輕,有慧無缺點。 三二 敬佛壽盡者,易得入涅槃,應說彼諸因,如爾應聽之。 三三 世尊真名聲,如法爲敬讚,是故生何處,我皆有名聲。 三四 稱讚苦終佛,真實無爲法,邇來我幸福,與樂眾生者。 三五 於說佛之德,歡喜歸屬佛,是故皆歡喜,己喜他生喜。 三六 人世暴流中,充滿諸外道,征伏惡外道,廣說佛德輝。 三七 勝者等覺者,爲作眾生喜,念彼之勝德,敬愛我度日 6。 三八 盡我全能語,稱讚善逝者,是故我雄辨,諸種辯才具。 三九 得疑之愚者,輕侮大牟尼,折伏以正法,是故不輕侮。 四〇 眾生除煩惱,我向佛稱讚,我心無煩惱,此由業之故。 463 四一 佛作隨念說,聞者生菩提,是故我有慧,觀察深遠義。 四二 一切諸漏盡,已度輪迴海,無取如孔雀,將欲達寂滅 四三 實此賢劫中,我稱讚勝者,惡趣我不知,讚佛之果報。 四四 燒盡諸煩惱…… 四五 實我善來哉…… 四六 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽妙香長老唱此等之偈。 第五十三 一握草施者品 長老之譬喻 小部經典五 「我有物甚多」,底本爲 pahu tada,今採用暹羅本之 pahu mamam。 註 1 「勝者究諦、智」,底本爲 saccaneyyantago jino 應讀爲 saccane yyantago jino。 2

  - 「如勝太陽」,底本爲 sattasaravare tasmim,今採用暹羅本之 sataramsivare tasmim。 3
  - 4 「有大利」,底本為 mahiddhika,(有大神力)今採用暹羅本之 mahatthika。
  - 「僧伽聽我言」,底本為 rasaddhovisamayuto,文意不明,今採用暹羅本之 sangho 5 virasamasuto o
  - 「敬愛我度日」,底本爲 divasa-sanko'ham,又暹羅本爲 saradiva sasanko'ham 兩者 皆難判讀正確,今暫假讀爲 diva-sankamanto。

#### 攝頌

一握草施、背闍施,歸依者與塗油施, 輕烤糖果、支杖者,山耐羅花、菩提樹, 何曼達果與妙香,偈數一百二十七。

# 第五十四 迦旃延品

### 五二八 摩訶迦旃延(迦底仙裔者)

- 一 巴多穆塔拉,不動無敗者,勝者世導師,十萬劫昔出。
- 二 佛眼如蓮華,口無垢如月,容貌如金山,光與日光等。
- 三 佛飾以勝相,魅眾生之眼,超一切言說,人天皆恭敬。
- 四 等覺覺眾生,雄辯音聲妙,擴展悲愍座,眾中無所畏。
- - 六 時我住雪山,獨行苦行者,奉見最勝者,由空行人界。
  - 七 詣近佛勇者,讚弟子聞法。
  - 八「我今略詳說, 眾喜迦旃延。
  - 九 如是類弟子,他人從未見,此者後第一,比丘心當知。」

- 一〇 驚聞佛之語,彼時我悅意,我往雪山行,持來多量花。
- 一一 我向佛供養,世間歸依所,願求其地位,其時我知志。捨有諍論者,諸爲作記別。
- 一二 「此爲純金膚,勝仙身毛豎,固定肩隆起,合掌爲不動。
- 一三 眼中充滿喜,彼欲稱讚佛,了解法殊勝,甘露灌頂者。
- 一四 聞迦旃延德,立願求地位,彼於未來世,瞿曇大牟尼。
- 一五 彼於彼法中,依法爲繼子,彼名迦旃延,大師之弟子。
- 一六 多聞有大智,善解教極意,如我爲記別,逮得其地位。」
- 一七 十萬劫之昔,彼時作是業,惡趣我不知,供佛之果報。
- 一八 生天或生人,輪迴只二有,他趣我不知,供佛之果報。
- 一九 刹利婆羅門,只生此二族,賤族我不生,供佛之果報。
- 465 二〇 而今最後生,生爵禪尼城,彼爲婆羅門,猛光王輔師 1。
  - 二一 提利提瓦洽,我爲彼之子,賢明通吠陀,母名羌德芭,
    - 我名迦旃延,金色皮膚勝。
  - 二二 大地守護者,遣我觀察佛,解脫城之門,奉見積德者。
  - 二三 惡趣之泥乾,聞無垢佛語 2,我與餘七人,逮得不死道。

- 二四 善浙大慧者,我解其極意,置我爲第一,希望善成就。 二五 燒盡諸煩惱…… 二六 實我善來哉…… 二七 四種無礙解,我得八解脫…… —如是具壽摩訶迦旃延長老唱此等之偈。 註 1 「猛光王輔師」,底本為 Pajjotassa Acandassa,今採用腳註所出異本及暹本 Pajjotassasa Candassa o 「我與餘七人」,底本爲「我與五百人」(satehi saha pancahi)基於長老偈(四九四~五 〇二)之註中所說,採用暹羅本之 sesehi Saha sattahi。 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 小部經典五 五二九 跋迦梨(著樹皮衣者) 一 十萬劫之昔,世間導師出,無量阿諾摩,巴多穆塔拉。 顏如缽頭摩,清潔無垢膚,全不染世間,如蓮不染水。 = 眼如蓮華葉,如蓮爲人愛,最上蓮華香,是故佛得名。 兀 無慢最勝者,爲諸盲人眼,以纏寂靜衣,悲慧深如海。 梵天阿修羅,時時敬勇者 1,人中最上人,天人同圍繞。 Ħ. 六 身口有妙香,言語微妙聲,一切眾歡喜,自稱讚弟子。 466 七 「勝解有善慧,熱望教示我,跋迦梨比丘,世間無二者」。 八 我生於鵝城,婆羅門之子,我聞此語後,渴望其地位 2。 九. 招請無垢佛,如來與弟子,施食七日間,使著諸外衣。 一〇 頭面禮佛足,飛入大德海,我心喜充滿,爲作如是言。 一一 「 卿之所稱讚, 信解有仙人 3, 比丘中第一, 我亦欲如彼。 」 一二 我爲如是言,所見無障礙,勇者大牟尼,爲眾言如斯。 一三 「黄金之住居,身積金施物,人人之眼魅,如是一學童 一四 此者未來世,瞿曇大仙侍,信解弟子中,此爲第一人 一五 爲天或爲人,一切苦痛避,受用物圍繞,輪迴幸福者。 一六 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。 一七 依於彼法中,於法後繼子,彼名跋迦梨,大師之弟子。」 一八 思願彼勝業,捨身往帝釋。 一九 我爲幸福者,輪迴於諸有,我於舍衛城,出生於某家。
- 一八 思願彼勝業,捨身往帝釋。 一九 我爲幸福者,輪迴於諸有,我於舍衛城,出生於某家。 二〇 食血肉之鬼,逼母生怖畏 4,身軟如生酥,置我於寢床。 二一 大仙足之前,橫臥乞憐意,「此子獻與卿,務請爲歸依!」 467 二二 歸依彼牟尼,彼時皆畏懼,蓮手有輪相 5,軟網受取我。 二三 我自此以來,爲佛所守護,一切依解脫,幸福得成長。

二四 我由離善逝,心暫不滿足,生年方七歲,出家爲非家。 二五 生諸波羅蜜,殊勝青眼佛 6,我望佛色身,心中不滿足。 二六 使知佛身樂,勝者教誡我,「汝止跋迦梨!」愚喜身何樂? 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 \_== 小部經典五 二三四 二七 賢者見正法,斯可得見我,不見正法者,不能得見我。 二八 無邊缺點身,應喻於毒樹,一切病住家,全體爲苦塊。 二九、是故厭離色,見五蘊生滅,一切諸煩惱,易使至邊際。 三一 牟尼立山麓,彼佛向我言,勝者具白根,我聞心歡喜。 三二 巖高數百人,斷崖我飛降,依佛之威力,安樂至大地。 三三 於是再聞法,說五蘊生滅,我知彼之法,逮達羅漢位。 三四 彼時大牟尼,逮達死邊際,置我大眾中,信解爲第一, 無上大慧者,[當眾]如是宣。 三五 十萬劫之昔,彼時作是業,惡趣我不知,供佛之果報。 468 三六 燒盡諸煩惱…… 三七 實我善來哉…… 三八 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽跋迦梨唱此等之偈。 「梵天阿修羅,時時敬勇者」,底本為 brahmamarasuraccito,今採用暹羅本之 註 1 brahmasurasura-acchito • 「渴望」,底本爲 abhiropayim,今採用腳註所示之異本及暹羅本之 abhirocayim。 2 「信解有仙人」,底本爲 ito sattamake'hani,今採用暹羅本之 idha saddhadhimutto isi。 3 「逼母生怖畏」之母,底本爲 mandam, 今採暹羅本 mata。 4 5 「有輪相」,底本爲 sankhalankena,今採暹羅本之 cakkankitena。 6 「殊勝」,底本為 param,今採用暹羅 varam。 7 「山窟」,底本爲 giriniddare,今採用暹羅本之 girikandare。 万三() 摩訶劫賓那 一 巴多穆塔拉,究竟諸法者,如兩降虛空,秋空昇太陽。 二 語光之所化,開覺紅蓮華,導師以慧光,使乾煩惱泥。 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 二三五 小部經典五 二三六

三 滅諸外道名,如日滅螢光,何處說法寶 1,如日寶照出。 諸德之廣大,如諸寶之海,又爲諸生物 2,法雲降法雨。 我於有鷲城,時爲裁判官,我詣佛之所,聽聞佛之法。 Ħ. 六 比丘教誡者,所作皆已作,說明弟子德,我意得薰淨。 七 我聞心喜歡,供佛與弟子,招待諸飲食,願求彼地位。 八 時佛如鵝王 3,鳴如大鼓音,如是汝等見,「裁判巧大臣」。 九 平伏我足下,生長如柔樹,雲色且看寬 4,口目現喜歡。 ─○ 彼有大眷族,相應如王者,所作皆已作,願求羅漢位。 469 — 施捨此施食,依願得成就,十萬劫之間,彼不生惡趣。 一二 生天享天福,人中身偉大,隨受殘餘年,逮得涅槃道。 一三 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。 一四 依於彼法中,得爲後繼子,彼名劫賓那,大師之弟子。」 一五 我依勝者教,廣作諸善業,我即捨人身,往生兜率天。 一六 轉生人天國,從經我施教 5,後生波羅捺,計尼耶之裔。 一七 我與我之妻,眷屬千人伴,五百辟支佛,〔我等〕爲奉侍。 一八 三個月之間,供養諸飲食,各各施三衣,沒後我生天。 一九 我由彼處沒,再還於人間,雪山之裾野,庫庫達城生。 二〇 我名劫賓那,王子有大名,他之大臣子,皆爲我侍從。 二一 得大國王樂 6,一切遂所欲,商人等告我,得知佛出世。 二二 「佛出於世間,唯一無等者,彼說明正法,不死無上樂。 二三 彼之弟子等,修行善解脱」。我聞此善語,恭敬諸商人。 二四 捨國與大臣,出家歸命佛,摩訶羌達河,彼處堤平滿。 二五 無船無淺處,急流河難渡,心念佛之德,安然得渡過。 二六「佛已渡有流,世間邊際達,依智者誓言,成就我之旅。 470 二七 佛道及解脫,其樂爲寂靜,依此之誓言,成就我之旅。 二八 僧伽度曠野,無上之福田,依此之誓言,成就我之旅。 二九。作此最勝誓,水由道路去,是故安樂渡,爾時心地寬。 三〇 見佛照如旭,金山燭臺輝。 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 二三七 小部經典五 二三八 三一 諸弟子相從,如群星拱月,猶如帝釋雨,奉見教水喜。 三二 大臣皆敬禮, 立住於一端, 佛知我等願, 說法〔妙音官〕。 三三 聞無垢法已,我向勝者言,「我等厭離有,請允許出家。」 三四 「 爲終汝等苦, 說示諸善法, 應力行梵行! 」第七仙言此。 三五 我等聞佛語,全著比丘衣,教受具足戒,成爲預流者。 三六 由此祇園行,化導者示教,我受勝者教,逮得羅漢位。 三七 由是我受教,千人之比丘,如我教奉行,彼等成無漏。

三八 勝者德滿足,置我於第一,「劫賓那比丘,教誡中第一。」

- 三九 十萬劫之昔,彼時作其業,今世我現果,急流善解脫。
- 四〇 燒盡諸煩惱……
- 四一 實我善來哉……
- 四二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽摩訶劫賓那長者唱此等之偈。
- 註 1 「何處說法寶」,底本爲 sabbattham 今採用暹羅本之 sabbattha。
  - 2 「又爲諸生物,法雲降法雨」,底本爲 pajjunno pi bhutani,今採用暹羅本之 pajjunnor iya bhutanam
  - 3 「時佛如鵝王,嗚如大鼓音」,底本爲 hamsadundubhinivaco,今採用暹羅本之 ham sadundubhinissano。
  - 4 「雲色」,底本爲 jimuttavannam ,今採用暹羅本之 jumuttvannam。
  - 5 「從經」底本爲 sutaso,今採用暹羅本之 suttaso。
  - 6 「得大國王樂」,底本爲 maharajjam sukhappatto,今採用暹羅本讀爲 maharajja-sukhappatto。

### 五三一 陀驃摩羅

p.471.

一 巴托穆塔拉,彼名爲勝者,十萬劫之昔,彼佛出世間

- 二 教誡諸生物,濟度使了解,善巧爲說法,多人爲佛度。
- 三 悲愍諸眾生,爲之求利益,佛遇諸外道,五戒使安住。
- 四 如是諸外道,鎮靜於空無,逮得羅漢果,到達真自在。
- 五 牟尼之身高,五八拉達那,高貴黃金輝,三十二妙相。
- 六 彼時之壽命,當得十萬歲,彼佛於其間,度脫數多人。
- 七 爾時有鵝城,我爲長者子,最勝者之前,往詣聞說法。
- 八 我向諸比丘,爲之設床座,稱讚佛弟子,聞法我歡喜。
- 九 大仙及僧伽,真誠我接待,頭面頂禮足,願求其地位。
- 一○ 爾時大勇者 1,稱讚我之業,「導師與僧伽,七日受飲食。
- 一一 彼眼如蓮葉,且具黃金膚,我足以平伏 2,願求最上位。
- 一二 今後十萬劫,出生甘蔗族,名爲瞿曇者,大師在世間。
- 一三 彼爲佛弟子,陀驃摩羅名,最上之床座,彼爲設置者。」
- 一四 思願其善業,捨身往帝釋。
- 一五 三百治天國,五百爲輪王。
- 472 一六 領土之廣大,算數所不及,無論在何處,依業有幸福。
  - 一七 九十一劫昔,世間導師出,彼名毘婆尸,眼美觀諸法。

- 一八 初我有惡心,非難佛弟子,弟子皆漏盡,而後知清淨。
- 一九 人中之勇者,弟子諸大仙,我奉以食符,更施以乳飯。
- 二○ 又此賢劫中,有名迦葉佛,彼於論者中,最爲殊勝者, 婆羅門之裔,彼有大名聲。
- 二一 光輝彼佛教,征服惡外道,化導應化者,師弟同入寂。
- 二二 師弟同入寂,佛教內皆知,諸天爲動搖,捉髮齊號泣。
- 二三 「法眼者涅槃,不見善務者,再不聞正法,我等少福耶。
- 二四 山地皆動搖,大海亦憂心。
- 二五 四方諸非人 3,鼓雷鳴怖畏。
- 二六 流星由空墜,條然見火光,陸生諸有情,人畜皆悲鳴。」
- 二七 慘酷之事件,教之滅亡報 4,比丘心動搖,我等如是思。
- 二八 「我等之生命 5,無教成何用,我等入大林,勝者教修行。」

| 第五十四   | 迦旃延品      | 長老之譬喻 | <u> </u> |
|--------|-----------|-------|----------|
| /小部經典7 | <br><br>7 |       |          |

- 二九 林中高聳立,見最上之岩,我等梯攀登,其梯即倒壞 6。
- 473 三〇 爾時向我等,長老教誡曰,「佛之出世難,得信佛更難 7, 信佛已得之,而教尚餘時。
  - 三一 失去時機者,無邊苦海墮,是故應修行,住於教之間。」
  - 三二 長老阿羅漢,從者爲不還,善戒修行者,皆往生天界。
  - 三三 或入涅槃者,或度輪迴者,或生於淨居,我與弗屈娑, 沙毘耶者等,皆同是婆醯。
  - 三四 鳩摩羅迦葉,彼則往各處,未脫輪迴縛,瞿曇所哀愍。
  - 三五 我生末羅國,拘尸那伽羅,我尙於胎中,父母入葬堆。
  - 三六 積木上生我,落於吉祥草,過去世梵行 8,七歳得解脫。
  - 三七 乳飯之果報 9,我具五種德,屢屢爲惡促,論爭煩惱盡。
  - 三八 我今己超越,罪惡與幸福,至上寂靜得,住爲無漏者。
  - 三九、善繼者等喜,爲我設床座,勝者滿我德,置我爲第一。
  - 四〇 燒盡諸煩惱……
  - 四一 實我善來哉……
  - 四二 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽陀羅摩羅長者唱此等之偈。
  - 註 1 「爾時大勇者」,底本為 tadaham sa mahav1ro,今用暹羅本之 tda hi so mahav1ro。
    - 2 「我足以平伏」之「我」,底本爲 mam 今採用腳註異本所示之 me。
    - 3 「諸非人」,底本為 Samanusa,採用腳註異本所示及暹羅本之 amanusa。
    - 4 「教之滅亡報」,底本爲 sasanatthan ca sucakam,今採牛暹羅本之 sasanatthangasucake。
    - 5 「我等」,底本為 samma、今採用暹羅本之(a)mhakam。

- 6 「倒」,底本爲 patapamhase ,今採用暹羅本之 patayimhase。
- 7 「信佛已得之」,底本爲 saddha vo sulabha laddha,今採用暹羅本 saddha va dullabha laddha。
- 8 「梵行」,底本爲 brahmacera,今採用暹羅本 Brahmacari。

| 第五十四          | 迦旃延品   | 長老之譬喻 | 二四三 |
|---------------|--------|-------|-----|
| <br><br>小部經典E | <br>ī. |       | 二四四 |

9 「乳飯」,底本爲 khirasana ,今採用暹羅本之 khirodana。

# 五三二 鳩摩羅迦葉

- 一 十萬劫之昔,世間導師出,巴多穆塔拉,濟世之勇者。
- 二 我爲婆羅門,爲知通吠陀 1,日中休息時,徘徊見奉佛。
- 474 三 說明四諦理,覺含天弟子,稱讚大眾中,巧說者第一。
  - 四 爾時我心喜,招請施如來,種種彩色布,莊嚴飾假屋。
  - 五 有德寶光佛,弟子處其中,七日間飲食,種種上味供。
  - 六 我以多彩花,供佛與弟子,平伏佛足下,願求其地位。
  - 七 彼時勝牟尼,世之悲愍者,一心希望者,佛爲如是言, 「如此缽頭摩,最勝再生族。
  - 八 柔順如柔樹,喜極且喜多,大眼表增喜,熱意於我教 2。
  - 九 「平伏我足下 3,一人喜還來,巧說者利益,彼願求此位。
  - 一○ 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
  - 一一 於彼佛法中,得爲後繼子,鳩摩羅迦葉,大師之弟子。
  - 一二。彼施美花布,及依施寶珠,彼爲善巧說,於中第一者。」
  - 一三 思願其善業,捨身往帝釋。
  - 一四 徘優舞台上,徘徊於諸有 4,薩迦鹿王子,而入於獸胎。
  - 一五 彼時於胎內 5,被殺順序來,我母捨薩迦(鹿王),歸依尼俱盧。
  - 一六 母由王脫死,拒棲與薩迦,如是教誡我,〔薩迦不可依〕。
  - 一七 「事尼俱盧陀,勿共薩迦住,雖依薩迦生,勿寧依尼死。」
  - 一八 鹿王之教誡,我母依教誡。
- 475 一九 樂還兜率處,如旅還自家。
  - 二〇 迦葉勇者教,將欲滅盡時,我登於岩頭,修行勝者教。
  - 二一 今於王舍城,我生長者家,母於妊娠時,出家爲非家。
  - 二二 知尼等懷孕,帶往婆達多:「彼言應放逐,此惡比丘尼。
  - 二三 得遇牟尼主,勝者垂愍憐,我母在尼寺,使我得安產。

| 第五十四 | 迦旃延品 | 長老之譬喻 | 二四五 |
|------|------|-------|-----|
| <br> |      |       |     |

小部經典五 二四六

- 二四 拘薩羅王知,收留養育我,稱名爲迦葉,〔王子之待遇〕。
- 二五 爲大迦葉在,冠以鳩摩羅,依佛所說身,聞等蟻塚教。
- 二六 由是得解脫,我心全歸無,調御諸眾生,我得第一位。
- 二七 燒盡諸煩惱……
- 二八 實我善來哉……
- 二九 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽鳩摩羅迦葉長老唱此等之偈。
- 註 1 「被知」底本爲 va sato,今採用暹羅本之 vissuto。
  - 2 「熱意於我教」,底本爲 sasanalalasam ,今採用暹羅本之 sasanasalayam。
  - 3 「我足下」底本爲 mam Padamule,今讀爲 me padamule。
  - 4 「諸有」底本為 bhavakase、今採用暹羅本之 bhavabhave。
  - 5 參照可與本生經第十二榕樹鹿本生譚。

### 五三三 婆醯迦

- 一 十萬劫之昔,世間導師出,彼有大光明,三界爲第一, 巴多穆塔拉,爲彼佛之名。 二 和尼經濟群,凍淨出兵德,我問心難喜,故東出去似。
- 二 牟尼稱讚我,速通比丘德,我聞心歡喜,敬事此大仙。
- 三 我施七日間,佛與諸弟子,禮拜等覺者,願求其地位。
- 四 佛爲我授記,見此婆羅門,平伏我足下,具足思慮者 1。
- 476 五 如積金施物,皮膚身清白,如垂頻婆果,剛正再生族。
  - 六 生來德堅固,更生如柔樹,具德身柔軟,口角見喜綻。
  - 七 此者速通達,願求比丘位 2,來世有瞿曇,大勇在世間。
  - 八 於彼佛法中,得爲後繼子,名爲婆醯迦,大師之弟子。」
  - 九 彼時我滿足,終生侍牟尼3,死往生天界,恰如歸自家。
  - 一〇 爲天或爲人,其業安樂故,生生於輪迴,我享受祥福。
  - 一一 迦葉勇者教,將欲滅盡時,我登於巖頭,修行勝者教。

| 第五十四          | 迦旃延品 | 長老乙譬喻 | 二四七 |
|---------------|------|-------|-----|
| <br><br>小部經典3 | <br> |       | 二四八 |

- 一二 有慧戒清淨,勝者教行者,由彼死去時,五人往天界。
- 一三 我於最上城,婆?迦車生,爾後我乘船,出往危險海。
- 一四 由此數日後,船壞〔沉海中〕,彼時甚恐怖,落入鯨住處 1。
- 一五 爾時我努力,飄浮渡大海,到著岸邊港,知我者甚稀。
- 一六 我著樹皮衣,入村爲乞食,爾時諸人喜,「稱我阿羅漢。

- 一七 與此人飲食,衣床及藥物,[對彼施恭敬],我等有幸福。」 一八 我得必需品,恭敬受供養 5,「我爲阿羅漢 6」念生不如理。 477 一九 由北我知心, 昔天非難云: 「不知方便道, 云何稱羅漢!」 二〇 我被天非難,動搖我問天:「阿羅漢何處,最上人何在?」 二一 拘薩舍衛城,廣智廣慧者。 二二 釋迦族之子,無漏阿羅漢,得阿羅漢位,敬請爲說法。 二三 我聞天語喜,如貪者得財。 二四 心喜欲得見 7,最上阿羅漢,欲見善見者,行境無邊者。 二五、爾時心歡喜,尋師我出家,「常以無垢口,奉見最勝者。」 二六 世所喜樂城,至維吉陀市,我問再生族,「何處有善喜?」 二七 由此如是言,「人天敬禮佛,索食入城市。 二八 欲見牟尼者,趣禮最上人。 二九、我即速前往,最上舍衛城,奉見無耽者,無欲彼求食。 三〇 持缽無惑眼,此世敬甘露,吉祥明所在,口齎出日光。 三一 我至彼佛前,平伏作斯言,「破滅惡道者,爲我歸依處。」 三二 第七仙言曰:「生命爲存續,徘徊我乞食,爲汝說法話,今尚非其時。」 478 三三 我熱望一法,再三向佛請,佛爲我說法,其深空之句。 三四 「聞法得漏盡,自壽尚未盡,爾亦如大師,哀愍諸眾生。」 三五 燒盡諸煩惱…… 三六 實我善來哉…… 三七 四種無礙解,我得八解脫…… 三八 婆醯迦長老,身著樹皮衣,惡心鬼附牛體 8,實彼落塵堆。 三九 大慧者牟尼,語畢自前行,勇者〔婆醯迦〕,涅槃舍衛城。 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 二四九 小部經典五 二五.〇
  - 四〇 出城第七仙,彼見婆醯迦,外國來賢者,身著樹皮衣。
  - 四一 恰如帝釋旗,牛碰倒地上,勝教之行者,命盡煩惱去。
  - 四二 大師呼近前,喜教諸弟子,「持禮梵行者,捨體附荼毘。」
  - 四三 大慧者寂滅,造塔爲供養,我言實行者,速通眾第一。
  - 四四 若聞千句偈,列句無意義,一偈句殊勝,聞之心寂靜。
  - 四五 水地與火風,無所確立處,星亦不見輝,日亦不照著。
  - 四六 彼處無月光,其處亦無闇,婆羅門自智,智道牟尼時。
  - 四七 爾時色無色,樂苦皆解脫,如是爲世主,三界歸依處。
    - ——如是具壽婆醯迦長老唱此等之偈。
  - 註 1 「具足思慮者」,底本爲 pin amsam paccavekkhanam,今依暹本參照採用 sampannapaccavekkhanam。
    - 2 「願求」,底本爲 patthayato,今採用暹羅本之 patthayate。

- 3 「侍」,底本及暹羅本爲 vutthaya 今應讀爲 upatthaya。
- 4 「鯨之住處」,底本爲 makarakare,今採用暹羅本之 makaralaye。
- 5 「恭敬受供養」,底本爲 sakkatapujitam,今採用暹羅本之 sakkatapujito
- 6 「我爲阿羅漢」, 底本爲 araha yan ,今採用暹羅本之 araha ham。
- 7 「欲得見」,底本爲 duttham ananta,今採用暹羅本之 datthum an anta。
- 8 「惡鬼附牛體」,底本爲 bhutadhitthaya gaviya 今應讀爲 bhuta dhitthita gaviya。

## 五三四 摩訶俱稀羅

#### p.479.

- 一 巴多穆塔拉, 勝者世間解, 牟尼具眼者, 十萬劫昔出。
- 二 教誡諸有情,濟度令解者,佛善巧示教,度化諸多人。
- 三 哀愍悲愍者,利益諸眾生,相會外道時,五戒使安住。
- 四 如是諸外道,寂滅爲空無,諸多阿羅漢,得真自在者。

| 第五十四      | 迦旃延品 | 長老之譬喻 | 二九.一 |
|-----------|------|-------|------|
| <br>小部經典3 | ī.   |       | 二五二  |

- 五 牟尼之身高,五八拉塔那,貴如黃金色,三十二妙相。
- 六 爾時人壽命,享得十萬歲,佛住於其間,度脫諸人人。
- 七 我於有鵝城,通曉三吠陀,往詣彼岸佛 1,聞彼說妙法。
- 八 勇者慧行境,發達諸弟子,義與法與詞 2,辯才善巧者。
- 九 置此爲第一,聞法我歡喜,七日施飲食,勝者與弟子。
- ─○ 覺海與弟子 3,皆使著外衣,平伏佛足下,願求其地位。
- 一一世間最上者,佛對我稱讚:「最上再生族,如青蓮華蕾, 平伏我足下,願求彼地位。
- 一二 覺者師之前,願求弟子位,其信及施捨,聞法始決定。
- 一三 輪迴於諸有,皆爲幸福者,彼於未來世,得彼之所望。
- 一四 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
- 480 一五 於彼之法中,得爲後繼子,名爲俱稀羅,大師之弟子。」
  - 一六 聞此我歡喜,有念有慈心,彼時我具慧,終生事勝者。
  - 一七 思願業異熟,捨身往帝釋。
  - 一八 三百治天國,五百爲輪王。
  - 一九。領土之廣大,算數所不及,無論生何處,依業皆幸福。
  - 二〇 生天與生人,輪迴只二有,他趣我不往,善行之果報。
  - 二一 刹利婆羅門,只生於二族,賤族我不生,善行之果報。
  - 二二 逮至最後有,婆羅門之裔,生於舍衛城,家大有大財。
  - 二三 羌達瓦提母,父名阿攝恕,佛以諸覺慧,化導我之父。
  - 二四 時我起淨信,出家爲非家,目連阿闍梨,和尚舍利子。
  - 二五、我於剃髮間,根本斷我見,我著袈裟時,逮得羅漢位。

- 二六 我慧義法詞,發達於辯才,是故最上者,置我爲第一。 二七 我向舍利佛,間未了解法,我得無礙解,佛教中第一。 二八 煩盡諸煩惱……
- 一八 煩靈超煩恼…… 二九 實我善來哉……
- 三〇 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽摩訶俱稀羅長老唱此等之偈。

- 註 1 「彼岸」底本爲 sattaparangam,今採用腳註所出異本之 pattaparangam。
  - 2 「詞」,底本爲 nerutte 今採用暹羅本之 nirutte。
  - 3 「覺海」,底本暹羅本皆爲 Buddhasagaram 今採用腳註所出異本之 buddhisagaram。

## 五三五 優樓頻螺迦葉

# p.481. 巴多穆塔拉,勝者世間解,牟尼具眼者,十萬劫昔出。 教誡令解者,有情濟度者,善巧示教者,佛度諸多人。 = 哀愍悲憐者,利益諸眾生,會遇外道時,五戒使安住。 兀 如是諸外道,寂滅爲空無,諸多阿羅漢,得真自在者。 牟尼之身高,五八拉塔那,貴如黃金色,三十二妙相。 Ħ. 六 爾時人壽命,享得十萬歲,佛於其間住,度化諸多人。 七 彼時有鵝城,我爲婆羅門,世間評判佳,詣佛聞說法。 八 彼時大眾中,佛有大徒眾,弟子置第一,我聞甚歡喜。 九 我與大眷屬,招請大勝者,千之婆羅門.與我施其施。 一○ 我等施大施,敬禮世導師,喜住於一面,我作如斯言 一一 「對卿起信心,依信爲侍僕,無論生何處,我等徒眾福。」 一二 善聲如象吼, 迦羅頻迦鳴, 大師對眾語, 「觀此婆羅門! 一三 金色有大腕,口眼青蓮華,高貴之子息,我起信德者 1。 一四 此者師子音,願求比丘位,彼於未來世,應得其所望。 一五 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。 482 一六 於彼佛法中,得爲後繼子,彼名爲迦葉,大師之弟子。」 一七 九十二劫昔,無上世大師,無等無可喻,弗沙世導師。 一八 滅除一切闇,解脫大纏結,天人皆歡喜,法雨甘露降。 一九 時於波羅捺,我等爲大臣,兄弟共三人,皆得王信賴。 二〇 豪邁且有力,於戰從無敗,邊境騷擾起,王向我等言: 二一「汝等往邊境,平定諸叛軍,平穩我國土,應當歸復還。」

第五十四 迦旃延品 長老之譬喻

二五五五

小部經典五 二五六

|     |     | 我等白王言:「我等侍導師,往平定彼等。」                                |
|-----|-----|-----------------------------------------------------|
|     | 三三  | 王容我等望,派遺我等往,干戈平息後,再歸至王前。                            |
|     | 二四  | 我等向王請,奉侍世導師,殊勝牟尼得,終生施彼佛。                            |
|     | 二五  | 高價之衣服,殊妙之食味,床座心地佳,施有效驗藥。                            |
|     | 二六  | 依法施爲施,牟尼與僧伽,持戒有悲愍,修習適意生。                            |
|     | 二七  | 常持以慈心,奉侍世導師,勝者至涅槃,能限爲供養。                            |
|     | 二八  | 爾後我死去,刪兜率陀生,隨受大安樂,供養佛果報。                            |
| 483 | 二九  | 猶如幻術師,我示數多形,生爲種種有,我尾陀訶主。                            |
|     | 三〇  | 求那裸形道,邪見樂破壞,我上地獄道,我女盧奢耶。                            |
|     | 三一  | 忠言不採用,那羅陀梵天,屢屢教誡我,使我捨惡見。                            |
|     | 三二  | 殊勝十業道,我皆得成滿,捨身往天界,恰如還自家。                            |
|     | 三三  | 我達最後有,婆羅門之裔,生於波羅捺,富裕廣大家。                            |
|     | 三四  | 老病死恐怖,我捨大財富,續索涅槃道,髻髮我出家。                            |
|     | 三五  | 時我弟二人,與我同出家,優樓頻酪處,我住造庵室。                            |
|     | 三六  | 我姓爲迦葉,優樓頻酪住,是故我之名,爲優樓頻螺。                            |
|     | 三七  | 那提江之前,中弟呼那提,伽耶江之前,末弟呼伽耶。                            |
|     | 三八  | 末弟有二百,中弟有三百,我則有五百,弟子皆來從。                            |
|     | 三九  | 時佛來我處,世之最上者,種種行神變,御者化導我。                            |
|     | 四〇  | 我率千眷屬,歸入佛教團,彼等眾弟子,逮得阿羅漢。                            |
| 484 | 四一  | 彼等及徒眾,諸人圍繞我,我善爲教事,故我第七仙。                            |
|     | 四二  | 有大徒眾事,置我爲第一,向佛所作者,今生果伴我!                            |
|     | 四三  | 燒盡諸煩惱                                               |
|     | 呵깯  | 實我善來哉                                               |
|     | 四五  | 四種無礙解,我得八解脫                                         |
|     | _   | ——如是具壽優樓頻螺迦葉長老唱此等之偈。                                |
|     | 註 1 | 「我德起信者」,底本爲 saddhavantagunam 今採用暹羅本之 saddhavantam g |

gune mama °

| 第五十四          | 迦旃延品 | 長老之譬喻 | 二五七 |
|---------------|------|-------|-----|
| <br><br>小部經典7 |      |       | 二五八 |

# 五三六 羅陀

- 一 巴多穆塔拉,勝者世間解,牟尼具眼者,十萬劫昔出。
- 二 教誡令解者,濟度有情者,善巧教示者,佛度諸多人。
- 三 哀愍悲憐者,利益眾生者,會遇諸外道,五戒使安住。

四 如是諸外道,寂滅爲空無,諸多阿羅漢,得真自在者。 五 牟尼之身高,五八拉塔那,貴如黃金輝,三十二妙相。 六 爾時人壽命,享得十萬歲,佛住於其間,度脫諸多人。 七 時於有鵝城,我爲婆羅門,真言通吠陀,詣佛聞說法。 八 累中無所畏,知法大勇者,辯才化導者,比丘置第一。 力. 導師與僧伽,我爲服勤務,頭面禮佛足,願求其地位。 一〇 世尊有光輝,如胸飾黃金,我喜除垢惱,佛對我言語: 一一 「安樂長壽者,汝願將成就,汝爲我僧伽,所作極廣大。 485 一二 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。 一三 於彼佛法中,爲法後繼子,汝名爲羅陀,大師之弟子。 一四 喜自身因德,釋子人牛王,導師官第一,爲有辯才者。」 一五、我今聞是喜,正念有慈心,且具有智慧,終生事勝者。 一六 思念善作業,捨身往帝釋。 一七 三百治天國,五百爲輪王。 一八 領土之廣大,算數所不及,無論生何處,善業幸福者。 一九。最上山谷城,我達最後有,婆羅門貧家,無覆之座生。 二〇 我向舍利弗,施一匙食物,我於瘦老時,詣至孤獨園。 二一 庾弱無力勢,我無出家處,是時我瘦弱,憂身支色失。 二二 牟尼大悲者,見我爲我言:「汝何爲憂惱,汝心生苦痛?」 二三 「 卿之善說教,我不得出家,哀泣我憂心,請予歸依處! 」 二四 時諸比丘集,第七牟尼間,「任誰可告我,記憶此侍者?」 二五 舍利弗斯言:「我憶此者行,當我行乞時,彼施食一匙。」 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 二五九 二六〇 小部經典五 二六 「善哉!善哉!舍利弗!汝爲知恩者,汝使彼出家, 此老再生族,人中之良馬! 」 486 二七 後爲白羯磨, 具戒得出家, 出家後不久, 逮得諸漏盡。 二八 恭敬牟尼語,聞喜爲記憶,我於辯才中,勝者置第一。 二九. 燒盡諸煩惱…… 三〇 實我善來哉…… 三一 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽羅陀長老唱此等之偈。

# 五三七 謨賀羅惹(面王)

- 一 巴多穆塔拉,一切世間解,牟尼具眼者,十萬劫昔出。
- 二 教誡令解者,眾生濟度者,善巧示教者,度脫諸多人。

- 三 哀愍悲憐者,利益諸眾生,會遇諸外道,五戒使安住。 如是諸外道,寂滅爲空無,如斯阿羅漢,得真自在者。 大牟尼身高,五八拉塔那,輝如貴黃金,三十二妙相。 Ħ. 六 爾時人壽命,享得十萬歲,佛住於其間,度脫諸多人。 七 爾時有鵝城,我居於某家,勤爲他工作,於我無所有。 八 我住懺悔堂 1,床上起火燃 2,彼處石與地 3,皆爲火燒黑。 九 爾時於其堂,世主說四諦,稱讚佛弟子,眾中持麤衣。 一○ 我喜弟子德,頂禮向如來,願求最上位,持最衣第一。 一一爾時佛世尊,彼向弟子言:「此男服粗惡,身體甚柔軟。」 487 一二 「心喜言語歡,彼具有信財,不動高貴子,沙羅樹屹立。 一三 此男意樂美,彼憑真諦義,比丘持麤衣,彼願其地位。」 一四 聞此我歡喜,頭面禮勝者,我於勝者教,終生爲淨業。 一五 思願善作業,捨身往帝釋。 一六 懺悔堂地燒,依業百劫間,地獄燃燒報,苦痛多煩惱。 一七 其業終了後,次第具諸相 4,五百劫之間,我爲良家人。 一八 五百牛之間,我罹得癩病,以其業之故,隨受得大苦。 第五十四 迦旃延品 長老之譬喻 小部經典五 一九 此之賢劫出,我意爲淨心,名稱具足者,我得飽滿食。 二〇 思願其勝業,捨身往帝釋。 二一 今達最後有,生於刹利家,我因父之死,領有此大國。 二二 我罹患癩病,晝夜不得安,王位之樂空,被稱謨賀羅。 二三 我見身之過,出家爲非家,再生族之下,跋婆犁弟子。 二四 與大眷屬具,往詣世導師,摧破諸他論,微妙問說主。 二五 「此世與彼世,梵界與諸天,瞿曇有名聲,卿見我不知 5。 二六 如是知見者,我來欲問師,觀察世間者,死王何不見??」 488 二七 「謨賀羅惹!因汝常有念,須破自我見,觀察世間空,超越如是死。 二八 如是觀世間,死王不得見。」佛爲療病者,對我如是說。
- - 二九 說偈終了時,鬚髮我盡除,身著袈裟衣,阿羅漢比丘。
  - 三〇 僧伽之精舍,罹病者不住,「精舍不可污」,此語爲禁制。
  - 三一 土堆與墓地,我由車道至,僧伽梨衣作 6,我身著麤衣。
  - 三二 大能化導者,滿足我之德,我持麤衣者,置我爲第一。
  - 三三 罪福皆遍盡,一切病皆除,無取如離焰,無漏至涅槃。
  - 三四 燒盡諸煩惱……
  - 三五 實我善來哉……
  - 三六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽謨賀羅惹長老唱此等之偈。

- 註 1 「懺悔堂」,原語爲 Patikkamanasala,案斯泰德氏巴英辭典爲" a hall with seets of distinction " 今依摩尼耶魯威斯氏梵英辭書 patikkamana 爲 confession 之義。
  - 2 「床上」,原語 katabhumi 不見於辭書,今假定爲床之義。
  - 3 「石與地」,底本爲 siya mahi 今採用暹羅本之 Silamahi。
  - 4 「次第具諸相」,底本為 tatiyakaran ankito 今參照腳註所出異本,採用暹羅本之 patiya lakkhanankito。
  - 5 「卿見我不知」,底本爲 ditthi no 今採用暹羅本之 ditthin te。
  - 6 「作」,底本爲 hutva 今採用暹羅本之 haritvana。

| 第五十四 | 凹 迦旃延品 | 長老之譬喻 | 二六三     |
|------|--------|-------|---------|
| 小部經典 | <br>典五 |       | <br>二六匹 |

#### 攝頌

迦旃延與跋迦梨,摩訶劫賓那長老, 陀驃摩羅、鳩摩羅,婆醯迦與拘絺羅 優樓頻螺與羅陀,謨賀羅惹大賢者 偈共三百六十二,以上長老共十人。

# 第五十五 拔提品

p.489.

## 五三八 矮軀者拔提

- 一 巴多穆塔拉,勝者具眼者,十萬劫之昔,出世爲導師 1。
- 二 我於有鵝城,時爲長者子,家有大財產,徘徊往僧園。
- 三世間光導師,彼時說妙法,音聲最美妙,稱讚彼弟子。
- 四 我聞其法喜,敬事世大仙,頂禮大師足,願求其地位。
- 五 於時僧伽中,佛爲我記別,「汝於未來世,當得其希望。
- 六 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
- 七 於彼佛法中,得爲後繼子,其名爲拔提,大師之弟子。」
- 八 思願善作業,捨身往帝釋。
- 九十二劫昔,弗沙導師出,難近難戰勝,最上之勝者。
- ─○ 梵行皆具足 2,端正有光輝,利益諸眾生,繫縛得解脫
- 一 我為斑鴉鷗,居佛歡喜園,距佛香房近,菴婆樹中住。
- 一二 應施者行乞,奉見最勝者,由此起信心,我囀奇妙音。
- 一三 時我往王苑,菴婆金色皮,熟果取一串,來近等覺前。
- 一四 時大悲愍者,彼知我心意,受取侍者缽,導師出承接。
- 490 一五 爾時我心喜, 菴婆施牟尼, 果串入缽中, 微妙翼合掌。
  - 一六 爲欲供養佛,爲囀美妙音 3,連囀實難忘,然後我眠寢。

一七 爾時我心喜,樂欲親近佛,中途遇老鷹,惡心襲殺我。

|     | 第五十五 拔提品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 二六五          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _\/\/<br>T_T |
| 491 | 一八 我由彼處沒,往生兜率天,享受諸大樂,依業生人間。<br>一九 生於賢劫中,婆羅門之裔,迦葉有名聲,論中爲最勝。<br>二○ 彼爲輝其教,制服惡外道,化導應化導,師弟俱涅槃。<br>二一 世之最勝者,彼於涅槃時,淨信行供養,以造大師塔。<br>二二 七寶莊嚴塔,高有七由旬,此爲大師造,彼等如是宣。<br>三三 迦尸王訖里,我爲其將軍,廟塔大無限,言此爲限制。<br>二四 彼時依我言,高達一由旬,嚴飾種種寶,爲佛造塔廟。<br>二五 思願善作業,捨身往帝釋。<br>二六 今爲最後有,我於舍衛城,長者之家生,富榮有大財。<br>二七 城門見善逝,驚喜爲奉侍,出家我不久,逮達羅漢位。<br>二八 廟塔制限故,依業受輕侮,〔轉世今爲人〕,生爲矮軀者<br>二九 我以微妙音,供養第七仙,我以美妙聲,比丘中第一。<br>三○ 依佛之與果,我隨佛之德,成就沙門果,住爲無漏者。<br>三一 燒盡諸煩惱<br>三二 實我善來哉 | 0            |
|     | 一一如是具壽矮軀者拔提長老唱此等之偈。  註 1 「導師」,底本爲 cakkhuma 今採用腳註所出異本及暹羅 2 「梵」,底本爲 braha 今採用腳註所出之異本及暹羅本之 3 「妙音」,底本爲 dhamsana 今採用腳註所出之異本及暹羅本之 五三九                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Z brahma ∘   |
|     | 二 顎寬如師子,梵音鵝鼓鳴,行步如龍象,光輝勝日月。<br>三 大慧大勇者,爲大禪思者,慈愍利益者,世主消黑闇。<br>四 三界最上者,化導應化導,知眾生意樂,牟尼說妙法。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |              |
|     | 第五十五 拔提品 長老之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 二六七          |
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 二六八          |

五 樂禪禪思者,勇猛且寂靜,眾中無濁人,勝者喜稱讚。

- 六 時我於有鵝,通曉三吠陀,聞法我心喜,願求其地位。
- 七 勝者化導者,僧伽中記別:「喜汝婆羅門,應得其地位。」
- 八 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
- 九 汝於彼法中,得爲後繼子,是名離伐多,大師之弟子。
- 一〇 思願善作業,捨身往帝釋。
- 一一 今至最後生,我於拘利城,刹利家族生,榮富有大財。
- 一二 迦維羅衛城,善逝說法時,對佛起淨信,出家爲非家。
- 492 一三 妄想非妄想,於我多有疑,佛說最上法,疑惑我全除。
  - 一四 由此度輪迴,其時樂禪定,佛見如是言:
  - 一五 「此世或彼世,自學或他學,熱心行梵行,修禪斷疑惑。」
  - 一六 十萬劫之昔,彼時所作業,今生我現果,急流善解脫。
  - 一七 牟尼達世邊,見我喜禪定,修禪比丘中,置我爲第一。
  - 一八 燒盡諸煩惱……
  - 一九 實我善來哉……
  - 二〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽頡離伐多長老唱此等之偈。

#### 五四〇 尸婆羅

- 一 巴多穆塔拉,是名爲勝者,諸法具眼者,十萬劫昔出。
- 二 彼之戒無數,其定如金剛,勝智亦無數,解脫不可喻。
- 三 人天龍梵天,沙門婆羅門,集會充滿中 1,導師說妙法。
- 四 彼爲無畏者,有福大利得,弟子持光輝,眾中置第一。
- 五 我於有鵝城,身爲刹利種,我聞勝者語,弟子多有德。
- 493 六 我請佛弟子,招待七日間,我為施大施,願求其地位。
  - 七 平伏佛足下,人牛王見我,勇者妙音言:
  - 八 「欲聞勝者語,與會人勢眾,天或犍闥婆 2,梵天大神力。
  - 九 沙門婆羅門,敬禮齊合掌。「人中之良馬,歸命最上人!

| 第五十九          | <b></b> | 長老乙譬喻 | —六九 |
|---------------|---------|-------|-----|
| <br><br>小部經典3 | <br>Ī.  |       | 二七〇 |

- 一〇 刹利施大施,七日之以上 3,欲聞彼果報,請爲我記別。」
- 一 於是世尊言:「我說汝諦聽,善持佛僧伽。
- 一二 『施施有利益』,汝等不可疑,願求大富豪,最上之地位。
- 一三 『善見之比丘,有廣大利得,我亦願爾得』,期待於來世。
- 一四 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
- 一五、汝於彼法中,得爲後繼子,名爲尸婆羅,大師之弟子。」
- 一六 思願善作業,捨身往帝釋。

一七 九十一劫後,毘婆尸佛出,世間之導師,妙眼觀一切。 一八 於槃頭婆提,某家相投契,受彼之懇望,勉勵爲工作。 一九 信者某團體,敬仰毘婆尸,爲造大庵室,四方皆遍知。 494 二〇 庵室完成時,正當施大施,遍索新酪蜜,增添於堅食。 二一 我持新酪蜜,前往傭主家 4,會見索食者,見我有酪蜜。 二二 千金不可得,百金爲交易,如是我思惟,「唯此不成事。 二三 此等索食者,皆恭敬如來,導師與僧伽,我亦應敬事。」 二五 思願善作業,捨身往帝釋。 二六 復生婆羅捺,爲王有名聲,爲使抗敵軍 5,我爲造門摒。 二七 諸多苦行者,監禁一日間,依其業異熟,我往惡地獄。 二八 今達最後有,生於拘利城,須婆瓦薩母,父名瑪哈利。 二九 刹利非福業 6,以造門摒故,七年住母胎,而爲倍辛苦。 三〇 我於七日間,始由母胎出,出生有大苦,我母同意受。 三一 受佛之哀愍,幸福生活出 7,離家之即日,出家爲非家。 495 三二 和尚舍利弗,目連大神力,爲我剃髮間,大慧者教我。 三三 我於斷髮間,逮得羅漢位,天龍與人眾,與我以四緣。 三四 巴多穆塔拉, 毘婆尸佛陀, 我喜化導者, 四緣特供養。 三五 其業爲殊勝,不論於林中,村水高臺處,得廣大利得。 三六 世間化導者,欲見離伐多,三萬比丘共,前來彼之所。

三八 我爲奉侍佛,佛見離伐多,後往祇園行,置我爲第一。

三七 天齎我四緣,施與大慧者,導師與僧伽,世間大勇者。 三八 我爲奉侍佛,佛見離伐多,後往祗園行,置我爲第一。

三九 「我諸弟子中,首推尸婆羅,利得者第一」當眾稱讚我。

四〇 燒盡諸煩惱……

四一 實我善來哉……

四二 四種無礙解,我得八解脫……

——如是具壽尸婆羅長老唱此等之偈。

- 註 1 「充滿中」底本為 akinno 今採用腳註異本及暹羅本之 akinne。
  - 2 「天或犍闥婆」,底本爲 deva-danava-gandhabba 今採用暹羅本之 devala atha gandhabba。
  - 3 「七日以上」,底本爲 sattahikam 今採用暹羅本之 sattahakadhikam。
  - 4 「前往傭主家,見索食之人」,今採用暹羅本之 gacchim tam-esanta mam addasum。
  - 5 「爲使抗敵軍,我爲造門摒」,今採用暹羅本之 sattukassa tada duttho dvararodham akarayim。
  - 6 「非福業」,底本為 Punnakammena,今採用暹羅本之 apunnakammena。

#### 五四一 婆耆舍

|          | 巴多穆塔拉,諸法具眼者,世間之導師,十萬劫昔出。 |  |
|----------|--------------------------|--|
| <u> </u> | 恰如海之波,又如空之星,彼所說經典,阿羅漢思索。 |  |
| 三        | 人天修羅龍,沙門婆羅門,滿世之中央,而是最上人。 |  |
| 四        | 光明照世間,彼達世間邊,勝者語所化,蓮華令開覺。 |  |
| 五        | 最上人之法,成就四無畏,怖畏畏懼斷,無畏得安穩。 |  |
| 六        | 牡王勝地位,認識全佛地,世間最上者,非何煽動者。 |  |
| 七        | 無恐師子吼,如是天與人,乃至婆羅門,無有反對者。 |  |
| 八        | 常說最勝法,濟度人與天,眾中無畏者,法輪轉不斷。 |  |
| 九        | 具有無礙解,名聲評判善,有德上弟子,稱讚置第一。 |  |

496

第五十五 拔提品 長老之譬喻 二七三 ------小部經典五 二七四

一○ 時我於有鵝,婆羅門美名,知曉三吠陀,調語雄辯者。

一二 善逝世間喜,僧伽共招請,七日施飲食,各使著外衣。

一三 得佛之容許,頭面禮佛足,合掌住一面,喜讚最勝者。

一四 調理言語者 1,歸命最上人,世間第一者,歸命無畏者。

一五 粉碎惡魔者,歸命調理者,寂靜樂施者,歸依處作者 2。

一六 孤獨者所依,畏懼者無畏,地上者信賴 3,歸依者依處。

一七 依如是等語,稱讚等覺者,述佛之大德,得比丘之趣。

一八 無邊辯才者,世尊向我言:「親手七日間,供養佛弟子。

一九 心喜起淨信,稱讚我之德,論勇之比丘,彼願求其位。

497 二〇 彼於未來世,應得其希望,人天之祥福,隨受不少享。

二一 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名罌曇者,大師在世間。

二二 於彼之法中,得爲後繼子,汝名婆耆舍,大師之弟子。」

二三 聞此我歡喜,彼時起慈心,終生持勝者,四緣施如來。

二四 思願善作業,捨身往兜率。

二五 諸家遍歷者,今達最後有,我爲最後生,生年七歲時

二六 知通諸吠陀,論學無畏者,音聲談美妙,粉碎諸他論。

二七 生於鵬伽國,名爲婆耆舍,語之主宰者,我爲世間知。

二八 年齡達分別,壯年初期時,美麗王舍城,得見舍利弗。

二九 持缽律儀正,徘徊欲得食,眼靜言有度,前唯見七尺 4。

三〇 見彼我心驚,歡喜且適意,如集牙皂花,我述美偈句。

三一 爾時彼賢者,勇者爲我語,離貪爲最優,最上之利益。

- 三二 種種之辯才,由彼如是喜,頭面頂禮足,「請許我出家。」
- 三三 我隨最勝覺,大慧攜我行,論最勝者言:「婆耆舍!汝名符事實,
- 198 三四 死之頭蓋骨,棄林二十年,依汝之咒明,知趣能爲語。」
  - 三五 我諾承其命,以示三頭骨,爾時如是語,生天或地獄。
  - 三六 爾時導師示,辟支佛頭骨,我不能爲語,捨持咒之修,我即請出家。
  - 三七 我於出家後,此處彼處行,稱讚奉善逝,比丘闲詩心 5。
  - 三八 爾後化導者,爲我觀行言:「汝爲思辨者,即席浮此偈。」

第五十五 拔提品 長老之譬喻

二七五

-----

小部經典五

二七六

- 三九 「我非詩心人,即席我浮出,」「然則婆耆舍,即今稱讚我 6」
- 四〇 彼時我以偈,稱讚第七仙,勝者心滿足,置我爲第一7。
- 四一 我依辯才心,他人爲輕侮,可愛自慨嘆,逮得羅漢位。
- 四二 「辯才中第一,比丘婆耆舍,他人無可比,當如是銘記!」
- 四三 十萬劫之昔,彼時我作業,今生我現果,急流善解脫。
- 四四 燒盡諸煩惱……
- 四五 實我善來哉……
- 四六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽婆耆舍長老唱此等之偈。
- 註 1 「調理言語者」,底本爲 valisaddula 今採用暹羅本之 vadisudana。
  - 2 「歸依處作者」底本爲 Saranantaga 今採用暹羅本之 saranamkara。
  - 3 「地上者信賴」,底本爲 vissanabhumisantanam,今採用暹羅本之 vissasam bhumisantanam。
  - 4 「前唯見七尺」,底本爲 yugamattam nirikkhitam 今採用暹羅本之 yugamattam udikkhatam。
  - 5 「詩心」,Kavyacitta 不勤觀行,腐心作詩而加以非難之意。
  - 6 「即今」,底本爲 danena 今採用暹羅本之 dani。
  - 7 「第一」,底本爲 aggam 今採用暹羅本之 agge。

# 五四二 難陀迦

#### p.499.

- 一 巴多穆塔拉,勝者具眼者,世間之導師,十萬劫昔出。
- 二 爲眾生利益,爲安樂與義,論中最勝者,人中良馬行。
- 三 光輝有大名,世人與稱讚,勝者受供養,普爲諸方知。
- 四 彼已度猶豫,超越諸疑惑,意志皆成滿,逮得最上覺。

第五十五 拔提品 長老之譬喻

二七七

\_\_\_\_\_

小部經典五 二七八

- 五 人中最上者,使生生之道,說所未說者,使生未生者。
- 六 知道與解道,說道人牛王,道之善導師,御者中最上。
- 七時大悲愍者,導師說妙法,拔濟諸有情,使脫愚癡道。
- 八 教誡比丘尼,最勝之弟子,牟尼爲稱讚,眾中置第一。
- 九 聞喜請如來,願求最上位。
- 一〇 爾時主大仙,心喜對我言:「幸福汝長壽,未來得希望。
- 一一 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。
- 一二 汝於其法中,得法後繼子,汝名難陀迦,大師之弟子。」
- 一三 思願善作業,捨身往帝釋。
- 一四 今爲最後生,最上舍衛城,長者之家生,富榮有大財。
- 一五 城門見善逝,心驚且歡喜,佛受祗園時,出家爲非家。
- 500 一六 出家後不久,逮得羅漢位,一切見者教,使我超輪迴。
  - 一七 我向比丘等,法話作質問,以我所教者,皆得成無漏。
  - 一八 得度比丘尼,五百數不欠,教誡比丘尼,置我爲第一。
  - 一九 十萬劫之昔,彼時我作業,今生果出現,急流善解脫。
  - 二〇 燒盡諸煩惱……
  - 二一 實我善來哉……
  - 二二 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽難陀迦長老唱此等之偈。

# 五四三 迦留陀夷

- 一 巴多穆塔拉,諸法具眼者,世間之導師,十萬劫昔出。
- 二 世尊最勝者,了知德非德,知恩感恩者,徒涉地勸行。
- 三 彼依一切智,計量慈意樂,無邊積德者,彼說最勝法。
- 四 勇者常憶念,無限諸人人,有關四諦理,彼說微妙法。
- 五 法善初中後,十萬法現觀。
- 六 時地鳴雷轟,天修羅喝彩。
- 七 「大悲者大師,說示正法者,拔濟沉沒者,敬請大勝者。

| 第五十 | 五 拔提品               | 長老之譬喻 | 二七九     |
|-----|---------------------|-------|---------|
| 小部經 | <br><sup>[</sup> 典五 |       | <br>二八〇 |

- 八 家族使信樂,人天梵感動,比丘佛弟子,稱讚爲第一。」
- 九 我於有鵝城,大臣家出生,可愛並美麗,家境財穀豊。
- 501 一〇 我詣漢薩園,恭敬禮如來,得聞微妙法,如是敬事佛。
  - —— 平伏佛足下,我爲如是言:「佛於比丘中,稱讚第一者,

我於勝者教,亦欲成斯者。」 一二 時大悲愍者,爲我灌甘露:「子勵得希望,事勝有果報。 一三 十萬劫之後,出生甘蔗族,有名瞿曇者,大師在世間。 一四 汝於彼法中,得爲後繼子,名爲優陀夷,大師之弟子。」 一五 聞此我歡喜,終生起慈心,我向化導者,奉仕以四緣。 一六 思願業異熟,捨身往帝釋。 一七 今至最後有, 迦維羅衛城, 淨飯王大臣, 之家我出生。 一八 瞿曇人牛王, 利樂諸眾生, 藍毘尼園林, 於彼降生時。 一九 同日我出生,與彼同養育,親愛友同情,信賴政治才。 二〇 年齡二十九,離家彼出家,傾注六年間,成佛化導者。 二一 征伏魔軍勢,彼已捨諸漏,倉天度有海,彼爲三界佛。 二二 仙人之墮處,呼爲鹿野苑,化導五比丘,世尊諸處行。 二三 應化者已化,含括天世界,勝者住〔原野〕,曼伽羅山趣。 502 二四 大地守護者,淨飯王遣我,奉見十力尊,出家成羅漢。 二五 爾時請大仙,迦維羅衛還,我爲嚮導者,家族皆信樂。 二六 勝者嘉我德,人牛王言我,家族使信樂,弟子中第一。 二七 燒盡諸煩惱……

### 五四四 阿婆耶(無畏)

一 巴多穆塔拉,於法具眼者,勝者世導師,十萬劫昔出。 二 任何人歸依,任何人受戒,最上十善業,如來均使入。

二八 實我善來哉……

二九 四種無礙解,我得八解脫……

——如是具壽迦留陀夷長老唱此等之偈。

第五十五 拔提品 長老之譬喻

小部經典五

勇者授三明,同樣八等至,最上沙門果,任人皆得與。

**聚生修六通,最上人使成,四種無礙解,彼尊皆授與。** 兀

見覺人路距,無數之由旬,剎那之往詣,請御者化導。 Ħ.

六 我於有鵝城,婆羅門之子,究盡諸吠陀,公認文法家。

七 巧於言語學,語彙無所畏,語句通法式,熟知韻律學。

八 我於散步中,往詣漢薩園,見奉大眾徒,論中最勝者。

九 我持反對思,接近離塵法,聞彼無垢語,我心甚歡喜。

503 一〇 隱覆煩重說 1,義有說無義,牟尼不見出,由是我出家。

一 出家後不久,何處亦無畏 2,於微妙佛語,眾認我教師。

一二 我善爲文句,爾時綴四偈,日日佛稱讚,三界第一人。

一三 「牟尼大勇者,輪迴離染著,懇愍眾生故,佛不入涅槃。 一四 凡夫爲眾生,卿不受煩惱,正知具正念,故卿不思議。 一五 一切我自作,微力之煩惱,智火燒不盡,此事未曾有。 一六 一切世間師,同樣師世間,同樣世間人,追隨彼闍梨。 一七 如是等之偈,稱讚說法者,終生敬事佛,死往生天界。 一八 十萬劫之昔,我爲稱讚佛,惡趣我不知,讚佛之果報。 一九 天界大王位,廣大之領域,地上轉輪王,屢屢我享得。 二〇 爲天或爲人,天人生二有,他趣我不知,讚佛之果報。 二一 刹利婆羅門,生於此二族,賤族我不知,讚佛之果報。 二二 今至最後有,山谷最上城,頻婆娑羅子,名爲阿婆那。 二三 因從惡友故,而迷於尼乾,若提子所遣,詣佛最勝者。 504 二四 我尋最妙問,聞最上說明,我出家不久,逮得羅漢位。 二五 稱讚最勝者,我常被稱讚,身語妙香薰,〔意念〕具喜樂。 二六 速喜有疾慧,我爲大慧者,種種之辯才,此其業之故。 二七 巴多穆塔拉,無等自存者,信心我稱讚,我得善果報, 十萬劫之間,不墮惡趣地。 二八 燒盡諸煩惱…… 二九 實我善來哉……

- 三〇 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具壽阿婆長老唱此等之偈。
- 註 1 隱覆(說),底本爲 vyahatam 應讀爲 Vyavatam(vyavrta)。
  - 2 「何處亦無畏」,底本爲 sabbasattha 今採用暹羅本 sabbattha'pi。

# 五四五 路摩尚祇迦

- 一於此賢劫中,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。
- 二 時我與旃檀,於教而出家,以至生命終,教中成滿法。
- 三 由此而死去,生往兜率天,彼處天歌舞,及享天音樂。
- 四 色等之十支,勝過餘諸天,壽命住有限,享受大安樂。
- 五 我由彼處沒,旃檀生忉利,迦維羅衛城,我爲釋族子。
- 六 優駝夷長老,招請佛世尊,導師行哀愍,前來羅衛城。
- 七 高慢釋迦族 1,不知佛之德,誇生不謹慎,等覺不歸敬。
- 505 八 佛知彼等思,勝者步虛空,降注如雲雨,光明如火輝。
- - 九 色身無比類,現而忽再滅,一身化多身,再合爲一身。

一 爾時遍四洲,天降大雲雨,尾施縛多羅,本生經中說。 一二 爾時諸帝利,生來憍慢落,歸依於世尊,淨飯王言說: 一三 「予禮卿之足,此爲第三次,首次汝誕生,大地爲震動, 二閻浮樹,不捨卿之影。」 一四 見佛之威力,爾時我心驚,出家住其處,供養我之母。 一五 栴檀天子友,來至我之所,其時一夜賢,廣略理趣問 2。 一六 我爲彼催促,往詣導師前,一夜賢者聞,林主我感動。 一七 一人往林中,我向我母問,母思我柔順,彼等拒我言。 一八 推退諸樹草,必中有亂草,婆塔奇拉草,唱尸羅之草, 巴巴胸推退,遠離我修行。 第五十五 拔提品 長老之譬喻 二八五 小部經典五 二八六 一九、爾時入林中,我念世尊及,一夜賢者教,逮得羅漢位。 506 二〇 「我爲追過去,不願見未來,過去已捨去,未來尚未得。

一〇 照破諸黑闇,種種現神變,牟尼顯神通,化導諸親族。

- - 二一 而凡現在法,在處在處觀,我心不動搖,專注於修習 3。
  - 二二 今日作所作,誰知明日死,死神有大軍,我等不可爭 4。
  - 二三 如是熱心住,盡夜無懈怠,與一夜賢者,寂靜牟尼言。
  - 二四 燒盡諸煩惱……
  - 二五 實我善來哉……
  - 二六 四種無礙解,我得八解脫……
    - —如是具壽路摩尙祇迦長老唱此等之偈。
  - 註 1 「釋迦」,底本爲 Sakyana 今採用暹羅本之 Saky na。
    - 「問」,底本爲 ' nuranjatha 今採用暹羅本之 apucchatha。
    - 3 「專注於修習」,底本為 samviggam anubruhaye,今採用暹羅本之 tam viddha anubruhave •
    - 4 「我等不可爭」,底本爲 Na hi tosam Karontena 今採用暹羅本之 na hi no sangaran tena。直即爲「我等不可與彼鬥爭」。

# 五四六 林兒

- 一於此賢劫中,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。
- 二 從彼佛之教,彼時我出家,終生行梵行,由此以至沒。
- 三 思願善作業,捨身往帝釋。
- 四 由此我沒後,林中爲斑鳩,具德一比丘,常住樂禪定。

- 五 慈心悲愍者,口邊常現喜,無貪大勇者,熟知四無量。
- 六 所思無障蓋,利益諸眾生,善逝之弟子,我以信賴彼。
- 507 七 我近其座下,其時彼〔勝者〕,隨時施利益,或時爲說法。
  - 八 廣大之愛情,侍爲勝者子,沒後往天界,如旅還故鄉。

第五十五 拔提品 長老之譬喻

二八七

-----

小部經典五

二八八

- 九 我由天界沒,福業生人中,屢屢我捨家,出家爲非家。
- 一○ 沙門苦行者, 普行婆羅門, 我生數百度, 皆住於林中。
- 一 而今最後有,迦維羅衛城,瓦察婆羅門 1,入彼妻胎中。
- 一二 我母妊娠中,有求於生後,出產之期近,決定住林中。
- 一三 由是我母親,生我於林中,由於母胎出,受以我袈裟。
- 一四 悉達多王子,釋迦族之幢,得彼親信賴,好意而成友。
- 一五 眾中優秀者,我與同出家,廣大名聲捨,出家趣雪山。
- 一六 修行住林中,迦葉頭陀行,彼聞勝者生,往詣人御者。
- 一七 彼爲我說明,諸法一切義,由此我出家,再行往林中。
- 一八 我住不放逸,證見得六通,受善友哀愍,我今得善利。
- 一九. 燒盡諸煩惱……
- 二〇 實我善來哉……
- 二一 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽林兒長老唱此等之偈。
- 註 1 「瓦察婆羅門」,底本 Vacchagotto ti Jotissa……今採用暹羅本之 Vacchagatto dijotassa……。

# 五四七 小妙香

#### p.508.

- 一 於此賢劫中,婆羅門之裔,彼名爲迦葉,論中最勝者。
- 二 八十隨形好,三十二相具,一尋光明圍,而放炎光輝。
- 三 發光如日月,如是而鼓舞,一切功德藏,沉靜如雲海。
- 四 戒行如大地,三昧如雪山,智慧如虚空,無著如風行。
- 五 婆羅捺之城,長者財穀豐,蓄積種種寶,我於豪家生。
- 六 佛有大眷屬,我詣佛之前,聽聞有魅力,甘露之妙法。
- 七 三十二相具,如月妙天體,更有隨形好,花放如娑羅。
- 八 光輝炎照圍,耀輝如金山,一尋光明繞,百光如太陽。

第五十五 拔提品 長老之譬喻

二八九

-----

小部經典五 二九〇

|     | 九                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                |     |
|-----|---------------------------|------------------------------------------------------|-----|
|     | $\overline{}$             | 稱譽流世間,如須彌高山,勇者擴名聲,牟尼如虛空。                             |     |
|     |                           | 導師一切處,無著猶如風,第七之牟尼,如地住生物。                             |     |
|     | <b>→</b> <u></u>          | 牟尼如蓮花,不爲世染污,光輝如火聚,燒盡惡論藪 2。                           |     |
|     | 一三                        | 一切處如藥,消除煩惱毒 3,又如芳香巖,飾以諸德香。                           |     |
|     | 一四                        | 勇者德如山,諸寶藏滄海,信度之良駿,取除煩惱垢。                             |     |
| 509 | 一五                        | 勝者如戰士,粉碎魔軍勢,彼如轉輪王,菩提分自在。                             |     |
|     | 一六                        | 如大能力者,瞋病治癒者,最勝外科醫,癰病即散者。                             |     |
|     | 一七                        | 時彼世間光,人天所恭敬,勝者說妙法,人中之太陽。                             |     |
|     | $- / \! \! \! \backslash$ | 勝者如是教,「施施爲富豪,依戒達善逝,修習至涅槃。」                           |     |
|     | 一九                        | 此有大利益,初中後善說,大眾皆能聞,如甘露大味。                             |     |
|     | $\stackrel{-}{-}\bigcirc$ | 勝教起淨信,聞法極微妙,歸依於善逝,終生我歸命。                             |     |
|     |                           | 牟尼香殿地,每月之八日,我以四種香,淨清佛殿地。                             |     |
|     |                           | 願以其妙香,薰我惡臭身,我的妙色身,佛爲我記別。                             |     |
|     | 二三                        | 「牟尼香殿地,一度香淨者,依其業異熟,即生任何處。                            |     |
|     | 二四                        | 於此一切處,此身有妙香,德香具足者,無漏趣涅槃。」                            |     |
|     | 二五                        | 思願善作業,捨身往帝釋。                                         |     |
|     | 二六                        | 而今最後有,婆羅門家生,我於住胎間,母身有妙香。                             |     |
|     | 二七                        | 我由胎中出,都城舍衛城,芳香充滿市,如爲諸香薰。                             |     |
|     | 二八                        | 芳香花之雨,悅意有天香,如高價之香,彼時薰〔充滿〕。                           |     |
| 510 | 二九                        | 諸天持香花,妙香薰其家,〔我即於是時〕,誕生其家中。                           |     |
|     | 三〇                        | 幼年多幸福,住至初壯期,佛與其諸眾,化導此施羅。                             |     |
|     | 三一                        | 彼等全伴隨,前來舍衛城,佛有大威力,見彼我出家。                             |     |
|     | 三三                        | 修習戒定慧,無上之解脫,修習通四法,逮得諸漏盡。                             |     |
|     | 三三                        | 於我出家時,我得羅漢時,應入涅槃時,皆有香雨降。                             |     |
|     | 三四                        | 我身最勝香,勝他諸香薰,高價之旃檀,旃簸迦青蓮。                             |     |
|     |                           | 燒盡諸煩惱                                                |     |
|     | 三六                        | 實我善來哉                                                |     |
|     |                           | W7   7 ING   5 11 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 1 | I   |
|     |                           | 第五十五 拔提品 長老之譬喻<br>                                   | 二九一 |
|     | 1                         | 小部經典五                                                | 二九二 |
|     | 三七                        | 四種無礙解,我得八解脫                                          |     |
|     | _                         | ——如是具壽小妙香長老唱此等之偈。                                    |     |
|     |                           |                                                      |     |

- 註 1 「德」,底本爲 vivaddho 今採用所出次異本及暹羅本之 gunena。
  - 2 「惡論藪」,底本爲 kupada-kaceha 依腳註所出之異本及暹羅本,應讀爲 kuvada-gaccha。

「消除煩惱毒」,底本爲 kilesa-visanaayako 今採用暹羅本之 kilesavisanasako。

#### 攝頌

拔提長老、離伐多、大利得者尸婆羅, 婆耆舍與難陀迦,迦留陀夷、阿婆耶, 路摩尚祇迦、林兒,小妙香爲第十, 此中三百十六偈,及其上有十六偈。

又,品攝頌

黃花樹花、庫蓮伽(果),一握草施、迦旃延,

511 拔提品加〔等品〕, 若等此之偈數,

此處九百有八十四偈,

說明五百五十譬喻經,

與攝頌之偈,此等六千二百其上有十八偈,

以上佛陀譬喻、辟支佛譬喻、長老譬喻之偈畢。

第五十五 拔提品 長老之譬喻 二九三 小部經典五 二九四

歸命彼世尊 應供正等覺

p.512.

#### 長老尼之譬喻 四

—諦聽長老尼之譬喻—

# 第一 善慧品

# 善慧

- 一 拘那含牟尼,僧伽園內住,我等三人友,爲施新精舍。
- 二 一萬一千度,生天何況人。
- 三 於天大神力,何況於人中,我爲皇王后,七寶中女寶。
- 陀那奢尼女, 差摩我三人, 彼處積善根 1, 各生富豪家。 兀
- 五 造作一園舍,全部爲莊飾,以佛爲上首,獻施與僧伽。
- 六 以其業之故,無論生何處,天界得最上,人間亦復然。
- 七 於此同劫中,迦葉有名聲,婆羅門之裔,論中最勝者。
- 八 迦尸之國王,彼名訖里計,大仙支持者,波羅捺城居。
- 九 彼有七人女,王女皆幸福,樂於奉侍佛,彼等修梵行。
- 一〇 我爲彼女友,善守於五戒,恭行施諸施,在家爲勤行。
- 一 思願善作業,捨身往帝釋。

- 513 一二 我由彼天沒,往生夜摩天,兜率化樂天,他化自在天。 一三 每生修福業,其處爲皇后。 一四 我由天界沒,人界轉輪王,又諸小國王,我皆爲皇后。 一五 生天與人中,享受諸祥福,一切處幸福,多趣爲輪迴。 一六 其因其淵源,根爲入教團,容許我初入,法樂者涅槃。 一七 燒盡諸煩惱…… 一八 實我善來哉…… 第一 善慧品 長老尼之譬喻 二九五
  - 二九六 小部經典五
  - 一九. 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是具慧善慧比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「彼處」底本爲 idha 今採用暹羅本之 tattha。

#### 二施帶者

- 一 悉達多世尊,我爲彼浩塔 1,事業開始時,以帶施大師。
- 大塔完成時,我起淨信心,親手向牟尼,我再施綵帶。
- 九十四劫昔,彼時我施帶,惡趣我不知,造塔之果報。
- 四 燒盡諸煩惱……
- 514 五 實我善來哉……
  - 六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽施帶者比丘尼唱此等之偈。
  - 「造塔」,底本為 thupam karapita aham,今採用腳註所出異本之 thupakarapika 註 1 aham •

# 三 假屋施者

- 一 拘那含牟尼,我爲造假屋,佛及世間親,不斷我施衣。
- 二 村邑與都城,任何地方行,到處我供養,一福業之果報。
- 三 燒盡諸煩惱……
- 四 實我善來哉……
- 五 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽假屋施者比丘尼唱此等之偈。

|          | 第一 善慧品 長老尼之譬喻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 二九七 |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|          | <br>小部經典五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 二九八 |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | 四自作橋                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|          | 憍陳如世尊,世間最勝者,爲濟度眾生,如斯行車道。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| $\equiv$ | 我由家中出,平伏彼頭下,最尊哀愍者,彼時踏我頭。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 三        | 世間之導師,踏頭往前行,我心起淨信,往生兜率天。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 匹        | 燒盡諸煩惱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| 515 五    | 實我善來哉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| 六        | 四種無礙解,我得八解脫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|          | ——如是具壽自作橋比丘尼唱此等之偈。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | 五三蘆鬘施者                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | 羌達巴伽岸,我爲緊那羅,奉見無敗者,無垢自存佛。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| _        | 信心我歡喜,感動手合掌,我取蘆華鬘,奉獻自存者。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 三        | 依此善作業,往三十三天,三十六天王,我爲王皇后。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 匹        | 十世轉輪王,我皆爲皇后,最後我知善,出家爲非家。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 五.       | 我爲煩惱燒,我被有破壞,一切漏盡果,今再無後有。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 六        | 九十四劫昔,彼時我獻花,惡趣我不知,供佛之果報。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 七        | 燒盡諸煩惱······                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| 八        | 實我善來哉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| 九        | 四種無礙解,我得八解脫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
|          | ——如是具壽三鬘施者比丘尼唱此等之偈。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | 六 施一食者 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | 槃頭摩衣城,刹利槃頭摩,我爲彼王后,扶養內密者。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|          | The matter of the tension of the ten |     |

|     |          | 樂뮄摩衣城,刹札樂뮄摩,戎爲彼土后,扶養內密者。   |     |
|-----|----------|----------------------------|-----|
|     | <u> </u> | 我坐於屏處,彼時我思惟,「我取一隱夫,此終非善舉。  |     |
| 516 | $\equiv$ | 慘酷之地獄,熱燒大苦痛,我心甚恐怖,生此實無疑。」  |     |
|     | 四        | 我近於王前,向彼作斯言:「與我一沙門,井且使飲食。」 |     |
|     | 五        | 使我修諸根,大王與沙門,以取其缽頭,飽滿最上食。   |     |
|     |          |                            |     |
|     |          | 第一 善慧品 長老尼之譬喻              | 二九九 |
|     |          |                            |     |
|     |          | 小部經典五                      | 三〇〇 |
|     |          |                            |     |

六 供養最上食,我爲彼塗香,網包黃巾覆 2。 七 終生念所緣,其處起信心,往三十三天。 八 三十天王后,隨我意所求,皆如所欲生。 九 輪王二十世,我皆爲皇后,屢爲普通女,輪迴於諸有。 一○ 我由繫縛脫,我去煩惱依,一切諸漏盡,今已無後有。 一 九十一劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施食之果報。 一二 燒盡諸煩惱…… 一三 實我善來哉…… 一四 四種無礙解,我得八解脫…… ——如是施一食者比丘尼唱此等之偈。 註 1 底本爲 Ekapindadayika 今採用暹羅本之 Ekapindapatadayika。 「黃巾」,底本爲 mahanelena,今採用暹羅本之 pitacolena。 七 一匙食施者 大師帝須名,行乞步行時,向佛最勝者,我施一匙食。 517 二 帝須等覺者,世間之導師,佇立道路上,爲我行隨喜。 三 「汝施一匙食,往三十三天,三十六天王,皆以爲皇后。 輪王五十度,當亦爲皇后,汝意所願求,任何時全得。 四 幸福享受已,出家無所有,遍知一切漏,無漏涅槃者。」 Ħ. 六 等覺者帝須,世間之導師,言畢昇空去,恰似天鵝王。 七 我善施妙施,完全供供施,施一匙之食,逮得不動道。 八 九十二劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施食之果報。 九. 燒盡諸煩惱…… 一〇 實我善來哉…… 一一 四種無礙解,我得八解脫……

# 八 七蓮華鬘施者

一 阿魯那瓦提,阿魯那刹利,我爲其王后,我施諸華鬘。

——如是一匙食施者比丘尼唱此等之偈。

- 二 得七蓮華鬘,〔芬芳〕有天香,最勝高殿坐,我爲如是思:
- 三「華鬘飾我頭,於我更何用,勿寧以此崇,佛最勝者智。
- 518 四 待受等覺者,我坐近城門,等覺來此處,供養大牟尼。

- 五 恰如一犁牛,獸王師子遊,比丘僧伽伴,勝者由來道。
- 六 心喜見佛光,開門意感動,供養最勝者,
- 七 七之蓮華鬘,擴展於空中,我爲佛作蔭,翳蔽佛頭上。
- 八 歡喜心踴躍,合掌生感激,其處起信心,往三十三天。
- 九 我爲大慈愛,頭上有翳覆,天華天香薰,七蓮華果報。
- 一〇 無論任何時,親戚眾同行,所有我徒眾,對我懷慈愛。
- 一一七十世天王,我皆爲皇后,處處自在者,輪迴於諸有。
- 一二 輪王六十三,我爲王皇后,代代皆從我,我不受他命。
- 一三 色如青蓮華,身有妙香薰,惡趣我不知,供佛之果報。
- 一四 善巧四神足,樂習菩提分,究竟得六通,供佛之果報。
- 一五 善巧四念處,三昧禪境界,勵行四正勤,供佛之果報。
- 一六 精勤如亙牛,瑜伽導安穩,一切諸漏盡,我今無後有。
- 519 一七 三十一劫昔,我爲花供養,我不知惡趣,供佛之果報。
  - 一八 燒盡諸煩惱……
  - 一九 實我善來哉……
  - 二〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽七華鬘施者比丘尼唱此等之偈。

#### 九五燈獻者

- 一 時於有鵝城,我爲遊行者,僧園至僧園,遊行爲索善。
- 二 黑分〔月〕之日,見最上菩提,其處起信心,坐菩提樹下。
- 三 我起尊重心,合掌於頭上,敘述心之喜,我爲如是思。

| 第一     | 善慧品               | 長老尼之譬喻 | 三〇三     |
|--------|-------------------|--------|---------|
| /小部/經月 | <br><u></u><br>東石 |        | <br>二〇四 |

- 四 「若佛德無量,無等無對者,爲我現神變,菩提樹生輝。」
- 五 我於注視間,菩提樹光焰,猶如純金造,光輝照四方。」
- 六 於此七晝夜,我坐於樹下,坐至第七日,燈明爲供養。
- 七 圍座燃五燈,直至太陽昇,彼時燃燈明。
- 八 思願善作業,捨身往帝釋。
- 九. 其處造宮殿,稱爲五燈殿,高達百由旬,六十由旬寬。
- ─○ 無數之燈明,燃於我周圍,燈明之光輝,達於天宮端。
- 520 —— 面東立欲見,眼見上下橫。
  - 一二 欲見範圍內 1,作善與作惡,樹中或山中,一切無障蔽。
  - 一三 天王八十度,百爲轉輪后。
  - 一四 生天或生人,無論任何生,常於我周圍,十萬燈明燃。
  - 一五 我由天界歿,生入於母胎,宿於母胎間,我眼常不閉。

- 一六 十萬之燈明,燃於寢室中,福業具足者,五燈之果報。
- 一七 我達最後有,意轉無生死,我已得體驗,清涼性涅槃。
- 一八 生年方七歲,逮得羅漢位,瞿曇知我德,爲授具足戒。
- 一九 樹根假屋中,高臺洞窟中,空宅禪思時,五燈爲我明。
- 二〇 天眼我清淨,三昧我善巧,究得六神通,五燈之果報。
- 二一 一切成就遂,所作皆已作,五燈奉獻者,我禮大勇足。
- 二二 十萬劫之昔,彼時我施燈,惡趣我不知,五燈之果報。
- 二三 燒盡諸煩惱……
- 521 二四 實我善來哉……
  - 二五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具足五燈獻者比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「見」,底本爲 dasum,今採用暹羅本之 datthum。

## 一〇 施水者

- 一 槃頭摩底城,我爲取水女,取水以爲活,依此養兒女。
- 二 我無可施於,無上福田者,我往庫備水。
- 三 依此善作業,往三十三天,我造優宮殿,施水之果報。
- 四 天女有千勝,我亦〔與比並〕,彼時於十處,全勝彼女等。
- 五 五十天王后,二十轉輪后。
- 六 爲天或爲人,輪迴於二有,惡趣我不知,施水之果報。
- 七 高山或險路,空中或地上,若有欲水時,我速能得之。
- 八 不遇旱魃地,亦無熱燒處,[上天]知我思,大雲使降雨。
- 九 無論於何時,我與親戚行,我欲降雨時,大雲頓時生。
- 一○ 熾熱或炎署、〔一切〕我不知、我身無塵垢、施水之果報。
- 522 今日意清淨,遠離諸惡意,一切諸漏盡,今再無後有。
  - 一二 九十一劫昔,彼時作其業,惡趣我不知,施水之果報。
  - 一三 燒盡諸煩惱……
  - 一四 實我善來哉……
  - 一五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽水施者比丘尼唱此等之偈。

#### 攝頌

善慧、施帶、假屋施,自作橋與三蘆鬘, 施一食與一匙食,七蓮華鬘五燈獻, 施水者,又偈數於此處, 一百偈其上有十七。

523

524

| 第一 善慧品 長老尼之譬喻                                                                                                                                                                                                                                     | 三〇七 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 小部經典五                                                                                                                                                                                                                                             | 三〇八 |
| 第二 一布薩品                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| 一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一                                                                                                                                                                                                           |     |
| 一 槃頭摩底城,刹利般頭摩,破於滿月日,親自修布薩。<br>我爲取水婢,見王之軍勢,彼時我自思。<br>三 「王亦捨王位,親身修布薩,彼業有果報,眾人皆歡喜。」<br>四 惡趣與貧困,如理爲觀察,使人意歡喜,以行修布薩。<br>五 正等覺者教,使我行布薩,依其善作業,我往帝釋天。<br>六 我造優宮殿,上聳一由旬,殊勝具重閣,中飾有大床。<br>七 十萬天女侍,勝過他諸天。<br>八 六四天王后,六三輪王后。<br>九 我身爲金色,輪迴於諸有,何處皆最勝,布薩之果報。<br>一 |     |
| ——如是具壽一布薩比丘尼唱此等之偈。                                                                                                                                                                                                                                |     |
| 第二 一布薩品 長老尼之譬喻                                                                                                                                                                                                                                    | 三〇九 |
| <br>小部經典五                                                                                                                                                                                                                                         | 三一〇 |

# 一二 娑羅羅花施者

一 羌達巴迦岸,我爲緊那羅,爾時天中天,牛王人經行。

- 二 我摘娑羅羅,施佛最勝者,大勇者親嗅,天香娑羅華 1。 三 等覺毘婆尸,世間之導師,大勇者嗅華,爾時我親見。 四 合掌伸雙手,我禮兩足尊,於是起信心,由此登山去。 五 九十一劫昔,彼時我施花,惡趣我不知,供佛之果報。
  - 六 燒盡諸煩惱……
  - 七 實我善來哉……
  - 八 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽娑羅羅樹華施者比丘尼唱此等之偈。
- 註 1 「有天香」,底本爲 pupphagandhikam ,今採用暹羅本之 devagandh ikam。

#### 一三 糖果施者

- 一 槃頭摩底城,我爲取水婢,取分擔水行。
- 二 途中心寂靜,見得定沙門,信心我歡喜,我施三糖果。
- 525 三 思願善作業,九十一劫間,我不往墮處。
  - 四 彼時所作業,享受諸幸福,我施三糖果,逮得不動道。
  - 五 燒盡諸煩惱……
  - 六 實我善來哉……
  - 七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽糖果施者比丘尼唱此等之偈。

## 一四 一座施者

- 一 彼時有鵝城,我爲華鬘師,我父母彼等,各自行業務。
- 二 日正中天時,沙門由路來,我爲彼設座。

第二 一布薩品 長老尼之譬喻 =\_-小部經典五

- 三 長毛之毛氈,敷於設座上,信心歡喜言。
- 四 「地焦日中天,朝渦風不吹。
- 五 爲卿設此座,大牟尼縣我,以坐我設座。
- 六 淨意善調御,沙門坐其處,我取彼之缽,我施諸飯食。
- 七 思願善作業,捨身往帝釋。
- 八 我造優宮殿,善造有關座,六十由旬高,三十由旬寬。
- 526 九 種種寢椅子,金造摩尼造,紅玉水晶造。
  - 一〇 我之寢椅子,或者綿絹被,上敷於一端,覆以毛織總。

- 一一 我欲旅行時,伴以笑戲樂,最上寢椅子,隨行所望處。
  一二 八十天王后,七十輪王后。
  一三 諸有輪迴間,我得大受用,受用我無缺,施座之果報。
  一四 生天或生人,輪迴於二有,他有我不知,施座之果報。
  一五 刹利婆羅門,生於此二族,到處高家者,施座之果報。
  一六 我生不知優,心中之苦惱,容色之老衰,施座之果報。
  一七 幼時乳母多,少女僂侍我,膝行座果報。
  一八 或爲我沐浴,或使我飲食,使我樂塗香,一座之果報。
  一九 我住假屋中,樹根成空屋,以知我之思,寢椅子常侍。
  二○ 今爲我最後,以轉最後有,今日捨國土,出家爲非家。
  二一 十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,施座之果報。
  二二 燒盡諸煩惱……
  二三 實我善來哉……
  二四 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是具壽一座施者比丘尼唱此等之偈。

## 一五 五燈施者

#### p.527.

- 一 時於有鵝城,我爲遊行者,僧園與精舍,遊行爲索善。
- 二 黑分月之日,見勝菩提樹,其處起信心,坐菩提樹下。
- 三 我起尊重心,合掌於頭上,而述其喜心,彼時如是思:

#### 

- 四「若佛德無量,無等無比者,示我以神變,菩提樹放光。」
- 五 當我回顧時,菩提樹放光,純爲金色成,光輝照四方。
- 六 七晝夜之間,我坐樹根本,逮至第七日,作燈我供養。
- 七 周座燃五燈,燈明至日出,彼時我燃燈。
- 八 思願善作業,我即捨人身,往三十三天。
- 九 我造善宮殿,稱爲五燈殿,六十由旬高,三十由旬寬。
- 一〇 無數之燈明,燃於我周圍,依此燈光輝。
- 一一 我於面東坐,而我若欲者,眼見上下橫。
- 一二 範圍內皆見,作善與作惡,樹中或山中,一切無障蔽。
- 一三 天王八十后,百爲輪王后。
- 528 一四 生天或生人,無論任何生,十萬之燈明,常輝我周圍。
  - 一五 我由天界沒,入生母胎中,宿於母胎時,我眼之不閉。
  - 一六 我生具福業,產室有光明,十萬之燈輝,施燈之果報。
  - 一七 逮達最後有,意轉我無死,清涼性涅槃。

- 一八 生年方七歲,逮得羅漢位,佛授具足戒,施燈之果報。 一九 假屋與樹下,或住空宅中,燈輝常團繞,施燈之果報。 二〇 我天眼清淨,善巧於三昧,究得六神通,施燈之果報。 二一 一切成就遂,所作皆已作,無漏施五燈,奉禮勇者足。 二二 十萬劫之昔,彼時施其施,惡趣我不知,施燈之果報。 二三 燒盡諸煩惱…… 二四 實我善來哉…… 二五 四種無礙解,我得八解脫……
  - 一六 蘆鬘師
- 一 羌達巴伽岸,我爲緊那羅,見佛無敗者,離塵自存者。
- 529 二 信心我歡喜,感激而合掌,以取華鬘,獻與自存者。

——如是五燈施者比丘尼唱此等之偈。

三 思願善作業,捨身往帝釋。

- 四 三六天王后,隨我之意願,依願爲所生。
- 五 十爲輪王后,極爲之美身 1,輪迴於諸有。
- 六 因此我有善,出家爲非家,我成釋子教,值受於供養。
- 七 今日意清淨,離惡諸漏盡,而今無後有。
- 八 燒盡諸煩惱……
- 九 實我善來哉……
- 一〇 四種無礙解,我得八解脫……
- 一 九十四劫昔,彼時供養佛,惡趣我不知,施鬘之果報
- 一二 燒盡諸煩惱……乃至……一切諸漏盡而今無後有。
  - ——如是蘆鬘師比丘尼唱此等之偈。
- 註 1 「極美身」,底本爲 sucitatta va huva 今讀爲 sucittatta。

# 一七 瞿曇彌

- 一 某時世間光,人中之御者,毘舍離大林,重閣講堂住。
- 二 勝者之母妹,摩訶瞿曇彌,於此樂城中,比丘尼住所,五百尼解脫。
- 三 彼女去屏處,心生如是思:「佛之槃涅槃,一雙弟子寂, 阿難羅喉羅,難陀等涅槃,我乃不能見。

- 530 四 破卻捨壽行,我將行寂滅,世主大仙前。」
  - 五 五百比丘尼,皆有如是思,差摩等諸人,亦皆同此想。
  - 六 彼時有地震,天鼓一齊鳴,諸天爲憂迫,同情泣其處。
  - 七一切比丘尼,諸天同與俱,詣瞿曇彌前,禮足伏頭面。
  - 八 「我等去屏處,靜處爲禪思,彼處水滴灌,諸山大地動, 天鼓鳴痛哭,然是爲何義?」
  - 九 彼時瞿曇尼,爲語如所思,諸尼亦如思:
  - 一〇 「若汝入涅槃,最上安穩喜,善務者之前,我等請佛許

|     | 第                               | 第二 一布薩品 長老尼之譬喻               | 三一七  |
|-----|---------------------------------|------------------------------|------|
|     | /                               | ··部經典五                       | 三一八  |
|     |                                 | 我等相共家,由有而出來,前往涅槃城。」          |      |
|     | <b>→</b> <u></u>                | 鬥進向涅槃者,何須將欲言」彼女爲是言,皆出尼處去。    |      |
|     | 一三                              | 「尼所住諸天,請對我許諾,見我尼住所,此應爲最後。    |      |
|     | 一四                              | 老死怨憎會,所愛與別離,此等不再有,我趣涅槃界。     |      |
|     | 一五                              | 善逝諸愛子,彼等未離貪,聞語憂苦痛,「我等幸福少!」   |      |
| 531 | $-\overset{\vee}{\vdash}$       | 彼女等已去,尼所空不見,諸子如晨星。           |      |
|     | 一七                              | 瞿曇尼諸女,五百趣涅槃,恰如恆河支,諸流歸大海。」    |      |
|     | 一八                              | 見此之進路,優婆夷起信,彼等由家出,平伏足下言:     |      |
|     | 一九                              | 「汝等大受用 1,捨棄孤獨者,涅槃不相應。」我等苦惱泣。 |      |
|     | $\supseteq\bigcirc$             | 彼女斷除憂,爲述微妙語,「今日且止泣,汝等之笑時,    |      |
|     |                                 | 我知苦已盡,除去苦之因,我以作證滅,我已善修道。     |      |
|     | $\stackrel{-}{\longrightarrow}$ | 奉侍世大師,以行佛之教,重擔已棄去,煩惱完全除。     |      |
|     | 三三                              | 出家爲非家,得盡一切結。                 |      |
|     | 二四                              | 佛及其正法,我住盡無缺,我應涅槃時,汝等勿憂慮。     |      |
|     | 二五                              | 阿難憍陳如,難陀羅喉羅,勝者住僧伽,安樂有利益,外道:  | 去憍慢。 |
|     | 二六                              | 粉碎諸邪魔,甘蔗種高譽,我今入涅槃,此非好時機。     |      |
|     | 二七                              | 久遠前已來,此爲我所願,今日歡鼓時,汝等何泣淚?     |      |
|     | 二八                              | 若對我同情,若知是恩惠,爲正法久住,堅固行精進。     |      |
|     | 二九                              | 等覺受我請,女人許出家,是故我歡喜,我應從彼佛。」    |      |
|     | 三〇                              | 彼女說教已,比丘尼等從,以至世尊處,禮佛作斯言:     |      |
| 532 | 三一                              | 「我爲卿之母,卿爲我之父,所依正法樂,我依卿而生。    |      |
|     | 三二                              | 卿之此色身,依我而養育,法身我無缺,爲依卿所育。     |      |
|     | 三三                              | 渴愛之籠乳,我使卿爲飲,法乳寂無邊,卿以使我飲。     |      |
|     | 三四                              | 我爲汝育護,使卿無債負,索子之女等,欲得如是聞 2。   |      |
|     | 三五                              | 曼陀多等人,人王之生母,彼女墮有海,有海得卿度。     |      |
|     | 三六                              | 王母皇后名,於女爲善利,佛母之大名,無上最難得      |      |
|     | 三十                              | 我得我所願,由卿大小全,依卿得滿足 3。         |      |

三八 我捨此身去,將欲槃涅槃,作苦邊際者,許我入涅槃。

三一九

小部經典五 三二〇

三九 輪鉤幢爲飾,柔軟如蓮華,請伸汝之足,禮敬卿親愛。

四〇 汝身如金塊,善見卿己身,我將趣寂滅。」

四一 三十二相具,妙光莊嚴身 4,旭日出朝雲,勝者示叔母。

四二 於此如日王 5,足蹠有輪相,彼女伏頂禮。

四三 「當我最後死,敬禮日種幡,我不再見卿。

533 四四 世間最上者!思作諸過失,若我有過失,請與悲愍我!

四五、女人爲出家,屢屢我懇請,若我有過失,請與忍恕我。」

四六 我依卿之許,教導比丘尼,指導若不宜,請與忍恕我。」

四七 「莊嚴德無缺,忍恕更何有?,正趣槃涅槃,於身更何言?

四八 於比丘僧伽,清淨無缺欠,善由世間出,捕捉黎明者, 夜叉之消失,見如弦月去。」

五〇 「依眼得見卿,依耳聞卿言,我心全同一,法味得滿足。

五二 指長爪赤美,敬禮長踵足,得見卿顏者,任誰皆幸福。

534 五三 佛之微妙喜,破瞋有利益,得聞佛語者,任誰皆幸福。

五四 我今身有幸,專誠供卿足,吉祥有正法,我已度輪迴。」

五五 彼女禮儀正,比丘僧伽中,恭敬致間訊,敬禮羅喉羅, 阿難難陀等,彼女作斯言:

五六 「蛇之棲息所,等同病住所,苦之集合所 7,老死之行境,身體起厭患。

五七 種種污泥滿,一切依存他,厭無活老身,是故欲涅槃。

五八 難陀羅喉羅,賢者已去憂,不動無漏者,思考於法性。

五九 「有爲之世間 8,不堅如芭蕉,虛幻如陽焰,無堅不持續。

六〇 勝者之母妹,養母瞿曇尼,將於趣入死,有爲是無常。」

六一 爾時佛愛弟,阿難於有學,憂惱於其處,垂淚彼悲泣。

六二 「曇彌輝將去 9, 佛亦不久寂, 如無薪之火。」

六三 阿難如是泣,瞿曇彌爲言:「所聞深如海,熱心持從佛

第二一 布薩品 長老尼之譬喻

------小部經典五

\_\_\_\_

六四 喜來不當憂,此我歸依處,到達涅槃性。

六五 佛受卿之請 10, 認我等出家, 汝勿興悲歎, 汝苦勞不空。

535 六六 往昔之未見,外導阿闍梨,七歲童女等,善知此大道。

六七 佛教守護者!見汝此最後,凡往其處者,此非再見處(涅槃)。

- 六八 世間之導師,說法咳聲時,彼時我親切,述我希望言:
- 六九 『我望卿長生!,一劫住世間!爲世之利益,卿永無老死!』
- 七〇 我爲如是語,彼佛我向言:『不可行敬禮,如爾禮諸佛。』
- 七一 『如何禮如來,如何禮諸佛,請間以語我』
- 七二 『發勤之精進,不惜己身命,堅固常勇猛,見有道聲聞,此爲禮諸佛。』
- 七三 我往尼住所,我獨自思惟:『佛到有邊際,有道眾歡喜。
- 七四 我欲般涅槃,何爲見不祥?』我爲如是思,奉見第七仙。
- 七五、我般涅槃時,告與化導者,佛與認許我,『瞿曇彌!汝應知其時!』
- 七六 燒盡諸煩惱……
- 七七 實我善來哉……
- 七八 四種無礙解,我得八解脫……
- 七九「愚者觀法現,惛沉墮猶豫,爲斷彼等見,瞿曇彌!汝應現神通。」
- 八〇 伏禮等覺者,其時昇空中,佛陀之認許,種種現神通。
- 八一 一人成多人,多人爲一人,或顯或爲隱,過壁如穿雲。
- 536 八二 自在無礙行,或沒於地中,或行於水上,水面不爲破。
  - 八三 恰如飛之鳥,虚空結跏趺,乃至梵世界,身轉得自在。
  - 八四 須彌作爲杖,大地作爲傘,樹與根同轉,持之步虛空。
  - 八五 清淨如日出,以香薰世間,又如劫末嵐,網鬘實覆世間。
  - 八六 目真鄰陀池,猶如大巖石,須彌曼陀羅……,拳握如芥子。
  - 八七 指頭覆日月,花冠千日月。
  - 八八海水一口飲,如劫末嵐雲。以降盆大雨。
  - 八九 彼女與輪王,等眾造天空,象獅金翅鳥,咆哮之顯現。
  - 九〇 一人爲化作,無量比丘尼,消失爲一人,向彼牟尼言。
  - 九一「母妹從汝教,逮得大利益,我現諸神變,心喜禮佛足。」

# 第二 一布薩品 長老尼之譬喻 三二三小部經典五 三二四

- 九二 諸種神通現,由天宮而下,禮拜世間光,彼女坐一邊。
- 九三 「大牟尼!我生百二十,年歲已十足,勇者!我將入涅槃。」
- 九四 彼眾皆驚愕,合掌作斯言:「聖尼!云何勇猛現,無比之神通!」
- 537 九五 巴多穆塔拉,諸法具眼者,勝者世導師,十萬劫昔出。
  - 九六 我於有鵝城,大臣之家生,具備諸便益,富榮有大財。
  - 九七 某時與父共,群婢爲相從,伴以大眷屬,往詣人牛王。
  - 九八 勝者如帝釋,無漏法雨降,清明如秋日,繁複有光輝。
  - 九九 奉見起信心,聞彼善言喜,母妹比丘尼,置我爲第一。
  - 一〇〇 如是七日間,如是施大施,上人與僧伽,施以必需品。
  - 一〇一 伏禮佛足下,願求母妹位,於是第七仙,大眾中宣言:
  - 一〇二 「汝於七日間,飲食施僧伽,我將爲稱讚,諦聽聞我說。
  - 一〇三 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名瞿曇者,大師在世間。

一〇四 汝於彼法中,得爲後繼子,汝名瞿曇彌,大師尼弟子。 一○五 汝爲佛母妹,佛命保育者 11,耆宿比丘尼,乳得第一位。 □ 一〇六 我聞心歡喜,終生侍聖者,奉施必需品,由是我死去。 一〇七 三十三天生,一切遂所欲,我依十支業,勝過他天者。 一〇八 色聲香味觸,壽命容色樂,及我有名聲。 一〇九. 同樣依支配,我有殊勝光,我爲天主后,彼處被愛慕。 538 ——〇 我爲業風驅,生死於輪迴,迦尸王國內,生於奴隸村。 一一一 五百之奴隸,爾時住其中,我長於其處,奴隸長之妻。 一一二 五百自存者,乞食入我村,我見彼等喜,親戚同布施。 一一三 全村為團體,奉侍四月間,我為施三衣,有夫為輪迴。 一一四 有夫者死去,我等往天界,今爲最後有,提婆陀訶生。 一一五 我父爲釋種,名爲安伽那,母蘇拉伽那,淨飯王家嫁。 一一六 皆由釋族生 12, 同一種族嫁, 我由眾中拔, 勝者保育者。 一一七 我子出家佛,彼爲化導者,我與五百人,爾後皆出家。 一一八 釋種女勇者,體得寂靜樂,彼時於前生,曾爲我等夫。 一一九 善逝起哀愍,皆爲福業作,大宗奉行者,逮得羅漢位。 第二 一布薩品 長老尼之譬喻 三二五 小部經典五 一二〇 其他比丘尼,皆得生天上,有如群星集,照大神通者。 一二一 善學如金工,黃金堪加工,種種飾物現,變現諸神通。 一二二 彼等現神變,多種不思識,最勝論者佛,牟尼與眾喜。 一二三 彼等由空下,敬禮第七仙,最上人之前,各自爲座坐。 一二四 「嗚呼,勇者瞿曇彌,我等哀愍者 13,彼女宿福薰 14,我等得漏盡。 539 一二五 燒盡諸煩惱…… 一二六 實我善來哉…… 一二七 四種無礙解,我得八解脫…… 一二八 大牟尼!神通天耳界,我等得自在,逮得他心智。 一二九、天眼得清淨,而知於宿住,一切漏盡果,今已無後有。 一三〇 義法詞與辯,四種無礙解,大勇者!我等之智慧 生於卿之前。 一三一 大導師!卿有此慈心,我等爲奉侍,大牟尼!認許入涅槃。」 一三二 勝者曰:「欲入涅槃者,我何欲爲言?我爲如是言,汝等應知時」 一三三 瞿曇彌爲始,彼等比丘尼,敬禮勝者佛,起座皆離去。 一三四 世間之導師,人中之賢者,與諸人群共,門口送母妹。 一三五 爾時瞿曇彌,手伏佛足下,禮拜世間親,尼等皆同拜。 一三六 「奉見世導師,此爲最後時,甘露之作者,卿顏再不見。 一三七 大勇者!足如妙蓮華,禮敬再不觸,最上者!我今歸寂滅。」 一三八 如是於現世,色身爲何物?有爲不安息,皆爲短時物。」 一三九 瞿曇彌彼尼,歸往尼住所,結半跏趺坐。

- 一四〇 彼等優婆夷,愛佛之教者,聞知彼尼事,禮足者等來。
- 一四一 彼等手捶胸,斷根如蔓草,憂惱倒地上,悲泣爲聲號。
- 540 一四二 「與我歸依處,尊師捨我等,師勿歸寂滅,我等皆伏請。」
  - 一四三 信慧彼女等,勤處爲闇黑,聖尼瞿曇彌,輕撫彼等頭,
  - 一四四 「勿從魔絹索,汝等勿膽落,一切有爲法,動搖皆無常。」
  - 一四五 於是彼女等,捨最上初禪,二禪三禪捨,入定第四禪。

第二 一布薩品 長老尼之譬喻 ------

小部經典五 三二八

三二七

- 一四七 聖母瞿曇彌,逆轉至初禪,彼入諸禪定,復入第四禪。
- 一四八 彼等出禪定,恰如燈之焰,無漏般涅槃 15,大地震落雷。
- 一四九 天鼓一齊鳴,諸天皆悲痛,空中散華雨,降落於地上。
- 一五〇 須彌諸山王,舞臺上俳優,憂動吹大風,海浪起哀響 16。
- 一五一 天龍阿修羅,梵天感動言:「嗚呼!諸行無常哉, 如彼瞿曇彌,色體終滅壞。
- 一五二 大師教行者,猶在此圍繞,彼女如燈焰,瞬息入涅槃。
- 一五三 嗚呼!會者終必離,嗚呼!有爲無常法,嗚呼!生者終必滅。」 如是生悲泣。
- 一五四 於是諸天梵,往詣第七仙,時機適世間,順依世習慣。
- 541 一五五 阿難聞如海,爾時大師招,「阿難!佛母趣寂滅,汝報比丘眾。」
  - 一五六 彼時之阿難,無喜滿淚眼,悲聲作唸言:「汝等比丘集!
  - 一五七 東南西北住,善逝子言述,汝等皆諦聽。
  - 一五八 彼瞿曇彌尼,佛身守育者,恰如日出星,今已歸寂滅。
  - 一五九 捨棄佛母名,去往安樂所,五眼者導師,離舍已往見。
  - 一六○ 善逝之信者,牟尼之弟子,善逝子等者,應往敬佛母。」
  - 一六一 極遠地方住,比丘等聞知,或依佛威力,或以神通來。
  - 一六二 瞿曇彌已眠,恍惚如純金,移於重閣中。
  - 一六三 彼四護世肩,平等以肩擔,帝釋等諸天,攝受於重閣。
  - 一六四 重閣有五百,皆爲秋日色,毗首羯摩造。
  - 一六五 一切比丘尼,直臥於床上,諸天之肩乘,順序爲出行。
  - 一六六 蒼天覆天蓋,上印日月星,一切黃金造。
- 542 一六七 揭舉數多旗,優美花襯衣17,薰煙由空降,地上諸花放。
  - 一六八 日月現星輝,日到中天時,如月無有熱。
  - 一六九。諸天行供養,馥郁天香鬘,音樂舞歌唱。
  - 一七〇 梵天龍修羅,各盡其能力,供養爲運載,寂滅之佛母。
  - 一七一 他諸善逝子,寂滅爲前運,瞿曇彌佛母,後運受供養。
  - 一七二 前爲諸天人,龍及阿修羅,佛與諸弟子,隨後供母行。

三二九

-----

小部經典五

三三〇

- 一七三 佛之般涅槃,瞿曇彌涅槃,皆走甚稀奇。
- 一七四 佛之般涅槃,未見二弟子(舍利弗、目連),瞿曇禰涅槃,見佛與弟子。
- 一七五 彼等之葬堆,一切香所造,撒香與抹香,彼等附荼毘。
- 一七六 殘骨餘之分,一切悉燒盡,阿難生感激,爲作如是言:
- 一七七 瞿曇彌滅去,其身於火化,佛亦將不久,涅槃我懸念18。
- 一七八 瞿曇禰遺骨,收入彼女缽,阿難爲佛囑,依囑以尊捧。
- 543 一七九 阿難手捧骨,第七仙言宣:「有髓之大樹,
  - 一八〇 大幹無常崩,尼僧瞿曇彌,是故般涅槃。
  - 一八一 嗚呼!涅槃留舍利,無憂是希奇。
  - 一八二 母不使人哀,已度輪迴海,遍除諸苦惱,清涼善涅槃。
  - 一八三 母爲大智者,大慧廣慧者,尼中之耆宿,比丘等!應當如是知。
  - 一八四 神通天耳界,自在瞿曇彌,他心知自在。
  - 一八五 天眼知宿住,一切漏遍盡,今再無後有。
  - 一八六 義法詞與辯,具有清淨智,母不使人哀。
  - 一八七 燃火煉鐵棒,次第漸消失,失去不知方。
  - 一八八 如是正解脫,度欲縛瀑流,逮得不動樂,不可示趣處。
  - 一八九、汝等自爲洲,念處爲行境,修習七覺支,,可達苦邊際。
    - ——如是摩訶婆闍波提瞿曇彌唱此等之偈。
  - 註 1 「大受用」,底本為 mahabhage, 今採用暹羅本之 mahabhoge。
    - 2 「欲得」,底本爲 labhantam,今採用暹羅本之 labhanti。
    - 3 「依卿」,底本爲 maya 今採用暹羅本之 taya。
    - 4 「妙光莊嚴」,底本爲 Sappabhalankatam,今採用暹羅本之 Suppabhalankatam。
    - 5 「於此」,底本爲 pade 今採用暹羅本之 tato。
    - 6 「打論驕慢者」,底本爲 vadidappapabharino 今採用暹羅本之 Vadudappapaharino。
    - 7 「苦之集合所」,底本爲 dukkhapanke,今採用暹羅本之 dukkhasanke。
    - 8 「世間」,底本為 lalam, 今採用暹羅本之 lokam。
    - 9 「輝」,底本爲 hasanti,今採用暹羅本之 bhasanti。

第二 一布薩品 長老尼之譬喻

-----

小部經典五

==

- 10 「受卿之請」,底本爲 Samajjhittho,今採用腳註所出異本之 Samijjhittho。
- 11 「佛命保育者」,底本爲 d1pit,apadika,今採用暹羅本之 j1vitapalika。
- 12 「皆」, 底本爲 sesa, 今採用暹羅本之 sabba。
- 13 「哀愍者」,底本爲'nukampita,今採用暹羅本之'nukampuka。

- 14 「彼女」,底本爲 tava,今採用暹羅本之 taya。
- 15 「無漏」,底本為 nirasana,今採用腳註所出異本及暹羅本之 nirasava。
- 16 「海浪」, 底本爲 sagaro, 今依義應讀爲 sagare。
- 17 「美」,底本爲 vitat,今採用腳註所出異本及暹羅本之 cittaka。
- 18 「我懸念」,底本爲 sanketam,依腳註異本爲 sankeham,今應讀爲 Sanke'ham。

## 一八 差摩

- 一 巴多穆塔拉,諸法具眼者,十萬劫昔出。
- 二 我於有鵝城,出生長者家,其家種寶光,具足大安樂。
- 544 三 往詣勇者前,以聞其說法,由此起淨信,勝者我歸依。
  - 四 我請求父母,招待化導者,以及諸弟子,七日施飲食。
  - 五 七日時已過,佛以大慧者,最勝比丘尼,置爲第一位。
  - 六 聞此我歡喜,伏禮再奉侍,誓願其地位。
  - 七 勝者向我言:「汝願將成就,奉仕我僧伽,汝有無量果。
  - 八 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 九 汝於彼法中,得爲後繼子,汝名爲差摩,第一尼弟子。」
  - 一〇 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 一一 由此天界沒,往生夜摩天,兜率化樂天,他化自在天。
  - 一二 無論生何處,以我業之故,我皆爲皇后。
  - 一三 我由天界沒,輪王小國后。
  - 一四 生天或人中,享受諸幸福,多劫間輪迴。
  - 一五、九十一劫昔,昆婆尸世尊,導師妙眼者,觀諸法者出。

#### 

- 545 一六 我詣世導師,人御者之前,聞彼說妙法,出家爲非家。
  - 一七 一萬年之間,於彼賢人教,修梵行瑜伽。
  - 一八善巧說緣相,無畏說四諦,賢者而能辯,奉行大師教。
  - 一九 我由彼處沒,往生兜率天,其處有名聲,梵行勝他人。
  - 二〇 無論生何處,有慧有大財,我具美麗容,訓育諸徒眾。
  - 二一 我依業之故,修行勝者教,善利有祥福,我得意愛所。
  - 二二 無論往何處,依我道果故,而不被人輕。
  - 二三 於此賢劫中,婆羅門之裔,拘那含佛出,大名聲論者。
  - 二四 我於婆羅捺,生於成功家,陀然與善慧,我等共三人。
  - 二五 我施僧伽園, 值有千金價, 牟尼與僧伽, 望此爲精舍。
  - 二六 由彼處沒去,我等生帝釋,同樣生人中,得有大名聲。
  - 二七 今於此劫中,婆羅門之裔,迦葉勝者出,論者中最勝。

- 二八 最上波羅捺(城),人主迦尸王,彼名訖里計,大仙奉侍者。
- 二九 我爲彼長女,我名差摩尼,得聞勝者法,出家爲非家。
- 546 三〇 我父不允許,時我等在家,勤修三十載。
  - 三一 童女修梵行,住於幸福中,王女共七人,喜好奉侍佛。
  - 三二 差摩、差摩那,比庫、比伽達,丹瑪、蘇丹瑪,桑伽共七人。
  - 三三 今生七王女,我與優缽羅,缽吒、君荼羅,翅舍、曇摩提,毘舍佉第七。
  - 三四 某時於人日,說法未曾有,我聞大因經,如是得通達。
  - 三五 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 三六 今達最後有,薩伽羅城生,摩達王之女,愛好有魅力。
  - 三七 當我出生時,城中甚和平,是故名啓瑪,意由德所生 1。
  - 三八 我達青年時,優美麗容具,我父使我嫁,與頻婆娑羅(王)。
  - 三九 我極被寵愛,喜誇我容色,往詣大慈者,佛說色之過。
  - 四〇 頻婆娑羅王,攝益我智慧,讚歎竹林舍,歌人來我所。
  - 四一 「未見竹林舍,不知佛所樂,我等自思惟,未見歡喜園。
  - 四二 人於歡喜中,歡喜見竹林,得見歡喜園,天主妙歡喜。
- 547 四三 諸天捨喜園,下降於地上,樂見竹林舍,驚喜甚滿足 2。

# 第二 一布薩品 長老尼之譬喻 三三五 ------ 小部經典五 三三六

- 四四 依王之福生,依佛之福飾,何人能說得,積聚此功德。」
- 四五 聞說林優美,我耳感愉快,爾時以告王,欲見彼王苑。
- 四六 爾時王熱心,我等眷屬俱,同往彼王苑。
- 四七 「大富裕者!樂眼見林苑,善逝光明照。」
- 四八 爾時大牟尼,最上城乞食,時我見其林。
- 四九。花開於山麓,種種蜜蜂歌,杜鵑在歌唱,孔雀群飛舞。
- 五〇 寂靜且清潔,莊飾經行處,小屋及假屋,瑜伽行者集。
- 五一 徘徊來我處,唯思有其果,又見比丘思:
- 五二 「彼等貌如春,優美甚內體,還在青春期,竟爲住山麓。
- 五三 剃髮坐樹下,身著僧伽梨,捨棄五官樂,對境爲禪思。
- 五四 喜好爲在家,享受人欲樂,如此賢善法,老後不得行。」
- 548 五五 如勝者之住,乃是香殿空,我詣勝者前,如見太陽出。
  - 五六 一人獨樂坐,美女爲煽扇,我見如是思,「此乃惡牛王!」
  - 五七 彼女金色光,口眼如蓮華,唇紅如素馨,見者意眼喜。
  - 五八 聲如金鈴振,乳房如缽形,腰出細臀妙,胸美裝飾好。
  - 五九 著紅羽披肩,內著青色衣,美容〔看〕不飽,狀態感愉悅。
  - 六〇 見彼如是思:「嗚呼!如此之美女,無論任何時,此眼未曾見。」
  - 六一 彼女爲老襲,齒落容貌衰,頭白口垂涎,語言濁不清。
  - 六二 耳縮眼白翳,不淨汁液滴,全身皮起皺,青筋擴全身。
  - 六三 腰曲須賴杖,身瘠肋骨出,〔行路〕震顫倒,唏嘘口吐息。

六四 感動未曾有,身毛皆豎立,昔爲愚者喜,不淨色生厭。

六五 爾時大悲者,見我意感動,牟尼心歡喜,爲唱此等偈。

549 六六 「差摩汝當見,不淨腐敗體,由體諸漏出,流出愚者喜。

六七 不淨於一境,修心善得定,汝應念汝身,時時起厭離。

六八 彼者亦如此,此者亦如彼,無論內與外,於身離欲念。

六九. 精勤修無相,捨棄慢隨眠,慢依明解消,應行歸寂靜。

七〇 執著貪欲者,爲貪墜瀑流,恰如蜘蛛網,自作墜自身。

七一 斷除貪欲者,捨欲樂出家。」

第二 一布薩品 長老尼之譬喻

三三七

. . . . . .

小部經典五

八三三

七二 如是人御者,知我心調適,爲因化導我,以說大因經。

七三 我聞最勝經,追想宿世想,我以立其處,法眼得清淨。

七四 伏禮大仙足,發露爲懺悔,以作如是述:

七五「一切見者!我今歸命卿。悲意樂者!我今歸命卿,

已度輪迴者!我今歸命卿,甘露施者!我今歸命卿。」

七六 飛入邪見林,我爲欲貪迷,依卿正方便,化導我喜律。

七七 不見大仙者,貧困諸有情,輪迴欲海中,〔頭沒〕享大苦。

七八 善逝無煩者,世間歸依處,行死邊際者,未見微妙義 3,發露罪懺悔。

550 七九 利益與願者,疑爲無益者,今於歡喜色,發露我懺悔。

八〇 勝者大悲者,微妙音聲語:「差摩汝起立」,甘露灌我頂。

八一 彼時頭面禮,右繞彼離去,去見王斯言:

八二 「嗚呼!汝思正方便,伏敵者!思欲見林,無林見牟尼。

八三 若爲卿所喜,請使我出家,從彼牟尼教,色身我厭離。」

八四 合掌我伸手,大地之主言:「汝賢!我今允許汝,出家遂汝願。」

八五 而我出家已,爲時經七月,見燈之生滅,心意受感動。

八六 諸行我厭離,熟達緣相說!越過四瀑流,逮得羅漢位。

八七 神通天耳界自在,他心智我自在。

八八 知宿天眼淨,一切漏盡果,今再無後有。

八九、義法詞與辯,我於佛之教,全生清淨智。

九〇 善巧清淨道,論事無所畏,阿毘曇理知,於教得自在。

九一 頭拉那瓦多(城),拘薩羅王問,我對甚妙問,如真爲說明。

九二 彼王近善逝,問而我如說,佛亦同說明。

九三 勝者嘉我德,最上人宣說:差摩大慧者,比丘尼第一。」

551 九四 燒盡諸煩惱……

九五 實我善來哉……

九六 四種無礙解,我得八解脫……

——如是差摩比丘尼唱此等之偈。

註 1 「由德」,底本爲 gunikam,今採用暹羅本之 gunato。

小部經典五

2 「滿足」,底本及暹羅本爲 tappanti,今參照腳註所出異本之 tapenti,應讀爲 tappenti。

三四〇

3 「微妙義」,底本爲 m'adurattham,今採用暹羅本之 madhurattham。

# 一九. 優缽羅色(蓮華色)

- 一 優缽羅色尼,究竟達神通,敬禮大師足,彼尼如是述。
- 二 「牟尼我奉告,我已度輪迴,一切苦已盡,我得不動道。
- 三 有限淨信眾,有罪對彼等,勝者之面前,彼等寬恕我。
- 四 輪迴且輪迴,若我有過礙,奉告大勇者,伏請寬恕我。
- 五 我是遵教者,由於現神通,四眾斷疑惑。
- 六 大勇慧光者,我爲汝之女,多作極難作,難業我已作。
- 七 色同青蓮華,名謂蓮花色,大勇具眼者!弟子尼禮足。
- 八 我與羅喉羅,多於數百趣,生於同一生,欲心互一致。
- 九 父母亦相同,志趣亦一致,今達最後有,兩者相生異 1。
- 一〇 子名羅喉羅,女名優缽羅,大勇者汝見我具神通力,我今示大師。
- 552 —— 四大海之水,可置我手中,恰如小兒醫,置油於手中 2。
  - 一二 以手裂大地,置於我手中,童子或青年 3,如裂芬伽草 4。
  - 一三 雙手作輪環,擴展於頭上,降種種色雨。
  - 一四 大地如塗漆,穀物變砂礫,槌壞須彌山 5,恰如童子戲。
  - 一五 「我名優缽羅,最勝佛之女,神通自在者,卿教遵奉者。
  - 一六 種種之變形,世間導師見,說明我姓名 6,禮具眼者足。
  - 一七 神通天耳界,於此得自在,他心自在者。
  - 一八 知宿天眼淨,一切漏盡果,今再無後有。
  - 一九 義法詞與辯,智依大仙力,廣大而清淨。
  - 二〇 最上諸智者,往昔我遭遇,今爲卿之故,我爲大奉仕。
  - 二一 宿世之善業,依我之追憶,大牟尼!爲卿我積福。

| 第一  | 一个隡品       | 長老尼乙譬喻 | <u> </u> |
|-----|------------|--------|----------|
|     |            |        |          |
| 小部絲 | <b>涇典五</b> |        | 三四二      |

- 二二 除不應有處,無障我令熟,大勇者!今爲卿之故,獻最上生命 7。
- 二三 一萬俱胝財,我以施生命,大牟尼!我對卿完獻。
- 553 二四 十萬劫之昔,時我爲龍女,我名維摩羅,龍中爲佳評。
  - 二五、大龍大腹行,淨信勝者教,巴多穆塔拉,招大威光者,及其諸弟子。

- 二六 寶石造假屋,寶石寢椅子,寶石受用品,寶石之砂鏤。
- 二七 寶幢飾道上,爲彼奏樂器,奉迎等覺者。
- 二八 世間之導師,四眾伴相隨 8,大腹行宮殿,坐於殊勝座。
- 二九 高價飲食物,堅食與軟食,獻上最勝物,龍王大名聲。
- 三〇 等覺者食後,完全洗缽已,龍女大神通,[禮敬]爲隨喜。
- 三一 見大名聲者,花開一切知 9,對師起淨信,心意善決定。
- 三二 最上蓮華名,勇者知我心,刹那以神通,現爲比丘尼。
- 三三 比丘尼無畏,顯現諸神通,歡喜生感激,對師如是述:
- 三四 「我見此神通,較他爲謹慎,大勇者!如何彼女,神通善無畏?」
- 三五 「我由口生女,具有大神通,我遵奉所教,於神通無畏。」
- 三六 聞佛語心歡喜,我向佛願求:「我亦如彼女,神通無所畏。」
- 554 三七 「我心甚歡喜,以得最上意,如斯未來世。」
  - 三八 飲食使飽滿 10,摩尼造寢椅,光輝之假屋。
  - 三九 龍之最上花,名爲阿魯那,優缽羅華,供養世導師,「我成如是色」。
  - 四〇 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 四一 我由彼處沒,往生於人中,我以優缽羅,覆食以布施。
  - 四二 九十一劫昔,毗婆尸佛出,導師妙眼者,諸法具眼者。
  - 四三 我於波羅捺,生爲長者女,招請等覺者僧伽。
  - 四四 我以優缽羅,大施化導者11,以此爲供養,願求得白色。
  - 四五 於此賢劫中,婆羅門之裔,迦葉有大名,論中最勝者。
  - 四六 波羅捺城主, 迦尸國之王, 彼名訖里計, 大仙奉侍者。
  - 四七 我爲彼二女,差摩那古達,我聞勝者法,希望爲出家。
  - 四八 我父不允許,彼時我在家,兩萬年之間,精進勤修習。
  - 四九、王女住幸福,童女行梵行,我等共七人,侍佛心喜樂。

#### 

- 五〇 第一差摩彌, 差摩那古達(二), 第三畢庫彌, 畢伽達依迦(四), 丹瑪(五)蘇丹瑪(六), 桑伽達依迦(七)。
- 五一 我等於今生,我與慧差摩(二),缽陀左囉三,君荼羅爲四, 翅舍瞿曇彌(五),曇摩提那六,毗舍佉最末,以上七女人。
- 555 五二 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 五三 我由彼天沒,人界生大家,黃色勝外衣,我施阿羅漢。
  - 五四 我於阿利達(城),婆羅門家生,提利達瓦迦(父),溫瑪丹提女。
  - 五五 由彼我沒後,某地不富家,彼時我獲稻。
  - 五六 我見辟支佛,施食五百缽 12,缽中炒粳米,上以蓮華覆。
  - 五七 鉢中我施蜜 13,願求自存者,我由彼處沒,林中蓮腹生。
  - 五八 迦尸國王后,恭敬受供養,生五百王子。
  - 五九 彼等達青年,時時爲遊水,見一蓮華落,優爲辟支佛。

- 六〇 多聞勇者(化佛)去,我等甚擔憂,我由彼處沒,仙人窟村生。
- 六一 八人辟支佛,未聞佛慧者,未受聞者粥 14 之去時。
- 六二 乞食往村落,我見憶起子,以愛我子情,我持牛乳出。
- 六三 向彼起淨信,親手我施粥,我由彼處沒,生三十天歡喜園。
- 六四 樂苦皆享受,輪迴於諸有,大勇者!今爲卿以獻全生命。
- 556 六五 如是苦多種,祥福亦多種,今達最後有,生於舍衛城。
  - 六六 長者之家,安樂有大財,種種寶物輝,遂欲無不足。
  - 六七 受恭敬供養,我得色身美,極受諸家敬。
  - 六八 惠於色受用,人人甚懇望,數百長者子,亦皆爲懇望。

  - 七〇 依神通, 化現四角(有輪)車, 敬禮世間依, 吉祥具足者之佛足。
  - 七一「往花放甚佳美處,比丘尼!獨居沙羅樹,汝無何友耶? 惡人中愚者,汝不恐怖耶?」
  - 七二 「百千之惡人,假令來此處,雖有如許人,身毛我不震, 不驚不怖魔,而獨居。
  - 七三 雖然我消失,還入卿腹中,立於眉毛間,卿不得見我。

| 第一 一      | 長老尼乙譬喻 | <u>—14</u> |
|-----------|--------|------------|
| <br>小部經典五 |        | 三四六        |

- 七四 得真自在心,善修諸神足,解脫諸繫縛,具壽者!是故無恐怖。
- 七五 五欲如刀杙,五蘊斷頭臺,惡魔!此爲汝喜欲,但爲我不喜。
- 557 七六 我於一切處,滅卻諸喜悅,破除闇之蘊,波旬!如是汝當知, 死神!汝已被破卻。」
  - 七七 勝者嘉我德,當眾爲宣告:置我爲第一,「神通中最勝」。
  - 七八 我崇敬大師,奉行佛之教,我捨棄重擔,全除「有煩惱」。
  - 七九 在家我爲義,出家爲非家,已盡諸有結,逮得無漏義。
  - 八〇 衣食與床座,乃至必需品,普獻與千人。
  - 八一 燒盡諸煩惱……
  - 八二 實我善來哉……
  - 八三 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是優婆羅色比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「生異」,底本為 namasa,今採用腳註異本所出之 nanasambhava。
    - 2 「手中油」,底本為 telam vatthigatam,今採用暹羅本之 telam hatthagatan。
    - 3 「童子」,底本爲 marako,今採用暹羅本之 komarako。
    - 4 「芬伽草」,底本爲 cittappunnam cittamunjam。
    - 5 「壞」,底本爲 pada。今採用暹羅本之 maddi。
    - 6 「明」,底本爲 samsavetva 今採用暹羅本之 pakasetva。
    - 7 「獻」, 底本爲 vattam, 今採用暹羅本之 cattam。

- 8 「伴」,底本爲 pareto,今採用腳註所出異本之 sahito。
- 9 「一切知」,底本為 sabban,今採用暹羅本及腳註所出異本之 sab bannum。
- 10 「飲食」,底本爲 mahajanena,今採用暹羅本之 annapanena。
- 11 「化導者」,底本為 vimissitam,今採用暹羅本之 vinayakam。
- 12 「缽」,底本爲。putta。依前後之關係判別,應讀爲 patta。
- 13 「鉢」,底本爲 patthesu,今應判讀爲 pattesu。
- 14 「未受聞者粥,自行乞食時」,底本爲 sutanakasakam,今採用暹羅本之 sutanam attano

| 第二 一布薩品   | 長老尼之譬喻 | 三四七 |
|-----------|--------|-----|
| <br>小部經典五 |        | 三四八 |
| pi ca ∘   |        |     |

## 二〇 鉢吒左囉

- 一 巴多穆塔拉,諸法究竟者,勝者世導師,十萬劫昔出。
- 二 時我於鵝城,長者之家生,種種諸寶生,具足大安樂。
- 三 我詣勝者前,聽聞彼說法,由此生淨信,歸依大勇者。
- 四 無畏比丘尼,持律爲第一,恥廉可不可,導師爲稱讚。
- 五 彼時我心喜,希冀其地位,招請世導師,及其諸弟子。
- 六 七日施飲食,更施以三衣,頭面伏禮足,而作如是述:
- 七 「大勇者!若有此可能,由今八日前,卿如斯稱讚。」
- 558 八 彼時大導師對我言:「賢善者勿怖,未來得欣求。
  - 九 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 一○ 汝於彼法中,得爲後繼子,缽吒左羅名,大師弟子尼。」
  - 一一 彼時我歡喜,我有親切心,終生爲奉仕,導師與僧伽。
  - 一二 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 一三 於此賢劫出,婆羅門之裔,迦葉有名聲,論中最勝者。
  - 一四 婆羅捺人主,迦尸國之王,王名訖里計,大仙奉侍者。
  - 一五 我爲第三女,知爲密庫尼,我閒勝者法,我希望出家。
  - 一六 我父不許可,彼時我在家,勤精進二萬年。
  - 一七 王女住安樂,童女行梵行,我等共七人,侍佛甚喜樂。
  - 一八 第一差摩彌,差摩那古達,[第三]密庫尼,畢伽達依迦, 丹瑪蘇丹瑪,第七桑伽達依迦。
  - 一九 我與優缽羅,差摩與拔提,翅舍瞿曇彌,曇摩提那六,毗舍佉第七。
  - 二〇 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 二一 今達最後有,舍衛最勝城,富榮有大財,長者之家生。
  - 二二 我達青年時,耽樂於思辯,我見地方人,同彼我離去。
- 559 二三 彼於生一子,第二在胎中,彼時我決心,「欲歸見父母」。

小部經典五

三四九

三五〇

三五一

三五二

- 二四 我夫不希望,爾時彼外出,我往舍衛城,獨自由家出。 二五 於是我夫來,道中追及我,爾時我激痛,業生之風起。
- 二六 於我分娩時,突然大雲起,我夫爲求樹,毒蛇所囓死。
- 二七 時我生活苦,慘痛無依賴,欲往鳥棲所,突見滿〔水〕川。
- 二八 我攜我童子,渡達至彼岸,我使童子飲,再來渡他子。
- 二九 當我歸來時,鶚攫我幼兒,急流沖他子,使我大憂惱。
- 三〇 我達舍衛城,親戚皆死去,彼時心憂惱,心痛不欲生。
- 三一 「我之二子死,我夫路上亡,父母與兄弟,燒葬一堆上。
- 三二 爾時我青瘦,孤獨心下劣,到處我彷徨,奉見人御者。
- 三三 於是大師言:「女者汝勿憂,汝宜尋自我,何故興悲歎。
- 三四 子等己不護,父母親戚故,爲死魔捕者,皆無親護。」
- 三五 我聞牟尼語,即得證初果,出家我不久,證得阿羅漢。
- 560 三六 我於神通天耳界自在,知他心,遵奉大師教。
  - 三七 知宿天眼清淨,棄捨一切漏,爲善無垢者。
  - 三八 一切見者前,學得一切律之諸廣說,我能如實說。
  - 三九 勝者嘉我德,當眾爲宣說:「汝缽吒左羅,持律者第一。」
  - 四〇 我大師奉事,遵奉佛之教,己捨棄重擔,全除「有煩惱。」
  - 四一 在家我爲義,出家爲非家,已盡諸有結,逮得無漏義。
  - 四二 燒盡諸煩惱……
  - 四三 實我善來哉……
  - 四四 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是缽吒左羅比丘尼唱此等之偈。

#### 攝頌

一布薩與娑羅羅(花),糖葉施者、一座施, 五燈施者、蘆鬘師,瞿曇彌與差摩尼, 優缽羅色,缽吒左囉比丘尼, 爲偈四百九十七。

第二 一布薩品 長老尼之譬喻 ------

小部經典五

# 第三 君荼羅繁頭品

二一 拔陀君荼羅繁

- 一 巴多穆塔拉,勝者世導師,諸法究竟者,十萬劫昔出。
- 二 時我於鵝城,長者之家生,種種寶石輝,具足大安樂。
- 561 三 我詣勝者前,聞彼說妙法,由此生淨信,歸依大勇者。
  - 四 巴多穆塔拉,導師大悲者,優美比丘尼,速通置第一。
  - 五 聞此心歡喜,行施於大仙,頭面伏禮足,願求其地位。
  - 六 大勇者隨喜:「賢善者!汝願全成就,安樂且冷靜。
  - 七 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 八 汝於彼法中,得爲後繼子,君荼羅繁頭,大師尼弟子。」
  - 九 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 一〇 彼處沒,往生夜摩天、兜率、化樂天、他化自在天。
  - 一一 無論生何處,我依業之故,其處爲天王后。
  - 一二 由彼沒後,轉生於人中,輪王或小王,我皆爲皇后。
  - 一三 生天或生人,享受吉祥福,多劫輪迴間,一切處幸福。
  - 一四 於此賢劫中,婆羅門之裔,迦葉有名聲,論中勇者生。
  - 一五 波羅捺之主, 迦尸國之王, 彼名訖里計, 大仙奉侍者。
  - 一六 我爲第四女,畢加達依迦,我聞勝者法,希望於出家。
  - 一七 父王不許可,於是我在家,兩萬年之間,精進勤修習。
  - 一八 童女行梵行,王女住安樂,我等七王女,侍佛甚喜樂。
  - 一九 差摩彌第一、薩摩那古達、畢庫彌第三、畢伽達依迦、 丹瑪蘇丹瑪、第七桑伽達依迦。
- - 二一 思願善作業, 捨身往帝釋。
  - 二二 今達最後有,山谷最上城,長者榮家生,我達青年期。

# 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三五三 小部經典五 三五四

- 二三 見縛盜賊行,將於處死刑,我父出千金,釋放其死刑。
- 二四 父知我之意,將我許與彼,我受彼信用,調法甚爲愛。
- 二五 彼性不莊嚴,貪欲我爲敵,我持華鬘來,攜我至斷崖,山中欲謀殺 1。
- 二六 彼時我合掌,禮薩埵伽,爲護己生命,以作如是語:
- 二七 「此之金腕環,真珠紅玉多,琉璃汝全取 2,君!汝呼我爲婢!」
- 二八 「汝善人!脫去莊嚴具,汝心勿傷悲,不捨汝財物,我即不許汝。」
- 二九、「我自有記憶,我得分別心,除去喜愛汝,他者我不知。」
- 三〇 「汝來我擁抱」彼作如是言:右繞彼我:「再不與君交!」
- 三一 所有之場合,男人不賢明,女人於諸處,賢明注意深。
- 三二 所有之場合,男人不賢明,女人甚敏感,思考有利事。
- 563 三三 敏感實速疾,瞬間策劃出,我引野獸薩埵伽之弓,完全射殺彼。
  - 三四 事件起之速,不覺者彼劣慧之盜賊,被殺山窟中。
  - 三五 事件起之速,覺者敵難脫,彼時如脫離薩埵伽。

- 三六 彼時,薩埵迦推落山難處,白衣行者前,詣彼我出家。
- 三七 爾時我以鉗,頭髮悉拔去,彼使我出家,不絕語宗義。
- 三八 於是我受持,獨坐思唯宗義,見犬嚙人手。
- 三九 持食我近而落去,見蠕蟲群附手,以得〔三昧〕相。
- 四〇 我感驚怖立,我問同法者,彼等向我言:「釋迦比丘知其義。」
- 四一 我欲問其義, 詣見佛弟子, 彼等伴隨我, 詣最勝者處。
- 四二 彼爲我說法,蘊處界不淨,無常苦無我,導師如是說。
- 四三 我聞彼之法, 法眼得清淨, 了知世間法, 具足戒出家。
- 四四 敬請!彼導師言:「來!賢善者!」時我受具戒,以見少量水。
- 564 四五 以水洗我足,由是知生滅,爾時我思惟:「諸行皆如是。」
  - 四六 我心全無取,由是得解脫,勝者當眾宣:「速通我最上。」
  - 四七 我於神通及天耳界自在,知他心,遵奉大師教。
  - 四八 知宿天眼清淨,捨棄一切漏,爲善無垢者。
  - 四九 我奉侍大師,奉行佛之教,以捨棄重擔,全除「導有煩惱。」
  - 五〇 在家爲其義,出家爲非家,我盡一切結,逮得無漏義。

第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三五五 ------

小部經典五 三五六

- 五一 義法詞與辯,依佛最勝者,無垢得清淨。
- 五二 燒盡諸煩惱……
- 五三 實我善來哉……
- 五四 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是拔提君頭羅繁頭比丘尼唱此等之偈。
- 註 1 底本為 pabbatam, 今採用暹羅本之 pabbate。
  - 2 「全」,底本爲 saccam,今採用腳註所出異本及暹羅本之 sabbam。

# 二二 翅舍瞿曇彌

- 一 巴多穆塔拉,諸法究竟者,勝者世導師,十萬劫昔出。
- 二、我於有鵝城,時於某家生,最上人之前,正詣我歸依。
- 三 關聯彼四締,微妙最上味,聞法齎安樂。
- 四 勇者最上人,稱讚時粗衣比丘尼,置爲第一位。
- 565 五 聞比丘尼德,生不少歡喜,盡力敬事佛。
  - 六 伏禮彼牟尼,願求其地位,彼時等覺者,隨喜得願位。
  - 七 「十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 八 汝於彼法中,得爲後繼子,翅舍瞿曇彌,大師弟子尼。
  - 九 聞此甚歡喜,終身侍勝者,諸多必需品,親切爲奉侍。

- 一○ 思願善作業,捨身往帝釋。 一 於此賢劫出,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。 一二 波羅捺城主,迦尸國之王,王名訖里計,大仙奉侍者。 一三 我爲彼五女,丹瑪稱爲名,我聞勝者法,希望於出家。 一四 我父不許可,我等爲在家,二萬年之間,精進爲勤習。 一五 童女爲梵行,王女住安樂,我等七王女,侍佛甚喜樂。 一六 差摩彌第一、差摩那古達、密庫尼第三、畢伽達依迦。 丹瑪、蘇丹瑪、第七桑伽達依迦。 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三五七 小部經典五 三五八 一七 差摩、優缽羅色、缽吒左羅、君陀羅、我與,曇摩提那六、第七毗舍佉。 一八 思願善作業,捨身往帝釋。 一九 今達最後有,我生困窮家,商家無財富,我嫁有財者。 二〇 除去我之夫,餘皆卑視我(無財),而我產子時 1,全皆爲愛護。 566 二一 幼賢我童子,幸福中生住,恰如我生命,不幸往彼世。 二二 憂惱語言哀,眼淚垂泣面,行抱死屍泣。 二三 時往詣同情者最上醫(佛):「與子回生藥。」 二四 熟練之勝者,化導方便言:「無死者之家,取來芥子實!」 二五 我往舍衛城,不得如是家,何處得芥實,[由思]我得念。 二六 我捨棄死屍,往詣世導師,大師遙見我,妙聲作是言: 二七 「雖然生百年,不見生滅法,不如生一日,得見生滅法。 二八 非村邑之法,非聚落之法,亦非一家法,含天世間法,皆爲無常性。」 二九 我聞此等偈,法眼得清淨,了知一切法,出家爲非家。 三〇 如是我出家,勵行勝者教,出家我不久,逮得羅漢位。 三一 於神通、天耳界得自在,知他心遵奉大師教。 三二 知宿住天眼得清淨,捨棄一切漏,清淨善無垢。 三三 我奉侍大師,奉行佛之教,以捨棄重擔,全除「導有之煩惱。」 567 三四 在家爲其義,出家爲非家,得盡一切結之義。 三五 義法詞與辯,依佛最勝者,得無垢清淨。 三六 塵堆與墓場,由車道持來,我製僧伽梨,以此著麤衣。
- - 三七 勝者化導者,嘉我麤衣德,眾中爲宣佈,置我第一位。
  - 三八 燒盡諸煩惱……
  - 三九 實我善來哉……
  - 四〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽翅舍瞿曇彌比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「而我產子時」,底本為 yada ca sa-suta,今採用腳註所出異本及暹羅本之 yada ca pasuta °

| 第三  | 君荼羅繁頭品   | 長老尼之譬喻 | 三五九 |
|-----|----------|--------|-----|
| 小部經 | ·<br>¤典石 |        | 三六〇 |

# 二三 曇摩提那

|  | 巴多穆塔拉, | 諸法究竟者 | ,勝者世導師 | , 十萬劫昔出。 |
|--|--------|-------|--------|----------|
|--|--------|-------|--------|----------|

- 我於有鵝城,爾時居某家,爲他人女傭,持戒制御己。
- 三 佛第一弟子,彼名蘇伽陀,彼由精舍出,而行往乞食。
- 四 我爲取水女,持瓶行街中,見彼起淨信,親手我施湯。
- 五 彼受坐其處,開始彼飲用,導彼至家中,我施以飲食。
- 六 主人心歡喜,【認我】爲養女,我與養母詣,敬禮等覺者。
- 七 彼時佛說法,稱讚比丘尼,置爲第一位,聞此我歡喜。
- 568 八 善逝世導師,僧伽同招請,我爲施大施,願求其地位。
  - 九 聲如密雲響,善逝向我言:「爲我樂奉侍,僧伽亦同仕。
  - ── 努力聞正法,德意甚發達,賢善者!如是汝有喜,應得誓願果。
  - 一 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 一二 汝於彼法中,得爲後繼子,曇摩提那名,大師弟子尼。」
  - 一三 牟尼化導者,聞之生歡喜,親切以奉事,一切需用品。
  - 一四 思願善作業,捨身往帝釋。

小部經典五

- 一五 於此賢劫出,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。
- 一六 波羅捺城主,迦尸國之王,彼名訖里計,大仙奉侍者。
- 一七 我王第六女,所知蘇丹瑪,聞勝者之法,以希望出家。
- 一八 我等父不許,我等爲在家,二萬年之間,精進勤修習。
- 一九。童女行梵行,王女住幸福,我等七王女,奉佛甚喜樂。
- 二〇 差摩彌第一、差摩那古達、密庫尼第三、畢伽達依迦、 丹瑪、蘇丹瑪、第七桑伽達依迦。
- 二一 差摩、優缽羅色,缽吒左羅【三】、君荼羅【第四】、 瞿曇彌與我、毗舍佉第七。
- 二二 思願善作業,捨身往帝釋。
- 569 二三 今達最後有,山谷最上城,生於長者家,遂欲一切榮。
  - 二四 美容且具德,壯年時初期,出嫁往他家,以度幸福日。

| 第三 | 君荼羅繁頭品  | 長老尼之譬喻 | 三六一 |
|----|---------|--------|-----|
| 小部 | <br>經典五 |        | 三六二 |

- 二五 世間歸依處,往詣聞說法,我夫甚賢明,逮得不還果。
- 二六 彼時我請許,出家爲非家,出家後不久,逮得羅漢果。
- 二七 時彼優婆塞,前來我之處,甚深微妙問,我爲全說明。

- 二八 勝者嘉我德,其置第一位,〔向我作斯言:〕 「比丘尼說法師,如是他未見。」
- 二九 汝等比丘!賢明曇摩提,汝等應銘記。」尊師行哀愍,稱我爲賢人。
- 三〇 我奉事大師,奉行佛之教,以捨棄重擔,全除「導有之煩惱。」
- 三一 爲義而在家,出家爲非家,我得盡一切結之義。
- 三二 於神通天耳界得自在,知他心遵奉大師教。
- 三三 知宿住天眼得清淨,一切諸漏捨,清淨善無垢。
- 三四 燒盡諸煩惱……
- 三五 實我善來哉……
- 三六 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是曇摩提那比丘尼唱此等之偈。

# 二四 奢拘梨

- 一 巴多穆塔拉,勝者世導師,諸法究竟者,十萬劫昔出。
- 二 含天諸眾生,皆得安樂益,論中最勝者,人中良駿馬。
- 570 三 稱譽得最上,稱讚有吉祥,世間大導師,善知一切方。
  - 四 彼已度猶豫,超越諸疑惑,志望意成滿,等覺達最上。
  - 五 最上人,生未生之道,說未所說,生未所生。
  - 六 知道人牛王,通道說道者,大師善巧道,御者中最勝。
  - 七 大悲者大師,導師爲說法,愚癡沉泥中,拔濟諸有情。
  - 八 我爲刹帝利,生於有鵝城,容美又有財 1,被愛且吉祥。
  - 九 阿難陀大王,王女最莊飾,彼女異母妹,名曰上蓮華。
  - 一〇 飾一切莊飾,王女等共具,往詣大勇者,聞彼說妙法。
  - 一一 天眼比丘尼,世間師稱讚,於一切眾中,置彼第一位。
  - 一二 我聞心歡喜,施世間師之施,供養等覺者,願求得天眼。

# 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三六三 -------小部經典五 三六四

- 一三 大師聞我言:「難陀!汝決得所願,燈法施之果。
- 一四 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
- 一五、汝於彼法中,得爲後繼子,汝名奢拘梨,大師弟子尼。」
- 571 一六 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 一七 於此賢劫出,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。
  - 一八 時我遍歷者,單獨爲遊行,彷徨爲乞食,我唯得油脂。
  - 一九 我以點燈明,持心極淨信,侍有律兩足尊之支提佛。
  - 二〇 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 二一 無論生何處,以所作業故,前行之路上,爲我大燈輝 2。

二二 通壁與通巖,越林與越山,所見遂我欲,施燈之果報。 二三 法眼得清淨,我有名聲輝,信慧及念願,施燈之果報。 二四 今達最後有,婆羅門家生,受王之供養,財穀喜豐盈。 二五 一切支身足,飾一切莊飾,城門窗前立,我得見善逝。

二六 名聲有光輝,人天皆恭敬,具足隨形好,三十二相飾。

- 二七 心喜、歡喜望出家,出家後不久,逮得羅漢位。
- 二八 於神通及天眼得自在,知他心師教遵奉者。
- 二九 知宿住天眼得清淨,以捨一切漏,清淨善無漏。
- 三〇 大師我奉事,奉行佛之教,以捨棄重擔,全除「導有之煩惱。」
- 572 三一 爲義我在家,出家爲非家,我得盡一切結之義。
  - 三二 置我第一位,大悲者官說:「天眼奢拘梨,比丘尼第一。」
  - 三三 燒盡諸煩惱……
  - 三四 實我善來哉……
  - 三五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是拘舍梨比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「又」,底本為 thasim,今採用腳註所出異本及暹羅本之 capi。
    - 2 「輝」,底本雖爲 sanaaranti,但今採用底本之 samjalanti。

| 第      |          | 君荼羅繁頭品              | 長老尼之譬喻 | 三六五 |
|--------|----------|---------------------|--------|-----|
| /<br>/ | <br> \部經 | <br><sup>区</sup> 典五 |        | 三六六 |

# 二五 難陀

- 一 巴多穆塔拉,勝者世導師,諸法究竟者,十萬劫昔出。
- 二 有情教誡者,濟度令解者,佛善巧示教,諸多之人度。
- 三 哀愍悲愍者,利益有情者,遭遇外道時,悉令住五戒。
- 四 甘霖爲普降,外道淋空虚,如是阿羅漢,得真自在者。
- 五 牟尼之身高,五八拉他那,貴重如黃金,三十二相具。
- 六 彼時之壽命,享有十萬年,佛於其間住,彼度諸多人。
- 七 時於有鵝城,我生長者家,種種寶光輝,具足大安樂。
- 八 詣彼大勇者,聞彼說妙法,甘露最上味,勸解最上義。
- 九、彼時於三有,到達邊際者,招請佛僧伽,淨信親手施大施。
- 573 一〇 頭面爲伏禮,導師與僧伽,修禪比丘尼,願求第一位。
  - 一一 調伏未調者,三界歸依處,人御者記別 1:「應得善所願。
  - 一二 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。
  - 一三 汝於彼法中,得爲後繼子,汝名爲難陀,大師弟子尼。」
  - 一四 聞此我心喜,施諸必需品,勝者化導者,終生爲奉事。
  - 一五 思願善作業,捨身往帝釋。

- 一六 由於彼處沒,往生夜摩天、兜率、化樂天、他化自在天。
- 一七 無論生何處,以其業之故,彼處爲天皇。
- 一八 我由彼處沒,轉生於人中,輪王或小王,皆爲其皇后。
- 一九 生天或生人,祥福我享受,安樂一切處,多劫間輪迴。
- 二〇 今達最後有,迦維羅衛生,淨飯王之女,極樂無非難。
- 二一 我具美麗容,家族慶喜生,是故名難陀,與我最勝名。
- 二二 於此樂城中,耶輸多羅外,請年青美女中我知名。
- 二三 長兄三界第一人,中兄亦同樣,爲阿羅漢,獨我於在家,受母之督促。
- 574 二四 「吾女!汝生釋迦族,汝爲佛之妹,難陀不居家,予又何所得曲!
  - 二五 爲老支配者,觀少年色身之不淨,終將爲病者,最後亡生命。
  - 二六 汝如此愛美,意魅色肉體,莊飾與莊嚴,如是美之集 3。

| 第三      | 君荼羅繁頭品  | 長老尼之譬喻 | 三六七 |
|---------|---------|--------|-----|
| <br>小部系 | <br>巠典五 |        | 三六八 |

- 二七 世間最優者,眼爲福中精,能生名譽者,貴爲甘蔗族之慶喜。
- 二八 不久將被老所征伏,捨棄訶毀家 4,行法無非難。」
- 二九 我聞母之語,出家爲非家,依身或依心,美少莫爲戲。
- 三〇 我母甚注意,而頻對我語,應行禪學道 5,但我不熱心。
- 三一 牟尼大悲者,見我耽五欲,爲使厭離色,納我視界中。
- 三二 佛依大威力,欲使我見美,化作美女人,較我甚光輝。
- 三三 我見甚驚異,何物難決定,「若我有是果?」「人間不可得 6!」
- 三四 彼女對我言:「汝來幸福者!依何有利益,汝可向我語, 若於汝有益,語汝家名姓。」
- 575 三五 「幸福者!汝問非其時,我將以入膝,我坐身支暫爲机。
  - 三六 彼女以頭枕我膝,美眼惺忪臥,額頭起腫物,慘酷甚恐怖。
  - 三七 彼女幾乎倒地,腫物擴大生,由屍破而滲出膿血。
  - 三八 言語已不清,尸體生腐臭,全身爲腫潰,全身成青黑。
  - 三九 彼女全身震,哼哼呼息緊 7,彼自感受苦,悲慘泣流淚。
  - 四〇 我由苦而痛苦,於今觸受苦,沉於大苦中,吾友!請求汝脅肋。」
  - 四一「高鼻已爛腐、紅唇如銅、頻婆果、美頻歸何處。
  - 四二 月貌之容色 8,螺貝之頭面,今歸何處去,身搖耳變色。
  - 四三 如芽節者,卻成如水缽,破裂而屍腐,惡息頻傳來。
  - 四四 腰臀胸美妙 9,美姬成污女 10, 腫物芽充滿 11,嗚呼!諸色皆無恒。
  - 四五 生身全腐臭,人見導恐怖,可厭如墓場,愚者反喜歡。」
- 576 四六 我兄大悲者,世間之導師,見我心感動,爲說此等偈:
  - 四七 「難陀!病體腐敗尸,汝見爲不淨,修心於一境,不動得禪定。
  - 四八 腐敗放惡臭,反爲愚者喜。
  - 四九 日夜勤精進,觀察於內心,於是依自慧,見證得厭離。」
  - 五〇 聞佛善說偈,於是我感動,住立於其處,逮得羅漢位。

| 五一 無論坐五二 燒盡諸       |                                                                                                 | 一位。                             |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 第三 君               | 茶羅繁頭品 長老尼之譬喻                                                                                    | 三六九                             |
| 小部經典               | <br>丘.                                                                                          | 三七〇                             |
|                    | 凝解,我得八解脱<br>雠陀美人比丘尼唱此等之偈。                                                                       |                                 |
| 註 1 「人御            | 者」,底本爲 narasaddulo 今採用腳註所出昇                                                                     | 基本之 narasarathi。                |
|                    | 底本爲 na acchasi,今採用腳註所出異本之                                                                       |                                 |
|                    | 集」,底本爲 sirisankhatasannibham,今採用                                                                |                                 |
| 4 「捨棄              | 河毀家,行法無非難」,採用暹羅本之 Paha                                                                          | aya geham garayham cara dhammam |
| anindit            | e °                                                                                             |                                 |
| 5 「應行              | 禪學道」,底本爲 jhan'ajjhena saram,今抄                                                                  | 采用腳註所出異本之 jhanajj-              |
| henapa             | dam °                                                                                           |                                 |
| 6 「人間              | 不可得」,底本爲 nettalabhan ca manusam 今                                                               | 分採用腳註所出異本之 na tam               |
| labhan             | l °                                                                                             |                                 |
|                    | 緊」,底本爲 nissayanti,今採用腳註所出異                                                                      |                                 |
|                    | 」,底本爲 vattam,今採用暹羅本 vannam。                                                                     | ,                               |
|                    | 」,底本爲 suna,今讀爲 sura。                                                                            |                                 |
| _                  | 爾」,底本爲 abhejjabharita,今參照腳註所                                                                    | 出異本及暹羅本,應讀為 amajjabhar          |
| ita °              |                                                                                                 |                                 |
|                    | 二六 輸那                                                                                           |                                 |
| 二 我生長者三 最上比丘四 敬禮等覺 | 立,勝者世導師,諸法究竟者,十萬劫昔出家,自由且安樂,往詣勝牟尼,聞彼微妙記己,發勤精進者,勝者爲稱讚,聞喜我敬節者,願求其地位,勇者隨喜說:「汝將遂志後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間 | ·<br>吾。<br>市。<br>·願。            |

 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻
 三七一

 小部經典五
 三七二

577 六 汝於彼法中,得爲後繼子,汝名爲輸那,大師弟子尼。」 七 聞法我歡喜,終生侍勝者,我施必需品,親切爲奉事。

八 思願善作業,捨身往帝釋。 九 今達最後有,我生最勝城,長者之家生,富榮有大財。 一〇 我達青年時,嫁入我夫家,我生產十子,特別甚美貌。 一 彼等住安樂, 魅人眼與意, 敵人亦歡喜, 可愛爲何似。 一二 天中天之教,我夫往出家,對我無愛欲,我從十子去。 一三 彼時我獨思:「生命不足惜,況我衰老時,夫子〔皆難依〕。 一四 我亦應前往,我夫勉勵處。」如是我思維:「出家爲非家。」 一五 彼諸比丘尼,遺我於住處,「命我燒沸水」。 一六 爾時我運水,由甕注小器,置器而靜坐,其心入三昧。 一七 五蘊爲無常,見苦與無我,捨棄一切漏,逮得羅漢位。 一八 爾時比丘尼,還來問湯水,我心集火界,速疾水成沸。 578 一九 彼女等吃驚,其義告勝者,勝者聞言喜,爲說此等偈: 二〇「怠惰劣精進,百年妄爲生,勿寧發精進,一日生爲善。」 二一 牟尼大勇者,嘉我爲善行,置我爲第一,發勤精進者。 二二 燒盡諸煩惱…… 二三 實我善來哉……

# 二七 拔陀迦比羅

| _        | 巴多穆塔拉,勝者世導師,諸法究竟者,十萬劫昔出。 |
|----------|--------------------------|
|          | 時於有鵝城,維德哈之名,多寶之長者,我爲彼妻君。 |
| $\equiv$ | 時彼與家人,往詣佛之前,聞佛說妙法,齎捨諸苦盡。 |
| 兀        | 佛讚頭陀者,弟子中第一,聞法七日間,向佛施我施。 |
| 五        | 頭面禮佛足,願求其地位,時彼人牡牛,隨喜向眾言。 |
| 六        | 佛哀愍長者,爲說此等偈:「願求地位得,汝可大安心 |
|          |                          |

二四 四種無礙解,我得八解脫……

——如是輸那比丘尼唱此等之偈。

| 第 | 三  | 君荼羅繁頭品 | 長老尼之譬喻 | 三七三 |
|---|----|--------|--------|-----|
| 小 | 部經 | <br>典五 |        | 三七四 |

579 七 十萬劫之後,出生甘蔗族,彼名爲瞿曇,大師在世間。 八 汝於彼法中,得爲後繼子,得名爲迦葉,大師之弟子。」 九 我聞心歡喜,終生侍勝者,我施必需品,親切爲奉事。 一○ 彼教有光輝,粉碎惡外道,應化皆已化,弟子等涅槃。 一一 世間最上者,於彼涅槃時,爲供養大師,我集友親戚。 一二 造成七寶塔,高達七由旬,其塔百光輝,沙羅樹王花盛開。 一三 造四七十萬皿,如七寶蘆火輝。

一四 供養佛大仙,生類哀愍者,〔皿內〕滿香油,其中點明燈。

- 一五 滿盛寶物缽,七十萬個作,爲供佛大仙,充滿多寶珠。
- 一六 中央八八缽,滿盛貴黃金,金色如秋陽,諸方照輝映。
- 一七 四門寶所成等牌樓,高寶所生柱,美麗甚輝煌。
- 一八 圍繞諸花飾,所造甚佳,寶幡立耀輝。
- 一九 彩色善調造,寶所成塔廟甚爲美,金色夕陽輝。
- 580 二〇 塔分三部分:一以塗雄黃、一以塗赤砒、一以滿真黑。
  - 二一 如是美麗塔,供養勝論者 1,終生力所及,我施施僧伽。
  - 二二 我與彼長者,終生作福業,皆往生善趣 2。
  - 二三 生天或人中,享受諸祥福,如影之隨形,共彼轉輪迴。
  - 二四 九十一劫昔,諸法觀者出,導師妙眼者,佛名毗婆尸。
  - 二五 槃頭摩底城,時有婆羅門,富德而貧財。
  - 二六 其時,我爲彼婆羅門婦,心正或時,彼最勝婆羅門,遭遇大牟尼。
  - 二七 諸人集中坐,說示不死道,聞法心歡喜,以施己外衣。
  - 二八 彼著一衣歸,對我如斯言:「隨喜大福業,向佛施外衣。」
  - 二九 爾時我合掌,甚喜我隨喜,夫主!汝善施外衣,與最勝覺者。」
  - 三〇 安樂無不足,輪迴於諸有,夫爲樂(波羅捺)城王,爲大地之主。
- 581 三一 我爲彼皇后,女群中最上者,前世之愛增,彼之甚愛所。
  - 三二 八人辟支佛,求食且徘徊,彼見心歡喜,施以高價食。
  - 三三 以寶作假屋而招待,招請鍜工造,百數之金缽 3。
  - 三四 一切皆金集,淨信親手施,彼之黃金座,施與辟支佛。

#### 

- 三五 我與迦尸王,彼時同施施,又復我之夫,於城門外之村。
- 三六 生榮地主家,幸福有兄弟,極爲貞淑女,我爲長兄妻。
- 三七 我之最末弟,彼見辟支佛,分彼施食物,夫歸我語彼。
- 三八 彼心歡喜施,如是我與彼,招來辟支佛,再施同食物。
- 三九 然彼捨食物,彼時我心怒,其缽滿盛泥,我與辟支佛。
- 四〇 無論施與取,無論罵與怒,彼以平等心,見顏我感動。
- 582 四一 我再受取缽,淨之以妙香,信心供養滿酥油。
  - 四二 無論生何處,貌美以施故,因對佛惡口,而身有惡臭。
  - 四三 完成迦葉勇者廟塔時,我喜施最勝金磚。
  - 四四 我以四種香,積疊此金磚,脫惡臭之過,一切善集成 4。
  - 四五 七千數之缽,皆由七寶造,酥油滿千瓶。
  - 四六 爲供養世主,以極淨信心,七缽入塔中,其中置默火。
  - 四七 其時於福業,爲獨時協同,夫生迦尸國,得知爲善友。
  - 四八 我爲彼之妻,自由且被愛,彼向辟支佛,施捨厚頭巾。
  - 四九 歡喜最上施,成彼福之協同者,夫生迦尸國,彼爲拘利族。
  - 五〇 彼時五百拘利子,奉侍五百辟支佛。

- 五一 住經三個月,各各施三衣,我爲彼之妻,從彼福業道。
- 五二 我由彼處沒,我夫名難陀,爲王大名聲,我爲彼皇后,一切遂所欲。
- 583 五三 我由彼處沒,成爲梵授大王,缽頭摩瓦提,彼子辟支佛。
  - 五四 終生爲奉侍,五百辟支佛,使住王苑中,涅槃此供養。
  - 五五 而爲造塔廟,我等皆出家,同修四無量,同往梵天界。
  - 五六 我由彼處沒,夫生大渡頭港,名毘波拉雅那, 母蘇瑪那第維,父爲哥西姓,再生婆羅門。
  - 五七 摩達國沙端,最上迦毘羅,我爲再生族之女,母斯奇瑪提。
  - 五八 父從我作爲純金像,使我 5 施與除愛欲之迦葉勇者。
  - 五九 彼時悲愍者,宿業觀察者,鳥等食生物,使我見厭離。
  - 六〇 我家植胡麻,日晒成枯萎,爲蟲鳥所食,見時生厭離。
  - 六一 賢者彼出家,我亦從彼去,五個年之間,我住出家道。

第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三七七 -------小部經典五 三七八

- 六二 佛母瞿曇彌,於彼出家時,我往詣彼前,敬受佛之教。
- 六三 出家後不久,逮得羅漢果,嗚呼!迦葉吉祥具足者,與我爲善友。
- 六四 佛之後繼子,迦葉善得定,知宿住,見天與惡生。
- 584 六五 然而盡此生,牟尼通完成,依三明,而成三明婆羅門。
  - 六六 跋陀迦比羅有三明,捨死往伏魔軍勢,持得最後身。
  - 六七 見世之過患,我兩具出家,調御諸漏盡,清涼寂滅者。
  - 六八 煩盡諸煩惱……
  - 六九 實我善來哉……
  - 七〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是跋陀迦比羅比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「勝論者」,底本為 varadharino,今採用腳註所出底本及暹羅本之 varavadino。
    - 2 「往」,底本爲 aham,今採用腳註所出異本及暹羅本之 gata。
    - 3 「百數之金缽,招鍜工造」,參照腳註所出之異本及暹羅本應讀爲 katamattam sovan nam satatattakam。
    - 4 「善集成」,底本爲 samupagata,今採用腳註所出異本及暹羅本之 susamagata。
    - 5 「使我」,底本為 me,今採用腳註所出異本及暹羅本之 mam。

# 二八 耶輸陀羅

- 一 從五百比丘尼,往詣有大神通大慧等覺者處。
- 二 敬禮等覺者大師之輪相,我於一面坐,向佛如是述:
- 三 「我達最後有,齡轉七十八,已於達下坡,奉告大牟尼。

|     | 六                                            | 無生老病                                          | 死,大牟尼!                     | 我往無老死之無                                                | 爲城。                                |                       |
|-----|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------|
|     |                                              | 第三 君                                          | 荼羅繁頭品                      | 長老尼之譬喻                                                 |                                    | 三七九                   |
|     |                                              | 小部經典                                          | <br>五.                     |                                                        |                                    | 三八〇                   |
| 585 | 七八九一〇                                        | 輪迴復輪「我教之選」「勇者!                                | 迴,若我有過<br>學奉者,又現<br>我耶輸陀羅  | 前,知我之罪者<br>大,牟尼之面前<br>伸通,而對教化一<br>! 在家爲卿第一如<br>女之中,我乃爲 | ,我請佛恕許。<br>一切眾,應斷諸<br>己,生於釋迦族      | 。」<br>疑惑。」<br>,而立爲王妃。 |
|     | 一二<br>一三<br>一四<br>一开                         | 禮儀作<br>釋迦子<br>我超越                             | 法具,血氣出<br>之家,重立千<br>欲界,安住於 | 美麗,我爲愛語<br>人女,彼女等有<br>色界,除佛最上<br>神通,數多異種               | 者,敬我如天祥如天之歡喜園<br>如天之歡喜園<br>者,無與我等比 | 申。<br>,苦樂皆平等。<br>比。」  |
|     | ー<br>一<br>一<br>一<br>一<br>八<br>一<br>九         | <ul><li>身等輪</li><li>南海爲</li><li>輪圍山</li></ul> | 圍山,頭作北<br>我尾,諸種植<br>爲嘴,閻浮植 | :俱盧,東西二洲<br> 枝羽,日月爲兩<br> 諸根,爲扇風之<br> 生物,日月須彌           | 為兩翼,身作兩<br>眼,須彌山為丁<br>來,敬禮世導的      | -<br>南閻浮。<br>頁髻。<br>  |
| 586 |                                              | 化作梵<br>我於得<br>知宿住                             | 天像,我說空<br>自在,神通天<br>天眼得清淨, | 遭汝足,具眼者!<br>性法 4,勇者!<br>耳界,大牟尼!<br>以一切諸漏盡,             | 我耶輸陀羅禮海<br>爲他心知之自在<br>今再無後有。       | 女足。                   |
|     | 二四二五二六二七二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十 | 昔之世<br>億念前<br>除不可                             | 主等,會合卵<br>善業,牟尼!<br>有事,得熟無 | 注我智於卿之處<br>三善示,我爲卿大<br>我爲卿,大勇者<br>:障智,爲卿,大             | 奉事,牟尼!。<br>!我積諸福業。<br>勇者!我以獻誓      | 。<br>生命 5。            |
|     | 二八 二九 三〇 三一 三二                               | 数千俱<br>数千俱<br>数千俱<br>数千俱                      | 胝度,我為與<br>胝度,為卿作<br>胝度,我獻我 | 之妻,大牟尼!<br>即卿,大牟尼!<br>飲食,大牟尼!<br>生命,由怖畏解<br>衣服,大牟尼!    | 其處爲卿我無認<br>其處爲卿我無認<br>脫,我獻我生命      | <b>走。</b><br>定。       |
| 587 | 三三三四                                         | . 財穀喜                                         | 捨,村邑田子                     | · 女亦奉獻,大牟<br>大勇者!奉獻無                                   | 尼!                                 | 动脚,                   |
|     |                                              | 第三 君<br>                                      | 荼羅繁頭品<br>                  | 長老尼之譬喻<br>                                             |                                    | 三八一                   |
|     |                                              | 小部經典                                          | 五.                         |                                                        |                                    | 三八二                   |

四 年齡已完熟,我將捨餘下少生命 1,自作歸依處。

五 齡之最後時 2,我將廢除死,大勇者!今夜我逮得寂滅。

三五 爲卿我答施,應施來求者,其處我無悲,我爲最上施。 三六 多種輪迴中,種種數多苦,大勇者!爲卿無數之享受 6。 三七 得安樂不喜,苦中亦無悲,大牟尼!無論於何處,一切爲卿計。 三八 引發等覺法,牟尼奔道程,古子受苦與樂,終得達菩提。 三九 瞿曇等覺者,梵天世導師,卿與他世主,會時較我多。 四〇 大牟尼!我爲卿使女,佛法我探索,爲卿我多大之奉仕。 四一 四阿僧祇與十萬劫之昔,燃燈大勇者,世間導師出。 四二 近邊之地域,招請佛如來,彼來皆心喜,爲彼清掃路。 四三 時卿名善慧,而爲婆羅門,一切見者來,準備開道路。 四四 我生名善友,生爲婆羅門之女,集而往。 四五 爲供養大師,手持八蓮華,得見人人中之最上仙 7。 588 四六 生命久可愛 8,引起極戀心 9,彼時我見夫,思未來果報。 四七 努力向仙人, 見未來果報, 我向等覺者 10 起信心。 四八 於高志仙人有信心,不顧他施應者,施華與仙人11。 四九 「仙人! 五枝卿之物, 三枝留我處 12, 卿之菩提義, 平等爲悉地。」 五〇 仙人受蓮華,向大名聲者,彼於諸人中,爲菩提供養。 五一 燃燈大牟尼,於人人中見彼,大勇者記別有高志仙人。 五二 無量劫之昔,燃燈大牟尼,知我業之正,請牟尼記別。 五三 「此女心行正,所作業皆正,大仙!彼女未來世,當爲汝愛妻。 五四 美麗極可愛,氣質言語優,於汝之法中,當爲後繼女。 五五 彼持財物篋、保護如持主13、彼持善法篋、亦應如是護。 五六 汝之爲哀愍,圓滿波羅蜜,恰如一師子,捨棄煩惱檻,逮得菩提道。 🛚 五七 自今無量劫,佛爲作記別,隨喜佛之語,我爲如是行。 589 五八 彼之善作業,對彼起信心,享受無數人天生。

五九 於人天享受苦與樂,今達最後有,出生釋迦族。

六〇 有財具麗容,具戒有名聲,具足一切分,諸家甚恭敬。

六一 世間法一致,名利與恭敬,對之無苦心,何物亦不怖。

六二 世尊如是言:刹帝利之城,爾時王後宮,說示奉仕義。

#### 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三八三 小部經典五 三八四

六三 某女助力者,某女苦樂共,某女報告者,某女同情者。

六四 五百之俱胝佛、九百俱胝佛,此等天中天,我爲施大施。

六五 我之奉仕大,大王!請聞我之說,千百之俱胝、千五百俱胝佛。

六六 此等天中天,我行施大施,我之奉仕大,大王!請聞我之說。

六七 二千之俱胝、三千俱胝佛,此等天中天,我行施大施。

六八 我之奉仕大,大王!請聞我之說,四千之俱胝、五千俱胝佛。

六九 此等天中天,我行施大施,我之奉仕大,大王!盛謂聞我之說。

七〇 六千之俱胝、七千俱胝佛,此等天中天,我行施大施。

- 七一 我之奉仕大,大王!請聞我之說,八千之俱胝、九千俱胝佛。
- 590 七二 此等天中天,我行施大施,我之奉仕大,大王!請聞我之說。
  - 七三 十萬之俱胝、世間大導師,此等天中天,我行施大施。
  - 七四 我之奉仕大,大王!請聞我之說,九千之俱胝、世間大導師。
  - 七五 此等天中天,我行施大施,我之奉仕大,大王!請聞我之說。
  - 七六 十八萬五千俱胝之大仙,八千五百俱胝,或七萬俱胝。
  - 七七 此等天中天,我行施大施,我之奉仕大,請聞我之說。
  - 七八 八八(六十四)俱胝辟支佛,我之奉仕大,大王!請聞我之說。
  - 七九 無數佛弟子,去垢諸漏盡,我之奉仕大,大王!請聞我之說。
  - 八〇 於法行之正法行者常如是,此世法行者,彼世得安樂。
  - 八一 於法行善行,勿行彼惡行,法行者此世彼世得安樂。
  - 八二 厭離於輪迴,出家爲非家,出家無所有,千之春屬共。
  - 八三 我今捨棄家,出家爲非家,未至八個月,逮得四諦法。
  - 八四 衣食與床座,必需品甚多,獨來如海波。
  - 八五 燒盡諸煩惱……
  - 八六 實我善來哉……
  - 八七 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是具壽耶輸陀羅比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「我」,底本為 atha,今採用腳註所出異本及暹羅本之 mama。

| 第三 君荼羅     | <b>繁</b> 頭品 長老尼之譬喻 | 三八五     |
|------------|--------------------|---------|
| /<br>小部經典五 |                    | <br>三八六 |

- 2 「齡」,底本爲 vayo,今採用腳註所出異本之 vaye。又暹羅本爲 vayamhi,此概爲文 法上格之關係。
- 3 「恕許」,底本為 khamantam,今採用腳註所出異本之 khamantu。
- 4 「空性」,底本為 punnatam,今採用腳註所出異本及暹羅本 sunnatam。
- 5 「獻」, 底本爲 samattam, 今採用腳註所出異本及暹羅本之 sancattam。
- 6 「享受」,底本為 paricattam,今採用暹羅本之 anubhuttam。
- 7 「最上仙」,底本爲 isim uggatam,今採用暹羅木之 isimuttamam。
- 8 「可愛」,底本爲 dassitam,今採用腳註所出異本及暹羅本之 dayitam。
- 9 「極戀」,底本為 patikantam,今採用腳註所出異本及暹羅本之 atikkantam。
- 10 「等覺者」,底本爲 sambuddho, 今採用暹羅本之 sambuddhe。
- 11 「仙人」,底本爲 isim,今採用腳註所出異本及暹羅本之 ise。
- 12 「三」,底本爲 tato,今採用暹羅本之 tavo。
- 13 「持主之守護」,底本爲 anurakkhati sami no,今採用暹羅本之 anurakkhanti samino。

# 二九 耶輸陀羅爲上首之一萬比丘尼

- 一 四阿僧祇劫,十萬劫之昔,勝者名燃燈,世間導師出。
- 二 善慧與善友,二人共苦樂,燃燈大勇者,化導爲記別。
- 三 見含天齊集來,佛對彼等言,我等含齊往詣言:
- 四 「我等爲人妻,未來再會時,如卿之心意,言行皆柔美。」
- 五 此施與持戒,一切善修習,我等全長夜,奉獻大牟尼。
- 六 香料塗香鬘,寶所成燈明,無論求何物,一切獻牟尼。
- 七 或爲他作業,人間受用物,我等全長夜 1,奉獻大牟尼。
- 八 輪迴數多趣,我等作福多,自在爲享受,輪迴於諸有。
- 九 今達最後有,出生各種家,釋迦子之宅,好姿如天女。
- 一○ 最上之利得,供養得名聲,恭敬得飲食,我等得好評。
- 一 我等捨棄家,出家爲非家,未至八個月,我等達寂滅。

- 一二 我等得飲食,衣服與床座,一切必需品,恭敬常供養。
- 592 一三 燒盡諸煩惱……
  - 一四 實我善來哉……
  - 一万 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是耶輸陀羅爲上首之一萬比丘在世尊之面前唱此等之偈。
  - 註 1 「全長夜」,底本為 mayam sabbam,今採用腳註所出異本及暹羅本之 idam sabbam。

# 三〇 耶輸陀羅爲上首之一萬八千比丘尼

- 一 以耶輪陀羅爲上首,一萬八千女出生釋迦族之比丘尼等,詣等覺者處。
- 二 一萬八千女 1,皆有大神通,敬禮牟尼足,應力爲告述。
- 三 「大牟尼! 生老病死盡, 大導師! 我等成無漏寂靜, 趣向不死道。
- 四 大牟尼!我等於前生,皆有過失者,化導者!知罪請怒許我等。」
- 五 「 示現汝神通, 我教遵奉者, 汝諸弟子尼 2, 斷除眾疑惑。」
- 六 「大勇者!耶輸陀羅之〔弟子〕,曾於卿之家,彼之氣質善,爲一優美妃。
- 七 卿家十九萬,更有六千女,勇者!我等上首者,一切得自在。
- 八 容色與禮儀,一切諸德具,壯年期爲愛語者,人人皆如神尊敬我等。
- 九 兩萬八千人,全生爲釋族,千名有名聲,上首自在者。
- 593 一〇 我等超欲界,已住於色界,千名自在者,貌美無等比。」
  - 一一 敬禮等覺者,神通示大師,數多種種形,諸多現神變。
  - 一二 身體等輪圍,頭作北俱盧,二洲爲兩翼,身作南閻浮。
  - 一三 南海爲我尾,諸種樹枝羽,日月爲兩眼,須彌爲頂髻。
  - 一四 輪圍山爲嘴,閻浮樹諸根,爲扇風不斷,敬禮世導師。

一五 象馬山諸像,水生物同樣,日月須彌山,示現帝釋像。 一六 「勇者!稱讚有名聲,我等禮汝足,具眼者!依卿之威力,成就此神通。 一七 於神通天耳界成自在。大牟尼!他心智之自在者。 一八 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今己無後有。 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三八九 小部經典五 三九〇 一九 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。 二〇 往昔世主等,我等會合說,大牟尼!爲卿奉仕多。 二一 牟尼!我等憶念前善業,爲卿大勇者!我等積福業。 二二 除不可有事,得熟無障智,爲卿大勇者!我等獻生命。 594 二三 數千俱胝度,我等嫁與卿,大牟尼!其處無悲怨。 二四 數千俱胝度,我等爲卿助,大牟尼!其處無悲怨。 二五 數千俱胝度,爲卿作飲食,大牟尼!其處無悲怨。 二六 數千俱胝度,我等捨生命,解脫由怖畏,我等施生命。 二七 莊嚴身各部,種種多衣服,大牟尼!女之諸財物,爲卿無隱慝。 二八 大牟尼!村邑田子女,財穀爲施捨。 二九 大勇者!象馬牛僕婢,爲卿獻無數。 三〇 不論何卿答而施者,施與求此者,最上之施與,而無有悲怨。 三一 多種輪迴中,種種數多苦,大勇者!爲卿,無數之享受。 三二 安樂我不喜,於苦我吳無悲,大牟尼!無論於何處,一切爲卿計。 三三 等覺者引發正法於道中,享受苦與樂,大牟尼終得達菩提。 三四 瞿曇等覺者,梵天世導師,卿與他世主,我等少會合。 三五 大牟尼!我等爲卿之使女以索求佛法,我等奉什多。 三六 四阿僧祇劫,十萬劫之昔,燃燈大勇者,世間導師出。 三七 近邊之地域,招請佛如來,心喜清掃路。 595 三八 時卿名善慧,乃爲婆羅門,來爲一切見者準備道路。 三九、爾時我等女,婆羅門之生,我等集持來蓮華。 四〇 時彼然燈佛,有大名聲者,大勇者記別高志仙。 四一 諸天皆來集,稱讚彼業高志仙人,大地鳴震動。 四二 天、天女、人我等,應種種之供養而願求。 四三 佛名爲燃燈,爲彼等記別:「今日求願者,未來可對面。」 四四 無量劫之昔,佛記別我等,隨喜佛之言,我等如是作。 四五 彼之善作業,彼處起信心,無數人享受天之生。 四六 彼於人天中,享受諸苦樂,今達最後有,出生釋迦族。 第三 君荼羅繁頭品 長老尼之譬喻 三九一 小部經典五 三九二

- 四七 有財具麗容,具戒與名聲,一切分具足,在家甚恭敬。
- 四八 世間法一致,名利得恭敬,我已無苦心,何物亦無怖。
- 四九 刹帝利城中,時於王後宮,大勇者!世尊爲斯言,爲說奉仕義。
- 五〇 某女爲助手,某女於苦樂,某女以語義,某女同情者。
- 596 五一 於法行善行!勿行彼惡行,行法者此世,彼世住安樂。
  - 五二 我等捨棄家, 出家爲非家, 未至八個月, 我等觸四諦。
  - 五三 衣食及床座,一切必須品,恰如海之多,我等於寶持。
  - 五四 燒盡諸煩惱……
  - 五五 實我善來哉……
  - 五六 四種無礙解,我得八解脫……
  - 五七 享受多種苦,亦有多祥福,逮得清淨性,一切得成就。
  - 五八 過去、現在、未來果亦盡,我等之一切業盡,具眼者!奉敬禮佛足。
  - 五九 「語涅槃者復何言,有爲失寂靜,逮得不死道。」
    - ——如是耶輸陀羅爲上首之一萬八千比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「一萬八千」,底本爲 yasodhariya-sahassam,今採用暹羅本之 attharasasahassani。
    - 2 「弟子尼等」,底本爲 yavata,今採用腳註所出異本之 savaka。

#### 攝頌

君荼羅與瞿曇彌,曇摩提那、奢拘梨,

難陀、輸那、迦比羅、耶輸陀羅,

耶輸陀羅爲上首十〔千〕十八〔千〕此處之偈數,四百七十八。

# 第四 刹帝利童女品

p.597.

# 三一 雅薩瓦提爲上首之一萬八千刹帝利童女比丘尼

一切有已盡,解脫諸有結,我等無諸漏,奉告大牟尼。

- 二 宿世之善業,依諸希望之所作,爲此受用施卿,大牟尼!
- 三 諸佛辟支佛,及其弟子等,此受用物施卿,大牟尼!
- 四 彼諸比丘尼,高業不下劣,我等修業故,大牟尼!奉公高貴家。
- 五 善業之所促,業具足超人間,生於刹利家。
- 六 各積所作業 1, 我等同一生, 已達最後有, 刹利良家生。
- 七 我等於後宮,麗容具受用,利得貴恭敬。大勇者!如天之歡喜園。

- 八 在家厭離世,出家爲非家,我等經數日,寂滅皆逮得。
- 九 恭敬受供養,衣食及床座,一切必需品,我等多齎持。
- 一〇 燒盡諸煩惱……
- 一一 實我善來哉……
- 一二 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是雅薩瓦提爲上首之一萬八千刹帝利童女比丘尼唱此等之偈。
- 註 1 「積」,底本爲 uppatte,今採用暹羅本之 upacite。

# 三二 八萬四千之婆羅門童女比丘尼

#### p.598.

- 一 八萬四千女,生婆羅門族,童女手足美,大牟尼!彼等在卿之城。
- 二 毗舍、旃陀羅、大龍、緊那羅,四洲數多生,大牟尼!童女在卿之城。
- 三 或爲出家者,見四諦者多,天、龍、緊那羅、未來亦成覺。
- 四 對卿生淨信,享受大名聲,逮得諸具足、未來亦成覺。
- 五 大勇者!我等生婆羅門族,婆羅門童女,具眼者!觀察我等者,奉禮尊之足。
- 六 破害一切有 1,根本渴愛除,隨眠完全斷,福行被破棄。
- 七 三昧爲行境,等至成自在,我等依禪定,歡喜法而住。
- 八 大導師!導有無明之諸行,一切皆捨棄,贊同行極難見之道。
- 九. 我等於長夜,爲卿作助力,「多人斷疑惑,皆應歸寂滅。」
- 一〇 敬禮牟尼足,[而起]演神變,或者現光明,或者現黑闇。
- 一 日月魚居海,須彌四層級,或現圓生樹。

- 一二 由神通而三十三天宮、夜摩天、兜率、化樂天、他化自在、大自在天。
- 一三 或者現梵天最佳經行處,化作梵天像,諸法說空性。
- 一四 種種作變身、向師現神通、示神力,敬禮大師足。
- 599 一五 神通、天耳界自在,他心智自在者,大牟尼!
  - 一六 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
  - 一七 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。
  - 一八 往昔諸世主,會合依卿說 2,大牟尼!爲卿我等奉事多。
  - 一九 憶念前善業,牟尼!我等之諸福,爲卿而集積。
  - 二〇 巴多穆塔拉,等覺大牟尼,十萬劫之昔,彼住有鵝城。
  - 二一 有鵝城門外,恒河常續流,爲河常惱之比丘不得行。
  - 二二 一日二三日,乃至七日間,一月至四月,彼等不得行。
  - 二三 彼時有役人,薩塔薩羅名,彼見閉塞路,架橋恒河上 3。
  - 二四 彼以百千金,爲建恒河橋,此岸爲僧伽,以建造精舍。

- 二五 上流與下流,男女之諸家,彼等同協力,建橋與精舍。
- 二六 我與他諸人,極持淨信心,城內及地方,繼承彼事業。
- 二七 童男童女及男女,彼等撒砂橋、精舍。
- 600 二八 清掃作道路,滿植芭蕉樹,幢林立、香粉 4、華鬘供大師。
  - 二九 造橋與精舍,招請化導者,施大施願求等覺。
  - 三〇 巴多穆塔拉,有情濟度者,迦尸髻髮者,牟尼爲隨喜。
  - 三一 「過此十萬劫,應於在賢劫,享諸有應得於菩提。
  - 三二 無論爲何人,男女作手業,皆於未來世,以面對〔如來〕。」
  - 三三 思願業異熟,生於天宮爲卿傭女。
  - 三四 天樂爲無數,人樂亦無數,輪迴於諸有,我等奉什卿。
  - 三五 百千劫之昔,所作業具足,我等生人中 5,優美勝天城。
  - 三六 名聲色受用,稱讚與恭敬,我等得不絕,所作業具足。
  - 三七 今達最後有,婆羅門家生,釋迦子之家,手足皆優美。
  - 三八 無論於何時,皆見莊嚴地,不行於泥地,大牟尼!
  - 三九 我等住家時,常時齎恭敬,依我等宿業之果報 6。

第四 刹帝利童女品 長老尼之譬喻 三九七小部經典五 三九八

- 601 四〇 我等今捨家,出家爲非家,超越輪迴道,今再無後有。
  - 四一 衣食及床座,一切必需品,常於無幾千,依我等齎持。
  - 四二 燒盡諸煩惱……
  - 四三 實我善來哉……
  - 四四 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——八萬四千之婆羅門童女比丘尼於佛之面前唱此等之偈。
  - 註 1 「破害」,底本爲 upagata,今採用暹羅本之 upahata。
    - 2 「依卿」,底本爲 tehi,今應讀爲 te hi。
    - 3 「架橋恒河」,底本爲 setuno satta,今採用暹羅本之 setum Gangaya。
    - 4 「幢林豎立」,底本為因 Kutaddhaja,今採用暹羅本之 ghataddhaja。
    - 5 「人中」,底本爲 manussanam, 今採用暹羅本之 manussesu。
    - 6 「我等宿業果」,底本為 kammaphalam tato,今採用暹羅本之 pubbakammaphalena。

# 三三 優缽羅華施者

- 一 阿魯那瓦提,刹利阿魯那,我爲王之姤,我持一密夫 1。
- 二 我坐於屏處,我爲如是思:「我持有密夫,所作實非善。
- 三 慘酷大地獄,激烈恐怖形,其中大焦熱,我往必無疑。」
- 四 我爲如是思,心意受衝擊,詣王我敘述:

- 五 「我等女人者,王!我等應支持男人,刹帝利!我與一沙門使飲食。
- 六 時王於我與修習諸根之沙門,我取彼之缽,施與最上食。
- 602 七 最上食物滿,千香與塗香,[外以]大布包,我意喜而施。
  - 八 思願善作業,捨身往帝釋。
  - 九 千度爲天王之皇后,千度爲轉輪王之皇后。
  - 一〇 領土之廣大,算數所不及,種種數多福,其業之果報。
  - 一一 色同優缽羅,容貌甚美麗,一切分具足,善生持光輝。
  - 一二 今達最後有,生於釋迦族,淨飯王之子,千人女官首。

| 第四      | 刹帝利童女品  | 長老尼之譬喻 | 三九九 |
|---------|---------|--------|-----|
| <br>小部総 | <br>巠典五 |        | 四〇〇 |

- 一三 我今厭離家,出家爲非家,未至第七夜,逮得四諦法。
- 一四 衣食與床座,一切必需品,不能爲計量,施食之果報。
- 一五 憶念前善業,牟尼!爲卿,大勇者!我獻諸多物。
- 一六 三十一劫昔,彼時施其施,惡趣我不知,施食之果報。
- 一七 生天或生人,唯知此二趣,施食之果報。
- 一八 大家大財產 2,我生高貴家,他家我不生,施食之果報。
- 一九 白根之所促,輪迴於諸有,不見非可意,此爲喜果報 3。
- 603 二〇 神通、天耳界自在,成爲他心智自在者,大牟尼!
  - 二一 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
  - 二二 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。
  - 二三 燒盡諸煩惱……
  - 二四 實我善來哉……
  - 二五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是優缽羅華施者比丘尼於世尊之面前唱此等之偈。
  - 註 1 「持」,底本暹羅本皆爲 vadayam',今應讀爲 adayam'。
    - 2 「大家」,底本爲 tayosle,今採用暹羅本之 mahasale。
    - 3 「此爲喜果報」,底本爲 somanassa katam phalam,今採用暹羅本之 somanassass'idam phalam。

# 三四 私伽羅母

- 一 巴多穆塔拉, 勝者世導師, 諸法究竟者, 十萬劫昔出。
- 二、我於有鵝城,生於大臣家,諸寶有光輝,榮富大財產。
- 三 我與父相共,多數之人從,往聞佛之法,出家爲非家。
- 四 我於出家已,除身去惡業,捨離語惡行,生活爲清淨。
- 五 淨信佛法僧,尊重此,勉勵聞正法,愛好見佛陀 1。

六 彼時聞信勝解 2 第一比丘尼,願求其地位,成滿修三學。

|     | 第四 刹帝利童女品 長老尼之譬喻                                                                                                                                                                      | 四〇一            |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                 | 四〇二            |
| 604 | 九 使彼無貧困,信與戒之故,淨信與見法,終生彼不空。<br>一○ 智者當勉勵,憶念佛之教。」聞此我歡喜,而問我願。<br>一一 無量化導者,請爲作記別:「淨信佛之善女!<br>〔汝於未來世,〕得其善所願。<br>一二 十萬劫之後,出生甘薦族,彼名爲瞿曇,大師在世間。<br>一三 汝於彼法中,得爲後繼子,私伽羅之母,大師弟子尼。                  |                |
|     | 一四 聞此我歡喜,終生侍親切諸行爲,奉仕勝者世導師。<br>一五 思願善作業,捨身往帝釋。                                                                                                                                         |                |
| 605 | 一六 今達最後有,山谷最上城(王舍城),生於長者家,榮富積大一七 我子私伽羅,彼喜信邪道,邪見入稠林,熱心禮六方。<br>一八 入城行乞食,見彼禮諸方,佛陀立道中,對彼行教誡。<br>一九 佛爲師子吼,說法聞近鄰 3,男女二俱胝,而起法現觀。<br>二〇 爾時我隨眾,聞善逝所說,逮得預流果,出家爲非家。<br>二一 見佛起愛好 4,不久隨念爲修習,逮得羅漢位。 | 籍。             |
|     | 二二 爲欲見佛陀,我常行往 5,喜眼眺望 6,佛色身不飽。                                                                                                                                                         |                |
|     | 二三 殊勝吉祥眼,波羅蜜所生,一切美滿色,住眺我不飽 7。<br>二四 勝者嘉我德,〔如是爲官說:〕「私伽羅之母,第一信勝解 {                                                                                                                      | 3 ° 1          |
|     | 二五 神通天耳界自在,他心智自在者,大牟尼!                                                                                                                                                                |                |
|     | 二六 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。                                                                                                                                                              |                |
|     | 二七 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。<br>二八 燒盡諸煩惱                                                                                                                                                     |                |
|     | 一八                                                                                                                                                                                    |                |
|     | 三〇 四種無礙解,我得八解脫…                                                                                                                                                                       |                |
|     | ——如是私伽羅母比丘尼唱此等之偈。                                                                                                                                                                     |                |
|     | 註 1 「愛好見佛陀」,底本為 Buddhadassanalalasa,今採用暹羅z                                                                                                                                            | 之 Buddhadas-   |
|     | 第四 刹帝利童女品 長老尼之譬喻                                                                                                                                                                      | 四〇三            |
|     | 小部經典五                                                                                                                                                                                 | 四〇四            |
|     | sanasalaya。<br>2 「信勝解」,底本爲 angavimuttanam,今採用暹羅本之 saddl                                                                                                                               | navimuttanam 。 |

- 3 「說法」,底本爲 desayito,今採用腳註所出異本及暹羅本之 desayato。
- 4 「見佛起愛好」,同註 1 解。
- 5 「行」,底本爲 ev ajam',今採用暹羅本之 vajam。
- 6 「喜眼」,底本爲 yena 'va nandanam,今採用暹羅本之 nayananandanam。
- 7 「住」,底本為 bhayam,今採用暹羅本之 viharam'。
- 8 「信勝解者」,底本爲 Sangavimuttika,今採用暹羅本之 saddhadhimuttika。

# 三五 守迦(自淨)

- 一 九十一劫昔,名爲毗婆尸,導師妙眼者,諸法觀者出。
- 二 缽頭摩底城,我於某家生,聞牟尼之法,出家爲非家。
- 三 多聞持法者,而且有辯才,成爲妙說者,遵奉者勝教。
- 606 四 彼時爲說法,人人常利益,我由彼處沒,生三十三天有名聲。
  - 五 三十一劫昔,如火尸棄勝者,論中最勝者,聲譽輝出世。
  - 六 彼時我出家,熟知佛之教,光輝勝者語,又往三十三天。
  - 七 三十一劫昔,名爲毗舍浮,導師大智者出,其時我同樣。
  - 八 我持出家法,光輝勝者教,往生樂天城,享受大安樂。
  - 九 於此賢劫,拘留孫最勝者,人虎出 1,其時我同樣。
  - 一〇 出家牟尼之思想甚輝耀,我由彼處沒,往三十三天,恰如歸自宅。
  - 一一 於此同劫中,拘那含導師,論中之勇者 2,一切眾生最上者出。
  - 一二 時我亦如是,於佛教出家,多聞持法者,光輝勝者教。
  - 一三 於此同劫中,迦葉第七牟尼、世間歸依處、無煩者,至死邊者出。
  - 一四 又於其人勇者之教出家,得完全正法,質問無所畏。
  - 一五 善戒有廉恥,熟知於三學,終生多說法,大牟尼!
- 607 一六 思願業已熟, 捨身往帝釋。
  - 一七 今達最後有,山谷最上城(王舍城),生於長者家,榮寶大蓄積。

| Ē | 第四      | 刹帝利童女品              | 長老尼之譬喻 | 四〇五 |
|---|---------|---------------------|--------|-----|
|   | <br>小部網 | <br><sup>医</sup> 典五 |        | 四〇六 |

- 一八 世間之導師,千比丘相從,由千眼之稱讚,來至王舍城。
- 一九 黃金色世尊,進入王舍城,髻髮古外道,調伏諸煩惱, 已被調伏故,依解至解脫。
- 二〇 見佛之威力,聞彼之積德,對佛起信心,竭力供養彼。
- 二一 其次曇摩提那前,出家爲非家。
- 二二 我於剃髮中,燒盡諸煩惱,我出家不久,理解一切教。
- 二三 我於諸人中說法,於說法前,起法之現觀。
- 二四 數千之有情知而甚驚異,夜叉山谷行 3,對我生淨信。
- 二五 王舍城諸人 4,恰如飲甜蜜,爲說甘露(不死)道,不奉仕守迦。

- 二六 然有智慧者,純而不退轉,與精氣飲此甘露法水, 恰如行旅人,旱天求雲雨。
- 二七 神通天耳通自在,他心智自在,大牟尼!
- 二八 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
- 608 二九 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。
  - 三〇 燒盡諸煩惱……
  - 三一 實我善來哉……
  - 三二 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是守迦比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「人虎」,底本為 varasaddlo,今採用腳註所出異本及暹羅本之 narasadulo。
    - 2 「論中之勇者」,底本爲 dlpavaro,今採用暹羅本之 vadatam。
    - 3 「行」,底本爲 bhamitva'va,今採用暹羅本之 gamitvana。
    - 4 參考漢譯南傳大藏經相應部經典一之夜叉相應第九敘迦羅。

# 三六 阿比魯巴難陀

- 一 九十一劫昔,名爲毘婆尸、導師妙眼者、諸法具眼者出。
- 二 缽頭摩底城,我生富榮家,貌美人人愛尊敬 1。

- 三 大勇者! 詣毘婆尸, 世間導師之處, 聞法歸依人導師。
- 四 調律於戒,上人涅槃時,舍利塔之上,金傘我供養。
- 五 終生我施捨,具戒彼處沒,以捨此人身,往三十三天。
- 六 彼時依十處,而勝於他者,依色聲香味觸。
- 七 壽命與容貌,幸福與名聲,[此等]依支配,殊勝我光輝。
- 八 今達最後有, 迦維羅衛城, 生爲釋種差摩女, 知名爲難陀。
- 九、我達成年時,容色盛裝飾,唯我一美女,事件於我生。
- 609 一○ 於茲爲我故 2,釋族間生起大論爭,父爲冤破滅,命令我出家。
  - —— 出家我聞法,我不詣述色人中最上者如來處 3,唯自誇容色。
  - 一二 見佛生恐怖,不往受教誡,時,勝者行方便,帶我至其處。
  - 一三 佛以熟知道,神通現三女,美容如天女,少、老以至死。
  - 一四 三女見感動,我身厭離有,一切離希望,導師向我言:
  - 一五 「難陀!病身不淨身,以見腐敗身,不淨侵流出,愚人所希冀。
  - 一六 不淨於一境,修心善得定,此者猶如彼,彼者猶如此。
  - 一七 如是觀察中,日夜勤精進,依自己之慧,得住於厭離。
  - 一八 此我不放逸,如理觀察中,此身如實見內外。

- 一九、厭離我此身,於內離貪不放逸、無執著、寂靜成寂滅。 二〇 神通天耳界自在,其時他心智自在,大牟尼! 二一 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。 二二 義法詞與辯,大勇者!我智於卿之處生。 610 二三 燒盡諸煩惱……
- - 二四 實我善來哉……
  - 二五 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是阿比魯巴難陀比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「愛尊敬」,底本爲 dassita sajanassa,今採用腳註所出異本及暹羅本之 dayita pujaniya •

第四 刹帝利童女品 長老尼之譬喻 四〇九 小部經典五 四一〇

- 「於茲爲我故」,底本爲 idam me-m'atthe,今參照暹羅本應讀爲 idhamamatthe。
- 「說色」,底本爲 rupadassim, 今採用暹羅本之 rupadessim。 3

# 三七 半泇尸

- 於此賢劫中,婆羅門之裔,迦葉大名聲,論中最勝者。
- 爾時我於彼之教出家,波羅提木叉,以此律五根。
- 三 低座食知量,覺寤我勤習,勉勵住瑜伽,無漏比丘尼。
- 其時,一度有惡心,罵人是「娼婦」,依此惡業故,而受地獄煮。 四
- 五 依其之餘業,生於娼婦家,屢屢犯罪惡,我達最後生。
- 六 出生迦尸國之長者家,依梵行之果,美貌具足如天女。
- 七 山谷最上城,以我爲最美,我因罵詈果,生爲娼婦身。
- 八 前世具薰習,最勝覺者依,聞彼說正法,出家爲非家。
- 九 爲受具足戒,我往勝者前,見立惡道者,使者得具足戒。
- 611 一〇 我之罪與福,一切業果盡,超越諸輪迴,廢棄娼婦身。
  - 一一 神通天耳界自在,他心智自在,大牟尼!
  - 一二 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
  - 一三 義法詞與辯,大勇者,我智於卿之處生。
  - 一四 燒盡諸煩惱……
  - 一五 實我善來哉……
  - 一六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是半迦尸比丘唱此等之偈。

# 三八 奔尼伽(圓滿)

四——

- 一 毗婆尸世尊、尸棄、毗舍浮、拘留孫牟尼及拘那含弗。
- 二 於迦葉佛之教,出家爲非家,受得具足戒,賢明律五根。
- 三 多聞持法者,法之理解者,法義受質問 1,聽者起尊敬。

第四 刹帝利童女品 長老尼之譬喻 ------

小部經典五 四一二

- 四 我於諸人中,說示勝者教,由其多聞我輕侮溫和比丘尼。
- 五 今達最後有,舍衛最上城,給孤獨之家,生爲取水婢。
- 六 我往取水行,水中見消熱惱涼爽之學者再生族,見彼作是言:
- 612 七 「我爲取水女,常時入冷水 2,怖畏主人杖,怒言甚煩惱。
  - 八 婆羅門!卿有畏怖耶?常入水五體震,不感甚酷冷。」
  - 九「嗚呼奔尼伽,貴女汝應知,我今爲善業,爲使淨惡業。
  - ─○ 無論老與少,凡作惡業者,依水之離垢,惡業得離脫。」
  - 一一 我由彼水出、說利益法義句,聞之感動我出家,而成羅漢果。
  - 一二 我生於婢家,缺水滿百桶,故名爲奔那,奴隸得解放。
  - 一三 長者使隨喜 3, 出家爲非家, 出家後不久, 逮得羅漢位。
  - 一四 神通天耳界自在、他心智自在,大牟尼!
  - 一五 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
  - 一六 義法詞與辯,廣大清淨智,最勝覺者依。
  - 一七 修習有大慧,依聞具聞者,前生由慢故,滅業生賤族。
  - 一八 燒盡諸煩惱……
  - 一九 實我善來哉……
  - 二〇 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是奔尼伽比丘尼唱此等之偈。
  - 註 1 「法義受質問」,底本爲 atthatthaparipucchika,今採用暹羅本之 dhammatthaparipucchita。
    - 2 「冷」,底本爲 slte,今應讀爲 sltam。
    - 3 「使隨喜」,底本爲 anumanetva,今採用暹羅本之 anumodetva。

# 三九 菴婆波利

#### p.613.

- 一 在世放美光, 普薩大牟尼, 我爲彼之妹, 刹帝利家生。
- 二 我聞彼之法,心持極淨信,我爲施大施,願求具麗容。

-----

小部經典五

四一四

- 三 三十一劫昔,尸棄世間最上導師、世間光、三界歸依處、勝者出。
- 四 時我於阿魯那城,婆羅門族生,心怒我惡罵,解脫比丘尼:
- 五 「娼婦無行跡者、勝教之冒瀆者」,依如罵詈之惡業。
- 六 往恐怖大地獄受大苦,沒後生人中,而爲苦行尼。
- 七 一萬生之間,而爲娼婦身,恰如食惡毒,其惡不能脫。
- 八 於迦葉勝者教,從事於梵行,我依異熟業,生三十三天。
- 九 今達最後有,而爲化生者,菴婆枝問生,我名爲巴莉。
- ─○ 於數千萬有情圍繞之勝者教出家,達到不動地,爲佛之實女。
- 一一 神通天耳界自在,他心智自在,大牟尼!
- 一二 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
- 一三 義法詞與辯,廣大清淨智,最勝覺者依。
- 614 一四 燒盡諸煩惱……
  - 一五 實我善來哉……
  - 一六 四種無礙解,我得八解脫……
    - ——如是菴婆波利比丘尼唱此等之偈。

### 四〇世羅

- 一於此賢劫爲婆羅門之裔,名迦葉論中最勝者。
- 二 舍衛最勝城之優婆塞家生 1,我見彼勝者,且聞其所說,歸依彼而受戒。
- 三 某時大勇者,諸多人集中,於人牛王之前,於未曾所聞苦等法, 說明自己之現等覺。
- 四 法眼與智慧及學問有見識,我聞得理解,比丘等質問。
- 五 思願善作業,捨身往帝釋。
- 六 今達最後有,長者大家生,我往詣佛所,對於四諦聞佛之正法。
- 七 出家思諦義,捨棄一切漏,逮得羅漢位。
- 八 神通天耳界自在,他心智自在,大牟尼!
- 九 知宿住天眼得清淨,一切諸漏盡,今再無後有。
- 一○ 義法詞與辯,廣大清淨智,最勝覺者依。

| 第四      | 刹帝利童女 | 品長老尼之譬喻 | 四一五 |
|---------|-------|---------|-----|
| <br>小部総 | 巠典五   |         | 四一六 |

一一 燒盡諸煩惱……

615 一二 實我善來哉……

- 一三 四種無礙解,我得八解脫……
  - ——如是世羅比丘尼唱此等之偈。
- 註 1 「生」,底本及暹羅本皆爲 Pasuta,今應讀爲 Pasuta。

#### 攝頌

刹帝利(尼)與婆羅門(尼),優婆羅華之施者,

私伽羅母與守伽,阿比魯巴難陀尼,

半伽尸與奔那伽, 菴婆波利與世羅,

偈數二百三十三,童女代表共十人。

譬喻經畢。

-----