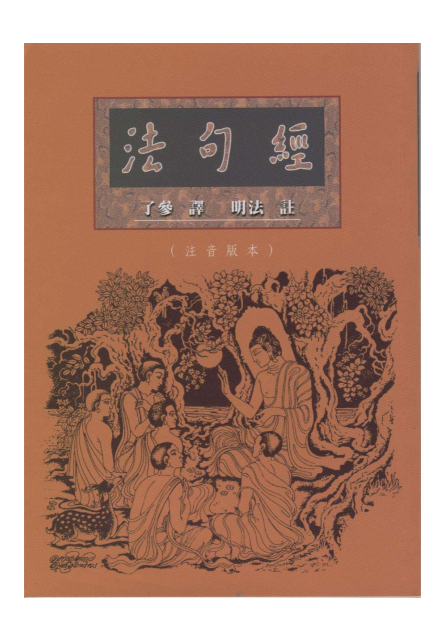
# 法句經

# 了參 譯 <u>明法比丘</u> 註 《法句經》目錄

| 一、雙品 3                | 十四、佛陀品25               |
|-----------------------|------------------------|
| <u>二、不放逸品</u> 5       | <u>十五、樂品</u> ······27  |
| 三、心品 6                | <u>十六、喜愛品</u> 29       |
| <u>四、花品</u> 7         | <u>十七、忿怒品</u> 30       |
| <u>五、愚人品</u> 10       | <u>十八、垢穢品</u> 32       |
| <u>六、智者品</u> 12       | <u>十九、法住品</u> ······34 |
| 七、阿羅漢品14              | 二十、道品36                |
| 八、千品15                | 廿一、雜品39                |
| 九、惡品17                | <u>廿二、地獄品</u> 41       |
| <u>十、刀杖品</u> ······19 | <u>廿三、象品</u> 42        |
| 十一、老品20               | 廿四、愛欲品44               |
| 十二、自己品 22             | <u> 世五、比丘品</u> 47      |
| 十三、世品24               | <u>廿六、婆羅門品</u> …49     |



### 〈 一、雙 品 〉

### 回首頁

- 1 諸法意先導,意主.意造作 <sup>1</sup>。若以染污意,或語.或行業, 是則苦隨彼,如輪隨獸足 <sup>2</sup>。
- 2 諸法意先導,意主.意造作。若以清淨意,或語.或行業, 是則樂隨彼,如影不離形。
- 3「彼罵我.打我,敗我.劫奪我」,若人懷此念,怨恨不能息。
- 4 「彼罵我.打我,敗我.劫奪我」,若人捨此念,怨恨自平息。
- 5 於此世界中,從非怨止怨,唯以忍止怨;此古聖常法。
- 6 彼人 3不了悟:「我等將毀滅」4。若彼等知此,則諍論自息。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 諸法(mental phenomena、mental states),在此指善.惡業 (kamma)。意,指心識。此句即:心為所有作為的前導,心為它們的主人,它們為心所造作。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 如輪隨獸足:cakkam'va vahato padam,如車輪跟隨拖車的獸足。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 彼人:指在憍賞彌(Kosambi)的比丘,因判定有罪、無罪而 起諍論。

<sup>4</sup> 我等將毀滅:我們將滅亡於此諍論之中。

- 7 唯求住淨樂 <sup>5</sup>,不攝護諸根 <sup>6</sup>,飲食不知量 <sup>7</sup>,懈惰.不精進, 彼實為魔 <sup>8</sup> 伏,如風吹弱樹。
- 8 願求非樂 <sup>9</sup> 住,善攝護諸根,飲食知節量,具信 <sup>10</sup> 又精進, 魔 <sup>11</sup> 不能勝彼,如風吹石山。
- 9 若人穿袈裟,不離諸垢穢,無誠實克己,不應著袈裟。
- 10 若人離諸垢 12, 能善持戒律, 克己與誠實, 彼應著袈裟。
- 11 非真思真實,真實見非真,邪思惟境界,彼不達真實。
- 12 真實思真實,非真知非真,正思惟境界,彼能達真實。
- 13 如蓋屋不密,必為雨漏浸,如是不修心,貪欲必漏入。

6 不攝護諸根:眼.耳.鼻.舌.身.意不自我保護,隨心縱欲。

<sup>5</sup> 淨樂:好樂、貪著色身的淨美。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 飲食不知量:對飲食不省察所從來,為娛樂或炫耀或美白而 飲食。

<sup>8</sup> 魔(māra):在此指欲望。

<sup>9</sup> 非樂(asubha):觀察身體十種不淨或身體三十二種成份。

<sup>10</sup> 信心:對佛.法.僧不動搖的信心。

<sup>11</sup> 魔:煩惱魔。

<sup>12</sup> 離諸垢(vanta-kāsāva 吐污):離煩惱。有煩惱垢、塵垢、垢 穢、惑垢、染垢等名詞。

- 14 如善密蓋屋,不為雨漏浸,如是善修心,貪欲不漏入。
- 15 現世此處悲,死後他處悲,作諸惡業者,兩處俱憂悲, 見自惡業已,他悲.他苦惱。
- 16 現世此處樂,死後他處樂,作諸善業者,兩處俱受樂, 見自善業已,他樂.他極樂。
- 17 現世此處苦,死後他處苦,作諸惡業者,兩處俱受苦, 現悲「我作惡」,墮惡趣更苦。
- 18 現世此處喜,死後他處喜,修諸福業者,兩處俱歡喜, 現喜「我修福」,生善趣更喜。
- 19 雖多誦經集,放逸而不行,如牧數他牛,自無沙門分。
- 20 雖誦經典少,能依教實行,具足正知識,除滅貪.瞋.癡,善淨解脫心,棄捨於世欲,此界.或他界,彼得沙門分 <sup>13</sup>。

# 回首頁 〈二、不放逸品〉

21 無逸不死 14 道,放逸趣死路。無逸者不死,放逸者如尸。

<sup>13</sup> 沙門生活的利益是指道果。

<sup>14</sup> 不死:涅槃的一種名稱。《相應部》〈無為相應〉提到三十二種涅槃的別名。

- 22 智者深知此,所行不放逸。不放逸得樂,喜悅於聖境。
- 23 智者常堅忍,勇猛修禪定。解脫得安隱,證無上涅槃。
- 24 奮勉常正念,淨行能克己,如法而生活,無逸.善名增。
- 25 奮勉.不放逸,克己.自調御,智者自作洲,不為洪水沒 15。
- 26 暗鈍愚癡人,耽溺於放逸,智者不放逸,如富人護寶。
- 27 莫耽溺放逸,莫嗜愛欲樂。警覺修定者,始得大安樂。
- 28 智者以無逸,除逸則無憂,聖賢登慧閣,觀愚者多憂, 如登於高山,俯視地上物。
- 29 放逸中無逸,如眾睡獨醒。智者如駿馳,駑駘所不及。
- 30 摩伽 16 以無逸,得為諸天主。無逸人所讚,放逸為人訶。
- 31 樂不放逸比丘,或者懼見放逸,猶如猛火炎炎, 燒去大結.小結 <sup>17</sup>。

6

<sup>15</sup> 智者以法與律作為依止,不為煩惱(洪水)所淹沒。

<sup>16</sup> 摩伽:傳說他由於勤於造路與清掃,而投生為帝釋天王。

<sup>17</sup> 結:煩惱的異名。

32 樂不放逸比丘,或者懼見放逸,彼已鄰近涅槃,必定不易 隨落。

### 回首頁

## 〈三、心品〉

- 33 輕動變易心,難護.難制服。智者調直之,如匠搦 18 箭直。
- 34 如魚離水棲,投於陸地上,以此戰慄心,擺脫魔境界。
- 35 此心隨欲轉,輕躁難捉摸。善哉心調伏,心調得安樂。
- 36 此心隨欲轉,微妙極難見。智者防護心,心護得安樂。
- 37 遠行與獨行,無形隱深窟。誰能調伏心,解脫魔羅縛。
- 38 心若不安定,又不了正法,信心不堅者,智慧不成就。
- 39 若得無漏心 19,亦無諸惑亂,超越善與惡 20,覺者無恐怖。
- 40 知身如陶器,住心似城廓,慧劍擊魔羅,守勝.莫染著 21。

<sup>19</sup> 無漏心(anavassuta cittassa):無(煩惱)洩漏的心。

<sup>18</sup> 搦:按壓及調整。

<sup>20</sup> 阿羅漢已捨棄善.惡之業(因),不造成未來的任何果報。

<sup>21</sup> 守勝.莫染著:守護所克服的成果,而不執著,繼續修至解脫。

- 41 此身實不久,當睡於地下,被棄無意識,無用如木屑。22
- 42 仇敵害仇敵,怨家對怨家,若心向邪行23,惡業最為大。
- 43 善非父母作,亦非他眷屬,若心向正行,善業最為大。

# 回首頁 〈四、花品〉

- 44 誰征服地界 <sup>24</sup>,閻魔界.天界,誰善說法句,如巧匠 <sup>25</sup> 採花?
- 45 有學 <sup>26</sup> 克地界,閻魔界 <sup>27</sup>.天界,有學說法句,如巧匠採 花。
- 46 知此身如泡,覺悟是幻法,折魔羅花箭<sup>28</sup>,越死王所見。

8

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Aciram vat'ayam kāyo paṭhavim adhisessati chuddho apetaviññāṇo nirattham va kalingaram. 在南傳佛教國家,此句常為比丘為臨終者誦念的法句。

<sup>23</sup> 邪行:不正行、邪道、惡業,在此指瞋恚。正行則指善業。

<sup>24</sup> 征服:巴利註為「如實了解」。地界,即自己。

<sup>25</sup> 巧匠:指花藝的師傅。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 有學:即證悟初果向、初果、二果向、二果、三果向、三 果、四果向。無學:即證悟四果(阿羅漢)。

<sup>27</sup> 閻魔界:指地獄、餓鬼、畜生、阿修羅。

<sup>28</sup> 魔羅花箭:指欲望的誘惑。

- 47 採集諸花已,其人心愛著,死神捉將去,如瀑流睡村 29。
- 48 採集諸花已,其人心愛著,貪欲無厭足,實為死魔伏。
- 49 牟尼 30 入村落,譬如蜂採華,不壞色與香,但取其蜜去。
- 50 不觀他人過,不觀作不作,但觀自身行,已作與未作。
- 51 猶如鮮妙花,色美而無香,如是說善語,彼不行無果 31。
- 52 猶如鮮妙花,色美而芳香,如是說善語,彼實行有果。
- 53 如從諸花聚,得造眾花鬘,如是生為人,當作諸善事。
- 54 花香不逆風,栴檀.多伽羅,末利香 <sup>32</sup>亦爾。德香逆風薰, 彼正人之香,遍聞於諸方。
- 55 栴檀.多伽羅,拔悉基 33.青蓮,如是諸香中,戒香為最上。

<sup>29</sup> 如瀑流睡村:熟睡的村人為瀑流沖走而不知。

<sup>30</sup> 牟尼:修行者、聖者之意。

<sup>31</sup> 會說善語,但若不依照所說的去實踐,則不會有好結果。

<sup>32</sup> 栴檀、多伽羅:皆是木香之名。末利迦:小小的香花。

<sup>33</sup> 拔悉基:意為「雨季花」。

- 56 栴檀.多伽羅,此等香其微。持戒者最上,香薰諸天間。
- 57 成就諸戒行,住於不放逸,正智解脫者,魔不知所趣 34。
- 58 猶如糞穢聚,棄著於大道,蓮華生其中,香潔而悅意。
- 59 如是糞穢等,盲昧凡夫中,正覺者弟子,以智慧光照。 回首頁

# 〈 五、愚 品 〉

- 60 不眠者夜長,倦者由旬 35 長,不明達正法——愚者輪迴長。
- 61 不得勝我者為友,與我相等者亦無,寧可堅決獨行居, 不與愚人作伴侶。
- 62 「此我子我財」, 愚人常為憂。我且無有我, 何有子與財?
- 63 愚者自知愚,彼即是智人。愚人自謂智,實稱真愚夫。
- 64 愚者雖終身,親近於智人,彼不了達摩 36 ,如匙嘗湯味。
- 65 慧者須臾頃,親近於智人,能速解達摩,如舌嘗湯味。

10

<sup>34</sup> 解脫的阿羅漢不會再生,魔王找不到他死後去處。

<sup>35</sup> 一由旬:指公牛掛軛行走一日的旅程。約有七~八公里。

<sup>36</sup> 達摩(dhamma):法、真理。

- 66 愚人不覺知,與自仇敵行,造作諸惡業,受定眾苦果。
- 67 彼作不善業,作已生後悔,哭泣淚滿面,應得受異熟 37。
- 68 若彼作善業,作已不追悔,歡喜而愉悅,應得受異熟。
- 69 惡業未成熟,愚人思如蜜;惡業成熟時,愚人必受苦。
- 70 愚者月復月,雖僅取少食——以孤沙草端 <sup>38</sup>; 彼所得功德,不及思法者,十六分之一。
- 71 猶如搆牛乳,醍醐非速成。愚人造惡業,不即感惡果, 業力隨其後,如死灰覆火。
- 72 愚夫求知識,反而趨滅亡,損害其幸福,破碎其頭首 39。
- 73 愚人騖虛名:僧中作上座,僧院為院主,他人求供養。
- 74「僧與俗共知——此事由我作,事無論大小, 皆由我作主」,愚人作此想,貪與慢增長。
- 75 一道引世利,一道向涅槃 40。佛弟子比丘,當如是了知,

<sup>37</sup> 異熟(vipāka):果報(造善.惡因所得的善.惡果)。

<sup>38</sup> 孤沙草(Kusa):香茅草或吉祥草。以孤沙草的尖端取少少食。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 頭首:智慧。

<sup>40</sup> 一條道路導向世俗的利益,另一條道路向涅槃、解脫。

#### 莫貪著世利,專注於遠離。

### 〈 六、智 者 品 〉

### 回首頁

- 76 若見彼智者——能指示過失,並能譴責者,當與彼為友; 猶如知識者,能指示寶藏。與彼智人友,定善而無惡。
- 77 訓誡與教示,阻他人過惡。善人愛此人,但為惡人憎 41。
- 78 莫與惡友交,莫友卑鄙者。應與善友交,應友高尚十<sup>42</sup>。
- 79 得飲法水者,心清而安樂。智者常喜悅,聖者所說法。
- 80 灌溉者引水,箭匠之矯箭,木匠之繩木,智者自調御 43。
- 81 猶如堅固巖,不為風所搖,毀謗與讚譽,智者不為動。
- 82 亦如一深池,清明而澄淨,智者聞法已,如是心清淨。
- 83 善人離諸欲,不論諸欲事。苦樂所不動,智者無喜.憂。
- 84 不因自因他,智者作諸惡,不求子.求財、及謀國作惡。

<sup>41</sup> 善人敬愛能訓誡與教示的人,惡人則憎惡此人。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 高尚士(purisuttama):最勝人、上人、聖人。

<sup>43</sup> 各類匠師擅長他們各自的工作,而有智慧的人善於自我調伏。

不欲以非法,求自己繁榮。彼實具戒行,智慧正法者。 85 於此人群中,達彼岸者少。其餘諸人等,徘徊於此岸 <sup>44</sup>。

- 86 善能說法者,及依正法行,彼能達彼岸,度難度魔境 45。
- 87 應捨棄黑法,智者修白法 46,從家來無家 47,喜獨處不易 48。
- 88 當求是法樂,捨欲無所有 49,智者須清淨,自心諸垢穢。
- 89 彼於諸覺支 <sup>50</sup>,正心而修習。遠離諸固執,樂捨諸愛著, 漏盡 <sup>51</sup>而光耀,此世證涅槃。

44 彼岸:涅槃。此岸:生死。

45 魔境:指生死輪迴。

46 黑法:惡業;白法:善業。

47 從家來無家:從在家人成為出家人(無家)。

48 喜獨處不易:指喜愛獨處.遠離,為凡夫不易享受的。

49 捨欲無所有:空掉所有欲望,即涅槃。

50 覺支(sambodhiyanga):指七覺支,一、念覺支,念念明白。

二、擇法覺支,分別善惡,棄絕貪染之法,選擇趨解脫之法。

三、精進覺支,一心於一境而努力不懈修善.斷惡,求解脫。

四、喜覺支,得正法或禪定而喜悅。

五、輕安覺支,指身.心輕快、安穩,不沉重。

六、定覺支,得禪定,心不散亂。

七、捨覺支,心無偏頗,不執著而保持平衡、中立。

51 漏盡: khīṇāsavā, 滅盡諸漏(貪.瞋.癡的煩惱)。

### 〈七、阿羅漢品〉

### 回首頁

- 90 路行盡 52無憂,於一切解脫,斷一切繫縛 53,無有苦惱者。
- 91 正念奮勇者,彼不樂在家。如鵝離池去,彼等棄水家。
- 92 彼等無積聚 <sup>54</sup>,於食如實知,空.無相解脫 <sup>55</sup>——是彼所行境,如鳥遊虛空,蹤跡不可得。
- 93 彼等諸漏盡,亦不貪飲食,空.無相解脫——是彼所行境,如鳥遊虛空,蹤跡不可得。
- 94 彼諸根寂靜,如御者調馬,離我慢.無漏,為天人所慕。
- 95 彼已無憤恨,猶如於大地,彼虔誠堅固,如因陀揭羅 <sup>56</sup>,如無污泥池,是人無輪迴。

52 路行盡:業已盡,即所謂:諸漏已盡,所作已辦,梵行已立。

55 空解脫:空無貪.瞋.癡。無相解脫:無貪等之相。

<sup>53</sup> 繫縛:gantha,貪、瞋、戒禁取(誤取邪因、邪道)、見取(持常見—永恆不滅的我或靈魂,或持斷見—凡事皆偶然,無因果)。

<sup>54</sup> 彼等無積聚:不再造業。

<sup>56</sup> 因陀揭羅:indrakhīla,門限,或是進城處安立堅固的柱子, 象徵因陀羅(守護神)的所在。

- 96 彼人心寂靜,語與業寂靜,正智而解脫,如是得安穩。
- 97 無信 57.知無為, 斷繫.因永謝 58, 棄捨於貪欲, 真實無上士。
- 98 於村落林間,平地或丘陵,何處有羅漢,彼地即可慶。
- 99 林野甚可樂,世人所不樂;彼喜離欲樂,不求諸欲樂。 回首頁

# 〈八、千品〉

- 100 雖誦一千言,若無義理者,不如一義語,聞已得寂靜。
- 101 雖誦千句偈,若無義理者,不如一句偈,聞已得寂靜。
- 102 彼誦百句偈,若無義理者,不如一法句,聞已得寂靜。
- 103 彼於戰場上,雖勝百萬人;未若克己者,戰士之最上!
- 104 能克制自己,過於勝他人。若有克己者,常行自節制。
- 105 天神.乾闥婆 59, 魔王並梵天, 皆遭於敗北, 不能勝彼人。

<sup>57</sup> 無信:assaddho,聖者自證知,悟不由他。

<sup>58</sup> 斷了繫縛,煩惱的因永遠謝滅。

<sup>59</sup> 乾闥婆:Gandhabha,天界的一種樂神。

- 106 月月投千金——供犧牲百年,不如須臾間, 供養修己者,彼如是供養,勝祭祀百年。
- 107 若人一百年——事火於林中,不如須臾間,供養修己者, 彼如是供養,勝祭祀百年。
- 108 若人於世間,施捨或供養 <sup>60</sup>,求福一週年,如是諸功德, 不及四分一,禮敬正直者。
- 109 好樂敬禮者,常尊於長老,四法得增長:壽.美.樂與力。61
- 110 若人壽百歲——破戒.無三昧 <sup>62</sup>,不如生一日 ——持戒.修禪定。
- 111 若人壽百歲——無慧.無三昧,不如生一日 ——具慧.修禪定。

<sup>60</sup> 施捨:yittham,在節慶的施捨。供養:hutam,供給過客的布施。

<sup>61</sup> Abhivādanasīlissa niccam vuḍḍhāpacāyino cattāro dhammā vaḍḍhanti: āyu, vaṇṇo, sukham, balam.南傳比丘受人禮拜時,常念誦的法句。法句中壽.美.樂.力,指長壽、莊嚴、安樂、力量。

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> 破戒.無三昧:dussīlo asamāhito,無道德,無禪定。

- 112 若人壽百歲——怠惰.不精進,不如生一日 ——勵力行精進。
- 113 若人壽百歲——不見生滅法,不如生一日 ——得見生滅法。<sup>63</sup>
- 114 若人壽百歲——不見不死道,不如生一日 ——得見不死道。
- 115 若人壽百歲——不見最上法,不如生一日 ——得見最上法 <sup>64</sup>。

# 〈 九、惡 品 〉

- 116 應急速作善,制止罪惡心。怠慢作善者,心則喜於惡。
- 117 若人作惡已,不可數數作;莫喜於作惡,積惡則受苦。
- 118 若人作善已,應復數數作;當喜於作善,積善則受樂。

<sup>63</sup> 生滅法: udayabbayam, 在修觀禪時, 見到色法(物質—地.水.火.風的現象)或名法(受、想、行、識)的生滅、無常。

<sup>64</sup> 最上法:指九出世間法,即:四道、四果及涅槃。

- 119 惡業未成熟,惡者以為樂。惡業成熟時,惡者方見惡。
- 120 善業未成熟,善人以為苦。善業成熟時,善人始見善。
- 121 莫輕於小 <sup>65</sup> 惡!謂「我不招報」,須知滴水落, 亦可滿水瓶,愚夫盈其惡,少許少許積。
- 122 莫輕於小善!謂「我不招報」,須知滴水落, 亦可滿水瓶,智者完其善,少許少許積。
- 123 商人避險道,伴少而貨多;愛生避毒品 66,避惡當亦爾。
- 124 假若無有瘡傷手,可以其手持毒藥。毒不能患無傷手。 不作惡者便無惡。
- 125 若犯無邪者,清淨無染者,罪惡向愚人,如逆風揚塵。
- 126 有人生於母胎中,作惡者則墮地獄,正直之人昇天界, 漏盡者證入涅槃。
- 127 非於虛空及海中,亦非入深山洞窟,欲求逃遁惡業者,世間實無可覓處。

\_

<sup>65</sup> Mappamaññetha: 1. Ma+appamaññetha 莫輕視。

<sup>2.</sup>Ma+appa+maññetha 莫想少。

<sup>66</sup> 愛生避毒品:愛惜生命則需避開毒害的物品。

128 非於虛空及海中,亦非入深山洞窟,欲求不為死魔制, 世間實無可覓處。

### 回首頁

# 〈十、刀杖 67 品〉

- 129 一切懼刀杖,一切皆畏死,以自度 68 他情,莫殺教他殺。
- 130 一切懼刀杖,一切皆愛生,以自度他情,莫殺教他殺。
- 131 於求樂有情,刀杖加惱害,但求自己樂,後世樂難得。
- 132 於求樂有情,不加刀杖害,欲求自己樂,後世樂可得。
- 133 對人莫說粗惡語,汝所說者還說汝。憤怒之言實堪痛; 互擊刀杖可傷汝。
- 134 汝若自默然,如一破銅鑼,已得涅槃路;於汝無諍故。
- 135 如牧人以杖,驅牛至牧場,如是老與死·驅逐眾生命。
- 136 愚夫造作諸惡業,卻不自知有果報,癡人以自業感苦,

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> 刀杖:daṇḍa,亦作刑罰。

<sup>68</sup> 度:測量。

#### 宛如以火而自燒。

- 137 若以刀杖害,無惡無害者,十事中一種,彼將迅速得。
- 138 極苦痛失財,身體被損害,或重病所逼,或失心狂亂。
- 139 或為王迫害,或被誣重罪,或眷屬離散,或破滅財產。
- 140 或彼之房屋,為劫火焚燒。癡者身亡後,復墮於地獄。
- 141 非裸行結髮,非塗泥絕食,臥地自塵身,非以蹲踞住 <sup>69</sup>,不斷疑惑者,能令得清淨。
- 142 嚴身住寂靜,調御而克制,必然修梵行,不以刀杖等, 加害諸有情,彼即婆羅門,彼即是沙門,彼即是比丘<sup>70</sup>。
- 143 以慚自禁者,世間所罕有,彼善避羞辱,如良馬避鞭。
- 144 如良馬加鞭,當奮勉懺悔。以信.戒.精進,以及三摩地, 善分別正法,以及明行足<sup>71</sup>,汝當念勿忘,消滅無窮苦。
- 145 灌溉者引水,箭匠之矯箭,木匠之繩木,善行者自御。 回首頁

<sup>69</sup> 兩腳前後參差的蹲跪。古譯作「右膝著地」、「胡跪」。

<sup>70</sup> 婆羅門、沙門、比丘都是指阿羅漢。

<sup>71</sup> 明行足: 具足智慧與德行(戒律)。

# 〈十一、老品〉

- 146 常在燃燒 <sup>72</sup> 中,何喜.何可笑?幽暗 <sup>73</sup> 之所蔽,何不求光明?
- 147 觀此粉飾身:瘡 <sup>74</sup>傷.一堆骨,疾病.多思惟 <sup>75</sup>。絕非常存者。
- 148 此衰老形骸,病藪 <sup>76</sup>而易壞; 朽聚必毀滅, 有生終歸死。
- 149 猶如葫盧瓜,散棄於秋季,骸骨如鴿色,觀此何可樂?
- 150 此城骨所建,塗以血與肉,儲藏老與死,及慢並虛偽 77。
- 151 盛飾王車亦必朽,此身老邁當亦爾。唯善人法 78 不老朽,

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 世上有十一種火常在燃燒,貪 rāga、瞋 dosa、癡 moha、病 vyadhi、老 jarā、死 maraṇa、愁 soka、悲 parideva、苦 dukkha、憂 domanasa、惱 upāyāsa。

<sup>73</sup> 幽暗:喻無知、無明。

<sup>74</sup> 瘡:指雙眼、雙耳、雙鼻孔、口、大便口、小便口等九處。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> 多思惟:bahusaṅkappaṁ,比喻多欲望。

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> 病藪:roganiḍḍha,病巢。

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 虚偽: makkho, 古譯作「覆」。

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> 善人法:satañca dhammo,指聖者的教法。

#### 善人傳示於善人。

- 152 寡聞之愚人,生長如牡牛,唯增長筋肉,而不增智慧。
- 153 經多生輪迴,尋求造屋者 79,但未得見之,痛苦再再生。
- 154 已見造屋者!不再造於屋。椽桷<sup>80</sup> 皆毀壞,棟樑亦摧折。 我既證無為,一切愛盡滅<sup>81</sup>。
- 155 少壯不得財,並不修梵行,如池邊老鷺,無魚而萎滅。
- 156 少壯不得財,並不修梵行,臥如破折弓,悲歎於過去。 回首頁

## 〈十二、自己品〉

157 若人知自愛,須善自保護。三時 82中一時,智者應醒覺。

81 無為,即是涅槃;滅盡渴愛,即已證得阿羅漢果。153-154 偈《善見律毘婆沙》譯作:「流轉非一生,走去無厭足,正 覓屋住處,更生生辛苦,今已見汝屋,不復更作屋,一切脊 肋骨,碎折不復生,心已離煩惱,愛盡至涅槃。(大正 24.675)

<sup>80</sup> 椽桷:支撐屋頂的木條。

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> 三時:過去、未來、現在。在此指指人生三時──青年、中 年、老年。

- 158 第一將自己,安置於正道,然後教他人;賢者始無過。
- 159 若欲誨他者,應如己所行,自制乃制他,克己實最難。
- 160 自為自依怙,他人何可依 83?自己善調御,證難得所依 84。
- 161 惡業實由自己作,從自己生而自起。惡業摧壞於愚者,猶 如金剛破寶石。
- 162 破戒如蔓蘿,纏覆裟羅樹 85。彼自如此作,徒快敵者意。
- 163 不善事易作,然無益於己;善與利益事,實為極難行。
- 164 惡慧.愚癡人,以其邪見故,侮蔑羅漢教,依正法行者, 以及尊者教,而自取毀滅,如格他格草 <sup>86</sup>,結果自滅亡。
- 165 惡實由己作,染污亦由己;由己不作惡,清淨亦由己。 淨.不淨依己,他何能淨他?
- 166 莫以利他事,忽於己利益87。善知己利者,常專心利益。

<sup>83</sup> 修行者要依怙自己的經驗、判斷,依怙正法來達到解脫。

<sup>84</sup> 證難得所依:證得難得的歸依處(涅槃)。

<sup>85</sup> 蔓蘿梵:maluva,籐類。裟羅樹被此籐纏住將枯死。

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 格他格草:katthaka,蘆葦類,結實則死。

### 〈十三、世品〉

#### 回首頁

- 167 莫從卑劣法。莫住於放逸。莫隨於邪見。莫增長世俗 88。
- 168 奮起莫放逸!行正法善行。依正法行者,此世.他世樂。
- 169 行正法善行。勿行於惡行。依正法行者,此世.他世樂。
- 170 視如水上浮漚,視如海市蜃樓,若人觀世如是, 死王不得見他。
- 171 來看這個世界,猶如莊嚴王車。愚人沈湎此中, 智者毫無執著。
- 172 若人先放逸,但後不放逸。彼照耀此世,如月出雲翳。
- 173 若作惡業已,覆之以善者。彼照耀此世,如月出雲翳。
- 174 此世界盲暝,能得見者少。如鳥脫羅網,鮮有昇天者。
- 175 天鵝飛行太陽道 89,以神通力可行空 90。智者破魔王魔

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> (自)己利益(Attadattham),指道、果、涅槃。

<sup>88</sup> 世俗,指生死輪迴。

眷,得能脫離於世間。

- 176 違犯一乘法 91,及說妄語者,不信來世者,則無惡不作。
- 177 慳者不生天。愚不讚布施。智者隨喜施,後必得安樂。
- 178 一統大地者,得生天上者,一切世界主,不及預流 92 勝。

### 回首頁

### 〈 十四、佛 陀 品 〉

179 彼之勝利無能勝,敗者於世無可從,佛智無邊.無行跡 <sup>93</sup>, 汝復以何而誑惑?

<sup>89</sup> 太陽道:太陽行走的道路,即虛空。

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> 修鍊禪定達第四禪時,可以進一步引發超常的神通,包括 飛行虚空的能力。

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> 一(乘)法:ekaṁ dhammaṁ,是指真理(saccaṁ 諦)。

<sup>92</sup> 預流果: sotapattiphalam,即初果、須陀洹果,證悟預流果即入聖人的行列,它斷除了三結——身見(我見,以為有永恆不變的我)、疑(懷疑因果、緣起、佛.法.僧)、戒禁取見(邪因以為正因,邪道以為正道)。

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> 佛陀的智慧無邊(指具有「一切知智」sabbañnuta-ñāṇa)。無 行跡(anantagocaram)指無任何貪愛、無明之行為。

- 180 彼已不具於結縛,愛欲難以誘使去,佛智無邊.無行跡, 汝復以何而誑惑?
- 181 智者修禪定,喜出家.寂靜 94,正念.正覺者,天人所敬愛。
- 182 得生人道難,生得壽終難,得聞正法難,遇佛出世難。
- 183 一切惡莫作,一切善應行,自調淨其意,是則諸佛教。<sup>95</sup>
- 184 諸佛說涅槃最上,忍辱為最高苦行。害他實非出家者, 惱他不名為沙門。
- 185 不誹與不害,嚴持於戒律<sup>96</sup>,飲食知節量,遠處而獨居, 勤修增上定<sup>97</sup>,是為諸佛教。
- 186 即使雨金錢,欲心不滿足。智者知淫欲,樂少而苦多!
- 187 故彼於天欲,亦不起希求。正覺者弟子,希滅於愛欲。

Sabbapāpassa akaranam, kusalassa upasampadā, sacittapariyodapanam, etam Buddhāna sāsanam. 本偈一般流傳:諸惡莫作,眾善奉行,自淨其意,是諸佛教。原意是一切惡不作,具足眾善,淨化自心,這是一切佛陀所教示的。

 $<sup>^{94}</sup>$  出家寂靜:nekkhammupasama,離欲.寂靜。

<sup>96</sup> pātimokkhe ca samvaro,即守護比丘戒(波羅提木叉)。

<sup>97</sup> 增上定,即增上心(adhicitta)指禪定,四禪、四空定。

- 188 諸人恐怖故,去皈依山岳,或依於森林,園苑.樹支提 98。
- 189 此非安穩依,此非最上依,如是皈依者,不離一切苦。
- 190 若人皈依佛,皈依法及僧,由於正智慧,得見四聖諦。
- 191 苦與苦之因,以及苦之滅,並八支聖道,能令苦寂滅 99。
- 192 此皈依安穩,此皈依無上,如是皈依者,解脫一切苦。
- 193 聖人 100 極難得,彼非隨處生;智者所生處,家族咸蒙慶。
- 194 諸佛出現樂,演說正法樂,僧伽和合樂,修士和合樂。
- 195 供養應供者——脫離於虛妄,超越諸憂患,佛及佛弟子。
- 196 若供養如是——寂靜無畏者,其所得功德,無能測量者。

# 〈 十五、樂 品 〉

<sup>98</sup> 凡夫因恐怖的緣故,去皈依山岳、森林、園林、樹塔廟(樹 支提,建廟於樹邊,祭樹神)。

<sup>99</sup> 四聖諦:苦、集(苦因)、滅(苦滅--涅槃)、道(苦滅之道--八 支聖道)。時時能實踐四聖諦,不久即可使苦滅絕。

<sup>100</sup> 聖人,指佛陀。

- 197 我等 101 實樂生, 憎怨中無憎。於憎怨人中, 我等無憎住。
- 198 我等實樂生,疾病 102 中無病。於疾病人中,我等無病住。
- 199 我等實樂生, 貪欲中無欲。於貪欲人中, 我等無欲住。
- 200 我等實樂生 103, 我等無物障 104, 我等樂為食, 如光音天 105 \ 。
- 201 勝利生憎怨, 敗者住苦惱。勝. 敗兩俱捨, 和靜 106住安樂。
- 202 無火如貪欲,無惡如瞋恨,無苦如五蘊,無樂勝寂靜。107
- 203 飢為最大病,行 108 為最大苦;如實知此已,涅槃樂最上。

<sup>101</sup> 我等:佛陀自稱。

<sup>102</sup> 疾病:種種煩惱痛苦。

<sup>103</sup> natthi kiñcanaṁ (無憂無慮),是指無貪、無瞋及無痴。

無物障:無貪.瞋.痴之障。

<sup>105</sup> 光音天:屬於第三禪天。

<sup>106</sup> upasanto「寂靜者」是指已斷除煩惱的人。

<sup>107</sup> 沒有像貪欲的火,沒有像瞋恨的惡,沒有像五蘊之苦,沒 有喜樂勝禍涅槃。

<sup>108</sup> saṅkhāra「諸行」是指五蘊。

- 204 無病最上利,知足最上財,信賴最上親,涅槃最上樂。
- 205 已飲獨居味,以及寂靜味,喜飲於法味,離怖畏去惡。
- 206 善哉見聖者,與彼同住樂。由不見愚人,彼即常歡樂。
- 207 與愚者同行,長時處憂悲。與愚同住苦,如與敵同居。 與智者同住,樂如會親族。
- 208 是故真實:賢者.智者.多聞者,持戒虔誠與聖者, 從斯善人賢慧遊,猶如月從於星道。

# 〈 十六、喜 愛 品 〉

- 209 專事不當事,不事於應修,棄善.趨愛欲,卻羨自勉者 109。
- 210 莫結交愛人,莫結不愛人。不見愛人苦,見憎人亦苦。
- 211 是故莫愛著,愛別離為苦。若無愛與憎,彼即無羈縛。
- 212 從喜愛生憂,從喜愛生怖;離喜愛無憂,何處有恐怖。

<sup>109</sup> 做不該做的事,不做該做的事,執取欲樂而捨棄善法,而 妒嫉精進者的成就。

- 213 從親愛生憂,從親愛生怖;離親愛無憂,何處有恐怖。
- 214 從貪欲生憂,從貪欲生怖;離貪欲無憂,何處有恐怖。
- 215 從欲樂生憂,從欲樂生怖;離欲樂無憂,何處有恐怖。
- 216 從愛欲生憂,從愛欲生怖;離愛欲無憂,何處有恐怖。
- 217 具戒及正見,住法 110 知真諦,圓滿自所行,彼為世人愛。
- 218 渴求離言法  $^{111}$ ,充滿思慮心,諸欲心不著,是名上流  $^{112}$ 。
- 219 久客異鄉者,自遠處安歸,親友與知識,歡喜而迎彼。
- 220 造福亦如是,從此生彼界,福業如親友,以迎愛者來。

# 〈 十七、忿 怒 品 〉

<sup>110</sup> 法:四向、四果、涅槃。

<sup>111</sup> 離言法:涅槃。

<sup>112</sup> 上流人:uddhamsoto,向上流去的人,即會生於第四禪的 五淨居天的阿那含聖者。

- 221 捨棄於忿怒,除滅於我慢,解脫一切縛 <sup>113</sup>,不執著名. 色 <sup>114</sup>,彼無一物者,苦不能相隨。
- 222 若能抑忿發,如止急行車,是名善御者,餘為執韁人。
- 223 以不忿勝忿。以善勝不善。以施勝慳吝。以實勝虚妄。
- 224 諦語 115.不瞋恚,分施與乞者;以如是三事,能生於諸天。
- 225 彼無害牟尼,常調伏其身,到達不死境一無有悲憂處。
- 226 恆常醒覺者,日夜勤修學,志向於涅槃,息滅諸煩惱。
- 227 阿多羅 <sup>116</sup>應知:此非今日事,古語已有之。默然為人誹, 多語為人誹,寡言為人誹;不為誹謗者,斯世實無有。
- 228 全被人誹者,或全被讚者,非曾有.當有 117,現在亦無有。

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> 縛:saṃyajanaṃ,結,一共有十個結。Akiñcanaṃ「無煩惱」即是無貪.瞋.痴。

<sup>114</sup> 名.色:nāma-rūpa,精神(心識)和物質,即身心。

<sup>115</sup> 諦語:即真實語,不妄語。

<sup>116</sup> 阿多羅:Atula,一位在家居士之名。

<sup>117</sup> 過去未曾有,未來也沒有。

- 229 若人朝朝自反省,行無瑕疵並賢明,智慧.戒行兼具者, 彼為智人所稱讚。
- 230 品如閻浮金 118, 誰得誹辱之?彼為婆羅門, 諸天所稱讚。
- 231 攝護身忿怒,調伏於身行。捨離身惡行,以身修善行。
- 232 攝護語忿怒,調伏於語行。捨離語惡行,以語修善行。
- 233 攝護意忿怒,調伏於意行。捨離意惡行,以意修善行。
- 234 智者身調伏,亦復語調伏,於意亦調伏,實一切調伏。

## 〈 十八、垢 穢 品 〉

- 235 汝今已似枯燋葉,閻魔使者近身邊。汝已佇立死門前,旅 途 <sup>119</sup> 汝亦無資糧。
- 236 汝宜自造安全洲,迅速精勤為智者。拂除塵垢無煩惱, 得達諸天之聖境 <sup>120</sup>。

120 諸天之聖境 (**Dibbam ariyabhūmim**),指色界天的淨居天。

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> 閻浮金:Jambunada,來自閻浮河(Jambu)之金,品質佳。

<sup>119</sup> 旅途:指生死輪迴。

- 237 汝今壽命行已終,汝已移步近閻魔。道中既無停息處, 旅途汝亦無資糧。
- 238 汝宜自造安全洲,迅速精勤為智者。拂除塵垢無煩惱, 不復重來生與老。
- 239 刹那.刹那間,智者分分除,漸拂自垢穢,如冶工鍛金。
- 240 如鐵自生鏽, 生已自腐蝕, 犯罪者亦爾, 自業導惡趣。
- 241 不誦經典穢,不勤為家穢,懶惰為色穢,放逸護衛穢 121。
- 242 邪行婦人穢,吝嗇施者穢。此界及他界,惡法實為穢。
- 243 此等諸垢中,無明垢為最,汝當除此垢,成無垢比丘!
- 244 生活無慚愧,鹵莽如烏鴉,詆毀於他人,大膽自誇張, 傲慢邪惡者,其人生活易。
- 245 生活於慚愧,常求於清淨,不著欲謙遜,住清淨生活, 富於識見者,其人生活難。

只有阿那含才能投生。

121 不誦經典是(學習的)污垢,不勤勞是房屋的污垢,懶惰是 美貌的污垢,放逸是守護的污垢。

- 246 若人於世界,殺生.說妄語,取人所不與,犯於別人妻。
- 247 及耽湎飲酒,行為如是者,即於此世界,毀掘自善根。
- 248 如是汝應知:不制則為惡;莫貪與非法,自陷於永苦。
- 249 若信樂故施。心嫉他得食,彼於書或夜,不得入三昧。
- 250 若斬斷此心,拔根及除滅,則於書或夜,彼得入三昧。
- 251 無火等於貪欲,無執著如瞋恚,無網等於愚癡, 無河流如愛欲。<sup>122</sup>
- 252 易見他人過,自見則為難。揚惡如颺糠,已過則覆匿, 如彼狡博者 <sup>123</sup>,隱匿其格利 <sup>124</sup>。
- 253 若見他人過,心常易忿者,增長於煩惱;去斷惑遠矣。
- 254 虚空無道跡,外道無沙門。眾生喜虛妄,如來無虛妄。
- 255 虚空無道跡,外道無沙門。五蘊無常住,諸佛無動亂。

<sup>122</sup> 沒有像貪欲的火,沒有像瞋恚的執著,沒有像愚癡的網, 沒有像愛欲的河流。

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> 博者:satho,賭徒,註疏解釋它為捕鳥者。

<sup>124</sup> 格利:Kali,不利於賭客的骰子。

# 〈 十九、法 住 <sup>125</sup> 品 〉

- 256 鹵莽處事故,不為法住者。智者應辨別——孰正與孰邪。
- 257 導人不鹵莽,如法而公平,智者護於法,是名法住者。
- 258 不以多言故,彼即為智者。安靜無怨怖,是名為智者。
- 259 不以多言故,彼為持法者。彼雖聞少分,但由身見法 <sup>126</sup>, 於法不放逸,是名持法者。
- 260 不因彼白頭,即得為長老。彼年齡虛熟,徒有長老名。
- 261 於彼具真實,具法 <sup>127</sup>不殺生,節制並調伏,彼有智慧人。 除滅諸垢穢,實名為長老。
- 262 嫉.慳.虛偽者,雖以其辯才,或由相端嚴,不為善良人。
- 263 若斬斷此心,拔根及除滅,彼捨瞋智者,名為善良人。

<sup>125</sup> 法住:dhammattha,依法奉行,或說「奉法」。

<sup>126</sup> 身見法:指心見法,自證知法,不由他而悟。

<sup>127</sup> 具法:具足正法與戒律。

- 264 若破戒妄語,削髮非沙門。充滿欲與貪,云何為沙門?
- 265 彼息滅諸惡——無論大與小,因息滅諸惡,故名為沙門。
- 266 僅向他行乞,不即是比丘。行宗教法儀,亦不為比丘。
- 267 僅捨善與惡,修於梵行者,以知住此世 128,彼實名比丘。
- 268 愚昧無知者,不以默然故,而名為牟尼。智者如權衡 <sup>129</sup>。
- 269 捨惡取其善,乃得為牟尼。彼知於兩界 130,故稱為牟尼。
- 270 彼人非聖賢,以其殺牛故。不害諸眾牛,是名為聖者。
- 271 不以戒律行,或由於多聞,或由證三昧,或由於獨居,
- 272 謂:「受出家樂 <sup>131</sup>,非凡夫所能」。汝等漏未盡, 莫生保信想 <sup>132</sup>!

<sup>128</sup> 以知住此世:即了知地行於這(五蘊)世間。知:saṅkhāya(考量)。

<sup>129</sup> 智者如持秤般捨惡而取最上(varam 指戒.定.慧)。

<sup>130</sup> 兩界: Ubho loke,兩種世間,指內.外五蘊。內五蘊指自己的五蘊;外五蘊指其他眾生的五蘊。

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> 出家樂:nekkhamasukham 出離樂。

<sup>132</sup> 保信想: vissāsamāpādi= vissāsamma āpādi, 莫生信賴。

# 〈二十、道品〉

- 273 八支.道中勝,四句.諦中勝,離欲.法中勝,具眼.兩足勝 <sup>133</sup>。
- 274 實唯此一道。無餘知見淨。汝等順此行。魔為之惑亂。
- 275 汝順此道行,使汝苦滅盡。知我所說道,得除去荊棘。
- 276 汝當自努力!如來唯說者。隨禪定行者,解脫魔繫縛。134
- 277 「一切行無常 <sup>135</sup>」,以慧 <sup>136</sup> 觀照時,得厭離於苦, 此乃清淨道。
- 278 「一切行是苦」,以慧觀照時,得厭離於苦,此乃清淨道。

<sup>133</sup> 所有道中,八聖道最殊勝;所有諦(真理)中,四聖諦最殊勝;所有法中,離欲法(涅槃)最殊勝;所有兩足(人類)中, 具眼(佛陀)最殊勝。

<sup>134</sup> 斯里蘭卡比丘在重大事件會議長呼此句口號。

<sup>135</sup> 一切行無常:即一切有為法無常。但不包括概念法與無為 法(涅槃),概念法與無為法都不是無常或苦。

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> 慧:指觀智,修習禪定,進而觀察微細名色法的無常或苦或無我。

- 279 「一切法無我」,以慧觀照時,得厭離於苦,此乃清淨道。
- 280 當努力時不努力,年雖少壯陷怠惰,意志消沈又懶弱, 怠者不以智得道。
- 281 慎語而制意,不以身作惡。淨此三業 137 道,得聖所示道。
- 282 由瑜伽 <sup>138</sup> 生智,無瑜伽慧滅。了知此二道,及其得與失, 當自努力行,增長於智慧。
- 283 應伐欲稠林 139,勿伐於樹木。從欲林生怖,當脫欲稠林。
- 284 男女欲絲絲,未斷心猶繫;如飲乳犢子,不離於母牛。
- 285 自己斷除愛情,如以手折秋蓮。勤修寂靜之道。 善逝 <sup>140</sup> 所說涅槃。
- 286「雨季我住此,冬夏亦住此」,此為愚夫想,而不覺危險。
- 287 溺愛子與畜,其人心惑著,死神捉將去,如瀑流睡村。

<sup>137</sup> 三業:指身業、語業、意業。

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> 瑜伽:yoga,在此指禪定。

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> 稠林:vana,喻欲望、煩惱。

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> 善逝:Sugato,是佛陀的名稱。

- 288 父子與親戚,莫能為救護。彼為死所制,非親族能救。
- 289 了知此義已,智者持戒律,诵達涅槃路——迅速令清淨。

# 〈 二十一、雜 品 〉

- 290 若棄於小樂,得見於大樂。智者棄小樂,當見於大樂。
- 291 施與他人苦,為求自己樂;彼為瞋繫縛,怨憎不解脫。
- 292 應作而不作,不應作而作,傲慢放逸者,彼之漏增長。
- 293 常精勤觀身,不作不應作,應作則常作 141,觀者漏滅盡。
- 294 殺愛欲母與慢父,殺剎帝利族二王 <sup>142</sup>, 破王國.殺其從臣 <sup>143</sup>,趨向無憂婆羅門。

<sup>141</sup> 應作的事,指勤修戒.定.慧。

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> 剎帝利族二王,即常見(sassata-diṭṭhi)--對一些事物懷有永存的觀念,與斷見(uccheda-diṭṭhi)--對一些事物懷有偶然的觀念。

<sup>143</sup> 王國,即六根與六境。從臣,即即欲望。

- 295 殺愛欲母與慢父,殺婆羅門族二王, 殺其虎將第五疑 <sup>144</sup>,趨向無憂婆羅門。
- 296 喬達摩弟子,常善自醒覺,無論畫與夜,彼常念佛陀。
- 297 喬達摩弟子,常善自醒覺,無論書與夜,彼常念達摩。
- 298 喬達摩弟子,常善自醒覺,無論書與夜,彼常念僧伽。
- 299 喬達摩弟子, 常善自醒覺, 無論書與夜, 彼常念於身 145。
- 300 香達摩弟子, 常善自醒覺, 無論書與夜, 常樂不殺牛。
- 301 喬達摩弟子,常善自醒覺,無論書與夜,心常樂禪定。
- 302 出家愛樂難,在家生活難,非儔共住苦 146, 輪迴往來苦。故不應往來,隨從於痛苦。
- 303 正信而具戒,得譽及財 147 者,彼至於何處,處處受尊敬。

<sup>144</sup> 第五,在此說「疑」,有人說是五蓋或人中之虎。

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> 身:在此指身體的髮、毛、爪、齒、皮等三十二種成份, 明白身體的不清淨,而不執著。

<sup>146</sup> 非儔共住苦:與見解不同的人住在一起是苦事。

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> 財:指七聖財,信、戒、慚、愧、聞、施、慧。

- 304 善名揚遠方,高顯如雪山 148。惡者如夜射,雖近不能見。
- 305 獨坐與獨臥,獨行而不倦,彼獨自調御,喜樂於林中。

## 〈 二十二、地 獄 品 〉

- 306 說妄語者墮地獄,或已作言「我無作」。此二惡業者死後, 他世同受地獄苦。
- 307 多袈裟纏頸,惡行不節制,惡人以惡業,終墮於地獄。
- 308 若破戒無制,受人信施食,不如吞鐵九——熱從火焰出。
- 309 放逸淫人妻,必遭於四事:獲罪.睡不安,誹三.地獄四。
- 310 非福並惡趣,恐怖樂甚少,國王加重罪,故莫淫他婦。
- 311 不善執孤沙 149,則傷害其手;沙門作邪行,則趣向地獄。
- 312 諸有懈惰行,及染污戒行,懷疑修梵行,彼不得大果。

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> 雪山:Himavanto,即喜瑪拉雅山。

<sup>149</sup> 孤沙:一種香茅草,其草葉有刺。

- 313 應作所當作,作之須盡力!放蕩遊行僧,增長於欲塵。
- 314 不作惡業勝,作惡後受苦。作諸善業勝,作善不受苦。
- 315 譬如邊區城,內外均防護,自護當亦爾。剎那莫放逸。 剎那疏忽者,入地獄受苦。
- 316 不應羞而羞,應羞而不羞,懷此邪見者,眾生趨惡趣。
- 317 不應怖見怖,應怖不見怖,懷此邪見者,眾生趨惡趣。
- 318 非過思為過,是過見無過,懷此邪見者,眾生趨惡趣。
- 319 過失知過失,無過知無過,懷此正見者,眾生趨善趣。

# 〈二十三、象品〉

- 320 如象在戰陣,堪忍弓箭射,我忍謗亦爾。世多破戒者。
- 321 調御象可赴集會,調御象可為王乘。若能堪忍於謗言, 人中最勝調御者。

- 322 調御之騾為優良,信度駿馬為優良 150, 憍羅 151 大象亦優良,自調御者更優良。
- 323 實非彼等車乘,得達難到境地 <sup>152</sup>,若人善自調御, 由於調御得達。
- 324 如象名財護, 泌液 153 暴難制, 繋縛. 不入食, 惟念於象林。
- 325 樂睡又貪食,轉側唯長眠,如豬食無厭,愚者數入胎 154。
- 326 我此過去心──任意隨所欲,隨愛好遊行。我今悉調伏,如象師持□,制御泌液象。
- 327 當樂不放逸,善護於自心。自救出難處,如象出泥坑。
- 328 若得同行伴——善行富智慮,能服諸艱困,欣然共彼行。
- 329 若無同行伴——善行富智慮,應如王棄國,如象獨行林。

<sup>150</sup> 在信度河(Sindhu 印度河)地方出產好馬。

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> 憍羅(Kunjara)為象名。

<sup>152</sup> 難到境地:指涅槃。

<sup>153</sup> 象在發欲期,分泌臭味。

<sup>154</sup> 數入胎:指生死輪迴。貪睡又貪食則更趨向於三惡道(畜 生、餓鬼、地獄)。

- 330 寧一人獨行,不與愚為友。獨行離欲惡,如象獨遊林。
- 331 應時得友樂,適時滿足樂,命終善業樂,離一切苦樂。
- 332 世中敬母樂,敬父親亦樂。世敬沙門樂,敬聖人亦樂 155。
- 333 至老持戒樂,正信成就樂,獲得智慧樂,不作諸惡樂。

# 〈二十四、愛欲品〉

- 334 若住於放逸,愛增如蔓蘿。此生又彼生,如猿求林果。
- 335 若於此世界,為惡欲纏縛,憂苦日增長,如毘羅 156 得雨。
- 336 若於此世界,降難降愛欲,憂苦自除落,如水滴蓮葉。
- 337 我說此善事:汝等集於此,掘愛欲之根,如求毘羅那,掘去其甜根。勿再為魔王,屢屢害汝等,如洪水侵葦。
- 338 不傷深固根,雖伐樹還生。愛欲不斷根,苦牛亦復爾。

<sup>155</sup> 沙門、聖人(brahmañña 婆羅門),指佛陀、辟支佛、阿羅漢。

<sup>156</sup> 毘羅那:Bīraṇa,草名。

- 339 彼具三十六愛流 <sup>157</sup>,勢強奔流向欲境,是則彼具邪見人, 為欲思惟漂蕩去。
- 340 欲流處處流,蔓蘿盛發芽。汝見蔓蘿生,以慧斷其根。
- 341 世喜悅欲滋潤,亦喜馳逐六塵。彼雖向樂求樂, 但唯得於生滅。
- 342 隨逐愛欲人,馳迴如網兔。纏縛於煩惱,再再長受苦。
- 343 隨逐愛欲人,馳迴如網兔。比丘求無欲,故須自離欲。
- 344 捨欲.喜林間 158,離欲復向欲,當觀於此人:解縛復向縛。
- 345 鐵.木.麻作者,智說非堅縛。迷戀妻.子.財,是實為堅縛。
- 346 能引墮落者,智說為堅縛。彼雖似寬緩,而實難解脫。 斷此無著者,捨欲而出家。
- 347 彼耽於欲隨欲流,投自結網如蜘蛛。斷此縛而無著者,

<sup>157</sup> 三十六愛:眼.耳.鼻.舌.身.意,及色.聲.香.味.觸.法共十二項,其各個的欲愛、有愛、無有愛(不再生存的愛),合為三十六愛。

<sup>158</sup> 捨俗家生活之欲,喜愛在林間,過修行生活。

### 離一切苦而遨遊 159。

- 348 捨過.現.未來,而渡於彼岸。心解脫一切,不再受生老。
- 349 惡想所亂者,求樂欲熾然,彼欲倍增長,自作堅牢縛。
- 350 喜離惡想者,常念於不淨。當除於愛欲,不為魔羅縛。
- 351 達究竟處無畏,離愛欲.無垢穢,斷除生有之箭, 此為彼最後身。
- 352 離欲.無染者,通達詞無礙,善知義與法,及字聚次第 <sup>160</sup>, 彼為最後身,大智大丈夫。
- 353 我降伏一切,我了知一切。一切法無染,離棄於一切,滅 欲得解脫,自證誰稱師?<sup>161</sup>
- 354 諸施法施勝;諸味法味勝;諸喜法喜勝;除愛勝諸苦。

anapekkhino(離) sabbadukkham(一切苦) pahāya(捨),捨離一切苦。巴利文無「渤遊」之意。

nirittipadakovido 為「通達詞與他句」,指四無礙解 (catupaṭisambhidā)—詞義(nirutti)、義理(attha)、法 (dhamma 原理)、辯才(patibhāna)。「字聚次第」指辯才。

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> 佛陀成道後往鹿野苑途中,遇外道優波迦(Udaka),他問佛 陀,佛陀以此句回答。

- 355 財富毀滅愚人,決非求彼岸者。愚人為財欲害, 自害如害他人。
- 356 雜草害田地,貪欲害世人。施與離貪者,故得大果報。
- 357 雜草害田地, 瞋恚害世人。施與離瞋者, 故得大果報。
- 358 雜草害田地,愚癡害世人。施與離癡者,故得大果報。
- 359 雜草害田地,欲望害世人。施與離欲者,故得大果報。

# 〈二十五、比丘品〉

- 360 善哉制於眼,善哉制於耳,善哉制於鼻,善哉制於舌,
- 361 善哉制於身,善哉制於語,善哉制於意,善哉制一切, 制一切比丘,解脫一切苦。
- 362 調御手足及言語,調御最高之頭首,心喜於禪住於定,獨 居知足名比丘。
- 363 比丘調於語,善巧而寂靜,顯示法與義,所說甚和婉。

- 364 住法之樂園,喜法與隨法,思惟憶念法,比丘不復退。
- 365 莫輕自所得;莫羨他所得。比丘羨他得,不證三摩地。
- 366 比丘所得雖少,而不輕嫌所得,生活清淨不怠, 實為諸天稱讚。
- 367 若於名與色,不著我.我所,非有故無憂,彼實稱比丘。
- 368 住於慈悲比丘,喜悅佛陀教法,到達寂靜安樂, 諸行解脫境界。
- 369 比丘汲此舟水 <sup>162</sup>,水去則舟輕快。斷除貪欲瞋恚, 則得證於涅槃。
- 370 五斷及五棄,而五種勤修,越五著 <sup>163</sup>比丘——名渡瀑流者。

<sup>162</sup> 舟:喻身體。水:喻念頭。

五斷,即五下分結:身見(sakkāyadiṭṭhi)、疑(vicikkicchā)、 戒禁取見(sīlabbataparāmāsa(非正因以為因,非正道以為道 的見解)、欲欲(kāmarāga 五官的欲望)、瞋恚(byapada)。 五棄,即五上分結:色界貪欲(rūparāga)、無色界貪欲 (arūparāga)、慢(māna)、掉舉(uddhacca)、無明(avijjā)。五 種勤修,即五根:信、精進、念、定與慧。。五著,即五 種執著:貪、瞋、痴、慢、邪見。

- 371 修定莫放逸,心莫惑於欲!莫待吞鐵丸,燒然乃苦號!
- 372 無慧者無定,無定者無慧。兼具定與慧,彼實近涅槃。
- 373 比丘入屏處 164, 彼之心寂靜, 審觀於正法, 得受超人樂。
- 374 若人常正念:諸蘊之生滅,獲得喜與樂,知彼得不死。
- 375 若智慧比丘,於世先作是:攝根及知足,護持別解脫。
- 376 熊度須誠懇,行為須端正;是故彼多樂,得滅盡諸苦。
- 377 如跋悉迦花 165, 枯萎而凋謝, 汝等諸比丘, 棄貪瞋亦爾。
- 378 身靜及語靜,心寂住三昧,捨俗樂比丘,是名寂靜者。
- 379 汝當自警策,汝應自反省!自護與正念,比丘住安樂。
- 380 自為自保護。自為自依怙。汝應自調御,如商調良馬。
- 381 比丘具歡喜心,誠信佛陀教法,到達寂靜安樂,諸行解脫 境界。

<sup>164</sup> 屏處:suññāgāra,空閒處或靜處。

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> 跋悉迦花:vassika,據說此花之香勝過諸花香。

382 比丘雖年少,勤行佛陀教,彼輝耀此世,如月出雲翳。

#### 回首頁

## 〈 二十六、婆 羅 門 166 品 〉

- 383 勇敢斷除於欲流,汝當棄欲婆羅門!若知於諸行滅盡, 汝便知無作涅槃。
- 384 若常住於二法 <sup>167</sup>,婆羅門達彼岸;所有一切繫縛, 從彼智者而滅。
- 385 無彼岸.此岸 168,兩岸悉皆無,離苦 169無繋縛,是謂婆羅門。
- 386 彼人入禪定,安住離塵垢,所作皆已辦,無諸煩惱漏, 證最高境界,是謂婆羅門。
- 387 日照畫兮月明夜,剎帝利武裝輝耀,婆羅門禪定光明, 佛陀光普照晝夜。

167 二法,即止禪(四禪八定)、觀禪(觀名色的實相—無常、苦、 無我)。

<sup>166</sup> 婆羅門:在此指聖者。

<sup>168</sup> 彼岸:內六入(眼.耳.鼻.舌.身.意)。此岸:外六入(色.聲.香. 味.觸.法)。不著彼岸.此岸,故說無彼岸此岸。

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> 苦:dara,亦作「怖畏」。

- 388 棄除惡業者,是名婆羅門。行為清淨者,則稱為沙門, 自除垢穢者,是名出家人。
- 389 莫打婆羅門!婆羅門莫瞋,打彼者可恥,忿發恥更甚!
- 390 婆羅門此非小益——若自喜樂制其心。隨時斷除於害心, 是唯得止於苦痛。
- 391 不以身.語.意,行作諸惡業,制此三處者,是謂婆羅門。
- 392 正等覺者所說法,不論從何而得聞,於彼說者應敬禮,如 婆羅門敬聖火 <sup>170</sup>。
- 393 不因髻髮與種族,亦非生為婆羅門。誰知真實及達摩 <sup>171</sup>, 彼為幸福 <sup>172</sup>婆羅門。
- 394 愚者結髮髻,衣羊皮 173何益?內心具欲林,形儀徒嚴飾!
- 395 諸著糞掃衣 174,消瘦露經脈,林中獨入定,是謂婆羅門。

171 真實:四聖諦。達摩:九出世間法。

<sup>172</sup> 幸福: sukhi。斯里蘭卡版作 suci(清淨)。

<sup>173</sup> 羊皮:ajina,是羊皮或羚羊皮。原作「鹿皮」,作更正。

174 糞掃衣:拾撿人家丟棄衣、布,洗淨、聯綴起來做僧袍。

<sup>170</sup> 婆羅門:在此指一般的祭祀婆羅門。

- 396 所謂婆羅門,非從母胎生。如執諸煩惱,但名說「菩」 者 <sup>175</sup> 。若無一切執,是謂婆羅門。
- 397 斷除一切結,彼實無恐怖,無著離繫縛,是謂婆羅門。
- 398 除皮帶與韁,及斷繩.所屬,捨障礙 176 覺者,是謂婆羅門。
- 399 能忍罵與打,而無有瞋恨,具忍力強軍,是謂婆羅門。
- 400 無有瞋怒具德行,持戒不為諸欲潤,調御得達最後身 ——我稱彼為婆羅門。
- 401 猶如水落於蓮葉,如置芥子於針鋒,不染著於愛欲者 ——我稱彼為婆羅門。
- 402 若人於此世界中,覺悟消滅其自苦,放棄重負得解脫 ——我稱彼為婆羅門。
- 403 有甚深智慧,善辨道非道,證無上境界,是謂婆羅門。
- 404 不與俗人混,不與僧相雜,無家無欲者,是謂婆羅門。

<sup>175 「</sup> 菩 」 者: 菩(Bho 喂), 是對平輩或下輩的稱呼。

<sup>176</sup> 皮帶(鞭):喻瞋恚。韁(繫馬繩索):喻愛欲。繩:喻邪見。 所屬(附屬物):潛伏煩惱(anusaya 隨眠)。障礙:喻無明。

- 405 一切強弱有情中,彼人盡棄於刀杖,不自殺.不教他殺 ——我稱彼為婆羅門。
- 406 於仇敵中友誼者,執杖人中溫和者,執著人中無著者 ——我稱彼為婆羅門。
- 407 貪欲瞋恚並慢心,以及虛偽皆脫落,猶如芥子落針鋒 ——我稱彼為婆羅門。
- 408 不言粗惡語,說益語.實語,不觸怒於人,是謂婆羅門。
- 409 於此善或惡,修短與粗細,不與而不取,是謂婆羅門。
- 410 對此世.他世,均無有欲望,無欲而解脫,是謂婆羅門。
- 411 無有貪欲者,了悟無疑惑,證得無生地,是謂婆羅門。
- 412 若於此世間,不著善與惡,無憂而清淨,是謂婆羅門。
- 413 如月淨無瑕,澄靜而清明,滅於再生欲,是謂婆羅門。
- 414 超越泥濘崎嶇道,並踰愚癡輪迴海,得度彼岸住禪定, 無欲而又無疑惑,無著證涅槃.寂靜——我稱彼為婆羅門。
- 415 棄捨欲樂於此世,出家而成無家人,除滅欲樂生起者

#### ——我稱彼為婆羅門。

- 416 棄捨愛欲於此世,出家而成無家人,除滅愛欲生起者 ——我稱彼為婆羅門。
- 417 遠離人間縛,超越天上縛,除一切縛者,是謂婆羅門。
- 418 棄捨喜.不喜,清涼無煩惱,勇者勝世間 177,是謂婆羅門。
- 419 若遍知一切——有情死與生,無執.善逝.佛,是謂婆羅門。
- 420 諸天.乾闥婆及人,俱不知彼之所趣,煩惱漏盡阿羅漢 ——我稱彼為婆羅門。
- 421 前.後與中間 178,彼無有一物,不著一物者,是謂婆羅門。
- 422 牛王 <sup>179</sup> 最尊勇猛者,大仙無欲勝利者,浴己無垢及覺者——我稱彼為婆羅門。
- 423 牟尼能知於前生,並見天界及惡趣,獲得除滅於再生, 業已完成無上智,一切圓滿成就者——我稱彼為婆羅門。

<sup>177</sup> 世間:指貪欲等。

<sup>178</sup> 前.後與中間:即過去、未來、現在。

<sup>179</sup> 牛王:usabha 牡牛,在此指超強無畏的人。

### 電子書化編者:張文明(中華民國84年(1995)5月2日)

### 《南傳法句經》勘誤表

| 偈   | 誤     | 正     | 說明             |
|-----|-------|-------|----------------|
| 6   | 若彼等如此 | 若彼等知此 |                |
| 7   | 魔服    | 魔伏    |                |
| 50  | 作也與未作 | 已作與未作 | 作也,應是作已之誤      |
| 154 | 棟梁亦摧折 | 棟樑亦摧折 |                |
| 174 | 能得此者少 | 能得見者少 |                |
| 304 | 高顯如雲山 | 高顯如雪山 |                |
| 324 | 繫縛不少食 | 繫縛不入食 |                |
| 373 | 比丘入屛虛 | 比丘入屏處 |                |
| 383 | 諸蘊滅盡  | 諸行滅盡  | Savkharanam,諸行 |
| 394 | 衣鹿皮何益 | 衣羊皮何益 | ajina,是羊皮或羚羊皮。 |
| 399 | 具忍刀強軍 | 具忍力強軍 |                |

<sup>\*1.</sup>標點符號的訂正不列出。2.偈誦中的括弧一律去掉。

### 回首頁



# 葉均(1916~1985 了參法師)小傳

現代中國大陸之佛教學者。浙江省瑞安縣人。早年出家,法號了參。嘗從太虚研學於重慶漢藏教理院。1943

年,任教於合江縣法王佛學院;1945年,轉任成都十方堂 佛學院教席。

1946年,赴錫蘭(斯里蘭卡)留學,研習巴利語及上座部佛學。1950年返國,任教於中國佛學院,其後任中國佛教協會理事、常務理事。

氏佛學造詣甚深,精通巴利文、英文。譯有南傳《法句經》、《清淨道論》、《攝阿毘達磨義論》等書。其中,《清淨道論》是研究南傳上座部的重要典籍,譯出後頗受斯里蘭卡佛學界推重,獲論師學位。此外,又編譯《漢巴辭典》,然未及完成即告逝世。(《中華佛教百科全書(八)》p.4821.2)

>



# 明法比丘 簡介

1952 年 出生,台灣・嘉義市人 1971~1973 年 就讀台中・勤益工專(第一屆) 1973~1974 年 就讀中國文化學院,参加慧智社 1975 年 出家 (北傳)

1976年 1~9月 就讀台北・東山佛學書院 1976~1977年 自修於新竹・福嚴精舍 1977年年中 自修於台北・慧日講堂

1979 年 確繳至美國沒杉磯注印書協助部

1979年 應邀至美國洛杉磯法印寺協助弘法

1980~1982 年 就讀 City College of San Francisco 1982 年 環俗

1987年 在洛杉磯參與組織「新雨佛學社」

1988年1月 回台,推動原始佛法

1994年1月 成立「嘉義新雨道場」

1997年3月 到泰國出家 (南傳)

1999~2000 年 任教原始佛教學苑、原始佛教學院 2002 年 6 月 在嘉義縣成立「法雨道場」

作品:《善知識參訪記》,參與編譯《當代南傳佛教大師》等多種書籍。文章散見於「新兩月刊」、「嘉 義新兩雜誌」、「法兩雜誌」。

