## Nissaye

# Abhidhammatthasangaho (Abs.)

Pāļi-Chinese-English

《攝阿毘達摩義論》巴漢英譯註

巴漢對譯:釋宗戒 (Dhammajīvī 法命)整理
English Translation and Explanatory Notes by Nārada Mahā Thera
released by Dhammavassārāma 法雨道場
2552 B.E. (2008 A.D.)

## --目錄(contents)--

|    | 目錄                                         |       | 1 |
|----|--------------------------------------------|-------|---|
|    | 文法略符與範例                                    |       |   |
|    | Ganthārambhakathā(Introductory Verse)      | 書之序論  |   |
|    | Catuparamatthadhammo(Subject - Matter)     | 四勝義法  | _ |
| 1. | Cittaparicchedo 第一章:                       | 心品    | 2 |
|    | Bhūmibhedacittam                           | 以地分別心 |   |
|    | (The Four Classes of Consciousness )       |       |   |
|    | Akusalacittaṁ(Immoral Consciousness)       | 不善心   |   |
|    | Ahetukacittam (Immoral Resultant           | 無因心   |   |
|    | Consciousness without Roots )              |       |   |
|    | Sobhanacittam("Beautiful" Consciousness)   | 美心    |   |
|    | Kāmāvacarasobhanacittam("Beautiful"        | 欲界美心  |   |
|    | Consciousness Of The Sensuous Sphere)      |       |   |
|    | Rūpāvacaracittam                           | 色界心   |   |
|    | (Form-Sphere Consciousness)                |       |   |
|    | Arūpāvacaracittam                          | 無色界心  |   |
|    | ( Formless-Sphere Moral Consciousness)     |       |   |
|    | Lokuttaracittam                            | 出世間心  |   |
|    | (Supra Mundane Consciousness)              |       |   |
|    | Cittagaṇanasaṅgaho(summary)                | 心之總結算 |   |
|    | Vitthāragaṇanā(121 Types of Consciousness) | 詳細結算  | _ |
| 2. | Cetasikaparicchedo 第二章:                    | 心所品   | 2 |

|    | Sampayogalakkhanam                             | 相應的特相           |
|----|------------------------------------------------|-----------------|
|    | (Definition of mental states)                  |                 |
|    | Aññasamānacetasikam                            | 同它心所            |
|    | (52 Kinds of Mental States)                    |                 |
|    | Akusalacetasikam(Immoral Mental States)        | 不善心所            |
|    | Sobhanacetasikam(Beautiful Mental States)      | 美心所             |
|    | Sampayoganayo                                  | (心所)相應(於心)的原理   |
|    | (Contents of Different Types of Consciousness) |                 |
|    | Aññasamānacetasikasampayoganayo                | 同它心所相應(於心)的原理   |
|    | (Different Combinations of Mental States)      |                 |
|    | Akusalacetasikasampayoganayo                   | 不善心所相應(於不善心)的原理 |
|    | ( Immoral Mental States )                      |                 |
|    | Sobhanacetasikasampayoganayo                   | 美心所相應(於美心)的原理   |
|    | (Beautiful Mental States)                      |                 |
|    | Sangahanayo                                    | (心)攝取(心所)的原     |
|    | (Contents of Different Types of Consciousness) | 理               |
|    | Lokuttaracittasangahanayo                      | 出世間心攝取(心所)的原理   |
|    | (Supra mundane Consciousness)                  |                 |
|    | Mahaggatacittasangahanayo                      | 廣大行心攝取(心所)的原理   |
|    | (Sublime Consciousness)                        |                 |
|    | Kāmāvacarasobhanacittasangahanayo              | 欲界美心攝取(心所)的原理   |
|    | (Sense-Sphere Beautiful Consciousness)         |                 |
|    | Akusalacittasangahanayo                        | 不善心攝取(心所)的原理    |
|    | (Immoral Consciousness)                        |                 |
|    | Ahetukacittasangahanayo                        | 無因心攝取(心所)的原理    |
|    | (Rootless Consciousness)                       |                 |
| 3. | Pakiṇṇakaparicchedo 第三章:                       | 雜品 55           |
|    | (Miscellaneous Section)                        |                 |
|    | Vedanāsaṅgaho(Summary of Feeling)              | 攝受              |
|    | Hetusangaho(Summary of Roots)                  | 攝因              |
|    | Kiccasangaho(Summary of Functions)             | 攝作用             |
|    | Dvārasaṅgaho(Summary of Doors)                 | 攝門              |
|    | Ālambaṇasaṅgaho(Summary of Objects)            | 攝所緣             |
|    | Vatthusangaho( Summary of Bases)               | 攝依處             |
| 1. | Vīthiparicchedo 第四章:                           | 路品 80           |
|    | (Analysis of Thought-Processes)                |                 |
|    | Viññāṇachakkam                                 | 六個識             |
|    | (The sixfold types of consciousness)           |                 |
|    | Vīthichakkam                                   | 六個路             |
|    | ( The sixfold types of thought-processes)      |                 |
|    | Vīthibhedo                                     | 路的區別            |

|    | Pañcadvāravīthi          |                             | 五門(心)路          |                  |          |
|----|--------------------------|-----------------------------|-----------------|------------------|----------|
|    | (five-sense-door Though  | t-Process)                  |                 |                  |          |
|    | Manodvāravīthi           | Parittajavanavāro           | 意門(心)路 一小(      | 欲界)速行時分          |          |
|    |                          | (Mind-door Thought-Process) |                 | r Nitarana ti ar |          |
|    |                          | Appanājavanavāro            | <del>-</del> 安」 | 上速行時分            |          |
|    | Tadārammaṇaniyam         | (Appanā Thought-Process)    | 彼所緣的固定法則        | il.              |          |
|    | (The Procedure of Reten  |                             | 区/开添印10元/公外     | ζή ·····         |          |
|    | Javananiyamo(Proced      |                             | 速行的固定法則         |                  |          |
|    | Puggalabhedo(Classif     |                             | 依人來區別(路心        |                  |          |
|    | Bhūmivibhāgo(Section     |                             | 依地來區別(路心        |                  |          |
| 5. | Vīthimuttaparic          | · · · · · ·                 |                 |                  | -<br>105 |
| •  | (PROCESS-FREED SE        |                             |                 |                  | 100      |
|    | Bhūmicatukkam(For        | •                           | 四種地             |                  |          |
|    | Paţisandhicatukkam       | •                           | 四種結生            |                  |          |
|    | Kammacatukkam(Fo         |                             |                 |                  |          |
|    | Cutipaţisandhikkame      |                             | 死與結生的次第         |                  |          |
|    | (Procedure with Regard   |                             |                 |                  |          |
| 6. | Rūpaparicchedo           |                             | 色品              |                  | -<br>137 |
|    | (ANALYSIS OF MAT         |                             | <u> </u>        |                  |          |
|    | Rūpasamuddeso(Enu        | ,                           | 色的列舉            |                  |          |
|    | Rūpavibhāgo(Classif      |                             | 色的分別            |                  |          |
|    | Rūpasamuṭṭhānanay        |                             | 色等起的原理          |                  |          |
|    | (The Arising of Material |                             |                 |                  |          |
|    | Kalāpayojanā             | <i>- 1</i>                  | (色)聚的構成         |                  |          |
|    | (Grouping of Material Q  | ualities)                   |                 |                  |          |
|    | Rūpapavattikkamo         |                             | 色(法)轉起的次第       |                  |          |
|    | (Arising of Material Phe | nomena)                     |                 |                  |          |
|    | Nibbānabhedo(Nibbān      | aa)                         | 涅槃的區別           |                  |          |
| 7. | Samuccayaparic           | chedo 第七章:                  | 集品              |                  | 161      |
|    | (Abhidhamma Catego       | ries)                       |                 |                  |          |
|    | Akusalasangaho(Imn       | noral Categories)           | 攝不善             |                  |          |
|    | Missakasangaho(Mix       | ed Categories )             |                 |                  |          |
|    | Bodhipakkhiyasanga       | nho                         | 攝菩提分            |                  |          |
|    | (Factors of Enlightenme  | nt)                         |                 |                  |          |
|    | Sabbasangaho(A Synt      |                             | 攝一切             |                  |          |
| 8. | Paccayaparicche          | edo 第八章:                    | 緣品              |                  |          |
|    | (The Compendium Of R     | elations)                   |                 |                  |          |
|    | Paţiccasamuppādana       |                             | 緣起的方法           |                  |          |
|    | (The Law of Dependent    | _                           |                 |                  |          |

|    | Paṭṭhānanayo(The Law of Casual Relations) | 發趣的方法                 |
|----|-------------------------------------------|-----------------------|
|    | Paññattibhedo(Concepts)                   | 概念的區別                 |
|    | <u>*</u>                                  | _                     |
| 9. | Kammaṭṭhānaparicched 弗儿早:                 | <u>業處品</u> <b>201</b> |
|    | o(mental culture)                         |                       |
|    | Samathakammaṭṭhānaṁ                       | 舍摩他(止)的業處             |
|    | (Introductory verse(Compendium of Calm))  |                       |
|    | Caritabhedo                               | 性行者的區別                |
|    | (The six kinds of temperaments)           |                       |
|    | Bhāvanābhedo                              | 修習的區別                 |
|    | (Stages of Mental Culture)                |                       |
|    | Nimittabhedo(Signs of Mental Culture)     | 禪相的區別                 |
|    | Sappāyabhedo(Suitability of Subjects for  | 適合(不適合)的區別            |
|    | different Temperaments)                   |                       |
|    | Bhāvanābhedo                              | 修習的區別                 |
|    | (Stages of Mental Culture)                |                       |
|    | Gocarabhedo                               | 境的區別                  |
|    | (Signs of Mental Culture)                 |                       |
|    | Vipassanākammaṭṭhānaṁ(Realization)        | 毘缽舍那(觀)的業處            |
|    | Visuddhibhedo                             | 清淨的區別                 |
|    | (The Path of Purification)                |                       |
|    | Vimokkhabhedo( Emancipation)              | 解脫的區別                 |
|    | Puggalabhedo(Individuals)                 | (出世間四種)人的區別           |
|    | Samāpattibhedo(Attainments)               | 定的區別                  |
|    | Uyyojanam(Aspirations)                    | 激勵                    |
|    | Nigamanam                                 | 說明                    |
| ļ  | 參考書目(references)                          |                       |

Abhidhammattha Sangaha of Anuruddhacariya (A Manual of Abhidhamma)

with English Translation and Explanatory Notes by Nārada Mahā Thera

## 一、文 法 略 符

|         | root          | 動詞詞根    | mid.      | middle              | 中間態   |
|---------|---------------|---------|-----------|---------------------|-------|
| abl.    | ablative      | 從格、奪格   | n.        | neuter              | 中性    |
| abs.    | absolute      | 絕對、獨立   | nom.      | nominative          | 主格    |
| acc.    | accusative    | 受格、對格   | num.      | numeral             | 數詞    |
| act.    | active        | 主動      | opt.      | optative            | 願望法   |
| adj./a. | adject        | 形容詞     | pass.     | passive             | 被動    |
| adv.    | adverb        | 副詞      | p./ pl.   | plural              | 複數    |
| aor.    | aorist        | 過去式     | pr.       | present             | 現在式   |
| cau.    | causative     | 使役式     | ppr.      | peresent participle | 現在分詞  |
| cond.   | conditional   | 條件法     | pp.       | past participle     | 過去分詞  |
| conj.   | conjunction   | 連接詞     | pref.     | prefix              | 接頭詞   |
| dat.    | dative        | 為格、與格   | prep.     | preposition         | 介係詞   |
| denom.  | denomination  | 名動詞     | pron.     | pronoun             | 代名詞   |
| desid.  | desiderative  | 示意動詞    | rel.pron. | relative pronoun    | 關係代名詞 |
| f.      | feminine      | 陰性(女性)  | s./sg.    | singular            | 單數    |
| fut.    | future        | 未來式     | Sk.       | Sanskrit            | 梵語    |
| gen.    | genitive      | 屬格      | suf.      | sufix               | 接尾詞   |
| ger.    | gerund        | 連續體     | vi.       | intransitive verb   | 不及物動詞 |
| grd.    | gerundive     | 義務分詞    | vt.       | transitive verb     | 及物動詞  |
| imp     | imperative    | 命令〔祈使〕法 | voc.      | vocative            | 呼格    |
| ind.    | indeclinable  | 不變化詞    | 1 / 1 p.  | first person        | 第一人稱  |
| inf.    | infinitive    | 不定詞     | 2 / 2 p.  | second person       | 第二人稱  |
| ins.    | instrumental  | 具格      | 3/3 p.    | third person        | 第三人稱  |
| intens. | intensitive   | 強意動詞    | >         | become              | 變成    |
| interj. | interjection  | 感嘆詞     | <         | come from           | 來自    |
| interr. | interrogative | 疑問詞     | /         | or                  | 或     |
| loc.    | locative      | 處格、位格   | &         | and                 | 和     |
| m.      | masculine     | 陽性(男性)  | =         | equal to            | 等於    |

## 二、範例:

| 巴利:                               | Ehi                 | bhikkhū'ti                                                                                                                            | Bhagavā                   | avoca,                | svākkhāto                                             | dhammo,                                             |
|-----------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 中文:                               | (你)                 | 來 比丘 引號                                                                                                                               | 世尊                        | (他)說了                 | 7 已被善說                                                | 法                                                   |
| 原形:                               | eti                 | bhikkhu+iti                                                                                                                           | Bhagava                   | nt vacati             | su+ <u>akkhā</u>                                      | <u>ita</u> dhamma                                   |
| 字源:                               | $\sqrt{\mathbf{i}}$ | bhikkhati 乞求                                                                                                                          | _                         |                       | op. of akkhāt                                         |                                                     |
|                                   | 走 <                 | <desid.of td="" √bhaj="" 分酉<=""><td>己 吉祥 具有</td><td>頁 說</td><td><a+√khyā td="" 与<=""><td>見 &lt;√dhṛ 支持</td></a+√khyā></td></desid.of> | 己 吉祥 具有                   | 頁 說                   | <a+√khyā td="" 与<=""><td>見 &lt;√dhṛ 支持</td></a+√khyā> | 見 <√dhṛ 支持                                          |
| 格變化:                              | (imp.2.             | <u>s.)</u> (m.s.voc.)                                                                                                                 | (m.s.nom                  | (aor.3,s.)            | (m.s.nom                                              | .) /(m.s.nom.)                                      |
|                                   | #L>=X-7-1           | IJ- <b>/-</b> -                                                                                                                       | <i>7</i> → 3 4 m <i>→</i> | ·=·                   |                                                       |                                                     |
|                                   | 動詞活用                | 刊· <b></b> (                                                                                                                          | 名詞曲用次                     |                       |                                                       | 動詞的梵文字根 <sup>I</sup> ,<br>f見「巴利學習系列」 <sup>2</sup> I |
|                                   |                     | · 人稱,數 )                                                                                                                              | (III. S.<br>(性,數,         |                       |                                                       | f兒 ' 巴利学智系列 」   1<br>200-c 欄                        |
|                                   | 動詞活用                | 表,請見                                                                                                                                  | 名詞曲                       | 用,請見                  | _                                                     | IMA                                                 |
|                                   |                     |                                                                                                                                       | 「巴利學習<br>代名詞曲』            |                       |                                                       | 8 <sub>-</sub> 160 ∘                                |
| <br>巴利:                           | cara                |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |
| 中文:                               | Cara<br>行           | ·                                                                                                                                     |                           |                       |                                                       | antaxiiiyaya ti.<br>盡 作 引號                          |
| T X · 原形:                         |                     |                                                                                                                                       |                           |                       | xkha                                                  |                                                     |
| 凉形·<br>字源:                        | √car                | brahma+cariya<br>√ <b>bṛh</b>                                                                                                         | a Samina                  |                       | akna<br>na(=ākāsa)                                    | <del></del>                                         |
| 1 0/10                            | 移動                  | 大、強壯                                                                                                                                  |                           | 難                     | 天空                                                    |                                                     |
| 格變化:                              | (imp.2,             | s.) (m.s.acc.)                                                                                                                        | (adv.)                    | (n.s.                 | gen.)                                                 | (f.s.dat.) (ind.)                                   |
|                                   | 世尊訪                 |                                                                                                                                       |                           |                       | 苦的滅盡而                                                 | <br>正行梵行。 」                                         |
| <u>_</u>                          |                     |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |
| 查字範例簡介 (依水野弘元 所著之「巴利語辭典」版本為範本)例如: |                     |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |
|                                   |                     |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |
|                                   | _                   | vant(見 p.207 7                                                                                                                        |                           | _                     |                                                       | _                                                   |
|                                   |                     | 是-vant 結尾;                                                                                                                            | >                         |                       |                                                       | it,m.〕此曲用公式                                         |
| <u></u> m.₹                       | 表示此字                | 的性 3—是男或陽性                                                                                                                            | E · ] (,                  | 見「巴利學習系               | 列」I 之p.156,                                           | 第17號格變化)。                                           |
|                                   | 括弧號=                | =表示此字的字源或                                                                                                                             | 戊分解;□″=                   | 表示此巴利字                | 與梵語同形;                                                |                                                     |
| □bha                              | aga-vant            | t=表示Bhagavant                                                                                                                         | 來自bhaga(此                 | 字意義在左邊                | 幸運、福運 <sup>4</sup>                                    | )加上接尾詞vant,一                                        |
| 般月                                | ∄bhagava            | int< bhaga-vant表達                                                                                                                     | ۰                         |                       |                                                       |                                                     |
|                                   |                     |                                                                                                                                       |                           | 接頭詞                   | 梵語動詞字根                                                |                                                     |
| [2] トウ                            | 110020              | ehati(見 p.58 右                                                                                                                        | i) inggacch               | ati [ud- <b>gam</b> ] | /<br>】 上显。                                            |                                                     |
|                                   |                     | 司大都以〔現在式                                                                                                                              |                           | _                     |                                                       | i 町具。                                               |
|                                   |                     |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |
|                                   |                     | ],其意義「向上」                                                                                                                             |                           | _                     |                                                       |                                                     |
| ∐ gan                             | 1 粗體字表              | 長示「梵語動詞字根                                                                                                                             | 」其意思「去,徇                  | 主」請見「巴利               | 學習系列 I 」之                                             | p.198-a 欄 。                                         |
|                                   |                     |                                                                                                                                       |                           |                       |                                                       |                                                     |

水野弘元 所著之「巴利語辭典」版本和 P.T.S.出版之「巴英字典」裡字源是是使用梵語動詞字根, 而 Buddhadatta 大長老的「簡明巴英字典」則是巴利動詞字根。梵語動詞字根和巴利動詞字根,請見「巴 利學習系列 I 」p.196-213。

<sup>2</sup> 嘉義 法雨 道場出版。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 其他名詞字,也有可能是中性字=n.,但有時又當形容詞=a.用。 此辭典中所使用省略符號參見前 面之 p. 6。此學習系列中之文法略符,請參見 p.  $\mathrm{III}$  或「巴利學習系列」 I ,p.217 欄 。

<sup>4</sup> 若對日文不甚理解乃至不懂,可與巴英辭典中相同字之英文字互相對照。重要的是「不怕從零開 始」。

sammāsambuddhassa. Namo tassa bhagavato arahato 皈依 彼 世尊 阿羅漢 正等 覺者 IE. namo bhagavant arahant sammā+ sam+ buddha ta <pp. of bujjhati bhaga+-vant < ppr. of arahati 徹底地 自己 <√budh覺 吉祥 具有... <√arh應受 (m.s.dat.) (m.s.nom.) (m.s.dat.) (m.s.dat.) (m.s.dat.) □ 皈依彼世尊、阿羅漢、正等正覺者

# Abhidhammatthasangaho

阿毘達摩 義 攝
Abhi- dhamma+ attha + saṅgaho (m.s.nom.)

## 《攝阿毘達摩義論》

### Ganthārambhakathā

書 序 論
Gantha + ārambha +kathā
□書之序論

Introductory Verse

#### 1. Sammāsambuddhamatulam sasaddhammagaņuttamam.

正等 正 覺 無可比量 和 正 法 (聖僧)團 最上 Sammā+ saṁ-buddhaṁ+a-tula sa-saṁ-dhamma+gaṇa+uttama (m.s.acc.) (m.s.acc.)

#### Abhivādiya bhāsissam, Abhidhammatthasangaham.

禮敬 我將說 阿毗達摩 義 含攝、包含 abhivādeti bhāsati abhi-dhamma+attha+saṅgaha < caus. of abhivadati (ger.) (fut.1,s.) (m.s.acc.)

#### □禮敬了無可比量的正等正覺者、正法和最上的(聖僧)團,我將說《攝阿毗達摩義(論)》。

The Fully Enlightened Peerless One, with the Sublime Doctrine and the Noble Order, do I respectfully salute, and shall speak concisely of things contained in the Abhidhamma.

## Catuparamatthadhammo

四 勝 義 法
Catu+ parama+ attha+ dhamma
(m.s.nom.)
□□四勝義法
Subject – Matter

2. Tattha vuttābhidhammatthā, paramatthato. catudhā 這裡面 阿毗達摩 所說 兀 種 究竟 vutta+ abhidhamma+attha catudhā parama+attha tattha (adv.) (adv.) (m.s.abl.) (m.p.nom.)

Cittam cetasikam rūpam, nibbānamiti sabbathā.

心 心所 色 涅槃 (引句) 一切、總共 citta cetasika rūpa nibbānaṁ +iti sabbathā (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.) (adv.)

(1.) consciousness, (2.) mental states, (3.) matter, and (5.) Nibbana.

□□這裡面所說阿毗達摩義四種究竟義,為心、心所、 色、涅槃

In an ultimate sense the categories of Abhidhamma, mentioned therein, are fourfold in all:(1)consciousness, (2) mental states, (3) matter, and (5) Nibbāna.

## 1. Cittaparicchedo

**CHAPTER I -Different Types of Consciousness** 

#### Bhūmibhedacittam

The Four Classes of Consciousness

**3.** Tattha cittam catubbidham hoti kāmāvacaram rūpāvacaram tāva 這裡面 心 首先 種 有 欲 界 色 界 tattha citta catu+ bbidham hoti kāma+ avacara rūpa+avacara tāva (adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

arūpāvacaram lokuttarañceti.

無色 界 世間 出、高於 和 (引句) a-rūpa+avacara loka+ uttaraṁ + ca + iti (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.)

□在這(四種)裡面,首先,心有四種:欲界、色界、無色界和出世間。

In an ultimate sense the categories of Abhidhamma, mentioned therein, are fourfold in all:-

- (1)Consciousness pertaining to the Sensuous Sphere,
- (2) Consciousness pertaining to the Form-Sphere,
- (3) Consciousness pertaining to the Formless Sphere, and
- (4)Supra mundane consciousness

## Akusalacittam

#### **Immoral Consciousness**

| <b>4.</b> Tattha<br>這裡面<br>tattha<br>(adv.) | i 什麼                                                             | kāmāvacaraṁ?<br>欲 界<br>kāma+ avacara<br>(n.s.nom.)                         |                                                                                                                                                                        |                                                                                       |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|                                             |                                                                  | 界(心)是什麼呢?<br>t is Kāmāvacara?                                              |                                                                                                                                                                        |                                                                                       |
|                                             | •                                                                | 邪見 走 相應<br>diṭṭhi + gata+saṁ-pa-yutta                                      | m asaṅkhārikamekam,<br>無行 一個<br>a-saṅkhārikam +eka<br>√yuj 連接<br>(n.s.nom.)(n.s.nom                                                                                    | sasańkhārikamekaṁ,<br>有行 一個<br>sa- sańkhārikaṁ+ eka<br>n.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)       |
| One o                                       | consciousness,                                                   | , unprompted, accompa                                                      | 見相應)有行 <sup>1</sup> (心)一個;<br>unied by pleasure, connected<br>ed by pleasure, connected                                                                                | _                                                                                     |
| 喜悅、喜<br>somanassa<br>□ 喜俱<br>One            | 歡 伴俱 走<br>a+ saha+ gata<br>(n.s.nom.)<br>你見不相應無<br>consciousness | s, unprompted, accompa                                                     | 無 行 一個<br>a- saṅkhārikaṁ+eka<br><sam+khāra+ika< td=""><td>有行一個sa-sańkhārikaṁ+eka<br/>n.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)<br/>引;<br/>nected with wrong view.</td></sam+khāra+ika<> | 有行一個sa-sańkhārikaṁ+eka<br>n.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)<br>引;<br>nected with wrong view.   |
| 捨<br>upekkhā+                               | 伴俱 走 saha+ gata di (n.s.nom.)                                    | litthigatasampayuttam<br>那見 走 相應<br>tthi +gata+sam-pa-yutta<br>(n.s.nom.)  | 無 行 一個<br>a- sankhārikam+eka<br>(n.s.nom.) (n.s.nom                                                                                                                    | sasaṅkhārikamekaṁ,<br>有行 一個<br>sa- saṅkhārikaṁ+ eka<br>.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)        |
| One                                         | consciousness                                                    |                                                                            | 記旧應)有行(心)一個,<br>anied by indifference, cor<br>ied by indifference, conne                                                                                               |                                                                                       |
| 捨件                                          | 半俱 走 · · · ·                                                     | liţṭḥigatavippayuttaṁ<br>邪見 走 不 相應<br>ṭṭhi +gata+vi-pa+yutta<br>(n.s.nom.) | 無 行 一個 有                                                                                                                                                               | saṅkhārikamekanti<br>行 一個 (引句)<br>saṅkhārikaṁ+ ekaṁ+iti<br>(n.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.) |
|                                             |                                                                  |                                                                            | ·邪見不相應)有行(心)-<br>ied by indifference, discon                                                                                                                           |                                                                                       |
| One c                                       | onsciousness,                                                    | prompted, accompanie                                                       | ed by indifference, disconn                                                                                                                                            | nected with wrong view                                                                |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>「無行」是不猶豫、沒有他人慫恿教導而自動行業的意思。「有行」是有的猶豫或由他人慫恿教導而行業的意思。

```
imāni
                   lobhasahagatacittāni
       atthapi
                                         nāma.
狺
       八(語氣詞)
                       伴俱 走
                                         (強調詞)
                                   1/2
ima
       attha+ api
                    lobha+saha+gata+citta
                                          nāma
(n.p.nom.)
           (ind.)
                              (n.p.nom.)
                                          (adv.)
□就這八個是與貪伴俱而行的心。
  These eight types of consciousness are rooted in Attachment.
5. Domanassasahagatam
                         patighasampayuttam asankhārikamekam, sasankhārikamekanti
  憂傷
           伴俱
                   走
                          瞋恚
                                    相應
                                             無 行
                                                         一個
                                                                            一個(引句)
 domanassa +saha+
                         patigha+
                                 sam-pa-yutta
                                             a - sańkhārikam+ eka
                                                                sa- sankhārikam+ekam+ iti
                gata
                                               (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                                  (n.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.)
              (n.snom.)
                                    (n.snom.)
□憂俱瞋恚相應無行(心)一個、(憂俱瞋恚相應)有行(心)一個;
  One consciousness, unprompted, accompanied by displeasure, connected with ill-will
  One consciousness, prompted, accompanied by displeasure, connected with ill-will
imāni
             dvepi
                        paţighasampayuttacittāni
                                                    nāma.
這
             二(語氣詞)
                                 相應
                                                    (強調詞)
ima
             dve+ api
                       pațigha+sam-pa-yutta+citta
                                                     nāma
(n.p.nom.)
                (ind.)
                                     (n.p.nom.)
                                                      (adv.)
□就這二個是與瞋恚相應的心。
  These two types of consciousness are connected with Ill-will.
6. Upekkhāsahagatam
                                                        upekkhāsahagatam
                          vicikicchāsampayuttamekam,
         伴俱 走
                                     相應
                                                                伴俱 走
 upekkhā+saha+gata
                        vicikicchā+ sam-pa-yuttam+ eka
                                                        upekkhā+saha+ gata
          (n.s.nom.)
                                       (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                                  (n.s.nom.)
uddhaccasampayuttamekanti
                               imāni
                                       dvepi
                                                 momūhacittāni
                                                                  nāma.
                    一個(引句)
           相應
                               這
                                      二(語氣詞)
                                                 純粹的 愚痴 心
                                                                  (強調詞)
uddhacca+ sampayuttam+ekam+ iti
                                ima
                                                 momūha+ citta
                                      dve+api
                                                                   nāma
          (n.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.) (n.p.nom.) (adv.)
                                                                   (adv.)
                                                        (n.p.nom.)
□捨俱疑相應(心)一個,掉舉相應(心)一個,就這二個是純粹的愚痴心。
  One consciousness, accompanied by indifference, and connected with doubts,
  One consciousness, accompanied by indifference, and connected with restlessness.
   These two types of consciousness are rooted in sheer Ignorance.
7. Iccevam
                          dvādasākusalacittāni
                                                 samattāni.
             sabbathāpi
       如是
             一切 (語氣詞)
                            二十不善
                                                  已完成、到達
   iti+ evam
             sabbathā+api
                           dvādasa+ a-kusala+ citta
                                                  samatta
                                                 <pp. of saṁ- √āp
  (ind.)(adv.)
                                                   (n.p.nom.)
                   (ind.)
                                      (n.p.nom.)
□ 如上所述,已完成所有十二個不善心
```

I 關於十二不善心的解說,參考 Visuddhimagga (《清淨道論》)454 頁。(為了方便閱讀和有益理解,故沿用葉均 譯本註解。以下有些同。)

Thus end, in all, the twelve types of Immoral Consciousness.

#### 8. Atthadhā lobhamūlāni, dosamūlāni ca dvidhā. 和 二個 八個 根、因 直 Atthadhā lobha + mūla dosa+ mūla dvidhā ca (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.) (adv.) (conj.) Mohamūlāni ca dveti. dvādasākusalā siyum. 二(引句) 根 和 二十不 有 Moha+mūla dvādasa+ a-kusala dve+ iti hoti ca (n.p.nom.) (conj.) (ind.) (m.p.nom.) (opt.3,p)

#### □ 八個(心)以貪為根、二個(心)以瞋為根和二個(心)以痴為根,如此有十二個不善(心)。

Eight are rooted in Attachment, two in Ill-will, and two in Ignorance.

Thus there are twelve types of Immoral Consciousness.

#### Ahetukacittam

□ 無因心

Immoral Resultant Consciousness without Roots

- 9. Upekkhāsahagatam cakkhuviññāṇam, tathā sotaviññāṇam, ghānaviññānam, 識 如彼 耳 龤 捨 伴俱 走 眼 識 upekkhā+saha +gata cakkhu+viññāna sota+ viññāna ghāna+ viññāna tathā (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)
- jivhāviññāṇam dukkhasahagatam kāyaviññāṇam, upekkhāsahagatam sampaticchanacittam,

upekkhāsahagatam santīraņacittañceti imāni sattapi akusalavipākacittāni nāma.

捨 伴俱 走 推度 1,7 和(引句) 這 七個(語氣詞) 不善 果報、異熟 心 (強調詞) upekkhā+saha+gata santīraņa+cittam+ca+ iti ima a-kusala+ vi-pāka+citta nāma. satta+api (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.)

- □捨俱眼識,如同那(眼識的捨俱)耳識、鼻識、舌識,苦俱身識,捨俱領受心,和捨俱推度心,就這七個是不善(業引生的)果報心。
  - (1) Eye-consciousness, accompanied by indifference. So are
  - (2) Ear-consciousness,
  - (3) Nose-consciousness,
  - (4) Tongue consciousness,
  - (5) Body-consciousness, accompanied by pain,
  - (6) Receiving consciousness, accompanied by indifference,

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 七種不善果報心的說明,參考 Visuddhimagga 456 頁。

(7) Investigating consciousness, accompanied by indifference.

These seven are the immoral resultant types of consciousness.

10. Upekkhāsahagatam kusalavipākam cakkhuviññānam, sotaviññānam, tathā 捨 果報 識 如彼 耳 識 Upekkhā+ saha+ gata cakkhu+ viññāna kusala+ vi-pāka tathā sota+viññāna (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

ghānaviññānam, jivhāviññānam, sukhasahagatam kāyaviññānam, upekkhāsahagatam 伴俱 伴俱 走 身 走 識 捨 ghāna+viññāna jivhā + viññāṇa sukha+ saha+ gata kāya+ viññāṇa upekkhā+ saha+ gata (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

sampaticchanacittam, upekkhāsahagatam somanassasahagatam santīranacittam, 領受、納受 喜悅 推度 4,7 1/2 捨 sampațicchana+ citta somanassa+saha + gata santīraņa+ citta upekkhā+ saha+ gata (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

santīranacittañceti imāni kusalavipākāhetukacittāni atthapi nāma. 心 和(引句) 這 八個(語氣詞) 果報 無因 (強調詞) 推度 1/2 santīraņa+cittam+ca+ iti ima attha+api kusala+ vi-pāka+a-hetuka+citta nāma (n.s.nom.) (conj.)(ind.) (n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.)

- □ 捨俱善果報眼識,如同那(眼識的捨俱善果報)耳識、鼻識、舌識,樂俱身識,捨俱領受心,喜俱推度心<sup>1</sup>,和捨俱推度心,就這八個是無因(心的)善(業引生的)果報心<sup>2</sup>。
  - (1) Moral resultant Eye-consciousness, accompanied by indifference. So are
  - (2) Ear-consciousness,
  - (3) Nose-consciousness,
  - (4) Tongue-consciousness,
  - (5) Body-consciousness, accompanied by happiness,
  - (6) Receiving consciousness, accompanied by indifference,
  - (7) Investigating consciousness, accompanied by pleasure,
  - (8) Investigating consciousness, accompanied by indifference.

These eight are the moral resultant types of consciousness without Hetu. (Moral Resultant Consciousness without Roots)

**11.** Upekkhāsahagatam pañcadvārāvajjanacittam, tathā manodvārāvajjanacittam, 捨 俱 轉向 心 如彼 轉向 Ħ. 1/2 Upekkhā+saha+gata pañca+dvāra+ āvajjana+citta tathā mano+dvāra+ āvajjana +citta (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

somanassasahagatam hasituppādacittañceti imāni tīnipi ahetukakiriyacittāni nāma. 三個(語氣詞) 無 因 唯作 心 喜悅 產生 心和(引句)這 (強調詞) somanassa+saha+gata hasita+uppāda+cittam+ca+iti a-hetuka+kiriya+citta ima tīṇi+ api nāma <pp. of hasati√has笑

6

<sup>喜俱推度心,《清淨道論》為喜俱意識界。</sup> 

 $<sup>^{2}</sup>$  八種無因善果報心的說明,參考 Visuddhimagga  $454\sim455$  頁。

(n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.)

- □ 捨俱五門轉向心,如同那(五門轉向心的捨俱)意門轉向心,和(阿羅漢的)喜俱生笑心, 就這三個是無因唯作心¹。
  - (1) Five Sense-door adverting consciousness, accompanied by indifference.
  - (2) So is mind-door adverting consciousness.
  - (3) Smile-producing consciousness, accompanied by pleasure.

These three are the functional types of consciousness without Hetu. (Functional Consciousness without Roots)

12. Icceva sabbathāpi aṭṭhārasāhetukacittāni samattāni.

引述 如是 一切(語氣詞) 十八 無 因 心 已完成、到達

Iti + eva sabbath $\bar{a}$ +api atth $\bar{a}$ rasa+a-hetuka+ citta samatta <pp. of sam- $\sqrt{\bar{a}}$ **p** (ind.)(adv.) (adv.)(ind.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 如上所述,已完成所有十八個無因心。

Thus end, in all, the eighteen types of consciousness without Hetu.

#### 13. Sattākusalapākāni, puññapākāni aţţhadhā.

七 不 善 果報 善 果報 八個 Satta+a-kusala+ pāka puñña+ pāka aṭṭha-dhā (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.)

#### Kriyacittāni tīņīti, aţţhārasa ahetukā.

唯作 心 三(引句) 十八 無 因 Kriya+citta tīṇ+ iti aṭṭhā-rasa a- hetuka (n.p.nom.) (n.p.nom.) (ind.) (p.nom.)

□ 七個不善(業引生的)果報(心),八個善(業引生的)果報(心),三個唯作心,如此有十八

#### 個無因(心)。

Seven are immoral resultants. Moral resultants are Eightfold.

Three are functionals. Ahetukas are eighteen

## Sobhanacittam

美、淨 心
Sobhana+ citta
(n.s.nom.)
□(五十九個)美心

"Beautiful" Consciousness

# 14. Pāpāhetukamuttāni, sobhanānīti vuccare.

不善、惡 無 因 除了 美、淨(引句) 被稱為

<sup>「</sup>三種無因唯作心的說明,參考 Visuddhimagga 456~457 頁。這三種心在《清淨道論》中名為:「捨俱意界,捨俱意識界,喜俱意識界」。

Pāpa+ a-hetuka+ mutta sobhanāni+ iti vuccati <pp. ofmuñcati (n.p.nom.) (n.p.nom.)(ind.) (pr.3,p.)

#### □ 除了(十二)不善(心)與(十八)無因(心),(其餘的心)被稱為美(心)。

Excluding those that are evil and without Hetu, the rest are called "Beautiful".

cittāni. ath<u>eka</u>navutīpi Ekūnasatthi vā. 一 不足 六十 (語氣詞) 一 九十(強調詞) 或 心 Eka+ ūna+satthi atha+ eka-navuti+ api citta vā (p.nom.) (n.p.nom.)(adv.) (ind.) (conj.)

□ (美心共)五十九個,或(詳細分成)九十一個 1。

They number either fifty-nine or ninety-one.

#### Kāmāvacarasobhanacittam

欲 界 美 心 Kāma + avacara + sobhana + citta (n.s.nom.)

□欲界美心

"Beautiful" Consciousness Of The Sensuous Sphere

15. Somanassasahagatam ñāṇasampayuttam asankhārikamekam, sasankhārikamekam,

喜悅 俱 走 智 相應 無 行 一個 有 行 一個 Somanassa+ saha+ gata ñāṇa+ sam-payutta a-saṅkhārikaṁ+ eka sa-saṅkhārikaṁ+ eka (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)

□喜俱智相應無行(心)一個、(喜俱智相應)有行(心)一個;

- 1. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge,
- 2. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge.

somanassasahagatam ñāṇavippayuttam asankhārikamekam, sasankhārikamekam,

喜悅 俱 走 智 不 相應 無 行 一個 有 行 一個 somanassa+saha+gata ñāṇa+ vi-payutta a-saṅkhārikaṁ+eka sa-saṅkhārikaṁ+ eka (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□喜俱智不相應無行(心)一個、(喜俱智不相應)有行(心)一個;

- 3. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, dissociated with knowledge,
- 4. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, dissociated with knowledge,

upekkhāsahagatam ñāṇasampayuttam asankhārikamekam, sasankhārikamekam.

舍 俱 走 智 相應 無 行 一個 有 行 一個 upekkhā+saha+gata ñāṇa+ saṁ-payutta a-saṅkhārikaṁ+eka sa-saṅkhārikaṁ+ eka (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 這兩個頌中的前一頌是總結十八無因心,後一頌是說下面要敘述的什麼心。第二頌中的「不善」是指十二 不善心,「無因」是指十八無因心。本品除了上述十二不善心及十八無因心共三十心之外,依八十九心計 算,尚餘五十九心未曾敘述,若依一百二十一心計算,還有九十一,這些將要敘述的心都名為「美心」。 因為十二不善心是惡的,十八無因心是中立而無進取之力的,都不能稱為「美心」,所以除外。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □捨俱智相應無行(心)一個、(捨俱智相應)有行(心)一個; 5. One consciousness, unprompted, accompanied by indifference*, associated with knowledge. 6. One consciousness, prompted, accompanied by indifference, associated with knowledge,                                                                   |
| Upekkhāsahagatam ñāṇavippayuttam asaṅkhārikamekam, sasaṅkhārikamekanti 捨 俱 走 智 不 相應 無 行 一個 有 行 一個 (引句) upekkhā+saha+gata ñāṇa+ vi-payutta a-saṅkhārikam+eka sa-saṅkhārikam+ ekam+ iti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.)    捨俱智不相應無行(心)一個、(捨俱智不相應)有行(心)一個, |
| 7. One consciousness, unprompted, accompanied by indifference, dissociated with knowledge,                                                                                                                                                                                         |
| 8. One consciousness, prompted, accompanied by indifference, dissociated with knowledge.                                                                                                                                                                                           |
| imāni aṭṭhapi kāmāvacarakusalacittāni nāma.<br>這 八(語氣詞) 欲 界 善 心 (強調詞)<br>ima aṭṭha+ api kāma+avacara+kusala+citta nāma<br>(n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.) □就這八個是欲界善心 <sup>1</sup> 。                                                                                            |
| 山航垣八個定飲介音心。 These are the eight types of moral consciousness, with Roots, of the sensuous sphere. (Eight                                                                                                                                                                           |
| Types of Moral Consciousness)                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 16. Somanassasahagatam ñāṇasampayuttam asaṅkhārikamekam, sasaṅkhārikamekam, 喜悅 俱 走 智 相應 無 行 一個 有 行 一個 somanassa+saha+gata ñāṇa+ saṁ-payutta a-saṅkhārikam+eka sa-saṅkhārikam+ eka (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 喜俱智相應無行(心)一個、(喜俱智相應)有行(心)一個; |
| 1. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge,                                                                                                                                                                                              |
| 2. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge,                                                                                                                                                                                                |
| somanassasahagatam ñāṇavippayuttam asaṅkhārikamekam, sasaṅkhārikamekam,<br>喜悅 俱 走 智 不 相應 無 行 一個 有 行 一個<br>somanassa+saha+gata ñāṇa+ vi-payutta a-saṅkhārikam+eka sa-saṅkhārikam+ eka<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                |
| □喜俱智不相應無行(心)一個、(喜俱智不相應)有行(心)一個; 3. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, dissociated with knowledge,                                                                                                                                                             |
| 4. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, dissociated with knowledge,                                                                                                                                                                                               |
| upekkhāsahagataṁ ñāṇasampayuttaṁ asaṅkhārikamekaṁ, sasaṅkhārikamekaṁ,<br>捨 俱 走 智 相應 無 行 一個 有 行 一個 upekkhā+saha+gata ñāṇa+ saṁ-payutta (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                            |

□捨俱智相應無行(心)一個、(捨俱智相應)有行(心)一個;

| Abhidhammatthasaygaho |  |  |
|-----------------------|--|--|

| 5. | One consciousness, | unprompted, | accompanied | by indifference, | associated v | vith knowledge, |
|----|--------------------|-------------|-------------|------------------|--------------|-----------------|
|----|--------------------|-------------|-------------|------------------|--------------|-----------------|

| 6. One consciousness, prompted, accompanied by indifference, associated with kno | owledge |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------|
|----------------------------------------------------------------------------------|---------|

```
upekkhāsahagatam
                   ñāṇavippayuttam
                                      asankhārikamekam,
                                                           sasankhārikamekanti
                          不 相應
                                                                         一個(引句)
 upekkhā+saha+gata
                                       a-sankhārikam+eka
                                                           sa-sankhārikam+ ekam + iti
                   ñāna+ vi-payutta
        (n.s.nom.)
                                          (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                                (n.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.)
                         (n.s.nom.)
□ 捨俱智不相應無行(心)一個、(捨俱智不相應)有行(心)一個,
  7. One consciousness, unprompted, accompanied indifference, dissociated with knowledge,
 8. One consciousness, prompted, accompanied indifference, dissociated with knowledge,
imāni
        atthapi
                    sahetukakāmāvacaravipākacittāni
                                                      nāma.
這
         八(語氣詞)
                       因
                                                      (強調詞)
 ima
        attha+ api
                    sa+ hetu+ kāma+avacara+vi-pāka+citta
                                                      nāma
(n.p.nom.)
           (ind.)
                                           (n.p.nom.)
                                                       (adv.)
□就這八個是有因欲界果報心¹。
 These are the eight types of Resultant Consciousness, with Hetus, of the sensuous sphere.
(Eight types of Resultant Consciousness)
17. Somassasahagatam
                        ñāṇasampayuttam
                                           asankhārikamekam, sasankhārikamekam,
    喜悅
               佴
                        智
                              相應
                                             行
   somanassa+saha+gata
                       ñāna+
                             sam-payutta
                                          a-sankhārikam+eka
                                                              sa-sankhārikam+ eka
            (n.s.nom.)
                               (n.s.nom.)
                                             (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                                   (n.s.nom.)(n.s.nom.)
□喜俱智相應無行(心)一個、(喜俱智相應)有行(心)一個;
  1. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge,
  2. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge.
somanassasahagatam
                                       asankhārikamekam
                                                           sasankhārikamekam,
                     ñāṇavippayuttam
喜悅
          俱
                          不
                             相應
                走
                                           行
                     ñāṇa+ vi-payutta
 somanassa+saha+gata
                                        a-sankhārikam+eka
                                                           sa-sankhārikam+ eka
           (n.s.nom.)
                            (n.s.nom.)
                                          (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                               (n.s.nom.)(n.s.nom.)
□喜俱智不相應無行(心)一個、(喜俱智不相應)有行(心)一個;
  3. One consciousness, unprompted, accompanied by pleasure, dissociated with knowledge,
  4. One consciousness, prompted, accompanied by pleasure, associated with knowledge,
upekkhāsahagatam ñāṇasampayuttam
                                    asankhārikamekam, sasankhārikamekam,
        俱
           走
                                       行
                                                一個
 upekkhā+saha+gata ñāṇa+ sam-payutta
                                    a-saṅkhārikaṁ+eka
                                                        sa-sańkhārikam+ eka
                           (n.s.nom.)
                                         (n.s.nom.)(n.s.nom.)
                                                            (n.s.nom.)(n.s.nom.)
□捨俱智相應無行(小)一個、(捨俱智相應)有行(小)一個;
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 八種欲界有因果報心的說明,參考 Visuddhimagga 455~456 頁。

- 5. One consciousness, unprompted, accompanied by indifference, dissociated with knowledge,
- 6. One consciousness, prompted, accompanied by indifference, associated with knowledge,

```
upekkhāsahagatam ñāṇavippayuttam asankhārikamekam, sasankhārikamekanti
```

```
接 俱 走 智 不 相應 無 行 一個 有 行 一個(引句)
upekkhā+saha+gata ñāṇa+ vi-payutta a-saṅkhārikaṁ+eka sa-saṅkhārikaṁ+ ekaṁ + iti
(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.)
```

- □ 捨俱智不相應無行(心)一個、(捨俱智不相應)有行(心)一個,
  - 1. One consciousness, unprompted, accompanied by indifference, dissociated with knowledge,
  - 2. One consciousness, prompted, accompanied by indifference, dissociated with knowledge,

```
imāni aṭṭhapi sahetukakāmāvacarakiriyacittāni nāma.
```

```
這 八(語氣詞) 有 因 欲 界 唯作 心 (強調詞) ima aṭṭḥa+ api sa+ hetu+ kāma+avacara+kiriya + citta nāma (n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.)
```

□就這八個是有因欲界唯作心¹。

These are the eight types of Fundamental Consciousness, with Roots, of the sensuous sphere. (Eight types of Functional Consciousness)

#### **18.** Iccevam sabbathāpi catuvīsati

```
引述 如是 一切(語氣詞) 四 二十
Iti + evaṁ sabbathā+api catu+ vīsati
(ind.)(adv.) (adv.)(ind.) (nom.)
```

sahetukakāmāvacarakusalavipākakiriyacittāni samattāni.

```
有 因 欲 界 善 果報 唯作 心 已完成、到達 sa+ hetu+ kāma+ avacara+kusala+ vi-pāka+kiriya+citta samatta (n.p.nom.) (n.p.nom.)
```

□如上所述,已完成所有二十四個有因欲界善、果報、唯作心。

Thus end, in all, the moral, resultant, functional types of consciousness, with Hetus, of the sensuous sphere.

#### 19. Vedanāñānasankhārabhedena catuvīsati.

```
受智行區分四二十
Vedanā+ ñāṇa+saṅkhāra+bheda catu+vīsati
(m.s.ins.) (nom.)
```

#### Sahetukāmāvacarapuññapākakriyā matā.

有 因 欲 界 善 果報 唯作 被了知 Sa+hetu+kāma+avacara+puñña+pāka+kriyā matā (f.p.nom.) (f.p.nom.)

#### □ 以受、智和行來區分,欲界中的有因善、果報和唯作(心)被了知為二十四個 1。

八種欲界有因唯作心的說明,參考 Visuddhimagga 457 頁。

The moral, resultant, and functional types of consciousness of the sensuous sphere, with Hetus, which differ according to feeling knowledge, and inducement, should be understood as twenty-four.

#### 20. Kāme tevīsa pākāni, puññāpuññāni vīsati.

```
欲 三二十 果報 善 不 善 二十
Kāma te-vīsa pāka puñña+a-puñña vīsati
(m.s.loc.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (nom.)
```

#### □ 在欲(界)裡有二十三個果報(心)、(八個)善(心)和(十二個)不善(心共)二十個,

In the sensuous sphere twenty-three are "Resultant", twenty "Moral" and "Immoral",

#### Ekādasa kriyā ceti, catupaññāsa sabbathā.

```
一 十 唯作 和 (引句)四 五十 總共Eka+dasa kriyā ca+iti catu+paññāsa (f.p.nom.) (conj.)(ind.)(nom.) (adv.)
```

### □ 和十一個唯作(心)。如此總共有五十四個(心)²。

and eleven are "Functional", fifty-four in all.

## Rūpāvacaracittam

Form-Sphere Consciousness

#### 21. Vitakkavicārapītisukhekaggatāsahitam

pathamajjhānakusalacittam,

□初禪善心包含尋、伺、喜、樂、一境性。

First Jhāna moral consciousness together with initial application, sustained application, joy, happiness, and one-pointedness.

vicārapītisukhekaggatāsahitam

dutiyajjhānakusalacittam,

□第二禪善心包含伺、喜、樂、一境性。

Second Jhāna moral consciousness together with sustained application, joy, happiness, and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 欲界的美心共有二十四個,即有因的善心八個、果報心八個、唯作心八個。由於受、智、行的區別,故作如是分析。「受」即喜與捨,「智」即智相應與智不相應,「行」即有行及無行。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 本頌總結上述的五十四欲界心,即果報心二十三個(無因心十五、有因心八)、善與不善心二十(善心八、不善心十二)、唯作心十一個(無因心三、有因心八)。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 下面所說色界的善心、果報心及唯作心,參考 Visuddhimagga 453、456、457 頁。

one-pointedness,

```
pītisukhekaggatāsahitam
                                       tatiyajjhānakusalacittam,
         一境 性 包含、俱、和...一起
                                        第三 灌
pīti+sukha+ekagga-tā+sahita
                                        tatiya+ jhāna+kusala+ citta
              (n.s.nom.)
                                                     (n.s.nom.)
□第三禪善心包含喜、樂、一境性。
  Third Jhāna moral consciousness together with joy, happiness, and one-pointedness,
sukhekaggatāsahitam
                                   catutthajjhānakusalacittam,
     一境 性 包含、俱、和...一起
                                      第四
                                                         1/2
sukha+ekagga-tā+sahita
                                   catuttha+ jhana+
                                                 kusala+ citta
        (n.s.nom.)
                                                 (n.s.nom.)
□ 第四禪善心包含樂、一境性。
    Fourth Jhāna moral consciousness together with happiness and one-pointedness.
upekkhekaggatāsahitam
                                       pañcamajjhānakusalacittañceti
       一境 性 包含、俱、和...一起
                                        第五
                                                           心
                                                                 和(引句)
upekkhā+ekagga-tā+sahita
                                      pañcama+ jhāna+kusala+ cittam+ ca+ iti
              (n.s.nom.)
                                                       (n.s.nom.)(conj.)(ind.)
□ 和第五禪善心包含捨、一境性。
    Fifth Jhāna moral consciousness together with equanimity and one-pointedness.
imāni
                  rūpāvacarakusalacittāni
       pañcapi
                                           nāma.
       五(語氣詞)
                                          (強調詞)
                                    心
這
 ima
       pañca+ api
                  rūpa+avacara+kusala + citta
                                           nāma
(n.p.nom.)
           (ind.)
                                 (n.p.nom.)
                                            (adv.)
□就這五個是色界善心。
    These are the five types of Form-Sphere Moral consciousness. (Form-Sphere Moral
Consciousness)
22. Vitakkavicārapītisukhekaggatāsahitam
                                                       pathamajjhānavipākacittam,
                    樂
                         一境 性 包含、俱、和...一起
                                                       第一、初
                                                                 禪
                                                                      果報
   Vitakka+vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita
                                                       pathama+
                                                                jhāna+vi-pāka+citta
                              (n.s.nom.)
                                                                         (n.s.nom.)
□初禪果報心包含尋、伺、喜、樂、一境性。
     First Jhāna Resultant consciousness together with initial application, sustained application,
joy, happiness, and one-pointedness,
vicārapītisukhekaggatāsahitam
                                            dutiyajjhānavipākacittam,
```

□第二禪果報心包含伺、喜、樂、一境性。
Second Jhāna Resultant consciousness together with sustained application, joy, happiness, and

伺 喜 樂 一 境性 包含、俱、和...一起

(n.s.nom.)

vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita

13

果報

(n.s.nom.)

dutiya+jhāna+ vi-pāka +citta

| one-pointedness,                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| pītisukhekaggatāsahitaṁ tatiyajjhānavipākacittaṁ,<br>喜 樂 一境 性 包含、俱、和一起 第三 禪 果報 心<br>pīti+sukha+ekagga-tā+sahita tatiya+ jhāna+ vi-pāka + citta<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)<br>□第三禪果報心包含喜、樂、一境性。<br>Third Jhāna Resultant consciousness together with joy, happiness, and one-pointedness,     |
| sukhekaggatāsahitam catutthajjhānavipākacittam,<br>樂 一境性包含、俱、和一起第四禪果報心<br>sukha+ekagga-tā+sahita catuttha+ jhāna+ vi-pāka + citta<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)  □第四禪果報心包含樂、一境性。 Fourth Jhana Resultant consciousness together with happiness and one-pointedness,                              |
| upekkhekaggatāsahitam pañcamajjhānavipākacittañceti 捨 一境性包含、俱、和一起 第五 禪 果報 心 和(引句) upekkhā+ekagga-tā+sahita pañcama+jhāna+ vi-pāka + cittam+ ca+ iti (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.)  □和第五禪果報心包含捨、一境性。 Fifth Jhāna Resultant consciousness together with equanimity and one-pointedness. |
| imāni pañcapi rūpāvacaravipākacittāni nāma. 這 五(語氣詞) 色 界 果報 心 (強調詞) ima pañca+ api rūpa+avacara+ vi-pāka + citta nāma (n.p.nom.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.)  □ 就這五個是色界果報心。 These are the five types of Jhāna Resultant consciousness. (Form-Sphere Resultant Consciousness )                 |
| <b>23.</b> Vitakkavicārapītisukhekaggatāsahitampaṭhamajjhānakiriyācittam,專 伺 喜 樂 一境性 包含、俱、和一起第一、初 禪 唯作 心Vitakka+vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita (n.s.nom.)paṭhama+ jhāna+kiriyā+citta (n.s.nom.)                                                                                        |
| □ 初禪唯作心包含尋、伺、喜、樂、一境性。 First Jhāna Functional consciousness together with initial application, sustained application, joy, happiness and one-pointedness,                                                                                                                                   |
| vicārapītisukhekaggatāsahitamdutiyajjhānakiriyācittam,同 喜 樂 一境 性 包含、俱、和一起<br>vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita<br>(n.s.nom.)第二 禪 唯作 心<br>dutiya+jhāna+ kiriyā +citta<br>(n.s.nom.)                                                                                                        |
| □ 第二禪唯作心包含同、喜、樂、一境性。 Second Jhāna Functional consciousness together with sustained application, joy, happiness, and                                                                                                                                                                        |

Abhidhammatthasavgaho \_\_\_\_\_

one-pointedness,

```
pītisukhekaggatāsahitam
                                       tatiyajjhānakiriyācittam
喜 樂 一 境性 包含、俱、和...一起
                                                  唯作 心
                                       第三 濯
pīti+sukha+ekagga-tā+sahita
                                       tatiya+ jhāna+ kiriyā + citta
             (n.s.nom.)
                                                    (n.s.nom.)
□ 第三禪唯作心包含喜、樂、一境性。
     Third Jhāna Functional consciousness together with joy, happiness, and one-pointedness,
                                 catutthajjhānakiriyācittam,
sukhekaggatāsahitam
樂 一 境性 包含、俱、和...一起
                                   第四
                                           濯
                                               唯作
sukha+ekagga-tā+sahita
                                  catuttha+ jhāna+ kiriyā + citta
           (n.s.nom.)
                                                  (n.s.nom.)
□ 第四禪唯作心包含樂、一境性。
  Fourth Jhana Functional consciousness together with happiness and one-pointedness.
upekkhekaggatāsahitam
                                     pañcamajjhānakiriyācittañceti
       一境 性 包含、俱、和...一起
                                       第五
                                              禪 唯作
                                                        4,7
                                                              和(引句)
                                    pañcama+ jhāna+ kiriyā + cittam+ ca+ iti
upekkhā+ekagga-tā+sahita
  (n.s.nom.)
                                          (n.s.nom.)(conj.)(ind.)
□和第五禪唯作心包含捨、一境性。
Fifth Jhāna Functional consciousness together with equanimity and one-pointedness.
Imāni
                  rūpāvacarakiriyācittāni
        pañcapi
                                           nāma.
這
                         界
                            唯作
                                          (強調詞)
       五(語氣詞)
 ima
       pañca+ api
                  rūpa+avacara+ kiriyā + citta
                                           nāma
           (ind.)
                                           (adv.)
(n.p.nom.)
                                (n.p.nom.)
□ 就這五個是色界唯作心。
These are the five types of Form-Sphere Functional consciousness. (Form-Sphere Functional
Consciousness)
24. Iccevam sabbathāpi
                          pannarasa
                                      rūpāvacarakusalavipākakiriyācittāni
                                                                          samattāni.
              一切(語氣詞)
                                      色
                                                       果報
                                                              唯作 心
                                                                          已完成、到達
   引述 如是
                            +\pi
   Iti +evam sabbathā+api
                          pannarasa
                                      rūpa+avacara+kusala+vi-pāka+kiriyā+citta
                                                                           samatta
               (adv.)(ind.)
                                                                (n.p.nom.)
  (ind.)(adv.)
                           (nom.)
                                                                           (n.p.nom.)
□如上所述,已完成所有十五個色界善、果報、唯作心。
Thus end, in all, the fifteen types of Form-Sphere Moral Resultant, and Functional
consciousness.
25. Pañcadhā
               jhānabhedena,
                               rūpāvacaramānasam.
                       區分
                                    界
                                         意(=心)
   五重
               禪定
                              色
   Pañcadhā
               jhāna + bheda
                             rūpa+ avacara + mānasa
   (adv.)
                   (m.s.ins.)
                                      (n.s.nom.)
□色界心以禪定區分有五重,
```

Form-Sphere consciousness is fivefold according to different Jhānas.

bhave.

pañcadasadhā

Puññapākakriyābhedā,

taṁ

果報 唯作 區分 那 十五個 變成、有 Puñña+ pāka+ kriyā +bheda taṁ pañca+dasadhā bhavati (m.s.ins.) (n.s.nom.) (adv.) (opt.3,s.) □(再)以善、果報、唯作來區分,那(色界五重心)變成十五個 1。 That becomes fifteen fold according to Moral, Resultant and Functional types. Arūpāvacaracittam 色 A-rūpa +avacara +citta (n.s.nom.) □無色界心<sup>2</sup> Formless-Sphere Moral Consciousness **26.** Ākāsānañcāyatanakusalacittam, viññāṇañcāyatanakusalacittam, 處 無邊 Ākāsa+an+anta+ayatana+ kusala+ citta viññāṇa+an+anta+yatana+kusala+citta (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 空無邊處善心, 識無邊處善心, Moral Jhana consciousness dwelling on the "Infinity of Space", \* Moral Jhana consciousness dwelling on the "Infinity of Consciousness",\*\* ākiñcaññāyatanakusalacittam, nevasaññānāsaññāyatanakusalacittañceti 心 和(引句) 無 所有 處 非 既 想 非 非 想 a+kiñcana+ayatana+ kusala+ citta na+eva+sañññā+an+a+ saññā+yatana+kusala+cittaṁ+ ca+ iti (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) □ 無所有處善心,和非想非非想無邊處善心, Moral Jhana consciousness dwelling on "Nothingness",\*\*\* Moral Jhana consciousness wherein "Perception neither is nor is not". imāni arūpāvacarakusalacittāni cattāripi nāma. 這 四(語氣詞) 無色 界 (強調詞) cattāri+ api a- rūpa+ avacara+kusala + citta nāma ima (n.p.nom.) (nom.)(ind.) (n.p.nom.) (adv.) □ 就這四個是無色界善心。 These are the four types of arūpa-jhana Moral consciousness. (Formless-Sphere Moral Consciousness) 27. Ākāsānañcāyatanavipākacittam, viññāṇañcāyatanavipākacittam, 處 果報 心 空無邊 果報 無邊 處 Ākāsa+an+anta+ayatana+vipāka+ citta viññāṇa+an+anta+yatana+vipāka+citta (n.s.nom.) (n.s.nom.) 「那」是指色界的五種禪心:由於有善、果報、唯作的區別,故有十五種。

下面所說無色界善心、果報心、唯作心,參考 Visuddhimagga 453、456、457 頁。

16

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 空無邊處果報心,識無邊處果報心,<br>Resultant Jhāna-consciousness dwelling on the "Infinity of Space".                                                                                                                                                                                                               |
| Resultant Jhāna-consciousness dwelling on the "Infinity of Consciousness",                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| kiñcaññāyatanavipākacittam, nevasaññānāsaññāyatanavipākacittañceti<br>無所有 處果報 心非既想非非想處果報心和(引句)<br>a+kiñcana+ayatana+ vipāka+ citta na+eva+saññā+an+a+ saññā+yatana+ vipāka+cittam+ ca+ iti<br>(n.s.nom.)                                                                                               |
| □無所有處果報心,和非想非非想無邊處果報心, Resultant Jhana-consciousness dwelling on "Nothingness",                                                                                                                                                                                                                        |
| Resultant Jhana-consciousness wherein "Perception neither is nor is not".                                                                                                                                                                                                                              |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| imāni cattāripi arūpāvacaravipākacittāni nāma.<br>這 四(語氣詞) 無 色 界 果報 心 (強調詞)<br>ima cattāri+ api a- rūpa+ avacara+ vipāka + citta nāma<br>(n.p.nom.) (nom.)(ind.) (n.p.nom.) (adv.)                                                                                                                     |
| □就這四個是無色界果報心。 These are four types of arūpa-jhāna Resultant consciousness. (Formless-sphere Resultant Consciousness)                                                                                                                                                                                   |
| 28. Ākāsānañcāyatanakiriyācittam, viññāṇañcāyatanakiriyācittam, 空無邊處唯作心 識無邊處唯作心 viññāṇa+an+anta+yatana+ kiriyā + citta (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                           |
| □ 空無邊處唯作心,識無邊處唯作心,<br>Functional Jhana-consciousness dwelling on the "Infinity of Space".                                                                                                                                                                                                              |
| Functional Jhana-consciousness dwelling on the "Infinity of Consciousness".                                                                                                                                                                                                                            |
| ākiñcaññāyatanakiriyācittaṁ, nevasaññānāsaññāyatanakiriyācittañceti 無所有 處 唯作 心 非既想非想處唯作心和(引句) a+kiñcana+ayatana+ kiriyā + citta na+eva+saññā+an+a+ saññā+ kiriyā + cittaṁ+ ca+ iti (n.s.nom.) (n.s.nom.) )(conj.)(ind.) 無所有處唯作心,和非想非非想無邊處唯作心,Functional Jhana-consciousness dwelling on "Nothingness". |
| Functional Jhana-consciousness wherein "Perception neither is nor is not".                                                                                                                                                                                                                             |
| imāni cattāripi arūpāvacarakiriyācittāni nāma.<br>這 四(語氣詞) 無 色 界 唯作 心 (強調詞)<br>ima cattāri+ api a- rūpa+ avacara+ kiriyā + citta nāma<br>(n.p.nom.) (nom.)(ind.) (n.p.nom.) (adv.)<br>□ 就這四個是無色界唯作心。                                                                                                   |

Consciousness )

29. Iccevam sabbathāpi dvādasa arūpāvacarakusalavipākakiriyācittāni samattāni. 引述 如是 一切(語氣詞) 十二 色 界 蒫 果報 唯作 心 已完成、到達 Iti +evam sabbathā+api dvādasa a-rūpa+avacara+kusala+vi-pāka+kiriyā+citta samatta (ind.)(adv.) (adv.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) □ 如上所述,已完成所有十二個無色界善、果報、唯作心。 Thus end, in all, the twelve types of Arupa Jhana Moral, Resultant, and Functional consciousness.\* 30. Ālambaṇappabhedena catudhāruppamānasam. 所緣、對象 區分 四重 無色(界)意(=心) Ālambaṇa+ pabheda catudhā+a-ruppamānasa (m.s.ins.) (n.s.nom.) □ 無色界心以所緣區分有四重. \* Both Rupa and Arupa Cittas are collectively termed "Mahaggata" which literally, means 'great-gone-to', i.e., developed. Arūpa-jhāna consciousness is fourfold, classified according to the objects. Puññapākakriyābhedā, dvādasadhā thitam. puna 果報 唯作 區分 再 十二個 已建立、已站著 Puñña+pāka+kriyā+ bheda puna dvādasadhā thita <pp. of titthati √thā(梵 sthā) (m.s.ins.) (adv.) (adv.) (n.s.nom.) □ 再以善、果報、唯作來區分,(色界五重心)就已建立十二個。 Again they stand at twelve according to Moral, Resultant, and Functional types Lokuttaracittam 出間出 Loka+ uttara+ citta (n.s.nom.) □出世間小 Supra Mundane Consciousness **31.** Sotāpattimaggacittam sakadāgāmimaggacittam, anāgāmimaggacittam, (聖)流 入 道 心 一次來 不 來 道 Sota+āpatti+magga+citta sakad+āgāmi+magga+citta an- āgāmi+magga+citta (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 入流道心,一來道心,不來道心, Sotapatti Path-consciousness, Sakādāgami Path-consciousness, Anāgāmi Path-consciousness, arahattamaggacittañceti imāni cattāripi lokuttarakusalacittāni nāma. 道 心 和(引句) 四(語氣詞) 間出 出 (強調詞) 阿羅漢 狺 1/2 arahatta+magga+cittam+ca+iti ima cattāri+api loka+uttara+kusala+citta nāma (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.) (nom.)(ind.) (n.s.nom.) (adv.)

<sup>1</sup> 八個出世間心,參考 Visuddhimagga 453、456 頁。

(n.s.nom.) (n.s.gen.) (ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□果報(心)是那(善心)的果性。如是,無上的(出世間心)被了知為八個 <sup>1</sup>。

being their fruits. The Supra mundane should be understood as eightfold. (Resultant **Supra mundane Consciousness**)

此頌是總結八個出世間心的。四道,為出世間的四種善心;他們的果為四種出世間果報心。所以一共是 八種無上心。這裏的「無上」即指出世間。

## Cittagaṇanasaṅgaho

心 結算 含攝、總 Citta + gaṇana+ saṅgaho (m.s.nom.)

□ 心之總結算

summary

#### 35. Dvādasākusalānevam.

#### kusalānekavīsati.

#### □這樣子就有十二個不善(心),二十一個善(心)。

Thus the "Immorals" are twelve, the "Morals" are twenty-one,

#### Chattimseva vipākāni, kriyācittāni vīsati.

三十六 (語氣詞) 果報 唯作 心 二十 Chattimsa+eva vi-pāka kriyā +citta vīsati (adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (nom.)

### □□三十六個果報(心),二十個唯作(心)。

the "Resultants" are thirty-six, the "Functionals" are twenty.

#### 36. Catupaññāsadhā kāme, rūpe pannarasīraye.

四 五十個 欲(界) 色 (界) 十五 活動 Catu-paññāsadhā kāma rūpa pannarasa+ iriyati (adv.) (n.s.loc.) (ns.loc.) (opt.3,s.)

#### □五十四個(心)在欲(界)活動,十五個(心)在色(界)活動,

In the Sensuous Sphere, they say, are fifty-four types of consciousness, in the Form-Sphere are fifteen,

### Cittāni dvādasāruppe, aṭṭhadhānuttare tathā.

心 十二 無色 (界) 八個 無 上 如彼 Citta dvādasa+ ārupa aṭṭhadhā+ an-uttara tathā (n.p.nom.) (n.s.loc.) (ns.loc.) (adv.)

#### □ 十二個(心)在無色(界)活動,像那樣,在(出世間的)無上(心)有八個。

in the Formless-Sphere are twelve, in the supra mundane are eight.

#### 37. Itthamekūnanavutipabhedam pana mānasam.

如是 一 不足九十 區分 (語氣詞) 意 (=心) Ittham+eka+ūna+navuti+pabheda pana mānasa (adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

#### □ 心如(上)區分為八十九個 1,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 這兩個半頌是以兩種方法來總結全部八十九心的。前一頌用不善、善、果報、唯作來統計:即不善心十二、善心二十一(欲界八、色界五、無色界四、出世間四)、果報三十六(無因心十五、欲界有因心八、

#### These different classes of consciousness, which thus number eighty-nine,

Ekavīsasatam vātha, vibhajanti vicakkhaņā. 一二十百 智者、有眼的人 或又 分析 Eka+ vīsa+sata vā+atha vibhaiati vicakkhana (n.s.acc.) (conj.)(adv.) (pr.3,p.) (m.p.nom.) □ 或者智者們(於下)再分析為一百二十一個。 the wise divide into one hundred and twenty-one. Vitthāragaņanā 詳細 結算 Vitthāra + gananā (f.s.nom.) □詳細結算 121 Types of Consciousness 38. Kathamekūnanavutividham cittam ekavīsasatam hoti? 如何 一 不足 九十 種類 心 一 二十 百 變成 Katham+eka+ūna+ navuti+ vidha citta eka+vīsa+sata hoti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)□八十九種心如何變成一百二十一(種心)? How does consciousness which is analyzed into eighty-nine become one hundred and twenty-one? Vitakkavicārapītisukhekaggatāsahitam pathamajjhānasotāpattimaggacittam, 喜樂 一境 性 包含、俱、和...一起 第一、初 流 Vitakka+vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita paṭhama+ jhāna+sota+āpatti+magga+citta (n.s.nom.) (n.s.nom.) □初禪入流道心包含尋、伺、喜、樂、一境性。 The First Jhāna Sotapatti Path-consciousness together with initial application, sustained application, joy, happiness, and one-pointedness, dutiyajjhānasotāpattimaggacittam, vicārapītisukhekaggatāsahitam 一境 性 包含、俱、和...一起 第二 禪 流 vicāra+pīti+sukha+ekagga-tā+sahita dutiya+jhāna+ sota+āpatti+magga +citta (n.s.nom.) (n.s.nom.)

色界五、無色界四、出世間四)、唯作心二十(無因心三、欲界有因心八、色界五、無色界四)共為八十九心。第二頌是依欲界、色界、無色界、出世 間來計算的:即欲界心五十四(不善心十二、無因心十八、善心八、善果報心八、唯作心八)、色界心十五(善、果報、唯作心各有五個)、無色界心十二(善、果報、唯作心各有四個)。出世間心八(四道、四果),合為八十九。

The Second Jhāna Sotapatti Path-consciousness together with sustained application, joy,

□ 第二禪入流道心包含伺、喜、樂、一境性。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| happiness, and one-pointedness,                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| pītisukhekaggatāsahitaṁ tatiyajjhānasotāpattimaggacittaṁ,<br>喜 樂 一境 性 包含、俱、和一起 第三 禪 流 入 道 心<br>pīti+sukha+ekagga-tā+sahita (n.s.nom.) tatiya+ jhāna+ sota+āpatti+magga + citta (n.s.nom.)                           |  |  |  |  |
| □ 第三禪入流道心包含喜、樂、一境性。                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| The Third Jhāna Sotapatti Path-consciousness together with joy, happiness, and one-pointedness,                                                                                                                     |  |  |  |  |
| sukhekaggatāsahitam catutthajjhānasotāpattimaggacittam,<br>樂 一境性包含、俱、和一起第四禪流入道心<br>sukha+ekagga-tā+sahita catuttha+ jhāna+ sota+āpatti+magga + citta<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)                                       |  |  |  |  |
| □第四禪入流道心包含樂、一境性。 The Fourth Jhana Sotapatti Path-consciousness together with happiness and one-pointedness,                                                                                                         |  |  |  |  |
| upekkhekaggatāsahitam pañcamajjhānasotāpattimaggacittañceti<br>捨 一境性包含、俱、和一起 第五 禪 流 入 道 心 和(引句)<br>upekkhā+ekagga-tā+sahita pañcama+ jhāna+ sota+āpatti+magga cittaṁ+ ca+ iti<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) |  |  |  |  |
| □和第五禪入流道心包含捨、一境性。 The Fifth Jhāna Sotapatti Path-consciousness together with equanimity and one-pointedness.                                                                                                        |  |  |  |  |
| The First Shaha Sotapatu Fath-consciousness together with equalifinity and one-pointedness.                                                                                                                         |  |  |  |  |
| imāni pañcapi sotāpattimaggacittāni nāma.<br>這 五(語氣詞) 流 入 道 心 (強調詞)<br>ima pañca+ api sota+āpatti+magga + citta nāma<br>(n.p.nom.) (nom.)(ind.) (n.p.nom.) (adv.)                                                   |  |  |  |  |
| □ 就這五個是入流道心。 These are the five types of Sotapatti Path-consciousness.                                                                                                                                              |  |  |  |  |
| 39. Tathāsakadāgāmimagga-anāgāmimagga-arahattamaggacittañceti如彼一次來道不來道阿羅漢道心和(引句)Tathāsakada+āgāmi+magga an-āgāmi+magga arahatta+ magga+cittaṁ+ca+iti (adv.)                                                         |  |  |  |  |
| □像那(入流道的五道心),加上(五個)一來道(心)、(五個)不來道(心)和(五個)阿羅漢道心,<br>So are the Sakādāgami Path-consciousness, Anāgāmi Path-consciousness, and Arahatta                                                                               |  |  |  |  |
| Path-consciousness,                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| samavīsati maggacittāni.<br>總共二十 道 心<br>sama+vīsati magga+ citta<br>(nom.) (n.p.nom.)                                                                                                                               |  |  |  |  |
| □總共有二十個道心。                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |

making exactly twenty classes of consciousness.

**40.** Tathā phalacittāni ceti samacattālīsa lokuttaracittāni bhavantīti.

如彼 1,7 和(引句)總共 四十 出 間サ 4,1 有(引句) Tathā phala+cittāni +ca+iti sama+cattālīsa loka+uttara+citta bhavanti+ iti (adv.) (n.p.nom.) (conj.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) (pr.3,p.) (ind.)

□像那(二十個道心),加上(二十個)果心,總共有四十個出世間心 1。

Similarly there are twenty classes of Fruit-consciousness. Thus there are forty types of supra mundane consciousness.

#### 41. Jhānangayogabhedena, katvekekantu pañcadhā.

禪 支 相應 區分 作 每一個 而 五個 Jhāna+aṅga+yoga+bheda katvā+eka+ekaṁ+tu pañcadhā (m.s.ins.) (ger.) (adv.)(ind.) (adv.)

□(四道心與四果心)以禪支相應作區分,每一個(心)有五個,

Dividing each (supra mundane) consciousness into five kinds according to different Jhāna factors,

#### Vuccatānuttaram cittam, cattālīsavidhanti ca.

被說 無 上 心 四十 種(引句) 和 Vuccati+an-uttaraṁ citta cattālīsa-vidhaṁ+iti ca (pr.3,s.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.)(conj.)

□(出世間的)無上心就被說成四十種 ²。

the supra mundane consciousness, it is said, becomes forty.

#### 42. Yathā ca rūpāvacaram, gayhatānuttaram tathā.

如此 和 色 界 捉、處理 無 如彼 Yathā rūpa+avacara gayhati+ an-uttara tathā ca (adv.) (conj.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) (n.s.nom.) (adv.)

#### Pațhamādijhānabhede, āruppañcāpi pañcame.

初、第一等 禪 區分 無色 (界)和(語氣詞) 第五 Paṭhama+ādi+jhāna+bheda āruppaṁ+ ca+ api pañcama (m.s.loc.) (n.s.nom.)(conj.) (ind.) (m.s.loc.)

□像色界(心)在初禪等(五禪)被區分,無上(心)像那樣(在五禪被區分),而無色(界心)也屬於(色界的)第五禪<sup>3</sup>。

As the Form-Sphere consciousness is treated as first Jhana consciousness and so on, even so is the supra mundane consciousness. The Formless-Sphere consciousness is included in the fifth Jhāna.

#### Ekādasavidham tasmā, paṭhamādikamīritam;

十一 種 因此 初 等 被說

原來的八十九心是世間心八十一、出世間心八個。現在從八個出世間心開為四十個,再加世間心八十一,便成為一百二十一。

<sup>2</sup> 由於禪支相應的差別,每種出世間心分為五種,則八個出世間心,共有四十種。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 色有五禪差別,無上(出世間)心也具五禪。「無色屬第五」,因為所有無色界禪都只有捨與一境性二支, 和色界第五禪一樣,所以無色界心是被認為包攝於第五禪中的。

Ekādasa+vidha tasmā paṭhama+ādikaṁ+ īrita < pp. of īreti (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (D此,初(禪)等(四禪)每一個被說成十一個 1,

Thus the Jhānas beginning from the first amount to eleven, they say.

#### Jhānamekekamante tu, tevīsatividham bhave.

禪定 每一個 最後 而 二十三 種 有 Jhānaṁ+ekekaṁ+ anta tu tevīsati+ vidha bhavati (n.s.nom.) (adv.) (m.s.loc.) (adv.) (n.s.nom.) (opt.3,s.)

□而最後(的第五禪)就有二十三個<sup>2</sup>。

The last Jhāna (i.e., the fifth) totals twenty-three.

#### 43. Sattatimsavidham puññam, dvipaññāsavidham tathā.

三十七 種 善 五十二 種 如彼 Sattatimsa + vidha puñna dvipañnāsa+ vidha tathā (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

#### Pākamiccāhu cittāni, ekavīsasatam budhā.

果報 如此 說 心 一 二十 百 智者、覺者 Pākaṁ+ iti+ āhu citta eka+ vīsa +sata budha (n.s.nom.)(ind.)(aor.3,p.) (n.p.nom.) (nom.) (m.p.nom.)

#### □善(心)有三十七種<sup>3</sup>,像那樣,果報(心)有五十二種<sup>4</sup>。如此智者們說心有一百二十一個。

Thirty-seven are Morals, fifty-two are Resultants; thus the wise say that there are one-hundred and twenty-one types of consciousness.

Iti Abhidhammatthasangahe Cittasangahavibhāgo nāma Pathamo paricchedo. 第一 如此 阿毗達壓 義 攝、概要 1,7 分别 稱為 品 攝 Iti abhi-dhamma+ attha+ sangaha citta+sangaha+ vibhaga Pathama pariccheda nāma (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝心分別》的第一品(結束了)。

Thus ends the first chapter of the Abhidhammattha Sangaha which deals with the Analysis of the Consciousness.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 「每一個被說為十一個」,因為色界初禪等,各各有善、果報、唯作三種,再加上出世間的四道四果八種 初禪等,故有十一個。

<sup>2</sup> 二十三個:即色界第五禪的善、果報、唯作三種,加無色界十二種和出世間的八種第 五禪,故有二十三種。

<sup>3</sup> 善心有三十七種:即欲界八個、色界五個、無色界四個和出世間二十個。

<sup>4</sup> 果報心有五十二種:即欲界二十三(無因十五、欲界有因八)、色界五、無色界四、出世間二十。

| $\circ$   | O 4 '1  |        | 1 1     |
|-----------|---------|--------|---------|
| 7.        | Cetasil | kanarı | cchedo  |
| <b>—·</b> | Ctabi   | apari  | CCIICGO |

心所 品
cetasika+ pariccheda
(m.s.nom.)

□心所品

**CHAPTER II - Mental States** 

## Sampayogalakkhaṇam

相應 特相
Sampayoga+ lakkhaṇa (n.s.nom.)
□相應的特相

Definition of mental states

#### 1. Ekuppādanirodhā ca, ekālambaņavatthukā.

一同 生 滅 和 一同 所 Eka+ uppāda+nirodha ca eka+ ālaml (m.p.nom.) (conj.)

一同 所緣 所依、依靠處eka+ālambaṇa+ vatthuka (m.p.nom.)

## Cetoyuttā dvipaññāsa, dhammā cetasikā matā.

心 相應 五十二 (究竟)法 心所 被了知、認為 Ceto+ yuttā dvipaññāsa dhamma cetasika mata (m.p.nom.) (p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)

□被了知為五十二個心所 <sup>1</sup>法與心相應同生、同滅,同所緣、同所依。

The fifty-two states that are associated with consciousness, that arise and perish together with consciousness, that have the same object and basis as consciousness, are known as cetasikas (mental states).

## Aññasamānacetasikam

它 同 心 所 Añña+ samāna+ cetasika (n.s.nom.)

□同它心所 52 Kinds of Mental States

2. Katham? Phasso vedanā saññā cetanā ekaggatā jīvitindriyam manasikāro ceti

如何 想 思 一境 性 命 根 意 和 (引句) Phassa vedanā Katham saññā cetanā eka+aggatā jīvita+indriya manasi+kāra ca+iti (adv.) (m.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.)(n.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.) (ind.)

□ 如何呢?觸、受、想、思、一境性、命根和作意,

2. How ? (i) 1. Contact\*, 2. Feeling, 3. Perception, 4. Volition, 5. One-Pointedness, 6. Psychic life, 7. Attention.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 關於心所法的說明,參考 Visuddhimagga 《清淨道論》460 頁以下所說的受、想、行三蘊。並可參考曇摩結:《南傳的五十二心所法》。

(aññamāna\*).

\* [A technical term applied collectively to all the 13 cetasikas which may be either moral or immoral according to the type of consciousness in which they are found. -- another: samana, commom. When the good types of consciousness are taken into account the evil are regarded as --, and vice versa.]

### Akusalacetasikam

不 善 心所 a + kusala + cetasika (m.s.nom.)

□ 不善心所 Immorals-14

5. Moho ahirikam anottappam uddhaccam lobho ditthi māno doso issā macchariyam 愚痴 無慚 無 愧 掉舉 貪 邪見 瞋 嫉 慳悋 Moha a+hirika an+ottappa uddhacca lobha dițțhi māna dosa issā macchariya (m.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.)(m.s.nom.) (f.s.nom.) (n.s.nom.)

26

雜心所中的「喜」(Pīti)與無量心所中的「喜」(Muditā),在巴利原文中兩個字是不同的,但古時都譯為 「喜」。

kukkuccam thinam middham vicikicchā ceti cuddasime cetasikā akusalā nāma. 追悔、惡作 昏沉 睡眠 懷疑 和(引句)十四 狺 心所 不 稱為 cuddasa+ime kukkucca thina middha vicikicchā ca+iti cetasika a+kusala nāma (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) □痴、無慚、無愧、掉舉、貪、邪見、慢、瞋、嫉、慳、追悔、昏沉、睡眠和懷疑,這十 四個心所稱為不善(心所)。 1. Delusion, 2. Shamelessness, 3. Fearlessness (of consequences, or to commit wrong), 4. Restlessness, 5. Attachment, 6. Misbelief, 7. Conceit, 8. Hatred, 9. Jealousy, 10. Avarice, 11. Worry, 12. Sloth, 13. Torpor, 14. Doubt. These fourteen mental states are termed 'Immorals'. Sobhanacetasikam 美、淨 4,1 Sobhana cetasika (n.s.nom.) □美心所 Beautiful-19 6. Saddhā sati hirī ottappam alobho adoso tatramajjhattatā kāyapassaddhi cittapassaddhi 無貪無瞋此 中 Saddhā sati hirī ottappa a+lobha a+dosa tatra+majjhatta-tā kāya+passaddhi citta+passaddhi (f.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) □ 信、念、慚、愧、無貪、無瞋、中(捨)性、身輕安 1、心輕安、 1. Confidence, 2. Mindfulness, 3. (Moral) Shame, 4. (Moral) dread, 5. Non-attachment, 6. Goodwill, 7. Equanimity, 8. Tranquillity of mental states, 9. Tranquillity of mind, kāyalahutā cittalahutā kāyamudutā cittamudutā cittakammaññatā kāyakammaññatā 輕快 輕快 身 柔軟 身 適業 適業 kāva+lahutā citta+lahutā kāya+mudutā citta+mudutā kāya+kammañña-tā citta+kammañña-tā (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) □心所輕快、心輕快、心所柔軟、心柔軟、心所適業性、心適業性、 10. Lightness of mental states, 11. Lightness of mind, 12. Pliancy of mental states, 13. Pliancy of mind, 14. Adaptability of mental states, 16. Adaptability of mind, kāyapāguññatā cittapāguññatā kāyujukatā cittujukatā ceti 練達 和(引句) 4,7 練達 正直 性 4,7 正直 性 kāya+pāguñña-tā citta+pāguñña-tā kāya+ujuka-tā citta+ujuka-tā ca+iti (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.) □心所練達、心練達、心所正直性、心正直性、 16. Proficiency of mental states, 17. Proficiency of mind, 18. Rectitude of mental states, 19. Rectitude of mind.

sobhanasādhāranā

nāma.

cetasikā

ekūnavīsatime

<sup>1</sup> 這裏的「身」不是平常所說的身體,而是心所法的主體受、想、行三蘊。

Terasaññasamānāca,cuddasākusalātathā;十三它同和十四不善善如是

Terasa+añña+samāna ca cuddasa+a+kusala tathā (m.p.nom.) (conj.) (m.p.nom.) (adv.)

□ 十三個同它(心所),十四個不善(心所),

Thirteen are common to each other. Similarly fourteen are common to Immorals.

28

<sup>1「</sup>慧根」,即「無癡」。

#### Sobhanā pañcavīsāti, dvipaññāsa pavuccare. 五二十(引句) 二五十 美 被敘說 Sobhana pañca+vīsa +iti dvi+paññāsa pavuccati <pass. of pa-√vac 說 (m.p.nom.) (p.nom.) (ind.) $(mid.pr.3,p.)^1$ (p.nom.) □和二十五個美(心所),如是五十二個(心所)被敘說。 Twenty-five are 'Beautiful.' Thus fifty-two have been enumerated. Sampayoganayo 原理、方法 Sampayoga + naya (m.s.nom.) $\square$ (心所)相應(於心)的原理 $^2$ Different Combinations of Mental States 10. Tesam cittāviyuttānam, yathāyogamito param. 依照 適當 之後 心 不 分離 從此 Ta citta+a+viyutta yathā+yogam+ ito param (adv.) (m.p.gen.) (adv.) (adv.) (m.p.gen.) Cittuppādesu paccekam, sampayogo pavuccati. 心 生起 每一個 相應 被說明 Citta+uppāda paccekam pavuccati sampayoga (m.p.loc.) (adv.) (m.s.nom.) (pr.3,s.) □ 從此之後,將依照適當的方式說明那些(心)不可分離(的心所)相應於每一個心的生起。 The combination of each of these thought-adjuncts in different types of consciousness will hereafter be dealt with accordingly. 11. Satta yujjanti, yathāyogam pakiņņakā. sabbattha + —tЛ 相應 依照 適當 Satta sabba-ttha yujjati yathā+ yogam pakinnaka (adv.) (adv.) (m.p.nom.) (pr.3,p.) □ 七個(遍心所)相應於一切處的(心),雜(心所)依照適當方式相應(於心)。 Seven are linked with every type of consciousness. The (six) Particulars are linked accordingly. Cuddasākusalesveva, sobhanesveva sobhanā. 十四 蒫 美(小) 美(心所) sobhanesu+ eva Cuddasa+a+kusalesu+eva sobhana (m.p.loc.) (adv.) (m.p.loc.) (adv.) (m.p.nom.) □十四個(不善心所)只相應於不善(心),(二十五個)美(心所)只相應於美(心)。 The fourteen are linked only with the Immorals, the (nineteen) Beautiful, only with the Beautiful.

2 表示此節為心所相應於心的原理的概要。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 這裡的 pavuccare 是一個屬於常出現在偈頌裡的「中間態」,現在式、第三人稱、複數。

Aññasamānacetasikasampayoganayo

它 同 心所 相應 原理、方法 Añña+samāna + cetasika+ sampayoga + naya (m.s.nom.)

同它心所相應(於心)的原理

12. Katham? Sabbacittasādhāraṇā tāva sattime cetasikā sabbesupi

如何 一切 七 一切(強調詞) 4,5 首先 心所 狺 Katham Sabba+ citta+ sādhāraņa cetasikā tāva satta+ ime sabbesu+api (m.p.nom.) (adv.) (adv.) (m.p.nom.)(m.p.nom.) (m.p.loc.)(adv.)

ekūnanavuticittuppādesu labbhanti.

一 少 九十 心 生起 可以、適合 eka+ūna+navuti+citta+uppāda labbhati (m.p.loc.) (pr.3,p.)

□如何(相應)?首先,這七個遍一切心的心所就可以在所有八十九個心中生起。

In what way? In the first place, the seven mental states common to every consciousness are found in all the eighty-nine types of consciousness.

#### 13. Pakinnakesu pana

雜 又 Pakiṇṇaka pana (m.p.loc.) (adv.)

□又,在雜(心所)當中(這樣相應於心):

Among the "Particular" mental states:-

vitakko tāva dvipancavinnānavajjitakāmāvacaracittesu ceva ekādasasu

專 首先 二 五 識 除了 欲 界 心 既...(強調詞) 十一 vitakka tāva dvi+pañca+viññāṇa+<u>vajjita</u>+kāma+avacara+citta ca+eva ekādasa (m.s.nom.) (adv.) (n.p.loc.) (conj.)(adv.) (n.p.loc.)

paṭhamajjhānacittesu ceti pañcapaññāsacittesu uppajjati.

初 禪 心 也…(引句) 五 五十 心 生起 paṭhama+jhāna+citta ca+ iti pañca+ paññāsa+ citta uppajjati (n.p.loc.) (conj.)(ind.) (n.p.loc.) (pr.3,s.)

□首先,尋(心所)在五十五個心中生起:既在除了二組五識之外的欲界心裡(54-10=44)<sup>1</sup>,也在十一個初禪心<sup>2</sup>裡。(44+11=55)

"Initial Application"\* arises in fifty-five types of consciousness, to wit;

i. In all types of kamavacara consciousness, excluding the twice fivefold sense-consciousness. (54 - 10 = 44).

ii. Also in the eleven types of first Jhāna consciousness. (44 + 11 = 55).

<sup>1</sup> 四十四欲界心,即在五十四欲界心中除去二種前五識的其餘四十四欲界心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 十一初禪心,即初禪的善、異熟、唯作三心加出世間四道四果共十一心。這是依一百二十一心計算的。

| 14. Vicāro pana tesu ceva       ekādasasu dutiyajjhānacittesu cāti chasaṭṭhicittesu.         同 又 那些 既… (強調詞) 十一 第二 禪 心 也…(引句) 六 六十 心         Vicara pana ta ca+eva ekadasa dutiya+jhana+citta ca+ iti cha+satthi+citta (m.s.nom.)(adv.)(n.p.loc.)(conj.)(adv.) (p.loc.)       (n.p.loc.)(conj.)(ind.) (n.p.loc.)                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 伺(心所)在六十六個心 <sup>1</sup> 中(生起): 既在那些(尋相應的心)裡,也在十一個第二禪心裡。<br>(55+11=66)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| "Sustained Application" arises in sixty-six types of consciousness, to wit: In those fifty-five and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| in the eleven types of second Jhāna consciousness. $(55 + 11 = 66)$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15. Adhimokkho dvipañcaviññāṇa <u>vicikicchā</u> sahagatavajjitacittesu.  勝解 二 五 識 疑 俱 行 除了 心 Adhimokkha dvi+ pañca+ viññāṇa+vicikicchā+ saha+gata +vajjita+citta (m.s.nom.) (n.p.loc.)  □ 勝解在(七十八個)²心中(生起):除了二組五識和疑俱。(89−10−1=78)  "Decision" arises in all types of consciousness, excluding the twice fivefold                                                                                                                                                                                          |
| sense-consciousness and consciousness, accompanied by "Doubt". $(89 - 11 = 78)$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 16. Vīriyam pañcadvārāvajjanadvipañcaviññāṇa <u>sampaticchana</u> santīraṇa <u>vajjita</u> cittesu. 精進 五 門 轉向 二 五 識 領受 推度 除了 心 Vīriya pañca+dvāra+āvajjana+dvi+ pañca+viññāṇa+sampaṭicchana+santīraṇa+ vajjita+ citta (n.s.nom.) (n.p.loc.) □精進在(七十三個)心中(生起):除了五門轉向、二組五識 ³、領受和推度。(89−16=73) "Effort" arises in all types of consciousness, excluding the sense-door directing consciousness, twice fivefold sense-consciousness, receiving consciousness, and investigating consciousness. (89 - 11 = 73). |
| 17. Pīti domanassupekkhāsahagatakāyaviññāṇa <u>catutthajj</u> hāna <u>vajjita</u> cittesu.<br>喜 憂 捨 俱行身 識 第四 禪 除了 心<br>Pīti domanassa+upekkhā+saha+gata+kāya+viññāṇa+catuttha+jhāna+vajjita+citta<br>(f.s.nom.) (n.p.loc.)                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| □喜在(五十一個)心中(生起):除了憂俱(心)、捨俱(心)、身識和第四禪。(121-2-55-2-11=51)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| "Joy" arises in all types of consciousness, excluding those accompanied by displeasure, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| indifference (equanimity), body-consciousness,* and the fourth Jhana consciousness. (121 - (2 + 55 + 2 + 11) - 51)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 55 + 2 + 11) = 51).  18. Chando ahetukamomūhavajjitacittesūti. 欲 無 因 純粹愚痴 除了 心(引句)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

<sup>1</sup> 六十六個心,是依一百二十一心計算的,即與尋相應的五十五心加第二禪的十一心。

<sup>2</sup> 七十八個心,是依八十九心計算的。

<sup>3</sup> 二種五識,即無因善異熟中的眼識、耳識、鼻識、舌識、樂俱身識五種及無因不善異熟中的眼識、耳識、鼻識、舌識、苦識、苦調、苦與身識五種。

```
Chanda
          a+ hetuka+momūha +vajjita+ cittesu+ iti
 (m.s.nom.)
                            (n.p.loc.)(ind.)
□欲在(六十九個)心中(生起):除了無因(心)和純粹愚痴。(89-18-2=69)
"Conation" arises in all types of consciousness, excluding the ahetukas and the two modes of
consciousness accompanied by delusion. (89 - 20 = 69).
19. Te
          pana
               cittuppādā
                          yathākkamam--
   那些
           又
                 4/7
                     牛起
                           依照
                                 次第
          pana
               citta+uppāda
   Ta
                           vathā+ kamam
  (m.p.nom.)(adv.)
                (m.p.nom.)
                               (adv.)
□而那些(心所)是依照次第地生起:
Those types of consciousness in order are:
Chasatthi
         pañcapaññāsa, ekādasa
                                  solasa;
                              ca
   六十
              五十
                               和
                                    十六
         Ŧi.
 Chasatthi
         pañca+paññāsa
                     ekādasa
                                   solasa
                              ca
   (nom.)
                (nom.)
                       (nom.) (conj.)
                                   (nom.)
Sattati vīsati
                     pakinnakavivajjitā.
            ceva,
++
      -+
                             沒有、去除
            和(強調詞)
Sattati vīsati
           ca+ eva
                     pakinnaka+ vivajjita
 (nom.)(nom.)(conj.)(adv.)
                            (m.p.nom.)
□沒有雜(心所相應的心依次是:)(沒有尋心所的)六十六個、(沒有伺心所的)五十五個、
   (沒有勝解心所的)十一個、(沒有精進心所的)十六個、(沒有喜心所的)七十個、(沒有欲
   心所的)二十一。
Sixty-six, fifty-five, eleven, sixteen, seventy, and twenty without the Particulars.
             chasatthitthasattati
Pañcapaññāsa
                                tisattati;
                                三七十
Ħ.
      五十
             六 六十 八 七十
Pañca+paññāsa
             cha+satthi+attha+sattati
                                ti+ sattati
   (nom.)
                        (nom.)
                                  (nom.)
Ekapaññāsa
            cekūnasattati
                           sapakinnakā.
            和一少七十
      五十
                           有
Eka+paññāsa
           ca+eka+ūna+sattati
                          sa+pakinnaka
                              (m.p.nom.)
    (nom.)
                    (nom.)
□有雜(心所相應的心依次是:)(有尋心所的以121心計算)五十五個、(有伺心所的以121心
  計算)六十六個、(有勝解心所的以89心計算)七十八個、(有精進心所的以89心計算)七十
  三個、(有喜心所的以 121 心計算)五十一個、(有精進心所的以 89 心計算)六十九個。
Fifty-five, sixty-six, seventy-eight, seventy-three, fifty-one, sixty-nine are with the Particulars.*
```

\*[ At the end of the section the definite number of cittas in which the Particulars are not found and found is given. It should be noted that some numbers refer to the total of 121, and some to 89]

本頌簡略地敘述雜心所與心的相應的數字如是:一、「尋」,於一百二十一心中除六十六得五十五。二、「伺」,於一百二十一心中除五十五得六十六。三、「勝解」,於八十九心中除十一得七十八。四、「精進」,於八十九心中除十六得七十三。五、「喜」,於一百二十一心中除七十得五十一。六、「欲」,於八十九心中除二十得六十九。

# Akusalacetasikasampayoganayo

不 善 心 所 相應 原理、方法 A+ kusala+ cetasika + sampayoga+ naya (m.s.nom.)

□不善心所相應(於不善心)的原理

### **Immoral Mental States**

20. Akusalesu pana moho ahirikam anottappam uddhaccancati cattarome cetasika

無愧 掉舉 兀 心所 又 愚痴 慚 和(引句) 這 a+hirika an+ottappa uddhaccam+ca+iti A+kusala pana moha cattāro+ime cetasika (n.p.loc.) (adv.)(m.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (p.nom.)(m.p.nom.)(m.p.nom.)

sabbākusalasādhāraṇā nāma, sabbesupi dvādasākusalesu labbhanti.

一切 不 善 普遍 稱為 所有(強調詞) 十二 不 善 適合、可以 sabba+a+kusala+sādhāraṇa nāma sabbesu+api dvādasa+ a+ kusala labbhati (n.p.nom.) (adv.) (n.p.loc.)(adv.) (n.p.loc.) (pr.3,p.)
 □ 又,在不善(心所)中,痴、無慚、無愧和掉舉,這四個心所稱為遍一切不善(心),就 適合在所有十二個不善(心)中。

Of the Immoral mental states these four (\*1) - namely, Delusion, (Moral) Shamelessness, (Moral) Fearlessness, and Restlessness - are common to every Immoral consciousness.

21. Lobho atthasu lobhasahagatacittesveva labbhati.

食 八 貪 俱行 心 只 適合、被允許 Lobha attha lobha+saha+gata+cittesu+eva labbhati (m.s.nom.) (p.loc.) (n.p.loc.) (adv.) (pr.3,s.)

□貪只適合在八個貪俱行心 <sup>1</sup>中。

Attachment is found only in the eight types of consciousness rooted in attachment.

22. Diţthi catūsu diţthigatasampayuttesu.

邪見 四 邪見 行 相應 diṭṭhi catu diṭṭhi+gata+sampayutta (f.s.nom.) (p.loc.) (n.p.loc.)

□邪見在四個邪見相應(心)²中。

Misbelief (\*2) is found in the four types of consciousness accompanied by wrong view.

23. Māno catūsu ditthigatavippayuttesu.

慢 四 邪見 行 不 相應
Māna catu diṭṭhi+gata+ vippayutta
(m.s.nom.) (p.loc.) (n.p.loc.)

□ 慢在四個邪見不相應(心)<sup>3</sup>中。

Conceit (\*3) is found in the four types of consciousness dissociated with wrong view.

**24.** Doso issā macchariyam kukkuccañcāti dvīsu paṭighasampayuttacittesu.

<sup>1</sup> 八貪俱行心,即十二不善心中的前八個心。

<sup>2</sup> 四個邪見相應心,即十二不善心中的第一、第二、第五、第六心。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 四個邪見不相應心,即十二不善心中的第三、第四、第七、第八心。

瞋 嫉妒 慳吝 追悔 和(引句) 瞋恚 相應 4/2 issā macchariya Dosa kukkuccam+ca+ iti dvīsu patigha+sampayutta+ citta (m.s.nom.)(f.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.) (ind.) (p.loc.) (n.p.loc.)

□ 瞋、嫉妒、慳吝和追悔在二個瞋恚相應(心)中。

Hatred, Jealousy, Avarice, and Worry (\*4) are found in the two types of consciousness accompanied by ill-will.

# **25.** Thinamiddham pañcasu sasankhārikacittesu.

昏沉 睡眠 五 有 行 心 Thina+middha pañca sa+saṅkhārika+ citta (n.s.nom.) (p.loc.) (n.p.loc.)

□□昏沉和睡眠在五個有行心¹中。

Sloth and Torpor (\*5) are found in the five types of prompted consciousness.

### **26.** Vicikicchā vicikicchāsahagatacitteyevāti.

懷疑 懷疑 俱 行心 只(引句) Vicikicchā vicikicchā+saha+ gata+ cite+yeva+iti (f.s.nom.) (n.s.loc.)(adv.)(ind.)

□疑只在疑俱行心中。

Doubt is found only in the type of consciousness accompanied by doubt.

### 27. Sabbāpuññesu cattāro,

一切 不 善 四 Sabba+a+puñña catu (n.p.loc.) (p.nom.)

□ 四個(心所)在一切不善(心)中。

Four are found in all Immorals,

### Lobhamūle tayo gatā.

食根三走 Lobha+mūla ti gata (n.s.loc.) (p.nom.)(m.p.nom.)

□三個 (心所)走在貪根(心)中。

three in those rooted in attachment,

### Dosamūlesu cattāro,

膜根四 Dosa+mūla catu (n.p.loc.) (p.nom.)

□四個(心所)在瞋根(心)中。

### four in those rooted in ill-will

\_

<sup>1</sup> 五有行心,即十二不善心中的第二、第四、第六、第八、第十心。

| Abhidhammatthasavgaho |
|-----------------------|
|                       |

#### **Sasankhāre** dvayam tathā. 行 如彼 Sa+sankhāra dvaya tathā (m.s.loc.) (n.s.nom.) (adv.) □像那樣,二個(心所)在有行(心)中。 and so are two in the prompted. Vicikicchā vicikicchā-citte catuddasa. cāti 懷疑 懷疑 47 和(引句) 十四 Vicikicchā ca+iti catuddasa vicikicchā- citta (n.s.loc.) (conj.)(ind.) (f.s,nom.) (nom.) □ 疑(心所)在疑心中。十四個 (心所) Doubt is found in the consciousness accompanied by doubt. Thus the fourteen are conjoined pañcadhā. Dvādasākulesveva, sampayujjanti Ŧi. 種 pañcadhā Dvādasa+a+kulesu+eva sampayujjati (n.p.loc.)(adv.) (adv.) (pr.3,p.)□以五種方式只相應於十二個不善(心)。 only with the twelve Immorals in five ways. Sobhanacetasikasampayoganayo 心所 相應 原理、方法 Sobhana+ cetasika+ naya sampayoga + (m.s.nom.) □ 美心所相應(於美心)的原理 **Beautiful Mental States** 28. Sobhanesu pana sobhanasādhāranā tāva ekūnavīsatime cetasikā sabbesupi 又 普遍 連結 首先 一 少 二十 這 一切 (強調詞) 美 心所 Sobhana sobhana+ sādhāraṇa pana tāva eka+ūna+vīsati+ime cetasika sabbesu+api (m.p.loc.) (adv.) (n.p.nom.) (adv.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)(n.p.loc.)(adv.) ekūna<u>satthi</u>sobhana<u>cittesu</u> samvijjanti. 一少六十 美 被發現、存在 eka+ūna+satthi+sobhana+citta samvijjati

(pr.3,p.)

(n.p.loc.)

 $\Box$ 又,在美(心所)中,首先,遍於(心)的這十九個心所在所有五十九個美心  $^1$  中被發現。 Of the Beautiful, at first, the nineteen mental states common to the Beautiful are found in all the fifty-nine types of Beautiful consciousness.

**29.** Viratiyo pana tissopi lokuttaracittesu sabbathāpi niyatā ekatova labbhanti, 一起 都 被得到、適合 離 又 三(語氣詞)世間 出 4/7 所有(語氣詞) 固定 Virati pana tisso+api loka+uttara+citta sabbathā+api niyata ekato+eva labbhati (f.p.nom.) (adv.) (p.nom.)(adv.) (n.p.loc.) (adv.) (adv.) (f.p.nom.) (adv.)(adv.) (pr.3,p.)

□□又,三個離(心所)在出世間心中,固定都一起在所有(八個心中)被發現。

The three Abstinences are definitely obtained all at once in all places in the Supra mundane type of consciousness.

kāmāvacarakusalesveva sandissanti lokiyesu pana kadāci visum visum. 世間 又 界 有時 被看見 各別 各別 只有 lokiya kāma+avacara+kusalesu+ eva kadā-ci sandissati visum pana visum (n.p.loc.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (adv.) (adv.) (pr.3,p.) (adv.)

□ 而在世間(心)中,只在欲界善(心)中有時候各別地被看見。

But in the mundane Sense-sphere Moral types of consciousness they are at times present severally. (8 + 8 = 16).

30. Appamaññāyo dvādasasu pañcamajjhānavajjitamahaggatacittesu pana ceva 又 第五 除了 廣大 既…(強調詞) 量 A+ pamaññā dvādasa pana pañcama+ jhāna+vajjita+ maha+ gata+citta ca+eva (f.p.nom.) (adv.) (n.p.loc.) (n.p.loc.)(conj.)(adv.)

kāmāvacarakusalesu sahetukakāmāvacarakiriyacittesu cāti atthavīsaticittesveva ca 界 有 因 欲 唯作 心 和(引句) 八 二十 欲 H7... kāma+avacara+kusala ca sa+hetuka+kāma+avacara+kiriya+citta attha+vīsati+cittesu+eva ca+iti (n.p.loc.) (n.p.loc.) (conj.)(ind.) (conj.) (n.p.loc.) (adv.)

kadāci nānā hutvā jāyanti, 有時 個別、不同 被生起 變成 kadāci nānā hutvā jāyati <pass. of janati</pre> (adv.) (adv.) (ger.) (pr.3,p.)

□□又,(二)無量(心所)只在二十八個心中各別地生起:既在十二個除了第五禪之外的廣大心中,也在(八個)欲界善(心)和(八個)有因欲界唯作心中。

The Illimitables arise at times differently in twenty-eight types of consciousness - namely, the twelve Sublime types of consciousness, excluding the fifth Jhāna, the eight Moral types and the eight sahetuka functional types of Sense-sphere consciousness.

Upekkhāsahagatesu panettha karuṇāmuditā santīti keci vadanti. na 行 但是 悲愍 隨喜 有 (引句) 有些人 說 捨 俱 這裡 不

.

<sup>1</sup> 五十九個美心,即八十九心中除十八無因心及十二不善心的其餘五十九心。

Upekkhā+saha+gatesu pana+ ettha karuṇā+ muditā na santi+iti ke-ci vadati (n.p.loc.) (adv.)(adv.) (f.p.nom.) (adv.)(pr.3,p.)(ind.)(m.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)

□但是有些人說:在捨俱行(心)中沒有這裡的悲愍和隨喜。

Some, however say that Compassion and Appreciative Joy are not present in the types of consciousness accompanied by upekkha (Equanimity or Indifference). (12 + 8 + 8 = 28)

**31.** Paññā pana dvādasasu ñāṇa<u>sampayutta</u>kāmāvacaracittesu ceva sabbesupi

```
智慧
                                    相應
                                                                                 一切 (強調詞)
           \forall
                 十二
                                                             1/2
                                                                    和(強調詞)
                           ñāṇa+sampayutta+kāma+avacara+citta
Paññā
          pana
                dvādasa
                                                                    ca+eva
                                                                                 sabbesu+api
(f.s.nom.)(adv.)
                (p.loc.)
                                                      (n.p.loc.)
                                                                (conj.)(adv.)
                                                                               (n.p.loc.) (adv.)
```

pañcatimsamahaggatalokuttaracittesu cāti sattacattālīsacittesu sampayogam gacchatīti.

```
五 三十 廣大 行 世間 出 心 和(引句) 七 四十 心 相應 走 (引句) pañca+tiṁsa+maha+ggata+loka+uttara+citta ca+iti satta+cattālīsa+ citta sampayoga gacchati+iti (n.p.loc.) (conj.)(ind.) (n.p.loc.) (n.s.acc.) (pr.3,s.)(ind.)
```

□又,慧(心所)相應於四十七個心¹:在(十二個)智相應的欲界善心、所有三十五個廣大心和出世間心中。

Wisdom goes into combination with forty-seven types of consciousness - namely, the twelve kinds of Sense-Sphere consciousness accompanied by wisdom, all the thirty-five Sublime and Supra mundane consciousness. (12 + 35 = 47)

# 32. Ekūnavīsati dhammā, jāyantek<u>ūna</u>satthisu.

```
ー 少 二十 法 被生 一 少 六十
Eka+ūna+vīsati dhamma jāyanti+eka+ūna+saṭṭhi
(nom.) (m.p.nom.) (n.p.loc.)
```

### □ 十九個(遍美心所)生起於五十九個 (美心) 。

Nineteen states arise in fifty-nine,

Tayo soļasacittesu, aṭṭhavīsatiyam dvayam.

```
三 十六 心 八 二十 二 Ti solasa+ citta aṭṭha+ vīsati dvaya (p.nom.) (n.p.loc.) (loc.) (nom.)
```

□ 三個(離心所)生起於十六個心;二個(無量心所)生起於二十八個(心)。

three in sixteen, two in twenty-eight types of consciousness.

# Paññā pakāsitā, sattacattālīsavidhesupi;

智慧 已被闡明 七 四十 種 (語氣詞) Paññā pakāsita satta+cattālīsa+ vidhesu+api (f.s.nom.) (f.s.nom.) (n.p.loc.) (ind.)

### □慧(心所)在四十七個(心)中已被闡明。

\_

<sup>&#</sup>x27; 四十七心,即十二智相應欲界心加三十五大心及出世間心(色界十五、無色界十二、出世間八)。

Wisdom is declared to be in forty-seven types. Beautiful are only in the Beautiful.

# Sampayuttā catudhevam, sobhanesveva sobhanā.

相應 四種方式 如是 美(心) 只有 美(心所)
Sampayutta catudha+ evam sobhanesu+eva sobhana
(m.p.nom.) (nom.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (m.p.nom.)

□ 美(心所)以這樣的四種方式只相應於美(心)。

Thus they are combined in four ways.

### 33. Issāmaccherakukkucca-viratikarunādayo.

嫉 慳吝 追悔 離心 悲愍 等 Issā+macchera+kukkucca- virati+karuṇā+ ādi (f.p.nom.)

### Nānā kadāci māno ca, thinamiddham tathā saha.

各別 有時 慢 和 昏沉 睡眠 如彼 一耙 Nānā kadāci māna thina+ middha tathā saha (adv.) (adv.) (m.s.nom.)(conj.) (n.s.nom.) (adv.) (prep.)

□ 嫉、慳吝、追悔、(三個)離(心所)、悲愍(隨喜)等、和慢在有時各別地(相應於心),像

那樣(相應於心),昏沉與睡眠則一起。

Jealousy, Avarice, Worry, Abstinences (three), Compassion, Appreciative Joy, and Conceit arise separately and occasionally. So are Sloth and Torpor in combination.

### 34. Yathāvuttānusārena, sesā niyata<u>vogino</u>.

如 已說 依照 剩下 固定 相應 Yathā+vutta + anusāra sesa niyata+ yogin (n.s.ins.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)

□ 根據 (如上)已解說的,剩下的(41 個心所)是固定相應。

The remaining factors, apart from those mentioned above (52 - 11 = 41), are fixed adjuncts.

### Sangahanca pavakkhāmi, tesam dāni yathāraham.

攝取 而 我將說 它們的 現在 如 適合 Saṅgahaṁ+ca pavakkhati ta dāni yathā+ārahaṁ (m.s.acc.)(conj.)(fut.1,s.) (m.p.gen.) (adv.) (adv.)

□ 而現在我將適當地說明它們的攝取。

Now I shall speak of their combination accordingly.

# Sangahanayo

攝取 原理、方法 Saṅgaha+ naya

(m.s.nom.)

# □(心)攝取(心所)的原理¹ Contents of Different Types of Consciousness

| 35. Chattimsānuttare dhammā, pañcatimsa mahaggate.                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 三十六 無 上 法 五 三十 廣大 行<br>Chattiṁsa+an+uttara dhamma pañca+tiṁsa maha+gata                                                                                                   |
| (nom.) (n.s.loc.) (m.p.nom.) (nom.) (n.s.loc.) □ 三十六個(心所)法在 (四十個)出世間(心)中; 三十五個(心所)在(二十七個)廣大行(心)中;                                                                         |
| Thirty six factors arise in the Supra mundane, thirty-five in the Sublime, thirty-eight in the                                                                            |
| Kamavacara Beautiful.                                                                                                                                                     |
| Aṭṭḥatiṁsāpi labbhanti, kāmāvacarasobhane.<br>八 三十 (語氣詞) 被得到 欲 界 美(心)<br>Aṭṭḥa+tiṁsa+api labbhati kāma+avacara+sobhana<br>(p.nom.) (adv.) (pr.3,p.) (n.s.loc.)            |
| □ 三十八個(心所)在 (二十四個)欲界美(心)中被得到;                                                                                                                                             |
| thirty-eight in the Kamavacara Beautiful.                                                                                                                                 |
| Sattavīsatipuññamhi, dvādasāhetuketi ca;<br>七 二十 不 善 十二 無 因(引句) 和<br>Satta+vīsati+a+ puñña dvādasa+a+hetuke+iti ca<br>hetuka<br>(nom.) (n.s.loc.) (n.s.loc.)(ind.)(conj.) |
| □ 二十七個(心所)在 (十二個)不善(心)中,和十二個(心所)在 (十八個)無因(心)中被得到<br>Twenty-seven in the Demeritorious, twelve in the Rootless.                                                            |
| Yathāsambhavayogena,pañcadhātatthasaṅgaho.依照 生起 相應 五種 這裡 攝取Yathā+sambhava+ yoga (m.s.ins.)pañcadhā tattha saṅgaha (m.s.nom.)                                              |
| □ 依照相應的生起,這裡有五種方式(心)攝取(心所)。                                                                                                                                               |
| According to the way they arise their combination therein is fivefold.                                                                                                    |

# Lokuttaracittasangahanayo

原理、方法 世間 出 心 攝取 Loka+ uttara + citta + saṅgaha + naya (m.s.nom.) □ 出世間心攝取(心所)的原理

Supra mundane Consciousness

<sup>1</sup> 表示此節為心攝取心所的原理的概要。

| 36. Katham? Lokuttaresu tāva aṭṭhasu pathamajjhānikacittesu 如何 世間 出 首先 八 初 禪 心 它 同 十三 心所 Katham Loka+uttara tāva aṭṭha paṭhama+jhānika+citta añña+samāna terasa cetasika (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (p.loc.) (n.p.loc.) (m.p.nom.)terasa cetasikā, 十三 心所 terasa cetasika (n.p.loc.) (m.p.nom.)                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| appamaññā <u>vajjitā</u> te <u>vīsati</u> sobhana <u>cetasikā</u> ceti chattimsa dhammā saṅgahaṁ gacchanti,<br>無 量 除了 三二十 美 心所 和(引句)三十六 法 攝取 進入、去<br>a+pamaññā+vajjita te+vīsati sobhana+cetasika ca+iti chattimsa dhamma saṅgaha gacchati<br>(m.p.nom.) (nom.) (m.p.nom.) (conj.)(ind.)(nom.) (m.p.nom.) (m.s.acc.) (pr.3,p.) |
| □如何(攝取)呢?首先,在八個出世間的初禪心中,三十六個(心所)法進入攝取:十三個同它心所和除了(二)無量之外的二十三個美心所。(13+23=36) How? At first in the eight types of Supra mundane first Jhana types of consciousness thirty-six                                                                                                                                                     |
| factors enter into combination - namely, thirteen a?amanas, and twenty-three Beautiful mental                                                                                                                                                                                                                                  |
| factors, excluding the two Illimitables* $(13 + 23 = 36)$                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tathā dutiyajjhānikacittesu vitakka <u>vajjā</u> ,<br>如彼 第二 禪 心 尋 去除<br>tathā dutiya+ jhānika+ citta vitakka+vajja<br>(adv.) (n.p.loc.) (m.p.nom.)                                                                                                                                                                             |
| □ 像(初禪)那樣,在第二禪心中去除尋; (36-1=35) Similarly in the Supramundane Second Jhana consciousness, all the above, excluding Initial Application.**                                                                                                                                                                                       |
| tatiyajjhānikacittesu vitakka <u>vicāra</u> vajjā,<br>第三 禪 心 尋 伺 去除<br>tatiya+jhānika + citta vitakka+vicāra+ vajja<br>(n.p.loc.) (m.p.nom.)                                                                                                                                                                                   |
| □ 第三禪心中去除尋、伺; (36-2=34)                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| In the Third, (all those) excluding Initial Application and Sustained Application.                                                                                                                                                                                                                                             |
| catutthajjhānikacittesu <u>vitakka</u> vicāra <u>pīti</u> vajjā,<br>第四 禪 心 尋 伺 喜 去除<br>catuttha+jhānika+ citta vitakka+vicāra+pīti+vajja<br>(n.p.loc.) (m.p.nom.)                                                                                                                                                              |
| □ 第四禪心中去除尋、伺、喜。(36-3=33)                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| In the Fourth, (all those) excluding Initial Application, Sustained Application, and Joy.                                                                                                                                                                                                                                      |
| pañcamajjhānikacittesupi upekkhāsahagatā te eva saṅgayhantīti<br>第五 禪 心 也 捨 俱 行 那些 (強調詞) 被攝取 (引句)<br>pañcama+jhānika+cittesu+api upekkhā+saha+gata ta eva saṅgayhanti+ iti<br>< pass. of saṅgaṇhāti <saṁ+√<b>grah<br/>(n.p.loc.)(adv.) (m.p.nom.)(n.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)(ind.)</saṁ+√<b>                                    |
| □ 第五禪心中,那些(在第四禪心攝取的)心所也被攝取,(除樂心所而)伴行著捨(心所)。                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

$$(33-1+1=33)^1$$

In the Fifth Jhana type of consciousness which is accompanied by Equanimity, all those excluding Initial Application, Sustained Application, Joy, and Happiness.

sabbathāpi aṭṭhasu lokuttaracittesu pañcakajjhānavasena pañcadhāva saṅgaho hotīti.

```
一切(語氣詞)八
                      世間 出 心
                                                 濯
                                                      藉由
                                                                 Ħ.
                                                                     種
                                                                                攝取
                                                                                       有、是(引句)
                                        Ħ.
sabbathā+api attha
                   loka+uttara+citta pañcaka+ jhāna+ vasa
                                                             pañcadhā+eva
                                                                              saṅgaha
                                                                                       hoti+iti
      (adv.) (p.loc.)
                            (n.p.loc.)
                                                    (n.s.ins.)
                                                                (adv.) (adv.) (m.s.nom.)(pr.3.s.)(ind.)
```

□在所有八個出世間心中,藉由五禪的方法攝取(心所)只有五種方式。

Thus in every way fivefold is the synthesis of mental factors arising in the eight types of Supra mundane consciousness according to the five Jhānas.

# 37. Chattimsa pañcatimsa ca, catuttimsa yathākkamam.

```
三十
               Ħ.
                     三十
                                   兀
                                       三十
                                               如
                                                        次第
                                             yathā+ kamaṁ
Cha+timsa
              pañca+timsa
                            ca
                                catu+timsa
 (nom.)
                (nom.) (conj.)
                                  (nom.)
                                                   (adv.)
```

# Tettimsadvayamiccevam, pañcadhānuttare țhitā.

□ 在無上(心)中建立如是五種方式,依次第是:(世間的初禪)有三十六個、(第二禪)有三十五個、(第三禪)有三十四個、(第四禪和第五禪)二個有三十三個。

Respectively there are thirty-six, thirty-five, thirty-four, and thirty-three in the last two. Thus in five ways they arise in the Supra mundane.

# Mahaggatacittasangahanayo

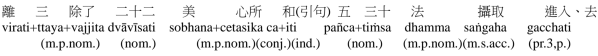
### □廣大行心攝取(心所)的原理

### Sublime Consciousness

38. Mahaggatesu pana tīsu paṭhamajjhānikacittesu tāva aññasamānā terasa cetasikā,

```
廣大
                                                          首先
                                                                  它
                                                                                 十三
                                                                                         心所
                 X
                               初
Maha+ gata
               pana
                       ti
                             pathama+jhānika + citta
                                                                 añña+samāna terasa cetasika
                                                          tāva
     (n.p.loc.)(adv.) (n.p.loc.)
                                            (n.p.loc.)
                                                         (adv.)
                                                                     (m.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.)
```

viratittayavajjitā dvāvīsati sobhanacetasikā ceti pañcatimsa dhammā sangaham gacchanti,



<sup>1</sup> 這裏是在上面的三十三法中,除樂加捨而成的三十三法。

□又,在廣大行(心)中(攝取的心所),首先,在三個初禪心中,三十五個(心所)法進入攝 取:十三個同它心所,和除了三個離之外的二十二個美心所。(13+22=35) At first in the three (types of) Sublime First Jhana consciousness thirty-five factors go into combination-namely, thirteen a?amana mental factors, and twenty-two Beautiful mental factors, excluding the three Abstinences.\* (13 + 22 = 35). karunāmuditā paccekameva yojetabbā, panettha 悲愍 隨喜 各別 (強調詞) 應被攝取、連結 而 這裡 karuṇā+muditā pana+ettha paccekam+eva yojetabbā (f.p.nom.)(adv.)(adv.) (adv.) (adv.) <grd. of yojeti < caus. of yuñjati (f.p.nom.)</pre> □而這裡的悲愍和隨喜應各別的被攝取。 Here Compassion and Appreciative Joy should be combined separately.\*\* tathā dutiyajjhānikacittesu vitakkavajjā, 如彼 4/2 除去 tathā dutiya+ jhānika+ citta vitakka+ vajja (adv.) (m.p.nom.) (n.p.loc.) □像 (初禪) 那樣,在第二禪心中除去尋; (35-1=34) Similarly in the Second Jhana consciousness Initial Application is excluded. tatiyajjhānikacittesu vitakkavicāravajjā, 第三 1/2 尋 伺 除去 tatiya+ jhānika+ citta vitakka+ vicāra+ vajja (n.p.loc.) (m.p.nom.) □第三禪心中除去尋、伺; (35-2=33) In the Third Jhana consciousness Initial Application and Sustained Application are excluded. catutthajjhānikacittesu vitakkavicārapītivajjā, 心 尋 伺 喜 去除 catuttha+ jhānika+ citta vitakka+vicāra+pīti+ vajja (n.p.loc.) (m.p.nom.) □ 第四禪心中去除尋、同、喜。(35-3=32) In the Fourth Jhana consciousness Initial Application, Sustained Application and Joy are excluded. pañcamajjhānikacittesu pannarasasu appamaññāyo labbhantīti pana na 無 不 被得到 (引句) 襌  $+\pi$ 量 4,7 而 pañcama+jhānika + citta pannarasa a+ pamaññā labbhanti+ iti pana na (n.p.loc.) (adv.) (n.p.loc.) (f.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.) (ind.) □ 而在十五個第五禪心  $^{1}$ 中,無量(心所)不被得到。(35-3-2=30) 1 十五個第五禪心,即色界第五禪的三心加無色界的十二心。

<sup>42</sup> 

| Abh | idhammatthasavgaho |
|-----|--------------------|
|-----|--------------------|

| In | the | fifteen*** | (types of | ) Fifth | Jhāna | consciousness | the | Illimitables | are not | obtained. |
|----|-----|------------|-----------|---------|-------|---------------|-----|--------------|---------|-----------|
|    |     |            |           |         |       |               |     |              |         |           |

sabbathāpi sattavīsatimahaggatacittesu pañcakajjhānavasena pañcadhāva saṅgaho hotīti.

一切(強調詞)七 二十 廣大 行 心 五 禪 藉由 五 種 只 攝取 有(引句) sabbathā+api satta+vīsati+maha+gata+citta pañcaka+jhāna+ vasa pañcadhā+eva saṅgaha hoti+ iti (adv.) (ind.) (n.p.loc.) (m.sins.) (adv.) (adv.)(m.s.acc.)(pr.3,s.)(ind.)

□在所有二十七個廣大行心中,藉由五禪的方法攝取(心所)只有五種方式。

In all the twenty-seven types of Sublime consciousness the combination is fivefold according to the five kinds of Jhānas.

### 39. Pañcatimsa catuttimsa, tettimsa ca yathākkamam.

 $\Xi$  三十 四 三十 三 三十 和 如 次第 Pañca+tiṁsa catu+ttiṁsa te+ttiṁsa ca yath $\bar{a}$ +kamaṁ (nom.) (nom.) (nom.)(conj.) (adv.)

# Bāttimsa ceva timseti, pañcadhāva mahaggate.

二 三十 和(語氣詞) 三十(引句) 五種 只有 廣大 行Bā+tiṁsa ca+ eva tiṁsa+ iti pañcadhā+ eva maha+ gata (nom.) (conj.)(adv.) (nom.)(ind.) (adv.) (adv.) (n.p.loc.)

□ □在廣大行(心)中只有五種方式,依次第是:(初禪)三十五個、(第二禪)三十四個、 (第三禪)三十三個、(第四禪)三十二個和(第五禪)三十個。

There are respectively thirty-five, thirty-four, thirty-three, thirty-two, and thirty. Fivefold is the combination in the Sublime.

- \* They are found only in the lokuttara cittas and the kamavacara kusala cittas
- \*\* Because they do not arise simultaneously as their objects vary.

\*\*\* i.e., 3 Fifth Jhānas and 12 arūpa jhānas. The Jhāna factors of the arūpa jhānas are identical.

Illimitables do not occur in them because they are accompanied by upekkhā.

# Kāmāvacarasobhanacittasangahanayo

欲 界 美 心 攝取 原理、方法 Kāma+ avacara + sobhana + citta + saṅgaha + naya (m.s.nom.)

□欲界美心攝取(心所)的原理

Sense-Sphere Beautiful Consciousness

**40.** Kāmāvacarasobhanesu pana kusalesu tāva paṭhamadvaye aññasamānā terasa cetasikā,

又 首先 第一 對 它 司 十三 心所 Kāma+avacara+sobhana pana kusala tāva pathama+dvaya añña+samāna terasa cetasika (n.p.loc.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (s.loc.) (m.p.nom.) (nom.) (m.p.nom.) pañcavīsati sobhanacetasikā ceti atthatimsa dhammā sangaham gacchanti, 心所 和(引句)八 三十 法 攝取 進入、去 Ħ. pañca+vīsati sobhana+ cetasika ca+ iti attha+timsa dhamma saṅgaha gacchati (nom.) (m.p.nom.)(conj.)(iti) (nom.) (m.p.nom.) (m.s.acc.) (pr.3,p.)□ 又,在(二十四個)欲界美心中,首先在(八個)善(心)中的第一對中,三十八個(心所)法 進入攝取:十三個同它心所,和二十五個美心所。(13+25=38) At first, in the first two (types of) Sense-Sphere Beautiful consciousness (\*1) thirty-eight states go into combination - namely, thirteen miscellaneous and twenty-five Beautiful mental states. (13 + 25 = 38)(\*1) i.e., Somanassasahagatanapasampayutta asankharika and sasankharika citta - Prompted and unprompted consciousness, accompanied by pleasure, and associated with wisdom. appamaññāviratiyo panettha pañcapi paccekameva yojetabbā, 量 這裡 五(強調詞)各別 (強調詞) 應被攝取、連結 a+ pamaññā+virati pana+ettha yojetabbā pañca+api paccekam+eva (adv.)(adv.) (f.p.nom.) (f.p.nom.) (adv.) (adv.) (adv.) □ 而這裡的(二個)無量和(三個)離五個應各別的被攝取 。 The two Illimitables and the three Abstinences should be fitted in severally. (\*2) (\*2) Because they are not fixed adjuncts. They arise at different moments of conscious experience. tathā dutiyadvaye ñānavajjitā, tatiyadvaye ñāṇasampayuttā pītivajjitā, 如彼 第二 料 除去 料 智慧 除去 第三 相應 喜 tathā dutiya+dvaya ñāṇa+ vajjita tatiya+ dvaya ñāṇa+sampayutta pīti + vajjita (adv.) (s.loc.) (m.p.nom.) (s.loc.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) □像(第一對喜俱智相應心攝取三十八個心所)那樣,在第二對(喜俱智不相應)中除去慧 (心所) (38-1=37);在第三對(捨俱智相應)中,慧相應、除去喜(38-1=37); Similarly in the second couplet all of them arise excluding Wisdom; in the third couplet, associated with Wisdom, Joy is excluded; catutthadvaye ñānapītivajjitā sangayhanti. te eva 第四 智慧 喜 除去 被攝取 料 那些 (強調詞) catuttha+dvaya ñāṇa +pīti+vajjita sangayhati ta eva (s.loc.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.) □ 在第四對(捨俱智不相應)中,那些(三十八個心所)除去慧和喜被攝取。(38-2=36) in the fourth couplet Wisdom and Joy (\*3) are excluded. (\*3) Being accompanied by upekkha. Kiriyacittesupi virativajjitā dukesu catudhāva saṅgayhanti. tatheva catūsupi 唯作 心 (強調詞)離 如彼 只有 兀 (強調詞) 對 四種 被攝取 除去 Kiriya+cittesu+api virati+vajjita tathā+eva duka catudhā+eva sangayhati catūsu+api

悲、喜二無量及離身惡行、離語惡作、離邪命三離法,此五心所,只是各別相應,不能有二法同時生 起。所以在初二種善心中,實際只有三十四法同時生起。

(n.p.loc.)(adv.) (m.p.nom.) (adv.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (p.loc.) (adv.)(adv.) (pr.3,p.)

□在四對唯作心中,除去離(心所),就像(善心)那樣只有四種方式被攝取 <sup>1</sup>。(35, 34, 34, 33)

In the Functional consciousness the three Abstinences are excluded. (\*4) Likewise in the four couplets they are combined in four ways.

(\*4) Because the Arahats have completely eradicated the Abstinences.

Tathā vipākesu ca appamaññāvirativajjitā eva sangayhantīti te 如彼 果報 和 除去 那些 (強調詞) 被攝取 (引句) 量 離 Tathā vipāka a+pamaññā+ virati+ vajjita te ca eva sangayhanti+ iti (pr.3,p.) (ind.) (adv.) (n.p.loc.) (conj.) (m.p.nom.)(p.nom.)(adv.) □在(四對)果報(心)中,也像(善心)那樣那些除去無量和離(的心所)被攝取<sup>2</sup>。(33,32,32,31) Similarly in the Resultant consciousness they all arise except the Illimitables and the Abstinences. (\*5)

(\*5) Illimitables do not arise because they have limitless beings as the objects, while the Resultants are restricted to lesser objects. The Abstinences are absolutely moral. Hence they do not arise in a resultant consciousness. In the Supramundane Fruit consciousness they however arise because it is like a reflection of the Path consciousness.

sabbathāpi catuvīsatikāmāvacarasobhanacittesu dukavasena dvādasadhāva saṅgaho hotīti.

一切(強調詞)四 二十 欲 界 美 心 對、雙 藉由 十二 種 只 攝取 有(引句) sabbathā+api catu+vīsati+kāma+avacara+sobhana+citta duka+ vasa dvādasadhā+eva saṅgaha hoti+iti (adv.) (adv.) (adv.) (m.s.ins.) (adv.) (adv.) (m.s.nom.) (pr.3,s.)(ind.)

□ 在所有二十四個欲界美心中,藉由成對的方法攝取(心所)只有十二種方式。
Thus in all the twenty-four types of Sense-sphere Beautiful types of consciousness the combination is twelve-fold according to pairs.

### 41. Atthatimsa sattatimsa, dvayam chattimsakam subhe

八 三十 七 三十 兩 六 三十 淨(=善心)
Aṭṭha+tiṁsa satta+ tiṁsa dvaya cha+ tiṁsaka subha
(nom.) (nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.loc.)

### Pañcatimsa catuttimsa, dvayam tettimsakam kriye.

五三十 四三十 兩三三十 唯作 Pañca+tiṁsa catu+tiṁsa dvaya te+tiṁsaka kriya (nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.loc.)

<sup>1</sup> 初二種如初二善心的三十八法,除三離法,只攝三十五法;第二雙三十七,除三離攝三十四法;第三雙 三十七,除三離攝三十四法;第四雙三十六,除三離攝三十三法。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 第一雙三十八法減五,等於三十三;第二雙三十七減五,等於三十二;第三雙三十七減五,等於三十二;第四雙三十六減五,等於三十一。

#### **Tettimsa** pāke bāttimsa, dvayekatimsakam bhave.

三三十 果報 二三十 三十 有 pāka Te+ttimsa bā+ttimsa dvaya+ekatimsaka bhave (nom.) (n.s.loc.) (nom.) (n.s.nom.) (opt.3.s.)

### Sahetukāmāvacara-puñña-pāka-kriyā-mane.

有 因 界 善 果報 唯作 意(=心) Sa+hetu+kāma+avacara-puñña-pāka-kriyā- mana (n.s.loc.)

□ 在有因欲界善、果報、唯作心中

(四對)善心中(攝取心所的數目依次是:)三十八個,兩(對)三十七個,三十六個: (四對)唯作心中(攝取心所的數目依次是:)三十五個,兩(對)三十四個,三十三個: (四對)果報心中(攝取心所的數目依次是:)三十三個,兩(對)三十二個,三十一個;

With respect to Sense-Sphere consciousness with roots -Moral, Resultant, and Functional - there arise in the Moral (first pair) thirty-eight, twice (\*6) thirty-seven (in the second and third pairs), and thirty-six( in the fourth pair). In the Functional thirty-five (in the first pair), twice thirty-four (in the second and third pairs), thirty three (in the forth pair). In the Resultant thirty three (in the first pair), twice thirty-two (in the second and third pairs), thirty-one (in the fourth pair).

(\*6) i.e., thirty-seven in each of the second and third couplets.

#### mahaggate. 42. Navijjantettha viratī, kriyesu ca

不 存在、被發現 在這裡 唯作 和 廣大 行 離 Na+vijjanti+ maha+gata ettha virati kriya ca (adv.) (f.p.nom.) (n.p.loc.) (conj.) (n.s.loc.) (pr.3,p.)

 $\Box$ 在這(些美心)裡,(二個)離(心所)不存在唯作與廣大行 $^{1}$ (心);

Herein the Abstinences are not present in the Functional and Sublime consciousness.(\*7) So are Illimitables in the Supramundane and the two Illimitables and Abstinences) in the Sense-Resultants. (Note 54)

(\*7) i.e. in the rūpāvacara arūpāvacara planes. Because no occasion arises for such evil to spring up.

#### Anuttare appamaññā, kāmapāke dvayam tathā.

果報 兩種 如彼 無 1 量 欲 a+ pamaññā kāma+pāka tathā An+uttara dvaya (f.p.nom.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (n.s.nom.)

□ 無量(心所)不存在無上(心)像那樣,(離與無量)兩組(心所)也不存在欲界的果報(心)。

#### Anuttare jhānadhammā, appamaññā majjhime. ca

上 中(=色界與無色界) 無 襌 法、支 無 量 An+uttara jhāna+ dhamma a+ pamaññā ca majjhima (n.s.loc.) (n.p.nom.) (f.p.nom.) (conj.) (n.s.loc.)

□ 在無上心中(, 區分的基礎)是禪支 2 在中間(的色界與無色界)是(禪支)和無量心:

<sup>」「</sup>廣大行心」是指色界、無色界心。

<sup>2 「</sup>禪法」即禪支。在無上(出世間)心中的禪支是有區別的,即出世間心根據五種禪來分析,則有關的禪

In the Highest the Jhāna factors are distinctive (\*8); in the Middle (rūpāvacara and arūpāvacara), the in the Middle (rūpāvacara and arūpāvacara),

(\*8) The supramundane consciousness, when classified according to five Jhānas, differs with respect to Jhāna factors.

#### Viratī ñāṇapītī ca, parittesu visesakā. 離 喜 有限 (= 欲界美心) 區分的基礎 Virati ca parittesu ñāṇa+pīti visesaka (f.p.nom.) (f.p.nom.)(conj.) (n.p.loc.) (p.nom.) □在有限(的欲界美心)中,區分的基礎是 <sup>1</sup>(無量)和離、智、喜。 the Illimitables (and Jhāna factors \*9); in the Small (kāmāvacara), the Abstinences, Wisdom and Joy.

(\*9) Ca in the text includes Jhāna factors.

(\*10) Morals differ from Resultants and Functionals on account of Abstinences. Morals and Functionals differ from Resultants on account of Illimitables. Respective couplets differ on account of Wisdom and Joy.

# Akusalacittasangahanayo

不善心攝取 原理、方法
A+kusala + citta + saṅgaha + naya
(m.s.nom.)
□ 不善心攝取(心所)的原理
Immoral Consciousness

**43.** Akusalesu pana lobhamūlesu tāva paṭhame asaṅkhārike aññasamānā terasa cetasikā,

首先 第一 冒 小昕 不 又 含 相 行 它 a+saṅkhārika A+ kusala pana lobha+mūla tāva pathama añña+samāna terasa cetasika (n.p.loc.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (m.p.nom.) (nom.) (m.p.nom.)

akusalasādhāranā cattāro cāti sattarasa lobhaditthīhi saddhim ekūnavīsati dhammā 和(引句) 十七 不 善 褊 兀 貪 邪見 連同 一少二十 法 a+kusala+ sādhāraņa catu ca+iti sattarasa lobha+ditthi saddhim eka+ūna+vīsati dhamma (m.p.nom.) (p.nom.)(conj.)(adv.) (nom.) (f.p.ins.) (prep.) (nom.) (m.p.nom.)

sangaham gacchanti.

攝取 進入、走 saṅgaha gacchati (m.s.acc.) (pr.3,p.)

□在(十二個)不善(心)中,首先在貪根(心)中的第一個無行(心)中,十九個(心所)法進入攝取:十三個同它心所、四個遍不善(心所),如是十七個連同貪、邪見。 (13+4+貪+邪見=19)

Now, in immoral consciousness, to begin with, in the first unprompted consciousness (\*1) nineteen mental states enter into combination - namely, thirteen unmoral concomitants, the four common immoral concomitants, making seventeen, together with attachment and misbelief.

支猶如各禪一樣是不同的。

這裏的"有限"或"小"字是欲界。在欲界的美心中,關於離法,在善與異熟唯作不同。關於無量,在善及 唯作與果報不同。關於智與喜,在各對美心中也不同。所以他們是各各有差別的。

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
| (13 + 4 + 2 = 19)     |  |

(\*1) i.e., Somanassa sakagata ditthigata sampayutta asankharika citta - Unprompted consciousness, accompanied by pleasure, connected with misbelief.

44. Tathevadutiye asankhārikelobhamānena.如彼(強調詞)第二無行貪慢Tathā+evadutiyaa+sankhārikalobha+māna

(adv.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (m.s.ins.)

□在第二個無行(心)中(也攝取十九個心所:) 就像那(十七個心所)與貪、慢。(13+4+貪+慢=19)

Similarly in the second unprompted consciousness (\*2) the same seventeen, together with attachment and conceit. (13 + 4 + 2 = 19)

(\*2) i.e., the unprompted consciousness not connected with misbelief. Conceit and misbelief do not coexist.

lobhaditthīhi **45.** Tative tatheva pītivajjitā saha atthārasa. 第三 如彼(強調詞) 連同、俱 喜 除去 貪 邪見 十八 **Tatiya**  $tath\bar{a} + eva$ pīti+vajjita lobha+ diţţhi atthārasa saha (f.p.ins.) (n.s.loc.) (adv.) (adv.) (m.p.nom.) (prep.) (nom.)

□ 在第三個(無行心中攝取十八個心所:)就像那(十七個心所)除去喜,加上貪與邪見。 (13+4-喜+貪+邪見=18)

Similarly in the third unprompted consciousness there are eighteen concomitants, together with attachment and misbelief but excluding joy.(\*3) (12 + 4 + 2 = 18)

(\*3) i.e., the unprompted consciousness accompanied by upekkha. Joy does not coexist with indifference.

**46.** Catutthe tatheva lobhamānena.

第四 如彼(強調詞) 貪 慢 Catuttha tathā+eva lobha+ māna (n.s.loc.) (adv.) (adv.) (m.s.ins.)

□在第四個(無行心中也攝取十八個心所:)就像那(十七個心所除去喜)與貪、慢。(13+4 -喜+貪+慢=18)

Similarly in the fourth (there are eighteen) with attachment and conceit. (12 + 4 + 2 = 18)

47. Pañcame pana paṭighasampayutte asankhārike doso issā macchariyam kukkuccañcāti

相應 無 瞋 嫉妒 慳吝 追悔 和(引句) 第五 又 瞋恚 行 a+sankhārika dosa issā macchariya Pañcama pana patigha+sampayutta kukkuccam+ca+ iti (n.s.loc.)(m.s.nom.)(f.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.loc.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.nom.)(conj) (ind.)

catūhi saddhim pītivajjitā te eva vīsati dhammā sangayhanti,

二十 兀 連同 除去 那 (強調詞) 被攝取 法 catu saddhim pīti+vajjita eva vīsati dhamma sangayhati ta (m.p.ins.) (prep.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)(adv.) (nom.) (m.p.nom.) (pr.3,p.)

□又在第五個瞋恚相應無行(心中,)那二十個(心所)法被攝取:瞋、嫉妒、慳吝和追悔,(如上的十七個)除去喜而連同如是四個。(17-喜+4=20)

In the fifth unprompted consciousness connected with aversion the above twenty concomitants, excluding joy, (\*4) are combined together with hatred, jealousy, avarice and worry.

(\*4) Joy does not coexist with aversion and grief.

tatheva

pannarasa dhammā

```
Issāmacchariyakukkuccāni
                           panettha
                                      paccekameva
                                                      yojetabbāni.
嫉妒
       慳吝
                                       各別
                                                      應被攝取、連結
                追悔
                            而這裡
                                            (強調詞)
Issā+macchariya+kukkucca
                            pana+ettha
                                      paccekam+eva
                                                        yojetabba
               (n.p.nom.)
                         (adv.) (adv.)
                                      (adv.)
                                              (adv.)
                                                        (n.p.nom.)
□ 而這裡的嫉妒、慳吝和追悔應各別的被攝取。
Of them jealousy, avarice and worry should be combined separately. (*5) (12 + 4 + 4 = 20)
(*5) Being unfixed mental adjuncts (aniyatayogino). Their objects differ and they arise severally.
48. Sasankhārikapañcakepi
                                        thinamiddhena
                                                        visesetvā
                            tatheva
                                                                   yojetabbā.
                             如彼(強調詞) 昏沉 睡眠
                                                          差別
                                                                   應被攝取、連結
                 五個
   Sa+sankhārika+pancake+api
                            tathā+eva
                                        thinamiddhena
                                                        visesetvā
                                                                   yojetabba
              (n.s.loc.) (adv.) (adv.) (adv.)
                                            (n.s.ins.)
                                                          (ger.)
                                                                  (n.p.nom.)
□ 五個有行(心)就像那(無行心),差別在於連同昏沉與睡眠應被攝取。(如此:21,21,20,20,
   22)
In the five types (*6) of prompted consciousness the above concomitants should similarly be
combined with this difference that sloth and torpor are included. (21; 21; 20; 20; 22).
(*6) They are the four types of prompted consciousness rooted in attachment and the one rooted in
aversion. Sloth and torpor are present only in the immoral prompted consciousness.
49. Chandapītivajjitā
                      pana aññasamānā ekādasa, akusalasādhāraņā
                                                                   cattāro cāti
                                         +-
    欲
                             它
                                                     蒫
                                                                     川
                                                                           和(引句)
            喜
               除去
                       又
                                 日
                     pana
                                                 a+kusala+sādhāraņa
                                                                         ca+ iti
   Chanda+pīti+vajjita
                           añña+samāna
                                        ekādasa
                                                                    catu
           (m.p.nom.) (adv.)
                            (m.p.nom.)
                                                        (n.p.nom.)
                                                                   (p.nom.)(conj.)(ind.)
                                         (nom.)
pannarasa
           dhammā
                      uddhaccasahagate
                                          sampayujjanti.
              法
                        掉舉
+\pi
                                俱
                                   行
                                           被攝取
pannarasa
           dhamma
                      uddhacca+saha+gata
                                           sampayujjati
            (n.p.nom.)
 (nom.)
                               (n.s.loc.)
                                              (pr.3,p.)
□又在掉舉俱行(心)中,十五個(心所) 法被攝取:除去欲、喜的十一個同它(心所)和四
   個遍不善(心所)。
 In the type of consciousness connected with restlessness fifteen mental states occur - namely,
eleven aññamānas excluding conation (*7) and joy, and the four immoral Universals.
(11 + 4 = 15)
 (*7) There is no chanda, the will-to-do, as restlessness is predominant here.
                                  adhimokkhavirahitā
50. Vicikicchāsahagatacitte
                                                       vicikicchāsahagatā
                             ca
              俱
                             和
                                   勝解
                                              除去
                  行
                                                         疑
                                                                   加上
   Vicikicchā+saha+gata+citta
                                  adhimokkha+ virahita
                                                        vicikicchā+ sahagata
                            ca
                  (n.s.loc.)
                                              (n.p.nom.)
                                                                 (n.p.nom.)
                           (conj.)
```

<u>samupa</u>labbhantīti

```
如彼 (強調詞)
                 十五.
                             法
                                      近
                                              被得到 (引句)
                                     samupa+labbhanti+ iti
tathā+eva
              pannarasa
                           dhamma
(adv.)(adv.)
               (nom.)
                           (n.p.nom.)
                                             (pr.3,p.) (ind.)
□ 在疑俱行心(中),像那(掉舉俱行心)有相近的十五個(心所)法被得到,但除去勝解而
   加上疑。
In the type of consciousness connected with perplexity fifteen states are similarly obtained
together with perplexity, but devoid of decision. (*8) (10 + 4 + 1 = 15)
(*8) Adhimokkha, the mental factor that dominates in deciding cannot exist in a perplexed mind.
            dvādasākusalacittuppādesu
                                        paccekam
                                                    yojiyamānāpi
sabbathāpi
                                                                      gaņanavasena
一切(強調詞)十二 不 善
                                          各別
                                                     被相應
                                                               (強調詞)
                                                                        數目計算
sabbathā+api dvādasa+ a+kusala+citta+uppāda
                                        paccekam
                                                    yojiyamānā+api
                                                                       ganana+ vasa
 (adv.) (adv.)
                               (m.p.loc.)
                                          (adv.)
                                                  (ppr.n.p.nom.) (adv.)
                                                                             (m.s.ins.)
sattadhāva
            saṅgahitā
                       bhavantīti.
                         有 (引句)
十種 只有
               攝取
sattadhā+eva
            saṅgahita
                        bhavanti+iti
 (adv.)(adv.)
            (n.p.nom.)
                        (pr.3,p.) (ind.)
□ 在所有十二個不善心的生起中各別地被相應,以數目計算只有七種攝取方式。
Thus in all the twelve types of immoral consciousness synthesis becomes sevenfold when
reckoned according to their different combinations.(*9)
(*9) (i) 1st and 2nd asankharika citta = 19; (ii) 3rd and 4th asankharika citta = 18; (iii) 5th asankharika
citta = 20; (iv) 1st and 2nd sasanhharika citta = 21; (v) 3rd and 4th sasankharika citta = 20; (vi) 5th
sasankharika citta = 22; (vii) moha citta = 15. Thus they divide themselves into seven classes according to
numbering.
51. Ekūnavīsātthārasa,
                         vīsekavīsa
                                      vīsati.
    十九.
              十八
  Eka+ūnavīsa+aṭṭhārasa
                         vīsa+ ekavīsa
                                       vīsati
              (nom.)
                              (nom.)
                                        (nom.)
Dvāvīsa
                         sattadhākusale
                                          thitā.
         pannaraseti,
二十二
                         七種
                                不善
                                          被建立
           +\pi
                  (引句)
Dvāvīsa
                        sattadhā+a+kusala
         pannarasa+ iti
                                          thita
 (nom.)
             (nom.)(ind.)
                               (n.s.loc.)
                                         (n.p.nom.)
□ 十九、十八、二十、二十一、二十、二十二、十五,如是七種 <sup>1</sup>方式被建立在不善(心)中。
Nineteen, eighteen, twenty, twenty-one, twenty, twenty-two, fifteen, - thus they stand in seven
ways in the immoral consciousness.
```

dasāpare.

dasa+ apare

另外、還有

+

ca

和

ca

cattāro, samānā

同(它)

samāna

川

catu

**52.** Sādhāraṇā

Sādhāraņa ca

遍

ca

和

<sup>1</sup> 七種:一、第一、第二無行心攝十九法;二、第三、第四無行心攝十八法;三、第五無行心攝二十法;四、第一,第二有行心攝二十一法;五、第三、第四有行心攝二十法;六、第五有行心攝二十二法;七、與疑、掉舉相應的二癡根心攝十五法。

```
(m.p.nom.)(conj.)(p.nom.) (m.p.nom.)(conj.)
                                           (p.nom.)
□ 四個遍(不善心所)和另外(除了欲、喜、勝解之外的)十個同(它心所),
Those fourteen mental states - namely, the four immoral universals, and ten unmorals, (*10)
(*10) i.e., excluding chanda, pīti, and adhimokha from the 13 aññamānas.
Cuddasete
            pavuccanti,
                            sabbākusalayogino.
十四
       狺
              被說
                          所有 不
                                    善
Cuddasa+eta
                          sabba+ a+kusala + yogin
             pavuccati
 (m.p.nom.)
              (pr.3,p.)
                                       (m.p.nom.)
□這十四個(心所) 被說是連結到所有(十二個)不善(心)。
are said to be associated with all the immoral types of consciousness.
                           Ahetukacittasangahanayo
                                          攝取
                                                 原理、方法
                                    1/2
                          A+hetuka + citta +
                                         saṅgaha +
                                                    naya
                                                  (m.s.nom.)
                                 □ 無因心攝取(心所)的原理
                                 Rootless Consciousness
53. Ahetukesu pana hasanacitte
                              tāva
                                    chandavajjitā aññasamānā dvādasa dhammā
        因
             又
                  笑
                        心
                              首先
                                            除去
                                                 它 同
                                                              +=
   A+hetuka
            pana
                  hasana+citta
                                    chanda+ vajjita añña+samāna
                                                             dvādasa
                                                                     dhamma
                             tāva
   (n.p.loc.)
            (adv.)
                     (n.s.loc.)
                             (adv.)
                                        (m.p.nom.)
                                                   (m.p.nom.)
                                                             (nom.)
                                                                     (m.p.nom.)
saṅgahaṁ
           gacchanti.
           進入、走
            gacchati
 saṅgaha
 (m.š.acc.)
             (pr.3,p.)
□ 又在(十八個)無因(心)中,首先在笑(心)中,十二個(心所)法進入攝取:除去欲的(十二
個)同它(心所)。 (7+5=12)
With respect to Rootless, in the consciousness of aesthetic pleasure (*1), to begin with, twelve
unmoral mental states, excluding conation, enter into combination. (7 + 5 = 12)
(*1) In the consciousness connected with laughter there is no wish-to-do, See Ch. 1, p.31.
54. Tathā
          votthabbane
                         chandapītivajjitā.
           確定 (意門轉向)
   如彼
                                    除去
                           欲
                                喜
   Tathā
           voţţhabbana
                           chanda+pīti+ vajjita
   (adv.)
              (n.s.loc.)
                                (m.p.nom.)
□ 在確定(作用的意門轉向心)中,像那(笑心)除去欲、喜。(7+4=11)
Likewise they occur in the Determining (*2) consciousness, excluding conation and joy. (7 + 4 =
```

(\*2) It is the manodvārāvajjana-mind-door consciousness-that assumes the name votthapana - Determining.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 十四個心所:即遍一切不善心所四法(癡、無慚、無愧、掉舉)及十三通一切心心所中除去欲、喜、勝解的其餘十法(觸、受、想、思、定、命、作意、尋、伺、精進)。

| 55. | Sukhasantīraņe                | chano  | da <u>vīriya</u> va      | jjitā. |          |
|-----|-------------------------------|--------|--------------------------|--------|----------|
|     | 樂(=喜) 推度                      | 欲      | 精進                       | 除去     |          |
|     | Sukha+santīraṇa<br>(n.s.loc.) | chanda | +vīriya+ vaj<br>(m.p.noi |        |          |
|     | 在喜(俱)推度(心                     | )中,[   | 余去欲、#                    | 清進。    | (7+4=11) |

+4 = 11

(\*3) Although santīraṇa means investigating, it is a passive resultant consciousness. It lacks both will and effort.

In the Investigating consciousness, (\*3) accompanied by pleasure, all but conation and effort. (7

**56.** Manodhātuttikāhetukapaṭisandhi<u>yugale</u> chandapītivīriyavajjitā.

意 界 三無 因 結生 對 欲 喜 精進 除去 Mano+dhātu+ttika+a+hetuka+paṭisandhi+yugaḷa chanda+pīti+vīriya+vajjita (n.s.loc.) (m.p.nom.)

□ □在三個無因意界  $^{1}$ (心)和一對(捨俱推度)結生(心) $^{2}$ 中,除去欲、喜和精進。(7+3=10) In the Mano-dhatu triple (\*4) and in the pair of rootless relinking (\*5) types of consciousness, all except conation, joy, and effort. (7 + 3 - 10)

(\*4) Manodhātu - lit., the mere faculty of apprehension (mananamatta' meva dhātu). It comprises the pancadvaravajjana - sense-door consciousness, and the two sampaticchanas - recipient consciousness. The ten types of sense-consciousness are called dvipa?vi?adhatu. The remaining seventy-six types of consciousness are termed manovi?adhatu, as they excel others in apprehension.

Both sampaticchanas are accompanied by upekkha which does not coexist with piti. Like the santīraṇa these two are resultants and are passive. Therefore they lack both effort and will. In the pañcadvāravajjana, too, as in manodvārāvajjana effort and will are lacking.

(\*5) The two santīraṇas accompanied by upekkhā - both moral and immoral resultants are known as the ahetuka paṭisandhi yugala the pair of rootless relinking types of consciousness. Conception in woeful states is obtained by the akusala ahetuka santīraṇa, and amongst human beings as congenitally blind, deaf, etc., by the kusata ahetuka santīraṇa. This pair is also accompanied by upekkhā.

**57.** Dvipañcaviññāṇe pakiṇṇakavajjitā teyeva saṅgayhantīti

二 五 識 雜 除去 那些 只 被攝取 (引句) Dvi+pañca+viññāṇa pakiṇṇaka+vajjita te+ yeva saṅgayhanti+ iti (n.s.loc.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)(ind.)

□ 在二組五識中,除去雜(心所),只那些 ³(遍一切心的心所)被攝取。(7)

In the two types of fivefold sense-consciousness (\*6) all enter into combination except the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 三個無因意界心:即無因善果報心中的捨俱領受心、無因不善果報心中的捨俱領受心及無因唯作心中的 捨俱五門轉向心。

<sup>2</sup> 一對結生心:即無因善果報心中的捨俱推度心及無因不善果報心中的捨俱推度心。

<sup>3 「</sup>那些」是指觸、受、想、思、定、命、作意七個遍一切心心所。

### Particulars. (7)

(\*6) They are mere passive types of resultant consciousness.

sabbathāpi atthārasasu ahetukesu gaṇanavasena catudhāva saṅgaho 一切(強調詞) 十八 數目計算 以 四種 攝取 有 (引句) sabbathā+api atthārasasu a+hetuka gaṇana + vasa catudhā+eva saṅgaha hoti+ iti (adv.) (ind.) (n.p.loc.) (n.p.loc.) (n.s.ins.) (adv.) (adv.) (m.s.nom.)(pr.3,s.)(ind.)

□在一切十八個無因(小)中,以數目計算,攝取只有四種方式。

Thus in all the eighteen types of rootless consciousness the mental states, numerically considered, constitute four groups.

### 58. Dvādasekādasa dasa, satta cāti catubbidho.

### Atthārasāhetukesu, cittuppādesu sangaho.

十八 無 因 心 生起 攝取 Aṭṭhārasa+a+hetuka citta+ uppāda saṅgaha (n.p.loc.) (n.p.loc.) (m.s.nom.)

□ 十二、十一、十、七,如是在十八無因(心) 中生起的攝取(心所)有四種。

Twelve, eleven, ten, seven - thus their grouping with respect to the eighteen rootless types of consciousness is fourfold.

#### 59. Ahetukesu sabbattha, satta sesā yathāraham.

無 因 一切處 七 其餘 依 適當 A+hetuka sabbattha satta sesa yathā+arahaṁ (n.p.loc.) (adv.) (nom.) (m.p.nom.) (adv.)

□ 在一切無因心中都有七個(遍一切心的心所), 依適當方式(攝取)其餘的雜(心所)。

In all the rootless the seven (Universals) occur. The rest (Particulars) arise accordingly.

### Iti vitthārato vutto, tettimsavidhasangaho.

如是 詳細 被說明 三十三 種 攝取 Iti vitthāra vutta tettimsa+vidha+saṅgaha (adv.)(m.s.abl.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□□如是(心)攝取(心所)以三十三種方式 <sup>1</sup>詳細被說明了。

Thus in detail the groupings are told in thirty-three ways.(\*7)

(\*7) Namely, i. 5 in anuttara; ii. 5 in mahaggata; iii. 12 in kamavacara; iv. 7 in akusala; v. 4 in ahetuka; = 33.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 依照上面所說的什麼心所相應於什麼心、什麼心攝取什麼心所,有三十三種如下:一、於出世間心有五種;二、於上二界(大心)有五種;三、於欲界美心有十二種;四、於不善心有七種;五、於無因心有四種。

# 60. Ittham cittāviyuttānam, sampayoganca sangaham.

如此 心 不 分離 相應 和 攝取 Ittham citta+a+viyutta sampayogam+ca sangaha (adv.) (n.p.gen.) (m.s.acc.) (conj.) (m.s.acc.)

# Natvā bhedam yathāyogam, cittena <u>samam</u>uddise.

知道 區分 適當 心 結合 解說 Ñatvā bheda yathā+yogaṁ citta samaṁ+ uddise (ger.) (m.s.acc.) (m.s.acc.) (n.s.ins.) (m.s.acc.) (opt,3,s.)

□如此知道心不可分離(的心、心所)的相應和攝取之後,要解說(心所)與心結合的適當區分。 Understanding thus the combinations and synthesis of the mental adjuncts, let one explain their union with the consciousness accordingly.(\*8)

(\*8) In this chapter are explained in what types of consciousness the respective mental states are present and what types of mental states occur in each type of consciousness.

| Iti    | Abhidhamm    | atthasa | nigahe    | Cetasi    | kasan   | gahavibhāg  | Dutiyo | paricchedo. |            |
|--------|--------------|---------|-----------|-----------|---------|-------------|--------|-------------|------------|
| 如此     | 阿毗達摩         | 義       | 攝、概要      | 心所        | 攝       | 分別          | 稱為     | 第二          | 口口口        |
| Iti    | abhi-dhamma+ | attha+  | saṅgaha   | cetasika- | +saṅgal | na+ vibhāga | nāma   | dutiya      | pariccheda |
| (ind.) | )            | (n      | n.s.loc.) |           | (m.:    | s.nom.)     | (adv.) | (m.s.nom.)  | (m.s.nom.) |

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝心所分別》的第二品(結束了)。

The author concludes the chapter advising the readers to explain the union of these mental states with each consciousness accordingly as, for example, - Universals are eighty-ninefold because they are present in all the types of consciousness, phassa of the Particulars is fifty-fivefold because it arises in fifty-five types of consciousness, etc.

# 3. Pakinnakaparicchedo

雜 品 Pakiṇṇaka+ pariccheda (m.s.nom.)

□ 雜品

CHAPTER III - Miscellaneous Section

### 1. Sampayuttā yathāyogam, tepaññāsa sabhāvato.

相應 適當、依次第 三 五十 自己 存在、本質(=自性)
Sampayutta yathā+ yogaṁ te+paññāsa sa+ bhāva
(m.p.nom.) (adv.) (nom.) (m.s.abl.)

# Cittacetasikā dhammā, tesam dāni yathāraham.

心 心所 法 它們的 現在 適當
Citta+ cetasika dhamma ta dāni yathā+ārahaṁ (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.gen.) (adv.) (adv.)

### 2. Vedanāhetuto kiccadvārālambaņavatthuto.

受 因 作用 門 所緣 依處 Vedanā+ hetu kicca+dvāra+ālambaṇa+ vatthu (m.s.abl.) (n.s.abl.)

# Cittuppādavaseneva, sangaho nāma nīyate.

心 生起 以 只 概要 (強調詞) 處理 Citta+uppāda+vasena+eva saṅgaha nāma nīyati <vasa <pass. of neti (m.s.ins.)(adv.) (m.s.nom.) (adv.) (mid.pr.3,s.)

# □ 已(在第一章、第二章)依次第從自性說明了五十三個法<sup>1</sup>相應的心與心所,現在只藉由心的

生起,根據受、因、作用、門、所緣和依處,適當地處理它們(六種分類)的概要。

The conjoined consciousness and mental states that arise accordingly are fifty-three with respect to their characteristics. (1)

Now their classification, taking the mind (2) as a whole, is dealt with in a fitting manner, according to feeling, roots, function, doors, objects, and bases.

# (3-1) Vedanāsangaho

受 概要、攝 Vedanā+ saṅgaha (m.s.nom.)

\_

心所法五十二,一切心法合為一,故說五十三個法。

# □ 攝受 <sup>1</sup>

### Summary of Feeling

**3.** Tattha vedanāsangahe tāva tividhā vedanā sukham dukkham adukkhamasukhā ceti,

在這裡 概要、攝 首先 三種 苦 不 苦 不 樂 和(引句) 受 vedanā+saṅgaha Tattha tāva tividhā vedanā sukha dukkha a+dukkham+a+sukhā ca+iti (adv.) (adv.) (adv.) (f.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.nom.) (m.s.loc.) (f.s.nom.)(conj.)(ind.)

□ 在這(六種分類)裡,首先在攝受中有三種受:樂、苦和不苦不樂(=捨)。

In the summary of feeling (3) there are at first three kinds: - pleasurable (4), painful, and that which is neither pleasurable nor painful.

sukham dukkham somanassam domanassam upekkhāti ca bhedena pana pañcadhā hoti.

(身)樂 (小) 喜悅 (小)叠 (引句) 和 區分 万種 有 sukha dukkha somanassa domanassa upekkhā+iti ca bheda pana pañcadhā hoti (n.s.nom.) (n.s.nom.)(n.s.nom.) (f.s.nom.)(ind.)(conj.)(m.s.ins.) (adv.) (adv.) (pr.3,s.) (n.s.nom.)

□ 又(受)被區分為五種:樂、苦、喜、苦和捨。

Or, again, it is fivefold - namely, happiness, pain, pleasure, displeasure, and indifference or equanimity.

**4.** Tattha sukhasahagatam kusalavipākam kāyaviññānamekameva,

在裡面 樂 俱 行 善 果報 身 識 一個 只 Tattha sukha+saha+gata kusala+vipāka kāya+viññāṇaṁ+ekaṁ+ eva (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.)

□ 在這(五種受)裡,樂俱(心)只有一個:善果報身識;

Of them, moral resultant body-consciousness is the only one accompanied by happiness.

tathā dukkhasahagatam akusalavipākam.

如彼 苦 俱 行 不 善 果報 tathā dukkha+saha + gata a+ kusala+ vipāka (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ 像那(樂俱心),苦俱(心只有一個:)不善果報(身識)。

Similarly immoral resultant body-consciousness is the only one accompanied by pain.

5. Somanassasahagatacittāni pana lobhamūlāni cattāri, dvādasa kāmāvacarasobhanāni,

俱 行 心 又 貪 根 兀 欲 Somanassa+ saha+ gata+ citta pana lobha+mūla dvādasa kāma+avacara+ sobhana catu (n.p.nom.) (n.p.nom.) (p.nom.) (nom.) (adv.) (n.p.nom.)

sukhasantīraņahasanāni ca dveti atthārasa kāmāvacarasomanassasahagatacittāni ceva

心樂(=喜) 推度 笑 和 二(引句) 十八 欲 界 喜 俱 心 和(強調詞) sukha+ santīraṇa+hasana ca dve+ iti aṭṭhārasa kāma+avacara+somanassa+saha+gata+citta ca+eva (n.p.nom.)(conj.)(nom.)(ind.)(nom.) (n.p.nom.) (conj.)(adv.)

56

 $<sup>^{1}</sup>$  從受蘊來分類心。說明受的問題,參考  $^{2}$  Visuddhimagga  $^{2}$  460 $^{2}$  461 頁「受蘊」。

| paṭhama <u>dutiya</u> tatiyacatutthajjhānasaṅkhātāni catucattālīsa mahaggatalokuttaracittāni ceti 初 第二 第三 第四 禪 稱為 四 四十 廣大 行 世間 出 心 和(引句) paṭhama+dutiya+tatiya+catuttha+jhāna+ saṅkhāta (n.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.)(conj.)(ind.)                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| dvāsaṭṭhividhāni bhavanti.<br>二 六十 種、個 有<br>dvā+saṭṭhi+vidha bhavati<br>(n.p.nom.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                               |
| □ 又喜俱心有六十二個:既有四個貪根(心)¹、十二個欲界美(心)²、二個喜(俱)的推度和笑(心),還有四十四個³稱為初、第二、第三、第四禪的廣大行(心)和出世間心。  There are sixty two kinds of consciousness accompanied by pleasure (5) - namely:                                                                                       |
| (a) the eighteen types of Sense-sphere consciousness, such as four rooted in attachment, twelve types of                                                                                                                                                   |
| sense-sphere Beautiful consciousness, the two types of investigating and smiling consciousness,                                                                                                                                                            |
| (b) forty-four types (6) of Sublime and Supramundane consciousness pertaining to the first, second, third,                                                                                                                                                 |
| and fourth Jhānas. $(12 + 32)$                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 6. Domanassasahagatacittāni pana dve paṭighasampayuttacittāneva.                                                                                                                                                                                           |
| 憂 俱 心 又 二 瞋恚 相應 心 只有                                                                                                                                                                                                                                       |
| Domanassa+saha+gata+citta pana dve paṭigha+sampayutta+cittāni + eva (n.p.nom.) (adv.) (nom.) (n.p.nom.)(adv.)                                                                                                                                              |
| (ii.p.noiii.) (adv.) (noiii.) (ii.p.noiii.)(adv.)                                                                                                                                                                                                          |
| □ 又憂俱心只有二個瞋恚相應心。                                                                                                                                                                                                                                           |
| Only the two types of consciousness connected with aversion are accompanied by displeasure.                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7. Sesāni sabbānipi pañcapaññāsa upekkhāsahagatacittānevāti. 剩下 所有 (強調詞) 五 五十 捨 俱 心(強調詞)(引句) Sesa sabbāni+ api pañca+paññāsa upekkhā+saha+gata+cittāni+eva+ iti (n.p.nom.) (n.p.nom.)(adv.) (nom.) (n.p.nom.)(adv.)(ind.)  □ 剩下所有的五十五個 <sup>4</sup> 就是捨俱心。 |
| All the remaining fifty-five types of consciousness are accompanied by indifference or equanimity.                                                                                                                                                         |

### 8. Sukham dukkhamupekkhāti, tividhā tattha vedanā.

樂 苦 捨 所謂 三種 在這裡 受

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 四個貪根心是:喜俱邪見相應無行、喜俱邪見相應有行、喜俱邪見不相應無行、喜俱邪見不相應有行。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 十二個欲界美心:即喜俱智相應無行、喜俱智相應有行、喜俱智不相應無行、喜俱智不相應有行的四個,於欲界善善心、果報心、唯作心中各有四個,便成十二個。

<sup>3</sup> 四十四個心是:色界初禪有善、果報、唯作及出世間四道四果共十一心,如是二禪十一心、三禪十一心、四禪十 一心,共四十四心。

<sup>4</sup> 五十五個心: 貪根中四個捨俱心、癡根中二個捨俱心、無因善果報心中除樂俱身識及喜俱推度心的其餘六個捨俱心(捨俱眼識、捨俱耳識、捨俱鼻識、捨俱舌識、捨俱領受心、捨俱推度心)。無因不善果報心中除苦俱身識的其餘六個捨俱心(名如善果報心中所列),無因唯作心中除笑心的其餘二捨俱心。欲界美心中的十二個捨俱心(善心中四個、有因善果報心中四個、有因唯作心四個),及第五禪二十三個捨俱心(色界善、果報、唯作三個、無色界十二個、出世間八個)。

Sukha dukkham+ upekkhā+ iti tividhā tattha vedanā (n.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.)(ind.) (adv.) (adv.) (f.s.nom.)

□ 在這裡三種受是所謂「樂、苦、捨」。

Feeling, therein, is threefold - namely, happiness, pain, and indifference.

Somanassami domanassami bhedena pañcadhā.

□ (加上)喜、憂,如是(受)被區分為五種。

Together with pleasure and displeasure it is fivefold.

9. Sukhamekattha dukkhañca, domanassam dvaye thitam.

樂 一處 苦 和 憂 二個 建立
Sukhaṁ+ekattha dukkhaṁ+ ca, domanassa dvaya thita
(n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)(conj.) (n.s.nom.) (s.loc.) (n.s.nom.)

□ 樂和苦建立在一處(心);憂在二個(心);

Happiness and pain are found in one, displeasure in two,

Dvāsatthīsu somanassam, pancapannāsaketarā.

六十二 喜 五 五十 剩下、其餘 Dvāsaṭṭhi somanassa pañca+paññāsake+ itarā (p.loc.) (n.s.nom.) (s.loc.) (f.s.nom.)

□ 喜在六十二個(心):剩下的(捨)在五十五個(心)。

pleasure in sixty-two, and the remaining (indifference or equanimity) in fifty-five.

(3-2)Hetusangaho

因 概要、攝 Hetu+ saṅgaha (m.s.nom.)

□攝因 <sup>1</sup>

Summary of Roots

10. Hetusangahe hetū nāma lobho doso moho alobho adoso amoho cāti chabbidhā bhavanti.

<sup>1</sup> 從行蘊的貪、瞋、痴或無貪、無瞋、無痴來分類心。

| 因 概要、攝 因 即 貪 瞋 痴 無 貪 無瞋 無 痴 和(引句) 六種 有Hetu+saṅgaha hetu nāma lobha dosa moha a+lobha a+dosa a+moha ca+iti chabbidhā bhavati (m.s.loc.)(m.p.nom.)(adv.)(m.s.nom.)(s.nom.)(s.nom.)(s.nom.)(s.nom.)(s.nom.)(conj.)(ind.) (adv.) (pr.3,p.)                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 在攝因中,因有六種,即:貪、瞋、痴、無貪、無瞋和無痴。                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| In the summary of roots there are six-namely, attachment, hatred, delusion or ignorance,                                                                                                                                                                                                                            |
| non-attachment or generosity, non-anger or good-will and wisdom.                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 11. Tattha pañcadvārāvajjana-dvipañcaviññāṇa-sampaṭicchana-santīraṇa-voṭṭhabbana-<br>在其中 五 門 轉向 二 五 識 領受 推度 確定<br>Tattha pañca+dvāra+āvajjana-dvi+pañca+viññāṇa- sampaṭicchana- santīraṇa- voṭṭhabbana<br>(adv.)                                                                                                    |
| hasanavasena aṭṭhārasa ahetukacittāni nāma.<br>笑 以 十八 無 因 心 稱為<br>hasana+vasa aṭṭhārasa a+hetuka+citta nāma<br>(m.s.ins.) (nom.) (n.p.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                  |
| □ 在其中,十八個稱為無因心(,即):五門轉向、二組五識、領受、推度、確定和笑(心)。<br>(1,5,5,2,3,1,1)                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Therein eighteen types of consciousness are without roots - namely, five-door apprehending, the twice                                                                                                                                                                                                               |
| fivefold sense-impressions, receiving, investigating, determining, and smiling.                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12. Sesāni sabbānipi ekasattati cittāni sahetukāneva.  剩下 所有 (語氣詞) — 七十 心 有 因 (強調詞) Sesa sabbāni+api eka+sattati citta sa+hetukāni+ eva sabba hetuka (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.) □ 剩下的所有七十一個心都是有因的。  All the remaining seventy-one (11) types of consciousness are with roots. |
| 13. Tatthāpi dve momūhacittāni ekahetukāni.  在其中(語氣詞) 二 純粹愚痴 心 一 因 Tattha+api dve momūha+ citta eka+hetuka (adv.)(adv.) (nom.) (n.p.nom.)  □ 在(有因心)其中,二個純粹愚痴的心是一因;  Of them the two types of consciousness associated with ignorance have only one root.                                                            |
| of them the two types of consciousness associated with ignorance have only one root.                                                                                                                                                                                                                                |
| 14. Sesāni dasa akusalacittāni ceva ñāṇavippayuttāni<br>剩下的 十 不善 心 和(強調詞) 智 不 相應<br>Sesa dasa a+kusala+citta ca+ eva ñāṇa+ vippayutta<br>(n.p.nom.) (nom.) (conj.) (adv.) (n.p.nom.)                                                                                                                                |
| dvādasa kāmāvacarasobhanāni ceti dvāvīsati dvihetukacittāni. 十二 欲 界 美 和(引句) 二十二 二 因 心 dvādasa kāma+avacara+sobhana ca+ iti dvāvīsati dvi+hetuka+citta (nom.) (n.p.nom.) (conj.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.)   剩下的十個不善心,和十二個智不相應的欲界美心是二因心。                                                                               |

The remaining ten immoral types of consciousness and the twelveSense-sphere Beautiful types of consciousness, dissociated with wisdom - thus totaling twenty-two - are with two roots.

**15.** Dvādasa ñānasampayuttakāmāvacarasobhanāni pañcatimsa ceva 十二 相應 欲 和(強調詞) Ŧī. Dvādasa ñāṇa+sampayutta+kāma+avacara+sobhana pañcatimsa ca+ eva (nom.) (n.p.nom.) (conj.)(adv.) (nom.) mahaggatalokuttaracittāni ceti sattacattālīsa tihetukacittānīti. 廣大 行 世間 出心 七 四十 因心 和 如是 maha+gata+loka+uttara+citta ca+ iti satta+cattālīsa ti+hetuka+cittāni+ iti (n.p.nom.) (conj.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) (ind.) □ 十二個智相應的欲界美心、三十五個廣大行(心)與出世間心,如是四十七個是三因心。

The twelve Sense-Sphere Beautiful types (15) of consciousness, associated with wisdom, and the thirty-five Sublime and Supramundane types of consciousness - totaling forty-seven - are with three roots.

### 16. Lobho doso ca moho ca, hetū akusalā tayo.

貪瞋和痴和因、根不善三 Lobha dosa ca moha ca hetu a+ kusala ti (m.s.nom.)(s.nom.)(conj.)(s.nom.) (conj.)(m.p.nom.) (m.p.nom.)(p.nom.)

□ 貪、瞋和痴是三個不善(心的)因;

Attachment, hatred, and ignorance are the three immoral roots.

# Alobhādosāmoho ca, kusalābyākatā tathā.

無貪 無瞋 無痴 和 善 無記 如彼 A+lobha+a+dosa+amoho ca, kusala+a+byākata tathā (m.s.nom.)(conj.) (m.p.snom.) (adv.)

# □ 像那樣,無貪、無瞋和無痴是善和無記(心)的(三個)因 1;

Similarly non-attachment, good-will, and wisdom are moral and indeterminate.

#### 17. Ahetukātthārasekahetukā dve dvāvīsati.

無因 十八 一因 二 二十二 A+hetuka+aṭṭḥārasa+eka+hetuka dvi dvāvīsati (m.p.snom.) (nom.) (nom.)

### Dvihetukā matā sattacattālīsatihetukā.

三因、根 已理解 七 四十 三 因 Dvi+hetuka mata sattacattālīsa+ ti+hetuka (m.p.snom.)(m.p.snom.) (m.p.snom.)

# □ 已理解十八個是無因(心);二個是一因:二十二個是二因<sup>2</sup>:四十七個<sup>1</sup>是三因<sup>2</sup>。

<sup>1</sup> 無貪、無瞋、無癡,在善心中為三善因;但在果報、唯作的淨心中則為無記因。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 二十二個是二因,即貪根八心具貪、癡二因,瞋根二心具瞋、癡二因,十二個智不相應欲界美心具無貪、無瞋二

It should be understood that eighteen are without roots, two with one root, twenty-two with two roots and forty-seven with three roots.

# (3-3)Kiccasangaho

作用 概要、攝 Kicca + saṅgaha (m.s.nom.)

□ 攝作用 3

**Summary of Functions** 

18. Kiccasangahe kiccāni nāma paṭisandhi-bhavangāvajjana-dassana-savana-ghāyana-

作用 概要、攝 作用 即 結生 有 分 轉向 見 聞 嗅 Kicca+saṅgaha kicca nāma paṭisandhi- bhavaṅga+ āvajjana- dassana- savana- ghāyana (m.s.loc.) (n.p.nom.) (adv.)

sāyana-phusana-sampaţicchana-santīraṇa-voţţhabbana-javana-tadārammaṇa-cutivasena

嚐觸領受推度確定 速行 彼 所緣 死 以 sāyana+ phusana+ sampaṭicchana+ santīraṇa+ voṭṭhabbana+ javana+ tad+ārammaṇa+ cuti+ vasa (m.s.ins.)

cuddasavidhāni bhavanti.

十四 種 有 cuddasa+vidha bhavati (n.p.nom.) (pr.3,p.)

□ 在作用的概要中,作用有十四種,即:結生、有分、轉向、見、聞、嗅、嚐、觸、領受、推 度、確定、速行、彼所緣和死。

In the summary of functions there are fourteen kinds - namely,

- 1. relinking patisandhi, 2. life-continuum bhavanga, 3. apprehending āvajjana
- 4. seeing, 5. hearing, 6. smelling, 7. tasting, 8. contacting, 9. receiving sampaticchana,

10 investigating - santīraṇa, 11. determining - votthapana, 12. Javana, 13. retention – tadalambana / tadārammaṇa , and 14. decease - cuti .

19. Paţisandhi-bhavangāvajjana-pañcaviññāṇa-thānādivasena pana tesam dasadhā

結生 有 分 轉向 處 等 又 它們的 十種 Ŧi. 識 Patisandhi- bhavanga+ āvajjana-pañca+viññāṇa-ṭhāna+ādi+vasa dasadhā pana ta (adv.) (m.s.ins.) (adv.) (n.p.gen.)

țhānabhedo veditabbo.

處 區分 應被了解

thāna+bheda veditabba<grd. of vedeti <caus. of √vid

因(因智不相應故沒有無癡因)。

<sup>1</sup> 四十七個是:十二智相應欲界美心,色界十五心、無色界十二心、出世間八心。

<sup>2</sup> 三因是:無貪、無瞋、無癡。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 從心的十四種作用來分類心,分析每一種作用各有幾個心,又每一個心有幾種作用。關於心的作用,參考 Visuddhimagga 457 頁以下。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                        |
| □又它們(十四種作用)的以處來區分,有十種 <sup>1</sup> (處)應被了解:結生、有分、轉向、五識處等等。                                                                                                                                                                                                   |
| Their classification should be understood as tenfold - namely, 1. relinking, 2. life-continuum, 3. apprehending, 4. fivefold sense-impressions and so forth.                                                                                                 |
| 20. Tatthadve upekkhāsahagatasantīraṇānicevaaṭṭha mahāvipākānica nava在其中二 捨俱 推度和 (語氣詞) 八 大 果報和 九Tatthadvi upekkhā+sahagata+santīraṇaca+ evaaṭṭha mahā+vipākaca nava(adv.)(p.nom.)(n.p.nom.) (conj.)(adv.)(nom.)(n.p.nom.)                                    |
| rūpārūpavipākāni ceti ekūnavīsati cittāni paṭisandhibhavaṅgacutikiccāni nāma.<br>色 無色 果報 和(引句) 一 少 二十 心 結生 有 分 死 作用 強調詞 rūpa+arūpa+vipāka ca+iti eka+ūna+vīsati citta paṭisandhi+bhavaṅga+cuti +kicca nāma (n.p.nom.) (conj.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) (adv.) |
| □ 在其中,十九個心執行結生、有分和死的作用:二個捨俱推度、八大果報(心) <sup>2</sup> 和色界無色界的果報(心)。(2+8+9=19)                                                                                                                                                                                   |
| Of them nineteen types of consciousness perform the functions of relinking, life-continuum, and decease                                                                                                                                                      |
| They are:-                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1. two types of investigating consciousness accompanied by indifference (29),                                                                                                                                                                                |
| 2. eight great resultants (30), and                                                                                                                                                                                                                          |
| 3. nine Form-Sphere and Formless Sphere resultants (31).                                                                                                                                                                                                     |
| (2+8+9=19).                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 21. Āvajjanakiccāni pana dve.<br>轉向 作用 又 二<br>Āvajjana+ kicca pana dvi<br>(n.p.nom.) (adv.) (p.nom.)                                                                                                                                                         |
| □ 又,二個(心)執行轉向的作用。                                                                                                                                                                                                                                            |
| Two perform the function of apprehending.                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 22. Tathādassana-savana-ghāyana-sāyana-phusana-sampaṭicchanakiccāni ca.如彼見單觸領受作用和Tathādassana+ savanna+ ghāyana+ sāyana+ phusana+ sampaṭicchana+ kicca ca (adv.)ca (n.p.nom.) (conj.)                                                                        |
| □ 像(轉向作用)那樣,執行見、聞、嗅、嚐、觸和領受的作用各有二個(心) <sup>3</sup> 。                                                                                                                                                                                                          |
| Similarly two perform the Functions of seeing, hearing, smelling, tasting, contacting, and receiving.                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                              |

<sup>1</sup> 十種是:結生、有分、轉向、前五識處(見、聞、嗅、嘗、觸)、領受、推度、確定、速行、彼所緣及死。

<sup>2</sup> 八大果報心,即指八個有因善果報心。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 執行一作用各二心:即二個眼識(善果報、不善果報)為見作用,二耳識為聞作用,二鼻識為嗅作用,二舌識為 嘗作用,二身識為觸作用,二領受心為一領受作用。

| 23. Tīṇi santīraṇakiccāni.  三 推度 作用 Ti santīraṇa+ kicca (n.p.nom.) (n.p.nom.)  □ 三個(心)¹執行推度的作用。                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Three perform the function of investigating.                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 24. Manodvārāvajjanamevapañcadvāre voṭṭhabbanakiccam sādheti.意 門轉向 只有 五門 確定 作用 執行<br>Mano+dvāra+āvajjanam+eva (n.s.nom.) (adv.)在定 作用 執行<br>pañca+dvāra voṭṭhabbana+kicca sādheti (n.s.acc.)                                                                              |
| □ 只有(一個)意門轉向(心) <sup>2</sup> 在五門(心路)上執行確定作用。                                                                                                                                                                                                                             |
| The mind-door consciousness performs the function of determining in the five sense-door                                                                                                                                                                                  |
| (thought-process).                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 25. Āvajjanadvayavajjitāni kusalākusala-phala-kiriyacittāni pañcapaññāsa javanakiccāni.<br>轉向 二個 除去 善 果 唯作 心 五 五十 速行 作用<br>Āvajjana+dvaya+ vajjita kusala+a+kusala-phala-kiriya+ citta pañca+paññāsa javana+ kicca<br>(n.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.)                       |
| □ 執行速行作用有五十五個 <sup>3</sup> :除了二個(唯作的)轉向之外的善、不善、(聖)果、唯作心。                                                                                                                                                                                                                 |
| With the exception of two apprehending types of consciousness the fifty-five types of immoral, moral                                                                                                                                                                     |
| and functional consciousness perform the function of javana.                                                                                                                                                                                                             |
| 26. Aṭṭha mahāvipākāni ceva santīraṇattayañceti ekādasa tadārammaṇakiccāni. 八 大 果報 和(強調詞) 推度 三 和(引句) 十一 彼 所緣 作用 Aṭṭha mahā+vipāka ca+ eva santīraṇa+ttayaṁ+ca+iti ekādasa tada+ ārammaṇa+kicca (nom.) (n.p.nom.) (conj.)(adv.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) |
| □ 十一個(心)執行彼所緣的作用:八大果報心和三個推度(心)。 The eight great resultants and the three types of investigating consciousness, (totaling eleven), perform                                                                                                                                |
| the function of retention.                                                                                                                                                                                                                                               |
| 27. Tesu pana dve upekkhāsahagata-santīraṇacittāni paṭisandhi-bhavaṅga-cuti-它們又二捨俱推度心結生有分死 Ta pana dvi upekkhā+sahagata+ santīraṇa+ citta paṭisandhi+ bhavaṅga+cuti (n.p.loc.)(adv.)(nom.)  tadārammaṇa-santīraṇavasena pañcakiccāni nāma.                               |

<sup>1</sup> 三個心:即善果報喜俱推度心、善果報捨俱推度心及不善果報捨俱推度心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 意門轉向心,有識知(色、聲等)六所緣的特相。依其作用,則於五(根)門及意門中有確定、轉向的(二種) 作用。即意門轉向心所緣之境,如果是從五根門而來的,即起確定作用。故說於五門心路上執行確定作用。

<sup>3</sup> 五十五速行心:即二十一善心(欲界八個、色界五禪五個、無色界四個、出世間四道四個)、十二不善心(貪根八個、瞋根二個、癡根二個)、四果報心(出世間四聖果)、十八唯作心(二十唯作心中除去五門轉向及意門轉向二個)共五十五心。

| Abhidhammattha                                                  | asavgaho                                                                                                               |                                                                                 |                                                               |                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                 | 推度 以<br>santīraṇa+vasa<br>(m.s.ins.)                                                                                   | 五 作用<br>pañca+ kicca<br>(n.p.nom.)                                              | (強調詞)<br>nāma<br>(adv.)                                       |                                                                                   |
| □ 又,在它們(/<br>推度。                                                | 八十九個心)之中                                                                                                               | ,兩個捨俱护                                                                          | 能度心 <sup>1</sup> 執行五種化                                        | 下用:結生、有分、死、彼所緣和                                                                   |
| Of them the two                                                 | o types of investi                                                                                                     | gating conscio                                                                  | ousness, accompani                                            | ed by indifference, perform five                                                  |
| functions such                                                  | as relinking, life-                                                                                                    | continuum, de                                                                   | cease, retention, an                                          | d investigating.                                                                  |
| 28. Mahāvipākāni<br>大果報<br>Mahā+ vipāka<br>(n.p.nom             | 八  結生                                                                                                                  | 有 分 死                                                                           | itadārammaṇavaser<br>彼所緣以<br>-tad+ārammaṇa+vasa<br>(m.s.ins.) | na catukiccāni nāma.<br>四作用(強調詞)<br>catu+ kicca nāma<br>(n.p.nom.) (adv.)         |
| □ 八大果報(心)                                                       | 執行四種作用:                                                                                                                | 結生、有分                                                                           | 、死和彼所緣。                                                       |                                                                                   |
|                                                                 |                                                                                                                        |                                                                                 |                                                               | ife-continuum, decease, and                                                       |
| retention.                                                      | _                                                                                                                      |                                                                                 | _                                                             |                                                                                   |
| □ 九個廣大行界 The nine Sublime  30. Somanassasan 喜 推廣 Somanassa+sant | 果報 九 vipāka nava (n.p.nom.) (nom.) 早報(心) <sup>2</sup> 執行三程 resultants perfor atīraṇam santīraṇ 崔 推度 īraṇa santīraṇa+ t | 結生 有 paṭisandhi+ bha 重作用:結生 m three function atadārammaṇa 彼 所緣 tad+ārammaṇa + v | vasena dukiccaṁ<br>以 二作用<br>vasa du+kicca                     | 三 作用 (強調詞) ti+ kicca nāma     (n.p.nom.) (adv.) ag, life-continuum, and decease . |
| 国喜(俱)推度(心                                                       | s.nom.)<br>公執行二種作用                                                                                                     |                                                                                 | (m.s.ins.) (n.s.nom<br>f緣。                                    | )                                                                                 |
|                                                                 |                                                                                                                        |                                                                                 |                                                               | two functions such as investigating                                               |
| and retention.                                                  |                                                                                                                        |                                                                                 |                                                               |                                                                                   |
| 像那樣 確定<br>Tathā voṭṭ<br>(adv.)<br>□ 像(喜俱推度/                     | thabbana votthab<br>(n.s.nom.)<br>心)那樣,(意門輔                                                                            | 轉向<br>bana+ āvajjana+ v<br>(m.<br>專向的)確定(心                                      | 以<br>vasa<br>s.ins.)<br>公)執行二種作用:                             | 確定和彼所緣。<br>s such as determining and                                              |
| -                                                               |                                                                                                                        |                                                                                 |                                                               |                                                                                   |
| -                                                               | 所有(強調詞) 速<br>sabbāni+api java                                                                                          | 行 意 界                                                                           | ttika+dvi+pañca+ viñ                                          | <b>我</b>                                                                          |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 二個捨俱推度心:即無因善果報心中的捨俱推度心及無因不善果報心中的捨俱推度心。 <sup>2</sup> 九個廣大果報心:即色界五禪五個,無色界四個。

### yathāsambhavamekakiccānīti.

如 生起 一作用 (引句) yathā+sambhavam+eka+kiccāni+iti

(adv.) (n.p.nom.) (ind.)

□ 剩下所有的(五十五個)速行、三個意界和二組五識(共六十八個心),在生起時只執行一種作用。

All the remaining types of consciousness - javana, three mind-elements, and five sense-impressions - perform only one function as they arise.

### 33. Paţisandhādayo nāma, kiccabhedena cuddasa.

結生等稱為作用區分十四Paṭisandhi+ādināmakicca+ bhedacuddasa(f.p.nom.)(adv.)(m.s.ins.)(nom.)

# Dasadhā țhānabhedena, cittuppādā pakāsitā.

十種 處 區分 心 生起 分析、闡明 Dasadhā thāna+ bheda citta+uppāda pakāsita (adv.) (m.s.ins.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 分析心的生起,以作用來區分有十四種作用,稱為結生等等以處來區分,有十種。

The types of consciousness are declared to be fourteen according to functions such as relinking and so forth, and ten according to classification.

### 34. Atthasatthi tathā dve ca, navāttha dve yathākkamam.

八 六十 如彼 二 和 九 八 二 依照 次第 Aṭṭha+saṭṭhi tathā dvi ca nava+aṭṭha dvi yathā+kkamaṁ (nom.) (adv.) (nom.)(conj.) (nom.) (nom.)

### Eka-dvi-ti-catu-pañca-kiccațhānāni niddise.

一 二三四 五 作用 處 說明 Eka+dvi+ti+catu+pañca+kicca+ṭhāna niddisati (n.p.acc.) (opt,3,s.)

# □ 說明那些作用處,如那六十八、二、九、八和二,依照(執行作用數)次第是:一、二、三、

四、五  $^1$ 。(意思是:執行一個作用的有六十八個(心);二個作用的有二個(心);三個作用的有九個(心);四個作用的有八個(心);五個作用的有二個(心)。)

It is stated those that perform one function are sixty-eight; two functions, two; three functions, nine; four functions, eight; and five functions, two respectively.

<sup>└ (</sup>一)六十八心(五十五速行心、一五門轉向心、二領受心、十個二種五識)只一個作用與一處;

<sup>(</sup>二)二心(喜俱推度心及意門轉向心)有兩個作用與二處;

<sup>(</sup>三)九心(色界五個果報心、無色界四個果報心)有三個作用與三處;

<sup>(</sup>四)八心(八個有因善果報心)有四個作用與四處;

<sup>(</sup>五)二心(兩個捨俱推度心)有五個作用與五處。

# (3-4)Dvārasangaho

門 概要、攝 Dvāra+ saṅgaha (m.s.nom.)

□ 攝門 <sup>1</sup>
Summary of Doors

35. Dvārasangahe dvārāni nāma cakkhudvāram sotadvāram ghānadvāram jivhādvāram

門 概要、攝 門 即 眼 門 耳 門 鼻 門 舌 門 Dvāra+saṅgaha dvāra nāma cakkhu+dvāra sota+dvāra ghāna+dvāra jivhā+dvāra (m.s.loc.) (n.p.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

kāyadvāram manodvāranceti chabbidhāni bhavanti.

身門 意門和(引句) 六種 有 kāya+dvāra mano+dvāram+ca+iti chabbidha bhavati dvāra (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (pr.3,p.)

□ 在攝門中,門有六種,即:眼門、耳門、鼻門、舌門、身門和意門。

In the summary of doors there are six kinds, namely, eye-door, ear-door, nose-door, tongue-door, body-door, and mind-door.

**36.** Tattha cakkhumeva cakkhudvāram.

在其中 眼 就 眼 門
Tattha cakkhuṁ+eva cakkhu+dvāra cakkhu
(adv.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)

□ 在(這六門)之中,眼(根)就是眼門。

Therein the eye itself is the eye-door;

**37.** Tathā sotādayo sotadvārādīni.

如彼 耳 等 耳 門 等 Tathā sota+ādi sota+dvāra+ādi (adv.) (m.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 像(眼根)那樣,耳(根)等即是耳門等。

and so for the ear-door and others.

38. Manodvāram pana bhavanganti pavuccati.

意 門 而 有 分 (引句) 被稱為
Mano+dvāra pana bhava+aṅgaṁ+iti pavuccati
aṅga <pass. pa+√vac 說
(n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)(ind.)(pr.3,s.)

□而有分被稱為意門。

<sup>1</sup> 門的概要:分成主動的六門心路歷程和被動的離路(離開認識的心路),心以十四種作用在歷程中各行其能。

But bhavanga is called the mind-door.

| 39. Tattha pañcadvārāvajjana-cakkhuviññāṇa-sampaṭicchana-santīraṇa-voṭṭhabbana-在其中 五 門 轉向 眼 識 領受 推度 確定 Tattha pañca+dvāra+āvajjana+ cakkhu+viññāṇa+ sampaṭicchana+ santīraṇa+ voṭṭhabbana (adv.)                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| kāmāvacara-javana-tadārammaṇavasena chacattālīsa cittāni cakkhudvāre<br>欲 界 速行 彼 所緣 以 六 四十 心 眼 門<br>kāma+avacara+javana+tad+ārammaṇa+ vasa cha+cattālīsa citta cakkhu+ dvāra<br>(m.s.ins.) (nom.) (n.p.nom.) (n.s.loc.)<br>yathārahaṁ uppajjanti,<br>依照適當 生起                                                                                                                                                                                          |
| yathā+āraham uppajjati (adv.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| □ 在(六門)之中,眼門中四十六個心依照適當方式生起:五門轉向、眼識 $^1$ 、領受 $^2$ 、推度 $^3$ 、確定 $^4$ 、欲界速行 $^5$ 、彼所緣 $^6$ 。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Of them forty-six types of consciousness arise accordingly in the eye-door.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (a) five-door apprehending, (b) eye consciousness, (c) receiving, (d) investigating, (e) determining,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (f) Sense-sphere javana, (g) retention.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (1) Bense sphere javana, (g) recention.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| tathā pañcadvārāvajjana-sotaviññāṇādivasena sotadvārādīsupi chacattālīseva bhavantīti 如彼 五 門 轉向 耳 識 等 以 耳 門 等 也 六 四十 (強調詞) 有 (引句) tathā pañca+dvāra+āvajjana+sota+viññāṇā+ādi+vasa sota+dvāra+ādīsu+api cha+cattālīsu+eva bhavati+iti (adv.) (m.s.ins.) (n.p.loc.)(adv.) (n.p.loc.)(adv.)(pr.3,p.)(ind.) □ 像(眼門)那樣,在耳門等也有四十六個(心):五門轉向、耳識等 <sup>7</sup> 。 Likewise in the ear-door and others forty-six types of consciousness arise such as five-door |
| apprehending, ear-consciousness, and so forth.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| TI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| sabbathāpi pañcadvāre catupaññāsa cittāni kāmāvacarānevāti veditabbāni. 一切(強調詞)五 門 四 五十 心 欲 界 只有(引句) 應了知 sabbatha+api pañca+dvāra catu+paññāsa citta kāma+avacarāni+eva+iti veditabbāni (adv.)(adv.) (n.s.loc.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)(adv,)(ind.) (n.p.nom.)  □ 應了知:在五門中只有一切的五十四個欲界心 8。                                                                                                                                                        |
| It should be understood that in every way in the five-doors there are fifty-four types of kāmāvacara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| consciousness                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

**40.** Manodvāre pana manodvārāvajjana-pañcapaññāsajavana-tadārammaṇavasena

<sup>1</sup> 眼識二:即善果報和不善果報二。

<sup>2</sup> 領受心二:即善果報和不善果報二。

<sup>3</sup> 推度心三:即善果報二、不善果報一。

<sup>4</sup> 確定:即意門轉向心。

<sup>5</sup> 欲界速行心二十九:即善心八、不善心十二、唯作心八、笑心一。

<sup>6</sup> 彼所緣八:即欲界八個大果報心。彼所緣作用心共有十一個,因三個推度心前已別列,所以這裏只提八個。

<sup>7</sup> 耳識等的等字,是指鼻、舌、身三。

<sup>8</sup> 五十四個欲界心,即如上述的四十六心,加耳識、鼻識、舌識、身識各二個,共成五十四。

意門又意門轉向五五十速行彼所緣以 Mano+dvāra pana mano+dvāra+āvajjana+pañca+paññāsa+javana+ tad+ārammaṇa+ vasa (n.s.loc.) (adv.) (m.s.ins.)

sattasaţţhi cittāni bhavanti.

七六十心有

satta+saṭṭhi citta bhavati

(nom.) (n.p.nom.) (pr.3,p.)

□ 又,在意門中有六十七個心:(一個)意門轉向、五十五個速行 1、(十一個)彼所緣。

In the mind-door sixty-seven types of consciousness arise such as mind-door apprehending, fifty-five javanas, and retention.

**41.** Ekūnavīsati paṭisandhi-bhavaṅga-cutivasena dvāravimuttāni.

一 少 二十 結生 有 分 死 以 門 離 Eka+ūna+vīsati paṭisandhi+ bhavaṅga+ cuti+ vasa dvāra+ vimutta (nom.) (m.s.ins.) (n.p.nom.)

□ 十九個心 <sup>2</sup>是離 (諸根) 門,以結生、有分、死而生起。

Nineteen types of consciousness such as relinking, bhavanga, and decease are without doors.

42. Tesu pana dvipañcaviññāṇāni ceva mahaggata-lokuttara-javanāni ceti chattimsa

那些 又 Ħ. 和(強調詞) 廣大 行 出 間出 速行 和(引句) 六 識 pana dvi+pañca+viññāṇa ca+ eva Ta maha+ggata+loka+uttara+javana ca+ iti cha+ttimsa (n.p.loc.)(adv.) (n.p.nom.)(conj.)(adv.) (n.p.nom.)(conj.)(ind.) (nom.)

yathārahamekadvārikacittāni nāma.

適合 一門 心 (強調詞) yathārahaṁ+eka+dvārika+citta nāma (adv.) (n.p.nom.) (adv.)

 $\square$  又,那些(生起於諸門的心)之中,三十六個心  $^3$ 適合有一門  $^4$ :二組五識,還有(十八個)廣大行和(八個)出世間心。

Of those (that arise through doors) thirty-six types of consciousness such as twice fivefold sense-impressions and the sublime and supramundane javanas—are with one door accordingly.

**43.** Manodhātuttikam pana pañcadvārikam.

意界三又五門 Mano+dhātu+ttika pana pañca+dvārika (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

□ 又,三意界 5有五門的(心)。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 五十五速行心:即二十一善心(欲界八個、色界五禪五個、無色界四個、出世間四道四個)、十二不善心(貪根八個、瞋根二個、癡根二個)、四果報心(出世間四聖果)、十八唯作心(二十唯作心中除去五門轉向及意門轉向二個) 共五十五心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 十九個心:即捨俱推度心二、大果報心八、色界及無色界果報心九個。

<sup>3</sup> 三十六心:即二種前五識十、色界及無色界速行心十八(即善心九、唯作心九)及出世間八心。

<sup>4</sup> 適合有一門:即二種五識中的二個眼識從一眼門生,兩個耳識從一耳門生,兩個鼻識從一鼻門生,兩個舌識從一 舌門生,兩個身識從一身門生,以及二十六個速行心從一意門生。

<sup>5</sup> 三意界:即兩個領受心及一個五門轉向心。

The three mind-elements arise through five doors.

44. Sukhasantīraņa-votthabbana-kāmāvacarajavanāni chadvārikacittāni.

心樂(=喜) 推度 確定 欲 界 速行 六門 心 Sukha+santīraṇa+ voṭṭhabbana+ kāma+avacara+javana (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□(一個)喜俱推度、(一個)確定、(二十九個)欲界速行有六門的心。

Pleasurable investigation, determining, and the kama-sphere javanas arise through six doors.

**45.** Upekkhāsahagatasantīraņa-mahāvipākāni chadvārikāni ceva dvāravimuttāni ca.

接 俱 推度 大 果報 六 門 既(強調詞)門 離 也 Upekkhā+sahagata+ santīraṇa+ mahā+ vipāka cha+dvārika ca+eva dvāra+ vimutta ca (n.p.nom.) (n.s.nom.) (conj.)(adv.) (n.p.nom.)(conj.)

□(二個)捨俱推度和(八個)大果報心既有六門,又有離門¹。

Investigation, accompanied by indifference, and the great Resultants arise either through the six doors or without a door

**46.** Mahaggatavipākāni dvāravimuttānevāti.

廣大 行 果報 門 離 只有(引句) Maha+ggata+vipāka dvāra+vimuttāni+eva+iti (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.)(ind.)

□ (九個)廣大行果報(小)只有離門。

The Sublime Resultants do arise without a door.

47. Ekadvārikacittāni, pañcachadvārikāni ca.

一門心 五六門 和 Eka+ dvārika+ citta pañca+cha+ dvārika ca (n.p.nom.) (n.s.nom.) (conj.)

Chadvārikavimuttāni, vimuttāni ca sabbathā.

六門離離離和整個 Cha+dvārika+ vimutt vimutta ca sabbathā (n.p.nom.) (n.p.nom.) (conj.) (adv.)

□ 心(生起於)一門、五門和六門,六門與離門,或完全是離(門)

Chattimsati tathā tīņi, ekatimsa yathākkamam;

六 三十 如彼 三 一 三十 依照次第 Cha+ttiṁsati tathā ti eka+tiṁsa yathā+kkamaṁ (nom.) (adv.) (n.p.nom.) (nom.) (adv.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 既有六門生又有離門:兩個捨俱推度心和八個大果報心,在彼所緣作用時,從六門生。但是他們在結生、有分、 死的作用時,不從任何門而生(離門生)。

### Dasadhā navadhā ceti, pañcadhā paridīpaye.

十個 九個 和(引句) 五種 被顯示

Dasadhā navadhā ca+ iti pañcadhā paridīpeti <caus. of pari+√dīp (adv.) (adv.)(conj.)(ind.) (adv.) (opt.3,s.)

### □ 依照次第是:三十六、三、三十一、十和九。如此五種方式 1被顯示。

(意思是:三十六個心有一門;三個心有五門;三十一個心有六門;十個心既有六門又有離門;九個心完全是離門,共有這五種方式被顯示。)

Thirty-six types of consciousness arise through one door, three through five, thirty-one through six, ten through six or without a door, nine wholly free from a door respectively. In five ways they are shown.

# (3-5)Ālambaṇasaṅgaho

所緣 概要、攝 Ālambaṇa+ saṅgaha

(m.s.nom.)

□攝所緣 2

Summary of Objects

### **48.** Ālambanasaṅgahe ārammanāni nāma rūpārammanaṁ saddārammanaṁ

概要、攝 所緣 所緣 刨 色 所緣 所緣 聲 Ālambana+ saṅgaha ārammaņa nāma rūpa+ ārammaņa sadda+ ārammana (m.s.loc.) (n.p.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

### gandhārammaṇam rasārammaṇam photthabbārammaṇam dhammārammaṇañceti

香 所緣 味 所緣 觸 所緣 法 所緣 和(引句) gandha+ ārammaṇa rasa+ ārammaṇa phoṭṭhabba+ ārammaṇa dhamma+ārammaṇaṁ+ca+iti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.)(ind.)

#### chabbidhāni bhavanti.

六種有 chabbidha bhavati (n.p.nom.) (pr.3,p.)

□ 在攝所緣中,所緣有六種,即:色所緣、聲所緣、香所緣、味所緣、觸所緣和法所緣。

In the summary of objects (60) there are six kinds-namely, visible object, audible object, odorous object, sapid object, tangible object, and cognizable object.

### **49.** Tattha rūpameva rūpārammaṇam, tathā saddādayo saddārammaṇādīni.

第二種:三心(領受心二、五門轉向心一)從五門生。

第三種:三十一心(樂俱推度心一、確定心一、欲界速行心二十九)從六門生。

第四種:十心(捨俱推度心二、大果報心八)從六門或離門生。

第五種:九心(色界無色界果報心九)不從任何門生。

五種方式:第一種:三十六心(二種五識十、上二界及出世間速行心二十六)從一門生。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 所緣的概要:以六所緣來分析心,系統分析每一種所緣有幾個心,又每一個心有幾個所緣。

```
在其中
           色
                       色 所緣
                                    如彼
                                                     聲
                                                          所緣
          rūpam+eva
  Tattha
                     rūpa+ārammana
                                     tathā sadda+ādi
                                                     sadda+ārammaṇā+ādi
        (n.s.nom.)(adv.)
                          (n.s.nom.)
                                    (adv.)
                                            (m.p.nom.)
                                                              (n.p.nom.)
□ 像(色)那樣,聲等 <sup>1</sup>即是聲所緣等。
Therein form itself is visible object. Likewise sound and so forth are the audible objects etc.
50. Dhammārammanam pana pasāda-sukhumarūpa-citta-cetasika-nibbāna-paññattivasena
                            淨
                                            色
                                                                    概念、施設 以
                        V
                                                 1/2
                                                      心所
                                                             涅槃
                            pasāda+sukhuma+rūpa+citta+ cetasika+nibbāna+
   Dhamma+ ārammaṇa
                       pana
                                                                    paññatti+
                                                                             vasa
                                                                           (m.s.ins.)
             (n.s.nom.)
                      (adv.)
chadhā
         sangayhati.
六種
           被攝取
chadhā
          sangayhati
         <pass. of saṅgaṇhāti <saṁ+grah</p>
 (adv.)
           (pr.3,s.)
\square 而法所緣包攝六種:(五)淨(色)、(十六)細色 ^{2}、(八十九)心、(五十二)心所、涅槃、和概念。
 But cognizable object is sixfold: - sensitive (parts of organs) subtle matter, consciousness, mental
states, Nibbana, and concepts.
51. Tattha cakkhudvārikacittānam sabbesampi
                                                           ārammaņam,
                                               rūpameva
   在其中
           脂
                        4,7
                                一切 (強調詞)
                                                色
                                                      只有
                                                             所緣
   Tattha
          cakkhu+dvārika+citta
                                 sabbesam+api
                                               rūpam+eva
                                                            ārammana
   (adv.)
                   (n.p.gen.)
                                 (n.p.gen.)(adv.) (n.s.nom.)(adv.)
                                                               (n.s.nom.)
tañca
           paccuppannam.
那
   和
            paccuppanna <pp. of paṭi+ uppajjati 生起<ud 上+pajjati<√pad 走
tam+ ca
(n.s.nom.)(conj.)
               (n.s.nom.)
□ 在這之中,針對一切眼門心,只有以色為所緣,而且那(所緣屬於)是現在的。
To all types of eye-door consciousness visible form itself is the object. That too pertains only to the
present.
Tathā
       sotadvārikacittādīnampi
                                 saddādīni, tāni
                                                     paccuppannāniyeva.
                                                ca
如彼
        耳門
                                           那些
                                                  和
                                                       現在
                                                                 必定 只有
Tathā
       sota+dvārika+citta+ādīnam+api sadda+ ādi
                                                     paccuppannāni+
                                                                   yeva
                                                      paccuppanna
(adv.)
                   (n.p.gen.)(adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)(conj.)
                                                         (n.p.nom.) (adv.)
□ 像那(耳門心),針對耳門心等,也只有以聲等(為所緣),而且那些(所緣)必定只有是現在的。
Likewise sounds and so forth of the ear-door consciousness and so forth also pertain to the present.
52. Manodvārikacittānam
                         pana chabbidhampi
                                                paccuppannamatītam anāgatam
                                     種 (強調詞)
                                                               過去
                                                  現在
                                                                      未來
                 1/2
                           而
                               六
   Mano+dvārika+citta
                         pana
                              chabbidham+api
                                                  paccuppannam+ atīta
                                                                     an+āgata
```

」聲等的等字,即指香、味、觸。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參考第六品「色的分別」: 五淨色+四境色+三大種=12。五淨色是五色生起的依根,,前四境色與組成觸的地火 風共七個為識生起的境色。這十二個都是生起五識的工具,因此稱為粗色、近色、有對色,這是在這兒的獨特意 思,並非指體積的大小或距離的遠近。其餘的十六個則是細色、遠色、無對色。

chabbidha

<pp. of ateti <pp. of ā+gacchati
 <ati 超過+√i 走</pre>

(n.p.gen.) (adv.) (n.s.nom.)(adv.)

(n.s.nom.) (n.s.nom.)

kālavimuttañca yathārahamārammaṇam hoti.

時 離 和 如 適當

所緣

nmono hoti

kāla+vimuttam+ca yathā+āraham+ ārammaṇa

vimutta

(n.s.nom.) (conj.)

(adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□而意門心的六種(所緣),所緣依照適當地可能是現在、過去、未來,或是離時 ¹的(涅槃、概念等)。

But the six kinds of objects of the mind-door consciousness are accordingly present, past, future, and independent of time.

### 53. Dvāravimuttānañca pana paṭisandhi-bhavaṅga-cuti-saṅkhātānaṁ chabbidhampi

門 離 和 又 結生 有 分 死 被稱為 六種 也 Dvāra+vimuttānam+ca pana paṭisandhi+ bhavaṅga+ cuti+ saṅkhāta chabbidham+api (n.p.gen.) (conj.) (adv.) (n.s.nom.) (adv.)

yathāsambhavam yebhuyyena chadvāraggahitam bhavantare paccuppannamatītam 依照 牛耙 大多 **シ間**<sup>2</sup> 門 現在 六 攝 禍夫 (=前一生) yathā+sambhavam yebhuyyena bhava+antara cha+dvāra+ggahita paccuppannam+ atīta <pp. of gaṇhāti<√grah 抓 paccuppanna (adv.) (n.s.ins.) (n.s.loc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

paññattibhūtaṁ kammakammanimittagatinimittasammatam ārammanam vā hoti. 存在 概念 或 所緣 有 相 被認知 kamma+kamma+nimitta+gati+nimitta+ sammata paññatti+bhūta vā ārammaņa hoti (n.s.nom.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 又,針對被稱為(三種)離門(心)—結生、有分與死,依照(心的)生起,所緣也有六種,(那所緣)大多在前一生(臨死)時已被含攝於六門(之一)中,已存在於現在、過去、或者概念,(那所緣)被認知為業、業相或趣相<sup>3</sup>。

### (1) Compendium of Philosophy . by Shwe Zan Aung. p.120

其次,被稱為「結生」、「有分」與「死」的離門(心)也有六種境,通常它們是在前生之末(臨死時)由六門而被攝取(為所緣的);他們無論是現在或過去事物的對象、或者是概念(施設)它們即名為「業」、「業相」和「趣相」。

#### (2) A Manual of Abhidhamma by Nārada Vol. 1. p.174

被稱為「結生」、「有分」與「死」的離門心的生起,以前述的六種為所緣,它們大多數是在前生之末經過六門而被攝取的現在或過去所緣或者概念。它們即名為「業」、「業相」和「趣相」。

### (3) The Abhidhamma Philosophy. by J. Kashyap. Vol. l. p.111

有「結生」、「有分」和「死」的作用的心稱為「離門」,此等心的所緣可能全是在前生轉死之時的 現在或過去的經驗,此等所緣也可能是一種概念(施設),不是(1)前生所作的業,就是(2)與業有關的

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 離時,即不關涉於時位。有為法都有三個時位(過去、現在、未來)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 在巴利聖典協會出版的「巴英字典」頁 499 中這樣解說 bhavantara:an existence interval,i.e. transition from one life to another, a previous or subsequent life.

這一段文,提供其他三種英譯本文以作參考。

To the 'door-freed' such as relinking, bhavanga, and decease any of the afore-said six becomes objects as they arise. They are grasped, mostly through the six doors, pertaining to the immediately preceding life, as past or present object or as concepts. They are (technically) known as Kamma, a symbol of Kamma,' or a symbol of the state of rebirth.'\*

[\*Mr. Aung translates this passages as follows:.....

"Further, the objects of those 'door-freed' classes of consciousness which are called rebirth, life-continuum, and re-decease cognitions, are also of six kinds according to circumstances. They have usually been grasped (as object) in the immediately preceding existence by way of the six doors, they are objects of things either present or past, or they are concepts. And they are (technically) known as 'Karma', 'sign of Karma', or 'sign of destiny'. Compendium of Philosophy' p. 120.]

**54.** Tesu cakkhuviññāṇādīni yathākkamam rūpādi- ekekārammaṇāneva.

那些 眼 識 等 依照次第 色 等 一一 所緣 只 Ta cakkhu+viññāṇā+ādi yathā+kkamam rūpa+ādi+ eka+eka+ārammaṇāni+eva (n.p.loc.) (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.) (adv.)

□ 那些(色等、現在等、業等所緣諸心)之中,眼識(耳識、鼻識、舌識、身識)等,依照 次第地每個只有取色(聲、香、味、觸)等為單一所緣。

Of them eye-consciousness and so forth have respectively form and so forth as their single object.

55. Manodhātuttikam pana rūpādipañcārammaṇam.

意界三 而 色等五 所緣
Mano+dhātu+ttika pana rūpa+ādi+pañca+ārammaṇa
(n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

□ 而(二個領受心、一個五門轉向心的)三意界取色(聲、香、味、觸)等五種所緣。 But the three mind-elements have five objects such as form and so forth.

**56.** Sesāni kāmāvacaravipākāni hasanacittañceti sabbathāpi kāmāvacarārammaṇāneva.

剩下 欲 界 果報 笑 心 和(引句) 一切 (強調詞) 欲 界 所緣 只有 Sesa kāma+avacara+vipāka hasana+cittaṁ+ca+iti sabbathā+api kāma+avacara+ārammaṇāni+eva (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (adv.) (adv.) (n.p.nom.)(adv.)

□ 剩下的(十一個)欲界果報(心)與笑心,只有取欲界的一切為所緣。

The remaining Sense-sphere Resultants and the smiling consciousness have wholly Sense-sphere objects.

57. Akusalāni ceva ñāṇavippayuttakāmāvacarajavanāni ceti lokuttaravajjita-

不善和(強調詞)智不相應 欲界 速行 和(引句) 世間 出除去A+kusala ceva ñāṇa+vippayutta+kāma+avacara+javana ca+iti loka+uttara+vajjita+(n.p.nom.) (conj.)(adv.) (n.p.nom.) (conj.)(ind.)

sabbārammanāni.

一切 所緣 sabba+ārammaṇa

工具(業相),或(3)等候他的趣相。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (n.p.nom.) □ (十二) 不善(心) 和(八個) 智不相應 ¹ (共二十個) 欲界速行(心),取除去出世間(心)之外的一切為所緣。 The Immorals and the Javanas, dissociated with knowledge, have all objects except the Supramundane objects .                                                                             |
| 58. Ñāṇasampayuttakāmāvacarakusalāni       ceva       pañcamajjhānasaṅkhātaṁ         智相應 欲界善和(強調詞)       第五 禪 被稱為         ñāṇa+sampayutta+kāma+avacara+kusala (n.p.nom.) (conj.)(adv.)       pañcama+jhāna+ saṅkhāta (n.s.nom.)                                 |
| abhiññākusalañceti arahattamaggaphalavajjitasabbārammaṇāni.  神通 善 和(引句)」阿羅漢 道 果 除去 一切 所緣 abhiññā+kusalaṁ+ca+iti arahatta+magga+phala+vajjita+sabba+ārammaṇa (n.s.nom.)(conj.)(adv.) (n.p.nom.)  □ (四個)智相應欲界善(心)和(一個)稱為「第五禪的神通善(心)」(共五心),取除了阿羅漢道(與阿羅漢)果之外的一切為所緣。 |
| The Sense-sphere Morals and the super-intellect consciousness, known as the fifth jhāna, have all objects except the Path and Fruit of Arahatship                                                                                                               |
| 59. Ñāṇasampayuttakāmāvacarakiriyānicevakiriyābhiññāvoṭṭhabbanañceti智相應 欲界 唯作) 和(語氣詞) 唯作 神通 確定 和(引句)ñāṇa+sampayutta+kāma+avacara+kiriya ca+ eva (n.p.nom.) (conj.)(adv.)kiriya+abhiññā+voṭṭhabbanaṁ+ca+ iti (n.s.nom.) (conj.)(ind.)                            |
| sabbathāpisabbārammaṇāni.整個 (強調詞)一切 所緣sabbathā+ apisabba+ārammaṇa(adv.)(adv.)(n.p.nom.)                                                                                                                                                                         |
| □(四個)智相應欲界唯作(心)和(第五禪的)唯作神通(心)及確定(心),整個取一切為所緣。                                                                                                                                                                                                                   |
| The Sense sphere Functionals, associated with knowledge, super-intellect Function al consciousness and the determining consciousness have in all cases all kinds of objects .                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                 |

**60.** Āruppesu dutiyacatutthāni mahaggatārammaṇāni.

無色界 第二 第四 廣大 行 所緣 Āruppa dutiya+catuttha maha+ggata+ ārammaṇa (n.p.loc.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 在無色界(禪心)中,第二(識無邊處)和第四(非想非非想處)<sup>2</sup>取廣大行(心)為所緣。 Amongst the arupa consciousness the second and fourth have Sublime objects.

<sup>1</sup> 八個智不相應即:欲界善心中的四個及唯作心中的四個。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 第二、第四的無色界心,即識無邊處有善、果報、唯作三。非想非非想處有善、果報,唯作三,共有六心。

61. Sesāni mahaggatacittāni sabbānipi paññattārammaṇāni.

剩下 廣大 行 心 一切 (語氣詞) 概念、施設 所緣 Sesa maha+ggata+citta sabbāni+api paññatti+ārammaṇa (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.)

□ 剩下的(色無色界二十一個)廣大行心 取一切概念為所緣。

All the remaining sublime types of consciousness have concepts as objects.

### **62.** Lokuttaracittāni nibbānārammaṇānīti.

世間 出 心 涅槃 所緣 (引句)
Loka+uttara+citta nibbāna+ārammaṇāni+ iti
(n.p.nom.) (n.p.nom.) (ind.)

□ (八個)出世間心<sup>2</sup>取涅槃為所緣。

The Supramundane types of consciousness have Nibbana as their object.

### 63. Pañcavīsa parittamhi, cha cittāni mahaggate.

五 二十 小界 六 心 廣大 行
Pañca+vīsa paritta cha citta maha+ggata (nom.) (n.s.loc.) (nom.) (n.p.nom.) (n.s.loc.)

### Ekavīsati vohāre, attha nibbānagocare.

一 二十 世俗 八 涅槃 境地 Eka+vīsati vohāra aṭṭha nibbāna+ gocara (nom.) (m.s.loc.) (nom.) (m.s.loc.)

□ 二十五個心緣小界<sup>3</sup>,六個心緣無色界境;二十一心緣(除出世間法外的)世俗(概念),八(個心) 緣涅槃境:

Twenty-five types of consciousness are connected with lower objects; six with the Sublime; twenty-one with concepts; eight with Nibbana.

### Vīsānuttaramuttamhi aggamaggaphalujjhite;

二十 無 上 離 最上 道 果 除 Vīsa+anuttara+mutta agga+magga+phala+ujjhita (m.s.loc.) (m.s.loc.)

### Pañca sabbattha chacceti, sattadhā tattha sangaho.

五 一切 處 六 和 如是 七種 在這裡 分類 Pañca sabbattha cha+ca+ iti sattadhā tattha saṅgaha (nom.) (adv.) (nom.)(conj.)(ind.) (adv.) (adv.) (m.s.nom.)

□ 二十個心緣離無上(的出世間心)之外(的一切所緣),五個心緣除了最上道和果之外的一切(所緣);六個心緣一切境。如是七種 <sup>4</sup>是在這裡的分類。

/1/3~定1日飲*3*~心

第二種:六心(識無邊處及非想非非想處的善、異熟、唯作各三心)唯以無色界為所緣。

第三種:二十一心(色界十五心加空無邊處及無所有處的善、果報、唯作各三心)唯以名言概念為所緣。

<sup>1</sup> 剩下的二十一個大廣大行心,即色界十五心加無色界空無邊處三心和無所有處三心。

<sup>2</sup> 出世間八心,即四道、四果。

<sup>3</sup> 小界是指欲界心。

<sup>4</sup> 七種:第一種:二十五心(二十三欲界果報心及五門轉向心和笑心),以小(欲界為所緣)。

Twenty (90) are connected with all objects except the Supramundane objects; five (91) in all except with the Highest Path and Fruit; and six with all.

Sevenfold is their grouping.

## (3-6) Vatthusangaho

依處 概要、攝 Vatthu + saṅgaha (m.s.nom.)

□ 攝依處

Summary of Bases

**64.** Vatthusangahe vatthūni nāma cakkhu-sota-ghāna-jivhā-kāya-hadayavatthu ceti

依處 概要、攝 依處 即 眼 耳 鼻 舌 身 心 依處 和(引句) Vatthu+saṅgaha vatthu nāma cakkhu+sota+ ghāna+jivhā+kāya+ hadaya+vatthu ca+ iti (m.s.loc.) (n.p.nom.)(adv.) (nom.)(conj.)(ind.)

chabbidhāni bhavanti.

六種有 chabbidha bhavati (n.p.nom.) (pr.3,p.)

□ 在攝依處中,依處有六種,即:眼、耳、鼻、舌、身及心¹(等六種)依處。

In the summary of bases (93), there are six kinds-namely, eye, ear, nose, tongue, body, and heart.

**65.** Tāni kāmaloke sabbānipi labbhanti.

那些 欲 世界 所有 也 被得到、被允許、適合 Ta kāma+loka sabbāni+api labbhati (n.p.nom.) (m.s.loc.) (n.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)

□ 所有那些(依處)也在欲界中被得到。

All these, too, are found in the Sense-sphere.

**66.** Rūpaloke pana ghānādittayam natthi.

色 界 又 鼻 等 三 沒有 Rūpa+ loka pana ghāna+ādi+ttaya na+atthi (m.s.loc.) (adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 又,在色界(的有情)沒有鼻(舌、身)等三(個依處),

第四種:八出世間心(四道、四果)唯以涅槃為緣。

第五種:二十心(十二個不善心加四個欲界智不相應善心及四個智不相應唯作心),除了無上出世間之外,以其餘一切為所緣。

第六種:五心(四個欲界智相應善心及第五禪的神通善心),除了阿羅漢道與阿羅漢果以外,以其餘一切為 所緣。

第七種:六心(四個欲界智相應唯作心、一個第五禪的唯作神通心及一個確定心),普緣一切境。

<sup>1</sup> 心依處( Hadaya-vatthu),原文 Hadaya,即心臟,舊譯「肉團心」。(編按:心依處是心臟內心室內的血液。)依 處是色法。

| But in the Form-sphere three bases - nose, tongue, and body - are not found .                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 67. Arūpaloke pana sabbānipi na samvijjanti.<br>無色界又一切(強調詞)不顯現、存在<br>A+rūpa+loka pana sabbāni+ api na samvijjati<br>(m.s.loc.) (adv.) (n.p.nom.)(adv.) (adv.) (pr.3,p.)                                                                |
| □ 而在無色界(的有情)一切(屬於色法的依處)都不存在。 In the Formless-sphere no base exists.                                                                                                                                                                    |
| 68. Tattha pañcaviññāṇadhātuyo yathākkamam ekantena pañca pasādavatthūni<br>在其中 五 識 界  依照次第  完全  五  淨  依處<br>Tattha pañca+viññāṇa+dhātu yathā+kkamam ekanta pañca pasāda+vatthu<br>(adv.) (p.nom.) (adv.) (m.s.ins.) (nom.) (n.p.acc.) |
| nissāyeva pavattanti.<br>依靠 只有 轉起<br>nissāya+eva pavattati<br>(prep.)(adv.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                  |
| □ 在其中,五識界 <sup>1</sup> 依照次第地完全只有依靠五淨(根作)依處 <sup>2</sup> 而轉起。(2×5=10)                                                                                                                                                                   |
| Therein the five elements of sense-impressions lie entirely dependent on the five sensory parts of the                                                                                                                                 |
| organs as their respective bases.                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                        |
| 69. Pañcadvārāvajjanasampaṭicchanasaṅkhātā pana manodhātu ca hadayaṁ 五門轉領受被稱為又意界和心 Pañca+dvāra+āvajjana+sampaṭicchana+saṅkhāta (m.p.nom.) (adv.) (f.s.nom.) (conj.) (m.s.acc.)                                                         |
| nissitāyeva pavattanti.<br>依靠 只有 轉起<br>nissitāya+eva pavattati<br>(n.s.ins.)(adv.) (pr.3,p.)                                                                                                                                           |
| □ 又,被稱為「意界」—即五門轉向(心)和「(二個)領受(心)只有依靠心(依處)而轉起。                                                                                                                                                                                           |
| But the mind-element - namely, the five-door adverting consciousness and the (two types of) receiving                                                                                                                                  |
| consciousness - rest in dependence on the heart.                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                        |
| 70. Avasesā pana manoviññāṇadhātusaṅkhātā ca santīraṇa-mahāvipāka-paṭighadvaya-<br>剩下 又 意 識 界 被稱為 和 推度 大 果報 瞋恚 二 Avasesa pana (m.p.nom.)(adv.) (m.p.nom.)(conj.)                                                                       |
| paṭhamamagga-'hasana-rūpāvacaravasena hadayam nissāyeva pavattanti.                                                                                                                                                                    |

色

界

(m.s.ins.)

心

hadaya

(m.s.acc.)

依靠

nissāya+eva (prep.)(adv.)

只有

轉起

(pr.3,p.)

pavattati

笑

paṭhama+magga+ 'hasana+rūpa+avacara+ vasa

道

<sup>1</sup> 五識界:即眼識界、耳識界、鼻識界、舌識界、身識界。

<sup>2</sup> 五淨根作依處:即眼、耳、鼻、舌、身等作依處。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| □ 而剩下被稱為「意識界」。—即(三個)推度(心)、(八個)大異熟(心)、二個瞋恚(心)、(一個)知道(心)、(一個等(心)和(一五個)免界(心)口有体意心体素而轉起。(這樣完全60                                                                                                                                                  |
| 個)初道(心)、(一個笑(心)和(十五個)色界(心)只有依靠心依處而轉起。(這樣綜合 69<br>和 70- 共有 33 個心固定依靠心依處,即 3+3+8+2+1+1+15=33)                                                                                                                                                  |
| Likewise the remaining mind-conscious-element comprising the investigating consciousness, the great                                                                                                                                          |
| Resultants, the two accompanied by aversion, the first Path consciousness, smiling consciousness, and                                                                                                                                        |
| Form-sphere consciousness, rest in dependence on the heart . $(10 + 3 + 3 + 8 + 2 + 1 + 1 + 15 = 43)$                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| 71. Avasesā kusalākusalakiriyānuttaravasena pana nissāya vā anissāya vā.  剩下 善 唯作 無上 以 (語氣詞) 依靠 或 不 依靠 或 Avasesa kusala+akusala+kiriyā+anuttara+vasa pana nissāya vā a+nissāya vā (m.p.nom.) (m.s.ins.) (adv.) (prep.)(conj.) (prep.)(conj.) |
| □ 剩下的善、不善、唯作(心)及無上(出世間心)有依靠(心依處)或不依靠(心依處而轉起)。                                                                                                                                                                                                |
| The remaining classes of consciousness (106) whether Moral, Immoral, Functional, or Supramundane,                                                                                                                                            |
| are either dependent on, or independent of, the heart-base.                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| 72. Āruppavipākavasena hadayam anissāyevāti.  無色果報以 心 不依靠 就(引句) Āruppa+ vipāka+ vasa hadaya a+nissāya+eva+iti                                                                                                                                |
| (m.s.ins.) (m.s.acc.) (prep.)(conj.)(ind.)                                                                                                                                                                                                   |
| □(四個)無色(界)果報(心)就不依靠心(所依處而轉起)。                                                                                                                                                                                                                |
| The Formless-sphere Resultants are independent of the heart-base.                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                              |
| 73. Chavatthum nissitā kāme, satta rūpe catubbidhā.                                                                                                                                                                                          |

欲(界) 六 依處 依靠 七 色(界) 四 Cha+vatthu catubbidha nissita kāma rūpe satta (n.s.acc.) (f.p.nom.)(m.s.loc.) (nom.) (n.s.loc.) (f.p.nom.)

#### Tivatthum nissitāruppe, dhātvekānissitā matā.

界 一 不依靠 依處 依靠 無色(界) 應被理解 Ti+ vatthu nissitā+āruppa dhātu+eka+ānissitā (n.s.acc.) (f.p.nom.)(m.s.loc.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)

□ 在欲(界)的七識 <sup>2</sup>依靠六依處,在色界有四種 <sup>3</sup>(識依靠)三依處 <sup>4</sup>,在無色(界)ー(意識)界 <sup>5</sup>不依

### 靠(依處)應被理解。

It should be known that in the Sense-sphere seven elements are dependent on the six bases, in the Form sphere four are dependent on three bases, in the Formless-sphere the one single

意識界有76個心(即89心除了「前五識界」的二組五識和五門轉向、二領受心的「意界」之外)。

七識界:即眼識界、耳識界、鼻識界、舌識界、身識界、意界、意識界。

色界有四種:即眼識、耳識、意界、意識界。

<sup>4</sup> 三依處:即眼所依處、耳依處、心依處。

<sup>5</sup> 無色界中只有一意識界,沒有其它的心,此意識界不依止任何處而獨自存在。

### mind-element is not dependent on any.

### 74. Tecattālīsa nissāya, dvecattālīsa jāyare.

```
三四十 依靠 二四十 生起
Te+cattālīsa nissāya dve+cattālīsa jāyati
(nom.) (prep.) (nom.) (mid.pr.3,p.)
```

### Nissāya ca anissāya, pākāruppā anissitā.

```
依靠 和 不 依靠 果報 無色 無 依靠
Nissāya ca a+nissāya pāka+āruppa a+nissita
(prep.) (conj.) (prep.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)
```

□ 四十三個(心)¹依靠(依處而生起);四十二個(心)²依靠或不依靠(依處而)生起,無色(界)果報

(心)不依靠(依處而生起)。

Forty-three arise dependent on a base. Forty-two arise with or without a base. The formless Resultants arise without any base.

ItiAbhidhammatthasangahePakiṇṇakasangahavibhāgo nāmaTatiyo paricchedo.如此阿毗達摩義攝、概要雜攝分別稱為第三品

知此 門毗建摩 我 旗、慨安 雅 旗 万別 悟為 另二 四 Iti abhi-dhamma+ attha+ saṅgaha pakiṇṇaka+saṅgaha+ vibhāga nāma tatiya pariccheda (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝雜分別》的第三品(結束了)。

Thus ends the third chapter in the compendium of Abhidhamma, entitled the Miscellaneous Treatment.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 四十三個心:即欲界果報心二十三個、無因唯作心兩個(五門轉向心、笑心)、瞋恚心兩個、須陀洹道心一個、色界心十五個。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 四十二個心:即欲界善心八個、不善心(除二瞋恚)十個、唯作心八個、意門轉向心一個、無色界善心四個、無色 界唯作心四個、出世間心(除須陀洹道心)七個。

### 4. Vīthiparicchedo

路、(心路)歷程 品 Vīthi+ pariccheda (m.s.nom.)

□ 路品<sup>1</sup>

CHAPTER IV - Analysis of Thought-Processes

### 1. Cittuppādānamiccevam, katvāsangahamuttaram.

心 生起 如上 這樣 作了 概要 殊勝 Citta+uppādānaṁ+iti+evaṁ katvā+ saṅgahaṁ+ uttara (m.p.gen.)(ind.)(adv.) (ger.) (m.s.acc.) (m.s.acc.)

### Bhūmipuggalabhedena, pubbāparaniyāmitam.

地 人 區分 前 後 決定
Bhūmi+ puggala+bheda pubba+apara+niyāmita
< pp. of niyāmeti
(m.s.ins.) (m.s.acc.)

### Pavattisangaham nāma, paṭisandhipavattiyam;

轉起 概要 (強調詞)結生 轉起 Pavatti+saṅgaha nāma paṭisandhi+ pavattiya (m.s.acc.) (adv.) (m.s.acc.)

### Pavakkhāmi samāsena, yathāsambhavato katham.

我將描述 簡略地 依照 生起 論、言語 Pavakkhāmi samāsa yathā+sambhava katha (fut.1,s.) (m.s.ins.) (m.s.abl.) (m.s.acc.)

□ 作了如上這樣(解說)心生起的殊勝概要,我將依照(心)生起的結生和轉起,依地、人來區別和依(心)前、後來決定而簡略地描述轉起的概要 $^2$ 。

Having thus completed the noble compendium of consciousness and its concomitants (with respect to feelings etc.), I shall briefly describe, in due order, the compendium of (thought) processes in lifetime, according to the planes and individuals, and as they are determined by what (consciousness) that precedes and by what that follows .

2. Cha vatthūni, cha dvārani, cha ālambanāni, cha viññāṇāni, cha vīthiyo,

六 依處 所緣 識 Cha vatthu cha dvāra cha ālambana cha viññāna cha vīthiyo (nom.)(n.p.nom.) (nom.)(n.p.nom.) (nom.)(n.p.nom.) (nom.)(n.p.nom.) (nom.)(f.p.nom.)

<sup>「</sup>路品」,是指由「五門轉向」或「意門轉向」所起的心的程序或一系列的心生起的心路歷程(過程)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 頌中「前後來決定」一句,即「在前和在後所決定」的意思;在巴利文注釋是這樣解釋的:「此心是在某些心識 作用之後生起及某些心識作用是在此心之後生起」。

<sup>「</sup>結生」,是指新生命在懷胎剎那發生最初的心識活動歷程。

<sup>「</sup>轉起」,是指我們在整個生活期間所發生的一切心識活動歷程。

| chadhā visayappavatti cā ti vīthisaṅgahe cha chakkāni veditabbāni.<br>六種 境 轉起 和(引句) 路 攝、概要 六 六個 應被了知<br>chadhā visaya+ppavatti ca+ iti vīthi+ saṅgaha cha chakka veditabba<br>(adv.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.s.loc.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 在路的概要中,六個六當被了知:即六個依處、六個門、六個所緣、六個識、六個路和六種<br>境的轉起。                                                                                                                                                                                                                  |
| In the compendium of thought-processes six kinds of six classes each should be understood - namely,                                                                                                                                                                  |
| i. six bases, ii. six doors, iii. six objects*, iv. six-fold consciousness, v. six processes (2), and vi. sixfold                                                                                                                                                    |
| presentation of objects (3)                                                                                                                                                                                                                                          |
| 3. Vīthimuttānam pana kamma-kammanimitta-gatinimittavasena tividhā hoti visayappavatti.  離 路 但 業 業 相 趣 相 以 三種 有 境 轉起 Vīthi+mutta pana kamma+kamma+nimitta+ gati+ nimitta+vasa ti+vidhā hoti visaya+ppavatti (n.p.dat.) (adv.) (m.s.ins.) (adv.) (pr.3,s.) (f.s.nom.) |
| □ 但對於離路¹(的心),境的轉起有三種,即業、業相、趣相。                                                                                                                                                                                                                                       |
| The presentation of objects to the process-freed consciousness** is threefold - namely,                                                                                                                                                                              |
| (i) Kamma,                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (ii) Kamma sign, and                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (iii) Destiny sign.                                                                                                                                                                                                                                                  |
| [* These first three classes have already been discused in the previous chapter. They are repeated hero merely to                                                                                                                                                    |
| complete the six groups.]                                                                                                                                                                                                                                            |
| [** Namely, patisandhi, bhavanga and cuti.]                                                                                                                                                                                                                          |
| 4. Tattha vatthu-dvārārammaṇāni pubbe <u>vutta</u> nayen <u>eva</u> .  在其中 依 門 所緣 前面 已被解說 如 就 Tattha vatthu+-dvāra+ārammaṇa pubba vutta+ nayena+ eva                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                      |

## Viññāṇachakkam

識 六個 Viññāṇa+ chakka (n.s.nom.) □ 六個識

The sixfold types of consciousness

<sup>1 「</sup>離路」,是指路心以外的結生、有分、死的潛在意識作用。因為它們是不經過認識的順序的,所以叫「離路」。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5. Cakkhuviññāṇam sotaviññāṇam ghānaviññāṇam jivhāviññāṇam kāyaviññāṇam 眼 貫 識 鼻 識 舌 識 身 識 Cakkhu+ viññāṇa sota+ viññāṇa ghāna+viññāṇa jivhā+ viññāṇa kāya+ viññāṇa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                      |
| manoviññāṇañceti cha viññāṇāni.<br>意 識 和(引句) 六 識<br>mano+viññāṇaṁ+ca+iti cha viññāṇā<br>(n.s.nom.)(conj.)(ind.)(nom.) (n.p.nom.)                                                                                                                         |
| □ 六識是眼識、耳識、鼻識、舌識、身識和意識。 The sixfold types of consciousness are eye-consciousness, ear-consciousness, nose-consciousness, tengue consciousness body consciousness and mind consciousness.                                                                 |
| tongue-consciousness, body-consciousness, and mind-consciousness.                                                                                                                                                                                        |
| Vīthichakkaṁ 路 六個 Vīthi + chakka (n.s.nom.) □ 六個路 The sixfold types of thought-processes                                                                                                                                                                 |
| 6. Cha vīthiyo pana cakkhudvāravīthi sotadvāravīthi ghānadvāravīthi jivhādvāravīthi<br>六 路 又 眼 門路 耳門路鼻門路舌門路<br>Cha vīthi pana cakkhu+dvāra+vīthi sota+dvāra+vīthi ghāna+dvāra+vīthi jivhā+dvāra+vīthi (nom.) (f.p.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) |
| kāyadvāravīthi manodvāravīthi ceti dvāravasena vā,<br>身門路意門路和(引句)門根據、以或<br>kāya+dvāra+vīthi mano+dvāra+vīthi ca+iti dvāra+vasa vā<br>(f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.s.ins.) (conj.)                                                              |
| □ 又,(心是)藉由(六)門(產生認識過程),六路即是眼門路、耳門路、鼻門路、舌門路、身門路和意門路; According to the doors the thought-processes are:-                                                                                                                                                   |
| 1. The process connected with the eye-door,                                                                                                                                                                                                              |
| 2. The process connected with the ear-door,                                                                                                                                                                                                              |
| 3. The process connected with the nose-door,                                                                                                                                                                                                             |
| 4. The process connected with the tongue-door,                                                                                                                                                                                                           |
| 5. The process connected with the body-door, and                                                                                                                                                                                                         |
| 6. The process connected with the mind-door.                                                                                                                                                                                                             |
| cakkhuviññāṇavīthi sotaviññāṇavīthi ghānaviññāṇavīthi jivhāviññāṇavīthi<br>眼 識 路 耳 識 路 鼻 識 路 舌 識 路<br>cakkhu+viññāṇa+vīthi sota+viññāṇa+vīthi ghāna+viññāṇa+vīthi jivhā+viññāṇa+vīthi                                                                    |

(f.s.nom.)

(f.s.nom.)

(f.s.nom.)

(f.s.nom.)

kāyaviññānavīthi manoviññānavīthi ceti viññānavasena vā dvārappavattā 門 轉耙 識 路 識 路 和(引句) 識 根據、以 kāya+viññāṇa+vīthi vā dvāra+ppavattā<pp. of pavattati <pa+√vṛt mano+viññāna+vīthi ca+iti viññāṇa+ vasa (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.p.nom.) (m.s.ins.) (conj.) cittappavattiyo yojetabbā. 心(識)轉起 應使調合 yojetabbā citta+ ppavatti < grd. of yojeti <caus. of yuñjati √yuj (f.p.nom.) (f.p.nom.) □ 或者(心是)藉由(六)識(產生認識過程),即是眼識路、耳識路、鼻識路、舌識路、身識路和 意識路。(路)依門而轉起應與依心(識)而轉起調合。 Or, according to consciousness the thought-processes are: -1. The process connected with the eye-consciousness 2. The process connected with the ear-consciousness 3. The process connected with the nose consciousness, 4. The process connected with the tongue-consciousness, 5. The process connected with the body-consciousness, and 6. The process connected with the mind consciousness. The thought-procedure connected with the doors should thus be co-ordinated. Vīthibhedo 分類、區別 Vīthi + bheda (m.s.nom.) 路的區別 pañcadvāre manodvāre 7. Atimahantam mahantam parittam atiparittanceti pana 極 大 大 71 小 和(引句) 門 意 又 Ŧi Ati+mahanta mahanta paritta ati+parittam+ ca+iti pañca+dvāra mano+ dvāra pana (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (adv.) vibhūtamavibhūtañceti chadhā visayappavatti veditabbā. 清晰 不 清晰 和(引句) 六 種 境 轉起 應了知 vibhūtam+ a+vibhūtam+ca+iti chadhā visaya+ppavatti veditabbā (f.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.)(ind.) (adv.) (f.s.nom.)

□ 六種(所緣)境的轉起應被了知:在(眼、耳、鼻、舌、身)五門中有極大、大、小、極小(的

所緣境);在意門中則有清晰、不清晰(的所緣境)。

b. At the mind door -(v) 'clear' and (vi) 'obscure.'

The sixfold presentation of objects should be understood as follows:-

a. At the five sense doors -(i) 'very great,' (ii) 'great,' (iii) 'slight,' (iv) 'very slight.'

| Pañc        | advār | avīthi       |
|-------------|-------|--------------|
| <del></del> | HH    | П <i>Р</i> - |

力. 「フー 時 Pañca +dvāra+ vīthi (f.s.nom.)

□ 五門(心)路

five-sense-door Thought-Process

8. Katham? Uppāda-thiti-bhanga-vasena khanattayam ekacittakkhanam nāma.

如何 生 住 滅 以 剎那 三 一 心 剎那 稱為 Katham Uppāda +ṭhiti+bhaṅga+ vasa khaṇa+ ttaya eka+citta +kkhaṇa nāma (adv.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

□ 如何(決定所緣境轉起的強度)呢?以生、住、滅的三剎那稱為「一心剎那」。

How is the intensity of objects be determined?

The three instants such as genesis, static (or development), and dissolution constitute one thought-moment.

**9.** Tāni pana sattarasa cittakkhaṇāni rūpadhammānamāyū.

那些 而 十七 心 剎那 色 法 壽命 Tāni pana sattarasa citta+kkhaṇa rūpa+ dhammānaṁ+ āyu (n.p.nom.)(adv.) (nom.) (n.p.nom.) (m.p.gen.) (n.p.nom.)

□ 而那十七個心剎那是色法(生滅的)壽命。

The duration of material things consists of seventeen such thought-moments.

10. Ekacittakkhaṇātītāni vā bahucittakkhaṇātītāni vā thitippattāneva pañcārammaṇāni

一 心 刹那 過去 或 很多 心 刹那 過去 或 住 位 (語氣詞) 五 所緣
Eka+citta+kkhaṇā+atīta vā bahu+citta+kkhaṇa+atīta vā ṭhiti+ppattāni+eva pañca+ārammaṇa
(n.p.nom.)(conj.) (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.)

pañcadvāre āpāthamāgacchanti.

五門 <u>領域 進入</u> =呈現 pañca+dvāra āpāthaṁ+ āgacchati (n.s.loc.) (m.s.acc.) (pr.3,p.)

□ 當一心剎那過去或很多心剎那過去,五(根)所緣在住位時呈現於五(根)門。

The five sense-objects enter the avenue of five sense doors at the static stage when one or several thought moments have passed.

Tasmā yadi ekacittakkhaṇātītakam rūpārammaṇam cakkhussa āpāthamāgacchati,

因此 如果 一 心 刹那 過去 色 所緣 眼 <u>領域 進入</u>= 呈現 Ta yadi eka+citta+kkhaṇa+atītaka rūpa+ārammaṇa cakkhu āpāthaṁ+āgacchati (m.s.abl.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.gen.) (m.s.acc.) (pr.3,p.)

□ 因此,如果色所緣在一心剎那過去後呈現於眼(門),

Hence the thought-process (4) runs as follows: -

Suppose a visible object which has passed one instant

(i) enters the avenue of eye.

```
dvikkhat tum bhavange calite bhavangasotam vocchinditvā tameva
tato
                                                                       rūpārammanam
然後
                            波動
            次
                      分
                                    有分流
                                                   遮斷了
                                                               那
                                                                                所緣
     dvi+kkhattu
                  bhavaṅga
tato
                           calita
                                   bhavanga+sota
                                                 vocchinditvā
                                                             tam+eva
                                                                        rūpa+ārammaņa
(adv.)
         (s.acc.)
                  (n.s.loc.)
                           (n.s.loc.)
                                       (n.s.acc.)
                                                    (ger.)
                                                           (n.s.nom.)(adv.)
                                                                             (n.s.nom.)
āvajjantam pañcadvārāvajjanacittam uppajjitvā nirujjhati,
轉向
                       轉向
            Ŧī.
                               4/2
                                      牛起後
āvajjanta
           pañca+dvāra+āvajjana+citta
                                               nirujjhati
                                    uppajjitvā
(n.s.nom.)
                                              (pr.3,s.)
                         (n.s.nom.)
                                       (ger.)
□ 從此之後有分心波動二次,遮斷了有分之流,轉向那色所緣的五門轉向心就生起後滅。
  Then the bhavanga -consciousness vibrates for one moment and perishes, (ii, iii) arresting the
  bhavanga stream. Subsequently the five-door apprehending consciousness (iv) arises and ceases
  apprehending that very visible object.
tato
                                             passantam cakkhuviññānam,
         tassānantaram
                                     rūpam
                          tameva
 然後
             立刻跟著
                             就是
                                        色
                                                  見
                                                           眼
                                                         cakkhu+ viññāṇa
tato
        tassa+anantara
                         tam+ eva
                                      rūpa
                                              passanta
(adv.)
                                                               (n.s.nom.)
              (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.)
                                     (n.s.acc.)
                                              (ppr.n.s.nom.)
sampaticchantam sampaticchanacittam, santīrayamānam
                                                       santīranacittam.
領受
                  領受
                                       推度
                                                        推度
                               心
                                                                  心
                  sampațicchana+citta
sampaticchanta
                                                        santīranacittam
                                     santīrayamāna
                                     <ppr. of santīreti</pre>
<ppr. of sampaticchati
     (n.s.nom.)
                           (n.s.nom.)
                                           (n.s.nom.)
                                                            (n.s.nom.)
vavatthapentam voţţhabbanacittañceti
                                        yathākkamam
                                                       uppajjitvā nirujjhanti,
確定
                             心和(引句)
                                           依照次第
                                                          牛起後
                   確定
                                                       uppajjitvā
                                                                  nirujjhati
vavatthapenta
                voţţhabbana+cittam+ca+iti
                                        yathā+kkamam
     (n.s.nom.)
                      (n.s.nom.)(conj.)(ind.)
                                              (adv.)
                                                            (ger.)
                                                                    (pr.3,p.)
□ 然後就是那個立刻跟著依照(如下)次第地生起後滅:見到那個色的眼識、領受(它)的領受
心、推度(它)的推度心、確定(它)的確定心,
Thereafter the following thought-moments arise and cease in order -
eye-consciousness seeing that very form, recipient consciousness receiving it, investigating
consciousness investigating it, determining consciousness determining it.
            ekūnatimsa kāmāvacarajavanesu yamkinci
                                                      laddhapaccayam
                                                                        yebhuyyena
tato param
從此 之後
            一少二十
                        欲
                              界
                                    速行
                                                          獲得
                                                                         大多、通常
                                              任何之ー
           eka+ūna+timsa kāma+avacara+javana
tato param
                                           yam+kiñci
                                                       laddha+ paccaya
                                                                          yebhuyya
(adv.)(adv.)
              (nom.)
                                 (n.p.loc.)
                                           (n.s.nom.)
                                                            (m.s.acc.)
                                                                           (s.ins.)
sattakkhattum
               javati,
       次
               波動、速行
satta+kkhattu
               javati
   (s.acc.)
              (pr.3,s.)
□ 從此之後在欲界二十九個速行心 中的任何一個心獲得(生起之)緣,通常波動七次,
Then any one of the 29 kinds of sense-sphere javanas, thus causally conditioned, runs mostly for seven
moments (ix - xv).
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 欲界二十九速行心:即十二不善心、八欲界善心、一個笑心、八欲界有因唯作心。

```
javanānubandhāni
                            tadārammanapākāni yathāraham
                    ca dve
                                                            pavattanti.
速行
         隨後
                                   所緣
                                          果報心 適當地
                                                              轉耙
                    而
                                               yathā+āraham
javana+anubandha
                    ca
                       dve
                            tad+ārammaņa+ pāka
                                                              pavattati
       (n.p.nom.)
                  (conj.) (nom.)
                                       (n.p.nom.)
                                                     (adv.)
                                                               (pr.3,p.)
□ 隨速行之後有二(剎那的)彼所緣果報(小)適當地轉起。
  Following the javanas two retentive resultants (xvi, xvii) arise accordingly.
tato param
           bhavangapāto.
從此以後
           有
               分
                     掉入
           bhava+anga+pata
tato param
(adv.) (adv.)
                (m.s.nom.)
□ 從此以後是掉入有分。
Finally comes the subsidence into the bhavanga.
11. Ettāvatā
             cuddasa
                       vīthicittuppādā,
                                             bhavangacalanāni,
                                       dve
             十四
    至此
                            4,7
                                              有
                                                 分
                                                      波動
                                 生起
             cuddasa
   Ettāvatā
                       vīthi+citta+uppāda
                                       dvi
                                            bhava+anga+calana
     (adv.)
             (nom.)
                          (n.p.nom.)
                                        (nom.)
                                                    (n.p.nom.)
pubbevātītakamekacittakkhananti
                                  katvā
                                         sattarasa cittakkhanāni
                                                                paripūrenti,
             一 心 剎那 (引句)
                                           ++
                                                        剎那
                                                                   完成
                                  作了
                                                   4,2
pubbe+eva+atītakam+eka+citta+kkhanam+iti katvā
                                          sattarasa
                                                   citta+kkhana
                                                                   paripūreti
         atīta-ka
                         khana
                                                       khana
                                                                 <caus. of paripūrati
         <pp. of ateti
                                                                         < pari+√pr
           <ati 超越+√i 走
(s.loc.)(adv.)(n.s.nom.)
                       (n.s.nom.)(ind.)
                                     (ger.)
                                            (nom.)
                                                       (n.p.nom.)
                                                                     (pr.3,p.)
□ 至此完成十七心剎那,即:有十四(剎那)路心的生起,二(剎那)有分的波動,以及前面已
過去的一心剎那。
Thus far seventeen thought-moments are complete, namely, fourteen 'thought-arisings' (cittuppada)
two vibrations of bhavanga, and one thought-moment that passed at the inception.
tato param nirujihati, ārammanametam atimahantam
                                                          gocaram.
                                                  nāma
從此之後
                     所緣
                               狺個
                                          大的
                                                   稱為
                                                           境
                                     ati+mahanta
                                                          gocara
tato param nirujjhati
                    ārammanam+eta
                                                  nāma
(adv.)(adv.) (pr.3,s.)
                     (n.s.nom.) (n.s.nom.)
                                        (n.s.nom.)
                                                  (adv.)
                                                          (n.s.nom.)
□ 從此之後那個(所緣境)消滅。這個(經過十七剎那相續的)所緣稱為「極大的境」。
Then the object ceases. Such an object is termed 'very great.'
12. Yāva
          tadārammaņuppādā
                              pana appahontātītakamāpāthamāgatam
                                                                        ārammaņam
    直到
                所緣
                        生起
                               又
                                    不可能
                                             過去
                                                                          所緣
                                                        呈現
                                    a+pahonta+atītakam+āpātham+
   Yāva
          tad+ārammaņa+uppāda
                              pana
                                                              āgata
                                                                          ārammaņa
                                   <ppr. of pa+hoti<√hū
                                           (n.s.nom.) (m.s.acc.) (n.s.nom.)
   (prep.)
                     (m.s.abl.)
                              (adv.)
                                                                          (n.s.nom.)
```

| Abhidhammatthasavgaho   |
|-------------------------|
| 7 Tomanammatmasa v gano |
|                         |
|                         |

mahantaṁ nāma, 大的 稱為 mahanta nāma (n.s.nom.) (adv.)

□ 又,所緣在(兩三個有分)過去後呈現 (於根門),而不可能直至彼所緣的生起,(這個所緣)稱為「大的(境)」。

That object which enters the avenue of sense, having passed (a few moments) and is not able to survive till the arising of the retentive thought-moments, is termed 'great. '

tattha bhavangapātova javanāvasāne hoti, natthi tadārammaņuppādo. 在此中 速行 結束 分 掉入 就 是 沒有 彼所緣 牛耙 tattha javana+avasāna bhavanga+pāto+eva hoti na+atthi tad+ārammaṇa+uppāda (adv.) (n.s.loc.) (m.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)(adv.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)

□ 在這(種情形)中是(說)在速行結束時就掉入有分,沒有彼所緣的生起。

That object which enters the avenue of sense, having passed (a few moments) and is not able to survive even till -

13. Yāva javanuppādāpi appahontātītakam<u>āpāthamāgatam</u> ārammaṇam parittam nāma,

直到 速行 生起 (強調詞) 不可能 過去 呈現 所緣 小、微細 稱為 Yāva javana+uppādā+api a+pahontātītakam<u>āpāthamāgatam</u>ārammaṇam parittam nāma (prep.) (m.s.abl.)(adv.) (n.s.nom.) (m.s.acc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

□ 所緣在(四到九個有分)過去後呈現 (於根門),而不可能直至速行(心)的生起,(這個所緣)稱為「小的(境)」。

.That object which enters the avenue of sense, having passed (a few moments) and is not able to survive even till - the arising of the javanas, is termed 'slight.'

tattha javanampi anuppajjitvā dvattikkhattum voṭṭhabbanameva pavattati,

在此中 17 不 牛耙  $\equiv$ 次 轉起 速行 確定(心) 只有 tattha javanam+api an+uppajjitvā dva+tti+kkhattu voţţhabbanam+ eva pavattati (adv.) (n.s.nom.)(ind.) (n.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.) (ger.) (s.acc.)

□ 在這(種情形)中(是說)速行也不生起,只有二或三次的確定(小)轉起,

In that case even the javanas do not arise, but only the determining consciousness lasts for two or three moments.

tato param bhavangapātova hoti.

從此以後 有分 掉入就 是 tato param bhavanga+pāto+eva hoti (adv.)(adv.) (m.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.)

□ 從此以後就是掉入有分。

and then there is subsidence into bhavanga.

**14.** Yāva votthabbanuppādā ca pana appahontātītakamāpāthamāgatam

直到 確定 生起 和又 不可能 過去 呈現

Yāva voṭṭhabbana+uppāda ca pana a+pahonta+atītakaṁ + āpāthaṁ + āgata (perp.) (m.s.abl.)(conj.)(adv.) (n.s.nom.) (m.s.acc.) (n.s.nom.)

nirodh<u>āsannam</u>ārammaṇam atiparittam nāma,

壞滅 臨近、邊緣 所緣 極 小 稱為 nirodha+āsannam+ārammaṇa ati+paritta nāma (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

□ 所緣在(十到十五個有分)過去後呈現 (於根門),因臨近於壞滅而不可能直至彼確定(心)的生起,(這個所緣)稱為「極小的(境)」。

That object which is about to cease and which enters the avenue of sense, having passed a few moments and is not able to survive till the arising of determining consciousness, is termed 'very slight.'

tattha bhavangacalanameva hoti, natthi vīthicittuppādo.

在此中 有分波動 只有沒有 路心 生起tattha bhavaṅga+calanaṁ+eva hoti na+atthi vīthi+citta+uppāda (adv.) (n.s.nom.) (adv.)(pr.3,s)(adv.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)

□ 在此(種情形)中是(說)只有有分波動而沒有路心的生起。

In that case there is merely a vibration of the bhavanga, but no genesis of a thought-process.

15. Iccevam cakkhudvāre, tathā sotadvārādīsu ceti sabbathāpi pañcadvāre

眼 門 門 等 門 如上 如是 如彼 耳 和(引句) 整個、所有 也 五. cakkhu+dvāra sota+dvāra+ādi pañca+dvāra Iti +evam tathā ca+iti sabbathā+api (ind.)(adv.) (n.s.loc.) (adv.) (n.p.loc.) (conj.)(ind.) (adv.)(ind.) (n.s.loc.)

tadārammaṇa-javana-voṭṭhabbana-moghavārasankhātānam catunnam vārānam

使 所緣 速行 確定 空、無效 時分 被稱為 四種 時分 tad+ārammaṇa +javana+ voṭṭhabbana + mogha+ vāra+ saṅkhāta catu vāra (m.p.gen.) (p.gen.) (m.p.gen.)

yathākkamam ārammaṇabhūtā visayappavatti catudhā veditabbā.

轉起 依照次第 所緣境 境 四種 應了知 存在 yathā+kkamam ārammana+bhūta visaya+ppavatti catudhā veditabbā (adv.) (adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)

□ 如上所述,像在那眼門這樣,在耳門等也是一樣。在整個五門中,有四種時分的所緣境轉起<sup>1</sup> 應被了知,依照次第地(這四種時分)被稱為:彼所緣時分、速行時分、確定時分、空時分<sup>2</sup>。

As the eye-door so is in the ear-door etc.

In all the five doors, the fourfold presentation of objects should be understood, in due order, in the four ways, known as -

彼所緣時分:是說這個認識過程結束於彼所緣。其餘的速行、確定二個時分也一樣。

無效時分:只有轉起兩次的有分波動,並未切斷有分而進入五門轉向,即掉入有分。因為沒有進入五門轉向等認識歷程,所以稱為無效時分。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 四種時分的四種緣境:即彼所緣時分的「極大所緣境」,速行時分的「大所緣境」,確定時分的「小所緣境」,無效時分的「極小所緣境」。

<sup>2</sup> 這裏的意思是說:呈現於五門的對象經過的認識過程分為四級。

| i. the course (champ with) retention | 1. | the | course | (ending | with) | ) retention. |
|--------------------------------------|----|-----|--------|---------|-------|--------------|
|--------------------------------------|----|-----|--------|---------|-------|--------------|

- 2. the course (ending with) javana.
- 3. the course (ending with) determining, and
- 4. the futile course.

### 16. Vīthicittāni satteva, cittuppādā catuddasa.

```
路 心 七 只有 心 生起 十四
Vīthi+citta satta+eva citta+uppāda catuddasa
(n.p.nom.)(nom.)(adv.) (n.p.nom.) (nom.)
```

□ 路心只有七種¹,心生起有十四(次),

There are seven modes\* and fourteen different types of consciousness in the thought-process.

### Catupaññāsa vitthārā, pañcadvāre yathāraham.

```
四 五十 詳說 五 門 依照適當
Catu+paññāsa vitthāra pañca+dvāra yathā+āraham (nom.) (n.p.nom.) (n.s.loc.) (adv.)
```

□ 在五門中依照適當地詳說有五十四<sup>2</sup>(心)。

In detail there are accordingly 54\*\* in the five doors.

### Ayamettha pañcadvāre vīthicittappavattinayo.

```
這 在此 五 門 路 心 轉起 方法
Ayam+ ettha pañca+dvāra vīthi+citta+ pavatti+ naya
(m.s.nom.)(adv.) (n.s.loc.) (m.s.nom.)
```

□ 在此,這是在五門中路心轉起的方法。

Herein this is the method of thought-process in the five sense-doors.

### Manodvāravīthi parittajavanavāro

```
意 門 路 小、有限 速行 時分、篇、段落
Mano+ dvāra+ vīthi paritta+ javana+ vāra
(f.s.nom.) (m.s.nom.)
```

□ 意門(心)路 - 小(欲界)速行時分

Mind-door Thought-Process

### 17. Manodvāre pana yadi vibhūtamārammaṇam āpāthamāgacchati,

```
意門 又如果 清晰的 所緣 呈現
Mano+dvāra pana yadi vibhūtaṁ+ ārammaṇa āpāthaṁ+ āgacchati (n.s.loc.) (adv.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.acc.) (pr.3,p.)
```

□ 又,如果清晰的所緣呈現在意門中,

In the mind-door,

七種路心: (一) 五門轉向心, (二) 五識, (三) 領受心, (四) 推度心, (五) 確定心, (六) 速行心, (七) 彼所緣心。

註解書說明此五十四:即全部欲界五十四心。

| Abhidhammatthasavgaho |  |  |
|-----------------------|--|--|
| C                     |  |  |

tato param bhavangacalana-manodvārāvajjana-javanāvasāne tadārammanapākāni

從此以後 有分 波動 意 門 轉向(心)速行 結束 彼 所緣 果報 tato paraṁ bhavaṅga+calana+ mano+dvāra+āvajjana+ javana+avasāne tad+ ārammaṇa+ pāka (adv.)(adv.) (n.s.loc.) (n.p.nom.)

pavattanti, tato param bhavangapāto.

轉起 從此以後 有 分 掉入 pavattati tato param bhava+aṅga+pāta (pr.3,p.) (adv.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 從此以後,在(二剎那的)有分波動、(一剎那的)意門轉向(心)、(七剎那的)速行(心)結束後,(二剎那的)彼所緣果報(心)轉起,從此以後是掉入有分。

when a 'clear object' enters that avenue, retentive resultants take place at the end of the bhavanga vibrations, mind-door apprehending consciousness, and Javanas. After that there is subsidence into the bhavanga.

**18.** Avibhūte panārammaņe javanāvasāne bhavangapātova hoti, natthi tadārammaņuppādoti.

不清晰的 而 所緣 速行 結束 有 分 掉入 就 是 沒有 彼 所緣 生起 (引句) A+vibhūta pana+ārammaṇa javana+avasāna bhavaṅga+pāto+eva hoti na+atthi tad+ārammaṇa+uppādo+iti (n.s.loc.) (n.s.loc.) (m.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)(adv.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)(ind.)

□ 而在不清晰的所緣中,於速行(心)結束時就是掉入有分,沒有彼所緣的生起。

In the case of all 'obscure object' there is subsidence into bhavanga at the end of the Javanas, without giving rise to the retentive resultants.

19. Vīthicittāni tīņeva, cittuppādā daseritā.

路 心 三 只有 心 生起 十 被說 Vīthi+citta tīṇi + eva citta+uppāda dasa+erita (n.p.nom.) (n.p.nom.)(adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 路心被說只有三種 1, 心生起有十 2(次)。

Three modes and ten\* different types (of consciousness) in the thought-process are told.

#### Vitthārena panettheka-cattālīsa vibhāvaye.

詳細地 而 這裡 一 四十 解釋 Vitthāra pana+ettheka=cattālīsa vibhāveti (m.s.ins.) (nom.) (pr.3,s.)

□ 而這裡再詳細地解釋有四十一 3。

It will be explained that, in detail, there are 41\*\* kinds here.

### Ayamettha parittajavanavāro.

B心只有三種:(一)意門轉向心,(二)速行心,(三)彼所緣心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 心生起被說為十(次):是說在這心路過程中,心生起要經過十剎那,即意門轉向心一剎那、速行心七剎那、彼所緣心二剎那。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 四十一:此即欲界的五十四心除去十三心(兩組五識=十個、五門轉向心一個、領受心兩個。這十三心不能在意門中轉起)。

| Abhidl | ammat    | thasayga | ho |
|--------|----------|----------|----|
| ADIIIG | паннинац | unasavga | ш  |

這 在此 小 速行 時分、篇 Ayaṁ+ettha paritta+javana+ vāra (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此,這是小(欲界)速行時分。

Herein this is the section of the minor javana-procedure.

### Appanājavanavāro

安止 速行 時分 Appanā+ javana + vāra (m.s.nom.) □ (意門心路 --) 安止速行時分

### Appana Thought-Process

**20.** Appanājavanavāre pana vibhūtāvibhūtabhedo natthi, tathā tadārammaņuppādo ca.

安止 速行 時分 又 清晰 不清晰 區別 沒有 如彼 彼 所緣 生起 和Appanā+ javana+vāra pana vibhūta+a+vibhūta+bheda na+atthi tathā tad+ārammaṇa+uppāda ca (m.s.loc.) (adv.) (m.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)(adv.) (m.s.nom.) (conj.)

- □ 又,在安止速行時分中,(所緣)沒有清晰、不清晰的區別,像那樣也沒有彼所緣的生起。 In the ecstatic (5) javana-procedure there is no distinction between 'clear' and 'obscure.' Likewise there is no arising of retentive resultants.
- 21. Tattha hi ñāṇasampayuttakāmāvacarajavanānamaṭṭhannam aññatarasmim

其中 確實 智 相應 速行 八個 仟何一個 欲 Tattha ñāṇa+sampayutta+kāma+avacara+javanānam + aṭṭha hi aññatara <javana (adv.) (adv.) (n.p.gen.) (n.p.gen.) (n.s.loc.)

parikamm-opacār-ānuloma-gotrabhū nāmena catukkhattum tikkhattumeva vā 媥作 次 (強調詞) 或 折行 隨順 種姓 稱為 次 =parikamm+ opacāra+anuloma ti+kkhattum+ eva +gotrabhū nāma catu+kkhattu vā (m.s.nom.) (n.s.ins.) (s.acc.) (s.acc.)(adv.) (conj.)

### yathākkamam uppajjitvā

依照次第 生起了

yathā+kkamam uppajjitvā < uppajjati

(adv.) (ger.)

□ 其中,在八個智相應欲界速行(心)中的任何一個生起了四次或三次,依照次第地被稱為「遍作」、「近行」、「隨順」和「種姓」(心),

In this case any one of the eight Sense-sphere javanas accompanied by knowledge, arise, in due order, four times or thrice, as 'preparation' (parikamma), 'approximation' (upacāra), 'adaptation' (anuloma), and 'sublimation' (gotrabhu).

niruddhe tadanantarameva yathāraham catuttham, pañcamam vā chabbīsati-第四次 那 不間斷、立刻 就 適當 第五次 或 六 二十 yathā+āraham niruddha tad+an+antaram+eva catuttham pañcamaṁ vā chabbīsati+ (adv.) (n.s.loc.) (s.acc.)(adv.) (s.acc.) (s.acc.) (conj.) mahaggata-lokuttara-javanesu yathābhinīhāravasena yam kiñci javanam appanāvīthimotarati, 依照 引發 以 任何一個 安止 路 廣大 行 世間出 速行 速行 (m.s.ins.) (n.s.nom.)(n.s.nom.) (f.s.acc.)(pr.3,s.) (n.p.loc.) □ (它們)立刻滅了以後,適當地即在第四次或第五次 ¹ (速行剎那) 引發那(上二界)二十六個廣大 行和出世間速行心 2 中任何一個速行心進入安止路。 Immediately after they cease, in the fourth or fifth instant as the case may be any one of the javanas amongst the 26 Sublime and Supramundane classes, appanāvasāne bhavangapātova hoti. tato param 從此以後 安止 結束 有 分 掉入 就 是 tato param appanā+avasāna bhava+anga+pāto+ eva hoti (adv.)(adv.) (m.s.loc.) (m.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.) □ 從此以後在安止速行結束時就是掉入有分。 descends into ecstatic process, in accordance with the appropriate effort. 22. Tattha somanassasahagatajavanānantaram appanāpi somanassasahagatāva 在其中 俱 行 立刻隨著 安止也 行(強調詞) Tattha somanassa+saha+gata+javana+anantara appanā+api somanassa+saha+gatā+eva (adv.) (s.acc.) (f.s.nom.)(ind.) (f.s.nom.) (adv.) pāţikankhitabbā, upekkhāsahagatajavanānantaram upekkhāsahagatāva, 捨 佴 速行 立刻 佴 行 就是 pāṭikaṅkhitabbā upekkhā+sahagata+ javana+ anantara upekkhā+saha+gatā+eva (f.s.nom.) (s.acc.) (f.s.nom.)(adv.) □ 在其中,喜俱(欲界)速行心之後,立刻隨著(生起)被期待的安止(定)也是喜俱(心); 捨 俱(欲界)速行之後,(立刻隨著生起的)安止定也是捨俱(心)。 Here, immediately after a pleasurable javana, a pleasurable ecstatic javana should be expected. After a javana, accompanied by equanimity, an ecstatic javana, accompanied by equanimity, is to be expected. tatthāpi kusalajavanānantaram kusalajavananceva hetthimañca phalattayamappeti, 在其中 也 娻行 立刻隨著 速行之 既 最下面 H7, 決定到 tattha+api kusala+javana+anantara kusala+javanam+ ca+eva hetthimam+ca phala+ttayam+appeti (adv.)(ind.) (s.acc.) (n.s.acc.)(conj.)(adv.)(n.s.acc.)(conj.) (n.s.acc.)(pr.3,s.) □ 在其中也是,(欲界)善速行之後(非阿羅漢的),(立刻隨著生起的安止定)既是善速行心, 也決定到最下面的三個果(心); Here, too, a moral javana, is followed by a moral javana and (in the case of attainment - samapatti) it gives rise to three lower Fruits.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 在第四或第五:這裏指安止心生起有速通達和遲通達兩種,速通達者,即在欲界速行三次生滅之後,在第四剎那 生起安止心。遲通達者則在第五剎那生起安止心。

 $<sup>^2</sup>$  二十六個速行是:色界善心五個、唯作心五個、無色界善心四個、唯作心四個、出世間心八個。

### kiriyajavanānantaram kiriyajavanam arahattaphalancāti.

唯作 速行 立刻 唯作 速行 阿羅漢 果 和(引句) kiriya+javana+an+antara kiriya+ javana arahatta+phalam+ca+iti (s.acc.) (n.s.acc.) (conj.)(ind.)

□ (欲界) 唯作(阿羅漢的) 速行(心)之後,(立刻生起的安止定) 是唯作速行心,和(決定到)阿羅漢果(心)。

A functional javana is followed by a functional javana and the Fruit of Arahatship.

### 23. Dvattimsa sukhapuññamhā, dvādasopekkhakā param,

二 三十 樂(=喜) 善 十二 捨 後
Dvattimsa sukha+ puñña dvādasa+upekkhakā param
(nom.) (n.s.abl.) (f.s.abl.) (adv.)

### Sukhitakriyato attha, cha sambhonti upekkhakā.

樂(=喜) 唯作 八 六 生起 捨
Sukhita+kriyā aṭṭha cha sambhoti upekkhakā
(f.s.abl.)(nom.)(nom.) (pr.3.,p.) (f.s.abl.)

□ 喜(俱)善心之後,三十二(種安止速行) 生起  $^1$ ,捨(俱善心)後十二(種安止速行) 生起  $^2$ 。喜(俱) 唯作(心)之後,八  $^3$  (種安止速行生起),捨 (俱唯作心之後),六  $^4$  (種安止速行生起)。

After (tihetuka) pleasurable meritorious thoughts arise 32 (classes of consciousness); after (tihetuka) meritorious thoughts, accompanied by equanimity, 12 classes of consciousness; after (tihetuka) pleasurable functional thoughts, 8 classes of consciousness; and after (tihetuka) functional thoughts, accompanied by equanimity, 6 classes of consciousness.

### 24. Puthujjanāna sekkhānam, kāmapuññatihetuto.

凡夫 有學 欲 善 三 因 Puthujjana sekkha kāma+puñña+ ti+ hetu (m.p.dat.) (m.s.abl.)

#### Tihetukāmakrivato, vītarāgānamappanā.

三 因 欲 唯作 離 染 安止
Ti+ hetu+kāma+kriyā vīta+rāgānam+ appanā
(f.s.abl.) (m.p.dat.) (f.s.nom.)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 喜俱指三因(無貪、無瞋、無癡); 善心:即欲界八善心中的第一和第二心。三十二種喜俱安止心,即色界初、二、三、四禪的 4 個喜俱善心,出世間道心 16 個(四道×四禪=16),果心 12 個(除阿羅漢,初、二、三果×四禪=12),共三十二心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 即從三因捨俱善速行心(八欲界善心中的第五、第六心)生起十二安止心=色界第五禪善心1個、無色界善心4個、出世間除阿羅漢果心的其餘7個第五禪心。

<sup>3</sup> 即從三因喜俱欲界唯作心(欲界八唯作心中的第一第二心)生起八個喜俱唯作安止心=色界初、二、三、四禪唯作心4個、出世間阿羅漢果的下四禪4個)。

即從三因捨俱欲界唯作心(八大唯作心中的第五、第六心)生起六個安止心=色界第五禪唯作1個、無色界唯作4個、出世間阿羅漢果心1個)。

| □ 對於凡夫們與諸有學來說,安止從欲界三因善心 ¹(生起):對於諸離染者來說,安止從欲(界)三 □ ₩ /                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 因唯作 <sup>2</sup> (心生起)。<br>To the worldlings and Sekhas ecstasy results after tihetuka Sense-sphere meritorious thoughts, but                                                                       |
| to the Lustless (Arahats) after tihetuka Sense-sphere functional thoughts.                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                     |
| Ayamettha manodvāre vīthicittappavattinayo. 這 在此 意 門 路 心 轉起 方法、原理 Ayam+ettha mano+dvāra vīthi+citta+ppavatti+naya (m.s.nom.)(adv.) (n.s.loc.) (m.s.nom.)                                            |
| Herein this is the method of thought-processes with respect to mind-door                                                                                                                            |
| Tadārammaṇaniyamo 彼 所緣 固定法則、決定 Tad+ ārammaṇa+ niyama (m.s.nom.) □ 彼所緣的固定法則 The Procedure of Retention                                                                                               |
| 25. Sabbatthāpipanetthaaniţţheārammaṇeakusalavipākāneva一切 處、狀況(強調詞) 又 這裡 不 可意 Sabbattha+api (adv.)(ind.)所緣 不 善 果報 就 an+iţṭha ārammaṇa (adv.)(cadv.)不 書 果報 就 a+kusala+vipākāni+eva (n.p.nom.) (adv.) |
| pañcaviññāṇa-sampaṭicchana-santīraṇa-tadārammaṇāni. 五 識 領受 推度 彼所緣 pañca+viññāṇa+ sampaṭicchana+ santīraṇa+ tad+ ārammaṇa                                                                            |
| 26. Iṭṭhe kusalavipākāni. 可意 善 果報 Iṭṭha kusala+ vipāka (n.s.loc.) (n.p.nom.)                                                                                                                        |
| □ 在可意(的所緣)中,(心生起的前五識、領受心、推度心、及彼所緣心)是善果報。 If desirable, they are moral resultants                                                                                                                    |

Abhidhammatthasavgaho \_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 從欲界善三因心生起凡夫及有學的安止。即凡夫及有學,從欲界八善心中的第一喜俱智相應無行及第二喜俱智相應有行二善速行心生起 32 個喜俱安止心。並從第五捨俱智相應無行及第六捨俱智相應有行二善速行心生起 12 個捨俱安止心。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 即阿羅漢從欲界八大唯作心中的第一喜俱智相應無行及第二喜俱智相應有行二唯作速行心生起 8 個喜俱安止心, 並從第五捨俱智相應無行及第六捨俱智相應有行二唯作速行心生起 6 個捨俱安止心。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 在所有狀況下:指五門和意門(pañcadvāramanodvāra)。

| 27. Ati-iṭṭhe pana somanassasahagatāneva santīraṇatadārammaṇāni,                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 極 可意 又 喜 俱 只有 推度 彼 所緣<br>Ati-iṭṭḥa pana somanassa+sahagatāni+eva santīraṇa+tad+ ārammaṇa                                                                                                                                                               |
| (n.s.loc.) (adv.) (n.p.nom.)(adv.) (n.p.nom.)                                                                                                                                                                                                          |
| □ 又,在極可意(的所緣)中,只有喜俱的推度(心)和(喜俱的)彼所緣(心)。                                                                                                                                                                                                                 |
| If the object is extremely desirable, investigation and retention are accompanied by pleasure.                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tatthāpi somanassasahagatakiriyajavanāvasāne somanassasahagatāneva tadārammaṇāni bhavanti,                                                                                                                                                             |
| 此中 也 喜 俱 唯作 速行 結束 喜 俱 只 彼 所緣 是                                                                                                                                                                                                                         |
| tattha+api somanassa+sahagata+kiriya+javana+avasāna somanassa+sahagatāni+eva tad+ ārammaṇa bhavati (adv.)(ind.) (n.s.loc.) (n.p.nom.)(adv.) (n.p.nom.) (pr.3,p.)                                                                                       |
| □ 此(彼所緣)中,在喜俱唯作速行(心)結束時,(心生起的)彼所緣也只是喜俱;                                                                                                                                                                                                                |
| In this connection, at the end of functional javanas accompanied by pleasure, there arise retentive                                                                                                                                                    |
| thought-moments also accompanied by pleasure.                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| upekkhāsahagatakiriyajavanāvasāne ca upekkhāsahagatāneva honti.                                                                                                                                                                                        |
| 接 俱 唯作 速行 結束 而 接 俱 只 是                                                                                                                                                                                                                                 |
| upekkhā+sahagata+kiriya+ javana+avasāna ca upekkhā+sahagatāni+ eva hoti                                                                                                                                                                                |
| (n.s.loc.) (conj.) (n.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                                                                          |
| □ 而在捨俱的唯作速行(心)結束時,(心生起的彼所緣心也)只是捨俱。 At the end of functional javanas, accompanied by equanimity, the retentive thought moments are also                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| accompanied by equanimity.                                                                                                                                                                                                                             |
| 28. Domanassasahagatajavanāvasāne ca pana tadārammaṇāniceva bhavaṅgāni ca 憂 俱 速行 結束 和 但是 彼 所緣 既 有 分 也 Domanassa+sahagata+javana+ avasāna ca pana tad+ārammaṇāni+ca+eva bhava+aṅga ca (n.s.loc.)(conj.)(adv.) (n.p.nom.)(conj.)(adv.) (n.p.nom.)(conj.) |
| upekkhāsahagatāneva bhavanti,                                                                                                                                                                                                                          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                  |
| upekkhā+sahagatāni+ eva bhavati<br>(n.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                                                          |
| □ 但是在憂俱速行(心)結束時,(心生起的)彼所緣和有分都是捨俱。                                                                                                                                                                                                                      |
| But at the end of javanas, accompanied by displeasure, the retentive thought- moments and the bhavangas                                                                                                                                                |
| are also accompanied by indifference.                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Tasmā yadi somanassapaţisandhikassa domanassasahagatajavanāvasāne                                                                                                                                                                                      |
| 因此 若 喜 結生者 憂 俱 速行 結束                                                                                                                                                                                                                                   |
| Tasmā yadi somanassa+paṭisandhi-ka domanassa+sahagata+ javana+avasāna (s.abl.) (conj.) (m.s.dat.) (n.s.loc.)                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tadārammaṇasambhavo natthi,                                                                                                                                                                                                                            |
| 彼 所緣 生起 沒有<br>tad+ārammaṇa+sambhava na+ atthi                                                                                                                                                                                                          |
| (m.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                              |
| □ 因此,若對於喜俱(心)結生者來說,在憂俱速行結束時,沒有彼所緣心生起。                                                                                                                                                                                                                  |
| Hence to one whose rebirth-consciousness is accompanied by pleasure, if, at the end of javanas,                                                                                                                                                        |
| accompanied by displeasure, retentive thought-moments do not arise                                                                                                                                                                                     |

tadā yam kiñci paricitapubbam parittārammanamārabbha upekkhāsahagatasantīranam

那時 任何一個 已熟練 過去 小 所緣 專注後 捨 俱 推度 tadā ya kiñ-ci paricita+pubba paritta+ārammaṇaṁ+ārabbha upekkhā+sahagata+santīraṇa (adv.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (n.s.nom.)

uppajjati, tamanantaritvā

bhavaṅgapātova hotīti vadanti ācariyā. 有分 掉入 就 是 (引句 ) (他們)說 阿闍黎

生起 那 不夾在中間走(=立刻隨著) 有分 掉入 就 是(引句)(他們)說 阿闍黎 uppajjati taṁ+an+antaritvā (<antarayati) bhavaṅga+pāto+eva hoti+ iti vadati ācariya (pr.3,s.) (n.s.acc.) (ger.) (m.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.)(ind.) (pr.3,p.) (m.p.nom.)

□ 諸阿闍黎說:那時專注任何過去已熟練的小(欲界)所緣後,捨俱推度心生起。立刻隨著那(推度心)之後,就是掉入有分。

then, there arises an investigating consciousness accompanied by indifference, hanging on to some sense-object with which one is familiar before. Immediately after, the teachers say there is subsidence into the life-continuum.

29. Tathā kāmāvacarajavanāvasāne kāmāvacarasattānam kāmāvacaradhammesveva

如彼 欲 界 速行 結束 欲 界 有情 欲 界 法 只有 Tathā kām+avacara+javana+avasāna kāma+ avacara+satta kāma+avacara+dhammesu+eva (adv.) (n.s.loc.) (m.p.gen.) (m.p.loc.)(adv.)

ārammaņabhūtesu tadārammaņam icchantīti.

所緣 存在 彼 所緣 欲求、認為(引句) ārammaṇa+bhūta tad+ārammaṇa icchanti+ iti (m.p.loc.) (n.s.acc.) (pr.3,p.) (ind.)

□ 像那樣,(諸阿闍黎)他們也認為彼所緣(心) 只有(1) 在欲界速行(心) 結束時、(2) 屬於欲界的諸有情、(3) 在欲界的諸所緣法中。

Likewise they expect retention at the end of Sense-sphere javanas to the Sense-sphere beings, only when Sense-sphere phenomena become objects.

30. Kāme javanasattālambaņānam niyame sati.

欲(界) 速行 有情 所緣 固定法則、決定 有、存在 Kāma javana+satta+ alambaṇa niyama sant< ppr. of atthi √as (m.s.loc.) (n.s.nom.) (m.s.loc.) (n.s.loc.)

Vibhūtetimahante ca, tadārammaņamīritam.

清晰 極 大 和 彼 所緣 被說 Vibhūte+ati+mahanta ca tad+ārammaṇaṁ+īrita Vibhūta <pp. of īreti < caus. of √īr (n.s.loc.) (n.s.loc.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ 他們說在欲(界)速行、有情和所緣的固定法則中,彼所緣生起於清晰和極大(的所緣境)。

Retention occurs, they say, in connection with 'clear' and 'very great' objects when there is certainty as regards the Sense-sphere javanas, beings, and objects.

| Ayamettha tadārammaṇaniyamo. 這 在此 彼 所緣 固定法則、決定 Ayam+ ettha tad+ ārammaṇa+niyama (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Javananiyamo  速行 固定法則、決定 Javana + niyama  (m.s.nom.)  □□ 速行的固定法則  Procedure of Javana                                                                                                                                                                                                                                        |
| 31. Javanesu ca parittajavanavīthiyam kāmāvacarajavanāni sattakkhattum 速行 和 小 速行 路 欲 界 速行 七 次 Javana ca paritta+javana+ vīthi kāma+vacara + javana satta+kkhattu (n.p.loc.)(con.) (f.s.loc.) (n.p.nom.) (s.acc.)                                                                                                             |
| chakkhattumeva vā javanti.  六                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 32. Mandappavattiyam pana maraṇakālādīsu pañcavārameva. 遲鈍、昏弱 轉起、發生 又 死亡 時刻 等 五 次、回 只有 Manda + pavatti pana maraṇa + kāla + ādi pañca + vāraṁ + eva (f.s.loc.) (adv.) (f.p.loc.) (m.s.acc.)(adv.) □ 但是在(心路)遲鈍的發生與死亡的時刻等時,(速行心)只有(速行)五次。 But in the case of a feeble process and at the time of dying, etc., only five times. |
| 33. Bhagavato pana yamaka-pāṭihāriya-kālādīsu lahukappavattiyam cattāripañca vā<br>世尊 (語氣詞) 雙 神變 時候 等 輕快 轉起 四 五 或<br>Bhagavant pana yamaka+pāṭihāriya+ kāla+ ādi lahuka+pavatti cattāri+pañca vā<br>(m.s.gen.) (adv.) (f.p.loc.) (f.s.loc.) (nom.) (conj.)                                                                   |
| paccavekkhaṇacittāni bhavantītipi vadanti.<br>省察 心 有 (引句)也 他們說<br>paccavekkhaṇa+ citta bhavanti+iti+api vadati<br>(n.p.nom.) (pr.3,p.)(ind.)(ind.)(pr.3,p.)                                                                                                                                                                  |
| □ 又,他們也說:在世尊(的示現)雙神變的時候等等中,當(速行)心是輕快時,省察心只有轉起四或五(剎那)。 To the Exalted One, at the time of the 'Twin Psychic Phenomenon' and the like, when the procedure is                                                                                                                                                                   |
| alert, only four or five reflective thought-moments arise, they say.                                                                                                                                                                                                                                                         |

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 34. Ādikammikassapana paṭhamamahaggatajavanāni-abhiññājavanāni ca初 學者、執行者但 第一次 準備、修習 廣大 行 速行 神通 速行 和Ādi+kammikapana paṭhama+ kappanāmaha+ggata+ javana abhiññā+javana ca(m.s.gen.)(adv.)(f.s.loc.)(n.p.nom.)(n.p.nom.)                                |
| sabbadāpi ekavārameva javanti, tato param bhavangapāto.<br>總是 也 一 次 只 速行 從此之後 有 分 掉入<br>sabbadā+api eka+vāram+ eva javati tato param bhava+anga+pāta<br>(adv.)(ind.) (m.s.acc.)(adv.) (pr.3,p.) (adv.)(adv.) (m.s.nom.)                               |
| □ 但是在初學者的第一次修習 (安止定的速行) 時,(上二界的)廣大速行(心)和神通速行(心)總是只速行 (跳動) 一次,從此之後是掉入有分。 To the beginner, during the first ecstasy, the Sublime javanas and super-intellect javanas run only once at                                                                   |
| all times. Subsequently there is subsidence into the life-continuum.                                                                                                                                                                                  |
| 35. Cattāro pana magguppādā ekacittakkhaṇikā, tato paraṁ dve tīṇi phalacittāni 四 (語氣詞) 道 生起 一 心 刹那 從此之後 二 三 果 心 Catu pana magga+uppāda eka+citta+kkhaṇika tato paraṁ dvi ti phala+citta (m.p.nom.) (adv.) (m.p.nom.) (adv.)(nom.)(n.p.nom.)(n.p.nom.) |
| yathārahaṁ uppajjanti, tato paraṁ bhavaṅgapāto.<br>適當 生起 從此之後 有分 掉入<br>yathā+ārahaṁ uppajjati tato paraṁ bhavaṅga+pāta<br>(adv.) (pr.3,p.) (adv.)(adv.) (m.s.nom.)                                                                                    |
| □ 四(聖)道(速行心)的生起(只)有一心剎那,從此之後有二(或)三(剎那)的果心適當地生起,從此之後是掉入有分。 The arising of the four Paths endures for only one thought-moment. Thereafter two or three Fruit                                                                                            |
| thought-moments arise accordingly. Then comes subsidence into life-continuum.                                                                                                                                                                         |
| 36. Nirodhasamāpattikāle dvikkhattum catutthāruppajavanam javati,<br>滅盡 定 時候 二 次 第四 無 色 速行 速行<br>Nirodha+samāpatti+kāla dvi+kkhattu catuttha+āruppa+javana javati<br>(m.s.loc.) (s.acc.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)                                         |

### ,

tato param nirodham phusati. 從此之後 滅盡 證得、觸達 tato param nirodha phusati (adv.) (adv.) (m.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 在(證入)滅盡定的時候,第四無色(禪)的速行(心)速行了二次,從此之後證得滅盡(定)。 At the time of Supreme Cessation (14) the fourth arupa javana runs twice and then contacts Cessation.

yathārahamekavāram anāgāmiphalam vā arahattaphalam vā **37.** Vuţthānakāle ca 和 阿那含、不來 或 阿羅漢 或 適常 一 次、回 出定 時候 an+āgāmi+ phala yathā+āraham+eka+vāra Vuţţhāna+ kāla ca vā arahatta+phala vā (m.s.loc.) (conj.) (n.s.nom.) (conj.) (n.s.nom.) (conj.) (adv.) (m.s.acc.)

uppajjitvā niruddhe bhavaṅgapātova hoti. 生起 滅盡時 有 分 掉入 就 是 uppajjitvā niruddha bhavaṅga+pāto+eva hoti (ger.) (n.s.loc.) (m.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)

□ 在(從滅盡定)出定的時候,阿那含果心或阿羅漢果心適當地生起一次之後,當滅盡時就是掉 入有分。

When emerging (from this ecstasy) either Anagami Fruit-consciousness or Arahatta Fruit-consciousness arises accordingly. When it ceases there is subsidence into the life-continuum.

samāpattivīthiyam bhavangasoto vīthiniyamo natthīti **38.** Sabbatthāpi viya katvā 一切狀況(強調詞) 定、等至 路 有 像、如 固定法則 沒有(引句)做了 分 Sabbattha+api samāpatti+ vīthi bhavanga+sota vīthi+niyama natthi+iti katvā viya (adv.)(ind.) (f.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (pr.3.s.)(ind.) (ger.)

bahūnipi labbhantīti. 很多 也 被認可、生起 (引句) bahūni+ api labbhanti+ iti (n.p.nom.)(ind.) (pr.3.p.)(ind.)

□在所有狀況下,(禪那與果)定(心)路(歷程)中,如有分之流沒有固定的心路法則。然而,應理解 (廣大行與出世間的速行心)能生起很多次。

In the process of Attainments there is no regularity of thought-processes, as in the stream of the life-continuum. Nevertheless, it should be understood that many (Sublime and Supramundane) javanas take place.

### 39. Sattakkhattum parittāni, maggābhiññā sakim matā.

+ 一次 應了知 次 小(=欲界) 渞 神通 Satta+kkhattu paritta magga+abhiññā sakim matā <pp. of maññati √man (adv.) (f.s.nom.) (n.p.nom.) (s.acc.) (f.s.nom.)

### Avasesāni labbhanti, javanāni bahūnipi.

剩下 生起、被得到 速行 很多 也 Avasesa labbhati javana bahūni+api (n.p.nom.) (pr.3,p.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)(ind.)

□ 應了知:(欲)界速行(心)生起七次,(四)道(和)神通(的速行心只生起)一次,其餘((廣大行與出世間)的速行(心)也(生起)很多(次)。

It should be known that minor javanas arise seven times, the Path and Super-intellect only once, the rest (Sublime and Supramundane) several times.

### Ayamettha javananiyamo.

這 在此 速行 固定法則、決定 Ayam+ettha javana+ niyama

(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此,這是速行的固定法則。

Herein this is the procedure of javanas.

| Abhidhammatthasaygaho |  |  |
|-----------------------|--|--|
|                       |  |  |

| <b>D</b> |     | 4 4  |
|----------|-----|------|
| Puogal   | lah | hedo |
| Puggal   | lav | ncuo |

人 區別 Puggala+ bheda (m.s.nom.)

□ 依人來區別(路心)

Classification of Individuals

| <b>40.</b> | Dul      | netukānar  | n <u>ahetukāna</u> | <u>añ</u> ca | panettha      | kiriya  | javanān  | i ceva       | appanāj | avanān    | i ca  |
|------------|----------|------------|--------------------|--------------|---------------|---------|----------|--------------|---------|-----------|-------|
|            | $\equiv$ | 因者         | 無 因者               | 和            | 又 這裡          | 唯作      | 速行       | 和(強調詞)       | 安止      | 速行        | 和     |
|            | Du⊦      | -hetukānam | +a+hetukāna        | ıṁ+ca        | pana+ettha    | kiriya- | ⊦javana  | ca+eva       | appanā+ | javana    | ca    |
|            |          | (m.p.dat.) | (m.p.dat.)         | (conj.)      | (adv.) (adv.) | (n.     | p.nom.)( | conj.)(adv.) | (n.p.r  | nom.) (co | oni.) |

na labbhanti. 不 被得到、生起

na labbhati (adv.) (pr.3,p.)

(adv.) (pr.3,p.)

□ 又在這裡,對於(那些)二因者和無因者,唯作速行(心)和安止速行(心)都不生起; Herein, to those whose rebirth-consciousness is conditioned by two roots (alobha and adosa) and conditioned by none, functional javanas and ecstatic javanas (\*1) do not arise.

**41.** Tathā ñāṇasampayuttavipākāni ca sugatiyam.

如彼 智 相應 果報 和 善 趣
Tathā nãṇa+sampayutta+ vipāka ca su + gati
(adv.) (n.p.nom.) (conj.) (f.s.loc.)

□ 像(他們)那樣,在善趣裡,智相應果報(心)也(不生起);

Likewise, in a happy plane, resultants, accompanied by knowledge, also do not arise.

**42.** Duggatiyam pana ñāṇavippayuttāni ca mahāvipākāni na labbhanti.

惡 趣 但 智 不 相應 大 果報心 不 被得到、生起 Du+ gati pana ñāṇa+vi+ppayutta ca mahā+vipāka na labbhati (f.s.loc.) (adv.) (n.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.)

□ 但是在惡趣裡,智不相應的大果報心亦不被得到。

But in a woeful state they do not also get great resultants dissociated with knowledge.

**43.** Tihetukesu ca khīnāsavānam kusalākusalajavanāni na labbhanti.

三 因者 和 盡 漏 善 善 來 善 速行 不 被得到、生起 Ti+ hetuka ca khīṇa+ āsava kusala+a+kusala+ javana na labbhati (m.p.loc.)(conj.) (m.p.dat.) (n.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.)

□ 在諸三因者當中:對於諸漏盡者,善與不善速行(心)不生起。

To the Corruption-freed (Arahats) amongst those whose rebirth-consciousness is conditioned by three roots, no moral nor immoral javanas arise.

#### **44.** Tathā sekkhaputhujjanānam kiriyajavanāni. 如彼 有學 凡夫 唯作 速行(心) Tathā sekkha+puthujjana kiriya+ javana (adv.) (m.p.dat.) (n.p.nom.) □ 像那(三因者),對於諸有學與凡夫,唯作速行(心)也不生起; Similarly to the Sekhas and worldlings functional javanas do not arise. **45.** Ditthigatasampayutta-vicikicchājavanāni ca sekkhānam. 有學 疑 速行 和 相應 Diţţhi+gata+ sampayutta+ vicikicchā+javana sekkha ca (n.p.nom.) (conj.) (m.p.dat.) □ 對於諸有學,邪見相應(小)及疑(相應的)速行(小)也不生起。 Nor do the javanas connected with misbelief and doubts arise to the Sekhas. **46.** Anāgāmipuggalānam pana paţighajavanāni ca na labbhanti. 阿那含 被得到、生起 $\forall$ 直 恚 谏行 和不 Anāgāmi+ puggala pana patigha+ javana ca na labbhati An 不+āgāmin 來 <pass. of labhati</p> (m.p.dat.) (adv.) (n.p.nom.) (conj.)(adv.) (pr.3,p.) □ 又,對於諸阿那含人,不得瞋恚(相應的)速行(心)也不生起。 To the Anagami individuals there are no javanas connected with aversion. **47.** Lokuttarajavanāni ca yathāraham ariyānameva samuppajjantīti. 出 間サ 適合 聖者 只 生起 (引句) Loka+uttara+ javana ca yathā+āraham ariyānam+eva samuppajjati+ iti <ariya <saṁ 一起+ud 上+ pajjati √pad 走 (n.p.nom.)(conj.) (adv.) (m.p.dat.)(adv.) (pr.3,p.)(ind.) □ 出世間速行心只依照(他們各自的)能力生起於諸聖者。 But the supramundane javanas are experienced only by Ariyas according to their respective capacities.

### 48. Asekkhānam catucattālīsa sekkhānamuddise.

無學 四四十 有學 解說

A+ sekkha catu+cattālīsa sekkhānaṁ<sakha + uddise<uddisati <ud+disati√diś

牛耙

(m.p.dat.) (nom.) (m.p.dat.) (opt.3,s.)

### Chappaññāsāvasesānam, catupaññāsa sambhavā.

六 五十 剩下 四 五十 Cha+ppaññāsa+avasesa catu+paññāsa sa

a+avasesa catu+paññāsa sambhava (m.p.dat.) (nom.) (n.s.abl.)

□要解說(心的)生起:於諸無學有四十四 $^{1}$ ,於諸有學有五十六 $^{2}$ ,於剩下的(那些凡夫)心有五十四 $^{3}$ 。

於諸無學有四十四:即阿羅漢只有 44 心生起。有 45 心不能生起,即 12 不善心 + 8 欲界善心 + 4 色界善心 + 4 無色 界善心 + 4 道心 + 9 上二界果報心 + 前三果心 3 = 45 心。89 - 45 = 44 。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 於諸有學有五十六:即有學人有 33 心不能生起=唯作速行 18 (1 笑心、8 欲界有因唯作心、上二界唯作心 9) +4 邪見相應不善心+1 疑俱不善心+1 阿羅漢果心+9 上二界果報心=33。89-33=56。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 剩下的那些凡夫有五十四:指凡夫有 35 心不能生起,即 18 唯作速行心 + 8 出世間心 + 9 上二界果報心 = 35 心。89 -35=54。

| Abhidhammatthasavgaho |  |  |
|-----------------------|--|--|
| · ·                   |  |  |

### As they arise it is stated that Asekhas experience 44, Sekhas 56, and the rest 54 classes of consciousness.

| Ayamettha puggalabhedo. 這 在此 人 區別 Ayam+ettha puggala+ bheda (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)  □ 在此,這是依人來區別(路心)。 Herein this is the classification of individuals.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bhūmivibhāgo<br>地 區別<br>Bhūmi + vibhāga<br>(m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| □ 依地來區別(路心)  Section on Planes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 49. Kāmāvacarabhūmiyam panetāni sabbānipi vīthicittāni yathārahamupalabhanti.  欲 界 地 又 這些 所有 也 路 心 適當地 被得到、生起 Kāma+avacara+bhūmi pana+etāni sabbāni+api vīthi+citta yathā-āraham+upalabhati (f.s.loc.) (adv.)(n.p.nom.)(n.p.nom.)(ind.)(n.p.nom.) (adv.) (pr.3.p.)  又,在欲界地,這所有的(八十種)路心 ¹也適當地生起。  In the Sense sphere all these foregoing thought-processes occur according to circumstances.  50. Rūpāvacarabhūmiyam paṭighajavanatadārammaṇavajjitāni.  色 界 地 瞋恚 速行 彼 所緣 除去 Rūpa+avacara+bhūmi paṭigha+javana+tad+ārammaṇa+ vajjita (f.s.loc.) (n.p.nom.)  □ 在色界地,除去瞋恚速行和彼所緣之外(的六十四種路心生起)²。  On the Plane of Form (all) with the exception of javanas connected with aversion and retentive moments. |
| 51. Arūpāvacarabhūmiyam paṭhamamagga-rūpāvacara-hasana-heṭṭhimāruppavajjitāni ca<br>無色 界 地 初 道 色 界 笑 下 無色 除去 和<br>Arūpa+avacara+ bhūmi paṭhama+magga+ rūpa+avacara+ hasana+ heṭṭhima+āruppa+ vajjita ca<br>(f.s.loc.) (n.p.nom.) (conj.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| labbhanti.<br>被得到、生起<br>labbhati<br>(pr.3,p.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| □ 在無色界地,除去初道(心)、色界(心)、笑(心)和下無色界(心)之外(的路心)生起。<br>On the Formless Plane (all) with the exception of the First Path, rūpāvacara consciousness, smiling                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

<sup>1</sup> 八十種路心:即89心除去不會生起的9個廣大果報心。

 $<sup>^2</sup>$  六十四路心:即 80 路心-16 心=64 心。16 心即是 2 個瞋恚速行心+8 個彼所緣(即大果報心或者說欲界有因善果報心) +6 個鼻識、舌識、身識。

consciousness, and the lower arupa classes of consciousness

**52.** Sabbatthāpi ca tamtam pasādarahitānam tamtam dvārikavīthicittāni na labbhanteva. 淨(根)缺乏 不 生起、得到 一切處(強調詞)和 某些 那些 門的 Sabbattha+api ca tamtam pasāda+ rahita dvārika+vīthi+ citta labbhati+ eva taṁtaṁ na (強調用法) (強調用法) (adv.)(ind.)(conj.)(m.s.acc.) (m.p.dat.) (m.s.acc.) (n.p.nom.) (adv.) (pr.3.p..) (adv.)

□ 在一切處,對於(那些)缺乏某些淨(根)之人,經由那些(根)門的路心就不生起。

In all planes, to those who are devoid of sense-organs, thought-processes connected with corresponding doors do not arise.

**53.** Asaññasattānam pana sabbathāpi cittappavatti natthevāti.

無想 有情 又 完全 (強調詞) 心 轉起 沒有 就(引句) A+sañña+ satta pana sabbathā+api citta+ppavatti natthi+eva+iti (m.p.dat.) (adv.) (adv.) (ind.) (f.s.nom.) (pr.3.s..)(adv.(ind.)

□ 對於諸無想有情,就完全沒有(路)心轉起。

To those individuals without consciousness there is absolutely no mental process whatsoever.

#### 54. Asīti vīthicittāni, kāme rūpe yathāraham.

八十 路 心 欲(界) 色(界) 依照狀況、適當 Asīti vīthi+citta kāma rūpa yathā+ārahaṁ (p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.loc.) (n.s.acc.) (adv.)

### Catusațțhi tathārūpe, dvecattālīsa labbhare.

四 六十 如彼 無色(界) 二 四十 被得到、生起Catu+saṭṭḥi tathā+arūpa dve+cattālīsa labbhati (nom.) (adv.) (n.s.loc.) (nom.) (mid.pr.3.p..)

□ 依照狀況,在欲界,八十路心被得到:在色界,六十四(路心被得到):像那樣,在無色界,四十二路心 <sup>1</sup>被得到。

In the sense-sphere, according to circumstances, 80 thought-processes are obtained, on the Plane of Form 64, on the Formless Plane 42.

Ayamettha bhūmivibhāgo.

這 在此 地 區別 Ayam+ettha bhūmi+ vibhāga (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此,這是依地來區別(路心)。

Herein this is the section on Planes.

四十二心:八十路心減三十八等於四十二。即不善心十(除瞋恚心二),意門轉向心一,欲界淨心十六(八個善心、八個唯作速行心),無色界心八,出世間心七(除初道心一),合計四十二心。三十八心是:大果報心八個,瞋恚心二個,前五識十個,色界善心、唯作心十個,笑心一個,五門轉向心一個,領受心兩個,推度心三個,初道心一個,共計三十八心。

| ]          | 如上 這樣                                          | 六 門                 | kacittappava<br>心 轉起<br>ka+citta+ppav<br>(f.s.nom.) | 依照                                     | 生起          | 呈 有<br>avaṁ bha | 分 à<br>va+aṅga | 皮夾之間走   |             |                                         |
|------------|------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------|-----------------|----------------|---------|-------------|-----------------------------------------|
| 直到 (=直     | atāyukam <u>a</u><br>壽命<br>到壽盡、持<br>+āyukaṁ+ a | 繼續、不<br>續一生)        | 被切斷                                                 | attati.<br>起、活動<br>vattati<br>pr.3.s.) | Ь           |                 |                |         |             |                                         |
| (心)<br>Thu | )夾(在前後<br>s the thoug                          | 後路心)之<br>ght-proces | 間走。                                                 | ed with                                |             |                 | , – .          | 持續一生不被t |             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| Iti<br>如此  |                                                | ammattha<br>摩  義    | asaṅgahe<br>攝、概要                                    | Vīthisa<br>路                           | aṅgaha<br>攝 | avibhāgo<br>分別  | nāma<br>稱為     |         | paricchedo. |                                         |

Thus ends the fourty chapter in the Compendium of Abhidhamma, entitled the Analysis of Thought-processes.

vīthi+saṅgaha+ vibhāga

(m.s.nom.)

Catuttha

(m.s.nom.)

nāma

(adv.)

pariccheda

(m.s.nom.)

Iti

(ind.)

abhi-dhamma+ attha+ sangaha

(m.s.loc.)

| _ 1        | ( 7-, 1 · | •        | 1 1  |
|------------|-----------|----------|------|
| <b>D</b> . | Vīthimut  | taparicc | neao |

路 묘 離 Vīthi+mutta+ pariccheda (m.s.nom.) □ 離路品

#### CHAPTER V - PROCESS-FREED SECTION

| 1. | Vīthicittavasenevam, | pavattiyam <u>udīrito</u> . |
|----|----------------------|-----------------------------|
|    |                      |                             |

心以 如是 已被解說 Vīthi+citta+ vasena+evam pavattiyam+ udīrita (m.s.ins.) (adv.) (f.s.loc.) (m.s.nom.)

#### Pavattisangaho nāma, sandhiyam dāni vuccati.

轉耙 概要 稱為 結生  $\Rightarrow$ 被講說 Pavatti+ sangaha nāma sandhi dāni vuccati (m.s.nom.) (adv.) (f.s.loc.) (adv.) (pr.3,s.)

□ 這樣地根據路心,(心的)轉起在結生時已被解說,現在稱為(心)轉起的概要將被講說。

Thus, according to thought-processes, the life's course (extending from birth to decease) has been explained. Now the summary of the procedure at rebirth will be told.

2. Catasso bhūmiyo, catubbidhā paṭisandhi, cattāri kammāni,

加 地 種 業 結生 四(種) Catu bhūmi catubbidha patisandhi catu kamma (f.p.nom.) (f.p.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

catudhā maraņuppatti ceti vīthimuttasangahe cattāri catukkāni veditabbāni.

四種 牛耙 和(引句) 離路 Ш 四組 應被了知 veditabba catudhā maraṇā+uppatti ca+ iti vīthi+mutta+saṅgaha catu catukka (adv.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.s.loc.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 在攝離路 中,四組四應被了知:即四地、四種結生、四種業和四種死的生起。

In the summary of process-freed consciousness, four sets of four should be understood as follows:

(i) four planes of life; (ii) four modes of rebirth; (iii) four kinds of actions; (iv) fourfold advent of death.

# Bhūmicatukkam

地 四種 Bhūmi+ catukka (n.s.nom.) □ 四種地

Four Planes of Life

3. Tattha apāyabhūmi kāmasugatibhūmi rūpāvacarabhūmi arūpāvacarabhūmi ceti 在此中 惡趣 地 欲(界)善趣 地 無色 和(引句) kāma+su+gati+ bhūmi rūpa+avacara+bhūmi arūpa+avacara+bhūmi Tattha apāya+ bhūmi

(adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.)

探討心識的業果相。離路是離開六門的認識,僅以結生心、有分心和死心的三種作用活動的心路歷程。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| catasso bhūmiyo nāma.  四 地 稱為 catu bhūmi nāma (f.p.nom.) (f.p.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                                 |
| □ 在這(四個四)中,所謂「四地」是:惡趣地、欲(界)善趣地、色界地和無色界地。<br>Of these, the four planes of life are:                                                                                                                                                                                                                         |
| 1. Unhappy plane ; 2. Sensuous blissful plane; 3. Rūpāvacara plane; 4. Arūpāvacara plane.                                                                                                                                                                                                                  |
| 4. Tāsu nirayo tiracchānayoni pettivisayo asurakāyo ceti apāyabhūmi catubbidhā hoti.  那些 地獄 畜生 界 餓鬼界 阿修羅眾 和(引句) 惡趣 地 四 種 是、有 Tā niraya tiracchāna+yoni petti+visaya asura+kāya ca+ iti apāya+bhūmi catubbidhā hoti (f.p.loc.)(m.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)(conj.)(ind.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (pr.3,s.) |
| □ 在那些(四地)中,「(欲界)惡趣地」有四種,即:地獄、畜生界、餓鬼界和阿修羅眾。<br>Among these the Unhappy plane is fourfold - namely,<br>(i) Woeful State, (ii) Animal Kingdom, (iii) Peta Sphere, and (iv) the Host of Asuras.                                                                                                                |
| 5. Manussācātumahārājikātāvatimsāyāmātusitānimmānarati人四 大 王(天) 三十三(天)夜摩(天)兜率陀(天)化樂(天)Manussācātu+mahā+rājikātāvatimsāyāmātusitānimmāna+rati(f.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.) (f.s.nom.)(f.s.nom.)                                                                                                            |
| paranimmitavasavattī ceti kāmasugatibhūmi sattavidhā hoti.<br>他 化 自在 (天)和(引句) 欲(界) 善趣 地 七 種 是、有<br>para+nimmita+vasa+vattī ca+iti kāma+su+gati+ bhūmi satta+vidhā hoti<br>(f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(pr.3,s.)                                                                          |
| □「欲(界)善趣地」有七種,即:人、四大王(天)、三十三(天)、夜摩(天)、兜率陀(天)、化樂(天)和他化自在(天)。 The Sensuous blissful plane is sevenfold-namely,                                                                                                                                                                                               |

- (i) Human Realm, (ii) the Realm of the Four Kings, (iii) the Realm of the Thirty-three gods, (iv) the Realm of the Yama gods, (v) the Delightful Realm, (vi) the Realm of the gods who rejoice in (their own) creations, and (vii) the Realm of the gods who lord over the creations of others.
- **6.** <u>Sā</u> pan<u>āyam</u>ekādasavidhāpi kāmāvacarabhūm<u>icceva</u> sankham gacchati. (引句)(強調詞) 那(語氣詞) 這 十一 種 (語氣詞) 欲 地 被稱為 pana+yam+ekādasa+vidhā+api kāma+avacara+bhūmi+iti+ eva saṅkhā gacchati (f.s.nom.)(adv.)(f.s.nom.) (f.s.nom.) (ind.) (f.s.nom.)(ind.)(adv.) (f.s.acc.) (pr.3,s.)
- □ 那(以上)這十一種被稱為「欲界地」¹。

These eleven kinds of sphere constitute the Kamavacara plane.

公界地包含四層的欲界惡趣地和七層的欲界善趣地。惡趣地都是由惡業所招感,而善趣地則是欲界善業引生的果報。以下分析的則為上二界地的二十層有情。如是此節分析共有三十一層有情存在於四地。這個生存層級是由結生心所決定。又結生心由業所決定。

| 7. Brahmapārisajjā brahmapurohitā mahābrahmā ceti paṭhamajjhānabhūmi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 梵 眾(天) 梵輔(天) 大 梵(天)和(引句) 初                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Brahma+pārisajjā brahma+purohitā mahā+brahmā ca+iti paṭhama+jhāna+ bhūmi (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| □ 「初禪地」是:梵眾(天)、梵輔(天)和大梵(天)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| The Rūpāvacara plane is sixteen fold - namely,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| the first Jhāna plane, to wit, 1. the Realm of Brahma's Retinue, 2. the Realm of Brahma's Ministers, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3. the Mahā Brahma Realm;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8. Parittābhā appamāṇābhā ābhassarā ceti dutiyajjhānabhūmi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 少光(天)、 無量 光(天) 光音(天)和(引句)第二 禪 地                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Paritta+ābhā a+pamāṇa+ābhā ābhassarā ca+iti dutiya+jhāna+bhūmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.)  □ 「第二禪地」是:少光(天)、無量光(天)和光音(天)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| the second jhāna plane, to wit, 4. the Realm of Minor Lustre, 5. the Realm of Infinite Lustre, and 6. the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Realm of Radiant Lustre;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| O Donitto cubb E company and a cubb chimb E costi toti unith English E |
| 9. Parittasubhā appamāṇasubhā subhakiṇhā ceti tatiyajjhānabhūmi.         少 淨(天) 無 量 淨(天) 淨 遍 (天) 和(引句) 第三 禪 地                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Paritta+subhā a+pamāṇa+subhā subha+kiṇhā ca+iti tatiya+jhāna+bhūmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| □「第三禪地」是:少淨(天)、無量淨(天)和遍淨(天)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| the third jhāna plane, to wit, 7. the Realm of Minor Aura, 8. the Realm of Infinite Aura, and 9. the Realm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| of Steady Aura;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10. Vehapphalā asaññasattā suddhāvāsā ceti catutthajjhānabhūmīti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Vehapphalā a+sañña+sattā suddha+āvāsā ca+ iti catuttha+jhāna+bhūmi+ iti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (f.s.nom.) 	 (f.s.nom.)(conj.)(ind.) 	 (f.s.nom.)(ind.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| rūpāvacarabhūmi soļasavidhā hoti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 色 界 地 十六 種 是、有                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| rūpa+avacara+bhūmi soļasa+ vidhā hoti<br>(f.s.nom.) (f.s.nom.) (pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| □「第四禪地」是:廣果(天)、無想有情(天)、淨居(天)。色界地是(以上)十六種(天):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| the fourth jhāna plane, to wit, 10. the Realm of Great Reward, 11. the Realm of Mindless Beings, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 12. the Pure Abodes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11. Avihā atappā sudassā sudassī akanithā ceti suddhāvāsabhūmi pañcavidhā hoti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 無煩(天) 無熱(天) 善見(天) 善見(天) 色究竟(天) 和(引句) 淨 居 地 五 種 是                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Avihā atappā su+dassā su+dassī akaniṭṭhā ca+ iti suddha+āvāsa+bhūmi pañca+vidhā hoti (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| □ (其中)「淨居地」是五種:無煩(天)、無熱(天)、善現(天)、善見(天)和色究竟(天)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| The Pure Abodes are fivefold-namely, i. the Durable Realm, ii. the Serene Realm, iii. the Beautiful                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Realm,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| iv. the Clear-sighted Realm, and v. the Highest Realm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| Abhidhammatthasaygaho |
|-----------------------|
|-----------------------|

12. Ākāsānancāyatanabhūmi vinnānancāyatanabhūmi ākiñcaññāyatanabhūmi 無邊 處 地 識 無邊處 無 所有 處 Ākāsa+ānañca+āyatana+bhūmi viññāṇa+ ānañca +āyatana+bhūmi ākiñcaññā+āyatana+bhūmi (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) nevasaññānāsaññāyatanabhūmi arūpabhūmi catubbidhā hoti. ceti 非 想 非非 想 處 和(引句) 無色(界) 地 刀口 種 是 na+eva+saññā+na+asaññā+āyatana+bhūmi ca+ iti a+rūpa+bhūmi catubbidhā hoti (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(pr.3,s.) 「無色(界)地」是四種:空無邊處地、識無邊處地、無所有處地與非想非非想處地。 The Arūpāvacara plane (20) is fourfold-namely, (i) the Realm of Infinite Space, (ii) the Realm of Infinite Consciousness. (iii) the Realm of Nothingness, (iv) the Realm of Neither Perception nor Non-Perception. 13. Puthujjanā suddhāvāsesu sabbathā. na labbhanti, 凡夫 被得到、被許可 居(天) 完全 sabbathā Puthujjana labbhati suddha+ āvāsa na (m.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.)(m.p.loc.) (adv.) ca sakadāgāmino Sotāpannā cāpi puggalā. 預流 Sota+āpanna sakida+āgāmin ca+api puggala 流 <pp. of āpajjati 入、到達 (m.p.nom.)(conj.) (m.p.nom.) (conj.)(ind.) (m.p.nom.) □ 在 (五)淨居天,諸凡夫完全不被許可,諸預流和一來同樣(完全不被許可)。 In the Pure Abodes no worldlings, Stream-Winners, or Once-Returners are born in any way. 14. Ariyā nopalabbhanti, asaññāpāyabhūmisu. 聖者 不 被得到、許可 想 惡趣 地 Ariya na+upalabbhati a+saññā+apāya+ bhūmi (m.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.) (f.p.loc.) □ 在無想(天)與惡趣(地),諸聖者不被許可。 The Arivas\* are not born in mindless Realms and Woeful States. Sesaţţhānesu labbhanti, ariyānariyāpi ca. 剩下 處 被得到、許可 聖者非聖者 都 和 Sesa+ thana labbhati ariya+an+ariyā+api ca (n.p.loc.) (pr.3,p.) (m.p.nom.) (ind.)(conj.) □ 在(其他)剩下的諸地,諸聖者和非聖者都被許可。

In other planes are born both Ariyas and Non-Ariyas.

|   | Abhidhamma | tthacavaaho |
|---|------------|-------------|
| _ | Аршапашпа  | umasavgano  |

Idamettha bhūmicatukkam. 狺 在此 地 四種 Idam+ettha bhūmi+ catukka (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.) □ 在此,這是(四組四中的)四種地。 Herein these are the fourfold planes. \* Those who have attained the four stages of Sainthood. All worldings are called Non-Ariyas. Patisandhicatukkam 結生 四種 Patisandhi+ catukka (n.s.nom.) □ 四種結生 Fourfold Rebirth **15.** Apāyapaṭisandhi kāmasugatipaţisandhi rūpāvacarapaţisandhi 惡趣 結生 欲(界) 善趣 結生 Apāya+ paţisandhi kāma+su+gati+paţisandhi rūpa+avacara+paţisandhi (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) arūpāvacarapatisandhi catubbidhā paţisandhi nāma. ceti (強調詞) 結生 和(引句) 刀 種 結生 catubbidhā a+rūpa+avacara+paţisandhi ca+iti patisandhi nāma (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.) 「結生」有四種,即:惡趣結生、欲(界)善趣結生、色界結生和無色界結生。 Rebirth is fourfold-namely, (i) rebirth in a Woeful State, (ii) rebirth in a blissful Sense-sphere, (iii) rebirth in a Rūpāvacara plane, and (iv) rebirth in an Arūpāvacara plane. 16. Tattha akusalavipākopekkhāsahagatasantīraņam apāyabhūmiyam okkantikkhaņe 在其中 不 善 地 投生 Tattha a+kusala+vipāka+upekkhā+saha+gata+santīraņa apāya+bhūmi okkanti+khana (adv.) (n.s.nom.) (f.s.loc.) (m.s.loc.) paţisandhi tato param bhavangam pariyosāne hutvā vocchijjati, hutvā cavanam 結生 變成 從此之後 分 最後、結束 死去 成為 被切斷 有 paţisandhi hutvā tato param bhava+anga vocchijjati pariya+osāna cavana hutvā (adv.)(adv.) (n.s.loc.) (f.s.nom.) (ger.) (n.s.nom.) (n.s.acc.) (ger.) (pr.3,s.)□ 在其中,(無因)不善果報捨俱推度(心)在投生於惡趣地的剎那變成結生(心),從此之後變成有 分,在最後時(它)成為死(心)而被切斷, Therein the immoral resultant investigating consciousness, accompanied by indifference, becomes the relinking (consciousness) at the moment of descent into a woeful state. Then it lapses into bhavanga and finally it becomes the decease (consciousness) and is cut off.

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ayamekāpāyapaṭisandhi nāma.<br>這 唯一 惡趣 結生 (強調詞)<br>ayam+eka+apāya+paṭisandhi nāma<br>(f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                                                                                                                |
| □ 這是唯一「惡趣結生」。 This is the one single woeful rebirth.                                                                                                                                                                             |
| <b>17.</b> Kusalavipākopekkhāsahagatasantīraṇam panakāmasugatiyam善善善基集報括其次(界)善趣Kusala+vipāka+upekkhā+saha+gata+santīraṇapanakāma+su+ gati(n.s.nom.)(adv.)(f.s.loc.)                                                              |
| □ 又,(無因)善果報捨俱推度(心),屬於在欲(界)善趣人(界)中 The moral resultant investigating consciousness, accompanied by indifference, persists as the relinking                                                                                        |
| life-continuum and decease (consciousness) of degraded human beings of the blissful Sense-sphere,                                                                                                                                |
| manussānañcevajaccandhādīnambhummassitānañcavinipātikāsurānam人們和(強調詞)生來盲等土地 已依靠和 墮惡處的 阿修羅manussānam+ca+ eva (m.p.gen.)(conj.)(adv.)bhumma+sitānam+ca vinipātika+ asura (m.p.gen.)(conj.)(m.p.gen.)(conj.)(adv.)(m.p.gen.)(conj.) |
| paṭisandhi-bhavaṅga-cutivasena pavattati.<br>結生 有 分 死 以、藉由 轉起 paṭisandhi+ bhava+aṅga+cuti+vasa (m.s.ins.) (pr.3,s.)                                                                                                              |
| □ (那些)生來盲等 ¹、(某些)已依靠在土地的(地神)和(某些)墮惡處的阿修羅,藉由結生、有分、死(心)而轉起。 such as those born blind and so forth , and also of earth-bound fallen Asuras.                                                                                         |
| 18. Mahāvipākāni pana atṭha       sabbatthāpi       kāmasugatiyam         大果報及人人       一切處(語氣詞)欲(界)善趣         Mahā+vipāka pana aṭṭha sabbattha+api kāma+su+ gati                                                                 |

(adv.) (ind.) (n.p.nom.) (adv.) (nom.) (f.s.loc.)

pațisandhi-bhavanga-cutivasena pavattanti.

結生 有 分 死 以、藉由 轉起 paţisandhi+ -bhava+anga+cuti+ vasa pavattati (m.s.ins.) (pr.3,p.)

□ 又,八大(有因)果報(心),在欲界善趣的一切處藉由結生、有分、死(心)而轉起。

The eight great resultants act as the relinking, life-continuum, and decease (consciousness) everywhere in the blissful Sense-sphere.

110

<sup>「</sup>在欲界善趣人界中的生來盲等」一句,此中「等」字,即包攝著:生來聾的人、生來精神錯亂的人、生來啞的人 與非男非女的人等。

| 19  | Imā | nava | kāmasugatipatisandhiyo nāma. |
|-----|-----|------|------------------------------|
| ıフ. | ша  | mava | Kainasuganpansanuniyo nama.  |

這 九 欲(界) 善趣 結生 稱為 Ima nava kāma+su+gati+paṭisandhi nāma (f.p.nom.) (nom.) (f.p.nom.) (adv.)

□ 這九種(小)稱為「欲界善趣結生(小)」。

These nine comprise rebirth in the blissful Sense sphere.

## **20.** Sā panāyam dasavidhāpi kāmāvacarapatisandhicceva sankham gacchati.

那 (語氣詞)這 十 種 (語氣詞) 欲 界 結生 (引句)(強調詞) 被稱為 ta pana+ayam dasa+vidhā+api kāma+avacara+paṭisandhi+iti+eva saṅkhā gacchati (f.s.nom.)(adv.)(f.s.nom.)(f.s.nom.)(ind.) (f.s.nom.)(ind.) (f.s.nom.)(ind.)

□ 那(以上)這十種被稱為「欲界結生」。

The (foregoing) ten modes are reckoned as rebirth in the Kamavacara plane.

### 21. Tesu catunnam apāyānam manussānam vinipātikāsurānanca

在那些中 四 惡趣 人類 墮惡處的 阿修羅 和 Ta catu apāya manussa vinipātika+ asurānaṁ + ca (n.p.loc.) (m.p.gen.) (m.p.gen.) (m.p.gen.) (conj.)

### <u>āyuppamāṇagaṇanāya</u> niyamo natthi.

壽 量 計算 決定、固定法則 沒有 āyu+ pamāṇa+ gaṇanā niyama natthi (f.s.gen.) (m.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 在那些(欲界結生)中,四惡趣、人類與苦處阿修羅的壽量計算沒有決定。

There is no definite limit to the duration of life of beings born in Woeful States amongst humans and fallen Asuras.

#### **22.** Cātumahārājikānam pana devānam dibbāni pañca<u>vassa</u>satāni āyuppamāṇam,

刀 大天王的 又 天神 (天)壽 Ŧi. 歳 百 Cātu+ mahārājika dibba pana deva pañca+vassa+sata āyu+pamāņa (adv.) (m.p.gen.) (n.p.nom.) (m.p.gen.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)

#### manussagaņanāya navutivassasatasahassappamāņam hoti,

人(類) 計算 九十 歲 <u>百 千</u> 量 是 = 十萬

manussa+gaṇanā navuti+vassa+ sata+sahassa+ pamāṇa hoti (f.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

## □ 四大天王的天神的壽量是五百歲的天壽,以人(類)的壽量計算為九百萬歲 1。

The age-limit of gods of the Realm of Four Kings is 500 celestial years (26), that is, according to human reckoning, 9,000,000.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 四大天王的壽量合為人間九百萬歲,這個數字是依人間的年歲和日子而計算出來的。因為此天的一晝夜是人間的 五十年時間,天壽有五百歲,以人間一年為三百六十天計算,即是九百萬歲。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| tato catugguṇaṁ tāvatiṁsānaṁ, tato catugguṇaṁ yāmānaṁ, tato catugguṇaṁ tusitānaṁ,<br>從此 四 倍 三十三(天)的 從此 四 倍 夜摩(天)的 從此 四 倍 兜率陀(天)的<br>ta catu+guṇa tāvatiṁsa, ta catu+guṇa yāma ta catu+guṇa tusita<br>(s.abl.) (n.s.nom.) (m.p.gen.) (s.abl.) (n.s.nom.) (m.p.gen.) |                                       |
| □ 三十三(天)的(壽量)是從此(四大王天的)四倍。夜摩(天)的(壽量)是從此(三十三天的)四率陀(天)的(壽量)是從此(夜摩天的)四倍。                                                                                                                                                                                              | 倍。兜                                   |
| The age-limit of the Thirty-three gods is four times this amount. The age-limit of Delightful gods                                                                                                                                                                 | is four                               |
| times that of the Thirty-three. Four times that amount is the age-limit of the gods who delight in their cr                                                                                                                                                        | eations.                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| tato catugguṇaṁ nimmānaratīnaṁ, tato catugguṇaṁ paranimmitavasavattīnaṁ.<br>從此四倍化樂(天)的從此四倍他化自在(天)的<br>ta catu+guṇa nimmāna+rati ta catu+guṇa para+nimmita+vasa+vattin<br>(s.abl.) (n.s.nom.) (m.p.gen.) (s.abl.) (n.s.nom.) (m.p.gen.)                             |                                       |
| □ 化樂(天)的(壽量)是從此(兜率陀天的的)四倍。他化自在(天)的(壽量)是從此(化樂天的)回                                                                                                                                                                                                                   | 冗倅。                                   |
| Four times that amount is the age-limit of those who lord over the creations of others.                                                                                                                                                                            | 그                                     |
| Tour times that amount is the age-mint of those who fold over the creations of others.                                                                                                                                                                             |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| 力 百 和 二十一 歲<br>=九十二億一千萬千萬<br>Nava+sataṁ+ca+ekavīsa-vassa上萬<br>koṭi tathā. Vassa+sata+sahassa方十 和 有最高力量<br>+萬<br>+萬<br>(n.p.nom.) (conj.) (m.p.loc.)                                                                                                                |                                       |
| □ 像那樣(以人類的壽量計算),他化自在天中(的天神的壽量)為九十二億,又一千六百萬                                                                                                                                                                                                                         | 歳。                                    |
| In the plane of those who lord over others' creations the age-limit, according to human reckoning                                                                                                                                                                  |                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                    | , 13 111110                           |
| hundred and twenty million sixty thousand years.                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
| 初    禪  果報   初  禪  地   結生  有 分  死 以、藉由  轉<br>Pathama+ jhāna+ vipāka  paṭhama+ jhāna+ bhūmi  paṭisandhi- bhava+aṅga-cuti+ vasa                                                                                                                                      | vattati.<br>起<br>vattati<br>(pr.3,s.) |
| □ 初禪的果報(心),在初禪地中藉由結生、有分、死(心)而轉起;                                                                                                                                                                                                                                   |                                       |

The first jhāna resultant occurs in the first jhāna plane as the relinking, life-continuum, and decease (consciousness);

**25.** Tathā dutiyajjhānavipākam tatiyajjhānavipākanca dutiyajjhānabhūmiyam.

果報 和 第二 如彼 果報 第三 襌 Tathā dutiya+ jhāna+ vipāka tatiya+jhāna+ vipākam+ca dutiya+jhāna+ bhūmi (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.) (f.s.loc.)

□ 像那樣,第二禪果報(心)與第三禪果報(心),在第二禪地(藉由結生、有分、死心而轉起); similarly the second jhāna resultant and the third jhāna resultant in the second jhāna plane;

此字 vasavattisu (f.p.loc.) ,在註解書中並沒有進一步解說。在巴利聖典協會出版的「巴英辭典」604 頁—vasavattin 與 R.C.Childer 的 <u>A Dictionary of the Pali Language</u> 552 頁說明 vasavatti—Bringing into subjection. Paranimmitavasavattī seems to mean "having at one's disposal pleasures created by others.",以及比照前文,所以翻譯 此字為「他化自在天」。

| Ahh  | idhamm    | atthacay | gaho |
|------|-----------|----------|------|
| AUI. | uunaniiii | aunasav  | gano |

| <b>26.</b> Catutthajjhānavipākam tatiyajjhānabhūmiyam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 第四   禪  果報  第三  禪   地                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Catuttha+ jhāna+ vipāka tatiya+ jhāna + bhūmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (n.s.nom.) (f.s.loc.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| □ 第四禪果報(心),在第三禪地(藉由結生、有分、死心而轉起);                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| the fourth jhāna resultant in the third jhāna plane;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| the routin finance resultant in the time finance,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 27. Pañcamajjhānavipākam catutthajjhānabhūmiyam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 第五   禪  果報  第四  禪   地<br>Pañcama+jhāna + vipāka   catuttha+ jhāna+ bhūmi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (n.s.nom.) (f.s.loc.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| □ 第五禪果報(心),在第四禪地(藉由結生、有分、死心而轉起)。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| the fifth jhāna resultant in the fourth-jhāna plane.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 28. A sa ## assattā navis nana mīmamava — natisandhi hati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>28.</b> Asaññasattānaṁ pana rūpameva paṭisandhi hoti. 無想有情 但色 只結生 有                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| A+sañña+satta pana rūpaṁ+ eva paṭisandhi hoti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| (m.p.dat.) (adv.) (n.s.nom.)(adv.) (f.s.nom.)(pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| □ 對於諸無想有情,結生是只有色。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| But for mindless beings material form itself occurs as rebirth.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Tathā tato param pavattiyam cavanakāle ca rūpameva pavattitvā nirujjhati,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 如彼 從此之後 結生 死去 時候 和 色 只有 轉起後 滅                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Tathā tato param pavatti cavana+kāla ca rūpam+ eva pavattitvā nirujjhati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (adv.) (adv.)(adv.) (f.s.loc.) (m.s.loc.) (conj.)(n.s.nom.)(adv.) (ger.) (pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| □ 像那樣,從此(結生)之後,在結生與死的時候,也只有色轉起後滅。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Similarly thereafter, during lifetime and at the moment of decease, only material form exists and perishes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| was and personal and an are more and an are                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| inst the state of |
| imā cha rūpāvacarapaṭisandhiyo nāma.<br>這些 六 色 界 結生 稱為                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ima cha rūpa+avacara+ paṭisandhi nāma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (f.p.nom.) (nom.) (f.p.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| □ 這些稱為六種「色界結生(心)」。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| These six are the modes of rebirth on the Rūpāvacara plane.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>29.</b> Tesu brahmapārisajjānam devānam kappassa tatiyo bhāgo āyuppamāṇam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 在那些中 梵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| =二分之一<br>Ta brahma+pārisajja deva kappa tatiya bhāga āyu+pamāṇa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (n.p.loc.) (m.p.gen.) (m.p.gen.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| □ 在那些(色界結生)中,梵眾天的天神的壽量是(一)劫的三分之一,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Among these the age-limit of the gods of Brahma's Retinue is one-third of an aeon;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 30. Brahmapurohitānam upaḍḍhakappo¹.  梵 輔(天)的 半 劫 Brahma+ purohita upaḍḍha+ kappa (m.p.gen.) (m.s.nom.)  □ 梵輔(天)的(天神的壽量)是半劫,                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| of Brahma's Ministers is half an aeon;                                                                                                                        |
| 31. Mahābrahmānam eko kappo.  大 梵(天)的 一 劫 Mahā+brahma eka kappa (m.p.gen.) (m.s.nom.)(m.s.nom.)  □ 大梵(天)的(的天神的壽量)是一劫, of Maha Brahma is one aeon;             |
| 32. Parittābhānam dve kappāni.  少 光(天)的 二 劫 Paritta+ābha dvi kappa (m.p.gen.) (p.nom.) (n.p.nom.)  □ 少光(天)的(天神的壽量)是二劫, of Minor Lustre two aeons;             |
| 33. Appamāṇābhānam cattārikappāni. 無量光(天)四劫 A+ pamāṇa+ābha cattāri+ kappa (m.p.gen.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) □無量光(天)的(天神的壽量)是四劫, of Infinite Lustre four aeons; |
| 34. Ābhassarānam aṭṭha kappāni.  光 音(天)的 八 劫 Ābhassara aṭṭha kappa (m.p.gen.) (nom.) (n.p.nom.) □ 光音(天)的(天神的壽量)是八劫, of Radiant gods eight aeons;              |
| 35. Parittasubhānam solasa kappāni.  少 淨(天)的 十六 劫 Paritta+subha solasa kappa (m.p.gen.) (n.p.nom.)  □ 少淨(天)的(天神的壽量)是十六劫, of Minor Aura 16 aeons;              |

 $<sup>^1</sup>$  從 33 句至 43 句都省略了「存在動詞」-是、有,若主詞是單數,則省略 bhavati/ hoti: 若主詞是複數,則省略 bhavanti/ honti。

| <b>36.</b> Appamāṇasubhānam dvattimsa kappāni.                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 無 量 淨(天)的 二 三十 劫<br>A+pamāṇa+subha dva+ttiṁsa kapp                                             |
| (m.p.gen.) (p.nom.) (n.p.nom.)                                                                 |
| □ 無量淨(天)的(天神的壽量)是三十二劫,                                                                         |
| of Infinite Aura 32 aeons;                                                                     |
| 27 Calladial Facility and Alia Language                                                        |
| <b>37.</b> Subhakiṇhānaṁ catusaṭṭhi kappāni.<br>淨 遍 (天)的 四 六十 劫                                |
| Subha+kinha catu+saṭṭhi kappa (m.p.gen.) (p.nom.) (n.p.nom.)                                   |
|                                                                                                |
| □ 遍淨(天)的(天神的壽量)是六十四劫,                                                                          |
| of Steady Aura 64 aeons;                                                                       |
| 20 Valorush alāmaris apagā apagtāmaā apag maā aslyamus apatāmi:                                |
| <b>38.</b> Vehapphalānaṁ asaññasattānañca pañca <u>kappa</u> satāni.<br>廣果(天)的 無想有情(天)的和 五 劫 百 |
| Vehapphala a+sañña+sattānaṁ+ca pañca+kappa+sata                                                |
| (m.p.gen.) (m.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.)                                                       |
| □ 廣果(天)的無想有情(天)的(天神的壽量)是五百劫。                                                                   |
| of Great Reward and Mindless Beings 500 aeons;                                                 |
| <b>39.</b> Avihānam kappasahassāni.                                                            |
| 無煩(天)的 劫 一千                                                                                    |
| Aviha kappa+ sahassa (m.p.gen.) (n.p.nom.)                                                     |
| (m.p.gen.) (n.p.nom.) □ 無煩(天)的(天神的壽量)是一千劫,                                                     |
| of Durable gods 1,000 aeons;                                                                   |
| of Durable gods 1,000 acons,                                                                   |
| <b>40.</b> Atappānam dve kappasahassāni.                                                       |
| 無 熱(天)的 二 劫 千                                                                                  |
| Atappa dvi kappa+sahassa                                                                       |
| (m.p.gen.) (p.nom.) (n.p.nom.)  □ 無熱(天)的(天神的壽量)是二千劫,                                           |
| of Serene gods 2,000 aeons;                                                                    |
| , , , ,                                                                                        |
| 41. Sudassānam cattāri kappasahassāni.                                                         |
| 善現(天)的 四 劫 千                                                                                   |
| Su+dassa catu kappa+sahassa<br>(m.p.gen.) (p.nom.) (n.p.nom.)                                  |
| □ 善現(天)的(天神的壽量)是四千劫,                                                                           |
| Beautiful gods 4,000 aeons;                                                                    |
|                                                                                                |
| <b>42.</b> Sudassīnam aṭṭha kappasahassāni.                                                    |
| 善見(天)的 八 劫 千<br>Sudassin aṭṭha kappa+ sahassa                                                  |
| (m.p.gen.) (nom.) (n.p.nom.)                                                                   |
| □ 善見(天)的(天神的壽量)是八千劫,                                                                           |
| of Clear-sighted gods 8,000 aeons;                                                             |

| 43. Akaniṭṭḥānaṁsoḷasakappasahassāni.色究竟(天)的十六劫千Akaniṭṭḥasoḷasakappa+ sahassa(m.p.gen.)(nom.)(n.p.nom.)                                                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 色究竟(天)的(天神的壽量)是一萬六千劫。 of The Highest gods 16,000 aeons.                                                                                                                                                                                                                                   |
| 44. Paṭhamāruppādivipākāni paṭhamāruppādibhūmīsu yathākkamam paṭisandhi初 無色等果報 初無色等地 依照次第 結生 Paṭhama+āruppa+ādi+vipāka paṭham+āruppa+ādi+bhūmi yathā+kamam paṭisandhi (n.p.nom.) (f.p.loc.) (adv.)                                                                                          |
| bhavaṅga-cutivasena pavattanti. Imā catasso arūpapaṭisandhiyo nāma. 有分 死 以、藉由 轉起 這些 四 無色 結生 稱為 bhava+aṅga-cuti+vasa pavattati Ima catu a+ rūpa+ paṭisandhi nāma (m.s.ins.) (pr.3.p.) (f.p.nom.)(f.p.nom.) (f.p.nom.) (adv.)                                                                 |
| □ 初無色等的果報(心),依照次第地在初無色等地中藉由結生、有分、死(心)而轉起。這些稱為四個「無色(界)結生」。 The first arupa jhāna resultant and others occur respectively on the first and other arupa planes as the relinking life-continuum and decease (consciousness). These are the four modes of rebirth on the arupa-plane.            |
| <b>45.</b> Tesu pana ākāsānañcāyatanūpagānam devānam vīsatikappasahassāni āyuppamāṇam.<br>在那些中 又 空 無邊 處(天) 已到達 天神 二十 劫 千 壽 量<br>Ta pana ākāsa+ānañca+ āyatana+upaga deva vīsati+kappa+ sahassa āyu+ pamāṇa<br><upa+√gam< th=""></upa+√gam<>                                                 |
| (n.p.loc.)(adv.) (m.p.gen.) (m.p.gen.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)  □ 又,在那些(無色界結生)中,已到達空無邊處天的天神的壽量是二萬劫,  Among them the age-limit of gods who have attained to the Realm of Infinity of Space is 20,000 aeons;                                                                                    |
| 46. Viññāṇañcāyatanūpagānaṁdevānaṁ cattālīsakappasahassāni.識 無邊 處(天) 已到達天神的四十劫千Viññāṇa+ ānañca+ āyatana+upaga (m.p.gen.)deva attālīsa+ kappa+ sahassa (m.p.gen.)sahassa (n.p.nom.)                                                                                                          |
| □ 已到達識無邊處(天)的天神的(壽量)是四萬劫, of those who have attained to the Realm of Infinity of Consciousness is 40,000 aeons;  47. Ākiñcaññāyatanūpagānaṁ devānaṁ saṭṭhikappasahassāni.  無所有 處(天) 已到達 天神的 六十 劫 千 A+kiñcana+ya+ āyatana+upaga deva saṭṭhi+ kappa+ sahassa (m.p.gen.) (m.p.gen.) (n.p.nom.) |
| □ 已到達無所有處(天)的天神的(壽量)是六萬劫, of those who have attained to the Realm of Nothingness is 60,000 aeons;                                                                                                                                                                                           |

Abhidhammatthasavgaho \_\_\_\_\_

**48.** Nevasaññānāsaññāyatanūpagānam devānam caturāsītikappasahassāni.

非 想 非非 想 處(天) 已到達 天神的 四 八十 劫 千 Na+eva+saññā+na+a+saññā+ āyatana+upaga deva catur+asīti+kappa+ sahassa (m.p.gen.) (m.p.gen.) (n.p.nom.)

□ 已到達非想非非想處(天)的天神的(壽量)是八萬四千劫。

of those who have attained to the Realm of neither Perception nor non-Perception is 84,000 aeons.

## 49. Paţisandhi bhavanganca, tatha cavanamanasam.

結生 有 分 和 如是 死 意(=心) Paṭisandhi bhava+aṅgaṁ+ca, tathā cavana+ mānasa (f.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.) (adv.) (n.s.nom.)

## Ekameva tath' ev 'ekavisayañ c'ekajātiyam.

同一(強調詞) 如是(強調詞) 同一 境、所緣 和同一生 Ekam+eva tath $\bar{a}$ + ev a+ eka+visayam+ ca + eka+j $\bar{a}$ ti (n.s.nom.)(adv.) (adv.)(adv.) (n.s.nom.) (conj.) (f.s.loc.)

□ 在同一生中的結生、有分與死心如是同一,而且如是同一境¹。

The relinking consciousness, life-continuum consciousness, and the decease consciousness in one (particular) birth are similar (here eka does not mean one) and have an identical object.

Idamettha paţisandhicatukkam.

這在結生 四種
Idam(ima)+ettha paṭisandhi+ catukka
(n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)

□ 在此, 這是(四組四中的)四種結生。

Herein this is the Fourfold Rebirth.

# Kammacatukkam

業 四種 Kamma + catukka (n.s.nom.)

□ 四種業

Fourfold Kamma

**50.** Janakam upatthambhakam upapīļakam upaghātakañceti kiccavasena.

令生的 支持的 妨害的 破壞的 和(引句) 作用 依、以、根據 Janaka upatthambhaka upapīḷaka upaghātakam+ca+iti kicca+ vasa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (m.s.ins.)

□ 依作用(而說的四種業) 是: 令生的(業)、支持的(業)、妨害的(業)與破壞的(業)。

With respect to function there are four kinds of Kamma, namely, (a) Reproductive Kamma , (b)

Supportive Kamma , (c) Obstructive Kamma , and (d) Destructive Kamma .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 同一期的結生、有分、死心的都是同一個果報心,潛沉在前一期死亡心路歷程的所緣。也就是說在死亡心路歷程 有業、業相、趣相三種所緣轉起,這三種所緣是死亡心路歷程的速行心的所緣,也是下一生的的結生、有分、死 心的所緣:這一生的結生、有分、死心的所緣是上一生的死亡心路歷程的速行心的所緣。死心過後結生心轉起一 期新生命的有分至死,死後再次結生轉起下一期新生命的有分至死,這樣心相續生死輪迴如水流而不被切斷。

51. Garukam āsannam ācinnam katattākammañceti pākadānapariyāyena. 重的 折的 習慣的 已作的 和(引句) 果報 產生、給 Garuka āsānā ācinna katattā+kammam+ca+iti pāka+dāna+ pariyāya <abl. of kata-tta (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (m.s.ins.) □ 依產生果報的次序(而說的四種業)是:重的(業)、近的(業)、習慣的(業)與已作的業。 With respect to the order in which the effect of Kamma takes place, there are four kinds of Kamma, namely, (a) Weighty Kamma, (b) Proximate Kamma, (c) Habitual Kamma, and (d) Reserve Kamma. 52. <u>Ditthadhamma</u>vedanīyam upapajjavedanīyam aparāpariyavedanīyam 現生 受的 生 受的 受的 Ditthadhamma+ vedanīya upapajja+vedanīya apara+apariya+ vedanīya (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) ahosikammañceti pākakālavasena cattāri kammāni nāma. 無效的 業 和(引句) 果報的時間 依、以、根據 兀 (強調詞) ahosi + kammam+ca+ iti pāka+ kāla kamma +vasa catu nāma (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (m.s.ins.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.) □ 依果報的時間(而說的)四種業是:現生受的(業)、次生受的(業)、後後受的(業)與無效的業 1。 With respect to the time of taking effect, there are four kinds of Kamma-namely, (a) Immediately Effective Kamma, (b) Subsequently Effective Kamma, (c) Indefinitely Effective Kamma, and (d) Defunct Kamma. 53. Tathā akusalam kāmāvacarakusalam rūpāvacarakusalam arūpāvacarakusalanceti 善的和(引句) 如彼 界 色 界 無色 善的 善的 Tathā a+kusala kāma+avacara +kusala rūpa+avacara+kusala a+rūpa+avacara+kusalam+ca+iti (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) pākathānavasena. 果報 位置、處所 依、以 pāka+ţhāna+vasa (m.s.ins.) □ 像那樣,依(產生)果報的位置(而說的四種業)是:不善的(業)、欲界善的(業)、色界善的(業)) 與無色界善的(業), With respect to the place in which effect takes place, there are four kinds of Kamma, namely, (a) Immoral Kamma, (b) Moral Kamma pertaining to the Sense-sphere, (c) Moral Kamma pertaining to the Rupa plane, and (d) Moral Kamma pertaining to the Arupa plane.

在其中 不 善的 身 業 和(引句) 語 業 Tattha a+kusala kāya+kamma vacī+kamma mano+kammam+ca+iti (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.)

**<sup>54.</sup>** Tattha akusalam kāyakammam vacīkammam manokammañceti

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 對於名種業的解釋,詳見《清淨道論》第十九〈說度疑清淨品〉。Visuddhimagga 601 頁以下。

```
kammadvāravasena
                     tividham
                               hoti.
             依、根據
                               有
                     ti+vidha
 kamma+dvāra+ vasa
                               hoti
       (m.s.ins.)
                     (n.s.nom.)
                              (pr.3,s.)
□ 在其中,根據業(的)門,不善的(業)有三種,即:身業、語業及意業。
Of them Immoral Kamma is threefold according to the doors of action, namely, bodily action, verbal
action, and mental action.
55. Katham? Pāṇātipāto adinnādānam kāmesumicchācāro ceti
   如何
             生命 殺
                       不與取
                                                行 和(引句)
                                    =於諸欲上邪行
  Katham
           Pāṇa+atipāta
                       a+dinna+ādāna kāmesu+ micchācāra ca+ iti
     (adv.)
           (m.s.nom.)
                       (n.s.nom.)
                                          (m.s.nom.) (conj.)(ind.)
□ 如何(描述這這三種不善業)呢?殺生、不與取與欲邪行,
How? Killing, stealing, and sexual misconduct,
kāyaviññattisankhāte
                     kāyadvāre bāhullavuttito kāyakammam nāma.
              被稱為
                                 很多
kāya+viññatti+ saṅkhāta
                     kāya+dvāra
                                bāhulla+vutti
                                             kāya+ kamma
                                                          nāma
           (n.s.loc.)
                       (n.s.loc.)
                                    (f.s.abl.)
                                               (n.s.nom.)
                                                           (adv.)
□ 很多是由於在被稱為「身表」的身門上造作而名為「身業」。
are bodily actions done generally through the door of the body, known as bodily intimation.
56. Musāvādo pisunavācā
                            pharusavācā
                                          samphappalāpo ceti vacīviññattisankhāte
        語
              離間 語、兩舌
                            粗惡
                                    語、惡口
                                             綺語
                                                       和(引句) 語
   Musā+vāda
              pisuna+vācā
                           pharusa+ vācā
                                          sampha+ppalāpa ca+ iti vacī+viññatti+ sankhāta
   (m.s.nom.)
              (f.s.nom.)
                              (f.s.nom.)
                                               (m.s.nom.) (conj.)(ind.)
                                                                          (n.s.loc.)
vacīdvāre
           bāhullavuttito vacīkammam nāma.
           很多
  語門
                   浩作
                               業
                          語
                                       名為
vacī+dvāra
           bāhulla+ vutti
                        vacī+ kamma
                                     nāma
 (n.s.loc.)
                (f.s.abl.)
                                       (adv.)
                            (n.s.nom.)
 □ 妄語、離間舌、粗惡語與綺語,很多是由於在被稱為「語表」的語門上造作而名為「語業」。
Lying, slandering, harsh speech, and vain talk, are verbal actions done generally through the door of
speech, known as verbal intimation.
57. Abhijjhā byāpādo micchādiţthi
                                        aññatrāpi
                                                      viññattiyā
                                                                 manasmimyeva
                                 ceti
   貪欲
             瞋恚
                        邪 見
                                 和(引句)除了
                                              (語氣詞)
                                                        (身與語)表
                                                                   意
   Abhijihā
            byāpāda
                     micchā+ditthi ca+iti
                                        aññatra+api
                                                       viññatti
                                                                 manasmim+ yeva
 (f.s.nom.)
                        (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (adv.)(ind.)
                                                        (f.s.abl.)
                                                                     (n.s.loc.)(adv.)
            (m.s.nom.)
```

bāhullavuttito manokammam nāma.

| 很多 造作 意 業 名為 bāhulla+vutti mano+kamma nāma (f.s.abl.) (n.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 貪欲、瞋恚與邪見,很多是只有在除了(身與語的)表之外的意上造作而名為「意業」。<br>Covetousness, ill will, and false belief, are mental actions done generally through the mind itself without (bodily or verbal) intimation.                                    |
| 58. Tesupāṇātipātopharusavācā byāpādoca dosamūlena jāyanti.在那些中生命 殺 粗惡 語 瞋恚 和 瞋 根 生Tapāṇa+atipātapharusa+vācā byāpādaca dosa+ mūla jāyati(n.p.loc.)(m.s.nom.)(f.s.nom.)(conj.)(n.s.ins.)(pr.3,p.)                          |
| □ 在那些(不善業)中,殺生、粗惡語與瞋恚經由瞋根而生。<br>Of them killing, harsh speech, and ill will, spring from the root of hatred;                                                                                                               |
| 59. Kāmesumicchācāro abhijjhā micchādiṭṭhi ca lobhamūlena.  欲 邪 行 貪欲 邪 見 和 貪 根 Kāmesu+ micchācāra abhijjhā micchā+diṭṭhi ca lobha+mūla (m.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.) (n.s.ins.)                                 |
| □ 欲邪行、貪欲與邪見經由貪根(而生)。 sexual misconduct, covetousness, and false belief, from the root of attachment;                                                                                                                       |
| 60. Sesāni cattāripi dvīhi mūlehi sambhavanti. 剩下的 四種(語氣詞) 二 根 生起 Sesa cattāri+api dvi mūla sambhavati (n.p.nom.)(n.p.nom.)(ind.)(n.p.ins.) (pr.3,p.)                                                                      |
| □ 其他(與取、妄語、兩舌與綺語)四種經由(貪、癡)二根而生起。 the remaining four arise from the two roots.                                                                                                                                              |
| 61. Cittuppādavasenapanetam akusalamsabbathāpidvādasavidham hoti.心 生起 依照 又 這 不 善(心)總共、整個(語氣詞)十二 種 有Citta+uppāda+vasapana+etam a+kusalam sabbathā+apidvādasa+ vidha hoti(m.s.ins.)(adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.) (adv.) |
| □ 又,依照(八十九)心的生起,這不善(心) 總共有十二種。 According to the classes of consciousness Immoral Kamma is twelve fold.                                                                                                                     |
| 62. Kāmāvacarakusalampi kāyadvāre pavattam kāyakammam,<br>欲 界的 善 (語氣詞) 身 門 轉起 身 業<br>Kāma+avacara+kusalam+api kāya+dvāra pavatta kāya+kamma<br>(n.s.nom.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.nom.)                                     |

Abhidhammatthasavgaho \_\_\_\_\_

vacīdvāre pavattam vacīkammam, manodvāre pavattam manokammanceti

```
門
                                       門
語
           轉起
                                              轉起
                                                                和(引句)
                   語
                                  意
                                                      意
vacī+dvāra
          pavatta
                   vacī+kamma
                                 mano+ dvāra
                                            pavatta
                                                    mano+kammam+ca+iti
 (n.s.loc.)
          (n.s.nom.)
                   (n.s.nom.)
                                  (n.s.loc.)
                                            (n.s.nom.)
                                                       (n.s.nom.) (conj.)(ind.)
kammadvāravasena
                      tividham hoti.
         門 根據、以
                        三種
                       ti+vidha
                               hoti
 kamma+dvāra+vasa
        (m.s.ins.)
                      (n.s.nom.) (pr.3,s.)
□ 欲界的善(業),根據業門是三種:在身門上轉起的是「身業」,在語門上轉起的是「語業」,
 和在意門上轉起的是「意業」。
Moral Kamma of the Kama-plane is threefold according to the doors of action, namely, deeds pertaining to
the door of the body, verbal actions pertaining to the door of speech, mental actions pertaining to the door
of the mind.
63. Tathā dāna-
                sīla- bhāvanāvasena.
        (布)施、(持)戒 修習(定) 以、根據
   Tathā
                    bhāvanā+ vasa
         dāna-
                sīla-
   (adv.)
                           (m.s.ins.)
□ 像那樣,根據(布)施、(持)戒及修習(定),(欲界的善業)是三種。
Similarly it is threefold as generosity, morality, and meditation.
64. Cittuppādavasena panetam
                             atthavidham hoti.
        生起
             根據
                    但 這個
                                   種
                                          분
   Citta+uppāda+vasa
                   pana+eta
                              attha+vidha
                                          hoti
            (m.s.ins.)(adv.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)
□ 根據(八十九)心的生起,這個(欲界的善業)是八種。
It is eight fold according to the classes of consciousness.
65. Dāna-
           sīla-
                 bhāvanāpacāyana-veyyāvacca-pattidāna-pattānumodana-
    (布)施
           (持)戒
                   修習(定)
                                     義務
                                              功德回向 已得到
   Dāna-
           sīla-
                 bhāvanā+ pacāyana- veyyāvacca-
                                            pattidāna-
                                                     patta+anumodana-
dhammassavana-dhammadesanā ditthijukammavasena
                                                                 hoti.
   法
                    法
                         說
                              見正直
                                        業
                                           根據、以
                                                     +
                                                                  有
 dhamma+savana- dhamma+desanā
                             ditthi+uju+kamma+vasena dasa+ vidha
                                                                 hoti
                     (f.s.nom.)
                                       (m.s.ins.)
                                                     (n.s.nom.)
                                                                (pr.3,s.)
 □ 根據(布)施、(持)戒、修定、恭敬、義務、功德回向、隨喜(他人)已得到的、聞法、說法、
 見正直業,(欲界的善業)是十種。
It is also tenfold according to (i) generosity, (ii) morality, (iii) meditation, (iv) reverence, (v) service, (vi)
transference of merit, (vii) rejoicing in (others) merit, (viii) hearing the doctrine, (ix) teaching the doctrine,
(x) and straightening one's views.
```

\* Of these ten, (vi) and (vii) are included in generosity (dana), (iv) and (v) in morality (sila), (viii), (ix)

and (x) in meditation (bhavana).

| ## Panetam vīsatividhampi kāmāvacarakammamicceva saṅkham gacchati.  ## 又這二十種(語氣詞)欲 界 業 (引句)就 被稱為  ## Ta pana+eta vīsati+ vidham+api kāma+avacara +kammam+iti+ va saṅkhā gacchati (n.s.nom.)(adv.)(n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)(ind.)(adv.) (f.s.acc.) (pr.3,s.)  ## 那這個(十二不善心與八善心)二十種就被稱為「欲界業」。  ## All these twenty kinds (immoral and moral) are regarded as Kamma pertaining to the kama-plane. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| An these twenty kinds (minioral and moral) are regarded as Kanina pertaining to the kana-plane.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 67. Rūpāvacarakusalam pana manokammameva, tañca bhāvanāmayam<br>色界善又意業只是它和修習所成<br>Rūpa+avacara+kusala pana mano+kammam+ eva tam+ca bhāvanā+maya<br>(n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)(conj.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                           |
| appanāppattaṁ, jhānaṅgabhedena pañcavidhaṁ hoti.  安止(定) 已證得的 禪 支 區別 五 種 有、是 appanā+ patta jhāna+aṅga +bheda pañca+vidha hoti (n.s.nom.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)  □ 又,色界的善(業)只是意業,它是修習而已證得的安止(定)所成,以及依照禪支的區別,(色界的善業)是五種。                                                                                                                                                                             |
| Moral Kamma of the Rupa-plane is purely mental action, and is caused by meditation. According to the                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| jhāna factors that involve ecstasy it is fivefold.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 68. Tathā arūpāvacarakusalañca manokammam, tampi bhāvanāmayam appanāppattam. 如彼 無色 界 善 和 意 業 它 也 修習 所成 安止(定) 已證得的 Tathā a+rūpa+avacara+kusalam+ca mano+kamma tam+api bhāvanā+maya appanā+ ppatta (adv.) (n.s.nom.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 像那樣,無色界的善(業)也只是意業,它也是修習而已證得的安止(定)所成, Similarly moral Kamma of the Arupa plane is mental action, and is also caused by meditation.             |
| Ārammaṇabhedena catubbidhaṁ hoti.  所緣 區別 四 種 是 Ārammaṇa+ bheda catubbidha hoti (m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) □ 依照(禪定的)所緣的區別,(無色界的善業)是四種。  According to the objects of jhāna that involve ecstasy it is fourfold. (See Ch. I.)                                                                                                                                                                             |
| <b>69.</b> Etthākusalakammam-uddhacca-rahitaṁ apāyabhūmiyaṁ paṭisandhiṁ janeti, 在這裡不善業 掉舉 除去 惡趣 地 結生 產生 Ettha+a+kusala+kammaṁ -uddhacca- rahita apāya+bhūmi paṭisandhi janeti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.loc.) (f.s.acc.) (pr.3,s.) □ 在這(依產生果報的位置而說的四種業)裡,(十二)不善業,除去掉舉 ¹(的其餘十一心),產生結生在惡趣地。  Herein immoral Kamma, excluding restlessness (uddhacca is too weak to produce rebirth.), causes rebirth         |
| in a Woeful State.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| in a modiai state.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| pavattiyam pana sabbampi dvādasavidham sattākusalapākāni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

<sup>1</sup> 因為掉舉心太弱,沒有結生的力量。

在轉起時 但 一切(語氣詞) 十二 種 十不 善 果報 pavatti pana sabbam+api dvādasa+vidha satta+a+kusala+pāka (f.s.loc.)(adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.p.acc.)

sabbatthāpi kāmaloke rūpaloke ca yathāraham vipaccati. 一切 處(語氣詞) 欲 界 色 界 和 滴當地 成熟、被煮 yathā+ārahaṁ sabbattha+api kāma+loka rūpa+loka vipaccati ca (adv.) (adv.) (m.s.loc.) (m.s.loc.) (conj.) (pr.3,s.) (adv.)

□但在轉起時,一切十二種(不善業)在欲界與色界的一切處,適當地成熟七種(無因)不善果報(心)。 But during lifetime all the twelve take effect, as the seven unwholesome resultants are experienced anywhere in the kama plane or the rupa plane according to circumstances.

70. Kāmāvacarakusalampi kāmasugatiyameva paṭisandhim janeti,

界 (強調詞) 欲(界)善 趣 (強調詞) 結生 產生 欲 蒫 Kāma+avacara+kusalam+api kāma+sugatiyam+ eva patisandhi janeti Kusala su+gati (n.s.nom.)(adv.) (f.s.loc.) (adv.) (f.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 欲界的(八個)善(心),產生結生在欲界善趣,

Moral Kamma of the kama-plane produces rebirth in the blissful kama-plane.

tathā pavattiyanca mahāvipākāni ahetukavipākāni pana aṭṭhapi

如彼 在轉起時 和 大 果報 無因 果報 又 tathā pavattiyam+ca mahā+vipāka a+hetuka+vipāka pana attha+pi (adv.) (f.s.loc.) (conj.) (n.p.nom.) (n.p.acc.) (adv.) (adv.)

sabbatthāpi kāmaloke rūpaloke ca yathāraham vipaccati.

一切處(語氣詞) 欲 界 色 界 和 適當地 成熟、被煮 sabbattha+api kāma+loka rūpa+loka ca yathā+ārahaṁ vipaccati (adv.) (adv.) (m.s.loc.) (m.s.loc.) (conj.) (adv.) (pr.3,s.)

□ 像那樣,在轉起時,(一切八善心)也在欲界與色界的一切處,適當地成熟(八)大果報(心)及 八無因果報(心)¹。

Similarly the eight Great Resultants (are experienced in the blissful kama-plane) during lifetime. The eight (wholesome) rootless resultants are experienced anywhere in the kama-plane or rupa-plane according to circumstances.

71. Tatthāpi tihetukamukkaṭṭham kusalam tihetukam paṭisandhim datvā

在其中(語氣詞) 三因 強、殊勝的 善 三因的 結生 給與、產生 Tattha+api ti+hetukam+ ukkattha kusala ti+hetuka patisandhi datvā (adv.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.acc.) (m.s.acc.) (ger.)

pavatte soļasa vipākāni vipaccati.

當已轉起時 十六 果報 成熟

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 在轉起時,八大果報心在欲界中生起,形成彼所緣的作用。八個無因果報心,則在欲界與色界的一切處,適當地 生起。

73. Dvihetukamomakam pana kusalam ahetukameva paṭisandhim deti,

二 因 弱的 但 善 無 因 只 結生 產生、給與 Dvi+hetukam+omaka pana kusala a+ hetukam+eva patisandhi (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (m.s.acc.) (adv.) (m.s.acc.) (pr.3,s.)

(pr.3,s.)

pavatte ca ahetukavipākāneva vipaccati. 當已轉起時 和 無因 果報也只 (八個) 成熟 pavatta ca a+hetuka+vipākāni+eva vipaccati vipāka

(n.p.acc.) (acc.)

(conj.)

□ (無貪、無瞋)二因弱的(四個智不相應的)善(心),只產生(八個)無因(善果報心)結生,以及當已轉起時只成熟(八個)無因(善)果報(心)。

But moral Kamma, accompanied by two roots of a lower class, produces rebirth without roots, and gives effect to rootless resultants during lifetime.

74. Asankhāram sasankhāra-vipākāni na paccati.

無 行 有 行 果報 不 成熟 A+saṅkhāra sa+saṅkhāra-vipāka na paccati (n.s.nom.) (n.p.acc.) (adv.) (pr.3,s.)

(m.s.loc.)

<sup>1</sup> 十六果報心:即八個無因果報心與八個彼所緣作用的有因果報心。

### Sasankhāramasankhāra-vipākānīti kecana.

有 行 無 行 果報(引句) 某些 Sa+sańkhāraṁ+a+sańkhāra-vipākāni+iti ke-cana (n.p.acc.) (ind.)(m.s.nom.)

### Tesam dvādasa pākāni, dasāttha ca yathākkamam;

他們的 十二 果報 十 八 和 依照次第 Ta dvādasa+ pāka dasa+aṭṭha ca yathā+kamaṁ (m.p.gen.) (nom.) (n.p.nom.) (nom.)(conj.) (adv.)

## Yathāvuttānusārena yathāsambhavamuddise.

如上 已解說 根據 如是 生起 說明 Yathā+vutta+anusāra yathā+sambhavam+uddisati (adv.) (n.s.ins.) (adv.) (opt,3,s.)

□ 某些(阿闍黎)¹說明:無行(心)不會成熟有行的果報(心);有行(心)不會成熟無行的果報(心)。根據他們之如上已解說的,如是果報(心)的生起依照次第為十二²、十與八³。

Unprompted moral consciousness does not produce a prompted resultant. Some say that a prompted moral consciousness does not produce and unprompted resultant.

Some (teachers) say that unprompted thoughts do not produce prompted resultants and prompted thoughts do not produce unprompted resultants.

According to them, as stated above, the arising of the resultants, in due order, twelve, ten and eight, should be set forth.

## 75. Rūpāvacarakusalam pana pathamajjhānam parittam bhāvetvā brahmapārisajjesu uppajjati.

投生 又 下(品) 修習後 眾(天) Rūpa+avacara+kusala pana pathama+jhāna paritta bhāvetvā brahma+pārisajja uppajjati (n.s.nom.) (adv.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.) (pr.3,s.)

□(關於)色界善(心),修習初禪至下(品)後者,他們投生在梵眾(天);

As regards moral Kamma of the rupa-plane those who develop the first jhāna to a minor degree are born amongst Brahma's Retinue.

## **76.** Tadeva majjhimam bhāvetvā brahmapurohitesu.

那 (語氣詞) 中(品) 修習後 梵 輔(天) Tad+ eva majjhima bhāvetvā brahma+purohita (n.s.acc.)(adv.) (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)

□ 修習那(初禪至)中(品)後者,(他們投生)在梵輔(天);

Developing the same to a medium degree, they are born amongst Brahma's Ministers.

#### 77. Panītam bhāvetvā mahābrahmesu.

上(品) 修習後 大梵(天) Paṇīta bhāvetvā mahā+brahma

<sup>1</sup> 根據阿毗達摩義廣釋說,某些阿闍黎即是目羅婆毗寺的大法護派。有說此派的領袖是大授長老。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 據他們說:兩個強的智相應無行善心成熟十二種果報(四個無行及八個無因)。二個強的智相應有行及善心也成熟 十二個果報(四個有行及八個無因)。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 二個弱的智相應無行及二個殊勝的智不相應無行,成熟十個果報(二個智不相應無行及八個無因)。二個弱的智相 應有行及二個殊勝的智不相應有行,成熟十個果報(二個智不相應有行及八個無因)。弱的智不相應善心,只成 熟八個無因果報。

| (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 修習(那初禪至)上(品)後者,(他們投生)在大梵(天)。                                                                          |
| Developing them to a high degree they are born amongst the Maha Brahma gods.                            |
|                                                                                                         |
| 78. Tathā dutiyajjhānam tatiyajjhānanca parittam bhāvetvā parittābhesu.                                 |
| 如彼 第二 禪 第三 禪修 和 下(品) 修習後 少 光(天)<br>Tathā dutiya+jhāna tatiya+jhānam+ca paritta bhāvetvā paritta+ābha    |
| (adv.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (conj.) (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                       |
| □ 像那樣,修第二禪與第三禪至下(品)後者,(他們投生)在少光(天);                                                                     |
| Similarly, developing the second jhāna and the third jhāna to a minor degree, they are born amongst the |
| gods of Minor Lustre.                                                                                   |
|                                                                                                         |
| 79. Majjhimam bhāvetvā appamāṇābhesu.                                                                   |
| 中(品)    修習後  無 量 光(天)<br>Majjhima   bhāvetvā a+pamāṇa+ābha                                              |
| (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                                                            |
| □ 修習(二禪與第三禪)至中(品)後者,(他們投生)在無量光(天),                                                                      |
| Developing them to a medium degree, they are born amongst gods of Infinite Lustre.                      |
|                                                                                                         |
| 80. Paņītam bhāvetvā ābhassaresu.                                                                       |
| 上(品) 修習後 光音(天)<br>Paṇīta bhāvetvā ābhassara                                                             |
| (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                                                            |
| □ 修習(二禪與第三禪)至上(品)後者,(他們投生)在在光音(天)。                                                                      |
| Developing them to a high degree, they are born amongst the Radiant gods.                               |
|                                                                                                         |
| 81. Catutthajjhānam parittam bhāvetvā parittasubhesu.                                                   |
| 第四   禪   下(品)  修習後   少  淨(天)<br>Catuttha+jhāna paritta bhāvetvā paritta+subha                           |
| (n.s.acc.) (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                                                 |
| □ 修習第四禪至下(品)後者,(他們投生)在少淨(天);                                                                            |
| Developing the fourth jhāna to a minor degree, they are born amongst the gods of Minor Aura.            |
|                                                                                                         |
| 82. Majjhimam bhāvetvā appamāṇasubhesu.                                                                 |
| 中(品)    修習後  無 量  淨(天)<br>Majjhima   bhāvetvā a+pamāṇa+ subha                                           |
| (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)                                                                            |
| □ 修習(第四禪)至中(品)後者,(他們投生) 在無量淨(天)。                                                                        |
| Developing it to a medium degree, they are born amongst gods full of Unlimited Aura.                    |
|                                                                                                         |
| 83. Paṇītam bhāvetvā subhakinhesu.                                                                      |
| 上(品)  修習後  淨  遍 (天)<br>Paṇīta bhāvetvā subha+ kiṇha                                                     |
| (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.) □ 修習(第四禪)至上(品)後者,(他們投生)在遍淨(天)。                                             |
| 山 1岁目(为21年)土工(101/1久有 / (1811-11文土) 14.2世/于(入) *                                                        |

Abhidhammatthasavgaho \_\_\_

Developing it to a high degree, they are born amongst gods of Steady Aura.

```
84. Pañcamajjhānam bhāvetvā vehapphalesu.
```

```
第五 禪 修習後 廣 果(天)
Pañcama+jhāna bhāvetvā vehapphala
(n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)
□ 修習第五禪後者,(他們投生)在廣果(天);
```

Developing the fifth jhāna they are born amongst the gods of the Great Reward.

### **85.** Tadeva saññāvirāgam bhāvetvā asaññasattesu.

```
那 (語氣詞) 想 離 修習後 無 想 有情(天) Tad+ eva saññā+virāga bhāvetvā a+sañña+ satta (n.s.acc.)(adv.) (n.s.acc.) (ger.) (m.p.loc.)
□ 修習那離想後者,(他們投生)在無想有情(天);
```

Developing it with no attachment to consciousness, they are born amongst beings without consciousness.

### **86.** Anāgāmino pana suddhāvāsesu uppajjanti.

```
阿那含、一來 但 淨 居(天) 投生
Anāgāmin pana suddhāvāsa uppajjati
(m.p.nom.) (adv.) (m.p.loc.) (pr.3,p.)
```

□ 但諸阿那含投生在(五)淨居(天)。

The Never-Returners are born in the Pure Abodes.

## 87. Arūpāvacarakusalanca yathākkamam bhāvetvā āruppesu uppajjantīti.

```
無色界善和 依照 次第 修習之後 無色(界天) (他們)投生 (引句)
A+rūpa+avacara+kusalaṁ+ca yathā+kamaṁ bhāvetvā āruppa uppajjanti+iti
(n.s.acc.)(conj.) (adv.) (ger.) (m.p.loc.) (pr.3,s.) (ind.)
```

□ 修習無色界的善(業)之後,他們依照(自己所證得的禪那的)次第投生在無色界(天)中。

Developing moral Kamma pertaining to the Formless sphere, they are born in Formless Spheres in corresponding order.

#### 88. Ittham mahaggatam puññam, yathābhūmivavatthitam.

```
如是 廣大 行 善善、福(業) 依照 地 決定
Ittham maha+gata puñña yathā+bhūmi +vavatthita
(adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)
```

#### Janeti sadisam pākam, paţisandhipavattiyam.

```
產生 同樣的 果報 結 生 轉起
Janeti sadisa pāka paṭisandhi+ pavatti
(pr.3,s.) (n.s.acc.) (f.s.loc.)
```

□ 這樣依照地而決定的(上二界的)廣大行善(業),在結生與轉起時,產生同樣的果報。

Thus sublimated merit, determined according to sphere, produces similar results (both) at rebirth and in one's lifetime.

Idamettha kammacatukkam.

這 在此 業 四種
Idam+ettha kamma+ catukka

(一) 適時死(Kālamaraṇa)有三種情形:因為業盡(即福盡);因為壽命盡;因為福與壽命都盡。

(二) 非時死(Akālamaraṇa)有三種情形:因斷業而死。

128

```
anantaramuppajjamānabhave upalabhitabbamupabhogabhūtañca
                                                             gatinimittam vā
不間斷
                    有
                           被經驗
                                         被受用
                                                  存在
                                                              趣
                                                                   相
                                                                          或
   =下一世
                         upalabhitabbam+ upabhoga+ bhūtam+ ca
anantaram+uppajjamāna+bhava
                                                              gati+ nimitta
                                                                         vā
             (n.s.loc.)
                              (n.s.nom.)
                                              (n.s.nom.)(conj.)
                                                                (n.s.nom.) (conj.)
kammabalena channam dvārānam añnatarasmim paccupatthāti,
                                 任 -
                                            現起
   業
      カ
              六
 kamma+bala
                                            paccupatthāti
             cha
                     dvāra
                               aññatara
   (n.s.ins.)
                                 (n.s.loc.)
                                            (pr.3,s.)
             (n.p.gen.) (n.p.gen.)
□ 又,像那樣,對於諸臨死者,在(臨近)死的時候,由於業力,依照情況在六門的任何一(門)現
起(如下三種所緣之一種):(一)面對(臨終者的是)將在下一世產生結生(心)的業。(二)或在臨死
時,(面對的是他)以前造業的時候已經識知的色等,或(以前造業所用)工具的那個業相。(三)或
(那處所的徵像)是在下一世被經驗與被受用的趣相。
Now, to those who are about to die, at the moment of death, by the power of Kamma, one of the
following presents itself through any of the six doors:
i. a Kamma that produces rebirth in the subsequent birth enters (the mind-door) according to
circumstances:
ii. an object such as a pre-perceived form and the like, or anything that was instrumental in the
performance of the Kamma.
iii. a symbolic destiny sign that should be got and experienced in the subsequent birth-place.
                                           ārabbha vipaccamānakakammānurūpam
tato param tameva tath'opatthitam ārammaṇam
          那 只 如是
                     已現起的
                                                    將成熟
tato param tam+eva tathā+upaţţhita
                                        ārabbha vipaccamānaka+ kamma+
                               ārammaņa
                                                                    anurūpa
(adv.)(adv.)(n.s.nom.)(adv.)
                      (n.s.nom.) (n.s.nom.)
                                           (adv.)
                                                                    (n.s.nom.)
parisuddham upakkilittham vā upalabhitabbabhavānurūpam tatthonatamva
                                                                    cittasantānam
   清淨的
              雜染的
                        或
                            被經驗
                                       (生)有 依照
                                                   境、處所 傾向
                                                                     心相續(=心流)
 parisuddha
            upakkiliţţha
                        vā
                            upalabhitabba+bhava+anurūpa
                                                   tattha+oṇatam+eva
                                                                     citta+santāna
 (n.s.nom.)
               (n.s.nom.) (conj.)
                                       (n.s.nom.)
                                                      (n.s.nom.) (adv.)
                                                                         (n.s.nom.)
abhinham pavattati bāhullena,
                   頻繁地
重複地
           轉起
                 bāhulla
abhinham
          pavattati
 (adv.)
         (pr.3,s.)
                 (n.s.ins.)
□ 從此之後,只專注著那個如是已現起的(業、業相或趣相)所緣,依照即將成熟的清淨(業)或雜
染(業)及依照(他即將)經驗的(生)有之處所,(他的)心(相續)流就重複地轉起而頻繁地傾向於那個
(處所)。
Thereafter attending to that object thus presented, the stream of consciousness, in accordance with the
Kamma that is to be matured, whether pure or corrupted, and in conformity with the place where one is
to be born, continually flows, inclining mostly towards that state.
```

kammam abhinavakaranavasena

浩作

(m.s.ins.)

abhinava+karana+ vasa

新

業重

(n.s.nom.)

kamma

janakabhūtam

janaka+bhūta

令生的 存在

(n.s.nom.)

tameva

taṁ+eva

那(強調詞)或

vā

vā

(n.s.nom.(adv.)(conj.)(adv.)

pana

pana

(語氣詞)

dvārappattam hoti.

dvāra+ patta

(n.s.nom.)

是

hoti

(pr.3,s.)

#### (n.s.nom.) (m.s.ins.) (n.s.ins.) paţisandhisankhātam mānasam uppajjamānameva patitthāti bhavantare. 結生 被稱為 生起 就 之間 意(=心) 住立 有 pațisandhi+ sankhāta mānasa uppajjamānam+eva patiţhāti bhava+antara

□ 立刻隨著那(死心的)滅結束後,識知了那同樣已取得的所緣,依照情況,或有(依靠)依處或無(依靠)依處<sup>1</sup>,結生心」就生起並住立在下一世 ——因為(結生心)是被「無明隨眠」所束縛和以「渴愛隨眠」為根本的行(業)所生。被稱為「結生(心)」是因為它產生連結(前後)生、被相應的(諸法)所執取,當俱生(諸法)的住處而成為(諸法的)先行者。

(n.s.loc.)

(n.s.nom.) (adv.) (pr.3,s.)

(n.s.nom.)

130

(n.s.nom.)

<sup>1</sup> 有依處是指欲界與色界的心。無依處是指無色界的心,詳見本論第六品。

Immediately after that (death-consciousness) has ceased, a rebirth consciousness arises and is established in the subsequent existence, based on the object thus obtained, either with or without the heart-base as is appropriate, generated by Kamma (sankhara) that is enveloped by latent ignorance and rooted in latent craving. That rebirth (or relinking) consciousness, so called because it links together the two consecutive existences, is conjoined with its mental co-adjuncts, and acts as the fore-runner to the conascent states as their locus (or foundation - adhitthanabhavena).

```
92. Maraṇāsannavīthiyam panettha mandappavattāni pañceva javanāni pāṭikaṅkhitabbāni,
```

路心 (語氣詞)於此 遲緩 轉起 Ħ. 娻行 應被期望 臨沂 只有 Marana+āsanna+ vīthi pana+ettha pātikankhitabba manda+pavatta pañca+ eva javana (f.s.loc.) (adv.)(adv.) (n.p.nom.) (nom.)(adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

□ 於此,在臨近死亡的路心中,只有遲緩轉起的五個速行(剎那)應被期望,

Herein in the dying thought-process only five feeble moments (normally seven thought-moments), of javana should be expected.

tasmā yadi paccuppannārammaņesu āpāthagatesu dharantesveva maraņam hoti,

因此 所緣 呈現 取得 (強調詞) 死亡 tasmā yadi paccuppanna+ārammaņa āpāthagata dharantesu+eva marana hoti dharanta (ppr.) (adv.) (conj.) (n.p.loc.) (n.p.loc.) (n.p.loc.)(adv.) (n.s.nom.)(pr.3,s.)

tadā patisandhibhavangānampi paccuppannārammanatā labbhatīti katvā 那時 結生 所緣 被得到(引句) 作了 現在 tadā paţisandhi+bhava+angānam+api paccuppanna+ārammaṇa-tā labbhati+iti katvā (adv.) (n.p.gen.)(adv.) (f.s.nom.) (pr.3,s.) (ind.) (ger.)

kāmāvacarapaṭisandhiyā chadvāraggahitam kammanimittam gatinimittañca

門 界 結生 欲 六 取 業 相 相 和 kāma+avacara+paţisandhi cha+dvāra+gahita kamma+nimitta gati+nimittam+ca (f.s.loc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)

paccuppannamatītārammaṇam upalabbhati,

現在 過去 所緣 可能 paccuppannaṁ+atīta+ārammaṇa upalabbhati (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 因此,如果就是在取得呈現於(意門)的現在所緣中死亡,那時,(新一世的)結生與有分也取得現在所緣。在欲界結生(的情形)中,當那所緣是由六門的(任何一門)所取的業相或趣相時,那個所緣可能是現在或可能是過去。

Therefore when death occurs while the present object is being presented to the avenues (i.e., kamma nimitta to one of the five sense-doors or gati nimitta to the mind-door) then the rebirth-consciousness and the bhavanga -consciousness take a present object.

Thus in rebirth in a Sense-Sphere the kamma nimitta taken by (any of) the six doors, or the gati nimitta, may be past or present.

kammam pana atītameva, tañca manodvāraggahitam, 業 但 過去 只 那 和 意 門 所取

95. Asaññasattānam pana jīvitanavakameva patisandhibhāvena patitthāti,

visualized space) becomes an object, according to circumstances.

無 想 有情 又 命 九(法) 只有 結生 狀態 住立 A+sañña|satta pana jīvita+navakaṁ+eva paṭisandh+ibhāva paṭiṭṭhāti (m.p.dat.) (adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.ins.) (pr.3,s.)

tasmā rūpapaţisandhikā nāma. te 因此 他們 色 結生者 稱為 tasmā rūpa+paţisandhika nāma ta (adv.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (adv.)

| ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 對於諸無想有情,只有以命九法 <sup>1</sup> 住立結生,因此他們(無想有情)稱為「色結生者」。 To the mindless beings only the vital nonad* establishes itself in the way of rebirth. Hence they are called materially reborn.                                           |
| 96. Arūpā arūpapaṭisandhikā.  無色(有情) 無 色 結生者 A+rūpa a+rūpa+ paṭisandhika (m.p.nom.) (m.p.nom.)  □ 諸無色有情為「無色結生者」。  Those born in Formless Realms are called mentally reborn.                                                      |
| 97. Sesā rūpārūpapaṭisandhikā. 剩下的 色 非 色 結生者 Sesa rūpa+a+rūpa+paṭisandhika (m.p.nom.) (m.p.nom.)                                                                                                                                 |
| □ 其餘的為「色與非色的結生者」。 The rest are called materially and mentally reborn.                                                                                                                                                            |
| * Namely, the four elements of extension, cohesion, heat, motion (pathavi, apo, tejo, vayo), the four derivatives colour, odour, taste, nutritive essence (vanna, gandha, rasa, oja), and physical life principle (jivitindriya) |
| 98. Āruppacutiyā honti, heṭṭhimāruppavajjitā.<br>無色死有更低無色除去<br>Āruppa+cuti honti heṭṭhim+āruppa+vajjita<br>(fs.abl.) (pr.3.p.) (m.p.nom.)                                                                                        |

#### Paramāruppasandhī<sup>2</sup> kāmatihetukā. ca, tathā

更高 無色 結生 和 欲(界)三 因 如是 Parama+āruppa+sandhi ca tathā kāma+ti+hetuka (m.p.nom.) (conj.) (adv.) (m.p.nom.)

(無色界結生者)從無色(界)死後,他們只結生在更高的無色界,而不(結生在)更低的無色界 (、色界、四惡趣);或者也能如是以三因(結生心)結合投生到欲界。

After one passes away from a Formless Realm, one is similarly born in a Formless Realm, but not in a lower Formless plane, and also in the Sense-Sphere with three roots.

```
Rūpāvacaracutiyā
                   aheturahitā
                                 siyum;
        界
              死
                    無因 沒、除
                                   是
Rūpa+avacara+cuti
                   a+hetu+rahita
                                  hoti
```

(opt.3,p.) (f.s.abl.) (m.p.nom.)

□(色界結生者)從色(界)死後,他們不以(善、不善)無因結生(,只結生於二因和三因處)。

When one passes from a Realm of Form, one is not born without the three roots.

panetarā.<sup>3</sup> Sabbā kāmatihetumhā, kāmesveva

命九法,參考本書第六章:〈色品〉。

此 sandhī = paṭisandhī, 因為偈頌關係而省略 sandhī(m.p.nom.)。

kāmesveva = kāmesu+eva; panetarā= pana + itarā(m.p.nom.) °

一切 欲(界) 三因 欲(界) 只 但是 其他 Sabba kāma+ti+hetu kāmesu+eva pana+ itara (m.p.nom.) (m.s.abl.) (m.p.loc.)(adv.) (adv.)(m.p.nom.)

□從欲界三因死後者,他們能結生一切(三界);但是其他(一因和二因的有情死後),只在欲界(結生)。

After a birth with the three roots one seeks rebirth in all states. The rest (namely those with two roots and no roots) are reborn in the Sense-Spheres.

## Ayamettha cutipațisandhikkamo.

這 在此 死 結生 次地、歷程 Ayam+ ettha cuti+patisandhi+ kama (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) □ 在此,這是死與結生的次第。

Herein this is the procedure with regard to decease and rebirth.

### 99. Iccevam gahitapatisandhikānam pana patisandhinirodhānantarato pabhuti

如是 這樣 取 結生者 (語氣詞) 結生 滅 不間斷 以後 (=立刻隨著)

Iti+evam gabita+ patisandhika pana patisandhi+ pirodha+anantara pabbut

Iti+evam gahita+ paṭisandhika pana paṭisandhi+ nirodha+anantara pabhuti (ind.)(adv.) (m.p.dat.) (adv.) (ms.abl.) (f.s.nom.)

#### tamevārammanamārabbha cittam yāva cuticittuppādā asati vīthicittuppāde tadeva 同樣的 所緣 專注 那(強調詞)心 直至 死 心 生起 沒有 路 心 生起 tam+eva+ārammanam+ārabbha tad+eva citta yāva cuti+citta+uppāda a+sant vīthi+citta+uppāda <ppr. of $\sqrt{as}$

(n.s.acc.) (adv.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)(prep.) (n.s.abl.) (s.loc.) (n.s.loc.)

#### bhavassa angabhāvena bhavangasantatisankhātam mānasam abbocchinnam

成分 狀態 有(=牛命) 相續 不被切斷 有 分 被稱為 意(=小) bhava anga+bhava bhava+anga+santati+sankhata mānasa abbocchinna (n.s.gen.) (n.s.ins.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

#### nadīsoto viya pavattati.

河 流 猶如 轉起 nadī+sota viya pavattati (m.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.)

□ 如是,對於這樣取得結生者們,從立刻隨著結生(心)的滅以後,專注那同樣所緣的同一種心 猶如河流不被切斷地轉起,直至死心的生起;在沒有路心生起的時候,因為這個心是(一期)生命 的(基本)成分而被稱為「有分相續」。

So, to those who have thus got rebirth, immediately after the cessation of the relinking (consciousness) a similar consciousness, depending on the same object, flows on, in the absence of a thought-process, uninterruptedly like a stream, until the arising of the decease-consciousness. Being an essential factor of life, this consciousness is known as bhavanga.

#### **100.** Pariyosāne ca cavanavasena cuticittam hutvā nirujjhati.

最後 死去 以 死 變成了 滅 和 1,7 nirujjhati Pari+osāna ca cavana+vasa cuti+citta hutvā (ger.) (n.s.loc.) (conj.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

Vīthimuttasangahavibhāgo nāma

分別

稱為

攝

cuticeha =cuti 死+ca 和+ iha,而 iha=idha 在這裡。

攝、概要

路

離

Abhidhammatthasangahe

義

Iti

如此

阿毗達摩

Pañcamo paricchedo.

묘

第五

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
| <i>E</i> -            |  |
|                       |  |

Iti abhi-dhamma+ attha+ saṅgaha vīthi+mutta+saṅgaha+ vibhāga nāma Pañcama pariccheda (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝離路分別》的第五品(結束了)。

Thus ends the fifth chapter of the Compendium of Abhidhamma, known as the Analysis of the Process-freed section.

| 6.         | $R\bar{u}_1$ | nai | pari | icc | hed | lo |
|------------|--------------|-----|------|-----|-----|----|
| <b>O</b> • | LLU          | Pu  | pai  |     |     | -  |

色 品 Rūpa+ pariccheda (m.s.nom.)

#### CHAPTER VI - ANALYSIS OF MATTER

## 1. Ettāvatā vibhattā hi, sappabhedappavattikā.

至此 已解說 確實 依 區別 轉起 Ettāvatā vibhatta hi sa+pabheda+ pavattika (adv.) (m.p.nom.)(adv.) (m.p.nom.)

### Cittacetasikā dhammā, rūpam dāni pavuccati.

心 心所 法 色 現在 將被說明 Citta+cetasika dhamma rūpa dāni pavuccati (m.p.nom.) (m.p.nom.) (n.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.)

## □ 至此確實已依諸區別與轉起解說了心及心所法,現在色法將被說明。

Having thus far described the consciousness and mental states in accordance with their classes and processes, matter will now be dealt with.

## 2. Samuddesā vibhāgā ca, samuṭṭhānā kalāpato.

列舉 分別 和 等起 色聚 Sa+uddesa vibhāgā ca samuṭṭhāna kalāpa (m.s.abl.) (m.s.abl.) (conj.) (n.s.abl.) (m.s.abl.)

#### Pavattikkamato ceti, pañcadhā tattha saṅgaho.

轉起 次第 和(引句) 五 種 此中 概要 Pavatti+kama ca+ iti pañcadhā tattha saṅgaha (m.s.abl.) (conj.)(ind.) (adv.) (adv.) (m.s.nom.)

## □ 此中,(色法)的概要是五種:列舉、分別、等起、色聚與轉起的次第。

With respect to enumeration, divisions, arising, groups, and the mode of happening, the compendium of matter therein is fivefold.

# Rūpasamuddeso

色 列舉 Rūpa + samuddesa (m.s.nom.)

□ 色的列舉

Enumeration of matter (samuddesa)

### 3. Cattāri mahābhūtāni, catunnañca mahābhūtānam upādāyarūpanti

四 大種 四 和 大種 衍生 色 (引句)
Catu mahā+bhūta catunnaṁ+ca mahā+bhūta upādāya+rūpaṁ+iti
(n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.gen.) (conj.) (n.p.gen.) (n.s.nom.)(ind.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 「大」是指它們是主要、基本的; 「種」是指它們是色法的基本元素,漢譯為種是比喻為種子,可以衍生其餘的色法。 四大各個以其餘的三個為立足處,而其餘的色法由四大種組成,也就是二十四個衍生色。「衍生」是指其餘的色法依靠 四大或衍變自四而組成。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| duvidhampetamrūpamekādasavidhenasaṅgaham gacchati.二類(語氣詞)這色十一類包含、構成、被分類、被組合duvidham+api+etamrūpaekādasa+ vidhasaṅgahagacchati(n.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.ins.)(m.s.acc.)(pr.3,s.)                                                                   |
| □ (什麼是色?) 這個色(法)是二類:四大種及四大種衍生色,(這二個又)包含十一類。 Matter is twofold-namely, the four Great Essentials (8), and material qualities derived from them (9). These two constitute eleven species.                                                          |
| 4. Kathaṁ? Pathavīdhātu āpodhātu tejodhātu vāyodhātu bhūtarūpaṁ nāma. 如何呢 地界水界 火界 風界 種色 (強調詞) Kathaṁ Pathavī+ dhātu āpo+dhātu tejo+dhātu vāyo+dhātu bhūta+rūpa nāma (adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                    |
| □ (十一類色是)如何呢?(一) 種色,即:地界、水界、火界、風界。 How? Essential material qualities - the element of extension , the element of cohesion , the element of heat, and the                                                                                         |
| element of motion.  5. Cakkhu sotam ghānam jivhā kāyo pasādarūpam nāma.  眼 耳 鼻 舌 身 淨 色 (強調詞) Cakkhu sota ghāna jivhā kāya pasāda+rūpam nāma (n.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.)                                         |
| □(二) 淨色,即:眼、耳、鼻、舌、身。 Sensitive material qualities viz: eye, ear, nose, tongue, and body.                                                                                                                                                         |
| 6. Rūpam saddo gandho raso āpodhātuvivajjitam bhūtattayasankhātam photthabbam<br>色 聲 香 味 水 界 除去 種 三 被稱為 觸<br>Rūpa sadda gandha rasa āpo+dhātu+vivajjita bhūta+ttaya +sankhāta photthabba<br>(n.s.nom.)(m.s.nom.)(m.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) |

gocararūpam nāma.

境 色 (強調詞) gocara+rūpa nāma (n.s.nom.) (adv.)

□(三)境色,即:色、聲、香、味及除去水界 的三(大)種被稱為(「觸」的)觸。

Material objects (15), viz: form (16), sound, odour, taste, and tangibility (17) - found in the three Essentials excluding the element of cohesion.

<sup>1 「</sup>除去水界」:南傳上座部,認為於四大種中,觸只能取地、火和風三種。因為一切物質雖然由水的的吸引聚在一起,但是水卻不是觸覺所能觸的。例如:把手放在冷水裏,那時所感覺到水體的柔滑,不是水性,而是地性;所感受到的冷,不是水而是火;所感受到的壓力,也不是水而是風。由於水的的元素不是觸所能攝受,又非其他識所能了別,所以說水大種的存在,只能推理而得知。這裏說的十八種色,只取色、聲、香、味。那「除去水界」而被稱為三大種的觸,沒有計算在內。

```
7. Itthattam
                purisattam
                             bhāvarūpam
   女性(女根)
                男性(男根)
                                     色
                                          (強調詞)
   Itthatta
                  purisatta
                              bhāva+rūpa
                                           nāma
   (n.s.nom.)
                                           (adv.)
                  (n.s.nom.)
                                  (n.s.nom.)
□(四)性色,即:女性(女根)、男性(男根)。
Material qualities of sex (18), viz: femininity and masculinity.
8. Hadayavatthu hadayarūpam nāma.
         依處
                 47
                       色
                            (強調詞)
   4,7
 Hadaya+vatthu
                hadaya+rūpa
                             nāma
 (m.s.nom.)
                  (n.s.nom.)
                            (adv.)
□(五)心色,即:心依處。
Material quality of base, viz: the heart-base.
9. Jīvitindriyam jīvitarūpam nāma.
   命
                 命
                    色
                          (強調詞)
 īvita+indriva
               iīvita+rūpa
                           nāma
   (n.s.nom.)
                  (n.s.nom.) (adv.)
□(六) 命色:命根。
Material quality of life, viz: vital principle,
10. Kabalīkāro āhāro āhārarūpam nāma.
     段
                           色
                                (強調詞)
   Kabalīkāra
               āhāra āhāra+rūpa nāma
   (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.)
□(七)食色,即:段食。
Material quality of nutrition, viz: edible food.
11. Iti
         ca atthārasavidhampetam
                                      rūpaṁ
                                                sabhāvarūpam salakkhaņarūpam
   如上
                           (語氣詞)這
                                        色
                                                         色
             十八
                                                 自性
                                                               自
            atthārasa+vidham+api+ eta
                                      rūpa
                                                sa+bhāva+rūpa sa+lakkhaṇa+rūpa
         ca
                  (n.s.nom.)(adv.)(n.s.nom.) (n.s.nom.)
                                                                    (n.s.nom.)
   (ind.) (conj.)
                                                  (n.s.nom.)
nipphannarūpam
                 rūparūpam sammasanarūpanti
                                                        sangaham gacchati.
                                                  ca
 完成
         色
                  色
                        色
                               思惟
                                        色 (引句)
                                                   和
                                                        包含、構成、被分類、被組合
 nipphanna+rūpa
                  rūpa+rūpa
                             sammasana+rūpam+iti
                                                                 gacchati
                                                   ca
                                                        saṅgaha
      (n.s.nom.)
                    (n.s.nom.)
                                 (n.s.nom.) (ind.)
                                                (conj.)
                                                         (m.s.acc.)
                                                                   (pr.3,s.)
□ 如上這十八種色被組合為:自性色、自相色、完色、色色及思惟色。
Thus these eighteen kinds of material qualities are grouped:
(i) according to their innate characteristics,
(ii) according to their respective marks.
(iii) as conditioned,
(iv) as changeable,
(v) as (fit for) contemplation.
```

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 12. Ākāsadhātu paricchedarūpam nāma.<br>虚空 界 限界 色 (強調詞)<br>Ākāsa+dhātu pariccheda+rūpa nāma<br>(f.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                                                    |
| □(八) 限界色,即:虚空界。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Limiting material quality, viz: the element of space.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13. Kāyaviññatti vacīviññatti viññattirūpaṁ nāma.  身 表 語 表 色 (強調詞) Kāya+viññatti vacī+viññatti viññatti+rūpa nāma (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                                 |
| □(九)表色,即:身表、語表。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Communicating material quality (29) - viz: - bodily intimation and vocal intimation.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 14. Rūpassa lahutā mudutā kammañātā viññattidvayam vikārarūpam nāma.  色 的 輕快性 柔軟性 適業 性 表 二 變化 色(強調詞) Rūpa lahutā mudutā kammañātā viññatti+dvaya vikāra+rūpa nāma (n.s.gen.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)  □ (十) 變化色,即:色輕快性、(色)柔軟性、(色)適業性及(身、語)二表。  Mutable material qualities - viz: - material lightness, softness, adaptability, and the two forms of intimation |
| 15. Rūpassa upacayo santati jaratā aniccatā lakkhaṇarūpaṁ nāma.<br>色的 積集 相續 老性 無常性 相 色 (強調詞)<br>Rūpa upacaya santati jara-tā anicca-tā lakkhaṇ+arūpa nāma<br>(n.s.gen.) (m.s.nom.)(f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                      |
| □ (十一) 相色,即:色積集、(色)相續、(色)老性、(色)無常性。 Characteristics of material qualities, viz: material productivity, continuity, decay and impermanence.                                                                                                                                                                                                                                     |
| 16. Jātirūpameva panettha upacayasantatināmena pavuccatīti ekādasavidhampetam<br>生 色 只有 (語氣詞) 這裡 積集 相續 (強調詞) 被稱為 如上 十一 類 (語氣詞)這<br>Jāti+rūpam+eva pana+ettha upacaya+santati+ nāma pavuccati+iti ekādasa+vidham+api+eta<br>(n.s.nom.)(adv.)(adv.)(adv.) (n.s.ins.) (pr.3,s.)(ind.) (n.s.nom.)(adv.)(n.s.nom.)                                                                  |
| rūpaṁ aṭṭḥavīsatividhaṁ hoti sarūpavasena.<br>色 八 二十 種 有 自(性)色 依<br>rūpa aṭṭḥa+vīsati+vidha hoti sa+rūpa+ vasa<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) (m.s.ins.)                                                                                                                                                                                                                   |

□ 這裡只有以積集與相續被稱為為「生色」。以上這十一類色依(色的)自性有二十八種。

Thus the eleven kinds of material qualities are treated as twenty eight according to their intrinsic properties.

Here by productivity and continuity are meant the material quality of birth.

# **17.** Katham--

如何

Katham

(adv.)

□ 如何(是二十八種色)呢?

How (twenty-eight)?

## Bhūtappasādavisayā, bhāvo hadayamiccapi;

(大)種 淨 境 性 心 (引句)(語氣詞) Bhūta+ pasāda+ visaya bhāva hadayaṁ+iti+api

(m.p.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.)(adv.)

## Jīvitāhārarūpehi, aṭṭhārasavidham tathā.

命食色八十種如是 Jīvita+āhāra+rūpa aṭṭhārasa+vidha tathā (n.p.ins.) (n.s.nom.) (adv.)

□ 大種、淨色、境、性、心色與命色、食色,如是為十八種。

Essentials, sensory organs, objects, sex, heart, vitality, and food thus (matter) is eighteen fold.

## Paricchedo ca viññatti, vikāro lakkhaņanti ca;

限界 和 表(色) 變化 相(色)(引句) 和 Pariccheda ca viññatti vikāra lakkhaṇaṁ+iti ca; (m.s.nom.)(conj.)(f.s.nom.) (m.s.nom.)(n.s.nom.)(ind.)(conj.)

## Anipphannā dasa ceti, aṭṭhavīsavidham bhave.

不完成(色) 十 和 如上 八 二十 種 有、是 A+nipphanna dasa ca+ iti attha+vīsa+vidham bhavati (n.p.nom.) (nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.) (opt.3.s.)

□ 限界、表色、變化與相色,為十不完成色。如上(共)有二十八種<sup>1</sup>。

Limitation (space), intimation, change-ability, and characteristics - thus there are ten non-conditioned (by kamma ). In all there are twenty-eight.

#### Ayamettha rūpasamuddeso.

這在此 色列舉 Ayaṁ+ettha rūpa+samuddesa

(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此,這是色的列舉。

Herein this is the enumeration of matter.

# Rūpavibhāgo

色 分別、分類 Rūpa+ vibhāga (m.s.nom.)

□ 色的分別<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 「二十八種色」:四大種色、五淨色、四境色、二性色、一心色、一命色、一食色等十八種加一限界色、二表色、三變化色及四相色十種,等於二十八。

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
|                       |  |

#### Classification of Matter

18. Sabbañca panetam rūpam ahetukam sappaccayam sāsavam sankhatam lokiyam

一切和又這色無因有緣有漏有為世間 Sabbaṁ+ca pana+eta rūpa a+hetuka sa+paccaya sa+āsava saṅkhata lokiya (n.s.nom.)(conj.)(adv.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

kāmāvacaram anārammanam appahātabbamevāti ekavidhampi

欲 界 無 所緣 非 所斷的 都(引句) 一 種 (強調詞) kāma+vacara an+ārammaṇa a+ pahātabbaṁ+eva+iti eka+vidhaṁ+api (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.)(ind.) (n.s.nom.)(adv.)

ajjhattikabāhirādivasena bahudhā bhedam gacchati.

内外等依、以多種區分、類別去 (=被分為)ajjhattika+bāhira+ādi+vasa<br/>(m.s.ins.)bahudhābheda<br/>(adv.)gacchati<br/>(m.s.acc.)(pr.3,s.)

□ 又,所有這個色都是無因、有緣、有漏、有為、世間、欲界、無所緣與非所斷的,而為一種<sup>2</sup>。然 而依內、外等區別,(色)則被分為多種。

Now all this matter divides itself into various categories as follows:

- 1. Rootles, 2. Causal, 3. With Defilements, 4. Conditioned, 5. Mundane, 6. Pertaining to the Kama-Sphere
- 7. Objectless, 8. Not to be eradicated.

Matter is thus onefold. When conceived as personal, external, and so forth, matter becomes manifold.

19. Katham? Pasādasankhātam pancavidhampi ajjhattikarūpam nāma, itaram bāhirarūpam.

如何 淨 稱為 Ŧi. 種 (語氣詞) 內 色 (強調詞) 其餘 Katham Pasāda+sankhāta pañca+vidham+api ajjhattika+rūpa nāma itara bāhira+rūpa (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.).)

□ 如何呢?稱為淨(色的)五種是「內色」:其餘的是「外色」。

How? The five kinds of sensitive material qualities are personal; the rest are external.

**20.** Pasādahadayasankhātam chabbidhampi vatthurūpam nāma, itaram avatthurūpam.

淨 心 稱為 六 種 (語氣詞) 依處 色 (強調詞) 其餘 非 依處 色 Pasāda+hadaya+saṅkhāta cha+bidhaṁ+api vatthu+rūpa nāma itara a+vatthu+rūpa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ 稱為淨(的五種)與心(依處)的六種是「依處色」;其餘的是「非依處色」。

The six kinds, comprising the sensitives and the heart, are material qualities with basis; the rest are without a basis.

¹關於色的分別,參考 Visuddhimagga 450 頁以下。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 在《法集論》用八個一法門與十一個二法門為論母分類法。這裡則為此八個一法門,這八項都包含二十八色。見 Dhammasaggani(p.124); 《法集論》(頁 172)。

| 21. Pasādaviññattisaṅkhātaṁ sattavidhampi dvārarūpaṁ nāma, itaraṁ advārarūpaṁ. 淨 表 稱為 七 種 (語氣詞) 門 色 (強調詞) 其餘 非 門 色 Pasāda+viññatti+saṅkhāta satta+vidhaṁ+api dvāra+rūpa nāma itaraṁ a+ dvāra+rūpa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 稱為淨(的五種)與(身、語二)表的七種是「門色」;其餘的是「非門色」。                                                                                                                                                                                                                                           |
| The seven kinds, comprising the sensitives and (the two) media of communication, are material qualities with a                                                                                                                                                                  |
| door; the rest are without doors.                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22. Pasādabhāvajīvitasankhātam aṭṭhavidhampi indriyarūpam nāma, itaram anindriyarūpam.  净 性 命 被稱為 八 種 (語氣詞) 根 色 (強調詞) 其餘 非 根 色 Pasāda+bhāva+jīvita+sankhāta aṭṭha+vidham+api indriya+rūpa nāma itara an+indriya+ rūpa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) |
| □ 稱為(五種)淨、(二種)性、命的八種是「根色」;其餘的是「非根色」。 The eight kinds, comprising the sensitives, sex-states, and vitality, are material qualities with a controlling faculty; the rest are without a controlling faculty.                                                                       |
| 23. Pasāda <u>visaya</u> saṅkhātaṁ dvādasavidhampi oḷārikarūpaṁ santikerūpaṁ,<br>淨境稱為十二種(語氣詞)粗色近色<br>Pasāda+visaya+saṅkhāta dvā+dasa+vidhaṁ+api oḷārika+rūpa santike+rūpaṁ (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                     |
| sappaṭigharūpañca, itaram sukhumarūpam dūrerūpam appaṭigharūpañca. 有 對 色 其餘 細 色 遠 色 無 對 色 和 sa+paṭigha+rūpam+ca itara sukhuma+rūpa dūre+rūpa a+paṭigha+rūpam+ca (n.s.nom.) (conj.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.)                                                     |
| □ 稱為淨與境的十二種 <sup>1</sup> 是「粗色」、「近色」、「有對色」;其餘的是「細色」、「遠色」及「無對色」。 The twelve kinds, comprising the sensitives and (seven) sense-objects (because "tangibility" comprises the                                                                                                       |
| three elements, excluding apo), are gross, proximate, and impinging material qualities; the rest are subtle,                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| distant, and non-impinging.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 24. Kammajaṁ upādinnarūpaṁ, itaraṁ anupādinnarūpaṁ.<br>業 生(色) 執 取 色 其餘 非 執 取 色<br>Kamma-ja upādinna+rūpa itara an+upādinna+ rūpa                                                                                                                                                |

□ 業生(色)是「執取色」;其餘的是「非執取色」。

(n.s.nom.)

(n.s.nom.)

Material qualities born of Kamma are 'grasped at' (48); the others are 'not grasped at'.

(n.s.nom.)

(n.s.nom.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 五淨色+四境色+三大種=12。五淨色是五色生起的依根,,前四境色與組成觸的地火風共七個為識生起的境色。這十二個都是生起五識的工具,因此稱為粗色、近色、有對色,這是在這兒的獨特意思,並非指體積的大小或距離的遠近。其餘的十六個則是細色、遠色、無對色。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 25. Rūpāyatanaṁ sanidassanarūpaṁ, itaraṁ anidassanarūpaṁ.<br>色 處 有 見 色 其餘 無 見 色<br>Rūp+āyatanaṁ sa+nidassana+rūpa itara a+nidassana+ rūpa<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                 |
| □ 色處是「有見色」;其餘的是「無見色」。 Object of form is visible; the rest are invisible.                                                                                                                                                                                                                      |
| 26. Cakkhādidvayam asampattavasena, ghānādittayam sampattavasenāti pañcavidhampi<br>眼等二種 不 到達 以 鼻 等三種 到達 以 (引句) 五 種 (語氣詞)<br>Cakkhu+ādi+dvaya a+sampatta+vasa ghāna+ādi+taya sampatta+vasena+ iti pañca+vidham+api<br>(n.s.nom.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (m.s.ins.)(ind.) (n.s.nom.) (adv.)     |
| gocaraggāhikarūpaṁ, itaraṁ agocaraggāhikarūpaṁ.<br>境 取 色 其餘 非 境 取 色<br>gocara+gāhika+rūpa itara a+gocara+gāhika+rūpa<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                 |
| □ 眼(耳)等二種是以不到達(其所緣而取境)的,鼻(、舌、身)等三種則以到達(所緣而取境),這五種是「取境色」;其餘的是「非取境色」。                                                                                                                                                                                                                           |
| Eye and ear, as not reaching (the object), and nose, tongue and body, as reaching (the object), are five kinds of material phenomena that take objects; the others do not.                                                                                                                    |
| 27. Vaṇṇo gandho raso ojā bhūtacatukkañceti aṭṭhavidhampi avinibbhogarūpaṁ,<br>色 香 味 食素 (大)種 四 和(引句) 八 種(語氣詞) 不 分離 色<br>Vaṇṇā gandha rasa ojā bhūta+catukkaṁ+ca+iti aṭṭha+vidhaṁ+api a+vinibbhoga+rūpa<br>(m.s.nom.)(m.s.nom.)(f.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) |
| itaraṁ vinibbhogarūpaṁ.<br>其餘 分離 色<br>itara vinibbhoga+rūpa<br>(n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                          |
| □ 色、香、味、食素(段食)與四大種,八種是「不分離色」;其餘的是「分離色」。                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Colour, odour, taste, sap (50), and the four Essentials are the eight kinds of material phenomena that are                                                                                                                                                                                    |
| inseparable; the rest are separable.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 28. Iccevamaţţhavīsati-vidhampi ca vicakkhaṇā. 如上 如是 八 二十 種 (語氣詞) 和 智者、明眼者 Iti+evam+aţṭha+vīsati-vidham+pi ca vicakkhaṇa (ind.)(adv.) (n.s.nom.)(av.)(conj.) (m.p.nom.)                                                                                                                       |

# 等

區別

分析

Ajjhattikādibhedena, vibhajanti yathāraham. 適當地

Ajjhattika+ādi+bheda vibhajati

yathā+āraham (m.s.ins.) (pr.3,p.) (adv.)

□ 如上述這樣,智者們依內等的區別適當地分析二十八種(色法)。

### Summary--Thus the wise analyze, accordingly, the 28 kinds with respect to 'personal' and so forth.

Ayamettha rūpavibhāgo. 這 在此 色 分別 Ayam+ettha rūpa+vibhāga (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) 口 在此,這是色的分別。 Herein this is the analysis of Matter.

# Rūpasamuţţhānanayo

色 等 起 原理、方法 Rūpa + samuṭṭhāna+ naya (m.s.nom.)

□ 色等起 1的原理

The Arising of Material Phenomena

**29.** Kammam cittam utu āhāro ceti cattāri rūpasamutthānāni nāma. 時節 川 業 47 食 和(引句) 쑄 耙 (語氣詞) Kamma citta utu āhāra ca+ iti catu rūpa+samutthāna nāma (n.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (n.s.nom.) (adv.) □ 色的等起 <sup>2</sup>是四種,即:業、心、時節和食。

Material phenomena arise in four ways, viz: 1. Kamma, 2. Mind, 3. Seasonal Conditions, and 4. Food.

**30.** Tattha kāmāvacaram rūpāvacaranceti pancavīsatividhampi kusalākusala-

此中 欲 界 界和(引句) 二十 種 (語氣詞) 蒫 不 善 Ŧi. Tattha rūpa+avacarañ+ca+iti pañca+vīsati+vidham+api kusalākusala kāma+avacara (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.)(ind.) (n.s.nom.) (adv.)

kammamabhisankhatam ajjhattikasantāne kammasamutthānarūpam patisandhimupādāya

業 適當地 自己的 相續 業 等 起 色 結生 取得之後 kammam+ abhisankhata ajjhattika+santāna kamma+samuṭṭhāna+rūpa paṭisandhim+upādāya (n.s.nom.) (n.s.loc.) (n.s.acc.) (f.s.acc.) (ger.)

khaņe khaņe samuţţhāpeti.

刹那 刹那 等起、產生 khaṇa khaṇa samuṭṭhāpeti (m.s.loc.)(m.s.loc.) (pr.3,s.)

□ 此中,欲界、色界的二十五種<sup>3</sup>善業和不善業從取得結生之後,每剎那在自己的相續中適當地產生業(生的)等起色。

Material Phenomena arising from Kamma

Therein, the twenty-five types of moral and immoral Kamma, pertaining to the kama and rupa Spheres, produce ,in one's own continuity, duly constituted material phenomena born of Kamma, at every moment,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 關於色的等起,參考 Visuddhimagga 552 頁以下。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 等起 samuṭṭhāna,實際的意思是說產生色法的起緣,這也可以說業生(kammaja)色等四種。

<sup>&#</sup>x27;二十五種:即十二不善、欲界八善、色界五善。

| Abhidhammatthasavgaho       |  |
|-----------------------------|--|
| commencing from conception. |  |

31. Arūpavipākadvipañcaviññāṇavajjitam pañcasattatividhampi cittam cittasamutthānarūpam

無色 果報 二 五 識 除去 五 七十 種(語氣詞) 心 心 等 起 色 A+rūpa+vipāka+dvi+pañca+viññāṇa+vajjita pañca+sattati+vidhaṁ+api citta citta+samuṭṭhāna+rūpa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.acc.)

paṭhamabhavaṅgamupādāya jāyantameva samuṭṭhāpeti.

第一 有 分 取得了 正在生起 只 等起、產生 paṭhama+bhava+aṅgaṁ+upādāya jāyantaṁ+eva samuṭṭhāpeti (ger.) (n.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.)

□ (八十九心中)除了無色(界)的(四)果報(心)和二(組)五識之外的七十五心,取得了第一個有分(心)而只正在生起時<sup>1</sup>,產生心(生的)等起色。

Material Phenomena arising from Mind.

The seventy-five types of consciousness, excluding the Formless Resultants and the twice fivefold cognitives, produce mind-born material phenomena, from the first moment of life-continuum just as it arises.

**32.** Tattha appanājavanam iriyāpathampi sannāmeti.

此中 安止 速行(心) 威儀 <u>領域</u> 也 <u>彎曲</u> (=可以保持)

Tattha appanā+javana iriyā+patham+api sannāmeti (adv.) (n.s.nom.) (m.s.acc.)(adv.) (pr.3.s.)

□ 此中,安止速行心也可以保持(身體的坐、立、臥的)威儀;

Therein the ecstatic javanas regulate the bodily postures.

**33.** Votthabbanakāmāvacarajavanābhiññā pana viññattimpi samutthāpenti.

確定 欲 界 速行 神通 又 表 也 生起、等起 Voṭṭhabbana+kāma+avacara+javana+bhiñnā pana viñnattim+api samuṭṭhāpeti (f.p.nom.) (adv.) (f.s.nom.)(adv.) (pr.3,p.)

又,確定(心)、欲界速行 <sup>2</sup>(心)、神通(心) <sup>3</sup>也可以生起(身、語)表(色);

But the Determining Consciousness, javanas of the kama Sphere, and Super-knowledge Consciousness, produce also (bodily and vocal) media of communication.

(The characteristic marks of matter that arise and so forth are not produced by any cause, they say, since they are wholly intrinsic.)

**34.** Somanassajavanāni panettha terasa hasanampi janenti.

喜(俱) 速行 又 這裡 十三 笑 也 生 Somanassa+javana pana+ettha terasa hasanam+api janeti (n.p.nom.) (adv.)(adv.) (nom.) (n.s.acc.)(adv.) (pr.3,p.)

□ 又,這裡的十三喜(俱)行(心)⁴也可以生笑。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 即在結生後的第一個有分心的生位時,才有心生色的開始。因為名法在生位時最強,而色法在住位時最強,所以時節生色和食生色都只有在住位時才生起。

<sup>2</sup> 二十九個欲界速行心:去除二十六個上二界與出世間的速行心。身表與語表都在欲界生起。

<sup>3</sup> 二個神通心是第五禪的特別作用,在八十九心的計算中並沒有獨立將它們計算在內。

<sup>4</sup> 十三喜俱行心:四喜俱不善心,四喜俱欲界善心,四喜俱欲界唯作心及笑心。

Herein the thirteen pleasurable javanas produce laughter too.

35. Sītunhotusamaññātā<sup>1</sup> tejodhātu thitippattāva utusamutthānarūpam ajihattañca 冷熱 時節 火 界 住(位) 到達了 時節 等 色 ajjhattam+ca Sīta+unha+utu+samaññātā tejo+dhātu țhiti+pattā+eva utu+samutthāna+rūpa (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(adv.) (n.s.acc.) (adv.)(conj.) bahiddhā ca yathāraham samutthāpeti. 外 根據情況 等起、產生 bahiddhā ca yathā+āraham samuţţhāpeti (adv.) (conj.) (adv.) (pr.3,s.) □ 時節中稱為冷、熱的火界,只有到達了「住位」時,根據情況產生內與外的「時節等起色」。 Material Phenomena arising from Seasonal Conditions. The tejo-element, which comprises both cold and heat, on reaching its static stage, produces, according to circumstances, both internal and external material phenomena, resulting from seasonal conditions. **36.** Ojāsankhāto āhāro āhārasamutthānarūpam ajjhoharaņakāle thānappattova samutthāpeti. 食素 稱為 耙 色 吞下 時候 住處 達到了 只 等起、產生 (=住位) Ojā+sankhāta āhāra āhāras+amutthāna+rūpa ajjhoharaņa+kāla thāna+patto+eva samutthāpeti (m.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.acc.) (m.s.loc.) (m.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.) □ 稱為「食素」的食,只有在吞下(食物)而達到了「住位」的時候,產生「食等起色」。 Material Phenomena arising from Food. Food, known as nutritive essence, during assimilation on reaching its static stage, produces material phenomena resulting from food. **37.** Tattha hadaya-indriyarūpāni kammajāneva. 此中 心(色) 根 色 Tattha hadaya-indriya+ rūpa kamma-jāni+eva (adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.) □ 此中,心(色)與(八種)根色只是業生。 Therein the heart and the (eight) material Faculties are born of Kamma. **38.** Viññattidvayam cittajameva. 心生 citta-jam+eva. Viññatti+dvaya (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.) □(身、語)二表(色)只是心生。 The two media of communication are born only of mind. **39.** Saddo cittotujo. 心 時節生

Sadda citta+utu-ja (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 聲是心與時節生。

<sup>「</sup>Sītuṇhotusamaññātā= Sīta 冷+ uṇha 熱+ utu 時節+samaññātā 稱為。

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
|                       |  |

Sound is born of mind and seasonal conditions.

### **40.** Lahutādittayam utucittāhārehi sambhoti.

輕快性 等三種 時節 心 食 生起 Lahutā+ādit+taya utu+citta+āhāra sambhoti (n.s.nom.) (m.p.abl.) (pr.3,s.)

□ 輕快性(、柔軟性、適業性)等三種從時節、心與食生起。

The triple qualities of lightness and so forth arise from seasonal conditions, mind, and food.

## **41.** Avinibbhogarūpāni ceva ākāsadhātu ca catūhi sambhūtāni.

The inseparable material qualities and the element of space arise from four causes.

## 42. Lakkhaṇarūpāni na kutoci jāyanti.

相 色 不 從任何 生 Lakkhaṇa+rūpa na kuto-ci jāyati (n.p.nom.) (adv.) (adv.) (pr.3,p.)

□ (四種)相色 1 不從任何(因)生。

Characteristic material qualities do not arise from any cause.

#### 43. Atthārasa pannarasa, terasa dvādasāti ca.

十八 十五 十三 十二 (引句) 和 Aṭṭḥārasa pannarasa terasa dvādasa+iti ca (nom.) (nom.) (nom.)(ind.)(conj.)

#### Kammacittotukāhāra-jāni honti vathākkamam.

業 心時節 食 生 有、是 依照次第 Kamma+citta+utuka+āhāra-ja hoti yathā+kamaṁ (n.p.nom.) (pr.3,p.) (adv.)

## $\square$ 十八、十五、十三和十二,是依照次第從業、心、時節和食生 $^2$ 。

Eighteen, fifteen, thirteen, and twelve arise respectively from Kamma, mind, seasonal conditions, and food.

# 44. Jāyamānādirūpānam³, sabhāvattā hi kevalam.

<sup>」</sup>四種相色:色積聚、色相續、色老性、色無常性。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> (一)從業生十八色:即八不分離色、一虛空色、一心色、八根色。(二)從心生十五色:即八不分離色、一虛空、一聲、三變化色、二表色。(三)從時節生十三色:即八不分離色、三變化色、一虛空、一聲。(四)從食生十二色:即八不分離色、一虛色、三變化色。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jāyamānādirūpānaṁ= jāyamāna(ppr. of jāyati )+ ādi 等+rūpānaṁ 樣相。註解書上解說此為 jāyamāna-paripaccamāna-abhijjamāna-rūpānaṁ。

```
生起等樣相自已本質狀態因為完全Jāyamāna+ādi+rūpasa+bhāva-ttahikevala(n.p.gen.)(n.s.abl.)(adv.)(adv.)
```

## Lakkhaṇāni na jāyanti, kehicīti pakāsitam.

相(色) 不 生起 從任何(引句) 已闡明、說明 Lakkhaṇa na jāyati kehi-ci+iti pakāsita (n.p.nom.)(adv.) (pr.3,p.) (p.abl.)(ind.) (n.s.nom.)

□已經闡明(四種)相色不從任何(因)生起,因為生起(、成熟、壞)等的樣相完全是它們自己的本質狀態。

The characteristic marks of matter that arise and so forth are not produced by any cause, they say, since they are wholly intrinsic.

Ayamettha rūpasamutthānanayo.

這 在此 色 等 起 原理、方法 Ayam+ettha rūpa+samuṭṭhāna+naya (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此,這是色等起的原理。

Herein this is the arising of material phenomena.

# Kalāpayojanā

聚 構成、定義 Kalāpa+ yojanā (f.s.nom.) □ (色)聚的 <sup>1</sup>構成

Grouping of Material Qualities

**45.** Ekuppādā ekanirodhā ekanissayā sahavuttino ekavīsati rūpakalāpā nāma.

同 生 同(時)轉現 二十 稱為 同 所依 Eka+uppāda eka+nirodha eka+nissaya saha+vuttin eka+vīsati rūpa+kalāpa nāma. (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (nom.) (m.p.nom.) (adv.)

□ 因為同生、同滅、同所依、同時轉現而稱為色聚的有二十一種。

There are twenty-one material groups inasmuch as they arise together (or have a common genesis), cease together (or have a common cessation), have a common dependence, and coexist.

**46.** Tattha jīvitam avinibbhogarūpañca cakkhunā saha cakkhudasakanti pavuccati.

此中 命 分離 色 和 眼 一起 十法 (引句) 被稱為 Tattha iīvita a+vinibbhoga+rūpam+ca cakkhu saha cakkhu+dasakam+iti pavuccati (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.) (n.s.ins.) (prep.) (n.s.nom.) (ind.) (pr.3,s.)

□ 此中,(1) 命、(八種)不分離色與眼(淨色)一起被稱為「眼十法」;

Therein vitality and the (eight) inseparable material qualities together with the eye are called the 'eye-decad'.

Tathā sotādīhi saddhim sotadasakam ghānadasakam jivhādasakam kāyadasakam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 關於色聚:可參考 Visuddhimagga 552、559、614、623~625 頁。

如彼 耳 等 與...一起 耳 十法 十法 舌 十法 身 十法 Tathā sota+ādi saddhim sota+dasaka ghāna+dasaka jivhā+dasaka kāya+dasaka (adv.) (f.p.ins.) (prep.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

itthibhāvadasakam pumbhāvadasakam vatthudasakanceti yathākkamam yojetabbam.

女 性 十法 性 十法 十法 和(引句) 依照次第 應被結合 yathā+kamaṁ itthi+bhāva+dasaka pum+bhāva+dasaka vatthu+dasakam+ca+iti yojetabba (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□(2~8) 像那樣,(命、八不分離色)與耳一起等,依照次第地應被結合為「耳十法」、「鼻十法」、「舌十法」、「身十法」、「女性十法」、「男性十法」和「依處十法」;

Similarly the 'ear-decad' together with the ear and so forth, 'nose-decad', 'tongue-decad', 'body-decad', 'female-decad', 'male-decad', 'base-decad', should respectively be formed.

Avinibbhogarūpameva jīvitena saha jīvitanavakanti pavuccati.

不 分離 色 只 命 一起 命 九法 (引句) 被稱為 A+vinibbhoga+rūpaṁ+eva jīvita saha jīvita+navakaṁ+iti pavuccati (n.s.nom.)(adv.)(n.s.ins.) (prep.) (n.s.nom.)(ind.) (pr.3,s.)

□(9) 八不分離色只與命一起被稱為「命九法」。

Inseparably material qualities, together with vitality, are called the 'vital nonad'.

Ime nava kammasamuṭṭhānakalāpā.

這 九 業 等 起 聚 Ima nava kamma+samuṭṭhāna+kalāpa (m.p.nom.)(nom.) (m.pnom.)

□ 這九(色) 聚是「業(生)等起」。

These nine groups are produced by Kamma.

**47.** Avinibbhogarūpam pana suddhatthakam, tadeva kāyaviññattiyā saha

不 分離 色 (語氣詞) 純 八法 那(強調詞)身 表 一起 A+vinibbhoga+rūpa suddha+atthaka kāya+viññatti pana tad+eva saha (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.) (f.s.ins.) (prep.)

kāyaviññattinavakam, vacīviññattisaddehi saha vacīviññattidasakam,

身 表 九法 語 表 聲 一起 語 表 十法 kāya+viññatti+navaka vacī+viññatti+sadda saha vacī+viññatti+dasaka (n.s.nom.) (m.p.ins.) (prep.) (n.s.nom.)

□(1)(八)不分離色為純八法。(2) 那(純八法)與身表一起為「身表九法」; (3)(純八法)與語表、聲一起為「語表十法」;

The inseparable material qualities constitute the 'pure octad'. They, together with the bodily intimation, constitute the 'bodily intimation nonad'; together with the vocal intimation and sound, the 'vocal intimation decad';

lahutādīhi saddhim lahutādekādasakam, kāyaviññattilahutādidvādasakam,

輕快性等與...一起輕快性等十一法 身 表 輕快性等十二法 lahutā+ādi saddhiṁ lahutā+ādi+ekādasaka kāya+viññatti+lahutā+ādi+dvādasaka (f.p.ins.) (prep.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ (4) (純八法)與輕快性(、柔軟性、適業性)等一起為輕快性等為十一法; (5) (純八法)與身表和輕快性等一起為十二法;

together with the material qualities of lightness, pliancy, and adaptability, the 'un-decad of lightness' and so forth; the dodecad of bodily intimation, lightness, pliancy, and adaptability;

vacīviñnattisaddalahutāditerasakanceti cha cittasamuṭṭhānakalāpā.

語表聲輕快性等十三法和(引句) 六心等 起 聚 vacī+viññatti+sadda+lahutā+ādi+terasakaṁ+ca+iti cha citta+samuṭṭhāna+ kalāpa (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (nom.) (m.p.nom.)

□ (6) (純八法)與語表和聲及輕快性等一起為十三法。這六(色)聚為「心(生)等起」。 and the tridecad of vocal intimation, sound, lightness, pliancy, and adaptability. These six material groups are

48. Suddhatthakam saddanavakam lahutādekādasakam saddalahutādidvādasakanceti

純 八法 聲 九法 輕快性等 十一法 聲 輕快性等 十二法 和(引句)Suddha+aṭṭhaka sadda+navaka lahutā+ādi+ekādasaka sadda+lahutā+ādi+dvādasakaṁ+ca+iti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.)

cattāro utusamuţţhānakalāpā.

produced by mind.

四 時節 等 起 聚 catu utu+samuṭṭhāna+kalāpa (m.p.nom.) (m.p.nom.)

□ (1) 純八法、(2) 聲九法、(3) 輕快性等十一法、(4) 聲、輕快性等十二法,(這)四(色)聚為「時節(生)等起」。

The pure octad, the sound-nonad, the un-decad of lightness, pliancy, and adaptability; the dodecad of sound, lightness, pliancy, and adaptability-these four are produced by seasonal phenomena.

**49.** Suddhaṭṭhakam lahutādekādasakañceti dve-āhārasamuṭṭhānakalāpā.

純 八法 輕快性等十一法 和(引句) 二 食 等 起 聚 Suddha+aṭṭhaka lahutā+ādi+ekādasakaṁ+ca+iti dve-āhāra+samuṭṭhāna+kalāpa (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (m.p.nom.)

□(1) 純八法與(2)輕快性等十一法,(這)二(色)聚為「食等起」。

The pure octad, and the un-decad of lightness, pliancy and adaptability are the two material qualities produced by food.

**50.** Tattha suddhatthakam saddanavakañceti dve utusamutthānakalāpā bahiddhāpi labbhanti,

在其中 純 八法 聲 九法 和(引句)二 時節 等 起 聚 外 也 被獲得 Tattha suddha+aṭṭhaka sadda+navakañ+ca+iti dvi utu+samuṭṭhāna+kalāpa bahiddhā+api labbhati (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (p.nom.) (m.p.nom.) (adv.) (adv.) (pr.3,p.)

| □ 此(二十一色聚)中,純八法與聲九法,(這)二(色)聚為「時節(生)等起」,也可以從(有情之身)外獲得; Of them the two material groups produced by seasonal phenomena - pure octad and the sound, nonad - are found externally too.     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| avasesā pana sabbepi ajjhattikamevāti.<br>其餘 而 全部(語氣詞) 內 只(引句)<br>avasesa pana sabbe+api ajjhattikam+ eva+ iti<br>(m.p.nom.)(adv.)(m.p.nom.)(adv.) (adv.) (ind.)                       |
| □ 其餘 (十九種)全部只從(有情之身)內獲得。 All the rest are strictly internal.                                                                                                                           |
| 51. Kammacittotukāhāra-samuṭṭhānā yathākkamaṁ.<br>業 心 時節 食 等 起 依照次第<br>Kamma+citta+utuka+āhāra-samuṭṭhāna yathā+kamaṁ<br>(m.p.nom.) (adv.)                                             |
| Nava cha caturo dveti, kalāpā ekavīsati.<br>九 六 四 二(引句) (色)聚 二十一<br>Nava cha catu dve+iti kalāpa eka+vīsati<br>(nom.)(nom.)(p.nom.)(p.nom.)(ind.)(m.p.nom.) (nom.)                     |
| □ 有二十一色聚:業、心、時節和食,依照次第九、六、四和二而等起:                                                                                                                                                      |
| There are twenty-one material groups - nine, six, four and two produced in due order from Kamma, mind, seasonal phenomena, and food.                                                   |
| Kalāpānam pariccheda-lakkhaṇattā vicakkhaṇā.<br>諸(色)聚 限界  樣相 性 諸智者<br>Kalāpa pariccheda- lakkhaṇatta vicakkhaṇa<br>(m.p.gen.) (m.s.abl.) (m.p.nom.)                                    |
| Na kalāpaṅgamiccāhu, ākāsaṁ lakkhaṇāni ca.<br>不 聚 成分 (引句)說 虛空 (四)相(色) 和<br>Na kalāpa+aṅgam+iti+āhu ākāsa lakkhaṇa ca<br>(adv.) (n.s.nom.)(ind.)(pr.3,p.) (n.s.nom.) (n.p.nom.) (conj.) |
| □ (因為)虛空為限界、(四)相(色)為(色的)樣相性,(所以)諸智者說不是諸(色)聚的聚成分。 As space demarcates, and characteristic marks just indicate, the wise state that they are not parts of material groups.               |
| Ayamettha kalāpayojanā.<br>這 在此 (色)聚 構成、定義<br>Ayam+ettha kalāpa+yojanā<br>(f.s.nom.)(adv.) (f.s.nom.)                                                                                  |
| □ 在此,這是(色)聚的構成。                                                                                                                                                                        |

Abhidhammatthasavgaho

Herein this is the formation of material groups.

# Rūpapavattikkamo

色 轉起 次第 Rūpa+ pavatti+ kama (m.s.nom.)

□ 色(法)轉起的次第

Arising of Material Phenomena

**52.** Sabbānipi panetāni rūpāni kāmaloke yathāraham anūnāni pavattiyam upalabbhanti.

一切 (語氣詞)又 這些 色 界 欲 依照情况 不缺少、全 轉起 被獲得 rūpa kāma+loka yathā+ārahaṁ an+ūna Sabbāni+api pana+ eta upalabbhati pavatti (n.p.nom.)(adv.)(adv.)(n.p.nom.)(n.p.nom.)(m.s.loc.) (adv.) (n.p.nom.) (f.s.loc.) (pr.3,p.) □又,在欲界中轉起時,這一切色依照情況(二十八色)不缺少地被獲得。

All these material qualities are obtained, with no deficiency, according to circumstances, during lifetime in the kama-sphere.

53. Paţisandhiyam pana samsedajānañceva opapātikānañca cakkhusotaghānajivhā-

結生 (語氣詞) 濕 生者 和(強調詞) 化生的 耳 和 脂 samseda-jānam+ca+eva opapātikānañ+ ca cakkhu+sota+ghāna+jivhā-Patisandhi pana (f.s.loc.) (adv.) (m.p.dat.)(conj.)(adv.) (m.p.dat.)(conj.)

kāyabhāvavatthudasakasankhātāni satta dasakāni pātubhavanti ukkatthavasena,

身性(心)依處十法稱為七個十法現起最多依、根據、以 kāya+bhāva+vatthu+dasaka+saṅkhāta satta dasaka pātubhavati ukkatṭha+ vasa (n.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.) (pr.3,p.) (m.s.ins.)

□ 在(欲界)結生的時候,對於諸濕生者和化生者,依最多的可以現起稱為眼(十法)、耳(十法)、鼻(十法)、舌(十法)、身(十法)、性(十法)、(心)依處十法的七個十法;

But at conception, to moisture-born beings and to those of spontaneous birth, there arise at most the seven decads - eye, ear, nose, tongue, body, sex and base.

omakavasena pana cakkhusotaghānabhāvadasakāni kadācipi na labbhanti,

有時候 也不 最少 (語氣詞) 耳 十法 依 性 cakkhu+sota+ghāna+bhāva+dasaka kadāci+api na labbhati omaka+vasa pana (m.s.ins.) (adv.) (n.p.nom.) (adv.)(adv.) (pr.3,p.) □ 依最少的,有時候眼(十法)、耳(十法)、鼻(十法)、性十法也不被獲得。

As a minimum sometimes, eye, ear, nose, and sex decads are not obtained. This is how deficiencies of material groups should be understood.

tasmā tesam vasena kalāpahāni veditabbā. 所以 那些 根據 (色)聚 減少 應被了知 kalāpa+hāni veditabbā tasmā vasa (adv.) (m.p.gen.) (m.s.ins.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) □ 所以根據(前述)那些,(色)聚之減少(數目)應被了知。

153

關於色的轉起,參考 Visuddhimagga552 頁以下。

To the womb-born creatures there arise three decads - body, sex and base. Sometimes, however, the sex-decad is not obtained.

**54.** Gabbhaseyyakasattānam pana kāyabhāvavatthudasakasankhātāni tīṇi dasakāni

<u>胎 臥的</u> 有情 (語氣詞) 身 性 依處 十法 稱為 三個 十法 = 胎生的

pātubhavanti, tatthāpi bhāvadasakam kadāci na labbhati, tato param pavattikāle

其中 也 性 十法 現起 有時 被獲得 從此之後 轉起 時候 pātubhavati tattha+api bhāva+dasaka kadāci na labbhati tato param pavatti+kāla (adv.)(adv.) (n.s.nom.) (adv.) (adv.) (pr.3,s.) (pr.3,p.)(adv.) (adv.) (m.s.loc.)

kamena cakkhudasakādīni ca pātubhavanti.

次第地 眼 十法 等 和 現起 kamena cakkhu+dasaka+ādi ca pātubhavati (adv.) (n.p.nom.) (conj.) (pr.3,p.)

□ 對於胎生的諸有情,可現起稱為身(十法)、性(十法)、依處十法的三個十法。其中,有時「性十法」 也不被獲得。從此(結生)之後,在(生命)轉起的時候,次第地現起「眼十法」等。

From the conception and thereafter, during lifetime, gradually there arise eye-decads and so forth.

55. Iccevam paţisandhimupādāya kammasamutthānā, dutiyacittamupādāya cittasamutthānā,

Iti+evam paṭisandhim+upādāya kamma+samuṭṭhānā dutiya+cittam+upādāya citta+samuṭṭhānā (ind.) (adv.) (ger.) (f.s.nom.) (ger.) (f.s.nom.)

thitikālamupādāya utusamutthānā, ojāpharanamupādāya āhārasamutthānā ceti

住(位)時候 <u>執取後</u> 時節 等 起 食素 遍滿 <u>執取後</u> 食 等 起 和(引句) =從...時候 =從...時候

thiti+kālam+upādāya utu+samutthānā ojā+pharaṇam+upādāya āhāra+samutthānā ca+iti (ger.) (f.s.nom.) (ger.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.)

catusamuṭṭhānarūpakalāpasantati kāmaloke <u>dīpa</u>jālā viya, nadīsoto viya ca 四 等 起 色 聚 相續 欲 界 燈 焰 猶如 河 流 猶如 和

catu+samuṭṭhāna+rūpa+kalāpa+santati kāma+loka dīpa+jālā viya nadī+sota viya ca (f.s.nom.) (m.s.loc.) (f.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) (adv.) (conj.)

yāvatāyukamabbocchinnā pavattati.

直至 壽命 不被切斷 轉起、開始

(= 直到壽盡、持續一生)

yāvat +āyukam¹+abbocchinnā pavattati

(f.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 如是,(1) 從結生(心的住位)時候(開始)「業等起」; (2)從第二心的時候(開始)「心等起」; (3)從(結生心的)「住位」的時候(開始)「時節等起」; (4)從食素遍滿(身體)的時候(開始)「食等起」。(這)四種等起色聚相續在欲界中猶如燈焰,也猶如河流,不被切斷地轉起直到壽盡。

Thus the continuity of material groups produced in four ways - namely, Kamma-born from the time of

¹ 參考 P.T.S.之「巴英字典」頁 556—Yāvant 之第 3 項解說。

conception, mind-born from the second moment of consciousness, season-born from the time of the static stage, food-born from the time of the diffusion of nutritive essence - uninterruptedly flows on in the kama-sphere till the end of life, like the flame of a lamp, or the stream of a river.

1/2

**56.** Maraṇakāle pana cuticittoparisattarasamacittassa thiti

țhitikālamupādāya kammajarūpāni

住(位) 時候 <u>執取後</u> 業 生 色 =從...時候

Maraṇa+kāla pana cuti+citta+upari+sattarasama+citta (m.s.loc.) (adv.) (n.s.gen.)

(臨)死 時候 又 死 心 之前 第十七

thiti+kālam+upādāya kamma-ja+rūpa (ger.) (n.p.nom.)

na uppajjanti, <u>puretaram</u>uppannāni ca kammajarūpāni cuticittasamakālameva

不 生起 之前 已生起 和 業 生 色 死 心 同 時 就 na uppajjati puretaram+uppanna ca kamma-ja+rūpa cuti+citta+ sama+kālam+eva (adv.)(pr.3,p.) (n.p.nom.)(conj.) (n.p.nom.) (adv.)(adv.)

pavattitvā nirujjhanti,

轉起後 消滅 pavattitvā nirujjhati (ger.) (pr.3.p.)

□ 在(臨)死時,從死心(之前)的第十七心(剎那)的「住位」的時候,「業生色」就不再生起。(在第十七心剎那的「住位」)之前已生起的「業生色」,就與死心同時轉起後而消滅,

But at the time of death, from the seventeenth moment, reckoned backward from the decease-consciousness starting from the static stage of consciousness, kamma-born material phenomena no longer arise.

Kamma-born material qualities that arose earlier exist till the decease-moment and then cease.

tato param cittajāhārajarūpañca vocchijjati,

從此之後 心 生 食 生 色 和 被切斷 tato paraṁ citta-ja+āhāra-ja+rūpaṁ+ca vocchijjati (adv.)(adv.) (n.s.nom.)(conj.) (pr.3,s.)

□ 從此之後,「心生色」和「食生色」也被切斷。

Following that, the consciousness-born and nutriment-born material phenomena come to cessation.

tato param utusamutthānarūpaparamparā yāva matakalevarasankhātā pavattanti.

従此之後 時節等 起 色 相續 直到 死 屍體 稱為 轉起(這裡=持續) tato paraṁ utu+samuṭṭḥāna+rūpa+parampara (adv.)(adv.)(n.p.nom.)(prep.)(prep.)(prep.)(prep.)

□ 從此之後,「時節等起色」的相續,直到被稱為「死屍」(的存在仍在)持續。

Thereafter a continuity of material qualities produced by physical changes persists while what is called a corpse lasts.

57. Iccevam matasattānam, punadeva bhavantare.

如上 如是 已死 有情 又 (強調詞) 有 之間 生

Iti+evam mata+satta puna+deva bhava+ antara

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (ind.)(adv.) (m.p.dat.) (prep.)(adv.) (n.s.loc.)                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Paṭisandhimupādāya,       tathā rūpaṁ pavattati.         結生       取得後(=從時候) 如彼 色 轉起         Paṭisandhiṁ+upādāya       tathā rūpa pavattati         (ger.)       (adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)                                                                                                                  |
| □ 如是,對於諸已死的有情,又在下一生,色像那樣從結生(心)的時候(開始)轉起。                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Thus to the dead persons, again in a subsequent life, material qualities similarly arise starting from the conception.                                                                                                                                                                                       |
| 58. Rūpalokepana ghānajivhākāyabhāvadasakāni caāhārajakalāpāni cana labbhanti,色界又鼻舌身性十法和食生聚和不被獲得Rūpa+lokapana ghāna+jivhā+kāya+bhāva+dasakaca āhāra-ja+kalāpa ca na labbhati<br>(m.s.loc.) (adv.) (n.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.) (conj.)(adv.) (pr.3,p.)                                                      |
| □ 又,在色界中,鼻法、舌、身、性(四個)十法與食生(色)聚不被獲得,                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| In the rupa-plane decads of nose, tongue, body, sex and the material groups produced by food do not arise.                                                                                                                                                                                                   |
| tasmā tesaṁ paṭisandhikāle cakkhusotavatthuvasena tīṇi dasakāni jīvitanavakañceti<br>因此 他們的 結生 時候 眼 耳 依處 依、以 三個 十法 命 九法 和(引句)<br>tasmā ta paṭisandhi+ kāla cakkhu+sota+vatthu+vasa ti dasaka jīvita+navakaṁ+ca+ iti<br>(adv.) (m.p.gen.) (n.s.loc.) (m.s.ins.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) |
| cattāro kamma <u>samutthāna</u> kalāpā, pavattiyaṁ cittotusamuṭṭhānā ca labbhanti.<br>四 業 等 起 聚 轉起 心 時節 等 起 和 被獲得<br>(=在生命期裡)                                                                                                                                                                                |
| catu kamma+samutṭhāna+kalāpa pavatti citta+utu+ samutṭhāna ca labbhati (m.p.nom.) (m.p.nom.) (f.s.loc.) (m.p.nom.) (conj.)(pr.3,p.)                                                                                                                                                                          |
| □ 因此,在(色界有情)他們的結生時候,(生起)眼、耳、依處三個十法及命九法的四種業等起(色)聚。在轉起時,心與時節等起(色聚)被獲得。                                                                                                                                                                                                                                         |
| Therefore to them at the time of rebirth there arise four material groups produced by Kamma, such as the                                                                                                                                                                                                     |
| three decads of eye, ear, and base, and the vital nonad. During life material qualities produced by mind and                                                                                                                                                                                                 |
| physical changes arise.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 59. Asaññasattānampana cakkhusotavatthusaddāpinalabbhanti,無 想 有情又眼 耳 依處 聲 也不 被獲得A+saññasattapana cakkhu+sota+vatthu+saddā+apina labbhati(m.p.dat.)(adv.)(m.p.nom.)(adv.)(adv.)(pr.3,p.)                                                                                                                      |
| □ 又,對於諸無想有情,眼、耳、依處與聲也不被獲得,                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| But to the mindless beings there do not arise eye, ear, base and sound.                                                                                                                                                                                                                                      |

## tathā sabbānipi cittajarūpāni, tasmā tesam paţisandhikāle jīvitanavakameva,

如彼 一切 也 心 生 色 因此 他們的 結生 時候 命 九法 只有tathā sabbāni+api citta-ja+rūpa tasmā ta paṭisandhi+kāla jīvita+navakam+ eva (adv.) (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.) (adv.) (m.p.nom.) (adv.) (m.s.loc.) (n.s.nom.) (adv.)

### pavattiyañca saddavajjitam utusamuţthānarūpam atiricchati.

轉起 和 聲 除去 時節 等 起 色 剩下、繼續存在 pavattiyam+ca sadda+vajjita utu+samuṭṭhāna+rūpa atiricchati (f.s.loc.)(conj.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 像那樣,一切「心生色」也不被獲得。因此,在(無想有情)他們的結生時候,只有命九法;在轉起時,除了聲之外的「時節等起色」繼續存在。

Similarly mind-born material qualities do not arise. Therefore at the moment of their rebirth only the vital nonad arises.

During lifetime material qualities produced by physical changes, with the exception of sound, continue.

## 60. Iccevam kāmarūpāsaññīsankhātesu tīsu ṭhānesu paṭisandhipavattivasena

如上 如是 欲(界) 色(界) 無想 被稱為 三 處 結生 轉起 以、根據 Iti+ evaṁ kāma+ rūpā+saňkhātā ti thānā paṭisandhi+pavatti+ vasa (ind.)(adv.) (f.p.loc.) (f.p.loc.) (f.p.loc.) (m.s.ins.)

#### duvidhā rūpappavatti veditabbā.

二種 色 轉起 應被了知 duvidhā rūpa+ppavatti veditabbā (f.s.nom.) (f.s.nom.)

□ 如是在被稱為欲(界)、色(界)及無想(有情)三處中,色(法)的轉起應被了知有根據結生與轉起二種方式。

Thus in the three planes of kama, rupa and asa?/i> (Mindless) the procedure of material phenomena should be understood in two ways as regards rebirth and lifetime.

### 61. Aţţhavīsati kāmesu, honti tevīsa rūpisu.

八 二十 欲(界) 有 二十三 色(界) Aṭṭḥa+vīsati +kāma hoti tevīsa rūpin (nom.) (m.p.loc.) (pr.3,p.) (nom.) (f.p.loc.)

## Sattaras'ev'asaññīnam, arūpe natthi kiñcipi.

七 十 只 無想 無色(界) 沒有 任何(語氣詞) Sattarasa+eva+a-saññī a+rūpa na+atthi kiñci+api (nom.)(adv.) (m.p.gen.) (n.s.loc.)(pr.3,s.) (n.s.nom.)(adv.)

## □ 在欲界中(可得)二十八(色),在色界中(可得)二十三(色)<sup>1</sup>,諸無想(有情)只有十七色<sup>2</sup>,在無色界中

## 沒有任何的(色法)。

In the kama-sphere are obtained 28 material qualities, 23 in the rupa-plane, 17 in the asa?/i>-plane,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 在欲界的有情有二十八色。在色界的有情有二十三色:即於二十八色中除去鼻、舌、身根、男根、女根五種。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 十七色法:即上面的二十三色中更除去眼、耳、心依處、聲、身表、語表六種。

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
|                       |  |

### but none in the arupa-plane.

## Saddo vikāro jaratā, maraņañcopapattiyam¹;

聲 變化(色) 老性 死(=無常性) 和 再生、結生 Sadda vikāra jaratā maraṇañ+ca+ upapatti (m.s.nom.)(m.s.nom.) (f.s.nom.)(n.s.nom.)(conj.) (f.s.loc.)

## Na labbhanti pavatte tu, na kiñcipi na labbhati.

不 被獲得 轉耙 任何 不 被獲得 labbhati na labbhati Na pavatta tu na kiñci+api (adv.)(pr.3,p.) (m.s.loc.)(conj.) (adv.) (adv.)(adv.) (pr.3,s.)

□ 在結生時,聲、變化(色)、老性與無常性<sup>2</sup>不被獲得,但在轉起時,無任何(色法)不被獲得。

At the moment of birth, sound, mutation, decay and impermanence are not obtained. During lifetime there is nothing that is not obtained.

Ayamettha rūpapavattikkamo.

這 在此 色 轉起 次第 Ayaṁ+ettha rūpa+pavatti+kama (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 在此, 這是色(法)轉起的次第。

Herein this is the way how material qualities arise.

## Nibbānabhedo

涅槃 分類、區別 Nibbāna + bheda (m.s.nom.)

□ 涅槃 3的區別

Nibbāna

## **62.** Nibbānam pana lokuttarasankhātam catumaggañāņena sacchikātabbam

涅槃 (語氣詞) 世間 出 被稱為 四 道 智 被證得 Nibbāna pana loka+uttara+saṅkhāta catu+magga+ñāṇa sacchikātabba (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.ins.) (n.s.nom.)

## maggaphalānamārammaṇabhūtam vānasankhātāya taṇhāya nikkhantattā

(四)道 果 所緣 存在 槃 被稱為 渴愛 離去 magga+phalānaṁ+ārammaṇa+bhūta vāna+saṅkhātā taṇhā nikkhantatta (n.s.nom.) (f.s.abl.) (f.s.abl.)

nibbānanti pavuccati.

158

Maraṇañcopapattiyam = maraṇañ + ca + upapattiyam

<sup>2</sup> 無常性,原文是「死」,即指無常性。二表色,原文沒有,依注加入。本來在變化色中就可以包括二表色的。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 關於涅槃之說,可參考 Visuddhimagga 507 頁以下。

| 涅槃 (引句) 被稱為 nibbānam+iti pavuccati (n.s.nom.)(ind.) (pr.3,s.) □ 被稱為出世間的「涅槃」 1,是經由四道智而被證得,成為四道、(四)果的所緣。因為離去 (Nikkhantatta)被稱為「槃」(vana)的渴愛,而被稱為「涅槃」(Nibbāna)。 Nibbāna however is termed supramundane, and is to be realized by the wisdom of the Four Paths. It becomes an object to the Paths and Fruits, and is called Nibbāna because it is a departure (ni) from cord-like, (vana) craving. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 63. Tadetamsabhāvato ekavidhampisa-upādisesanibbānadhātu anupādisesanibbāna-那 這 自 性 一 種 (語氣詞) 有 依 餘 涅槃 界 無 依 餘 涅槃Tad+ eta sa+bhāva eka+vidham+api (n.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.nom.)(n.s.nom.)(adv.)sa-upādi+sesa+nibbāna+dhātu an+upādi+sesa+nibbāna-                                                                                                                                            |
| dhātu ceti duvidham hoti kāraṇapariyāyena.  界和(引句) 二種 有根據 方法、順序 dhātu ca+ iti du+vidha hoti kāraṇa+pariyāya (f.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) (m.s.ins.)  □ 根據自性,那這個(涅槃)只有一種;以根據的方法,有「有餘依涅槃界」和「無餘依涅槃界」二種; Nibbāna is onefold according to its intrinsic nature.                                                                                                                    |
| According to the way (it is experienced) it is twofold - namely, the element of Nibbāna with the substrata                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| remaining, and the element of Nibbāna without the substrata remaining.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Temaning, and the element of Pylobana without the substrata remaining.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 64. Tathā suññataṁ animittaṁ appaṇihitañceti tividhaṁ hoti ākārabhedena. 如彼 空 無相 無願和(引句) 三種 有行相差別 Tathā suññata a+nimitta a+paṇihitaṁ+ca+iti ti+vidha hoti ākāra+bheda (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.)(pr.3,s.) (m.s.ins.) □ 像那樣,依行相的差別,(這個涅槃)有空、無相與無願三種。 It is threefold according to its different aspects, namely, Void, Signless, and Longing-free.       |
| 65. Padamaccutamaccantam, asankhatamanuttaram. 道、狀態 不 死 究竟、極邊 無 為 無上 Padam+accutam+accanta (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Nibbānamiti bhāsanti, vānamuttā mahesayo.  涅槃 (引句) 說 渴愛 解脫 大 聖者、見者 Nibbānaṁ+iti bhāsati vāna+mutta mahā+ isi (n.s.nom.)(ind.) (pr.3,p.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)                                                                                                                                                                                                                                 |

Great seers who are free from craving declare that Nibbāna is an objective state which is deathless,

Iti cittam cetasikam, rūpam nibbānamiccapi;

如是 心 心所 色 涅槃 (引句)(語氣詞)

absolutely endless, non-conditioned, and incomparable.

□ 解脫渴愛的諸大聖者說:涅槃是不死、究竟、無為及最上之道。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 涅槃。原文為 Nibbāna,衍生自 Ni+Vāna。

Iti citta cetasika rūpa nibbānam+iti+ api (ind.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.)(adv.)

Paramattham pakāsenti, catudhāva tathāgatā.

第一 義 闡明、開顯 四種 如、即 諸如來 Parama-ttha pakāseti catudhā+eva tathā+gata (n.s.acc.) (pr.3,p.) (adv.)(adv.) (m.p.nom.)

□ 如是,諸如來闡明第一義諦即四種:心、心所、色與涅槃法。

Thus, as fourfold the Tathāgatas reveal the Ultimate Entities-consciousness mental states, matter, and Nibbāna.

Iti Abhidhammatthasangahe Rūpasangahavibhāgo nāma Chattho paricchedo.

如此 稱為 第六 阿毗達摩 義 分別 品 abhi-dhamma+ attha+ sangaha rūpa+saṅgaha+ vibhāga nāma Chattha pariccheda Iti (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝色分別》的第六品(結束了)。

In the Abhidhamma Compendium this is the sixth chapter, which deals with the analysis of matter.

# 7. Samuccayaparicchedo

集、類目 品 Samuccaya + paricchedo (m.s.nom.)

CHAPTER VII - Abhidhamma Categories

### 1. Dvāsattatividhā vuttā, vatthudhammā salakkhaņā.

二 七十 種 已被說 基礎 法 自己 特相 Dvā+sattati+vidha vutta vatthu+dhamma sa+lakkhaṇa (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)

## Tesam dāni yathāyogam, pavakkhāmi samuccayam.

它們的 現在 依照適合方式 (我)將宣說 集、類目 Ta dāni yathā+yogam pavakkhati samuccaya (m.p.gen.)(adv.) (adv.) (pr.1,s.) (m.s.acc.)

## □ 七十二 1種有自己的特相的基礎法已被說;現在我依照適合方式宣說它們的集。

The seventy-two kinds of entities have (already) been described with their characteristics. Now I shall speak of their categories in accordance with their relations.

2. Akusalasangaho missakasangaho bodhipakkhiyasangaho sabbasangaho ceti

samuccayasangaho catubbidho veditabbo.

集 攝 四 種 應被了知 samuccaya+saṅgaha catu-bbidha veditabba (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 攝集應被了知有四種:攝不善、攝雜、攝菩提分、攝一切。

The compendium of categories should be understood as fourfold:

- 1. The compendium of immoral categories.
- 2. The compendium of mixed categories
- 3. The compendium of categories that pertain to enlightenment.
- 4. The miscellaneous compendium.

# Akusalasangaho

不善攝、概要 A+kusala + saṅgaha (m.s.nom.)

<sup>1</sup> 七十二種:諸心法合為一、心所法五十二、十八完色、一涅槃,共為七十二。究竟法是八十二種,包括了十種不完色。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 不善煩惱,可參考 Visuddhimagga 682 頁以下。

# Immoral Categories

| 3. Katham? Akusalasangahe tāva cattāro āsavā kāmāsavo bhavāsavo diṭṭhāsavo avijjāsavo. 如何 不 善攝、概要 首先 四 漏 欲 漏 有 漏 邪見 漏 無 明 漏 Katham A+kusala+sangaha tāva catu āsava kāma+āsava bhava+āsavo diṭṭhi+āsava a+vijjā+āsava (adv.) (m.s.loc.) (adv.)(m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ (攝集是)如何呢?首先,在攝不善中,有「四漏」:欲漏、有漏、見漏、無明漏。 How? To begin with, in the immoral compendium there are four Defilements: |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1. Sense-desires, 2. Attachment to existence, 3. False Views, and 4. Ignorance.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. Cattāro oghā kāmogho bhavogho ditthogho avijjogho.  四 暴流 欲 暴流 有 暴流 邪見 暴流 無明 暴流 Catu ogha kāma+ogha bhava+ogha ditthi+ogha a+vijjā+ogha (m.p.nom.)(m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)  □ 四暴流:欲暴流、有暴流、邪見暴流、無明暴流。 There are four Floods: (same as 1-4).                                                                                                                                             |
| 5. Cattāro yogā kāmayogo bhavayogo diṭṭhiyogo avijjāyogo. 四 軛 欲 軛 有 軛 邪見 軛 無明 軛 Catu yoga kāma+yoga bhava+yoga diṭṭhi+yoga a+vijjā+yoga (m.p.nom.)(m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 四軛:即欲軛、有軛、見軛、無明軛。                                                                                                                                                                                           |
| There are four Bonds: (same as 1-4).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 6. Cattāro ganthā abhijjhākāyagantho, byāpādo kāyagantho, sīla <u>bbata</u> parāmāso 四 繫縛 貪欲 身 繋縛 瞋恚 身 繋縛 戒 禁 取 Catu gantha abhijjhā+kāya+gantha byāpāda kāya+ gantha sīla+bbata+parāmāsa (m.p.nom.)(m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 四繋縛:貪欲身繋縛、瞋恚身繋縛、戒禁取身繋縛、                                                                                                                                   |
| There are four (bodily) Ties: 1. Covetousness, 2. Ill will, 3. Adherence to rites and ceremonies, 4. Dogmatic                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| belief that 'this alone is truth'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| kāyagantho, idaṁsaccābhiniveso kāyagantho.  身 繫縛 這 真實 執持 身 繫縛 kāya+gantha idaṁ+sacca+abhinivesa kāya+gantha (m.s.nom.) (m.s.nom.)  □ 執持「只有這是真實」身繫縛。  Dogmatic belief that 'this alone is truth'.                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7. Cattāro upādānā kāmupādānam ditṭhupādānam sīlabbatupādānam attavādupādānam.  四 執取 欲執取 邪見執取 戒禁執取 我論 執取 Catu upādāna kāma+upādāna ditṭhi+upādāna sīla+bbata+upādāna atta+vāda+upādāna (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)  □ 四執取:欲執取、邪見執取、戒禁取執取、我論執取。  There are four Graspings: 1. Sense-desires 2. False views 3. Adherence to rites and ceremonies 4.                                           |
| There are non-crashings it Nebse-desires $\gamma$ -balse views $\gamma$ -adherence to rifes and ceremonies $\Delta$                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

Soul-theory .

| 8. Cha nīvaraṇāni kāmacchandanīvaraṇaṁ byāpādanīvaraṇaṁ thina <u>middha</u> nīvaraṇaṁ                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 六                                                                                                                                                                                                                         |
| Cha nīvaraṇa kāma+cchanda+nīvaraṇa byāpāda+nīvaraṇa thina+middha+ nīvaraṇa                                                                                                                                                |
| (nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                   |
| uddhacca <u>kukkucca</u> nīvaraṇaṁ vicikicchānīvaraṇaṁ avijjānīvaraṇaṁ.<br>掉舉 惡作 蓋 懷疑 蓋 無明 蓋<br>uddhacca+kukkucca+nīvaraṇa vicikicchā+ nīvaraṇa avijjā+ nīvaraṇa                                                          |
| (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                     |
| □ 六蓋:欲欲蓋、瞋恚蓋、昏沉睡眠蓋、掉舉惡作蓋、疑蓋、無明蓋。                                                                                                                                                                                          |
| There are six Hindrances (8): 1. to Sense-desires, 2- Ill will, 3. Sloth and Torpor, 4. Restlessness and Brooding,                                                                                                        |
| 5. Doubts, 6. Ignorance.                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| 9. Satta anusayā kāmarāgānusayo bhavarāgānusayo paṭighānusayo mānānusayo 七 隨 眠 欲 染 隨 眠 有 染 隨 眠 瞋恚 隨 眠 慢 隨 眠 Satta anusaya kāma+rāga+anusaya bhava+rāga+anusaya paṭigha+anusaya māna+anusaya (.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) |
| diṭṭhānusayo vicikicchānusayo avijjānusayo.<br>邪見 隨 眠 懷疑 隨 眠 無明 隨 眠<br>diṭṭhi+anusaya vicikiccha+anusaya avijja+anusaya<br>(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                               |
| □ 七隨眠:欲染隨眠、有染隨眠、瞋恚隨眠、慢隨眠、邪見隨眠、疑隨眠、無明隨眠。                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| There are seven Latent Dispositions: 1. Attachment to sensual pleasures, 2. Attachment to existence, 3. Hatred,                                                                                                           |
| 4. Pride, 5. False Views, 6. Doubts, and 7. Ignorance.                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| 10. Dasa samyojanāni kāmarāgasamyojanam rūparāgasamyojanam arūparāgasamyojanam                                                                                                                                            |
| 十 結 欲 染 結 色 染 結 無色 染 結                                                                                                                                                                                                    |
| Dasa samyojana kāma+rāga + samyojana rūpa+rāga+ samyojana a+rūpa+rāga+samyojana                                                                                                                                           |
| (nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| paṭighasamyojanam mānasamyojanam diṭṭhisamyojanam sīlabbataparāmāsasamyojanam                                                                                                                                             |
| 瞋恚 結 慢 結 邪見 結 戒 禁 取 結                                                                                                                                                                                                     |
| paṭigha+ saṁyojana māna+saṁyojana diṭṭhi+saṁyojana sīla+bbata+parāmāsa+saṁyojana                                                                                                                                          |
| (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                          |
| vicikicchāsamyojanam uddhaccasamyojanam avijjāsamyojanam suttante.                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| 懷疑 結 掉舉 結 無明 結 在經中<br>vicikicchā+ saṃyojana uddhacca+ saṃyojana avijjā+ saṃyojana suttanta                                                                                                                                |
| (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.loc.)                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                           |
| □ 在經中的十結:欲染結、色染結、無色染結、瞋恚結、慢結、邪見結、戒禁取結、疑結、掉舉                                                                                                                                                                               |
| 結、無明結。                                                                                                                                                                                                                    |

There are ten Fetters according to the Suttas (10): 1. Attachment to sensual pleasures, 2. Attachment to Realms of Form, 3. Attachment to Formless Realms, 4. Hatred, 5. Pride, 6. False Views, 7. Adherence to rites and

ceremonies, 8. Doubts, 9. Restlessness, and 10. Ignorance.

11. Aparānipi dasa samyojanāni-- kāmarāgasamyojanam bhavarāgasamyojanam patigha-

samyojanam mānasamyojanam ditthisamyojanam sīlabbataparāmāsasamyojanam vicikicchā-

慢 結 邪見 結 戒 禁 取 結 samyojana māna+samyojana ditthi+samyojana sīla+ bbata+parāmāsa+samyojana vicikicchā-(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

samyojanam issāsamyojanam macchariyasamyojanam avijjāsamyojanam abhidhamme (vibha. 969).

結 結 慳吝 結 無明 論、阿毗達摩 samvoiana issā+ samvoiana macchariva+ samvojana aviiiā+ samvoiana abhidhamma (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.loc.)

□ 在論中有另外的十結:欲染結、有染結、瞋恚結、慢結、邪見結、戒禁取結、疑結、嫉妒結、慳 吝結、無明結。

There are ten other Fetters according to Abhidhamma: 1. Attachment to sensual pleasures, 2. Attachment to existence, 3. Hatred, 4. Pride, 5. False Views, 6. Adherence to rites and ceremonies, 7. Doubts, 8. Envy, 9. Avarice, and 10. Ignorance.

12. Dasa kilesā-- lobho doso moho māno ditthi vicikicchā thinam uddhaccam ahirikam

十 煩惱、染 矑 癡 邪見 掉舉 無慚 慢 懷疑 昏沉 Dasa kilesa-lobha dosa moha māna ditthi vicikicchā thina uddhacca a+hirika (nom.)(m.p.nom.)(m.s.nom.)(m.s.nom.)(m.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

anottappam.

無 愧 an+ottappa (n.s.nom.)

□ 十煩惱:貪、瞋、癡、慢、邪見、疑、昏沉,掉舉、無慚、無愧。

There are ten Impurities: 1. Greed, 2. Hate, 3. Delusion, 4. Pride, 5. False Views, 6. Doubts, 7. Sloth, 8. Restlessness, 9. Moral Shamelessness, and 10. Moral Fearlessness (unscrupulousness).

13. Āsavādīsu panettha kāmabhavanāmena tabbatthukā taṇhā adhippetā,

等 又 於此 欲 有 名 渴愛 意味 它 依處 的 Āsava+ādi pana+ettha kāma+bhava+nāma tam+vatthu+ka taṇhā adhippetā (m.p.loc.) (adv.)(adv.) (n.s.ins.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(f.s.nom.)

sīlabbataparāmāso idamsaccābhiniveso attavādupādo ca tathāpavattam ditthigatameva

戒 禁 取 這 真實 執持 我 論 取 和 如彼 轉起 <u>邪見 走</u> 就 =惡見

sīla+bbata+parāmāsa idam+sacca+abhinivesa atta+vāda+upāda ca tathā+pavatta diṭṭhi+gatam+eva (m.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.) (m.s.acc.) (m.s.acc.)

pavuccati.

被稱為

pavuccati (pr.3,s.)

□ 於此,在漏等之中,「欲(欲)」與「(執取)有」之名即意味以(它們為)它(自己的)依處的渴愛; 戒禁取、執持「只有這是真實」與我論取(三種)就被稱為也像那樣轉起的惡見。

Herein in the category of Defilements and so on the terms 'attachment to sensual pleasures' and 'attachment to existence' imply craving based on them.

In the same way 'adherence to rites and ceremonies', dogmatic belief that 'this alone is truth', and 'clinging to the soul-theory' connote just 'false views' connected therewith.

## 14. Āsavoghā ca yogā ca, Tayo ganthā ca vatthuto.

諸漏 暴流 和 軛 和 三 繋縛 和 各別(法) Āsava+ogha ca yoga ca, Ti gantha ca vatthu (m.p.nom.) (conj.) (m.p.nom.)(conj.) (p.nom.)(m.p.nom.)(conj.) (m.s.abl.)

## Upādānā duve vuttā, Aṭṭha nīvaraṇā siyum.

執取 二 所說、已被說 八 蓋 有 Upādāna dvi vutta Aṭṭha nīvaraṇa atthi (n.p.nom.)(p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (opt.3,p.)

□ 根據各別(法),諸漏、暴流、軛與繋縛是三種<sup>1</sup>;所說的執取有二種,蓋有八種<sup>2</sup>。

Summary--Actually Defilements, Floods, Bonds, and Ties are threefold. There are two Graspings and eight Hindrances.

Chalevānusayā honti, nava samyojanā matā;

六 只 隨眠 有 九 結 被了解 Chal+eva+anusaya hoti nava samyojana mata (adv.) (m.p.nom.)(pr.3,p.) (nom.) (n.p.nom.)(n.p.nom.)

Kilesā dasa vuttoyam, navadhā pāpasangaho.

煩惱 十 已被說 這 九 類 不善、惡 攝 Kilesa dasa vutto+ayaṁ navadhā pāpa+ saṅgaha (m.p.nom.)(nom.)(m.s.nom.)(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 隨眠只有六種<sup>3</sup>,結被了解為九種<sup>4</sup>,煩惱有十種,這個攝不善已被說為九類。

Latent Dispositions are six. Fetters should be understood as nine. Impurities are ten. This compendium of immoral categories is ninefold.

# Missakasangaho

雜 攝、概要 Missaka + saṅgaha (m.s.nom.) □ 攝雜 <sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 三種:即把四漏、四暴流及四軛中的欲與有合為一「愛」,四繫中的後二種(戒禁取身繫、執持「只有這是真實」身繫) 合為一「惡見」,故只有三種。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 執取有二種:把四執取中的後三種(邪見執取、戒禁取執取、我論執取)合為一「惡見」,故只有二種。蓋有八種:把 六蓋中的第三(昏沉睡眠蓋)及第四(掉舉惡作蓋)各分為二,故成八種。

<sup>3</sup> 隨眠只有六種:把七隨眠中的前二種(欲貪和有貪)合為一「渴愛」,故只有六種。

<sup>4</sup> 結被了解為九種:把十結中的見與戒禁取合為一「惡見」,故為九種。

う「雜」,為善惡夾雜之意。這裡包含六因、七禪支、十二道支、二十二根、九力、四增上與四食。

| Abhidhammatthasavgaho |      |
|-----------------------|------|
|                       | <br> |

# Mixed Categories

| 15. Missakasaṅgahe cha hetū lobho doso moho alobho adoso amoho. 雜 攝、概要 六 因 貪 瞋 癡 無 貪 無 瞋 無癡 Missaka+saṅgaha cha hetu lobha dosa moha a+lobha a+dosa a+moha (m.s.loc.) (nom.)(m.p.nom.)(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 在攝雜中,有六因:貪、瞋、癡、無貪、無瞋、無癡。                                                                                                                                                                                                                                      |
| In the compendium of mixed categories:                                                                                                                                                                                                                          |
| There are six Roots: 1. Greed, 2. Aversion, 3. Delusion, 4. Non-attachment, 5. Goodwill, and 6. Wisdom.                                                                                                                                                         |
| There are six resists it Green, 2.11 version, 3. Betasion, 11.1 on added ment, 5. Good with, and 6. Wisdom                                                                                                                                                      |
| 16. Satta jhānaṅgāni vitakko vicāro pīti ekaggatā somanassaṁ domanassaṁ upekkhā.<br>七 禪 支 尋 伺 喜一境性 喜悅 憂 捨<br>Satta jhāna+aṅg vitakka vicāra pīti eka+gatā somanassa domanassa upekkhā<br>(nom.) (n.p.nom.) (m.s.nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.) |
| □ 七禪支:尋、伺、喜(Pīti)、一境性、悅(somanassa)、憂、捨。                                                                                                                                                                                                                         |
| There are seven constituents of jhāna: 1. Initial Application, 2. Sustained Application, 3. Joy, 4.                                                                                                                                                             |
| One-pointedness, 5. Pleasure, 6. Displeasure, and 7. Equanimity or Indifference.                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17. Dvādasa maggaṅgāni sammādiṭṭhi sammāsaṅkappo sammāvācā sammākammanto<br>十二 道 支 正 見 正 思惟 正 語 正 業<br>Dvādasa magga+aṅg sammā+diṭṭhi sammā+saṅkappa sammā+vācā sammā+kammanta<br>(nom.) (n.p.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)                            |
| sammā-ājīvo sammāvāyāmo sammāsati sammāsamādhi micchādiṭṭhi micchāsaṅkappo<br>正 命 正 精進 正 念 正 定 邪 見 邪 思惟<br>sammā-ājīva sammā+vāyāma sammā+sati sammā+samādhi micchā+diṭṭhi micchā+saṅkappa<br>(m.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)                       |
| micchāvāyāmo micchāsamādhi.  邪 精進 邪 定 micchā+vāyāma micchā+ samādhi (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                       |
| □十二道支:正見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定、邪見、邪思惟、邪精進、邪定。 There are twelve constituents of the Path:                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1. Right Understanding, 2. Right Thoughts, 3. Right Speech, 4. Right Action, 5. Right Livelihood, 6. Right                                                                                                                                                      |
| Effort, 7. Right Mindfulness, 8. Right Concentration, 9. Wrong Views, 10. Wrong Thoughts, 11. Wrong Effort,                                                                                                                                                     |
| 12. Wrong one-pointedness.                                                                                                                                                                                                                                      |
| 18. Bāvīsatindriyānicakkhundriyam sotindriyam ghānindriyam jivhindriyam kāyindriyam 二二十根 眼根 耳根 鼻根 舌根 身根                                                                                                                                                         |
| □ 二十二根:眼根、耳根、鼻根、舌根、身根、                                                                                                                                                                                                                                          |

There are twenty-two Faculties:

## 1. Eye, 2. Ear, 3. Nose, 4. Tongue, 5. Body,

itthindriyam purisindriyam jīvitindriyam manindriyam sukhindriyam dukkhindriyam 命 itthi+indriva purisa+indriva jīvita+indriya mano+indriya sukha+indriva dukkha+indriva (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 女根、男根、命根、意根、樂根、苦根、 6. Femininity, 7. Masculinity, 8. Vitality, 9. Mind, 10. Happiness, 11. Pain, somanassindriyam domanassindriyam upekkhindriyam saddhindriyam vīriyindriyam 喜悅 精進 根 憂 根 捨 根 根 信 somanassa+indriva domanassa+indriya upekkhā+indriya saddhā+indriya vīriya+indriya (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 喜根、憂根、捨根、信根、精進根、 12. Pleasure, 13. Displeasure, 14. Equanimity, 15. Confidence, 16. Effort, samādhindriyam paññindriyam an<u>aññāta</u>ññassāmītindriyam¹ aññindriyam satindriyam 我將知(引句) 根 根 定 根 未知 已知 根 念 =「我將知未知」根 paññā+indriya an+aññāta+ñassāmi+iti+indriya<sup>2</sup> sati+indriya samādhi+indriya aññā+indriya (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 念根、定根、慧根、「我將知未知」根(或未知當知根)、已知根、 17. Mindfulness, 18. Concentration, 19. Wisdom, 20. The thought: 'I will realize the unknown', 21. Highest Realization. aññātāvindriyam. 具知 根 aññātāvin + indriya (n.s.nom.) □ 具知根。 22. The Faculty of him who has fully realized. 19. Nava balāni-- saddhābalam vīriyabalam satibalam samādhibalam paññābalam hiribalam 力. 信 力 精進 力 念力 定 力 慧 力 慚 力 Nava bala saddhā+bala vīriya+bala sati+bala samādhi+bala paññā+bala hiri+bala (nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) ottappabalam ahirikabalam anottappabalam. 力 無慚 力 無愧 ottappa+bala an+ottappa+bala a+hirika+bala (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 九力:信力、精進力、念力、定力、慧力、慚力、愧力、無慚力及無愧力。

There are nine Powers: 1. Confidence, 2. Energy, 3. Mindfulness, 4. Concentration, 5. Wisdom, 6. Moral

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anaññātaññassāmītindriyaṁ< an+aññātaṁ+ ñassāmi + iti+ indriyaṁ ∘

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anaññātaññassāmītindriyaṁ< an+aññātaṁ+ ñassāmi + iti+ indriyaṁ •

| Abhidham matthas avgaho |  |
|-------------------------|--|
|-------------------------|--|

| chama  | 7  | Moral | draad  | Q  | Moral 9   | Shamalacenace | Ο    | . Moral Fearlessness |  |
|--------|----|-------|--------|----|-----------|---------------|------|----------------------|--|
| sname. | ١. | worai | areaa. | δ. | - Morai S | snameiessness | . 9. | . Morai Feariessness |  |

**20.** Cattāro adhipatī-- chandādhipati vīriyādhipati cittādhipati vīmamsādhipati.

四增上 欲增上 精進增上 心增上 觀(慧))增上Catu adhipati-chanda+dhipati vīriya+adhipati citta+adhipati vīmamsa+adhipati (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ 四增上:欲增上、精進增上、心增上、觀(慧))增上。

There are four Dominating Factors: 1. Intention (or Wish-to-do), 2. Energy (or Effort), 3. Mind (or Thought), and 4. Reason (or Intellect).

21. Cattāro āhārā-- kabaļīkāro āhāro, phasso dutiya, manosancetanā tatiyā,

四食段食 觸(食)第二 意思(食)第三 Catu āhāra kabaļīkāra āhāra phassa dutiya, mano+sañcetanā tatiyā (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.)

viññānam catuttham.

識(食) 第四 viññāṇa catuttha (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□ 四食:段食(第一)、觸(食)第二、意思(食)第三、識(食)第四。

There are four kinds of Food:

1. Edible Food, 2. Contact (or sense-impact), 3. Volitional activities, and 4. (Rebirth) Consciousness.

**22.** Indriyesu panettha sotāpattimaggañāṇam anaññātaññassāmītindriyam.

諸根中 又 在此中 須陀洹 道 智 未知 我將知 根 Indriya pana+ettha sotāpatti+magg+añāṇa an+aññāta+ñassāmi+iti+ndriya < sotā流+āpatti 入 (n.p.loc.) (adv.)(adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 又,在這(二十二)根中,「我將知未知」根為須陀洹道智,

Now, amongst the Faculties, the thought, 'I will realize the unknown' means the knowledge of the Path of the Stream-Winner (Sotapanna).

23. Arahattaphalañāṇam aññātāvindriyam.

阿羅漢 果 智 具知 根 Arahatta+phala+ñāṇa aññātāvin+indriya (n.s.nom.) (n.s.nom.)

□「具知根」為阿羅漢果智,

The Faculty of him who has fully realized, means the knowledge of the Fruit of Arahatship.

**24.** Majjhe cha ñāṇāni aññindriyānīti pavuccanti.

中間 六 智 已知 根 (引句) 被說為 Majjha cha ñāṇa aññā+indriyāni+iti pavuccanti (n.s.loc.)(nom.)(n.p.nom.) (n.p.nom.)(ind.) (pr.3,p.)

□ 「已知根」被說為在中間的六智<sup>1</sup>。

<sup>1</sup> 中間的六智:即須陀洹果智、斯陀含道與果智、阿那含道與果智、阿羅漢智六種。

Highest Realization means the intermediate six kinds of knowledge.

**25.** Jīvitindriyañca rūpārūpavasena duvidham hoti.

命 根 和 色 非色(=名) 依 二 種 有 Jīvita+indriyaṁ+ca rūpa+a-rūpa+vasa du+vidha hoti (n.s.nom.)(conj.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 命根有二種:色(法命根)與名(法命根)。

The controlling Faculty of vitality is twofold, physical and mental.

**26.** Pañcaviññāṇesu jhānaṅgāni, avīriyesu balāni, ahetukesu maggaṅgāni na labbhanti.

識 無精推 諸力 無因(小) 分 被獲得  $\overline{\mathcal{H}}$ Pañca+viññāna jhān+aanga a+vīriya bala a+hetuka magga+aṅga na labbhati (n.p.loc.) (n.p.nom.) (n.p.loc.) (n.p.nom.) (n.p.loc.) (n.p.nom.) (adv.) (pr.3,p.)□ 在(二組)五識中諸禪支不被獲得,在無精進(心)中 無諸力,在無因(心)中無諸道分。

The jhāna constituents are not obtained in the five kinds of sense-cognition; 'Forces', in effortless states; 'the Path Constituents', in the Rootless.

**27.** Tathā vicikicchācitte ekaggatā maggindriyabalabhāvam na gacchati.

如彼 懷疑 1/7 一境性 力 境界 去、往 Tathā vicikicchā+citta eka+gatā magga+indriya+bala+bhāva gacchati na (adv.) (n.s.loc.) (f.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

□ 像那樣,在疑(相應)心中的一境性,不到達(定)道(支)、(定)根和(定)力的境界<sup>2</sup>。

Similarly in the consciousness accompanied by Doubts, one-pointedness does not attain to the state of a 'Path Constituent', 'Controlling Faculty' or a 'Force'.

**28.** Dvihetukatihetukajavanesveva yathāsambhavam adhipati ekova labbhatīti.

二 因 三因 速行 只有 依照情况 增上 單一 只有 被獲得(引句) Dvi+hetuka+ti+hetuka+javanesu+eva yathā+sambhavam adhipati eko+eva labbhati+iti (n.p.loc.)(adv.) (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(adv.)(pr.3,s.)(ind.)

□ 依照情况(同一時候)只有(四增上中的)單一增上被獲得,而且只在二因或三因(相應)的速行(心)中。

Only one 'Dominating Power' is obtained at a time, according to circumstances, and only in the javana consciousness, accompanied by two or three moral roots.

29. Cha hetū pañca jhānangā, maggangā nava vatthuto.

六 因 五 禪 支 道 支 九 各別(法)
Cha hetu pañca jhāna+aṅga magga+aṅga nava vatthu
(nom.)( (m.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (nom.) (n.s.abl.)

Solasindriyadhammā ca, baladhammā naveritā.

十六 根 法 和 力 法 九 已被說明 Solasa+indriya+dhamma ca bala+dhamma nava+erita<pp. of ereti

無精進心:即五門轉向心一、二種前五識十、領受心二、推度心三,共十六心。

<sup>2</sup> 在疑心中的一境性,因為甚弱,故不能成為正定、邪定、定根和定力的作用。

(m.p.nom.)(conj.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)

 $\square$  根據各別(法),六因、五禪支  $^{1}$ 、九種道支  $^{2}$ 、十六根法  $^{3}$ 和九力法已被說明。

Summary--In reality six roots, five jhāna constituents, nine Path constituents, sixteen controlling factors, nine powers have been described.

Cattārodhipati vuttā, tathāhārāti sattadhā;

四 增 上 已被說明 如是 食 七種方式

Cattāro+adhipati vutta tathā+āhārā+ iti sattadhā (n.p.nom.) (n.p.nom.)(adv.)(m.p.nom.)(ind.) (adv.)

Kusalādisamākinno, vuttomissakasangaho.

善等包含、充滿 已被說明 雜 攝
Kusal+ādi+samākiṇṇa vutto+ missaka+ saṅgaha
(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 同樣地,四增上和(四)食已被說,(而且)包含善等的攝雜也已從七種方式被說明。

Likewise four dominant factors, and four kinds of food have been told. Thus in seven ways has the compendium of mixed categories, consisting of moral and immoral states, been enumerated.

# Bodhipakkhiyasangaho

菩提 分 攝、概要 Bodhi+ pakkhiya+ saṅgaha (m.s.nom.)

□ 攝菩提分 <sup>4</sup>

Factors of Enlightenment

### 30. Bodhipakkhiyasangahe cattāro satipaṭṭhānā kāyānupassanāsatipaṭṭhānam

菩提 部分 攝、概要 四 念 處 身 隨 觀 念 處 Bodhi+pakkhiya+saṅgaha catu sati+ paṭṭhāna kāya+anupassanā+sati+paṭṭhāna (m.s.loc.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)

vedanānupassanāsatipaṭṭhānam cittānupassanāsatipaṭṭhānam

受 隨 觀 念 處 心 隨 觀 念 處
vedanā+anupassanā+sati+paṭṭhāna
(n.s.nom.) (n.s.nom.)

<sup>1</sup> 六因五禪支:六因,即貪、瞋、癡、無貪、無瞋、無癡。五禪支,在七禪支中的喜、憂、捨合為一「受」,故唯有五。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 道支有九種:在十二道支中的正思惟、邪思惟,只是尋的兩方面,故合為一;正精進、邪精進同為精進,故合為一; 正定、邪定同樣是定,也合為一;所以十二道支,說為九道支。

<sup>3</sup> 十六根法:在二十二根中的樂、苦、喜、憂、捨合為一受根。慧根、未知當知根、已知根、具知根合為一慧。因為它們都是各級的慧。命根依色、非色分為二種。故二十二根說為十六。

<sup>4</sup> 關於三十七菩提分:可參考 Visuddhimagga 678 頁以下。

| dhammānupassanāsatipaṭṭhānaṁ.<br>法 隨 觀 念 處<br>dhamma+anupassanā+sati+ paṭṭhāna<br>(n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 在攝菩提分中,有四念處:身隨觀念處、受隨觀念處、心隨觀念處、法隨觀念處。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| In the compendium of Factors pertaining to Enlightenment:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| There are four Foundations of Mindfulness: 1. Mindfulness as regards body, 2. Mindfulness as regards feelings, 3. Mindfulness as regards thoughts, 4. Mindfulness as regards Dhamma.                                                                                                                                                                                                    |
| 31. Cattāro sammappadhānā uppannānaṁ pāpakānaṁ pahānāya vāyāmo, anuppannānaṁ 四 正 精勤 已生起的 諸惡 斷除 精進 未 生的 Catu samma+padhāna uppanna pāpaka pahāna vāyāma an+uppanna (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.gen.) (n.p.gen.) (n.s.dat.) (m.s.nom.) (n.p.gen.)                                                                                                                                          |
| pāpakānam anuppādāya vāyāmo, anuppannānam kusalānam uppādāya vāyāmo,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 諸惡 令不生起 精進 未生的 諸善 令生 精進                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| pāpaka an+uppāda vāyāma an+uppanna kusala uppāda vāyāma (n.p.gen.) (m.s.dat.) (m.s.nom.) (n.p.gen.) (m.s.dat.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                               |
| uppannānam kusalānam bhiyyobhāvāya vāyāmo. 已生的的 諸善 令增長 精進 uppanna kusala bhiyyo+bhāva vāyāma (n.p.gen.) (n.p.gen.) (n.s.dat.) (m.s.nom.) □ 四正勤:精進於斷除已生起的諸惡、精進於令未生起的諸惡不生起、精進於令未生起的諸善生起、精進於令已生起的諸善增長。 There are four Supreme Efforts: 1. The effort to discard evils that have arisen, 2. The effort to prevent the                                                                       |
| arising of unrisen evils, 3. The effort to develop unrisen good, 4. The effort to augment arisen good.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| arising of unitsen evits, 3. The effort to develop unitsen good, 4. The effort to augment arisen good.                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 32. Cattāro iddhipādā chandiddhipādo vīriyiddhipādo cittiddhipādo vīmamsiddhipādo.  四 神 足 欲 神 足 精進 神 足 心 神 足 觀 神 足 花面dhi+pādachanda+iddhi+pāda vīriya+iddhi+pāda citta+iddhi+pāda (m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)  □ 四神足:欲神足、精進神足、心神足、觀神足。                                                                                                                       |
| There are four Means of Accomplishment:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1. Will, 2. Effort, 3. Thought, 4. Reason.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 33. Pañcindriyāni saddhindriyaṁ vīriyindriyaṁ satindriyaṁ samādhindriyaṁ paññindriyaṁ.  五 根 信 根 精進根 念 根 定 根 慧 根 Pañca+indriya saddhā+indriya vīriya+indriya sati+indriya samādhi+indriya paññā+indriya (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)  □ 五根:即信根、精進根、念根、定根、慧根。  There are five Faculties: 1. Confidence, 2. Effort, 3. Mindfulness, 4. Concentration, 5. Wisdom. |
| 34. Pañca balāni saddhābalaṁ vīriyabalaṁ satibalaṁ samādhibalaṁ paññābalaṁ.  五 力 信 力 精進 力 念 力 定 力 慧 力 Pañca bala saddhā+bala vīriya+bala sati+bala samādhi+balaṁ paññā+bala                                                                                                                                                                                                             |

| (nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 五力:信力、精進力、念力、定力、慧力。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| There are five Powers: 1. Confidence, 2. Effort, 3. Mindfulness, 4. Concentration. 6. Wisdom.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 35. Satta bojjhaṅgā satisambojjhaṅgo dhammavicayasambojjhaṅgo vīriyasambojjhaṅgo 七 覺 支 念 覺 支 法 簡擇 覺 支 精進 覺 支 Satta bojjhaṅga sati+sambojjhaṅga dhamma+vicaya+sambojjhaṅga vīriya+ sambojjhaṅga < saṁ+bodhi+aṅga (nom.) (m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                  |
| pītisambojjhaṅgo passaddhisambojjhaṅgo samādhisambojjhaṅgo upekkhāsambojjhaṅgo.<br>喜 覺 支 輕安 覺 支 定 覺 支 捨 覺 支<br>pīti+sambojjhaṅga passaddhi+sambojjhaṅga samādhi+sambojjhaṅga upekkhā+ sambojjhaṅga<br>(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                   |
| □ 七覺支:念覺支、擇法覺支、精進覺支、喜覺支、輕安覺支、定覺支、捨覺支。 There are seven Constituents of Enlightenment:                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1. Mindfulness, 2. Investigation of the Truth, 3. Effort, 4 Rapture, 5. Quietude, 6. Concentration, 7.                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Equanimity.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 36. Aṭṭha maggaṅgāni sammādiṭṭhi sammāsaṅkappo sammāvācā sammākammanto<br>八 道 支 正 見 正 思惟 正 語 正 業<br>Aṭṭha magga+ aṅga sammā+diṭṭhi sammā+saṅkappa sammā+vācā sammā+kammanta<br>(nom.) (n.p.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                        |
| sammā-ājīvo sammāvāyāmo sammāsati sammāsamādhi.<br>正 命、活命 正 精進 正 念 正 定<br>sammā-ājīva sammā+ vāyāma sammā+sati sammā+samādhi<br>(m.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                         |
| □ 八道支:正見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定。 There are eight Path Constituents: 1 Right Understanding, 2. Right Thoughts, 3. Right Speech, 4. Right Action, 5. Right Livelihood., 6. Right Effort, 7. Right Mindfulness, 8. Right Concentration.                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 37. Ettha pana cattāro satipaṭṭhānāti sammāsati ekāva pavuccati. 在這裡 又 四 念 處 (引句) 正 念 單一 (強調詞) 被說 Ettha pana catu sati+paṭṭhānā+iti sammā+sati ekā+eva pavuccati (adv.) (adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (ind.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.) (pr.3,s.) □ 又,在這裡,四念處被說為單一的正念, Here by the four Foundations of Mindfulness, Right Mindfulness alone is implied. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 38. Tathā cattāro sammappadhānāti ca sammāvāyāmo. 如彼 四 正 勤 (引句)和 正 精進 Tathā catu samma+padhānā+iti ca sammā+vāyāma (adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (ind.) (conj.) (m.s.nom.) □ 像那樣,四正勤也(被說)為單一的正精進。 Right Effort is implied by the four Supreme Efforts.                                                                                                    |

Abhidhammatthasavgaho \_

### **39.** Chando cittamupekkhā ca, saddhāpassaddhipītiyo.

欲 心 捨 和 信 輕安 喜 Chanda cittaṁ+upekkhā ca saddhā+passaddhi+pīti (m.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.) (f.p.nom.)

## Sammāditthi ca sankappo, vāyāmo viratittayam.

正 見 和 思惟 精進 離 三
Sammā+diṭṭhi ca saṅkappa vāyāma virati+ttaya
(f.s.nom.) (conj.)(m.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.)

### Sammāsati samādhīti, cuddasete sabhāvato;

正 念 定 (引句) 十四 這些 自 性 Sammā+sati samādhi+iti cuddasa+ete sabhāva (f.s.nom.) (m.s.nom.) (ind.) (m.p.nom.) (n.s.abl.)

## Sattatimsappabhedena, sattadhā tattha sangaho.

七 三十 區別 七 類 此中 攝、概要 Satta+tiṁsa+pabheda sattadhā tattha saṅgaha (m.s.ins.) (adv.) (adv.) (m.s.nom.)

□ 此中,根據自性,這七類攝三十七(菩提分)被區別為十四 <sup>1</sup> (法): 欲、心、捨、信、輕安、喜、正見、思惟與精進、三離、正念、定。

The sevenfold compendium which consists of 37 factors, is composed of these fourteen according to their nature:

Will, Thought, Equanimity, Confidence, Quietude, Rapture, Right Understanding, Aspirations or Thoughts, Effort, the three Abstinences, Right Mindfulness, and Concentration.

## 40. Sankappapassaddhi ca pītupekkhā, Chando ca cittam viratittayañca.

思惟 輕安 和喜 捨 欲 和 1/2 三和 citta Sankappa+passaddhi pīti+upekkhā Chanda ca ca virati+ ttayam+ca (f.s.nom.) (conj.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)(conj.) (n.s.nom.)(m.s.nom.)(conj.)

#### Navekathānā viriyam navattha,

九 一 處 精進 九 八 Nava+eka+ṭhāna viriya nava+aṭṭha, (n.p.nom.) (m.s.nom.) (nom.)

### Satī samādhī catu pañca paññā.

念 定 四 五 慧
Satī samādhī catu pañca paññā
(f.p.nom.) (m.p.nom.) (nom.) (f.p.nom.)

#### Saddhā duthānuttamasattatimsa-

信 二處 最上 七三十 Saddhā du+ṭhāna+uttama+satta+tiṁsa-(f.p.nom.)

#### **D**hammānameso pavaro vibhāgo.

諸法的 這 殊勝 分別、分析 **D**hammānaṁ+eso pavara vibhāga (m.p.gen.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 這最上的三十七種法的殊勝分析為(如下):思惟、輕安、喜、捨、欲、心、三離(共)九(法各出現) 一處;精進(出現)九處<sup>2</sup>;念(出現)八(處);定(出現)四(處)<sup>3</sup>;慧(出現)五(處)與信(出現)二(處)<sup>4</sup>。

<sup>1</sup> 七類:即四念處、四正勤、四神足、五根、五力、七覺支、八道支。以此七類共為三十七道分。 根據自性被區別為十四法:四念處=正念;四正勤=正精進;四神足=欲、心、慧(正見);五根=信、定;五力=零;七覺支=喜、輕安、捨;八道支=正語、正業、正命、正思惟。共有如是十四法。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 精進出現九處:即四正勤、精進神足、精進根、精進力、精進覺支、正精進。

<sup>3</sup> 念出現八處:即四念處、念根、念力、念覺支、正念。定有四處:即定根、定力、定覺支、正定。

基出現五處:即觀神足、慧根、慧力、擇法覺支、正見。信有二處:即信根、信力。

| Abhidhammatthasavgaho |  |  |
|-----------------------|--|--|
|                       |  |  |

The enumeration of these 37 sublime factors is as follows:

Aspirations, Quietude, Rapture, Equanimity, Will, Thought, the three Abstinences, occur once; Effort nine times; Mindfulness eight times; Concentration four times; Wisdom five times; Confidence twice.

### 41. Sabbe lokuttare honti, na vā saṅkappapītiyo.

```
一切 世間 出 存在 無 或 思惟 喜
Sabba loka+uttara hoti na vā saṅkappa+pīti
(m.p.nom.) (m.s.loc.) (pr.3,p.) (adv.) (conj.) (f.p.nom.)
```

□ 在出世間(心)中,一切(三十七菩提)法存在,或者無思惟和喜 1。

All these, save at times Aspirations and Rapture,

## Lokiyepi yathāyogam, chabbisuddhipavattiyam.

世間 也 適當地 六 清淨 轉起 Lokiye+api yathā+yogaṁ chabbi+suddhi+ pavatti (m.s.loc.)(adv.) (adv.) (f.s.loc.)

□ 在世間(心)中,(它們)也適當地在六清淨轉起中。

occur in the Supramundane (Consciousness) and in the mundane (consciousness) too, according to circumstances, in the course of sixfold purity.

# Sabbasangaho

一切 攝、概要 Sabba + saṅgaha (m.s.nom.)

A Synthesis of 'the Whole'

#### 42. Sabbasangahe pañcakkhandhā-- rūpakkhandho vedanākkhandho saññākkhandho

一切 攝、概要 五 蘊 色 蘊 受 蘊 想 蘊 Sabba+ saṅgaha pañca+ khandha -- rūpa+khandha vedanā+khandha saññā+khandha (m.s.loc.) (m.p.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

sankhārakkhandho viññānakkhandho.

行 薀 識 薀 saṅkhāra+ khandha viññāṇa+ khandha (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 在攝一切中,有五蘊:色蘊、受蘊、想蘊、行蘊、識蘊。

In the compendium of 'the whole' there are:

The Five Aggregates: 1. matter, 2. feeling, 3. perception, 4. mental states, 5. consciousness.

#### 43. Pañcupādānakkhandhā rūpupādānakkhandho vedanupādānakkhandho

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 或者無思惟、喜:上面所說的一切三十七法,都能發現於出世間心中,但是思惟(尋)與喜有時或者不現。例如:與初 禪以上的禪相應出世間心,便無尋(思惟);與三禪以上的禪相應的心,便無喜。

```
Ħ.
         取
                            色
                                取
                                                 受
                                                      取
   Pañca+upādāna+khandha
                           rūpa+upādāna+khandha
                                               vedanā+upādāna+khandha
              (m.p.nom.)
                                    (m.s.nom.)
                       sankhārupādānakkhandho viññāņupādānakkhandho.
saññupādānakkhandho
想
      ĦV
                                                        取
saññā+upādāna+khandha
                       sankhāra+upādāna+khandha
                                                viññāṇa+upādāna+khandha
          (m.s.nom.)
                                      (m.s.nom.)
                                                              (m.s.nom.)
□ 五取蘊:色取蘊、受取蘊、想取蘊、行取蘊、識取蘊。
The Five Aggregates of Grasping: 1. matter, 2. feeling, 3. perception, 4. mental states, 5. consciousness.
44. Dvādasāyatanāni-- cakkhāyatanam sotāyatanam ghānāyatanam jivhāyatanam
   十二
           處
                       眼
                            處
                                     耳
                                        處
                                                       處
   Dvādasa+āyatana -- cakkhu+āyatana
                                    sota+āyatana
                                                 ghāna+āyatana
                                                             jivhā+āyatana
       (n.p.nom.)
                          (n.s.nom.)
                                         (n.s.nom.)
                                                    (n.s.nom.)
                                                                 (n.s.nom.)
kāyāyatanam manāyatanam
                          rūpāyatanam saddāyatanam gandhāyatanam rasāyatanam
                                                                       味
身
    處
                  處
                           [顏]色 處
                                                                            處
kāya+āyatana
             mano+āyatana
                           rūpa+āyatana
                                         sadda+āyatanam gandha+āyatana
                                                                      rasa+āyatana
  (n.s.nom.)
               (n.s.nom.)
                                (n.s.nom.)
                                            (n.s.nom.)
                                                            (n.s.nom.)
                                                                          (n.s.nom.)
photthabbāyatanam dhammāyatanam.
                     法
photthabba+āyatana
                  dhamma+āyatana
      (n.s.nom.)
                        (n.s.nom.)
□十二處:眼處、耳處、鼻處、舌處、身處、意處、[顏]色處、聲處、香處、味處、觸處、法處。
The Twelve Spheres: (a) Sense-Organs: 1, eye, 2, ear, 3, nose, 4, tongue, 5, body, 6, mind.
(b) Sense-Objects: 7. visible object, 8. sound, 9. odour, 10. taste, 11. tangible object, 12. cognizable object.
45. Atthārasa dhātuyo-- cakkhudhātu sotadhātu ghānadhātu jivhādhātu kāyadhātu rūpadhātu
                              界
                                        界
                                                   界
                                                         舌
     十八
  Attha+dasa
             dhātu
                      cakkhu+dhātu
                                   sota+dhātu ghāna+dhātu
                                                        jivhā+dhātu kāya+dhātu rūpa+dhātu
            (f.p.nom.)
                         (f.s.nom.)
                                              (f.s.nom.)
    (nom.)
                                   (f.s.nom.)
                                                         (f.s.nom.)
                                                                     (f.s.nom.)
                                                                               (f.s.nom.)
saddadhātu gandhadhātu rasadhātu photthabbadhātu cakkhuviññānadhātu sotaviññānadhātu
                        味
                                           界
                                                   脂
                                                                      耳
sadda+dhātu gandha+dhātu
                       rasa+dhātu
                                 photthabba+dhātu
                                                 cakkhu+viññāṇa+dhātu
                                                                     sota+viññāna+dhātu
 (f.s.nom.)
             (f.s.nom.)
                        (f.s.nom.)
                                     (f.s.nom.)
                                                            (f.s.nom.)
                                                                            (f.s.nom.)
ghānaviññānadhātu jivhāviññānadhātu kāyaviññānadhātu manodhātu dhammadhātu
                                                                                 manoviññānadhātu.
                                                          意
                      舌
                                        身
                                             龤
                                                                                         識
ghāna+viññāṇa+dhātu
                    jivhā+viññāṇa+dhātu kāya+viññāṇa+dhātu
                                                        mano+dhātu dhamma+dhātu
                                                                                   mano+viññāṇa+dhātu
          (f.s.nom.)
                             (f.s.nom.)
                                              (f.s.nom.)
                                                             (f.s.nom.)
                                                                          (f.s.nom.)
                                                                                             (f.s.nom.)
□ 十八界:眼界、耳界、鼻界、舌界、身界、色界、聲界、香界、味界、觸界、眼識界、耳識界、
鼻識界、舌識界、身識界、意界、法界、意識界。
The Eighteen Elements:
```

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
| C                     |  |

1. eye, 2. ear, 3. nose, 4. tongue, 5. body, 6. visible object, 7. sound, 8. odour, 9. taste, 10. tangible object, 11. eye-consciousness, 12. ear-consciousness, 13. nose-consciousness, 14. tongue-consciousness, 15. body-consciousness, 16. mind, 17. cognizable object, 18. mind-consciousness.

**46.** Cattāri ariyasaccāni-- dukkham ariyasaccam, dukkhasamudayo ariyasaccam,

川 苦 諦 諦 諦 Catu ariya+sacca -- dukkha ariyas+acca dukkha+samudaya ariya+ sacca (nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.)

dukkhanirodho ariyasaccam, dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccam.

苦滅聖諾滋導向道聖諦dukkha+nirodha<br/>(m.s.nom.)ariya+sacca<br/>(m.s.nom.)dukkha+nirodha+gāminī<br/>(f.s.nom.)paṭipadā<br/>(f.s.nom.)ariya+saccam<br/>(f.s.nom.)

□ 四聖諦:苦聖諦、苦之集聖諦、苦之滅聖諦、導向苦滅之道聖諦。

The Four Noble Truths:

1. the Noble Truth of Suffering, 2. the Noble Truth of the Cause of Suffering, 3. the Noble Truth of the Cessation of Suffering, 4. the Noble Truth of the Path leading to the Cessation of Suffering.

47. Ettha pana cetasikasukhumarūpanibbānavasena ekūnasattati dhammā

此中 又 心所 細 色 涅槃 以 一不足七十 法
Ettha pana cetasika+sukhuma+rūpa+nibbāna+ vasa (adv.) (adv.) (m.s.ins.) (nom.) (m.p.nom.)

dhammāyatanadhammadhātūti sankham gacchanti.

法 處 法 界(引句) 被稱為 dhamma+āyatana+dhamma+dhātu+iti saṅkhā gacchati (f.s.nom.)(ind.) (f.s.acc.) (pr.3,p.)

□ 此中,以(五十二)心所、(十六)細色 望涅槃(共)六十九法,被稱為「法處」與「法界」。

Herein sixty-nine entities comprising 52 mental states, 16 subtle matter, and Nibbāna, are regarded as the sphere of cognizables and the cognizable element.

**48.** Manāyatanameva sattaviññānadhātuvasena bhijjati.

意 處 只有 七 識 界 以 被分解 Mano+āyatanaṁ+eva satta+viññāṇa+dhātu+ vasa bhijjati. (n.s.nom.) (adv.) (m.s.ins.) (pr.3,s.)

□ 只有「意處」被分解為七識界<sup>2</sup>。

Only the sphere of mind divides itself into seven consciousness-elements.

49. Rūpañca vedanā saññā, sesacetasikā tathā.

色 和 受 想 其餘心所如是

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 十六細色:在二十八種色中,除去眼、耳、鼻、舌、身、色、聲、香、味、地界、火界、風界十二種粗色處,其餘的 為十六種細色。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 七識界:即眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意界、意識界。

```
Rūpam+ca vedanā saññā, sesa+cetasika tathā (n.s.nom.)(conj.)(f.s.nom.)(f.s.nom.) (m.p.nom.) (adv.)
```

Viññāṇamiti pañcete, pañcakkhandhāti bhāsitā.

```
識 (引句) 五 這 五 蘊 (引句) 被說
Viññāṇaṁ+iti pañca+ete pañca+khandhā+ iti bhāsita
(n.s.nom.)(ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (ind.) (m.p.nom.)
```

□ 色與受、想,其餘(五十)心所,以及識,如是這五種被說為五蘊。

Summary--Matter, feeling, perception, remaining mental states, and consciousness - these five are called the five Aggregates.

50. Pañcupādānakkhandhāti tathā tebhūmakā matā

```
蕬
                                如彼
                                      =
                                          地(= 三界)
                                                      被認為
 Ŧi.
       取
                      (引句)
Pañca+upādāna+khandhā+iti
                               tathā
                                      te+bhūmaka
                                                      mata
            (m.p.nom.)(ind.)
                               (adv.)
                                         (m.p.nom.)
                                                    (m.p.nom.)
```

□ 像那屬於三界的相同之法被認為是五取蘊。

Similarly those that pertain to the three planes are regarded as Five Aggregates of grasping.

Bhedābhāvena nibbānam, khandhasangahanissatam.

□ 因為涅槃無區別(如為過去、現在、未來)而為離攝蘊。

As Nibbāna lacks differentiation (such as past, present, future) it is excluded from the category of Aggregates.

51. Dvārārammaņabhedena, bhavantāyatanāni ca.

```
門 所緣 區別 有 處 和
Dvāra+ārammaṇa+bheda bhavanti+āyatana ca
(m.s.ins.) (pr.3,p.)(n.p.nom.) (conj.)
```

□ 由於門與所緣的區別而有(十二)處。

Owing to the difference between doors and objects there arise (twelve) sense-spheres.

Dvārālambataduppanna-pariyāyena dhātuyo.

```
門 所緣 彼 生起 順序、次第 界
Dvāra+ālamba+tad + uppanna-pariyāya dhātu
(m.s.ins.) (f.p.nom.)
```

□ 以(六)門、(六)所緣與(依靠了)那(前二者)生起(相符)的心的次第而有(十八)界 1。

由於根門、所緣、及從彼生起的識,故為十八界。

## In accordance with doors, objects, and their resultant consciousness arise the elements.

# 52. Dukkham tebhūmakam vattam, tanhā samudayo bhave.

苦 三 地 輪迴 渴愛 集、原因 是 Dukkha te+bhūmaka vaṭṭa taṇhā samudaya bhavati (n.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.) (opt.3.s.)

□ 三界輪迴是苦,渴愛是(苦的)原因,

Existence in the three planes is suffering. Craving is its cause.

## Nirodho nāma nibbānam, maggo lokuttaro mato.

滅盡 名為 涅槃 道 世間出 被認為 Nirodha nāma nibbāna magga loka+uttara mata (m.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 滅盡名為涅槃,(八支聖)道被認為是出世間。

Cessation is Nibbāna. Path is regarded as supramundane.

### 53. Maggayuttā phalā ceva, catusaccavinissaţā.

道 相應 果 和 (強調詞) 四 諦 離、退出 Magga+yutta phala ca+eva catu+sacca+vinissaṭa (n.p.nom.) (n.p.nom.)(conj.)(adv.) (n.p.nom.)

□ 與道、果相應(的諸心所法)是離四(聖)諦 1。

Mental states associated with the Paths and the Fruits are excluded from the four Truths.

# Iti pañcappabhedena, pavutto sabbasangaho.

如此 五 類 已被說明 一切 攝、概要 Iti pañca+pabheda pavutta sabb+asaṅgaha (ind.) (m.s.ins.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,攝一切以五類 <sup>2</sup>已被說明。

# Thus the category of 'the whole' has been explained in five ways.

Iti Abhidhammatthasangahe Samuccayasangahavibhāgo nāma Sattamo paricchedo. 如此 阿毗達摩 攝、概要 分別 稱為 第十 義 묘 Iti abhi-dhamma+ attha+ sangaha samucca+sangaha+ vibhaga nāma Sattama pariccheda (m.s.loc.) (ind.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝集分別》的第七品(結束了)。

四聖諦中的道,僅指八道支,除此之外,其他與道、果相應的「觸」等心所法,通常是不包攝四諦中的。

<sup>2</sup> 五類:即五蘊、五取蘊、十二處、十八界、四聖諦。

| Abhidhammatthasaygaho        |
|------------------------------|
| Abilidilallilladillasavgallo |

This is the seventh chapter of the Compendium of Abhidhamma dealing with the Abhidhamma Categories.

| Abhidhammatthasavgaho       |  |  |  |
|-----------------------------|--|--|--|
| ADIIIUIIaiiiiiauiiasavgaiio |  |  |  |

# 8. Paccayaparicchedo

緣 品
Paccaya+ pariccheda
(m.s.nom.)

CHAPTER VIII - The Compendium Of Relations

1. Yesam sankhatadhammānam, ve dhammā paccavā yathā.

那些 有為 法的 那些 諸法 緣 如何 Ya saṅkhata+ dhamma ya dhamma paccaya yathā (m.p.gen.) (m.p.gen.) (m.p.acc.) (m.p.nom.) (adv.)

Tam vibhāgamihedāni<sup>1</sup>, pavakkhāmi yathāraham.

那個 分別 在這裡 現在 (我)將宣說 以適當方式 Ta vibhāgam+ iha+ idāni pavakkhati yathā+āraham. (m.s.acc.)(m.s.acc.)(adv.)(adv.) (fut.1,s.) (adv.)

□ 在這裡,我將以適當方式宣說那些有為法的那個分別、(那些有為法的)那些緣(生起)法,以及(它

# 們)是如何(的緣相)。

Introductory verse-- I shall now explain here, in a fitting manner, how causal states act as relations to the conditioned states .

2. Paţiccasamuppādanayo paţṭhānanayo ceti paccayasangaho duvidho veditabbo.

緣 起 方法 發趣(條件的關係)方法 和(引句) 緣 攝、概要 二 種 應被知 Paṭicca+samuppāda+naya paṭṭhāna+ naya ca+iti paccaya+saṅgaha du+vidha veditabba (m.s.nom.) (m.s.nom.)(conj.)(ind.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 攝緣當被知有二種:緣起的方法與發趣的方法。

The compendium of relations is twofold: A. The Law of Dependent Arising, and B. The Law of Causal Relations.

**3.** Tattha tabbhāvabhāvībhāvākāramattopalakkhito<sup>2</sup> paticcasamuppādanayo,

此中 此 有 已存在 有 樣相 只有 被賦予特性、辨別 緣 起 方法 (=其它法) bhāvī+bhāva+ ākāra+matta+upalakkhita (一)法

(此有或此生)(彼有或彼生)

Tattha tab+bhāva+bhāv+ībhāva+ākāra+matta+upalakkhita paṭicca+ samuppāda+naya (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

patthānanayo pana āhaccapaccayatthitimārabbha pavuccati,

發趣、條件的關係 方法 而 取 缘 住立 有關於 被說 paṭṭhāna+ naya pana āhacca+paccaya+ṭṭhitim+ārabbha pavuccati (m.s.nom.) (adv.) (adv.) (pr.3,s.)

□ 此(二種方法)中,緣起的方法是以「依靠其它法而只有一法(發生)的樣相」而被賦予特性;而「發趣的方法」以有關於(相關另一法)取諸緣之住立而被說<sup>3</sup>。

Of these, the Law of Dependent Arising is marked by the simple happening of a state dependent on its

<sup>2</sup> tabbhāvabhāvībhāvākāramattopalakkhito < tam+ bhāva+ bhāvī+ bhāva+ ākāra+ matta + upalakkhito

180

<sup>1</sup> vibhāgamihedāni< vibhāgam+ iha 在這裡 +idāni 現在

<sup>3</sup> 這二種方法的不同:緣起的方法說明因與果而沒有提到如何因作為緣使果產生;而發趣法的方法不止說明因與果,而且也解釋如因何作為緣使果產生,也就是以二十四緣來分析緣(條件)的種類與關係。

antecedent state.

The Law of Causal Relations is said with reference to the existence of conditions that relate to one another.

ubhayam pana vomissetvā papañcenti ācariyā. 兩 種 然而 混合了 詳述、開展 諸阿闍黎 papañceti ubhaya pana vomissetvā ācariya (m.s.acc.)(adv.) (ger.) (pr.3,p.)(m.p.nom.) □ 然而,諸阿闍黎¹混合了(「緣起的方法」與「發趣的方法」)兩種(方法)而詳述。

Teachers explain them by mixing both methods.

# Paticcasamuppādanayo

生起 方法、原理 Paticca samuppāda+ naya (m.s.nom.) □ 緣起的方法<sup>2</sup>

The Law of Dependent Arising

4. Tattha avijjāpaccayā sankhārā, sankhārapaccayā viññānam, viññānapaccayā nāmarūpam,

無明 此中 Tattha avijjā+paccaya sankhāra sankhāra+paccaya vinnāna viññāṇa+paccaya nāma+rūpa (adv.) (m.s.abl.) (m.p.nom.) (m.s.abl.) (n.s.nom.) (m.s.abl.) (n.s.nom.) □ 此中,以無明為緣而生起行、以行為緣而生起識、以識為緣而生起名色、

Therein:

Dependent on Ignorance arise Conditioning Activities.

Dependent on Conditioning Activities arises (Rebirth) Consciousness.

Dependent on (Rebirth) Consciousness arise Mind and Matter.

nāmarūpapaccayā saļāyatanam, saļāyatanapaccayā phasso, phassapaccayā vedanā,

nāma+ rūpa+paccaya salāyatana salāyatana+paccaya phassa phassa+paccaya vedanā (m.s.abl.) (n.s.nom.) (m.s.abl.) (m.s.nom.) (m.s.abl.) (f.s.nom.) □ 以名色為緣而生起六處、以六處為緣而生起觸、以觸為緣而生起受、

Dependent on Mind and Matter arise the six (Sense) Bases.

Dependent on the six (sense) Bases arises contact.

Dependent on Contact arises Feeling.

vedanāpaccayā tanhā, tanhāpaccayā upādānam, upādānapaccayā bhavo

緣 愛 取 取 緣 vedanā+ paccaya tanhā tanhā+paccaya upādāna upādāna+paccaya bhava (f.s.nom.) (m.s.abl.) (m.s.abl.) (n.s.nom.) (m.s.abl.) (m.s.nom.) □ 以受為緣而生起愛、以愛為緣而生起取、以取為緣而生起有、

諸阿闍黎,即是指覺音等。覺音於《清淨道論》中,將緣起法與發趣法混合一起而說。

緣起法在《清淨道論》中有具體地說明,詳見 Visuddhimagga 517 頁以下。

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
| C                     |  |

Dependent on Feeling arises Craving . Dependent on Craving arises Grasping .

Dependent on Grasping arises Action or Becoming.

bhavapaccayā jāti, jātipaccayā jarāmaraṇam sokaparidevadukkhadomanassupāyāsā sambhavanti.

有 緣 生 生 緣 老 死 愁 悲 苦 憂 惱 生起 bhava+paccaya jāti jāti+paccaya jarā+maraṇa soka+parideva+dukkha+domanassa+upāyāsa sambhavati (m.s.abl.) (f.s.nom.) (m.s.abl.) (n.s.nom.) (pr.3,p.)

□ 以有為緣而生起生,因為生為緣而生起老死、愁、悲、苦、憂、惱。

Dependent on Action arises Birth.

Dependent on Birth arise Decay, Death, Sorrow, Lamentation, Pain, Grief, and Despair.

Evametassa kevalassa dukkhakkhandhassa samudayo hotīti ayamettha paṭiccasamuppādanayo.

如是 這 整個 苦 蘊 的 集 是(引句) 這 於此 緣 起 方法 Evam+ eta kevala dukkha+ khandha samudaya hoti+ iti ayam+ettha paṭicca+samuppāda+naya (adv.)(m.s.gen.)(m.s.gen.) (m.s.nom.)(pr.3,s.)(ind.)(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

□ 如是,這是整個苦蘊的集。於此,這是緣起的方法。

Thus arises the whole mass of suffering. Herein this is the Law of the Dependent Arising.

5. Tattha tayo addhā dvādasangāni vīsatākārā tisandhi catusankhepā tīņi vaṭṭāni

此中 語 支 二十 行相 三 連結 刀 =輪轉 Tattha ti addha dvādasa+aṅga vīsati+ākāra ti+sandhi catu+sankhepa ti vatta (adv.)(m.p.nom.)(m.p.nom.) (m.p.nom.) (f.p.nom.) (m.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)

dve mūlāni ca veditabbāni.

二 根本 和 應了知 dvi mūla ca veditabba (p.nom.)(n.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.)

□ 此中,應了知有三時、十二支、二十行相、三連結、四要略 <sup>1</sup>、三輪轉及二根本(共七類法)。

It should be understood that there are three periods twelve factors, twenty modes, three connections, four divisions, three rounds, and two roots.

6. Katham? Avijjāsankhārā atīto addhā, jātijarāmaraṇam anāgato addhā,

如何 無明 行 禍去 時 生. 老 死 未來 誀 anāgata addhan Katham atīta addhan Avijjā+sankhāra jāti+jarā+marana (m.p.nom.) (m.s.nom.)(m.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.nom.)(m.s.nom.) (adv.)

majjhe aṭṭha paccuppanno addhāti tayo addhā. 中間 八(支) 現在 時(引句) 三 時 majjha aṭṭha paccuppanna addhā+iti ti addhan (n.s.loc.) (nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)(ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)

□ (三時等是)如何呢?(1) 三時:即無明與行為過去時;生、老死為未來時;中間八(支)為現在時<sup>2</sup>。

182

<sup>1</sup> 在《清淨道論》裏,稱為「四攝類」。

<sup>2</sup> 這裡面的「有」只包含業有,不包含生有。

| A 1. 1. 1. 11. | ammattl | 1       | . 1 |
|----------------|---------|---------|-----|
| Annian         | ammatti | nasawos | anc |
|                |         |         |     |

| How ? Ignorance and Conditioning Activities belong to the past; Birth, Decay, Death belong to the fut | ure; the |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| intermediate eight to the present. Thus there are three periods.                                      |          |

| 7. Avijjā saṅkhārā viññāṇaṁ nāmarūpaṁ saḷāyatanaṁ phasso vedanā taṇhā upādānaṁ 無明 行 識 名色 六處 觸 受 愛 取 Avijjā saṅkhāra viññāṇa nāma+rūpa saḷ+āyatanaṁ phassa vedanā taṇhā upādāna (f.s.nom.) (m.p.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (n.s.nom.) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| bhavo jāti jarāmaraṇanti dvādasaṅgāni.<br>有 生 老 死 +二 支<br>bhava jāti jarā+maraṇaṁ+iti dvādasa+aṅga<br>(m.s.nom.)(f.s.nom.)(in.s.nom.)(ind.) (n.p.nom.)                                                                                                                 |
| □ 十二支:即無明、行、識、名色、六處、觸、受、愛、取、有、生、老死。                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ignorance, (moral and immoral) Activities, (Rebirth) Consciousness, Mind and Matter, Six Sense Bases,                                                                                                                                                                  |
| Contact, Feeling, Craving, Grasping, Action, Birth, Decay and Death are the twelve factors.                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 8. Sokādivacanam panettha nissandaphalanidassanam.  愁等字 又此中 等流 果 顯示 Soka+ādi+vacana pana+ettha nissanda+phala+nidassana (n.s.nom.) (adv.) (adv.) (n.s.nom.)                                                                                                            |
| □ 又此中的愁(悲、苦、憂、惱)等字,(只)是顯示(生的)等流果(不是各別的支)。                                                                                                                                                                                                                              |
| The terms Sorrow and so on are shown as incidental consequences (of Birth).                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 9. Avijjāsankhāraggahaṇena panettha taṇhupādānabhavāpi gahitā bhavanti,<br>無明行舉(語氣詞)這裡愛取有也包攝了是、有<br>Avijjā+sankhāra+gahaṇa pana+ettha taṇhā+upādāna+bhava+api gahita bhavati<br>(n.s.ins.) (adv.)(adv.) (m.p.nom.)(adv.) (m.p.nom.) (pr.3,p.)                          |
| □ 這裏由於舉(過去的)無明與行,愛、取、有也是被包攝了。                                                                                                                                                                                                                                          |
| Here, by taking ignorance and activities, craving, grasping, and action are also taken.                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tathā taṇhupādānabhavaggahaṇena ca avijjāsaṅkhārā, jātijarāmaraṇaggahaṇena ca 如是 愛 取 有 舉 和 無 明 行 生 老 死 舉 和 tathā taṇhā+upādāna+bhava+gahaṇa ca avijjā+saṅkhāra jāti+ jarā+ maraṇa+gahaṇa ca (adv.) (n.s.ins.) (conj.) (m.p.nom.) (n.s.ins.) (conj.)                    |
| viññāṇādiphalapañcakameva gahitanti katvā<br>識 等 果 五 就 包攝了(引句) 作了<br>viññāṇa+ādi+phala+pañcakaṁ+eva gahitaṁ+ iti katvā<br>(n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)(ind.) (ger.)                                                                                                     |
| □ 如是,舉(現在的)愛、取、有,則無明與行也是被包攝了;舉(未來的)生、老死,識(、名色、六處、觸、受)等五果就也被包攝了。                                                                                                                                                                                                        |
| Likewise, by taking craving, grasping, and action, ignorance and activities are also taken. By taking birth,                                                                                                                                                           |

decay and death, the five effects with consciousness and so on are taken also.

| Abhidhammatthasaygaho |  |  |  |
|-----------------------|--|--|--|
|                       |  |  |  |

# 10. Atīte hetavo pañca, idāni phalapañcakam.

過去 因 五 現在 果 五個 Atīta hetu pañca idāni phala+pañcaka (m.s.loc.) (m.p.nom.) (nom.) (asv.) (n.s.nom.)

□ 如是:在過去有五因,現在有五個果 1:

Thus there are: Five causes pertaining to the past, and five effects to the present;

## Idāni hetavo pañca, āyatim phalapañcakanti.

現在 因 五 未來 果 五個 如是 Idāni hetu pañca āyatim phala+pañcakam+ iti (adv.)(m.p.nom.)( nom.) (adv.) (n.s.nom.)(ind.)

□ 現在有五因,未來有五果 2。

five causes pertaining to the present, and five effects to the future.

### Vīsatākārā tisandhi, catusankhepā ca bhavanti.

二十 行相 三 連結 四 要略 和 成為、有 Vīsati+ākāra ti+sandhi catu+sankhepā ca bhavati. (m.p.nom.) (f.p.nom.) (m.p.nom.) (conj.) (pr.3,p.)

□有二十行相、三連結 <sup>3</sup>與四要略 <sup>4</sup>。

There are twenty, modes, three connections and four divisions.

#### 11. Avijjātanhupādānā ca kilesavattam, kammabhavasankhāto bhavekadeso sankhārā ca

無明 愛 取 和 煩惱 輪轉 業 有 被稱為 有 一分 行 和 Avijjā+taṇhā+upādāna ca kilesa+vaṭṭa kamma+bhava+saṅkhāta bhava+eka+desa saṅkhāra ca (n.p.nom.)(conj.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.p.nom.)(conj.)

# kammavaṭṭam, upapattibhavasankhāto bhavekadeso avasesā ca vipākavaṭṭanti tīṇi vaṭṭāni.

業 輪轉 生 有 被稱為 有 一分 其餘的 和 果報 輪轉 三 輪轉 kamma+vaṭṭa upapatti+bhava+saṅkhāta bhava+eka+desa avasesa ca vipāka+vaṭṭaṁ+iti ti vaṭṭa (n.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.) (n.s.nom.)(ind.) (n.p.nom.)

□ 三輪轉:即無明、愛、取是「煩惱輪轉」;被稱為「業有」的一分有與行,是「業輪轉」;被稱為「生有」的一分有與其餘的(識、名色、六處、觸、受),是「果報輪轉」。

#### The three Rounds:

1. Ignorance, craving, and grasping belong to the Round of Passions;

<sup>1</sup> 無明、行、愛、取、有,為過去五支因。識、名色、六處、觸、受,為現在五支果。

<sup>2</sup> 愛、取、有、行、無明,為現在五支因。識、名色、六處、觸、受,為未來五支因。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 三連結:連結是指因與果的連結。三連結則是指過去因的行連結現在果的識;現在果的受連結現在因的愛;現在因的 業有連結未來果的生有。

<sup>4</sup> 四要略:即無明與行為一要略;識、名色、六處、觸、受為第二要略;愛、取、有為第三要略;生、老死為第四要略。

|        | _          | _       |
|--------|------------|---------|
| Abhidk | nammatthas | avaaho  |
| Aumui  | iammatunas | savgano |

- 2. One part of becoming (bhava) known as action and (moral and immoral) activities belongs to the Round of Kamma.
- 3. One part of becoming known as renewed existence (upapattibhava) and the rest belong to the Round of Effects.
- 12. Avijjātaņhāvasena dve mūlāni ca veditabbāni.

```
無明愛以二根本和應被了知Avijjā+taṇhā+vasa dvi mūla ca veditabba (m.s.ins.) (p.nom.)(n.p.nom.)(conj.) (n.p.nom.)
```

□以無明與愛為二根本應被了知。

Ignorance and craving should be understood as the two roots (see diagrams XVI and XVII).

13. Tesameva ca mūlānam, nirodhena nirujjhati.

```
那些(強調詞)和 根本 滅 滅
Tesam+ eva ca mūla nirodha nirujjhati
(n.p.gen.)(adv.) (conj.) (n.p.gen.) (m.s.ins.) (pr.3,s.)
```

□(輪迴)由於那些根本滅而滅。

Summary--By the destruction of these roots does the Round cease.

Jarāmaraņamucchāya, pīļitānamabhiņhaso.

老 死 迷惑 被壓迫 常常 Jarā+maraṇa+mucchā pīḷitānaṁ+ abhiṇhaso (f.s.ins.) (m.p.gen.) (adv.)

□ 對於常常被老死的迷惑壓迫者們,

The ignorance, originating from defilements, increases in the constantly oppressed who faint by decay and death.

Āsavānam samuppādā, avijjā ca pavattati.

諸漏 生 無明 和 產生、轉起 Āsava samuppāda avijjā ca pavattati (m.p.gen.) (m.s.abl.) (f.s.nom.)(conj.) (pr.3,s.)

□ 由於諸漏生而無明轉起,

The ignorance, originating from defilements

Vaţţamābandhamiccevam, tebhūmakamanādikam;

輪迴 被束縛 如是 三 地、界 無 始 Vaṭṭaṁ+ābandhaṁ+iti+evaṁ te+bhūmakaṁ+an-ādika (n.s.nom.)(ind.)(adv.) (n.s.nom.)

# Paţiccasamuppādoti, paţţhapesi mahāmuni.

緣 起法 (引句) 解說了、建立 大牟尼 Paṭicca+samuppādo+iti paṭṭhapeti mahā+muni (m.s.nom.)(ind.) (aor.3,s.) (m.s.nom.)

□ 大牟尼如是解說了被無始輪迴束縛在三界為「緣起法」」。

The Great Sage has thus expounded this entangled, beginningless existence in the triple sphere as the 'Law of Dependent Arising'.

# Paţţhānanayo

發趣 方法、原理
Paṭṭhāna + naya
(m.s.nom.)
□ 發趣的方法 <sup>2</sup>

The Law of Casual Relations

14. Hetupaccayo ārammaṇapaccayo adhipatipaccayo anantarapaccayo samanantarapaccayo

增上 所緣 緣 無間 緣 無間 Hetu+paccaya ārammaṇa+paccaya adhipati+paccaya anantara+paccaya samanantara+paccaya < an+antara <sam+an+antara (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□(此發趣的方法攝有二十四緣):因緣、所緣緣、增上緣、無間緣、等無間緣、

The following are the causal relations:

- 1. Root Condition. 2. Object Condition. 3. Predominance Condition. 4. Contiguity Condition
- 5. Immediacy Condition.

sahajātapaccayo aññamaññapaccayo nissayapaccayo upanissayapaccayo purejātapaccayo

俱 生 緣 相互 緣 依止 緣 親 依止 緣 前 生 緣 saha+jāta+paccaya aññamañña+paccaya nissaya+paccaya upa-nissaya+paccaya pure+jāta+paccaya (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

- □ 俱生緣、相互緣、依止緣、親依止緣、前生緣、
- 6. Conascence Condition
- 7. Mutuality (or Reciprocity) Condition
- 8. Dependence Condition
- 9. Powerful Dependence (or Sufficing) Condition
- 10. Pre-nascence (or Antecedence) Condition

pacchājātapaccayo āsevanapaccayo kammapaccayo vipākapaccayo āhārapaccayo 後 生 緣 重複 緣 業 緣 異熟、果報 緣 食 緣 pacchā+jāta+paccaya āsevana+paccaya kamma+paccaya vipāka+paccaya āhāra+paccaya

2 發趣的方法即是處理條件的關係。

<sup>1</sup> 所以「緣起法」是著重在綜合有情感、業和苦三輪轉的解釋,說明互為因果輪迴生滅的歷程。

(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 後牛緣、重複緣、業緣、果報緣、食緣、 11. Post-nascence (or Post occurrence) Condition 12. Repetition (or Habitual Recurrence) Condition 13. Kamma Condition 14. Effect Condition 15. Nutriment Condition indriyapaccayo jhānapaccayo maggapaccayo sampayuttapaccayo vippayuttapaccayo 根 濯 相應 不 相應 indriya+paccaya jhāna+paccaya magga+paccaya sampayutta+paccaya vippayutta+paccaya (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) 禪緣、道緣、相應緣、不相應緣、 16. Control Condition 17. Jhāna Condition 18. Path Condition 19. Association Condition atthipaccayo natthipaccayo vigatapaccayo avigatapaccayoti ayamettha patthānanayo. 有 緣 無有 緣 離去 緣 不 離去 於此 發趣 法 atthi+paccaya a-vigata+paccayo+iti ayam+ettha natthi+paccaya vigata+paccaya patthāna+naya (m.s.nom.)(ind.)(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 有緣、無有緣、離去緣、不離去緣。於此,這是「發趣法」¹。 Dissociation Condition Presence Condition Absence Condition Separation Condition Non-separation Condition Herein this is the law of causal relations. 15. Chadhā nāmam tu nāmassa, pañcadhā nāmarūpinam. 六種 名 然而 名的 Ħ. 種 名 色的 Cha-dhā nāma nāma pañca-dhā nāma+rūpina (adv.) (n.s.nom.) (conj.) (n.s.gen.) (adv.) (n.p.gen.) □ 然而,名是名的緣有六種(緣),名是名色的緣有五種(緣)。

In six ways mind is related to mind. In five ways mind is related to mind and matter.

Ekadhā puna rūpassa, rūpam nāmassa cekadhā.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 發趣法二十四緣的意義,見 Visuddhimagga 532 頁以下。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 一種 又 色的 色 名的 和 一種<br>Eka-dhā puna rūpa rūpa nāma ca+eka-dhā<br>(adv.) (prep.) (n.s.gen.) (n.s.nom.)(n.s.gen.) (conj.) (adv.)                                                                                                            |
| □ 又,名是色的(緣)有一種(緣),色是名的(緣)有一種(緣),                                                                                                                                                                                                        |
| Again mind is related in one way to matter, and matter in one way to mind.                                                                                                                                                              |
| Paññattināmarūpāni, nāmassa duvidhā dvayam;         施設 名 色 名的 二種 二         Paññatti+nāma+rūpa nāma du-vidhā dvaya (n.p.nom.) (n.s.gen.) (adv.) (n.s.nom.)                                                                               |
| Dvayassa navadhā ceti,chabbidhā paccayā kathaṁ.二 的 九 種和如是 六 種 緣 如何Dvaya nava-dhā ca+iti cha-bbidhā paccaya kathaṁ(n.s.gen.) (adv.) (conj.) (ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (adv.)                                                          |
| □ 施設、名與色是名的緣有二種(緣),二是二的緣 <sup>1</sup> 有九種(緣)。如是六種緣是如何?                                                                                                                                                                                  |
| In two ways concepts, mind and matter are related to mind. In nine ways are the two - mind and matter - related to mind and matter. Thus the relations are sixfold. Relations of Mind and Matter. How?                                  |
| 16. Anantaraniruddhā cittacetasikā dhammā paṭuppannānaṁ cittacetasikānaṁ dhammānaṁ                                                                                                                                                      |
| 無間 滅 心 心所 法 現在的 心 心所 法 Anantara+niruddha citta+cetasika dhamma paṭuppanna citta+cetasika dhamma (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.gen.) (m.p.gen.)                                                                                  |
| anantarasamanantaranatthivigatavasena, purimāni javanāni pacchimānaṁ javanānaṁ<br>無間 等 無間 無有 離去 以 前面的 速行 後面的 速行<br>anantara+samanantara+natthi+vigata+vasa purima javana pacchima javana<br>(m.s.ins.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.gen.) |
| āsevanavasena, sahajātā cittacetasikā dhammā aññamaññam sampayuttavaseneti ca                                                                                                                                                           |
| 重複 以 俱生的 心 心所 法 相互 相應 以 (引句)和<br>āsevana+vasa saha+jāta citta+cetasika dhamma aññamaññaṁ sampayutta+vasena+iti ca<br>(m.s.ins.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (adv.) (m.s.ins.)(ind.)(conj.)                                                    |
| chadhā nāmaṁ nāmassa paccayo hoti.  六種 名 名的 緣 有 cha-dhā nāma nāma paccaya hoti (adv) (n s nom) (n s gen) (m s nom) (n s 3 s)                                                                                                            |

(adv.) (n.s.nom.) (n.s.gen.) (m.s.nom.)(pr.3,s.)

□(一) 名是名的緣有六種(緣)<sup>2</sup>:無間滅的心心所法是現在的心與心所法的(緣),以無間、等無間、 無有、離去(緣為緣)。前面的速行對於後面的速行,以重複(緣為緣)。俱生的心與心所法是相互的

<sup>1 「</sup>二是二的緣」即是名色是名色的緣。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 名是名的緣有六種緣:即無間緣、等無間緣、無有緣、離去緣、重複緣、相應緣。

## (緣),以相應(緣為緣)。

A. In six ways mind is related to mind:

Consciousness and mental states that immediately cease, relate themselves to present consciousness and mental states by way of contiguity, immediacy, absence and separation.

Preceding Javanas are related to the subsequent, Javanas by way of repetition (or habitual recurrence). Coexisting consciousness and mental states are related to one another by way of association.

# 17. Hetujhānangamaggangāni sahajātānam nāmarūpānam hetādivasena,

```
因 谭 支 道 支 俱 生的 名 色 因 等 以
Hetu+jhāna+aṅga+magga+aṅga saha+jāta nāma+rūpa hetu+ādi+vasa
(n.p.nom.) (n.p.gen.) (m.s.ins.)
```

# sahajātā cetanā sahajātānam nāmarūpānam, nānākkhaņikā cetanā

```
俱 生的 思 俱 生 名 色 的 異、多 剎那的 思 saha+jātā cetanā saha+jāta nāma+rūpa nānā+khaṇikā cetanā (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)
```

## kammābhinibbattānam nāmarūpānam kammavasena, vipākakkhandhā aññamaññam

| 業 所生               | 名 色的       | 業以         | 果報 蘊           | 相互 的       |
|--------------------|------------|------------|----------------|------------|
| kamma+abhinibbatta | nāma+rūpa  | kamma+vasa | vipāka+khandha | aññamaññaṁ |
| (n.p.gen.)         | (n.p.gen.) | (m.s.ins.) | (m.p.nom.)     | (adv.)     |

# sahajātānam rūpānam vipākavaseneti ca pañcadhā nāmam nāmarūpānam paccayo hoti.

```
但
     #
               色的
                         果報
                                  以(引句)和
                                                            名
                                                                    名
                                                                            色的
                                                                                     緣
                                                                                              右
                                              Ŧī
                        vipāka+vasena+iti ca pañca-dhā
saha+jāta
              rūpa
                                                           nāma
                                                                   nāma+rūpa
                                                                                   paccaya hoti
 (n.p.gen.)
            (n.p.nom.)
                           (m.s.ins.)(ind.)(conj.) (adv.)
                                                           (n.s.nom.)
                                                                       (n.p.gen.)
                                                                                  (m.s.nom.)(pr.3,s.)
```

□(二) 名是名色的緣有五種(緣)¹:即因、禪支、道支是俱生名色的(因緣),以因等緣(為緣)²。俱生的思是俱生名色的(緣),異剎那的思³是業所生名色的(緣),以業(緣業緣)⁴。果報(受、想、行、識)蘊相互是(果報緣),而且是俱生色的(緣),以果報(緣為緣)。

#### B. In five ways mind is related to mind and matter:

Root, Jhāna and Path factors are related to coexisting mind and matter by way of root, etc.

Coexisting volition is related to coexisting mind and matter and asynchronous volition to mind and matter born of Kamma by way of Kamma.

The (mental) aggregates of effect are related to one another and coexistent matter by way of effect.

#### 18. Pacchājātā cittacetasikā dhammā purejātassa imassa kāyassa pacchājātavaseneti

```
生的
            心心所
                           法
                                        生.
                                                 這個
                                                         身
                                                                 後
                                   pure+jāta
                                                                pacchā+jāta+vasena+iti
Pacchā+jāta
            citta+cetasika
                          dhamma
                                                ima
                                                        kāya
 (m.p.nom.)
               (m.p.nom.) (m.p.nom.)
                                      (m.s.gen.) (m.s.gen.) (m.s.gen.)
                                                                        (m.s.ins.) (ind.)
```

#### ekadhāva nāmam rūpassa paccayo hoti.

一種 只 名 色的 緣 有 eka-dhā+eva nāma rūpa paccaya hoti

<sup>1</sup> 名是名色的緣有五種緣:即因緣、禪緣、道緣、業緣、果報緣。

<sup>2</sup> 因對於名色,依因緣為緣;禪支對於名色,依禪緣為緣;道支對於名色,依道緣為緣。

<sup>3</sup> 多剎那的思,即是不同時思。思的生起在一時,而果的生起在另一時。

<sup>4</sup> 這裡的業緣分為二類:俱生的思是俱生名色的俱生業緣; 異剎那的思是業所生名色的異剎那業緣。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (adv.)(adv.) (n.s.nom.) (m.s.gen.) (m.s.nom.) (pr.3,s.)                                                                                                                                                                                                                    |
| □(三)名是色的緣只有一種(緣):後生的心與心所法是前生這個身的(緣),以後生(緣為緣)。                                                                                                                                                                                                                              |
| C. Only in one way is mind related to matter: Subsequent consciousness and mental states are related to this                                                                                                                                                               |
| preceding (material) body by way of post-occurrence.                                                                                                                                                                                                                       |
| 19. Cha vatthūni pavattiyam sattannam viñnāṇadhātūnam pañcārammaṇāni ca<br>六 依處 轉起 七 識 界 五 所緣 和<br>Cha vatthu pavatti satta viñnāṇa+dhātu pañca+ārammaṇa ca<br>(nom.) (m.p.nom.) (f.s.loc.) (f.p.gen.) (f.p.gen.) (n.p.nom.) (conj.)                                       |
| pañcaviññāṇavīthiyā purejātavaseneti ekadhāva rūpaṁ nāmassa paccayo hoti.<br>五 識 路 前 生 以 (引句) 一種 只 色 名的 緣 有 pañca+viññāṇa+vīthi pure+jāta+vasena+iti eka-dhā+eva rūpaṁ nāma paccaya hoti (f.s.gen.) (m.s.ins.)(ind.) (adv.)(adv.) (n.s.nom.)(n.s.gen.) (m.s.nom.)(pr.3,s.) |
| □(四) 色是名的緣也只有一種(緣):即六依處 <sup>1</sup> 在轉起之時是七識界的(緣),和(前)五所緣 (分別)是五識路 <sup>2</sup> 的(緣),以前生(緣為緣) <sup>3</sup> 。  D. Only in one way is matter related to mind:                                                                                                               |
| The six bases during life are related to the seven elements of cognition, and the five objects to the five                                                                                                                                                                 |
| processes of sense-cognition by way of antecedence.                                                                                                                                                                                                                        |
| 20. Ārammaṇavasena upanissayavaseneti ca duvidhā paññattināmarūpāni nāmasseva 所緣 以 親 依止 以(引句) 和 二種 施設 名 色 名的只Ārammaṇa+vasa upa-nissaya+vasena+iti ca du-vidha paññatti+nāma+rūpa nāmassa+eva (m.s.ins.) (m.s.ins.) (ind.) (conj.) (m.p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.gen.)(adv.)   |
| paccayā honti.<br>緣 有<br>paccaya honti.<br>(m.p.nom.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                                                                            |
| □(五)施設、名與色是名的緣只有二種:以所緣緣和親依止緣(為緣)。                                                                                                                                                                                                                                          |
| E. In two ways are concepts, mind and matter related to mind - namely, by way of object and powerful                                                                                                                                                                       |
| dependence.                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 21. Tattha rūpādivasena chabbidham hoti ārammaṇam. 在此中 色 等 以 六 種 有 所緣 Tattha rūpa+ādi+vasa cha-bbidha hoti ārammaṇa (adv.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.) (n.s.nom.)  □ 在此(二種緣)中,以色等有六種 ⁴(所緣)是(所有名法的)所緣(緣)。                                                               |

<sup>1</sup> 六依處:即眼、耳、鼻、舌、身、心依處。

<sup>2</sup> 前五所緣:即色、聲、香、味、觸。五識路:即眼、耳、鼻、舌、身五門。

<sup>3</sup> 這裡的前生緣分為二類:六依處在轉起之時是七識界的依處前生緣; 前五所緣境分別是五識路的所緣前生緣。

<sup>4</sup> 六種所緣:即色、聲、香、味、觸、法。這裡的「法」中包含概念與名法。

Of them the object itself when it becomes prominent serves as a powerful dependence of the object. Therein object is sixfold as form, etc.

22. Upanissayo pana tividho hoti-- ārammanūpanissayo anantarūpanissayo 親依止 三種 所緣 依止 Upa-nissaya pana ti-vidha hoti-- ārammaṇa+upanissaya anantara+upanissaya (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.)(pr.3,s.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) pakatūpanissayo ceti. 自然 親 依止 pakati+upanissayo ceti (m.s.nom.) (conj.)(ind.) □ 親依止(緣)有三種:所緣親依止、無間親依止、自然(或本性)親依止。 But powerful dependence is threefold - namely, powerful dependence as object, powerful dependence as contiguity, and powerful dependence as intrinsic nature. **23.** Tattha ārammanameva garukatam ārammanūpanissayo. 在此中 所緣 重視 已作 親依止 Tattha ārammanam+eva garu+kata ārammaņa+upanissaya (adv.) (n.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) (n.s.nom.) □在此(三種親依止緣)中,只有已作(布施、持戒、布薩等受)重視(業)的所緣(作為緣法)是所緣親依止。 Consciousness and mental states that immediately cease, **24.** Anantaraniruddhā cittacetasikā dhammā anantarūpanissayo. 法 無間 親 依止 無間 滅 心所 Anantara+niruddha citta+cetasika dhamma anantara+upanissaya (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.s.nom.) □ 無間滅的心心所法是無間親依止。 act as the powerful dependence of proximity. sukham dukkham puggalo bhojanam **25.** Rāgādayo pana dhammā saddhādayo ca 法 等 和 苦 食物 貪 (語氣詞) 信 Rāga+āda pana dhamma saddhā+ādi sukha dukkha puggala bhojana (f.p.nom.) (adv.) (m.p.nom.) (f.p.nom.) (conj.)(n.s.nom.)(n.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.) yathāraham ajjhattañca bahiddhā ca kusalādidhammānam, utusenāsanañca 時節 臥具 外的 法 適當地 内的 和 utu+senāsanam+ca yathā+āraham ajjhattam+ca bahiddhā ca kusala+ādi+dhamma (n.s.nom.) (conj.) (adv.) (adv.) (conj.) (adv.) (conj.) (m.p.gen.)

kammam vipākānanti ca bahudhā hoti pakatūpanissayo.

業果報 (引句) 和 很多 種 有 自然 親 依止 kamma vipākānam+iti ca bahudhā hoti pakati+upanissaya (n.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.)(conj.) (adv.) (pr.3,s.) (m.s.nom.)

□ 自然親依止有多種:貪等法、信、樂、苦、人、食物、時節、臥具等,(這些)內與外的法適當地

| Abhidhammatthasaygaho |  |  |
|-----------------------|--|--|
| Aumanammatmasavgano   |  |  |

作為善等法的緣是(自然親依止緣),又業是果報的(自然親依止緣)。

The powerful dependence of intrinsic nature is of several kinds: states of lust, etc., states of confidence, etc., pleasure, pain, individual, food, season, lodging conditions, internal and external, as the case may be, are related to moral states, etc. Kamma, too, is similarly related to its effects.

**26.** Adhipatisahajāta-aññamaññanissaya-āhāra-indriyavippayutta-atthi-avigatavaseneti

```
增上俱生相互 依止 食 根 不相應 有 不離去 以(引句)
Adhipati+saha+jāta-aññamañña+ nissaya -āhāra- indriya+vippayutta- atthi- a+vigata+vasena+iti (m.s.ins.) (ind.)
```

yathāraham navadhā nāmarūpāni nāmarūpānam paccayā bhavanti.

```
依照情况 九 種 名 色 名 色的 緣 有 yathā+āraham nava-dhā nāma+rūpa nāma+rūpa paccaya bhavati (adv.) (adv.) (n.p.nom.) (n.p.gen.) (m.p.nom.) (pr.3,p.)
□ (六) 名色是名色的緣依照情况有九種緣:以增上、俱生、相互、依止、食、根、不相應、有、不離去(緣為緣)。
```

F. Mind and matter are related to mind and matter in nine ways according to circumstances - namely, by way of predominance, conascence, reciprocity, dependence, nutriment, control, dissociation, presence, and non separation.

27. Tattha garukatamārammaṇam ārammaṇādhipativasena nāmānam, sahajātādhipati

```
在此中 重視 已作 所緣 所緣 增 上 以 名 俱 生 增 上 Tattha garu+katam+ārammaṇa ārammaṇa+ādhipati+vasa nāma saha+jāta+adhipati (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.ins.) (n.p.gen.) (f.s.nom.)
```

catubbidhopi sahajātavasena sahajātānam nāmarūpānanti ca duvidho hoti adhipatipaccayo.

```
四 種 (語氣詞) 俱 生 以 俱 生 名 色 (引句)和 二 種 有 增 上 緣 catu-bbidho+api saha+jāta vasa saha+jāta nāma+rūpānaṁ+iti ca du+vidha hoti adhipati+paccaya (m.s.nom.)(adv.) (m.s.ins.) (n.p.gen.) (n.p.gen.)(ind.)(conj.)(m.s.nom.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)
□ 在此(九種緣)中,(1) 增上緣有二種:已作(布施、持戒、布薩等受)重視(業)的所緣是名(法)的 (緣),以所緣增上(緣為緣)。四種(欲、心、精進、觀)俱生的增上(法)是俱生名色的(緣),以俱生(增上緣為緣)。
```

Therein relation of predominance is twofold:

- i. The object to which weight is attached is related to states of mind by way of objective predominance.
- ii. The fourfold coexisting predominance is related to coexisting mind and matter by way of conascence.

28. Cittacetasikā dhammā aññamaññam sahajātarūpānañca, mahābhūtā aññamaññam

```
但
     心所
                           相互
                                             牛.
                                                  色
                                                              大
                                                                   種
                                                                            相互
4,7
                                       saha+jāta+rūpānaṁ+ca
                                                             mahā+bhūta
                                                                           aññamaññaṁ
Citta+cetasika dhamma
                         aññamaññaṁ
  (m.p.nom.) (m.p.nom.)
                            (adv.)
                                             (n.p.gen.) (conj.)
                                                               (m.p.nom.)
                                                                               (adv.)
```

upādārūpānañca, paṭisandhikkhaṇe vatthuvipākā aññamaññanti ca tividho hoti sahajātapaccayo. 所造(衍生)色 和 結生 刹那 依處 果報 相互 (引句) 和 三種 有 俱 生 緣

```
upādā+rūpānam+ca paṭisandhi+khaṇa vatthu+vipāka aññamaññam+iti ca ti+vidha hoti saha+jāta+paccaya (n.p.gen.) (conj.) (m.s.loc.) (m.p.nom.) (adv.) (ind.) (conj.) (m.s.nom.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)
```

| Abhidhammatthasaygaho |
|-----------------------|
| Aumanammaamasavgano   |

□(2) 俱生緣有三種:心與心所法相互(是俱生緣),又是俱生色的(俱生緣)。(四)大種相互是(俱生緣),又是衍生色的(俱生緣)。在結生的剎那,(心)所依處與果報(名法)相互(是俱生緣)。

The relation of conascence is threefold: consciousness and mental states are related to one another and to the coexisting material states; the four Great Essentials mutually and to the derived material qualities; the heart-base and the resultant (mental aggregates) to one another at the moment of rebirth.

29. Cittacetasikā dhammā aññamaññam, mahābhūtā aññamaññam, paṭisandhikkhaṇe

```
心所
               法
                          相互
                                      大
                                           種
                                                    相互
                                                                   結生
                                                                           剎那
Citta+cetasika dhamma
                       aññamaññaṁ
                                    mahā+bhūta
                                                 aññamaññaṁ
                                                                patisandhi+khana
(m.p.nom.) (m.p.nom.)
                        (adv.)
                                      (m.p.nom.)
                                                     (adv.)
                                                                       (m.s.loc.)
```

vatthuvipākā aññamaññanti ca tividho hoti aññamaññapaccayo.

```
依處 果報 相互 (引句) 和 三種 有 相互 緣 vatthu+ vipāka aññamaññaṁ+iti ca ti+vidha hoti aññamañña+paccaya (m.p.nom.) (adv.) (ind.) (conj.) (m.s.nom.)(pr.3,s.) (m.s.nom.)
```

□(3)相互緣有三種:心與心所法相互(是相互緣)。(四)大種相互(是相互緣),在結生的剎那,(心)所依處與果報(名法)相互(是相互緣)。

The relation of reciprocity is threefold: consciousness and mental states are related to one another; the four Great Essentials, to one another; the heart-base and the resultant mental aggregates to one another at the moment of rebirth.

30. Cittacetasikā dhammā aññamaññam sahajātarūpānañca, mahābhūtā aññamaññam

```
色的(和)大
     心所
                法
                         相互.
                                      俱
                                          生.
                                                                        相互
4,5
Citta+cetasika
              dhamma
                       aññamaññaṁ
                                     saha+jāta+rūpānam+ca mahā+bhūta
                                                                      aññamaññaṁ
(m.p.nom.)
             (m.p.nom.)
                          (adv.)
                                           (n.p.gen.) (conj.) (m.p.nom.)
                                                                        (adv.)
```

upādārūpānañca, cha vatthūni sattannam viññāṇadhātūnanti ca tividho hoti nissayapaccayo.

```
所造(=衍生)色 和 六 依處 七 識 界 (引句)和 三種 有 依止 緣 upādā+rūpānaṁ+ca cha vatthu satta viññāṇa+dhātūnaṁ+iti ca ti+vidha hoti nissaya+paccayo (n.p.gen.) (conj.) (nom.) (n.p.nom.) (p.gen.) (f.p.gen.) (ind.) (conj.) (m.s.nom.) (pr.3,s.) (m.s.nom.) □ (4) 依止緣有三種:心與心所法相互(是依止緣),又是俱生色的(依止緣)。(四)大種相互(是依止緣),又是衍生色的(依止緣)。六所依處是七識界的(依處前生依止緣)。
```

The relation of dependence is threefold:

consciousness and mental states are related to one another and coexisting matter; the four chief elements, to one another and derived material qualities; and six bases, to the seven cognitive elements.

**31.** Kabalīkāro āhāro imassa kāyassa, arūpino āhārā sahajātānam nāmarūpānanti ca

```
臤
                             身
                                        非色
                                                    食
                                                               牛.
                                                                               色的 (引句)
Kabalīkāra āhāra
                  ima
                             kāva
                                       a+rūpin
                                                  āhāra
                                                          saha+jāta
                                                                       nāma+rūpānam+iti ca
(m.s.nom.) (m.s.nom.)(m.s.gen.)(m.s.gen.)(m.p.nom.)(m.p.nom.)
                                                                             (n.p.gen.)(ind.)(conj.)
                                                              (n.p.gen.)
```

```
duvidhohotiāhārapaccayo.二種有如+vidha有 食 緣du+vidhahotiāhāra+paccaya(m.s.nom.)(pr.3,s.)(m.s.nom.)
```

edible food is related to this body; and immaterial nutriment, to the coexisting mind and matter.

32. Pañcapasādā pañcannam viññānānam, rūpajīvitindriyam upādinnarūpānam,

淨 Ŧi. Ŧī. 識的 色 命 根 執受 Pañca+pasāda rūpa+jīvita+indriya pañca viññāna upādinna+rūpa (m.p.nom.) (n.p.gen.) (n.p.gen.) (n.s.nom.) (n.p.ngen.)

arūpino indriyā sahajātānam nāmarūpānanti ca tividho hoti indriyapaccayo.

非色 (命)根 名 色 的(引句)和 三種 有 生. 根 a+rūpin indriya saha+jāta nāma+rūpānam+iti ca ti+vidha hoti indriya+paccaya (n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.gen.) (n.p.gen.)(ind.)(conj.)(m.s.nom.))pr.3,s.) (m.s.nom.)

□(6) 根緣有三種:(眼、耳、鼻、舌、身)五淨(根)是五識的(依處前生根緣)。色命根是執受色的(色命根緣)。非色(命)根 <sup>2</sup>是俱生名色的(俱生根緣)。

The relation of control is threefold: the five sensitive organs are related to the five kinds of cognition; the controlling power of material vitality, to the material qualities that have been grasped at; the immaterial controlling factors, to the coexistent mind and matter.

33. Okkantikkhane vatthu vipākānam, cittacetasikā dhammā sahajātarūpānam

入胎(=結生)剎那 依處 果報 心 心所 法 俱 生 色 Okkanti+khaṇa vatthu vipāka citta+cetasika dhamma saha+jāta+rūpa (m.s.loc.) (m.s.nom.) (m.p.gen.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (n.p.gen.)

sahajātavasena, pacchājātā cittacetasikā dhammā purejātassa imassa kāyassa

俱 生 以 後 生 心 心所 法 前 生 這個 身 saha+jāta+vasa (m.s.ins.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.s.gen.) (m.s.gen.) (m.s.gen.)

pacchājātavasena cha vatthūni pavattiyam sattannam viññāṇadhātūnam

轉起 + 識 界的 牛. 以 六 依處 pacchā+jāta+vasa pavatti viññāṇa+dhātu cha vatthu satta (m.s.ins.)( nom.)(n.p.nom.) (f.s.loc.) (f.p.gen.) (f.p.gen.)

purejātavaseneti ca tividho hoti vippayuttapaccayo.

前 生 以(引句) 和 三種 有 不相應 緣 pure+jāta+vasena+ iti ca ti+vidha hoti vippayutta+paccaya (m.s.ins.) (ins.)(conj.)(m.s.nom.) (pr.3,s.) (m.s.nom.)

□(7) 不相應緣有三種:在結生的剎那,(心)所依處是果報(心)的(緣),而心與心所法是俱生色的(緣),以俱生不相應緣為緣。後生的心與心所法是前生這個身的(緣),以後生(不相應緣為緣)。在轉起(一期生命)之時,六所依處是七識界的(緣),以前生(不相應緣為緣)。

The law of dissociation is threefold:

<sup>1 「</sup>非色食」包攝有觸食、意思食與識食的三種。

<sup>2</sup> 非色即名法, 這裡指十五個名法根緣。

at the moment of conception the basis of mind is related to the effects (of kamma), and consciousness and mental states, to coexistent mind and matter by way of coexistence; the subsequent consciousness and mental states, to this antecedent body by way of post-occurrence; the six bases, in the course of life, to the seven cognitive elements by way of antecedence.

**34.** Sahajātam purejātam, pacchājātanca sabbathā.

```
俱 生 前 生 後 生 和 整個
Saha+jāta pure+jāta pacchā+jātaṁ+ca sabbathā
(n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.) (adv.)
```

Kabaļīkāro āhāro, rūpajīvitamiccayanti.--

```
段 食 色 命 (引句)這(引句)
Kabalīkāra āhāra rūpa+jīvitaṁ+iti+ayaṁ+iti
(m.s.nom.) (m.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.)(n.s.nom.)(ins.)
```

Pañcavidho hoti atthipaccayo avigatapaccayo ca.

```
五 種 有 有 緣 不離去 緣 和
Pañca+vidha hoti atthi+paccaya a+vigata+paccaya ca
(m.s.nom.) (pr.3,s.) (m.s.nom.) (conj.)
□ (8、9) 有緣及不離去緣有五種:俱牛(緣)、前牛(緣)、後牛(緣)、段食(緣)與色命(緣)。
```

The five kinds of relations

- coexistence, antecedence, post-occurrence, edible food, and material life - are, in every way, in the relation of presence and of non-separation.

**35.** Ārammaṇūpanissayakammatthipaccayesu ca sabbepi paccayā samodhānam gacchanti.

```
所缘 親 依止 業 有 缘 和 一切(語氣詞) 缘 <u>結合 往、去</u> =被歸納、合併 Ārammaṇa+upanissaya+kamma+atthi+paccaa ca sabbe+api paccaya samodha gacchati (m.p.loc.) (conj.)(m.p.nom.)(adv.)(m.p.nom.) (n.s.acc.) (pr.3,p.) □ 一切(二十四)緣可被歸納在所緣(緣)、親依止(緣)、業(緣)、有緣的(四緣)中。
```

All relations are included in the relations of object, powerful dependence, Kamma and presence.

**36.** Sahajātarūpanti panettha sabbatthāpi pavatte cittasamutthānānam,

```
俱 生 色(引句) 又 於此 一切 處(語氣詞) 轉起 心 等 起 Saha+jāta+rūpaṁ+iti pana+ettha sabbatthā+api pavatta citta+saṁ+ uṭṭhāna (n.s.nom.) (ind.)(adv.)(adv.) (adv.)(adv.) (n.s.loc.) (n.p.gen.)
```

pațisandhiyam kațattārūpānañca vasena duvidham hotīti veditabbam.

```
結生 已作 色 和 以 二 種 有(引句) 應被了知 paţisandhi kaṭattā+rūpānaṁ+ca vasa du+vidha hotīti veditabba (f.s.loc.) (s.abl.) (n.p.gen.)(conj.)(m.s.ins.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)(ind.) (n.s.nom.) □ 於此,一切處的俱生色應被了知有二種:在轉起(一期生命)之時,為心等起(色)的
```

□ 於此,一切處的俱生色應被了知有二種:在轉起(一期生命)之時,為心等起(色)的(俱生色);在結生之時,為已作(業生起)的色的(俱生色)。

Herein coexisting material qualities should be understood as twofold throughout the course of life they should be understood as those born of mind, and at rebirth as those born of kamma.

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6                                                                                                                                                     |
| 37. Iti tekālikā dhammā, kālamuttā ca sambhavā.                                                                                                       |
| 如是 三時 法 時 離 和 發生                                                                                                                                      |
| Iti te+kālika dhamma kāla+mutta ca sambhava (ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (conj.) (m.p.nom.)                                                |
| □ 如是發生於三時與離時、                                                                                                                                         |
| SummaryThus the relative conditions pertaining to the three periods of time and timeless,                                                             |
| summary ring the relative conditions percuising to the times periods of time and timesessy                                                            |
|                                                                                                                                                       |
| Ajjhattañca bahiddhā ca, saṅkhatāsaṅkhatā tathā.                                                                                                      |
| 内 和 外 和 有為 無 為 如是                                                                                                                                     |
| Ajjhattam+ca bahiddhā ca saṅkhata+a-saṅkhata tathā                                                                                                    |
| (adv.) (conj.) (adv.) (conj.) (m.p.nom.) (adv.)                                                                                                       |
| Paññattināmarūpānam, vasena tividhā ṭhitā.                                                                                                            |
| 施設、概念 名 色 以、根據 三 種 建立了                                                                                                                                |
| ル設・伝ぶ 石 巴 - 以、保塚 二 恒 建立」<br>Paññatti+ nāma+rūpa - vasa ti+vidha ṭhita                                                                                 |
| (n.p.gen.) (m.s.ins.) (m.p.nom.)                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                       |
| Paccayā nāma paṭṭhāne, catuvīsati sabbathā.                                                                                                           |
| 緣 (強調詞) 發趣(的方法) 四 二十 一切、總共                                                                                                                            |
| Paccaya nāma patthāna catu-vīsati sabbathā                                                                                                            |
| (m.p.nom.)(adv.) (n.s.loc.) (nom.) (adv.)                                                                                                             |
|                                                                                                                                                       |
| <ul><li>□ 內與外、有為與無為的諸法根據概念、名、色而建立了三種。在發趣(的方法)中的諸緣總共是二</li></ul>                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                       |
| 十四種(緣)。                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                       |
| internal and external, conditioned and non-conditioned, are threefold by way of concept, mind and                                                     |
| matter. In all, the relations in Patthana are twenty-four.                                                                                            |
|                                                                                                                                                       |
| 20 To al - 11 111 11 - 14 a 11 - 11 - 11 - 1                                                                                                          |
| 38. Tattha rūpadhammā rūpakkhandhova, cittacetasikasankhātā cattāro arūpino khandhā,                                                                  |
| 此中 色 法 色 蘊 就 心 心所 被稱為 四種 非色 蘊                                                                                                                         |
| Tattha rūpa+dhamma rūpa+khandho+eva citta+cetasika+saṅkhāta catu a+rūpin khandha (adv.) (m.p.nom.) (m.s.nom.) (adv.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) |
| . 1944), 1 - CHEDEROHET - CHESTIONET (1944), 1 - CHEDEROHET CHEDEROHET CHEDEROHET CHEDEROHET CHEDEROHET CHEDEROHET                                    |

nibbānañceti pañcavidhampi arūpanti nāmanti pavuccati. 和(引句)  $\Xi$ 種 非色(引句) 和 名 (引句) 和 被說

nibbānam+ca+iti pañca+vidham+api a+rūpam+iti nāmaṁ+iti ca ca pavuccati (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.)(ind.) (conj.)(n.s.nom.)(ind.)(conj.) (pr.3,s.)

□ 此中,色法就是色蘊,被稱為心、心所的四種非色蘊與涅槃五種是「非色」,也被說為「名」。

Therein the material states are just the aggregates of matter.

Consciousness and mental states, which comprise the four immaterial aggregates, and Nibbāna, are the five kinds that are immaterial. They are also called 'name' (nama).

# Paññattibhedo

分類、區別 概念、施設 Paññatti+ bheda (m.s.nom.)

# □ 概念的區別

### Concepts

**39.** Tato avasesā paññatti pana paññāpiyattā paññatti, paññāpanato paññattīti duvidhā hoti. ca 從那 剩下的 概念 所知 能知 概念、施設 和 二種 有 avasesā paññatti pana paññāpiyatta paññatti paññatti+ iti du+vidhā hoti paññāpana ca (s.abl.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.) (n.s.abl.) (f.s.nom.) (n.s.abl.) (f.s.nom.)(ind.)(conj.) (f.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 又,那剩下的概念有二種:所知概念與能知概念¹。

The remaining pa?ti (39) is twofold, inasmuch as it is made known, or as it makes known.

**40.** Katham? Tamtambhūtaviparināmākāramupādāya tathā tathā paññattā

如何 (大)種 這樣 這樣 概念 變化 取、依 Katham Tam+tam+bhūta+viparināmā+kāram+upādāya tathā tathā paññatta (adv.) (ger.) (adv.) (adv.) (n.p.nom.)

bhūmipabbatādikā, sambhārasannivesākāramupādāya geharathasakaṭādikā,

地 山 等 物質 形構 行相 取、依 房屋 車 貨車 等 bhūmi+pabbata+ādika sambhāra+sannivesa+ākāraṁ+upādāya geha+ratha+sakaṭa+ādika <saṁ+nivesa

(n.p.nom.) (ger.) (n.p.nom.)

### khandhapañcakamupādāya purisapuggalādikā,

五 取、依 男人 人 等khandha+pañcakaṁ+upādāya purisa+puggala+ādika (ger.) (n.p.nom.)

□ (這二種概念是)如何呢?(1)(所知概念)依每一個(四大)種的變化行相而有地、山等這樣的概念。依物質的形構行相而有房屋、車、貨車等(這樣的概念)。依五蘊而有男人與人等(這樣的概念)。

How? There are such terms as 'land', 'mountain', and the like, so designated on account of the mode of transition of the respective elements; such terms as 'house', 'chariot', 'cart', and the like, so named on account of the mode of formation of materials; such terms as 'person', 'individual', and the like, so named on account of the five aggregates;

 $cand\bar{a}vat\underline{t}an\bar{a}dikamup\bar{a}d\bar{a}ya \quad dis\bar{a}k\bar{a}l\bar{a}dik\bar{a}, \quad asamphut\underline{t}h\bar{a}k\bar{a}ramup\bar{a}d\bar{a}ya \quad k\bar{u}paguh\bar{a}dik\bar{a},$ 

月 運行等 取、依 方位 時間 等 不 接觸的 行相 取、依 坑 洞窟 等 canda+āvaṭṭanā+ādikaṁ+upādāya disā+kāla+ādika a+samphuṭṭha+ākāraṁ+upādāya kūpa+guhā+ādika (ger.) (n.p.nom.)

□依(日)月等的運行而有方位、時間等(這樣的概念)。依不可接觸的行相而有坑、洞窟等(這樣的概念)。

such terms as 'direction', 'time', and the like, named according to the revolution of the moon and so forth; such terms as 'well', 'cave', and the like, so named on account of the mode of non-impact and so forth;

tamtambhūtanimittam bhāvanāvisesañca upādāya kasiṇanimittādikā ceti

每一個(大)種 相 修習 不同的 和 取、依 遍 相 等 和(引句)

<sup>1</sup> 概念依名符其實的原理來解釋,所知概念等於意義的概念; 能知概念等於名字的概念施設。

| tam+tam+bhūta+nimi<br>(n.s.acc                               |                                                                        | 1 2 | usiņa+nimitta+ādika<br>(n.p.nom.)( |                                    |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------|------------------------------------|
|                                                              | 大)種的相與不同的化<br>sina-objects and the                                     |     |                                    | tive elements and different mental |
| evamādippabhedā<br>如是 等 區別<br>evaṁ+ādi+pabheda<br>(m.p.nom.) | pana paramatthato<br>又 究竟 意義<br>pana parama- ttha<br>(adv.) (n.s.abl.) |     | attha+chāyā+ ākāra                 | ı                                  |

cittuppādānamārammaņabhūtā tam tam upādāya upanidhāya kāraņam katvā 4,14 生起 所緣 成為 這個或那個 執取 比較 行相 作了 citta+uppādānam+ārammana+bhūta upādāya upanidhāya tam tam kārana katvā (n.p.nom.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (ger.) (ger.) (n.s.acc.) (ger.) □ 如是等的區別,(它們)依究竟義是不存在的,但是依(某些事物的)實在的影像的行相而成為(我們

的)心生起的所緣,執取、比較這個或那個而作了行相,

All such different things, though they do not exist in an ultimate sense, become objects of thought in the form of shadows of (ultimate) things.

### tathā tathā parikappiyamānā sankhāyati samaññāyati voharīyati paññāpīyatīti

被言說 被假設 這樣或那樣 計度分別 被命名 被理解 (引句) sankhāyati samannāyati tathā tathā parikappiyamāna voharīyati paññāpīyatī+ īti (adv.) (adv.) (ppr.n.s.abl.) (pr.3,s.) (pr.3,s.) (pr.3,s.) (pr.3,s.) (ind.)

#### paññattīti pavuccati. Ayam paññatti paññāpiyattā paññatti nāma.

Abhidhammatthasavgaho

施設 (引句) 被稱為 這 施設、概念 所知 概念 名為 paññatti+ iti pavuccati ima paññatti paññāpiyatta paññatti nāma (f.s.nom.)(ind.) (pr.3,s.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (ns.abl.) (f.s.nom.) (adv.)

□ 由於計度分別(那實在影像)這樣或那樣,被命名、被理解、被言說、被假設而被說為「施設」,這種概念名為「所知概念」<sup>1</sup>。

They are called 'pa?ti' because they are thought of, reckoned, understood, expressed, and made known on account of, in consideration of, with respect to, this or that mode.

<sup>&#</sup>x27;這段的巴利原文比較難懂,這裏再附其他兩種譯文作為參考。(以下沿用葉均 居士版本)

<sup>(</sup>一)日文譯為:「像這樣的東西,雖然在第一義是不存在的,但是作為(第一)義的影的行相,成為心起的所緣。由於 那(行相)各自互相比較,各自分別(計度),被命名、被稱說、被施設,故名施設。這個施設名為被施設的施設。」

<sup>(</sup>二)Bhikkhu J. kashyap 所寫的 Abhidhamma Philosophy 對這段文是這樣寫:「然而我們在實用上認識它們作為表示某些意義的對象。它們被認為彼物,被說為彼物,被知為彼物,被慣用為彼物,被假想為彼物。這便是施設,因為它是被假設的。」

**41.** Paññāpanato<sup>1</sup> paññatti pana nāmanāmakammādināmena paridīpitā, 能知 施設、概念 又 名 名 命 被說明 Paññāpana paññatti pana nāma+nāma-kamma+ādi+nāma paridīpita (n.s.abl.) (f.s.nom.) (adv.) (f.s.nom.) (n.s.ins.) □ 能知概念以名、命名等名而被說明,

This 'pa?ti' is so called because it is made known.

As it makes known it is called 'pa?ti'. it is described as 'name', 'name-made, etc.

avijjamānapaññatti, vijjamānena sā vijjamānapaññatti avijjamānapaññatti, 那 真實的 不真實的 概念 真實的 不真實 概念 概念 a+vijjamāna+paññatti vijjamāna a+vijjamāna+paññatti vijjamāna+paññatti ta (m.s.ins.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) <u>ppr.</u> (f.s.nom.) (f.s.nom.)

avijjamānena vijjamānapaññatti vijjamānena vijjamānapaññatti, avijjamānena 不真實的 真實的 不真實的 真實 概念 真實 概念 a+vijjamāna vijjamāna+paññatti vijjamāna vijjamāna+paññatti a+vijjamāna (f.s.nom.) (m.s.ins.) (f.s.nom.) (m.s.ins.) (m.s.ins.)

avijjamānapaññatti ceti chabbidhā hoti.

不真實概念 和(引句) 六 種 有、是 a+vijjamāna+paññatti ca+ iti cha-bbidha hoti (m.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 那(能知概念)有六種:真實的概念、不真實的概念、結合真實的不真實概念、結合不真實的真實概念、結合真實的真實概念、結合不真實的不真實概念。

# It is sixfold:

- 1. A real concept,
- 2. an unreal concept,
- 3. an unreal concept by means of a real concept,
- 4. a real concept by means of an unreal concept,
- 5. a real concept by means of a real concept,
- 6. an unreal concept by means of an unreal concept.
- 42. Tattha <u>yadā</u> pana paramatthato vijjamānam rūpavedanādim etāya paññāpenti,

此中 當...時 (語氣詞)究竟 實在的 受 依此 施設、使人知道 rūpa+vedanā+ādi Tattha yadā pana parama-ttha vijjamāna paññāpeti (adv.) (adv.) (adv.) (m.s.abl.) (f.s.acc.) (f.s.acc.) (f.s.ins.) (pr.3,p.)

tadāyam vijjamānapaññatti.

那時 這 實在的 概念 tadā+ ayaṁ vijjamāna+paññatti (adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)

□ 在此(六種)中,從究竟義,色受等(的概念)是實在的,當(他們)依此(概念)使人知道時,這個是「實在的概念」。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> paññāpanato paññatti 原意是「因為使人知道而稱為概念」。Paññatti 概念,是從動詞 paññāpeti (使人知道)轉來的名詞, 古譯為施設或假施設,意味著是為了使人理解所假立的形象符號。

As, for instance, when they make known by a term, such as 'matter', 'feeling', and so forth, that exist in reality, it is called a 'real concept'.

Yadā paramatthato avijjamānam bhūmipabbatādim etāya paññāpenti, pana 當...時 (語氣詞) 究竟 實在的 111 依此 施設、使人知道 a+vijjamāna bhūmi+pabbata+ādi Yadā parama-ttha paññāpeti pana eta (adv.) (f.s.acc.) (adv.) (m.s.abl.) (f.s.acc.) (f.s.ins.) (pr.3,p.)

### tadāyam avijjamānapaññattīti pavuccati.

那時 這 不實在的 概念 (引句) 被說為 tadā+ayaṁ a+vijjamāna+paññatti+ iti pavuccati (adv.)(f.s.nom.) (f.s.nom.) (ind.) (pr.3,s.)

□ 從究竟義,地、山等(的概念)是不實在的,當(他們)依此(概念)而使人知道時,這個被說為「不實在的概念」。

When they make known by a term, such as 'land', 'mountain' and so forth, that do not exist in reality, it is called an 'unreal concept'.

Ubhinnam pana vomissakavasena sesā yathākkamam chaļabhiñño, itthisaddo,

二者 (語氣詞) 混合 IJ 其餘 依照次第 六 神通的人 女人 聲音 yathā+kamam Ubho pana vomissaka+ vasa sesa chal-abhiñña itthi+sadda (p.gen.) (adv.) (m.s.ins.) (m.p.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

cakkhuviññāṇam, rājaputtoti ca veditabbā. 眼 識 國王兒子(引句) 和 應被了知

cakkhu+ viññāṇa rāja+ putto+iti ca veditabba
(n.s.nom.) (m.s.nom.)(ind.) (conj.) (m.p.nom.)

(ii.s.noiii.) (iii.s.noiii.)(iiid.) (coiij.) (iii.p.noiii.)

□ 其餘(四種)以(前)二者混合,應依照次第被了知,(例如:)六神通的人 <sup>1</sup>(是結合真實的不真實概念);女人的聲音 <sup>2</sup>(是結合不真實的真實概念);眼識 <sup>3</sup>(是結合真實的真實概念);國王的兒子 <sup>4</sup>(是結合不真實的不真實概念)。

The rest should respectively be understood by combining both as, for instance, 'possessor of sixfold supernormal vision', 'woman's voice', 'visual cognition', 'king's son'.

## 43. Vacīghosānusārena, sotaviññāņavīthiyā.

語音隨順 耳識 路 Vacī+ghosa+ānusāra sota+viññāṇa+vīthi (n.s.ins.) (f.s.ins.)

### Pavattānantaruppanna-manodvārassa gocarā.

轉起 立刻隨後 生起了 意 門 境(=所緣) Pavatta+anantara+uppanna-mano+dvāra gocara (n.s.gen.) (m.p.nom.)

200

<sup>└</sup> 六神通的人,六神通是真實的,擁有神通的人是不真實的,所以為「結合真實的不真實的概念」。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 女人的聲音,女人是不真實的,聲音是真實的,所以為「結合不真實的真實的概念」。

<sup>3</sup> 眼識,眼與識都是真實的,「結合真實的真實的概念」。

<sup>4</sup> 國王的兒子,國王與兒子都是不真實的,「結合不真實的不真實的概念」。

# Atthā yassānusārena, viññāyanti tato param;

意義 那 隨順 被認知 從此之後 Attha yassa+anusāra viññāyati tato paraṁ (m.p.nom.) (n.s.ins.) (pr.3,p.) (adv.) (adv.)

Sāyam paññatti viññeyyā, lokasanketanimmitā.

那 這 施設、概念 應被了知 世間世俗 所造作的 Sā+ayam pañnatti viñneyyā loka+sanketa+nimmitā (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)

□ 以隨順於語音而經過耳識路,立刻隨後轉起於意門的所緣生起了,從此(取得那所緣的名字)之

後,由於隨順於那(所緣的概念)而諸意義被認知,那這個概念應被了知為世間世俗所造作的 <sup>1</sup>。

Summary--By following the sound of speech through the process of auditory consciousness, and then by means of the concept conceived by mind-door that subsequently arises, are meanings understood. These concepts should be understood as fashioned by world-convention.

Iti Abhidhammatthasangahe Paccayasangahavibhāgo nāma Atthamo paricchedo. 如此 阿毗達摩 分別 稱為 第八 묘 Iti abhi-dhamma+ attha+ sangaha paccaya+sangaha+ vibhaga nāma Atthama pariccheda (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

□ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝緣分別》的第八品(結束了)。

This is the eighth chapter which deals with the Analysis of Causal Relations in the Compendium of Abhidhamma.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 這個頌的意思,Abhidhamma Philosophy 是這樣寫的:「當對我們說一句話的時候,在每個音節上生起一個耳識的認識 過程,並且隨即通過意門生起表現同樣的認識。如是,每個音節的意思和其他的相結合,並在一句話完結時,我們便 獲得了習俗所取的意義。是名施設。」

| $\mathbf{\cap}$ | TZ     | /1 <b>—</b> | •       | 1 1   |
|-----------------|--------|-------------|---------|-------|
| y               | Kammaț | thana       | naricc  | hedo  |
| ノ・              | Tammi  | inana       | parico. | IICUO |

業 處 品
Kamma-ṭṭhāna + pariccheda
(m.s.nom.)

常處品

CHAPTER IX - Mental Culture

1. Samathavipassanānami, bhāvanānamito param.

奢摩他 毘缽舍那 修習 從此 之後 止 觀 Samatha+ vipassanā bhāvanānaṁ+ ito paraṁ (f.p.gen.) (f.p.gen.)(ind.) (adv.)

Kammaṭṭhānam pavakkhāmi, duvidhampi yathākkamam.

業 處 (我)將宣說 二 種 (語氣詞) 依照次第 Kamma-ṭṭhāna pavakkhatii du+vidhaṁ+api yathā+kamaṁ (n.s.acc.) (pr.1,s.) (n.s.acc.)(adv.) (adv.)

□ 從此(緣品)之後,我將依照次第地宣說修習奢摩他和毘缽舍那的二種業處。

Hereafter I will explain the twofold subject of mental culture which deals with Calm and Insight.

# Samathakammaţţhānam

□ 舍摩他(止)的業處 Compendium of Calm

**2.** Tattha samathasangahe tāva dasa kasiṇāni, dasa asubhā, dasa anussatiyo,

奢摩他 概要、攝 首先 十 + + 此中 不 淨 Tattha samatha+sangaha tāva dasa kasina dasa a-subha dasa anussati (m.s.loc.) (adv.) (nom.)(n.p.nom.) (nom.) (n.p.nom.)(nom.) (f.p.nom.)

catasso appamaññāyo, ekā saññā, ekam vavatthānam, cattāro āruppā ceti

四 無 量 一 想 一 差別 四 無色 和(引句) catu a+pamaññā ekā saññā ekam vavatthānam, cattāro āruppā ceti (f.p.nom.) (f.p.nom.) (f.s.nom.)(f.s.nom.) (n.s.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (conj.)(ind.)

sattavidhena samathakammatthānasangaho.

七 種 奢摩他 業 處 概要、攝、主題 satta+vidha samatha+kamma-tṭhāna+ saṅgaha (m.s.ins.) (m.s.nom.)

□ 此中,在奢摩他的概要中,首先奢摩他業處 ¹的概要有七種:十遍處、十不淨、十隨念、四無量、一想、一差別和四無色。

Of the two, in the Compendium of Calm, to with, the objects of mental culture are sevenfold:

A. the ten Kasiṇas, B. the ten Impurities, C. The ten Reflections, D. the four Illimitables, E. the one

1

<sup>&</sup>lt;sup>Ⅰ</sup> 參考 Visuddhimagga 110 頁以下。

Perception, F. the one Analysis, G. the four arūpa-jhānas.

# Caritabhedo

性行、行者 分類、區別、分析 Carita + bheda (m.s.nom.) 性行者 1的區別

The six kinds of temperaments

saddhācaritā buddhicaritā vitakkacaritā 3. Rāgacaritā dosacaritā mohacaritā ceti 行者 行者 行者 行者 行者 和(引句) Rāga+caritā<sup>2</sup> dosa+caritā moha+ caritā saddhā+caritā buddhi+caritā vitakka+caritā ca+ iti (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.)

chabbidhena caritasangaho.

六 種 性行、行者 概要、攝 cha- bbidha carita+ saṅgaha (m.s.ins.) (m.s.nom.)

□ 性行者的概要有六種:貪行者、瞋行者、癡行者、信行者、覺行者和尋行者。

The six kinds of temperaments: 1. the lustful, 2. the hateful, 3. the unintelligent, or ignorant, 4. the devout, or faithful, 5. the intellectual, or wise, 6. the discursive.

# Bhāvanābhedo

修習 分類、區別、分析 Bhāvanā + bheda (m.s.nom.) □ 修習的區別

The three stages of Mental Culture

**4.** Parikammabhāvanā upacārabhāvanā appanābhāvanā ceti tisso bhāvanā.

遍作、準備 修習 近 行 修習 安止 修習 和(引句) 三種 修習 Pari-kamma+bhāvanā upa-cāra+bhāvanā appanā+bhāvanā ca+ iti ti bhāvanā (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.p.nom.)(f.p.nom.)

□ 三種修習:準備修習、近行修習與安止修習。

The three stages of Mental Culture: 1. the preliminary, 2. the proximate, 3. the concentrative.

# Nimittabhedo

禪相 分類、區別、分析 Nimitta + bheda (m.s.nom.) □ 禪相的區別

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 性行者,是指一個人的性格傾向。造成根本性格的原因是長期造成的,它的差異取決於過去業,結生心是決定因。認識自己 的性格,是為了選擇適當的修行方法,調整個性上明顯缺點而培育自己良善優點。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 這裡所以採用「陰性」是依據註解書的說明:Rāgo va caritā pakatīti rāgacaritā.

### The three signs

**5.** Parikammanimittam uggahanimittam paṭibhāganimittañceti tīṇi nimittāni ca veditabbāni.

遍作、準備 相 取 相 似 相 和(引句)三種 相 和 應被了知 Pari-kamma+nimitta uggaha+nimitta paṭibhāga+nimittaṁ+ca+iti ti nimitta ca veditabba (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.)

□ 有三種相應被了知:準備相、取相與似相。

The three signs: 1. the preliminary, 2. the abstract, 3. the conceptualized.

6. Katham? Pathavīkasiņam āpokasiņam tejokasiņam vāyokasiņam nīlakasiņam

如何 妣 遍 褊 風 褊 лK 火 褊 褊 Pathavī+kasina nīla+kasiņa Katham āpo+kasiņa tejo+kasina vāyo+kasiņa (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

pītakasiņam lohitakasiņam odātakasiņam ākāsakasiņam ālokakasiņanceti

諎 褊 赤 褊 Ħ 褊 虚空 遍 光明 和(引句) pīta+ kasiņa lohita+kasina odāta+ kasina āloka+kasinam+ca +iti ākāsa+kasina (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

imāni dasa kasināni nāma.

這些 十 遍 稱為 ima dasa kasiṇa nāma (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.)

□ (十遍等是)如何呢?地遍、水遍、火遍、風遍、青遍、黃遍、赤遍、白遍、虚空遍與光明遍,這些稱為「十遍」<sup>1</sup>。

How? The ten kasinas are; earth, water, fire, air, blue, yellow, red, white, space, and light.

7. Uddhumātakam vinīlakam vipubbakam vicchiddakam vikkhāyitakam vikkhittakam

膨脹 的 青瘀 的 膿爛 的 斷壞 的 食殘 的 散亂 的 Uddhumāta-ka vinīla-ka vipubba-ka vicchidda-ka vikkhāyita-ka vikkhitta-ka (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

hatavikkhittakam lohitakam pulavakam atthikanceti ime dasa asubhā nāma.

這些 斬斫離散 的 血塗的 蟲聚 的 骸骨的和(引句) 不 淨 稱為 puļava-ka dasa a-subha hata+vikkhitta-ka lohita-ka aţţhi-kam+ca+ iti ima nāma (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (adv.)

□ 膨脹的(屍體)、青瘀的(屍體)、膿爛的(屍體)、斷壞的(屍體)、食殘的(屍體)、散亂的(屍體)、斬斫離散的(屍體)、血塗的(屍體)、蟲聚的(屍體)與骸骨,這些稱為「十不淨」<sup>2</sup>。

The ten Impurities are: a bloated (corpse), a discoloured (corpse), a festering, (corpse), a dissected (corpse), an eaten (corpse), a scattered-in-pieces (corpse), a mutilated and scattered-in-pieces (corpse), a bloody (corpse), a worm-infested (corpse), and a skeleton.

<sup>1</sup> 見《清淨道論》第四、第五品。

<sup>2</sup> 見《清淨道論》第六品。

| 8. Buddhānussati dhammānussati saṅghānussati sīlānussati cāgānussati devatānussati 佛 隨 念 法 隨 念 僧伽 隨 念 戒 隨 念 捨 隨 念 天 隨 念 Buddha+anussati dhamma+anussati saṅgha+anussati sīla+anussati cāga+anussati devatā+anussati (f.s.nom.) (f.s.n |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| upasamānussati maraṇānussati kāyagatāsati ānāpānassati ceti imā dasa anussatiyo nāma. 寂止 隨 念 死 隨 念 身 至 念 安般 念 和(引句)這些 十 隨 念 稱為 (出入息) upasama+anussati maraṇa+anussati kāya+gatā+sati āna+apāna+sati ca+iti ima dasa anu-ssati nāma (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.)(f.p.nom.) (f.p.nom.) (adv.) □ 寂止隨念、死隨念、身至念與安般念,這些稱為「十隨念」¹。 7. The Reflection on peace, 8. The Reflection on death, 9. Mindfulness regarding the body, 10. Mindfulness regarding breathing.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9. Mettā     karuṇā     muditā upekkhā ceti     imā     catasso appamaññāyo nāma,       慈     悲     喜     捨     和(引句)     這些     四     無     量     稱為       Mettā     karuṇā     muditā     upekkhā ca + iti     ima     catu     a+pamaññā     nāma       (f.s.nom.)     (f.s.nom.)     (f.s.nom.)(conj.)(ind.)     (f.p.nom.)     (f.p.nom.)     (adv.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| brahmavihāroti ca pavuccati.  梵 住 (引句)和 被說為 brahma+vihāro+iti ca pavuccati         (m.s.nom.)(ind.)(conj.) (pr.3.s.)  □ 慈、悲、喜、捨,這些稱為「四無量」,又被說為「(四)梵住」 <sup>2</sup> 。  The four Illimitables, also called Sublime States, are: loving-kindness, compassion, appreciative joy, and equanimity.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10. Āhārepaṭikūlasaññā ekā saññā nāma.  食 厭 想 一 想 稱為 Āhāre+paṭikūla+saññā ekā saññā nāma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11. Catudhātuvavatthānam ekam vavatthānam nāma.  四 界 差別 一 差別 稱為 Catu+dhātu+vavatthāna eka vavatthāna nāma (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| □「四界差別」稱為「一差別」 <sup>3</sup> 。  □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

3 見《清淨道論》第十一品。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| The one Analysis is the analysis of the four elements.                                                                                                                                                                                                               |
| 12. Ākāsānañcāyatanādayo cattāro āruppā nāmāti sabbathāpi samathaniddese 空 無邊 處 等 四 無色 稱為(引句) 整個、一切(語氣詞) 奢摩他 詳述、義釋 Ākāsa+an+anta+ayatan+ādi catu āruppa nāma+iti sabbathā+api samatha+ niddesa (f.p.nom.) (f.p.nom.) (f.p.nom.)(adv.)(ind.) (adv.) (adv.) (m.s.loc.) |
| cattālīsa kammaṭṭhānāni bhavanti.<br>四十 業 處 有<br>cattālīsa kamma-ṭṭhāna bhavati<br>(nom.) (n.p.nom.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                       |
| □「空無邊處」等稱為「四無色」¹。在奢摩他的詳述中,整個有四十業處。                                                                                                                                                                                                                                   |
| The four arūpa-jhānas are the 'Infinity of Space' and so forth. In the exposition of 'Calm' there are altogether                                                                                                                                                     |
| forty subjects of meditation.                                                                                                                                                                                                                                        |
| Sappāyabhedo 適合 分類、區別、分析 Sappāya + bheda (m.s.nom.) □ 適合(不適合)的區別 Suitability of Subjects for Different Temperaments                                                                                                                                                  |
| 13. Caritāsu pana dasaasubhākāyagatāsatisaṅkhātākoṭṭhāsabhāvanā ca性行 又 十 不 淨 身 至 念 被稱為<br>Caritā pana dasa a+subha kāya+gatā+sati+saṅkhātā<br>(f.p.loc.) (adv.) (nom.)部分 修習 和<br>koṭṭhāsa+bhāvanā ca<br>(f.s.nom.)(f.p.loc.) (adv.) (nom.)(f.s.nom.)(f.s.nom.)       |
| rāgacaritassa sappāyā.<br>貪 行者 適合於<br>rāga+carita sappāyā<br>(m.s.dat.) (f.s.nom.)                                                                                                                                                                                   |
| □ 在(六種)性行當中,適合於貪行者修習的是「十不淨」與被稱為「身至念」的(身體三十二)部分。                                                                                                                                                                                                                      |
| With respect to temperaments the ten 'Impurities' and 'Mindfulness regarding the body', such as the 32 parts,                                                                                                                                                        |
| are suitable for those of a lustful temperament.                                                                                                                                                                                                                     |

**14.** Catasso appamaññāyo nīlādīni ca cattāri kasiņāni dosacaritassa.

刀 量 青等 兀 遍 瞋 行者 Catu  $a + pama \tilde{n} \tilde{n} \bar{a}$ nīla+ādi ca catu kasina dosa+carita (n.p.nom.)(conj.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (f.p.nom.) (f.p.nom.) (m.s.dat.)

□(適合於)瞋行者(修習)的是「四無量」與青(、黃、赤、白)等四遍。

The four 'Illimitables' and the four colored kasinas are suitable for those of a hateful temperament .

<sup>1</sup> 見《清淨道論》第十品。

| 15. Ānāpānaṁ mohacaritassa vitakkacaritassa ca,                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 安般(念) 癡 行者 尋 行者 和<br>Ānāpāna moha+carita vitakka+carita ca                                                 |
| (n.s.nom.) (m.s.dat.) (m.s.dat.) (conj.)                                                                   |
| □ (適合於)癡行者及尋行者(修習)的是「安般(念)」。                                                                               |
| The reflection on 'Breathing' is suitable for those of an unintelligent and discursive temperament.        |
|                                                                                                            |
| <b>16.</b> Buddhānussati-ādayo cha saddhācaritassa.                                                        |
| 佛 隨 念 等 六 信 行者<br>Buddha+anussati-ādi cha saddhā+carita                                                    |
| (f.p.nom.) (nom.) (m.s.dat.)                                                                               |
| □ (適合於)信行者(修習)的是佛隨念等六(種隨念)。                                                                                |
| The six Reflections on the Buddha and so forth are suitable for those of a devout temperament;             |
|                                                                                                            |
| 17. Maraṇa-upasamasañāvavatthānāni buddhicaritassa.                                                        |
| 死 寂止 想 差別 行者<br>Maraṇa-upasama+ saññā+ vavatthāna buddhi+carita                                            |
| (n.p.nom.) (m.s.dat.)                                                                                      |
| □ (適合於)覺行者(修習)的是死(隨念)、寂止(隨念)與(一)想、(一)差別。                                                                   |
| Reflection on 'Death', 'Peace', 'Perception', and 'Analysis', for those of an intellectual temperament,    |
|                                                                                                            |
| 18. Sesāni pana sabbānipi kammaṭṭhānāni sabbesampi sappāyāni,                                              |
| 其餘 又 所有(語氣詞)) 業 處 一切 (語氣詞) 適合於<br>Sesa pana sabbāni+api kamma-ṭṭhāna sabbesaṁ+api sappāya                  |
| (n.p.nom.) (adv.) (n.p.nom.)(adv.) (n.p.nom.) (m.p.dat.)(adv.) (n.p.nom.)                                  |
| □ 其餘所有(六遍與四無色)業處、適合於一切(行者修習)。                                                                              |
| and all the remaining subjects of mental culture, for all.                                                 |
|                                                                                                            |
| tatthāpi kasinesu puthulam mohacaritassa, khuddakam vitakkacaritassevāti.                                  |
| 在此中 遍 大的 癡 行者 小的 尋 行者 只有(引句)<br>tattha+api kasiṇa puthula moha+caritaa khudda-ka vitakka+caritassa+eva+iti |
| (adv.)(adv.) (n.p.loc.) (n.s.nom.) (m.s.dat.) (n.s.nom.) (m.s.dat.)(adv.)(ind.)                            |
| □ 又在此(十)遍中,大的(所緣)只有(適合於)癡行者,小的(所緣)只有(適合於)尋行者。                                                              |
| Of the kasinas a wide one is suitable for the unintelligent, and a small one for the discursive.           |
| A                                                                                                          |
| Ayamettha   sappāyabhedo.     這   在此     適合   區別、分析                                                        |
| Ayam+ettha sappāya+bheda                                                                                   |
| (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)                                                                                |
| □ 在此,這是(關於)適合(不適合)的區別 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                |
|                                                                                                            |

¹ 參考 Visuddhimagga 101 頁及 107 頁以下。

# Bhāvanābhedo

修習 分類、區別、分析 Bhāvanā + bheda (m.s.nom.)

□ 修習的區別

Stages of Mental Culture

19. Bhāvanāsu sabbatthāpi parikammabhāvanā labbhateva,

修習 一切處(語氣詞)遍作、準備 修習 可得到 都 Bhāvanā sabbattha+api pari-kamma+bhāvanā labbhati+eva (f.p.loc.) (adv.)(adv.) (f.s.nom.) (pr.3,s.)(adv.) □ 在(三種)修習中 <sup>1</sup>,準備修習於一切(四十業)處中都可得到。

The preliminary stage of mental culture is attainable in all these forty; subjects of meditation.

buddhānussati-ādīsu atthasu saññāvavatthānesu cāti dasasu kammatthānesu

佛 隨 念 和(引句) 十 處 差別 saññā+vavatthāna Buddha+anussati-ādi attha ca+iti kamma-tthāna dasa (n.p.loc.)(conj.)(ind.) (p.loc.) (f.p.loc.) (p.loc.) (n.p.loc.)

upacārabhāvanāva sampajjati, natthi appanā.

近 行 修習 只 成就 沒有、無 安止 upa-cāra+bhāvanā+eva sampajjati (f.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.) (pr.3,s.) (f.s.nom.)

□ 在佛隨念等八(隨念)及(食厭)想和(四界)差別(共)十業處中,只有近行修習成就,而沒有安止(修習)。

In the ten subjects of mental culture such as the eight Reflections on the Buddha and so forth and the one 'Perception', and the one 'Analysis' only proximate mental culture is attained but not the concentrative stage.

20. Sesesu pana samatimsakammaṭṭhānesu appanābhāvanāpi sampajjati.

其餘的 又 總共 三十 業 處 安止 修習 也 成就 Sesa pana sama+timsa+kamma-tṭhāna appanā+bhāvanā+api sampajjati (n.p.loc.)(adv.) (n.p.loc.) (f.s.nom.)(adv.) (pr.3,s.) 

在其餘的總共三十業處中,安止修習也成就。

In the thirty remaining subjects of mental culture the concentrative stage of mental culture is also attained.

**21.** Tatthāpi dasa kasiṇāni ānāpānañca pañcakajjhānikāni.

在此中(語氣詞) 十 遍 安般(念) 和 五種 禪 Tattha+api dasa kasiṇa ānāpānaṁ+ca pañca-ka+jhānika (adv.)(adv.) (nom.) (n.p.nom.) (n.s.nom.)(conj.) (n.p.nom.) □ 在此(三十業處)之中,十遍和安般(念可達到)五種禪。

Therein the ten kasinas and the 'Breathing' produce five jhānas;

<sup>「</sup>在三種修習中,「準備修習」——是初學者預行的禪定,為安止定的準備工作。「近行修習」——是到達安止定以前的一個欲界速行心,因為近於安止,故名「近行定」,約等於 北傳的「近分定」。「安止修習」——是屬於色、無色界的速行心,約等於北傳的「根本定」。

參考 Visuddhimagga 137~138 頁。

| 22. Dasa asubhā kāyagatāsati ca paṭhamajjhānikā.  十 不淨 身 至 念 和 第一、初 禪 Dasa a+subha kāya+gatā+sati ca paṭhama+jhānikā (nom.) (n.p.nom.) (f.s.nom.) (conj.) (f.s.nom.)  □ 十不淨和身至念(可達到)第一禪。  the ten 'Impurities' and 'Mindfulness regarding the body' only the first jhāna;                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 23. Mettādayo tayo catukkajjhānikā.  慈 等 三 四 禪  Mettā+ādi ti catukka+jhānika (f.p.nom.) (f.p.nom.)  □ 慈等三(種無量可達到)四禪。  the first three 'Illimitables' such as loving-kindness, four jhānas;                                                                                                                                                                                    |
| 24. Upekkhā pañcamajjhānikāti chabbīsati rūpāvacarajjhānikāni kammaṭṭhānāni. 接 第五 禪 如是 六 二十 色 界 禪 業 處 Upekkhā pañcama+jhānikā+iti chabbī+sati rūpa+avacara+jhānika kamma-ṭṭhāna (f.s.nom.) (f.s.nom.)(ind.) (nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)    拾(可達到)第五禪。如是(這)二十六種業處(可達到)色界禪。  'equanimity' the fifth jhāna.Thus these twenty-six subjects of mental culture produce rūpa-jhānas |
| 25. Cattāro pana āruppā āruppajjhānikāti.  四 又 無色 無色 禪 (引句) Catu pana āruppa āruppa+jhānikā+iti (n.p.nom.)(adv.) (n.p.nom.) (n.p.nom.)(ind.)  □ 又,四無色是(可達到)無色禪。  The four 'formless' objects produce the arūpa-jhānas.                                                                                                                                                        |
| Ayamettha bhāvanābhedo. 這在此 修習 區別、分析 Ayam+ettha bhāvanā+bheda (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)  □ 在此,這是(關於)修習的區別 <sup>1</sup> 。  This is the section on mental culture.                                                                                                                                                                                                            |
| Gocarabhedo<br>境 分類、區別、分析                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

Signs of Mental Culture

(m.s.nom.)

Gocara + bheda

□ 境的區別

**26.** Nimittesu pana parikammanimittam uggahanimittañca sabbatthāpi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 參考 Visuddhimagga 111 頁以下。

(三)相 (語氣詞) 準備、遍作 相 取 相 和 一切處(語氣詞) pana Nimitta pari-kamma+nimitta uggaha+nimittam+ca sabbattha+api (adv.) (n.p.loc.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.) (adv.) (adv.)

yathāraham pariyāyena labbhanteva.

依照適當 方法 能得到 都 yathā+āraham pariyāya labbhanti+eva (adv.) (m.s.ins.) (pr.3,p.)(adv.)

□ 在(三)相中,準備相和取相都能在一切(四十業)處中以適當的方法得到。

Of the three signs, the preliminary sign and the abstract sign are generally obtained in every case according to the object.

27. Paţibhāganimittam pana kasiņāsubhakoţţhāsa-ānāpānesveva labbhati,

似 相 (語氣詞) 遍 不淨 部分 安般 只 能得到 Paṭibhāga+nimitta pana kasiṇa+asubha+koṭṭhāsa-ānāpānesu+eva labbhati (n.s.nom.) (adv.) (n.p.loc.) (adv.) (pr.3,s.)

tattha hi patibhāganimittamārabbha upacārasamādhi appanāsamādhi ca pavattanti.

由於 此中 相 專注後 近 行 定 安 ıŀ. 定 產生、轉起 patibhāga+nimittam+ārabbha upacāra+samādhi appanā+samādhi tattha hi pavattati (adv.) (adv.) (ger.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.) (pr.3,p.)

□ 似相只能在(十)遍、(十)不淨、部分(身至念)與安般念(共二十二業處)中得到。此中,由於專注於 似相後(以至於)近行定及安止定產生。

But the conceptualized image is obtained in the 'Kasinas', 'Impurities', 'Parts of the body', and 'Breathing'. It is by means of the conceptualized image that the proximate on pointedness and the ecstatic one-pointedness are developed.

**28.** Katham? Ādikammikassa hi pathavīmandalādīsu nimittam ugganhantassa <sup>1</sup>

確實 曼陀羅(圓相)2 等 如何 初 學者 攝取 pathavī+maṇḍala+ādi Katham Ādi+kammika hi nimitta ugganhanta (adv.) (m.s.dat.) (adv.) (f.p.loc.) (n.s.acc.) (ppr.n.s.dat.)

tamārammaņam parikammanimittanti pavuccati, sā ca bhāvanā parikammabhāvanā nāma.

所緣 進備 (引句)被說為 那 和 修習 準備 稱為 tam+ārammana pari-kamma+nimittam+iti pavuccati ta ca bhāvanā pari-kamma+bhāvanā nāma (n.s.nom.)(ind.)(pr.3,s.) (f.s.nom.)(conj.)(f.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (f.s.nom.)

□ (其進行)如何呢?當初學者確實在土地的圓相上等取(那土地圓)相(等為所緣作修習)時,那個所緣被說為「準備相」,而那種(初步的)修習稱為「準備修習」。

How? Whatever object amongst the earth kasinas and so forth, a beginner takes to practice meditation, is called a preliminary sign and that meditation is preliminary mental culture.

<sup>1</sup> Ādikammikassa 主詞 ...uggaṇhantassa 動詞同格而為「絕對與格」,當時間副詞用,意即當...時。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 曼陀羅(Maṇḍala)是圓相的意思。「地曼陀羅」即以地作成的圓相,為地遍業處修習的對象。參考 Visuddhimagga 123 頁以下。

```
29. Yadā pana
                tam nimittam cittena samuggahitam hoti, cakkhunā passantasseva
   當…時
           又
                 那
                         相
                                       攝取
                                                         眼睛
                                                                  正看到
                               1/2
                                                       cakkhu
   Yadā
          pana
                ta
                     nimitta
                              citta
                                     samuggahita
                                                   hoti
                                                                 passantassa+ eva
   (adv.)
         (adv.)(n.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.ins.)
                                       (n.s.nom.)
                                                 (pr.3,s.) (n.s.ins.)
                                                                   (ppr. n.s.dat.)(adv.)
manodvārassa
               āpāthamāgatam, tadā tamevārammaņam uggahanimittam nāma,
                  呈現
                              那時
                                    那
                                       就 所緣
                                                      取
                                                                      稱為
                                                              相
mano+ dvāra
                                                      uggaha+nimitta
               āpātham+āgata
                              tadā tam+eva+ārammana
                                                                     nāma
 (n.s.dat.)
                  (n.s.nom.)
                             (adv.) (n.s.nom.)(adv.)(n.s.nom.)
                                                            (n.s.nom.)
                                                                      (adv.)
             bhāvanā
                       samādhiyati.
sā
       ca
那
        和
                修習
                        等持、變得安定、鎮定
        ca
             bhāvanā
                        samādhivati
ta
(f.s.nom.)(conj.) (f.s.nom.)
                          (pr.3,s.)
□ 又,當以心攝取那個相,而(那個相)如同正透過眼睛看到(那樣)呈現於意門時,那個所緣就稱為
 「取相」,而那種修習則變得安定。
When that sign is perceived by the mind and enters the mind-door as if seen by the very (physical) eye then it is
called the abstract sign. That meditation becomes well established.
30. Tathā samāhitassa panetassa
                               tato param tasmim uggahanimitte parikammasamādhinā
   如是
          入定者
                     \nabla
                        這個
                                            那
                                                                 遍作、進備
                                從此之後
   Tathā
         samāhita
                    pana+eta
                                                  uggaha+nimitta
                                                                parikamma+samādhi
                                tato param
                                           ta
   (adv.)
         (m.s.dat.)
                    (adv.)(m.s.dat.)(adv.)(adv.)
                                          (n.s.loc.)
                                                     (n.s.loc.)
                                                                          (m.s.ins.)
<u>bhāvanam</u>anuyuñjantassa <sup>1</sup>
                          yadā
                                  tappatibhāgam vatthudhammavimuccitam
修習
         持續專注、實踐
                           當…時
                                    那
                                        類似
                                                                 脫離
                                                  最初所緣的缺點
                                                  vatthu+dhamma+vimuccita
bhāvanam+ anuyuñjanta
                            yadā
                                  tap+paţibhāga
                                       (n.s.nom.)
                                                               (n.s.nom.)
           (ppr.m.s.dat.)
                           (adv.)
paññattisankhātam bhāvanāmayamārammanam citte sannisannam
                                                              samappitam<sup>2</sup> hoti,
                           所成
                                  所緣
                                              4/2
                                                                 妥善固定
                                                                             是
施設、概念
           被稱為
                   修習
                                                   安立.
paññatti+ saṅkhāta
                   bhāvanā-mayam+ārammana
                                            citta
                                                 sannisanna
                                                                samappita
                                                                             hoti
        (n.s.nom.)
                                 (n.s.nom.)
                                            (n.s.loc.) (n.s.nom.)
                                                                (n.s.nom.)
                                                                           (pr.3,s.)
      tam patibhāganimittam samuppannanti
tadā
                                            pavuccati.
                              已生起
                                        (引句) 被說為
那時
            似
tadā
      ta
           patibhāga+nimitta
                            samuppannam+iti
                                            pavuccati
(adv.) (n.s.nom.)
                (n.s.nom.)
                              (n.s.nom.) (ind.)
                                              (pr.3.s.)
□ 如是入定者,他從此之後在那個取相上以準備定持續專注這個修習,當那個(與取相)類似而脫離
最初所緣的缺點、被稱為「概念」,並由修習所成的所緣安立與妥善固定在心中的時候,那時它被說
為似相已生起。
Likewise when a counter-image born of mediation, freed from original defects reckoned as a concept, is well
```

established and fixed in the mind of one who is well composed and who thereafter, practices meditation on the abstract sign by means of preliminary concentration then it is said that the conceptualized image has arisen.

Anuyuñjantassa 是一個「現在分詞」,所以在此譯為持續專注、持續實踐。

samappitam 註解書中說明此字即 sutthu appitam 妥善專注或固定的意思。

| 31. Tato patthāya | n paripant | ha <u>vippahīnā</u> k | āmāv  | acara  | sam   | ādhisaṅkhātā    | upacārab | hāvanā   |
|-------------------|------------|-----------------------|-------|--------|-------|-----------------|----------|----------|
| 從此以後              | 障礙         | 捨離了                   | 欲     | 界      | 定     | 被稱為             | 近 行      | 修習       |
| Tato paṭṭhāya     | paripantl  | na+vippahīnā kāi      | māvac | arasam | ādhis | saṅkhātā upacār | abhāvanā |          |
| (adv.) (adv.)     |            | (f.s.nom.)            |       |        |       | (f.s.nom.)      | (f       | .s.nom.) |

nipphannā nāma hoti. (強調詞) 已被完成 是 nipphannā hoti nāma (f.s.nom.) (adv.) (pr.3.s.)

□ 從此以後,捨離了障礙、被稱為欲界定的近行修習已被完成。

Rūpa Jhāna--Thereafter 'proximate concentration', free from obstacles, pertaining to the kāma-Sphere, arises.

#### **32.** Tato paribhāganimittam upacārasamādhinā samāsevantassa param tameva

從此之後 那(強調詞)似 近 行 定 持續修習 paribhāga+nimitta Tato param tam+eva upa-cāra+samādhi samāsevanta (adv.) (adv.) (n.s.acc.)(adv.) (n.s.acc.) (m.s.ins.) (ppr.m.s.dat.)

# rūpāvacarapaţhamajjhānamappeti.

rūpa+avacara+pathama+jhānam+appeti (n.s.acc.)(pr.3,s.)

□ 從此之後,以近行定持續修習那個似相者,他就進入色界的初禪(安止定)。

Then he who develops the conceptualized image by means of 'proximate concentration' attains to the first jhāna of the rūpa-Sphere.

# 33. Tato param tameva pathamajjhānam āvajjanam samāpajjanam adhitthānam

轉向 從此之後 那 就 初 入定 住定 Tato param tam+eva pathama+jhāna āvajjana adhitthāna samāpajjana (adv.) (adv.)(n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

#### vuţthānam paccavekkhaṇā ceti imāhi pañcahi vasītāhi vasībhūtam katvā

出定 省察 和(引句) 狺 Ŧī. 自在 自在力 存在 熟練 vutthāna paccavekkhanā ca+ iti pañca vasitā vasī+bhūta ima katvā (n.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (f.p.ins.) (f.p.ins.) (f.p.ins.) (n.s.acc.) (ger.)

□ 從此之後,他就以轉向(自在)、入定(自在)、住定(自在)、出定(自在)、省察(自在等)五自在 <sup>¹</sup>熟練

那初禪。

Thenceforth by bringing that very first jhana under one's sway by means of these five kinds of mastery namely, reflection, attainment, resolution, emergence, and revision - the striving person, by inhibiting the coarse factors like 'initial application' and so forth,

vitakkādikamoļārikangam pahānāya vicārādisukhumanguppattiyā padahato 等 捨離 等 細 生起 努力者 粗 支 支 vitakka+ādikam+oļārika+anga pahāna vicāra+ādi+sukhum+anga+uppatti padahanta (n.s.acc.) (n.s.dat.) (f.s.dat.) (ppr.m.s.dat.)

212

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 關於五自在的解釋,見 Visuddhimagga 154 頁以下。

| 1 | vathākkamam      | dutivai  | ihānādavo   | yathārahamaj      | ppenti. |
|---|------------------|----------|-------------|-------------------|---------|
|   | duimixixmiiimiii | auti , u | muliada , O | , attiui aiiaiiia |         |

次第地 第二 禪 等 依照能力 進入 yathā+ kamaṁ dutiya+jhāna+ādi yathā+ārahaṁ+appeti (adv.) (f.p.acc.) (pr.3,p.)

□ 努力於捨離尋等粗支與生起伺等細支者,次第地依照(自己的)能力進入第二禪等(安止定)。 and by developing the subtle factors like 'sustained application and so forth attains, by degrees, according to circumstances, to the second jhāna and so forth.

**34.** Iccevam pathavīkasiņādīsu dvāvīsatikammatthānesu patibhāganimittamupalabbhati.

如上 如是 地 遍 等 二十二 業 處 似 相 可被得到 Iti+ evaṁ pathavī+kasiṇa+ādi dvāvīsati+kamma-ṭṭhāna paṭibhāga+nimittaṁ+ upa-labbhati (ind.) (adv.) (f.p.loc.) (n.p.loc.) (n.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 如是,在地遍等的二十二業處中,「似相」可被得到。

Thus with respect to twenty-two subjects of mental culture such as the earth kasiṇa, etc., the conceptualized image is obtained.

**35.** Avasesesu pana appamaññā sattapaññattiyam pavattanti.

其餘 但是 無 量 有情 施設、概念 轉起 Avasesa pana a+pamaññā satta+paññatti pavattati (n.p.loc.) (adv.) (f.p.nom.) (f.s.loc.) (pr.3,p.)

□ 但是在其餘(十八業處)中的(四)無量在有情的概念裡 轉起。

But in the remaining (eighteen) subjects of mental culture the 'Illimitables' relate to the concept of beings.

**36.** Ākāsavajjitakasiņesu pana <u>yam kiñci</u> kasiņam ugghātetvā laddhamākāsam

虚空 所得 虚空 除了 (語氣詞) 任何 放棄後 Ākāsa+vajjita+kasina pana kiñ-ci kasina ugghātetvā laddham+ākāsa (n.p.loc.) (adv.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (ger.) (m.s.acc.)

anantavasena parikammam karontassa<sup>2</sup> paṭhamāruppamappeti.

無邊 以 遍作、準備 持續作 第一 無 色 進入 ananta+vasa pari-kamma karonta paṭhama+āruppaṁ+appeti (m.s.ins.) (n.s.acc.) (ppr.m.s.dat.) (n.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 在除了虛空(遍)以外的(九)遍中,當他放棄任何(一)遍後以所得的「虛空無邊」持續作準備時,他進入第一無色(安止定)。

Arūpa Jhāna --Now, to one who practices concentration on space abstracted from any kasiṇa excluding the akasa kasiṇa, thinking - 'this is infinite' - there arises the first arūpa jhāna.

37. Tameva paṭhamāruppaviññāṇam anantavasena parikammam karontassa

無邊 遍作、準備 那 就 無色 以 持續作 識 Tam+eva pațhama+āruppa+viññāņa an-anta+vasa pari-kamma karonta (n.s.acc.)(adv.) (n.s.acc.) (m.s.ins.) (n.s.acc.) (m.s.dat.)

四無量在有情的概念裡轉起,意思是說修習四無量是以有情的概念為所緣。

 $<sup>^2</sup>$  這裡的 karontassa 為「絕對與格」,表示時間副詞-「當...時」的意思。

# dutiyāruppamappeti.

第二 無 色 進入 dutiya+āruppam+ appeti

(n.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 當他就以那第一無色(禪心)為「識無邊」持續作準備時,他進入第二無色(安止定)。

To one who practices concentration on that very first arūpa jhāna, thinking that 'it is infinite', there arises the second arūpa jhāna.

# **38.** Tameva paṭhamāruppaviñnāṇābhāvam pana --natthi kiñcī--ti parikammam

那 就 第一 無 色 <u>識</u> 不存在 又 <u>無有 任何 (</u>引句) 遍作、準備 = 禪心 = 無所有

Tam+eva paṭhama+āruppa+viññāṇā+bhāva pana -- na+atthi kiñ-ci+iti pari-kamma (n.s.acc.)(adv.) (n.s.acc.) (adv.) (pr.3,s.) (n.s.nom.)(ind.) (n.s.acc.)

# karontassa tatiyāruppamappeti.

持續作 第三 無色 進入 karonta tatiya+āruppaṁ+appeti (m.s.dat.) (n.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 當他就以那第一無色禪心的不存在為「無所有」持續作準備時,他進入第三無色(安止定)。

To one who practices concentration on the non-existence of the first arūpa-consciousness, the thinking 'there is naught whatever' - there arises the third arūpa jhāna.

# **39.** Tatiyāruppam --santametam, paṇītametan--ti parikammam karontassa catutthāruppamappeti.

持續作 **遍作、準備** 第四 無 色 第三 無 色 寂靜 狺 勝妙 這 (引句) paṇītam+etam+ iti Tatiya+āruppa --santam+eta pari-kamma karonta catuttha+āruppam+appeti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.) (n.s.acc.) (m.s.dat.) (n.s.acc.) (pr.3,s.)

□ 當他(以專住)第三無色(禪心,心覺知)「這是寂靜,這是勝妙」而持續作準備時,他進入第四無色 (安止定)<sup>1</sup>。

To him who practices concentration on the third arūpa consciousness, thinking 'it is calm, it is sublime', there arises the fourth arūpa jhāna.

# 40. Avasesesu ca dasasu kammatthānesu buddhaguṇādikamārammaṇamārabbha

其餘的 和 十 業 處 佛陀 功德等 所緣 專注
Avasesa ca dasa kamma-ṭṭhāna Buddha+guṇa+ādikaṁ+ārammaṇaṁ+ārabbha (n.p.loc.)(conj.) (p.loc.) (n.p.loc.) (n.s.acc.) (ger.)

# parikammam katvā tasmim nimitte sādhukamuggahite tattheva parikammañca

遍作、準備 作了 那個 妥善地 已被取得 其中 就 遍作、準備 和 pari-kamma katvā ta nimitt sādhukam+uggahita tattha+eva pari-kammam+ ca (n.s.acc.) (ger.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (n.s.loc.) (adv.) (adv.) (n.s.nom.) (conj.)

samādhiyati,upacārocasampajjati.等持、變得安定、鎮定近行(定)和被成就samādhiyatiupacāracasampajjati(pr.3,s.)(m.s.nom.) (conj.)(pr.3,s.)

214

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 關於四無色定,詳見《清淨道論》第十〈說無色品〉。

□ 在其餘的十業處 <sup>1</sup>中,專注佛的功德等為所緣而作了準備,當那個(佛功德等)相妥善地被取得時,其中的準備(修習)就變得安定,近行(定)也被成就。

In the remaining ten subjects of mental culture when concentration is practiced on an object like the attributes of the Buddha and so forth and when the sign is well grasped 'preliminary meditation' becomes steadfast therein and 'proximate meditation' is also accomplished.

# **41.** Abhiññāvasena pavattamānam pana rūpāvacarapañcamajjhānam

```
神通 以 正在轉起 (語氣詞) 色 界 第五 禪 Abhiññā+vasa pavattamāna pana rūpa+avacara+pañcama+jhāna (m.s.ins.) (ppr.n.s.acc.) (adv.) (n.s.acc.)
```

# abhiññāpādakapañcamajjhānā vuṭṭhahitvā adhiṭṭheyyādikamāvajjetvā parikammam

```
神通 足處 第五 禪 出定之後 決意 等 轉向之後 遍作、準備 abhiññā+pādaka+pañcama+jjhāna (n.s.abl.) (ger.) 埃意 等 轉向之後 遍作、準備 pari-kamma (n.s.acc.) (ger.) (n.s.acc.)
```

# karontassa rūpādīsu ārammaņesu yathārahamappeti.

```
持續作 色等 所緣 依照情況 進入
karonta rūpa+ādi ārammaṇa yathā+ārahaṁ+appeti
(m.s.dat.) (n.p.loc.) (n.p.loc.) (adv.) (pr.3,s.)
□ 從作為神通立足(基礎)的的第五禪出定了,轉向決意等之後,當他在色等所緣上持續作準備時,
```

他依照情況進入以神通正在轉起的色界第五禪<sup>2</sup>。 Supernormal Knowledge --Emerging from the fifth jhāna (serving as a) basis for supernormal knowledge, and reflecting on the 'resolution' and so forth, when one practices concentration on physical objects, etc., there arises according to circumstances, the fifth rūpa-jhāna induced in the way of developing supernormal

knowledge.

# 42. Abhiññā ca nāma--

神通 和 所謂
Abhiññā ca nāma
(f.s.nom.) (conj.) (adv.)
□ 所謂「神通」(是):

The five kinds of supernormal knowledge are:

## Iddhividham dibbasotam, paracittavijānanā;

神變 種種 天 耳 他 心 智 Iddhi+vidha dibba+sota para+citta+ vijānanā (n.s.nom.) (f.s.nom.)

## □ 種種神變、天耳、他心智、

└ 其餘的十業處:佛、法、僧、戒、捨、天、寂止、死隨念、食厭想、四界差別。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 顯現神通的過程是這樣的:瑜伽行者從任何業處證得色界第五禪的時候,他便出定,預作了為現某種神通所必要的各種想念之後,於是再入定而現神通。

這裏,在他作各種想念以前所得的禪,名為「足處(基礎)」第五禪或為神通基礎的第五禪;在顯現神通時候的禪名為「神通禪」。

參考《清淨道論》第十二〈說神變品〉及第十三〈說神通品〉;《長部》第二經──《沙門果經》。

# Various Psychic Powers, Celestial Ear, Discerning other' thoughts,

| Pubbenivāsānussati, dibbacakkhūti pañcadhā.<br>宿住隨念天眼(引句)五種<br>Pubbe+nivāsa+anussati dibba+cakkhu+ iti pañca-dhā<br>(f.s.nom.) (n.s.nom.)(ind.) (adv.)                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ 宿住隨念、天眼(等共)五種。                                                                                                                                                                                                                    |
| Reminiscence of past births, and Celestial Eye.                                                                                                                                                                                     |
| Ayamettha gocarabhedo. 這 於此 境 區別、分析 Ayam+ ettha gocara+bheda (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)  □ 於此,這是境的區別。 Herein this is the section mental culture.                                                                                   |
| Nitthito ca samathakammaṭṭhānanayo. 結束了 和 奢摩他、止 業 處 方法 Niṭṭhita ca samatha+kamma-ṭṭhāna+ naya (m.s.nom.) (conj.) (m.s.nom.)  □ 奢摩他(止)業處的方法結束了。 The method of meditation on Calm is ended.                                           |
| Vipassanākammaṭṭhānaṁ  毘缽舍那、觀業處 Vipassanā + kamma-ṭṭhāna (n.s.nom.)  □ 毘缽舍那(觀)的業處                                                                                                                                                   |
| Visuddhibhedo<br>清淨 分類、區別、分析<br>Visuddhi + bheda<br>(m.s.nom.)<br>□ 清淨的區別<br>Different Kind of Purity                                                                                                                               |
| 43. Vipassanākammaṭṭhāne pana sīlavisuddhi cittavisuddhi diṭṭhivisuddhi 毘缽舍那 業 處 又 戒 清淨 心 清淨 見 清淨 Vipassanā+ kamma-ṭṭhāna pana sīla+visuddhi citta+visuddhi diṭṭhi+visuddhi (n.s.loc.) (adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)                 |
| kaṅkhā+vitaraṇa+visuddhi maggāmaggañāṇadassanavisuddhi paṭipadāñāṇadassanavisuddhi 疑度 清淨 道 非 道 知 見 清淨 行 道 知 見 清淨 kaṅkhā+ vitaraṇa+visuddhi magga+a-magga+ñāṇa+dassana+visuddhi paṭipadā+ñāṇa+dassana+visuddhi (f.s.nom.) (f.s.nom.) |

sattavidhena visuddhisangaho. ñānadassanavisuddhi ceti 見. 清淨 和(引句)七 種 知 清淨 ñāṇa+ dassana+visuddhi ca+iti satta-vidha visuddhi+sangaha (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.s.ins.) (f.s.nom.) □ 又,在毘缽舍那(觀)業處中, (一) 清淨的概要有七種:戒清淨、心清淨、見清淨、度疑清淨、道 非道知見清淨、行道知見清淨與知見清淨。 In the exercises on mental culture pertaining to Insight the section on 'Purity' is sevenfold: 1. Purity of Morals, 2. Purity of Mind, 3. Purity of views, 4. Purity of Transcending Doubts, 5. Purity of Vision in discerning the Path and Non-Path, 6. Purity of Vision in discerning the method, 7. Purity of Vision regarding intuitive wisdom. **44.** Aniccalakkhanam dukkhalakkhanam anattalakkhanañceti tīni lakkhanāni. =無常 無我 相 和(引句) Anicca+lakkhana dukkha+ lakkhana anatta+lakkhanam+ca+ iti lakkhana (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (conj.)(ind.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) □(二) 有三相:無常相、苦相、無我相。 There are three Characteristic Marks: 1. The Characteristic Mark of Impermanence, 2. The Characteristic Mark of Suffering, and 3. The Characteristic Mark of No-soul. **45.** Aniccānupassanā dukkhānupassanā anattānupassanā ceti tisso anupassanā. 無我隨 無常 隨 隨 A-nicca+anu-passanā dukkha+anu-passanā an-atta+anu-passanā ca+ iti anu-passanā ti (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.)(f.p.nom.) (f.p.nom.) □(三)有三隨觀:無常隨觀、苦隨觀、無我隨觀。 There are three Contemplations: 1. The Contemplation on Impermanence, 2. The Contemplation on Suffering, and 3. The Contemplation on No soul. 46. Sammasanañāṇam udayabbayañāṇam bhangañāṇam bhayañāṇam ādīnavañāṇam bhaya+ñāṇa Sammasana+ñāṇa udaya-bbaya+ñāṇa bhanga+ñāna ādīnava+ñāņa (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) nibbidāñānam muccitukamyatāñāṇam paţisankhāñāṇam sankhārupekkhāñāṇam 厭離 解脫 欲 審察 行 sankhāra+upekkhā+ñāṇa nibbidā+ñāṇaṁ muccitu+kamyatā+ñāna patisankhā+ñāna (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) anulomañānañceti dasa vipassanāñānāni. 順 智 和(引句) 觀 anu-loma+ñāṇaṁ+ca+ iti vipassanā+ñāṇa dasa (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (.nom.) (n.p.nom.) □(四) 有十觀智:思惟智、生滅智、壞智、怖畏智、過患智、厭離智、欲解脫智、審察智、行捨智

與隨順智。

There are ten kinds of Insight:

217

| Abhidhammatthasavgaho |  |
|-----------------------|--|
|                       |  |

- 1. Investigating knowledge,
- 2. Knowledge with regard to the arising and passing away (of conditioned things),
- 3. Knowledge with regard to the dissolution (of things),
- 4. Knowledge (of dissolving things) as fearful,
- 5. Knowledge of (fearful) things as baneful,
- 6. Knowledge of (baneful) things as disgusting,
- 7. Knowledge as regards the wish to escape from them,
- 8. Knowledge of reflecting contemplation (9),
- 9. Knowledge of equanimity towards conditioned things (30), and
- 10. Knowledge of adaptation.
- **47.** Suññato vimokkho, animitto vimokkho, appaṇihito vimokkho ceti tayo vimokkhā.

空解脫無相解脫無願解脫和(引句) 三解脫Suññata vimokkha a-nimitta vimokkha a-paṇihita vimokkha ca+ iti ti vimokkha (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.p.nom.)(m.p.nom.)

□(五) 有三解脫:空解脫、無相解脫與無願解脫。

There are three Emancipations: 1. Emancipation through Void, 2. Emancipation through Signlessness; and

- 3. Emancipation through Desirelessness
- **48.** Suññatānupassanā animittānupassanā appaņihitānupassānā ceti tīņi

空 隨 觀 無 相 隨 觀 無 願 隨 觀 和(引句) 三 Suññata+anu-passanā a-nimitta+anu-passanā a-paṇihita+anu-passānā ca+ iti ti (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(conj.)(ind.) (n.p.nom.)

vimokkhamukhāni ca veditabbāni.

解脫 門 和 應被了知 vimokkha+mukha ca veditabba (n.p.nom.) (conj.) (n.p.nom.)

□(六)有三解脫門:空隨觀、無相隨觀與無願隨觀。(以上六項)應被了知。

There are three Doors of Emancipation:1. Contemplation on the Void, 2. Contemplation on the Signlessness, and 3. Contemplation on Desirelessness.

**49.** Katham? Pātimokkhasamvarasīlam indriyasamvarasīlam ājīvapārisuddhisīlam

解脫 遍 如何 律儀 戒 根 律儀 戒 活命 Pātimokkha+samvara+sīla ājīva+pāri-suddhi+sīla Katham indriya+samvara+sīla (adv.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

paccayasannissitasīlañceti catupārisuddhisīlam sīlavisuddhi nāma.

資具 依止 戒 和(引句) 刀 遍 淨 戒 戒 清淨 (強調詞) paccaya+sannissita+sīlam+ca+ iti catu+pāri-suddhi+sīla sīla+visuddhi nāma (n.s.nom.)(conj.)(ind.) (f.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.)

□ (戒清淨等是)如何 <sup>1</sup>呢?(一)「戒清淨」是四遍淨戒:別解脫律儀戒、根律儀戒、活命遍淨戒與資具

在《清淨道論》第十八品以下詳論七種清淨。若以七種清淨各別而說:則戒清淨見《清 淨道論》第一品,心清淨見第 三至第十一品,見清淨見第十八品,度疑清淨見第十九品,道非道知見清淨見第二十品,行道知見清淨見第二十一 品,知見清淨見第二十二品。

依止戒。

How? Purity of Morals consists of four kinds of perfect discipline, namely:

- 1. Moral Discipline as regards the Fundamental Precepts, 2. Discipline as regards sense-restraint,
- 3. Discipline as regards purity of livelihood, 4. Discipline as regards the four requisites.
- **50.** Upacārasamādhi appanāsamādhi ceti duvidhopi samādhi cittavisuddhi nāma.

```
近 行 定 安止 定 和(引句) 二 種 也 定 心 清淨 (強調詞)
Upa-cāra+samādhi appanā+samādhi ca+ iti du-vidho+ api samādhi citta+visuddhi nāma
(f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.)(ind.) (m.s.nom.)(adv.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)
```

□(二)「心清淨」也是近行定與安止定二種定。

Purity of Mind consists of two kinds of concentration, namely,

- 1. 'proximate concentration', and 2. 'established or ecstatic concentration'.
- **51.** Lakkhaṇarasapaccupaṭṭhānapadaṭṭhānavasena nāmarūpapariggaho diṭṭhivisuddhi nāma.

```
味 現起
                                                     理解、識別 見 清淨
相
                         立足
                                     以
                                            名
                                                                             (強調詞)
(特相)
        (作用)(現狀)
                          (近因)
Lakkhaṇa+rasa+paccupaṭṭhāna+padaṭṭhāna+vasa
                                           nāma+rūpa+pariggaha ditthi+visuddhi
                                                                             nāma
                                (m.s.ins.)
                                                 (m.s.nom.)
                                                                  (f.s.nom.)
                                                                             (adv.)
```

□(三)「見清淨」是以(名色它們的)相、作用、現起、立足處而對名色的識別。

Purity of Views is the understanding of mind and matter with respect to their characteristics, function, mode of appearance, and proximate cause.

**52.** Tesameva ca nāmarūpānam paccayapariggaho kankhāvitaranavisuddhi nāma.

```
那些 (語氣詞) 和
                     名
                                           理解、識別
                                                       疑
                                                              度
                                                                     清淨
                           色
                                                                               (強調詞)
Tesam+ eva
                   nāma+ rūpa
                                   paccaya+pariggaha
                                                      kankhā+vitarana+visuddhi
                                                                               nāma
                ca
(n.p.gen.)(adv.)
              (conj.) (n.p.gen.)
                                         (m.s.nom.)
                                                                  (f.s.nom.)
                                                                                (adv.)
```

□(四)「度疑清淨」是那些名色之緣的識別。

Purity of Transcending Doubts is the comprehension of the causes of those very mind and matter.

53. Tato param pana tathāpariggahitesu sappaccayesu tebhūmakasankhāresu

```
      從此之後 (語氣詞) 如是
      已經識別 共、有 緣
      三 地 諸行

      =三界

      Tato param pana tathā+ pariggahita (adv.) (adv.) (adv.) (m.p.loc.) (m.p.loc.) (m.p.loc.)
      te+bhūmaka+ saṅkhāra (m.p.loc.)
```

atītādibheda<u>bhinnes</u>u khandhādinayamārabbha kalāpavasena sankhipitvā --

□(五)從此(諸緣的識別)之後,當他已經如是識別三界的諸行(名色)和(它們的)諸緣時,(禪修者)取(類別)五蘊等的方法區分為過去等(11種類別)而歸納了(它們)為「聚」,

After comprehending the causes, the meditator, considering the methods of aggregates, etc., formulates in groups the conditioned things of the triple plane, that have arisen with causes, differing according to the past,

etc., and that have been comprehended in the foregoing manner.

```
aniccam khayatthena, dukkham bhayatthena, anattā asārakatthenā--ti
```

無常 苦 怖畏 存在 存在 無我 無實體 存在(引句) khaya-ttha dukkha bhava-ttha a-sāraka-tthena+ iti a-nicca an-attan (n.s.nom.) (n.s.ins.) (n.s.nom.) (n.s.ins.) (n.s.ins.) (ind.) (n.s.nom.)

addhānavasena santativasena khaṇavasena vā sammasanañāṇena lakkhaṇattayam sammasantassa

相續 M 刹那 以 戓 思惟 智 相 思惟著 addhāna+vasa lakkhana- ttaya santati+ vasa khana+ vasa vā sammasana+ñāṇa sammasanta (m.s.ins.) (m.s.ins.) (m.s.ins.) (conj.) (n.s.ins.) (n.s.acc.) (ppr.m.s.dat.)

□(隨後)他根據(時分的三) 世、根據(一期)相續或者根據剎那以思惟智思惟著(諸行的)三相:由於壞滅的存在而為無常、由於怖畏的存在而為苦、由於無實體的存在而為無我;

Now he meditates on the three characteristics - impermanence in the sense of dissolution, suffering in the sense of fearfulness, and soullessness in the sense of unsubstantiality - by way of duration, continuity, and momentariness.

tesveva paccayavasena khaṇavasena ca udayabbayañāṇena udayabbayam

那些 (強調詞) 緣 以、藉由 刹那 以、藉由 生 滅 牛 khana+ vasa ca udaya-bbaya+ñāṇa udaya-bbaya tesu+ eva paccaya+vasa (m.p.loc.)(adv.) (m.s.ins.) (m.s.ins.) (conj.) (n.s.ins.) (m.s.acc.)

# samanupassantassa ca--

持續觀照 和 saṁ-anu-passanta ca (ppr.m.s.dat.) (conj.)

□ (然後)當他藉由緣和藉由剎那以生滅智持續觀照在那些(諸行)中的生滅時(,那裡生起十種觀的染<sup>1</sup>):

To him who meditates on the arising and passing away of things by means of the knowledge so named with respect to causes and momentariness there arise -

# --Obhāso pīti passaddhi, adhimokkho ca paggaho;

光明 喜 輕安 勝解 和 策勵
Obhāsa pīti passaddhi adhimokkha ca paggaha
(m.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.) (m.s.nom.)

□ 光明、喜、輕安、勝解與策勵,

an aura, joy, quietude, excessive faith, effort,

## Sukham ñāṇamupaṭṭhānamupekkhā ca nikanti ce"ti.

樂 智 現起 捨 和 欲 和(引句) Sukha ñāṇaṁ+ upaṭṭhānaṁ+ upekkhā ca nikanti ca + iti (n.s.nom.)(n.s.nom.) (f.s.nom.) (conj.) (f.s.nom.)(conj.)(ind.)

<sup>1</sup> 十種觀的染,參考 Visuddhimagga 633 頁以下。

# □ 樂、智、現起、捨與欲。

happiness, wisdom, mindfulness equanimity and a liking (for that state).

Obhāsādivipassanupakkilesaparipanthapariggahavasena maggāmaggalakkhana-光明 等 障礙 識別 以 道 非道 相 Obhāsa+ādi+vipassanā+upakkilesa+paripantha+pariggaha+vasa magga+a-magga+lakkhana-(m.s.ins.) vavatthānam maggāmaggañānadassanavisuddhi 品别 道 非道 清淨 (強調詞) magga+a-magga+ñāṇa+dassana+visuddhi vavatthāna nāma (f.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) □「道非道知見清淨」是藉由識別光明等(十種) 是障礙觀(智昇進)的染而對道 <sup>1</sup>與非道之相的區別。 Purity of Vision in discerning what is the Path and what is not the Path, is the determining of characteristics of Path and not Path by understanding an aura etc., as inimical impediments of insight. **54.** Tathā paripanthavimuttassa pana tassa udayabbayañāṇato paṭṭhāya yāvānulomā 如是 障礙 已脫離了 (語氣詞) 他 以後、開始 直到 =從...到... Tathā paripantha+vimutta udaya-bbaya+ñāna patthāya yāva+anuloma pana ta (adv.) (m.s.dat.) (adv.) (m.s.dat.) (n.s.abl.) (adv.)  $(n.p.acc.)^2$ tilakkhanam vipassanāparamparāya paţipajjantassa nava vipassanāñāṇāni 三相 觀 繼續 前進、行道 ti+lakkhana vipassanā+param-para patipajjanta nava vipassanā+ñāna (n.s.acc.) (m.s.dat.) (ppr.m.s.dat.) (nom.) (n.p.nom.) paţipadāñāṇadassanavisuddhi nāma. 行 道 清淨 稱為 patipadā+ñāṇa+dassana+ visuddhi nāma (f.s.nom.) (adv.) □(六)當他如是已脫離了(那些障礙觀的)染,,繼續觀三相而行道時,他擁有從生滅(隨觀)智到隨順 (智)的九種觀智<sup>3</sup>,稱為「行道知見清淨」。 Getting rid of these inimical impediments, the meditator reflects on the three Characteristics. Now to him, starting from the knowledge of arising and passing away, and extending up to the knowledge of adaptation, there arise in one continuous stream of contemplation, nine kinds of Insight. By Purity of Vision that discerns the method is meant these nine kinds of knowledge.

**55.** Tassevam paţipajjantassa pana vipassanāparipākamāgamma --idāni appanā 他 如是 持續前進、行道(語氣詞) 成熟 已來到 現在 安止 Tassa+ evam paţipajjanta pana vipassanā+paripākam+āgamma idāni appanā (m.s.dat.)(adv.) (ppr.m.s.dat.) (adv.) (ger.) (adv.) (f.s.nom.)

<sup>1</sup> 若是執著這十種觀染就是「非道」,但是若放棄這十種觀染則為「道」。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 請參考 P.T.S.出版之 Pali-English Dictionary, p.402 之右欄下的 paṭṭhāya yāva(with acc.)。

<sup>3</sup> 從生滅智至隨觀智的九種觀智,見《清淨道論》第二十一品,即 Visuddhimagga 639 頁以下。

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| uppajjissatīti bhavaṅgaṁ vocchijjitvā uppannamanodvārāvajjanānantaraṁ dve<br>將生起 (引句) 有 分 斷後 生起了 意 門 轉向 立刻隨後 二<br>uppajjissati+ iti bhava+aṅga vocchijjitvā uppanna+mano+dvāra+āvajjana+an-antaraṁ dvi<br>(fut.3,s.) (ind.) (n.s.nom.) (ger.) (adv.) (p.nom.)                                           |
| tīṇi vipassanācittāni yam kiñci aniccādilakkhaṇam <u>ārabbha</u><br>.三 觀 心 任何之一 無常 等 相 專注於<br>ti vipassanā+citta ya kiñ-ci a-nicca+ādi +lakkhaṇam+ ārabbha<br>(n.p.nom.) (n.p.nom.) (n.s.acc.)(n.s.nom.) (n.s.acc.) (ger.)                                                                              |
| parikammopacārānulomanāmena pavattanti.<br>遍作、準備 近行 隨 順 被稱為 轉起<br>pari-kamma+upacāra+anuloma+nāma pavattati<br>(n.s.ins.) (pr.3,p.)                                                                                                                                                                     |
| □(七)當如是持續行道時,他已來到觀的成熟(而感受:)「現在(出世間道的)安止將生起」,(於是)有分斷後,生起了意門轉向(心),立刻隨後轉起二、三(剎那)專注於無常等任何一相的觀(智)心,(這些觀智心)被稱為準備、近行、隨順。                                                                                                                                                                                       |
| Realization                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| When he thus practices contemplation, owing to the ripening of insight (he feels) 'Now the development (of                                                                                                                                                                                              |
| the path) will arise'. Thereupon arresting the life-continuum, arises mind-door consciousness, followed by                                                                                                                                                                                              |
| two or three (moments of) insight consciousness having for their object any of the Characteristics such as                                                                                                                                                                                              |
| impermanence etc. They are termed 'preliminary', 'proximate', and 'adaptation' (moments).                                                                                                                                                                                                               |
| 56. Yā sikhāppattā, sā sānulomā saṅkhārupekkhā vuṭṭhānagāminivipassanāti ca pavuccati. 哪個 頂點 到達 那 共 隨順 行 捨 出起、出定 導向 觀 (引句) 和 被說為 Ya sikhāppattā ta sa+anulomā saṅkhāra+upekkhā vuṭṭhāna+gāmini+vipassanā+iti ca pavuccati (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (ind.)(conj.)(pr.3,s.) |
| □ 當那個行捨(智)與隨順(智)圓滿時,也被說為「導向出起之觀」。                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| That knowledge of equanimity towards conditioned things, together with knowledge that conforms (to the                                                                                                                                                                                                  |
| truths), when perfected, is also termed 'Insight of emergence leading to the Path.                                                                                                                                                                                                                      |
| 57. Tato param gotrabhucittam nibbānamālambitvā<br>從此之後 種姓 心 涅槃  掛在後<br>Tato param gotrabhu+citta nibbānam+ālambitvā<br>(adv.)(adv.) (n.s.nom.)puthujjanagottamabhibhavantam,<br>凡夫 (種)姓 正征服、超越<br>puthujjana+gottam+ abhibhavanta<br>(n.s.acc.) (ppr.n.s.nom.)                                         |

ariyagottamabhisambhontañca pavattati. 聖者 (種)姓 正到達、得到 和 轉起、生起

聖者(種)姓 止到廷、侍到 和 轉起、生越 ariya+gottaṁ+abhisambhontaṁ+ ca pavattati

(ppr.n.s.nom.)(conj.) (pr.3,s.)

□ 從此之後,掛在涅槃後 1的(一剎那)種姓心生起,正在超越凡夫的(種)姓而到達聖者的(種)姓。

Thereafter the gotrabhū-consciousness, having Nibbāna as its object occurs, overcoming the lineage of the worldlings, and evolving the lineage of the Ariyas\*.

<sup>1</sup> 掛在涅槃,意思是以涅槃為所緣。

\* The thought-process of a Stream-Winner: manodvārāvajjana - parikamma - upacāra - anuloma - gotrabhū - magga phala - phala - bhavanga. 58. Tassānantarameva maggo dukkhasaccam parijānanto samudayasaccam pajahanto, 那 立刻隨後 就 完全了知 Tassa+anantaram+eva magga dukkha+sacca parijānanta samudaya+sacca pajahanta (n.s.dat.) (adv.)(adv.) (m.s.nom.) (n.s.acc.) (ppr.m.s.nom.) (n.s.acc.) (ppr.m.s.nom.) nirodhasaccam sacchikaronto, maggasaccam bhāvanāvasena appanāvīthimotarati. 滅 諦 修習 nirodha+sacca sacchikaronta magga+sacca bhāvanā+vasa appanā+vīthim+ otarati (f.s.acc.)(pr.3,s.) (n.s.acc.) (ppr.m.s.nom.) (n.s.acc.) (m.s.ins.) □ 立刻隨那個(種姓心)之後,完全了知苦諦、斷集諦、證滅諦和修習道諦的(聖)道(心)進入安止路。 Immediately after that consciousness, the Path (of the Stream-Winner)\*, realizing the Truth of suffering, eradicating the Truth of its cause, realizing the Truth of its cessation, and developing the Truth of the Way to its cessation, descends into the (supramundane) appana thought-process. **59.** Tato param dve tīni phalacittāni pavattitvā bhavangapātova hoti. 從此之後 1,2 轉起後 有 是 分 掉入 就 phala+citta pavattitvā Tato param dvi ti bhava+anga+pato+eva hoti (adv.)(adv.) (p.nom.) (n.p.nom.) (n.p.nom.) (ger.) (m.s.nom.) (adv.) □ 從此之後,轉起二、三(剎那)的果心之後,就是掉入有分。 After that Path-consciousness two or three moments of Fruit-consciousness arise and subside into the life-continuum. puna bhavangam vocchinditvā paccavekkhanañānāni pavattanti.

然後 有 分 斷了 觀察 轉起 puna bhava+anga vocchinditvā paccavekkhana+ñana pavattati (adv.) (n.s.acc.) (ger.) (n.p.nom.) (pr.3,p.)□ 然後斷了有分,諸觀察智 轉起。

Then, arresting the life-continuum, the knowledge of reflection occurs.

#### 60. Maggam phalanca nibbānam, paccavekkhati paņdito.

道 果 和 涅槃 觀察 智者 phalam+ca nibbāna paccavekkhati + pandita Magga (m.s.acc.) (n.s.acc.)(conj.) (n.s.nom.) (m.s.nom.) (pr.3,s.)

Hīne kilese paccavekkhati vā. sese ca, vāna 已斷 或 煩惱 剩下的、殘餘 和 觀察 或不 Hīna kilesa vā+ na sesa ca paccavekkhati vā (m.p.acc.) (m.p.acc.) (m.p.loc.) (conj.) (pr.3,s.) (conj.)(adv.) (conj.)

□ 智者觀察道、果與涅槃,以及觀察或不(觀察)已斷的和剩下的煩惱<sup>2</sup>。

關於「觀」的說明,見 Visuddhimagga 672 頁以下。

關於智者的觀察,參考 Visuddhimagga 676 頁。四果的聖人共有五種觀察法:一、觀察道,二、觀察果,三、觀察已斷

| Abhidhammatthasavgaho |  |  |  |
|-----------------------|--|--|--|
| ADIHUHAHHHAUHASAVEAHO |  |  |  |

The wise man reflects on the Path, Fruit, Nibbāna, defilements destroyed, and either reflects or does not reflect on the remaining defilements.

# Chabbisuddhikamenevam, bhāvetabbo catubbidho;

六 清淨 依次第 如是 應修習 四 種 Cha+ visuddhi+kamena+evaṁ, bhāvetabba catu-bbidha (n.s.ins.)(adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

# Ñāṇadassanavisuddhi, nāma maggo pavuccati.

知 見 清淨 (強調詞) 道 被說為 Ñāṇa+dassana+visuddhi nāma magga pavuccati (f.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 如是應依六清淨的次第修習的四種道被說為「知見清淨」。

Thus the fourfold Path which has to be developed by degrees by means of the sixfold purity is called the 'Purity of Intuitive Knowledge'.

Ayamettha visuddhibhedo.

這 在此 清淨 分類、區別、分析

Ayam+ettha visuddhi+bheda (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)

 在此,這是清淨的區別。

Herein this is the section on Purity.

\* The thought-process of a Stream-Winner:

manodvārājjana - javana: parikamma - upacāra - anuloma - gotrabhū -magga - phala -phala - bhavanga

# Vimokkhabhedo

解脫 分類、區別、分析 Vimokkha + bheda (m.s.nom.) ■ 解脫的區別 Emancipation

# **61.** Tattha anattānupassanā attābhinivesam muñcantī suññatānupassanā nāma

此中 無我隨 我 執著 脫離 隨 觀 稱為 Tattha an-atta+anu-passanā atta+abhinivesa suññata+anup-assanā muñcantī nāma (adv.) (f.s.nom.) (m.s.acc.) (ppr.f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)

## vimokkhamukham hoti.

解脫 門 是 vimokkha+ mukha hoti (n.s.nom.) (pr.3,s.)

□ 此中,脫離我執的隨觀無我是稱為「空隨觀」的解脫門。

Therein, the contemplation of no-soul, that discards the clinging to a soul, becomes an avenue of Emancipation and is termed 'Void-contemplation'.

的煩惱,四、觀察殘餘的煩惱,五、觀察涅槃。阿羅漢則無觀察殘餘的煩惱。然而有學者對於觀察已斷的煩惱及殘餘 的煩惱兩種,也是或有或無的。

| <b>62.</b> Aniccānupassanā vipallāsanimittam muñcantī animittānupassanā nāma.                                                                                                                                                                                            |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 無 常 隨 觀 顛倒 相 脫離 無相 隨 觀 稱為 A-nicca+anu-passanā vipallāsa+nimitta muñcantī a-nimitta+anu-passanā nāma                                                                                                                                                                      |    |
| (f.s.nom.) (n.s.acc.) (ppr.f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                                                                                                                                                                                                                   |    |
| □ 脫離顛倒相 <sup>1</sup> 的隨觀無常是稱為「無相隨觀」(的解脫門)。  The contemplation of impermanence, that discards the signs of false notion, becomes an avenue of                                                                                                                             |    |
| Emancipation, and is termed 'Signless-contemplation.                                                                                                                                                                                                                     |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 63. Dukkhānupassanā taṇhāpaṇidhiṁ muñcantī appaṇihitānupassanā nāma. 苦 隨 觀 渴愛 願求 脫離 無相 隨 觀 稱為 Dukkha+anu-passanā taṇhā+paṇidhi muñcantī a-paṇihita+anu-passanā nāma (f.s.nom.) (f.s.acc.) (ppr.f.s.nom.) (f.s.nom.) (adv.)                                               |    |
| □ 脫離渴愛的願求的隨觀苦是稱為「無願隨觀」(的解脫門) <sup>2</sup> 。                                                                                                                                                                                                                              |    |
| The contemplation of suffering, that discards the hankering of attachment, becomes an avenue of                                                                                                                                                                          |    |
| Emancipation and is termed 'Unhankering-contemplation'.                                                                                                                                                                                                                  |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 64. Tasmā yadi vuṭṭhānagāminivipassanāanattato vipassati, suññato vimokkhonāma因此 如果 出起 導向 觀 無我 觀 空 解脫 稱為<br>Tasmā yadi vuṭṭhāna+gāmini+vipassanā an-attan vipassati suññata vimokkha nāma<br>(adv.) (conj.) (f.s.nom.) (m.s.abl.) (pr.3,s.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.) |    |
| hoti maggo.                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| 是 道                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
| hoti magga (pr.3,s.) (m.s.nom.)                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 」 因此,(一) 如果他從導向出起的觀 ³而觀無我,這個道是稱為「空解脫」;                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| Hence if with the Emergence Insight leading to the Path, one contemplates on no-soul, then the Path is know                                                                                                                                                              | √n |
| as 'Void-Emancipation';                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 65. Yadi aniccato vipassati, animitto vimokkhonāma.如果 無常觀 無相解脫稱為Yadi a-nicca vipassati a-nimitta vimokkha nāma<br>(conj.) (n.s.abl.) (pr.3,s.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.)                                                                                              |    |
| □ (二)如果他從無常觀,(這個道是)稱為「無相解脫」;                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| if one contemplates on impermanence then the Path is known as 'Signless-Emancipation;                                                                                                                                                                                    |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |
| 66. Yadi dukkhato vipassati, appaṇihito vimokkho nāmāti ca maggo                                                                                                                                                                                                         |    |
| 如果 苦    觀   無 願   解脫   稱為(引句)和  道<br>Yadi dukkha vipassati a+paṇihita vimokkha nāma+iti ca magga                                                                                                                                                                         |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                          |    |

<sup>2</sup> 關於三解脫門,參考 Visuddhimagga 657 頁以下。 <sup>3</sup> 至出起觀,參考 Visuddhimagga 661 頁以下。

<sup>225</sup> 

(conj.) (n.s.abl.) (pr.3,s.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.)(ind.) (conj.) (m.s.nom.)

vipassan<u>āgamana</u>vasena tīņi nāmāni labhati, tathā phalañca maggāgamanavasena

進入、得到 以、依據 =名稱 得到 如是 果 和 渞 進入 以、依據 ti labhati tathā phalam+ ca magga+āgamana+vasa vipassanā+āgamana+vasa nāma (m.s.ins.) (n.p.acc.)(n.p.acc.) (pr.3,s.) (adv.) (n.s.nom.)(coni.) (m.s.ins.)

## maggavīthiyam.

道路、歷程 magga+ vīthi (f.s.loc.)

□ (三)如果他從苦觀,(這個道是)稱為「無願解脫」。道依據進入觀的方式而得到(空、無相、無願)三種名稱;像那樣,在道(心路)歷程中的果也依據進入道的方式而得到這三種名稱。

if one contemplates on sorrow, then the Path is known as 'Unhankering-Emancipation. Thus the Path receives three names according to the way of Insight. Likewise, the Fruit, (occurring) in the Path thought-process, receives these three names according to the way of the Path.

# **67.** Phalasamāpattivīthiyam pana yathāvuttanayena vipassantānam

果 定 歷程、路 然而 依照 已說 方法 觀照者
Phala+samāpatti+vīthi pana yathā+vutta+ naya vipassanta
(f.s.loc.) (adv.) (m.s.ins.) (ppr.m.p.dat.)

yathāsakaphalamuppajjamānampi 依照 各自 果 生起 也

依照 各自 果 生起 也 yathā+saka+phalaṁ+uppajjamānaṁ+api

(ppr.n.s.nom.) (adv.)

vipassanāgamanavaseneva suññatādivimokkhoti 觀 進入、得到 依據 只有 空 等 解脫 (引句)

觀 進入、得到 依據 只有 空 等 解脫 (引句) 和 vipassanā+āgamana+vasena+eva suññata+ādi+vimokkho+iti ca (m.s.ins.)(adv.) (m.s.nom.)(ind.)(conj.)

# pavuccati, ārammaṇavasena pana sarasavasena ca nāmattayam sabbattha

被說為 所緣 以、依據 但是 實質 以、依據 名稱 pavuccati ārammana+vasa sarasa+vasa nāma-ttaya sabbattha pana ca (pr.3,s.) (m.s.ins.) (adv.) (m.s.ins.) (conj.) (n.s.nom.) (adv.)

## sabbesampi samameva ca.

所有的 也 平等 就 和 sabbesam+api samam+eva ca (n.p.dat.)(adv.) (adv.) (adv.) (conj.)

□ 然而,在(證)果定的(心路)歷程中,對於那些依照(上面)已說的方法觀照者,依照各自狀況生起的果也只有根據進入觀的方式而被稱為空等解脫;但是依據所緣和根據(各自的)實質,(這)三種名稱就平等地應用於所有的(道的心路歷程與果定的心路歷程的)一切處。

However, in the thought-process as regards the attainment to fruition, to those who contemplate in the foregoing manner, the Fruits that arise respectively in each case, are termed 'Void-Emancipation', etc., only in accordance with the way of Insight. But, as regards objects and respective functions, the triad of names is applied equally to all (Paths and Fruits) everywhere.

Ayamettha vimokkhabhedo.

這 在此 解脫 區別、分析 Ayaṁ+ettha vimokkha+bheda (m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.) □ 在此,這是解脫的區別。 Herein this is the section on Emancipation. **68.** Ettha pana 於此 (語氣詞) 須陀洹 sotāpatti+magga Ettha pana (adv.) (adv.) (m.s.acc.) sattakkhattuparamo sotāpanno 次 最多 + 流 = 須陀洹 satta-kkhattu+parama sota+āpanna (m.s.nom.) (m.s.nom.)

Puggalabhedo

人、補特伽羅 分類、區別、分析 Puggala + bheda (m.s.nom.)

□(出世間四種)人的區別

## Individuals

sotāpattimaggam bhāvetvā ditthivicikicchāpahānena pahīnāpāyagamano 已斷 修習之後 邪見 疑 已斷除 惡處 行 bhāvetvā ditthi+vicikicchā+pahāna pahīna+apāya+ gamana (ger.) (n.s.ins.) (m.s.nom.)

nāma hoti.

(強調詞) 成為

nāma hoti (adv.) (pr.3,s.)

□ 於此,修習須陀洹道之後,由於已斷除邪見、疑而成為「須陀洹」,已斷惡處行的他最多(只經)七 次(在人天的輪迴)。

Herein, developing the Path of Stream-Attainment, eradicating false views and doubts, and escaping from going to woeful states, one becomes a Stream-Winner who is born seven times at most.

69. Sakadāgāmimaggam bhāvetvā rāgadosamohānam tanukarattā sakadāgāmī nāma

修習之後 (強調詞) 斯陀含 道 瞋 癡 薄弱作(狀態) 來 貪 =使更薄弱 =斯陀含

Sakadā-gāmi+magga bhāvetvā rāga+dosa+moha tanukaratta sakadā-gāmin nāma (m.s.abl.) (m.s.acc.) (ger.) (m.p.gen.) (m.s.nom.) (adv.)

hoti sakideva imam lokam āgantvā.

成為 一次只 狺 間冊 來到了 sakid-eva loka hoti ima āgantvā (adv.) (m.s.acc.) (m.s.acc.) (ger.) (pr.3,s.)

□ 修習斯陀含道之後,使貪、瞋、癡更薄弱而成為「斯陀含」,(他)只一次來到了這世間(生死)。

Developing the Path of once-Returning, and attenuating lust, hatred, and ignorance, one becomes a Once-Returner, returning to this world only once.

**70.** Anāgāmimaggam bhāvetvā kāmarāgabyāpādānamanavasesappahānena anāgāmī

阿那含 道 修習之後 欲 貪 瞋恚 完全地 斷除 不還者 =阿那含 bhāvetvā kāma+rāga+byāpādānam+an-avasesa+pahāna An-āgāmi+magga an-āgāmin (m.s.acc.) (ger.) (n.s.ins.) (m.s.nom.)

hoti anāgantvā nāma itthattam.

# Samāpattibhedo

定 區別、分析 Samāpatti + bheda (m.s.nom.)

□ 定的區別

## Attainments

72. Phalasamāpattiyo panettha sabbesampi yathāsakaphalavasena sādhāraṇāva.

都 依照 各自 (語氣詞)於此 一切 果依 定 共通於 Phala+samāpatti pana+ ettha sabbesam+api yatha+saka+ phala+vasa sādhāraņā+eva (f.p.nom.) (adv.) (adv.) (n.p.dat.) (adv.) (m.s.ins.) (f.p.nom.) (adv.)

□ 於此,(四種)「果定」是都依照(他們)各自的果而共通於一切(四種聖人)。

Herein 'the Attainment to Fruition' is common to all in accordance with their respective fruits.

這些關於聖者的區別,參考 Visuddhimagga 709 頁以下。

```
73. Nirodhasamāpattisamāpajjanam pana anāgāmīnañceva
                                                        arahantānañca
                                                                         labbhati,
    滅盡
                     證入
                                 但是
                                       阿那含
                                                          阿羅漢
                                                                           能、可以
   Nirodha+samāpatti+samāpajjananta
                                pana
                                      an-āgāmīnam+ca+eva
                                                          arahantānam+ca
                                                                         labbhati
                                 (adv.)
                    (ppr.n.s.nom.)
                                         (m.p.dat.)(conj.)(adv.)
                                                             (m.p.dat.) (conj.) (pr.3,s.)
□ 但是,證入「滅盡定」只能對阿那含與阿羅漢¹。
But 'the Attainment to Cessation is possible only to Never-Returners and Arahats.
tattha yathākkamam
                    pathamajjhānādimahaggatasamāpattim samāpajjitvā vutthāya
  此中
      依照次第
                      初
                                     廣大 行
                                                           證入了
                                                                      出定之後
                                     =上二界
tattha yathā+kamam
                   pathama+jhāna+ādi+maha+gata+samāpatti
                                                         samāpaiiitvā
                                                                      vutthāva
        (adv.)
 (adv.)
                                             (f.s.acc.)
                                                             (ger.)
                                                                        (ger.)
□ 此(滅定)中,依照次第地證入了初禪等的(上二界)定,出定之後,
In this case, one attains successively to the great ecstasies like the first jhana, etc.,
tattha
       gate
             sankhāradhamme tattha tattheva vipassanto yāva
                                                            ākiñcaññāyatanam gantvā
在那裡
       往
               行
                      法
                              這裡 那裡 就
                                              觀照
                                                      直到
                                                            無 所有
                                                                             往、去之後
                              每一處
tattha gata
             saṅkhāra+dhamma
                            tattha tattha+eva vipassanta
                                                      yāva a+kiñcana+avatana
                                                                              gantvā
                            (adv.) (adv.)(adv.) (ppr.m.s.nom.) (prep.)
(adv.) (m.p.acc.)
                 (m.p.acc.)
                                                                  (n.s.acc.)
                                                                              (ger.)
□ 在那(滅盡定)裡,他(以觀智)觀照每一處(定)裡的諸行法(無常、苦、無我),(如此修習)直到無所有
處之後。
and emerging therefrom contemplates on the conditioned things in each of those jhānas. Thus he proceeds up to
'the State of Nothingness'.
tato param adhittheyyādikam pubbakiccam
                                         katvā nevasaññānāsaññāyatanam
                                                                          samāpajjati,
從此之後
           決意
                                  應作的
                                          作了
                                                 非
                                                      想 非非 想
                                                                             證入
                            之前
                                                                  處
                                   =任務
tato param adhittheyya+ādika
                          pubba+kicca
                                         katvā na+eva+saññā+an+a+saññā+yatana
(adv.)(adv.)
                  (n.s.acc.)
                              (n.s.acc.)
                                          (ger.)
                                                               (n.s.acc.)
                                                                            (pr.3,s.)
   □ 從此之後,作了(四種)決意等(在他入定)之前的任務<sup>2</sup>,(然後)他證入非想非非想處(定),
Then, having attended to the preliminary duties such as resolving, etc., he attains to the state of
Neither-Perception nor Non-Perception'.
      dvinnam appanājavanānam parato vocchijjati
                                                  cittasantati, tato nirodhasamāpanno
tassa
他的
                安止
                       速行
                                 之後
                                        被切斷
                                                     相續
                                                              那時 滅盡
                                                                         入定
        dvi
                appanā+javana
                                 para
                                       vocchijjati
                                                  citta+santati
                                                             tato nirodha+ samāpanna
(m.s.gen.) (n.p.gen.)
                      (n.p.gen.) (n.s.abl.)
                                       (pr.3,s.)
                                                    (f.s.nom.)
                                                             (adv.)
                                                                            (m.s.nom.)
nāma
        hoti.
稱為
        是
        hoti
nāma
 關於「滅定」,參考 Visuddhimagga 702 頁以下。
```

欲入滅定者,首先要作出決意,在他入定期間的事前工作,共有四種:一、使無損害屬於諸人的資具,二、僧伽的期

待,三、師(佛)召,四、壽限。對於這四種應該預作之事的詳細解釋,參考 Visuddhimagga 606 頁以下。

<sup>229</sup> 

| Abhidhammatthasavgaho                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (adv.) (pr.3,s.)  □ 二(剎那)安止速行之後,他的心相續被切斷,那時他是稱為「入滅盡定」。                                                                                                                                                                                                |
| Now after two ecstatic javana thought-moments his stream of consciousness is suspended. Thereafter he attains                                                                                                                                         |
| to (Supreme) 'Cessation'.                                                                                                                                                                                                                             |
| 74. Vuṭṭhānakāle pana anāgāmino anāgāmiphalacittam, arahato arahattaphalacittam 出定 時候 (語氣詞) 阿那含 阿那含 果 心 阿羅漢 阿羅漢 果 心 Vuṭṭhāna+kāla pana an-āgāmin an-āgāmi+phala+citta arahant arahatta+phala+citta (m.s.loc.) (adv.) (m.s.dat.) (n.s.nom.) (m.s.dat.) |
| ekavārameva pavattitvā bhavaṅgapāto hoti, tato paraṁ paccavekkhaṇañāṇaṁ pavattati. 一 回 只 轉起之後 有 分 掉入 是 從此之後 審察 智 轉起                                                                                                                                   |
| (m.s.acc.) (adv.) (ger.) (m.s.nom.) (pr.3,s.) (adv.) (adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)                                                                                                                                                                      |
| □ 在(從滅盡定)出定的時候,對於阿那含,阿那含果心只轉起一回;對於阿羅漢,阿羅漢果心只轉起一回,然後是掉入有分,從此之後審察智轉起。                                                                                                                                                                                   |
| At the time of rising, if to a Never-Returner, an Anagami Fruit consciousness or to an Arahat, an Arahat Fruit                                                                                                                                        |
| consciousness, occurs only for a single moment and then lapses into bhavanga. This is followed by the                                                                                                                                                 |
| knowledge of reflection.                                                                                                                                                                                                                              |
| Ayamettha samāpattibhedo.<br>這於此 定 區別、分析<br>Ayam+ ettha samāpatti+ bheda<br>(m.s.nom.)(adv.) (m.s.nom.)                                                                                                                                               |
| Nitthito ca vipassanākammatṭhānanayo. 結束了 和 毘缽舍那、觀 業 處 方法 Niṭṭhita ca vipassanā+kamma-ṭṭhāna+ naya (m.s.nom.) (conj.) (m.s.nom.)  □ 毘缽舍那業處的方法結束了。 The end of exercises on mental culture or Insight.                                                  |

# Uyyojanaṁ <sup>激勵</sup>

激勵 Uyyojana (n.s.nom.)

□ 激勵

# 75. Bhāvetabbam paniccevam, bhāvanādvayamuttamam.

應修習 (語氣詞)如上 如是 修習 二 最上 Bhāvetabba pana+iti+evaṁ bhāvanā+dvayaṁ+ uttama (n.s.nom.) (adv.)(ind.)(adv.) (n.s.nom.)

#### Paţipattirasassādam, patthayantena sāsaneti. 行道 味 樂味 希求 佛教中(引句) Patipatti+rasa+ssaāda patthavanta sāsane+ iti (ppr.m.s.ins.) (n.s.loc.)(ind.) (n.s.acc.) □ 希求在佛教中行道樂者,應如上這樣修習最上的(止和觀)二種修習。 One who wishes to enjoy the essence of practice in this Dispensation should thus develop the sublime dual meditation. Iti Abhidhammatthasangahe Kammatthānasangahavibhāgo nāma Navamo paricchedo. 如此 阿毗達壓 攝、概要 義 攝 分別 稱為 第九 Iti abhi-dhamm+ attha+ sangaha kamma+tthāna+saṅgaha+ vibhāga nāma Navama pariccheda (ind.) (m.s.loc.) (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) □ 如此,在《攝阿毗達摩義論》裡稱為《攝業處分別》的第九品(結束了)。 This is the ninth chapter of the Compendium of Abhidhamma which deals with the Exercise on Meditation. Nigamanam 說明、結論、推論 Nigamana (n.s.nom.) □ 說明 **Aspirations** (ka) cāritta<u>sobhita</u>visālakulodayena Saddhabhiyuddhaparisuddhagunodayena. 性行 卓越 廣大 家族 牛起、增長 信心 增長、充滿 清淨 品德 使炫眼 值得尊敬 cāritta+sobhita+visāla+kula+udaya Saddhā+abhivuddha+parisuddha+guna+udaya (m.s.ins.) (m.s.ins.) Nampavhayena panidhāya parānukampam, patthitam pakaranam parinitthitam tam. Yam 南巴 名為 欲求、確認 慈愍 那部 被邀請 論書 他人 已完全完成了 這部 paṇidhāya para+anukampā pakarana Namp+avhaya patthita pari-nitthita ta (m.s.ins.) (ger.) (f.s.acc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) □ 在性行卓越、出身值得尊敬家族、充滿信心、品德清淨而名為<u>南巴</u>的欲求之下被邀請,為了慈愍 他人(而寫的)這部論書(至此)已完全完成了。 As invited by Namba, a person of refined manners, belonging to a respectable family, full of faith and replete with sterling virtues, to compose a treatise out of compassion for others, this book has been completed. (kha) puññena tena vipulena mūlasomam; Dhaññādhivāsamuditoditamāyukantam. tu 福業 那 廣大的 然而 母拉蘇瑪寺 幸運 住處 升高 升高 壽命的 終止 究竟、終極

puñña

vipula

(n.s.ins.) (n.s.ins.) (conj.)

mūlasoma

(n.s.acc.)

Dhañña+adhivāsam+udito+uditam+āyuka-antam

(n.s.acc.)

(adv.)

# Paññāvadātaguņasobhitalajjibhikkhū,

Maññantu puññavibhavodayamangalāya.

品德 發亮 白色 慚愧 諸比丘 =被淨化 被裝飾 謙虚

繁榮 獲取、帶來 吉祥、歡樂 願記得 福業

Paññā+vadāta+guṇa+sobhita+lajji+bhikkhu

Maññati puñña+vibhava+udaya+mangala

(m.p.nom.)

(imp.3,p.)(n.s.dat.)

□ 然而,藉由這個廣大的福業,願以智慧淨化、以品德裝飾而謙虛的諸比丘直到壽命的終止能夠記 得這究竟幸運的住處——母拉蘇瑪寺,為了福業、繁榮的獲取與為了他們的吉祥。

By this great merit may the modest monks, ho are purified by wisdom and who shine in discipline, remember till the end of the world the most famous Tumulasoma Monastery, the abode of grain, for the acquisition of merit and for their happiness.

Iti Anuruddhācariyena racitam Abhidhammatthasangaham nāma pakaraṇam.

如此 阿耨樓陀阿闍黎 所著作 阿毗達摩 攝、概要 稱為 論書 Abhidhamma+attha+sangaha Iti Anuruddha+ācariya racita nāma pakaraņa (ind.) (m.s.ins.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.)

□ 如此,這部為阿耨樓陀 「阿闍黎所著作而稱為《攝阿毗達摩義論》的論書(結束了)。

Thus ends the treatise called the Abhidhammattha Sangaha composed by the great teacher, Anuruddha

~ end ~

<sup>1</sup> 作者阿耨樓陀大約是十一世紀末和十二世紀上半期的人。

# 【參考書目】

# 一、《攝阿毗達摩義論》巴利原典、英譯、中譯和其解說 :

**1.** VRI., **Chaṭṭha Saṅgāyana CD-ROM** (Version 3), India: Vipassana Research Institute, 2000.

以及法雨道場 明法法師 提供的《巴利三藏》(Released by Dhammavassārāma 法雨道場, use foreign1 font), 2549 B.E. (2005 A.D.)。(本對讀本之巴利原文採自此版本。)

- **2.** Bhikkhu Bodhi: General Editor, **A Comprehensive Manual of Abhidhamma** (The Abhidhamma Sangaha of Ācariya Anuruddha),Kandy:Buddhist Pubication Society,1993.
- **3.** Nārada Mahāthera: **A Manual of Abhidhamma** "Malaysia: Buddhist Missionary Publication, 1979.
- **4.** Shwe Zan Aung & Rhys Davids, C.A.F. trans.:Compendium of Philosophy. London:Pali Text Society, 1995.
- **5.** Mehm Tin Mon: **The Essense of Buddha Abhidhamma** ., Yangon: Mya Mon Vidya Publication, 1995.
- 6. 葉均 譯:《攝阿毗達摩義論》Abhidhammasangaha,法雨道場 印行:台灣嘉義,1999。

(本對讀本之部分註解仍沿用此版本之註解。)

- 7. 菩提 比丘 英譯,尋法 比丘 中譯 ,《阿毗達摩概要精解》A Comprehensive Manual of Abhidhamma:派色文化出版社,1999年6月初版。
- 8. 水野弘元 譯:《**攝阿毗達摩義論**》,收於《大藏經補編》七,華宇文化出版社, 1985。
- 9. 法舫 法師譯:《**攝阿毗達摩義論**》,《南傳大藏經》第六十五冊,東京:大藏出版社,1978。
- **10.** Bhikkhu Dhammagutta, **Abhidhammatthavibhāvinīṭīkā**,原始佛教學院,台南:台灣,2000.

# 二、相關參考資料 :

1. 覺音尊者 著,葉均居士 譯 :《清淨道論》,正覺學會出版,2000年 12 月出版。

- 以及法雨道場 明法法師 提供 **Visuddhimaggo**《清淨道論》, from Chattha Saṅgāyana,re-edited by Dhammavassārāma, 2549 B.E. (2005 A.D.) (foreign1 font, with P.T.S. page number)
- 2. 觀淨 法師 著 , **南傳上座部《攝阿毗達摩義論》的哲學思想研究—南傳阿毗達摩的** 哲學綱要:東海大學哲學研究所 博士論文,2001年1月。
- 3. 觀淨 法師 文法解析與翻譯,巴漢對照《攝阿毗達摩義論》譯注—第一品至第三品 之第四節:以作用來分類(共43頁)。

# 三、文法書:

- 1. Lily de Silva, M.A., Ph.D., **Pāli Primer**, India: Vipassana Research Institute •
- 2. Ven. B. □nanda Maitreyya Mahānāyaka Thera,D.Litt., **Pali Made Easy**, Shizuoka Japan, 1993.
- 3. von Achim Fahs., **Grammatik des P** li, VEB Verlag Enzyklopädie leipzig,1989.
- **4.** VITO PERNIOLA S.J., **Pāli Grammar**, The Pali Text Society,1997.
- 5. William Dwight Whiteny , ROOTS, VERS-FORMS, AND PRIMARY DERIVATIVES OF SANSKRIT LANGUAGE, London, 1885.
- **6.** A.K.Warder., **Introduction to Pali**, The Pali Text Society,1963,3rd.ed.1991,reprinted 1995.
- **7.** A.P.Buddhadatta Thera, **The New Pāli Course**, Part I, II, 4th., The Colombo Apothecares' Co., Ltd., 1956.
- 8. Nārada Thera, An Elementary Pāli Course, Original Dhamma Institute., 1996, Dec.
- 9. 水野弘元,許洋主譯:**巴利文法**,台灣:華宇出版社,「世界佛學名著譯叢」第 五冊,1986年12月。
- **10.** 護法法師、蔡奇林合編:**輕鬆上路** (Enjoying Pāli),台灣,1998年。
- 11. 蔡奇林:實用巴利語文法,台灣,1999年8月修訂,第二版。
- 12. 釋性恩 整理:巴利語入門,法雨道場 印行,台灣嘉義,2004年。

# 四、工具書:

- 1. T.W.Rhys Davids Ph.D.and William Stede Ph.D., Pāli-English Dictionary, P.T.S., 1995.
- Robert Caesar Childers, Dictionary of the Pāli Language, Kyoto Rinsen Book Company, 1987.
- **3.** A.P. Buddhatta Mahāthera, **Concise Pāli-English Dictionary**, The Colombo Apothecaries, Co.,LTD., Sri Lanka, 1968.
- **4.** 水野弘元 , パーリ **語辞典**<二訂版> , 春秋社. , 日本 , 1994 , 2 月。

# Nissaye

# Abhidhammatthasangaho

Pāli-Chinese-English

《攝阿毘達摩義論》巴漢英譯註

整理:釋 宗戒 (Dhammajīvī 法命)

English Translation by Nārada Mahā Thera

倡印者:法雨道場

60652 台灣·嘉義縣中埔鄉同仁村柚仔宅 50 之 6 號

Dhammavassārāma

No. 50 - 6, You-Tze-Zhai, Tong-Ren Village,

Chong-Pu, Chiayi 60652, Taiwan

Tel: (886)(5) 253-0029; Fax: 203-0813

E-mail: dhammarain@gmail.com

網址: http://www.dhammarain.org.tw/

郵政劃撥:31497093 法雨道場

# Nissaye

# Abhidhammatthasangaho

Pāļi-Chinese-English

# 《攝阿毘達摩義論》巴漢英譯註

巴漢對譯:釋宗戒 (Dhammajīvī 法命)整理

English Translation and Explanatory Notes by Nārada Mahā Thera