علومدر استلان علومدر استلان

متن فارسی و عربی

عجاب نامهٔ قزوینی

(عجايب المخلوقات و غرايب الموجودات)

تصنیف: زکریا بن محمد بن محمود کمونی قزوینی (۱۸۲ ماد)

مقدمه و تحقيق

وكريوينف يبك بابابور



إن مجموعة الكتب الحالية عبارة عن محاولة لإحياء التراث المكتوبة للعلوم و التقنيات في الحضارة الإسلامية بهدف تقديم و نشر المخطوطات الموجودة من مختلف العلوم المرتبطة بطريقة ما بالحضارة الإسلامية العظيمة في العالم.

الغرض من هذه السلسلة، و التي سيتم نشرها باستمرار فيما بعد، هو اتاحة الأعمال النادرة و النادرة للعلوم المنسية و غير المعروفة، بما في ذلك:

الطب، و الكيمياء القديمة، و علم الفلك و الرياضيات و العلوم الطبيعية و العلوم الباطنية و الروحانية و أكثر من ذلك.

Mevcut kitapların toplanması, dünyadaki İslami medeniyetile bir şekilde ilgili olan çeşitli bilimlerden varolan el yazmaları tanıtmak ve yayınlamak amacıyla İslam medeniyetindeki bilimlerin ve tekniklerin yazılı mirasını yeniden canlandırma cabasıdır.

Bundan sonra sürekli olarak yayınlanacak olan bu dizinin amacı, unutulmuş bilimlerin ve az bilinen tekniklerin nadir eserlerini erişilebilir olmasını sağlamaktır,

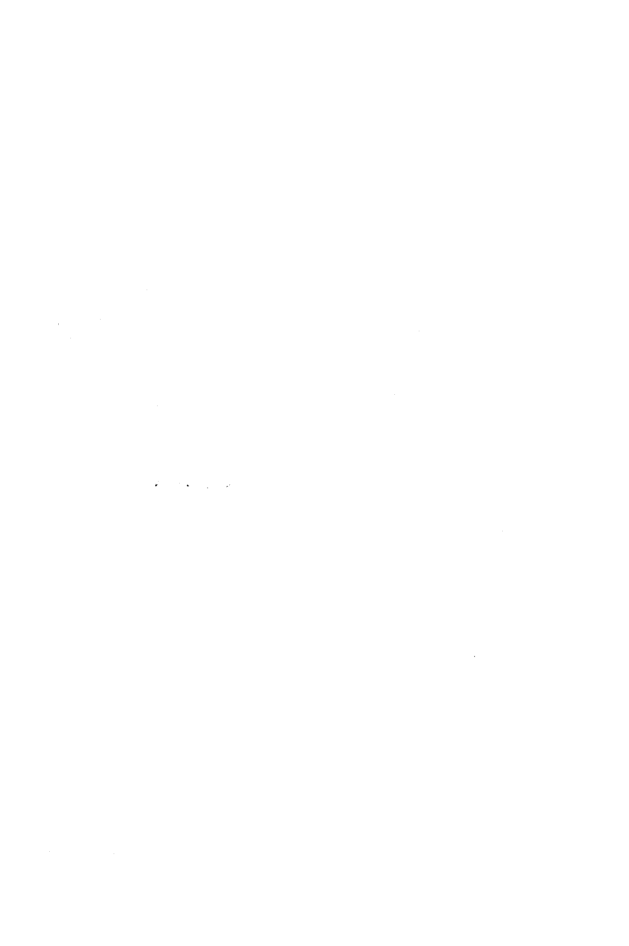
bunlardan bazıları: Tıp biliminden eski kimyaya, kalıtsal (yabancı bilim), doğal, astronomi ve Heyet, Doğa bilimleri vb.







99.99



اسكن شد

متن فارسی و عربی

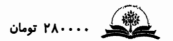
عجاب نامه ٔ فزوینی

(عجايب المخلوقات و غرايب الموجودات)

تصنیف: زکریا بن محمّد بن محمود کمونی قزوینی (۱۸۲ م.ن.)

مقدمه و تحقيق

دكتر يوسف بيگباباپور



## عجايب المخلوقات و غرايب الموجودات

## نگاشتهٔ

زگریا بن محمّد بن محمود کمونی قزوینی (۲۸۲هـق.)

برگردان به فارسی (از مترجمی ناشناخته)



## فهرست مطالب

| ٤٥                   | مقدمة مصحّحين                                 |
|----------------------|-----------------------------------------------|
| ٤٥                   | نگاهی به زندگی و آثار قزوینی                  |
| در این میاند         | نگاهی به فلسفهٔ عجایبنامهنگاری و نقش قزوینی ه |
| ٧٠                   | انتشار آثار قزوینی                            |
| V£                   | نسخههای مورد استفاده و روش تصحیح              |
| V£                   | تقدير و تشكر                                  |
| ٧٦                   | نمونه تصاویر نسخ خطی مورد استفاده             |
| ۸٠                   | [متن عجايب المخلوقات]                         |
| 97                   | مقدّمهٔ اوّل: در معنی تعجب                    |
| 90                   | مقدمهٔ دوم: در تقسیم مخلوقات                  |
| ٩٧ <u></u>           | مقدمهٔ سیوم: در معنی غریب                     |
|                      | مقدمهٔ چهارم: در تقسیم موجودات                |
|                      | مقالهٔ اوّل: در بیان علویات                   |
| نات آن بر طريق اجمال | مقدّمه: در حقیقت افلاک و اشکال و اوضاع و حرک  |
|                      | نظر اوّل: در حقیقت فلک قمر                    |
|                      | فصل اوّل: در حقیقت قمر                        |
|                      | فصل دوم: در زیادت شدن نور قمر و نقصان آن      |
|                      | فصل سيوم: در سبب خسوف                         |
|                      | فصل چهارم: در خواص قمر                        |
|                      | خاتمهٔ این نظر: در راه کهکشان                 |
|                      | نظر دوم: در فلک عطارد                         |
|                      | فصل: در خاصیت عطارد                           |
|                      | -<br>نظر سیوم: در فلک زهره                    |
|                      | فصل: در خاصیت زهره                            |
|                      | نظر چهارم: در فلک آفتاب                       |
|                      | فصل: در خاصیت آفتاب                           |

| فصل: در کسوف أفتاب               |
|----------------------------------|
| نظر پنجم: در فلک مریخ            |
| فصل: در خاصیّت مریخ              |
| نظر ششم: در فلک مشتری            |
| فصل: در خاصیت مشتری              |
| نظر هفتم: در فلک زحل             |
| فصل: در خاصیت زحل                |
| فصل: در رجوع الكواكب و استقامتها |
| نظر هشتم: در فلک کواکب ثابته     |
| فصل: في الكواكب الثابته          |
| فصل: در صورت شمال                |
| كواكب الدب الاصغر                |
| كواكب الدبّ الاكبر               |
| فصل: في فوايد قطب شمالي          |
| كواكب التنين                     |
| كواكب قيقاوس                     |
| كواكب العواء                     |
| كوكبه الفكه                      |
| كواكب الجاثى                     |
| كواكب الشلياق                    |
| كواكب الدجاجه                    |
| كواكب ذات الكرسي                 |
| كواكب ممسك الاعنة                |
| كواكب الحواء الحيّه              |
| كواكب البرساوس                   |
| كواكب السهم                      |
| كواكب العقاب                     |

| 171                 | كواكب الدلفين         |
|---------------------|-----------------------|
| 171                 | كواكب عمود الصليب     |
| 171                 | كواكب الفرس الأعظم    |
| \rm\                | كواكب ذوالسلسله       |
| 177                 | كواكب الفرس التامه    |
| \mathrm{\text{TTY}} | كواكب المثلّث         |
| \rm                 | فصل: فی بروج اثنی عشر |
| 1777                | كواكب الحمل           |
| \rm                 | كواكب الثور           |
| 17.5                | كواكب التوأمين        |
| 170                 | كواكب السرطان         |
| 170                 | كواكب الاسد           |
| 170                 | كواكب السنبله         |
| 170                 | كواكب الميزان         |
| )77                 | كواكب العقرب          |
| 177                 | كواكب القوس           |
| 177                 | كواكب الجدى           |
| 177                 | كواكب الدلو           |
| 177                 | كواكب الحوت           |
| 177                 | فصل: في صور الجنوبيه  |
| ITV                 | كواكب القيطس          |
| 177                 | كواكب النهر           |
| 174                 | كواكب الجبّار         |
| 179                 | كواكب الارنب          |
| 179                 | كواكب الكلب الاكبر    |
| 18.                 | كواكب كلب المتقدم     |
| 18                  | كواكب السفينه         |
| 121                 | كواكب الشجاع          |

| كواكب الباطيه       |
|---------------------|
| كواكب الغراب        |
| كواكب القنطورس      |
| كواكب السبع         |
| كوكب المجمر         |
| كواكب اكليل جنوبى   |
| كواكب الحوت الجنوبي |
| نصل: في منازل القمر |
| لشرطينلشرطين        |
| بطين                |
| لثريا               |
| الديران             |
| ١٤٦                 |
| ١٤٦                 |
| لذراعلاراع          |
| النثره٧٤٧           |
| الطرفه              |
| الجبهه٧٤٧           |
| لزبرهلزبره          |
| الصرفه              |
| لعوا                |
| لسّماك              |
| لغفر                |
| لزبانى              |
| الاكليل             |
| لقلب                |
| الشوله              |
| 10.                 |

| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | البلده                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سعد الذابح                    |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سعد البلع                     |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سعد الاخبيه                   |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سعد السعود                    |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الفرع المقدم                  |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فرع الثانى                    |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بطن الحوت                     |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نظر دهم: در فلک البروج        |
| 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نظر يازدهم: در فلك الافلاك    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نظر دوازدهم: در ساکنان سماوات |
| 1 oV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | منهم حمله العرش               |
| 1 oV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | منهم الروح                    |
| 10/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منهم اسرافيل                  |
| 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منهم جبرئيل عليه الستلام      |
| ٠٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منهم ميكائيل عليه السلام      |
| 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | و منها عزرائيل حليه السلام    |
| 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ملائكه السموات                |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | و منهم حفظه حليه السلام       |
| 371                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | منهم هاروت و ماروت            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | نظر سیزدهم: در زمان           |
| 05/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فصل: در ایّام و لیالی         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                               |
| \7\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\rac{1}{\chinter{1}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}}} | يوم السبت                     |
| \7\rm\\VF1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يوم الاحد                     |
| ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | يوم الاثنين                   |

| \W  | يوم الثلثا                   |
|-----|------------------------------|
| \T\ | يوم الاربعا                  |
| \T\ | يوم الخميس                   |
| 179 | القول في الشهور              |
| 179 | فصل: في شهور العرب           |
| 17. | المحرم                       |
| 171 | الصفرا                       |
| 171 | ربيع الاوّل                  |
| 171 | ربيع الآخر                   |
| 171 | جمادي الاول                  |
| 177 | جمادي الآخر                  |
| 177 | رجب                          |
| WT  | شعبان                        |
| 1\1 | رمضان                        |
| 1\1 | شوال                         |
| 1٧٥ | ذوالقعده                     |
| 1٧٥ | ذوالحجه                      |
|     | خاتمه: في معرفه اوايل الشهور |
| \W  | فصل: في شهور الروم           |
| \W  | تشرين الاوّل                 |
| \W  | تشرين الثاني                 |
| 1YA | كانون الاوّل                 |
| 1VA | كانون الثانى                 |
| 1YA | شباط                         |
| 174 | آذار                         |
| ١٨٠ | نيسان                        |
| ١٨٠ | ايار                         |
| ١٨٠ | ح: د ان                      |

| ١٨٠ | تموز                                     |
|-----|------------------------------------------|
| 141 | آب                                       |
| ١٨١ | ايلول                                    |
| 177 | فصل: ذکر ماههای عجم                      |
| 177 | فروردين                                  |
| 174 | ارديبهشت                                 |
| 174 | خرداد                                    |
| ١٨٣ | تير ماه                                  |
| 174 | مرداد ماه                                |
| ١٨٤ | شهريور ماه                               |
| ١٨٤ | مهر                                      |
| ١٨٤ | آبان                                     |
| ١٨٥ | آذر                                      |
| ١٨٥ | دىدى                                     |
| ΓΛΙ | بهمن                                     |
| \AV | اسفندارمذ                                |
| \AY | فصل: در ذكر فصول اربعهٔ سال عرب          |
| \AA | الربيع                                   |
| \M  | الصيف                                    |
| 1AA | الخريف                                   |
| 1/4 | الشتاء                                   |
| 1/4 | فصل: در عجایبی که به تکرر سنین حادث شود. |
| 197 | مقالت دوم: در سفلیات                     |
| 197 | نظر اوّل: در حقیقت عناصر                 |
| 197 | فصل: في الكون والفساد                    |
| 197 | نظر دوم: در كرهٔ آتش                     |
|     | فصل: في الشهب وانفصاص الكواكب            |

| نظر سيوم: در كرهٔ هوا                          |
|------------------------------------------------|
| فصل: في السحاب و المطر                         |
| فصل: في الرياح                                 |
| باد صبا                                        |
| دبور                                           |
| فصل: في الرعد و البرق                          |
| فصل: في الهالة و القوس و القزح                 |
| در معنی انعکاس بصر                             |
| مقدَّمهٔ اوّل                                  |
| مقلاَمه دوم                                    |
| مقدمة سيم                                      |
| مقدمهٔ چهارم                                   |
| امًا قوس و قزح                                 |
| نظر چهارم: در کرهٔ آب                          |
| فصل: في احوال العجيبه للبحار                   |
| في الحكايت درياي محيط                          |
| بحر صين                                        |
| فصل: في فوايد جزاير الصين                      |
| منها جزيرة الزابج                              |
| و منها جزيرة الرامني                           |
| و منها جزيرة الوقواق                           |
| ومنها جزيرة السلا                              |
| و منها جزيرة البنان                            |
| و منها جزيرة الطوران                           |
| فصل: في حيوانات العجيبه التي يوجد في هذا البحر |
| و منها حکمی التّجار                            |
| و منها خوشنه                                   |

| و منها سمكه                                     |
|-------------------------------------------------|
| و منها السلحفات                                 |
| و منها سمک آخر                                  |
| ومنها السرطان                                   |
| و منها الحيه                                    |
| بحر الهند                                       |
| فصل: في جزاير هذا البحر                         |
| منها جزيرة برطائيل                              |
| و منها جزيرة السلاهط                            |
| و منها جزيرة القصر                              |
| و منها جزيرة مثلَث                              |
| و منها جزيرة حارَه                              |
| و منها جزيرة لنكاوس                             |
| و منها جزيرة التنّين                            |
| فصل: في حيوانات هذه البحر                       |
| و منها هذا البحر                                |
| بحر الفارس                                      |
| فصل: في جزاير هذا البحر                         |
| و منها جزيرة الخارك                             |
| و منها جزيرة جاسک                               |
| و منها جزيرة كندولاي                            |
| فصل: في الحيوانات [العجيبه] هذا البحر           |
| سمكة ظهرت اذا طغى الماء و يكون اوان هيجان البحر |
| و منها الكوسج                                   |
| منها سمكة يقال له التنّين                       |
| و منها سمكة                                     |

| 779      | بحر القلزم                    |
|----------|-------------------------------|
| ۲۳۰      | فصل: في جزاير هذا البحر       |
| ۲۳۰      | منها جزيرة نالان              |
| 771      | منها جزيرة الجساسه            |
| 771      | و منها جبل مقناطيس            |
| 771      | فصل: في حيوان هذا البحر       |
| 777      | منها سمكة                     |
| <u> </u> | [فصل]: في بحر الزنج           |
| YTT      | فصل: في بعض الجزاير هذا البحر |
| YTT      | منها جزيرة المحترقه           |
| 778      | منها جزيرة الضوضاء            |
| 778      | و منها جزيرة المهاماس         |
| ۲۳٥      | و منها جزيرهٔ سگسار           |
| YM       | فصل: في بعض حيوان هذا البحر   |
| YM       | سمكة منشار                    |
| 777      | و منها سمكة يقال له البال     |
| 777      | بحر المغرب                    |
| YTA      | فصل: في جزاير هذا البحر       |
| YTA      | منها جزيرة المناره            |
| YTA      | و منها جزيرة بليش             |
| YTA      | و منها جبل الكنيسه            |
| 7٣9      | و منها جزيرة المالطة          |
| 744      |                               |
| .37      | و منها المادون                |
| .37      |                               |
| 137      | بحر الخزر                     |
| 737      | و منها حن و ة الحيّات         |

| 7£7 | و منها جزيرة الجنّ     |
|-----|------------------------|
| 7£7 | فصل: في حيوانها        |
| 727 | القول في حيوانات الماء |
| 733 | ارنب البحر             |
| 788 | اليس                   |
| 788 | بقر الماء              |
| 788 | انسان الماء            |
| 7£0 | تمساح                  |
| 7£7 | و منها تنّين           |
| 7£A | جِرَىً                 |
| 7£A | احلكا                  |
| Y&A | دلفين                  |
| 789 | رعاده                  |
| 789 |                        |
| 789 | سعياس                  |
| 789 | سرطان                  |
| ۲٥٠ | سرطان البحر            |
| 701 | سقنقور                 |
| 701 | سلحفات                 |
| 707 | شبوط                   |
| 707 | شبن                    |
| 707 | صير                    |
| 707 | صفدع                   |
| 702 | علقعا                  |
| 307 | عظاء                   |
| Yoo | فرسالماء               |
| Yo7 | قاطوس                  |
| Y07 | ة طا                   |

|        | قَنلاُر                                  |
|--------|------------------------------------------|
| YoV    | قنفذ الماء                               |
| Y oV   | قوقى                                     |
| YoV    | كلب الماء                                |
| ۲٥٨    | النظر الخامس: في كرة الارض               |
| ض      | فصل: في اختلاف آراء القدما في هيئة الأرف |
| خرابها | فصل: في مقدار جرم الارض و معمورها و      |
| Y7     | فصل: في اقاليم ارض                       |
| 177    | فصل: في معرفة اقاليم السبعة              |
| سف     | فصل: فيما يعرض الأرض من التزلزل والخ     |
| Y7Y    |                                          |
| Y7F    | فصل: في صيرورة البرُّ و البحر            |
| 777    | فصل: في فوايد الجبال و عجائبها           |
| 778357 |                                          |
| 377    | جبل سمعان                                |
|        | جبل الوند                                |
|        | جبل الشيرة                               |
| 777    | جبل القسر                                |
| 777    | جبل البرانس                              |
|        | جبل بيجهند                               |
|        | جبل بيستون                               |
| Y74    | جبل شيب                                  |
| YW     | جبل الثور                                |
| YW     | جبل النار                                |
| PF7    | جبل جودی                                 |
|        | جبل جوشن                                 |
| Y79    | جيل الحراء                               |

| Y79 | جبل جوزقوز          |
|-----|---------------------|
| YV• | جبل الحيّات         |
| 77. | جبل دامغان          |
| 77. | جبل دماوند          |
| 777 | جبل ربوه            |
| 7Y7 | جبل رضوی            |
| YYF | جبل الرقيم          |
| YV£ | جبل زابک            |
| YVE | جبل الزعوان افريقيه |
| TYE | جبل ساوه            |
| 7٧٥ | جبل سبلان           |
| YV0 | جبل السماق          |
| YV0 | جبل سرانديب         |
| 777 | جبل الشبّ           |
| 777 | جبل شِبام           |
| YY7 | جبل الشفا           |
| 777 | جبل لشكران          |
| YY7 | جبل الصورة          |
| YVV | جبل الصفا           |
| YVV | جبل الصقليه         |
| YVV | جبل الضلعين         |
| YVA | جبل طارق            |
| YVA | جبل الطاهر          |
| YVA | جبل الطبرستان       |
| YVA | جبل الطور           |
| 779 | جبل طور هارون       |
| 779 | جبل الطير           |
| YV9 | جــا  فـ غانه       |

| جبل قصران             |
|-----------------------|
| جبل الكحل             |
| جبل کرمان             |
| جبل گلستان            |
| جبل لارجان            |
| جبل لبنان             |
| جبل المذبحره          |
| جبل مقناطيس           |
| جيل المعظم            |
| جبل ملتان             |
| جبل مورجان            |
| جبل النار             |
| جبل نهاوند            |
| جبل هرمز              |
| جبل الهند             |
| جبل واسط              |
| جبل يله               |
| فصل: في توالد الأنهار |
| نهر اِتِل             |
| نهر آذربایجان         |
| نهر آستار             |
| نهر انه               |
| نهر جيحون             |
| نهر خزلج              |
| نهر دجله              |
| نهر الذهب             |
| نهر ارس               |
| نهر زاب               |

| 7.49                       | نهر زن <i>د</i> ەرود |
|----------------------------|----------------------|
| YA9                        | نهر راوند            |
| 79                         | نهر سنجه             |
| 79•                        | نهر صقلاب            |
| 79                         | نهر طبریه            |
| 79                         | نهر عواده            |
| 79                         | نهر فرات             |
| 791                        | نهر المورخ           |
| 197                        | نهر الملك            |
| 797                        | نهر مكران            |
| 797                        | نهر النيل            |
| 797                        | نهر هندهند.          |
| لد العيون الآبار و عجايبها | فصل: في تو           |
| تک                         | عين ارديبهش          |
| Y90                        | عين اروند            |
| Y90                        | عين بلابستاه         |
| ,                          | عين بادخانى          |
| Y90                        | عين باميان           |
|                            | عين البقر            |
| 797                        | عين ديلم             |
| Y97                        | عين ملطيه            |
| 797                        | عين سلوان            |
| 797                        | عين داراب            |
| 797                        | عين دوراق            |
| Y9V                        | عين الذراعه.         |
| یک                         | عين سياه مث          |
| Y9V                        | عين سُمَيرم          |
| Y4A                        | عين طبريه            |

| عين عبدالله آباد |
|------------------|
| عين عقاب         |
| عين غرناطه       |
| عين الغزنه       |
| عين الفرات       |
| عين فرارود       |
| عین کلنگ         |
| عين كبود         |
| عين المستتر      |
| عين منكور        |
| عين النار        |
| عين ناطول        |
| عين نهاوند       |
| عين الهرماس      |
| عين الميهنه      |
| عين وشله         |
| عين ياس چمن      |
| فصل: في الآبار   |
| بئر انی تود      |
| بئر بابل         |
| بئر بدر          |
| بئر برهوت        |
| بئر بضاعه        |
| بئر توفيق        |
| بئر قيصور        |
| بئر خندق         |
| بئر دماوند       |
| بئر زمزم         |

| ٣٠٦         | بئر صلبک                          |
|-------------|-----------------------------------|
| ٣٠٦         | بئر عروه                          |
| ٣٠٧         | بئر قرية عبدالرحمان               |
| ٣٠٧         | بئر الكلب                         |
| ٣٠٧         | بئر المطريه                       |
| ٣٠٨         | آبار نیشابور                      |
| ٣٠٨         | بئر هنديان                        |
| ٣٠٨         | بئر يوسف                          |
| ٣٠٩         | فصل: في كانيات                    |
| ٣٠٩         | النظر الاوّل: في المعدنيات        |
| جساد السبعه | النوع الاوّل: في الفلزات و هي الا |
| ٣١١         | ذهبنهب                            |
| <b>*</b> 17 | فضّه                              |
| ٣١٢         | نحاسن                             |
| T17         | حديد                              |
| ٣١٣         | رصاص                              |
| T1T         | سرپ                               |
| r1r         | خارصيني                           |
| ٣١٤         | النوع الثانى: فى الأحجار          |
| ٣١٦         | اثمد                              |
| ٣١٦         | ارميونا                           |
| ٣١٦         | اسفيداج                           |
| T1V         | اقليمياء الذهب                    |
| T1V         | اقليمياء الفضّه                   |
| T1V         | باهتباهت                          |
| T1V         | بسكد                              |
| <b>*</b> 1V | ىلە ر                             |

| بورق        |
|-------------|
| بيجادق      |
| تدم         |
| طنكار       |
| توتيا       |
| جالب النّوم |
| جزع         |
| حجره        |
| حجر أبيض    |
| آسمانجونی   |
| حجر أخضر    |
| حجر أسود    |
| حجر أصفر    |
| حجر أغبر    |
| حجر الباه   |
| حجرالحبارى  |
| حجر الحصات  |
| حجر الحيّه  |
| حجر الدجاج  |
| حجرالرحا    |
| ساهور       |
| حجر المرّ   |
| حجرالصرف    |
| حجرالخطاف   |
| حجرالعقاب   |
| حجر الفار   |
| حجر القمر   |
| ۳۲۷         |

| حجر القي    |
|-------------|
|             |
| حجر الكلب   |
| حجر المطر   |
| حجر الناقه  |
| حجر حرض     |
| خبثالحديد   |
| خصيهٔ ابليس |
| خز:         |
| دَهَنج      |
| ديماطي      |
| رخام        |
| زفتی        |
| رقوس        |
| زاج۱۳۰      |
| زبد البحر   |
| زجاج        |
| زرنيخ       |
| زمر َد      |
| زنجار       |
| زنجفر٢٣٣    |
| سنج         |
| سنباده      |
| شادنج       |
| شبّ         |
| صدف         |
| طارد النوم  |
| طاليقون     |
| عقيق        |

| عطاس       |
|------------|
| فادزهر     |
| فرسوس      |
| فيروزج     |
| فهار       |
| فرماطيون   |
| قلقند      |
| قليميا ٢٣٦ |
| قيشور      |
| قراطير     |
| كرك        |
| كهربا      |
| لاجورد     |
| الماس      |
| مانطس      |
| חות בוני   |
| مرجان      |
| مردارسنگ   |
| مرقشيثا    |
| مِس        |
| حجرالولاده |
| مقناطيس    |
| ملح        |
| نطروننطرون |
| نوره       |
| نوشادر     |
| هادی       |
| ىاقە ت     |

| Ψεγ             | يشب                                  |
|-----------------|--------------------------------------|
| <b>TET</b>      | يقطان                                |
| معدنها و خواصها | الفصل الثالث: في الاجسام الدهنية و ، |
| TEE             | زيبق                                 |
| Ψ٤0             | كبريت                                |
| Ψ٤٥             | قير                                  |
| TE7             | نفط                                  |
| TE7             | عنبر                                 |
| TEV             | النوع الثاني: في النباتات            |
| TE9             | آبنوس                                |
| Ψο·             | اترج                                 |
| <b>TO</b> 1     | اجاص                                 |
| <b>TO</b> 1     | آزاد درخت                            |
| <b>ToY</b>      | ام غيلان                             |
| <b>ToY</b>      | بان                                  |
| <b>Tot</b>      | بطم                                  |
| <b>ToY</b>      | بلسان                                |
| ToT             | بلوط                                 |
| ToT             | تفَاح                                |
| Ψοέ             | توث                                  |
| Ϋ́οξ            | توت                                  |
| <b>Too</b>      | تين                                  |
| T07             | توات                                 |
| T07             | جوز                                  |
| <b>TO</b> 7     | خسرودارو                             |
| <b>TOV</b>      | خلاف                                 |
| TOV             | ÷.÷                                  |

| دردار     |
|-----------|
| دارشیشعان |
| دلب       |
| دهمست     |
| رمّان     |
| زيتون     |
| سرو       |
| سفرجل     |
| سماق      |
| سندروس    |
| شاه بلوط  |
| صندل      |
| صنوبر     |
| طرفا      |
| عشرعشر    |
| عفصعفص    |
| عناب      |
| عودعود    |
| عرعر      |
| غبيرا     |
| غربغرب    |
| فاوانيا   |
| فستق      |
| فلغل      |
| فندق      |
| فيلزهرج   |
| قرنفل     |
| ~V        |

| r79                                                                                                                                                             | كافور                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| r19                                                                                                                                                             | كرم                                 |
| rv1                                                                                                                                                             | كمثرى                               |
| <b>r</b> vv                                                                                                                                                     | لبانلبان                            |
| <b>T</b> YY                                                                                                                                                     | لوز                                 |
| rvr                                                                                                                                                             | ليمو                                |
| TVE                                                                                                                                                             | مشمش                                |
| TVE                                                                                                                                                             | موزم                                |
| rvo                                                                                                                                                             | نارنج                               |
| TV0                                                                                                                                                             | نارجيل                              |
| TV0                                                                                                                                                             | نبق                                 |
| ٣٧٦                                                                                                                                                             | نخلنخ                               |
| ****                                                                                                                                                            | ورد                                 |
| TYA                                                                                                                                                             | ياسمين                              |
|                                                                                                                                                                 |                                     |
| YYA                                                                                                                                                             | القسم الثانى: فى التخوم من النباتار |
| TV1                                                                                                                                                             | ,                                   |
|                                                                                                                                                                 | آذان الفار                          |
| TV9                                                                                                                                                             | آذان الفار                          |
| TV9                                                                                                                                                             | آذان الفار                          |
| TV9                                                                                                                                                             | آذان الفار                          |
| ۳۷۹<br>۳۸۰<br>۳۸۰.                                                                                                                                              | آذان الفار                          |
| TA.                                                                                                                                                             | آذان الفار                          |
| TA.  TA.  TA.                                                                                                                                                   | آذان الفار                          |
| TY4         TX4         TXA         TXA         TXA1                                                                                                            | آذان الفار                          |
| TYV9         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.                                                            | آذان الفار                          |
| TYV9         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.         TX.                                                            | آذان الفار                          |
| TY4         TX.         TX. | آذان الفار                          |

| بادنجال     |
|-------------|
| باقلا       |
| پرسياوشان   |
| بصل         |
| بطيخ        |
| لبوس        |
| بنفشج       |
| هار         |
| ييش         |
| ترمسترمس    |
| ٣٨٦         |
| جاورس       |
| جرجير       |
| جزر         |
| حاجه        |
| حاشا        |
| حرف         |
| حرشف        |
| حرمل        |
| خسک         |
| حلبه        |
| حمص         |
| حندقوقا     |
| حنظل        |
| حنطه        |
| حيّ العالم  |
| خانق النمر  |
| خيازي خيازي |

| may         | خربق           |
|-------------|----------------|
| T9T         | خردل           |
| T9T         | خس             |
| ٣٩٤         | خشخاش          |
| ٣٩٤         | خصىالثعلب      |
| ٣٩٤         | خصىالكلب       |
| T95         | خطمى           |
| T90         | خمخم           |
| T90         | خيارخيار       |
| T90         | خيري           |
| T90         | دفلی           |
| T97         | رازيانج        |
| rq1         | ريباس          |
| <b>T9V</b>  | ريحان          |
| <b>T9V</b>  | زعفران         |
| <b>T9</b> A | ساذج           |
| ٣٩٨         | سداب           |
| <b>maa</b>  | سلق            |
| <b>٣٩٩</b>  | سمسم           |
| <b>T99</b>  | َسنبل <u> </u> |
| <b>T99</b>  | سوسن           |
| ٤٠٠         | سيسنبر         |
| ٤٠٠         | شاهترج         |
| ٤٠٠         | شبت            |
| ٤٠١         | شبرم           |
| 1+3         | طرخونطرخون     |
| £+\         | عيدان          |
| £•1         | عدس            |

| ٤٠٢ | عظلم       |
|-----|------------|
| £•Y | عنبالثعلب  |
| £.Y | فجل        |
| ٤٠٣ | فرفخ       |
| ٤٠٤ | فنخنگشت    |
| ٤٠٤ | فوتنج      |
| ٤٠٤ | قاتل الذئب |
| ٤٠٤ | قاتل الكلب |
| ٤٠٥ | قتاد       |
| ٤٠٥ | قت         |
| ٤٠٥ | قثاء       |
| ٤٠٦ | قرطم       |
| ٤٠٦ | قنابري     |
| ٤٠٦ | قنب        |
| ٤٠٧ | قنبيط      |
| ٤٠٧ | قطن        |
| ٤٠٨ | قيصوم      |
| ٤٠٨ | گاوزبان    |
| ٤٠٨ | كتان       |
| ٤٠٩ | كراث       |
| ٤٠٩ | كرسنه      |
| ٤١٠ | كرفس       |
| ٤١٠ | كرويا      |
| ٤١٠ | كزبره      |
| 211 | كلواسه     |
| ٤١١ | كمون       |
|     | كماة       |
| 713 | لىلاب      |

| لسانالحمل                       |
|---------------------------------|
| لسانالعصافير                    |
| لصف                             |
| لفاح                            |
| لوبيا                           |
| لوف                             |
| نيلوفر                          |
| ماش                             |
| مازريون                         |
| ماهودانه                        |
| ماهیزهرج                        |
| مرزنجوش                         |
| ناردین                          |
| نانخواه                         |
| نرجس١٧                          |
| نسرين                           |
| نعناع                           |
| هليون                           |
| هندبا                           |
| ورس٢٠                           |
| وسيون                           |
| يقطين                           |
| نظر سیم: در حیوانات             |
| النوع الأوّل: في الإنسان        |
| النظر الأول: في الحقيقت الإنسان |
| النظر الثاني: في النفس الناطقه  |
| فصا: في الاخلاق الفاضلة         |

|      | العفّة                                       |
|------|----------------------------------------------|
| £773 | السخا                                        |
| ٤٣٠  | الشجاعة                                      |
| ٤٣١  | الحلم                                        |
| ٤٣٢  | الكرم                                        |
| ٤٣٢  | العفو                                        |
| ٤٣٣  | الصدق                                        |
| £٣£  | الوفا                                        |
| £٣£  | التواضع                                      |
| ٤٣٤  | البخل                                        |
|      | فصل: في النفوس التي لها تأثيرات عجيبه        |
|      | من النفوس الفاضلة نفوس انبياء حليه السلام    |
| ٢٣٦  | و منها النفوس الاولياء حليهم السلام          |
| ٤٣٦  | و منها نفوس اصحاب الفراسة                    |
| ٤٣٧  | و منها نفوس اصحاب القيافة                    |
| ٤٣٨  | و منها نفوس اصحاب العرافة                    |
| ٤٣٨  | النظر الثالث: في تكون الانسان                |
| ٤٤٠  | فصل: في تشريح أعضاء الإنسان                  |
| 733  | و امّا اعضاء المركبه                         |
| ٤٤٥  | النظر في القوى                               |
| ٤٤٥  | النوع الاوّل: في القوى الظاهرة               |
|      | النوع الثانى: في القوى الباطنة               |
| ٤٤٨  | النوع الثاني: في القوى المحركة               |
|      | النوع الرابع: في القوى العقلية               |
|      | فصل: في حكايات تفاوت الناس في العقول         |
|      | النظر الرابع: في خواص الإنسان و فوايد أجرائه |
|      | فصل: في فوايد اجزاء الإنسان                  |

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | شعر الإنسان                                                                                      |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٥٣                                     | جمجمهٔ انسان                                                                                     |
| ٤٥٣                                     | اشک                                                                                              |
| ٤٥٣                                     | آب دهان                                                                                          |
| ٣٥٤                                     | دندان                                                                                            |
| ٤٥٤                                     | استخوان                                                                                          |
| 105                                     | سرهٔ                                                                                             |
| 101                                     | قلفه                                                                                             |
| 101                                     | خصيه                                                                                             |
| ٤٥٥                                     | ناخن                                                                                             |
| ٤٥٥                                     | خون                                                                                              |
| ٤٥٥                                     | نطفه                                                                                             |
| ٤٥٥                                     | عرق                                                                                              |
| ٤٥٥                                     | بول                                                                                              |
| ٢٥٦                                     | عقب صب                                                                                           |
|                                         | عبى سبى                                                                                          |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             |                                                                                                  |
|                                         | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف                                                            |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف<br>صنف عرب                                                 |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف<br>صنف عرب<br>فصل: في فصاحت ألسنتهم                        |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف<br>صنف عرب<br>فصل: في فصاحت ألسنتهم<br>فصل: في عادات العرب |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف<br>صنف عرب<br>فصل: في فصاحت ألسنتهم<br>فصل: في عادات العرب |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف<br>صنف عرب                                                 |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف صنف عرب                                                    |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف صنف عرب                                                    |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف صنف عرب                                                    |
| دیاناتهم و رسومهم و عاداتهم             | النظر الخامس: في اصناف الناس و اختلاف صنف عرب                                                    |

| و منها بخير                                          |
|------------------------------------------------------|
| و منها السايبه                                       |
| و منها الوصيله                                       |
| و منها الحامى                                        |
| و منها الوطى                                         |
| و منها البلية                                        |
| و منها القتيل                                        |
| و منها الحيّة                                        |
| البلد الطاعون                                        |
| فصل: في الامور التي يختص بالعرب                      |
| منها الكهانة                                         |
| و منها القيافة                                       |
| و منها اصابة العين                                   |
| و منها الموت من الشدّة العشق                         |
| امًا وصف الفرس                                       |
| فصل: في أديانهم                                      |
| فصل: في عاداتهم منها حسن سيرت ملوكهم و اصناف رعاياهم |
| اما سيرت رعيت                                        |
| الباب: في اخبار دفع ظلوم                             |
| و منها انزالهم كل واحد على مرتبة                     |
| فصل: في خواص الفرس                                   |
| و منها علمهم بكتف الشاة                              |
| و منها الأمطار                                       |
| اما صفت الروم                                        |
| فصل: في ديانات الروم                                 |
| منها صفت الترك                                       |
| فصل: في عادات الترك                                  |

| ٤٧٦ | و منها السحر                  |
|-----|-------------------------------|
| ٤٧٦ |                               |
| ٤٧٦ | و منها صفت الهند              |
| ٤٧٧ | في دياناتهم                   |
| ٤٧٨ | فصل: في عاداتهم               |
| ٤٧٨ | في قتل أنفسهم منها            |
| ٤٧٩ | و منها خدمة الأصنام           |
| ٤٧٨ | و منها شدة ولوعهم في القمار   |
| ٤٧٩ | و منها الحلف بالماء و النّار  |
| ٤٧٩ | و منها الوقف على بيوت الأصنام |
| ٤٧٩ | و منها الشركة في النساء       |
| ٤٨٠ | و منها صرق السحى              |
| ٤٨٠ | و منها احراقهم الموتى         |
| ٤٨٠ | فصل: في خواص الهند            |
| ٤٨٠ | و منها ما ذكر من الملوك       |
| ٤٨١ | و منها في الأفعال             |
| ٤٨٢ | و منها صفت زنج                |
|     | دفع الظلم بالإتفاق            |
|     | و منهم اتحاد الحلي من الحديد  |
|     |                               |
|     | اما صنف نوبه                  |
| ٤٨٣ | و امّا دیاناتهم               |
| ٤٨٣ | فصل: في عاداتهم               |
| ٤٨٤ | و امّا صنف بربر               |
| ٤٨٤ | في عاداتهم منها الضيافة       |
| ٤٨٤ | و منها التزويج                |
| ٤٨٥ | اما صنف حيا                   |

| ٤٨٥ | في عاداتهم                     |
|-----|--------------------------------|
| ٤٨٥ | منها امر بالمعروف              |
| ٤٨٥ | و منها قتل آبائهم              |
| ٤٨٦ | و منها قتل اخوانهم             |
| ٤٨٦ | منها نساء لا يستترون           |
| ٤٨٦ | و منها رشوة الملوك             |
| ٤٨٦ | و منها اختيار التزويج          |
| £AV | منها ضرب الدراهم               |
| £AV | منها استدلال بصوت ابنآوى       |
| £AV | و منها تبركهم بالمصلى و الزهاد |
| ٤٨٨ | النظر الثالث: في الصناعات      |
| ٤٨٩ | الباب الاوّل: في الفلاحة       |
| ٤٩٠ | فصل: في اعمال العجيبة          |
| ٤٩٠ | في اعمال العجيبه من الغراس     |
| ٤٩٢ | باب ثاني: في الرعاية           |
| ٤٩٢ | در اعمال عجيبه                 |
| ٤٩٣ | باب ثالث: در صید کردن          |
| ٤٩٣ | فصل: في صيد السباع             |
| ٤٩٥ | فصل: في صيد الطيور             |
| ٤٩٥ | فصل: في صيد السمك              |
| ٤٩٦ | فصل: في صيد الحيّات            |
| ٤٩٦ | الباب الرابع: في الحياكة       |
| ٤٩٧ | في اعمال العجيبة               |
| ٤٩٨ |                                |
| ٤٩٨ |                                |
| ٤٩٩ | _                              |
| 0.1 |                                |

| 0 • 1   | في اعمال العجيبة           |
|---------|----------------------------|
| ٠٠٢     | الباب السابع: في النجارة   |
| 0 • ٣   | و منها صندوق الساقى        |
| 0 • £   | و منها صورت مشعل الشموع    |
| 0 • 0   | الباب الثامن: في التجارات  |
| ٥٠٦     | فصل: في المماليك و الحيوان |
| 0.1     | فصل: في العطر              |
| ٥٠٦     | فصل: في ملبس و مفرش        |
| o • V   | فصل: در اشیای متفرقه       |
| 0 · ^   | الباب التاسع: في الحساب    |
| 0 · A   |                            |
| 0.9     |                            |
| 011     | باب دهم: در كتابت          |
| 014     |                            |
| 018     | فصل: في توقيعات الحسنة     |
| 018     |                            |
| o 1V    | '                          |
| 019     |                            |
| 019     |                            |
| 07•     |                            |
| 074     |                            |
| 078     |                            |
| عيبة٥٢٥ |                            |
| ٥٢٨     |                            |
| ٥٢٨     | <del>-</del>               |
| 079     |                            |
| 079     |                            |
|         |                            |

| نساء  | الباب الخامس عشر: في إزالة عيوب الرجال و ال |
|-------|---------------------------------------------|
| ٥٣١   | فصل: في ازالة العيوب                        |
| ٥٣٢   | فصل: في علاج فقد لذت جماع                   |
| ٥٣٣   | فصل: في علاج الابنة                         |
| ٥٣٣   | فصل: في علاج العذيوط                        |
| ٥٣٣   | فصل: في عيوب النساء                         |
| ٥٣٤   | الباب السادس عشر: في الاحكام النجومية       |
| ٥٣٧   | الباب السابع عشر: في الاسطرلاب              |
| ٥٣٨   | فصل: في اجزاء ارتفاع الشمس و الكواكب        |
| ٥٣٨   | فصل: في معرفة الطالع                        |
| ٥٣٨   | فصل: في معرفة الساعات الزمانية              |
| ٥٣٩   | فصل: في معرفة قوس النهار و الليل و الساعات  |
| ٥٣٩   | فصل: في معرفة طلوع الفجر                    |
| ٥٣٩   | الباب الثامن عشر: في اعداد الوفق            |
| 0 & • | فصل: في كيفية اعمال المربعات                |
| 027   | فصل: في خواص هذه الاشكال                    |
| 027   | ثلثه في ثلثه                                |
| ٥٤٣   | اربعه في اربعه                              |
| 0     | خمسه فی خمسه                                |
| 0 £ £ | سته فی سته                                  |
| 0 £ £ | الباب التاسع عشر: في الطلسمات               |
| 730   | الباب العشرون: في النيرنجات                 |
| 0£7   | فصل: في اعمال الحبّ                         |
| 0 £ V | فصل: في اعمال البغض                         |
| 0 £ V | فصل: في عقد الرجال                          |
| ٥٤٨   | فصل: في تسلط النوم                          |
| ٥٤٨   | في تسلط السهر                               |

| ۶£۸                                     | فصل: في الطايف الحيل في خلاص النفس     |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
|                                         | فصل: في حيل المخصوص                    |
| 101                                     | في حيل النساء                          |
| ٠٥٣                                     | النوع الثانى: فى الحيوان من النوع الجن |
| 905                                     | فصل: في مكايد العجيب للشيطان           |
| oov                                     | فصل: في ذكر بعض المنشطية               |
| οολ                                     | السعلاة                                |
| 909                                     | الغدار                                 |
| 909                                     | الدلهاث                                |
| 909                                     | الشق                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | المذهب                                 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | فصل: في حكايات عجيبة من الجن           |
| N                                       | النوع الثالث: في الدواب                |
|                                         |                                        |
| yv•                                     |                                        |
| OV1                                     |                                        |
| 770                                     | حمار الوحش                             |
| ovr                                     |                                        |
| ov£                                     |                                        |
| OV0                                     |                                        |
| ovv                                     |                                        |
| )YA                                     |                                        |
| ov9                                     | زرافه                                  |
| ov9                                     | ضان                                    |
| ολ•                                     | معز                                    |
| 7.7                                     | ظبی                                    |
| DAY                                     | <u>I</u> jl                            |

| ٥٨٤  | النوع الرابع: من حيوان السباع |
|------|-------------------------------|
| ٥٨٤  | ابن آوی                       |
| 0.00 | ابن عرس                       |
|      | ارنب                          |
| 0AV  | اسد                           |
| 0^^  | ببر                           |
| 0.49 | ثعلب                          |
| 09.  | حَريش                         |
|      | خنزير                         |
|      | دبَدبَ                        |
| 09٣  | دله                           |
| 098  | ذئبد                          |
|      | سِناد                         |
|      | سنجاب                         |
| 09V  | سنور                          |
| ٥٩٨  | سنور البرّ                    |
| 09.\ | شيونش                         |
| 099  | شادهدار                       |
| 099  | ضبع                           |
| 7.1  | عِسباره                       |
| ٦٠١  | عبيطه                         |
| 7.1  | قلا                           |
| 7. Y | فهد                           |
| 7. Y | فيل                           |
| ٦٠٤  | قرد                           |
| ٦٠٤  | كرگدن                         |
| ٦٠٧  | كلب                           |
| ٦٠٩  | نم                            |

| 719  | يامور                   |
|------|-------------------------|
| 11.  | النوع السادس: من الطيور |
| 111  | اژنیان                  |
| 717  | شبآويز                  |
| 717  | اوردکا                  |
| 11r  | باز                     |
| 317  | باشه                    |
| 317  | يغاا                    |
| 710  | لبللل                   |
| 710  | بوف                     |
| 717  | تذرجتذرج                |
| 717  | تبوطً                   |
| 11V  | دايةالأفعى              |
| 11V  | حبارى                   |
| 71/4 | غليواج                  |
| 719  | •                       |
| 77   | خطافخطاف                |
| 171  | خفاشخفاش                |
| 177  | دراجد                   |
| 7YY  | دیک                     |
| ٦٢٤  | دجاجد                   |
| 770  | زغن                     |
| 777  | زاغ                     |
| 171  | •                       |
| VYV  | زنج                     |
| 1YV  | _                       |
| 17/  | سنة.                    |

| سقر        |
|------------|
| شاهين      |
| شفنين      |
| شقراق      |
| شُنقار     |
| طاووسطاووس |
| طيهوج      |
| عصفور      |
| عقاب       |
| عقعق       |
| عنقا عدة ا |
| غراب       |
| غرنوق      |
| غواصغواص   |
| فاخته      |
| قبج        |
| ابوالمليح  |
| قطا۸۳۲     |
| قمرى       |
| ققنوس      |
| کر کی      |
| کروان      |
| لقلق       |
| مالكالحزن  |
| مكاء       |
| تسر        |
| نعامه۲۵۲   |
| هدهد       |

| 188  | وطواط                                       |
|------|---------------------------------------------|
| ح    | النوع السابع: من الحيوانات الهوام و الحشرار |
| 7.57 | ارضه                                        |
| 787  | افعیا                                       |
| 784  | برغوث                                       |
| 78/  | بعوض                                        |
| 789  | تئين                                        |
| 70+  |                                             |
| 70   | حربا                                        |
| 70   | •                                           |
| 701  |                                             |
| 707  |                                             |
| 707  |                                             |
| 70"  |                                             |
| 708  |                                             |
| 708  | . •                                         |
| 700  |                                             |
|      |                                             |
| 700  |                                             |
|      | سلحفاة                                      |
| 707  |                                             |
|      |                                             |
| 70V  |                                             |
| 707  |                                             |
| ٦٥٨  |                                             |
| 7.0/ | عنكبوت                                      |
| 7.49 | .1à                                         |

| 177175 | فراشفراش                                           |
|--------|----------------------------------------------------|
| 777    | فسافس                                              |
|        | قمل                                                |
|        | ت<br>قنفذ                                          |
|        | نحل                                                |
|        | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
|        | -<br>يربوع                                         |
|        | _<br>النوع الثامن: في حيوانات عجيبة الأشكال        |
| 779    | قسم دوم: در حیوانات مرکب که از دو حیوان مختلفالنوع |
| 7V1    | - مآخذ                                             |

## مقدمة مصححين

## نگاهی به زندگی و آثار قزوینی

 ۸٦٥/٤ ـ ٨٦٥/٧ مدرس رضوى، ريحانة الأدب، ٤٥٣/٤؛ زر كلى، الأعلام، ٣٠/٣؟ قزوينس، أثار البلاد، ٢٢٤/٢؛ اثر آفرينان، ٢٥٥٤؛ حاجى خليفه، كشف الظنون، ١١٢٧/٢؛ اثر آفرينان، ٢٥/٤؛ حاجى خليفه، كشف الظنون، ٢٩/٤، قمى، الكنى و الالقاب، ٢٩/٤، سبوحى، مقدمه عجايب المخلوقات، ٢؛ كحاله، معجم المؤلفين، ٢٣٤/؛ دفاع، روانع الحضارة العربيه الاسلاميه، ٣٢٧).

قزوینی متولد سال ۲۰۰ ق/۱۲۰۸م است (کحاله، معجم المؤلفین، ۱۳۴۷؛ زر کلی، الاعلام، ۳۲۷؛ عیسی بک، تاریخ النبات عند العرب، ۱۱۵؛ قس: لـویکی، ۱۹۵۸؛ دفاع، مشاهیر گیاه شناسی، ۲۹۵؛ سارتن، مقدمه بر تـاریخ علـم، ۱۷۵۸۲، ۲ کـه سـال ۲۰۰ ق /۱۲۰۳م را تاریخ تولد او می دانند).

از دیگر کسانی که قزوینی با آنها خویشاوندی دارد، ابوحاتم محمدبن حاتم (حسن) قزوینی می باشد و در کتاب آثار البلاد (۲۲٤/۲) خود بسه ایس رابطه اشاره می کند: «ابوحاتم محمود بن حاتم قزوینی، اصولی و فقیه و متأخر بود و از اصحاب ابی الطیب طاهر طبری بود، او را کتابی است مشهور در حیل فقه و وی از اولاد انس بسن مالک است و پسر عم صاحب کتاب».

او در جوانی به دمشق کوچ کرد و در آنجا چند گاهی به تحصیل علوم و آداب اشتغال داشت، و از جمله نزد اثیرالدین ابهری، حکیم بزرگ ایرانی تلمّذ نمود و حدود سال ۱۳۰ ق/۱۲۳۳م در همین شهر با حکیم شهیر صوفی محیالدین معروف به ابت عربی ملاقات کرد. ابن طاووس، سید غیاث الدین عبدالکریم بن احمدبن طاووس، مجلس او را درک نموده است و قزوینی با نویسنده و ادیب بزرگ، ضیاء الدین بن اثیر (متوفی به سال ۱۲۳۹ تق)، برادر مورخ معروف، که در آن وقت مقیم موصل بوده روابطی داشته است. سپس رهسپار عراق عرب شد و ضمن سفرهایش با بسیاری از کیهان شناسان و جغرافیدانان وقت محشور گشت، و مدتی نیز به فرمان مستعصم بالله آخرین خلیفهٔ عباسی با منصب قضای حله (۱۲۰ق) و واسط (۱۲۰ ق) مشغول کار بود و در مدرسهٔ شراییهٔ واسط نیز تدریس می کرد. پس بی شک قزوینی فقه آموخته بود؛ زیرا در عراق عهده دار قضاوت شده است. معلوم نیست که آیا پس از تسلط هولاکو بر بغداد در این منصب ماند یا آن را رها کرد، ولی مسلم است که مطالعات علمی خود را

ادامه داد و وقتی شهر بغداد در سال ۲۰۵ق/۱۲۵۸م به دست مغولان افتاد، و بساط خلافت عباسیان برچیده شد، قزوینی از اجتماع کناره گرفت و تمام وقت خود را صرف مطالعات علمی کرد.

عطاملک جوینی سیاستمدار و مورخ ایرانی و صاحب تاریخ جهانگشا که از سال ۱۲۲ق/۱۲۲۸ از طرف هولاکو و اباقا به حکومت بغداد و عراق منصوب شد و تا آخر عمر (۱۲۸۳ق/۱۸۳۸) در این سمت باقی ماند، قزوینی را تحت حمایت خود گرفت و به همین علت است که قزوینی آثار خود را به عطاملک پیشکش کرده است.

وفات قزوینی تقریباً همزمان با درگذشت عطاملک جوینی در پنجشنبه ۷ محرم سال ۱۲۸۳ق/۱۸۲۸ م واقع شده است و او در واسط درگذشت و پیکرش به بغداد منتقل و در مقبره شونیزیه دفن شود (نک: ابن تغزی بردی، المنهل الصافی، ۱۳۵۰، مصفا، تاریخ ادبیات در ایران، ۲۷۹٪ لویکی، دائرةالمعارف اسلام، ۱۸۵٪ – ۱۳۸؛ اثر آفرینان، ۱۳۰۸؛ ابن فوطی، حوادث الجامعة و التجارت النفافعة فی المائمة السابعة، ۱۲۸ – ۱۳۰؛ حاجی خلیفه، کشف الظنون، ۱۱۲۷٪ قمی، الکنی و الالقاب، ۱۹٪ سبوحی، مقدمه عجایب المخلوقات، ۳ے۔ ۱۲٪ کحاله، معجم المولفین، ۱۳٪؛ زرکلی، الاعلام، ۳۸٪؛ برنبورگ، دائرهالمعارف ادبیات عرب، ۱۳۷٪ – ۱۳۸٪ مونس عوض، الجغرافیون، ۱۱۳٪ کراچکوفسکی، تاریخ نوشتههای جغرافیایی در جهان اسلام، ۲۸٪).

زکریای قزوینی، مردی خوش خط و آشنا به شعر و تاریخ و جغرافیا و معانی و الفاظ و علوم طبیعی بود. وی را از جهت وسعت اطلاعات و فقدان فکر علمی با پلینی مقایسه کرده و او را پلینی قرون وسطی خواندهاند.او با بسیاری از جهانگردان، مراوده داشته و آثار آنها را خوانده یا از مشاهدات ایشان بهره برده است. از ابو ربیع سلیمانی ملتانی نقل قول کرده و از میان آثار او به آفریقای میانه راه برده؛ همچنین از ابراهیم طرطوسی اندلسی و احمدبن عمر عذری (متوفی حدود ۷۷۷ ق) که بعد از مشاهده برخی شهرهای فرانسه و اروپای میانه، بدرود حیات گفتند، مطالبی نقل کرده؛ نیز به گفتههای مسعر بن مهلهل و ابن فقیه استناد می کند.

در باب مذهب مؤلف، اختلاف است. بعضى، او را شافعي دانستهاند، در حالي كه

علامهٔ فقید، شیخ آقا بزرگ طهرانی در اثر جاودانهٔ خود دالذریعیه کتاب وی را در عداد کتب شیعه ضبط نمودهاند و به تبع ایشان، دائرةالمعارف بزرگ اسلامی و دائرةالمعارف تشیع با عنوان «علامهٔ شیعی» از وی یاد کردهاند (مصاحب، دایرةالمعارف فارسی، ذیل همین کلمه؛ مقدمهٔ کتاب آثارالبلاد، چاپ۱۳۷۳، ۱۲).

قزوینی در عصر خویش و زمانهای بعدی بیشتر از دیگر نویسندگان روحیهٔ مردمی داشت و با مردم بود و آن ناشی از شناخت خوب او از تألیفات ادبی بود و آنکه سعی می کرد که افکار علمی دانشمندان بزرگ را برای همه قابل فهم و متناسب با میل و رغبت دانشمندان عصر خود توضیح و تحلیل نماید. آن هنگامی که یاقوت حموی در تدوین معجمها به اوج رسیده بود، قزوینی بزرگ ترین کوزوموگراف (تئوریسین پیدایش جهان) و مفسر علوم به زبان ساده، برای تودهٔ مردم به شمار می رفت.

بسیاری از مورخان در رتبهٔ علمی قزوینی تردید دارند. برخی ا و را در بین دانشمندان علوم طبیعی، نجوم و ریاضیات قرار میدهند و گروه دیگر او را امام و پیشوای مورخان و جغرافیدانان عرب به شمار آوردهاند. ولی حقیقت این است که او در زمرهٔ دانشمندان علم زمین شناسی و گیاه شناسی است؛ اگرچه در دو علم نجوم و ریاضیات هم به شهرت قابل توجهی رسیده است. قزوینی از دانشمندانی بود که به بررسی علوم تجربی و آزمایشگاهی می پرداخت. از او چنین نقبل شده است: «انسان وقتی بار اول به راه درست نرسد، باید علتها را بررسی کند و دوباره آزمایش خود را انجام دهد که این همان راه رسیدن به موفقیت است» (حمیده، اعلام الجغرافیین العرب،

به نقل از قزوینی می گویند: «منظور از نگاه کردن به چیزی، به گردش درآوردن حدقهٔ چشم نیست؛ چرا که حیوان هم در این کار مانند انسان است... منظور از نگاه کردن یعنی تفکر در عقلانیات و دقت در محسوسات و جستجو در حکمت و انبواع تغییرات و تحولات آنها برای رسیدن به حقایق آنهاست». (نوفل، المسلمون و العلم الحدیث، نقل از: دفاع، مشاهیر گیاه شناسی، ۲۹۷).

قزوینی طرفدار تعمق در تحقیق بود. او میگوید: «وقتی دیدی که مغناطیس جـذب

نمی کند، نگو که خاصیت جذب ندارد، بلکه به دنبال آن عایقی باش که موجب عدم جذب آهن می شود». قزوینی دقت نظر و تفکری عمیق داشت. او از هدایت شدن زنبور به ساختن خانهاش از موم، آن هم به شکلی که هیچ مهندسی نتواند مثل آن را با خطکش و پرگار بسازد، در شگفت و تعجب می ماند. همچنین برای انباشته شدن آب باران در زیر زمین در فصل زمستان و خارج شدن آن به صورت چشمه در مراحل بعدی ارزیابی و تحلیل خوبی ارائه می دهد. او معتقد بود که زمین کروی شکل است و به دور خود می چرخد و آن چه که ما از حرکت ستارگان و سیارات در آسمان مشاهده می کنیم مربوط به چرخش آن ستارگان، آن گونه که ما با چشمان خود می بینیم نیست، بلکه مربوط به چرخش زمین، بر محور خود است و ما این طور خیال می کنیم که ستارگان و سیارت در آسمان بنا به برداشت ما، می چرخند (فروخ، تاریخ الفکر العربی، ستارگان و سیارت در آسمان بنا به برداشت ما، می چرخند (فروخ، تاریخ الفکر العربی،

مورخان در حیرت و شگفتی هستند از این که هر علمی که وضع می شود زکریا قزوینی در صدر دانشمندان آن رشته قرار دارد. مشهور است که او از دانشمندان علوم و زمین شناسی و از پیشوایان علم تاریخ و جغرافیا بوده و کتابهایی در زمینهٔ نجوم و ریاضیات دارد که او را در نوک قلهٔ پیشروان این علوم قرار می دهد (دفاع، مشاهیر گیاه شناسی، ۱۳۱۳).

او در میان نظریات پیشینیان متحیر نماند، بلکه وارد آزمایشگاه شد و جستجو و تحقیقی علمی بر مبنای مشاهده و نتیجه گیری نمود، به گونهای که کتابها و نوشتههای ارزشمند قزوینی موجب حیرت، شگفتی دانشمندان اروپا در قرون میانی و عصر جدید شده است و بسیاری از آنها درباره مطالب و اطلاعات وسیعی که در آن کتابها بود اظهار تعجب نمودند. پس تمام سخنان مغرضانهای که برخی از مستشرقان افراطی دربارهٔ قزوینی گفتهاند و این که خلاصهٔ گفتههای آنها این است که قزوینی فقط ناقل و بیان کننده افکار یونان بود، از حق فاصله گرفتهاند، بلکه باید گفت که قزوینی از متفکران و اندیشمندان بزرگی بود که امت مسلمان و بلکه همهٔ عالم، به سبب خدمات ارزندهای که به علوم بشری تقدیم نموده، به او افتخار می کنند (همو، ۳۱۷).

با این همه، محققین عموماً معتقدند که زکریای قزوینی به علت دانش بسیار و هوش سرشار و كار فراوان توانسته است تمامي اطلاعات موجود عصر خود را جمعآوری و به روشی متین و سودمند دستهبندی و تألیف کند و دانش کیهانشناسی و جغرافی را در سطحی بالا و به صورتی علمی بازگو نماید و در عین حال چنان ساده و روشن بنویسد که به جای فضل فروشی و اثبات دانشوری خود، سبب استفادهٔ عمومی شده باشد. غربی ها او را گاهی به هرودوت یونانی (Herodotus ٤٨٤-٤٢٠BC) و بلیناس رومی (Gaius Plinius ۲۳-۷۹ AD) مانند کردهانید، و او را در سبر جمع، بیزرگ تبرین كيهانشناس عالم اسلامي مي دانند و در نجوم و جغرافيا و زمين شناسي و معدن شناسي و نبات شناس و حیوان شناسی و نژادشناسی، دانشمندان ممتاز و کمنظیر می شمارند. کارهای قزوینی به گفتهٔ ادوارد براون «خارج از عصر خود قـرار دارد» و در دورانهای بعد از او در جهان اسلام و شبه قارهٔ هند تأثیر فراوان داشته و دانشمندانی را مانند شمس الدين دمشقى (وفات ٧٢٧ق/١٣٢٧ م)، احمد بن حمدان حراني (دوران شكوفايي حدود سالهای ۷۳۲ق/۱۳۳۲م)، حمدالله مستوفی قزوینی (وفات ۷۵۰ق/۱۳٤٩م)، دمیری (وفات ۸۰۸ ق/۱٤٠٥م)، ابن وردی (وفات ۸٦۱ ق/۱٤٥٧م) تا محمود بن سعید سفاقسی (وفات ۱۲۳۳ ق/۱۸۱۸م) تحت تأثیر قرار داده است (علائی، *جهان نمای زکریا* قزويني، ٥٣٢ \_ ٥٣٣؛ كراچكوفسكي، ٢٨١).

## نگاهی به فلسفهٔ عجایبنامهنگاری و نقش قزوینی در این میان

رؤیاپردازی ها و خیال پردازی های مردمان ایران زمین، مملو از تصاویر اعجاب انگیز و غریب است و این در ادبیات و نوشته های این سرزمین نیز به طور گسترده ای ظهور یافته است و در عجایب نامه های ایرانی وارد شده اند. در متون جغرافیا و علوم مربوط به ستاره شناسی و کواکب، نژاد شناسی و انسان شناسی، متون علمی و حتی متون پزشکی، ظهور این نوع خیال انگیزی و عجایب انگاری را شاهد هستیم که در روند خود گاهی به شکل عجایب انگاری در میان این متون قابل ذکر است. یکی از آنها ارداویراف نامه می باشد که یکی از اساسی ترین منابع برای شناخت آموزه ها دربارهٔ جهان دیگر در ایران باستان است. در این راستا، می توان به متون مذهبی و دینی در اقوام

مختلف و سایر کتب دینی اشاره نمود، به گونهای که گاهی در بین آنها می تبوان موجودات و افسانه هایی غریب را جستجو کرد که «عجایب المخلوقات»، یکی از شاخص ترین آنهاست. این گروه از آثار بیش از هر چیز دانشنامههایی عمومی هستند و در آنها از همهٔ وجوه جهان هستی سخن گفته می شود؛ از این رو، آنها را بیشتر در ردیف آثار کیهانشناسی قرار می دهند. اموری که در این رسالات از آنها به عنوان امر عجیب یاد شده، یا متأثر از باورهای دینی و قومی است یا ناشناختههای اعصار پیشین است. نویسندگان این آثار هدف خود را از تدوین چنین آثاری، ذکر قدرت خداوند و آشکار شدن توانایی او بر خلق چنین عجایبی به منظور تنبه انسان و نیمز آگاهی ایمن آثـار بی شباهت به کتابهایی چون تاریخ طبیعی پلینی (۲۳ \_ ۷۹م) نیست، اما چون مدرکی حاکم از آشنایی مسلمانان با این اثر وجود ندارد و در نخستین کتابشناسیهای دوران اسلامی نیز ذکری از این گونه آثار به میان نیامده است، بهطور مشخص نمی توان گفت. که مسلمانان از چه زمانی و به چه دلیلی به نوشتن چنین آثاری رو آوردهاند. البته نمونههایی از این گونه مطالب در سفرنامهها و کتابهای جغرافی به چشم می آید. هر چند در این کتابها معمولاً بخش مستقلی دربارهٔ جانوران و یا ذکر عجایب ایشان گنجانـده نشده است، و نویسندگان معمولاً در ذکر اماکن به جانوران و یــا ذکــر عجایــب ایشــان گنجانده نشده است، و نویسندگان معمولاً در ذکر اماکن به جانوران آنها هم توجه کردهاند. برای نمونه ابو حامد غرناطی، از جغرافی نویسان سده ۱۵/۲۱م، گزارش هایی از مسافرتهای خود فراهم آورده است. آثار او با توجه به عناوینی که برای آنها برگزیده، و مطالبی که در آنها بدان پرداخته، به کتابهای عجایب بسیار نزدیک است. مهم سرین و شناخته شده ترین اثر او، تحفه الالباب و نخبه الاعجاب است. این کتاب در چهار بخش تنظیم شده است و بخش سوم آن به بیان شگفتی های دریا و جانوران عجیب آن اختصاص دارد (آلوارت، ۷/۳۹۰). نمونههای دیگری از آثار جغرافیایی که در آنها به جانوران و بهویژه به عجایب آنها پرداخته شده باشد، در سدههای بعد هم دیده می شود. برای نمونه شمس الدین محمد دمشقی (د ۷۲۷ق/۱۳۲۷م) در کتاب نخبه الدهرفی عجانب البر و البحر (ألوارت، ۲۱۹ \_ ۷/۳۱۷) و سراج الدين عمر ابن وردى (د ۸۵۰ يـا ۷٫۳۷۱ الم ۱٤٤٧ یا ۱۶۵۷ می در کتاب خریدة العجائب و فریدة الغرائب (آلوارت، - ۱۷۲۷) به مسائلی از این دست اشاره کرده اند. اما به نظر می رسد که نگارش ایس گونه کتابها سابقه ای قدیم تر از این آثار جغرافی داشته باشد. کتابی از سدهٔ عقر/۱۰ م با عنوان تعفة الغرائب از نویسنده ای گمنام در دست است که آن را به محمد بن ایبوب حاسب طبری (د پس از ۱۹۸۵ق/۱۹۹۸) منتسب کرده اند. (نک: مدرس صادقی، ۱۷) اما این امر با توجه به زمان احتمالی نگارش کتاب نمی تواند درست باشد. کتاب در ۲۷ باب تنظیم شده، و مؤلف در آنها تنها به بیان اقوال متفاوت در موضوعات مختلف بسنده کرده که در این میان گاه اقوالی هم دربارهٔ حیوانات آمده است. از نکات حائز اهمیت دربارهٔ این کتاب آن است که قزوینی در عجائب المخلوقات از آن یاد کرده، و جملاتی از آن را با عبارت «صاحب تحفة الغرائب گوید» آورده است. اما نخستین اثری که با عنوان کلی عبارت «صاحب تحفة الغرائب گوید» آورده است. اما نخستین اثری که با عنوان کلی ابوحامد غرناطی نوشته شده است. مؤلف این کتاب محمد بن محمود بن احمد طوسی شعراب المخلوقات و غرائب الموجودات یا عجائب نامیده، و به ابوطالب طغرل بن ارسلان بین طغرل (ح ۷۲۱ – ۱۹۵۵ ۱۱۹۲ م) تقدیم کرده است طغرل بن ارسلان بین طغرل (ح ۷۲۱ – ۱۹۵۵ ۱۱۹۲ م) تقدیم کرده است (طوسی، ۱۶ ۱۸ ۱۹ نیز نک: ستوده، ۱۷ – ۱۸).

کتاب از ۱۰ رکن تشکیل گردیده که هر رکن خود به بابها و فصلهایی تقسیم شده است. مؤلف در رکن اول و دوم از اجرای علوی و آنچه میان ماه و زمین است، سخن می گوید و عجائب آنها را نیز بیان می کند. رکن سوم در شگفتی های زمین، کوهها، دریاها، رودها، و مانند آنها. رکن چهارم در شگفتی های بلاد و مساجد و کنانس. رکن پنجم در شگفتی های گیاهان. رکن ششم در شگفتی های صور منقوشه. رکن هفتم در شرافت آدمی و عجائب فطرت او. رکن هشتم در جن. رکن نهم در عجائب پرندگان، و رکن دهم در عجائب بهایم و جانوران بزرگ است.

مؤلف در سراسر کتاب روایتهایی را بدون ذکر منبع می آورد و تنها با توجه به مشابهت برخی روایات با روایات موجود در دیگر آثار جانورشناسی می توان گفت که وی احتمالاً با برخی از آثار پیشین آشنایی داشته است (برای نمونه، نک: ص ۵۲۳، که

همان داستانی را آورده که جاحظ، ۱۵۲/۲، از ایاس بن معاویه نقل کرده است). طوسی در دو رکن پایانی که به جانوران اختصاص داده است، پس از بیان نام هر حیوان نخست در چند سطر به بیان ویژگیهای آن حیوان میپردازد و سپس دربارهٔ برخی از آنها حکایتهایی می آورد.

اما در زبان عربی نیز به نیمهٔ دوم قرن سیزدهم م./ هفتم هـ کتابی به وجود آمد کـه در میان عامهٔ خوانندگان رواجی کمنظیر یافت؛ و آن کتاب کیهان نگاری قزوینی است که چون فرهنگ یاقوت، در نوع خود نمودار کمال است. کتاب قزوینی از آنگونه تألیف جغرافیایی است که از عجایب سخن میکند و در این باب چنان کامل و شامل است که سر از آن مطلب تازهای به دست نیامده و مؤلفان دیگر یا به تلخیص کتاب قزوینی بسنده کردند یا به دستکاری آن پرداختند. قزوینی بزرگترین کیهان نگاری بود که علوم را برای عموم ساده کرد؛ چنانکه از پیش دیدیم نمایندگان این رشته از پایان قرن دوازدهم م./ ششم هـپدید آمدند. اینان تنها به توضیح قوانین حاکم بر نظام شمسی بسنده نکر دند، بلکه به همهٔ پدیده همای کره زمین پرداختند و دارای نقش منجمان، جغرافی شناسان، زمین شناسان، معدن شناسان، و گیاه شناسان بودند و خود در این مورد مكمّل كار جاحظ و مسعودي و بيروني به شمار ميآيند؛ امـا طبعـاً كارشــان اصــالت و عمق نداشت. اینان غالباً مردمی صوفی مسلک و ساده دل بودنـد کـه در همـه چیـز معجزات خالق را می دیدند و بیشتر رسایلشان رنگ موعظه و ارشاد داشت؛ و به خلاف جاحظ و امثال او هدفشان اصالت و ابداع نبود، بلکه به نقل و اقتباس بس می کردنــد و .معمولاً در این کار امین بودند و در ترتیب مطالب مقامی برجسته داشتند. مؤلفاتشان استقلال نداشت ولى غالباً روشن و ساده و منظم بود.

اما قزوینی در این رشته به اوج ابداع هنری رسیده و به دورانهای بعد دمشقی و ابن الوردی نیز بدو پیوستند. قزوینی روایتگری کامل است و نمونهای روشن از نوشته های دوران انحطاط را به دست می دهد. اطلاعات گسترده و معلومات فراوان دارد، اما مطلب تازه یا نظریهٔ بکر ندارد. همه چیز را از دید خاص خود فهمیده و کتابی به وجود آورده که شامل همهٔ معارف دوران اوست. وی به عنوان یک نویسنده سبکی

روشن و عالی دارد و بی گفت و گو در کار ساده کردن مطالب علمی که مورد رغبت عامّه توان شد، یک نابغه است که پیچیده ترین موضوعها را با مهارتی فوالعاده در قالبی روشن و جالب و دلپسند می ریزد. اسلوب وی ساده و متنوع است، ولی غالباً مخلوطی از روایتهای مؤلفان سابق را نقل می کند.

به نظر یکی از دانشوران معاصر، کیهاننگاری قزوینی مهمترین اثری است که یک نویسنده عرب در قرون وسطا به وجود آورده است. غالباً دانشوران او را با هرودوت و یلینی همسنگ کردهاند. البته این مقایسه تا حدی موجّه است، اما باید گفت که قزوینی، نه از لحاظ روح نقادی بر این دو مؤلف قدیمی برتری دارد و نه از لحاظ روش: کتاب كيهاننگاري او معمولاً عنوان عجائب المخلوقات و غرائب الموجودات دارد كه آن را به عطا ملک جوینی، حاکم بغداد به روزگار مغول که کمی پس از این به عنوان علامه نیز به او بر میخوریم، پیشکش کرده است و معلوم میشود که قزوینی میکوشیده تــا زندگانی خود را با وضع تازه سازش دهد. نیمهٔ اول عنوان، تکرار عنوان کتاب احمد طوسی است و نشان می دهد که کتاب از نوع «عجایب» است و رواج این عنوان میان مؤلفات این رشته مایهٔ اشتباه آن دو با یکدیگر شده است. کتاب جمعاً دو قسمت است که به طور جداگانه از جهان علوی و سفلی سخن دارد. قزوینی در ابتدای کتاب ضمن آوردن آیاتی از قرآن و ذکر دو داستان، در پی آن است که لزوم پرداختن به مسـائلی از این دست را ثابت کند. او هدف خود را از تألیف چنین اثری تفکر در معقولات و نظـر در محسوسات و بحث در حکمت آنها دانسته، «تا حقایق آنها روشن گردد و قدرت خالق از راه نظر در مخلوق شناخته شود». او به این نکته هم اشاره می کند که هیچ مطلبی در این کتاب از خود او نیست و تمام آنها بر پایهٔ روایات و مطالب موجـود در آنار دیگر است. صحت این سخن از ارجاعات بسیاری که در سراسر کتباب قابل مشاهده است، به خوبی بر می آید.

كتاب شامل چهار مقدمه است:

در مقدمهٔ اوّل به شرح واژه عجب (عجیب) می پردازد. قزوینی در ایـن کتـاب، امـر غریب را این گونه تعریف می کند: «امر غریب، امری باشد که مثل آن کـم واقـع شــود و

مخالف عادات باشد یا تأثیر نفوس باشد یا تأثیر امور فلکی یا تأثیر اجرام عنصری». قزوینی به موضوعات مختلفی با عنوان امور غریب اشاره کرده است؛ گاهی در متن قزوینی از اموری به صورت عجیب اموری نقل شده که امور و یا موجوداتی بسیار معمولی هستند، ولی متن قزوینی آنها را عجیب جلوه داده است.

مقدمه دوم تقسيم مخلوقات است.

مقدمه سوم دربارهٔ واژهٔ غریب است.

و مقدمهٔ چهارم دربارهٔ تقسیم موجودات است که طبق مکتب یونانی و بخصوص ارسطو انجام شده است. قسمت اوّل که خاص جهان علوی است از اجرام سماوی یعنی آفتاب و ماه و ستارگان و ساکنان جهان بالا، یعنی فرشتگان، و وقت شناسی و تقویم های عربی و سریانی و عیدها و روزهای مشخص سخن دارد. قسمت دوّم خاص زمین و پدیده های آن به معنی وسیع کلمه است که ضمن آن به طورکلی از عناصر چهارگانه و سپس جداگانه از آتش و هوا و آب و نیز از شهاب ها و بادها سخن میرود. این قسمت از تقسیم معموره به هفت اقلیم و علت وقوع زلزله و پیدایش کوه ها و رودها و چشمه ها گفت و گو دارد و علتهای طبیعی و زمین شناختی که برای توضیح آن می آورد، بی لطف نیست. پس از آن گفت و گویی از مناطق سه گانهٔ طبیعت یعنی منطقهٔ معدنی، گیاهی، و حیوانی هست که منطقهٔ اخیر با انسان و خصایص اخلاقی و تشریح و ترکیب عضوی او و مشخصات اقوام مختلف آغاز می شود و به دنبال آن از مخلوقات دیگر و نخست از جنیان و غولان سخن می رود و از این مجموع تابلوهای رنگارنگ دیگر و نخست از جنیان و غولان سخن می رود و از این مجموع تابلوهای رنگارنگ پدید می آید پر از مایه های جغرافیایی که غالباً تکرار مطالب کتاب جغرافیای اوست.

و سپس کتاب به دو مقاله تقسیم شده است: مقالـهٔ اول در عُلویـات؛ مقالـهٔ دوم در سُفلیات.

مقاله اوّل خود به سيزده نظر تقسيم شده است:

نظر اوّل: در حقیقت افلاک و اشکال و موقعیتهای آن.

نظر دوم: دربارهٔ فلک ماه.

نظر سوم: دربارهٔ فلک عطارد.

نظر چهارم: دربارهٔ فلک زهره.
نظر پنجم: دربارهٔ فلک خورشید.
نظر ششم: دربارهٔ فلک مریخ.
نظر هفتم: دربارهٔ فلک مشتری.
نظر هشتم: دربارهٔ فلک مشتری نظر نهم: دربارهٔ فلک ستارگان ثابت.
نظر دهم: دربارهٔ فلک ستارگان ثابت.
نظر دهم: دربارهٔ فلک البروج.

نظر دوازدهم: دربارهٔ ساكنين أسمانها كه همان ملائكه هستند.

نظر سيزدهم: دربارهٔ زمان.

و مقالهٔ دوم نیز خود طی چهار نظر تقسیم شده است که به ترتیب به: کرهٔ آتش؛ کره هوا؛ کره آب؛ و دربارهٔ کرهٔ زمین میپردازد و سپس به بررسی کائنات و موجودات هستی میپردازد که آنها اجسامی هستند که از عوامل اصلی و مادر متولد میشوند و شامل سه نظر هستند: درباره فلزات؛ درباره گیاهان؛ درباره حیوانات.

قدیمترین نسخهٔ ایس کتاب در مونیخ موجود است که تاریخ آن به سال ۱۲۸۰ میرسد، یعنی هنگامی که مؤلف در قید حیات بوده است. آن نسخه با تصویرهای مینیاتوری مزیّن است. جالب آنکه غالب دانشوران حشره شناسی پنداشته اند که گویا این تصویرها زیر نظر خود قزوینی آماده شده است. وستنفلد که دو کتاب را، با وجود دسترسی نداشتن به همه مواد لازم، انتشار داده، عقیده دارد که سه متن از کتاب هست که به نظر وی هر سه را قزوینی خود آماده کرده است، ولی بعدها معلوم شد که مطلب از آنچه و وستنفلد گمان برده پیچیده تر است. روسکا، مورتخ علوم دقیقه و خاور شناس معروف، در ضمن تحلیل فصول انسانی و معدنی کتاب و بخصوص افسانه ترکی معروف «سنگ باران» وجود متن چهارمی را نیز کشف کرده است. قدیمترین نسخههای کتاب از روی متن دوم است که به قرار معلوم در زبان عربی از همهٔ متنهای دیگر رایج تر بوده و نسخههای خطی بسیار از آن به جا مانده است. اصل عربی متن

سوم موجود نیست و علامت آن این است که فصل هفتم و هشتم را که از اقوام و حرفهها سخن دارد بر آن افزودهاند. این متن قزوینی نیست و ترجمههای فارسی، از جمله همین ترجمهٔ ما را از روی آن کردهاند. یک متن چهارم نیز هست که از لحاظ زمانی از همه کهن تر، و تا به روزگار ما از همه رایج تر است و اضافات فراوانی به فصول مختلف آن راه یافته، مثلاً تنها همین متن است که از قبایل تـرک بـه قـرن دهـم م./چهارم هـ سنخن دارد و قطعاتی از ابودلیف و ابن فضلان و فصولی از کتاب جواهرات خازمی نقل کرده است. بی تردید این متن از قزوینی نیست، زیرا نسخهٔ خطی اصلی آن با عنوانی دیگر به جای شرح قزوینی خوانده میشود. آنکه قسمت عالم علوی كتاب با رسائل مسيحيان همان دوران در غرب و شرق شباهت دارد، و اين قضيّه بخصوص بر كتاب سرياني مجهول المؤلف علة كلّ العلل صادق است كه زاخاي گويد: «کتابی است در کیهان نگاری که از لحاظ تازگی نظیر ندارد و برای همه اقوام نوشته شده است». بي گفتو كو همهٔ اين مؤلفات يك منبع مشترك دارد. دليل رواج فوقالعاده كتاب قزويني تنها اختلاف و تعدّد متنها و نسخههاي آن نيست، بلكه تعـداد فـراوان ترجمه ها و متنهای دستکاری شده در زمانهای دیگر نیز شاهد این مطلب است. متن فارسی کتاب با متن عربی تقریباً به یک زمان به دسترس قرار گرفت و دست کسم سه متن فارسى را مىشناسيم واين بجز تلخيصها و گلچينهاست. قسمت دوم كتـاب را در قالب شعر پارسی نیز ریختهاند. از نیمه قرن پانزدهم م. / نهم هـ متنهای دستکاری شده و ترجمه های ترکی پشت سر هم منتشر شده و در تمام قرن شانزدهم و هفدهم م./ دهم و یازدهم هـ دنبالهٔ آن قطع نشده است (کراچکوفسکی، تاریخ نوشتههای جغرافیایی در جهان اسلامی، ۲۸۲ – ۲۸۳).

به طور مثال دربارهٔ پدیدهٔ خسوف عقیدهٔ قزوینی این گونه است که خسوف ماه، با قرار گرفتن زمین بین ماه و خورشید به وجود می آید که در این حالت از قرار گرفتن نور خورشید بر روی زمین، مخروطی به دست می آید که قاعدهاش همان صفحهٔ زمین است (دایرهٔ بزرگ در محیط آن). وقتی همهٔ ماه، در جرم مخروط قرار می گیرد، خسوف کامل، به دست می آید (یعین نور خورشید به صورت ماه که در برابر ما قرار دارد

نمی رسد و سیاه و تاریک به نظر می رسد، و در آخر هر ماه به همین صورت به وجود می آید) ولی اگر قسمتی از آن فقط در سایه مخلوط داخل شود، خسوف ناقص پدید می آید. اما کسوف خورشید با قرار گرفتن ماه بین خورشید و چشمان ما به وجود می آید (همان طور که در پدیدهٔ خسوف برای زمین ایجاد می شود). به اعتقاد قزوینی توقف خورشید در کسوف، مانند توقف ماه در خسوف طولانی نمی باشد (زیرا قاعدهٔ مخروط شعاع وقتی با صفحهٔ ماه منطبق شود، در همان لحظه از آن منحرف شده و خورشید شروع به پدیدار شدن می کند). قزوینی همچنین می گوید: مقدار کسوف ها بس حسب اختلاف دید و مشاهدهٔ ساکنین در مناطق مختلف جغرافیای، مختلف و متفاوت است. گاهی کسوف خورشید ممکن است در برخی مناطق اصلاً وجود نداشته باشد در حالی که هم زمان در برخی مناطق دیگر، کسوف پدید آمده است (قزوینی، ۲۰؛ همچنین حالی که هم زمان در برخی مناطق دیگر، کسوف پدید آمده است (قزوینی، ۲۰؛ همچنین نک: دفاع، مشاهیر گیاه شناسی، ۳۱۰ – ۳۱۱).

قزوینی در کتاب خود از آسمان و آنچه در آن است، سخن گفته و در آن به علم فلک، توصیف ستارگان و بروج و حرکات آنها و نیز تغییرات فصلها و ماههایی که از آن ناشی می شود، پرداخته است و از زمین و آنچه بر روی آن است سخن گفته است. اصل، زمین، طبیعت آن، کرهٔ هوا، و اصل بادها و انواع آن، کهٔ آب و بخارهایی که در آن است، جزیرهها و حیوانات عجیب آن و نیز خشکی و جمادات، گیاهان و حیوانات روی آن را ذکر نموده و همه آنها را به ترتیب حروف الفها آورده است (دفاع، مشاهیر گیاهشناسی، ۲۱۶)

او تعریف کرده که بر روی کوهی بین باورد و طوس، که بلندترین رشته کوه است ایستاده بود. آسمان صاف و روشن بود. وی می گوید من در وسط کوهی بودم که بین من و زمین بود. دایرهٔ صاف و شفافی را به رنگ قوس قزح دیدم که من شروع به پایین آمدن از کوه کرده ام، در حالی که این دایره کوچکتر و کوچکتری شد، وقتی پایین آمدم آن را کوچکتر از قله دیدم تا اینکه به ابر رسید و از بین رفت. او در کتابش به حرک ات ستارگان پرداخته است. او می گوید: ماه کوچکترین ستاره است، اما چون به زمین نزدیک است گویی که بزرگترین آنهاست و با توجه به سبکی وزنش به طور نسبی،

حرکت آن نسبت به ستارگان دیگر سریع تر است.

مرشد خطاط ملقب به عطار، یکی از خوشنویسان مشهور شیراز در قرن شانزدهم میلادی/دهم هجری است که از سال ۱۵۲۳ م/۹۲۹ هـق تا ۱۵۵۲ م ۹۵۹ هـق فعالیت می کرده است. مرشد خطاط در سال ۱۵٤۵ م/۹۵۱ ه. ق مشغول نوشتن نسخه خطی قطوری از کتاب عجایب المخلوقات قزوینی می شود که اکنون در کتابخانه چستربتی در انگلستان نگهداری می شود (بازیل، نقاشی ایران، ۱۳۲).

دلیلی دیگر از رواج فراوان کتاب قزوینی اینکه، از جمله کتابهای معدود غریب است که با تصویر زینت یافته است و بجز تصویرها و جدولهای نجومی، مینیاتورهایی دارد که گاه در کمال خوبی و دقت است، چنانکه در نسخهٔ مونیخ که از آن سخن داشتیم و نیز در نسخهٔ مؤسسه مطالعات شرقی می توان دید. این گونه تصویرها در متنهای عربی و فارسی نیز هست، اگر چه بعضی تصویرهای گیاه و جانور و اقسام وحوش خیالی است، ولی در بعضی موارد مینیاتورها به توضیح مسائلی مهم، از قبیل تاریخ تصویر ستارگان و پارهای مسائل تاریخی طبیعی، کمک کرده است. سرانجام این نکته نیز در خورد دقت است که همهٔ نسخههای خطی قزوینی همچون مؤلفات کیهانشناختی متأخر حرانی و ابن الوردی با یک نقشهٔ مدور جهان از نوع نقشه اصطخری همراه است (کراچکوفسکی، ۲۸۵).

دومین مکتب نگارگری تبریز در دورهٔ جلایریان شکل گرفت. آنان از ۷۲۰ بر تبریخ تسلط یافتند و در آنجا به حمایت از کتابآرایی پرداختند. سلطان غیاثالدین احمد بهادر جلایری (حک: ۷۸۶–۱۸۳ق)، آخرین سلطان جلایری که در نقاشی و تذهیب استاد بود، از حامیان نامآور نقاشی بود. نسخهای از عجایبالمخلوقات قزوینی (محفوظ در کتابخانهٔ ملی پاریس) که در ۷۹۰ق. برای کتابخانهٔ وی تهیه شد، از آثار مکتب تبریز به شمار می رود، زیرا به خط نستعلیق کتابت شده و خط نستعلیق اندکی پیش از تاریخ کتابت این نسخه در تبریز پدید آمده بود. از لحاظ فرمشناسی خصوصیات دیداری در این مکتب با حذف عناصر چینی و بیزانسی به سمت تصویر کردن دنیای شاعرانه، خیالی، و آرمانی نقاش می رود. (نک: کونکل، ص ۱۸۳۸، تجویدی، ص ۱۰۹؛ ذیلابی،

«تبریز». دانشنامهٔ جهان اسلام، ج٦).

جالب آنکه این متن توسط تصویرگران مختلفی در دورههای مختلف تصویرگری شده است. نسخه چاپ سنگی توسط علی قلی خوئی (به سال ۱۲۶۲ ه. ق. و ۱۸٤۷ م) نمونهای از آنهاست. بعدها هنرمندان دیگر از روی آن کپی کردهاند که احتمالاً تصاویر اثر بابومنوهر لال – نسخه دیگر فارسی چاپ سنگی موجود در کتابخانهٔ ملی ایران – کپی آن باشد. (وضعیت نشر: کلهنونشی پرلک نرائن، ۱۹۱۳م./ ۱۳۳۱ هـ ق). تصاویر به کار برده شده، تصاویر متمایل به نوعی طبیعتگرایی و همراه با خام دستی است که در آن نسبت به نسخه خطی نقوش و خطوط تزئینی کمتری می بینیم. در ایس تصایر، صورتها، موها و لباسها کاملاً هندی می باشد.

در نسخهای دیگر فارسی که دارای ۱۸۰ نگاره بوده و در دانشگاه پرینستون موجود است و در این تصحیح یکی از نسخههای ماست، کیفیت هنری این نگارهها بسیار شاخص است و تأثیرات فرهنگ هندی نظیر حیوانات هندوستان و نمادهای هندی در آن به راحتی دیده می شود. ظرافت در طرح و رنگ این نگارهها، ما را به یاد مینیاتور می اندازد. این تصاویر متعلق به قرن ۱۸م. می باشد. امتیازهای تصاویر این نسخه باعث شد تا در متن کتاب حاضر از تصاویر زیبای آن استفاده نماییم.

در نسخههای فارسی بعدی که باز صورت هندی تصاویر در تصویرگری مشخص است، ترکیب بندی و فضاسازی خاصی دیده نمی شبود و تصویرگر فقیط به معرفی موجودات بدون توجه به قصه پردازی اکتفا کرده است. تصاویر دورگیری خطی شده اند و رنگهای تخت در رنگ آمیزی آنها برده شده است. از روی تصاویر نسخهای دیگری که در دانشگاه پرینستون می باشد و اسم عجایب المخلوقات دارد، ولی بسیار متفاوت از نسخههای دیگر می باشد، می توان فهمید که از نسخههای قزوینی الهام گرفته است که البته با قسمتهای مربوط به طلسمات همراه است که تصاویری بسیار بدوی و خام می باشند. این نسخه در شعبان ۱۳۲۶ق، در دارالسلطنهٔ اصفهان به دست «علیمحمد ابن جعفر ابوالحسنی النائینی المصاحب» کتابت شده و در حاشیه برخی تصاویر می توان نام برنسادباشی» را که احتمالاً تصویرگر این نسخه بوده است، مشاهده کرد. با اینکه در

بعضی از نسخه ها تصاویری با فرهنگ هندی می بینیم، ولی به دلیل اینکه دارای متن فارسی می باشند، شبهاتی در مورد ملیت تصویرگران آنها به وجود می آورند. به هر حال، این تصاویر که هر کدام با تکنیکهای مختلف ترسیم شده اند، در برگیرنده ایده های متفاوتی از یک نسخه می باشند و حتی حدسیاتی در مورد فرهنگهای مختلف عامه و شناخت باورهای جوامع در ذهن ایجاد می کند.

کتاب عجایب المخلوقات از رایج ترین کتب نثر مصور است، تاکنون هیچ کوششی علمی برای بررسی تطبیقی میان کتابهای جانوران نمادین و جانوران افسانههایی که ساختهٔ تخیل مردم قرون وسطی بود، صورت نگرفته است. چنین کوشش و پژوهشی می تواند تشابه بسیاری میان تصاویر اسلامی و توصیفهایی که در کتاب قزوینی آمده را شناسایی کند و به نظر می رسد که برخی از نگارگران ایرانی و دیگر سرزمینهای شرق اسلامی از کارهای نقاشان مسیحی نقل کرده باشند، مانند تصویر نمادهای رسولان، صاحبان انجیلهای چهارگانه: فرشته قدیس متی و شیر قدیس مرقس، و گاو نر قدیس لوقا و عقاب قدیس یوحنا که ضمن یک نسخهٔ دستنویس از کتاب قزوینی که در اختیار پروفسور زاره است وجود دارد. قزوینی در فصل «صورتهای فرشتگان و جامهها و رنگهای آنان» چنین نوشته است که: حاملان عرش بر چهار شکلاند: انسان، گاو، عقاب و شیر. همچنین در نسخههای دستنویس اسلامی اشکال جانداران عجیب همچو مردانی که گوشهای فیل و سرهای سگ دارند و یا آدمیان یک پا و امثال آن از موجودات تخیلی ترسآور، مشابه پیکرههای تراشیده در کلیساهای قرون وسطی، دیده می شود (عکاشه، نگارگری اسلامی، ۷۹-۸۰).

از کتاب عجایب المخلوقات نسخه مصور کهنی به دست ما رسیده که در سال ۱۲۸۰ میعنی سه سال پیش از مرگ مؤلف آن در شهر واسط، که در آنجا به شغل قضاوت مشغول بود کتابت شده است. در این نسخه مینیاتوری از دو فرشته دیده می شود: «بر آدمی گماشته شده اند، یکی در سوی راست او و دیگری در سمت چپ او، و در یک دست هر کدام دفتری و در دست دگر قلمی است، چهرههایشان سپید مایل به سرخ و جامهٔ آنها آبی رنگ است و از پشت سر هر یک گیسویی بافته شده، فرو آویخته

و عمامهای سفید بر سر و دو کفش در پا و دو بال بر شانهها دارند و هر دو، نوک قلمهایشان را بر صفحهٔ دفتر نهاده، آمادهٔ ثبت نیکیها و بدیها هستند». اسلوب این مینیاتور با اسلوب مینیاتورهایی که در کتاب «البیطره» اثر احمد بن حسین احنف و «الادویه المفرده» دیوسکوریدوس و نسخههای پاریس و لنینگراد «مقامات حریری» می بینیم متفاوت است. با آنکه این نسخهها همه در ناحیهٔ جنوب عراق کتبات شدهاند. تعداد رنگهای به کار رفته در مینیاتورهای «عجائبالمخلوقات» کمتر و درخشندگی آنها بیشتر است، بجز چند خط تیره که چین و تابهای جامهها را نشان می دهد. در این تصاویر نوعی کمرنگی و بی حالتی به چشم می خورد، ولی به رغم همهٔ اینها، کلیات تصویر بر روی هم به سیمای خاور نزدیک، شبیه تر است.

مینیاتور شگفتانگیز دیگر در بخش عجایب دریای فارس از همین کتاب آمده و نمودار نجات تاجر اصفهانی است، علاقهٔ رایج مردم آن روزگار به حوادث عجیب و غریب را منعکس میسازد. این داستان شبیه سرگذشت ملاحی است که در سفر دریایی دوم سندباد، در کتاب هزار و یک شب ذکر آن به میان آمده که چگونه پرندهٔ عظیمالجثه، مرد جهانگردی را از میان جزیرهای هولانگیز و بی آب و علف به هوا برداشته و او را به شهری آباد می برد. در این مینیاتور کوهها با خطوطی ترسم شده که پیش از آن در نگارگری عربی سابقه نداشته، و سایر عناصر تصویری آن نیز ویژگیهای هنر چینی را به یاد می آورد. نگارگر این مینیاتور توانسته است چهرهٔ درامی موضوع را با زبردستی و به صورت پر مهابتی ترسیم کند و تصویر ناآشنای کوهها نیز سایهای از وحشت که متناسب با فضای روانی مینیاتور است، بر آن کشیده است. اکثر نسخههای این کتاب مصور است (عکاشه، نگارگری اسلامی، ۳۲۸–۳۳۲).

گذشته از این در بین آثار قزوینی کتاب آثار البلاد و اخبار البلاد وی حاوی اطلاعات جغرافیایی اوست و در سال ۱۷۶ق نوشته شده؛ در حالی که از عمر مؤلف آن، حدود هفتاد سال گذشته بوده است. قزوینی آن را نخستین بار به نام عجائب البلدان در ۱۲۶ق ساخته و سپس در ۱۷۶ق گسترش داده و مبسوط آن را به نگارش درآورده و کتاب، دارای سه پیشگفتار و هفت عنوان دربارهٔ هفت اقلیم است.

در آغاز آن گفته است که در این کتاب آنچه را برای من واقع شده و شناختهام و آنچه شنیدهام و دیدهام گرد آوردهام.

پیشگفتار اول آن درباره نیاز به پدید آوردن شهرها و روستاهاست. وی در این پیشگفتار به این نکته اشاره می کند که خداوند انسان را با سرشت گروهی زیستن آفریده است، چنان که بدون هیأت اجتماع نمی تواند زیست کند. از سوی دیگر، انسان برای زندگی در اجتماع، نیاز به افزارسازی دارد که وظیفه ای همگانی است. آن گاه چون هیأت اجتماع حاصل گردد، مردم نه می توانند در بیابانها زندگی کنند و نه در خیمه ها و خرگاه ها روزگار بگذرانند؛ زیرا در هیچ کدام، از گزندهای گوناگون ایمن نتوانند بود و به نیازهای خود نتوانند رسید. از اینجا بود که ایجاد ساختمان در زندگی آدمیان پیش آمد و کار به پایه گذاری شهرها و روستاها کشید.

پیشگفتار دوم، دربارهٔ خواص بلاد است و دارای دو فصل است: فصل اول دربارهٔ تأثیر بلاد در ساکنان آن است. حکیمان گفتهاند کرهٔ زمین سوزان است؛ چنان که جاندار در آن تاب نیاورد و گیاه نروید. نهایت شمال بی اندازه سرد است و نهایت جنوب بسی گرم. آن اندازه از زمین که قابل سکنی گزیدن است، میانه های اقلیم سوم و چهارم و پنجم است. فصل دوم، دربارهٔ تأثیر بلاد در کانی ها، گیاهان و جانداران است. نویسنده در این فصل، شرایطی اقلیمی برای پیدایش کانی ها و رویش گیاهان و زیست جانداران بر پایهٔ درک دانشمندان روزگار خویش نقل می کند.

همچنین کثرت منابع قزوینی دربارهٔ اندلس دلیلی دیگر از وسعت مطالب اوست. وی به مؤلفات غرناطی، و نیز به عبدری، که پیش از او بوده، مراجعه کرده و با حقظ چند قطعه از ابراهیم بن یعقوب طرطوسی منتی به گردن دانش دارد. سرانجام نباید از یک مطلب مهم غافل بمانیم که قزوینی به منابعی مراجعه کرده که اکنون به جا نیست؛ مثلاً از سفرنامه شخصی به نام ابوالربیع سلیمان مولتاذی که به داخل افریقا رفته و مطلقاً چیزی دربارهٔ او نمیدانیم، استفاده کرده است که محتملاً نقش وی نسبت به قزوینی چون ابن فاطمه، دریانورد سواحل افریقا، نسبت به ابن سعید بوده است. و حتی اگر مآخذ دست دو می را که قزوینی به آنها مراجعه داشته برشماریم، صورتی که از آن همه مآخذ دست دو می را که قزوینی به آنها مراجعه داشته برشماریم، صورتی که از آن همه

مأخذ به دست خواهد آمد، حيرتانگيز است (كراچكوفسكي، ٢٨٦).

اولین جهان نمای قزوینی که شخص وی ترسیم کرده و جهان معلوم آن عصر را شامل بوده، متأسفانه از بین رفته است؛ ولی در هریک از دستنویسهای بعدی کتابهای او که به ما رسیده، نقشهای موجود است. هر یک از این نقشهها بنابر سلیقهٔ هنرمندی که آن را رونگاری کرده، با نقشههای دیگر اندکی تفاوت دارد (نک: احمد، تاریخچهٔ جغرافیا در تمدن اسلامی، ۸۵ ـ ۸۲؛ قزاگوزلو، خلیجفارس، خلیجفارس است، ۳۲ تا ۳۵؛ علائی، جهان نمای زکریا قزوینی، ۵۳۵).

همچنین زکریای قزوینی از دانشمندان برجسته در علم گیاهشناسی به شمار می رود. او در این زمینه در طبقهٔ این سینا، دینوری، ادریسی، غافقی، رشیدالدین صوری و ابن عوام قرار دارد و در بین دانشمندان عصر خود به اعشاب معروف بود، زیرا ویژگیهای دارویی را به طور کامل می دانست و دانشنامهای به نام عجایب المخلوقات نگاشت. محتوای عجایب المخلوقات فزوینی آمیزهای از آثار ارسطو، بلیناس، ابن سینا، گزارشهای جهانگردان، و در مواردی مشاهدات خود نویسنده است. قزوینسی بــه طــور کامل ویژگیهای گیاهان را از لحاظ منفعت و ضرر میشناخت زیرا گیاهشـناس همـان یزشک و یزشک همان گیاهشناس بود، و آن به سبب ارتباط نزدیک این دو حرفه بـود. از این رو می بینیم که دانشمندان مسلمان از جمله قزوینی اهتمام بسیاری به بررسی گیاهان دارویی میورزیدند، چرا که آنها در معالجاتشان برای بیماران بـه آن گیاهـان تكيهٔ كامل داشتند و در نزد مورخان اتفاق نظر است كـه قزوينــي در فهرســت اســامي پیشرو علم گیاه شناسی قرار دارد. او به بررسی گونه های مختلف گیاهان و منافع آنها اهتمام زیادی ورزید، که در آن به دیدگاههای ابن وحشیه پیرامون ویژگی های عموم گیاهان تکیه داشت. اما قزوینی دربارهٔ منافع گیاهان بیشترین استناد را به دو کتاب *قانون* و شفای ابن سینا داشت. قزوینی به خصوص گیاهانی که منشأ غذایی و درمانی برای انسان محسوب می شود را مورد بررسی قرار می داد (دفاع، مشاهیر گیاه شناسی در تمدن اسلامی، (m. m\_ m. r

قزوینی در کتا*ب عجائب المخلوقات*، نظر دوم کتاب را بـه نباتــات اختصــاص داده

است و از جایگاه گیاه در بین موجودات سخن گفته و تعریفی از ارزش گیاه ارائه داده که موجب تعجب و شگفتی دانشمندان معاصر و دانشمندان بعدی شده است و متخصصان علم گیاه شناسی گفته های او را در طول عصرهای متمادی نقل کرده اند. قزوینی معتقد است که موجودات سه مرتبه دارند: مرتبهٔ اوّل برای فلزات است که بسر همان ماهیت ثابت خود باقی هستند، زیرا آنها به اجسام بسیط نزدیکند. مرتبهٔ دوم برای گیاهان است که آن حد وسط بین فلزات و حیوان است، یعنی رشد و نمو دارند، ولسی فاقد حس و حرکت هستند؛ و مرتبهٔ سوم برای حیوانات است. آنها، هـم رشـد و نمـو دارند و هم حرکت میکنند. اینها قوای موجود در همهٔ گونههای حیوانات هستند. به عقيدهٔ قزويني گياهان حد وسط بين فلزات و حيوانات قرار دارند، زيرا آنها نه از حس و حرکت (اختیاری) همچون جمادات محرومند و نه آن دو را همچون حیوانات به طور كامل دارند. گياهان يا درختند و از انواع ساقهدار و يا بوتههاي بيساقهاند (كه به زمين چسبیدهاند). درختان میوهدار کوچکتر از نوع بدون میـوه هسـتند. درختــان میـوهدار نــه برگهای انباشته و پر دارند که مانع رسیدن نور خورشید به میـوههـا مـیشـود و نـه برگهایی با فاصلههای زیاد دارد که موجب تابش شدید نـور خورشـید بـه آنهـا و در نتيجهٔ سوختن آن شود (قزويني، ٢١٣-٢١٤، و همچنين نک: فرخ، تاريخالعلوم العربـي، (77-179

احمد عیسی بک از تقسیمبندی کتاب عجائب المخلوقات قزوینی به شگفتی آمده و موجب شده که از او در کتابش به نام تجلیل به عمل می آورد: قزوینی گیاهان را به دو دسته تقسیم و مرتب کرده است. دستهٔ اول درختان ساقه دار و دستهٔ دوم، گیاهانی که بدون ساقه سخت و مرتفع هستند. سپس درختان و گیاهان ساقه دار و بی ساقه را به ترتیب الفبا توضیح می دهد (تاریخ النبات عند العرب، ۱۱۵).

قزوینی در کتاب عجانب المخلوقات میگوید که درخت، همان گیاه ساقهدار است. درختان بزرگ به مثابهٔ حیوانات بزرگ، و گیاهان بی ساقه به مثابهٔ حیوانات کوچک هستند. درختان تنومند، میوه ندارند، همچون ساج، چنار، و سرو کوهی؛ زیرا تمام مواد غذایی آن صرف خود درخت می شود، ولی در درختان میوهدار این گونه نیستند، بلکه

مواد غذایی آنها صرف درخت و میوه، باهم میشود. ایس ویژگی،های آنها شبیه موجودات نر و ماده است. موجود نر بدنی بزرگ تر از ماده دارد، زیرا برخی مواد غذایی در ماده صرف جنین می شود. گیاهان بی ساقه از نظر او گیاهانی هستند که ساقهای محكم و بلند ندارند، همچون گياهان كاشتني، حبوبات، سبزيجات و گياهان بياباني. از این رو می گوییم: همانا خداوند متعال گیاهان و رستنی ها را رویانید تا زمین مرده را زنده گرداند. آن گاه داروهای خشک شده را به جریان در آورد و ذرات یوسیدهٔ گیاهان را منتشر ساخت و برگها را سيز، غنچهها و شكوفهها را زرد و سيرخ پافتي، خدا می خواست با آن، زنده کردن مردهها و بازگرداندن دوبارهٔ استخوانهای پوسیده را به اثبات رساند. یکی از امور عجیب، قدرتی است که خداوند در خود دانه خلق کرده است. وقتی دانه در درون زمین قرار می گیرد، به واسطهٔ آن قدرت، رطوبت اطراف خود را در داخل زمین جذب می کند، همانطور که شعله آتش، آن رطوبت را در چراغ جذب می کند و بعد، نیروهای طبیعی با ارادهٔ خداوند متعال در آن عمل می کنند تا این که به کمال رشد خود، طبق ارادهٔ خداوند برسد. گیاهان بی ساقه همچون حیوانات کوچک و درختان تنومند و بزرگ همچون حیوانات بزرگ هستند. پس همان طور که شدت سرما نمی گذارد که حیوانات بدون استخوان، زنیده بماننید، از گیاهیان نیز جیز درختان ساقهدار که ساقهای چوبی و سخت دارند، چیزی باقی نمیماند (قزوینی،۲۱۶-(110

همچنین در باب جانورشناسی قزوینی باید افزود که وی با استفادهٔ روشسمند از اندیشههای پشتیبان مبادرت کرد و رسالهای در باب جانورشناسی در عجائب المخلوقات خود گنجاند. او موجودات زنده را به سه قلمرو تقسیم کرد، حیوانات را در بالاترین مرتبه قرار داد و برای روشهای دفاعی آنها که به عنوان معیار طبقهبندی به کار برد، اهمیت قابل ملاحظهای قائل شد:

الف) حیواناتی که به واسطهٔ قدرت خود دشمنان را میرانند، مانند شیر یا فیل. ب) حیواناتی که با گریز از دشمن از خود دفاع میکنند، نظیر آهو، خرگوش، به ندگان. ج) حیواناتی که به وسایل دفاعی ویژهای مجهزند، نظیر خارپشت.

د) حیواناتی که در محیطی محفوظ (حصن) زندگی میکنند، نظیر موش یا مار.

اما پس از آن حیوانات را به هفت دسته تقسیم کرد: انسان؛ جنیان؛ دواب (اسب، قاطر، خر)؛ حیوانات اهلی (غنم)؛ حیوانات وحشی؛ پرندگان؛ حشرات، خزندگان و غیره.

او سه بخش آخر رسالهٔ خود را به یادداشتهایی دربارهٔ حیوانات به ترتیب الفبایی اختصاص داد. در آنها برخی اظهارات کلی و کاملاً غیر علمی و به دنبال آن خواص جادویی یا دارویی اندامهای مختلف حیوان ذکر شده است. قزوینی در ابتدای بحث از جانوران ضمن بیان ویژگیهای معدنیات، گیاهان و جانوران، حس را مهمترین وجه تمایز جانوران از دو گروه دیگر بر می شمرد و وجود آن را در جانور ناشی از حکمت خدا می داند تا به واسطهٔ آنها حیوانات از آفات در امان بمانند. سپس به طبقه بندی می پردازد. از نکات قابل توجه در طبقه بندی قزوینی قرار گرفتن جنیان در زمرهٔ جانوران است. او ضمن بیان طبقات جانوران به معرفی گونه های مختلف آنها هم پرداخته، و در بین آنها از ترتیب الفبایی استفاده کرده است و دربارهٔ هر یک از آنها اطلاعات مختلفی را می آورد. البته قزوینی در مواضع دیگری از کتاب خود هم به جانوران اشاره کرده است.

همچنین قزوینی از دانشمندان عرب و مسلمانی است که پایههای علوم زمین شناسی را بنا نهادند، و اروپا در این زمینه در طول قرنهای متمادی از او پیروی کرده و کس دیگری را بر او مقدم نداشته است. قزوینی این علم را تا درجهای متحول کرد که زمین شناسی فراتر از سطحی رفت که در طول تاریخ شعبدهبازها و افراد ناآگاه با فلزات همچون اسباببازی و ابزاری برای سرگرمی، معامله و برخورد می کردند. او در علوم زمین شناسی یک دانشمند بود و وقت خود را در این زمینه سپری نمود و رویکرد او در تحقیق مستقل بود و از افراد پیش از خود تقلید نکرد، اگر چه بسیاری از اطلاعات خود را که بر مبنای آن پایههای علوم مبوط به زمنی را محکم و استوار نمود، از نظریات آنها گرفته است و در کتاب عجایب المخلوقات با مطالب بسیاری دربارهٔ این دانش بر

مى خورىم (دفاع، مشاهير گياه شناسى، ٣١٧).

او همچنین بادها را توصیف کرده و می گوید: گردباد، همان بادی است که به دور خود می چرخد و شبیه یک گل دسته می شود. عامل اصلی به وجود آمدن آن اغلب، بادهای طبقهٔ سرد است که با ابری برخورد می کند و بادهای مختلفی پراکنده می شود، در نتیجه چرخش ابرها، چرخش در بادها به وجود می آید که موجب می شود هیأت خاصی به وجود آید و گاهی مسیر چرخش، صعودی و به سمت بالا می باشد، مثل جهت چرخش موی مجعد به سمت بالا که مجعد بودن آن گاهی بر اثر انحراف منفذهای پوست سر به وجود می آید و چه بسا گاهی هم سبب گردباد اوج گرفتن در باد باشد که در دو جهت مخالف می وزند».

دربارهٔ رعد و برق میگوید: چون سحاب منعقد گردد و باد که رطب بارد است و اگر بر حرارت خود باقی ماند، قصد صعود کند و اگر باقی نبود نزول کند و سحاب را بشکافد به زور و از آن او از رعد ایجاد می شود و از سختی تصادف بعضی به بعضی آتش مشتعل شود و برق حاص شود اگر لطیف باشد صاعقه ایجاد شود واگر غلیظ باشد به هر چه رسد می سوزاند.

در بخش مواد معدنی تعریف دقیقی از برخی مواد معدنی ارائه می دهد. خود قزوینی می گوید که حال بیایید به انواع فلزات که در زیر کوه ها به امانت گذارده شده بنگریم. برخی از آنها انطباق پذیرند همچون طلا، نقره، مس، آهن، و سرب و برخی از آنها انطباق ناپذیرند، همچون فیروزه، یاقوت و زبرجد و نیز به کیفیت استخراج آنها، تصفیهٔ آنها و درست کردن زیورآلات و وسایل از آنها و سپس به فلزات زمین همچون نفت و گوگرد بنگریم. او شریف ترین فلز را طلا می داند چو با آتش نمی سوزد و نمی پوسد و با گذشت زمان بهتر می شود و زر شریف ترین نعمتی است که خدا خلق کرده است و قوام امور دینی مردم به آن وابسته است. در خواص آن از قول ارسطو می گوید که برای درمان صرع و بیماری های چشمی مفید است. امّا نقره از دیگر فلزات به زر نزدیکتر است، اما در آتش زیاد از بین می رود و امکان پوسیدن آن نیز است و بسرای درمان جرب، عسر البول و خفقان و بواسیر سو دمند است.

قزوینی آهن را مفیدترین فلزات میداند. یکی از اصناف آهن فـولاد اسـت و بـرای درمان جرب و بواسیر و درد طحال و ضعف معده مفید است.

او میان آهن طبیعی شابورقان (سنگ آهن) و آهن مصنوعی، یعنی میان آهن ماده و نرم (نرم آهن) و آهن سخت و نر (فولاد) فر ق گذاشته اند. به عقیدهٔ خود مسلمانان بهترین آهن از هند و چین می آمد. امکان دارد بهترین روشها نخست در هند اختراع شده و گسترش یافته است. گواه آن ستون کُتُب در دهلی است، که جالب ترین یادگار آهنی سراسر جهان است. این ستون آهنی ۷۵ متر بلندی و ۵/۲ تن وزن دارد (مربوط به حدود ۲۰۰ میلادی) و (با وجود هوای گرم و مرطوب) به همان در خشندگی نخستین روزش در یانزده قرن پیش است (سارتن، ۱/۲، ۳۳۰).

همچنین قزونی در انواع زلزله چنین گفته است: چنین تصور کردند که بخارها و دودهای زیاد وقتی در زیر زمین جمع میشوند و سرما می تواند در برابر آن مقاومت کند تا تبدیل به آب شود، و مادهاش آن چنان زیاد می شود که با حرارت پایین تر قابل تجزیه نمی باشد و از طرفی سطح زمین نیز سخت بوده، و منافذی در آن وجود ندارد، پس وقتی این بخارها می خواهند خارج شوند و راهی برای خروج پیدا نمی کنند، پس برخی مناطق به سبب آن به لرزه در می آیند. لرزش آن شبیه لرزش بدن تبدار به هنگام تب شدید است که به دنبال حبس شدن رطوبتهای عفونی در منافذ اعضای بدن ایجاد می شود، به طوری که حرارت طبیعی بدن بالا می رود و آن رطوبتها را ذوب کرده و به تحلیل می برد و آن را تبدیل به بخار و دود می کند که از منافذ پوست بدن خارج شده و موجب لرزش بدن می شود و همچنان ادامه می یابد تا اینکه آن مواد خارج شود، با خارج شدن آرام می شود و ناگهان از آن شکاف مواد حبس شده به یک باره خارج می می شود، و خداوند عالم تر است (نک: حمیده، اعلام الجغرافیین العرب، ۲۰۱۶؛ می شود، و خداوند عالم تر است (نک: حمیده، اعلام الجغرافیین العرب، ۲۰۱۶؛ دفاع، مشاهیر گیاه شناسی، ۲۹۸).

# انتشار آثار قزويني

از کسانی که دربارهٔ قزوینی و آثار او مطالعاتی انجام دادهاند به این افسراد مسی تسوان اشاره کرد: سیلوستر دوساسی و رینسوی فرانسسوی و وستنفلد اَلمانیو کراچکوفسکی روسی و استوری انگلیسی و بروکلمن در تاریخ فرهنگ اسلامی و هفمان در فرهنگ ترکی (۱۲: ۵).

در حقیقت متن عربی کتاب عجایب المخلوقات نخستین بار به اهتمام ووستنفلد در ۱۸۶۸م. در گوتینگن، و ترجمهٔ نیمی از آن توسط هرمان اته در ۱۸۶۸م. در لایپزیگ به طبع رسیده است. این چاپ از روی مقابله و نقد علمی چهار نسخهٔ خطی ذیل تهیه و تدوین گردیده است:

۱- نسخهٔ کتابخانه سلطنتی برلین و جزء مجموعه zeiD به شماره ۱۳۳.

٢- نسخهٔ كتابخانه هرتسوگ شهر گوتا به شمار ٢٣٤.

٣- نسخهٔ متعلق به مجموعهٔ شخصي دكتر جان لي، اهل هارتول.

٤- نسخهٔ کتابخانه لیدن هلند به شماره ۱۷۱۰.

همچنین ترجمهٔ فرانسوی آن در سال ۱۸۰۵ در پاریس به زیر چاپ رفته است و وستنفلد متن کتاب عجایب المخلوقات را چاپ کرده، بنیابراین کیهان نگاری قزوینی چاپ وی به هر حال متنی که قزوینی فراهم آورده نیست، بلکه متن دستکاری شده کتاب است و ظاهراً به قرن هجدهم مربوط می شود و وستنفلد بیا اسقاط بعضی از قطعات کتاب و استفاده از متنهای دیگر برای تکمیل افتاده های آن اشکال قضیه را افزوده و در واقع آنچه به دست داریم متنی من در آوردی است که نمودار هیچ یک از متنهای موجود نیست و این نکته را در مورد همه مسائل مربوط به مطالعهٔ قزوینی از یاد نباید برد. یک ترجمهٔ جغتایی آن نیز در مجموعهٔ خانیکوف در کتابخانهٔ ملی پترزبورگ موجود است. شهرت کتاب در اواخر قرن شانزدهم میلادی به مسکوی روسیه نیز رسیده بود و گویا تنها کتاب عربی است که نام آن به اسناد رسمی این دوران از تاریخ روسیه راه یافته است.

کیهاننگاری قزوینی تا دههٔ دوم این قرن در جمهوریهای آسیای میانه رواج داشت

و روزی نمی گذشت که چاپی تازه از ترجمههای آن به زبانهای مختلف محلی منتشر نشود. وستنفلد به تقریب پنجاه تن از مؤلفاتی را که قزوینی در تألیف جغرافیای خویش به آنها مراجعه کرده نام میبرد که بعضی از مور خان و جغرافی شناسان معروف از آن جملهاند. چاپ وستنفلد محرک اته برای ترجمه کتاب شد. اته تا نیمهٔ آن رسید و تعلیقات و تصحیحات فلیشر اهمیّتی خاص به ترجمهٔ او داده است. دانشوران در قرن بیستم به بار دیگر روش کنجکاوی محدود در قسمتی از مطالب قزوینی را پیش گرفتهاند.

در آغاز قرن نوزدهم دوساسی خاورشناس با چاپ قسمتهای مربوط به معادن و گیاه و انسان از کتاب قزوینی این کار را آغاز کرد. ایدلر نیز در تحقیق برجسته خود (۱۹۰۹م.) از توصیف قزوینی دربارهٔ ستارگان استفاده کرد. یاکوب دانشمند نیز، که فعالیت او به تحلیل مطالب مربوط به ابراهیم بن یعقوب محصور نمانده، بلکه از مباحث قزوینی دربارهٔ پرنده شناسی و گیاه شناسی نیز سخن آورده، کار آنها را تأیید کرده است. روسکا نیز پس از مطالعهای دقیق در قسمت معادن، ضمن مقالهای ممتاز و عمیق دربارهٔ تاریخ تألیف کتاب به نتایجی اساسی و مهم دست یافته است. ویدمان، مورخ علوم، ضمن چند مقاله پارهای از مسائل فیزیک و تاریخ طبیعی را که قزوینی از آن سخن آورده تحلیی کرده است.

کیهان نگاری عرب از این گونه مطالب فراوان دارد و کافی است به یاد بیاوریم که پارهای از فصول کتاب همچون مطالب مربوط به ارواح و مخلوقات (انسباخر – ۱۹۰۵) و نظریّات قزوینی دربارهٔ علمالنفس (تشنر ۱۹۱۲) جداگانه ترجمه شده است. دکتر یاکوب (Dr. Geors Jacob) در ۱۸۹۰م. ضمن جزوهای که در برلین تحت عنوان «گزارشگری عرب در قرن دهم و یازدهم میلادی از بعضی از شهرهای آلمان خبر میدهد» منتشر کرده، سعی نموده اسامی عربی را که قزوینی در کتاب خود آورده با وجه آلمانی این اسامی تطبیق دهد. او مینویسد که «ابولدة» شهر بزرگی در فرنگستان با مناطق که از سنگ ساخته شده، همان Fulda و ایطرحت، شهر بزرگی در فرنگستان با مناطق وسیع، همان الاتولی و شهر بسیار بزرگی در آخر دریاهای زمین، همان

Schleswig و مغانجه که شهر عظیمی ست، همان Mainz است. او تعداد دیگری از شهرها و منطقه های اروپا را به همین روش تطبیق نموده است (کراچوفسکی، تماریخ نوشته های جغرافیایی ...، ۲۸۳–۲۸۷؛ علائی، جهان نمای زکریا قزوینی، ۵۲۸–۵۳۰؛ دانش یژوه، کتابشناسی: داستان ترجمه دو تألیف زکریای قزوینی، ۱۹۹).

اما جغرافیای قزوینی به طور کلی به اندازه عجانب المخلوقات رایج نبوده، ولی در عوض چندین ترجمهٔ فارسی و چند ترجمهٔ مختصر ترکی دارد. کتاب را عبدالرشید بن صالح بن نوری باکوی در حدود سال ۱۳۹۷ م، ۱۶۰۳ م، ۱۶۱۳ م آثار البلاد قزوینی را به عربی تلخیص کرد، با عنوان تلخیص الآثار و عجانب الملک القهار. باکوی طول و عرض نقاط را که در کتاب قزوینی نیست، بارها ذکر می کند؛ مبدأ محاسبهٔ طولهای او جزایر خالدات است. کتاب او در واقع فرهنگی شامل ۶۲۵ مقاله است که برحسب حروف الغبا براساس هفت اقلیم در هفت بخش تنظیم شده است. مقالههای او در عین اختصار حاوی افسانه و حقیقت است. محصولات اصلی هر کشور (کانیها، گیاهان، جانوران) را ذکر کرده است. در مقدمه، بیان می کند که هر کانی ممکن است در کشوری یافت شود و در کشورهای دیگر نباشد. مثلاً طلا در بیابانها و کوهها به دست می آید؛ نقره، مس و آهن در سنگهای داخل خاک؛ گوگر در نقاط آتشفشانی، وغیره. همچنین موارد زیادی را از پراکندگی گیاهان وجانوران ذکر می کند. (سارتن، ۱۳/۲، ۲۷۰۰).

تصحیح انتقادی آثار البلاد را نخست بار «وستنفلد» منتشر ساخت (گوتینگن، ۱۸٤۸م.) که چندبار تجدید چاپ شده است. در مورد منابع این کتاب پژوهشهای بیشتری شده، وستنفلد صورتی از این منابع به دست داده است. او در مقدمهٔ کتاب معجم البلدان اثر یاقوت که ترجمهٔ آلمانی آن را در سال ۱۸۲۹–۱۸۷۰م. در لایپزیگ به چاپ رسانیده، می نویسد که قزوینی از این کتاب در تألیفات خود سود فراوان برده است. کووالسکا (kowalska) در سال ۱۹۹۷م. ضمن مقالهای تحت عنوان «منابع کتاب آثار البلاد قزوینی» که در نشریهٔ Folin Orientalia منتشر کرده، می نویسد که حدود سیصد و شصت فصل از ششصد فصل کتاب آثار البلاد از معجم البلدان یاقوت گرفته سیصد و شصت فصل از ششصد فصل کتاب آثار البلاد از معجم البلدان یاقوت گرفته

شده و باقی نیز از منابع دیگر اخذ گردیده است. (کراچکوفسکی ص ۳۵۹ – ۳۹۰؛ علانی، جهان نمای زکریا قزوینی، ۵۳۲).

یک بار دیگر نیز متن عربی کتاب آثار البلاد توسط انتشارات دار صادر در بیروت در سال ۱۹۸۰ ق/۱۹۸۰ م و بیار دیگر در سال ۱۹۸۶ ق/۱۹۸۸ م و دوبیاره در ۱۹۹۷ ق/۱۳۷۸ ش/۱۹۹۸ م تجدید چاپ رسیده است. مختارات کتاب در سال ۲۰۰۲ م توسط وزارةالثقافة، مدیریه احیاء و نشرالتراث العربی در دمشق به ویراستاری وگرداورندگی قاسم وهب به چاپ رسیده است. همچنین ترجمه فارسی این کتاب توسط عبدالرحمن شرفکندی (هژار) در ۱۳۲۱ ش در تهران توسط انتشارات مؤسسه علمی اندیشه جوان به چاپ رسیده است. اما در واقع این کتاب ابتدا در دورهٔ محمد شاه یا ناصرالدین شاه توسط یکی از برادران محمد شاه به نام جهانگیر میرزا (پسر سوم عباس میرزا که بعدها به دستور محمدشاه قاجار کور شد) به فارسی برگردانده شد و به دلخواه مترجم مطالبی از آن کاسته و یا به آن افزوده گردید. بعدها و در دورهٔ معاصر به قلم میرهاشم محدث مجدداً تصحیح و تکمیل شد و توسط انتشارات امیرکبیر در ۷۸۰ صفحه در سال ۱۳۷۲ ش در یک جلد به چاپ رسید. در همین سال متن ترجمه شده به فارسی کتاب توسط محمد مراد بن عبدالرحمان (مترجم قرن ۱۱ ق) با تصحیح محمد شاهمرادی در دو جلد محمد شاه دان به چاپ رسیده است.

امًا چاپهای مختلف کتاب حاضر (عجایب المخلوقات)، چه متن اصلی عربی و چه ترجمه های فارسی آن، به قرار زیر است: نخست توسط هانری فردیناند وستنفلد در گوتینگن در سال ۱۸٤۹ م توسط انتشارات ( Verlag der ) به چاپ رسیده است.

همچنین در سال ۱۳۷۱ق/۱۹۵۱ م توسط انتشارات شرکة مکتبة و مطبعة مصطفی البابی الحلبی و اولاده در قاهره به چاپ رسیده و در سال ۱٤۰۱ ق/۱۹۸۰ م تجدید چاپ شده است. بار دیگر در قاهره توسط انتشارات مکتبهٔ محمود توفیق بس تاریخ به چاپ رسیده است.

ترجمهٔ فارسی آن نیز در سال ۱۳٤۰ ش. به ویراستاری نصر الله سـبوحی در تهـران

توسط کتابخانه و چاپخانه مرکزی به چاپ رسیده است؛ امّا متأسفانه اغلاط زیادی بسر آن وارد شده است، به طوری که به جرأت می توان گفت که چه بسا در هر صفحهٔ آن دهها غلط می توان یافت.

## نسخه های مورد استفاده و روش تصحیح

در تصحیح اثر حاضر از دو نسخهٔ خطی استفاده شده و در مواردی به ندرت از نسخهٔ چاپی سبوحی (۱۳٤۰ش) بهره برده ایم و در پاورقی ها از آن با رمز «چاپی» یاد کرده ایم که البته بسیار پرغلط بود و کاستی های فراوانی داشت. نسخه های خطی مزبور عبار تند از:

الف) نسخهٔ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، مکتـوب سـدهٔ ۹ هجـری، بـه شمارهٔ ۲۷۱۲؛ رمز این نسخه در پاورقیها «م» است.

ب) نسخهٔ خطی کتابخانهٔ پرینستون آمریکا، مکتـوب سـنهٔ ۸٦٥ هجـری؛ رمـز ایـن نسخه در یاورقیها «ن» است.

با توجه به امتیاز موجود در هر نسخه، روش تصحیح ما شیوهٔ التقاطی بـوده و هـر یک از نسخ مزبور با ارزش واحد در نظر گرفته شده است.



صفحهٔ آغاز نسخهٔ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، ش۱۲۳



صفحهٔ انجام نسخهٔ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی، ش ۱۷۱۲



صفحهٔ أغاز نسخهٔ خطى كتابخانهٔ پرينستون امريكا



صفحة انجام نسخة خطى كتابخانة پرينستون امريكا

### متن

عجايب المخلوقات وغرايب الموجودات

## [بسم الله الرحمن الرحيم]

العظمة لك و الكبرياء لجلالك اللهم يا قائم الذّات و مفيّض الخيرات واجب الوجود و واهب العقول و فاطر الأرض و السموات مبدأ الحركت و الزمان مبدع الحيّز و المكان و جاعل النّور و الظلمات، محرك الافلاك الدايرات و مزيّنها بالنجوم الثوابت و السيّارات مقررالأرض بأنواع الحيوانات و اصاف المعادن و النباتات، دام حمدك و جل ثناءك و تعالى ذكرك و تقدّست اسمائك منك الابتداء و إليك الانتهاء و بقدرتك تكوين الأشياء لا احصى ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك بأفعالا لما تشاء افض علينا انوار معرفنك و طهر نفوسنا عن كدورات معصيك و صلّى الله على ذوى الأنفس الطاهرات و المعجزات الباهرات، خصوصاً على سيّد المرسلين و امام المتقين و قائد المحجلين، محمّد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم، الذّى احشرته بالنبوة و آدم بين الماء و الطين و المداين و على الطين و المرسلين و المرسلين و اعمى الخوانه من الطيبين الظاهرين و آله و اصحابه اجمعين.

امًا بعد، چنین گوید احقر العباد، زکریا بن محمد بن محمود الکمونی القزوینی - تولاه الله بفضله - که چون به حکم الهی مفارقت اهل وطن اتفاق افتاد، مجالست کتب اختیار کردم، چنان که شاعر گوید:

مصرع

و خير جليس في الزمان كتاب

و پیوسته مشعوف بودمی به عجایب صنع باری سبحانه و تعالی و در این آیه تفکـر

کردمی که «افلا یتفکرون فی خلق السموات و الارض» و نفوس انسانی میخواهد که حقیقت اشیا را بداند و اگر چیزی بر وی مشکل شود، از آن الم یابد و اگر اشکال بر وی حل گردد، او را لذتی حاصل آید؛ قوله تعالی «قبل سیروا فی الارض فانظروا». غرض از این نظر تقلب حدقه نیست که این معنی بهایم را نیز حاصل باشد. غرض از این نظر، فکر است در حقایق اشیا و بحث از کیفیت آن که سبب لذات دنیوی و سعادات اخروی باشد؛ و از این جاست که پیغمبر فرموده است که «اللهم ارنا الاشیاء کماهی»، امّا نظر در مصنوعات باری جل و علا موجب زیادتی یقین و تحقیق باشد؛ و لهذا قال صلی الله علیه و آله: «تفکروا فی خلق الله و لاتفکروا فی الله»؛ و امّا نظر در بود و اخلاق را مهذب کرده، بعد از آن دیده به صورت او گشوده شود و از آن بود و اخلاق را مهذب کرده، بعد از آن دیده به صورت او گشوده شود و از آن عجایبها بیند که غیر او آن را باور ندارد؛ چنان چه شاعر گوید:

شعر انى سمعت فيك عجيباً فيك احسبه طرفاً من النوم أو نحواً من الستة

لمّا لقيت بـ القيت صحّة وقد رأيت الوفا مثل ما اعتبر

و هر که در آن نظر کند، بیش از تحصیل استعداد آن الازیغ و شبهه حاصل نشود؛ چنان که نظر اطفال و قصر خیال و مصایب اخبار و استیلای اشرار و مثل چنان بود که شخصی را ببیند که کسی را هلاک می کند به قصاصی و قصاص زجر کافهٔ مردم است از مباشرت قتل و اطفای نایرهٔ فتنه میان اهل قاتل و اهل مقتول و تخلیص قاتل از آتش دوزخ، معترف شود که این حکم عدل بود و لطفی بود از الطاف باری حیز و علاصعی سلیم و ذهنی مستقیم دارد. این معنی آن است که باری حبل و علی و فرموده است در کتاب عزیز از قضیهٔ خضر و موسی حلیهما السّلام - در اسرائیلیات آمده که موسی حلیه السّلام - به چشمهٔ آبی رسید که در بن کوهی بود و وضو ساخت و بدان

ا. م: بسیار یاد کرده است.

کوه رفت تا نماز گذارد. ناگاه اسواری برسید و از آن جا قدری آب خورد و کیسهٔ دراهم، در آن جا فراموش کرد و بعد از آن شبانی برسید و آن کیسه را برداشت و برفت از آن پس شیخی برسید و پشتهٔ هیزم در پشت داشت هیزم بگذاشت و آب بخورد و به پشت باز افتاد، تا بیاساید. نا گاه سواری که دراهم فراموش کرده بود، باز آمده و شیخ را آن جا دید. دراهم را از وی طلب کرد. شیخ منکر شد. سوار او را میزد، تا هلاک شد؛ موسی چون حال این منوال مشاهده نمود، گفت: «الهی حکمت در این قضایا چیست و عدل در این [امور] چگونه است؟». باری حجل و علا و حی فرستاد که: «شیخ، پدر این سوار را کشته بود و شبان را بر پدر سوار دینی بود به مقدار آن دراهم؛ میان ایشان قصاص رفت و دین ادا کرده شد، و إن الحکم العادل».

و چون این مقدمات معلوم شد، عجایبی که این ضعیف بر آن اطلاع یافته بود، از صنایع بدیع و خواص غریب، خواست که آن را مقیّد کند تا فراموش نکند و بدان مجلس عالی خداوند صاحب عالم عدل مؤید مظفّر منصور، عزالدین فخر الاسلام ملک الصدور، سید الاکابر، شاه پور بن عثمان اضاعف الله جلاله و ادام ظلّه و اقباله خدمت کند. مجلس او به اشرف منزلت و علو مرتبت مشهور است و به کرم و احسان مذکور و به وفور علم و علو شأن مخصوص از تأیید الهی به مکارم اخلاق و فضایل حسب و مجد موروث و مکتسب ادام الله رفعته و نکب اعداه و تا مگر شکر بعضی از ایادی سابق و قضایا بهتری از حقوق لاحق کرده شود؛ والله الموفق لإتمامه. آ

هر که در این کتاب نظر کند، باید که تعب مؤلف نظر کند و تصور نماید در جمیع این امور متثبت و تلفیق آن؛ و هر چند اموری که مخالف عادات باشد، در او انکار نکند؛ الا که کسی قدرت قادر را بر جمله ممکنات مستولی نداند. باید که عاقل صاحب

ا. م: ناگاه.

<sup>.</sup> ۲. م: \_ چشمه.

<sup>.</sup> آ. م: \_ أن جا.

<sup>.</sup> . . م: به کرم و احسان مذکور

<sup>°.</sup> م: ـ و نكب اعداه.

<sup>.</sup> م : + شرط بايد. ·

نظر با قدرت قادر و وجود مخلوقات هیچ صعبی را دشوار نشمرد؛ و آن چه در این کتاب یاد کرده آید همه عجایب صنع باری است حجل و علاح یا محسوس باشد، یا معقول؛ یا حکایت ظریف باشد، یا خواص اشیا؛ و هر حکایت که غریب باشد و ظریف، آن مخصوص باشد و منسوب به راویان او، اگر چه خواص اشیا بسیار است وهمی وفا نکند به تجربت آن، امّا جمله را رها کردن از برای شک در بعضی امور معنی ندارد؛ و اگر کسی خواهد که به تجربه بدان مشغول گردد باید که اگر یک بار یا ده بار راست نیاید فاتر نشود، که آن تخلف شاید که از فقدان شرطی یا حدوث مانعی باشد؛ چنانکه سنگ مغناطیس اگر بوی سیر به وی رسد، عملش زایل گردد؛ و باز اگر خواهند که خوب شود، در سرکه اندازند که خاصیت او ظاهر گردد. سپس اگر سنگ مغناطیسی دیدی که آهن نمی رباید، در خاصیت او منکر مشو، لیکن ببین که آن مانع از کجاست؟

و خدای عز و جل – گواه من است که از این کتاب هیچ خواص و حکایات و امثال آن از خود نگفته ام، بلکه جمله را از کتب و روایات نقل کرده ام؛ و هر که به چشم رضا در وی نگرد و شرمساری بسیار یابد و چشم کریم از عیوب کور باشد و گوش او کر؛ ولله در القایل.

ست

فقلت لهم لاتنسوا الفضل بينكم فليس ترى عين الكريم سوءالحسن و نام او عجايب المخلوقات و غرايب الموجودات نهادم؛ مشتمل بـر دو مقالـه، والله اعلم بالصواب. ٢

<sup>.</sup> ز: - يا حدوث.

<sup>.</sup> م: صفحات جا به جا است.

## مقالت اول

### در علويّات

و آن مشتمل است بر سیزده نظر:

نظر اوّل: در فلک قمر، مشتمل بر چهار فصل: الف) در عجایب قمر؛ ب) در زیادت شدن نور قمر و نقصان او؛ ج) در خسوف قمر؛ د) در خواص قمر.

نظر دوم: در فلک عطارد، مشتمل بر دو فصل: الف) در عجایب عطارد؛ ب) در خواص عطارد.

نظر سیوم: در فلک زهره، مشتمل بر دو فصل: الف) در عجایب فلک زهره؛ ب) در خواص زهره.

نظر چهارم: در فلک آفتاب، مشتمل سه فصل است: الف) در عجایب فلک آفتاب؛ ب) کسوف او؛ ج) در خواص آفتاب.

نظر پنجم: در فلک مریخ، مشتمل بر دو فصل: الف) در عجایب فلک مریخ؛ ب) در خواص مریخ.

نظر ششم: در فلک مشتری، مشتمل بر دو فصل: الف) در عجایب فلک مشتری؛ ب) در خواص مشتری.

نظر هفتم: در فلک زحل، مشتمل بر دو فصل: الف) در عجایب فلک زحل؛ ب) در خواص زحل.

نظر هشتم: در فلک ثوابت، مشتمل بر سه خصل: الف) در عجایب فلک ثوابت؛ ب) در کواکب ثابته و شکل آن؛ ج) در منازل قمر.

نظر نهم: فلك الافلاك.

نظر دهم: در ارواح سماوی، مشتمل بر دو فصل: الف) در حقیقت ملک؛ ب) در انواع ملایکه.

١ م: چهار.

<sup>.</sup> ۲. م: + در فلک البروج.

نظر یازدهم: در زمان، و آن مشتمل است بر سه فصل: الف) در حقیقت زمان؛ ب) در ایام و لیالی؛ ج) در خواص ایام و فضایل آن.

نظر دوازدهم: در شهور، و آن مشتمل است بر سه فصل: الف) در شهور غرب؛ ب) در شهور روم ؛ ج) در شهور فرس.

نظر سيزدهم: در فصول سال؛ والله الموفق.

# مقالات دوم

### در سفلیات

مشتمل بر پنج نظر:

نظر اوّل: مشتمل بر دو فصل: الف) در حقیقت عناصر؛ ب) در کون و فساد.

نظر دوم: در کرهٔ آتش، مشتمل بر دو فصل: الف) در حقیقت آتش؛ ب) در شهب و کواکب که ریخته شود.

نظر سوم: در کرهٔ ارض، مشتمل بر شش فصل: الف) در حقیقت هوا؛ ب) در سحاب و مطر؛ ج) در ریاح؛ و) در رعد و در برق؛ د) در هاله؛ ظ) در قوس قزح.

نظر چهارم: در کرهٔ آب، مشتمل بر چهار قول: الف) در حقیقت آب؛ ب) در ظاهر شدن بعضی از زمین از میان آب؛ ج) در احوال عجیب که در بحر پدید آید؛ و) در بحر محیط آن مشتمل است بر هفت قسم:

قسم اوّل: در بحر صین، و آن مشتمل است بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر، ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم دوم: در بحر هند، و آن مشتمل است بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم سیّم: در بحر فارس، مشتمل بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم چهارم: در بحر قلزم، مشتمل است بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم پنجم: در بحر زنج، مشتمل بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم ششم: در بحر مغرب، مشتمل بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.

قسم هفتم: در بحر خزر، مشتمل بر سه فصل: الف) در حقیقت این بحر؛ ب) در

جزایر این بحر؛ ج) در حیوانات این بحر.<sup>ا</sup>

نظر پنجم: در کرهٔ زمین، مشتمل بر یازده فصل: الف) در حقیقت زمین؛ ب) در هیأت زمین؛ ج) در مقدار جرم زمین؛ ن) در ارباع زمین؛ د) در اقالیم سبعه؛ و) در زلزله و خسف؛ هـ) در آن که زمین کوه شود و کوه زمین؛ ح) در ذکر کوهها مرتب بر حروف معجم؛ ظ) در چشمههای آب و تولد آن و عجایب آن، مشتمل بر حروف معجم؛ ی) در انهار زمین و عجایب آن مرتب بر حروف معجم.

انظر في المولدات من الاركان، و أن سه قسم است:

قسم اوّل: در معدنیات، و آن سه قسم است:

قسم اوّل: در فلزات و آن هفت فصل است: الف) در زر و کیفیت آن و خواص آن؛ ب) در سیم؛ ج) در نحاس؛ د) در حدید؛ ها در رصاص ؛ و) در سرب ؛ ز) در خارصیی.

قسم دوم: در احجار، و آن مشتمل بر دو فصل: الف) در کیفیت تولـد احجـار؛ ب) در خواص احجار، مرتب بر حروف معجم.

قسم سیم: در اجسام دهنی، مشتمل بر هفت فصل: الف) در کیفیت تولد آن؛ ب) در تولد زیبق و خاصیت آن؛ ج) در تولد کبریت و خواص آن؛ د) در قیر؛ هـ) در نفط؛ و) در مومیایی؛ ز) در عنبر.

قسم دوم: در گیاهها مشتمل بر دو فصل: الف) قول کلی در عجاییب نبات؛ ب) در خاصیت هر گیاهی.

قسم سیم: در حیوانات، مشتمل بر هفت نوع: الف) در انسان، مشتمل بـر هشت نظر: الف) در حقیقت انسان؛ ب) در نفس ناطقه و در آن سـه فصـل است؛ الـف) در حقیقت نفس ناطقه؛ ب) در اخلاق؛ ج) در ذکر نفوس فاضله.

در تولد انسان، و آن مشتمل است بر نه فصل: الف) در کیفیت تولد نطفه از غذا و

<sup>.</sup> . م: + و فصل در حیوانات مرتب بر حروف معجم.

وصول آن به رحم؛ ب) در احوال نطفه در رحم؛ ج) در تکون علقه؛ د) در غذای بچه در شکم؛ و) در وضع؛ ز) در سبب ذکوریت و انوثیت بچه؛ ح) در سبب قوام؛ ط) در حمل.

در تشریح ٔ انسان، و آن مشتمل است بر دو قسم:

قسم اوّل: در اعضای بسیط، و آن دوازده نوع است: الف) در عظام؛ ب) در غضاریف؛ ج) در رباطات؛ د) در لحم؛ و) در شحم؛ ها در اعصاب شرائین؛ ح) در اورده؛ ط) در شرب؛ ط) در غشا؛ یا) در جلد؛ یب) در مخ.

قسم دوم: در اعضا مرکب، و آن دو است: الف) در اعضای ظاهر، و آن هشت نوع است:

نوع اوّل: در سر، و آن هشت فصل است: الف) در چشم؛ ب) در گوش؛ ج) در بینی؛ د) در لب؛ و) در دهن؛ هـ) در مری؛ ح) در گردن.

نوع دوم: در دماغ.

نوع سيوم: در سينه.

نوع چهارم: در دست، و آن شش فصل است: الف) در کتف؛ ب) در عضــد؛ ج) در ساعد؛ د) در کف؛ هــ) در اصابع؛ ز) در ناخن.

نوع پنجم: در شكم.

نوع ششم: در پشت.

نوع هفتم: در پهلو.

نوع هشتم: در باصره.

در اعضای مرکب باطنی، و آن یازده نوع است: الف) در دماغ؛ ب) در ریـه؛ ج) در قلب؛ د) کبد؛ و) مراره؛ ز) طحال؛ ر) معده؛ ح) امعا؛ ط) کلیه؛ ی) مثانـه و آلات تولیـد مثل.

۱. م: اغشيه.

۲ م: + اعضاء.

در قوتها، و آن دو نوع است:

نوع اوّل: در قوای ظاهر، و آن پنج نوع است: الف) لمس، ب) شمّ، ج) سمع؛ د) بصر؛ هـ) ذوق.

نوع دوم: در قوتهای باطنه، و آن دو قسم است:

قسم اوّل: در قوای خادمه، و آن چهار صنف است: الـف) جاذبه؛ ب) ماسکه؛ ج) هاضمه؛ و) دافعه. فصل، در فواید این قوّتها.

قسم دوم: در قوای مخدومه، و آن چهار صنف است: الف) غاذیه؛ ب) نامیه؛ ج) مولده؛ د) متصوره. فصل، در فواید این قوتها.

نوع سیوم: در قوای مدرکه، و آن پنج صنف است: الف) حس مشترک؛ ب) خیال؛ ج) وهم؛ د) حافظه؛ هـ) متخیله.

نوع چهارم: در قوای محرکه، و آن دو صنف است: الف) قوت شهوانی؛ ب) قـوت غضبه ..

نوع پنجم: در قوت فاعله.

نوع ششم: در قوای عقلی، و آن چهار مرتبه است: الـف) عقـل غریـزی؛ ب) عقـل ملکه؛ ج) عقل مستفاد؛ د) عقل بالفعل. فصل. در تفاوت مردم در این مراتب.

نظر ششم: مشتمل بر دو فصل است: الف) در خواص انسان؛ ب) در فواید اجزای

نظر هفتم: در اصناف مردم، و آن مشتمل است بر نه صنف: الف) در صنف عرب وعادات و دیانات ایشان؛ ب) در صنف فرس؛ ج) در صنف روم؛ د) در صنف ترک؛ و) در صنف هند؛ هـ) در صنف زنج؛ و) در صنف بویه؛ ز) در صنف بربری؛ ح) در صنف جیل.

نظر هشتم: در صنافات، مشتمل بر سی باب: الف) در فلاحت؛ ب) در شبانی؛ ج) در صید؛ و) در حیاکت؛ هـ) در بنا؛ ز) در آهنگری و درودگری؛ ح) در بازارگانی؛ ط) در حساب؛ ی) در کتابت؛ یا) در شعر و در موسیقی؛ یب) در طب؛ یه) در زینت، در ازاله عیوب رجال و نسا و آن صنعت قوابل است؛ یو) در اعمال نجومی؛ ییز) در عمل

اصطرلاب؛ یج) در عمل اعداد و وقف و غیره؛ ط) در طلسمات؛ ک) در نیرنجات؛ کا) در سیمیا؛ کب) در کیمیا؛ کی) در صنعت جواهر؛ که) در صنعت عطر؛ کو) در قلع آثار؛ که) در دفع حیوانات؛ کو) در اعمال هندسی؛ کح) در لغز و شعبده؛ کط) در لطایف و حیل.

نوع دوم: در جن، و آن<sup>ا</sup> مشتمل است بر پنج فصل: الف) در حقیقت جن؛ ب) در ذکر اندیشه؛ ج) در حکایات و کیدهای عجیب شیطان؛ و) در ذکر بعضی مشیطه؛ هـ) در حکایات غریب از جن.

نوع سیم: در حیوانات و دواب، و این مشتمل است بر دو فصل: الف) در حقیقت این نوع بر خواص و فواید اجزای او.

نوع چهارم: در غم، و این دو فصل است: در حقیقت این نوع، در ذکر افراد این نوع و خواص و فواید اجزای او.

نوع پنجم: در سباع، و آن مشتمل است بر دو فصل: در حقیقت این نوع، در ذکر افراد این نوع و خواص او و فواید اجزای او.<sup>٤</sup>

نوع ششم: در طیر و آن مشتمل است بـر دو فصــل: الـف) در حقیقــت آن نــوع، و خواص اجزای او.

نوع هفتم: در حشرات، و آن مشتمل است بر دو فصل: الف) در حقیقت ایــن نــوع؛ ب) در ذکر فواید این نوع و خواص اجزای او.

فصل، در ذكر حيوانات عجيبه الاشكال.

پیش از آن که در کتاب شروع کرده شود، چهار مقدمه یاد کرده آید:

۱ . م: \_ و غيره.

<sup>،</sup> . م: ـ در لطايف و.

<sup>&</sup>quot;. م: ـ در جن و آن.

<sup>.</sup> أ. افزوده از نسخه م.

### مقدمة اول

#### در معنی تعجب

قالت الحكماء: التعجب حيرة تعرض الانسان لعقول و عن معرفة سبب الشيء فيه؛ معنى: چنین باشد ٔ که تعجب دهشتی است که مردم را عارض می شود، از آن که چیزی ببینند و سبب آن را ندانند یا کیفیت و تأثیرات او ندانند؛ مثال او چنانکه اگر کسی خانـهٔ مگس انگسی بسند، بیش از آن که ندیده باشند، از آن شگفت بمانند، از آن قسل که سبب آن ندانسته باشند. پس از آن اگر او را معلوم شود که صنعت نحل است، او را شگفت دیگر حاصل شود که آن حیوانات ضعیف آن مسدسهای متساوی الاضلاع را كه مهندس حاذق با يركار و مسطر از عمل او عاجز آيد، او چگونه مي سازد؟ و آن شمع از کجا می آرند که بدان خانههای متساوی میسازند؛ چنانکه یکی را بر دیگری تفاوت نیست؟ و آن انگبین از کجا می آورند که در آن خانه ها مینهند و ذخیره میکنند از جهت زمستان؟ و از کجا دانست که چون زمستان درآیـد و غـذا بــه روزی متعـذّر باشد؟ و از كجا دانست كه خزانهٔ عسل را غشاى رقيق بايد يوشانيد تا غبار به وى نرسد و هوا او را کثیف نکند؟ چنان که در سبویی سر او پوشانیده بـه کاغــذ؛ و ایــن معنــی عجیب است تا غبار به وی نرسد. اگر از روی حقیقت نظر کنی، هر چه در عالم است جمله بدین مثابه است، الا آن است که مردم او به وقت کودکی مشاهده کنند و آن وقت مردم را قوت نظر تمام نباشد و اندک اندک زیاد می شود، و چون تمام شد متفرق می شود و به قضای حاجات در تحصیل شهوات و دفع آلام به محسوسات مستأنس شده باشد و عجیبهٔ آن به طول روزگار از او ساقط شده؛ پس اگر حیوانی غریب شکل را ببینند یا فعلی که مخالف عادات باشد و از آن عجب مانید و او همیه عمر عجاییب می بیند که عقل از آن متحیر ماند و اگر مصداق آن خواهی نظر کن در اجســام رفیــع و وسعت صلابت آن ٔ و امن از آفت و فساد که زمین و دریاها و هواها به اضافت با وی

<sup>،</sup> . م: ـ در معنی عجب ... باشد.

<sup>.</sup> . ن: - و اميز از آفات و فساد.

هم چون حلقهاي است در بياباني؛ [قال الله تعالى: «والسماء بنيناها بأيدوانا لموسعون». یس در دوران بعضی نسبت است با کرهٔ ارض رجوی می گردد و بعضی حمایلی و بعضي دولابي و بعضي سريع و بعضي بطيء. يس در دوام حركتهاي او بـيفتـوري و ارتفاع او بیعمادی و بیعلاقه نیست. پس نظر کن در کواکب آفتاب و قمر و غیر آن و اختلاف مشارق و مغارب به اختلاف اوقات تا سبب نشو و نمای حیوان و نبات شود. یس حرکات این کواکب به حسابی مقرر که نه زاید شود و نه ناقص. یس در اختلاف الوان او که بعضی سرخ و بعضی سفید بود و به لون رصاص پس در سیر آفتاب و فلک در فلک چهارم که به یک سال گرد آفتاب یک دور تمام کند و هـر روز از مشـرق بـر می آید و به مغرب فرو می شود تا اختلاف شب روز حاصل آید و وقت معاش از وقت استراحت متميز شود. يس ميل او از وسط السماء تما صيف و شمتا و ربيع و خريف محقق شود و به اتفاق اهل بحث جرم آفتاب مثل كرهٔ زمين است صدبار و در لحظه مثل قطر زمين قطع كند و از اين جاست كه جبرئيل -عليه السلام- يبغمبر را -صلى الله عليه و آله و سلم- گفت: «من وقت قلت لا الى وقت قلت نعم سارت الشمس مسيره خمسمائه الف عام». يس نظر كن در جرم قمر و كيفيت اكتساب او نور أفتاب را كه بــه شب نایب بود او را. پس در زیادت شدن نور او و نقصان این و عجایب سماوات از حصر بیرون است؛ ولکن در این قدر که یاد کرده شد «تبره و ذکری لکل عبد منیب».]` پس نظر کن در عجایبی که در میان آسمان و زمین است از ریختن سـتاره و رعـدها و برقها و صواعق و باران و برف و تگرگ و بادهای مخالف و ایر گران تما چنانچه میخواهد میبارد، چنان که قطرات او بر همدیگر نیفتد و اگر به یک بــار فــرو ریختــی روی زمین به فساد آمدی و زرع تلف شدی. پس به قدر حاجت ببارد که اگر زیادت بباریدی، زرع را بپوشانیدی و اگر به قدر حاجت نبارد زرع تمام نشود؛ و باری تعالی فرموده است: «و انزلنا من السماء ماء بقدر». پس در اختلاف رياح كه بعضي سحاب را براند و بعضی را جمع کند و بعضی را بگستراند و بعضی را بیفشارد تا باران از آن جا

> . . م: \_قال الله ... كرده شـــ.

بیرون آید و بعضی درختان را بارور کند و بعضی زروع و ثمار را بیـرورد و بعضـی را خشک کند؛ و پس نظر کن در زمین و سکون او در وسعت اکناف و بعد اقطار او تا غايتي كه أدمى از بلوغ به اطراف او عاجز أيد، اگر چه عمر دراز يابد، قال الله تعالى «والارض فرشناها فنعم الماهدون»، و چگونه پشت او را مقر احيا و شكم او را مضجع اموات ساخت و چون قطرات باران بدو ارسد، چنان بود که نطفه ذکر بـه رحـم انشي پیوندد و به انواع نبات و معادن آبستن شود. پس ببین که اطراف او را چگونه محکم كرد به جبال شامخات تا او را از جنبانيدن نگاه دارد؛ پس مغارات كوهها را خزانههاى آب ساخت تا اندک اندک از او بیرون آید مثل رودها و جویها از او روانه شود و مردم همه سال از او انتفاع گیرند تا سال دیگر که وقت باران باشد. آن چه از او فاضل باشد، از قدر حاجت هدر رود. سن نظر کن در بحار عمیق که جمله خلیجهای بحر محیط است و آن چه مکشوف است از زمین نیست یا بحار همچون جزیرهٔ کوچک است در میان بحر. پس در حیوانات عجیبهالاشکال که در او باشد و هیچ حیوانی بر خشکی نیست که الا نظیر او در بحر هست و حیوانات بی حد در آب هستند که نظیرشان در خشكي نيست. پس نظر كن "در جواهر چون تولد صدف در ميان آب و درخت مرجان که از سنگ خارا هم چون درختی بروید. <sup>ئ</sup>یس در عنبر و در دیگر چیزهــا کــه از بحــر حاصل آید. پس در کشتی و روانه شدن او بر روی آب و بردن حرکات بادهـا او را؛ و عجايب بحار بيش از أن است كه شرح او توان داد و گفتهاند: «حـدث عـن البحـر و لا حرج». پس نظر کن در معادنی که در کوهها مودع است. بعضی از آن در زیر مطرقه منبطع شود، چون زر و سیم و نحاس و رصاص و ارزیز ° و حدید، و بعضی از آن منطبع نشود، چنان چه فیروزج و یاقوت و زبرجد و غیره. پس در معـادن زمـین چـون

<sup>،</sup> . م: به دریا.

<sup>ٔ.</sup> م: به دریاها رود.

<sup>.</sup> م: ـ نظر کن.

<sup>.</sup> م: و چون درخت مرجان که در میان آب بر سنگ خارا همی بروید.

<sup>،</sup> م: ــ ارزيز.

نفط و قیر و کبریت و غیره آن، و کمترین آن نمک است که اگر شهری از نمک خالی ماند فساد به اهل او راه یابد. پس نظر کن در انواع نبات و اصناف فواکه و اشکال و لون و رایحهٔ او؛ «یسقی بماء واحد و تفضل بعضها علی بعض فی الاکل» که از یک خوشه خرما نخله بروید مطوق به عناقید و از دانهای سبع سنابل فی کل سنبله مائه حبّه. پس در انواع حبوبات و اختلاف اشکال لون و طعوم و روایح؛ و کثرت منافع آن انواع عجایب است. هیچ گیاهی نروید که الا چند منافع در او باشد که وهم بشر از ادراک آن قاصر است. پس نظر کن در اصناف حیوان که بعضی از آن در هوا پرد و بعضی در آب سیاحت کند و بعضی بر شکم و بعضی بر دو پا و بعضی بر چهار پا روند و بعضی به بیشتر؛ و نظر کن بر صور و اشکال حیوانات و انواع اختلاف ایشان تا غایتی معنی که عقل از آن مدهوش شود، بلکه در بق و مورچه و ملخ و عنکبوت که از حیوانات ضعیفند و در آن ضعیف خانه که بنا می کنند و غذا را جمع می آورند از بهر زمستان و هندسه نصب کردن و شبکه از بهر صید ذباب. هیچ حیوان نیست الا که عجایب او عقل را مدهوش گرداند و از چشم اکثر مردم افتاده است به ممارست بسیار و مشاهدت بی شمار؛ والله الموفق للصواب.

# مقدمة دوم

# در تقسيم مخلوقات

هر چه غیر باری تعالی است، مخلوق است و مخلوق قایم به ذات باشد [یا قایم به غیر؛ و قایم به ذات] امّا متحیز باشد یا نه. اگر متحیز باشد او را جسم گویند و اگر متخیز نباشد او را جوهر روحانی گویند. اگر به جسم متعلق باشد، تعلق تدبیر او را نفس گویند؛ و اگر به جسم متعلق نباشد و سلیم بود از شهوت و غضب، او را ملک گویند؛ و اگر سلیم نباشد، او را جن گویند. این است اقسام قایم به ذات.

و بدان که اگر قایم به غیر است، به متحیزات قایم بود، او را اعراض جسمانی گویند؛ و اگر به مفارقات قایم باشد، او را اعراض روحانی گویند؛ چنان که علم و قدرت. امّا اعراض جسمانی از صدق نسبت و قسمت حاصل آید یا نیاید. اگر صدق نسبت حاصل آید و امّا حصول باشد در مکان و آن را عین خوانند. امّا در زمان او را متی گویند؛ و امّا نسبت او را متکرر باشد آن را اضافت گویند، یا تأثیر چیزی در چیزی باشد و آن را فعل گویند؛ یا تأثیر چیزی از چیزی باشد آن را انفعال گویند؛ یا از حاطت چیزی به چیزی باشد، چنان که محیط حرکت کند به حرکت محاط و آن را ملک گویند؛ یا هیأت جسم باشد به سبب نسبت اجزای او آ به امور خارجی؛ یا به سبب نسبت اجزای او آ به امور خارجی؛ یا به سبب نسبت اجزای او با یکدیگر، و او را وضع گویند. این است اقسام صدق نسبت.

و اهل سیر چنین دویند که در سفر اول از نورات یافتیم که بــاری نعــالی جــوهری بیافرید. پس به هیبت نظر در آن جوهر کرد، ٔ بگداخت و از آن دخانی برآمد و رســوبی حاصل شد. باری سبحانه و تعالی از آن دود آسمانها را بیافریــد و از آن رســوب زمــین

<sup>.</sup> م: - تا تاثير ... انتقال گويند.

<sup>.</sup> ۱. م: ـ امور خارجی ... او.

<sup>ً.</sup> م: + برشهوت و نفرت.

<sup>.</sup> م: + جوهر.