

力有人交流を



# FURTHER ALONG ROAD Less Traveled

全球最畅销图 图: -本让人自省的书,一次真正的心灵提礼!

[美] M·斯科特·諾克 (M.Scott Flick) 心器 対数分 年級心研



# 目录

```
少有人走的路1:心智成熟的旅程(升级版)
  名人名家评论
  前言
  第一部分 自律
    问题和痛苦
    推
    迟满足感
    子不教, 谁之过
    解决问题的时机
    承担责任
    神经官能症与人格失调症
    逃避自由
    忠于事实
    移情: 过时的地图
    迎接挑战
    隐瞒真相
    保持平衡
    抑郁的价值
    放弃与新生
  第二部分 爱
    爱的定义
    坠入情网
    浪漫爱情的神话
    再谈自我界限
    依赖性
    精神贯注
    "自我牺牲"
    爱,不是感觉
    关注的艺术
    失落的风险
    独立的风险
    投入的风险
    冲突的风险
```

```
爱与自律
    爱与心理治疗
    爱的神秘性
  第三部分 成长与信仰
    信仰与世界观
    科学与信仰
    凯茜的案例
    马西娅的案例
    特德的案例
    婴儿与洗澡水
  第四部分 恩典
    健康的奇迹
    潜意识的奇迹
    好运的奇迹
    恩典的定义
    讲化的奇迹
    开始与结束
    熵与原罪
    邪恶的问题
    意识的讲化
    力量的本质
    俄瑞斯忒斯的传说
    对恩典的抗拒
    迎接恩典降临
  后记
  附录
少有人走的路2: 勇敢地面对谎言(升级版)
  中文版序
  第1章 谎言是心理疾病的根源
    那些可怕的念头,为什么挥之不去?
    逃避生活中的痛苦, 必将承受心理疾病的痛苦
    你不解决问题, 你就会成为问题
    为了逃避痛苦,人选择了谎言,扭曲了心灵
    解决了逃避问题的问题, 你才能解决其他问题
  第2章 有没有罪恶感,是善与恶的分水岭
    把生命颠倒一下,就变成了邪恶
    没有罪恶感的人穷凶极恶, 逃避罪恶感的人邪恶
```

父母逃避自己的错,孩子就会出大错 不在压抑中死亡,就在压抑中疯狂 如何识别伪善之人,远离邪恶

第3章 压制别人,就是邪恶

控制欲强的父母会培养出抑郁的孩子 孩子偷窃常常不是为了财物,而是因为压抑 邪恶总是隐藏在谎言中

压制别人,就是邪恶

第4章恶,总是出现在需要爱的地方

要敞开心灵, 但不要把心灵交给对方管理

不敢面对自己, 才会去控制别人

爱需要一个空间, 否则便会感到窒息

母亲让女儿离不开自己,这不是爱而是恶

第5章 从小缺乏爱,长大就容易变坏

恶性自恋的人,常常藏得很深

雪莉所说的爱, 更多的是一种控制和操纵

自闭,是更高程度的自恋

不愿意放弃病态的自我,是觉得病态的自我很好

不放弃病态的自我,人就会变得邪恶

内心没有安全感,就想去控制外面的一切

没勇气正视过去,就不会有未来

第6章 勇敢地面对谎言

为什么天使会变成魔鬼

过分依赖集体,个人的心智就会退化

一个人疯了不可怕,一群人疯了才可怕

一群人<u>疯了可怕,但最可怕的是整个国家都疯了</u> 勇敢地面对谎言

少有人走的路3:与心灵对话(升级版)

中文版序

前言

第一章 意识和痛苦

痛苦地成长

积极的痛苦

意识及康复

沙漠中的绿洲

第二章责备与宽恕

责备与愤怒

责备与评判 责备的规则 廉价的宽恕 自毁模式 宽恕的必要性 第三章 复杂的人生 <u>拒绝简单的思考</u> 避免陷入极端 本性和人性 选择与人生 使命与人生 感恩与人生 第四章 自尊自爱 自爱与自负 罪恶感的功用 不破不立 自己是无价之宝 准备工作 第五章 感受神秘 神秘的旅程 心理学与炼金术 好奇与冷漠 神秘的心灵之旅 第六章 心灵成长的四个阶段 \_\_\_\_ 对抗与信仰 表象的欺骗性 人的发展与心灵的成长 检查你的地车 第七章神话:人性的旅程 传说 神话和童话 责任的神话 万能的神话 《圣经》里的神话 善与恶的神话 英雄的神话 诠释的选择

第八章上瘾:神圣的疾病 荣格与匿名戒酒协会 皈依的程序 心理重建计划 世俗的精神疗法 公共计划 酗酒者的福分 早一点面对危机 第九章"未知死,安知生" 对死亡的恐惧 生命可以预期 心理转变的奇迹 身病与心病 理解死亡 死与生的不同阶段 学习死亡 死亡的恐惧与自恋 第十章 性与精神 性高潮:一种神秘的体验 恋爱的假象 一个全球性问题 第十一章 物质与精神 宗教与科学的分离 分割的不幸 什么被忽略了 心理医生的"隔离" 抑郁与幻想 第十二章 从宗教中得到的裨益 通往上帝之路 耶稣的真实性 耶稣的天才 死亡洗礼 教堂之罪过 新时代运动 异端 死后的生命 地狱

<u>上帝的效率</u> 天堂 结 语 心理治疗的困境

# 少有人走的路1:心智成熟的旅程(升级版)

图书在版编目(CIP)数据

少有人走的路. 1, 心智成熟的旅程 / (美) 派克(Peck,M.S.) 著; 于海生译.

-- 北京: 中国商业出版社, 2013.7 ISBN 978-7-5044-8169-6

I.①少... II.①派...②于... III.①人生哲学一通俗读物 IV. ①B821-49

中国版本图书馆CIP数据核字(2013)第151218号

THE ROAD LESS TRAVELED: A NEW PSYCHOLOGY

OF LOVE, TRADITIONAL VALUES, AND SPIRITUAL

GROWTH (25TH ANNIVERSARY EDITION) by M.SCOTT

PECK

Copyright © 1978 BY M.SCOTT PECK

This edition arranged with SIMON & SCHUSTER, INC.

through Big Apple Tuttle-Mori Agency, Inc., Labuan, Malaysia.

Simplified Chinese edition copyright  $\ensuremath{\mathbb{C}}$  2013 Beijing Zhengqing Culture & Art Co.Ltd

All rights reserved.

北京市版权局著作权合同登记

图字: 01-2013-6253

中国商业出版社出版发行

010-63180647 www.c-cbook.com

(100053 北京广安门内报国寺1号)

新华书店总店北京发行所经销

北京画中画印刷有限公司印刷



640×960毫米 16开 19.75印张 200千字

2013年10月第1版 2014年11月第3次印刷

定价: 32.80元

### 名人名家评论

我特别喜欢《少有人走的路》这本书,它会让你的思维豁然开朗, 开辟一种新的思维和思考问题方式。

#### ——著名演员 杨幂

我觉得《少有人走的路》非常非常准确地定义了爱。在你比较年轻的时候,你爱上一个人,不知道接下来会发生什么事,你被人伤心,你伤其他人的心。无论通过这一切你是不是真正能够学会怎样去爱,无论你是不是曾经爱过,真正爱过,这些都是重要的事情。我觉得《少有人走的路》写得非常好,它定义了一种高贵然而又可能实现的爱。

#### ——著名演员 陈冲

《少有人走的路》是本好书,能强大自己的内心。

#### ——著名演员 吕良伟

我喜欢看心理学方面的书,比如《少有人走的路》。我学这个不是想分析别人,而是当我遇到一些事情,比如被人说好或者不好时,我能相应地调节心态。

#### ——著名演员 倪妮

我前一段时间看过一本叫《少有人走的路》的心理学方面的书。看 这类书能更好地了解自己的情绪,了解周围的人,让自己进入一个良好 的状态。因为生活不是自己的事情,你的情绪完全影响你身边的人,影 响跟你工作的人,甚至影响家人......

#### ——著名歌手 许巍

其实我是心理学和悬疑小说迷,我很喜欢看《少有人走的路》,还有丹·布朗的悬疑小说。我觉得常看看这些作品一方面有利于对自己的认知和保护,另外对社交也很有帮助。

#### ——著名演员 冯绍峰

什么是"无条件而又有理智的爱"呢?我认为美国著名心理学家斯科特·派克,在他所写的一本畅销书《少有人走的路》里面有一段话值得借鉴。他说:"真正的爱,不是单纯的给予,还包括适当的拒绝,及时的赞美,得体的批评,恰当的争论,必要的鼓励和有效的监督。"在这里,我所说的"无条件和有理智的爱"大体指的就是这些。

#### ——著名主持人、情感类畅销书作家 曾子航

《少有人走的路》这本书,对我的工作和生活带来了很大的帮助。 通过阅读这本书,我重新发现了在我心中含糊不清的东西。书中有这样 一句话:"你不解决问题,你就会成为问题。"它告诉了我,面对当前的 问题不要逃跑,主动去解决它,人们才能够得到学习和成长。以后,当 我的孩子到达一定的年龄之后,我会让他们阅读这本书,让他们的心灵 也得到成长。

——法国雷诺汽车公司CEO、日本日产汽车公司CEO 卡洛斯·戈恩

有一本美国人写的书,叫《少有人走的路》,我推荐大家看看。他对《圣经》重新进行了诠释。他说,上帝就是我们每一个人的心灵,魔鬼是我们每一个人内心的懒惰,亚当和夏娃是不善于沟通的未成熟的员工。上帝制定了一些规则,创造了智慧树,魔鬼就来引诱员工。他说,心安是与懒惰对立的,该你去做的,你不去做,你不可能心安。只有成功地努力过,才能达到心安,所以佛教说,"非积极也消极也"。而当人们都去追求物欲的时候,倒不防消极一点,随时进行自我调试。

#### ——北京怀柔朝阳寺主持 明奘法师

《少有人走的路》是本好书,推荐阅读。1)自律,从推迟满足感开始,比如,干完手上的活再去吃宵夜;2)爱,是自我完满。坠入爱河、不能自已,皆因自我边界崩溃;3)宗教是心理疾病之因,也是药,是脏水里的孩子;4)心灵力量的不断积聚,会带来孤独感。所有走在最前面走得最远的人,都会感受到这种孤独。

——前微软中国战略合作总监 刘润

心智成熟的旅程艰苦卓绝,无论思考还是行动,都离不开勇敢、进取和独立的精神,摆脱被动、依赖、恐惧和懒惰的心理。所以,这真的是一条少有人走的路。忍受生活的艰辛与磨难,最终才能达到人生新境界。

#### ——福建电视台《看东岸》主持人 郭维娜

这是一本美国心理医生斯科特·派克写的关于心理学的书,里面讨论了我们心理现象中一些比较本质性的问题。书中指出,当我们能够做自己的心理医生、解决自己所有的心理问题的时候,我们也许不再需要宗教,至少,

能够比较正确地看待宗教,把它当做一种真正实际的生活方式而不仅仅是精神寄托或者理论。

#### ——中国东方歌舞团国家一级演员,女高音歌唱家 刘玉婉

爱,是一种极为神秘的现象,我们很难给出确切的定义,也难接触到其本质。关于爱的研究,是心理学界研究的课题之一。斯科特·派克认为,爱,是为了促进自我和他人心智成熟,而具有一种自我完善的意愿。

#### ——西安欧亚学院董事长、院长 胡建波

这本书写得不错, 我还送给了朋友一套, 他看完后, 感触挺大。

#### ——清华大学继续教育学院 EDP课程组执行主任 魏邓淅

解决人生问题的首要方案,乃是自律,完整的自律才能解决所有的问题。所谓自律,是以积极主动的态度,去解决人生痛苦的重要原则,主要包括四个方面:推迟满足感、承担责任、尊重事实、保持平衡。——M·斯科特·派克《少有人走的路》

#### ——凤凰卫视官方微博

人可以拒绝任何东西,但绝对不可以拒绝成熟。拒绝成熟,实际上就是在规避问题、逃避痛苦。规避问题和逃避痛苦的趋向,是人类心理疾病的根源,不及时处理,你就会为此付出沉重的代价,承受更大的痛苦。——《少有人走的路》

#### ——新东方教育集团官方微博

斯科特在著作《少有人走的路》中对爱做出了深刻剖析,认为爱最重要的体现形式,就是关注。我们爱某个人,一定会关注对方。进而帮助对方成长。体现关注,一种最常见、最重要的方式,就是"倾听"。爱不是感觉,是实际行动。真正懂得爱的人,必然懂得自我约束,以此促进对方心智的成熟。

#### ——中国心理学家大会官方微博

人生是一个面对问题并解决问题的过程。问题能启发我们的智慧, 激发我们的勇气。为解决问题而付出努力,能使思想和心智不断成熟。 富兰克林说"唯有痛苦才会带来教益。"——派克《少有人走的路》

#### ——共青团辽宁省委员会官方微博

我们一定要警惕,责备与愤怒和仇恨一样,都会给人带来痛快的感觉。发泄愤怒能让人一吐为快,责备他人能让人舒服,仇恨则让人过瘾。它们就像其他使人快乐的活动一样,容易让人上瘾甚至会迷上它,并养成习惯,无法自拔。——M·斯科特·派克《少有人走的路》

——上海豆瓣网络科技有限公司CEO 时光磊

## 前言

该书的观点和思想,大多来自于我的从业经历。在日常门诊和临床工作中,我亲眼目睹过许许多多逃避成熟的人,也目睹过许多人为争取成熟而努力奋斗的经历。因此,书中有很多真实的案例。心理治疗最重要的原则之一,就是为患者保密,所以,这些案例的人物姓名和其他细节,都经过一定程度的改动,原则是在不扭曲我和病人相处真相的前提下,尽量保护患者的个人隐私。

但是,本书对患者病情的描述大都十分简略,掩藏了部分真相, 想必在所难免。事实上,心理治疗是一个复杂的过程,极少能够立竿见 影、一蹴而就,而我也不得不集中笔墨,描述若干重点部分,这可能会 给读者一种印象,即我对治疗过程的叙述不仅戏剧化,而且简洁。戏剧 化倒是事实,叙述简洁的情况,也许同样存在,不过我还是想补充一 句:在大多数治疗中,我经受着长期的困惑和沮丧,这是不可避免的结 果,只是出于可读性的考虑,个中详情和感受,几乎被我统统省略了。

提及"上帝",本书一概使用了传统的男性形象,我也要为此表示 歉意,不过这么做,只是为叙述的方便,而非我有任何根深蒂固的性别 歧视。

身为心理医生,我认为从一开始,就应该交待本书的两大基本前提。第一个前提是:我没有把"心智"和"精神"加以区分,因此,在"精神的成熟"和"心智的成熟"之间,我也没有做出明确区分,实际上它们是一回事。

另一个前提是,心智成熟的旅程不但是一项既复杂又艰巨的任务,而且是毕生的任务。心理治疗可以给心智成熟提供绝好的帮助,但它永远不是速成的、简单的治疗过程。我不属于任何精神病学或者心理治疗学学派,也决不单纯地拥护弗洛伊德、荣格、阿德勒,或者行为心理学、形态心理学等任何一家的学说。我不相信通过单一的治疗方式、单一的解决方案,就能解决所有的问题。当然,单一的心理治疗形式或许有帮助,因此我们不应予以轻视,不过,它们提供的帮助,显然不仅肤浅,而且乏力。

心智成熟的旅程极为漫长,对于我的那些忠实的患者——他们伴随我走过这段旅程最重要的部分——我要向他们表示感谢,他们的旅程也是我的旅程,而本书的大部分内容,其实是我们共同经历和学习的一切。我也要向多位老师和同行致谢,其中最重要的就是我的妻子莉莉,她兼具配偶、父母、心理治疗者的角色,她的智慧和慷慨,给了我莫大的帮助。

#### 【关注公众号】:奥丁读书小站(njdy668)

- 1.每日发布新书可下载。公众号首页回复书名自动弹出下载地址。
- 2.首次关注,免费领取16本心里学系列,10本思维系列的电子书,15本沟通演讲口才系列,20本股票金融,16本纯英文系列,创业,网络,文学,哲学系以及纯英文系列等都可以在公众号上寻找。
- **3.**我收藏了**10**万本以上的电子书,需要任何书都可以这公众号后台留言!看到第一时间必回!
- 4.也可以加微信【209993658】免费领取需要的电子书。
- 5.奥丁读书小站,一个提供各种免费电子版书籍的公众号,提供的书都绝对当得起你书架上的一席之地!总有些书是你一生中不想错过的!上千本电子书免费下载。

# 第一部分 自律

自律是解决人生问题最主要的工具,也是消除人生痛苦最主要的方法。

#### 问题和痛苦

人生苦难重重。

这是个伟大的真理,是世界上最伟大的真理之一。它的伟大之处在 于,一旦我们领悟了这句话的真谛,就能从苦难中解脱出来,实现人生 的超越。只要我们真正理解并接受了人生苦难重重的事实,那么我们就 会释然,再也不会对人生的苦难耿耿于怀了。

遗憾的是,大多数人却不愿意正视人生的苦难。他们一遇到问题和痛苦,不是怨天尤人,就是抱怨自己命苦,仿佛人生本来就应该既舒适又顺利似的。他们哀叹为什么会有那么多的麻烦、压力和困难,总觉得自己是世界上最不幸的人;他们诅咒命运不公,偏偏让他们自己、他们的家人、他们的部落、他们的社会阶层、他们的国家乃至他们的种族吃苦受罪,而别的人却安然无恙,过着自由而又幸福的生活。我非常了解这样的抱怨和诅咒,因为我也曾有过同样的感受。

人生是一连串的难题,面对它,你是哭哭啼啼,还是奋勇前进?你是束手无策地哀叹,还是积极想办法去解决,并将方法毫无保留地传给后人?

解决人生问题的关键在于自律。人若缺少自律,就不可能解决任何麻烦和问题。在某些方面自律,只能解决某些问题,全面的自律才能解决人生所有的问题。

生活中遇到问题,这本身就是一种痛苦,解决它们的过程又会带来新的痛苦。各种各样的问题接踵而至,使我们疲于奔命,不断经受沮丧、悲哀、痛苦、寂寞、内疚、懊丧、恼怒、恐惧、焦虑和绝望的打击,从而不知道自由和幸福为何物。这种心灵的痛苦通常和肉体的痛苦一样剧烈,甚至令人更加难以承受。正是由于人生的矛盾和冲突带来的痛苦如此强烈,我们才把它们视为问题;也正是因为各种问题接连不断,我们才觉得人生苦难重重。

人生是一个不断面对问题、并解决问题的过程。问题可以开启我们的智慧,激发我们的勇气。为解决问题而努力,我们的思想和心灵就会不断成长,心智就会不断成熟。学校刻意为孩子们设计各种问题,让他

们动脑筋、想办法去解决,也正是基于这样的考虑。我们的心灵渴望成长,渴望获得成功而不是遭受失败,所以它会释放出最大的潜力,努力将所有问题解决。"问题"是我们成功与失败的分水岭。承受面对问题和解决问题的痛苦,我们就能从痛苦中学到很多东西。美国开国先哲本杰明·富兰克林说过:"唯有痛苦才能给人带来教益。"面对问题,智慧的人不会因害怕痛苦而选择逃避,他们会迎上前去,坦然承受问题带给自己的痛苦,直至把问题彻底解决。

然而,大多数人却缺乏这样的智慧。在某种程度上,人人都害怕承受痛苦,遇到问题时都想回避,甚至慌不择路,望风而逃。有的人不断拖延时间,希望问题自行消失;有的人对问题假装视而不见,或尽量忘记它们的存在;还有的人用药物和毒品来麻痹自己,企图把问题排除在意识之外,换得片刻解脱。我们总是回避问题,而不是直接面对它们;我们只想远离问题,却不想承受解决问题带来的痛苦。

回避问题和逃避痛苦的倾向,是人类心理疾病的根源。人人都有逃避问题的倾向,因此绝大多数人的心理都存在缺陷,真正的健康者寥寥无几。有的逃避问题者,宁可躲藏在自己营造的虚幻世界里,与现实生活完全脱节,这无异于作茧自缚。心理学大师荣格一针见血地指出:"神经官能症,就是人生痛苦最常见的替代品。"

替代品最终带给人的痛苦,甚至比所逃避的痛苦更为强烈,正因如此,神经官能症才成为最棘手的问题。不少人还没有解决旧的问题和痛苦,却又要逃避新的问题和痛苦,他们不断用神经官能症作蚕丝,把自己一层一层包裹起来,陷入重围,无法自拔。所幸,也有人能坦然面对自己的心理障碍,及时寻求心理医生的帮助,用正确的心态面对人生正常的痛苦。

事实上,如果不顾一切地逃避问题和痛苦,不仅错失了解决问题、推动心灵成长的契机,而且还会使我们患上心理疾病。长期的心理疾病会使人的心灵停止成长,不及时治疗,心灵就会萎缩和退化,心智就永远难以成熟。正确的做法是:我们要让我们自己,也要让我们的孩子认识到,人生的问题和痛苦具有非凡的价值。勇于承担责任,敢于面对困难,才能够使心灵变得健康。

自律是解决人生问题最主要的工具,也是消除人生痛苦最重要的方法。通过自律,在面对问题时,我们才会变得坚定不移,并能从痛苦中获取智慧。我们要求自己和孩子自律,其实就是在培养双方如何忍受痛

#### 苦,获得成长。

那么究竟什么是自律呢?如何才能通过自律消除人生的痛苦呢?简单地说,所谓自律,就是主动要求自己以积极的态度去承受痛苦,解决问题。自律有四个原则:推迟满足感、承担责任、忠于事实、保持平衡。这些原则并不复杂,即便是10岁的小孩也能够掌握。不过有时候,即使贵为一国之君,也会因忽略和漠视它们而遭遇失败,甚至自取灭亡。实践这些原则,关键取决于你的态度,你要敢于面对痛苦而非逃避。对于那些时刻都想着逃避痛苦的人,这些原则不会起到任何作用,他们也绝不会从中受益。接下来,我就要对这些原则进行深入的阐述,然后,再探讨它们背后的原动力——爱。

推

#### 迟满足感

不久前,一位30岁的财务专家来就诊,希望我纠正她总是拖延工作的坏习惯。第一个月,我们探讨了她对老板的看法,老板对她的看法,她对权威的认识以及她父母的情况。接着,我们又讨论了她对工作与成就的看法,以及这些看法对她婚姻观、性别观的影响。后来,我们还谈到她与丈夫和同事的竞争心理,以及这种心理给她带来的恐惧感。尽管我们一再努力,但这种常规的心理分析并未触及问题的症结。

直到有一天,我们闯入了一个显而易见、却一直被忽略的领域,才使治疗出现了转机。

"你喜欢吃蛋糕吗?"我问她。

她回答说喜欢。

"你更喜欢吃蛋糕呢,还是蛋糕上涂抹的奶油?"我接着问。

她兴奋地说:"啊,当然是奶油啦!"

"那么,你一般是怎么吃蛋糕的呢?"我接着又问。

我也许是有史以来最笨的心理医生了。

她不假思索地说:"那还用说吗,我通常先吃完奶油,然后再吃蛋糕。"

就这样,我们从吃蛋糕的习惯出发,重新讨论她对待工作的态度。 正如我预料的那样,在上班的第一个小时里,她总是先完成容易和喜欢 做的工作,而在剩下的六个小时里,面对那些棘手的差事,她总是尽量 回避,结果,不知不觉时间就过去了,工作却拖延了下来。我建议她从 现在开始,在上班第一个小时里,强迫自己先去解决那些棘手的差事, 而在剩下的时间里,工作就变得相对轻松了。考虑到她学的是财务管 理,我就这样给她解释其中的道理:按一天工作七个小时计算,一个小 时的痛苦,加上六个小时的幸福,显然要比一个小时的幸福加上六个小 时的痛苦划算。她完全同意我的看法,并坚决照此执行。由于她是一个 意志坚定的人,所以,不久就彻底克服了拖延工作的坏毛病。 推迟满足感,就是不贪图暂时的安逸,先苦后甜,重新设置人生快 乐与痛苦的次序:首先,面对问题并感受痛苦;然后,解决问题并享受 更大的快乐。在充满问题和痛苦的人生中,推迟满足感是唯一可行的生 活方式。

早在童年时,从5岁开始,孩子就可以学习这个自律的原则:先承受痛苦,再享受快乐,避免眼前安逸带来的不利。例如,如果一个5岁的男孩多一点儿耐心,让同伴先玩游戏,自己等到最后,就可以在没有人催促的情况下,享受到更多的乐趣。对于6岁的孩子而言,学会吃蛋糕时不先把奶油一口气吃完,或者先吃蛋糕,后吃奶油,就可以享受到更甜美的滋味。让上了小学的孩子正确对待家庭作业,是培养"先苦后甜"原则的最佳时机。当孩子满12岁时,应该已经无须父母敦促,就可以先做完功课,再去看电视。如果是这样,到了十五六岁以后,他们就会把这个原则内化为一种习惯,成为自己的一种常态。

但是,根据教育工作者的经验,很多青少年都缺少这种健康的习惯,没有体会到推迟满足感的好处。不少孩子长到十五六岁,仍旧不懂"先吃苦,后享受"的原则,而是将次序颠倒过来。所以,他们很容易成为"问题学生"。这些孩子的智商与别人相比毫不逊色,但却不肯用功学习,成绩远远落后于别人。他们说话做事全凭一时冲动,只要心血来潮,不是旷课逃学,就是打架斗殴;他们不愿思考,缺乏耐心,很容易与毒品为伴,故意跟警察发生冲突是他们的家常便饭。"先享受,后付费"成了他们人生的座右铭。如果父母这时才去求助心理治疗,往往为时已晚。因为意气用事的青少年通常不喜欢被人干涉,即便心理医生能以亲切公正的姿态慢慢化解他们的敌意,这些孩子也很难积极配合、参与整个治疗过程。他们的主观冲动过于强烈,经常逃避定期的治疗,心理医生的一切努力,常常以失败告终。最终,这些孩子被迫退学,浪迹社会,继续他们失败的生活模式。他们的成年生活也极为糟糕——婚姻不幸,精神恍惚,容易遭受意外事故,而精神病院或者监狱则可能成为他们最终的归宿。

这是为什么呢?为什么大部分人能够掌握推迟满足感的原则,学会 先苦后甜,拥有足够的自制力,可以避免贪图一时安逸的恶果,却有相 当数量的人不懂得先苦后甜,最终成为失败者呢?答案目前尚无定论, 仅有的答案也缺乏足够的依据。基因的影响并不明显,其他因素也有待 科学论证,但大部分迹象表明,在这方面,家庭教育起着相当大的作 用。

#### 子不教, 谁之过

孩子缺少自律,未必是因为父母管教不严。事实上,他们中的很多人经常受到严厉的责骂和体罚,即便小有过错,父母也会怒不可遏:辱骂、威胁、恐吓、掌掴、脚踢、鞭打、拳击,可谓花样翻新。这样的教育方法只会起到负面作用,因为它本身就违背了自律的原则。没有自律原则作为后盾的管教,不会起到任何积极的作用。

父母自己不遵守自律的原则,就不可能成为孩子的榜样,只会成为 反面教材。有些父母常常告诉孩子:"照我的话去做,但不要学我。"他 们在孩子面前酗酒无度,烂醉如泥,或者在孩子面前破口大骂,拳脚相 加。他们缺乏长辈起码的自制力、尊严和理性;他们形容邋遢、一塌糊 涂,甚至偷懒耍滑、背信弃义。这些父母的生活毫无自律,却强迫孩子 有条不紊地生活,结果可想而知。假如父亲三天两头殴打孩子的母亲, 那么母亲因儿子欺负妹妹而对其施以体罚,又有什么意义呢?又如何能 指望儿子听她的话,控制好情绪呢?在稚嫩的孩子心中,父母就是他们 的上帝,神圣而威严。孩子缺乏其他的模仿对象,自然会把父母处理问 题的方式全盘接受下来。如果父母懂得自律、自制和自尊,生活井然有 序,孩子就会把这样的生活视为理所当然。而如果父母的生活混乱不 堪,一塌糊涂,孩子也会照单全收。

父母的爱至关重要。即便家庭环境充满混乱,生活贫困,只要有爱存在,照样可以培养出懂得自律的孩子。相反,即使父母身为医生、律师、企业经理或是慈善家,生活方式相当严谨,但如果缺少爱和温情,他们培养出的子女照样会随心所欲,恣意妄为,不懂得自律。

爱是心灵健康成长的动力。在本书第二部分,我将深入探讨这个问题。爱是身心健康必不可少的元素,所以,在这里有必要先来了解一下爱的实质,以及爱同教育的关系。

如果我们爱某样东西,就会乐于花时间去欣赏它,照料它。譬如,某个小伙子终于拥有了心仪已久的汽车,那他一定会把大量的时间花在汽车上面:擦车、洗车、修车、给汽车美容、不停地欣赏它、整理内饰……你也可以观察,一位上了年纪的老人是如何精心照料自己的花园的,他会细心地浇水、施肥、修剪、除虫、嫁接、移植……同样,对子女的爱也是如此,我们需要付出更多的时间去照顾他们、陪伴他们。

培养孩子学会自律,需要投入足够的时间。如果不把精力用在孩子身上,与孩子相处的时间少得可怜,就无法深入了解他们的需要,并找到教育他们的正确方式。在孩子明显需要培养自律能力的时候,我们不是挑起担子,而是不耐烦地说道:"我没精力管你们,你们想怎么样,就怎么样吧!"到头来,当孩子犯下错误逼我们不得不采取行动的时候,我们就会把满腔怒火发泄到他们头上,不是打,就是骂。我们根本不愿去调查问题的本质,也不考虑什么样的教育方式才算适合。父母习惯用严厉的体罚教训孩子,本质上不是教育,而是发泄自己心中的怨气和不满。

聪明的父母决不会这样做。问题发生之前,他们就愿意花时间了解孩子,对症下药地教育孩子。他们会用恰当的敦促、鼓励和表扬,以及必要的警告和责备,来巧妙地引导孩子的发展方向,教他们学习自律。他们会认真观察孩子的言行举止,从孩子吃蛋糕、做功课、撒谎、欺骗、逃避责任等行为中,及时发现问题;他们也会倾听孩子的心声。在对孩子的管教上,他们知道什么时候该紧,什么时候该松,什么时候该表扬,什么时候该批评。他们给孩子讲有意义的故事,用小小的亲吻、拥抱和爱抚,用小小的警告和批评,就能及时纠正孩子的问题,使问题消失于无形。

可以断言,父母的爱,决定着家庭教育的优劣。充满爱的家庭教育带来幸运;缺乏爱的教育只能导致不幸。富有爱心的家长,善于审视孩子的需要,并做出理性的判断。当孩子面临痛苦抉择时,他们会真心实意与孩子一块儿去经受痛苦和折磨,而孩子也能领受父母的这片苦心。他们未必立刻流露出感激之情,却可以领悟到痛苦的内涵和真谛。他们提醒自己:"既然爸爸妈妈愿意陪着我忍受痛苦,痛苦就不见得那么可怕,而且也未必是太坏的事。我也应该承担责任,面对属于自己的痛苦。"——这就是自律的起点。

父母付出的努力越大,孩子就越会意识到自己在父母心中的价值。 有的父母为掩饰家庭教育上的失败,会不停地告诉孩子说自己是多么爱 他们,多么重视他们等等,但真相无法逃过孩子的眼睛。孩子不会被谎 言和欺骗长期蒙蔽,他们渴望得到父母的爱,如果父母一再出尔反尔, 只会让他们渐失信心。即便他们表面上不会表现出什么,不会牢骚满 腹,或者大发雷霆,但却会把父母的教导和许诺看得一文不值。更为糟 糕的是,他们会情不自禁地模仿父母,拷贝父母的处世方式,将它视为 人生的标准和榜样。 那些沐浴着父母之爱而成长起来的孩子,心灵可以得到健康的发展。他们也许会偶尔赌气,抱怨父母一时的忽视,然而,内心深处却清楚父母深爱着他们。父母的珍视让他们懂得珍惜自己,懂得选择进步而不是落后,懂得追求幸福而不是自暴自弃。他们将自尊自爱作为人生起点,这有着比黄金还要宝贵的价值。

"我是个有价值的人"——像这样对自我价值的认可,是心理健康的基本前提,也是培养自律的根基。它直接来源于父母的爱。"天生我材必有用",这种自信必须从小培养,成年后再作补救往往只能事倍功半。如果孩子从幼年起就能享受父母的爱,成年后即便遭遇天大的挫折,根基坚固的自信也会让他们鼓足勇气,勇敢地战胜困难,而不是自暴自弃。

对自我价值的认可是自律的基础,因为当一个人觉得自己很有价值时,就会采取一切必要的措施来照顾自己。自律是自我照顾,自我珍惜,而不是自暴自弃。既然我们讨论的是推迟满足感和规划时间,就让我们以时间为例。如果我们认为自己很有价值,就会认为我们的时间也很有价值,如此有价值的时间必须要加以善用。那位拖延工作的财务。家的问题,就在于她忽略了自己时间的价值,因此才造成时间的浪费。童年时,她曾有过不幸的遭遇:亲生父母本来有能力照顾她,可是每逢学校放假,他们都会花钱把她送到养父母家中,她从小就体验到了寄人篱下的感觉。她觉得父母不重视她,也不愿意照顾她。小时候就觉得自己低人一等,长大以后,尽管她聪明能干,但自我评价却低得可怜。因为自我评价很低,所以,她才不重视自己的时间。一旦认识到自己的价值之后,她自然就意识到了自己时间的宝贵,必须合理有序地进行安排。

孩子在童年时能得到父母的爱和照顾,长大后内心就会拥有安全感。所有的孩子都害怕被遗弃。孩子到了六个月大,就会意识到自己是一个独立的个体,与父母是彼此分离的,这使他们感到无助。他们知道依靠父母的养育才能生存,遭到遗弃就会死亡,所以,孩子害怕任何形式的遗弃。绝大多数父母对孩子的这种恐惧心理都有敏锐的直觉,他们向孩子做出保证:"我们是爱你的,永远不会丢弃你不管。""爸爸妈妈当然会回来看你,我们会永远陪伴在你的身边。""我们是不会忘记你的。"如果除了这些口头保证之外,还有实际的行动相配合,那么,待孩子到了青春期,潜在的恐惧就会消失。他们不会只贪图一时的安逸,牺牲掉长期的幸福,而是甘愿以某种方式推迟暂时的满足感。他们知

道,只要耐心等待,他们的需求最终都会实现,就像父母做出的保证一样。

很多孩子未必有这样的运气,他们从幼年起就遭受父母的遗弃、忽略、殴打乃至威胁,或者像那位财务专家一样缺少父母的疼爱和关心。即便没有类似的不幸,他们也会因为没有得到父母爱的保证,而生活在恐惧的阴影中。有些父母贪图省事,缺乏耐心,动不动就会用"遗弃"来威胁和管束孩子:"照我的话做,不然我就不再爱你,你自己想想,会落得什么下场!"——那当然意味着抛弃和死亡。这样的父母把爱心丢在一边,取而代之的是控制和专制,这使得孩子对未来充满恐惧。他们觉得世界是不安全的,甚至把世界看成是地狱,这种恐惧的感觉会一直保留到成年以后。他们宁肯提前透支将来的快乐和满足,也不愿意推迟满足感,先苦后甜。在他们眼里,将来太遥远、太渺茫、太不可靠,所以,即使将来比现在好过许多倍,他们也不愿意去等待,只愿意得过且过。

要让孩子养成推迟满足感的习惯,就必须让他们学会自律。要让他们学会自律,对安全感产生信任,不仅需要父母真心投入,还需要父母表里如一的爱和持之以恒的照顾,这是父母送给子女最好的礼物。如果这份礼物无法从父母那里获得,孩子也有可能从其他渠道得到,不过其过程必然更为艰辛,通常要经过一生的鏖战,而且常常以失败告终。

#### 解决问题的时机

前面谈到父母的爱对培养孩子自律,即推迟满足感的能力有很大的 影响,现在我们不妨看看不能推迟满足感,对成年生活会有怎样的影 响。这种影响微妙却具有极强的破坏力。

虽然我们中的大多数人都具有推迟满足感的能力,能够先苦后甜,可以顺利读完高中和大学,继而进入社会,成年后不至于锒铛入狱,但是我们的成长过程通常仍是不完善的,因而导致解决问题的能力也不够完善。

说来可笑,我到37岁才学会修理日用物品,此前不管是修水管、电灯,还是根据说明书组装玩具或组合家具,我都一窍不通。尽管我读完医学院,并成家立业,在心理治疗和行政管理方面小有成就,但一碰到机械方面的事,就笨手笨脚,活像个愚蠢的傻瓜。我自卑地相信自己缺乏某种基因,天生就不是解决机械问题的料。37岁快要结束的那年春天,一个星期天,我在户外散步,看见邻居正在修理除草机。我同他打过招呼,羡慕地说:"哦,你真是能干啊!我从来就不会修理这些玩意儿。"他马上回答:"你只不过没有花时间去尝试罢了。"我继续散步,内心越来越不平静,他这句简单却意味深长的话给了我很大的震撼。我扪心自问:"他说的可能是对的。伙计,也许你真的没那么差劲儿,是吗?"

我铭记他的话,并提醒自己:以后有机会一定要花时间检验一下。不久我就有了机会。一位女患者的汽车刹车踏板被什么东西卡住了,没法踩下去。她告诉我,仪表板下面有个刹车开关,不过她不知道开关的确切位置,也不知道是什么形状。我自告奋勇帮她解决这个问题。我躺在方向盘下面的车底板上,提醒自己尽量放松。我深深地吐出一口气,然后耐心地观察了好几分钟。我看不懂眼前那成堆的电线、管子和杠杆,它们到底是怎么回事?我集中注意力追踪与刹车有关的机件,逐渐弄懂了刹车的运作过程。最终,我找到了症结——那个使刹车无法移动的小开关。我又做了细致研究,发现用手指向上一扳,刹车就可以自由活动。于是我就这么做了:指尖轻轻一拨,问题就彻底解决了。我异常振奋:嘿,我真是一流的机械师啊!

我的专业与机械无关。我既没有机械专业知识,也不愿解决机械问

题。大多数情况下,我宁愿求助于修理工,替我解决这些问题。我现在知道,这完全是我自己的选择,而不是基因有什么缺陷。我相信,除非存在智力障碍,不然只要花时间学习,就没什么问题解决不了。

许多人都没有付出足够的时间和精力,去解决知识、社交、心理方 面的问题——就像我对待机械问题的态度一样。在得到启发之前,假如 那天我缺乏耐心,或许就会把脑袋伸到汽车仪表板下,胡乱扯几根线 头, 见没有效果就耸耸肩、摊摊手说:"对不起, 我搞不清楚是怎么回 事,我想我没办法帮你的忙。"许多人处理问题不都是采取这样的态度 吗?前面提到的那位财务专家,尽管是一位相当有爱心也相当努力的母 亲,却怎么也管不好两个孩子。如果孩子的情绪出现异常,或者家庭教 育出现问题,她很快就会觉察到,但她通常只会根据大脑的即兴反应, 随意动用家长权威。例如强迫孩子多吃早点,或是提前就寝等等。根本 不管这样的决定是否有助于问题的解决。实在没有办法时,她就会向 我求助,懊恼地对我说:"我拿他们一点儿办法也没有,我该怎么办 呢?"这位女士头脑聪明,只要在工作上不再推诿塞责,就能表现出极 强的能力,但在解决家庭矛盾上,她立刻就成了智力低下的人。问题的 关键仍旧出在她对时间的利用上。家庭问题让她头昏脑涨, 她只想尽快 脱身,尽快缩短自己与问题接触的时间,而不愿花足够的时间来应对这 种不舒服的感觉,不愿冷静地分析问题。虽然解决问题能给她带来满足 感,但她根本不想去推迟这种满足感,哪怕是一两分钟也不行,最终她 没有从问题中积累起任何有效的经验,家庭便因此长期陷入了混乱。

我们谈论的上述人士,并非有明显的心理障碍,在面对问题时,也没有任何智力缺陷,他们的问题仅仅在于缺乏自律。那位财务专家的情况足以代表所有的人。我们有谁能够拍着胸脯说,自己总能花足够多的时间分析孩子的问题,解决家庭危机?又有谁真正学会了自律和自我管理,从来不会消极面对一切问题,不会心灰意冷地摊开双手说"这超出了我的能力范围"?

和缺乏耐心、想让问题马上解决的态度相比,另一种面对问题的态度更低级,也更有破坏性,那就是希望问题自行消失。人人都有这样的倾向:问题一旦出现,就想立刻解决,不然就会思绪烦乱、寝食不安。这样的心态显然不切实际,但一厢情愿地等待问题自行消失,则是更为可怕的事情,通常不会带来任何好结果。有一位30岁的单身销售员,他在某个小城市接受团体治疗期间,与另一位团体成员的妻子偷偷好上了。那人是个银行家,最近刚刚和妻子分居。销售员知道银行家因为妻

子的离去,一直处于愤怒和郁闷之中。他也知道自己对那位银行家和其他团体治疗成员并不诚实,因为他没有透露自己和银行家妻子的关系,这违背了团体治疗的基本原则。他知道银行家迟早会知道妻子和自己的关系。解决这个问题的唯一办法,就是把这种关系在治疗团体里公开,取得大家的支持,承受银行家的怒火。但这位销售员却什么都没有说。过了三个月,银行家发现了他们的关系。正如预料的那样,银行家愤怒不已,马上就退出了治疗团体。销售员伤害性的举动遭到了全体成员的质疑和指责,而他却辩解说:"我认为说出这件事可能会引起一场激烈的争论,假如我什么都不说,一切都会过去,矛盾就不会爆发出来。我以为等待足够长的时间,问题可能就会消失。"

——问题没有消失,它仍然继续存在,仍然妨碍着心灵的成长和心智的成熟。

团体治疗专家提醒销售员:为逃避解决问题而忽视问题的存在,并指望问题自行消失的倾向,是他人生中存在的重大问题。可是四个月以后,就在那年的初秋,他又做出了一次匪夷所思的举动:他突然中止了销售工作,开办了一个家具修理公司(这样,他就不必经常出差了)。团体成员都认定他这么做是孤注一掷,对他这个决定的合理性提出质疑,因为冬天(淡季)即将来临,他很可能生意惨淡。但他却固执地认为公司可以接到许多订单,让他渡过难关。到次年二月,他终于告诉大家,他不得不放弃治疗了,因为他已无法支付治疗费用。他一贫如洗,只好另寻职业。在过去五个月里,他一共只修理了七件家具。当他被问到既然前景不妙,为什么没有及早去找一份工作时,他回答说:"六个星期以前,我就知道我的钱快花光了。但是又想怎么也不会落到这步田地。那时,我觉得情况不至于那么急迫。可是,我的上帝,现在完全不一样了,我根本没有料到!"显然,他又一次忽视了自己的问题。他终于明白,只有解决了"忽视问题"这一问题,他才能继续解决其他问题,才能走向下一步——世界上所有的心理治疗,本质上莫不如此。

忽视问题的存在,反映出人们不愿推迟满足感的心理。前面已经说过,直面问题会使人感觉痛苦。问题通常不可能自行消失,若不解决,就会永远存在,阻碍心智的成熟。我们都有过这样的体验:问题降临时,势必带来程度不同的痛苦。尽可能早地面对问题,意味着把满足感向后推迟,放弃暂时的安逸或是程度较轻的痛苦,去体验程度较大的痛苦,这才是对待问题和痛苦最明智的办法。现在承受痛苦,将来就可能获得更大的满足感;而现在不谋求解决问题,将来的痛苦会更大,延续

的时间也更长。

表面看起来,前面那个销售员漠视自己的问题,完全是由于其个人心智不够成熟所致。实际上,跟之前说的财务专家一样,我们每个人都存在这样的问题。曾经有位久经沙场的将军告诉我:"军队最大的问题在任何组织和机构中都同样存在,那就是绝大多数指挥官只会呆呆坐在办公室里,眼睛盯着大堆问题,迟迟无法做出决定,更谈不上实际行动,似乎盯上几天几夜,问题就会自行消失一样。"这位将军所说的指挥官,不是缺乏意志力的普通人,不是心理脆弱或性格异常的人,而是资历深厚、接受过严格训练的高级军官。

父母同样是指挥官,其使命和管理企业一样复杂。正像军队指挥官那样,许多父母面对孩子的问题束手无策,连续数月乃至数年都无任何举措,只是一味拖延。有一对父母甚至让一个问题拖延了五年都没有解决,最后不得不向儿童心理学家求助。她沮丧地说:"我原本以为等孩子长大一些,问题就消失了。但谁知问题一直都存在,而且越来越厉害。"为人父母实属不易,有时要做出某些决定的确很难,而随着孩子年龄的增长,个别问题可能消失,但终归是极少数。在孩子成长的过程中,适当给予指导和帮助,多了解他们的问题,必然是有益的事情。问题拖得越久,就越是积重难返,解决起来自然更加艰难了。

#### 承担责任

不能及时解决自己面临的问题,这些问题就会像山一样横亘在我们心中,阻碍心灵的成长和心智的成熟。

很多人显然忽略了这个道理。我们必须面对属于自己的问题,这是解决问题的基本前提。避之唯恐不及,认为"这不是我的问题",肯定于事无补;指望别人解决自己的问题,也不是明智之举。唯一的办法——我们应该勇敢地说:"这是我的问题,要由我来解决!"相当多的人只想逃避,他们宁愿这样自我安慰:"问题的出现不是我的错,而是别人的缘故,或是我无法控制的社会因素造成的,应该由别人或者社会替我解决。这绝不是我的问题。"

逃避责任的心理趋向有时会发展到可笑的程度。我曾随美国军队驻扎在冲绳岛,当时有个军官酗酒成瘾,问题严重,只好找我做心理咨询。他否认自己饮酒成性,还认为酗酒不是他的个人问题。他说:"在冲绳,我们晚上无事可做,实在太无聊了,除了喝酒,还能做什么呢?"

我问他:"你喜欢读书吗?"

- "是啊,当然啊,我喜欢读书。"他说。
- "既然如此,你晚上的时间用来读书不是更好吗?"
- "营房里太吵闹,我可没心思读书。"
- "为什么不去图书馆?"
- "图书馆太远了。"
- "难道图书馆比酒吧还要远吗?"

"唉,说实话吧,其实我也不怎么喜欢读书。我原本就不是个爱读书的人。"

我换了话题,继续问道:"你喜欢钓鱼吗?"

- "当然啊,我太喜欢钓鱼了。"
- "那么, 你为什么不用钓鱼来代替喝酒呢?"
- "我白天得工作啊。"
- "难道晚上就不能钓鱼了吗?"
- "当然不能啊,冲绳晚上没地方去钓鱼。"
- "好像不是吧,据我所知,这里有好几家夜钓俱乐部,我介绍你加入其中一家,你觉得怎么样呢?"
  - "嗯……怎么说呢,其实我也不是那么喜欢钓鱼。"

我指出了他的问题:"这样说来,除了喝酒以外,你其实还是有其他事情可做的。但是喝酒才是你最喜欢的事。"

- "我想你说得没错。"
- "可是,你总是饮酒过量,以至于违犯军纪,给你带来了不小的麻烦,对不对?"
- "有什么办法呢?驻扎在这个该死的小岛,人人整天只有靠喝酒打发时间,这难道是我一个人的问题吗?"

我同他交谈了很久,但这位军官总是固执己见,不愿承认酗酒是他的个人问题。他也不肯接受我的建议:只要凭借毅力和决心,再加上别人的帮助,就可以彻底解决自己的问题。我只好无奈地通知他的上司:他根本不肯接受帮助,他的固执让我无能为力。就这样,他继续酗酒,最终被开除军职。

也是在冲绳,有一位年轻的军人妻子用剃须刀片割腕自杀,被送到 急救室抢救。后来,我在病房里见到她,问她为什么要这么做。

- "我当然是想自杀了。"她说。
- "你为什么想自杀呢?"

- "这个地方让我觉得无聊,我一刻也忍受不了。你们必须把我送回国内,要是还得待在这里,我还是会自杀的。"
  - "住在冲绳为什么让你感觉那么痛苦呢?"
  - 她抽泣着说:"我在这里什么朋友也没有,我一直都很孤独。"
  - "这确实很糟糕。可是,你为什么不去交朋友呢?"
  - "因为我住在该死的居民区,那里没人说英语。"
- "那你为何不驾车去美军家属区,或者去参加军人妻子俱乐部,在 那里结交朋友呢?"
  - "因为我丈夫白天得开车上班。"
- "既然你白天孤独和无聊,为什么不开车送你丈夫上班呢?"我问道。
  - "因为我们的汽车是手动挡,不是自动挡,我不会开手动挡汽车。"
  - "你为什么不学着开手动档汽车呢?"
  - 她瞪着我,说:"就在这里糟糕的道路上学习吗?你一定是疯了。"

#### 神经官能症与人格失调症

求助于心理医生的大多数人,所患的不是神经官能症,就是人格失 调症。它们都是责任感出现问题所致,但表现症状却彼此相反:神经官 能症患者为自己强加责任,人格失调症患者则不愿承担原本属于自己的 责任。与外界发生矛盾时,神经官能症患者认为错在自己,人格失调症 患者则把错误归咎于旁人。那位酗酒的军官认为责任在冲绳的环境而不 在他自己,而那位军人妻子则认为自己无力面对孤独。我在冲绳工作期 间,还接待过一位患有神经官能症的女士,过度的寂寞让她难以忍受。 她说:"我每天都会驾车到军属俱乐部,希望结识到新朋友,可那个地 方总是让我心烦意乱,我感觉其他军人妻子都不愿和我在一起,我想我 一定有什么问题, 我的性格可能太内向了。我无法理解, 我为什么不受 欢迎呢?"她以为,自己的寂寞完全是自己性格怪异的结果。治疗发 现,她的智商高于常人,进取心也比一般人强烈,这才是她和别的军官 妻子以及丈夫合不来的原因。她终于意识到, 寂寞并不是她的错。她做 出了更适合自己的选择:不久后她和丈夫离了婚,回到大学校园,一边 读书一边抚养孩子。她如今在一家杂志社当编辑,嫁给了一位事业有成 的出版商。

神经官能症患者常常把"我本来可以"、"我或许应该"、"我本不应该"挂在嘴边。不管做什么事,他们都觉得自己能力不及他人,不够资格,因而缺少勇气和个性,总是做出错误的判断。人格失调症患者则常常说"我不能"、"我不可能"、"我不得不",似乎他们根本就没有选择的余地,他们的行为完全是迫于外界压力的无奈之举。他们缺少自主判断和承担责任的能力。治疗神经官能症比治疗人格失调症容易得多,因为神经官能症患者坚信问题应由自己负责,而非别人和社会所致。治疗人格失调症患者则比较困难,因为他们顽固地认为问题和自己无关,他人和外界才是罪魁祸首。不少人兼具神经官能症和人格失调症,统称为"人格神经官能症"。在某些问题上,他们把别人的责任揽到自己身上,内心充满内疚感;而在另一些问题上,他们却拒绝相信责任在于自己。治疗这样的患者时,需要首先治愈神经官能症,让患者对治疗树立信心,进而接受医生的建议,纠正不愿承担责任的心理,消除人格失调的根源。

几乎人人都患有不同程度的神经官能症或是人格失调症, 所以人人都可以受益于心理治疗, 当然, 前提是当事人乐意这么做。在复杂多变

的人生道路上,判断自己该为什么事和什么人负责,这是一个永远存在的难题。这个问题从未彻底解决过,因为我们必须不断地评估、再评估我们的责任所在。这个过程是痛苦的,我们必须完全自愿和主动地去进行这种反反复复的自我审视。这种自愿和主动不是天生的。某种意义上,所有的孩子都患有人格失调症,都会本能地逃避责罚。兄弟姐妹打架,大人追究起来,所有的孩子都会忙不迭地推卸责任。不少孩子也都患有某种程度的神经官能症,把自己承受的痛苦看成是罪有应得。缺少关心的孩子自惭形秽,认为自己不够可爱,缺点大于优点。他们从来不会想到,这应该归咎于他们的父母没有对他们付出足够的爱。青春期的孩子在无法得到异性的青睐,或在运动方面表现糟糕时,也都会怀疑自己的能力有缺陷。他们难以意识到,即便体力和智力平平,他们也可以大器晚成。只有通过大量的生活体验,让心灵充分成长,心智足够成熟,我们才能够正确认识自己,客观评定自己和他人应该承担的责任。

父母可以帮助孩子走向心智成熟。在孩子慢慢长大的过程中,父母拥有成千上万次教育孩子的机会。面对这样的机会,你是勇于承担起父母的责任,还是推卸责任呢?对这种机会的把握需要父母保持敏感,了解孩子的需要,主动投入爱、时间和精力,甚至是承受痛苦,这个过程本身就是父母为孩子的成长应该承担的责任。

相反,如果父母对孩子的问题不敏感,视而不见,甚至自身还存在 缺陷,那么,父母就会阻碍孩子的心智成熟。神经官能症患者,由于他 们总是主动承担责任, 所以只要症状轻微, 不过分越俎代庖, 也可以成 为很棒的父母。但是, 人格失调症患者多是不称职的父母。他们不愿承 担作为父母的责任, 其本人又不知不觉, 所以, 他们对待孩子的方式无 异于恶性循环式的摧毁。心理学界有一种公认的说法:"神经官能症患 者让自己活得痛苦,人格失调症患者让别人活得痛苦。"也就是说,神 经官能症患者把责任揽给自己,把自己弄得疲惫不堪;人格失调症患者 却责怪别人,首当其冲的就是他们的子女。他们不履行作为父母的责 任,不给孩子必要的爱和关心。孩子的德行或学业出现问题时,他们从 来不会自我检讨,而是归咎于教育制度,或是抱怨和指责别的孩子,认 为是他们"带坏"了自己的孩子。这样的父母常常指责孩子:"你们这些 孩子,都快把我逼疯了!""要不是为了你们这些孩子,我早就和你们的 爸爸(妈妈)离婚了!""你们的妈妈神经衰弱,都是你们造成的!""要 不是为了抚养和照顾你们,我原本可以顺利读完大学,干一番真正的大 事业。"他们为孩子目后逃避责任提供了榜样,还传递给孩子这样的信 息:"我的婚姻很不幸,我的心理不健康,我的人生潦倒不堪,全都是

你们的责任。"孩子无法理解这种指责多么不合理,于是就归咎于自己,由此成了神经官能症患者。因此,父母有人格失调症状,孩子也会出现人格失调或神经官能症,上一代的问题影响下一代的成长,这种情况并不罕见。

人格失调症患者不仅会为孩子树立反面的榜样,自己的婚姻、交友和事业也会受到影响。他们不肯担负起自己的责任,导致人生问题重重。前面说过,如果不去直面问题、解决问题,问题就会永远存在。人格失调症患者完全背离了这种做法,他们不由自主地把责任推给配偶、孩子、朋友、父母和上司,或是推给学校、政府、种族歧视、性别歧视、社会制度、时代潮流等等,而不去努力解决问题,因而问题始终存在。他们推卸责任时,可能会感到痛快,但心智却无法成熟,常常成为社会的负担。这让人想起上世纪60年代,美国黑人作家埃尔德里奇·克里佛的一句话:"你不能解决问题,你就会成为问题。"其实,这句话是对所有人说的。

#### 逃避自由

如果一个人被心理医生诊断为人格失调症,那说明这个人逃避责任的程度已经相当严重。因为在现实生活中,我们每个人或多或少都有逃避责任的倾向,我自己也不例外。我在30岁时,幸运地得到了麦克·贝吉里的指点,才克服了轻度的人格失调倾向。当时,贝吉里担任精神科门诊部主任,我在他的部门工作,跟其他医生轮班接诊患者。或许是我责任心太强,工作日程表总是排得满满的,工作量远远多于其他同事。别的医生每周接待一次患者,我每周则要接待两三次,结果可想而知:别的医生每天下午四点半陆续下班回家,而我要一直工作到晚上八九点钟。这使我心怀不满,疲劳感与日俱增。我意识到必须改变这种局面,不然我肯定会崩溃的。我去找贝吉里主任反映情况,希望他给我安排几个星期的假期,不再接待新的患者。我暗自揣测:"他应该会同意的,对吧?他是否有别的解决办法呢?"在贝吉里主任的办公室,他耐心地听我抱怨,一次也没有打断我。我说完后,他沉默了一下,同情地对我说:"哦,我看得出来,你确实有问题。"

他的关心和体谅让我很是感激。"谢谢您!那么,您认为我应该怎么办呢?"

他回答说: "我不是告诉你了吗, 斯科特, 你有问题。"

这是什么回答啊,简直是驴唇不对马嘴,完全不是我期待的,我多少有些不悦。"是的,"我再次问道,"您说得没错,我知道我有问题, 所以才来找您的。您认为我该怎么办呢?"

他说:"斯科特,很明显你没弄懂我的意思。我听了你的想法,也 理解你的状况,你现在的确有问题。"

"好啦,好啦,我知道我有问题,我来这里之前就知道了!可问题在于,我究竟该怎么办呢?"

"斯科特,认真听好,我再说一遍:我同意你的话。你现在确实有问题!说得再清楚些,你的问题和时间有关。是你的时间,不是我的时间。这不是我的问题,是你的问题。你,斯科特·派克,在时间管理方面出了问题。我就说这么多。"

我气得要命,转身就走。一连三个月时间,我满肚子都是火气。我坚信他患有严重的人格失调症,不然怎么可能对我的问题漠然置之呢? 我态度谦虚地请他帮助,可这个该死的家伙,不肯承担起他的责任,哪 里还有资格做门诊部主任!作为门诊部主任,这样的问题都不能解决, 到底还能做什么呢?

三个月过后,我渐渐意识到贝吉里主任没有错,患有人格失调症的 是我,而不是他。我的时间是我的责任。是我,只有我,能决定怎么安 排和利用我的时间。是我自己想比其他同事花更多时间治疗患者,这是 我自己的选择,我应该承担这个选择的后果。看到同事们每天比我早两 三个钟头回家,令我感到难受,而妻子抱怨我越来越不顾家,同样令我 感到难过和愤懑,但这不正是我自己造成的吗?我的负担沉重,并不是 命运造成的结果,不是这份职业本身的残酷,也不是上司的压榨逼迫, 而是我自己选择的方式。同事们选择了和我不同的工作方式,我就心怀 不满,这实在毫无道理,因为我完全可以像他们那样安排时间。憎恨他 们的自由自在,其实是憎恨我自己的选择,可是这本是我引以为荣的一 个选择。想通了这一切之后,对于比我更早下班的同事,我不再心怀嫉 恨。虽然我还是像以前那样工作,但心态却发生了根本的改变。

为个人行为承担责任,难处在于它会带来痛苦,而我们却想要躲开这种痛苦。我请求贝吉里主任替我安排时间,其实是逃避长时间工作的痛苦,而这正是我选择努力工作的必然后果。我向贝吉里主任求助,是希望增加他控制我的权力。我是在请求他:"为我负责吧,既然你是我的上司!"力图把责任推给别人或是组织,就意味着我们甘愿处于附属地位,把自由和权力拱手交给命运、社会、政府、独裁者和上司。埃里克·弗洛姆把他讨论纳粹主义和集权主义的专著命名为《逃避自由》,可谓恰如其分。为了躲开责任带来的痛苦,数不清的人甘愿放弃权力,实则是在逃避自由。

我有一个熟人,他头脑聪明,却郁郁寡欢。他经常抱怨社会上压迫性的力量:种族歧视、性别歧视,缺乏人性的企业军事化管理。他对乡村警察干涉他和他的朋友留长发,更是感到不满和怨恨。我一再提醒他:他是成年人,应当自己做主。幼小的孩子依赖父母,当然情有可原,如果父母独断专行,孩子也没有选择的余地。头脑清醒的成年人则可不受限制,做出适合自己的选择。诚然,选择也不意味着没有痛苦,但至少可以"两害相权取其轻"。我相信世界上存在压迫性的力量,可是我们有足够的自由与之对抗。我的熟人住在警察排斥长发的乡下,却又

坚持要留长发,那么他可以搬到城市居住(那里对于留长发应该更加宽容)或索性剪掉长发;他甚至可以为捍卫留长发的权利,参加警长职位的竞选。奇怪的是,他却没意识到他拥有上述选择的自由。他哀叹自己缺少政治影响力,却从未承认个人的选择力。他口口声声说他热爱自由,但与其说强制性的力量让他受到伤害,不如说是他主动放弃自由和权力。我希望将来有一天,他不再因人生充满选择而牢骚不断,不再终日与烦恼、忧愁、愤怒和沮丧为伴。

希尔德·布鲁茨博士在她的《心理学研究》前言部分解释了一般人 寻求心理治疗的原因:"他们都面临一个共同的问题——感觉自己不能 够'应付'或者改变现状,因此产生恐惧、无助感和自我怀疑。"大多数患 者力不从心的根源,在于他们总想逃避自由,不去为自己的问题、自己 的生活承担责任。他们感到乏力,是因为他们放弃了自己的力量。如果 得到治疗,他们就会知道,作为成年人,他们一生都充满选择和决定的 机会。接受这一事实,就会变成自由的人;无法接受这种事实,就会永 远觉得自己是个牺牲品。

#### 忠于事实

忠于事实是自律的第三条原则。如果我们追求健康的生活和心智的 成熟,那我们就要坚定不移地遵循这条原则。

我们需要实事求是,杜绝虚假,因为虚假与事实完全对立。我们越是了解事实,处理问题就越是得心应手;对事实了解得越少,思维就越是混乱。虚假、错觉和幻想只能让我们不知所措。我们对现实的观念就像是一张地图,凭借这张地图,我们才能了解人生的地形、地貌和沟壑,指引自己的道路。如果地图准确无误,我们就能确定自己的位置,知道自己要到什么地方,怎样到达那里;如果地图信息失真,漏洞百出,我们就会迷失方向。

道理很明显,但多数人仍然漠视事实。通向事实的道路并不平坦,我们出生时,并不是带着地图来到世界的。为了在人生的旅途上顺利行进,我们需要努力绘制自己的地图。我们的努力程度越高,对事实的认识越清楚,地图的准确性就越高。但是很多人不愿意付出这种努力,他们对认识事实缺乏兴趣,故步自封。有的人一过完青春期,就放弃了绘制地图。他们的地图狭小、模糊、粗略而又肤浅,从而导致对现实的认知过于狭隘和偏激。大多数人过了中年,就自认为地图完美无缺,世界观没有任何瑕疵,甚至自以为神圣不可侵犯,而对新的信息和资讯缺乏兴趣。只有极少数幸运者能继续努力,他们不停地探索、扩大和更新自己对于世界的认识,直到生命终结。

绘制人生地图的艰难,不在于我们需要从头开始,而在于需要不断修订,才能使地图的内容准确翔实。世界不断变化:冰川来临,继而又消退;文化出现,随即又消失;技术有限,技术又似乎无限……我们观察世界的角度也时刻处于更新和调整之中。我们从弱小的、依赖性很强的孩子,一点点地成长为强有力的、被他人依赖的成年人;我们生病或衰老时,力量再次消失,我们又变得虚弱,需要依赖别人。成家立业,生儿育女,都会使我们的世界观发生改变。随着我们的孩子从婴儿长到青春期,我们的心情也会发生变化。我们贫穷时,世界是一种样子;我们富有了,世界又是另外的样子。身边每天都有新的信息,要吸收它们,地图的修订就要不断进行。有些时候,需要吸收的新信息太多,我们不得不对地图做大规模的修订,这些修订工作会给我们带来很大的痛苦,由此便成为了许多心理疾病的根源。

人生苦短,我们只想一帆风顺。我们由儿童成长为青年人、中年人乃至老年人,付出了不懈的努力,才绘成了现在这幅关于人生观和世界观的地图,似乎各方面都完美无缺。一旦新的信息与过去的观念发生冲突,需要对地图大幅度修正,我们就会感到恐惧,宁可对新的信息视而不见。我们的态度也变得相当奇特——不仅抗拒新的信息,甚至指责新的信息混淆是非,说它们是异端邪说。我们想控制周围的一切,使之完全符合我们的地图。我们花费大量时间和精力,去捍卫陈腐的观念,其消耗的时间和精力远比修订地图本身多得多,这是多么可悲的事情啊!

# 移情: 过时的地图

抱着残缺的人生地图不放,与现实世界处处脱节,这是不少人的通病,也是造成诸多心理疾病的根源。心理学家把这种情形称之为"移情"。毫不夸张地说,有多少心理学家,就有多少种关于移情的定义。我的定义是:把产生和适用于童年时期的那些感知世界、对世界做出反应的方式,照搬到成年后的环境中,尽管这些方式已经不再适用于新的环境。

尽管移情极具普遍性和破坏性,但其表现往往并不明显。我曾接待 过一位30多岁的患者,对他的心理治疗因其移情程度过重而宣告失败。 他是一个电脑技术员, 因妻子带着两个孩子离去而向我求助。失去妻子 并未让他痛苦,失去孩子却让他无法接受。孩子对他的意义大于妻子。 妻子曾暗示他:除非他去看心理医生,恢复到正常状态,不然她和孩子 们永远不会回到他的身边。为了得到孩子,他只好接受心理治疗。我了 解到,妻子对他不满的原因不止一个:他心胸狭窄,经常无故产生妒忌 心理,与此同时,他却疏远妻子,对她缺乏关心和体贴。他频繁更换工 作,也令妻子难以忍受。早在青春期时,他的生活就混乱不堪,经常与 警察冲突,曾因酗酒、斗殴、游荡、妨碍公务等罪名三度入狱。他大学 的专业是电子工程,后被校方开除,他却并不在意,说:"我的那些老 师都是伪君子,和警察没什么区别。"他头脑灵活,找工作原本不在话 下。但奇怪的是,不管他做什么工作,都没法坚持下来,顶多不会超过 一年半,获得提升更是难上加难。他有时是被解雇的,更多时候则是同 上司争吵后主动辞职。他这样描述他的上司:"他们都是骗子、谎言 家,他们只想保护好他们的臭屁股。"他总是说:"你不能相信任何 人。"他声称自己童年生活正常,事实却似乎正相反。他在不经意间, 多次回忆起父母带给他的极度失望。他们答应在他生日那天送他一辆自 行车,后来却把承诺抛到脑后。有时候,他们甚至会忘记孩子的生日。 他本人很伤心,却不认为情形有多么严重,他只是想到"他们可能太忙 了", 所以才顾不上他。他们答应与他共度周末, 最后不了了之, 理由 还是"工作太忙"。还有好几次,他们说好到约定地点(比如聚会场合) 去接他,最后却忘得一干二净,而原因仍旧是:"他们的脑子被太多事 情占满了。"

父母的漠不关心,让这位患者的童年充满了阴影,他被悲伤和失望的感觉所包围,最终得出结论:他的父母是不可信任的人。有了这样的

看法,他的心境逐渐有了转变,似乎感到舒服了很多。他不再对父母抱有太多期待,也不再把他们的承诺当一回事——他不再相信父母,不对他们抱太多的期望,从而也就减少了失望的次数,减轻了痛苦的程度。

但是这种调整为他将来的生活埋下了祸根。父母是孩子的榜样这一 前提,竟然导致他成了不幸的人:由于他没有称职的父母,他就以为他 的父母对待他的方式,是所有父母对待子女的唯一方式。基于这一点, 他对现实的看法也随之发生了变化。他最初的结论是:"我不能相信父 母,他们是不值得信任的。"后来进一步升级移情为:"我不能相信任何 人,没有谁是靠得住的。"这成为他人生地图的主旋律,伴随他进入青 春期和成年时期。他一再同权威人物发生冲突:警察、教师、上司。这 些冲突越发使他感觉到,凡是具有某种权威,能给予他什么东西的人, 都是不可信任的。他并不是没有重新修订地图的机会,而是主动放弃了 所有机会。首先, 也是唯一能改变他这种观念的办法, 就是让他相信在 成人的世界中有些人是值得信任的。而这样的做法偏离了他原来的地 图,这对他来说简直就是冒险。其次,要想修订地图,他必须重新评价 他的父母, 承认父母其实不爱他, 他们的冷漠根本就不正常, 他的童年 也不正常。承认这些无疑会给他带来剧烈的痛苦。第三,"任何人都不 值得信任"这一结论,是他根据自身体验做出的调整,这曾使他的痛苦 感受大大降低。把这种对他来说行之有效的调整完全放弃,做出新的调 整,对于他是异常艰难的事。他宁愿维持过去的心态,不去信任任何 人。他不自觉地用主观臆断来巩固自己的信念。他强迫自己疏远所有的 人, 甚至不允许自己同妻子过于亲密。在他看来, 妻子同样不可信任, 唯一可靠的就是孩子,因为他们是唯一权威不在他之上的人,是他在世 界上唯一能够信任的人。

病人来看心理医生,是因为旧地图已不再生效,但头脑中的观念依然根深蒂固。许多移情患者尽管向心理医生求助,但却拒绝按医生的要求做出调整,甚至为了捍卫旧地图而跟医生针锋相对,这样,心理治疗就很难取得进展。那位电脑技术员就属于这种情形。一开始,他要求每周六前来就诊,过了三次,他就破坏了约定,因为他找到了一份周末兼职差事:帮助别人修剪草坪。我建议他把就诊时间改到周四晚上,可是过了两次,他又因加班而中断了治疗。我不得不重新调整接诊日程,把时间改在周一晚上,因为他说过他周一很少加班。又过了两次,因为加班,他连周一晚上的就诊也取消了。我开始感到怀疑,问他是否真的需要不停地加班,因为我不可能再安排别的时间为他治疗。他最终承认,其实公司并未要求他加班,他只是希望多赚些外快。在他看来,工作远

比治疗更加重要。他对我说,如果周一晚上不加班,他会在周一下午4点左右打电话通知我。我坦率地告诉他,这种安排不适合我,我不可能把周一晚上的计划统统放到一边,专心等待他不确定的就诊。他感到我太过苛刻和冷漠,因为我竟然把我的时间看得比他还重要,根本不关心他的病情。简而言之,他认为我这个人不值得信任。到了这个地步,我们的合作只好中断,我也成了他旧地图上新的"界标"。

移情现象并不仅仅存在于心理医生和患者之间。父母和子女、丈夫和妻子、上司和下属之间,朋友、团体以及国家之间,都存在移情问题。在国际关系中,移情是个有趣的研究课题。国家首脑同样是人,他们的部分人格同样是童年经验塑造的结果。譬如,希特勒追随的是什么样的人生地图,它从何而来?越战期间,美国历经几任总统,他们各自都有怎样的人生地图?我想,他们的地图肯定各不相同。经历过经济大萧条对他们的地图有着怎样的影响?而在五六十年代成长的一代,他们的地图又是什么模样呢?如果说上世纪三四十年代的童年经历塑造的地图,导致美国领导人发动了越战,那么六七十年代的现实状况,又将给我们的未来带来什么样的结果呢?从政府首脑到普通民众,我们应该如何忠于事实,及时修订人生地图呢?

逃避现实的痛苦是人类的天性,只有通过自律,我们才能逐渐克服现实的痛苦,及时修改自己的地图,逐步成长。我们必须忠于事实,尽管这会带来暂时的痛苦,但远比沉湎于虚假的舒适中要好。我们必须忍受暂时的不适感,追求事实而不是假象,并承受这一过程的痛苦。要让心灵获得成长,心智走向成熟,就要竭尽全力,不惜一切代价,完全忠于事实。

# 迎接挑战

完全忠于事实的生活到底意味着什么呢?首先,它意味着我们要用 一生的时间进行不间断地严格地自我反省。我们通过自身与外界的接触 来认识世界。我们不仅要观察世界本身, 也要对观察世界的主体(我们 自身)进行反省。心理医生们大都清楚,要了解患者的移情现象和心理 冲突,治疗者首先要认清自身的移情和冲突。所以,心理医生们也要学 会自律, 甚至接受必要的心理治疗。遗憾的是, 并非所有的心理医生都 能做到这一点,他们也许能客观地观察外在世界,却不能以同样客观的 眼光审视自我。就世俗的标准来看,他们可能忠于职守,却未必充满智 慧。智慧意味着将思考与行动紧密结合起来。在过去的美国,"反 思"(自我反省)并没有受到高度重视。上世纪50年代,人们曾把美国 副总统阿德莱·斯蒂文森讥为"呆子",认为他不可能成为一个出色的管 理者,因为他这个人想法过多,经常陷入自我怀疑的状态中。事实上, 斯蒂文森的政绩令人瞩目, 完全推翻了人们的猜想。我也亲耳听到过, 有的父母严肃地提醒青春期的子女:"你想得太多,只会把自己累 坏。"这实在是荒谬。人之为人,就在于我们具有特殊的大脑额叶,使 我们有着异于其他动物的反省能力。随着科学和文明的进步,我们昔日 的态度似乎可以改变, 我们意识到, 自我反省对于我们的生存至关重 要。反省内心世界带来的痛苦,往往大于观察外在世界带来的痛苦,所 以很多人逃避前者而选择后者。实际上,认识和忠于事实带给我们的非 凡价值,将使痛苦显得微不足道。自我反省带来的快乐,甚至远远大于 痛苦。

忠于事实的生活还意味着我们要敢于接受外界的质疑和挑战。这也是唯一能确定我们的地图是否与事实符合的方法。如果不这样做,我们就等于把自己关进了诗人西尔维亚·普拉斯笔下的"单间牢房"——反复呼吸自己释放的恶臭空气,越来越沉迷于自己的幻想。修订地图带来的痛苦,使我们倾向于选择逃避,不容许别人质疑我们的地图。我们对孩子说:"不许顶嘴,我们是你的父母,在家里我们说了算。"我们对配偶说:"我们就这样维持现状吧。你说我的不是,我就会闹得天翻地覆,让你后悔莫及。"我们上了年纪以后,就对家人和外人说:"我又老又弱,你为什么还要跟我过不去?我这么大年岁,可你居然对我指手画脚!我的晚年活得不开心,都是你的责任。"我们当了老板,就对雇员说:"据说你有胆量怀疑我,还要向我挑战。你最好想清楚,别让我知道,不然就赶快卷铺盖走人吧!"

故步自封,逃避挑战,可以说是人性的基本特征之一。不管现实如何变化,我们都有自我调节的能力。逃避挑战是人类的本能,但不意味着它是恰当的,也不意味着我们无法做出改变。把大便弄到裤子上、一连许多天都不刷牙,同样也是我们的"自然本性",但事实是明摆着的:我们必须超越这样的自然本性。和原始人相比,现代人已经发生了许多变化,这说明我们完全可以在一定程度上,违背与生俱来的本性,发展新的天性。人之为人,或许就在于我们可以改变本性,超越本性。

接受心理治疗,大概是一种最违反人类本性,却又最具人性的行为。在心理治疗中,我们不但要释放自己,接受别人最尖锐的挑战,还要为此而花费金钱。接受心理治疗需要勇气。不少人逃避心理治疗,不是缺乏金钱,而是缺乏勇气。许多心理学家都没有意识到这一点,哪怕他们自己更需要接受治疗,也从未产生过类似的想法和念头。有些去看心理医生的人被别人认为是意志薄弱者,甚至被别人诟病和讥讽,但事实上,他们远比旁观者勇敢,因为他们敢于接受治疗。哪怕是在治疗初期,心理医生对他们的人生地图提出挑战,他们也能坚持下来,这足以证明他们比别人更勇敢、更坚强。

接受心理治疗是迎接他人质疑和挑战的终极方式,其实目常生活为我们提供了更多接受挑战的机会。这些机会可以出现在冷饮店里、会场、高尔夫球场、餐桌和床上;也可能出现在与同事、上司、雇员、伴侣、朋友、情人、父母以及孩子的沟通中。曾有一位女士前来治疗,她的头发梳得整整齐齐。在一个疗程即将结束前,我注意到,她在治疗过程中有好几次取出梳子梳头,这让我产生了好奇,于是询问原因。"几个星期前从您这里回到家后,我丈夫注意到我后脑的头发被压平了。"她红着脸解释说,"我没有告诉他原因。我害怕他知道我在接受心理治疗,那样他会狠狠地嘲笑我。"由此看来,除了治疗本身,我们还要解决治疗以外的问题,处理患者的日常生活和情感关系。只有让接受挑战成为习惯,心理治疗才能够真正成功。当这位女士对丈夫开诚布公,告诉他自己一直与我配合接受治疗时,她的治疗才取得了飞跃式的进展。

大多数患者来看心理医生,起初只是为了寻求安慰和解脱,极少有人有意识地寻求挑战。挑战即将来临时,不少人都会产生逃避的念头。心理医生需要让患者明白,只有接受挑战才能得到真正的安慰,心灵才能获得治愈和成长——这不是一件容易的事。心理医生要运用有效的技巧,进行大量的工作,才能达到这一目的。心理医生有时还需要设

置"陷阱",有意"引诱"患者坚持治疗,免得半途而废。有时候,即使医生和患者有过一年以上的接触,治疗也尚未真正开始。

为让患者迅速接受挑战,心理医生经常采用"自由联想"的方法,鼓励患者说出真相。譬如,让患者说出最先想到的事,"想到什么就说什么,不管它们看上去多么不重要。哪怕它们看上去毫无意义,你也要把它们说出来。如果同时想到了两三件事,就说出你最不愿意说的那件事。"如果患者积极配合,往往能取得神奇的效果。有的患者有很强的抗拒心理,假装配合医生,却有意隐瞒最重要的部分。比如,某个女人可能用一个钟头时间,说起童年的种种经历,却不想提及引发她神经官能症的核心细节——就在某天早晨,她的丈夫一再逼问她,为什么从他们的银行账户中透支了1000美元。这样的患者往往不是习惯于撒谎,就是有自欺欺人的倾向。他们存心把心理治疗变成记者招待会,面对提问,总是闪烁其词。

不管个人还是组织,要想接受质疑和挑战,必须要真正允许别人来 检视我们的地图。完全忠于事实的第三个要求,就是我们需要一辈子保 持诚实。我们必须不断自我反省,确保我们的言语能够准确地表述出我 们所认知的事实。

诚实可能带来痛苦。人们说谎,就是为了逃避质疑带来的痛苦。 在"水门事件"中,尼克松总统说谎的情形既单纯又可笑,就如同一个打碎台灯的4岁孩子在母亲面前拼命辩解,说台灯是自己从桌子上掉下去的。因为畏惧挑战带来的正常的痛苦,所以就靠撒谎来逃避,这样很有可能导致心理疾病。

说到逃避,我们就要提一下"捷径"。有时,人们会试图用捷径来逃避困难。为了更快地达到目标,我们总想选择更短的道路,这就是所谓的"捷径"。作为正常人,我们都希望自己进步得更快,希望通过合理的捷径,实现心灵的快速成长,但不要忘记:关键的字眼是"合理"。为了通过学位考试,我们可以去阅读一本书的梗概,而不是把整本书读完,这就是合理的捷径。如果梗概内容全面而精炼,我们就可以节省大量时间和精力,同时又能获得必要的知识。作弊则是不合理的捷径,它或许能让我们侥幸通过考试,获得渴望已久的学位证书,但却无法让我们拥有真正的知识。这样,我们的学位就完全反映不了我们的真实水平。假如这份学位成了我们人生的基础,那么我们呈现给世界的面目就是一幅假象,而不是真实状况的反映。我们需要继续撒谎和掩饰,才能保护假象不被揭穿。

要使心智成熟,接受心理治疗是一种合理的捷径,但这一点却常常被人忽视。我们听到的最常见的辩解,就是质疑心理治疗的合理性——"我担心治疗会使我产生更多的依赖,让治疗本身成了一副拐杖,而我不想依赖拐杖前进。"其实,这样的托词只是对内心恐惧的掩饰。接受心理治疗对于我们心灵的意义,有时就像使用锤子与钉子建造房屋一样,它并非是必不可少的"拐杖"。没有锤子和钉子,照样有可能修建起一座房屋,但是整个过程通常更缺乏效率,难以令人满意,很少有哪个木匠因为不得不依赖锤子和钉子而对自己异常失望。同样,一个人心智的成熟,即使不通过心理治疗也完全可以实现,不过整个过程可能更加漫长和艰难。使用有效的工具作为成长的捷径,完全是合情合理的选择。

另一方面,心理治疗也可能变成不合理的"捷径",这种情形主要出 现在某些父母身上。他们为孩子寻求心理治疗, 只是表面上的形式而 已。他们希望孩子在某些方面发生变化:不再吸毒、不再乱发脾气、成 绩不再下滑,等等。有的父母的确想要帮助孩子成长,他们让孩子来看 心理医生是为了更好地解决问题。另一些父母则不然,他们对孩子的问 题明显负有责任, 但他们只希望心理医生想出神奇的办法, 立刻改变孩 子的状况。例如,有的父母会说:"我们知道我们的婚姻有问题,这可 能是导致孩子出现问题的原因。不过,我们不想让自己的婚姻受到太多 干扰,不想要你对我们进行治疗。如果可能的话,我们只希望你治好我 们的孩子,让他变得快乐些。"有的人甚至连这样的坦率也没有,他们 在孩子接受心理治疗之初,尚且表示愿意尽一切力量与医生配合,可是 一旦告诉他们,孩子的心理症状完全是因为父母生活方式不妥导致的, 他们的反应就会非常激烈:"什么?想让我们为了他做出改变,而且是 彻头彻尾的改变?真是太可笑了!"于是他们就离开诊所,去寻找别的 心理医生,而下一个心理医生可能会按照他们的愿望,给他们提供毫无 痛苦的"捷径",同时也毫无实际效果,但却可以让他们能够对朋友和他 们自己说:"为了孩子,我们已经尽了所有的努力。我们为他找了四个 心理医生,可惜没有任何帮助。"

人们不仅对别人撒谎,也会对自己撒谎。由于对别人撒谎违背自己的良知,会遭到良心的谴责,这会使我们感到痛苦,所以,为了逃避这种痛苦,人们便会对自己撒谎。自欺欺人的谎言各式各样,不可胜数,其中两种最常见也最具破坏性的谎言出现在父母与孩子的关系上:"我们非常爱自己的孩子。"以及"我的爸爸妈妈很爱我。"也许这是事实,即使不是事实,大多数人也不愿承认。在我看来,所谓心理治疗,其实

就是"鼓励说真话的游戏"。心理医生最重要的任务,就是让患者说出真话。长时间自欺欺人,使人的愧疚积聚,就会导致心理疾病。在诚实的气氛下,病态的心理才能慢慢恢复。心理医生必须释放心灵,对患者开诚布公。如果治疗者不能体验到患者的痛苦,又有什么资格要求患者承担面对现实的痛苦呢?作为心理医生,只有了解了自身和他人,才能根据自己的经验,为别人提供有效的指导。

# 隐瞒真相

谎言通常分为两种:白色谎言和黑色谎言。所谓黑色谎言,就是彻头彻尾地撒谎,叙述的情况与现实完全不符;所谓白色谎言,其本身或许能反映事实,却有意隐瞒大部分真相。被冠以"白色谎言"的头衔,不意味着脱离了谎言的实质,并值得原谅。政府利用审查制度使人们无法了解真相,就是一种白色谎言——通过这种白色谎言欺骗民众的政府,并不比直接撒谎的政府更加民主开明。患者隐瞒大量透支银行存款的事实,对于治疗产生的妨碍,和直接撒谎一样严重。隐瞒部分真相,可能让人觉得无关紧要,所以白色谎言是最常见的撒谎方式。另外,由于白色谎言不易察觉,其危害甚至远远超过黑色谎言。

与黑色谎言不同,白色谎言常被认为是善意的谎言,戴着"不想伤 害别人感情"的面具,更容易得到社会的宽容和认可。尽管我们抱怨人 和人之间缺乏真诚——譬如父母对孩子的许诺就常常是白色谎言——但 在许多时候, 白色谎言却被认为是爱的体现。有的夫妻彼此尚能坦诚相 待,却无法以同样的姿态对待孩子。他们隐瞒大量事实,比如吸食大 麻, 夫妻不和; 因孩子的祖父母专横跋扈而心怀憎恨; 经医生诊断, 患 有严重的心理失调;进行高风险的股票投机;隐瞒银行存款的数额...... 类似这样隐瞒真相的行为,被看作是为孩子着想,实际上,这样的"保 护"没有任何效果。孩子早晚会知道,父母喜欢吸食大麻,经常吵架; 他们的祖父母与爸爸妈妈关系不和:妈妈凡事神经过敏:爸爸做股票生 意,赔得一塌糊涂。父母的白色谎言不是对孩子的保护,而是对孩子权 利的剥夺, 让他们无法了解到有关金钱、疾病、毒品、性、婚姻、父 母、祖父母及其他方面的真实情形。孩子接触的不是诚实的"角色榜 样",而是掩饰、隐瞒和怯懦。父母以上述方式保护孩子,或许出自对 孩子的爱,但方式本身完全是错误的。大部分父母会以"保护"做幌子, 来维护家长的权威,避免孩子发出挑战,其潜台词是告诉孩子:"听 着,你要乖巧些,不要随便打听大人的事。让我们自己来解决吧,这对 我们双方都有好处。""有些事你最好不要了解,这样你才会有安全 感。""爸爸妈妈的情绪出现异常,你没必要知道原因,这样我们彼此才 能相安无事。"

有时候,我们追求绝对诚实的愿望,可能与孩子需要保护这一事实 发生矛盾。比如,你和配偶婚姻美满,偶因吵架而冒出离婚的念头,这 是很正常的事。假如婚姻果真出现危机,孩子终会察觉,即使不告诉他 们,他们也会感受到潜在的威胁。但如果你们某晚吵过一架,第二天就对孩子说:"爸爸妈妈昨晚吵架了,而且想到了离婚。不过你们放心,我们眼下不会那么做。"这也会给孩子增加不必要的负担。心理医生在治疗初期,同样不应该轻易对患者说出结论,因为患者可能并未做好准备。在我的实习期第一年,一位男患者给我讲了他做的一场梦,他的梦境暗示他对可能成为同性恋者而感到焦虑。我为了表现专业水准,也为了使治疗取得进展,就直接告诉他:"你的梦表明你担心自己有同性恋倾向。"他立刻紧张起来,之后的三次接诊,他都没有出现。我花了相当大的努力,还加上一点点运气,才说服他继续治疗。后来进行的20次治疗,给他带来了难以想象的好处——尽管我们以后再未提及同性恋这一话题。他在潜意识里感到焦虑,不意味着他已经自觉做好准备,可以公开地同我探讨个人隐私。我把观察结论告诉他,对于他没有多少好处,甚至是莫大的冒犯。我使他丧失了就诊的勇气,这对医生而言,完全是一种失败。

对于想进入政治和企业高层领域的人而言,有选择地保留个人意见极为重要。凡事直言不讳的人,极易被上司认为是桀骜不驯,甚至被视为"捣乱分子",是对组织和集体的威胁。要想在组织或集体中发挥更大的作用,就要注重表达意见的时间、场合和方式。换句话说,一个人应该有选择地表达意见和想法。当然,出于忠于事实的考虑,我们渴望直抒胸臆,而不是遮遮掩掩,这就使我们处于两难境地:一方面,我们担心祸从口出;另一方面,我们又不想违背诚实和公正的原则。二者之间几乎没有回旋的余地,我们很难取得理想的平衡,这的确是高难度的挑战。

在日常交往中,我们有时要开诚布公,有时则要抑制倾吐想法和感觉的欲望。那么,怎样做才不致违背忠于事实的自律精神呢?我们应该采取如下原则:首先,永远不要说假话,避免黑色谎言;其次,要牢牢记住,除非是迫不得已,或者出于重大道德因素的考虑,否则,不说出全部真相就等于说谎;第三,不可因个人自私自利的欲望,例如满足权力欲、刻意讨上司的欢心、逃避修订心灵地图的挑战等等,而将部分真相隐瞒下来;第四,只有在对对方确有好处的情况下,才能有选择地隐瞒部分真相;第五,尽可能忠实地评估对方的需要。这是一件极为复杂的工作,只有以真爱为出发点,才能做出恰当的评判和选择;第六,评估的要领在于,对方能否借助我们提供的事实获得心灵的成长。最后一点需要铭记在心的是,我们通常会低估而不是高估别人运用事实使心灵获得成长的能力。

上述原则的履行十分艰难,很难做到尽善尽美,像是一个不可能完成的任务。而这个过程是达到自律所必须经历的。很多人惧怕其中的痛苦,宁可选择有限的诚实和开放,这等同于生活在封闭状态中,不敢把自己以及自己的地图呈现给世人。自我封闭尽管表面上容易,却会让我们付出惨痛的代价。以开放的心态和积极的努力,不断修订人生地图,才能使我们的心灵获得成长。这样的人因为从未说过假话,所以他们可以充满自信地告诉世人,自己给这个世界带来的是启迪和澄清,而不是困扰,并以此为荣。最终他们会获得完全的自由,不必苦于每日的东躲西藏。与过于封闭的人相比,开放的人拥有更健康的心理状态,更美好的人际关系。他们开诚布公,不必文过饰非,因此少了很多忧愁和烦恼。他们不需掩饰过去的假象,不必编造更多的谎言来掩盖过去的谎言。一个人越是诚实,保持诚实就越是容易,而谎言说得越多,则越要编造更多的谎言自圆其说。敢于面对事实的人,能够心胸坦荡地生活,不必面临良心的折磨和恐惧的威胁。

# 保持平衡

到这里,你应该已经明白,自律是一项艰苦而复杂的任务,需要足够的勇气和判断力。你要以追求诚实为己任,也需要隐瞒部分事实和真相。你既要承担责任,也要拒绝不该承担的责任。你既要学会推迟满足感,先苦后甜,把眼光放远,同时又要尽可能过好当前的生活,让人生的快乐多于痛苦。换句话说,自律本身需要把持得当,我称之为"保持平衡",这也是自律的第四条原则。

保持平衡,意味着确立富有弹性的约束机制。不妨以生气为例。当我们心理或生理上受到侵犯,某个人、某件事令我们伤心和失望时,我们就会生气。要正常地生活,生气是一种必不可少的反击方式。从来不会生气的人,注定终生遭受欺凌和压制,直至被摧毁和消灭。必要时候的生气,可以使我们更好地生存。另一方面,我们受到侵犯,不见得是侵犯者对我们怀有敌意。有时候,即便他们果真有意而为,我们也要适当约束情绪,因为正面冲突只会使处境更加不利。大脑的高级中枢——判断力,必须约束低级中枢——情绪。在这个复杂多变的世界里,要想人生顺遂,我们不但要有生气的能力,还要具备克制脾气的能力。我们要善于以不同的方式,恰当地表达生气的情绪:有时需要委婉,有时需要直接;有时需要心平气和,有时不妨火冒三丈。表达生气,还需要注意时机和场合。我们必须建立一整套灵活的情绪系统,提高自己的"情商"。相当多的人直到青年乃至中年时期,才能掌握如何生气的本领,而有些人一辈子都没有学会如何生气。

不少人都在不同程度上,缺少灵活的情绪反馈系统,心理治疗可以帮助患者不断实践,让情绪反馈系统变得更加灵活。通常,患者的焦虑、内疚和不安全感越是严重,治疗过程就越是艰难,常常要从基础做起。我接待过一位患有精神分裂症的30岁女患者,经过治疗,她意识到在跟她交往的男人中,有的绝不可以进入她的家门;有的可以进入她的客厅,但不能进入她的卧室;有的则可以进入她的卧室。旧的反馈系统使她让所有男人都可以进入她的卧室,而当这种系统似乎没有效果时,她就不再让任何男人进入她的家门。这样一来,她就只能活在痛苦和忧郁中:要么是卑劣的滥交,要么是极度的孤立。她不停地在二者之间寻找平衡,焦头烂额却毫无收获。除此之外,她还通过多次治疗,解决了写感谢信的问题。过去,对于收到的每一份礼物、每一次邀请,她都觉得需要写一封字斟句酌的感谢信,而且要亲手完成。她当然无法承受如

此大的负担,最终,她要么一封感谢信都不写,要么拒绝所有的礼物和 邀请。经过治疗,她惊奇地发现:对于有些礼物,她不需要写感谢信, 即使需要,一封简短的感谢信就足够了。

要让心智成熟,就得在彼此冲突的需要、目标和责任之间保持微妙的平衡,这就要求我们不断自我调整。保持平衡的最高原则就是"放弃"。我永远不会忘记9岁那年学到的重要一课。那年夏天,我刚学会骑自行车,整天骑着车到处玩耍。我家附近有一段陡坡,下坡处有个急转弯。一天早晨,我骑着车飞快地向坡下冲去,那种风驰电掣的感觉真是棒极了。假如刹车减速,必然使快感大打折扣,所以我这样盘算:到了下面转弯处,我也绝不减速。结果悲剧很快就发生了——几秒钟过后,我就从车上摔了出去,四仰八叉地躺在树丛里,身上多了好几处刮伤,崭新的自行车也撞到一棵树上,前轮撞变了形——这就是失去平衡的后果。

放弃人生的某些东西,一定会给心灵带来痛苦。9岁的我贪恋风驰电掣,不肯放弃一时的快感,来换取转弯时的平衡,最终让我体会到:失去平衡远比放弃更为痛苦。我想不管是谁,经过人生旅途的急转弯时,都必须放弃某些快乐,放弃属于自己的某一部分。除非永远停留在原地,中止生命之旅,否则这样的放弃是不可避免的。

相当多的人都没有选择放弃,他们不想经受放弃的痛苦。诚然,放弃可能带来不小的痛苦。这种痛苦的程度取决于所放弃的东西的规模。小规模的放弃——放弃速度、放弃发怒、放弃写演说词式的感谢信,并不会带来太大的痛苦。但放弃固有的人格、根深蒂固的意识形态和行为模式,甚至整个人生理念,其痛苦之大则可想而知。一个人要想有所作为,在人生旅途上不断迈进,有些时候就必须要进行较大规模的放弃。

不久前的一天晚上,我想好好陪陪10岁的女儿。最近几个星期,她一直请求我陪她下棋,所以我一提议同她下棋,她就高兴地答应了。她年纪小,棋却下得不错,我们的水平不相上下。她第二天得去上学,因此下到9点时,她就让我加快速度,因为她要上床睡觉了,她从小就养成了准时就寝的习惯。不过,我觉得她有必要做出一些牺牲,于是我对她说:"你干吗这么着急呢?晚点儿睡,没什么大不了的。""你别催我啊,早知道下不完,还不如不下呢!何况我们不是正玩得高兴吗?"我们又坚持下了一刻钟,她越发不安起来。最后,她以哀求的口气说:"拜托了爸爸,您还是快点下吧!"我说:"不行,下棋可是严肃的事,想下好就不能太着急。如果你不能认真地玩,那以后就别下

棋!"她愁眉苦脸地撅起嘴。我们又下了10分钟,她突然哭了起来,说甘愿认输,然后就跑到楼上了。

那一刹那,我又想起9岁时从车上摔到树丛中的情形。我再次犯了一个错误——忘记了下坡转弯时应该减速。我原本想让女儿开心,可一个半钟头之后,她竟然又气又急,甚至大哭起来,一连几天都不想同我说话。问题出在什么地方,答案是明明白白的,我却拒绝正视它。女儿离开后的两个钟头里,我沮丧地在房间里来回踱步,终于承认了这样的事实:我想赢每一盘棋,这种欲望过于强烈,压过了我哄女儿开心的念头,让周末晚上变得一塌糊涂。我为何再次失去了平衡?我为何如此强烈地渴望取胜?我意识到,有时我必须放弃取胜的欲望。这显然违背了我的本性,我渴望成为赢家,这样的心态曾为我赢得了许多东西。做任何事我都想全力以赴,这样才会使我感到安心。我必须改变这种心态了!过于争强好胜,只会使孩子同我日渐疏远。假如不能及时调整,我的女儿还会再流下眼泪,对我产生怨恨,我的心情也会越来越糟。

我做出了改变,沮丧和懊恼跟着消失了。我放弃了下棋必须取胜的欲望。在下棋方面,曾经的我消失了、死掉了——那个家伙必须死掉!是我亲手结束了他的性命,而我的武器就是做个好父亲的追求。在青少年时期,求胜的欲望曾给予我很多帮助,不过如今身为人父,这欲望就成了我前进的障碍,我必须将它清除出局。随着时代的变化,我必须对以前的自己做出调整。

# 抑郁的价值

对那些有勇气承认自己患有心理疾病的人而言,选择放弃是必须要迈过的一步。密集接受心理治疗的过程就是心智密集成长的过程,所以患者需要在短时间内进行大量的改变,甚至比大多数人一辈子经历的都要多。为了这种爆发式的成长能顺利完成,他们需要在短时间内放弃相当数量的"过去的自我"。如此,才能成就一次成功的心理治疗。这种放弃的过程,其实在患者第一次同心理医生见面之前就已经开始了。一个人接受心理治疗,就意味着他(她)需要放弃"我是正常的"这一自我认识。在我们的文化传统中,这对男人而言可能格外艰难。承认"我不是正常的人,我需要医生的帮助",了解自己"为什么不是正常的,怎样变得正常",就等于是承认"我是脆弱的、不成熟的男人"。我在放弃了永远追求取胜的欲望后,一度感到异常消沉和抑郁。放弃某种心爱的事物一至少是自己熟悉的事物,必然会带来痛苦,但这也是心智成熟所必需的。因放弃而感到抑郁,是自然而健康的现象。如果放弃的过程受到干扰,导致抑郁的情绪被延长,或是抑郁的情绪不能在完成放弃后消失,那么抑郁就变得不正常和不健康。

很多人去看心理医生,主要原因就是情绪过于抑郁。也就是说,接受心理治疗前,他们的心灵就开始了放弃或者说成长的过程。因为这一过程难以完成,这种成长的先兆敦促着他们求助于心理医生。心理医生要做的就是帮助他们找到突破口,消除造成问题的障碍,协助他们顺利完成这个已经开始的放弃和成长的过程。有时患者只渴望摆脱抑郁情绪,回到原来的状态,却没有意识到旧的自我已不适应新的状况。他们会抱怨:"我不明白我的情绪为什么如此低落?"他们可能会把抑郁状态归咎于其他不相干的因素。在意识层面上,他们不知道旧的自我需要调整和变更,但在潜意识层面上,他们已经开始了放弃与成长的过程。潜意识总是走在意识之前——对于某些读者而言,这可能难以理解,但这是千真万确的。

人们常常说起的"中年危机",是人生面临的诸多危机之一。30年前,心理学家埃里克·艾瑞克森曾列举出人生各阶段的八种危机。只有放弃旧的、过时的观念和习惯,才能渡过危机,顺利进入人生的下一阶段。不少人不敢面对现实,或者无法放弃早已过时的东西,所以无法克服心理和精神的危机,只能止步不前,不能享受到新生带来的欢悦,也不能顺利地进入更加成熟的心智发展阶段。我们不妨按照人生危机发生

的时间次序,简单归纳我们在各阶段需要放弃的东西:

无需对外界要求作出回应的婴儿状态

无所不能的幻觉

完全占有(包括性方面)父亲或母亲(或二者)的欲望

童年的依赖感

自己心中被扭曲了的父母形象

青春期的自以为拥有无穷潜力的感觉

无拘无束的自由

青年时期的灵巧与活力

青春的性吸引力

长生不老的空想

对子女的权威

各种各样暂时性的权力

身体永远健康

最后, 自我以及生命本身

总体说来,这些就是我们在人生过程中必须放弃的生活环境、个人 欲望和处世态度。放弃这些的过程就是心智完美成长的过程。

#### 放弃与新生

前面提到的最后一点,即放弃自我与生命本身,似乎过于残酷。有谁愿意放弃自我和自己的生命呢?但不管你愿不愿意,人总是会死的。所谓"天地不仁,以万物为刍狗",似乎不管我们怎样努力,人生的意义都终将荡然无存。西方文化强调"人定胜天",自我价值高于天地,而死亡则是不可接受的,是一种奇耻大辱,难怪有人苦思长生不老之术,却不敢面对无法改变的现实。实际上,人类只有适当放弃自我,才能领略到人生的喜悦。生命的意义存在于"死亡"当中,这个"秘密"是一切宗教的核心。

放弃自我,是一个渐进而漫长的过程,我们需要经历各种各样的痛苦。有一种暂时的放弃自我值得一提,因为这一种放弃是成年生活必须掌握的一种技能,也是促进心智成熟不可或缺的工具。这种技能我称之为"兼容并包",是"保持平衡"这一原则的一个子类型。"兼容并包"意味着既要肯定自我以保持稳定,又要放弃自我以腾出空间,接纳新的想法和观念,实现自我平衡。对此,神学家萨姆·基恩在《致舞神》一书中,做了恰如其分的描述:

我必须超越现有的一切,超越以自我为中心的观念。消除由个人经验产生的成见之后,才会获得成熟的认识。这一过程包括两个步骤:消除熟悉的过去,追求新鲜的未来。面对陌生的人、事、物,我需要让昔日的经验、当前的需求和未来的期待一并出席,共同对我的需求和现实状况进行评估,做出恰当的判断和决定。为了体验新鲜事物的独特性,我必须以包容一切的姿态,说服既有的成见和观念暂时退位,让陌生、新奇的事物进入感官世界。在此过程中,我必须竭尽全力,尽可能呈现出成熟的自我、诚实的姿态和巨大的勇气,不然的话,人生的每一分每一秒,都将是过去经验的一再重复。为了体验所有人、事、物的独特和新鲜之处,我必须让它们进入我的灵魂,并且驻足扎根。我必须完全释放自我,甚至不惜把过去的自我完全打破。

兼容并包的道理在于,你获得的永远比放弃的多。自律的过程,就

是自我发展、自我完善的过程。放弃的痛苦是死亡的痛苦,但是旧事物的死亡带来的是新事物的诞生。死亡的痛苦与诞生的痛苦是同一回事。生与死,好比是一枚硬币的两面。要建立新的观念与理论,旧有的观念与理论就必须死去。诗人艾略特在诗作《智者之旅》的末尾,如此描述三位智者皈依基督教,放弃过去信仰的痛苦:

我记得,一切都发生在很久以前 我完全不后悔,义无反顾

——义无反顾

我们一路被带去

是为了诞生?还是为了死亡?不,没有死亡,只有诞生

我见过生与死:我们无须怀疑,我们有充分的证据

它们迥然不同,令人恐惧

如同死亡,新的诞生也带给我们痛苦

我们回到自己的地方, 回到灵魂的国土

遵循过去的天道, 让我们不再安逸和幸福

外邦人紧紧抓住他们的神, 祈求永生

而我乐于再死一次——义无反顾

既然生与死只是一枚硬币的两面,我们也许可以思索人类文化中关于人生轮回的观念。比如,人死后,是否果真有来世?肉体死亡之后,人是否真的能进入一个新的轮回?尽管这些观念对于我们来说始终是一

个不解之谜,但是人生确实是一个生死相随的过程。2000多年前,古罗马哲学家塞内加说过:"人要不断学习生存,也要不断学习死亡。"在他看来,人活得越久,历经重生的次数就越多,与此同时,他经历死亡的次数也相应较多。换言之,活得越久,就会经历越多的欢乐和越大的痛苦。

那么,我们是否有可能完全避免心灵的痛苦呢?或者说,我们是否能够通过心灵的成长把心灵的痛苦降至最低呢?答案既是肯定的,也是否定的。说它是肯定的,是因为如果能完全接受痛苦,在某种意义上,痛苦就不复存在。同时,我们不断学习自律,可以使心灵承受痛苦和解决问题的能力增强,接近尽善尽美。比如那些在孩子们眼里是天大的难题,到了成年人手上就可能迎刃而解,此时痛苦就不成为痛苦了。更何况心智成熟的人大多具有超出常人的爱,这能使他们感受到更多的快乐、更少的痛苦。

但是,从另一个方面来说,答案也是否定的。心智成熟的人凭借自 律、智慧和爱,而具备了非凡的能力。世界需要他们的能力,而他们出 于爱也做出自己的回应。他们也许外表很一般,但内心却拥有强大的力 量,能做出各种各样正确的决定。要发挥作用,就必须要有做决策的能 力。不过,在知道一切的状态下做决策,远比在一知半解的状态下,要 经历更多的痛苦。假设两位将军各带1万名士兵外出作战,在一位将军 眼里,1万名士兵不过是战争工具而已,而在另一位将军看来,士兵不 仅仅是作战的工具,还是一个个独立的生命,是他们各自家庭的一分 子。那么面临生死关头,哪位将军更容易做出决策呢?很明显,答案就 是前者,因为他不必忍受心智成熟者所历经的痛苦。类似上述情形,也 会发生在老板、医生、教师和父母身上。人人都可能碰到机会,做出影 响一生的选择, 但容易做出决策的人并不一定是最好的决策者。最好的 决策者,愿意承受其决定所带来的痛苦,却毫不影响其做出决策的能 力。一个人是否杰出和伟大,视其承受痛苦的能力而定,而杰出和伟大 本身,则会给人带来快乐和幸福——表面上这是一种悖论,其实不然。 佛教徒常常忘记释迦牟尼历经劫难的痛苦,基督教徒也每每忽略耶稣济 世的幸福。耶稣在十字架上舍生取义的痛苦,和释迦牟尼在菩提树下涅 槃的幸福,本质上并没有不同,都是一枚硬币的两面。

假使人生的目标就是逃避痛苦,那你完全可以得过且过,不必寻求精神和意识的发展。但是不经痛苦和折磨,就无法实现灵魂的超越。即便达到了很高的精神境界,但那时痛苦的强烈程度,可能远远超过你的

想象,让你最终无法承受。你或许会问:"既然如此,为什么人们还要追求精神的发展呢?"坦白地说,提出这样的问题,说明你对幸福的本质所知甚少。或许在本书的字里行间,你可以找到答案;或许怎样努力,你都与最终的答案无缘。

# 第二部分 爱

爱,是为了促进自己和他人心智成熟,而不断拓展自我界限,实现自我完善的一种意愿。

# 爱的定义

自律能够让我们承受问题带来的痛苦,并最终解决问题;而心灵在承受痛苦和解决问题的过程中,则会不断地成长和成熟。所以,自律是人们心灵进化最重要的手段和工具。那么,我们为什么愿意通过自我约束去承受人生的痛苦呢?因为有一种力量在推动着我们,这种力量就是爱。爱是人们自律的原动力。

爱,是一种极为神秘的现象,我们很难给出确切的定义,也很难触及它的本质。关于爱的研究,是心理学界最艰难的课题之一。要尝试了解爱的本质,我们就需要涉足一个神秘的领域。爱的概念实在太博大、太精深了,无法用言语彻底解释清楚。尽管我相信这一部分内容很有价值,但我也清楚,我笔下的文字不可能完全涵盖爱的真谛。

迄今为止,不曾有谁给"爱"下过真正令人满意的定义,这就足以证明"爱"的神秘了。有人把爱分成许多种:肉体之爱、精神之爱、手足之爱、完美的爱、不完美的爱,等等。在此,我冒昧地给所有爱的种类,下一个相对完整的定义——尽管我深知这样的定义不可能完美无缺。我的定义是:爱,是为了促进自己和他人心智成熟,而不断拓展自我界限,实现自我完善的一种意愿。

在对这个定义展开详细阐述之前,我必须做几点说明:首先,"心智成熟"这个字眼,可能会使人联想到宗教意义上的爱。笃信科学的人往往对此不以为然。但我的定义并非来自宗教思想,而是来自心理治疗的临床经验和多年的自我反省。在心理治疗中,爱的重要性无可比拟,然而大多数患者却并不清楚爱的本质,他们对爱的理解似是而非。有一位年轻的男患者,他胆小怕事,性格拘谨而内向。他对我说:"母亲对我的爱太深了!她因为怕我在外面受到伤害,从上小学第一天开始,就天天开车接送我上下学,直到高中三年级时,她仍不肯让我坐校车上学,这也给她增加了许多负担。经过我苦苦的哀求,她才终于同意让我坐校车。她真的是太爱我了!"为了顺利完成治疗,我必须让他意识到,他母亲的动机,可能与爱没有关系,甚至根本就不是爱。原因有如下几点:

首先,爱与非爱最显著的区别之一,就在于当事人意识和潜意识中的目标是否一致。如果不一致,就不是真正的爱。

其次,爱是一个长期、渐进的过程。爱,意味着心灵的不断成长和心智的不断成熟。爱在帮助别人进步和成长的同时,也会拓展自己的心灵,使自我更加成熟。换言之,我们付出的爱,不仅能让他人的心智成熟,同样也能使自己获益。

第三,真正意义上的爱,既是爱自己,也是爱他人。爱,可以让自己和他人都获得成长。不爱自己的人,绝不可能去爱别人。父母缺少自律,心灵不能成长,就不可能让孩子学会自律,获得心灵成长。我们在推动他人心智成熟之时,自己的心智也不会停滞不前。我们为了他人去努力自律,与为了自己去努力自律一样,这二者之间并没有太大的区别。我们强化自身成长的力量,才能成为他人力量的源泉。我们最终会意识到,爱自己与爱他人,其实是并行不悖的两条轨道,随着时间的推进,两者不但越来越近,其界限最后甚至会模糊不清,乃至完全泯灭。

第四,爱需要付出努力。由于爱是不断扩展自己和他人自我界限的过程,所以,爱意味着我们要不断付出努力,去跨越原来的界限。爱不能停留在口头上,而要付诸行动;爱不能坐享其成,而要真诚付出。我们爱自己或爱某人,就要持续地努力,帮助自己和他人一起获得成长。

最后,爱是一种意愿。我之所以用"意愿"来定义爱,是为了让它与一般的"欲望"有所区别。并不是所有的欲望都能够转化成行动,而只有强大到足以转化成行动的欲望,才能够称为意愿。二者的差别就相当于说:"今晚我想去游泳"和"今晚我要去游泳"。人人都有爱他人的欲望,但很多人只把这种爱停留在想法和口头上。想爱不等于去爱,爱的想法不等于爱的行动。真正的爱是行动,是一种由意愿而产生的行动。爱一个人却没有付诸行动,就等于从未爱过。同时,值得注意的是,我们在付出爱的时候,在为了自己和他人心智成熟而贡献力量的时候,一定是出于自觉自愿的选择,即主动选择去爱,而不是一种被动的强迫。

爱如此神秘,以至于很多接受心理治疗的患者们,对于爱究竟是什么,常常感到迷惑或产生误解。我希望本书能够帮助读者消除对爱的误解,从不必要的痛苦中解脱出来。要了解爱究竟是什么,让我们先来看看爱不是什么。

#### 坠入情网

长期以来,人们对"爱"存在着各种荒谬的认识。最常见的误解,就是把男女恋爱,尤其是把"坠入情网"当成是爱,或者认为它至少是爱的一种表现。坠入情网的人,常常激情洋溢地表白:"我爱他(她)!"但其实,这只是一种主观的欲望而已。首先,坠入情网,通常会产生与性有关的欲望。众所周知,不管我们多么爱自己的孩子,都不可能与他们坠入情网。许多人都有关系密切的同性朋友,但除非有同性恋倾向,否则,决不会与其坠入情网。人们之所以坠入情网,是因为他们在意识和潜意识里有一种性的冲动。其次,坠入情网的"爱"不会持续太久,不管爱的对象是谁,早晚我们都会从情网的羁绊中爬出来。诚然,这不意味着我们不再爱对方,不再爱那个与我们坠入情网的人,但令人头晕目眩的恋情,终归有一天会彻底消失。这就如同美好的蜜月,迟早要归于结束,鲜艳的花朵,势必要枯萎凋零。

要了解恋爱这种现象的本质,我们就必须先来了解心理学上所谓的"自我界限"。不妨以婴儿的成长为例。婴儿出生最初七个月里,还无法分辨自我和外部世界之间的界限。当他挥舞自己的小胳膊小腿的时候,感觉整个世界都跟着他在一起移动;当他感觉饥肠辘辘的时候,以为整个世界都在与他一块儿挨饿;当他看见母亲身体运动的时候,以为自己也跟着母亲在一同运动;甚至当母亲哼唱起摇篮曲的时候,他会以为那是他自己的声音。在新生婴儿的感觉里,在一切移动和固定的事物之间,在他和周围的人群之间,在单个个体和整个世界之间,并没有什么界限和差别。

随着婴儿慢慢成长,认识和经验不断增加,他会逐渐发现自己和世界并不是一回事:他感到饥饿时,母亲未必会立刻过来喂养他;他想玩要时,母亲未必会愿意跟他一起玩耍。他的意愿和母亲的行为,是截然不同的两回事。在这种情况下,婴儿的自我意识就开始出现了。这种自我意识能否健康发展,通常取决于婴儿同母亲的关系是否融洽。如果失去了母亲的爱,或者母亲患有严重的性格缺陷,那么,婴儿和母亲的关系就会受到干扰,等到婴儿长成儿童直至成年人之后,其自我意识就会出现障碍。

当婴儿意识到他的愿望是他自己的,而不是周围世界的愿望时,他就开始在自己和世界之间做出区分。比如,当他有活动的意愿时,只看

到自己的胳膊在晃动,儿童床和天花板并没有随着他一起活动,于是婴儿知道,他的胳膊和他的意愿是紧密相连的,因此胳膊是他的"财产",而不是别的东西,更不是别人的胳膊。婴儿在出生的第一年会明白一些基本的常识:我们是谁,我们不是谁;我们是什么,我们不是什么。出生一年后,他们就清楚地知道:这是我的胳膊、我的脚、我的头、我的舌头、我的眼睛,甚至我的视角、我的声音、我的想法、我的肚子疼、我的感觉……此时,他们能区分出自己和外在世界更多的不同,能够认识到自己身材的大小、体能的局限性,这样的认知就是所谓的"自我界限"。

自我界限的认识和发展,会持续到青春期乃至成年以后。孩子到了两三岁左右,才能认识到自己的能力有限。在此之前,尽管他知道自己无法让母亲完全按照自己的愿望行事,但他仍然会把自己的愿望和想法,同母亲的行动混为一谈。两三岁大的孩子,往往是家里的"小霸王",稍不顺心就会大发雷霆,甚至闹得天翻地覆。到了三岁以后,虽然孩子的态度有所收敛,虽然他们对自己能力的局限性有了更深刻的识,但脑海里还是会幻想着如何随心所欲。这样的心态只有再过几年,在他经受到更多的打击以后,才能够逐渐消失。在此之前,他会幻想自己无所不能。所以,这时,强大的超人和太空飞侠之类的故事,总是最受他们的欢迎。而对于进入青春期的少年而言,超人和飞侠已不再能满足他们的情感需要了。这时的他们更为真切地感受到,自己的身体和能力有着多么大的局限性!他们也隐约意识到,个体只有融入社会才能更好地生存。他们渴望突破自身的局限,却又受到自我界限的限制,这通常使他们产生无助的痛苦。

永远活在自我界限中,只会给人带来孤独。有的人把自我界限当成是一把保护伞,比如那些性格孤僻的人,因其童年生活都很不快乐,甚至遭到过不同程度的伤害,所以对于他们而言,外面的世界充满险恶,孤独和寂寞反倒能够给他们带来安全感。但是,我们中的大部分人还是渴望摆脱孤独,冲出自我界限的牢笼。坠入情网,意味着自我界限的某一部分突然崩溃,使我们的"自我"与别人的"自我"合而为一。我们突然冲出自我界限的牢笼,情感就像决堤的洪流,声势浩大地涌向所爱的人,于是寂寞消失了,代之以难以言喻的狂喜之感:我们跟爱人结合在了一起!

在某种意义上,坠入情网是情感和心灵的一种退化。与心爱的人结合在一起,跟童年时与父母相伴的记忆彼此呼应,让我们仿佛又体验到

幼年时无所不能的快感,又感觉到自己强大有力,似乎没有什么能阻止我们实现愿望。我们感觉爱无比强大,能够征服一切,前途无限光明。但我们没有意识到,这样的感觉是虚幻的,常常与现实脱节。这种感觉就像一个两岁大的幼儿,自认为能称霸世界一样不可理喻。

残酷的现实,迟早会击溃两岁孩子的幻想,同样也会击溃我们的爱情之梦。日常的琐事和难题,会使我们产生各种各样的矛盾和冲突:男人渴望性爱,女人却因心情不好而予以拒绝;女人想要看电影,男人却想留在家里看电视;男人想把钱存进银行,女人却想拿来买洗碗机;女人想谈谈自己的工作,男人却想谈谈他的工作。双方都惊讶而痛苦地意识到,自己其实并没有跟对方融为一体,彼此的欲望、爱好和想法都相去甚远,局面好像难以改变,差距好像无法缩短。于是,两人各自的自我界限重新合拢,又恢复成为两个不同的个体。幻觉破灭,就可能面临劳燕分飞的局面。毋容置疑,若想避免这种情形,两人就必须面对现实,学会真正的相知和相爱。

我为什么要用"真正"两个字呢?我想强调的是,坠入情网并不是真正的爱,只不过是爱的一种幻觉而已。情侣只有在脱离情网之后,才能够真正相爱。真爱的基础不是恋爱,甚至没有恋爱的感觉,也无须以之为基础。我在本章开头给爱下了定义,根据定义可以确知,坠入情网算不上真正的爱,原因如下:

坠入情网不是出于主观意愿,不是有计划、有意识的选择。很多时候,不管怀有怎样的期待,没有机遇和缘分,就永远无法体会到恋爱的感觉,爱的情网,也不会为你张开;而有时候,它却有可能成为不速之客,不请自来。你完全可能爱上某个与你毫不相称的人,甚至因此而不愿承认对方身上的缺点,并对他(她)产生深深的依恋。与此同时,另一个各方面都很出色的人,值得你全身心去爱,但你却始终不能跟他/她坠入情网。成年人有时会以理性和原则作为约束,控制自己不顾一切的狂热行为——比如,心理医生可能对患者产生恋情,患者也可能不自觉地把情感寄托在医生身上,但是基于对患者的责任以及自己的身份,医生必须在情感和行为上有所约束,维持自我界限的完整性,不能不负责任地把患者当成恋爱对象。为此,他们甚至要忍受难以想象的痛苦,这是理性和感性较量的必然结果。另外,不管自我约束如何严格,你只能控制恋爱的进程,却无法创造出恋爱的感受。换言之,当恋爱的激情到来时,你可以凭借愿望和意志力来控制恋爱的激情,却不能凭空创造出激情。

坠入情网并不是自我界限的扩展,而是自我界限部分地暂时性地崩溃。扩展自我界限需要付出足够的努力,坠入情网却无须努力。当最初的激情褪去时,自我界限必然恢复原状,留下的只有失落和幻灭,心灵绝不会因此成长。只有真正的爱,才能让自我界限得到扩展,让心灵得到成长和完善,而且不再恢复原状,这是坠入情网无法实现的结果。

坠入情网唯一的作用是消除寂寞,而不是有目的地促进心灵的成长。即使经过婚姻,使这一功用延长,也无助于心智的成熟。一旦坠入情网,我们便会以为自己生活在了幸福的巅峰,以为人生无与伦比,达到了登峰造极的境界。在我们眼中,对方近乎十全十美,虽然有缺点和毛病,那也算不上什么,甚至只会提升其价值,增加对方在我们眼中的魅力。在这种时候,我们会觉得心智成熟与否并不重要,重要的是当前的满足感。我们忘记了一个事实:我们和爱人的心智其实都还不完善,需要更多的滋养。

坠入情网既然不是真正的爱,那么它的本质究竟是什么呢?仅仅是自我界限暂时的崩溃吗?在我看来,它与人的性欲(性的需求和原动力)有关。坠入情网,是人类内在的性需求与外在刺激发生作用时,所产生出的典型的生理和心理反应,其意义在于增加人类的生殖机会,促进物种繁衍和生存。或者说,坠入情网是人类原始基因对于人类理性的征服,使我们心甘情愿地落入婚姻的"陷阱"。倘非原始基因在起作用,不知有多少恋人或者配偶(包括幸福的人和不幸福的人)在步入婚姻殿堂之前,就会因想到婚后要面对的现实,而感到张皇失措,只想落荒而逃了!

# 浪漫爱情的神话

坠入情网会给我们造成一种幻觉,让我们误以为"爱情是永恒的",正是这种幻觉让我们心甘情愿地步入了婚姻的陷阱,推动了家庭和婚姻的运转。这种幻觉的起源,多半来自被人们津津乐道的"浪漫爱情的神话",并可在童话故事中找到渊源: 王子和公主享受世人的簇拥和欢呼,幸福地步入婚姻殿堂,一生一世,相亲相爱。浪漫的爱情神话使我们相信,世界上每个青年男子,都有属于他的唯一恋人,每一个青年女子也同样如此,这是上天注定的;除了对方,我们找不到更适合的伴侣了,因此一旦相逢,必定坠入情网。既然我们的相遇是天作之合,就永远都能满足对方的需求,永远幸福地生活在一起。如果我们跟伴侣有了摩擦和冲突,曾经的激情慢慢消失了,那么必然是因为当初的选择出了替——我们可能违背了上天的旨意,错过了最适合我们的人。事实的真相是:我们把初恋时爱的感觉,错当成了永恒的爱。为了追求永恒的爱,为了追逐那种幻觉,我们后悔不迭,要么与对方分道扬镳,要么一辈子生活在悔不当初的痛苦之中。

通常,许多神话都蕴含最朴素最伟大的真理,不过,浪漫的爱情神话除外。从本质上说,浪漫爱情神话是一种可怕的谎言。数不清的人陶醉于神话营造的虚假氛围中,只想成为爱情的奴隶,到头来却发现自己始终生活在自欺欺人的假象中。现实生活与浪漫爱情,往往相差十万八千里。

我的患者中有很多这样的例证:

A太太出于内疚乃至负罪感,对丈夫言听计从。她说:"当初和他结婚时,我没有真正爱上他,我只是假装爱他而已。我觉得对不起他,所以尽管他有很多缺点,我想我都应该忍受。我没有权利去抱怨什么,我欠他的太多了。"

B先生则叹息说:"当初没有跟C小姐结成伴侣,我后悔莫及,不然我们的婚姻一定幸福。但遗憾的是,我当时没有死心塌地地爱上她,我以为她不是最适合我的人。"

D太太结婚两年,突然莫名其妙地变得忧郁起来,她对我说:"我不知道我到底是怎么了,总是提不起精神。可是我的生活中没有缺憾,婚姻也相当美满。"几个月治疗过后,她才不得不面对现实:她和丈夫早已告别恋情,走出了坠入情网的激情阶段,而她还一直以为恋爱时的激情才是一切。

E先生结婚两年后,出现了严重的偏头疼,每天晚上都会发作。他没有想到是他的心理出了问题。他说:"我的家庭生活很正常,和新婚时一样,我爱我的妻子,她的表现处处符合我的愿望。"一年之后,他终于承认,其实妻子有很多问题,根本不是当初那个"完美无缺"的人了。"她不断跟我要钱,丝毫不考虑我每个月只有屈指可数的薪水,这让我极为厌恶。"当他终于鼓足勇气,对抗妻子奢侈的本性时,偏头痛就不治而愈了。

F夫妇坦率地承认,他们都没有了当初恋爱时的感觉。但此后,他们不是彼此滋养,增进感情,而是不断寻找各自的"真爱"。 当蜜月生活终结时,他们并未走出浪漫神话的迷雾;他们不肯面对现实,仍旧忙于寻找所谓的爱情神话;他们把希望寄托在第三者身上。他们互相欺骗和背叛,原本正常的夫妻生活,很快就被搞得一团糟,到头来只能是鸡飞蛋打。

有趣的是,这样的夫妻在接受治疗时,却总是建立起"夫妻联盟",彼此呼应。在夫妻共同治疗的过程中,面对对方,夫妻俩往往都不肯讲出实情,而是彼此代为开脱,为对方的缺点辩护。他们试图给别人以这样的印象: "我们的婚姻很完美,只是暂时出了小问题,用不了多久就可以解决。"心理医生不得不提醒参加治疗的大部分夫妻,他们必须放下包袱,勇敢面对现实,不要违心地为对方声援,而应该客观评价对方的问题。很多时候,心理医生还必须同他们单独交流,避免让他们治疗时坐在一起,为对方开脱和辩解。医生必须一再地劝说他们: "约翰,让玛丽代表自己讲话吧!"以及"玛丽,约翰能够替他自己辩解,他有这个能力。"如果他们配合心理医生的安排,治疗就容易出现转机,因为他们可以把伴侣当作独立的个体,让对方独自去面对自己的问题,从而彻底找到问题的症结,使婚姻和家庭迈向成熟。

# 再谈自我界限

坠入情网虽然只是一种幻觉,但却可以骗过大部分世人,使人神魂颠倒。其中的原因是什么呢?这是因为坠入情网的感觉,跟真正的爱极为相似。

由于真正的爱是一种扩展自我的体验,所以,它与自我界限密切相关。在爱的过程中,我们感觉自己的灵魂无限延伸,奔向心爱的对象。我们渴望给对方滋养,希望对方能够成长。被自我界限之外的对象吸引,促使我们产生冲动,想把激情乃至生命献给对方,心理学家把这种状态称之为"精神贯注"。我们贯注的对象,就是我们所爱的人或事物。倾心于自我界限以外的某个对象,就会使之占据我们的心灵。例如,一个喜爱园艺的人,他会把自己的精力投入到花园之中。为了照顾好花园,他周末早晨也不肯休息,很早就起床去为花园施肥、松土。园艺就是他的一切,为此,他甚至宁愿放弃外出旅行,宁可忽视妻子。他在对园艺全神贯注的过程中,学会了不少东西:他清楚土壤、肥料、根系和嫁接的所有知识。对自己的花园更是了若指掌:知道花园的过去、现在和未来,能够说出每一株花草的特性,熟悉花园的地形和优缺点。与此同时,他部分的人格、经验和智慧,也与园艺这件事融为了一体。他从对园艺的关注和爱中,不仅获得了无穷的满足感,也极大地扩展了他的自我界限。

对于某种事物长期的爱,使我们生活在了精神贯注的境界里,于是,我们的自我界限便开始延伸,延伸到一定程度后,自我界限就会淡化,而这时,我们的心智便获得了成熟。随着爱的进展,自我与世界的区别越来越模糊,最终让我们与世界融为一体。在这种方式下,我们的自我界限延伸得越久,爱得就越深;爱得越深,自我与世界的区别就越淡;我们越认同世界,坠入情网那种自我界限崩溃所产生的狂喜就越容易出现。但这一次,我们是与所爱的对象真正结合在了一起,它也许并不像坠入情网时那样,拥有狂热的激情,但这种状态更加稳定和持久,也使我们更为满足。心理学家亚伯拉罕·迈斯劳所说的"高原体验"与恋爱的"高峰体验"不是一回事,前者具有的高度,既不容易突然显露出来,也不会一下子消失,你可以长久地停留在上面,不会轻易摔落下来。

性和爱虽然可能同时发生,却不是同一回事。在特定情形下,性跟

自我界限的崩溃有着某种关联,它可以让人产生狂喜。性的高潮让自我界限刹那间崩溃,使我们可能变得极度忘情,甚至会在妓女面前狂呼"我爱你"或"上帝啊"。但狂喜过后,自我界限就会恢复原状,我们也重新恢复了理智,对对方再也提不起精神来,甚至连起码的喜欢也谈不上。在性高潮的刹那间,我们忘了自己是谁,只感觉灵魂出窍,迷离在了时空之中。但这样的感觉只能持续短暂的时间,甚至只有短短一秒钟。

真正的爱带来的喜悦,延续的时间更为长久,可以使我们和宇宙融为一体,我们把这种情形称之为"人性和神性的结合,也就是天人合一"。在神秘主义者看来,宇宙原本浑然一体,我们通常所说的恒星、行星、房屋、树、鸟、自我,都不是独立的个体,而是宇宙的有机组成部分。一般人把眼前的事物都看成是孤立的个体,这只是一种幻觉,印度教徒和佛教徒将此现象称为"空"。和其他神秘主义者一样,这些教徒们相信放弃自我界限,才能认知真正的现实;把自己孤立起来,感觉自己是宇宙中独立的个体,就不可能体验到宇宙的和谐统一。不过,也有一些印度教徒和佛教徒走向了极端,他们认为尚未发展出自我界限的幼儿时代,才能体验到真实的统一感。这一论调,对于不愿面对痛苦、不想承担责任的青少年来说,可能具有很大的吸引力。他们会认为:"我不必承担得太多。别人的要求我可以置之不理。只要停留在青少年时代,拒绝成长为成年人,就可以享受到超凡入圣的感觉。"遗憾的是,他们非但不能因此成为圣人,反而容易患上精神分裂症。

好在大多数佛教人士都相信,我们必须先拥有或完成某些目标之后,才有资格谈"放弃"。婴儿在还没有形成自我界限之前,也就谈不上自我界限的消失,婴儿也许比父母更接近真实的状态,但没有父母的关心和照顾,他们就无法生存,也无法恰当地表达智慧和见解。只有经过成年人的阶段,经过磨炼和修行,他们才有可能达到至高境界,体验到超凡的感觉。有的人认为,借助生理的性高潮或服用迷幻类药物,也可以达到涅槃之境,但实际上,那种境界绝非涅槃之境。想达到涅槃和永生的境界,获得神性的启发,我们就必须要体验真正的爱,并且要为此付出艰苦的努力。

在这一意义上, 恋爱或性却有可能成为真爱的开始, 因为恋爱和性爱造成的自我界限的暂时消失, 可以使我们对对方做出承诺, 而在履行承诺的过程中, 真正的爱便可能产生。由于我们提前品尝到了自我界限

消失后的滋味——即幻想中神秘的爱的感觉,所以在激情过后,我们仍醉心于那种美好的感觉,这种感觉会成为一个诱因,引发我们去追求真爱。坠入情网本身并不是爱,但它却是爱的神秘架构中最重要的一环。

# 依赖性

对爱还有一种最常见的误解,就是将依赖当成了爱。心理医生天天都会碰到这类问题。这种情形多出现在因感情失意而极度沮丧的患者身上,他们无法忍受孤独,甚至产生轻生之念,常以自杀相威胁。他们痛苦地说:"我不想再活下去了!我没有了丈夫(妻子、男朋友、女朋友),活着还有什么乐趣?我是多么爱他(她)啊!"我不得不告诉他们:"你描述的不是爱,而是一种过分的依赖感。确切地说,是一种寄生的心理。没有别人就无法生存,意味着你是个寄生者,而对方是寄主。你们的关系和感情并不是自由的,而是因为需要依赖才结合在一起的。真正的爱是自由的选择。真正相爱的人,不一定非要生活在一起,只是选择生活在一起罢了。"

没有别人的关心和照顾,就认为人生不够完整,以致无法正常生活,这就构成了心理学上的"依赖性"。过分的依赖只能导致病态的人生。当然,我们必须区分病态的依赖和对依赖的正常渴望。人人都有依赖的需求和渴望,都希望有更强大、更有力的人关心自己。不管我们看起来多么强壮,不管我们花多大的心思装出无所谓的样子,但在内心深处,我们都曾渴望过依赖他人。不管年龄大小,不管成熟与否,我们都希望获得别人的关心和照顾。心理健康的人承认这种感觉的合理性,却不会让它控制自己的生活。假如它牢牢控制了我们的言行,控制了我们的一切感受和需要,那么它就不再是单纯的渴望了,而是变成了一种心理问题。因过分依赖而引起的心理失调,心理学家称之为"消极性依赖人格失调",这是最常见的心理失调症状。

患有这种疾病的人,总是苦思如何获得他人的爱,却没有精力去爱别人,就如同饥肠辘辘的人,只想着向别人讨要食物,却拿不出食物帮助别人一样。他们孤独寂寞,永远无法体验到满足感。尤为可怕的是,他们甚至不知道自己患上了"消极性依赖人格失调症"。他们无法忍受寂寞,也没有自我认知;他们把自己的人生价值全都寄托在同别人的情感关系上。

曾经有位30岁的机床工人向我求助,就在三天前,他的妻子带着两个孩子离他而去。他告诉我,此前妻子曾三度威胁要离开他,原因是他不关心家庭,不关心她和孩子。妻子每次发出威胁,他都会苦苦哀求,保证以后一定改正错误——包括改掉酗酒的恶习,但没过多久,他又会

旧病复发,再次犯错。最后,妻子终于离他而去。他两天两夜没合眼,终日以泪洗面,觉得人生失去了意义。他痛哭流涕地说:"没有家人,我一刻也活不下去了,我真是太爱他们了!"

"那我就不明白了,"我说,"你不是承认妻子所抱怨的都是事实吗?你不肯为她做任何事,想什么时候回家就什么时候回家,很少考虑她的需要,你可以连续几个月不跟孩子说话,也不同他们玩耍。如此看来,你和家人之间并没有感情。他们离开你,应该对你没有影响才对啊!"

"可是,你没看出来吗,"他说,"没了妻子,也没了孩子,我就不知道自己是谁。虽然我不关心他们,可我是那样爱他们。没有他们,我就什么都不是了呀!"

当时,他的心情沮丧到了极点,乃至失去了理智,我让他两天后再来找我。当然我从未想过,他的心情可能在短时间内有所改观。当我再次见到他时,他居然一脸喜气,他一走进我的办公室,就大声说:"好了,一切都过去了!我的心情好极了!"

我问道:"你的妻子和孩子回来了吗?"

他喜滋滋地说:"没有,他们没有任何消息。不过昨晚到酒吧喝酒,我遇到了一个姑娘,她说她喜欢我。她的情形和我差不多——刚刚和她丈夫分手。我们说好今晚还要见面。我又是个正常人了,我知道自己是谁了,以后也不必再来治疗了。"

他的变化如此之快,就如同变魔术一样——这正是消极性依赖人格 失调症患者的典型特征。他们不在乎依赖的对象是谁,只要有人可以依 赖,就会心满意足。只要通过与别人的关系,使自己获得某种身份,他 们就会感觉舒适,至于那种身份具体是什么,对他们并不重要。他们的 情感关系貌似坚固,实则脆弱,因为他们构建情感的目的,只是为填补 内心的空虚,为此,甚至达到了来者不拒的地步。

有一位女性患者,既年轻又漂亮,而且聪明过人,从17岁到21岁期间,她同数不清的男人发生过肉体关系——尽管对方可能在各个方面都无法与她相提并论。她走马灯似的与不同的男人交往,但那些男人大都是生活中的落魄之人,没有多少可取之处。她的空虚感如此强烈,以至于让她没有耐心去等待适合的男人出现,也不愿花时间去了解男人,与

对方培养感情。一个男人刚从身边走开,几乎过不了一天时间,她就会跟下一个男人打得火热,毫不在乎对方的性格和人品。她甚至当着我的面,对刚认识的一个男人赞不绝口:"我知道他没有正当职业,而且经常酗酒,可是他很有才华,我也觉得他关心我。他就是适合我的男人。"

事实上,她的选择不断遭遇失败,原因不仅是她选择的人本来就有问题,问题还在于,不管和哪个男人交往,她都过分依恋对方,就像爬藤一样把对方越缠越紧。她逼迫对方向她表白感情,与对方寸步不离。她告诉对方:"我非常爱你,所以,一刻也离不开你。"她的束缚让男人透不过气来。他们经常争吵,感情也在争吵中结束。可是,就在感情结束的第二天,她又会寻找到一个新的男人,让这种恶性循环再度开始。经过三年的治疗,她的情形才有所好转。她终于开始重视自己的能力,弄懂了强烈的空虚感和真正的爱之间的差别。长期以来,她饱受寂寞与空虚的驱使,一有感情就紧抓不放,她抓得越紧,感情就毁灭得越快。学会了自我约束之后,她及时调整心态,开始从事起有价值的事业,更多地发挥出了自己的特长,最终走出了病态依赖的阴影。

所谓消极性依赖, 是指患者只在乎别人能为他们做什么, 却从不考 虑自己能为对方付出多少。有一次,我接待了5位患有消极性依赖人格 失调症的患者,为他们进行团体治疗。我让他们说出5年后希望达到的 目标。几乎人人都表示:"我希望找到关心自己的伴侣,并且同他 (她)结婚。"没有一个人提到接受挑战性的工作,创造出满意的艺术 作品,积极地为社区服务,刻骨铭心地爱上某个人并且生儿育女。他们 的白日梦里没有"努力"和"进步"的字眼,只想不费吹灰之力,就得到别 人的爱和照顾。我告诉他们:"仅仅把得到别人的爱当成最高目标,你 就不可能获得成功。想让别人真正爱你,只有让自己成为值得爱的人。 满脑子想的只是消极接受别人的爱,就不可能成为值得爱的人。"当 然,消极性依赖患者未必永远自私自利,其动机无非是想牢牢抓住某个 人,获得对方的关心和照顾。假如无法达到目的,他们就不会为别人 (乃至为自己)做任何事情。例如,前面提到的5位患者都觉得,让他 们马上去找工作,或者离开父母独自生活,或者凭自己的力量购买房 子,或者更换眼下不满意的工作,或者重新培养一种爱好和兴趣,都是 相当艰难的事情。

在正常的婚姻关系中,夫妻之间应当有所分工:妻子负责下厨做饭、整理房间、出门购物和照顾孩子等等;而丈夫则负责外出工作、赚

钱养家、修剪草坪和修理家具等等。情感健全的配偶,可以适当更换彼此的角色:男人可以偶尔做做饭,陪伴孩子玩耍,打扫房屋等等,这些举动对于妻子而言,不啻为一份美好的礼物;同样,妻子也可以在丈夫生日当天,主动代替他去修剪草坪。适当进行角色互换,就像是进行有趣的游戏,可以给生活增添更多的情趣,更可以减少对对方的依赖性。它可以训练我们在没有伴侣支持的情况下,仍然正常生活,而不是突然间失去主张,不知所措。

依赖性过强的人,总是把失去伴侣的支持当成极其恐怖的事。他们 丝毫不肯降低对他人的依赖度, 也不肯给予对方更多的自由。在消极性 依赖的婚姻中, 夫妻之间的分工格外严格, 丈夫不会做妻子的事, 妻子 也不会做丈夫的事。离开了妻子,丈夫便无法生活;离开了丈夫,妻子 也无所适从。他们彼此都不独立,都需要依赖对方。这种过分依赖的心 理,致使婚姻变成了可怕的陷阱。他们所谓的"爱",只不过是彼此之间 过分的依赖,并不存在多少自由和独立的成分。有些依赖性过强的人, 婚后甚至可能放弃婚前的本领和技能。比如,有一个女人婚后突然"忘 记"了如何开车——这是常见的消极性依赖心理并发症。她不是没有学 过开车, 而是婚后发生的某次意外事故, 使她对开车产生了恐惧, 再也 不敢坐在方向盘前。对于住在郊区的家庭而言,她的恐惧症,足以把丈 夫永远拴在身边, 因为没有丈夫, 她可能哪儿都去不了。如果丈夫没有 认识到妻子患上了心理疾病,就不会考虑寻求心理医生的帮助。我曾告 诉一位颇有成就的银行家,他46岁的妻子出于恐惧再也不肯驾驶汽车, 其中可能牵涉到某种特殊的心理因素。他忙不迭地否认:"不,我们找 医生检查过, 医生说这是更年期的特殊情形, 是没有办法解决的。"经 过治疗,我们终于弄清了问题背后的原因——他的妻子知道,如果丈夫 每天上下班都接送她和孩子, 这意味着他的时间被完全占据, 就不可能 与别的女人约会,这能使她产生相当大的安全感。银行家也清楚,没有 他的帮助, 妻子就寸步难行, 同样没有机会背叛他, 这也使他感到安 全。虽然消极性依赖的婚姻可以维持相当长的时间,而且夫妻双方对于 婚姻的现状也感觉满意,不会产生过多的危机感,但这样的婚姻并不健 全,其中也未必有真正的爱。以牺牲自由而获取安全感,必将付出高昂 的代价,这些夫妻在心理上难以健康发展。唯有学会独立,体察彼此真 正的需要,才能够组建美满的家庭,使婚姻关系更加持久。

导致消极性依赖的根源是缺乏真正的爱。患者由于在童年时没有得到父母的关心和爱,终日与孤独和空虚为伴,所以,他们就会觉得自己没有资格得到别人的爱。在本书的第一部分曾经提到过,童年时得到父

母持续关爱的孩子,成年后就懂得珍惜自己,并坚信自己是值得爱的,是有价值的。他们相信只要坚持真实的自己,就能够得到别人的爱。而在缺少爱的氛围中长大的孩子,成年后内心始终缺乏安全感,在他们心中,世界无情而混乱,别人总是以异样的眼光看待他们。他们对自己的价值感到深深的怀疑,因此,一旦抓住一个人,就像是抓住了一根救命稻草,不顾一切地寻求他人的爱和关注,甚至到了不择手段的地步。他们尽可能维系同别人的情感关系,宁愿牺牲对方的独立和自由,这样一来,更容易使彼此的关系出现障碍。

真正的爱与自我约束相辅相成。父母的生活缺乏自律,就无法给予 子女足够的爱;子女没有获得爱,就不会自尊自爱,更不会知道如何给 予别人真正的爱。消极性依赖患者的过度依赖倾向, 正是人格失调的一 种特殊症状。他们不肯推迟满足感,先苦后甜,只贪图暂时的快乐,始 终不能面对现实。他们从不考虑他人的需要,即使情感关系行将破裂, 仍然我行我素,不肯做出改变。他们不肯为自己的成长负责,还会阻碍 最亲近的人的成长。倘若情感出现问题,他们就会归咎他人。他们每每 活在失望和沮丧中, 但却认为是别人没有尽心尽力。他们容易忘记别人 的好处,单单想到其缺点和不足,并为此感到消沉,产生怨恨。我的一 位同事说:"一味依赖别人,是最糟糕的活法。与其过分依赖别人,那 还不如去依赖毒品呢! 毕竟, 只要后者货源充足, 起码会让你在相当长 的时间里,生活在如痴如醉的状态之中。把别人当成快乐之源,到头来 一定备受打击。"事实也正是如此,不少消极性依赖症患者都是瘾君 子,有的喜欢酗酒,有的迷恋吸毒。他们具有某种"容易上瘾的人 格"——他们对别人上瘾,从别人身上汲取需要的一切,而且永不餍 足。要是遭到别人拒绝,或无法获得好处,他们马上就会转向酒精和毒 品,将它们作为情感和精神的替代品。

过于强烈的依赖性,可能使我们强烈地亲近某个人,表面上我们与对方彼此深爱,但实际上却只是依赖对方而已。这种依赖性多来源于童年时期,由于患者的父母缺乏爱的能力,孩子在孤独和冷漠中长大,所以就会产生过度的依赖心理。只想获取却不愿付出,心智就会永远停留在不成熟的状态,这只会对人生构成限制和束缚,给人际关系造成破坏,让别人跟着遭殃,而不是促进别人的心灵成长。

# 精神贯注

过分依赖的一个重要特征,就是它与心智的成熟完全无关。过分依赖的人只关心自己的滋养,只在乎自己的感受,只想自己过得丰富而充实。他们渴望快乐和享受,不能忍受成长的痛苦、孤独和寂寞。他们既不关心自己心智的成熟,也不关心别人心智的成熟,哪怕是他们依赖的对象。他们只关心别人是否能永远满足他们的需要。然而,值得注意的是,人们常常把过分依赖错当成"爱",而忽视了心智的成熟和心灵的进化。现在,让我们进一步来区分爱与依赖的本质,以便明确一个事实:不是所有的"精神贯注"都是爱,那些与心智成熟无关,不能给心灵带来任何滋养的"精神贯注",都不是真正意义上的爱。

爱的对象不仅可以是人,也可以是无生命的事物或者活动,例如"他爱金钱","他爱权力","他爱园艺","他爱打高尔夫球",等等。一个人每周工作七八十个小时,一心获取金钱或权势,固然也可能有所成就,但金钱的积累、权势的巩固,并不意味着自我能获得真正的拓展和完善。我们有可能如此评价某个白手起家的老板:"他其实是个小人,是个目光短浅的吝啬鬼。"无论"他"多么热爱金钱、崇尚权力,都没有人认为他拥有爱心,这种人的终极目标只是财富和权力。爱的唯一目标,乃是促进心智的成熟和人性的进步。

培养某种爱好,是自我滋养的有效手段。要学会自尊自爱,就需要自我滋养。我们需要为自己提供许多与心智有关的养分。我们必须爱惜身体,好好照顾它;我们要拥有充足的食物,给自己提供温暖的住所;我们也需要休息和运动,张弛有度,而不是永远处在繁忙状态。俗话说:"圣人也需要睡眠。"合理而健康的爱好,是培养自尊自爱的必要手段。当然,爱好本身并不应该成为自我完善的终极目标,否则就偏离了人生的方向。某种游戏或娱乐项目大受欢迎,在于它们能够取代自我拓展和自我完善的痛苦。以打高尔夫球为例。我们可能会注意到,某些上了年纪的人,把余生的最高目标定位在提高球技上,他们每天想得最多的事情,就是如何以更少的杆数去打完一场球。他们想通过在运动方面的成绩,"抵消"在做人方面没有进步的事实。如果他们懂得自尊自爱,就不会自欺欺人,以低级、肤浅的目标代替自我拓展和自我完善。

从另一方面来说,通过权力和金钱,也未必不能实现爱的目标。有的人投身政治,只是想凭借政治影响力,为人们谋求幸福。有的人努力

赚钱,只为供子女上大学,或是用金钱购买更多的自由和时间,这样才有条件去学习和思考,去推动心灵的成长和心智的成熟。对于这些人来说,金钱和权力不是最终目标,人类才是他们爱的对象。

爱是个抽象的字眼,由于爱的含义太过笼统,很容易遭到误解和滥用,从而妨碍了我们接触爱的真谛。我不指望人人都了解爱的本质,但相当多的人显然滥用了"爱"这个字眼。他们习惯于用"爱"来形容关心的事物,却极少去考虑爱的本质,也很难恰当区分智慧和愚蠢、善良与邪恶、高贵与卑贱之间有什么不同,这是危险而可怕的事实。

本章对爱的定义,我们爱的真正对象应该是人。只有人类的心灵, 才有成长与进步的能力。如果我们丧失了爱人类的能力,就可能把情感 转移到其他事物上,以为这样也可以培养出真正的爱。比如,有的人把 全部情感倾注在一条宠物小狗身上,把它当成真正的家庭成员看待,给 它吃最好的食物,经常给它梳毛、洗澡;每天亲近它、搂抱它,教它玩 各种游戏。小狗突然生病,他们可能放下一切事情,带它去看宠物医 生。小狗突然走失或者死亡,全家人悲痛至极,如丧考妣。对那些寂寞 而孤单的人而言, 宠物就像他们的生命, 是人生的一切, 在他们看来, 这不是爱又是什么呢? 但是,人和人之间的关系,并不同于人和宠物的 关系。首先,我们和宠物的沟通相当有限,我们不知道它们每天在想什 么,却一厢情愿,把自己的想法和感受投射到它们身上,甚至引之为人 生知己。实际上,这只是我们的主观愿望罢了。其次,我们喜欢宠物的 原因是,它们表现乖巧,任凭摆弄。如果宠物不听话,破坏家具,随意 大小便, 甚至咬上我们几口, 我们就可能把它们赶出家门。要改善宠物 的心智,我们只能把它们送到宠物驯养学校。如果我们与某个人相处, 局面就完全不同了,我们必然会容许他(她)拥有独立的思维和意志, 因为真正的爱的本质之一,就是希望对方拥有独立自主的人格。最后一 点是,我们豢养宠物,只是希望它们永远都不要长大,可以乖乖地陪伴 我们。我们看重的,是宠物对我们的依赖性。

很多人不懂得如何去爱别人,他们"爱"的只是"宠物"。第二次世界大战期间,有不少美国士兵迎娶了德国、意大利和日本的"战争新娘"。这样的异国婚姻看起来很浪漫,但是男女双方其实都是陌生人,缺少真正的沟通。当新娘学会说英语之后,其婚姻就开始土崩瓦解。她们的军人丈夫再也无法像对待"宠物"那样,把自己的想法、感受和欲望投射到妻子身上。因为妻子学会了英语,表达了心声,丈夫便意识到,他们的观点和见解有着很大的差距,人生的目标也截然不同。当然,也有的人

恰恰从这一刻起,才慢慢地培养起感情;不过大多数情况下,这种情形意味着感情的丧失和婚姻的结束。追求自由和独立的女性,无法接受男性唯我独尊,以对待宠物的态度与她们沟通,以呼唤宠物的方式同她们对话。她们感觉男人把她们当成宠物,却不尊重她们作为人的属性。

母亲把孩子永远当成婴儿来对待,同样也是一件可悲的事情。孩子长大成人,不再接受她们病态的溺爱,她们就会遭受重大打击。孩子两岁之前,她们尚可算是理想的母亲,对孩子的照顾也无微不至,但当孩子的自我意志开始成熟,变得任性和不听话,甚至试图摆脱母亲的束缚时,她们的爱便宣告终止。她们不再把精力放在孩子身上,甚至产生怨恨和厌恶。她们可能很想再次怀孕,拥有另一个孩子作为新的宠物。而当新的孩子降生以后,就会开始新一轮恶性循环。她们也可能帮邻居照顾婴儿,却对自己的孩子置之不理。失去母爱的孩子孤独而悲伤,母亲却视若不见,反而把精神"贯注"在别人的孩子身上。在这种情况下,孩子长大成人,就可能患上严重的抑郁症,或形成"消极性依赖人格"。

对婴儿的爱、对宠物的爱,以及对唯命是从的伴侣的爱,多是出自父性或母性的本能,这和坠入情网的情形极为类似,无须付出过多的努力。这样的爱不是主动选择和努力的结果,对于心智成熟也无帮助,所以不是真正意义上的爱。当然,这样的情感有利于建立亲密的人际关系,甚至可以成为真爱的基础,但是,要拥有健全完善的婚姻,要养育健康成熟的子女,要实现整个人类心灵的进步,需要的远远不止于此。

真正的爱的滋养,远比一般意义的抚养复杂得多。引导孩子心灵成长和心智成熟的过程,与出自生物本能的养育过程完全不同。以那个不肯让孩子坐校车的母亲为例,她坚持开车接送孩子,宁可为此牺牲大量时间,当然这不能不说是一种情感滋养的方式,可是这种滋养不但无益,反而会妨碍孩子心智的成熟。类似情形还包括:有的母亲溺爱孩子,到了不加掩饰的程度;有的母亲担心孩子营养不足,恨不能把大量食物硬塞进孩子嘴里;有的父亲花大量金钱,为孩子购买满屋子的玩具或衣服;有的父母对孩子的一切要求,都是有求必应……其实,真正的爱,不是单纯的给予,还包括适当的拒绝、及时的赞美、得体的批评、恰当的争论、必要的鼓励、温柔的安慰和有效的敦促。父母应该成为值得尊敬的领导者与指挥官,告诉孩子该做什么,不该做什么。要进行理性地判断,而不能仅凭直觉,必须认真思考和周密计划,甚至是做出令人痛苦的决定。

## "自我牺牲"

在不合理的给予和破坏性的滋养背后,尽管动机多种多样,但都有 一个共同的特征:给予者以"爱"作为幌子,只想满足自己的需要,却从 不把对方的心智成熟当一回事。有一位牧师, 他的妻子患有慢性抑郁 症,两个儿子大学辍学,整天无所事事。牧师不得不带着全家人接受心 理治疗。家人全都成了患者,牧师的苦恼可想而知,但他却不认为家人 的病情与自己有关。他愤愤地说:"我尽一切力量去照顾他们,帮他们 解决各种问题。我每天一醒来,就要为他们的事操心,我做得还不够 吗?"的确,为了满足妻子和儿子的要求,他可谓殚精竭虑。子女本该 学会自立,他却一手包办:替他们买新车,还替他们支付保险费。他和 家人住在郊区,尽管他非常讨厌进城,也不喜欢听歌剧,一坐在歌剧院 里就会打瞌睡,可是每个周末,他都会陪妻子讲城去听歌剧。他的工作 负担沉重,然而只要回到家里,就会成为"好丈夫"与"好父亲"。比如, 他坚持替妻子和儿子收拾房间,因为他们自己从不打扫卫生。我问这位 牧师:"你整天为他们操劳,不觉得辛苦吗?"他说:"当然辛苦,可我 还有别的选择吗?我爱他们,不可能不管他们。他们有什么需要,我都 尽可能满足他们。我不能让他们失望。也许我这么做不够聪明,可是作 为丈夫和父亲,我有理由给他们更多的爱和关怀。"

这位牧师的父亲,当年是一位小有名气的学者,其品性却让人不敢 恭维: 经常酗酒, 还拈花惹草, 完全不顾家人的感受。牧师对父亲的恶 劣行径深恶痛绝, 从小就发誓要做个和父亲截然不同的人, 对家人时刻 充满爱心。为了巩固心目中的理想形象,他不允许自己有任何不检点、 不道德的行为。投身牧师行业, 也是基于这种考虑。但是, 谁知付出如 此多的努力,到头来却使家人变得脆弱无助,这和当初的设想大相径 庭,对此,他自然无法理解。过去,他总是叫妻子"我的小猫咪",叫两 个已成年的儿子"我的小宝贝"。他没想到对家人的爱超过理性的范围之 后,就会物极必反。他困惑地说:"即便我对家人的爱,是来源于对父 亲的蔑视和反抗,那又有什么不对的呢?难道我要像他那样不负责任 吗?"他应该认识到,爱是一种极为复杂的行为,不仅需要用心,更需 要用脑。他坚决避免成为父亲那样的人,这种意念以及由此导致的极端 行为,使他丧失了爱的弹性。过分的爱还不如不爱,该拒绝时却一味给 予,不是仁慈,而是伤害。越俎代庖地去照顾原本有能力照顾自己的 人,只会使对方产生更大的依赖性,这就是对爱的滥用。他应该意识 到,要让家人获得健康,就必须容许他们自尊自爱,学会自我照顾。他 需要摆正角色,不能对家人唯命是从,要适当表达自己的愤怒、不满和期望,这对于家人的健康有好处。我说过,爱绝不是无原则地接受,也包括必要的冲突、果断的拒绝和严厉的批评。

在我的指导下,牧师不再亦步亦趋,替妻子和儿子收拾家务、打扫卫生。儿子对日常杂务袖手旁观时,他会大发脾气。他不再替他们支付汽车保险费,而是让他们自行负担。有时候,他不再陪妻子到城里去看歌剧,而是让她独自驾车前往。他在某种程度上扮演起"坏丈夫"、"坏父亲"的角色,而不是有求必应。他昔日的行为,固然以自我满足为出发点,但他从未失去爱的能力,这也是他自我改变的原动力。对于他的变化,妻子和儿子起初大为不满,但不久后情况就有了变化:一个儿子回到大学就读,另一个儿子找到了工作,还在外面独自租了公寓。妻子也感受到独立的好处,心灵由此获得了成长。牧师本人则大大提高了工作效率,感受到了人生真正的快乐。

这位牧师不恰当的爱,曾接近受虐狂的边缘。常人大多把虐待狂和 受虐狂与纯粹的性行为联系在一起,认为他们通过自己或对方身体上的 痛苦而获得性的快感。在精神病理学上,纯粹的性虐待和被虐待现象极 为罕见,更多的是社会性虐待狂和受虐狂,其危害性也更为严重。患者 在与性无关的人际交往中,总想不停地去伤害对方,或被对方所伤害。

有一个女人被丈夫遗弃后,不得不向心理医生求助。她哭诉丈夫虐待成性,从不关心她,并列举了他的种种罪行:丈夫在外面有一堆女人;还会把买食物的钱统统在赌场输光;常常喝得酩酊大醉,深更半夜才回家;回家后不是咒骂她,就是毒打她;就在圣诞节前夕,他还置妻子和孩子不顾,独自离家外出。对这位女士的遭遇,心理医生深表同情,但是,经过进一步了解,医生的同情心便被强烈的不解所替代了:这位女士经受虐待长达20年,跟丈夫两度离婚又两度复婚,中间经过无数次分手与和好。医生用了两个月时间,帮助她摆脱被丈夫遗弃的支持回来了!昨晚他打电话给我,说是要见见我。我们一见面,他就哀求我允许他回家。我看到他想悔改,而且就像变了一个人似的,所以就允许他回来了。"医生提醒她,这种情形过去也发生过许多次,难道她要让悲剧一再上演吗?更何况在这段时间里,她不是也过得很好吗?患者却回答说:"可是我爱他呀!有谁能拒绝爱呢?"当心理医生想同她进一步讨论,什么是"真正的爱"时,她却大为光火,甚至决定中断治疗。

这究竟是怎么回事呢? 医生努力回忆治疗的所有细节。他想起患者

在描述多年来遭受丈夫虐待的情况时,似乎从虐待中享受到了某种快感。医生不禁想到:这个女人无怨无悔地忍受虐待,甚至心甘情愿,极有可能是她本来就喜欢这种情形。这样做是基于什么动机呢?她乐于忍受虐待,是否因为她一生都在追求某种道德的优越感呢?当离家出走的丈夫回过头,请求她的原谅时,她便由被虐待者转变成虐待者,享受到常待的快感。丈夫的乞怜让她备感优越,她感受的是报复的愉悦。通常,这样的女性在童年时就遭受过屈辱,为了使痛苦得到补偿,她们就会自认为在道德上高人一等。这样一来,她们便会从他人的愧疚和道歉中享受报复的快感。她们遭受的耻辱与虐待越多,自感优越的心态就越强烈,也由此得到更多的情感"滋养"。她们不愿受到善待,因为那样就失去了报复的前提。为了使报复的动机更为合理,她们必须体验遭受伤害的感觉,使特殊的心理需求得以延续。受虐狂把忍受虐待视为真正的爱,然而她们寻求报复快感的前提和忍受虐待的动机,是来自恨而不是爱。

受虐狂还有一种错误观念:他们一厢情愿,把自我牺牲当成是真正的爱。其实,他们的潜意识蕴藏着更多的是恨,并渴望得到发泄和补偿。我们前面提到的那位牧师,愿意为家人牺牲一切,认为自己的动机完全是为家人着想,但他的真正目的却是为了维系美好的自我形象,而确立这一目的的动机正是出于对自己父亲的恨,而不是爱。

很多时候,我们自称为别人着想,可能只是为了逃避责任,满足自己的愿望:我们所做的一切都是出自个人的意愿,核心动机是满足自我的需求;不管为别人做什么事,真正的原因都是为了自己。有的父母会这样告诉孩子:"你应该感激我们为你所做的一切。"可以肯定地说,这样的父母对孩子缺少真正的爱。其实,我们真心去爱某个人,是因为我们自己需要去爱别人;我们生儿育女,是因我们自己想要孩子;我们爱自己的孩子,是因为我们渴望自己成为充满爱心的父母。真正的爱能够使人发生改变,在本质上是一种自我扩展,而非纯粹的自我牺牲。所以,爱在某种意义上是自私的,最终追求的是自我完善。区别爱与非爱的关键不是自私或是无私,而是行为的目的。真爱的目的永远都是促进心智的成熟,出于其他目的的"爱"都不是真爱。

# 爱,不是感觉

爱是实际行动,是真正的付出。不少人声称自己富有爱心,充其量 只是渴望爱的感觉,他们所做的事情并没有爱的成分,甚至还具有破坏 性。真正有爱心的人,即使面对他不喜欢(甚至讨厌)的人,也能表现 出爱的姿态,他们心中蕴藏的爱,才是真正的而非虚假的爱。

爱的感觉与精神贯注密不可分。后者是把情感与兴趣"贯注"到外在对象上,将其当成属于自己的一部分。精神贯注和真正的爱虽然容易混淆,但仍有显著区别。

首先,精神贯注的对象,不一定是有生命的事物,因此就不见得具有心灵的感受。这对象可能是股票,也可能是珠宝,贯注的过程不见得以爱为出发点。其次,对某种事物产生精神贯注的人,未必会重视其心智的成熟。患有消极性依赖症的人,甚至害怕贯注的对象成长进步。那个开车接送孩子的母亲,显然是以孩子为精神贯注的对象。她把个人情感寄托在孩子身上,却不重视其心智的成熟。第三,精神贯注可能与智慧和责任无关。在酒吧里初识的两个异性,可能在短时间内相互贯注。他们事前没有安排约会,没有做出过承诺,没有考虑过各自家庭的稳定性(这些显然要比性接触更重要),仅仅是追求性的暂时满足。最后一点是,精神贯注随时都有可能消失。性接触和性行为结束后,双方兴味索然,就会觉得对方毫无吸引力。换句话说,精神贯注的生命力极短,不可能长久维持。

真正的爱,需要投入和奉献,需要付出全部的智慧和力量。要使爱的对象得到成长,就必须付出足够多的努力,不然爱的愿望就会落空。唯有真正的投入和奉献,才是实现爱的有效方式。患者跟医生建立"治疗同盟",才能让人格得到健康成长。患者寻求心理治疗,是为了实现某种改变。他们必须信任医生,以求获得足够的力量和安全感。医生为了与患者建立"治疗同盟",也必须投入大量时间和精力,给予患者无微不至的关怀。医生未必有足够的耐心去长时间聆听患者的倾诉,但其职业性的奉献精神,却要求他们不论喜欢与否,都必须对患者的倾诉洗耳恭听。这种情形和婚姻极为类似:健康的婚姻和健康的治疗过程一样,双方都得做出适当的牺牲,把个人好恶暂且放在一旁,给予对方更多的关怀和照顾。只有当伴侣双方的求偶本能结束,走出初恋的幻觉,并愿意各自独处一段时间时,他们的爱才开始接受真正的检验。

在心理治疗以及婚姻关系中,拥有健康情感的人,同样可能产生精 神贯注。两个彼此真爱的人,即便有了稳定的婚姻关系,仍会彼此发生 精神贯注,但其间更多的却是爱。精神贯注或坠入情网的感觉,会使爱 具有更多的激情,带来更大的幸福感,但却不是爱所必需的。真正有爱 的人,不可能单凭爱的感觉行事。真正的爱来自双方心灵的意愿,而不 是一时冲动。真正的爱是自主的选择,无论爱的感觉是否存在,都要奉 献出情感和智慧。时刻都有爱的感觉,诚然是一件好事,但爱能否持 久,取决于我们是否有爱的意愿,是否有奉献精神。例如,我可能会遇 见一个心仪的女人,我很想去爱她,但这么做就会毁掉我的婚姻,危及 我的家庭, 所以我会抑止这一想法, 我会这样说: "我很想去爱你, 可 我不会这么做,因为我对妻子和家庭做过承诺。"同样,工作日程安排 得满满当当,我就不可能随便接收新患者,因为我对其他患者做过承 诺,而且我的精力毕竟有限。爱的感觉也许是无限的,爱的火苗随时有 可能在心头燃起, 但是我们能够付出的爱是有限的, 不能随意选择爱的 对象。真正的爱不是忘乎所以,而是深思熟虑,是奉献全部身心的重大 决定。

把真正的爱与爱的感觉混为一谈,只能是自欺欺人。一个整天酗酒、不管妻儿的人,可能会眼含热泪对酒吧侍者倾诉:"我爱我的家人。"对子女置之不理的人,也可能以最具爱心的父母自居。这种虚假姿态其实不难理解:把"爱"挂在口头上,或只在脑海里去想象真正的爱,并以此作为爱的证据,这显然是轻而易举的事情,而表现出爱的行动却相当困难。真正的爱,其价值在于始终如一的行动,这远远大于转瞬即逝的感觉或者精神贯注。真正的爱出自自我意愿,只能依靠实际行动来证明。"爱"与"非爱"的区别,正如善与恶的区别一样,有着客观的标准。爱是行动,不是空想。

# 关注的艺术

我们已经讨论了许多被误认为是爱的东西,接下来,就该讨论爱究竟是什么了。

我们知道,拓展自我界限和实现自我完善是爱的目的,所以,爱需要不断的努力。拓展自我界限就如同走路一样,每多走一步或多走一里,都可以逐步对抗与生俱来的惰性,抵御因恐惧而产生的排斥心理。拓展自我界限,意味着摆脱惰性,直面内心的恐惧。而爱则可以给我们勇气,使我们敢于迈向未知的领域,敢于拓展自己和他人的心理界限。因此,爱也可以说是勇气的一种表现形式。换句话说,爱是为了努力促进自己和他人心智成熟,而表现出来的一种勇气。当然,为了爱之外的其他事物和目标也可以产生勇气,并付出努力,这是我们经常都会有的情形。因此,并不是所有的努力和勇气都是爱。不过,真正的爱一定需要努力和勇气,不然就不可能是真正的爱,这一点毋庸置疑。

爱,最重要的体现形式,就是关注。我们爱某个人,一定会关注对方,细心照料对方,进而帮助对方成长。我们必须把成见放到一边,调整心理状态,满足对方的需要。我们对对方的关注,一定是一种发自内心的行为,这种行为不仅能促进对方心智成熟,还可以对抗自己内心的懒惰,让我们付出努力。著名心理学家罗洛梅说过:"如果用现代心理分析工具去分析每个人爱的意愿,我们就会发现,爱的意愿的本质,其实是一种关注。为了完成意愿所需要的努力,就是对关注的努力,也就是努力去关注。我们要让头脑清醒,让心智健全,这是体现关注的最基本要素。"

体现关注最常见、最重要的方式,就是努力倾听。我们大部分时间都在听别人说话,可多数人却不懂得如何倾听。一位企业心理咨询家告诉我:学校教育学生学习各类科目耗费的时间,与学生长大后运用这些知识的机会,可能恰恰成反比。例如,一位出色的企业管理人员,每天大约用一个小时阅读,两个小时谈话,八个小时倾听。但在学校里,大部分时间都用来教孩子阅读,教他们说话的时间却少得可怜,而且几乎根本不会教孩子如何去倾听。当然,我不认为学校应该按照成年后使用机会的比率来安排课程,但我相信,教孩子学会倾听是明智之举。即使取得的成效有限,起码也应该使孩子明白,倾听不是容易的事,因此更应认真对待,不能敷衍了事。倾听是对他人表达关注的具体表现。大部

分人不懂得倾听,是没有意识到倾听的重要性,或者不愿意为此付出努力。

不久前,我有幸聆听过一位知名人士的演讲,题目是讨论宗教与心理学之间的关系。我对这一题目颇感兴趣,而且早有涉猎和思考。那位演讲者开口不久,我就意识到他绝非等闲之辈,他是具有真知灼见的业界专家。他在演讲中,提供了大量具体、生动的事例,显然是想把诸多抽象的概念,清晰地传达给场下听众,我也听得格外用心。他演讲了大约一个半钟头,礼堂里温度很低,我却听得满头大汗。由于太过认真和专注,竟然感到颈部僵硬,头也隐隐作痛。他演讲的内容丰富而深刻,我估计自己能吸收的顶多不到一半,但已是受益匪浅了。演讲结束后,听众们都去参加茶会,我在茶会会场的文化人士之间走来走去,倾听他们的感受和意见。我发现多数人都对演讲感到失望,他们慕名而来,却感觉毫无收获。他们不理解演讲的大部分内容,认为演讲者不是他们希望的那种一流的演说家。一位女士甚至说:"他到底讲了什么?他没说出什么有价值的内容啊!"旁边的人也纷纷点头,对她的话表示同意。

我无法赞同他们的看法。我能理解演讲的绝大部分内容,主要原因在于:首先,演讲者是一位杰出的学者,我相信他掌握的知识富有价值,所以从头到尾都在认真倾听。其次,我对他的演讲题目很感兴趣,希望通过倾听来提高我的认识。我认真倾听演讲,就是爱的付出,爱的行动。我愿意思考演讲的一字一句,认可他为演讲而做的努力,我也愿意为自己心智的成熟付出努力。至少在我这里,他的付出得到了回报。我热衷于聆听他的演讲,是因为我想有所收获。与此同时,演讲者能感觉到听众的关注、理解与爱,这对于他也是一种回报。爱的接受者要懂得给予,给予者也要懂得接受,它其实是一种"双向车道",一种典型的互惠行为。

但在大部分的倾听中,我们扮演的角色都不是接受者,而是给予者,尤其是在倾听孩子说话的时候。根据孩子年龄的不同,倾听的方式也应有所不同。一个上小学一年级的6岁孩子,说起话来可能没完没了,对于这种情形,父母如何处理呢?最简单的方式是直接让孩子闭嘴。在有的家庭里,父母甚至做出规定,绝不允许孩子说个没完。第二种方式是不管孩子说什么,大人都不予理睬,在这种情况下,孩子只能自言自语,他们跟大人之间丝毫没有互动和交流。第三种方式是假装倾听,实际上仍在忙自己的工作,想着自己的心事,偶尔说一声"嗯、啊"或者"好极了",以此应付孩子。第四种方式是有选择地倾听,孩子

说到某些似乎重要的事情时,家长才会竖起耳朵,集中一下注意力,试 图以最少的精力获取最多的信息。当然,大多数父母未必受过专门训 练,可能不具有良好的选择能力,所以通常会遗漏许多重要信息。最后 一种方式则是认真地倾听孩子的每一句话,尽可能去理解它们的含义。

在以上五种倾听方式中,父母需要付出的时间和精力,可以说一种 比一种多。你或许以为我会推荐最后一种方式,因为它能体现父母对孩 子最多的爱和关注。然而,事实并不是这样。首先,6岁大的孩子很爱 讲话,如果聆听他们的每一句话,父母就没有时间做好其他事情了。其 次,努力倾听并认真分析孩子的一切话语,这将使父母感觉精疲力竭。 最后,6岁的孩子说的话,大多单调而乏味,整天倾听,只会让你感觉 无趣而厌烦。最好综合以上五种方式,有选择地权衡运用。有时候,让 孩子直接闭嘴很有必要,尤其是在他们喋喋不休的时候。他们连珠炮似 的说个不停, 只会让你分心, 无法专心做好别的事。你和别人讲话的时 候,孩子也可能故意插嘴,表示他们对外人的敌意,或故意引起你的注 意。在大多数情况下,6岁大的孩子并没有明确的意图,常常只是为说 话而说话,不一定需要你的倾听。这种时候,他们即便自言自语,也能 够感受到其中的乐趣。不过有时候,孩子也渴望与父母亲近,需要父母 听他们讲话。在这种情况下,孩子需要的不是言语交流,而是和父母间 的亲密感,因此只要假装倾听就足够了。其实孩子也能够意识到,父母 有时是在有选择地倾听,但这种"倾听原则"同样能使他们感到满足。6 岁大的孩子,已经可以接受这种倾听规则,而且在他们大量的话语中, 只有少部分需要父母的关注和反应。父母最为关键的任务之一,就是在 听与不听之间,做出恰当的选择,找到最佳平衡点,尽可能满足孩子的 需求。

这种平衡点很难把握。倾听孩子讲话的时间本就有限,许多父母在这有限的时间里也不肯用心倾听。他们可能认为,假装倾听或有选择地倾听,已经是真正的倾听了。其实,这是在自我欺骗,目的是为了掩盖他们自己的懒惰。真正的倾听,不论时间多么短暂,都需要付出相当大的努力。首先,它需要倾听者做到全神贯注。你不可能一边倾听别人说话,一边去忙活别的事情。父母应该把别的事放到一边,真正全心关注孩子说的内容。不愿把别的事放到一边,就意味着你不愿真正倾听。其次,把注意力放到6岁孩子的讲话上,需要的努力甚至多于倾听一次演说。6岁孩子的话语通常是不规律的,有时语言像泉水那样汩汩涌出,有时中间有大量的停顿和重复,使你很难集中注意力。另外,孩子所说的事情,难以让成年人持久地感兴趣,他们不像出色的演说家那样能使

观众聚精会神,认真聆听他们的演说。换句话说,倾听6岁的孩子讲话,通常是相当艰难的,如果你能够做到,就证明你表现出了真正的爱的行动。因为没有爱,父母就难以产生倾听的动力。

也许, 你为此感到费解, 为什么要把所有的精力, 用在倾听6岁孩 子单调、枯燥、喋喋不休的话语上呢?首先,愿意这样做,证明你能够 给孩子足够的尊重,就像尊重一流的演说家那样。孩子感受到你的尊重 和爱,就会感受到自己的价值。充分地尊重孩子,才能让他们懂得自尊 自爱。其次,孩子感受到的尊重越多,他们有价值的表达也就越多。第 三,对孩子倾听得越多,就越是能够意识到,在无数的停顿、重复、结 巴乃至唠叨当中,孩子的确能说出有价值的东西。真正倾听孩子讲话的 人都会承认:从孩子的嘴里,往往能说出最伟大的智慧。你会意识到, 你的孩子极可能是个独特而出色的人。意识到孩子的特别之处,就会更 加愿意倾听他们的话语,对他们的了解也就更多。第四,对孩子了解得 越多,就越是愿意教给他们更多的东西。你对孩子的了解少得可怜,那 么你教给他们的东西,不是他们没兴趣的,就是他们早已知道的,甚至 比你的理解还要深入。最后一点,孩子感受到你的尊重,他们就会觉 得,你把他们看成是出色的人。这样一来,他们也就更加愿意听你的 话,并给予你同样的尊重。如果你了解孩子,教育得当,孩子就渴望从 你那里学到更多。他们学到得愈多,就愈有可能成为出色的人。父母和 孩子都可以从爱的互惠中, 感受到成长和进步的力量。价值创造价值, 爱诞生爱,父母与孩子在爱的默契配合中,就像是跳起双人芭蕾舞,在 舞台上共同旋转, 动作流畅而敏捷。

上面针对的是6岁的孩子。随着孩子年龄的变化,听与不听的平衡点也会改变,但总的原则没有什么变化,不论年龄多大,孩子都需要父母的关注和倾听。尽管父母与年幼孩子的沟通,更多的是通过非言语的形式,但仍需要给予孩子全部的注意力。你不可能一边想别的事情,一边和孩子玩"拍手游戏"。玩游戏时三心二意,你就有可能培养出做事三心二意的孩子。孩子到了青春期,需要父母倾听的总体时间,显然要少于6岁时期——他们讲话的目的性更明确,不像幼儿时期那样随意。不过一旦他们开口讲话,就需要父母更多的关注。

子女需要倾听,这一点永远不会过时。有一位30岁的专业人士,因过度缺乏自信而患上了忧郁症。他清晰地记得,同样是专业人士的父母,几乎从不听他讲话,偶尔勉强聆听,也每每抱怨他婆婆妈妈、说话啰唆。22岁时的一件事令他伤透了心。当时他写了一篇毕业论文,论述

当时广受关注的一个重要话题。他的论文取得了优异的成绩,对他期望很高的父母,也为他的优异表现感到骄傲。遗憾的是,尽管他把论文影印本放在家里,而且是位置最明显的客厅,但整整一年时间,父母都视而不见。他再三暗示父母:有时间的话可以去读一读,但他们根本未曾翻过一次。"要是我主动开口,要求他们阅读我的论文,他们一定不会拒绝。"在治疗即将结束时,他说,"只要我鼓起勇气说:'拜托,你们读读我的论文好吗?我希望你们了解我写的东西,评价一下我的想法。'他们一定会答应的。可是,那样做,无疑是哀求他们听我说话。我都22岁了,还主动要求他们关注我,这让我无法接受。靠哀求才能如愿,对我来说还有什么意义呢?"

真正的倾听,意味着把注意力放在他人身上,这是爱的具体表现形式。此时,倾听者需要暂时把个人想法和欲望放在一旁,努力去体会说话人的内心世界和感受。这样一来,听者与说者便通过语言结合在了一起,实际上,这一过程本身就是彼此自我界限的一种拓展。倾听者把注意力放在对方的话语上,完全接纳了对方,那么,说话者就会在被完全接纳的气氛下,变得更加坦诚和开放,更愿意把心灵全部敞开,而不是有所保留和隐藏。这样的倾听能增进双方的理解和信任,达到心心相印的境界。所以,用心倾听是一种耗费精力的过程,必须以爱为出发点,只有基于共同成长、自我拓展和自我完善的意愿,才能够达到倾听的目的。但是,很多人却缺乏用心倾听的能力,不管是在商务活动还是在社交生活中,他们都不会长时间倾听他人讲话,而是采取有选择地倾听,他们的头脑早已被别的事情所占据,一边假装倾听,一边想着怎样使谈话尽早结束,怎样尽快达到目的。他们也常常转移话题,灵活地把谈话主旨加以调整,以便让自己感到满意。

用心倾听是爱的体现,而婚姻是体现这种爱的最佳场所。遗憾的是,很多配偶却不懂得倾听。一些婚姻出现障碍的夫妻来寻求心理治疗时,心理医生最重要的任务之一,就是教他们学会倾听。要学会倾听,夫妻双方都必须对各自的不良习惯加以约束,都需要付出更多的精力。正是因为倾听十分艰难,许多夫妻的治疗才常常遭遇失败。当患者听到医生提出要求,让他们特地安排时间倾心交谈时,他们通常都感到这难以理解。他们觉得这样太过正经,缺少浪漫。事实上,除非专门为倾听安排时间,并选择适合的场合和地点,否则治疗就难以顺利进行。可以想象,假如夫妻一方正在驾驶汽车,准备饭菜,或是下班后感觉疲倦,双方就难以深入交谈。他们彼此的倾听,不是敷衍了事,就是草草结束。如果接受心理医生的安排,完成一两次像样的倾听,他们会更多地

理解和关心对方,夫妻一方甚至可能激动地对另一方说:"我们结婚29年了,但似乎直到今天,我才真正了解你。"这时我们就可以相信,他们的婚姻正在出现转机。

我们可以通过练习,让自己变得更加善于倾听,但无论多么熟练,倾听都不会是一件容易的事情,所以,我们必须集中精神,付出努力。心理医生治疗患者时,首先要学会用心倾听。我自己在治疗中有时也会走神,忽略患者说的话,这时我就会带着歉意说:"对不起,我刚才有点儿分心,没有集中精神听你说话。你能否把刚才那句话再重复一遍?"患者极少因此而抱怨,他们知道,我能意识到自己漏听了某些内容,证明我一直在用心倾听。我承认自己分心,等于是向他们做出保证:大部分时间,我都在倾听他们所说的每一句话。让患者体验到被人倾听的感觉,这本身就是一种有效的治疗。根据我的经验,在心理治疗的最初几个月,大约有四分之一的患者,包括大人与孩子,即便还未接受真正的治疗,病情都会有明显的改善。这主要是因为这些患者多年来都没有体验过被人倾听的感受。不夸张地说,有些患者甚至是有生以来第一次得到别人聚精会神的倾听。

倾听是表达关注最主要的形式之一,而其他形式的关注同样重要, 尤其是对于孩子而言。比如,和孩子一起玩游戏,就会产生良好的教育 效果。对于幼小的孩子,家长可以同他们玩拍手游戏。对于6岁的孩 子,家长可以同他们一起变魔术或是钓鱼。对于12岁的孩子,家长可以 和他们打羽毛球。给孩子读书,指导他们做功课,都是表达关怀的形 式。也可以进行其他家庭娱乐活动,比如看电影、外出野餐、开车兜 风、出门旅行、观赏球赛等等。有的关注形式完全是为了孩子着想,比 如坐在沙滩上专心照看4岁大的孩子,或是不厌其烦地给孩子当司机。 各种关注(包括用心倾听)都有一个共同特征:必须在孩子身上花足够 多的时间。对于孩子而言,父母的关注意味着陪伴和注意力的付出,注 意力越多, 关注的质量就越高。父母与孩子相处得越久, 给予的关注越 多,就越能了解孩子的真实状况:孩子如何面对挫折和失败,如何对待 家庭作业,如何读书和学习;他们喜欢什么,不喜欢什么;他们什么时 候勇敢,什么时候害怕......这些都是不可或缺的信息。经常和孩子共同 活动,父母可以教给孩子更多的生活技巧,帮助他们培养自尊自爱的品 质。在活动中随时观察和教诲,有助于孩子身心的健康成长。经验丰富 的心理学家, 也会以做游戏的方式同儿童患者沟通, 同时予以观察和诊 断, 使治疗取得更好的效果。

把注意力放在海滩上4岁孩子的身上,认真倾听6岁孩子讲的不连贯的、漫长的故事,教青春期的孩子学习驾车,以及聆听伴侣叙述办公室的一天,或是她在洗衣房的遭遇,认真体会对方的问题和感受——所有这些做法都需要持久的耐心,需要排除杂念。这一切可能枯燥乏味,让你感到不自在,甚至要花很大的精力,但有一点是肯定的——这意味着真正的爱。懒惰的人根本无法好好完成这一任务。如果我们不那么懒惰,就会做得越来越好,越来越习惯。爱是一种特殊的"任务","非爱"的本质则是懒惰。懒惰这一主题也很重要,在本书后面的章节,我将对此进行专门讨论,以便形成更加清晰的认识。

## 失落的风险

前面已经说过,爱需要用行动来体现,需要与懒惰对抗,与恐惧较量。现在,让我们从"爱的行动"转向"爱的勇气"。爱意味着自我界限的拓展,也就是让自我拓展到陌生领域,再塑造出一个不同的、崭新的自己,这一过程是自我完善的过程。在此过程中,我们接触的是从未接触过的事物,通过与这些事物的接触,我们的自我便会获得改变。然而,不熟悉的环境,不同的规矩,陌生的人、事物和活动,都可能使我们陷入痛苦,并由此产生恐惧。有些时候,我们宁可拒绝改变,也不愿忍受改变带来的痛苦,此时我们最需要的就是勇气。勇气,并不意味着永不恐惧,而是面对恐惧时能够坦然行动,克服畏缩心理,大步走向未知的未来。在某种意义上,心智的成熟(也即爱的实质)需要勇气,也需要冒险。

如果你定期去某个教堂做礼拜,或许会注意到这样一个女人:她将 近50岁,每个周末上午,在礼拜仪式开始前5分钟,她都会准时来到教 堂,坐在教堂后面靠边的椅子上。礼拜仪式刚结束,她就悄然起身,快 步走向门口。主持礼拜的牧师来到教堂门口,跟每一个人打招呼和寒 暄,她却像幽灵一样,迅速消失得无影无踪。如果你主动接近她,并邀 请她喝咖啡聊天,她会神情紧张地表示感谢,尽可能避免和你四目相 对。她会歉意地告诉你,她另有重要约会,接着便一溜烟跑掉了。假如 你跟在她身后, 想看看她究竟有什么重要约会, 最终你会惊奇地发现, 原来她径直快步回到家中。这个女人的住处是一幢小型公寓, 通常是门 窗紧闭。她刚刚走进家门,就迅速把门锁好,直到下一次礼拜才再次出 现在教堂里。经过深入的调查,你得知她在一家大公司里,做打字员之 类的基础工作。她听从上司的一切安排,很少发表意见。她在公司里默 默无闻,工作也极少出现差错。就连吃午餐时,她也不会离开座位与旁 边的人进行交流。她几乎没有任何朋友,总是一个人步行回家。途径超 市,她会进去购买一些日用品和食品,然后回到家里,再次紧闭门窗, 直到次日上班时才会再次出门。到了周末下午,她可能会独自去电影 院。她的家里有台电视机,却连一部电话也没有,她也很少和别人通 信。如果你有机会亲口告诉她,说她看上去孤独而寂寞,她会明确地回 答你:她喜欢当前的状态。你问起她是否养过宠物,她会伤感地告诉 你:她曾养过一条狗,她非常喜欢它,不幸的是它八年前死了,此后她 再也没有养过狗。她还会补充说,那只狗在她心中有着无可替代的地 位。

这个女人究竟是谁呢?我们无法知晓她的秘密。我们只知她尽力避 免与人接触,不想冒险与别人打交道,也从未想过要拓展自己的自我界 限,去实现自我完善。她宁可让自己越来越萎缩,哪怕缩得像影子一 样。她不愿为别人知晓,不愿受人打扰。除了上教堂做礼拜之外,她没 有精神贯注的对象。精神贯注并不等于真正的爱, 但毕竟是爱的起点。 给予某种事物以精神贯注,可能面临拒绝或遭受损失;接近某个人,就 可能经受失去对方的危险, 让我们再次回到孤独寂寞的状态。如果对方 是某种有生命的事物,不管是人、宠物还是盆栽,都有可能突然死亡。 如果信任或依赖某个人,就有可能因为对方的亡故,让自己受到莫大的 伤害。精神贯注表面上的代价之一,就是你迟早要为贯注对象的死亡或 离去,让自己饱受痛苦的折磨。如果不想经受个中痛苦,就必须放弃生 活中的许多事物,包括子女、婚姻、性爱、晋升和友谊,但唯有这些事 物才能够使人生丰富多彩。在拓展自我的过程中,除了痛苦和悲伤,你 同样可以收获快乐和幸福。完整的人生势必伴随着痛苦,其中最大的痛 苦之一,就是心爱之人或心爱之物的逝去。如果你想避免其中的痛苦, 那你恐怕只有完全脱离现实,去过没有任何意义的生活。

生命的本质就是不断改变、成长和衰退的过程。选择了生活与成长,也就选择了面对死亡的可能性。前面提到的那位女士,一直活在狭隘的圈子里,可能是因为经受过一连串死亡的打击——朋友和亲人相继离世,让她倍感痛苦,宁可放弃真正的生活,也不想再次面对不幸。她不想经受任何痛苦,由此放弃了心灵的成长,哪怕活得如同行尸走肉。但是,因害怕打击而逃避,只会导致心理疾病。大多数有心理疾病的人,都不能清醒而客观地面对死亡。我们应该坦然接受死亡,不妨把它当成"永远的伴侣",想象它始终与我们并肩而行。我们甚至应该像墨西哥的巫师唐望那样,把死亡当成"最忠实的朋友"。也许这听上去有些可怕,却可以丰富心灵,让我们变得更加睿智、理性和现实。在死亡的指引下,我们会清醒地意识到,人生苦短,爱的时间有限,我们应该好好珍惜和把握。不敢正视死亡,就无法获得人生的真谛,无法理解什么是爱,什么是生活。万物永远处在变化中,死亡是一种正常现象,不肯接受这一事实,我们就永远无法体味生命的宏大意义。

## 独立的风险

人生是一场冒险。你投入的爱越多,经受的风险也就越大。我们一生要经历数以千计乃至百万计的风险,而最大的风险就是成长,也就是走出童年的朦胧和混沌状态,迈向成年的理智与清醒。这是了不起的人生跨越,它不是随意迈出的一小步,而是用尽全力向前跳出的一大步。很多人一生都未能实现这种跨越,他们貌似成人,或许也小有成就,但直到寿终正寝之际,他们的心理仍远未成熟,甚至从未摆脱父母的影响,获得真正的独立。我是幸运的——即将满15岁时,我迈出了这至关重要的一步。当时,我隐约体会到了成长的本质,以及与之有关的风险,它带给我的体验,我至今难以忘怀。我不知道当时的举动,其实就是自我成长的体现,但不管怎么说,我还是大步向前,迈向了未知的崭新天地。

13岁时,我在离家很远的菲利普斯·艾斯特中学就读,这是一所很有名气的男生预科中学(我的哥哥也在这所学校里上学),也是公认的明星中学。学校毕业生大多都会考入常春藤名校,毕业后如愿步入社会精英阶层。拥有这所明星中学的教育背景,人生之路可谓一片光明。我的家境还算富裕,父母有财力让我接受最好的私立教育,这使我充满了安全感。奇怪的是,我刚刚进入中学,就觉得与那里格格不入。那里的老师、同学、课程、校园、社交乃至整个环境,都让我难以适应。似乎除了努力学习之外,我并没有任何选择。经过两年半的努力,我越发觉得生活失去了意义,情绪也更加消沉。最后一年,我几乎整天睡觉,仿佛只有睡觉才能带来舒适和自由。现在回想起来,我当时整天昏睡,可能恰恰是潜意识正在为即将到来的跨越做准备。

三年级寒假,我一回到家就郑重地向父母宣布:"我不打算再回那 所学校了。"

父亲说:"你不能半途而废。我为你花了那么多钱,让你接受那么好的教育,你不明白自己放弃的是什么吗?"

"我也知道,那是一所好学校。"我回答说,"可是,我不打算回去了。"

"你为什么不想法去适应它呢?为什么不再试一次呢?"我的父母

问。

"我不知道,"我沮丧地说,"我也不知道为什么讨厌它。我只知道,我再也无法忍受下去了。"

"既然这样,那你告诉我们,你到底打算怎么办?你好像没把将来 当一回事儿。你有什么样的个人计划呢?"

我依旧沮丧地说:"我不知道。反正我再也不想去上学了。"

父母大为惊慌, 只好带我去看心理医生。医生说我患了轻度抑郁 症,建议我住院治疗一个月。他们给了我一天时间,让我自行做出决 定。那天晚上,我痛苦不堪,第一次有了轻生的念头。既然医生说我患 有抑郁症,那么住进精神病院就似乎是合情合理的事。但我哥哥在那所 学校很适应,为什么我却不行呢?我清楚我无法适应学校,完全是自己 的责任,于是觉得自己是个低能儿。更糟糕的是,我觉得自己和疯子没 有两样。父亲也说过,只有疯子才会放弃这么好的教育机会。回到艾斯 特中学,就是回到安全、正常的环境,回到被社会认可、对个人前途有 益无害的道路上。可是我的内心却告诉我,那不是适合我的道路。就眼 下看来,我的未来非常迷茫,充满了不确定的因素。放弃上学势必给我 带来意想不到的压力,我该怎么办呢?我执意离开理想的教育环境,是 不是果真精神失常了呢?我感到害怕。就在沮丧的时刻,仿佛神谕一 般, 我听到一种声音, 一种来自潜意识深处的声音: "人生唯一的安全 感,来自于充分体验人生的不安全感。"这声音给了我莫大的启示,尽 管我的想法和行为与社会公认的规范不符, 甚至使我看上去像个疯子, 但我应该选择自己的路,于是,我终于安然睡去。第二天一早,我就去 见心理医生,告诉他我决定不再回艾斯特中学,宁愿住进精神病院。就 这样,我纵身一跃,进入了未知的天地,开始了我的独立人生,自行掌 握我的命运。

成长的过程极为缓慢,除了大步跳跃以外,还包括进入未知天地的 无数次小规模跨越——例如8岁的孩子第一次独自骑车到遥远的郊区商 店购物,15岁的孩子第一次与异性约会等。如果认为这些经历算不上冒 险,那你显然是忘记了当初经历这些事情时,心中那种强烈的紧张感和 焦虑感。即使是心理最健康的孩子,初次步入成人世界时,除了兴奋和 激动,想必也不乏迟疑而胆怯。他们不时想回到熟悉而安全的环境中, 想变回当初那个凡事依赖别人的幼儿。成年人也会经历类似的矛盾心 理,年龄越大,越难以摆脱久已熟悉的事物。已是不惑之年的我,现在 每天还会面对新的挑战,同时,也是新的成长机遇。心智的成熟不可能一蹴而就,我经历过各种小步迈进,偶尔也会出现意想不到的大步跳跃。我离开艾斯特中学,无疑是告别传统的价值观。很多人从未有过大规模的跳跃,也就无法实现真正意义上的成长。尽管他们看上去像个成年人,心理上却仍对父母有很大的依赖性。他们沿袭上一代的价值标准,做任何事都要得到父母的"批准",即使父母早已离开人世,他们心理上仍旧难以摆脱依赖的情结。他们从来就不能真正主宰自己的命运。

人生最大幅度的跳跃, 大都出现在青春期, 但实际上, 这种跳跃也 可以出现在任何年龄阶段。有一位35岁的女士,她有三个孩子。她的丈 夫独断专行,以自我为中心,长时间生活在这种阴影下之后,她终于意 识到由于对丈夫和婚姻过于依赖,她已经被褫夺了一切人生乐趣。她曾 想通过努力让婚姻变得正常,但努力最终化为泡影。她鼓起勇气,和丈 夫办了离婚手续, 忍受着丈夫的指责和邻居的批评, 带着孩子离开了家 门。她冒着风险,走向了不可预知的未来——恰恰从这一刻起,她有生 第一次成为了她自己。还有一位52岁的企业家,他经历过严重的心脏 病,情绪极为消沉。他回顾追名逐利的一生,觉得那一切毫无意义。他 意识到长期以来,他并不是为自己而活着。他所做的一切,无不是为了 取悦他的母亲——他那既专制又挑剔的母亲。他一生拼命苦干,只为得 到母亲的认可,按照母亲的标准塑造自己。经过深思熟虑,他第一次抗 拒母亲的意志, 也不顾妻子和儿女的反对, 到乡下开了所专营老式家具 的小店。到了他这样的年龄和地位,进行如此翻天覆地的改变,心中的 压力和痛苦可想而知。可是,他还是表现出超人的勇气,实现了年轻时 的夙愿, 当然, 这也得益于他能接受心理医生的帮助。接受心理治疗, 未必就会降低成长的风险,心理治疗的价值,在于它能提供恰当的激 励,给予患者足够的勇气,让他们做出适合自己的选择。

心智的成熟,除了爱和自我完善,除了突破自我界限,还需要什么条件呢?我在上面谈到的所有事例,都涉及了这一因素:自尊自爱。原因是:首先,敢于追求独立自主,本身就是自尊自爱的体现。我尊重自己,才不愿得过且过,去维持在艾斯特中学的可怜状态;也正是因为尊重自己,我才不想忍受不适合我的成长环境。同样,家庭主妇珍爱自己,才结束了限制自由、压抑人性的婚姻。企业家懂得关心自己,才不再如过去那样,凡事只为满足母亲的要求。这样一来,他才没有精神崩溃乃至选择自杀。其次,自尊自爱不仅是接受挑战的动力,也是勇气的来源。我的父母很早就传达给我这一信息:"不管什么时候,你都是有价值的人。"他们告诉我:"你是我们所爱的孩子,你是可爱的人。无论

你做什么,无论你成为什么样的人,只要你努力而且敢于冒险,我们始终都会支持你、爱你。"父母的爱给了我安全感,教我懂得什么是自尊自爱。没有这种自尊自爱的建立,我就没有勇气自主选择前途,就会漠视需要,抹杀个性,一味被动地接受别人安排的生活模式。一个人必须大踏步前进,实现完整的自我,获得心灵的独立。尊重自我的个性和愿望,敢于冒险进入未知领域,才能够活得自由自在,使心智不断成熟,体验到爱的至高境界。我们成家立业、生儿育女,绝非仅仅为了满足他人的愿望。放弃真正的自我,我们就无法进入爱的至高境界。至高境界的爱,必然是自由状态下的自主选择,而不是墨守成规,被动而消极地抗拒心灵的呼唤。

## 投入的风险

充分投入,是真爱的基石之一。全身心的投入,即便不能保证情感 关系一帆风顺, 也会起到很大作用。一个人将精神贯注于某种事物之 初,其感情投入可能非常有限,不过随着时间的推移,感情投入也需要 增加,而且还需要用承诺来推动和强化这种投入,否则情感关系迟早会 走向瓦解,或始终处于肤浅脆弱的状态。我自己在步入婚姻殿堂之前, 没有任何异样的感觉,表现一直很镇定。渐渐地,我的投入越来越多, 尤其是在婚礼上的承诺,更进一步地强化了我的情感投入,以至于在婚 礼上感觉紧张乃至有些发抖,甚至不记得婚礼的过程和随后发生的所有 事。经过一段时间,我慢慢适应了这一人生变化,终于走出坠入情网的 状态,找到了真爱的原动力。通常说来,生儿育女之后,我们只要投入 更多的情感, 便可从传宗接代的生物本能阶段, 成长为有爱心、有责任 感的父母。对于以爱为基础的情感关系,全身心地付出,是不可或缺的 前提条件。只有持久的情感关系,才能使心智不断成熟,而承诺能够使 情感关系更加牢固稳定。假如我们从小就生活在不稳定的情感关系里, 内心就会缺乏安全感,不仅时刻担心遭到遗弃,而且感觉前途渺茫,心 智就永远不可能达到成熟。夫妻面对依赖和独立、操纵和顺从、自由和 忠贞等问题,如果没有承诺来维系稳定的情感关系,甚至将问题扩大 化, 整天生活在猜疑、恐惧的阴影中, 就无法平心静气地找到出路, 最 终会使情感关系归于毁灭。

充分投入,并做出承诺可以给别人带来安全感。然而,大多数精神分裂症患者都难以充分投入,并做出承诺。让患者达到投入状态,并做出承诺,通常是至关重要的环节。不知道如何实现精神贯注,也不愿意做出任何承诺,就很容易造成心理失调。消极性人格失调者不愿投入和做出承诺,甚至丧失了投入和承诺的能力,他们并不是害怕投入和承诺的风险,而是可能完全不知道如何达到投入的状态,并做出承诺。他们可能在童年时,就未曾从父母那里得到过爱,也没有得到过父母爱的投入和承诺,所以直到他们长大成人,也从未有过投入和承诺的体验。

神经官能症患者能够了解投入和承诺的意义,但极度的紧张和恐惧,使他们丧失了投入和做出承诺的动力。在他们的童年时期,父母大多可以给予他们充分的投入和承诺,使他们从中感受到安全感。与此同时,他们也会对父母的投入做出反应,将自己的情感投入进去,相信父母的承诺。不过后来因为出现死亡、被遗弃或其他原因,这种安全感宣

告终止,他们的投入无法得到回应,而是变成了痛苦的记忆,他们由此害怕再度进入投入状态。患者一旦经受过心灵的创伤,除非后来重新建立起理想的投入和被投入关系,获得能够兑现而不是虚假的承诺,不然,伤口就难以愈合。有时候,作为心理医生,我一想到要接待需要长期治疗的患者,心中就忐忑不安。毕竟,想使治疗顺利进行,心理医生就必须跟患者建立良好的关系,充分投入,并做出承诺,就像富有爱心的父母对待子女一样,全心全意地去关心患者,而且不可半途而废,这样才能打开患者的心扉,对症下药。

27岁的雷切尔小姐患有严重的性冷淡,而且性格内向,言行过于拘谨。她有过短暂的婚姻,离婚后就来找我治疗。她告诉我,由于无法接受她的性冷淡,丈夫马克和她分道扬镳了。雷切尔说:"我知道我的问题。我原本以为和马克结婚是件好事,我希望他温暖我的心灵,让我有所改变,但我想错了。这也不是马克的问题。无论和哪个男人在一起,都无法让我体验到性的乐趣,我也不想从性爱方面找到乐趣。尽管我有时也认为应该做出改变,像正常人那样生活,但是很不幸,我习惯了当前的状态。尽管马克时常提醒我,让我尽量放松下来,可是,即便我能够做到,也不想改变当前的状态。"

治疗进行到第三个月时,我就提醒雷切尔:她每次前来就诊,还没坐到座位上,就起码要说上两次"谢谢"——第一次"谢谢",是我们在候诊室刚见面时;第二次"谢谢",是在她刚走进我的办公室的时候。

雷切尔问:"这有什么不好吗?"

"没什么不好。"我回答说,"不过,你这样多礼没有必要。从你的表现看,就像是个缺乏自信、以为自己是不受欢迎的客人。"

"可我本来就是客人,这里毕竟是你的诊所。"

"说得对,"我说,"可是别忘了,你已经为治疗付了钱。这段时间和这个空间属于你,你有自己的权利,你不是外人。办公室、候诊室,还有我们共处的时间,这些都是属于你的。你付费买下了它们,它们就是属于你的,为什么要为属于你的东西向我道谢呢?"

"我没想到,你真的会这么想。"雷切尔惊讶地说。

"要是我没猜错,你一定还认为,我随时都会把你赶走,对吗?"我

说,"你认为我有一天可能这样对你说:'雷切尔,为你治病实在是无聊,我不想再给你治疗了。你赶快走吧,祝你好运。'"

"你说得没错,"雷切尔说,"这正是我的感觉。我不觉得我有权利去要求别人。你的意思是说,你永远不会赶我走吗?"

"哦,那种可能也未必没有,有些心理医生确实可能那么做。但是,我不会那么做,永远都不会。那有悖心理医生的职业道德。听我说,雷切尔,"我说,"我同意接待像你这样的长期患者,就是向你和你的病情做了承诺。我要尽力帮助你治疗,只要需要,我会一直同你合作,不管是5年还是10年,直到把问题解决,或到你决定终止治疗为止。总而言之,决定权在你手中。除非我不在人世,不然只要你需要我的服务,我是绝不会拒绝的。"

雷切尔的病因不难了解。治疗伊始,马克就告诉我:"我想,对于雷切尔的状况,她母亲要承担很大责任。她是一家知名企业的管理人员,却不是个好母亲。"原来,雷切尔的母亲对子女要求过分严格,雷切尔活在母亲的阴影下,在家中没有安全感。母亲对待她,就像对待普通雇员一样。除非雷切尔照她的话,达到她希望的一切标准,否则她在家中的地位几乎没有任何保障。她在家里都没有安全感,和我这样的陌生人相处,又怎么可能感觉安全呢?

父母没有给雷切尔足够的爱,对她造成了严重的心理伤害,仅依靠简单的口头安慰,伤口永远不可能愈合。治疗进行了一年,我和雷切尔讨论起她当着我的面,从来都不流泪的情形,这是她不能释放自己的证据。有一天,她反复说她应该提高警惕,以防备别人给她带来伤害。这时我感觉到,只要给她一点点鼓励,眼泪就可能夺眶而出。我伸出手,轻轻抚摸她的头发,柔声地说:"雷切尔,你很可怜,真的很可怜啊!"但是很遗憾,这种一反常规的治疗模式并未成功,雷切尔依旧没有流下一滴眼泪,连她自己也感到灰心:"我办不到!我哭不出来!我没办法释放自己!"下一次治疗时,雷切尔刚刚走进我的办公室,就大声对我说:"好了,现在你得说实话了。"

"你这话是什么意思?"我奇怪地问。

"告诉我,我的问题究竟在哪里?"

我迷惑不解:"我还是不懂你的意思。"

"我想,这是我们最后一次治疗了。你要把我的问题做个总结。你告诉我,你为什么不想再为我治疗了?"

"我不明白你在说什么。"

这下轮到雷切尔迷惑了,"上一次,你不是要让我哭出来吗?"她说,"你一直想让我哭出来,上次还尽可能帮助我哭,可我哭不出来。 我想,你一定不想给我治疗了,因为我不能按你的话去做。所以,今天 就是我们最后一次治疗了,对吗?"

"你真以为我会放弃治疗吗,雷切尔?"

"是啊,任何人都会这么做的。"

"不,雷切尔,你说错了,不是任何人。你母亲或许有可能那样做,可我不是她。不是所有人都像你母亲一样。你不是我的雇员,你到这里来,不是为了去做我要你做的事,而是做你自己要做的事,这段时间属于你。为了治疗,我会给予你某种启示或敦促,可是我没有任何权利强迫你非要做到什么程度。还有,你任何时候都可以来找我,治疗多长时间都可以。"

如果童年时没有从父母那里得到爱,就会产生极大的不安全感,到了成年时,就会出现一种特殊的心理疾病——他们总是先发制人地"抛弃"对方,即采取"在你抛弃我之前,我得先抛弃你"的模式。这种疾病有多种表现形式,雷切尔小姐的性冷淡,就是其中之一,她无疑是向丈夫以及以前的男友宣告:"我不会把自己彻底交给你。我知道,你早晚会把我抛弃。"对于雷切尔而言,在性爱以及其他方面让自己放松下来,就意味着情感的投入,而过去的经验显示:这样做不会给她带来回报,所以她决不愿"重蹈覆辙"。

雷切尔跟别人的关系越亲近,就越担心遭到抛弃,这正是"在你抛弃我之前,我得先抛弃你"这种模式所起的作用。经过一年的治疗(每周治疗两次),雷切尔突然告诉我,她无法继续接受治疗了,因为她无力承担每周80美元的治疗费用。她说和丈夫离婚后,她就很拮据,如果继续治疗,每周顶多可以治疗一次。我知道她是在撒谎。她继承了一笔5万美元的遗产,还拥有稳定的工作。另外,她出身富贵人家,经济上不存在任何问题。

通常情况下,我本可以直接指出来,因为和其他患者相比,她更有能力支付不算高昂的治疗费。她以财力不足作借口而放弃治疗,其实是想避免同我过多接近。还有一个原因是:那笔遗产对雷切尔有着特殊的意义。她认为,只有遗产不会抛弃她,才永远属于她自己。在这个让她缺乏安全感的世界里,那笔遗产是她最大的心理保障。尽管让她从遗产中拿出微不足道的一部分来支付治疗费是合情合理的,不过,我还是担心她没有足够的心理准备。如果我坚持让她每周治疗两次,她可能就此中断治疗,并且再也不会露面。她对我说,每周只能负担50美元治疗费,因此每周只能就诊一次。于是我就告诉她,我可以把治疗费减为每次25美元,她每周照样可以接受两次治疗。她的目光夹杂着怀疑、忐忑和惊喜,"你说的是真的吗?"她问。我点点头。雷切尔沉默了许久,终于流下了眼泪,她说:"因为我家境富有,镇上和我打交道的人,都想从我这里赚更多的钱,你却给我打了这么大的折扣,我很感动,以前没人这样对待过我。"

接下来的一年,我一直对雷切尔悉心治疗,她却始终处于挣扎状态,难以自我放松,甚至多次试图放弃治疗。我用了一两周时间进行劝说和鼓励,既写信又打电话,才使她将治疗坚持下来。第二年的治疗取得了很大进展,我们能够推心置腹地交流。雷切尔说她喜欢写诗,我就请求拜读她的作品,她起初拒绝,后来答应了我。随后几周,她却总说忘记把诗稿带来。我告诉她,她不想让我看到她的作品,这是不信任我的表现,这和她不愿跟马克以及其他男人在性爱上过于亲近如出一辙。我也不禁反思如下问题:她为什么认为让我欣赏她的作品,就代表着感情的投入呢?她为什么觉得与丈夫体验性爱,就意味着放弃自己呢?如果我对她的作品没有任何反应,在她的心目中,是否意味着我对她不屑一顾、乃至完全排斥呢?难道我会因为她的诗写得不好,就终止我们的友谊吗?她为什么没有想过,让我分享她的作品,更能加深我们的友谊呢?难道她真的是害怕我们的关系越来越密切吗?

到了第三年,雷切尔才真正意识到,我对她的治疗,在情感上是完全投入的,她的心理防线开始撤退,而且让我看了她写的诗。她开始说说笑笑,有时甚至还和我开玩笑。我们的关系,第一次变得自然而愉快。她说:"我以前从不知道,和别人相处是怎么回事。我第一次有了安全感。"以此为起点,她也学会了与别人自如地交往,有了更为广泛的人际关系。她终于明白,性爱未必是没有回报的单方面付出。性爱过程是自我释放,是肉体的体验、精神的探索、情感的宣泄。她知道我是可以信赖的,她遇到挫折、受到伤害,我都会倾听她的委屈、解决她的

烦恼。在某种意义上,我就像是她不曾有过的称职的母亲。她也清楚地意识到,她没必要过分压抑性爱需求,而是应该听从身体的呼唤。终于,她的性冷淡完全消失了。第四年结束治疗时,她变得活泼而开朗、热情而乐观,充分享受到了良好人际关系带来的快乐。

作为心理医生,我是幸运的,因为我不仅向雷切尔做出承诺,而且 真正投入地履行了承诺。在整个童年时期,她一直缺少这种承诺和投 入,由此才导致了身心疾病。当然,我也并非总是这样幸运,前面提到 的"移情"的电脑技术员,就是典型的例子——他对承诺的需求过于强 烈,以致我不能也不愿去满足他的要求。心理医生的投入程度是有限 的,如果不能适应情感关系的复杂变化,那么连基本的治疗都不可能进 行。假如心理医生能够充分投入治疗的过程,患者迟早也会投入进来, 这也常常是治疗的转折点。雷切尔让我看她的诗歌,意味着这个转折点 的最终出现。奇怪的是,有些患者每周治疗两三个小时,而且坚持了几 年,却从来无法达到投入状态,而有的患者可能在治疗最初几个月,就 会进入这样的状态。要顺利完成治疗,医生必须让患者投入到治疗过程 之中。这对于心理医生来说,不啻是莫大的幸运和快乐,因为患者充分 投入,意味着敢于承担投入的风险,他们的心理治疗就更容易成功。

心理医生对治疗的投入, 其风险不仅在于投入的状态本身, 也在于 可能经历意想不到的挑战, 甚至要对以往的认识做大幅度修正。改变一 个人的人生观和世界观(包括移情的心理现象),通常面临诸多困难。要 实现自我完善,享受良好的人际关系带来的快乐,进而使真正的爱成为 人生的重心, 就必须无所畏惧, 敢于做出改变, 而不是墨守成规。当 然,任何有别于以往的调整,都可能要经受极大的风险。譬如说,一个 有同性恋倾向的男子,决心要过正常的生活,他第一次同女孩约会时, 心里的压力可想而知。对任何人都缺乏信任的患者,第一次躺在心理医 生诊室的沙发上,也需要付出足够的勇气。其他的例子还包括:过于依 赖丈夫的家庭主妇,有一天对丈夫宣称,她在外面找到了工作,不管丈 夫是否同意,她都想步入社会生活,获得真正的独立;一个人在55岁之 前,一直对母亲的话言听计从,终于有一天,他严肃而坚决地告诉母 亲,从现在开始,她绝不可以再叫自己的乳名,因为那既幼稚又可笑; 一个不苟言笑的硬汉,某一天终于在大庭广众之下,流下了充满真情的 热泪:还包括雷切尔——她有一天终于放松下来,在我的诊室里号啕大 哭......像这样的情况, 当事人所承担的风险之大, 甚至不亚于战场上深 陷险情的士兵。但这两种情况又有很大的不同: 腹背受敌的士兵没有选 择,只能面对;而一个处于心灵成长中的人通常都会退缩到以前熟悉而

又狭隘的方式中, 拒绝成长。

心理医生也要拥有同患者一样的勇气和智慧,而且要承担自我改变的风险。我本人就是如此。在多年的治疗中,我经常根据不同情况,打破常规治疗模式。遵循过去的治疗原则,可能承担的风险更小,但为了患者顺利康复,我需要冒险实践,有时宁可违背传统和常规的做法。我拒绝因循守旧,更不会敷衍了事。回顾过去,每一次成功的治疗,都有冒险尝试的痕迹,而且每每让我经历了更多的痛苦。心理医生只有承担必要的痛苦,才更可能取得意外的成效。有时候,让患者了解医生艰难的选择,对于他们也是一种强大的激励,促使他们更好地配合治疗。治疗者和被治疗者心灵相通、彼此鼓励,才更有可能使治疗立竿见影。

家长的角色和心理医生相似。聆听子女的心声,满足他们的需要,而不是盲目坚守权威,颐指气使,才有助于家长拓展自我,实现自身的完善。因此,只有恰如其分地做出改变,使人格和心灵不断完善,才能担负起做父母的职责。与此同时,家长在对子女进行教育的过程中,自己也会跟着一并走向成熟,这对于双方都是大有益处的。不少父母在子女处于青春期以前,尚算得上尽职尽责,渐渐地,其思维却变得落后和迟钝起来,无法适应子女的成长与改变。他们不思进取,放弃了自我拓展和自我完善的进程。有的人认为,父母为子女经受痛苦与牺牲,是一种殉难行为,甚至是自我毁灭,这完全是危言耸听。实际上,父母的收获可能远远大于子女。如果父母进行自我调整,适应子女的变化,就不会与时代脱节,对其晚年人生也大有益处。遗憾的是,很多人却漠视了这一点,白白错过了自我拓展和自我完善的机遇。

## 冲突的风险

爱的最大风险之一,是发生冲突时的指责和假谦虚,即我们常常以爱的名义去指责所爱的人。当我们和某人发生冲突时指责对方,就等于是告诉对方:"你是错的,我是对的。"父亲指责儿子时会说:"你最近怎么鬼鬼祟祟的?"潜台词是:"你不应该鬼鬼祟祟的,你这样是不对的。我有权批评你,因为我就从来都不鬼鬼祟祟的,我是正确的。"丈夫指责妻子性冷淡,就会说:"你是个性冷淡的女人。你对我的性要求没有反应,所以你是错的。我在性方面是正常的,在其他方面也是正常的。"妻子认为丈夫没花时间陪伴自己和孩子,就会指责丈夫说:"你把这么多时间用到工作上,你实在很过分,你这么做是错误的。尽管我没尝试过你的工作,可我看得很清楚。你应该把精力用在其他方面。"指出别人的缺点,即告诉对方"你是错的,我是对的,你应该做出改变",这并不是很难做到的事情。批评他人很容易,不仅父母和配偶,人人都可能把批评当成家常便饭,可是,大多数批评只是出于一时的冲动、不满和愤怒,不但没有启发和教育意义,反而会使局面更加混乱。

真正有爱的人,绝不会随意指责爱的对象,或与对方发生冲突。他们竭力避免给对方造成傲慢的印象。动辄与所爱的人发生冲突,多半是以为自己在见识或道德上高人一等。真心爱一个人,就会承认对方是与自己不同的、完全独立的个体。基于这样的认识,我们不会轻易地对心爱的人说:"我是对的,你是错的;我比你更清楚怎么做更合理,知道什么对你更有好处。"当然,在现实生活中,有的旁观者的确比当事人更清楚,知道怎么做才合乎逻辑。旁观者也可能拥有更高的道德或判断力,这时候,他们有义务指出问题的症结。因此,富有爱心的人,经常处于两难境地——既要尊重对方的独立性,又渴望给予对方爱的指导。

勤于自省,才能走出这种境地。如果你具有爱心,而且想帮助对方,首先必须进行自我反省,确认自己的观点是否有价值。"我看清了问题的本质吗?""我的动机是为对方着想吗?""我发现了问题的症结,还是出于模模糊糊的假想?""我是否真正了解我所爱的人?""他的选择可能是正确的,我是否因经验有限才觉得他的选择不够明智呢?""我想给所爱的人提供指导,是否是出于一己之私?"真正以爱为出发点的人,应该经常反思上述问题。

自我反省的基本前提之一,就是诚实和谦虚的态度,正如14世纪一

位英国僧侣所说:"诚实和谦虚,意味着有自知之明。善于自我反省的人,才会表现得诚实和谦虚。"

对别人提出批评,通常有两种方式:一种是仅凭直觉就坚信自己是正确的;另一种是经过反省,确认自己有可能正确。前一种方式给人以高高在上的感觉,父母、配偶或者教师常常采用这样的方式,这很容易招致不满和怨恨,而不会给对方的成长带来帮助,甚至还会产生意想不到的消极后果。第二种方式给人谦逊而谨慎的印象,它需要批评者首先自我完善,由此让很多人知难而退。但与第一种方式相比,这种方式更有可能带来成功,而且,根据我的经验,它通常不会产生破坏性的后果。

也有相当多的人宁可压抑自己批评他人的冲动,对他人的问题视而 不见。他们过于谦虚, 总是三缄其口, 从不给所爱的人指导和建议。这 种人不具备真正的爱。我接待过一个患者,她长期患有压抑性神经官能 症。她父亲是个过于谦虚的牧师,母亲则是一家之主,性格暴躁,甚至 当着女儿的面殴打丈夫。她的牧师父亲从不还手, 甚至还劝告女儿要遵 从耶稣教诲,一面脸颊挨打了,要主动把另一面脸颊送过去。他面对妻 子的折磨和虐待, 总是保持着绝对的顺从。这位女士接受治疗之初, 对 父亲佩服得五体投地,但她不久后就意识到,父亲的虔诚和谦虚,实质 上只是软弱无能。父亲的消极被动,与母亲的专横霸道,其实没有任何 区别,所以父亲不配做她的榜样。另外,她的父亲不曾付出过努力,使 她免受伤害。他任凭妻子惩罚女儿,却不敢和她有任何冲突。而且,这 位女士一直误以为,她父亲虚假的谦虚、母亲骄横的态度,都是为人父 母者的正常表现。实际上,作为孩子的父亲,该挺身而出时却自动退 缩,该给予批评时却缄口不言,该帮助孩子成长时却逃之夭夭,这些完 全不是爱的表现,它和没有原则、缺乏理智的批评,本质上没有任何不 同。

父母爱孩子,就必须指出孩子的错误,而且要采取谨慎而又积极的态度。他们也要允许子女指出自己的错误。同样,夫妻双方要成就幸福美满的婚姻,也要敢于直面冲突和矛盾,彼此成为最好的批评者和建议者。这种原则对于友谊同样适用。传统观念认为,友谊意味着永不冲突,甚至意味着吹捧和奉承,而不是将对方的缺点一语道破,只有没有冲突的友谊,才能天长地久。但是,以这种原则建立起来的关系脆弱得不堪一击,并不算是真正的友谊。所幸人们对于友谊的实质,如今有了更为深刻的认识:友谊须以爱为出发点,适当的指责和批评是必不可少

的润滑剂,这样才能成功构建持久的人际关系,否则,友谊就势必带有"失败"、"脆弱"、"浅薄"的典型特征。

冲突或者批评,是人际关系中特殊的控制权力,如果恰当地运用,就可以改进人际关系的进程,甚至改变所爱的人的一生。如果它遭到滥用,就会产生消极的结果。适当地提出建议,恰当地运用赏罚,适时地提出质疑,果断地予以拒绝,这些都可以有效地缓解冲突或批评的副作用。更重要的是,只有以爱为出发点,投入全部的情感,才能更好地滋养对方的心灵。例如,父母首先应该自我检讨,认清自己的价值观,才能采取正确的方式,恰当地教育孩子。父母也要了解孩子的个性与能力,对症下药地予以教育,否则就可能跟子女长期不和。想让别人听你的话,就要采用对方能理解的语言;想让别人满足你的要求,要求内容就不能超过对方承受的限度;想让对方有所进步,首先就要进行自我完善,这样才能找到沟通的最佳契机和方式。

行使爱的权力,不是一朝一夕的努力,有时甚至要冒很大的风险。你的爱越深,就会越加谦虚,而不是自私和傲慢。你也会不时进行自我反省:"要改变当前的局面,我应该采取怎样的方式?我要凭借什么样的个人影响?我如何断定我采取的方式,对孩子、配偶、集体、国家乃至人类有益无害?我凭什么认为我的想法正确,可以把意志强加到别人身上?我是否有足够的勇气改变对方?我应该怎样扮演支持者的角色?"所有这些,都可能使你面临风险。事实上,不少父母、老师或上司做决定时,并不会进行自省。尽管他们能够行使批评的权力,却不具备真正的智慧,也没有足够的爱心,所以他们的努力是徒劳的,甚至导致消极的后果。真正以爱为出发点的人,总是致力于自我完善,让自己具备起码的道德和智慧,然后才会行使批评权。他们深知肩负的责任。爱使他们勇气倍增,敢于面对任何考验。相应地,强大的责任感,会使人更加谨慎而沉稳。也可以这样说,唯有真爱带来的谦逊和诚实,才能使我们勇气倍增,使我们在行使权力时游刃有余,也更加接近我们心中的上帝。

# 爱与自律

自律的原动力来自于爱,而爱的本质是一种意愿。自律是将爱转化为实际行动的具体方法。所有的爱,都离不开自律;真正懂得爱的人,必然懂得自我约束,并会以此促进双方心智的成熟。

我曾经接触过一对夫妇,他们年轻聪明,颇具艺术气质。遗憾的是,他们的生活方式却放荡不羁。他们结婚四年,差不多天天发生口角,有时还大打出手、摔烂家具。他们经常分居,并且都有过外遇。接受治疗之初,他们也知道只有学会约束和节制,才能使彼此的关系变得正常,可没过多久,他们就泄气了。他们无法忍受自律带来的压力,认为这完全是一种枷锁,只会剥夺他们的热情和活力。他们喜欢无拘无束。他们不把别人的婚姻放在眼里,认为只有自己的婚姻才充满色彩和活力,所以他们很快就停止了治疗。又过了三年,他们的婚姻非但没有改善,反而越来越糟。他们也曾向其他心理医生求助过,依旧没有任何效果。他们最终分道扬镳,这也是意料之中的结局。

这对夫妻刻意追求人生多姿多彩,这本身并没有错,但是由于缺少自律,他们的生活状态必然混乱不堪。这就好比幼儿学习画画,只是随意把色彩涂抹到纸上,表面看上去,也许倒也颇具吸引力,但画面其实既单调又乏味,没有任何意义可言。他们不懂得控制、调节和改变,因此"画布"上没有任何结构和形状,也没有独特而丰富的内涵。恣意放纵、漫无节制的情感,绝不会比自我约束的情感更为深刻。古代谚语说:"浅水喧闹,深潭无波。"真正掌握和控制情感的人,不仅不会缺少激情和活力,而且能使情感更为深刻和成熟。

人不应被情感所奴役,也不能把情感压抑得荡然无存。我有时候告诉患者,如果感情是他们的奴隶,自律就是管理奴隶的法律。感情是人生活力的来源,它让我们体验到人生的乐趣,满足自我的需求。既然感情可以为我们服务,我们就应该尊重它的价值。不过,作为感情的主人,我们却经常犯两个错误:其一,我们可能对奴隶不加约束,听之任之。我们从不给予管理和指示,长此以往,奴隶也就不再工作,而是闯进主人家里,为所欲为。它们搜光橱柜,砸烂家具。不久以后,我们就发现自己成了奴隶的奴隶,我们被折磨成了人格失调症患者,就像前面那对放荡不羁的夫妇,把人生变得浑浑噩噩。

被内疚感折磨的神经官能症患者,经常走向另一种极端——这也是我们容易犯的第二个错误:主人担心奴隶(感情)造反,因此一旦出现任何征兆或者迹象,就会把奴隶捆绑起来毒打一顿,甚至施以最严厉的刑罚。结果,奴隶们绝望之极,它们消极怠工,致使生产力大幅度降低;它们还可能伺机报复,让主人的担心变成事实:奴隶们举行暴动,一举攻占主人的城池——这也是某些人患有神经病或神经官能症的原因之一。恰当处理好自己的感情,需要丰富而复杂的平衡技巧,需要自我剖析和自我调整。主人要尊重奴隶(感情),提供像样的食物、住所、医疗,及时听取意见并给予反馈。主人要鼓励奴隶的积极性,关心它们的健康状况,同时,也要把它们组织起来,规定纪律,下达命令,让它们分清界限,明确谁是管理者,谁是被管理者,遵从恰当的规矩。

爱是一种极其特殊的情感,必须适当地约束。我在前面说过,爱的感觉与精神贯注息息相关。爱的感觉能产生创造性的活力,但如果不加约束,这感觉就会变成逃出牢笼的野兽,它不仅不会成为真正的爱,而且还会造成极为混乱的局面。真正的爱需要自我拓展和自我完善,需要付出必要的精力,而我们的精力终归有限,不可能疯狂地去爱每一个人。

也许你会认为你的爱取之不尽,用之不竭。你甚至可以"博爱",并将博爱的范围不停地扩展——这种愿望本身没有错,而且能使你感觉更具激情,可归根到底,这不过是主观臆想罢了。我们的人生何其短暂!在有限的生命里,有限的爱只能给予少数特定的对象。超出能力的限制,对我们的爱不加控制,无疑是自欺欺人,到头来事与愿违,只会给爱的对象带来伤害。即便很多人需要爱和关心,我们也必须有所选择,确定谁更适合作为爱的对象,谁更值得我们付出真正的爱。可以想象,这是艰难的选择,有时还会让你痛苦。你需要权衡多种因素,做出最多决定。你选择的爱的对象,应该能够通过你的帮助,让自己的心智得到成熟。事实上,许多人把心灵藏在厚厚的盔甲里,你想以实际行动去滋养他们的心灵,并为此付出了不懈的努力,但最终却无济于事——对于这样的人,应该及早选择放弃,因为你不管如何倾注自己的爱,都无法使对方的心灵获得成长,就如同在干旱的土地上播种粮食,只能白白浪费时间和精力。真正的爱,珍贵而有限,应该倍加珍惜,妥善使用。

我们不妨详细探讨"博爱"——广泛的爱。很多人都认为,他们能同时爱许多人,而且是以真正的爱为出发点,还有的人认为,他们只属于某一特定的对象,他们只能与这个人"珠联璧合",而其他人都不配作为

他们爱的对象。这两种认识,都是对爱的本质缺乏认知的结果。就婚姻关系(尤其是性关系)而言,爱甚至完全是排他的,即容不下第三者。多数人的婚姻关系,只允许把配偶或子女作为爱的对象和爱的基础。假如我们除了家庭之外,还要向外界寻求异性的爱,就有可能酿成悲剧。家庭成员最重要的义务之一,就是要对伴侣和子女负责。当然,有的人不仅在家庭范围内建立起以爱为基础的关系,而且还坚持认为他们有过剩的爱的能力去爱别人。这当然也可能是事实,这种人更想把触角伸到家庭以外,向更多的人奉献自己的爱。这种"博爱者"在自我拓展和自我完善的过程中,需要具有超出常人的自律能力,才不会误入歧途。著有《新道德》一书的圣公会神学家约瑟夫·弗莱彻,有一次谈到这一问题时说:"广博而自由的爱是一种理想,很少有人能够真正实现这种理想。"他的意思是说,很少有人能进行充分的自我约束,在家庭内外都拥有以爱为基础的健康的情感关系。自由与约束相辅相成,没有约束作基础,自由带来的就不是真正的爱,而是情感的毁灭。

也许你认为,我高估了与爱相关的自我约束,我推崇的生活方式严厉而苛刻,不停地自我反省,时刻考虑义务和责任,这只会把人变成清教徒。事实是,把爱和自律结合起来,才能拥有幸福的人生,才能体验到快乐的极致。通过其他方式,也可以获得短暂的快乐,但它们生命力有限,无法让心智走向成熟。只有真正的爱,才能帮助你自我完善。你的爱越深,自我完善的程度也就越深。真正的爱,在促进对方心智成熟的同时,也会让你的心灵得到成长,你会体验到莫大的喜悦,幸福感会越发真实和持久。你非但不会成为清教徒,而且会生活得比任何人都快乐,正如乡村歌手约翰·丹佛在歌曲《处处有爱》中唱道的:

我知道人间处处有爱,

请你放心地成为你自己:

我相信人生可以变得更加完美,

就让我们加入这场人生的游戏。

爱与独立

帮助他人的心灵获得成长,也可以滋养我们的心灵。爱的重要特征

之一在于,爱者与被爱者都不是对方的附属品。付出真爱的人,应该永远把爱的对象视为独立的个体,永远尊重对方的独立和成长。很多人却无法做到这一点,由此导致身心的痛苦乃至严重的疾病。

不把别人看成独立的个体,无视别人的独立和自由,这种情形最极端的体现,恐怕就是"自恋"了。自恋者不能接受这一事实:他们的子女、配偶和朋友,都有各自的想法与情感。我接待过一位叫苏珊的患者,她当时31岁。从18岁开始,她就多次自杀未遂,此后13年里,她成了医院和精神疗养院的常客。她接受过多位心理医生的帮助,病情也大有好转。我为她治疗了几个月,她渐渐学会信任值得信赖的人,也能分辨出哪些人值得信赖;她也能够接受自己患有精神分裂症的事实,以开朗而乐观的态度面对疾病;她学会了自尊自爱,学会了照顾自己,不再像过去那样过于依赖别人。总而言之,她的健康恢复得很快。我相信用不了多久,她就可以彻底出院,去过独立的生活。我见到了她的父母,他们50多岁,谈吐高雅。我美滋滋地把苏珊的情况告诉他们,还解释了我对苏珊的前景感到乐观的理由。不料,苏珊的母亲X女士突然流下了眼泪。我以为她是过分激动才喜极而泣,奇怪的是,她的表情却极为悲哀。我只好问道:"我真的不明白,夫人。我告诉你的是个好消息,你为什么还要难过呢?"

"我当然感到难过了,"她说,"想到苏珊的痛苦,你怎能叫我不流泪呢?"

我不厌其烦地解释:苏珊在患病和治疗期间,的确吃了不少苦头,但这是值得的。她学到了很多,而且就要脱离苦海了。根据我的经验,和其他成年人相比,她变得相当成熟。在与精神分裂症的较量中,她的经验、勇气和智慧,或许能使她更为坚强,她将来要经受的痛苦,也会比别人少得多。我惊讶地发现,她的母亲依然面色悲哀地默默流泪。

"我真是有些糊涂了,X女士,"我说,"在过去13年里,你一定接触过苏珊的许多心理医生,对苏珊的情况很清楚。我坚信她这一次的恢复,尤其会让你感到乐观。难道除了难过以外,你就不为她感到高兴吗?"

"我想到的只是……苏珊活得太苦了。"她眼泪汪汪地说。

我说:"可是,你真的不为她感到高兴吗?你想到的,只是她以前的痛苦吗?"

她照旧哭泣着说:"可怜的苏珊,她一辈子都在受苦。"

我突然明白了: X女士不是在为苏珊流泪,而是在为她自己流泪,为她自己遭受的痛苦而悲伤。我们谈论的是苏珊而不是她,她只好假借苏珊的名义,发泄她本人的隐痛。一开始,我没有想到,她为什么会这样,后来我意识到,这是因为她无法区分自己和苏珊的不同,她以为她感觉到的一切,苏珊都能够感觉到。苏珊成了她表达情感的工具。X女士不是故意要这样做,她也没有任何恶意,但是,在她的意识深处,根本不觉得苏珊和她有什么区别。她认为苏珊就是她,而她从未把苏珊当成独立的个体。在意识思维层面,她知道苏珊和她是两个人,可是在情感方面,她觉得除了她以外,其他人(包括苏珊)都不存在。她的这种愿望和感受过于强烈,以致她认为全世界只有她自己才是存在的,而其他人只是幻觉。

我后来发现,精神分裂症患者的母亲往往是典型的自恋狂。这不是 说子女有精神分裂,母亲就一定是自恋狂,也不意味着母亲是自恋狂, 孩子就必然患有精神分裂症。精神分裂症的原因复杂,跟遗传和环境都 有关系,母亲的自恋狂倾向势必给孩子的童年带来负面影响。

以苏珊和她的母亲为例,假如我们了解她们相处的情形,对于这种影响的认识就会更清楚。例如,有一天下午,X女士正沉浸在自哀自怜的状态中。苏珊放学回到家里,她在美术课上得到了优等成绩,所以高兴地把作品拿给母亲欣赏。她告诉母亲她进步得多么快。她等着母亲给予表扬,X女士却说:"苏珊,你快去睡午觉吧!为了画这些画,你最近太辛苦了。现在的学校真不像话,根本不管孩子的健康。"还有一天,X女士正处在自我幻想的狂热中,而苏珊由于坐校车时遭到男生欺负,回到家里便对她哭诉。X女士却对她说:"让琼斯先生开校车,我看最合适不过了。他脾气那么好,那么有耐心,能够去忍受你们这些孩子,真是了不起呀!今年圣诞节,你应该给他送件小礼物。"自恋的人无视别人的存在,只把别人当成自我的延伸。他们没有感同身受的能力,从不去体会别人的感觉,也不具备为别人着想的能力。患有自恋症的父母,对于子女的情绪和状态,无法做出正确的回应,对他们的需要也不加体会。他们的子女长大成人,也很少懂得体察别人的感受,这是童年时期家庭负面影响的结果。

大多数为人父母者,未必像苏珊的母亲那么自恋,可是,他们都会对子女的独特性视而不见。人们常说"有其父必有其子",或者是"你的性格和你吉姆叔叔一样",似乎孩子不过是遗传基因的复制品。殊不

知,父母基因的重新组合,必然诞生出跟父母、祖父母,以及跟任何祖先不同的崭新的生命。作为运动员的父亲,逼着喜欢读书的儿子走上球场;身为学者的父亲,迫使喜欢运动的儿子苦读书本,这样只能对孩子的成长造成误导,使孩子的内心充满痛苦。

一位将军的妻子,曾这样说起17岁的女儿莎莉:"莎莉回到家,就把自己关在房间里,去写那些伤感的诗歌,难道这不是病态吗?她甚至很少去参加同学聚会。我想,她是得了严重的心理疾病。"我和她的女儿莎莉面谈,却发现莎莉是个开朗活泼、讨人喜欢的女孩,她的成绩名列前茅,人缘也很好。我告诉她的父母,莎莉没有问题,反倒是他们自己应该端正态度,不要随意动用家长权威,逼迫莎莉变得跟他们一样。他们非要把莎莉的特立独行当成是病态,将来一定会后悔莫及。

有些青春期的孩子经常抱怨,说父母严格教育他们并非是来自真心的关怀,而是父母担心个人名声受到影响。几年前,一位少年就曾对我说:"父母整天对我的头发说三道四,但是他们从来就说不出留长发到底有什么坏处。他们只是不想丢人现眼,不想让别人看到他们的儿子留长发。他们不在乎我的感受,只是在乎他们留给别人的印象。"青少年的抱怨,常常不是空穴来风。有的父母不尊重孩子独立的人格,只把子女当成自我的延伸。子女就像他们昂贵的衣服、漂亮的首饰、修剪齐整的草坪、擦拭一新的汽车一样,代表着他们的社会地位和生活水平。父母的这种自恋情结,看上去没什么大不了,但其实有着惊人的破坏力。而且,这种情形相当普遍。难怪在论述子女教育的一首诗歌中,诗人纪伯伦提出批评——

你的儿女,其实不是你的儿女。

他们是生命对于自身渴望而诞生的孩子。

他们借助你来到这世界, 却非因你而来,

他们在你身旁, 却并不属于你。

你可以给予他们的是你的爱, 却不是你的想法,

因为他们有自己的思想。

你可以庇护的是他们的身体,却不是他们的灵魂,

因为他们的灵魂属于明天,属于你做梦也无法到达的明天,

你可以拼尽全力,变得像他们一样,

却不要让他们变得和你一样,

因为生命不会后退, 也不在过去停留。

你是弓, 儿女是从你那里射出的箭。

弓箭手望着未来之路上的箭靶,

他用尽力气将你拉开, 使他的箭射得又快又远。

怀着快乐的心情, 在弓箭手的手中弯曲吧,

因为他爱一路飞翔的箭, 也爱无比稳定的弓。

不能接受所爱之人的独立性,就会给亲情和爱情带来危害。不久前,我主持一次关于婚姻问题的团体治疗,一个男性成员说:"我认为妻子的作用就是整理家务,照顾孩子,备办三餐。"他的大男子主义让人吃惊。我本来以为,等其他成员相继发表看法以后,他或许能意识到他的个人想法是错误的。让我大感意外的是,团体里还有六个成员(甚至包括女性成员在内),对于妻子作用的认识,都和他如出一辙。他们是以自我为中心来判断妻子的价值,而没有考虑对方是独立的个体。

我说:"唉,难怪你们的婚姻都出了问题。你们必须清楚,人人都有独立的人生和命运,不然你们婚姻的问题就无法解决。"有的人对我的话感到困惑,他们质问我:"你又如何看待妻子的作用呢?"我对他们说:"就我看来,我妻子的意义和价值,是尽可能满足她自己的需要,尽可能使她的心智获得成熟。这不仅对我有好处,也是为了她本人乃至上帝的荣耀。"遗憾的是,他们很长时间都没有真正理解我的意思。

在情感关系中,为什么人人都要保持自我的独立性?千百年来,这个问题一直困扰着许多人。类似的问题在政治领域得到的关注,显然要

多得多。例如,极端集体主义,与前述的婚姻观念就极为类似,推崇一个人存在的意义与作用,就是为家庭、集体、社会提供服务。小我必须为大我牺牲,个人命运微不足道。极端资本主义则一味强调个人价值,哪怕为此牺牲家庭、团体、社会的利益。在这种观念的驱使下,孤儿寡母可以忍饥挨饿,可以不必得到他人的关心和照顾;企业家可以争名夺利,牺牲工人的利益,享受堆积如山的成果。思维健全的人都看得出,这两种极端的思维方式,都无法解决一个现实问题:在情感关系中,双方如何保持独立性?毋庸置疑,个人健康有赖于社会健康,社会健康也有赖于个人健康。婚姻和家庭,好比是登山运动的大本营,登山者要取得成功,必须完善大本营的设施,保证食物和药品的供应,随时回到营地里休息,准备朝更高的地方攀登。一流登山者筹备大本营的时间,并不少于登山花的时间,因为大本营是否稳固,装备物资是否充足,不仅关系到能否成功登顶,还关系到登山者的生命。

男人的婚姻出现问题,在于婚后只想着往上攀登,对大本营(婚姻)却缺少经营。他们以为营地里衣食齐全,井然有序,随时都可以供他们使用,他们却不需要花费力气对大本营进行修缮和维护。这种"极端资本主义"式的态度,注定会让婚姻遭遇失败。当他们回到家里,就会惊奇地发现,大本营成了一片废墟——妻子因精神崩溃而住进医院,或是有了外遇,或以其他方式向丈夫宣布,她从此以后拒绝继续照管营地。

女人的婚姻出现问题,常常在于女人婚后觉得万事大吉,以为其人生价值就此实现。她们把大本营当成了人生的巅峰。丈夫在婚姻以外的一切努力,一切创造性的成就,不仅无关紧要,甚至还会让她们充满敌意。她们要求丈夫"改邪归正",把精力完全放在家庭和婚姻上。这样做,只会让婚姻变得令人窒息。丈夫感觉到强烈的束缚,只想早日摆脱枷锁,逃之夭夭。

在某种意义上,妇女解放运动像一面旗帜,为我们指引了理想的婚姻之道:婚姻是分工与合作并存的制度,夫妻双方需要奉献和关心,为彼此的成长付出努力。理想婚姻的基本目标,是让双方同时得到滋养,推动两颗心灵的共同成长。双方都有责任照顾后方营地,都要追求各自的进步,都要攀登实现个人价值的人生巅峰。

少年时代,我喜欢美国女诗人安·布拉兹特里特的宗教组诗。谈到 夫妻关系,她的一句诗曾让我尤其感动,那就是"你我合而为一,我将 一生感激"。但到了成年以后,我才渐渐意识到,夫妻双方只有更加独 立,保持各自的情操和特性,而不是"合而为一",才能使婚姻生活更为美满。因惧怕孤独而选择婚姻,注定不会成就幸福的婚姻。真正的爱,尊重彼此的独立,也敢于承担分离和意外丧偶的风险。成功的婚姻能够为心灵提供更好的滋养,成就辉煌的人生旅程。夫妻双方以爱为出发点,为对方的成长尽心尽力,甚至适当做出牺牲,才会获得同等乃至更大的进步。夫妻任何一方登上人生的顶峰,都可以大幅度提高婚姻质量,将情感和家庭提升到更高层次,进而推动全社会的健康发展。换句话说,个人的成长与社会的成长紧密结合在一起。当然,在追求成长的过程中,孤独和寂寞常常是不可避免的。诗人纪伯伦曾这样谈到婚姻中"寂寞的智慧":

你们的结合要保留空隙,

让来自天堂的风在你们的空隙之间舞动。

爱一个人不等于用爱把对方束缚起来,

爱的最高境界就像你们灵魂两岸之间一片流动的海洋。

倒满各自的酒杯,但不可共饮同一杯酒,

分享面包,但不可吃同一片面包。

一起欢快地歌唱、舞蹈,

但容许对方有独处的自由,

就像那琴弦,

虽然一起颤动,发出的却不是同一种音,

琴弦之间, 你是你, 我是我, 彼此各不相扰。

一定要把心扉向对方敞开,但并不是交给对方来保管,

因为唯有上帝之手,才能容纳你的心。

站在一起,却不可太过接近,

君不见, 教堂的梁柱, 它们各自分开耸立, 却能支撑教堂不倒。

君不见,橡树与松柏,也不在彼此的阴影中成长。

# 爱与心理治疗

15年前,我进入心理治疗这一行,当时怀有怎样的动机,现在已经不大记得了。当然,我相信自己志在助人。其他医学门类也有助于人类健康,但在我看来,其治疗程序过于机械化,我难以适应。我觉得与患者深入沟通,比起把手放到患者身上摸来摸去地检查病情要有趣得多。人类心智的成熟过程,也比肉体或病毒的变化更吸引我。我当时并不知道大多数心理医生如何帮助他人。我只是设想他们会使用某种符咒或魔术,神奇地解开患者的心结,我也一直渴望成为这样的魔法师。我并没有想到,我的工作不仅关乎患者心智的成熟,与我自己心智的成熟也有关系。

在实习前十个月,我负责照顾病情严重的住院患者。我觉得他们更需要药物、电磁治疗以及专业护理,而我的作用不值一提。不过,我还是学会了传统意义上的"符咒"——与患者进行心理互动的技巧。此后不久,我开始接待第一个患者,这里暂且称她为马西娅。马西娅每周看病三次。在相当长的时间里,对她进行的治疗,一直令我感到难受。不管我要求她谈什么,她基本上缄口不言。她也不肯照我提供的方式,说出更多的心里话,甚至一句话也不肯多说。在某些方面,我们的观点和看法大相径庭。经过一再努力,她多少做出了调整,我也采取了更多样的治疗方式。可是,尽管我掌握各种治疗技巧,却不能给马西娅带来更大的帮助。经过一段治疗,她还是恶习不改:像过去一样,她总是放纵地与多个男人交往。几个月以来,她始终向我炫耀有增无减的恶劣行为,就这样过了一年。有一天,她突然问我:"你觉得像我这样的人,是不是无药可救了?"

对于怎样回答她的问题,我当时没有心理准备,所以只是含糊地问:"你似乎是想知道我对你为人的看法?"

她说,她正是这个意思。那么接下来,我该说什么呢?应该采用哪一种符咒呢?难道我应该回答:"你为什么想知道我对你的看法?""你觉得我对你会有什么样的看法呢?"或者"马西娅,我如何看你不重要,重要的是你怎么看待自己。"归根到底,我没有做出这些避重就轻、不痛不痒的回答,它们只不过是逃避性的遁词。马西娅在长达一年时间里,坚持每周看病三次,我有理由给予她诚实的答案。但是,对于她的问题如何回答,没有任何可以遵循的先例,也没有哪位教授告诉过我,

如何当着患者的面,如实说出对对方人品和人格的看法。我在以前的医学教育中,没有接受过这种训练,别的医生同样没有。我相信说出心里话,就很可能陷入被动。我紧张地思考着,感觉心怦怦直跳。最终,我还是选择了冒险。我说:"马西娅,你来看病有一年了。说实话,我们的关系不是很顺畅,大部分时间都在对抗,这使我们都感到无聊、紧张和恼怒。尽管如此,我还是想告诉你,在这一年里,你能够忍受不便,一周接一周、一个月接一个月地来看病,表现出很强的毅力。如果你不是自尊自爱、追求成长的人,就无法做到这一点。你努力追求上进,怎么可能是无药可救呢?我可以肯定地告诉你,你并不是无药可救。你也有资格得到我的尊重。"

不久,马西娅就从几十个关系暧昧的男人当中,选择了最适合的一位,并和对方认真交往。他们后来结了婚,生活幸福。她再也不是那个自暴自弃、过于放纵的女孩子了。自从我们那次谈话以后,她开始更多地敞开心扉,除了缺点,她还会说起自己的优点。我们无谓的对抗也消失了。治疗越来越顺利,她的病情有了很大好转。我采取了冒险的治疗方式,不仅使她态度逆转,开始积极配合治疗,而且对她没有任何伤害,既保证了治疗的质量,也成为治疗过程的转折点。

上面的事例,可以给我们带来怎样的启示呢?心理治疗者是否总是应该开诚布公,把自己的看法告诉患者?当然不见得。心理医生应该根据患者的实际情况,采取恰当的治疗手段,而且要基于一个基本前提:医生必须诚实地对待患者,而且要始终如一。作为医生,我尊重而且喜欢马西娅,这也完全是出自真心。而且,我对她的尊重和喜爱,对于她有着特殊意义,尤其是在我们相识已久,治疗越来越深入的情况下——治疗出现转折,与我对她的尊重和喜爱无关,而是与医生和患者的关系出现进展有关。

在治疗另一位患者期间(姑且称她为海伦),也出现过类似的戏剧 化的转折。海伦每周看病两次,过了九个月,病情仍没有起色,我对她 本人也缺乏好感。相处了很长时间,她还是戴着厚厚的面具。我不清楚 问题出在什么地方。我陷入了迷惑和懊恼之中,连续几个晚上研究她的 病例,却没有任何收获。我唯一知道的是,海伦不信任我,她抱怨我不 关心她,甚至说我只关心她的钱。九个月后的一天,她在接受治疗时 说:"派克大夫,你无法想象我有多么沮丧。你不关心我,也不在乎我 的感觉,你让我怎么和你沟通呢?"

我回答说:"海伦,我觉得我们两个都很沮丧。我不知道,你听了

我的话会怎么想,但是说实话,我从业10年来,你是最让我头痛的患者。我以前从未有过这样的经历——和患者接触了这么长时间,在治疗上却毫无进展。或许你觉得我不是适合你的医生。我也不知道是怎么回事。我不愿意半途而废,可你的确让我感到困惑。我想不通我们之间的合作到底出了什么问题。"

海伦突然露出了开心的笑容,"那么看起来,你还是关心我的。"她说。

"呃?"我问。

"要是你不关心我,也就不至于感到沮丧了。"

下一次见面时,海伦完全变了样。她过去对很多事情避而不谈,如 今却像换了一个人。她原原本本地把她以前的经历和感受告诉我。不到 一个星期,我就找到了她的症结,并且迅速确立了理想的治疗方案。

我在治疗中的反应,对海伦有着特别的意义。我做出恰当反应的前提,在于我们的交往越来越深入,在于我们都为治疗付出了努力。心理治疗不是依靠单纯的激励,不是借助于任何"符咒"或采取特殊治疗方式,而是依靠医生与患者对治疗过程的共同投入。治疗者必须为了患者的成长而进行自我完善,承受没有退路的风险。他们要始终如一地关心患者,愿意为此付出更多的精力。换句话说,真正的爱,是让心理治疗顺利进行的最重要因素。

如今,西方的心理学著作,其数量之多让人眼花缭乱,却大都忽视了"爱"这一话题。这实在令人难以置信。印度教派的智者指出,爱是力量的来源。然而在西方心理学著作中,只有个别分析心理治疗成败得失的文章,才偶尔提到爱的问题。而且,它们顶多是提到"亲切感"、"同情心"等特质对心理治疗的帮助。"爱"这个题目,似乎令心理学家们感到尴尬,以致极少提起。这种情形有诸多原因,原因之一是,我们常常把真正的爱与浪漫的爱情混为一谈。此外,我们偏重于所谓"科学治疗",认为它更加理性,更加具体,是可以测量的一种治疗方式,而心理治疗当然也应属于科学治疗的范畴。相对而言,爱是抽象的事物,是难以测量、超乎理性的事物,因此不能归入科学治疗之列。

专家们对爱闭口不谈,还有另一个原因:他们认为医生应同患者保持距离,这种传统的治疗观念根深蒂固。著名心理学家弗洛伊德的追随

者,对这一观念的信奉程度,甚至有甚于弗洛伊德本人。根据他们的观点,患者对医生的爱都属于"移情",医生对患者的爱则属于"反移情",都是不正常的现象,它们只能带来更多的问题,应该竭力避免。

我认为这种观点很荒谬。移情一向被视为一种不恰当的情感反应,但是医生在治疗过程中,能连续几个小时倾听患者的心里话,既不随意打断患者,也决不妄下断言,他们能够给予患者从未有过的关心,大幅度减轻患者身心的痛苦。在这种情况下,患者爱上医生,完全是正常的反应。而且,在相当多的情况下,移情的本质,决定了它可以阻止患者真正爱上医生。毕竟,移情只是短暂的心理现象,可以使患者初次感受到情感的力量,从而更容易使治疗产生效果。有的患者配合治疗,听从医生的建议,并借助治疗使心智得到成熟,医生对这样的患者具有好感乃至产生爱意,也是自然而然的事,没有什么不妥之处。在治疗中掺入亲情成分,可使治疗更有起色,此时心理医生对患者的爱,就如称职的父母给予子女的爱。

许多人产生心理疾病,都是因为在成长过程中缺乏父母的爱,或者得到的是畸形的爱。医生给予患者更多的爱和关心,才能够使他们的心理得到补偿,使疾病更快地得到治愈。心理医生不能真心地去爱患者,就无法使治疗产生疗效,更不要说立竿见影了。不管心理医生受过多么好的训练,没有真正的爱,或者缺少自我完善,心理治疗只会以失败收场。

由于爱和性有着密切关系,我们不妨对医生和患者的性行为略作探讨。心理治疗具有"爱"和"亲密"的元素,因此,患者和医生容易彼此产生性的吸引力,发生性行为的可能性也跟着增加。有的心理学同行,对那些跟患者发生性行为的心理医生大加痛斥,其实他们未必真正了解其中原因。坦率地说,假如我经过细致的权衡,判定要使患者的心智得到成熟,就必须和其产生亲密的关系(包括性行为在内),也许我会毫不犹豫地选择这种方式。不过,在我15年的从医生涯中,至今还未出现过这种特殊情形,我也很难想象会出现这种情形。

正如前面所述,称职的心理医生扮演的角色,基本类似于称职的父母的角色。显而易见,称职的父母不可能跟孩子发生性行为。父母的职责在于帮助孩子成长,而不是利用孩子满足自己的欲望。有责任感的心理医生会尽可能地帮助患者恢复健康,而不是通过患者满足自己的需要。父母应该鼓励孩子追求独立,这也是医生对患者承担的责任。在没有这种责任感作为前提的情况下,假如某个心理医生宣称,他跟患者发

生性行为,并不是为了满足私欲,而是为了鼓励患者走向独立,那么他的话就必然是一派胡言,无法叫人信服。

当然,有的患者的确有性引诱倾向,容易把自己同心理医生的关系 转化为某种性关系,这只会妨碍他们的自由和成长。现存的一些理论以 及为数不多的证据证明,医生与这样的患者发生性行为,只能使患者的 心理变得更加依赖,妨碍他们心智的成熟。即便医生和患者没有发展到 性行为阶段,只是谈情说爱,也是有害无益的事情。我在前面说过,如 果陷入情网,自我界限会出现崩溃,其独立性又会出现大幅度倒退。

如果医生同患者陷入情网,就无法客观面对患者的状况,也无法区分各自的需要。医生如果爱患者,就不该轻易同患者谈情说爱。医生必须尊重被爱者独立的人格,区分自己和患者的角色。有的心理医生甚至认为,除了治疗以外,其他时间不可以同患者私下接触。我尊重这一观点的出发点,不过,我觉得不必做出如此严格的规定。当然,我过去在这方面有过失败的经验:我私下里同一位患者接触,对于其治疗却没有多少帮助。与此同时,我和别的患者私下交往,结果彼此都有不同程度的收获。我也曾为几个好友进行心理分析和治疗,而且都取得了成功。通常说来,即便治疗成功告一段落,医生也应该冷静而谨慎,保证自己与患者的私下接触绝对不是为了满足个人需要。

既然现代心理治疗理论敢于一反传统,把心理治疗界定为真正的爱的历程,那么反过来说,真正的爱能否使心理治疗更有成效呢?如果我们真心去爱自己的伴侣、父母、子女、朋友,我们能为促进他们的心智成熟而进行自我完善,这是否也意味着我们是在对其进行心理治疗呢?我想答案是肯定的。

如果我的妻子、儿女、父母或朋友出现了心理疾病,整天不是胡思乱想,就是自我欺骗,或不幸处于其他困境之中,我一定会毫不犹豫地帮助他们,与他们密切沟通,尽可能改善他们的状况。在此过程中,我会忍受痛苦,遵循规矩行事,从而实现自我完善。我对待他们的态度,就如同我对待那些付钱找我看病的患者一样。我从来都不曾设想过把职业生活同私人生活一分为二。我不可能因为家人朋友没跟我签署过保证书,没有付给我任何医疗费,就对他们置之不理。假如我不肯把握每一个机会,运用学到的知识,尽可能地去帮助我所爱的人,努力促进他们的心智成熟,我又如何算得上是个好朋友、好父亲、好丈夫和好儿子呢?而且,我相信我的朋友和家人也会以同样的态度对待我,帮助我解决各种问题。尽管有时候,我的孩子们对我的批评过于坦率,他们提出

的所谓"忠告"也不见得有多么成熟,但毕竟使我得到不少的启示。我的妻子给我的帮助,也绝不少于我给她的帮助。同样,假如朋友对我的个人问题视而不见,从未给过我任何出自真心的关怀,我也不可能把他们当成真正的朋友。事实上,没有亲人和朋友的指导和帮助,我的成长与进步就会大大滞后。所有建立在真爱之上的情感关系,其实都是互相勉励、共同促进的心理治疗关系。

当然,我并非一直是这样看待上述问题的。过去,我对妻子给予我的赞美的重视程度,要大于她对我的批评;我对她的依赖性的培养和扶植,绝不亚于我对她的独立性的支持和鼓励。作为父亲和丈夫,我仅把自己看作是家庭的衣食提供者,我的责任就是给家里带回火腿和熏肉,而我理想中的家庭,应该是个气氛温馨而不是充满挑战的地方。我曾认为,心理医生在职业生涯之外,经常对朋友和家庭成员进行心理实践,不仅是危险而有害的,而且也是不道德的。除了对滥用职业能力的恐惧以外,懒惰也助长了我的上述意识。给家人提供心理治疗当然也是一种工作,每天工作16小时,显然比工作8小时更辛苦。医生也常常怀有这种心理:他们喜欢那些怀着希冀和渴望,主动涉足你的专业领域,主动寻求你的帮助,想借助你的智慧而获得支持的人;他们喜欢那些愿意付费给你,让你为他(她)诊断和治疗,而且每次都限制在50分钟以内的人;他们不太喜欢那些把你的关怀视为应尽的义务,随意对你提出各种要求的人;他们也不太喜欢那些从不把你当成权威人物,也不会恳求你给予指导的人。

事实上,对家人或朋友进行心理治疗,照样需要自律,其强度绝不亚于在办公室里的工作,甚至要付出更多的爱和努力。在我看来,一个人坚持不懈,跋涉在心灵成长的道路上,爱的能力就会不断增长。假如心理医生被外界因素过多地限制,就不应超出自己爱的能力范围,勉强尝试职业之外的心理治疗。缺少爱的心理治疗,不仅不可能成功,而且还会带来危害。如果你每天能"爱"6个小时,那么你应当感到满意,因为你的爱的能力,已经强于大多数人了。心智成熟的旅途是漫长的,你需要更多的时间自我完善,使自己具备更强的能力。只有这样,你才能对朋友和家人进行心理治疗。在所有时间都能去爱别人——这是一种理想,一种需要付出很多努力才可能最终实现的目标,在短时间内,你根本不可能做到尽善尽美。

从另一方面来说,即便是外行,只要他们富有爱心,即使没有接受过严格训练,也能够进行心理治疗。换句话说,对朋友和家庭进行心理

治疗,不仅适用于职业心理医生,也适用于一般人。

有时候别人会问我治疗什么时候才能结束,我告诉他们:"当你自己成为不错的心理医生的时候。"这一结论其实更适用于团体治疗的成员。许多患者不喜欢这种回答,有人说:"这太难了!要做到这一点,意味着我和别人交往时,一直都要处在思考中。我不想那么辛苦,只想活得快乐些。"我则提醒他们,人际交往是彼此学习和教育的机会,也是给予治疗和接受治疗的机会。错过了这样的机会,我们既不能学到什么,也不能教给别人什么。即便如此,患者们还是会感到紧张和畏惧。他们说的是心里话,他们不想追求过高的目标,不想让人生过于辛苦。因此,即便是接受最有经验、最具爱心的心理医生的治疗,大多数患者也没有发挥出全部潜力。他们到了某个阶段,就会匆匆结束治疗。他们或许能够咬紧牙关,踏上短暂的心智成熟之路,甚至走过相当长的距离,但终归难以走完全程。心灵之旅过于艰难,使他们只满足于做普通人,而不想接近上帝。

# 爱的神秘性

我在前面已经提到过,爱是神秘的。迄今为止,爱的神秘性一直被 人们所忽视。我回答了有关爱的诸多问题,但仍有一些问题难以解答。

譬如,爱究竟从何而来?有的人为什么始终缺乏爱?爱是推动心理治疗的重要元素,而爱的缺乏则是导致心理疾病的主要原因。既然如此,为什么有的人成长于缺少爱的环境,经常遭受别人的忽视和虐待,却健康地度过了童年和青春期?他们长大以后,即便没有接受过心理治疗,没有得到更多的爱,为什么仍然能健康成长,甚至接近完美呢?与此同时,为什么有些人的病情不比其他人更为严重,还得到过最睿智、最有爱心的医生的治疗,病情却始终没有起色呢?

我将在后面的章节尝试回答这些问题。也许我的回答不能使所有人(包括我自己在内)满意,不过,我希望它多少有一些启发的作用。

我在论述爱这一题目时,牵涉到的一些相关问题,我通常略去不谈 或一笔带过。譬如,当我的爱人第一次一丝不挂地站在我的面前,任由 我欣赏她的胴体时,我的心中会燃起一种特殊的情感。那是一种敬畏的 感觉,这种敬畏感由何而来呢?既然性爱是人的本能,我就应感觉到性 的冲动才对啊!单纯的性的饥渴,足以维持种族的繁衍,可敬畏的感觉 又有什么作用呢? 性爱的行为中,为何还有敬畏这一因素呢? 我为什么 会体验到美呢? 美又是从何而来? 我说过,真正的爱,其对象一定是 人,只有人的心灵才具有成长的能力,可是,我们又如何解释其他形式 的美,同样能够带给我们强烈的爱的感觉呢?比如,从事木雕的工匠呕 心沥血,创造出的不朽的艺术杰作,还有建筑于中世纪的精美绝伦的圣 母雕像,以及古希腊特尔斐城那座"战车御者"的青铜像——这些作品都 没有生命,可是它们的创作者,不都是怀着无比深厚的爱吗?它们的美 不正是来自创造者真诚的爱吗? 大自然的美不是同样让我们倾心吗? 我 们有时把大自然称为伟大的造物主,这并非没有道理。为什么面对美, 我们会奇怪地产生哀愁乃至欲哭的冲动呢? 为什么几小节的音乐旋律, 会让我们魂牵梦绕、唏嘘不已呢?我清楚地记得,多年前,我6岁的儿 子做完扁桃腺切除手术, 从医院回家的第一个晚上, 见我疲倦地躺在地 板上休息,就跑过来抚摸我的背,我的眼眶瞬间涌出了泪水,这又是什 么原因呢?

显然,爱的许多方面,人们至今仍难以了解。单纯从社会生物学的角度和观点出发,未必能解答这些问题,心理学提供的关于自我界限的知识,起到的作用也非常有限。真正了解爱的秘密的人,也许是那些潜心研究宗教的人。为了解答这些问题,下面我要转向宗教这一领域。

# 第三部分 成长与信仰

人人都有自己的信仰,对人生的认识和了解就属于信仰的范畴。

### 信仰与世界观

随着自律的不断加强,爱和人生经验一并增长,我们会越来越了解 周围的世界,以及自己在世界中的位置。不过,由于天赋以及成长环境 的不同,每个人对人生体验的广度和深度常常有着天壤之别。

我们对于人生都有各自的认识,有着或广阔或狭隘的人生观和世界观。可以说,人人都有自己的信仰,对人生的认识和了解就属于信仰的范畴。虽然我们常常没有意识到,但这是确凿无疑的事实。

通常,我们对信仰的定义过于狭隘。我们认为,拥有某种信仰,就意味着要相信神灵,加入某个信徒组织,举行某种宗教仪式。如果一个人从来不去教堂,也不相信超自然的神灵,我们就会认为他没有信仰。有的学者还发表这样的言论:"佛教不是真正的信仰。""一神论者没有任何信仰的成分。""神秘主义是哲学而不是信仰。"我们容易把信仰过于简单化和单一化,正因为如此,某些事实令我们大惑不解,比如:两个完全不同的人,为什么都以基督教徒自居?为什么和某些经常做弥撒的天主教徒相比,某些无神论者更能遵守宗教的道德规范?

我在指导新来的心理医生实习时,经常发现他们对患者的人生观、世界观毫不在意。患者不信神灵或从不参加教会活动,并且自称没有宗教信仰,医生就认为这些患者确实没有信仰,因此也就不必再去了解其信仰。事实上,对于世界的规律和本质,每个人都有特定的看法与信念,只是未必说出来而已。例如,患者是否认为世界是没有任何意义的混沌状态,只有及时行乐才是最现实的活法?是否认为他们生活在人吃人的世界里,只有残酷无情的人才能变成强者?是否认为世界充满善意,人人都会得到帮助和支援,所以任何人都不必为身处困境而过分烦恼?是否认为世界欠他们很多?是否认为世界自有严厉的"隐形"法律,任何人行为不端,终将受到惩罚?

人们的世界观各不相同,甚至彼此相去甚远。医生迟早都会与患者的世界观发生冲突,甚至形成短兵相接的局面,所以应该从一开始就在这个问题上多下工夫。患者的心理问题,常常与世界观有着密切关联,因此,对于他们的治疗,就涉及对其世界观的纠正和调整。我总是这样提醒接受我指导的实习医生:哪怕患者自称不信宗教,也要弄清他们所信奉的东西。

一个人的信仰与世界观,只有一小部分属于意识层面。多数患者无 法体验到自己的潜意识内容,以及对世界真正的看法和整体的观念。他 们自认为笃信某种宗教,其实信仰的却是另一种东西。

斯图尔特是位出色的企业工程师,他50多岁时,突然极度消沉起来。他的事业一帆风顺,又堪称理想的丈夫和父亲,他却觉得自己毫无价值,甚至是个坏家伙。他抱怨说:"也许我哪天死掉了,对这个世界更有好处。"他的话完全是内心感受。他感到自卑,经常失眠,烦躁不安——这是忧郁症的典型症状。他还曾两度自杀未遂。病情严重时,他甚至无法吞咽食物。他觉得喉咙严重梗塞,有时只能进食流质食物,但是体检证明,他的身体没有任何问题。他认为自己是无神论者和科学工作者,对于这样的信仰,他没有怀疑也没有抱怨。他对我说:"我只相信看得见、摸得着的东西。据说信奉充满爱心的上帝,或许对我的成长更有好处,可是我从小就听够了这一套谎言,我是不可能再上当的。"他的童年是在观念保守、民风淳朴的美国中西部度过的,父亲是个牧师,母亲也是虔诚的教徒,不过斯图尔特长大以后,很快与家庭和宗教脱离了关系。

经过几个月的治疗,斯图尔特在我的鼓励下,开始对我说起他做过的短暂的梦:"我回到童年时代,回到了在明尼苏达的家乡。我好像还是个幼小的孩子,可我分明知道,我仍旧是现在的年龄。有一天晚上,一个男子突然走进房间,想要割断房间里每个人的喉咙。我好像从没见过这个人,但奇怪的是,我知道他是谁——他是我高中约会过的一个女孩的父亲。梦做到这里就结束了,我惊恐地醒过来。我知道,那个男人想割断我们的咽喉。"

我让斯图尔特尽量回忆过去,把他了解的那个男人的情况都告诉我。斯图尔特说:"其实很简单,我根本不认识他。只是有几次,我把他的女儿送回家,或是去接他的女儿参加派对。我和她很少有过真正的约会。"他拘谨地笑了笑,又说:"我在梦里觉得,我接触过他本人,而在现实中,我顶多是从远处望见过他。他在我当年居住的小镇火车站当站长。夏天的傍晚,我去看火车进站,偶尔会看见他站在站台上指挥。"

他的话让我产生了共鸣。小时候,我也在火车站附近消磨过不少慵懒的夏日,也喜欢看着火车在车站进进出出。火车站是热闹又有趣的地方,而站长是这里的总导演。他似乎是个无所不能的人,拥有无上的权力。他知道火车经过哪些大城市,哪趟火车停靠在我们这个不起眼的小

站,哪趟火车会疾驰而过,一刻也不停留。站长还负责安排铁路的转轨,设置火车进出的信号,负责收发无数邮件。他还会在车站电报室里,使用我们当时无法理解的密码,与世界各地保持联系。

我对斯图尔特说:"你认为自己是无神论者,我相信你的话。不过,我想你的潜意识中,可能有一部分是信仰上帝的——你信仰的是个可怕的、想割别人喉咙的上帝。"

我的怀疑没有错。斯图尔特也意识到,他有一种古怪而可怕的信仰——世界被邪恶的势力所操控,它想割开他的喉咙。任何冒犯或者错误的行为,都会遭到最严厉的惩罚。而他心目中的冒犯或者错误,不过是些无伤大雅的调情行为,例如偷偷亲吻站长的女儿。他表现出的症状,就是头脑中自我惩罚的潜意识。他希望通过被人割断喉咙这样的意象,来逃避上帝对他的惩罚。

斯图尔特的心里,为什么隐藏着邪恶的神灵与邪恶的世界?这种消极的观念从何而来?人们怎样形成各自的信仰?世界观的形成取决于哪些因素……这些问题很复杂,本书无法一一解答,但有一点是肯定的:人的信仰都来自其文化环境。欧洲人大概认为上帝应该是白人,非洲人则相信上帝是黑人。印度人更容易成为印度教徒,并形成相对悲观的世界观;生长在美国印第安纳州的人大多会信奉基督教,他们对世界的看法,也比印度教徒乐观得多。我们通常很容易接纳周围人的信仰,并把口耳相传的东西视为真理。

形成信仰的基本因素来自我们成长的家庭环境。父母是我们信仰的培植者,他们的影响不仅在于话语,更在于他们处事的方式。比如,他们之间如何相处?他们如何对待我们的兄弟姐妹?而更为重要的是,他们如何对待我们自己?如果说世界是大宇宙,那么家庭就是小宇宙,在家庭的见闻和感受,决定了我们对世界本质的看法。父母的言行举止,为我们创造了独有的外在世界,在此基础上,我们逐渐形成自己的世界观。

"我同意你的说法。"斯图尔特说,"是的,我相信世界上有一个邪恶的上帝,他会割断我们的喉咙,可我不清楚我为什么有这样的想法。小时候,父母就说:'上帝是爱芸芸众生的,我们也要去爱上帝和耶稣,而且爱无所不在。"

"既然如此,想必你的童年一定很幸福,是吗?"

他瞪大眼睛说:"你是在开玩笑吗?我根本不幸福。我的童年太痛苦了。"

"为什么痛苦呢?"

"我几乎天天挨打。皮带、木板、扫把,都是父母教训我的工具。不管做错什么,我都会挨打。他们还说,每天打我一顿,可以让我的身体更加健康,而且能促进我的道德修养。"

"他们是否威胁过要掐死你,或割断你的喉咙?"

"没有。不过我相信,这是因为我小心谨慎的缘故,不然他们真的可能那样做。"说到这里,斯图尔特突然停住了,他沉默了好久,脸上露出沮丧的神情。他面色凝重地说:"我好像明白是怎么回事了。"

斯图尔特不只是唯一相信"恶魔上帝"的人,另一些患者对上帝也有类似的看法,提到上帝,他们就感到恐惧。当然,在人们的头脑中,"恶魔上帝"的观念并不是一种普遍存在的情形。我说过,在孩子的心目中,父母就像是神和上帝,父母处理事情的方式,就是宇宙间的至高法则。孩子对所谓神性的了解,往往来自父母的人性——父母充满爱心,悲天悯人,孩子们就会相信上帝充满爱心,普度众生。这样,即便到了成年,在他们的心中,世界仍和童年时一样,充满爱和温暖。假如父母言而无信,睚眦必报,孩子成年后就会感觉世界充满邪恶。从小得不到关心的孩子,长大后就会缺乏安全感,对世界充满戒心和敌意。

我们的信仰和世界观,常常取决于童年经历的影响,这就构成信仰与现实的对立,也就是小宇宙和大宇宙的对立。在斯图尔特心中,世界充斥着邪恶和凶险。童年时代,他必须严格地遵循"家庭小宇宙"的法则,不然喉咙就会被上帝割断。他生活在近乎残暴的成年人的阴影之下。当然,并非所有父母都像斯图尔特的父母那样不可理喻。在世界这个"大宇宙"中,有着不同的文化环境,也有着不同的孩子和父母。

要建立与现实相适应的信仰与世界观,我们必须不断学习,增进对世界的认识。我们必须突破自我界限,涉足更广阔的领域,修正我们的地图。斯图尔特的信仰和世界观,可能仅仅适用于他成长的家庭,而在更加广阔的世界里,他的认知显然不切实际。尽管事业一帆风顺,他却生活在恐惧中,认为上帝随时会割断他的喉咙,这是典型的移情现象。许多成年人的信仰,其实正是移情的产物。

我们毕竟不是超人,无法超越文化、父母和童年经验的影响,只能依据狭窄的人生参照系来待人处事。人们的感受和观点起源于过去的经验,却很少意识到经验并不是放之四海而皆准的法则,他们对自己的世界观并没有完整而深入的认识。专门研究国际关系的心理学家布兰恩特·韦吉曾对冷战时期的美苏关系深入研究,发现美国人和俄国人在对人性、社会和世界的理解上存在着惊人的差异,这些差异在很大程度上操纵着双方的交往和谈判,而双方却浑然不觉。由此导致的结果是,美国人觉得俄国人怪里怪气,在谈判桌上的言行不可理喻,甚至可能心存歹意,而俄国人对美国人也有同样的反感。我们都熟知"盲人摸象"的寓言,其实我们就像寓言里去摸大象的瞎子,没人知道这个巨大的怪物究竟是什么样。我们一味坚持自己的"小宇宙观",为此不惜与别人对抗,不惜把每一场争执扩大化,甚至将其演变成一场战争。

# 科学与信仰

心智的成熟,其实就是从小宇宙进入到大宇宙的历程,本书主要论述这段旅程的初级阶段。从本质上说,这一阶段就是不断前进的求知之路。只有学习和进步,才能摆脱昔日经验的限制。我们必须消化和吸收新的信息,扩充眼界,敢于涉足最新的领域。

本书的主旨之一,就是探讨增加认知、扩大视野的意义。我说过,爱的本质是拓展自我,而爱的风险之一,就是必须进入未知的领域。我们必须放弃落后的、陈旧的自己,把陈腐过时的认知踩到脚下,抛弃狭隘的人生观。要做到这一点并不容易,似乎不做任何改变更符合我们的惰性。我们更容易保持现状,更愿意使用以"小宇宙"为基础的旧地图,不想让旧有观念遭受丝毫损伤。但是,这样就会与心智的成熟之路背道而驰。我们应该对过去的信仰提出疑问,主动探索陌生领域,挑战某些久被视为真理的结论。只有怀疑和挑战,才能使我们走上神圣的自由之路。

为此,我们必须从科学起步,别无他途。我们应该逐步以科学的信仰来代替父母的信仰,向小宇宙法则提出挑战。科学的信仰,旨在帮助我们从实际出发,采用现实的经验和历史的教训去认识世界,更新人生观与世界观。如果盲目沿袭父母的信仰,我们可能不会有任何改观。最有活力、最适合我们的信仰,理应从我们对现实的经验和认识中产生。经由质疑、挑战、检验的信仰,才是属于我们的信仰,正如神学家艾伦·琼斯所说:

我们存在的一个问题是:几乎很少有人有独一无二的人生。我们的一切(包括我们的情感),似乎都是"二手的"。在许多情况下,我们只有依据二手材料,才能够让自身发挥作用。我可以信任一个内科医生、一个科学家、一个农民的话,我本来不想这样做,但我不得不这样做,他们提供的可能是各自领域的核心知识,而对那些领域我一无所知。关于我的肾脏的状况、胆固醇的作用、饲养小鸡的经验……这些完全是二手的材料,我完全可以接受。但是,有关人类生存的意义、目的与死亡的问题,一切二手材料我都无法接受。我不可能依靠对"二手上帝"的"二手信仰"来生活。我要想真正地活着,就必须拥有自己的语

言,拥有独一无二的怀疑与挑战的意识。

我们有了自己的信仰,才能有成熟的心灵。完全沿袭父母的信仰,就会处处碰壁。那么,什么是科学的信仰呢?科学是复杂的世界观,它具备若干重要信条。所以,科学本身也是一种信仰,其重要信条包括:宇宙是客观真实的存在,我们可以对它进行观察,人类对宇宙的观察具有重要价值;宇宙的运行遵循若干规律,而且是可以预测的;人类易受偏见和迷信的误导,在解释宇宙时易犯错误;人类要形成世界观,理应具有足够的怀疑精神,理应接受科学方法的指导,由此总结出观察宇宙的经验。还有,除非经过亲身体验,否则我们就不可以自以为无所不知。另外,科学方法的提炼,虽然来自实践经验,但我们仍不可相信单纯的经验,唯有多次重复实验而获得的经验,才是值得信任的知识。还需要补充一句:只有在相同情况下,其他人通过类似的经验,也能够得到一致的结论,才能证明经验可靠。

在上述信条中,关键字眼包括"真实"、"观察"、"知识"、"怀疑"和"经验"等。科学是一种以怀疑为基础的信仰。为摆脱童年经验、文化教条、父母似是而非教导的"小宇宙",我们必须怀疑自以为了解的一切。只有凭借科学的态度,我们才能把个人的"小宇宙"经验,转化为广大的"大宇宙"经验。我们必须信仰科学,迈开人生观和世界观的第一步。

许多患者在治疗之初,就告诉我:"我不信教,从来不去教堂。我不相信教会的训诫,也不相信父母的话。我不像父母那样对宗教信仰过于虔诚。我大概永远与信仰无缘。"每当我质疑他们凭什么自认为与信仰无缘时,他们都很惊讶。"其实你是有信仰的。你的信仰博大精深,因为你崇拜真理。你坚信自己会不断进步。"我对他们说,"你的信仰所具有的力量,使你敢于承受一切痛苦、一切摆脱既往经验和迎接未来挑战的痛苦。能够接受治疗,本身就说明你重视进步。你所做的一切,都是为了你的信仰。我绝不认为你比父母缺乏虔诚,正相反,我甚至觉得和他们相比,你的信仰更具神性,有着更高的境界,因为你具有质疑一切的勇气。"

对塑造世界观而言,科学能够起到巨大的推动作用,比其他任何信仰都更为进步。最好的证据之一,就是科学显著的国际性。在全世界范围内,它都具有稳固的"科学群体",其规模要比教会更加庞大,而且更

为团结,其他国际性团体都无法与它匹敌。各国科学家互相交流,他们的热情之大、能力之强,远远超出信仰其他东西的人群。他们超越了自身文化的小宇宙,更加睿智和务实,也更加接近人类和世界的本质。

即便如此,他们对世界的认识也是有限的。拥有科学思维的人,能够对一切现象提出质疑,这远比单纯依靠盲目的迷信和教条更有利于我们的进步。但是,我也相信,到目前为止,科学也只是踏出了实现心灵进化的第一步。大多数有科学思维的人,对于世界和上帝本质的认识,仍然是狭隘而有限的。就是和许多盲目继承父辈信仰的普通农民相比,科学界人士的见识也未必高明多少。在认识上帝本质这一问题上,科学家还面临诸多的困难。

具有了怀疑一切的态度,我们就会意识到,笃信上帝并不是一件多么了不起的事情。过分信仰上帝,容易使我们更加教条。正是从这样的教条主义中,曾产生过无数战争、宗教裁判所乃至各种迫害。在信仰盾牌的背后,曾隐藏着无数伪善的嘴脸。有的信徒假借信仰的名义,戴上"博爱"的面具,向同类挥舞屠刀。他们唯利是图、巧取豪夺,甚至禽兽不如。他们搞出各种匪夷所思的宗教仪式,以及别有用心的"偶像崇拜": 六手六脚的女神、高踞宝座的男神、象神、虚神、诸神殿、家神、"三位一体","众神合一"。而我们看到的则是无知、迷信、教条和僵化,真正的信仰却少得可怜。这不由得使人想到:假如不相信上帝,也许我们会活得更好吧?无数事实证明,在相当多的情况下,上帝非但不是来生的期许,反而是今世的毒药。有时候,我们便会大胆预言,认为上帝是人类心灵的幻象——一种具有破坏性的幻象。也许对于上帝的信仰,其实是人类普遍存在的一种心理病态,必须设法救治才行。

信仰上帝是否真是一种疾病呢?它是否是一种特殊的移情现象呢?是否源于我们过多地接受了父母的"小宇宙"观念,由此阻碍了我们去接纳"大宇宙"观念呢?或者说,对于上帝的信仰,是否是原始而幼稚的思考方式?为寻求更高境界的认知和道德,我们是否必须将"小宇宙"观念彻底舍弃?我们在通过心理治疗走向成熟的过程中,宗教信仰会发生怎样的转变呢?为从科学的角度解决类似疑问,现实中的"临床数据"是必不可少的。

# 凯茜的案例

凯茜是我接待过的最胆小的患者。我清晰地记得初次见到她时的情形。当时我走进房间,她正蹲坐在角落里,嘴里嘟嘟囔囔,就像是在做祷告。看到我出现在门口,她立刻瞪大眼睛,目光充满恐惧。她尖声哭叫,缩成一团,背部紧贴着墙壁,似乎是想缩进墙壁里。我对她说:"凯茜,我是心理医生,我是不会伤害你的。你不用害怕。"随后我搬了一把椅子,坐在离她稍远的地方,静静地等待。在很长一段时间内,她只是缩在墙角处。渐渐地,她的神态放松了些,随即放声大哭。哭了一会儿,她停了下来,又自言自语地祷告起来。我问她是怎么了,她的声音含糊不清,好像在说:"我就快要死了。"她没有中断祷告,也不想同我说话,嘴唇不停地翕动,念念有词。大约每隔5分钟,她会因疲倦而停顿一下,咳嗽几声后又继续祷告。不管问她什么问题,她都会在祷告的间隙偶尔回答说:"我就快要死了。"好像她可以既不休息,也不睡觉,只要不断祷告,就可以阻止死亡的来临。

凯茜的丈夫叫霍华德,是个年轻的警官,他向我讲述了凯茜的基本情况。凯茜22岁,他们结婚两年,婚姻正常,凯茜也没有任何心理异常症状。那天早晨,凯茜一切正常,还开车送丈夫去上班。两个小时后,霍华德的姐姐给他打来电话,说她去看凯茜时,发现她变成了现在的模样。于是,他们把凯茜送到医院。霍华德告诉我,凯茜最近几天,没有任何怪异的言行,不过在过去的四个月里,她很怕到公共场所去,霍华德甚至不得不替她去超市购物,让她独自坐在车里等候。凯茜也害怕孤单一人。结婚以来,凯茜一直有做祷告的习惯。她的家人是虔诚的后,就再也没有去做过弥撒,霍华德也没把这件事放在心上。不过他注意到,凯茜经常独自祷告。"那么,凯茜的健康怎么样呢?""非常好,她从没有住过院。""她婚后采取过避孕措施吗?""她经常吃避孕丸。"值得注意的是,大约一个月以前,凯茜曾告诉霍华德,她不准备再吃避孕丸了。她从报纸上了解到,避孕药品可能对健康有害,霍华德听后也不以为然。

我给凯茜开了大剂量的镇静药,让她按时入睡。随后两天,她的病情没有多少起色,每天仍在祷告,念叨着说她很快就会死掉,此外什么也不肯说。显而易见,她有着某种强烈的恐惧感。到了第四天,我给她进行了静脉注射,说:"凯茜,我给你打的这一针会使你很想睡觉。你

不会真的睡过去,你也不会死掉。药效发作以后,你就会停止祷告。你 会觉得很放松,愿意同我说话。现在我要求你告诉我,来医院的那天早 晨,到底发生了什么事?"

- "没发生什么事。"凯茜说。
- "你送丈夫去上班了,对吗?"
- "是。然后我就开车回家了。后来,我知道自己快要死了。"
- "你还是和以前一样,把丈夫送到单位,然后直接开车回家的吗?" 凯茜不再同我说话,又开始祷告起来。
- "别念了凯茜。"我对她说,"你现在绝对是安全的,你可以放松下来。那天早晨,你在开车回家途中,发生了一件事,告诉我是什么事?"
  - "我走了另外一条路回家。"
  - "什么路?"
  - "我从比尔家门前经过,我走了那一条路。"
  - "谁是比尔?"

凯茜又开始祷告。

- "比尔是你的男朋友吗?"
- "是,不过是在结婚以前。"
- "你还常想着比尔,对不对?"

凯茜突然哭了起来,"啊,上帝!我就快要死了!"

- "你那天见到比尔了吗?"
- "没有。"

- "不过你很想见到他。"
- "我快要死了。"
- "你认为自己想去见比尔,上帝就会惩罚你,对吗?"
- "是的。"凯茜又开始祷告。

我让她祷告了10分钟,而自己则在一旁,紧张地整理着思绪。

我对她说:"凯茜,你认为自己快死了,是你自以为了解上帝的想法。你对上帝的了解都是来自别人的看法,但那大都是错误的。我也不是十分了解上帝,但我想,我知道的比你多,也比那些自以为了解上帝的人多。我每天都能接触到许多和你有同样想法的男人女人,他们都产生过背叛伴侣、与人私通的念头,有的还真的做了那种事。可他们都没有受到惩罚。我知道这一点,是因为他们都来找我看过病,后来也都变得乐观而开朗,没有任何心理压力。我想,你也同样会快乐起来。你一定会意识到,你根本就不是坏人。你会了解真相,知道上帝的想法。现在,你好好睡一觉,明天醒来时,你就不用害怕马上死去了。明天见到我,你就能和我自如地交谈了。我们可以谈谈上帝,也谈谈你自己。"

次日早晨,凯茜的情况有所好转,不过恐惧感并没有消除,她还是担心自己随时可能死去(尽管不再像以前那样肯定了)。她一点点地向我吐露心事。她高中三年级时,和霍华德有了性关系。霍华德要同她结婚,她马上答应下来。两周后,她去参加朋友的婚礼,突然意识到自己其实不想结婚。极度的痛苦和懊丧使她当场昏倒在地。后来她更加怀疑,自己也许不该草率结婚。她无法确认自己是否真的爱霍华德,不过,她毕竟同霍华德发生了关系,她以为只有婚姻才能使这种关系合法化,不然她的罪孽就会更大。在确认自己真的爱霍华德之前,她不想生育子女,并开始服用避孕丸。这样做,显然是天主教禁止的另一种"罪孽"行为。她不敢带着罪孽去面对耶稣,所以婚后甚至都不去做弥撒了。她喜欢同霍华德享受床榻之欢,可是差不多从结婚当天起,霍华德对此就很冷淡了。他仍然关心凯茜,给她买各种礼物,而且似乎很疼爱她,甚至不让她外出工作。然而,只有凯茜一再恳求,他才答应同她做爱。凯茜的生活很单调,大约两周一次的性生活,成了她唯一的调剂。凯茜也从未想过离婚——那又将是一种难以饶恕的罪孽。

凯茜孤独难耐,于是就有了与人私通的幻想,她希望借助祷告,驱

除头脑的杂念。她每个小时都会抽出5分钟用于祷告,这遭到霍华德的 嘲笑,于是凯茜决定趁白天丈夫上班时独自在家里祷告。为弥补夜晚漏 掉的祷告,她必须增加白天祷告的频率,每隔半小时就祷告一次,祷告 的速度也越来越快。但这并没有消除她的性幻想, 反而使之变得更加强 烈。她甚至到了每次外出就会死死盯着别的男人发呆的程度。她开始害 怕和霍华德一起外出。即使有霍华德陪伴,她也不希望置身于有男人的 场合。她曾想过到教堂去做弥撒,不过她知道,到了教堂,却不向牧 师"忏悔"她的性幻想,仍然是一种犯罪。无奈之下,她增加了祷告的时 间和频率,还创造出一种特殊的祷告方式:将祷告词的字句进行缩读, 甚至以个别字词代替整篇祷告。她整天念念有词,其实是在重复单个的 音节或者词语。不久后,她就把这套方法演绎得更加熟练了,可以在5 分钟内念完1000多遍祷告词。这种特殊的"祷告系统",似乎在一定程度 上减少了她的性幻想。可是不久后,一切又恢复了老样子:她越来越渴 望把性幻想付诸实施。她想给过去的男友比尔打电话,还想每天下午到 酒吧里约会男人。想到真的有可能做出那种事,她感到极度恐惧。她停 止服用避孕丸,希望借着对怀孕的恐惧,阻止自己做出越轨的事。一天 下午,她甚至开始自慰,这让她更加紧张,在她看来,这可能是"最大 的罪恶"。她洗了大半天冷水浴,以便让自己冷静下来。她好不容易等 到霍华德回家。但是第二天,一切却又依然如故。

那天早晨,凯茜终于难以自控。把霍华德送到警察局后,她直接把车开到比尔家门口。她坐在驾驶室,等着比尔出门,可一直不见动静。她下了车,身体倚靠在车前,还做出挑逗性的姿势。她默默祈祷:"求求你,让比尔看见我吧!让他看到我在这里等他吧!"还是没有人出门。"随便什么男人看见我都可以!不管是谁,只要愿意,我都会答应他的要求!我非要跟别人上床不可。""啊,上帝!我是个婊子,我是巴比伦的娼妇!上帝,你杀了我吧!我就快要死了!"她跳上汽车,飞快地开回家。她找了剃须刀刀片,想割开自己的手腕,最终还是放弃了。"上帝会帮助我,给我应有的惩罚。上帝最清楚我的罪孽,他会了断一切。"凯茜夜以继日地等待,"啊,上帝!我好害怕,求求你快动手吧!我好害怕啊!"她不停地祷告,提心吊胆地等待死亡的到来,后来就到了近乎精神失常的地步。

我用了好几个月,才了解到上面的情况。我的工作主要是围绕她罪恶感的来源进行,比如,她为什么认为自慰是一种罪恶?是谁这样告诉她的?那人又凭什么说自慰是罪恶?与人私通的念头,为什么是一种罪恶?罪恶的要素究竟是什么……了解她心中对这些问题的看法,颇费了

我一番精力。只有当她对自己的罪恶感开始质疑时,才开始透露性幻想和自慰带给她的诱惑。她甚至质疑整个天主教会的权威。跟教会对立当然不容易,她能够做到这一点,是来自我的鼓励和支持。她渐渐相信,我是为她着想,而非带她步入歧途。我们形成的"治疗同盟"关系,是让治疗获得成功不可或缺的要素。

以上大部分工作,都是在临床治疗的基础上进行的。那天,我给凯茜注射了巴比妥类催眠药,并同她做了深入交谈,过了一个星期,她就出院回家了。又经过四个月的强化治疗,她才说出对自己罪恶感的想法:"我现在觉得,天主教会的那一套并不可靠。"凯茜产生这样的认识,说明对她的治疗进入了新阶段。

我让她思考这样的问题:她以前为什么对天主教会那样虔诚,为什么一直缺乏独立的思考?凯茜说:"我的母亲很早就教我,对天主教会不能有任何怀疑。"接下来,我们开始探讨凯茜和父母的关系。她和父亲之间没有感情,父亲白天在外面工作,晚上回家就攥着啤酒瓶,在椅子上打瞌睡。只有星期五晚上例外——他那天晚上会在外面喝酒。家里是她母亲说了算,任何人都不能和母亲唱反调。她的母亲看上去温文尔雅,但是她绝不允许凯茜和她顶撞。凯茜只能乖乖听她训话:"你不可以那么做,亲爱的!好女孩可从不做那种事。""你不应该穿那双鞋,正派女孩从不穿那种鞋。""你是否愿意去做弥撒不是你说了算的,这是上帝的要求,你必须去。"在我的帮助下,凯茜逐渐意识到,在她母亲貌似温情地言传身教的背后,隐藏着一种至高无上的权威感。与母亲冲突和对抗,对于凯茜是不可想象的事。

心理治疗难免出现意外。凯茜出院六个月后,在一个星期天早晨,霍华德给我打来电话,说凯茜又把自己反锁在浴室里,不停地做起了祷告。在我的建议下,霍华德说服凯茜回到医院。就像我第一次见到的那样,凯茜仍躲在角落里,浑身瑟缩。霍华德不明白,究竟是什么原因使她病情发作。我把凯茜带进病房,说:"别再祷告了,凯茜。告诉我到底是怎么回事?"

"我不能告诉你,我做不到。"

"你做得到,凯茜。"

凯茜不停地喘着粗气。她在祷告过程中对我说:"给我吃那种让我说真话的药吧,这样我才能告诉你实情。"

我说:"不行,凯茜。这一次你有足够的力量,你要靠自己努力才行。"

她突然哭了起来。然后她看着我,又恢复了祷告。从她的眼神中, 我感觉得到,她是在生我的气,甚至有些怨恨我。

我对她说:"你是在生我的气。"

凯茜摇摇头,继续祷告。

"凯茜,我想得出十个以上的理由,证明你有可能生我的气,但 是,你不说实话,我就不知道你到底为什么生气。你告诉我吧,我是不 会介意的。"

"我就快要死了!"她哭泣着说。

"不,你不会死的! 凯茜,你不会因为生我的气而死去,我也不会因为你生气而杀死你。你有权生我的气。"

她仍然哭泣着说:"我的日子不长了,我的日子不长了。"

这些话突然让我感觉有些怪,似乎能让我联想起什么,但一时间又想不起来。我只好再次重复一遍:"凯茜,我是爱你的,我不会因为你恨我而惩罚你。"

她哽咽着说:"我恨的不是你。"

我突然想明白了:"我的日子不长了"——在这个世上的日子不长了。"凯茜,你说的是不是《圣经》的第五诫呢——孝敬父母,你在世上的日子就可以长久;不孝敬父母,你就会很快死去?这就是你的心事,对不对?"

凯茜喃喃地说:"我恨她。"仿佛把这些可怕的字眼说出来,就能增加她的勇气,她突然大声说:"我恨她。我恨我的母亲。她从来不让我……从来不让我成为我自己。她总是要我像她一样,她老在逼我……逼我……她从来不给我任何机会。"

治疗过程发展到这一阶段,前面的路依然障碍重重,凯茜必须战胜困难,才能真正成为她自己。她已经意识到母亲的控制带来的伤害,决

心改变这一切。她需要建立自己的价值观,自行做出决定,这让她感到害怕。在通常情况下,由母亲替她做出决定,才能让她感到安全。按照母亲和教会的价值观行事,一切便简单得多。自行去寻找人生的方向,显然需要经受更多的痛苦。后来凯茜对我说:"其实我不想回到过去,但是有时候,我还是怀念过去。至少就某些方面来说,我可以不费多少力气,让一切变得简简单单。"

凯茜逐渐走向自立,而且鼓起勇气,跟霍华德讨论起他在性生活上没有带给自己满足感的问题。霍华德答应做出改善,却没有付诸实际行动。凯茜开始施加压力,而霍华德益发焦虑,并且和我谈起这件事。我鼓励他另找一位心理医生,进行更有针对性的治疗时,他才说起埋在心底的同性恋倾向。原来,他是借着和凯茜结婚,来压抑自己潜在的问题。凯茜有着性感的身材,看上去也很迷人,霍华德便把她当作至高无上的"奖品"——与凯茜在一起,就证明他有男性的魅力。不过,他从未真心爱过她。他们正视了各自的情况以后,就平静地离了婚。

凯茜后来到一家大型服装店做售货员。此后,她在工作和生活中,面临各种选择和决定时,还经常同我探讨。她经受了磨炼,变得坚强而自信。她和男人约会,希望找到理想的伴侣,并且生儿育女。她在工作上也得心应手,始终心情愉快。我对她的治疗结束时,她已晋升为服装店经理助理。我不久前还听说,她转到了另一家规模更大的公司上班。如今,凯茜是个快乐的27岁的女郎,她不再到教堂做弥撒,也不再以天主教徒自居。她不能肯定自己是否仍信仰上帝,不过她会明确地说,至少到目前为止,这个问题对她无关紧要。

凯茜的病例,显示出宗教环境和心理疾病的密切关系。世界上,像 凯茜这样的人成千上万,所以我有时半认真半开玩笑地说:"感谢那些 教会,有了它们,才让我们这些心理医生在职业上更有保障。"我说的 教会,包括天主教会、浸信教会、路德教会、长老教会等等。

当然,教会不是造成凯茜神经官能症的根本原因。宗教只不过是凯西的母亲建立不合理权威的工具罢了。母亲的颐指气使和父亲的不闻不问,才是凯茜患病的根本原因。即便如此,教会还是难逃其咎。在凯茜就读过的教会学校,神父从不鼓励凯茜发挥主观能动性,做出自己的判断,对教会的信条提出质疑。对于教条可能产生的误导和过分苛刻的要求,教会从来不做任何考查和纠正。凯茜信奉上帝、"十诫"和原罪的观念,她沿袭的信仰和世界观,其实并不符合实际需要。她不能自行提出质疑,也不懂得独立思考。教会根本不能帮助她结合自身情况,去建立

合适的信仰。教会只想让信徒们原封不动地继承上一代人的信仰观念。这种情形在世界范围内都是普遍现象。

凯茜这样的病例如此常见,以致许多精神病学家和精神治疗医师把宗教视为"撒旦",他们甚至认为宗教本身就是一种神经官能症——一种禁锢心灵的非理性观念。重视科学和理性的弗洛伊德也有类似看法,兼之他在现代精神病学界的先驱地位,更促使心理学界趋向于把宗教视为疾病。心理学家从现代科学出发,与古老的宗教迷信进行较量,给人类带来了很大的福音。他们必须耗费时间和精力,帮助患者摆脱落后而陈腐的宗教观念,使患者的心灵重获自由。

## 马西娅的案例

多年前,我接待过一位患有长期心理疾病的患者马西娅。她当时20多岁,患有忧郁症。马西娅对生活环境没有怨言,但整天闷闷不乐。她口袋里从不缺钱,而且接受过良好的大学教育,但看她的打扮却像是个贫穷多病的中年妇女,乃至是流浪街头的老妪。我清楚地记得,在治疗第一年,她穿着不大合身的衣服,衣服色彩也很单调,不是蓝色或灰色,就是黑色或褐色;她还背着帆布袋子,袋子色彩暗淡,老是脏兮兮的。她是个独生女,父母都在大学任教,他们坚持认为,宗教是穷人的鸦片。马西娅10岁时,和朋友们一起去教堂做弥撒,还遭到了父母的挖苦和嘲笑。

马西娅接受治疗之初,对父母抱持的观点深信不疑。她自称是个无神论者,坚信人类只要摆脱神灵的束缚,就会过上幸福的生活。有趣的是,在她的梦境中经常出现宗教性的象征符号。比如,她曾梦见一只鸟飞进房间,嘴里衔着用原始文字写成的神秘卷帙。显而易见,她的潜意识里存在着渴望宗教的成分。

起初,我没有对她的人生观和世界观提出质疑。在长达两年的治疗中,我们也从未讨论过宗教问题,谈话主要涉及的是她和父母的关系。她的父母富于理性,而且能满足她的经济要求,但感情上却同她保持着距离。他们把大部分精力投入于事业,却没有花时间陪伴女儿。马西娅成了心理上的孤儿,成了典型的"不幸的富家子女",但她却不愿承认这一事实。每当我提醒她,她其实一直被父母所忽视,她的打扮就像个孤儿时,她就会生气地说自己只是跟随潮流而已,而我无权批评她的装束。

对马西娅的治疗是长期而缓慢的,不过在外表上,她却有了迅速而显著的变化。这主要得益于我们逐渐形成的亲密感,这种亲密感完全不同于她与父母的关系。

治疗进入第二年时,有一天早晨,马西娅背着崭新的皮包,出现在我的治疗室里。她的皮包只有原先的帆布袋子的一半大,色彩艳丽而醒目。正是从那一天开始,几乎每隔一个月,她都会添置一件色彩鲜艳的服装,有的是橘黄色,有的是鹅黄色,有的是淡蓝色,有的是深绿色,就像一朵朵鲜花次第开放。她倒数第二次找我看病时,显然对自己的改

善大为满意。她说:"你知道吗?如今我的心情改变了很多,我的装束和气质也完全变了样。虽然生活环境没有多大变化,我依旧住在原来的地方,做的事也和以前大致相同,但我对整个世界的感觉却完全变了。我感觉温馨而安全,心情也比过去快乐了许多。记得我对你说过,我自认为是无神论者,我现在不那么肯定了。大概我根本不是无神论者。我心情愉快时,有时甚至情不自禁地自言自语:'这个世界其实有上帝存在,因为没有上帝,世界就不会这么可爱。'我不知道如何用语言表达自己的感受,我仿佛置身在一幅宏大的蓝图上。虽然对整体图景所知不多,不过我知道它的确存在,它是那样美好,而我是它的一部分。"

凯茜原本把神灵奉为一切,经过治疗,她不再相信神灵的存在。而 马西娅原本否认神灵,是个无神论者,后来却相信上帝的存在。她们的 治疗程序几乎一样,医生也是同一个人,最终的结果却截然相反。怎样 解释这种情形呢?对于凯茜,心理医生显然有必要质疑她的宗教观,以 弱化上帝在她人生中的不良影响。而马西娅则不然,即使心理学家没有 提出质疑,她的宗教观也会逐渐占据上风。我们或许会问:为使治疗取 得成功,心理学家是否必须主动挑战患者的无神论与不可知论,甚至有 意识地引导患者信仰宗教呢?

#### 特德的案例

特德找我看病时是30岁,过着隐士一样的生活。整整七年,他住在树林深处一栋小木屋里,几乎没有朋友,更没有特别亲近的人。最近三年里,他没有和任何女人约会过。作为调剂,他偶尔会做些木工活,大部分时间则花在钓鱼和看书上,或者去尝试做一些无关紧要的决定,比如晚餐应该准备什么?如何准备?是否该去购买一件廉价的工具……因为他很聪明,还有一笔可观的遗产,根本不用为生计发愁。

第一次就诊时,他就坦言自己有严重的心理问题。他说:"我知道人应该活得有价值、有意义,可我优柔寡断,什么决定也做不了,更不要说重大的决定了。我认为自己该去做一番事业,因此考虑过读研究生,或去学一门职业技术。可是,做什么事都无法提起我的兴趣。我也考虑过当教师,或者专心从事学术研究,比如国际关系、医学或是农业生物学,最终都不了了之,顶多只是进行一两天的尝试。不管在哪个领域,我碰到难题就会泄气,觉得自己的选择是个错误。我感觉人生堆满了难以克服的问题。"

特德告诉我,他的心理问题开始于18岁。当时他刚进入大学,一切都很顺利。他过着再正常不过的生活,有两个哥哥,家境优越,父母感情和睦,对孩子也很关心。特德原本在一所私立寄宿学校就读,而且成绩优异。后来,他疯狂地爱上了一个女孩,不幸的是,在进入大学前的一周,那个女孩拒绝了他的求爱,这对他造成了巨大的打击。他异常痛苦,在大学一年级时,他差不多天天酗酒,所幸他的学习成绩还算不错。后来他又恋爱过几次,由于每次都没有认真对待,最后都无果而终,学习成绩也开始下滑。

大三时,好朋友汉克死于一次车祸,给他带来了不小的震撼。不过,他还是克服了打击。那一年,他甚至还改掉了酗酒的恶习,但优柔寡断的问题却越来越严重了。他始终无法决定他的毕业论文该选择什么题目。他修完了课程学分,在校外租了房子准备论文。只要再交上一篇不长的论文,就能够顺利毕业。其他同学在一个月内就能完成这一任务,而他却花了三年时间。此后他就什么事也没有做成。七年前,他搬进了那座森林,独自住在小木屋里。

特德认为,他的心理问题应该与性爱有关,因为他的问题好像都源

于恋爱的失败。他几乎读过弗洛伊德的每一本著作,也许比我读的还多。在正式治疗的头六个月,我们深入地探讨了他童年时期性心理的发展,却没有取得任何成效。尽管如此,我还是窥见了他性格中某些特别的方面。其中之一就是,不管做什么事,他都缺少起码的激情。比如,他可能会盼望出现好天气,可当好天气到来时,他顶多是耸耸肩说:"也没什么特别的,这一天总是要过去的。"有一天,他在湖里钓到一条肥大的梭鱼。"我一个人也吃不完,又没有别人与我分享,"他说,"所以,我又把它扔回到湖里。"

与缺乏激情的态度相伴而来的,是对一切都表示轻蔑和不屑,似乎 没有任何事物能让他满意。他用挑剔的态度,跟可能影响他情绪的一切 事物保持距离。他非常注重隐私,我很难了解更多细节,这使治疗进行 得格外缓慢,我必须从他口中获得更多有价值的资料。

他做过这样一个梦:"我出现在一个教室里,看到那里有一样东西,我不知道它是什么。我很快把它放进一个箱子,封存起来,不让任何人看到。接着,我把箱子藏到一棵枯死的树木里。树干中间是空的,我用螺丝钉把树皮钉起来。我又坐在教室里,忽然想到螺丝钉可能没有上紧。我紧张得要命,又跑到树林里,重新把螺丝钉拧紧,心里才觉得踏实了。然后,我继续坐在教室里听课。"和其他患者一样,特德梦见了教室和上课,这是一种精神上的自我治疗,他显然是不希望我摸清他的过去,找到他的神经官能症的症结。

治疗进行到第六个月,特德那厚厚的心灵盔甲才出现了一丝裂缝。在来见我的前一天晚上,他曾到一个朋友家里去玩。他抱怨说:"昨晚真是无聊,我的朋友让我听他买的唱片,是尼尔·盖蒙为电影《天地一沙鸥》谱曲的原声带。我真是觉得心烦,我不明白,他受过那么好的教育,为什么还会认为那种无聊的东西是有价值的,而且居然还把它称为音乐?"

他的轻蔑之态过于明显,所以我竖起耳朵,仔细辨析他的想法。我说:"《天地一沙鸥》是宗教作品,所以音乐也有宗教的味道,是这样吗?"

"如果你把它当成音乐,说它有宗教味道,或许也是可以的吧。"

"让你讨厌的,可能是它的宗教味道,而不是音乐本身。"

特德说:"可能吧。反正我很讨厌那种宗教。"

- "你讨厌的是什么样的宗教?"
- "滥用感情,忸怩作态。"说出这几个字时,他的表情和腔调,都透露出极度的厌恶。
  - "还有哪些宗教是这样的呢?"我问。

他看上去有些困惑,有些慌乱,"我想不是很多。不管怎么样,宗 教对我一向缺少吸引力。"

"一直都是这样吗?"

他有些遗憾地笑了笑:"不,我在青春期时大脑简单,那时候对宗教很虔诚。我在寄宿学校三年级时,甚至还在学校小教堂做过执事呢。"

- "后来怎么样呢?"
- "什么后来?"
- "你的宗教信仰怎么会发生改变呢?"
- "大概是我长大了, 所以就不再需要它了。"
- "你是怎么长大的呢?"
- "你这话是什么意思?"特德有些恼火,"人人都会成长,别人是怎么长大的,我就是怎么长大的,这还用问吗?"
  - "你什么时候发现自己长大成人,不再需要宗教了呢?"
  - "我不知道。我以前告诉过你,我上大学以后,就没有去过教堂。"
  - "完全没有吗?"
  - "一次也没有。"

"高中三年级,你在学校小教堂做过执事,暑假时你经历了一次失恋的打击,就再也没有去过教堂。发生这么大的变化,在你看来,是否和你被女朋友拒绝有关系呢?"

"我不觉得有多少关系,有很多同班同学和我差不多,到了一定阶段,大家都不再相信宗教了。我不再信仰宗教,与我和女朋友分手这件事也许有关系,也许没关系,我也说不清楚。我只是知道,后来我对宗教没有任何兴趣。"

大约一个月之后,治疗过程又有了新的突破。当时,我和特德正在讨论他缺少激情,对一切都没有兴趣的问题。他承认:"我最后一次产生激情,大约是在10年以前。大学三年级的期末论文,我写的是与现代英语有关的题目,我记得当时我写得很投入,很专心。"

"你的论文题目是什么?"我问。

"时间太久了,我记不得了。"

"怎么可能呢,你好好想一想,一定还记得。"

"大概是探讨英国诗人霍普金斯吧。在我看来,他应该是属于最早期的真正意义上的现代诗人。我的论文好像是分析他的《庞杂之美》这首诗。"

我走进书房,找到了大学时代的英语诗歌课本,《庞杂之美》这首诗在第819页,我念道:

上帝理应得到赞美,

是他创造了色彩缤纷的万物——

天空的斑斓色彩,

犹如母牛身上的斑点花纹;

玫瑰色的鼹鼠灵动自如,

宛如自由自在的七彩鲑鱼;

火红的炭火中爆之欲出的栗子;

金翅雀的美丽翅膀;

起伏的山坳、闲置的耕田、新犁的梯田;

这一切,

构成了层次分明的壮美景貌。

还有各行各业的人们不同的装束、工具、装备,

一切对立的、原始的、冗余的、怪异的事物,

世界变化多端、万象汇集, 谁又能领悟其中真谛?

快中有慢、甜中带酸、炫目中夹杂黑暗,

上帝创造出的美超乎一切变化,

且让我们由衷地赞美他。

我的眼眶湿润了。我深受感动地说:"这是一首饱含着热忱和激情的诗。"

"是的。"

"这首诗的宗教意味很强。"

"是的。"

"这篇论文,是你秋季学期结束时写的,那就应该是在一月份,对不对?"

"没错。"

"如果我没有记错,你的好朋友汉克,是在同年二月份出的车祸。""对。"

这时候,我感到房间的气氛有些紧张。我不是很清楚随后应该怎么办,只好凭着直觉继续追问:"照此说来,你到了17岁,被第一个女朋友拒绝,然后你就放弃了宗教信仰。三年以后,又因为最好的朋友的死亡,放弃了对一切事物的热情。"

"不是我放弃,而是我的热情被所有这一切吸干了!"特德大声说。 他就像是在吼叫,我从来没有见过他的情绪如此激动。

"上帝拒绝你,因此你也拒绝上帝,对吗?"

"难道不可以吗?"他以惯常的反击口气说,"这个世界太恶心,一直叫人恶心。"

"我原来以为你的童年很幸福。"

"根本不是。我的童年更叫人恶心。"

在特德貌似平静的外表下,隐藏着痛苦的童年记忆。两个哥哥过去老是欺负他,到了叫人忍无可忍的程度。特德的父母更关心自己的事业,而且两个人彼此怨恨,对孩子的事极少过问。在他们看来,兄弟吵架是正常的。他们从未想过如何保护年幼的特德。特德最大的安慰,就是躲在乡下独自散步。由此可知,早在10多年前,在他的内心深处就种下了离群索居的种子。独处能让他松一口气,真正远离哥哥们的折磨。回忆起往事,特德对世界的仇恨,犹如泉水般涌出。此后几个月,他连续对我回忆起伤心的童年,回忆起女朋友的拒绝,以及汉克的不幸死亡。他觉得这些让他难以承受,他的人生就像是死亡与痛苦并存、危险与邪恶同在的巨大漩涡。

经过15个月的努力,对特德的治疗出现了转折。那天他带来一个小本子,说:"你经常说我过于掩饰真相,不肯说出自己的秘密,事实也是如此。我昨晚收拾过去的东西,看到了这本大二时的日记。我还没有重新读过,所以原封不动地交给你。或许你会有兴趣,看看10多年前的我是什么样子。"

我说我一定会的。我用了两个晚上读完了日记。日记再次印证了他过去的生活方式:独来独往,喜欢像隐士一样。此外的内容不多,不过有一件事引起了我的注意:那年一月份的某个星期天,他一个人外出爬山,赶上暴风雪,半夜才回到学校宿舍。"我是多么兴奋啊,"他写道,"平安归来让我有一种狂喜的感觉,就像去年夏天那次死里逃生的经历一样。"下一次同他见面,我就问起他那年夏天的事情。

他说:"我告诉过你了。"

他每次这样说,其实都是想隐藏什么,我识破了这一点,继续追问下去:"你还有些事没对我说过,我敢肯定。"

他终于说:"你还记得我大一暑假时,曾到佛罗里达去打过工吗? 我那时赶上了一场飓风。你知道,我一向喜欢暴风雨。就在大风大浪最猛烈时,我赶到码头那里。一阵海浪扑过来,把我冲下了大海,另一个大浪又把我推了回来。整个过程非常简单,而且是在一瞬间。"

我感到难以置信,于是问道:"你真的是在风浪最大的时候独自跑到码头去的吗?"

"我说过我喜欢暴风雨,我喜欢体验大自然的疯狂肆虐。"

"这一点我能理解,我也喜欢暴风雨,不过,我可不会像你这样去冒险。"

特德叹了口气,回答说:"好吧,我对你说实话吧——我当时有自 杀的倾向,我后来也琢磨过这件事。那年夏天,我很想结束自己的生 命。说实话,我不记得当时自己是否怀着自杀的念头赶到码头。我真的 不太在乎结束生命。"

"你被冲到了海里?"

"是的,我都搞不清是怎么回事。海浪太大,什么都看不见,我只是感觉一个巨大的浪头打过来,一下子就把我卷走了。我整个人淹在水里,失去了自救的能力。我本来以为死定了,感觉非常害怕,但过了一会儿,整个人又被浪送回到岸边,还撞到码头的水泥柱上。我挣扎着爬上岸,手脚并用地爬到路边,身上出现了好几处淤血,幸好伤得不重。"

"对于那一次的经历, 你有何感想呢?"

特德挑衅似的反问:"什么叫做有何感想?"

"没什么,我是说你对死里逃生有什么感想?"

"呃,我只是觉得,当时的运气还不错吧。"

我说:"运气?你认为那是运气?你认为海浪把你推回到岸边,只是一种巧合,对吗?"

"当然,本来就是这么回事。"

"不过,有些人会把这种情形称为奇迹。"

"对我来说,也就是走运而已。"

"那就算你走运好了。"我说,"特德,你遇到不幸的事,总是归罪于上帝,抱怨这个世界叫人难以忍受;赶上奇迹般的好事,你却认为是运气。你怎么解释这些事情呢?"

特德也意识到,他不自觉地采取了双重标准。从此以后,他开始留心周围美好的事物。他不仅聚焦黑暗,也开始关注光明。除了反思汉克以及其他人的死亡,他也注意审视人生的快乐。他逐渐意识到,人生某些痛苦原本就是难以避免的,生命原本就是矛盾而庞杂的组合。随着他的观念的进步,我们的关系也越来越和谐。他再次尝试同女人约会,对身边的事物也表现出更大的热情。他的宗教信仰重新萌芽。他在诸多事物的变化中,研究生存与死亡、创造与毁灭的奥秘。他倾听和宗教有关的音乐,阅读神学书籍,还买了一本《天地一沙鸥》。

经过两年的治疗,有一天早晨,特德对我说,他现在可以从我这 里"毕业"了。他兴奋地说:"我打算申请进入心理学研究所。你大概以 为我是想模仿你,其实我是认真考虑过的。"

我鼓励他说下去。

"我觉得我应该做一些真正有价值的事。既然我打算回去读书,就 应该选择一门真正有价值的学科。我觉得研究人类的心灵很有意义,从 事心理治疗非常重要。" 我问道:"人类的心灵和心理治疗,是最重要的事情吗?"

- "呃……我想,最重要的应该是上帝。"
- "既然如此, 你为什么不去研究上帝呢?"
- "这是什么意思呢?"
- "你说上帝最重要,那为什么不去研究上帝呢?"
- "对不起,我听不懂你在说什么。"
- "那是因为你不想听懂。"
- "我真的听不懂,人怎么可能去研究上帝呢?"
- "有的学科研究心理学,也有的学科研究上帝,这是事实。"我回答说。
  - "你是指神学院吗?"
  - "是的。"
  - "你的意思,是让我将来去当牧师?"
  - "是的。"
  - 特德瞠目结舌,"哦,那可不行,我做不到。"
  - "为什么做不到?"

他没有直接回答问题,而是拐弯抹角地说:"心理医生和牧师相比,也不见得有什么不同。我是说,牧师扮演的也是心理治疗者的角色,而心理治疗和牧师的传道也很接近。"

"那你干吗不去当牧师呢?"

特德突然恼羞成怒,说道:"你为什么要逼我呢?选择什么学科和职业,那是我自己的事,我想干什么,完全是我的自由。心理医生不能

指点患者怎么做。你无权替我做出决定,我可以自己做出选择。"

我说:"听着,我不是在替你做决定,我只是在帮你分析另一种可能的选择。你却因为某种原因不考虑其他的可能性。你自己说,你想做最重要的工作,而且你认为最重要的就是上帝。但是,当我建议你把为上帝工作作为职业时,你却极力排斥。你说你做不到。即便你真的做不到,那也没关系,但了解你为什么做不到,是在我的职责范围之内,对不对?现在我再问你一遍:你为什么不考虑做牧师的可能性呢?"

特德有气无力地说:"我就是不能去当牧师。"

"为什么?"

"因为……因为牧师是上帝的仆人,这是人所共知的事情,我是说,如果我去当牧师,就必须公开我信奉上帝的事。以后不管当着什么人,我都必须做出虔诚的姿态,但我做不到。"

"是啊,你必须偷偷摸摸的是不是?你可以把自己关在房间里,表达你最大的虔诚,到了公共场合,就是另外一回事了,对不对?"

特德叹了一口气说:"听着,你不了解我的情况。过去,每当我说对什么事有兴趣、有激情的时候,我的哥哥都会嘲笑我。"

"你现在还是活在过去吗?你仍然只有10岁吗?你还是和哥哥生活 在一起吗?"

特德哭了起来,说:"其实不只如此,父母也用同样的态度对待我。不管我做错了什么,他们都会惩罚我,拿走我最喜欢的东西。'咱们看看特德最喜欢什么?对了,我们说下个礼拜去他姑妈家,他就高兴得不得了。那就别让他去了。对了,还有他的弓箭,他最喜欢这种玩具了,我们就把它没收好了。'他们的招数很简单:抢走我所有心爱的东西,只要是我喜欢的,都会被他们随时拿走。"

治疗终于触及到了特德神经官能症的本源。他开始凭借意志力,自 行做出决定。他一再提醒自己,他不是10岁的孩子,不必再受父母的管 束和哥哥的欺负。他开始培养对某些事物的热情,表达对生命和上帝的 热爱。他最终决定去神学院。在启程前几周,我收到一张他寄来的支 票,这是上个月的治疗费。我注意到他在支票上的签名,不再是名字的 简称"特德",而是签上了他的全名"西奥多",我打电话问他:"这是什么原因?"

"我本来就希望你注意到它,"特德说,"我想我仍在以某种方式,有意隐藏自己的秘密,对吗?小时候,我姑妈就告诉过我,西奥多这个名字是'爱上帝的人'的意思,我应该以此为荣。我当时的确很骄傲,就去告诉了哥哥,他们却拼命嘲笑我,还说我是个娘娘腔,以后我就不敢再用这个名字了。现在我突然觉得,这个名字不会让我感到尴尬。我决定以后经常使用我的全名,毕竟,我本来就是一个爱上帝的人,不是吗?"

## 婴儿与洗澡水

前面举出的例子,都是为了回答一个问题:信仰上帝是否是一种心理病态?要消除童年时的传统观念与迷信思想的束缚,我们就必须认真对待这个问题。从上述事例可以发现,答案不止一个。有时候,答案是肯定的,例如天主教会和母亲灌输的信仰就阻碍了凯茜的成长。她对信仰提出质疑,找到出现问题的原因,才过上了更有活力的生活,让心灵得到了成长的自由。有时候,答案又是否定的,例如马西娅认同了自己的信仰,才脱离了童年时狭隘的小宇宙,进入更辽阔、更温暖的大宇宙。同样,特德的心灵重新焕发生机,与找回信仰更是有着密不可分的联系。

答案亦是亦非,我们该如何面对呢?探求真理是科学家的天职,但 科学家也是凡人,和普通人一样,他们在潜意识中,也希望为最复杂的 问题找到最简单明确的答案。这样一来,他们探索宗教与信仰的问题 时,常常会陷入两种陷阱:一种是不管三七二十一,一律采取排斥和摒 弃的态度,即把婴儿和洗澡水一股脑倒掉;另一种则是画地为牢,不肯 承认在熟悉的小圈子以外,还存在更值得深入探索的神秘事物。

不夸张地说,在真实的上帝周围,其实流淌着大量肮脏的洗澡水: 残酷的圣战、宗教审判、动物牺牲、活人献祭、极度的迷信、愚民政策、教条主义、极端无知、伪装虔诚、自以为是、顽固不化、焚烧书籍、把女巫处以火刑、阻碍人类的思想进步、制造恐惧感、强迫服从、病态的原罪、疯狂的朝拜等等,可谓不可胜数。追根溯源,这一切究竟是上帝有负于人类,还是人类对不起上帝呢?无数宗教信仰都是以毁灭性的教条主义为特征,那么,问题是出在我们过于信仰上帝,还是我们天生就容易流于教条主义呢?熟悉顽固无神论者的人都知道,他们从不信仰神灵,以打破神灵崇拜为荣,乃至到了独断专行的程度。他们实际上并不比狂热的宗教信徒好到哪里。那么,我们该摒弃的是信仰本身还是教条主义呢?

科学家容易把婴儿和洗澡水一道泼掉的原因,还在于科学本身就是一种宗教。刚刚接受科学启蒙的新生代科学家,其狂妄和偏执的程度,可能丝毫不逊于基督教的十字军,或者狂热的圣战勇士。如果他们的家庭或文化背景原本就带有宗教的无知、迷信、顽固与伪善成分,他们的狂妄和偏执就可能更严重。在破除原有的信仰崇拜方面,我们的动机不

仅有知性因素,也含有情感的成分。科学家成熟的标志之一就是能够意识到,像其他任何宗教一样,科学也可能流于教条主义。

我坚定地认为,对于别人教给我们的一切,包括通常的文化观念以及一切陈规旧习,采取冷静和怀疑的态度,才是心智成熟不可或缺的元素。科学本身很容易成为一种文化偶像,我们亦应保持怀疑的态度。

我们的心智可能很成熟,成熟到足以摆脱对上帝的信仰,与此同时,我们也可能成熟到去信仰上帝,即接受宗教信仰。充满怀疑色彩的无神论或不可知论,未必属于更高级的世界观。我们甚至可以相信,尽管世上有各种谬误的神灵观念,但必然存在一个真正的"神灵"。

著名的神学家保罗·迪里奇曾提出过"神外之神"的观念,某些睿智的基督教徒也曾欢欣鼓舞地宣布:"上帝已死。上帝永生。"心智的成熟,意味着走出迷信,进入不可知论,再脱离不可知论,真正认识神灵的存在。

900多年以前,杰出的伊斯兰教智者阿华凯尔,走的便是这样的道路,他在一首诗歌中写道:

直到学院与清真寺光塔倾覆,

我们神圣的职责才算大功告成。

直到信仰变为排斥,排斥变为信仰,

真正伟大的穆斯林才会显形。

我们无法确知心智成熟之路是否需要经过充满怀疑的无神论或不可知论,逐步通往真正的信仰,但是可以肯定,像马西娅和特德这样经过治疗而开始采取怀疑立场的人,似乎全然在朝着信仰上帝的方向迈进。尤其值得关注的是,他们培养的信仰,跟凯茜摆脱掉的那种信仰截然不同。宗教分为很多种,信仰的层次也分为很多种,对于某些人而言,某些信仰可能具有危害性,另一些则未必有害,甚至可以造福民生。

上述认识对于心理医生大有必要,毕竟他们要直接面对患者心智成熟的问题。对患者信仰体系的合理性做出判断,是他们义不容辞的责任。心理医生以理性为前提,他们即使没有继承弗洛伊德的衣钵,也至少属于怀疑主义者,所以他们常把狂热的信仰视为病态的表现,这就很容易导致彻头彻尾的偏见。

不久前,我接触过一个大四学生,他几年前曾考虑到修道院出家。他在一年前开始接受心理治疗,目前治疗仍在持续。他说:"有关我的信仰以及我想出家的想法,我一直不敢告诉医生,我认为他不会理解我。"我对这个年轻人的了解有限,无法准确评估他信仰的本质。我不知道他曾打算出家的想法,是否带有神经官能症倾向,不过我很想告诉他:"你应把想法和感受告诉医生,坦率地说出一切,这样治疗才能产生更好的效果。你应该给予医生充分的信任,相信他能采取客观的态度。"但是我没有对他说这些话,因为我不能确定他的医生能否保持客观,能否通过宗教和信仰的观念,进一步了解他的患者。

心理医生对宗教的过分简单化,会使患者处于不利境地。不管是坚持认为宗教大有好处,还是把宗教一律视为致命的魔鬼,都会造成程度不同的问题。但以保持中立客观为幌子,对患者的宗教信仰问题一概回避,同样无助于问题的解决。在这些问题上采取平衡、客观的立场,并不是容易的事情。我真诚地希望,心理治疗者面对患者的信仰,能够采取更成熟、更稳妥的态度,而不是不屑一顾或敬而远之,甚至避之唯恐不及。

有的心理医生发现,病人在视觉上会出现一种奇怪的现象:这些病人只能看见正前方一片非常狭窄的范围,上下左右全都无法看到。他们不能同时看见并排放置的两件东西,一定要偏转头才能看得见另一件东西。这就像透过隧道或一根管子看东西一样,只看见一个小圈子里的事物。这种人没有任何生理上的视力疾病,而是在心理上自己给自己设置了限制。科学家之所以会把洗澡水和婴儿一起泼掉,一个重要原因是他们患了管窥症,没有看见那个婴儿。如果我们能以开放的心态对待事物,就会感受到身边处处有奇迹。最后一部分,我们就来讨论恩典和奇迹。

# 第四部分 恩典

我们之所以能具备爱的能力和成长的意愿,不仅取决于童年时父母的滋养,也取决于我们一生中对恩典的接纳。

## 健康的奇迹

奇异恩典,何等甘甜, 我罪已得赦免; 前我失丧,今被寻回, 瞎眼今得看见。

如此恩典,使我敬畏,使我心得安慰; 初信之时,即蒙恩惠, 真是何等宝贵!

许多危险,试炼网罗, 我已安然经过; 靠主恩典,安全不怕, 更引导我归家。

将来禧年,圣徒欢聚, 恩光爱谊千年; 喜乐颂赞,在父座前, 深望那日快现。

这首早期美国赞美诗的标题是《奇异恩典》。以"奇异"形容恩典,就意味着它不符合我们所熟知的规律,无法按照常理来预测。接下来的内容会证明,恩典其实是一种普遍存在的现象,并且在一定程度上是可以预测的。然而,在传统科学和"自然法则"的概念框架下,这样的现象是无法解释的,只能被归结为奇迹。

在心理治疗中,我自己和别的同行常常为一些奇特的现象感到惊讶,其中之一就是,有些患者的精神极其坚韧。传统意义上的医学专家们,经常指责心理医生们的理论和手段不够精确,缺乏科学性。事实上,我们对神经官能症患者病因和发展状况的了解,其精确的程度远远超过绝大多数医学领域。通过心理分析,我们可以了解患者的神经官能症产生于什么时间,什么地点,因什么原因而产生,通过什么方式而发展,怎样治疗才可使患者痊愈。然而,我们却无从得知,为什么许多患者经受过一连串重大打击之后,病情并没有变得多么严重,精神更没有全面崩溃。其中原因何在?毕竟按常理考虑,这样的打击本该给患者造成严重的心理创伤,其神经官能症本应极为严重才对。

有一位35岁的商人,他的事业很成功,却因患上轻微的神经官能症而向我求助。他原本是个私生子,童年是在芝加哥贫民区度过的。他一开始由聋哑的母亲独立抚养,到了他5岁时,州政府认定母亲无力抚养他,就强制把他交由三个家庭轮流抚养。之后,他遭到了种种轻蔑乃至折磨,极少体验到温暖和亲情。15岁时,他的先天性脑部动脉肿瘤造成血管破裂,身体出现局部瘫痪。16岁时,他离开了养父母家庭,开始在社会上独立生活。17岁时,他和别人打架,把对方打成重伤而锒铛入狱。在作为少年犯接受管教期间,他没有得到过任何心理治疗。

度过了六个月单调而乏味的牢狱生涯之后,经由介绍,他在一家名不见经传的小公司做了一名仓库工人。以他的情况看来,想必心理医生和社会工作者们都会认为他前途渺茫,人生毫无希望。然而,事实却出乎人们的意料:不到三年,他就晋升为该公司有史以来最年轻的部门经理。五年后,他和公司另一位女经理结婚,并离开公司自行创业,随即很快成了富商。如今他是个好父亲,是个自学成才的知识分子,是社区的领袖人物,也是个很出色的艺术家。这一切究竟是怎么回事呢?遭受过那么多打击,却能实现今天的辉煌,委实叫人难以想象。通过一般的

因果关系,似乎难以做出合理的解释。也许我们可以找到他患有轻微神 经官能症的原因,并采取有效措施予以治疗,可我们却无从得知,他那 不寻常的成功经历,究竟是源于何种力量。

这位商人的心理创伤有案可查,后来的成就又显而易见,所以引用 这一案例更有说服力。一般人童年时都遭到过不同程度的心理创伤,但 是其中不少人成年后,事业都蒸蒸日上,其心理健康状况也要强于他们 的父母。我们容易理解,为什么有的人会患上心理疾病;我们无法理解 的是,为什么有的人承受创伤的能力如此强大?为什么某些人哪怕遭遇 小小的挫折,都会产生轻生的念头,而有的人即使经受最难以想象的打 击,也不至于自寻死路?人与人为何有着天壤之别?对于这些难以解释 的谜团,我们只能简单地概括为:世界上存在着某种神奇的力量,它们 凭借我们所不了解的一整套机制,在冥冥之中影响着大多数人,使之安 然渡过难关,而且不致产生严重的心理问题。

生理上的疾病,未必一定和心理疾病有关,但事实上,二者之间的 联系却是普遍存在的。我们往往知道是什么原因导致我们生病,却很少 了解是什么原因让我们保持健康。你去请教一个医生,脑膜炎因何而 起,他会毫不犹豫地告诉你:"那还用说,当然是脑膜炎双球菌造成 的。"然而,这样的答案并不能令人满意。如果今年冬季,医生来到我 目前暂居的村庄,从每个居民的咽喉处取出细菌做活体培养的话,他们 就可能发现,在每10个人当中,大约有9个人都是脑膜炎双球菌携带 者。奇怪的是,这个村庄多年以来都没有出现过脑膜炎病例,今年也不 大可能出现。这究竟是怎么回事?尽管脑膜炎的病例并不普遍,但是导 致该病的双球菌却极为常见。对此,医生常用"抵抗力"作为解释,认为 是人体的免疫系统在抵制脑膜炎双球菌和其他病原体的入侵。我们当然 知道免疫系统的确存在,并且对它的具体机制也有不少了解,但仍有很 多问题无法回答。每个冬天,在死于脑膜炎的人群中,固然有的人是缘 于身体抵抗力差,免疫机能出现了问题,可是绝大多数人却身体健康, 有着很强的抵抗力。我们当然可以简单地概括,这些患者统统死于脑膜 炎,不过这样的概括显然过于肤浅。我们不了解个中内情,只是隐约感 觉到,某种一向保护我们的力量,在某些患者身上忽然间失去了效力。

抵抗力的说法,既适用于像脑膜炎这样的传染性疾病,也适用于其他生理疾病。然而,对于抵抗力在非传染性疾病中发挥作用的具体机制,我们几乎完全没有了解。溃疡性结肠炎是一种通常被认为与心理紊乱有关的疾病,在有的人身上发作过一次之后就终生不再复发,而在另

一些人身上,这种疾病却一再发作,甚至因病情恶化而导致死亡。表面上相同的病症,结果却完全不同,对此,也许我们只能笼统地做出结论:后一类人的心理出现了严重的问题,以致对这种疾病的抵抗力远远不及一般人。至于具体是怎么回事,我们就完全不清楚了。

有越来越多的人认为,所有病症都属于心理疾病范畴,即心理上首先出现问题,然后导致身体免疫系统失效。令人惊奇的是,有的人免疫系统非但没有失效,而且相当正常。照理来说,人类应该极易被细菌或是癌细胞夺去生命。我们的身体很容易被脂肪和血液凝块堵塞,或者被盐酸溶液腐蚀,因此我们应该随时都会生病并迅速死亡。然而事实却是多数人很少生病,死亡也不是轻而易举的事。

与意外事故有关的某些现象,也许更容易引起我们的兴趣。很多医生和心理专家都接触过极易发生意外事故的人。在这方面,最富戏剧性的案例之一,是我曾经接触过的一个14岁男孩。当时,我负责调查他作为一个"问题少年"是否适合住院治疗。在他8岁那年的11月,他的母亲突然去世;9岁那年的11月,他从梯子上掉下来,摔断了胳膊;10岁那年的11月,他骑自行车时发生车祸,造成头骨损伤,还伴有严重的脑震荡;11岁那年的11月,他从天窗上跌了下来,造成臀部骨折;12岁那年的11月,他从滑板上摔下来,导致手腕骨骨折;13岁那年的11月,他被汽车撞伤,造成骨盆断裂。

没有人怀疑这个男孩有遭受意外事故的倾向,或者其中另有隐情。 事实上,他没有故意自伤的任何念头,即便是母亲去世,也没有让他感 觉多么伤心。他甚至语气平淡地告诉我,他早已不大记得她了。我认为 要了解这些意外事故的成因,必须把有关"抵抗力"的观念加以延伸—— 从患者心理疾病的成因,延伸到意外事故的内涵上,从对意外事故的抵 抗力角度考虑问题。在人生某些阶段,某些人的确容易遭遇一系列意外 事故,但在多数情况下,多数人对意外事故都具有强大的抵抗力。

我清晰地记得自己9岁那年冬天发生的一次意外。有一天傍晚,我背着书包回家,走在一条满是积雪的街道上。我一不留神滑倒在地,一辆汽车正好迎面驶来。就在即将撞上我脑袋的一刹那,司机紧急刹车,停了下来。我的两条腿紧挨着汽车前轮。我从汽车下面爬出来,居然毫发无损。我惊恐万分,一路狂奔回家。那场意外本身或许没什么大不了的,只能说我极其走运而已。但如果和其他事件一并考虑,也许我们就不会仓促做出结论。比如,我有多少次在走路、骑车或开车时,险些被汽车撞倒?有多少次在夜里开车,险些撞上行人或骑自行车的人?我有

多少次紧急刹车,结果只差一点点就会撞上另一辆汽车?我有多少次在滑雪时险些一头撞到树上?有多少次险些从楼上窗户掉下去?还有,我在打高尔夫球时用力挥起的球杆,有多少次刚好掠过眼皮,擦过发梢.....我的人生为何如此新鲜、刺激,而且富有戏剧性呢?

你仔细回顾你自己的一生,也很容易发现,生活中有无数"千钧一发"的时刻,带给你极其神奇的体验。你险些发生意外事故的次数是实际发生的好几倍。你会意识到,你具备特有的生存能力,对意外事件有着某种特殊的抵抗力,而这并不是你自主选择的结果。既然如此,难道说绝大多数人的人生本来就充满危险吗?我们活到今天,真的要感谢神奇的力量吗?难道是"神奇的力量保佑着我,让我一直活到了今天"?

也许你认为这样的意外事件算不上神奇,不过是求生本能起作用的结果。可是,一句简单的"求生本能"就能够解释一切吗?就能使我们对奇迹的存在视而不见吗?我们对于"求生本能"这一事实本身就所知甚少,大量的意外事件更是提醒我们,我们生存至今,是得益于一种比本能更奇妙的力量。我们不妨认为存在着某种神奇的力量,能够对抗我们身体和心理的疾病。众所周知,潜意识引导着身体的运动。但是偶然事件似乎更加神奇,其波及范围也更加广泛,乃至涉及人与人、人与其他事物的关系。我9岁那年,那辆汽车没有从我身上轧过去,是我的生存本能在起作用吗?还是司机身上具有某种本能,使我不至死于非命?或许我们的本能,不只为保护我们自己的生命,也是为了保护别人的生命。

尽管并没有亲身经历过,但我曾从朋友口里听说过这样的交通事故——原本可能成为牺牲品的人,竟然从撞得破破烂烂的汽车里毫发无伤地爬了出来。我的朋友们感到无比惊奇:"真是叫人无法想象啊!从损坏得那样严重的汽车里,居然有人能得以生还。更奇怪的是,他们伤得并不重。"我们怎样解释这种现象呢?这完全是一种偶然吗?我的这些朋友并不是信仰宗教的人,他们感到神奇,是因为在那些交通事故中根本不存在逃生的可能性。"在那种情况下,本不该有任何人活下来。"他们说,"啊,我想上帝就是喜欢酒鬼。也许现在还不是那个家伙进天堂的时候吧?"

有些人把这些偶然事件解释为运气使然,或者是纯粹的意外,或者是"他们的命运出现了意想不到的转折",仅此而已。他们对这样的解释感到满意,也由此关闭了深入探究的大门。如果我们进一步分析,以本能来解释这些偶然事件,似乎同样无法令人满意。难道汽车——非生命

的事物——拥有一种本能,在其自身发生损毁的时候,能够根据车里人的身体轮廓,采取特殊的方式来保护他们的生命吗?还是车里的人有一种本能,能够根据汽车损毁时的冲击力,及时采取某种特殊的姿态保护自己呢?这些说法听上去无疑是荒谬的,当我们试图解释这些偶然事件时,关于本能的传统观念显然起不到任何作用。同步性的概念可以帮助我们更好地理解这种现象,不过在思考同步性之前,我们应该先了解一下潜意识的相关内容。

## 潜意识的奇迹

我在接待新的患者时,常常在纸上画出一个大圆圈,然后在圆圈内画上一个小方块。我指着小方块说:"这就是你的意识,而圆圈内的其他部分则是你的潜意识,占了总面积的95%以上。如果你更多地了解自己,就会发现你的潜意识——这个你所知甚少的'自己',有着极为丰富的内涵,它的神秘性超出你的想象。"

潜意识是一片神秘的领域,梦是它存在的最好证据。有一位社会名 流,患上了多年难以治愈的抑郁症。他总是感到无聊,却始终找不出原 因所在。患者的父母当年很贫穷,而且默默无闻,他的祖辈却曾声名显 赫。一开始他并没有告诉我这件事。几个月以后,他对我讲了一个奇怪 的梦,才让我看到了他潜藏的进取心:"我和父亲出现在一座公寓里, 那里摆放着许多巨大的家具,它们大得令人窒息。那时候我比现在年 轻。父亲让我驾驶帆船,到附近海湾的另一端,把他丢在海岛上的一条 船拖回来。我不知他为何要把船丢在那里,但我对这件事很热衷。我问 他怎样找到船,他把我带到一个高耸的柜子前。柜子足有12英尺长,顶 端几乎顶到了天花板,上面有二三十个大抽屉。他告诉我,沿着柜子一 直看过去,就会看见那条船。"乍看上去,这个梦的含义很难理解。按 照惯例,我让他就柜子这一意象随便展开联想,他马上回答:"不知为 什么,或许是因为它带给我的压迫感吧,我最先想到的是棺材。"我 问:"那么抽屉代表什么呢?"他突然笑着说:"也许我是想杀掉我的祖 先们。那些抽屉使我联想到家族墓穴,每个抽屉大得可以装上一具尸 体。"梦的含义终于被揭示出来:他年轻时就希望成就功业,就像他赫 赫有名的祖先。他也为此感觉到巨大的压力,所以在心理上恨不能"杀 死"所有的祖先,以便让心灵获得自由。

任何有梦的解析经验的人,都会认定这是一个有意义的梦。做梦者感觉自己出了问题,潜意识就安排了一出戏,告诉他问题的来源——做梦者原本难以意识到的来源。而且,这样的梦显然运用了象征的技巧。由于梦带来的启示,患者的治疗有了重大突破。潜意识帮助他剖析自我,找到了治疗疾病的途径。潜意识的技巧之高明,令人叹为观止,即便和世上最出色的戏剧家相比,恐怕也毫不逊色。

心理医生每每把梦的解析作为治疗的重要环节。我本人曾一度忽略 过许多梦的意义,以及梦有可能带来的启示。潜意识可以用清晰的语言

讲述患者最真实的情况。只要做出正确的解释,这些信息就能滋养心灵,促进心灵的成长、心智的成熟。那些能够解释的梦,一定会给做梦者带来有益的信息。这些信息会以各种形式出现,提醒我们小心陷阱,为某些难以解释的问题提供答案。在我们自认为正确时,这些信息明确地指出我们是错的;我们认为自己可能是错的时候,它们会给我们勇气,让我们确信自己是对的。有时候,我们的梦还会提供意识所缺少的关键信息。我们迷失方向时,梦会成为前进的向导;我们犹豫不决时,梦会给我们正确的指引。

即便我们的大脑处于清醒状态,潜意识也会提供各种信息,与我们沟通,帮助我们解决人生问题。此时,它采取的方式与通常的梦略有不同,我们可以称之为"杂念"。就像我们对待梦的态度一样,对于"杂念"这种支离破碎的信息,我们可能同样不以为意。心理医生常要求患者说出脑海里最早出现的想法,哪怕它们乍看上去显得荒诞和琐碎。

有一位年轻的女患者,早在青春期时就经常眩晕,立足不稳,好像 随时都会跌倒在地, 但却找不出原因所在。眩晕的感觉迫使她常常伸直 双腿, 臀部下沉, 以保持重心平衡, 如此一来, 她只能体态僵硬地蹒跚 而行。这位患者思维敏捷,学识丰富,人际关系也很正常。她接受过多 年的心理治疗,情况却一直没有好转。她找我看病不久后的一天,我们 正随意交谈,我的脑子里突然冒出"小木偶"三个字。我当时正专心听她 说话,于是马上把这个奇怪的字眼逐出了脑海。但是,仅仅过了一会 儿,它又再次出现,这一次是那样清晰,就像印在眼帘上一样。我使劲 眨眼, 试图集中精神, 可它就像是生了根, 怎么也不肯离去。于是我对 自己说: "等一下! 假如它是一种天启, 而且想以这种方式引起我的注 意,就极有可能是在暗示我,我需要了解一条重要信息。"接下来,我 努力思考这样的问题:"小木偶"这三个字,究竟有什么特殊含义?难道 它和我的患者有某种关系吗? 难道她就像个小木偶吗? 她的长相确实很 可爱,像个布娃娃似的,而且,她喜欢穿那种色彩鲜艳的衣服.....对 了! 我想起来了, 她走路时, 样子的确像是一个木偶——她就是小木 偶, 完全正确!

我找到了患者的病因所在:她像个动作僵硬的小木偶,处处想显示出活力,但又害怕绊倒。这方面的证据也逐渐浮出水面:她的母亲是个控制欲极强的女人,是小木偶的幕后操纵者。她操纵着小木偶的绳索,控制着女儿的一举一动。她曾用一整个晚上的时间,让幼小的女儿接受严格训练,学会了自行大小便。类似的训练让母亲感到自豪,而患者的

心理却受到了严重刺激,一生似乎都要看别人眼色行事。她竭尽所能去满足别人的要求,哪怕它们不切实际。她尽可能显得举止端庄、中规中矩、衣着整洁,不敢有丝毫的洒脱和放纵。她没有属于自己的愿望,也没有自行决断的能力。

这一事实成了治疗的转折点。"小木偶"这个词就像是不速之客,突然出现在我的意识里。我从没邀请过它,一开始也没打算接纳它,甚至三番两次地想赶走它。进入意识层面的潜意识信息,往往都是不受欢迎的,意识常对它产生排斥,所以弗洛伊德和他的不少学生都把潜意识视为"危险地带",认为人性中所有原始的反道德、反社会成分,乃至我们体内蕴藏的邪恶成分,莫不藏身于潜意识中。他们还认为,凡是被意识所排斥的东西,必然是不可接受的邪恶之物。由此,他们认定心理疾病就潜伏在潜意识里,如同深埋在心灵深处的恶魔。

纠正这种错误观念的责任后来落到了荣格肩上,荣格创造出"潜意识的智慧"这一说法。我自己的经验也印证了荣格的看法。在我看来,心理疾病并非潜意识所致,而是意识层面的一种现象,或是意识和潜意识的关联出现了问题。以抑郁症为例,弗洛伊德发现,在很多患者的潜意识中都存在某种被压抑的欲望(主要是性的欲望)和愤怒,消极的情感不断积聚,使得他们患上心理疾病。于是他得出结论,潜意识就是心理疾病的根源。然而我们不禁要问,这样的欲望和感觉为什么会进入潜意识?它们为什么要受到压抑呢?答案是:它们受到了意识的摒弃和排斥——这才是问题的所在。人类有潜在的欲望和愤怒,是自然而然的事,本身并不构成问题。只有当意识不愿面对这种情形,不愿承受处理消极情感造成的痛苦,宁可对其视而不见,甚至加以摒弃和排斥时,才导致了心理疾病的产生。

虽然我们常常对潜意识不予理会,但它仍时刻渴望与我们对话,我们的言行足以暴露一切。我们经常说错话,也就是弗洛伊德所说的"说漏嘴"。我们在个人行为上所犯的可笑"错误",也会揭示出潜意识与我们沟通的渴望。在《日常心理疾病》一书中,弗洛伊德把这一情形看成是潜意识的表现。他在书中使用"精神病理学"的字眼,再次证明他否定了潜意识的积极意义。弗洛伊德把潜意识视为魔鬼,认为是潜意识让我们身处困境。他从不认为潜意识就像是善良的仙女,努力地想让我们变得诚实。事实上,患者不小心说漏嘴,对于治疗通常是有帮助的。患者往往掩饰真相,拒绝承认弱点和不足,患者的潜意识却能挺身而出,站到心理医生一边。它追求的是坦诚、真实和开放,尽可能忠实地交待患

者的历史和过去。

不妨再举几个例子。我接触过一位特殊的女性患者,她是个典型的 完美主义者。她有时会因遇到问题而感到生气,但她却不肯承认这一 点,也不肯把愤怒表达出来。我们约定时间见面,她却一而再、再而三 地迟到,虽然可能只是迟到几分钟。我告诉她,这可能是她对我本人感 到不满,或是对我的治疗方式感到不满,或是对两者都有意见,所以才 故意姗姗来迟。我想以此暗示她真正的心理状态。起初她坚决否认,说 她迟到是因为出了小小的意外,她对我本人以及我们的合作都很满意。

次日下午,她给我开了一张支票,作为支付给我的治疗费用。我注意到,这张支票上并没有她的签名。下一次见面时,我对她说起这件事,说她没有认真写好支票,是因为她在生我的气。她说:"这实在是可笑啊!我活了这么久,还从没忘记过在支票上签名。"我就把支票拿给她过目。说实话,她总是表现得很节制,这一次却显然受了刺激,忍不住抽泣起来。她说:"我到底是出了什么问题?我简直快崩溃了,觉得像是变了一个人。"我坦率地告诉她,她有轻微的精神分裂症状。很快她就痛苦地承认,她的确对我怀有怨恨,因为某种原因一直在生我的气。就这样,她真诚地面对自己的潜意识,治疗便取得了新的进展。

还有一位患者,他认为无论什么时候都不能在家中发脾气,不能对家中任何人发火,甚至不可以流露出恼怒的迹象。当时,他的姐姐正好从外地来看望他,他就顺便对我提起他的姐姐,称赞她"是个讨人喜欢的人"。后来他又提到,他当晚要在家里举行聚会,准备邀请邻居夫妇参加,还包括他"妻子的姐姐"。我提醒他,他刚才把他的亲姐姐说成了"妻子的姐姐"。他似乎满不在乎地说:"你跟我说起过弗洛伊德式的'说漏嘴'。你大概认为,这就是我说漏了嘴吧?"我告诉他:"你说得对。在潜意识中,你希望参加派对的那个'姐姐'并不是你的亲姐姐,而是你妻子的姐姐。我想,你不仅不喜欢你的亲姐姐,甚至可能对她恨得要命。"他终于承认说:"其实我倒不是多么恨她,可她的话太多了。今晚肯定又是她的一言堂了,大家都得耐着性子听她唠叨。有时候,她让我尴尬得无地自容。"我对他的治疗,由此有了小小的突破。

人们不经意间说出某些奇怪的话,做出异于平常的举动,原因各种各样,但往往是受到压抑的东西的一种自然流露,其中既包括消极的东西,也包括积极的东西。它们是客观而真实的,尽管我们可能不想公之于众。

我清楚地记得,我曾为一位患者的处境而动容。患者的母亲态度冷 漠,对她的管教过分严厉,很少表达关心和体贴。不过患者给我的印 象,却是为人成熟,性格爽朗而自信。她找我看病时这样解释:"现在 我心情有点儿乱,又恰好有时间,所以我想,接受心理治疗可能对我的 成长有好处。"我问起她感到心烦意乱的原因,她说她刚从大学休学, 因为她怀孕有五个月了。她不打算结婚,只是隐约地想到,她应该把孩 子生下来并送给别人抚养, 然后再去欧洲继续学业。我问她是否把怀孕 的事告诉了孩子的父亲,她说:"是的,我给他写了一封短信。我想让 他知道,是因为这个孩子,才有了我们的交往。"其实她真正的意思 是: 因为她和那个男人的交往,才有了这个孩子。她不经意的言语,显 示出她在本质上是个渴望被人关心体贴的女孩。尽管她戴着貌似成熟少 妇的面具,但其实她的内心深处并不是表面上那样独立。她渴求母爱, 乃至于先让自己成为一个母亲。我没有指出这一点,因为她当时还没有 充分的心理准备, 去面对自己真实的想法和心情, 以及自己对于亲情和 爱情的过分依赖。不过她的这次弗洛伊德式的"说漏嘴",对她的治疗却 大有帮助,因为我觉察到她心怀恐惧,需要长期的关心、呵护和照料。

以上三位患者起初都试图隐瞒某些东西,但最终都泄漏了秘密。他们真正想隐瞒的对象不是我,而是他们自己。第一位患者不惜代价,把自己打扮成完美主义者;第二位患者以为自己对家人没有任何不满;最后一位患者则坚信,她自己足以应付困难,不需要依赖任何人。为在复杂的社会上获得生存,找到自己的位置,我们人人都戴上了面具。因此,意识塑造的自我,与潜意识中的自我,有时相差甚远。不过,意识的能力终归有限,常常让真实的自己暴露出来。不管如何掩饰,潜意识的会看清真相。要让心智成熟,我们需要聆听潜意识的声音,让意识中对自己的认识更接近真实的自己。为完成这一任务,我们通常要付出一生的努力。需要指出的是,经过集中的心理治疗,以及某些特殊的辅助手段,我们有可能在短时间内完成这一任务的绝大部分。有些患者甚至可能感觉"重获新生",激动无比地说:"我变成了一个崭新的人,与过去的我完全不一样!"这就像是前面引述的那首赞美诗的开头:"前我失丧,今被寻回,瞎眼今得看见。"

如果我们把"自己"理解为意识中对自己的认识和定位,那就必须要承认,在我们精神世界中存在着某种比我们自己更睿智的东西,这就是"潜意识的智慧"。之所以引述我的潜意识把患者描述为"小木偶"的案例,是为了证明潜意识不仅在对自己的了解上胜过意识,在对他人的了解上也是如此。事实上,潜意识几乎在一切方面都比意识更加睿智。

我和妻子第一次到新加坡度假,是在天黑后才抵达的。我们离开旅馆外出散步,不久就走到一片面积庞大的空旷地带。我们在黑暗当中,勉强能辨认出两三个街区以外的一个高大建筑物模糊的轮廓。"我很想知道那个建筑是什么。"妻子说。我立刻随意而又绝对肯定地回答:"哦,那是新加坡板球俱乐部。"这句话完全是自发地从我嘴里冒出来的,我立刻就感到后悔了,因为我没有任何依据。我以前从未到过新加坡,也从未见过任何一家板球俱乐部——哪怕在白天。可是让我无比惊奇的是,当我们继续朝前走,并且到达建筑物另一侧时,我们看到了它的正门,入口上方有一个铜匾,上面写着"新加坡板球俱乐部"。

我是如何知道我本不该知道的事情的?一种可能的解释是荣格 的"集体潜意识"理论,也就是即便没有亲身经历而获得智慧,我们也可 以继承祖先经历并获得的智慧。尽管对于科学而言,这是一种匪夷所思 的认识,但奇怪的是,我们总是能够"辨认"出这种智慧的存在。每当我 们阅读一本书, 碰到一种我们喜欢的想法或理论时, 书中内容就会立刻 使我们感觉极其熟悉, 仿佛引发了我们模糊的回忆。这时候, 我们就 会"辨认"出智慧的正确性,哪怕我们以前从未思考过相关的理论,或者 产生过相关的想法。我之所以使用"辨认"这个词,是因为它带有"再次 知道"的意思,似乎我们从前就知道这一事实,只是忘记了而已,所以 才能像遇见老朋友一样认出它。所有的知识和智慧,似乎都储存在我们 的潜意识里。我们学习某种新东西,实际上只是发现了一直存在于脑海 中的某种事物。这个观念,也许通过"教育"(education)这个词的渊源 就可以反映出来。Education源于拉丁语中的educare,字面意思是"带出 来"并且"带领到"。因此我们在教育别人的时候,并不是在把某种新的 东西强塞入他们的思维, 而是把这种东西从他们思维中引导出来, 让它 从潜意识进入意识。

那么,这种比我们自己更睿智的东西,其来源是什么呢?我们还不得而知。荣格的"集体潜意识"理论暗示出,我们的智慧来自于对全人类智慧的继承。最近的科学实验,把遗传物质同记忆现象结合起来进行研究,结论证明我们的基因很可能继承了某些知识,并在细胞里以核酸遗传密码的形式储存。信息以化学的形式储存,这一观点使人们意识到,人类思维所获取的信息很可能储存在几立方英寸的大脑物质里。换言之,这种极为复杂的模式,能够使人类积累的知识储存在小小的空间里,并且遗传给下一代。

当然,有很多令人困惑的问题,至今仍旧没有解决。当我们思考这

种继承模式的技术层面时——包括它是怎样建立起来的,如何实现同步性等等——在人类的思维现象面前,我们仍一如既往地感到无比敬畏。思考这些问题,相当于思考宇宙的控制模式,也许上帝正是利用这种模式去控制他的军队,他的天使、大天使、小天使、六翼天使们,让它们帮助他执行统治宇宙的命令吧。虽然我们的思维时常不承认奇迹的存在,但是,思维本身就是个奇迹。

## 好运的奇迹

或许我们最终可以凭借高科技,追踪人脑中每个分子的运动轨迹, 为潜意识所表现出的奇异智慧提出解释,然而即使这样,我们也仍旧无 法理解所谓的"心灵感应"现象。蒙太古·乌曼和斯坦利·克利普纳这两位 著名心理学家,曾进行过一系列精心设计的实验,成功证明清醒者可以 把头脑中的意象传送给多个房间之外的熟睡者,使该意象出现在后者的 睡梦中,并且这一现象是可以重复的。实际上,这种意象的传送并不仅 仅出现在实验室中,两个彼此相识的人,确实经常会做意象相同或类似 的梦。这一切是怎么发生的,我们无从可知。

但这的确是事实,我们甚至可以通过科学的方法,证明这种现象的存在。我自己曾有过亲身经历。有一天晚上,我做了一个梦,在梦里接连看到了七幅景象。后来,几天前在我家过夜的一个朋友告诉我,那天晚上,他也做了和我相同的梦:他梦见了同样的七幅景象,出现的顺序也完全相同。我们无法解释,为什么会发生这样的事。我和朋友过去的经历毫不相同,却居然在同一天晚上"创造"了几乎相同的梦境,这真是匪夷所思却又值得深思的重要事件。我们一生要接触形形色色的人和物,从数以百万计的意象中任意选择,然后把它们组合成一个梦,而我和我的朋友选中的,竟是相同的七幅景象。按常理,这种概率近乎为零,所以面对这种不可思议的现象,我们确信它绝对不是巧合。

这种现象尽管无法用已知的自然定律解释,却经常会出现,目前被人们称之为"同步原理"。我和朋友都不知道我们为什么会做相似的梦,只知道我们做梦的时间很接近。在这种离奇的现象之中,时间可能是重要的乃至是决定性的因素。我们常常听说,在某次严重的车祸中,总是有某个幸运的家伙,神奇地从撞得稀巴烂的汽车中逃生,而且安然无恙。若说汽车可以借助"直觉",故意将自己撞成某种形状,以便保护某个乘客,或者说乘客会凭直觉将身体蜷缩成某种姿态,以便适应变形的车辆,这听上去显然过于荒谬。没有任何已知的自然法则可以解释,车辆通过特定的变形适应乘客的身体(事件A),或者说乘客的身体自动适应了车辆的变形适应乘客的身体(事件A),或者说乘客的身体自动适应了车辆的变形(事件B),这样的事件究竟为何会发生。然而,这两个事件之间尽管没有任何因果关系,却不可思议地同步进行,让乘客得以活命。同步原理虽不能解释这其中的原委,却可以明确地显示在这种匪夷所思的事情中,往往都是两个事件同时及时地发生,而不只是其中的一方运气好而已。同步原理无法对奇迹本身做出解释,只能告诉我

们,所谓"奇迹"也许只是极平凡的事件,只不过它们与特殊的时机巧妙配合,到了天衣无缝的程度。

两个人做起了相同的梦,这种偶然事件在统计学上几乎是不可能出现的,除非是心灵感应或是超自然现象。所谓"偶然事件"本身的定义就很模糊,大多数心灵感应与超自然现象,其意义或许同样是模糊不清的。尽管如此,某些心灵感应现象的大量出现,却有可能给我们带来好运。换句话说,在某种程度上,它们可能给当事者提供意外的帮助。

一位受人尊重、思想成熟、具有怀疑精神的科学家,曾这样描述他的亲身经历,并与我一起进行分析:"上一次参加完学术会议,我见那天天气很好,就决定沿着湖边的道路开车回家。你知道,沿湖的道路有许多视线不良的弯道。快要接近第10个弯道的拐角时,我突然想到,一辆汽车可能从拐角处冲出来,冲向我所在道路的一侧。我没有过多考虑,马上用力踩刹车,让汽车彻底停下来。就在这时,果真有一辆汽车从拐角处猛冲过来,车轮越过了路中间黄色标线6英尺的距离。尽管我的汽车原地不动,还是差点儿被撞上。如果我不是果断停车,那么毫无疑问,我们就会在拐角处撞到一起。不知道是什么原因使我决定马上停车。在其他10多个拐角处,我可以在任何一个拐角停下来,但是我却没有。以前我也曾多次驾车通过那条路,尽管也想到过撞车的危险,但从未停过车。这也使我很想知道,是否真的存在超感知觉或者别的什么,总之,我没有任何理想的解释。"

这种在统计学上无法解释的巧合,一定程度上可以看作是同步原理的表现,可以是有益的,也可以是有害的。我们听说过死里逃生,也听说过祸不单行。我们对同步原理的科学研究,还存在漏洞和不足,有必要继续进行深入研究。现在,我只能发表个人的"不科学"的看法:现实生活中反复发生的这种在统计学上概率很小的事件,带给我们好处的几率,远比造成破坏的几率大。我所说的"好处"不仅是救人一命,也包括促进心智的成熟,改善生活的质量。心理学大师荣格在《论同步现象》一文中提到过的"圣甲虫之梦",为我们提供了有益的启示:

我举的这个例子,和一位年轻的女患者有关。不管我怎样努力,似 乎都难以触及她的心灵本质,问题在于,她似乎无所不知。良好的教育 背景,成为她自我掩饰的绝佳武器。不管什么事,她都会有理有据地分 析。她的笛卡尔式的逻辑过于精密,几何式的现实观无懈可击,让我的 一切努力都变得徒劳。我试图在她那逻辑主义的面具里,掺入一些温情的人性成分,但无任何结果。最后,我只得寄希望于发生某件意外的、不合常理的事情,以便打破她自我封闭的藩篱。我果然等到了这样的机会。有一天,我和她面对面坐着,我的背后是一扇窗户。我专心聆听她滔滔不绝地解释她生活中的种种事件。她说前天晚上做了一个梦,梦见有人送给她一个黄金做的圣甲虫——一件名贵的珠宝。她的话还没有说完,从我背后的窗户那里,突然传来叩击玻璃的声音。我回头一看,原来是只小虫子,它居然想从阳光明媚的室外,爬进光线暗淡的房间里。这真是一种不寻常的现象!我立刻打开窗户,在小虫飞进来时,一把把它抓在手里。仔细一看,原来是一只金龟子,长得和圣甲虫颇为相似,金绿色的外壳,就像是黄金打造的。我把它拿给她看:"瞧,这就是你说的圣甲虫。"这次意外事件,对她的冲击是难以想象的,她理性主义的保护伞一下子就被击溃了,抗拒的心理刹那间崩塌。此后对她的治疗,就变得越来越顺利了。

以上谈到的是一些有益的超自然事件,它们都属于serendipity(不期而遇的收获或好运)的范畴。根据《韦氏大辞典》的解释,serendipity的英文原意是:"意外发现的有价值或令人喜爱的事物的天赋和才能。"

这个定义值得关注的地方,就是它把"好运"看作是一种天赋和才能,换句话说,有些人具有这种天赋和才能,而有些人则不具备它。我的基本假设之一就是,"意外发现的有价值或令人喜爱的事物"是上天恩典的表现之一,这样的恩典是我们所有人都能触及的,只不过有的人能够把握,有的人却让机会白白溜走。那么,如何果断打开窗户、放甲虫进来、把它拿给患者看,也就是说如何把握住这份恩典呢?事实上,有的人之所以不懂得把握机会,坐视机会的消失,是因为他们没有意识到恩典的存在,也从不知晓某些好运的价值,因此也就从未"意外"发现过令人惊喜的事物。换句话说,人人都有机会与恩典不期而遇,但有的人在恩典降临时不懂得把握。他们对类似的好运不以为然,以为不值得小题大做,结果任凭大好的机遇从身边溜走。

五个月以前,我曾在一座小镇里安排了两次接诊,中间有两个小时的空闲时间。为了打发这段时间,我给住在那里的一个同事打了电话,问他是否可以让我在他家里写作,完成本书第一部分的修订。我在他家里见到了他的妻子——一个性格内向而冷淡的女人。她一向对我爱搭不

理,有时甚至怀有敌意。我们尴尬地交谈了大约5分钟。在我们短暂的 交谈中,她提起了我正在写的书,问我写的是哪方面的内容。我告诉她 这本书是关于心智成熟的,除此以外并没有说得更多。

交谈过后,我坐在书房里开始工作。过了不到半个小时,我就陷入了困境。我写的关于责任感的内容,完全无法让我满意。显然,我必须深入而详尽地叙述,才能够使观点更有意义。不过我感觉到,冗长的论述可能会影响整个内容的流畅性。从另一方面说,我又不想删去全部内容,因为某些观点的论述是必要的。我犹豫不决,苦苦思考了一个多小时,不知道该怎么进行下去,心情也越来越沮丧。无法解决当下的问题,让我感到很无助。

就在这时,同事的妻子悄悄地走进了书房,她显得腼腆而犹豫,不过表情毕恭毕敬,态度也相当温和友善,完全不像以前见过的情形。"斯科特,希望我没有打扰您,"她说,"要是打扰您了,您就告诉我。"我对她说她没有打扰我,我只不过遇到了难题,眼下不知该如何解决。她手里捧着一本薄薄的书,说:"我碰巧看到了这本书,不知为什么,我想它可能对你有用。真的,我也不知道为什么。"我有些恼火,换在平时,我或许会告诉她,我的书本来就多得不得了,我的时间也有限,没空去阅读它。但是她那罕见的谦逊,让我做出了不同的反应。我告诉她,我感激她的好意,会尽可能读一读。我把那本书带回了家。我不知道什么叫"尽可能",不过那天晚上,似乎有某种东西在提醒我不好,我想把其他的书扔到一边,开始阅读她交给我的书。这本书篇幅不长,书名是《人们怎样实现变化》,作者是艾伦·威利斯。书中大部分内容都在讲述责任感,其中有一章还深入讨论了我白天所写的那些我并不满意的内容。第二天早晨,我把部分内容压缩成短小精练的段落,就这样,我的问题解决了。

这并不是一件多么神奇的事,我也没必要对它大张旗鼓地宣扬,甚至可以把这件事完全忽略,因为即使没有这件事,我照样可以修订完这本书。但不管怎么说,我确实得到了上天恩典的惠顾。这个事件本身既是不寻常的,也是寻常的。说它不寻常,是因为在通常情况下,它绝不可能发生;说它寻常,是因为这种对我们有所帮助的事件,时时刻刻都发生在我们身上。它们悄悄地来到我们跟前,敲打着我们意识的房门——就像那只甲虫轻轻撞击着窗户玻璃一样。自从同事的妻子借给我那本书以后,类似的事情在几个月里发生过好多次。它们发生在我的身上,有时候我能够辨认出来,而有时候我虽能够利用它们,却没有意识

到它们神奇的本质。当然我也无从知道,有多少次,我白白错过了这样的机遇。

## 恩典的定义

到目前为止,我已经描述了许多不同的神奇现象,它们都具有以下几条共同点:

第一,它们具有滋养生命、促进心智成熟的作用。

第二,它们的具体作用机制要么仍旧未被人们完全了解(例如在身体抵抗力和梦境的例子中),要么完全不为人知(例如所谓的超自然现象),总之无法用现有的科学理论和已知的自然法则来解释。

第三,它们是人类世界中的普遍现象,在不同的人身上均会反复发生。

第四,尽管它们可能或多或少受到意识影响,但它们的根源位于意识和主观思维之外。

尽管这些现象通常被认为是彼此不同的,但我认为它们都是同一种力量的外在体现,这种力量发源于人类的意识之外,能够滋养人们的心灵,使之获得成长。早在千百年前,人们还没有认识到免疫球蛋白的存在、梦境的状态和潜意识的机制时,这种力量就已经为宗教界所知晓,并被冠以"恩典"的名称。像"奇异恩典,何等甘甜"这样的赞美诗,就是为歌颂它而写下的。

那么,我们作为具有科学思维方式的人,应该怎么对待这种看不见 摸不着的力量呢?我们无法去精准地测量它,然而它就在那里。它是真 实的。我们是否应该无视它的作用,只因为它不符合传统科学对于"自 然法则"的定义?这样的态度很明显是危险的。我认为,如果从理念层 面就拒绝承认恩典的存在,我们就不可能彻底理解宇宙本身和人类在宇 宙中的地位,以及人类自身的本质。

然而,我们甚至不知道这力量究竟存在于哪里,只知道它并不存在于意识之中。那么,它究竟在哪儿呢?我们探讨过的一些现象,例如梦境,表明它有可能存在于个人的潜意识之中。而另一些现象,例如同步原理和奇迹般的好运,则表明它或许超越了个人精神世界的范畴。宗教人士把它看作是上帝的恩赐,是上帝对世人的爱的具体表现。但是上帝

究竟在哪里,他们也没有统一的说法。有的神学理论认为上帝存在于人 类之外,也有的认为上帝就是人类精神世界的核心。

之所以我们会遇到这样一个难以回答的问题,首先是因为我们想要确认这力量的位置。人类总是更愿意把事物理解为具有实质的存在。我们把周围的物品分成各种各样的门类:船舶、鞋子、封蜡,等等。当我们遇到不同的现象时,也试图把它们分门别类,给它们下非此即彼的定义。船舶既然是船舶,就不可能是鞋子。我既然是我,就不可能是你。"我"是我的身份,"你"是你的身份,假如我们俩的身份发生了混淆,你我都不会好受。前文已经说过,印度教和佛教的思想家认为,我们对"实体"的认识其实是一种幻觉。现代物理学家们在相对论、波粒二象性、电磁感应等理论面前,也开始意识到我们心目中的实体概念有多么片面。因为我们倾向于把事物认定为某种实体,所以才想弄清楚它们究竟在哪儿,就连像上帝和恩典这样的事物也不例外。

我总是尝试不去把每个人看作是真正的实体,而当我自己的思想局限让我不得不把人们认作(以及描写成)一个个实体时,我会想象这些实体的边界乃是非常具有通透性的——与其说是一堵墙,不如说是一道篱笆,无论是从篱笆顶上还是缝隙里,别的"实体"都可以翻进来或是渗透进来。我们的意识和潜意识之间就是这样彼此渗透的,而二者又都不能说是构成我们精神世界的"实体"。跟20世纪科学概念"渗透膜"的比喻相比,或许14世纪英国诺维奇郡女隐士朱莉安的话更能反映恩典与个人之间的关系:"就像身体包裹在衣服里,血肉包裹在皮肤里,骨骼包裹在血肉里,心脏包裹在胸腔一样,我们的心灵和身体包裹在上帝的慈善之中。衣服、血肉、骨骼和心脏都会衰朽,而上帝的慈善却永远保持完整。"

不管我们如何定义和描述它们,上面所说的那些"奇迹"都证明,我们的心智成熟会受到某种意识之外的力量帮助。为了进一步理解这种力量的本质,让我们来看看另一项奇迹:地球生命作为一个整体的成长与发育,也就是我们通常所说的进化。

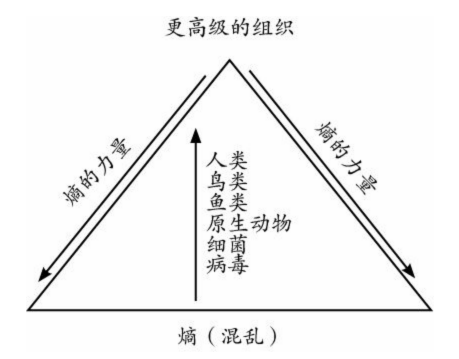
#### 进化的奇迹

本书的主题并非探讨进化,但涉及的内容无不与进化有关。心智的成熟就是个人精神世界的进化模式。我们的肉体可能随着生命周期而改变,不过它早已停止了进化的历程,不会产生新的生理模式。随着年龄的增长,肉体的衰老是不可避免的结果,但在人的一生中,心灵却可以不断进化,乃至发生根本性的改变。换句话说,心灵可以始终生长发育下去,其能力可以与日俱增,直到死亡为止。在我们的一生中,心灵获得成长的机会无穷无尽,而且没有任何限制。本书的侧重点是心灵的进化与成熟。考虑到生物进化的历程与之极为相似,我们不妨把它作为参考模式,进一步了解心灵成长与恩典的意义。

生物进化的过程乃是莫大的奇迹。依照我们对宇宙的认识,进化过程本来并不可能发生。按照热力学第二定律,能量会自然地从有序状态流向混乱状态,从分化状态流向均一状态。换句话说,宇宙的秩序处于持续不断的崩解之中。通常,我们以"水往低处流"来描述这一过程。想使这一过程逆转,就必须借助水泵、水闸、水桶提水等方式,使它回到原来的状态,使水从低处流向高处,也就是说,使这一过程发生逆转的力量,必须来自别处。为维持某处的秩序保持不变,必须以其他地方的秩序崩解为代价。这样下去,经过数十亿年时间,整个宇宙会完全分解,其秩序降至最低点,成为没有任何形状和结构、不再发生分化的死寂状态,这种没有秩序、不再发生分化的状态,我们称之为"熵"。

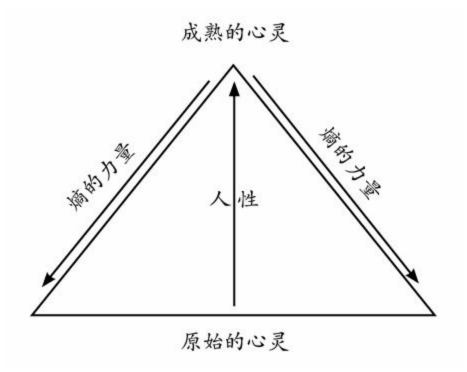
能量自然地从高处流向低处,使熵不断增加,这种自然倾向或许可以称为熵的力量。进化过程是与熵的力量彼此抵触的,是由低向高的发展。在进化过程中,生命变得越来越复杂,越来越有序。病毒是一种极其简单的有机体,仅仅比单独的分子稍稍复杂一点儿;进化到细菌,其结构要更为复杂严密,已经有了细胞壁、内部结构和新陈代谢功能;进化到草履虫,就有了细胞核、纤毛和基本的消化系统;海绵则不仅拥有多个细胞,而且细胞性质各不相同,彼此依存;到了昆虫和鱼类,不只有神经系统和复杂的运动方式,甚至还形成了社会组织。从病毒到昆虫和鱼类,生物在进化过程中不断复杂化,走向高度分化的有序状态。而当这一过程发展到人类,已经形成了极其复杂的思维和行为模式,人类由此高居进化阶梯的顶层。说进化过程是奇迹,是因为它显然违反熵增的自然规律。不夸张地说,如果按已知的科学定律去理解,那么不管是本书的作者还是读者,根本就不应该存在于这个世界上。

进化过程可以画成一座金字塔,结构最复杂但数量最少的有机生命体——人类——处于金字塔的顶端,数量最多但结构最简单的有机体——病毒——处于金字塔的底部,如下图所示:



从图中可以清楚地看出,进化的力量与熵的力量方向完全相反。在 金字塔内部,我用竖直向上的箭头标出了这种"反自然"的力量。既然这 种力量在数十亿年来战胜了目前所谓的"自然法则",让生命发展到了如 此复杂有序的高度,就说明它本身必然也是客观存在的,是自然法则的 一部分。

人类的心灵讲化,也可以画成类似的金字塔图形,如下图所示:



我再强调一次,<mark>心灵的成长、心智的成熟需要不断努力,而且必然</mark>是艰苦的过程,它必须与自然法则对抗,必须跟循规蹈矩的自然倾向背道而驰。但遗憾的是,我们却习惯于保持原状,热衷于使用陈旧的地图与陈旧的方法;我们习惯于走平坦的道路,害怕道路上荆棘遍布。在反抗自然法则的过程中,心灵需要同熵的力量对抗,就如同生物进化一样,我们的心灵克服了熵的力量,才一直成长到今天。尽管我们遭遇到各种阻力,尽管不是人人都能坚持,然而,我们的心灵还是逐渐变得成熟而健康。我们免不了要吃苦头,但相当多的人仍可实现自我拓展和自我完善,这推动了文化和社会的不断进步。我们身后有一种力量,一种无可名状的力量,它使我们宁愿忍受痛苦,选择艰难的旅途,使我们敢于穿越荆棘,趟过泥泞,走向更美好的人生境界。

心灵进化的金字塔适用于每一个人。我们的心灵渴望成长,但我们必须积极行动、克服阻力,才能实现目标。它也同样适用于整个人类,只有每个人心灵的进化,才能带动全人类的进化。童年时期,我们接受自身文化环境的滋养,到成年时期,我们可以将得到的滋养回馈给整个社会。心智成熟的人可使自己受益,也会把创造的果实奉献给人类。个人的进化与社会的进化息息相关,这是人类进化的本质。

不过,对于人类进步的梦想,有的人却感到怀疑和失望,在他们看来,人类世界其实没有取得多大进步。他们从不认为人类的心灵处在成

长之中。他们说这似乎不符合事实,因为世上到处都是战争、贪污和污染,世界局势益发混乱糟糕,既然如此,有理性的人怎么还会认为人类正不断走向文明和进步呢?而这正是我想加以解释的。我们产生幻灭感,是因为我们对世界的期望远远高于上一代人。今天令人无法容忍的行为,昨天还被视为理所当然。以本书探讨的一个重要题目为例,父母有义务促进子女心智的成熟,这在今天绝不会被认为是异端邪说,但在几百年前却根本没人给予关注。尽管今天的父母们仍旧有许多缺点,不过我相信,和以前的父母相比,他们教育子女的水准已经高出了很多。我最近读到一篇关于教育子女的文章,文章写道:

罗马法律规定,父亲对子女有绝对的控制权。父亲可以出售子女,也可以将他们处死。父亲作为绝对权威的观念,后来被写入英国的法律,且原封不动地沿用到14世纪。中世纪时期,人们的童年完全不像现在认为的那样美好。孩子到了7岁,就要被送出去当奴仆或学徒。和他们的劳动相比,学习排在其次,他们的作用就是充当行业师傅的奴仆,孩子和仆人的待遇基本上没有区别,对其称呼的措辞也很难区分。直到16世纪,年幼的孩子才开始受到重视,社会承认他们要经历特殊的成长过程,值得父母关爱。

归根结底,推动个人乃至整个物种克服懒惰和其他自然阻力的力量 究竟是什么呢?其实我们已经给它取了名字,那就是"爱"。我们之所以 能够成长,在于持续的努力;我们之所以能够付出努力,是因为懂得自 尊自爱。对自己的爱使我们愿意接受自律,对别人的爱让我们帮助他们 去自我完善。自我完善的爱,是一种典型的进化行为,具有生生不息的 特征。在生物世界中,存在着永久而普遍的进化力量,体现在人类身 上,就是具有人性的爱。它违反熵增的自然规律,是一种永远走向进步 的神奇的力量。

# 开始与结束

我们在前文中曾经提出这样一个问题:爱究竟来自哪里?如果加上我们对恩典来源的迷茫,就可以把它扩充成一个更基本的问题:进化的力量究竟来自哪里?爱是有意识的,恩典则不是。那么,这种"发自人类意识之外,为人们心智成熟提供滋养的强大力量",又是从何而来呢?

对这一问题,我们无法像解释面粉、钢铁和蛆虫的来源那样,从传统科学的角度来回答,因为问题所涉及到的力量实在太基础了,以至于目前的科学还无法解释。这并不是目前科学无法解释的唯一一种基础性概念。我们真的知道电究竟是什么东西吗?知道能量究竟从哪里来吗?知道宇宙的起源吗?或许有一天,随着科学思想的深入发展,我们将能解答这些基础性问题。在那一天到来之前,我们只能凭猜测提出各种各样的假设。

为了解释恩典与进化的奇迹,我们假设上帝不仅存在,而且是爱我们、愿意让我们成长的。在许多人看来,这样的假设实在是过于简单了,简直像童话故事一样天真。然而,我们还有什么别的解释呢?因为无法解释就忽略显而易见的事实,绝不是正确的态度。我们不能通过回避问题来得到答案。尽管关于上帝的假设确实很简单,但是迄今为止,还没有人能在深思熟虑的基础上提出更合理的假设。所以至少在目前,我们要么接受"充满爱的上帝"这个看似天真的假设,要么就只能面临信仰的真空。

而如果我们仔细思考的话,就会发现"充满爱的上帝"这个假设本身 尽管简单,但却给我们带来了更多的难题。

如果我们认为爱与成长的动力都是上帝赐予我们的,那么,这又是为什么呢?为什么上帝想要我们成长?我们成长的方向是什么?成长的终极目标又是什么?上帝究竟想让我们怎么样?我并不想在这里讨论具体的神学理论,只说我的理解:如果我们认为上帝是充满爱的,那么最终会得出这样的结论——上帝想让我们成为他自己(或是她自己,它自己)。我们成长的方向就是变成上帝。上帝不仅是推动进化的力量,而且是进化本身的目标。神学典籍里"上帝既是开始又是结束"的说法,含义就在于此。

这一结论其实已经有很悠久的历史了,但它一直让我们感到恐惧, 让千百万人们不敢面对。从来没有别的结论能像它一样,赋予我们如此 沉重的负担了。这是人类历史上最令我们难以接受的观念, 不是因为它 太难理解——没有什么比它更容易理解的了——而是因为如果我们相信 它,就必须要为它付出我们所能付出的一切。这跟相信上帝高高凌驾于 我们之上,从我们永远无法到达的位置照看我们完全不同。我们需要达 到上帝的位置,拥有上帝的力量与智慧,真正获得上帝的身份。如果我 们相信这是可能的,就需要努力尝试把可能性变为现实。但我们不想做 出这样的努力,不想负担只有上帝才能负担的责任,不想无休止地思 考。如果我们能说服自己相信,上帝的位置是我们自己永远无法达到 的,那我们就不必再担心自己心智成熟的问题了,也用不着追求更高层 次的觉醒和爱, 只要放松下来, 做普普通通的凡人就好。如果上帝总是 待在天堂,而我们永远处于凡间,彼此间不可能有交集的话,那我们就 可以把宇宙发展和生物进化的责任统统丢给上帝,而我们自己只要让自 己过得舒舒服服,让子孙后代健康快乐就够了——光达到这些目的就已 经不容易了。然而,一旦我们相信凡人真的有可能成为上帝,就会永无 宁日,因为我们不可能说出"好了,我的任务已经完成了,用不着再辛 苦工作了"这样的话。我们必须要不停地追求更高层次的智慧与能力, 追求无止境的自我完善和心智成熟,去肩负上帝的责任。难怪我们是如 此强烈地拒绝相信这一可能性。

承认上帝滋养我们的目的,是为了让我们也成长为跟他/她/它一样的存在,这就需要我们面对自己的懒惰。

# 熵与原罪

这本书讲述的是心智的成熟,自然免不了要涉及同一枚硬币的反面:阻碍心智成熟的障碍。最大的障碍就是懒惰,只要克服懒惰,其他阻力都能迎刃而解;如果无法克服懒惰,不论其他条件如何完善,我们都无法取得成功。所以,懒惰也是本书一大主题。我已经说过,我们总是逃避必要的痛苦,惯于选择平坦的道路,这是我们的惰性使然。谈到爱的时候我也强调过,不少人的爱是虚假的爱,因为他们不想承受自我拓展和自我完善的痛苦。懒惰是爱的对立面。心智的成熟需要通过努力来实现。现在,我们要探讨懒惰的本质。简单地说,懒惰是人生中的一种可怕的消极力量。

许多年来,我一直认为,基督教所谓"原罪"的概念没有任何实质意义,只能让人倒胃口。比如,我向来认为,性爱和原罪没有什么关系。就我本人而言,性爱跟我的其他嗜好同样无辜。假如我放纵自己,尽情享受美味佳肴,事后顶多是消化不良,为此吃些苦头而已,我却不认为自己有罪。我知道人世间充斥着罪恶、欺骗、偏见、折磨与残暴,可是我在婴儿们身上,看不出他们有什么与生俱来的罪过。我也绝不认为,仅仅因为祖先偷吃善恶树的果实,每个孩子就应该跟着遭殃,世世代代都要受到诅咒。不过后来我慢慢注意到,人们的懒惰其实无处不在。为帮助患者们的心智获得成熟,我做过各种努力,发现最大的敌人就是懒惰。而我在自己身上也看到了懒惰作祟的痕迹,它阻止我实现自我完善,承担更多的责任。我和别人的共同特征之一就是无法摆脱懒惰,就这一点而言,伊甸园中的蛇和苹果的故事,突然具有了特殊的意义。

《圣经》的故事也许遗漏了最重要的部分。《圣经》让我们知道,上帝有一种习惯:他喜欢黄昏时到伊甸园散步,他和人类的沟通是开放的。既然如此,经受蛇的蛊惑而偷吃苹果的亚当和夏娃,为什么不坦率地告诉上帝:"我们很想知道您为什么不让我们去吃善恶树的果实。我们喜欢伊甸园,对它充满感激,可是我们无法理解您的规定。我们为什么不可以吃善恶树的果实呢?您能给我们解释一下吗?"他们显然没有这样做,而是盲目地触犯了天条。他们不了解上帝的规定,也没有试着向上帝提出疑问,去质疑上帝的权威和观念。而且,他们没有从成年人的理性立场出发,与上帝进行起码的沟通,就听信了蛇的话。在偷吃果实之前,乃至在遭到惩罚之后,他们都没有聆听上帝的心声,让上帝给出明确的说法。

这是为什么?为什么他们受到诱惑就马上行动,却没有采取某种缓冲性的步骤呢?这一步骤的缺少,就构成了原罪的本质。这一步骤的内容本应是他们跟蛇与上帝的辩论。亚当和夏娃本可携起手,当着上帝和蛇的面,在彼此间掀起一场大辩论。既然他们没有这样做,也就无从知道上帝的立场。也许上帝和蛇之间的辩论尤为重要,象征着人类心灵的善恶之争。我们回避内心的善恶论辩,就产生了许多构成原罪的邪恶行为。在这种情况下,即使我们想权衡某种行为是否得当,斟酌某种选择是否明智,也无法判断上帝的立场和标准,因为我们没有聆听自己内心的上帝——与生俱来的正义感——的声音。我们的失败应归咎于懒惰。完成心灵的论辩需要努力,需要时间,需要坚强的意志。假如我们聆听内心中上帝的声音,就会得到这样的指令:我们需要选择相对艰难的道路。如果要走完这样的道路,我们就要付出更多的时间,经受更多的痛苦。这当然使我们产生恐惧,从而想要逃避痛苦——就像亚当和夏娃以及其他先祖一样。就这一方面而言,从古到今,我们人类莫不是懒惰者。

是的,我们身上确有一种原罪:懒惰。人人都有这种原罪,包括婴儿、儿童、青少年、成年人和老者,包括聪明的人和愚蠢的人,包括健康人和残疾人。也许有些人不算过分懒惰,但在本质上,所有人都是懒惰的,只是程度不同而已。不管我们精力多么旺盛,野心多么炽烈,智慧多么过人,只要深入反省,就会发现自身懒惰的一面,它是我们内心中熵的力量。在心灵进化的过程中,它始终与我们对抗,阻止我们的心智走向成熟。

你或许会不以为然地说:"我不同意你的话。我觉得自己一点儿也不懒惰。我每周工作60个钟头,每天晚上还要加班,甚至周末也不休息。尽管我累得要命,可还是强打精神,陪妻子出门购物,带孩子参观动物园,帮他们做好家务事。我的人生似乎只有一个主题,那就是忙!忙!忙!"倘若果真如此,我的确应该对你表示同情,可我仍想指出,只要用心观察,你一定可以看到自己的懒惰之处。懒惰与你花多少时间工作,如何对别人尽职尽责没有多少关系。懒惰的一个主要特征就是恐惧感。为了说明这个问题,不妨再次引用亚当和夏娃的神话。有人认为,亚当和夏娃没有去问上帝为什么制定法律,不允许他们偷吃苹果,其原因不是因为亚当和夏娃天生懒惰,而是他们内心的恐惧。他们不敢面对令人生畏的上帝,害怕上帝大发雷霆。

并非所有恐惧都等于懒惰,但大部分恐惧确与懒惰有关。我曾指

出,人们总是觉得新的信息是有威胁的,因为如果新信息属实,他们就需要做大量的辛苦工作,修改关于现实的地图。他们会本能地避免这种情形的发生,宁可同新的信息较量,也不想吸收它们。他们抗拒现实的动机,固然源于恐惧,但恐惧的基础却是懒惰。他们懒得去做大量的辛苦工作。

在有关爱的内容里,我曾提到自我完善意味着接受新的责任,做出新的承诺,发展新的关系,达到新的层次,经受更大的风险。现在我们可以认为,我们其实是害怕失去当前的地位或角色,所以才害怕转换成新的角色,达到新的地位。我们害怕改变现状,害怕失去目前拥有的一切。亚当和夏娃不敢询问上帝,完全可能是出于恐惧。他们害怕一旦去质疑上帝,就可能发生更大的不测。因此,他们宁可选择一条简单的出路,一条不做正面对峙,而是默默绕开的、不合理的"捷径"。这样一来,他们得到的是没有多少用处的认知。他们希望仅凭现有的认知,就可以平安地生活下去。质疑上帝或许会给人类带来麻烦,但《圣经》这则故事却告诉我们,我们必须面对自己的责任,做好属于自己的工作。

想必心理医生对此最有体会。患者向心理医生求助,是为了寻求某 种改变,而他们其实对改变恐惧得要命,害怕不得不吃各种苦头。这种 恐惧感,或者说懒惰,使90%的患者在康复前就会忙不迭地退出治疗。 有趣的是,这种临阵脱逃的情况大多出现在最初几次治疗中,或是在治 疗之初的几个月。相当多的已婚患者,在最初几次治疗之后,就意识到 其婚姻危机重重, 若想使心灵恢复健康, 只有通过协议离婚, 或是进行 极为艰苦的自我治疗, 重新构建理想的婚姻。有的患者在去看心理医生 之前,就已经意识到了症结所在。他们接受治疗,只是为了确认早已意 识到的可怕的人生现实。不管是哪一种情况,他们总是害怕面对困难, 例如不得不独自生活,或者不得不花几个月乃至几年时间与伴侣一起努 力克服重重困难,以便改善婚姻状况。恐惧感使他们常常半途而废,有 时是在两三次治疗之后,有时是在10次或20次治疗之后。他们打算中止 治疗时,往往会编造这样的借口:"我们原以为有足够的钱来治疗,但 实际上我们想错了。"他们有时也会坦言:"我害怕治疗。我害怕不得不 做出更多的努力,才能挽救当前的婚姻。我知道这是临阵脱逃。或许有 一天我会有足够的勇气,继续到您这里接受治疗。"总而言之,他们宁 可维持可怜的现状, 也不想通过努力摆脱困境。

在心理治疗初期,对于"懒惰"这一病因,患者可能一无所知。他们也可能承认:"我和别人一样,有时当然不免偷偷懒。"其实他们懒惰的

程度,已经超出常人的想象。懒惰就像魔鬼一般狡诈,让人们不仅擅长伪装和欺骗,还会想方设法让懒惰变得合情合理。哪怕患者的意识已成熟到一定程度,也未必有能力去了解懒惰的本质,并与之进行对抗。假使他们有机会进入某个领域,获取某种新的知识,就很容易出现懒惰的情绪并产生恐惧。他们可能说:"我听说有很多人涉足过这一治疗领域,但最后也没修成正果。""我认识一个接受过心理治疗的人,不过他始终是个酒鬼,后来还自杀了。"或者是"难道你想让我改头换面,变得跟你一模一样吗?这可不是心理医生该做的事。"诸如此类的回答,都是患者(学生)逃避治疗(学习)的遁词,他们为懒惰寻找借口。他们要欺骗的人,与其说是心理医生(教师),不如说是他们自己。要解决这个问题,首先要承认懒惰的存在,认清懒惰的本质。

一个人的心智越是成熟,就越是能察觉到自身的懒惰;越是自我反省,就越是能找到懒惰的痕迹。就我个人而言,在追求心智成熟的过程中,我越是接近事实真相,就越是感到懒惰在作祟,而我有可能获得的最新启示随时都会从身边溜走。有时候,当我即将获得建设性的思路时,脚步竟会突然停止,或不由自主地变得迟缓起来。我相信,某些极有价值的想法很可能在不知不觉中消失,让我忙碌了半天,最终功亏一篑。为改变这种情况,我一旦发现自己放慢了脚步,就会强迫自己加快步伐,朝着自己认定的方向大步迈进。与熵的对抗是永恒的战斗。

我们的心中都有一个病态的自己和一个健康的自己。即便内心充满 恐惧,性情无比固执,我们的身体里仍有一部分神奇的力量——也许这 力量并不强大,但它是积极的,它推动着我们心智的成熟。它喜欢改变 和进步,向往新的、未知的领域。它愿意做好属于自己的工作,甘愿冒 心智成熟带来的一切风险。与此同时,不管我们表面看上去多么健康, 心灵进化到了怎样的程度,我们的身体里也始终有另一部分力量——它 可能同样不算强大,它不想让我们付出任何辛苦。它坚守熟悉的、陈旧 的过去,害怕任何改变和努力。它只想不惜代价地享受舒适,逃避痛 苦,宁愿为此付出"无效"、"停滞"乃至"退化"的代价。在我们某些人的 身体当中,健康的力量也许小得可怜,完全被庞大的病态力量带来的懒 惰和恐惧所控制。另一些人心中居于主导地位的则是健康的力量, 总是 热切地渴望进步和完善, 追求达到神性的高度。需要指出的是, 健康的 力量必须时刻提防懒惰的病态的力量,后者始终潜伏在我们的身体中。 我们都是平等的,人人都有两个自己:一个是病态的,一个是健康的; 一个走向生存,一个走向死亡。我们每一个人,其实都足以代表整个人 类。在每一个人的身体中,都拥有向往神性的本能,都有达到完美境界 的欲望,同时也都有懒惰的原罪。无所不在的熵的力量,试图把我们推回到人类进化的初期——那里有我们的幼年,有母亲的子宫,还有荒凉的原始沼泽。

#### 邪恶的问题

在我看来,懒惰就是原罪,常常通过心理疾病而得以呈现。在这种情况下,懒惰无疑是魔鬼的化身,体现出我们内心邪恶的一面。为了把这一结论解释得更清楚,我需要对邪恶的本质加以探讨。在有关神学的问题中,邪恶的重要性恐怕可以占据首位。正如对待其他宗教问题一样,在大多数情况下,心理学界不承认邪恶的存在。事实上,心理学界对懒惰和恐惧所作的研究,对于研究"邪恶"已做出了相当大的贡献。我希望以后有机会专门撰写其他著作,深入讨论"邪恶"这一题目,不过,我还是想在此提出我的基本看法:

首先,我相信邪恶是真实存在的,它并非原始宗教为解释某些不可知现象而凭空捏造的一种概念。世界上的确有一些人或组织,他们仇视一切善良的行为,尽可能地去摧毁公平和正义。他们这样做,不是出于有意识的信念,而在于其意识极度无知而盲目,对自己的邪恶并不自知。说得更准确一些,他们不想了解自己行为的本质。这种情形正如宗教文学对于魔鬼的描写——魔鬼本能地憎恨光明,它们逃避光明,也企图消灭光明。

邪恶的人憎恨光明,因为光明会让他们看清自身邪恶的本质。他们憎恨善良,善良会凸显他们的罪恶;他们憎恨真正的爱,爱会放大他们的懒惰。他们竭力摧毁光明、善良和爱,以此逃避面对觉醒和良知的痛苦。所以,我的第二个结论是:所谓邪恶,就是为所欲为、横行霸道式的懒惰。

爱是懒惰的对立面。一般意义上的懒惰,无非是消极地失去爱的能力。有些懒惰者只要举手之劳就能走出困境,实现自我拓展和自我完善。但是除非他们受到强迫,不然的话,他们宁愿保持现状。这样的人,即便不能去爱别人,至少也算不上邪恶。真正的邪恶者却主动逃避自我拓展和自我完善,捍卫自己的懒惰,保持病态的自我。他们从不关心别人的心智成熟,甚至百般阻挠和破坏,宁可把对方伤害得体无完肤。他们病态的自我,无法容忍健康的心灵。他们一旦感受到健康心灵带来的威胁,就会尽可能予以破坏。因此,关于"邪恶",我们可以给出这样的定义:邪恶是运用一切影响力阻止他人心智成熟与自我完善的行为。一般意义的懒惰,只是对自己和他人缺少爱,而邪恶则视爱为仇敌,与真正的爱完全对立。

第三个结论是:至少到目前人类进化的这一阶段,邪恶是不可避免的。人的心灵具有熵的力量,人类也拥有自由的意志。基于这两点考虑,我相信有的人能够控制自身的懒惰,有的人则无能为力。熵的进化与爱的进化,是两种对立的力量。在某些人身上,它们可以获得平衡,在其他人身上,它们却势不两立,这些都是正常现象。而爱的力量和熵的力量在不同的人身上各占主导地位后,这些人必然彼此对立和敌视,正所谓"正邪不能两立"。

我的最后一条结论是:熵是一种强大的力量,是人性极恶的体现。但是,熵不是一呼百应的领袖,无法集中起大多数人的力量。邪恶的阴影无处不在,譬如有的犯罪分子四处出击,在短短的时间内,就会残忍地伤害数十名无辜儿童的生命。然而在人类进化的巨大框架中,邪恶永远处于弱势地位,它每伤害一个心灵,就会有更多的正义感被唤醒,更多的心灵获得解放。邪恶自身不自觉地发出警告,使别人远离它的陷阱。对于邪恶的肆无忌惮,大多数人都会感到厌恶。觉察到邪恶的存在,人们就更容易产生自我完善的意愿。邪恶之手曾把耶稣送上十字架,结果却使人们从很远的地方就能看到耶稣的身影,从此团结一心,纷纷加入对抗邪恶的战斗,邪恶本身也由此成为推动人类心智成熟的一种有效方式。

# 意识的进化

"观察"和"认知"这两个字眼,几乎贯穿本书始终。以邪恶为目标的人,总是拒绝观察事实真相,而心智成熟的人,却能深刻地意识到懒惰的存在。尽管如此,对自己的信仰和世界观,一般人却无知无觉。要使心智获得成熟,必须认清自己的偏见和局限。我们经由爱、包容和关怀,可以渐渐了解自己,了解所爱的人和整个世界。自我了解最重要的意义之一,就是认清我们的责任和决策的能力,我们将精神世界的这一部分内容称为"意识"。所以,心智的成熟也可界定为"意识的成长",或是"意识的进化"。

"有意识的"(conscious)这个词来自拉丁文中的前缀con和单词scire,前者意为"经由",后者意为"知道"。"有意识的"意思就是"经由……知道……"。那么,我们到底"经由"什么?又去"了解和知道"什么呢?之前曾经提到过一个事实:我们的潜意识里蕴含着非凡的知识,潜意识知道的事情永远比意识多得多。我们获得一项真理,得到一种启示,不过是重新认识潜意识里原本存在的事情。获得新的真理和启示,其实是意识和潜意识达成一致,获得了共同的认识。意识的成长与进步,意味着它开始认同潜意识所熟知的一切,此时意识与潜意识逐渐融合——心理医生最清楚这种观念,因为心理治疗的过程,就是使潜意识层面的内容浮现到意识层面的过程。换句话说,心理医生的职责,就是扩大患者的意识领域,使其范围和方向与潜意识领域更为接近。

那么,为什么潜意识如此"渊博",能够知道意识不知道的诸多事情呢?也许这个问题也太过"基础"了,我们还未找到科学的答案,暂时只能提出假设。在我看来,最令人满意的假设是:我们每个人的心灵深处,都有一个跟我们极为亲密的上帝,亲密到他本来就是我们自身的一部分。要获得恩典,我们就必须见到上帝,而最接近上帝的地方就是我们自己的心灵。想达到崇高的精神境界,就应经常自我反思。上帝与我们之间的界面,相当于潜意识与意识之间的界面。简而言之,我们的潜意识就是上帝,我们内心的上帝。我们是上帝的一部分,上帝一直与我们同在,无论现在还是未来。

也许你可能会问:"这怎么可能呢?"有些人或许认为,把自己的潜意识看成上帝,简直是大逆不道。可是他们应该想到,即便是最虔诚的基督教徒,也应该记得基督教的信仰之一——上帝就在信徒的心中。这

与上面的说法本质上完全相符。要更好地理解上帝和人的关系,不妨把 潜意识假想成是埋藏在地下的广阔根系,意识则是地面上矮小的枝干, 吸收潜意识供给的养分。这个比喻来自荣格,他曾说过:

我一直认为,生命就像是一种植物,依赖地下的根系供给养分。真正的生命隐藏在根系里。我们看到的地面以上的部分只能存活一个夏季,然后会归于枯萎——它的生命何其短暂!生命和文明永远更迭交替,这使我们感到一切都是一场虚空。但是,我也始终有这样的感觉:在永不停歇的变化之中,总有一种东西存活在我们脚下,我们只看到花开花落,而生命的树根却岿然不动,万古长青。

荣格没有直言上帝存在于人的潜意识中,不过他上面的说法,却显然印证了这一点。他把潜意识分为两种:一种是浅层次、个人化的潜意识;另一种是深层次、属于全人类的集体潜意识。在我看来,集体潜意识就是上帝,意识则属于个体,而个体潜意识是两者之间的界面——上帝的意志与个人意志较量的战场。战场上随时都可能发生冲突和骚乱,出现彼此搏杀的场面。潜意识是温和的、充满爱的领域,我相信这是事实。梦却不一样。梦包含温和的信息,却也不乏大量冲突的信号。它们可能带来良性的自我完善,但也可能带来极其混乱的梦魇。

不少科学家认为,潜意识里隐藏着某种狂暴状态,这种状态就是心理疾病的根源,似乎潜意识是心理疾病的罪魁祸首。心理疾病的表现症状,就像潜伏在地下的魔鬼突然现身,因此才使人们在一夜之间精神错乱,犹如中了魔怔。实际上,意识是精神病理学探讨的重心,所有的心理疾病,其实是意识出了问题所致。我们之所以生病,正是意识抗拒潜意识的智慧的结果——意识患了疾病,潜意识想给它进行治疗,意识就会与之发生冲突。心理疾病是意识背离上帝的结果,而所谓上帝就是我们的潜意识。

心智成熟的终极目标是天人合一,即个人与上帝应当具有相同程度的认识。既然潜意识就是上帝,我们不妨这样界定心智成熟的目标:使意识达到上帝的境界,使我们整个人完全成为上帝。那么,这是否意味着我们应该努力让意识与潜意识完全融合,最后只剩下潜意识呢?答案是否定的,我们的目标是一方面成为上帝,一方面仍需保留意识。不妨

这样假设:在潜意识的"树根"的基础上,如果我们能让意识萌生出丰硕的果实,并最终使我们成为上帝的话,那就意味着上帝可以拥有另外一种生命形式,这就是我们自己。这也是生命的意义和价值所在。作为有意识的自己,我们生来注定要面对这一事实:我们可以不断成长,成长为具有上帝属性的一种崭新的生命形式。

我们的意识具有罕见的强大力量。它掌管生命的一切行动,负责做出决定,并把决定付诸实施。假如只有潜意识而没有意识,我们的生命就像新生的婴儿,即使心灵可以实现"天人合一",我们仍无法采取任何主动行动,也无法让他人感觉到上帝的存在。在印度教和佛教的思想中,存在着一种容易使人走向退化的特质——它们把没有自我界限的婴儿阶段比做"涅槃",进入"涅槃"就如同返回母亲的子宫。我提出的神学思想则与之相反:我们的目标不是要变成牺牲自我、最后只剩下潜意识的婴儿,而是培养出成熟、自觉的自我,进而发展成神性的自我。

有自主行动能力的成年人,可以独立做出影响他人和世界的选择。 这种成熟而自由的意识,可以使我们和心灵的上帝达成一致。这样,上 帝就会经由我们的意识,获得强有力的崭新的生命形式。我们可以成为 上帝的左膀右臂,成为他的全权代理人。另外,我们也能有意识地做出 选择,按照上帝的意愿来影响世界和他人,因此,我们的一举一动都会 成为"神迹"。我们代替上帝为人类服务,去播洒爱的雨露,在没有爱的 地方创造爱。我们可以让同胞们产生和我们相同的认知,进而推动整个 人类的进步。

# 力量的本质

现在,我们可以了解所谓"力量"的本质了。这是一个很容易被误解的题目。导致误解的一个原因在于:世界上存在两种力量——政治的力量和心灵的力量。许多宗教神话都试图对二者进行明确区分,例如在释迦牟尼出生前,预言家就告诉他的父亲:释迦牟尼长大后,要么成为最强大的国王,要么成为一无所有的穷人,同时也是最伟大的、妇孺皆知的心灵导师。他只能成为二者之一,却不可能二者兼具。耶稣则从撒旦那里得到这样的许诺:归顺撒旦,他就可以统治整个世界,并享受作为统治者的最大荣誉。耶稣最终拒绝了这种诱惑,他选择了死亡,被钉在十字架上,显得那样软弱无力。

政治的力量,就是以公开或隐秘的方式,去强迫别人遵循自己的意愿。这种力量既存在于权力之中(比如国王的身份或者总统的职位),也存在于金钱之中,然而,它并不属于拥有权力或者金钱的人。归根到底,政治的力量和德行以及智慧无关,最愚蠢、最邪恶的人,也可能成为地球的统治者。而心灵的力量则完全存在于人类心中,它和强迫、控制别人的力量没有关系。拥有强大心灵力量的人,完全可能是拥有万贯家财的富翁,也可能占据着领导者的地位;他们同样可能是穷人,没有任何政治权力。既然心灵的力量不是控制别人的力量,那么它究竟是怎样的一种力量呢?简而言之,它是在意识基础上做出决定的力量,亦即意识的力量。

我们做出决定时,有时甚至不知道自己在做什么;我们采取某种行动,却不了解自己的真实动机;我们也无法看清,自己的选择会造成什么结果。比如说,当我们感情用事,轻率地拒绝某位客户的要求时,我们真的了解自己是在做什么吗?又如,我们可能不问青红皂白就动手打自己的孩子;我们对部下颐指气使,随意予以升迁或者降职;我们瞒着配偶,和别的异性眉来眼去,打情骂俏——这时候的我们,果真有着足够的自知之明吗?从政的人都知道,天下诸事难遂人愿,命运总是喜欢同我们开玩笑。有时候,我们充满善意地忙忙碌碌,结果却适得其反;而某个动机不纯的人,实施居心叵测的个人计划,但结果反倒颇具建设性。我们教育子女,也会出现类似的情形。既然如此,我们究竟应该"反其道而行之",为了非正当的目标而四处行善,还是应当为了正义的目标硬着头皮去做坏事呢?世道难测,我们感觉胸有成竹,却可能一无所知。我们自以为聪明绝顶,却可能是"当局者迷"。

我们仿佛漂流在茫茫大海中,不知何去何从。这时虚无主义者可能会说:"还是顺其自然为好,哪怕什么也不做。"他们的潜台词是,我们应该继续漂流,得过且过。他们的理由是,人生的海洋浩瀚无际,前途难测,依照我们有限的能力,绝不可能绘制出准确的地图,并借着地图找到方向驶出迷雾。但是事实上,只要我们坚持不懈,就可以通过自我反省,最终摆脱迷蒙的状态,这才是应该提倡的做法。找到人生的方向,通常要经历漫长的过程,仅仅依靠投机取巧或头脑中的灵光闪现,很难达到目标。真正的自知自觉,总是缓慢而渐进的过程。我们踏出任何一步,都须有足够的耐心,进行细致的观察和深刻的自省。我们更应该态度谦虚,脚踏实地。心智的成熟之路,是永不停歇的学习和进步的过程。

我们凭借足够的耐心,付出充分的努力,沿着心智成熟之路前进, 点滴的认知和经验,就会慢慢汇集起来。渐渐地,人生之路将会清晰地 出现在眼前。在此过程中,我们可能一不小心进入死胡同,也可能不时 经受失望的打击,或者遭到错误信息的干扰。但是,在自我纠正和自我 调整的过程中,我们终将了解人生的真谛,清楚我们在说什么、想什 么、做什么。一言以蔽之,我们必将拥有驾驭人生的强大力量。

我们的心灵获得力量,就会感觉舒适愉快。在人生旅途上,我们稳扎稳打,循序渐进,进步带给我们的愉悦感难以言喻。没有什么比成为人生的专家,熟知自己所做的事情更让人感觉幸福了。我们的心灵愈是成熟,就愈有可能成为人生的专家,感觉到与上帝心灵相通。我们会看清周遭的一切,熟悉个人行为的动机和后果。我们觉得心明眼亮,甚至如同上帝一样全知全能。意识与上帝合而为一,意味着我们达到了至高境界,甚至具有与上帝相同的认知。

我们的心智成熟到一定阶段,就会更加谦逊而快乐。我们知道自己的智慧源自潜意识。我们清楚"根"在何处,而我们的一切认知,莫不像流水一样,从潜意识的"根"源源而出。我们一切求知的努力,旨在于打破意识与上帝的界限。我们还知道,潜意识的"根"不属于我们自己。换言之,它不是我们自己的潜意识,而是属于整个人类、全体生物乃至上帝的潜意识。如果别人问我们的知识和力量从何而来,任何同时拥有这两种无价之宝的人,一定会这样回答:"这不是我的力量,它来自另一种无比强大的力量。我展示的只是其中小小的一部分。我只是作为一种途径而存在,真正的力量不属于我。"这样的感受发自内心,而且让我们充满喜悦。与上帝(潜意识)沟通,自我意识就会大幅度缩小。我们

只想对上帝说:"我所做的一切,都是为了成就您的意愿。我想成为您表达思想的工具。我的自我意识并不重要,放弃自我使我感受到莫大的喜悦。"与此同时,我们呈现出幸福而平和的状态,这和恋爱的状态颇为相似。倘若觉察到与上帝密切的关系,我们的空虚和寂寞,都会一扫而空,或许,这就是所谓的"神交"吧?

心灵汲取到足够强大的力量,固然令人感觉愉快,同时也可能使人 恐惧。一个人知道得越多,就越是难以采取行动。还是以前面提到的两 个将军为例,两个人都必须做出是否开战的决定。一个认为这只不过是 单纯的战术决策而已, 该吃吃, 该睡睡; 而另一个斟酌的是每个士兵的 鲜活的生命, 因此做起决定来分外痛苦。其实, 我们每个人都是将军, 我们采取的任何行动都有可能影响成长的历程。无论我们决定要赞美还 是惩罚孩子,都可能产生意想不到的影响。如果我们赖以参考的数据有 限,基本上只能听天由命,那么在做出决定或采取行动时,显然要容易 得多; 而如果我们必须吸收和总结越来越多的数据, 做出决定的过程就 会益发艰难。另外,我们知道得越多,就越是有可能预测到后果,考虑 到自己可能担负着承担后果的责任,如此一来,就更加难以采取行动。 不过,从另一方面说,没有任何行动,其本身也可视为是一种行动。在 某些情况下,没有行动或许是最好的选择,而在其他情况下,不采取行 动有可能造成灾难性的后果。所谓心灵的力量,不单是要意识到各种可 能的情况,随着认知范围的扩大,我们还要具备当机立断的能力。当 然,在更多情况下,一知半解乃至一无所知,不大可能使做出决定的过 程变得容易,只会使之更为复杂。从这个意义上说,我们越是接近心中 的上帝,就越是对他充满同情。我们一方面体验上帝给予的认知,一方 面也会体验到上帝经受的痛苦。

心灵的力量不断积聚,还会带来另一个问题,那就是孤独感。在某种意义上,拥有心灵的力量和拥有政治的力量颇为相似。心智的成熟度接近顶峰的人,就像是一呼百应、权倾天下的王者。他们不可能推卸责任和过错,也没有人告诉他们应该怎么办。他们没有跟自己处境和感受相当的人,以便容许自己释放压力,发泄痛苦。这跟政治上的当权者很相似,也许别人可以为当权者提出建议,但决定权仍掌握在他们手里,一切后果都由他们自行负责。从另一个角度来看,心灵的力量带来的孤独感,要比政治权力更加显著。政治当权者至少还有心智相当的人与之沟通,总统或国王的身边,总是簇拥着一大群政客或臣下,哪怕他们是趋炎附势者和溜须拍马者。而心智成熟到无所不知的人,却难以找到境界相当的人。《圣经》中的《福音书》涉及了一个值得关注的主题,就

是耶稣常因无人了解他而颇为沮丧。不管他如何努力教导他的门徒们,都无法让他们的心智大幅度成熟,达到与他同等的层次。即使最聪明的门徒,也只能亦步亦趋地追随他的指引,永远无法与他相提并论。就连耶稣无限的爱和慈悲心肠,也无法使他摆脱强烈的孤独。那是一种高处不胜寒的冷清,是孤独前行的寂寞。在心智成熟的道路上,所有走在最前面的人,所有走得最远的人,都会感受到这种孤独。孤独本身就像是沉重的负担,倘若不是把别人远远抛到身后,而自己与上帝越来越接近,近到可以感受到他的呼吸,领略到他的微笑的话,那么我们肯定难以忍受下去。正因为随着意识不断成长,我们可以与上帝心灵相通,才没有停止前行的脚步。"神交"带给我们莫大的幸福,支撑我们鼓足勇气,忍耐孤独,踽踽独行。



# 俄瑞斯忒斯的传说

谈到心理健康与心理疾病,我曾给出过一系列结论:神经官能症是人生痛苦的替代品;要让心理恢复健康,就要不惜任何代价坚持真理、尊重事实;如果我们偏离潜意识的意愿,就会产生心理疾病。表面上,这些结论似乎彼此并不相干,但实际上却紧密相连。现在,让我们继续讨论心理疾病的话题,并把上述结论整理成一套完整的观念体系。

我们生活在现实世界里,要想生活得更好,必须尽可能地了解世界的本质,但了解的过程无法一蹴而就。要洞悉世界的本质,认清自己和世界的关系,我们就可能经受各种痛苦,而唯有经受痛苦,才能够最终走向真理。

我们趋向于逃避一切痛苦和折磨,因此对某些消极现象可能熟视无睹,对残酷的现实可能不闻不问,我们的目的只在于捍卫自己的意识,不让真实的信息侵入其中,心理学家把这种情形称为"意识的防卫机制"。每个人都可能采用这种机制,有意限制自己的认知范围和认知能力。但是,不管是出于懒惰还是害怕痛苦的原因,我们采用防卫机制,阻碍自己的认知过程,对世界的认知就会少得可怜,我们的心灵于是与现实脱节,言语和行为也变得不切实际。这种情形发展到一定程度,就会产生严重的心理疾病。即便我们自己没有察觉,别人也会清楚地看到,我们正在脱离现实,成了可怜的怪人或者异类。我们自以为很正常,其实我们的心理疾病可能相当严重。

在心理健康状况恶化之前,潜意识就会察觉到我们的变化,注意到我们的适应能力越来越差。它通过各种方式,提醒我们情况变得不妙——频繁的噩梦、过度的焦虑、极度的沮丧,这些症状在我们身上不断出现。虽然意识可能与现实脱节,但无所不知的潜意识总能看清真相,并以上述症状来提醒我们做出及时的改变。换句话说,心灵产生的种种症状,或许让我们难以接受,但它们却是一种恩典,是意识之外那股滋养心灵的强大力量发生作用的结果。

我在前面简要列举过忧郁症的病例。一个人出现忧郁的症状,说明他(她)的生活状态与心理需求发生了冲突,因此需要做出及时的调整。前面谈到的许多病例,固然是为了说明某些道理,但它们都可以证明一个事实:表现出心理疾病的症状,意味着患者选择了错误的道路,

心灵非但没有得到成长,还处于严重的危机当中。下面,我举一个例子,证明心理疾病在人生道路上的作用。

贝特西是一位22岁的女子,她聪明可爱,但常常不苟言笑,显得过于假正经。她患有严重的焦虑症。她是一个工人家庭的独生女,父母笃信天主教,省吃俭用,供她上大学。尽管贝特西学习成绩优异,但她刚读完一年级就突然选择了辍学,嫁给了邻家的小伙子——一个汽车修理师,她自己则到超市做了收银员。婚后头两年尚且顺利,不过,她很快出现了奇怪的心理症状,总是无缘无故地感到焦虑,有时甚至难以控制。她外出购物、在超市上班,或是独自走在街上时,常常会产生强烈的恐惧感。她不得不丢下手头的事,马上赶回家中或是丈夫的修理厂。只有和丈夫在一起,她的恐惧感才会消失。这种症状越来越严重,迫使她不得不辞去工作。

她去看过许多医生, 但医生的镇静剂无法让她平静下来, 她的病情 也没有改善。贝特西不得不向我求助,她哭着说:"我不知道自己出了 什么问题。我的生活本来很正常, 丈夫对我也很好, 我们彼此深爱, 我 也喜欢我的工作。现在情况却糟透了,我快要发疯了!请你帮帮我,让 我恢复到原来的样子。"其实,贝特西的处境并不像她描述的那么美 好。通过治疗,她承认了一个令她一直痛苦的事实:尽管丈夫对她很 好,可是,丈夫身上的某些缺点总是让她无法容忍。她的丈夫性格粗 鲁,兴趣狭窄,唯一的兴趣就是看电视,这让她感到厌烦。另外,在超 市做收银员的工作,同样让她感觉极度无聊。我们开始探讨她为什么中 途辍学,去过眼下这种单调的生活。"我就读的大学让我觉得不安,"她 说,"许多同学都在吸食毒品,乱搞男女关系。他们生活糜烂,不务正 业。我觉得无法接受,整天都很不自在,别人却认为是我有问题。不只 那些想和我乱搞的男生那样想,我的女性朋友们也认为我不正常,还说 我过于天真和幼稚。我甚至也开始怀疑自己, 怀疑教会和我父母的价值 观。我真是被这种局面吓坏了,所以不得不选择辍学。"经过一段时间 的治疗, 贝特西最终能够鼓起勇气, 面对她原本逃避的一切。她决定回 到学校继续学业。幸运的是,她的丈夫愿意改变缺点,与妻子一同进 步,因此也决定进入大学读书。贝特西的焦虑症自然而然地痊愈了。

贝特西的焦虑感属于"广场恐怖",也就是置身于超市等大型公共场所时,不自觉地产生的一种心理恐惧症。对于贝特西本人而言,这<mark>是自由感带来的恐怖。</mark>尽管她可以自由地走动,同别人沟通和交往,可是只要她独自出门,没有丈夫"保护",焦虑和恐惧的症状就会随时出现。因

自由感而产生的恐惧,是她的心理疾病的本质,这使她患上了严重的焦虑症。我们从另一个角度观察,也许更容易了解她的病情:早在焦虑症出现前,贝特西就产生了对自由感的恐惧,她选择从大学辍学,更是限制了自己心智的成熟。根据我的判断,早在焦虑症出现三年之前,她就患上了"自由恐惧症",但却对此一无所知。她不知道,选择辍学只能使病情日益加重。当她莫名其妙地感到焦虑时,才意识到患上了某种心理疾病。好在经过治疗,贝特西终于回到了心灵成长、心智成熟的道路上。我相信,大多数心理疾病的模式都是这样:早在症状频繁出现之前,疾病就存在于人的精神世界里。症状本身不是疾病,而是疾病的外在表现,同时也往往成为治疗的开端。尽管它们为我们所厌恶和恐惧,但是,它们是来自潜意识的一种至关重要的信息。它们使患者意识到自己的身心健康已经出了问题,促使他们及时自我反省,或接受必要的心理治疗。

大多数人总是拒绝这种提醒,他们以各种方式逃避,不肯为疾病承担起责任。他们对自己的症状视而不见,还振振有词地说:"人人都可能出现异常状况,或者偶尔遭受到小灾小病的打击。"为了逃避应当承担的责任,他们可能会中断工作,停止驾车,搬到新的城市,或者放弃参加某些活动。他们也可能吃止痛药,服用医生开的药丸,借助酒精或其他药品麻醉自己,试图自行消除这些症状。即便承认自己确实出现了某些奇特的症状,他们也会下意识地把责任归咎于外界——家人的漠视、朋友的虚伪、上司的压榨、社会的病态,或是自身命运不济。只有少数人能正视自己的症状,他们清楚地意识到,这些症状说明他们内心深处真的出了问题。他们听从潜意识的暗示,并从中获得帮助。他们承认自己的缺点和不足,忍受治疗中必经的痛苦,也由此得到巨大的回报。根据《圣经·马太福音》,耶稣在"登山训众"时曾说过:"虚心者必有福气,因为天堂属于他们。"我想,这种说法和心理治疗的本质如出一辙。

有关潜意识与心理疾病的关系,我认为最好的例证之一,就是希腊神话中俄瑞斯忒斯与复仇女神的故事。俄瑞斯忒斯是迈锡尼城主阿特柔斯的孙子。阿特柔斯野心勃勃,想证明自己无与伦比,甚至比诸神更伟大,所以遭到诸神的惩罚,他的后代都遭到了诅咒,导致俄瑞斯忒斯的母亲克吕泰墨斯特拉与人私通,谋杀了自己的丈夫——俄瑞斯忒斯的父亲阿伽门农。就这样,诅咒又降临到俄瑞斯忒斯头上——根据古希腊伦理法则,儿子必须为父亲报仇。但是,弑母的行为同样为希腊法理所不容。俄瑞斯忒斯进退两难,承受着巨大的痛苦,最后他还是杀死了母

亲。于是诸神派复仇女神昼夜跟踪,对他进行惩罚。有三个形状恐怖,只有他看得着听得见的人头鸟身怪物,时刻都在恐吓他、袭击他、咒骂他。

不管走到哪里,俄瑞斯忒斯都被复仇女神追赶。他到处流浪,寻求弥补罪过的方法。经过多年的孤独、反省和自责,他请求诸神手下留情,撤销对阿特柔斯家族的诅咒。他说,为了弑母之罪,他已付出了极大的代价,复仇女神不必紧追着他不放。诸神于是举行了大规模的公开审判。太阳神阿波罗为俄瑞斯忒斯辩护,说所有的一切都是自己亲手安排的,他下达的诅咒和命令,使俄瑞斯忒斯陷入了弑母雪耻的困境。此时,俄瑞斯忒斯却挺身而出,否认了阿波罗的说法。他说:"有过错的是我,是我杀死了母亲,与阿波罗无关。"他的诚恳和坦率让诸神十分惊讶,因为阿特柔斯家族的任何人都不曾有过为自己行为负责的情形,他们总是把过错推到诸神头上。最终,诸神决定赦免俄瑞斯忒斯,取消了对阿特柔斯家族的诅咒,还把复仇女神变成了仁慈女神。人头鸟身的怪物变成了充满爱心的精灵,从此给予俄瑞斯忒斯有益的忠告,使他终生好运不断。

这个神话的含义并不难理解,只有俄瑞斯忒斯能看得见的复仇女神,代表着他自己的症状,也就是他患有严重的心理疾病。而复仇女神变成仁慈女神,意味着心理疾病得到治愈,整个过程和我们前面谈到的病例完全一致。俄瑞斯忒斯实现了局面的逆转,是因为他愿意为自己的心理疾病负责,而不是一味逃脱责任或归咎到别人头上。虽然他尽力摆脱复仇女神的纠缠和折磨,但他并不认为自己遭受到了不公正的惩罚,也不把自己看成是社会或环境的牺牲品。作为当初降临到阿特柔斯家族身上的诅咒,复仇女神象征着阿特柔斯的心理疾病,这是阿特柔斯家族的内部问题,也就是说,父母或者祖父母的罪过,要由他们的后代来承担。然而,俄瑞斯忒斯没有怪罪其家族,没有指责他的父母或祖父母,尽管他完全可以那样做。他也没有归咎于上帝或者命运。与此相反,他认为局面是自己造成的,他愿意为此付出努力以洗刷罪过。这是一个漫长的过程,如同大多数治疗一样,需要经历漫长的时间才能最终见效。最终,俄瑞斯忒斯通过努力完成了"治疗",而曾经带给他痛苦的一切,也变成了赋予他智慧和经验的吉祥使者。

经验丰富的心理医生,都目睹过上述神话在现实中的演绎,亲眼见过复仇女神变成仁慈女神的过程,也就是患者康复的过程。这种改变的过程殊为不易。大多数患者一旦意识到心理治疗意味着要面对痛苦,要

为自己的病情负起责任,心中的畏惧之情就会油然而生。进入治疗状态以后,不管患者的斗志多么高昂,心里都会打退堂鼓。有的人宁可继续生病,冒着丧失健康的危险,也要把责任推到"诸神"身上,不愿自行承担。心理医生必须让他们接受这种观念:敢于为自己承担责任,是治疗成功的关键因素。

患者在这一过程中可能要经受相当大的痛苦。医生需有足够的耐心,循序渐进地引领患者面对现实。有时候,患者固执而偏激,甚至就像不听话的孩子,哭哭闹闹、又打又踢,直到最终才平静下来,完全接受属于自己的责任,使治疗出现转机。只有极少数患者始终愿意为自己承担责任,即便治疗仍需耗时一两年,但总体上会非常顺利,不管对于患者还是医生,都是舒适而愉快的体验。在以上两种情况下,复仇女神都可以转变为仁慈女神,只是转变程度和时间长短有所不同而已。

患者正视自己的心理疾病,承担起相应的责任,就更容易克服困难,实现转变,彻底摆脱童年的梦魇或者祖先遗传的"诅咒"。此时他们会意识到,自己正在步入崭新的天地,曾经无比复杂的问题,变成了难得的机遇;令人痛恨的障碍,变成了值得期待的挑战;头脑中可怕的杂念,变成了有益的心灵启示;令人恐惧的内心感受,变成了活力与希望的来源;沉重的精神负担,变成了来自上帝的美妙恩赐。当然,疾病的症状也会消释。"我的忧郁症和焦虑感,居然带来了难得的奖赏!"在治疗结束时,他们总是这样说。哪怕患者不信仰上帝,在顺利度过治疗期以后,也会真切地感觉到,他们所承接的是上天的恩典。

#### 对恩典的抗拒

俄瑞斯忒斯未曾看过心理医生, 他是自己治好了自己。事实上, 即 便古希腊有一流的心理医生,他还是得靠自己治疗。心理治疗的本质, 不过是一种自律的工具。患者是否需要使用这种工具,需要使用到什么 程度,以及为了什么目的而使用,完全是自己的选择。有的患者为了接 受治疗,不得不自行克服一切困难:治疗费用不足:过去接受治疗期 间,与精神病医生或精神病理学家打交道时,曾有过极不愉快的经历; 亲人或朋友极力反对; 医院服务人员态度恶劣等等。即便如此, 他们也 会争取早日治疗,享受治疗带来的一切好处。另外一些患者则不然,他 们可能拒绝接受治疗,即便勉强就诊,也无视医生的爱心、努力和治疗 技巧。他们思想顽固,不肯配合医生的安排。就我本人而言,每次治疗 顺利结束, 我都会感觉到, 虽然是经过我的努力才使患者得到了痊愈 (表面上看,我有时似乎能妙手回春),但说实话,我的作用充其量只 是一种"催化剂",归根到底还是要靠患者自身的努力。既然患者最终还 是需要自我治疗,为什么成功者只占少数,而失败者却占了多数呢?尽 管心智成熟的道路崎岖不平,但它终归是对所有的人开放,那么真正走 上这一旅程的人,为什么少之又少呢?

对于这一问题,耶稣曾说过:"被召唤者众多,被选中者寥寥。"那么,为什么被"选中"的人只占少数呢?和其他人相比,他们有着怎样的差别呢?对此,大多数心理医生都会根据病情的严重程度给予回答,即某些人的病情比别人严重,因此就更加难以治愈。某种心理疾病的严重程度,与患者在幼年时期失去父母关爱的程度以及时间的早晚,有着直接的关系。就精神病患者而言,其病情的产生是他们在出生后的头九个月里得不到父母的关爱所致。尽管通过多种治疗,可使其病情得到缓解,但在通常情况下,极少能够彻底治愈。对于人格失调症患者而言,在婴儿时期,他们可能得到完善的照顾,不过从九个月到两岁期间,他们没有得到呵护和关爱,所以他们的症状比精神病患者轻微,不过仍旧相当严重,同样难以治愈。神经官能症患者则是在幼儿时得到过照料,但从两岁之后,尤其是从五六岁起,他们开始被父母所忽视,因此与前面两者相比,神经官能症的病情更为轻微,也更容易治愈。

我个人认为,以上的分析方法有其可取之处,据此建立的心理分析 理论,对于心理治疗也大有帮助。不过,它并没有揭示出全部真相,譬 如,它忽略了孩子在童年后期以及青春期,父母的爱和关心对于他们的 重要性。我们有充分的理由相信,在这一人生阶段,缺乏父母的爱,同样会给孩子带来心理疾病。而在此期间,假使孩子能得到适当的爱和照顾,早年因缺少爱而产生的心灵创伤,则可以得到彻底治愈。

从另一方面说,尽管上述分析的确有统计学上的依据,比如神经官能症比人格失调症更容易医治,而人格失调症也比精神病更容易医治,但是,它无法确切评估患者心智成熟的历程。我曾通过心理分析和心理治疗让一个患有严重精神病的男人迅速恢复正常,这也是我花费时间最短的成功案例。仅仅治疗了九个月,他就完全恢复了健康。然而,我用了三年时间,对另一个只是患有神经官能症的女人进行治疗,却仅仅取得了微不足道的进展。

决定治疗成功与否的关键,在于患者是否具有成长意愿。一个人的成长意愿,是一种易于变化而难以衡量的因素,显然它并未被列入上述分析的内容当中。无论患者的病情达到何种程度,只有依靠强烈的成长意愿,才能够扭转乾坤,使治疗取得进展。遗憾的是,对于这一因素的认识和了解,当代的心理治疗理论基本上是一片空白。

成长意愿对于治疗极为重要,但它始终披着神秘莫测的外衣。有一点可以肯定,成长意愿的本质与爱的本质是一致的。爱是为了心智成熟而拓展自我的意愿,真正拥有爱的人,心灵自然会不断成长。我曾经说过,父母的爱能滋养子女的心灵,使子女培养爱的能力。我也同样强调过,仅仅依靠父母的爱,还不足以让孩子获得爱的能力。也许你还记得,本书第二章曾提出过四个有关爱的问题,现在,我们不妨再来思考其中两个问题:为什么有的人对于富有爱心的治疗毫无反应,而另一些人即使不借助心理治疗,就能跨越缺少关爱的童年造成的创痛,成为充满爱心的人呢?我知道,我的答案未必能令所有人满意,但我还是认为,恩典的概念或许能给我们带来最有益的启示。

我越来越相信,我们之所以能具备爱的能力和成长的意愿,不仅取决于童年时父母爱的滋养,也取决于我们一生中对恩典的接纳。这种恩典是意识之外的力量,它来自潜意识,也来自除了父母之外其他给予我们爱的人,以及我们无法了解的其他渠道。有了恩典的眷顾,即便没有父母的爱和照顾,我们也可以克服心灵创伤,成长为具有爱的人。就人类进化水准而言,我们甚至可以远远超过父母。那么,为什么只有很少一部分人能实现心智的成熟和进化呢?我认为,恩典的雨露滋润每一个人,人人都可以公平地分享到属于自己的部分,只是大多数人拒绝承接恩典,不理睬上帝伸出的双手罢了。

为什么主动接纳恩典的人很少,甚至有那么多的人抗拒恩典呢?我说过,恩典可以为人们提供对抗疾病的力量,但是,患者的反应和举动往往是在有意抵制健康的恢复,原因何在?简单而言,原因就在于我们懒惰的天性,也就是说,我们体内都含有熵的原罪成分。熵的力量促使我们故意对抗治疗的力量,使我们宁可得过且过,不愿耗费任何力气,只想维持当前的生存状态。殊不知,这样做只会使我们远离天堂,接近地狱。

心理学家乃至许多外行人都知道,刚刚得到升职,处于更高地位或 者承担更多责任的人,很容易产生心理问题。军队心理专家都很熟悉所 谓"升迁神经官能症"这一问题,他们发现,许多低级士官一旦获得升 迁,就会患上神经官能症。正因如此,许多人根本不愿晋升,无论如何 也不想成为高级军官。他们千方百计地拒绝军官培训,尽管从智力和精 神的稳定性上来看,他们完全具备升迁的资格。

心智的成熟与军官升迁的情形颇为类似。恩典的召唤也可被视为一种升迁——让恩典降临到自己身上,就意味着要承担更多的责任,行使更大的权力。唯有深入认识这份恩典,体验它的力量,意识到自己与上帝多么接近,我们内心深处才会产生前所未有的宁静。伴随恩典而来的是更大的责任感。接纳恩典,意味着我们要抗拒惰性,挺身而出,成为力量的使者和爱的代理人。我们要代替上帝去行使职责,完成艰巨的使命。恩典的召唤使我们的心灵受到激励,因此不得不放弃幼稚,寻求成熟;不得不忍受痛苦,从童年的自我进入成年的自我;不得不摆脱孩子的身份,转而成为称职的父母。

很多士官本来有资格升迁为军官,却不想穿上军官制服,这并非没有道理。接受心理治疗的患者,固然渴望拥有健全的心灵,却又对恢复健康缺乏兴趣,这也不足为奇。我曾经接待过一位年轻的女士,她患有严重的抑郁症。我对她进行了一年的治疗,她逐步意识到,她的亲属也有严重的心理问题。有一天,她感觉异常兴奋,因为她以自己的理智和冷静,帮助家族成员解决了一个棘手的大问题。她说:"我真的很开心!我希望自己经常有这种感觉。"我告诉她,她可以做到。她的精神之所以感到愉悦,是因为她有生以来,第一次坚决地反抗家人的控制。一直以来,她的家人使用各种手段,避免与她正常地沟通,进而达到控制她的目的,以便满足他们不切实际的要求。现在,她终于能够尊重自己,掌握全局,不再听任他人的摆布了。我告诉她,如果进一步扩大认知,并将这种能力应用到更多的场合中,她就会拥有更大的信心和力

量,她将能够掌控一切,体验到更大的愉悦。可是她却死死瞪着我,流露出恐惧的神情,她喃喃地说:"如果那样,我就不得不永远费心考虑更多的问题了。"我认可她的说法,并告诉她,只有深入思考才能继续前进,持续增加心灵的力量,最终摆脱抑郁,不再感到软弱和无力。我的建议却让她大为恼火,她提高了嗓门说:"我才不想花那么多时间去考虑那么多事情呢!我来这里接受治疗,绝不是想让人生变得更加复杂。我只想放松下来,舒服快乐地过日子。难道你是想把我变成上帝或别的什么人吗?"就这样,这个原本有着过人潜力的女子令人遗憾地中断了治疗。恢复健康的附带条件把她吓得不知所措,所以她宁可放弃让心灵继续成长的机会。

上述情形,局外人听起来也许觉得不可思议,但是心理学家大都很清楚,许多人都惧怕为恢复健康而承担的责任。心理医生不仅要让患者体验到心理健康的益处,还要用不断的安慰、一再的保证、坚决的督促等方式,让他们树立信心、鼓起勇气,避免刚刚体验到健康的好处,就因害怕承受继续成长的痛苦而迅速逃离的情况发生。当然,患者的内心产生恐惧是正常而合理的现象。在潜意识层面,人们担心自己拥有更多的力量后,就会滥用这种力量。哲学家圣·奥古斯丁说过:"如果你兼有爱和付出两种禀赋,就可以随心所欲地做你想做的一切事情。"心理治疗进展顺利,意味着患者不再软弱,不再害怕应对无情的现实。患者会突然间意识到,他们有能力实现自己的愿望,做自己想做的一切事情。这种无限自由的感觉,可能让有的患者感到恐惧:"如果我可以为所欲为,那么还有什么力量能阻止我犯下错误,做出不道德的事情,甚至故意去实施犯罪呢?还有什么因素能阻止我滥用自由和力量呢?仅仅依靠爱和付出,就能够使我拥有足够的自制力吗?"

患者有类似的想法,足以证明他们已经具有了相当程度的爱。爱和付出,能够使我们懂得自我约束,而不致滥用心灵的力量。出于这个原因,我们不应该把它们抛到一边。不过,从另一方面来说,我们也不能把爱和付出想象得过于可怕,乃至不能发挥自己的能力。有的人要经过许多年,才能够克服心灵的恐惧,坦然接受恩典的召唤。如果始终处于恐惧之中,或妄自菲薄,自认为没有任何价值,并且一再逃避应当承担的责任,就可能导致神经官能症的产生,并且使之成为心理治疗的核心问题。

但对大多数人来说,害怕滥用力量并不是抗拒恩典的主要原因。他们并不担心自己能够随心所欲,让他们望而却步的原因其实是爱和付出

本身。我们当中的多数人,就像是幼小的孩子或是青春期的少年。我们渴望摆脱束缚和乏力的状态,拥有成年人的自由和力量。但是,成年人应当承担的责任,应当遵循的自律原则,却让我们感到乏味乃至恐惧。尽管我们时常觉得父母、社会或者命运对我们是一种压迫或威胁,但我们还是甘居下游,希望有更大的权威帮助我们推卸责任、摆脱压力。如果没有人代我们承受职责,我们就会感到害怕。若非有上帝与我们同在,独自处于崇高境界的我们,更会感觉不寒而栗。相当多的人缺乏忍受孤独的能力,所以宁可放弃"掌舵"的机会。大多数人只渴望平安,却丝毫不愿承受孤独。他们缺乏忍受孤独的能力。他们渴望拥有成年人的自信,却不肯让心智走向成熟。

我们以各种方式探讨了成长的艰难之处。在这个世界上,极少有人能够持续不断地成长,永远乐于接受崭新的、更大的责任。大多数人都会随时终止前进的脚步。实际上,他们的心灵充其量只是部分成熟而已。他们总是避免完全成熟,因为那样一来,他们就不得不付出更多的努力完成上帝赋予的更高的要求。

响应恩典的召唤如此艰难,难怪耶稣说"被召唤者众多,被选中者 寥寥"。许多人即便找到最出色的心理医生,也不能从心理治疗中获 益,原因就在于此。在熵的力量作用下,抗拒恩典的召唤显得非常自 然,于是,人们也习惯性地百般逃避。可是,我们似乎更应该思考这样 的问题: 为什么有的人能够克服重重困难,响应恩典的召唤? 这些人和 大多数人有何不同?对此,我无法给出确定的结论,因为这些人和普通 人相比,好像并无不同。他们既可能来自生活富裕、教育良好的家庭, 也可能成长在贫穷而迷信的环境之下; 他们可能自幼得到父母的关爱, 也可能生来不幸, 丝毫不曾感受过被人关怀的滋味; 他们可能产生过心 理不适的小问题, 也可能因患有严重的心理疾病, 接受过长期的心理治 疗:他们可能是老人,也可能是年轻人;他们可能听从恩典的召唤,不 假思索地履行使命, 也可能在多次抗拒之后才渐渐做出让步, 接纳恩典 的降临。我虽然有多年的心理治疗经验,可是对于患者在这方面的反 应,至今仍没有多少把握。说实话,在心理治疗初期,我的确无法预测 出哪些患者对于治疗不可能有任何反应, 而哪些患者真正适合接受治 疗,可以迅速恢复心灵的成长,甚至达到很高的境界。总而言之,恩典 深不可测。耶稣曾对门徒尼戈蒂姆斯说:"你听见风的声音,却不知它 从哪里来,又要往哪里去。对于上帝也是如此,我们不知道他最终把天 堂的使命赋予何人。"我想,耶稣对上帝的看法类似于我对恩典的看 法。归根到底,我们只能承认,恩典确实是一种神秘的事情。

#### 迎接恩典降临

这样一来,我们又不得不面临无法解释的矛盾。在这本书里,我一直把心灵成长和心智成熟当成一种有规律的、可以预测的过程来描述。我认为,心灵成长、心智成熟的能力是可以学习的,就像我们在课堂上学习专业领域的知识和技能一样。只要我们支付学费,付出足够的努力,就可以顺利毕业、拿到学位。我把耶稣那句"被召唤者众多,被选中者寥寥"解读为,之所以很少的人会选择响应恩典的号召,是因为这样做是非常艰难的。之所以我要这样解读,是为了强调是否接纳恩典乃是我们自己的选择。换句话说,恩典是我们自己挣来的。我知道事实就是这样。

与此同时,我也知道这个结论并不能涵盖事实真相。我们并不是去主动寻求恩典,而是恩典降临到我们头上。即使我们努力去追寻它,它也可能躲开我们,而在我们没有追寻它的时候,它却可能突然降临。我们可能非常渴望心智的成熟,却发现前面的路上布满了各种各样的障碍。我们也可能表面上对心灵生活并不在意,但却发现自己意外受到了它的吸引。尽管我们的确可以选择是否响应恩典的召唤,但在另外一层意义上,是上帝选择了什么时候以何种方式发出这样的召唤。那些接纳了恩典的降临,达到"天人合一"状态的人,总是对自己这种状态充满了惊讶。他们并不认为这是他们靠努力挣来的。尽管他们或许能够意识到自己所达到的境界,但不会把这种情况视为自己的主观选择,而是觉得这一切都是某种比他们的意识更睿智、更巧妙的力量造成的结果。境界越高的人,就越能体会到恩典的神秘之处。

我们该怎样解决这种矛盾呢?其实用不着解决。尽管我们不能凭主观意愿创造出恩典,但却可以打开心扉迎接恩典的降临。我们可以把自己的心田耕耘成一方沃土,让恩典的种子能够茁壮生长。如果我们能够完全遵循人生的自律原则,心中充满了爱,那么即使我们对宗教完全没有了解,根本不去思考跟上帝有关的事情,也能准备好承接上帝赐予的恩典。反之,即使我们笃信形式上的宗教,也未必能做好这样的准备,因为宗教本身对心灵并没有助益。我之所以写下这一部分的内容,是因为我相信,对恩典概念的理解能够帮助心灵在艰难的成长之路上前行。这种理解至少能在三个方面上提供帮助:帮人们接纳从天而降的恩典;让人们更好地把握前进的方向;鼓励人们坚持前行。

我们既是主动选择了接纳恩典,也是被动迎接恩典的降临,这一看似矛盾的情形,正是好运奇迹的精髓。这里说的好运,定义仍旧是"意外发现有价值的或令人喜爱的事物的天赋和才能"。佛陀只有在停止主动追寻超升之后,才获得了超升。另一方面,谁能说他最终获得的超升,究竟是不是他花16年时间辛苦追寻的结果?他既需要去追寻,又不能刻意追寻。复仇女神之所以会转变为仁慈女神,也是因为俄瑞斯忒斯既努力寻求诸神原谅,又并没有指望诸神让他的求索变得更容易。通过这种既追寻又不刻意追寻的过程,他最终赢得了好运与诸神的恩典。

接受心理治疗的患者对梦境的利用,也符合类似的规律。某些患者 知道梦境中包含着解决他们问题的答案,于是就把每一个梦都详细地记 录下来,拿给心理医生看,试图从中找到答案。然而,这样记录下来的 梦境内容,往往对治疗并没有帮助,甚至妨碍治疗的进展。首先,治疗 时间有限, 医生不可能对所有的梦进行深入分析。其次, 对梦境内容的 过分看重,可能会妨碍医生注意到更重要的方面。最后, 梦境的内容本 身未必都有意义。像这样的患者,必须要学会不去刻意从梦境中追寻答 案,而是让潜意识去选择哪些梦的内容值得上升到意识层面。学会这样 做并不是容易的事,它需要患者在一定程度上放弃对自己思想的控制, 顺其自然发展。当患者学会不再刻意捕捉梦境的内容之后,他们能够记 住的梦境内容会在数量上有所下降,而质量却会有巨大的提升。只有这 样,对梦境的解析才能让治疗得到进展。然而,另一种情况也同样常 见:患者原本对梦境的价值完全没有概念,于是就把所有梦的内容全都 驱逐出意识之外,认为这些内容没有任何价值。这样的患者必须首先学 会记住梦的内容,然后再学会认识和发掘其中的价值。总之,要想有效 利用梦境的内容,我们需要认清它们的价值,在它们出现的时候充分利 用,但又不能刻意去追寻或是期待它们。

恩典也是一样。我们已经知道,梦境只是恩典降临在我们身上的一种形式。对于别的形式——突然出现的灵感与预兆,各种同步性事件和意外降临的好运,以及爱本身,我们都应该采取同样的态度去对待。每个人都想要获得爱,但在此之前,我们必须让自己值得被爱,做好接受爱的准备。要做到这一点,我们就需要把自己变成自律、心中充满爱的人。如果我们一味刻意追寻别人的爱,期待着有人来爱我们,那就不可能达到这样的状态,因为我们没法真正去爱别人,只能依赖别人。但当我们不求回报地滋养自己和别人时,就会在不知不觉间成为可爱的人,这样爱就会在不经意间降临到我们身上。无论人类的爱还是上帝的爱,其规律都是这样。

这一部分内容的主要目的之一,就是帮助那些追求心智成熟的人去赢得人生的好运,去学习和掌握发现神奇事物的本领。不期而遇的好运和收获不单纯是上天的恩赐,而是后天习得的本领。拥有这样的本领,就可以理解意识之外的恩典,并妥善地加以运用。拥有这样的本领,就可以确保我们在前进的过程中,始终有一双看不见的手,有一种深不可测的智慧,指引着我们走向新生。这一双手,这一种智慧,总是目光犀利、判断准确,远远胜于我们的意识。有了它们的指引,我们的人生旅途才会畅通无阻。

释迦牟尼、耶稣、老子以及其他古代圣贤,都以不同方式阐述过类似观点。我在我的行医生涯中,发现人生的现实与先人的教诲完全一致,由此促使我饱含激情,撰写了这本《少有人走的路:心智成熟的旅程》。如果你想对上述观念有更深入的了解,就不妨去重读那些古老的经典,汲取更为深刻的人生见解。不过,我要提醒你的是:你不要期待从中获得更多的细节。也许出于被动、依赖、恐惧和懒惰的心理,你希望看清前方每一寸路面,确保旅途的每一步都是安全的,你的每一步都具有价值,可是很遗憾,这是不可能实现的愿望。心智成熟之旅艰苦卓绝,无论是思考还是行动,你都离不开勇敢、进取和独立的精神。即便有先知的告诫,你仍需独自前行。没有任何一位心灵导师能够牵着你的手前进,也没有任何既定的宗教仪式能让你一蹴而就。任何训诫都不能免除心灵之路上的行者必经的痛苦。你只能自行选择人生道路,忍受生活的艰辛与磨难,最终才能达到上帝的境界。

即使在我们已经真正理解了所有这些内容之后,心智成熟的路途仍旧艰难而孤独,让我们经常会丧失勇气。我们生活在科学主导观念的时代里,这尽管在某些方面对心智成熟有所助益,但在另一些方面却会让我们更容易灰心。我们相信宇宙的规律是可知的,不相信神秘的奇迹。物理学让我们了解到,我们所居住的地球只不过是浩瀚星海中的一粒微尘而已,在宇宙的广阔恢弘中,我们似乎完全迷失了。而心理学则让我们认识到,我们的精神世界同样受到意识之外的力量所掌控,大脑中的生化反应和潜意识中的矛盾冲突,让我们必须要用某些方式去感觉、去行动,而我们甚至没法意识到这一点。科学知识取代了神话传说,让我们感到个人的一切似乎没有意义。毕竟,当我们的科学既无法洞悉主导精神世界的力量,又无法丈量巨大无边的宇宙时,我们个人乃至整个人类还有什么了不起的呢?

然而,同样是科学的发展,让我们可以在某些方面认识到恩典这种

神奇现象的真实性。我在这本书里试图表达的,就是这样的认识。当我 们发现恩典确实存在时,就不会再觉得自己的存在和意识毫无意义了。 在我们的意识之外居然存在着一股强大的力量,推动着我们的成长与进 化,这本身就足以让我们感觉到,其实自己还是挺了不起的。这股力量 的存在,证明我们的心智成熟不仅对我们自己很重要,而且对某种远远 超越我们的东西也很重要。这种东西就是有些人所说的上帝。恩典的存 在不仅证明了上帝的存在,而且也证明上帝确实存在于每个人的心灵。 过去被认为是童话传说的事情, 现在被证明是真实的。我们都活在上帝 的视野中,并且不是在边缘地带,而是在正中心。我们所认识的宇宙, 或许只不过是通往上帝宇宙的一个台阶而已。我们并没有迷失在宇宙的 角落,因为恩典的存在就说明,我们在哪儿,哪儿就是宇宙的中心。时 空之所以存在,是为了让我们可以通过时空前行。当我的患者们忘却了 自己的人生意义,为治疗过程的辛苦而沮丧时,我有时会告诉他们,全 人类目前正在迈出进化意义上的一大步。"我们究竟能不能成功迈出这 一步,"我会对他们说,"是你们每个人自己的责任。"也是我自己的责 任。路已经摆在那里,一步步往前走则是我们的事。恩典可以让我们不 至于摔跤,让我们知道往前走是上帝的意旨。我们还能要求什么呢?

# 后记

《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版以来,我收到过无数读者的来信,每一封信件都让我感动。它们行文流畅,妙趣横生,有的信件还洋溢着真挚的爱心和祝福。除了给予本书大量赞誉以外,不少读者还随信寄来各种礼物,其中包括某些作家的诗句或者格言,以及读者本人深刻的见解和亲身经历的故事。这些信件丰富了我的生活,让我进一步意识到,在世界各地都有人踽踽独行,走在人迹罕至的心智成熟之路上,而且默默走过了很远的距离。无数的脚步汇聚起来,构成了一张庞大的网络,其覆盖面积之广超过我们的想象。读者们感谢我减轻了他们旅途的寂寞,我也要因同样的理由感谢他们。

曾有读者询问我,我是否认为心理治疗必然可以带来理想的效果。 心理治疗的质量当然良莠不齐,不过我始终相信心理治疗的意义无可替 代。的确,有的患者尽管与一流的心理医生进行过合作,却似乎未能从 中受益。然而在我看来,大部分患者遭遇失败的原因在于他们本身缺少 兴趣与意志力,以致不能达到治疗的严格要求。我还要补充一点:大约 有5%的心理疾病是无法治愈的,而且随着治疗中涉及的深刻自省,患 者的病情甚至会更加恶化。

所有认真阅读并理解本书内容的人,都不大可能属于这5%的行列,但是,心理医生有责任挑选出这极少数患者(他们的症状极为特殊,或是病情相当严重,因此不适合接受一般的心理分析治疗),采用更恰当、更有益的治疗方式,真正做到对症下药。那么,什么样的心理医生才有资格对患者实施心理治疗呢?不少寻求心理治疗的读者都问我,如何选择理想的心理医生?如何确认对方是否有资格进行治疗?我的第一个建议是,选择医生务必慎重,这是你毕生最重要的选择之一。心理治疗是一项不小的投资,不仅需要花钱,还要投入时间和精力。它就是股票经纪人所说的"高风险投资":选择正确,会给你带来大笔"心灵红利";倘若万一选错,即使你表面上没有受到多少伤害,但你浪费的是宝贵的金钱、时间和精力。

所以,在精挑细选的同时,你也要信任自己的感受与直觉。通常,和心理医生交谈过一次,你就可以知道对方是否适合你。如果感觉不适合,那就付清这次的费用,随即另请高明。确定医生是否适合自己,这

种感觉可能很抽象,不过,通过某些具体的线索或细节,你就可以做出判断。我曾于1966年接受过心理治疗。当时,我对美国参加越战的道德性不仅产生了怀疑,而且采取了明确的反战立场。接待我的心理医生,在候诊室里摆放了诸如《壁垒》、《纽约书评》等杂志,这些都是采取反战立场的自由派杂志,所以,我在见到医生本人之前就已经对他产生好感了。

心理医生能否真正给予你关心,远比他们的政治立场、年龄或者性别更加重要,这一点你同样可以很快察觉。一般说来,一流的心理医生不会急不可待地做出乐观的保证,或是不假思索地对患者实施治疗。真正用心的心理医生应该稳重而审慎,而且有所保留。作为患者,你可以凭借直觉发现,在他们含而不露的外表下,隐藏着的究竟是关心还是漠视。

通常,心理医生首先会和你面谈,决定是否接受你。你也可以趁机面试他们,这没有任何不妥。如果认为有必要,你尽可大胆询问心理医生,他们对于女权运动、同性恋和宗教问题有何看法?你有权得到诚实、坦白而严肃的回答。至于其他问题,例如治疗需要多长时间,你的皮疹是否由心理因素引起,如果心理医生回答"不知道",你完全可以相信他们是在说实话。凡是受过良好教育、事业有成的专业人士,如果能够坦然承认自己的不足,通常都是正式受过专业训练,值得信任的人。

心理医生的能力,和他们持有的证书几乎毫无关系。爱心、勇气和智慧都不能从文凭上显示出来。例如,《心理医生协会资格考核证明》或许是医学界最高的资历证明,代表持有者受过严格的训练。它虽然可以让你感到踏实,不必担心落入江湖郎中手里,但是,就心理治疗的质量而言,有些专业心理医生未必比一般的心理学家、社会工作者或者教会牧师更加出色,甚至可能不及后者。而我认识的两位最优秀的心理医生,甚至都没有大学毕业。

口碑通常是寻找一流心理医生的有效途径。假若你有一些可靠的朋友,他们对某个心理医生的服务感觉满意,那你何不接受他们的推荐呢?还有一种方式,特别适合病情严重或兼有生理问题的患者,那就是去找职业心理医生。职业心理医生接受过心理医学的系统培训,收费也最为昂贵,不过他们能从多个角度了解你的状况。交谈一个钟头,让他们了解你的问题之后,你就不妨提出要求,让他们把你介绍到收费低廉、非科班出身的心理医生那里。最优秀的心理医生通常都愿意告诉你,在附近社区中,哪些非科班从业者能力最强。当然,如果你感觉医

生和你配合默契,对方也愿意接受你的求诊,也不妨留下来,继续接受治疗。

如果你经济紧张,而且没有专业门诊治疗的医疗保险,则可以选择 到政府医院下属的心理与精神健康专科门诊,去向那里的医生求助。根 据个人财力,选择适合的专科门诊,也可以确保你不会落入江湖骗子之 手。但是从另一方面说,专科门诊的治疗水平有可能并不理想,而且你 选择心理医生的能力也可能相当有限。即便如此,上述方式也不妨一 试。

上面的建议和指导,可能没有你希望的那样具体而详尽,但我只想提醒你一句(这也是最重要的一句):要使心理治疗顺利进行,心理医生必须和患者经常沟通,建立起亲密的感情。因此,你有责任挑选值得信任的医生并接受治疗。适合某一个人的心理医生不见得适合另外一个人。每一个心理医生和每一个患者,都是独特的个体,你唯有依赖直觉自行判断,当然,这其中会有风险。我真诚地祝愿你一切顺利,交上好运。考虑到接受治疗需要极大的勇气,我也佩服你能够自负其责,做出最终的正确决定。

# 附录

25周年版序言

我们长期以来的想法和感受,有一天将会被某个陌生人一语道破。

——拉尔夫·沃尔多·爱默生《我的信仰》

《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版以后,我收到了不计其数的读者来信。这些信件让我真切地感受到:读者之所以被感动,并不在于我提供了多么新鲜的东西,而是因为我的勇气,我说出了他们长期思考和感受的东西,他们自己却因缺乏勇气,不敢说出来而已。

我不清楚"勇气"为何物,它也许是与生俱来的无知无畏吧。本书问世后不久,我的一个病人去参加一次鸡尾酒会,恰好听到我的母亲和一个高龄女士的对话,谈到这本书,那个女士说:"你一定为你的儿子斯科特感到骄傲吧?"我的母亲随即回答说:"骄傲?不!根本谈不上!那本书和我一点儿关系也没有。你也清楚,那都是他的想法,是他得到的一份礼物。"母亲认为这本书和她没有关系,我想她错了,不过有一点她说对了:就《少有人走的路:心智成熟的旅程》的来源而言,它的确属于一份礼物——从各方面看都是如此。

这份礼物的一部分,还要追溯到过去。记得我妻子莉莉和我本人,曾认识一个叫汤姆的年轻人。汤姆和我一样,是在同一处"夏日度假区"(美国富人、艺术家和知识分子的聚居地)长大的,在以往许多个夏天里,我和他的哥哥一起玩耍;在我很小的时候,他的母亲就熟悉我。本书出版的几年前,汤姆曾和我们共进晚餐。就在聚会的前一天晚上,汤姆对他的母亲说:"妈妈,明天晚上,我要同斯科特·派克一起吃晚饭,您还记得他吗?"

"啊,当然了!"他的母亲说,"我记得那个小男孩,从他嘴里说出的东西,都是大家忌讳的话题。"

瞧,你都看到了,这份礼物的一部分,应当追溯到我的过去。想必你也可以理解,在过去的主流文化背景下,我在某种程度上是一个怪人,是个"童言无忌"的异类。

我是个不知名的作者,所以本书出版以后,没有任何大吹大擂的宣传。它在商业上的巨大成功,是一个缓慢而渐进的过程。它1978年出版,五年后才出现在全国最畅销图书榜单上。假如它一夜走红,我一定很怀疑自己是否足够成熟,成熟到可以对付突如其来的名望和声誉。不管怎么说,它毕竟是取得了惊人的成功,而且出版界公认,它是经众口相传而获得成功的畅销书。一开始销售速度很慢,不过人们经过不同的渠道,都在纷纷谈论这部书,它的影响力也越来越大。其中一条渠道就是"匿名戒酒协会",譬如,我收到的第一封读者来信这样开头:"亲爱的派克博士,你肯定是个酒鬼。"写信的人显然认为,除非我是匿名戒酒协会的长期成员,并且一度因酗酒而潦倒,不然就很难想象,我会写出这样的一本书来。

我想,假如《少有人走的路:心智成熟的旅程》提前20年出版,它可能无法取得多么像样的成就。须知到20世纪50年代中期,匿名戒酒协会才真正行使职能,而在此之前,本书大多数读者还都不是酒鬼呢!更为重要的是,当时心理治疗并未成为一种趋势,而到了1978年,当《少有人走的路:心智成熟的旅程》初次出版时,美国多数的男人和女人,在心理上、精神上日渐复杂,也开始反思人们极少讨论的话题。事实上,他们一直翘首企盼,等待有人大声说出这些事情。

就这样,本书的声誉,像滚雪球那样迅速积聚,口碑越来越好,为很多人所熟知。我记得在职业巡回演讲后期,我有时会这样对听众们说:"你们还算不上典型的美国人。不过,你们有很多方面都是一致的,其中之一就是,在你们当中,曾经历或正在经历心理治疗的人,占了很大一部分。你们可能接受过戒酒训练,或者得到过传统治疗学家的帮助。也许你们会觉得,我这样做是在侵犯你们的隐私,不过我还是希望,所有接受过或者正在接受心理治疗的人——请你们举起手来。"

在听众当中,95%的人都举起了手,"现在,你们朝周围看一看", 我对他们说。

"这会带给我们很多启示。"我接着说,"一种启示就是,你们已经 开始超越传统观念的限制。"所谓超越传统观念,我的意思是说,长期 以来,无数人都思考过(只是思考!)别人忌讳的事情。当我详细解释 超越传统观念的含义及其重大意义时,他们完全赞同我的看法。

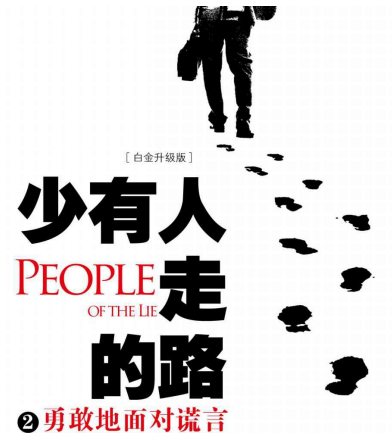
有的人称我是预言家,这个似乎有些夸大其辞的头衔,我倒也能够接受,这仅仅是因为他们认为,所谓预言家,并不是那种能够看清未来

的人,而是能够阅读当代各种信号和特征的人。《少有人走的路:心智成熟的旅程》能够畅销,主要是因为它完全适应时代潮流;是读者的广泛认可,才使它获得了成功。

25年以前,当本书刚刚出版时,我天真地幻想着它的命运,我认为全国各大报刊都会对它做出评价。感谢上帝的眷顾,事实上,它最初仅仅得到过一篇评价……但是,那是一篇多么重要的评价啊!我想说的是,本书能获得成功,很大一部分要归功于菲莉斯·特洛克丝。菲莉斯是优秀的作家,也是一个评论家,在《华盛顿邮报》书评版编辑部,她在一大堆图书中间,意外发现了一个新书样本。浏览了该书的目录之后,她就把它带回了家。两天之后,她要求为这本书写一篇书评,书评编辑勉强同意了。菲莉斯马上离开他的办公室,临走前还亲口对他说:"我会精心起草一篇书评,我相信这本书一定会成为畅销书。"她没有食言。她的评论问世还不到一周,《少有人走的路:心智成熟的旅程》这本书,就登上了《华盛顿邮报》"最佳畅销书书榜"。几年之后,它开始陆续出现在全国各大畅销书榜上面,后来几乎全国任何一家畅销书榜上面,都会出现它的名字,这种情形一直持续到今天,时间长达近20年。

我感激菲莉斯,还有另一个原因。随着本书声望日隆,她可能是想提醒我,应该保持谨慎谦虚的态度,脚踏实地,继续做好工作,所以对我说:"你知道,它可不是你写的书。"

我很快就明白了她的意思,她不是想说《少有人走的路:心智成熟的旅程》不是我的作品,而是想说这本书写出了许许多多人的心声,就像是出自上帝之手。尽管如此,本书也并非尽善尽美,一切缺点亦应由我负责。尽管它可能还有某些缺憾,但因其独有的价值,至今仍为无数人所需要。我也始终清晰地记得,在逼仄的办公室里,当我一边忍受孤独,一边为它倾注心血的时候,仿佛冥冥之中,我得到过一种帮助,一种神秘莫测、犹如来自上帝的帮助。当然,我不晓得帮助究竟来自哪里,但我坚信,那种奇特的体验非我独有。实际上,帮助,帮助一一它是这本书最终的主题。



## 美国畅销书作家M·斯科特·派克的另一重磅力作!

台湾著名作家 胡因梦 奥 运 冠 军 何雯娜

倾情推荐

被《华尔街日报》誉为:一部石破天惊之作!



# 少有人走的路2: 勇敢地面对谎言 (升级版)

图书在版编目(CIP)数据

少有人走的路. 2, 勇敢地面对谎言 / (美) 派克(Peck,M.S.) 著; 尧俊芳译.

-- 北京:中国商业出版社, 2013.7

ISBN 978-7-5044-8167-2

I.①少... II.①派... ②尧... III.①人生哲学一通俗读物 IV. ①B821-49

中国版本图书馆CIP数据核字(2013)第151223号

PEOPLE OF THE LIE: HOPE FOR HEALING HUMAN EVIL by M.SCOTT PECK

Copyright © 1983 BY M.SCOTT PECK,M.D.

This edition arranged with SIMON & SCHUSTER, INC.

through Big Apple Agency, Inc., Labuan, Malaysia.

Simplified Chinese edition copyright © 2013 Beijing

Zhengqing Culture & Art Co.Ltd

#### All rights reserved.

北京市版权局著作权合同登记

图字: 01-2013-6252

责任编辑: 孙启泰

中国商业出版社出版发行

010-63180647 www.c-cbook.com

(100053 北京广安门内报国寺1号)

新华书店总店北京发行所经销

北京画中画印刷有限公司印刷



640×960毫米 16开 15.5印张 160千字

2013年10月第1版 2014年4月第2次印刷

定价: 32.00元

#### \*\*\*\*

(如有印装质量问题可更换)

# 中文版序

每个人心中 都有两只狼

在冰雪茫茫的北方,有一个古老的民族,流传着一个古老的故事

一天晚上,老爷爷与孙子们围炉夜话,老爷爷说:"孩子们,在人们的内心深处,一直住着两只狼。这两只狼一直在进行着一场激烈的战斗。一只是恶狼,它代表着畏惧、虚伪和谎言;另一只是善良的狼,它代表着勇敢、诚实和爱。"

听完爷爷的话后,孩子们沉默不语,若有所思。

过了一会儿,一个孩子问道:"最后,哪只狼赢了呢?"

饱经沧桑的爷爷回答道:"你喂过的那只!"

如果说《少有人走的路:心智成熟的旅程》,是在告诉我们如何喂养心中那只善良的狼,那么,《少有人走的路2:勇敢地面对谎言》则是在剖析心中那只恶狼。

喂养善良的狼的方法是自律。

自律有四个原则:推迟满足感、承担责任、忠于事实和保持平衡。 这些原则能让我们勇敢面对问题和痛苦,竭尽全力克服困难、解决问 题。自律的原动力是爱,爱能推动我们心灵的成长和心智的成熟。

然而,在人们的心中还住着一只恶狼。这只恶狼随时都想控制我们的心灵。那么,这只恶狼有什么样的习性,它又如何影响我们的人生和命运呢?在本书中,作者一针见血地指出,喂养恶狼的食物是谎言。为什么谎言会让人变得邪恶呢?因为谎言的本质是掩盖真相。从本质上来看,人之所以掩盖真相,是不愿意承受面对问题和解决问题所带来的痛苦。在逃避问题和痛苦的过程中,人会惊慌失措,颠倒是非,变得疯狂

和邪恶。所以,邪恶是由颠倒是非的谎言产生的。这就像单词"生命"——live,如果颠倒过来,就变成了"邪恶"——evil。

人为什么要用谎言把好端端的生命颠倒过来,变成邪恶呢?最大的原因是生命中充满了问题和痛苦,正如作者第一本书的开篇所写:"人生苦难重重!"很多人不愿意去承受人生中这些正常的痛苦,一心想要逃避。然而,问题和痛苦不会因你的逃避而消失,如果你选择逃避,它们就会变一种形式,以更可怕的面目出现。结果便是:你不解决问题,你就会成为问题。

成为问题的人,最大的问题是用谎言扭曲了心灵。扭曲的心灵就像 一面哈哈镜,无法让我们看清自己本来的样子。心灵扭曲的人不能正确 看待外面的世界,也不能客观评价自己,常常干出一些邪恶的事情。

药家鑫的心灵扭曲了,他不敢面对真相,为了逃避责任,不让伤者 看清自己的车牌号,竟然残忍地向伤者捅了8刀。

林森浩的心灵扭曲了,他始终在用一面凹凸镜看待外面的世界,他把自己在人际关系上遭遇的挫败感归咎于别人,认为是别人的问题,而不是自己的问题,结果心生怨恨,居然在复旦大学干出了向室友投毒的事情。

陈水总的心灵扭曲了,他无法正确处理自己面临的问题,公然制造了厦门公交爆炸案,夺走了47人的生命。

• • • • • •

哪里有扭曲的心灵,哪里就有邪恶。但值得注意的是,扭曲的心灵 是由谎言导致的,哪里有谎言,哪里就有扭曲的心灵。如果继续追问, 我们便会发现,一切谎言都是为了逃避问题和痛苦,哪里在逃避问题和 痛苦,哪里就有谎言。

斯科特·派克说:"所谓心理治疗,其实就是'鼓励说真话的游戏',心理医生最重要的任务,就是让患者说出真话。长时间自欺欺人,使人的愧疚积聚,就会导致心理疾病。"

所以,如果一个人的心中有太多的谎言,就会把心中那只恶狼喂得膘肥体壮,驱使人在邪道上狂奔。鼓励说真话的游戏,既是一条通往心

智成熟的道路,一条成为圣人的路,也是一条消除邪恶之路。不过,要踏上这条道路,首先需要我们诚实。扪心自问,你是一个诚实的人吗?你有过"装"的时候吗?你欺骗过别人和自己吗?

真正勇敢的人是敢于面对自己内心的人。只要我们勇敢面对自己的问题和痛苦,不选择逃避,不选择谎言,就一定可以摆脱掉心中那只恶狼的追赶,迎来光明的人生。

为了逃避痛苦,人选择了谎言;

为了谎言,人扭曲了心灵。

People Of The Lie

# 第1章 谎言是心理疾病的根源

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我说过,人的一生需要面对许许多多问题,问题让我们痛苦,一个问题解决之后,新的问题马上又会出现,让我们继续陷入无尽的痛苦。人生其实就是一个不断面对问题和解决问题的过程。所以,我们说:"人生苦难重重!"

不过,令人欣慰的是,只要接受了人生苦难重重的事实,我们就能从苦难中解脱出来,实现人生的超越。人正是在承受痛苦和解决问题的过程中,心灵才得以成长和成熟。如果害怕面对问题,畏惧承受痛苦,一心想要逃避,那么我们虽然能够逃避人生正常的痛苦,却会承受心理疾病这种非正常的痛苦。荣格说:"神经官能症,是人生痛苦常见的替代品。"所以,逃避问题和痛苦是一切心理问题的根源。你不解决问题,你就会成为问题!

那么,人具体是如何逃避问题和痛苦的呢?或者说,人是用什么方式在逃避问题和痛苦呢?简单地说,就是谎言。谎言的本质是掩盖真相,颠倒是非,人正是用它来逃避自己面临的问题和需要承受的痛苦。比如,明明是自己打碎了父亲心爱的花瓶,但由于害怕父亲的训斥或打骂,我们却谎称是猫干的,以此来逃避责罚。既然谎言的目的是为了逃避痛苦,所以,我们也可以说,谎言是心理疾病的根源。

为什么大多数心理疾病都要追溯到童年呢?这是因为童年时,人还没有面对问题和承受痛苦的能力,如果这时没有获得足够的爱,甚至还遭到虐待,人就会用谎言来逃避痛苦。比如人在孩童时代遭到父母的虐待,他们幼小的心灵往往无法面对这样的问题,更不堪承受这样的痛苦,于是便会用说谎的方式来逃避。这些孩子会压抑自己内心的痛苦和恐惧,并将其封存进潜意识,而在意识中却强迫自己相信:"爸爸妈妈非常爱我,非常关心我!"谎言虽然使这些孩子在意识中暂时忘记了被虐待的痛苦,但遗憾的是,这些痛苦并没有就此消失,被压抑在潜意识

里的痛苦和恐惧始终存在,它们会以一种奇特的方式表达出来,这一方式就是心理疾病。所以,作为父母,我们应该给予孩子真正的爱,缺乏了爱,孩子无法承受内心的孤独、寂寞、恐惧和痛苦,就会选择用谎言来逃避。

在长期的从医生涯中,我发现几乎每一位患者都会刻意隐瞒某些真相,因为那些真相曾经让他们非常痛苦,他们虽然用说谎的方式暂时避免了痛苦,却不得不去承受另一种长期的痛苦——心理疾病无尽的折磨。

从根本上来说,心理治疗是要让人把曾经逃避的痛苦说出来,它既是一种鼓励说真话的游戏,也是一种揭穿谎言的行为。换一句话说,心理治疗就是要让那些隐藏在潜意识中的真相浮现到意识之中,让我们重新体验它带给我们的痛苦,这样才能解开心结,不生活在自欺欺人之中。童年时,我们没有能力去面对问题和痛苦,因而选择了逃避,现在我们长大了,就要勇敢去面对真相,承受痛苦。唯有如此,我们才能真正解决属于自己的问题,让心灵获得成长。否则,曾经逃避的痛苦会一直驱赶着我们,让我们不得安宁。下面,乔治的案例就生动地说明了这一点:你想逃避痛苦,你就会更加痛苦。

#### 那些可怕的念头,为什么挥之不去?

10月初的某个下午,对乔治而言,是生命的一个转折点。因为在此之前,他一直认为自己是一个无忧无虑的人,他有着正常人的思想和情感,像正常人一样思考着;他会像普通已婚男人一样,担心家里的房子会不会突然漏水,或者是院子里的草坪能不能得到及时修理,诸如此类。乔治是一个有洁癖的人,他苛求任何事情都能够井然有序,草坪里的草稍微长高了一点、墙壁上的漆略微有些瑕疵,他都会挂念不已、精神紧张。乔治不喜欢黄昏时分落暮的余晖,每至夕阳西下,他的心中总会莫名地顿生出一股伤感与恐惧,但这种情绪持续得并不太久,有时甚至不着痕迹!

乔治天生就是个一流的推销员,他英俊潇洒、能说会道、从容淡定、和蔼可亲。他所推销的产品类似于饮料的塑胶盖子之类,全国有五家公司生产该类产品,市场竞争非常激烈。两年前,乔治从一位杰出的销售人员手中接管了公司划定的销售区,当时,几乎所有的人都认为他无法超越前任,因为那个家伙实在太出色了。但在两年的时间里,乔治秉持"重信义、恪操守"的原则,工作尽心尽力,创造了比前任销售员多出三倍的销售额。紧接着,他一举拿下了覆盖美国东南部的整片销售区的代理权。34岁的他,却已经事业有成,薪资丰厚,6万美元的年薪在当时一般人看来,简直是望尘莫及。

然而,在一次出差途中,乔治的问题终于爆发了。

那是一个秋天,公司派他前往蒙特利尔参加塑胶制品年会。从未亲眼领略过北方秋景的乔治夫妇决定一同前往。蒙特利尔的秋景是如此怡人,乔治抓紧会后的空闲时间,陪着太太克劳迪娅一起游赏。会期最后一天的下午,他们参观了大教堂。虽然乔治的母亲笃信宗教,但乔治本人却对宗教极度反感,他从小忍受着母亲近乎疯狂的宗教信仰,受够了教堂里的幽暗气氛,而妻子克劳迪娅也不是特别虔诚的教徒,他们在教堂里随便转了一圈就出来了。走出教堂时,乔治瞥见大门附近立着一个小型捐款箱,他停下了脚步,陷入了迟疑。一方面,他一点儿也不想把钱捐给任何一座教堂的任何一个捐款箱;另一方面,他又很恐惧,他怕不捐钱冥冥之中会受到惩罚,给他稳定的生活造成威胁。这种恐惧令他不别所措,最终他决定:把口袋里数额不多的零钱全部捐出去,就当买了一张进出博物馆或游乐园的门票一样。他的零钱果然不多,乔治数了

数,55分硬币,他全部投进了捐款箱。

然而,就在那一瞬间,一个意念猛然闪过乔治的心头,这是第一次,它像晴天霹雳一般真实,使他茫然不知所措。这个意念就像是刻在心口的魔咒:"你活到55岁,就会死!"

乔治惊慌地从口袋里掏出皮夹,皮夹里塞满了旅行支票,只有一张 五元、两张一元的钞票。他慌乱地把钱全部塞进了捐款箱,拉着克劳迪 娅的手,径直冲向门外。克劳迪娅惊慌地问他怎么了,他谎称身体突然 不适,想赶紧回饭店休息。惊魂未定、神志不清的乔治对于自己是怎么 从教堂的台阶上走下来,又是怎样坐上出租车的,已是全然不知。回到 饭店后,他才慢慢地从惊慌中淡定下来。但在第二天的归途中,他竟然 彻底走出了恐惧的阴影,把这次意外的惊魂抛到了九霄云外。

两星期后,乔治驾车前往肯塔基州洽谈业务,沿途看到"前方有弯路"、"限速每小时45英里"的警告标志。驶过标志牌时,他的眼前闪过几个鲜红,不,是血红的大字,它们就像镌刻在脑海里一样:"你45岁就会寿终!"

接下来的一整天,乔治都心绪不宁。他试着用乐观、积极的态度安慰自己:这两次的不安都与数字有关。但数字只是数字,它并不能代表什么,一次45岁,一次55岁,倘若确有其事,两次的数字怎么会不一样呢?既然如此,我也没必要为这无关紧要的数字而忧心忡忡了。于是,第二天,他一如往常平静地工作、生活。

又过了一个星期,乔治开着车,当路标提示他已经驶进北卡罗来纳州普顿市时,他的脑海中第三次闪过了不安的意念:"一个叫做安普顿的人会来杀你!"这次,乔治真的开始害怕起来了。两天后,当他驾车驶过一处废铁道时,一个声音警告他:"只要你一走进那栋大楼,屋顶就会坍塌,你会被压死!"

从此以后,乔治几乎天天都被这些恶念缠绕着,它们常常浮现于开车途中,或是拓展业务之际。这些恶念使他失去了活力,上班心不在焉,什么玩笑都不敢开,食不甘味,夜不能眠。而且每当出差的那天早上,他更是惴惴不安。也许在开车驶过隆诺克河的途中,他还心情平静,可是一过了河,恶念却如闪电般袭来:"这是你最后一次驶过那座桥,下次你经过这座桥时,就会死亡!"

乔治想把心中的顽念告诉太太克劳迪娅,可他又怕说出来会被太太嗤之以鼻,更怕太太说他神经病。思量再三,他仍旧难以启齿。夜深人静之时,当乔治还在与恶念搏斗,迟迟不能入睡,而枕边却传来太太阵阵恬淡的鼾声,这使得他开始对克劳迪娅心怀妒恨。乔治要经常往返隆诺克河上的那座大桥,他盘算了一下,如果避开这座桥,他每月就得多绕几百英里,还会因此丢掉几个客户,这太可笑了!他不想让这些荒谬的恶念扰乱自己正常的生活,但另一方面,他又担心这并不是无中生有,害怕自己因为一时的疏忽造成一生的遗憾。终于,乔治想到了对策,他能证明这不是真的——他再到隆诺克河大桥去一趟,如果仍能毫发无伤地活着,就证明那些可怕的念头都是假的。但如果恶念成真,那……

凌晨两点,乔治下定了决心:与其苟且偷生,不如拼死一搏。他偷偷摸摸地溜出家门。从家出发到隆诺克河大桥有73英里,一路上他战战兢兢。黑暗中,隆诺克河大桥隐约现出了桥形。乔治紧张得快要窒息,但还是勇敢地把车开上了桥。开过桥两英里远时,他又把车掉转,再度驶回桥上,一切安然无恙。他兴奋地吹起了口哨,得意地往回家的方向驶去。虽然一夜没合眼,天亮才到家,但两个月来,他第一次这么精神、畅快:心中的石头总算落了地。

可没想到,第三天晚上,乔治又被另外的恶念纠缠,使他不得不午夜又偷偷回到恶念现场,去求证恶念是否真实。因为当天下午乔治出完差回家,途经费耶特维尔市时,他遇到了一处深坑。顿时,可怕的念头又一次燃起:"下一次,在深坑被填满以前,你的车子将会一直开进坑底,而你也将命丧于此。"起初,乔治不以为然,甚至觉得这个念头很可笑。因为他三天前刚刚证实过这些念头子虚乌有,根本没有必要在意。但当晚,他又失眠了。他焦虑不安,更不知所措。虽然隆诺克大桥事件并不属实,但这丝毫不能表明,新冒出来的"在深坑中惨死"的恶念不是事实。或许隆诺克大桥事件只是个安全的假象,而他命中注定要葬身深坑?他越想越害怕,越想越睡不着!

也许让隆诺克大桥求证事件重演一遍,回到深坑确认一番,他才可以安心一点。但事实上,这样做并没有什么意义。就算这一次他确认之后又是安然无恙,但难保下一次荒谬的念头不会闪现。难道每一次他都要回到现场去确证吗?然而,忧心到无以复加的乔治还是推倒了理性的旗帜,又一次在黑暗中整装,偷偷地溜出了门。虽然觉得自己像个傻瓜,但当他将车开到费耶特维尔市,把车停在深坑口边时,安然无事的

他惊讶地发现——他悬着的一颗心真的放下了许多,自信也再次复燃。 回到家后,他倒头就睡,一夜无梦。

但是,接下来,每隔一两天,在开车的途中,乔治的脑中都会闪现一种新的死法。慢慢地,他的病症显现出了一个固定的模式,他开始焦虑不安,病情更是每况愈下。每一次,乔治都会折回引燃他可怕念头的现场,得到确证之后,他的心情才会得以平复,但是第二天,他又故态复萌,周而复始地重演着求证的画面。

就这样,乔治忍受了六个多星期如此这般的精神折磨,每隔一夜,他都会开车到北卡罗来纳州的农村去转一圈。渐渐地,他的睡眠时间越来越少,体重也下降了15磅。他对出差、洽谈业务这些事情充满了恐惧,因此他的客户开始对他抱怨不休,他的业绩也大幅滑落。二月的某个夜晚,乔治终于崩溃了。他泣不成声地向克劳迪娅诉说了自己内心的煎熬与痛苦,于是第二天早上,克劳迪娅便通过朋友的介绍,找到了我。当天下午,我开始了与乔治的第一次见面谈话。

#### 逃避生活中的痛苦, 必将承受心理疾病的痛苦

我告诉乔治,他所患的正是典型的"强迫妄想型神经官能症":让他备受折磨的"恶念",就是心理医生所说的"妄想";而必须回到现场求证的这种"行为",即是一种"强迫行为"。

乔治听了大吃一惊,他激动地说:"你说得太对了,我真的是被强迫的。我一点儿都不想回到那个令我恐惧不安的地方,我觉得这样很可笑,我什么都不愿想,只想好好地睡一觉,但是我根本做不到。似乎冥冥之中有一股强大的力量逼着我去胡思乱想,强迫我半夜起床回到现场求证。你知道吗?我真的是被逼着去的,我身不由己,根本没办法控制自己。就因为这样,我每天的睡眠时间被无情地剥夺了,内心彻夜都在交战,我不停地问自己:到底应不应该去求证?这种'强迫行为'的病症,比你所说的那个什么——'妄想',还要严重!这真是要了我的命!我真的快要疯了!"突然,乔治停了下来,他焦急又无措地望着我,问:"我是不是真的疯了?"

"不!"我答道,"虽然我对你了解得还不够深,但从表面上看,你 并没有什么明显的精神错乱的症状,情况与那些严重的患者相比,并不 算糟糕。"

乔治迫不及待地问:"你的意思是说,也有人像我一样患有'强迫妄想'的病症吗?难道他们的那些疯狂的行为都不算'疯'吗?"

"没错!"我回答,"他们或许和你不同,或许不是被死亡的念头死死缠绕,或许表现出来的受迫行为也不一样。但是你们所患的病症显现出来的行为模式,却如出一辙——同样是先萌生出妄念,再做出根本不想做的事。"接着,我给他举了几个更为常见的妄想症案例。我告诉他,有些人会因为不能确定大门是否上锁,而焦虑不安,最后,他们不得不折回家中检查。因此,对他们而言,离家外出度假是一件很艰难的事。"我就是这样!"很明显,乔治深有感触,他激动地说,"每次临出门前,我甚至得检查上三四遍,直到确定炉子里的火已经灭了!太好了,那你的意思是说我和正常人没什么两样吗?"

"乔治,我并不是这个意思,你和正常人还是不一样的。"我说道,"虽然许多人——通常是功成名就的人——常常会缺乏安全感、患

得患失,但他们不至于严重到被这些不安困扰到整夜都难以入眠。而你,很显然已经被这些妄念折磨得心力交瘁,失去了生命的活力。虽然你的这种症状,尚有药可救,但从心理治疗的角度而言,你的病症并不好治愈,这可能需要花费很长的时间。倘若你不接受全方面的治疗,恐怕你的无助和恐惧将难以真正消除。"

三天后,乔治第二次来就诊,但这次他好像完全变了一个人似的。 第一次就诊时,他近似哀怜地向我哭诉,渴望从我这儿获得安慰;然 而,现在的他却信心十足,淡定从容,满不在乎,简直就是一副玩世不 恭的形象。我试图多打听一些他的生活现状,但是效果不佳,他不愿意 过多提及他的工作和生活。

"派克医生,除了仍然会有一些妄想和个别受强迫的行为以外,我真的没有什么其他烦心的事。而且上一次就诊以后,我已经痊愈了。噢,当然,我承认,对于某些事情,我还是很在乎的,但这和忧虑、焦躁完全不同。就像我会关心是今年暑假粉刷房子,还是明年暑假再刷一样,我只是单纯地在关心这件事情而已,并没有因此而焦虑不安。虽然我在银行的存款不少,生活无忧,但我还是很担心孩子们以及他们在学校里的表现。大女儿黛比,今年13岁,该戴牙齿矫正器了;老二乔治,11岁,成绩平平,但这并不意味着他有智障,或者大脑发育不全,他只是对体育更有兴趣而已;小儿子克里斯,才6岁,刚入学,你如果说他是我的'心肝宝贝',那一点儿都不为过。我必须承认,在心里我偏爱小儿子克里斯,但我掩饰得很好,尽量不表现出来——所以,这并没有引起什么争端。我的婚姻幸福,家庭生活也很安定和谐。噢,对了,克劳迪娅偶尔会使使小性子,以至于有些时候,我甚至会认为她是个泼妇。但你知道的,很多女人都有这样的时候,就是生理期内的情绪正常波动。哦,我猜是这样的,我猜所有的女人都一样。"

"至于我们夫妻间的性生活?嗯,还可以。有的时候因为克劳迪娅像个恶婆娘似的乱发脾气,我们俩都没心情做爱——这应该算是正常的反应吧!但除此之外,我们在性事方面并没有什么问题。"

"我的童年?嗯,也还行,但并不是一直都很快乐。我的父亲英年早逝,但这并没有对我造成多大的困扰,因为妈妈一直都在努力给我完整的爱,她是一位好母亲。我对她唯一的抱怨就是,她是一个过分虔诚的教徒,总爱拉着我陪她一起上教堂。然而这样的情形,在我上大学后就没有再发生过了。我还有个妹妹,虽然她比我小两岁,但我们得到的是同样的呵护。我的家庭并不是很富裕,但生活还算过得去。外公、外

婆比较富有,他们一直在资助我们。至于祖父母,我对他们并没有多少了解。"

"噢,我想起来了,我们上次就诊时说到的'强迫行为',这唤醒了一些我儿时的记忆。我记得大约在13岁,我也得过这样的病。但我想不起来发病的原因,只是记得当时我的心里有一种可怕的念头——如果我每天不去触摸某些岩石,外婆就会死掉。其实,那并不是什么大不了的石头,只不过是从家到学校途中的一块岩石,我只需要记得每天去摸摸它就可以了。正常上课日,我上学来回的路上,只要随手摸一摸,就行了;可一到双休日,这就成了问题。我记得那个时候,我持续了将近一年的时间,每天都要抽空去摸摸它。但后来是如何摆脱这个困扰的,我已经不晓得了,可能一切都是顺其自然,就像日常生活的其他方面一样,这本身也不过是生活的一部分罢了。"

"这个记忆令我蠢蠢欲动,说不定我也即将摆脱最近的这些恶念的缠绕,结束毫无意义的强迫行为。而且,自从我们上次见面之后,我一次也不曾发作过。我想,可能我已经痊愈了。这次来,我只是想像上一次那样,和你静静地聊一聊。如果你也愿意的话,我会很感激你的。你可能无法想象当我得知自己并不是一个疯子,而且也有人和我一样会产生很多可笑的念头的时候,我心里有多安慰。但或许正是因为这样,我的病就好了。我想,我所需要的,正是你们所谓的心理治疗。我很赞同这种方法,但或许现在我还可以通过自己的力量来摆脱现在的梦魇。如果是这样的话,我再来找你治疗,似乎就显得浪费时间了。所以,现在我不想预约下次应诊的时间,我想还是静观其变。如果我的强迫妄想症又犯了,那个时候我就会考虑继续接受治疗。但此时此刻,就暂时让它成为过去吧!"

根据我的经验,乔治之所以会出现心理问题,是因为他逃避了自己本来应该承受的痛苦,并试图用谎言掩盖令他痛苦的真相,但这些在意识中被涂抹掉的痛苦却会变换一种形式来折磨他。所以,一个人逃避了生活中的痛苦,就会承受心理疾病的痛苦。至于乔治逃避的是什么样的痛苦,我现在还不得而知,但可以肯定的是,他一直都在回避自己的问题,不愿意承受痛苦,也没有勇气去面对真相。我试图开导乔治,因为在我看来,他的改变并不大,而且我怀疑他的病症短期之内还会复发。但乔治似乎心意已决,坚持要放弃治疗,显然只要他感到轻松自在,便不会再继续接受诊疗了。因此,我没有再坚持与他争辩,只是向他表示,我能够理解他打算静观其变的做法,同时我也随时欢迎他再回来找

我。现在看来,我唯一能采取的对策就是——等。 而我,不需要等待多久。

#### 你不解决问题, 你就会成为问题

显然,乔治的玩世不恭实际上是一种不愿解决问题的逃避心理,他天真地以为通过这种方式就可以忘记痛苦,把痛苦从意识中驱赶出去。我们说,每个人的心中都有两种意识:一种是潜意识,一种是意识。意识在心灵的表层,潜意识在心灵的深处。然而,由于人们内心的懒惰和恐惧,每当心灵遭遇到痛苦的时候,意识都会极力逃避,具体的方法就是用谎言来麻痹自己,强行把痛苦的感受压抑进潜意识,从而逃避,相,就像什么都没有发生一样。但遗憾的是,意识感受不到痛苦,所是有意味着痛苦就消失了,相反,被压抑进潜意识的痛苦则会在更深的层面,所磨你。乔治心中出现的那些疯狂的念头正是来自潜意识的声音,只不过由于乔治采取了不正确的方式,潜意识也变换了自己的方式。所以,不把被压抑进潜意识的痛苦重新提升到意识的层面,让自己清楚地看见它、认识它、感受它,潜意识就会一直用这种变态的方式提醒你,而你也不可能从根本上解决自己的问题。你不解决问题,你就会成为问题。

果然不出所料,两天后,乔治就给我打来了电话,他激动地说:"你说对了,派克博士,那些恶念又来折磨我了。昨天参加完销售会议后,我开车回家途中,在驶过一个急转弯之后,大概又开了几英里,突然,我的脑中生出了一个可怕的念头:'拐弯的时候,你撞死了一个站在路边想要搭便车的人!'我知道,这仅仅是我众多疯狂念头中的一个罢了。因为如果我真的撞死了人,我一定能感受到碰撞,或者能听到一声巨响。虽然理性的意识一直提醒我要淡定,但一路上我根本无法把那可怕的念头从心中驱逐出去。我的脑海中一直浮现着一幅画面———具尸体躺在路旁的水沟里。我总是以为那个人可能还没死,他需要及时救助;我担心自己随时都会被指控为肇事逃逸的杀人犯。终于,在到家之前,我还是受不了内心的煎熬。于是,我再次强迫自己把车开回了那个转弯处。当然,那里并没有什么尸体,地上也没有任何血渍,甚至一丝车祸的痕迹也没有,我这才放下心来。但我不能再让恶念为所欲为了,我不想让这样的情形再肆意地发展下去。我想,你说得没错,我确实需要接受所谓的心理治疗了。"

由于各种症状接踵而至,乔治的妄想强迫症也比以往严重了许多,于是他开始恢复了诊疗。接下来的三个月,他每个星期都来诊疗两次。他的妄想多半与他本人的死有关,其他的则与别人的死或自己被指控犯罪有关。每次经历了或大或小、或长或短的妄想强迫症折磨之后,乔治

最终还是会像被心魔打败的斗士一样回到恶念萌生的现场,确认恶念场景并不存在后,他紧张的心情才能得以舒缓,但这样的强迫行为使他痛苦不堪。

诊疗中的前三个月,我渐渐得知,乔治更严重的病症都被他掩饰于外表之下。此前,他曾告诉我,他的性生活非常和谐,但事实上,他的性生活简直糟透了。克劳迪娅几乎每六个星期才和他做一次爱,而且他们的性事就像是在酒醉的情形下完成的一样,充满了兽性,草草了事。克劳迪娅"泼妇般的脾气"一发作,总会持续好几个星期。与她见面的时候,我发现她的失落和沮丧也令人吃惊,她口中的丈夫就是一个"软弱、爱抱怨的大老粗"。很显然,她对乔治充满了怨恨。而乔治也开始慢慢地流露出了对克劳迪娅的不满,他眼中的克劳迪娅是个自私自利、冷漠无情的女人。在家里,乔治与老大黛比、老二小乔治的关系越来越生疏,他把这一切都怪罪到克劳迪娅的头上,他认为正是克劳迪娅从中挑拨,才使得他现在和两个孩子完全疏离。因此,克里斯成为他在家中唯一可以与之相处的孩子。乔治承认,为了不让克里斯被克劳迪娅所"掌控",他可能对孩子过于溺爱了。

经过多方刺探,我也从乔治的口中打听到了一些其他的有意义的细节。他之前曾说过,他的童年还过得去。但当我强逼着他回忆时,我才发现,他在童年时便对死亡深怀恐惧。例如,乔治还记得,在他8岁生日的时候,他的父亲曾亲手杀死了妹妹的猫咪。当时,他没有吃早餐,而是躺在床上幻想着自己生日可能收到的礼物。这时,小猫闯进他的屋子,把房间搅得一团糟;接着,父亲拿着扫帚,追赶着冲了进来。正当乔治蜷缩在床角,大声尖叫的时候,父亲愤怒地举起扫帚,活活地将小猫打死了。

乔治的妈妈虽然是一位慈祥的母亲,但她近乎疯狂的宗教信仰却让 童年的乔治不堪忍受。乔治回忆说,11岁的一个深夜,妈妈怎么都不让 他睡觉,她强迫他跪在地上,替患有心脏病的家庭牧师祷告,祈求牧师 能够活下去。但乔治讨厌那位牧师,也讨厌妈妈全年无休止地做礼拜。 每个周三、周五晚上和周日整天,妈妈都要带他去基督教堂。乔治还记 得做礼拜时,妈妈的口中念念有词,忘我地扭动着身体,呼喊 着:"噢!主呀,耶稣基督。"每当看到妈妈的这个举动,乔治都羞愧得 恨不得马上找个地缝钻进去。另外,与外公相处的日子,也并没有让他 觉得轻松自在。不过,乔治的外婆很温柔、很亲切,所以他和外婆一直 保持着不错的祖孙关系。虽然如此,但在与外公、外婆同住的两年内, 他常常替外婆担心,因为外公几乎每星期都会打外婆。每一次,乔治都害怕外婆会被外公打死,所以即便是知道自己无能为力,他也会想尽办法待在家里。不知道为什么,他总是感觉自己守在家里,外婆就会平安无事。

乔治非常不理解我为什么总是要让他回想童年的往事,他说:"我只是想解决我目前生活中的问题,想摆脱现在困扰着我的妄想及强迫行为。我不明白,净回忆一些过去的往事,对治愈我的病症有什么帮助。"于是,他又开始喋喋不休地讲那些缠绕着他、令他倍感困扰的顽念和强迫病症。每提到一个新的"恶念"时,乔治都会描述得非常具体、详细,似乎想再重新体验一下当时的痛苦感受。然而,实际上,乔治之所以会产生这许多的"妄想",是因为他想要逃避压抑在潜意识中的问题和痛苦。我解释道:"你的这些病症就像层层的烟雾,它们使你迷失在痛苦的深渊中。而你太执著于探究自己表面的病态,却没有花时间去思考导致这些症状的根本原因。如果你能够走出迷雾,勇敢地正视自己的生活,不再用谎言来掩盖自己,真诚地对待生命和死亡,我想你的病会有所好转的;否则,你将一直受到这些病症的折磨。"

但很显然,乔治拒绝面对死亡,他在意识中极力欺骗自己,他说:"我知道,人终究难逃一死,但思考死亡又能怎么样呢?我们什么也改变不了!"我尝试着劝导乔治,他这样的心态是不对的。我告诉他:"虽然你一直在回避死亡,但事实上,你却一直在思考它。如果不是想到'死亡'的存在,那么你该如何解释那些纠缠着你的恶念和那些折磨着你的强迫行为呢?为什么黄昏日落的时候,你会感到焦虑不安?难道这一切还不够明显吗?——傍晚意味着一日将尽,象征着死亡,提醒着你终有一天你的生命也会落幕。其实,你害怕死亡,不敢面对,只是一味地逃避。你在意识中回避死亡,潜意识就会提醒你注意死亡,你的那些妄念正是潜意识的一种提醒。你在意识中撒谎,潜意识就会给你指出来。你可以欺骗自己的意识,但却欺骗不了自己的潜意识。你在意识中说自己不愿思考死亡,但是你的潜意识一直在思考死亡。所以,你的问题不在于思考死亡这件事,而在于你思考死亡的方式。除非你能够在思考死亡时直面死亡的恐惧,不再用谎言来欺骗自己,否则你将继续受到这种强迫式顽念的折磨。"

要戳穿意识的谎言,了解潜意识的真相,首先,就必须要求人们真诚地面对自己。然而,无论我如何费尽口舌,乔治依然故我,一点儿也不为所动,继续装出一副玩世不恭的样子。但与此同时,乔治又迫切地

渴望能够治愈自己的病。虽然他现在已经会完全不设防地跟我谈论他的病症,甚至也会和我提及他与妻儿之间的疏离感,但不可否认的是,他的"强迫妄想症"已经非常严重了。逐渐地,当他的病症发作时,即便在路上,他也会打来电话,说:"派克医生,我现在在洛利市,刚才我又产生了一个恶念。但我已经答应克劳迪娅要回家吃晚饭了,如果我现在再折回现场,我肯定赶不回去吃饭。我现在很无措,既想回家,又想回现场。派克先生,请你帮帮我,告诉我应该怎么做。拜托你,叫我别回头!"

每当这个时候,我都会不厌其烦地告诉乔治,我不会也不能帮他做决定,他必须自己拿主意。让我帮他做决定,这是一种依赖心理,是不健康的心态。可是,他似乎并不能理解我。每次诊疗的时候,他都会对我抱怨:"派克医生,我不明白为什么你就是不肯帮我。我敢确定,只要你告诉我不要回头,我就绝对不会回头,而且这样的话,我的心里也会好受很多。可是你却只是一味地跟我强调,这并不是你能做的事。而我就是为了想要寻求你的帮助,才来这里就诊的——但你却不肯帮我。我不明白,为什么你竟然如此残忍,就连这么小的忙都不愿意帮我。你难道看不出来吗?我真的很痛苦,也很难抉择。就算这样,你也还是不肯帮我吗?"

日子一天天过去,乔治的病症相较以往,有过之而无不及。渐渐 地,他开始意志消沉,再加上患了痢疾,整个人变得瘦骨嶙峋、脆弱不 堪。他纠结于自己应不应该去求诊于别的心理医生,而我也开始怀疑自 己处理这个病例时的方式是否妥当。但依照这样的情形来看,乔治似乎 很有马上住院的必要。

之后的情况更加糟糕。某个早晨,在乔治接受了四个月的诊疗后,他吹着口哨就来了,看上去神采飞扬。我一眼便察觉出了他的异样。乔治赞同地说:"没错,我今天确实好多了。不知道为什么,我已经一连四天,没有产生过任何妄想和强迫行为。也许,我开始重生了!"现在的乔治又是一副玩世不恭的样子,对于生活和家庭中的痛苦经历,他更是毫不在乎。虽然经过我的多方刺探和努力,从他口中获悉了一些近期生活的信息,但那也都是些没有任何情感的、不痛不痒的事。我原以为,这次的会诊就会这样结束,但最后乔治却冷不防地问了我一句:"派克医生,你相信这个世上会有魔鬼吗?"

"这是个很复杂的问题,我很奇怪,为什么你会这么问?"

"噢!不为什么,我也只是很好奇。"

"肯定是有原因的,所以你才会这么问。你这是在回避问题。"我注 视着他说。

"其实,这是因为,最近我读了许多崇拜撒旦之类的离奇教派的书籍。你知道的,这些日子,媒体杂志报道了很多有关旧金山的邪恶团体的新闻。"

"确实是这样,但我还是想知道为什么你会在此时此刻突然问这样的问题。"我虽表示了赞同,还是存有疑惑。

乔治有点不耐烦了,满脸不悦地说:"我怎么知道?就是突然想到了啊,你不是让我事无巨细,只要是心里真实的想法都可以告诉你吗? 现在我也做到了,至于为什么会有这样的想法,我自己也不知道!"

看来,再继续追问下去也不会有任何结果了。这次的会诊只能这样 结束了。

后来的一次会诊,乔治仍然精神焕发,他的心情很好,体重也增加了几磅,不再像之前一样哭哭啼啼了。他说:"两天前,我又产生了可怕的念头,但我已经不会被它困扰了。我告诉自己,这些念头真的很荒谬也很愚蠢,它们没有任何意义。哪怕我真的要死了,那又怎么样呢?我甚至没有再想过要回到现场去确认,我终于成功了!"

表面看来,乔治确实已经渐入佳境,他的病症也似乎真的不再使他困扰了,但我仍然隐隐地感觉到不安。因为对于他为何会有如此的转变,我还是一无所知。我想尝试着帮他探究一下他的婚姻问题,然而,我并没有想到,乔治玩世不恭的本性简直深不可测,无论我怎么试探,他仍然不愿意与我一起深入地探讨。因此,我更加疑惑,乔治的生活以及他面对生活的态度,一直都没有什么改变,那为什么他的病症会突然好转呢?现在,我姑且把自己的不安和疑惑藏在心底。

### 为了逃避痛苦,人选择了谎言,扭曲了心灵

某个傍晚,乔治又一次来就诊。他神情欢悦地走了进来,玩世不恭的味道更甚以往。同往常一样,我让他先开口。凝思了片刻之后,他从容不迫地说道:"我想坦白。"

#### "噢!"

"正如你所看到的,最近我的症状真的减轻了很多。但我并没有告诉你,这是为什么!"

#### "嗯!"

"你还记得前段日子的那次就诊吗?我问过你相不相信世上有魔鬼,而你却更想知道我为什么会问这个问题。嗯,我当时的确没有对你说实话,而我其实知道是什么原因。但我之所以不想将真相说出来,是因为我觉得那样太不明智了。"

#### "请继续。"

"虽然现在我还是不能确定对你坦白是对是错,但我确实想这么试一试。一直以来,你并没有给予我什么实质性的帮助,也不愿意设法阻止我的强迫行为,所以我别无选择,只能自救。"

"你都做了些什么?"我问道。

"我和魔鬼签了份契约。当然,我并不相信这个世上有什么魔鬼,但我必须要想办法为自己做点什么,不是吗?所以,我就签了一份这样的契约:如果我屈服于强迫意念,又回到现场求证,那么魔鬼就会让我所有的恶念成为现实。你懂我的意思吗?"

"我还不能肯定。"我答道。

"那我说具体一点吧。例如,前几天,当我开车开到千普山附近时,突然产生了一个恶念:'下次开车经过这里的时候,你的车子会驶过护栏,而你也将丧命于此。'如果换在从前,我肯定会心急如焚,内心挣扎许久之后,最终还是会回到护栏处求证,对吧?但有了那份契约

之后,我便不会再回去了。因为我知道,倘若我回去查证,就会违反契约的规定,那样的话,魔鬼一定会让一切成为事实,而我也将必死无疑。所以说,我不屈服于强迫意念是另有原因的,并不是如我从前所说,是因为病症减轻了。现在,你懂了吗?"

"哦,原来如此。"我不置可否。

乔治庆幸地说道:"看来这招真的挺管用。在这期间,我产生过两次'妄想',但却一次都没折回去。然而,即便是这样,我也不得不承认,与魔鬼签契约让我产生了一些罪恶感。"

"罪恶感?"

"对,罪恶感。我所指的是,人是不应该与魔鬼签契约的。虽然我不相信世界上真的有魔鬼,但是,如果与魔鬼订约真的管用的话,我信不信又有何妨?"

我沉默不语,因为我不知道该对乔治说些什么。这个案例错综复杂,让我感到很迷惑。我们俩就这样安静地坐在充满安全感的办公室里,桌子将我们隔开。我注视着折射在桌上的柔和的光线,陷入了纷繁错杂的思绪当中。我理不出头绪,也斗不过那份根本不存在、却有一定实效的罪恶的契约。由于置身迷雾中,无法见树又见林,我只好静坐在办公室里,一边凝视着灯光,一边听着墙壁上的时钟"滴滴答答"的声响。

"你是怎么想的?"乔治终于问我了。

"对不起,乔治,我不知道自己为什么如此迷惑,我需要更充裕的时间来理清思绪。所以,现在我还不能和你说什么。"

我又一次凝视着灯光,时钟仍然在滴答作响。五分钟过去了,乔治对于周遭的沉寂,显得有些无措,终于,他打破了沉默,说道:"我想,我还隐瞒了一件事,而这件事就是我会感到罪恶的另一主因。你知道吗?我与魔鬼签契约的事,还另有下文。之前我说过,我真的不相信世界上有魔鬼,因此我也不能确定当我折返现场的时候,魔鬼真的会让一切成为现实。所以,为了确保万无一失,我不停地问自己,还有别的什么办法?于是,我想到了克里斯。在这个世界上,他是我最爱的亲人,也是我最牵挂的人。因此,我就利用这一点,作为契约的一部分:

倘若我真的屈服于强迫意识,折回现场求证,那么魔鬼会让克里斯早 夭。到那时,我死了,克里斯也不能幸免。现在你能够明白为什么我不 会再折返回现场了吧!"

"所以,你就把克里斯的生命作为赌注?"我机械式地复述着他的话。

"是的,我知道这是不对的。也就是因为这样,我才会深负罪恶感。"

我再度陷入沉思,思路也慢慢理出了头绪。此时,已接近了诊疗的 尾声,乔治蠢蠢欲动,正要起身离去。我严肃地说道:"乔治,等一 下。你会是我今天诊疗的最后一位患者,如果你不着急走,那我希望你 能够给我一些时间,我想针对你的情况,找出适合你的治疗方案。"

乔治如坐针毡,他局促不安地等待着。但这并不是我的本意,作为 受过专业训练的心理医生,我不能妄下定论。因为只有当病人真切地感 受到,自己被医生所接受的时候,他才会敞开心扉,对你吐露心声,表 达出他的真实想法,这样的诊疗才能收到实效。根据这么多年的临床经 验,我发现,心理医生有必要在诊疗中的某一阶段,就个别特定的观点 与病人持相反的立场,并给予一针见血的评断。但我也很清楚,这样的 情况必须有充分的诊疗时间作为基础,最后要在病人与医生之间的关系 相对稳定后,再下评断。然而,现在我与乔治才接触了四个月,关系尚 浅。我不愿去冒这个险——在如此短的时间内,对他骤下断语。然而, 不这样做,他就有可能病情加重;这样做,也有可能使他心生怨恨,逃 避治疗。这就是我需要评估和权衡的原因。

乔治再也无法静静地坐等下去了,就在我搜肠刮肚之际,他脱口而出:"嘿!你在想些什么呢?"

我注视着他,说:"乔治,我在想的是,很庆幸,你产生了所谓的 罪恶感。"

"这是什么意思?"

"我的意思是,你确实应该感到罪恶,因为你的所作所为,的确是有罪的。倘若你没有丝毫感觉,那我可就要非常担心了!"

乔治马上变得警惕起来,他说:"我认为,心理治疗本来就是帮助 我减除罪恶感的。"

"但那指的是不恰当的罪恶感。如果对于一件正常的事,你竟然感觉到罪恶,那完全没有必要,甚至别人会认为你有病;但如果你对于一件恶事,丝毫感觉不到一丁点儿的罪恶,那也是不正常的。"我答道。

"你认为我很坏吗?"

"我认为,在你与魔鬼签契约的时候,你已经做了一件恶事。"

"可是,我并没有真的做什么啊!"乔治大声嚷道,"你难道还不明白吗?我和你所说的这些事全都是我的心理活动。你不是说过吗?'那些所谓的恶念、坏愿望,只有当我们真正付诸行动后,才能构成罪'。这就是你所谓的'心理学第一定律'。你看,我现在什么都没做,甚至没动过别人的一根手指头。"

"但是, 乔治, 你不可否认, 你确实做了一些事。"我答道。

"我做了什么事?"

"你和魔鬼签了契约!"

"那又怎样?目前为止,什么事情也没有发生呀!"

"不对!"

"怎么不对?我不是说了吗?所有的这些全都是我自己心里想出来的,它们全都在我的脑子里。我既不信上帝,也不信宗教,怎么会相信魔鬼呢?我甚至不相信魔鬼的存在。倘若我和活生生的人签了一份真正的契约,那就另当别论了。可是现在,我只是和一个纯粹虚构出来的魔鬼签了一份不真实的契约,甚至没有付诸任何行动。"

"那你的意思是说,你不会和魔鬼签约啰?"

"天啊,我有啊!我说过,我与魔鬼签了约了。但那并不是一份真实有效的契约。你可不可以不要咬文嚼字,鸡蛋里挑骨头?"

"不是的,乔治。是你在咬文嚼字。我也和你一样,对魔鬼一无所

知。我根本不知道魔鬼是男是女、有形或无形,我也不知道魔鬼究竟为何物,是一股力量,还是仅仅只是一个概念?但这些都在其次,最关键的是,你确实与魔鬼签了契约!"

此时的乔治态度大为转变,"好吧,即便是我真的与魔鬼签了约,但那也是一份无效的契约。每位律师都知道,在受迫情形下签订的契约,是不具备法律效力的。上帝知道我是被逼迫的,而你也是亲眼所见。这几个月来,我一直在恳求你的帮助,但你丝毫不为所动。你似乎对我的案例颇感兴趣,但却始终不能帮助我除去痛苦。这些日子,我受尽折磨,如果这都不算被迫,那我就不知道该如何形容了!"

我站起身来,走到窗边,窗外一片漆黑。伫立了一分钟之后,我想,是时候了。于是我转过身来,注视着乔治,说:"好了,乔治,有些话我必须要对你说,希望你能够仔细地听好。因为接下来我要说的话字字珠玑,针针见血,十分重要。"

我回到座位上,眼睛一直注视着他,继续说道:"乔治,你有一个 人格上的缺陷,这也是你最根本的一个弱点。它是你所处的全部困境的 根源,是导致你产生心理病症的最主要的原因。如今,它又促使你与魔 鬼签订了罪恶的契约,甚至还成为你为那份契约辩解的理由。"

"乔治,我基本可以肯定,你其实是一个懦夫。"我继续说着,"你 每次遇到问题和痛苦,都不敢去正视,只知道用谎言来欺骗自己:你不 愿采取行动, 甚至连想都不愿去想, 只会选择逃避。当你感觉自己几天 之内就会死时, 你逃避; 当你面临不幸的婚姻时, 你逃避。然而, 这些 事情并不是你想逃避就能逃避得掉的,它们会以病症、妄想和强迫行为 的方式来纠缠你、折磨你。你一心希望心理医生帮助你摆脱那些纠缠你 的妄念,但是却不明白,你自己必须敢于直面自己的问题和痛苦,不能 逃避也无法逃避。我之所以在你折回现场这件事上不给你建议,就是要 让你自己解决自己的问题。自己的问题,必须自己解决,任何人都无法 包办代替, 你不解决问题, 你就会终日为问题所困扰。所以, 每个人都 必须勇敢地面对自己的问题和痛苦, 戳穿意识中的谎言, 只有这样, 我 们的心灵才能成长,心智才能成熟。但是,你却没有勇气去戳穿心中的 谎言,没有勇气去面对自己的问题和痛苦,一直都在逃避。开始,你依 赖心理医生,希望他能代替你做决定;接着你甚至与魔鬼签订协议,企 图把自己的问题和痛苦交给魔鬼。你的一切行为都是在想方设法逃避问 题和痛苦,而不是勇敢地去面对。"

"你为自己辩解,说那份与魔鬼的契约是在被迫的情形下签订的, 没有任何效力,可以不算数。这一点,我没异议。然而,我想知道的 是, 你为什么会与魔鬼签订这份契约, 而不是勇敢地面对自己, 尽你所 能甩掉身上的所有痛苦?如果说,魔鬼确实潜伏在人类的身旁,专门搜 集那些被出卖的灵魂,我敢肯定,它一定会专从那些懦夫的身上下手。 因为这些人不敢戳穿心中的谎言,他们身不由己,一心想把自己的问题 和痛苦交给别人。这些人的行为正好为魔鬼提供了乘虚而入的机会。所 以, 你的问题不在于受到逼迫, 而在于你敢不敢不说谎、不逃避。一旦 你敢于拒绝谎言,不再逃避,你就一定会在承受心灵痛苦的过程中,提 升自己的心智,挣脱妄念的束缚。这就像蚕蛹一样,历经破茧的痛苦之 后,蚕蛹便会幻化成一只翩翩起舞的蝴蝶,美丽迷人。但是很遗憾,你 一直在选择谎言和逃避, 你不敢正视, 你一遇到问题和痛苦, 就丢盔弃 甲,背叛投降。你虽然装出一副若无其事的样子,但我必须要说,这不 过是在自欺欺人,你以谎言和逃避来应对问题,你的应变之道倒真是轻 巧! 但是, 你却忘了这样一个事实——为了逃避痛苦, 人选择了谎言; 为了谎言,人扭曲了心灵!乔治,你的心灵正在被扭曲。"

"用玩世不恭来形容你,再恰当不过了。你喜欢把自己伪装成一个什么都不在乎的人,但我不知道,你怎么能轻松得起来。乔治,你总是试图寻找轻松和毫不痛苦的方式来解决问题,一旦面对'正确'与'轻松'二选一的抉择时,你总会毫不犹豫地选择后者。即便是出卖灵魂,牺牲你至爱的儿子,你也在所不惜。"

"之前我说过,很庆幸,你产生了罪恶感。因为,如果你对自己这种解决问题的方法,不产生罪恶感的话,这就说明你已经完完全全成了一个魔鬼似的撒谎者,我便无法再帮助你了。这么久以来,你已经知道了,心理治疗不可能马虎过关,更不能欺骗自己,它不是一条帮你逃避问题的途径,而是一个寻根探究、正视痛苦的过程,纵使你有百般痛苦、万般无奈,你都必须咬着牙挺过去。如果你愿意尝试去正视现实生活中的问题,诸如父亲的虐待、惨淡的婚姻、可怕的死亡、自我的懦弱,那我还愿意继续帮助你,因为我有信心获得成功;但如果你只是一味地想寻求捷径,暂时舒缓痛苦,那我真的很抱歉,我无能为力,因为我不敢奢望心理治疗对你会有任何帮助。"

#### 解决了逃避问题的问题, 你才能解决其他问题

这回换成乔治沉默了。只听见墙壁上的时钟依旧在"滴答"作响。到目前为止,我们已经进行了两个小时的诊疗了。终于,乔治开口说道:"在漫画中,某个人物一旦出卖了自己的灵魂,与魔鬼签订了契约,就将永远身不由己,步入罪恶。即使我现在想改变一切,恐怕已经回天乏术了!"

我回答道:"你是我所知道的第一个与魔鬼签约的人。我说过,对于魔鬼,我所知的并不多。和你一样,我甚至不知道这个世上是否真的有魔鬼存在。但对你而言,你既然选择与魔鬼签订契约,那从某种意义上来说,魔鬼就已经存在了。由于你一心想要找到捷径逃避问题、脱离苦海,所以你已在心里把魔鬼唤醒,并和他签下了罪恶的契约。乔治,解铃还须系铃人,我相信,只要你鼓起勇气去解决问题,而不是依赖捷径,那么这份邪恶的契约也就不复存在了,魔鬼自会另觅他处。我相信你既然能赋予魔鬼生命力,就一定能让魔鬼消失。直觉告诉我,你终究能柳暗花明,获得重生。"

乔治很悲伤地说:"过去10天,我感觉到从未有过的舒坦。虽然偶尔也会有些妄想杂念,但它们都不足以困扰我。如今,你无非是想让我自愿地扭转一切,恢复到两个星期以前的生活状态——受苦受难、度日如年。"

"乔治,这确实是我的意思。我劝你最好这么做,为了你自己,你 也必须这么做。如果非要我采取强制措施,你才会去这么做,那我也愿 意一试。"

乔治深思了片刻,说:"要我选择痛苦?我不知道也不能确定自己 会不会这么做,我能不能办到,自己也没有把握。"

我站起身,问道:"乔治,你星期一会来吗?"

乔治也站起身,说道:"会。"

我走向他,与他握手道别。

那个晚上,是乔治接受诊疗以来的一个关键的转折点。到了星期

一,他的病症又完全发作了起来。然而,不同的是,他不再央求我阻止他回到现场,他也慢慢地愿意正视自己对死亡的恐惧,以及存在于他和太太之间的鸿沟。到后来,他甚至能在我的协助下,请他的太太前来就诊。我把他的太太引荐给了另外一名心理医生,效果很明显。他们的婚姻生活开始重现生机。

克劳迪娅加入诊疗后,我便把重心放在了乔治的负面情绪上——焦虑、易怒、失落,尤其是悲伤。乔治也能察觉出自己的多愁善感,每当面对季节的更替、子女的成长、世事的无常时,他都会感受到自己的脆弱和悲伤。渐渐地,乔治玩世不恭的味道越来越少,忍受痛苦的能力也越来越强。虽然他还会感叹黄昏时的落暮,但他不会再为此焦虑不安。他的妄想强迫症也不如几个月前那么频繁地发作,第二年年底,他的那些病症就彻底消除了。两年之后,他结束了心理治疗。虽不能说他已经成了绝对的强者,但相较以往,他绝对是胜者。

对于乔治来说,他最大的问题就是逃避问题,一旦解决了逃避问题 的问题,其他问题才会迎刃而解。乔治的故事告诉我们,只有直面问题 和痛苦,我们才能最终获得解脱;只有勇敢揭穿谎言,我们才能生活在 真实的自我当中。如果我们选择了逃避和谎言,就将在无边的苦海中沉 浮、挣扎,永远承受心理疾病的折磨。 恶,可以定义为:为了维护病态的自我,

不择手段去毁灭别人的自我。

People Of The Lie

# 第2章 有没有罪恶感,是善与恶的分水岭

从乔治的身上,我们看到有两股力量都试图控制他:一股是善的力量,一股是恶的力量。他在这两股力量之间奋力挣扎,载沉载浮。实际上,每个人的心中都住着一个天使和一个魔鬼,它们彼此都想争夺人的灵魂。

爱因斯坦曾写信给弗洛伊德,讨论自己对邪恶的看法,他在信中写道:"每个人都有憎恨和摧毁的需求。"对此,弗洛伊德表示他完全赞同爱因斯坦的见解,并补充道:"人类有两大本能——一是生存和发展的本能,二是摧毁和杀戮的本能。"弗洛伊德所说的生存和发展的本能,就是善;而摧毁和杀戮的本能则是恶。善与恶在人们的心中常常会发生战斗。不过,在这场激烈的争夺战中,人并非一无是处,任人摆布,人完全可以拥有自由意志,自主做出选择。就拿乔治来说,虽然他的强迫症会让他身不由己,逼迫做出一些匪夷所思的事情,但是,只要他敢于面对自己的问题,就可以摆脱恶魔的控制,释放出天使的力量,获得心灵的自由。

魔鬼在人的心中,人可以把它释放出来,也可以让它销声匿迹。关键取决于我们敢不敢面对自己的问题,承受自己应该承受的痛苦。乔治试图逃避自己的痛苦,结果便唤醒了心中的魔鬼,他不仅与魔鬼签订了协议,甚至还不惜拿儿子的生命当赌注。也许,你也会像乔治最初认为的那样,这些想法只存在于心中,并没有付诸行动,不算真正意义上的邪恶。但问题是,这些想法会扭曲人的心灵,扭曲的心灵就像一面凹凸镜,人从中既看不到真实的自己,也看不清外面的世界,最终导致道德沦丧,生命被扭曲,只能在一条邪道上狂奔。所以,善与恶,存在于人的内心。《指环王》的作者托尔金说:"掌握世界所有事情的兴衰,并不是你我分内的事情,但是从整理内心开始,连根拔起一切恶念,则是

我们义不容辞的责任。"

# 把生命颠倒一下,就变成了邪恶

关于"邪恶"一词,我儿子有一个惊奇的发现。记得儿子8岁时,一天,他天真而惊奇地对我说:"哇塞!爸爸,'邪恶'这个词——evil,倒过来拼,就是'生命'——live。"

一个8岁的孩童,从他的视角一语道破了邪恶的本质。的确如此, 邪恶就是把生命颠倒过来,它是生命的对立面。

生命欣欣向荣,洋溢着勃勃生机,邪恶则是要剥夺生命的这种活力。所以,"恶"与"扼杀"息息相关,它试图把生命拖入死寂的状态,这种死寂状态就是我在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中所说的"熵"的状态。我们知道,生命的出现是一个伟大的奇迹。依照我们对宇宙的认识,生命本来不可能出现。按照热力学第二定律,能量会自然地从有序状态流向混乱状态,从分化状态流向均一状态。换句话说,宇宙的秩序处于持续不断的崩解之中。经过数十亿年时间,整个宇宙会完全分解,其秩序降至最低点,成为没有任何形状和结构、不再发生分化的死寂状态。这种没有秩序、不再发生分化的状态,我们称之为"熵"。然而,令人惊奇的是,在宇宙通往死寂状态的过程中,生命却与之截然相反,她的方向则是通往有序,充满活力。所以,生命就像死寂沙漠中的一片绿洲,顽强地抗拒着"熵"的力量。

如果说生命是沙漠中的绿洲,那么,"恶"就是绿洲旁的那些沙丘,它们伺机想要抹杀掉生命的这点绿意。当然,我这里所说的"扼杀",并不仅仅指杀死生命,更包括禁锢生命的活力,并由此导致心灵的沦丧。一切限制和扼杀生命特征的心理和行为都是"恶"的表现。这些生命特征包括人的感知和感觉、思想和行动、成长和意愿等。比如,某些人对他人拥有强烈的控制欲,试图剥夺他人成长的意愿,增强别人的依赖感,消弱别人的创造力,拼命把别人改变成温顺听话的机器,这种抹杀了别人性的心理和行为就是"恶"。与此同时,善则是恶的反面,善助长生命的活力,鼓励生命的多姿多彩,以及"人"独一无二的特性。

关于善与恶,弗洛姆用了两个十分专业的心理学词汇:一个是"眷恋生命的人"(biophilic person);一个是"恋尸癖"(necrophilia)。所谓善,就是从本质上热爱生命,对一切充满生命力的事物都有一种与生俱来的亲近感。这种人拥有正常人具有的情感和意愿,能够努力去获取

丰富的人生体验,理解生命的价值和意义。他们发出自己的光,但不会吹熄别人的灯。所谓恶,就是对死的东西极度感兴趣。具有"恋尸癖"的人被所有没有生气和死的东西所吸引和狂迷,诸如,死尸、腐物、粪便和污垢。他们对此类事物有一种莫名的亲近感,不管是喜欢还是讨厌,都会被它诱惑,不由自主地注意它,并对其作出反应。这些人发不出生命之光,却会去吹熄别人的灯。

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我给爱下过一个定义: 爱,是为了促进自己和他人心智成熟,而不断拓展自我界限,实现自我 完善的一种意愿。在这里,我还要给"恶"做如下定义:恶,是运用一切 影响力阻止他人心智成熟与自我完善的行为。如果说生命是一条正道, 恶则是一条邪道。所以,人们常常在"恶"字的前面加一个"邪"字,意味 着"恶"是一种反生命的力量。对于生命来说,爱是一种正能量,它能促 使自己和他人的心灵获得成长; 而邪恶则是一种负能量, 它不仅阻碍自 己的心灵成长,还会阻碍别人的心灵成长。我曾说懒惰是人的原罪。但 懒惰不同于邪恶,一般意义上的懒惰,只是对自己和他人缺少爱,即自 己不发光,也不会去吹熄别人的灯。但是,邪恶则不同,邪恶视爱为仇 敌,与真正的爱完全对立,它试图扼杀人的感受、感觉和情感,扼杀人 的创造力及生命力,其险恶用心是为了颠倒生命。追求心灵的成长和心 智的成熟,是生命最健康的需求,阻碍心灵的成长是一种病态的表现。 邪恶不仅会运用一切力量去阻碍别人心智成熟,还会阻碍自己的自我完 善。从这个角度来看,恶,也可以定义为:为了维护病态的自我,不择 手段去毁灭别人的自我。那么, 邪恶靠什么来维护自己病态的自我呢? 就是靠谎言和欺骗。所以, 谎言总是伴随着邪恶。

促使人心智成熟的力量是爱,是心中的天使;促使人变得邪恶的力量来自心中的魔鬼。但值得注意的是,唤醒心中魔鬼的符咒就掌握在人自己的手中。如果你逃避问题和痛苦,你就是试图唤醒魔鬼;相反,如果你勇敢地面对问题和痛苦,你就是在呼唤心中的天使。特蕾莎修女说:"如果你愿意平心静气承受痛苦,那么,你就在心中为天使找到了愉悦的容身之地。"

我的病人和朋友曾多次问我:"派克医生,为什么逃避问题和痛苦,就会唤醒心中的魔鬼呢?"有一句话说得好:为了追逐快乐,人会努力;为了逃避痛苦,人会不遗余力。所谓"不遗余力",就是不择手段,用谎言颠倒是非,混淆黑白,不计后果,只要是能避免痛苦,任何伤天害理的事情都可以干得出来。

我也曾经问一位女士:"什么样的人是邪恶之人?"她想了一会儿,回答道:"也许是那些什么事情都能干得出来的人!"没错,为了逃避痛苦,这些人选择了不遗余力,选择了谎言和欺骗;为了谎言,他们扭曲了心灵;由于心灵的扭曲,这些人无法真实地面对自己,他们为了逃避负罪感和良心的谴责,只会把一切责任和痛苦归咎于别人,甚至不惜拿别人当替罪羊。换一句话说,这些人为了逃避良心谴责所带来的痛苦,什么事情都能干得出来,他们不在乎别人的感受,也不管别人的死活,唯一关心的就是自己怎样才能逃避痛苦。

# 没有罪恶感的人穷凶极恶, 逃避罪恶感的人邪恶

人有善的一面,也有恶的一面。人之所以为人,就在于每当看见自己的"恶"时,都会感到痛苦——人们会为自己的丑陋而羞愧,会为自己的错误而进行自我谴责,会为自己的罪过而产生罪恶感。这种由面对自己的"恶"而产生的内疚和痛苦,令人备受煎熬。在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我说逃避问题和痛苦,是一切心理疾病的根源。由于人们常常用谎言来逃避问题和痛苦,所以,我们也可以说,谎言是心理疾病的根源。人生中的痛苦有很多种,你逃避什么样的痛苦,就会患上什么样的心理疾病。那么,内疚和罪恶感也会给人带来痛苦,逃避这种痛苦,会产生怎样的情况呢?答案是,逃避罪恶感,人就会变得邪恶。邪恶是一种特殊的心理疾病,它是由逃避特殊的痛苦导致的。

实际上,有没有罪恶感,正是善与恶的分水岭。

一般来说,区分善与恶的标准不是看他做不做坏事,而是看他有没有罪恶感。人非圣贤孰能无过?一般的人不是不干坏事,而是干了坏事之后,会遭受到良心的谴责,正是由于有了这种良心的谴责和罪恶感,我们才会约束自己的行为,努力净化心灵,坦坦荡荡走向善的道路。上一章中乔治的故事就生动地说明了这一点。在乔治与魔鬼签订了协议,即将沦为恶人的时候,他遭到了自己良心的谴责,并由此产生了罪恶感。可喜的是,他勇敢面对这种罪恶感,知耻而后勇,觉悟到自己有罪,最终幡然醒悟,避免了心灵的沦丧,回到了善的道路上。

与此同时,我们都知道在这个世界上,有很多穷凶极恶的罪犯,有的是因为精神疾病而犯罪,有的是因为仇视社会而犯罪。这些人有一个共性:良心泯灭,毫无罪恶感。他们犯了罪,却不会产生任何罪恶感,也不会遭受良心的谴责,这些人是一群"道德白痴",是人渣。正是由于他们没有罪恶感,所以什么坏事恶事都能干得出来。有的甚至还能从干坏事的过程中体会到一种快乐的刺激,其心理特征,就如同"恋尸癖"能从死尸中感受到快乐一样。所以,他们是罪大恶极的人。不过,虽然这些人很是凶残,但是他们邪恶的本性却十分明显,很容易被发现,一般都逃脱不了法律的制裁,监狱和精神病医院就是他们最后的归宿。

虽然穷凶极恶的人可怕,但更可怕的则是另外一类人。这类人深知良心谴责的滋味不好受,他们不敢面对自己的罪恶感,极力逃避。善良

的人会勇敢承受罪恶感所带来的痛苦,并在这个过程中提升自己的人格。而这类人在自己的罪恶感面前,则是十足的胆小鬼和懦夫,他们没有勇气承受良心谴责所带来的痛苦和煎熬,只想一味地逃避,而逃避的方式就是选择用虚假的"善"来掩盖真实的"恶"。他们用谎言把自己的"恶"包裹起来,伪装出一副"善"的面孔。尤其值得注意的是,这些人在掩饰自己"恶"的过程中,会不择手段抹杀自己"恶"的证据,哪怕是扼杀别人的生命也在所不惜。我们把这类人称为伪善之人。这类人最大的特征之一就是,为了逃避良心的谴责,为了维护自己虚假的善,他们说谎成性、自欺欺人,什么谎话都能说,什么坏事都可以干出来。正因如此,我们才会说:"大奸似忠,大恶似善。"

明目张胆干恶事的人可怕,但更可怕的是以善和忠的名义,暗地里却干着邪恶的勾当。

由此,我们可以看出,没有罪恶感的人,会变得穷凶极恶;逃避罪恶感的人,会变得邪恶;敢于承认罪恶感的人,则会一步一步趋向于善。每一个圣人都有过去,每一个罪人都有未来。承认自己的缺陷和过错,人的心灵就会趋向于善;隐瞒、遮掩和逃避自己的缺陷和过错,人最终就会变得邪恶。荣格说:"恶,是由于无法面对生命的阴影。"他的意思是说,如果我们无法面人性中的"阴暗面",就会产生"恶"。所以,在对待自己的罪恶感上,如果我们敢于承受它带给我们的痛苦,就踏上了善的旅途;相反,如果我们不敢面对自己的罪恶感,害怕承受罪恶感给自己带来的痛苦,一味地用谎言来掩盖真相,那么,人则会无恶不作。

逃避罪恶感的目的,是为了掩饰自己的不善,掩饰不善,就是伪善。伪善的人道貌岸然,特别在乎自己的外表和形象,他们会竭尽全力维护自己完美的表象,不遗余力保持道德完美的假面具。他们十分担心自己的道德形象,很在乎别人的看法,对伦理道德和社会规范极为熟悉,高度敏感。但不管怎样掩饰,也无法抹杀他们内心阴暗的事情,他们的善良是"装"出来的,浑身上下都充满了虚伪、欺骗和谎言,这就难怪他们会给人一种迷惑的感觉了。伪装的善是最可怕的恶,其邪恶就像隐藏在美丽花丛中的响尾蛇,具有极大的欺骗性。有一位女性在描述自己碰到邪恶之人时,这样说道:"每次碰到邪恶之人,我都会莫名其妙感到迷惑,仿佛瞬间便丧失了思考的能力,内心极不舒服,有一种本能的反感,只想尽快逃避。"

如果说穷凶极恶的人多在监狱和精神病院,那么,伪善的恶人则更

多地隐藏在我们的身边。而且越是需要善的地方,伪善的恶人就越多。 比如,教堂和各种慈善机构,常常就隐藏着很多伪善的面孔。又比如, 许多父母常常打着爱的旗帜,实际上则是在控制和操纵孩子,他们不允 许孩子有自己的思想和情感,漠视孩子的心理需求,甚至还扼杀了孩子 生命的活力。下面,这个案例就是一个典型。

# 父母逃避自己的错,孩子就会出大错

很多时候,当心理医生努力去挖掘一个问题少年的问题时,最终会发现,问题的根源往往并不在这个少年身上,而出自少年的父母,简而言之,是父母的心理问题,导致了孩子的心理问题。虽然表面上看来,孩子的行为急需得到矫正,但实际上,往往父母才是真正迫切需要心理治疗的人。但遗憾的是,这些父母往往都是逃避罪恶感的人,他们不承认自己有问题,也不愿意接受心理治疗,总是用谎言来掩盖真相。其结果便是:父母不承认自己的问题,孩子就会出大问题。

我们说,穷凶极恶的人没有罪恶感,面对自己的"恶",他们不以为耻,反以为荣。善良的人则有罪恶感,当他们犯了错的时候,都会感到内疚和痛苦,感到内疚和痛苦本身就表明,他们敢于正视自己的问题,没有选择逃避。而逃避罪恶感的人则没有勇气去承受内疚的痛苦,总是用谎言来掩盖真相。从根本上来说,他们逃避良心的谴责,逃避罪恶感,就是在逃避自己的问题。逃避自己的问题,不仅无法让自己获得进步,反而还会扼杀别人的生命力。

其实,父母培养孩子的过程,也是一个自我认识和自我成长的过程。当父母给孩子付出爱的时候,爱不仅能让孩子的心灵获得成长,父母自己的心灵也能获得成长。真正爱孩子的父母,会为了孩子的成长而改变自己,他们会放弃自己错误的观念,改正自己的缺点,在这个过程中,不仅孩子会受益,父母同样会受益。但是,逃避罪恶感的父母却不是这样,他们为了逃避良心的谴责,不承认自己有错,认为一切错都在别人身上,如果不是学校和社会出了错,那么,错就在孩子自身。生活在这样的家庭中,孩子备受压抑,其人性无法获得正常的发展,其心灵常常被扭曲,极容易患上抑郁症。比利的案例就是如此。

在心理医生训练课程的第一年,我负责医院的住院部。一天晚上, 15岁的比利挂了急诊,在诊断患了忧郁症后,他便住进了医院。开始治 疗之前,我读了比利的病历:

比利的哥哥,16岁的史都华,去年6月用点22口径的来复枪,对着脑门开了一枪,自杀身亡。刚开始,对于哥哥的死,比利没有表现出多

大的情绪波动,也能够抑制自己的悲伤。但是新学期开学之后,他的学习成绩却直线下降。原本在班上一度保持中上水准的他,现在竟垫了底,并且出现了抑郁症状。

感恩节前,比利的忧郁症状已经很明显了。他的父母对此十分担心,并试图通过加强与他的交流来帮助他。但是,比利却愈来愈少言寡语,这种情况,到圣诞节后变得更加糟糕。前些时候,并无案底且从未有过驾驶经验的比利,竟然单枪匹马地去偷车,然后将车撞得面目全非,他也因此遭到警方逮捕。法院审理了他的案子,最终的裁定结果是:由于比利未到法定年龄,所以交保后,暂由父母监管,而且他必须在父母的陪同下,立即接受心理治疗。

医护人员将比利带到了我的办公室。乍看上去,比利有一副青春期 男孩所具备的典型体格:皮包骨似的身体,很是单薄;竹竿似的四肢又 细又长;不合身的衣服;没有经常梳洗的长发,耷拉下来,挡住了眼 睛。别人很难看清他的面庞,尤其是当他凝视地板时,别人更是连他的 脸都看不见。我握住他无力的双手,领着他坐了下来,说道:"比利, 我是派克医生,也就是你的主治医生。你现在感觉如何?"

比利默不作声,只是安静地坐在那儿,盯着地板看。

"晚上, 你睡得好吗?"我问。

"我想,还好。"比利喃喃道。于是,他开始抠手背上的小疮疖,我发现像这样的伤口,他的双手及手臂上还有很多。

"待在医院,会让你感到很紧张吗?"

比利依然不回答,他还是全神贯注地抠着疮疖。而我也很泰然地安慰道:"几乎每一个第一次来医院的人,都会感觉到紧张。但是,慢慢地,你会发现,医院是个很安全的地方。你可不可以告诉我,你为什么会来医院?"

"爸妈带我来的!"

"那他们为什么会这么做呢?"

"因为我偷了车, 法官要求我一定要来医院。"

"我想,法官的意思,并不是非要让你住院,他可能只是想让你来看看医生。以前为你就诊的医生认为,你得了严重的忧郁症,最好能够住院治疗。对了,你怎么会去偷车呢?"

### "我不知道!"

"偷车真的是件让人胆战心惊的事,尤其你还是单独行动,甚至没有驾照,也没有开过车,这更可怕。肯定有一股强大的力量驱使着你去这么做,你知道是什么力量吗?"

他依旧沉默。实际上,我真的不抱希望他会回答我。因为,对于一个处于困境的15岁男孩而言,第一次来看心理医生,不可能滔滔不绝说个没完,更何况他还是个严重的忧郁症患者。在比利不经意间将眼神从地板移开的那一刻,我迅速瞄了他几眼。他的眼中与嘴角没有一丝生气,整张脸看上去就像是集中营的生还者,或是无家可归的逃难者——茫然、冷漠、绝望。显然,比利的生命力遭受到了强烈的遏制,已经失去了生命的活力。

"你悲伤吗?"我问。

"我不知道。"

也许他真的不知道。青春期的孩子虽然容易多愁善感,但往往容易受困于种种情感中,难以准确地予以表达。我告诉他:"我猜,一定有充分的理由,能够解释你的悲伤。我知道,你的哥哥史都华去年夏天持枪自杀了。我想问的是,你和他的感情好吗?"

"很好。"

"那么,他的死,一定让你很伤心,很无助。能告诉我一些你们兄弟俩的事吗?"我问。

没有回应。他仍然在抠着手臂上的疮疖,也许他只是想再往下抠深一点。如此看来,他显然是无法在第一次诊疗中,就开始谈论哥哥自杀的事。因此,我决定将这一话题暂且搁置。我问:"那我们来谈谈你的父母吧!他们有哪些事,是你可以说给我听的?"

- "他们对我不错。"
- "很好啊!那他们对你是怎样的不错呢?"
- "他们会开车载我去参加童子军会议。"
- "嗯,这确实是不错。"我说,"不过,这也是为人父母应该做的。那么,你和父母相处得怎样?"
  - "还好。"
  - "没问题吧?"
  - "可能有些时候,我会让他们为难。"
  - "噢! 比方说呢?"
  - "我伤了他们的心。"
  - "比利, 你是怎样伤他们的心的?"我问道。
- "我偷车这件事,就已经伤了他们的心。"说这话的时候,比利并不是以一个胜利者的姿态在夸耀,而是以绝望的口吻在诉说。
- "你有没有想过,或许你就是因为想要伤他们的心,才会去偷车的?"
  - "不是。"
- "噢!那你就是不想让他们伤心。你还能想到其他让父母伤心的事吗?"
- 比利没有回答我的问题。沉寂了许久之后,我开口问道:"你想到了吗?"
  - "我只知道我伤过他们的心。"
  - "但你是怎么知道的?"

- "我也不晓得!"
- "他们是不是处罚你了?"
- "没有,他们对我很好。"
- "那你怎么会知道自己让他们伤心了呢?"
- "他们对我大吼大叫。"
- "噢!可是,他们因为什么事而对你吼叫?"
- "我也不清楚。"

比利忘我地专注于抠着那已经溃烂的疮疖,他垂着的头,低得已经 不能再低了。我想,此时如果问些芝麻绿豆的生活琐事,他或许更能敞 开心扉,那样我们可能就可以扫除交流的障碍,心对心地沟通彼此。

- "家里养过什么可爱的宠物吗?"我问。
- "养了一只狗。"
- "什么狗?"
- "德国牧羊犬。"
- "它叫什么名字?"
- "它是只母狗,叫做'琪琪',大家都说这是个好听的名字,我倒不觉得。"
  - "这听起来像德国名字。"
  - "是啊!"
- "德国牧羊犬取了个德国名字。"我一方面在发表着自己的意见,另一方面也希望从对谈中,获悉一些有价值的信息。"你经常和琪琪在一块儿玩吗?"

- "不是经常。"
- "它是由你照顾的吗?"
- "是的。"
- "但你似乎不是很喜欢它?"
- "它是我爸爸的狗。"
- "噢! 但是你仍然还是要照顾它?"
- "没错!"
- "这听起来,似乎不太公平。那么,你会因此而生气吗?"
- "不会。"
- "你有属于你自己的宠物吗?"
- "没有。"

我们一直在宠物的话题上打转。于是,我打算做些改变,和他谈一些年轻人热衷的话题。我问:"圣诞节刚刚过去,你在节日里收到了什么圣诞礼物吗?"

- "没有收到很多。"
- "那你的爸妈肯定会送你一些东西,它们是什么呢?"
- "一把枪。"
- "送你枪?"我很惊讶,愣愣地重复着他说的话。
- "没错。"
- "哪一类的枪?"我缓缓地问道。
- "点22口径的枪。"

- "是手枪吗?"
- "不是,是来复枪。"

接下来,又是一阵沉寂。我感到很迷惑,不知所措,这种迷惑正是 遇到邪恶的人和事时,经常会出现的那种,让人极不舒服,只想逃离。 我想停止诊疗马上回家,但最后,我还是强迫自己说出了该说的 话:"对不起,我想说你的哥哥正是用点22口径的来复枪......对不起。"

- "......嗯,是的。"
- "那么,这份圣诞礼物是你要求收到的吗?"
- "不是。"
- "你原本想要什么礼物?"
- "网球拍。"
- "可是, 你却得到一把枪?"
- "对。"
- "当你收到一把你哥哥也曾拥有过的、同类型的枪时,你有怎样的感受?"
  - "不是同类型的枪。"

我宽慰了许多,原来是我弄错了。我道歉说:"对不起,我想是我理解错了,我还以为是同类型的枪。"

- "不是同类型的枪,"比利目光呆滞,简单地重复道,"是同一把 枪。"
  - "同一把枪?"
  - "没错。"
  - "你是说,它是你哥哥自杀时的那把枪!"此时此刻,面对如此邪恶

的事情, 我恨不得马上离开, 逃回家中。

"是的。"

"换句话说,你的爸妈把你哥哥自杀时用的枪,当作圣诞礼物,送给了你?"

"对。"

"那么,圣诞节收到你哥哥的这把枪,你有什么感想?"

"我不知道。"比利埋下了头,更加狠命地抠着手上的伤疤。

我后悔问了这样一个问题。是啊,他怎么会知道呢?就算知道,他 又该如何回答这个问题?首先,青春期的孩子最重隐私,他们轻易不会 向别人吐露心事,更不要说,对象还是一个陌生的、身穿白大褂的大人 了。即使比利愿意向我一吐为快,但由于他本身对事实真相的认识,也 只是模模糊糊而已,所以他也不可能畅所欲言。我们知道成年人绝大部 分的思考都是在意识下进行的,而未成年人的思考和表达往往都来自潜 意识的驱使。换句话说,心理医生的任务就是要从未成年人的一言一行 中,大致推论出他潜意识里在思考的问题。

我注视着比利,即便是谈到枪的话题,他的神情也没有任何变化: 照样抠着他的伤口,宛如行尸走肉一般——眼神呆滞,毫无生气,一无 所惧的样子。"我并不期望你会知道。"我说,"能不能告诉我,你见没 见过你的祖父母?"

- "没见过。他们住在巴克迪亚州。"
- "那你还有其他的亲戚吗?"
- "有一些。"
- "你喜欢哪个亲戚?"
- "我喜欢梅琳达姨妈。"

从他的回答中,我察觉到些许热情的迹象。于是,我问:"你住院时,想不想让梅琳达姨妈来探视你?"

- "她住在很远的地方。"
- "但是如果她不远千里而来呢?"
- "如果她愿意来,那当然最好。"

我似乎看到了微弱的希望之光,我想马上联络梅琳达姨妈。而我现在必须结束谈话诊疗。于是,我向比利说明了医院的工作流程,并告诉他,隔天我还会再去看他,而护士也将给予他无微不至的照顾,睡前还会给他服安眠药。接着,我领着他回到了护理站。写完比利的医疗诊断报告后,我来到室外,天正在下雪。欣赏了几分钟的雪景后,我又回到了办公室,继续处理文书。

与比利的交谈令我感到压抑,因为他就像一具行尸走肉一样,失去了生命的活力。青春期的孩子本来应该充满生命的活力,但比利如此死气沉沉,的确令人窒息。那么,是什么力量使比利变成了一具行尸走肉?谁是幕后的"恋尸癖"在扼杀着比利生命的活力?比利的父母是逃避罪恶感的恶人吗?似乎一切都隐隐约约有答案,一切又不确定。但有一点却十分肯定:孩子是一面镜子,反映着父母的心灵,是父母的问题,才导致了孩子的问题。现在,比利如此抑郁,他会像哥哥那样选择自杀吗?我十分担心,不过,令人欣慰的是,当提到梅琳达姨妈时,我感觉到了在比利死寂的心中荡漾起了一丝生命的热情。这种热情就像在无边的沙漠中看到了一片绿洲,也如同即将被淹死的人抓住了一根救命的稻草。那么,我能让比利获救吗?这确实是个问题。

# 不在压抑中死亡,就在压抑中疯狂

《圣经》中有一句耐人寻味的话:"压迫可使有智慧的人疯狂!"

比利的家庭真可谓疯狂:一个儿子举枪自杀,一个儿子偷车被抓, 患上了严重的抑郁症。尤其令人费解的是,比利的父母居然把哥哥自杀 用的枪当做圣诞礼物又送给了比利。究竟是什么力量使这个家庭变得如 此疯狂呢?

第二天,我见到了比利的父母。我得知,他们都是为生活而辛苦打拼的上班族。爸爸是专业的机械师,专门打造刀具与模具,他为自己精湛的技艺而沾沾自喜;妈妈是一家保险公司的秘书,她很骄傲于自己能将家里打扫得窗明几净。他们每个星期都会去教堂做礼拜。爸爸习惯在周末喝适量的啤酒,妈妈则爱在周四晚上去打保龄球。他们夫妇二人中等身材,相貌平平,属于蓝领的中上阶层——安分守己、循规蹈矩、脚踏实地。他们对于家中近年来接连不断的悲剧——史都华自杀、比利偷车,似乎感到很迷惑,不知问题究竟出在哪里。

- "派克医生,我都快崩溃了。"母亲说。
- "是史都华的死吓到你们了吗?"我问。

"这对我们而言,无疑是巨大的打击。"父亲答道,"事实上,他的适应能力比较强,在学校里的表现也很好,并且他还加入了童子军团。他喜欢在屋后的田野里捉土拨鼠。他虽然总是沉默寡言,但他很讨大家的喜欢。"

- "那么,自杀前,他看上去是不是郁郁寡欢?"
- "一点也不。相反,他跟往常没两样。当然,他不爱说话,即使有很多心事,他也不会和我们说。"
  - "他有没有留下什么遗言?"
  - "没有。"
  - "你们双方的家属中,有没有人曾经得过心理疾病或者严重的忧郁

### 症,甚至自杀?"

"我的家族里没有这样的人。"父亲回答,"但是,我的父母是从德国移民过来的,所以德国那边的亲戚中有没有出现过这样的情况,我不敢断言。"

"我的祖母因为年纪大了,所以必须住院。但除此之外,我们家族也不曾有人得过心理疾病,当然更不用说有人会去自杀了!咦?医生,你该不会说,我们的比利也有可能……可能会对自己做傻事吧?"母亲问道。

"是的。"我回答,"我想,十之八九有这样的可能。"

"啊!天哪!这样我可真是承受不了!"母亲抽泣道,"那你的意思 是,诸如此类自我伤害的事,是家族性的遗传吗?"

"这是肯定的。统计资料显示,如果兄弟姐妹中曾有人自杀,那么 其他的兄弟姐妹有自杀倾向的比例就很高。"

"老天!"母亲又再度啜泣,"你是说,比利也可能步他哥哥的后尘?"

"难道你们都不曾想过,比利的情况很危险吗?"我问。

"没有。在此之前,我们从未想过。"父亲说。

"但据我所知,比利的低落情绪已经持续一段日子了!难道你们不会担心吗?"我问道。

"当然会担心咯!"父亲回答,"对于他哥哥的死,他会伤心也是在 所难免的。但是,我们都以为,过一阵子,他自然就会没事了。"

"那你们都未曾想过,带他去接受心理治疗吗?"我继续问。

"当然不曾想过!"父亲又答道,这一次他似乎有一点愤怒了,"不是都说了吗?我们以为他很快就会恢复的,谁也不会晓得,事情竟会演变到如此严重的地步!"

"我得知,开学以来,比利在学校的成绩一落千丈。"我说。

"是啊,真是丢脸!但他以前绝对是个品学兼优的好学生。"母亲答道。

"学校那边一定会有些担心吧!他们有没有和你们取得联络,帮你们找出问题?"

母亲看起来略显不安。"学校曾经找过我们。实际上,我们也很担心。我甚至还特意请假,去参加了学校专门召开的会议,一起商量如何解决这样的问题。"

"必要的时候,我希望你们能够允许我与学校那边聊一聊比利的事。因为,这么做的话,可能对比利的病情大有帮助。"

"当然可以。"

"在那次会议中,学校方面有没有人提议过,让比利去接受心理辅导?"我问。

"没有。不过,校方确实有人建议过,比利应该接受辅导,但那不 是让他去看心理医生的意思。如果校方真的要比利去看医生,我们也会 照做的。"母亲很镇定地回答我。我甚至不确定,几分钟前的她是否惶 恐不安过。

"是的。如果是那样的话,我们自然就会知道事情的严重性。"父亲补充道,"但是,因为他们说的仅仅只是'辅导',我们便自然而然地联想到,可能是学业上的辅导。可实际上,我们并不会强迫孩子去读书。这并不是因为我们不关心他的成绩,而是因为我们觉得对小孩的管教不应该太严,你认为呢,医生?"

"我不能确定你的说法——带比利接受辅导就等于是在逼他。"我表示。

"医生,这是两回事。"母亲辩驳道,"对我们而言,在假日以外的工作日,带着比利到处参加辅导班,并不是一件容易的事。那些辅导员都是周末休息,而我们又只是普通的上班族,不可能每天都请假离开公司。我们还得赚钱过日子。"

我发现,与比利的父母争辩——能否在晚上或是周末,找到仍然开

业的辅导机构——似乎没有任何意义。所以我决定将话题转向梅琳达姨妈,我说:"我和诊断医生都认为,比利可能需要留院观察一阵子——他需要有一段比较长的时间来彻底转换自己生长的环境。我想知道,有没有哪一位亲戚,可以让比利寄住在家里的?"

"恐怕是没有。"父亲很快答道,"我想,没有任何人会喜欢把青春期的孩子带在身旁。他们都有自己的生活。"

"可是,比利曾向我提过他的梅琳达姨妈。或许,她愿意帮忙也说 不定。"

母亲突然追问道:"是不是比利跟你说了什么?他是不是说不想和 我们住在一起了?"

"不是,我们没有谈到过这个话题。而我之所以会这么说,只是因为我想尝试一切可行的方法。这位梅琳达姨妈是什么人?"

"她是我的姐姐。"母亲回答,"但是她不在我的考虑范围之内,因为她家离这儿,至少有几百英里远。"

"不远呀!但我这仅仅是针对比利转换环境这件事而言的。实际上,这样的距离恰到好处:近到他随时可以回来看你们,远到他可以摆脱哥哥自杀的伤心地。或许,这样的距离,还能够帮助他远离现在所面临的其他压力。"

"我只是认为,这并不一定行得通。"母亲说。

"噢?"

- "梅琳达和我的关系并不亲密。不对,应该说,一点儿也不亲密。"
- "为什么会这样呢?"

"我们的关系一直都不好。她总是一副高傲的样子,她和她的老公 只不过拥有一家规模很小的房屋清洁公司,而她也不过是个清洁女工, 我真的不知道他们凭什么就这么狂妄自大。"

"如果是这样的话,我就能理解为什么你们俩相处得不好了。"我表示道,"那么,你们还有没有其他的亲戚适合与比利同住的?"

"没有。"

"好吧,可是有一点很重要。那就是,虽然你不喜欢你的姐姐,但 是比利似乎对她颇有好感。"

"医生,"父亲终于插嘴了,"我不知道你在影射些什么?你似乎自以为是警察,然后随意地盘问他人。但实际上,我们并没做错什么。如果你一味地坚持要让比利离开我们,那我告诉你,你无权这么做!从小到大,我们为那孩子付出了多少心血?我可以肯定地说,我们一直都是尽职尽责的好父母。"

我感到很可笑,说道:"但是,你们送给比利的圣诞礼物,让我很担心。"

"圣诞礼物?"他们一愣。

"对!据我所知,你们送给了比利一把枪。"

"没错。"

"可那是比利想要的礼物吗?"

"我怎么知道他想要什么礼物!"父亲愤怒道。但刹那间,他的神态 又转变为哀愁。"我并不知道,他想要什么样的礼物。你也知道,这一 年来,我们遭遇了太多的变故。对我们而言,这一切就仿佛晴天霹雳一 般。"

"我相信你们的艰难。"我说,"可是,我仍然不解,你们为什么要 送他一把枪呢?"

"为什么?那是因为,我们没理由不送呀!对大多数与他年龄相仿的男孩而言,枪代表着成年。所以,我认为这是一份好礼物。"

"可是,我并不这么认为,"我从容地说道,"你们的大儿子是举枪 自杀的,按理来说,他不应该对枪抱有这样的好感。"

"你是反枪人士吧?"父亲再次略带挑衅地问道,"其实这也没关系,你有权反枪,我本身也不是什么枪支的追捧者。但我认为,会发生这样的问题,原因不在枪,而在持枪的人。"

"没错,就某些方面而言,我确实同意你的观点。"我说,"史都华的确不是因为有枪才自杀的,这其中一定还存在着其他更重大的原因。你们知道可能是因为什么吗?"

"不知道。不是已经说过吗?甚至连史都华的情绪低落,我们都不曾察觉。"

"没错,史都华确实情绪低落。只有情绪低落、郁郁寡欢的人,才会想到要自杀。你们连史都华的苦闷、忧郁都不曾察觉,那就更没有理由会去担心他的身上有枪。但是,现在的情况却不同,你们已经知道比利的情绪低落了!早在圣诞节,你们把枪当作礼物送给他之前,就已经对他的情绪了解得一清二楚了!"

"拜托,医生,你好像没有搞清楚。"母亲接过话茬儿,跟丈夫同一个腔调,"我们真的不知道情况有这么严重,只是单纯地以为,比利是因为他哥哥的死而心烦意乱的。"

"就因为这样,你们不送别的,唯独把哥哥自杀用的枪送给了比利?"

父亲又抢先开口:"因为我们买不起新枪送给他!我想不明白,为什么你总是一直在挑我们的毛病?我们只是普通的工薪阶层,对我们而言,挣钱并不是一件容易的事,而且钱也不是长在树上,或凭空掉下来的。我们已经很努力地想将最好的礼物送给比利。事实上,我们本可以卖了那把枪,把它兑换成现金的,但我们没有这么做。相反,我们把它保留了下来,并将它作为礼物送给比利。"

"可是,你们觉得比利收到这份礼物的时候,可能会有什么样的想法?"我问。

"这话什么意思?"

"你们将他哥哥自杀用的凶器,送给了比利,不就等于要他去步史 都华的后尘,一样去自杀吗?"

"我们可没有这么想过!"

"你们当然不会这么想。但是你们敢保证比利不会往这方面想吗?"

"我们认为他不会。派克医生,我们不像你,受过高等教育,是知识分子。我们只是实实在在的工人阶层,不可能做到凡事都想得很周全。"

"也许这是个恰当的理由,但这也正是我所担心的,因为这些事事 关重大,你们不能不想。"

我们对视了很久,从他们的表情中,我能清晰地看见,比利的父母在不遗余力地逃避罪恶感。这正是我担心的地方,因为逃避罪恶感,就足以说明他们不愿去正视自己的问题,一味地用谎言在掩饰。一开始,他们还为比利的命运担心,但是,当问题触及到他们自身时,他们却百般狡辩,找各种理由推脱,似乎大儿子的自杀与比利的抑郁症跟他们一点儿关系也没有。我们说逃避罪恶感的人,会变得邪恶,因为他们为了逃避良心谴责所带来的痛苦,会不择手段,采取一切措施。我试图去了解他们的感受,究竟是生气、害怕,内疚,还是苦恼?但我不得而知!他们用谎言把自己裹得严严实实,让我很难看到真相。唯一能够确认的是,他们很排斥我。这一点让我感到很累。其实,我很清楚他们之所以排斥我,是因为我想让他们去面对自己,接受良心的谴责,承认自己的问题,与其说他们排斥我,不如说他们排斥的是他们真实的自己。

我对他们说:"我希望你们可以签名,同意我与比利的姨妈梅琳达聊一聊比利,以及比利的现状。"

"我不签。"父亲说,"家丑不可外扬,我不会同意你把这件事告诉外人的。你可真是自恃高大、自以为是的人物。"

"恰恰相反,"我冷静理智地解释道,"我现在正是尽可能地让影响最小化,只让你们家族之内的人知道。现在,对于比利的情况,只有你们知,比利知,还有我知。但是一旦情况严重到一发不可收拾的地步,我就不敢保证不会有更多的人知道。所以,我觉得很有必要借助梅琳达姨妈的力量,至少我得确定她是不是真的可以帮上忙。如果你们坚持反对我这么做,那我也别无选择,只能一五一十地向领导反映这种情况。我想,到那个时候,商议后的决定一定是认为,我们有义务将比利的案子送交'州儿童保护局'受理。但我觉得,现在的情形还不至于严重到那种地步。如果梅琳达姨妈能够提供帮助的话,那我们就可以避免去麻烦州政府。不过,归根到底,最终的决定权还在你们二位的手中,就看你们是不是真的完全同意让我和梅琳达谈一谈。"

"噢! 医生,对不起,我们刚才只是一时糊涂。"比利的妈妈瞬间转变了态度,和颜悦色地说道,"得知我们的孩子不得不住进精神病院,这对我们而言,是一个很大的打击,所以,我们偶尔会心烦意乱、急躁不安,希望你能够谅解。其次,我们从未和你们这种受过高等教育的人交谈过,所以难免会有些不习惯。这份同意书,我们当然要签。而且,我们也不会反对请梅琳达帮忙。总之,只要是对比利有益的事,我们就会尽自己的所能去做。"

签完了同意书,他们夫妇就离去了。当晚,我和太太参加了一个同事聚会,聚会上,我也比平常多喝了一点酒。

第二天,我联络了梅琳达姨妈,她和她先生得知这样的情况,立即 赶来找我。见面后,他们详细地了解了事情的始末,看上去,他们似乎 对这件事颇为关心。虽然都得工作,但是他们还是表态,只要不用负担 比利心理治疗的费用,他们倒是很愿意比利暂时寄住在家里。很幸运的 是,由于他们的尽心尽力,梅琳达所在镇上最权威的心理医生,同意接 手比利的案例,在我与他进行了简单的交接工作后,他开始了对比利的 长期心理治疗。但是对比利本人,我只是告诉他,我做了一个对他有益 的安排。比利到现在还不知道,自己为什么必须要与梅琳达夫妇同住, 因为,我觉得他还不具备面对真相的能力。

那么,真相是什么呢?真相就是比利的父母是伪善的恶人。

伪善的恶人最大的问题,在于他们不承认自己不善。拒绝承认不善,人就会走向恶;承认自己不善,人就会变善。对于正常的父母,如果由于自己的疏忽,没有注意到史都华自杀前情绪的变化,一定会为自己的粗心而产生负罪感,这种负罪感会让他们接受教训,进行深刻的反省,避免情况再次出现。与此同时,如果他们发现自己把枪送给比利是犯了一个不可饶恕的罪过时,也一定会深深地自责。显然,比利的父母不是正常的父母,他们不愿意承受良心谴责所带来的痛苦,极力通过狡辩来逃避罪恶感,甚至把送枪给比利这样邪恶的事情,也说得振振有词。

穷凶极恶的人没有罪恶感,所以,什么坏事都能干出来;同样,伪善的人为了逃避罪恶感,什么邪恶的事情都会去干。我曾经说过,不敢面对自己的内心,不敢承担自己应该承担的责任,是人格失调症的表现,但伪善之人不仅不承担自己的责任,还会以毁灭别人的方式逃避责任,所以,他们常常通过寻找替罪羊来掩盖自己的问题,逃避良心的谴

责。而这些替罪羊往往就是他们身边最亲近的人。例如,一个6岁的男孩问父亲:"爸爸,你为什么叫外婆'贱人'?"父亲听后恼羞成怒,大吼道:"我告诉过你,不要来烦我!大人的事情,小孩子不要来管,我现在就要狠狠地教训你,这是你自找的!我要用肥皂水漱你的口,让你受到教训,看看以后别人叫你闭嘴、不要说脏话的时候,你还敢不敢再说了!"于是,父亲拖着孩子来到洗手间,假借"适当管教"的名义,却干出了邪恶的事情。显然,这位父亲大动肝火,是因为儿子让他看见了自己身上的"污秽",他害怕面对自己的"污秽",极力逃避,所以就把儿子当成替罪羊痛打一顿。在这位父亲的潜意识里是这样说的:"谁让你指出我的错误的,我不愿意面对错误,可你偏偏要揭我的短,因为你揭了我的短,让我感到很痛苦,颜面扫尽,所以我要狠狠教训你。"

伪善的父母与孩子发生分歧时, 永远不会承认自己有错, 他们会把 一切错误归咎于孩子,给孩子造成极大的压力。从比利父母极力逃避罪 恶感的一言一行中, 我分明看清了比利和他哥哥遭受的压抑和摧残。比 如, 当比利和哥哥有正常的情感需求时, 父母总会用冠冕堂皇的理由拒 绝; 明明是父母自己的错误, 他们却会轻易将责任推给孩子; 明明孩子 遭到了漠视,父母却声称自己非常爱孩子。父母永远正确,孩子的压力 就会无边。在无边的压力下,孩子怎能体会到生命的快乐呢?孩子体会 不到生的快乐, 选择死便容易理解了。不在压抑中死亡, 就在压抑中疯 狂。比利的哥哥史都华不堪父母的压抑,选择了自杀,而比利不堪父母 的压抑则选择了疯狂——偷车。如果把人比喻为一管牙膏,遭受到压 力,就一定需要一个释放的渠道。正常的释放渠道是牙膏的管口。但关 闭管口, 遭受压力之后, 牙膏就会从别的地方被挤出。比利去偷车, 就 是在通过非正常的渠道释放压力。圣诞节时,他本来想要的礼物是网球 拍,但却收到了哥哥自杀的枪。面对常有理的父母,他能说什么呢?父 母送他这把枪是什么意思呢? 难道是要自己像哥哥一样自杀吗? 这把枪 给比利带来了强大的压力,他内心充满了恐惧和愤怒,偷车,实际上就 是发泄这些情绪的一种方式。所以,要彻底解救比利,唯一正确的方法 就是让他远离自己的父母。

事实上,比利在几天之内就适应了环境的改变。通过梅琳达姨妈对他的帮助以及护士对他无微不至的照顾,比利在新的生活环境中,病情恢复得很迅速。三周后,比利就出院了,搬到了梅琳达的家里居住,那个时候,比利双手及手臂上的伤口都已经结痂,他甚至还可以和工作人员开玩笑了。六个月之后,梅琳达告诉我,比利现在过得很好,学习成

绩又迎头赶上了。比利的心理医生告诉我,他对治疗很有信心,但是对于比利父母的心理状态,以及他们看待自己的态度,他还止于开始探求的阶段。从那以后,我就再也没有打听比利的情况了。至于比利的父母,在比利住院期间,我又见过他们两次,但每一次都只有短短几分钟,而且每一次都是不得不见的。

# 如何识别伪善之人,远离邪恶

比利的案例说明一个道理:一定要远离伪善的恶人,否则,他们必将扼杀你生命的活力。那么,伪善之人混迹在人群之中,他们就像正常人一样,说着正常人的话,干着正常人的事,我们怎样才能识别出来呢?

首先,是外表。有一句话很有道理:"比正常人还正常的人,就很可能是伪善的人,是邪恶的人。"我们说伪善之人特别在乎自己的形象,总是衣冠楚楚,他们与普通人没什么两样,有的也许很穷,有的也许很富,有的受过高等教育,有的则目不识丁,表面上看他们都是脚踏实地的公民,看不出有什么不良嗜好。相反,倒是那些诚实的人却有很多不良嗜好。比如,希特勒可谓是世界上最伪善最邪恶的人,但也是一个生活严谨的人,他不抽烟,不好色,也没有其他坏习惯。相反,斯大林、罗斯福和丘吉尔则嗜烟如命。有人开玩笑说,第二次世界大战的胜利,是三个生活不健康的人打败了一个生活健康的人。从这个笑话中,我们可以看出邪恶的人为了掩饰内心的"恶",往往最在乎外表的"善"。比利的父母就是这样。虽然他们都是工薪阶层,但是他们衣着得体,上班准时,也不偷税漏税,很难从表面的为人处世上挑出毛病。不过,看不出问题的人,往往隐藏着更大的问题!

其次,伪善的人对伦理道德十分熟悉,也熟悉法律,因为只有这样,他们才能逃避良心的谴责和法律的制裁。伪善的恶人与那些因脑残而犯罪的人完全不同。因脑残而犯罪的人没有罪恶感,也没有羞耻之心,不会遭受良心的谴责,完全是"道德白痴"。如果说因脑残而犯罪的人没有罪恶感,那么,伪善的人就是极力想要逃避罪恶感。伪善的人知道什么事情是违背道德法律的,所以,他们干了邪恶的事情之后自知道,却会用各种借口和谎言来掩盖真相,毁灭自己邪恶的证据,甚至不惜寻找最亲近的人当替罪羊。比如,当我问比利的父母明知道比利的父母或警觉起来,因为他们知道忽略这件事,一定会遭到别人和自己良心的谴责,为了逃避谴责,他们便寻找了一大堆理由来逃避。同样,当我问他们为什么要把枪送给比利时,他们知道自己犯了一个不可饶恕的罪过,所以,百般抵赖,极力逃避,甚至还愤怒地指责我管得太多了。一旦我态度强硬起来,他们知道后果严重,又装出一副可怜相,极力配合我。所以,判断一个人是不是伪善之人,关键不是看他犯没犯过错误,

而是看他是不是敢于承认自己犯错。为什么伪善会产生邪恶呢?因为伪善之人为了隐瞒、遮挡、逃避犯错的真相,会不遗余力,不择手段,因而就会变得邪恶。邪恶不是起源于有错,而是开始于想要逃避自己的过错。伪善之人也不会像脑残的人那样直接去干坏事,而是会采取迂回间接的方式,比利的父母就是这样,他们试图让自己干的每一件事情都显得合情合理,但却无法逃过我的眼睛。

第三,伪善的人努力追名逐利,不怕吃苦,而且还会有超强的心理 承受力。在追求社会地位的过程中,他们愿意去经历艰难险阻,克服困 难,经受磨炼,但是有一种特殊的痛苦,他们却不愿意承受,这就是面 对良心谴责的痛苦,觉悟自己有罪和不完美的痛苦,以及幡然醒悟的痛 苦。由于伪善之人极力逃避自省这一特定的痛苦,所以,他们一般都不 愿意接受心理治疗。心理治疗是一种点亮心灯的行为,而伪善之人最害 怕的就是见光——他们害怕善良之光,因为这种光能让他们虚伪的本性 无处可逃;他们害怕明察秋毫之光,因为这种光能暴露他们的邪恶;他 们害怕真理之光,因为这种光能识破他们的谎言。

第四,伪善之人都是"恶性自恋"的人。心理健康的人会努力去爱别人,他们关心所爱之人的需求,把自己的需求暂时放在一边,尽力去满足对方,在这个过程中不仅让对方的心灵获得了成长,而且也让自己的心智得到了成熟。但"恶性自恋"的人则一心考虑的是自己,他们刚愎自用,一意孤行,横行霸道,试图去控制别人,根本不顾及别人的感受,也不承认自己的错误。不管什么时候,都坚持自己是正确的,自己永远有理。比利的父母自认为把比利照顾得很好,甚至还能把送枪这样邪恶的事情说得头头是道,这就是脱离事实的"恶性自恋"。

最后,也是最重要的一点,识别一个人是不是伪善的恶人,还要听从自己的直觉。具体来说,就是心理学上的"反感"。"反感"往往是心理健康之人遇到伪善和邪恶之人时的一种本能反应。虽然我们说不出什么理由,但是总感觉有什么地方不对,有时会心生厌恶,想要立即逃开。我见到比利的父母时,就有很强烈的"反感"的情绪,我不想与他们多接触,只想远离他们。他们身上散发出来的气场,笼罩着欺骗、谎言和邪恶,令我感到恐惧。实际上,只有那些拥有博大胸怀和大智大爱的人,才不会受到伪善和邪恶之人的伤害,而我自认为功底不够,所以,面对这样的人,我只能避之惟恐不及,我认为这也是我们大多数人面对伪善和邪恶最明智的选择。

人的一生,与伪善之人擦肩而过的机会很多,

几乎每碰到一次人性的危机,都与伪善邪恶有关。

People Of The Lie

# 第3章 压制别人,就是邪恶

在第一章中,我阐述了乔治的个案,乔治为了逃避痛苦,不惜用儿子的生命当赌注,与魔鬼签订了协议,但由于他良心未泯,产生了罪恶感,最终没有沦为邪恶的人。在第二章中,我又讲述了比利的父母为了逃避罪恶感,撒谎成性,使家庭成为了一座坟墓,压抑住了儿子的生命力。在这样的压制下,一个儿子自杀,一个儿子抑郁。压制别人,就是邪恶。所以,他们是真正邪恶的人。

由此可见,罪恶感就像是一盏灯,有了罪恶感,人才能看清自己身上的"恶",从而走向善;而逃避罪恶感,不愿意承受良心的谴责,心灵就会一片漆黑。这样的心灵不仅无法燃烧出生命的光芒,还会吹熄别人的灯,扼杀别人的生命力。

我所介绍的邪恶之人,都与我所从事的心理医生的职业有关,所 以,我担心读者可能会说:"这些邪恶之人或许都是特例,不可能出现 在我们的同事、亲人和朋友之中,我们与他们不是一类人。"人们通常 会认为,接受心理治疗的人都很变态,他们肯定与常人有不一样的地 方。其实在心理医生看来,并不是这样,很多活跃在社交圈和职场上的 光鲜亮丽之人,同时也都是在心理诊所中接受治疗的病人。看不看心理 医生只是一个形式, 敢不敢于面对自己的内心, 承认自己的问题, 才是 核心。不过,我要告诉一个让人震惊的事实——来看心理医生的人大多 数都是敢于面对自己内心的人, 因为看心理医生的行动本身就证明他们 觉得自己有问题,与正常的人不同,他们敢于质疑自己,敢于承认自己 的不正常,最后才能变得正常。所以,寻求心理治疗的人是勇敢的人, 也是令人敬佩的人。相反, 伪善的恶人没有勇气面对自己的内心, 他们 不承认自己不正常,极力用正常的外表来掩饰自己内心的不正常。即使 他们带着别人来看心理医生,但当问题指向他们自己时,他们就会用各 种各样的谎言来逃避。所以,伪善的恶人隐藏在我们的身边,一般很难 发现,他们可能是某个教会里的执事,或者是一位牧师,也可能是某个 慈善机构的工作人员,还可能是学校的校长和老师,甚至,那个一直声称是你最好的朋友的人,就是一个伪善的恶人。正因如此,很多人遭到伪善恶人攻击之后,自己却浑然不知,比利的哥哥就是这样。不过,比利是幸运的,因为偷车,他引起了别人的注意,梅琳达姨妈愿意承担起照顾他的责任,所以最终他没有走向自杀的不归路。

然而,多数被伪善之人祸害的人并没有比利这么幸运。在我们的生活中,许多孩子正在遭受邪恶的压制而没有被发觉。其实比利的个案极为普遍,就连我的小诊所内,每个月几乎都能接诊到一例类似比利父母这样的个案。人的一生,与伪善邪恶之人擦肩而过的机会很多,几乎每碰到一次人性的危机,都与伪善邪恶有关。我主张将"伪善邪恶"一词加入到心理治疗的词汇中。虽然不可否认,这样做的确存在着极大的风险,但倘若不这么做,那么在处理这些个案时,我们将会看不清、道不明,即使想帮助伪善之人,也会感到力不从心,只能充满绝望地与伪善之人周旋。但是与其这样连探讨伪善邪恶之人的勇气都没有,为什么不积极地去面对他们呢?

或许读者会认为,比利的父母确实具有某些伪善邪恶之人的本质。 然而,人们却可能只把它当作一个特殊的案例。毕竟,把自杀用的凶器 作为圣诞礼物送给亲生孩子的父母没有几个。因此,接下来,我将阐述 另一个15岁男孩的案例——他也是伪善之恶的受害者。这个案例再一次 说明:为了逃避罪恶感,人会用谎言来掩盖真相,欺骗自己和别人,进 而压制别人的生命力,毁灭别人的人生。

# 控制欲强的父母会培养出抑郁的孩子

在踏入心理医生这一职业生涯之前,我曾担任政府机构的行政工作。那个时候,我会不定期地为寻求短期心理咨询的人提供服务,他们多是高官或富裕的律师。鲁先生就是其中一位。他将律师事务所的工作暂时放下,申请了停薪留职,于是在州政府中担任法律顾问。六月份的时候,鲁先生为了儿子鲁克的事来向我咨询。据他所述,鲁克在五月份时,刚满15岁,正就读于某郊区的公立学校。鲁克的学习成绩曾经很优异,但初三整个学期下来,他的成绩一落千丈。在学期末的总结会议上,班主任老师告诉鲁先生夫妇,鲁克有希望直接升到高一,但建议他们请教心理医生,找出鲁克成绩下滑的原因。

依照惯例,我先会见了"被认定的病人"——鲁克。他看上去,简直就是"上流社会版"的比利:系着领带,穿着剪裁合身的衣服,一副青春期典型的瘦长身形。他和比利一样,不善言辞,不停地注视着地板。但不同的是,他没有抠自己的手臂,也不像比利那样郁郁寡欢,只是眼神里有着同样的死气沉沉。显然,鲁克并不快乐。

和第一次见比利时一样,我也不知道该用什么来作为和鲁克交流的 开场白,而他也不清楚自己的成绩为什么会下滑,也没有发现自己的心 情郁闷。他认为,他的生活一切都"很不错"。于是,我决定玩一场我常 为青少年患者准备的游戏。

我从桌子上挑了一个装饰花瓶,说:"假设这是一盏神灯,摩擦它一下,就会出现一个精灵,它会帮你实现三个愿望。你可以要世界上的任何一样东西,那么,你首先会想要些什么呢?"

"立体音响。"

我说:"没问题,这玩意儿很时髦!现在,你还可以选两个,但我希望你不要有所顾虑。因为精灵的法力是无边的,它无所不能,只要是你能说出来的,它都能帮你实现。所以,你用不着担心,尽管说出你内心真正的需求。"

"一辆摩托车,如何?"鲁克问道,他的表情不像之前那么冷淡了。到目前为止,至少这场游戏,让他很感兴趣。

"可以啊!"我说,"你的选择很不错!但是,你现在只剩下一个愿望了!所以,一定要选最重要的。"

"好吧,我最想上寄宿学校。"

我很讶异,注视着鲁克,在心中画了个十字。我们交谈的方向与气氛终于一下子步入了正轨,这才是鲁克真实的一面。"这个愿望真有意思,"我表示,"你能不能再多谈一些呢?"

"没什么好说的!"鲁克喃喃自语。

我转而暗示道:"我猜,你可能是因为不喜欢现在的学校,所以才想转学。"

鲁克回答道: "不,我现在的这所学校很好。"

我再度尝试,说:"那么,也许你家里有些事困扰了你,所以你想要离开家。"

鲁克声调中隐含着恐惧,说:"家里还好。"

我接着问:"你向爸妈表达过想上寄宿学校吗?"

"去年秋天说过。"鲁克的声音很低,几乎是在自言自语。

"这确实需要一定的勇气。那他们是怎么说的?"

"不可以!"

"噢?他们为什么这么说?"

"我也不知道。"

"他们说'不行'的时候, 你是怎么想的?"

"没什么。"鲁克回答。

会谈截至此刻,我从鲁克那里获知的信息已经足够了。我想,若要让鲁克对我毫无防备、畅所欲言,恐怕还得花上相当长的一段时间。我

告诉鲁克,现在我要与他的父母沟通一会儿,之后我会再和他简单地谈一谈。

鲁克的父母40出头,郎才女貌,看上去很般配。他们能言善道,衣着打扮也很讲究,显然出身高贵。

"医生,您真是妙手仁心,愿意和我们见面,"鲁太太边说边优雅地 脱下白手套,"您名声在外,肯定很忙。"

我直接问他们,对于鲁克的问题有什么看法。

鲁先生则彬彬有礼地笑着说:"医生,这也是我们来找您的目的。 正是因为我们也不知道问题出在哪儿,找不出原因,所以才要趁早采取 行动,来咨询您呀!"

他们迅速地用轻松的语调,滔滔不绝地向我陈述了整个事件的始末。开学之前,鲁克曾在网球俱乐部中,度过了一个愉快的夏季。一直以来,他们的家庭都没发生过什么改变。从怀孕到生产、婴儿期、少年期,鲁克一直正常成长,与同伴们也相处得很融洽。他们的家庭中,很少会出现关系紧张的情况,夫妇俩的婚姻很幸福,虽然偶尔也有些小磕小碰,但他们从来不会在孩子们的面前表现出来。鲁克还有一个10岁的妹妹,品学兼优。兄妹俩偶尔会斗嘴,但也不会太离谱。鲁克肯定会认为哥哥不容易当,但这绝对不是他出现问题的根源。从鲁克父母的叙述中,我根本找不出一丝问题的迹象,鲁克成绩下滑的原因简直就成了一个谜。

能和这么有智慧、有教养的夫妻交谈,真的是一件很愉快的事,他们甚至会在我提出问题之前,就告诉我答案。但是,不知道为什么,我却感到有些不安。因为他们太正常、太完美了,我不得不怀疑他们的正常和完美是伪装出来的。

"虽然你们不知道鲁克为哪些事所困扰,但我相信,你们肯定思考过一些可能存在的原因,对吗?"我问。

"这是当然!我们曾怀疑,可能是目前就读的这所学校不适合他。但是目前为止,他在学校的表现一直都不错,所以我们否定了这种可能。不过,孩子都是会变的。说不定,这所学校现在已经不能满足他的需要了!"鲁太太答道。

鲁先生附和道:"我们也想过,让他转学到附近的天主教附属教会学校。那所学校正好就在街上,可就是学费非常贵。"

"你们是天主教徒吗?"我问。

"不是。但我们认为,鲁克也许可以从天主教会学校的校训中获得教益。"鲁先生答。

"那所学校的校训很有名。"鲁太太补充说。

我问:"我想知道,你们有没有想过把鲁克送去寄宿学校?"

鲁先生回答:"没想过。但如果这是您的建议的话,我们会照办的。可是,这得花不少钱,不是吗?现在这些学校的收费都贵得离谱。"

我们相视无语,沉默了片刻之后,我说:"鲁克告诉我,去年秋 天,他曾经问过你们,可不可以让他转到寄宿学校。"

"有吗?"鲁先生一阵茫然。

鲁太太接话说:"亲爱的,有这样的事,当时我们还很认真地考虑过。"

鲁先生表示同意:"噢,是的!医生,我们谨慎地考虑过。"

"我猜,你们肯定是不赞成的吧?"

"也许我们在这件事情上确实存有偏见,但那是因为我们不想让孩子在年幼的时候就离开家庭。我想,那些上寄宿学校的孩子,大多数是因为父母不想管他们了。医生,您难道不认为,只有在稳定的家庭中成长起来的孩子,才能成为人才吗?"鲁太太说。

这时,鲁先生插嘴道:"亲爱的,可能医生认为,读寄宿学校才是明智之举。如果是那样的话,我们现在就应该重新考虑了。但是,医生,这是不是意味着,只要我们把鲁克送去寄宿学校,他的问题就可以解决了?"

我有点心绪不宁, 因为我感觉到鲁克的父母处理某些事时, 错得很

离谱,但错在哪里,我难以分辨。他们怎么可能忘记,儿子曾经要求转 学到寄宿学校的事呢?但为什么之后又记起来了?我怀疑他们在说谎, 而且分明想要掩饰什么。可是我无从得知,也无法确认,但就算我都知 道了,那又能怎么样呢?难道我就能仅凭这么一点小事就推断出整件案 例的幕后真相吗?

我猜,这个家庭一定在某些地方出了大问题,否则鲁克不会这么追不及待地想要逃离,这些问题也就可以用来解释他为什么想上寄宿学校。但这只是我的主观猜测,从鲁克的口中,我并没有得知他们家有什么不对的地方。他的父母看上去,有智慧、有爱心、有责任,他们经济宽裕,可为什么却如此精打细算、在乎金钱呢?虽然我有一种预感,寄宿学校才是鲁克最安全的栖身之处,但由于我无法加以证明,所以我不知道该如何说服他们。很显然,我无法保证,鲁克离家求学后,就会变得比较开心,成绩就会得到进步。但如果我迟迟不予以回复,支支吾吾不说明白,是不是会对鲁克造成更大的伤害呢?唉!我真希望自己能够躲开这些问题。

一直在等待着回复的鲁先生,终于开口问道:"您是怎么想的?"

我说:"首先,我认为鲁克的情绪低落。至于为什么会这样,我并不清楚。通常,15岁的孩子不会轻易向他人诉说自己的忧郁,这需要花费很多时间和精力,才能探得真相。成绩滑落是他焦虑、忧郁的表征;而忧郁也是因为他在某些地方出现了问题。因此,他需要改变。这种改变不只局限于转学离家,他需要的是彻底的改变,以便能够获得心灵的成长。我想,只有找出问题的症结,对症下药,才能阻止问题恶化。所以,到目前为止,鲁克出现过什么问题吗?"

"没有出现任何问题。"

我继续说道:"那么,接下来,我认为你们或许可以送鲁克去寄宿 学校。虽然现阶段我还不能保证这是不是正确之举,但这完全是鲁克自 己的意愿,我们只要尊重他,就应该错不了!经验告诉我,与他年龄相 仿的孩子,是不会轻易提出这种要求的。就算说不出个所以然,但这却 是他心中的一种直觉。时隔六个月,他又一次提到转学到寄宿学校的意 愿,所以我想,你们确实应该重新考虑这件事,决定是否要尊重他的意 愿。你们现在有什么疑问或者不了解的地方吗?"

"都了解。"他们说。

于是,我总结道:"如果你们现在必须马上做决定,那么我想,送他去寄宿学校会是一个很好的选择。但事实上,我现在并不能保证鲁克去寄宿学校之后,情况一定会好转。所以,我认为,你们并不一定非要立马做决定,可以再用足够的时间深入地观察一阵子。第一次打电话的时候,我曾说过,我只进行短期的咨询辅导,因此,之后我恐怕不能再为你们提供帮助了!而事实上,我并不是最好的人选。我想把文森特博士介绍给你们,并让他来接手鲁克的案例。碰到内心情感封闭的青少年患者,最好的开导途径之一就是采用心理测验。而文森特是心理学家,他不仅从事测验工作,而且经常评估青春期的孩子,是青少年精神治疗方面的专家。"

"文森特? 听上去像是犹太人的名字,对吗?"鲁先生问。

"我也不知道,可能是吧!这个行业中,约有半数人是犹太人。你为什么这么问?"我非常惊讶地望着他。

"哦,不为什么,我没有什么偏见,也不是为了特别的原因。只是有些好奇罢了!"鲁先生答道。

鲁太太接过话茬儿,问道:"这个人是心理学家吗?他的学历背景怎样?如果他不是心理医生,我该不该放心地把鲁克交给他?"

我说:"文森特博士的资历不容置疑,他与任何一位心理医生一样,完全可以信赖。但如果你们希望接手的是别的心理科医生,我也很乐意为你们引荐。但说实话,我没有发现比文森特博士更适合接手你们这个案例的人了!不管怎样,我们最终要为鲁克做一个专门的心理测验。而且文森特博士的收费并不高。"

鲁先生回答:"只要能让我们的孩子的病情有所好转,钱不是问题。"

鲁太太也一边戴上手套,一边说道:"噢!我相信文森特博士应该挺合适的。"

于是,我在诊断书的空白处,写下了文森特博士的姓名和电话号码,并把它交给了鲁先生。"如果你们没什么问题,我现在还想和鲁克见一面。"我说。

鲁先生一脸惊讶,问道:"鲁克?您为什么还要见他?"

我解释道:"因为刚才我跟他说,和你们见面后,我会再和他见一面。这是我对待青春期病患的惯例。这样就可以让他知道,我提出了什么建议。"

鲁太太站起身,说:"我们恐怕得走了!原本,我们并没有打算花这么长的时间。医生您真善良,用了这么多的时间来给我们提供帮助。"说着,她便脱去手套,要与我握手。

我一边握着她的手,一边注视着她的眼睛说:"我必须见鲁克,只要几分钟就好。"

但鲁先生似乎一点也不急,他仍然坐着不动,说道:"我不明白您为什么还要见鲁克?就算您提出了建议,但告诉鲁克有什么意义?毕竟,他只是个孩子,做不了决定。因为,决定权在我们手中,不是吗?"

我表示同意,说:"当然,最后的决定权在于你们,因为你们是他的父母,而且也是你们在为每一个决定付钱。可是生命是鲁克的,他才是我们之所以会坐在这里的原因。所以,我会告诉他,我提出了让他转学到寄宿学校的建议;也会告诉他,我只是建议文森特博士为他治疗,但做决定的还是你们二位。事实上,我会跟他说,父母比我更有条件来了解他。因为,你们已经和他相处了15年,而我却不到一个小时。但是,鲁克有权利知道与自己有关的所有事情。如果你们真的决定带他去看文森特医生,那么就一定要告诉他你们对他的期望,这样对他才算公平。你们觉得呢?"

鲁太太看着鲁先生,说:"亲爱的,我们就按照医生说的最适当的方式去做吧!如果我们现在仍耗在这儿,不断地讨论哲学话题,那接下来的约会,我们就得迟到很久了!"

于是,我又见到了鲁克。我告诉了他我所建议的重点事项,也告诉了他,去看文森特博士时,可能会做一些心理测验,但不用感到害怕,因为几乎每一个做过测验的人都觉得很有趣。鲁克回答说:"没问题。"事实上,他也确实没有再提出任何问题。最后,我递给了他一张我的名片,并告诉他有任何需要,都可以打电话给我。鲁克接过名片,小心地将它放进了皮夹里。

当晚,我与文森特博士通了电话。我告诉他,我已经建议鲁克及其父母转而寻求他的帮忙,但不确定他们会不会采纳我的意见。

一个月后,在一场会议中,我遇见了文森特医生。我好奇地询问了 他这个案例的进展情况,但他却表示,鲁克的父母从未联络过他。当 时,我非常惊讶。为什么鲁克的父母当着我说一套,背着我又有一套 呢?我陷入了沉思,突然一个问题让我猛然一惊,我回想起咨询结束 前, 当我提出要再见一下鲁克时, 鲁克父母的神情和反应: 先是鲁克的 父母谎称还有约会, 言外之意, 是告诉我没有时间, 宛然拒绝我的要 求:接着,是鲁克父亲与我直接展开的辩论。他们是带鲁克来进行心理 咨询的,心理医生在咨询结束前要见病人是天经地义的事情,为什么他 们的反应会如此强烈呢? 唯一的解释是,他们害怕我将讨论的结果告诉 鲁克,因为鲁克知道结果之后,他们再想通过欺骗的方式随意压制鲁克 就有一定的难度了。换言之,在父母的眼中,鲁克就是一个玩偶,不能 有自己的思想和情感,更不能有自己的意志,他的命运只能由父母来决 定。于是,我断定鲁克的父母与比利的父母一样也是伪善的恶人。他们 伪善, 遭殃的便会是孩子。只不过, 与比利的父母相比, 鲁克的父母显 得更有文化、更有教养、更彬彬有礼,而这也正是最令人害怕的地方。 邪恶很可怕,但更可怕的是邪恶的人有文化,因为他们把"恶"隐藏得更 深,常常害人于无形。虽然我为鲁克的命运感到担心,但却认为,从那 以后,我将永远都得不到鲁克的消息了。但事实证明,我错了!

# 孩子偷窃常常不是为了财物, 而是因为压抑

七个月后,也就是次年一月末,鲁先生又一次打来电话,他希望我能够安排第二次辅导。他说:"这一次鲁克可闯了大祸了!"他告诉我,鲁克的校长给我寄了一封关于"意外事件"的信,这几天应该能收到。于是,我们约定下周再进行会谈。

然而,隔天下午我就收到了来信。寄信人是圣汤玛斯·艾奎奈斯高中的校长罗斯修女。这所学校就在鲁克家附近的郊区。信中写道:

派克医生:

您好!

当我建议鲁先生夫妇为鲁克寻求心理治疗时,他们告诉我,您曾经为鲁克治疗过,而且让我把这封信寄给您。

去年秋天,鲁克从一所公立学校转来本校就读。据悉,他在上一所学校时,学业成绩就已经开始下滑。转来本校后,他的成绩也不见起色,一个学期下来,平均成绩只是C。但是,他在学校的人缘却非常好,深受同学们和老师们的喜爱。他积极参加学校的社团活动,表现得非常不错。课余时间,他都热心地为智障儿童服务,他倾注了很多精力在这些孩子身上。对于这些,我们都看在眼里,年级主任也特别表扬过他。我们大家甚至还为他筹钱,鼓励他去参加圣诞节在纽约举行的以智障为专题的研讨会。

然而,我之所以会写这封信,是因为1月18日发生了一件事。那天下午,鲁克和另一名同学潜入已退休的老牧师房间,偷走了一块手表以及其他的私人财物。按理说,这样的行为应该受到退学的处分。事实上,另一名同学确实已经被学校开除了,而鲁克并没有!因为我们认为,这次的行为似乎与鲁克平时的品行操守不符,所以虽然鲁克的学业成绩并不理想,但我们还是决定将鲁克留校察看。可是,这必须有一个前提,就是您要帮我们确认,这个决定对鲁克而言是不是最有利的。我们显然都非常喜欢这个孩子,也相信留在学校,对他的成长是很有帮助

的。

还有一个信息,或许会对您有用。圣诞节后,甚至在本次事件之前,许多老师都反映,鲁克的情绪似乎很低落。

我将静候您的建议。如果您想获知更详细的情况,请尽管告诉我们。

顺颂时祺!

玛丽·罗斯校长

接下来的一周,在约定的时间里,我见到了鲁克。这次,他和之前一样忧郁焦虑,但不同的是,他的神情中,多了些许冷酷无情,以及强装出来的逞强之气。我问他为什么会闯进老牧师的房间,他说自己也不明白。

"可以告诉我有关老牧师的事吗?"我问。

鲁克略显惊讶地说:"没什么好讲的!"

我接着问:"他这个人好不好?你喜不喜欢他?"

"还可以。以前,他偶尔会请我们去他家吃饼干或喝茶。我想,我应该喜欢他。"鲁克答道。看上去,他似乎从来没有想过这个问题。

"我很好奇, 你为什么会喜欢别人的东西?"

"我说过了,我也不知道自己为什么会做这件事!"

"也许你当时只是想找一些饼干?"我暗示说。

"啊?"鲁克一副害羞的样子。

"也许你需要为智障孩子提供帮助,所以你才会想得到它。"

"不是!"鲁克大叫,"我们只是想偷东西!"

于是,我转变了话题,问道:"鲁克,上次我曾建议你去看文森特博士,后来你去了吗?"

- "没有。"
- "为什么不去?"
- "我也不知道。"
- "你爸妈没有向你提过这件事吗?"
- "没有。"
- "这真的很奇怪,为什么会变成这样?你们竟然都没再提起过我的建议?"
  - "是的,我不知道。"
- "上次我们曾提议让你转到寄宿学校就读,你后来和父母沟通过这件事吗?"我问道。
  - "没有。他们只是跟我说,我就快转到圣汤玛斯中学了!"
  - "那你有什么想法吗?"
  - "没什么。"
  - "如果可以,你是不是还想去寄宿学校?"
  - "不想,我想留在圣汤玛斯中学。派克医生,请你帮我!"

鲁克突如其来的反应,令我既讶异又感动。很显然,这所学校对他来说很重要,于是我问:"为什么你想留在圣汤玛斯中学?"

鲁克先是一脸茫然,然后陷入沉思。"我不知道,"停顿之后,他又说,"因为我感觉到,他们都很喜欢我。"

我说:"确实是这样的。罗斯修女写了一封信给我,在信中,她很明确地表示,他们很喜欢你,也想让你继续留在学校。既然这也是你的

意愿,那么我将给你的父母和罗斯修女提出这样的建议。顺便问一下,因为罗斯修女在信中也提到,你正在积极地帮助那些智障儿童,而且还去纽约参加了研讨会,那么,你能告诉我你的纽约之旅进行得怎么样吗?"

鲁克目瞪口呆地问道:"什么旅行啊?"

"嗯!有关智障儿童专题会议的旅行,罗斯修女告诉我,有人出资让你成行。对于未满16岁的人来说,这是一项殊荣,会议进行得如何?"

"我根本就没有去!"

"你没去?"我一愣,接着便开始担心起来。因为直觉告诉我,这其中必有蹊跷。于是,我追问道:"你为什么没去呢?"

"爸妈不让我去。"

"他们不让你去?为什么?"

"因为我没有把自己的房间打扫干净。"

"对于这个理由, 你是怎么想的?"

鲁克一副习以为常的样子,满不在乎地说:"没什么想法。"

我有些生气地说:"没什么想法?!你有幸参加的纽约之旅,那么有趣,那么令人兴奋。而这都是凭借你自己的卓越表现而争取来的。结果你父母不让你去,你竟然觉得这没关系?"

"因为我的房间乱七八糟啊!"鲁克看起来很不高兴。

"可是,这样的处罚恰当吗?就因为你没有整理房间,你就不能去参加这次令人兴奋、对你很有教育意义的旅行?你认为,这样的理由充分吗?"

"我不知道。"鲁克默默地坐着不动。

"对于这样的决定, 你失望或者生气吗?"

"我不知道。"

"会不会是因为你太失望、太生气了,所以才会潜入老牧师的房间?"

"我不晓得。"

是啊,他怎么会知道是什么原因呢?他之所以会有这样的举动,完全是出于潜意识。于是,我轻声地问道:"那么,你是否曾经生过父母的气?"

他继续盯着天花板,说:"他们还不错。"

和以往一样,鲁克神情沮丧、忧郁,而他的父母彬彬有礼、沉着冷静。

见完鲁克后,鲁先生夫妇来到了我的办公室。鲁太太先说道:"很抱歉,医生,又一次麻烦您。"她坐下来,一边脱着手套,一边笑着说:"真希望以后可以不用再为鲁克的麻烦事来找您了!那么,您是不是已经收到校长寄的信了?"

"是的,收到了。"

鲁先生说:"我和我太太都很害怕,可能这个孩子已经误入歧途,成了罪犯。我们很后悔当初没有听取您的建议,送他去您推荐的医生那里接受治疗。那位医生叫什么来着?好像是个犹太人?"

"文森特博士。"

"是的,也许我们早就应该带鲁克去见文森特博士的。"

"那你们为什么没有这么做呢?"

我想,在找我之前,他们就应该知道我们肯定会谈到这个话题。我 猜他们肯定预先将答案设想得很周全。而实际上,他们也确实没有浪费 时间,一开始就主动地提出了这个话题。但我很好奇,他们会如何作 答。

鲁先生轻松以对:"您曾说过,这是鲁克的人生。所以我们以为,

您的意思是说,这件事应该由鲁克来决定。但他似乎并没有多大的兴趣,所以我们就认为他不愿意去接受文森特博士的辅导,而我们也不想给他施加任何压力。"

鲁太太接着补充道: "另外,我们也顾虑到了鲁克的自尊。他这个年龄,很看重自尊,医生您觉得呢? 他在学校的成绩并不优秀,所以我们担心,看心理医生会影响他的自信……但事实证明,可能是我们错了!"她露出一丝迷人的微笑。

不得不说,他们真的很聪明!短短几句话,他们就把整件事情的所有责任推卸到了我和鲁克的身上。而我竟然也提不出什么论点来与他们争辩。于是,我问:"你们知不知道鲁克为什么会卷入这次的偷窃事件?"

鲁先生回答: "医生,我们完全不知道。当然,我们曾经试图和他沟通,可是他什么也不愿意对我们说。"

在这里,我们需要来分析一下很多孩子偷窃行为的本质。在比利的案例中,我们可以看到,比利去偷车是因为内心的恐惧和愤怒,他的父母把哥哥自杀用的枪送给了他,比利在潜意识中感受到了巨大的恐惧和愤怒,这种强烈的情绪驱赶着他,就像可怕的恶念驱赶着乔治一样,让比利身不由己去偷车,以便释放心中的恐惧和愤怒。同样,在鲁克的案例中,鲁克的偷窃也不是为了那些私人财物,而是因为生气和压抑。

于是,我对鲁克的父母说:"偷窃通常是一种愤怒的行为。你们知不知道鲁克最近可能因为什么而生气?他是在生这个世界的气,还是在生学校的气?或者是在生你们的气?"

"医生,据我们所知,他没理由生气呀!"鲁太太回答。

"那么在偷东西之前的几个月,你们能不能想到有什么事情让他很生气,甚至怀恨在心?"

"不能。"鲁太太再度回答,"我们说过,我们完全摸不着头脑。"

"我知道,是你们不让鲁克在圣诞节去纽约,参加以'智障'为主题的研讨会的。"我说。

"啊?鲁克是因为那件事不高兴的吗?"鲁太太惊叫道,"可是,我们不让他去的时候,他没有一点不高兴的样子啊!"

我说道:"鲁克很难表达他自己的愤怒,这其中绝大部分是因为他 个人的问题。我想知道的是,你们在决定不让他去的时候,有没有想过 他可能会因此而难过?"

鲁太太有点不高兴地说:"我们又不是心理学家,怎么会预先想到这些事情呢?我们只做我们认为对的事。"

此时此刻,我眼前突然浮现鲁先生参加各种"权力研讨会"的景象: 一群政客无休止地针对某一决策进行预测与讨论。但不同的是,我们之 间没有必要再争论什么。

我又问:"你们为什么会认为,不让鲁克去纽约就是正确的决定呢?"

"因为他没有整理房间。我们一再地叮嘱他,一定要把房间整理得井然有序,这样才配去纽约。可是,他就是不听。"

我开始愤怒了:"我实在不明白,整理房间与去纽约之间有什么冲突!我不认为你们期望他把房间整理干净是合乎实际的。对于15岁的男孩来说,把房间整理得有条不紊,并不是一件很常见的事。如果他能够做到,我反倒要担心起来!我认为,单凭这一点,你们就不让孩子去参加对他而言既有趣、又很有教育意义的旅行,是很没有说服力的。"

面对我的质问,鲁太太却语调平和,缓缓道来:"实际上,这是因为我们对这件事还心存疑虑。我们不确定让鲁克参加这种智障儿童的活动是不是正确。毕竟,智障儿童难免会有心理不健康的问题。"

我感到很无语。

鲁先生又说道:"很高兴,我们能这样闲聊。但是现在我们必须进入正题,否则这孩子就要变成罪犯了!夏天的时候,我们曾经提到过送他去寄宿学校的建议。医生,您现在还认为应该这样吗?"

"不是。六月份时,我确实提出了这个建议,当时我便感到不安, 所以希望你们在做最后的决定之前,能够先请教文森特博士。但是现 在,对于这个决定,我感到越来越不安!鲁克告诉我,他很喜欢现在就读的这所学校,他觉得自己在那里得到了关爱。如果现在再突然让他转学,他一定会更加痛苦。所以,目前为止,我想再次建议你们带鲁克去见文森特博士。除此之外,你们不需要采取任何行动。"

鲁先生生气地嚷道:"那您的意思是说,我们必须再次回到原点? 医生,您确定没有更好的方法吗?"

"事实上,我的确还有一个办法。"

"是什么?"

"我非常希望你们两位也能接受心理治疗,事实上,你们也很有这个必要。"

突然,气氛陷入了一片死寂。然而,很快鲁先生便露出了微笑,他从容地说道:"医生,这真是有趣极了!我很想知道您为什么会这么认为。"

"我原本以为你们会不高兴,但你们似乎很感兴趣。在我看来,你们好像对鲁克缺乏足够的理解,所以我才会这么建议。因为只有亲自接受了心理治疗,你们才能更好地了解鲁克。"

鲁先生继续沉住气,有礼貌地说:"医生,我真的没有一丁点的夸张,但我确实非常好奇,您竟然会提出这么有趣的建议。我们和别的孩子相处起来,没有任何问题,而且我在自己的专业领域里表现得非常杰出,我太太也是如此。她是社区活动的领导人,是区域委员会的成员,同时她还积极地处理教会活动的诸多事务。可您却认为我们心理不正常,我觉得真是太有趣了!"

我说:"那你的意思是说,你们很正常,心理很健康,是鲁克有病喽?当然,鲁克表现在外的问题确实很明显,但是你们必须知道,鲁克的问题就是你们的问题。我认为,过去十多年,你们在处理鲁克的问题上,选择的方式都是不正确的。"

"当初,鲁克很希望转学到寄宿学校,可是你们不假思索就拒绝了他,甚至没有想过他为什么会有这样的想法;如今,他在学校备受肯定,在社团的表现也尤为突出,而你们却不屑一顾。我并不是故意想

说,你们就是想伤害鲁克。但从心理学的角度来看,你们的所作所为确实预示着,你们对鲁克心怀恨意——凡是他感兴趣的事情,你们都要反对。"

"医生,很高兴您提出了自己的看法。但这只是您的个人观点。当然,我承认,对于快要变成罪犯的鲁克,我已经开始有点恨意了。我知道,也许在心理学家认为,我们既然身为父母,就必须为鲁克犯下的每个错误负责。但说得容易,做起来难。你们并不需要像我们一样,每天卖力地工作,只是口头建议我们给他提供最好的条件、最好的教育以及最稳定的家。一旦出了问题,你们只需把矛头指向我们,其他的什么也不必做。"鲁先生流畅地说道。

鲁太太附和道:"医生,我先生想说的是,或许这背后还有其他的原因。例如,我的叔叔是个酒鬼,而鲁克是不是因为遗传了不良的基因,才会出现这样的毛病?是不是无论我们怎么治疗,最后都是无济于事?"

我感到略微的惊恐,注视着他们,说:"你们的意思是不是想说,鲁克可能无药可救了?"

鲁太太平静地说道:"我们实在不愿意这么想。我真的希望能有什么药物可以救助他。但是很显然,我们不应该凡事都寄希望于医生,不是吗?"

我不知道自己还能说些什么,但我一直提醒自己,必须保持绝对理性的态度。于是,我说:"精神病确实可能是遗传。但在鲁克的案例中,我并不能找出任何证据证明,他的忧郁症属于这类情况。而且到目前为止,他的情况也不至于糟糕到无药可救的地步。相反,如果现在你们能够帮助鲁克了解他自己的情感,同时改变你们对鲁克的态度,那我相信,一切问题都可以迎刃而解。虽然对于现在的诊断,我不敢做百分之百的肯定,但以我多年的临床经验来看,诊断的正确率应该有百分之九十八。如果你们仍然不相信我的诊断,你们可以去咨询其他的心理科医生。我可以向你们推荐人选,当然你们也可以自行寻找。但是,我唯一要强调的是,现在的时间很紧迫,鲁克必须得到尽早的治疗以及适当的辅导,否则问题会变得一发不可收拾,到那时我便不敢肯定,鲁克是否还有救。"

然而,鲁先生却摆出一副诉讼律师的样子,不耐烦地说:"所以,

这只是医生您的看法,对吗?"

我表示同意地说道:"对,这确实只是我个人的观点。"

"您只是在猜想,并没有科学实证,对吗?事实上,您并不知道鲁克的问题出在哪里,不是吗?"

"是的,我并不知道。"

"所以,实际上,鲁克的问题既有可能是遗传,也有可能真的无药可救。而您目前也并不能得出结论。"

"是的,这种可能性确实存在,但微乎其微。"我停顿了一会儿,点燃一根烟,双手直发抖。我望着他们说:"你们知道吗?我现在唯一能感受到的是,你们宁愿相信鲁克无药可医,放任他走向毁灭,也不愿相信你们自己才是需要治疗的人。"

突然,我从他们的眼神中,读到了完全兽性般的恐惧。但很快,他们又恢复了高雅的姿态。

鲁先生辩解道:"医生,我只是想把事情弄清楚。可您不能因为这个就批评我们。"

我感觉自己就像是在对牛弹琴。于是,我继续发表自己的观点:"很多人都害怕接受心理治疗,这是一种很自然的表现。在没有正视自己的内心之前,每个人都害怕自己的思想及情感遭到窥视。所以,虽然违反了我一贯只进行咨询的原则,但我还是愿意尽我所能地与你们一起去面对,希望你们能够感觉到轻松自在,也希望你们和鲁克都能得到所需的帮助。"

当然,我并没有奢望他们会接受这个建议,老实说,我甚至希望他们不要采纳。但是基于自己的良知,我觉得应该这么做,因为我已经发现,与他们共同面对问题并不是什么乐事,所以我更不能毫不迟疑地将他们转给其他的医生。七年多来,在经历了比利的个案后,我对于处理棘手的病例已经颇有心得了!

鲁太太亲切地说:"噢!医生,我相信您是对的。跟人谈话,感觉 到有人可以依靠,确实很不错。但同时,这既花时间又浪费钱。真希望 我们是高收入者,能够负担得起这些费用。只可惜,我们还得抚养两个孩子成长。如果每年还得花几千元接受心理治疗,那我们真是吃不消。"她看上去就像是在茶会上聊天那么自然,一点也不觉得自己的话有什么问题。

"我不知道你们是不是高收入人群,但我知道,你们肯定加入了医保。在每个地方的心理门诊处,你们都可以享受到最优厚的福利。如果你们仍然担心费用的问题,那你们可以考虑请心理医生对你们进行家庭式治疗,二位可以和鲁克一起参加。"

鲁先生站起身,说:"医生,这次的会谈很有趣,也很有启发意义。但是很抱歉,我们似乎占用了您太多的时间,而现在,我也必须回办公室去了!"

"可是,鲁克怎么办?"我问道。

鲁先生冷漠地看着我,说:"鲁克?"

"对呀!他学业成绩不好,情绪低落,私闯民宅行窃,惹上了一些麻烦。我很好奇,他日后会变成什么样子。"

"我们肯定会在鲁克的身上多花心力的。医生,您也给了我们很多 建议,您对我们的帮助最多。"

很明显,不论我满不满意,这次的会谈已经结束了。我边起身边说:"我真的希望你们能够仔细考虑考虑我提出的建议。"

"当然会的! 医生。"鲁太太从牙缝里很不情愿地挤出了这几个字, 声音很轻。

像上次一样,他们夫妇仍想阻止我再度与鲁克谈话,但我坚称:"他不是一件物品,而是一个生命,他有权知道与自己有关的任何事!"

于是,我得以再度与鲁克对谈。我发现,他的皮夹里还放着我的名片。我对他说,我会告诉罗斯修女,建议让他继续留在圣汤玛斯中学。而且我也表示,希望他能够去寻求文森特医生的诊治,同时建议他与他的父母一起接受心理治疗。我告诉他:"发生这样的事件,并不全是你

自己的问题,至少你父母的问题会比你多。我想,他们并没有用适当的方式来了解你。但愿心理治疗能帮助你走出困境。"

如我所料,告别的时候,鲁克仍没有给我任何表示。

三个星期后,我收到了鲁太太寄来的一封信,信里附着一张支票, 以及用她的私人信纸写的简短文字:

#### 亲爱的派克医生:

您真是善良,上个月又再度与我们会面。我先生和我都非常诚心地感激您对鲁克的帮助和关心。我想告诉您,我们已经遵照您的建议,把鲁克送去寄宿学校就读了!那是一所军校,位于北卡罗来纳州。这所学校在处理孩子行为问题方面颇有声誉。我们相信,鲁克的未来会越来越顺利。真的很感激一直以来,您为我们所做的一切。

读完这封信,我真的无言以对,很是抓狂。在那次咨询中,我明明说得十分清楚,建议鲁克继续留在圣汤玛斯中学,因为他在那所学校能感受到别人的尊重和关爱。但是,鲁克的母亲却故意歪曲我的意思,说我建议将鲁克送去寄宿学校。不过,在那一刻,我也深刻理解了鲁克的处境:面对如此撒谎成性的人,我都快被他们逼疯了,不知说什么才好,更何况鲁克。有了这种亲身的感受,我更加坚信:父母的伪善和压制是鲁克抑郁的真正原因。

# 邪恶总是隐藏在谎言中

很显然,相比之下,从比利和他父母的个案中,我们很容易就能察觉到伪善和邪恶。因为,把用来自杀的凶器当作礼物送给孩子,是人们普遍都能认识到的严重的伤害行为,这绝对是一种邪恶。所以,我把这个案例放在了前一章。而这一章中的鲁克父母并没有什么明显的暴行,我们只能从他们不准许鲁克参加旅行和选择学校这两件事情上,去分析他们的伪善和邪恶。但是,我并不能因为鲁克的父母在这些决策上的观点与我不一致,而认定他们是伪善和邪恶的。然而,事实上,如果我真的这么做了,那我就是在压制别人,胡乱地将恶套在每个反对我意见的人身上。而这样一来,我自己就成了"恶性自恋"的邪恶之人了。

从前面我们给邪恶的定义可以看出,邪恶的本质就是用谎言来维护病态的自我。换一句话说,邪恶总是隐藏在谎言中。毋庸置疑,鲁克的父母就是撒谎成性的人,而鲁克则成为了他们用谎言维护病态自我的牺牲者。对此,我有责任进一步深入地论述。鲁克与比利相比,前者更是典型的替罪羔羊。在比利的个案中,邪恶显而易见。然而,大多数邪恶的人却很少这么赤裸,他们通常看起来普通,表面上正常,甚至让人觉得理所当然。就像我先前说的,邪恶的人都擅长伪装,他们会故意地对别人,甚至是对自己,隐藏最真实的面貌。因此,我们几乎不能只凭某人的一次行为,就断定他是邪恶之人。我们应该从整体出发,去看他的行为模式、举止和态度,以此为基础来加以评断。例如,我们不能因为鲁克的父母为鲁克选了他不愿意去的学校,或者因为他们不听取我的建议,而断定问题就在鲁克父母的身上。而是因为在一年的时间里,类似的情况接连发生了三次。鲁克的父母并非只是偶尔地忽略了鲁克的情况感受,而是自始至终都对鲁克缺乏关心。

那么,难道这就是邪恶吗?为什么不能说鲁克的父母麻木不仁呢?因为,实际上,他们的感觉一点也不迟钝。他们的智商高,有能力巧妙地跟紧社会的步调。他们不是生活在贫困山区的没有见过世面的农民,而是在社交和职场呼风唤雨、举止高雅、手腕独到的高级知识分子。如果直觉迟钝,那他们就不会有今天的这番作为了。鲁先生不会拟定思虑欠周的法律决策,鲁太太也不会忘记什么时候要给什么人送鲜花,而他们却偏偏不会替鲁克着想。事实上,他们从潜意识中已经把鲁克当成了一个玩偶,或者是一具行尸走肉,他们不允许鲁克有自己的思想和情感,不允许鲁克有自己的选择和人生。但是,鲁克不是一件物品,他是

有血有肉、有思想有情感的人。这就引出了一个值得深思的问题:为什么鲁克的父母要压制鲁克,并试图把鲁克变成一具行尸走肉呢?原因在于,他们为了维护自己病态的自我。这种病态的自我,就是广义上的"恋尸癖",喜欢把"活"的东西,变成"死"的东西,以便于自己牢牢掌控。也就是说,鲁克父母的病态是对控制别人上瘾,不仅要在官场上去控制别人,而且更要控制自己的儿子。与此同时,为了掩盖自己的病态,他们不断说谎,声称自己的行为都是为了爱孩子。

读者从我与鲁克父母的谈话中,肯定能找到10至20个谎言。在此,我们又一次见到了邪恶之人最显著的特点——撒谎成性。鲁克的父母就是这样的人,他们活在谎言里,习惯性地一直对我撒谎。虽然这些谎言都不痛不痒,不至于严重到必须诉诸法庭,但对于整个谈话的过程而言,它们很具说服力。然而,事实上,就连他们来找我咨询,都是一种谎言和欺骗。

既然鲁克的父母并不是真正地关心鲁克,甚至对于我提出的建议一点儿也不在乎,那他们为什么要来找我做咨询呢?一个重要的原因是,他们只是故意摆出想要帮助鲁克的样子,以做给别人看。因为学校已经建议他们要为鲁克寻找心理医生,如果他们不采取行动,就会显得很不称职。所以,他们便找到了我。这样的话,若是有人问起:"你们带孩子去看医生了吗?"他们就可以名正言顺地说:"当然!我们去了好几次,只是好像没有任何效果。"

我曾经一度陷入不解:既然第一次会面的时候,鲁克的父母已经感觉到不愉快,而且他们明知再见面的时候,我一定会问他们为什么不采纳我的建议,可他们还是带着鲁克来了。这简直是件奇怪的事情。但是后来,我想明白了。我记得自己曾经告诉过他们,我只进行简短的咨询。这就意味着,他们找过我后,完全不需要面对接受我的建议的巨大压力。事实上,他们早早地为自己留下了广阔无边的退路。

邪恶之人最擅长伪装,他们总是刻意地隐藏自己的另一面,表现出来的多是虚情假意的爱。鲁克的父母即是如此,他们一直试图伪装成尽职尽责、富有爱心、关心孩子的父母。之前我曾说过,恶人总是刻意地欺骗别人,甚至也会刻意地欺骗自己。所以,我深信,鲁克的父母一定自认为对鲁克倾尽全力。我想,当他们说出"已经带鲁克看过好几次心理医生,可依然不见丝毫效果"时,他们早已将事实抛在脑后了。

经验丰富的心理医生都见识过很多狠心的父母, 而这些父母大多数

都会伪装出充满爱的样子。当然,我们并不能将他们全都归为恶人。

但我认为,从某种程度上说,这多多少少与布伯对恶人的两种划分不谋而合。布伯认为,恶人可分成"逐渐堕落的恶人"与"已经堕落的恶人"。虽然,我并不清楚这两者之间的主要区别是什么,但我确定鲁克的父母已经是"逐渐堕落的恶人"! 理由如下:

第一,他们宁愿牺牲鲁克,也要保全完美的自我形象。当我建议他们接受心理治疗时,他们一味地推诿,宁可认为鲁克是"基因遗传的罪犯",不惜把鲁克当作替罪羔羊,认定他无药可救,也不愿意承认自己有心理问题。因为承认自己有心理问题,他们的形象就会受到损伤。这再一次证明,逃避罪恶感,人就会走向邪恶。

第二,他们撒了一连串的谎,严重地扭曲了事实。比如鲁太太在信中写道:"我想告诉您,我们已经遵照您的建议,把鲁克送去寄宿学校就读了!"这简直是胡说八道。事实上,我的建议明明是,不让鲁克离开圣汤玛斯中学。他们义正词严地说已经采纳了我的建议,可他们的作为却与我的建议背道而驰。我首要的建议是希望他们也接受心理治疗,可实际上,他们根本就对我的建议置若罔闻。在那封短短的信中,他们并不是单纯地只说了一个谎,而是几个谎言串联在一起,严重歪曲了事实。他们这种是非倒置的行为,真是令人惊叹!我相信,鲁太太在写着"我们已经遵照您的建议……"的同时,她的确自认为已经遵照了我的建议。布伯在《善与恶》一书中说得好:"在灵魂的晦暗深处,孤单的灵魂在不可思议的捉迷藏游戏中,自觉地闪避、躲藏。"

比利和鲁克的个案中,还存在着另一个典型的、很有意思的现象:他们的父母都同属一个步调,都是从一个鼻孔出气,不能只说其中的一个伪善和邪恶,而忽略了另一个。以此推论,鲁先生与鲁太太一样虚伪,他们都参与制定了具有毁灭性意义的决策。一旦他们难以承受鲁克所面临的问题时,即当问题指向他们自己时,宁可相信鲁克无药可救,也不愿承认自己有问题!

### 压制别人,就是邪恶

谎言的背后隐藏着邪恶,而邪恶攻击的目标常常是孩子。因为孩子既是社会中最弱势、最容易受伤的群体,又是完全没有自主权的生命体——父母对于他们享有绝对的专制与权威,近似于主人支配奴隶。虽然因为很多孩子并不成熟,甚至对父母非常依赖,所以父母不得不具备更高的权力。但事实上,父母所握有的权力与其他的权力,在本质上并没有什么不同,因此父母们也可能会出现恶意地滥用权力的情况。另外,父母与孩子之间还存在着天生的强制性的亲子关系。主仆关系不和睦时,主人大可将奴隶卖掉。但不同的是,就像孩子不会离开父母一样,父母也很难离开孩子,或是摆脱孩子带来的压力。

杀戮是恶,因为它把鲜活的生命变成了尸体。同样,压制别人的生命力和创造力,限制别人思想自由,阻碍别人心灵成长,一味地控制别人、操纵别人,试图把别人变成行尸走肉,更是一种普遍存在的恶。从广义的角度来看,这些心理和行为都具有"恋尸癖"的倾向,都喜欢把"活"的东西变成"死"的东西,把充满生机的东西变成死气沉沉的东西。从鲁克的案例中,我们可以看出,鲁克的父母一方面用谎言逃避罪恶感,一方面又不择手段压制鲁克,不让鲁克上寄宿学校,不让他去纽约参加智障儿童研讨会,总之,凡是鲁克高兴的事情,他们都极力反对,不允许鲁克有自己的想法和感受。实际上,他们这样做的目的,就是试图用手中的权力把鲁克变成一具行尸走肉。

对于正在成长中的孩子来说,父母最应该给予的是爱。爱的目的,是要帮助孩子确立独立的人格,而不是让他的人格依附于父母;是要让孩子勇敢地去追逐自己的梦想,而不是让孩子替父母圆梦;是要让孩子自己去体验生活,而不是要父母替孩子生活。真正爱孩子的父母都明白,爱孩子,就要尊重孩子,尊重他们的意愿和感受,尊重他们有做决定的权力;爱的最终目标,不是要成为孩子生活的中心,而是要从孩子生命的重心中逐渐抽离出来,让孩子去走自己的路。这样的爱不仅能促进孩子的心灵成长,同样也能促进父母的心灵成长。但遗憾的是,需要真爱的孩子,往往得到的却是恶。很多"恶性自恋"的父母,他们不尊重孩子的感受和想法,一味压制孩子,使孩子无法形成完整的自我界限和独立的人格。对于这些父母,诗人纪伯伦这样批评道——

你的孩子, 其实不是你的孩子。

他们是生命对于自身渴望而诞生的孩子。

他们借助你来到这世界, 却非因你而来,

他们在你身旁, 却并不属于你。

你可以给予他们的是你的爱, 却不是你的想法,

因为他们有自己的思想。

你可以庇护的是他们的身体,却不是他们的灵魂,

因为他们的灵魂属于明天,属于你做梦也无法到达的明天,

你可以拼尽全力,变得像他们一样,

却不要让他们变得和你一样,

因为生命不会后退, 也不在过去停留。

你是弓, 儿女是从你那里射出的箭。

弓箭手望着未来之路上的箭靶,

他用尽力气将你拉开, 使他的箭射得又快又远。

怀着快乐的心情,在弓箭手的手中弯曲吧,

因为他爱一路飞翔的箭,也爱无比稳定的弓。

不管父母口口声声说自己多么爱孩子,只要他们不接受孩子的独立性,压制孩子的思想和情感,这都不是爱,而是恶。受到压制的孩子会像比利和鲁克一样,把愤怒压抑在心中,其结果不是偷窃,就是抑郁。所以,压制别人,就是邪恶。

夫妻之间真正的爱,不是树缠藤,

也不是藤缠树,而是彼此独立、心心相印。

People Of The Lie

# 第4章 恶,总是出现在需要爱的地方

我一再强调,爱是为了促进自己和他人心智成熟,而不断拓展自我界限,实现自我完善的一种意愿。这个定义告诉我们,爱的最终目的,是自我完善。要实现自我完善,就要找到自我,如果连自我都找不到,还怎么谈完善自我呢?在父母与孩子的关系中,父母给予孩子爱,是为了让孩子成长为独立自主的人,而不是依赖父母的人。爱是一种关心,而不是控制。在比利和鲁克最需要关心的时候,得到的却是控制。这种控制使他们无法形成完整的自我界限,只能导致自我的沦丧。换言之,在比利和鲁克最需要爱的时候,得到的却是恶。

恶,总是出现在需要爱的地方。父母与孩子之间需要爱,常常得到的却是恶。同样,婚姻关系中需要爱,常常出现的也是恶。在充满爱的夫妻关系中,丈夫爱妻子,就不会去控制妻子,他不会干涉妻子作为独立个体的自由,更不会把妻子当成自己的附属品。与此同时,妻子也不会过分依赖丈夫,虽然她需要丈夫的关心和呵护,但却有自己独立的人格。这样的爱会给双方独立成长的空间,不会让人感到压抑和窒息。关于夫妻之间的爱,纪伯伦说:

你们的结合要保留空隙,

让来自天堂的风在你们的空隙之间舞动。

爱一个人不等于用爱把对方束缚起来,

爱的最高境界就像你们灵魂两岸之间一片流动的海洋。

倒满各自的酒杯,但不可共饮同一杯酒,

分享面包,但不可吃同一片面包。

一起欢快地歌唱、舞蹈,

但容许对方有独处的自由,

就像那琴弦,

虽然一起颤动,发出的却不是同一种音,

琴弦之间, 你是你, 我是我, 彼此各不相扰。

一定要把心扉向对方敞开,但并不是交给对方来保管,

因为唯有上帝之手,才能容纳你的心。

站在一起,却不可太过接近,

君不见, 教堂的梁柱, 它们各自分开耸立, 却能支撑教堂不倒。

君不见, 橡树与松柏, 也不在彼此的阴影中成长。

夫妻之间真正的爱,不是树缠藤,也不是藤缠树,而是彼此独立、心心相印。这样的爱能不断拓展双方的自我界限,让彼此的心灵都获得成长。相反,如果一方把自己的自我依附于另一方,或者一方极力要控制另一方,这就不是爱,而很可能产生恶。在现实生活中,许多夫妻常常打着爱的旗帜不给对方保留空隙,他们把彼此的自我相互重叠,让对方生活在自己的阴影中,从而让对方感到压抑和窒息。实际上,这些夫妻之间没有真正的爱,更多的是控制和操纵,他们的关系是一种压制和被压制、奴役和被奴役的关系。下面的案例就清楚地说明了这一点。

# 要敞开心灵, 但不要把心灵交给对方管理

夫妻之间需要敞开心扉,彼此坦诚,但却不要把自己的心灵交给对方管理。把心灵交给对方管理,意味着失去自由和自我,意味着奴役和被奴役。亨利的案例就是如此。

第一次见到亨利时,他刚从州立医院出院一个星期。在此之前,他 于某个周末的上午,用剃须刀割伤了脖子的两边,然后光着上身,从浴 室跑了出来。客厅里,桑德拉正在认真地核对着账目。突然,亨利尖声 大叫道:"刚才我又自杀了!"

桑德拉转过身,眼看着鲜血从他的身上滴落下来,她立马报了警。 接到警方通知的救护车迅速地赶到,并把亨利送进了急诊室。庆幸的 是,亨利的刀伤并不算深,还没有触及到动脉。所以,医生在将他的伤 口缝合后,便把他转送到了州立医院。这是五年来,亨利第三次因自杀 未遂而被送进州立医院。

因为亨利夫妇最近搬到了我们区,所以医院方面便决定,将出院后的亨利转到我的诊所进行后续的治疗。亨利的出院诊断书上写着:"更年期抑郁反应症,已服用大量的抗抑郁药物及镇静剂。"

我来到候诊室迎接亨利。只见他安静地坐在妻子的身旁,一直呆呆地盯着某处看。亨利中等身材,是个忧郁、阴沉的老人。他蜷缩在角落里,看起来比实际更瘦小。我注视着他,感觉到他真的很累。虽然亨利像黑洞一样阴沉,但我还是尽力装出欢迎他前来的样子,我走上前对他说:"我是派克医生,请您跟我来办公室!"

"我太太也能进去吗?"亨利近似恳求地小声说道。

我望了桑德拉一眼。她瘦骨嶙峋的,虽然比亨利娇小,但看起来却好像比亨利更高大。她边笑边说:"医生,如果您不介意,那我也进来咯!"她的微笑里并没有多余的欢乐,因为她嘴角的皱纹透露出了她淡淡的愁苦。她戴着一副金丝边眼镜,我不自觉地把她和教会的修女联想在了一起。

"你为什么要桑德拉和你一起进来?"稍微坐定后,我便问亨利。

"有她在,我比较自在。"他冷漠地答道,完全只是在陈述事实,没有丝毫的感情色彩。

我想,当时我肯定很不以为然。作为一个成年人,亨利完全有权力自己做决定,他不需要依赖于别人,哪怕是自己的妻子。因为夫妻之间真正的爱,就是要在彼此的关心和鼓励中,让对方更独立、更完善。看来亨利似乎缺少独立的人格。

接着,桑德拉大笑说:"哈哈,医生,亨利一直都这样,他一刻也不愿意离开我!"

我问亨利:"是不是因为你的依赖心重?"

他迟迟地答道:"不是。"

- "那是因为什么呢?"
- "因为我害怕。"
- "你害怕什么?"
- "我也不知道,就是怕。"

"医生,我想他害怕的是他产生的念头。"桑德拉突然插进话,用命令的口吻说,"亨利,继续说啊,你可以告诉医生你的那个念头!"亨利沉默不语。

- "亨利,桑德拉所指的念头是什么呢?"我问。
- "与'杀'有关的念头。"亨利冷淡地回答。
- "杀?你是说,你的心里有一股想要毁灭什么的念头?"
- "不是,只是'杀'。"

我说道:"我没有理解你的意思。"

亨利冷漠地解释道:"只是说'杀'这个字而已。它总是深藏在我的内心,随时随地都可能现身,但事实上,它的出现多半是在早上。几乎每

天早上,我一起床刮胡子,看着镜中的自己,这个念头就出现了!"

我追问:"你是说,它像是一种幻觉,还是你听到一种要你去'杀'的声音?"

- "不是,它不是一种声音,只是我心中的一个字而已!"
- "在你刮胡子的时候出现?"
- "是的。所以,每天早上醒来的时候,我的心情最恶劣。"

我突然像发现了什么似的,问道:"你使用刮胡刀吗?"亨利点点头。我接着说道:"听起来,你好像想用刮胡刀杀人。"

亨利的表情很惊恐,这是我在他脸上看到的第一次情绪反应。"不是!"他特别强调道,"我不想杀人,我说了,那只不过是一个字眼罢了!"

"那很明显, 你就是想自杀。可是, 为什么呢?"

"因为我觉得这一切真是糟糕透了,我不能给别人带来任何帮助,相反我只是在拖累桑德拉!"他的语调很沉重,这让我感到非常不舒服。事实上,他确实不可能给别人带来欢笑。

我转而问桑德拉:"你觉得他在拖累你吗?"

她很自然地答道:"噢!我没有这么认为。但我真的希望自己能够拥有更多的时间。但是,我们的经济条件并不是很好。"

- "所以, 你还是觉得他是一个负担?"
- "有上帝与我同在。"桑德拉回答。
- "为什么你们的经济条件不宽裕?"
- "八年前,亨利已经失业了!这些年来,他一直闷闷不乐。我们全部的经济收入仅仅来自我在电话公司上班的那份薪水。"

亨利突然插话,一脸哀愁,轻声地说道:"我以前也是个业务员。"

"我们结婚后的前十年,他的确想过要努力挣钱,但却只是想想而已,他从来没有真正攒足劲头好好奋斗。亲爱的,我没说错吧?"桑德拉说。

"我想并不是这样,我想结婚第一年,光是佣金,我就挣了两万 多!"亨利反驳道。

"虽然如此,但1956年是个电器开关设备大范围时兴的年代。那年,任何一位推销这种东西的人,都可以挣到那笔钱。"

亨利沉默不语。

我问亨利:"那你后来为什么辞职不再工作了?"

"因为我得了忧郁症!每天早上,我的心情都坏透了!带着这样的情绪,我根本没有办法工作。"

"你因为什么而忧郁呢?"

亨利一脸茫然,就像失忆了似的。过了一会儿,他终于脱口而出:"原因一定与我心里的那些字有关。"

"你是说像'杀'这样的字眼吗?"

他点头表示赞同。

"你说'那些'?那就是说,你的心里还有其他的字存在?"我问。 亨利又是一语不发。

桑德拉说:"亲爱的,继续说吧!把其他的字都告诉医生。"

"偶尔也会出现类似'切''锤'这样的字眼。"他欲言又止。

"还有呢?"

"有时候,可能会出现'血腥'这个词。"

"这些都是与愤怒有关的字眼。这说明你的心里充满了愤恨,否则

它们不会出现在你的脑海里。"我表示道。

"我没有恨。"亨利虽然矢口否认,但显然底气不足。

我转而问桑德拉:"你是怎么想的?你认为他对什么事愤恨不平吗?"

她带着愉悦的笑容回答:"噢!我觉得,亨利可能恨我。"看上去,她更像是在描述邻家小孩说的有趣笑话。

我吃惊地凝视着她,完全没有想到她竟如此坦然地说出了这句话。 于是,我开始怀疑话的真实性。我问:"难道你不担心亨利可能会伤害 到你吗?"

"不,不会的,我一点也不担心。亨利甚至连一只苍蝇都伤害不了。对吗,亲爱的?"

亨利仍然沉默不语。

"桑德拉,我现在很认真地在对你说这些话。换作我是你,如果同床共枕的老公对我心怀恨意,而且经常会想到'杀''血''锤'等一些恐怖的字眼,我一定会感到非常害怕的。"我说。

桑德拉冷静地解释道:"医生,你不了解,他伤不了我。他就是这么一个懦夫。"

我迅速地瞄了亨利一眼,他目无表情。我愣住了,不知道该说些什么。沉寂了将近一分钟,我问亨利:"你太太说你是个懦夫,对此你有什么想法?"

他喃喃自语道:"她说得没错,我的确很懦弱。"

我说:"如果她确实说得没错,那么对于你自己的懦弱,你有什么看法?"

他冷淡地说:"我其实希望自己更坚强。"

"亨利连开车也不会,如果我不作陪,他甚至不能单独外出,更别说超市以及其他人多的地方。亲爱的,是这样的,对吧?"桑德拉插嘴

道。

亨利默默地点头。

于是,我对亨利说:"你似乎很在意你太太所说的每句话,以及她 所做的每件事。"

"她说的是事实。没有她,我哪儿也去不了。"

"为什么你自己哪儿都不能去?"

"我害怕。"

我追问道:"你怕什么?"

他一副卑躬屈膝的样子,回答:"我也不知道。我只知道,每次单独行动时,我都会感到很害怕。但如果桑德拉在身旁陪我,我就不会怕了。"

我说:"你真像是个长不大的孩子。"

桑德拉一脸得意,笑着说:"对,亨利的某些行为确实跟孩子没什么两样。亲爱的,你还没完全长大,对吧?"

"桑德拉,也许你并不想要他长大吧!"我脱口而出。

桑德拉对于我的话,显然很生气,她怒斥道:"我不想要他长大?有人真的考虑过我的需要吗?我想要什么,重要吗?对任何人起过作用吗?事实上,我根本没有机会表达过我需要什么。但这根本不是我要不要的问题,我从来都是在做我自己该做的,以及上帝要我做的事。亨利得了忧郁症,可谁会在乎这对我来说是不是一个负担呢?现在亨利成了寄生虫,我一个人扛下了所有的事,一个人开车,那又怎样呢?有谁关心过我吗?我不过是背负了上帝交给我的责任,尽力地在履行自己的义务罢了。"

桑德拉一连串的反驳,着实吓了我一大跳,我不知道是不是该和她继续谈下去。但好奇心还是驱使着我问:"我猜,你们之所以没有子女,完全是出于你的决定吧?"

桑德拉宣称:"是亨利不能生育。"

"你怎么知道?"我问。

桑德拉的表情很纠结,像是在暗示我缺乏生活常识。"因为妇产科 医生替我做过检查,她说我绝对没有问题。"她解释道。

我问亨利:"你也做过检查吗?"

他摇摇头。

"你为什么不去?"我问。

"我干吗要去?"亨利辩驳了一句,接着又继续解释,"既然桑德拉没有毛病,那问题就一定出在我的身上咯!"

我说:"亨利,你是我所见过的最被动的人。你甚至被动到让你的太太告诉你自己的检查结果;你竟然被动地假设,如果你太太的检查结果正常,那你肯定不正常。这个世上有许多夫妻,他们双方都很正常,可是仍然不能怀孕。所以,你完全有可能没问题,但你为什么不去亲自检查看看呢?"

桑德拉替亨利回答:"这已经不重要了。我们现在的年纪已经没办 法再生小孩了!而且,这个家就只靠我的经济收入来支撑,我们根本没 有更多的钱来做检查。再说,"她笑了笑,说,"你能想象亨利当爸爸会 是什么样子吗?他现在甚至连自己都养不活!"

"可是,难道不应该让亨利知道,他并不是没有生育能力吗?"

"桑德拉说得没错,证不证实确实已经没有任何意义了。"亨利说 道。然而,事实上,对于桑德拉为他假设的不能生育的可能,亨利已经 建起了防卫之心!

我突然感到非常疲惫。虽然距离我接诊下一位病人还有20分钟,但 我却强烈地希望能够马上中断目前的谈话。从这个案例中,我看不到任 何可以扭转的生机:亨利根本不可能治愈,他陷得太深了!这是为什么 呢?我不禁怀疑,桑德拉以上帝的名义来做事,为什么会发生这样的事 情呢? 于是我开始引导亨利,对他说:"和我谈一谈你的童年吧!"

亨利欲言又止,吞吞吐吐地说道:"我的童年没有什么可说的。"

"那么,你的最高学历是什么?"我问。

"亨利进过耶鲁大学,但后来又被退学了。是吗,亲爱的?"桑德拉替他说道。

亨利点点头。我觉得很不可思议,亨利曾经竟然是一流大学的高才生,而如今他却被桑德拉毫不留情地指责为寄生虫。

"你是如何考上耶鲁大学的?"

"因为我家有钱。"

"但这其中,肯定也因为你很聪明吧?"我说。

桑德拉又接嘴道:"如果不能参加工作,即使再聪明,那又有什么用呢?我一直认为,行为比头脑更重要。"

我对桑德拉说:"你有没有注意到?每次,只要我稍微强调了一下你先生可能具备的优点,你要么就是打岔,要么就是泄他的气。"

她对我尖声怒吼:"什么?我泄他的气?你们医生全都是一个样,或许你们才是泄他气的人吧!难道这全都是我的错吗?噢,好吧,全赖我!亨利不工作、不开车,他什么事都不做,这全是我的错。好吧,我实话跟你说,早在我们认识之前,他就已经是个懦夫了!亨利的妈妈是酒鬼,他的爸爸也是一样的懦弱,他自己甚至没有办法把大学念完。后来,别人攻击我,说我是为了钱才和亨利结婚的。可是,他们家哪来的钱呀?至少我一分钱都没看到。事实上,他那自甘堕落的妈妈早已经把所有的钱都拿去喝酒了!从来没有人帮助过我们脱离苦海,大大小小的事也全都是我一个人在包办!可是结果,大家居然都认为,是我让亨利抬不起头来的。有谁真的关心过我?没有,一个也没有,人们只会一味地责备我。"

我温柔地对桑德拉说:"我会关心你的。如果你愿意,我希望你能够把你的家庭以及你个人的心路历程告诉我。"

桑德拉尖酸地问: "怎么,现在反倒是我成为病人了吗?很抱歉,我不想做你的试验品。我没有问题,也不需要你的帮助。倘若我真的有什么需求的话,我也会去求助于我的牧师,他才是最了解我的境遇的人。上帝已经将一切我所需要的力量都赐予了我。而我现在,就是带亨利来寻求帮助的。如果你真愿意帮忙的话,那就请帮助真正需要帮助的亨利好了!"

"可是,桑德拉,我是很认真的。没错,亨利的确需要救助,而我们也会尽力帮助他。但我认为,你一样存在着问题,也需要得到救助。现在你正陷入困境,我能够感受到你的心烦意乱和痛苦。我想,如果你愿意找人倾诉,或是同意让我为你开一些温和的镇定剂,你的情况会好转很多。"

但是桑德拉却故作镇定地坐在那儿,对我保持着微笑,好像我是个本性善良却误入歧途的年轻人。她说:"谢谢你,医生,你真是善良。可是,我真的没有心烦意乱,这个世上很少会有事情能够让我感到困扰的。"

我反驳:"很抱歉,在我看来,正好相反。我认为,事实上,你的心情烦诱了!"

桑德拉答道: "医生,也许你是对的。亨利的病可能真的给我增添了很重的负担。如果没有他,我的生活也许真的可以轻松许多。"她似乎比之前平和多了,不再咄咄逼人、尖酸刻薄。

我不禁打了个寒战。而亨利似乎无动于衷,他已经饱受摧残,压抑极了。我问桑德拉:"那你为什么不离开他呢?或许少了亨利这个负担,你的生活会更惬意。而且,这样的话,亨利就不得不选择自力更生。或许从发展的角度看,这样对他更好。"

桑德拉慈爱地回答:"我怕亨利舍不得我,因为他太需要我了,根本离不开我。对吧,亲爱的?"她转而问亨利。

而亨利显得很惊慌。

我又说:"对他来说,这当然不容易。但是我可以安排他长期住院。在医院里他可以得到妥善的帮助和照顾。"

桑德拉问亨利:"亲爱的,你喜欢那样的安排吗?你想离开我,去 住医院吗?"

亨利带着哭腔地说:"拜托,不要这样安排。"

桑德拉命令似的说:"亲爱的,为什么你不希望我离开你?把原因告诉医生。"

亨利呜咽道:"我爱你。"

桑德拉听了,摆出一副胜利者的姿态,说道:"看吧,医生,他爱我!所以我不能离开他。"

"但是你爱他吗?"

"爱?还说什么爱?不对,医生,这更多的是一种责任。我是有责任照顾亨利的。"桑德拉调侃地说道。

我对她说:"我不知道这其中责任和需要的分量孰轻孰重,但在我看来,你似乎绝对需要像亨利这样的负担。这也许是你没有小孩的缘故,可能你想把亨利当作你的小孩,借此来弥补你内心的欠缺。虽然我不知道原因究竟出在哪里,但我知道,肯定是出于某些原因,你心里非常强烈地渴望能够控制亨利,就如同亨利也非常强烈地渴望依赖你一样。你们的婚姻使你和亨利彼此的需要都得到了满足。"

桑德拉听完笑了起来,她的笑怪异又虚伪。她说:"这完全是两码事,根本不能混为一谈。你不能把亨利和我相提并论。我们一个是苹果,一个是橘子,是不一样的。你知道我是苹果,还是橘子吗?你知道苹果和橘子的皮是皱的、平滑的,还是厚的?"她忍不住停下来咯咯直笑,于是接着说:"我猜,我的皮应该是厚的,否则怎么能够反击那些迫害我们的人?而你们就是这样的人,用伪科学来对我们加以迫害。不过,这没什么,因为上帝爱我,他赐给了我力量,而我也知道要如何对付剥橘子及削苹果的人。他们到头来全都会变成一无是处的垃圾!"

她耀武扬威地解释道:"到最后,橘子被剥了皮,苹果被切了片,全都被倒进了垃圾堆里。而你们这些伪科学迫害者们,最后的下场就是被扔进垃圾堆。"

看着桑德拉如此失控的言行,我既后悔又感到害怕。我不禁担忧起来,亨利悲惨的遭遇、可怜的身世,以及他屡试无果的自杀动机,已经够不幸的了!如果现在,他们夫妇都住进了医院,那么往院后的生活他们该如何继续?也许桑德拉的压力实在是太大了,我最好为她留好退路,让她能够恢复镇定。

我说:"我们之间的谈话就快结束了,所以在此之前,我们必须拟订出一套具体的诊疗计划。桑德拉,我想你现在一定觉得自己很正常,完全不需要得到治疗。但不可否认的是,亨利绝对需要帮助吧?"

"是的,亨利确实很可怜,他已经失常了!我们应该尽一切可能地帮助他。"桑德拉欣然同意,好像彻底忘了前几分钟的事似的。

我默默地喘了一大口气。虽然我插手别人的婚姻生活没有什么成效,但显然也没有适得其反。我转而问亨利:"你需要继续服药吗?"

他一声不吭地点点头。

桑德拉说:"亲爱的,你如果不吃药,会越来越容易胡思乱想的。" 他又点点头。

我表示道:"确实有可能。那你想不想继续接受心理治疗?愿不愿 意抽出时间,和别人认真地谈谈心事呢?"

亨利摇头,轻声地说道:"这种滋味很不好受。"

桑德拉也说:"是的。上次他自杀,医生也叫他接受心理治疗!"

于是我开了一个处方,叮嘱亨利继续服用住院时吃的药,用药的剂量不变。我还表示,希望他们三周之后再来一趟,以便决定是否应该换服其他的药。我说:"下次会诊的时间会比今天短,那这次的会诊就到此结束。"

我们同时站起身。桑德拉说:"好的。医生,你为亨利做的已经够 多了,我们实在难以表达心中的谢意。"

我在诊断书上写下了短短的几行字,他们夫妇在向我的秘书预约下次会诊的时间。过了两分钟,我走出会诊室,泡了一杯咖啡喝。无意

中,我听到刚走出门外的桑德拉说:"派克医生比另一家诊所的医生好得多,你觉得呢?至少他是美国人。我们甚至连另一位医生在说些什么都不知道呢!"

在这个案例中, 虽然亨利嘴上说爱桑德拉, 但实际上他的心中却充 满了怨恨。桑德拉说的没错: 亨利恨她, 却又离不开她。亨利恨桑德 拉,是因为在他与桑德拉的婚姻关系中,一直得不到妻子的尊重,每当 他有不错的表现时,都会遭到妻子桑德拉的奚落和打击。在洋溢着爱的 婚姻关系中, 当一方取得成绩时, 一定会得到另一方的赞扬和鼓励, 同 样,当一方遭遇困难时,也一定会得到另一方的关心和帮助。正是在这 种爱的互动中, 双方的心灵才会成长。但是, 在亨利和桑德拉的婚姻关 系中, 亨利一直得不到对方的认可和肯定, 一直生活在妻子的阴影中。 这样的生活让亨利的人生无法伸展,备受压抑,内心充满了愤怒。我们 说遭受压抑,人的心中就会产生愤怒。比利和鲁克被父母压制,内心有 了愤怒,才会去偷窃。偷窃,是他们发泄愤怒的一种方式。那么,享利 靠什么来发泄心中的愤怒呢? 就是自杀。亨利心中时常冒出来的那些字 眼,正是被压抑的愤怒的一种表现形式。为什么亨利不把这种愤怒发泄 到桑德拉身上呢?这恐怕要归结于他的懦弱。一方面,亨利对妻子的压 制心生怨恨,一方面他又没有勇气走上自己的人生道路,他需要找一个 可以依赖的对象, 而桑德拉恰恰就是他寄生最理想的场所。亨利不仅把 自己的生活寄生在了妻子的身上,甚至还把自己的心灵和灵魂寄生在了 妻子的身上。一个失去了灵魂的人注定会抑郁,而一个抑郁的人也注定 会选择自杀。

在这个世界上,没有人心甘情愿成为别人的累赘,成为别人累赘的人往往会陷入深深的自卑和抑郁。但有趣的是,在这个世界上却有很多人愿意让别人成为自己的累赘,他们不辞辛苦,想方设法让别人依赖自己,从别人的依赖中,他们能获得极大的满足。虽然这些心理和行为很像爱,但却不是爱,而是恶。从本质上来看,它是通过加强别人的依赖感来控制别人,不仅阻碍了别人心灵的成长,而且也阻碍了自己心灵的成长。亨利与桑德拉的关系就是这样。他们的婚姻没有多少爱的成分,更多的是一种依赖和被依赖、寄生和被寄生的关系。在这种关系中,依赖和寄生的一方是"被动"的。在就诊的过程中,我曾经指出,亨利是"我所见过的最被动的男人"。所谓的"被动",指的就是懒惰、缺乏行动力——只会接受,不会行动;只是随波逐流,不会勇敢地探索。所以,"被动"这个词也可以用"依赖"、"幼稚"和"懒惰"等来替代。亨利实在是懒透了!他对桑德拉的态度就像婴儿依赖母亲,他甚至无法单独走

进我的办公室,更不要说愿意靠自己的力量思考自身的问题,或是主动承担独立的风险。

我们无从得知亨利如此懒惰的原因。桑德拉曾透露,亨利的母亲是 个酒鬼, 亨利的父亲很懦弱, 而亨利也一样。这暗示了亨利来自于父母 都很懒惰的家庭, 在这样的家庭环境中成长, 他婴儿期的需求得不到满 足。或许在他遇见桑德拉时,他已经懒到极致了! 他虽然拥有成年人的 外表, 但心智却如幼童般尚未成熟。由于他从未得到过母亲的呵护, 所 以在潜意识里, 他总是不断地寻求强而有力的母亲形象, 而桑德拉正符 合亨利的需求。与此同时, 亨利这种寻求依赖和寄生的心理, 也正好符 合桑德拉的需求。在内心深处,桑德拉需要一个像婴儿一样的人依赖 她,寄生于她,从这种寄生的关系中,她能获得一种病态的满足。她的 这种满足感就像养狗的人,一推开门,狗就摇尾乞怜跑过来一样。为了 这种满足感,再苦再累她也愿意。也许亨利结婚之前就是一个懒惰懦弱 的人,但是,如果桑德拉是一个正常的人,她也真正地爱亨利,那么, 她就会帮助亨利克服懒惰和懦弱, 让亨利的自我获得拓展。但是, 对桑 德拉来说,她需要的只是一个像婴儿一样的男人,一个依赖和寄生于她 的男人, 所以, 她不需要这个男人拓展自我, 一旦这个男人有了成长的 需求,或者想要摆脱她的控制,不再依赖于她,她就会心生恐惧,百般 阻挠。由此可见,在他们的关系中,一方面是亨利离不开桑德拉,另一 方面则是桑德拉离不开亨利。正因如此,当我劝他们解除这种病态的关 系时,亨利便惊慌失措地说他爱桑德拉,他所说的爱,实际上是一种病 态的寄生和依赖; 而桑德拉则说亨利需要她, 离不开她。毫无疑问, 这 种病态的关系注定会加深他们彼此病态的人格。桑德拉的颐指气使、咄 咄逼人, 使亨利更加懦弱卑微: 而亨利的懦弱卑微, 也增强了桑德拉的 支配欲。

与许多读者一样,我也认为亨利与桑德拉的关系很诡异。我之所以会举出这个案例,完全是因为亨利与桑德拉是我多年心理学临床经验中,遇到的"最病态"的夫妇。他们的关系虽然奇特,却也并不少见。因为很多人的婚姻生活都存在着控制和依赖、束缚和被束缚的现象。读者若是心理医生,就应该能够体会得到,在每天的临床诊断中,像这样的案例有很多很多;如果你只是普通的读者,那也可以在亲友的婚姻中看到类似的现象。

总之,婚姻不应该成为一个埋葬自我的坟场,而应该成为一个提升 自我、拓展自我和完善自我的圣地。同样,婚姻需要彼此坦诚相见,却 不需要把自己的心灵出卖给对方。那些试图在婚姻中寻求依赖和控制的人,注定会迷失方向。

### 不敢面对自己,才会去控制别人

从前面的案例中,我们发现这些邪恶的人都是控制别人上瘾的人。比利和鲁克的父母控制孩子上瘾,桑德拉控制亨利上瘾。如果不让他们去控制别人,就如同不让烟鬼吸烟,不让酒鬼喝酒一样,他们会十分难受。那么,为什么他们要乐此不疲去控制别人呢?因为他们找不到真实的自己。寻找真实自己的过程,是一个痛苦的过程,需要接纳自己的不完美,承受罪恶感所带来的痛苦。凡是控制别人上瘾的人,都是不敢面对真实自己的人,他们对良心的谴责充满了恐惧,不敢面对自己的内心,不敢正视自己的"恶",极力逃避罪恶感所带来的痛苦。也就是说,这些人内心充满了恐惧,他们在恐惧的海洋中努力挣扎,最后却把别人当成了救命的稻草,死死抓住不放,拼命控制别人。由于控制别人可以让他们暂时逃避恐惧和痛苦,所以,控制别人就如同毒品一样会让他们上瘾。但不管给控制穿上什么"爱"的外衣,它都不是爱,而是恶。

本书提到的控制上瘾之人,他们不会承认自己有病。事实上,他们的一大特征就是,永远相信自己没有病,而且心理很健康。这些人不敢面对自己,总是用谎言来自欺欺人,因为面对自己,会让他们承受巨大的痛苦,他们害怕痛苦,对内就会用谎言来欺骗自己,对外就会高举爱的旗号去控制别人。前面的桑德拉就是这样,他用爱的名义控制亨利,也是为了逃避内心的痛苦,逃避真实的自己。当我试图让她面对自己的痛苦,找回真实的自己时,她便恐惧得要命,极力逃避,死不承认。

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》一书中我指出,越是心理健康的杰出人士,他们所承受的磨难往往越多。睿智、优秀而伟大的领袖都能忍受一般人所无法忍受的痛苦。所以,不愿承受心灵的痛苦,往往是导致心理疾病的根源。完全体会过焦虑、忧郁、疑惑和失望等情绪的人,一定比懒惰、懦弱、自恋和撒谎的人健康得多。事实上,"否认痛苦"与"承认痛苦"正是判断一个人是否有心理疾病的关键。当然,邪恶的人也会去承受痛苦,他们不仅具有强大的心理承受力,更具有顽强的意志力。比利和鲁克的父母坚持自己的看法毫不动摇,别人根本无法撼动,这不能不说是一种意志力的表现,桑德拉吃苦耐劳,维持家庭生计,我们不能说她没有承受痛苦。我相信希特勒拥有的意志力与丘吉尔相比,一定不相上下,同样,他经受的磨难也绝不少于罗斯福。一想到邪恶之人持续控制别人和"毁人不倦"的精神能量,我就感到胆寒。恶人控制别人所表现出来的执著和顽强,与善良之人爱别人所表现出来的投

入,就其能量大小来说,相差无几。既然如此,那么,为什么我们还要说邪恶之人害怕承受痛苦呢?原因就在于,善良之人愿意接纳良心谴责所带来的痛苦,邪恶之人不愿意承受这种特殊的痛苦。善良之人在承受罪恶感所带来的痛苦之后,开始了寻找自我的道路,他们不畏艰辛,努力去寻找自己,拓展自己,完善自己,相反,邪恶之人为了逃避罪恶感所带来的痛苦,拼命逃避真实的自己,对于真实的自己来说,他们自我。正是因为他们不遗余力拒绝接纳真实的自己,才会在控制别人方面,表现出如此强大的精神力量。善良的人接纳自己的不完美,以此为基础,积极去改变自己,拓展自己,在这个过程中,他们会承受各种各样的痛苦,并从痛苦中获得智慧和教益,逐渐趋向于善;邪恶的人不接纳自己的不完美,为了逃避真实的自己,他们选择恶性自恋,只要能维护病态的自我,其他的痛苦都愿意承受,比如鲁克的父母宁愿承受鲁克是天生的罪犯所带来的痛苦,桑德拉宁愿承受亨利拖累她所带来的痛苦,在这个过程中,他们走向了伪善。

邪恶之人绝对不会承认自己的不完美,相反,他们不断地编造谎言,欺骗自己很完美,永远摆出一副自高自大、无所不能的姿态。然而,所有人都知道,他们并非真的高高在上。那些邪恶的父母,虽然他们将自己的心态描述得很恰当,但我们都心知肚明,身为父母的他们,并不称职,表面上的称职也只不过是他们伪装出来的罢了。他们为自己编织完美的谎言,强迫自己伪装出健康、完美的形象,他们自以为是,恶性自恋。与此同时,对邪恶之人来说,承认自己有罪和不完美是一件非常痛苦的事,他们为了逃避良心谴责的痛苦,维护病态虚假的自我,就会条件反射性地找人项罪,并将痛苦转嫁给别人,从而使他们周围的人因此受害。所以,控制别人上瘾之人会用自己的谎言滋生出一股邪恶的力量,为别人塑造出一个小型的病态社会,置身其中,人就容易被邪恶的力量所伤害。例如,之前我所描述的那些对控制上瘾的父母,他们的家人就深受其所害,纷纷出现了忧郁、自杀、成绩下滑和偷窃等病症。

从寻找替罪羊这一事实中,我们可以看出,邪恶之人与人格失调症十分类似。人格失调症不愿承担责任,他们把自己的责任推给别人,而邪恶之人,不愿面对自己的"罪",总是让别人来替罪。因此,邪恶是一种恶性自恋式的人格失调症,除了具有人格失调症的一切特征外,还有如下几点:

- (1)习惯于别有用心地找人替罪,而这些行为又往往令人捉摸不透。
- (2)难以接受他人对自己的批评,如果别人干扰了他们自恋的行为, 他们会心生怨恨。
- (3)很重视自己的公众形象,极力维护唯我独尊的形象。一方面找不到真实的自己,一方面又拼命去控制别人。

但值得注意的是,虽然邪恶的人都表现得很正常,既不胡言乱语,也未精神错乱,相反,他们思路清晰、沉着冷静、工作负责、努力奋斗,所作所为显然合乎社会行为准则,表面上与常人无异。不过,只要一接触他们,正常人都会本能地感觉出他们身上的伪善和邪恶,并心生厌恶,甚至避之唯恐不及。如前文提到的比利的父母,你会不厌恶吗?会,相信多数人不仅厌恶,更觉得可恨。对于鲁克的父母,你会悲悯和同情吗?不,相反值得同情和悲悯的是鲁克,他才是受害者。对于桑德拉呢?尽管她的生活很可怜,但她一味控制亨利的行为,定会让你厌恶的情绪多余同情。正所谓,可怜之人,必有可恨之处。

为什么邪恶的人会去控制别人和毁灭别人呢?

一位牧师说得好:"自己没有了灵魂,才想去控制别人的灵魂。"

### 爱需要一个空间, 否则便会感到窒息

爱,是为了成长,成长需要足够的空间;邪恶的本质是压制,它压制别人的自我,压缩别人的空间。但遗憾的是,有些人偏偏把压制当成了爱。在这种关系中,对方体会不到爱的关心与呵护,感受到的只有窒息。下面,这个案例生动地说明了这一点。

30岁的爱丽丝以前是一位称职的老师,她在讲台上总是从容自如、滔滔不绝。但是,突然有一天,她居然莫名其妙地说不出话来了,尤其是当着她最亲密的人。大多数时候,她只能沉默不语,偶尔冒出一段话来,也含混不清,不知所云。为了治疗自己的失语症,她来到了我的诊所。

我发现每当爱丽丝想要说话时,总会上气不接下气地突发性地抽泣一段时间,然后才会蹦出几个字来。起初,我以为她的啜泣只是忧伤过度的反应。后来,我才逐渐了解到,原来呜咽是一种用来防止自己流利讲话、清楚吐字的机能。这不禁让我联想起,小孩子在被父母呵斥不准回嘴时,总会眼泪汪汪地抗议父母的不公平。爱丽丝承认,她与每一位亲友的关系都不尽如人意,只要一谈到与她有亲密关系的人时,就会发生类似的问题,但不知为什么,在面对我的时候,也会出现同样的问题,而且似乎还更严重。我猜想,她是把我当作她父亲的化身了。

爱丽丝5岁的时候,她的父亲便弃家而去。她只记得自己是由母亲抚养大的。她母亲是个怪女人,小爱丽丝是意大利籍,在她11岁那年,母亲竟然把她一头乌黑的头发染成了金色。爱丽丝根本不喜欢金色的头发,她喜欢黑发。但是她的母亲由于想拥有一个金发小姑娘,于是便强行将爱丽丝的黑发染成了金发。由此可见,爱丽丝的母亲似乎从没将爱丽丝视为具有个人权力的独立个体。爱丽丝没有隐私权,虽然她有自己的房间,但是母亲严禁她关上房门。爱丽丝不知道母亲这么做的原因,她只知道挺身反抗只能是徒然。她曾在14岁那年试图反抗过一次,结果母亲为此和她冷战了一个多月。在那段时间里,爱丽丝必须一手包揽煮菜烧饭、照顾弟弟等所有家务。通过这些,我们认定爱丽丝的母亲患有"侵扰症"。所谓"侵扰症",就是放纵自己毫无节制地干扰别人的自由,侵犯别人的隐私,阻碍别人的成长。这种心理疾病常常出现在最亲密的关系中,例如父母与子女的关系,丈夫与妻子的关系等。

在爱丽丝的疗程进入第二年时,我终于能够体会到爱丽丝为何闭口不言了。爱丽丝保持缄默是为了要筑起一道让母亲无法逾越的护城河。不论母亲多么渴望侵扰爱丽丝的生活与想法,只要爱丽丝三缄其口,就可以保护她自己的隐私了。所以,每当她的母亲想要侵犯她的隐私时,爱丽丝就闭口不言。但我们发现,爱丽丝筑起的这道沉默的护城河,虽然成功地将母亲阻隔在了城外,但同时也把怨恨堆积在了城内,这座城就是她自己的内心。长久以来,爱丽丝得到的教训就是,只要违抗母亲,最终必将受到重罚,所以她早就放弃了这种愚蠢的反抗念头。为此,她学会了强行沉默,每到濒临吐露怨气的危险关头,爱丽丝总会将双唇紧闭。

在得知这些之后,我就更清楚为什么爱丽丝在面对我的时候,会更难开口了。众所周知,心理治疗的过程是一个高度侵扰隐私的过程,心理医生则必然在治疗过程中扮演权威人物。由于我扮演了爱丽丝父母的角色,又试图探索爱丽丝心灵的最深处,所以她本能地对我筑起童年时代的沉默高墙。我认为,只有在爱丽丝察觉出我与她母亲是完全不同的两个人之后,她才能够解除沉默的武装。于是,我试着去了解她,试着去改变她的想法。爱丽丝也逐渐发现,我始终在真心地尊重她灵魂与个体的独立。在我们共同的努力下,两年之后,爱丽丝终于可以自由自在地与我畅谈了。

但是此时的爱丽丝仍然无法与母亲畅所欲言。这期间,我了解到, 爱丽丝的丈夫也像她的父亲一样,弃家不顾,只扔给她一个嗷嗷待哺的 婴儿。爱丽丝不但在经济上需要母亲的援助,在情感上也仍然希望能与 母亲融洽相处。虽然希望渺茫,但爱丽丝还是期待有朝一日母亲能有所 改变,希望母亲能够承认她是独立的个体。基于此,诊疗进入第三年年 初之时,她向我叙述了这样的一个梦:

"我置身于一栋大厦内。一群身穿白袍的神秘人走了进来,开始举行一个神秘又令人胆寒的仪式。我似乎是其中的一部分,也和他们一样具备了超能力,可以自由地腾空到天花板上,并悬浮在半空。我似乎是被情势所逼而加入仪式的,由于并不心甘情愿,所以感觉很不舒服。"

我问:"你对这场梦有什么想法?"

爱丽丝回答:"在上星期的一场宴会中,我遇见一对去过海地的夫妇。他们提起了曾经探访过的巫毒教所在地,说那里是一处森林空地,石头上布满了血迹,到处可以看到鸡毛。这对夫妇的奇遇,让我感到不寒而栗,我想这可能就是我做这个梦的原因。梦中好像就有一些巫毒教仪式的味道,我似乎正在被迫屠杀献祭者。可是,又好像我也即将成为祭品。啊!这真是个可怕的梦!我不想再谈了!"

我问:"你认为这场梦另外还与哪些事有关?"

爱丽丝似乎颇为恼怒:"没有了!我做这个梦只是因为我听到那对夫妇谈起巫毒教而已!"

我坚称:"不止这一点。这不过是你从过去几周的生活经历中挑选 出来的一个表面原因。你一定还可以找出一些其他原因,比如你之所以 特别在乎巫毒教的仪式,必然有某种特殊的原因。"

爱丽丝声称:"巫毒教丝毫引不起我的兴趣,我甚至不愿再回想那个既残酷又丑陋的梦。"

我问:"梦中最困扰你的事是什么?"

"梦中有某种令人恐惧的事情存在。这就是我不想提起这个梦的原 因。"

我表示:"也许目前你的生活中也正存在着某些令你恐惧的事呢?"

爱丽丝抗议道:"不,不会的。这不过是一个荒谬的梦罢了,我希望我们终止这个话题。"

我继续追问道:"你认为你母亲的控制令人恐惧吗?"

爱丽丝回答:"她不过有点病态,不能算邪恶。"

"这有差别吗?"

爱丽丝并未直接回答我的问题,反而说:"事实上,我确实无数次生过母亲的气。"

"噢?说说看。"

"上个月我的车报废了,我虽然可以向银行申请贷款购买新车,但是由于银行利息过高,我还贷款有些困难。于是,我打电话给妈妈,问她可不可以无偿地把钱借给我。她当时满口答应下来,表示没问题。但后来就没有了下文。几个星期以后,我只好又打电话给她。这时,她却改变了说辞,表示两星期之内还不能把钱借给我,因为那样会损失一些银行利息。于是,我开始怀疑,她嘴上不说,也许实际上,她并不想把钱借给我。上星期我哥哥打电话给我,对了,我要告诉你,每次我母亲不想亲自表达意见时,总会利用哥哥当传话简。哥哥告诉我,妈妈的商兴大力,我可能需要动手术。他说,妈妈之所以不借给我钱,是因为害怕自己的钱不够支付医药费。我将信将疑。三天前,我收到了母亲寄来的一张支票,她让我签个借条。她一定以为我不会真的要她的影响。如果是在一年以前,我可能真的不会要,但是现在的我已经不是一年前的我了。我毫不犹豫地签下了借条。因为我真的急需这笔钱,而且又实在找不到其他办法。但我虽然拿到了钱,可是心中总有些愧疚。"

我问:"为什么要是一年前,你一定不会要这些钱?"

"因为当时我会认为母亲看病要紧。但通过这些日子在诊疗过程中回忆我母亲做的点点滴滴,我突然明白,这不过是我母亲的计谋罢了。她总是说自己有病,需要住院动手术,她就是这样,一边说要帮我,一边又扯我后腿。"

- "你母亲有过多少次这样的情况了?"
- "我不知道。几百次,也许上千次了。"
- "这已经成为一种固定形式了?"
- "是的。"
- "所以你一直在和你母亲的谎言进行斗争。"

爱丽丝似乎明白了什么,望着我说:"你是不是认为这件事与那个梦有关系?"

我回答:"我想是的。虽然这种情况你已经经历无数次了,你清楚 地知道她的目的就是让你感到愧疚,但是她还是能够顺利得逞,不是 吗?你还是产生了愧疚感。" "没错。我怎么知道这一次她的胸部是不是真的长了瘤?万一是真的,那我不就太过残忍了吗?"

我表示:"这也许就跟你梦中的境遇一样,你自己也不清楚,在这个过程中,你究竟是受害人,还是加害人?"

爱丽丝承认道:"你说得对。我总有罪恶感。"

在这里,我有必要补充说明一下对罪恶感的认识。前面,我一再强调有没有罪恶感,是善良和邪恶的分水岭。但读到这里,有人一定会产生疑问:"派克医生,你说有没有罪恶感是区分好人和坏人的标准,但是,为什么心理医生常常要帮助别人消除罪恶感呢?很明显,你对爱丽丝的治疗,就是在帮助她消除罪恶感。你消除了她的罪恶感之后,她会不会变成邪恶的人呢?"

要回答这个问题,就涉及到一个忠于事实的问题。在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我讲过自律有四条原则,第三条是忠于事实。忠于事实,就是还原事实的真相,并对此做出正确的反应。具体到这里,就是当我们面对自己的"恶"时,就应该产生罪恶感,面对自己的"恶"而产生罪恶感,是一种正确的反应。恶人之所以恶,是因为他们对自己的"恶"不会产生罪恶感,或者逃避罪恶感。但也有不少人,他们不仅对自己的"恶"会产生罪恶感,甚至对自己所做的正确的反应,也会产生罪恶感,这种不必要的罪恶感违背了忠于事实的原则,不仅会让他们背上沉重的包袱,陷入病态的自责和内疚之中,还会妨碍他们去认清真相。显然,爱丽丝对母亲的行为所产生的情感反应是正确的,但是,她却为自己正确的情感反应而内疚,这就蒙蔽了她的双眼,使她无法认清母亲的真面目。所以,我帮助爱丽丝消除不必要的罪恶感,不会让她变得邪恶,只会让她变心明眼亮,更接近事实的真相。而只有在事实真相的基础上,她的心灵才会真正的获得成长。

为了进一步消除爱丽丝不必要的罪恶感,揭开她母亲的真面目。我继续问道:"你有没有想到,你梦中的仪式可能象征的就是你母亲?"

爱丽丝露出痛苦的表情:"我不知道。如果我真的把妈妈想成那样,我就太残忍了。"

"爱丽丝,你母亲拥有多少财富?"我问。

"我不知道。"

"我并不需要你计算得很精确,你至少知道她在芝加哥有三栋大厦,是这样吗?"

"可是都不是很大呀!"爱丽丝补充道。

我说:"虽然不是摩天大楼,但如果我没有记错的话,每栋大厦都包括十几间公寓,地段也很不错。而且,你母亲买这些房产完全没向银行贷款,对不对?"

爱丽丝点了点头。

"所以先不计算她有多少银行存款,光是这三栋大厦就值多少钱? 至少有百十万美元吧?"

爱丽丝勉强答道:"差不多吧,我是一个对金钱没什么概念的人。"

"我相信。"我肯定道,"但我想,这也是你的一种逃避方式,因为你不愿看清事实真相。你认为这些公寓有没有可能价值百万美元?"

"大概差不多吧。"

"所以你母亲名下至少有50万到100万的财产,这一点你是知道的。"我像在进行数学逻辑推理,"但是你母亲的表现好像是,借给你1000元都会让她承受很大的负担,所以,她连借钱给自己的女儿买辆车,供女儿和外孙使用都不愿意。她可以称得上是个大富婆了,但却在一直喊穷,这不就是撒谎吗?"

爱丽丝表示同意:"对,派克医生,我就是因为这个生她的气。"

我指出:"爱丽丝,你梦中的仪式之所以和你母亲有关,就是因为两者中都有令你恐惧的东西,你母亲身上令你恐惧的东西,就是她的伪善。"

爱丽丝惊叫:"我母亲并不是伪善。"

"为什么这么说?"

"因为她不……撒谎,我是说,她是我母亲,她只是有点病态,但绝对不能叫做伪善。"

我又回到原来的问题:"病态与伪善有差别吗?"

爱丽丝面露不快,回答道:"我不知道。"

"我也不知道。"我说,"但我认为伪善就是一种疾病,一种特殊的疾病。你一直纠结于你母亲的谎言之中。你的梦境暗示了,你与母亲之间的关系其实就是一种你与谎言之间的关系,你既想与谎言抗争,最后又不得不妥协。当然,你不可能与母亲断绝母女关系,既然这样,你最好想办法调整一下自己的行为。我想我们必须共同面对你母亲的伪善,找到你过去经历的真相,并使你在未来的岁月中健康成长。"

为了彻底识破爱丽丝的母亲的谎言,我们必须再转移回自恋这个话题。在与他人相处时,我们或多或少地都会有一种以自我为中心的意识。在这种意识的影响下,我们往往会先考虑自身的感受和利益,然后才会顾及别人的感受和利益。只有当我们特别在意某人时,才会在对方立场与我们完全不同时,也站在他的角度考虑问题。一般情况下,自恋并不足以使我们完全不在意他人,但恶性自恋则不同,他让我们完全不顾及别人的感受和需要。

每个人都会有一定的自恋倾向,这是一种对自我的适度肯定和欣赏的态度。可是撒谎成性的人却与我们不一样,他们陷入一种恶性自恋之中,丝毫没有能力去考虑他人的想法,更不会顾及他人的利益。显然,爱丽丝的母亲就不会考虑,她把爱丽丝的头发染成金黄色,爱丽丝是不是高兴。比利的父母也肯定不会考虑,将史都华自杀的枪当作圣诞礼物送给比利,比利会有什么感受。

所以,我们可以这么说,伪善的人之所以要不断说谎,是因为他们 恶性自恋、以自我为中心。恶性自恋不仅会让人说谎,还会使人丧失同 情心与自制力,没有办法约束自己的行为。恶性自恋的人总是放纵自己 的行为,漠视他人的权力和感受,不惜以牺牲他人利益的方法来满足自 身的需要。在极端的情况下,还会把最亲近的人当成替罪的羔羊。总 之,恶性自恋会使人目中无人、丧失同情心,甚至会使人全然漠视他人 的权力与生命。

世界上的每个人都是独一无二的个体,拥有自己的特质。每一个具

有自身特质的个体都是一个与众不同的"自我"。每个灵魂都有区别于其他灵魂的界限。能清楚地界定自我界限并同时认清他人的界限,这是心理健康的标志与前提。所以,心理健康的人,在与他人交往时,懂得尊重这些人与人之间的界限,不会去侵扰别人的界限。

然而,爱丽丝的母亲显然就缺乏这种能力。她执意为爱丽丝染发的 行为很明显就是无视爱丽丝的感受。爱丽丝的母亲从不认为爱丽丝是具 有自己的意志与选择权的个体,不承认她具有独特性,也看不到她个人 所属的界限,甚至不把爱丽丝当作"人"来看待。在爱丽丝母亲的眼里, 爱丽丝没有个人界限,也就不应该有自己的隐私,所以在日常生活中, 她严禁爱丽丝关闭寝室房门。我想,如果爱丽丝不为自己竖起这道沉默 的高墙,并隐于其后,那么她很有可能陷入母亲以自我为中心的痛苦深 渊之中。面对母亲自以为是、充满攻击意味的侵扰行为,成熟懂事后的 爱丽丝为了免受伤害,只能防卫,无法反抗。我想,爱丽丝要想自保, 就必须努力扩充自我界限,但她也必须为此付出失去母亲援助的代价。

"自恋式侵扰行为"导致的另一种毁灭性结果是: 共生关系。心理学上的"共生"所指的并不是一种相互依存、互惠互利的相互关系,而是一种互相依赖、相互毁灭的结合形式。在这种关系中,即使某一方长期受益、处于优越,而另一方总是吃亏、处于劣势,双方仍会形影不离。

亨利与桑德拉就是典型的共生关系。亨利显然是吃亏的一方,但他懦弱无能,处于童稚状态,如果没有桑德拉替他做主,他就无法生存。对于桑德拉来说,亨利的懦弱无能恰好满足了她操纵与控制他人的需要,使她很有优越感,满足了她的恶性自恋。因此,没有亨利,桑德拉在精神上也会很痛苦。从某种意义上说,处在这种状态下的他们已经合二为一,不再是两个独立的个体了。亨利根本就没有自己的个体意志与需求,只有他微弱的自杀企图还能表现出他仅存的自我,这一点是亨利与桑德拉都承认的。亨利几乎放弃了自己绝大部分的自我界限,任凭桑德拉控制、操纵他。就这样,两人纠缠在一起,陷入了深渊。

亨利与桑德拉之间的共生关系没有侵害到别人的利益,只是彼此自残。而那些控制欲很强、自以为是的父母所建立的权威式亲子关系则严重侵害了孩子的利益。下面个案中的主角就是这种关系中的受害者,但她在经过漫长的心理治疗后,终于摆脱了亲子间的共生关系。

### 母亲让女儿离不开自己,这不是爱而是恶

增加别人的依赖感,让别人离不开自己,这是另一种形式的控制。 虽然这种方法更隐秘、更不容易被人发现,但却不是真正的爱,而是不 折不扣的恶。

黛西的母亲对黛西的控制就采取了这种方式。

黛西的个案是个奇迹,到现在为止,我都想不明白为什么当初黛西不肯放弃治疗。但也正是黛西与心理医生之间这种不懈的坚持,才产生了这样难得的奇迹。

黛西的母亲因为女儿的学习成绩不好,而带她来接受我同事的心理辅导。当时16岁的黛西天资聪颖,但是学习成绩却糟糕透顶。诊疗进行了六个月后,黛西的成绩略有进步,于是,黛西的母亲坚称女儿的问题已经顺利解决了,要求停止治疗。但黛西显然已经对这位成熟、仁慈、有耐心的心理医生产生了依恋之情,所以她希望能继续接受治疗,而母亲却拒绝为她继续支付诊疗费。在黛西的恳求下,医生只好将本已降至最低的收费进一步减为每小时5元,于是,每星期能拿到5元零用钱且已拥有200元存款的黛西,便开始自行支付诊疗费。但没多久,她母亲不再给她零用钱。高中三年级的黛西只好自己想法挣钱,于是,她找到了生平第一份差事。这已经是七年前的事了。如今的黛西仍在就诊,直到现在,她的治疗才初见成效。

治疗的前三年,黛西对于任何事情都满不在乎,她认为一切事都与自己无关,她很清楚自己的问题,但却对这些问题不以为然。她一方面盼望能够有更好的成绩,另一方面却坦然自若地不完成作业。她认识到自己的这种行为属于"懒惰",但她又说:"大多数高中生不都很懒吗?"

蜘蛛恐惧症是黛西唯一明显的病症。她讨厌蜘蛛,只要一看见蜘蛛就会惊慌失措地逃开。如果房内出现了蜘蛛,不论外形多么不起眼,也不论多么没有威胁性,除非别人把蜘蛛弄死,否则她绝不肯待在那间房里。这是一种源于自我性格特征的恐惧症。当黛西发现,她比任何人都怕蜘蛛时,她竟然将此归结为:别人的感觉迟钝,如果他们也能体会出蜘蛛的恐怖,那么恐惧的程度将绝不低于她。

黛西从不信守自己的承诺,并自认为这很正常。在前三年的疗程期间,若无心理医生的耐心劝说和黛西的"咬牙坚持",治疗可能就无法继续下去了。那些年,黛西痛恨父亲,敬爱母亲。她的父亲在银行任职,生性害羞、沉默寡言,所以黛西认为她的父亲冷漠疏离,而母亲亲切温和。身为家中独生女的黛西把母亲当作朋友,与她互吐心事。黛西的母亲同时和好几位情人交往,在黛西整个青春期期间,她最开心的事莫过于聆听母亲诉说婚外情中迂回曲折、时忧时喜的点点滴滴了。在她眼里,这些背叛婚姻的行为仿佛是理所当然的。黛西的母亲将自己红杏出墙的原因归咎于丈夫冷漠疏离的个性。黛西早已习惯性地将父亲视为不讨人喜欢的人了,母女俩几乎像一对志同道合的战友,联起手来对付他、攻击他。

黛西的母亲同样也非常渴望倾听黛西的点点滴滴,所以黛西也会把自己的大事小情详详细细地禀告给母亲。黛西很庆幸有这么一位无比关爱自己的母亲。虽然她说不出母亲拒绝为她支付诊疗费,究竟出于什么目的,但她觉得自己不可以、也不愿意去批评母亲。每当心理医生提起这件事时,黛西必定极力逃避。

每一次,黛西总是滔滔不绝地和母亲谈起与男朋友交往的事。她的生活很乱,但她的母亲从不责备她,毕竟母亲自己也不是个好榜样。黛西本人并不愿意滥交,她真心渴望能与一个固定的男生培养深厚的感情,但总是事与愿违。她可以刚刚认识一个男生,便一头栽进爱的漩涡,对他投怀送抱,与他双宿双栖,但毫无例外的是,最多不过几个星期,两人的关系就会恶化变质。紧接着,黛西就会搬回家中,与父母同住。但聪明、貌美且散发着迷人魅力的黛西很快又会觅得新爱人,还不到一周,她又可以坠入情网,然后几星期后,两人又会分道扬镳。黛西不禁怀疑,这些感情无法继续发展是否或多或少有着自己的原因。

自我怀疑加上恋爱失败的挫折,使她痛苦不堪,为此黛西在心理治疗中表现得非常积极。很快,她的问题就暴露出来了。黛西认为,独自一人生活百般难耐。所以,每一次谈恋爱,她总会亦步亦趋、如影随形地跟着她的男友。每晚她都要与男友同床共枕,她认为这样可以保证两人不分开——至少在当晚是如此的。清晨醒来,黛西会恳求男友不要上班。这样的纠缠难免会使男友产生压迫感,从而拒绝与她继续约会。但每到此时,黛西会更紧地黏着男友,男友被逼得喘不过气来,只好胡乱编个借口结束这段关系。这时,黛西会随便找个男朋友,投入他的怀抱,即使此人各方面都不尽如人意也无所谓,因为黛西不能忍受独处,

无法静静地一个人等待理想情人的到来。她认为,只要是近在眼前的男人,就是她谈情说爱的对象。所以,只要她与一个男友分手后,就会迅速地找到并依恋上另一个男友,如此反复,造成一个恶性循环,她自己的情绪也越来越糟。

发现黛西害怕独处之后,她学习成绩低落的原因,也就水落石出了。由于读书或做功课都得靠自己单独完成,黛西认为做功课必须与别人分开很"长"一段时间,但她又不愿与人分开得太久,尤其不愿离开随时想和她聊天的母亲,因此她总是无法按时完成作业。

虽然找到了问题的根源,但是黛西却对它无可奈何。她知道害怕独处限制了她的发展,但又能怎么办呢?这是她的性格呀。尽管害怕独处阻碍自我成长,但这就是她呀!她甚至无法想象改头换面后的她会是什么样子。此后,黛西除了比以前更惧怕蜘蛛外,看不出有其他的改变。为了避免不经意间碰到蜘蛛,她甚至不能与男友在林中漫步,也不能在夜晚步行于街灯朦胧的小道。

为此,她的心理医生提出了一项大胆的建议:让黛西找一间公寓独居。这样,她不但更独立,生活也更自由,既可以带情人回家,还可以随时打开收音机。但是黛西认为搬出去住会付出一笔不必要的开销,因此回绝了他的建议。在黛西的工作稳定后,医生又将诊疗费从5元提高到25元,如此一来,她每个月得支付100多元的诊疗费——将近薪水的四分之一。医生考虑过后,决定还是将收费降回到一小时5元。黛西虽然感动不已,但还是认为负担不了一个人独居的生活费。更何况,若是在她单独居住期间,在家里发现了蜘蛛,那该如何是好?不行,要她一个人搬出去住,免谈!

我的同事告诉黛西,如果她不改变旧有的模式,想要治疗独处恐惧症,无异于纸上谈兵,所以黛西若不能当机立断,选择一个人生活,就毫无治愈的希望。黛西坚持认为,搬出去住绝不是唯一的办法。医生让她举出其他的办法,她不但想不出来,反而说医生的要求太过分。于是,我的同事告诉黛西,除非她能够一个人搬出去住,否则不再见她。黛西痛斥医生过于残忍,而医生也绝不妥协。就这样,在疗程进入第四年之时,黛西终于租了一间公寓独自居住。

独居对于黛西而言,结果有三:第一,黛西愈加感到有一股无法抵挡的力量迫使她害怕孤独。在不与男友共度的夜晚,她一人独居于空荡荡的寓所,感到极度的焦虑不安。晚上9点,她终于忍不住了,于是,

开车回家,与妈妈聊天,然后索性留宿在妈妈那里。如果周末假日闲来 无事,她便整日黏着父母。黛西在外租房的前六个月,单独待在公寓的 夜晚加起来竟然不到六次。她付了昂贵的房租,却因为害怕恐惧,而不 在那里居住,这简直荒谬至极!黛西对自己的行为也深感懊恼,于是开 始反思,自己这么怕孤独,也许真的是病态。

第二,黛西的父亲似乎有了改变。当她心不甘情不愿地宣布要搬出去住时,父亲建议她把闲置于仓库的祖传家具搬过去。在搬家的当天,父亲向朋友借了一辆卡车,帮她装卸家具、安顿新居,并送她一瓶酒作为乔迁的贺礼。此后,父亲每个月都会送给她一样家用品:新款式的电灯、壁画、床垫、水果盒、成套的厨房刀具等。这些礼物一律用单调的灰色纸张包装,丝毫不引人注意。黛西的父亲总是将礼物送到她的工作场所,悄悄放下便随即离去,但是她了解,这些礼物全是父亲精挑细选的高品位家用品。她惊奇地发现父亲竟然有如此出色的鉴赏力。黛西知道父亲的钱不多,只能勉强负担这些额外的消费。虽然他依然害羞、退缩、不易沟通,但黛西心中却对父亲的看法渐渐发生了改变。她自有记忆以来,第一次对父亲的关心感动不已,她甚至担心父亲可能不会永远这样细心地关怀她。

第三,就黛西乔迁一事,母亲的漠然、吝啬与父亲的热心、慷慨形成了鲜明的对比。她曾多次向母亲索要一些家中收藏的小玩意儿,每到这时,母亲就会马上让这些东西发挥用途。母亲从不过问她在新公寓的生活起居。事实上,黛西发现只要她一提到新公寓,母亲就显得局促不安,甚至打断话题。有一次她抗议道:"你老是公寓长、公寓短地说个不停,你不觉得这样有点自私吗?"黛西这才明白,原来她的母亲不愿意她离开家,另外租房住。

在这件事上的矛盾引发了母女间一系列的冲突。起初,黛西对于母亲不喜欢她搬出去住感到很得意,因为这不正表示母亲深爱她吗,不也象征了家中的大门永远为她敞开着吗:她可以与母亲促膝长谈到深夜;可以随时进出从小到大都很熟悉的卧室,用不着必须回到孤寂的公寓,面对可能躲藏在黑暗中的蜘蛛,这一切不都很理想吗?然而,不久以后,这种美妙的感觉就慢慢褪去了。比方说,父亲不再是她与母亲攻击的对象了。每当母亲一如既往地责备父亲时,黛西就会反驳说:"妈,别这样,爸爸并没有那么糟,我觉得有时候他还蛮可爱的。"黛西的反应似乎激怒了母亲,于是,母亲不是更加激烈地恶意攻击父亲,就是将矛头转向黛西,抨击她缺乏同情心,气氛顿时变得很僵。为此,黛西不

得不要求母亲在两人相处时不要说父亲的坏话,以免大家不欢而散,她 的母亲也勉强同意了。但是少了这么一位共同的敌人,黛西与母亲谈话 的内容就少了许多。不久以后,下面的事件便爆发了。

黛西是一家小型出版公司的行政经理。星期四是公司的出货日,按照惯例,需要将大批商品运到国内其他地方,这一天黛西一定得在早上6点前赶到公司。所以,如果前一晚待在父母家,与母亲闲聊到深更半夜,她要么就没法早起,要么就会因为睡眠不足而影响工作。在心理医生的辅导下,黛西给自己定下了一条规章:在每星期三晚上——一星期中只有这一天夜晚——坚决独自待在公寓过夜,并决定一旦过了晚上9点,就绝不再回父母家。

前十个星期黛西无法履行她自己定下的规章。因为她总是在家里磨蹭到午夜12点。心理医生每星期都照例询问黛西履行规章的情况,黛西也总是坦言自己没有遵守。对此,她先是埋怨心理医生,然后又气自己缺乏决心。慢慢地,她开始认真正视自己的弱点。她曾多次在就诊中表示自己内心的矛盾:既希望能履行自己的规章,又害怕承受独处公寓的孤寂,希望能在温暖的家中逗留。这时候,心理医生要黛西考虑,能否让她的母亲帮她遵守规章。

黛西很赞同医生的提议,于是马上将自己定下的规章告诉了母亲,并要求母亲督促她在星期三晚上8点半以前离开,但是被母亲拒绝了。母亲表示:"你和医生之间的决定是你们两人的事,与我无关。"虽然说母亲的话不无道理,但她不禁开始怀疑母亲之所以不愿她履行规章,可能另有隐情。从此,黛西开始对母亲起了猜疑之心,她开始细心观察母亲每周三晚间的行为举止。她发现在周三8点前后,母亲一定会提出一个特别吸引人的话题。黛西识穿了母亲的居心,所以每到此时,就会想办法岔开话题。有一次,8点45分时,话题才进行到一半,黛西就起身告辞。她的母亲说:"你难道不觉得你很没礼貌吗?"黛西于是提醒母亲,自己定下过规章,即使母亲没有义务帮助她遵守,至少应该尊重她的决定。母女俩因此进行了一场激辩,激辩后母亲哭了,黛西则12点多才回到自己的公寓。

自此以后,黛西发现,如果母亲在八点多提出的话题起不了效果,便会以先前的方式引起争吵。因此,黛西的规章定了14个星期后,她依然无法遵守。14周后的一个星期三夜晚8点30分,母亲又开始讲故事。黛西起身向母亲告辞,她的母亲便打算开始和她争执。黛西告诉母亲,没有时间和她争辩,便径直向大门走去。她的母亲索性抓住黛西的袖

子,黛西则甩开手,夺门而去,回到公寓的时间正好是9点整。5分钟后 电话铃响了,她的母亲在电话中表示,黛西走得太匆忙,自己没来得及 对她说,医生诊断自己可能患了胆结石。

#### 从这以后,黛西更怕蜘蛛了!

这时的黛西还是深爱母亲的。尽管在治疗期间,她会恳切严厉地批评自己的母亲,但她从没有真正地表示过愤怒,而且一如既往地有机会便与母亲待在一起。黛西的大脑似乎分裂为新脑与旧脑两部分:前者能够客观地评析母亲;而后者则因循过去的思维模式。

意识到这一点后,黛西的心理医生先发制人,向黛西暗示,她的母亲也许不是只在星期三的晚上对她依依不舍,说不定她的母亲根本就不愿意她独立发展自己的生活空间。心理医生再度提醒黛西:为什么她的母亲一发现他在黛西的生活中占了举足轻重的地位后,就不愿意再支付诊疗费了?会不会是黛西对心理治疗的兴趣让母亲起了嫉妒心呢?为什么她的母亲不喜欢她返回自己的公寓?该不会是母亲不喜欢黛西有独立自主的精神吧?黛西认为,心理医生的观察也许正确,但是她的母亲从未反对过她交男友或找情人,这说明她母亲并不一定想控制她。她的心理医生不置可否,但同时指出,这也可能意味着母亲希望黛西成为自己的翻版,或许她打算借黛西乱搞男女关系的行为,使自己的行为合理化,而且两人愈是相似,就愈难舍难分。就这样,周复一周,黛西总是在同样的问题上反复纠缠,不断挣扎,丝毫不见任何曙光。

就在黛西的疗程进入第六年时,情况巧妙地发生了重大的改变。黛西开始写诗了。一开始,她将诗作交给母亲过目,但这些黛西引以为傲的作品并未引起母亲的兴趣。由于诗歌,黛西与母亲的关系发生了变化,因为这些诗象征着黛西截然不同、独一无二的另一面。黛西把自己创作的诗歌记录在一个格式雅致的皮质笔记本里。黛西不是常有写诗的冲动,但只要灵感一来,便文如泉涌,往往一发不可收拾。致力于诗歌创作的黛西,有生以来第一次发现自己竟然能够享受孤独。事实上,只有独处时,她才能创作,如果待在父母家,母亲会不断地干扰,令她根本无法集中精神进行创作。因此,每当灵感涌动之时,黛西就会起身告辞。而此时,她的母亲则会大喊:"现在又不是星期三晚上!"于是,黛西还要颇费一番周折,想法摆脱她的母亲。在这样的插曲发生后,黛西向医生表示,她母亲对她存在依恋。当黛西说到母亲不肯让她起身回家写诗时,竟然脱口而出:"她简直就像一只蜘蛛!"

她的心理医生大声说道:"我等你这句话很久了!"

"什么?"

"我一直等你说出,你的母亲像只蜘蛛。"

"说了又怎么样?"

"你讨厌蜘蛛呀。"

黛西说:"但是我并不讨厌我妈妈,而且我也不怕她呀。"

"也许你是又恨又怕吧。"

"可是我不愿意恨她。"

"所以你恨蜘蛛、怕蜘蛛。"

此后的一次诊疗,黛西没有如约前来。她再次到来时,心理医生暗示黛西,她之所以缺席是因为不高兴他把母亲与她惧怕蜘蛛相提并论。接下来,黛西又缺席两次。当她好不容易再次回来应诊的时候,医生发现,她已经释怀,可以坦然面对了。黛西说:"好吧!我承认我得了蜘蛛恐惧症,但蜘蛛恐惧症究竟是怎么一回事?我为什么会这样?"

医生解释,恐惧症其实是一种转移作用,是人们把自己对某件事物的恐惧和反感,转移到其他事物上的表现。人类因为不愿意承认原始的恐惧感和反感,就产生了这种防卫性的转移机制。就黛西的个案而言,她恐惧蜘蛛的最根本原因就是不愿承认母亲对自己的控制。这是很正常的,因为黛西和其他子女一样,相信母亲是仁慈、善良、可以信赖,并深爱自己的。然而,潜意识里,黛西对母亲的控制具有一种恐惧与反感,她把这种恐惧与反感导引到蜘蛛身上,从而达到了情感的转移。如此一来,令她恐惧与反感的就是蜘蛛,而不是她母亲了!

黛西反驳,母亲并没控制她,因为母亲并没有激烈地反对她独立。母亲之所以不愿意她离开家,只不过是因为母亲太寂寞了。黛西说自己了解孤独的滋味有多难受。毕竟只要是凡人都难耐寂寞。人是群居动物,所以需要彼此依赖。她的母亲只是因为孤独寂寞而依恋她,这是人之常情。

心理医生回答:"虽然每个人都有感到孤独寂寞的时刻,但并不是所有人都无法忍受孤独。"医生继续指出,协助孩子独立自主是父母的责任,为人父母者要想尽到自己的职责就必须忍受孤独寂寞,包容孩子、鼓励孩子,让他们将来能够脱离父母而自立。相反,如果想方设法妨碍孩子自立,不仅是未尽到父母责任的表现,更是以牺牲孩子的成长来满足父母不成熟、以自我为中心的欲望的自私行为。这样做有百害而无一利。由此可见,黛西的恐惧有其深刻的原因。

黛西知道真相后,觉得自己的见识变广、眼界变宽了。她开始留意 母亲企图掌控她的灵魂的一切言行举止。某日夜晚,黛西在她的皮质手 册上写道:

我既内疚又彷徨,

想到母亲的爱又令我暖洋洋。

是她为我浆洗衣裳,

我本该为她拂去鬓上霜。

但她又像叶子缠着衣裳那样,

让我黯然神伤。

. . . . . .

我该如何逃离她的权杖,

我又该走向何方。

虽然认识到了这一切,但黛西的生活并无太多的改变。现年23岁的黛西,多半时间仍待在父母家中,还是时常与母亲黏在一起。她宁可不按时支付诊疗费,也要将薪水的大部分用来与母亲在当地最昂贵的餐馆进餐。黛西结交男朋友的模式也仍旧没有改变——陷入情网、依恋、对方无法喘息、分手、疯狂猎艳、再度坠入爱河。男友如走马灯般变换,

形式却依旧一成不变地重演。她还是和往常一样怕蜘蛛!

- "没什么改变。"某次应诊时,黛西抱怨道。
- "我也是这么想。"她的心理医生答复。
- "为什么会这样?"黛西追问,"我已经接受了你七年的治疗了!我到底还能做些什么?"
  - "好好想一想为什么你还怕蜘蛛?"
  - "我意识到了我的母亲其实就是一只蜘蛛。"黛西回答。
  - "那么你为什么还要自投罗网?"
  - "你知道,我和她一样寂寞。"

心理医生注视着黛西,希望她能承受得了他接下来所要说的话:"所以,其实你也是一只蜘蛛。"

听到此话后,黛西开始呜咽啜泣,一直到会诊结束。没想到,下一次会诊,她准时出现在了医生面前,甚至迫不及待地接受进一步的痛苦治疗。她表示,正如医生所说,她自己偶尔也会觉得自己像一只蜘蛛,因为在男友打算与她分手时,她会像母亲系牢她一样,紧守在男友身旁。她恨这些离她而去的男人,可是却从没想过他们在离去之前心中的感受,也从不关心他们的想法。黛西自以为自己爱这些男人,其实她一直在欺骗自己,她只在乎自己的欲求,她同母亲一样,只是想控制这些男友。她不仅把对母亲的反感转移到蜘蛛上,其实,他也把对自己的反感转移到了蜘蛛上。

蜘蛛恐惧症、母亲的依恋、黛西的频换男友,看似不相关的现象之间,其实有着紧密的联系,它们之间互为因果。黛西与母亲同属一类人,她们之间有许多的共同点。如果黛西不能够克服掉自己的弱点,又怎么能真正地与母亲抗争呢?既然自己也同样不愿意忍受寂寞,又怎么能一味地责怪母亲黏住自己不放呢?如果不能真正的独立,又怎能戒除掉滥交男友、纠缠不休的恶习呢?她应该了解,自己需要拥有独立自主的空间。黛西与母亲如出一辙,因此问题的核心其实不在于如何使黛西挣脱母亲的蜘蛛网,而在于该如何使黛西摆脱她自己的心魔。

现在,黛西正努力地克服着自己的心魔,如果有一天她真的能脱离母女"共生"关系,不再依赖母亲了,那么,她可能也就不会再滥交男友和惧怕蜘蛛了。前不久,她在皮质的簿册上写道:

你的病不觉地侵袭着我的身子, 嗟叹连连却怎么也断不了病根。 冥思苦想总觉得是你改变了我, 把我塑造成你一模一样的恶人! 我不甘愿这样一直地邪恶下去, 无奈体内却流淌着母亲的血液。 我决定不管怎样也要排出恶血, 和自己的母亲切断一切的联系。 可是我又怕母女楚河汉界隔开, 每想到这里禁不住落泪和心伤。

看样子,黛西似乎正在逐渐挣脱束缚她的枷锁。

缺乏爱的家庭是产生邪恶的温床。

People Of The Lie

# 第5章 从小缺乏爱,长大就容易变坏

邪恶是怎么产生的呢?

杰出的瑞士心理医生爱丽丝·米勒说:

要想彻底消灭邪恶,就必须从每一个婴儿一出生时开始,因为只有一开始就体验过爱和尊重的生命,才知道如何去尊重其他生命,也才不会用伤害别人的方法来满足自己。

这段话告诉我们,缺乏爱的家庭是产生邪恶的温床。邪恶是为了维护病态的自我,不遗余力去控制别人、压制别人,甚至不惜扼杀别人的生命。维护病态的自我,也就是恶性自恋。那么,人为什么会形成恶性自恋呢?一般来说,正常的自恋是一种防卫现象,它是保持自我不受侵扰的本能,所以,几乎每个人都有一定的自恋倾向。不过,正常的自恋,并不是死死地抱着固有的自我不放,而是能够不断突破自我的界限,获得心灵的成长和心智的成熟。但恶性自恋则与之不同,恶性自恋不愿意放弃固有的自我,顽固坚守陈旧的过去,宁愿牺牲别人,也不愿意改变自己。那么,这种心理特征是怎么形成的呢?其实多半来自婴幼儿时期的恐惧。

当婴儿剪断脐带,从母亲的子宫来到这个陌生的世界时,心中充满了恐惧。这时,正常的父母凭借本能就会知道婴儿的需要,他们会给予婴儿无微不至的关怀,还会不停地抚摸他(她),给他(她)哼唱儿歌,消除他(她)内心的恐惧。但是,如果父母不称职,他们漠视婴儿的情感需求,甚至虐待婴儿,婴儿就会恐惧不安,缺乏安全感。这些婴儿即使长大成人,其心中的恐惧也不会消失,他们(她们)终其一生都会去寻求父母的呵护和抚摸。换言之,这些人成年之后,其心理特征还

停留在婴幼儿阶段,内心缺乏安全感,会不择手段去控制别人。在他们(她们)看来,只有牢牢控制住别人,自己才会感到安全。为了这种已经过时的自我,他们不管不顾,不会去考虑别人的感受,也不在乎是否会伤害别人,甚至还会达到无恶不作的地步。

在这一章中,我将详细讲述雪莉的案例。通过这个案例,我们会明白一个道理:从小缺乏爱,长大就容易变坏。

### 恶性自恋的人,常常藏得很深

雪莉35岁那年,第一次来到我的诊室,向我寻求心理帮助。她向我 倾诉了与男友分手的痛苦。根据我当时的判断,她并没有太严重的忧郁 症。在我看来,她也并没有什么与众不同之处。

雪莉小巧玲珑,女人味十足,但论长相,充其量算是个中等美女。 机智幽默的她在生活中却事事皆不如意。她总想不通为什么自己上 个"野鸡大学"都不能正常毕业。所以,她只好放弃学业,自谋生路。起 初,她在教会担任义工,由于她优异的表现,一年之后受聘为教会教 师。但她只干了六个月,就被教会牧师辞退了。她说自己之所以会被解 雇,主要是因为牧师出尔反尔。姑且不论是不是牧师的问题,我所知道 的实际情况是,雪莉被辞退是常有的事情,很难说每一个雇佣者都和那 个牧师那样出尔反尔。雪莉第一次见我的时候,正在做接线生,这是她 刚找到的一份工作,此前,她已经换过七份工作了。诊疗过程中,雪莉 还向我叙述了她的前一段恋情。但通过她的叙述,我发现,虽然她说已 经与男友分手了,但他俩仍处在藕断丝连、纠缠不清的状态!雪莉承 认,在生活中,她根本没有推心置腹的朋友。

像雪莉这样因为不断受挫而来寻求帮助的患者很常见。雪莉的症状 只不过比一般缺乏成就感的患者更明显一些罢了,绝非罕见。当时我怎 么也想不到,她竟然会是最令我头疼的一个病人。

在对雪莉的背景进行了进一步的了解后,我发现她对自己的父母很有看法。雪莉的父母除了能在金钱上给予她尽量的满足外,在其他方面,似乎没让她感觉到更多的温暖。雪莉的父母只在意那些继承来的财产,对雪莉和她的妹妹爱迪则漠不关心。雪莉的母亲是狂热的天主教徒,成天口口声声念叨着主耶稣基督,却毫不仁慈,整日对丈夫怀恨在心,从不为此愧疚与忏悔。她的母亲每星期都会不止一次地对她的孩子抱怨:"要不是为了你们,我老早就离开他了!"雪莉用嘲讽的口吻对我说:"十多年前,爱迪和我就已经不住在家里了,但她至今依然没离开。"

爱迪现在是个同性恋者,雪莉则声称自己是双性恋者。这引起了我的警觉,一般来说,如果女儿从小对父亲产生了绝望的情感,她们就不会信任男性,进而会改变自己的性取向。在银行工作的爱迪虽然算得上

事业有成,但她总是郁郁寡欢。而雪莉则稍不顺心,便把怒气指向父母:"就是他们俩把我害成这样的!我爸只关心他的股票,而我妈成天就知道唠叨,要不就是念诵她的祷告手册。"在雪莉的描述中,她的父母是缺少爱心甚至不负责任的人。

我和雪莉之间的交流进行了一段时间之后,我开始感到困惑,因为我发现雪莉的表现与其他患者都不一样。

在一般情况下,与病人交谈五六个小时后,心理医生至少会发现一点问题的症结,并可以初步归纳出一个临时性的诊断结果。但我与雪莉交流了48个小时后,却找不出她的问题的根源。我猜她可能是缺乏成就感吧?可为什么会这样呢?

我又向雪莉问了一些我设定好的问题,在得到她的回答后,我产生了一种挫败感。我在心里罗列出的这些问题,是为了证实我的诊断结果的,但雪莉的回答没能让我得出任何结论。例如,我怀疑她得了"强迫性神经官能症",所以,针对一些强迫性神经官能症的症状向她提问,比如,问她是否具有某种固定模式的反复性行为?雪莉完全明白我的意思,她仔细地向我描述了自己青春期初期的一些惯性小动作。她指出,刚上初中时,她必须整理布置好房间,才能够安心上床睡觉。在十三四岁时,每天清晨起床,在刷牙之前,她总会在床上弹跳,并达到9英寸的高度。她说:"但是当我到了15岁时,就开始觉得这些行为没有任何意义,不过是浪费时间而已,所以,就不再做这些傻事了。从那以后,就再也没有过类似的行为了!"

听了这些之后,我感到更困惑了。在后面36次的治疗中,这种困惑 感始终伴随着我,直到我对雪莉的个性有了一点了解后,我的困惑才稍 稍减少。

我记得,在治疗进行到第九个月时,有一天,雪莉交给我一张用来 支付上个月诊疗费的支票。我注意到支票的开户行与前几次不同了,便 随口问道:"你换开户行了?"

雪莉点头答道:"是的。我不得不换了。"

我疑惑地问道:"不得不换?"

"是啊,我的支票用完了。"

"你的支票用完了?"我更不解了。

雪莉似乎微微嗔怪道:"难道你没发现我给你开的每一张支票上的 图案都不一样吗?"

我回答:"噢,没察觉。但这跟你换开户行有关系吗?"

"你真够迟钝的呀,"雪莉解释道,"上一家银行的图案都被我用光了,所以我就得另换一家银行开户啦,这样才有新图案呀。"

我愈发摸不着头脑了:"你为什么每次都必须给我不同图案的支票呢?"

"因为这能表现我对你的爱。"

"表现你对我的爱?"我一头雾水。

"是的,我不愿意重复地付给同一个人相同图案的支票。我的上一家开户行的支票只有八种不同的图案,而这次我应该付给你第九张支票了,所以,我是因为你才不得不换开户行的。当然,除了你以外,为了电子公司,我也得换银行。"

我哑口无言,不知该说什么好。按道理,我这时应该立即顺着她的话题与她讨论关于"爱"的问题。但由于我对她这种毫无必要却严格坚持的行为感到怪异不已,所以禁不住委婉地表达了我的意见:"听起来这是你的一个固定行为模式。"

"我承认这是一种固定的行为模式。"

"可是,我还以为自从你过了青春期后,就已经没有固定的行为模式了呢。"

"不,我现在仍然保持着很多固定的行为模式。"雪莉显得很得意。

在接下来的几次会诊中,她陆续地把她的许多习惯性行为都告诉了我。看来,她确实至今仍在重复着许多固定的行为模式。她所做的每件事几乎有固定的行为模式,而这正是强迫性人格的典型特征。由此可见,雪莉患有的是强迫性人格异常。我问道:"既然你有这么多固定模式的行为,为什么四个月前我问你时,你却说没有呢?"

- "因为当时我还不够信任你, 所以不想告诉你。"
- "所以你就撒了谎?"
- "是的。"
- "你是花钱让我来帮助你的,你一小时要付给我50元。但你却不说 实话,那我怎么帮你呀?"我反问道。

雪莉戒备地看着我:"我之所以会对你有所隐瞒,是因为我还无法确定,你是否做好了接受实情的准备。"

我本以为,既然雪莉已经向我坦白了她的惯性行为,在接下来的会 诊中,她会对我更加言无不尽。但事与愿违。在未来的治疗期间,她顶 多会在犹豫不决中,偶尔将个人的二三事对我透露一下,我越来越觉 得,她是一个"活在谎言中的人"。总体而言,雪莉仍像个谜,而我的疑 惑也仍然未消,这可能正是她所想要的。她坚持保持这种不坦诚相对、 蓄意隐瞒的应对方式,大概就是为了控制局面。我对她了解得越深,就 对她那令人费解的本质,越感生畏。

### 雪莉所说的爱,更多的是一种控制和操纵

雪莉在对我坦白她的固定行为模式后不久,便开始向我表达强烈的 爱意。

起初,我对她的表现倒不是感到太吃惊,因为这种现象,在患者身上经常发生。雪莉作为患者,每次都如约前来,并按时付费,她肯定是真心希望自己的心灵获得成长;我作为心理医生关怀雪莉,认真地倾听她所说的每一句话,关注发生在她身上的每一件事,为她投入心血,迫切地希望她的心灵早日获得成长。在这种情况下,心理医生又是异性,患者对医生表现出好感甚至是爱意,是很正常的事,也是人之常情。尤其是对于那些在童年时期,未能圆满顺利克服"恋亲冲突"的患者,面对这种情况,往往会表现得更为突出。

恋亲冲突, 是指所有健康的儿童在某一特定时期, 都会在潜意识中 对异性父母产生一种性欲念,一般在儿童四五岁时,他们这种性欲念会 达到高潮。而实际上,由于自己的弱小,也由于伦理的束缚,儿童不可 能真正与自己的父母发生性关系。因此在儿童的心里会产生强烈的冲 突。这种冲突使他们陷入痛苦和恐惧中。正常情况下,父母会以爱的方 式引导孩子认识到自己的弱小,认识到自己内心的痛苦和恐惧其实是心 灵成长过程中所必须接受的历练。只有勇敢地面对这种痛苦和恐惧,才 能真正获得心灵的成长,也才能真正长大。在爱的力量推动下,他们渐 渐战胜了心底的痛苦和恐惧,并且坦然地接受自己弱小的事实,并在这 个过程中一点点长大。这样, 当他们成年之后, 就能坦然地面对自己的 爱恋, 开始正常的两性生活。而那些在童年时期没能顺利解决恋亲冲突 的患者,必须有机会重演恋亲冲突解决的过程,才能继续成长。在心理 治疗领域就专门有一种治疗方法是重演恋亲冲突解决的过程: 患者必须 先将自己视为心理医生的孩子,然后像儿童一样,学着放弃将心理医生 视为性爱对象,从而慢慢解决恋亲冲突。整个过程若进展顺利,患者可 以在此过程中得到情绪疏解,享受心理医生提供的父母般的关怀,并顺 畅地将医生的正确价值观变为自己的行为规则。

然而,这种治疗方式在雪莉身上却行不通。

我隐约察觉到,我对雪莉的辅导之所以进展不顺,是因为我已经开始对她产生了反感。反感是我的一种自我防卫,目的是避免被伪善和邪

恶的人所伤害。对我而言,这是从未有过的经验。从前,当一位有魅力的女性对我表达爱慕时,我想的往往是如何予以回馈。我不否认自己也会对她产生性方面的欲望及幻想,但这绝对不会影响我的判断,也不会使我忘记自己作为心理医生的职责。正确地对待那些对我付出爱的病人,对我而言,从来都不是一件难事。

但与雪莉的相处,使我产生了不同以往的感受。我不但对她毫无性欲望,而且相反,只要一想起和她发生性关系,我就想作呕。甚至连碰她一下的想法出现在脑海中时,我都会产生反感,感到恶心。情况愈来愈糟,我想要与她保持距离的念头与目俱增。

后来发生的一件事,使我意识到,也许我的这种反感,并不来自于性欲反应,因为反感雪莉的不止我一人。有一位极具洞察力的女病人,在一次会诊刚开始时就问我:"在我之前见你的那个女士也是你的患者吗?"

她指的是雪莉,我点了点头。

"这个人让我毛骨悚然。虽然我没和她说过一句话,每次她只不过 是进入候诊室、拿起她的外套就离开了,但不知为什么,她让我浑身发 毛,感到害怕,只想躲着她。"

我暗示道:"也许是因为她不够友善吧!"

"不是的……其实我也不愿意贸然和其他病人攀谈,但说不好,她 好像有一股邪恶之气。"

我吓了一大跳,问道:"她外表看起来并不怪异,对吧?"

"不怪,她与一般的正常人没两样!穿着讲究,甚至看起来像是一位专业人士。但是不知为什么,她总是让我害怕。我也说不出个所以然来。如果问我邪恶的人是什么样,我第一个就会想到她!"

起初,我之所以认为我的反感来自于性欲反应,是因为雪莉在会诊期间格外大胆、开放地表露了她的性需求。通常对我有意思的女病人一开始总会羞羞答答,甚至躲躲藏藏,雪莉却截然不同。雪莉经常对我隐瞒事实,其实,她的企图昭然若揭——不过是想借此引起我注意!

"你真冷漠,"她一开始便用兴师问罪的语气责怪道,"我不明白你为什么不抱我!"

"如果你需要安慰,那么也许我可以抱抱你,"我回答,"但是我感觉你的这种要求带有性企图。"

"你也太较真、太死板了吧!"雪莉大声叫道,"我到底是想得到性 方面的安慰,还是其他方面的安慰,有那么重要吗?不管是哪一方面的 安慰,我都需要。"

我不厌其烦地向她解释:"如果你想得到性安慰,可以找其他人, 大可不必专盯上我。你向我付费是想从我这里得到更专业的关心和帮助。"

"我感觉不出你的关心。你又别扭又冷淡,一点也不热情。你这么 冷冰冰的,怎么能帮我呢?"

我也开始对自己产生怀疑。雪莉让我很不自信:我到底适不适合担任她的心理医生呢?

雪莉经常鬼鬼祟祟,她对我的爱欲,甚至带有侵扰的意味。夏季时,她总会提早来到诊所,坐在花园里候诊。当然,如果事先经过我的同意,我自然不会有什么意见,因为我和妻子也都很喜欢亲近自然,亲近花花草草。可是她经常不经过我同意,就擅自前来。有好几个夜晚,我都透过窗子发现,雪莉在与我没有约定的情况下,将车子停在我家门前,她坐在漆黑一片的车内聆听轻音乐。真让人不寒而栗!每次我问她时,她总是轻描淡写地说:"你很清楚我爱你,想要接近自己所爱的人是天经地义、理所当然的事!"

这种"不期而至"还不止发生在诊所花园和我家门前。某日,我走进办公室,赫然发现雪莉正坐在那里看我的书。我问她怎么待在这里?她回答:"这是候诊室,不是吗?"

我说:"当你与医生有约时,这里是候诊室,在我不出诊时,这儿属于我的私人处所。"

雪莉泰然自若地说:"对我而言,这里就是候诊室,既然你把家当 作办公室,就要做好丧失一些个人隐私的心理准备。" 在我确定她来找我并无适当的理由后,我不得不对她下逐客令。这是我一生中唯一一次,被别人猛献殷勤,却感觉自己像个处于强暴阴影之下、充满恐惧的弱女子。事实上还有比这更过分的,雪莉曾有两次在会诊后紧紧地抓住我,若非我及时将她推开,她还想要抱住我!

经过一番判断,我又有了新的看法。我认为雪莉最根本的问题还不在于恋亲冲突未得到正常解决。因为解决恋亲冲突宛如建造大厦的底层,而在底层之下还有地基。如果地基不牢固,底层自然也会随之出现问题。所以,我们应该先找到儿童无法解除恋亲冲突的原因。这个原因应追溯到儿童四岁以前,即所谓的前恋母期(口欲期)。那时他们若得不到双亲足够的爱及关心,就无法顺利地解除恋亲冲突。雪莉的母亲没有对自己的孩子付出足够的爱。雪莉从小到大都没有过父母将她抱入怀抱的记忆,由此可以断定,她的早期情绪的发展就是不健全的。这一点从许多迹象中都能看出来,比如,她经常梦见乳房;在饮食方面,她总是喜欢吃一些奇特的食物;与他人共餐时,她往往会选择与众不同的食物。从精神分析的观点来看,雪莉的问题不是出在恋亲阶段,而是出在前恋亲阶段,她的症状很可能是"前恋母期口欲滞留症"(preodipaloralfixation),也就是说,虽然她现在已经是一个成人,但是心理特征还停留在婴儿期。

雪莉渴望抚摸我和被我抚摸,这其实是一种渴望母爱的表现,因为她在脱离母亲的脐带后,一直没有享受到温馨的搂抱。但我对于她期待被抚摸的欲望倍加反感,甚至觉得这对我来说是个威胁。面对她的殷殷期盼,我应该怎么做呢?应该为了治疗,克服我的反感,在这件事上满足她吗?应该让雪莉坐在我的膝上,搂着她、爱抚她、亲吻她、抚摸她,一直到她心中不再有此欲望为止吗?

应该?还是不应该?我经过仔细斟酌,最后想通了一些事。我悟出,即使我愿意将雪莉当作生病、饥渴待哺的婴儿来照顾,她也不愿意接受这种爱。她不愿意被我视为儿童,更不用说婴儿了!换言之,她从来就不愿面对自己的问题,从不认为自己是个饥渴的儿童,而是一直把自己当作思春的成年人。我不断尝试各种不同的方法,包括让她躺在沙发上,引导她像小孩子一样,以较为被动、充满信任的姿势对着我,但是我的努力全部白费。整整四年的疗程,雪莉始终坚持以"主控全局"的姿态面对我。我希望雪莉能像一名稚龄儿童一样,享受我父母般的照顾,而不是性欲上的满足,但是她不愿意,因为那意味着她得将控制权交给我,而她必须分分秒秒紧握住控制权。

在心理治疗的过程中,我们会要求病人在适当的时候退化到某种程度。这是一个高难度的任务,因为对病人来说,这样的要求令他们害怕。想要让一个自认为独立自主、心理成熟的成年人回到童年,行为举止呈现出依赖、敏感、脆弱的状态,绝非易事。一个人童年时期的饥渴、痛苦及受创感越深,在治疗过程中,就越难回到童年阶段。然而,回到童年阶段却是解决这种心理疾病的唯一办法。苦海无边,回头是岸。只有回到童年,才有可能痊愈,否则,病人便如同没能重新打好地基的危楼。道理就这么简单——不退化就无法成长。

雪莉之所以接受了很长时间的辅导,却丝毫未见好转,我所能找出的唯一原因就是这个——她无法退化到童年时期。通常成功退化的病人,与治疗之前相比,行为举止会表现出180度的大转变。处在退化状态时,他们会显露出前所未有的宁静、平和,散发出一种令人毫无戒备心理的纯真气质。但并不是在退化治疗的过程中,始终只会呈现出这一种状态,这种气质是可以收放自如的。这时,病人与心理医生之间的互动不仅流畅顺利,而且充满了欢快与愉悦,这就是一种臻于完美的充满爱的母女关系。倘若雪莉能退化到这种状态,如果她有需要,那么毫无疑问,我同意并且很愿意让她坐在我的膝上,满足她的一切需要。但我在她身上丝毫找不到这种境界的影子。虽然她的内心状态与婴儿没什么两样,但是她一点也不纯真无邪,也不能让人真正放下戒备。在接受治疗的三年中,她始终固执地坚持病态的自我,虽然前后也有变化,但最后的表现像个思春的成年人。三年后的某一天,雪莉突然对我说:"我还是想不通。"

我问:"想不通什么?"

"为什么孩子不能与父母发生性关系?"

我再次不厌其烦地对她解释,父母的职责是协助孩子独立,但乱伦关系会阻碍孩子脱离父母、健康成长、获得独立。

雪莉说:"但你并不是我父亲呀,所以我和你发生性关系不算乱伦。"

我回答:"我虽然不是你父亲,但我扮演了你父亲的角色,作为心理医生,我的责任是帮助你成长,而不是满足你的性要求,这种要求你可以从其他同辈人身上获得满足。"

"我和你不就是同辈吗?"她高声反问道。

"雪莉,你是我的病人,你身上有许多毛病,如果不改掉,你会面临大麻烦。你需要帮助,我就是在帮助你摆脱这些困境,而不是跟你上床。"

"我是你的病人,可我们也是同辈呀。"

"雪莉,从心理上看,你不是我的同辈。就连最简单的工作,你都干不了几个月,到现在你都不知道自己的路在何方。你的心理简直与婴儿无异。这可能与你父母的不称职有关。总之,你现在的各种表现都说明了你还处在婴儿阶段。不要再声称你是我的同辈了!我希望你能尽量放松心情,尽情享受我对你付出的父母般的关爱。我真诚地希望用这种方式来爱你,不要再想着与我发生性关系了。雪莉,放弃你原来的想法吧。"

"不,我不会放弃的,我就是打算拥有你。"

雪莉明白无误地表达了她想要拥有我的想法,但是我始终认为雪莉的爱并不真诚,这只是一种虚伪的表现。她所渴望的性欲只是为了填补她幼儿时期缺失的哺育经历,也就是说,她是假借性欲来满足她得到婴儿般呵护的愿望。其实,雪莉的这种现象也很常见,只不过她费尽心机地掩饰,把这种转移现象隐藏得更深、更不易识破了。我无数次苦口婆心地对她说:"其实你内心深处渴望的是一种母亲般的爱,这才是你所需要的,我也愿意给你这种爱。我认为,你应该得到这种母亲般的照顾。过去,你一直不明白真相,现在你明白了,应该尽早地把曾经缺失的母爱补回来,快把'性'忘了吧。这方面的事,你还没准备好,你还太年轻。放轻松躺好,尽情沉浸在我的温情中,让我呵护、照顾你吧。"

但是雪莉根本不理会我的建议,她把这视为欺骗。我猜想是不是因为在童年时,她得到的母爱中就夹杂着欺骗。如果她的抗拒只是由于恐惧,那么我可以帮她克服。但我觉得,她之所以不接受我的建议,完全是她的控制欲在作祟。她不只是害怕让我扮演她母亲的角色后,会被我驾驭,更不愿意在治疗的过程中失去和放弃她身上病态的东西。这无疑是在强求我:"来救我,但是不要改变我。"她不仅希望得到他人的呵护,还希望控制呵护他的人。

雪莉在严厉指责我缺乏拥抱她的热情和欲望时,反复表示:"我只

是要你肯定我一下,如果心理医生连这一步都做不到,怎么能治好病人呢?"她的话说到了重点。母亲对婴儿所付出的爱,就是以肯定为基础的。一位正常的母亲对自己的孩子所付出的爱是无条件的,她爱这个婴儿,只是因为这是她的孩子,而婴儿也不需要做出任何努力,便能够赢得母爱,所以母爱是一种出于天性的爱。这份爱本身就是充满肯定的声明:"孩子,你是我的无价之宝,你的存在就是最大的价值。"

婴儿二三岁时,母亲开始把自己的期望寄托在他的身上。从这阶段起,母爱的爱便不再是毫无条件的了。这时候,有的母亲会说:"你要是再撕书本,我就不喜欢你了!""你要是再将台灯扯到地下,我就不爱你了!""乖,到厕所去尿尿,不然妈妈又要给你洗衣裤了!"孩子在学会说"好"与"坏"的同时,也了解到只有当个好孩子,才会继续受到父母百分之百的肯定。无条件的肯定仅限于婴儿期。于是,孩子开始学着去赢得别人的肯定。一般人成长到成年时,就都已经知道这样一个道理了——要想赢得别人的爱,就必须先让自己变得可爱。

然而,雪莉有一个重要的特征,就是她强求别人爱她。她不是通过改变自己的行为来赢得我的肯定,而是强求我肯定她现有的病态。她要求我满足她的那种爱,在本质上,是一种唯有人在婴儿期才能享受到的无条件的母爱。这可能是由于雪莉在婴儿时期没有获得母亲无条件的肯定和爱造成的。她在婴儿时期被剥夺了这项理应具有的权利,所以她强求我给予她这位心理不健全的成年人以无条件的爱。但我可能弥补不了她的这种缺憾,因为她既要求我如母亲爱婴儿般爱她,又要求我像对待成年人一样平起平坐地对待她,这种要求反映出她的病态。布伯认为,伪善之人总是提出脱离事实的要求,并坚持自己的主张。若无例外,她的要求是无法实现的。

雪莉其实根本就不想获救,因为她只希望被人爱,却不希望被别人改变。虽然雪莉不动声色地继续接受着治疗,但是她越来越明显地表现出向我索爱的企图,对我的建议则充耳不闻,丝毫不愿做出改变。换句话说,她既想拥有我的爱,又想继续姑息她的神经官能症——打算维持病态的自我,又获得他人的肯定。

## 自闭,是更高程度的自恋

到现在,雪莉病态的想法已经表现得较为明显了,但是,直到治疗进行到第三年,它才真正在我面前表露无遗。那时,我才了解到雪莉其实很孤僻、很自闭。

所谓心灵健康的人,是指能够适时地调整自己,使自己的行为顺从、屈服于在层次上高于自己当下愿望的意志。在某些特定时刻,人必须暂时压制下自己内心的欲念,顺从那些层次较高的意志,只有这样,才能更好地适应社会。对教徒而言,这个层次较高的意志就是上帝的旨意,因此教徒常说:"依上帝的意旨,而非我个人的意志行事。"对于心灵健康的非教徒而言,这些更高层次的意志可能是真理、爱,以及他人或现实的客观情况。正如我在《少有人走的路:心智成熟的旅程》一书中对"心灵健康"所下的定义:不计任何代价,持续致力于认清现实的过程。

我们将"自闭症"定义为一种疾病,即完全无法认清现实的疾病。"自闭症"一词起源于希腊文的字根"自我"(AMTO)。自闭症患者忽视客观现实,活在自我的世界,一切以自我为中心。自闭是更高程度的自恋。

每当我问雪莉为何想与我发生性关系时,她总是毫不犹豫地回答道:"因为我爱你。"我自然是始终都质疑这份爱的真实性,但这并不能动摇雪莉对这份所谓的爱的坚信。在我看来,这就是自闭症的表现。她认为每个月交给我不同图案的支票就是爱我的表现。在她心里,我和图案不重样的支票之间有着某种关联,但是这些关联全都是雪莉凭空想象出来的。事实上,我根本不在乎她的支票是否重样,她所选的支票图案与现实中的我没有任何关系。

雪莉所属的教派是以"爱人类"为主要教义的,所以她自认为她爱每个人。雪莉在日常生活中,会随时分送礼物给他人。雪莉自认为,凭借着自己这种"温馨的关爱",她可以无愧地游走于世间。但是我对她付出的这份爱却有些看法:她在付出爱的时候,全然不顾及别人需不需要。我记得,有一个冬夜,会诊结束后,我倒了一杯马丁尼走进客厅,打算趁此清闲,坐在火炉旁翻阅信件。就在这时,我听到外面传来不断发动引擎、启动车子所发出的噪音,于是我走到户外,结果发现那个人正是

雪莉。

我走上前去,她看到我后,说:"我的车子发动不了了,不知道什么问题。"

我问:"是不是没汽油了?"

"应该不会吧。"她回答。

"不会?油表的指针是多少?"

"呀,零!"雪莉似乎很愉快。

我哭笑不得:"油表的刻度都是零了,你车子还能走得动吗?"

"不一定呀,因为我的指针永远指着零。"

我问:"什么?永远指着零?难道你的油表坏了?"

"不,油表没坏。我每一次加的油都不会超过几加仑,我认为这样可以省油。而且,在不知道油够不够的时候,冒险碰一下运气也挺有意思的。我的运气通常还不错。"

"那你不幸碰到油用完的情形有几次?"我吃惊地问道。这是我在雪莉身上发现的又一个新鲜、古怪的固定行为模式。

"不多。一年之内大概只有两三次。"

"这就是其中的一次?"我略带讥讽地问道,"那么现在你打算怎么办?"

"你可不可以让我进屋打个电话求救呢?"

"雪莉,现在已经是晚上九点了,这儿又是郊区,你能找谁呢?"

"工作人员偶尔也会在晚上出动。不然,还有一个办法,就是你借我点儿汽油。"

"我家好像没存多余的汽油。"

- "那先从你车子的油箱里吸一些出来,这主意不赖吧!"雪莉问道。
- "这应该没问题,"我表示赞同,"可我用什么吸呀?"
- "我有吸油管。"雪莉开心地答道,"就在我行李箱内,我总是习惯把一切东西都备好,以防万一。"

我又找出桶和漏斗,用她的吸油管吸了一加仑左右油,汽油汩汩流入了雪莉的油箱。灌完油后,雪莉启动起车子,得意地离去了。回到屋内,我全身发抖。马丁尼倒还温温的,只是变了味道。满嘴的汽油味遮住了酒的美味。整个晚上,除了留在口中的汽油臭味外,我口中再也没有其他味道了。

两天后,雪莉又来应诊。她说自从上次会诊后,自己生活得很平静。我问她怎么看先前发生的事?

- "我认为事情处理得很得当,"她回答,"我真的很高兴。"
- "高兴?"我问道。
- "是呀,开动脑筋,先思考怎么将油吸出来,再想如何发动车子,你不觉得这很刺激吗?就像是一场探险。最重要的是,这样的经历是我们俩一起分享的。你知道吗?这可是我们第一次携手共同完成一件事。和你一起在黑夜里干活,别有一番趣味。"
  - "你想知道我的感受吗?"我问道。
  - "你的感受?我猜应该也很开心吧。"
  - "你为什么会这么想?"
  - "不为什么,难道你不觉得很开心吗?"
- "雪莉,"我说道,"你想没想过,那天晚上我有更重要的事要做, 但因为帮你发动车子而耽搁了?"
- "但助人为快乐之本,不是吗?至少我自己是这么认为的,难道你不这么认为吗?"

"雪莉,"我再次问道,"我帮你的车灌汽油,你就一点也不感觉到不好意思或难为情吗?你不觉得让我帮你处理这些烂摊子有点过意不去吗?毕竟这是你自己的过失。"

"可是这又不是我的错。"

"不是吗?"

"不是!"雪莉斩钉截铁地回答,"我没想到车子油箱内的汽油会用完,这不是我的错。你一定会说我早该想到,但我能一年之内只出两到三次意外,谁想到让你给碰上了呢。"

"雪莉,"我说道,"我开车的时间有你三倍那么长,可是我从来没遇到过汽油用光的情况。"

"你认为这是件很了不起的大事吗?我认为,你有点儿小题大做了。这完全不是我的错,你太苛责我了。"

我投降了。此时此刻,我已经精疲力竭了,懒得再和她争论,而她 从来就不会考虑我的感受。

自闭是自恋的终极形式。彻底的自恋者会认为人与家具没什么两样,都是不具有心理感受和情绪的实物。自恋者心中只认为自己最重要,即布伯所谓的唯我独尊的"自我主义"关系观。就像雪莉,她所谓的"爱"全是她脑子中幻想出来的,虽然我也相信雪莉真心地认为她爱我,但这根本就不是客观存在的事实,只是她在欺骗自己罢了。雪莉自认为自己是"照耀人类之光",相信自己的足迹所及之处必然充满了欢笑和喜乐,但是我和其他认识她的人都认为,她所到之处总会留下一阵骚动与不安。

雪莉永远认为自己的行为很正常,而我和其他人常常被她搞得哭笑不得。比方说,只要她开车去远处,肯定会迷路。对此我感到十分不解。后来我才发现,原因很简单,就是因为她的自闭症,只不过以前我把它想得太复杂了,现在我的困惑迎刃而解。

有一天,雪莉抱怨道她本来打算去纽约市,但后来不知不觉来到了 纽约州的纽堡市。我说:"你是不是错过了从84号州际公路通往64号州 际公路的岔道。"

- "没错。"雪莉欢快地承认道,"我本来应该走64号州际公路。"
- "那条路你不是走过很多次了吗,而且岔道的路标也一目了然,你 怎么会错过呢?"
  - "当时我正在哼歌,脑子一直在想下面应该怎么唱。"
  - "原来是你没专心开车。"
  - "我不是说了,我在哼歌吗。"雪莉颇为不悦地答道。

我坚称:"雪莉,你经常迷路,每次的原因都大同小异,就是因为你不专心看路标。"

"我不能一心二用,既想着歌曲的调子,又专心看路标吧。"

"对!"我说道,"但你不能让公路管理局随时去为你服务。如果你不愿意迷路,就必须专心看路标。如果你总沉浸在幻想中,就会与外界格格不入。雪莉,我可能说得太直白、太严厉了,但这是实情,请你原谅。"

雪莉突然从沙发上跳了起来说:"我没想到这次会诊会是这样。"她冷冷地丢下一句:"我不想为了迎合你而像个孩子一样撒谎、说大话,我走了,咱们下周见!"

这已经不是雪莉第一次中途离去了。我像往常一样,求她留下来:"雪莉,你还有一大半的时间,留下来,我们再谈谈,这个话题很重要。"

但是雪莉对我的劝阻无动于衷, 摔门而去。

就在此时,我总结出了雪莉的另一个特点:无论干什么工作都没有耐性。在两年半的疗程中,雪莉换了四份性质截然不同的工作。在更换工作期间,她还有很长一段时间处于失业状态。就在她即将开始第五份工作前,我问她:"你紧不紧张?"

她露出惊讶的神情:"不会啊!我干吗要紧张?"可以看出,她的惊讶绝不是矫饰出来的。

我说:"但我在开始新工作前就会紧张。如果在此之前我已经被解雇了无数次,那么我就会更加紧张。因为我会担心自己不能胜任。总之,如果我进入一个新的工作环境,对那里的工作规则又不太了解,我都会有一点担心害怕的。"

"可是我清楚工作规则呀。"雪莉辩解道。

我一阵错愕,几乎无语了:"你还没开始工作,怎么可能清楚工作规则呢?"

"我的工作是做专员助理,负责辅导州立学校的智障学生。雇用我的女主管说,病人与孩子差不多。我照顾小孩很在行,因为我有一个妹妹,而且我以前还当过主日学的老师。"

经过更进一步观察,我渐渐发现,雪莉之所以不紧张并不是因为她事先清楚工作规则,而是她对于我们所说的工作规则根本不在乎。她所遵守的所有规则都是她自己定的,而不是上司所要求的。当她的认知与客观事实不一致时,她也不会产生困惑,因为她根本不会理会客观事实,她从来都是按照自己设定好的规则行事,完全不会服从老板的吩咐。正因为如此,她也就始终不明白为什么同事总会被她弄得不胜其烦了。不管她在哪里工作,总能用不了多久,就会把同事惹得火冒三丈,到最后几乎所有的人都无法再忍受她。每到这时,雪莉总是会抱怨道:"这些人真不宽容。"她也总这样责怪我。雪莉从来就没考虑过真实情况是怎样的。

至此,雪莉不能大学毕业的原因也终于水落石出了。她很少能在规定期限内完成作业,即使完成了,多半也不符合教授的要求。最初,我本来是推荐雪莉去别的心理医生那儿咨询的,这位心理医生给她的评语是"其智商之高,足以覆船舰"。但就是这么一个高智商的人,却连个二流大学也读不下来。不管是循循善诱,还是当头棒喝,总之我用尽了所有的方法,不厌其烦地告诉她,漠视他人的存在是她屡屡受挫的主要原因,做事没有耐性、动辄自我放弃则是她自以为是的极端表现。我一说到这个问题时,她总是狡辩:"社会太死板,人们太无情。"

她的问题,我准备放在最后,从理论及心理学的角度加以阐述。

有一天, 雪莉向我抱怨: "好像没什么有意义的事。"

我故作无知地问她:"人生的意义是什么?"

她好像大动肝火,回答说:"我怎么知道?"

我说:"你是一个虔诚的教徒,你所信仰的宗教教义中没讨论过人生的意义吗?"

"你想引导我, 套我的话。"雪莉机警地说道。

"没错。"我表示同意,"我是想引导你,为的是让你看清问题。你 所信仰的宗教认为生命的意义是什么?"

"我又不是基督徒,"雪莉宣称,"我所信仰的宗教只谈爱,不谈人生的意义。"

"那么,那些基督徒认为人生的意义是什么呢?即使你不信奉基督教,至少可以把基督当作一个榜样吧。"

"我对榜样不感兴趣。"

"你从小就接受基督的熏陶,还专门学习过两年的基督教教义,"我继续激她,"我想你不会对基督教主张的人生意义,以及人类存在的目的一无所知吧?"

"人存在是为了荣耀上帝。"雪莉以平直、低沉、毫无情感的语调回答道,就好像有人用枪口抵住她,硬让她将格格不入的基督教义死背下来一样。然后,她绷着脸又重复了一遍:"人生的宗旨是为了荣耀上帝。"

"所以呢?"我问道。

这时突然出现一阵短暂的静默。那一刻,我有种预感,我会听到她的哭声——听到自我辅导她以来的第一次哭声!"我做不到,我心里容不下这种想法,那会让我生不如死。"她用颤抖的声音说道。然后,本来断断续续的呜咽抽泣声,突然转为号啕大哭,我甚至被吓了一大跳。"我不想为上帝而活,不想;我要为自己活着,只为我自己而活!"雪莉又一次摔门离去。我为她感到深深的同情。我也很想哭,但就是掉不出眼泪来,于是,我轻声低诉道:"噢!上帝啊!她活得好孤单啊!"

# 不愿意放弃病态的自我,是觉得病态的自我很好

在雪莉接受治疗的过程中,她反复声明,她不仅爱我,而且想做个"好女人"。虽然,我很早以前就怀疑她的这些说法的真实性,但雪莉却坚信自己所说的是真的,更确切地说,雪莉也被自己的谎言欺骗了。 其实,在雪莉的潜意识中,确实有说实话的欲望。正是因为这样,我与她之间的真实关系,后来才能在她的潜意识里通过梦境完全表露出来。

在疗程进入第四年后,有一天,雪莉向我叙述了她前一天晚上所做 的梦:"昨晚我做了个梦。梦中的我生活在另一个星球上。我的同胞与 异族人展开了大战,战争始终难分胜负。为此,我建造了一台功能强大 的神奇机器。这台机器外形庞大,能攻能守,集各式武器于一体:既可 以在水中发射水雷, 也可发射远程火箭, 还能喷射化学物质, 总之功能 非常强大。有了它,我们就胜利在望了。就在我准备在实验室中为机器 做最后测试之时, 一名外星人男子闯了进来。这个外星人是我们的敌 人。我知道他一定是来破坏我的机器的,但是我一点儿也不担心,因为 我已经做好准备了,胸有成竹。我打算在他破坏机器之前,先和他做 爱,等完事之后,再将他推开,这样他的计划就无法得逞了。于是,我 们俩就在实验室一角的沙发上开始做爱。但是正在这时候,他突然从沙 发上跳起来,飞快冲向前去,企图摧毁机器。我一个箭步跨到机器前, 按下防卫系统的启动按钮,打算让人机俱毁,但是机器没有任何反应。 我想一定是当时没来得及完成最后的检验及发射测试, 现在程序出问题 了。我发疯似的猛摁按钮、猛拉启动杆。就在这时,我从万分惊慌中醒 了过来。在心情平静之后,我仍然一直在想,最后到底是我阻止了他的 破坏行动,还是他成功地摧毁了我精美的机器。"

我听完后,试着给雪莉解析这个梦的含义,然而雪莉听到我的分析后却异常激动,我想这正是这场梦值得关注之处。

"你对这场梦的第一感觉是什么?"我问道,"就是说在你清醒后,你最初的情绪是什么?"

"愤怒。我非常生气。"

"牛什么气?"

"大骗子,"雪莉回答,"那个男人欺骗了我。他装出一副想和我上床的样子,让我以为他真的喜欢我,就在我的情欲战胜理智之时,他竟然把我扔到一边,起身破坏我的机器。他为了破坏我的机器而假装喜欢我。他这是在欺骗我、利用我。"

"可你不一样也欺骗、利用他吗?"我问道。

"你这话是什么意思?"

"你一开始就知道他是冲着机器来的,"我解释道,"既然你早就知道他的目的所在,那么他最后的行为应该在你意料之中呀,你为什么还生这么大的气?而且你也没表示过梦中的你喜欢他、关心他呀。所以,我反而认为,你企图和他发生性关系是为了欺骗、诱拐他。事实上,你本来不就打算在性交后甩了他,甚至杀了他吗?你本以为自己可以神不知、鬼不觉,可以如愿以偿,没想到被别人算计了。"

"不对,就是他欺骗我。"雪莉坚称,"他假装爱我,但事实上,他 根本不爱我。"

我问:"你认为这个'他'代表谁呢?"

"这个?可能是你吧。他的样子与你有些相像,头发也是金色的,个子也是高高的。"雪莉回答道,"这是我完全清醒之后的判断。"

"这么说,实际上,你生的是我的气?你认为我在欺骗你?"

从雪莉看我的表情,我断定,她一定认为我像个白痴,总讲一些众 人皆知的废话。

"我当然是生你的气,我已经跟你说过无数次了,你不够关心我。可以说,你从未知道过我心里在想什么。你用心了解过我的感受吗?"

"还有,我不愿意和你发展男女关系,是吗?"

"是的,这表示你根本就不爱我。"

"这是因为我不愿意欺骗你。"我表示,"我表达得很清楚,我根本 就没有与你发生性关系的意愿,所以不能随随便便与你上床。" "这不等于你在欺骗我吗?因为你说过你关心我的。"雪莉坚决地表示,"你一定是自以为你很关心我,但是你实际上是在自欺欺人,你从来都很自以为是。如果你真的关心我,绝不会是现在这个样子。"

我问:"如果你梦里的那个男人象征了我,那么机器又象征了什么?"

"机器吗?"

"是的,那台机器。"

"噢,这个问题我倒是没想过。"雪莉迟疑道,"我猜可能是我的智力吧。"

"你的智力的确非常人所能比。"我表示。

"我认为你就是想用那一套治疗方法,使我的智力减弱。"雪莉饶有兴致地解释道,"这一点,我曾经对你说过。你有时给我灌输一些我并不相信的事,其目的就是想借此减损我的智力及意志力。"

"但是在梦境里,你的智力似乎全用在与人争斗上了。"我表示,"你的智力确实像那台装满了攻防系统的机器,对你而言,它的用处不过就是对付他人而已。"

"对,与你这样的人交锋,确实需要我开动一下智力。"雪莉愉悦地答道,"因为你和我一样都是高智商的人,我们算得上是棋逢对手、将遇良才了。"

"为什么我非得是你的对手不可呢?"我问道。

雪莉迟疑了一下,答道:"在梦里,你不就是我的对手吗?"最后,她终于说出了最要紧的话,"因为你想摧毁我的机器。"

我表示:"如果机器代表你的神经官能症,而不是你的智力,那么我承认,我确实想要除掉它。"

雪莉大声咆哮道: "不是!"

这一声"不是"的力量之大吓得我本能地向椅子内缩去,我试探性探

起身问道: "不是什么?"

"不是象征我的神经官能症!"

我再度像泄了气的皮球一样瘫坐在了椅子上。现在我已经回想不起 雪莉那声"不"到底有多大声了,但我感觉当时她是竭尽全力对着我尖叫 的。

"你凭什么认为那不是象征着你的神经官能症?"虽然我还有点担心 她会因此而动怒,但我还是忍不住问了出来。

雪莉哭着说:"因为机器很美好。"接着,她啜泣着低声描述机器的外貌:"我的机器是美的化身,它精细复杂的构造令人叹为观止,它所具备的功能无所不包。它是我奇思妙想的结晶,是我在极小心谨慎的情况下,付出巨大的心血建造而成的。这台机器上有许多操作仪器和部件,可以算得上是一项伟大的工程,也是有史以来最完美的杰作,它不应该被毁掉。"

"可是那台机器能发挥什么效用呢?"我低声补充道。

雪莉再度尖叫道:"当然有用!它本来是可以发挥作用的,只是我没来得及测试,只要我再多有一点时间,完成最后一道工序,机器就可以发挥功效了。"

"雪莉,我认为机器就是象征了你的神经官能症,"我说道,"你的神经官能症病情严重,病况复杂,病史长久,它就像这台机器一样,使你事事不顺,不但在你需要的时候,派不上用场,而且发挥的功能越多,给你带来的麻烦就越大。此外,就像机器是你用来自我保护、对付战争的一样,神经官能症就是让你自我'保护',应付人际关系的,只不过它是通过让你与人群、父母疏远的方式来保护你。你现在需要的不是这种保护,你必须真诚地面对他人,而不是与他人对立。那台机器对你没什么帮助,它只会阻碍你,别忘了,机器只是一种专为战事而设的武器,它的功用是让你远离人群。"

"它不是只为战事而设!"雪莉发出野兽般的号叫,"它还有其他的功能呢,它可以维系和平。"

"怎么维系呢,举个例子?"我问道。

雪莉显得有点不知所措。她沉吟了一阵,似乎在记忆中搜寻着什么,然后一本正经、煞有介事地指出:"比方说,机器靠近底端的部分,有一个部件可以帮助我们修护受损的表皮,例如脚指甲周围的皮肤,在这方面,这台机器能发挥很好的功效。"

我不禁失声大笑,我知道我不该有此表现。

看到我的反应后,雪莉从沙发上跳了起来。"这台机器不是神经官能症。"她大怒道,"不允许你再这样说。这次会诊就此结束。"我还没来得及说什么,雪莉便大步走出会诊室,夺门而去。

此后的一次诊疗, 雪莉依然如约前来。梦境事件发生后, 她又持续接受了六个月的治疗, 但我们都没有再提到这场梦, 因为每当我试图把话题转向那个梦时, 她就表现出强烈的抗拒。她果真不许我再提这个梦了。

#### 不放弃病态的自我,人就会变得邪恶

雪莉在梦境中,将我定位成异族敌人;在现实生活中,对我也丝毫不加尊重。雪莉每星期接受我两至四次辅导,这样的医患关系已经超过三年了。虽然我赚了她很多诊疗费,但我问心无愧,因为扪心自问,我已经尽力向她付出我的爱了。她每每信誓旦旦地说爱我,但在潜意识里,在那个人类存放真相的场所,她一直给我贴着敌人及外来者的标签。

当然,我承认从某种意义上说,我有着跟雪莉一样的感受——也把她视为敌人。我之所以害怕与她发生性关系,很大一部分原因可能就是怕她威胁到我的安全。这种恐惧感可能就是我将她视为敌人的表现吧。我相信,虽然我与雪莉已经接触了很长一段时间,但仍然对她内心深处的某些想法不甚了然,这也是我总无法对她产生同情心的原因所在。她没有将我视为同类,我又如何会将她视为同类呢?她自始至终指责我不近人情,无法与她产生共鸣,我有时想想,她说的还真没错。也许当初我应该推荐给她一位更有同情心、与我治疗风格截然不同的医生,但是我实在想不出那个人是谁,因为有了前一位医生失败的治疗经验,我担心继我之后的心理医生也会遭遇同样的命运。

雪莉似乎经常会产生一些我理解不了的欲望。滋生这些欲望的动机 是什么?我也想不明白。由于这种"不合乎人性"的特质超出了正常心理 所能承受的范围,因此我将之贴上了"伪善和邪恶"的标签。但究竟是因 为"伪善和邪恶"才使我与她划清了界限,还是因为她与我道不同,才被 我贴上了"伪善和邪恶"的标签,我至今都没想清楚。

春暖花开、秋阳高照的美好季节,旭日东升、落日映辉的壮美景色,都无法使雪莉振作精神,能够取悦她的,只有死气沉沉的阴天。每当遇上这种天气,她总会开心地吹起口哨。但也不是所有的阴天雪莉都喜欢。温暖宜人、细雨绵绵、落英缤纷的阴天和夏日沿海地带雾气氤氲的阴天,她就不喜欢。她只喜欢单调乏味、毫无生气的阴天。三月中旬的新英格兰地区在经过冬天风雪的肆虐后,那种碎石残落、树枝断裂、土地泥泞、污雪四散的景象最能令她开心。为什么这种单调乏味、死气沉、压抑郁闷、众人皆嫌的天气却是雪莉的最爱呢?雪莉喜欢这种天气,究竟是因为这种天气令大家愁苦呢,还是她本来就喜欢这种风雨凄凄的感觉?抑或是这种气候对她来说有着某种更为特殊的意义,触动了

她的心弦?答案究竟是什么?我不清楚。

从去年起,我将雪莉确定为伪善和邪恶的人,并开始与之抗衡。但我第一次怀疑她具备邪恶的特质,是在她道出神奇机器之梦的几个月前的一天。那天我告诉她:"雪莉,你唯恐天下不乱,到处制造混乱不安,以前,你总是把这一切归结为意外,但是我现在发觉这些纷扰不安往往是你故意制造的。在诊疗过程中,你仍旧恶习不改。我真不明白,你为什么要这么做?"

"因为有趣呀。"

"有趣?"

"是的,让你困扰,我觉得真有趣。这是一种权力带给我的乐趣。"

我问:"你不觉得,靠真才实学得到的权力,比给别人制造困扰得到的权力,更有乐趣吗?"

"我不觉得。"

"你将自己的快乐建立在别人的痛苦之上,难道不会感到惭愧吗?"

"不会。我又没把别人伤得很重,只是一些小小的麻烦,不是吗?"

雪莉说得没错。据我所知,她的确从不会让别人对她咬牙切齿,顶多只会弄得别人不堪其扰、深陷无奈。她为何乐此不疲地给别人制造麻烦呢?我决定继续逼问她原因。我说:"雪莉,虽然你的毁灭特质不太明显,但是我依然认为你引以为荣的事,多少有些邪恶的成分。"

"是的,可以这么说。"雪莉答得很干脆。

"雪莉,我真不明白,"我追问道,"我都快称你为恶魔了,你为什么竟然还能无动于衷?"

"那你说我应该怎么样呢?"

"你至少可以对我的说法,表示出很难过的样子。"

"你认识什么不错的驱魔师吗?"雪莉突然问我。

我完全没料到她会这么问:"没听说过。"我呆呆地回答。

"那难过有什么用啊?"雪莉开心地答道。

我倒吸一口冷气,突然感到一阵轻微的晕眩,好像在这一回合过招中,被一流的拳击手击中了一样。但这却促使我第一次开始研究"着魔"及"驱魔"现象。这个主题很怪异,起初,我真的不知道作为研究,我应该查阅哪些书籍。后来,通过遍阅这方面的书籍,我了解到了一些作者,他们头脑清晰、做事负责,且充满爱心。我和这些作者就相关话题进行了一番讨论。于是,在四个月之后,我决定向雪莉旧话重提。

"雪莉,你记不记得几个月前,你曾经问过我,认不认识不错的驱魔师?"我问道。

"当然,对于我们谈论过的每一件事,我都记得。"

"虽然迄今为止我仍然一个也不认识,但我把这类主题的书籍读了个遍。如果你需要,我相信可以帮你找到合适的人选。"

"谢了,我现在对生物能量学比较感兴趣。"

"够了!雪莉!"我怒不可遏,"我们谈论的不是一些无关紧要的小紧张、小压力或是小焦虑,而是邪恶,这不是无关痛痒的小毛病,而是非常丑陋可憎的东西。"

"我已经说过了,"雪莉促狭地说,"我现在对生物能量学有兴趣,对驱魔术没兴趣。既然在你眼里,我都成为邪恶的人了,我很想知道你还能用什么方式来帮助我?你还能说动我,让我信服吗?还能给我我所需要的同情心吗?你的看法进一步证明了我一直强调的话:你根本就不关心我。"

我心中冲起一阵恼怒厌烦的情绪,在恢复平静后,我仍然在她的任性、自以为是及自我毁灭面前保持耐心,仍然要求自己把她当成孩子去爱她,仍然告诉自己尽我所能以一切正常的方式来关心她。这是我所能想到的唯一处理办法。但是如我所料,她反应依旧。希望愈来愈渺茫,在这种情况下,似乎我只能等待奇迹的出现,除此之外,我真不知道还有什么办法。

雪莉的精神状况极其特殊,虽然她异于常人,但她并不是精神"不稳定",相反,她的精神状况出奇的稳定。她对自己的自闭症无动于衷,从不听从医生的建议,也不愿将自己的情况据实以告。虽然她不时也会有选择地吐露一些心事,但对于有助于治疗的重要事实,她通常会加以隐瞒。在每一次会诊的整个过程中,她几乎都要尽力使自己处于主控地位。

在第421次会诊中,雪莉一反常态,她的表现令我惊喜。那天下午,她在沙发上坐稳后,一口气直言不讳地道出了内心的所有想法及感受。这令我震惊不已。雪莉的确是个表达高手,表达水平之高无有出其右者。我没有察觉到她是否对我隐瞒了什么关键讯息,暂且当她对我毫无隐瞒吧。单看她在这50分钟的表现,她绝对算得上十分配合的病人。在会诊还剩下5分钟时,我告诉雪莉,我对她如此出色的表现十分欣赏,并对此感到非常惊讶。

"我想你应该会满意的。"她说道。

我问:"你为什么突然改变作风,愿意自由畅谈,不再和我争吵、 抗争了呢?"

"我只是想向你证明,只要我愿意,我就能办得到。"她回答,"我 完全可以按你的要求自由联想、自由畅谈。"

"嗯,你确实做到了。"我回答,"而且表现得很完美,我希望你能够持之以恒。"

"不,我以后不会了。"

"不会什么?"我轻声问道。

"不会再这么做了。这是我的最后一次会诊,我已经决定不再接受治疗了,因为你并不是适合我的心理医生。"

此刻距离会诊结束还有30秒。我决定利用这仅剩的30秒时间向雪莉提出劝阻,但是她态度坚决。我请下一位正在门外候诊的病人再稍候15分钟。我希望用这15分钟的时间把雪莉劝说成功,但她丝毫不肯让步,任何话都听不进去。她认为自己需要一位"不太固执"的心理医生。看来她心意已决。最后,我只得让她离去。此后,我也曾写过几封信给雪

莉,但都未能再见到她。这个案例让我获得了非同一般的诊疗经验。

# 内心没有安全感,就想去控制外面的一切

在我与雪莉接触的这段时间中,她始终试图在我们的关系中处于主控地位。她想征服我、玩弄我。她这些欲望完全是一种从个人角度出发的权力欲。雪莉渴望拥有的权力,完全不同于那种可以改良社会、改善家庭、提升自我的权力,所以她所渴望的权力不属于高层次的力量。

雪莉的生活被那些无知、无聊且无意义的琐事所充斥,从这一点来看,她不太可能成为大人物。在如戏的人生中,她这样的角色不过是给上司添点闲气罢了。但假设雪莉继承的不是一小笔信托基金,而是整个大公司,当老板的不是雪莉的上司而是雪莉,那么,员工面临的可能就不是她的小纷扰而是毁灭性的奇特管理方式了。又或者雪莉成为人母,那么,她闹剧般荒诞的行为,很可能会造成别人的巨大悲剧。

我曾如此定义"邪恶": 邪恶就是用谎言维护病态的自我,由此积聚的一股企图扼杀生命力或活力的力量。所谓病态的自我,就是被谎言包裹着的自我。这个自我不敢面对自己的问题和痛苦,不愿正视自己。说谎的人虽然外表从容淡定,但却始终不敢去正视自己的内心,因为正视内心会让他们感受到极大的痛苦,他们不明白痛苦正是生命力的一种表现,否认痛苦也就否认了生命力。雪莉的生活之所以只像个低俗的闹剧,而并未造成恐怖的悲剧,只不过是因为她的影响力有限,没有太多供其发挥的空间而已。假如她结了婚,嫁为人妻,那么她很可能成为另一个桑德拉; 假如她养了孩子,成为人母,也许就是另一个罗太太; 又假设她主掌一个国家,那么她极可能成为与希特勒或乌干达的暴君阿敏一样的人物。

雪莉身上的邪气来自她心灵的谎言。在她的儿童时期,她没有勇气去面对恋亲冲突给她带来的痛苦,因而她在潜意识里用谎言去逃避。在意识中,她一直认为自己是无所不能的,将自己的生命停留在自己的儿童时期,拒绝接受心灵的成长。我一直在想,为什么这么多年来,雪莉一直不敢面对自己心灵的谎言?为什么她宁可选择孤僻、恶性自恋、强烈的控制欲望这些让她痛苦的手段和方式,去维护病态的自我,而不是勇敢地面对自己心灵的谎言呢?她为什么那么渴望得到他人的爱和肯定呢?我只知道,父母爱的缺失曾经让她无法面对恋亲冲突的痛苦;那么爱能给她面对自己心灵谎言的勇气吗?前面章节我们提到的撒谎成性之人,他们选择谎言逃避痛苦,很大程度上是因为他们对爱的缺失或者漠

视,如果让他们沐浴在爱的阳光下,他们能勇敢地面对谎言吗?对于这些问题,我现在实在无法给出结论。

雪莉一直活在自己的谎言之中,她害怕别人戳穿这个谎言。因为她不敢直面谎言,所以,她想控制一切。由于说谎者总是格外的任性霸道且权力欲浓厚,因此,我猜,他们强烈地渴望扩张自身的影响力。我无法肯定雪莉的影响力不足是因为她还不够撒谎成性,还是因为撒谎成性并不算无药可救。总之,所有的证据显示,雪莉虽然有邪气但还没走火入魔。在未获得明确答案之前,我宁可先相信她禀性善良。

毫无疑问,雪莉是个失败的人。虽然她未成为大奸大恶之徒,但她却是一个毫无创造力的人。尽管她幸运地继承了一笔遗产,但她却一无是处。我曾说过雪莉的人生是个"喜剧",因为她在自我毁灭,而喜剧就是把没有价值的东西毁灭给人看,但我从不认为能力差、无法正确发挥个人潜力是件可笑的事。我想雪莉对于自己的一事无成,也一定不觉得可笑。雪莉虽然智力超人,但却无用至极,然而,她对于自己的无用丝毫不以为意。她很热衷于把自己留下的一堆烂摊子交给别人去收拾,认为这是枯燥生活中的调味剂。我认为她是我所见过的最可悲的人物之一。

帮不了雪莉,我感到很悲哀。不论雪莉是否是真心实意地想来寻求"帮助",至少每次诊疗她都真真切切地坐在我面前。但她所需要的东西是我所无法给予的。她由于无法得到自己想要的东西而产生了无力感和挫败感,而我又何尝不是呢?

#### 没勇气正视过去,就不会有未来

辅导雪莉的那段期间里,我对于根本的人性之恶,一无所知。在我的专业知识领域内,没有"撒谎成性"这样的词汇,也从不曾接受以对付"邪恶之人"为主题的训练。因为对于心理医生或是任何一位从事科学研究的人来说,"邪恶"不是公认必须探讨的领域。我一直被灌输的观念是,精神病理只能用已知的疾病学或精神力学的理论来诠释,在标准化的"心理异常诊断统计手册"(Diagnostic And Statistical Manual)中,每种精神病理都有适当的命名。我从未认为美国精神医学界全然忽略人类意志中"邪恶"的本质,是件不可思议的事。从前没有任何人向我讲述过与雪莉类似的个案,因此在辅导雪莉时,我时常感到措手不及,如婴儿般无助,丝毫不知该如何应对。

雪莉的个案让我获得了丰富的经验教训。毋庸置疑,是她使我萌生 了写作本书的动机。

我们的心理学研究领域,迫切需要对"邪恶"进行探知,然而,这些年我从雪莉身上所获得的心得,对于这方面的贡献太微不足道了!如果有机会让我重新再辅导雪莉一次,我将会以截然不同的方式来处理,相信结果会更令人满意。

首先,我会以更敏捷的速度和更自信的态度,探究雪莉性格中所包藏的谎言,而不是受强迫型神经官能症的误导,把她当作一般的神经官能症个案处理;也不会受雪莉自闭症的误导,怀疑自己是否发现了精神分裂症的怪异变体;更不会在陷入九个月的彷徨困惑期后,又投入一年多的时间往恋亲冲突的方向,做无用的诠释。虽然,最后,当我将雪莉根本的问题归为伪善和邪恶时,我也仅能以试验的性质进行治疗,毫无权威感可言,但后来证明,当时我所归纳出的带有试验性质的结论全部是正确的。所以,我认为心理治疗不应该忽视"伪善和邪恶"这个特质。如果可以重新辅导雪莉一次,我相信用不着三年,只消三个月我便能发现雪莉的问题症结,并得到令人满意的治疗效果。

我在一点点追溯自己的困惑感时,发现激起他人的疑惑困扰正是伪善和邪恶的特征之一。在辅导雪莉的第一个月,我便已经察觉自己充满了困惑,但我当时却认为这可能是由于自己太不聪明所导致的。在整个第一年的治疗中,我从没认为我的困惑重重,是雪莉特地给我制造的。

换作今天,我就会先大胆地假设一下,然后再用最短的时间加以求证,从而快速地得出正确的诊断结论。但以上述这种冷静的方式来处理雪莉的个案,会不会逼得她退出治疗?显然不无可能。

现在想想,雪莉当初为何前来治疗?她口中所说的想要寻求帮助的原因,概不可考。反倒是她所显露出的想要玩弄我、引诱我的企图,昭然若揭。后来,她为何坚持接受长期治疗?答案似乎是,我让她产生了继续玩弄我的兴致和有朝一日终能引诱我、拥有我并征服我的希望。最后,雪莉为何又放弃继续接受治疗了呢?最明显的原因应该是,在我逐渐掀开雪莉的底牌后,她察觉出引诱我、将我玩弄于股掌的可能性愈来愈小。

如果在疗程初期就明白了这些真相,那么,我不但可以及早察觉出 雪莉的撒谎成性,而且还可以蓄足与谎言对抗的力量。但如此一来,雪 莉极可能会老早就高举白旗,放弃这场根本赢不了的"会战",当然,她 继续接受治疗的可能性也不一定一点儿都没有。

我认为雪莉并非无药可救,真正的伪善和邪恶之人是不太可能委屈自己接受精神治疗的,因为这样的洗礼会让他们的丑陋显露无遗。雪莉之所以愿意担此风险,有可能是因为她有击垮我的信心,也有可能是因为在她内心深处还存在着被救助的渴望,毕竟她不属于穷凶极恶的类型。通常,上述两种可能性是同时存在于一身的。人都是矛盾的结合体——至少有些伪善和邪恶是经常处于矛盾冲突的状态之中的。因此,说到雪莉愿意接受治疗的原因,我个人的假设是,她既想征服我,又想被拯救。

只是,比起被拯救的欲望,雪莉的征服欲似乎更强一些。然而,如 果我以更智慧的态度来面对雪莉,她渴望被拯救的一面就能凸显出来, 她就会心甘情愿地屈从于自己的良知吗?这又牵涉到威权的问题了。在 过去这些年中,我发现伪善和邪恶的人格外服从威权,我不知道原因何 在,但这一现象确实存在。然而,要想驾驭伪善和邪恶之人,这种威权 的力量必须无比强大。除了有渊博的知识做后盾之外,还需要具备一种 无坚不摧的强大心理力量,而这种强大的心理力量仅能凭爱而生。辅导 雪莉时,我确信我具有这股爱的力量,只是因为知识不足而失效了。如 今我已然掌握了知识,如果再有机会,我仍乐于辅导雪莉,只不过一想 起又要投注一次巨大的能量时,我禁不住打了个寒战。

然而,真爱的本质不就是牺牲与奉献吗?以前我从来就没真正具有

过与雪莉的谎言正面交战的信心,因为我了解,如果真正与谎言交战,就必须做好心力交瘁的心理准备,甚至伤口可能永远无法痊愈。但换作是今天的我,则会迅速以威权的力量凌驾于雪莉的谎言之上,并尝试着直接道出雪莉内心的恐惧。我曾经指出,我们应同情撒谎成性之人,而不要憎恨他们,因为他们完全生活在恐惧的阴影之下。表面看来,雪莉似乎无所畏惧,对于普通人焦虑不安的事物,诸如汽油用光、开车迷路、调换工作等,她毫不上心。但如今我了解到,她那茫然无知、强作镇定的面具背后,掩藏了不为人知的恐惧——她害怕控制不了我与她之间的关系。她要我肯定她,是因为她害怕自己不值得肯定,她要我爱她,是因为她担心自己不值得被爱。

因此,在探究清雪莉伪善和邪恶的特质后,我紧接着要直接指陈出雪莉的恐惧,并要她认清自己的恐惧。我会对她说: "天啊!雪莉,我不知道在这样的恐惧之中,你如何能生存下去。对于你所处的无止无休的恐惧状态,我一点也不羡慕,更不愿意和你有同样的遭遇。"过去,面对雪莉不断索要的关心,我无法给予,但如今,我可以了。当然,对于我所施与的关心,她可能会一概否决。但除此之外,我还能给予她我发自真心的怜悯之情,这种怜悯可能最终会使雪莉恍然大悟,发现自己的确迫切需要治疗。

如果换作今天,一旦察觉到雪莉流露出渴望被拯救的迹象,我会立刻给她勇气,以我的爱给她勇气。我相信爱能给她勇气,让她勇敢地战胜心灵的谎言。

心灵的谎言让雪莉不择手段,疯狂地维护病态的自我。但正因为此,她暴露了撒谎成性之人的弱点——缺乏战胜谎言的勇气,也让我们找到了救赎他们的可能和希望。我要说,撒谎成性之人不是无药可救的,而每一个人,都应该用心中的爱,给予他们勇气,让他们勇敢地面对过去,走出谎言,获得灵魂的救赎,获得心灵的成长。这将是本书最后一章将讲述的内容,也是本书的主旨和意义所在。

爱,而且只有爱,

才能给我们最终战胜谎言的勇气。

People Of The Lie

# 第6章 勇敢地面对谎言

圣人有坚强的意志力,这种意志力表现为坚定不移地改变自己,持续不断地拓展自己,一步一步地完善自己。在这个过程中,他们会不断放弃旧我,拥抱新我,任何力量都无法阻止他们的改变。大恶之人也有坚强的意志力,这种意志力体现为不遗余力地拒绝改变,他们抱着旧我不放,顽固坚持病态的自我,不择手段去摧毁别人。

圣人喜欢改变,大恶之人害怕改变。

圣人改变的是自己,走的是一条修行的路。他们通过完善自己,可以感召别人,唤醒别人的良知,给别人以指引。与之相反,由于大恶之人害怕改变自己,所以便会去改变别人。他们不择手段去控制别人、压制别人,甚至毁灭别人的生命。

 年人抱着奶瓶不放一样,无疑是一种病态。亨利抱着过去不放,他年过 半百,依然像个孩子,什么事都依赖妻子;雪莉抱着过去不放,她已经 成年,却还像一个想要吃奶的婴儿一样,只考虑自己的需要,不考虑别 人的感受。

所谓谎言,就是掩盖真相,使自己的认识与实际情况不符。过去的已经过去,你抱着过去的自我不放,与现在的情况不相符,甚至完全脱节,这就是谎言。心理医生让病人放弃过去的自己,就是要揭穿他们的谎言,帮助他们勇敢面对现实。那么,为什么人会抱着过去的自我不放呢?有两个原因:一是过去的自我被溺爱,自己感觉很舒适,不愿意去改变,这种懒惰的心理注定会阻碍成长的道路;二是过去的自我没有获得父母的爱,甚至还遭到伤害,内心充满了恐惧。雪莉就属于第二种情况,她不敢面对过去的自我,是因为过去的自我会让她感到害怕和恐惧。换一种说法,在雪莉的心中,一直存在着婴儿时期的恐惧,只有面对这种恐惧,才能最终释放恐惧。雪莉不愿意面对恐惧,一方面使得恐惧紧紧抓住她,另一方面她也紧紧抓住了过去。可以说,雪莉的一切行为,她控制我的欲望和恶性自恋的心理,都是来源于童年时内心的恐惧。

内心有多恐惧, 表现在外的行为就有多顽固。

如果你想更生动地理解这一点,不妨回忆一下,当你试图把不会游泳的儿子放进游泳池时,他所表现出来的坚定和顽固,似乎九头牛都无法推动他。所以,坚持病态自我的人,常常也会表现出坚强的意志力,不过,这种坚强更多的是傲慢自大、恶性自恋、一意孤行和横行霸道。

承认病态的自我需要勇气。佛教有一句名言:"苦海无边,回头是岸。"雪莉是恐惧的,也孤独的,亨利是痛苦的,也是绝望的。如果亨利不痛苦,他就不会三番五次选择自杀。那么,在无边的苦海中,怎样获得解脱呢?这就要"回头是岸"。回头是岸,意味着勇敢地回到过去,在承认过去自我的基础上,放弃旧我,获得新我,促使自我不断拓展和完善。实际上,对真实的自我来说,这个过程,就是一个逐步揭开谎言、放弃自欺欺人、回归真相的过程。回头是岸需要勇气,如果我们缺乏勇气,不敢回头面对过去,继续用谎言来掩盖真相,坚持病态的自己,那么,就会永远在苦海中挣扎,甚至成为邪恶的化身。

# 为什么天使会变成魔鬼

一提到邪恶,人们自然会想到魔鬼撒旦。大家都知道撒旦是魔鬼, 是邪恶的化身,但却很少有人去研究撒旦的邪恶是如何形成的。

要回答这个问题,先让我们来翻看一下有关撒旦的神话。最初,撒旦是上帝的副官,是天堂中众天使之首,也是既漂亮又可爱的晨星。撒旦代表上帝,负责通过考试来提升人类的灵魂,就像我们让小孩在学校接受测验促进他们成长一样。撒旦被称为晨星,就是因为他原本是人类灵魂的导师,是指明方向的掌灯者。

然而,一天,上帝觉得如果要进一步提升人类的灵魂,除了进行简 单的考验之外,还需要有更进一步的措施,于是就要求耶稣基督和撒旦 分别提交一份计划书。撒旦的计划书很简单:"上帝只需派一位具有赏 罚能力的天使到人间,严格管束人类,就不会出现管理的麻烦了。"耶 稣的计划书与撒旦截然不同,很有想象力:"使人类拥有自由意志,走 自己的路, 让我带着爱心去体察人世间的生活, 与人类共生死, 做人类 的榜样, 启发他们如何享受生活, 让他们知道上帝对人类的关爱。"上 帝认为耶稣的计划书很有创造力,就采纳了。但在撒旦看来,上帝不采 纳自己的计划, 无疑是在批评他, 认为他不够完美。这种不被上帝接纳 和肯定的感受令撒旦非常痛苦。当然,如果撒旦能够承认自己的缺陷和 不完美,勇敢面对自己的问题,那么,他自己的能力就会得到极大的提 升。但遗憾的是,撒旦不愿意承受自己不完美的痛苦,拒绝承认自己的 缺陷和不足, 选择用谎言来欺骗自己。他认为自己的计划是完美无缺 的,过错只在上帝和人类身上,而根本不愿意去正视自己,反躬内省。 为了维护自己病态的完美,撒旦陷入了骄傲和恶性自恋之中。他无法接 受上帝的这一安排,把这一安排看作是不可忍受的奇耻大辱。不可一世 的撒旦拒绝服从上帝的决定,背叛上帝另创一派。万般无奈之下,上帝 只得把一意孤行的撒旦逐出天堂, 贬入地狱。这位过去掌灯的晨星坠入 黑暗的深渊,沦为了魔鬼。

关于撒旦的神话故事, 生动阐释了邪恶的起源。

以前,撒旦是天堂中位居第一的天使,但是,由于他没有勇气面对自己的缺陷和不完美,不敢去承受不完美带给自己的痛苦,便选择用谎言来掩盖自己,以维护虚假的完美。换言之,当撒旦发现自己的缺陷和

不完美时,内心十分痛苦,他不愿意承受这种内心的煎熬,就把怨气和责任推在了别人身上,从而成为了地狱里的魔鬼之王,而耶稣则成了替罪的羔羊。在地狱中,撒旦背叛上帝,展开了复仇之梦,号召堕落的天使加入它的阵营,听命于他,并不断与上帝作战,抢夺人的灵魂。曾经提升人类灵魂的撒旦,最终成为了毁灭人类灵魂的魔鬼。在与人类灵魂对抗的战争中,撒旦处处与基督为敌,始终把基督耶稣当作他的敌人。但是,耶稣与撒旦却有着根本的不同,耶稣代表了朝气勃勃的生命,撒旦则用谎言和邪恶去摧毁人的生命力。

但是,尽管撒旦拥有强大的邪恶的力量,但是他却只能控制那些不敢面对自己内心的人。不敢面对自己的内心,意味着灵魂的丧失。撒旦能够控制的正是这些失去灵魂的人。在第一章中,乔治不敢面对自己的内心,不敢去承受内心的恐惧,结果便把灵魂交给了魔鬼。同样,亨利不愿掌控自己的灵魂,他在将灵魂交给妻子管理的同时,也就等于把灵魂交给了魔鬼。雪莉不敢面对童年的经历,找不到真实的自己,也就失去了灵魂。失去灵魂的人,什么事情都能干得出来,所以,他们注定是邪恶的人。

相反,如果我们勇敢面对自己的内心,敢于正视自己的缺陷,敢于承受不完美所带来的痛苦,那么,我们就能在接纳真实自我的基础上拓展自我界限,获得心灵的成长和心智的成熟。正视自己的过程,是一个逐步面对真相,逐渐戳穿谎言的过程。由于人性中存在着许许多多的缺陷和弱点,如懒惰、恐惧和骄傲等等,所以人们往往不愿意面对现实,承受痛苦,总是用谎言来逃避。撒旦正是利用了人性中的这些弱点,才得以控制人们。一旦戳穿了内心的谎言,撒旦也就失去了邪恶的魔力。从这个角度来说,撒旦是什么?撒旦就是谎言,就是不敢面对自我的懦弱和懒惰心理,用"谎话连篇的魔鬼"来描述撒旦是再贴切不过的了,撒旦其实就是撒谎成性的化身。

相信谎言,撒旦就会复活;戳穿谎言,邪恶就会消失。

心理治疗的过程就是驱除内心谎言的过程,一位患者病愈一星期后,曾惊讶地对心理医生说:"我有点明白了,心理治疗就是一种驱谎术!"此言不虚,心理治疗只有一个目的:揭开潜伏于患者内心的谎言,然后,赶走谎言。不过,这绝不是一件容易的事情,心理治疗的过程充满困难,而且危险重重,原因在于,谎言能掩盖真相,让人逃避问题和痛苦,很少有人敢于直接面对。大多数时候,当心理医生触及到问题的核心时,病人都会极力反抗,其力量之大,让人惊讶。当我指出鲁

克的父母需要心理治疗时,他们恨不能宰了我;当我指出桑德拉不希望亨利长大时,她那愤怒的神情;同样,当我对雪莉说,那台美丽的机器象征着她病态的自我时,她那声嘶力竭的否定……这一切都证明戳穿谎言需要勇气,患者必须经过一番惊心动魄的挣扎,才能治愈。然而,由于人们普遍缺乏面对自己的勇气,所以,我才说这是一条少有人走的路。

不敢面对真实的自我,人就会选择谎言;选择谎言,意味着失去自我,出卖灵魂;而一个没有灵魂的人则会无恶不作。所以,只有勇敢揭穿谎言,我们才能消除邪恶。

从根本上来说,邪恶是一种心理疾病。心理疾病的形成有一个过程,同样,治疗心理疾病也需要一个过程。在一般的案例中,最重要的步骤往往发生于患者首次决定与心理医生会面的那一刻。因为在这样的情况下,通常患者已自认有病,下定决心对抗病魔,积极寻求专业的救助。心理治疗需要勇气,实际上,寻求心理治疗的人往往都是一些勇敢的人,事实上,有些患者甚至令人非常敬佩,我已经指出过,他们前来接受治疗完全是因为他们与心中的谎言苦斗了数年。一位心理医生在治疗了一位病情严重的患者后说道:"我从没见过如此勇气十足的人!"

对很多人来说,心理治疗的初期通常痛苦而漫长,这段时间被称之为"伪装期"。我的经验证实了这一说法是真实的。所谓的伪装是指把谎言潜藏于心,不愿见光;一旦施以心理治疗,假面具被拆穿之后,谎言的罪恶也必定暴露无遗,赤裸裸现出原形。心理医生与患者交谈沟通,其目的就是要寻找到病人的真面目,再一步一步揭穿他的伪装。谎言好像有一股魔力,足以使心理医生和患者的对话含混不清,以至不知所云。当心理医生越来越有主见,更具备了拒绝随波逐流的定力之后,患者的真实的自我才会突然显露原形,假面具最后才会被揭穿。

心理治疗过程中最关键的时刻,就是直指内心,赶走谎言。大家一定还记得我在治疗乔治时所采用的方法吧,我先沉默了一会儿,因为保持沉默能让病人面对自己的内心,医生不做任何辩白,病人在孤独寂寞之中,极度渴望培养人际关系。所以,有时沉默也是一种疗法,它能够鼓励病人流露出真实的自我。接着,我便直接指出乔治是个懦夫,缺乏面对自己的勇气。当乔治意识到这些之后,心中的谎言也就被戳穿了。谎言最害怕的是见到阳光,让谎言见到阳光是心理医生的责任。但千万不可心急,不可草率从事。我亲眼目睹许多治疗的失败,都是因为最初进行得太快太急。

一位病人在治疗之后说:"我搞不清楚心理治疗是怎么一回事,但是一直深藏在我内心那冷酷无情的症结,如今已消逝了。我发现自己可以成为一名称职的母亲了。难以想象的是,我觉得这次治疗不是封闭的,而是与整个世界相关的。"在此,我要向这些勇敢的病人致意:他们与撒旦抗争所经历的痛苦煎熬以及表现出的勇气,不仅为他们自己,也为人类赢得了伟大的胜利和荣誉。

#### 过分依赖集体, 个人的心智就会退化

上帝赋予人自由意志,也就是赋予了人自主选择的权力。人生是由一个接一个选择组成的,不同的选择导致不同的人生。但不可否认的是,伴随着自主选择,人也就有了更多的烦恼和痛苦。选择是一件令人烦恼和痛苦的事情。首先,选择,意味着放弃。选择一条路,意味着要放弃其他选择。由于人们不愿意放弃,所以,每当面临选择时,内心总是充满了烦恼和痛苦。其次,选择会产生结果,人们必须为自己的选择负责,并承受选择所带来的结果。当然,好的结果让人欣喜,但坏的结果不仅会招致别人的指责、埋怨,也会让自己陷入懊悔和自责之中,令人痛苦不堪。许多人不愿意承担选择所带来的痛苦,便会把自主选择的权力拱手让给了别人。这就是弗洛姆所说的逃避自由。

逃避自由的人放弃了自主选择的权力,也就放弃了独立思考的能力,这意味着他们将失去独立的自我,失去自己的灵魂。一个没有灵魂的人就像一张破碎的纸片,盲目地追逐着每一阵风,完全失去了掌控自己的能力,最终会成为魔鬼撒旦的工具,干出许多邪恶的事情。

军队是最容易让人放弃自主选择权的地方,在这里,人不需要有自由意志,长官的意志就是士兵的意志,集体的利益高于一切,服从是他们的天职。所以,有权力动用军队的人必须是正义的人,如果军队被邪恶的人掌控,那么,这些没有自由意志的人,也会不加思考去执行邪恶的指令。为了具体说明这一点,下面我将向大家讲述发生在越南一个小村庄的事。

1968年3月16日清晨,越南一个名叫"美莱村"的小村庄,安静祥和。

村民们像往常一样起床、烧水、做饭……炊烟从一间间屋顶袅袅升起。这是一个美丽的村子,村民们祖祖辈辈都生活在这里。

然而,就在这时,由500人组成的一支美军却悄悄包围了这个村 庄,包围圈越来越小,最后缩到了那些正在升起炊烟的屋子。接着,令 人恐怖的一幕发生了:这些全副武装的美军士兵,用各种不同的武器不停地向民房内扫射,顿时,安静祥和的村庄被笼罩在了一片血雨腥风之中。屠杀一直延续至次日清晨,至少五六百名村民惨遭屠杀。

据估计,参与这次屠杀事件的美军共有500多人,但实际扣动扳机的只有50人,大约有450多人一直在一旁观看了整个屠杀过程。

这就是震惊世界的"美莱村屠杀事件",参与屠杀的部队名为巴克特造部队。

人们不禁会问,为什么这支美军会向手无寸铁的村民开枪呢?为什么在屠杀事件发生后的整整一年中,军队内竟无一人揭发在美莱村犯下的残忍行径呢?这桩惨案发生一年之后,才被一位名叫莱登豪尔的人披露了出来。直至此时,美国社会大众才得以获悉美莱村屠杀事件的始末。莱登豪尔本人并非巴克特遣部队的一分子,他是从一位曾经到美莱村执行任务的朋友口中得知此事件的。

1972年春,美国陆军参谋长下令,由军医总部指派三名心理医生组成委员会,调查清楚造成美莱村屠杀事件的心理因素,然后再根据调查结果,提出建议。他们希望能通过一些心理学上的手段,防止类似暴行的再次发生。我受命担任的就是调查委员会主席一职。经过一系列的调查研究,我们有了不少发现,并根据调查结果提出了相关建议。

为什么这些美军士兵会那样没有人性呢?难道他们本来就邪恶吗?其实,就那些参与屠杀的个人来说,他们并不一定邪恶,许多人都是心地善良之辈。然而,就是这些人加入集体后,却会变得如此邪恶,为什么会这样呢?为什么一些善良之人一旦进入了集体之中,就会变得毫无人性呢?原因就在于他们放弃了自由意志,把一切选择的权力都交给了集体,与此同时,他们也把选择的痛苦和责任交给了集体。换言之,过分依赖集体,个人的心智就容易退化,他们会把自我消失在集体里,把自己的灵魂出卖给集体,成为一个没有灵魂的人:集体让他们向东,他们就向东,集体让他们向西,他们就向西,自己不需要为自己的行为负责。可怕的是,如果这个集体出了问题,他们就会变得邪恶。

#### 一个人疯了不可怕,一群人疯了才可怕

疯子,就是指那些对现实失去了判断力的人,他们的言行不符合实际情况,与现实完全脱节。比如,明明是一个普通人,却硬说自己是天才,这就是疯子。当然,由于大脑出了问题,人会对现实失去判断力,成为生理上的疯子。但是,更多的人则是由于心理上的问题,使自己的行为脱离了实际。具体来说,这些心理问题,就是不敢面对真实的自己,用谎言来自欺欺人。乔治不敢面对自己的痛苦,结果就会臆想出一些不存在的血腥场景,使他的行为变得疯狂。同样,雪莉不敢走出童年的阴影,结果她的行为就像一个任性的婴儿,只考虑自己,不考虑别人。我们说,婴儿任性是可以的,但是已经成年的雪莉依然在用童年的心智模式来处理成年人的问题,这就严重脱离了实际,所以,雪莉的行为让人不可理喻。

一个人脱离实际之后,他的行为会变得疯狂;一群人脱离实际之后,这一群人的行为都会变得疯狂。巴克特遣部队就是一群疯了的人。他们脱离实际情况,把普通民众当成敌军,与事实完全不符,从而造成了惨无人道的屠杀。那么,究竟是什么力量使这支部队变得如此邪恶呢?也许,病态的集体荣誉感是一个重要的原因。

前面我们说,邪恶的人不愿意改变自己,他们抱着病态的自我不 放,陷入了恶性自恋之中。为了维护病态的自己,他们不管不顾,不惜 去控制别人、压制别人,甚至扼杀别人的生命。同样,集体也会陷入恶 性自恋之中。一些集体为了维护自己的荣誉和利益,不惜牺牲别人的利 益,践踏别人的生命。巴克特遣部队就是陷入恶性自恋的集体。巴克特 遣部队的任务是搜索和消灭敌人,相对于其他军队来说,巴克特遣部队 仓促组建,没有任何战功,毫无荣誉可言,其自身存在着很多问题。这 支军队到越南执行任务以来,不曾搜索到敌人,却误入对方雷区,损兵 折将无数,这令集体的荣誉感严重受挫。如果是正常的部队,这时,集 体就应该认真反思自己的问题,这样才能提高部队的能力。但是,巴克 特遣部队却陷入了恶性自恋之中,为了掩盖部队有辱使命的污点,他们 找不到敌人,却人为地制造出敌人,把平民当成了敌人。很多时候, 一个集体为了维护自己病态的荣誉感,或者是为了掩盖集体内部的矛盾 和问题时,都会向外去寻找对手和敌人,故意"制造敌人"或憎恨"外围 集体"。那么,为什么这些集体不敢面对自己的问题呢?因为面对集体 内部的问题,集体就容易陷入混乱,缺乏凝聚力。凝聚力是一个集体存 在的核心,消弱个体的目的,是为了增强集体的凝聚力,也就是说,个人在集体中的退化正是集体凝聚力的来源之一。这种集体凝聚力有一股强大的力量,它可以让各组成分子结合为一体,行动一致。如果集体凝聚力消失,大家行动不一致,集体也就开始瓦解,不再是集体了。我们说,圣人与大恶之人的区别在于,圣人喜欢改变自己,大恶之人喜欢改变别人。同样,正义的集体敢于正视自己内部的矛盾和问题,他们不掩盖真相,而是勇敢地面对现实,通过改变内部来提高集体的凝聚力;相反,邪恶的集体则总是掩盖内部的矛盾和问题,他们擅长激发起本集体对外部敌人的憎恨,这样一来,集体成员就会将注意力由内转向外,集中于外围团体的"罪过"上,从而轻易地忽略团体内的问题。第二次世界大战时,希特勒利用犹太人作为代罪羔羊,德国人就忽视了自己国内的问题。巴克特遣部队也是这样,为了掩盖自己的问题,转移矛盾,增加集体的凝聚力,在将领的激励下,这个集体严重脱离实际,从而变得疯狂,不惜把平民制造成敌人,以屠杀冒充战功。

所以,一个人疯了不可怕,可怕的是一群人都疯了。

# 一群人疯了可怕, 但最可怕的是整个国家都疯了

在美莱村事件中,行凶者是个人,下命令及执行者也是个人,为什么在集体中这些人的心灵就会退化到如此地步呢?因为在集体之中,个人往往会依附于集体,将自己的道德责任推诿到集体或其他成员身上,从而逃避自己的责任。从这个角度上来说,集体在一定意义上,就是一个可以逃避问题和责任的地方。如果说单独的个体还知道自己行为的不义的话,那么,集体内的个体则容易对于自己的行为缺乏基本的判断力。所以,在集体之中,个人的心智极容易退化,极容易对自己的过错和罪行浑然不知,并由此而变成一个邪恶而不自知的人。这也告诉我们一个道理,在一群疯了的人中,一个正常的人很难保持理智。

疯子的行为不切实际,是因为他们抱着病态的自我不放。抱着病态的自我不放,也就是我们所说的恶性自恋。集体会陷入恶性自恋,同样,一个国家也会陷入恶性自恋。在越战中,美国整个国家都陷入了恶性自恋之中。恶性自恋,意味着不敢面对真实的自己,用谎言来掩盖真相,表现在外的行为就是疯狂。

对于恶性自恋的国家来说,失败是无法接受的。我们都知道,"失败"会使人痛苦,而痛苦往往会让人变得邪恶狠毒。实际上,"失败"的痛苦能够让我们通过自我检讨及自我批评的方式获得心灵的成长。但很多遭受失败的个体因为不敢接受自我批评,在失败之际往往迁怒于人,把责任推卸给别人。这其实就是以谎言来掩饰失败,去抚慰失败的痛苦。这样的现象也会出现在国家中。国家的自我批评会损及国家的荣耀及凝聚力,所以,一些国家的领导人在失败时,都会设法激起国家对外国人或敌人的恨意,借以强化群体的凝聚力,于是,邪恶的行为就会产生。

在越战进行到1967年底时,美国军队之所以以恶毒的手段,无所不 用其极地对付越南人,就是为了发泄他们自尊遭受蹂躏的怨气,就仿佛 一个恶性自恋的个体在自己的完美形象不保时,不顾一切地去毁灭那 个"挑战"其完美形象的人。那时,稍有间谍之嫌的越南人便会饱受凌 虐,不论是已经丧命还是一息尚存的越南军人都要被绑在武装部队的装 甲车后拖着走。此时,美军的残暴已达到了极致。到了1968年初,美国 军队在越南的豪气已经丧失殆尽,军队的尊严受到了严重的打击。就在 这时,骇人听闻的美莱村屠杀事件发生了。美莱村屠杀事件无疑是绝无 仅有的重大恶行,然而,我十分怀疑,那只是当时的美国部队在越南各地犯下的无数罪行之一。而这一切罪行,都是因为军队的恶性自恋,他们不愿意承认自身的失败和不完美。不仅如此,美国社会和国家都陷入了恶性自恋之中,他们不能容忍越南对他们自身的完美形象进行破坏。为了维护国家的形象,美军不惜以更大的邪恶力量,摧毁着人类赖以生存的社会和自然,也摧毁着无数无辜的生命。

恶性自恋,就是不愿意改变,也包括改变自己的观念。人的观念具有某种惰性。这种惰性是指人一旦形成一种观念和心智模式,便不愿意去改变。在既有观念的指挥下,人一旦行动起来便会奋不顾身,即使错误昭然若揭地摆在眼前也不愿改变。这时候,错误的观念其实就构成了谎言,人之所以将错就错,就是因为惧怕改变观念,因为那将花费相当大的气力,并需承受痛苦。一个人要想改变观念,首先要有自我怀疑及自我批评的心胸,敢于承认自己长期以来深信不疑的想法也许并不正确。在改变的过程中,我们的内心会产生各种纠结和困惑,这种滋味很不好受。但也正是因为如此,我们才会变得虚怀若谷、毫无偏见,不断地学习和思考,忠于事实。也就是在这个过程中,我们的心灵成长了,自己也变得更加成熟。但是很可惜,很多人在这条路上拒绝改变,他们选择用谎言去掩盖真相,以此逃避心灵成长所需承受的痛苦。

美莱村事件发生时,美国的约翰逊政府就是一个选择了谎言的政府。同绝大多数庸庸碌碌的个体一样,他们从不心存疑惑,也没有"自我怀疑及自我批评的心胸",他们认为过去20年发展形成的"共产主义威胁论"至今仍然适用。尽管无数证据显示,此观念已经不符合当前形势了,但他们却不予理会。对他们来说,蒙上眼睛,不去承受观念改变的痛苦,更省事、更容易。他们选择用谎言自欺欺人,其实质是对于自我审视的抛弃,是一种极度的恶性自恋。对于一般人来讲,当证据呈现在眼前时,他们往往能够忍受住自我形象受挫带来的伤痛,承认自己确实有改变的需要,并修正自己的观念。但是整个国家恶性自恋的程度却远远超过个体,在面对真凭实据时,他们不但没有勇气自我批评,反而会设法去摧毁证据。他们这么做的目的就是为了维持谎言,维持谎言背后虚幻的完美。

这再次证明恶性自恋终将导致邪恶。邪恶源于谎言,邪恶之人最大的特点就是撒谎成性。约翰逊总统显然不愿美国人了解他以美国大众的名义,在越南的所作所为,因为他明白欺骗选民是件邪恶的事,一旦暴露,势必不见容于美国人民。所以他选择了掩人耳目,这也恰恰证明了

他深知自己所犯下的恶行,因此,他也是一个伪善和邪恶的人。

然而,我们若就此将当时种种的恶行完全归罪于约翰逊政府,不但是推诿,而且是罪恶。当时,并不是每一个人都被蒙在鼓里,有部分民众不久便发现政府的"邪恶残忍勾当",但为何他们中的绝大多数不但没有气愤填膺,甚至对越战的性质丝毫不加关心呢?即使大多数人是被欺骗的,我们也必须自问一下,为什么约翰逊总统可以瞒天过海,将我们骗得团团转?

于是,我们又不得不回到人作为个体,在国家这个大的群体中,以谎言去逃避自我成长的痛苦这个事实。他们乐于让政府全权代理,正如群体中的绝大多数分子赞成由少数人行使领导权一样。美国的恶行,除了源于美国人民的个体意识的退化,更源于美国公民也沾染了约翰逊总统的恶性自恋。美国民众自以为美国的观念和政策一定不可能出错,因为美国政府必定知道其职责所在,毕竟政府是人民选举出来的,不是吗?他们认为美国政府必然善良、诚实且公正,因为他们均是一流民主体制下的产物,绝不可能犯大错,所以只要是我们的总统、专家及政府幕僚制定的决策,势必正确无误。我们不就是世界上最伟大的国家、自由世界的领袖吗?但现实呢,美国公民不过是在自欺欺人,在用谎言虚构国家的自尊和完美。

美国虽大,但仅是人类社会中的一个群体,并非全体,确切地说, 美国只是人类无以计数的政治群体中的一个(我们称为国家)。美国人 的恶性自恋倾向其实是我们全人类的通病。作为人类,我们必须时刻提 醒自己,我们只是这个星球上众多物种之一,我们必须设法改掉自己妄 自尊大、自以为是的恶性自恋倾向。

我们要时刻牢记,恶性自恋会导致邪恶,而邪恶与杀戮又是一对孪生兄弟,因为邪恶是为了护卫或保存个人病态自我的完整,而运用各种方法毁灭、迫害他人的行为,所以邪恶是生命活力的反面。美莱村事件之所以被我当作群体谎言的典型案例,就是因为它是一次骇人听闻的屠杀行动。但如果这次屠杀仅是一次过失而已,我绝不会在这上面大做文章的,关键是它背后有一个真正可怕的凶手——战争,因为在绝大多数情况下,战争是一种被大家接受的国家政策,也就是说,战争是一种合法的屠杀,因此,当大家对战争无动于衷时,邪恶与杀戮就开始了。

今日,战争几乎与国家种族尊严画上了等号,而我们所谓的民族主义不过是恶性的国家民族自恋。以自己文化为荣,又不排斥其他文化的

健康心态,则较为少见。不论有意或无意,我们都教导过我们的子女应该怀抱这种国家民族的自恋情结。由无数线条勾勒成的世界地图高悬于每间美国教室的黑板上方,美国赫然位于地图的中央。我们从没想过这样的教育会导致多么荒谬可笑的后果。因为这种以自我为中心的恶性自恋,一旦在国家民族自尊等合理化的外衣下滋长,就可能根深蒂固,不可动摇。而一旦有某种力量要撼动这种病态的信念,那么战争就将随之而来。

我很想以单纯的心态去看待战争。我承认在人类历史中确实存在过为了道德正义而不得不发动的战争,虽然这样的情况寥若晨星。但即使是这样,我也仍认为"不要为了目的,而不择手段",这是一个放之四海而皆准的伟大道德原则。

我们这一"文明"的国家就是这样变成邪恶之国的。不仅美国是这样,其他的国家也是这样;不仅过去如此,未来可能仍将如此。除非我们能连根铲除人性中恶性自恋的毒瘤,否则战争无法避免。

# 勇敢地面对谎言

恶性自恋的人缺乏面对真实自我的勇气,所以,才会选择用谎言来自欺欺人。与此同时,恶性自恋的人害怕改变,所以,才会疯狂地去改变和控制别人,甚至不惜屠杀无辜的生命。不管是对个人,还是集体,抑或是整个国家,勇气都是一个关键词。只有勇敢地面对自己的问题,才能解决问题;只有勇敢地面对谎言,才能忠于事实。

美莱村的屠杀事件从表面上看,是一种凶残的行为,但其实质则是一种懦弱的表现,因为他们缺乏面对自己的勇气,不敢承认集体存在的问题,才将矛盾转移到外面虚假的敌人身上。当然,美莱村的屠杀事件并不是一个偶然的突发事件,邪恶并不只是在1968年的某一清晨在地球的某一隅爆发了一次而已,这种邪恶可能随时出现在世界各地的任何一处。同样,邪恶不仅出现在军队,它也会出现在任何人身上。

总之,不能勇敢面对自己的问题,就容易产生邪恶。

在父母与儿子之间,鲁克的父母不能勇敢地面对自己的问题,结果就会压制鲁克,把鲁克培养成了一具行尸走肉。在夫妻之间,桑德拉不敢面对自己的心理问题,才会去控制亨利,增加亨利的依赖感。同样,雪莉不敢正视自己童年的问题,才会变得恶性自恋。相反,黛西是勇敢的,她敢于面对自己的问题,最终才克服了自己强烈的依赖心理,摆脱了母亲的束缚,开始了心智成熟的旅程。乔治是勇敢的,他敢于承受人生正常的痛苦,最后才避免心理疾病的痛苦。

我一再强调,心理治疗的过程,是一个揭穿谎言的过程。揭穿谎言需要勇气,那么,勇气从何而来呢?勇气来源于爱。爱能给我们勇气,去对抗一切谎言和邪恶。实际上,那些不敢面对谎言的人,都是因为童年时缺乏了爱。一个人如果心中缺失了爱,他就没有勇气去直面内心的痛苦,就会用谎言来逃避。相反,只要人的心中拥有了足够多的爱的力量,他就能勇敢地去面对人生道路上的任何艰难险阻。为什么母亲能够用生命去拯救新生的婴儿呢?是爱给了她勇气。当我们审视本书中每一个邪恶的人,不难发现,正是因为缺少爱,他们才没有勇气去战胜谎言。在我多年的心理治疗生涯中,我渐渐悟出:爱,而且只有爱,才能给我们最终战胜谎言的勇气。而一旦心里有爱,任何心理疾病都无法侵袭你,任何邪恶都无法靠近你。

有一位与邪恶交战数年的老神父说过一段话。在这段话中,他对"爱的力量"进行了生动形象的阐释。他说:"对付和战胜邪恶的方式不一而足,但是,这些方式均只是真理的一部分。只有用爱心去融化邪恶,才是战胜邪恶的唯一根本之道。一旦邪恶成为棉花中的血液或深入内心的矛刺,那么邪恶便丧失力量,再无用武之地了!"

凡是心理有问题的人,都是心中缺乏爱的人,而圣人的心中拥有无限的爱。心理治疗一方面是为了驱除内心的谎言,鼓励人说真话,另一方面则是为了激发人爱的力量。因为爱能够让我们勇敢地面对自己,接纳自己,并努力地去拓展自己。正因如此,心理治疗既是一条通往心智成熟的道路,也是一条成为圣人的道路。

## 少有人走的路

## 8与心灵对话

[美] M·斯科特·派克/著(M. Scoth Peck)



[白金升级版]
FURTHER ALONG
THE ROAD

打开这本书需要勇气,这本书也一定能够给你勇气!

## 张德芬 任志强 倾情推荐

一本让人自省的书! 一次真正的心灵洗礼!



# 少有人走的路3:与心灵对话(升级版)

图书在版编目(CIP)数据

a-- 北京: 中国商业出版社, 2013.7

ISBN 978-7-5044-8168-9

I.①少… II.①派…②刘…③张… III.①人生哲学一通俗读物 Ⅳ. ①B821-49

中国版本图书馆CIP数据核字(2013)第151220号

Simplified Chinese Translation Copyright © 2013 by

BEIJING ZHENGQING CULTURE & ART CO.LTD.

FURTHER ALONG THE ROAD LESS TRAVELED

Original English language edition Copyright  $\ensuremath{\mathbb{G}}$  1993 by M.SCOTT PECK

All Rights Reserved.

Published by arrangement with the original publisher, Touchstone,

a Division of Simon & Schuster, Inc.

北京市版权局著作权合同登记

图字: 01-2013-6284

责任编辑: 孙启泰

中国商业出版社出版发行

010-63180647 www.c-cbook.com

(100053 北京广安门内报国寺1号)

新华书店总店北京发行所经销

北京画中画印刷有限公司印刷



640×960毫米 16开 15.5印张 160千字

2013年10月第1版 2014年4月第2次印刷

定价: 32.00元

#### \*\*\*\*

(如有印装质量问题可更换)

## 中文版序

你不能解决问题, 你就会成为问题

毫无疑问,这不是一本容易读懂的书,但可以肯定的是,这是一本无论你花多大的精力都值得读的书。

不管你是否愿意,我们在心智成熟的旅途上,都会遇见这样的问题:物质越来越丰富,心灵却越来越空虚。我们对身体的健康牵肠挂肚,对心理问题却漠然处之。在大多数人心目中,似乎只要不去跳楼,不进精神病院,就没有心理疾病。殊不知,几乎人人都有不同程度的心理疾病。

当儿女抱怨没有得到很好的照顾时,父母总会辩解: "怎么没有照顾好你,缺你吃了,还是缺你穿了?!"似乎从来就没有意识到儿女还有自己的心灵。每个家长都说深爱自己的儿女,但未必人人都懂得爱。游泳池边,一群学游泳的孩子,哭成一片,绝大多数都不敢跳进水里。一些母亲抱走了自己的孩子,她们说爱自己的孩子,不愿意让他们恐惧。也有一些母亲硬着心肠将自己的孩子赶入水中。那么,究竟谁真正深爱自己的儿女?

成长是痛苦的,一个成熟的人一定经历过许许多多痛苦,没承受过太多痛苦的人一定不会成熟。承受痛苦是走向成熟的必由之路,任何人都不能回避。

爱不是百依百顺,不是坠入情网,不是大包大揽,爱一个人就要让他独立,不管是自己的父母、妻子,还是儿女,如果你的行为阻碍了他们心智的成熟,那就不是真正的爱。爱自己的儿女,就要让他们脱离父母并拥有独立思考的能力,就是要让他们敢于面对问题和痛苦,迎难而上,用自己的双脚独自站立。

然而,遗憾的是,懂得真爱的人不多,许多人一遇到问题和痛苦,就选择逃避。他们逃避学游泳的恐惧,逃避毕业后就业的压力,逃避婚

后的责任,逃避自己应该承担的一切......

逃避问题和痛苦的倾向,是人类心理疾病的根源。你不能解决问题,你就会成为问题。

成长之路充满艰辛,它不是一条平坦的阳关道,而是荒芜沙漠里的一条小径,遍布荆棘、仙人掌和砾石。在这条少有人走的路上,一些勇士正在前行,他们将超越自我,迈向一个新的天地。

之前,我们出版了《少有人走的路:心智成熟的旅程》,它给渴望心灵成长、心智成熟的人们带来了些许安慰。有人说:"读了这本书,才真正懂得为什么说书籍是人类进步的阶梯。"也有人说:"这本书,如同一盏明灯,让迷失的我,豁然开朗,终于找到了前进的方向。"还有人说:"这本书治好了我的忧郁症。"然而,也有人抱怨说:"这本书太难了,我读不进去!"毫不夸张,这本书的命运与它在美国时一样,其畅销的过程本身就充满了艰辛。

现在,我们对斯科特·派克的作品进行了再次修订,隆重推出了《少有人走的路》系列的升级版。这本即是作者的第三部作品:《少有人走的路3:与心灵对话》。正如作者所言,第一部强调的是"人生苦难重重",第二部强调的是"勇敢地面对谎言",这一部强调的则是"人生错综复杂"。我们真诚地希望,它能给那些穿越人生沙漠的人带去一些安慰和启迪。

## 前言

或许,你还记得《少有人走的路:心智成熟的旅程》中的第一句话:人生苦难重重。那是一个颠扑不破的真理,现在,在《少有人走的路3:与心灵对话》中,我要说的是:

人生错综复杂。

每个人都必须走自己的路。生活中没有自助手册,没有公式,没有现成的答案。某个人的正确之路,对另一个人却可能是错误的。你在这本书里找不到"走这条路""在这儿左转"之类的指南。生活之路不是由沥青铺就的阳关道,它没有通明的灯火,更没有路标,它是荒漠中一条坎坷的小径。

在这本书里,我将尽量写下过去10年来的一些感悟,它们曾使我在 走过荒漠时略感轻松。我会告诉你当我迷路的时候,我是通过那些苔藓 重新找到了方向;当然,我一定会提醒你,在红树林里有许多树的四面 都生长着苔藓,所以,很多时候你还得自行判断。

我还要提醒你,不要以为人生之路平坦无阻,但是只要你一步一步踏出去,就能不断前进。我个人心智成熟的进程,不一定是每个人都会经过的道路。人生的路像一连串同心圆,从圆心向外不断扩张,其中的关联无法用任何简单直接的原理说明。我们不必坚持踽踽独行,而是可以向出现在生命中任何一股超过我们的力量求助。每个人对这种力量的观点不同,可是大多数人都知道它确实存在。此外,一路行进时,也不妨与他人结伴,同舟共济。

如果这本书能对你有所帮助的话,我最大的愿望就是:它能够帮助你避免简单化的思考、放弃以偏概全的冲动,不要去寻找公式和简单的答案。人生错综复杂,我们应该为生活的神奇和丰富而欣喜,而不应为人生的变化而沮丧。生活是什么?生活是在你已经规划好的事情之外所发生的一切。所以,我们应该对变化充满感激!

一个成熟的人一定经历过许许多多痛苦,没承受过太多痛苦的人一 定不会成熟。

Further Along the Road Less Traveled

人生是一场 修行

第一部分

## 第一章 意识和痛苦

以前,我一直都在设想自己长大成熟后是个什么样子。大约七年前,我意识到成熟只是相对而言,也许自己永远无法达到真正的成熟了,因为成长是一个永不停歇的过程。于是我常常自问:"斯科特,到现在为止,你变成了什么样儿呢?"每当思及这个问题,我都会大吃一惊,因为我意识到自己已经变成了一个传播福音的人——我曾一直认为此生最不可能做的事。

人们对"传播福音的人"总是敬而远之,这个词带给人的联想很糟糕。它会让你脑海中出现这样一幅画面:一个油头粉面、指甲修剪得整整齐齐的牧师,西装革履,戴满金戒指的手捏着仿皮《圣经》,忘情高喊:"主啊,救救我!"

别担心,我并没有变成那样的人。我所说的"传播福音的人",只是借用了这个词最原始的意义——一个散播好消息的人。不过,我还得提醒你,我也会传播坏消息。简言之,我是一个既传播好消息,也传播坏消息的福音传播者。

接着,我就会问你:"有一个好消息和一个坏消息,你想先听哪一个?"如果你与我一样,习惯于先苦后甜,你一定会说:"嗯,就请先说坏消息吧。"那么我就先宣布那个坏消息:"其实,我什么也不知道。"

一个福音传播者,被人们称为"真理的使者",竟然会承认自己什么 也不知道,这似乎很荒唐。但真实的情况是,我的确什么也不知道,因 为我们生活在一个神秘莫测的宇宙中。

除了一无所知的坏消息外,我还有一个关于人生旅途的坏消息,那就是"人生苦难重重"。痛苦作为人生的一部分,从伊甸园开始就有了。 人生离不开痛苦,它与生俱来。

当然,伊甸园的故事只是一个神话。但如同其他神话一样,它也蕴含着真理,蕴含着人类意识产生、发展的过程。我们吃了善恶树上的苹果,就有了意识,而一旦有了意识,自我意识就会随之产生。上帝就是

凭这一点知道我们偷吃了禁果——因为偷吃禁果后,我们马上就变得矜持和羞怯了。这个神话告诉我们的真理之一就是:害羞是人性的一部分。

我是个心理医生,近年来又从事写作和演讲,有许多机会接触大量 优秀的、有思想的人,这些人都很害羞。当然,也有个别人认为自己不 害羞,但当我们深入探讨这些问题时,他们就会觉察到自己实际上还是 害羞的。偶尔遇到的几个不害羞的人,都因为在某方面受过伤害,已经 丧失了部分的人性。

人都是害羞的,在伊甸园里产生自我意识后,害羞就一直伴随着我们。

人有了自我意识便开始害羞,害羞让我们拥有了人性,成为了真正的人。但为此我们也付出了极大的代价——我们被逐出了伊甸园,从此便失去了与自然、宇宙同为一体的感觉。

#### 痛苦地成长

被逐出伊甸园,就是永远地被放逐,我们再也不能回头,再也无法重返乐园。归途已被天使和灼热的利剑阻拦。

我们不能回头,只能前进。

想回到伊甸园就像试图回到母亲的子宫,回到婴儿期一样,根本无法实现。归途已断,我们不能回到母亲的子宫或婴儿期,我们必须长大。我们只能向前,穿越人生的沙漠,痛苦地走过灼热而荒芜的大地,逐渐达到更深入的意识层面。

这是一个非常重要的事实,因为大量的人类精神问题,包括吸毒、 嗑药等,均源自于返回伊甸园的企图。在鸡尾酒会上,我们会喝上一 杯,借此削弱我们的自我意识,消除羞怯。难道不是这样的吗?适量的 酒精、大麻、可卡因或其他化合物,能让我们在几分钟或几小时内,暂 时找回已失去的、与宇宙融为一体的感觉,再一次重温人与自然融为一 体时的温暖和亦真亦幻的感觉。

但是,这种重温决不会持续太久,其代价通常也让人难以承受。正如神话所说,我们的确不能够重返伊甸园了,我们必须径直向前穿过沙漠。这是个艰难而痛苦的旅程,许多人望而却步,他们找到一个看似安全的地方,刨出一个沙坑,待在那儿止步不前,根本不愿再去穿越那令人痛苦的、遍布仙人掌、荆棘和砾石的沙漠。

虽然多数人都听说过富兰克林的名言"唯有痛苦才会带来教益",但 真正能践行的人很少,许多人难以忍受横穿沙漠的痛苦,于是都早早中 断了这一旅程。

疾病不仅仅是生理上的失调,也表现为心理上的拒绝成熟。这种心理疾病完全可以通过心灵的成长加以调节。那些在生活中早早就停止了学习和成长,拒绝改变而故步自封的人们,经常会陷入这种被称作"第二童年"的困境。他们变得牢骚满腹、吹毛求疵,并且以自我为中心。其实,这不是真正意义上的"第二童年",而是他们"第一童年"的延续,

这些人以陈旧而脆弱的成年作掩饰,暴露出的是一种拒绝成长的孩子气。

心理医生都知道,很多外表已成年的人,内心却还是个情绪化的孩子,他们裹着成人的衣服,但心灵仍停留在童年。这些人拒绝成熟,只能在人生的旅途上徘徊不前。之所以有这样的结论,并不是因为来找我们治疗的人不及一般人成熟。正相反,那些因渴望成长而来做心理治疗的人,恰恰是想摆脱幼稚和孩子气的人,他们只不过一时还没有找到出路而已。说实话,这种人为数不多。所以,我才说是少有人走的路。相反,有很多人则拒绝成长,他们不愿承受成长的痛苦和烦恼,极力在逃避,或许这就是他们特别讨厌谈论变老话题的原因。

记得1980年1月,在我写完《少有人走的路:心智成熟的旅程》后不久,在华盛顿特区,我包了一辆出租车去很多电台和电视台做节目。走了几家后,出租车司机问我:"嗨,伙计,你是干啥的?"

我告诉他,我正在推广一本书。他问:"写什么的?"

于是,我对他谈了一些心理学和信仰方面的道理。大约半分钟后,他发表了看法:"啊哈,听起来好像人生的许多屁事还真有可能兜得拢!"

虽然他是个粗人,却有洞察事物的天赋,看得出,他经历过苦难,并且没有回避,他正行进在心智成熟的旅程中。于是,在做下一个电视访谈节目时,我问编辑能不能说说这个事。

他们说不行。想必他们是忌讳那句脏话,我提出可以用"废话"之类的词代替,可他们还是说不行。

人们就是不愿意谈论真正的成熟,因为它太痛苦了。成熟不在于你是否西装革履、谈吐文雅,而在于你是否能面对问题和痛苦而不回避。

一个成熟的人一定经历过许许多多痛苦,没承受过太多痛苦的人一定不会成熟。承受痛苦是走向成熟的必由之路,任何人都不能回避。逃避痛苦是人类心理疾病的根源,因为人人都有逃避痛苦的倾向,所以,我们大多数人都或多或少存在着一定的心理疾病。心理学大师荣格说:"逃避人生的痛苦,你就会患上神经官能症。"不少人为逃避痛苦正

遭受着神经官能症的折磨,值得庆幸的是,许多人能坦然面对,及时寻求心理治疗,以积极的心态去面对人生正常的痛苦。人生的痛苦具有非凡的价值,勇于承担责任、敢于面对困难,你就能超越自我,让自己的心灵变得健康。

#### 积极的痛苦

我愿意谈论痛苦,并不意味着我是个受虐狂。正相反,我不认为消极的痛苦会对人有所裨益。如果我头疼的话,第一件事就是服用两片强效镇痛药。我压根儿不相信普通的紧张性头痛会有什么好处可言。

不过,还有一种是积极的痛苦。两者之间的区别是:积极的痛苦是 人生必须承受的;而消极的痛苦像头疼,应该尽力摆脱。

我喜欢用"神经官能性痛苦"和"存在性痛苦"来定义上述两种痛苦。举例来说,孩子长大后,他们要离开父母开始自己的人生,这时父母会觉得很痛苦。朝夕相处了十几年,孩子突然离开,父母会感到寂寞、失落和难过。但我们必须承受这些痛苦,不能为了不承受这样的痛苦,而去阻碍孩子开始自己的人生,这就是"存在性痛苦"。人一生要承受许许多多这样的痛苦,心灵之痛和肉体之痛一样剧烈,有时甚至更加难以承受,但我们必须要面对,只有经过这些痛苦的历练,我们才能逐渐走向成熟。

然而,如果你因孩子离开家而整日坐立不安,一会儿担心他出门会出车祸,一会儿担心他会碰上歹徒,甚至还为没能照顾他的生活起居而自责,那么,你正在经受的就是"神经官能性痛苦"。这种痛苦不仅无助于心智的成熟,反而还会妨碍它。

大约40年前,弗洛伊德的理论首先在知识分子中间传播并被曲解。 有一群前卫的父母,当得知敬畏之心和罪恶感有可能引发神经官能症 时,他们决定要培养没有敬畏之心和罪恶感的孩子。这样的想法多么让 人担忧啊!

我们的监狱里之所以人满为患,就是因为那里的人没有敬畏之心和罪恶感。我们需要有某种程度的敬畏之心和罪恶感,才能在社会中生存,这就是我所说的"存在性痛苦"。

然而,我要强调的是,存在性痛苦能促进我们心智的成熟,但太多的神经官能性痛苦,却不仅不能提升我们的生存状态,还将妨碍我们的

生存。这就像打高尔夫球只需要14根球杆,你却在袋子里装了87根一样,多余的球杆不仅没有用处,反而还会成为你的负担。神经官能性痛苦是多余的,它只会妨碍你穿越人生沙漠的旅程。

不仅敬畏之心和罪恶感如此,其他形式的心灵之痛,例如焦虑,同样也有存在性和神经官能性两种形式,关键在于如何做出明确的判断。

面对心灵的痛苦和人生的灾难,有一个简单但有点残忍的方法可以帮助你理清问题,克服障碍。它包括以下三个步骤:

首先,无论何时,只要你感受到了心灵的痛苦,就要自问:"我的痛苦是存在性的,还是神经官能性的?这一痛苦是帮助我成长,还是限制了它?"刚开始的时候,可能难以回答。但假以时日,再自问这些问题,答案就会非常清楚。例如,如果我要去纽约演讲,我会为如何到达而焦虑,于是我的焦虑便会促使我去看地图。如果我不焦虑,我也许会迷路,让上千名听众在纽约空等。所以,我们需要一些焦虑才能好好活着。

然而,如果我这么想:"要是我的轮胎漏气或发生意外,怎么办?就算我到达了演讲的地方,我找不到停车位,怎么办?很抱歉,纽约的听众,因为种种原因,我无法来纽约演讲,我不得不放弃。"显然,这种焦虑性的恐惧不能给我的生活带来帮助,反而带来限制,这就是一种神经官能性痛苦。

人类是天生逃避痛苦的生物。欢迎一切痛苦是很愚蠢的,但逃避所有痛苦也同样愚蠢。我们在成长中所做的基本抉择之一,就是必须分辨神经官能性痛苦与存在性痛苦。

如果你确定正在经历的痛苦属于神经官能性痛苦,并妨碍了你的生活,那么第二步你就要自问:"如果没有这些焦虑和痛苦,我会怎么样呢?"

接着,便要进入第三步:按照这一方法行动。就像匿名戒酒协会教导的那样,"拉开架势"或"假戏真做"。

我第一次领教这套方法的功效,是为了应付自己的害羞。在听某些著名人士演讲时,我常想提一些问题,一些急欲知道的问题,并表达一

下自己的看法——不管是公开说,还是私下交流。但我常常欲言又止,因为我太害羞了,害怕被拒绝,担心被人看作傻瓜。

经过一段时间,我终于问自己:"你这样害羞,什么问题都不敢问,这会改善你的生活吗?你本应该提问,但害羞让你退了回来。你仔细想一想,害羞究竟是在帮助你,还是在限制你?"一旦我这样自问,答案就一清二楚了,它限制了我的发展。于是,我就对自己说:"嗨,斯科特,如果你不是这么害羞的话,你会怎么做呢?如果你是英国女王或美国总统,你会如何表现呢?"答案是清楚的,我会向演讲人走去,说出我要说的话。所以,接下来我告诉自己:"好的,那么,走向前去,按那个方式去表现,假戏真做,像你从不害羞那样去行动。"

我承认这会让人胆怯,但这正是勇气之所在。让我十分惊讶的是,没有几个人真正理解什么是勇气,多数人认为勇气就是不害怕。现在让我来告诉你:不害怕不是勇气,它是某种脑损伤;勇气是尽管你感觉害怕,但仍能迎难而上;尽管你感觉痛苦,但仍能直接面对。当你这样做的时候,你会发现战胜恐惧不仅使你变得强大,而且还让你向成熟迈进了一大步。

究竟什么是成熟?在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我并没有给出确切的定义,尽管我描述了大量不够成熟的人。在我看来,多数不够成熟的人的特征是:他们坐而论道,牢骚满腹,怨天尤人,在他们看来似乎自己才是世界上最不幸的人,而别人都幸福美满。这样的人从来就不明白"人生苦难重重"这个真理,他们认为人生本该既舒适又顺利,所以,一旦痛苦来临,他们不是勇敢面对,而是尽力逃避。正如美国著名作家理查德·巴赫在《幻觉》中所写:"为自己的极限辩护,你就会永远受制于它。"与这些人形成鲜明的对照,那些为数不多的比较成熟的人,从不逃避人生的问题和痛苦,相反,这些问题和痛苦总能启发他们的智慧,激发他们的勇气,他们把成熟视为一种责任,甚至作为一个机会,勇敢地去实现生活的目标。

#### 意识及康复

想在人生沙漠中行走得更远,你就要心甘情愿去面对存在性痛苦,并努力克服它。要做到这一点,就必须先改变你对待痛苦的态度。这儿有一条捷径,那就是承认我们遭遇的每一件事,都是有助于我们心智成熟的精心设计。

《神圣》一书中有一句非常精彩的话:"如果明白发生在自己身上的每件事,都是上苍设计好的,其目的在于指引我们走向神圣,那么,我们就会永远立于不败之地。"

没有比这更好的消息了。一旦我们领悟到,发生在我们生活中的所有事情,都是用来指导我们生命旅程的,我们注定会成为赢家。

然而,要达到这样的认识高度,必须彻底转变对痛苦的看法,同时 也要彻底转变对意识的看法。在伊甸园的故事里,人类吃了善恶树上的 禁果后,就有了意识,有了意识,也就有了痛苦。所以,意识是我们痛 苦的源泉。倘若没有意识,也就无所谓痛苦。但意识并不只是给我们带 来痛苦,它同时还会给我们带来摆脱痛苦、获得救赎的动力。而救赎本 质上就是治疗。

意识是痛苦之源,没有意识,就感觉不到痛苦。我们帮助别人减轻 身体上的痛苦,最常用的方法就是麻醉他们,让他们暂时失去意识,感 觉不到痛苦。

痛苦完全由意识引起,但救赎的动力也来自于意识。拯救的过程就 是意识逐渐增强的过程。随着意识的增强,我们就不会像那些不愿成熟 的人一样,畏缩在洞里止步不前,我们会一步一步地进入沙漠。在继续 前行时,我们会承受越来越多的痛苦,但我们也因此变得越来越成熟。

我说过,"救赎"的意思是"治疗",它来源于词根"药膏"。"药膏"就是那种涂在皮肤上治疗过敏或发炎的东西。因此,救赎既是一个治疗的过程,同时也是一个逐渐完整的过程。健康、完整和神圣全都源自于同一个字源,它们有着相同的寓意。

弗洛伊德是一位无神论者,他第一次揭示了治疗和意识之间的关系。他认为,心理治疗的目的就是让潜意识从尘封的深渊浮出水面,转化为意识。换句话说,心理治疗的目的就是要增强人的意识,要让人的意识勇敢地直面潜意识,不要逃避、不要躲闪。

卡尔·荣格进一步帮助我们理解了这一点,他把人类邪恶和心理疾病的根源描述为"拒绝面对阴影"。荣格所说的"阴影",是指心灵中我们不愿意承认的那一部分,我们一直在回避它,将它藏匿在潜意识的地毯之下,不让自己和别人知道。当我们被自己的罪恶、失败或痛苦逼到墙角时,大多数人都会承认自己的阴影。请注意,荣格在这里用了"拒绝"二字。这就是说,人类的邪恶和心理疾病并不是"阴影"本身造成的,而是在于"拒绝"阴影。"拒绝"是一个主观意念极强的行动,那些邪恶和有心理疾病的人,最显著的特征就是,他们拒绝任何罪恶感,他们不是没有良心,而是拒绝承受良心的痛苦。

事实上,邪恶和有心理疾病的人通常都非常聪明,他们能够意识到 绝大多数事物,但就是不愿意承认自己的阴影,不愿意承受内心的痛 苦,不愿意让阴影由潜意识转化为意识。相反,他们会尽最大的努力, 霸道地去藏匿自己的阴影。有时为了摧毁罪恶的证据,他们甚至不惜杀 人放火,走向犯罪。

正如我在《少有人走的路:心智成熟的旅程》中说过的那样,人们 的心理疾病大多源自意识的失调,而不是源自潜意识。一句话,心理疾 病是源自一个有意识的心灵拒绝去思考,拒绝去承受思考的痛苦。

#### 沙漠中的绿洲

意识会带来痛苦,同时也能带来快乐。随着你进入沙漠腹地,走得越远,你就越有可能发现那些小小的绿色,那些你从未见过的绿洲。如果更深入一些,甚至可能在沙地下发现一些潺潺流动的小溪。如果再继续,或许还能够实现自己的夙愿。

如果你对此有所怀疑,那么,一个在沙漠里跋涉了很远的人,他将向你讲述自己的心灵之旅。这个人就是诗人艾略特,他早先闻名于文学界,是由于写了大量枯燥无味、令人绝望的诗歌。他在29岁时发表的诗歌《普罗弗洛克情歌》,就是这一时期的代表作:

我老了.....我老了.....

我连裤子都穿不利落了。

我把头发分在后面好吗?

我敢吃一个桃子吗?

我会穿上法兰绒裤子, 走向海滩。

我听到了美人鱼在歌唱,一首又一首。

我想她们不会唱给我听。

诗中的普罗弗洛克和艾略特一样生活在上流社会,生存在高度文明 的世界,同时又生存在心灵的荒原上。意识到这一点很重要,不出所 料,五年以后,艾略特发表了一首题为《荒原》的诗。在这首诗里,他 的着眼点实际上就是沙漠。尽管这也是一首枯燥乏味和令人绝望的诗 作,但第一次,在艾略特的诗里出现了一小片的绿意,些许的植被点缀 其间,以及水的映像和岩石的暗影。

50岁左右, 艾略特写下了像《四个四重奏》这样的诗作, 诗歌中第

一次出现了玫瑰园、鸟儿的啼鸣和孩子的欢笑。此后,他陆续写了不少同类型的作品,这些诗作充满了丰富的、生机勃勃的绿色。最终,他非常快乐地走向生命的终点。

当我们艰难地行走在坎坷的、荆棘密布的人生旅途,与痛苦进行抗争时,或许能够从艾略特身上获得许多安慰。旅途中,我们需要安慰,而不是自欺欺人。

生活中,我们经常能看到打着治疗的名义,实际上却自欺欺人的人。他们这么做,完全是因为以自我为中心。例如,里克是我的朋友,他陷入了痛苦,但我不喜欢经历痛苦,于是想尽快帮他治愈,这样我就不必再为他而痛苦。因此,我就对他说些不痛不痒的话,诸如:"噢,你妈妈去世我很难过,但别太伤心了。她是到天国去了。"或者:"嗨,我也遇到过这种事,最好的办法就是出去发泄一下。"

可是治疗一个人痛苦的最好方法,往往不是设法消除痛苦,而是应该与他一起承受。我们必须学会聆听和分担他人的痛苦,这也是意识成长的全部内容。随着意识的成长,我们能更加看清他人的把戏和伎俩,同时也能更深切地体会他们的沉重和悲哀。

随着心灵日渐成熟,我们能越来越多地承担他人的痛苦,然后,你会惊奇地发现:你愿意承担的痛苦越多,感受到的欢乐也就越多。最终你会觉得,这样走到人生的终点真是太值得了!

## 第二章 责备与宽恕

成长不仅要学会承受痛苦,还要学会宽恕。生活中,我们常常会因自己的问题而责备他人——

"不是因为他,我就不会陷入这样的困境,是他害了我。"

"我之所以有今天,都是因为我那个可恶的丈夫,对他,我痛恨至极。"

"你们这些不听话的孩子,不是为了你们,我本来可以干出一番大事业来,都是你们拖了我的后腿。"

生活中,这样的抱怨和诅咒总是不绝于耳。责备他人,实际上是在 逃避自己的责任和应承受的痛苦。因为面对问题,从内心出发,当事人 就必须自我反省,这个过程非常痛苦,常常会令人望而却步。正因如 此,许许多多的人才放弃了反躬自省,选择了责备他人。

如果一个人总是责备他人,十有八九是患有人格失调症。我们每个人都有逃避责任的心理趋向,所以,几乎人人都患有不同程度的人格失调症。不过,只要我们勇于面对自己的问题,多些宽容,我们就能获得健康的心灵。

选择责备,还是选择宽容,在一定意义上,意味着你是选择心理疾病,还是选择心理健康。从本质上讲,宽容是一种非常自私的行为,因为它最大的价值就在于能够治疗自己内心的创伤,因此,宽容的第一受益者是宽容者自己,而不是宽容的对象。

#### 责备与愤怒

责备总是从愤怒开始。所以,我应该首先谈谈愤怒。愤怒是一种强烈的情感,它源自大脑,源自一些叫做神经中枢的神经细胞群。在我们称作中脑的那个部位,这些神经中枢负责情感的产生和控制。神经外科医生对此非常清楚。在实验中,局部麻醉的病人躺在手术台上,医生将电极插入他的大脑,并释放出一毫伏的电流,于是,一种奇特的感受就会在病人的心中出现。

我们的大脑有一个兴奋中枢,如果神经外科医生把电极插入该区域,并释放一毫伏的电流,躺在手术台上的病人就会说:"哇,你们这儿的医生真是太棒了,医院也了不起。再来一次,好吗?"这种兴奋的感觉非常强烈。海洛因等毒品之所以能让人上瘾,就在于它刺激了我们的兴奋中枢。

在小老鼠身上曾做过这样的实验:神经外科医生将一根电极插入小老鼠的兴奋中枢,并设置了一个连杆,小老鼠每按压一次,就能获得一次兴奋。为了获得这种兴奋,小老鼠不停地按,没完没了地寻求刺激,放弃了吃,放弃了喝,直至饿死。小老鼠是不折不扣的"快乐至死"!

离兴奋中枢不远,就是另一个完全不同的情感中枢——抑郁中枢。如果神经外科医生将一根电极插入抑郁中枢,并释放一毫伏的电流,躺在手术台上的病人就会说:"噢,天哪,所有东西看上去都是灰的,我感到害怕,我觉得不舒服。求求你停下来。"同样,大脑中还有一个愤怒中枢。如果神经外科医生刺激它的话,他们最好先把病人绑牢在手术台上。

这些中枢经过千万年的进化,最终在人类的大脑里形成。它们的存在自有其深远的意义。比如,你剔除了孩子大脑的愤怒中枢,目的是让他不能再愤怒,那你就会有一个非常顺从的孩子。但是你想过吗?这样一个顺从的孩子将来会发生什么事?当他上了幼儿园,上了一年级、二年级,他可能会受尽欺侮,遭人践踏,甚至送命。愤怒有存在的必要性,为了生存我们需要它,愤怒本身并不是个坏东西。

人类愤怒中枢的作用机制与其他生物完全一样,基本上都遵循着划分领地的法则,一旦其他生物侵犯了我们的领地,愤怒中枢就会启动。 譬如,当一条狗流浪到另一条狗的领地时,双方就会发生打斗。人类的情形与此没什么两样。只不过对人而言,领地的定义更为复杂罢了。人不仅会因为地理上的领地遭遇侵犯而愤怒,例如看见有人闯进我们的花园采摘花朵,就会勃然大怒;我们还有一块心理上的领地,无论什么时候、无论什么人批评我们,我们都会愤怒;此外,我们还有一个意识形态上的领地,无论何时,任何人批评我们的信仰或中伤我们的思想,我们也会变得愤怒。

由于我们的愤怒中枢随时都可能燃烧,而且往往在不该发生的时候发作,所以我们必须学会宽恕。有时,我们必须这样想:"我的愤怒是愚蠢而幼稚的,那是我的错。"有时,我们不得不做出让步:"这个人的确侵犯了我的领地,但这只是一个意外,没有必要为此发怒。"或者:"他是稍微侵犯了我的领地,但这不是什么大事情,不值得大动干戈。"然而,当确信某人确实严重侵犯了我们的领地时,就有必要对那人说:"听着,我真的很生气。"有时,马上表现出愤怒是必要的,应立即对那个家伙进行谴责。

所以,当我们的愤怒中枢启动时,至少有几种方式可以选择。我们不仅需要知道有哪些反应方式,还必须知道,在特定情势下哪种反应最恰当。这是一门极其复杂的学问,一般人总要等到三四十岁,才知道如何处理愤怒,甚至还有一些人终其一生也学不会应对愤怒。

#### 责备与评判

当某个人使我们勃然大怒时,我们同时也对那个人做出了判断—— 他以某种方式冒犯了我们。

16岁的时候,我赢得了第一次也是唯一一次演讲比赛的冠军,题目是"评论别人的人,必定被别人评论"。这是耶稣的话。我阐述的观点是,我们不应该对别人妄下断语。结果那次比赛,我赢得了一罐网球。

现在,我相信,人在一生中不评判别人是不可能的。我们必须对跟谁结婚、不跟谁结婚,雇用谁、解雇谁等等问题做出判断。我们判断的质量决定着我们生活的质量。

耶稣说:"不去评判别人,你自己就不会被评判。"但他没有说:"永远不要评判。"只不过每一次对别人品头论足时,也要准备接受别人的品头论足。耶稣还曾说过:"首先取出你眼中的梁木,然后才能把你兄弟眼中的木屑看得更清楚。"意思是,在评判他人之前,先评判你自己。

《圣经》中有这样一则故事,一群愤怒的人们要将石块砸向一个通好的妇女,耶稣说:"让你们当中完全无罪的那一个人,扔第一块石头!"结果,群众默然。既然我们所有人都有罪,那是不是意味着我们就不应该扔石头,不应该责备或评判别人?最后,没有一个人向那个女人扔石头。耶稣于是对她说:"看来没有一个人责备你,那么我也不责备你了。"

虽然我们都是有罪的,但有时扔一块石头也是必要的。当一个雇员连续四年没能完成计划或是第六次撒了谎,这时就需要对他说:"恐怕要请你离开了,我不得不解雇你。"

解雇人是一个非常痛苦而残酷的决定。你怎么知道自己是在恰当的时候,做出了恰当的判断呢?你怎么知道自己就正确无误呢?答案是——你不知道。所以,在评判别人时,你必须永远首先审视自己,虽然你可能知道,除了解雇那人之外别无选择,但你也有可能发现,这之前

有许多你能做却没有做的事情,如果你早谋对策,或许事态就不至于此。

你需要自问:"我关心过这个人和他的问题吗?第一次发现他撒谎时,我有没有直接找他对质?还是因为难为情而一味放任,以致最终变得不可收拾?"假如你诚实地回答了这些问题,你会从另一角度去处理问题,防患于未然,也会省去做残酷判断的麻烦。

#### 责备的规则

世界上大奸大恶之人,都是一些非常顽固、自以为是、很自私的人。他们认为自己的意志才是最重要的,所以总是喋喋不休地责备别人,你别指望从他们那儿看到什么好脸色。

对大多数人来说,如果发现错误并反躬自省,我们通常就会找出问题所在,并做出相应的自我调整。我把那些不会自我调整的人称为"说谎的人",因为他们的显著特点之一,就是自欺欺人,对自己的错误和陋习茫然无知。他们的习惯性思维就是认为自己是最好的,无论何时何地。即使错误有迹可循,他们也不会做出自我调整,反而去抹杀这些错误痕迹,并为此消耗他们大量的精力。不仅如此,他们还盛气凌人,经常责备他人,将自己的意志强加于人,以保护他们自己的病态。这种抹杀和责备,恰恰就是他们的罪恶之源。

我们一定要警惕,责备与愤怒和仇恨一样,都会给人带来痛快的感觉。发泄愤怒能让人一吐为快,责备他人能让人舒服,仇恨则让人过瘾。它们就像其他使人快乐的活动一样,容易让人上瘾——你甚至会迷上它,并养成习惯,无法自拔。

人们在读一些怪诞小说时,常常会不自觉地模仿书中的情节。我听过这样的例子:一个着了魔的人蜷缩在角落里,啃着自己的脚踝。这图景令我想起中世纪的地狱画,你在画里面能看到同样或类似的景象——个可恶之人在啃自己的脚踝。这使人陷入非常怪异和不舒服的状态。开始,我对此颇为不解,直到我读了弗雷德里克·比尤坎内的《如意算盘:神学ABC》后,我才有了更深的理解。比尤坎内把"愤怒"描述成一个啃自己骨头的人:只要有一点肌腱,只要有一点骨髓,只要有一点剩下的,你就会不停地啃。唯一的问题是,你正在啃的是你自己的骨头。这是一个多么形象的比喻啊,"愤怒"的情绪正是那个在地狱里啃自己脚踝的人。

抓住愤怒不放,就像抓住自己的脚踝啃啮一样,令人恐惧。然而,不仅愤怒如此,责备也同样如此。责备他人会成为一种习惯。当你总是责怪某人对你不好,你就会陷入啃啮的循环,直至生命终结。正因为如

此,"责备游戏"常被看作"心理游戏"最基本的特点。伟大的心理治疗大师埃里克·伯恩在他的著作《人玩的游戏》中,首先使用了"心理游戏"这一概念。他将其定义为两个以上参与者,因一些没有说明的原因而发生的"反复式互动"。这种"反复式互动",久而久之就成了习惯,而且毫无新意,是一种缺乏创造力的重复。而"没有说明的原因",指的是一些没说出口的东西,一些隐藏在外表下的秘密的东西,甚至是一些心理游戏惯用的伎俩。

"责备游戏"也可被称作"要不是因为你"游戏。我们大多数人都玩过。婚姻游戏就是其中最常见的。例如,玛丽会说:"是啊,我知道自己是个爱唠叨的人,但那是因为约翰总是沉默寡言。我不得不唠叨以便与他交流。要不是他这样,我才不会唠唠叨叨的。"而约翰说:"我知道自己沉默寡言,但那是因为玛丽的唠叨,我不得不以沉默应对。如果她不这样,我愿意与她交流。"

这成了一种没完没了的循环。这种游戏的特点是循环往复,难以打断。在解释如何才能停止这种心理游戏时,伯恩讲了大实话,也是真理。他说,停止一个游戏,唯一的方式就是停止,不再进行。听起来简单,做起来却十分困难。就说你怎么停止吧!

还记得"大富翁棋盘游戏"是怎么玩的吗?你可以坐在那儿说:"哼,这真是一个愚蠢的游戏,我们都已经玩了四个钟头了。它可真是幼稚。我还有更要紧的事去做。"但是随后轮到你叫牌时,你又嚷道:"200美元还我!"

无论你如何抱怨,只要轮到你叫牌时,你都会继续拿出自己的200 美元,继续玩下去。除非一个玩家站起来说:"我不再玩了。"否则,这 样的两人游戏,就能一直进行下去。

即使你要停止,另一个玩家或许还会劝:"可是,乔,你刚叫了牌。这儿是你的200美元。"

"不,谢谢,我不再玩了。"

"但是, 乔, 你的200美元。"

"你没听见吗?我不再玩了!"

停止游戏的唯一方式就是停止。

要停止责备的游戏,需要的是宽容。宽容的确切含义是:责备游戏到此结束。我知道这的确很难。

#### 廉价的宽恕

如今,许多人不知为何,突然认为宽恕是一件很简单的事。而现实恰恰相反。这种错误的认知容易把人引入某种陷阱。有一本非常流行的著作《爱让恐惧走开》,作者是杰拉尔德·詹姆泼尔斯基,一位心理医生。这是一本关于宽恕的书,是一个非常重要的课题,但问题在于詹姆泼尔斯基认为宽恕是一件很容易的事,他对此只做了一个笼统的说明,并没有对宽恕的主体——人,做出分析。

一般来说,对于笼统的想法和观念我总是心存疑虑,因为它们有过分简单化的倾向,容易使人惹上麻烦。我想起一位苏菲派大师说过的话:"在我说哭泣的时候,我的意思不是叫你一直哭泣。在我说不要哭泣时,我的意思也不是要你总是保持滑稽。"但不幸的是,越来越多的人开始相信"肯定"的意思就是"永远肯定"。我在90%的情况下都同意,并不意味着对余下的10%也表示赞同——当面临某个像希特勒这样的人时,仍然"肯定"的话,那无疑就是你做的最糟的事了。

不要搞错了,"宽恕"和"肯定"不是一回事。"肯定"是避免与罪恶正面冲突的一种方式。它是说:"是的,我继父在我还是小孩子时猥亵我,但那只是他人性的弱点,部分是因为他在孩提时被伤害过。"而宽恕却要直截了当地面对罪恶。它要求你对继父说:"你做的事情是错的,尽管你有自己的原因,但你对我是犯了罪的。我知道得很清楚,但我还是原谅你。"

想象力再丰富的人,要想做到这样也不容易。真正的宽恕是一个非常非常艰难的过程,但它对你的心理健康绝对必要。

许多人都在忍受着"廉价的宽恕"所带来的烦恼。他们第一次来看医生时,都说:"我承认我的童年过得不完美,但是我的父母已经尽力了,而我原谅了他们。"但是当医生了解了他们的情况后,发现这些人根本没有原谅他们的父母。

他们只不过让自己相信原谅他们了。

对于这样的人,治疗的首要任务就是把他们的父母放到"审判席上"。这要做大量的工作:需要在心理上起草诉状和辩护状,然后是上诉和庭审,直到最终做出判决。由于这一过程需要太多的精力,所以多数人都选择了廉价的宽恕。

值得注意的是,宽恕首先必须面对罪过和有罪过的人,不能回避,不能躲闪,它的前提是:必须先做出有罪的裁决——"不,我的父母没有尽力,他们本来能够做得更好,他们对我造成了伤害"——只有这样,真正的宽恕才开始起作用。

你不可能宽恕一个没有罪过的人。宽恕只有在有罪裁决后才生效。

#### 自毁模式

在前来治疗的人中,不少人有受虐狂倾向。我不是指他们从身体的痛苦中获得性快感,而是指他们纯粹是在以某种奇怪的方式慢性自毁。一个典型的例子是,有这么一个人,他杰出而能干,在他的领域里升迁得很快,但他却在26岁即将成为公司最年轻的副总时,做出了一些绝对可耻的事情。事发后,他被辞退了。由于出色的工作能力,他很快又被另一家公司聘用了,又是飞快地升迁,在28岁,恰好又要被提升时,他重蹈覆辙,再次被解雇了。第三次出现这种情况后,他开始意识到自己可能陷入了某种自毁状态,一种受虐狂的模式。

另一个例子是关于一个女人的。她漂亮迷人,出色能干,但是,她却不停地与一个又一个注定不成器的男人约会。

陷入这种慢性自毁状态的人通常也是廉价宽恕的牺牲品。你会发现他们总是在说:"噢,我没有很好的童年,但是我的父母都尽力了。"

为了解释为什么廉价的宽恕毫无功效,为什么只有真正的宽恕才能有助于你从自毁的陷阱里逃脱,我首先要解释,构成受虐狂的基础是什么。要想说明这一点,最好的方式就是回顾一下孩子们的心理动力因素,这些因素对成人来说是心理疾病,在孩子们当中却显得很正常。拿4岁大的约翰来说,他想在客厅里玩橡皮泥,而妈妈说:"不,约翰,你不能玩那个。"

约翰坚持说:"不,我要玩。"

妈妈还是说:"不,你不能玩!"

约翰跺脚上楼,哭着进了自己的卧室,"砰"的一声关上了门,在里面哭起来。5分钟后,哭声停了,但他仍没出来。半小时后,妈妈想自己该做些什么哄孩子高兴。她知道,约翰最喜欢的东西莫过于巧克力冰激凌蛋卷了,于是她深情地做了一个巧克力冰激凌蛋卷送上楼去,发现约翰还躲在房间的角落生气。

"瞧,约翰,我给你做了一个巧克力冰激凌蛋卷。"她说。"不要!"约翰嚷道,"啪"的一下把蛋卷从她手上打落。

这就是受虐狂的反应。约翰在最喜欢的一件东西唾手可得时,却这么轻易地把它丢掉了。为什么?因为比起对冰激凌的爱来说,约翰当时对妈妈的恨更胜一筹。受虐狂就是这样,他总是伪装成施虐狂,假装仇恨,假装发怒。前面所说的那个能干的男人,在提升之际以自毁的方式断送了自己的前程,这是因为他心中有恨,他心中的恨超过了他想要的一切。当然,他自己无法意识到这一点,因为他童年的怨恨已深深地植入了自己的潜意识,不管他的意识是否能觉察,这种自毁的模式随时随地都在起作用。那个迷人而能干的女人也同样如此,由于她没有真正宽恕自己的父母,童年的阴影一直跟随着她,她根本无法摆脱。童年一盎司的阴影,长大后就会变成一千吨的自毁,而要消除其危害,就要做到真正的宽恕。所以,我说宽恕最大的受益者不是别人,而是自己。

处于这种自毁状态的人在前来治疗时,都精通于"责备游戏"。他们的潜意识会说:"瞧我的父母(因为通常事关他们的父母),都是他们把我毁了!"这就是他们正在啃的骨头——记住,他们总是在啃自己——他们最初的动机就是让世人知道,他们那可恶的父母是如何毁掉他们的。如果他们自己身体健康,事业成功,婚姻美满,儿女有出息,他们就不会说:"看,都是他们把我毁了!"由于他们始终处在自毁的状态之中,所以他们根本无法成功。他们越不成功,就会越责备;越责备,就会越不成功。不停的责备就是他们的"骨头",继续啃下去的唯一方式,就是继续自毁。而改变现状的唯一方式就是宽恕,真正地宽恕他们的父母,但这是非常非常艰难的事情。

#### 宽恕的必要性

我有一个病人,在他小的时候,因为父母的原因,过着地狱般的日子,对此他耿耿于怀。他对我说:"你知道,如果我能去告诉他们,他们是如何伤害了我,而他们能够道歉,哪怕只是听我倾诉一下,我都会宽恕他们。可是,每当谈起他们对我的伤害,他们会说那些事都是我捏造的。他们连自己做过什么都不承认,而我却一直独自承受所有的痛苦。他们给了我所有的痛苦,他们却一点儿痛苦都没有,你还指望我原谅他们?"

我回答道:"是的。"

原因在于,宽恕对于治疗是必要的,虽然它是令人痛苦的。我必须 对这样的病人解释,如果他们不能原谅自己的父母,就会一直处于自毁 状态不能自拔,不管他们的父母是否道歉或倾听。

那些拒绝宽恕的病人,常常会提出一些具有共性的问题。一个病人问我:"为什么我们非得谈论这些讨厌的事情?我们总是在说我父母所做的坏事,这对他们真的是不公平。你知道,他们也做了些好事。这是不公道的。"

我会说:"当然,你的父母做了一些好事。其中一件就是——你现在还活着。要不是他们做了一些正确的事,你甚至都不可能活着了。但是,我们盯住坏事不放的原因是'萨顿法案'。"

病人会茫然地看着我:"萨顿法案?"

"是的,这是一项以威利·萨顿名字命名的法律。他是一个有名的银行抢劫犯。当法官问萨顿为什么要抢银行时,他说:'因为钱在那儿啊。'"

心理治疗医生之所以关注那些令人讨厌的事情,是因为从那儿可以得到回报,不仅是我们自己,也包括我们的病人。因为那是所有创伤和疤痕的所在,那是需要治疗的地方。

有的病人第一次来治疗时,他们甚至更直接地问我:"为什么我们 非要挖掘不好的记忆?为什么不忘掉它?"

原因是我们不可能忘掉那些不愉快。如果不能真正忘掉,我们就只能真正原谅。宽恕是一件困难的事,为了逃避它,我们才总是试图驱赶那些让人反感的记忆。

有时,人们可能会出现错误的记忆,对此我们要有所警惕。这是内心的压抑造成的。有些人会通过一种叫做"压抑"的心理机制伪造记忆,把某些亲身遭遇的事排除到意识之外。然而,虽然在意识层面它貌似消失了,但它并没有真正消失。实际上,它变成了一个纠缠我们的魔鬼,使事情变得更糟。

例如,对于那些在两三年时间里,频繁遭到父亲或继父性骚扰的女子,她们有可能会真的忘记那些事。她们甚至都不记得一点蛛丝马迹,原因是她们压抑它。最后,这些女人却不得不接受治疗,因为她们无法处理好同其他男人的关系,把自己的感情生活弄得一团糟。她们尽管压抑了童年的经历,却摆脱不了它的阴影。早先的那些经历,她们并没有真正忘记,而是以另一种形式存在,继续纠缠着她们。

所以,我会告诉我的病人,我们不可能真正忘掉任何事情,充其量是跟它达成协议,把它保持在一个可以记住、又不觉得痛苦的临界点。然而,作为治疗的第一步,必须首先承认"有罪"。然后再开始愤怒,再审判,定罪。但是要注意掌握好尺度。愤怒的时间越长,伤害自己的时间也越久。

的确,从根本上讲,宽恕是自私的。宽恕他人,并不是为了他人,他们可能不知道自己需要被宽恕,也可能不记得自己的过错,他们可能会说:你只不过是在编故事。他们甚至可能已经死去。之所以要宽恕,完全是为了我们自己,为了自己的健康。撇开治疗的需要不谈,如果我们抓住愤怒不放,心灵就会停止成长,我们的灵魂之花也会因此枯萎。

## 第三章 复杂的人生

《少有人走的路:心智成熟的旅程》中,我强调的是"人生苦难重重"。人生之路就是由一连串的难题铺成,一个难题解决了,新的难题和痛苦又会接踵而至,使我们疲于奔命,不断经受沮丧、悲哀、难过、寂寞、内疚、焦虑、痛苦和绝望的打击,从而不知幸福和舒适为何物,这就是真实的人生。

如果我们能领悟这一点,就能实现人生的超越。但遗憾的是,许多人都害怕承受苦难,遇到问题就慌不择路,束手无策。有的人不断拖延时间,等待问题自行消失;有的人对问题视若无睹,或选择忘记它们;有的人借酒消愁,想把问题排除在意识之外,换得片刻解脱。我们总是回避问题,而不与问题正面搏击,我们只想远离问题,不想承担解决问题的痛苦。回避问题和逃避痛苦的趋向,是人类心理疾病的根源。换句话说,人们在面对问题和痛苦时,必须做出选择:你若选择面对痛苦,迎难而上,你的心智就会得到成熟;你若选择逃避,你也就为自己选择了心理疾病。

在本书中,我要强调的则是"人生错综复杂"。人生不仅苦海无边, 而且还复杂多变,没有一成不变的人生。如果我们不能领悟这一点,不 仅不能实现人生的超越,而且还会被心理疾病纠缠。

几年前我的一名病人,就是一个很好的例子。他最主要的特征以及最明显的缺陷,就是抗拒任何改变。我们生活在一个多变的世界,如果认为世界不可改变,或抗拒改变,这不是幻想就是自我欺骗。这个病人住在一个乡村小镇,离我办公室约20分钟路程。他每周来治疗两次,为期四年,花掉了毕生的积蓄。他在时间与金钱上的投资似乎证明了成长与改变的意愿。但是,我发现并非如此。

刚开始时,我给了他一张地图,告诉他,到我的办公室有一条捷径,这样就可以节省时间和金钱。六个月后的一天,他抱怨开车来诊所太花时间了。我就说:"约翰,你可以走捷径。"他回答说:"对不起,我弄丢了地图。"于是,我又给了他一张。

又过了六个月,他仍然抱怨太花时间。我问:"你有没有走捷径?"他说:"没有,现在是冬天,我不想冒险走结冰的山路。"大约一年之后,也就是开始治疗两年之后,他再次抱怨。我再次问道:"约翰,你有没有试一试捷径?"他说:"噢,我有,但没有节省多少时间。"于是,我一反以往典型的分析治疗,说:"约翰,起来,跟我走。我们去做个实验。"

我让他在记录或驾驶这两者中选择,他选择了记录。我们上了车,走了他平常的路径,又走了一次捷径,后者少了约5分钟。我说:"约翰,我要指出一件事。你每次来我办公室,来回路上多花了10分钟。这两年来,你多走了约2000分钟的路,也就是3天。你浪费了3天的生命。不仅如此,你也多驾驶了5000多公里。而且,你还用说谎来掩盖你的神经官能症。"

一年之后,也就是经过三年的治疗,约翰终于说:"嗯,我想,我认为,我生命中的主要问题是逃避问题,拒绝任何改变。"人生复杂多变,正确的做法是不断接受变化,调整自己的心态,修正心灵地图。但约翰却拒绝改变,这就是他不走捷径的原因。因为走捷径就要求他必须以打破常规的方式来思考与行动。接受治疗也是如此。约翰意识到自己的问题之后,本可以就此获得突破,但遗憾的是,约翰使用了"我想"与"我认为"这样的话语,清楚表明他仍然对改变的必要心存迟疑。可见,他的神经官能症非常严重。这不是一个成功的案例,直到治疗的最后一刻,他仍然逃避问题,拒绝改变。许多人像约翰一样,都在拒绝改变与成长,他们不愿意面对重塑自我的痛苦,不愿意去改变那些自己视为真理的假设与幻想。长此以往,就会陷入疾病的囹圄。

#### 拒绝简单的思考

思考是困难的,思考是复杂的,思考是一个过程。在一个人习惯"深思熟虑"之前,周密的思考往往是一种费力而痛苦的过程。因为思考的轨迹与方向时常不是那么清楚,步骤与阶段也不总是直线进行。因此,如果我们要想思考更加周密,解决生命中的问题,就必须拒绝简单的思考方式。

人们个性不同,却容易犯同样的错误,他们相信自己知道如何思考与沟通。事实上,多数人根本不了解自己这样想和这样做的真正原因。 一旦深入追问,就很容易发现,他们对于真实的思考与沟通知之甚少。

从当心理医生的经验和平时的观察中,我总结出缺乏完善思考的种种常见错误。其中之一就是根本不去思考;另一个错误是,根据肤浅的逻辑、成见与标签妄自揣测;还有一个问题是,认为思考与沟通无须努力,甚至认为思考是浪费时间。

像学习的能力主要依赖思考一样,我们思考的能力也主要依赖学习。人类与动物最重要的区别就是学习能力。

与其他哺乳类动物相比,人类幼儿的依赖期相当漫长。本能的缺乏,让我们需要时间去学习,从而自立,学习是我们意识成长,思想独立,掌握生存所需知识的必由之路。

年幼时,我们依赖别人的抚养,接受他们灌输的思想和学习的内容。由于长时间的依赖,我们的思考模式明显有着他们的印迹。如果他们的思考周密,教导我们学习思考,长大后就会受益无穷。如果他们的思想是多疑的、扭曲的或是狭隘的,我们的思想就会因为效仿而变得刻板和僵化。但不要因此认为我们将万劫不复。因为,随着逐渐长大,我们无须依赖别人,就可以独立思考和行动,形成自己的思考模式。

当然,每个人思维方式都不一样,但是许多人在做决定时——甚至 是至关重要的决定——都只根据很少的资讯。面临决定时,大多数人不 愿意深思熟虑,他们情愿相信草率的成见与臆断。为了避免格格不入, 他们自愿成为大众媒体谎言的猎物。即使内心有一个声音告诉他们,事情非常可疑,他们仍然会屈从。还有一些人,原本是圆形的,却试图强迫自己嵌入方形的文化空格中。他们不愿意挑战标准,以免成为不受欢迎和不正常的异类,因此常常生活在悔恨中。莎莉35岁,有稳固的事业,但仍单身,在社会的怀疑眼光和"老处女"的舆论压力下,她未加深思便屈就自己,嫁给了一个认识没多久的男人。多年后,莎莉才明白,她应该听从自己对于婚姻的思考,而不应听从简单的舆论。

所有的精神失调都是思想失调。有极端精神症状的人,比如精神分裂症,很明显是思想混乱的受害者,他们的思想与现实距离非常遥远,日常生活也很混乱。在社交与工作环境中,我们都见过自恋狂、强制性人格与被动依赖性的人。他们的心理很脆弱,但表面看起来很"正常"。事实上,他们也是混乱的思考者:自恋狂者不会关爱其他人;强制性人格的人无法统观全局;被动依赖性的人无法为自己着想。

这些年来,我所接触过的每一个患者,思考都有某种程度的混乱。 大多数接受治疗的人不是患有神经官能症,就是人格失调症。即使从未 看过心理医生的大众,也存在类似状况,这些都是混乱思考的产物。

一切心理疾病都源于混乱的思考,而一切混乱和草率的思考都源于 人们逃避问题和痛苦的趋向。周密而完善的思考是一个非常痛苦的过 程,只有不畏艰难、勇敢向前的人,才能真正做到。

的确,要有勇气才能与众不同。如果我们选择独立思考,就必须随时准备承受打击,接受被视为古怪与愤世嫉俗的可能。我们也许会被当成体制边缘的人,代表着异类与反常,而要想追求心智成熟,就必须要勇于思考,勤于思考。

我们也许要花一辈子时间,才能拥有独立思考的自由。这条自由之路上充满了迷信和阻碍,其中之一就是,一旦成年了,我们就无法再改变。事实上,我们一辈子都能够改变与成长,即使有时微乎其微。改变是对命运的一种选择。许多人面临中年危机时,他们的思想会出现新的变化,思考也变得独立起来;而另外一些人,只有面临死亡时,他们才会独立思考;更悲哀的是,还有些人从来没有独立思考过。

有句话说得好,你想什么,你就是什么;你就是你花最多时间去想的,你就是你不愿意去想的。所以,关于好与坏,愿意或不愿意的思

索,都折射出我们内心的渴望。草率地思考事情时,我们就只能得到草率的答案和结果。像是与谁结婚,选择什么职业等问题,周密思考与草率思考的结果就会完全不同。而你的人生也会因为自己的思考而改变。

但是,为什么有人只选择草率的、肤浅的、反射性的思考?答案仍然是,尽管我们拥有意识,但我们与其他生物一样,习惯于逃避痛苦。深入思考通常比肤浅思考更痛苦。当我们独立思考时,我们必须担负起所有因果纠缠的压力。这种独立总是与痛苦为伴,所以独立而深入的思考必须承受无止境的痛苦。

让我再强调一次,人生是个痛苦的旅程,并非一帆风顺,也不会永远舒适、快乐。事实上,痛苦的感觉充斥于解决人生问题的过程中,意识的提升如同生命旅程,艰辛而又痛苦。但它也颇有益处,最大的益处是,自己将能够更理性地思考;针对不同情况与困境可以选择更多对策;我们将更容易觉察出他人的伎俩,避免被人操纵;我们更能够选择和坚定自己的思想与信仰,而不会随波逐流。

#### 避免陷入极端

在这个复杂多变的世界里,要想人生顺遂,我们不但要深入思考问题,还要以一种平衡感来面对问题。很多人在判断一件事物的时候,很容易从一个极端,走向另一个极端,从而使人陷入困境。这就好比你跳出了油锅,却掉进了火堆,或像我们平时常说的,把孩子和洗澡水一起泼出去了。

讲一件我亲身经历的事情。我父亲是一名法官,在法庭上讲起话来总是滔滔不绝,而且还经常大声斥责那些倒霉的书记员和服务员。我还清楚地记得,在我12岁的时候,好像是在一家餐厅或宾馆,由于服务员的一个很小的错误,我父亲不合时宜地发起了火,而且持续了近20分钟,我为此而非常难堪。我当时曾暗自发誓,长大以后绝对不能像父亲那样。

我长大以后,真的从未在公共场合发过火。但是随着时间的推移, 我患上了高血压。我的好友告诉我,我这个人太冷漠,孤僻,冷血,无 情。最后,我不得不去治疗。我突然意识到,我把孩子和洗澡水一起泼 出去了。我讨厌父亲在公开场合不合时宜地发火,于是我就要求自己保 持冷静,从不在公开场合发火。但实际上,我要避免的不是从不在公开 场合发火,而是不要不合时宜地发火。有时在公开场合表达愤怒是正常 的,也是必要的。但是,我却走进了另一个极端。于是,我又开始重新 努力学习如何在公开场合适度地表达愤怒。也恰恰从那时起,人们不再 认为我冷漠无情了,我的血压也降了下来。

在对问题的认识上,我们要综合看待、灵活处理,虽然这需要我们去权衡,去抉择,其过程会让我们痛苦,但这是成长之路必不可少的前提条件。只有具备了这种平衡意识,我们的情商才会提高、心智才会成熟。反之,刻板地处理问题,一直停留在非此即彼的思维定式上,这就是一种幼稚的表现,它只会让我们的人生之路停滞不前。

极端个人主义者就是一个很好的例子。他们认为,每个人都要变成一个独立的个体。这样的说法并非完全错误。卡尔·荣格说,心智成熟的全部目的就是个性化,就是脱离父母并具备独立思考的能力。我们应

该让自己独立起来,用自己的双脚独自站立,成为自己人生之舟的船长,成为自己命运的主宰。我们要听从召唤,朝此目标努力。但是,这种极端个人主义却反对"硬币的另一面"。对此,荣格也谈到了。实际上,我们既要遵守相应的自我界限,同时也应该承认,我们每个人不可避免地需要相互依赖、相互协作。极端个人主义者恰恰忽视了事情的另一面。

试想,人人都是极端个人主义者将会是怎样的情景:人们虽然聚集 在一起交谈,却把自己藏匿在面具之后,没有人真正让自己全身心投 入。许多人都感到,他们相互之间无法就一些重要问题进行探讨,他们 都是孤独的,被隔离在一个个局促的小空间里。

为了避免走入极端,我们必须接受悖论。我非常欣赏一位哲学教授针对学生提问做出的回答。学生问:"教授,听说您相信所有真理的本质都是似是而非的,是这样吗?"教授回答:"是,也不是。"综合考虑问题就是这样一种思维定式。综合考虑不仅对我们想问题是必要的,对我们的行动来说同样必要。行动的全面性,就是实践。实践意味着将你的行动与你的思想有机地结合起来。甘地说过:如果没有落实到行动,思想又有什么意义?显然,我们要把自己的行动与理念结合起来,使自己成为一个全面的人。

## 本性和人性

有时候,人们会问我一些非常棘手的问题。例如:"派克医生,什么是人性?"因为父母把我培养成了一个有责任感的人,所以每一次我都尝试给这些问题以满意的答复。我的第一个回答是:"人性就是穿着裤子上厕所。"

的确是这样。对于刚出生的孩子来说,只要他有需要,就会随时 拉,随时尿,就会随时随地释放出去,顺其自然。但是,后来发生了什 么?

在两岁左右的时候,我们的妈妈或爸爸会对我们说:"嘿,你是个好孩子,我很爱你,但是如果你能够改变一下你的行为方式,我会很高兴。"

最初,这样的要求对孩子不起作用。他们一切顺其自然,想做或不想做都顺从本性,对孩子来说,这才是真实的。而且,这样做每次都能带来不同的结果,让孩子感觉很有趣。有时候,它可能就是墙上的信手涂鸦,有时候,它可能是在地上弹来弹去的小球。这时的孩子还不懂得自我约束,做完全不自然的事情,那种感觉就像是夹紧屁股急急忙忙冲进厕所。

然而,如果孩子和妈妈之间建立起了良好关系,妈妈有耐心而不苛责——不幸的是,这些条件很少能同时得到满足,这也是心理医生如此热衷于训练儿童使用厕所的原因——如果这些条件能够同时得到满足,孩子就会对自己说:"你知道,妈妈是个好女人,过去的这几年,她一直对我很好,我想做些事情报答她,我想给她某种礼物以表达我的感激。但我只是个弱小无助的两岁孩子,除了在这件疯狂的事上照她的意思,迎合她的要求,还有什么别的选择呢?"

于是,孩子开始做不自然的事。为了让妈妈高兴,他会夹紧屁股跑到厕所去。但是,接下来几年会发生什么?一些绝对神奇的事情。到孩子四五岁时,如果他偶尔在压力或疲倦的时候没来得及上厕所,并且出了丑,面对那种混乱的局面,他会觉得不自然,因为去厕所对他来说则

是完全自然的了。在这段时间里,作为送给妈妈的爱的礼物,孩子已改变了他的本性。所以,人的本性是什么?就是改变,我们能够从随时拉、随时尿,改变为穿着裤子上厕所。

当人们问我"派克医生,什么是人性"时,我经常给出的另一个回答是:根本就没有这种东西。这也是我们作为人最了不起的一点。因为我们没有这东西,我们才拥有无限的潜能,能够根据需要改变自己。

是什么把人类同其他生物区分开来?不是我们能抓住东西的拇指,不是我们能发声的喉咙,也不是我们巨大的脑容量,而是我们极端缺乏动物的本性,我们没有太多预先设置并遗传下来的行为模式。比起人类来,这些因素赋予了其他生物更多的固定不变的本性。

我住在康涅狄格州的一个湖边,每年三月冰消雪融时,会有成群的海鸥飞来,十二月湖面结冰时,海鸥又离去了。我从不知道它们去哪儿了,但是最近有朋友告诉我,它们去了亚拉巴马州的弗洛伦斯。

研究迁徙鸟类的科学家发现,包括海鸥在内的鸟类实际上能够借助星星进行导航。这种遗传的、复杂精妙的导航模式,使得它们能够在亚拉巴马州的弗洛伦斯着陆,每一次都在同一地方。唯一的问题是,它们没有选择的自由。海鸥不能说:"这个冬天我不想在弗洛伦斯或巴哈马群岛度过。"

相比之下,人类则拥有超乎寻常的自由和随意性。如果资金充足,我们可以去巴哈马或百慕大,还可以做某些完全反常的事情——在隆冬时节,跑到佛蒙特州的斯托市,或科罗拉多山脉,用木制或玻璃纤维做的滑雪板滑下冰峰。这种超乎寻常、为所欲为的自由,恰恰是人性最显著的特征。

关于这一问题,怀特在《石中剑》一书里的描写无人能及。他在这本神奇的书中叙述了一个故事:很早很早以前,地球上的所有生物还处于萌芽状态。一天下午,上帝把所有小胚胎召唤到一起说:"你们中的每一个都可以得到三件你们想要的东西,不论是什么,我都满足你们。所以,挨个到我跟前来,告诉我你们的要求。"

第一个小胚胎过来说:"上帝,我想拥有铲子般的手和脚,这样可以在地下给自己挖一个安全的家;我还想要一件厚厚的毛皮外衣,冬天

御寒;我还想拥有锋利的前牙,这样我就能啃食青草。"

上帝说:"好的,去做一只土拨鼠吧。"

第二个小胚胎过来说:"上帝,我喜欢水,我想拥有柔韧的身体, 在水里畅游;还想要能在水下呼吸的腮;我还想有一套能让我保温的系统。"

上帝说:"好的,去做条鱼吧。"

上帝询问了所有的小胚胎,直到最后只剩下了一个。那小胚胎似乎 非常害羞,上帝不得不上前问道:"好了,最后一个小胚胎,你想要什 么东西?"

小胚胎回答说:"嗯,我不想显得过于冒昧,我也不是不知道感恩,我其实很感激您。可是……我想也许……如果不是太麻烦的话……我想就保持现在的状态——继续做一个胚胎。或许将来什么时候,当我足够聪明了,清楚自己想要什么东西时,我再请求你赐给我……或者……如果你对我有所期许,你也可以给我三样你认为我需要的东西。"

上帝笑了,说:"啊,你是人。既然你选择了永远做胚胎,永远保留改变的本能,我就赐予你统治其他生物的权力。"

当然,我们大多数人早已脱离了胚胎期。但随着年龄增长,我们会变得墨守成规,顽固不化,抛弃了改变。我注意到我父母和其他人,过了五六十岁后,对新事物缺乏兴趣,而且越来越固守自己的观点和世界观。

于是我认为这是理所当然的。直到我20岁那年的夏天,我与当时65岁的著名学者约翰·马昆德共同生活了一段时间,我的想法开始逆转。我发现,这个老人对所有事情都充满兴趣,充满激情。此前还没有哪个65岁的人关注我这个不起眼的20岁的年轻人。很多个晚上,他都和我辩论到深夜,有时我还能在这些辩论里获胜,驳倒甚至改变马昆德先生的观点。事实上,那个夏天结束时,马昆德先生的观点每周都会改变三四次。我感觉,这个老人不仅没在心理上变老,反而变得更年轻、更开放、更有弹性了,甚至多数儿童和青少年都无法企及。

从那时起,我第一次意识到,身体可以变老,但心灵绝不能变老。 我们不能阻挡生命的衰老和死亡,但我们可以让心灵永葆年轻,不断成 长。这种不间断地改变和转换的能力,恰恰是我们人性最显著的特征。 遗憾的是,我们通常把它们遗弃了。

## 选择与人生

人生之路充满着坎坷,我们每个人都将面临着选择的难题,选择仿佛是竖立在我们人生道路上的一块块路标。我们将何去何从呢?

对于我来说,当我第一次在公众面前讲话时,我不知道自己是否在做一件应该做的事。它真是上天希望我去做的事吗?还是缘于我的私心,期盼陶醉于人声鼎沸的场景?我不知道孰是孰非,为此不停地追问自己,寻找答案。最终,我得到了一位女子的帮助,摆脱了困境。这再次证明了我早先的观点,即生活中发生的任何事情都有助于我们的心智成熟。她与我共同分担了痛苦,甚至资助了我的第二次讲演。大约一个月后,她寄给我一首她写的诗。诗中没有写到我,但是,那首诗的最后一句的确是我当时很想听到的:

不管你想要干什么,

你为此必须付出的代价,

就是反反复复地向自己发问,

一遍又一遍。

读着这首诗,我意识到自己一直在寻找某种来自上天的启示,或者说是一套解决生活问题的万能公式,它能指点我:"是的,斯科特,尽管去说吧。"或者:"不,斯科特,什么时候都不要开口。"但是没有公式可循,也没有简单的答案。所以,每当我被邀请去讲演,每当需要重新安排演讲日程,我都一次又一次地问自己:"嗨,上天,这就是你要我现在去做的事情吗?"面对选择时的痛苦,我们能够做的,就是一次次地追问自己,从中寻求答案。

假如你是一个16岁女孩的母亲或父亲,在一个特别的周六晚上,她 提出要在外面逗留到凌晨2点,你会怎么办?父母可以有三种反应方 式。一种是说:"不,当然不行。你很清楚最晚只能10点钟。"另一种是 说:"当然了,亲爱的,你想怎么都可以。"这两种回答方式,有点类似 我前文所说的非此即彼。虽然它们是相反的两个极端,实际上却是相似的,都是公式化的回答,家长可以不动脑筋,不花半点心思。

在我看来,合格的父母应该做的事是反问自己:"这个周六晚上,我们该不该让她在外面待到凌晨2点呢?"你心中一定会有这样的想法:"我们不知道。是的,极限应该是10点钟,但那是我们在她14岁时规定的,很可能不再是一个实际可行的规定了。周六晚上她要去的那个聚会,会有酒供应,这也有些叫人担心。但是话说回来,你知道,她在学校里成绩不错,她完成了家庭作业,显然她清楚自己的责任,或许我们应该信任她。另一方面,在我们看来,那个将要和她一起出去的家伙,完全是一个小混混。我们究竟是该同意,还是不同意?我们应该妥协吗?怎样是妥当的?我们不知道。极限该是半夜12点,11点,还是凌晨1点?我们不知道。"

这恰恰是为什么有人向我寻求如何去选择时,我回答他"我不能给你任何的公式"的原因。每次情况都不一样,每次都是唯一。每当你想去寻找正确答案时,你都要首先向自己发问。一旦你这么做了,你就可能做出正确的选择;但是你也将不得不忍受不知所措的痛苦。

《福音书》里有这么一则故事:耶稣被召唤去拯救一个罗马富翁的女儿。途中,一个长年患有出血症的女人拽住了耶稣的袍子。耶稣转过身问道:"谁拽我的衣服?"女人走上前去,乞求耶稣给她治病。耶稣就先给她治好了病,结果等他赶到那个罗马富翁家时,那人的女儿已经死去。耶稣该不该救那个女人,恐怕谁也无法判断对与错。

生活往往就是这样,没有简单的答案。我们能做的就是反复自问,这样我们的心智才会一步步走向成熟。

## 使命与人生

人与人的差异很大,每个人都有不同的天赋和个性,对此,我印象 太深刻了。

我有两个女儿。从我和妻子莉莉把她们从医院带回家的那一刻起,这两个孩子就表现出了非常明显的不同。如果是一个男孩、一个女孩,我们或许会说:"他们不同,是因为他们性别不一样。"但令人吃惊的是,我们带回家的是两个性别相同的孩子。我不知道是否在她们出生前,独特的个性就已经镌刻进了她们的灵魂,还是这一个性本身就是遗传基因的一部分。我唯一能确定的就是,她们天生不同。

人,生来不同。所以每个人不得不解决的问题之一,就是他们自己的独特性,他们自己的与众不同,以及学会在与别人相处时在这方面做出妥协。正因为不同,所以我们每个人都有自己特殊的才能、自己特殊的职业。我们每个人都有自己的意愿,都有自己选择的自由,前提是不超越某种生物学的界限,不超出自己的能力范围。

多样性有许多好处。人的多样性是构成人类共同体的一部分,也是 组成人类整体所必需的,我们需要通过多样性来形成整体。另外,生活 中也有大量多样性的道路可供我们选择。因为我们每个人都是独特的, 我们要做出自己的选择。我们如果一而再、再而三地询问自己,就会找 到答案,最终才会选择一条正确的道路。

使命的原义是召唤。如果一个人被某种事物吸引,一定有某种东西在召唤他。我相信这种东西就是更高的力量。

很明显,有些人的召唤是成为家庭主妇,而有些人则是成为律师、科学家或广告公司经理。召唤有许多种,而且还会有后继的召唤,譬如职业上的变动。有些人会发现自己的职业在某方面不适合自己,有些人则花费数年——甚至一辈子——来逃避他们真正的使命。

有一次,一名40岁的陆军士官长来找我,两个礼拜后他就会被调往 德国,他为此而沮丧。他表示,他与家人都很厌倦迁移。像他这样的高

级军官很少会来找心理医生,尤其是为了如此轻微的症状。这个人有些特别之处,他温文儒雅,十分嗜好绘画,我觉得他更像是一位艺术家。他告诉我他已经服役了22年。我问他:"既然你如此厌倦迁移,为什么不退役呢?"

- "我不知道退役后该做什么。"
- "你可以画画呀!"我建议。
- "不,那只是个嗜好,"他说,"我无法靠它维生。"

我不知道他画得好不好,无法反驳他,但是我用其他方法来试探他。"你的履历相当优秀,显然很有才能,"我说,"你可以找到很多好工作。"

"我没有上过大学,"他说,"也不适合去推销保险。"我建议他可以 用退休金去上大学,他的回答是:"不,我太老了。在一群孩子里我会 不习惯。"

我要他在一周后带一些最近的画作来。他带了两幅画,一幅是油画,另一幅是水彩。两张画都很精美,很现代,充满想象力,甚至有点夸张,线条与色彩的运用均有独到之处。我详细询问,他说他一年只画三四幅,但从来没想过卖掉,只是送给朋友当礼物。

"听着,"我说,"你有真正的天赋。我知道艺术界竞争激烈,但 是,这些画绝对有人买。你不应该只把绘画当嗜好。"

- "天赋只是主观的评判。"他喃喃说道。
- "只有我一个人说你有天赋吗?"
- "不止你一人,但是如此好高骛远,必然会失败坠地。"

这时我告诉他,显然,他有逃避成就的问题,也许是因为害怕失败或畏惧成功,或两者兼有。我提议为他开出不适合调任的医疗证明,他可以留在原岗位,我们可以继续探讨问题的根源。但是,他坚持说去德国是他的"职责"。我建议他在德国找心理医生,但我很怀疑他会采纳这

项建议。他如此强烈地抗拒自己的天赋,他永远不会追随自己的使命,不管那召唤多么清晰有力。

虽然有天赋,但不表示我们会善用它。我们喜欢做某件事,甚至有 天赋做好它,但许多人并不一定听从召唤。

有些人听从了婚姻与家庭生活的召唤,有些人则听从了独身甚至禁欲的召唤。不管相不相信命运,召唤来临时,我们常徘徊不定。有一个事业成功的女子,拥有两个大学学位,当她33岁可能将为人母时,她经历了痛苦的彷徨:"以前,我从来无法想象,自己会被某个人所牵绊。不管是男人或小孩。"她告诉我,"我一直在抗拒为他人负责的观念。我执迷于无所承诺的'自由',靠自己的聪明与欲望生活。我不要依靠任何人,也不要任何人依靠我。"

当她经历了不确定与怀疑后,她慢慢有了全新的看法。"我发现自己被迫'放弃'自由的生活,开始喜欢相互依靠。我无法想象没有孩子的生活,我无法清楚地指出是什么力量推动我,去接受作为母亲与忠诚伴侣的新形象,但是当我停止抗拒时,这种转变让我觉得非常自在。"

显然,使命的达成不一定能保证快乐,但它一定会给人带来安宁。因此,看到人尽其才,是很愉快的一件事。我们很高兴看到父母真心照顾子女,心中充满了爱。相反,当我们看到不适其位、未尽所长的人时,总会感觉非常不安,那是一种令人惋惜的浪费。我想上苍对我们每个人的独特召唤,最后都会带给人成功,但这个成功不一定是刻板意义上的。例如,我见过嫁进豪门的女子,拥有众人所羡慕的财富珠宝,符合所谓的成功定义,但是却生活在遗憾之中,因为她们从来没有真正得到婚姻的召唤。

#### 感恩与人生

人生旅途中,我们很容易把事情看成理所当然,包括好运与意外的赠予。的确,在当今物欲横流的年代,运气确实如掷骰子,好与坏无从预知。我们习惯于把一切都想象成偶然或随机,假设好运与坏运是平等的,最后一切会达到平衡,成为零或虚无。这种人生态度很容易导致一种绝望哲学,即虚无主义。虚无主义的逻辑推演到最后,就会把一切事物视为无价值。

对于好运与意外的赠予还有另一种看法。认为这一切源自一个超人般的给予者——更高的力量。对人类的爱使它不吝于赐予我们礼物。这个更高的力量与我们人生中的种种逆境是否有关联,还无法确定,但是回顾起来,那些逆境往往是恩赐的伪装。

在我的经验中,把惊讶当成惊喜来享受,这有益于心理健康。懂得 感恩的人,不仅自己快乐,也更能给他人带去快乐。

为什么有些人自然地会感恩,而有些人则不会?为什么有些人游走于感恩与怨恨之间?我不知道。我们通常认为,来自于温暖家庭的孩子,长大后会成为感恩的人,而缺乏爱的家庭中的孩子则很少懂得感恩。问题是,并没有什么证据支持这个论断。我见过许多人出身于贫困、压迫,甚至残酷的家庭,但是成年后都怀有感恩之心。相反,我也见过一些人来自于充满爱与温暖的家庭,却是地道的忘恩负义者。感恩的心很神秘,像是上帝偷偷赐予我们的礼物。

但是感恩的心不是只有等待上帝的赐予才可以拥有,我相信感恩的心本身就是一项赠予。换句话说,能够欣赏赠予本身就是一项赠予。我们不能选择出生的家庭,不能改变无力更改的事实,但我们可以选择用欣赏的眼光看待这一切。这样做,我们也会拥有感恩的心。

有一次,我督导一位心理医生的工作,他的病人是一名40来岁的男子,由于慢性沮丧前来寻求帮助。就沮丧症而言,他算是相当轻微。也许更正确的描述,应该是消化不良。仿佛整个世界让他感觉消化不良,使他胀气打嗝不止。他的症状持续了许久而没有改善。到了第二年快结

束时,那位医生告诉我:"在上次诊疗时,我的病人兴奋地告诉我,他 开车时看到非常美丽的夕阳,他情不自禁地大声赞叹。"

"恭喜你!"我说。

"为什么?"他问。

"你的病人跨过了一个障碍,"我说,"他正在迅速康复中。这是我第一次听到他欣赏生命,没有沉溺于事物的负面,能够发现周围的美丽,并表示感激,这代表了惊人的转变。"后来的进展,证明我的判断是正确的。他的心理医生告诉我,几个月后,他焕然一新。

诚然,一个人如何面对困境、好运或厄运,是判断这个人是否怀有感恩之心的很好的依据。我们可以把某些厄运看成伪装的恩赐,而不把好运视为理所当然。我们是抱怨天气的恶劣,还是欣赏天气变幻之美?如果我们冬天被困阻在车流中,是坐在那里发愁,想要毁灭前方的车辆,还是庆幸在暴风雪中,可以躲在一辆车里?我们是否习惯于抱怨工作,还是设法增进自己的技能?

小时候,父亲的朋友给了我一套已经绝版的《埃尔杰儿童冒险故事集》。故事里的人物从不抱怨,反而将困境当成一种机会,从心底感恩于他们的处境,厄运是伪装的恩赐,如果我们能以感恩的心来看待厄运,我们就能不畏艰难,最终获得胜利。然而,现在这种感恩之心却日益被我们遗失,我们越来越多地计较于得与失,计较于付出与回报,计较于我们的苦与他人的乐……种种计较,使我们逐渐心生怨念,不满自己,不满他人,也不满身处的世界。这些不满使我们偏离了心灵成长的方向,也让我们远离了幸福快乐的人生花园,从此陷入痛苦的深渊。

无论我们走得多高多远,我们都无法摆脱心灵发展早期阶段残留下来的遗迹。

Further Along the Road Less Traveled

第二部分 心灵探索

# 第四章自尊自爱

自爱,与你经历的爱直接相关。它可以激发你的生命力,使你能够 更好地去爱他人;它可以开启你的心扉,让你得到更多的爱。

如果我们活着,却不知道爱自己,就如同把自己放逐到一间孤独的、被剥夺了爱的囚室。不幸的是,许多人都对自己很苛刻,都不肯赦免自己,哪怕是假释。设想一下,如果我们整天陷于内疚、羞愧、冷漠的情绪里,陷于不断的自责中,我们如何才能好好地去爱别人呢?在这样一种状态下,我们又如何能够接受并享受别人带给我们的爱呢?

当你加倍爱自己的时候,就会激发出一系列新的个性特征:自信、 自尊、乐观、活泼、开朗、大方,而这一切都将有助于你改善目前的处 境,使你得到更多的爱。

记住,不要成为自我处境的牺牲品。你是唯一可以思考并做出决断的人。你的意识决定了你的生活。

事实上,许多人都未能做到好好地爱自己,甚至都没有认真想过这个问题。他们被封闭在一种陈旧的、无爱的思维习惯中。而学会爱自己,是使你摆脱困境——甚至是那些看上去无法控制的困境——的有效办法。不管你过去的生活模式是什么样,从现在开始,加倍地爱自己,善待自己,敞开心扉,聆听心灵的呼唤。人类本来就是爱的创造,因此,不应被排除在爱的怀抱之外。

## 自爱与自负

谦逊,意味着有自知之明。

这句话出自古书《未知的云》,作者是14世纪一位英国僧侣。这句涵义深远的话,蕴藏着追求自我认知的精髓。

自知之明,是心灵探索的起点,没有这一起点,也就没有了心灵的旅程。同样,自知之明开始于谦逊,离开了谦逊,也就没有了自知之明。谦逊的核心在于实事求是。假如我说自己是一个很差劲儿的作家,那就没有实事求是,那就是假谦虚,因为我虽不是伟大的作家,但跟一般作家相比,我还是一个不错的作家。可是,假如我告诉你,我是一个一流的高尔夫球手,那就是自命不凡,毫不谦逊。因为我充其量只能算是一个中等水平的高尔夫球手。

实事求是对我们非常重要。我们只有对自己有了清醒而正确的认识,才能清晰地辨别自爱和自负。自爱是一种好的品质,自负则可能让你陷入困境。由于我们没有更为准确的词汇来表述,所以,自爱和自负经常被混淆。

首先,我所谓的自爱意味着什么?

我在美国陆军任心理医生时,军方曾进行过一项研究:成功者都具有什么样的品质?研究人员从军队不同部门选出12位成功人士,把他们集中在一起进行测试。这些人年龄约三四十岁,有男有女,表面看上去都很普通,家庭也一般,但他们都取得了令人瞩目的成就。

在对他们进行的大量测试中,有一项尤其引人注目。这项测试要求他们按照先后顺序,写下生活中最重要的三样东西。

谁也没想到,就是这样一项简单的测试,第一个交卷的人竟花了40 多分钟,许多人则花了1个多小时。尽管看到同组的多数人都已交卷, 有些人仍一丝不苟地做完了问卷。更令人想不到的是,在每个人的答卷 上,虽然第二和第三选项各不相同,但所有人的第一选项却完全一致: 我自己。

不是"爱情",不是"上帝",也不是"我的家庭",而是"我自己"。

这里的"我自己"就是自爱。自爱意味着关怀、自尊、责任和对自我的了解。一个人如果不爱自己,就不可能爱别人。但是,不要把自爱和自私自利混为一谈。这些成功的男人和女人都很爱自己的配偶、父母,并且很尊敬自己的上级。

那么,什么是自负?

八九年以后,我有机会接近一个说谎的人。你可能还记得,我曾把"说谎"定义为一种人类最本质的邪恶。这样的人是难以接近的。但是,我尽可能地接近这个人,并问他:"在你的生活中,最重要的东西是什么?"

你猜他怎么回答?"我的自信。"

你发现了吗,答案竟是如此接近!那12位成功的人,写的是"我自己";而他说的是"我的自信"。

就说谎者的行为方式而言,我相信他的回答是真实的。在他们的生活中,自信是唯一重要的事情。他们会随时随地、不惜代价,尽一切努力去维持他们的自信。如果有任何东西威胁到他们的自信,如果周围有任何迹象表明他们的某种不足,如果有什么东西可能引发他们的不良感觉,他们往往不是根据这些迹象去修正自己,而是着手消灭掉这些迹象,于是,邪恶便由此产生,因为他们要不惜代价维护自己的自信。

视自我为头等重要,这是自爱;自我感觉总是良好,这是自负。

认识到这种差异,了解造成这种差异的原因,对我们做到自知之明 至关重要。为了让自己成为身心健康的人,我们有时不得不付出一些代 价,放弃一些自信,不要总是自我感觉良好,但是,我们应该永远爱自 己,珍视自己。

#### 罪恶感的功用

自爱的人不一定自信,自信的人也不一定自爱。有时候,我们甚至 要通过不自信来获得自爱,因为我们只有在不自信时,才会去反思自 己,认识到自己的不足,做到自知之明。相反,如果我们总是信心满 满,总是自我感觉良好,我们就不可能反躬自省。所以,心智成熟的旅 程也是一个不断检讨、不断修正的过程。

当我们进行自我修正时,帮助我们产生羞愧之心的工具就是"存在的罪恶感"。为了生存,我们需要一定程度的罪恶感和一系列的悔悟。

如果没有罪恶感,也就缺少了一种促使我们自我修正的机制。如果 我们一直认为自己都很好,那么,我们就不能纠正自己那些不好的部 分。

许多人都读过托马斯·哈里斯的书《我很好,你很好》。这是一本很好的书,不好的只是书名。因为如果你不好了,该怎么办?如果你每天凌晨2点,梦见自己被淹死而惊醒,冷汗淋漓,你害怕得无法再入睡,睁大眼睛直到早晨6点。这种情况夜复一夜,周复一周,月复一月地继续下去,你会怎么样?你还认为自己什么都好吗?

如果你每次一走进商店就恐慌得要命,那又会怎么样?你还会认为自己一切都好吗?如果你正在把孩子逼入吸毒或更严重的麻烦之中,自己却一无所知,又会怎么样呢?你依然认为一切都好吗?

我相信,匿名戒酒协会在应对这些问题方面更有办法。他们有一个说法:"我不好,你也不好,不过没关系。"

确实,我在进行心理治疗时发现,总是那些自我感觉不好的病人才会来找我,而那些自我感觉很好的人却从不来做心理治疗。那些自我感觉不是很好的人,谦逊地来寻求帮助,希望在走向自知之明的旅程上能有一个好的开端。

以我自己为例。在我真正开始心理治疗的一年前,我的自我感觉很

好。那时,我是军队的一名心理实习医生,我认识了我们医院的一名心理医生,他很内行,找他看病还不用花钱。当我要求他帮我治疗时,他反问我为什么想进行治疗。我告诉他:"你看,我总是为许多小事紧张和焦虑,而且,这样的治疗经验会很有用,具有教育启发性,写在履历上也更有说服力。"他说:"你还没有准备好。"并且拒绝为我治疗。

我怒气冲冲地走出他的办公室,气愤至极。当然,他是对的。我的确没有做好准备,我还处在自我感觉良好的状态。大约一年以后,当我的感觉不再好时,当我几乎崩溃之时,我才真正准备好了。

时至今日,我仍清楚地记得,我开始接受心理治疗的那一天。在说明那天究竟发生了什么之前,我要先告诉你,我的问题与服从权威有关,虽然当时我并不十分清楚。此前20年间,无论我在哪里工作或学习,身边总有一些令我讨厌的上司。每换一个地方就有一个不同的人,而且无论我去哪里,他就在哪里出现。我认为这都是对方的错,跟自己没有任何关系。

在军队那段特殊的日子里,我最憎恨的人是医院的上司,一位名叫 史密斯的将军。我对史密斯将军恨之入骨,因为我恨他,史密斯将军对 我也不怎么友好。他肯定感受到了我的敌意。

在我开始接受心理治疗的那天,我先是出席了一个病例讨论会,其间播放了一段我与病人的谈话录像。同事和一位上级在场听我介绍。播放结束后,他们不断批评我的处理方式太笨拙、不成熟。所以,那天就没开一个好头。不过我还是尽量保持自尊,告诉自己,这只不过是心理实习医生不得不经历的一个考验。他们总是把你批得体无完肤,但这并不是说你一无是处。尽管如此,我的感觉还是不太好。

接着有一点空闲,我打算去理个发。其实,我不认为我当时需要理发,但那是在军队中,而且我知道史密斯将军会认为我该去理个发。所以,在被同事和上级批评以后,我又去做那件我不情愿的事——理发。

去理发店的路上,我经过一家邮局,于是决定去查看一下邮箱,看看是否有我的邮件。结果还真有。令我沮丧的是,那是一张交通违章罚单,大约两个月前我曾驾车冲过一个哨所的停车警示。记得当时我正准备去与康纳上校打网球,在我印象中,他是一个好人。这张罚单让我陷入了麻烦,因为当你从岗哨士兵那儿得到一张罚单,另一张罚单副本就

会送到你的指挥官手里,他就是史密斯将军。

我已经上了史密斯将军的黑名单,不希望再被他逮着。所以,一赶到网球场,我就以巧妙的方式对上校说道:"真对不起,我来晚了,长官,因为我想及时赶到这儿,没有在停车标志前停车,结果被您麾下的宪兵拦住了。"他听懂了我的意思,说:"别担心,我会处理这事的。"果然,第二天上午,哨所的军官亲自打电话给我:"派克医生,还记得昨天收到的罚单吗?啊,它在邮寄中丢失了,下次开车当心一些。"我说:"非常感谢你,长官。"

谁知,大约六个星期后,那位哨所的军官突然被调职,他来不及清理办公桌。当别人去清理他的办公桌时,发现了一整摞的处罚单,就又把这些罚单重新寄发出去。那天,挨了同事和上级的一通批评之后,在我并不想去理发的路上,又发现了那张我以为早就蒙混过去了的罚单。我带着极其糟糕的心情,继续往理发店走去。

在我的头发理了大约3/4的时候,谁竟然进来理发了呢?你猜猜看。竟然是史密斯将军。就算他真有这想法,但作为一个将军,他也不可能把一个头发理了一半的人撵下来,自己坐上去,所以他不得不坐在那儿等着。我刚才对你说了,我的心情是多么的糟糕。当时我满脑子想的就是:"我该不该跟这狗娘养的打招呼呢?""该不该?该不该?"我一遍遍地问自己。

有时候,别人会问我:"什么时候才该进行心理治疗?"我说:"当你被难住的时候。"那一刻,我就被难住了。

最后,我决定表现出高贵的气质和良好的教养。理完之后,我从椅子上站起来,从史密斯身边经过时,我主动打招呼:"早上好,史密斯将军。"随即走出了理发店。紧接着,理发师追了出来,他在走廊上喊道:"医生,医生,你还没付钱呢!"我只好又回到理发店付钱。那一刻,我是如此紧张,把找我的零钱都掉在了地上,恰好掉在了史密斯将军的脚下。我跪在他脚下捡钱,他却坐在那儿,笑看我的尴尬处境。

终于离开理发店了。我全身发抖,对自己说:"派克,你有问题,你需要帮助!"那是很痛苦的一刻,我称之为"破碎时刻"。

#### 不破不立

我所说的"破碎时刻",其实是一个非常痛苦的时刻。那时,你的良好感觉将荡然无存,感觉自己就像被撕裂了一般。这既是一个非常痛苦的时刻,一个令人伤心的时刻,同时也是我认为最好的时刻。因为在那个时刻,我用仍然颤抖的手指哆哆嗦嗦地翻开电话黄页,寻找心理治疗医生,带着发自内心的真诚,我希望治疗对我能起作用。尽管这是痛苦的,但它却是新的成长的开始,是穿越沙漠走向拯救,是朝着痊愈迈出的巨大一步。

实际上,对于这样的时刻,基督教的一些传统仪式中都有象征性的表现。比如,圣餐仪式的高潮就是牧师将一片面包举过圣坛并把它掰碎:一个破碎的时刻。在象征层次上,凡是参与这项仪式的人都愿意被掰碎。从这个方面说,基督教似乎是一个非常奇怪的宗教,信徒都希望自己被击碎。但是,我们要知道,正是通过这样一次又一次的破碎,我们才在人生的道路上敞开胸怀,不断向前。

所以,当我们开始意识到自己还不够完美时,我们就需要这种"破碎的时刻"。我们还不够杰出,我们还不完美,我们都难免有罪。罪恶感涌现的时刻,悔悟的时刻,丧失自尊的时刻,承受令人不快的考验的时刻,这些对我们的成长都是必须的。

然而,即使在这些不同的时刻里,我们也需要珍惜和热爱我们自己。既要爱自己又要认识到自己不够完美。所以,自爱,最重要一点就是要认识到,我们自身还需要在某些方面继续努力。

#### 自己是无价之宝

大约16年前,我曾治疗过一个17岁的男性病人,他是一个没有父母管教的未成年人。因为父母对他太粗暴,他从14岁就开始独立生活。有一次做治疗时,我对他说:"杰克,你最大的问题就是不爱自己,不珍惜自己。"

就在那天夜晚,我不得不冒着可怕的暴风雨,驱车从康涅狄格州赶往纽约。暴雨铺天盖地横扫而来,高速公路上能见度极低,我甚至看不到路基和黄线。我集中精力,紧盯路面,当时我已非常疲倦,哪怕是片刻的走神,都有可能车毁人亡。我之所以能开完这130多公里,就是因为我做了唯一的一件事,不断对自己重复:"这辆轿车装载的货物价值连城。我一定要让这无价之宝安全抵达纽约。"最终,我安全抵达了。

三天以后,我回到康涅狄格州,见到了我的年轻病人,结果获悉在 同一场暴风雨里,他把车开翻到路边了。虽然那天他并不像我那么疲 倦,而且路途也短得多。幸运的是,他并无大碍。他这么做不是因为他 要偷偷地自杀,只不过是因为他没有能够对自己说,他的车里装载着无 价之宝。

《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版后不久,我曾为一位专门从新泽西中部赶来找我的妇女进行治疗,每次她单程就要坐3个小时的车。她来找我是因为读了我的书,并且很喜欢它。她是一位一生都信奉基督教的人,自小在教堂里长大,长大后嫁给了一位神职人员。第一年,她每周治疗一次,结果一点儿进展都没有。有一天,她一进门就对我说:"你知道吗?今天早上开车来这儿时,我突然意识到我自己才是最重要的。"我发出欣喜的欢呼,为她的顿悟而喜悦,但同时也感到有些讽刺意味。因为她几乎在教堂里度过了自己的前半生。按说,她应该早已明白,最重要的就是自己,就是自己心灵的发展,但是她没有。我猜想,多数基督教徒也都没有明白。然而,一旦她明白了这一点,她的治疗进展得就像闪电一样迅速。

#### 准备工作

自爱是最重要的事。它是如此重要,所以我把它奉为神明。几年前,我去芝加哥天主教中心静修。静修开始前,牧师问我是否愿意在弥撒上做一场布道。出于一时的愚蠢和狂妄,我竟鬼使神差般地说:"噢,好吧。"完全忘了在天主教堂里,是不能随意拈个题目进行布道的,布道的内容必须"循规蹈矩",通常选自《福音书》。

但我很快就冷静了下来。利用静修的空当,我迅速抄起《圣经》,翻到周日要读的《福音书》那部分。这是关于5个聪明少女和5个愚蠢少女的寓言故事。我吓坏了,因为我不喜欢这个寓言,也从未读懂过它。

寓言讲述的是10个少女围坐在一起,等待着新郎——基督或上帝——的出现。考虑到新郎可能在午夜出现,她们必须到外面,在黑暗中迎接他,5个聪明少女把油灯都装满了油。与此同时,另外5个少女根本没有做准备。午夜时分,突然传来敲门声,仆人通报:"新郎来了,新郎来了,快出来迎接新郎!"

5位聪明少女立刻点亮油灯,准备跑出门去,而那5位愚蠢的少女则向她们请求:"请分给我们一点点儿灯油吧,我们也想迎接新郎。不用全部,也不用一半,只是一丁点儿。"但5个聪明的少女拒绝了她们,跑出了门。

当她们见到"新郎"后,我猜想新郎肯定会说:"你们这些吝啬、讨厌、下流、小气的女人!为什么不能分一点点油给那些可怜的、不幸的女人呢?"但不是,他说的是:"噢,你们这些聪明、完美、漂亮的少女,我爱你们,我们将轻快地步入永恒的境界。至于那些愚蠢的少女,让她们咬牙切齿、在地狱永远腐烂吧!"

我觉得,这寓言简直就像是基督教的异端。假如基督教不提倡分享,它究竟提倡什么?但是我必须就这一寓言进行布道,因此我不得不好好想想这个问题。有时候,当我们思考时,经常会突然出现灵感的火花。我很快就意识到,在这则寓言里,油是作为"准备"的意象出现的。耶稣的意思是,我们不能与人分享我们所做的"准备"。比如,你不能替

别人做家庭作业。你做了他们的家庭作业,你却不能为他们挣到学位,因为家庭作业是他们所做的"准备"。所以,我们不能把我们的"准备"分给别人。我们能够做的仅仅是,尽我们所能努力"分给"其他人一些机会,让他们为自己进行"准备"。除此以外,别无他法。

10位少女的机会是均等的,结局却大不一样,这是因为点灯的少女自尊自爱,拥有自知之明,她们知道自己的价值,也知道自己的不足,所以,她们会用油灯来弥补自己的缺陷。相反,另外5位少女却缺少自爱和自知之明。当新郎来临时,她们才意识到黑夜里自己什么也看不清。从这个意义上讲,灯油又象征着自尊、自爱和自重。而要获得这一切,必须靠我们自己。

所以,除非我们自己轻视自己,认为自己不可爱,缺少魅力,否则,没有人能让我们陷入心理疾病。我常常感到吃惊,我们竟是如此地轻视自己。10年前,我参加一个晚宴,一些客人正在谈论一个著名的电影导演,以及他如何青史留名。突然间我冒出一句:"我们都会青史留名的。"谈笑因我的这句话戛然而止,一片死寂,好像我说出了什么非常可憎的话语。

在某些方面,我们不愿意把自己看得太重要。因为认为自己很重要,就意味着把更多的责任放在了自己肩上。我们习惯认为,克里姆林宫里的人是重要的,华盛顿的众议员和参议员是重要的。如果我们认为自己是普通的、不重要的,我们就可以不对历史负责,不是吗?但是,不管我们愿意与否,我们都是重要的。不论好坏,不管有意或无意,我们都将在历史上留下我们的印记。就像一句话所说:"如果不是你,那会是谁呢?倘若不是现在,那又是何时?"

有时,我们都会有这样的感觉,认为自己无足轻重、不可爱、没有魅力,等等。其实,这是不符合事实的。大约六年前,我去达拉斯参加一个科学大会。在旅馆接待处拿到房门钥匙后,我就朝房间走去。途中,有个年轻人走来和我交谈。他说:"你是派克医生,对吧?我的同屋也想来参加这次会议,可是因故不能来。他让我转告你,假如我有幸碰见你,就告诉你,上帝原谅你。"

这句话实在有些古怪,我在房间里安顿下来后,又开始细想此事。 我意识到,自己在某些方面依然很幼稚,仿佛自己只有15岁大,脸上满 是青春痘,一点儿也不可爱,什么都不是,任何科学会议似乎都不值得 一听。显然,这个层面的我,是非常自卑的,因而也是不健康的,不切实际的,是需要治疗的,是需要被放弃、被宽恕和予以净化的。

所以,我再重复一遍,没有什么能损害我们的心理健康,除非我们自己轻视自己,认为自己不可爱,缺少魅力。

让我们为自己进行"准备"。让我们再诵读一遍,我们是多么重要, 多么美丽,多么富有魅力,远在我们最疯狂的想象之上。同时还让我们 竭尽全力,教导其他人,他们是多么重要,多么美丽,多么富有魅力, 远在他们最疯狂的想象之上。

## 第五章 感受神秘

多年来,我有一位从未谋面的良师,我是从一则小故事里知道他的。他是一位犹太法师,生活在19世纪初的一个俄罗斯小镇上。潜心思考信仰和心灵问题长达20年之久后,他得出一个结论:如果触及到了问题的核心,人们往往会一无所知。

得出这个结论后不久,有一天,他正步行穿过村里的小广场到犹太 会堂祈祷,一个巡警出现了。那天早上,这个警察心情不好,便想找法 师出出气。他厉声喊道:"嗨,法师,你究竟是要去哪儿啊?"

法师回答:"我不知道。"

这一下更惹恼了警察。"什么意思,你不知道自己要去哪儿?"他气愤地大叫,"每天11点,你都要穿过广场到犹太会堂去祈祷。现在正好是11点,你又正朝犹太会堂的方向走,而你却告诉我,你不知道自己要去哪里。你是存心愚弄我,我非要教训你一下不可。"

警察抓住法师,把他带到了监狱。就在他要把法师丢进单间牢房时,法师转向他说:"你瞧,现在我竟然来到了监牢,我确实不知道自己要去哪儿。"

我们生活在一个极度神秘的宇宙里。托马斯·爱迪生说:"我们对99%的事物的了解,远不到1%。"

不幸的是,很少有人意识到这一点。大多数人都认为自己知道得很多。我们知道自己的地址、电话号码和社会保险号。我们开车去上班时,知道该怎么走,也知道回家的路。我们知道汽车是靠内燃机工作,也知道如何发动引擎。我们知道太阳朝升夕落,也知道月亮有阴晴圆缺。那么,还有什么神秘的呢?

这也是我过去的认知。我在医学院读书时,常常哀叹,现在已没有什么医学新领域可涉足的了。所有大的疾病都被人类攻破;我再也不可能成为小儿麻痹症疫苗的研制者乔纳斯·索尔克那样的人,每天工作到

深夜, 为人类的健康贡献出伟大的新发现。

噢,我们几乎是无所不知!在第一学年的头几个月,我们观摩了一个神经系主任的手术演示。示范模特是一个近乎裸体的可怜男人,在围满了学生的梯形教室前,这位主任通过出色的神经解剖学讲解,精确地给我们展示病人小脑受损的痛苦。他的演示给我们留下了深刻印象。演示结束时,一个同学举手提问:"教授,这个人为什么会有这些损伤?他是怎么了?"神经系主任长舒一口气,回答说:"病人患有原发性神经病。"我们全都冲回各自的房间,在教科书里寻找那个术语,才知道"原发性"意味着"未知的原因"。原发性神经病,就是原因不明的神经系统疾病。

#### 神秘的旅程

从那以后,我开始了解到,除了原发性神经病外,还有原发性高血压,以及原发性这个病和原发性那个病,对此,我们远未了解。不过,我仍然认为,所有主要的东西我们都已知道了。在医学院就读期间,我提出的种种问题,我的教授总能给出答案。我从未听到哪位教授说:"我不知道。"虽然我不能完全理解教授的回答,但我想这是我的错。我很清楚,凭我的小脑袋,我绝不可能搞出一个伟大的医学发现来。

但是,离开医学院大约10年后,我不可思议地完成了一个伟大的医学发现:我发现,我们几乎对医学一无所知。这一发现源于我不再问"我们知道什么",而是开始问"我们不知道什么"。一旦我开始这样发问,那些曾经对我关闭的新领域全都打开了,我发现,我们生活在一个全新的世界上。

举个例子。双球菌脑膜炎是一种并不多见却致命的疾病。每年冬天,大约5万人中有1人会感染上这种病。感染上这种病的人约50%会死去,另外的25%会留下永久残疾。如果你问任何一个医生是什么引发了双球菌脑膜炎,他都会告诉你:"那还用说,当然是双球菌。"在某种程度上,这种回答是对的。如果对死于这种疾病的人进行尸体解剖,打开他们的头颅,你就会看到他们的脑膜被脓液所淹没。在显微镜下观察那些脓液,你会看到不计其数的病菌在游动。它们就是双球菌。

这里存在一个问题。假如我从家乡新普雷斯顿的居民的喉部取得一些物质作培养,或从任何一个北部城市居民作采样,就会发现,在大约85%的居民喉咙中,都能找到这种病菌。但是,目前新普雷斯顿还没有一人感染此病,更不会有人死于双球菌脑膜炎了。过去几代人都是如此,今后可能还是这样。

为什么会是这种病菌?它如何发挥作用?这种病菌实际上很常见,能够间歇地存活在4999人的大脑中,而不对人构成伤害;而仅仅对一个人造成致命的感染。这是为什么呢?

回答是:"我们不知道。"

每种疾病的情况差不多都是这样。我们再以一种更为常见的疾病——肺癌为例。我们都知道吸烟可能造成肺癌,但也有一些人从不碰香烟却死于肺癌。也有某些人,如我的祖父,活了92岁,生命中的大多数时间都像烟囱一样吞云吐雾,肺却没有任何问题。很显然,在吸烟与肺癌的因果关系之外还有其他的东西。其他的东西是什么?我们依旧不知道。

这情形适用于几乎所有的疾病和治疗。我在行医时,偶尔有病人会在我开处方时问:"派克医生,这药有什么作用?"于是我就会告诉他们,它能改变大脑边缘系统中某种化学物质的平衡,这样他们就不再问了。但是,化学药物究竟如何改变大脑边缘系统中某种化学物质的平衡,它为什么会使一个忧郁的人感觉好一些,或使一个精神分裂症患者更清晰地思考?答案是——如你所料——我们不知道。

你或许会认为,医生们所知道的东西不过如此。但是,其他人知道的就很多吗?

现代物理学的很多发现都起源于牛顿。当苹果落在他头上时,他不 仅发现了万有引力,而且还发明了一个数学公式。现在地球人都知道, 两个物体相互撞击,结果是作用力等于反作用力。

但是,为什么?为什么会有万有引力的存在?它由什么构成?答案是:我们不知道。牛顿的公式只不过描述了那种现象,但是那种现象为什么会存在和如何作用,我们则不知道。在科技迅猛发展的时代,我们甚至不知道是什么东西使我们的双脚停留在地面上。如此说来,我们在硬科学上的认知也很有限。

但是,一定有某些人知道些什么吧。我说过,数学的定义很清楚,数学家一定知道真相。在学校时我们都学过那些伟大的真理,如两条平行线永不相交。但是后来,好像是大四时,有一天,我正走过一个四周有建筑物的小院,听到有人说起德国数学家黎曼的几何学。他曾问自己:"假如两条平行线真的相交会怎么样?"基于两条平行线相交的假设,再加上他对欧几里得原理的某些修正,他发展出一套完全不同的几何学。这看上去更像是一种智力练习或一种游戏,就好像要计算出多少个天使能在一颗大头针的针尖上跳舞一样。而事实却是,爱因斯坦的许

多理论,包括相对论,都不是基于欧几里得的几何学,而是基于黎曼的 几何学。

我的数学家朋友告诉我,潜在的几何学是无穷的。在黎曼的基础上,我们又发展了六种实用几何学,现在,我们总共有了八种不同的几何学。哪一种是真理呢?我们不知道。

所以,当我们对事物的认识还很肤浅时,我们会像井底之蛙一样,常常认为自己知道全世界;当认识逐渐深入,触及事物的核心之时,我们就会发现,我们知道得很少很少,有时甚至是一无所知。

## 心理学与炼金术

硬科学的认知领域尚且如此,心理学也难逃认知上的局限。有人把心理学看成炼金术,那么,我们就先回到炼金术的年代。那时,科学家们千方百计地想把普通金属变为金子。当时,人们认为世界由土壤、空气、火和水四种"元素"组成。后来,我们又发明了元素周期表,知道地球上存在着100种以上的基础元素——如氢、氧和碳等。但是,心理学似乎仍然处于炼金术的黑暗时代。

例如,妇女解放运动是基于男人和女人之间非对抗性的区别和某种程度的相似。非对抗性的区别和相似是什么?文化和社会层面的原因和生理方面的原因各占多少?我们不知道。我们知道如何让自己飞离地球,却不懂得性别究竟意味着什么。

再拿人类的好奇心来说,也与神秘性紧密相关。是所有的人生来都有相同的好奇心,还是他们生来就有不同程度的好奇心?好奇心是通过遗传因素使然,还是成长的附属品?是灌输给我们的,还是由我们传播出去的?我们不知道。好奇心这个最重要的人类特征,仍然是科学界的不解之谜。

我们所知甚少,为什么却自认为自己无所不知呢?原因有二:一是我们害怕,二是我们太懒惰。

试想一下,我们要是真的不知道自己在干什么、在往哪里去,如婴儿在黑暗里蹒跚而行,这情形的确让人恐慌。因此,生活在一个自认为无所不知、无所不能的幻觉里,会让我们舒服很多。

我们太懒惰,不愿去思考,去认识自己的无知。要脱离自以为是的世界,意味着必须承认自己的愚蠢,必须穷尽一生去学习。由于大多数人不愿意这么做,所以,他们选择了美好的幻觉,得过且过。

问题是,这是一种幻觉,是不真实的!在《少有人走的路:心智成熟的旅程》一书里,我把心理健康定义为:不惜任何代价不间断地致力于面对真实。"不惜任何代价"意味着,不管事实让我们多么不舒服、多

么痛苦,自己都要勇敢地面对。

现在,我们的文化是回避痛苦,因此,心理健康总是得不到鼓励。当某人情感受挫时,我们应该说的是:"幸运的乔,他终于醒悟了。"但是,我们没有这么说。我们说的却是:"噢,可怜的家伙,现在他终于明白了,这个可怜的家伙。"听上去仿佛早就知道这样的坏结果。同样,当病人们终于承认,他们在孩童时期曾经被骚扰或遗弃时,我们不应该说:"噢,可怜的人。"因为他们承认经历的这一痛苦,意味着最终将孕育出健康。

当然,任何事都有例外。实际上,我非常推崇心理学家们所说的"健康的幻觉"。例如,一个住进心脏病特护病房的医生,比普通病人死于心脏病发作的可能性高出两倍,原因就是他对事情的后果知道得一清二楚。其他病人会说:"噢,我只是心脏病发作了!"所以,幻觉有时是有益于健康的。

总的说来,我认为幻想破灭对我们是一件好事。我们越是让自己接近生活的真实,就会过得越好。然而,只有在我们懂得去感受神秘时,我们才能接近真实世界。人类的认知就像一只小木筏,漂荡在神秘的汪洋里。处在这种情形里的人如果不喜欢水的话,就会非常不幸。而他们让自己快乐的唯一办法,就是去热爱神秘,享受在神秘中潜水、畅游、嬉戏、啜饮。那样,他们就会变得快乐而幸福了。

#### 好奇与冷漠

心理上最不健康、最不成熟的特征之一,就是神秘感和好奇心的缺失。走访精神病院时,让我最困惑的不是精神错乱,不是狂怒、恐惧或沮丧,而是冷漠。有时候,这是药物副作用的结果,但是,这种可怕的冷漠通常是心理疾病的外在表现。

下雪时,健康的人会怎么做呢?他们会走到窗前,眺望窗外,惊叹:"嗨,开始下雪了!"或者:"哇,雪下得真够大的啊!"或者:"啊,真是一场暴风雪呀!"但在精神病院里,当有人说:"嗨,下雪了。"病人们通常会回答:"别打扰我们玩牌。"或者沉浸在自己的幻想中,不想让别人打断。他们不会起身,也不会去窗外探究那雪的美与神秘。

心理疾病的另一种形式,就是人们无法忍受事物的神秘性,因而编造出一些不着边际的解释,而那些事情是人类尚未释疑的。几年前,我收到一封非常悲伤的信,一共8页,首页结构非常严谨,但是突然间笔锋一转,写信人说起他有一个患霍奇金氏症的儿子。再往后内容就变得杂乱无章了。他说道:"当然,你知道,派克医生,难道你不知道,根据古人的说法,我们每个人在天上都有一个对应物,与我们形影相随。在我们普通的、有形的身体之间,有一个电离作用因子,我们在天上的对应物以及疾病,就是这个电离因子作用的结果,是这样吗?"

我不知道他所说的那些事情。也许有这种可能性,也许它能为一些 深奥的理论提供佐证,但对此我们尚无丝毫的证据。一定程度上,这个 人是在为他儿子的霍奇金氏症寻找解释,以求心理安慰。但他所确信的 东西,完全是虚幻的。

相反,在我们当中,多数心理健康的人都具有一个共同特征,就是他们对神秘的奇特感觉和巨大的好奇心。任何东西都能吸引他们:类星体、激光、精神分裂症、螳螂和星宿。然而,我们多数人都介于健康和错乱之间,大多数人的对神秘的感受力都处于休眠状态。

心理治疗时,我习惯于告诉病人,他们正在雇用我作为向导,去探

索他们的内心世界。因为我知道一点探索内心空间的方法,可以穿越他们的内心空间。在心理治疗的过程中,每个人的内心空间各不相同,每次穿越都是一趟全新的旅程,对这种体验的好奇与兴趣使我兴致勃勃地致力于心理治疗。

要想探索内心空间,这个人必须具有探险精神,必须具有对神秘的感受力。对于探险家,神秘就是阿巴拉契亚山脉的另一侧;对于宇航员,神秘就是外太空;对于接受心理治疗的病人,神秘就是他们自己的内心世界。如果在治疗的过程中,病人对自己童年的好奇心被激发,开始探索尘封的记忆,回忆一些影响他生活的经历和事件,开始关注他的基因和气质的秘密,开始关注他的遗传、文化,还有他做过的梦以及这些梦可能传递的意义,那么,治疗就会发挥强大的效用。如果在治疗过程中,病人对神秘的感受力没有被唤醒,那么,他的内心探索之旅就不可能走得更远。

我之所以说要"唤醒"病人对神秘的感受力,是因为我相信——虽然还没有任何科学依据——至少对某些人来说,这种感受力是能够开发出来的,就像对威士忌的感觉。而且,这种感受力可以无限开发下去,带给你美妙的感受。因为你啜饮下越多的神秘,你对神秘的感受力就越强。而且这一切都是免费的,没有收入税,没有消费税。它是我衷心推荐给你的、令你沉迷的东西。

## 神秘的心灵之旅

探究神秘不仅有益于我们的心理健康,同时也指引我们奔向心灵旅程的终极目的地,寻求生命的真正意义。

信仰令人困惑的原因之一,就是人们出于各不相同的原因开始信仰。有些人接近信仰是为了接近神秘,而有些人则是为了逃离神秘。

我不批评那些利用信仰逃避神秘的人。因为有些人在他们心灵成长的特殊阶段,需要一些非常明确的教条式的信念和原则,以便他们能够去遵守,就像嗜酒者转而求助匿名戒酒协会,罪犯皈依到道德准则中去那样。而一个心智成熟的人并不恪守教义,他们像一个探索者,像一个彻头彻尾的科学家一样,不依靠任何信仰。真实,是他们唯一能够接近和信奉的东西。

我们努力探究真实,有点像一个试图探究手表构造的人。他看到表面、手柄,甚至听到滴答滴答的声音,但是他不知道打开盖子的方法。如果他是一个心灵手巧的人,他或许能够勾画出一个粗略的构造图,把所有他看到的东西对号入座,但是他永远无法确定,他画出的图是否是唯一的解释,也永远无法拿他的图与真正的构造图进行比较,甚至想都不敢去想。

上面这段话是爱因斯坦说的,他是一个公认的天才,比世界上任何 人都知道得多。他还写到,我们能够观察并阐述理论,但是,我们绝不 会知道真相,我们只能不断接近。

然而,某些信教的人却错误地认为,上帝就在他们的后口袋里;而一个完全成熟的人则能更准确地去理解上帝。如同更高的力量一样,真实也不是某种我们随便拴在漂亮可爱的小包上、放进我们的公文包而占有的东西。也就是说,不是我们占有真实,而是真实占有我们。

心灵的旅程也是一个探求真理的过程。真正成熟的人必定是一个追求真理的人,或许比追求真理的科学家还要执著。

不过,就像某些人的信仰是为了逃避神秘一样,某些人探求科学也是为了逃避神秘。我们都知道或听说过,有些科学家花费一生时间,去研究鸽子的前列腺组织,以确认其pH值在3.7到3.9之间。他们对这个世界的兴趣就这么一点点。他们只在自己的小块领地探索钻研。在该领域登峰造极,这让他们感到安全且心满意足。但就探求真理而言,固守一隅,蜷缩在里面,就无法探知宇宙的更多奥秘,他必须跌跌撞撞地从里面走出来,进入未知,进入神秘。

治疗的时候,病人(以正常人的方式)有时会对我说:"哇,派克医生,我太困惑了。"那么我会说:"那太好了!"他们就会说:"你什么意思?真可怕!"我会说:"不,不,那意味着你将有福了。"他们会说:"什么?那种感觉很可怕。你怎么能够说我将会有福呢?"

我会回答:"你知道,耶稣在布道时,从他嘴里说出的第一句话是'困惑是福'。"如果你不理解,我会告诉你,困惑能激起人们寻求答案的动机,而寻求的欲望又会促使人们不断学习。

例如,1492年的某一天,许多人彻夜未眠,脑中一直在推想,地球究竟是平的还是圆的。结果,第二天早上醒来却得知地球是圆的。此前,他们并不知道最终的结果会是什么,他们经历了一个困惑和探索的全过程。在新、旧理念的博弈中,我们常常需要痛苦地徘徊、困惑、选择,这是个必经的过程。

这个过程让人沮丧,有时甚至是痛苦的,但它却是有福的。因为,当我们在经历这一过程时,尽管我们在心灵上感觉可怜,但我们却是在寻找新的和更好的道路。我们将自己暴露在未知的、神秘的世界,在神秘与困惑中寻找我们的精神家园。所以,耶稣说:"困惑是福。"实际上,这世界上所有的邪恶,都是那些很明确地知道自己在干什么的人造成的,而不是那些处于困惑中的人造成的,不是那些"心灵可怜之人"造成的。

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》一书里我说过,质疑是通往神圣之路。只要去寻找,你就能发现许多真理的碎片,并且拼接成图。但是,你永远不可能穷尽这样的智力游戏。你所能做的,就是把这些碎片拼接到一起,由此窥视浩瀚宇宙的冰山一角,欣赏它们的美丽。

如果生活都深埋在神秘之中,就如同婴儿在黑暗里蹒跚而行,那么

我们如何生存下来?我认为:一个是一口咬定斯科特·派克和阿尔伯特·爱因斯坦错了,他们肤浅无知,我们知道的远超他们所想象的;另一个就是承认我们是受保护的,这其实正是我的看法。但是,这种保护是如何发挥作用的,我并不知情。

# 第六章 心灵成长的四个阶段

在心智成熟的旅程中,人的心灵成长可以分为四个不同的阶段。我 对心灵成长阶段的了解不是靠读书得来的,而是得益于自己的人生经 历。第一次经历发生在15岁时,当时我打算参观几个基督教堂。某种程 度上说,我有兴趣了解基督教究竟是怎么回事,不过,我对看姑娘更感 兴趣。

我参观的第一座教堂只有几个街区远。那里有当时最著名的牧师,他的星期日布道经常在广播里反复播放。哪怕我当时只有15岁,我仍轻而易举地发现他是个沽名钓誉的骗子。然后,我走到街对面的另一座教堂里,那里的牧师不像第一个那么有名,但我一眼就看出他是个神圣的人,是上帝虔诚的子民。直到现在我都记得他的名字叫乔治·巴特里克。

当时尚未成熟的我完全搞不清状况。一边是当时最著名的牧师,但 在心灵成长方面,我觉得自己远胜于他。另一个平凡普通,而在心灵成 长方面却绝对领先我若干年。这似乎不合情理,也解释不通。

另一次经历发生在我做心理医生几年后,我注意到一种奇怪的现象。如果宗教信仰者因为陷入痛苦、麻烦或困境而来找我,经过治疗后,他们多半会变成质问者、怀疑论者、不可知论者,甚至可能是无神论者。但是,如果无神论者、不可知论者或怀疑论者来找我,经过治疗后,则多半会变成虔诚的信徒或关注精神生活的人。

同样的医生,同样的治疗,同样都取得了成功,结果却截然相反。 这一现象让我困惑不解。直到后来,我渐渐认识到,我们每个人在心灵 上都处在不同层面,有着不同的发展阶段,我们必须小心而灵活地看待 它们。因为更高的力量能够借助奇特的方式介入我们的生活,而人们又 无法按既定轨迹,恰好进入相应的心灵成长阶段。

第一阶段,也是初始阶段,我将其定义为"混乱的、反社会的"。处于这一阶段的人约占人口的20%,包括那些我称为"说谎的人"。总的来说,这是一个心灵缺失的阶段,处在这一阶段的人是完全没有原则的。

我之所以说他们是反社会的,是因为他们貌似很有爱心,实际上,他们与周围人的关系却是自私的、颠倒的、操纵式的。他们从不讲原则,除了自己的意愿,任何规章制度都不放在眼里。因此,他们经常会陷入麻烦或困境,要么犯罪入狱,要么生病入院,要么流落街头。然而,他们中不乏具有自我约束力的人,这些人为理想而孜孜努力,常被委以重任,甚至可能成为著名的牧师或总统。

在第一阶段,人们偶尔也会触及他们自我本质的混乱。这大概是一个人最最痛苦的经历。大体上,人们能安然度过这个时期。但是,如果这种持续的痛苦不堪忍受的话,他们可能就会选择自杀。我想,一些无法解释的自杀或许可以归入这一类。偶尔,他们也可能从这种状态直接进入第二阶段。这样的转换通常非常突然,颇具戏剧性。仿佛是上帝真的莅临人间,一把抓住那人的灵魂,将其送入更高的层次。某些人身上发生的这种令人惊讶的事情,通常是无意识的。如果你认为是有意识的,我想一定是那人对自己说:"我情愿去做任何事情——只要能把我自己从这混乱中解放出来,甚至,从此受束于某个制度。"

由此,他们转换到第二阶段,我将其定义为"形式的、制度化的"。 之所以称其为制度化的,是因为在这个阶段中,人们依赖于一个制度来 统治他们。对某些人而言,制度可能是监狱。根据我的经验,当一名新 来的心理医生被派到监狱时,总会有一名囚犯负责把同牢房的犯人召集 到一起,参加小组治疗,他是典狱官的得力助手,同时他还要小心他人 暗算。他是模范囚犯、模范公民,在"制度"之下把自己调整得非常好, 总是最早得以假释。然而,回归社会后,他立刻变成了犯罪浪潮中的一 分子,之后又被捕入狱。在监狱中,他再次成为模范公民,在制度的大 墙里重新使自己的生命焕发生机。

对其他人而言,制度也许就是军队。在社会中,军队扮演的是一个 非常积极的角色。要是不以家长式作风来管理军队,军队就毫无战斗力 可言。同理,人们不受制度的约束,生活也将一片混乱。

对一些人来说,他们所服从的制度可能就是高度组织化的商业公司。但对更多的人来说,它是教堂。确实,多数经常去做礼拜的人都可以归入第二阶段,即"形式的、制度化的"阶段。因为这一阶段的人们,以宗教倾向或宗教行为为特征。也就是说,他们依赖于教堂制度对他们的管理,非常注重宗教的形式,所以我称其为"形式的"。

如果有人开始推陈出新,改变他们的礼拜仪式或引入新的赞美歌,第二阶段的人们就会非常苦恼。例如,20世纪70年代中叶,英国主教教堂决定改变某些原有规定,允许人们在不同的礼拜日,以不同的方式去祈祷。结果,许多人奋起反对,最终导致了教派的分崩离析。这种混乱在世界每种宗教内、每个教派内都发生过。

第二阶段的人们之所以会为这种改变而心烦,是因为在某种程度上,他们要依赖那些形式,设法让自己从混乱中解脱出来。

在这一阶段中,宗教特征的另一个表现,是人们把上帝视作一个完全超然物外的存在。与此同时,他们对每个人心中的那个上帝却知之甚少。实际上,这是人类精神之中固有的神性,用神学家的术语就是"无所不在的"。而他们完全认为,上帝超脱于心灵之外。他们总是按照男人的模式来想象上帝,他们相信上帝既是爱,也是惩罚。一有时机,上帝就会毫不犹豫使用这种惩罚。上帝就像一个高高在上、巨人般高大而又仁慈的警察,在某种意义上,第二阶段的人们需要的正是这样的上帝。

让我们设想一下,处于第二阶段的两个男女相遇,结婚生子。他们家庭稳固,抚养着自己的孩子。因为稳固对于第二阶段的人们非常重要。他们以孩子为荣,并尊重他们,因为教义说过,孩子是重要的,应该被尊重。虽然他们的爱有点像守法主义,缺乏想象力,但他们是彼此钟爱的,因为教义告诉他们要有爱心,也教了几招示爱的方法。

一个在这样稳定而有爱心的家庭里长大的孩子会怎么样?显然,孩子将汲取父母的宗教原则,就像吸吮母亲的乳汁一样。不管他们是天主教、佛教、伊斯兰教还是犹太教。到了孩子的青春期,这些原则已在他们的心中留下烙印,用心理学的术语叫做"内化"。一旦这样,他们将变成有原则的、能够自我管理的人,而不再依赖于某个制度。这时候——通常是在青春期,他们开始说:"谁需要这些愚蠢的神话、迷信和过时的旧制度?"然后他们开始疏远教堂,变成了怀疑论者、不可知论者或无神论者。对于这些变化,他们的父母会惊恐、懊悔,这完全没必要。因为,他们已开始转换到心灵成长的第三阶段,我将其定义为"怀疑的、个人主义的"阶段。

一般说来,第三阶段的人们在心灵上应该高于第二阶段的人们,他们没什么宗教信仰,也不反社会,而是深深地涉足于社会。他们往往会

成为某个领域或机构的中坚力量。他们信守承诺,深爱父母。通常情况下,他们富有钻研和探索精神,也会成为真理的追求者或是科学家。他们能发现许多真理的碎片,并由此窥见宇宙巨幅画卷之一角。他们会看到,这幅画卷美丽绝伦,而且与他们处于第二阶段的父母笃信的远古神话和迷信竟如此相似!简直太奇妙了!从这时起,他们开始转换到第四阶段,我将其定义为"神秘的、普适性的"阶段。

我使用"神秘的"来形容这一阶段,尽管这是一个难以定义的、被赋予贬义内涵的词汇。神秘主义者有一个特点:他们能够洞察到事物表面之下的某种联系。自古以来,神秘主义者认为男人与女人、人类与其他生物、活在世上的人与这个世界之外的生物之间,都有着各种关联。他们能看到这种关联。不管在什么文化或宗教背景下,神秘主义者都无一例外地谈到了统一性和公共性,而且总是使用模棱两可的语言。

神秘主义者源自于词根"神秘"。无疑,神秘主义者是爱好神秘的人,他们喜欢阐释神秘,非常自在地生活在神秘的世界里。而对于第二阶段的人来说,当事情不再按部就班时,他们就非常不舒服。

这些原则具有普适性,不仅仅是在美国,也不仅仅是基督教,而是所有国家、所有文化和宗教。确实,世界上所有最伟大宗教的特点之一,就是它们似乎能够同时跟第二阶段和第四阶段的人对话,好像一个已知的宗教教义可以有两种不同的解释。举个犹太教的例子,《旧约·赞美诗三》末尾一句是"对主的惧怕是智慧的开端"。对于第二阶段的人,这句话被解释为:"当你开始害怕那个天空中的巨人警察时,你就真正聪明起来了。"说得没错!但对于第四阶段的人,可以理解为:"对上帝的敬畏展现给你启蒙的途径。"这也没错!

再举个例子。"耶稣是救世主",这个句子被反复诵读。对第二阶段的人,这句话往往被解释成:"耶稣是公平的,无论我何时陷入麻烦,只要我呼唤他的名字,他就能够拯救我。"第四阶段的人则理解为:"耶稣通过他的生与死,为我指引一条救赎之路。"

我注意到,这种对经书的不同解释,在各种宗教中都有所表现。我想,它们之所以能成为伟大的宗教,就在于它们可以同时给不同阶段的信徒以阐释的空间。

#### 对抗与信仰

不管处于哪个阶段,最大的问题是,人们在心灵之旅不同阶段所感 受到的相互威胁。这也是我们需要了解这些阶段最主要的原因。

我们一般会认为,那些仍处在前一阶段的人们对我们是一种威胁, 因为我们刚刚走过那个阶段,对新身份模糊不清,因而缺少安全感。但 大多数情况下,比我们更高一阶段的人们带来的威胁才是更大的。

第一阶段的人会经常表现得像一只冷静的小猫。但是如果你细心观察,就会发现他们实际上对每一件事、每一个人都感到害怕。

第二阶段的人一般不会觉得第一阶段的人具有威胁力。在他们眼中,第一阶段的人都是有罪的。他们甚至喜欢"有罪者"的存在,把他们看作实现自我净化的沃土。但是,他们往往会受到第三阶段人的威胁,甚至更多的是受到来自第四阶段人的威胁。因为第四阶段的人们似乎与他们信仰同样的东西,但似乎更自由,更恣意随性,这让他们感到恐慌。

第三阶段的人都是怀疑论者,第一阶段里"无原则者"和第二阶段里被他们视为"迷信的白痴"的人都不足为惧。但是,他们往往会为来自第四阶段的威胁而胆战心惊。那些人似乎跟他们一样有思想,知道如何写出好的脚注,并且信仰虔诚。如果你对第三阶段的人提到"皈依"一词,他们眼前将会马上浮现出传教士或异教徒的形象,他们恨不得从房顶一跃而出。

我使用"皈依"一词,能更形象地描述心灵成长的阶段性转变。然而,在具体转变中,又有明显的不同。第一阶段转换到第二阶段通常会非常突然,极具戏剧性。而从第三阶段转换到第四阶段,往往是渐进完成的。例如,有一天我和《作为宗教的心理学》一书的作者保罗·威茨在一起,我问他何时成为基督徒时,他挠挠头说:"嗯,大概是1972年到1976年的某个时候吧。"同样的问题,如果你去问第二阶段的人,他们会说:"8月17号晚上8点钟!"绝对的,完全不同的回答。

我说过,在精神层面,第三阶段的人绝对高于第二阶段的人,尽管后者经常去做礼拜。这些人其实也经历了一种"皈依"——对怀疑论和怀疑的"皈依",类似于《圣经》中的"心灵割礼"。而第二阶段的人,是从特定时间才开始承认,耶稣是他的救世主,他们尚未完成对和平与正义的"皈依"。"皈依"不是顷刻间发生的事情,如同任何形式的心灵成长一样,它是一个持续的进程。我希望继续"皈依",至死不休。

## 表象的欺骗性

判断心灵的成长阶段时,我们需要谨慎而灵活的态度。许多人表面看来属于某一个阶段,实际上并非如此。就像那些前往教堂的人,乍一看,好像都属于第二阶段。但在内心中,他们对自己的宗教并不满意,甚至持怀疑态度。这种情况非常普遍。在近郊一些富裕社区,每逢星期日,许多公理会派和长老派牧师与信徒谈论心理学,对上帝避而不谈,他们担心谈论上帝会带来危险。有些人反复对上帝品头论足,忽视宗教或精神。这些人伪装成第四阶段的人,实际上却是第一阶段的罪犯。

同样地,不是所有的科学家都能归于第三阶段。他们知道如何写出 好的脚注,也能在自己熟悉的研究领域有所建树,却对其他领域漠不关 心,从而忽视了整个世界的神秘性。这样的科学家也只能是第二阶段的 人。

还有一些人,心理医生称其为"暧昧人格"的人。其特征之一就是,一只脚留在第一阶段而另一只脚却迈进了第二阶段,一只手在第三阶段而某一个手指却伸进了第四阶段。似乎哪儿都能见到他们的影子。他们缺少一致性,这也是我们把他们称作"暧昧"的原因:在边界或界限问题上,他们常常模糊不清。

此外,还有人可能已进入一个很高的阶段,却又滑落回去了。我们称之为:退步者。其典型代表就是,他或许是个沉溺于酒色、赌博成性的人,生活放纵,直到有一天,他无意中遇到某个信奉正统基督教的人,交谈之后,他得到了救赎。接下来的几年间,他过上了严谨而正直的生活。然后有一天,他突然消失了,没有人知道他去哪儿了,直到半年以后,有人在贫民窟的赌场发现了他。

还有一些人,会在第二阶段和第三阶段之间跳来跳去。最具代表性的例子就是某些经常做礼拜的人。他会说:"当然,我仍然信仰上帝,我意思是,看看大自然是多么美丽啊——山清水秀,白云飘浮,百花盛开。人类的智慧绝对创造不出这样的美丽,一定是某个智慧之神在千百万年前安排了这一切。但是你知道,高尔夫球场的美丽绝不亚于星期日上午的教堂,所以,我可以在高尔夫球场上做礼拜。"

所以,这个人选择了高尔夫球场而不是教堂。一切都好。直到有一天,他的生意突遭波折。这时他才恍然大悟:"噢,我的上帝,我很久以来没去教堂祈祷了!"于是回到教堂,卖力地祈祷,可生意好转后,他又回到了高尔夫球场,忘记了祈祷。

另外一种人则是在第三阶段和第四阶段之间跳来跳去。我有个朋友叫"希奥多",意为"上帝的赠礼"。希奥多是个思维缜密、逻辑清晰的人,白天总能迸发出许多杰出的科学思想,但他不善言谈,聊天枯燥乏味。但是偶尔在晚上,喝点儿酒或吸一点儿大麻后,他就会滔滔不绝,妙语连珠,生活、死亡、意义和光荣无所不谈,以致我经常入迷地坐在他身边。但是第二天上午,他会对我说:"我不知道自己昨天晚上怎么啦,我在谈论一些最疯狂的问题,我不能再喝酒或吸大麻了。"我不是主张吸毒或酗酒,而只想借此说明,在这个特别的案例里,他放松自己之后,本我得到了回归。但是,在平常的日子里,他又胆怯地退回到他所习惯的第三阶段。

## 人的发展与心灵的成长

当我们还不是无可救药地向后退步时,发展与成长就是可能的。但是,我们不能因此略过心灵成长的任何一个阶段,就像企图略过人类心理发展阶段一样。实际上,这两种成长轨迹非常相似。例如,孩子5岁前,更像是处在第一阶段。他们分不清对与错,他们撒谎、欺骗、偷窃、肆意做手脚。而长大成人后,他们并没有成为大家想象的说谎者、骗子、小偷和做手脚的人。事实上,许多人都成了诚实的、正派的、守法的人。

从5岁到12岁,孩子们往往表现出第二阶段的特点。他们可能很调皮,但并非不可控制。基本上,他们能按父母意愿行事,是很好的模仿者和跟随者。但是到了青春期,矛盾凸显,过去把父母的话当成是上帝的指令,而现在他们却常常反驳和拒绝父母的指令。这就是个人成长的质疑和怀疑阶段,也就是第三阶段。直到青春期过去,第四阶段才能开始。

这样一个发展顺序对某些人来说可能非常顺畅,对另一些人则不然。例如,我有一个朋友,他生长在一个爱尔兰天主教家庭,若进行归类的话,这个家庭应该属于第二阶段。15岁时,他进入了青春叛逆期。他随父亲迁到阿姆斯特丹,被送进一家耶稣会学校。那里的信徒都是一些阅历丰富之人,第四阶段特征甚为明显。我的朋友受其熏染,很快成为耶稣会信徒。他们鼓励他质疑,把他引入了怀疑主义。当他19岁从阿姆斯特丹回来时,已经进入到第四阶段的早期了。

正如在各个成长阶段间快速前进是有可能的一样,向回滑落也完全 是可能的。多年以前,我受聘在一家修道院做咨询。一天,来了一批申 请加入修道院的新人。在批准她们成为见习修女之前,我要同她们谈 话,这是决定她们能否进入修道院的重要一步。我记得有这样一位特殊 的申请人,一位40多岁的女人。主持见习的修女很担心她,要我跟她谈 谈。我发现,她是一个理想的圣职人员,但其他的申请人和见习修女却 不喜欢她。

交谈过程中,让我感到震惊的是,坐在我面前的好像不是一位45岁

的妇女,她的举止、神态更像一个有点儿愚蠢的8岁小姑娘。当我问她心灵方面的问题时,我听到的回答好像不是出自她之口,而更像一个听话的小姑娘流畅地背出她已经准备好的教义。自然,作为一名心理医生,我提出了我的问题:"跟我讲讲你的童年。"

她说道:"噢,我有一个非常非常快乐的童年。"我立刻起了疑心,因为没有人会有非常快乐的童年。所以,我说:"告诉我,好在哪儿?"她告诉我,她有一个大她一岁的姐姐,关系亲密,一直都是在一起玩。姐姐还发明了一个名叫Oogle的魔鬼。有一次她俩一起在浴缸里玩,姐姐突然大叫:"看外面!Oogle来了!"于是她吓得把头缩进水里。结果妈妈打了她。我问为什么,她说:"因为我把头发弄湿了。"

然后我又得知,她妈妈在她12岁时得了多样硬化症,在她18岁时去世了。她虽然正常进入了青春期,但是,她又怎么能对正遭受疾病折磨的母亲表现出青春期的叛逆?在她尚未成熟,尚不能分辨何时该表现出叛逆,何时不该表现时,母亲又去世了。如果不能正常经历青春期叛逆,你可能就会永远停留在第二阶段。这名妇女就是如此。

#### 检查你的地牢

心灵成长阶段中另一件需要知道的重要事情是,无论我们走得多高多远,我们都会或多或少保留一些早期的痕迹,就像人体残存的附件阑尾一样。在我的人格地牢里,就有第一阶段一些东西埋藏下来: 斯科特·派克是一个罪犯,尽管我努力不让它跳出来。确实,正因为我意识到它的存在,我才能够随时记住往这个地牢里添砖加瓦,以防止它跳出来。但是,这也是一间非常舒适的牢房,铺着地毯,有彩色电视机。有时在夜晚,当我思考一些事情时,可能会走下去,到地牢去和它倾心相谈。

同样,在我的人格中,也保留有第二阶段的一些遗迹:在面临压力和负担时,斯科特·派克非常渴望身边有个哥哥或宽容的爸爸给他指引方向,以应对生活中的困难和挫折;他们能够替他承担起责任,为他排忧解难。对于这些遗留下来的东西,我用水和面包抚养着它们。

与此类似,还有一个第三阶段的斯科特·派克。他在面临某些方面的压力时,会想到回归或"退步"。他可能会依赖科学而不是心灵。我常说,如果我被邀请去美国心理医学协会演讲,可能只会说说控制研究之类的话题,而不会谈及任何不可计量的心灵事务。但当我真的被邀请时,我尽了最大力量把第三阶段的斯科特·派克扔到地牢里,让它与第一阶段的斯科特·派克做伴去了。

这些都没有错。无论我们走得多高多远,我们都无法摆脱心灵发展早期阶段残留下来的遗迹。所以,如果正自鸣得意,觉得你自己已稳步地走在第四阶段的正确道路上,那么赶快检查一下你的地牢。相反,如果你感到自己的不足还有很多,这将有助于你自醒,认清我们身上残留的遗迹,向更高级的阶段拓展。就像奥斯卡·王尔德所说:"每个圣徒都有过去,每个罪人都有未来。"

## 第七章神话:人性的旅程

在大多数人看来,神话讲述的都是一些虚幻的东西。但是,过去60 多年来,我们在心理治疗和心理学方面取得的进展之一,就是发现神话 其实非常严谨,它深刻地反映了复杂而又丰富的人性。

在这方面,我们要特别感谢卡尔·荣格和研究比较神话的作家约瑟夫·坎贝尔所做的努力,特别是后者。

在不同的文化里,神话以非常雷同的方式被孕育出来,尽管夹杂着 某些虚幻色彩,但你仍然能够发现,神话之所以不朽,原因就在于它包 含着一些伟大的真理,所涉及的几乎都是与人性有关的问题。

正因为神话涵盖了人性的本质,所以它能帮助我们发掘人性、认清自我。一句话,要了解人性,就必须先了解神话。

## 传说

许多伟大的考古学家一开始都被视为疯子,因为他们相信流传下来的传说或故事,而在其他人眼中,这些则是不真实的。

最好的例子就是海因里希·施里曼。1830年前后,他尚未成年,在一家食品杂货店当学徒。有一位年纪较大的人总是到这家杂货店吃午餐。他经常一边喝咖啡,一边流利地背诵荷马史诗《伊利亚特》中的章句。听着他的诵读,海因里希被特洛伊的故事深深地吸引了,他发誓长大以后去寻找特洛伊。

当他把这个想法告诉别人时,所有人都说:"噢,别傻了,荷马的《伊利亚特》不过是一个神话。根本就没有特洛伊,它只是神话当中的一个地方。"但海因里希仍然坚信特洛伊是真实的。为了能够攒下钱来进行自己的研究,他全力投入工作。36岁的时候,他成为很富有的人。从那时起,他放弃了自己的生意,出去寻找特洛伊。果然,大约10年以后,他找到了它,就在今天土耳其的西海岸。《伊利亚特》所讲述的故事不仅仅是神话,而是有历史依据的。

另一个例子就是考古学家爱德华·汤普森。大约在19世纪末到20世纪初,汤普森听说了一个古老的玛雅传说:一口用来淹死少女的井。据说,人们会先给这个少女披挂上金首饰,这样她就会更快地沉入水底。通过这种仪式,把她献祭给住在井底的雨神。于是,汤普森决定寻找那口井,尽管人们都劝说:"那只是一个荒唐的传说。没有过这样的井,它从未真正存在过。"

汤普森来到墨西哥,在那儿他得知,这里有一座巨大的、已经被毁灭了的玛雅古城,深埋于尤卡坦半岛的丛林深处,其中有一处叫做"井口"。于是,他以用作农场的名义买下了那块地,不久就发现了两口巨大的井,确切地说是大坑。仔细勘查之后,他猜测,那口稍大一点的直径大约6米的井,有可能就是他要找的。之后,他返回波士顿的家中,从亲戚朋友那儿四处筹钱,购买了挖掘设备和深海潜水装备,甚至自己学会了潜水。

然而,他的挖掘一无所获。年复一年,他和工人们挖上来的只是一筐又一筐的泥土,没有金子,也没有骨头。他的钱所剩无几,5年的努力即将付之东流。濒临绝望之际,他意外发现了第一块骨头。事实上,他找到的是一个完整的考古遗址,里面有大量的金银珠宝。他的努力得到了回报,也恢复了自信。他证实了,把披金戴银的少女丢进井里的传说,确有其事。

下面,再讲讲我自己的例子。我自己并不相信亚特兰蒂斯的传说。这是一个传说中沉没于大西洋的岛屿,被认为是沉入海底的岛屿文明。1978年,我们全家人去希腊旅行。有一天,我们租了一条船,沿着著名的希腊岛屿——爱琴海南部的基克拉迪群岛航行。这个群岛的最南端有一座小岛:希腊名字为锡拉;意大利名字为圣托里尼。当我们朝着这个小岛航行时,我父亲告诉我们,他从一本旅游指南上得知,有人认为这岛屿可能就是亚特兰蒂斯。

这想法让人发笑,但随后所见让我觉得这个想法并不荒唐。我们驶进了一片海域,看上去像是一个夹在两个岛屿之间的海湾。我立刻意识到,这是一个巨大的火山口,它的直径大约有32公里。后来的探查使我们得知其中的原委。1967年的某个夜晚,一个农夫赶着骡子在犁地,他的妻儿和邻居在旁边闲聊。突然间,农夫不见了。人们不知道发生了什么,只是在农夫最后消失的地方,听到隐约的哭泣声。地上有个大洞,农夫可能掉进去了。那不是个简单的洞——而是一座城市。这是被埋在火山灰烬之下的阿科斯罗蒂尼城。这座城的历史可以追溯到青铜器时期,是一种希腊和非洲文化的混合体,是世界上最早出现彩绘窗户的地方。这些发现是如此激动人心,以致在我们那次旅行10年之后,雅典博物馆又建造了一个侧厅,专门收藏在阿科斯罗蒂尼出土的艺术品。

所以, 我成了一个信徒, 因为我去过亚特兰蒂斯。

#### 神话和童话

传说不同于神话,它是过去发生的故事,也许是事实,也许是虚构的。特洛伊传说就是真的,祭祀井的传说也所言非虚。我认为,亚特兰蒂斯的传说也是真实的。不管真实与否,像祭祀井这样的传说,对我们并没有多少教育意义。但是荷马史诗《伊利亚特》,不仅是真实的传说,也是一个神话,所有有关人性的意义都蕴含其中,神话与单纯的传说区别就在于此。

童话和神话也有区别。圣诞老人只是一个童话人物,诞生的历史只有几百年,地球上仅有1/5的人知道他。龙则是一个神话。早在圣诞老人被编造出来前,基督教僧侣们就在欧洲的修道院里不辞辛苦地抄写手稿,并在空白处画上龙来作装饰。中国道士、日本和尚以及印度教教徒和阿拉伯的穆斯林也有类似行为。

为什么是龙?为什么它如此国际化和普遍化呢?

答案是:它们是人类的象征。

它们是带翅膀的蛇,是会飞的虫子,而我们则像爬虫类,在地上潜行,陷入罪孽和狭隘文化偏见的泥潭里;人类渴望自己也能像鸟儿在天空翱翔一样,超越所有罪恶和文化偏见。

我认为龙得以普及的原因之一,就在于它是最简单的神话。但龙也并不简单。它是多重的、双面的造物,象征着一个悖论。这是神话存在的原因之一——展现多重的、自相矛盾的人性的不同层面。

神话既有矛盾性,又有多重性,所以你不能够轻易相信它们,以免让自己陷入麻烦。然而,普通的童话则过于肤浅和简单化,相信它,你同样会陷入麻烦。在生活中,亦是如此,过分简单化的思考会使人陷入痛苦,我们希望事情黑白分明,希望事情非此即彼。然而,生活的因素不是单一的,它至少是两种因素共同起作用的。

比如,在我演讲时,某些基督教徒会问:"派克医生,同性恋的人

应该被任命为牧师吗?"他们这样问,就好像同性恋不是好事就应该是坏事。可是,我从自己有限的心理治疗经验里了解到,有一些同性恋是由于在畸形家庭里长大而形成的,还有一些同性恋者,是遗传因素造成的。这样的同性恋者虽然在理论上有治愈的可能,但实际上却困难重重。除此之外,同性恋者还有各种各样的混合因素。一个人是否成为同性恋,是生理和心理双重作用的结果。所以,如果我们简单地把同性恋判定为不是好事就是坏事,实在是曲解了上帝在创造世界时的微妙和复杂。"同性恋者应该被任命为牧师吗",与"异性恋者应该被任命为牧师吗"的答案一样:它既取决于同性恋者,也取决于异性恋者。

## 责任的神话

神话是理解人性的矛盾性、多面性、复杂性的绝好教材。你可能还记得在《少有人走的路:心智成熟的旅程》里,我提到俄瑞斯忒斯的神话,俄瑞斯忒斯是阿特柔斯的孙子。阿特柔斯野心勃勃,想证明自己无与伦比,甚至比诸神更伟大,所以遭到诸神的惩罚,他的后代都遭到了诅咒,导致俄瑞斯忒斯的母亲克吕泰墨斯特拉与人私通,谋杀了自己的丈夫——俄瑞斯忒斯的父亲阿伽门农。就这样,诅咒又降临到俄瑞斯忒斯头上——根据古希腊伦理法则,儿子必须为父亲报仇。但是,弑母的行为同样为希腊法理所不容。俄瑞斯忒斯进退两难,承受着巨大的痛苦,最后他还是杀死了母亲。于是,诸神派复仇女神昼夜跟踪,对他进行惩罚。有三个形状恐怖、只有他看得见听得着的人头鸟身怪物,时刻都在恐吓他、袭击他、咒骂他。

不管走到哪里,俄瑞斯忒斯都被复仇女神追赶。他到处流浪,寻求赎罪的方法。经过多年的孤独、反省和自责,他请求诸神手下留情,撤销对阿特柔斯家族的诅咒。他说,为了弑母之罪,他已付出了极大的代价,复仇女神不必紧追着他不放。于是诸神举行了大规模的公开审判。太阳神阿波罗为俄瑞斯忒斯辩护,说所有的一切都是自己亲手安排的,他下达的诅咒和命令,使俄瑞斯忒斯陷入了弑母雪耻的困境。此时,俄瑞斯忒斯却挺身而出,否认了阿波罗的说法。他说:"有过错的是我,是我杀死了母亲,与阿波罗无关。"他的诚恳和坦率,让诸神十分惊讶,因为阿特柔斯家族的任何人都不曾有过为自己行为负责的情形,他们总是把过错推到诸神头上。最终,诸神决定赦免俄瑞斯忒斯,取消了对阿特柔斯家族的诅咒,还把复仇女神变成了仁慈女神。人头鸟身的怪物变成了充满爱心的精灵,从此给予俄瑞斯忒斯有益的忠告,使他终生好运不断。

这个神话的含义并不难理解,只有俄瑞斯忒斯能看得见的复仇女神的幻影,代表着他自己的症状,也就是他患有严重的心理疾病。而复仇女神变成仁慈女神,意味着心理疾病得到治愈。俄瑞斯忒斯实现了局面的逆转,是因为他愿意为自己的心理疾病负责,而不是一味逃脱责任或归咎到别人头上。虽然他尽力摆脱复仇女神的纠缠和折磨,但他并不认为他自己遭受到了不公正的惩罚,也不把自己看成社会或环境的牺牲

品。作为当初降临到阿特柔斯家族身上的诅咒,复仇女神象征着阿特柔斯的心理疾病,这是阿特柔斯家族的内部问题,也就是说,父母或者祖父母的罪过,要由他们的后代来承担。然而,俄瑞斯忒斯没有怪罪其家族,没有指责他的父母或祖父母,尽管他完全可以那样做。他也没有归咎于上帝或者命运。相反,他认为局面是自己造成的,他愿意为此付出努力,以洗刷罪过。这是一个漫长的过程,如同大多数治疗一样,都要经历漫长的时期,才能最终见效。最终,俄瑞斯忒斯获得了"痊愈",他通过努力完成了"治疗",而曾经带给他痛苦的一切,也变成了赋予他智慧和经验的吉祥使者。

这一神话非常典型地反映了从心理疾病到心理健康的转换。这样一个不可思议的转换,其"代价"就是勇于对自己、对自己的行为负责。

#### 万能的神话

我在《不同的鼓》里谈到的另一个神话,同样给人以启迪。伊卡鲁斯和他父亲企图从监狱里逃跑,他们借助于羽毛和石蜡做的翅膀飞了出去。伊卡鲁斯越飞越高,想一直飞到太阳那儿去。可他刚刚要接近太阳的时候,热量便融化了他的翅膀,使他坠地身亡。

这个神话的寓意是,试图想当然地拥有上帝般的力量是愚蠢的。太阳通常是上帝的象征。因此,我认为这个神话还有一层意思,就是仅靠自己的能力无法接近天堂,只有上帝扶助我们才能接近。其他的方法只会让人陷入麻烦,坠落而亡。

这是人们在"心灵成长"过程中遭遇到的问题之一。走上心灵旅程之后,人们总是想凭一己之力实现"心灵成长"。他们以为,到修道院做一次周末静修,参加禅宗的课程和苏菲派的舞蹈活动,或是加入增强意识自我实现训练,就会进入涅槃。遗憾的是,这些方法并不奏效。如果你坚信仅靠自己实现这一目标,麻烦就会找上你——就像伊卡鲁斯一样。

因此,如果你认为能够自行设计心灵成长之路,是不会成功的。我的意思不是要贬低某些训练班或其他形式的自我探索,它们可能很有价值。做你觉得应该去做的事,同时做好准备,不再执著于自己能得到什么,而是欣然面对你无法掌控的意外事件。在心灵旅程中,最重要的是学会妥协。

#### 《圣经》里的神话

《圣经》是什么?它是真实的吗?它是一本神话集,还是一些过时的规则?它与我们的生活有什么关联?

一位女士曾对我说:"以前,一想到《圣经》是一本正统教的经书,我就厌烦,读不下去。但是有一天,我突然意识到,它看似矛盾,实则充满精妙之语,从此我就完全爱上它了。"

的确,《圣经》是一本自相矛盾的故事集。它是各种传说的混合体,各种历史的混合体,各种规则的混合体,神话和隐喻交融其中。

如何诠释《圣经》?根据我的经验,尽管原教旨主义者强调它的重要性,但同时也在奇怪地滥用《圣经》。实际上,"原教旨主义者"是一个误称,更恰当的表述应该是"绝对正确之人"。

他们相信《圣经》是非凡的有灵感的上帝的神谕,必须原封不动地 照抄照搬。在他们看来,对《圣经》只能有一种解释,那就是他们自己 的诠释。依我看,这样的想法只会使《圣经》枯竭。

"田园劝导运动"的发起人之一韦恩·奥茨,曾就此问题谈到一个年轻人的事,那个人挖去了自己的一只眼睛,原因是耶稣说过:"如果你的眼睛冒犯你,就摘掉它。"韦恩说:"你知道,我是一个优秀的南部浸礼会老教友,非常热爱我主耶稣,但是我从心里希望他从未那么说过。"

问题不在于耶稣说过什么,而在于从耶稣的话里领悟到什么。当然,耶稣本意不是让你切掉胳膊或挖出眼睛,他的意思是在前进的路上,有什么东西妨碍了你的心理健康或心灵成长,你应该抛弃它,而不是坐在那儿抱怨。

所以,《圣经》不能单纯按字面来理解,它有大量的比喻和神话, 因此,它容易引起各种各样复杂的或相互矛盾的诠释。

#### 善与恶的神话

最具复杂性和多重性的神话就是《创世记三》,伊甸园里亚当和夏娃的神话。神话像梦一样,可以用弗洛伊德的"凝缩"来解释。一个单独的梦能够凝缩两个或三个不同的意思,这当然也适用于伊甸园的神话。这个离奇的故事,包含十几个甚至更多的深刻真理,阐释着有关人性的真谛。

《创世记三》是一部关于人类意识演化过程的神话。人吃了善恶树上的禁果之后,开始有了意识,有了意识便有了自我意识和羞怯,于是善与恶相伴而生。

这个精彩而丰富的神话还教给我们另一件事情,就是关于选择的力量。在我们分辨那智慧之树的善恶之果前,我们没有真正的选择,因为我们还没有自由的意志,直到《创世记三》里描述的那一刻起,我们才开始有了意识,有了追求真理还是追求谎言的选择。因此伊甸园神话对于佐证善与恶的起源也是作用良多。你不可能生来就恶,除非你选择。上帝在敞开自由意愿大门时,恶必然也会进入这个世界。

另一个早期的关于意识进化的神话则源自《创世记一》,其中也涉及进化和善恶。它讲述了万物衍生的过程,上帝首先创造了天空、大地和水,接下来是植物和动物,这同地质学和古生物学确认的顺序是一样的。这个顺序就是科学家确认的进化的顺序。

由此,我突然对《创世记一》有了全新的理解。我想象着,上帝首先创造了光,他打量着它,觉得很好,于是又创造了土地,觉得也还不错,于是他又把大地和水分开。他继续创造了植物与动物,当他觉得自己创造的这一切都很好时,又创造了人类。由此我想到,从善的冲动就是对创造力的追求。

然而,从恶的冲动则是毁灭性的。善与恶、创造与毁灭的选择,都取决于我们自己。我们必须承担选择的责任,并接受随之而来的结果。

#### 英雄的神话

约瑟夫·坎贝尔在《千面英雄》一书中讲述了"英雄诞生的神话",借此来告诉我们真理。英雄神话非常具有代表性,不同文化背景下,表现形式略有差异,但模式相同:总是有一个太阳神,一个月亮女神,他们结合了,生了一个孩子,而且都是男孩,在成长过程中,这男孩都要经历一个奋斗、动乱和痛苦的历程,最终成长为一个英雄。

这一神话意味着什么?首先,让我解释一下什么是英雄。英雄就是能够解决别人不能解决的问题的人。例如,一个美丽富饶的国家,人民生活幸福安定。但是,一条暴戾、卑鄙、令人生厌的恶龙出现了,破坏了这一切。所以,国王决定,无论是谁,只要能杀死那恶龙,就可以娶美丽的埃斯米拉达公主为妻。消息传遍全国,一个又一个最勇敢的哈佛或耶鲁培养出来的骑士站了出来,同恶龙搏斗,但都被吃掉了。形势变得非常严峻,似乎一切都要毁灭。这时,从布朗克斯森林外面来了一位年轻的犹太人,他在纽约大学受的教育,有某种不寻常的智慧。经过仔细谋划,他杀死了恶龙。于是,这个年轻人娶了美丽的埃斯米拉达公主,从此过着快乐无比的生活。

这个年轻人就是英雄,因为他解决了其他人无法解决的问题——杀死恶龙。但他又是如何办到的?神话中,英雄必定是太阳神和月亮女神的后代。其实,这个神话也是在阐述男子气概和女子气质。

长期以来,我们总是倾向于男人阳刚、女子阴柔的二分法,不管在传说中还是在生活里。比如,目前一个非常流行的研究领域就是左右脑的关系,认为它们分管不同的思维领域。如果把它用于"英雄诞生的神话",太阳神就象征着男子气概,追求光明、理智和理性,即善于分析的左脑型思考;而月亮女神则代表女子气质,追求幽暗、感性和直觉,即右脑型思考。两者结合,生出的孩子就会兼具太阳神和月亮神(即他和她)的特质。因此,这是一个我们称之为雌雄同体的神话。

显而易见,我们都能够变成英雄,只要我们学会支配我们的阴柔和阳刚,即左脑和右脑。迄今,极少有人学着去做这件事情。现实情况是,在我们的成长过程中,大多数人或者强调阳刚却牺牲了阴柔,或者

提高了阴柔却又丧失了阳刚。我们学会了用左脑和右脑分别处理问题,却很少融合二者去处理问题。

要实现阳刚和阴柔的一体化是非常痛苦的。神话里,孩子成长过程中的顽强斗争,实现了阳刚与阴柔的整合。倘若我们也能如此,努力学习探索,并用右脑和左脑去处理同样的问题,整合阳刚和阴柔,我们也能成为英雄,解决世界上尚未解决的问题。我们正处在一个渴望英雄,渴望解决一切问题的世界。

#### 诠释的选择

关于如何理解《圣经》的故事,总是仁者见仁,智者见智。人们通常习惯按照字面意思来解释《圣经》。以罗德妻子的故事为例,当上帝准备焚毁罪恶深重的城市所多玛和蛾摩拉时,他允许罗德和他的妻子逃离,条件是不能回头看。罗德的妻子因回头看而变成了一根盐柱。表面看来,这是一个关于惩罚的故事,告诫我们违背上帝意志,会遭遇什么。

近100年里,出现了一个"科学"诠释《圣经》的新学派。这个学派 对《圣经》中的神奇事件做出了"理性的"解释。比如,他们考察到红海 有些地方是非常浅的,而潮汐相合,恰恰是每100年左右出现一次,这 时候实际上是能够涉水而过的。对于有关罗德妻子的故事,这个学派的 解释也是别出心裁,《新牛津圣经》里,将这个故事注释为:"一种古 老的传统,为了说明在某些地区奇异的盐柱的形成,今天在阿斯丹山或 许还能见到这种景象。"

但是,这一解释让我不寒而栗。我为此想了很多,想知道上帝为什么不让罗德和他妻子回头看。回头看错在哪儿?随后我想到,许多人在生活中花费太多时间去回望过去,懊悔不已。如此执迷于过去,将会发生什么?我顿悟到,这样的人实际上变成了活生生的盐柱!我开始明白罗德妻子的故事所隐喻的深层次意义和对人性的深刻探索。

有时我会告诉人们,我生活中最大的幸事之一,就是宗教教育的几乎缺失。我说"几乎",因为我的确到星期日主日学校去过一天。我很清楚地记得那天的情景。在主日学校,我被要求给图画书里一幅亚伯拉罕献祭伊萨克的图画上色。或许因为我真的具有成为心理医生的潜质,当时我马上就断定上帝一定疯了,要亚伯拉罕杀他的儿子,而亚伯拉罕也疯了,竟然真想这么做;尤其不可思议的是,伊萨克一定也疯了,脸上带着虔诚的表情躺在那儿,等待着被剁开。

结果,我哥哥拒绝再去主日学校,以他12岁的力量做出了反抗。8 岁的我也顺势躲过了星期日主日学校,这就是我宗教教育的过程。我始 终不认为亚伯拉罕献祭伊萨克的故事对8岁大的孩子是适宜的。因为, 根据瑞士心理学家吉恩·皮亚杰的心理发展阶段论,那个年龄段的儿童 倾向于形象认知或按字面意思去理解,分析和思考能力尚未形成。反 之,到了一定的年龄段,讲故事则不太适合,这时恰恰是进行分析和推 理教育的绝佳时机。

现在我人过中年,再来看亚伯拉罕献祭伊萨克的故事,我则体会出深刻的含义。对于我们这些已经为人父母的人来说,我相信这是我们应该学习的最重要故事之一。这个故事或神话告诉我们,总有一天,我们不得不放开自己的孩子。是的,孩子是上帝赐予我们的礼物,我们可以保存,但不是永远。超过某个时间限度,于他们,于我们都是弊大于利。我们需要学会如何送回这礼物,把孩子交给上帝托管。他们不再属于我们,他们有自己的生命。

## 第八章上瘾:神圣的疾病

首先,我必须承认,我是个有瘾的人。我对尼古丁上瘾,几乎不能自拔。我在写文章、演讲时都谈到过自律,而我自己却没有足够的自律去戒烟。

我要指出,毒品及酒精上瘾有多方面的原因。它既具有生物学根源,也具有深刻的社会学根源。不过,我在这里只谈上瘾的心灵因素。

上瘾是一种偶像崇拜。对酗酒者来说,酒瓶就是一个偶像。偶像崇拜有许多不同的形式,一些是非常明显的,比如沉迷赌博、性生活过度和财迷心窍等,都是一种瘾。还有一些是不明显的,比如家庭中的偶像崇拜:无论什么时候,当你觉得取悦父母比服从上帝的旨意更重要时,你就陷入了家庭偶像崇拜。家庭变成了一个偶像,而且经常是最沉重的一个。

因此,从长远来看,了解各种形式的偶像崇拜或上瘾,对我们来说很重要,因为许多上瘾要比吸毒危险得多,比如对权力的成瘾,对安全感的成瘾。

沿着这样一个思路,让我们来单独谈谈毒品成瘾问题。我想,那些成为酒精或毒品的奴隶的人,是渴望重回伊甸园的人。他们比大多数人都更渴望到达乐园,到达天堂,回到家里。他们渴望找回那种失去了的温暖感,还有那种朦胧的天人合一的整体感,那些我们在伊甸园里曾经拥有过的感觉。所以,美国小说家冯内特的儿子马克,把他那本回忆自己患心理疾病和吸毒经历的书命名为《伊甸园快车》。当然,人不可能返回伊甸园,只能向前穿越痛苦的沙漠。这是唯一一条回家的路,也是一条荆棘密布的路。但是那些成瘾的人,那些非常强烈渴望回家的人,却南辕北辙,走错了路。

我们可以从两个方面来理解这种回家的渴望。一是把它看作对回归的渴望,一种不仅要回到伊甸园,而且要爬回子宫的渴望;二是把它看作一种潜在的对进步的渴望。在这种回家的渴望中,成瘾的人对于精神和更高力量的追求,远比其他人强烈,只是他们混淆了这一旅程的方

## 荣格与匿名戒酒协会

人们都知道,卡尔·荣格在心理学与精神结合方面成绩斐然。但很少有人知道他间接促成了匿名戒酒协会的成立。

19世纪20年代,荣格有一个病人,是一个酗酒者,治疗约一年后仍无好转,最终荣格绝望地对他说:"听着,你完全是在我这儿浪费钱财,我不知道怎么帮助你,我无能为力。"那人请求道:"没有希望了吗?能给我一点儿建议吗?"荣格说道:"我能给你的唯一建议,就是你或许可以皈依一种信仰。我听说,有个别人有信仰之后就停止了喝酒,你可以试试。"

那人听从荣格的建议,真的出去寻找这种信仰了。只要寻找,你就会发现?是的,他发现了它。大约六年以后,他皈依了信仰,并戒了酒。

这事发生后不久,他无意中遇到一个名叫埃贝的老酒友。埃贝说:"嘿,去喝一杯!"但是他说:"不,我一点也不喝了。"埃贝很吃惊:"你什么意思,你完全不喝了?你是个不可救药的酒鬼,就像我一样。"于是那人就向他解释了荣格的建议。

埃贝想,这或许是个好主意,所以他也开始寻找信仰。大约两年时间,他也戒了酒,过上了有意义的生活。

之后不久的一天晚上,埃贝顺便拜访他的一位老酒友比尔。比尔邀 他喝几杯,埃贝谢绝了,这回轮到比尔大吃一惊。于是埃贝开始讲述荣 格那个病人的故事,以及自己皈依之后如何戒了酒。

比尔认为这是个好主意,他也出去寻找一种信仰的皈依。几周的时间他就戒了酒。不久之后,他在俄亥俄州亚克朗市发起了匿名戒酒协会的首次会议。

大约20年后,一切都尘埃落定。比尔给荣格写了一封信说,在匿名戒酒协会组建中,他无意中扮演了重要的角色。荣格给他回了封信,充

满了溢美之词。荣格说,他非常高兴比尔写信给他,很高兴获悉他的病人做了件大好事,对自己无意中扮演的角色也很欣慰。但是他说,最令他高兴的是,过去周围没有什么人可以谈论这个问题,现在,机会来了。这个问题就是,在西方语言传统上,酒精和灵魂用了同一个词来表示,这或许不是偶然。这意味着酗酒的问题本质上就是一个精神问题,或许酗酒者比其他人更渴求精神满足,或许酗酒就是一种心理病症,说好听点,是一种心灵状态。

所以,从两个方面去分析成瘾的人对回家的渴望,是正确而理性的。全然漠视成瘾者回归的愿望是错误的,我发现在治疗过程中强调积极方面颇有成效。所以,在治疗成瘾病人时,最有效的方法是关注其进步方面——他们对精神的渴望,而不是强调他们临床表现出的退化症状。

#### 皈依的程序

30年前,当我做心理实习医生时,心理医生们就已经知道,匿名戒酒协会在治愈酗酒方面取得的效果比心理治疗更好。但是我们却视它为街区酒吧的替代品。我们认为,酗酒者有一种所谓的"口头人格障碍",他们聚集在匿名戒酒协会,胡聊一气,喝一通咖啡,抽一通香烟,通过这些方式,他们的"口头"需要得到了满足。心理学家轻蔑地宣称,这就是匿名戒酒协会成功之所在。

然而,时至今日,大多数心理医生仍然认为,匿名戒酒协会的方法 之所以起作用,是因为它是一种上瘾的替代品。我不否认有这方面的因 素。然而,因"替代成瘾"而戒酒,这在匿名戒酒协会治愈的病人中只占 5%。匿名戒酒协会起作用的真正原因在于"程序"。为什么这些程序会 奏效呢?至少有三个原因。

第一个原因,匿名戒酒协会的"十二步骤法"是目前独一无二的悔改计划,匿名戒酒协会的人称它为"精神的皈依",因为他们不想让人误以为匿名戒酒协会是一种有组织的宗教。但十二步骤法的核心是"更高的力量"。这些程序实际上就是教导人们,为什么应该继续向前穿过沙漠,走向"更高的力量"。

正因为这是皈依的唯一程序,因此匿名戒酒协会被视作美国今天最成功的"教会",其他任何教派都会忌妒它的异军突起。该协会的人们表现出了惊人的聪明才智,他们甚至不必为预算和场所而烦恼。事实上,教堂成为他们现成的聚会场所,而主办匿名戒酒协会会议,也已成为公共教堂的重要职责之一。

大约一年前,我在康涅狄格州的一个教堂做演讲,中间休息时,我看了一张布告牌,发现那家教堂每周要举办14次匿名戒酒协会会议。

然而,虽然匿名戒酒协会将教堂作为会议场所,但他们与有组织的宗教是无关的,甚至在涉及程序的"精神"层面,它都非常低调,目的是为了吸引视它为威胁的新成员。许多人感到了它的威胁,不大喜欢皈依,甚至抗拒它。因此,匿名戒酒协会的工作困难重重。

大约12年前,一位酗酒者找到我,原因是"匿名戒酒协会不起作用"。据他说,在过去的半年时间里,他每隔一晚就去参加匿名戒酒协会会议。而在前一晚,他都会喝个酩酊大醉。他说他已理解了所有十二步骤法,但不知道为什么不起作用。当他对我说这些时,我有些意外地说:"据我所知,十二步骤法是非常深邃的精神智慧的本体,人们通常需要花上三年、甚至更多时间才会有所领悟。"

他承认我的话有些道理,因为他完全不懂"更高的力量"是指什么。 但是他认为,他至少理解了第一步。

我问:"哦,那是什么呢?"

"我开始承认我对酒精无能为力。"

"那是什么意思?"

"我的意思是,我脑子里存在着某种生物化学方面的缺陷。不论何时,只要我喝一点酒,酒精便接管一切,意志全无。所以我必须做到滴酒不沾。"

"那你为什么还要喝呢?"

他陷入了沉默,一脸困惑。

我继续说:"你知道,或许第一步不是你喝了第一口后对酒精无能 为力,而是在这之前,你对酒精也是无能为力的。"

他使劲儿摇头: "不对。是否喝第一口,完全取决于我。"

"这可是你说的。但是,你从没这样去做,是吧?"

"这完全取决于我。"他坚持着。

我说:"好吧,那就按你说的去做吧。"

这个人还未能理解十二步骤的第一步, 更别提余下的十一步了。

#### 心理重建计划

匿名戒酒协会能够奏效的第二个原因在于,它是一个心理计划。它 不仅告诉人们为什么要有信仰,而且还提供了大量关于如何穿过沙漠的 建议。在这方面,它提出了两个基本方式。

一个是使用格言和警句。比如,"假戏真做。""我不太好,你也不太好,不过没关系。""你唯一能改变的人就是你自己。""时不再来。"

格言和警句为什么这么重要?讲一个我个人的故事。我有一个祖父,他不是很机敏,话少但很精练。他会对我说"走一步,做一步"或"不要把所有的鸡蛋放到一个篮子里"。当然,不是所有都是忠告类的,还有一些是安慰性的,如"宁做鸡头,不做凤尾",或"只干活不玩耍,杰克成了小傻瓜"。

然而,他有时会不断地重复。比如"闪光的不都是金子"这一句,我听过至少有一千次了。但是他爱我。从我八九岁到十三岁期间,每个月我都要穿过曼哈顿岛,和祖父母过周末。这些周末的仪式一成不变。我会在星期六上午到那儿,及时地赶上祖父母为我准备的午餐。午饭后——那时没有电视——祖父会带我去看两场连映电影,并一直跟我坐在一起。那就是他的爱。

在看电影的路上,祖父的格言警句常灌于耳,而它们所传达的智慧 让后来的我受益匪浅。

十几年以后,当我在做心理实习医生时,一个15岁的男孩来找我治疗。他因学习成绩差而郁郁寡欢。交谈中,他给我的印象有些沉闷。我想,或许他成绩差是因为他笨。心理医生有一种智能评价方式,我们称之为"心理状态测试",其中一个内容就是让病人解释谚语。我问他:"为什么人们说,'住在玻璃房子里的人不该扔石头'?"

他立刻答道:"如果你住在一个玻璃房子里,而你又丢石头,你的房子将会被打破。"

"但是大多数人不是真的住在玻璃房子里。你如何用这句话解释人们之间的关系?"

"我不知道。"

我再试一次。"为什么人们说,'不要为打翻了的牛奶而哭泣'?"

他说:"如果打翻了牛奶,我会抱一只猫过来舔干净。"

这似乎有点想象力,但没有解释出它所表达的寓意。我决定把他转给一个心理学家进行更精确的测试。业界知名的资深女专家为他做了测试,报告显示,那男孩智商达105。我很是吃惊。虽不算太高,却在平均值以上,对预习学校来说是有些偏低,那也许能解释他成绩差的部分原因。在我看来,他的智商也就在85左右。于是我打电话给女专家,表示质疑,因为他在谚语方面做得很差。"噢,我们不担心那个。"她说,"现在没有多少年轻人知道那些古老的谚语了。"

我经常想,如果我们的公共学校能够实施一些心理健康教育计划, 这些谚语也许就能保存下来。但是我知道,我们很难成功,因为人们抗 拒它。在我们国家,有一股反对心理健康的力量,他们杞人忧天,担心 世俗人文主义和心理学运动会带来不好的影响。那么,他们应该不会拒 绝在学校里教授孩子古老谚语吧,他们会同意吗?所以,我希望有人能 够开始着手这样一个计划,并很快得以实施,为了像我祖父常说的那 样:"及时的一针胜过事后的九针。"

## 世俗的精神疗法

匿名戒酒协会通过使用谚语取得了很好的效果。除此之外,它还有 另一个有效的机制:保证人制度。当你加入匿名戒酒协会或学习十二步 骤法,你需要确定一个保证人,一个真正业余的心理治疗医生。

如果你觉得自己需要心理治疗而又无力支付费用,那么你可以试试,假装你是个酗酒者,到匿名戒酒协会去,再给自己找个保证人。实际上有些人就是这么干的。我从不假装,所以我也不建议你这么做。实际上,你不必假装,在你家族中肯定会有一个酗酒的亲戚。

我不是说,匿名戒酒协会里的保证人都是很专业的心理医生。在某种程度上,他们并不怎么样。有些病人,就是在那里花了几年时间之后又来找我的,觉得我作为一个心理医生,也许能额外给他们点建议,一些他们从保证人那儿得不到的东西。在试着给他们一点点额外的推动的同时,我从他们那儿也学到了很多东西。

在十二步骤法里,有一些传统的东西是非常好的,胜过保证人。不过在这个问题上,我更相信保证人制度优于传统的治疗。大大方方地去跟你的保证人说:"我真的感谢三年来你给我的帮助,但是现在,我想我已经准备找个更有经验的保证人。"而保证人可能会说:"我完全同意你的说法,很高兴我能够帮助你,并看到你能有这么大的进展。"不过,没有几个心理医生会心平气和地面对比他们更成熟的病人。

## 公共计划

我们说匿名戒酒协会有效,是因为它是一种精神转换的步骤,告诉人们为什么他们必须向前穿过那沙漠;另外,还因为它是一个心理学计划,借助格言和保证人,教给人们许多关于如何向前穿过沙漠的方法。匿名戒酒协会有效的第三个原因是,它告诉人们,他们不必独自一人孤独地向前穿过沙漠。这是一个公共的计划。

过去几年里,我几乎放弃了心理治疗和研究,同其他人一道致力于"公共鼓励基金会"的创立。我的书《不同的鼓》说的就是这方面的事情。在书里我指出,共同体的出现是人们为应对危机所做出的反应。它就像是守候在特护室外的一群陌生人,能够迅速分享彼此深深的恐惧和喜悦,因为他们都有亲人被列上了病危名单。1985年墨西哥城大地震,4000多人遇难。地震发生几个小时后,平时那些以自我为中心的、衣食无忧的青少年和穷苦工人并肩合作,夜以继日地奉献着他们的爱。

唯一的问题是,一旦危机过去,共同体也就不复存在了。其结果是,数百万人都在为这一损失而哀伤。我可以保证,这个星期四或星期六晚上,将有数万老人在美国海外退伍军人俱乐部和美军俱乐部里喝得烂醉如泥,哀悼二战时那些难忘的日子。他们牢记着那些日子,带着深深的怀念。尽管那时他们又冷又湿又危险,但他们感受到了集体的关爱及生活的特殊意义,那是他们此后再也无法重温的。

## 酗酒者的福分

参加匿名戒酒协会的酗酒者,都是有福分和天赋的人。

酗酒本身就是一种福分。因为酗酒虽是一种能明显带给人伤害的疾病,但是,相比于非酗酒者,酗酒者不一定受到更多的伤害。每个人都有自己的悲伤和恐惧,只是有时我们可能没意识到。每个人都有难题,只是酗酒者不加以掩饰,而大多数人则把它藏匿在平静面具的背后,他们不能敞开心扉讨论那些最重要的事情,不愿谈论内心的痛苦和哀愁。而参加匿名戒酒协会,则可以谈论自己受到的伤害,从而使身心得到放松。所以,酗酒是福分。

匿名戒酒协会中酗酒者的天赋表现在,他们谈到自己时,只说自己 是正在康复的酗酒者,而没有说是"已经康复的酗酒者",或"曾经的酗酒者"。"正在康复"这个表述,能使他们不断提醒自己,康复的过程正 在进行中,危机还在。由于危机还在,共同体也还在。

在我组建"公共鼓励基金"的过程中,最麻烦的问题之一,就是要努力向人们解释它是什么东西。只有正接受十二步骤法治疗的人才能够理解它。因为对他们我可以说,组建"公共鼓励基金",是让人们在没有成为酗酒者、没有陷入危机之前就融入公众之中。它表达了一个讯息:我们所有人都处在危机之中。

## 早一点面对危机

人们总是回避痛苦,总是对心理健康持非常奇怪的态度。美国人通常认为,心理健康的标志就是没有危机感。然而,这根本不是心理健康的特征!心理健康的特征应该是具备尽早面对危机的能力。

如今,"危机"一词变得非常时尚。比如,我们都在谈论中年危机。 但早在这个词出现前,我们也提到过女人的中年危机,即更年期。许多 妇女,当她们到了50岁并且停止月经后,就可能在精神上陷于崩溃。但 是说来奇怪,这种情况不是在所有女人身上发生。我可以告诉你为什 么。

一个心理健康的女人,不会在50岁时突然觉得自己遭遇了更严重的 更年期危机。因为一直以来,她应对过许许多多的危机。例如,26岁 时,某天早上起来,她从镜子里看到自己眼角开始有了鱼尾纹,这时她 可能会想:"你知道,我想好莱坞的导演大概不会来找我了。"而10年 后,当她36岁时,她最小的孩子上了幼儿园。她又对自己说:"你知 道,或许我该花点心思在自己身上,不要再只顾着孩子了。"这样的女 人到了50岁,月经结束时,她将顺利地度过这一阶段。除了有一点潮热 感外,她绝对不会有更多麻烦,因为早在20年前,她心理上就遭遇了自 己的"更年期"。

而那些陷入麻烦的女人,都是紧紧抓住幻想不放、相信好莱坞经纪人某一天会突然出现的人,她们都是对自我以外的世界没有任何兴趣的人。当她进入50岁,月经停止了,无论什么化妆品都掩饰不了脸上的皱纹,留给她的只是一个空荡荡的家,一种空荡荡的生活。她不崩溃才怪呢!

不过,我不想老生常谈,只谈女人和更年期。实际上,男人的中年危机也一样严重。不久前,我就度过了自己的第三次中年危机,而且这一次,是我自15岁以来遭遇的最严重的打击,深深地伤害了我。我只想说明,不管是对于男人还是女人,判定其心理是否健康,都不在于我们有多少避免危机的办法,而在于我们是否能够早一些面对危机、并且向下一个危机挺进。换句话说,判断心理是否健康,要看我们一生当中究

竟能应对多少危机。

有一种罕见的毁灭性心理疾病,困扰着大约1%的人。这种病迫使 人们去追求过一种戏剧化的生活,希望生活时时充满激动。但是,另一 种更具毁灭性的心理疾病困扰着至少95%的美国人,这就是,我们的生 活太缺少戏剧性,每天醒来,我们面对的都是柴米油盐,日复一日地混 沌度日,对生命的本质毫无觉悟。

这里涉及"信仰者"的德性。其他人只不过是在经历生活中的起起伏 伏,而"信仰者"却要遭遇"精神危机"。要知道,遭遇"精神危机"比遭遇 抑郁要"有尊严"得多。实际上,一旦你承认自己遭遇的是一次"精神危 机",那么你可能很快地度过抑郁。我深信不疑的是,需要对我们的文 化做出一些改变,赋予危机以应有的"尊严",包括各种类型的抑郁及各 种存在式的痛苦。恰恰是这些痛苦和危机,使我们的心灵得以成长。

匿名戒酒协会的那些人,总是处在康复的过程之中,与不间断的危机相伴,并且互相帮助,共同应对不断来临的危机。这就是共同体的作用。

在希腊的街巷,你会看到人们围坐在一起,谈论着稀奇古怪、毫无意义的话题,如某一个人在树上吊死了,遭到了惩罚之类。但值得注意的是人们的交谈方式,这些人你一言我一语,一起哭泣,一起欢笑,互相感动,互相影响,乃至陌生的路人都被他们所吸引。它仿佛是爱的芬芳,飘向街巷深处,吸引人们涌向这里,就像蜜蜂飞向花儿。有人甚至这样表示:"我还不太理解这种东西,但我希望加入进来。"

在最单调的旅馆房间里,我们开始筹建我们的共同体。这时,销售员和酒吧女招待都过来说:"我不知道你们在这儿做什么,但是我3点下班——我能加入你们吗?"于是我明白了,共同体是如何发挥作用的。

1935年6月10日,俄亥俄州亚克朗市,比尔和鲍伯医生召集了第一次匿名戒酒协会会议。我相信,这是20世纪最伟大、最具积极意义的一个事件。它不仅标志着自助运动、科学与精神的融合,开始在草根阶层中出现,而且标志着公众运动的开始。

这就是我把"成瘾"称为"神圣的疾病"的原因之一。当我同匿名戒酒协会的朋友们聚在一起时,我们经常会这样推断:上帝故意创造了酗酒

这种病症,为的是创造出酗酒者,为的是让这些酗酒者创造出匿名戒酒协会,从而为公众运动凿山开路。这不仅仅是酗酒者和成瘾者的救星,也是我们所有人的救星。

只要我们能够战胜自恋,就能够克服对死亡的恐惧。

Further Along the Road Less Traveled

第三部分

寻找自己的 归宿

# 第九章"未知死,安知生"

美国诗人桑德伯格写过一首题为《特快列车》的诗:

我乘上一辆特快列车,

这国家最棒的火车之一。

火车载着十五节车厢里的上千人,

飞驰过草原,驶入蓝色的雾霭和深色的气氲。

(所有的车厢都将锈蚀成废铁;

所有在餐车和卧铺车厢里谈笑的男人女人都将化为灰烬。)

我问一个正在吸烟的男人要去哪儿?

他回答说: "奥马哈。"

不知你是否猜到,这是一首关于死亡的诗,是对于死亡这个长期被 我们忽视的主题的简要总结。人生有限,我们所有人都会走向死亡。作 为成长最重要的一步,我们必须承认这样一个事实,即每个人都将走向 死亡,我们都将锈蚀,变成废铁、灰烬。

生命的有限让许多人产生了虚无的感觉。既然我们都会像稻草一样被砍倒,生存对我们来说又有什么意义?就算我们的生命通过孩子得以延续,但是人生代代无穷已,我们的名字很快就会被人忘记。

雪莱著名的诗歌《奥西曼德斯》,描述了沙漠中一座巨大雕像的遗迹。雕像的基座上刻着:

我的名字是奥西曼德斯,万王之王:

瞧我的作品,强大而绝伦!

但这尊巨大的雕像,保留下来的只有一个基座,没有人能够记得主人是谁。

所以,即使你是为数不多的几个想要在历史上留下印记的人,随着时间的流逝,就连那些印记也会消失。

莎士比亚的悲剧《麦克白》叹道:"生活只是一个移动的阴影,它是一个白痴讲述的故事,充满了喧闹和狂暴,全无意义。"

## 对死亡的恐惧

这么说对吗?生命全无意义——即使有,死亡也会将它的意义全部抹去?所有一切都将随风而去?

我不这样认为。我相信死亡的意义与我们想象的恰好相反。死亡不是掠夺者,而更像是给予者。

死亡让我更强烈地感受到了生命的意义。如果你感觉生命无意义或 无聊,我能给你的最好建议,莫过于要你立即与死亡建立起特别关系。 像所有伟大的爱一样,死亡充满了神秘,能够激发人的激情。在你与神 秘的死亡进行斗争时,你将发现生命的意义。

当然,多数人并没兴趣与自己的死亡念头进行斗争。他们甚至不想正视死亡。他们想把它从意识里排除,这些人的意识因此而受到限制。所以,桑德伯格那首题为《特快列车》的诗,其实是一语双关,既在感慨火车这个钢铁巨人的脆弱,同时也在感叹生命的有限。那个说将要去奥马哈的人,在他的意识中,最终的目的地就是"死亡"。

但是,你也会发现那些没有受到太多限制的人——像许多伟大的作家和思想家——他们对死亡都有着清醒而客观的认识。阿尔伯特·史怀哲就曾写道:

如果我们想成长为真正的好人,我们必须要了解死亡。我们不必每 天或每小时都想着它,但是当生活之路把我们带到一个新的制高点时, 我们周围的景物逐渐消失,我们凝视着远方直到天边。这时,不要闭上 眼睛,让我们的思绪暂时静止下来,眺望远方。然后,继续思想。以这 样一种方式去思考死亡,就会使你增添一份对生命的爱。了解死亡之 后,我们就像接受一件礼物一样去迎接每一天、每一个星期。一旦我们 能够这样接受生命,慢慢地,生命就变得弥足珍贵了。

但是,多数人都不能这样看待死亡。根据我的心理治疗经验,这样的人约占一半。经常地,我不得不努力让病人去正视死亡这个现实。确实,他们不愿意去正视,这似乎是他们患上心理疾病的原因。与此同

时,他们感觉自己的生活乏味而令人恐惧。他们不去看望住院的朋友,读报也一定会跳过讣告版。夜晚,他们常常会大汗淋漓地从噩梦中惊醒。除非我能让他们打破这些强加给自己的限制,否则,他们就不可能痊愈。我们只有正视死亡,才能够变得勇敢和自信。要是世界上没有一件我们愿意为之牺牲生命的事,我们的生命就不完整。

这种对人的意识的限制有时能够使人变得脆弱。几年前,一个人来找我看病。这个病人的内弟用手枪击中头部自尽,此后,他大概有三天都处于惊恐之中。他非常害怕,甚至不敢单独到我办公室来。那天,是他妻子拉着他的手一起来的。坐下后,他就没完没了地说:"你知道,我内弟,他朝自己脑袋开枪。我是说他有一把枪,我意思是所有的事情都是因为这个,我意思是仅仅一盎司压力,他就死了。我是说所有都是它干的。要是我有一把枪,我是说我没有枪,但是……要是我有一把枪我想杀了我自己,我是说所有将发生——我意思是我不想自杀,但我的意思是——它所有的——就是这么多。"

很显然,令他恐惧的不是内弟的死,而是该事件将他推到了必须面对自己的死亡这样一个现实面前。害怕死亡,才是他恐惧的根源。我就这样照直对他说了。

他立刻反驳我:"噢,我不怕死!"

这时,他妻子打断他:"唉,亲爱的,或许你该跟大夫说说那灵车和殡仪馆。"

于是他继续对我解释,他有过对灵车和殡仪馆的恐惧症。甚至到了这样的程度:他每天上下班都要多走6个街区,仅仅是为了绕过殡仪馆。此外,无论什么时候有灵车经过,他要么转身,要么躲进门道里,或者干脆躲进商场。

"你真的对死亡很恐惧。"我说。但是,他继续否认:"不,不,不,我不怕死。只是那些该死的灵车和殡仪馆叫我心烦!"

从心理动力学角度讲,恐惧症通常起因于一种被称为"移位"的心理 机制。这个人如此害怕死亡,以致都不能面对自己对死亡的恐惧,最终 将它移位到灵车和殡仪馆这两个物体上。 由于我总拿心理病人举例,你或许认为他们比大多数人更胆小、更易恐惧,其实不是这样。那些来做心理治疗的人是我们中间最聪明、最勇敢的人。每个人都有问题,但是很多人经常对自己的问题视若无睹,或避而远之,或喝醉了事,或以其他的方式漠视它。只有更聪明、更勇敢的那些人,才敢于走进心理医生的办公室,接受自我检验。要做到这一点,非常不易。

事实上,我们生活在一个胆怯的、否认死亡的文化中。一位同事曾告诉我,在她生活的小镇上,在一个高中学生死于白血病,另一个学生死于交通事故后,所有三四年级的学生都请求校长开一门选修课,一门关于生与死的课程。一位牧师甚至主动提出筹备这门课,并找来免费上课的老师。

但是,按照学校规定,设置新的课程要得到校董事会的批准。结果,这项请求以九比一的表决被否决了,理由是这一请求是病态的。随后,有三四十人写信给报纸,抗议校董事会的决定。报纸编辑就这一话题写了一篇社论。各方的呼吁和压力迫使学校董事会重新考虑他们的决定。结果投票时,再一次以九比一否决了这门课程。

如我的同事所讲,那些给报纸写信的人,那个发表社论的编辑,那 个在董事会里投赞同票的人,所有这些人要么是正在接受治疗,要么是 曾经接受过心理治疗。我认为,这不是巧合。如我所说,接受心理治疗 的病人非但不比一般人胆小,有时反而更勇敢。

## 生命可以预期

在否认死亡的文化里,死亡被看作"意外",似乎我们完全有能力避免这个"意外"。实际上,生命的本质就是不断改变、成长、衰退和死亡的过程。选择了生命与成长,也就选择了死亡。由于我们如此害怕死亡,害怕近距离面对它,以致我们无法像自己希望的那样鼓起勇气。

把死亡看作没有任何先兆和原因的意外,这是完全错误的。实际上,我们大多数人对死亡都有预感。这么说似乎令你震惊,但这是事实。

大约30年前,当心脏手术第一次进入临床时,它比现在危险得多。那么,哪些病人最适合做这种手术呢?最终做出决定的,不是心脏外科医生,不是心脏病学家,而是心理医生。在一项研究中,心理医生在术前访问了一群病人,并根据他们的回答,按风险程度将其分成高、中、低三组。在低风险组里,他们发现这些人谈到自己的心脏手术时会说:"你知道,安排在星期五了,对此我真的怕得不行了。但是在过去的八年里,我不能够做任何事。我不能去打高尔夫球,我呼吸一直困难,我的医生告诉我,如果我熬过了手术和术后阶段,六周以后我就会像好人一样了,就能够打高尔夫球了。嗨,那是9月1号,我已经安排好我的高尔夫球时间了,我将在早上8点到那儿,草地上依然会有露水呢。我已经想好怎么打每一杆了。"

在高风险组,一位妇女谈及她的手术时说:"嗯,关于什么?"心理 医生就提醒她说:"你为什么要做手术啊,为什么你需要手术呢?"她会 回答:"我的医生告诉我的。"

"手术以后你想干些什么吗?"

"我没想过这问题。"

"过去八年里,你呼吸那么困难,都不能去购物。你不盼望又能去 采购吗?" "噢,天哪,不。这么些年以来,我已害怕得不敢开车了。"

如果我没记错的话,通过这项试验后发现,高风险组里40%的病人死去了,低风险组里只有2%的病人死去。同样的心脏病,同样的心脏 外科医生,同样的心脏手术,死亡率差别却这么大。而这些,心理医生 在术前就已经预料到了。

另一项令人吃惊的研究结果是由斯坦福大学的心理医生戴维·西格尔指导进行的。他研究了两组患有癌症的妇女。第一组给予标准的药物治疗,第二组除接受标准的药物治疗外,还额外增加了心理疗法。不出意料,第二组病人的焦虑、抑郁和痛苦明显要少一些。虽然有三个病人最终死去,但通过这项研究,西格尔意识到,配合心理疗法的那些病人的存活期要比其他组的人长两倍。

## 心理转变的奇迹

长期以来,医生们都知道,癌症自然消失的病例是罕见的。你一定听说过这样的例子:医生给一个病人动手术,他们打开病人的身体,发现体内布满了癌细胞,医生什么也做不了。这种癌症已无法做手术。他们唯一能做的就是再把他缝上,并断定病人顶多能够再活六个月。但是5年、10年过去了,那人依然活着,没有癌症的迹象。

你或许会想,医生们肯定会对这样稀有的病例表现出极大的兴趣,会很仔细地研究和调查,但他们没有。长期以来,医生们都坚持认为这样的事情是不可能的,仅仅是在最近15年里,才有人对此着手进行研究。现在要想得出结论仍然太早,在统计学上没有什么意义。不过,有一些迹象还是应引起关注,即所有这些罕见的病例都存在某种相似性,其中之一就是,这些病人都有一种强烈要求改变自己生活的倾向。一旦他们被告知还剩下一年时间,他们就会对自己说:"如果我想在来日无多的日子里仍然为IBM工作,那真是该死。我想做的只是整修家具,那是我一直以来都想做的事情。"或者是:"如果我仅仅有一年可活了,而我还想同我那个自命不凡的老丈夫度过这一段时光,那才是岂有此理!"所以,在他们做出决定要改变自己的生活之后,他们的癌症消失了。

这一现象激起了加利福尼亚大学一些研究人员的极大兴趣,他们决定做进一步的研究,确定心理治疗是否真能改变一个人的生活态度。首先,他们需要找到自愿接受试验的病人。典型的做法是,心理医生走到一个被诊断患晚期癌症、不能再施行手术治疗的病人面前,对他说:"我们有理由相信,如果你愿意参与心理治疗,正视你的生命,做出一些重要的改变,你就可能延长自己的生命。"

一开始,病人可能会大喜过望:"噢,医生,医生,你是第一个带给我希望的人!"

于是心理医生说:"有一组跟你一样的病人明早10点将和我们在4号房间会面,你愿意一起来谈谈吗?"

"是的, 医生, 我会去的。"

但是第二天早上10点,那个病人没有出现。心理医生问病人是怎么回事,病人说:"对不起,我有点儿搞忘了。"

"那你还有兴趣吗?"

"噢,是的,医生。"

"明天下午3点,在4号房间我们还有一次会面,你有空吗?"

"噢,是的,我会去的。"

可那病人再一次爽约了。心理医生又试了一次,最后只能说:"或许你真的不喜欢心理疗法。"

病人最终承认:"你知道,医生,我一直在想这事,我像老狗儿, 不能再学新花样了。"

责备是没有必要的。我们是变成了老狗,有时太疲倦,以致不能学习新花样了。对此,医生也是有责任的。我遇到过一些受过良好教育的医生,他们也相信疾病只有一个原因——不是心理的,就是生理的。他们无法想象疾病就像一棵大树的树干,有两个甚至更多的树根。

事实上,差不多所有的疾病都是心理、心灵、社会、生理等综合因素的结果。当然也有例外,例如,先天性疾病或大脑瘫痪。但是即使在这样的病例里,活下去的"意愿"也能够有效地延长生命,提高生命的质量。

事实却总是相反,也很不幸。我在日本冲绳的时候,被叫去治疗一个19岁的女孩,一个剧烈呕吐的孕妇——孕期过度呕吐。我了解到她在东海岸长大,对母亲有一种病态的依恋。17岁时她被送到西海岸,同叔叔生活在一起,从那时起她就开始呕吐了,而那时她并没有怀孕。她呕吐得如此厉害,以致不得不把她送回东海岸。回去后她生活得快乐而健康,直到她同一个士兵怀了孩子,那士兵娶了她并把她带到了冲绳岛。几乎是一下飞机她就吐了起来,没几天就进医院了。

如果病人实在病得严重,我有权力叫直升机把他们送回家去。我知道如果我把这个病人送回家去,她的呕吐会立刻停止。我也知道,要想确定每次她与母亲分开就会呕吐的病因,大概也是没希望了。

再三考虑之后,我决定不送她回家。我对她说:"你已经长大了,知道与妈妈分开后如何生活了。"她好转后,被允许离开了医院。但是过后不久,病情又严重发作并回到了医院。她又呕吐起来,我再次告诉她,我不会送她回家。她又再次好转出院了。然而两天后,她在公寓里突然坠楼身亡。她只有19岁,怀孕4个月。尸检结果根本找不到死因。当然,我对自己的决定深深地懊悔。但不管怎样,我有我的信念,即在她的生活里,她做出的是一个拒绝长大的决定,我不能让她停留在儿童阶段而不承担责任。所以,她死了。

## 身病与心病

在医学院读书时,我们把精神分裂症、躁狂、抑郁和酗酒等都称为"官能"疾病。这表明我们承认,或许某一天研究人员会发现,这些病都是神经解剖学中的某些缺陷或生理上存在的问题。但这样却忽视了这些病症都有其心理的原因。作为心理医生,我们可以把这些病人的心理特点全部勾画出来。

最近30年来,人们更多强调的是,所有这些心理疾病都有其深刻的生理根源,甚至主要跟生物学有关。实际上,我们今天正在面对的问题之一,就是心理医生对生物化学变得如此迷恋,以至于忘记了所有传统心理学的智慧——其中一些智慧被证明是非常正确的。比如精神分裂症,就不仅仅是生理方面的病症,它也是心理、心灵、社会、生理等因素的综合体现。癌症也是如此。

早在几个世纪前,人类就认识到,我们的病痛同时具有生理和心理 双重因素。心理医生所说的"器官语言",就反映了这种将生理和心理综 合考虑的智慧。例如,"他叫我头痛",意思是心理的因素传达到了生理 上;"我紧张得肚子痛",或"我的心碎了",意思是心灵之痛引起了生理 之痛。许多半夜到急诊室的人都声称"胸痛",不管有没有心脏病,这恰 恰是在他们经受了某种"心碎"的事情之后。

脊椎问题其实与勇气有关。这再一次在我们的语言里反映出来。我们说:"他是一个软骨头","他没有骨气(他没有脊椎)","伙计,她真的有骨气(她真的得到脊椎了)","她太有勇气了(她得到许多脊椎)"。生活中大部分时间我都得忍受背痛之苦,特别是一种叫做"脊椎增生"的病症,颈椎部分尤其严重。从我的颈椎X光片看,你会认为我都有200岁了。当我第一次被诊断患有这种病症时,我曾问神经外科医生和骨科医生:"是什么搞得我的颈椎看上去这么老?"他们会说:"嗯,可能是你小时候脖子受过伤。"

我的脖子从未受过伤。但是当我告诉他们这一点时,他们只能回答:"既然这样,我们真的不知道是什么原因了。"对这样的回答,我已很满意,因为很少有医生肯说这么多,而只是泛泛回答:"不知道。"

实际上,我对自己脊椎增生的原因还是比较清楚的。大约13年前,病痛几乎使我处于崩溃的边缘,我接受了长时间的神经外科治疗。那时我就自问:"斯科特,如果你不想经受隔几年就会有一次的危险手术,那么,现在你就应该搞清自己的心理在疾病中扮演了什么角色。"

一旦我愿意问自己这些问题,我就立刻意识到自己是有责任的。我意识到多数情况下,自己在执业时总是战战兢兢,唯恐树立不必要的敌人。换句话说,就是我缺少一点点勇气。我总是缩着肩膀,就像一个橄榄球队员准备低头冲过"匹兹堡铁人队"的后卫线。试想一下,让你的头和脖子保持那种姿态30年,你一定会知道是什么造成脊椎增生了。

当然,事情并不都那么简单,大多数疾病都由多重原因造成。比如,我的父亲、母亲和兄弟都患有不同程度的脊椎增生,只是不像我这么严重,尽管他们绝不是典型的逆来顺受的人。所以,我的病症显然还有其生物学成因——基因的或遗传的因素。请记住我的观点,几乎所有的病症都不仅仅是生理和心理的,而是心理、心灵、社会、生理等因素综合作用的结果。

我不是这方面首开先河的人,关于身体与意识之间的关系已经多有论述。现在,人们越来越多地发现了疾病与生理和心理因素的关系,以至于有些人在获悉自己患病后,竟然会有一种负罪感。当然,你不必每次都因为着凉或感冒而责怪自己,认为是自己的过错。但是如果患上了某种严重疾病或慢性疾病,认真审视自己则是必要的。问问自己,是否在这场疾病里扮演了什么角色。

不过即使你自我检讨,也不要对自己太苛责了。在某种意义上,生活就意味着压力和紧张,它使我们筋疲力尽。要清醒地认识到,或早或晚,我们都会死于这种或那种该死的身体及精神的综合病症。

## 理解死亡

在认识死亡真实特性的道路上,一个里程碑式的事件就是《关于死亡与濒死》一书的出版,作者是医学博士伊丽莎白·库伯勒。在此之前,死亡都是神职人员的专属领域。医生感兴趣的只是治病救人,死亡则留给了殡葬人员。但是,库伯勒竟然敢于同那些将要死去的人们谈话,敢于问他们对即将发生的死亡感觉到了什么。约10年以后,美国许多地方都开设了关于死亡和濒死的课程,并促进了临终关怀院的建立——这是一个全新的机构,一个人们明知要走向死亡的地方。库伯勒引起了多米诺效应。

她的著作的出版,引起了一波相关话题书籍的出现。其中有雷蒙德·穆迪的《死亡回忆》;卡里斯·奥西斯和厄兰德·哈拉德桑合写的《死亡时刻》,他们在书中描述了人在死亡时刻和濒临死亡时的经历。他们的发现具有令人吃惊的一致性。雷蒙德·穆迪是一位科学家兼心理医生,他记录了那些有濒死经历的人讲述的一些现象。首先,他们看到(像是从天花板上)自己的身体躺在一张床上,然后,又看到医生和护士们正在对他们做什么。接下来,他们看到了人生中最惊恐的一幕——类似于穿过黑暗隧道之类的感觉。他们迅速地穿过隧道,走出来时,面前出现了一道光,这被认为是上帝或耶稣之光。这道光要求他们回溯自己的人生。在这一过程当中,他们大多都意识到自己的生活原来是如此的混乱不堪。不过,那道光非常的宽容,充满爱怜,指引他们回到生活中去。他们服从了。

按照穆迪的说法,有过这样经历的人先前都不太相信轮回,但是后来,他们都相信了。他们开始相信人死之后将进入另一个世界,并且大大减少了对死亡的惧怕。

这真是很有趣。当我们越来越近地走向死亡,死亡带给我们的恐惧,居然比我们想象的少得多。当然,你多少都会觉得不舒服。你或许会说:"我们活着,究竟是为了什么?面对生命的有限和短暂,其意义又是什么?"

如果你提出这样的问题,我可以肯定地说,那恰恰是因为你清楚地

知道,你的存在是有限的,而且你正在寻找它的意义。设想一下,寻找生命意义本身就是有意义的,它是人生游戏的一部分,是我们为什么活在世界上的原因之一。我们能在这一刻去寻找吗?如果答案是肯定的,那么死亡就在推动这样的寻找。

我曾努力寻找着生命的意义,最终我找到了自己要找的东西。它非常简单,我们来到这个世界就是为了学习的。发生在我们身上的每一件事情都有助于我们的学习,但没有任何东西比我们从死亡那儿学到的更多。

我也由此得出结论,我们已经拥有一个理想的学习环境。哪怕任由你想象,也找不到一个比你现在的生活更理想的学习环境。在我情绪低落的时候,生活对我而言似乎就是一个新兵训练营,跑道上充满了障碍,犹如魔鬼一般,这恰恰是为我们的学习而设计的。我认为,历数生活中出现的所有障碍,最大的魔鬼就是性障碍。在现实中,死亡是我们性行为的必然结果。

低级生物群的特点是无性繁殖。它们只是简单地克隆,把它们的基因一代一代地延续下去。理论上讲,除非有人把它们挤扁压碎,否则它们是不会经历诸如变老或自然死亡这样的事情的。只有进化成高级动物后,才会出现有性繁殖,才会出现变老和自然死亡这样的现象。可以说,世界上没有免费的午餐!

当我们被设定了一个最后期限时,我们能够学得最好。说得多么精辟呀!我在进行精神治疗时,经常会把病人们分成若干小组,并给他们设定最后期限,这很奏效。当小组成员们似乎一点都不珍惜时间时,我会对他们说:"好的,伙计们,这个小组仅有半年的存活时间了。半年以后,我将解散这个小组,你们在这里只剩半年了。"令人吃惊的是,一旦你给他们设定一个最后期限,那些整天无所事事的人们,便会迅速地行动起来。

在单独治疗时,设定最后期限也同样能够有效。病人和医生之间良好关系的结束,有时也可以理解为某种形式的"死亡"。这一"死亡"期限,给了病人一个倍加珍惜的机会,一个多数人可能从来没有得到的机会,进而推动他积极治疗。

## 死与生的不同阶段

伊丽莎白·库伯勒发现,人在濒死时会经历一些特定阶段——它们的顺序是这样的:

否认→愤怒→商讨→抑郁→接受

第一阶段:否认。他们会否认说:"化验室肯定把我的检查结果和其他人的弄混了。它不可能是我的,它不可能发生在我身上。"但是,这种否认不会起太长时间作用。于是便进入第二阶段:愤怒。他们会对医生愤怒,对护士愤怒,对医院愤怒,对亲戚愤怒,对上帝愤怒。当愤怒没有起到作用时,他们便进入第三阶段:商讨,或讨价还价。他们会说:"没准我回到教堂开始重新祈祷,我的癌症就会消失掉。"或者说:"没准我改变一下,对我的孩子们更好一些,我的肾病就会好转。"当这些也没有产生效果时,他们便开始意识到一切都完了,自己真的将要死去了。在这时,他们就会变得抑郁起来,进入第四阶段。

这时,如果他们能够不气馁地坚持下去,与抑郁进行抗争,那么他们就能够走出抑郁,进入第五阶段:接受。这是一种了不起的心灵上的宁静,是天堂之光。坦然接受死亡的人,心中都有一道光。他们仿佛已经死去,而在心灵和精神上又感觉复活了。他们看到的是一个美丽的世界。

然而,要想达到这一境界并不容易。多数人都未能在这美丽的第五 阶段里死去,而是在否认中死去,在愤怒中死去,在讨价还价中死去, 在抑郁中死去。其原因是,摆脱抑郁是如此痛苦和艰难,以致当他们刚 一触及这一问题就退却了,退回到否认、愤怒、商讨阶段。

库伯勒当时绝对没有意识到,她的这种划分也同样适用心理和精神的成长过程。也就是说,每当我们在心智成熟的道路上迈出重要一步,每当我们在穿越人生沙漠之旅的征途上出现巨大跨越,每当我们在自我改善的过程中取得重要进展,我们都经历了否认、愤怒、商讨、抑郁和接受的全过程。

比如,我的性格中存在一个明显的缺点,我的朋友开始对我提出批评。我的第一反应是什么呢?我会对自己说:"他不过是今天早上情绪不好。"或者说:"他一定是在跟老婆生气,不是针对我来的。"这就是——否认。

如果他继续批评我,那么我可能会说:"谁给你权力来干涉我的事情?你不知道我的境遇。你为什么不去管好你自己那些该死的事情!"我很可能会对他说这些话。这就是——愤怒。

但如果他真的爱护我,就会继续批评我。然后我就开始想:"哇,我忘了,我最近没有夸夸他的工作是多么出色了!"我于是走过去拍拍他的肩,使劲对他笑,希望这样会使他闭上嘴巴。这就是——商讨。

但如果他真是发自内心地爱护我,就会继续批评我。这时,我或许会想:"他说得对吗?伟大的斯科特·派克可能会有什么错吗?"要是我的回答是肯定的,那么就会抑郁。但是,如果我能够继续这样想下去,承认自己真的有什么东西做错了,并且开始想知道自己错在哪儿;如果我能够仔细思考它,分析它,找出它,辨别它,然后我就能够着手改掉它,并净化我自己。完成这一系列走出抑郁的努力之后,我将成为一个新人,一个复活了的人,一个更好的人。

#### 学习死亡

关于这个话题,可能没有新意。在《少有人走的路:心智成熟的旅程》一书里,我援引大约两千年前,古罗马著名哲学家塞内加说过的话:"在一个人的一生中,你必须不断地学习如何去生存,而使你更惊奇的是,在整个的生命里,一个人还必须学习死亡。"把学习如何去生存和学习死亡相提并论!为了学习如何去生存,我们必须与死亡达成协议,因为死亡会提醒我们存在的有限性,这样我们就能意识到我们时间的短促,以便充分地利用我们的时间。

在卡洛斯·卡斯塔尼达的书里,唐望,这位墨西哥的老印第安巫师 把死亡放在了"同盟者"的位置上。按照唐望的说法,"同盟者"是一个可 怕的力量,在他们被制伏之前,你不得不与之搏斗。"死亡"就是这样一 个"同盟者"。我们必须与它搏斗,与死亡的神秘性进行斗争,直到我们 能够充分地制伏它,像唐望做的那样,把它放在我们的左肩上,让它坐 在那儿。我们能够不断地、日复一日从它智慧的忠告里获益。

"同盟者"意味着朋友,但至少在西方文化里,我们是不习惯于把死亡看作是朋友的。在东方文化里,在印度教和佛教中,死亡据称比在我们这儿受欢迎得多。这两种宗教都赞同生命轮回理论。的确,在轮回学说中,终极的目标和奖赏就是死亡。根据这一理论,我们始终在循环往复——再生,死亡,再生——直到明白我们究竟要去学习什么。从那时起,并且只能从那时起,我们才能够免受生死轮回的惩罚,并最终永久死去。

不管你赞同还是反对,你都应该注意到,在轮回学说中,生命的目的也是学习。实际上,没有证据表明,印度教徒或佛教徒对死亡的恐惧比我们其他人要少。害怕死亡是很正常的。死亡是进入未知,而对进入未知世界感到某种程度的恐惧也是健康的表现,不健康的是试图忽视它。

从我的无神论朋友那儿,我经常听到的批评之一是,宗教是当老年 人面对神秘和死亡恐惧时给他们的一根拐杖。我认为他们说得对,一种 成熟的宗教恰恰诞生于与死亡神秘性的斗争中。同时我也认为,说宗教 是一根拐杖又不完全正确,因为在承认和直面死亡的重要性方面,信仰宗教的人可能更勇敢一些。无神论者倾向于否认死亡的重要性,宣称死亡不过就是心跳的停止,其实,这是一种回避,他们不想走近死亡,不想进一步了解死亡表象下面的东西。

我想提醒你,比起无神论者,多数经常去教堂的人实际上也没有更多同死亡进行斗争的兴趣。大多数经常去教堂的人践行着肤浅的、传承下来的那种宗教,就像二手的衣物一样,虽然会给他们带来一些温暖,但更多是一种装饰。这就是"上帝没有孙子孙女"谚语的起因。我们不可能通过父母同上帝建立起联系,我们必须同上帝建立更直接的关系。我们不能让其他人——我们的上司,我们的父母代替我们同死亡进行斗争。纵观一生,人的心灵之旅某些特定的部分必须单独来完成,其中之一就是同死亡斗争。你不能让其他任何人来为你做这件事。

所以,许多经常去教堂的人像回避瘟疫一样回避死亡问题,一些基督教教派甚至把耶稣从十字架上取下来。如果你问他们为什么这么做,他们回答说是以此表明钉死于十字架后的复活。但是有时我不得不去想,他们或许是因为不想看到血淋淋的现实,不愿面对死亡的现实,因为这会让他们想到自己有一天也会死去。

## 死亡的恐惧与自恋

为什么我们会这么过分地惧怕死亡呢?

根本上是因为我们的自恋。自恋是一种异常的、复杂的现象。作为 我们生存本能的心理层面,自恋在一定程度上是必要的,但多数情况 下,它是自我毁灭式的。放纵的自恋是精神心理疾病的基本前兆。健康 的精神生活意味着摆脱自恋、进步成长。而许多人未能走出自恋,也是 非常普遍的现象,其破坏性也是巨大的。

对于心理医生所说的对自尊的伤害,我们也可称其为自恋伤害。在所有形式的自恋伤害中,死亡是最大的。我们随时都在承受微小的自恋伤害:例如,同学们叫我们笨蛋;在入选排球队的名单中,我们排在了最后;同事们拒绝我们;老板批评我们;我们被解雇了;我们的孩子顶撞我们。这些自恋伤害导致的结果是,我们要么变得怨恨,要么渐渐成长。但死亡是最大的自恋伤害。没有什么比即将来临的自我消亡更能威胁到我们的自恋和自负了。从这个意义上说,恐惧死亡是非常自然的。

应付这种恐惧有两种方式:普通的和聪明的。普通的方式是把这念头从我们的脑子里赶出去,努力不再去想它。我们年轻时,这办法大多能起作用。但是,我们推迟的时间越久,它就离我们越近。一段时间以后,似乎所有的东西都开始提醒我们关注死亡的存在——孩子毕业,朋友生病,关节里咯吱咯吱的响声。换句话说,这种方式不是聪明的做法。实际上,我们越是推迟面对死亡,我们的晚年就越会恐惧死亡。

聪明的方式则是尽可能早地面对死亡。在这样做的时候,我们可能会发现这其实并不难。只要我们能够战胜自恋,就能够克服对死亡的恐惧。

一个人如能成功做到这一点,死亡就会成为一种重要的推动力量,促进他们心灵的成长、心智的成熟。他们会这样想:"既然我肯定是要死的,那么我总是不能放弃愚蠢而陈旧的自我,又有什么意义呢?"于是,他们走上了通向自我成长的人生旅程。

这个旅程困难重重。自恋的触角无处不在,渗透力极强,我们不得不设法及时把它们砍去。日复一日,周复一周,月复一月,年复一年。自从第一次意识到自己的自恋以来,40年来我就一直在这样努力着。

这个旅程困难重重,但却多么有价值啊!我们在摆脱自恋、自私自利和妄自尊大的道路上走得越远,我们就会越多地发现,自己不仅减少了对死亡的恐惧,而且减少了对生活的恐惧。我们变得更可爱了。不用再背负自我保护的沉重负担,我们就能够把眼光从自己身上移开,真正地关注别人。随着我们变得越来越忘我,我们开始经历一种持久的、根本性的、以前从未经历过的快乐。

学习如何面对死亡,这是所有伟大宗教最核心的内容。它们一次次地告诉我们:摆脱自恋之路就是通往光明之路。这是佛教徒和印度教教徒在谈到自我超越的必要性时说的话。对他们来说,甚至自我都是虚幻的。耶稣也用相似的话说道:"谁越是想坚守他的生命,谁越会失去它;谁越是能够放弃他的生命,谁越会得到它。"

# 第十章 性与精神

性与精神有着某种内在联系,这一说法让不少人感到吃惊。在宗教中,性与性欲都被认为是罪恶的,它通过身体的冲动和肉体的快感来诱惑我们。因此,性与精神的关系就类似于一场战争,也就是说一方必须想办法打败另一方。我个人的观点是,在一定范围内,性与精神是冲突的,它既像情人间的争吵,又像兄弟姐妹间的隔阂,到达一定程度后,便会爆发出来。

如果我们要问"性是什么",马上就会陷入科学的死胡同。尽管我们知道如何让人类飞离地球,但是从科学的角度来看,我们却还不能完全去解释男人和女人非生理方面的异同。在这个问题上,恐怕神话比科学更能向我们说明一些关于性的本质。

神话的基本主题之一,就是神对人类的恐惧,担心人类会变得像他们那样强大,无所不能。有关性的神话,基本上都是围绕这样一个相同主题展开。这些神话告诉我们,人类在初始阶段是雌雄同体的,是一个统一的生物体。因此,他们能够迅速获取力量,从而对神构成了威胁。于是,神就把人类分成了两半,即男人和女人。于是,人类便无法跟神去竞争了。而人类也强烈地感受到自己的不完整性,渴望已经丧失掉的整体性,孜孜不倦地寻求着自己的另一半,希望与自己的另一半借助性的结合,重新体验那种丧失掉的、几乎像神一样完美的极乐境界。

根据神话的这些描述,性应该是源于人类的不完整感,源于对人类 完整性的渴求,源于对神性的渴望。这样说来,精神又是什么?

严格说,性与精神不完全一样。他们不是孪生兄弟,但却是亲密的亲戚,他们起源于同一个地方,不仅在神话中如此,在实际生活中也是这样。

事实是,性是让人类最接近精神体验的一种方式。正因为如此,才会有这么多的人孜孜以求,誓死也不放弃。不管他们是否意识到,他们实际上都在寻找上帝。不管是无神论者还是不可知论者,在进入性高潮的时候都会喊出:"噢,上帝!"

性高潮:一种神秘的体验

有一天,著名心理学大师马斯洛决定,他不再去研究那些生病的人,而要去研究健康的人。这些人可能只占万分之一。他们身体强健,充分开发出自己的潜力,成为真正意义上的完整的人。马斯洛把这些人称为"自我实现的人"(我个人认为,使用"共同实现"这种表述更好)。根据研究结果,马斯洛从这些人身上总结归纳出了13个共同特点,其中之一就是,他们总是把性高潮当作一件精神层面的经历甚至是神秘的事情。

"神秘"这个词不过是一种比喻。长期以来,神秘主义者在谈论死亡时,总是把它作为精神体验的必要组成部分,甚至作为一个目标。所以,法国人在形容性高潮时,用的一个词句就是"像死过去一样"。

性高潮是一种主观感受,其品质高低取决于做爱双方关系的质量。所以,假如你想获取最大可能的性高潮,最好就是同你深爱的人在一起。不过,尽管与自己深爱的人在一起,是让我们体验性高潮的必要条件,然而,在我们进入到性高潮的瞬间,我们实际上已失去了彼此对对方的感觉。在那个短暂的"像死过去一样"的巅峰,我们忘记了我们是谁,我们在什么地方。这是因为,我们脱离了大地,进入了上帝的国度。

正如阿南达·库玛拉斯瓦弥所说:"在进入高潮的那一刻,每个个体对对方来说都不再重要,最重要的就是天国的大门以及里面的上帝。"约瑟夫·坎贝尔对此做出解释:"当一个人因为爱到极致而失去自己的时候,对方也变得不再重要。穿过天国的大门,你将登上神圣的祭坛。"

## 恋爱的假象

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》这本书中,我对爱与恋爱做出了明确的划分——爱是对对方心智成熟的关怀,而恋爱不过是自恋的一种表现。美国人对恋爱的理解是,它应该是灰姑娘与白马王子骑马走进落日的余晖,沉浸在无尽的幸福与喜悦中。这完全是一种幻想。历史上,恋爱的确得到一些人的推崇,但这不过是一种人为的婚姻文化。而且,那些相信恋爱能够永恒的人最终都陷入了永久的失望之中。事实上,人类的这种表现,也是试图在这样一种浪漫关系中寻找自己的上帝,而这是我们面临的最大问题。

我们指望我们的配偶或情人成为我们的上帝,我们希望他能满足我们的所有需求,能实现我们的愿望,能带给我们一个永恒的天堂。但这根本不可能。究其原因,最关键的一点就是我们违背了第一条戒律,即:"我就是上帝,除我之外不能再有其他的上帝。"

不过,人们有这种想法是非常自然的,想要一个实实在在的上帝也是非常自然的。我们需要一个不仅能看得见、摸得着,而且要每天拥着抱着,同枕共眠,甚至还要去占有的"上帝"。于是,我们希望自己的配偶或情人成为我们的上帝,而却忘记了真正的上帝。

## 一个全球性问题

性是所有人面临的问题。对于孩子、青少年、年轻人、中年人、老年人来说,性是一个问题;对于独身的、已婚的、单身的、正直的人、同性恋者来说,性也是一个问题;对于砖瓦匠、水管工、牙医、律师、外科医生、临床医生、心理医生来说,性还是一个问题;对于斯科特·派克,性同样是一个问题。

在我看来,这个世界就像一个训练营。故意设置了各种障碍,目的是让我们通过训练来学习。上帝为便于我们学习而设置了这些障碍,其中最为用心险恶的一个障碍就是性。当然,上帝同时赋予我们感情,使我们能够解决性的问题,实现性的愿望,从而得以克服这一障碍。事实上,两个星期,两个月,或者两年的时间里,如果我们足够幸运的话,我们便能解决性的问题。但是,一旦发生变化,或者我们变了,或者我们的配偶变了,或者整个情况变了,我们又不得不再去努力,设法跨越这个障碍。

不管怎样,在克服障碍的过程中,我们学到了很多。譬如:我们怎样亲昵,怎样去爱,以及如何去克服自恋等等。一些人甚至已从这个训练营毕业了。在这一过程中,如果有上帝陪伴你,成功的几率将大大增加。

关于独身和禁欲,我自己进行了定义。这个定义,是我在"做"的时候得出的。"做"在这里是一个非常恰当的表述,因为我试图努力实现的就是性活动从开始到发生的全过程。为此,我进行了精心设计。我先带上自己心仪的对象到一个非常美妙的餐厅用餐,然后再去看电影,最后再来到我的住所,播放我精心挑选出的音乐,然后再上床。这就是我所设计的全过程。但是,往往同我最初的设想相反,我很难达到自己的目的,即使发生了,也不如我想象的那般美妙。

我有过的最美妙的性经历,往往是那种不期而遇的、但似乎又经过 天使而不是我精心编排的。于是,我就想,禁欲也许应该被定义为一种 三方关系,即人间的两个人加上上帝。在这种关系中,上帝说了算。 如果这样来定义禁欲的话,那就能引申出很多的含义。一、禁欲比独身更难。独身只是限制一个人的性行为,或仅仅是在某一特定的时间段进行限制。二、禁欲充满陷阱,因为对我们来说,说服自己并不容易。但我们可以说,是上帝想让我们做我们正在做的事情。三、婚前或婚外性行为也可能因此而变为正当,而婚内性行为却有可能成为不正当的。

我在进行心理治疗时,总是建议那些已婚夫妇,当他们觉得性生活变得毫无趣味时,也许他们该禁欲一段时间。对一些人来说,禁欲或独身也可能是一种正确的选择。假如我是一名非宗教的心理医生,我想我会向病人提出这样的建议。而这完全是基于我过去的一些经历。

这是许多年前的一件事。病人是一位年轻女子,正在一所非常著名的大学读博士。她的症状是每次性生活时,她总是强迫自己进入状态,而这并非她所愿,也从未让她感到愉悦。治疗中,我们尝试了弗洛伊德的所有心理动力方法,想找出造成这种症状的根源,却未能成功。直到有一天,我问她:"你不认为,活跃的性生活是精神健康的重要部分吗?"她回答说:"当然,我是说,一定是这样吗?"

这个可怜的女子觉得,她必须强迫自己进入状态,尽管这并非她所愿、也从未让她感到愉悦。她的目的只是为了向外人证明,自己是一个精神健康者。在我让她禁欲三个星期后,她变得非常放松。我最终确认,她做到了精神健康。

在老年夫妇中,我也碰到过这种现象。过去许多年中,精神病学和心理学方面的文章可谓铺天盖地,它们都宣称,对老年夫妇来说,继续保持性关系非常正常。对此,我总是有些担心,人们会朝这个方向走得太远。我们从专业的角度完全认可老年人的性关系,但同时也提醒他们,是否如此,这完全取决于他们自己。

在我的心理医生生涯中,曾遇到过两对老年夫妇,他们都互相深爱着对方,但他们每个人都分别向我坦言,他或她已对对方失去了性方面的兴趣,对别人也同样没有这种兴趣。但他们都继续保持着性关系,因为他们认为对方需要。于是,我把夫妇俩叫到一起,把这个问题摆到桌面上,并建议:"既然你们谁都不想再有性关系,为什么不停止?"这让他们感到有些不可思议,因为此前他们从来就没有想过这个问题。

我由此联想到《传道书》中非常著名的一段话:"任何事情都有其原因,苍天在上,该是什么就是什么;该开始时就开始,该停止时就停止。"这是一种非常深邃的精神智慧。

性是一件伟大的礼物。但是,这并不意味着随时随地,针对所有的人。

# 第十一章 物质与精神

近来,人们越来越不满足于物质主义和科学进步所提供的答案,他们怀有一种渴望,渴望从心灵的层次来解决内心的饥渴……于是,许许多多美国人开始寻求与心灵对话,以此来解决自己的精神危机。

上述观点选自《美国新闻与世界报道》。这份杂志用5页的篇幅来解释,为什么荣格会在死后30多年突然受到人们的欢迎。最后得出的结论是,因为荣格向人们展示了心理学与灵性、宗教与科学的完美结合。

《少有人走的路:心智成熟的旅程》曾被人描述为"荣格思想的通俗化解读"。这本书的畅销归功于它的适时出版,当时恰好是人们寻求与心灵对话的时候。它的畅销出乎我的意料,因为我在书里没写什么新东西,只不过重复了荣格、詹姆斯和其他人早就说过的话。我随后意识到,由于人们此前从未关注过这些话题,因此尽管我没说出什么新东西,但这些对他们来说都是新鲜的。因为人们变了,他们关心起了自己的心灵。

《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版后不久,就引起了宗教界人士的共鸣。在我最初收到的讲座邀请中,很多都是他们发出的,这使我非常意外,因为我自己并不信教。后来我渐渐明白了,这些人虽然都是信徒,但他们并不真正具有宗教情怀。他们虽然信奉神灵,却坚决反对仅仅停留在文字上的简单信仰,因为这种信仰宣称能解答所有的问题,唯独不谈神秘性。他们渴望新鲜空气,需要在物质世界与僵化的宗教信条之间搭起一座桥梁。

为了更好地理解宗教与科学之间的鸿沟,我们需要追溯到心理学出现以前,需要回顾宗教与科学的关系史。

## 宗教与科学的分离

大约2500年前,宗教与科学是合二为一的,统称为"哲学"。

早期的哲学家如柏拉图、亚里士多德以及后来的托马斯·阿奎那, 实际上都是科学家。他们相信证据,质疑假设,但同时也坚信更高的力量是一种基本的存在。

17世纪时,情况发生了变化。起因是1633年伽利略遭受的宗教审判,最终结果令人伤心,伽利略被迫放弃自己坚持的哥白尼学说,余生都遭到了监禁。然而紧接着,教会便开始自食其果。

为了描述后来究竟发生了什么,让我先做出一番假设。设想一下,那是1705年,我们在伦敦目击了安妮女王在私人办公室举行的一个秘密会议,教皇克莱蒙特六世特意从罗马秘密赶往伦敦参加会议。参加会议的还有伦敦皇家科学院的牛顿先生。

女王在开场白中说:"各位知道,我对国家的政治秩序和稳定负有 天责,我很感激教皇陛下最近向我传递的一个秘密消息,即您将采取行 动帮助我实现这个目标。鉴于教皇陛下提议召开这个会议,您是否可以 亲自将我们的意思告诉牛顿先生?"

"谢谢您,女王陛下。"教皇说,"正如你所知,牛顿先生,最近一些年来,伽利略事件一直让教会不安。我能够做到的就是,建议你们的女王立即采取行动,结束科学与宗教的冲突。"

女王回应说:"这无疑将有益于国家的利益。"

牛顿立即回答说:"过去100年中,科学研究的手段和目标显然与教会的做法有着天壤之别。书斋哲学家的时代已成为过去,我不明白我们为什么要让时钟倒转。"

教皇说:"我非常同意你的说法,牛顿先生。让科学与宗教重新融合显然是不可能的,但至少应该在科学与宗教之间达成一种和解,或者

彼此尽可能地趋同。"

牛顿问:"那您想让我做些什么呢?"

女王答:"达成一项交易。现在该是达成交易的时候了。"

教皇接着说:"也就是一项协议,牛顿先生。作为上帝的代表,我被授权去促成一项协议。根据该协议,教会将不再干扰科学院的工作,科学院也不要再干涉宗教事务。"

女王接着说:"也就是说,我们应该建立一种稳定的权力平衡和利益合作关系,双方彼此守土有责,各司其职。这是建立在现有划分领域基础之上的。在我的支持和保护之下,你们的研究事业将日益繁荣。你们的任务是深化人类对自然的认识,正如根据你们的机构名称所界定的那样。事实上,自然认知与超自然认知是完全不同的,后者应该属于教会的管辖范畴。我相信你也会同意我的看法。"

教皇又说:"这就如同政治属于政治家一样,科学对于自然界的探索不应受到政治的影响,如果科学能够远离政治或宗教,我敢说,政府将大大增加对科学研究的资金支持,其中包括大学科研机构的运转,以及科研所需购买的各种复杂设备。"

"非常对。"女王说,"牛顿先生,如果你同意我刚才所说的,那么 教会也愿意把纯粹的科学家塑造成公众英雄。"

"这么一来,用公众缴纳的税金,资助研究自然现象的科学,就名正言顺了。"教皇说。

牛顿沉思了好一会儿,最后说道:"好吧,这样做的好处是显而易见的。"

女王说:"作为皇家科学院的最高长官,牛顿先生,你在宗教界也是一位很有影响的科学家。如果你能够积极支持我们刚才所说的纯科学概念,那么我们也将采取重要措施,保证基督教文明的长期稳定。当然,这一切都要悄悄进行,因为这是一项微妙的交易,但也是一个有远见的决定。我认为,我们都没有必要跟其他人说起这次会面,一切都应该悄悄进行。我知道我肯定能得到你的配合。"

"我会尽力,陛下。"牛顿说。

"好,谢谢你,牛顿先生。"女王说,"顺便提一句,我知道你是能保守秘密的人,所以现在想告诉你,我正在考虑今年内封你为爵士。"

现在让我们结束想象。当然,历史上从未有过这样一次会面。但是,现实中恰恰有这样一个不成文的社会契约,明确划分了政府、科学和宗教的势力范围,并一直延续到17世纪末18世纪初。它不是一种有意识的发展,而是应时代需求做出的无意识反应。正是这样一个不成文的社会契约,在确定科学与宗教的本质上发挥了举足轻重的作用。

分清科学的领域是人类历史上最重要的事件之一,它带来了一系列可喜的变化:宗教法庭的权力被削减了,宗教人士也不再焚烧女巫。宗教势力虽然继续活跃了几个世纪,但奴隶制消亡了,没有君主的民主制建立起来了。也许恰恰因为科学被定义为"对自然界的纯粹研究",科学也得以繁荣,并最终催生了技术革命,这是许多人始料未及的。它甚至还为世俗文化的发展铺平了道路。

问题是,这样一项不成文的社会契约今天已毫无意义了。相反,它成了一种可怕的分裂工具,将我们的社会拆得七零八碎。这就是为什么科学越发展,我们内心越空虚的原因。

## 分割的不幸

1970年至1971年,我在军队服役。当时,我常在五角大楼里与人们讨论越战。我无法让自己不去想这类事情,因为我自己是个军人。我总是主动与人们谈起战争,他们总是说:"好,是的,派克医生。我们理解你的关注,我们的确非常理解。但是你知道,我们属于军事装备部,我们的责任就是督管武器生产,并及时把它们运送到越南。关于这场战争,我们无能为力。战争是政策部的事,去跟他们说吧。"

于是,我又去找政策部的人谈。他们回答说:"是的,派克医生,我们理解你的关注,我们的确非常理解。但是,政策部只是负责政策的执行而不是制定。政策是由白宫制定的。"如此看来,整个五角大楼对这场战争也无能为力了。

这样一种职能分割可能出现在任何一个庞大的组织机构内,不管是商业机构还是其他政府机构,不管是医院还是大学,或者是教会。当任何一个组织机构变得如此庞大且划分得如此细致之后,就会出现次级部门、次次级部门,这一组织机构的职能也就支离破碎了,力量也随之被削弱,结果就是形同虚设。这样的组织机构形态,也就成为一种难以避免的不幸。

这种分割也会出现在作为个体的人身上。人类天生具有一种非常杰出的能力,他们能够把相互关联的事物分割在各个密闭的空间里,使它们彼此无法接近,结果导致巨大的麻烦。我们都非常了解那些每周日早晨去教堂的人们,相信他们爱上帝,以及上帝所创造的一切,包括人类。还是这些人,到了星期一早晨,他们竟可以漠视公司将有毒废水排入河流的事实。他们之所以会这样,就是因为他们把宗教分隔在一个空间,把公司的生意分隔在另一个空间。这样的人被称作"星期天早晨的信徒"。这是一种简单易行的做法,却是不完整、不全面的。

"完整"这个词来源于词根"联合",意思是力求一种整体效果, 与"分割"恰好相对立。分割容易,但联合就难了,而没有联合就不可能 有"整体"。联合,就是要求我们勇敢面对各种相互冲突的力量、思想以 及生活压力。 所以,当你综合考虑问题,并愿意承受随之而来的痛苦时,你就应该经常问自己:我忽视了什么?结果并非总是令人愉快的。因为或早或晚,你都会发现,在一定程度上,每个人都要对自己所做的每一件事负责。

### 什么被忽略了

我第一次开始分析"什么被忽略"了,是在朝鲜战争时期。那时我刚刚14岁,每天早上,我都兴致勃勃地跑出去买一份《纽约时报》。一天,我看到一篇报道,37架米格战机被击落,而美国空军无一损伤,这是美军的一个巨大胜利。第二天,我又看到另一篇令人兴奋的报道,41架米格战机被击落,美军战机安全返回基地;第三天,43架米格战机被击落,美军战机安然无恙;第五天,43架米格战机被击落,一架美军战机受轻伤。当我为美军遭受的些许损失而悲伤的同时,我更为这样的战果而高兴。《纽约时报》的报道称,这样的结果源于美军飞机的精密制造工艺和苏联的报机和发展。

《纽约时报》的报道称,这样的结果源于美军飞机的精密制造工艺和苏联战机的粗制滥造。报道还说,美国飞行员受过良好训练,而中国和朝鲜飞行员则忍受着饥饿,无力反击。《纽约时报》的报道还说,苏联与中国都是欠发达国家。

年复一年,这样的统计数字还在继续,我开始感到奇怪:欠发达国家怎么能生产出那么多米格战机?粗制滥造,仅仅是为了让美军去击落?慢慢地,我明白了,有些东西被忽略掉了。从那以后,我再也不轻易相信《纽约时报》的报道了。

另外一个教训来自我在医学院读书的时候。我跟妻子莉莉一起读兰德的《天摇地动》,这是一本大肆宣扬极端个人主义的书,我受此影响甚至想成为一名右翼共和党人。但我同时也隐约感到有些东西让我不安。大约在我读完这本书10天左右,我发现在这本长达1200页的全景式小说中,竟然没有一个小孩出现。小孩在这本书里被忽略掉了。恰恰是从那时开始,兰德的极端个人主义和毫无节制的利己主义哲学在我心中彻底崩溃了。不用说,一旦有了小孩和社会上其他需要扶持的人,兰德导演的这台极端个人主义和利己主义的戏,就唱不下去了。

我从事心理治疗多年,有许多成功的经验和失败的教训,如果用一句话来总结,这就是:"病人没说的话,远比他说出口的重要。"在医学院临床实习时,每当我听到病人闪烁其词,顾左右而言他,我马上就能明白是怎么回事。当病人大谈现在和未来,而丝毫不谈过去时,你可以百分百地肯定,他们的问题在于过去,一定有什么东西把他们与过去隔

离开了。假如病人一个劲儿地谈论过去和未来而不谈现在,那么问题很可能就出在现在。假如病人只是谈论过去和现在而不涉及未来,你就可以推测他们的障碍与未来有关,可能涉及希望或信心。

# 心理医生的"隔离"

当病人的问题涉及希望和信心时,倘若只把问题分解而不整合,或对价值问题避而不谈,心理疗法往往难以奏效。不过,我接受心理医生培训时,老师告诉我们,从纯科学角度讲,心理疗法应该是一种与价值判断无关的治疗方法;临床医生应该避免将任何事情与价值判断联系起来,避免将自己的价值观强加给病人。否则,你的治疗就可能走入歧途,就会被曲解,也就不再纯粹。

一位非常出色的心理医生曾对我们这些学生们说,一个合格的临床 医生应该在第二次或第三次治疗时,就对他的病人表示:"我在这里不 是要评判你。"对于这一教诲我始终牢记在心。开始行医后,我总是对 病人说:我不是要评判你。这好像有些胡说八道。其实原因很简单,下 决心接受心理治疗应该说需要相当的勇气。病人自己也很清楚,除非他 们完全向医生敞开心扉、接受评判,否则什么问题都解决不了。

事实上,所谓不含价值判断的心理治疗根本就不存在,心理医生潜意识里自有一套价值体系,这一价值体系可以称作"世俗的人文主义"。它更强调实际的问题,而忽略与此生此世无关的事。从许多方面讲,这是一个非常好的价值体系,许多接受这一价值体系的人最终都变成了世俗人文主义者,而此前他们对此持批判态度。

下面是两个有关世俗人文主义价值观的实例。弗洛伊德是一个无神论者,他曾经用"爱"和"工作"来形容心理健康。"爱"是一种世俗人文主义价值观,"工作"亦如此。另一个例子是,大约15年前,我曾遇到一位极度绝望的女病人,跟她谈话就像拔牙一样艰难。第一年治疗时,她如约来到诊室,说:"这星期我更加绝望了。"我问:"你为什么这样认为?"她马上回答:"我不知道。"有时她也会说:"我这星期好一些了。"我仍然要问:"你为什么这样认为?"她的回答仍然是:"我不知道。"

最后,我对她说:"你听着,我一直要求你好好想想,你却总是不假思索地回答'我不知道',你根本就没有照我说的去做,根本没有去想。在我们进入下一步治疗前,你所要做的第一件事就是:学会思

考。""思考"其实就是世俗人文主义的价值观。

对于心理治疗来说,世俗人文主义价值体系对60%的病人都是有效的,对另外40%则难以产生效果。这也是在戒酒治疗时,匿名戒酒协会比心理疗法更有效的原因。正如我们所说,匿名戒酒协会更注重人们的精神需求,而传统的心理疗法却未能考虑到这一层面。

关注精神或心灵的需求,不仅对酒精或毒品上瘾者有疗效,对许多心理疾病的治疗都非常必要。比如,对于恐惧症患者,这种方法往往也能奏效。根据我的经验,恐惧症患者总是会惧怕一些特定的东西,比如某条街道、猫、飞机等,进而可能衍生出对狗、火车等其他东西心生厌烦。最终我发现,他们实际上是恐惧生活。这就是我所说的"恐惧型人格"。

我曾经接触过这样的病人。让我感到意外的是,他们对于世界的看 法有两个非常明显的特征:第一,他们认为这个世界是一个非常危险的 地方;第二,他们感到自己在这个危险的世界上是孤独的,他们必须靠 自己的能力独自生存。因为这些想法,他们会表现出对世界的恐惧,会 限制自己的活动范围,会把自己限制在一个自认为可以掌控的狭小空间 里,这样他们才会有安全感。

大约15年前,我接触过一个女病人。她与许多人一样,对水和游泳有莫名的恐惧。她有两个孩子,一个5岁,一个7岁,正是学游泳的年龄。这位妇女非常困扰,因为她不敢跟孩子们一起游泳。经过一年的治疗后,有一天她对我说,她周末参加了一个游泳聚会,在游泳池里跟孩子们一起尽情畅游,感觉好极了!她的话让我有些困惑。我挠了挠头,说:"我一直认为你恐惧游泳。"她说:"是的,但是我对游泳池并不恐惧。"这个回答更让我摸不着头脑。"游泳池有何不同?"她说:"游泳池的水是清澈的。"我于是恍然大悟。她不是恐惧游泳,而是恐惧湖泊、河流、大海。在这些地方,只要水没过脚踝或膝盖,她看不到自己的脚趾尖,就会非常恐惧。天知道这究竟是怎么回事!

我意识到,对待这样的病人,最有效的办法就是让他们建立起一种和谐友善的世界观:这个世界并不像他们想象的那样危险。或至少让他们知道,在这个世界上他们并不孤独,更高的力量会保护他们的。

我相信,对于观念相对传统的病人来说,恰当地使用宗教概念有助

于心理治疗的进程。这些概念在对抗性治疗和抚慰性治疗时都可以使用。比如,当我们想劝一个自艾自怜的人时,就可以说:"耶稣说过,我们要高高兴兴地背起十字架。"但对于那些责任感较强的人,似乎每隔一段时间就应让他们自怜一下。对于这样的人,我可能会说:"耶稣要我们高高兴兴地背起十字架,但他不会让我们一天24小时都这样。如果你24小时都背负着十字架,而且还很高兴,那一定是脑子进了水。你们可以想象,当耶稣背负着300磅重的十字架登上各各他山的时候,他会有什么样的感受?"他们会说:"耶稣一定在自艾自怜。"于是,我就对这些病人说:"你们每天也应该有两次5分钟自怜的时间。"

另外,我经常引用特雷莎修女的一段话:"如果你心甘情愿默默地自己恨自己,那么你就为耶稣提供了一个中意的庇护所。"有时,病人会因实际犯过罪而良心不安。比如说,一个越战退伍老兵,因为在战争期间杀害了无辜的孩子而陷于梦魇,我就会对他说:"让我们庆幸你正在经受的折磨和自责,因为你已经为耶稣提供了一个中意的庇护所。"我可以用这样的话安慰他。

我发现,这段话非常有助于我们去了解那些抑郁症患者,因为他们总是对自己不满意。他们会对我说:"派克医生,我是一个非常没用的人。在我生命当中,我从未做过任何事情。在军队服役时,我曾是一位三星上将,但那不过是侥幸而已。我不知道你为什么还愿意见我这样的人。我对妻子不好,对孩子也不好,我对谁都不好。噢,上帝!让你日复一日去面对这样一个不幸的人,是多么困难的一件事啊。"

特雷莎修女是一位非常聪明的女人,说话总是字斟句酌。正如前文所述,她说过:"如果你心甘情愿默默地自己恨自己……"而对于那些抑郁症患者来说,他们根本不可能心甘情愿默默地恨自己。事实上,早在几百年前,天主教已经将这种过分自责的做法定义为"过分求全罪",并认为这是七宗罪之一,是骄傲的一种变态表现。这些人真正想表达的意思是:"我知道上帝原谅我了,但我要自己做出评判。"透过他们表面的谦卑,你所能看到的实质是骄傲自大和极度自恋。

最近,许多专业杂志都刊载文章探讨这样一个概念:消极认知理 论。心理专家已得出结论,抑郁者和非抑郁者在认知方式上存在差异。 这里所说的认知,不仅仅是思想,还包括思考的方式和感知世界的方 式。抑郁的人只能感知到生活的消极面——不管内心世界还是外在世界,而不能发现生活的积极面。 许多年来,我妻子莉莉一直在努力克服自己的消极人格,最终她做到了。但就在她即将战胜自己前夕,也还有过反复。那是5月的某一天早晨,我们在后花园漫步,我瞭望四周,脑子里想着:"这里的春天难道不是很美妙吗?草变绿了,树发芽了,住在这样一座殖民地时期的老房子里,是多么的幸运啊!有些地方需要重新漆一下,等明年吧,感谢上苍让我们有钱来做这些事。"莉莉却站在我旁边说:"弗里兹什么时候来修剪草坪呀?看,谁把剪刀丢在外面一整夜了,再看看这座房子,乱七八糟的。"两个人站在同一块不足几平方英尺的草坪上,感知到的却是两个完全不同的世界。

所以,心理医生认为,在治疗抑郁症患者时,必须要教会他们不同的认知方式。不要总是看到世界的消极面,也要看到世界的积极面。不过,一些正在这方面积极努力的心理医生也注意到,"认知疗法"与皮尔博士数十年前所写的《积极人生观》如出一辙,这多少令他们有些尴尬。实际上,许多类似的表述早在12世纪就出现了,此人就是穆斯林神秘主义者贾拉路丁·鲁米。在我看来,他是迄今为止最聪明的一位智者,仅次于耶稣。他说:"你的抑郁源自于孤独和不肯赞美别人。"他所说的孤独,实际上就是潜藏在抑郁背后的自恋和自大。

### 抑郁与幻想

在治疗抑郁症患者时,常常会遇到一些"王子"或"公主"型的人。第 一次让我产生这种感觉的是一位女病人。她曾接受过另一位心理医生的 治疗,很有效果。之所以找到我,是想做进一步治疗。在我这里治疗了 将近一年后,有一天,她跟孩子们讨论起一个非常复杂的问题,结果争 执很激烈,她不知该如何应对。我们就这问题进行评估时,她突然 说:"天啊,我真等不及了,希望这次治疗快点结束!"我问:"你为什么 要这么说?"她回答道:"治疗结束我就高兴了,我终于不用再忍受这些 事情的折磨了。"

从她的话中,我突然嗅到了一丝幻想的味道。作为一名心理医生,不仅要消除病人的痛苦,还要百分之百地根除他们的幻想。这种幻想普遍存在于"王子"或"公主"们身上。

为了更好地解释人们为什么会产生这样的幻想,我必须首先从儿童心理说起。根据目前的研究结果,婴儿在出生后的第一年开始分辨"自我界限"。在学会辨认之前,他们实际上是分不清自己的手和妈妈的手的区别的。比如,他们自己肚子疼,就会认为妈妈也肚子疼,甚至整个世界都在肚子疼。进入第二年,他们能够学会辨认自己身体的界限了,但还不会辨认自我力量的界限,所以他们仍然会认为,自己是宇宙的中心,父母、兄弟姐妹、狗、猫等只不过是供他们差遣的宠臣爱将罢了。

第二年以后,爸爸妈妈开始对孩子说:"不,不,约翰尼,你不能这样。不,不,你也不能那样。不,不,那样做也不行。不,不,我们都很爱你,约翰尼,你对我们来说太重要了,但是不行,你不能那么做,不能是你说了算。"如此反复,一年下来,孩子从心理上由一名四星上将降成了二等兵,这的确让孩子感到郁闷甚至愤怒。

但是,如果父母能够温柔地对待孩子,帮助他度过这段困难的日子,那么孩子今后就会朝摆脱自恋迈出一大步。不幸的是,现实往往不是这样。有时,父母对孩子不够温柔;有时,父母在孩子最需要鼓励和帮助的时候,未能给予有力的支持,反而去羞辱孩子。

那位女病人就是在这样一个严厉的家庭中长大的。虽然,她不可能记得两岁时的经历,但是她能记得三四岁时的事情,特别是当她做错事时所受到的处罚。我们可以设想一下,父母命令她取下挂在墙上的鞭子,拿过来交给父亲。然后她退下内裤,卷起裙子,弯下腰,接受父亲的处罚。她尖声地哭叫着,直到父亲住手。然后,她提起内裤,从父亲手里接过鞭子,挂回墙上。随后,她向母亲寻求安慰。当她觉得得到足够的安慰后,就停止了哭泣。这时,母亲说:"跪下,大声祈祷,请求上帝宽恕。"于是,她顺从地跪下,大声祈祷着请求上帝的宽恕……就这样,直到母亲发话:"好了,起来吧,现在再去请求你父亲的原谅。"于是,她又走到父亲面前。如果父亲认为她的态度足够诚恳,就会原谅她。一整套程序至此宣告结束,直到下一次,她又做错了什么事情。

在这样的环境中,孩子们如何生存?让她们生存下去的唯一方式不是放弃婴儿时期的为所欲为和极度自恋,反而是更加顽固地坚守这些东西。这样一种表现非常具有典型性,心理医生将其命名为"家庭传奇"。的确,我的很多病人都能清楚地记得小时候的这些事情。那么,对他们来说,所能做的就是不断告诉自己:"这些自称是我父母的人并不是我真正的父母。实际上,我应该是国王和王后的女儿,一个拥有皇室血统的孩子,一位公主。总有一天,我将确认自己的身份。那时,我将成为我自己。"

这种带有强烈安慰性的幻想,能够让孩子有效地摆脱屈辱。遗憾的是,在他们成年以后,这种幻想就变成了一种潜意识行为。然后,没有人把他们交给国王或王后,也没有人认可他们自认为的王室身份,于是,他们便陷入抑郁当中。这是造成抑郁型人格患者认知障碍最主要的原因。抑郁症患者在认知上的根本问题是,他们心存幻想,他们从不认为自己应该遭遇不幸,认为自己与所有的坏事都无缘。所以,他们总是看到生活中的消极面,却看不到生活中的积极面。

巴西心理医生诺伯托·科泼指出,大多数心理疾病都表现为"超级狂人"。他们有这样一种错觉,以为人类就是上帝。"超级狂人"这种说法与我们所说的"王子"或"公主"的幻想非常相似,只不过后者的比喻更通俗罢了。

十几年前,我曾经治疗过一个病人,我们就叫他乔·琼斯吧。他笃信基督教,曾是一名专职基督教青年工作者,后来又开始经商。找我治

疗时,他正跟两个肆无忌惮的家伙混在一起,这两个人为他的生意提供资助。当时,他面临着巨大的心理压力,因为要不断地背叛、说谎。有一次,他们去参加一个产品展览会,谎称自己的产品已获得专利,目的就是为了卖出这些东西。当时我就想,如果我处在他的位置上,我会非常担心。这个人却处之泰然。一次他来治疗时,我想安慰他,就说:"乔,你已经尽了自己最大的努力了。"不料想,他突然说:"我所努力做的,对乔·琼斯来说却是远远不够的。"

这样一种表述听上去很奇怪。于是我问:"你这话是什么意思?"他说:"是否尽力做好自己的工作固然重要,但更重要的是,我们的生意不许失败。"

我说:"乔,你听着,从长远来说,对你最好的事情莫过于你的生意垮掉了;在我们看来,上帝也想让你的生意垮掉。其实,我们每个人都是这出复杂而奇妙的天堂剧中的一名演员。我们所能期待的最好结果,就是能有机会瞥一眼这出剧正在上演什么,我们如何演好自己的角色。听你刚才所说,你不仅想让自己成为最好的演员,你还想成为一名编剧。"

乔很具代表性。其实,我们很多人都带有或多或少"超级狂人"的特质,想象着自己能成为生活的编剧。一旦生活没有朝我们希望或设计的方向发展时,我们就会愤怒、气馁、害怕。事实上,许多人都不能根据现实生活随时调整自己,而生活往往比我们设想的更丰富、更复杂。不能及时调整,也就无法学习。要想真正地学习和成长,我们就必须去遵守现实的规则。有人这样总结说:生活就是在你已经规划好的事情之外所发生的事情。

# 第十二章 从宗教中得到的裨益

在使用"宗教"一词时,我总是非常谨慎。比如,我经常谈论的是精神方面的事情而不是宗教事务,是"更高的力量"而不是上帝。我之所以这么谨慎,是因为这些词语包含有消极的内涵,宗教的罪状之一就是它总是讹用某些非常神圣的词语,当人们看到这些词语时,就会把它们与宗教的伪善联系在一起,而不再关注它们的真正意义。

我们许多人都受到过宗教的伤害。我曾谈论过关于宽恕你的父母的必要性,宽恕他们在你童年时对你犯下的过错,现在我也想说,宽恕宗教给你的童年造成的伤害也同样非常重要。宽恕不意味着让你回到过去。我并不是要你回到童年的教堂,就像我不是要你跟父母一起回到童年的家里一样。但是,要想让你自己的心灵得到成长,就必须学会宽恕。没有这样的宽恕,你就无法把宗教的真诚教导与它的伪善区分开来。

有一本书叫《完整:被所有宗教分享的原则》,它的封面引文是这样说的:"世界上每一个宗教有相似的爱的思想,通过精神实践,使得它们的追随者的心智得以成熟。"

在这本书里,你会发现世界上每一种重要宗教的创始人——包括耶稣、释迦牟尼、克利须那神、老子和穆罕默德——全都在教导人们:爱你的邻居。无论你选择把你的心灵安放到什么地方——基督教、犹太教、印度教、道教、佛教或伊斯兰教——你都不得不接受这些基本的事实,因为在你自己的心智旅程中,你需要这些基本的真理作为指路牌。但我无法告诉你应该是哪一种宗教,因为我们每个人都是独特的。

甘地说过:"宗教是在不同的道路上聚集着同样的观点。所以,我们选择不同的道路又有何妨,只要我们能到达相同的目的地。"的确,我们都在沿着障碍重重、布满荆棘的沙漠之路奋勇向前,去追寻我们的"上帝"。

### 通往上帝之路

我是通过佛教禅宗走近上帝的,但那只是道路的第一个延伸。在接触佛教禅宗20年以后,我为自己选择的道路是信仰基督教。但是我怀疑,如果没有佛教禅宗,我是否还会选择基督教。接受基督教,意味着一个人必须准备好接受悖论,而佛教禅宗就是悖论的一个理想训练学校。没有那一段的训练,我绝不可能接受那些令人生厌的基督教教义的悖论。

在《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版之后不久,我成了一名基督徒。那本书中的第一句话引用的就是伟大的佛教真理:"人生苦难重重。"尽管在潜意识中,我非常认可佛教的许多东西,但这本书还是充满了基督教的理念。一位重要人士对我说过:"斯科特,你为了把基督教传递给更多的人,在《少有人走的路:心智成熟的旅程》这本书里,你很巧妙地掩饰了你的基督教思想。"而我诚实地回答:"嗯,我没有掩饰,我不是一个基督徒。"

《少有人走的路:心智成熟的旅程》可以看作是我在自己心智旅程的特定阶段所认识到的一些东西。从那时以来,我又在心智成熟的道路上向前走了很远,或者我可能走上了一条捷径。自从这本书出版以来,我所做的大量工作就是践行书中所阐述的理念。

30岁左右,在读了C.S刘易斯《恶魔的信》之后,我的人生观发生了重大转变。这是一本小说,里面实际上都是老恶魔写给他侄儿沃莫伍德的一封封信。沃莫伍德的任务是暗中破坏一个年轻人的精神生活。然而,由于他们的一次次失误,那年轻人已成为一名基督徒。于是,恶魔责令沃莫伍德去确认,年轻人是不是"把他的时间视为他的时间"了。一开始,我觉得这句话简直就是胡说。我反复读了三遍,怀疑肯定是排版上出了错。一个人除了能考虑自己的时间,怎么还能够考虑"他的时间"?后来,我开始明白了,这种可能性是存在的,因为我的时间属于一个比我自己更高的力量。再往下想,一个更不可思议的念头出现在脑海中:我的时间是属于上帝的!而且直到今天,我都还在努力把更多的时间交给上帝。服从虽然有程度上的不同,但却是可以教授的,就像C.S刘易斯教给我的那样。12年后,我完全皈依了基督,受洗为一名基

督教徒。

基督教吸引我的另一个原因,是我相信基督教教义对原罪的理解是正确的。它认为所有人都是有罪的,我们不可能无罪。关于"罪",可能有许多不同的定义,但是最常见的莫过于错失目标,或未能击中要害。要求每次都击中要害是不可能的,有时难免会有一点粗心大意。无论我们多么优秀,有时也难免会表现出一点厌倦或自负。我们不可能每次击中要害,我们不能做到十全十美。

对于这样一种失误,基督教是允许的。实际上在真正的基督教教堂里,成为会员的前提之一就是,你是一个罪人。如果你不认为自己是有罪的,你就不能成为会员。但基督教同时也认为,如果你带着悔过之心承认并忏悔自己的罪过,罪过就被洗清了。"悔过"一词在这里非常重要,需要你从内心真正认识到自己的错误,并承受其所带来的痛苦。如果你真的做到"悔过",以往的过错就会被洗净,甚至仿佛从来不曾存在一样。

为了说明这一概念,我讲一个小故事。在菲律宾有一个小姑娘,有一天,她到处对人说,她和耶稣说话了。村子里的人们对此都很兴奋。这事传到邻村,那儿的人也开始兴奋起来。最后,传到马尼拉大主教的宫殿里,主教有点儿担心,毕竟,那些未经认可的圣徒是不能在天主教堂里随便游荡的。于是,他指派手下的人去调查此事。小姑娘被带到主教的宫殿里,进行了一系列的诊断测试。在第三个测试结束时,主教绝望地说:"我真的不知道,不知道这是怎么回事,不知道这到底是真的还是假的。现在,我要对你进行一个决定性的测试。下一次你和耶稣交谈时,我希望你问问他,我在最后一次忏悔时说了些什么。你能做到吗?"小姑娘说可以。主教放她走了。到下一周测试时,主教毫不掩饰,焦急地问道:"那么,我亲爱的,过去的一周里,你和耶稣又交谈了吗?"

她说:"是的,神父,我和他交谈了。"

"那么你在和耶稣交谈时,有没有记得问他,我在上次忏悔时说了些什么?"

"是的,神父,我问了。"

"是吗?那耶稣说了什么?"

小姑娘回答:"耶稣说,'我忘了'。"

对于这个故事,我们可以做出两种解释:一种是,小姑娘是一个聪明的精神病患者;但是更可能的一种是,她真的和耶稣交谈过,因为她所说的都是一些纯粹的、优秀的基督教教义。一旦我们对自己的罪过进行忏悔和悔过,它们就被忘记了,不再留在上帝脑中。而只有自我感觉不好的人,才会真正去忏悔。

#### 耶稣的真实性

当人们问我是否"再生"过时,我说:"或许吧,如果真的再生,这将是一次非常漫长、艰难而困难的分娩过程。"在这一过程中,有各种里程碑式的事件,但最重要的是在我40岁时,也就是在我写完《少有人走的路:心智成熟的旅程》第一稿之后,我第一次读了《圣经·新约》中的《福音书》。因为书中有几处引述了耶稣的话,所以我就认真地查阅了这本书。

对我来说,在这个时候去查阅《福音书》,是再合适不过了。

如果在十几年前,你若问我"耶稣是否是真实的",我会说,确实有足够证据证明历史上有耶稣其人,他是一个很聪明的人,只不过因为多说了一些话而被处死了;然后,因为某些原因,人们开始围绕他建立起一种宗教。这就是我的回答,我承认了他的真实性。实际上,《圣经·新约》中的《福音书》的作者不是耶稣同时代人,他们在耶稣死后30年或更晚一些才开始撰写的。他们记录下的,都是一些二手、三手甚至四手的记述。所以我认为,他们这样做不过是为了"公关"或装饰自我。

但是,当我最后开始读《福音书》时,我已有了十几年的心理医生经验,早已掌握了一些关于教导和医治的东西。正是在这些知识和经验的基础之上,我开始读《圣经·新约》中的《福音书》,并被里面那个人的超常真实性惊呆了!我发现每一页都有关于他的挫败感的描述:"你让我对你说什么?你要让我说多少次?我不知道如何才能够让你明白?"他会经常感到悲哀或沮丧;他会经常焦虑和担心;他也会有偏见,尽管他最终能够克服这些偏见,通过爱来超越它们;他还非常非常的孤独,当然他也是一个经常需要孤独的人。我最终发现,他是那么令人难以置信地真实,没有人能够杜撰出这么一个人来。

于是,我开始想,如果《福音书》的作者真像我认为的那样,是为了"公关"或装饰自我的需要,那么他们就应该创造出一个今天的基督徒仍在努力想创造的耶稣,至少应该具有他3/4的特性。他的脸上应该永远展现出甜蜜的微笑,轻拍着小孩子的头,镇定而自信地行走在大地上,内心成熟,思想平和。但实际上,《福音书》中的耶稣并没有很

多"平和"的思想。

我开始相信,《福音书》的作者都是准确的记录者,他们历经千辛 万苦,尽可能精确地记录那些事件,那个人在生活里说过的话。尽管他 们对那些话似懂非懂,但是他们相信,这个人已经达到天地合一的境 界。正是从那时起,我开始爱上了耶稣。

#### 耶稣的天才

我和妻子莉莉一直是缅因州海边一个小乡村俱乐部的成员,每年夏天,我们都要去那儿住几天。《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版时,我们恰好在那儿度假。我陶醉其中,并费尽心机让俱乐部的人知道我出版了一本书,知道我不仅是一名心理医生而且是一名作家。很快,我为自己的这一自恋表现感到后悔了。因为第二天晚上的鸡尾酒会上,俱乐部的另一位客人——一位非常有名的诉讼律师走到我面前说:"我听说你刚写了一本书,是关于什么的?"

我回答说:"嗯,是一本心理学和宗教相结合的书。"

"好,好的,但是它说了什么?"他问道,表现出职业性的咄咄逼人。

"讲了很多的事情,不过我想,你并不打算在这儿坐上一个钟头, 听我告诉你它所讲的所有事情。"我回答说,但有些底气不足。

他说:"你说得对,我不会。我想让你用一两句简洁的话告诉我它说了什么。"

我回答:"嗯,如果我能够那么做,我就不用写这本书了。"

"胡说,"他坚持着,"我们律师经常说的一句话是,任何值得说的事情都可以用一两句简短的话来说清楚。"

我所能做的就是搪塞了: "不过,我想你真的会觉得不值一听呢。"然后就尴尬地溜走了。

耶稣的天才之处就在于,当面临同样的局面时,他能极其优雅地把握好自己。试想一下,人群中一名著名律师向他走来,耶稣同样也会因此而感到欣喜。那人对他说:"好了,耶稣,告诉我,你在书里想要说的是什么?我可不想听你长篇累牍地向我布道。你只需用简短的一两句话告诉我,你想传达的信息是什么?你试图说什么?"耶稣微笑地

说:"全心全意爱上帝。像爱自己一样爱你的邻居。"

这其实就是基督教徒们的惯常用语。不幸的是,大多数人并不理解 这句话背后的含义。用你全部的心、所有的灵魂、所有的能力爱上帝, 是让你听命于上帝,这是一个漫长而艰难的过程。即使在我成为基督徒 后许多年,我发现自己仍然没有完成这一过程。

《少有人走的路:心智成熟的旅程》付梓出版以后,我决定给自己放个假。然而,我不想跟家人一起做什么事,也不想自己单独旅行或坐在海边的某个地方发呆。我突然冒出了一个疯狂的念头:隐居!这将会是某种完全不同的经历!于是,我到一个修道院去待了两周。

期间,我为自己安排了一系列要做的事。一是戒烟。我成功做到了,不过只有那一次。但我最大的计划是,如果由于某种巧缘机遇,这本书让我出了名,我该做什么?这是我要认真考虑的。如果真是那样,我是中止隐居,出去做巡回演讲,还是继续退隐山林像J.D塞林格那样,并立刻申请一个不入册的电话号码?我不知道我想走哪条路,我也不知道上帝希望我走哪条路。所以,我的首要事项就是,祈望在宁静的生活和神圣气氛中得到上帝的启示,指导我应对这两难局面。

我想,我应该更多关注自己的梦境,尽我所能为上帝提供一些参照,因为我相信梦境能够起到某种启示功能。所以,我开始写下自己的梦,但它们大多都是一些非常简单的桥或门的影像,它们没有告诉我任何我不知道的东西——那就是,我正处在生活的转折点。

不过,我还是做了一个非常复杂的梦。在梦里,我是一个中产阶级家庭里的旁观者。这个家庭里有一个17岁的男孩,他是那种每个做父母的都想拥有的孩子。他是一名高中高年级班的班长,在毕业典礼上,他将作为学生代表上台致辞;他相貌英俊,是校高中橄榄球队队长;业余时间,他在校外努力打工;而且,他还有一个美丽端庄的女朋友。另外,这名男孩还考下了驾照,就他的年龄而言,堪称一名熟练而负责任的司机。但是,他父亲不让他驾车,而是坚持要由他开车送男孩到所有他要去的地方——球队的练习、工作、约会、班级舞会等等。更过分的是,父亲坚持让男孩把他在课后辛苦挣来的钱每周付他5美元,作为开车送他的报酬。而这一切,男孩完全有能力自己做。梦醒后,我对这个父亲的形象感到异常讨厌和愤怒。

我不知道为什么会做这么一个梦,似乎一点意义都没有。但是,就在我把它写下来三天以后,当我重读自己写下的梦境时,我注意到我把"父亲"的首字母大写了。所以我对自己说:"你是不是在假定,梦中的父亲就是上帝?如果是那样的话,你为什么不假定你就是那17岁的男孩?"我最终意识到我得到了天启。上帝正在对我说:"嘿,斯科特,你刚刚付过钱,让我来开车吧。"

我总是认为,上帝是最大的好人。但在我的梦里,我却把他看成是一个专制的、难以控制的恶棍,或至少我对他感到愤怒、仇恨。很明显,这不是我祈望得到的天启,不是我想要得到的东西。我想得到来自上帝的一点劝告,并且是我能自主地决定是接受还是拒绝。我不想听到上帝说:"从此以后,都让我来开车吧。"

16年以后,我仍在努力去实践这一天启。我放弃了自己,通过学会顺从把自己献给了上帝,并且由衷地欢迎上帝坐到我仍停留在青春期阶段生活的司机座位上。

### 死亡洗礼

在两周隐居生活中发生的另一件事,是我开始考虑是否要成为一个基督徒。这不是一个令人愉快的想法。我觉得,要做到这一点,需要经历几个层次的死亡洗礼。其中之一就是,我已经习惯自己坐在司机座位上,至少在属于我自己的时间里是这样的。如果我成为基督徒,我的时间将不再属于我自己,而是属于上帝。我对自己时间的所有权将因此宣告"死亡",而这感觉就像是我自己死去一样。

没有人喜欢去死,所以我尽可能地拖拖拉拉。我利用每一个看似合理的理由逃避施洗。最好的理由就是,我尚未决定皈依哪一种宗教,是东正教,还是罗马天主教,或主教派教会,或长老派教派,或马丁·路德教派,或卫理公会教派,或浸礼会教派。做出这样一个复杂的、需要高级智力水平才能完成的决定,至少需要30年的研究,所以我不必为此瞎操心了。但是,我遭到了反驳,即我不是一定要选择某一教派,实际上,施洗不是一个教派的庆典。所以,当我最终在1980年3月9号接受施洗时,是在纽约主教派教会修道院一个小教堂里,在一个精心设计却与宗教派别无关的聚会上,给我施洗的是北卡罗来纳州卫理公会的一个牧师。从那以后,我一直都在小心谨慎地守护着自己与宗教派别无关这样一种身份。表面上说,这对事业有好处。但是更真实的原因是,在内心深处,我不信任任何教派。我真的认为,生活中应该有不同的崇拜选择,以适应不同的人,但是教派都拒绝与其他人共享,这让我反感。我所关心的是,我希望自己能自由地步入所有教派的大门,因为我属于那儿。

# 教堂之罪过

就认识层面而言,我成为基督教徒是因为我逐渐地开始相信,基督教教义更接近上帝的思想。这不意味着,基督教没有从其他宗教汲取营养。实际上,基督教引进了大量外来的东西。它规定,任何受过教育的基督徒,都有责任尽可能多地去吸纳其他宗教传统的智慧。

基督教教堂最大的罪过,是它的傲慢,或自我陶醉。这种思想使许多基督教教徒觉得,他们已经把上帝包裹好,放进他们的后口袋里。他们认为,自己已经领悟了全部的真理;他们还认为,那些与他们信仰不同的、可怜的粗人们是不配得到拯救的。但他们没有意识到,上帝远在他们的宗教理论之上。像我说过的,不是我们拥有了上帝,而是上帝拥有了我们。没有什么比这种心胸狭窄的自我陶醉更矮化基督教的了。

成为基督教徒后,我就知道,自己应该毅然承担起基督教堂罪过的重负,不管以什么方式。教堂的另一个罪过就是对暴行的纵容。比如,那些已经延续了数百年的、充满敌意的反犹太主义,以及新近发生的、教堂未能及时制止的对犹太人的大屠杀。我确信,假如基督教堂能够站出来,宣称纳粹主义同基督教教义是不相容的,并把它归类于比异教更糟的一种邪恶,所有纳粹分子就会被逐出教会,历史的进程也将重新改写。

另外一个罪过就是误解。一旦我提到耶稣或基督教,许多人就会不高兴,或许是因为他们信仰不同的宗教,或是因为他们曾遭受宗教伪善的伤害。其中就包括我的妻子。她是一个保守的浸礼会牧师的女儿。所以,对于那些被我赋予了积极意义的新概念,莉莉反应激烈,称它们是伪善的危险信号。然后,我们经历了一段非常困难的时期,直到我逐渐学会不再板着面孔说教,她也开始认识到基督教教义分属多种层次,这种矛盾才得到一些缓和。

所以,在接受施洗之前我就非常清楚,如果我如实说出自己的信仰,肯定会招致许多偏见之人的不满,他们甚至会把我赶出去。但是,我决定接受洗礼,就是要埋葬过去的自己,就是公开地宣称我变成了一个基督徒,我因此也准备承担偏见带来的重负。

在这样一个忍耐的过程中,我从一本杂志中寻找到不少安慰。这本杂志原先叫《威腾博格门》,而现在干脆简化为《门》了。这是一本基督教讽刺幽默杂志——某些人可能会觉得这个表述有些自相矛盾。杂志的主办者是一些福音派教徒,他们对教堂的各种罪过,对正派福音传道的亵渎和歪曲感到异常愤怒。他们在应对这些问题时,采取的是讽刺挖苦的方式。每一期都设立一个"绿色维尼熊奖",授予某一项最乏味的基督教教义。

所以,许多处于第二阶段的基督徒都指责我为"反基督者",阻挠我的演讲。实际上,我已经被他们驱逐了。与此同时,我也被个别"新时代"运动者斥责为太保守,并因此再遭驱逐。虽然我从未想过要走中间路线,但现在我却发现,自己成了一个中庸的基督徒。听起来不太好,实际却很好。我已经决定了。这不是骑墙,而是一条压力之路。佛教教义称它为"中间道路",最具代表性教诲的就是:拥抱对手。佛陀自身,就是在尝试过两条极端道路,即"研究"和"苦行主义"之后,选择了中间道路。他坐在树下修炼直到快被饿死,才摆脱偏见,变得开明。中国人喜欢把他描绘成一个胖子,因为在中国文化里,肥胖意味着兴旺。偶尔地,你也可能见到一个皮包骨头、形容枯槁的佛陀。但多数情况下,他被描绘得既不胖也不瘦——典型的"中间道路"。

#### 新时代运动

由于社会的高速发展,人类对精神世界的探索又前进了一大步。在这种物质多元化,精神多元化的背景下,许多美国人对基督信仰发生了动摇,对上帝产生了质疑。这导致了各种各样的崇拜的盛行和人们对东方哲学的兴趣。

尽管对东方哲学的关注已持续了相当一段时间,但最近所兴起的新时代运动使其得到了更广泛的传播。很多人都对这场运动感到不解,不断有人问我,在你看来这场运动究竟是好是坏?

新时代运动是一场批判西方文明制度的弊端的运动,也可以说是疏 离西方宗教、亲近东方宗教的运动。如果概括新时代运动的特征,就是 它在思想上的开放,在行动上的创新。应该说,新时代运动是一股清新 的风,它的贡献是巨大的。

不幸的是,新时代运动也走进了极端。比如,为了反对男性至上主义,它创立了激进的女权主义。这不仅让人本能地感到不快和不安,而且还显得粗鲁无礼,有时甚至还很愚蠢。我曾在女权主义者的集会上发表演讲,阐述我的上述观点,即使我尽量使用一些中性词,明确表示反对男权至上,但演讲仍然进行得很困难。在这个问题上,新时代运动犯了一个错误,它为了反对一个弊端而走向了另一个极端,即把孩子和洗澡水一起泼出去了。

另一个例子是:为了反对犹太教与基督教的共有传统,新时代运动制造了一场大范围的精神混乱。在美国几乎所有大城市里,你都能发现一个甚至多个大大小小的组织,我将其称为"精神超市"。他们上演了各种各样的剧目,从苏菲派舞蹈再到酒神节狂欢,无所不有。除了犹太教和基督教,你什么都能看到。许多人都被搞糊涂了,更有一些人以此为借口而逃避自己的责任。

《少有人走的路:心智成熟的旅程》出版后不久,一位不再年轻的 嬉皮士找到我。他40多岁,蓄着胡子,留着长发,背着一个背包,一路 搭便车来到康涅狄格州找我。他对我说,他需要精神指导。他的生活一 塌糊涂,不知道自己想干什么。佛蒙特州有一座禅宗寺庙,他想去那里;新奥尔良的一个新时代运动社团也希望他过去。但是,另一个声音也在召唤他:"你应该去信奉基督教。"他父母都是天主教徒,自从16岁放弃天主教后,他就没再去过教堂。他问我他应该选择哪一个?

"好吧,"我说,"在我提出建议之前,我希望你能告诉我更多的关于你自己的事情。"于是,他告诉我,他曾经有过两次婚姻,与第一个妻子生了两个孩子,跟第二个妻子有一个孩子。他已经十几年没跟第一任妻子的孩子见面了,与第二任妻子的孩子也有六年没见面了。我问为什么。他说:"离婚时我们吵得很厉害。我想,假如我彻底从他们的生活中消失,也许对孩子有好处。但是,面对现在这种精神困境,我该怎么办?"

我告诉他,自从我写完《少有人走的路:心智成熟的旅程》这本书后,我就成了一名基督徒,其原因部分是因为我逐渐开始相信基督教教义。我解释说,基督教教义的核心就是牺牲,这是一个陌生的概念。我并不认为这是要求我们每个人像受虐狂一样时时想着牺牲自己,虽然直到现在我也没有真正搞清楚,牺牲对一名基督徒而言究竟意味着什么,但它至少意味着:"当你在做出选择之后,就不能轻易地放弃这个选择。否则它将被牺牲掉。"

当我在说这些的时候,这个男人突然抽搐起来。我以为他犯癫痫病了,于是赶紧问他感觉如何。他说:"你正在给我做一个精神手术。我不得不说,这让我很难受。"

他承认,这些话对他非常有用,他想接着再来治疗。于是,我们约定了时间。但两天以后,他打电话取消了预约。我猜想,他并没有去努力重建他与孩子们的关系,而是去了新奥尔良的新时代运动社团。

很显然,这名嬉皮士是在逃避责任,他不敢做出牺牲,承受痛苦,他害怕见到前妻,害怕直面基督教的教义。可以肯定的是,他的选择, 丝毫不会减轻他的痛苦。

# 异端

我一直认为,所谓异端,是一个属于遥远的中世纪、与宗教裁判所有关的神秘命题,与现代世界根本扯不上边,直到15年前,我收治了一个新时代运动的病人。这个病人广泛参与了新时代运动的各种活动,根据她精神混乱的严重程度,我邀请一名牧师当顾问,跟我一起进行治疗。

鉴于她的病与宗教有关,有一天我对她说:"跟我讲讲耶稣吧。"

她拿起笔,在纸上画了一个十字架,在四个区域内分别画了一个圆圈。她说:"十字架顶端有三个耶稣,下面也有三个,两只胳膊上也各有三个。"

在心理治疗时,有时需要单刀直入。"别胡说八道了!"我厉声说,然后又问道,"耶稣是怎么死的?"

"被钉死在十字架上。"

从她的回答中,我似乎捕捉到一些东西:她在做事情时,是否总是设法避免受伤害?这种感觉驱使我继续问下去:"这让他感到痛吗?"

"噢, 不。"

"你是什么意思,你是说他不痛?他为什么不痛?"

"噢,"她幸福地回答说,"因为他修炼进入了一个更高境界,这使他能够远离肉体,进入到这样一个境界中。"

在我看来,这简直是在胡言乱语。但是,我不能够让自己流露出丝毫这样的意思。不过,这的确太怪诞了。于是,我把这件事讲给我的牧师顾问。他马上说道:"噢,这就是基督教的幻影说。"

"幻影说究竟是什么?"

牧师解释说:"这是一种非常早期的异教。其信徒是一些早期的基督徒,他们相信耶稣是一个神,他的身体不过是一具躯壳。"

我恍然大悟。原来,基督教的异端,只有基督教徒能够知晓。当然,除此之外还有其他一些异端。但基督教的异端是写在基督教教义里面的,这也严重破坏了基督教教义的整体内容。现在再去理解为什么幻影说被定为异端,也就不难了。我们可以这样推论:假如真的像我的病人所认为的那样,耶稣是一个神,他的身体不过是一具躯壳,那么他被钉上十字架后所遭受的痛苦,不过是一场神的表演。如此,作为基督教教义核心内容的"牺牲"将变得毫无意义,因为这不过是上天造出的一个假象,但是许多人对此却信以为真。

许多异端都是因为看问题片面而引起的。基督教还有一支异端,恰恰与幻影说相反,他们相信耶稣是真正的人身,除了他的相貌外,毫无神性。假如我们相信耶稣只不过是一个更聪明、更好地实现了自我的人,而在其他方面不过就是一个普通的凡人,那么,我们必将得出结论:上帝不会像我们每一个人那样生和死。

这样,我们就又触及到基督教教义的一个核心问题——一个人信不信上帝究竟是否重要?这是一个似是而非的问题。耶稣既是人也是神,但不是各占一半,如同教义所说:一个完完全全的人和一个完完全全的神。

从那以后,我开始认识到,许多古老的基督教异端不仅在今天仍然存在,而且在许多地方还很有影响。比如,现在还有两所神学院,其校名分别是"上帝无所不在"和"超然物外"。前者主要研究人的内在神性,心灵中的上帝或者教友派所说的"内在之光";后者主要研究人类所接受到的神性的辐射,在他们看来,圣父在天国,是天上的一位伟大的主宰。应该说,这两个派别所关注的问题都没有错。一个人如果想两面讨好,必将陷入困境。

假如我们相信上帝存在于我们的内心,那么我们的每一种思想和感情都可以被看成是心灵的启示。而这对于新时代运动者来说是不能接受的。如果我们相信上帝存在于我们之外,那么我们就会面临这样一个问题:上帝究竟如何同我们进行交流?当然可以通过先知摩西或耶稣,而他们的言行又是通过神职人员传递给我们的。这最终可能会导致出现我

所说的"正统的异端",如同中世纪的宗教裁判所。事实上,那些所谓的 裁判者们才是真正的异端,他们以异端的名义实施酷刑或处以死刑。他 们这样做,是不是在扼杀被杀戮者的内在神性?确实,只知关注超然物 外的神性也是一种异端,一些极端传统的天主教或正统基督教教派都陷 入了这样一种情形中。

于是,我们将面对另外一种似是而非:上帝以静止的、沉默的方式存在于我们内心;与此同时,它又以超然的、崇高的形式存在于我们之外。

# 死后的生命

关于这个问题,我要继续运用我所了解的一些佛教知识。对于佛教的某些观点,比如轮回说,我采取的是不可知论的态度。这就是说,我不是不相信它,但也不是相信它,我只是不知道。

有一位心理医生伊恩·斯蒂文森博士,多年来花费大量业余时间研究轮回说。最后一次听到他的研究进展,大约是在10年前,他彻底揭穿了催眠术是一种倒退,同时他也发现了至少七个案例,无法简单地用轮回说进行解释。如果还有人完全相信轮回说,我就必须严肃对待这件事情了。我对所有那些所谓"放之四海而皆准"的教义都持怀疑态度,而轮回说就是被用于、或者说被误用于解释所有事情。

美国心理学家威廉·詹姆斯在《宗教经验之种种》一书里提到了"旧的灵魂"这一概念,对此我也不全信。他说,有些人似乎生来就掌握了某种知识,就仿佛他们以前曾活过一次似的。我知道,有些孩子会表现出某种超常智慧,我写的关于我的孩子们的书《友好的雪花》,就是写给"具有老人灵魂的年轻人和具有年轻灵魂的老年人"的。

关于是否存在轮回,我对此完全采取开放态度。只要没有另外一种观点能让我改变有关死后生命的命题,即传统基督教对死后生命的信念,以及它有关天堂、地狱和炼狱的论述,我都会怀着极大热情去关注轮回问题。炼狱主要是罗马天主教的一个概念,我作为心理医生较容易接受。我想象着,炼狱就像一个环境优美、设备完善的精神病医院,有最现代的和高度发达的技术,人们在神的监督之下可以平静快乐地学习。

但是,我不喜欢传统基督教关于身体复活的说教。坦率地说,我更愿把身体看成是一个局限而不是优点,我很高兴它能获得自由,而不是让我继续背负着它转来转去。我更愿意相信灵魂能够独立于身体而存在,甚至是独立于身体之外而发展。确实,所有有关濒临死亡体验的描述,都倾向于支持这一观点。

#### 地狱

我对"地狱"的看法也不是传统基督教式的,但我还是要因此而感谢 C.S刘易斯,本世纪最伟大的基督教作者。他的长篇小说《大离异》, 写的是在地狱里的一群人的故事。故事发生在一个凄惨、黯淡的英格兰 中部城市,这群人设法登上一辆去往天堂的公交车。天堂是一个明亮 的、充满欢乐的、可爱的地方,他们受到了亲戚朋友们的热情问候和殷 勤招待。一天结束的时候,除了一个人之外所有人都回到了公交车上, 有点不清楚的是,除了一个人之外,所有人都选择了回到地狱!

为什么?刘易斯用了许多例子。长话短说,我引用下面这个例子作为代表。且说在公交车上有一个人受到了他侄子的欢迎,他对在天堂里遇见侄子感到很奇怪,因为他认为他侄子在地球上的所做所为,绝不会有这样的结果。但是他侄子正在热情地欢迎他,天堂也是这么的明亮和欢乐。那人说道:"这似乎是一个非常好的地方,我想要留在这儿。但是你知道的,我是哥伦比亚大学的一名历史教授。你们这儿有大学吗?"

侄子答道:"当然有了,叔叔。"

"我想要得到一个终身教职。"

"你当然会得到终身教职啦,在天堂里每个人都有终身职位。"

叔叔很是吃惊。"每个人都有终身职位?这怎么可能?难道你们不 辨别一下,谁能胜任、谁不能胜任吗?"

侄子回答: "在这儿每个人都是能胜任的,叔叔。"

叔叔还是不放心,继续追问侄子:"你知道的,我是系主任,所以 我认为我在这儿也应该是主任。"

"我很抱歉,我们没有主任。这里不是以那种方式运作的。我们每个人都很负责,工作起来协调一致,所以根本不需要负责人。"

叔叔有点气急败坏,"如果你认为我打算参加某种幼稚的组织,不 区分有能力之人和乌合之众,那你就想错了。"于是,他登上公交车返 回了地狱。

我对"地狱"的看法跟刘易斯很像。地狱之门是大开着的,人们能够 走出地狱,而他们之所以留在地狱的原因是他们没有选择离开。我知道 这不是传统的基督教思想,在许多问题上,我都偏离了传统的基督教教 义。但我不能简单地接受这样一种观点,即在地狱中,上帝惩罚人们使 他们看不到希望,毁灭人们的灵魂,使他们认为自己没有机会得到拯 救。他不是去努力创造灵魂,尊重他们的复杂性,而是去油煎他们。

# 上帝的效率

人们经常问我读过哪些最有影响的书籍,而我希望自己能回答是柏拉图、亚里士多德或托马斯·阿奎那。但实际上,或许对我影响最大的书是弗兰克·吉尔布瑞斯写的《一打更便宜》。这本书是在我十来岁时偶然得到的,写的是一对夫妇的真实故事。他们有12个孩子,实际上,因为父母是效率专家,所以他们用极高的效率运转着他们的大家庭。这是我第一次听说"效率专家"这一概念,我当时就想:"哇,我长大了要是能成为这样的人,该是多么了不起的一件事啊!"从某种意义上,我更想说我已变成了这样的人——作为一名心理医生,我努力帮助人们更有效率地生活;作为一名演讲者和作者,我努力帮助人们更有效率地成长;更多的情况是,我与大家一起共同帮助匿名戒酒协会治疗小组更有效率地行动。

作为一个效率专家——如果我配得上的话——我钦佩在这方面做得好的人,所以我对上帝的效率充满敬畏。1982年,我去盐湖城的一个摩门教派会议上做演讲,尽管他们给的酬金很低。因为我觉得,这将是一个使我更多了解摩门教的极好机会。临走前,我问我们的大女儿——那时她20岁了——是否愿意跟我去盐湖城。她说愿意。结果证明,这次出行进一步增进了我们的关系。我们在那儿结识了好几个朋友,我得到了所有想了解的关于摩门教的东西,而我的讲座也非常成功。

大约3天之后,我回到康涅狄格州,接到一个女人打来的电话,她想要预约一次会面。几天后她来了,见面后才得知她是一个摩门教徒。她告诉我,一方面她蒙受摩门教的培育恩惠,但另一方面又感觉非常受压抑,由此很矛盾。假如没有那次盐湖城之行,我不认为我能够这样深地理解她的两难处境。现在,在康涅狄格州西北的农村地区已没有多少摩门教徒了。她是我遇到的第一个摩门教病人。我问上帝:"上帝,你送我去盐湖城就是准备让我同这个女人相遇吗?"然后,我想到自己在那次旅行中完成的所有其他有益的事情。上帝的效率使我吃惊。这次出行太值了!

我们家有一个美丽的花园,我和莉莉非常喜欢它,多年来进行着悉心照料。但是,"花园"却没有"花"。培育一个好的花园要花费大量的金

钱、时间、爱心和精力。尽管如此,让我动用推土机或火焰喷射器去毁掉这个我们倾注了如此多的心血的花园,也是不可想象的。这也是我对于死后生命的感觉。尽管上帝的效率很高,但我很难理解,他投入如此多的精力去培育一个人的灵魂,难道最后仅仅是为了消灭它,荒废它吗? 这肯定还有其他的意义。

# 天堂

我说过了"地狱"和"炼狱"。那"天堂"又是什么样?

最近有些人说我是一个"世俗神学家",我想这种说法是指称那些只谈论上帝但不读任何东西的人。但有一件事是真正的神学家普遍认同的,即上帝喜欢多样化。在多样化的世界里,上帝会感到愉悦。在一个慵懒的夏日午后,你坐在草地上打量着周围。甚至不用移动,你就能够看到许多不同种类的植物,听到几百种不同种类的昆虫在空中嗡嗡地叫。如果你有显微的视力,你还可以看到土壤里面混合着病毒和细菌。这多么具有多样化啊!

再看看我们人类。多年来,我不仅越来越对人类非凡的多样性感受良多,而且越来越依靠它。我们是男人和女人,非同性恋的和同性恋的,白种人、黄种人、棕色及黑色人种,年老的和年轻的,犹太教的、基督教的、穆斯林和印度教的,如果我们所有人全都是中年的圣公会会员,这世界将是多么的单调沉闷!

因为上帝如此喜欢多样性,因此我有足够的自信可以猜测,天国绝不像我们传统所认为的那样,一群模样差不多的小天使,携带着标准化般的光环和竖琴,飞翔在朵朵白云之上;或者,就像葬礼上经常引用的句子所描述的:"在我主的房子里有许多大厦。"当我还是小孩子时,我就经常想,这只不过是一种关于尺寸的夸张表达。这意味着上帝的房子——或天国——是如此的富丽堂皇,如此的宽阔宏大,以致它能够容纳下许多大厦。现在,我则把这理解成是对多样化的一种描述。我猜想我们到达天国时,将确实能看到那儿有许多大厦,有殖民地风格的,有乡村式的,有土坯建的,有木质结构的;有的带游泳池,有的建在峭壁上,有的建在山谷中。在我主的房子里将有许多种建筑!

天国也好,地狱也好,炼狱也好,都是神学的猜测。不过我们所能做的,也只能是"猜测"。在我们通过死亡从我们的肉身获得自由以前,我们将无从知晓。

再说说"知晓"。在我信教前,我的主要身份是科学家。科学家又被

称为"经验主义者"。在经验主义者看来,人类实现认知的最佳但并非唯一途径就是"经验"。所以科学家们只能借助实验去掌握一些经验,除此之外,我们从哪儿还能够学习并最终知晓呢?我正是通过自己的人生经历,才对上帝有一点点"知晓"的。

就这一点而言,我非常像另一个科学家卡尔·荣格。在生命即将终结时,他接受了一个电影访谈。在一连串相当乏味的问题之后,那位采访者最后说道:"荣格博士,您的大量作品都有宗教的韵味,请问您相信上帝真的存在吗?"

老荣格抽了一口烟斗。"相信上帝存在?"他沉思了一会儿,说道:"嗯,当我们认为某种东西是真实的时候,我们才使用'相信'一词。但是现在,我们还没有一个实实在在的证据去支持它。不,我不相信上帝真的存在,我只知道人们的心灵需要一个上帝。"

#### 【关注公众号】:奥丁读书小站(njdy668)

- 1.每日发布新书可下载。公众号首页回复书名自动弹出下载地址。
- **2.**首次关注,免费领取**16**本心里学系列,**10**本思维系列的电子书**,15**本沟通演讲口才系列,**20**本股票金融,**16**本纯英文系列,创业,网络,文学,哲学系以及纯英文系列等都可以在公众号上寻找。
- **3.**我收藏了**10**万本以上的电子书,需要任何书都可以这公众号后台留言!看到第一时间必回!
- 4.也可以加微信【209993658】免费领取需要的电子书。
- **5.**奥丁读书小站,一个提供各种免费电子版书籍的公众号,提供的书都绝对当得起你书架上的一席之地!总有些书是你一生中不想错过的!上千本电子书免费下载。

# 结语心理治疗的困境

历史发展到今天,许多人都感到,美国的精神病学需要做出调整。 过去20多年中,美国的精神病学越来越多地使用医学的模式,即更多地 关注心理疾病的生物化学方面的因素。在此,我无意贬低生物化学过去 几十年间在治疗和探索心理疾病方面所发挥的重要作用,也无意阻碍该 领域未来的发展。然而,精神病学与生物化学过于密切的关系还是让我 有些担心,这可能会丢掉传统的心理学和社会学智慧,从而将心理疾病 治疗引入一种非常危险的境地,更不用说汲取这些领域的新成果了。

这绝不是杞人忧天。1987年,我和同事对一名申请加入美国精神与神经学会的会员进行资格审查。他是一个非常聪颖的人,将近40岁,与其他候选人难分伯仲。我的同事要求他简述一个心理分析案例,结果他回答:"我不做心理分析学研究。"因此,对心理治疗方法进行纠正和调整,势在必行。

在我看来,我们有必要讨论一下,对精神病学进行调整的可能性究竟有多大。尽管心理疾病的心理与社会因素在美国未能得到应有的重视,但它们仍然被认为是需要考虑的重要方面。忽视精神疾病的心理因素,我们无疑会误入歧途。

造成这种现象的主要原因,是人们对"精神"的误读,而在某种程度上又要归咎于我们语言的贫乏。从世界各地的情况看,人们都混淆了"精神"与"宗教"这两个概念的界限。许多人在解释"宗教"的时候,都将其定义为有严密的组织、有系统的教义、有严格的禁忌。甚至是对"宗教"的拉丁文词根,人们也都存在着异议。有人翻译成"限制"、"依靠",有人翻译成"结合"等等,其意义大相径庭。

在这方面,一部转折性的著作就是美国心理学家威廉·詹姆斯的《宗教经验之种种》。此书已被许多神学院列入一年级学生的必读书,但很多学习心理治疗的学生却未读过。在这本书中,詹姆斯把"宗教"定义为"寻求与一种未知秩序的和谐"。显然,他是在"结合"这个意义上来使用"宗教"一词的。在这里,我也想用它作为我对"精神"的定义。"寻求与一种未知秩序的和谐",不是说一种教义优于另一种教义,而是所

有人都必须遵守同一信条。

这是我自己的理解。在物质世界的面纱背后,的确存在着另一个未知的世界。与这个未知世界的秩序求得和谐十分有益于人类,而且这个未知的世界秩序也在寻求与我们和谐。以此推论,每个人都有他自己的精神生活,只不过很多人自己未意识到而已。许多人忽视、否认甚至逃避这样一个未知的世界秩序,但并不意味着他们就不是一种精神的动物。只能说,他们在逃避事实。一些宣称自己是无神论者的人否认上帝的存在,但他们同样相信真理、美好与社会正义,认为这是一种看不见的秩序,甚至专心致力于构建这样一种秩序,其所表现出的热情绝不亚于那些定期去教堂、会堂、清真寺和寺庙的人。从这个意义上讲,我们都是一种精神的存在,精神病学如果不能把人作为一种精神的存在,结果将会是谬之千里。

在讨论"精神"这个话题时,我希望不要剥离它的力量与意蕴。对一些人来说,包括我自己在内,这个未知的世界秩序就是上帝。上帝是不应该被轻视的。犹太教哈西德派的一则小故事颇能说明问题。有一个非常虔诚的犹太人,名叫莫迪海。一天,他在祈祷时说:"上帝,告诉我你的真实姓名,哪怕就像天使们所做的那样。"上帝听到了他的祈祷,答应了他的请求,告诉莫迪海他的真实姓名。结果,莫迪海吓得爬到床下,恐惧地叫喊起来:"噢,上帝,快让我忘掉你的真实姓名吧。"上帝听到了他的祈祷,又答应了他的请求。传教士保罗也说过类似的话:"掉进活的上帝之手是一件可怕的事情。"

我不想佯装自己知道上帝的真实姓名。我目睹了匿名戒酒协会和十二步骤疗法在表述上的一些明显功效:做出决定吧,把我们的意志和生命都交给我们心中的上帝。我无意改变这样一个表述:"我们心中的他或她。也许我过于冷漠,但我只想说明问题。"

精神病学有它自己的力量。我读书的时候,精神病学是建立在一个非常广泛的基础上的,包括生物学、心理学、社会学,远非像今天这样。导师教给我们的一个非常重要的原则是:"所有的症状都是由多种因素决定的。"许多医生、神学家、社会学家和普通人也都这样认为。我认为,美国精神病学对精神作用的忽视,也是一个由多种因素决定的症状,根源于多种历史因素和其他方面的因素,其中有五个因素最为重要。

造成今天精神病学困境的最主要、最根本性原因,要追溯到弗洛伊德、法国医师菲利浦·皮内尔、美国医师本杰明·拉什以及现代精神病学出现以前。17世纪以前,科学与宗教基本上是合二为一的——这就是哲学。早期的哲学家,如柏拉图、亚里士多德,托马斯·阿奎那他们更倾向于科学,主张以证据为基础、以提出疑问为前提进行思考。但他们同时也相信上帝,认为上帝是世界的中心。17世纪初,情况发生了变化,特别是1633年伽利略遭到宗教裁判的审判,使双方的矛盾变得异常尖锐。为了应对这一局面,在科学与宗教之间求得平衡,17世纪末,一项口头社会契约达成了。它严格确定了科学、宗教与政府的界限,各方由此实现了和平共处。除了极少数例外,政府不再干涉科学和宗教,宗教也不再干涉政府和科学,科学也不再干涉宗教和政府。这一切,都源于这项没有文字的社会契约。

到了20世纪下半叶,这样一个契约显然过时了。各种新的、全然不同的契约开始出现,它几乎涉及人类生活的各个方面。而精神病学领域所发生的一切,不过是其中很小的一部分。在过去90年间,美国精神病学对人类智力活动的影响,远远超过了精神病学家的预想。但是,假如美国的精神病学不能做到与时俱进,那么它很可能就消亡在一潭死水中。

根据那项古老的口头契约,科学与宗教究竟都扮演了什么角色? 艾萨克·牛顿当时是伦敦皇家自然科学学会的主席。根据这项契约,自然认知不同于超自然认知,它属于科学的范畴,两者永远不会相遇。这种分隔的直接结果,就是哲学的衰败。因为自然认知归属于科学家,超自然认知归属于神学家,留给可怜的哲学家们的只剩下一些边角料了。哲学渐渐变成了一个相对神秘的学科,沦为大学里的选修课了。昔日哲学的辉煌,如今只留下些许的残迹,最明显的就是从中世纪继承下来的一些已经过时的命题。所以在今天的大学里,一个学生在对微生物学进行多年的学习和研究后,也能获得一个哲学博士学位,哪怕他没有上过一节哲学课。

科学与宗教分离的另一个后果就是对心理治疗法的影响。教科书都强调,心理疗法也是一门科学。导师还教导我们,科学是没有价值观的。这简直就是胡说。没有价值观,你什么事都做不成,更何况心理治疗。于是,心理治疗师们开始构建一个与我们非常贴近的价值体系,并以此为依据进行治疗,这个价值体系就是世俗人文主义。

第二个重要的决定性因素是由第一点衍生出的必然后果,这就是, 美国精神病学家对精神领域的忽视,实际上是对心理认知发展进程中精 神病学家作用的忽视。我怀疑,如果没有对心理认知理论的充分了解, 包括弗洛伊德的性心理、皮亚杰的发生认识论、埃里克森的人格发展阶 段论等等,精神病学专业的学生能否完成其学业。据我所知,目前的精 神病学教育都未涉及这一系列心理认知发展理论。造成这一结果的主要 原因就是,精神病学教育不认为教授心理认知方面的知识是他们的责 任,反而认为他们不该教授这些知识。而这种认识正是历史上那个口头 社会契约导致的直接结果,即把精神领域划归宗教或神学。由于精神病 学明确将自己划入科学的阵营,所以也把研究领域严格限定在"自然现 象"范围内。

我已经讲述了我对心理发展理论的理解和认识,概括起来就是:

第一阶段: 以混乱、反社会为特征,是一个无法律秩序、缺乏精神意识的阶段。

第二阶段:以正规的、学院派为特征,严格遵守法律条文,同时附属于宗教。

第三阶段:以怀疑论和个人主义为特征,体现为以原则为基础的行为方式,但也表现出宗教怀疑论、漠不关心的特点,尽管有时也会对其他领域的生活充满好奇。

第四阶段: 更为成熟的一个阶段, 以神秘和普适性为特点, 与第二阶段恰好相反, 更为注重法律的内在意义。

你可能已经注意到,这个发展进程与性心理发展进程相类似。对于性心理理论,精神病学家们都不陌生,第一阶段应该是人生最初的5年,第二阶段则是性潜伏期,第三阶段是青春期和青少年时期,第四阶段则是生命的后半期。作为一个发展的过程,精神的发展进程也是依序进行,没有哪一个阶段可以跨越。

对于每一个个体而言,当他进入不同的阶段,就要根据他们的不同需要开出不同的"药方"。比如,某位科学家可能会认为自己已进入第三阶段,而他的精神可能停留在第二阶段,另一个科学家则可能说些神秘兮兮的话,标榜自己已进入第四阶段,但实际上他不过是一位精神尚停

留在第一阶段的艺术家。由于性心理的发展被划分为不同阶段,因此每个人总是能与其中某一阶段或某几个阶段相对应。最后我想指出,可能有很小一部分人不适用于这样一个划分体系。比如,那些具有临界型人格倾向的人,就可能既具备第一阶段的特点,同时也不同程度地具有第二、三、四阶段的特点。所以,他们被称为"临界型人格"不是偶然的。

了解这样一个精神发展过程是非常重要的,其原因有多种,最重要的则是因为许多精神病学家本人都属于第三阶段。一方面,他们的心理发展水平比那些常去教堂的人或那些典型的信徒们更加成熟;另一方面,与为数不多但各方面都更加成熟的信徒相比,他们又略逊一筹。很多人都没注意到这一现实,结果使得精神病学家先入为主地认为,宗教是低人一等的、病态的,而且认为这些人还有很长的心路旅程要走。

导致美国精神病学忽视精神作用的第三个重要因素就是: 弗洛伊德。弗洛伊德的理论在美国精神病学领域所产生的影响,远远超过了世界其他国家,巴西和阿根廷也许是例外。在弗洛伊德的家乡奥地利,他的重要性要打不少折扣,而在美国,直到今天他都还是一个重量级人物。

弗洛伊德成长和成熟的时期,恰好是那项划分科学与宗教的口头社会契约的鼎盛时期。弗洛伊德明确地把自己划分到科学领域,而且对精神领域倍感恐惧,以至于中断了与他最得意的弟子荣格的关系。如此说来,弗洛伊德也处于精神成长的"第三阶段"。

1963年,我在医学院读书时,学院为我们这些四年级学生开办了一系列有关精神病学史的讲座,其中一场讲座从头至尾都是有关弗洛伊德的。在另外一场涉及不太重要的人物的讲座中,教授是这样说的:"由于一些莫名其妙的原因,卡尔·荣格得到了太多与其地位不相称的关注。"到此为止吧!当时,在许多普通的街头书店都能看到弗洛伊德的著作,荣格的书则难觅踪影。而今天情况恰好相反,你可能在普通的街头书店找到荣格的著作,而弗洛伊德却辉煌不再。

我相信,尽管弗洛伊德犯过不少错误,但仍不失为一位伟大的精神病学家。他为精神病学做出了如此巨大的贡献,以至于我们对此有些熟视无睹了。荣格尽管没有犯过多少错误,他所做出的努力也很重要,但他的贡献根本无法与弗洛伊德相比。也许作为一位精神病学家,他并不那么重要,但他却是一个精神和心智更为健全的人。这恰好说明了这样

一个事实,即:一个人所做贡献的大小,与其心理认知所处发展阶段并不完全成正比。不管怎样,处于第三阶段的弗洛伊德对美国的影响,更进一步确立了美国精神病学的世俗主义方向。

导致美国精神病学过度世俗主义并忽视精神因素的第四个原因就 是,精神病学家亲眼目睹了许多病人因宗教、或以宗教的名义而遭受到 的各种伤害,这进一步加剧了他们对宗教的反感。而处于这种反感和偏 见中的精神病学家,都未意识到他们是在以偏概全。

这种偏见有两种表现。第一,作为精神病学家,我们只注意到那些已经生病或受伤的人,只看到在精神成长过程中,那些被古板而冷漠的修女或其他什么人伤害的人,那些被独断专行的正统基督教父母伤害的人。我们却很少能够注意到像巴伯·罗思和埃塞尔·沃特斯这样,在他们精神成长的第一阶段,被古板而冷漠的修女奇迹般拯救了的人。

影响专门从事精神治疗的精神病学家的第二个偏见,就是病人的自我选择。许多病人更愿意找那些第三阶段的世俗派心理医生进行治疗,这是因为他们自己已经走出了精神之旅的第二阶段,已从原始宗教进入到怀疑主义、个性主义。

我之所以要反复强调了解心理认知不同阶段的重要性,最主要的原因在于,不管在哪个阶段,人都会有一种恐惧感,而在治疗过程中,它们将不可避免地交互作用。对于人类来说,人们总是习惯性地认为,那些走在我们前面的人——哪怕只比我们快一小步——是智者或领袖;然而,一个人如果比普通人高出太多,我们通常就会把他或她看成威胁甚至是罪恶。苏格拉底和耶稣的不同命运,就是很好的证明。这也就是说,那些心理认知达到较高阶段的人,未必就是最好的治疗师,能够包治所有人。或者说,自身心智尚处于第二阶段的医生,治疗第一阶段的患者也许更能对症。而处于心理认知第三阶段的医生,通常更善于去引导第二阶段的病人。而已经进入心理认知第四阶段的医生,对于那些想从第三阶段继续往前走的患者、或者刚刚进入第四阶段的患者来说,是最好的引领人。不管怎样,世俗派的心理医生已经遭到宗教教条主义者的讨伐,认为他们对人类的生活造成了毁灭性的影响。

导致美国精神病学普遍对精神因素表示反感的最后一个原因,就是 那些处于心理认知第二阶段的宗教人士对精神病学的严重怀疑。事实 上,宗教人士的这种态度是没有道理的,不是一种现实的、认真思考的 态度。它源自一种恐惧感,比如,许多正统基督教主义者都把精神病学视为"恶魔"。

我认为,美国的精神病学目前已陷入困境。之所以这么说,是因为 长期以来精神病学对精神的忽视已导致了五个方面的失败:偶然的却是 破坏性的误诊;错误的治疗方法;名声越来越糟;理论研究的贫乏;精 神病学家个人发展受限。而且,这五个方面的失败对精神病学来说几乎 是毁灭性的,所以与其说美国的精神病学陷入困境,不如说已进入坟 墓。

误诊就是很典型的例子。许多很有水平的精神病学家,他们也总是 忽略或歪曲病人生活的精神层面,或者不去做出诊断,哪怕做出诊断, 也是极为不全面的。为了说明这一领域的失败,我将展示两个临床案 例,这都是我亲身经历的。

第一件事发生在1983年冬天。当时我的临床治疗遭遇麻烦,但仍在做一些心理咨询。一天,一位男子打电话,要求我为他64岁的妻子做心理咨询。这位妻子已在一家非常有名的精神病院住了3年。从男子的叙述中我得知,她是在60岁时突然发作精神病的,而此前她一直都很健康。在他们共同生活的40年里,她很好地扮演了妻子、母亲、祖母的角色。在询问的过程中,我注意到一个危险的信号。

那是她突然发病前3年。此前她一直是长老会成员,而且还非常活跃。有一天,她没跟丈夫或其他任何人打招呼,突然离开了长老会,加入了"合一运动"。这是一个更为自由的教派,而且同这个教派充满魅力的年轻牧师关系密切。

一个月后,我来到医院为她做治疗。在跟她单独相处的半小时里,她举止得体,彬彬有礼。虽然她曾三次调整治疗时间,但没有表现出一点沮丧。在短短半小时里,我难以对她做出基本的判断。唯一能够确定的就是,她总是回避自己的个人生活,特别是她的精神生活。在我明确指出她在回避问题后,她坚持要求结束治疗。

我反复研读了她的病历。对她的诊断有更年期心理抑郁,抑郁引发的躁狂与抑郁交替型精神病,疑似精神分裂症,疑似慢性精神综合症等。住院3年间,抗抑郁治疗、镇静治疗、电击治疗、心理治疗都试过,对她几乎没起任何作用。无奈,医生们一致认为,他们无法对她的

病情做出准确诊断。病历没有记录任何与她精神有关的问题,她发病前在宗教信仰上的变化,也几乎没有提及。为她治疗的心理医生没有一个考虑到她的精神发展过程,没有注意到信仰改变这个特别危险的信号。于是,我决定采用全方位心理动力干涉疗法,其中包括精神疏导。然而,我的诊断没有被采纳,因为她不想在医院继续住下去了。这位妇女被转移到一个护理所,也没有再要求我为她做进一步治疗。

我不能明确告诉你们我对她的诊断是否正确。我可以告诉你们的是,她在那家著名的精神病院住了3年,花了大笔的治疗费,却没有医生注意到一个精神病人的精神生活,也没能做出准确的诊断,采取有效的治疗方法。说得再严厉一点,在传统诊断方法不能起作用的情况下,医生们甚至没有尝试着做出新的努力。

另外一个案例是有关一个年轻男子的,我没有见过他。他是一位很有名的世俗心理医生的病人。我们暂且称呼这位医生为泰德,他也是我在医学院读书时的朋友。1989年,我碰巧去他所在的城市讲课,我们一起共进晚餐,有机会回顾自上次见面后25年间的事情。我得知,他现在专攻多重人格失调症的治疗。他很激动地向我讲起他正在治疗的一个年轻人。在这个年轻人身上,他竟发现了52种不同的人格特征。"他竟然称自己是犹大,真是一个糟糕透顶的家伙。"泰德评价道。

我问泰德, 他是否认为这个年轻人在跟他逗趣。

"不。"泰德回答,"你为什么这么问?"

我提醒说,你肯定也遇到过这样的案例,同一个人身上有时可能多重人格并存,有时这种所谓的多重人格也可能是装出来的。泰德世俗倾向明显,因此根本没有考虑我说的话。我对此很难过。我的这位有独到见解、才华出众的朋友做出了错误的诊断,因而进行了错误的治疗,他最终甚至不让我再过问此事。

错误的诊断不可避免地会导致错误的治疗。但更糟糕的是,有时在诊断正确的情况下,医生们仍然会进行错误的或无效的治疗,而这恰恰是由于医生无视病人的精神生活造成的。这种错误治疗表现为: 拒绝倾听,漠视病人的人性,未能鼓励健康的精神生活,未能与不健康的精神或神学进行斗争,未能广泛了解病人生活的重要方面等等。

我所听到的病人们抱怨最多的是,医生们没有认真倾听病人有关精神方面的陈述,其中大多数都是一些世俗倾向明显的心理医生或社工,但根源仍是精神病学。每当病人们谈到精神方面的问题时,如心灵召唤、精神诉求、神秘经历、对上帝的信仰等,医生们总是粗暴地打断他们,直到他们回到现实的主题上来。或者至少,医生们会主动诱导病人回到更为现实的主题上。结果是,许多病人都中断了治疗。

更为糟糕的是,有些病人在医生的诱导下,索性同意不再谈论精神方面的问题。很典型的例子就是一个病人对我说的一段话:"我非常喜欢自己的治疗师。他是一个很好的人,正在努力帮助我,而且已经给了我很大帮助。但你不知道,每当我谈及精神方面的问题时,他都很害怕。我明白我不能再跟他谈论精神方面的问题。但从内心来讲,我真的不希望这样,我希望能向他全面袒露自己。有时我也想,如果我换一个更善于倾听的医生,我的病也许会好得更快。但是,想起一切要从头再来,又觉得不值得再这么折腾了。况且,我可能距痊愈已经不远了。不过,假如真的能够从头再来,我更愿意找一个更善解人意的医生。"

我还听说过很多这样的事。我并不是说每个人的精神生活都是健康的,不应该被批评的。我想指出的是,很多心理医生们不能很好地区分健康的精神生活与不健康的精神生活。

更令我担忧的,是医生们对精神病人人性的忽视。说说我曾遇到过的一位精神分裂症患者。18年前,我在某社区医院第一次见到她时,她刚30岁出头,长期的疑虑、频繁发作的抑郁和冷漠、短暂的错觉、自闭、社交困难、自相矛盾、麻木迟钝、极端的社会不适应症等症状,在她身上都有所表现。就在我第一次见她后不久,她被列入残疾人社保名单,直到今天。

我离开那家社区医院后,这名女子每年都要到我家里拜访两次,每次只是随便坐上半个来小时。现在,她已经50岁了,表现出较为典型的慢性精神分裂症症状。在过去18年中,她的病情顽固而稳定。从传统精神病学的观点来看,既没好转,也没恶化,人们由此很容易得出结论:她是一个慢性的不可治愈的病人。在这些年中,她经历了从怀疑论者、到对宗教产生兴趣、再到笃信宗教的过程。现在,她至少每周都要去做弥撒。我可以确信,她的信仰传统而健康,而且很老道。作为对我的关心的回报,她定期为我祈祷祝福。至少现在,我认为自己已经得到了回报。许多人都认为她在消耗生命,因为她的病情没有任何好转。而在我

看来,尽管她的精神分裂症没有好转,社交能力也没有提高,但她的灵魂却得到极大的改善,在她心灵深处,一些深刻的变化正在悄然发生。

对于一些类似的慢性精神病患者,心理医生们在不知如何治疗时, 总是轻易给他们判死刑,对于一些智力迟钝患者或老年痴呆患者,更是 如此。但我就曾见过,一些被确诊为早期老年痴呆症的患者,他们在患 病之后,精神生活方面仍发生了许多积极变化。

由于很多心理医生不能很好地区分健康的精神生活与不健康的精神生活,所以他们也难以把自己与健康的精神生活联系起来,并积极鼓励这样的精神生活。可喜的是,一丝曙光已出现在地平线上。一些心理医生在最近发表的几篇文章中,提供了一些临床治疗案例,说明通过鼓励病人们参与健康的宗教活动或构建精神信仰体系,他们的病情出现了明显好转。

另外一个导致心理医生们做出错误诊断和治疗的原因,就是他们忽视了那些错误的思想,错误的理念,以及那些以宗教名义出现的异端。你可能会说,所谓异端,那是中世纪宗教裁判所的事。但我想提醒你的是,这些异端在今天不仅仍然存在,甚至还很活跃,影响着成千上万人的生活,影响着整个社会。许多异端可能就源自人们对某个问题的片面看法,即只看到问题的一个方面,却忽视了另一个方面。但这并不是说,"异端"说出了50%的真理,事实上它是彻头彻尾的谎言。

心理医生的错误诊断和治疗导致的另一个后果,就是精神病学和心理医生的名誉急剧下跌。许多人因为听说精神病学并不关注精神领域而拒绝找心理医生治疗,结果是导致了竞争。有时,竞争是一件好事。在过去20多年间,牧师指导这一职业的快速兴起绝非偶然。第一个牧师指导培训项目始于1948年。现在,在全国至少有200个这样的培训项目,其中许多都很有成效,许多牧师指导的工作也很出色。除非病人患有严重的精神紊乱,而不得不采用药物疗法,大多数情况下,我更愿意建议他们去找牧师指导治疗而不是心理医生。

但是,并非所有的竞争都是健康的。过去几十年间,作为对精神病学忽视精神领域做出的反应,传统基督教治疗法急剧膨胀。一方面,我称其为"新时代正统从业者",另一方面,我也有理由质疑这种竞争的健康性。假如这是一种不健康的竞争,也是传统精神病学的错误造成的。

精神病学的"病症"同样导致了理论和研究方面的巨大失败。目前, 只有在哈佛及其他几个地方,有一些很小规模的精神或宗教研究,这显 然远远不能满足需要。其实,不只是精神病学存在这方面的问题,我同 时也注意到,宗教也不十分赞成对精神进行研究。

非常明显的是,哪里缺乏研究,哪里就会出现理论的停滞。也许, 我代表的是非主流。但另一方面,我也可以非常肯定地说,在过去几十 年间,精神病学对于人格理论和心理动力学理论并未做出什么重要贡献,反而是那些牧师指导、管理咨询师、产业心理学家、神学家和诗人 们对此做出了不少贡献。也许,精神病学最为严重的困境,是他们忽视 了自己作为个体的精神,为自己精神的和心理的发展设置了明确的界 限。

15年前,我和妻子莉莉应邀为一家修道院做心理咨询。因为很多修女都出现了问题,这些问题与身体和心理直接相关,修道院不知该如何应对。于是,我们把修女召集到一起,一遍又一遍地说:你们都是受过良好教育的人,很多人还获得了博士学位,是爱与抚慰创伤的专家。如果说,世界上有任何一个机构有能力应对这些问题的话,那就是你们。但她们并不买我们的账。她们一遍又一遍地反驳说:但是我们并不专业,没有人教导我们如何去辨别身体与心理、心理与精神。24小时下来,我们毫无进展。直到一个新来的人脱口而出:如果我没理解错的话,你的意思是说,作为心理医生首先要能够对自己进行心理治疗。我们也脱口而出:你说得太对了!至此,我们的心理咨询宣告成功。

所以我认为,心理医生成长的一个最基本特征就是,他首先要让这种疗法在自己身上起作用。但是,究竟该怎么发挥作用?如果他不认可自己的精神之旅,他的努力就很难奏效;如果他认可人类的精神旅程这一理念,那么他的努力就会取得效果,不仅仅是对他自己,还包括对他的病人。在这一问题上,还有很多模糊的地方。比如,他可能比病人成熟,他可能使精神病学误入一个陌生的新领域。但不管怎样,最终结果是,他的努力无论对他自己还是对病人都将更具成效。相反,假如他否认精神生活,不仅他自己的发展空间将非常狭小,他的病人痊愈的前景也很黯淡。

尽管精神病学面临着非常严重的困境,但是,解决的办法也很简单。我提出了五项措施。如果这些措施都能得到切实落实,问题就会很容易得到解决。哪怕只有一项措施得到落实,问题也会得到一定的改

善。其中三项措施最好能在临床实习时实施,所以,临床指导导师应对此负起责任。

让我们从最简单的措施说起。我认为,在临床实习的第一个月,应 该教导实习医生们首先了解病人的精神历史,就如同现在的实习医生都 要首先了解病人的总体状况,并进行精神状态测试一样。

我曾向某著名医学院的精神病学系主任提出过这个建议。这位主任60来岁,还比较关注精神领域。他问我:"精神历史究竟是什么?"我解释说,这其实是一个与病人交流的过程,而不是简单地问:"你信仰什么宗教?是哪一派别?你一直都信仰同一种宗教、信仰同一个派别吗?如果不是,那你现在信仰什么宗教?为什么改变信仰?你是一个无神论者,还是一个不可知论者?如果你是一名信徒,你是怎么看上帝的?上帝究竟是抽象而遥远的,还是具体而亲近的?这些变化是最近发生的吗?你祈祷吗?你每天都怎么祈祷?你有过精神方面的经历吗?它们是什么样的?对你有什么影响?等等。"六个星期后,这位主任给了我书面答复:"有一天,我尝试着去了解病人的精神历史,真的是太令人惊讶了!"

就是这么简单,而且非常有效。有人肯定要问,为什么人们没早点接受这一理念?如此,我们就不得不谈及精神病学领域的顽固派。在他们看来,这些问题是不是太私密了?这样问是否会让病人感到害怕?实际上,这些问题一点都不会让病人感到害怕,他们甚至很乐意接受这种询问并做出回答。我认为,感到害怕的是那些心理医生。其实,这种治疗方法不仅有助于改进心理疾病的诊断和治疗,而且也有助于让心理医生意识到他们也有自己的精神生活。

我的第二个建议就是,在心理医生的三年临床实习期内,特别是在第一年,应该让他们了解宗教或精神发展的不同阶段和过程。也许,一次讲座就能见效,读一遍詹姆斯·福勒的著作大纲也非常有效。

这样一种简单的训练与教学,不仅有助于提高心理医生的诊断能力,并且还能让他们认识到精神是处于不断变化当中的。当一个医生的自我精神生活走上正确轨道时,他就可能在正确的道路上继续前进。我相信,这样一种训练有助于精神病学家不断走向成熟。

我的第三个建议就是, 在三年临床实习期内, 至少应该为他们举办

一场有关异端、错误的思想或假说的讲座。我相信,他们越了解神学,就越容易辨别异端和假说。

我的第四个建议就是重新修订《精神病的诊断与统计手册》。其中包括两个方面。其一,至少有两种新近被确诊的精神疾病需要认真考虑列入这本手册中,一种就是我说的"邪恶",另一种就是"谎言"。我注意到,最近已经有一个人开始从事我所说的工作,他在自己的博士论文中就精神病诊断学分类方面存在的问题提出质疑,这些问题被他戏称为精神病学"致命的人格失调"。我相信,这篇论文将会引起关注,其观点也是值得肯定的。其二,我觉得应该认真考虑为精神病诊断建立一个精神坐标,据此我们可以尽可能接近并了解病人精神发展的不同阶段,这将有助于我们做出准确的诊断。

最后,我想说一说研究。比如,我前面提到的"释放疗法研究院"。 这个研究院可以由某个专项独立基金提供支持,最好能与大学合建。与 此同时,这样一个研究院还可以成为档案库或资料库,供学生和研究者 随时查阅,但前提是必须确保这些档案资料的保密性。当然,大多数的 研究工作都可以在现有的精神病研究机构进行。一旦精神病学进入到人 类精神领域的研究,我相信,我们将迎来一个非常令人激动的新时代。

上面几项建议实施起来都很简单,问题的关键在于实施的"意愿"有多大。这也就是说,对精神病学困境的"治疗"也很简单,只是不知"病人"是否有此"意愿"。我确信,假如精神病学家们早有此意愿,那么精神病学在摆脱困境方面将早已取得成效。所以,只有在精神病学家们改变自己的态度之后,这些建议才有可能得到实施。那么,美国精神病学究竟能否改变自己以往对人类精神的漠视甚至抵制的立场,转而采取一种更为开放的态度呢?

这个问题只能让精神病学家自己来回答了。事实上,美国精神病学对人们的精神生活曾产生过巨大影响,从某种意义上说,它曾经参与推动了文明的发展。因此,我并不是简单地批判目前的精神病学模式,只是希望它采取更开放的态度。过去几十年中,精神病学陷入与医学争风的误区,只关注单一维度,或者说纯物质的因素,因此走进了死胡同,沦为药丸的推销者,而把对人类精神生活的关注丢给了神学家和牧师指导。也许,精神病学已决心走出简单的商业性精神治疗;也许,这是一个不能回避的过程;我真的不知道。我所知道的,是精神病学对人类精神生活的影响正在日益减弱。

作为一名精神病学家,我目睹了医学对人类的巨大贡献,领略了显微医学的美妙所在,与此同时,我个人也从自己在心理治疗方面盲目而不懈的努力中,一天天成长。我希望,我们这个行业的所有成员都能够如同我建议的那样,在态度上发生历史性的改变;我希望,他们在经过深思熟虑的思考之后能够选择转变,承认人类是一种精神的存在,精神病学家不仅能够在生物医学意义上对人类进行调理,而且还能为他们提供精神滋养。