# Бхагавадгита

Материал из Википедии — свободной энциклопедии

«Бхагавадги́та» («Бхагавад-гита», или просто «Гита»; санскр. भगवद् गीता, IAST: Bhagavad Gītā «Песнь Го́спода» — памятник древнеиндийской религиозно-философской мысли на санскрите, часть шестой книги «Махабхараты» (Бхишмапарва, главы 23—40), состоит из 18 глав и 700 стихов [2][3]. Один из базовых текстов индуистской философии.

«Бхагавадгиту» часто называют «Гита-упанишада» или «Йогаупанишада», утверждая её статус как упанишады и её принадлежность к веданте. В философии индуизма, наряду с упанишадами и «Веданта-сутрами», «Бхагавадгита» является одним из трёх основополагающих текстов веданты[4]. Так как «Бхагавадгита» является частью «Махабхараты», она относится к писаниям категории *смрити*, но указания на «Бхагавадгиту» как на упанишаду дают ей статус, близкий к  $upymu^{[5]}$ . «Бхагавадгита» написана с использованием насыщенной метафоричности в традиционной санскритской метрике: такие стихи, написанные размером шлока, обычно поют, отсюда и переводится название «Бхагавадгита», которое «Божественная песнь».

Текст «Бхагавадгиты» состоит из философской беседы между Кришной и <u>Арджуной</u>, которая происходит на поле битвы Курукшетра непосредственно перед началом Битвы на



«Бхагавадгита», манускрипт XIX века

<u>Курукшетре</u> между двумя воюющими кланами <u>Пандавов</u> и <u>Кауравов</u>. <u>Арджуна</u> — воин и один из пяти братьев-царевичей клана Пандавов — перед решающим сражением впадает в сомнение о целесообразности боя, который приведёт к смертям многих достойных людей, в том числе его родственников. Однако его колесничий — Кришна — убеждает Арджуну принять участие в битве, разъясняя ему его долг как воина и царевича и излагая перед ним различные философские системы веданты и практики йоги $\frac{[2][3]}{[3]}$ .

В процессе беседы Кришна раскрывает Арджуне свою божественную сущность. Показав свою вселенскую форму и всемогущество, Кришна объявляет себя самим Всевышним, конечной философской истиной и абсолютным благом, а <u>бхакти-йогу</u>, путь преданности, высочайшей духовной практикой. Полностью убеждённый, признав в Кришне Всевышнего и приняв своим наставником, Арджуна вступает в 18-дневную битву.

На протяжении многих веков «Бхагавадгита» является одним из самых почитаемых священных текстов и оказывает большое влияние на жизнь и культуру индийского общества. Повлияла она и на западную культуру, привлекая внимание таких выдающихся мыслителей, как <u>Гёте</u>, <u>Эмерсон</u>, <u>Олдос Хаксли</u>, <u>Ромен Роллан</u> и др. В <u>России</u> о «Бхагавадгите» узнали в 1788 году, после того как её впервые на русском языке издал Н. И. Новиков.

### Содержание

Происхождение и датировка

Предыстория

Обзор

Обзор по главам

### Философия

### Йога

Карма-йога

Бхакти-йога

Джнана-йога

#### Комментарии

Классические комментарии

Комментарии XIX—XX веков

### Переводы

#### Значение и влияние

Значение в индуизме Ритуальная функция

Влияние на Западе

В культуре

См. также

Комментарии

Примечания

Литература

Публицистика

Ссылки

Переводы на русский язык

Другие ссылки

## Происхождение и датировка

Исследователи не в состоянии указать ни точный год, ни даже век, когда была создана «Бхагавадгита», что является обычной ситуацией для произведений индийской словесности. Большинство исследователей сходится на том, что «Бхагавадгита» была составлена за несколько веков до н. э. В частности, российский религиовед Е. А. Торчинов придерживался мнения, что «Бхагавадгита» была создана в конце I тысячелетия до н. э. и кодифицирована в III—IV веках. В самой «Бхагавадгите» (4:1) Кришна говорит о том, что изложенное в ней знание впервые было передано человечеству через бога солнца Вивасвана, а Вивасван передал в глубокой древности это знание прародителю человечества Ману. Согласно верованиям индуистов и в соответствии с хронологией, основанной на астрономических расчётах, Битва на Курукшетре состоялась в конце IV тысячелетия до н. э. Индолог Артур Бэшем отмечает, что согласно наиболее популярным представлениям индуистов, Битва на Курукшетре произошла в 3102 году до н. э. Однако,

принимая во внимание существующие свидетельства, данная датировка представляется ему невозможной. [9] По мнению Бэшема, основываясь на археологических и литературных свидетельствах, можно предположить, что Битва состоялась не ранее IX века до н. э.[10]

Основываясь на разнице в поэтическом стиле и предполагаемых внешних влияниях (таких, как «Йога-сутры» Патанджали), многие учёные полагают, что «Бхагавадгита» была введена в состав «Махабхараты» в более поздний период, а до того существовала в виде «чего-то вроде самостоятельной "упанишады"». С. Д. Серебряный отмечает, что в тексте «Гиты» присутствует «некоторое число выражений, строк и даже целых строф, совпадающих с выражениями, строками и строфами упанишад», а по мнению Р. Н. Дандекара, в «Гите» получили развитие многие идеи основного шиваитского философского текста «Шветашватара-упанишада». Сторонники этих гипотез считают, что первая глава, которая выступает как введение к основной части «Бхагавадгиты», служит мостом между эпическим материалом «Махабхараты» и остальными главами «Бхагавадгиты», чисто философскими по своему содержанию. [14][15]

В долгом процессе складывания «Гиты» С. Д. Серебряный выделяет несколько этапов:

Затем можно говорить о становлении собственно текста поэмы — или независимо от становления текста «Махабхараты», или вместе с этим «гипертекстом». Современная наука относит окончательное оформление «Махабхараты» предположительно к IV в. н. э. Можно думать, что к этому времени и «Гита» существовала «внутри» «Махабхараты» — более или менее в том виде, как мы её знаем теперь.

Наконец, как уже сказано, в начале IX в. Шанкара создал свой комментарий к «Гите» — «Гита-бхашью»: как бы извлек её (вновь?) из «Махабхараты», канонизировал текст поэмы и утвердил её высокий религиозно-философский авторитет. [16]



По мнению российского индолога <u>Г. М. Бонгард-Левина</u>, на авторов «Бхагавад-гиты» оказал влияние буддизм.[17]

## Предыстория

Философская беседа «Бхагавадгиты» происходит непосредственно перед началом великой <u>Битвы на Курукшетре</u>. Диалог Кришны с царевичем <u>Пандавов Арджуной</u> начинается с того, что Арджуна высказывает Кришне свои сомнения в отношении того, стоит ли ему сражаться или нет. Арджуна преисполняется сомнений по причине того, что в противостоящей ему армии находятся многие из его друзей, учителей и родственников. Придя в смятение, он обращается за наставлениями к Кришне, который играет роль возничего его боевой колесницы. [18]

## Обзор

## Обзор по главам

«Бхагавадгита» традиционно делится на 18 глав. Впоследствии комментатор  $\underline{\mathit{Ямуначарья}}$  (X век) разделил текст на три «шестёрки»:

- гл. 1-6 «раздел о действии» (карма-канда);
- гл. 7-12 «раздел о почитании» (упасана-канда);
- гл. 13-18 «раздел о знании» (джняна-канда). [19]

Кроме того, к каждой главе дописан особый <u>колофон</u>, кратко излагающий её содержание:

- 1. Arjuna-Visada yoga Йога отчаяния Арджуны [20]. Арджуна просит Кришну поставить колесницу между двумя армиями. При виде своих родственников и друзей в противостоящей армии Кауравов Арджуна приходит в смятение и принимает решение не сражаться в предстоящей битве.
- 2. Sankhya yoga Йога рассуждения [20]. После того, как Арджуна обращается к Кришне за наставлениями, Кришна объясняет ему, что только материальное тело может быть убито, а вечная душа неразрушима. Кришна говорит Арджуне, что его воинским долгом является поддержание дхармы в сражении.
- 3. Кагта уода Йога действия [20]. Арджуна спрашивает, почему он должен сражаться, если знание является более важным, чем деятельность. Кришна объясняет Арджуне, что желание выполнять свой долг ради высшего блага без привязанности к последствиям является самой правильной причиной для деятельности.
- 4. Jnana-Karma-Sanyasa yoga Йога знания [20]. Кришна объявляет, что он из века в век приходит в этот мир для установления принципов дхармы, защиты добродетельных и уничтожения демонов. Кришна также подчёркивает важность принятия гуру.



Статуя Арджуны на острове Бали



Статуя в <u>Тирумале</u>, изображающая беседу Кришны и Арджуны

- 5. Karma-Sanyasa yoga *Йога отрешенности от действия* [20]. <u>Арджуна</u> спрашивает Кришну, что лучше прекратить деятельность или вовлечься в неё. Кришна отвечает, что оба пути могут быть благоприятными, но деятельность в карма-йоге стоит превыше всего.
- 6. Dhyan yoga *Йога активного внимания* [20]. Кришна описывает правильную мотивацию для йога, позы для медитации и процесс, с помощью которого можно достичь <u>самадхи</u>.
- 7. Jnana-Vijnana yoga *Йога знания и различения* [21]. Кришна показывает правильный путь познания: иметь знание это, на самом деле, понимать, посредством каких сил Он управляет мирозданием, как Он принимает те или иные образы и проявляет те или иные качества..
- 8. Aksara-Brahma yoga Йога нетленного Брахмана [21]. Кришна даёт определение таким терминам, как <u>брахман</u>, <u>карма</u>, <u>адхьятма</u>, адхибхута и адхидайва и объясняет как человек может помнить его в момент смерти и таким образом попасть в его Вечную Обитель в Духовном мире.
- 9. Raja-Vidya-Raja-Guhya yoga *Йога царственного знания и царственной тайны* [21]. Кришна объясняет, что осознание того, что «все существа пребывают во Мне» является

- путём памятования о нём во всех обстоятельствах. Предавшись Абсолютной Истине, любой может достичь духовной обители раб, женщина, торговец и дикарь.
- 10. Vibhuti-Vistara-yoga Йога излияния божественных сил [21]. Кришна описывает, как он является источником всех материальных и духовных миров. Арджуна принимает Кришну как Всевышнего Бога, цитируя великих мудрецов, которые также ранее приняли Божественность Кришны. Четыре стиха этой главы, с 8-го по 11-й, являются ключевыми в Бхагавадгите. В них заключена суть беседы между Кришной и Арджуной.
- 11. Visvarupa-Darsana yoga *Йога созерцания Вселенского образа* [21]. По просьбе Арджуны, Кришна показывает свою «вселенскую форму» (Вишварупу), вездесущее проявление <u>Бога</u>, содержащее в себе все живые существа и элементы творения и излучающее сияние миллионов солнц.
- 12. Bhakti yoga Йога бхакти [21]. Кришна описывает процесс преданного служения (бхакти-йоги). Если душа преодолевает порог равнодушия и бездеятельности и посвящает себя труду на благо других (сарва-бхута-хите ратах), ей может выпасть удача послужить чистому преданному. Так же Кришна описывает свои взаимоотношения с бхактами в зависимости от степени их преданности.
- 13. Ksetra-Ksetrajna Vibhaga yoga *Йога различения кшетры и Кшетраджни* [21]. Кришна описывает природу (пракрити), наслаждающегося (пуруша) и сознание.
- 14. Gunatraya-Vibhaga yoga *Йога различения трех гун* [21]. Кришна объясняет природу трёх <u>гун</u> материальной природы. Это наука, овладев которой можно перенестись в иное измерение царство сознания, простирающееся за границами вещественного мира.
- 15. Purusottama yoga Йога высочайшего Пуруши [22]. Кришна описывает символическое гигантское дерево, подобное баньяну, которое представляет собой материальное бытие. Кришна объясняет, что это дерево должно быть срублено «топором отрешённости» после чего станет возможным попасть в его «вечную обитель». Хотя живые существа растят и питают этот мир своей корыстной деятельностью, они могут упорядочить эту деятельность с помощью Вед, срубить его под корень и вырваться из цепких ветвей.
- 16. Daivasura-Sampad-Vibhaga yoga Йога различения божественной и демонической участи [22]. Кришна рассказывает о признаках божественной и демонической природы в человеке. Он даёт совет, что для того, чтобы достичь высшей цели, необходимо отказаться от гнева и алчности, а также отличать хорошие действия от плохих, основываясь на священных писаниях, и действовать соответствующим образом. Кришна говорит: Ты сам должен решить, следовать заповедям или нет. Если решишь следовать, знай: главная заповедь доставлять удовольствие Всевышнему. Поняв это, ты поймешь смысл любого вероучения и сможешь следовать ему.
- 17. Sraddhatraya-Vibhaga yoga *Йога различения трех видов веры* [22]. Кришна рассказывает о трёх видах веры, мышления и действий, которые проявляются в зависимости от влияния трёх гун материальной природы.
- 18. Moksha-Sanyasa yoga *Йога освобождения и отрешенности* [22]. В заключении, Кришна просит Арджуну отказаться от всех форм дхармы и просто вручить себя ему. Кришна объявляет, что это является высшим совершенством жизни. Отказ от личных интересов ради Кришны возрождает душу к новой жизни жизни в любви и преданности, где нет места корысти и равнодушию.

## Философия

Главными философскими предметами, обсуждаемыми в «Бхагавад-гите», являются пять основных концепций или истин: «В "Бхагавад-гите" рассматривается пять фундаментальных истин».

- Ишвара (Верховный Управляющий)
- Джива (живое существо/душа)

- Пракрити (материя)
- Карма (действие)
- Кала (время)

## Йога

Термин «<u>йога</u>» имеет много значений, но «Бхагавад-гита» в основном описывает йогу как контроль ума, осознание высшей природы <u>атмана</u>. Согласно <u>Кришне</u>, корнем всех страданий является возбуждённый ум. Единственным способом остановить пламя желаний является контроль ума посредством самодисциплины с одновременным вовлечением в возвышенную духовную деятельность.

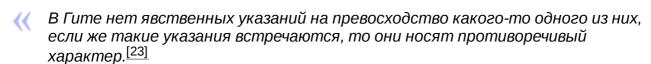
Воздержание от деятельности, однако, считается таким же нежелательным, как и чрезмерное вовлечение в неё. Согласно «Бхагавад-гите», высшей целью является освобождение ума и разума от изощрённой материальной деятельности и их сосредоточение на трансцендентном уровне через посвящение всех действий <u>Богу</u>. Этой цели можно достичь через йогу, медитацию, деятельность, бхакти и знание.

Кришна даёт краткое описание различных видов йоги, из которых известные комментаторы «Бхагавад-гиты» выделяют три основных: <u>бхакти-йога</u>, <u>карма-йога</u> и <u>джнана-йога</u>. Хотя эти пути отличны друг от друга, их основная цель практически одна и та же — осознать, что божественная сущность <u>Брахман</u> является изначальной истиной, на которой зиждется всё бытие, что материальное тело временно, и что <u>Параматма</u> вездесуща. Конечной целью йоги является <u>мокша</u> — освобождение из круговорота рождения и смерти (сансары) через осознание Абсолютной Истины. В «Бхагавадгите» объясняются три уровня самоосознания:

- 1. Брахман безличная энергия Абсолюта
- 2. <u>Параматма</u> Сверхдуша, находящаяся в сердце всех живых существ, чьё сознание пронизывает каждый атом материального творения
- 3. Бхагаван личностный Бог в своей духовной форме

Соотношение между тремя видами йоги весьма неоднозначно и в разных традициях решается поразному. Но как отметил востоковед Г. М. Бонгард-Левин:

>>



## Карма-йога

### Бхакти-йога

<u>Кришна</u> неоднократно говорит в «Бхагавад-гите» о превосходстве <u>бхакти</u> над другими видами йоги. Согласно Кэтрин Корнилл, профессору теологии <u>Бостонского колледжа</u>:

В тексте «Бхагавад-гиты» описываются возможные практики для достижения освобождения через культивацию знания (джнана), через ритуальные действия (карма) и любовное преданное служение Богу (бхакти), и объясняется, что последний путь является самым возвышенным и самым лёгким путём для достижения освобождения. [24]

### Джнана-йога

### Комментарии

### Классические комментарии

Традиционно комментаторы «Бхагавад-гиты» принадлежат к определённой богословской традиции (сампрадае) и цепи ученической преемственности (парампаре) в которых знание передаётся без изменений из поколение в поколение от гуру к ученику и которые утверждают, что берут своё начало от самого Кришны. Каждая традиция при этом претендует на то, что её трактовка философии «Бхагавад-гиты» является верной и была передана без изменений через парампару. Согласно Хириянне:



Бхагавад-гита — это одна из самых трудных книг для интерпретации, к которой существует множество комментариев, часто отличающихся по своей сути один от другого. [25]



Различные переводчики и комментаторы дают сильно отличающиеся друг от друга толкования много-значимых <u>санскритских</u> слов и фраз в «Бхагавад-гите», и их версия обычно зависит от того, к какой <u>сампрадае</u> принадлежит автор. В особенности в <u>Западной филологии</u>, интерпретации текстов «Бхагавад-гиты» сильно отличаются от традиционных индуистских толкований.

Самым древним и наиболее влиятельным средневековым комментарием к «Бхагавад-гите» принято считать комментарий основателя школы <u>адвайта-веданты</u> <u>Шанкары</u> (788—820)<sup>[26]</sup> в котором он обосновывает свою философскую концепцию адвайты.

Основной комментарий философской школы <u>вишишта-адвайта-веданты</u> был написан <u>Рамануджей [26]</u> в XI веке. В своём комментарии Рамануджа в основном пытается доказать, что практика любви и преданности Богу (бхакти-йога) является путём к освобождению.  $[K\ 1]$ 

Комментарий <u>Мадхвы</u>, написанный в XIII веке, является основополагающим комментарием школы двайта. Школа Мадхвы двайта или «дуализма» согласно Уинтропу Сардженту, утверждает «вечное и совершенное различие между Богом, множеством душ и материей со всеми её проявлениями». <u>Мадхва</u> считается одним из великих комментаторов в рамках философии веданты В традиции гаудия-вайшнавизма основным комментарием к «Бхагавад-гите» считается «Гитабхушана-бхашья» <u>Баладевы Видьябхушаны</u>.

В традиции кашмирского шиваизма [26] в разное время было написано несколько комментариев. Первым из них, вероятно, был комментарий родоначальника этой традиции <u>Васугупты</u>, который назывался «Гитатика» или «Васавитика» (этот комментарий не сохранился). Также существуют комментарии Рамакантхи (конец IX-го века), который называется «Сарватобхадра», и Анандавардханы (приблизительно X—XI века)[28] Известный философ X века <u>Абхинавагупта</u> написал комментарий к «Бхагавад-гите» под названием «Гитартхасамграха» («Конспективное собрание смыслов "Гиты"»), в котором изложил интерпретацию «Гиты» в соответствии со взглядами традиции трика.

Авторами других классических комментариев были <u>Нимбарка</u> (1162 год), <u>Валлабха</u> (1479 год)<sup>[29]</sup>, а также <u>Джнянешвар</u> (1275—1296), который перевёл и прокомментировал «Бхагавад-гиту» на маратхи.

### Комментарии XIX—XX веков

В XX веке, известные комментарии написали Бал Гангадхар Тилак и Махатма Ганди.

Бал Гангадхар Тилак написал свой комментарий в 1910—1911 годах в тюрьме, куда его отправило на шесть лет <u>британское</u> колониальное правительство за подстрекательство к мятежу. <u>[30]</u> Из всех путей к освобождению, описанных в «Бхагавад-гите», в своём комментарии Тилак уделяет особое внимание карма-йоге. <u>[31]</u>

«Бхагавад-гита» была основной книгой, которой руководствовался Махатма Ганди в своей жизни и деятельности. Обычно он называл её своим «духовным словарём». Во время своего пребывания в тюрьме Еравда в 1929 году. Ганди написал комментарий к «Бхагавад-гите» на языке гуджарати. Впоследствии Махадев Десай перевёл манускрипт на английский язык, написал к нему предисловие и добавил свои комментарии. В 1946 году этот английский перевод был впервые опубликован с предисловием, написанным Ганди. [33][34] Махатма Ганди выразил свою любовь к «Бхагавад-гите» следующими словами:



Когда меня охватывают сомнения, когда разочарования следуют одно за другим, и не видно луча надежды на горизонте, я обращаюсь к «Бхагават-гите» и нахожу стих, приносящий успокоение. Я сразу же начинаю улыбаться, забывая о переполнявшей меня печали. Те, кто размышляют над «Гитой», постоянно черпают в ней радость и открывают в ней новый смысл. [35]



К другим известным комментаторам «Бхагавад-гиты» относятся: Шри Ауробиндо, Сарвепалли Радхакришнан и Вивекананда.Вивекананда, который был последователем Рамакришны, также известен своим объяснением четырёх видов йоги в «Бхагавад-гите» — <u>бхакти-йоги</u>, <u>джнана-йоги</u>, <u>карма-йоги</u> и раджа-йоги. Свами Шивананда советовал начинающим йогам читать «Бхагавад-гиту» каждый день. Парамаханса Йогананда, автор знаменитой «Автобиографии йога», считал «Бхагавад-гиту» одним из самых божественных писаний в мире. <u>Бхактиведанта Свами Прабхупада</u>, основатель Международного общества сознания Кришны, написал в 1960-х годах свой комментарий к «Бхагавад-гите» в духе традиции <u>гаудия-вайшнавизма</u>. В 1980-х была написана и издана «Бхагавад-гита» с комментариями <u>Б</u>. Р. Шридхара Госвами</u>. В них автор даёт своё объяснение <u>чатуршлокам</u> — главным четырём стихам «Гиты».

## Переводы

Ещё в древности «Бхагавад-гита» вышла за пределы Индии, несколько её версий появилось в <u>Юго-Восточной Азии</u>, в <u>XVII веке</u> был сделан перевод «Бхагавад-гиты» с <u>санскрита</u> на фарси, позднее она приобрела популярность и в арабском мире. В <u>1785 году Чарльз Уилкинс</u> опубликовал первый перевод «Бхагавад-гиты» на <u>английский язык</u>. Впервые в истории <u>санскритский</u> текст был напрямую переведён на один из европейских языков. [36]

Опубликованный в <u>1808 году</u> в книге <u>Фридриха Шлегеля</u> отрывок из «Бхагавад-гиты» стал первым в истории прямым переводом с <u>санскрита</u> на <u>немецкий</u>. Фридрих Шлегель впоследствии стал известен как основатель немецкой филологии. [37]

Поэтичностью и глубиной изложенных в «Бхагавад-гите» идей восхищались <u>Гёте</u> и <u>Гердер,</u> большую статью «Бхагавад-гите» посвятил <u>Гегель</u>, а <u>Вильгельм фон Гумбольдт</u> написал о ней отдельную книгу. В течение <u>XIX</u> и, в ещё большей степени — <u>XX века, продолжали появляться всё новые и новые переводы — английские, французские, немецкие, <u>латинский, новогреческий</u>. В настоящее время существует более 700 переводов «Бхагавад-гиты» на различные языки мира.</u>

В <u>России</u> с «Бхагавад-гитой» познакомились в 1788 году, после того как её, впервые на русском языке, издал <u>Н. И. Новиков</u>. Книга вышла под следующим названием: «Багуат-гета, или бесѣды Кришны съ Аржуномъ, съ примечаніями, переведенныя съ подлинника, писаннаго на древнемъ Браминскомъ языкѣ, называемомъ Санскритта, на Англійской, а съ сего на Россійской языкъ». [38]

В начале XX века «Бхагавад-гиту» изучал  $\underline{Л}$ . Н. Толстой, что, в частности, отразилось в его переписке. Так, в письме к С. Р. Чителю (3 февраля 1909 г.) Толстой упоминает «положение Бхагават-Гиты о том, что человек должен направлять все свои духовные силы на исполнение долга» и заявляет: «Я твердо этому верю и всегда стараюсь помнить об этом и поступать соответственно этому, а также говорить это тем, кто спрашивает мое мнение, и высказывать это в своих сочинениях»  $\underline{[39]}$ .

В 1907 г. вышел перевод «Бхагавад-гиты», выполненный А. Каменской и И. Манциарли, а через два года за ним последовал перевод Казначеевой. И тот, и другой впоследствии подвергались суровой критике. В частности, Б. Л. Смирнов отмечал, что Каменская и Манциарли пользовались английским переводом А. Безант, который был «далеко не безошибочен», а

БАГУАТ-ГЕТА,

БЕСБДЫ
КРИШНЫ

сЬ
АРЖУНОМЪ,

съ привчантями,

Персееденныя съ подемника писанняго
на дремена Бранискова комкв, назъеваемомъ Сансарияна, на милиской, а
съ сего на Россиской камкв.

МОСКВА,

Въ указарениейской типеграфія у Н. Нозикоза,
1 7 8 8.

Титульный лист первого в России перевода «Бхагавад-гиты»

в переводе Казначеевой «трудно узнать Гиту даже хорошо знающему этот памятник»[40].

После революции 1917 года «Бхагавад-гита» была предана забвению вплоть до 1956 года, когда впервые вышел её перевод на русский язык непосредственно с языка оригинала, осуществлённый академиком АН ТССР, санскритологом-любителем Б. Л. Смирновым. В 1960 году был выпущен переработанный вариант этого перевода, который впоследствии неоднократно переиздавался. Во введении к нему Смирнов писал, что поставил себе задачу «дать не только научный перевод Гиты, но по возможности сделать памятник доступным для молодых филологов, приступающих к изучению санскрита» [41].

В 1974 году вышел сокращённый перевод «Бхагавад-гиты», выполненный С. И. Липкиным.

В 1984 году вышел первый конфессиональный перевод «Бхагавад-гиты» на русский язык. Это была переведённая с английского книга «Бхагавад-гита как она есть», включавшая в себя помимо текста самой «Бхагавад-гиты» подробные комментарии гаудия-вайшнавского гуру и основателя Международного общества сознания Кришны (ИСККОН) Бхактиведанты Свами Прабхупады (1896—1977). Как отмечает индолог Ирина Глушкова, именно в этом переводе «Бхагавад-гита» впервые стала доступна широкому читателю в России. (Бхагавад-гита как она есть» подверглась критике со стороны индолога Сергея Серебряного, назвавшего её «Бхагавад-гитой, какой бы она лучше никогда не была». (Бами В частности, Серебряный выразил мнение, что Бхактиведанта Свами Прабхупада внёс в свой комментированный перевод слишком много философских идей традиции гаудия-вайшнавизма.

В 1985 году вышел первый научный перевод «Бхагавад-гиты» на русский язык, сделанный санскритологом В. С. Семенцовым. Первый полный научный перевод с санскрита на русский язык шестой книги «Махабхараты», «Бхишмапарвы», в состав которой входит «Бхагавад-гита», был подготовлен в конце XX века одним из ведущих российских индологов В. Г. Эрманом [45]. Он был издан в 2009 году.

В 2012 году вышел перевод «Бхагавад-гиты», сделанный Д. Бурбой.

В октябре 2019 года Борис Гребенщиков в передаче «Аэростат» объявил о завершении работы над переводом «Бхагавад-гиты» [46]. Книга вышла в издательстве «АСТ» в 2020 году. Работа над переводом текста продолжалась более 12 лет[47].

Поначалу я сделал просто перевод, потом около десяти лет проверял правильность текста, сравнивая каждый стих с санскритским оригиналом, а потом — установив значение каждого стиха — сравнивал свой перевод со всеми классическими переводами «Гиты». Мне важно было простыми словами передать смысл текста<sup>[47]</sup>.

Борис Гребенщиков



### Значение и влияние

### Значение в индуизме

На протяжении истории, «Бхагавад-гита» всегда была предметом изучения для брахманов и йогов в индуизме. Несмотря на то, что она не является «каноном» ведических писаний, практически все течения в индуизме признают её авторитетность.

Последователи школ веданты в индуизме, относят «Бхагавад-гиту» к одному из трёх основополагающих писаний «прастханатрайи», наряду с Упанишадами и «Веданта-сутрами».



Авторитет и влияние «Бхагавад-гиты» таковы, что её обычно рассматривают наравне с Упанишадами. Её называют «самой популярной индийской Библией», и из-за того, что в ней подчёркивается важность самоотверженного служения, она была главным источником вдохновения для Махатмы Ганди.<sup>[48]</sup>



К числу великих мудрецов, святых и философов, нашедших вдохновение в «Бхагавад-гите», относится и основатель гаудия-вайшнавизма Чайтанья, который положил начало публичному воспеванию мантры «Харе Кришна» в Индии в начале XVI века.

В период борьбы за независимость Индии от британского колониального господства, «Бхагавадгита» использовалась индийскими террористами для теоретического обоснования своих деяний. [49][50] В частности, в «Бхагавад-гите» находил вдохновение индуистский националист Натхурам Винаяк Годзе — убийца Махатмы Ганди. [51]

#### Ритуальная функция

В древней Индии ритуальный текст заучивался учеником с голоса учителя, после чего регулярно воспроизводился нараспев (рецитировался) наизусть; такое рецитирование считалось ритуальным актом. Востоковед и один из переводчиков «Бхагавад-гиты» В. С. Семенцов полагает, что такую ритуальную функцию имела и «Бхагавад-гита». [52]

Свойство «Бхагавад-гиты» состоит в том, что разные части этой большой поэмы сложным образом связаны друг с другом по содержанию, дополняют друг друга, являются, по словам Семенцова, комментариями друг на друга.[52] Моцарт говорил о том, как рождается у него музыкальное произведение:

Моя душа тогда воспламеняется, во всяком случае если что-нибудь мне не мешает. Произведение растёт, я слышу его всё более и более отчётливо, и сочинение завершается в моей голове, каким бы оно ни было длинным. Затем я его охватываю единым взором, как хорошую картину или красивого мальчика, я слышу его в своём воображении не последовательно, с деталями всех партий, как это должно звучать позже, но всё целиком в ансамбле. [53]

#### Семенцов пишет:

Я не думаю, чтобы среди людей, заучивавших наизусть и непрестанно повторявших Гиту, было так уж много моцартов; однако, и не обладая такой, как у него, мощью фантазии, самый что ни на есть «средний» (но зато усердный) рецитатор поэмы должен был рано или поздно испытать нечто хотя бы отдалённо подобное: более или менее крупные куски собираются в единства («звучащие одновременно»), и между ними, что особенно важно, протягиваются нити значимых соответствий; одни контексты располагаются рядом как «вопросы» и «ответы» на них, другие обнаруживают (через сотни стихов) свои естественные дополнения, продолжения и т. д. [52]

### Влияние на Западе

Роберт Оппенгеймер, американский физик и директор Манхэттенского проекта, выучил санскрит и в 1933 году прочитал «Бхагавад-гиту» в оригинале. Впоследствии он указывал на неё как на одну из основных книг, сформировавших его жизненную философию. После того как Оппенгеймер стал свидетелем первого ядерного испытания в 1945 году, сразу же после взрыва он перефразировал один из стихов (11.32) «Бхагавад-гиты»: «Я — смерть, великий разрушитель миров, несущий гибель всему живому». [54]

श्रीभगवानुवाच कालोऽस्मि लोकक्षयकृत् प्रवृद्धो लोकान् समाहर्तीमह प्रवृत्तः । ऋतेऽपि त्वां न भविष्यन्ति सर्वे येऽवस्थिताः प्रत्यनीकेषु योधाः ॥३२॥

«Время Я — мира извечный губитель. Весь этот люд Я решил уничтожить. В битву ты вступишь иль битву покинешь, воинам этим пощады не будет.» Бхагавадгита 11:32

Влияние «Гиты» отразилось в творчестве таких выдающихся деятелей европейской культуры, как Гете,

Гердер, Гартман, Новиков. О ней с восхищением отзывались Гегель, Шопенгауэр, Бетховен, Гейне, Роден, Неру, Ганди. Её исследованием занимались многие выдающиеся учёные — Х. Лассен, Э. Бюрнуф, Э. Сенар, Ауробиндо Гхош, Л. Валле, С. Радхакришнан, С. Леви. Знакомство с «Бхагавадгитой» проявляется в творчестве Шелли, Дж. Рассела, Вордсворта, Р. Роллана, Л. Толстого, И. Бунина, У. Уитмена, Г. Гессе.

Идеи «Бхагавад-гиты» использовались одним из идеологов национал-социализма Савитри Деви. [55] Генрих Гиммлер, рейхсфюрер СС, всегда носил с собою переведённое на немецкий язык издание Бхагавад-гиты — он считал её руководством по жестокости и террору и посредством её философии обосновывал Холокост. [56]

В статье, опубликованной в 2006 году в журнале  $\underline{\textit{BusinessWeek}}$ , говорилось, что в деловых кругах Запада «Бхагавад-гита» превзошла по влиянию трактат «Искусство войны». [57]

## В культуре

- К тексту «Бхагавад-гиты» неоднократно обращался композитор <u>Филип Гласс</u>. В 1980 году он создал оперу «<u>Сатьяграха</u>», либретто которой представляет собой подборку фрагментов этого памятника. В 1999 году появляется ещё одно произведение композитора, где использованы изречения из «Бхагавад-гиты», <u>Пятая симфония для</u> солистов, двух хоров (детского и смешанного) и оркестра.
- Сюжетные параллели с «Бхагавад-гитой» прослеживаются в фильме «<u>Легенда Баггера</u> Ванса». [58]

### См. также

- Шветашватара-упанишада
- Анугита
- Прастханатрайя
- Мукхья
- Веданта-сутры
- Гитартхасанграха
- Бхагавад-гита как она есть
- Судебный процесс над «Бхагавад-гитой как она есть»

## Комментарии

1. <u>В. С. Семенцов</u> в своём исследовании «Истолкования Бхагавадгиты Рамануджей» отмечает, что голландский индолог <u>Й. ван Бёйтенен</u> считает ряд толкований Рамануджи «натянутыми» и «фантастическими», обращая особое внимание на технику цитации Рамануджей «авторитетных текстов», в первую очередь упанишад и самой «Бхагавадгиты».

## Примечания

- 1. Кочергина, 1987, с. 474.
- 2. Семенцов, 2010, с. 333.
- 3. НИЭ, 2003, с. 149.
- 4. <u>Багавад-Гита // Новый энциклопедический словарь</u>: В 48 томах (вышло 29 томов). <u>СПб., Пг.,</u> 1911—1916.
- 5. Серебряный, 2009, с. 294.
- 6. Серебряный, 2009, pp. 299—300.
- 7. <u>Торчинов Е. А.</u> Популярный словарь индуизма. «Время создания Бхагавад-гиты конец 1-го тысячелетия до н. э. (кодифицирована в 3-4 вв. н. э.)»
- 8. Keay, 2000, p. 3.
- 9. Basham, 1954, p. 39.
- 10. <u>Basham, 1954</u>, According to the most popular later tradition the Mahābhārata War took place in 3102 B.C., which in the light of all evidence, is quite impossible. More reasonable is another tradition, placing it in the 15th century B.C., but this is centuries too early in the light of our archaeological knowledge. Probably the war took place around the beginning of the 9th century B.C.; such a date seems to fit well with the scanty archaeological remains of the period, and there is evidence in the Brāmaṇa literature itself to show that it cannot have been much earlier., p. 39.
- 11. Серебряный, 2009, р. 296.
- 12. Серебряный, 2009, р. 299.

- 13. Дандекар, 2002, с. 229.
- 14. Easwaran, volume 1, p. 14.
- 15. Minor, 1986, The Bhagavatgita was written in 150 B. C. by devotee of another Indian deity, Krishna, whose popularity was spread throughtout India. It was meant to be included in the Mahabharata by a Krishna bhakta, in oder to show that devotion to Krishna was the key to an understanding the Vedic religion.(pyc. Бхагавадгита» была записана около 150 года до н. э. последователем индуистского божества, Кришны, поклонение которому впоследствии распространилось по всей Индии. Она была включена в состав «Махабхараты» бхактой Кришны с целью показать, что поклонение Кришне являлось ключом к пониманию ведической религии), р. 3.
- 16. Серебряный, 2009, р. 300.
- 17. Бонгард-Левин Г. М. Древнеиндийская цивилизация. Издательство: Восточная литература. 2007 г. ISBN 978-5-02-036317-5 «Знакомство создателей Гиты с доктриной Будды не вызывает сомнений, и попытки отрицать этот факт (например, в трудах Бхандаркара, Теланга и др.) надо признать откровенно тенденциозными... Таким образом, авторы поэмы принимали отдельные положения буддизма, но лишь те из них, которые вполне соответствовали общему характеру отраженного в ней мировоззрения... Гита как бы символизирует "встречу" двух крупных эпох в истории древнеиндийской религиознофилософской традиции. Развивая принципы брахманизма и раннего буддизма, она передает их в новой форме следующему по времени периоду»
- 18. Серебряный, 2009, с. 293—294.
- 19. Семенцов1999, 1999, с. 108—109.
- 20. Семенцов 1999, 1999, с. 109.
- 21. Семенцов 1999, 1999, с. 110.
- 22. Семенцов1999, 1999, с. 111.
- 23. Серебряный, 2009, с. 320.
- 24. Cornille, Catherine, ed., 2006. Song Divine: Christian Commentaries on the Bhagavad Gita." Leuven: Peeters. p. 2.
- 25. Singh, 2006, pp. 54—55.
- 26. Flood, 1996, p. 124.
- 27. Zaehner, 1969, p. 3.
- 28. Srimad Bhagavad-Gita Jnanakarmasamuccaya Commentary of Ananda [Vardhana] Edited, from an unique Sarada Ms, by Krishna Belvalkar, M. A., PLD., Sometime Professor of Sanskrit, Deccan College, Poona, and Benares Hindu University with an Introduction discussing the Problem of the «Kashmir Recension» and Two Appendices. Poona. 1941.
- 29. Singh, 2006, p. 55.
- 30. Stevenson, 1986, p. 44.
- 31. Stevenson, 1986, p. 49.
- 32. Jordens, 1986, p. 88.
- 33. Desai, Mahadev. *The Gospel of Selfless Action, or, The Gita According To Gandhi*. (Navajivan Publishing House: Ahmedabad: First Edition 1946). Other editions: 1948, 1951, 1956.
- 34. A shorter edition, omitting the bulk of Desai's additional commentary, has been published as: *Anasaktiyoga: The Gospel of Selfless Action*. Jim Rankin, editor. The author is listed as M.K. Gandhi; Mahadev Desai, translator. (Dry Bones Press, San Francisco, 1998) <u>ISBN 1-883938-47-3</u>.
- 35. Radhakrishnan, 1993, p. Front matter.
- 36. Winternitz, 1969, p. 11.
- 37. Winternitz, 1969, What had previously been known of Indian literature in Germany had been translated from the English, p. 15.

- 38. Гамаюнов Л. С. Из истории изучения Индии в России (К вопросу о деятельности Г. С. Лебедева) / Очерки по истории русского востоковедения (Сборник статей). М.: Изд-во вост. лит., 1956.
- 39. Толстой Л. Н. Полное собрание сочинений: В 90 тт. М.: Гослитиздат, 1956. Т. 78. С. 32-33.
- 40. Смирнов Б. Л. Введение // Философские тексты «Махабхараты». Ашхабад: Ылым, 1978. Вып. 1. Кн. 1. Бхагавадгита. С. 10-11.
- 41. Смирнов Б. Л. Введение // Философские тексты «Махабхараты». Ашхабад: Ылым, 1978. Вып. 1. Кн. 1. Бхагавадгита. С. 11.
- 42. Глушкова, 29 марта 2012.
- 43. Серебряный, 2009, р. 308.
- 44. С. Д. Серебряный. Позорный процесс: Специалист-индолог об иске против «Бхагавадгиты как она есть» (http://www.lenta.ru/articles/2011/12/27/serebryany/). Lenta.ru (27 декабря 2011).
- 45. РАН. Москва: Научно-издательский центр «Ладомир», 2009. Литературные памятники. Махабхарата. Книга шестая: Бхишмапарва, или Книга о Бхишме <u>См. (http://www.bolesmir.ru/index.php?content=text&name=o377)</u>
- 46. Борис Гребенщиков. Поле и Обитатель Поля (https://www.radiorus.ru/brand/57083/episode/2 212135). Радио России (20 октября 2019 г.).
- 47. Денис КОРСАКОВ | Сайт «Комсомольской правды». Борис Гребенщиков: «Учиться отказываться от вожделения, гнева и жадности работа на всю жизнь. И работа очень интересная» (https://www.kp.ru/daily/27157.5/4255580/). spb.kp.ru Сайт «Комсомольской правды» (18 июля 2020). Дата обращения: 22 октября 2020.
- 48. <u>Sacred Books of the East</u> By <u>F. Max Müller</u> p.11 Published 1980 (Not first edition) <u>Motilal</u> Banarsidass Publ. ISBN 81-208-1096-1 Google Books (https://books.google.com/books?id=3G Xo3l4XFxsC&pg=PA11&dq=influence+of+the+Bhagavad+Gita&lr=&as\_brr=3&sig=ZuPZHPZr Ni32n vu-YeDNbz79gk#PPA10,M1)
- 49. S. N. Sen. History of Freedom Movement in India (1857—1947). New Delhi, 1997.
- 50. Teachings of religious tolerance and intolerance in world religions. (http://www.religioustolerance.org/tomek22.htm)
- 51. <u>Серебряный С. Д.</u>. Многозначные откровения «Бхагавадгиты» // Махабхарата. Книга шестая: Бхишмапарва. / Пер. с санскр., предисл., статья и коммент. <u>В. Г. Эрмана</u>. М., 2009.
- 52. <u>Семенцов В. С.</u> Бхагавадгита в традиции и в современной научной критике // Бхагавадгита. М., 1999. С. 171—172.
- 53. См.: Адамар Ж. Исследование психологии процесса изобретения в области математики. М., 1970. С. 20.
- 54. James A. Hijiya, «The Gita of Robert Oppenheimer» (http://www.aps-pub.com/proceedings/144 2/Hijiya.pdf) [3] // Proceedings of the American Philosophical Society, 144, no. 2 (June 2000).
- 55. <u>Nicholas Goodrick-Clarke</u>. La renaissance du culte hitlérien: aspects mythologiques at religieux du néo-nazisme (https://books.google.com/books?id=WPB3G-cpKalC&pg=PA172) (φp.) // Michel Bouvier Politica Hermetica. L'AGE D'HOMME, 1998. Vol. 11. P. 167—185. ISBN 2825110833.
- 56. «Ve hav vays of making you relax: How SS recommended yoga to death camp guards as a good way to de-stress» (http://www.dailymail.co.uk/news/article-2104365/How-SS-recommend ed-yoga-death-camp-guards-good-way-stress.html#ixzz1n5jsiJsL) *The Daily Mail*, 22 February 2012
- 57. Karma Capitalism (http://www.businessweek.com/magazine/content/06\_44/b4007091.htm). <u>BusinessWeek</u>. The McGraw-Hill Companies Inc. (OCTOBER 30, 2006). Дата обращения: 26 января 2008. <u>Архивировано (https://www.webcitation.org/65DPkqadh?url=http://www.businessweek.com/magazine/content/06\_44/b4007091.htm)</u> 5 февраля 2012 года.

58. <u>Steven Rosen.</u> Gita on the Green: The Mystical Tradition Behind Bagger Vance (https://books.google.pt/books?id=ONDYJTXf8loC&printsec=frontcover). — New York: <u>Continuum</u> International Publishing Group, 2000. — 176 p. — ISBN 082641365X.

## Литература

#### На русском

- Аникеева Е. Н. Бхагавадгита (http://www.pravenc.ru/text/153727.html) // Православная энциклопедия. М.: Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 2003. Т. VI: «Бондаренко Варфоломей Эдесский». С. 408 409. 752 с. 39 000 экз. ISBN 5-89572-010-2.
- *Бурмистров С. Л.* Бхагавадгита памятник интеркультурного диалога (http://cyberleninka.ru/article/n/bhagavadgita-pamyatnik-interkulturnogo-dialoga) // Вестник Ленинградского государственного университета имени А. С. Пушкина. Пушкин: <u>ЛГУ имени А. С. Пушкина</u>, 2009. № 1 (25). <u>ISSN</u> <u>1818-6653</u> (https://www.worldcat.org/search?fq=x0:jrnl&q=n2:1818-6653).
- «Бхагавадгита» // Новая иллюстрированная энциклопедия. <u>М</u>.: <u>Большая Российская энциклопедия</u>, 2003. Т. 3. Би-Ве. С. 149. 256 с. 10 000 экз. <u>ISBN 5-85270-195-</u>
   5.
- Махабхарата. Вып. II: Бхагавадгита (Книга VI, Гл. 25—42) (https://books.google.pt/books?id= mo-dPgAACAAJ) / Буквальный и литературный перевод, введение, примечания и толковый словарь академика АН ТССР <u>Б. Л. Смирнова</u>. 2-е перераб.. Ашхабад: <u>АН ТуркмССР</u>, 1960. 403 с.
- Бхагавадгита / Пер. с санскрита, исслед. и примеч. В. С. Семенцова. 2-е изд., испр. и доп. М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1999. 256 с. 5000 экз. ISBN 5-02-017506-4.
- <u>Дандекар Р. Н.</u> От Вед к индуизму. Эволюционирующая мифология / Сост. <u>Я. В.</u> Васильков. Отв. ред. <u>Г. М. Бонгард-Левин</u>. Пер. с англ. <u>К. П. Лукьяненко</u>. <u>М.</u>; «Восточная литература» РАН, 2002. 286 с. ISBN 5-02-016607-3.
- <u>Кочергина В. А.</u> Санскритско-русский словарь / Под ред. <u>В. И. Кальянова</u>. С приложением "Грамматического очерка санскрита" <u>А. А. Зализняка</u>. 2-е изд., испр. и доп. <u>М.</u>: Русский язык, 1987. 944 с. ISBN 5-902766-05-2.
- Махабхарата. Книга шестая: Бхишмапарва (http://www.bolesmir.ru/index.php?content=text& name=o377) / Пер. с санскр., предисл., статья и коммент. В. Г. Эрмана. М.: Ладомир, 2009. 480 с. («Литературные памятники»). 2000 экз. ISBN 978-5-86218-402-0.
  - Серебряный С. Д. Многозначное откровение «Бхагавадгиты» (http://www.bolesmir.ru/in dex.php?content=text&name=o377) // В. Г. Эрман Махабхарата. Книга шестая. Бхишмапарва или книга о Бхишме. М.: Наука, 2009. С. 291—335. ISBN 5862184023.
- Бхагавадгита (http://bigenc.ru/text/1892002) / Семенцов В. С. // Большой Кавказ Великий канал. М.: Большая российская энциклопедия, 2006. (Большая российская энциклопедия: [в 35 т.] / гл. ред. Ю. С. Осипов; 2004—2017, т. 4). ISBN 5-85270-333-8.
- Семенцов В. С. «Бхагавадгита» (http://iph.ras.ru/elib/0513.html) // Новая философская энциклопедия: В 4 т / Ин-т философии РАН; Нац. обществ.-науч. фонд; Предс. научноред. совета В. С. Стёпин. 2-е изд., испр. и допол. М.: Мысль, 2010. С. 333. ISBN 978-5-244-01115-9.

#### На английском

- Basham, A. L. (1954), *The Wonder That Was India: A Survey of the History and Culture of the Indian Sub-Continent Before the Coming of the Muslims (https://www.questia.com/PM.qst?a=o&d=6357199)*, New York: Grove Press, <a href="https://www.questia.com/PM.qst?a=o&d=6357199">https://www.questia.com/PM.qst?a=o&d=6357199</a>>
- *Flood, Gavin.* An Introduction to Hinduism. Cambridge: <u>Cambridge University Press</u>, 1996. ISBN 0-521-43878-0.
- *Keay, John*. India: A History (https://books.google.ru/books?id=3aeQqmcXBhoC&printsec=front cover&hl=ru&source=gbs\_ge\_summary\_r&cad=0#v=onepage&q&f=false). New York: Grove Press, 2000. 576 p. ISBN 0-8021-3797-0.
- Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita (https://books.google.ru/books?id=Ku2DGm20 WWUC&printsec=frontcover&hl=ru&source=gbs\_ge\_summary\_r&cad=0#v=onepage&q&f=fals e) / Minor, Robert N.. Albany, New York: State University of New York Press, 1986. 279 p. (SUNY Series in Religious Studies). ISBN 0-88706-297-0.
  - Minor, Robert N. Introduction // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. 1986. —
     P. 1—10.
  - Neufeldt, Ronald W. A Lesson in Allegory: Theosophical Interpretations of the Bhagavadgita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 11—33.
  - Ray, Ajit. Bankim Chandra Chatterji's New Hinduism and the Bhagavadgita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 34—43.
  - Stevenson, Robert W. Tilak and the Bhagavadgita's Doctrine of Karmayoga // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 44—60.
  - Minor, Robert N. Sri Aurobindo as a Gita-yogin // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 61—87.
  - *Jordens, J. T. F.* Gandhi and the Bhagavadgita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. 1986. P. 88—109.
  - Wilson, Boyd H. Vinoba Bhave's Talks on the Gita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. 1986. P. 110—130.
  - French, Harold W. Swami Vivekananda's Use of the Bhagavadgita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. 1986. P. 131—146.
  - Minor, Robert N. The Bhagavadgita in Radhakrishnan's Apologetics // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 147—172.
  - Miller, David M. Swami Sivananda and the Bhagavadgita // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. — 1986. — P. 173—199.
  - Baird, Robert D. Swami Bhaktivedanta and the Bhagavadgita "As It Is" // Modern Indian Interpreters of the Bhagavadgita. 1986. P. 200—221.
- *Radhakrishnan S.* The Bhagavadgītā (https://archive.org/details/bhagavadgitawith0000unse\_m 9g7). Harper Collins, 1993. ISBN 81-7223-087-7.
- Singh R. Raj. Bhakti and Philosophy. Lexington Books, 2006. ISBN 0-7391-1424-7.
- Winternitz, Maurice. History of Indian Literature / Second revised reprint edition. Two volumes. First published 1927 by the University of Calcutta.. — New Delhi: Oriental Books Reprint Corporation, 1969. — Vol. I.
- Zaehner, R. C.. The Bhagavad Gītā. Oxford University Press, 1969. ISBN 0-19-501666-1.

## Публицистика

- *Глушкова И. П.* О памятниках Гавриилу Батенькову, дяде Коле и «Бхагавад-гите» (http://www.ej.ru/?a=note&id=11917) // Ежедневный журнал. 29 марта 2012.
- Серебряный С. Д. Позорный процесс: Специалист-индолог об иске против «Бхагавадгиты как она есть» (http://www.lenta.ru/articles/2011/12/27/serebryany/) // Lenta.ru. — 2011.

### Переводы на русский язык

#### Научные

- Бхагавадгита (https://web.archive.org/web/20071211202536/http://www.orlov-yoga.com/Gita/index.htm) / перевод с санскрита В. С. Семенцова (1985).
- VI. Махабхарата. Бхишмапарва (Бхагавадгита) (http://www.bolesmir.ru/index.php?content=te xt&name=o377) / перевод с санскрита В. Г. Эрмана (2009).

#### Религиозные

- Бхагавад-гита как она есть (http://www.bhagavadgitaasitis.ru) / комментированный перевод Бхактиведанты Свами Прабхупады (1984).
- Живая Гита: Вся Бхагавад-гита (https://web.archive.org/web/20120303025343/http://www.yogaways.info/gitaall.shtml) / перевод Свами Сатчидананды (2007).

#### Другие

- Багуат-Гета, или беседы Кришны с Аржуном (http://bhagavadgita.ru/bhagavad\_gita\_1788.ht m) / первый перевод, выполнен с английского А. А. Петровым (1788).
- Бхагавад-гита (https://web.archive.org/web/20071230173213/http://www.philosophy.ru/library/ asiatica/indica/gita/kamen/index.html) / перевод с английского и санскрита А. Каменской и И. Манциарли (1914).
- Бхагавад-гита (http://www.bolesmir.ru/index.php?content=text&name=s11&gl=liter1&gltxt=1) / перевод с санскрита Б. Л. Смирнова (1956).
- Бхагавад-гита (http://scriptures.ru/bh\_gita.htm) / перевод С. М. Неаполитанского. СПб., 1991.
- Бхагавад-гита (https://books.google.ru/books?id=d\_C4pqNtedIC&printsec=frontcover&hl=ru#v =onepage&g&f=false) / перевод с санскрита Д. Бурбы (2009)
- Бхагавадгита (http://www.bolesmir.ru/index.php?content=text&name=o802). Поэтическое переложение А. В. Драгунова, комментарии Д. В. Бурбы. Ялта, 2008.

### Другие ссылки

- Полный текст «Бхагавад-гиты» (санскрит)
- *Шри Ауробиндо* Дхарма Гиты (http://www.aditi.ru/txt/sa/sa7/sa7-06-1%20gita.htm)

Источник — https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=Бхагавадгита&oldid=114406523

Эта страница в последний раз была отредактирована 24 мая 2021 в 17:59.

Текст доступен по лицензии Creative Commons Attribution-ShareAlike; в отдельных случаях могут действовать дополнительные условия.

Wikipedia® — зарегистрированный товарный знак некоммерческой организации Wikimedia Foundation, Inc.