

## الحكومة الليبية الهيئة العامة للأوقاف والشؤون الإسلامية الإدارة العامة للمعاهد الدينية





## للسنة الأولى بالمعاهد التخصصية للدراسات الإسلامية

إعداد لجنة المناهج الطبعة الثانية 1444 - 1444 هجري 2022 - 2023 ميلادي

حقوق الطبع والنشر محفوظة للهيئة العامة للأوقاف والشؤون الإسلامية





الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، إله الأولين والآخرين، وقيوم السهاوات والأرضين، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله وخليله وأمينه على وحيه، أرسله إلى الناس كافة بشيرا ونذيرا، وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا، صلى الله عليه وعلى آلهة وأصحابه الذين ساروا على طريقته في الدعوة إلى سبيله، وصبروا على ذلك، وجاهدوا فيه حتى أظهر الله بهم دينه، وأعلى كلمته ولو كره المشركون، وسلم تسليها كثيراً، أما بعد:

نضع بين أيدي الطلاب كتاب منهج الدعوة للسنة الأولى بالمعاهد التخصصية للدراسات الإسلامية، ليستنير الطالب بهذا المنهج الذي هو منهج للمسلم على مرّ حياته، ويتضح كذلك لكل طالب علم أن «منهج الدعوة إلى الله» من أهم المهات، وأن الأمة في كل زمان ومكان في أشد الحاجة إليه، بل في أشد الضر ورة إلى ذلك.





## ويتلخص الكلام في منهج الدعوة إلى الله في أمور هي:

الأمر الأول: الحكمة من خلق الخلق.

الأمر الثاني: حكم الدعوة وفضلها.

الأمر الثالث: كيفية أدائها وأساليبها.

الأمر الرابع: بيان الأمر الذي يدعى إليه.

الأمر الخامس: بيان الأخلاق والصفات التي ينبغي للدعاة أن يتخلقوا بها وأن يسيروا عليها.

ونسأله سبحانه التوفيق والسداد إنه سميع مجيب الدعاء







قبل الشر.وع في صلب الكتاب لزم علينا أن نبين للتلاميذ معنى المنهج لغة واصطلاحا.

فالمنهج لغة: كلمة مشتقة من مادة: نهَجَ، ينهَجُ، نهجًا، ومِنهاجًا، ومِنهاجًا، ومِنهاجًا، ومِنهاجًا، ومِنهاجًا،

أحدهما: الشيء الواضح الذي يسير المرء على وفقه، كالطريق وما في معناه.

قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: اللَّه ١٤]، قال ابن عباس رضى الله عنه: "سبيلاً وسنة "

والآخر: هو الانقطاع والانحباس والتوقف.

قال ابن فارس: "النون والهاء والجيم أصلان متباينان:

الأول: النهج: الطريق، ونهجَ ليَ الأمرَ أوضَحَه، وهو مستقيم المنهاج، والمنهج: الطريق أيضًا، والجمع: المناهج.

(۱) جامع البيان (۱۰/ ٣٨٧).





والآخر: الانقطاع، وأتانا فلانٌ ينهَج: إذا أتى مبهُورًا مُنقطع النَفَس، وضربتُ فلانًا حتى أُنهِج؛ أي: سَقط، ومن الباب: نَهَج الثوب، وأنهَج، أخلق ولمَّا ينشق، وأنهجه البِلَى ""

والمقصود هنا هو الأصل الأول الدَّال على الشيء الواضح البيِّن الذي يسلكه الإنسان؛ للوصول إلى هدفه ومراده، كالطَّريق الواضح المحسوس، والبرنامج الذي يسير عليه، والخطط والأهداف المرسومة التي تعمل على مِنوالها ولا يخرج عنها.

وأما اصطلاحًا: فقد ورد لفظ المَنْهَج والمِنْهَاج في الكتاب والسّنة على وفق المعنى اللغوي:

أما الكتاب: فقد تقدمت آية سورة المائدة آنفًا.

وأما السنّة: فقد أخرج مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن سَلام وَصَيْلِكُ عَنْهُ أَنه رأى رؤيا، فقال: «بَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ، إِذْ أَتَانِي رَجُلٌ فَقَالَ لِي: قُمْ، فَأَخَذَ بِيَكِي فَانْطَلَقْتُ مَعَهُ، قَالَ: فَإِذَا أَنَا بِجَوَادَّ عَنْ شِمَالِي، قَالَ: فَأَخَذْتُ لِآخُذَ فِيهَا، فَقَالَ لِي لَا تَأْخُذْ فِيهَا فَإِنَّهَا طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالِ، قَالَ فَإِذَا جَوَادُّ مَنْهَجٌ عَلَى فَقَالَ لِي لَا تَأْخُذْ فِيهَا فَإِنَّهَا طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالِ، قَالَ فَإِذَا جَوَادُّ مَنْهَجٌ عَلَى يَمِينِي، فَقَالَ لِي لَا تَأْخُذْ فِيهَا فَإِنَّهَا طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالِ، قَالَ فَإِذَا جَوَادُّ مَنْهَجٌ عَلَى يَمِينِي، فَقَالَ لِي لَا تَأْخُذْ فِيهَا فَإِنَّهَا طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالِ، قَالَ فَإِذَا جَوَادُّ مَنْهَجٌ عَلَى يَمِينِي، فَقَالَ لِي لَا تَأْخُذُ فِيهَا فَإِنَّهَا طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالُ فَالَذَ فَأَتَيْتُ النَّبِيَّ صَآلِلللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً

<sup>(</sup>١) معجم مقايس اللغة (٥/ ٣٦١).



فَقَصَصْتُهَا عَلَيْهِ، فَقَالَ: «أَمَّا الطُّرُقُ الَّتِي رَأَيْتَ عَنْ يَسَارِكَ فَهِيَ طُرُقُ أَصْحَابِ الشِّمَالِ، قَالَ وَأُمَّا الطُّرُقُ الَّتِي رَأَيْتَ عَنْ يَمِينِكَ فَهِيَ طُرُقُ أَصْحَابِ الْيَمِينِ...» إلى أخر الحديث(١)

وأخرج الإمام أحمد في مسـنده من حديث حذيفة بن اليهان رَضَالِتُهُ عَنْهُ مرفوعًا أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: " تَكُونُ النُّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلَافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِيَّةً، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمَّ تَكُونُ خِلَافَةً عَلَى مِنْهَاجِ نُبُوَّةٍ ثُمَّ سَكَتَ""

والمراد بــــ المنهج أو المنهاج في كلا الحديثين هو ما يدل عليه المعني اللغوي المعهود وما تفرع منه، فقد قال النووي في شرح الحديث الأول: قوله: (جوادّ منهج أي طرقٌ واضحةٌ بينةٌ مستقيمةٌ، والنَّهج: الطريق المستقيم ) (٢)

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (٤/ ١٩٣١) برقم ١٥٠ (٢٤٨٤)

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ط الرسالة (٣٠) ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) المنهج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج (١٦/٤٤).



^

واستُعملت الكلمة بعد ذلك على هذا النحو، ولم يطرأ عليها معنى جديد يُذكر، فقد قال ابن جرير الطَّبري رَحْمَدُ اللَّهُ ت ٣١٠ هـ في معنى الآية السابقة، وكان قد عاش في القرن الثَّالث والرَّابع الهجريين: " وأما المنهاج: فإن أصله الطريق البيِّن الواضح، يقال منه هو طريق نَهْجٌ، ومَنْهَجٌ، بيِّن كما قال الرَّاجز:

من يكُ في شكِّ فهذا فَلْجٌ ماء رَوَاءٌ وطريق نَهجٌ ثم يستعمل في كل شيء كان بينًا واضحًا سهلًا (()



(1) 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100



س ١: عرف المنهج لغة؟

س٢: عرف المنهج اصطلاحا؟

س٣: اذكر دليلا من السنة على تعريف المنهج؟





- المقدمة.
- الحكمة من خلق الخلق.
- بيان حكم الدعوة إلى الله ﷺ.
  - فضل الدعوة إلى الله.
- كيفية أداء الدعوة وأساليبها.
- بيان الأمر الذي يُدعى إليه.
  - حال منهج الدعاة إلى الله.







إِن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إِنهَا خَلَق الْجَن والإِنسَ لِيُعْبَدُ وَحَدُهُ لا شَرِيكُ له، وليعظم أمره ونهيه، وليعرف بأسهائه وصفاته، كها قال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجَنَّ وَلَا خَلَقْتُ الْجَنَّ وَاللهِ فَلَا اللّهَ اللّهَ النّاسُ الْعَبُدُولِ ﴾ الله ريان الله وقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنّاسُ الْعَبُدُولُ رَبَّكُمُ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُولِ ﴾ الله ريان وقال: ﴿ اللّهَ اللّهَ عَلَى خُلَقَكُمُ وَٱللّهُ عَلَى خُلِقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ يَتَنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَ لِتَعَلَمُولُ أَنَّ اللّهُ عَلَى خُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا ﴾ الطلاق: الله عَلَى خُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا ﴾ الطلاق: الله عَلَى خُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا ﴾ الطلاق:

فبين سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى أنه خلق الخلق ليُعبد، ويُعظَّم، ويطاع أمره ونهيه الأن العبادة: هي توحيده وطاعته مع تعظيم أوامره ونواهيه، وبين أيضا أنه خلق السهاوات والأرض وما بينهما ليعلم أنه على كل شيء قدير، وأنه قد أحاط بكل شيء علماً.

فَعُلم بذلك أن من الحكمة في إيجاد الخليقة: أنْ يُعرف الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بأسهائه وصفاته، وأنه على كل شيء قدير، وأنه العالم بكل شيء جَلَوَعَلا، كما أنّ من الحكمة في خلقهم وإيجادهم أن يعبدوه ويعظموه ويقدسوه ويخضعوا لعظمته.





إنَّ العبادة: هي الخضوع لله جَلَّوَعَلَا والتذلل له، وسميت الوظائف التي أمر الله بها المكلفين من أوامر وترك نواه عبادة؛ لأنها تؤدى بالخضوع والتذلل لله.

ثم لما كانت العبادة لا يمكن أن تستقل بتفاصيلها العقول، كما أنه لا يمكن أن تعرف بها الأحكام من الأوامر والنواهي على التفصيل، أرسل الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الرسل، وأنزل الكتب لبيان الأمر الذي خلق الله من أجله الخلق، ولإيضاحه وتفصيله للناس، حتى يعبدوا الله على بصيرة، وحتى ينتهوا عما نهاهم عنه على بصيرة، فالرسل عَلَيْهِ والسَّلامُ هم هداة الخلق، وهم أئمة الهدى، ودعاة الثقلين جميعا إلى طاعة الله وعبادته، فالله سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى أكرم العباد بهم، ورحمهم بإرسالهم إليهم، وأوضح على أيديهم الطريق أكرم العباد بهم، ورحمهم بإرسالهم إليهم، وأوضح على أيديهم الطريق السوي، والصراط المستقيم، حتى يكون الناس على بينة من أمرهم، وحتى لا يقولوا: ما ندري ما أراده الله منا، ما جاءنا من بشير ولا نذير، فقطع الله المعذرة، وأقام الحجة بإرسال الرسل وإنزال الكتب، كما قال جَلَّجَلالهُ:

وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ و لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ١٥]. وقال: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْمِيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [العديد: ١٠].

وقال تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةَ وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَكَفُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١١٣].

فبين سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَنه أَرسل الرسل وأنزل الكتب؛ ليحكم بين الناس بالحق والقسط، وليوضح للناس ما اختلفوا فيه من الشرائع والعقائد، من توحيد الله وشريعته، فإن قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمّّةَ وَلَحِدَةً وَحِدَةً لَا يعني: على الحق، لم يختلفوا من عهد آدم عَلَيهِ الصّلاةُ وَالسّلامُ إلى نوح كان الناس على الهدى، كما قال ابن عباس وَعَلَيْهُ عَنْهَا، وجماعة من السلف والخلف، ثم وقع الشرك في قوم نوح، فاختلفوا فيما بينهم، واختلفوا فيما يجب عليهم من حق الله، فلما وقع الشرك والاختلاف أرسل الله نوحا عَليهِ الصّلاةُ وَالسّيّينَ مِن الرسل، كما قال: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ فُوحٍ وَالنّبِيّينَ مِن لِهُمُ ٱلّذِى النساء، عمل إلى الله على اله على الله على اله على الله على

فالله أنزل الكتاب ليبين حكم الله فيها اختلف فيه الناس، وليبين شرعه فيها جهله الناس، وليأمر الناس بالتزام شرع الله والوقوف عند حدوده، وينهى



11

الناس عما يضرهم في العاجل والآجل، وقد ختم الرسل سُبْحَانُهُ وَتَعَالَ بأفضلهم وإمامهم، وبسيدهم نبينا وإمامنا وسيدنا محمد بن عبد الله عليه وعليهم من ربهم أفضل الصلاة والتسليم، فبلغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده، ودعا إلى الله سرا وجهرا، وأوذي في الله أشد الأذى، ولكنه صبر على ذلك كما صبر مَنْ قَبْله مِنَ الرسل عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ، صبر كما صبروا، وبلغ كما بلغوا، ولكنه أوذي أكثر، وصبر أكثر، وقام بأعباء الرسالة أكمل قيام، عليه وعليهم الصلاة والسلام، مكث ثلاثا وعشرين سنة يبلغ رسالات الله ويدعو إليه، وينشر أحكامه، منها ثلاث عشرة سنة في أم القرى مكة المكرمة أولا بالسر، ثم بالجهر، صدع بالحق، وأوذي، وصبر على الدعوة وعلى أذى الناس، مع أنهم يعرفون صدقه وأمانته، ويعرفون فضله ونسبه ومكانته، ولكنه الهوى والحسد والعناد من الأكابر، والجهل والتقليد من العامة، فالأكابر جحدوا واستكبروا وحسدوا، والعامة قلدوا واتبعوا وأساءوا، فأوذى بسبب ذلك أشد الأذى عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ.

ويدلنا على أن الأكابر قد عرفوا الحق وعاندوا قوله سبحانه: ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّاكُ وَلَكِكَنَّ الطَّلِلِمِينَ بِعَايَتِ إِنَّادُو لَيَحْوُنُكُ وَلَكِكَنَّ الطَّلِلِمِينَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ الأنعام: ١٣٠]. فبين سُبْحَانهُ وَتَعَالَى أنهم لا يكذبون رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بل يعلمون صدقه وأمانته في الباطن، وكانوا يسمونه: الأمين قبل أن يوحى إليه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ولكنهم جحدوا الحق حسدا وبغيا عليه قبل أن يوحى إليه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ولكنهم جحدوا الحق حسدا وبغيا عليه

عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ لَكنه عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ لَم يبال بذلك ولم يكترث به، بل صبر واحتسب وسار في الطريق، ولم يزل داعيا إلى الله جَلَّوَعَلا، وصابرا على الأذي، مجاهدا بالدعوة، كافًّا عن الأذي، متحملا له، صافحا عما يصدر منهم حسب الإمكان، حتى اشتد الأمر، وعزموا عليه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فعند ذلك أذن الله له بالخروج إلى المدينة، فهاجر إليها عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ وصارت عاصمة الإسلام الأولى، وظهر فيها دين الله، وصار للمسلمين مها دولة وقوة، واستمر عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ في الدعوة وإيضاح الحق، وشرع في الجهاد بالسيف، وأرسل الرسل يدعون الناس إلى الخير والهدى، ويشرحون لهم دعوة نبيهم محمد عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ، وبعث السرايا، وغزا الغزوات المعروفة؛ حتى أظهر الله دينه على يديه، وحتى أكمل الله به الدين، وأتم عليه وعلى أمته النعمة، ثم توفي عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَٱلسَّلاَمُ بعدما أكمل الله به الدين، وبلِّغ البلاغ المبين عَلَيْهِ ٱلصَّلاَةُ وَٱلسَّلامُ، فتحمل أصحابُه مِنْ بعده الأمانة، وساروا على الطريق، فدعوا إلى الله، وانتشروا في أرجاء المعمورة دعاة للحق، ومجاهدين في سبيل الله، لا يخشون في الله لومة لائم، يبلغون رسالات الله، ويخشونه ولا يخشون أحدا إلا الله جَلَّوَعَلاً، فانتشروا في الأرض غزاة مجاهدين، ودعاة مهتدين، وصالحين مصلحين، ينشرون دين الله، ويُعلِّمون الناس شريعته، ويوضحون لهم

العقيدة التي بعث الله بها الرسل، وهي إخلاص العبادة لله وحده، وترك

عبادة ما سواه من الأشجار، والأحجار، والأصنام، وغير ذلك، فلا يدعى





إلا الله وحده، ولا يستغاث إلا به، ولا يُحكَّم إلا شرعه، ولا يصلى إلا له، ولا ينذر إلا له... إلى غير ذلك من العبادات.

وأوضحوا للناس: أن العبادة حق لله، وتلوا عليهم ما ورد في ذلك من الآيات، مثل قوله سبحانه: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ رَبَّكُو ﴿ البقرة: ١١]، ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء:١٣] ﴿ إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥] ، ﴿ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن:١٨] ، ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ ۗ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا ۚ أُوِّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ١٠٠ ﴿ اللَّمَامِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى ذلك صبرا عظيها، وجاهدوا في الله جهادا كبيرا، رَضَالِتُهُ عَنْهُ وأرضاهم، وتبعهم على ذلك أئمة الهدى من التابعين وأتباع التابعين من العرب وغير العرب، ساروا في هذا السبيل، سبيل الدعوة إلى الله، وتحملوا أعباءها، وأدوا الأمانة، مع الصدق والصبر والإخلاص في الجهاد في سبيل الله، وقتال من خرج عن دينه، وصد عن سبيله، ولم يؤد الجزية التي فرضها الله، إذ كان من أهلها، فهم حملة الدعوة وأئمة الهدى بعد رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وهكذا أتباع الصحابة من التابعين وأتباع التابعين وأئمة الهدى، ساروا على هذا الطريق كما تقدم، وصبروا في ذلك، وانتشر دين الله، وعلت كلمته على أيدي الصحابة ومن تبعهم من أهل العلم والإيمان، من العرب والعجم، من سائر أرجاء الدنيا، ممن كتب الله له السعادة، ودخل في دين الله، وشارك في الدعوة والجهاد، وصبر على ذلك، 19

وصارت لهم السيادة والقيادة والإمامة في الدين، بسبب صبرهم وإيهانهم وجهادهم في سبيل الله، وصدق فيهم قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فيها ذكر في بني إسرائيل: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُولًا وَكَانُواْ وَكَانُواْ بِعَايَدِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

صدق هذا في أصحاب الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمُ وَفَيْمِن سار على سبيلهم، صاروا أئمة وهداة ودعاة للحق، وأعلاما يقتدى بهم، بسبب صبرهم وإيهانهم، فإن بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين، فأصحاب الرسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وأتباعه بإحسان إلى يومنا هذا هم الأئمة، وهم الهداة، وهم القادة في سبيل الحق.









س ١: لماذا خلق الله الخلق؟ وما دليلك؟

س ٢: عرف العبادة على ضوء دراستك السابقة؟

س٣: لماذا أرسل الله الرسل؟ وما دليلك؟

س ٤: ما معنى قوله تعالى: «كان الناس أمة واحدة»؟

س٥: ما العقيدة التي بعث الله بها الرسل؟

س٦: بماذا صار أئمة الإسلام دعاة للحق؟ دلل لما تقول؟







أما حكمها: فقد دلت الأدلة من الكتاب والسنة على وجوب الدعوة إلى الله، وأنها من الفرائض، والأدلة في ذلك كثيرة، منها: قوله سبحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُرُ وَالْهَا مُن الفرائض، والأدلة في ذلك كثيرة، منها: قوله سبحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُرُ وَلُولَا إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرُ وَلُولَا إِلَى هُمُ الْمُفَلِحُونَ ﴾ [ال مسبيل رَبِّكَ بِاللّحِكْمَةِ الْمُفلِحُونَ ﴾ [ال عمران: ١٠٠]، ومنها: قوله جَلَوْعَلا: ﴿ الذَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِاللّحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْفَسَنَةِ وَجَلالْهُم بِاللّي هِي أَحْسَنُ ﴾ السما: ١١٥ ومنها: قوله: ﴿ وَالْمَعْرَاكِينَ ﴾ النصو: ١١٠ ومنها: قوله شُبْحَانَهُ وَعَالَى: ﴿ وَلَا تَكُونَتَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ النصو: ١١٠ ومنها: قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَاللّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنا وَمَنِ اللّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنا وَمَنِ اللّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنا وَمَنِ اللّهَ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنا وَمَنِ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

فبين سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن أَتباع الرسول صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هم الدعاة إلى الله، وهم أهل البصائر، والواجب كما هو معلوم هو اتباعه، والسير على منهاجه عَلَيهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ صَحَيْمِل ﴾ [الاحراب: ١١].





وصرح العلماء أن الدعوة إلى الله فرض كفاية، بالنسبة إلى الأقطار التي يقوم فيها الدعاة، فإن كل قطر وكل إقليم يحتاج إلى الدعوة وإلى النشاط فيها، فهي فرض كفاية إذا قام بها من يكفي سقط عن الباقين ذلك الواجب، وصارت الدعوة في حق الباقين سنة مؤكدة، وعملاً صالحاً جليلاً.

وإذا لم يقم أهل الإقليم، أو أهل القطر المعين بالدعوة على التهام، صار الإثم عاما، وصار الواجب على الجميع، وعلى كل إنسان أن يقوم بالدعوة حسب طاقته وإمكانه.

أما بالنظر إلى عموم البلاد، فالواجب أن يوجد طائفة منتصبة تقوم بالدعوة إلى الله جَلَّوَعَلا في أرجاء المعمورة، تبلغ رسالات الله، وتبيّن أمرَ الله بالطرق الممكنة، فإن الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد بعث الدعاة، وأرسل الكتب إلى الناس، وإلى الملوك والرؤساء ودعاهم إلى الله.

وفي وقتنا اليوم قد يسر الله أمر الدعوة أكثر، بطرق لم تحصل لمن قبلنا، فأمور الدعوة اليوم متيسرة أكثر، من طرق كثيرة، وإقامة الحجة على الناس اليوم ممكنة بطرق متنوعة: عن طريق الإذاعة، وعن طريق التلفزة، وعن طريق الصحافة، ومن طرق شتى.

فالواجب على أهل العلم والإيهان، أن يقوموا بهذا الواجب، وأن يتكاتفوا فيه، وأن يبلغوا رسالات الله إلى عباد الله، ولا يخشوا في الله لومة لائم، ولا يحابوا في ذلك كبيرا ولا صغيرا ولا غنيا ولا فقيرا، بل يبلغون أمر



الله إلى عباد الله، كما أنزل الله، وكما شرع الله، وقد يكون ذلك فرض عين إذا كنت في مكان ليس فيه من يؤدي ذلك سواك، كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنه يكون فرض عين، ويكون فرض كفاية، فإذا كنت في مكان ليس فيه من يقوى على هذا الأمر، ويبلغ أمر الله سواك، فالواجب عليك أنت أن تقوم بذلك، فأما إذا وجد من يقوم بالدعوة والتبليغ، والأمر والنهي غيرك، فإنه يكون حينئذ في حقك سنة، وإذا بادرت إليه وحرصت عليه كنت بذلك منافسا في الخيرات، وسابقا إلى الطاعات، ومما احتج به على أنها فرض بذلك منافسا في الخيرات، وسابقا إلى الطاعات، ومما احتج به على أنها فرض كفاية قوله جَلَّوَكَلا: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمُ أُمُّةٌ يَدُعُونَ إِلَى الْخَيْر ﴾.

قال الحافظ ابن كثير عند هذه الآية وجماعة ما معناه: ولتكن منكم أمة منتصبة لهذا الأمر العظيم، تدعو إلى الله، وتنشر دينه، وتبلغ أمره سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، ومعلوم أيضا أن الرسول عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ دعا إلى الله، وقام بأمر الله في مكة حسب طاقته، وقام الصحابة كذلك رَحَوَلِيَهُ عَنْهُ وأرضاهم بذلك حسب طاقتهم، ثم لما هاجروا قاموا بالدعوة أكثر وأبلغ، ولما انتشروا في البلاد بعد وفاته عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قاموا بذلك أيضا رَحَوَلِيَهُ عَنْهُ وأرضاهم، كلُّ على قدر طاقته وعلى قدر علمه، فعند قلة الدعاة، وعند كثرة المنكرات، وعند غلبة الجهل كحالنا اليوم تكون الدعوة فرض عين على كل واحد بحسب طاقته، وإذا كان في محل محدود كقرية ومدينة ونحو ذلك، ووجد فيها مَنْ طاقته، وإذا كان في محل محدود كقرية ومدينة ونحو ذلك، ووجد فيها مَنْ





تَوَلَى هذا الأمر، وقام به وبلغ أمر الله كفى، وصار التبليغ في حق غيره سنة؛ لأنه قد أقيمت الحجة على يد غيره ونفذ أمر الله على يد سواه.

ولكن بالنسبة إلى بقية أرض الله، وإلى بقية الناس، يجب على العلماء حسب طاقتهم، وعلى ولاة الأمر حسب طاقتهم، أن يبلغوا أمر الله بكل ما يستطيعون، وهذا فرض عين عليه على حسب الطاقة والقدرة.

وبهذا يعلم أن كونها فرض عين، وكونها فرض كفاية أمر نسبي يختلف، فقد تكون الدعوة فرض عين بالنسبة إلى أقوام وإلى أشخاص، وسنة بالنسبة إلى أشخاص وإلى أقوام؛ لأنه وجد في محلهم وفي مكانهم من قام بالأمر وكفى عنهم.

أما بالنسبة إلى ولاة الأمور ومَنْ لهم القدرة الواسعة، فعليهم من الواجب أكثر، وعليهم أن يبلغوا الدعوة إلى ما استطاعوا من الأقطار، حسب الإمكان بالطرق الممكنة، وباللغات الحية التي ينطق بها الناس، يجب أن يبلغوا أمر الله بتلك اللغات حتى يصل دين الله إلى كل أحد باللغة التي يعرفها، باللغة العربية وبغيرها، فإن الأمر الآن ممكن وميسور بالطرق التي تقدم بيانها، طرق الإذاعة والتلفزة والصحافة والأنترنت، وغير ذلك من الطرق التي تيسرت اليوم، ولم تتيسر في السابق، كما أنه يجب على الدعاة إلى الله أن يبلغوا ما استطاعوا من أمر الله، وأن ينشروا دين الله حسب طاقتهم، وحسب علمهم.

ونظرا إلى انتشار الدعوة إلى المبادئ الهدامة وإلى الإلحاد، وإنكار رب العباد، وإنكار الرسالات، وإنكار الآخرة، وانتشار الدعوة النصرانية في الكثير من البلدان، وغير ذلك من الدعوات المضللة كالدعوة إلى عبادة الأولياء وإحداث الشرك! والدعوة للبدع والأحزاب؛ نظرا إلى هذا فإن الدعوة إلى الله اليوم أصبحت فرضا عاما، وواجبا على جميع العلماء، وعلى جميع الحكام الذين يدينون بالإسلام، فَرْضٌ عليهم أن يبلغوا دين الله حسب الطاقة والإمكان بالكتابة والخطابة، وبالإذاعة وبكل وسيلة استطاعوا، وأن لا يتقاعسوا عن ذلك، أو يتكلوا على زيد أو عمرو، فإن الحاجة، بل الضرورة ماسة اليوم إلى التعاون والاشتراك، والتكاتف في هذا الأمر العظيم أكثر مما كان قبل ذلك؛ لأن أعداء الله قد تكاتفوا وتعاونوا بكل وسيلة للصد عن سبيل الله، والتشكيك في دينه، ودعوة الناس إلى ما يخرجهم من دين الله، فوجب على أهل الإسلام أن يقابلوا هذا النشاط المضل، وهذا النشاط الملحد بنشاط إسلامي، وبدعوة إسلامية على شتى المستويات، وبجميع الوسائل وبجميع الطرق الممكنة، وهذا من باب أداء ما أوجب الله على عباده من الدعوة إلى سبيله.







س١: ما حكم الدعوة إلى الله؟ اذكر دليلا واحدا على ذلك؟ س٢: متى تكون الدعوة إلى الله فرض كفاية ومتى تكون للوجوب؟ س٣: بهاذا يرد أهل الحق على الدعوة إلى المبادئ الهدامة والإلحاد؟ س٤: ما الواجب الذي أوجبه الله على عباده في الدعوة إلى سبيله؟







فيها سبق درست أيها الطالب حكم الدعوة إلى الله؛ ونتطرق الآن إلى فضلها وأجرها، فقد ورد في فضل الدعوة والدعاة آيات وأحاديث كثيرة، كما أنه ورد في إرسال النبي صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الدعاة أحاديث لا تخفى على أهل العلم، ومن ذلك قوله جَلَّوَعَلا: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِل صَدِيحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٢٦].

فهذه الآية الكريمة فيها التنويه بالدعاة والثناء عليهم، وأنه لا أحد أحسن قولا منهم، وعلى رأسهم الرسل عَلَيْهِمُ السَّلامُ، ثم أتباعهم على حسب مراتبهم في الدعوة والعلم والفضل، فأنت يا عبد الله يكفيك شرفا أن تكون من أتباع الرسل، ومن المنتظمين في هذه الآية الكريمة ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِسَّنَ دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ مِسَّن دَعا إِلَى الله وأرشد إليه وعمل بها يدعو المعنى: لا أحد أحسن قولا منه لكونه دعا إلى الله وأرشد إليه وعمل بها يدعو إليه، يعني: دعا إلى الحق وعمل به، وأنكر الباطل وحذر منه، وتركه، ومع ذلك صرح بها هو عليه، لم يخجل بل قال: إنني من المسلمين، مغتبطا وفرحا بها مَنَّ الله به عليه، وليس كمن يستنكف عن ذلك ويكره أن ينطق بأنه مسلم، أو بأنه يدعو إلى الإسلام، لمراعاة فلان أو مجاملة فلان، ولا حول ولا قوة إلا





بالله، بل المؤمن الداعي إلى الله القوي الإيهان، البصير بأمر الله يصرح بحق الله، وينشط في الدعوة إلى الله ويعمل بها يدعو إليه، ويحذر ما ينهى عنه، فيكون من أسرع الناس إلى ما يدعو إليه، ومن أبعد الناس عن كل ما ينهى عنه، ومع ذلك يصرح بأنه مسلم وبأنه يدعو إلى الإسلام، ويغتبط بذلك ويفرح به كها قال: ﴿ قُلُ بِفَضُلِ اللّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ ويفرح به كها قال: ﴿ قُلُ بِفَضُلِ اللّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ ويفرح به كها قال: ﴿ قُلْ بِفَضْ لِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

فالفرح برحمة الله وفضله فرح الاغتباط، فرح السرور، أمر مشروع، أما الفرح المنهي عنه كما قال في قصة الفرح المنهي عنه كما قال في قصة قارون: ﴿لا تَفَرَحُ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴾ [القصص: ١٧]. هذا فرح الكبر والتعالي على الناس والتعاظم، وهذا هو الذي ينهى عنه.

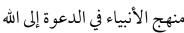
أما فرح الاغتباط والسرور بدين الله، والفرح بهداية الله، والاستبشار بذلك والتصريح بذلك ليعلم، فأمر مشروع وممدوح ومحمود، فهذه الآية الكريمة من أوضح الآيات في الدلالة على فضل الدعوة، وأنها من أهم القربات، ومن أفضل الطاعات، وأن أهلها في غاية من الشرف وفي أرفع مكانة، وعلى رأسهم الرسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وأكملهم في ذلك خاتمهم وإمامهم وسيدهم نبينا محمد عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام، ومن ذلك قوله عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ السِّمِيلِيِّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ السَّمِيلِيِّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ المِسْدِينَ المِسْدِينَ المُعَلِيدِينَ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ السَّمَةِ عَلَى السَّمِيرَةِ أَنَا وَمَنِ المِسْدِينَ المُعَلِيدَ الْمُعَلِيدِينَ المِسْدِينَ المُعَلِيدَ اللهُ وَمَنِ المِسْدِينَ المُعَلِيدَ اللهُ اللهِ المُعَلِيدَ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ الْمُعَلِيدَ الْمُعَلِيدِيدَ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ الْمُعَلِيدَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ المُعَلَى المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ الْمُعَلِيدَ اللهُ اللهُ المُعَلَى المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ اللهُ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيدَ اللهُ المِعْلِيدَ المُعَلِيدَ المُعَلِيد

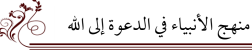
فبين سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ أَن الرسول صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يدعو على بصيرة، وأن أتباعه كذلك، فهذا فيه فضل الدعوة، وأن أتباع الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هم الدعاة إلى سبيله على بصيرة، والبصيرة: هي العلم بما يدعو إليه وما ينهي عنه، وفي هذا شرف لهم وتفضيل، وقال النبي الكريم عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ في الحديث الصحيح: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ» (١٠)، وقال عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى، كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَـيْئًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَـلَالَةٍ، كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْم مِثْلُ آثَام مَنْ تَبِعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا ""، وهذا يدل على فضل الدعوة إلى الله، وصبح عنه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ «أنه قال لعليٍّ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ وأرضاه: «فَوَ اللهَ لَأَنْ يُهْدَى بِكَ رَجُلٌ وَاحِدٌ خَيْرٌ لَكَ مِنْ خُمْرِ النَّعَم» (")، وهذا أيضا يدلنا على فضل الدعوة إلى الله وما فيها من الخير العظيم، وأن الداعي إلى الله جَلَّوَعَلا يعطى مثل أجور من هداه الله على يديه، ولو كانوا آلاف الملايين، وتعطى أيها الداعية مثل أجورهم، فهنيئا لك أيها الداعية إلى الله بهذا الخير العظيم، وبهذا يتضح أيضا أن الرسول عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ يعطى مثل أجور أتباعه، فيا لها من نعمة عظيمة يعطى نبينا عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ مثل أجور أتباعه إلى يوم القيامة، لأنه بلّغهم رسالة الله، ودَهَّم على الخير عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ،

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (١٦٧٧)

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٦٧٤)

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٢٩٤٢)





وهكذا الرسل يعطون مثل أجور أتباعهم عَلَيْهِمُالسَّلَام، وأنت كذلك أيها الداعية في كل زمان تعطى مثل أجور أتباعك والقابلين لدعوتك، فاغتنم هذا الخير العظيم وسارع إليه.





س ١: ما معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ ﴾؟

س٢: الفرح نوعان اذكرهما، وما المشروع منهما وما المنهي عنه؟

س٣: المسلم يدعو إلى الله على بصيرة، ما معنى البصيرة؟

س ٤: اذكر الأدلة على فضل الدعوة إلى الله؟

س٥: إن الداعية إلى الله يعطى مثل أجور من هداهم الله على يديه، ناقش ذلك؟









أما كيفية الدعوة وأسلوبها: فقد بينها الله في كتابه الكريم، وفيها جاء في سنة نبيه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، ومن أوضح ذلك قوله جَلَوْعَلا: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ سَبِيلِ وَبِكَ بِٱلْحِكُمةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَلالْهُم بِٱلَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴿ السَعل ١٢٥١]. فأوضح سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الكيفية التي ينبغي أن يتصف بها الداعية ويسلكها، فأوضح سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الكيفية التي ينبغي أن يتصف بها الداعية ويسلكها، يبدأ أولا بالحكمة، والمراد بها: الأدلة المقنعة الواضحة الكاشفة للحق، والمراحضة للباطل، ولهذا قال بعض المفسرين المعنى: بالقرآن؛ لأنه الحكمة العظيمة؛ لأن فيه البيان والإيضاح للحق بأكمل وجه، وقال بعضهم معناه: بالأدلة من الكتاب والسنة.

وبكل حال، فالحكمة كلمة عظيمة، معناها: الدعوة إلى الله بالعلم والبصيرة، والأدلة الواضحة المقنعة الكاشفة للحق، والمبينة له، وهي كلمة مشتركة تطلق على معان كثيرة، تطلق على النبوة، وعلى العلم والفقه في الدين، وعلى العقل، وعلى الورع، وعلى أشياء أخرى، وهي في الأصل كما قال الشوكاني وَحَمَّهُ اللهُ الأمر الذي يمنع عن السفه، هذه هي الحكمة، والمعنى: أن كل كلمة وكل مقالة تردعك عن السفه، وتزجرك عن الباطل

فهي حكمة، وهكذا كل مقال واضح صريح، صحيح في نفسه، فهو حكمة، فالآيات القرآنية أولى بأن تسمى حكمة، وهكذا السنة الصحيحة أولى بأن تسمى حكمة في كتابه العظيم، كما في قوله تسمى حكمة في كتابه العظيم، كما في قوله جَلَوَعَلا: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [البقرة: ٢١٥]، يعني: السنة، وكما في قوله سبحانه: ﴿ يُؤْتِى ٱلْحِصَّمَةَ مَن يَشَآءٌ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصَّمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢١٩].

فالأدلة الواضحة تسمى: حكمة، والكلام الواضح المصيب للحق يسمى: حكمة، كما تقدم، ومن ذلك الحَكَمَة التي تكون في فم الفرس: وهي بفتح الحاء والكاف، سميت بذلك؛ لأنها تمنع الفرس من المضي في السير، إذا جذبها صاحبها بهذه الحكمة.

فالحكمة كلمة تمنع مَنْ سَمِعَها من المضيي في الباطل، وتدعوه إلى الأخذ بالحق والتأثر به، والوقوف عند الحد الذي حده الله.

فعلى الداعية إلى الله أن يدعو بالحكمة، ويبدأ بها، ويعنى بها، فإذا كان المدعو عنده بعض الجفا والاعتراض دَعَوْتَهُ بالموعظة الحسنة، بالآيات والأحاديث التي فيها الوعظ والترغيب، فإن كان عنده شبهة جادلته بالتي هي أحسن، ولا تُغلِّظ عليه، بل تصبر عليه ولا تعجل ولا تعنف، بل تجتهد في كشف الشبهة، وإيضاح الأدلة بالأسلوب الحسن، هكذا ينبغي لك أيها الداعية أن تتحمل و تصبر ولا تشدد؛ لأن هذا أقرب إلى الانتفاع بالحق





وقبوله وتأثر المدعو، وصبره على المجادلة والمناقشة، وقد أمر الله جَلَّوَعَلا موسى وهارون لما بعثهما إلى فرعون أنْ يقولا له قولا لينا وهو أطغى الطغاة، قال الله جَلَّوَعَلا في أمره لموسى وهارون: ﴿فَقُولَا لَهُ وَقَوْلًا لَيْ الْعَلَهُ وَ يَتَذَكَّرُ أَوَ لَيَا الله جَلَّوَعَلا في أمره لموسى وهارون: ﴿فَقُولًا لَهُ وَقَوْلًا لَهُ وَقَوْلًا لَيْ الْعَلَهُ وَ يَتَذَكَّرُ أَوْ

وقال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ فِي نبيه محمد عَيْهِ الصَّلَاهُ: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [ال عمران: ١٠٥].

فعلم بذلك أن الأسلوب الحكيم والطريق المستقيم في الدعوة أن يكون المداعية حكيما في الدعوة، بصيرا بأسلوبها، لا يعجل ولا يعنف، بل يدعو بالحكمة، وهي المقال الواضح المصيب للحق من الآيات والأحاديث، وبالموعظة الحسنة والجدال بالتي هي أحسن، هذا هو الأسلوب الذي ينبغي لك في الدعوة إلى الله، أما الدعوة بالجهل فهذا يضر ولا ينفع، كما يأتي بيان ذلك إن شاء الله عند ذكر أخلاق الدعاة؛ لأن الدعوة مع الجهل بالأدلة قول على الله بغير علم، وهكذا الدعوة بالعنف والشدة ضررها أكثر.

وإنها الواجب والمشروع هو الأخذ بها بينه الله في سوره النحل، وهو قوله سبحانه: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ [النحان ١٠٥] إلا إذا ظهر من المدعو العناد والظلم، فلا مانع من الإغلاظ عليه، كها قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّهِ يُ جَهِدِ ٱلْكُفَارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَاغَلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٧]،

## منهج الأنبياء في الدعوة إلى الله

وقال تعالى: ﴿وَلَا تُجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلۡكِتَٰكِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحۡسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ السنعون: ١٦].









س١: للدعوة إلى الله كيفية وأساليب معينة، تحدث عنها بإيجاز؟ س٢: ما معنى الحكمة في الشرع؟ وما الأقوال الأخرى التي ذكرت في معناها؟

س٣: هل آيات الكتاب والأحاديث الصحيحة تدخل في معنى الحكمة؟ دلل على ذلك.

س ٤: متى يلجأ الداعية إلى الله للغلظة مع المدعو؟ وما دليلك؟







أما الشيء الذي يدعى إليه، ويجب على الدعاة أن يوضحوه للناس، كما أوضحه الرسل عَلَيْهِمُ السَّكَامُ فهو الدعوة إلى صراط الله المستقيم، وهو الإسلام، وهو دين الله الحق، هذا هو محل الدعوة، كما قال سبحانه: ﴿ ٱدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ [النحل: ١٦٥] فسبيل الله جَلَّوَعَلا: هو الإسلام، وهو الصر-اط المستقيم، وهو دين الله الذي بعث به نبيه محمداً عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، هذا هو الذي تجب الدعوة إليه، لا إلى مذهب فلان ولا إلى رأى فلان، ولكن إلى دين الله، إلى صراط الله المستقيم، الذي بعث الله به نبيه وخليله محمداً عَلَيْهِ ٱلصَّلاةُ وَٱلسَّلامُ، وهو ما دل عليه القرآن العظيم، والسنة المطهرة الثابتة عن رسول الله عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ، وعلى رأس ذلك الدعوة إلى العقيدة الصحيحة، إلى الإخلاص لله وتوحيده بالعبادة، والإيمان به وبرسله، والإيمان باليوم الآخر، وبكل ما أخبر الله به ورسوله، هذا هو أساس الصـراط المستقيم، وهو الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، ويدخل في ذلك الدعوة إلى الإيمان بكل ما أخبر الله به ورسله، مما كان وما يكون من أمر الآخرة، وأمر آخر الزمان وغير ذلك.





ويدخل في ذلك أيضا الدعوة إلى ما أوجب الله من إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت... إلى غير ذلك.

ويدخل أيضا في ذلك الدعوة إلى الجهاد في سبيل الله، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والأخذ بها شرع الله في الطهارة والصلاة، والمعاملات، والنكاح والطلاق، والجنايات، والنفقات، والحرب والسلم، وفي كل شيء؛ لأن دين الله دين شامل، يشمل مصالح العباد في المعاش والمعاد، ويشمل كل ما يحتاج إليه الناس في أمر دينهم ودنياهم، ويدعو إلى مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال، وينهى عن سفاسف الأخلاق وعن سيئ الأعمال، فهو عبادة وقيادة، يكون عابدا، ويكون قائدا للجيش. عبادة وحكم، يكون عابدا مصليا صائما، ويكون حاكما بشرع الله منفذا لأحكامه عبادة وجهاد، يدعو إلى الله، ويجاهد في سبيل الله من خرج عن دين الله مصحف وسيف، يتأمل القرآن ويتدبره وينفذ أحكامه بالقوة، ولو بالسيف إذا دعت الحاجة إليه. سياسة واجتماع، فهو يدعو إلى الأخلاق الفاضلة والأخوة الإيهانية، والجمع بين المسلمين والتأليف بينهم، كما قال جَلَّوَعَلا: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [ال عمران: ١٠٣].

فدين الله يدعو إلى الاجتهاع، وإلى السياسة الصالحة الحكيمة، التي تجمع ولا تفرق، تؤلف ولا تباعد، تدعو إلى صفاء القلوب، واحترام الأخوة الإسلامية، والتعاون على البر والتقوى، والنصح لله ولعباده، وهو أيضا

( 79

يدعو إلى أداء الأمانة والحكم بالشريعة، وترك الحكم بغير ما أنزل الله، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَانَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدْلِ الساء: ١٥٨.

وهو أيضاً سياسة واقتصاد، كما أنه سياسة وعبادة وجهاد، فهو يدعو إلى الاقتصاد الشرعى المتوسط، ليس رأساليا غاشم ظالما لا يبالي بالحرمات، ويجمع المال بكل وسيلة وبكل طريق، وليس اقتصادا شيوعيا إلحاديا لا يحترم أموال الناس، ولا يبالي بالضغط عليهم وظلمهم والعدوان عليهم، فليس هذا ولا هذا، بل هو وسط بين الاقتصادين، ووسط بين الطريقين، وحق بين الباطلين، فالغرب عظموا المال وغلوا في حبه وفي جمعه، حتى جمعوه بكل وسيلة، وسلكوا فيه ما حرم الله، والشرق من الملحدين الشيوعيين ومن سلك سبيلهم لم يحترموا أموال العباد، بل أخذوها واستحلوها، ولم يبالوا بها فعلوا في ذلك، بل استعبدوا العباد، واضطهدوا الشعوب، وكفروا بالله، وأنكروا الأديان، وقالوا: لا إله، والحياة مادة، فلم يبالوا بهذا المال، ولم يكترثوا بأخذه بغير حله، ولم يكترثوا بوسائل الإبادة والاستيلاء على الأموال، والحيلولة بين الناس وبين ما فطرهم الله عليه من الكسب والانتفاع، والاستفادة من قدراتهم ومن عقولهم، وما أعطاهم الله من الأدوات، فلا هذا ولا هذا.



**±**·

فالإسلام جاء بحفظ المال واكتسابه بالطرق الشرعية البعيدة عن الظلم والغش والربا وظلم الناس والتعدي عليهم، كما جاء باحترام المُلك الفردي والحماعي، فهو وسط بين النظامين، وبين الاقتصاديين، وبين الطريقين الغاشمين، فأباح المال ودعا إليه، ودعا إلى اكتسابه بالطرق الحكيمة، من غير أن يشغل كاسبه عن طاعة الله ورسوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وعن أداء ما أوجب الله عليه؛ ولهذا قال: ﴿ يَاَ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواً اللهُ عَلَيه؛ وله ذا قال: ﴿ يَا أَيُهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ

وقال النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْضُهُ» (() وقال: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا» (() وقال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «لَأَنْ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِهِ، فَيَبِيعَهَا، فَيَكُمْ الله بِهَا يَا خُذَا أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ، فَيَأْتِيَ بِحُزْمَةِ الحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ، فَيَبِيعَهَا، فَيَكُمْ الله بِهَا يَا خُذَا أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ، فَيَأْتِي بِحُزْمَةِ الحَطَبِ عَلَى ظَهْرِهِ، فَيَبِيعَهَا، فَيَكُمْ الله بِهَا يَا خُدُهُ مَنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ أَعْطَوْهُ أَوْ مَنَعُوهُ (") ((وسئل صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: عَمْلُ الرَّجُلِ بِيدِهِ وَكُلُّ بَيْعٍ مَبْرُورٍ () (() وقال أيُّ اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (۲۵۶٤)

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم (۱۲۱۸)

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (١٤٧١)

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد برقم (١٧٢٦٥)، وصححه الألباني في الصحيحة [٢/ ١٥٩] برقم (٦٠٧)



عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ: «مَا أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا قَطُّ، خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ، وَإِنَّ نَبِيَّ الله دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ» (').

فهذا يبين لنا أن نظام الإسلام في المال نظام متوسط، لا مع رأس المال الغاشم من الغرب وأتباعه، ولا مع الشيوعيين الملحدين الذين استباحوا الأموال، وأهدروا حرمات أهلها، لم يبالوا بها، واستعبدوا الشعوب وقضوا عليها، واستحلوا ما حرم الله منها، فلك أن تكسب المال وتطلبه بالطرق الشرعية، وأنت أولى بهالك وبكسبك بالطريقة التي شرعها الله، وأباحها جَلَّوَعَلا.

والإسلام أيضا يدعو إلى الأخوة الإيهانية، وإلى النصح لله ولعباده، وإلى النصح لله ولعباده، وإلى احترام المسلم لأخيه، لا غِلَّ ولا حَسدَ ولا غِشَّ ولا خِيَانة، ولا غير ذلك من الأخلاق الذميمة، كما قال جَلَّوَعَلا: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أَوْلِياآهُ بَعْضِ النوبة: ١١)، وقال جَلَّوَعَلا: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [العجرات: ١١].

وقال النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا يَخْذُلُهُ...» (" الحديث.

فالمسلم أخو المسلم، يجب عليه احترامه وعدم احتقاره، ويجب عليه إنصافه وإعطاؤه حقه من كل الوجوه التي شرعها الله، وقال صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٢٠٧٢)

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٥٦٤)



£ Y )

قال جماعة من السلف: معنى ذلك: ادخلوا في السلم جميعه، يعني: في الإسلام، يقال للإسلام: سلم؛ لأنه طريق السلامة، وطريق النجاة في الدنيا والآخرة، فهو سلم وإسلام، فالإسلام يدعو إلى السلم، يدعو إلى حقن الدماء بها شرع من الحدود والقصاص والجهاد الشرعي الصادق، فهو سلم وإسلام، وأمن وإيهان؛ ولهذا قال جَلَّوَعَلا: ﴿ ٱدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ وَالسِلام، وأمن وإيهان؛ ولهذا قال جَلَّوَعَلا: ﴿ ٱدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ وَالسِلام، وأمن وإيهان؛ ولهذا قال جَلَّوَعَلا: ﴿ ٱدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ وَالسِلام، وأمن وإيهان؛ ولهذا قال جَلَوَعَلا: ﴿ الْدَخُلُوا بعضا وتدعوا

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٤٤٦)

<sup>(</sup>٢) صحيح الأدب المفرد للألباني (ص: ١٠٦)



بعضا، عليكم أن تأخذوا بالإسلام كله، ﴿ وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُورَتِ ٱلشَّيَطانِ ﴾ يعني: المعاصي التي حرمها الله فإنَّ الشيطان يدعو إلى المعاصي وإلى ترك دين الله كله، فهو أعدى عدو؛ ولهذا يجب على المسلم أن يتمسك بالإسلام كله، وأن يدين بالإسلام كله، وأن يعتصم بحبل الله، وأن يحذر أسباب الفرقة والاختلاف في جميع الأحوال، فعليك أنْ تُحكِّم شرع الله في العبادات، وفي المعاملات، وفي النكاح والطلاق، وفي النفقات، وفي الرضاع، وفي السلم والحرب، ومع العدو والصديق، وفي الجنايات، وفي كل شيء.







س١: ما الذي يجب على الدعاة أن يبينوه للناس؟

س ٢: ما المقصود بالسبيل في قوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾؟

س٣: ما الدليل على أن الإسلام حفظ الدم والمال والعرض؟

س٤: اذكر دليلا من الكتاب والسنة يأمر بالأُخوة الإسلامية.

س٥: أمر الله المؤمنين بالدخول في السلم كافة؛ فها الأقوالُ التي ذُكرت في معنى السلم؟





بعد أن درست أيها الطالب فضل الدعوة وكيفيتها وأساليبها وحكمها؛ فوجب عليك أن تعلم:

أن الواجب على الداعية الإسلامي أن يدعو إلى الإسلام كله، ولا يفرق بين الناس، وأن لا يكون متعصبا لمذهب دون مذهب، أو لقبيلة دون قبيلة، أو لشيخه أو رئيسه أو غير ذلك، بل الواجب أن يكون هدفه إثبات الحق وإيضاحه، واستقامة الناس عليه، وإن خالف رأي فلان أو فلان.

وعندما نشأ في الناس من يتعصب للمذاهب، ويقول: إن مذهب فلان أولى من مذهب فلان، جاءت الفرقة والاختلاف، حتى آل ببعض الناس إلى أَنْ لا يصلي مع مَنْ هو على غير مذهبه، فلا يصلي الشافعي خلف الحنفي، ولا الحنفي، ولا الحنفي خلف المالكي ولا خلف الحنبلي، وهكذا وقع من بعض المتطرفين المتعصبين، وهذا من البلاء ومن اتباع خطوات الشيطان، فالأئمة أثمة هدى: الشافعي، ومالك، وأحمد، وأبو حنيفة، والأوزاعي، وإسحاق بن راهويه، وأشباههم كلهم أئمة هدى ودعاة حق، دعوا الناس إلى دين الله، وأرشدوهم إلى الحق، ووقع هناك مسائل بينهم، اختلفوا فيها؛ لخفاء الدليل على بعضهم، فهم بين مجتهد مصيب له أجران، وبين مجتهد أخطأ الدليل على بعضهم، فهم بين مجتهد مصيب له أجران، وبين مجتهد أخطأ





الحق فله أجر واحد، فعليك أن تعرف لهم قدرهم وفضلهم، وأن تترحم عليهم، وأن تعرف أنهم أئمة الإسلام ودعاة الهدى، ولكن لا يحملك ذلك على التعصب والتقليد الأعمى، فتقول: مذهب فلان أولى بالحق بكل حال، أو مذهب فلان أولى بالحق بكل حال لا يخطئ، وهذا غلط.

عليك أن تأخذ بالحق، وأن تتبع الحق إذا ظهر دليله ولو خالف فلانا أو فلانا، وعليك ألَّا تتعصب وتقلد تقليدا أعمى، بل تعرف للأئمة فضلهم وقدرهم، ولكن مع ذلك تحتاط لنفسك ودينك، فتأخذ بالحق وترضى به، وترشد إليه إذا طلب منك، وتخاف الله وتراقبه جَلَّوَعَلا، وتنصف من نفسك، مع إيهانك بأن الحق واحد، وأن المجتهدين إن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطأوا فلهم أجر واحد أعني: مجتهدي أهل السنة أهل العلم والإيهان والهدى كها صح بذلك الخبر عن رسول الله صَمَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ.

[ويزيد الأمر سوءاً أن يتعصب الداعية إلى الله للأحزاب المساة «إسلامية زورا» التي تجعل الولاء للحزب ورئيسه والبراء من كل مَن يُحذّر من الحزبية! فلا حزبية في الإسلام.. إنها اتباع للدليل ولا متبوع بحق إلا رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وبقية الناس نتبعهم إذا اتبعوا الدليل من الكتاب والسنة].

فالمقصود والهدف إخراج الناس من الظلمات إلى النور، وإرشادهم إلى الحق حتى يأخذوا به، وينجو من النار، وينجو من غضب الله، وإخراج



الكافر من ظلمة الكفر إلى النور والهدى، وإخراج الجاهل من ظلمة الجهل إلى نور العلم، والعاصي من ظلمة المعصية إلى نور الطاعة، هذا هو المقصود من الدعوة، كما قال جَلَّوَعَلا: ﴿ ٱللَّهُ وَلِي ۗ ٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخُرِجُهُم مِن النَّالُونِ وَاللَّهُ وَلِي ٱلنَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخُرِجُهُم مِن الظّلُمات إلى النَّور وَاللَّهُ وَلِي الله فرق وأحزاب] فالرسل بعثوا ليخرجوا الناس من الظلمات إلى النور، ودعاة الحق كذلك يقومون بالدعوة وينشطون لها؛ لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، ولانقاذهم من النار ومن طاعة الشيطان، ولإنقاذهم من طاعة الهوى إلى طاعة الله ورسوله.







س١: ما حكم التعصب للمذاهب؟ وكيف يحتاط منه؟

س٢: هل الإسلام أقرَّ التحزب؟ ولم؟

س٣: ما المقصود من الدعوة؟ وما الهدف منها؟

س٤: بهاذا يعرف الحق؟





- بيان الأخلاق والصفات التي ينبغي للدعاة أن يتخلقوا بها وأن يسيروا عليها.
  - الإخلاص.
  - العلم بها يدعو إليه.
    - أشرف العلوم.
  - الحلم والرفق في الدعوة إلى الله.
  - العمل بالعلم وبها يدعو الداعي إليه.
- الصبر على ما يلاقي الداعي في سبيل الدعوة إلى الله من المشاق.





ربيان الأخلاق والصفات التي ينبغي للدعاة أن حربيات الأخلاق والصفات التي ينبغي للدعاة أن حرب يتخلقوا بها وأن يسيروا عليها

أما أخلاق الدعاة وصفاتهم التي ينبغي أن يكونوا عليها، فقد أوضحها الله جَلَّوَعَلا في آيات كثيرة، في أماكن متعددة من كتابه الكريم وهذه الصفات هي ركيزة أساسية في منهج الدعوة إلى الله، ولن يكون الداعية إلى الله داعيا إليه إلا بها، فمن تمسك بهذه الصفات سلم له دينه من الشرك أو من البدع أو المعاصى كل بحسبها؛ منها:

## الإخلاص:

هو في اللغة: تخليص الشيء وتجريده من غيره؛ فالشيء يسمى خالصا إذا صفا عن شوبه وخلص عنه؛ ويسمى الفعل المصفَّى المخلص من الشوائب إخلاصا وفي الأول قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْغَلِم لَعِبْرَةً لَنُسُقِيكُم مِّمَّا فِي الْطُونِهِ وَمِنْ بَيْنِ فَرَثِ وَدَهِ لَبَنَا خَالِصا سَآبِغَا لِلشَّارِبِينَ السَعل: ١٦٠ فاللبن الخالص ما سلم وصفا من الدم والفرث ومن كل ما يشوبه ويكدر صفاءه، ومن الثاني قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ وَمَن اللهِ وَمِن اللهِ عَالَى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ وَمِن الثاني قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ





وفي الاصطلاح: تصفية ما يراد به ثواب الله وتجريده من كل شائبة تكدر صفاءه وخلوصه له سبحانه.

منزلته: الإخلاص هو أساس النجاح والظفر بالمطلوب في الدنيا والآخرة، فهو للعمل بمنزلة الأساس للبنيان، وبمنزلة الروح للجسد، فكها أنه لا يستقر البناء ولا يتمكّن من الانتفاع منه إلا بتقوية أساسه وتعاهده من أن يعتريه خلل فكذلك العمل بدون الإخلاص، وكها أن حياة البدن بالروح فحياة العمل وتحصيل ثمراته بمصاحبته وملازمته للإخلاص، وقد أوضح ذلك الله في كتابه العزيز فقال: ﴿ أَفَمَنُ أَسَّسَ بُنْيَنَهُ وَ عَلَى تَقُوى فَي الله وَ عَلَى الله وَ عَلَى الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ عَلَى الله وَ الله وَ الله وَ عَلَى الله الله وَ عَلَى الله وَ عَلَى الله الكفار التي عملوها عارية من توحيد الله وإخلاص العمل له المُحَانَة وَقَدِمُنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنَ عَمِلُ فَعَالَ عَمِلُ فَعَالَ عَمِلُ فَعَمَلَ فَعَلَى الفرقان الله عَلَى الفرقان الله عَلَى الفرقان الله عَمَلُواْ مِنَ عَمِلُ فَعَالَ عَمِلُ فَعَمَلَ فَعَالَ عَمِلُواْ عَنْ الفرقان الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الفرقان الله الفرقان الله الفرقان الله الفرقان الله عَلَى الله الفرقان الهوان الله الفرقان الله الله الفرقان الفرقان الله الله الفرقان الهوان الهوان الهوان

والإخلاص أحد الركنين العظيمين اللذين انبنى عليهما دين الإسلام وهما:

- إخلاص العمل لله وحده.
- وتجريد المتابعة للرسول الله صَاَّلُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَاَّمَ.



ولهذا قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿ لِيَبَلُوَكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ اللك: ٢]، قال: «أخلصه وأصوبُه»، قيل: «يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل، وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل، وإذا كان حوابا ولم يكن خالصا لم يقبل.

فالخالص: ما كان لله، والصواب: ما كان على السنة».

وقال شارح الطحاوية: «توحيدان لا نجاة للعبد من عذاب الله إلا بها توحيد المُرْسِلِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وتوحيد متابعة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيوحده صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالتحكيم والتسليم والانقياد والإذعان، كما يوحد المُرْسِلُ بالعبادة والخضوع والذل والإنابة والتوكل».

عله: ومحل الإخلاص القلب، فهو حصنه الذي يقطن فيه، فمتى كان خرابا صالحا عامرا بسكناه وَحده تبع ذلك صلاح الجوارح، ومتى كان خرابا سكن فيه الرياء وملاحظة الناس وكسب ودهم وتحصيل ثنائهم والطمع فيها عندهم، ويتبع ذلك سعيُّ الجوارح لتحصيل هذه الأغراض الدنية، وليس أدل على ذلك وأوضح بيانا من قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلاَ وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً: إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، أَلاً وَهِيَ القَلْبُ " وقد أوضح مِيانا من قوله مَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَلاَ وَإِنَّ فِي الجَسَدِ وَهِيَ القَلْبُ " وقد أوضح مَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذا المعنى وبيَّن تبعية الجوارح لما يقومُ بالقلب بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذا المعنى وبيَّن تبعية الجوارح لما يقومُ بالقلب بقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الأَعْمَالُ بِالنَّيَّةِ، وَإِنَّمَا لاِمْرِيَّ مَا نَوَى،

(١) صحيح البخاري برقم (٥٢).





فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، فَهِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى الله وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» (١٠.

والإخلاص مطلوب في الصلة والزكاة والصيام والجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفي كل ما شرعه الله من قول أو فعل، فيقوم الإنسان بتأدية ما شرع له، والباعث له عليه امتثال أمر الله خوفاً من عقابه، وطمعاً فيها لديه من الأجر والثواب.

والإخلاص مطلوب أيضا فيها يلتزمه الإنسان من الأعمال فهو مطلوب من العامل، ومن المستشار والمؤتمن والموظف، ومن المعلم والمتعلم، وقد بين النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ ما يترتب على طلب العلم والإخلاص فيه من النتائج الحميدة، وما يترتب على فقده من العواقب الوخيمة بقوله الحميدة، وما يترتب على فقده من العواقب الوخيمة بقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: "مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَهِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الْبُنَّةِ اللهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الْبُنَّةِ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَمٌ قال: "إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى - يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ رَجُلٌ اسْتُشْهِد، والمَّنَ فِيهَ عَلَيْهِ رَجُلٌ اسْتُشْهِد، واللهُ يَقَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى فَأَتِي بِهِ فَعَرَّفَهُ فِعَرَفَهُا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى السَّتُشْهِدُتُ، قَالَ: كَذَبْت، وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ لِأَنْ يُقَالَ: جَرِيءٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ الْعِيْمَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُهُ أَوْلَ النَّاسِ عَنَّ أَلْقِيَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُهُ مَا أُمِر بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقِيَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَهُ أَمِلُمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَهُ أَمِر بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقِي فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُهُ أَمِر بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقِيَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَهُ أَلُومَ وَلَهُ اللَّهُ الْكُولُ وَلَا النَّهُ الْعَلْمَ، وَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَةُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَّمَ الْعِلْمَ، وَعَلَّمُ الْعِلْمَ، وَعَلَى النَّوْمَ الْعَلْمَ الْعِلْمَ، وَعَلَى الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعِلْمَ الْعَلْمَ الْعِلْمَ الْعُلْمَ الْعِلْمَ الْعَلْمِ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعِلْمَ الْعَلْمَ الْعَلَى الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعِلْمَ الْعِلْمَ الْعَلْمَ الْعَلَى اللّهُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعِلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعِلْم

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٥٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٦٩٩).



وَقَرَأُ الْقُرْآنَ، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّ فَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَهَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: تَعَلَّمْتُ الْعِلْمَ الْعُرْآنَ، قَالَ: كَذَبْتَ، وَلَكِنَّكَ تَعَلَّمْتَ الْعِلْمَ الْعُلْمَ الْعُلْمَ، وَعَلَّمْتُهُ وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ: هُوَ قَارِئٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ لِيُقَالَ: هُوَ قَارِئٌ، فَقَدْ قِيلَ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجُهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ» (١٠ الحديث.

ويروى أنَّ معاويةَ رَضَّالِلَهُ عَنْهُ لما بلغه هذا الحديث بكى حتى أغمي عليه، فلما أفاق قال: صدق الله ورسوله قال الله: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُونِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴾ [مود:١٠].

ويقول ابن مسعود رَضَيَلِتُهُ عَنْهُ: «لَا تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ لِثَلَاثٍ لِتُمَارُوا بِهِ السُّفَهَاءَ، وَتَجُادِلُوا بِهِ الْعُلَمَاءَ، وَلِتَصْرِفُوا بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْكُمْ، وَابْتَغُوا بِقَوْ لِكُمْ مَا عِنْدَ الله، فَإِنَّهُ يَدُومُ وَيَبْقَى وَيَنْفَدُ مَا سِوَاهُ » (")

## الحثُّ على الإخلاصِ وبيانُ فضله:

ولَّا كان الإخلاصُ بهذه المنزلة التي تقدم وصفها جاء الشرعُ المطهّرُ في الحثّ عليه والترغيب فيه وبيان فضله في آيات كثيرة وأحاديث عديدة، نذكر بعضها على سبيل التمثيل فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِعُضْها عَلَى سبيل التمثيل فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِاللّحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللّهَ مُخْلِصَا لّهُ ٱلدّينَ ﴾ النمو: ١٦، وقوله: ﴿ وَمَا أُمُرُوّا لَا لَيْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدّينَ حُنَفَاءً ﴾ السيد: ١٥، وقوله: ﴿ إِلّا لِيكَعُبُدُوا ٱللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدّينَ حُنَفَاءً ﴾ السيد: ١٥، وقوله: ﴿ إِلّا

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۱۵۱۳)

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن ابن ماجه للألباني (١/ ٣٣١)



ٱلنَّذِينَ تَابُواْ وَأَصَلَحُواْ وَاعْتَصَمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَنِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ النساء: مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ النساء: اللّه اللّه وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَامَينَ اللّهَ اللّهَ وَقُوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَامَلِينَ الْعَامَلِي اللّهِ رَبِّ الْعَامَلُ عَمَلًا لَا شَرِيكَ لَهُ وَ ﴿ وَقُولُه: ﴿ فَمُ اللّهَ عَلَا عَمَلًا عَمَلًا مَمَلًا مَمَلًا مَمَلًا مَمَلًا اللّهَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

ومن الأحاديث الصحيحة الواردة في ذلك عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُوله لأصحابه في غزوة تبوك: «إِنَّ بِالمَدِينَةِ لَرِجَالًا مَا سِرْتُمْ مَسِيرًا، وَلَا قَطَعْتُمْ وَادِيًا، إِلَّا كَانُوا مَعَكُمْ، حَبَسَهُمُ المَرضُ» (() وفي رواية: «إلَّا شَرِكُوكُمْ فَادِيًا، إلَّا كَانُوا مَعَكُمْ، حَبَسَهُمُ المَرضُ» (() وفي رواية: «إلَّا شَرِكُوكُمْ في الْأَجْرِ» (() متفق عليه واللفظ لمسلم ومنها قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لسعد بن أبي وقاص: «إنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ نَفَقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجْهَ الله إلَّا أُجِرْتَ، حَتَّى مَا تَجْعَلُ فِي فِي الْمُرَأَتِكَ» (() متفق عليه.

ومنها قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ، وَلَا إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وأَعَمَا لِكُم» (''، ومنها قولُه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۱۵۱۸)

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم برقم (۱۵۱۸)

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٨٠)، صحيح مسلم برقم (١٢٥١)

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (١٩٨٦)



الحديث المتفق عليه: «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ الله هِيَ العُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيلِ الله» (() جوابا لمن سأله عن رجل يقاتل شجاعة ويقاتل الحمية ويقاتل رياء أيّ ذلك في سبيل الله، وقد أشار النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى ما يكتسبه الإنسان في الدنيا بسبب الإخلاص إلى جانب ما أعده الله له في الآخرة من مثوبة بها ذكره صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من قصة الثلاثة الذين آووا إلى غار للمبيت فيه فانحدرت صخرة وسدَّت عليهم بابَ الغارِ ففرَّج الله عنهم ذلك بسبب إخلاصهم الأعمال الصالحة له سُبْحانهُ وَتَعَالى.

## ما يضاد الإخلاص وبم تحصل السلامة منه:

وكما أَنَّ الإخلاص تصفيةُ الشيء مما يشوبه فإذا لم تحصل تصفيته انتفى الإخلاص.

إذا قام الإنسانُ بعمل محمود، والباعث له عليه ابتغاء وجه الله سمّي عمله إخلاصاً؛ فإذا فقد ذلك الباعث على العمل، أو وجد ولكنه مشوب بباعثٍ آخر كالرياء انتفت التسمية، فإخلاصُ العمل لله وحده ينافيه، ويقابله أن يحلّ في القلب قصدُ المخلوقين التهاساً لحمدهم وثنائهم وطمعاً فيها عندهم، ولما كان ذلك ينافي الإخلاص جاءت الشريعة الإسلامية بذم الرياء ومقت المرائين فقد قال سبحانه: ﴿فَوَيَـٰ لُ لِلْمُصَلِينَ ۚ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ۚ اللَّذِينَ هُمْ مَن النَّهُونَ النَّهُونَ الْمَاعُونَ اللَّهُ الْمُصَلِينَ وَ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٠)، صحيح مسلم برقم (١٥١٣)





[الماعون: ١٤]. وأخبر أن الرياء من صفات المنافقين فقال: ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الْسَاءِ: ١١٤]، وروى مسلم عن أبي هريرة رَضِيَالِكُ عَنْهُ الصَّمَلُوةِ قَامُواْ كُسَالَكِ ﴿ النساء: ١١٤]، وروى مسلم عن أبي هريرة رَضِيَالِكُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: قال الله تعالى: «أَنَا أَغْنَى الشُّر كَاءِ عَنِ الشِّر كِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ »(١).

ومَنِ ابتلاه الله بهذا الداء العضال فعليه أن يسعى في تحصيل الأدوية النافعة التي تستأصله وتقضي عليه، ومن أبرزها شيئان:

أحدهما: أن يزهد فيما ينتظر من الناس من الثناء والعطاء.

والثاني: أن يحمل نفسه على إخفاء الأعمال.

وقد أوضح الأولَ منها ابنُ القيِّمِ في الفوائد فقال: «لَا يَجْتَمع الْإِخْلَاصُ فِي الْقلب ومحبة المُدْح وَالشَنَاءُ والطمعُ فِيهَا عِنْد النَّاسِ إِلَّا كَمَا يَجْتَمع الْمَاء وَالنَّار والضب والحوت فَإِذا حدثتك نَفسك بِطلَب الْإِخْلَاص فَأقبل على اللَه وَالنَّاء فازهد فيهما على الطمع أولا فاذبحه بسكين الْيَأْس، وَأَقْبل على المَدْح وَالثَنَاء فازهد فيهما زهد عشّاق الدُّنيًا فِي الْآخِرَة، فَإِذا استقام لَك ذبح الطمع والزهدِ فِي النَّنَاء والمدح سَهُلَ عَلَيْك الْإِخْلَاصُ، فَإِنْ قلتَ: وَمَا الَّذِي يسهّل عَليّ ذبحَ الطمع والزهد فِي الثَناء والزهد فِي الثَناء والمدح؟ قلت: أما ذبح الطمع فيسهله عَليْك علمك يَقِينا وَالزهد فِي الثَنَاء والمدح؟ قلت: أما ذبح الطمع فيسهله عَليْك علمك يَقِينا وَلا مَن شَيْء يطمع فِيهِ إِلَّا وبيد الله وَحده خزائنه لَا يملكهَا غَيره وَلَا وَيُو تَم النَّذِي العَبْد مِنْهَا شَيْئا سواهُ وَأَما الزهد فِي الثَنَاء والمدح فيسهله عَلَيْك علمك يُؤْتى العَبْد مِنْهَا شَيْئا سواهُ وَأَما الزهد فِي الثَنَاء والمدح فيسهله عَلَيْك علمك

(۱) صحيح مسلم (۲۲۸۹)



أَنه لَيْسَ أَحدٌ ينفع مدحه ويزين، ويَضر ذمُّه ويَشين إِلَّا الله وَحده، كَمَا قَالَ وَلَا الله وَحده، كَمَا قَالَ وَلِكَ اللهِ. ذَلِكَ الْأَعرَابِيُّ للنَّبِي إِنَّ مدحي زينٌ وذمي شَيْن؛ فَقَالَ: ذَلِكَ الله.

فازهد في مدح مَن لَا يزينك مدحه، وَفِي ذمّ من لَا يشينك ذمّه، وارغب فِي مدح من كل الزين فِي مدحه وكل الشين فِي ذمه وَلنْ يُقدر على ذَلِك إِلَّا بِالصبر وَالْيَقِين فَمَتَى فقدت الصَّبْر وَالْيَقِين كنت كمن أَرَادَ السّفرَ فِي الْبَحْر فِي عليه فَل الله على الله ع

وقد أشار النبي صَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ إلى إخفاء العبادة ابتعاداً عن الرياء بقوله صَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، «وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيًا، فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (").

فالحاصل أن العمل مذموم إذا كان الباعث عليه التهاس حمد الناس وثنائهم، والطمع فيها عندهم، أما إذا عمل الإنسان العمل خالصا لله ثم ألقى الله له الثناء الحسن في قلوب المؤمنين بسبب ذلك العمل فارتاح لذلك

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن القيم (ص: ١٤٩)

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم (۷۱۵)





واستبشر به لم يضره، ولم ينقص من أجره، بدليل أنّ النبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ لما سئل عن الرجل يعمل العمل محبةً لله، فيحمده الناس عليه قال: «تلك عاجل بشرى المؤمن» رواه مسلم عن أبي ذر رَضِيَ لِيَنْهُ عَنْهُ.

فعليك أَنْ تخلص لله، هذا أهم الأخلاق، وأعظم الصفات أن تكون في دعوتك تريد وجه الله والدار الآخرة.









س١: عرف الإخلاص لغة واصطلاحا؟

س٢: تحدث بإيجاز عن منزلة الإخلاص.

س٣: ما محل الإخلاص وتوابعه؟

س٤: تحدث عن فضل الإخلاص بإيجاز.

س٥: ما الذي يضاد الإخلاص؟ وكيف الخلاص منه؟







عليك أيها الداعية إلى الله أَنْ تكون على بينة في دعوتك أي: على علم لا تكن جاهلا بها تدعو إليه: ﴿ قُلُ هَاذِهِ عَلَى سَبِيلِي ٓ أَدْعُوۤ ا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾.

فلا بد من العلم، فالعلم فريضة، فإياك أنْ تدعو على جهالة، وإيّاك أن تتكلم فيها لا تعلم، فالجاهلُ يَهدم ولا يبني، ويفسد ولا يصلح، وإياك أنْ تقول على الله بغير علم، لا تدعو إلى شيء إلا بعد العلم به، والبصيرة بها قاله الله ورسوله، فلا بد من بصيرة وهي العلم، فعلى طالب العلم وعلى الداعية أن يتبصر فيها يدعو إليه، وأن ينظر فيها يدعو إليه ودليله، فإن ظهر له الحق وعرفه دعا إلى ذلك، سواء كان ذلك فعلا أو تركا، فيدعو إلى الفعل إذا كان طاعة لله ورسوله، ويدعو إلى ترك ما نهى الله عنه ورسوله على بينة وبصيرة، لأنّ للعلم شرفاً وفضلاً عظيماً عند الله.







وبها أنَّ للعلم شرفاً، ولحملته شرفاً بشرف العلم! كان علينا لزاما أنْ نعرف أشرف هذه العلوم وأجلها.. إِذْ أنَّ العلمَ درجاتُ ومراتبٌ، وهذا مما يجعل بقية الركائز تنبني عليه، فنبدأ بالأولويات في الدعوة إلى الله من قول وعمل.. ووضع الشيء في مكانه وهو ما يعرف بالحكمة في الدعوة إلى الله. فها أشرف هذه العلوم؟

والجواب أنَّ علمَ التوحيد أشرفُ العلوم وأفضلُها، وأرفعها مكانة وأجلها؛ إذ شرف العلم بشرف المعلوم، ولا أشرف من توحيد الله تعالى ومعرفة ما يجب له من الأسهاء الحسنى والصفات العلى، وإدراك حقوقه تعالى على عباده، والالتزام بذلك علماً وعملاً، فإن العبد كلما كان بهذا أعرف وله أثبع كان إلى ربه أقرب، وبهذا تنال النجاة والفلاح والسعادة في الدنيا والآخرة.

ودل على وجوب علم التوحيد، خاصة قوله لنبيه صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ و لَا إِلَاهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١١].

فَأَمَرَه جَلَّ ثناؤُه بعلم وحدانيته تعالى، وذلك منزلة فوق التوحيد باللسان، ولا شك أنه قبل نزول هذه الآية، كان عالمًا أنه لا إله إلا الله، فدل





على أنه أمر باستدامة العلم والثبات عليه، وذلك بالتفكر في آياته الدالة عليه، وإحضارها بالبال.

وقد يجوز أن يعبر عن معنى هذه الآية بأن يقال بتقدير قوله تعالى ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ و لَا إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾، فكن عالمًا أنه لا إله إلا الله.

وهذه الكلمة تصلح لابتداء العلم ولا ستدامته فانصرف الأمربها للنبي صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ للابتداء به، ولغيره إلى ما يليق بحاله والله أعلم.

وفي هذا الباب عن النبي صَلَّاتَتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخبار منها ما جاء أنه قال: «طَلَبُ الْعِلْم فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِم» (١) وهذا نصُّ جليٌّ لا يحتاج إلى الكشف عن وجه دلالته.

وأولى ما يتنافس به المتنافسون، وأحرى ما يتسابق في حلبة سباقه المتسابقون ما كان بسعادة العبد في معاشه ومعاده كفيلا، وعلى طريق هذه السعادة دليلا، وذلك العلم النافع والعمل الصالح اللذان لا سعادة للعبد إلا بهما ولا نجاة له إلا بالتعلق بسببهما؛ فمن رزقهما فقد فاز وغَنِمَ، ومن حرمهما فالخير كله خُرِمَ، وهما مورد انقسام العبادِ إلى مرحوم ومحروم، وبهما يتميز البر من الفاجر والتقي من الغوي والظالم من المظلوم، ولما كان العلم للعمل قرينا وشافعا، وشرفه لشرف معلومه تابعا؛ كان أشرف العلوم على الإطلاق علمَ التوحيد، وأنفعها علم أحكام أفعال العبيد، ولا سبيل إلى

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه (١/ ٨١)، صحيح الجامع الصغير وزيادته (٢/ ٧٢٧)

منع

اقتباس هذين النورين وتلقي هذين العلمين إلا مِنْ مشكاةِ مَنْ قامتْ الأدلةُ القاطعة على عصمته، وصرحتِ الكتب السهاوية بوجوب طاعته ومتابعته، وهو الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الهوى إنْ هو إلا وحي يوحى.

فصاحب المنهج القويم والداعي إلى سبيل ربه بحق هو من يُقدِّمُ علمَ التوحيد على سائر العلوم، إِذْ أَنَّ ما بعده من العلوم تابعة له إن صلح توحيده صلحت سائر أعماله.. وإنْ فسد سائر عمله؛ لذلك خلقنا الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجَنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ الداريات: ١٥].

أي: يفردونه بالعبادة ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الاندام].

ولعل البعض يقول أن العلم إنها هو وسيلة لغاية فقط!

فيقال: ليس العلم كله وسيلة مرادة لغيرها، فإن العلمَ بالله وأسمائه وصفاته هو أشرف العلوم على الإطلاق، وهو مطلوب لنفسه مراد لذاته، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُ لَلَّهَ يَتَنَزَّلُ اللَّهُ تَعَالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُ لَنَّ يَتَنَزَّلُ اللَّهُ تَعَالَى: اللَّهُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا ﴾ [الطلاق: ١٢].

فقد أخبر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أنه خلق السمواتِ والأرضَ ونَزَّلَ الأمرَ بينهن لِيُعْلِمَ عباده أنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، فهذا العلم هو غاية الخلق المطلوبة، قال تعالى: ﴿ فَأَكْلُمْ أَنَّهُ وَ لَا إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾، فالعلم



بوحدانيته تعالى وأنه لا إله الا هو مطلوب لذاته وإن كان لا يُكتفى به وحده بل لا بد معه من عبادته وحده لا شريك له، فهما أمران مطلوبان لأنفسها، أن يعرف الرب تعالى بأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه، وأن يُعبد بموجبها ومقتضاها، فكما أن عبادته مطلوبة مرادة لذاتها فكذلك العلم به ومعرفته وأيضا فإن العلم من أفضل أنواع العبادات كما تقدم تقريره فهو متضمن للغاية والوسيلة.

وبذلك أيها الطالب تعرف ضلال مَنْ ضَلَّ ومخالفة مَنْ خَالف أوامر ربه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى من يُقدَّمُ على توحيد الله أموراً هي من الشرك بالله كعبادة القبور وأضرحة الأولياء والنذر لهم والذبح عندهم، وطلب استجابة الدعاء منهم والطواف عليهم والخشية منهم وغيرها.

وتعرف ضلال مَنْ قَدَّم أمورَ السياسة والحكم والإمارة على دعوة الناس للتوحيد وتعليمهم إياه.

والله الهادي إلى سواء السبيل.







س ١: ما أول علم أمرنا الله بتعلمه؟ وما دليلك؟ س ٢: ما أشرف العلوم على الإطلاق؟









وفي الحديث الصحيح يقول النبي صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اللهُمَّ، مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ عَلَيْهِ، وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِمِهُ، فَارْفُقْ بِهِ» (۱).

وقال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ، وَلَا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ» (").

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (١٤٥٨)

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٠٠٤)

منهج الأنبي

فالله جَلَّوَعَلا أمر العباد بالدعوة إلى الله وأرشدهم إلى الطريقة الحكيمة، وهي الدعوة إلى الله بالحكمة يعني بالعلم: قال الله، قال رسوله، وبالموعظة الحسنة وجدالهم بالتي هي أحسن، عند الشّبهة يحصل الجدال بالتي هي أحسن والأسلوب الحسن حتى تزول الشّبهة.

... إنها تكون الدعوة بالأسلوب الحسن: قال الله، قال رسوله، بالتّذكير والوعظ والتّرغيب والتّرهيب، هكذا الدعوة إلى الله، كها كان النّبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَاصحابه في مكّة المكرمة؛ قبل أَنْ يكونَ لهم سلطانٌ، لم يدعوا الناس بالسّلاح، بل بالآيات القرآنية والكلام الطيّب والأسلوب الحسن؛ لأنّ هذا أقرب إلى الصّلاح وأقرب إلى قبول الحق، أما الدعوة بالشدة والغلظة أو بالاغتيالات أو بالقتل أو بالضرب فليس هذا من سنة النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ ولا من سنة أصحابه، لكنْ لمّا ولاه الله المدينة وانتقل إليها مهاجرا كان السّلطان له في المدينة؛ وشرع الله الجهاد وإقامة الحدود، جاهد عليها أمر الله بذلك.

فالدّعاة إلى الله عليهم أنْ يدعوا إلى الله بالأسلوب الحسن: بالآيات القرآنية والأحاديث النّبوية، وإذ لم تُجدِ الدعوة رفعوا الأمر للسّلطان ونصحوا للسّلطان حتى ينفّذ، -فالسّلطان هو الذي ينفّذ-، يرفعون الأمر إليه؛ حتى يحصل التّعاون بين العلماء وبين الرؤساء والملوك والأمراء؛ فالدّعاة يرفعون الأمر إليهم في الأشياء التي تحتاج إلى فعل: إلى سجن، إلى





قتل، إلى إقامة حدّ، وينصحون ولاة الأمور، ويوجّهونهم إلى الخير بالأسلوب الحسن والكلام الطيّب، ولهذا قال جَلَوْعَلا: ﴿ وَلَا تَجُدِلُواْ أَهْلَ بَالْسَعِيونِ اللّهِ اللّهِ عَلَى السَعِيونِ اللّه اللّهِ عَلَى اللّه عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى وليّ الأمر أن يعامله بها فلو ظلم أحد من أهل الكتاب أو غيرهم فعلى وليّ الأمر أن يعامله بها يستحق، أما الدّعاة إلى الله فعليهم بالرّفق والحكمة لقول النبي صَالِللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّهُ الله الله عَلَيْهُ مَنْ شَيْءٍ إِلّا شَانَهُ الله ويقول النبي عَلَاللّهُ عَلَيْهُ مَنْ شَيْءٍ إِلّا شَانَهُ الله ويقول عليهم أن يُعِظوا الناس عَلَيْهِ الله عليهم أن يَعِظوا الناس ويذكّروهم بالكتاب والأحاديث ومن كان عنده شبهة يجادلونه بالتي هي أحسن: الآية معناها كذا، الحديث معناه كذا، قال الله كذا، قال رسوله كذا، حتى تزول الشّبهة وحتى يظهر الحق.

فعليك يا عبد الله، أن ترفق في دعوتك، ولا تشق على الناس، ولا تنفرهم من الدين، ولا تنفرهم بغلظتك ولا بجهلك، ولا بأسلوبك العنيف المؤذي الضار، عليك أن تكون حليها صبورا، سلس القيادة، لين الكلام، طيب الكلام؛ حتى تؤثر في قلب أخيك، وحتى تؤثر في قلب المدعو، وحتى يأنس لدعوتك ويلين لها، ويتأثر بها، ويثني عليك بها، ويشكرك عليها، أما العنف فهو منفر لا مقرب، ومفرق لا جامع.

(۱) صحيح مسلم برقم (۲۰۰۳)



V1

هذا من الأخلاق الفاضلة، أن يدعو لهم بالهداية ويقول للمدعو: هداك الله، وفقك الله لقبول الحق، أعانك الله على قبول الحق، تدعوه وترشده وتصبر على الأذى، ومع ذلك تدعو له بالهداية، قال النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ لما قيل عن دوس إنهم عصوا، قال: «اللهمَّ اهْدِ دَوْسًا وَأْتِ بهمْ» · ن تدعو له بالهداية والتوفيق لقبول الحق، وتصبر وتصابر في ذلك، ولا تقنط ولا تيأس، ولا تقل إلا خيرا، لا تعنف ولا تقل كلاما سيئا ينفر من الحق، ولكن من ظلم وتعدى له شأن آخر، كما قال الله جَلَّوَعَلا: ﴿ وَلَا تُجَايِدُلُوٓا اللَّهِ جَلَّوَعَلا: ﴿ وَلَا تُجَايِدُلُوٓا الْهَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ السنعبوت: ١٠] فالظالم الذي يقابل الدعوة بالشر والعناد والأذي له حكم آخر، في الإمكان تأديبه على ذلك بالسجن أو غيره، ويكون تأديبه على ذلك على حسب مراتب الظلم، لكن ما دام كافا عن الأذى فعليك أن تصبر عليه، وتحتسب، وتجادله بالتي هي أحسن، وتصفح عما يتعلق بشخصك من بعض الأذي، كما صبر الرسل وأتباعهم بإحسان.



(١) صحيح البخاري برقم (٢٩٣٧)







س ١: في ضوء دراستك السابقة تكلم بإيجاز عن الرفق في الدعوة؟ ولمن تكون؟

س7: هل القتل بغير وجه حق والاغتيالات منهج صحيح؟ ولم؟ س٣: ما أول العلوم التي يجب أن تُقدم في الدعوة إلى الله؟ س٤: بهاذا يسعد العبد وينجو في الداريين؟







من منهج الدعوة في الأخلاق والأوصاف التي ينبغي بل يجب أن يكون عليها الداعية: العمل بدعوته، وأن يكون قدوة صالحة فيها يدعو إليه، ليس ممن يدعو إلى شيء ثم يتركه، أو ينهى عنه ثم يرتكبه، هذه حال الخاسرين، نعوذ بالله من ذلك.

أما المؤمنون الرابحون فهم دعاة الحق يعملون به وينشطون فيه ويسارعون إليه، ويبتعدون عما ينهون عنه، قال الله جَلَّوَعَلا: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ١]، ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٣]، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى موبخا اللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٣]، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى موبخا اللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٣]، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى موبخا اللهود على أمرهم الناس بالبر ونسيان أنفسهم: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنّاسَ بِٱلْبِرِ

وصح عن النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَنه قال: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيُلْقَى فِي النَّادِ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ، فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحِهَارُ بِالرَّحَى، فَيُلْقَى فِي النَّادِ، فَتَقُولُونَ: يَا فُلَانُ مَا لَكَ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ، وَتَنْهَى عَنِ النَّادِ، فَيَقُولُونَ: يَا فُلَانُ مَا لَكَ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ، وَتَنْهَى عَنِ النَّكَرِ؟ فَيَقُولُونَ: بَلَى، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلَا آتِيهِ، وَأَنْهَى عَنِ النَّكَرِ؟ فَيَقُولُ: بَلَى، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلَا آتِيهِ، وَأَنْهَى عَنِ





المُنْكَرِ وَآتِيهِ» (() هذه حال من دعا إلى الله وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر، ثم خالف قولُه فعلَه وفعلُه قولَه، نعوذ بالله من ذلك.

أن يعمل الداعية بها يدع إليه من العلم؛ حتى يكون قدوة حسنة تُصدِّق أفعالُه أقوالَه ولا يكون للمبطلين عليه حجَّة، قال الله تعالى عن نبيَّه شعيب عَيْدِالسَّكَمُ أَنَّه قال لقومه: ﴿ وَمَا أَرْيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنَهَاكُمْ عَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِلَى اللهِ عَنْهُ إِلَى اللهِ عَنْهُ إِلَى اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ إِلَى اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَاهُ عَنْهُ عَا عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنَا اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَا

وقال تعالى لنبيّه محمد صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَاتِي وَالْسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ اللّهِ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِيحًا ﴾ [الأنعام]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللّهِ وَعَمِلَ صَلِيحًا ﴾ [فصلت: ٣٣].

إن من أخطاء بعض الدعاة أنهم يظنون أنَّ للمدعوِّ أذناً تسمع، وليس له عينٌ تُبصر كذلك، لذا تجدهم يبالغون ويكثرون من النصائح دون أن يمتثلوها واقعاً في حياتهم، فإذا رأى المدعو ذلك الانفصام فيهم انقلب على عقبه، وفقد الثقة فيهم، لذلك ثبت عن كثير من سلفنا الصالح أنهم يمتثلون ما يقدمونه من النصح لغيرهم لله تعالى ولكي لا ينفر المدعو من دعوتهم الحقة وهذا ما يفسر نهى القرآن الكريم ووعيده لهذا الصنف من الدعاة.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم برقم (۲۲۹۰)



يقول الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ صَابِهُ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ [الصف: ٢٣].

واعلم يا طالب العلم الداعي على منهاج النبوة أن الْعِلْمَ شَجَرَةٌ وَالْعُمَلَ ثَمَرَةٌ، وَلَيْسَ يُعَدُّ عَالِمًا مَنْ لَمْ يَكُنْ بِعِلْمِهِ عَامِلًا، وَقِيلَ: الْعِلْمُ وَالِدُ وَالْعُمَلُ مَوْلُودُ، وَالْعِلْمُ مَعَ الْعَمَلِ، وَالرِّوَايَةُ مَعَ الدِّرَايَةِ فَلَا تَأْنَسْ بِالْعَمَلِ مَا وَالْعَمَلُ مَوْلُودُ، وَالْعِلْمِ مَا كُنْتَ مُقَصِّرًا فِي الْعَمَلِ وَلَكِنِ دُمْتَ مُسْتَوْحِشًا مِنَ الْعِلْمِ، وَلَا تَأْنَسْ بِالْعِلْمِ مَا كُنْتَ مُقَصِّرًا فِي الْعَمَلِ وَلَكِنِ اجْمَعْ بَيْنَهُمَا، وَإِنْ قَلَّ نَصِيبُكَ مِنْهُمَا، وَمَا شَيْءٌ أَضْعَفُ مِنْ عَالِمٍ تَرَكَ النَّاسُ عِلْمَهُ لِفَسَادِ طَرِيقَتِهِ، وَجَاهِلِ أَخَذَ النَّاسُ بِجَهْلِهِ لِنَظَرِهِمْ إِلَى عِبَادَتِهِ.

فَلَوْ لَا الْعَمَلُ لَمْ يُطْلَبْ عِلْمٌ وَلَوْ لَا الْعِلْمُ لَمْ يُطْلَبْ عَمَلْ ... فالْعَالِمِ أَشَدُّ عَذَابًا إِذَا تَرَكَ مَا عَلِمَ فَلَمْ يَعْمَلْ بِهِ،...: وَهَلْ أَدْرَكَ مِنَ السَّلَفِ المَاضِينَ الدَّرَجَاتِ الْعُلَى إِلَّا بِإِخْلَاصِ المُعْتَقَدِ، وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ قَالَ رَسُولُ الله الدَّرَجَاتِ الْعُلَى إِلَّا بِإِخْلَاصِ المُعْتَقَدِ، وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّاللهُ عَنْ عُمْرِهِ فِيهَا أَفْنَاهُ، صَلَّاللهُ عَنْ عُمْرِهِ فِيهَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ عَلْمِهِ فِيمَ فَعَلَ، وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ » (۱).

واعلمْ يا طالب العلم أن العملَ بالعلمِ هو ثمرةُ العلمِ؛ فمن علم ولم يعملُ فقد أشبه اليهودَ الذين مَثَّلهم الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ فِي القرآن بأقبح مثال كما قال الله تعالى: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَبِاةَ ثُمَّ لَرَ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ت شاكر برقم (٢٤١٦)، وصححه الألباني صحيح الترغيب والترهيب (١/ ١٦٢)



**=**( ∨₁ )

ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَازًا بِنُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمِ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ السِمدن.

ومن عمِل بلا علمٍ فقد أشبه النصارى الذين أخبر اللهُ أنهم ضالون وعن مطرٍ رَحِمَهُ اللهُ قال: (خيرُ العلمِ ما نفَع، وإنها ينفعُ اللهُ بالعلمِ من عَلِمَه ثُمَّ عمِل به، ولا ينفعُ به من علِمه ثم تركه).

وعن الحسنِ رَحَمُهُ اللّهُ قال: (تَعَلّموا ما شئتم أَنْ تعملوا، فلن يجازيكم اللهُ على العلم حتى تعملوا؛ فإن السفهاء همتُهم الرواية، وإن العلماء همتُهم الرعاية).

فالعلمُ يهتفُ بالعمل، فإن أجابه وإلا ارتحل.

يَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٢١].

وقال تعالى: ﴿وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَفْقَدُ صَغِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّلَهُمُ ٱلْمَلَآمِكَةُ طَيّبِينَ يَقُولُونَ سَلَمُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ السد: ٢٠١].

وقال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَالْتُحْرِيَنَةُ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَكَيْجُزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ النعل: ١٧].

والعالمُ سيسألُ عن عملِه بهذا العلمِ، قال تعالى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَسْعَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ العجرا.

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمُّةً وَاحِدَةً وَلَاكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَلَيْكُنُ عَمَّا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ [النعل: ١٦].

إن كثيرًا من المنتسبين للعلم الشرعيِّ يعتقدون أن النبيَّ صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعِث بالعلم فقط؛ فعلى مقدارِ الكمِّ الذي تُحصِّلُ من العلم يكونُ القربُ والبعدُ من منهاجِ النبيِّ صَالَللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ، وهذا الفهمُ يحتاجُ إلى تقويمٍ، فالنبيُّ صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ ، وهذا الفهمُ يحتاجُ إلى تقويمٍ، فالنبيُّ صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لم يبعث بالعلم فقط، بل هناك أشياءُ أخرى مع العلم لا يكملُ





الاقتداءُ بالنبيِّ صَاَّلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلا بتحصيلِها، قال اللهُ تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِي َ الْأَدِي أَرْسَلَ رَسُولِهُ و بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٣٣].

قال ابنُ حجرٍ رَحِمَهُ اللهُ: قَوْلُه عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «الْهُدَى». أَيْ: الدَّلاَلةُ الْمُوصِّلةُ إِلَى المَطْلُوبِ، و «الْعِلْم». المُرَادُ بِهِ مَعْرِفَةُ الْأَدِلَّةِ الشَّرْعِيَّةِ ".

### والعمل بالعلم أنواع ومراتب:

- منه ما ترکه کفر.
- ومنه ما تركه معصية.
- ومنه ما ترکه مکروه.
  - ومنه ما تركه مباح.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٧٩)

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٧٦/١

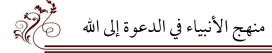
### و العلم ينقسم إلى أقسام:

منه ما يكون واجبا كالعلم بالتوحيد؛ بأن الله جَلَّوَعَلَا هو المستحق للعبادة وحده، إذا علمه العبد ولم يعمل بهذا العلم بأن أشرك بالله جَلَّوَعَلَا لم ينفعه علمه، فكان ترك العمل في حقه كفرا.

وقد يكون العلمُ معصية بأنْ عَلِمَ مثلا أن الخمر حرام شُرْبها، حرام بيعها، حرام شراؤها، حرام سقيها، حرام استسقاؤها، ونحو ذلك، وخالف العلم الذي عنده، عَلِمَ أنه حرام فخالف، فتكون مخالفته معصية، يعني ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب في هذه المسألة.

ومنه ما هو مكروه، إذا علم أن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، كان يصلي على هيئة، وصِفة معينة، فخالفه في سنة من السنن بعد عِلمه بها، ترك العمل بالعلم الذي عنده هذا مكروه؛ لأنه ترك العمل بسنة ليس بواجب، فيكون تركه مكروها، ويكون العمل بذلك مستحبا.

وقد يكون العمل بالعلم مباحا، وتركه مباح أيضا، بمثل المباحات، والعادات ونحو ذلك، كأن بلغنا من العلم أن النبي عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كان من هيئته في لباسه كذا وكذا، كانت مشيته على نحو ما، هذه الأمور الجبلية الطبيعية، فيها نتعلمه، مما لم نخاطب فيها بالاقتداء، إذا ترك العمل بها، كان تركه مباحا له؛ لأنه لم يخاطب المسلم أن يقتدي بمثل هذه الأمور بنحو سير النبى عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَامُ، بصوته، بالأمور الجبلية التي كان عليها





عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ، فيكون العملُ بذلك مباحاً، وقد يُؤجر عليه إذا نوى الاقتداء، فيكون ترك العمل أيضا مباحا.





س١: هل ينتفع العالم الذي لم يعمل بعلمه؟ ولم؟

س ٢: اذكر أدلة من الوحيين عن فضل العمل بالعلم.

س٣: العلم أنواع وأقسام بينها مع ذكر شيء من الأدلة.

س٤: اذكر أدلة في التحذير ممن لم يعمل بعلمه.







# الصبر على المشاق في سبيل الدعوة إلى الله

منهج الدعوة إلى الله في باب الصبر منهج عظيم، فميدان الداعية صدور الناس وهي متباينة ومختلفة كاختلاف صورهم وأشكالهم، ومن قام بدين الإسلام، ودعا الناس إليه، فقد تحمَّل أمراً عظيماً وقام مقام الرسل في الدعوة إلى الله، والداعي يحول بين الناس وبين شهواتهم وأهوائهم واعتقاداتهم الباطلة، وقد يؤذونه فعليه أن يصبر ويحتسب، قال الإمام مالك رَحَمَهُ اللهُ: «لا تغبطوا أحداً لم يصبه في هذا الأمر بلاء».

والصبر: ثبات القلب عند موارد الاضطراب، والدين كله يحتاج إلى صبر، وأصل هذه الكلمة هو: المنع والحبس فالصبر حبس النفس عن الجزع، واللسان عن التشكي، والجوارح عن لطم الخدود وشق الثياب ونحوها.

وأما حقيقته: فهو خُلُقٌ فاضلٌ يَمْنعُ مَنْ فَعَل ما لا يَحْسُنُ ولا يَجْمُلُ، وهو قوةٌ مِنْ قوى النَّفسِ التي بها صلاحُ شأنها، وقوامُ أمرها؛ قال شيخ الإسلام ابنُ تيمية رَحْمَهُ اللَّهُ: «فَلَا يُنَالُ الْمُدَى إلَّا بِالْعِلْمِ وَلَا يُنَالُ الرَّشَادُ إلَّا

بِالصَّبْرِ» (۱٬۰ وبالصبر واليقين اللذين هما أصل التوكل تُنال الإمامة في الدين، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمَهُ اللهُ: ( فَمَنْ أُعْطِيَ الصَّبْرَ وَالْيَقِينَ: جَعَلَهُ اللهُ إِمَامًا فِي الدِّينِ» (١٠)، فكن سائراً في الدعوة إلى دين الله وإن أوذيت فأذية الداعي إلى الخير من طبيعة البشر، قال الله لنبيه: ﴿ وَلَقَدَ كُذِّبَتَ رُسُلُ مِّن قَبَلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِّبُولْ وَأُوذُواْ حَتَّى أَتَاهُمُ نَصَرُنا ﴾ [الانعام: ٢٠].

والرسل أوذوا بالقول والفعل، قال الله: ﴿ وَلَقَدِ السَّهُ وَيَ بِرُسُلِ مِّن قَبَلِكَ فَحَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ عِيسَتَهْ نِ وُون ﴾ [الانسام:١٠]، بل إن منهم مَنْ تَعرَّض للقتل، قال سُبْحانهُ وَتَعَالى: ﴿ أَفَكُلَّمَا جَآءَكُمُ بِلُواْ بِمَا لَا تَهُوكِي أَنفُسُكُمُ السّتَكُبرَتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبتُمْ وَفَرِيقًا تَقتُلُونَ رَسُولُا بِمَا لَا تَهُوكِي أَنفُسُكُمُ السّتَكُبرَتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبتُمْ وَفَرِيقًا تَقتُلُونَ وَسُولُا بِمَا لَا تَهُوكِي أَنفُسُكُمُ السّتَكُبرَتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبتُمْ وَفَرِيقًا تَقتُلُونَ وَسُولُا بِمَا لَا تَهُوكِي أَنفُسُكُمُ السّتَكُبرَتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبتُمْ وَفَرِيقًا تَقتُلُونَ ﴾ [البقرة: ١١٧]، ومَنْ قام بها قام به الرسل ناله ما نالهم، قال سُبْحَانهُ وَتَعَالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُولًا شَيَطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِ يُوجِى ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُولًا شَيَطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِ يُوجِى بَعْضُهُمُ مَ إِلَى بَعْضِ نُخُرُفَ ٱلْقَولِ عُرُورًا ﴾ [الانسام: ١١١]، وبالصبر مع التقوى لا يضر كيد العدو قال تعالى: ﴿ وَإِن تَصَبِرُواْ وَتَتَقُواْ لَا يَضُرُّكُمُ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ [الاعمران: ١١٠]. كَيْدُمُ مَن يَا اللهُ مِن اللهُ مِن مُحِيطًا ﴾ [الاعمران: ١١٠].

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ٤٠)

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (٦/ ۲۱۵)





ولا مناص من ابتلاء الداعية إلى الله: «سأل رجل الشافعي فقال: يا أبا عبد الله أيها أفضل للرجل أن يمكّن أو يبتلى؟ فقال الشافعي: لا يمكّن حتى يبتلى، فإن الله ابتلى نوحاً، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمداً، صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، فلما صبروا مكّنهم فلا يظن أحدٌ أن يخلص من الألم البتة».

ومن اعتاد الصبر هابه عدوه، ومَنْ عزَّ عليه الصبر طمع فيه عدوه. فليوطن المسلم نفسه على الصبر، وليثق بالثواب من الله، فإنه من وثق بالثواب لم يضره مس الأذى، والمؤمن هِمَّتُهُ فعل المأمور وترك المحظور والصبر على المقدور، والإنسان إذا لم يصبر وقع فيها حرم الله عليه أو ترك ما أوجب الله عليه.

والصبر من أهم المهات لمن علم فعمل فدعا، فإن لم يصبر كان من الذين يستخفنهم الذين لا يوقنون ﴿ فَأُصِيرَ إِنَّ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ وَلَا يَستخفنهم الذين لا يُوقِنُونَ ﴾ [الروم: ٢٠]، وقد أمر الله الرسل بالتحلي بالصبر قال جَلَوَعَلا: ﴿ فَأُصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَنْ مِنَ الرّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَهُ الرسل بالغيظ والعفو عن الناس، لهُمْ الله المناب الفلاح الصبر على تعليم الآخرين، وبذل المجهود في الإخلاص لنفعهم، وكلها قويت الأذية قرب النصر.



قال عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «وَأَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ» (١٠) قال علي بن أبي طالب رَخِوَاللَّهُ عَنْهُ: «الصبر مطية لا تكبو والقناعة سيف لا ينبو».

وليس النصر مختصاً بأنْ يُنصرَ الإنسانُ في حياته ويرى أثر دعوته قد تحقق بل النصر يكون ولو بعد موته بأنْ يجعلَ الله في قلوب الخلق قبولاً لما دعا إليه، وأخذاً وتمسكاً به، والصابر ظافر بعزِّ الدنيا والآخرة لأنه نال من الله معيته قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [الأنهان: ١٦]، قال ابن القيم رَحَمُهُ ٱللَّهُ ﴿إِنَّمَا يَنْقُلُ الْمِيزَانُ بِاتِّبَاعِ الحُقِّ وَالصَّبْرِ عَلَيْهِ وَبَذْلِهِ إِذَا سُئِلَ، وَأَخْذِهِ إِذَا رَحَمُهُ ٱللَّهُ ﴿ وَالْمَالِينَ ﴾ والفلاح معلق بالصبر والتقوى، قال سُبْحانهُ وَتَعَالى: ﴿ يَا أَيُّهُا لَلْهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَلّهُ لَكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللل

وقد بشر الله الصابرين بثلاث: كُلُ منها خير مما عليه أهل الدنيا يتنافسون قال سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ وَلَذِينَ إِذَا أَصَبَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا بِلَيهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَلَا إِنَّ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن مَصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا بِلَيّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ وَلَا إِلَى اللهِ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ ولّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ط الرسالة برقم (٢٨٠٣)

<sup>(</sup>٢) اجتماع الجيوش الإسلامية (٢/ ٨٥)

٨٦

لا يحظى به إلا الصابرون قال: ﴿ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوۤاْ أَنَّهُمْ الْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوۤاْ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ [النومنون: ١١١].









س١: عرف الصبر لغةً واصطلاحاً.

س ٢: على ضوء دراستك لما سبق. ما معنى الصبر على الأذى في سبيل الدعوة؟

س٣: هل أوصى الله نبيه صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالصبر؟ اذكر دليلا على ذلك.

س ٤: ما جزاء الصابرين؟









ونختم بكلمات في الحث على لزوم هذا المنهج القويم وهي كلمات نيرات..

من بعض أئمة الإسلام.

## • قَالَ أَبُو الْعَالِيَةِ:

«تَعَلَّمُوا الْإِسْلَامَ؛ فَإِذَا تَعَلَّمْتُمُوهُ فَلَا تَرْغَبُوا عَنْهُ.

وَعَلَيْكُمْ بِالصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيم؛ فَإِنَّهُ الْإِسْلَامُ.

وَلَا تُحُرِّفُوا الصِّرَاطَ شِهَالًا وَلَا يَمِينًا.

وَعَلَيْكُمْ بِسُنَّةِ نَبِيِّكُمْ وَالَّذِي كَانَ عَلَيْهِا أَصْحَابُهُ...

وَإِيَّاكُمْ وَهَذِهِ الْأَهْوَاءَ الَّتِي تُلْقِي بَيْنَ النَّاسِ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ» (١)

## • قال الشَّافِعِيُّ:

مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ عَظُمَتْ قِيْمَتُهُ..

وَمَنْ تَكَلَّمَ فِي الفِقْهِ نَهَا قَدْرُهُ..

وَمَنْ كَتَبَ الْحَدِيْثَ قَوِيَتْ حُجَّتُهُ..

وَمَنْ نَظَرَ فِي اللُّغَةِ رَقَّ طَبْعُهُ..

(١) الشريعة للآجري دار الوطن(١/ ٣٠٠)





وَمَنْ نَظَرَ فِي الحِسَابِ جَزُلَ رَأَيُّهُ..

وَمَنْ لَمْ يَصُنْ نَفْسَهُ لَمْ يَنْفَعْهُ عِلْمُهُ.."(١)

• قال ابن حبان:

" إِنَّ في لزوم سُنَّتِه تمام السلامة وجِمَاع الكرامة..

لا تُطفأ سُرُجُها.. ولا تُدحض حُجَجُها..

مَنْ لَزِمَها عُصِمَ..ومن خالفها نَدِمَ..

إذ هي الحصن الحصين والركن الركين الذي بان فضله..ومَتُنَ حبله..

من تمسك به ساد.. ومن رام خلافه باد..

فالمتعلقون به أهل السعادة في الآجل..

والمغبوطون بين الأنام في العاجل "٢٠)

وهذه أيها التلميذ ثمرة الكتاب الذي بين يديك فاظفر به وشد عليه بنواجذك ففيه الفوز في الدارين.



<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء(١٠/٢٤)

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن حبان (الإحسان) (١/ ٨٦).





- تفسیر ابن کثیر.
- تفسير السعدي.
- صحيح البخاري.
  - صحيح مسلم.
- مسند الإمام أحمد.
  - سنن أبي داود.
  - سنن الترمذي.
  - سنن النسائي.
  - سنن ابن ماجه.
- موطأ مالك رواية الليثي.
- المستدرك على الصحيحين للحاكم.
  - الشريعة للآجري.
    - الأدب المفرد.
  - سلسلة الأحاديث الصحيحة.
    - سير أعلام النبلاء.



- البداية والنهاية.
- الاعتصام للشاطبي.
- البدع والنهي عنها لابن وضاح.
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائي.



# المحتويات

| ١١  | مفردات الوحدة الأولى                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ١٣  | الحكمة من خلق الخلق                                                   |
| ۲۱  | بيان حكم الدعوة إلى الله                                              |
| ۲۷  | فضل الدعوة إلى الله                                                   |
| ٣٢  | كيفية أداء الدعوة وأساليبها                                           |
| ٣٧  | بيان الأمر الذي يُدعى إليه                                            |
| ٤٥  | حال منهج الدعاة إلى الله                                              |
| ٤٩  | مفردات الوحدة الثانية                                                 |
| ٥١  | بيان الأخلاق والصفات التي ينبغي للدعاة أن يتخلقوا بها وأن يسيروا عليه |
|     | العلم بما يدعو إليه الداعية                                           |
| ٦٣  | أشرف العلوم                                                           |
| ٦٨  | الحِلْمُ والرفق في الدعوة إلى الله جَلَّ وَعَلا                       |
| ٧٣  | العمل بالعلم الذي يدعو إليه الداعي                                    |
| ۸۲  | الصبر على المشاق في سبيل الدعوة إلى الله                              |
| ۸٩  | الخاتمة                                                               |
| ٩١  | المصادر والمراجع                                                      |
| ۸.* |                                                                       |

MINISTRY OF EDUCATION



المنكومة اللستة بالمؤقتة

LIBYAN INTERIM GOVERNMENT

GENERAL CENTER FOR EDUCATION CURRICULUM AND RESEARCH STUDIES

السيد المحترم رئيس مجلس الإدارة بالعينة العامة للأوقاف والشؤون الإسلامية

بداية لكم ولكل العاملين معكم أصدق التحايا سائلين العلي القدير لنا ولكم التوفيق و السداد لخدمة البلاد والعباد.

بالإشارة إلى كتابكم رقم 1439/10/20 هجري - الموافق 2018/07/04 ميلادي بشأن اعتماد المناهج التي تدرس بالمعاهد الدينية التابعة للحكومة الليبية المؤقتة من قبل المركز العام للمناهج التعليمية والبحوث التربوية وبناء على تأشيرة السيد وكيل وزارة التعليم بالإجراء، وإلى كتابنا رقم 2018.5.239 المؤرخ في 2018/08/28 ميلادي الموجه للسيد وكيل وزارة التعليم بشأن مخاطبتكم لمعالجة الملاحظات الواردة في خلاصة عمل اللجنة المكلفة بالمراجعة، وعلى كتاب السيد مدير الإدارة العامة للمعاهد الدينية رقعم أ.م. 2018/200/2377 الموافق : 4439/12/26 ميلادي بشأن إنجاز التصليحات والتصويبات.

عليه لامانع من اعتماد المناهج والمقررات الدراسية الخاصة بالمعاهد الدينية التابعة لهيئتكم الموقرة و التي تم مراجعتها من قبل اللجنة المختصة وفق كتاب السيد مدير إدارة المناهج رقم 2018.7.263 المؤرخ في 2018/09/10 ميلادي، مع التأكيد على ضرورة تنفيذ ومعالجة الملاحظات الواردة بالتقرير الفني المرفق قبل أنجاز أي أعمال تتعلق بالتدريس أو بطباعة الكتب.

تفضلوا بالاستلام والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته محمد علي المشمشري

| التربوية | والبحوث | التعليمية | الناهج | مركز | دبر عام | 4 |
|----------|---------|-----------|--------|------|---------|---|
|----------|---------|-----------|--------|------|---------|---|

سورة إلى أن || السيد معالي وزير التعلي || السيد وكليل وزارة التعلي

اً السيد : مدير ادارة الناه الا السيد : مدير ادارة الكتاب للدرسي والطاب الا الله الدوري الع

الركز العاد للمنامع التعليمية

COU.MANG@MINISTRYOFEDUCATION.LY