# ΣΥΝΟΨΗ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

#### ΤΙΤΛΟΣ ΠΡΩΤΟΤΥΠΟΥ:

COMPENDIO DELLA DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA

ΤΙΤΛΟΣ ΒΙΒΛΙΟΥ: Σύνοψη της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας

ΣΥΓΓΡΑΦΕΑΣ: Pontifico Consiglio Della Giustizia e Della Pace

ΜΕΤΑΦΡΑΣΗ: Γιώργος Κασαπίδης

ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΕΙΜΕΝΟΥ: Γεράσιμος Λυχιαρδόπουλος

ΕΙΚΟΝΑ ΕΞΩΦΥΛΛΟΥ: Αλληγορία της καλής διακυβέρνησης, νωπογραφία

του Αμπρότζο Λορεντσέτι, 1338-39, Παλάτσο Πούμπλικο, Σιένα

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΗ ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΣΗ: Ραλλού Ρουχωτά

ΕΚΤΥΠΩΣΗ: Άγγελος Ελεύθερος & ΣΙΑ Ο.Ε.

ΒΙΒΛΙΟΔΕΣΙΑ: Κωνσταντίνα Παναγιώτου & ΣΙΑ Ο.Ε.

- © Libreria Editrice Vaticana, 2004
- © Καθολική Επισκοπή Σύρου, 2010

Πρώτη έκδοση: Ιούλιος 2010

ISBN 978-960-86859-2-5

Η παρούσα έπδοση έγινε με τη συμβολή των ΕΚΔΟΣΕΩΝ ΨΥΧΟΓΙΟΣ Α.Ε. για λογαριασμό της Καθολιπής Επισποπής Σύρου.

Τυπώθηκε σε χαρτί ελεύθερο χημικών ουσιών, προερχόμενο αποκλειστικά και μόνο από δάση που καλλιεργούνται για την παραγωγή χαρτιού.

Το παρόν έργο πνευματικής ιδιοκτησίας προστατεύεται κατά τις διατάξεις του Είληνικού Νόμου (Ν. 2121/1993 όπως έχει τροποποιηθεί και ισχύει σήμερα) και τις διεθνείς συμβάσεις περί πνευματικής ιδιοκτησίας. Απαγορεύεται απολύτως η άνευ γραπτής άδειας του εκδότη κατά οποιοδήποτε τρόπο ή μέσο αντιγραφή, φυτοανατύπωση και εν γένει αναπαραγογή, εκμύσθωση ή δανεισμός, μετάφραση, διασκευή, αναμετάδοση στο κοινό σε οποιαδήποτε μορφή (ηλεκτρονική, μηχανική ή άλλη) και η εν γένει εκμετάλλευση του συνόλου ή μέρους του έργου.

## ΣΤΟΝ ΙΩΑΝΝΗ ΠΑΥΛΌ Β΄ ΔΙΔΑΣΚΑΛΌ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΉΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ ΜΑΡΤΎΡΑ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΎ ΤΗΣ ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗΣ ΚΑΙ ΤΉΣ ΕΙΡΗΝΉΣ

## ПЕРІЕХОМЕНА

| ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΚΔΟΣΗ                                  | 17       |
|----------------------------------------------------------------|----------|
| ΕΠΙΣΤΟΛΗ ΤΟΥ ΚΑΡΔΙΝΑΛΙΟΥ ΑΝΤΖΕΛΟ ΣΟΝΤΑΝΟ                       | 19       |
| ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ                                                     | 23       |
| ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ                                                 | 25       |
| ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ                                        | 27       |
|                                                                |          |
| ΕΙΣΑΓΩΓΗ                                                       |          |
| ΕΝΑΣ ΟΥΜΑΝΙΣΜΟΣ ΟΛΟΚΛΗΡΩΜΕΝΟΣ ΚΑΙ ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΟΣ                  |          |
| α) Στην αυγή της τρίτης χιλιετίας                              | 31       |
| β) Η σημασία του ντοπουμέντου                                  | 34       |
| γ) Στην υπηρεσία της ολοκληρωμένης αλήθειας του ανθρώπου       | 38       |
| δ) Υπό το έμβλημα της αλληλεγγύης, του σεβασμού και της αγάπης | 40       |
|                                                                |          |
| ΜΕΡΟΣ ΠΡΩΤΟ                                                    |          |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΡΩΤΟ                                                 |          |
| ΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΟΤΗΤΑ              |          |
|                                                                |          |
|                                                                |          |
| Ι. Η ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΤΙΚΗ ΕΝΕΡΓΕΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ                          |          |
| ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ                                        | 45       |
| <b>ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ</b>                                 | 45       |
| ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ                                        |          |
| <b>ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ</b>                                 | 45       |
| ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ                                        | 45       |
| ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ                                        | 45<br>49 |
| ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ                                        | 45<br>49 |

6 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

| β) Η αποκάλυψη της τριαδικής Αγάπης                            | 51 |
|----------------------------------------------------------------|----|
| ΙΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΣΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΑΓΑΠΗΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ                     | 53 |
| α) Η τριαδική Αγάπη, αφετηρία και προορισμός του ανθρώπου      | 53 |
| β) Η χριστιανική σωτηρία: για όλους τους ανθρώπους             |    |
| και όλο τον άνθρωπο                                            | 55 |
| γ) Ο πιστός ακόλουθος του Χριστού ως νέο δημιούργημα           | 57 |
| δ) Η υπερβατικότητα της σωτηρίας και η αυτονομία της γήινης    |    |
| πραγματικότητας                                                | 59 |
| ΙΥ. ΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΚΑΙ Η ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ            | 62 |
| α) Η Εκκλησία, σημάδι και προστασία της υπερβατικότητας        |    |
| του ανθρώπου                                                   | 62 |
| β) Εκκλησία, Βασιλεία του Θεού και ανανέωση των κοινωνικών     |    |
| σχέσεων                                                        | 64 |
| γ) Νέοι ουρανοί και νέα γη                                     | 66 |
| δ) Η Παρθένος Μαρία και το δικό Της «γένοιτο» στο σχέδιο       |    |
| αγάπης του Θεού                                                | 68 |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΕΥΤΕΡΟ                                               |    |
| ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ                |    |
| Ι. ΚΗΡΥΞΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ              | 70 |
| α) Η Εχκλησία, τόπος συγκρατοίκησης του Θεού με τους ανθρώπους | 70 |
| β) Γονιμοποιώντας και ζυμώνοντας την κοινωνία με το Ευαγγέλιο  | 71 |
| γ) Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και ανθρώπινη πρόοδος    | 74 |
| δ) Δικαιώματα και καθήκοντα της Εκκλησίας                      | 76 |
| ΙΙ. Η ΦΥΣΗ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ                          | 78 |
| α) Γνώση φωτισμένη από την πίστη                               | 78 |
| β) Σε εγκάρδιο διάλογο με κάθε γνώση                           | 80 |
| γ) Η έκφραση της διδακτικής λειτουργίας της Εκκλησίας          | 82 |
| δ) Για μια κοινωνία συμφιλιωμένη στη δικαιοσύνη και στην αγάπη | 84 |
| ε) Ένα μήνυμα για τα τέχνα της Εχχλησίας και την ανθοωπότητα   | 86 |

TIEPIEXOMENA 7

| στ) Με σκοπό τη συνέχεια και την ανανέωση                    | 87  |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| ΙΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΣΤΗΝ ΕΠΟΧΗ ΜΑΣ:                  | 00  |
| ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΑΝΑΦΟΡΕΣ                                           | 89  |
| α) Η αφετηρία μιας νέας πορείας                              | 89  |
| β) Από τη «Rerum novarum» στις μέφες μας                     | 90  |
| γ) Με το φως και την ώθηση του Ευαγγελίου                    | 102 |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ                                               |     |
| Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΤΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΟΥ                             |     |
| Ι. ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ Η ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΙ Η ΠΕΡΣΟΝΑΛΙΣΤΙΚΗ ΑΡΧΗ          | 103 |
| ΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ «ΕΙΚΟΝΑ ΘΕΟΥ»                                 | 105 |
| α) Πλάσμα κατ' εικόνα του Θεού                               | 105 |
| β) Το δράμα της αμαρτίας                                     | 108 |
| γ) Η παγκοσμιότητα του αμαρτήματος και η παγκοσμιότητα       |     |
| της σωτηρίας                                                 | 112 |
| ΙΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΠΟΛΛΕΣ ΟΨΕΙΣ ΤΟΥ                      | 114 |
| A) H ENOTHTA TOY ATOMOY                                      | 115 |
| B) ANOIFMA ΣΤΗΝ ΥΠΕΡΒΑΤΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΟΝΑΔΙΚΟΤΗΤΑ          |     |
| ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ                                                 | 117 |
| α) Ανοιχτός στην υπερβατικότητα                              | 117 |
| β) Μοναδικός και ανεπανάληπτος                               | 118 |
| γ) Ο σεβασμός της ανθρώπινης αξιοπρέπειας                    | 119 |
| Γ) Η ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ                                  | 121 |
| α) Αξία και όρια της ελευθερίας                              | 121 |
| β) Ο δεσμός της ελευθερίας με την αλήθεια και το φυσικό νόμο | 123 |
| Δ) Η ΙΣΟΤΗΤΑ ΣΤΗΝ ΑΞΙΟΠΡΕΠΕΙΑ ΟΛΩΝ ΤΩΝ ΑΝΘΡΩΠΩΝ              | 127 |
| Ε) Η ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΚΟΙΝΩΝΙΚΟΤΗΤΑ                                 | 130 |
| ΙΥ. ΤΑ ΑΝΘΡΩΠΙΝΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ                                  | 132 |
| α) Η αξία των ανθοωπίνων διναιωμάτων                         | 132 |

| β) Ο προσδιορισμός των δικαιωμάτων                            | 135 |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| γ) Δικαιώματα και υποχοεώσεις                                 | 136 |
| δ) Δικαιώματα των λαών και των εθνών                          | 137 |
| ε) Γεφυρώνοντας την απόσταση ανάμεσα στο γράμμα και στο       |     |
| πνεύμα                                                        | 138 |
|                                                               |     |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ                                              |     |
| ΟΙ ΑΡΧΕΣ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ             | Σ   |
| Ι. ΣΗΜΑΣΙΑ ΚΑΙ ΕΝΟΤΗΤΑ                                        | 140 |
| II. H APXH TOY KOINOY KAAOY                                   | 142 |
| α) Σημασία και κυριότερα επακόλουθα                           | 142 |
| β) Η ευθύνη όλων για το κοινό καλό                            | 143 |
| γ) Οι υποχοεώσεις της πολιτικής κοινότητας                    | 145 |
| ΙΙΙ. Ο ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΡΟΟΡΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΑΓΑΘΩΝ                     | 147 |
| α) Προέλευση και σημασία                                      | 147 |
| β) Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και ιδιωτική ιδιοκτησία | 149 |
| γ) Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και προνομιακή επιλογή  |     |
| των φτωχών                                                    | 153 |
| ΙΥ. Η ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΕΠΙΚΟΥΡΙΚΟΤΗΤΑΣ                                | 156 |
| α) Προέλευση και σημασία                                      | 156 |
| β) Ποαγματικές ενδείξεις                                      | 158 |
| V. Η ΣΥΜΜΕΤΟΧΗ                                                | 160 |
| α) Σημασία και αξία                                           | 160 |
| β) Συμμετοχή και δημοκρατία                                   | 161 |
| VI. Η ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΗΣ                                    | 162 |
| α) Σημασία και αξία                                           | 162 |
| β) Η αλληλεγγύη ως κοινωνική αρχή και ηθική αρετή             | 163 |
| γ) Αλληλεγγύη και κοινή ανάπτυξη των ανθρώπων                 | 164 |

ПЕРІEXOMENA 9

| δ) Η αλληλεγγύη στο βίο και στο μήνυμα του Ιησού Χριστού |   |
|----------------------------------------------------------|---|
| VII. ΟΙ ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΙΣ ΑΞΙΕΣ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΖΩΗΣ            |   |
| α) Η σχέση ανάμεσα σε αρχές και αξίες                    |   |
| β) Η αλήθεια                                             |   |
| γ) Η ελευθερία                                           |   |
| δ) Η δικαιοσύνη                                          |   |
| VΙΙΙ. Η ΟΔΟΣ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ                                  |   |
| ΔΕΥΤΕΡΟ ΜΕΡΟΣ                                            |   |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΕΜΠΤΟ                                          |   |
| Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΖΩΤΙΚΟ ΚΥΤΤΑΡΟ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ                |   |
| Ι. Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΠΡΩΤΗ ΦΥΣΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ                    |   |
| α) Η σημασία της οικογένειας για τον άνθρωπο             |   |
| β) Η σημασία της οικογένειας για την κοινωνία            |   |
| ΙΙ. Ο ΓΑΜΟΣ ΘΕΜΕΛΙΟ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ                      |   |
| α) Η αξία του γάμου                                      |   |
| β) Το ιερό μυστήριο του γάμου                            |   |
| ΙΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ        |   |
| α) Η αγάπη και η διαμόρφωση μιας κοινότητας προσώπων     |   |
| β) Η οικογένεια είναι το ιερό της ζωής                   |   |
| γ) Το καθήκον της διαπαιδαγώγησης                        |   |
| δ) Αξιοπρέπεια και δικαιώματα των παιδιών                |   |
| ΙΥ. Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΠΡΩΤΑΓΩΝΙΣΤΡΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΖΩΗΣ      |   |
| α) Οικογενειακή αλληλεγγύη                               |   |
| β) Οιχογένεια, οιχονομική ζωή και εργασία                |   |
| V. Η ΚΟΙΝΟΝΙΑ ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ              | , |

10 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

## ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ Η ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΕΡΓΑΣΙΑ

| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                                       | 2 |
|---------------------------------------------------------------------------|---|
| α) Το καθήκον της καλλιέργειας και της προστασίας της γης                 | 2 |
| β) Ο Ιησούς άνθρωπος της εργασίας                                         | 2 |
| γ) Το καθήκον της εργασίας                                                | 2 |
| II. Η ΠΡΟΦΗΤΙΚΗ ΑΞΙΑ ΤΗΣ «RERUM NOVARUM»                                  | 2 |
| ΙΙΙ. Η ΑΞΙΟΠΡΕΠΕΙΑ ΤΗΣ ΕΡΓΑΣΙΑΣ                                           | 2 |
| α) Η υποκειμενική και αντικειμενική διάσταση της εργασίας                 | 2 |
| β) Οι σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο                             | 2 |
| γ) Η εργασία, δικαίωμα στη συμμετοχή                                      | 2 |
| δ) Σχέση ανάμεσα σε εργασία και ιδιωτική ιδιοκτησία                       | 2 |
| ε) Η εορταστική ανάπαυση                                                  | 2 |
| ΙΥ. ΤΟ ΔΙΚΑΙΩΜΑ ΣΤΗΝ ΕΡΓΑΣΙΑ                                              | 2 |
| α) Η εργασία είναι αναγκαία                                               | 2 |
| β) Ο οόλος του κράτους και της αστικής κοινωνίας στην προώθηση            |   |
| του δικαιώματος στην εργασία                                              | 2 |
| γ) Η οικογένεια και το δικαίωμα στην εργασία                              | 2 |
| δ) Οι γυναίκες και το δικαίωμα στην εργασία                               | 2 |
| ε) Η εργασία ανηλίκων                                                     | 2 |
| στ) Η μετανάστευση και η εργασία                                          | 2 |
| ζ) Ο αγροτικός κόσμος και το δικαίωμα στην εργασία                        | 2 |
| V. ΤΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΩΝ ΕΡΓΑΖΟΜΕΝΩΝ                                          | 2 |
| α) Η αξιοπρέπεια των εργαζομένων και ο σεβασμός των δικαιω-<br>μάτων τους | 2 |
| •                                                                         |   |
| β) Το δικαίωμα στη δίκαιη αμοιβή και στην κατανομή των εσόδων             | 2 |
| γ) Το δικαίωμα της απεργίας                                               | 2 |
| VI. ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΗ ANAMEΣΑ ΣΤΟΥΣ ΕΡΓΑΖΟΜΕΝΟΥΣ                                 | 2 |
| α) Η σπουδαιότητα των συνδικάτων                                          | 2 |

ПЕРІЕХОМЕNA 11

| β) Νέες μορφές αλληλεγγύης                                              | 246 |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| VII. ΤΑ «RES NOVAE» ΤΟΥ ΚΟΣΜΟΥ ΤΗΣ ΕΡΓΑΣΙΑΣ                             | 248 |
| α) Ένα στάδιο εποχικής μετάβασης                                        | 248 |
| β) Κοινωνική διδασκαλία και «res novae»                                 | 251 |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΒΔΟΜΟ                                                         |     |
| Η ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗ ΖΩΗ                                                        |     |
| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                                     | 256 |
| α) Ο άνθρωπος, η φτώχεια και ο πλούτος                                  | 256 |
| β) Ο πλούτος υπάρχει για να μοιράζεται                                  | 259 |
| II. HOIKH KAI OIKONOMIA                                                 | 261 |
| ΙΙΙ. ΙΔΙΩΤΙΚΗ ΠΡΩΤΟΒΟΥΛΙΑ ΚΑΙ ΕΠΙΧΕΙΡΗΣΗ                                | 264 |
| α) Η επιχείρηση και οι σκοποί της                                       | 266 |
| β) Ο φόλος του επιχειφηματία και του διευθυντικού στελέχους             | 269 |
| ΙΥ. ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΟΙ ΘΕΣΜΟΙ ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ                       | 271 |
| α) Ο φόλος της ελεύθερης αγοράς                                         | 272 |
| β) Η δραστηριότητα του κράτους                                          | 274 |
| γ) Ο φόλος των ενδιάμεσων στρωμάτων                                     | 277 |
| δ) Αποταμίευση και κατανάλωση                                           | 278 |
| V. TA «RES NOVAE» ΣΤΗΝ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ                                        | 280 |
| α) Η παγκοσμιοποίηση: ευκαιρίες και κίνδυνοι                            | 280 |
| β) Το διεθνές χρηματοπιστωτικό σύστημα                                  | 284 |
| γ) Ο οόλος της διεθνούς κοινότητας στην εποχή της παγκόσμιας οικονομίας | 286 |
| δ) Μια ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη                             | 288 |
| ε) Η ανάγκη ενός μεγάλου παιδαγωγικού και πολιτιστικού έργου            | 289 |

12 IIEPIEXOMENA

## ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΟΓΔΟΟ Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ

| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                   | 291 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| α) Η εξουσία του Θεού                                 | 291 |
| β) Ο Ιησούς και η πολιτική εξουσία                    | 292 |
| γ) Οι πρώτες χριστιανικές κοινότητες                  | 293 |
| ΙΙ. ΤΟ ΘΕΜΕΛΙΟ ΚΑΙ Ο ΣΚΟΠΟΣ ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ  | 295 |
| α) Πολιτική κοινότητα, άνθρωπος και λαός              | 295 |
| β) Προστασία και προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων  | 298 |
| γ) Η συμβίωση που βασίζεται στην αστική φιλία         | 300 |
| ΙΙΙ. Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ                               | 302 |
| α) Το θεμέλιο της πολιτικής εξουσίας                  | 302 |
| β) Η εξουσία ως ηθική δύναμη                          | 304 |
| γ) Το δικαίωμα στην αντίρρηση συνείδησης              | 306 |
| δ) Το δικαίωμα της αντίστασης                         | 307 |
| ε) Η επιβολή ποινών                                   | 308 |
| ΙΥ. ΤΟ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΚΟ ΣΥΣΤΗΜΑ                            | 311 |
| α) Οι αξίες και η δημοκρατία                          | 311 |
| β) Θεσμοί και δημοκρατία                              | 312 |
| γ) Οι ηθικές συνιστώσες της πολιτικής αντιπροσώπευσης | 313 |
| δ) Όργανα πολιτικής συμμετοχής                        | 315 |
| ε) Πληροφόρηση και δημοκρατία                         | 315 |
| V. Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙ <b>Α</b>         |     |
| ΤΗΣ ΑΣΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ                                 | 317 |
| α) Η αξία της αστικής κοινωνίας                       | 317 |
| β) Η υπεροχή της αστικής κοινωνίας                    | 318 |
| γ) Εφαρμόζοντας την αρχή της επικουρικότητας          | 319 |
| VI. ΤΟ ΚΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ          | 320 |
| Α) Η ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΉ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ ΕΝΑ ΘΕΜΕΛΙΟΛΕΣ ΑΝΘΡΟΠΙΝΟ   |     |

IIEPIEXOMENA 13

| ΔΙΚΑΙΩΜΑ                                                      | 320 |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| Β) ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ                   | 322 |
| α) Αυτονομία και ανεξαρτησία                                  | 322 |
| β) Συνεργασία                                                 | 323 |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΝΑΤΟ                                                |     |
| Η ΔΙΕΘΝΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ                                           |     |
| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                           | 325 |
| α) Η ενότητα της ανθρώπινης οιχογένειας                       | 325 |
| β) Ο Ιησούς Χριστός πρότυπο και θεμέλιο της νέας ανθρωπότητας | 326 |
| γ) Η οικουμενική κλήση του χριστιανισμού                      | 327 |
| ΙΙ. ΟΙ ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΙΣ ΚΑΝΟΝΕΣ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ            | 328 |
| α) Διεθνής κοινότητα και αξίες                                | 328 |
| β) Σχέσεις που θεμελιώνονται στη σύμπνοια της νομικής         |     |
| με την ηθική τάξη                                             | 331 |
| ΙΙΙ. Η ΟΡΓΑΝΩΣΗ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ                       | 334 |
| α) Η αξία των διεθνών οργανώσεων                              | 334 |
| β) Ο νομικός χαρακτήρας της Αγίας Έδρας                       | 337 |
| ΙΥ. Η ΔΙΕΘΝΗΣ ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΑΠΤΥΞΗ                     | 338 |
| α) Η συνεργασία για να εγγυηθούμε το δικαίωμα στην ανάπτυξη   | 338 |
| β) Αγώνας κατά της φτώχειας                                   | 341 |
| γ) Το εξωτερικό χρέος                                         | 342 |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΕΚΑΤΟ                                               |     |
| Η ΠΡΟΣΤΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝΤΟΣ                                 |     |
| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                           | 343 |
| ΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΤΟ ΣΥΜΠΑΝ ΤΩΝ ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ                    | 345 |

14 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

| ΙΙΙ. Η ΚΡΙΣΗ ΣΤΗ ΣΧΕΣΗ ΑΝΑΜΕΣΑ ΣΤΟΝ ΑΝΘΡΩΠΟ ΚΑΙ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ΣΤΟ ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 350 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| IV. MIA KOINH EYOYNH                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 353 |
| α) Το περιβάλλον, ένα συλλογικό αγαθό                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 353 |
| β) Η χρήση της βιοτεχνολογίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 358 |
| γ) Περιβάλλον και κατανομή των αγαθών                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 362 |
| δ) Νέοι τρόποι ζωής                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 365 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΝΔΕΚΑΤΟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| Η ΠΡΟΩΘΗΣΗ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 367 |
| I. DIDAIREZ AHOPEIZ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 307 |
| ΙΙ. Η ΕΙΡΗΝΗ: ΚΑΡΠΟΣ ΤΗΣ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 370 |
| ΙΙΙ. Η ΑΠΟΤΥΧΙΑ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ: Ο ΠΟΛΕΜΟΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 372 |
| α) Η νόμιμη άμυνα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 375 |
| β) Προστατεύοντας την ειρήνη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 376 |
| γ) Η υποχρέωση να προστατεύουμε τους αθώους                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 377 |
| δ) Μέτρα εναντίον όποιου απειλεί την ειρήνη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 380 |
| ε) Ο αφοπλισμός                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 381 |
| στ) Η καταδίκη της τρομοκρατίας                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 384 |
| της τεοροπέσετας management and the second and the | 001 |
| ΙΥ. Η ΣΥΝΕΙΣΦΟΡΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 386 |
| ΤΡΙΤΟ ΜΕΡΟΣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΩΔΕΚΑΤΟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
| ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑ ΚΑΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΔΡΑΣΗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| Ι. Η ΠΟΙΜΑΝΤΙΚΗ ΔΡΑΣΗ ΣΕ ΚΟΙΝΩΝΙΚΟ ΠΛΑΙΣΙΟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 393 |
| α) Κοινωνική διδασκαλία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 393 |
| a, 120174 71/11 01040/44/14 Mat Monttouthil crowperturil tils motifs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 373 |

ПЕРІЕХОМЕNA 15

| β) Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ποιμαντική      | 395 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| γ) Κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση            | 397 |
| δ) Προώθηση του διαλόγου                              | 401 |
| ε) Οι υπεύθυνοι της κοινωνικής ποιμαντικής            | 402 |
|                                                       |     |
| ΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΙ Η ΥΠΟΧΡΕΩΣΗ ΤΩΝ ΛΑΪΚΩΝ | 1   |
| ΠΙΣΤΩΝ                                                | 404 |
| α) Ο λαϊκός πιστός                                    | 404 |
| β) Η πνευματικότητα του λαϊκού πιστού                 | 406 |
| γ) Ενεργώντας με σύνεση                               | 407 |
| δ) Κοινωνική διδασκαλία και συλλογική εμπειρία        | 409 |
| ε) Η υπηρεσία στα διάφορα πλαίσια της κοινωνικής ζωής | 411 |
| 1. Η υπηρεσία στον άνθρωπο                            | 411 |
| 2. Η υπηρεσία στον πολιτισμό                          | 413 |
| 3. Η υπηρεσία στην οικονομία                          | 419 |
| 4. Η υπηρεσία στην πολιτική                           | 420 |
|                                                       |     |
| ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ                                          |     |
|                                                       |     |
| ΓΙΑ ΕΝΑΝ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ                         |     |
| α) Η βοήθεια της Εχκλησίας στον σύγχρονο άνθρωπο      | 429 |
| β) Ξεκινώντας ξανά από την πίστη στον Χριστό          | 430 |
| γ) Μία στέρεη ελπίδα                                  | 431 |
| δ) Χτίζοντας τον «πολιτισμό της αγάπης»               | 433 |

## ΙΕΡΑ ΣΥΝΟΔΟΣ ΚΑΘΟΛΙΚΗΣ ΙΕΡΑΡΧΊΑΣ ΕΛΛΑΛΟΣ

Αριθ. Πρωτ.: 4165/10 Άνω Σύρος, 1 Μαΐου 2010

### ΠΡΟΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΚΔΟΣΗ

«Σύνοψη της Κοινωνικής Διδασκαλίας της Καθολικής Εκκλησίας» είναι ο τίτλος του παρόντος βιβλίου, το οποίο συνοψίζει όλες τις Διατάξεις και την επίσημη κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας μας, όπως αυτή εκφράστηκε από τη Β΄ Σύνοδο του Βατικανού με το Διάταγμα: «Η Εκκλησία στον σύγχρονο κόσμο», αλλά και από τις Εγκυκλίους Επιστολές των Παπών, αρχής γενομένης από τον Πάπα Λέοντα ΙΓ΄ με την Εγκύκλιο «Rerum Novarum».

Η Ιερά Σύνοδος της Καθολικής Ιεραρχίας της Ελλάδος αποφάσισε τη μετάφραση και έκδοση αυτής της Σύνοψης:

- για να δώσει τη δυνατότητα στους πιστούς της να γνωρίζουν ποιες είναι οι αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας,
- να διαπιστώσουν ότι όλες πηγάζουν από το Ευαγγέλιο και απ' όλα τα Ιερά Βιβλικά κείμενα,
- να καθοδηγούνται από αυτές στην αντιμετώπιση των κοινωνικών θεμάτων και προβλημάτων.

Έτσι θα συμβάλουν στη δημιουργία μιας κοινωνίας, η οποία να θεμελιώνεται στην αλήθεια και τη δικαιοσύνη και να εξασφαλίζει τα ύψιστα αγαθά της ειρήνης και της ελευθερίας σε όλους τους ανθρώπους.

Το έργο αυτό, το οποίο περιέχει αρκετά στοιχεία κοινά σε όλους τους Χριστιανούς, ευχόμαστε να αποβεί ωφέλιμο για σκέψη, περισυλλογή και δράση ώστε από κοινού να προσφέρουμε υπηρεσία και να συμβάλλουμε στην ειρηνική συμβίωση αλλά και την ευημερία της ανθρώπινης οικογένειας.

† Φραγκίσκος

Επίσκοπος Σύρου, Θήρας και Κρήτης Πρόεδρος Ιεράς Συνόδου Καθολικής Ιεραρχίας Ελλάδος

### Επλαμπρότατε Καρδινάλιε

Στη διάρκεια της ιστορίας της, ιδιαίτερα στα τελευταία εκατό χρόνια, η Εκκλησία δεν αρνήθηκε ποτέ —σύμφωνα με τα λόγια του πάπα Λέοντος ΙΓ΄ — να πει το «λόγο που της αναλογεί» για τα θέματα της κοινωνικής ζωής. Συνεχίζοντας να επεξεργάζεται και να ενημερώνει την πλούσια κληρονομιά της κοινωνικής διδασκαλίας της καθολικής Εκκλησίας, ο πάπας Ιωάννης Παύλος Β΄ δημοσίευσε, από την πλευρά του, τρεις μεγάλες Εγκυκλίους — Laborem exercens (Για την ανθρώπινη εργασία), Sollicitudo rei socialis (Η κοινωνική μέρμνα) και Centesimus annus (Το εργατικό ζήτημα)—, οι οποίες αποτελούν θεμελιώδεις σταθμούς της καθολικής σκέψης επί του θέματος. Από την πλευρά τους, πολυάριθμοι επίσκοποι σε κάθε μέρος του κόσμου συνεισέφεραν τα τελευταία χρόνια στην εμβάθυνση της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας. Το ίδιο έκαναν και πολλοί μελετητές σε κάθε ήπειρο.

1. Οπότε, ήταν επιθυμητή η μέριμνα για τη συγγραφή μιας σύνοψης όλης αυτής της ύλης, ώστε να παρουσιαστούν με τρόπο συστηματικό οι ακρογωνιαίοι λίθοι της καθολικής κοινωνικής διδασκαλίας. Αυτό το καθήκον ανέλαβε αξιέπαινα το Ποντιφικό Συμβούλιο για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη, αφιερώνοντας σ' ετούτη την πρωτοβουλία εντατική εργασία στη διάρκεια των τελευταίων ετών.

Έτσι, χαίφομαι για τη δημοσίευση του τόμου Σύνοψη της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, συμμεφιζόμενος μ' Εσάς τη χαφά να τον προσφέρω στους πιστούς και σε όλους τους ανθρώπους καλής θελήσεως, σαν τροφή για την ανθρώπινη και πνευματική ανάπτυξη, προσωπική και δημόσια.

Ποος την Α. Επλαμπρότητα τον Καρδινάλιο RENATO RAFFAELLE MARTINΟ Πρόεδρο του Ποντιφικού Συμβουλίου για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη ΠΟΛΙΣ ΤΟΥ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ 2. Το έργο παρουσιάζει πώς η καθολική κοινωνική διδασκαλία έχει και αξία ευαγγελική (πρβλ. Centesimus annus, 54), επειδή συσχετίζει τον άνθρωπο και την κοινωνία υπό το φως του Ευαγγελίου. Οι αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, που στηρίζονται στο φυσικό νόμο, στη συνέχεια επιβεβαιώνονται και ενισχύονται, στην πίστη της Εκκλησίας, από το Ευαγγέλιο του Χριστού.

Υπό αυτό το φως, ο άνθρωπος καλείται πρώτα απ' όλα να αποκαλυφθεί ως υπερβατικό ον σε κάθε διάσταση της ζωής, συμπεριλαμβανομένης εκείνης που συνδέεται με το κοινωνικό, οικονομικό και πολιτικό πλαίσιο. Η πίστη οδηγεί στην πληρότητα την έννοια της οικογένειας που, θεμελιωμένη στο γάμο ανάμεσα σε έναν άντρα και σε μια γυναίκα, αποτελεί το πρώτο και ζωτικό κύτταρο της κοινωνίας· επίσης, φωτίζει την αξιοπρέπεια της εργασίας που, ως δραστηριότητα του ανθρώπου προορισμένη για την επίτευξή της, έχει προτεραιότητα έναντι του κεφαλαίου και προσφέρει δικαίωμα συμμετοχής στα έσοδα που θα προκύψουν.

3. Από το παρόν κείμενο αναδύεται η σημασία των θεμελιωμένων στο νόμο της Φύσης ηθικών αξιών, που είναι εντυπωμένος στη συνείδηση κάθε ανθρώπου και γι' αυτό πρέπει να αναγνωρίζεται και να γίνεται σεβαστός. Η ανθρωπότητα ζητά σήμερα περισσότερη δικαιοσύνη για να αντιμετωπίσει το φαινόμενο της παγκοσμιοποίησης: έχει έντονο ενδιαφέρον για την οικολογία και για την ορθή διαχείριση των δημοσίων υποθέσεων αντιλαμβάνεται την ανάγκη να διασωθεί η εθνική συνείδηση, δίχως όμως να παραβλέπει το δικαίωμα και τη συνειδητοποίηση της ένωσης του ανθρώπινου γένους. Ο κόσμος της εργασίας, βαθύτατα τροποποιημένος από τις σύγχρονες τεχνολογικές κατακτήσεις, γνωρίζει εκπληκτικά επίπεδα ποιότητας, αλλά πρέπει δυστυχώς να καταγράψει και πρωτόγνωρες μορφές αβεβαιότητας, εκμετάλλευσης, μέχρι και σκλαβιάς στο εσωτερικό των κοινωνιών που αποκαλούνται εύπορες. Σε διάφορες περιοχές του πλανήτη το επίπεδο της ευημερίας εξακολουθεί να αναπτύσσεται, όμως αυξάνεται απειλητικά και ο αριθμός των νέων φτωχών και διευρύνεται, σε διάφορες περιφέρειες, το χάσμα ανάμεσα σε χώρες λιγότερο ανεπτυγμένες και σε χώρες πλούσιες. Η ελεύθερη αγορά, οιχονομική διαδικασία με θετικές πλευρές, φανερώνει παρ' όλα αυτά τα όριά της. Από την άλλη, η προνομιούχος αγάπη για τους φτωχούς αντιπροσωπεύει μιαν απαρέγκλιτη επιλογή

της Εκκλησίας και προτείνεται σε όλους τους ανθρώπους με καλή θέληση.

Η Εκκλησία πρέπει να κάνει αισθητή τη φωνή της για τα res novae, τυπικά της σύγχρονης εποχής, επειδή έχει καθήκον να καλέσει τους πάντες να φροντίσουν ώστε να παγιωθεί ένας αυθεντικός πολιτισμός που θα στοχεύει προς την αναζήτηση μιας ολοκληρωμένης και αλληλέγγυας εξέλιξης του ανθρώπου.

4. Τα σύγχρονα πολιτιστικά και κοινωνικά θέματα εμπλέκουν κυρίως τους λαϊκούς πιστούς, οι οποίοι καλούνται, όπως υπενθυμίζει η Β΄ Οικουμενική Σύνοδος του Βατικανού, να χειριστούν τα κοσμικά σύμφωνα με τις βουλές του Θεού (πρβλ. Lumen gentium [Περί Εκκλησίας], 31). Είναι λοιπόν εύκολα κατανοητή η θεμελιώδης σημασία της διαμόρφωσης των λαϊκών, ώστε με την αγιότητα της ζωής τους και τη δύναμη της μαρτυρίας τους να συνεισφέρουν στην πρόοδο της ανθρωπότητας. Ετούτο το κείμενο προτίθεται να τους βοηθήσει στην καθημερινή τους αποστολή.

Έχει σημασία να παρατηρήσουμε ότι κι άλλες Εκκλησίες και εκκλησιαστικές κοινότητες, όπως και άλλες θρησκείες φαίνεται να συμμερίζονται τα πολυάριθμα στοιχεία που έχουν συγκεντρωθεί εδώ. Το κείμενο γράφτηκε με τέτοιον τρόπο, ώστε να είναι απολαυστικό όχι μόνο ad intra, δηλαδή από τους καθολικούς, αλλά και ad extra. Πράγματι, οι αδελφοί με τους οποίους μας ενώνει η βάπτιση, οι πιστοί άλλων θρησκειών και όλοι οι άνθρωποι με καλή θέληση μπορούν να αποκομίσουν γόνιμες αφορμές στοχασμού και την κοινή ώθηση για μια ολοκληρωμένη ανάπτυξη κάθε ανθρώπου.

5. Ο Άγιος Πατέρας, ενώ επιθυμεί το παρόν ντοχουμέντο να βοηθήσει την ανθρωπότητα στην ενεργή αναζήτηση του χοινού καλού, επικαλείται την ευλογία του Θεού σε όσους θα σταθούν να στοχαστούν πάνω στις διδασκαλίες αυτής της δημοσίευσης. Διατυπώνοντας και την προσωπική μου ευχή για την επιτυχία ετούτου του έργου, συγχαίρω την Εκλαμπρότητά σας και τους συνεργάτες του Ποντιφικού Συμβουλίου για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη για τη σημαντική εργασία που φέρατε σε πέρας, ενώ με ξεχωριστά αισθήματα σεβασμού θέλω να δηλώσω

Ειλικοινέστατα δικός σας εν Κυρίω Καρδινάλιος ΑΝΤΖΕΛΟ ΣΟΝΤΑΝΟ Γραμματέας του Κράτους

### ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

Είμαι ευτυχής που παρουσιάζω τη Σύνοψη της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, η οποία εκπονήθηκε, σύμφωνα με την εντολή του Άγιου Πατέρα Ιωάννη Παύλου Β΄, για να εκφράσει με τρόπο συνθετικό αλλά πλήρη την κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας.

Να μετατρέψουμε την κοινωνική πραγματικότητα με τη δύναμη του Ευαγγελίου, την οποία ομολογούν γυναίκες και άνδρες πιστοί στον Ιησού Χριστό, ήταν ανέκαθεν μια πρόκληση και είναι ακόμη, στις αρχές της τρίτης χιλιετίας της χριστιανικής εποχής. Το μήνυμα του Ιησού Χριστού, «χαρμόσυνο άγγελμα» σωτηρίας, αγάπης, δικαιοσύνης και ειρήνης, δεν γίνεται εύκολα αποδεκτό από τον κόσμο του σήμερα, που ακόμη σαρώνεται από πολέμους, φτώχεια και αδικίες ακριβώς γι' αυτό ο άνθρωπος της εποχής μας χρειάζεται περισσότερο από ποτέ το Ευαγγέλιο: την πίστη που σώζει, την ελπίδα που φωτίζει, τη φιλανθρωπία που αγαπά.

Η Εκκλησία, πολύπειρη σε φιλανθρωπία, σε ενεργή και αισιόδοξη αναμονή, εξακολουθεί να κοιτάζει προς τους «καινοὺς δὲ οὐρανοὺς» και τη «γῆν καινὴν» (Β΄ Πε 3,13) και να τα αποκαλύπτει σε κάθε άνθρωπο, για να τον βοηθήσει να ζήσει τη ζωή του στα πλαίσια του αγνού πνεύματος. «Gloria Dei vivens homo»: ο άνθρωπος που ζει με αξιοπρέπεια δοξάζει τον Θεό που του τη χάρισε.

Η ανάγνωση αυτών των σελίδων προτείνεται πυρίως για να στηρίξει παι να ωθήσει τη δράση των χριστιανών σε ποινωνιπό επίπεδο, ιδιαίτερα τους λαϊπούς πιστούς, παθώς το περιβάλλον αυτό είναι διπό τους όλη τους η ζωή πρέπει να χαραπτηρίζεται ως γόνιμο ευαγγελιπό έργο. Κάθε πιστός οφείλει να μάθει πρώτα απ' όλα να υπαπούει στον Κύριο με τη δύναμη της πίστης, απολουθώντας το παράδειγμα του Αγίου Πέτρου: «ἐπιστάτα, δι' ὅλης τῆς νυπτὸς ποπιάσαντες οὐδὲν ἐλάβομεν ἐπὶ δὲ τῷ ξήματί σου χαλάσω τὸ δίπτυον» (Λπ 5,5). Κάθε αναγνώστης με «παλή θέληση» θα μπορέσει να αναγνωρίσει τις αιτίες που ωθούν την Εππλησία να παρέμβει πατηχητιπά στο ποινωνιπό πεδίο, ίσως επ πρώτης όψεως επτός της αρμοδιότητάς της, παι τους λόγους της συνάντη-

24 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

σης, του διαλόγου, της συνεργασίας για να υπηρετηθεί το κοινό καλό.

Ο προκάτοχός μου, ο πολυθρήνητος και αξιοσέβαστος Καρδινάλιος Φρανσουά-Ξαβιέ Νγκουγιέν Βαν Τουάν, οδήγησε σοφά, με σταθερότητα και διορατικότητα, το σύνθετο στάδιο προετοιμασίας αυτού του ντοκουμέντου· η ασθένεια τον εμπόδισε να την ολοκληρώσει με τη δημοσίευση. Ετούτο το έργο που μου ανατέθηκε, και τώρα παραδίδεται στους αναγνώστες, φέρει λοιπόν τη σφραγίδα ενός μεγάλου μάρτυρα του Σταυρού, δυνατού στην πίστη στα ζοφερά και τρομακτικά χρόνια του Βιετνάμ. Εκείνος ξέρει πώς να δεχτεί την ευγνωμοσύνη μας για όλη την πολύτιμη εργασία του, διαποτισμένη με αγάπη και αφοσίωση, και να ευλογήσει όσους σταθούν να στοχαστούν σ' αυτές τις σελίδες.

Ζητώ τη μεσολάβηση του αγίου Ιωσήφ, Φύλακα του Λυτρωτή και Συζύγου της Ευλογημένης Παρθένου Μαρίας, προστάτη της παγκόσμιας Εκκλησίας και της εργασίας, έτσι ώστε ετούτο το κείμενο να μπορέσει να δώσει άφθονους καρπούς στην κοινωνική ζωή ως όργανο του ευαγγελικού μηνύματος, της δικαιοσύνης και της ειρήνης.

> Ρενατό Ραφαέλε Καρδινάλιος Μαρτίνο Πρόεδρος

ΤΖΑΜΠΑΟΛΟ ΚΡΕΠΑΛΝΤΙ Γραμματέας

### ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ

AAS Acta Apostolicae Sedis (Πράξεις Αποστολικής Έδρας)

ad 1um εις απάντηση ενός θέματος ad 2um εις απάντηση δύο θεμάτων κ.ο.κ. Codex Iuris Canonici (Κώδικας Κανονικού Δικαίου)

DS H. DENZINGER-A. SCHÖNMETZER, Enchiridion Symbolorum

definitionum et declarationum de rebus fidei et morum

Ed. Leon. SANCTI THOMAE AQUINATIS DOCTORIS ANGELICI

Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P.M. edita

in articulo α. (σχόλιο ή απάντηση)

LP Λατινική Πατρολογία (J. P. MIGNE) PG Ελληνική Πατρολογία (J. P. MIGNE)

OO.DD. Quaestiones disputatae (Αμφισβητούμενα ζητήματα)

I Prima Pars Summae Theologiae

I-II Prima Secundae Partis Summae Theologiae II-II Secunda Secundae Partis Summae Theologiae

III Tertia Pars Summae Theologiae

Απ. επ. Αποστολική επιστολή Απ. διάτ. Αποστολική διάταξη

αυτ.
 διάκριση
 Διακ.
 Διακήρυξη
 Διάτα
 Διδαγή

Δογμ. διάτ. Δογματική διάταξη

Εγκ. εγκύκλιος

ε. ερώτηση, θέμα, συζήτηση κ. κεφάλαιο ή in corpore articuli

Κεφ. Κεφάλαιο

Ποιμ. διάτ. Ποιμαντική διάταξη

ποβλ. παράβαλε σ. σελίδα τ. τόμος

## ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ

| $A\beta$              | Αμβακούμ               | Ιησ                     | Ιησούς Ναυή            |
|-----------------------|------------------------|-------------------------|------------------------|
| $A\gamma\gamma$       | Αγγαίος                | Ιω                      | Κατά Ιωάννην           |
| $A\mu$                | Αμώς                   | $A^{'}$                 | Ιω Επιστολή Α΄ Ιωάννου |
| $A\pi$                | Αποκάλυψις Ιωάννου     | B'                      | Ιω Επιστολή Β΄ Ιωάννου |
| $A\varrho$            | Αριθμοί                | $\Gamma$ $I\omega$      | Επιστολή Γ΄ Ιωάννου    |
| Ασμ                   | Ασμα ασμάτων           | Ιωβ                     | Ιώβ                    |
| Βαρ                   | Βαρούχ                 | Ιλ                      | Ιωήλ                   |
| _                     | Α΄ Βασιλειών           | Ιων                     | Ιωνάς                  |
| Β΄ Βασ                | Β΄ Βασιλειών           | Κολ                     | Προς Κολοσσαείς        |
| Γαλ                   | Προς Γαλάτας           | A' Koo                  | Προς Κορινθίους Α΄     |
| Γεν                   | Γένεσις                | B' Koo                  | Προς Κορινθίους Β΄     |
| $\Delta \nu$          | Δανιήλ                 | Κο                      | Κοιταί                 |
| $\Delta 	au$          | Δευτερονόμιον          | $\Lambda \varepsilon v$ | Λευιτικόν              |
| Εβο                   | Ποος Εβοαίους          | $\Lambda \varkappa$     | Κατά Λουκάν            |
| $E\varkappa$          | Εκκλησιαστής (Κοχέλεθ) | $A'M\alpha x$           | ε Α΄ Μακκαβαίων        |
| $E\xi$                | Έξοδος                 | $B'M\alpha x$           | Β΄ Μακκαβαίων          |
| $E\sigma\delta$       | Έσδοας                 | $M\alpha\lambda$        | Μαλαχίας               |
| $E\sigma\theta$       | Εσθήο                  | $M\varkappa$            | Κατά Μάρκον            |
| $E\varphi$            | Ποος Εφεσίους          | M	au                    | Κατά Ματθαίον          |
| $Z\alpha\chi$         | Ζαχαρίας               | $M\iota\chi$            | Μιχαίας                |
| $H\sigma$             | Ησαΐας                 | $N\mu$                  | Ναούμ                  |
| Α΄ Θεσ                | Ποος Θεσσαλονικείς Α΄  | N arepsilon             | Νεεμίας                |
| Β΄ Θεσ                | Ποος Θεσσαλονικείς Β΄  | $O\beta\delta$          | Οβδιού                 |
| $\Theta\varrho$       | Θρήνοι                 | Пομ                     | Παροιμίαι              |
| $I\alpha\varkappa$    | Επιστολή Ιακώβου       | $A'\Pi \varepsilon$     | Επιστολή Α΄ Πέτρου     |
| $I \varepsilon \zeta$ | Ιεζεκιήλ               | $B'\Pi \varepsilon$     | Επιστολή Β΄ Πέτρου     |
| Ιεο                   | Ιερεμίας               | Ποαξ                    | Ποάξεις Αποστόλων      |
| Ιουδα                 | Επιστολή Ιούδα         | $Pov\theta$             | Ρουθ                   |
| $I\delta\theta$       | Ιουδίθ                 | $P\omega\mu$            | Ποος Ρωμαίους          |

| Α΄ Σαμ             | Α΄ Σαμουήλ       | $T\omega\beta$     | Τωβίτ             |
|--------------------|------------------|--------------------|-------------------|
| Β΄ Σαμ             | Β΄ Σαμουήλ       | Φλμ                | Ποος Φιλήμονα     |
| Σειο               | Σοφία Σειράχ     | $\Phi\iota\lambda$ | Προς Φιλιππησίους |
| Σολ                | Σοφία Σολομώντος | $A'X\varrho$       | Α΄ Χρονικών       |
| $\Sigma \varphi v$ | Σοφονίας         | $B'X\varrho$       | Β΄ Χοονικών       |
| Α΄ Τιμ             | Α΄ προς Τιμόθεον | $\Psi\lambda$      | Ψαλμοί            |
| Β΄ Τιμ             | Β΄ ποος Τιμόθεον | $\Omega\sigma$     | Ωσηέ              |
| $T\iota \tau$      | Προς Τίτον       |                    |                   |

# ΣΥΝΟΨΗ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

#### ΕΙΣΑΓΩΓΗ

## ΕΝΑΣ ΟΥΜΑΝΙΣΜΟΣ ΟΛΟΚΛΗΡΩΜΕΝΟΣ ΚΑΙ ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΟΣ

### α) Στην αυγή της τρίτης χιλιετίας

1 Η Εκκλησία, περιπλανώμενος λαός, εισχωρεί στην τρίτη χιλιετία της χριστιανικής εποχής οδηγούμενη από τον Χριστό, «τὸν ποιμένα τῶν προβάτων τὸν μέγαν» (Εβρ 13,20): Αυτός είναι η Αγία Πύλη (πρβλ. Ιω 10,9) που διαβήκαμε στη διάρκεια του Μεγάλου Ιωβηλαίου του έτους 2000¹. Ο Ιησούς Χριστός είναι η Οδός, η Αλήθεια και η Ζωή (πρβλ. Ιω 14,6): ατενίζοντας το πρόσωπο του Κυρίου, επιβεβαιώνουμε την πίστη μας και την ελπίδα μας σ' Εκείνον, μοναδικό Σωτήρα και σκοπό της Ιστορίας.

Η Εππλησία εξαπολουθεί να ρωτά όλους τους λαούς παι όλα τα έθνη, επειδή μόνο στο όνομα του Χριστού δίνεται στον άνθρωπο η σωτηρία. Η σωτηρία, την οποία ο Κύριος πατέπτησε για μας «γὰρ τιμῆς» (Α΄ Κορ 6,20 πρβλ. Α΄ Πε 1,18-19), πραγματοποιείται στη νέα ζωή που περιμένει τους δίπαιους μετά το θάνατο, αλλά περιβάλλει παι αυτό τον πόσμο στην πραγματιπότητα της οιπονομίας παι της εργασίας, της τεχνολογίας παι της επιποινωνίας, της ποινωνίας παι της πολιτιπής, της διεθνούς ποινότητας παι των σχέσεων ανάμεσα σε πολιτισμούς παι λαούς: «Ο Ιησούς ήρθε για να φέρει την ολοπληρωτιπή σωτηρία, που περιβάλλει τον άνθρωπο παι όλους τους ανθρώπους, ανοίγοντας τους θαυμαστούς ορίζοντες της θεϊπής στοργής»<sup>2</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Novo millennio ineunte (Στην αρχή της νέας χιλιετίας), 1: AAS 93 (2001) 266.

 $<sup>^2</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio (αποστολή του Λυτρωτή), 11: AAS 83 (1991) 260.

2 Σ΄ αυτή την αυγή της τρίτης χιλιετίας, η Εκκλησία δεν κουράζεται να κηρύττει το Ευαγγέλιο που χαρίζει σωτηρία και αληθινή ελευθερία και στα εγκόσμια πράγματα, υπενθυμίζοντας την επίσημη σύσταση που απευθύνει ο απόστολος Παύλος στον μαθητή του Τιμόθεο: «κήρυξον τὸν λόγον, ἐπίστηθι εὐκαίρως ἀκαίρως, ἔλεγξον, ἐπιτίμησον, παρακάλεσον, ἐν πάση μακροθυμία καὶ διδαχῆ. ἔσται γὰρ καιρὸς ὅτε τῆς ὑγιαινούσης διδασκαλίας οὐκ ἀνέξονται, ἀλλὰ κατὰ τὰς ἐπιθυμίας τὰς ἰδίας ἑαυτοῖς ἐπισωρεύσουσι διδασκάλους κνηθόμενοι τὴν ἀκοήν, καὶ ἀπὸ μὲν τῆς ἀληθείας τὴν ἀκοὴν ἀποστρέψουσιν, ἐπὶ δὲ τοὺς μύθους ἐκτραπήσονται. σὰ δὲ νῆφε ἐν πᾶσι, κακοπάθησον, ἔργον ποίησον εὐαγγελιστοῦ, τὴν διακονίαν σου πληροφόρησον» (Β΄ Τιμ 4,2-5).

- 3 Στους άνδρες και στις γυναίκες της εποχής μας, συντρόφους της στο ταξίδι, η Εκκλησία προσφέρει και τη δική της κοινωνική διδασκαλία. Πράγματι, όταν η Εκκλησία «επιτελεί την αποστολή της για τη διάδοση του Ευαγγελίου, επιβεβαιώνει στον άνθρωπο, εν ονόματι του Χριστού, την αξιοπρέπειά του και τον προορισμό του στην κοινωνία των ανθρώπων του διδάσκει την ανάγκη της δικαιοσύνης και της ειρήνης, αντίστοιχες της θεϊκής σοφίας»<sup>3</sup>. Αυτή η διδασκαλία έχει μια δική της βαθιά ενότητα που πηγάζει από την πίστη σε μια ολοκληρωμένη σωτηρία, από την ελπίδα σε μια αληθινή δικαιοσύνη, από την αγάπη που καθιστά όλους τους ανθρώπους πραγματικούς εν Χριστώ αδελφούς: είναι μια έκφραση της αγάπης του Θεού για τον κόσμο, που Εκείνος τόσο αγάπησε «ὥστε τὸν υἱὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἔδωκεν» (Ιω 3,16). Ο νέος νόμος της αγάπης αγκαλιάζει ολόκληρη την ανθρωπότητα και δε γνωρίζει όρια, επειδή η αναγγελία της σωτηρίας εν Χριστώ απλώνεται «καὶ ἕως ἐσχάτου τῆς γῆς» (Πραξ 1,8).
- 4 Ανακαλύπτοντας ότι ο Θεός τον αγαπάει, ο άνθρωπος κατανοεί την υπερβατική του αξιοπρέπεια, μαθαίνει να μην ικανοποιείται από τον εαυτό του και να συναντά τον άλλο σε ένα δίκτυο σχέσεων ολοένα και περισσότερο αληθινά ανθρώπινο. Άνθρωποι που έγιναν «νέοι» χάρη στην αγάπη του Θεού είναι σε θέση να αλλάξουν τους κανόνες, την ποιότητα των σχέσεων αλλά και τις κοινωνικές δομές: είναι πρόσωπα ικανά

<sup>3</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.419.

E $\Sigma$ A $\Gamma$  $\Omega$  $\Gamma$ H 33

να φέρουν την ειρήνη εκεί όπου υπάρχουν συμπλοκές, να χτίσουν και να καλλιεργήσουν αδελφικές σχέσεις εκεί όπου επικρατεί το μίσος, να ανα-ξητήσουν τη δικαιοσύνη εκεί όπου κυριαρχεί η εκμετάλλευση του ανθρώπου από άνθρωπο. Μόνο η αγάπη είναι ικανή να μετατρέψει με ριζοσπαστικό τρόπο τις σχέσεις που τα ανθρώπινα πλάσματα διατηρούν μεταξύ τους. Με αυτή την προοπτική, κάθε άνθρωπος με καλή θέληση μπορεί να διακρίνει τους ευρείς ορίζοντες της δικαιοσύνης και της ανθρώπινης εξέλιξης προς την αλήθεια και το καλό.

5 Η αγάπη έχει μπροστά της τεράστιο έργο στο οποίο η Εκκλησία θέλει να συνεισφέρει και με την κοινωνική της διδασκαλία, που ενδιαφέρει τον άνθρωπο και απευθύνεται σε όλους. Πολλοί άποροι αδελφοί προσμένουν βοήθεια, πολλοί καταπιεσμένοι προσμένουν δικαιοσύνη, πολλοί άνεργοι προσμένουν να εργαστούν, πολλοί λαοί προσμένουν σεβασμό: «Είναι δυνατόν, στην εποχή μας, να υπάρχουν ακόμη άνθρωποι που πεθαίνουν από την πείνα; Που είναι καταδικασμένοι στον αναλφαβητισμό; Που στερούνται της στοιχειώδους ιατρικής φροντίδας; Που δεν έχουν ένα σπίτι να προφυλαχτούν; Η υπόθεση της φτώχειας μπορεί να διευρύνεται επ' άπειρον, αν προσθέσουμε στην παλιά και τη νέα φτώχεια, που πλήττει συχνά και τα περιβάλλοντα και τις τάξεις που διαθέτουν οικονομικά αποθέματα, αλλά είναι εκτεθειμένες στην απελπισία της έλλειψης σκοπού, στην παγίδα των ναρχωτιχών, στην εγχατάλειψη κατά την τρίτη ηλικία ή την ασθένεια, στην περιθωριοποίηση ή στις κοινωνικές διακρίσεις. Πώς είναι δυνατόν να παραβλέπουμε την προοπτική μιας οικολογικής ανισορροπίας, που θα καταστήσει αφιλόξενες και εχθρικές για τον άνθρωπο εκτεταμένες περιοχές του πλανήτη; Ή τα προβλήματα της ειρήνης, που συχνά απειλείται από τον εφιάλτη καταστροφικών πολέμων; Ή την περιφρόνηση βασικών ανθρωπίνων δικαιωμάτων πολλών συνανθρώπων μας, κυρίως παιδιών;»4

6 Η χριστιανική αγάπη οδηγεί στην καταγγελία, στην πρόταση και στη δέσμευση για έναν κοινωνικό και πολιτιστικό προγραμματισμό, σε μια

 $<sup>^4</sup>$  IWANNHS Payaos B´, Ap. ep. Novo millennio ineuente, 50-51: AAS 93 (2001) 303-304.

ουσιαστική δράση που παροτρύνει όλους εκείνους που έχουν ειλικρινά στην καρδιά τους τη μοίρα του ανθρώπου να προσφέρουν τη συμβολή τους. Η ανθρωπότητα κατανοεί ολοένα και πιο ξεκάθαρα ότι τη συνδέει το ίδιο πεπρωμένο που απαιτεί την κοινή ανάληψη ευθύνης, εμπνευσμένη από έναν ολοκληρωμένο και αλληλέγγυο ουμανισμό: βλέπει ότι αυτή η ενότητα του πεπρωμένου προετοιμάζεται και ενίστε επιβάλλεται από την τεχνολογία ή από την οικονομία και αντιλαμβάνεται την ανάγκη για μια μεγαλύτερη ηθική συνειδητοποίηση, που θα κατευθύνει την κοινή πορεία. Σαστισμένοι από τους πολλαπλούς τεχνολογικούς νεωτερισμούς, οι άνθρωποι της εποχής μας επιθυμούν διακαώς η πρόοδος να στοχεύει στο καλό της ανθρωπότητας του σήμερα και του αύριο.

### β) Η σημασία του ντοκουμέντου

7 Ο χριστιανός ξέρει ότι μπορεί να βρει στην κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας τις αρχές του στοχασμού, τα κριτήρια της κρίσης και τις εντολές δράσης απ' όπου εκκινεί για να αναπτύξει έναν ολοκληρωμένο και αλληλέγγυο ουμανισμό. Η διάδοση αυτής της διδασκαλίας αποτελεί, ωστόσο, μια αληθινή ποιμαντική προτεραιότητα, ώστε οι άνθρωποι, φωτισμένοι από αυτήν, να γίνουν ικανοί να ερμηνεύσουν την πραγματικότητα του σήμερα και να αναζητήσουν τις κατάλληλες οδούς για δράση: «Η διδαχή και η διάδοση της κοινωνικής διδασκαλίας αποτελούν τμήμα της αποστολής ευαγγελισμού της Εκκλησίας»<sup>5</sup>.

Υπ' αυτή την προοπτική θεωρείται αρκετά χρήσιμη η δημοσίευση ενός ντοκουμέντου που θα διασαφηνίζει τις βασικές γραμμές της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας και την υπάρχουσα σχέση ανάμεσα σ' αυτή τη διδασκαλία και στη νέα αποστολή ευαγγελισμού. Το Ποντιφικό Συμβούλιο για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη, που το επεξεργάστηκε και φέρει όλη την ευθύνη, κατέφυγε σε ευρείες διασκέψεις, εμπλέκοντας τα μέλη της και συμβούλους, μερικά Τμήματα της Ρωμαϊκής Κουρίας, Επισκοπικά

 $<sup>^5</sup>$ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 571-572.

 $<sup>^6</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Ecclesia in America (Η Εκκλησία στην Αμερική), 54: AAS 91 (1999) 790.

Συνέδοια από διάφορες χώρες, μεμονωμένους επισκόπους και ειδικούς στα συγκεκριμένα θέματα.

8 Σκοπός αυτού του ντοκουμέντου είναι να παρουσιαστεί συνολικά και συστηματικά, έστω και σε περιληπτική μορφή, η κοινωνική διδασκαλία, που είναι καρπός σοφού στοχασμού του διδακτικού σώματος και έκφραση της σταθερής δέσμευσης της Εκκλησίας στη χάρη της εν Χριστώ σωτηρίας και στο στοργικό ενδιαφέρον όσον αφορά την τύχη της ανθρωπότητας. Οι πιο αξιόλογες θεολογικές, φιλοσοφικές, ηθικές, πολιτιστικές και ποιμαντικές όψεις αυτής της διδαχής επανέρχονται εδώ οργανικά σε σχέση με τα κοινωνικά ζητήματα. Έτσι, επιβεβαιώνεται η γονιμότητα της συνάντησης ανάμεσα στο Ευαγγέλιο και στα προβλήματα που ο άνθρωπος αντιμετωπίζει στην ιστορική του πορεία.

Στη μελέτη της Σύνοψης είναι καλό να έχουμε υπόψη ότι οι αναφορές στα διδακτικά κείμενα προέρχονται από ντοκουμέντα διαφορετικών αρχών. Δίπλα στα συνοδικά κείμενα και στις εγκυκλίους, εμφανίζονται και ομιλίες παπών ή κείμενα που επεξεργάστηκαν ιερές Σύνοδοι της Αγίας Έδρας. Όπως είναι γνωστό, αλλά φαίνεται ενδεδειγμένο να το υπογραμμίσουμε, ο αναγνώστης οφείλει να γνωρίζει ότι πρόκειται για διαφορετικά επίπεδα διδασκαλίας. Το ντοκουμέντο, που περιορίζεται να προσφέρει μια έκθεση των θεμελιωδών γραμμών της κοινωνικής διδασκαλίας, αφήνει στις Επισκοπικές Συνόδους την ευθύνη να ορίσουν τις κατάλληλες εφαρμογές που απαιτούνται από τις διάφορες τοπικές συνθήκες?

9 Το ντοπουμέντο προσφέρει ένα γενικό πλαίσιο για τις θεμελιώδεις κατευθύνσεις όσον αφορά το διδακτικό «corpus» της καθολικής κοινωνικής διδασκαλίας. Αυτό το πλαίσιο επιτρέπει να αντιμετωπίσουμε ρυθμιστικά τα κοινωνικά ζητήματα της εποχής μας, τα οποία απαιτούν συνολική εκτίμηση, επειδή τα χαρακτηρίζει η ολοένα και μεγαλύτερη αλληλεπίδραση και αλληλεξάρτηση και αφορούν όλο και περισσότερο ολόκληρη την ανθρώπινη οικογένεια. Η έκθεση των αρχών της κοινωνικής διδασκαλίας έχει σκοπό να προτείνει μια συστηματική μέθοδο για να αναζη-

 $<sup>^7</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Ecclesia in America, 54: AAS 91 (1999) 790· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 24.

τηθούν οι λύσεις των προβλημάτων, ώστε η αντίληψη, η κρίση και οι επιλογές να απαντούν στην πραγματικότητα, ενώ η αλληλεγγύη και η ελπίδα να καταφέρουν να επενεργήσουν αποτελεσματικά και στις σύνθετες σημερινές συνθήκες. Πράγματι, οι αρχές επανέρχονται και ερμηνεύουν η μία την άλλη, καθώς εκφράζουν τη χριστιανική ανθρωπολογία<sup>8</sup>, καρπό της Αποκάλυψης της αγάπης του Θεού για τον άνθρωπο. Πάντως, ας ληφθεί σοβαρά υπόψη ότι το πέρασμα του χρόνου και η μεταβολή των κοινωνικών πλαισίων απαιτούν σταθερή και σύγχρονη σκέψη για τα διάφορα θέματα που εκτίθενται εδώ, ώστε να ερμηνευτούν τα νέα σημεία της εποχής.

10 Το ντοχουμέντο προτείνεται ως ένα εργαλείο της ηθικής και ποιμαντικής αντίληψης των σύνθετων γεγονότων που χαρακτηρίζουν την εποχή μας· σαν ένας οδηγός για να εμπνεύσει, σε ατομικό και συλλογικό επίπεδο, συμπεριφορές και επιλογές που θα επιτρέψουν να κοιτάξουμε το μέλλον με εμπιστοσύνη και ελπίδα· ως ένα βοήθημα για τους πιστούς όσον αφορά τη διδασκαλία της κοινωνικής ηθικής. Ενδέχεται να προκύψει μια νέα δέσμευση ικανή να ανταποκριθεί στις απαιτήσεις της εποχής μας, που θα εκτιμά τις ανάγκες και τα μέσα του ανθρώπου, αλλά κυρίως την αδημονία να αναδειχτούν νέες μορφές των εκκλησιαστικών χαρισμάτων όσον αφορά την κοινωνική αποστολή ευαγγελισμού, επειδή «όλα τα μέλη της Εκκλησίας συμμετέχουν στην κοσμική διάστασή της»<sup>9</sup>. Τέλος, το κείμενο προτείνεται ως αφορμή διαλόγου με όλους εκείνους που επιθυμούν ειλικρινά το καλό του ανθρώπου.

11 Οι πρώτοι παραλήπτες αυτού του ντοκουμέντου είναι οι επίσκοποι, που θα βρουν τον καταλληλότερο τρόπο για τη διάδοση και την ορθή ερμηνεία του. Πράγματι, ανήκει στο δικό τους «munus docendi» να διδάξουν ότι «στο έργο του Θεού Δημιουργού η γήινη πραγματικότητα και οι ανθρώπινοι θεσμοί έχουν σκοπό και τη σωτηρία των ανθρώπων και μπορούν να συνεισφέρουν όχι λίγα στην οικοδόμηση του Σώματος του Χρι-

 $<sup>^8</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Centesimus annus, 55: AAS 83 (1991) 860.

 $<sup>^9</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Christifideles laici (Οι πιστοί λαϊκοί), 15: AAS 81 (1989) 414.

 $EI\Sigma A \Gamma \Omega \Gamma H$  37

στού»<sup>10</sup>. Οι ιερείς, οι μοναχοί και οι μοναχές και γενικά οι παιδαγωγοί θα βρουν έναν οδηγό για τη διδασκαλία τους και ένα όργανο ποιμαντικής υπηρεσίας. Οι πιστοί λαϊκοί, που αναζητώντας τη Βασιλεία των Ουρανών «πραγματεύονται και διευθετούν σύμφωνα με τη βούληση του Θεού τα επίγεια πράγματα»<sup>11</sup>, θα καθοδηγηθούν για τα ιδιαίτερα καθήκοντά τους. Οι χριστιανικές κοινότητες θα μπορέσουν να χρησιμοποιήσουν αυτό το ντοκουμέντο για να αναλύσουν αντικειμενικά τις καταστάσεις, να τις αποσαφηνίσουν υπό το φως του αναλλοίωτου λόγου του Ευαγγελίου, να αντλήσουν αρχές στοχασμού, κριτήρια κρίσης και κατευθύνσεις για δράση<sup>12</sup>.

Εχκλησιών και Εκκλησιαστικών Κοινοτήτων, στους αδελφούς των άλλων θρησκειών, αλλά και σε όσους, άνδρες και γυναίκες με καλή θέληση, δεσμεύονται να υπηρετήσουν το κοινό καλό: ας το υποδεχτούν σαν καρπό μιας παγκόσμιας ανθρώπινης εμπειρίας, που τη στολίζουν πολυάριθμα σημάδια της παρουσίας του Πνεύματος του Θεού. Είναι ένας θησαυρός από παλιά και νέα πράγματα (πρβλ. Μτ 13,52) που η Εκκλησία θέλει να τα μοιραστεί για να ευχαριστήσει τον Θεό, από Τον Οποίο προέρχεται «πᾶσα δόσις άγαθη καὶ πᾶν δώρημα τέλειον» (Ιακ 1,17). Είναι ένα σημάδι ελπίδας το γεγονός ότι σήμερα οι θρησκείες και οι πολιτισμοί εμφανίζονται διαθέσιμοι στο διάλογο και αντιλαμβάνονται την κατεπείγουσα ανάγκη να ενώσουν τις δυνάμεις τους για να προωθήσουν τη δικαιοσύνη, την αδελφοσύνη, την ειρήνη και την ανάπτυξη του ανθρώπου.

Η Καθολική Εκκλησία συνδέει ιδιαίτερα τις προσπάθειές της με όσα επιτελούν στο κοινωνικό πεδίο οι άλλες Εκκλησίες και οι Εκκλησιαστικές Κοινότητες, σε δογματικό ή πρακτικό επίπεδο. Ταυτόχρονα με αυτές, η Καθολική Εκκλησία είναι πεπεισμένη ότι από την κοινή κληρονομιά της κοινωνικής διδασκαλίας που διαφυλάσσει η ζωντανή παράδοση του λαού

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. *Christus Dominus* (Για το ποιμαντικό έργο των επισκόπων μέσα στην Εκκλησία), 12: AAS 58 (1966) 678.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37.

 $<sup>^{12}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens (Κάλεσμα για δράση στη δέκατη όγδοη επέτειο της εγκυκλίου Rerum Novarum [Για το κεφάλαιο και την εργασία]) 4: AAS 63 (1971) 403.

38  $EI\Sigma A \Gamma \Omega \Gamma H$ 

του Θεού προκύπτουν ερεθίσματα και κατευθύνσεις για μια στενότερη συνεργασία στην προώθηση της δικαιοσύνης και της ειρήνης<sup>13</sup>.

#### γ) Στην υπηρεσία της ολοκληρωμένης αλήθειας του ανθρώπου

13 Αυτό το ντοχουμέντο είναι μια πράξη προσφοράς της Εχκλησίας προς τους άνδρες και τις γυναίκες της εποχής μας, στους οποίους αφιερώνει την κληρονομιά της κοινωνικής διδασκαλίας της, σύμφωνα με την έκφραση του ίδιου του Θεού στον Υιό Του τον Μονογενή που ενανθρωπίστηκε, «ώς εἴ τις λαλήσει πρὸς τὸν ἑαυτοῦ φίλον (πρβλ. Εξ 33,11· Ιω 15,14-15) καὶ ἐν τοῖς ἀνθρωποις συνανεστράφη (πρβλ. Βαρ 3,38)» 14. Εμπνεόμενο από την Ποιμαντική διάταξη «Gaudium et spes» («Η εκκλησία μέσα στον σύγχρονο κόσμο»), κι αυτό το ντοκουμέντο θέτει ως ακρογωνιαίο λίθο τον άνθρωπο: «ολόκληρο, με το σώμα και την ψυχή, με την καρδιά και τη συνείδηση, τη διάνοια και τη βούληση» 15. Σ' αυτή την προοπτική, η Εκκλησία «δεν κινείται από καμία κοσμική φιλοδοξία, αλλά στοχεύει σε ένα μόνο πράγμα: να συνεχίσει δηλαδή, υπό την καθοδήγηση του Αγίου Πνεύματος, το έργο του Χριστού, που ήρθε στον κόσμο για να φανερώσει την αλήθεια, για να σώσει και όχι για να κρίνει, για να υπηρετήσει και όχι να Τον υπηρετήσουν» 16.

14 Με το παρόν ντοχουμέντο η Εχκλησία σχοπεύει να συνεισφέρει στην επαλήθευση του ζητήματος της θέσης του ανθρώπου στη φύση και στην κοινωνία, το οποίο αντιμετωπίζουν πολιτισμοί και κουλτούρες στις οποίες εκφράζεται η σοφία της ανθρωπότητας. Βυθίζοντας τις ρίζες τους σε ένα παρελθόν συχνά χιλιετιών, με τη μορφή της θρησκείας, της φιλοσοφίας και της ποιητικής έκφρασης κάθε εποχής και κάθε λαού, προσφέρουν ερμηνείες

 $<sup>^{13}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 92: AAS 58 (1966) 1.113-1.114.

 $<sup>^{14}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Dei Verbum (Για τη θεϊκή αποκάλυψη), 2: AAS 58 (1966) 818.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 3: AAS 58 (1966) 1.026.

 $<sup>^{16}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 3: AAS 58 (1966) 1.027.

 $EI\Sigma AI\Gamma \Omega IH$  39

για το σύμπαν και την ανθρώπινη συνύπαρξη και αναζητούν το νόημα της ύπαρξης και του μυστηρίου που την περιβάλλει. Ποιος είμαι; Γιατί υπάρχει ακόμη ο πόνος, το κακό, ο θάνατος, μολονότι έχει σημειωθεί τέτοια πρόοδος; Σε τι χρησιμεύουν τόσες κατακτήσεις, αν το αντίτιμό τους είναι συχνά ανυπόφορο; Τι υπάρχει μετά τη ζωή; Αυτά τα θεμελιώδη ερωτήματα χαρακτηρίζουν την πορεία της ανθρώπινης ζωής! Σχετικά με αυτό, μπορούμε να υπενθυμίσουμε την προειδοποίηση «Γνώθι σαυτόν» που είναι χαραγμένη στο επιστύλιο του ναού των Δελφών και ομολογεί τη βασική αλήθεια, σύμφωνα με την οποία ο άνθρωπος, έχοντας κληθεί να ξεχωρίσει ανάμεσα σε όλα τα πλάσματα της Δημιουργίας, χαρακτηρίζεται άνθρωπος επειδή εκ φύσεως προσανατολίζεται να γνωρίσει τον εαυτό του.

15 Η κατεύθυνση που χαράζει στην ύπαρξη, στην κοινωνική συνύπαρξη και στην Ιστορία εξαρτάται σε μεγάλο βαθμό από τις απαντήσεις που δόθημαν στις ερωτήσεις για τη θέση του ανθρώπου στη φύση μαι στην μοινωνία, στις οποίες το παρόν ντοκουμέντο σκοπεύει να συνεισφέρει. Πράγματι, η βαθυστόχαστη σημασία της ανθρώπινης ύπαρξης αποκαλύπτεται στην ελεύθερη αναζήτηση της αλήθειας που θα είναι ικανή να προσφέρει κατευθύνσεις και πληρότητα στη ζωή, αναζήτηση στην οποία παρόμοια ερωτηματικά ωθούν αδιάκοπα την ευφυΐα και τη θέληση του ανθρώπου. Εκφράζουν την ανθρώπινη φύση στο υψηλότερο επίπεδό της, επειδή εμπλέχουν τον άνθρωπο σε μια απάντηση που προσμετρά το βάθος της δέσμευσής του με την ύπαρξή του. Επίσης, πρόκειται για ερωτηματικά ουσιωδώς θρησκευτικά: «όταν το γιατί των πραγμάτων ερευνάται ολοκληρωτικά για την αναζήτηση της τελευταίας και πιο εξαντλητικής απάντησης, τότε η ανθρώπινη λογική φτάνει στο ανώτατο σημείο της και ανοίγεται στη θρησκευτικότητα. Πράγματι, η θρησκευτικότητα αντιπροσωπεύει την πιο υψηλή έκφραση του ανθρώπου, διότι είναι το απόγειο της λογικής της φύσης. Ξεπηδάει από τη βαθιά τάση του ανθρώπου προς την αλήθεια και βρίσκεται στη βάση της ελεύθερης και προσωπικής έρευνας που διεξάγει προς το θεϊκό»18.

 $<sup>^{17}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 10: AAS 58 (1966) 1.032.

 $<sup>^{18}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη γενική ακρόαση (19 Οκτωβρίου 1983), 2: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, [Διδαχές του Ιωάννη Παύλου Β΄], VI, 2 (1983) 815.

40  $EI\Sigma A\Gamma \Omega\Gamma H$ 

16 Τα εκτενή ερωτηματικά που συνοδεύουν ήδη από την αρχή την πορεία του ανθρώπου αποκτούν στην εποχή μας μεγαλύτερη ακόμη σπουδαιότητα χάρη στην ευρύτητα των προκλήσεων, τα καινοφανή ζητήματα, τις αποφασιστικές επιλογές που οι σημερινές γενεές καλούνται να πάρουν.

Η πρώτη από τις μεγαλύτερες προκλήσεις, απέναντι στις οποίες βρίσκεται σήμερα η ανθρωπότητα, είναι η ίδια η αλήθεια του ανθρώπινου πλάσματος. Το όριο και η σχέση ανάμεσα στη φύση, στην τεχνολογία και στην ηθική είναι ζητήματα που απευθύνουν αποφασιστικά ερωτήματα στην ατομική και συλλογική ευθύνη σχετικά με τη συμπεριφορά που οφείλουμε να υιοθετήσουμε ως προς αυτό που είναι ο άνθρωπος, όσα μπορεί να κάνει και ό,τι πρέπει να είναι. Μια δεύτερη πρόκληση τίθεται από την κατανόηση και τη διαχείριση του πλουραλισμού και των διαφορών σε όλα τα επίπεδα: σκέψης, ηθικής επιλογής, πολιτισμού, θρησκευτικής συμμετοχής, φιλοσοφίας για την ανάπτυξη του ανθρώπου και της κοινωνίας. Η τρίτη πρόκληση είναι η παγκοσμιοποίηση, που έχει ευρύτερη και βαθύτερη σπουδαιότητα από την καθαρά οικονομική, καθώς στην Ιστορία ανοίγει μια νέα εποχή που αφορά το πεπρωμένο της ανθρωπότητας.

17 Οι πιστοί ακόλουθοι του Ιησού Χριστού εμπλέκονται σε αυτά τα ερωτήματα, τα έχουν στην καρδιά τους και θέλουν να καταπιαστούν μαζί με όλους τους ανθρώπους στην αναζήτηση της αλήθειας και του νοήματος της ατομικής και κοινωνικής ύπαρξης. Σ' ετούτη την αναζήτηση συνεισφέρουν με τη γενναιόψυχη ομολογία της δωρεάς που δέχτηκε η ανθρωπότητα: ο Θεός της απεύθυνε το λόγο Του στην πορεία της Ιστορίας, και μάλιστα Εκείνος άρχισε ένα διάλογο μαζί της και για να της αποκαλύψει το σχέδιό Του για τη σωτηρία, τη δικαιοσύνη και την αδελφοσύνη. Με τον Υιό Του, τον Ιησού Χριστό, που ενανθρωπίστηκε, ο Θεός μάς ελευθέρωσε από τις αμαρτίες και μας έδειξε ποιο δρόμο να βαδίσουμε και σε ποιο στόχο να στραφούμε.

#### δ) Υπό το έμβλημα της αλληλεγγύης, του σεβασμού και της αγάπης

18 Η Εκκλησία βαδίζει με όλη την ανθρωπότητα στο δρόμο της Ιστορίας. Ζει στον κόσμο και, μολονότι δεν είναι του κόσμου (πρβλ. Ιω 17,14-16), κα $EI\Sigma AI\Gamma \Omega IH$  41

λείται να τον υπηφετήσει ακολουθώντας την εσώτεση κλήση της. Αυτού του είδους η συμπεριφορά —συναντάται και στο παρόν ντοκουμέντο—υποστηρίζεται από τη βαθιά πεποίθηση ότι είναι σημαντικό για τον κόσμο να αναγνωρίζει την Εκκλησία ως πραγματικότητα και μαγιά της Ιστορίας, αλλά και για την Εκκλησία να μην αγνοεί όσα δέχτηκε από την Ιστορία και από την εξέλιξη του ανθρώπινου γένους<sup>19</sup>. Η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού θέλησε να δώσει μια πολυσήμαντη απόδειξη της αλληλεγγύης, του σεβασμού και της αγάπης προς την ανθρώπινη οικογένεια, ξεκινώντας ένα διάλογο μαζί της για πολλά προβλήματα, «φέρνοντας το φως που αποκομίζει από το Ευαγγέλιο και θέτοντας στη διάθεση του ανθρώπινου γένους τη σωστική ενέργεια που η Εκκλησία, υπό την καθοδήγηση του Αγίου Πνεύματος, δέχεται από τον Ιδρυτή της. Πρόκειται για τη σωτηρία του ανθρώπου και το χτίσιμο της ανθρώπινης κοινωνίας»<sup>20</sup>.

19 Η Εχκλησία, σημείο στην ιστορία της αγάπης του Θεού για τους ανθρώπους και της κλήσης ολόκληρου του ανθρώπινου γένους προς την ενότητα των τέκνων του μοναδικού Πατρός<sup>21</sup>, μ' αυτό το ντοκουμέντο για την κοινωνική διδασκαλία προτίθεται να προτείνει σε όλους τους ανθρώπους έναν ουμανισμό στο ύψος του σχεδίου της αγάπης του Θεού στην Ιστορία, έναν ουμανισμό ολοκληρωμένο και αλληλέγγυο, ικανό να εμπνεύσει μια νέα κοινωνική, οικονομική και πολιτική τάξη, θεμελιωμένη στην αξιοπρέπεια και στην ελευθερία κάθε ανθρώπου, και ικανό να υλοποιείται εν ειρήνη, δικαιοσύνη και αλληλεγγύη. Αυτός ο ουμανισμός μπορεί να πραγματοποιηθεί αν οι μεμονωμένοι άνδρες και γυναίκες και οι κοινότητές τους καταφέρουν να καλλιεργήσουν τις ηθικές και κοινωνικές αρετές μέσα τους και να τις διαδώσουν στην κοινωνία, «έτσι ώστε να γίνουν στ' αλήθεια νέοι άνθρωποι και δημιουργοί μιας νέας ανθρωπότητας, με την αναγκαία βοήθεια της θείας χάριτος»<sup>22</sup>.

 $<sup>^{19}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 44: AAS 58 (1966) 1.064.

 $<sup>^{20}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 3: AAS 58 (1966) 1.026.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 1: AAS 57 (1965) 5.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 30: AAS 58 (1966) 1.050.

### ΜΕΡΟΣ ΠΡΩΤΟ

«Η θεολογική διάσταση αποδεικνύεται αναγκαία και για να ερμηνεύσει και για να λύσει τα σημερινά προβλήματα της ανθρώπινης συνύπαρξης».

(Centesimus annus, 55)

### ΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΟΤΗΤΑ

#### Η ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΤΙΚΗ ΕΝΕΡΓΕΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΟΥ ΙΣΡΑΗΛ

#### α) Το δώρημα της εγγύτητας στον Θεό

20 Κάθε αληθινή θοησκευτική εμπειρία, σε όλες τις πολιτιστικές παραδόσεις, οδηγεί σε μια ενόραση του Μυστηρίου που, όχι σπάνια, επιτυγχάνει να συλλάβει κάποιο χαρακτηριστικό του προσώπου του Θεού. Εμφανίζεται, αφενός, ως απαρχή αυτού που είναι, ως παρουσία που εγγυάται στους κοινωνικά οργανωμένους ανθρώπους τις βασικές προϋποθέσεις της ζωής, θέτοντας στη διάθεσή τους τα αγαθά που είναι αναγκαία αφετέρου, ως μέτρο αυτού που πρέπει να είναι, ως παρουσία που ερωτά το ανθρώπινο φέρεσθαι - τόσο σε ατομικό όσο και σε κοινωνικό επίπεδο για τη χρήση αυτών των αγαθών σε σχέση με τους άλλους ανθρώπους. Έτσι, σε κάθε θρησκευτική εμπειρία αποδεικνύεται σημαντική και η διάσταση του χαρίσματος και η διάσταση του δωρήματος, η οποία γίνεται αντιληπτή ως έμφραση της εμπειρίας που ο άνθρωπος βιώνει από τη συνύπαρξή του με τους άλλους στον κόσμο, και ο αντίκτυπος ετούτης της διάστασης στη συνείδηση του ανθρώπου, που αντιλαμβάνεται ότι καλείται να διαχειριστεί με τρόπο υπεύθυνο και σε αρμονική συνύπαρξη με τους άλλους το χάρισμα που δέχτηκε. Απόδειξη είναι η παγκόσμια αναγνώριση του χρυσού κανόνα, στον οποίο εκφράζεται, στο επίπεδο των ανθρώπινων σχέσεων, το κάλεσμα που φθάνει στον άνθρωπο από το Μυ-

στήριο: «Πάντα οὖν ὅσα ἃν θέλητε ἵνα ποιῶσιν ὑμῖν οἱ ἄνθρωποι, οὕτω καὶ ὑμεῖς ποιῆτε αὐτοῖς»  $(M\tau 7,12)^{23}$ .

21 Στην ουσία, η οποία γίνεται δεκτή ποικιλοτρόπως, της παγκόσμιας θρησιευτικής εμπειρίας δεσπόζει η σταδιακή Αυτοαποκάλυψη του Θεού στο λαό του Ισραήλ. Απαντά στην αναζήτηση του ανθρώπου για το θεϊκό με τρόπο απρόσμενο και εκπληκτικό, χάρη σε πράξεις ιστορικές, ουσιαστικές και αποφασιστικές, με τις οποίες εκδηλώνεται η αγάπη του Θεού για τον άνθρωπο. Σύμφωνα με το βιβλίο της Εξόδου, ο Κύριος απεύθυνε στον Μωυσή αυτόν το λόγο: «ἰδὼν εἶδον τὴν κάκωσιν τοῦ λαοῦ μου τοῦ ἐν Αἰγύπτω καὶ τῆς κραυγῆς αὐτῶν ἀκήκοα ἀπὸ τῶν ἐργοδιωκτῶν οἶδα γὰρ τὴν ὀδύνην αὐτῶν, καὶ κατέβην ἐξελέσθαι αὐτοὺς ἐκ χειρὸς τῶν Αἰγυπτίων καὶ ἐξαγαγεῖν αὐτοὺς ἐκ τῆς γῆς ἐκείνης καὶ εἰσαγαγεῖν αὐτοὺς εἰς γῆν ἀγαθὴν καὶ πολλήν, εἰς γῆν ὁέουσαν γάλα καὶ μέλι» (Εξ 3,7-8). Το δώρημα της εγγύτητας στον Θεό —την οποία υποδηλώνει το ίδιο το Όνομά Του που Επείνος αποπαλύπτει στον Μωυσή: «ἐγώ εἰμι ὁ ὤν» (Εξ 3,14)— εκφράζεται στην απελευθέρωση από τη σκλαβιά και στην υπόσχεση, που έγινε ιστορική πράξη, απ' όπου ξεκινά η διαδικασία της συλλογικής αναγνώρισης του λαού του Κυρίου, χάρη στην κατάκτηση της ελευθερίας και της γης που ο Θεός τού χαρίζει.

22 Το δώρημα της ιστορικά αποτελεσματικής θεϊκής παρέμβασης συνοδεύεται σταθερά από τη δέσμευση της Διαθήκης που πρότεινε ο Θεός και επωμίστηκε το Ισραήλ. Στο όρος Σινά, η πρωτοβουλία του Θεού υλοποιείται στη Διαθήκη με το λαό Του, στον οποίο χαρίζεται ο Δεκάλογος με τις εντολές που αποκάλυψε ο Κύριος (πρβλ. Εξ 19-24). Οι «δέκα λόγοι» (Εξ 34,28 πρβλ. Δτ 4,13· 10,4) «εκφράζουν τι συνεπάγεται να ανήκεις στον Θεό που καθορίστηκε διαμέσου της Διαθήκης. Η ηθική ύπαρξη είναι ανταπόκριση στην πρωτοβουλία αγάπης του Κυρίου. Είναι αναγνώριση, προσφορά στον Θεό και ευχαριστία. Είναι συνεργασία στο σχέδιο που ο Θεός επιδιώκει στην Ιστορία»<sup>24</sup>.

Οι Δέκα Εντολές, που αποτελούν μια εκπληκτική πορεία ζωής και

<sup>23</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.789, 1.970, 2.510.

<sup>24</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.062.

δείχνουν τις πιο σίγουρες προϋποθέσεις για μια ύπαρξη ελευθερωμένη από τη σκλαβιά και την αμαρτία, περιέχουν μια προνομιούχα έκφραση του φυσικού νόμου. Μας «διδάσκουν την πραγματική φύση του ανθρώπου» 25. Περιγράφουν την παγκόσμια ανθρώπινη ηθική. Όπως υπενθυμίζει και ο Ιησούς στον πλούσιο νέο του Ευαγγελίου (πρβλ. Μτ 19,18), οι Δέκα Εντολές «αποτελούν τους πρωταρχικούς κανόνες κάθε κοινωνικής ζωής» 26.

23 Από τον Δεκάλογο απορρέει μια δέσμευση η οποία αφορά όχι μόνον ό,τι σχετίζεται με την πίστη προς τον μοναδικό και αληθινό Θεό, αλλά και τις κοινωνικές σχέσεις στο εσωτερικό του λαού της Διαθήκης. Αυτές ουθμίζονται, κυρίως, από εκείνο που καθορίστηκε ως το δικαίωμα του φτωχού. «Ἐὰν δὲ γένηται ἐν σοὶ ἐνδεὴς ἐκ τῶν ἀδελφῶν σου [...] οὐκ ἀποστέρξεις την καρδίαν σου οὐδ' οὐ μη συσφίγξης την χεῖρά σου ἀπὸ τοῦ άδελφοῦ σου τοῦ ἐπιδεομένου· ἀνοίγων ἀνοίξεις τὰς χεῖράς σου αὐτῷ καὶ δάνειον δανειεῖς αὐτῷ ὅσον ἐπιδέεται, καθότι ἐνδεεῖται (Δτ 15,7-8). Όλα αυτά ισχύουν και απέναντι στον ξένο: «Έλν δέ τις προσέλθη ύμιν προσήλυτος έν τη γη ύμων, οὐ θλίψετε αὐτόν ώς ὁ αὐτόχθων έν ύμιν ἔσται ὁ προσήλυτος ὁ προσπορευόμενος πρὸς ὑμᾶς, καὶ ἀγαπήσεις αὐτὸν ὡς σεαυτόν, ὅτι προσήλυτοι ἐγενήθητε ἐν γῆ Αἰγύπτω ἐγώ εἰμι Κύριος ὁ Θεὸς ύμων» (Λευ 19,33-34). Το δώρο της απελευθέρωσης και της γης της επαγγελίας, η Διαθήκη του Σινά και ο Δεκάλογος είναι λοιπόν στενά συνδεδεμένα με μια πρακτική που πρέπει να ρυθμίσει, με δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, την εξέλιξη της ισραηλινής κοινωνίας.

24 Ανάμεσα στις πολλαπλές οδηγίες που τείνουν να υλοποιήσουν την έχφραση του δωρήματος και της αποδοχής στη δικαιοσύνη που εμπνέει ο Θεός, ο νόμος για το Σαββατικό έτος (ετηρείτο κάθε επτά χρόνια) και το Ιωβηλαίο (κάθε πενήντα χρόνια)<sup>27</sup> ξεχωρίζει ως μια σημαντική κατεύθυνση —έστω κι αν δεν πραγματοποιήθηκε ποτέ εντελώς— για την κοινωνική και οικονομική ζωή του λαού του Ισραήλ. Πρόκειται για ένα νόμο

<sup>25</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.070.

 $<sup>^{26}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor (Η λάμψη της αλήθειας), 97: AAS 85 (1993) 1.209.

 $<sup>^{27}</sup>$ Ο νόμος αναφέρεται στην Εξ 23, και στα  $\Delta \tau$  15,  $\Lambda \varepsilon v$  25.

που καθορίζει, εκτός από την αγρανάπαυση, την παραγραφή των χρεών και τη γενική απελευθέρωση των προσώπων και των αγαθών: ο καθένας μπορεί να επιστρέψει στην οικογένειά του και να ξαναπάρει στην κατοχή του την περιουσία του.

Αυτή η νομοθεσία θέλει να καθορίσει ότι το σωτήριο γεγονός της εξόδου και η πίστη στη Διαθήκη αντιπροσωπεύουν όχι μόνο την ιδρυτική αρχή της κοινωνικής, πολιτικής και οικονομικής ζωής του Ισραήλ, αλλά και τη ρυθμιστική αρχή για τα θέματα που σχετίζονται με τη φτώχεια και τις κοινωνικές αδικίες. Πρόκειται για μιαν αρχή στην οποία γίνεται επίκληση ώστε να μετασχηματίζεται συνεχώς και από το εσωτερικό η ζωή του λαού της Διαθήκης, για να συμμορφώνεται στο σχέδιο του Θεού. Για να εξαλείψει τις διακρίσεις και τις ανισότητες που προκαλούνταν από την κοινωνική-οικονομική ανάπτυξη, κάθε επτά χρόνια η ανάμνηση της εξόδου και της Διαθήκης ερμηνεύεται με όρους κοινωνικούς και νομικούς, έτσι ώστε να επαναφέρει τα θέματα της ιδιοκτησίας, των χρεών, του δανεισμού και των αγαθών στην πιο βαθιά τους σημασία.

25 Οι κανόνες του Σαββατικού και του Ιωβηλαίου έτους αποτελούν μια κοινωνική διδασκαλία «in nuce»<sup>28</sup>. Δείχνουν πώς οι αρχές της δικαιοσύνης και της κοινωνικής αλληλεγγύης εμπνέονται από τη δωρεά του γεγονότος της σωτηρίας που υλοποίησε ο Θεός και δεν έχουν μόνο τη διορθωτική αξία μιας πρακτικής που κυριαρχείται από συμφέροντα και εγωιστικούς στόχους, αλλά οφείλουν να γίνουν μάλλον, ως «prophetia futuri», το ρυθμιστικό σημείο αναφοράς προς το οποίο κάθε γενεά του Ισραήλ πρέπει να συμμορφωθεί, αν θέλει να μείνει πιστή στον Θεό της.

Αυτές οι αρχές γίνονται ο θεμέλιος λίθος του προφητικού κηρύγματος που σκοπό έχει να τις εσωτερικεύσει. Το Άγιο Πνεύμα, διάχυτο στην καρδιά του ανθρώπου —το λαλήσαν διά των προφητών—, θα κάνει να ριζώσουν μέσα σας εκείνα τα συναισθήματα δικαιοσύνης και ευσπλαχνίας που ενδημούν στην καρδιά του Κυρίου (πρβλ. Ιερ 31,33 και Ιεζ 36,26-27). Τότε η βούληση του Θεού, η οποία εκφράζεται στον Δεκάλογο που χάρι-

 $<sup>^{28}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Tertio millennio adveniente (Ενώ πλησιάζει η τρίτη χιλιετία), 13: AAS 87 (1995) 14.

σε στο Σινά, θα μπορέσει να ριζώσει δημιουργικά στα μύχια του ανθρώπου. Από μια παρόμοια διαδικασία εσωτερίκευσης προέρχονται μεγαλύτερο βάθος και ρεαλισμός στην κοινωνική δράση, καθιστώντας δυνατή την προοδευτική οικουμενικότητα της διάθεσης για δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, που ο λαός της Διαθήκης καλείται να επωμιστεί προς όλους τους ανθρώπους, προς κάθε λαό και έθνος.

#### β) Η αρχή της δημιουργίας και η γενναιοδωρία του Θεού

26 Ο προφητικός και σοφός στοχασμός καταλήγει στην πρώτη εκδήλωση και στην ίδια την πηγή του σχεδίου του Θεού για ολόκληρη την ανθρωπότητα, όταν φτάνει να διατυπώσει την αρχή της δημιουργίας όλων των πραγμάτων από τον Θεό. Στο πιστεύω του Ισραήλ, το να δηλώνεις ότι ο Θεός είναι ο Δημιουργός δε σημαίνει να εκφράζεις μόνο μια θεωρητική πεποίθηση, αλλά και να αντιλαμβάνεσαι τον πρωταρχικό ορίζοντα της γενναιοδωρίας και της ευσπλαχνίας του Κυρίου για τον άνθρωπο. Πράγματι, δίνει ελεύθερα οντότητα και ζωή σε καθετί το υπαρκτό. Ο άνδρας και η γυναίκα, τους οποίους έπλασε κατ' εικόνα και καθ' ομοίωσιν (πρβλ. Γεν 1,26-27), καλούνται γι' αυτό να είναι το ορατό σημάδι και το αποτελεσματικό όργανο της θεϊκής γενναιοδωρίας στον κήπο όπου ο Θεός τους τοποθέτησε ως καλλιεργητές και φύλακες των αγαθών της δημιουργίας.

27 Στη γενναιοδωρία του Θεού Δημιουργού βρίσκει έκφραση η ίδια η έννοια της δημιουργίας, έστω κι αν έχει αμαυρωθεί και διαστρεβλωθεί από τη δοκιμασία της αμαρτίας. Πράγματι, η αφήγηση του προπατορικού αμαρτήματος (πρβλ. Γεν 3,1-24) περιγράφει τον διαρκή πειρασμό και συγχρόνως την κατάσταση αταξίας όπου η ανθρωπότητα βρίσκεται μετά την πτώση των πρωτόπλαστων. Ανυπακοή στον Θεό σημαίνει να αποφεύγεις το γεμάτο αγάπη βλέμμα Του και να θέλεις να διαχειριστείς κατ' ιδίαν την ύπαρξη και τις πράξεις σου στον κόσμο. Η ρήξη της σχέσης κοινωνίας με τον Θεό προκαλεί τη ρήξη της εσωτερικής ενότητας του ανθρώπου, της σχέσης κοινωνίας ανάμεσα στον άνδρα και στη γυναίκα και της αρμονικής σχέσης ανάμεσα στους ανθρώπους και στα άλλα πλάσμα-

τα<sup>29</sup>. Σ' αυτή την αρχική ρήξη πρέπει να αναζητηθούν οι πιο βαθιές ρίζες όλων των κακών που επιβουλεύονται τις κοινωνικές σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους, όλων των καταστάσεων που στην οικονομική και πολιτική ζωή υπονομεύουν την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, τη δικαιοσύνη και την αλληλεγγύη.

#### ΙΙ. Ο ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ ΕΚΠΛΗΡΩΣΗ ΤΟΥ ΣΧΕΛΙΟΥ ΑΓΑΠΗΣ ΤΟΥ ΠΑΤΡΟΣ

α) Με τον Ιησού Χριστό εκπληρώνεται το αποφασιστικό γεγονός της ιστορίας του Θεού με τους ανθρώπους

28 Η φιλανθρωπία και η ευσπλαχνία, που διακρίνουν τη συμπεριφορά του Θεού και προσφέρουν το κλειδί της ερμηνείας, γίνονται τόσο οικείες στον άνθρωπο παίρνοντας τα χαρακτηριστικά του ανθρώπου Ιησού, του Λόγου που έγινε σάρκα. Στο κατά Λουκάν, ο Ιησούς περιγράφει τη μεσσιανική αποστολή Του με τα λόγια του Ησαΐα που υπενθυμίζουν την προφητική σημασία του Ιωβηλαίου: «Πνεῦμα Κυρίου ἐπ' ἐμέ, οὖ εἴνεκεν ἔχρισέ με, εὐαγγελίσασθαι πτωχοῖς ἀπέσταλκέ με, ἰάσασθαι τοὺς συντετριμμένους τὴν καρδίαν, κηρύξαι αίχμαλώτοις ἄφεσιν καὶ τυφλοῖς ἀνάβλεψιν, ἀποστεῖλαι τεθραυσμένους ἐν ἀφέσει, κηρῦξαι ἐνιαυτὸν Κυρίου δεκτόν» (Λκ 4,18-19· ποβλ. Ησ 61,1-2). Ο Ιησούς τίθεται λοιπόν στη γραμμή της εκπλήρωσης, όχι μόνο επειδή πραγματοποιεί την υπόσχεση που είχε δοθεί και την προσδοκούσε το Ισραήλ, αλλά και με την -πιο βαθιά- έννοια ότι σ' Αυτόν εκπληρώνεται το αποφασιστικό γεγονός της ιστορίας του Θεού με τους ανθρώπους. Πράγματι, διακηρύσσει: «ὁ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα» (Ιω 14,9). Με άλλα λόγια, ο Ιησούς εκδηλώνει απτά και με τρόπο οριστικό ποιος είναι ο Θεός και πώς φέρεται στους ανθρώπους.

29 Η αγάπη που εμπνέει την αποστολή του Ιησού ανάμεσα στους ανθρώπους είναι εκείνη που νιώθει ο Υιός στην πιο ιδιαίτερη ένωση με τον Πα-

 $<sup>^{29}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 13: AAS 58 (1966) 1.035.

τέρα. Η Καινή Διαθήκη μάς επιτρέπει να εισχωρήσουμε στην εμπειρία που ο ίδιος ο Ιησούς βιώνει και μεταδίδει της αγάπης του Πατρός Του — αββά— και έτσι στην ίδια την καρδιά της θεϊκής ζωής. Ο Ιησούς ανακοινώνει τη λυτρωτική ευσπλαχνία του Θεού απέναντι σ' εκείνους που συναντά στο δρόμο Του, αρχίζοντας από τους φτωχούς, τους περιθωριοποιημένους, τους αμαρτωλούς, και τους προσκαλεί να Τον ακολουθήσουν, επειδή Εκείνος πρώτος, και με τρόπο εντελώς ξεχωριστό, υπακούει στο σχέδιο αγάπης του Θεού ως απεσταλμένος Του στον κόσμο.

Η συναίσθηση που έχει ο Ιησούς ότι είναι ο Υιός εμφράζει αμριβώς αυτή την πρωταρχική εμπειρία. Ο Υιός δέχτηκε τα πάντα από τον Πατέρα: «πάντα ὅσα ἔχει ὁ πατὴρ ἐμά ἐστι» (Ιω 16,15). Εκείνος, με τη σειρά του, έχει ως αποστολή να κάνει μέτοχους αυτού του χαρίσματος και της υιικής σχέσης όλους τους ανθρώπους: «οὐκέτι ὑμᾶς λέγω δούλους, ὅτι ὁ δοῦλος οὐκ οἶδε τί ποιεῖ αὐτοῦ ὁ κύριος ὑμᾶς δὲ εἴρηκα φίλους, ὅτι πάντα ἃ ἤκουσα παρὰ τοῦ πατρός μου ἐγνώρισα ὑμῖν» (Ιω 15,15).

Το να αναγνωρίσει την αγάπη του Πατρός σημαίνει για τον Ιησού να εμπνεύσει τις πράξεις Του με την ίδια γενναιοδωρία και ευσπλαχνία του Θεού, ζωοδότριες νέας ζωής, και να γίνει έτσι, με την ίδια Του την ύπαρξη, παράδειγμα και πρότυπο για τους ακολούθους Του. Αυτοί καλούνται να ζήσουν όπως Εκείνος και, μετά το δικό Του Πάσχα θανάτου και ανάστασης, να ζήσουν εν Χριστώ και από τον Χριστό, χάρη στο πλουσιοπάροχο δώρο του Αγίου Πνεύματος, του Παρηγορητή που εσωτερικεύει στις καρδιές τον τρόπο ζωής του ίδιου του Χριστού.

### β) Η αποκάλυψη της τοιαδικής Αγάπης

30 Η μαρτυρία της Καινής Διαθήκης, με το πάντα ξεχωριστό δέος εκείνου που θαμπώθηκε από την άρρητη αγάπη του Θεού (πρβλ. Ρωμ 8,26), συλλαμβάνει στο φως της πλήρους αποκάλυψης της τριαδικής Αγάπης που προσφέρεται από το Πάσχα του Ιησού Χριστού την έσχατη έννοια της ενανθρώπισης του Υιού και της αποστολής Του ανάμεσα στους ανθρώπους. Γράφει ο απόστολος Παύλος: «εἰ ὁ Θεὸς ὑπὲρ ἡμῶν, τίς καθ' ἡμῶν; ὅς γε τοῦ ἰδίου υἱοῦ οὐκ ἐφείσατο, ἀλλ' ὑπὲρ ἡμῶν πάντων παρέδωκεν αὐτόν, πῶς οὐχὶ καὶ σὺν αὐτῷ τὰ πάντα ἡμῖν χαρίσεται;» (Ρωμ 8,31-32).

Παρόμοιο λόγο χρησιμοποιεί και ο ευαγγελιστής Ιωάννης: «ἐν τούτῳ ἐστὶν ἡ ἀγάπη, οὐχ ὅτι ἡμεῖς ἠγαπήσαμεν τὸν Θεόν, ἀλλ' ὅτι αὐτὸς ἠγάπησεν ἡμᾶς καὶ ἀπέστειλε τὸν υἱὸν αὐτοῦ ἱλασμὸν περὶ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν» (A' Iω 4,10).

31 Η όψη του Θεού, που αποκαλύφθηκε σταδιακά στην ιστορία της σωτηρίας, ακτινοβολεί την πληρότητα στην όψη του Εσταυρωμένου και Αναστημένου Χριστού. Ο Θεός είναι τριαδικός: Πατήρ, Υιός και Άγιον Πνεύμα, αληθώς ξεχωριστοί και αληθώς ένα επειδή είναι αέναη κοινωνία αγάπης. Η αγάπη του Θεού για την ανθρωπότητα αποκαλύπτεται κυρίως ως πηγαία αγάπη του Πατρός, από Τον Οποίο εκπορεύονται τα πάντα· ως χάρη επικοινωνίας που ο Υιός τη μετουσιώνει, προσφερόμενος στον Πατέρα και στους ανθρώπους· όπως πάντα, νέα γονιμότητα της θεϊκής αγάπης που το Άγιο Πνεύμα διαχέει στην καρδιά των ανθρώπων (πρβλ. Ρωμ 5,5).

Με λόγια και με έργα και πλήρως και οριστικά με το θάνατο και την ανάστασή Του<sup>30</sup>, ο Ιησούς Χριστός αποκαλύπτει στην ανθρωπότητα ότι ο Θεός είναι ο Πατέρας και όλοι καλούμαστε να γίνουμε τέκνα Του εν Πνεύματι (πρβλ. Ρωμ 8,15· Γαλ 4,6), οπότε αδελφοί και αδελφές μεταξύ μας. Γι' αυτόν το λόγο η Εκκλησία πιστεύει ακράδαντα ότι «το κλειδί, το κέντρο και το τέλος όλης της ανθρώπινης ιστορίας βρίσκονται στον Κύριο και Διδάσκαλό της»<sup>31</sup>.

32 Ατενίζοντας τη γενναιοδωρία και την αφθονία του θεϊκού δώρου του Υιού εκ μέρους του Πατρός, το οποίο ο Ιησούς δίδαξε και απέδειξε προσφέροντας τη ζωή Του για μας, ο ευαγγελιστής Ιωάννης συλλαμβάνει το βαθύτατο νόημα και την πιο λογική συνέπεια: «Άγαπητοί, εἰ οὕτως ὁ Θεὸς ἡγάπησεν ἡμᾶς, καὶ ἡμεῖς ὀφείλομεν ἀλλήλους ἀγαπᾶν. Θεὸν οὐδεὶς πώποτε τεθέαται: ἐὰν ἀγαπῶμεν ἀλλήλους, ὁ Θεὸς ἐν ἡμῖν μένει καὶ ἡ ἀγάπη αὐτοῦ τετελειωμένη ἐστὶν ἐν ἡμῖν» (Α΄ Ιω 4,11-12). Την αμοιβαιότητα της αγάπης απαιτεί η εντολή που ο Ιησούς χαρακτηρίζει νέα και δική Του:

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Dei Verbum, 4: AAS 58 (1966) 819.

 $<sup>^{31}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 10: AAS 58 (1966) 1.033.

«καθως ήγάπησα ύμᾶς ΐνα καὶ ύμεῖς ἀγαπᾶτε ἀλλήλους» (Ιω 13,34). Η εντολή της αμοιβαίας αγάπης χαράζει το δρόμο για να ζήσουμε εν Χριστώ την τριαδική ζωή στην Εκκλησία, Σώμα του Χριστού, και να μετουσιώσουμε μαζί Του την Ιστορία μέχρι την εκπλήρωσή της στην επουράνια Ιερουσαλήμ.

33 Η εντολή της αμοιβαίας αγάπης, που αποτελεί νόμο ζωής για το λαό του Θεού<sup>32</sup>, πρέπει να εμπνεύσει, να εξαγνίσει και να εξυψώσει όλες τις ανθρώπινες σχέσεις στην κοινωνική και πολιτική ζωή: «Ανθρωπότητα σημαίνει κάλεσμα στη διαπροσωπική κοινωνία»<sup>33</sup>, επειδή το κατ' εικόνα και καθ' ομοίωσιν του τριαδικού Θεού είναι η ρίζα «όλου του ανθρώπινου "ήθους"... το απόγειο του οποίου είναι η εντολή της αγάπης»<sup>34</sup>. Το σημερινό κοινωνικό, οικονομικό, πολιτικό και πολιτιστικό φαινόμενο της αλληλεξάρτησης, που εντείνει και καθιστά ιδιαίτερα εμφανείς τους δεσμούς που ενώνουν την ανθρώπινη οικογένεια, καθιστά ανάγλυφο για άλλη μια φορά, υπό το φως της Αποκάλυψης, «ένα νέο πρότυπο ενότητας του ανθρώπινου γένους, στο οποίο οφείλει να εμπνεύσει την αλληλεγγύη. Αυτό το υπέρτατο πρότυπο ενότητας, εικόνα του εσώτατου πνεύματος του Θεού, ενός σε τρία Πρόσωπα, είναι αυτό που εμείς οι χριστιανοί ορίζουμε με τη λέξη "κοινωνία"»<sup>35</sup>.

#### ΙΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΣΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΑΓΑΠΗΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ

#### α) Η τριαδική Αγάπη, αφετηρία και προορισμός του ανθρώπου

**34** Η αποκάλυψη εν Χριστώ του μυστηρίου του Θεού ως τριαδικής Αγάπης είναι συγχρόνως η αποκάλυψη της κλήσης του ανθρώπου προς την αγά-

 $<sup>^{32}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium 9: AAS 57 (1965) 12-14.

 $<sup>^{33}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Mulieris dignitatem (Η αξιοπρέπεια και η κλήση της γυναίκας), 7: AAS 80 (1988) 1.666.

 $<sup>^{34}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Mulieris dignitatem, 7: AAS 80 (1988) 1.665-1.666.

 $<sup>^{35}</sup>$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 569.

πη. Αυτή η αποχάλυψη φωτίζει την αξιοπρέπεια και την προσωπική ελευθερία του άνδρα και της γυναίκας και την έμφυτη ανθρώπινη κοινωνικότητα σε όλο τους το εύρος. «Το να είμαστε κατ' εικόνα και καθ' ομοίωσιν του Θεού συνεπάγεται [...] μια ύπαρξη σε σχέση και αναλογία με το άλλο "εγώ"» 36, επειδή ο ίδιος ο Θεός, ένας και τριαδικός, είναι κοινωνία του Πατρός, του Υιού και του Αγίου Πνεύματος.

Στην κοινωνία αγάπης που είναι ο Θεός, όπου ανάμεσα στα τρία θεϊκά Πρόσωπα υπάρχει αμοιβαία αγάπη και είναι ο Μοναδικός Θεός, ο άνθρωπος καλείται να ανακαλύψει την αφετηρία και τον προορισμό της ύπαρξής του στην Ιστορία. Οι συνοδικοί πατέρες, στην Ποιμαντική διάταξη «Gaudium et spes», διδάσκουν ότι ο «Ιησούς Χριστός, όταν παρακαλεί τον Πατέρα "ίνα ὧσιν εν καθώς ήμεῖς εν ἐσμεν" (Ιω 17,21-22), θέτοντας δυσπρόσιτους στόχους στην ανθρώπινη λογική, αναφέρεται σε μια σχετική ομοιότητα ανάμεσα στην ένωση των θεϊκών Προσώπων και στην ένωση των τέκνων του Θεού στην αλήθεια και στην αγάπη. Ετούτη η ομοιότητα διακηρύσσει ότι ο άνθρωπος, που είναι το μόνο πλάσμα στη γη το οποίο ο Θεός θέλησε γι' αυτό που είναι, δεν μπορεί να τα καταφέρει πλήρως παρά μόνο στο ειλικρινές δόσιμο του εαυτού του (πρβλ. Λε 17,33)»37.

35 Η χριστιανική αποκάλυψη ρίχνει νέο φως στην ταυτότητα, στον προορισμό και στην ύστατη μοίρα του ανθρώπου και του ανθρωπίνου γένους. Κάθε άνθρωπο τον έχει πλάσει ο Θεός, τον αγάπησε και τον λύτρωσε με τον Ιησού Χριστό, και πραγματώνεται υφαίνοντας πολλαπλές σχέσεις αγάπης, δικαιοσύνης και αλληλεγγύης με τους άλλους, ενώ εκθέτει την πολυσχιδή δραστηριότητά του στον κόσμο. Οι ανθρώπινες ενέργειες, όταν τείνουν να προωθήσουν την αξιοπρέπεια και την ολοκληρωμένη κλήση του ανθρώπου, την ποιότητα των συνθηκών της ύπαρξής του, τη συνάντηση και την αλληλεγγύη των λαών και των εθνών, συμφωνούν με το σχέδιο του Θεού, που δε σταματά ποτέ να δείχνει την αγάπη και την πρόνοιά Του στα τέκνα Του.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Mulieris dignitatem, 7: AAS 80 (1988) 1.664.

 $<sup>^{37}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 24: AAS 58 (1966) 1.045.

36 Οι σελίδες του πρώτου βιβλίου της Αγίας Γραφής, που περιγράφουν τη δημιουργία του άνδρα και της γυναίκας κατ' εικόνα και καθ' ομοίωσιν του Θεού (πρβλ. Γεν 1,26-27), περιέχουν μια θεμελιώδη διδασκαλία για την ταυτότητα και τον προορισμό του ανθρώπου. Μας λέγουν ότι η δημιουργία του άνδρα και της γυναίκας είναι μια πράξη ελεύθερη και γενναιόδωρη του Θεού· ότι ο άνδρας και η γυναίκα αποτελούν, ως ελεύθεροι και ευφυείς, το εσύ που έπλασε ο Θεός και που μόνο στη σχέση μαζί Του μπορούν να ανακαλύψουν και να εκπληρώσουν το αληθινό και πλήρες νόημα της προσωπικής και κοινωνικής τους ζωής· ότι αυτοί, ακριβώς στη συμπληρωματικότητα και στην αμοιβαιότητά τους, είναι η εικόνα της τριαδικής Αγάπης στο σύμπαν που δημιουργήθηκε· ότι σ' αυτούς, που είναι η κορυφή της δημιουργίας, ο Δημιουργός αναθέτει το καθήκον να ορίσουν σύμφωνα με το σχέδιό Του τη φύση που δημιούργησε (πρβλ. Γεν 1,28).

37 Η Γένεσις μας προτείνει μερικούς άξονες της χριστιανικής ανθρωπολογίας: την αναφαίρετη αξιοπρέπεια του ανθρώπου, που έχει τις ρίζες και την εγγύησή της στο σχέδιο δημιουργίας του Θεού· τη δομική κοινωνικότητα του ανθρώπου, που έχει το πρότυπό της στην πρωταρχική σχέση ανάμεσα στον άνδρα και στη γυναίκα, η «ένωση των οποίων αποτελεί την πρώτη μορφή κοινωνίας προσώπων» το συνθρώπου στον κόσμο συνδέεται με την ανακάλυψη και το σεβασμό του φυσικού νόμου που ο Θεός χάραξε στο σύμπαν, έτσι ώστε η ανθρωπότητα να το κατοικήσει και να το προστατεύσει σύμφωνα με το σχέδιό Του. Αυτή η άποψη για τον άνθρωπο, την κοινωνία και την Ιστορία έχει τις ρίζες της στον Θεό και φωτίζεται από την εκπλήρωση του σχεδίου Του για λύτρωση.

# β) Η χριστιανική σωτηρία: για όλους τους ανθρώπους και όλο τον άνθρωπο

38 Η λύτρωση που, χάρη στην πρωτοβουλία του Θεού Πατρός, προσφέρεται μέσω του Ιησού Χριστού και εκπληρώνεται και διαδίδεται από το Άγιο Πνεύμα είναι σωτηρία για όλους τους ανθρώπους και τον άνθρωπο:

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 12: AAS 58 (1966) 1.034.

είναι σωτηρία παγκόσμια και ολοκληρωμένη. Αφορά τον άνθρωπο σε κάθε του διάσταση: προσωπική και κοινωνική, πνευματική και σωματική, ιστορική και υπερβατική. Αρχίζει να εκπληρώνεται ήδη στην Ιστορία, επειδή ό,τι δημιουργήθηκε είναι καλό και το θέλησε ο Θεός και επειδή ο Υιός του Θεού έγινε ένας από εμάς<sup>39</sup>. Η ολοκλήρωσή της όμως βρίσκεται στο μέλλον που μας επιφυλάσσει ο Θεός, όταν θα κληθούμε, μαζί με όλη τη δημιουργία (πρβλ. Ρωμ 8), να συμμετάσχουμε στη ανάσταση του Χριστού και στην αιώνια κοινωνία της ζωής με τον Πατέρα, στη χαρά του Αγίου Πνεύματος. Ετούτη η προοπτική δείχνει ακριβώς το λάθος και την απάτη των καθαρά εμμονοκρατικών απόψεων για την έννοια της Ιστορίας και τους ισχυρισμούς περί αυτοσωτηρίας του ανθρώπου.

39 Η σωτηρία που προσφέρει ο Θεός στα τέχνα Του απαιτεί τη δική τους ελεύθερη ανταπόκριση και αποδοχή. Σ' αυτό συνίσταται η πίστη, διαμέσου της οποίας «ο άνθρωπος εγκαταλείπεται εκουσίως στον Θεό»  $^{40}$ , ανταποκρινόμενος στην αστείρευτη και προαγγελθείσα από τον Θεό Αγάπη (πρβλ. Α΄ Iω 4,10) με την πραγματική αγάπη προς τους αδελφούς και με αμετακίνητη ελπίδα επειδή «πιστὸς γὰρ ὁ ἐπαγγειλάμενος» (Εβρ 10,23). Πράγματι, το θεϊκό σχέδιο σωτηρίας δεν τοποθετεί τον άνθρωπο σε μια κατάσταση απόλυτης παθητικότητας ή κατωτερότητας απέναντι στον Δημιουργό του, διότι η σχέση με τον Θεό, που ο Ιησούς Χριστός μας φανερώνει και στην οποία μας εισάγει χάρη στο Άγιο Πνεύμα, είναι μια σχέση υιικότητας: η ίδια που ο Ιησούς βιώνει απέναντι στον Πατέρα (πρβλ. Iω 15-17· Γαλ 4,6-7).

40 Η οιχουμενικότητα και η καθολικότητα της σωτηρίας, που δόθηκε με τον Ιησού Χριστό, καθιστούν ακατάλυτο το δεσμό ανάμεσα στη σχέση που ο άνθρωπος καλείται να έχει με τον Θεό και την ευθύνη απέναντι στον πλησίον όσον αφορά την πραγματικότητα των ιστορικών καταστάσεων. Αυτό το διαισθανόμαστε, έστω και συγκεχυμένα και όχι δίχως λάθη, στην οικουμενική αναζήτηση του ανθρώπου για την αλήθεια και

 $<sup>^{39}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 22: AAS 58 (1966) 1.043.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. *Dei Verbum*, 5: AAS 58 (1966) 819.

το πνεύμα, αλλά γίνεται φέρουσα δομή της Συνθήκης του Θεού με το Ισραήλ, όπως πιστοποιούν οι πλάκες του Νόμου και ο προφητικός λόγος.

Αυτός ο δεσμός εμφράζεται με σαφήνεια και τελειότητα στη διδασκαλία του Ιησού Χριστού και επιβεβαιώνεται οριστικά από την υπέρτατη απόδειξη του δώρου της ζωής Του, υπακούοντας στη βούληση του Πατρός και στην αγάπη προς τους αδελφούς. Σε έναν από τους γραμματείς που Τον ερώτησε: «ποία ἐστὶ πρώτη πάντων ἐντολή;» (Μκ 12,28), ο Ιησούς απάντησε: «πρώτη πάντων ἐντολή· ἄκουε, Ἰσραήλ, Κύριος ὁ Θεὸς ἡμῶν Κύριος εἶς ἐστι· καὶ ἀγαπήσεις Κύριον τὸν Θεόν σου ἐξ ὅλης τῆς καρδίας σου καὶ ἐξ ὅλης τῆς ψυχῆς σου καὶ ἐξ ὅλης τῆς διανοίας σου καὶ ἐξ ὅλης τῆς ἰσχύος σου. [...]καὶ δευτέρα ὁμοία, αὕτη· ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν. μείζων τούτων ἄλλη ἐντολὴ οὐκ ἔστι» (Μκ 12,29-31).

Στην καρδιά του ανθρώπου πλέκεται άρρηκτα η σχέση με τον Θεό, που αναγνωρίζεται ως Δημιουργός και Πατέρας, πηγή και εκπλήρωση της ζωής και της σωτηρίας, και το άνοιγμα στην αληθινή αγάπη προς τον άνθρωπο, που πρέπει να του φερθούμε ως έναν άλλο εαυτόν έστω κι αν είναι εχθρός (πρβλ. Μτ 5,43-44). Στην εσώτερη διάσταση του ανθρώπου ριζώνει, εντέλει, η δέσμευση για δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, για την οικοδόμηση μιας κοινωνικής, οικονομικής και πολιτικής ζωής σύμφωνα με το σχέδιο του Θεού.

#### γ) Ο πιστός ακόλουθος του Χριστού ως νέο δημιούργημα

41 Η αμαρτία παραμονεύει την προσωπική και κοινωνική ζωή όπως και τις ανθρώπινες ενέργειες στον κόσμο, αλλά ο Ιησούς Χριστός «υποφέροντας για μας όχι μόνο μας άφησε ένα παράδειγμα ώστε να ακολουθούμε τα ίχνη Του, αλλά μας άνοιξε κι ένα δρόμο που, διατρέχοντάς τον, η ζωή και ο θάνατος καθαγιάζονται και αποκτούν ένα νέο νόημα»<sup>41</sup>. Ο πιστός ακόλουθος του Χριστού, με την πίστη και διαμέσου των θείων μυστηρίων, συναινεί στο πασχαλινό μυστήριο του Ιησού, έτσι ώστε ο παλαιός εαυτός του, με τις κακές του τάσεις, σταυρώνεται με τον Χριστό. Ως νέο δημιούργημα μπορεί να δεχτεί τη χάρη και «ἐν καινότητι ζωῆς περιπατή-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 22: AAS 58 (1966) 1.043.

σωμεν» (Ρωμ 6,4). Παρ' όλα αυτά όμως, ετούτη η πορεία «ισχύει όχι μόνο για τους χριστιανούς, αλλά και για όλους τους ανθρώπους καλής θέλησης, στις καρδιές των οποίων ενεργεί αόρατη η χάρη. Επειδή ο Χριστός πέθανε για όλους μας και επειδή η έσχατη κλήση του ανθρώπου είναι όντως μόνο μία, δηλαδή η θεϊκή, οφείλουμε να θεωρήσουμε ότι το Άγιο Πνεύμα προσφέρει σε όλους τη δυνατότητα να ενωθούν, με τον τρόπο που ο Θεός γνωρίζει, σ' αυτό το πασχαλινό μυστήριο»<sup>42</sup>.

- 42 Η εσωτερική μεταμόρφωση του ανθρώπου, στην προοδευτική του διαμόρφωση εν Χριστώ, είναι βασική προϋπόθεση για την πραγματική ανανέωση των σχέσεών του με τους άλλους. «Έτσι απαιτείται να στηριχθούμε στις πνευματικές και ηθικές ικανότητες του ανθρώπου και στη σταθερή ανάγκη της εσωτερικής μεταστροφής του για να επιτευχθούν οι κοινωνικές αλλαγές που είναι πραγματικά στην υπηρεσία του. Η αναγνωρισμένη προτεραιότητα της μεταστροφής της καρδιάς δεν εξαλείφει καθόλου, μάλλον επιβάλλει την υποχρέωση να επιφέρουμε στους θεσμούς και στις συνθήκες ζωής, όταν προκαλούν την αμαρτία, τις κατάλληλες εξυγιάνσεις, ώστε να συμμορφωθούν με τους κανόνες της δικαιοσύνης και να ευνοήσουν το καλό αντί να το εμποδίζουν»<sup>43</sup>.
- 43 Δεν είναι δυνατόν να αγαπάς τον πλησίον όπως τον εαυτόν σου και να επιμένεις σ' αυτή τη συμπεριφορά, δίχως τη σταθερή και αμετακίνητη θέληση να δεσμευτείς για το καλό όλων και του καθενός, επειδή όλοι είναι πραγματικά υπεύθυνοι για όλους<sup>44</sup>. Σύμφωνα με τη συνοδική διδασκαλία: «Ο σεβασμός και η αγάπη οφείλουν να επεκταθούν και σ' εκείνους που σκέφτονται ή ενεργούν διαφορετικά από εμάς στα κοινωνικά, πολιτικά, ακόμη και θρησκευτικά πράγματα, επειδή με όσο περισσότερη τιμιότητα και αγάπη κατανοήσουμε τον τρόπο που σκέφτονται, τόσο πιο εύκολα θα μπορέσουμε να αρχίσουμε το διάλογο μαζί τους»<sup>45</sup>. Σ' αυτή την

 $<sup>^{42}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 22: AAS 58 (1966) 1.043.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.888.

 $<sup>^{44}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38: AAS 80 (1988) 565-566.

 $<sup>^{45}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 28: AAS 58 (1966) 1.048.

πορεία είναι αναγκαία η χάρη, που Θεός προσφέρει στον άνθρωπο για να τον βοηθήσει να ξεπεράσει τις αποτυχίες, για να τον αποσπάσει από τα δίχτυα του ψεύδους και της βίας, για να τον στηρίξει και να τον παρακινήσει να ξαναϋφάνει, με ολοένα και πιο ανανεωμένη διάθεση, το δίχτυ των πραγματικών και ειλικρινών σχέσεων με τους όμοιούς του<sup>46</sup>.

44 Και η σχέση με σύμπασα τη δημιουργία και οι διάφορες δραστηριότητες που ο άνθρωπος αφιερώνει στη φροντίδα και στη μεταμόρφωσή του, οι οποίες απειλούνται καθημερινά από την αλαζονεία και από την άκρατη αγάπη για τον εαυτό του, πρέπει να εξαγνιστούν και να τελειοποιηθούν από το σταυρό και την ανάσταση του Χριστού: «Λυτρωμένος από τον Χριστό και έχοντας γίνει νέο δημιούργημα μέσω του Αγίου Πνεύματος, ο άνθρωπος μπορεί και πρέπει να αγαπάει τα πράγματα που δημιούργησε ο Θεός. Από τον Θεό τα δέχεται, τα κοιτάζει και τα τιμά όντας δημιουργήματα του Θεού. Ευχαριστώντας γι' αυτά τον Ευεργέτη και συναναστρεφόμενος και απολαμβάνοντας τα πτωχά και ελεύθερα τω πνεύματι πλάσματα, εισέρχεται στην πραγματική κατοχή του κόσμου, όπως εκείνος που δεν κατέχει τίποτα και αντίθετα κατέχει τα πάντα: πάντα ὑμῶν ἐστιν, ὑμεῖς δὲ Χριστοῦ, Χριστὸς δὲ Θεοῦ (Α΄ Κορ 3,22-23)»<sup>47</sup>.

# δ) Η υπερβατικότητα της σωτηρίας και η αυτονομία της κοσμικής πραγματικότητας

45 Ο Ιησούς Χριστός είναι ο Υιός του Θεού που ενανθρωπίστηκε, μέσω του Οποίου και χάρη σ' Αυτόν ο κόσμος και ο άνθρωπος αντλούν τη γνήσια και πλήρη αλήθεια τους. Το μυστήριο της άπειρης εγγύτητας του Θεού προς τον άνθρωπο —εκπληρώθηκε με την ενσάρκωση του Ιησού Χριστού, που έφτασε μέχρι την εγκατάλειψη στο σταυρό και στο θάνατο— δείχνει ότι όσο περισσότερο ο άνθρωπος εξετάζεται υπό το φως του σχεδίου του Θεού και ζει σε κοινωνία με Αυτόν, τόσο περισσότερο ενδυ-

 $<sup>^{46}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.889.

 $<sup>^{47}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 37: AAS 58 (1966) 1.055.

ναμώνεται και ελευθερώνεται η ταυτότητά του και η ελευθερία που είναι γνώρισμά του. Η συμμετοχή στην υιική ζωή του Χριστού, που έγινε δυνατή με την ενσάρκωση και το πασχαλινό δώρο του Αγίου Πνεύματος, μακριά από το να ταπεινώσει, έχει ως αποτέλεσμα να απελευθερώνει την αληθινή και αυτόνομη ισχύ και ταυτότητα του ανθρώπου, σε όλες του τις εκφράσεις.

Αυτή η προοπτική προσανατολίζει προς μια ορθή αντίληψη της κοσμικής πραγματικότητας και της αυτονομίας της, που υπογραμμίζεται από τη διδασκαλία της Β΄ Συνόδου του Βατικανού: «Αν ως προς την αυτονομία της κοσμικής πραγματικότητας εννοούμε ότι τα δημιουργήματα και οι κοινωνίες απολαμβάνουν τους νόμους και τις αξίες τους, που ο άνθρωπος βαθμιαία οφείλει να ανακαλύψει, να χρησιμοποιήσει και να συντονίσει, τότε είναι απολύτως αναγκαίο να την απαιτήσει: αυτό... συμφωνεί με τη βούληση του Δημιουργού. Πράγματι, ως δημιουργήματα, όλα τα πράγματα είναι προικισμένα με τη δική τους συνοχή, αλήθεια, καλοσύνη, νόμους και κανόνες, τα οποία ο άνθρωπος οφείλει να σέβεται, αποδεχόμενος τις μεθόδους των μεμονωμένων επιστημών ή τεχνών» 48.

46 Δεν υπάρχει σύγκρουση ανάμεσα στον Θεό και στον άνθρωπο, αλλά μια σχέση αγάπης όπου ο κόσμος και τα αποτελέσματα των πράξεων του ανθρώπου στον κόσμο είναι αντικείμενο ανταποδοτικού δώρου ανάμεσα στον Πατέρα και στα τέκνα, και των τέκνων μεταξύ τους, εν Χριστώ: από Εκείνον και χάρη σ' Εκείνον ο κόσμος και ο άνθρωπος αντλούν την αληθινή και πρωταρχική σημασία τους. Σε μια οικουμενική θέαση της αγάπης του Θεού που αγκαλιάζει ό,τι υπάρχει, ο Θεός ο ίδιος μας αποκαλύφθηκε εν Χριστώ ως πατήρ και ζωοδότης, κι ο άνθρωπος μας αποκαλύπτεται ως εκείνος που, εν Χριστώ, δέχεται τα πάντα από τον Θεό ως δώρημα, μέσα σε ταπεινότητα και ελευθερία, και κατέχει τα πάντα ως δικά του, όταν γνωρίζει και ζει καθετί ως εκ Θεού, που πηγάζει από τον Θεό και στον Θεό καταλήγει. Σχετικά με αυτό, η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού διδάσκει: «Εάν... με την έκφραση αυτονομία της επίγειας πραγματι-

 $<sup>^{48}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 36: AAS 58 (1966) 1.054· πρβλ. ίδιο, Διάτ. Apostolicam actuositatem (Για την ιεραποστολή των λαϊνών), 7: AAS 58 (1966) 843-844.

κότητας εννοούμε ότι όσα δημιουργήθηκαν δεν εξαρτώνται από τον Θεό, κι ότι ο άνθρωπος μπορεί να τα χρησιμοποιεί χωρίς να τα συσχετίζει με τον Δημιουργό, όποιος αναγνωρίζει τον Θεό αντιλαμβάνεται πόσο λανθασμένες είναι παρόμοιες απόψεις. Χωρίς τον Δημιουργό το δημιούργημα εξαφανίζεται»<sup>49</sup>.

47 Ο άνθρωπος, καθ' εαυτόν και με την κλήση του, ξεπερνά τον ορίζοντα του δημιουργημένου σύμπαντος, της κοινωνίας και της Ιστορίας: ο απώτατος σκοπός του είναι ο ίδιος ο Θεός 50, που αποκαλύφθηκε στους ανθρώπους για να τους προσκαλέσει και να τους εισαγάγει στην κοινωνία μαζί Του<sup>51</sup>: «Ο άνθρωπος δεν μπορεί να προσφέρει τον εαυτό του σε ένα σχέδιο της πραγματικότητας αποκλειστικά ανθρώπινο, σ' ένα ιδανικό αφηρημένο ή σε ψευδείς ουτοπίες. Ως πρόσωπο, μπορεί να προσφέρει τον εαυτό του σε ένα άλλο πρόσωπο ή σε άλλα πρόσωπα και, τέλος, στον Θεό, που είναι ο δημιουργός του και ο μοναδικός που μπορεί να αποδεχτεί πλήρως το δώρο του»52. Γι' αυτόν το λόγο «είναι αλλοτριωμένος ο άνθρωπος που αργείται να υπερβεί τον εαυτό του και να ζήσει την εμπειρία του δωρήματος του εαυτού του και της διάπλασης μιας αυθεντικής ανθρώπινης κοινότητας, προσανατολισμένης στο ύστατο πεπρωμένο της που είναι ο Θεός. Είναι αλλοτριωμένη η κοινωνία που, στις διάφορες πλευρές της κοινωνικής, παραγωγικής και καταναλωτικής οργάνωσης, καθιστά πιο δύσκολη την εκπλήρωση ετούτου του δωρήματος και τη συγκρότηση αυτής της διανθρώπινης αλληλεγγύης»53.

48 Ο άνθρωπος δεν μπορεί και δεν πρέπει να γίνεται αντικείμενο εκμετάλλευσης των κοινωνικών, οικονομικών και πολιτικών δομών, επειδή κάθε άνθρωπος έχει την ελευθερία να προσανατολίζεται προς τον ύστατο σκοπό του. Από την άλλη, κάθε πολιτιστική, κοινωνική, οικονομική και πολιτική επίτευξη, όπου ιστορικά επιδρά η κοινωνικότητα του αν-

 $<sup>^{49}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 36: AAS 58 (1966) 1.054.

<sup>50</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.244.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Dei Verbum, 2: AAS 58 (1966) 818.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 844.

 $<sup>^{53}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 844-845.

θρώπου και η μεταμορφωτική: σε σχέση με το σύμπαν δραστηριότητά του, οφείλει πάντα να εξετάζεται και από την άποψη μιας πραγματικότητας σχετικής και πρόσκαιρης: «πρόσκαιρο γὰρ τὸ σχῆμα τοῦ κόσμου τούτου» (Α΄ Κορ 7,31). Πρόκειται για μια εσχατολογική σχετικότητα, με την έννοια ότι ο άνθρωπος και ο κόσμος θα συναντηθούν στο τέλος που είναι η ολοκλήρωση του πεπρωμένου τους εν Χριστώ: και για μια θεολογική σχετικότητα κατά την οποία το δώρο του Θεού, διαμέσου του οποίου θα πραγματοποιηθεί η οριστική μοίρα της ανθρωπότητας και της δημιουργίας, ξεπερνά απείρως τις δυνατότητες και τις προσμονές του ανθρώπου. Οποιαδήποτε απολυταρχική άποψη της κοινωνίας και του κράτους και οποιαδήποτε ενδοκοσμική ιδεολογία της προόδου είναι αντίθετες στην ολοκληρωμένη αλήθεια του ανθρώπου και στο σχέδιο του Θεού για την Ιστορία.

#### Ι**Υ. ΤΟ ΣΧΕΔΙΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ** ΚΑΙ Η ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

# α) Η Εκκλησία, σημάδι και προστασία της υπερβατικότητας του ανθρώπου

49 Η Εκκλησία, κοινότητα εκείνων που κλήθηκαν από τον Αναστάντα Ιησού Χριστό και τέθηκαν στην ακολουθία Του, είναι «σημάδι και προστασία της υπερβατικότητας του ανθρώπου»<sup>54</sup>. Η Εκκλησία «είναι εν Χριστώ ως θείο μυστήριο, δηλαδή σημάδι και όργανο της εσώτατης κοινωνίας με τον Θεό και της ενότητας όλου του ανθρώπινου γένους»<sup>55</sup>. Αποστολή της Εκκλησίας είναι να αναγγέλλει και να κοινωνεί τη σωτηρία που εκπληρώθηκε εν Χριστώ Ιησού, που Εκείνος ονομάζει «βασιλεία τοῦ Θεοῦ» (Μκ 1,15), δηλαδή την κοινωνία με τον Θεό και ανάμεσα στους ανθρώπους. Ο προορισμός της σωτηρίας, η Βασιλεία του Θεού, αγκαλιάζει όλους τους ανθρώπους και θα πραγματοποιηθεί πλήρως επέκεινα της Ιστορίας, εν Θεώ. Η Εκκλησία δέχτηκε «την αποστολή να αναγγείλει και

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 76: AAS 58 (1966) 1.099.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium 1: AAS 57 (1965) 5.

να εγκαθιδούσει σε όλους τους λαούς τη Βασιλεία του Χοιστού και του Θεού, κι αυτής της Βασιλείας αποτελεί στη γη το σπέομα και την αρχή»<sup>56</sup>.

50 Η Εχκλησία τίθεται πραγματικά στην υπηρεσία της Βασιλείας του Θεού κυρίως κηρύσσοντας και κοινωνώντας το Ευαγγέλιο της σωτηρίας και ιδούοντας νέες χριστιανικές κοινότητες. Επίσης, «υπηρετεί τη Βασιλεία διαδίδοντας στον κόσμο τις "ευαγγελικές αξίες", που είναι έκφραση της Βασιλείας και βοηθούν τους ανθρώπους να δεχτούν το σχέδιο του Θεού. Είναι αλήθεια λοιπόν ότι η αρχική πραγματικότητα της Βασιλείας μπορεί να βρεθεί και πέρα από τα όρια της Εκκλησίας σε ολόκληση την ανθρωπότητα, επειδή ζει τις "ευαγγελικές αξίες" και ανοίγεται στην ενέργεια του Αγίου Πνεύματος που εμφυσά όπου και όπως θέλει (πρβλ. Ιω 3,8): πρέπει όμως να προσθέσουμε αμέσως ότι αυτή η επίγεια διάσταση της Βασιλείας είναι ατελής, αν δε συντονίζεται με τη Βασιλεία του Χριστού, παρούσα στην Εχκλησία και προσανατολισμένη προς την εσχατολογική πληρότητα»<sup>57</sup>. Από αυτό συνεπάγεται κυρίως ότι η Εκκλησία δε συγχέεται με την πολιτική κοινότητα και δε συνδέεται με κανένα πολιτικό σύστημα58. Πράγματι, η πολιτική κοινότητα και η Εκκλησία, στο δικό τους χώοο, είναι ανεξάρτητες και αυτόνομες η μία από την άλλη και είναι αμφότερες, έστω και διαφορετικά, «στην υπηρεσία της προσωπικής και κοινωνικής κλήσης των ίδιων ανθρώπων»59. Αντίθετα, μπορούμε να δηλώσουμε ότι η διάκριση ανάμεσα στη θρησκεία και στην πολιτική και στην αρχή της θρησκευτικής ελευθερίας αποτελούν μια ιδιαίτερη κατάκτηση του χριστιανισμού, μεγάλης σημασίας σε επίπεδο ιστορικό και πολιτιστικό.

51 Στην ταυτότητα και στην αποστολή της Εκκλησίας στον κόσμο, σύμφωνα με το σχέδιο του Θεού που ενσαρκώθηκε εν Χριστώ, αντιστοιχεί «ένα σωστικό και εσχατολογικό σκοπό, τον οποίο δεν μπορούμε να το

 $<sup>^{56}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium 5: AAS 57 (1965) 8.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 20: AAS 83 (1991) 267.

 $<sup>^{58}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 76: AAS 58 (1966) 1.099· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.245.

 $<sup>^{59}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 76: AAS 58 (1966) 1.099.

πετύχουμε πλήρως παρά μόνο στον μελλοντικό κόσμο»<sup>60</sup>. Ακριβώς γι' αυτό η Εκκλησία προσφέρει μια δημιουργική και αναντικατάστατη συνεισφορά με την προτροπή που την ωθεί να καταστήσει πιο ανθρώπινη την οικογένεια των ανθρώπων και την ιστορία της και να σταθεί σαν προπύργιο απέναντι σε κάθε απολυταρχικό πειρασμό, δείχνοντας στον άνθρωπο την ολοκληρωμένη και οριστική του κλήση<sup>61</sup>.

Με το κήρυγμα του Ευαγγελίου, τη χάρη των θείων μυστηρίων και την εμπειρία της αδελφικής κοινωνίας, η Εκκλησία «αποκαθιστά και εξυψώνει την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, σταθεροποιεί τη δομή της ανθρώπινης κοινωνίας και περιβάλλει με νόημα και με βαθύτερη σημασία την καθημερινή δουλειά του ανθρώπου»<sup>62</sup>. Στο επίπεδο της πραγματικής ιστορικής δυναμικής, η έλευση της Βασιλείας του Θεού δεν αφήνεται να διαφανεί στην προοπτική μιας συγκεκριμένης και τελεσίδικης κοινωνικής, οικονομικής και πολιτικής οργάνωσης. Αυτό, μάλλον, πιστοποιείται από την ανάπτυξη μιας ανθρώπινης κοινωνίας που είναι για τους ανθρώπους προζύμι για ολοκληρωμένη πραγμάτωση, για δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, στο άνοιγμα προς το υπερβατικό ως σημείο αναφοράς για την οριστική προσωπική εκπλήρωση.

#### β) Εκκλησία, Βασιλεία του Θεού και ανανέωση των κοινωνικών σχέσεων

52 Ο Θεός, εν Χριστώ, δε λυτρώνει μόνο τον μεμονωμένο άνθρωπο αλλά και τις κοινωνικές σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους. Όπως διδάσκει ο απόστολος Παύλος, η ζωή εν Χριστώ αναδεικνύει με τρόπο νέο και πλήρη την ταυτότητα και την κοινωνικότητα του ανθρώπου, μαζί με τα απτά τους αποτελέσματα σε ιστορικό επίπεδο: «πάντες γὰρ υἱοὶ Θεοῦ ἐστε διὰ τῆς πίστεως ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ· ὅσοι γὰρ εἰς Χριστὸν ἐβαπτίσθητε, Χριστὸν ἐνεδύσασθε. οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ ¨Ελλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθε-

 $<sup>^{60}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 40: AAS 58 (1966) 1.058.

<sup>61</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.244.

 $<sup>^{62}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 40: AAS 58 (1966) 1.058.

φος, οὐκ ἔνι ἄφσεν καὶ θῆλυ πάντες γὰρ ὑμεῖς εἶς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ» (Γαλ 3,26-28). Σ' αυτή την προοπτική, οι εκκλησιαστικές κοινότητες, έχοντας κληθεί από το μήνυμα του Ιησού Χριστού και συναθροιστεί υπό του Αγίου Πνεύματος γύρω από τον αναστηθέντα Χριστό (πρβλ. Μτ 18,20·28,19-20· Λκ 26,46-49), προτείνονται ως τόποι κοινωνίας, μαρτυρίας και αποστολής για τη λύτρωση και την αλλαγή των κοινωνικών σχέσεων. Το κήρυγμα του Ευαγγελίου του Ιησού παρακινεί τους πιστούς ακολούθους Του να προεξοφλήσουν το μέλλον ανανεώνοντας τις αμοιβαίες σχέσεις.

53 Η αλλαγή των κοινωνικών σχέσεων που ανταποκρίνεται στις απαιτήσεις της Βασιλείας του Θεού δεν καθορίζεται μια για πάντα. Πρόκειται, μάλλον, για ένα καθήκον που έχει ανατεθεί στη χριστιανική κοινότητα, η οποία οφείλει να το επεξεργαστεί και να το υλοποιήσει μέσα από το στοχασμό και την πρακτική που εμπνέονται από το Ευαγγέλιο. Είναι το ίδιο το Πνεύμα του Κυρίου που οδηγεί το λαό του Θεού και συγχρόνως γεμίζει το σύμπαν<sup>63</sup>, εμφυσά από καιρού εις καιρόν νέες και επίκαιρες λύσεις στην υπεύθυνη δημιουργικότητα του ανθρώπου<sup>64</sup>, στην κοινότητα των χριστιανών που περιλαμβάνεται στον κόσμο και στην Ιστορία και γι' αυτό είναι ανοιχτή στο διάλογο με όλους τους ανθρώπους καλής θέλησης για την κοινή αναζήτηση των σπόρων της αλήθειας που είναι σκορπισμένοι στο ευρύ πεδίο της ανθρωπότητας<sup>65</sup>. Η δυναμική αυτής της ανανέωσης στηρίζεται στις αναλλοίωτες αρχές του φυσικού νόμου, που χαράσσεται από τον Θεό σε κάθε πλάσμα Του (πρβλ. Ρωμ 2,14-15) και φωτίζεται εσχατολογικά διαμέσου του Ιησού Χριστού.

 $<sup>^{63}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 11: AAS 58 (1966) 1.033.

 $<sup>^{64}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 37: AAS 63 (1971) 426-427.

 $<sup>^{65}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Redemptor hominis (Ο Λυτρωτής του ανθρώπου), 11: AAS 71 (1979) 276: «Ορθώς οι Πατέρες της Εμκλησίας έβλεπαν στις διάφορες θρησκείες σχεδόν άλλες τόσες αντανακλάσεις μιας μοναδικής αλήθειας όπως οι "σπόροι του Λόγου", οι οποίοι πιστοποιούν ότι, έστω και από διαφορετικές οδούς, στρέφεται προς μία κατεύθυνση η πιο βαθιά επιδίωξη του ανθρωπίνου πνεύματος».

54 Ο Ιησούς Χριστός μάς αποκαλύπτει ότι «ὁ Θεὸς ἀγάπη ἐστὶν» και μας διδάσκει ότι «ο θεμελιώδης νόμος της ανθρώπινης τελειότητας, άρα και του μετασχηματισμού του κόσμου, είναι η νέα εντολή της αγάπης. Με αυτό τον τρόπο εξασφαλίζει σε όσους πιστεύουν στη θεϊκή αγάπη ότι η οδός της αγάπης είναι προσιτή σε όλους τους ανθρώπους και ότι η προσπάθεια για να δημιουργηθεί η παγκόσμια αδελφοσύνη δεν είναι μάταιη». Αυτός ο νόμος καλείται να γίνει το μέτρο και ο έσχατος κανόνας για κάθε δυναμική όπου αναπτύσσονται οι ανθρώπινες σχέσεις. Εν ολίγοις, είναι το ίδιο μυστήριο του Θεού, η τριαδική Αγάπη, που θεμελιώνει τη σημασία και την αξία του ανθρώπου, της κοινωνικότητας και της ανθρώπινης δράσης στον κόσμο, επειδή αποκαλύφθηκε και συμμετέχει στην ανθρωπότητα χάρη στον Ιησού Χριστό και στο Άγιο Πνεύμα.

55 Ο μετασχηματισμός του κόσμου παρουσιάζεται ως μια κυρίαρχη προσδοκία της εποχής μας. Γι' αυτή την ανάγκη την κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας σκοπεύει να προσφέρει τις απαντήσεις που επικαλούνται τα σημεία των καιρών, δείχνοντας κυρίως την αμοιβαία αγάπη μεταξύ των ανθρώπων υπό το βλέμμα του Θεού ως το ισχυρότερο όργανο για αλλαγή σε προσωπικό και κοινωνικό επίπεδο. Πράγματι, η αμοιβαία αγάπη, συμμετέχοντας στην άπειρη αγάπη του Θεού, είναι ο αυθεντικός ιστορικός και υπερβατικός σκοπός της ανθρωπότητας. Άρα, «η επίγεια πρόοδος, μολονότι πρέπει επιμελώς να διακρίνεται από την εξέλιξη της Βασιλείας του Χριστού, είναι σημαντική για τη Βασιλεία του Θεού, επειδή μπορεί να βοηθήσει στην καλύτερη διευθέτηση της ανθρώπινης κοινωνίας»<sup>67</sup>.

#### γ) Νέοι ουρανοί και νέα γη

**56** Η υπόσχεση του Θεού και η ανάσταση του Ιησού Χριστού δημιουργούν στους χριστιανούς τη βάσιμη ελπίδα ότι για όλους τους ανθρώπους

 $<sup>^{66}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 38: AAS 58 (1966) 1.055-1.056.

 $<sup>^{67}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes* 39: AAS 58 (1966) 1.057.

έχει προετοιμαστεί μια νέα και αιώνια διαμονή, μια γη όπου βασιλεύει η δικαιοσύνη (πρβλ. Β΄ Κορ 5,1-2· Β΄ Πε 3,13): «Τότε, έχοντας νικηθεί ο θάνατος, τα τέκνα του Θεού θα αναστηθούν εν Χριστώ, κι ό,τι ήταν αδύναμο και φθαρτό θα περιβληθεί το άφθαρτο· και, απομένοντας μόνο η αγάπη και οι πράξεις του, θα ελευθερωθούν από τη σκλαβιά της ματαιότητας όλη η δημιουργία που έπλασε ο Θεός για τον άνθρωπο» 68. Αυτή η ελπίδα αντί να αποδυναμώσει, μάλλον θα εντείνει τη φροντίδα για το ανάλογο έργο στην παρούσα πραγματικότητα.

57 Τα αγαθά, όπως η αξιοπρέπεια του ανθρώπου, η αδελφοσύνη και η ελευθερία, όλοι οι καλοί καρποί της φύσης και της εργατικότητάς μας, διάσπαρτα στη γη χάρη στο Πνεύμα του Κυρίου και σύμφωνα με την εντολή Του, εξαγνισμένα από κάθε στίγμα, φωτισμένα και μεταμορφωμένα, ανήκουν στο Βασίλειο της αλήθειας και της ζωής, της αγιότητας και της χάρης, της δικαιοσύνης, της αγάπης και της ειρήνης που ο Χριστός θα παραδώσει στον Πατέρα και όπου εμείς θα τα βρούμε. Θα αντηχήσουν τότε για όλους, στην αναμφισβήτητη αλήθεια τους, τα λόγια του Χριστού: «δεῦτε οἱ εὐλογημένοι τοῦ πατρός μου, κληρονομήσατε τὴν ἡτοιμασμένην ὑμῖν βασιλείαν ἀπὸ καταβολῆς κόσμου. ἐπείνασα γάρ, καὶ ἐδώκατέ μοι φαγεῖν, ἐδίψησα, καὶ ἐποτίσατέ με, ξένος ἤμην, καὶ συνηγάγετέ με, γυμνός, καὶ περιεβάλετέ με, ἠσθένησα, καὶ ἐπεσκέψασθέ με, ἐν φυλακῆ ἤμην, καὶ ἤλθετε πρός με. [...]ἐφ' ὅσον ἐποιήσατε ἑνὶ τούτων τῶν ἀδελφῶν μου τῶν ἐλαχίστων, ἐμοὶ ἐποιήσατε» (Μτ 25,34-36,40).

58 Η ολοκληρωμένη πραγματοποίηση του ανθρώπου, η οποία εκπληρώθηκε εν Χριστώ χάρη στο δώρο του Αγίου Πνεύματος, ωριμάζει στην Ιστορία και διαμεσολαβείται από τις σχέσεις του ανθρώπου με τους άλλους ανθρώπους, σχέσεις που με τη σειρά τους επιτυγχάνουν την τελειότητα χάρη στη δέσμευση που σκοπεύει να βελτιώσει τον κόσμο με δικαιοσύνη και ειρήνη. Οι ανθρώπινες πράξεις είναι αφ' εαυτών σημαντικές και ικανές για την οριστική έλευση της πλήρους υπερβατικής Βασιλείας, έστω κι αν αυτό παραμένει δώρο του Θεού. Ετούτες οι πράξεις, όταν σέβονται

 $<sup>^{68}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes 39: AAS 58 (1966) 1.057.

την αντικειμενική τάξη της κοσμικής πραγματικότητας και φωτίζονται από την αλήθεια και την αγάπη, βοηθούν στην πραγματοποίηση της ολοένα πληρέστερης και ολοκληρωμένης δικαιοσύνης και ειρήνης και προεξοφλούν στο παρόν την υπεσχημένη Βασιλεία.

Καθώς συμμορφώνεται με τον Λυτρωτή Χριστό, ο άνθρωπος αντιλαμβάνεται την ύπαρξή του ως πλάσμα που το θέλησε ο Θεός και το έχει από πάντοτε επιλέξει και το έχει καλέσει στη χάρη και στη δόξα, σε όλη την πληρότητα του μυστηρίου στο οποίο συμμετέχει εν Χριστώ<sup>69</sup>. Η συμμόρφωση προς τον Χριστό και η ενατένιση του προσώπου Του<sup>70</sup> εμφυσούν στον χριστιανό μιαν ασυγκράτητη λαχτάρα να προεξοφλήσει σ' αυτό τον κόσμο, στο πλαίσιο των ανθρώπινων σχέσεων, εκείνο που θα είναι η πραγματική αλήθεια, στην προσπάθειά του να δώσει να φάει, να πιει, να ντύσει, να στεγάσει, να φροντίσει, να υποδεχτεί και να συντροφεύσει τον Κύριο που χτυπά την πόρτα του (πρβλ. Μτ 25,35-37).

# δ) Η Παρθένος Μαρία και το δικό Της «γένοιτο» στο σχέδιο αγάπης του Θεού

59 Κληρονόμος της ελπίδας των δικαίων του Ισραήλ και πρώτη ανάμεσα στους πιστούς ακολούθους του Ιησού Χριστού είναι η Παρθένος Μαρία. Η μητέρα Του, με το δικό Της «γένοιτο» στο σχέδιο αγάπης του Θεού (πρβλ. Λκ 1,38), στο όνομα όλης της ανθρωπότητας, δέχεται τον Απεσταλμένο του Πατρός, τον Σωτήρα των Ανθρώπων: στον ύμνο «Μεγάλυνον» κηρύσσει την έλευση του Μυστηρίου της Σωτηρίας, την έλευση του «Μεσσία των ταπεινών» (πρβλ. Ησ 11,4· 61,1). Ο Θεός της Συνθήκης, του οποίου υμνείται η ευφροσύνη του Πνεύματος από την Παρθένο της Ναζαρέτ, είναι Εκείνος που ανατρέπει τους ισχυρούς από τους θρόνους και εξυψώνει τους ταπεινούς, γεμίζει με αγαθά τους πεινασμένους και διάχνει τους πλούσιους με άδεια χέρια, σκορπίζει τους αλαζόνες και διατηρεί

 $<sup>^{69}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Redemptor hominis, 13: AAS 71 (1979) 283-284.

 $<sup>^{70}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Novo millennio ineunte, 16-28: AAS 93 (2001) 276-285.

την ευσπλαχνία Του για κείνους που Τον φοβούνται (πρβλ. Λκ 1,50-53).

Αντλώντας από την καρδιά της Παρθένου Μαρίας, από τα βάθη της πίστης Της που εκφράζονται με τα λόγια τού «Μεγάλυνον», οι πιστοί ακόλουθοι του Χριστού καλούνται να ανανεώνουν ολοένα και πιο πολύ μέσα τους «τη συνειδητοποίηση ότι δεν είναι δυνατόν να διαχωριστεί η αλήθεια για τον Θεό που λυτρώνει, για τον Θεό που είναι πηγή κάθε δωρεάς, από την εκδήλωση της αγάπης Του για τους φτωχούς και τους ταπεινούς, η οποία, όπως υμνείται στο Μεγάλυνον, βρίσκεται στα λόγια και στα έργα του Ιησού» ΤΙ. Η Παρθένος Μαρία, εξαρτημένη πλήρως από τον Θεό και προσανατολισμένη ολότελα προς Αυτόν με την ώθηση της πίστης Της, «είναι η πιο τέλεια εικόνα της ελευθερίας και της απελευθέρωσης της ανθρωπότητας και του κόσμου» Τ2.

 $<sup>^{71}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγμ. επ. Redemptoris Mater (Η μητέρα του Λυτρωτή), 37: AAS 79 (1987) 410.

 $<sup>^{72}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia (Η συνείδηση της Ελευθερίας), 97: AAS 79 (1987) 597.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΛΕΥΤΕΡΟ

### ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ

#### ΚΗΡΥΞΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΛΙΛΑΣΚΑΛΙΑ

α) Η Εχκλησία, τόπος συγκατοίκησης του Θεού με τους ανθοώπους

**60** Η Εχκλησία, συμμέτοχος στη χαρά και στην ελπίδα, στην αγωνία και στη θλίψη του ανθρώπου, είναι αλληλέγγυα με κάθε άνδρα και κάθε γυναίκα κάθε τόπου και εποχής και τους μεταφέρει τη χαρμόσυνη είδηση για τη Βασιλεία του Θεού, που μαζί με τον Ιησού Χριστό ήρθε και έρχεται ανάμεσά τους<sup>73</sup>. Αυτό είναι στην ανθρωπότητα και στον κόσμο το θείο μυστήριο της αγάπης του Θεού και η πιο μεγάλη ελπίδα, που ενεργοποιεί και υποστηρίζει κάθε αυθεντικό σχέδιο και δέσμευση για την ανθρώπινη απελευθέρωση και πρόοδο. Η Εκκλησία είναι ανάμεσα στους ανθρώπους η σκηνή της συντροφιάς του Θεού —«ἡ σκηνὴ τοῦ Θεοῦ μετὰ τῶν ἀνθρώπων» (Απ 21,3)—, έτσι ο άνθρωπος δεν είναι μόνος, σαστισμένος ή τρομοκρατημένος στη δέσμευσή του να κάνει πιο ανθρώπινο τον κόσμο, αλλά βρίσκει υποστήριξη στη λυτρωτική αγάπη του Χριστού. Είναι λειτουργός της σωτηρίας όχι αφηρημένα ή με την καθαρά πνευματική έννοια, αλλά στο πλαίσιο της Ιστορίας και του κόσμου όπου ζει ο άνθρωπος<sup>74</sup>, όπου τον

 $<sup>^{73}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 1: AAS 58 (1966) 1.025-1.026.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 40: AAS 58 (1966) 1.057-1.059· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Centesimus annus*, 53-54: AAS 83 (1991) 859-860· ιδίου, Εγκ. επ. *Sollicitudo rei socialis*, 1: AAS 80 (1988) 513-514.

αγγίζει η αγάπη του Θεού και η κλήση να ανταποκριθεί στο θεϊκό σχέδιο.

61 Μοναδικός και ανεπανάληπτος στην ατομικότητά του, κάθε άνθρωπος είναι ένα πλάσμα ανοιχτό στη σχέση με τους άλλους στην κοινωνία. Η συμβίωση στο δίχτυο των σχέσεων που συνδέει μεταξύ τους άτομα, οικογένειες, ενδιάμεσες ομάδες σε σχέσεις συνάντησης, επικοινωνίας και ανταλλαγής, εξασφαλίζει στη ζωή μια καλύτερη ποιότητα. Το κοινό καλό που οι άνθρωποι αναζητούν και επιδιώκουν σχηματίζοντας την κοινότητα αποτελεί εγγύηση για το προσωπικό και το οικογενειακό καλό και τις συναναστροφές 75. Γι' αυτούς τους λόγους γεννιέται και παίρνει μορφή η κοινωνία με τις δομικές της διευθετήσεις, δηλαδή τις πολιτικές, οικονομικές, νομικές, πολιτιστικές. Στον άνθρωπο, «καθώς έχει ενταχθεί στο σύνθετο δίκτυο των σχέσεων που χαρακτηρίζουν τις σύγχρονες κοινωνίες»<sup>76</sup>, η Εκκλησία απευθύνεται με την κοινωνική διδασκαλία. «Έμπειρη στον ανθρωπισμό»<sup>77</sup>, είναι σε θέση να τον κατανοήσει στην κλήση και στις φιλοδοξίες του, στα όρια και στην ανέχειά του, στα δικαιώματα και στα καθήκοντά του, κι έγει γι' αυτόν ένα λόγο ζωής που θα αντηγήσει στα ιστορικά και κοινωνικά γεγονότα της ανθρώπινης ύπαρξης.

#### β) Γονιμοποιώντας και ζυμώνοντας την κοινωνία με το Ευαγγέλιο

**62** Με το κοινωνικό της δόγμα, η Εκκλησία προτίθεται να κηρύξει και να υλοποιήσει το Ευαγγέλιο στο σύνθετο δίκτυο των κοινωνικών σχέσεων. Δεν ενδιαφέρεται μόνο για τον άνθρωπο στην κοινωνία, τον άνθρωπο ως παραλήπτη του ευαγγελικού μηνύματος, αλλά επιζητά να γονιμοποιήσει και να ζυμώσει την ίδια την κοινωνία με το Ευαγγέλιο<sup>78</sup>. Ωστόσο, φροντίζοντας τον άνθρωπο, η Εκκλησία εμπλέκει και την κοινωνία στην ιεραποστο-

 $<sup>^{75}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 32: AAS 58 (1966) 1.051.

 $<sup>^{76}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 859.

 $<sup>^{77}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio (Για την ανάπτυξη των λαών), 13: AAS 59 (1967) 263.

 $<sup>^{78}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 40: AAS 58 (1966) 1.057-1.059.

72  $KE\Phi A\Lambda AIO \Delta EYTEPO$ 

λική και σωστική μέριμνά της. Η κοινωνική συμβίωση συχνά καθορίζει την ποιότητα της ζωής, άρα και τις συνθήκες όπου κάθε άνδρας και γυναίκα θα κατανοήσουν τον εαυτό τους και θα αποφασίσουν για την κλήση τους. Γι' αυτόν το λόγο η Εκκλησία δεν είναι αδιάφορη για καθετί που επιλέγεται, παράγεται και βιώνεται στην κοινωνία για την ηθική, δηλ. πραγματικά ανθρώπινη, ποιότητα της κοινωνικής ζωής. Η κοινωνία και μαζί της η πολιτική, η οικονομία, η εργασία, τα δικαιώματα, η παιδεία δεν αποτελούν ένα πλαίσιο καθαρά επίγειο και εγκόσμιο, άρα υποδεέστερο και ξένο για το μήνυμα και την οικονομία της σωτηρίας. Πράγματι, η κοινωνία με όσα επιτελούνται σ' αυτήν αφορά τον άνθρωπο. Είναι η κοινωνία των ανθρώπων, «η πρώτη θεμελιώδης οδός της Εκκλησίας»<sup>79</sup>.

63 Με την κοινωνική της διδασκαλία η Εκκλησία επιφορτίζεται με το καθήκον του κηρύγματος που της ανέθεσε ο Κύριος. Υλοποιεί στα ιστορικά γεγονότα το μήνυμα της απελευθέρωσης και της λύτρωσης του Χριστού, το Ευαγγέλιο της Βασιλείας. Η Εκκλησία, κηρύσσοντας το Ευαγγέλιο, «επιβεβαιώνει στον άνθρωπο, στο όνομα του Χριστού, την αξιοπρέπεια και την κλήση του στην κοινωνία των ανθρώπων του διδάσκει τις αξιώσεις για δικαιοσύνη και ειρήνη που συμφωνούν με τη θεϊκή σοφία»<sup>80</sup>.

Το Ευαγγέλιο που αντηχεί ξανά διαμέσου της Εκκλησίας στο σήμερα του ανθρώπου<sup>81</sup>, η κοινωνική διδασκαλία είναι λόγος που ελευθερώνει. Αυτό σημαίνει ότι έχει τη δυναμική της αλήθειας και της χάρης του Πνεύματος του Κυρίου που εισχωρεί στις καρδιές, προετοιμάζοντάς τες να καλλιεργούν σκέψεις και σχέδια αγάπης, δικαιοσύνης, ελευθερίας και ειρήνης. Κηρύσσοντας το Ευαγγέλιο ενσταλάζει στην καρδιά των ανθρώπων το φορτίο της έννοιας και της λύτρωσης του Ευαγγελίου, έτσι ώστε να προαχθεί μια κοινωνία στα μέτρα του ανθρώπου επειδή είναι στα μέτρα του Χριστού: να χτίσουμε μια πιο ανθρώπινη πολιτεία για τον άνθρωπο, καθώς συμφωνεί περισσότερο με το Βασίλειο του Θεού.

 $<sup>^{79}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 14: AAS 71 (1979) 284.

<sup>80</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.419.

 $<sup>^{81}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Omelia della messa di Pentecoste nel I centenario della «Rerum novarum» (Ομιλία στη λειτουργία της Πεντηκοστής στην Α΄ εκατονταετηρίδα της Εγκ. Επ. «Περί νέων πραγμάτων) (19 Μαΐου 1991): AAS 84 (1992) 282.

64 Η Εκκλησία, με την κοινωνική της διδασκαλία, όχι μόνο δεν απομακούνεται από την αποστολή της, αλλά παραμένει αμετακίνητα πιστή σ' αυτήν. Η λύτρωση που εκπληρώθηκε από τον Χριστό και ανατέθηκε στη σωστική αποστολή της Εκκλησίας είναι οπωσδήποτε υπερφυσικής τάξεως. Αυτή η διάσταση δεν είναι περιοριστική αλλά ολοκληρωτική έκφραση της σωτηρίας 82. Το υπερφυσικό δεν πρέπει να εννοηθεί σαν οντότητα ή σαν ένας χώρος που αρχίζει εχεί όπου τελειώνει το φυσιχό, αλλά ως ανύψωσή του, έτσι ώστε τίποτα από τη φύση της δημιουργίας και του ανθρώπινου να μην είναι ξένο και αποκλεισμένο από την υπερφυσική και θεολογική ουσία της πίστης και της χάρης, αλλά να αναγνωριστεί εκεί, να αναληφθεί και να εξυψωθεί: «Στον Ιησού Χριστό ο ορατός κόσμος, ο οποίος δημιουργήθηκε από τον Θεό για τον άνθρωπο (πρβλ. Γεν 1,26-30) — αυτός ο κόσμος που, έχοντας εισέλθει στην αμαρτία "υποδουλώθηκε στη φθορά" (Ρωμ 8,20 πρβλ. ίδιο, 8,19-22)— αποκτά εκ νέου τον πρωταρχικό δεσμό με την ίδια τη θεϊκή πηγή της Σοφίας και της Αγάπης. Πράγματι, "οὕτω γὰρ ἠγάπησεν ὁ Θεὸς τὸν κόσμον, ώστε τὸν υἱὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἔδωκεν" (Ιω 3,16). Όπως στον άνθρωπο-Αδάμ αυτός ο δεσμός διερράγη, έτσι με τον άνθρωπο-Χριστό στερεώθημε ξανά (πρβλ. Ρωμ 5,12-21»83.

**65** Η Λύτρωση αρχίζει με την Ενανθρώπιση, διαμέσου της οποίας ο Υιός του Θεού εκτός από την αμαρτία παίρνει τα πάντα από τον άνθρωπο, σύμφωνα με την αλληλεγγύη που θεμελιώθηκε από τη δημιουργό Θεία Σοφία, και περιλαμβάνει τα πάντα στο δώρο της λυτρωτικής Αγάπης. Από αυτή την Αγάπη ο άνθρωπος φτάνει στην ολότητα του είναι του: είναι σωματικό και πνευματικό ον σε σχέση αλληλεγγύης με τους άλλους. Στη θεία οικονομία σωτηρίας του Ευαγγελίου περιλαμβάνεται ολόκληρο το ανθρώπινο γένος — όχι μία ψυχή ξεχωριστή ή ένα πλάσμα κλειστό στην ατομικότητά του, αλλά ο άνθρωπος και η κοινωνία των ανθρώπων. Φορέας του ευαγγελικού μηνύματος της Ενανθρώπισης και της Λύτρωσης, η Εκκλησία δεν έχει άλλο

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Ποβλ. Παγλος ΣΤ΄, Απ. διάτ. Evangelii nuntiandi (Για τον ευαγγελισμό του σύγχρονου κόσμου), 9.30: AAS 68 (1976) 10-11, 25-26· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Τρίτη Γενική Διάσκεψη των Λατινοαμερικανών Επισκόπων, Πουέμπλα (28 Ιανουαρίου 1979), ΙΙΙ/4-7: AAS 71 (1979) 199-204· ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 63-64, 80: AAS 79 (1987) 581-582, 590-591.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 8: AAS 71 (1979) 270.

δοόμο: με την κοινωνική της διδασκαλία και με την αποτελεσματική δοάση της, όχι μόνο δεν αλλοιώνει τη φύση και την αποστολή της, αλλά παραμένει πιστή στον Χριστό και αποκαλύπτεται στους ανθρώπους ως «παγκόσμιο θείο μυστήριο σωτηρίας» 4. Αυτό είναι ιδιαίτερα αληθινό σε μια εποχή όπως η δική μας, η οποία χαρακτηρίζεται από μιαν αυξανόμενη αλληλεξάρτηση και από την οικουμενικότητα των κοινωνικών ζητημάτων.

## γ) Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και ανθρώπινη πρόοδος

66 Η κοινωνική διδασκαλία είναι μέρος απαραίτητο της διακονίας ευαγγελισμού της Εππλησίας. Καθετί που αφορά την ποινότητα των ανθρώπων -καταστάσεις και προβλήματα σχετικά με τη δικαιοσύνη, την απελευθέρωση, την ανάπτυξη, τις σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, την ειρήνη— δεν είναι ξένο στο κήρυγμα του Ευαγγελίου και δε θα ήταν πλήρες αν δε λάμβανε υπόψη την αμοιβαία επίκληση ανάμεσα στο Ευαγγέλιο και στην προσωπική και κοινωνική ζωή του ανθρώπου<sup>85</sup>. Μεταξύ του κηρύγματος του Ευαγγελίου και της ανθρώπινης προόδου υπάρχουν στενοί δεσμοί: «Δεσμοί ανθρωπολογικής τάξεως, επειδή ο άνθρωπος που θα δεχθεί το κήρυγμα του Ευαγγελίου δεν είναι ένα αφηρημένο ον, αλλά επηρεάζεται από τα κοινωνικά και οικονομικά ζητήματα. Δεσμοί θεολογικής φύσεως, επειδή δεν είναι δυνατόν να διαχωριστεί το σχέδιο της δημιουργίας από εχείνο της Σωτηρίας, που φτάνει μέχρι συγκεκριμένες καταστάσεις αδικίας που πρέπει να καταπολεμηθούν και δικαιοσύνης που πρέπει να αποκατασταθεί. Δεσμοί υψηλής ευαγγελικής φύσεως, όπως εκείνος της αγάπης: πώς θα διακηούξουμε τη νέα εντολή αν δεν προωθήσουμε με δικαιοσύνη και ομόνοια την αληθινή, την πραγματική ανάπτυξη του ανθρώπου;»86

**67** Η κοινωνική διδασκαλία «έχει αφ' εαυτού την αξία ενός μέσου της διάδοσης του Ευαγγελίου» και αναπτύσσεται στη συνεχώς ανανεώσιμη

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 48: AAS 57 (1965) 53.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. διάτ. Evangelii nuntiandi, 29: AAS 68 (1976) 25.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. διάτ. Evangelii nuntiandi, 31: AAS 68 (1976) 26.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 860.

σχέση ανάμεσα στο ευαγγελικό μήνυμα και στην ανθρώπινη ιστορία. Μ' αυτή την έννοια, η διδασκαλία ετούτη είναι το χαρακτηριστικό μέσο για την άσκηση της διακονίας του Λόγου και της προφητικής αποστολής της Εκκλησίας<sup>88</sup>: «για την Εκκλησία το να διδάσκει και να διαδίδει ανήκει στην αποστολή της να διαδίδει το Ευαγγέλιο και είναι ουσιώδες τμήμα του χριστιανικού μηνύματος, επειδή αυτή η διδασκαλία προτείνει τις άμεσες συνέπειες στη ζωή της κοινωνίας και οργανώνει την καθημερινή εργασία και τους αγώνες για δικαιοσύνη σύμφωνα με τη μαρτυρία του Σωτήρα Χριστού»<sup>89</sup>. Δε βρισκόμαστε μπροστά σ' ένα συμφέρον ή σε μια δευτερεύουσα δράση, που προστίθεται στην αποστολή της Εκκλησίας, αλλά στην ίδια την καρδιά του λειτουργήματός της: με την κοινωνική διδασκαλία η Εκκλησία «αναγγέλλει τον Θεό και το μυστήριο της σωτηρίας εν Χριστώ σε κάθε άνθρωπο και, για τον ίδιο λόγο, αποκαλύπτει τον άνθρωπο στον εαυτό του»<sup>90</sup>. Και πρόκειται για ένα λειτούργημα που απορρέει όχι μόνο από την αναγγελία αλλά και από τη μαρτυρία.

**68** Η Εχχλησία δεν επιφορτίζεται με τη ζωή στην κοινωνία από κάθε άποψη αλλά με τη δικαιοδοσία της, που είναι η αναγγελία του Χριστού Λυτρωτή<sup>91</sup>: «Η αποστολή που ο Χριστός εμπιστεύθηκε στην Εχκλησία Του δεν είναι πολιτικής, οικονομικής ή κοινωνικής φύσεως: ο σκοπός της είναι θρησκευτικής φύσεως. Από αυτήν ακριβώς τη θρησκευτική αποστολή προέρχονται το καθήκον, το κύρος και οι δυνάμεις που θα απαιτηθούν για να δημιουργηθεί και να παγιωθεί η κοινότητα των ανθρώπων σύμφωνα με το θεϊκό Νόμο»<sup>92</sup>. Αυτό σημαίνει ότι η Εκκλησία με την κοινωνική της διδασκαλία δεν υπεισέρχεται σε θέματα τεχνικά και δεν ιδρύει ούτε προτείνει συστήματα ή πρότυπα κοινωνικής οργάνωσης<sup>93</sup>: αυτό δεν περιλαμ-

 $<sup>^{88}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 570-572.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.

 $<sup>^{90}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 860.

<sup>91</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.420.

 $<sup>^{92}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 42: AAS 58 (1966) 1.060.

 $<sup>^{93}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 570-572.

βάνεται στην αποστολή που της εμπιστεύθηκε ο Χριστός. Η Εκκλησία έχει το καθήκον που αφορά το Ευαγγέλιο: το μήνυμα της λύτρωσης του ανθρώπου που ανήγγειλε και μαρτύρησε ο Υιός του Θεού.

## δ) Δικαιώματα και καθήκοντα της Εκκλησίας

**69** Με την κοινωνική διδασκαλία της η Εκκλησία «προτίθεται να βοηθήσει τον άνθρωπο στην πορεία του προς τη σωτηρία» της πρόκειται για το βασικό και μοναδικό της σκοπό. Δεν υπάρχουν άλλοι σκοποί που να τείνουν να αντικαταστήσουν ή να εκτοπίσουν τα καθήκοντα άλλων, παραμελώντας τα δικά της, ή επιδιώξεις ξένες προς την αποστολή της. Αυτή η αποστολή διαμορφώνει το δικαίωμα και συγχρόνως το καθήκον της Εκκλησίας να επεξεργαστεί τη δική της κοινωνική διδασκαλία αποτυπώνοντάς τη στην κοινωνία και στις δομές της, μέσω της ευθύνης και των καθηκόντων που αυτή η διδασκαλία δημιουργεί.

70 Η Εκκλησία έχει το δικαίωμα να διδάσκει την αλήθεια της πίστης στον άνθρωπο: την αλήθεια όχι μόνο του δόγματος, αλλά και της ηθικής που πηγάξει από την ίδια την ανθρώπινη φύση και από το Ευαγγέλιο<sup>95</sup>. Πράγματι, ο λόγος του Ευαγγελίου δεν πρέπει μόνο να ακούγεται, αλλά και να εφαρμόζεται (πρβλ. Μτ 7,24· Λκ 6,46-48· Ιω 14,21,23-24· Ιακ 1,22): η συνέπεια στη συμπεριφορά φανερώνει τη συμμετοχή του πιστού και δεν περιορίζεται μόνο στο καθαρά εκκλησιαστικό και πνευματικό πλαίσιο, αλλά περιλαμβάνει τον άνθρωπο σε όλο του το βάθος και σύμφωνα με τις ευθύνες του. Όντας κοσμικές, έχουν ως θέμα τον άνθρωπο, δηλαδή αυτόν που ο Θεός καλεί διαμέσου της Εκκλησίας να μοιραστεί το λυτρωτικό Του δώρημα.

Στο λυτρωτικό δώρημα ο άνθρωπος οφείλει να ανταποκριθεί όχι με τη μερική, αφηρημένη ή προφορική συμμετοχή του, αλλά με όλη του τη ζωή και με τις σχέσεις που αυτή συνεπάγεται, έτσι ώστε τίποτα στα όρια του

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 860.

 $<sup>^{95}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae (Ανθρώπινη αξιοπρέπεια), 14: AAS 58 (1966) 940· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 27. 64. 110: AAS 85 (1993) 1.154-1.155, 1.183-1.184, 1.219-1.220.

κοσμικού και του επίγειου να μην εγκαταλειφθεί ως ασήμαντο ή ξένο προς τη σωτηρία. Γι' αυτό η κοινωνική διδασκαλία δεν αποτελεί για την Εκκλησία προνόμιο, παρέκβαση, σκοπιμότητα ή ανάμειξη: είναι δικαίωμά της να κηρύξει το Ευαγγέλιο στην κοινωνία, δηλαδή να διαλαλήσει τον απελευθερωτικό λόγο του Ευαγγελίου στο σύνθετο κόσμο της παραγωγής, της εργασίας, της επιχειρηματικότητας, των δημόσιων οικονομικών, του εμπορίου, της πολιτικής, του δικαίου, της παιδείας, της κοινωνικής επικοινωνίας, όπου ζει ο άνθρωπος.

71 Ετούτο το δικαίωμα είναι συγχρόνως και καθήκον, επειδή η Εκκλησία δεν μπορεί να παραιτηθεί από αυτό δίχως να διαψεύσει τον εαυτό της και την πίστη της στον Χριστό: «οὐαὶ δὲ μοί ἐστιν ἐὰν μὴ εὐαγγελίζωμαι» (Α΄ Κορ 9,16). Η προειδοποίηση που ο απόστολος Παύλος απευθύνει στον εαυτό του αντηχεί στη συνείδηση της Εκκλησίας ως ένα κάλεσμα που πρέπει να διατρέξει όλες τις οδούς της διάδοσης του Ευαγγελίου· όχι μόνο εκείνες που οδηγούν στις ατομικές συνειδήσεις, αλλά κι εκείνες που κατευθύνουν στους δημόσιους θεσμούς: από τη μια, δεν πρέπει «να ωθούμε λανθασμένα το θρησκευτικό γεγονός στην καθαρά ιδιωτική σφαίρα» 6 και από την άλλη, δεν μπορεί το χριστιανικό μήνυμα να κατευθύνει προς μία σωτηρία καθαρά υπερκόσμια, ανίκανη να φωτίσει την παρουσία στη γη97.

Εξαιτίας της σημασίας του Ευαγγελίου και της πίστης για τον κόσμο και εξαιτίας των συνεπειών της ανομίας, δηλαδή της αμαρτίας, η Εκκλησία δεν μπορεί να αδιαφορήσει για τα κοινωνικά ζητήματα<sup>98</sup>: «είναι καθήκον της Εκκλησίας να διακηρύττει παντού και πάντοτε τις ηθικές αξίες και στον κοινωνικό τομέα, κι έτσι να εκφέρει την κρίση της για κάθε ανθρώπινη πραγματικότητα, καθώς το απαιτούν τα θεμελιώδη δικαιώματα του ανθρώπου ή η σωτηρία της ψυχής»<sup>99</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα προς τον Γενικό Γραμματέα των Ηνωμένων Εθνών επί τη ευκαιρία της τριακοστής επετείου της Παγκόσμιας Διακήρυξης των Δικαιωμάτων του ανθρώπου (2 Δεκεμβρίου 1978): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, I (1978) 261.

 $<sup>^{97}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.

 $<sup>^{98}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. διάτ. Evangelii nuntiandi, 34: AAS 68 (1976) 28.

<sup>99</sup> CIC, κώδικας 747, § 2.

### ΙΙ. Η ΦΥΣΗ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΛΙΛΑΣΚΑΛΙΑΣ

## α) Γνώση φωτισμένη από την πίστη

72 Η κοινωνική διδασκαλία δε σχεδιάστηκε από την αρχή σαν ένα οργανικό σύστημα, αλλά διαμορφώθηκε με το πέρασμα του χρόνου, μέσα από τις πολυάριθμες επεμβάσεις του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας στα κοινωνικά θέματα. Αυτή η γένεση εξηγεί τις διακυμάνσεις γύρω από τη φύση, τη μέθοδο και την επιστημολογική δομή της κοινωνικής διδασκαλίας της Εχελησίας. Έχοντας προηγηθεί μια σημαντική αναφορά στην εγκύκλιο «Laborem exercens» 100, μια καθοριστική αποσαφήνιση προς αυτή την κατεύθυνση περιέχεται στην εγκύκλιο «Sollicitudo rei socialis»: η κοινωνική διδασχαλία της Εχχλησίας «δεν ανήχει... στο πεδίο της ιδεολογίας, αλλά στη θεολογία και ιδιαίτερα στην ηθική θεολογία»<sup>101</sup>. Δεν ορίζεται σύμφωνα με κοινωνικο-οικονομικές παραμέτρους. Δεν είναι ένα σύστημα ιδεολογικό ή συνηθισμένο, με σχοπό να προσδιορίσει χαι να συνθέσει τις οιχονομιχές, πολιτικές και κοινωνικές σχέσεις, αλλά μια κατηγορία από μόνη της: πρόκειται για «την προσεκτική διατύπωση των αποτελεσμάτων που προέρχονται από επιστάμενο στοχασμό για τη σύνθετη πραγματικότητα της ύπαρξης του ανθρώπου σε κοινωνικό και διεθνές πλαίσιο, υπό το φως της πίστης και της εκκλησιαστικής παράδοσης. Πρωταρχικός σκοπός του είναι να εφμηνεύσει αυτή την πραγματικότητα, εξετάζοντας τις αντιστοιχίες και τις αναντιστοιχίες, σύμφωνα με τις κατευθύνσεις της διδασκαλίας του Ευαγγελίου για τον άνθρωπο και την επίγεια και ταυτόχρονα υπερβατική κλήση του· για να προσανατολίσει τη χριστιανική συμπεριφορά» 102.

73 Η κοινωνική διδασκαλία είναι επομένως θεολογικής φύσεως, και μάλιστα θεολογικής-ηθικής, «καθώς πρόκειται για μια διδασκαλία που στοχεύει να καθοδηγήσει τη συμπεριφορά του ανθρώπου»<sup>103</sup>. «Βρίσκεται στο

 $<sup>^{100}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Ευμ. επ. Laborem exercens, 3: AAS 73 (1981) 583-584.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 571.

 $<sup>^{102}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 571.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 572.

σταυροδρόμι της ζωής και της χριστιανικής συνείδησης με τις καταστάσεις του κόσμου και εκδηλώνεται στις προσπάθειες που κάνουν μεμονωμένα άτομα, οικογένειες, κοινωνικοί και πολιτιστικοί λειτουργοί, πολιτικοί και άνθρωποι του κράτους να τη διαμορφώσουν και να την εφαρμόσουν στην Ιστορία»<sup>104</sup>. Η κοινωνική διδασκαλία αντανακλά εκ των πραγμάτων τα τρία επίπεδα του θεολογικού-ηθικού μαθήματος: το προγραμματικό των αιτιολογήσεων το διαχειριστικό για τους κανόνες της κοινωνικής ζωής το συμβουλευτικό των συνειδήσεων, οι οποίες καλούνται να μεσολαβήσουν ανάμεσα στους αντικειμενικούς και γενικούς κανόνες για την εφαρμογή τους στις απτές και ιδιαίτερες κοινωνικές καταστάσεις. Αυτά τα τρία επίπεδα καθορίζουν αναμφισβήτητα και τη μέθοδο και την ιδιαίτερη επιστημολογική δομή της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας.

74 Η κοινωνική διδασκαλία βρίσκει το πρωταρχικό της θεμέλιο στη βιβλική Αποκάλυψη και στην παράδοση της Εκκλησίας. Από αυτή την πηγή, που έρχεται από ψηλά, αντλεί την έμπνευση και το φως για να κατανοήσουμε, να κρίνουμε και να κατευθύνουμε την ανθρώπινη εμπειρία και ιστορία. Πρώτα και πάνω απ' όλα βρίσκεται το σχέδιο του Θεού για την πλάση και ιδιαίτερα για τη ζωή και για τη μοίρα του ανθρώπου που καλείται στην τριαδική κοινωνία.

Η πίστη, που αποδέχεται το θεϊκό λόγο και τον εφαρμόζει στην πράξη, αλληλεπιδρά επαρκώς με τη λογική. Η ευφυΐα της πίστης, ιδιαίτερα εκείνης που στρέφεται στην πράξη, δομείται από τη λογική και ωφελείται απ' όλες τις συνεισφορές της. Και η κοινωνική διδασκαλία, ως γνώση εφαρμοσμένη στις περιστάσεις και στην ιστορική πραγματικότητα των πράξεων, συζευγνύει «fides et ratio» 105 και είναι εύγλωττη έκφραση της γόνιμης σχέσης τους.

75 Η πίστη και η λογική αποτελούν τις δύο γνωστικές οδούς της κοινωνικής διδασκαλίας, εφόσον είναι δύο οι πηγές από τις οποίες αντλεί: η Αποκάλυψη και η ανθρώπινη φύση. Η γνώση της πίστης αντιλαμβάνεται και κατευθύνει τον άνθρωπο στο φως του ιστορικού-λυτρωτικού μυστηρίου,

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 59: AAS 83 (1991) 864-865.
<sup>105</sup> Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Fides et ratio (Πίστη και λογική): AAS 91 (1999) 5-88.

της αποκάλυψης και του δωρήματος του Θεού εν Χριστώ για μας τους ανθρώπους. Αυτή η αντίληψη της πίστης εμπεριέχει τη λογική, διαμέσου της οποίας, όσο είναι δυνατόν, εξηγεί και κατανοεί την αποκαλυφθείσα αλήθεια και τη συμπληρώνει με την αλήθεια της ανθρώπινης φύσης, η οποία καταρτίστηκε στο θεϊκό σχέδιο που εκφράστηκε με τη δημιουργία 106, δηλαδή την ολοκληρωμένη αλήθεια του ανθρώπου ως πνευματικού και υλικού πλάσματος σε σχέση με τον Θεό, με τους άλλους ανθρώπους και με τα άλλα πλάσματα 107.

Ωστόσο, η ευθυγράμμιση με το μυστήριο του Χριστού δεν αποδυναμώνει ούτε αποκλείει το ρόλο της λογικής οπότε, δε στερεί από την κοινωνική διδασκαλία τη λογική αληθοφάνεια και συνεπώς τον παγκόσμιο προορισμό της. Επειδή το μυστήριο του Χριστού φωτίζει εκείνο του ανθρώπου, η λογική προσφέρει το πλήρες νόημα για την κατανόηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και των ηθικών απαιτήσεων που την υπερασπίζονται. Η κοινωνική διδασκαλία είναι μια γνώση που τη φωτίζει η πίστη, η οποία —επειδή έχει ακριβώς αυτά τα χαρακτηριστικά— εκφράζει μια μεγαλύτερη ικανότητα γνώσης. Παρέχει αιτιολογήσεις σε όλους για τις αλήθειες που κηρύττει και για τα καθήκοντα που συνεπάγεται: μπορεί να γίνει αποδεκτή και να τη συμμεριστούν όλοι.

## β) Σε εγκάρδιο διάλογο με κάθε γνώση

76 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας επωφελείται απ' όλα τα γνωστικά μέσα, απ' οποιαδήποτε γνώση κι αν προέρχονται, και κατέχει μια σημαντική διεπιστημονική διάσταση: «Για να ενσαρκώσει καλύτερα τη μοναδική αλήθεια για τον άνθρωπο σε διαφορετικά κοινωνικά, οικονομικά και πολιτικά πλαίσια που συνεχώς αλλάζουν, αρχίζει διάλογο με τις διάφορες επιστήμες οι οποίες ασχολούνται με τον άνθρωπο, ενσωματώνοντας τα αποτελέσματά τους» <sup>108</sup>. Η κοινωνική διδασκαλία ωφελείται από τη σημαντική συνεισφορά της φιλοσοφίας και από τις διευκρινίσεις των επιστημών.

 $<sup>^{106}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 14: AAS 58 (1966) 940.

 $<sup>^{107}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 13. 50. 79: AAS 85 (1993) 1.143-1.144, 1.173-1.174, 1.197.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 59: AAS 83 (1991) 864.

77 Πρώτα απ' όλα όμως, ουσιώδης είναι η συμβολή της φιλοσοφίας, που απορρέει από το κάλεσμα προς την ανθρώπινη φύση ως πηγή και από τη λογική ως γνωστική οδό της ίδιας της πίστης. Μέσω της αιτιολόγησης, η κοινωνική διδασκαλία ενσωματώνει την εσωτερική λογική της φιλοσοφίας, δηλαδή την επιχειρηματολογία.

Υποστηρίζοντας κανείς ότι η κοινωνική διδασκαλία πρέπει να συμπεριληφθεί στη θεολογία και όχι στη φιλοσοφία, δεν παραγνωρίζει ούτε υποτιμά το ρόλο και τη συνεισφορά της φιλοσοφίας. Πράγματι, η φιλοσοφία αποτελεί ένα ιδανικό και απαραίτητο όργανο για την ορθή κατανόηση των βασικών εννοιών της κοινωνικής διδασκαλίας — όπως ο άνθρωπος, η κοινωνία, η ελευθερία, η συνείδηση, η ηθική, το δίκαιο, η δικαιοσύνη, το κοινό καλό, η αλληλεγγύη, η επικουρικότητα, το κράτος —, αντίληψη που θα εμπνεύσει μια αρμονική κοινωνική συμβίωση. Επίσης, η φιλοσοφία προβάλλει το εύλογο του φωτός που το Ευαγγέλιο ρίχνει στην κοινωνία και παροτρύνει στο άνοιγμα και στην παραδοχή της αλήθειας από κάθε συνείδηση.

78 Σημαντική είναι η συνεισφορά στην κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας από τις ανθρωπιστικές και κοινωνικές επιστήμες<sup>109</sup>: καμία γνώση δεν αποκλείεται για το μερίδιο αλήθειας που φέρει. Η Εκκλησία αναγνωρίζει και δέχεται καθετί που συμβάλλει στην κατανόηση του ανθρώπου στο ολοένα πιο εκτεταμένο, μεταβλητό και σύνθετο δίκτυο των κοινωνικών σχέσεων. Έχει συνείδηση του γεγονότος ότι η βαθιά γνώση του ανθρώπου δεν επιτυγχάνεται μόνο με τη θεολογία, δίχως τη συνεισφορά πολλών γνώσεων, στις οποίες αναφέρεται και η θεολογία.

<sup>109</sup> Είναι σημαντική, ως προς αυτό το θέμα, η ίδρυση της Ποντιφικής Ακαδημίας των Κοινωνικών Επιστημών· στο *Motu proprio* (*Ιδιόβουλο*) της ίδρυσης διαβάζουμε: «Οι έρευνες των κοινωνικών επιστημών μπορούν να συνεισφέρουν επαρκώς στη βελτίωση των ανθρωπίνων σχέσεων, όπως αποδεικνύει η πρόοδος που σημειώθηκε στους διάφορους τομείς της συνύπαρξης, κυρίως στη διάρκεια του αιώνα που τείνει προς το τέλος του. Γι' αυτόν το λόγο η Εκκλησία, πάντα σε εγρήγορση για το πραγματικό καλό του ανθρώπου, στράφηκε με αυξημένο ενδιαφέρον στο συγκεκριμένο πεδίο της επιστημονικής έρευνας, για να αντλήσει απτές ενδείξεις σχετικά με την εκπλήρωση των διδακτικών της καθηκόντων»: ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Motu proprio *Socialium Scientiarum* (Περί κοινωνικών επιστημών) (1<sup>η</sup> Ιανουαρίου 1994): ΑΑS 86 (1994) 209.

Το προσεκτικό και σταθερό άνοιγμα στις επιστήμες τροφοδοτεί την κοινωνική διδασκαλία με αρμοδιότητες, ουσία και ρεαλισμό. Χάρη σε αυτά, η Εκκλησία μπορεί να κατανοήσει πληρέστερα τον άνθρωπο στην κοινωνία, να μιλήσει στους ανθρώπους για την εποχή τους με τρόπο πιο πειστικό και να εκπληρώσει με μεγαλύτερη επάρκεια το καθήκον της να ενσαρκώσει, στη συνείδηση και στην κοινωνική ευαισθησία του καιρού μας, το Λόγο του Θεού και την πίστη, από τα οποία η κοινωνική διδασκαλία «εκκινεί» 110.

Αυτός ο διεπιστημονικός διάλογος ωθεί και τις επιστήμες να αντιληφθούν τις προοπτικές της έννοιας, της αξίας και της υποχρέωσης που αποκαλύπτει η κοινωνική διδασκαλία και να «ανοίξουν ευρύτερους ορίζοντες στην υπηρεσία κάθε ανθρώπου, ο οποίος έτσι γνωρίζεται και αγαπιέται στην πληρότητα της κλήσης του»<sup>111</sup>.

# γ) Η έκφραση της διδακτικής λειτουργίας της Εκκλησίας

79 Η κοινωνική διδασκαλία ανήκει στην Εκκλησία επειδή η Εκκλησία την επεξεργάζεται, τη διαδίδει και τη διδάσκει. Δεν είναι προνόμιο μιας συνιστώσας του εκκλησιαστικού σώματος αλλά ολόκληρης της κοινότητας: αποτελεί έκφραση του τρόπου με τον οποίο η Εκκλησία κατανοεί την κοινωνία και τοποθετείται απέναντι στις δομές και στις μεταβολές της. Όλη η εκκλησιαστική κοινότητα —ιερείς, μοναχοί και λαϊκοί— συμβάλλει στη δημιουργία της κοινωνικής διδασκαλίας ανάλογα με την ποικιλία των καθηκόντων, των χαρισμάτων και των διακονημάτων στο εσωτερικό της.

Οι πολλαπλές και πολυσχιδείς συνεισφορές —εκφράσεις κι αυτές της «υπερφυσικής έννοιας της πίστης όλου του Λαού»<sup>112</sup>— προσλαμβάνονται, ερμηνεύονται και ενοποιούνται από το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας που δημοσιοποιεί την κοινωνική διδασκαλία ως διδασκαλία της Εκκλησίας. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας συνθέτει, στην Εκκλησία, όλα εκείνα που τίθενται από το «munus docendi», δηλαδή το διδακτικό καθήκον στο πεδίο της πίστης και της ηθικής με την εξουσία που

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 860.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 59: AAS 83 (1991) 864.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 12: AAS 57 (1965) 16.

έλαβαν από τον Χριστό. Η κοινωνική διδασκαλία δεν είναι μόνο ο καρπός της σκέψης και του έργου των αρμοδίων, αλλά είναι το πνεύμα της Εκκλησίας, έργο του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας το οποίο διδάσκει με την εξουσία που ο Χριστός έδωσε στους αποστόλους και στους διαδόχους τους: ο Πάπας και οι επίσκοποι σε κοινωνία μαζί Του<sup>113</sup>.

80 Για την κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας αρμόδιο είναι το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας με όλες του τις συνιστώσες και τις εκφράσεις. Πρωταρχικό είναι το παγκόσμιο διδακτικό Λειτούργημα του Πάπα και της Οικουμενικής Συνόδου: αυτό είναι που καθορίζει την κατεύθυνση και επισημαίνει την εξέλιξη της κοινωνικής διδασκαλίας. Αυτή με τη σειρά της ολοκληρώνεται από το διδακτικό Λειτούργημα των Επισκόπων που εξειδικεύει, ερμηνεύει και εκσυγχρονίζει τη διδασκαλία στις συγκεκριμένες και χαρακτηριστικές ιδιαίτερες συνθήκες των διαφορετικών τοπικών καταστάσεων<sup>114</sup>. Η κοινωνική διδασκαλία των επισκόπων συνεισφέρει στο διδακτικό Λειτούργημα του Ποντίφικα. Πραγματοποιείται έτσι ένας κύκλος που εκφράζει εκ των πραγμάτων το συλλογικό χαρακτήρα των Ποιμένων που ενώνονται με τον Πάπα στην κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας. Το σύνολο της διδασκαλίας που προκύπτει περιλαμβάνει και ενσωματώνει την παγκόσμια διδασκαλία των Παπών και την ιδιαίτερη των Επισκόπων.

Ως τμήμα της ηθικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, η κοινωνική διδασκαλία έχει την ίδια αξία και το ίδιο κύρος. Είναι το αυθεντικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας που απαιτεί την αποδοχή και τη συμμετοχή των πιστών<sup>115</sup>. Το διδακτικό βάρος των διαφόρων διδασκαλιών και η συγκατάθεση που απαιτούν θα εκτιμηθούν ανάλογα με τη φύση τους, το βαθμό ανεξαρτησίας τους από απρόβλεπτα και μεταβλητά στοιχεία και από τη συχνότητα με την οποία αναφέρονται<sup>116</sup>.

 $<sup>^{113}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.034.

 $<sup>^{114}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 3-5: AAS 63 (1971) 402-405.

<sup>115</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.037.

 $<sup>^{116}</sup>$  Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Donum veritatis (Περί της αλήθειας του δώρου), 16-17, 23: AAS 82 (1990) 1.557-1.560.

## δ) Για μια κοινωνία συμφιλιωμένη στη δικαιοσύνη και στην αγάπη

81 Το αντικείμενο της κοινωνικής διδασκαλίας είναι ουσιαστικά το ίδιο που αποτελεί και το λόγο ύπαρξής του: ο άνθρωπος που έχει κληθεί στη σωτηρία και τον οποίο ο Χριστός έχει εμπιστευτεί στη φροντίδα και στην ευθύνη της Εκκλησίας<sup>117</sup>. Με την κοινωνική της διδασκαλία, η Εκκλησία αγωνιά για τη ζωή του ανθρώπου στην κοινωνία, έχοντας συναίσθηση ότι από την ποιότητα της κοινωνικής ζωής, δηλαδή από τις σχέσεις δικαιοσύνης και αγάπης από τις οποίες είναι συνυφασμένη, εξαρτάται αποφασιστικά η εξασφάλιση και η προαγωγή των ανθρώπων, για τους οποίους δημιουργήθηκε κάθε κοινότητα. Πράγματι, στην κοινωνία διακυβεύονται η αξιοπρέπεια και τα δικαιώματα του ανθρώπου και η ομόνοια στις σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους και στις κοινότητες. Αγαθά που η κοινότητα οφείλει να επιδιώκει και να εγγυάται.

Υπό αυτό το πρίσμα, η κοινωνική διδασκαλία επιτελεί ένα καθήκον αναγγελίας αλλά και καταγγελίας.

Πρώτα απ' όλα αναγγέλλει αυτό που κατέχει η Εκκλησία: «μία άποψη για τον άνθρωπο και την ανθρωπότητα» τος επίπεδο όχι μόνο θεολογικό αλλά και πρακτικό. Πράγματι δεν προσφέρει μόνο έννοιες, αξίες και κριτήρια ορθοφροσύνης, αλλά και τους κανόνες και τις κατευθύνσεις δράσης που συνεπάγονται τος Με αυτή τη διδασκαλία η Εκκλησία δεν αποσκοπεί στη διάρθρωση και στην οργάνωσης της κοινωνίας, αλλά στο να παρακινήσει, να κατευθύνει και να διαμορφώσει τις συνειδήσεις.

Η κοινωνική διδασκαλία συνεπάγεται επίσης κι ένα καθήκον καταγγελίας στην παρουσία της αμαρτίας: πρόκειται για την αμαρτία της αδικίας και της βίας που με διάφορους τρόπους διαπερνά την κοινωνία και παίρνει σάρκα και οστά<sup>120</sup>. Αυτή η καταγγελία κρίνει και προασπίζεται τα παρα-

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 53: AAS 83 (1991) 859.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 13: AAS 59 (1967) 264.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 4: AAS 63 (1971) 403-404 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 570-572 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.423 ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 72: AAS 79 (1987) 586.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 25: AAS 58 (1966) 1.045-1.046.

γνωρισμένα και καταστρατηγημένα δικαιώματα, ιδιαίτερα τα δικαιώματα των φτωχών, των μικρών, των αδυνάτων<sup>121</sup>, και γίνεται τόσο πιο έντονη όσο οι αδικίες και η βία εξαπλώνονται, εμπλέκοντας ολόκληρες κατηγορίες ανθρώπων και μεγάλες γεωγραφικές περιοχές του κόσμου, προκαλώντας κοινωνικά θέματα, δηλαδή καταπιέσεις και ανισορροπίες που συγκλονίζουν την κοινωνία. Μεγάλο μέρος της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας παροτρύνεται και καθορίζεται από τα μεγάλα κοινωνικά ζητήματα, τα οποία επιθυμεί να αντικαταστήσει με κοινωνική δικαιοσύνη.

82 Ο σκοπός της κοινωνικής διδασκαλίας είναι θρησκευτικής και ηθικής φύσεως 122. Θρησκευτικής επειδή η αποστολή ευαγγελισμού και σωτηρίας της Εκκλησίας αγκαλιάζει τον άνθρωπο «στην πλήρη αλήθεια της ύπαρξής του, του προσωπικού και συγχρόνως συλλογικού και κοινωνικού του είναι» 123. Ηθική επειδή η Εκκλησία στοχεύει σε έναν «απόλυτο ουμανισμό, δηλαδή στην «απελευθέρωση από καθετί που καταπιέζει τον άνθρωπο» 125 και στην «ανάπτυξη όλου του ανθρώπου και όλων των ανθρώπων» 126. Η κοινωνική διδασκαλία χαράζει το δρόμο προς μία κοινωνία συμφιλιωμένη και εναρμονισμένη με τη δικαιοσύνη και την αγάπη, που προβλέπεται στην Ιστορία εναρκτήρια και προεικονιστικά από «καινούς δὲ οὐρανούς καὶ γῆν καινὴν [...], ἐν οἶς δικαιοσύνη κατοικεῖ» (Β΄ Πε 3,13).

 $<sup>^{121}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099-1.100· ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα για την 50ή επέτειο της «Rerum Novarum»: AAS 33 (1941) 196-197.

 $<sup>^{122}</sup>$  Ποβλ. Πιος ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno (Στο τεσσαρακοστό έτος) Ανασκόπηση της εγκυκλίου «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 196-197· Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 42: AAS 58 (1966) 1.079· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 570-572· Ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 53: AAS 83 (1991) 859· ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 72: AAS 79 (1987) 585-586.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 14: AAS 71 (1979) 284· πρβλ. Ιδίου, Ομιλία στην Τρίτη Γενική Διάσκεψη των Λατινοαμερικανών Επισκόπων, Πουέμπλα (28 Ιανουαρίου 1979), III/2: AAS 71 (1979) 199.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 42: AAS 59 (1967) 278.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. διάτ. Evangelii nuntiandi, 9: AAS 68 (1976) 10.

 $<sup>^{126}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 42: AAS 59 (1967) 278.

## ε) Ένα μήνυμα για τα τέχνα της Εχκλησίας και την ανθοωπότητα

83 Πρώτος παραλήπτης της κοινωνικής διδασκαλίας είναι η εκκλησιαστική κοινότητα και όλα τα μέλη της, επειδή όλοι πρέπει να αναλάβουν κοινωνικές ευθύνες. Η συνείδηση καλείται από την κοινωνική διδασκαλία να αναγνωρίσει και να εκπληρώσει τα καθήκοντα της δικαιοσύνης και της αγάπης στην κοινωνική ζωή. Αυτή η διδαχή είναι φως ηθικής αλήθειας, που οδηγεί στις κατάλληλες απαντήσεις, σύμφωνα με την κλήση και την αποστολή κάθε χριστιανού. Το έργο του ευαγγελισμού, δηλαδή της διδασκαλίας, κατήχησης και διάπλασης που εμπνέει η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας προορίζεται για κάθε χριστιανό, σύμφωνα με τις αρμοδιότητες, τα χαρίσματα, τα διακονήματα και την αποστολή της αναγγελίας του καθενός 127.

Η κοινωνική διδασκαλία συνεπάγεται και ευθύνες σχετικές με την οικοδόμηση, την οργάνωση και τη λειτουργία της κοινωνίας: υποχρεώσεις πολιτικές, οικονομικές, διοικητικές, δηλαδή κοσμικής φύσεως, που ανήκουν στους πιστούς λαϊκούς, όχι στους ιερείς και στους μοναχούς 128. Αυτές οι ευθύνες προσιδιάζουν στους λαϊκούς με χαρακτηριστικό τρόπο, χάρη στην κοσμική ζωή τους και στον κοσμικό χαρακτήρα της κλήσης τους 129: μέσα από αυτές τις ευθύνες οι λαϊκοί εφαρμόζουν την κοινωνική διδαχή και εκπληρώνουν την κοσμική αποστολή της Εκκλησίας 130.

84 Πέρα από τον πρωταρχικό και συγκεκριμένο προορισμό προς τα τέκνα της Εκκλησίας, η κοινωνική διδασκαλία έχει και έναν παγκόσμιο προορισμό. Το φως του Ευαγγελίου, που η κοινωνική διδασκαλία αντανακλά στην κοινωνία, φωτίζει όλους τους ανθρώπους κάθε συνείδηση και διάνοια είναι σε θέση να αντιληφθεί το βάθος των εννοιών και των αξιών που εκφράζει και τις ανθρωπιστικές και εκπολιτιστικές υπηρεσίες των κανόνων δράσης του. Έτσι ώστε όλοι, στο όνομα του ανθρώπου, της μίας και μοναδικής του

 $<sup>^{127}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.039.

 $<sup>^{128}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.442.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Christifideles laici*, 15: AAS 81 (1989) 413<sup>.</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. *Lumen gentium*, 31: AAS 57 (1965) 37.

 $<sup>^{130}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 43: AAS 58 (1966) 1.061-1.064· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 81: AAS 59 (1967) 296-297.

αξιοπρέπειας, της προστασίας και της προώθησής του στην κοινωνία, όλοι, εν ονόματι του Θεού, Δημιουργού και ύστατου σκοπού του ανθρώπου, είναι παραλήπτες της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας<sup>131</sup>. Η κοινωνική διδασκαλία είναι μια διδαχή που απευθύνεται ρητώς σε όλους τους ανθρώπους καλής θέλησης<sup>132</sup> και, πράγματι, ακούγεται από τα μέλη των άλλων Εκκλησιών και Εκκλησιαστικών Κοινοτήτων, από τους πιστούς άλλων θρησκευτικών παραδόσεων και από πρόσωπα που δεν ανήκουν σε καμία θρησκευτική ομάδα.

# στ) Με σκοπό τη συνέχεια και την ανανέωση

**85** Προσανατολισμένο από το αιώνιο φως του Ευαγγελίου και με σταθερό ενδιαφέρον για την εξέλιξη της κοινωνίας, η κοινωνική διδασκαλία χαρακτηρίζεται από τη συνέχεια και την ανανέωση<sup>133</sup>.

Φανερώνει κυρίως τη συνέχεια μιας διδασκαλίας που αναφέρεται στις παγκόσμιες αξίες οι οποίες προέρχονται από την Αποκάλυψη και την ανθρώπινη φύση. Γι' αυτόν το λόγο η κοινωνική διδασκαλία δεν εξαρτάται από τις διάφορες κουλτούρες, από τις διαφορετικές ιδεολογίες, από τις διάφορες απόψεις: είναι μια σταθερή διδαχή που «παραμένει σταθερή στον κυρίαρχο σκοπό της, στις "αρχές στοχασμού" της, στα "κριτήρια ορθοφροσύνης" της, στις βασικές "γραμμές δράσης" της και κυρίως στη ζωτική της σύνδεση με το Ευαγγέλιο του Κυρίου» <sup>134</sup>. Με αυτό τον υγιή και σταθερό

 $<sup>^{131}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra (Μήτηο και διδάσκαλος): AAS 53 (1961) 453.

<sup>132</sup> Αρχίζοντας από την εγκύκλιο *Pacem in terris* (Επί γης ειρήνη) του Ιωάννη ΚΓ΄, αυτός ο προορισμός σημειώνεται στην αρχική διεύθυνση κάθε κοινωνικού ντοκουμέντου.

 $<sup>^{133}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 3: AAS 80 (1988) 515· ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ομιλία προς τους συμμετέχοντες στη Συνδιάσκεψη της Καθολικής Δράσης (29 Απριλίου 1945): Ομιλίες και ραδιοφωνικά μηνύματα του Πίου ΙΒ΄, VII, 37-38· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διεθνές Συμπόσιο «Από τη "Rerum novarum" στη "Laborem exercens": προς το έτος 2000» (3 Απριλίου 1982): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 1 (1982) 1.095-1.096.

 $<sup>^{134}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 3: AAS 80 (1988) 515.

πυρήνα της η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας διαπερνά την Ιστορία χωρίς να υπόκειται σε εξαρτήσεις της και χωρίς να διατρέχει τον κίνδυνο να διαλυθεί.

Από την άλλη, με τη σταθερή της στροφή προς την Ιστορία και λαμβάνοντας υπόψη τα συμβάντα της, η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας εμφανίζει μια ικανότητα συνεχούς ανανέωσης. Η σταθερότητα στις αρχές δεν την καθιστά ένα άκαμπτο σύστημα διδαχών, αλλά μια διδασκαλία ικανή να ανοιχτεί στα νέα πράγματα, δίχως να αλλοιώνεται 135. μια διδαχή «υποκείμενη στις αναγκαίες και κατάλληλες προσαρμογές που υποδεικνύονται από τη μεταβολή των ιστορικών καταστάσεων και την αδιάκοπη ροή των γεγονότων, όπου κινείται η ζωή των ανθρώπων και της κοινωνίας» 136.

**86** Η κοινωνική διδασκαλία παρουσιάζεται σαν ένα πάντα ανοιχτό «εργοτάξιο», όπου η αιώνια αλήθεια εισχωρεί και διαποτίζει τους πιθανούς νεωτερισμούς, χαράζοντας οδούς δικαιοσύνης και ειρήνης. Η πίστη δεν προϋποθέτει τον περιορισμό της μεταβαλλόμενης κοινωνικοπολιτικής πραγματικότητας σε ένα σχήμα κλειστό<sup>137</sup>. Αληθεύει μάλλον το αντίθετο: η πίστη είναι ζύμωση νεωτερισμού και δημιουργικότητας. Η διδαχή που έχει σ' αυτό την αφετηρία της «αναπτύσσεται μέσα από το στοχασμό σε σχέση με τις μεταβαλλόμενες καταστάσεις ετούτου του κόσμου, υπό την ώθηση του Ευαγγελίου ως πηγής ανανέωσης» <sup>138</sup>.

Μητέρα και διδάσκαλος, η Εκκλησία δεν κλείνεται στον εαυτό της και δεν αποσύρεται, αλλά εκτείθεται, προβάλλεται και απευθύνεται στον άνθρωπο, του οποίου η μοίρα σωτηρίας συνιστά το λόγο ύπαρξής της. Αυτή, ανάμεσα στους ανθρώπους, είναι η ζωντανή εικόνα του Καλού Ποιμένα, που αναζητεί να βρει τον άνθρωπο εκεί όπου αυτός είναι, στην υπαρξιακή και ιστορική κατάσταση της ζωής του. Εδώ, η Εκκλησία έρχεται προς συνάντησή του με το Ευαγγέλιο που είναι μήνυμα απελευθέρωσης και συμφιλίωσης, δικαιοσύνης και ειρήνης.

 $<sup>^{135}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 72: AAS 79 (1987) 585-586.

 $<sup>^{136}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 3: AAS 80 (1988) 515.  $^{137}$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850-851.

 $<sup>^{138}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 42: AAS 63 (1971) 431.

# ΙΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΣΤΗΝ ΕΠΟΧΗ ΜΑΣ: ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΑΝΑΦΟΡΕΣ

# α) Η αφετηρία μιας νέας πορείας

87 Η έκφραση κοινωνική διδασκαλία αποδίδεται στον Πίο ΙΑ΄ 139 και προσδιορίζει το διδακτικό «corpus» το οποίο αφορά θέματα κοινωνικής σπουδαιότητας που, εκκινώντας από την εγκύκλιο «Rerum novarum» 140 του Λέοντα ΙΓ΄, αναπτύχθηκε στην Εκκλησία μέσα από το Διδακτικό Λειτούργημα των Ρωμαίων Ποντιφίκων και των επισκόπων σε κοινωνία με αυτούς 141. Η κοινωνική μέρμινα δεν άρχισε βέβαια με αυτό το ντοκουμέντο, επειδή η Εκκλησία δε σταμάτησε ποτέ να ενδιαφέρεται για την κοινωνία: εντούτοις, η εγκύκλιος «Rerum novarum» δίνει το σήμα εκκίνησης για μια νέα πορεία: μπολιασμένη σε μια παράδοση πολλών αιώνων, σηματοδοτεί μια νέα αρχή και την ουσιαστική εξέλιξη της διδαχής σε κοινωνικό πεδίο 142.

Με την αδιάκοπη έγνοια της για τον άνθρωπο στην κοινωνία, η Εκκλησία συσσώρευσε μια πλούσια διδακτική κληρονομιά. Έχει τις ρίζες της στην Αγία Γραφή, ιδιαίτερα στο Ευαγγέλιο και σε όλα τα αποστολικά κείμενα, και πήρε μορφή και σάρκα ξεκινώντας από τους Πατέρες της Εκκλησίας και από τους μεγάλους Δασκάλους του Μεσαίωνα, διαμορφώνοντας μια διδασκαλία όπου, έστω και δίχως ξεκάθαρες και άμεσες επεμβάσεις σε επίπεδο Διδακτικού Λειτουργήματος, η Εκκλησία σιγά σιγά αναγνωρίστηκε.

 $^{139}$  Ποβλ. Πιος ΙΑ΄, Εγμ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931)  $^{179}$  ο Πιος ΙΒ΄, στο  $^{9}$  Ραδιοφωνικό μήνυμα για την  $^{50}$  η επέτειο της «Rerum novarum»: AAS 33 (1941)  $^{19}$ , ομιλεί για «καθολική κοινωνική διδασκαλία, ενώ στην Απ. διάτ. Menti nostrae ( $^{7}$  Τα πνεύματά μας), την  $^{23}$  Σεπτεμβρίου  $^{19}$  50: AAS 42 (1950) 657, για «κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας». Ο Ιωάννης ΚΓ΄ διατηρεί την έκφραση «κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας» (Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 [1961]  $^{19}$  453. Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 [1963]  $^{19}$  300-301) ή επίσης «χριστιανική κοινωνική διδασκαλία» (Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 [1961]  $^{19}$  453), ή «καθολική κοινωνική διδασκαλία» (Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 [1961]  $^{19}$  454).

 $^{140}$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII (Πράξεις Λέοντος ΙΓ΄), 11 (1892) 97-144.

 $^{141}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 3: AAS 73 (1981) 583-584· Ιδ. Sollicitudo rei socialis, 1: AAS 80 (1988) 513-514.

<sup>142</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.421.

88 Τα οικονομικής φύσεως γεγονότα που συνέβησαν το 19ο αιώνα είχαν καταιγιστικές κοινωνικές, πολιτικές και πολιτιστικές συνέπειες. Τα συμβάντα που συνδέονταν με τη Βιομηχανική Επανάσταση ανέτρεψαν πολύχρονες κοινωνικές δομές, προκαλώντας σοβαρά προβλήματα δικαιοσύνης και παρουσιάζοντας το πρώτο μεγάλο κοινωνικό πρόβλημα, το εργατικό, το οποίο όξυνε η σύγκρουση ανάμεσα στο κεφάλαιο και στην εργασία. Σ' αυτό το πλαίσιο η Εκκλησία συνειδητοποίησε την ανάγκη να επέμβει με νέο τρόπο: τα «res novae», που διαμορφώθηκαν από εκείνα τα γεγονότα, αντιπροσώπευαν μια πρόκληση για τη διδαχή της και αιτιολογούσαν μια ιδιαίτερη ποιμαντική μέριμνα προς τις πλατιές μάζες ανδρών και γυναικών. Χρειαζόταν μια ανανεωμένη αντίληψη για την κατάσταση, που θα ήταν σε θέση να δώσει κατάλληλες λύσεις σε ασυνήθιστα και ανεξερεύνητα προβλήματα.

## β) Από τη «Rerum novarum» στις μέρες μας

89 Ως απάντηση στο πρώτο μεγάλο κοινωνικό ζήτημα, ο Λέων ΙΓ΄ δημοσιοποιεί την πρώτη κοινωνική εγκύκλιο, τη «Rerum novarum»<sup>143</sup>. Εξετάξει τις συνθήκες των μισθωτών εργαζομένων, ιδιαίτερα αλγεινές για τους εργάτες στις βιομηχανίες, οι οποίοι υπέφεραν από τη φτώχεια. Το εργατικό ζήτημα εξετάζεται στο πραγματικό του εύρος: ερευνώνται όλες οι κοινωνικές και πολιτικές διαρθρώσεις του για να εκτιμηθεί κατάλληλα υπό το φως των διδακτικών αρχών που θεμελιώνονται στην Αποκάλυψη, στο νόμο και στη φυσική ηθική.

Η «Rerum novarum» απαφιθμεί τα λάθη που προκαλούν το κοινωνικό κακό, αποκλείει το σοσιαλισμό σαν διέξοδο και εκθέτει, προσδιορίζοντας και εκσυγχρονίζοντας «το καθολικό δόγμα για την εργασία, για το δικαίωμα της ιδιοκτησίας, για τις αρχές της συνεργασίας που αντιτίθενται στον ταξικό αγώνα ως θεμελιώδες μέσο για την κοινωνική αλλαγή, για τα δικαιώματα των αδυνάτων, για την αξιοπρέπεια των φτωχών και για τις υποχρεώσεις των πλουσίων, για την τελειοποίηση της δικαιοσύνης διαμέσου της αγάπης, για το δικαίωμα να υπάρχουν επαγγελματικά σωματεία» 144.

 $<sup>^{143}</sup>$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 97-144.  $^{144}$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e

Η «Rerum novarum» έγινε το εμπνευσμένο ντοκουμέντο αναφοράς της χριστιανικής δραστηριότητας στο κοινωνικό πεδίο<sup>145</sup>. Το κεντρικό θέμα της Εγκυκλίου είναι η ίδρυση μιας δίκαιης κοινωνικής τάξης, ενόψει του οποίου είναι πρέπον να εντοπιστούν τα κριτήρια ορθοφροσύνης που θα βοηθήσουν να εκτιμηθούν οι υπάρχουσες κοινωνικοπολιτικές διατάξεις και να χαραχθούν γραμμές δράσης για τον κατάλληλο μετασχηματισμό τους.

90 Η «Rerum novarum» αντιμετώπισε το εργατικό ζήτημα με μία μέθοδο που θα γίνει «ένα διαρκές παράδειγμα» 146 για τις διαδοχικές εξελίξεις της κοινωνικής διδασκαλίας. Οι αρχές που υποστηρίχτηκαν από τον Λέοντα ΙΓ΄ θα εξεταστούν ξανά και θα τύχουν εμβάθυνσης από τις επόμενες κοινωνικές εγκυκλίους. Όλη η κοινωνική διδασκαλία θα μπορούσε να εννοηθεί ως ένας εκσυγχρονισμός, μια εμβάθυνση και μια διεύρυνση του αρχικού πυρήνα των αρχών που εκτίθενται στη «Rerum novarum». Με αυτό το κείμενο, θαρραλέο και διορατικό, ο Λέων ΙΓ΄ «προσφέρει στην Εκκλησία σχεδόν ένα "καταστατικό δικαιωμάτων" στη μεταβαλλόμενη πραγματικότητα της δημόσιας ζωής» 147 και «καταγράφει έναν καθοριστικό λόγο» 148, που γίνεται ένα «διαρκές στοιχείο της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας» 50 ληλώνοντας ότι τα σοβαρά κοινωνικά προβλήματα «θα μπορούσαν να λυθούν μόνο με τη συνεργασία ανάμεσα σε όλες τις δυνάμεις» 150 και προσθέτοντας επίσης: «Όσον αφορά την Εκκλησία, δε θα παραλείψει ποτέ το έργο της» 151.

l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale (Κατευθύνσεις για τη μελέτη και τη διδαχή της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας για την ιερατική συγκρότηση), 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 24.

 $<sup>^{145}</sup>$  Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 189· ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα για την 50ή επέτειο της «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 198.

 $<sup>^{146}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.

 $<sup>^{147}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.

 $<sup>^{148}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 56: AAS 83 (1991) 862.

 $<sup>^{149}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 60: AAS 83 (1991) 865.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 60: AAS 83 (1991) 865.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 143. Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 56: AAS 83 (1991) 862.

91 Στις αρχές της δεκαετίας του '30, μεσούσης της μεγάλης οικονομικής κρίσης του 1929, ο Πίος ΙΑ΄ δημοσιεύει την εγκύκλιο «Quadragesimo anno» 152, σε ανάμνηση των σαράντα χρόνων της «Rerum novarum». Ο Πάπας ξαναδιαβάζει το παρελθόν υπό το φως μιας οικονομικοκοινωνικής κατάστασης όπου στη βιομηχανοποίηση είχε προστεθεί η εξάπλωση της ισχύος των οικονομικών συγκροτημάτων σε εθνικό και διεθνές πλαίσιο. Ήταν η μεταπολεμική περίοδος, όπου εδραιώνονταν στην Ευρώπη τα ολοκληρωτικά καθεστώτα, ενώ οξύνονταν οι ταξικοί αγώνες. Η Εγκύκλιος προειδοποιεί για την έλλειψη σεβασμού όσον αφορά την ελευθερία των σωματείων και τονίζει τις αρχές της αλληλεγγύης και της συνεργασίας για να ξεπεραστούν οι κοινωνικές αντιφάσεις. Οι σχέσεις ανάμεσα στο κεφάλαιο και στην εργασία οφείλουν να είναι υπό το έμβλημα της συνεργασίας <sup>153</sup>.

Η «Quadragesimo anno» υπογραμμίζει την αρχή ότι ο μισθός πρέπει να είναι ανάλογος όχι μόνο με τις ανάγκες του εργαζόμενου αλλά και της οικογένειάς του. Το κράτος, στις σχέσεις του με τον ιδιωτικό τομέα, οφείλει να εφαρμόσει την αρχή της επικουρικότητας, αρχή που θα γίνει ένα σταθερό στοιχείο της κοινωνικής διδασκαλίας. Η Εγκύκλιος αρνείται το φιλελευθερισμό εννοούμενο σαν απεριόριστο ανταγωνισμό των οικονομικών δυνάμεων, αλλά επιβεβαιώνει την αξία της ιδιωτικής ιδιοκτησίας, επικαλούμενη την κοινωνική λειτουργία. Σε μια κοινωνία που πρέπει να αναδομηθεί μέχρι τις οικονομικές βάσεις της, που γίνεται η ίδια ολόκληρη «το ζήτημα» που πρέπει να αντιμετωπιστεί, «ο Πίος ΙΑ΄ ένιωσε το καθήκον και την ευθύνη να προωθήσει μια ευρύτερη γνώση, μια πιο ακριβή ερμηνεία και μια πιο επείγουσα εφαρμογή του ηθικού νόμου που ρυθμίζει τις ανθρώπινες σχέσεις... με σκοπό να ξεπεραστεί η σύγκρουση των τάξεων και να επιτευχθεί μια νέα κοινωνική τάξη που θα βασίζεται στη δικαιοσύνη και στην αγάπη» 154.

92 Ο Πίος ΙΑ΄ δεν παρέλειψε να υψώσει τη φωνή του ενάντια στα ολο-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Ποβλ. ΠιοΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 177-228.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Ποβλ. ΠιοΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 186-189.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 21, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 24.

κληρωτικά καθεστώτα που στη διάρκεια της παποσύνης του εγκαθίσταντο στην Ευρώπη. Ήδη στις 29 Ιουνίου 1931 είχε διαμαρτυρηθεί ενάντια στις καταχρήσεις εξουσίας του φασιστικού καθεστώτος στην Ιταλία με την εγκύκλιο «Non abbiamo bisogno» (Δεν έχουμε ανάγκη)<sup>155</sup>. Το 1937 εξέδωσε την εγκύκλιο «Mit brennender Sorge» (Με φλέγουσα ανησυχία)<sup>156</sup> για την κατάσταση της Καθολικής Εκκλησίας στο γερμανικό Ράιχ. Το κείμενο της «Mit brennender Sorge» διαβάστηκε από τον άμβωνα όλων των καθολικών εκκλησιών της Γερμανίας, αφού διαδόθηκε με τη μεγαλύτερη μυστικότητα. Η Εγκύκλιος έφτανε ύστερα από χρόνια καταχρήσεων και βιαιοτήτων και την είχαν ζητήσει ξεκάθαρα από τον Πίο ΙΑ΄ οι Γερμανοί επίσκοποι, έπειτα από τα ολοένα και περισσότερο εξαναγκαστικά και κατασταλτικά μέτρα που υιοθετούσε το Ράιχ το 1936, ιδιαίτερα απέναντι στους νέους, οι οποίοι υποχρεώνονταν να εγγραφούν στη «Χιτλεοική νεολαία». Ο Πάπας απευθύνθηκε στους ιερείς και στους μοναχούς, στους λαϊκούς πιστούς για να τους ενθαρρύνει και να τους καλέσει να αντισταθούν, έως ότου επέλθει μια πραγματική ειρήνη ανάμεσα στην Εκκλησία και στο κράτος. Το 1938, μπροστά στην εξάπλωση του αντισημιτισμού, ο Πίος ΙΑ΄ δήλωσε: «Είμαστε πνευματικά σημίτες» 157.

Με την εγκύκλιο «Divini Redemptoris» (Θείος Λυτρωτής)<sup>158</sup>, για τον άθεο κομμουνισμό και τη χριστιανική κοινωνική διδασκαλία, ο Πίος ΙΑ΄ άσκησε κριτική με συστηματικό τρόπο στον κομμουνισμό, ορίζοντάς τον ως «εσωτερικά διεστραμμένο»<sup>159</sup> και υπέδειξε ως κύρια μέσα για την ίαση από τα κακά που προκαλεί την ανανέωση της χριστιανικής ζωής, την άσκηση της ευαγγελικής αγάπης, την εκπλήρωση των καθηκόντων δικαιοσύνης σε διαπροσωπικό και κοινωνικό επίπεδο με σκοπό να επιτευχθεί

 $<sup>^{155}</sup>$  П<br/>ов IA´, Еүн. є<br/>н. Non abbiamo bisogno: AAS 23 (1931) 285-312.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Επίσημο κείμενο (γερμανικά): AAS 29 (1937) 145-167. Ιταλικό κείμενο: AAS 29 (1937) 168-188.

 $<sup>^{157}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Ομιλία στους Βέλγους δημοσιογράφους του ραδιοφώνου (6 Σεπτεμβρίου 1938), στο ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία προς τα στελέχη της "Αντι-Δυσφημιστικής Ένωσης του Β'nai B'rith" (22 Μαρτίου 1984): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, VII, 1 (1984) 740-742.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Επίσημο κείμενο (λατινικά): AAS 29 (1937) 65-106. Ιταλικό κείμενο: AAS 29 (1937) 107-138.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 130.

το κοινό καλό, η θεσμοθέτηση επαγγελματικών και διεπαγγελματικών σωμάτων.

93 Τα Χριστουγεννιάτικα ραδιοφωνικά μηνύματα του Πίου IB<sup>160</sup>, μαζί με άλλες σημαντικές παρεμβάσεις σε κοινωνικά θέματα, εμβαθύνουν το διδασκαλικό στοχασμό για μια νέα κοινωνική τάξη, όπου θα κυβερνά η ηθική και το δίκαιο και θα στηρίζεται στη δικαιοσύνη και στην ειρήνη. Στη διάρκεια της παποσύνης του, ο Πίος IB΄ βίωσε τα φρικτά χρόνια του Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου και τα δύσκολα της ανασυγκρότησης. Δεν εξέδωσε κοινωνικές εγκυκλίους, παρ' όλα αυτά όμως εκδήλωσε σταθερά, σε πολυάριθμες περιπτώσεις, την ανησυχία του για τη διεθνή τάξη που είχε αναστατωθεί: «Στα χρόνια του πολέμου και τα μεταπολεμικά χρόνια, το κοινωνικό διδακτικό Λειτούργημα του Πίου IB΄ αντιπροσωπεύει για πολλούς λαούς σε όλες τις ηπείρους και για εκατομμύρια πιστών και μη τη φωνή της παγκόσμιας συνείδησης, την οποία ερμήνευε και διακήρυσσε σε στενή σχέση με το Λόγο του Θεού. Με το ηθικό του κύρος και την αίγλη του, ο Πίος IB΄ έφερε το φως της χριστιανικής σοφίας σε άπειρους ανθρώπους κάθε κατηγορίας και κοινωνικού επιπέδου» <sup>161</sup>.

Ένα από τα χαρακτηριστικά των παρεμβάσεων του Πίου ΙΒ΄ βρίσκεται στην έμφαση που δίνει στη σχέση ανάμεσα σε ηθική και δίκαιο. Ο Πάπας επιμένει στην έννοια του φυσικού δικαίου, ως ψυχή του κανόνα που θα κα-

<sup>160</sup> Ποβλ. Πίος ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικα ραδιοφωνικά μηνύματα: για την ειρήνη και τη διεθνή τάξη στα έτη: 1939: AAS 32 (1940) 5-13· 1940: AAS 33 (1941) 5-14· 1941: AAS 34 (1942) 10-21· 1945: AAS 38 (1946): 15-25· 1946: AAS 39 (1947) 7-17· 1948: AAS 41 (1949) 8-16· 1950: AAS (1951) 49-59· 1951: AAS 44 (1952) 5-15· 1954: AAS 47 (1955) 15-28· 1955: AAS 48 (1956) 26-41· για την εσωτερική τάξη των εθνών, του 1942: AAS 35 (1943) 9-24· για τη δημοκρατία, του 1944: AAS 37 (1945) 10-23· για το ρόλο του χριστιανικού πολιτισμού, της  $1^{η_5}$  Σεπτεμβρίου 1944: AAS (1944) 249-258· για την επιστροφή στον Θεό με γενναιοδωρία και αδελφότητα, του 1947: AAS 40 (1948) 8-16· για το χρόνο της μεγάλης επιστροφής και της μεγάλης συγχώρεσης, του 1949: AAS 42 (1950) 121-133· για την αποπροσωποποίηση του ανθρώπου, του 1952: AAS (1953) 33-46· για το ρόλο της τεχνικής προόδου και της ειρήνης των λαών, του 1953: AAS 46 (1954) 5-16.

<sup>161</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 25.

θιερωθεί σε εθνικό και διεθνές επίπεδο. Μία άλλη σημαντική πλευρά της διδαχής του Πίου ΙΒ΄ βρίσκεται στην προσοχή του για τις επαγγελματικές και επιχειρηματικές κατηγορίες που καλούνται να συνεισφέρουν με ιδιαίτερο τρόπο για την επίτευξη του κοινού καλού: «Για την ευαισθησία και την ευφυΐα του να αντιλαμβάνεται τα "σημεία των καιρών", ο Πίος ΙΒ΄ μπορεί να θεωρηθεί ο άμεσος πρόδρομος της Β΄ Συνόδου του Βατικανού και της κοινωνικής διδαχής των παπών που τον διαδέχτηκαν» 162.

94 Στη δεκαετία του '60 ανοίγονται πολλά υποσχόμενοι ορίζοντες: η ανάκαμψη μετά τις καταστροφές του πολέμου, η αρχή της αποαποικιοποίησης, τα πρώτα δειλά σημάδια ενός ξεπαγώματος ανάμεσα στα δύο μπλοκ, το αμερικανικό και το σοβιετικό. Σε αυτό το κλίμα, ο μακάριος Ιωάννης ΚΓ΄ διαβάζει εις βάθος τα «σημεία των καιρών» 163. Το κοινωνικό ζήτημα παγκοσμιοποιείται και περιλαμβάνει όλες τις χώρες: δίπλα στο εργατικό ζήτημα και στη Βιομηχανική Επανάσταση παρουσιάζονται τα προβλήματα της γεωργίας, των υπό ανάπτυξη περιοχών, της δημογραφικής αύξησης και εκείνων που σχετίζονται με την ανάγκη μιας παγκόσμιας οικονομικής συνεργασίας. Οι ανισότητες, που προηγουμένως γίνονταν αντιληπτές στο εσωτερικό των εθνών, εμφανίζονται πλέον σε διεθνές επίπεδο και προβάλλουν με ολοένα και μεγαλύτερη σαφήνεια τη δραματική κατάσταση που βρίσκεται ο Τρίτος Κόσμος.

Ο Ιωάννης ΚΓ΄, με την εγκύκλιο «Mater et magistra» 164, «σκοπεύει να εκσυγχρονίσει τα ήδη γνωστά ντοκουμέντα και να κάνει ένα βήμα μπροστά στη διαδικασία για να εμπλακεί όλη η χριστιανική κοινότητα» 165. Οι λέξεις-κλειδιά της Εγκυκλίου είναι κοινότητα και κοινωνικοποίηση 166: η

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σ. 25.

 $<sup>^{163}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 267-269, 278-279, 291, 295-296.

 $<sup>^{164}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 401-464.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σ. 26.

Επκλησία καλείται —στην αλήθεια, στη δικαιοσύνη και στην αγάπη— να συνεργαστεί με όλους τους ανθρώπους για την οικοδόμηση μιας αληθινής κοινωνίας. Ακολουθώντας αυτή την οδό, η οικονομική ανάπτυξη δε θα περιορίζεται στην ικανοποίηση των αναγκών των ανθρώπων, αλλά θα μπορέσει να προωθήσει και την αξιοπρέπειά τους.

95 Με την εγκύκλιο «Pacem in terris» 167, ο Ιωάννης ΚΓ΄ δίνει έμφαση στο θέμα της ειρήνης, σε μια εποχή κατά την οποία σημειώνεται εξάπλωση των πυρηνικών. Επίσης, στην «Pacem in terris» περιέχεται μια πρώτη επτεταμένη εμβάθυνση της Εππλησίας για τα διπαιώματα: είναι η Εγπύκλιος της ειρήνης και της ανθρώπινης αξιοπρέπειας. Συνεχίζει και συμπληρώνει τη συζήτηση της «Mater et magistra» και, ακολουθώντας την κατεύθυνση του Λέοντα ΙΓ΄, υπογραμμίζει τη σπουδαιότητα της συνεργασίας όλων: είναι η πρώτη φορά που ένα ντοχουμέντο της Εχκλησίας απευθύνεται και «σε όλους τους ανθρώπους καλής θέλησης» 168, οι οποίοι καλούνται για ένα «τεράστιο καθήκον: το καθήκον να ανασυνθέσουν τις σχέσεις της συμβίωσης μέσα στην αλήθεια, στη δικαιοσύνη, στην αγάπη, στην ελευθερία» 169. Η «Pacem in terris» μένει στις δημόσιες εξουσίες της παγκόσμιας κοινότητας, οι οποίες καλούνται να «αντιμετωπίσουν και να λύσουν τα οιχονομικά, κοινωνικά, πολιτικά και πολιτιστικά προβλήματα που θέτει το παγκόσμιο κοινό καλό»<sup>170</sup>. Στη δέκατη επέτειο της «Pacem in terris», ο καρδινάλιος Μορίς Ρουά, πρόεδρος της Ποντιφικής Αποστολής Δικαιοσύνη και Ειρήνη, έστειλε στον Παύλο ΣΤ΄ μια επιστολή κι ένα ντοκουμέντο με μια σειρά στοχασμών για τη δυνατότητα της διδασκαλίας της Εγχυκλίου του Ιωάννη ΚΓ΄ να φωτίσει τα νέα προβλήματα που συνδέονται με την προώθηση της ειρήνης 171.

96 Η Ποιμαντική Διάταξη «Gaudium et spes» της Β΄ Συνόδου του Βατι-

 $<sup>^{166}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 415-418.

 $<sup>^{167}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 257-304.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris, αναφορά: AAS 55 (1963) 257.

 $<sup>^{169}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 257-301.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 294.

 $<sup>^{171}</sup>$  Ποβλ. Ρογα Καρα. Μορις, Επιστολή στον Παύλο Στ΄ και Ντοκουμέντο επί τη ευκαιρία της  $10^{\rm pc}$  επετείου της εγκυκλίου «Pacem in terris»: εφημερίδα L'Osservatore Romano, 11 Απριλίου 1973, σσ. 3-6.

κανού αποτελεί μια σημαντική απάντηση της Εκκλησίας στις προσδοκίες του σύγχρονου κόσμου. Σ' αυτή τη Διάταξη, «σε συντονισμό με την ανανέωση της εκκλησιολογίας, αντανακλάται μια νέα αντίληψη του να είμαστε κοινότητα πιστών και λαός του Θεού. Η Διάταξη προκάλεσε ένα νέο ενδιαφέρον για τη διδασκαλία των προηγούμενων ντοκουμέντων όσον αφορά τη μαρτυρία και τη ζωή των χριστιανών ως αυθεντικές οδούς για να καταστεί ορατή η παρουσία του Θεού στον κόσμο» 173. Η «Gaudium et spes» καθορίζει τη μορφή μιας Εκκλησίας «στενά αλληλέγγυας με το ανθρώπινο γένος και την ιστορία του» 174, που πορεύεται με όλη την ανθρωπότητα και υπόκειται μαζί με τον κόσμο στην ίδια επίγεια μοίρα, αλλά συγχρόνως είναι «σαν ζύμη και σχεδόν ψυχή της ανθρώπινης κοινωνίας για να την ανανεώσει εν Χριστώ και να τη μετατρέψει σε οικογένεια του Θεού» 175.

Η «Gaudium et spes» αντιμετωπίζει οργανικά τα θέματα της παιδείας, της οικονομικο-κοινωνικής ζωής, του γάμου και της οικογένειας, της πολιτικής κοινότητας, της ειρήνης και της κοινότητας των λαών υπό το φως της χριστιανικής ανθρωπολογικής άποψης και της αποστολής της Εκκλησίας. Όλα εξετάζονται ξεκινώντας από τον άνθρωπο και με κατεύθυνση τον άνθρωπο: «το μοναδικό πλάσμα επί της γης που ο Θεός θέλησε γι' αυτό το ίδιο» 176. Η κοινωνία, οι δομές της και η ανάπτυξή της οφείλουν να στοχεύουν στην «τελειοποίηση του ανθρώπου» 177. Για πρώτη φορά το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, στο πιο υψηλό επίπεδό του, εκφράζεται με τρόπο τόσο άρτιο για τις διάφορες κοσμικές πλευρές της χριστιανικής ζωής: «Οφεί-

 $<sup>^{172}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 92: AAS 58 (1966) 1.025-1.120.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σ. 27.

 $<sup>^{174}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 1: AAS 58 (1966) 1.026.

 $<sup>^{175}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 40: AAS 58 (1966) 1.058.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 24: AAS 58 (1966) 1.045.

 $<sup>^{177}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 25: AAS 58 (1966) 1.045.

λουμε να αναγνωρίσουμε ότι η σημασία που έδωσε η Διάταξη στις κοινωνικές, ψυχολογικές, πολιτικές, οικονομικές, ηθικές και θρησκευτικές αλλαγές ενέτεινε ακόμη πιο πολύ... την ποιμαντική μέριμνα της Εκκλησίας για τα προβλήματα των ανθρώπων και το διάλογο με τον κόσμο» <sup>178</sup>.

97 Ένα άλλο ντοκουμέντο της Β΄ Συνόδου του Βατικανού, πολύ σημαντικό στο «corpus» της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, είναι η διακήρυξη «Dignitatis humanae» 179, όπου διακηρύσσεται το δικαίωμα της θρησκευτικής ελευθερίας. Το ντοκουμέντο πραγματεύεται το θέμα σε δύο κεφάλαια. Στο πρώτο, γενικού χαρακτήρα, υποστηρίζεται ότι το δικαίωμα της θρησκευτικής ελευθερίας θεμελιώνεται στην αξιοπρέπεια του ανθρώπου και ότι πρέπει να θεσμοθετηθεί ως αστικό δικαίωμα στις νομικές διατάξεις της κοινωνίας. Το δεύτερο κεφάλαιο εξετάζει το θέμα υπό το φως της Αποκάλυψης και διασαφηνίζει τα ποιμαντικά συμπεράσματα, υπενθυμίζοντας ότι πρόκειται για ένα δικαίωμα που αφορά όχι μόνο τα μεμονωμένα άτομα αλλά και τις διάφορες κοινότητες.

98 «Η ανάπτυξη είναι το νέο όνομα της ειρήνης» 180, υποστηρίζει ο Παύλος ΣΤ΄ στην εγκύκλιο «Populorum progressio» 181, που μπορεί να θεωρηθεί σαν μια προέκταση του κεφαλαίου για την οικονομικοκοινωνική ζωή της «Gaudium et spes», μολονότι εισάγει ορισμένες σημαντικές καινοτομίες. Το ντοκουμέντο χαράζει κυρίως τις συντεταγμένες μιας ολοκληρωμένης ανάπτυξης του ανθρώπου και μιας ενιαίας ανάπτυξης της ανθρωπότητας: «δύο θεματικές που πρέπει να θεωρούνται οι άξονες γύρω από τους οποίους υφαίνεται ο ιστός της Εγκυκλίου. Θέλοντας να πείσει τους παραλήπτες για το επείγον της ενιαίας δράσης, ο Πάπας παρουσιάζει την ανάπτυξη ως το "πέρασμα από λιγότερο ανθρώπινες συνθήκες ζωής σε πιο ανθρώ-

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σσ. 28-29.

 $<sup>^{179}</sup>$  Π<br/>ρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 58: AAS 58 (1966) 929-946.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 76-80: AAS 59 (1967) 294-296.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio: AAS 59 (1967) 257-299.

πινες συνθήκες" και αποσαφηνίζει τα χαρακτηριστικά» 182. Αυτό το πέρασμα δεν περιορίζεται στις καθαρά οικονομικές και τεχνικές διαστάσεις, αλλά απαιτεί για κάθε άτομο την απόκτηση κουλτούρας, το σεβασμό της αξιοπρέπειας των άλλων, την αναγνώριση «των υπέρτατων αξιών και του Θεού που είναι η πηγή και το πέρας» 183. Η ανάπτυξη προς όφελος όλων απαντά στην ανάγκη για δικαιοσύνη σε παγκόσμιο επίπεδο που θα εγγυάται την ειρήνη σε όλο τον πλανήτη και θα καθιστά πιθανή την πραγματοποίηση «ενός απόλυτου ουμανισμού» 184, που θα κυβερνάται από πνευματικές αξίες.

99 Με αυτή την προοπτική, ο Παύλος ΣΤ΄ συγκροτεί το 1967 την Παπική Επιτροπή «Iustitia et Pax» (Δικαιοσύνη και Ειρήνη), πραγματοποιώντας μια ευχή των Συνοδικών Πατέρων, για τους οποίους «ενδείκνυται η δημιουργία ενός παγκόσμιου οργανισμού της Εκκλησίας που θα έχει σκοπό να ευαισθητοποιήσει την κοινότητα των καθολικών να προωθήσει την πρόοδο στις περιοχές που έχουν ανάγκη και την κοινωνική δικαιοσύνη μεταξύ των εθνών» Εδ. Με πρωτοβουλία του Παύλου ΣΤ΄, αρχίζοντας από το 1968, η Εκκλησία γιορτάζει την πρωτοχρονιά την Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη. Ο ίδιος Ποντίφικας αρχίζει την παράδοση των Μηνυμάτων που ασχολούνται με το επιλεγμένο θέμα για κάθε Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη, αυξάνοντας έτσι το «corpus» της κοινωνικής διδασκαλίας.

100 Στις αρχές της δεκαετίας του '60, σ' ένα θυελλώδες κλίμα έντονων ιδεολογικών αμφισβητήσεων, ο Παύλος ΣΤ΄ επανέρχεται στην κοινωνική διδασκαλία του Λέοντος ΙΓ΄ και την εκσυγχρονίζει, με την ευκαιρία της ογδοηκοστής επετείου της «Rerum novarum», με την Αποστολική Επιστολή «Octogesima adveniens» 186. Ο Πάπας εξετάζει τη μεταβιομηχανική κοινωνία με όλα τα σύνθετα προβλήματά της, τονίζοντας την ανεπάρκεια

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 21: AAS 59 (1967) 267.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 42: AAS 59 (1967) 278.

 $<sup>^{185}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 90: AAS 58 (1966) 1.112.

 $<sup>^{186}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens: AAS 63 (1971) 401-441.

των ιδεολογιών να ανταποκριθούν σε παρόμοιες προκλήσεις: η αστικοποίηση, η κατάσταση των νέων, η θέση της γυναίκας, η ανεργία, οι διακρίσεις, η μετανάστευση, η δημογραφική αύξηση, η επίδραση των μέσων επικοινωνίας, το φυσικό περιβάλλον.

101 Ενενήντα χρόνια μετά τη «Rerum novarum», ο Ιωάννης Παύλος Β΄ αφιερώνει την εγκύκλιο «Laborem exercens» 187 στην εργασία, θεμελιώδες αγαθό για το άτομο, πρωταρχικό παράγοντα της οικονομικής δραστηριότητας και κλειδί του κοινωνικού ζητήματος. Η «Laborem exercens» περιγράφει την πνευματικότητα και την ηθική της εργασίας στα πλαίσια ενός έντονου θεολογικού και φιλοσοφικού στοχασμού. Η εργασία δεν πρέπει να εννοείται μόνο με την αντικειμενική και υλική έννοια, αλλά οφείλουμε να εξετάζουμε και την υποκειμενική της διάσταση, καθώς είναι μια δραστηριότητα που εκφράζει πάντα το άτομο. Εκτός από το να αποτελεί καθοριστικό υπόδειγμα της κοινωνικής ζωής, η εργασία έχει όλη την αξιοπρέπεια ενός πλαισίου στο οποίο πρέπει να πραγματοποιηθεί η φυσική και η υπερφυσική κλήση του ατόμου.

102 Με την εγκύκλιο «Sollicitudio rei socialis» 188, ο Ιωάννης Παύλος Β΄ εόφταζε την εικοστή επέτειο της «Populorum progressio» και αντιμετώπιζε εκ νέου το θέμα της ανάπτυξης σύμφωνα με τις ακόλουθες κατευθύνσεις: «αφενός, τη δραματική κατάσταση του σύγχρονου κόσμου, υπό την οπτική γωνία της μη ανάπτυξης του Τρίτου Κόσμου και, αφετέρου, την έννοια, τις συνθήκες και τις απαιτήσεις μιας ανάπτυξης αντάξιας του ανθρώπου» 189. Η Εγκύκλιος εισάγει τη διαφορά ανάμεσα σε πρόοδο και ανάπτυξη και δηλώνει ότι «η αληθινή ανάπτυξη δεν μπορεί να περιοριστεί στον πολλαπλασιασμό των αγαθών και των υπηρεσιών, δηλαδή σε ό,τι κατέχουμε, αλλά

 $<sup>^{187}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens: AAS 73 (1981) 577-647.

 $<sup>^{188}</sup>$  Πρβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis: AAS 80 (1988) 513-586.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 32.

οφείλει να συνεισφέρει στην πληρότητα της "ύπαρξης" του ανθρώπου. Με αυτό τον τρόπο σκοπεύουμε να περιγράψουμε ξεκάθαρα την ηθική φύση της πραγματικής ανάπτυξης» <sup>190</sup>. Ο Ιωάννης Παύλος Β΄, επικαλούμενος το απόφθεγμα της παποσύνης του Πίου ΙΒ΄, «Opus iustitiae pax», ειρήνη ως καρπός δικαιοσύνης, σχολιάζει: «Σήμερα θα μπορούσαμε να πούμε με την ίδια ακρίβεια και την ίδια δύναμη βιβλικής έμπνευσης (πρβλ. Ησ 32,17· Ιακ 3,18): Opus solidaritatis pax, η ειρήνη καρπός της αλληλεγγύης» <sup>191</sup>.

103 Στην εκατοστή επέτειο της «Rerum novarum», ο Ιωάννης Παύλος Β΄ εκδίδει μια τρίτη κοινωνική εγκύκλιο, την «Centesimus annus» 192, από την οποία αναδύεται η συνέχεια εκατό χρόνων της κοινωνικής διδασκαλίας της διδάσκουσας Εκκλησίας. Συνεχίζοντας μία από τις βασικές αρχές της χριστιανικής αντίληψης για την κοινωνική και πολιτική οργάνωση, που ήταν το κεντρικό θέμα της προηγούμενης Εγκυκλίου, ο Πάπας γράφει: «η αρχή, που σήμερα αποκαλούμε της αλληλεγγύης..., διατυπώθηκε πολλές φορές από τον Λέοντα ΙΓ΄ με τη λέξη "φιλία"... από τον Πίο ΙΑ΄ προσδιορίστηκε με την εξίσου σημαντική ονομασία "κοινωνική αγαθοεργία", ενώ ο Παύλος ΣΤ΄, διευούνοντας την έννοια σύμφωνα με τις σύγχρονες και πολλαπλές διαστάσεις του κοινωνικού προβλήματος, μιλούσε για "πολιτισμό της αγάπης"» 193. Ο Ιωάννης Παύλος Β΄ τονίζει το πώς η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας κινείται κατά μήκος του άξονα της αμοιβαιότητας ανάμεσα στον Θεό και στον άνθρωπο: η προϋπόθεση για την αυθεντική ανάπτυξη του ανθρώπου είναι η αναγνώριση του Θεού σε κάθε άνθρωπο και κάθε ανθρώπου στον Θεό. Η σαφής και ενδελεχής ανάλυση των «res novae», και ιδιαίτερα της μεγάλης καμπής του 1989 με την κατάρρευση του σοβιετικού συστήματος, περιλαμβάνει μια εκτίμηση για τη δημοκρατία και για την ελεύθερη οιχονομία, στο πλαίσιο της αναγκαίας αλληλεγγύης.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σ. 32.

 $<sup>^{191}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 39: AAS 80 (1988) 568.  $^{192}$  Π $_{\rm Q}$ βλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus: AAS 83 (1991) 793-867.

 $<sup>^{193}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus 10: AAS 83 (1991) 805.

# γ) Με το φως και την ώθηση του Ευαγγελίου

104 Τα ντοκουμέντα που αναφέρθηκαν αποτελούν τους ακρογωνιαίους λίθους για την πορεία της κοινωνικής διδασκαλίας από την εποχή του Λέοντος ΙΓ΄ μέχρι τις μέρες μας. Αυτή η συνοπτική παράθεση θα επιμηκυνόταν πολύ, αν λαμβάναμε υπόψη μας όλες τις αιτιολογημένες επεμβάσεις, εκτός από ένα ειδικό θέμα, «την ποιμαντική φροντίδα να προτείνει στη χριστιανική κοινότητα και σε όλους τους ανθρώπους καλής θέλησης τις θεμελιώδεις αρχές, τα παγκόσμια κριτήρια και τις κατάλληλες κατευθύνσεις για να υποδείξει τις βασικές επιλογές και την αντίστοιχη πρακτική για κάθε συγκεκριμένη κατάσταση» 194.

Για την επεξεργασία και τη διάδοση της κοινωνικής διδασκαλίας, η Εκκλησία δεν εμπνέεται από θεωρητικούς σκοπούς αλλά από ποιμαντικούς, όταν βρίσκεται αντιμέτωπη με τον αντίκτυπο των κοινωνικών μεταβολών στα μεμονωμένα άτομα, σε άνδρες και γυναίκες, στην ίδια τους την αξιοπρέπεια, σε πλαίσια όπου «αναζητείται άσκνα μια καλύτερη κοσμική τάξη, χωρίς ταυτόχρονα να υπάρχει η πνευματική πρόοδος» <sup>195</sup>. Γι' αυτούς τους λόγους διαμορφώθηκε και αναπτύχθηκε η κοινωνική διδασκαλία, «ένα εκσυγχρονισμένο διδακτικό "corpus" που εκφέρεται ενώ η Εκκλησία, στην πληρότητα του Λόγου που αποκάλυψε ο Ιησούς Χριστός και με την αρωγή του Αγίου Πνεύματος (πρβλ. Ιω 14,16.26· 16,13-15), ερμηνεύει τα γεγονότα καθώς εξελίσσονται στην πορεία της Ιστορίας» <sup>196</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σ. 33.

 $<sup>^{195}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 4: AAS 58 (1966) 1.028.

 $<sup>^{196}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 1: AAS 80 (1988) 514 ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.422.

### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ

# Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΤΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΟΥ

#### Ι. ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΛΙΛΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΙ ΠΕΡΣΟΝΑΛΙΣΤΙΚΗ ΑΡΧΗ

105 Η Εμμλησία βλέπει στον άνθρωπο, σε μάθε άνθρωπο, τη ζωντανή εικόνα του ίδιου του Θεού: εικόνα που βρίσκει και καλείται συνεχώς να ξαναβοίσκει ολοένα πιο βαθιά πλήρη εξήγηση στο μυστήριο του Χριστού. Εικόνα τέλεια του Θεού, αποκαλυπτική του Θεού στον άνθρωπο και του ανθρώπου στον εαυτό του. Σ' αυτό τον άνθρωπο, που δέχτηκε από τον ίδιο τον Θεό μια ασύγκριτη και αναφαίρετη αξιοπρέπεια, η Εκκλησία απευθύνεται και του προσφέρει την πιο υψηλή και μοναδική υπηρεσία, καλώντας τον σταθερά στην υψηλότατη κλήση του, ώστε να έχει ολοένα και μεγαλύτερη αυτογνωσία και να είναι άξιος. Ο Χριστός, ο Υιός του Θεού, «με την ενανθρώπισή Του ενώθηκε κατά μία έννοια με κάθε άνθρωπο» 197. γι' αυτό η Εκκλησία αναγνωρίζει ως θεμελιώδες καθήκον της ετούτη η ένωση να πραγματοποιείται και να ανανεώνεται συνεχώς. Εν Χριστώ, πρώτη η Εκκλησία δείχνει και προτίθεται να ακολουθήσει την οδό του ανθρώπου 198 και καλεί να αναγνωρίσουμε στον οποιονδήποτε, κοντινό ή μαχρινό, γνωστό ή άγνωστο και κυρίως στον φτωχό και στον βασανισμένο, έναν αδελφό «δι' δι Χριστὸς ἀπέθανεν» (Α΄ Κορ 8,11: Ρωμ 14,15)199.

 $<sup>^{197}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 22: AAS 58 (1966) 1.042.

 $<sup>^{198}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 14: AAS 71 (1979) 284.

 $<sup>^{199}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.931.

104 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ

106 Όλη η κοινωνική ζωή είναι έκφραση του αναμφισβήτητου πρωταγωνιστή της: του ανθρώπου. Η Εκκλησία κατάφερε να γίνει πολλές φορές και με διάφορους τρόπους σημαντικός ερμηνευτής αυτής της γνώσης, αναγνωρίζοντας και επιβεβαιώνοντας τον κεντρικό ρόλο του ανθρώπου σε κάθε πλαίσιο και εκδήλωση της κοινωνικότητας: «Η ανθρώπινη κοινωνία είναι αντικείμενο της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, από τη στιγμή που δε βρίσκεται ούτε έξω ούτε πάνω από τους κοινωνικά ενωμένους ανθρώπους, αλλά υπάρχει αποκλειστικά σε αυτούς και, κατά συνέπεια, γι' αυτούς»<sup>200</sup>. Ετούτη η σημαντική αναγνώριση εκφράζεται στη δήλωση ότι «μακράν του να είναι το αντικείμενο και ένα παθητικό στοιχείο της κοινωνικής ζωής», ο άνθρωπος «είναι αντίθετα, και οφείλει να είναι και να παραμείνει, το υποκείμενο, το θεμέλιο και ο σκοπός»<sup>201</sup>. Εξάλλου, από αυτόν αρχίζει η κοινωνική ζωή, η οποία δεν μπορεί να μην τον αναγνωρίσει ως υποκείμενο δραστήριο και υπεύθυνο και ότι σ' αυτόν πρέπει να στοχεύει κάθε αποτελεσματική ενέργεια της κοινωνίας.

107 Ο άνθρωπος μέσα στην ιστορική του πραγματικότητα αντιπροσωπεύει την καρδιά και την ψυχή της καθολικής κοινωνικής διδαχής<sup>202</sup>. Πράγματι, όλη η κοινωνική διδασκαλία αναπτύσσεται ξεκινώντας από την αρχή που υποστηρίζει την απαραβίαστη αξιοπρέπεια του ανθρώπου<sup>203</sup>. Μέσα από τις πολλαπλές εκφράσεις αυτής της γνώσης, η Εκκλησία φρόντισε κυρίως να προστατέψει την ανθρώπινη αξιοπρέπεια απέναντι σε κάθε απόπειρα να προταθούν μορφές μειωτικές και διαστρεβλωμένες εξάλλου, επανειλημμένα κατήγγειλε τις διάφορες παραβιάσεις. Η Ιστορία μαρτυρεί ότι από το πλέγμα των κοινωνικών σχέσεων αναδύονται μερικές από τις πιο σημαντικές δυνατότητες ανύψωσης του ανθρώπου, εκεί όμως φωλιάζουν και οι πιο απεχθείς παραγνωρίσεις της αξιοπρέπειάς του.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 20, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 39.

 <sup>&</sup>lt;sup>201</sup> ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1944), 5: AAS 37 (1945) 12.
 <sup>202</sup> Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 11: AAS 83 (1991) 807.

 $<sup>^{203}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 453, 459.

#### ΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ «ΕΙΚΟΝΑ ΘΕΟΥ»

### α) Πλάσμα κατ' εικόνα του Θεού

108 Το θεμελιώδες μήνυμα της Αγίας Γραφής αναγγέλλει ότι ο άνθρωπος είναι πλάσμα του Θεού (πρβλ. Ψλ 139, 14-18) και εντοπίζει το στοιχείο που τον χαρακτηρίζει και ξεχωρίζει στην κατ' εικόνα του Θεού ύπαρξή του. «καὶ ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον, κατ' εἰκόνα Θεοῦ ἐποίησεν αὐτόν, ἄρσεν καὶ θῆλυ ἐποίησεν αὐτούς» (Γεν 1,27). Ο Θεός τοποθετεί τον άνθρωπο στο κέντρο και στην κορυφή της δημιουργίας: στον άνδρα (στα εβραϊκά «adam»), που τον έπλασε από χώμα («adamah»), ο Θεός ενεφύσησε τη ζωή (πρβλ. Γεν 2,7). Επομένως, «όντας κατ' εικόνα του Θεού, ο άνθρωπος έχει την αξιοπρέπεια του προσώπου: δεν είναι μόνο κάτι, αλλά κάποιος. Είναι ικανός να αναγνωριστεί, να αυτοσυγκρατηθεί, ελεύθερα να δοθεί και να έρθει σε κοινωνία με άλλα πρόσωπα· καλείται, από τη χάρη που δέχτηκε, σε μια διαθήκη με τον Δημιουργό του, να Του δώσει μια απάντηση πίστης και αγάπης που κανείς άλλος δε δύναται να δώσει υποκαθιστώντας τον» 204.

109 Η ομοιότητα με τον Θεό φανερώνει ότι η ουσία και η ύπαρξη του ανθρώπου σχετίζονται από τη σύστασή τους με τον Θεό με τον βαθύτερο τρόπο<sup>205</sup>. Πρόκειται για μια σχέση που υπάρχει αφ' εαυτής, δεν επιτυγχάνεται σε ένα δεύτερο χρόνο και δεν προσαρτάται απ' έξω. Όλη η ζωή του ανθρώπου είναι ένα αίτημα και μια αναζήτηση του Θεού. Αυτή η σχέση με τον Θεό ενδέχεται να αγνοηθεί ή να ξεχαστεί ή να αποτραπεί, αλλά δεν μπορεί να εξαλειφθεί. Πράγματι, ανάμεσα σε όλα τα πλάσματα του ορατού κόσμου μόνο ο άνθρωπος έχει «"την ικανότητα" για τον Θεό» («homo est Dei Capax»<sup>206</sup>. Ο άνθρωπος είναι ένα πλάσμα ιδιαίτερο που το

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 357.

<sup>205</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 356, 358.

 $<sup>^{206}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, τίτλος του  $1^{\text{ou}}$  κεφ., τμ.  $1^{\text{o}}$ , πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 12: AAS 58 (1966) 1.034 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae (Το Ευαγγέλιο της ζωής), 34: AAS 87 (1995) 440.

106 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ

έπλασε ο Θεός για τη σχέση μαζί Του, που μόνο σ' αυτή τη σχέση μπορεί να ζήσει και να εκφραστεί και τείνει φυσικά προς Αυτόν<sup>207</sup>.

110 Η σχέση ανάμεσα στον Θεό και στον άνθρωπο αντανακλάται στις συγγενικές και κοινωνικές σχέσεις του ανθρώπου. Πράγματι, ο άνθρωπος δεν είναι ένα μοναχικό πλάσμα, αλλά χάρη «στην εσώτερη φύση του είναι ένα πλάσμα κοινωνικό και δεν μπορεί να ζήσει ή να αναπτύξει τα χαρίσματά του δίχως τις σχέσεις με τους άλλους» 208. Με αυτή την οπτική, αποδεικνύεται σημαντικό το γεγονός ότι ο Θεός εδημιούργησεν απ' αρχής άνδρα και γυναίκα 209 (πρβλ. Γεν 1,27): «Πόσο εύλογη είναι η δυσαρέσκεια η οποία κυριαρχεί στη ζωή του ανθρώπου στην Εδέμ όσο η μοναδική του αναφορά παραμένει ο φυτικός και ο ζωικός κόσμος (πρβλ. Γεν 2,20). Μόνο η εμφάνιση της γυναίκας, ενός πλάσματος δηλαδή που είναι σάρκα από τη σάρκα του και οστό από τα οστά του (πρβλ. Γεν 2,23), στην οποία ζει εξίσου το πνεύμα του Θεού Δημιουργού, μπορεί να ικανοποιήσει την απαίτηση του διαπροσωπικού διαλόγου που είναι τόσο ζωτικός για την ανθρώπινη ύπαρξη. Στον άλλο, άνδρα ή γυναίκα, αντανακλάται ο ίδιος ο Θεός, λιμάνι έσχατο και απολύτως ικανοποιητικό κάθε ανθρώπου» 210.

111 Ο άνδρας και η γυναίκα έχουν ίση αξιοπρέπεια και ίση αξία<sup>211</sup>, όχι μόνο επειδή αμφότεροι, στη διαφορετικότητά τους, είναι εικόνα του Θεού, αλλά πολύ περισσότερο επειδή είναι εικόνα του Θεού η δύναμη της αμοιβαιότητας που εμψυχώνει το εμείς του ανθρώπινου ζευγαριού<sup>212</sup>. Στη σχέση της αμοιβαίας κοινωνίας, ο άνδρας και η γυναίκα πραγματώνουν εις βάθος τον εαυτό τους και ξαναβρίσκονται ως πρόσωπα δωρίζοντας ειλικρινά τον εαυτό τους<sup>213</sup>. Η συμφωνία της ένωσής τους παρουσιάζεται στην Αγία Γραφή σαν μια εικόνα της Συμφωνίας του Θεού με τους ανθρώπους (πρβλ.

 $<sup>^{207}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 35: AAS 87 (1995) 440-441· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.721.

 $<sup>^{208}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 12: AAS 58 (1966) 1.034.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 369.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 35: AAS 87 (1995) 440.

<sup>211</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.334.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 371.

 $\Omega \sigma$  1-3·  $H \sigma$  54·  $E \varphi$  5,21-33) και συγχρόνως σαν μια υπηρεσία προς τη ζωή<sup>214</sup>. Πράγματι, το ανθρώπινο ζευγάρι μπορεί να συμμετέχει στη δημιουργικότητα του Θεού: «καὶ εὐλόγησεν αὐτοὺς ὁ Θεός, λέγων αὐξάνεσθε καὶ πληθύνεσθε καὶ πληρώσατε τὴν γῆν» (Γεν 1,28).

112 Ο άνδρας και η γυναίκα σχετίζονται με τους άλλους κυρίως σαν διαχειριστές της ζωής τους<sup>215</sup>: «καὶ ἐκ χειρὸς ἀνθρώπου ἀδελφοῦ ἐκζητήσω τὴν ψυχὴν τοῦ ἀνθρώπου» (Γεν 9,5) τονίζει ο Θεός στον Νώε μετά τον κατακλυσμό. Με αυτή την προοπτική, η σχέση με τον Θεό απαιτεί να θεωρείται η ζωή του ανθρώπου ιερή και απαραβίαστη<sup>216</sup>. Η πέμπτη εντολή «οὐ φονεύσεις» (Εξ 20,13·  $\Delta \tau$  5,17) έχει αξία επειδή μόνον ο Θεός είναι Κύριος της ζωής και του θανάτου<sup>217</sup>. Ο σεβασμός που οφείλεται στο απαραβίαστο και στην ακεραιότητα της ζωής έχει την αιχμή του στη ρητή εντολή «καὶ ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν» (Λευ 19,18), με την οποία ο Ιησούς Χριστός δεσμεύεται να φροντίζει τον πλησίον (πρβλ.  $M\tau$  22,37-40·  $M\kappa$  12,29-31·  $\Lambda\kappa$  10,27-28).

113 Με αυτή την ιδιαίτερη κλήση προς τη ζωή, ο άνδρας και η γυναίκα βρίσκονται απέναντι και σε όλα τα άλλα πλάσματα. Μπορούν και οφείλουν να τα θέσουν στην υπηρεσία τους και να τα απολαύσουν, αλλά η εξουσία τους στον κόσμο απαιτεί την άσκηση ευθύνης, δεν είναι μια ελευθερία αυθαίρετης και εγωιστικής εκμετάλλευσης. Πράγματι, όλα τα δημιουργήματα έχουν την αξία του «καλού» (πρβλ. Γεν 1, 4,10,12,18,21,25) στο βλέμμα του Θεού, που είναι ο Δημιουργός τους. Ο άνθρωπος οφείλει να ανακαλύψει και να σεβαστεί την αξία τους: αυτή είναι μια θαυμάσια πρόκληση για την ευφυΐα του, η οποία πρέπει να τον ανυψώσει σαν φτε-

 $<sup>^{213}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄ Επ. προς τις οικογένειες *Gratissimam sane*, 6, 8, 14, 16, 19-20: AAS 86 (1994) 873-874, 876-878, 893-896, 899-903, 910-919.

 $<sup>^{214}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 50: AAS 58 (1966) 1.070-1.072.

 $<sup>^{215}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄ Ευά. επ. Evangelium vitae, 19: AAS 87 (1995) 421-422.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.258.

 $<sup>^{217}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 27: AAS 58 (1966) 1.047-1.048· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.259-2.261.

108 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΡΙΤΟ

οό<sup>218</sup> προς τη σκέψη της αλήθειας όλων των πλασμάτων, δηλαδή σε ό,τι καλό βλέπει ο Θεός σ' αυτά. Πράγματι, η Γένεσις διδάσκει ότι η κυριαρχία του ανθρώπου στον κόσμο συνίσταται στο να δώσει όνομα στα πράγματα (πρβλ. Γεν 2,19-20): με την ονομασία ο άνθρωπος οφείλει να αναγνωρίζει τα πράγματα γι' αυτό που είναι και να ορίσει με καθένα μια σχέση ευθύνης<sup>219</sup>.

114 Ο άνθρωπος βρίσκεται σε σχέση και με τον εαυτό του και μπορεί να στοχαστεί για τον εαυτό του. Η Αγία Γραφή αναφέρει γι' αυτή την εκτίμηση της καρδιάς του ανθρώπου. Η καρδιά καθορίζει ακριβώς την πνευματική εσωτερικότητα του ανθρώπου, δηλαδή ό,τι τον διακρίνει από κάθε άλλο πλάσμα: «σύμπαντα, ἃ ἐποίησε, καλὰ ἐν καιρῷ αὐτοῦ, καί γε σὺν τὸν αἰῶνα ἔδωκεν ἐν καρδία αὐτῶν, ὅπως μὴ εὕρη ὁ ἄνθρωπος τὸ ποίημα, ὁ ἐποίησεν ὁ Θεὸς ἀπ' ἀρχῆς καὶ μέχρι τέλους» (Εκ 3,11). Σε τελική ανάλυση, η καρδιά δείχνει τα πνευματικά χαρίσματα του ανθρώπου, δικές του ιδιότητες επειδή δημιουργήθηκε κατ' εικόνα του Πλάστη του: η λογική, η αντίληψη του καλού και του κακού, η ελεύθερη βούληση<sup>220</sup>. Όταν ακούει τη βαθιά επιθυμία της καρδιάς του, κάθε άνθρωπος δεν μπορεί να μην κάνει κτήμα του την αλήθεια που εξέφρασε ο άγιος Αυγουστίνος: «Εσύ μας έπλασες για Σένα, ω, Κύριε, και η καρδιά μας είναι ανήσυχη όσο δεν αναπαύεται σ' Εσένα»<sup>221</sup>.

# β) Το δράμα της αμαρτίας

115 Το θαυμαστό όραμα της δημιουργίας του ανθρώπου από τον Θεό είναι αδιαχώριστο από το δραματικό πλαίσιο του προπατορικού αμαρτή-

 $<sup>^{218}</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄ Ευμ. επ. Fides et ratio. Πρόλογος: AAS 91 (1999) 5.

 $<sup>^{219}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 373.

 $<sup>^{220}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄ Ευμ. επ. Evangelium vitae, 34: AAS 87 (1995) 438-440.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> ΑΓΙΟΣ ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣ, *Confessiones* (Εξομολογήσεις), 1, 1: PL 32, 661: «Τυ excitas, ut laudare te delectet· quia fecisti nos ad te, et inquietam est cor nostrum, donec requiescat in te».

ματος. Με μια επιγραμματική δήλωση ο απόστολος Παύλος συνθέτει την αφήγηση της πτώσης του ανθρώπου που περιέχεται στις πρώτες σελίδες της Βίβλου: «ὅσπερ δι' ἐνὸς ἀνθρώπου ἡ ἁμαρτία εἰς τὸν κόσμον εἰσῆλθε καὶ διὰ τῆς ἁμαρτίας ὁ θάνατος» (Ρωμ 5,12). Ο άνθρωπος, ενάντια στην απαγόρευση του Θεού, αφήνεται να εξαπατηθεί από το φίδι και απλώνει το χέρι προς το δέντρο της ζωής, πέφτοντας στην εξουσία του θανάτου. Μ' αυτή την κίνηση ο άνθρωπος τείνει να παραβιάσει τα όριά του ως πλάσματος, προκαλώντας τον Θεό, μοναδικό Κύριό του και πηγή της ζωής. Είναι μια αμαρτία ανυπακοής (πρβλ. Ρωμ 5,19) που χωρίζει τον άνθρωπο από τον Θεό<sup>222</sup>.

Από την Αποκάλυψη γνωρίζουμε ότι ο Αδάμ, ο πρώτος άνθρωπος, παρακούοντας την εντολή του Θεού, χάνει την αγιότητα και τη δικαιοσύνη με τις οποίες είχε πλαστεί, που τις δέχθηκε όχι μόνο για τον εαυτό του αλλά και για όλη την ανθρωπότητα: «υποκύπτοντας στον πειρασμό, ο Αδάμ και η Εύα διαπράττουν μια προσωπική αμαρτία, αλλά αυτή η αμαρτία προσβάλλει την ανθρώπινη φύση, την οποία μεταδίδουν σε μια κατάσταση ξεπεσμού. Πρόκειται για ένα αμάρτημα που θα διασπαρθεί σε όλη την ανθρωπότητα, δηλαδή με τη μετάδοση μιας ανθρώπινης φύσης που θα στερείται την αρχική αγιότητα και δικαιοσύνη»<sup>223</sup>.

116 Στη ρίζα των προσωπικών και κοινωνικών δεινών, που προσβάλλουν σε διαφορετικό βαθμό την αξία και την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, βρίσκεται μια πληγή στα ενδόμυχα του ανθρώπου: «Υπό το φως της πίστης εμείς το αποκαλούμε το αμάρτημα: αρχίζοντας από το προπατορικό αμάρτημα, που ο καθένας μας φέρει από τη γέννηση ως κληρονομιά που δεχτήκαμε από τους γεννήτορες, έως το αμάρτημα που ο καθένας διαπράττει εκμεταλλευόμενος την ελευθερία του»<sup>224</sup>. Η συνέπεια του αμαρτήματος, ως πράξη χωρισμού από τον Θεό, είναι ακριβώς η αποξένωση, δηλαδή η απομάκρυνση του ανθρώπου όχι μόνο από τον Θεό αλ-

<sup>222</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.850.

<sup>223</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 404.

 $<sup>^{224}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia (Μετάνοια και καταλλαγή), 2: AAS 77 (1985) 188· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.849.

λά και από τον εαυτό του, από τους άλλους ανθρώπους και από τον κόσμο που τον περιβάλλει: «η ρήξη με τον Θεό κυλάει δραματικά στο χωρισμό ανάμεσα στ' αδέλφια. Στην περιγραφή της "πρώτης αμαρτίας", η ρήξη με τον Γιαχβέ κόβει συγχρόνως το νήμα της φιλίας που ένωνε την ανθρώπινη οικογένεια, έτσι ώστε οι επόμενες σελίδες της Γενέσεως μας δείχνουν τον άνδρα και τη γυναίκα να τείνουν σχεδόν τον δείκτη κατηγορίας ο ένας κατά του άλλου (πρβλ. Γεν 3,12)· μετά ο αδελφός που, εχθρικός προς τον αδελφό, καταλήγει να του αφαιρέσει τη ζωή (πρβλ. Γεν 4,2-16). Σύμφωνα με την αφήγηση των γεγονότων της Βαβέλ, η συνέπεια του αμαρτήματος είναι το θρυμμάτισμα της ανθρώπινης οικογένειας, που είχε ήδη αρχίσει με το προπατορικό αμάρτημα και πλέον φτάνει στα άκρα στην κοινωνική του μορφή» 225. Στοχαζόμενοι το μυστήριο του αμαρτήματος δεν είναι δυνατόν να μην παρατηρήσουμε αυτή την τραγική αλληλουχία αιτίας και αποτελέσματος.

117 Το μυστήριο του αμαρτήματος αποτελείται από μια διπλή πληγή, την οποία ο αμαρτωλός ανοίγει στο πλευρό του και στη σχέση του με τον πλησίον. Γι' αυτό μπορούμε να μιλήσουμε για αμάρτημα προσωπικό και κοινωνικό: κάθε αμάρτημα είναι προσωπικό υπό μία άποψη· υπό άλλη άποψη, κάθε αμάρτημα είναι κοινωνικό επειδή έχει και κοινωνικές συνέπειες. Το αμάρτημα, με την πραγματική και κυριολεκτική του έννοια, είναι μια πράξη του προσώπου, επειδή είναι μια πράξη ελεύθερη ενός μεμονωμένου ανθρώπου και όχι μιας ομάδας ή μιας κοινότητας, αλλά σε κάθε αμάρτημα μπορούμε να αποδώσουμε αδιαμφισβήτητα το χαρακτήρα του κοινωνικού αμαρτήματος, λαμβάνοντας υπόψη το γεγονός ότι «χάρη σε μια τόσο μυστηριώδη και αδιόρατη όσο και πραγματική και υπαρκτή ανθρώπινη αλληλεγγύη, το αμάρτημα καθενός επηρεάζει κατά κάποιον τρόπο και τους άλλους»<sup>226</sup>. Πάντως, δεν είναι νόμιμη και αποδεκτή μια σημασία του κοινωνι-

 $<sup>^{225}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia, 15: AAS 77 (1985) 212-213.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia, 16: AAS 77 (1985) 214. Το κείμενο εξηγεί επίσης ότι αυτός ο νόμος της καθόδου, σ' αυτή την κοινωνία του αμαρτήματος, ώστε μια ψυχή που υποβιβάζεται για την αμαρτία υποβιβάζει μαζί της και την Εκκλησία και, κατά κάποιο τρόπο, ολόκληρο τον κόσμο, αντιστοιχεί στο νόμο της ανόδου, το βαθύ και υπέροχο μυστήριο της κοινωνίας των αγίων, χάρη στην οποία κάθε ψυχή που ανυψώνεται ανυψώνει τον κόσμο.

κού αμαρτήματος που, λιγότερο ή περισσότερο συνειδητά, οδηγεί να διυλίσουμε και σχεδόν να εξαλείψουμε την προσωπική παράμετρο για να αποδεχτούμε μόνο κοινωνικές ενοχές και ευθύνες. Στο βάθος κάθε αμαρτήματος βρίσκεται πάντα ο άνθρωπος που αμαρτάνει.

118 Εξάλλου, ορισμένα αμαρτήματα αποτελούν, για το ίδιο τους το αντικείμενο, μια άμεση προσβολή στον πλησίον. Ιδιαίτερα, αυτά τα αμαρτήματα χαρακτηρίζονται ως κοινωνικά. Είναι κοινωνικό κάθε αμάρτημα που διαπράττεται κατά της δικαιοσύνης των διαπροσωπικών σχέσεων. Είναι κοινωνικό κάθε αμάρτημα ενάντια στα δικαιώματα του ανθρώπου, αρχίζοντας από το δικαίωμα της ζωής, περιλαμβάνεται και ο αγέννητος, ή εναντίον της φυσικής ακεραιότητας κάποιου κάθε αμάρτημα κατά της ελευθερίας του άλλου, ιδιαίτερα κατά της ελευθερίας να πιστεύουν στον Θεό και να Τον λατρεύουν κάθε αμάρτημα κατά της αξιοπρέπειας και της τιμής του πλησίον. Κοινωνικό είναι κάθε αμάρτημα εναντίον του ποινού παλού παι των αξιώσεών του σε ολόπληρη τη σφαίρα που περιλαμβάνει τα δικαιώματα και τις υποχρεώσεις των πολιτών. Τέλος, κοινωνικό είναι κάθε αμάρτημα που «αφορά τις σχέσεις ανάμεσα στις διάφορες ανθρώπινες κοινότητες. Αυτές οι σχέσεις δεν είναι πάντα σε συμφωνία με το σχέδιο του Θεού, που θέλει στον κόσμο δικαιοσύνη, ελευθερία και ειρήνη ανάμεσα στα άτομα, στις ομάδες, στους λαούς»<sup>227</sup>.

119 Οι συνέπειες της αμαρτίας τροφοδοτούν τις δομές της. Αυτές ριζώνουν στο προσωπικό αμάρτημα και έτσι συνδέονται πάντα με συγκεκριμένες πράξεις των ανθρώπων που τις προκαλούν, τις εδραιώνουν και τις καθιστούν δύσκολες να απομακρυνθούν. Κι έτσι ενισχύονται, εξαπλώνονται, γίνονται πηγή άλλων αμαρτημάτων και καθορίζουν τη διαγωγή των ανθρώπων<sup>228</sup>. Πρόκειται για περιορισμούς και εμπόδια που διαρκούν πολύ περισσότερο από τις πράξεις που επιτέλεσε στη σύντομη διάρκεια της ζωής του ένα άτομο και επιδρούν και στη διαδικασία της εξέλιξης των λαών, η καθυστέρηση ή η βραδύτητα των οποίων κρίνονται και υπό

 $<sup>^{227}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia, 16: AAS 77 (1985) 216.

<sup>228</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.869.

αυτή την άποψη<sup>229</sup>. Οι πράξεις και οι ενέργειες που αντιτίθενται στη βούληση του Θεού, στο καλό του πλησίον και στις δομές που συνεπάγονται φαίνονται να είναι σήμερα κυρίως δύο: «αφενός, η αποκλειστική λαχτάρα για κέρδος και, αφετέρου, η δίψα για εξουσία με σκοπό να επιβάλουμε στους άλλους τη βούλησή μας. Σε καθεμία από αυτές τις συμπεριφορές μπορούμε να προσθέσουμε, για να τις χαρακτηρίσουμε καλύτερα, την έκφραση: "με οποιοδήποτε κόστος"»<sup>230</sup>.

# γ) Η παγκοσμιότητα του αμαρτήματος και η παγκοσμιότητα της σωτηρίας

120 Η διδασκαλία του προπατορικού αμαρτήματος, που διδάσκει την παγκοσμιότητα του αμαρτήματος, έχει θεμελιώδη σημασία: «ἐὰν εἴπωμεν ὅτι ἁμαρτίαν οὐκ ἔχομεν, ἑαυτοὺς πλανῶμεν καὶ ἡ ἀλήθεια οὐκ ἔστιν ἐν ἡμῖν» (Α΄ Ιω 1,8). Αυτή η διδασκαλία ωθεί τον άνθρωπο να μην παραμένει στην ενοχή και να μην την παίρνει στα ελαφρά, αναζητώντας συνεχώς αποδιοπομπαίους τράγους στους άλλους και δικαιολογίες στο περιβάλλον, στην κληρονομικότητα, στους θεσμούς, στις δομές και στις σχέσεις. Πρόκειται για μια διδασκαλία που ξεσκεπάζει αυτές τις απάτες.

Πάντως, η διδασκαλία της παγκοσμιότητας του αμαρτήματος δεν πρέπει να αποσυνδέεται από την παγκοσμιότητα της σωτηρίας του Ιησού Χριστού. Αν απομονωθεί, προκαλεί ένα ψευδές άγχος του αμαρτήματος και μια απαισιόδοξη θεώρηση για τον κόσμο και τη ζωή, που οδηγεί στην περιφρόνηση των πολιτιστικών και πολιτικών επιτευγμάτων του ανθρώπου.

121 Ο χριστιανικός φεαλισμός βλέπει τις αβύσσους του αμαφτήματος, αλλά υπό το φως της ελπίδας, που είναι πιο μεγάλη από κάθε κακό και δόθηκε από τη λυτρωτική πράξη του Ιησού Χριστού που εξολόθφευσε το αμάφτημα και το θάνατο (πρβλ. Ρωμ 5,18-21· Α΄ Κορ 15,56-57): «Σε Αυτόν ο

 $<sup>^{229}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Ευμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 36: AAS 80 (1988) 563.

 $<sup>^{230}</sup>$  Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 37: AAS 80 (1988) 571-572.

Θεός συμφιλίωσε τον άνθρωπο με τον Εαυτό Του»<sup>231</sup>. Ο Χριστός, η Εικόνα του Θεού (πρβλ. Β΄ Κορ 4,4· Κολ 1,15), είναι Εκείνος που φωτίζει πλήρως και φέρνει σε πέρας την εικόνα και ομοίωση του Θεού στον άνθρωπο. Ο Λόγος που έγινε άνθρωπος στον Ιησού Χριστό είναι ανέκαθεν η ζωή και το φως του ανθρώπου, φως που φωτίζει κάθε άνθρωπο (πρβλ. Ιω 1,4, 9). Ο Θεός θέλησε στον μοναδικό μεσολαβητή τον Ιησού Χριστό, τον Υιό Του, τη σωτηρία όλων των ανθρώπων (πρβλ. Α΄ Τιμ 2,4-5). Ο Ιησούς Χριστός είναι συγχρόνως ο Υιός του Θεού και ο νέος Αδάμ, δηλαδή ο νέος άνθρωπος (πρβλ. Α΄ Κορ 15,47-49· Ρωμ 5,14): «Με την αποκάλυψη του μυστηρίου του Πατρός και της αγάπης Του ο Χριστός, ο νέος Αδάμ, φανερώνει πλήρως τον άνθρωπο στον άνθρωπο και του αποκαλύπτει την ύψιστη κλήση του»<sup>232</sup>. Σ' Αυτόν είμαστε αυτοί που ο Θεός «προώρισε συμμόρφους τῆς εἰκόνος τοῦ υἰοῦ αὐτοῦ, εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν πρωτότοκον ἐν πολλοῖς ἀδελφοῖς» (Ρωμ 8,29).

122 Η νέα πραγματικότητα που ο Ιησούς Χριστός χαρίζει δεν μπολιάζεται στην ανθρώπινη φύση, δεν προστίθεται απ' έξω: είναι η πραγματικότητα της κοινωνίας με τον τριαδικό Θεό προς την οποία οι άνθρωποι ανέχαθεν στρέφονται από τα βάθη της ύπαρξής τους, χάρη στην ομοιότητα -εκ δημιουργίας- με τον Θεό· πρόκειται όμως και για μια πραγματικότητα που δεν μπορούν να φτάσουν μόνο με τις δυνάμεις τους. Διαμέσου του Πνεύματος του Ιησού Χριστού, ενσαρχωμένου Υιού του Θεού, στον Οποίο αυτή η πραγματικότητα της κοινωνίας έχει ήδη πραγματωθεί με τρόπο μοναδικό, οι άνθρωποι γίνονται δεκτοί ως τέκνα του Θεού (πρβλ. Ρωμ 8,14-17: Γαλ 4,4-7). Διαμέσου του Χριστού συμμετέχουμε στη φύση του Θεού, που μας χαρίζει απείρως περισσότερα «ὧν αἰτούμεθα ἡ νοοῦμεν» (Εφ 3,20). Αυτό που οι άνθρωποι έχουν ήδη δεχτεί δεν είναι παρά μια ένδειξη ή μια «προκαταβολή» (Β΄ Κορ 1,22: Εφ 1,14) απ' ό,τι θα αποκτήσουν συνολικά μόνο ενώπιον του Θεού, όταν θα έρθουν «πρόσωπον πρὸς πρόσωπον» (Α΄ Κορ 13,12), δηλαδή μια προκαταβολή της αιώνιας ζωής: «αὕτη δέ ἐστιν ἡ αἰώνιος ζωή, ἵνα γινώσχωσί σε τὸν μόνον ἀληθινὸν Θεὸν καὶ ὃν ἀπέστειλας Ἰησοῦν Χριστόν» (Ιω 17,3).

 $<sup>^{231}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia, 10: AAS 77 (1985) 205.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 22: AAS 58 (1966) 1.042.

123 Η παγκοσμιότητα της χριστιανικής ελπίδας περιλαμβάνει, εκτός από τους άνδρες και τις γυναίκες όλων των λαών, και τον ουρανό και τη γης «εὐφρανθήτω ὁ οὐρανὸς ἄνωθεν, καὶ αἱ νεφέλαι ἑανάτωσαν δικαιοσύνην ἀνατειλάτω ἡ γῆ καὶ βλαστησάτω ἔλεος, καὶ δικαιοσύνην ἀνατειλάτω ἄμα· ἐγώ εἰμι Κύριος ὁ κτίσας σε» (Ησ 45,8). Σύμφωνα με την Καινή Διαθήκη και ολόκληρη η δημιουργία, πράγματι, μαζί με όλη την ανθρωπότητα είναι εν αναμονή του Λυτρωτή: καθώς υπομένει τη μεταβατικότητα, τείνει γεμάτη ελπίδα, ανάμεσα στα βογκητά και στις ωδίνες της γέννας, περιμένοντας να ελευθερωθεί από τη διαφθορά (πρβλ. Ρωμ 8,18-22).

# ΙΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΠΟΛΛΕΣ ΟΨΕΙΣ ΤΟΥ

124 Θησαυρίζοντας το θαυμαστό βιβλικό μήνυμα, η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας σταματά κυρίως στις πρωταρχικές και αδιαχώριστες διαστάσεις του ανθρώπου, έτσι ώστε να κατανοήσει τις πιο σημαντικές πλευρές του μυστηρίου και της αξιοπρέπειάς του. Πράγματι, δεν έλειψαν στο παρελθόν και προβάλλουν ακόμη δραματικά στο σκηνικό της τωρινής ιστορίας πολλαπλές μειωτικές αντιλήψεις ιδεολογικού χαρακτήρα ή που οφείλονται απλώς σε διαδεδομένες μορφές εθίμων και σκέψεων που αφορούν τη θεώρηση του ανθρώπου, της ζωής και του πεπρωμένου του, μαζί με την προσπάθεια να θολώσουν την εικόνα υπογραμμίζοντας ένα μόνο χαρακτηριστικό του, αγνοώντας όλα τα άλλα<sup>233</sup>.

125 Τον άνθρωπο δεν είναι δυνατόν να τον σχεφτόμαστε μόνον ως απόλυτη ατομικότητα, δομημένη από τον εαυτό της και για τον εαυτό της, λες και τα χαρακτηριστικά της δεν εξαρτώνται από τους άλλους αλλά από αυτήν. Ούτε μπορούμε να τον σχεφτούμε σαν το κύτταρο ενός οργανισμού διατεθειμένου να του αναγνωρίσουμε το πολύ πολύ το λειτουργικό ρόλο στο εσωτερικό ενός συστήματος. Οι μειωτικές αντιλήψεις της πλήρους αλήθειας του ανθρώπου έχουν γίνει ήδη πολλές φορές αντικείμενο της

 $<sup>^{233}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 26-39: AAS 63 (1971) 420-428.

κοινωνικής μέριμνας της Εκκλησίας, που δεν παρέλειψε να υψώσει τη φωνή της απέναντι σ' αυτήν και σε άλλες προοπτικές, δραστικά μειωτικές, φροντίζοντας να διακηρύξει αντίθετα «ότι τα άτομα δε μας φαίνονται αποδεσμευμένα μεταξύ τους σαν κόκκοι άμμου, αλλά είναι ενωμένα σε οργανικές, αρμονικές και αμοιβαίες σχέσεις»<sup>234</sup> και ότι ο άνθρωπος δεν είναι δυνατόν να εννοηθεί σαν «ένα απλό στοιχείο και ένα μόριο του κοινωνικού οργανισμού»<sup>235</sup>, φροντίζοντας λοιπόν στη δήλωση της πρωτοκαθεδρίας του ανθρώπου να μην αντιστοιχεί μια εικόνα ατομικιστική ή μαζικοποιημένη.

126 Η χριστιανική πίστη ενώ προσκαλεί να αναζητήσουμε οπουδήποτε ό,τι είναι καλό και άξιο για τον άνθρωπο (πρβλ. Α΄ Θεο 5,21), «τίθεται υπεράνω και μερικές φορές αντιτίθεται στις ιδεολογίες επειδή αναγνωρίζει τον Θεό, υπερβατικό και Δημιουργό, που καλεί σε όλα τα επίπεδα της δημιουργίας τον άνθρωπο ως πλάσμα υπεύθυνο και ελεύθερο»<sup>236</sup>.

Η κοινωνική διδασκαλία επιφορτίζεται με τις διαφορετικές διαστάσεις του μυστηρίου του ανθρώπου, που ζητά να προσεγγίσει «την πλήρη αλήθεια της ύπαρξής του, του προσωπικού του είναι και συγχρόνως του συλλογικού και κοινωνικού είναι του»<sup>237</sup> με μια ιδιαίτερη προσοχή, ώστε να επιτρέψει μιαν ακριβέστερη εκτίμηση.

# A) H ENOTHTA TOY ATOMOY

127 Ο άνθρωπος δημιουργήθηκε από τον Θεό ως ενότητα της ψυχής και του σώματος<sup>238</sup>: «Η πνευματική και αθάνατη ψυχή είναι η αρχή της ενότητας του ανθρώπου, είναι αυτό για το οποίο υπάρχει ως σύνολο —"σαρξ και ψυχή μία"— επειδή είναι άτομο. Αυτοί οι ορισμοί δε δείχνουν μόνον

 $<sup>^{234}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 463.

 $<sup>^{235}</sup>$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 13: AAS 83 (1991) 809.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 27: AAS 63 (1971) 421.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 14: AAS 71 (1979) 284.

 $<sup>^{238}</sup>$  Δ΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΛΑΤΕΡΑΝΟΥ, Κεφ. 1, De fide catholica (Για την καθολική πίστη): DS 800, σ. 259· Α΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Dei Filius (Υιός Θεού), Κεφ. 1: De Deo rerum omnium Creatore (Για τον Θεό, Δημιουργό των πάντων): DS 3002, σ. 587· ίδιο, κανόνες 2,5: DS 3022, 3025, σσ. 592-593.

ότι και το σώμα, στο οποίο έχει υποσχεθεί η ανάσταση, θα συμμετάσχει στη δόξα: θυμίζουν επίσης το δεσμό της λογικής και της ελεύθερης βούλησης με όλες τις σωματικές και αισθητηριακές ιδιότητες. Ο άνθρωπος, περιλαμβανομένου του σώματος, ανατίθεται πλήρως στον εαυτό του, ενώ στην ένωση της ψυχής και του σώματος γίνεται το υποκείμενο των δικών του ηθικών πράξεων»<sup>239</sup>.

128 Μέσα από τη σωματική του ύπαρξη ο άνθρωπος ενώνει στον εαυτό του τα στοιχεία του υλικού κόσμου, που «σ' αυτόν αγγίζουν την κορυφή τους και υψώνουν τη φωνή για την ελεύθερη εξύμνηση του Δημιουργού»<sup>240</sup>. Ετούτη η διάσταση επιτρέπει στον άνθρωπο να συνδεθεί με τον υλικό κόσμο, το χώρο της πραγμάτωσης και της ελευθερίας του, όχι όπως σε μια φυλακή ή στην εξορία. Δεν είναι θεμιτό να περιφρονούμε την σωματική ζωή· τουναντίον, ο άνθρωπος «οφείλει να θεωρεί καλό και άξιο τιμής το σώμα του επειδή το δημιούργησε ο Θεός και προορίζεται να αναστηθεί την Ημέρα της Κρίσεως»<sup>241</sup>. Πάντως, η σωματική διάσταση, μετά την πληγή του αμαρτήματος, δοκιμάζει στον άνθρωπο τις εξεγέρσεις του σώματος και τις αμαρτωλές τάσεις της καρδιάς, για τις οποίες οφείλει πάντα να προσέχει ώστε να μην παραμείνει σκλάβος και να μη γίνει θύμα ενός οράματος καθαρά γήινου της ζωής του.

Με την πνευματικότητά του ο άνθρωπος ξεπερνά το σύνολο των πραγμάτων και εισχωρεί στην πιο βαθιά δομή της πραγματικότητας. Όταν στρέφεται στην καρδιά, δηλαδή όταν συλλογίζεται το πεπρωμένο του, ο άνθρωπος ανακαλύπτει πως είναι ανώτερος από τον υλικό κόσμο χάρη στο μοναδικό του αξίωμα ως συνομιλητής του Θεού, κάτω από το βλέμμα του Οποίου αποφασίζει για τη ζωή του. Στην εσωτερική του ζωή αναγνωρίζει ότι έχει «μέσα του μια πνευματική και αθάνατη ψυχή» και γνωρίζει ότι δεν είναι μόνο «ένα σωματίδιο της φύσης ή ένα ανώνυμο στοιχείο της ανθρώπινης πολιτείας.

 $<sup>^{239}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 48: AAS 85 (1993) 1.172.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 14: AAS 58 (1966) 1.035· πρβλ. Κατήχηση της Καθολιμής Εμμλησίας, 364.

 $<sup>^{241}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 14: AAS 58 (1966) 1.035.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 14: AAS 58 (1966) 1.036· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 363, 1.703.

129 Έτσι, ο άνθρωπος έχει δύο διαφορετικά χαρακτηριστικά: είναι ένα πλάσμα υλικό, δεμένο σ' αυτό τον κόσμο διαμέσου του σώματος, κι ένα πλάσμα πνευματικό, ανοιχτό στην υπερβατικότητα και στην ανακάλυψη «μιας πιο βαθιάς αλήθειας» χάρη στην ευφυΐα του, με την οποία συμμετέχει «στο φως του θεϊκού πνεύματος»<sup>243</sup>. Η Εκκλησία δηλώνει: «Η ενότητα της ψυχής και του σώματος είναι τόσο βαθιά, ώστε οφείλουμε να θεωρήσουμε την ψυχή σαν τη "μορφή" του σώματος· αυτό σημαίνει ότι χάρη στην πνευματική ψυχή το σώμα, αποτελούμενο από ύλη, είναι ανθρώπινο και ζωντανό· το πνεύμα και η ύλη στον άνθρωπο δεν είναι δύο ενωμένες φύσεις, αλλά η ένωσή τους σχηματίζει μια μοναδική φύση»<sup>244</sup>. Ούτε ο πνευματισμός, που περιφρονεί την πραγματικότητα του σώματος, ούτε ο υλισμός, που θεωρεί το πνεύμα ξεκάθαρη εκδήλωση της ύλης, δεν αποδίδουν το σύνθετο, το σύνολο και την ενότητα του ανθρώπου.

## Β) ΑΝΟΙΓΜΑ ΣΤΗΝ ΥΠΕΡΒΑΤΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΣΤΗ ΜΟΝΑΔΙΚΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ

### α) Ανοιχτός στην υπερβατικότητα

130 Στον άνθρωπο ανήμει το άνοιγμα στην υπερβατικότητα: ο άνθρωπος είναι ανοιχτός προς το άπειρο και προς όλα τα πλάσματα. Είναι ανοιχτός κυρίως προς το άπειρο, δηλαδή τον Θεό, επειδή με την ευφυΐα και τη βούλησή του υψώνεται πάνω απ' όλη τη δημιουργία και από τον εαυτό του, καθίσταται ανεξάρτητος από τα πλάσματα, είναι ελεύθερος απέναντι σε όλα τα πράγματα που δημιουργήθηκαν και τείνει προς την απόλυτη αλήθεια και το απόλυτο καλό. Είναι ανοιχτός και προς τον άλλο, τους άλλους ανθρώπους και τον κόσμο, επειδή μόνον όταν εννοείται σε σχέση με ένα εσύ μπορεί να πει εγώ. Βγαίνει από τον εαυτό του, από την εγωιστική θεώρηση της ζωής του, για να μπει σε μια σχέση διαλόγου και κοινωνίας με τον άλλο.

 $<sup>^{243}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966) 1.036.

 $<sup>^{244}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 365.

Ο άνθρωπος είναι ανοιχτός στο σύνολο της ύπαρξης, στον απεριόριστο ορίζοντά της. Πράγματι, διαθέτει την ικανότητα να υπερβαίνει τα μεμονωμένα αντικείμενα που γνωρίζει χάρη σ' αυτό του το άνοιγμα προς την ύπαρξη χωρίς όρια. Η ανθρώπινη ψυχή είναι κατά μία έννοια, χάρη στη γνωστική της διάσταση, όλα τα πράγματα: «όλα τα άυλα πράγματα χαίρουν ενός κάποιου απείρου, καθώς αγκαλιάζουν τα πάντα, ή επειδή πρόκειται για την ουσία μιας πνευματικής πραγματικότητας που καθίσταται το πρότυπο και η ομοίωση για όλα, όπως συμβαίνει στην περίπτωση του Θεού, ή επειδή κατέχει την ομοιότητα κάθε πράγματος ή "εν ενεργεία" όπως στους αγγέλους ή "εν δυνάμει" όπως στις ψυχές»<sup>245</sup>.

## β) Μοναδικός και ανεπανάληπτος

131 Ο άνθρωπος υπάρχει ως πλάσμα μοναδικό και ανεπανάληπτο, υπάρχει ως ένα «εγώ» ικανό να αυτοκατανοηθεί, να αυτοκατακτηθεί, να αυτοποσοδιοριστεί. Ο άνθρωπος είναι ένα πλάσμα έξυπνο και συνειδητό, ικανό να στοχαστεί για τον εαυτό του και, κατά συνέπεια, να έχει συνείδηση για τον εαυτό του και τις πράξεις του. Πάντως, δεν είναι η ευφυΐα, η συνείδηση και η ελευθερία που καθορίζουν τον άνθρωπο, αλλά ο άνθρωπος βρίσκεται στη βάση των πράξεων ευφυΐας, συνείδησης και ελευθερίας. Οι συγκεκριμένες πράξεις ενδέχεται και να λείψουν, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι ο άνθρωπος παύει να είναι άνθρωπος.

Ο άνθρωπος πρέπει πάντα να κατανοείται στην ανεπανάληπτη και

<sup>245</sup> ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Commentum in tertium librum Sententiarium (Σχόλια στο τρίτο βιβλίο Γνωμών), δ. 27, ε. 1, α. 4: «Ex utraque autem parte res immateriales infinitatem habent quodammodo, quia sunt quodammodo omnia, sive inquantum essential rei immaterialis est exemplar et similitudo omnium, sicut in Deo accidit, sive quia habet similitudinem omnium vel actu vel potential, sicut accidit in Angelis et animabus» ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Commento alle Sentenze di Pietro Lombardo e testo integrale di Pietro Lombardo. Libro Terzo. Distinzioni 23-40. Le virtù in Cristo e le virtù nei fedeli (Σχόλια στις γνώμες του Πιέτρο Λομπάρντο και ολόκληρο το κείμενο του Πιέτρο Λομπάρντο. Τρίτο βιβλίο. Διακρίσεις 23-40. Οι αρετές του Χριστού και οι αρετές των πιστών), μτφρ. P. LORENZO PEROTTO, O.P., Εκδόσεις Studio Domenicano, Μπολόνια 2000, σ. 315· πρβλ. ιδίου Summa theologiae (Σύνοψη θεολογίας), Ι, ε. 75, α. 5: Ed. Leon. 5, 201-203.

απεριόριστη μοναδικότητά του. Πράγματι, ο άνθρωπος υπάρχει κυρίως ως υποκειμενικότητα, ως κέντρο της συνείδησης και της ελευθερίας, του οποίου η ζωή μοναδική και μη συγκρίσιμη με καμία άλλη εκφράζει την ακλόνητη στάση του σε κάθε προσπάθεια εξαναγκασμού σε σχήματα σκέψης ή συστήματα εξουσίας, ιδεολογικά ή όχι. Αυτό επιβάλλει κυρίως την απαίτηση όχι μόνο για απλό σεβασμό εκ μέρους οποιουδήποτε, και ιδιαίτερα από τους πολιτικούς και κοινωνικούς θεσμούς και από τους υπεύθυνούς τους όσον αφορά κάθε άνθρωπο πάνω στη Γη, αλλά πολύ περισσότερα, που σημαίνει ότι η κύρια δέσμευση καθενός προς τον άλλο και ιδιαίτερα αυτών των θεσμών πρέπει να στρέφεται ακριβώς προς την προώθηση της ολοκληρωμένης ανάπτυξης του ανθρώπου.

### γ) Ο σεβασμός της ανθρώπινης αξιοπρέπειας

132 Μια κοινωνία σωστή μπορεί να πραγματοποιηθεί μόνο αν σέβεται την υπερβατική αξιοπρέπεια του ανθρώπου. Αυτή αντιπροσωπεύει τον ύστατο σκοπό της κοινωνίας, στον οποίο και προς τον οποίο κατευθύνεται: «Οπότε, η κοινωνική τάξη και η πρόοδός της οφείλουν πάντα να φροντίζουν να υπερισχύει το καλό του ανθρώπου, επειδή η τάξη των πραγμάτων πρέπει να προσαρμόζεται στην τάξη των ανθρώπων και όχι το αντίθετο»<sup>246</sup>. Ο σεβασμός της ανθρώπινης αξιοπρέπειας δεν μπορεί επ' ουδενί να διαχωρίζεται από το σεβασμό αυτής της αρχής: είναι ανάγκη «να θεωρούμε τον πλησίον, μηδενός εξαιρουμένου, ως σεαυτόν, λαμβάνοντας υπόψη πρωτίστως τη ζωή του και τα αναγκαία μέσα για να τη ζήσει αξιοπρεπώς»<sup>247</sup>. Πρέπει όλα τα κοινωνικά, επιστημονικά και πολιτιστικά προγράμματα να διαπνέονται από την επίγνωση της πρωτοκαθεδρίας κάθε ανθρώπου<sup>248</sup>.

133 Σε καμία περίπτωση ο άνθρωπος δεν πρέπει να γίνεται αντικείμενο εκμετάλλευσης για σκοπούς ξένους προς την ανάπτυξή του, η οποία

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047.

 $<sup>^{247}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 27: AAS 58 (1966) 1.047.

 $<sup>^{248}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.235.

μπορεί να βρει την πλήρη και οριστική ολοκλήρωσή της μόνο στον Θεό και στο σχέδιο σωτηρίας Του: πράγματι, ο άνθρωπος, στην εσωτερικότητά του, υπερβαίνει το σύμπαν και είναι το μοναδικό πλάσμα που ο Θεός το θέλησε γι' αυτό που είναι<sup>249</sup>. Γι' αυτόν το λόγο ούτε η ζωή του, ούτε η εξέλιξη της σκέψης του, ούτε τα αγαθά του, ούτε όσοι συμμερίζονται την προσωπική και οικογενειακή του ζωή μπορούν να υποβληθούν σε άδικους περιορισμούς στην άσκηση των δικαιωμάτων και της ελευθερίας τους.

Ο άνθρωπος δεν μπορεί να γίνεται αντικείμενο σχεδίων οικονομικού, κοινωνικού και πολιτικού χαρακτήρα τα οποία επιβάλλει η οποιαδήποτε αρχή, έστω και στο όνομα μιας υποτιθέμενης προόδου της αστικής κοινότητας στο σύνολό της ή άλλων προσώπων στο παρόν ή στο μέλλον. Ωστόσο, είναι αναγκαίο οι δημόσιες αρχές να επαγρυπνούν ώστε κάθε περιορισμός της ελευθερίας ή, πάντως, κάθε υποχρέωση που επιβάλλεται να μην προσβάλλει την αξιοπρέπεια του ατόμου και να εγγυώνται την πραγματική άσκηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων. Όλα αυτά για άλλη μια φορά θεμελιώνονται στη θεώρηση του ανθρώπου ως προσώπου, δηλαδή ως δραστήριου και υπεύθυνου υποκειμένου για τη δική του διαδικασία ανάπτυξης μαζί με την κοινότητα στην οποία ανήκει.

134 Οι αυθεντικές κοινωνικές αλλαγές είναι αποτελεσματικές και διαφκείας μόνο αν βασίζονται σε αποφασιστικές αλλαγές της προσωπικής συμπεριφοράς. Δε θα είναι ποτέ δυνατή μια αληθινή ηθικοποίηση της κοινωνικής ζωής, αν δεν ξεκινά από τον άνθρωπο και δεν αφορά αυτόν: πράγματι, «η άσκηση της ηθικής ζωής εγγυάται την αξιοπρέπεια του ανθρώπου»<sup>250</sup>. Στους ανθρώπους αρμόζει προφανώς η εξέλιξη της ηθικής νοοτροπίας, θεμελιώδους για κάθε συμβίωση που θέλει να λέγεται πραγματικά ανθρώπινη (δικαιοσύνη, τιμιότητα, φιλαλήθεια κτλ.), την οποία με κανέναν τρόπο δεν πρέπει να περιμένουμε από άλλους ή να την αφήνουμε στους θεσμούς. Σε όλους, και ιδιαίτερα σ' εκείνους που με διάφορες μορφές έχουν πολιτικές, νομικές ή επαγγελματικές ευθύνες,

 $<sup>^{249}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 24: AAS 58 (1966) 1.045: Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 27, 356, 358.

<sup>250</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.706.

ανατίθεται το καθήκον να είναι η άγουπνη συνείδηση της κοινωνίας και οι πρώτοι μάρτυρες μιας συνύπαρξης πολιτισμένης και άξιας κάθε ανθρώπου.

#### Γ) Η ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ

#### α) Αξία και όρια της ελευθερίας

135 Ο άνθρωπος μπορεί να στραφεί στο καλό μόνο εν ελευθερία, που ο Θεός του έδωσε ως υψηλότατο σημάδι της εικόνας Του<sup>251</sup>: «Ο Θεός άφησε τον άνθρωπο στα χέρια της ελεύθερης θέλησής του (πρβλ. Σειρ 15,14), ώστε να αναζητήσει αυθόρμητα τον Δημιουργό του και, αποδεχόμενός Τον, να φτάσει ελεύθερα στην πλήρη και μακάρια τελειότητα. Γι' αυτό η αξιοπρέπεια του ανθρώπου αξιώνει ώστε να ενεργεί σύμφωνα με μια συνειδητή και ελεύθερη επιλογή, δηλαδή να κινείται και να ωθείται ενδόμυχα και όχι από μια τυφλή εσωτερική παρόρμηση ή από ξεκάθαρο εξωτερικό πειθαναγκασμό»<sup>252</sup>.

Ο άνθρωπος ορθώς εκτιμά την ελευθερία και την αναζητά με πάθος: δικαίως θέλει, και πρέπει, να διαμορφώνει και να οδηγεί με την ελεύθερη πρωτοβουλία του την προσωπική και κοινωνική του ζωή, αναλαμβάνοντας προσωπικά την ευθύνη<sup>253</sup>. Πράγματι, η ελευθερία όχι μόνο επιτρέπει στον άνθρωπο να αλλάξει προς το συμφέρον του την εξωτερική προς αυτόν κατάσταση των πραγμάτων, αλλά καθορίζει την εξέλιξή του ως προσώπου χάρη σε επιλογές που συμφωνούν με το πραγματικό καλό<sup>254</sup>: με αυτό τον τρόπο ο άνθρωπος αναπαράγει τον εαυτό του, είναι ο πατέρας της ύπαρξής του<sup>255</sup>, δομεί την κοινωνική τάξη<sup>256</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.705.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 17: AAS 58 (1966) 1.037· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.730-1.732.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Veritatis splendor, 34: AAS 85 (1993) 1.160-1.161· Β΄ Συνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 17: AAS 58 (1966) 1.038.

 $<sup>^{254}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.733.

136 Η ελευθερία δεν έρχεται σε αντίθεση με την εξάρτηση του ανθρώπου ως δημιουργήματος του Θεού 257. Η Αποκάλυψη διδάσκει ότι η δύναμη να καθορίζεις το καλό και το κακό δεν ανήκει στον άνθρωπο αλλά μόνο στον Θεό (πρβλ. Γεν 2,16-17): «Ο άνθρωπος είναι οπωσδήποτε ελεύθερος, από τη στιγμή που μπορεί να κατανοήσει και να αποδεχτεί τις εντολές του Θεού. Και έχει στην κατοχή του μια ελευθερία πραγματικά ευρεία, επειδή μπορεί να φάει "απ' όλα τα δέντρα του κήπου". Αυτή όμως η ελευθερία δεν είναι απεριόριστη: πρέπει να σταματήσει μπροστά στο "δέντρο της γνώσης του καλού και του κακού", αφού κλήθηκε να αποδεχτεί τον ηθικό νόμο που ο Θεός δίνει στον άνθρωπο. Στην πραγματικότητα, ακριβώς σ' αυτή την αποδοχή η ελευθερία του ανθρώπου βρίσκει την αληθινή και πλήρη υλοποίησή της» 258.

137 Η ορθή άσκηση της προσωπικής ελευθερίας απαιτεί ακριβείς συνθήκες οικονομικής, κοινωνικής, νομικής, πολιτικής και πολιτιστικής τάξης που «πάρα πολύ συχνά παραγνωρίζονται και παραβιάζονται. [...] καταστάσεις συσκότισης και αδικίας βαραίνουν στην ηθική ζωή και οδηγούν τόσο τους ισχυρούς όσο και τους αδύναμους στον πειρασμό να αμαρτήσουν ενάντια στην αγάπη. Καθώς απομακρύνεται από τον ηθικό νόμο, ο άνθρωπος προσβάλλει την ελευθερία του, γίνεται σκλάβος του εαυτού του, διαρρηγνύει την αδελφοσύνη με τους ομοίους του και εξεγείρεται ενάντια στη θεϊκή βούληση»<sup>259</sup>. Η απελευθέρωση από τις αδικίες προωθεί την ανθρώπινη ελευθερία και αξιοπρέπεια: παρ' όλα αυτά όμως «χρειάζεται, κυρίως, να επικαλεστούμε τις πνευματικές και ηθικές ικανότητες του ανθρώπου και τη διαρκή ανάγκη για εσωτερική μεταστροφή, αν θέλουμε να πετύχουμε οικονομικές και κοινωνικές αλλαγές που θα είναι

 $<sup>^{255}</sup>$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ ΝΥΣΣΗΣ, Εις τον βίον του προφήτου Μωυσέως, 2, 2-3.

 $<sup>^{256}</sup>$  Πρβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 13, AAS 83 (1991) 809-810.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.706.

 $<sup>^{258}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Veritatis splendor, 35: AAS 85 (1993) 1.161-1.162.

 $<sup>^{259}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.740.

πραγματικά στην υπηρεσία του ανθρώπου»<sup>260</sup>.

# β) Ο δεσμός της ελευθερίας με την αλήθεια και το φυσικό νόμο

138 Στην άσκηση της ελευθερίας, ο άνθρωπος επιτελεί πράξεις ηθικά καλές, εποικοδομητικές για τον εαυτό του και την κοινωνία, όταν υπακούει στην αλήθεια, δηλαδή όταν δεν απαιτεί να είναι δημιουργός και απόλυτος κύριος αυτής της τελευταίας και των ηθικών κανόνων²61. Πράγματι, η ελευθερία «δεν έχει το δικό της απόλυτο και ανεπιφύλακτο σημείο εκκίνησης αφ' εαυτής, αλλά στην ύπαρξη μέσα στην οποία βρίσκεται και αντιπροσωπεύει γι' αυτήν ένα όριο και μια δυνατότητα συγχρόνως. Είναι η ελευθερία ενός πλάσματος, δηλαδή μια ελευθερία που χαρίστηκε, την οποία πρέπει να δεχτούμε σαν ένα σπέρμα που οφείλουμε να το βοηθήσουμε υπεύθυνα να ωριμάσει»²62. Στην αντίθετη περίπτωση, πεθαίνει ως ελευθερία, καταστρέφει τον άνθρωπο και την κοινωνία²63.

139 Η αλήθεια γύρω από το καλό και το κακό αναγνωρίζεται ουσιαστικά και πραγματικά από την κρίση της συνείδησης, η οποία οδηγεί να αναλάβουμε την ευθύνη για το καλό που επιτελέσαμε και το κακό που διαπράξαμε: «Έτσι, στην πρακτική κρίση της συνείδησης, που επιβάλλει στον άνθρωπο την υποχρέωση να επιτελέσει μια συγκεκριμένη πράξη, αποκαλύπτεται ο δεσμός της ελευθερίας με την αλήθεια. Ακριβώς γι' αυτό η συνείδηση εκφράζεται με πράξεις "κρίσης" που αντανακλούν την αλήθεια στο καλό και όχι σαν αυθαίρετες "αποφάσεις". Και η ωριμότητα και η υπευθυνότητα αυτών των κρίσεων —και, σε τελική ανάλυση, του ανθρώπου που είναι το υποκείμενό τους— υπολογίζονται όχι με την απελευθέρωση της συνείδησης από την αντικειμενική αλήθεια, υπέρ μιας υποτιθέμενης αυτονομίας των αποφάσεών μας, αλλά, αντιθέτως, με μία

 $<sup>^{260}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 75: AAS 79 (1987) 587.

 $<sup>^{261}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.749-1.756.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Veritatis splendor, 86: AAS 85 (1993) 1.201.

 $<sup>^{263}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Veritatis splendor, 44, 99: AAS 85 (1993) 1.168-1.169, 1.210-1.211.

πιεστική αναζήτηση της αλήθειας και με την καθοδήγηση των ενεργειών μας από αυτήν» $^{264}$ .

140 Η άσκηση της ελευθερίας συνεπάγεται την αναφορά σε έναν ηθικό φυσικό νόμο, οικουμενικού χαρακτήρα, που προηγείται και ενώνει όλα τα δικαιώματα και τα καθήκοντα<sup>265</sup>. Ο φυσικός νόμος «δεν είναι άλλο παρά το φως της ευφυΐας που διαχέεται σ' εμάς από τον Θεό. Χάρη σε αυτό γνωρίζουμε ό,τι πρέπει να επιτελέσουμε και ό,τι οφείλουμε να αποφύγουμε. Αυτό το φως ή αυτόν το νόμο ο Θεός τον χάρισε στη δημιουργία»<sup>266</sup> και συνίσταται στη συμμετοχή στον αιώνιο νόμο Του, ο οποίος ταυτίζεται με τον ίδιο τον Θεό<sup>267</sup>. Αυτός ο νόμος αποκαλείται φυσικός επειδή η αιτία που τον θεσπίζει είναι γνώρισμα της ανθρώπινης φύσης. Είναι οικουμενικός, ισχύει για όλους τους ανθρώπους επειδή καθορίζεται από τη λογική. Στις κύριες διατάξεις του ο φυσικός και θεϊκός νόμος εκτίθεται στον Δεκάλογο και δείχνει τους πρώτους και ουσιώδεις κανόνες που ρυθμίζουν την ηθική ζωή<sup>268</sup>. Έχει ως άξονά της την επιθυμία και την υποταγή στον Θεό, πηγή και κριτή κάθε καλού, επίσης την αίσθηση του άλλου ως ίδιου με εμάς. Ο φυσικός νόμος εκφράζει την αξιοπρέπεια του ανθρώπου και θέτει τις βάσεις για τα θεμελιώδη δικαιώματα και τα καθήκοντά του<sup>269</sup>.

 $<sup>^{264}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγμ. επ. Veritatis splendor, 61: AAS 85 (1993) 1.181-1.182.

 $<sup>^{265}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Veritatis splendor, 50: AAS 85 (1993) 1.173-1.174.

<sup>266</sup> ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, In duo praecepta caritatis et in decem Legis praecepta expositio (Υπόμνημα σε δύο εντολές αγάπης και σε δέκα εντολές του Νόμου), Κεφ. 1: «Nunc autem de scientia operandorum intendimus: ad quam tractandam quadruplex lex invenitur. Prima dicitur lex naturae· et haec nihil aliud est nisi lumen intellectus insitum nobis a Deo, per quod cognoscimus quid agendum et quid vitandum. Hoc lumen et hanc legem dedit Deus homini in creatione»: DIVI ΤΗΟΜΑΕ ΑQUINATIS, DOCTORIS ANGELICI, Opuscola Theologica (Θεολογικά φυλλάδια), τ. II: De re spirituali (Περί πνευματικών πραγμάτων), επιμέλεια και μελέτη P. Fr. RAYMUNDI SPIAZZI, O.P., εκδ. Marietti, Taurini -Ρώμη 1954, σ. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *Summa theologiae*, I-II, ε. 91, α. 2: Ed. Leon. 7, 154: «partecipatio legis aeternae in rationali creatura lex naturalis dicitur».

 $<sup>^{268}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.955.

141 Στη διαφορετικότητα των πολιτισμών, ο φυσικός νόμος συνδέει τους ανθρώπους μεταξύ τους, επιβάλλοντας κοινές αρχές. Μολονότι η εφαρμογή του απαιτεί προσαρμογές στην ποικιλία των συνθηκών ζωής, σύμφωνα με τους τόπους, τις εποχές και τις περιστάσεις<sup>270</sup>, είναι αμετάβλητος, «παραμένει κάτω από την εξέλιξη των ιδεών και των ηθών και υποστηρίζει την πρόοδο... Έστω κι αν καταλήγουμε να αρνούμαστε τις αρχές του, δεν μπορούμε να τον καταστρέψουμε, ούτε να τον ξεριζώσουμε από την καρδιά του ανθρώπου. Πάντα προβάλλει στη ζωή των ατόμων και των κοινωνιών»<sup>271</sup>.

Πάντως, οι διατάξεις του δε γίνονται αντιληπτές απ' όλους με σαφήνεια και αμεσότητα. Τις θρησκευτικές και ηθικές αλήθειες μπορούν να τις γνωρίσουν «όλοι και χωρίς δυσκολία, με βεβαιότητα και δίχως καμία περίπτωση λάθους» 272 μόνο με τη βοήθεια της Χάρης και της Αποκάλυψης. Ο φυσικός νόμος προσφέρει ένα θεμέλιο προετοιμασμένο από τον Θεό στο νόμο που αποκάλυψε και στη Χάρη, σε πλήρη αρμονία με το έργο του Πνεύματος 273.

142 Ο φυσικός νόμος, που είναι νόμος του Θεού, δεν μπορεί να διαγραφεί από την ανθρώπινη κακεντρέχεια<sup>274</sup>. Θέτει το απαραίτητο ηθικό θεμέλιο ώστε να δομηθεί η κοινότητα των ανθρώπων και να επεξεργαστούν τον αστικό νόμο, που αντλεί τις συνέπειες πραγματικού και απρόβλεπτου χαρακτήρα από τις αρχές του φυσικού νόμου<sup>275</sup>. Αν συσκοτιστεί η αντίληψη για την οικουμενικότητα του ηθικού φυσικού νόμου, δεν είναι δυνατόν να δομηθεί μια πραγματική και διαρκής κοινωνία με τον άλλο, επειδή όταν λείπει η σύγκλιση προς την αλήθεια και το καλό, «με καταλογιστέο τρόπο ή όχι, οι πράξεις μας πληγώνουν την κοινωνία των ανθρώ-

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.956.

 $<sup>^{270}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.957.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.958.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Α΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Dei Filius*, Κεφ. 2: DS 3005, σ. 588· ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. *Humani generis* (*Ανθρώπινο γένος*): AAS 42 (1950) 562

 $<sup>^{273}</sup>$ Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.960.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΑΥΓΟΥΣΤΙΝΟΣ, *Confessiones*, 2, 4, 9: PL 32, 678: «Furtum certe punit lex tua, Domine, et lex scripta in cordibus hominum, quam ne ipsa quidem delet iniquitas».

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.959.

πων με την αδιχοχρισία καθενός» <sup>276</sup>. Πράγματι, μόνο μια αλήθεια ριζωμένη στην κοινή φύση μπορεί να καταστήσει όλους τους ανθρώπους υπεύθυνους και είναι σε θέση να αιτιολογήσει τη δημόσια ηθιχή. Όποιος αυτοαναχηρύσσεται μοναδιχό μέτρο των πραγμάτων και της αλήθειας δεν μπορεί να συμβιώσει ειρηνιχά και να συνεργαστεί με τους ομοίους του<sup>277</sup>.

143 Η ελευθερία τείνει μυστηριωδώς να προδώσει το άνοιγμα προς την αλήθεια και το ανθρώπινο καλό και πάρα πολύ συγνά προτιμά το κακό και το εγωιστικό κλείσιμο, καθώς υψώνεται σε δημιουργική θεότητα του καλού και του κακού: «Δημιουργηθείς από τον Θεό στη δικαιοσύνη, ο άνθρωπος, μπαίνοντας σε πειρασμό από τον Πονηρό, από τις αρχές ήδη της Ιστορίας εκμεταλλεύτηκε την ελευθερία του, ορθώνοντας το ανάστημά του ενάντια στον Θεό και σκοπεύοντας να πετύχει το σκοπό του επέκεινα του Θεού. ...Αρνούμενος συχνά να αναγνωρίσει τον Θεό ως αρχή του, ο άνθρωπος διατάραξε και την ορθή τάξη που αφορά τον ύστατο σχοπό του και συγχρόνως τον προσανατολισμό προς τον εαυτό του, προς τους άλλους ανθρώπους και όλη τη δημιουργία»<sup>278</sup>. Ωστόσο, η ελευθερία του ανθρώπου έχει ανάγκη να ελευθερωθεί. Ο Χριστός, με τη δύναμη του πασχαλινού μυστηρίου Του, ελευθερώνει τον άνθρωπο από την άκρατη αγάπη προς τον εαυτό του<sup>279</sup>, που είναι πηγή για την περιφρόνηση του πλησίον και των σχέσεων με χαρακτηριστικό την κυριαρχία στον άλλο. Εχείνος αποκαλύπτει ότι η ελευθερία πραγματοποιείται χαρίζοντας τον εαυτό<sup>280</sup>. Με τη θυσία Του στο σταυρό, ο Χριστός επαναφέρει κάθε άνθρωπο στην κοινωνία με τον Θεό και με τους ομοίους του.

### Δ) Η ΙΣΟΤΗΤΑ ΣΤΗΝ ΑΞΙΟΠΡΕΠΕΙΑ ΟΛΩΝ ΤΩΝ ΑΝΘΡΩΠΩΝ

 $<sup>^{276}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 51: AAS 85 (1993) 1.175.

 $<sup>^{277}</sup>$  IΩANNHΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 19-20: AAS 87 (1995) 421-424.

 $<sup>^{278}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 13: AAS 58 (1966) 1.034-1.035.

 $<sup>^{279}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.741.

 $<sup>^{280}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 87: AAS 85 (1993) 1.202-1.203.

144 «Οὐκ ἔστι προσωπολήπτης ὁ Θεός» (Πραξ 10,34· ποβλ. Ρωμ 2,11· Γαλ 2,6· Εφ 6,9), επειδή όλοι οι άνθρωποι έχουν την ίδια αξιοπρέπεια του πλάσματος κατ' εικόνα και καθ' ομοίωση²8¹. Η Ενσάρκωση του Υιού του Θεού καταδεικνύει την ισότητα όλων των ανθρώπων όσο και την αξιοπρέπεια: «οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἑλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ» (Γαλ 3,28· πρβλ. Ρωμ 10,12· Α΄ Κορ 12,13· Κολ 3,11).

Καθώς στο πρόσωπο κάθε ανθρώπου αντανακλά κάτι από τη δόξα του Θεού, η αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου μπροστά στον Θεό αποτελεί το θεμέλιο της αξιοπρέπειας του ανθρώπου μπροστά στους άλλους ανθρώπους<sup>282</sup>. Επίσης, αυτό είναι το ύστατο θεμέλιο της ριζικής ισότητας και αδελφοσύνης ανάμεσα στους ανθρώπους, ανεξάρτητα από τη φυλή, το έθνος, το φύλο, την καταγωγή, τον πολιτισμό, την τάξη.

145 Μόνο η αναγνώριση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας μπορεί να κάνει δυνατή την κοινή και την προσωπική ανάπτυξη όλων (πρβλ. Ιακ 2,1-9). Για να ευνοηθεί μια παρόμοια ανάπτυξη είναι αναγκαίο να υποστηρίξουμε κυρίως τους έσχατους, να εξασφαλίσουμε πραγματικά συνθήκες ίσων ευκαιριών ανάμεσα στον άνδρα και στη γυναίκα, να εγγυηθούμε μια αντικειμενική ισότητα ανάμεσα στις διαφορετικές κοινωνικές τάξεις απέναντι στο νόμο<sup>283</sup>.

Και στις σχέσεις ανάμεσα σε λαούς και κράτη, οι συνθήκες αντικειμενικότητας και ισότητας είναι η προϋπόθεση για μιαν αυθεντική πρόοδο της διεθνούς κοινότητας<sup>284</sup>. Παρ' όλες τις κινήσεις προς αυτή την κατεύθυνση, δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι υπάρχουν ακόμη πολλές ανισότητες και μορφές εξάρτησης<sup>285</sup>.

 $<sup>^{281}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.934.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 29: AAS 58 (1966) 1.048-1.049.

 $<sup>^{283}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 16: AAS 63 (1971) 413.

 $<sup>^{284}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 279-281· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών (4 Οκτωβρίου 1965), 5: AAS 57 (1965) 881· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβρίου 1995), 13: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 739-741.

Σε μια ισότητα προς την αναγνώριση της αξιοπρέπειας κάθε ανθρώπου και λαού πρέπει να αντιστοιχεί η συνειδητοποίηση ότι η ανθρώπινη αξιοπρέπεια θα μπορεί να φυλάσσεται και να προωθείται μόνο σε συλλογική μορφή, εκ μέρους όλης της ανθρωπότητας. Μόνο με τη σύμφωνη δράση ανθρώπων και λαών που ενδιαφέρονται ειλικρινά για το καλό όλων των άλλων μπορούμε να πετύχουμε μιαν αυθεντική παγκόσμια αδελφοσύνη<sup>286</sup>· αντιθέτως, εάν παραμένουν οι συνθήκες σοβαρότατων ανισοτήτων και διαφορών φτωχαίνουμε όλοι.

146 Το «αρσενικό» και το «θηλυκό» διαφοροποιούν δύο άτομα ίσης αξιοπρέπειας, που δεν αντανακλούν όμως μια στατική ισότητα, καθώς το ιδιαίτερο του θηλυκού διαφέρει από το ιδιαίτερο του αρσενικού, κι αυτή η διαφορά στην ισότητα εμπλουτίζει και είναι απαραίτητη για την αρμονική ανθρώπινη συμβίωση: «Η συνθήκη για να εξασφαλίσουμε τη σωστή παρουσία της γυναίκας στην Εκκλησία και στην κοινωνία είναι μια εκτίμηση πιο διεισδυτική και εμπεριστατωμένη από τα ανθρωπολογικά θεμέλια της αρσενικής και θηλυκής κατάστασης, η οποία προορίζεται να προσδιορίσει την προσωπική ταυτότητα της γυναίκας στη σχέση της διαφορετικότητάς της και της αμοιβαίας συμπληρωματικότητας με τον άνδρα, όχι μόνο όσον αφορά τους ρόλους που θα αναλάβουν και τις αποστολές που θα φέρουν σε πέρας, αλλά κι ακόμη πιο βαθιά όσον αφορά τη δομή της και την προσωπική της σημασία»<sup>287</sup>.

147 Η γυναίκα είναι το συμπλήρωμα του άνδρα, όπως ο άνδρας είναι το συμπλήρωμα της γυναίκας: γυναίκα και άνδρας συμπληρώνονται αμοιβαία, όχι μόνο σωματικά και ψυχικά, αλλά και οντολογικά. Χάρη στη δυαδικότητα του «αρσενικού» και του «θηλυκού», το «ανθρώπινο» πραγματώνεται πλήρως. Είναι «η ένωση των δύο» 288, δηλαδή μια «μονο-δυαδική» σχέση, που επιτρέπει στον καθένα να νιώσει τη διαπροσωπική και

 $<sup>^{285}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 84: AAS 58 (1966) 1.107-1.108.

 $<sup>^{286}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (4 Οκτωβοίου 1965), 5: AAS 57 (1965) 881 ιδίου, Εγκ. επ. Populorum Progressio, 43-44: AAS 59 (1967) 278-279.

 $<sup>^{287}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Christifideles laici, 50: AAS 81 (1989) 489.

αμοιβαία σχέση ως ένα δώρο που είναι συγχρόνως και μια αποστολή: «Σ' αυτή την "ένωση των δύο" έχει εμπιστευθεί ο Θεός όχι μόνο το έργο της αναπαραγωγής και τη ζωή της οικογένειας, αλλά την ίδια τη δόμηση της Ιστορίας» 289. «Η γυναίκα είναι "βοήθεια" για τον άνδρα, όπως ο άνδρας είναι "βοήθεια" για τη γυναίκα» 290: στη συνάντησή τους πραγματοποιείται η ενωτική αντίληψη του ανθρώπου που δε βασίζεται στη λογική του εγωκεντρισμού και της αυτο-επιβεβαίωσης, αλλά σ' εκείνη της αγάπης και της αλληλεγγύης.

148 Τα άτομα με ειδικές ανάγκες είναι υποκείμενα πλήρως ανθρώπινα, με δικαιώματα και καθήκοντα: «έστω με τους περιορισμούς και τα βάσανα που είναι εγγεγραμμένα στο κορμί και στις ικανότητές τους, υπογραμμίζουν πιο έντονα την αξιοπρέπεια και το μεγαλείο του ανθρώπου»<sup>291</sup>. Επειδή τα άτομα με ειδικές ανάγκες είναι υποκείμενα με όλα τους τα δικαιώματα, οφείλουμε να τα βοηθάμε να συμμετέχουν στην οικογενειακή και κοινωνική ζωή σε όλες τις περιστάσεις και σε όλα τα επίπεδα που είναι προσιτά στις δυνατότητές τους.

Οφείλουμε να προωθούμε με ικανά και κατάλληλα μέτρα τα δικαιώματα των ατόμων με ειδικές ανάγκες: «Θα ήταν κυριολεκτικά ανάξιο του ανθρώπου και άρνηση του κοινού ανθρωπισμού να δεχόμαστε στη ζωή της κοινωνίας, κατά συνέπεια και στην εργασία, μόνο τα πλήρως λειτουργικά μέλη, επειδή, κάνοντάς το, θα υποπίπταμε σε μια βαριά μορφή διάκρισης, εκείνη των δυνατών και των υγιών εναντίον των αδύναμων και των ασθενών»<sup>292</sup>. Μεγάλη προσοχή πρέπει να επιδείξουμε όχι μόνο στις σωματικές και ψυχολογικές συνθήκες εργασίας, στη δίκαιη αμοιβή,

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Mulieris dignitatem, 11: AAS 80 (1988) 1.678.
<sup>289</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Lettera alle donne (Επιστολή στις γυναίκες), 8: AAS 87 (1995) 808.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Άγγελος Κυρίου (9 Ιουλίου 1995): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 74 πρβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Lettera ai Vescovi della Chiesa Cattolica sulla collaborazione del'uomo e della donna nella Chiesa e nel mondo (Επιστολή στους επισκόπους της Καθολικής Εκκλησίας για τη συνεργασία του άνδρα και της γυναίκας στην Εκκλησία και στον κόσμο), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 22: AAS 73 (1981) 634.

στη δυνατότητα προώθησης και στην εξάλειψη των διαφόρων εμποδίων, αλλά και στη συναισθηματική και σεξουαλική πλευρά των ατόμων με ειδικές ανάγκες: «Και αυτοί νιώθουν την ανάγκη να αγαπήσουν και να αγαπηθούν, την ανάγκη για τρυφερότητα, προσέγγιση, οικειότητα» <sup>293</sup>, σύμφωνα με τις δυνατότητές τους και με το σεβασμό της ηθικής τάξης, που είναι ίδια για τους υγιείς και για κείνους με ειδικές ανάγκες.

#### Ε) Η ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΚΟΙΝΩΝΙΚΟΤΗΤΑ

149 Ο άνθρωπος είναι κοινωνικό ον<sup>294</sup>, επειδή έτσι τον θέλησε ο Θεός που τον δημιούργησε<sup>295</sup>. Πράγματι, η φύση του ανθρώπου δηλώνεται ως φύση ενός πλάσματος που απαντά στις ανάγκες του στη βάση μιας υποκειμενικότητας σχέσεων, δηλαδή με τον τρόπο ενός πλάσματος ελεύθερου και υπεύθυνου, το οποίο αναγνωρίζει την ανάγκη να ολοκληρωθεί και να συνεργαστεί με τους όμοιούς του και είναι ικανό για κοινωνία μαζί τους στην αλληλουχία της γνώσης και της αγάπης: «Η κοινωνία είναι ένα σύνολο προσώπων που συνδέονται με τρόπο οργανικό από μια αρχή ενότητας που ξεπερνά το καθένα τους. Συνέλευση ταυτόχρονα ορατή και πνευματική, η κοινωνία διαρκεί στο χρόνο: είναι κληρονόμος του παρελθόντος και προετοιμάζει το μέλλον»<sup>296</sup>.

Ωστόσο, χρειάζεται να υπογραμμίσουμε ότι η συλλογική ζωή είναι ένα φυσικό χαρακτηριστικό που διακρίνει τον άνθρωπο από τα υπόλοιπα γήινα πλάσματα. Η κοινωνική δράση φέρει ένα ιδιαίτερο σημάδι του ανθρώπου και της ανθρωπότητας, εκείνο ενός προσώπου που δραστηριοποιείται σε μια κοινότητα ατόμων: ετούτο το σημάδι καθορίζει τα

 $<sup>^{292}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 22: AAS 73 (1981) 634.

 $<sup>^{293}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στο διεθνές συμπόσιο «Αξιοπρέπεια και δικαιώματα του ατόμου με νοητικές ειδικές ανάγκες» (5 Ιανουαρίου 2004): L'Osservatore Romano, 9 Ιανουαρίου 2004, σ. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 12: AAS 58 (1966) 1.034<sup>.</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.879.

 $<sup>^{295}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Pαδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβοίου 1942), 6: AAS 35 (1943) 11-12· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 264-265.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.880.

εσωτερικά του προσόντα και αποτελεί κατά μία έννοια την ίδια του τη φύση<sup>297</sup>. Αυτό το χαρακτηριστικό των σχέσεων αποκτά με το φως της πίστης μια πιο βαθιά και σταθερή έννοια. Έχοντας δημιουργηθεί κατ' εικόνα και καθ' ομοίωση του Θεού (πρβλ. Γεν 1,26) και συγκροτηθεί στο ορατό σύμπαν για να ζήσει σε κοινωνία (πρβλ. Γεν 2,20,23) και να κυριαρχήσει στη γη (πρβλ. Γεν 1,26,28-30), ο άνθρωπος καλείται ακριβώς στην κοινωνική ζωή: «Ο Θεός δε δημιούργησε τον άνθρωπο σαν ένα "μοναχικό ον", αλλά τον θέλησε "κοινωνικό ον". Οπότε, η κοινωνική ζωή δεν είναι ξένη προς τον άνθρωπο: δεν μπορεί να αναπτυχθεί ούτε να πραγματοποιήσει την κλήση του παρά μόνο σε σχέση με τους άλλους»<sup>298</sup>.

150 Η ανθρώπινη κοινωνικότητα δε ρέει αυτόματα προς την κοινωνία των προσώπων, προς το δώρο του εαυτού. Εξαιτίας της αλαζονείας και του εγωισμού, ο άνθρωπος ανακαλύπτει μέσα του σπέρματα αντικοινωνικότητας, ατομικιστικού κλεισίματος και κυριαρχίας επί του άλλου<sup>299</sup>. Κάθε κοινωνία, άξια αυτού του ονόματος, μπορεί να θεωρήσει ότι βρίσκεται στην αλήθεια όταν κάθε μέλος της, χάρη στην ικανότητά του να γνωρίζει το καλό, το επιδιώκει για τον εαυτό του και για τους άλλους. Για την αγάπη του πλησίον και το καλό των άλλων ενωνόμαστε σε σταθερές ομάδες, έχοντας ως σκοπό την επίτευξη ενός κοινού αγαθού. Και οι διάφορες κοινωνίες οφείλουν να έρθουν σε σχέσεις αλληλεγγύης, επικοινωνίας και συνεργασίας,

<sup>297</sup> Η φυσική κοινωνικότητα του ανθρώπου φανερώνει ότι η προέλευση της κοινωνίας δε βρίσκεται σε ένα «συμβόλαιο» ή συμβατική «συνθήκη», αλλά στην ίδια την ανθρώπινη φύση· από αυτήν προέρχεται η δυνατότητα να πραγματοποιήσει ελεύθερα διάφορες συμφωνίες συνεταιρισμού. Δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι οι ιδεολογίες του κοινωνικού συμβολαίου στηρίζονται σε μια ψευδή ανθρωπολογία· κατά συνέπεια, τα αποτελέσματά τους δεν μπορούν να είναι –εκ των πραγμάτων δεν υπήρξαν – προσοδοφόρα για την κοινωνία και για τα πρόσωπα. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας χαρακτήρισε αυτές τις απόψεις ως ξεκάθαρα παράλογες και εξαιρετικά επιβλαβείς: πρβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄ Εγκ. επ. Libertas praestantissimum: Acta Leonis ΧΙΙΙ (Για τη φύση της ανθρώπινης ελευθερίας: Πράξεις Λέοντος ΙΓ΄), 8 (1889) 226-227.

 $<sup>^{298}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 32: AAS 79 (1987) 567.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 25: AAS 58 (1966) 1.045-1.046.

στην υπηρεσία του ανθρώπου και του κοινού καλού300.

151 Η ανθρώπινη κοινωνικότητα δεν είναι ομοιόμορφη, αλλά υιοθετεί πολλές εκφράσεις. Πράγματι, το κοινό καλό εξαρτάται από έναν υγιή κοινωνικό πλουραλισμό. Οι πολλαπλές κοινωνίες καλούνται να αποτελέσουν έναν αρμονικό και ενιαίο ιστό, στο εσωτερικό του οποίου θα είναι δυνατόν στον καθένα να διατηρήσει και να αναπτύξει τη δική του φυσιογνωμία και αυτονομία. Μερικές κοινότητες, όπως η οικογένεια, η αστική και η θρησκευτική κοινότητα απαντούν πιο άμεσα στην ενδόμυχη φύση του ανθρώπου, άλλες πηγάζουν μάλλον από την ελεύθερη βούληση: «Με σχοπό να ευνοήσουμε τη συμμετοχή όσο το δυνατόν μεγαλύτερου αριθμού προσώπων στην κοινωνική ζωή, οφείλουμε να ενθαρούνουμε τη δημιουργία ενώσεων και θεσμών "με σχοπό οιχονομιχό, πολιτιστιχό, χοινωνιχό, αθλητιχό, ψυχαγωγικό, επαγγελματικό, πολιτικό, τόσο στο εσωτερικό των πολιτικών κοινοτήτων όσο και σε παγκόσμιο επίπεδο". Αυτή η "κοινωνικοποίηση" εκφράζει εξίσου τη φυσική τάση που ωθεί τον άνθρωπο να συνεταιριστεί, με σκοπό να πετύχει στόχους που ξεπερνούν τις ατομικές δυνατότητες. Αναπτύσσει ιδιαίτερα τα χαρίσματα του ατόμου, το πνεύμα πρωτοβουλίας και την αίσθηση ευθύνης. Αγωνίζεται να διαφυλάξει τα δικαιώματά του» 301.

#### ΙΥ. ΤΑ ΑΝΘΡΩΠΙΝΑ ΛΙΚΑΙΩΜΑΤΑ

### α) Η αξία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων

152 Το κίνημα για την αναγνώριση και τη διακήρυξη των δικαιωμάτων του ανθρώπου είναι μία από τις πιο σημαντικές προσπάθειες για να απαντηθούν επαρκώς οι αναπόδραστες απαιτήσεις της ανθρώπινης αξιοπρέπειας<sup>302</sup>. Η Εκκλησία εντοπίζει σ' αυτά τα δικαιώματα την εκπληκτική ευ-

 $<sup>^{300}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 26: AAS 80 (1988) 544-547· Β΄ Σύνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099-1.100.

<sup>301</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.882.

καιρία που η εποχή μας προσφέρει ώστε, μέσα από την επιβεβαίωσή τους, η ανθρώπινη αξιοπρέπεια να αναγνωριστεί πιο αποτελεσματικά και να προωθηθεί παγκοσμίως ως χαρακτηριστικό που αποτύπωσε ο Θεός Δημιουργός στο πλάσμα Του<sup>303</sup>. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας δεν παρέλειψε να εκτιμήσει θετικά την Παγκόσμια διακήρυξη των δικαιωμάτων του ανθρώπου, που προκήρυξαν τα Ηνωμένα Έθνη στις 10 Δεκεμβρίου 1948, την οποία ο Ιωάννης Παύλος Β΄ χαρακτήρισε «έναν πραγματικό θεμέλιο λίθο στην πορεία για την ηθική πρόοδο της ανθρωπότητας» 304.

153 Πράγματι, τη ρίζα των δικαιωμάτων πρέπει να την αναζητήσουμε στην αξιοπρέπεια που ανήκει σε κάθε άνθρωπο<sup>305</sup>. Αυτή η αξιοπρέπεια, έμφυτη στην ανθρώπινη ζωή και ίδια για κάθε άτομο, εντοπίζεται και κατανοείται κυρίως με τη λογική. Το φυσικό θεμέλιο των δικαιωμάτων εμφανίζεται ακόμη πιο στέρεο αν, στο υπερφυσικό φως, θεωρήσουμε ότι την ανθρώπινη αξιοπρέπεια, αφότου χαρίστηκε από τον Θεό και πληγώθηκε βαθύτατα από το αμάρτημα, ανέλαβε και λύτρωσε ο Ιησούς Χριστός με την ενσάρκωση, το θάνατο και την ανάστασή Του<sup>306</sup>.

Η ύστατη πηγή των ανθρωπίνων δικαιωμάτων δε βρίσκεται στην αγνή βούληση των ανθρώπων<sup>307</sup>, στην πραγματικότητα του κράτους, στις δημόσιες εξουσίες, αλλά στον ίδιο τον άνθρωπο και στον Θεό τον Δη-

 $<sup>^{302}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 1: AAS 58 (1966) 929-930.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 41: AAS 58 (1966) 1.059-1.060<sup>.</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, *Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale*, 32, Tipografia Poliglotta Vaticana, Póim 1988, σσ. 36-37.

<sup>304</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (2 Οκτωβρίου 1979), 7: ΑΑS 71 (1979) 1.147-1.148· για τον Ιωάννη Παύλο Β΄ αυτή η Διακήρυξη «παραμένει μία από τις πιο υψηλές εκφράσεις της ανθρώπινης συνείδησης της εποχής μας»: Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδρυσή του (5 Οκτωβρίου 1995), 2: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 731-732.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 27: AAS 58 (1966) 1.047-1.048· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.079.

 $<sup>^{306}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 259· Β΄ Συνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 22: AAS 58 (1966) 1.079.

μιουργό του. Αυτά τα δικαιώματα είναι «οικουμενικά, απαραβίαστα, αναφαίρετα» 308. Οικουμενικά, επειδή είναι παρόντα σε όλους τους ανθρώπους, δίχως εξαίρεση χρόνου, τόπου και υποκειμένων. Απαραβίαστα, επειδή είναι «έμφυτα στον άνθρωπο και στην αξιοπρέπειά του» 309 και επειδή «θα ήταν μάταιο να διακηρύξουμε τα δικαιώματα, αν συγχρόνως δεν καταβάλλαμε κάθε προσπάθεια ώστε να εξασφαλιστεί πλήρως ο σεβασμός τους απ' όλους, οπουδήποτε και απέναντι σε οποιονδήποτε» 310. Αναφαίρετα, επειδή «κανείς δεν μπορεί νόμιμα να στερήσει ετούτα τα δικαιώματα από τον όμοιό του, όποιος κι αν είναι, επειδή αυτό θα σήμαινε άσκηση βίας στη φύση του» 311.

154 Τα ανθρώπινα δικαιώματα πρέπει να προστατεύονται όχι μόνο μεμονωμένα αλλά στο σύνολό τους: η μερική προστασία τους θα μεταφραξόταν σ' ένα είδος ελλιπούς αναγνώρισης. Αντιστοιχούν στις απαιτήσεις της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και συνεπάγονται κατ' αρχάς την ικανοποίηση των ουσιαστικών αναγκών του ατόμου σε υλικό και πνευματικό επίπεδο: «αυτά τα δικαιώματα αφορούν όλα τα στάδια της ζωής και κάθε πολιτικό, κοινωνικό, οικονομικό ή πολιτιστικό πλαίσιο. Σχηματίζουν ένα ενιαίο σύνολο, προσανατολισμένο αποφασιστικά στην προώθηση κάθε όψης του καλού του ανθρώπου και της κοινωνίας... Η ολοκληρωμένη προώθηση κάθε κατηγορίας των ανθρωπίνων δικαιωμάτων είναι η πραγματική εγγύηση για τον πλήρη σεβασμό κάθε μεμονωμένου δικαιώματος» <sup>312</sup>. Η παγκοσμιότητα και το αδιαίρετο είναι τα διακριτικά χαρακτηριστικά των ανθρωπίνων δικαιωμάτων: «είναι δύο αρχές-οδηγοί που αξιώνουν πάντως την απαίτηση να ριζωθούν τα ανθρώπινα δικαιώματα

 $<sup>^{307}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 278-279.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 259.

 $<sup>^{309}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 3: AAS 91 (1999) 379.

 $<sup>^{310}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στη διεθνή διάσκεψη για τα ανθρώπινα δικαιώματα (15 Απριλίου 1968): AAS 60 (1968) 285.

 $<sup>^{311}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 3: AAS 91 (1999) 379.

 $<sup>^{312}</sup>$  ΙωαΝΝΗΣ Παγλος Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 3: AAS 91 (1999) 379.

στους διάφορους πολιτισμούς, αλλά και να εμβαθύνουν το νομικό τους περίγραμμα για να εξασφαλιστεί ο πλήρης σεβασμός τους»<sup>313</sup>.

## β) Ο προσδιορισμός των δικαιωμάτων

155 Οι διδαχές του Ιωάννη ΚΓ΄ 314, της Β΄ Συνόδου του Βατιμανού 315, του  $\Pi$ αύλου  $\Sigma T^{'316}$  πρόσφεραν ευρείες ενδείξεις για την έννοια των δικαιωμάτων που περιγράφονται στο Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας. Ο Ιωάννης Παύλος Β΄ χάραξε έναν κατάλογο στην εγκύκλιο «Centesimus annus»: «το δικαίωμα στη ζωή, του οποίου είναι σημαντικό μέρος το δικαίωμα να μεγαλώνεις στην αγκαλιά της μητέρας από τη στιγμή που γεννήθηκες: το δικαίωμα να ζεις σε μια οιχογένεια ενωμένη και σ' ένα περιβάλλον ηθικό, που ευνοεί την ανάπτυξη της προσωπικότητας το δικαίωμα να ωριμάζεις τον νου και την ελευθερία σου στην αναζήτηση και στη γνώση της αλήθειας το δικαίωμα να συμμετέχεις στην εργασία για να αξιοποιήσεις τα αγαθά της γης και να αποκομίσεις τη διατροφή τη δική σου και των αγαπημένων σου το δικαίωμα να σχηματίζεις ελεύθερα μια οικογένεια, να υποδέχεσαι και να διαπαιδαγωγείς τα παιδιά ασκώντας υπεύθυνα τη σεξουαλικότητά σου. Πηγή και σύνθεση αυτών των δικαιωμάτων είναι κατά μία έννοια η θρησχευτιχή ελευθερία, εννοούμενη ως διχαίωμα να ζεις στην αλήθεια της πίστης σου και σύμφωνα με την υπερβατική αξιοπρέπειά σου»<sup>317</sup>.

Το πρώτο δικαίωμα που καταγράφεται σ' αυτό τον κατάλογο είναι το δικαίωμα στη ζωή, από τη σύλληψη μέχρι τη γέννηση<sup>318</sup>, που προϋποθέτει

 $<sup>^{313}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 2: AAS 90 (1998) 149.

 $<sup>^{314}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 259-264.

 $<sup>^{315}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047.

 $<sup>^{316}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (4 Οκτωβοίου 1965), 6: AAS 57 (1965) 883-884: ιδίου, Μήνυμα στους επισκόπους που συγκεντρώθηκαν για τη Σύνοδο (26 Οκτωβοίου 1974): AAS 66 (1974) 631-639.

 $<sup>^{317}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 47: AAS 83 (1991) 851-852· ποβλ. ιδίου Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (2 Οκτωβοίου 1979), 13: AAS 71 (1979) 1.152-1.153.

την άσκηση κάθε άλλου δικαιώματος και συνεπάγεται ιδιαίτερα την ανομία κάθε μορφής ηθελημένης έκτρωσης και ευθανασίας<sup>319</sup>. Υπογραμμίζεται η υψηλότατη αξία του δικαιώματος στη θρησκευτική ελευθερία: «όπως όλοι οι άνθρωποι οφείλουν να παραμείνουν απαλλαγμένοι από εξαναγκασμούς είτε από άτομα και κοινωνικές ομάδες είτε από κάθε ανθρώπινη εξουσία, έτσι και σε θρησκευτικό επίπεδο, μέσα σε ορισμένα όρια, κανείς δεν πρέπει να εξαναγκάζεται να ενεργεί ενάντια στη συνείδησή του, ούτε να εμποδίζεται να ενεργεί σύμφωνα με τη συνείδησή του, κατ' ιδίαν και δημόσια, μόνος ή μαζί με άλλους» <sup>320</sup>. Ο σεβασμός αυτού του δικαιώματος είναι εμβληματικό σημάδι «αυθεντικής προόδου του ανθρώπου σε κάθε καθεστώς, σύστημα ή περιβάλλον» <sup>321</sup>.

# γ) Δικαιώματα και υποχρεώσεις

156 Συνδεόμενο άρρηπτα με το θέμα των δικαιωμάτων είναι εκείνο των υποχρεώσεων του ανθρώπου, που υπογραμμίζεται στις παρεμβάσεις του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας. Συχνά γίνεται επίκληση της αλληλοσυμπλήρωσης ανάμεσα σε δικαιώματα και υποχρεώσεις, αρραγώς ενωμένα πρωτίστως στον άνθρωπο που είναι ο επίσημος κάτοχος<sup>322</sup>. Αυτός ο δεσμός παρουσιάζει και μία κοινωνική διάσταση: «Στην ανθρώπινη συμβίωση κάθε φυσικό δικαίωμα συνεπάγεται την αντίστοιχη υποχρέωση σε όλα τα άλλα άτομα: την υποχρέωση να αναγνωρίζεται και να γίνεται σεβαστό αυτό το δικαίωμα»<sup>323</sup>. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας υπογραμμίζει την έμφυτη αντίφαση σε μια έκθεση των δικαιωμάτων που δεν προσ

<sup>318</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 2: AAS 87 (1995) 402. 319 Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 27: AAS 58 (1966) 1.047-1.048· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 80: AAS 85 (1993) 1.197-1.198· ιδίου, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 7-28: AAS 87 (1995) 408-433.

 $<sup>^{320}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάκ. Dignitatis humanae, 2: AAS 58 (1966) 930-931.

<sup>321</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, ΕΥΝ. επ. Redemptor hominis, 17: AAS 71 (1979) 300.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 259-264<sup>.</sup> Β΄ ΣΥ-ΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047.

βλέπει την αντίστοιχη ευθύνη: «Ωστόσο, εκείνοι που ενώ διεκδικούν τα δικαιώματά τους ξεχνούν ή δεν αναδεικνύουν όσο πρέπει τις αντίστοιχες υποχρεώσεις διατρέχουν τον κίνδυνο να δημιουργούν με το ένα χέρι και να καταστρέφουν με το άλλο»<sup>324</sup>.

#### δ) Δικαιώματα των λαών και των εθνών

157 Το πεδίο των δικαιωμάτων του ανθρώπου διευρύνθηκε στα δικαιώματα των λαών και των εθνών<sup>325</sup>: πράγματι, «ό,τι είναι αλήθεια για τον άνθρωπο είναι και για τους λαούς»<sup>326</sup>. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας υπενθυμίζει ότι το οικουμενικό δικαίωμα «στηρίζεται σε αρχές ίσου σεβασμού των κρατών, στο δικαίωμα αυτοπροσδιορισμού κάθε λαού και στο δικαίωμα της ελεύθερης συνεργασίας ενόψει του υπέρτατου κοινού αγαθού της ανθρωπότητας»<sup>327</sup>. Η ειρήνη θεμελιώνεται όχι μόνο στο σεβασμό των δικαιωμάτων του ανθρώπου, αλλά και σ' εκείνον των δικαιωμάτων των λαών, ιδιαίτερα στο δικαίωμα της ανεξαρτησίας<sup>328</sup>.

Τα δικαιώματα των εθνών δεν είναι άλλο από «τα "ανθρώπινα δικαιώματα" συγκεντρωμένα σ' αυτό το ιδιαίτερο επίπεδο της συλλογικής ζωής»<sup>329</sup>. Το έθνος έχει «το θεμελιώδες δικαίωμα της ύπαρξης»· της «ξεχωριστής γλώσσας και του πολιτισμού, χάρη στα οποία ένας λαός εκφράζεται και προωθεί την πνευματική του "κυριαρχία"· να «διαμορφώνει τη ζωή του σύμφωνα με

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 264.

 $<sup>^{324}</sup>$  IΩANNHΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 264.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Π*Qβλ.* ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 33: AAS 80 (1988) 557-559· ιδίου Εγκ. επ. Centesimus annus, 21: AAS 83 (1991) 818-819.

 $<sup>^{326}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Επ. Για την πεντημοστή επέτειο της έναρξης του Δευτέρου Παγμοσμίου Πολέμου, 8: AAS 82 (1990) 56.

 $<sup>^{327}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Επ. Για την πεντημοστή επέτειο της έναρξης του Δευτέρου Παγμοσμίου Πολέμου, 8: AAS 82 (1990) 56.

 $<sup>^{328}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο διπλωματικό σώμα (9 Ιανουαρίου 1988), 7-8: AAS 80 (1988) 1.139.

 $<sup>^{329}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 13: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 736.

τις παραδόσεις του, αποκλείοντας φυσικά κάθε παραβίαση των θεμελιωδών ανθρωπίνων δικαιωμάτων και ιδιαίτερα την καταπίεση των μειονοτήτων» να «χτίζει το μέλλον του εφοδιάζοντας με την κατάλληλη μόρφωση τις νεότερες γενιές»<sup>330</sup>. Η διεθνής τάξη απαιτεί μια ισορροπία ανάμεσα στην ιδιαιτερότητα και στην παγκοσμιότητα, για την πραγματοποίηση της οποίας καλούνται όλα τα έθνη, το πρώτο καθήκον των οποίων είναι να ζουν με ειρήνη, σεβασμό και αλληλεγγύη με τα άλλα έθνη.

### ε) Γεφυρώνοντας την απόσταση ανάμεσα στο γράμμα και στο πνεύμα

158 Η επίσημη διακήρυξη των δικαιωμάτων του ανθρώπου αντικρούεται από μία οδυνηρή πραγματικότητα παραβιάσεων, πολέμων και βιαιοτήτων κάθε είδους, κατ' αρχάς τις γενοκτονίες και τις μαζικές απελάσεις, την εξάπλωση σχεδόν παντού νέων μορφών δουλείας όπως το εμπόριο ανθρώπων, τα παιδιά στρατιώτες, την εκμετάλλευση των εργαζομένων, το εμπόριο ναρκωτικών, την πορνεία: «Ακόμη και στις χώρες όπου υπάρχουν δημοκρατικές κυβερνήσεις αυτά τα δικαιώματα δε γίνονται πάντα σεβαστά»<sup>331</sup>.

Υπάρχει δυστυχώς μια απόσταση ανάμεσα στο «γράμμα» και στο «πνεύμα» των ανθρωπίνων δικαιωμάτων<sup>332</sup>, στα οποία αποδίδεται συχνά ένας σεβασμός καθαρά τυπικός. Η κοινωνική διδασκαλία, σε συνεργασία με το προνόμιο που παραχωρήθηκε από το Ευαγγέλιο στους φτωχούς, διατρανώνει επανειλημμένα ότι «οι πιο ευνοούμενοι οφείλουν να απαρνηθούν ορισμένα δικαιώματά τους για να θέσουν τα αγαθά τους με γενναιοδωρία στην υπηρεσία των άλλων» κι ότι η υπερβολική αξίωση ισότητας «μπορεί να προκαλέσει έναν ατομικισμό όπου ο καθένας θα διεκδικεί τα δικαιώματά του, αποφεύγοντας την ευθύνη του κοινού καλού»<sup>333</sup>.

<sup>330</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 8: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 736-737.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 47: AAS 83 (1991) 852.

 $<sup>^{332}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Redemptor hominis, 17: AAS 71 (1979) 295-300.

159 Η Εχκλησία, έχοντας επίγνωση ότι η ουσιαστικά θρησκευτική της αποστολή περιλαμβάνει την προστασία και την προώθηση των θεμελιωδών δικαιωμάτων του ανθρώπου<sup>334</sup>, «εκτιμά αρκετά το δυναμισμό της σύγχρονης εποχής, με τον οποίο αυτά τα δικαιώματα προωθούνται παντού»<sup>335</sup>. Η Εκκλησία αισθάνεται βαθιά την ανάγκη να γίνεται σεβαστή στο εσωτερικό της η δικαιοσύνη<sup>336</sup>, όπως και τα ανθρώπινα δικαιώματα<sup>337</sup>.

Η ποιμαντική δέσμευση αναπτύσσεται σε διπλή κατεύθυνση, στην αναγγελία της χριστιανικής βάσης των δικαιωμάτων του ανθρώπου και στην καταγγελία όταν παραβιάζονται<sup>338</sup>: πάντως, «η αναγγελία είναι πιο σημαντική από την καταγγελία και γι' αυτό δεν μπορεί να παραμερίζεται, αφού προσφέρει αληθινή σταθερότητα και τη δύναμη του πιο υψηλού κινήτρου»<sup>339</sup>. Για να γίνει πιο αποτελεσματική, μια παρόμοια δέσμευση είναι ανοιχτή στην οικουμενική συνεργασία, στο διάλογο με τις άλλες θρησκείες, σε όλες τις κατάλληλες επαφές με κυβερνητικούς και μη οργανισμούς σε επίπεδο εθνικό και διεθνές. Η Εκκλησία εμπιστεύεται κυρίως τη βοήθεια του Κυρίου και του Αγίου Πνεύματος που, καθώς διαχέεται στις καρδιές, είναι η πιο σίγουρη εγγύηση για να γίνει σεβαστή η δικαιοσύνη και τα ανθρώπινα δικαιώματα και, κατά συνέπεια, να συνεισφέρει στην ειρήνη: «Ανέκαθεν σταθερή ασχολία της Εκκλησίας στο όνομα της εντολής που δέχτηκε από τον Κύριο ήταν να προωθεί τη δικαιοσύνη και την ειρήνη και να διαπερνά με το φως και με το προζύμι του Ευαγγελίου όλα τα πεδία της κοινωνικής ύπαρξης»<sup>340</sup>.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 23: AAS 63 (1971) 418.

 $<sup>^{334}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 859-860.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 41: AAS 58 (1966) 1.060.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους αξιωματούχους και στους δικηγόρους του εκκλησιαστικού δικαστηρίου Ρότα Ρομάνα (17 Φεβρουαρίου 1979), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, II, 1 (1979) 413-414.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Ποβλ. CIC, κανόνες 208-223.

 $<sup>^{338}</sup>$  Ποβλ. Ποντιφική Επίτροπη «Δικαιοσύνη και Ειρήνη», La Chiesa e i diritti dell'uomo (Η Εμκλησία και τα ανθρώπινα δικαιώματα), 70-90, Πόλις του Βατικανού 1975, σσ. 47-55.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 572.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Motu proprio *Iustitiam et Pacem*: AAS 68 (1976) 700.

# ΟΙ ΑΡΧΕΣ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

#### Ι. ΣΗΜΑΣΙΑ ΚΑΙ ΕΝΟΤΗΤΑ

160 Οι σταθερές αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας<sup>341</sup> αποτελούν τους πραγματικούς θεμέλιους λίθους της καθολικής κοινωνικής διδασκαλίας: πρόκειται για την αρχή της αξιοπρέπειας του ανθρώπου — αναφερθήκαμε ήδη στο προηγούμενο κεφάλαιο—, στην οποία θεμελιώνεται κάθε άλλη αρχή και περιεχόμενο της κοινωνικής διδασκαλίας<sup>342</sup>, για το κοινό καλό, τη διδαγή και την αλληλεγγύη. Αυτές οι αρχές, έκφραση ολόκληρης της αλήθειας για τον άνθρωπο που γνωρίσαμε χάρη στη λογική και στην πίστη, ξεπηδούν «από τη συνάντηση του ευαγγελικού μηνύματος και των απαιτήσεών του, που ανακεφαλαιώνονται στην υπέρτατη εντολή της αγάπης για τον Θεό και τον πλησίον και στη δικαιοσύνη, με τα προβλήματα τα οποία προέρχονται από τη ζωή στην κοινωνία» 343. Η Εκκλησία, στη διάρκεια της Ιστορίας και υπό το φως του Αγίου Πνεύματος, στοχαζόμενη σοφά στο εσωτερικό της παράδοσης της πίστης, μπόρεσε να δώσει σ' αυτές τις αρχές ολοένα και πιο προσεγμένη θεμελίωση και περίγραμμα, ενσωματώνοντάς τα προοδευτικά, στην προσπάθεια να απαντήσει με συνέπεια στις απαιτήσεις των εποχών και στη συνεχή εξέλιξη της κοινωνικής ζωής.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 29-42, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σσ. 35-43.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 453.

 $<sup>^{343}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 72: AAS 79 (1987) 585.

- 161 Αυτές οι αρχές έχουν ένα γενικό και θεμελιώδη χαρακτήρα, καθώς αφορούν την κοινωνική πραγματικότητα στο σύνολό της: από τις διαπροσωπικές σχέσεις που χαρακτηρίζονται από την εγγύτητα και την αμεσότητα σ' εκείνες όπου μεσολαβεί η πολιτική, η οικονομία και το δίκαιο· από τις σχέσεις ανάμεσα σε κοινότητες ή ομάδες σε σχέσεις ανάμεσα σε λαούς και έθνη. Για τη σταθερότητά τους στο χρόνο και την οικουμενικότητα της σημασίας τους, η Εκκλησία τις υποδεικνύει ως την πρώτη και θεμελιώδη παράμετρο αναφοράς για την ερμηνεία και την εκτίμηση των κοινωνικών φαινομένων, αναγκαία επειδή εκεί μπορούν να εντοπιστούν τα κριτήρια διάκρισης και ο οδηγός της κοινωνικής δράσης σε κάθε πλαίσιο.
- 162 Οι αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας πρέπει να εκτιμηθούν στο ενιαίο σύνολο, στη σύνδεση και στη διάρθρωσή τους. Αυτή η απαίτηση έχει τη ρίζα της στη σημασία που αποδίδεται από την ίδια την Εκκλησία στην κοινωνική της διδασκαλία, το ενιαίο διδακτικό «corpus» που ερμηνεύει τις κοινωνικές πραγματικότητες με οργανικό τρόπο<sup>344</sup>. Η προσοχή στην ιδιαιτερότητα κάθε μεμονωμένης αρχής δεν πρέπει να οδηγήσει σε μία μερική και λανθασμένη χρήση της, που συμβαίνει όποτε την επικαλούμαστε σαν να είναι αποδιαρθρωμένη και αποσυνδεδεμένη όσον αφορά όλες τις άλλες. Η θεωρητική εμβάθυνση και η ίδια η εφαρμογή έστω και μίας από τις κοινωνικές αρχές φέρνουν στην επιφάνεια με σαφήνεια την αμοιβαιότητα, τη συμπληρωματικότητα, τους δεσμούς που τις συγκροτούν. Αυτοί οι θεμελιώδεις λίθοι της διδασκαλίας της Εκκλησίας αντιπροσωπεύουν, εξάλλου, πολύ περισσότερα από μια διαρκή κληρονομιά στοχασμού, που είναι όμως σημαντικό μέρος του χριστιανικού μηνύματος, καθώς δείχνουν σε όλους τις πιθανές οδούς για να οικοδομήσουν μια καλή κοινωνική ζωή, πραγματικά ανανεωμένη<sup>345</sup>.
- 163 Οι αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας στο σύνολό τους αποτελούν την πρώτη άρθρωση για την αλήθεια της κοινωνίας, από την οποία κάθε

 $<sup>^{344}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 1: AAS 80 (1988) 513-514.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 47, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σ. 47.

142 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ

συνείδηση ερωτάται και καλείται να αλληλεπιδρά με κάθε άλλη, ελεύθερα, σε πλήρη συνυπευθυνότητα με όλους και απέναντι σε όλους. Πράγματι, ο άνθρωπος δεν μπορεί να αποφύγει το θέμα της αλήθειας και της έννοιας του κοινωνικού ζην, επειδή η κοινωνία δεν είναι μια πραγματικότητα ξένη προς την ύπαρξή του.

Αυτές οι αρχές έχουν μια βαθιά ηθική σημασία επειδή παραπέμπουν στα ύστατα και ρυθμιστικά θεμέλια της κοινωνικής ζωής. Για την πλήρη κατανόησή τους χρειάζεται να δράσουμε προς την κατεύθυνσή τους, στην οδό της ανάπτυξης που μας υποδεικνύουν για μια ζωή άξια του ανθρώπου. Η ηθική απαίτηση που ενυπάρχει στις μεγάλες κοινωνικές αρχές αφορά τόσο την προσωπική δράση των ατόμων, επειδή είναι τα πρώτα και αναντικατάστατα υποκείμενα της κοινωνικής ζωής σε κάθε επίπεδο όσο συγχρόνως τους θεσμούς, που αντιπροσωπεύονται από νόμους, κανόνες ηθών και αστικών δομών, λόγω της ικανότητάς τους να επηρεάζουν τις επιλογές πολλών και για πολύ καιρό. Πράγματι, οι αρχές θυμίζουν ότι η ιστορικά υπαρκτή κοινωνία ξεπηδά από την περιπλοκή των ελευθεριών όλων των προσώπων που αλληλεπιδρούν, συνεισφέροντας μέσα από τις επιλογές τους στην οικοδόμηση ή στην αποδυνάμωσή της.

### ΙΙ. Η ΑΡΧΗ ΤΟΥ ΚΟΙΝΟΥ ΚΑΛΟΥ

# α) Σημασία και κυριότερα επακόλουθα

164 Από την αξιοπρέπεια, την ενότητα και την ισότητα όλων των ανθρώπων προέρχεται πρωτίστως η αρχή του κοινού καλού, στο οποίο πρέπει να αναφέρεται κάθε όψη της κοινωνικής ζωής για να αποκτήσει πληρότητα νοήματος. Σύμφωνα με έναν πρώτο και ευρύ ορισμό, κοινό καλό εννοούμε «το σύνολο εκείνων των συνθηκών της κοινωνικής ζωής που επιτρέπουν και στις συλλογικότητες και στα μεμονωμένα μέλη να φτάσουν πληρέστερα και πιο γρήγορα στην τελειοποίησή τους» 346.

Το κοινό καλό δε συνίσταται στην απλή άθοοιση των ιδιαίτερων αγαθών κάθε υποκειμένου του κοινωνικού σώματος. Καθώς είναι όλων και κα-

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 26: AAS 58 (1966)

θενός, υφίσταται και παραμένει κοινό επειδή είναι αδιαίρετο και επειδή μόνο μαζί μπορούμε να το επιτύχουμε, να το αναπτύξουμε και να το φυλάξουμε λαμβάνοντας υπόψη το μέλλον. Όπως η ηθική δράση του ατόμου πραγματοποιείται επιτελώντας το καλό, έτσι και η κοινωνική δράση φτάνει στην πληρότητα υλοποιώντας το κοινό καλό. Πράγματι, το κοινό καλό μπορεί να εννοηθεί ως η κοινωνική και συλλογική διάσταση του ηθικού καλού.

165 Η κοινωνία που σε όλα τα επίπεδα επιθυμεί να παραμείνει στην υπηρεσία του ανθρώπου είναι εκείνη που προτείνει ως πρωταρχικό της στόχο το κοινό καλό, επειδή είναι καλό για όλους τους ανθρώπους και για τον άνθρωπο<sup>347</sup>. Το άτομο δεν μπορεί να βρει την ολοκλήρωση μόνο στον εαυτό του, αποφεύγοντας δηλαδή την ύπαρξή του «με» και «για» τους άλλους. Αυτή η αλήθεια τού επιβάλλει όχι μία απλή συμβίωση στα διάφορα επίπεδα της κοινωνικής ζωής και των σχέσεων, αλλά την ακατάπαυστη αναζήτηση πρακτικά και όχι μόνο ιδεολογικά του καλού, δηλαδή του νοήματος και της αλήθειας που συναντά στις υπάρχουσες μορφές της κοινωνικής ζωής. Καμία εκφραστική φόρμα της κοινωνικότητας —από την οικογένεια, την ενδιάμεση κοινωνική ομάδα, το συνεταιρισμό, την επιχείρηση οικονομικού χαρακτήρα, την πόλη, το νομό, το κράτος, μέχρι τις κοινότητες των λαών και των εθνών— δεν μπορεί να αποφύγει το ερωτηματικό γύρω από το δικό της κοινό καλό, που είναι χαρακτηριστικό της σημασίας της και πραγματικός λόγος για την ίδια της την ύπαρξη<sup>348</sup>.

# β) Η ευθύνη όλων για το κοινό καλό

166 Οι απαιτήσεις για το κοινό καλό προέρχονται από τις κοινωνικές συνθήκες κάθε εποχής και συνδέονται στενά με το σεβασμό και την ολοκληρωμένη αγωγή του ανθρώπου και των θεμελιωδών δικαιωμάτων

1.046· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.905-1.912· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 417-421· ιδίου, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 272-273· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-435.

 $<sup>^{347}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.912.

 $<sup>^{348}</sup>$  Ποβλ. Ι $_{\Omega}$ ΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 272.

144 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΤΕΤΑΡΤΟ

του<sup>349</sup>. Αυτές οι απαιτήσεις αφορούν κυρίως τη δέσμευση για την ειρήνη, την οργάνωση των εξουσιών του κράτους, μια στέρεη νομική τάξη, την προστασία του περιβάλλοντος, την απόδοση εκείνων των υπηρεσιών που είναι ουσιώδεις για τον άνθρωπο, μερικές από τις οποίες αποτελούν συγχρόνως και δικαιώματα του ανθρώπου: τροφή, κατοικία, εργασία, μόρφωση και πρόσβαση στην παιδεία, μεταφορές, υγεία, ελεύθερη κυκλοφορία των πληροφοριών και προστασία της θρησκευτικής ελευθερίας<sup>350</sup>. Δεν πρέπει να ξεχνάμε τη συνεισφορά που κάθε έθνος οφείλει για μια πραγματική διεθνή συνεργασία, ενόψει του κοινού καλού για όλη την ανθρωπότητα και τις μελλοντικές γενιές<sup>351</sup>.

167 Το κοινό καλό δεσμεύει όλα τα μέλη της κοινωνίας: κανείς δεν πρέπει να απουσιάσει από τη συνεργασία, ανάλογα με τις ικανότητές του, για την επίτευξη και την ανάπτυξή του<sup>352</sup>. Το κοινό καλό απαιτεί να το υπηρετούν πλήρως, όχι σύμφωνα με μειωτικές απόψεις οι οποίες εξαρτώνται από τα οφέλη που ορισμένοι ενδέχεται να αποκομίσουν, αλλά στη βάση μιας λογικής που τείνει στην πιο ευρεία ανάληψη ευθυνών. Το κοινό καλό είναι επακόλουθο των πιο υψηλών τάσεων του ανθρώπου<sup>353</sup>, αλλά είναι ένα καλό επίπονο να επιτευχθεί επειδή απαιτεί ικανότητα και σταθερή αναζήτηση του καλού των άλλων σαν να ήταν δικό μας.

Όλοι έχουν το δικαίωμα να απολαμβάνουν τις συνθήκες τις κοινωνικής

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.907.

 $<sup>^{350}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047.

 $<sup>^{351}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 421.

 $<sup>^{352}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 417· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-435· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.913.

<sup>353</sup> Ο ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ τοποθετεί στο πιο υψηλό και πιο ιδιαίτερο επίπεδο των «φυσικών τάσεων» του ανθρώπου το «να γνωρίσει την αλήθεια για τον Θεό» και το «να ζει στην κοινωνία» (Summa theologiae, I-II, ε. 94, α. 2, Ed. Leon. 7, 170: «Secundum igitur ordinem inclinationum naturalium est ordo praeceptorum legis naturae... Tertio modo inest homini inclinatio ad bonum secundum naturam rationis, quae est sibi propria· sicut homo habet naturalem inclinationem ad hoc quod veritatem cognoscat de Deo, et ad hoc quod in societate vivat»).

ζωής που απορρέουν από την αναζήτηση του κοινού καλού. Ηχεί ακόμη επίκαιρη η διδαχή του Πίου Στ΄: «Οφείλουμε να φροντίζουμε ώστε η διανομή των αγαθών που δημιουργούνται, την οποία όλοι βλέπουν πόσο είναι αιτία δυσφορίας εξαιτίας της μεγάλης ανισορροπίας ανάμεσα στους λίγους πάρα πολύ πλούσιους και στους πολυάριθμους πένητες, να γίνεται σύμφωνα με τους κανόνες του κοινού καλού και της κοινωνικής δικαιοσύνης» 354.

# γ) Οι υποχρεώσεις της πολιτικής κοινότητας

168 Εχτός από τα μεμονωμένα άτομα, η ευθύνη για την επιδίωξη του κοινού καλού ανήκει και στο κράτος, καθώς το κοινό καλό είναι ο λόγος ύπαρξης των πολιτικών αρχών<sup>355</sup>. Πράγματι, το κράτος πρέπει να εγγυάται συνοχή, ενότητα και οργάνωση της αστικής κοινωνίας της οποίας είναι έκφραση<sup>356</sup>, έτσι ώστε το κοινό καλό να επιδιωχθεί με τη συνεισφορά όλων των πολιτών. Ο μεμονωμένος άνθρωπος, η οικογένεια, τα ενδιάμεσα στρώματα δεν είναι σε θέση να επιτύχουν από μόνοι τους την πλήρη ανάπτυξή τους· εξ ου και η ανάγκη για πολιτικούς θεσμούς, ο σκοπός των οποίων είναι να καταστήσουν προσιτά στον κόσμο τα αναγκαία αγαθά —υλικά, πολιτιστικά, ηθικά, πνευματικά— ώστε να διάγουν μια πραγματικά ανθρώπινη ζωή. Σκοπός της κοινωνικής ζωής είναι το ιστορικά υλοποιήσιμο κοινό καλό<sup>357</sup>.

169 Για να εξασφαλιστεί το κοινό καλό η κυβέρνηση κάθε χώρας έχει το ιδιαίτερο καθήκον να εναρμονίσει δίκαια τα συμφέροντα των διαφόρων τομέων<sup>358</sup>. Ο ορθός διακανονισμός για τα ιδιαίτερα αγαθά ομάδων και ατόμων είναι μία από τις πιο λεπτές λειτουργίες της δημόσιας εξουσίας.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 197.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.910.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 74: AAS 58 (1966) 1.095-1.097<sup>.</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Redemptor hominis*, 17: AAS 71 (1979) 295-300.

 $<sup>^{357}</sup>$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 133-135· ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα για την πεντηκοστή επέτειο της εγκυκλίου «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 200.

Εξάλλου, δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι στο δημοκρατικό κράτος, όπου συνήθως οι αποφάσεις λαμβάνονται πλειοψηφικά από τους αντιπροσώπους της λαϊκής βούλησης, εκείνοι στους οποίους ανήκει η ευθύνη της κυβέρνησης οφείλουν να ερμηνεύουν το κοινό καλό της χώρας τους όχι μόνο σύμφωνα με τους προσανατολισμούς της πλειονότητας, αλλά στην προοπτική του πραγματικού καλού όλων των μελών της αστικής κοινότητας, συμπεριλαμβανομένων και εκείνων της μειονότητας.

170 Το κοινό καλό της κοινωνίας δεν είναι αυτοσκοπός: έχει αξία μόνο όσον αφορά την επίτευξη του ύστατου στόχου του ανθρώπου και το οικουμενικό κοινό καλό ολόκληρης της δημιουργίας. Ο Θεός είναι ύστατος σχοπός των δημιουργημάτων Του και για κανένα λόγο δεν μπορούμε να στερήσουμε το ποινό παλό της υπερβατιπής Του διάστασης, που ξεπερνά αλλά και ολοκληρώνει την ιστορική διάσταση 359. Αυτή η προοπτική επιτυγχάνει την πληρότητά της χάρη στη δύναμη της πίστης στο Πάσχα του Ιησού Χριστού, που προσφέρει άπλετο φως για την πραγματοποίηση του αληθινού κοινού καλού της ανθρωπότητας. Η ιστορία μας -η προσωπική και συλλογική προσπάθεια ανύψωσης της ανθρώπινης κατάστασης αρχίζει και κορυφώνεται με τον Ιησού: χάρη σ' Αυτόν, διαμέσου Αυτού και ενόψει Αυτού, κάθε πραγματικότητα, περιλαμβανομένης της ανθρώπινης κοινωνίας, μπορεί να οδηγηθεί στο ύψιστο Αγαθό της, στην εκπλήρωσή του. Μια οπτική καθαρά ιστορική και υλιστική θα κατέληγε να μετατρέψει το ποινό παλό σε απλή ποινωνιπο-οιπονομιπή ευημερία, χωρίς κανέναν υπερβατικό στόχο, δηλαδή τον βαθύτερο λόγο ύπαρξής του.

<sup>358</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1908.

 $<sup>^{359}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 843-845.

#### ΙΙΙ. Ο ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΡΟΟΡΙΣΜΟΣ ΤΩΝ ΑΓΑΘΩΝ

#### α) Ποοέλευση και σημασία

171 Ανάμεσα στις πολλαπλές νύξεις του κοινού καλού, άμεση σπουδαιότητα προσλαμβάνει η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών: «Ο Θεός προόρισε τη γη με όσα υπάρχουν πάνω της στη χρήση όλων των ανθρώπων και των λαών, καθώς τα αγαθά που δημιουργούνται πρέπει να φτάνουν σε όλους με αμερόληπτα κριτήρια, έχοντας ως οδηγό τη δικαιοσύνη και ως σύντροφο την αγάπη»<sup>360</sup>. Αυτή η αρχή στηρίζεται στο γεγονός ότι «η πρώτη αρχή για καθετί που θεωρείται καλό είναι η ίδια η πράξη του Θεού που δημιούργησε τη γη και τον άνθρωπο, και στον άνθρωπο έδωσε τη γη για να χυριαρχήσει με την εργασία του και να χαρεί τους μαρπούς της (πρβλ. Γεν 1,28-29). Ο Θεός έδωσε τη γη σε όλο το ανθρώπινο γένος ώστε να θρέψει όλα του τα μέλη, δίχως να αποκλείει ούτε να ευνοεί κανένα. Εδώ βρίσκεται η ρίζα του οικουμενικού προορισμού των αγαθών της γης. Αυτή, χάρη στη γονιμότητά της και στην ικανότητά της να ικανοποιεί τις ανάγκες του ανθρώπου, είναι το πρώτο δώρο του Θεού για τη συντήρηση της ανθρώπινης ζωής»<sup>361</sup>. Πράγματι, δεν μπορεί να την πραγματοποιήσει χωρίς τα υλικά αγαθά που καλύπτουν τις πρωταρχικές του ανάγκες και αποτελούν τις βασικές συνθήκες για την ύπαρξή του: αυτά τα αγαθά είναι απολύτως απαραίτητα για να τραφεί και να αναπτυχθεί, να επιχοινωνήσει, να συνεταιριστεί και να καταφέρει να πετύχει τους πιο υψηλούς στόχους για τους οποίους έχει κληθεί<sup>362</sup>.

172 Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών της γης βρίσκεται στη βάση του οικουμενικού δικαιώματος της χρήσης των αγαθών. Κάθε άνθρωπος πρέπει να έχει τη δυνατότητα να διαθέτει την απαραίτητη ευημερία για την πλήρη εξέλιξή του: η αρχή της κοινής χρήσης των αγαθών είναι

 $<sup>^{360}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 69: AAS 58 (1966) 1.090.

 $<sup>^{361}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ.  $\varepsilon\pi$ . Centesimus annus, 31: AAS 83 (1991) 831.

 $<sup>^{362}</sup>$  Ποβλ. Πιος ΙΒ΄, Pαδιοφωνικό μήνυμα για την πεντημοστή επέτειο της εγκυκλίου «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 199-200.

η «πρώτη αρχή όλης της ηθικοκοινωνικής τάξης» 363 και «τυπική αρχή της χριστιανικής κοινωνικής διδασκαλίας» 364. Γι' αυτόν το λόγο η Εκκλησία θεώρησε πρέπον να διασαφηνίσει τη φύση και τα χαρακτηριστικά της. Πρόκειται πρώτα απ' όλα για ένα δικαίωμα φυσικό, εγγεγραμμένο στην ανθρώπινη φύση, και όχι για ένα δικαίωμα μόνο θετικό, συνδεδεμένο με το ιστορικό ενδεχόμενο· επίσης, αυτό το δικαίωμα είναι «πρωταρχικό» 365. Ενυπάρχει στο μεμονωμένο άτομο, σε κάθε άτομο, κι έχει προτεραιότητα σχετικά με οποιαδήποτε συμμετοχή του ανθρώπου στα αγαθά, σε οποιαδήποτε νομική διάταξη κάθε είδους, σε οποιοδήποτε σύστημα και οικονομικοκοινωνική μέθοδο: «Όλα τα άλλα δικαιώματα, μεταξύ των οποίων και της ιδιοκτησίας και της ελεύθερης αγοράς, υπάγονται σ' αυτό [τον οικουμενικό προορισμό των αγαθών]: δεν πρέπει λοιπόν να το εμποδίζουν, αλλά να διευκολύνουν την υλοποίησή του και είναι σημαντικό και επείγον κοινωνικό καθήκον να το επαναφέρουμε στον πρωταρχικό σκοπό του» 366.

173 Η πραγματοποίηση της αρχής του οικουμενικού προορισμού των αγαθών, σύμφωνα με τα διάφορα κοινωνικά και πολιτιστικά πλαίσια, συνεπάγεται έναν ακριβή ορισμό των τρόπων, των ορίων, των αντικειμένων. Οικουμενικός προορισμός και χρήση δε σημαίνει όλα να είναι στη διάθεση του καθενός ή όλων, ούτε ότι το ίδιο πράγμα χρησιμεύει ή ανήκει στον καθένα ή σε όλους. Αν είναι αλήθεια ότι όλοι γεννιούνται με το δικαίωμα στη χρήση των αγαθών, είναι εξίσου αλήθεια ότι για να εξασφαλίσουμε μιαν αμερόληπτη και οργανωμένη πρακτική είναι αναγκαίες ρυθμιστικές επεμβάσεις, καρπός εθνικών και διεθνών συμφωνιών, κι ένα σύστημα απονομής δικαιοσύνης που θα καθορίζει και θα αποσαφηνίζει αυτή την πρακτική.

174 Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών μάς καλεί να καλλιεργήσουμε μιαν άποψη για την οικονομία η οποία θα εμπνέεται από τις ηθικές αξίες που επιτρέπουν να μη λησμονούμε ποτέ ούτε την προέλευση ούτε το σκοπό αυτών των αγαθών, έτσι ώστε να επιτύχουμε έναν κό-

 $<sup>^{363}</sup>$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Laborem exercens, 3: AAS 73 (1981) 525.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 42: AAS 80 (1988) 573.

 $<sup>^{365}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄,  $P\alpha\delta$ ιοφωνικό μήνυμα για την πεντηκοστή επέτειο της εγκυκλίου «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 199.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 22: AAS 59 (1967) 268.

σμο δίκαιο και αλληλέγγνο, όπου ο σχηματισμός του πλούτου μπορεί να προσλάβει μια θετική λειτουργία. Πράγματι, ο πλούτος παρουσιάζει αυτό το σθένος στην πολλαπλότητα των μορφών που μπορούν να τον εκφράσουν ως το αποτέλεσμα μιας παραγωγικής διαδικασίας τεχνικο-οικονομικής επεξεργασίας των διαθέσιμων φυσικών και παραγόμενων πόρων, που θα καθοδηγείται από την εφευρετικότητα, από την ικανότητα προγραμματισμού, από την εργασία των ανθρώπων και θα χρησιμοποιείται ως χρήσιμο μέσο για την ευημερία των ανθρώπων και των λαών και θα αντιτάσσεται στον αποκλεισμό και στην εκμετάλλευσή τους.

175 Ο οικουμενικός προορισμός των αγαθών συνεπάγεται μια κοινή προσπάθεια ώστε να επιτευχθούν για όλους τους λαούς και για κάθε άνθρωπο οι αναγκαίες συνθήκες για την ολοκληρωμένη ανάπτυξη, έτσι ώστε να είναι σε θέση να συνεισφέρουν όλοι στην προώθηση ενός πιο ανθρώπινου κόσμου, «όπου ο καθένας θα μπορεί να παίρνει και να δίνει και όπου η πρόοδος του ενός δε θα αποτελεί εμπόδιο για τον άλλο, ούτε δικαιολογία για την υποταγή του»<sup>367</sup>. Αυτή η αρχή αντιστοιχεί στο αδιάκοπο κάλεσμα που απευθύνει το Ευαγγέλιο στους ανθρώπους και στις κοινωνίες κάθε εποχής, που στον πειρασμό είναι πάντα εκτεθειμένες στον πειρασμό της λαχτάρας για κατοχή, στον οποίο ο ίδιος ο Ιησούς Χριστός θέλησε να υποβληθεί (πρβλ. Μκ 1,12-13· Μτ 4,1-11· Λκ 4,1-13) ώστε να μας δείξει την οδό για να τον ξεπεράσουμε με τη χάρη Του.

# β) Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και ιδιωτική ιδιοκτησία

176 Διαμέσου της εργασίας ο άνθρωπος, χρησιμοποιώντας την ευφυΐα του, καταφέρνει να κυριαρχεί στη γη και να την καθιστά άξια διαμονή του: «Με αυτό τον τρόπο κάνει δικό του ένα μέρος της γης, το οποίο απέκτησε ακριβώς με την εργασία. Εδώ βρίσκεται η προέλευση της ατομικής ιδιοκτησίας» 368. Η ιδιωτική ιδιοκτησία και οι άλλες μορφές ιδιωτικής κυριότητας αγαθών «εξασφαλίζουν στον καθένα τον πραγματικά ανα-

 $<sup>^{367}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 90: AAS 79 (1987) 594.

 $<sup>^{368}</sup>$  IQANNH2 ПАҮЛОР В´, Еүн. еп. Centesimus annus, 31: AAS 83 (1991) 832.

γκαίο χώρο για την προσωπική και οικογενειακή αυτονομία και πρέπει να θεωρούνται ως προέκταση της ανθρώπινης ελευθερίας. Σε τελική ανάλυση, αποτελούν μία από τις συνθήκες των πολιτικών ελευθεριών, επειδή προκαλούν ερεθίσματα για να τηρούμε το καθήκον και τις υποχρεώσεις»<sup>369</sup>. Η ιδιωτική ιδιοκτησία είναι ουσιαστικό στοιχείο μιας πραγματικά κοινωνικής και δημοκρατικής οικονομικής πολιτικής και αποτελεί εγγύηση για την ορθή κοινωνική τάξη. Η κοινωνική διδασκαλία απαιτεί η ιδιοκτησία των αγαθών να είναι αντικειμενικά προσιτή σε όλους<sup>370</sup>, έτσι ώστε να γίνονται όλοι τουλάχιστον σε κάποιο βαθμό ιδιοκτήτες, και αποκλείει την προσφυγή σε μορφές «κοινής και αδιάκριτης κυριαρχίας»<sup>371</sup>.

177 Η χριστιανική παράδοση δεν αναγνώρισε ποτέ ως απόλυτο και ταμπού το δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία: «Αντίθετα, ανέκαθεν το αντιλαμβανόταν στο ευρύτερο πλαίσιο του κοινού δικαιώματος όλων να χρησιμοποιούν τα αγαθά της δημιουργίας: το δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία ως υποδεέστερο του δικαιώματος της κοινής χρήσεως, στον οικουμενικό προορισμό των αγαθών» 372. Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών υποστηρίζει ότι είναι πλήρης και αιώνια η κυριότητα του Θεού σε κάθε πραγματικότητα και την ανάγκη τα αγαθά της δημιουργίας να παραμένουν με σκοπό και προορισμό την εξέλιξη ολόκληρου του ανθρώπου και ολόκληρης της ανθρωπότητας 373. Αυτή η αρχή δεν αντιτίθεται στο δικαίωμα της ιδιοκτησίας 374, αλλά δείχνει την ανάγκη να ρυθμιστεί. Πράγματι, η ατομική

 $<sup>^{369}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 71: AAS 58 (1966) 1.092-1.093· πρβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 103-104· ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα για την πεντηκοστή επέτειο της εγκυκλίου «Rerum novarum»: AAS 33 (1941) 199· ιδίου, Ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1942): AAS 35 (1943) 17· ιδίου, Ραδιοφωνικό μήνυμα (1 Σεπτεμβρίου 1944): AAS 36 (1944) 253· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 428-429.

 $<sup>^{370}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Ευμ. επ. Centesimus annus, 6: AAS 83 (1991) 800-801.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 102.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14: AAS 73 (1981) 613.

 $<sup>^{373}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 69: AAS 58 (1966) 1.090-1.092· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.402-2.406.

ιδιοκτησία, όποιες κι αν είναι οι συγκεκριμένες μορφές των καθεστώτων και των σχετικών νομικών κανόνων, είναι στην ουσία της μόνο ένα όργανο για το σεβασμό της αρχής του οικουμενικού προορισμού των αγαθών και είναι κατά συνέπεια, σε τελική ανάλυση, όχι σκοπός αλλά μέσον<sup>375</sup>.

178 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας προτρέπει να αναγνωριστεί ο κοινωνικός ρόλος κάθε μορφής ιδιωτικής κυριότητας <sup>376</sup>, με ξεκάθαρη αναφορά στις απαραίτητες απαιτήσεις του κοινού καλού <sup>377</sup>. Ο άνθρωπος «οφείλει να θεωρεί τα εξωτερικά πράγματα που νόμιμα κατέχει όχι αποκλειστικά ως δικά του αλλά και κοινά, με την έννοια ότι μπορούν να είναι χρήσιμα όχι μόνο σ' αυτόν αλλά και στους άλλους <sup>378</sup>. Ο οικουμενικός προορισμός των αγαθών συνεπάγεται περιορισμούς στη χρήση τους από την πλευρά των νόμιμων ιδιοκτητών. Το μεμονωμένο άτομο δεν μπορεί να ενεργήσει αγνοώντας τις επιπτώσεις της χρήσης των πόρων του, αλλά οφείλει να δρα με σκοπό την επιδίωξη και του κοινού καλού εκτός από το προσωπικό και το οικογενειακό όφελος. Συνεπάγεται το καθήκον των ιδιοκτητών να μην κρατούν αδρανή τα αγαθά που κατέχουν και να τα προοριζουν στην παραγωγική δραστηριότητα, ακόμη και να τα εμπιστευτούν σε όποιον έχει την επιθυμία και την ικανότητα να τα κάνει να παράγουν.

179 Η σύγχρονη ιστορική περίοδος, θέτοντας στη διάθεση της κοινωνίας νέα αγαθά, εντελώς άγνωστα μέχρι πρόσφατα, επιβάλλει μια εκ νέου ανάγνωση της αρχής του οικουμενικού προορισμού των αγαθών της γης, καθιστώντας αναγκαία μια επέκταση που θα περιλαμβάνει και τα αποτελέσματα της πρόσφατης οικονομικής και τεχνολογικής προόδου. Η κα-

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 102.
<sup>375</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 22-23: AAS 59 (1967) 268-269.

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Mater et magistra*: AAS 53 (1961) 430-431· ΙΩ-ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Τοίτη Γενική Διάσκεψη των Λατινοαμερικανών Επισκόπων, Πουέμπλα (28 Ιανουαρίου 1979), ΙΙΙ/4: AAS 71 (1979) 199-201.

 $<sup>^{377}</sup>$  Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 191-194, 196-197.

 $<sup>^{378}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 69: AAS 58 (1966) 1.090.

τοχή των νέων αγαθών που προέρχονται από τη γνώση, την τεχνική και την εκμάθηση γίνεται όλο και πιο αποφασιστική, επειδή πάνω της «θεμελιώνεται ο πλούτος των βιομηχανοποιημένων εθνών περισσότερο και από εκείνη των φυσικών πόρων»<sup>379</sup>.

Οι νέες τεχνικές και επιστημονικές γνώσεις πρέπει να υπηρετούν τις πρωταρχικές ανάγκες του ανθρώπου, ώστε να μπορέσει να αυξήσει σταδιακά την κοινή περιουσία της ανθρωπότητας. Η πλήρης πραγματοποίηση της αρχής του οικουμενικού προορισμού των αγαθών απαιτεί ενέργειες σε διεθνές επίπεδο και πρωτοβουλίες προγραμματισμένες απ' όλες τις χώρες: «Είναι ανάγκη να σπάσουμε τα φράγματα και τα μονοπώλια που αφήνουν πολλούς λαούς στο περιθώριο της εξέλιξης, να εξασφαλίσουμε σε όλους —άτομα και έθνη— τις βασικές συνθήκες που θα τους επιτρέψουν να συμμετάσχουν στην ανάπτυξη» 380.

180 Αν και στη διαδικασία της οικονομικής και της κοινωνικής ανάπτυξης αποκτούν ιδιαίτερη σημασία μορφές ιδιοκτησίας άγνωστες στο παρελθόν, δεν μπορούμε εντούτοις να ξεκάσουμε τις παραδοσιακές. Η ατομική ιδιοκτησία δεν είναι η μόνη νόμιμη μορφή κυριότητας. Προσλαμβάνει ιδιαίτερη σημασία η αρχαία μορφή της κοινοτικής ιδιοκτησίας που, μολονότι τη βλέπουμε και σε χώρες οικονομικά προοδευμένες, χαρακτηρίζει με ξεχωριστό τρόπο την κοινωνική δομή πολυάριθμων λαών. Είναι μια μορφή ιδιοκτησίας που επιδρά πολύ έντονα στην οικονομική, πολιτιστική και πολιτική ζωή αυτών των λαών, αποτελώντας ένα θεμελιώδες στοιχείο για την επιβίωση και την ευημερία τους. Πάντως, η προστασία και η αξιοποίηση της κοινόχρηστης ιδιοκτησίας δεν πρέπει να αποκλείουν τη συνειδητοποίηση του γεγονότος ότι και αυτή η μορφή ιδιοκτησίας είναι μοιραίο να εξελιχθεί. Αν ενεργούσαμε έτσι ώστε να εγγυηθούμε μόνο τη διατήρησή της, θα διατρέχαμε τον κίνδυνο να την κρατήσουμε δέσμια του παρελθόντος και να τη διακυβεύσουμε<sup>381</sup>.

Παραμένει πάντα κρίσιμο, ιδιαίτερα στις υπό ανάπτυξη χώρες ή σ' εκεί-

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 832.

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 837.

 $<sup>^{381}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 69: AAS 58 (1966) 1.090-1.092.

νες που βγήκαν από κολεκτιβιστικά ή αποικιοκρατικά συστήματα, η ίση κατανομή της γης. Στις αγροτικές περιοχές, η δυνατότητα πρόσβασης στη γη χάρη στις ευκαιρίες που προσφέρουν και οι αγορές εργασίας και τα πιστωτικά ιδρύματα είναι αναγκαία συνθήκη για την πρόσβαση σε άλλα αγαθά και υπηρεσίες· εκτός του ότι αποτελεί μια ικανή οδό για τη σωτηρία του περιβάλλοντος, η δυνατότητα αυτή αντιπροσωπεύει ένα σύστημα κοινωνικής ασφάλειας εφαρμόσιμο και στις χώρες που έχουν αδύναμη διοικητική δομή<sup>382</sup>.

181 Η ιδιοκτησία προσφέρει στον κάτοχο, είτε είναι μεμονωμένο άτομο είτε κοινότητα, μια σειρά από αντικειμενικά πλεονεκτήματα: συνθήκες καλύτερης ζωής, ασφάλεια για το μέλλον, περισσότερες ευκαιρίες επιλογής. Εξάλλου, από την ιδιοκτησία μπορεί να προέλθει και μια σειρά από απατηλές και δελεαστικές υποσχέσεις. Ο άνθρωπος ή η κοινωνία που φτάνουν στο σημείο να καθιστούν απόλυτο το ρόλο της καταλήγουν να νιώσουν την εμπειρία της πιο ολοκληρωτικής σκλαβιάς. Πράγματι, καμία κυριότητα δεν μπορεί να θεωρηθεί αδιάφορη εξαιτίας της επίδρασης που έχει τόσο στα άτομα όσο και στους θεσμούς: ο ιδιοκτήτης που απερίσκεπτα λατρεύει τα αγαθά του (πρβλ. Μτ 6,24· 19,21-26· Λκ 16,13) σκλαβώνεται περισσότερο από ποτέ<sup>383</sup>. Μόνο αναγνωρίζοντας την εξάρτηση από τον Θεό Δημιουργό και στρέφοντάς τα συνεπώς προς το κοινό καλό, είναι δυνατόν να προσδώσουμε στα υλικά αγαθά το λειτουργικό ρόλο χρήσιμων οργάνων για την ανάπτυξη των ανθρώπων και των λαών.

# γ) Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και προνομιακή επιλογή των φτωχών

182 Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών απαιτεί να κοιτάξουμε με ιδιαίτερη φροντίδα τους φτωχούς, εκείνους που βρίσκονται

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, Per una migliore distribuzione della terra. La sfida della riforma agraria (Για μία καλύτερη διανομή της γης. Η πρόκληση της αγροτικής μεταρρύθμισης) (23 Νοεμβρίου 1997), 27-31, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σσ. 26-29.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 27-34, 37: AAS 80 (1988) 547-560, 563-564· ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 832.

σε καταστάσεις περιθωριοποίησης και, σε κάθε περίπτωση, τα άτομα που οι συνθήκες ζωής απαγορεύουν την κατάλληλη ανάπτυξη. Επί τη ευκαιρία, πρέπει να τονιστεί η προνομιακή επιλογή των φτωχών 384: «Αυτή είναι μια επιλογή ή μια ειδική μορφή προτεραιότητας στην άσκηση της χριστιανικής αγάπης, την οποία μαρτυρεί όλη η παράδοση της Εκκλησίας. Αναφέρεται στη ζωή κάθε χριστιανού επειδή είναι μιμητής της ζωής του Χριστού, αλλά εφαρμόζεται εξίσου στις κοινωνικές μας ευθύνες και γι' αυτό στο δικό μας ζην, στις αποφάσεις που θα πάρουμε κι έχουν συνέπειες ως προς την ιδιοκτησία και τη χρήση των αγαθών. Σήμερα όμως, σύμφωνα με την παγκόσμια διάσταση που έχει προσλάβει το κοινωνικό ζήτημα, αυτή η προνομιούχος αγάπη, με τις αποφάσεις που μας εμπνέει, δεν μπορεί να μην αγκαλιάσει τα άπειρα πλήθη των πεινασμένων, των επαιτών, των άστεγων, των χωρίς ιατρική περίθαλψη και κυρίως εκείνων που δεν έχουν ελπίδα για ένα καλύτερο μέλλον» 385.

183 Η ανθρώπινη φτώχεια είναι το εμφανές σημάδι της κατάστασης αδυναμίας του ανθρώπου και της ανάγκης του για σωτηρία 386. Αυτήν ευσπλαχνίστηκε ο Χριστός Σωτήρας που ταυτίστηκε με την «τῶν ἀδελφῶν μου τῶν ἐλαχίστων» ( $M\tau$  25,40, 45): «Ο Ιησούς Χριστός θα αναγνωρίσει τους εκλεκτούς του απ' ό,τι θα έχουν πράξει για τους φτωχούς. Όταν οι "πτωχοὶ εὐαγγελίζονται" ( $M\tau$  11,5) αποτελεί σημάδι ότι ο Χριστός είναι παρών» 387.

Ο Ιησούς λέει: «τοὺς πτωχοὺς γὰο πάντοτε ἔχετε μεθ' ἑαυτῶν, ἐμὲ δὲ οὐ πάντοτε ἔχετε» (Μτ 26,11· πρβλ. Μκ 14,7· Ιω 12,8) όχι για να αντιτάξει στην υπηρεσία των φτωχών την προσοχή που απευθύνεται σ' Αυτόν. Ο χριστιανικός ρεαλισμός εκτιμά τις αξιέπαινες προσπάθειες που καταβάλλονται για να νικηθεί η φτώχεια, αλλά τίθεται σε επιφυλακή απέναντι σε

 $<sup>^{384}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Τοίτη Γενική Διάσκεψη των Λατινοαμερικανών Επισκόπων, Πουέμπλα (28 Ιανουαρίου 1979), I/8: AAS 71 (1979) 194-195.

<sup>385</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 42: AAS 80 (1988) 572-573· ποβλ. ιδίου, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 32: AAS 87 (1995) 436-437· ιδίου, Απ. επ. Tertio millennio adveniente, 51: AAS 87 (1995) 36· ιδίου, Απ. επ. Novo millennio ineunte, 49-50: AAS 93 (2001) 302-303.

 $<sup>^{386}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.448.

<sup>387</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.443.

ιδεολογικές θέσεις και μεσσιανισμούς που τροφοδοτούν την αυταπάτη ότι μπορεί να εξαλειφθεί ολοκληρωτικά από αυτό τον κόσμο το πρόβλημα της φτώχειας. Κάτι που θα συμβεί μόνο με την επιστροφή Του, όταν Εκείνος θα είναι μαζί μας ξανά για πάντα. Στο μεταξύ, οι φτωχοί παραμένουν στη φροντίδα μας και γι' αυτή την ευθύνη θα κριθούμε στο τέλος (πρβλ. Μτ 25,31-46): «Ο Κύριός μας μας προειδοποιεί ότι θα απομακρυνθούμε από Αυτόν αν δε συντρέξουμε στις μεγάλες τους ανάγκες τους φτωχούς και τους ελάχιστους που είναι αδέλφια Του» 388.

184 Η αγάπη της Εκκλησίας για τους φτωχούς εμπνέεται από το Ευαγγέλιο των μακαρισμών, από την πενία του Ιησού και από τη φροντίδα Του προς τους φτωχούς. Αυτή η αγάπη αφορά την υλική φτώχεια και τις πολυάριθμες μορφές πολιτιστικής και θρησκευτικής φτώχειας<sup>389</sup>. Η Εκκλησία, «από τις απαρχές της, παρ' όλη την απιστία πολλών μελών της, δε σταμάτησε να προσπαθεί να τους ανακουφίσει, να τους προστατέψει και να τους ελευθερώσει. Αυτό έχανε με άπειρες πράξεις αγαθοεργίας, που παραμένουν πάντα και παντού απαραίτητες» 390. Εμπνεόμενη από την ευαγγελική οήση «δωρεάν έλάβετε, δωρεάν δότε» (Μτ 10,8), η Εκκλησία διδάσχει να συντρέχουμε τον πλησίον στις διάφορες ανάγχες του και επιτελεί στην ανθρώπινη κοινότητα πολυάριθμες υλικές και πνευματικές πράξεις ελέους: «Ανάμεσα σ' αυτές τις πράξεις, το να δίνεις ελεημοσύνη στους φτωχούς είναι μία από τις πρωταρχικές μαρτυρίες της αδελφικής αγάπης: είναι όμως και μια πρακτική δικαιοσύνης που αρέσει στον Θεό»<sup>391</sup>, έστω κι αν η πρακτική της αγάπης δεν ανάγεται στην ελεημοσύνη, αλλά υποδηλώνει την προσοχή στην κοινωνική και πολιτική διάσταση του προβλήματος της φτώχειας. Για τη σχέση ανάμεσα σε αγάπη και δικαιοσύνη επανέρχεται σταθερά η διδαχή της Εκκλησίας: «Όταν χαρίζουμε στους φτωχούς τα απαραίτητα, δεν τους κάνουμε προσωπικές δωρεές, αλλά τους αποδίδουμε αυτό που είναι δικό τους. Περισσότερο από το να επιτελούμε μια πράξη αγάπης, εκπληρώνουμε ένα καθήκον δικαιοσύνης»<sup>392</sup>. Οι

<sup>388</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.033.

<sup>389</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.444.

 $<sup>^{390}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.448.

<sup>391</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.447.

Συνοδικοί Πατέφες προτφέπουν να επιτελείται αυτό το καθήκον «ώστε να μην προσφέφεται σαν πράξη αγάπης ό,τι ήδη οφείλεται δικαιωματικά» <sup>393</sup>. Η αγάπη για τους φτωχούς είναι οπωσδήποτε «ασυμβίβαστη με την άμετρη αγάπη για τα πλούτη ή με την εγωιστική τους χρήση» <sup>394</sup> (πρβλ. *Ιακ* 5,1-6).

#### ΙΥ. Η ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΕΠΙΚΟΥΡΙΚΟΤΗΤΑΣ

#### α) Ποοέλευση και σημασία

185 Η επικουρικότητα είναι ανάμεσα στις πιο σταθερές και χαρακτηριστικές κατευθύνσεις της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, παρούσα από την πρώτη κιόλας κοινωνική εγκύκλιο<sup>395</sup>. Είναι αδύνατον να προωθήσουμε την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, αν δε φροντίσουμε την οικογένεια, τις ομάδες, τους συνδέσμους, τις τοπικές πραγματικότητες, εν συντομία εκείνες τις συνεταιριστικές εκφράσεις οικονομικής, κοινωνικής, πολιτιστικής, αθλητικής, ψυχαγωγικής, επαγγελματικής, πολιτικής μορφής, στις οποίες οι άνθρωποι δίνουν αυθόρμητα ζωή και καθιστούν δυνατή μια πραγματική κοινωνική ανάπτυξη<sup>396</sup>. Αυτό είναι το πλαίσιο της αστικής κοινωνίας, εννοούμενης ως το σύνολο των σχέσεων ανάμεσα σε άτομα και ανάμεσα σε ενδιάμεσες κοινωνίες, που υλοποιούνται σε αυθεντική μορφή και χάρη στη «δημιουργική υποκειμενικότητα του πολίτη»<sup>397</sup>. Το δίκτυο αυτών των σχέσεων δίνει ζωή στον κοινωνικό ιστό και αποτελεί τη βάση

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> ΑΓΙΟΣ ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ ΜΕΓΑΣ, *Regula pastoralis* (Ποιμαντικός κανών), 3, 21: PL 77, 87: «Nam cum quaelibet necessaria indigentibus ministramus, sua illis reddimus, non nostra largimur iustitiae potius debitum soluimus, quam misericordiae opera implemus».

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. Apostolicam actuositatem, 8: AAS 58 (1966) 845· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.446.

<sup>394</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.445.

 $<sup>^{395}</sup>$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 101-102, 123.

 $<sup>^{396}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.882.

 $<sup>^{397}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988) 529·

για μία αληθινή κοινότητα των ανθρώπων, καθιστώντας δυνατή την αναγνώριση πιο υψηλών μορφών κοινωνικότητας<sup>398</sup>.

186 Η απαίτηση να προασπίσουμε και να προωθήσουμε τις αυθεντικές εκφράσεις της κοινωνικότητας υπογραμμίζεται από την Εκκλησία στην Εγκύκλιο «Quadragesimo anno», όπου η αρχή της επικουρικότητας δηλώνεται ως σημαντική αρχή της «κοινωνικής φιλοσοφίας»: «Καθώς είναι παράνομο να αφαιρέσουμε από τα άτομα ό,τι μπορούν να επιτελέσουν με τις δυνάμεις και τη φιλοπονία τους και να το εμπιστευθούμε στην κοινότητα, είναι εξίσου άδικο να αναθέτουμε σε μια μεγαλύτερη και πιο υψηλή κοινωνία εκείνο που μπορούν να πετύχουν μικρότερες και υποδεέστερες κοινότητες. Και είναι συγχρόνως σοβαρή απώλεια και αναταραχή της ορθής τάξης της κοινωνίας επειδή το φυσικό αντικείμενο κάθε επέμβασης της ίδιας της κοινωνίας είναι να βοηθάει συμπληρωματικά τα μέλη του κοινωνικού σώματος, κι όχι να τα καταστρέφει ή να τα απορροφά»<sup>399</sup>.

Στη βάση αυτής της αρχής, όλες οι κοινωνίες ανώτερης βαθμίδας οφείλουν να έχουν διάθεση βοήθειας («subsidium») —δηλαδή επικουρικότητας, υποστήριξης, προώθησης, ανάπτυξης— για τις υποδεέστερες. Με αυτό τον τρόπο τα κοινωνικά ενδιάμεσα στρώματα μπορούν να επιτελέσουν επαρχώς τις αποστολές που τους αντιστοιχούν, δίχως να χρειάζεται να τις παραχωρήσουν άδικα σε άλλες κοινωνικές ομάδες ανωτέρου επιπέδου, από τις οποίες θα κατέληγαν να απορροφηθούν, να αντικατασταθούν και τελικά να δουν να τους στερείται αξιοπρέπεια και ζωτικός χώρος.

ποβλ.: ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 203: ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 439: Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 65: AAS 58 (1966) 1.086-1.087: ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 73, 85-86: AAS 79 (1987) 586, 592-593: ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854: Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.883-1.885.

 $^{398}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 49: AAS 83 (1991) 854-856 και επίσης του ιδίου, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988) 528-530.

 $^{399}$  ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 203· πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.883.

Στην επικουρικότητα εννοούμενη θετικά, ως βοήθεια οικονομική, θεσμική, νομική που προσφέρεται στις πιο μικρές κοινωνικές οντότητες, αντιστοιχεί μια σειρά από αρνητικές συνέπειες, που επιβάλλουν στο κράτος να αποστασιοποιηθεί απ' ό,τι θα περιόριζε εκ των πραγμάτων το ζωτικό χώρο των μικρότερων και θεμελιωδών κυττάρων της κοινωνίας. Η πρωτοβουλία, η ελευθερία και η ευθύνη τους δεν πρέπει παραγκωνιστούν.

#### β) Πραγματικές ενδείξεις

187 Η αρχή της επικουρικότητας προστατεύει τους ανθρώπους από τις αυθαιρεσίες των ανώτερων κοινωνικών υπηρεσιών και παρακινεί τις τελευταίες να βοηθήσουν τα μεμονωμένα άτομα και τα ενδιάμεσα σώματα να αναπτύξουν τα καθήκοντά τους. Αυτή η αρχή επιβάλλεται επειδή κάθε άνθρωπος, οικογένεια και ενδιάμεσο στρώμα έχει κάτι το πρωτότυπο να προσφέρει στην κοινότητα. Η εμπειρία βεβαιώνει ότι η άρνηση της επικουρικότητας ή ο περιορισμός της στο όνομα μιας υποτιθέμενης δημοκρατικοποίησης ή ισότητας όλων στην κοινωνία περιστέλλει και μερικές φορές εκμηδενίζει το πνεύμα της ελευθερίας και της πρωτοβουλίας.

Με την αρχή της επικουρικότητας εμποδίζουμε μορφές συγκεντρωτισμού, γραφειοκρατίας, την τάση για υπέρμετρη βοήθεια, την αδικαιολόγητη και υπερβολική παρουσία του κράτους και του δημόσιου μηχανισμού: «Επεμβαίνοντας άμεσα και αφαιρώντας ευθύνες από την κοινωνία, το κράτος πρόνοιας προκαλεί την απώλεια ανθρώπινης ενέργειας και την υπερβολική αύξηση δημόσιων μηχανισμών όπου κυριαρχεί περισσότερο η γραφειοκρατική πολιτική παρά η έγνοια για την εξυπηρέτηση των καταναλωτών, με τεράστια αύξηση δαπανών»<sup>400</sup>. Η ελλιπής ή ακατάλληλη αναγνώριση της ιδιωτικής και οικονομικής πρωτοβουλίας και της δημόσιας λειτουργίας της, χωρίς να αναφέρουμε τα μονοπώλια, διαγωνίζονται ποιο θα απονεκρώσει την αρχή της επικουρικότητας.

Για την πραγματοποίηση της αρχής της επιχουριχότητας ανταποχρίνονται: ο σεβασμός και η αποτελεσματική προώθηση της πρωτοκαθεδρίας του ατόμου και της οικογένειας: η αξιοποίηση των συλλόγων και

 $<sup>^{400}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 854.

των ενδιάμεσων οργανώσεων στις θεμελιώδεις επιλογές τους και σ' εκείνες που δεν είναι δυνατόν να εξουσιοδοτηθούν ή να τις αναλάβουν άλλοι· η ενθάρουνση που προσφέρεται στην ιδιωτική πρωτοβουλία, έτσι ώστε κάθε κοινωνικός οργανισμός να υπηρετεί με τα δικά του χαρακτηριστικά το κοινό καλό· η πλουραλιστική διάρθρωση της κοινωνίας και η αντιπροσώπευση των ζωτικών της δυνάμεων· η διαφύλαξη των ανθρωπίνων δικαιωμάτων και των μειονοτήτων· η γραφειοκρατική και διοικητική αποκέντρωση· η ισορροπία ανάμεσα στη δημόσια και στην ιδιωτική σφαίρα, με την επακόλουθη αναγνώριση της κοινωνικής λειτουργίας του ιδιωτικό· η κατάλληλη ανάληψη ευθυνών του πολίτη στο να είναι ενεργό «μέρος» της πολιτικής και κοινωνικής πραγματικότητας της χώρας.

188 Διαφορετικές περιστάσεις ενδέχεται να συνηγορήσουν ώστε το κράτος να ασκήσει μια λειτουργία αναπλήρωσης 101. Για παράδειγμα, ας σκεφτούμε τις καταστάσεις όπου είναι αναγκαίο το ίδιο το κράτος να προωθήσει την οικονομία λόγω της αδυναμίας της αστικής κοινωνίας να αναλάβει αυτόνομα την πρωτοβουλία ας σκεφτούμε τις περιπτώσεις σοβαρής ανισομέρειας και κοινωνικής αδικίας, όπου μόνο η δημόσια παρέμβαση μπορεί να δημιουργήσει συνθήκες μεγαλύτερης ισότητας, δικαιοσύνης και ειρήνης. Υπό το φως της αρχής της επικουρικότητας όμως, αυτή η θεσμική αναπλήρωση δεν πρέπει να επιμηκυνθεί και να επεκταθεί πέρα από το αναγκαίο, από τη στιγμή που αιτιολογείται μόνο από το έκτακτο της κατάστασης. Σε κάθε περίπτωση, το κοινό καλό ορθώς εννοούμενο, οι απαιτήσεις του οποίου δεν πρέπει με κανένα τρόπο να έρθουν σε αντίθεση με την προάσπιση και την προώθηση της πρωτοκαθεδρίας του ανθρώπου και των πρωταρχικών του κοινωνικών εκφράσεων, οφείλει να παραμείνει το κριτήριο της διάκρισης όσον αφορά την εφαρμογή της αρχής της επικουρικότητας.

 $<sup>^{401}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854.

#### **V. Η ΣΥΜΜΕΤΟΧΗ**

#### α) Σημασία και αξία

189 Χαρακτηριστική συνέπεια της επικουρικότητας είναι η συμμετοχή<sup>402</sup>, που εκφράζεται ουσιαστικά με μια σειρά δραστηριοτήτων μέσα από τις οποίες ο πολίτης, μεμονωμένα ή σε συνεταιρισμό με άλλους, συνεισφέρει στην πολιτιστική, οικονομική, κοινωνική και πολιτική ζωή της κοινότητας όπου ανήκει<sup>403</sup>. Η συμμετοχή είναι υποχρέωση την οποία οφείλουν να ασκήσουν όλοι ενσυνείδητα, με τρόπο υπεύθυνο και ενόψει του κοινού καλού<sup>404</sup>.

Δεν μπορεί να οριοθετηθεί ή να περιοριστεί σε κάποιο ιδιαίτερο περιεχόμενο της κοινωνικής ζωής, δεδομένης της σημασίας της για την ανθρώπινη κυρίως ανάπτυξη, σε περιβάλλοντα όπως ο κόσμος της εργασίας και οι οικονομικές δραστηριότητες στην εσωτερική τους δυναμική <sup>405</sup>, η πληροφορία και ο πολιτισμός και σε μεγαλύτερο βαθμό η κοινωνική και πολιτική ζωή έως το υψηλότερο επίπεδο, όπως είναι εκείνο από το οποίο εξαρτάται η συνεργασία όλων των λαών για τη δημιουργία μιας αλληλέγγυας διεθνούς κοινότητας <sup>406</sup>. Σ' αυτή την προοπτική γίνεται αναπόφευκτη η απαίτηση να ευνοήσουμε τη συμμετοχή κυρίως των μειονεκτούντων και την εναλλαγή των πολιτικών ηγετών, με σκοπό να μην υπάρξουν σκοτεινά προνόμια· επίσης, είναι αναγκαία μια ισχυρή ηθική τάση, ώστε η διαχείριση του δημόσιου βίου να είναι ο καρπός της συνυπευθυνότητας καθενός απέναντι στο κοινό καλό.

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 22, 46: AAS 63 (1971) 417, 433-435 ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 40, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σσ. 41-42.

 $<sup>^{403}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 75: AAS 58 (1966) 1.097-1.099.

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.913-1.917.

 $<sup>^{405}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 423-425 · ΙΩ-ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14: AAS 73 (1981) 612-616 · ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 836-838.

 $<sup>^{406}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 44-45: AAS 80 (1988) 575-578.

# β) Συμμετοχή και δημοκρατία

190 Η συμμετοχή στη συλλογική ζωή δεν είναι μόνο μία από τις μεγαλύτερες επιθυμίες του πολίτη, ο οποίος καλείται να ασκήσει ελεύθερα και υπεύθυνα τον αστικό του ρόλο με και για τους άλλους, αλλά και στήριγμα όλων των δημοκρατικών δομών<sup>407</sup>, εκτός ότι είναι μία από τις μεγαλύτερες εγγυήσεις για τη σταθερότητα της δημοκρατίας. Πράγματι, η δημοκρατική κυβέρνηση ορίζεται ξεκινώντας από την ανάθεση εκ μέρους του λαού εξουσιών και αξιωμάτων που ασκούνται εν ονόματί του, για λογαριασμό του και υπέρ των συμφερόντων του· είναι προφανές λοιπόν ότι κάθε δημοκρατία πρέπει να είναι συμμετοχική<sup>408</sup>. Αυτό συνεπάγεται πως τα διάφορα υποκείμενα της αστικής κοινότητας, σε κάθε επίπεδό της, πρέπει να είναι ενημερωμένα, να εισακούγονται και να συμμετέχουν στην άσκηση των λειτουργιών της.

191 Η συμμετοχή μπορεί να επιτευχθεί σε όλες τις πιθανές σχέσεις ανάμεσα στον πολίτη και στους θεσμούς: προς αυτόν το σκοπό, ιδιαίτερη προσοχή πρέπει να δώσουμε στα ιστορικά και κοινωνικά πλαίσια όπου οφείλει να υλοποιηθεί. Η υπέρβαση των πολιτιστικών, νομικών και κοινωνικών εμποδίων, που συχνά παρεμβάλλονται σαν πραγματικά φράγματα στην αλληλέγγυα συμμετοχή των κατοίκων στο μέλλον της κοινότητάς τους, απαιτεί ένα έργο πληροφόρησης και διαπαιδαγώγησης 409. Με αυτή την έννοια αξίζουν προσεκτικής εκτίμησης όλες οι συμπεριφορές που οδηγούν τον πολίτη σε ανεπαρκείς ή μη ορθές μορφές συμμετοχής και στη διάχυτη αποξένωση σε ό,τι αφορά τη σφαίρα της κοινωνικής και πολιτικής ζωής για παράδειγμα, ας αναλογιστούμε τις προσπάθειες των πολιτών να «διαπραγματευτούν» πιο πλεονεκτικές συνθήκες με τους θεσμούς, λες και αυτοί υπηρετούν εγωιστικές ανάγκες, και στην πρακτική να περιορίζονται στην έκφραση της εκλογικής

 $<sup>^{407}</sup>$  Ποβλ. Ι $\Omega$ ANNH $\Sigma$  ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 278.

 $<sup>^{408}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850-851.

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.917.

επιλογής, φτάνοντας σε πολλές περιπτώσεις στο σημείο να απέχουν 410.

Στο μέτωπο της συμμετοχής, μια επιπλέον πηγή ανησυχίας προέρχεται από τις χώρες με ολοκληρωτικά ή δικτατορικά καθεστώτα, όπου το θεμελιώδες δικαίωμα της συμμετοχής στη δημόσια ζωή στερείται παντελώς, επειδή θεωρείται απειλή για το ίδιο το κράτος<sup>411</sup>· από τις χώρες όπου αυτό το δικαίωμα είναι μόνο τυπικό, αλλά δεν μπορεί να ασκηθεί πραγματικά· από άλλες ακόμη όπου η παχυδερμία του γραφειοκρατικού μηχανισμού αρνείται εκ των πραγμάτων στους πολίτες τη δυνατότητα να προταθούν ως αληθινοί παράγοντες της κοινωνικής και πολιτικής ζωής<sup>412</sup>.

#### VI. Η ΑΡΧΗ ΤΗΣ ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΗΣ

### α) Σημασία και αξία

192 Η αλληλεγγύη προσδίδει ιδιαίτερη έμφαση στην έμφυτη κοινωνικότητα του ανθρώπου, στην ισότητα όλων όσον αφορά την αξιοπρέπεια και τα δικαιώματα, στην κοινή πορεία των ανθρώπων και των λαών προς μία ολοένα και περισσότερο σταθερή ένωση. Ποτέ άλλοτε δεν υπήρξε τέτοια συνειδητοποίηση για το δεσμό αλληλεξάρτησης ανάμεσα σε ανθρώπους και λαούς, που εκδηλώνεται σε κάθε επίπεδο<sup>413</sup>. Ο ταχύτατος πολλαπλασιασμός των οδών και των μέσων επικοινωνίας «σε πραγματικό χρόνο», όπως είναι η τηλεματική, η εκπληκτική πρόοδος της πληροφορικής, το αυξημένο ποσοστό εμπορικών συναλλαγών και πληροφορο

 $<sup>^{411}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Ευμ. επ. Centesimus annus, 44-45: AAS 83 (1991) 848-849.

 <sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988)
 528-530· ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1952): AAS 45 (1953)
 37· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 47: AAS 63 (1971) 435-437.

 $<sup>^{413}</sup>$  Στην αλληλεξάρτηση μποφεί να συνδεθεί το κλασικό θέμα της κοινωνικοποίησης, που το έχει εξετάσει επανειλημμένα η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας: πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 415-417· Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 42: AAS 58 (1966) 1.060-1.061· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14-15: AAS 73 (1981) 612-618.

οιών βεβαιώνουν ότι για πρώτη φορά από την αρχή της ιστορίας της ανθρωπότητας είναι πλέον δυνατόν, τουλάχιστον τεχνικά, να καθιερώσουμε σχέσεις και ανάμεσα σε πολύ μακρινά ή άγνωστα πρόσωπα.

Απέναντι στο φαινόμενο της αλληλεξάρτησης και της σταθερής του εξάπλωσης εξακολουθούν να υπάρχουν σε όλο τον κόσμο ισχυρότατες ανισομέρειες ανάμεσα σε αναπτυγμένες χώρες και σε χώρες υπό ανάπτυξη, οι οποίες τροφοδοτούνται και από διάφορες μορφές εκμετάλλευσης, καταπίεσης και διαφθοράς που επιδρούν αρνητικά στην εσωτερική και διεθνή ζωή πολλών κρατών. Η διαδικασία επιτάχυνσης της αλληλεξάρτησης ανάμεσα σε πρόσωπα και λαούς πρέπει να συνοδεύεται από μια δέσμευση σε ηθικοκοινωνικό επίπεδο εξίσου έντονο, ώστε να αποφευχθούν οι δυσοίωνες συνέπειες μιας κατάστασης αδικίας πλανητικών διαστάσεων, προορισμένη να επενεργεί αρνητικά και στις χώρες που τώρα ευνοούνται περισσότερο<sup>414</sup>.

# β) Η αλληλεγγύη ως κοινωνική αρχή και ηθική αρετή

193 Οι νέες σχέσεις αλληλεξάρτησης ανάμεσα σε ανθρώπους και λαούς, που είναι εκ των πραγμάτων μορφές αλληλεγγύης, πρέπει να μετατραπούν σε σχέσεις που θα τείνουν σε μία αληθινή ηθικο-κοινωνική αλληλεγγύη, η οποία είναι η έμφυτη ηθική αξίωση σε όλες τις ανθρώπινες σχέσεις. Η αλληλεγγύη παρουσιάζεται λοιπόν κάτω από δύο συμπληρωματικές όψεις: εκείνη της κοινωνικής αρχής<sup>415</sup> και εκείνη της ηθικής αρετής<sup>416</sup>.

Η αλληλεγγύη πρέπει να γίνει αντιληπτή κυρίως με την αξία της κοινωνικής αρχής που ρυθμίζει τους θεσμούς, στη βάση της οποίας οι «δομές του αμαρτήματος»<sup>417</sup>, που κυριαρχούν στις σχέσεις ανάμεσα σε πρόσωπα και λαούς, οφείλουν να ξεπεραστούν και να μετατραπούν σε δομές αλλη-

 $<sup>^{414}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 11-22: AAS 80 (1988) 525-540.

 $<sup>^{415}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.939-1941.

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.942.

 $<sup>^{417}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 36-37: AAS 80 (1988) 561-564· πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Απ. διάτ. Reconciliatio et paenitentia, 16: AAS 77 (1985) 213-217.

λεγγύης μέσα από τη δημιουργία ή την κατάλληλη τροποποίηση νόμων, κανόνων της αγοράς, διατάξεων.

Η αλληλεγγύη είναι επίσης και μία πραγματική ηθική αρετή, όχι ένα «συναίσθημα αόριστης συμπόνιας ή επιφανειακής κατανόησης για τα βάσανα τόσων ανθρώπων, κοντινών ή μακρινών. Αντιθέτως, είναι η σταθερή και επίμονη αποφασιστικότητα να δεσμευτούμε για το κοινό καλό: δηλαδή για το καλό όλων και καθενός, επειδή όλοι είμαστε πραγματικά υπεύθυνοι για όλους» 418. Η αλληλεγγύη υψώνεται στο επίπεδο της θεμελιώδους κοινωνικής αρετής επειδή τοποθετείται στη διάσταση της δικαιοσύνης, αρετής προσανατολισμένης κατεξοχήν στο κοινό καλό, και στη «δέσμευση για το καλό του πλησίον με τη διάθεση, κατά την ευαγγελική έννοια, να "χαθεί" για τον άλλο αντί να τον εκμεταλλευτεί, να τον "υπηρετήσει" αντί να τον καταπιέσει προς όφελός του (πρβλ. Μτ 10,40-42, 20,25: Μκ 10,42-45: Λκ 22,25-27)» 419.

#### γ) Αλληλεγγύη και κοινή ανάπτυξη των ανθοώπων

194 Το μήνυμα της κοινωνικής διδασκαλίας για την αλληλεγγύη τονίζει το γεγονός ότι υπάρχουν στενοί δεσμοί ανάμεσα στην αλληλεγγύη και στο κοινό καλό, στην αλληλεγγύη και στον οικουμενικό προορισμό των αγαθών, στην αλληλεγγύη και στην ισότητα ανάμεσα σε ανθρώπους και λαούς, στην αλληλεγγύη και στην ειρήνη στον κόσμο<sup>420</sup>. Ο όρος «αλλη-

<sup>418</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38: AAS 80 (1988) 565-566.
 <sup>419</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38: AAS 80 (1988) 566·
 πΩβλ. επίσης, ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 8: AAS 73 (1981) 594-598· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 57: AAS 83 (1991) 862-863.

 $^{420}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 17, 39, 45: AAS 80 (1988) 532-533, 566-568, 577-578. Και η διεθνής αλληλεγγύη είναι μια ανάγκη ηθικής τάξεως: η ειφήνη στον κόσμο εξαφτάται σε μεγάλο βαθμό από αυτήν: ποβλ. Β΄ Συνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 83-86: AAS 58 (1966) 1.107-1.110: Παυλος ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 48: AAS 59 (1967) 281: Παπική Επιτροπή «Δικαιοσύνη και Ειρηνή», Al servizio della comunità umana: un approccio etico al debito internazionale (Στην υπηφεσία της ανθρώπινης κοινότητας: μια ηθική προσέγγιση για το διεθνές χρέος) (27 Δεκεμβρίου 1986), Ι, 1, Τipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1986, σσ. 10-11: Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.941, 2.438.

λεγγύη», που χρησιμοποιείται ευρέως από τη Διδάσκουσα Εκκλησία 421 εκφράζει συνοπτικά την απαίτηση να αναγνωρίσουμε στο σύνολο των δεσμών που ενώνουν τους ανθρώπους και τις κοινωνικές ομάδες μεταξύ τους το χώρο που προσφέρεται στην ανθρώπινη ελευθερία για να προβλέψει την κοινή ανάπτυξη στην οποία μετέχουν όλοι. Η δέσμευση προς αυτή την κατεύθυνση μεταφράζεται στη θετική συνεισφορά να μη λείψουν από την κοινή υπόθεση και από την αναζήτηση τα σημεία πιθανής συνεννόησης ακόμη κι εκεί όπου υπερισχύει μια λογική διαίρεσης και θρυμματισμού, και στη διάθεση να αναλωθείς για το καλό του άλλου πέρα από κάθε ατομικισμό και ωφελιμισμό 422.

195 Η αρχή της αλληλεγγύης συνεπάγεται ότι οι άνθρωποι της εποχής μας θα καλλιεργήσουν περισσότερο τη συνειδητοποίηση του χρέους που έχουν απέναντι στην κοινωνία μέσα στην οποία εντάσσονται: είναι οφειλέτες των συνθηκών που καθιστούν βιώσιμη την ανθρώπινη ύπαρξη, όπως επίσης

421 Η αλληλεγγύη, μολονότι λείπει αχόμη η ξεχάθαρη έχφραση, είναι μία από τις βασικές αρχές της «Rerum novarum» (ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 [1961] 407). «Η αρχή, που σήμερα ονομάζουμε της αλληλεγγύης, [...] έχει διατυπωθεί επανειλημμένα από τον Λέοντα ΙΓ΄ με τον όρο "φιλία", που τον βρίσχουμε ήδη στην ελληνιχή φιλοσοφία, από τον Πίο ΣΤ΄ ορίζεται με τον όχι λιγότερο σημαντικό όρο "κοινωνική αγάπη", ενώ ο Παύλος ΣΤ΄, διευρύνοντας την έννοια σύμφωνα με τις σύγχρονες και πολλαπλές διαστάσεις του κοινωνικού ζητήματος, ομιλούσε για "πολιτισμό της αγάπης"» (ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 10: AAS 83 [1991] 805). Η αλληλεγγύη είναι μία από τις βασικές αρχές ολόκληρης της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας (πρβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑ-ΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 73: AAS 79 [1987] 586). Ξεχινώντας από τον Πίο ΙΒ΄ (ποβλ. Πιος ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 [1939] 426-427), ο όρος «αλληλεγγύη» χρησιμοποιήθηκε με αύξουσα συχνότητα και πάντα με μεγαλύτερη ευρύτητα ως προς τη σημασία: από «νόμος» στην ίδια Εγκύκλιο, μέχρι «αρχή» (πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 [1961] 407), «καθήиον» ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 17, 48: AAS 59 [1967] 265-266, 281) και «αξία» (πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38: AAS 80 [1988] 564-566) και τέλος «αρετή» (πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38, 40: AAS 80 [1988] 564-566, 568-569).

<sup>422</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 38, Tipografia Poliglotta Vaticana, Pώμη 1988, σσ. 40-41.

εκείνης της κληρονομιάς, αόρατης και απαραίτητης, που αποτελείται από τον πολιτισμό, από την επιστημονική και τεχνολογική γνώση, από τα υλικά και μη αγαθά, από καθετί που ο άνθρωπος έχει παραγάγει. Ένα παρόμοιο χρέος πρέπει να τιμηθεί στις διάφορες εκδηλώσεις της κοινωνικής δράσης, έτσι ώστε να μη διακοπεί η πορεία των ανθρώπων, αλλά να παραμείνει ανοιχτή στις τωρινές και μελλοντικές γενεές, οι οποίες καλούνται μαζί, και οι μεν και οι δε, να μοιραστούν με αλληλεγγύη το ίδιο δώρο.

# δ) Η αλληλεγγύη στο βίο και στο μήνυμα του Ιησού Χριστού

196 Η ανυπέρβλητη κορυφή ετούτης της προοπτικής είναι ο βίος του Ιησού Χριστού, του Θεανθρώπου, αλληλέγγυου με την ανθρωπότητα έως το «θάνατο στο σταυρό» (Φιλ 2,8): σ' Εκείνον είναι πάντα πιθανόν να αναγνωρίσουμε το ζωντανό Σημάδι της απροσμέτρητης και υπερβατικής αγάπης του Θεού μεθ' ημών, που επωμίζεται τις αδυναμίες του λαού Του, πορεύεται μαζί του, τον σώζει και τον συγκροτεί σε ενότητα 423. Σ' Εκείνον, και χάρη σ' Εκείνον, και η κοινωνική ζωή μπορεί να ανακαλυφθεί εκ νέου, έστω και με όλες τις αντιφάσεις και τις ασάφειές της, ως χώρος ζωής και ελπίδας, καθώς είναι σημάδι μιας Χάρης που προσφέρεται συνεχώς σε όλους και καλεί σε μορφές πιο υψηλές που συνεπάγονται την αποδοχή.

Ο Ιησούς της Ναζαρέτ κάνει να ακτινοβολεί μπροστά στα μάτια όλων των ανθρώπων ο δεσμός ανάμεσα στην αλληλεγγύη και στην αγάπη, φωτί-ζοντας ολόκληρη τη σημασία τους<sup>424</sup>: «Με το φως της πίστης, η αλληλεγγύη τείνει να υπερβεί τον εαυτό της, να καλύψει τις ιδιαίτερα χριστιανικές διαστάσεις της δωρεάς, της συγχώρεσης και της συμφιλίωσης. Τότε ο πλησίον δεν είναι μόνο ένα ανθρώπινο πλάσμα με τα δικαιώματά του και τη θεμελιώδη ισότητά του απέναντι σε όλους, αλλά γίνεται η ζωντανή εικόνα του

 $<sup>^{423}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 32: AAS 58 (1966) 1.051.

 $<sup>^{424}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 568: «Η αλληλεγγύη είναι αναμφίβολα μια χριστιανική αρετή. Ήδη στην προηγούμενη έκθεση ήταν δυνατόν να διακρίνουμε πολυάριθμα σημεία επαφής ανάμεσα σ' αυτήν και στην αγάπη, που είναι το διακριτικό σημάδι των πιστών του Χριστού (πρβλ. Iω 13,35)».

Θεού Πατρός, λυτρωμένη από το αίμα του Ιησού Χριστού και τοποθετημένη κάτω από τη συνεχή δράση του Αγίου Πνεύματος. Ωστόσο, οφείλουμε να τον αγαπούμε, έστω κι αν είναι εχθρός, με την ίδια αγάπη με την οποία τον αγαπάει ο Κύριος και πρέπει να είμαστε έτοιμοι για την υπέρτατη θυσία: "ὑπὲρ τῶν ἀδελφῶν τὰς ψυχὰς τιθέναι" (πρβλ. Α΄ Ιω 3,16)»<sup>425</sup>.

#### VII. ΟΙ ΘΕΜΕΛΙΩΛΕΙΣ ΑΞΙΕΣ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΖΩΗΣ

#### α) Η σχέση ανάμεσα σε αρχές και αξίες

197 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας, εκτός από τις αρχές που πρέπει να δεσπόζουν στη διαμόρφωση μιας κοινωνίας άξιας του ανθρώπου, υποδεικνύει και τις θεμελιώδεις αξίες. Η σχέση ανάμεσα σε αρχές και αξίες είναι αναμφίβολα σχέσεις αμοιβαιότητας, αφού οι κοινωνικές αξίες εκφράζουν την εκτίμηση η οποία πρέπει να αποδοθεί σε ορισμένες πλευρές του ηθικού καλού που οι αρχές σκοπεύουν να επιδιώξουν, προβάλλοντας ως σημεία αναφοράς για την κατάλληλη δόμηση και την οργανωμένη διαχείριση της κοινωνικής ζωής. Ωστόσο, οι αξίες απαιτούν και την πρακτική των θεμελιωδών αρχών της κοινωνικής ζωής και την προσωπική άσκηση της αρετής και, κατά συνέπεια, την ηθική συμπεριφορά που αντιστοιχεί στις ίδιες τις αξίες<sup>426</sup>.

Όλες οι κοινωνικές αξίες σχετίζονται με την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, της οποίας ευνοούν την πραγματική ανάπτυξη και είναι κυρίως: η αλήθεια, η ελευθερία, η δικαιοσύνη, η αγάπη<sup>427</sup>. Η πρακτική τους είναι η σίγουρη και αναγκαία οδός για να φτάσουμε στην προσωπική τελειότητα και σε μια κοινωνική συμβίωση πιο ανθρώπινη· αποτελούν την αναπόφευκτη αναφορά για τους υπεύθυνους των δημοσίων πραγμάτων, που καλούνται να εφαρμόσουν «τις ουσιαστικές μεταρρυθμίσεις στις οικονο-

 $<sup>^{425}</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Ευμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 569.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.886.

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047<sup>.</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 265-266.

168 KEΦAΛAIO TETAPTO

μικές, πολιτικές, πολιτιστικές και τεχνολογικές δομές και τις αναγκαίες αλλαγές στους θεσμούς» 428. Ο σεβασμός της νόμιμης αυτονομίας της κοσμικής πραγματικότητας ωθεί την Εκκλησία να μην αναλαμβάνει ειδικά καθήκοντα τεχνικής και κοσμικής τάξεως 429, αλλά δεν την εμποδίζει να επεμβαίνει για να δείξει ότι στις διάφορες επιλογές του ανθρώπου αυτές οι αξίες επιβεβαιώνονται ή, αντιθέτως, αναιρούνται 430.

#### β) Η αλήθεια

198 Οι άνθρωποι οφείλουν με ιδιαίτερο τρόπο να τείνουν συνεχώς προς την αλήθεια, να τη σέβονται και να τη μαρτυρούν ελεύθερα<sup>431</sup>. Το ζην εν αληθεία έχει ιδιαίτερη σημασία στις κοινωνικές σχέσεις: πράγματι, η συμβίωση ανάμεσα στους ανθρώπους στο εσωτερικό μιας κοινότητας είναι οργανωμένη, γόνιμη και ανταποκρίνεται στην αξιοπρέπειά τους όταν στηρίζεται στην αλήθεια<sup>432</sup>. Όσο περισσότερο οι άνθρωποι και οι κοινωνικές ομάδες προσπαθούν να λύσουν τα κοινωνικά προβλήματα σύμφωνα με την αλήθεια, τόσο περισσότερο απομακρύνονται από την αυθαιρεσία και εναρμονίζονται με τις αντικειμενικές απαιτήσεις της ηθικότητας.

Η εποχή μας απαιτεί μια έντονη διαπαιδαγωγική δραστηριότητα<sup>433</sup> και μια αντίστοιχη δέσμευση απ' όλους, ώστε η αναζήτηση της αλήθειας,

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale, 43, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σσ. 43-44.

 $<sup>^{429}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 36: AAS 58 (1966) 1.053-1.054.

 $<sup>^{430}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 1: AAS 58 (1966) 1.025-1.026· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 13: AAS 59 [1967] 263-264.

 <sup>431</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.467.
 432 ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 265-266, 281.

 $<sup>^{433}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 61: AAS 58 (1966) 1.081-1.082· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγμ. επ. Populorum progressio, 35, 40: AAS 59 [1967] 274-275, 277· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 44: AAS 80 (1988) 575-577. Για τη μεταρρύθμιση της μοινωνίας «το πρωταρχιμό καθήμον, που καθορίζει την επίτευξη όλων των άλλων, είναι παιδαγωγικής τάξεως»: ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 99: AAS 79 (1987) 599.

η οποία δεν ανάγεται στο σύνολο ή σε κάποια από τις διάφορες απόψεις, πρέπει να προωθηθεί σε κάθε πλαίσιο και να υπερισχύσει σε κάθε προσπάθεια να σχετικοποιηθούν οι ανάγκες ή να προκληθεί παράπτωμα 434. Είναι μια υπόθεση που αφορά με ιδιαίτερο τρόπο τον κόσμο της δημόσιας επικοινωνίας και της οικονομίας. Η αδίστακτη χρήση του χρήματος προβάλλει ολοένα και πιο πιεστικά ερωτήματα, που παραπέμπουν αναγκαστικά σε μια ανάγκη διαφάνειας και τιμιότητας στην κοινωνική και προσωπική δράση.

### γ) Η ελευθερία

199 Η ελευθερία είναι για τον άνθρωπο υπέρτατο σημάδι της θεϊκής εικόνας και, κατά συνέπεια, σημάδι της ύψιστης αξιοπρέπειας κάθε ανθρώπου<sup>435</sup>: «Η ελευθερία ασκείται στις σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους. Κάθε άνθρωπος που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα του Θεού έχει το φυσικό δικαίωμα να αναγνωριστεί ως ένα ελεύθερο και υπεύθυνο ον. Όλοι έχουν προς όλους το καθήκον αυτού του σεβασμού. Το δικαίωμα της άσκησης της ελευθερίας είναι μια απαίτηση αδιαχώριστη από την αξιοπρέπεια του ανθρώπου» 436. Δεν πρέπει να περιορίσουμε τη σημασία της ελευθερίας, κρίνοντάς τη σε μια προοπτική ξεκάθαρα ατομικιστική και ανάγοντάς τη σε μια αυθαίρετη και ανεξέλεγκτη άσκηση της προσωπικής αυτονομίας: «Μακριά από το να ολοκληρωθεί σε μια πλήρη αυταρχία του εγώ και στην απουσία σχέσεων, η ελευθερία δεν υφίσταται πραγματικά, παρά μόνο εκεί όπου αμοιβαίοι δεσμοί, ρυθμισμένοι από την αλήθεια και τη δικαιοσύνη, ενώνουν τους ανθρώπους» 437. Η κατανόηση της ελευθερίας γίνεται βαθιά και ευρεία όταν προασπίζεται, έστω και σε

 $<sup>^{434}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 16: AAS 58 (1966) 1.037· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.464-2.487.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 17: AAS 58 (1966) 1.037-1.038· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.705, 1.730· ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. *Libertatis conscientia*, 28: AAS 79 (1987) 565.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.738.

 $<sup>^{437}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 26: AAS 79 (1987) 564-565.

κοινωνικό επίπεδο, στο σύνολο των διαστάσεών της.

200 Η αξία της ελευθερίας, ως έκφραση της ιδιαιτερότητας κάθε ανθρώπου, γίνεται σεβαστή όταν σε κάθε μέλος της κοινωνίας επιτρέπεται να υλοποιήσει την προσωπική του κλήση· αναζητούμε την αλήθεια και εκφράζουμε τις θρησκευτικές, πολιτιστικές και πολιτικές μας ιδέες· εκφράζουμε τις απόψεις μας· αποφασίζουμε για την κατάσταση της ζωής μας και, όσο είναι δυνατόν, για την εργασία μας· αναλαμβάνουμε πρωτοβουλίες οικονομικού, κοινωνικού και πολιτικού χαρακτήρα. Αυτά πρέπει να γίνουν σε ένα «στέρεο νομικό πλαίσιο» 438, στα όρια του κοινού καλού και της δημόσιας τάξης και σε κάθε περίπτωση υπό το έμβλημα της ευθύνης.

Εξάλλου, η ελευθερία πρέπει να αναπτυχθεί και ως ικανότητα άρνησης αυτού που είναι ηθικά αρνητικό, υπό οποιαδήποτε μορφή παρουσιάζεται<sup>439</sup>, ως ικανότητα αποτελεσματικής απομάκουνσης από καθετί που μπορεί να εμποδίσει την προσωπική, οικογενειακή και κοινωνική ανάπτυξη. Η πληρότητα της ελευθερίας συνίσταται στην ικανότητα να διαθέτουμε τον εαυτό μας ενόψει του πραγματικού καλού, μέσα στον ορίζοντα του παγκόσμιου κοινού καλού<sup>440</sup>.

# δ) Η δικαιοσύνη

**201** Η δικαιοσύνη είναι μια αξία που συνοδεύει την άσκηση της αντίστοιχης πρωταρχικής ηθικής αρετής<sup>441</sup>. Σύμφωνα με την πιο κλασική διατύπωση, «συνίσταται στη σταθερή και ακλόνητη βούληση να προσφέρουμε στον Θεό και στον πλησίον ό,τι τους οφείλεται»<sup>442</sup>. Από υποκειμε-

 $<sup>^{438}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 42: AAS 83 (1991) 846. Η δήλωση αφορά την οικονομική πρωτοβουλία, παρ' όλα αυτά φαίνεται να επεκτείνεται ορθώς και στα πλαίσια της προσωπικής δράσης.

 $<sup>^{439}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 17: AAS 83 (1991) 814-815.

 $<sup>^{440}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 289-290.

 $<sup>^{441}</sup>$  Ποβλ. Αγίος Θωμας Ακίνατης, Summa theologiae, I-II, ε. 6: Ed. Leon. 6, 55-63.

νική άποψη, η δικαιοσύνη εφμηνεύεται στη συμπεριφορά που καθορίζεται από τη βούληση να αναγνωρίσουμε τον άλλο ως πρόσωπο, ενώ από αντικειμενική άποψη αποτελεί το καθοριστικό κριτήριο της ηθικότητας στο διυποκειμενικό και κοινωνικό πλαίσιο<sup>443</sup>.

Το κοινωνικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας καλεί στο σεβασμό των κλασικών μορφών της δικαιοσύνης: την εμπορική, τη διανεμητική, τη νομική<sup>444</sup>. Μια ολοένα μεγαλύτερη έμφαση προσέλαβε η κοινωνική δικαιοσύνης, που αντιπροσωπεύει την πραγματική ανάπτυξη της γενικής δικαιοσύνης, η οποία ρυθμίζει τις κοινωνικές σχέσεις με βάση το κριτήριο της τήρησης του νόμου. Η κοινωνική δικαιοσύνη, ανάγκη που συνδέεται με το κοινωνικό ζήτημα, η οποία σήμερα λαμβάνει παγκόσμιες διαστάσεις, αφορά κοινωνικές, πολιτικές και οικονομικές όψεις και κυρίως τη δομική διάσταση των προβλημάτων και των αντίστοιχων λύσεων<sup>446</sup>.

202 Η δικαιοσύνη αποδεικνύεται ιδιαίτερα σημαντική στο σημερινό πλαίσιο, όπου η αξία του ανθρώπου, της αξιοπρέπειάς του και των δικαιωμάτων του, πέρα από τις διακηρύξεις προθέσεων, απειλείται σοβαρά από τη διάχυτη τάση να καταφύγουμε αποκλειστικά σε κριτήρια χρησιμότητας και κτήσης. Και η δικαιοσύνη, στη βάση αυτών των κριτηρίων, γίνεται αντιληπτή με τρόπο μειωτικό, ενώ αποκτά μια πιο πλήρη και αυθεντική σημασία στη χριστιανική ανθρωπολογία. Πράγματι, η δικαιοσύνη δεν είναι μια απλή ανθρώπινη συνθήκη, καθώς εκείνο που είναι «σωστό» δεν έχει καθοριστεί πρωταρχικά από το νόμο, αλλά από τη βαθιά ταυτότητα του ανθρώπου<sup>447</sup>.

203 Η πλήρης αλήθεια για τον άνθρωπο επιτρέπει να ξεπεράσουμε τη

 $<sup>^{442}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.807· ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 6, α. 1: Ed. Leon. 9, 9-10: «iustitia est perpetua et constans voluntas ius suum unicuique tribuendi».

 $<sup>^{443}</sup>$  Πρβλ. Ιωαννής ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 282-283.

 $<sup>^{444}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.411.

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.928-1.942, 2.425-2.449, 2832<sup>-</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 92.

<sup>&</sup>lt;sup>446</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 2: AAS 73 (1981) 580-583.

 $<sup>^{447}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 568· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.929.

διαπραγματευτική άποψη της δικαιοσύνης, που είναι περιορισμένη, και να ανοίξουμε για τη δικαιοσύνη τον ορίζοντα της αλληλεγγύης και της αγάπης: «Από μόνη της η δικαιοσύνη δεν αρκεί. Μπορεί να φτάσει στο σημείο να αυτοαναιρεθεί, αν δε διευρυνθεί προς εκείνη την πιο βαθιά δύναμη που είναι η αγάπη» 448. Πράγματι, στην αξία της δικαιοσύνης η κοινωνική διδασκαλία προσεγγίζει εκείνη της αλληλεγγύης, καθώς είναι προνομιούχος οδός της ειρήνης. Αν η ειρήνη είναι καρπός της δικαιοσύνης, «σήμερα θα μπορούσαμε να πούμε με την ίδια ακρίβεια και την ίδια δύναμη βιβλικής έμπνευσης (πρβλ. Ησ 32,17: Ιακ 3,18): Opus solidaritatis pax, η ειρήνη ως καρπός της αλληλεγγύης» 449. Πράγματι, ο στόχος της ειρήνης «θα επιτευχθεί οπωσδήποτε με την εφαρμογή της κοινωνικής και διεθνούς δικαιοσύνης, αλλά και με την πρακτική των αρετών που ευνοούν τη συμβίωση και μας διδάσκουν να ζούμε ενωμένοι, για να δημιουργήσουμε ενωμένοι, δίνοντας και παίρνοντας, μια νέα κοινωνία και έναν καλύτερο κόσμο» 450.

#### **VIII. Η ΟΔΟΣ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ**

204 Ανάμεσα στις αρετές στο σύνολό τους, και ιδιαίτερα ανάμεσα σε αρετές, κοινωνικές αξίες και αγάπη υπάρχει ένας βαθύς δεσμός, ο οποίος πρέπει να αναγνωρίζεται ολοένα και περισσότερο. Η αγάπη, περιορισμένη συχνά στο πλαίσιο των σχέσεων εγγύτητας ή σε υποκειμενικές μόνο πλευρές της δράσης για τον άλλο, πρέπει να αντιμετωπιστεί εκ νέου στην αυθεντική της αξία ως υπέρτατου και παγκόσμιου κριτηρίου για ολόκληρη την κοινωνική ηθική. Ανάμεσα σε όλες τις οδούς και σ' αυτές που αναξητήσαμε και διατρέξαμε για να αντιμετωπίσουμε τις πάντα νέες μορφές του σύγχρονου κοινωνικού ζητήματος, η «καθ' ὑπερβολὴν ὁδὸς» (Α΄ Κορ 12, 31) είναι εκείνη που χαράσσει η αγάπη.

205 Οι αξίες της αλήθειας, της δικαιοσύνης, της ελευθερίας γεννιούνται και

 $<sup>^{448}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 10: AAS 96 (2004) 121.

 $<sup>^{449}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 39: AAS 80 (1988) 568.

<sup>&</sup>lt;sup>450</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 39: AAS 80 (1988) 568.

αναπτύσσονται από την εσωτερική πηγή της αγάπης: η ανθρώπινη συνύπαρξη είναι οργανωμένη, γόνιμη σε καλό και απαντά στην αξιοπρέπεια του ανθρώπου όταν στηρίζεται στην αλήθεια· υλοποιείται σύμφωνα με τη δικαιοσύνη, δηλαδή με τον αποτελεσματικό σεβασμό των δικαιωμάτων και την τίμια εκπλήρωση των αντίστοιχων υποχρεώσεων· εφαρμόζεται στην ελευθερία που αρμόζει στην αξιοπρέπεια των ανθρώπων, τους οποίους ωθεί η ίδια φυσική λογική τους να αναλάβουν την ευθύνη των πεπραγμένων τους· παίρνει ζωή από την αγάπη, που την κάνει να νιώθει δικές της τις ανάγκες και τις απαιτήσεις των άλλων και καθιστά ολοένα και πιο έντονες την κοινωνία των πνευματικών αξιών και τη φροντίδα για τις υλικές ανάγκες<sup>451</sup>. Αυτές οι αξίες αποτελούν τα στηρίγματα από τα οποία αντλεί σταθερότητα και ισχύ το οικοδόμημα του ζην και του ενεργείν: είναι αξίες που καθορίζουν την ποιότητα κάθε δράσης και κάθε κοινωνικού θεσμού.

206 Η αγάπη προϋποθέτει και ξεπερνά τη δικαιοσύνη: η τελευταία «οφείλει να βρει την ολοκλήρωσή της στην αγάπη» 452. Αν η δικαιοσύνη είναι «αφ' εαυτής ιδανική να "διαιτητεύσει" ανάμεσα στους ανθρώπους την αμοιβαία κατανομή των αντικειμενικών αγαθών σύμφωνα με την ισομέρεια, η αγάπη αντίθετα και μόνο η αγάπη (ακόμη κι εκείνη η ευγενική αγάπη που ονομάζουμε "έλεος") είναι ικανή να αποδώσει τον άνθρωπο στον εαυτό του» 453. Δεν μπορούν να ρυθμιστούν οι ανθρώπινες σχέσεις μόνο με το μέτρο της δικαιοσύνης: «Η εμπειρία του παρελθόντος και της εποχής μας αποδεικνύει ότι η δικαιοσύνη από μόνη της δεν αρκεί και ότι μάλλον μπορεί να οδηγήσει στην άρνηση και στην εκμηδένισή της... Η ιστορική εμπειρία, μεταξύ άλλων, οδήγησε να διατυπωθεί η ρήση: summum ius, summa iniuria — η αυστηρότητα του νόμου είναι το αποκορύφωμα της καταπίεσης» 454. Πράγματι, η δικαιοσύνη «σε κάθε σφαίρα των ανθρωπίνων σχέσεων πρέπει να δεχτεί, τρόπος του λέγειν, μια αξιοσημείω

 $<sup>^{451}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 265-266.

 $<sup>^{452}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 10: AAS 96 (2004) 120.

 $<sup>^{453}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Dives in misericordia (Η ευσπλαχνία του Θεού), 14: AAS 72 (1980) 1.223.

 $<sup>^{454}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Dives in misericordia, 12: AAS 72 (1980) 1.216.

τη "διόρθωση" από εκείνη την αγάπη που —όπως κηρύσσει ο απόστολος Παύλος— "είναι υπομονετική" και "ευγενική" ή, με άλλα λόγια, φέρει τα γνωρίσματα της ευσπλαχνικής αγάπης, τόσο ουσιαστικά για το Ευαγγέλιο και για τον χριστιανισμό» 455.

207 Καμία νομοθεσία, κανένα σύστημα κανόνων ή διατάξεων δε θα καταφέρει να πείσει ανθρώπους και λαούς να ζήσουν ενωμένοι, με αδελφοσύνη και εν ειρήνη, καμία επιχειρηματολογία δε θα καταφέρει να ξεπεράσει το κάλεσμα της αγάπης. Μόνο η αγάπη, με την ιδιότητα της «forma virtutum — μορφή των αρετών» 456, μπορεί να εμψυχώσει και να πλάσει την κοινωνική δράση προς την κατεύθυνση της ειρήνης, στο πλαίσιο ενός κόσμου ολοένα και πιο σύνθετου. Μέχρι να συμβούν όλα αυτά, είναι ανάγκη να παρουσιάσουμε την αγάπη όχι μόνο ως εμπνεύστρια της ατομικής δράσης, αλλά και ως δύναμη ικανή να ανοίξει νέες οδούς για να αντιμετωπιστούν τα προβλήματα του σημερινού κόσμου και να ανανεωθούν εσωτερικά δομές, κοινωνικές οργανώσεις, νομικές διατάξεις. Με αυτή την προοπτική η αγάπη γίνεται κοινωνική και πολιτική: η κοινωνική αγάπη μάς κάνει να αγαπούμε το κοινό καλό 457 και να αναζητούμε αποτελεσματικά το καλό όλων των ανθρώπων, όχι μόνο ατομικά αλλά και στην κοινωνική διάσταση που τους ενώνει.

208 Η κοινωνική και η πολιτική αγάπη δεν εξαντλείται στις σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους, αλλά ξεδιπλώνεται στο δίκτυο όπου αυτές οι σχέσεις παρεμβάλλονται, δηλαδή στην κοινωνική και πολιτική κοινότητα, και εκεί επεμβαίνει, στοχεύοντας στο εφικτό καλό για την κοινότητα στο σύνολό της. Από πολλές πλευρές, ο πλησίον που πρέπει να αγαπήσουμε παρουσιάζεται «στην κοινωνία», ώστε αγαπώντας τον πραγματι-

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Dives in misericordia, 14: AAS 72 (1980) 1.224· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.212.

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 23, α. 8: Ed. Leon. 8, 172: Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.827.

 $<sup>^{457}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στην έδρα του Διεθνούς Οργανισμού Τροφίμων και Γεωργίας (FAO) στην ΚΕ΄ επέτειο του θεσμού (16 Νοεμβρίου 1970): Insegnamenti di Paolo VI (Διδαχές Παύλου Στ΄), VIII (1970) 1.153.

κά, προστρέχοντας στην ανάγκη του ή στην ανέχειά του μπορεί να σημαίνει κάτι διαφορετικό από την αγάπη σε επίπεδο καθαρά διαπροσωπικό: να αγαπούμε σε κοινωνικό επίπεδο σημαίνει, ανάλογα με τις καταστάσεις, να αξιοποιούμε τις κοινωνικές διαμεσολαβήσεις για να βελτιώσουμε τη ζωή του ή να απομακρύνουμε τους κοινωνικούς παράγοντες που προκαλούν την ένδειά του. Πρόκειται αναμφίβολα για μια κίνηση αγάπης η πράξη ελέους με την οποία ανταποκρινόμαστε εδώ και τώρα σε μια πραγματική και πιεστική ανάγκη του πλησίον, αλλά είναι και μια κίνηση αγάπης εξίσου απαραίτητη η δέσμευση να οργανώσουμε και να δομήσουμε την κοινωνία με τρόπο ώστε ο πλησίον να μη βρεθεί στη φτώχεια, κυρίως όταν η φτώχεια γίνεται μια κατάσταση στην οποία βασανίζεται ένας ατέλειωτος αριθμός ανθρώπων, ακόμη και ολόκληρων λαών, μια κατάσταση που προσλαμβάνει σήμερα διαστάσεις ενός πραγματικά παγκόσμιου κοινωνικού ζητήματος.

# ΔΕΥΤΕΡΟ ΜΕΡΟΣ

«...η κοινωνική διδασκαλία έχει αφ' εαυτής την αξία ενός οργάνου ευαγγελισμού: με αυτή την ιδιότητα αναγγέλλει τον Θεό και το μυστήριο της σωτηρίας εν Χριστώ σε κάθε άνθρωπο και, για τον ίδιο λόγο, αποκαλύπτει τον άνθρωπο στον εαυτό του. Σε αυτό το φως, και μόνο σε αυτό, ασχολείται με τα υπόλοιπα: για τα ανθρώπινα δικαιώματα και ιδιαίτερα τους "προλετάριους", την οικογένεια και τη διαπαιδαγώγηση, τις υποχρεώσεις του κράτους, τη διευθέτηση της εθνικής και διεθνούς κοινωνίας, την οικονομική ζωή, τον πολιτισμό, τον πόλεμο και την ειρήνη, το σεβασμό της ζωής από τη στιγμή της σύλληψης μέχρι το θάνατο».

(Centesimus annus, 54)

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΕΜΠΤΟ

# Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΖΩΤΙΚΟ ΚΥΤΤΑΡΟ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ

#### Ι. Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΠΡΩΤΗ ΦΥΣΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ

209 Η σπουδαιότητα και η κεντρική θέση της οικογένειας σε σχέση με το άτομο και την κοινωνία τονίζεται επανειλημμένα στην Αγία Γραφή: «οὐ καλὸν εἶναι τὸν ἄνθρωπον μόνον» (Γεν 2,18). Από τα κείμενα που αφηγούνται τη δημιουργία του ανθρώπου (πρβλ. Γεν 1,26-28· 2,7-24) προβάλλει ότι —στο σχέδιο του Θεού— το ζευγάρι αποτελεί «την πρώτη μορφή κοινωνίας προσώπων» 458. Η Εύα πλάστηκε όμοια με τον Αδάμ, ως εκείνη που με τη διαφορετικότητά της τον συμπληρώνει (πρβλ. Γεν 2,18) για να σχηματίσει μαζί του «σάρκα μίαν» (Γεν 2,24· πρβλ. Μτ 19,5-6) 459. Συγχρόνως, και οι δύο αναλαμβάνουν το αναπαραγωγικό καθήκον, που τους καθιστά συνεργάτες του Δημιουργού: «αὐξάνεσθε καὶ πληθύνεσθε καὶ πληρώσατε τὴν γῆν» (Γεν 1,28). Η οικογένεια διαγράφεται στο σχέδιο του Δημιουργού ως «ο πρωταρχικός χώρος "εξανθρωπισμού" του ατόμου και της κοινωνίας» και «λίκνο της ζωής και της αγάπης» 460.

**210** Στην οικογένεια μαθαίνουμε να αναγνωρίζουμε την αγάπη και την πιστότητα του Κυρίου και την ανάγκη να ανταποκριθούμε (πρβλ. Εξ 12,25-27· 13,8,14-15· Δτ 6,20-25· 13,7-11· Α΄ Σαμ 3,13)· τα παιδιά μαθαί-

 $<sup>^{458}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 12: AAS 58 (1966) 1.034.

 $<sup>^{459}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.605.

<sup>&</sup>lt;sup>460</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Christifideles laici*, 40: AAS 81 (1989) 469.

180 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΠΕΜΠΤΟ

νουν τα πρώτα και πιο αποφασιστικά μαθήματα πρακτικών γνώσεων με τα οποία συνδέονται οι αρετές (πρβλ. Πρμ 1,8-9· 4,1-4· 6,20-21· Σειρ 3,1-16· 7,27-28). Για όλα αυτά ο Κύριος γίνεται εγγυητής της συζυγικής αγάπης και πίστης (πρβλ. Μαλ 2,14-15).

Ο Ιησούς γεννήθηκε και έζησε σε μια πραγματική οικογένεια, δέχτηκε όλα τα χαρακτηριστικά της<sup>461</sup> και προσέδωσε ανυπέρβλητη αξιοπρέπεια στο συζυγικό θεσμό, καθιστώντας τον θείο μυστήριο της νέας συμμαχίας (πρβλ. Μτ 19,3-9). Με αυτή την προοπτική, το ζευγάρι βρίσκει όλη του την αξιοπρέπεια και η οικογένεια τη σταθερότητά της.

211 Φωτισμένη από το φως του βιβλικού μηνύματος, η Εκκλησία θεωρεί την οικογένεια ως την πρώτη φυσική κοινωνία, κάτοχο πρωταρχικών και αποκλειστικών της δικαιωμάτων και τη θέτει στο κέντρο της κοινωνίκης ζωής: αν περιορίσουμε την οικογένεια «σε έναν υποδεέστερο και δευτερεύοντα ρόλο, αποκλείοντάς την από τη θέση που της ανήκει στην κοινωνία, προκαλούμε μεγάλη ζημία στην αυθεντική ανάπτυξη ολόκληρου του κοινωνικού σώματος» 462. Πράγματι, η οικογένεια που γεννιέται από την ιδιαίτερη κοινωνία της συζυγικής ζωής και αγάπης που θεμελιώνεται στο γάμο ανάμεσα σε έναν άνδρα και σε μια γυναίκα 463 κατέχει μια ειδική και αρχέτυπη κοινωνική διάσταση, καθώς είναι ο κατεξοχήν χώρος για διαπροσωπικές σχέσεις, πρώτο και ζωτικό κύτταρο της κοινωνίας 464: είναι ένας θεϊκός θεσμός που θεμελιώνει τη ζωή των ανθρώπων ως πρότυπο κάθε κοινωνικής διάταξης.

<sup>&</sup>lt;sup>461</sup> Η Αγία Οιχογένεια είναι ένα πρότυπο οιχογενειαχής ζωής: «Η Ναζαρέτ μάς θυμίζει τι είναι η οιχογένεια, τι είναι η χοινωνία αγάπης, η λιτή και απλή της ομοφιά, ο ιερός και απαραβίαστος χαρακτήρας της μας δείχνει πόσο γλυκιά και αναντικατάστατη είναι η διαπαιδαγώγηση στην οιχογένεια μας διδάσκει τη φυσιχή λειτουργία της στην κοινωνική τάξη. Τέλος, μαθαίνουμε το μάθημα της εργασίας»: ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Ναζαρέτ (5 Ιανουαρίου 1964): ΑΑS 56 (1964) 168.

 $<sup>^{462}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄ Επ. προς τις οιμογένειες Gratissimam sane, 17: AAS 86 (1994) 906.

 $<sup>^{463}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 48: AAS 58 (1966) 1.067-1.069.

 $<sup>^{464}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. Apostolicam actuositatem, 11: AAS 58 (1966) 848.

#### α) Η σημασία της οικογένειας για τον άνθρωπο

212 Η οικογένεια είναι σημαντική και έχει κεντρική θέση όσον αφορά τον άνθρωπο. Σ' αυτή την κοιτίδα της ζωής και της αγάπης, ο άνθρωπος γεννιέται και αναπτύσσεται: όταν γεννιέται ένα παιδί, στην κοινωνία γίνεται το δώρο ενός νέου ανθρώπου, που «καλείται από τα ενδόμυχά του στην κοινωνία με τους άλλους και στη δωρεά προς τους άλλους» 465. Ωστόσο, στην οικογένεια η αμοιβαία δωρεά του εαυτού από τον άνδρα και τη γυναίκα που έχουν ενωθεί σε γάμο δημιουργεί ένα περιβάλλον ζωής όπου το παιδί μπορεί «να αναπτύξει τις δυνατότητές του, να συνειδητοποιήσει την αξιοπρέπειά του και να ετοιμαστεί να αντιμετωπίσει τη μοναδική και ανεπανάληπτη μοίρα του» 466.

Στο κλίμα της φυσικής στοργής που συνδέει τα μέλη μιας οικογενειακής κοινότητας, τα πρόσωπα αναγνωρίζονται και γίνονται υπεύθυνα στην ολότητά τους: «Η πρώτη και θεμελιώδης δομή υπές της "ανθρώπινης οικολογίας" είναι η οικογένεια, στην αγκαλιά της οποίας ο άνθρωπος δέχεται τις πρώτες και καθοριστικές γνώσεις γύρω από την αλήθεια και το καλό, μαθαίνει τι σημαίνει να αγαπάς και να σε αγαπούν και, κατά συνέπεια, τι σημαίνει πραγματικά να είσαι άνθρωπος» 467. Πράγματι, οι υποχρεώσεις των μελών της δεν περιορίζονται από τους όρους ενός συμβολαίου, αλλά προέρχονται από την ίδια την ουσία της οικογένειας, που θεμελιώνεται σε μια συζυγική συμφωνία αμετάκλητη και δομημένη από τις σχέσεις που προέρχονται ύστερα από τη γέννηση ή την υιοθέτηση των παιδιών.

## β) Η σημασία της οικογένειας για την κοινωνία

213 Η οικογένεια, φυσική κοινότητα όπου δοκιμάζεται η ανθρώπινη κοινωνικότητα, συνεισφέρει με τρόπο μοναδικό και αναντικατάστατο στο καλό της κοινωνίας. Πράγματι, η οικογενειακή κοινότητα γεννιέται από την κοινωνία των προσώπων: «Η "κοινωνία" αφορά την προσωπική

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Christifideles laici*, 40: AAS 81 (1989) 468.

 $<sup>^{466}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 39: AAS 83 (1991) 841.

 $<sup>^{467}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 39: AAS 83 (1991) 841.

σχέση ανάμεσα στο "εγώ" και στο "εσύ". Αντίθετα, η "κοινότητα" ξεπερνά αυτό το σχήμα προς την κατεύθυνση μιας "κοινωνίας" του "εμείς". Οπότε, η οικογένεια, κοινότητα προσώπων, είναι η πρώτη ανθρώπινη "κοινωνία"» 468.

Μια κοινωνία στα μέτρα της οικογένειας είναι η καλύτερη εγγύηση ενάντια σε κάθε παρέκκλιση ατομικιστικού ή κολεκτιβιστικού τύπου, καθώς σ' αυτήν το πρόσωπο είναι πάντα στο κέντρο της προσοχής ως σκοπός και ποτέ ως μέσο. Είναι εντελώς προφανές ότι το καλό των προσώπων και η καλή λειτουργία της κοινωνίας συνδέονται στενά «με μία ευτυχή διευθέτηση συζυγικής και οικογενειακής κοινότητας» <sup>469</sup>. Δίχως ισχυρές στην κοινωνία και σταθερές στη δέσμευση οικογένειες, οι λαοί αποδυναμώνονται. Στην οικογένεια ενσταλάζονται από τα πρώτα χρόνια κιόλας της ζωής οι ηθικές αξίες, μεταβιβάζεται η πνευματική κληρονομιά της θρησκευτικής κοινότητας και η πολιτιστική των εθνών. Εκεί γίνεται η μαθητεία για τις κοινωνικές ευθύνες και την αλληλεγγύη<sup>470</sup>.

214 Πρέπει να τονιστεί η προτεραιότητα της οικογένειας απέναντι στην κοινωνία και στο κράτος. Πράγματι η οικογένεια, τουλάχιστον στην αναπαραγωγική της λειτουργία, είναι η ίδια η συνθήκη της ύπαρξής τους. Στις άλλες λειτουργίες υπέρ καθενός από τα μέλη της προέχουν σε σημασία και αξία οι λειτουργίες που η κοινωνία και το κράτος οφείλουν να φέρουν σε πέρας<sup>471</sup>. Η οικογένεια, επίσημο υποκείμενο απαραβίαστων δικαιωμάτων, βρίσκει τη νομιμοποίησή της στην ανθρώπινη φύση και όχι στην αναγνώριση του κράτους. Οπότε, δεν είναι για την κοινωνία και για το κράτος, αλλά η κοινωνία και το κράτος υπάρχουν για την οικογένεια.

Κάθε κοινωνικό μοντέλο που σκοπεύει να υπηρετήσει το καλό του ανθρώπου δεν μπορεί να αγνοεί την κεντρική θέση και την κοινωνική ευ-

 $<sup>^{468}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επ. προς τις οικογένειες Gratissimam sane, 7: AAS 86 (1994) 875· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.206.

 $<sup>^{469}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 47: AAS 58 (1966) 1.067· πρβλ. Κατήχηση της Καθολιμής Εμμλησίας, 2.210.

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.224.

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup> Ποβλ. ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia (Χάρτης των δικαιωμάτων της οικογένειας)* (22 Οκτωβοίου 1983), Εισαγωγή, *D-E*, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 6.

θύνη της οικογένειας. Η κοινωνία και το κράτος, στις σχέσεις τους με την οικογένεια, έχουν αντίθετα την υποχρέωση να τηρήσουν την αρχή της επικουρικότητας. Δυνάμει αυτή της αρχής, οι δημόσιες αρχές δεν πρέπει να αφαιρέσουν από την οικογένεια εκείνα τα καθήκοντα που μπορεί να φέρει σε πέρας μόνη της ή συνεργαζόμενη ελεύθερα με άλλες οικογένειες από την άλλη, οι ίδιες αρχές έχουν το καθήκον να υποστηρίξουν την οικογένεια, εξασφαλίζοντάς της κάθε βοήθεια που χρειάζεται για να αναλάβει σωστά όλες τις ευθύνες της 472.

#### ΙΙ. Ο ΓΑΜΟΣ ΘΕΜΕΛΙΟ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ

#### α) Η αξία του γάμου

215 Η οικογένεια έχει τα θεμέλιά της στην ελεύθερη βούληση των συζύγων να ενωθούν σε γάμο, στο σεβασμό των εννοιών και των αξιών αυτού του θεσμού, που δεν εξαρτάται από τον άνθρωπο αλλά από τον ίδιο τον Θεό: «αυτός ο ιερός δεσμός ενόψει του καλού και των συζύγων και των παιδιών που στην κοινωνία δεν εξαρτώνται από την ανθρώπινη αυθαιρεσία. Πράγματι, ο ίδιος ο Θεός είναι ο δημιουργός του γάμου, που έχει προικιστεί με πολλαπλές αξίες και σκοπούς» <sup>473</sup>. Ο θεσμός του γάμου — «στενή συζυγική κοινωνία ζωής και αγάπης, θεμελιωμένη από τον Δημιουργό και προικισμένη με δικούς της νόμους» <sup>474</sup> δεν είναι λοιπόν μια δημιουργία που οφείλεται σε ανθρώπινες συμβάσεις και σε νομοθετικές εντολές, αλλά οφείλει τη σταθερότητά του στη θεϊκή διάταξη <sup>475</sup>. Είναι ένας θεσμός που γεννιέται, και για την κοινωνία, «από την ανθρώπινη πράξη με την οποία οι σύζυγοι προσφέρουν και παίρνουν αμοιβαία» <sup>476</sup> και θεμελιώνε-

 $<sup>^{472}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio (Περί των καθηκόντων της χριστιανικής οικογένειας), 45: AAS 74 (1982) 136-137· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.209.

 $<sup>^{473}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 48: AAS 58 (1966) 1.067-1.068.

<sup>&</sup>lt;sup>474</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 48: AAS 58 (1966) 1.067.

 $<sup>^{475}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.603.

<sup>&</sup>lt;sup>476</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 48: AAS 58 (1966) 1.067.

ται στην ίδια τη φύση της συζυγικής αγάπης που ως δώρο ολοκληρωτικό και αποκλειστικό από πρόσωπο σε πρόσωπο σημαίνει μια δέσμευση οριστική η οποία εκφράζεται με την αμοιβαία, αμετάκλητη και δημόσια συναίνεση η δέσμευση σημαίνει ότι οι σχέσεις ανάμεσα στα μέλη της οικογένειας χαρακτηρίζονται και από την αίσθηση της δικαιοσύνης, άρα και από το σεβασμό των αμοιβαίων δικαιωμάτων και υποχρεώσεων.

216 Καμία εξουσία δεν μπορεί να καταργήσει το φυσικό δικαίωμα στο γάμο ούτε να τροποποιήσει τα χαρακτηριστικά και τους σκοπούς του. Πράγματι, ο γάμος είναι προικισμένος με τα δικά του σταθερά και βασικά χαρακτηριστικά. Παρά τις πολυάριθμες αλλαγές που πραγματοποιήθηκαν με το πέρασμα των αιώνων στους διάφορους πολιτισμούς, στις κοινωνικές δομές και στις πνευματικές τάσεις, σε όλους τους πολιτισμούς υπάρχει η αξιοπρέπεια της συζυγικής ένωσης, έστω κι αν δε φαίνεται με την ίδια σαφήνεια χαρακτηριστικά της, που απαιτούν προστασία απέναντι σε κάθε απόπειρα αλλοίωσής τους. Η κοινωνία δεν ωφελείται από τη συζυγική ένωση, με την οποία οι δύο σύζυγοι υπόσχονται πίστη, φροντίδα και υποδοχή των παιδιών, αλλά έχει όλες τις δυνατότητες να ελέγξει τα αστικά αποτελέσματα.

217 Ο γάμος έχει ως δικά του χαρακτηριστικά: την ολότητα, χάρη στην οποία οι σύζυγοι προσφέρονται αμοιβαία με όλο τους το είναι, σωματικό και πνευματικό την ενότητα, που τους καθιστά «σάρκα μίαν» (Γεν 2,24)· το αδιάλυτο και την πίστη που επιφέρει η οριστική και αμοιβαία προσφορά· τη γονιμότητα, στην οποία φυσικά ανοίγεται 479. Το σοφό σχέδιο του Θεού για το γάμο —σχέδιο αντιληπτό από την ανθρώπινη λογική, παρ' όλες τις δυσκολίες που οφείλονται στη σκληρότητα της καρδιάς (πρβλ. Μτ 19,8· Μκ 10,5)— δεν μπορεί να εκτιμηθεί αποκλειστικά υπό το φως δεδομένης συμπεριφοράς ή συγκεκριμένων καταστάσεων που βρί-

 $<sup>^{477}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.639.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.603.

 $<sup>^{479}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 13: AAS 74 (1982) 93-96.

σκονται σε απόσταση από αυτό. Η πολυγαμία είναι μια οιζική άρνηση του πρωταρχικού σχεδίου του Θεού, «επειδή είναι αντίθετη στην ισότητα της αξιοπρέπειας του άνδρα και της γυναίκας, που στο γάμο δίνονται με ολοκληρωτική αγάπη και γι' αυτό είναι μοναδικός και αποκλειστικός» 480.

218 Ο γάμος, στην «υποκειμενική» του αλήθεια, ρυθμίζεται από την τεκνοποίηση και τη διαπαιδαγώγηση των παιδιών<sup>481</sup>. Πράγματι, η συζυγική ένωση οδηγεί στο να βιωθεί πλήρως το ειλικρινές δώρο του εαυτού, καρπός του οποίου είναι τα παιδιά, που με τη σειρά τους είναι δώρο για τους γονείς, για ολόκληρη την οικογένεια και όλη την κοινωνία<sup>482</sup>. Παρ' όλα αυτά, ο γάμος δε θεσμοθετήθηκε αποκλειστικά για την τεκνοποίηση<sup>483</sup>: το αδιάλυτο του χαρακτήρα του και η αξία του ως κοινωνίας παραμένουν ακόμη κι όταν τα παιδιά, μολονότι είναι επιθυμητά, δεν έρχονται για να ολοκληρώσουν τη συζυγική ζωή. Οι σύζυγοι στην προκειμένη περίπτωση «μπορούν να επιδείξουν τη γενναιοδωρία τους υιοθετώντας παιδιά εγκαταλειμμένα ή επιτελώντας σημαντικές υπηρεσίες για τον πλησίον»<sup>484</sup>.

#### β) Το ιερό μυστήριο του γάμου

219 Η ανθρώπινη και αρχέγονη πραγματικότητα του γάμου βιώνεται από τους βαφτισμένους, διά της συστάσεώς του από τον Χριστό, με την υπερφυσική μορφή του ιερού μυστηρίου, σημείο και όργανο της Χάρης. Η ιστορία της σωτηρίας διατρέχεται από το θέμα της γαμήλιας συνθήκης, σημαντική έκφραση της κοινωνίας της αγάπης ανάμεσα στον Θεό και στους ανθρώπους και συμβολικό κλειδί για να κατανοήσουμε τους σταθμούς της μεγάλης

 <sup>&</sup>lt;sup>480</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 19: AAS 74 (1982) 102.
 <sup>481</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 48, 50: AAS 58 (1966) 1.067-1.069, 1.070-1.072.

 $<sup>^{482}</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Επ. προς οιπογένειες *Gratissimam sane*, 11: AAS 86 (1994) 883-886.

 $<sup>^{483}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 50: AAS 58 (1966) 1.070-1.072.

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.379.

Συνθήκης ανάμεσα στον Θεό και στο λαό Του<sup>485</sup>. Το κέντρο της αποκάλυψης του σχεδίου της θεϊκής αγάπης είναι το δώρο που ο Θεός κάνει στην ανθρωπότητα με τον Υιό Του Ιησού Χριστό, «τον Νυμφίο που αγαπά και προσφέρεται ως Σωτήρας στην ανθρωπότητα, ενώνοντάς τη μαζί Του ως σώμα Του. Αυτός αποκαλύπτει την αρχέγονη αλήθεια του γάμου, την αλήθεια της "αρχής" (πρβλ. Γεν 2,24· Μτ 19,5) και, ελευθερώνοντας τον άνθρωπο από τη σκληρότητα της καρδιάς, τον καθιστά ικανό να την υλοποιήσει πλήρως» 486. Από τη γαμήλια αγάπη του Χριστού για την Εκκλησία, που παρουσιάζει την πληρότητά της στην προσφορά πάνω στο Σταυρό, κατάγεται το ιερό μυστήριο του γάμου, η Χάρη του οποίου συνδέει την αγάπη των συζύγων με την Αγάπη του Χριστού για την Εκκλησία. Ο γάμος ως ιερό μυστήριο είναι η συνθήκη ενός άνδρα και μιας γυναίκας εν αγάπη 487.

220 Το ιερό μυστήριο του γάμου προσλαμβάνει την ανθρώπινη πραγματικότητα της συζυγικής αγάπης με όλα τα επακόλουθα και «καθιστά κανείς και δεσμεύει τους χριστιανούς συζύγους και γονείς να βιώσουν την κλήση τους ως λαϊκών και επιπλέον να "αναζητήσουν το βασίλειο του Θεού χειριζόμενοι τα κοσμικά πράγματα και διευθετώντας τα σύμφωνα με τη βούληση του Θεού"» 488. Βαθιά ενωμένη με την Εκκλησία χάρη στο δεσμό του ιερού μυστηρίου που την καθιστά «κατ' οίκον ή μικρή Εκκλησία», η χριστιανική

 $^{485}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 12: AAS 74 (1982) 93: «Γι' αυτό η κευτρική φράση της Αποκάλυψης, "Ο Θεός αυαπάει το λαό Του", αυακοινώνεται και μέσα από τις ζωντανές και πραυματικές λέξεις με τις οποίες ο άνδρας και η υυναίκα εκφράζουν τη συζυγική τους αυάπη. Ο δεσμός της αυάπης τους υίνεται η εικόνα και το σύμβολο της Συνθήκης που ενώνει τον Θεό και το λαό Του (πρβλ., υια παράδειυμα, Ωσ 2,21' Iερ 3,6-13' Hσ 54). Και το ίδιο αμάρτημα, που μπορεί να πληυώσει τη συζυγική συμφωνία, υίνεται εικόνα της απιστίας του λαού προς τον Θεό του: η ειδωλολατρία είναι πορυεία (πρβλ. Ιεζ 16,25), η απιστία είναι μοιχεία, η ανυπακοή στο νόμο είναι ευκατάλειψη της υμήλιας αυάπης του Κυρίου. Η απιστία όμως του Ισραήλ δεν καταστρέφει την αιώνια πίστη του Κυρίου και, ωστόσο, η πάντα πιστή αυάπη στον Θεό τίθεται ως δείγμα των σχέσεων πιστής αυάπης που πρέπει να υπάρχει ανάμεσα στους συζύγους (πρβλ. Ωσ 3)».

 $<sup>^{486}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 13: AAS 74 (1982) 93-94.  $^{487}$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 48: AAS 58 (1966) 1.067-1.069.

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Familiaris consortio*, 47: AAS 74 (1982) 139.

οικογένεια καλείται «να είναι σημείο ενότητας για τον κόσμο και να ασκεί με αυτό τον τρόπο τον προφητικό της ρόλο, μαρτυρώντας το Βασίλειο και την ειρήνη του Χριστού, προς τα οποία βαδίζει ολόκληρος ο κόσμος» 489.

Η συζυγική αγάπη, η οποία πηγάζει από την ίδια την αγάπη του Θεού που προσφέρεται διαμέσου του ιερού μυστηρίου, καθιστά τους χριστιανούς συζύγους μάρτυρες μιας νέας κοινωνίας, εμπνευσμένης από το Ευαγγέλιο και από το πασχαλινό Μυστήριο. Η φυσική διάσταση της αγάπης τους εξαγνίζεται σταθερά, παγιώνεται και ανυψώνεται από τη χάρη του ιερού μυστηρίου. Με αυτό τον τρόπο οι χριστιανοί σύζυγοι, εκτός από την αμοιβαία βοήθεια στην πορεία της αγιοποίησης, γίνονται σημάδι και όργανο της αγάπης του Χριστού στον κόσμο. Με την ίδια τους τη ζωή καλούνται να είναι μάρτυρες και να αναγγέλλουν τη θρησκευτική σημασία του γάμου, που η σημερινή κοινωνία δυσκολεύεται ολοένα και περισσότερο να αναγνωρίσει, ιδιαίτερα όταν δέχεται σχετικιστικές απόψεις και για το ίδιο το φυσικό θεμέλιο του γαμήλιου θεσμού.

# ΙΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΥΠΟΚΕΙΜΕΝΙΚΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ

## α) Η αγάπη και η διαμόρφωση μιας κοινότητας προσώπων

221 Η οικογένεια προβάλλει ως χώρος αυτής της κοινωνίας, τόσο αναγκαίας σε έναν κόσμο ολοένα και πιο ατομικιστικό, όπου πρέπει να αναπτυχθεί μια αυθεντική κοινότητα προσώπων<sup>490</sup> χάρη στον αδιάκοπο δυναμισμό της αγάπης, που είναι η θεμελιώδης διάσταση της ανθρώπινης εμπειρίας και βρίσκει ακριβώς στην οικογένεια τον κατάλληλο χώρο για να εκδηλωθεί: «Η αγάπη καταφέρνει να ολοκληρωθεί ο άνθρωπος μέσα

Η εσωτερική σημείωση αναφέρεται στη Β΄ ΣΥΝΟΔΟ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37.

 $<sup>^{489}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 48: AAS 74 (1982) 140 ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.656-1.657, 2.204.

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Familiaris consortio*, 18: AAS 74 (1982) 100-101.

από την ειλικοινή προσφορά του εαυτού: αγαπώ σημαίνει δίνω και παίρνω ό,τι δεν είναι δυνατόν να αγοραστεί ή να πουληθεί, αλλά μόνο να προσφερθεί ελεύθερα και αμοιβαία»  $^{491}$ .

Χάρη στην αγάπη, ουσιώδη πραγματικότητα για να ορίσουμε το γάμο και την οικογένεια, κάθε πρόσωπο, άνδρας και γυναίκα, αναγνωρίζεται, γίνεται δεκτό και σεβαστό στην αξιοπρέπειά του. Από την αγάπη γεννιούνται σχέσεις που βιώνονται υπό το έμβλημα της δωρεάς, η οποία «σεβόμενη και ευνοώντας σε όλους και στον καθένα την προσωπική αξιοπρέπεια ως μοναδικό τίτλο αξίας, γίνεται εγκάρδια υποδοχή, συνάντηση και διάλογος, ανυστερόβουλη διάθεση, γενναιόδωρη υπηρεσία, βαθιά αλληλεγγύη» 492. Η ύπαρξη οικογενειών που ζουν με αυτό το πνεύμα αποκαλύπτει τις ελλείψεις και τις αντιφάσεις μιας κοινωνίας προσανατολισμένης κυρίως, αν όχι αποκλειστικά, από κριτήρια παραγωγικά και λειτουργικά. Η οικογένεια, που ζει χτίζοντας κάθε μέρα ένα δίκτυο διαπροσωπικών σχέσεων, εσωτερικών και εξωτερικών, τίθεται αντίθετα ως «πρώτο και αναντικατάστατο σχολείο κοινωνικότητας, παράδειγμα και ερέθισμα για τις πιο ευρείες κοινοτικές σχέσεις υπό το έμβλημα του σεβασμού, της δικαιοσύνης, του διαλόγου, της αγάπης» 493.

222 Η αγάπη εκφράζεται και μέσα από την όλο φροντίδα προσοχή προς τους ηλικιωμένους που ζουν στην οικογένεια: η παρουσία τους αποκτά μεγάλη αξία. Είναι ένα παράδειγμα σύνδεσης ανάμεσα στις γενεές, μια πηγή για την ευημερία της οικογένειας και ολόκληρης της κοινωνίας: «Όχι μόνο μπορούν να βεβαιώσουν το γεγονός ότι υπάρχουν πλευρές στη ζωή, όπως οι ανθρώπινες και πολιτιστικές αξίες, οι ηθικές και οι κοινωνικές, που δεν υπολογίζονται με όρους οικονομικούς και λειτουργικούς, αλλά να συνεισφέρουν αποτελεσματικά σε εργασιακό πλαίσιο και σ' εκείνο της ευθύνης. Πρέπει όχι μόνο να κάνουμε κάτι για τους ηλικιωμένους, αλλά να τους δεχόμαστε ως υπεύθυνους συνεργάτες με τρόπο αποτελεσματικό, ως συντελεστές κοινών σχεδίων στο στάδιο και του προγραμματισμού και του διαλόγου

 $<sup>^{491}</sup>$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Επ. προς τις οικογένειες Gratissimam sane, 11: AAS 86 (1994) 883.

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Familiaris consortio*, 43: AAS 74 (1982) 134.

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 43: AAS 74 (1982) 134.

ή της υλοποίησης» 494. Όπως λέει η Αγία Γραφή, τα πρόσωπα «καὶ τὸ γῆρας μου ἐν ἐλαίω πίονι — ἔτι πληθυνθήσονται ἐν γήρει πίονι καὶ εὐπαθοῦντες ἔσονται» (Ψλ 92). Οι ηλικιωμένοι αποτελούν ένα σημαντικό σχολείο ζωής, ικανό να μεταδώσει αξίες και παραδόσεις και να βοηθήσει την ανάπτυξη των πιο νέων, οι οποίοι μαθαίνουν έτσι να αναζητούν όχι μόνο το καλό το δικό τους αλλά και των άλλων. Αν οι ηλικιωμένοι ζουν δυστυχισμένοι και βρίσκονται σε μια κατάσταση ένδειας και εξάρτησης, δεν έχουν ανάγκη μόνο από ιατρική φροντίδα και κατάλληλη παρακολούθηση αλλά, κυρίως, να τους φερόμαστε με αγάπη.

223 Ο άνθρωπος είναι φτιαγμένος να αγαπάει και δίχως αγάπη δεν μπορεί να ζήσει. Όταν εκδηλώνεται στο ολοκληρωτικό δόσιμο δύο προσώπων μέσα στη συμπληρωματικότητά τους, η αγάπη δεν μπορεί να περιοριστεί στις συγκινήσεις και στα συναισθήματα ούτε, ακόμη περισσότερο, στη σεξουαλική έκφραση μόνο. Μια κοινωνία που τείνει ολοένα και περισσότερο να σχετικοποιήσει και να καταστήσει κοινότοπη την εμπειρία της αγάπης και της σεξουαλικότητας εξυψώνει τις εφήμερες όψεις της ζωής και θαμπώνει τις θεμελιώδεις αξίες: επείγει λοιπόν να αναγγείλουμε και να μαρτυρήσουμε ότι η αλήθεια της συζυγικής αγάπης και της σεξουαλικότητας υπάρχει εκεί όπου υλοποιείται το πλήρες και ολοκληρωτικό δόσιμο των προσώπων με τα χαρακτηριστικά της ένωσης και της πίστης 495. Αυτή η αλήθεια, πηγή χαράς, ελπίδας και ζωής, παραμένει αδιαπέραστη και απρόσιτη όσο θα παραμένουμε κλειστοί στο σχετικισμό και στο σκεπτικισμό.

224 Απέναντι στις θεωρίες που αντιχρίζουν την ταυτότητα του γένους μόνο σαν ένα πολιτιστικό και κοινωνικό προϊόν που προέρχεται από την αλληλεπίδραση ανάμεσα στην κοινότητα και στο άτομο, αγνοώντας τη σεξουαλική και την προσωπική ταυτότητα και δίχως καμία αναφορά στην αληθινή σημασία της σεξουαλικότητας, η Εκκλησία δε θα κουραστεί να επαναλαμβάνει τη διδασκαλία της: «Είναι υπόθεση του καθενός,

 $<sup>^{494}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στη δεύτερη παγκόσμια συνδιάσκεψη για τα γηρατειά (3 Απριλίου 2002): AAS 94 (2002) 582· πρβλ. ιδίου, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 27: AAS 74 (1982) 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 48: AAS 58 (1966) 1.067-1.069· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.644-1.651.

ανδρός ή γυναικός, να αναγνωρίσει και να αποδεχτεί τη σεξουαλική του ταυτότητα. Η διαφορά και η φυσική, ηθική και πνευματική συμπληρωματικότητα είναι προσανατολισμένες προς το καλό του γάμου και την ανάπτυξη της οικογενειακής ζωής. Η αρμονία του ζευγαριού και της κοινωνίας εξαρτάται εν μέρει από τον τρόπο με τον οποίο βιώνεται μεταξύ των φύλων η συμπληρωματικότητα, η αμοιβαία ανάγκη και η βοήθεια» 496. Αυτή είναι μια προοπτική που μας κάνει να θεωρούμε δίκαιη τη συμμόρφωση του θετικού δικαίου στο φυσικό νόμο, σύμφωνα με τον οποίο η σεξουαλική ταυτότητα είναι αναφαίρετη, καθώς αποτελεί την αντικειμενική συνθήκη για να σχηματιστεί ένα ζευγάρι στο γάμο.

225 Η φύση της συζυγικής αγάπης απαιτεί τη σταθερότητα της γαμήλιας σχέσης και το αδιάλυτό της. Η έλλειψη αυτών των χαρακτηριστικών υπονομεύει τη σχέση αποκλειστικής και ολοκληρωτικής αγάπης του συζυγικού δεσμού, με σοβαρά προβλήματα για τα παιδιά και βλαβερές συνέπειες στον κοινωνικό ιστό.

Η σταθερότητα και το αδιάλυτο της γαμήλιας ένωσης δεν πρέπει να επαφίενται αποκλειστικά στην πρόθεση και στη δέσμευση των εμπλεκόμενων ατόμων: η ευθύνη για την προστασία και την προώθηση της οικογένειας ως θεμελιώδους φυσικού θεσμού, εκτιμώντας ακριβώς τις ζωτικές και αναφαίρετες πλευρές του, ανήκει μάλλον σε ολόκληρη την κοινωνία. Η ανάγκη να προσδώσουμε ένα θεσμικό χαρακτήρα στο γάμο, θεμελιώνοντάς τον σε μια δημόσια πράξη, κοινωνικά και νομικά αναγνωρίσιμη, προέρχεται από βασικές απαιτήσεις κοινωνικής φύσεως.

Η εισαγωγή του διαζυγίου στις αστικές νομοθεσίες τροφοδότησε μια σχετικιστική πλευρά του γαμήλιου δεσμού και αποδείχθηκε «πραγματική κοινωνική μάστιγα» 497. Τα ζευγάρια που διατηρούν και αναπτύσσουν τα αγαθά της σταθερότητας και του αδιάλυτου «επιτελούν... με τρόπο ταπεινό και θαρραλέο το καθήκον που τους έχει ανατεθεί να αποτελούν ένα "σημάδι" — ένα μικρό και πολύτιμο σημάδι, που μερικές φορές δοκιμάζεται και από τον πειρασμό, αλλά πάντα ανανεώνεται — της άοκνης αφοσίωσης με την οποία ο Θεός και ο Ιησούς Χριστός αγαπούν όλους

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.333.

 $<sup>^{497}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.385· πρβλ. επίσης 1650-1651, 2384.

τους ανθρώπους και κάθε άνθρωπο»<sup>498</sup>.

226 Η Εχκλησία δεν εγκαταλείπει εχείνους που, μετά το διαζύγιο, ξαναπαντρεύονται. Η Εχκλησία προσεύχεται γι' αυτούς, τους ενθαρρύνει στις δυσκολίες πνευματικής φύσεως που συναντούν και τους στηρίζει στην πίστη και στην ελπίδα. Από την πλευρά τους, εφόσον είναι βαπτισμένοι, μπορούν και μάλλον πρέπει να συμμετέχουν στην εχκλησιαστική ζωή: παροτρύνονται να αχούν το Λόγο του Θεού, να παραχολουθούν το μυστήριο της Θείας Λειτουργίας, να επιμένουν στην προσευχή, να πολλαπλασιάζουν τα έργα αγάπης και τις πρωτοβουλίες της κοινότητας υπέρ της δικαιοσύνης και της ειρήνης, να διαπαιδαγωγούν τα παιδιά στην πίστη, να καλλιεργούν το πνεύμα και το έργο της μετάνοιας εχλιπαρώντας έτσι κάθε μέρα τη χάρη του Θεού.

Η μυστηριαχή άφεση —ανοίγει το δρόμο στο μυστήριο της ευχαριστίας— μπορεί να παραχωρηθεί σ' εχείνους που, έχοντας μετανοήσει, είναι ειλιχρινά διατεθειμένοι μόνο σε μια μορφή ζωής όχι πλέον σε αντίθεση με το αδιάλυτο του γάμου<sup>499</sup>.

Ενεργώντας με αυτό τον τρόπο, η Εκκλησία πρεσβεύει την πίστη της στον Χριστό και στην αλήθεια Του· συγχρόνως, φέρεται με μητρική φροντίδα ιδιαίτερα προς εκείνα τα τέκνα της που δίχως να φταίνε εγκαταλείφθηκαν από το νόμιμο σύζυγο. Με ακλόνητη εμπιστοσύνη πιστεύει πως όσοι απομακρύνθηκαν από την εντολή του Κυρίου και ζουν έτσι μέχρι τώρα μπορούν να πετύχουν από τον Θεό τη χάρη της μεταστροφής και της σωτηρίας, αν έχουν επιμείνει στην προσευχή, στη μετάνοια και στην αγάπη<sup>500</sup>.

**227** Οι ελεύθερες συμβιώσεις, ο αριθμός των οποίων αυξήθηκε σταδιακά, στηρίζονται σε μια ψευδή αντίληψη όσον αφορά την ελευθερία επι-

<sup>498</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 20: AAS 74 (1982) 104. 499 Ο σεβασμός που οφείλεται και στο μυστήριο του γάμου και στους συζύγους και στους οικείους τους, ακόμη και στην κοινότητα των πιστών, απαγορεύει σε κάθε ποιμένα, για οποιονδήποτε λόγο ή δικαιολογία, ακόμη και ποιμαντική, να προχωρήσει σε οποιαδήποτε τελετή υπέρ των διαζευχθέντων που ξαναπαντρεύονται. Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 20: AAS 74 (1982) 104.

 $<sup>^{500}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 77, 84: AAS 74 (1982) 175-178, 184-186.

λογής των ατόμων<sup>501</sup> και σε μια ιδιωτική θεώρηση του γάμου και της οικογένειας. Ο γάμος δεν είναι μια απλή συμφωνία συμβίωσης, αλλά μια σχέση με μοναδική κοινωνική διάσταση σε σύγκριση με όλες τις άλλες, καθώς η οικογένεια, προβλέποντας τη φροντίδα και τη διαπαιδαγώγηση των παιδιών, προβάλλει ως πρωταρχικό όργανο για την ολοκληρωμένη ανάπτυξη κάθε ατόμου και για τη θετική του ένταξη στην κοινωνική ζωή.

Η ενδεχόμενη νομοθετική εξίσωση ανάμεσα στην οικογένεια και στις «ελεύθερες συμβιώσεις» θα μεταφραζόταν σε μια ανυποληψία του οικογενειακού προτύπου, που δεν μπορεί να πραγματοποιηθεί με μια επισφαλή σχέση μεταξύ προσώπων<sup>502</sup>, αλλά μόνο στη σταθερή ένωση που προέρχεται από το γάμο, δηλαδή από τη συμφωνία ανάμεσα σε έναν άντρα και σε μια γυναίκα, η οποία θεμελιώνεται στην αμοιβαία και ελεύθερη επιλογή που συνεπάγεται η πλήρης συζυγική κοινωνία προσανατολισμένη στην τεκνοποίηση.

228 Ένα ιδιαίτερο πρόβλημα που συνδέεται με τις ελεύθερες συμβιώσεις είναι εκείνο που αφορά τη νομική αναγνώριση των ομοφυλοφιλικών ενώσεων, που τελευταία έχει γίνει αντικείμενο δημόσιων συζητήσεων. Μόνο μια ανθρωπολογία που ανταποκρίνεται στην πλήρη αλήθεια του ανθρώπου μπορεί να δώσει την κατάλληλη απάντηση στο πρόβλημα, το οποίο παρουσιάζει διάφορες όψεις και σε κοινωνικό και σε εκκλησιαστικό επίπεδο 503. Με το φως αυτής της ανθρωπολογίας αποκαλύπτεται «πόσο ανακόλουθη είναι η απαίτηση να αποδοθεί μια "συζυγική" πραγματικότητα στην ένωση προσώπων του ιδίου φύλου. Πρωτίστως, έρχεται σε αντίθεση η αντικειμενική αδυναμία να δώσει καρπούς η συμβίωση μέσω της μετάδοσης της ζωής, σύμφωνα με το σχέδιο που χάραξε ο Θεός στην ίδια τη δομή του ανθρώπου. Επίσης, εμπόδιο αποτελεί η απουσία των προϋποθέσεων για κείνη τη διαπροσωπική συμπληρωματικότητα που θέλησε ο Δημιουργός, τόσο σε φυσι-

 $<sup>^{501}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Επ. προς τις οιμογένειες *Gratissimam sane*, 14: AAS 86 (1994) 893-896· Κατήχηση της Καθολιμής Εμμλησίας, 2.390.

<sup>502</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.390.

 $<sup>^{503}</sup>$  Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Επ. La cura pastorale delle persone omosessuali (Η ποιμαντική φροντίδα των ομοφυλοφίλων) (1η Οκτωβοίου 1986), 1-2: AAS 79 (1987) 543-544.

κό-βιολογικό επίπεδο όσο κυρίως και στο ψυχολογικό, ανάμεσα στο αρσενικό και στο θηλυκό. Μόνο στην ένωση δύο προσώπων διαφορετικού φύλου μπορεί να υλοποιηθεί η τελειοποίηση του ατόμου, σε μια σύνθεση ένωσης και αμοιβαίας ψυχοφυσικής συμπλήρωσης»<sup>504</sup>.

Η αξιοπρέπεια<sup>505</sup> του ομοφυλόφιλου πρέπει να γίνεται σεβαστή και να ενθαρρύνεται να ακολουθήσει το σχέδιο του Θεού με μια ιδιαίτερη δέσμευση στην άσκηση της αγνότητας<sup>506</sup>. Ο προσήκων σεβασμός δε σημαίνει νομιμοποίηση συμπεριφορών που δεν αρμόζουν στον ηθικό νόμο ούτε, ακόμη λιγότερο, αναγνώριση δικαιώματος γάμου ανάμεσα σε πρόσωπα του ιδίου φύλου, με τη συνεπακόλουθη εξίσωση της ένωσής τους με την οικογένεια<sup>507</sup>: «Αν από νομική άποψη ο γάμος ανάμεσα σε δύο πρόσωπα διαφορετικού φύλου θεωρούνταν απλώς σαν ένας από τους πιθανούς γάμους, η έννοια του γάμου θα δεχόταν μια ριζική αλλαγή, με σοβαρές φθορές για το κοινό καλό. Θέτοντας την ομοφυλοφιλική ένωση σε ένα νομικό επίπεδο ανάλογο με εκείνο του γάμου ή της οικογένειας, το κράτος ενεργεί αυθαίρετα και έρχεται σε αντίφαση με τα καθήκοντά του»<sup>508</sup>.

229 Η σταθερότητα του οικογενειακού πυρήνα είναι ένα καθοριστικό

 $^{504}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο εκκλησιαστικό δικαστήριο Ρότα Ρομάνα (21 Ιανουαρίου 1999), 5: AAS 91 (1999) 625.

 $^{505}$  Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Μερικές παρατηρήσεις όσον αφορά την απάντηση στις προτάσεις νόμου για τη μη διάκριση των ομοφυλοφίλων (23 Ιουλίου 1992): L'Osservatore Romano, 24 Ιουλίου 1992, σ. 4· ιδίου, Διακ. Persona humana (Ανθρώπινο πρόσωπο) (29 Δεκεμβρίου 1975), 8: AAS 68 (1976) 84-85.

<sup>506</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.357-2.359.

 $^{507}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Ομιλία στους Ισπανούς επισκόπους κατά την επίσκεψη ad limina (19 Φεβρουαρίου 1998), 4: AAS 90 (1998) 809-810· Ποντίφικη Συνοδος για την Οικογένεια, Famiglia, matrimonio e «unioni di fatto» (Οικογένεια, γάμος και «ελεύθερη συμβίωση») (26 Ιουλίου 2000), 23, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σσ. 42-44· Συνοδος για τη Διδασκαλία της Πίστης, Considerazioni circa i progetti di riconoscimento legale delle unioni tra persone omosessuali (Παρατηρήσεις σχετικά με τη νομική αναγνώριση των ενώσεων ανάμεσα σε ομοφυλόφιλους) (3 Ιουνίου 2003), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2003, σ. 9.

<sup>508</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Considerazioni circa i progetti di riconoscimento legale delle unioni tra persone omosessuali (3 Ιουνίου 2003), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2003, σ. 9.

στοιχείο για την ποιότητα της κοινωνικής συμβίωσης, γι' αυτό η αστική κοινότητα δεν μπορεί να μείνει αδιάφορη απέναντι στις διαλυτικές τάσεις που στοχεύουν τη βάση των θεμελίων της. Αν μια νομοθεσία μπορεί ενίστε να ανεχτεί συμπεριφορές ηθικά απαράδεκτες, 509 δεν πρέπει ποτέ να αποδυναμώσει την αναγνώριση της αδιάλυτης μονογαμικής γαμήλιας ένωσης ως μοναδικής μορφής της οικογένειας. Οπότε, είναι αναγκαίο οι δημόσιες αρχές, «ανθιστάμενες σ' αυτές τις διαλυτικές τάσεις της ίδιας της κοινωνίας και επιζήμιες για την αξιοπρέπεια, την ασφάλεια και την ευημερία των μεμονωμένων κατοίκων, να φροντίσουν ώστε η κοινή γνώμη να μην υποτιμήσει τη θεσμική σημασία του γάμου και της οικογένειας» 510.

Είναι καθήκον της χριστιανικής κοινότητας και όλων εκείνων που έχουν στην καρδιά τους το καλό της κοινωνίας να τονίσουν ότι «η οικογένεια αποτελεί —περισσότερο από έναν απλό νομικό, κοινωνικό και οικονομικό πυρήνα— μια κοινότητα αγάπης και αλληλεγγύης που είναι με μοναδικό τρόπο κατάλληλη να διδάξει και να μεταδώσει πολιτιστικές, ηθικές, κοινωνικές, πνευματικές και θρησκευτικές αξίες, ουσιώδεις για την ανάπτυξη και την ευημερία των μελών της και της κοινωνίας»<sup>511</sup>.

## β) Η οιχογένεια είναι το ιερό της ζωής

230 Η συζυγική αγάπη είναι από τη φύση της ανοιχτή στην υποδοχή της ζωής<sup>512</sup>. Στο αναπαραγωγικό καθήκον αποκαλύπτεται με ξεχωριστό τρόπο η αξιοπρέπεια του ανθρώπου, η οποία καλείται να ερμηνεύσει την καλοσύνη και τη γονιμότητα που προέρχονται από τον Θεό: «Η ανθρώπινη πατρότητα και μητρότητα, μολονότι είναι βιολογικά όμοιες με εκείνες των άλλων πλασμάτων της φύσης, περιέχουν με τρόπο ουσιώδη και απο-

 $<sup>^{509}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 71: AAS 87 (1995) 483 Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, I-II, ε. 91, α. 2: («Utrum ad legem humanam pertineat omnia vitia cohibere»: Ed. Leon. 7, 181.

<sup>&</sup>lt;sup>510</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 81: AAS 74 (1982) 183.

<sup>&</sup>lt;sup>511</sup> ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, Εισαγωγή, E, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 6.

 $<sup>^{512}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.652.

κλειστικό μια «ομοιότητα» με τον Θεό, στην οποία θεμελιώνεται η οικογένεια, εννοούμενη ως κοινότητα της ανθρώπινης ζωής, ως κοινότητα προσώπων ενωμένων εν αγάπη (communio personarum)» $^{513}$ .

Η τεκνοποίηση εκφράζει την κοινωνική υποκειμενικότητα της οικογένειας και ένα δυναμισμό αγάπης και αλληλεγγύης ανάμεσα στις γενεές που βρίσκεται στη βάση της κοινωνίας. Πρέπει να ανακαλύψουμε ξανά την κοινωνική αξία του μορίου του κοινού καλού που είναι έμφυτο σε κάθε νέο ανθρώπινο πλάσμα: κάθε παιδί «αποτελεί ένα δώρο για τους αδελφούς του, τις αδελφές του, τους γονείς του, ολόκληρη την οικογένεια. Η ζωή του γίνεται δώρο για τους ίδιους τους δωρητές της ζωής, οι οποίοι δε γίνεται να μην αισθανθούν την παρουσία του παιδιού, τη συμμετοχή του στην ύπαρξή τους, τη συνεισφορά του στο δικό τους κοινό καλό και το καλό της οικογενειακής κοινότητας» 514.

**231** Η οικογένεια που θεμελιώνεται στο γάμο είναι όντως το ιερό της ζωής, «ο χώρος όπου η ζωή, δώρο του Θεού, μπορεί να γίνει δεκτή και να προφυλαχτεί από τις πολλαπλές επιθέσεις στις οποίες είναι εκτεθειμένη και να αναπτυχθεί σύμφωνα με τις απαιτήσεις της αληθινής ανθρώπινης ανάπτυξης» <sup>515</sup>. Καθοριστικός και αναντικατάστατος είναι ο ρόλος της οικογένειας για την προώθηση και τη δημιουργία του πολιτισμού της ζωής <sup>516</sup> ενάντια στη διάδοση ενός «καταστροφικού "αντιπολιτισμού", όπως αποδεικνύεται σήμερα από πολλές τάσεις και καταστάσεις» <sup>517</sup>.

Οι χριστιανικές οικογένειες, με τη δύναμη του μυστηρίου που δέχτηκαν, έχουν την ιδιαίτερη αποστολή να γίνουν μάρτυρες και αγγελιοφόροι του Ευαγγελίου της ζωής. Είναι μια δέσμευση που στην κοινωνία προσλαμβάνει την αξία της πραγματικής και θαρραλέας προφητείας. Γι' αυτόν το λόγο το να «υπηρετείς το Ευαγγέλιο της ζωής συνεπάγεται ότι οι

 $<sup>^{513}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Επ. προς τις οικογένειες Gratissimam sane, 6: AAS 86 (1994) 874· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.366.

 $<sup>^{514}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄ Επ. προς τις οιμογένειες  $\textit{Gratissimam sane},\,11:$  AAS 86 (1994) 884.

 $<sup>^{515}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 39: AAS 83 (1991) 842.

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 92: AAS 87 (1995) 505-507.

 $<sup>^{517}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Επ. προς τις οικογένειες  $\textit{Gratissimam sane},\ 13:\ AAS\ 86\ (1994)\ 891.$ 

*КЕФАЛАІО ПЕМПТО* 

οικογένειες, κυρίως όταν συμμετέχουν στις κατάλληλες οργανώσεις, προσπαθούν ώστε οι νόμοι και οι θεσμοί του κράτους να μη βλάψουν με κανέναν τρόπο το δικαίωμα στη ζωή, από τη σύλληψη μέχρι τον φυσικό θάνατο, αλλά να το υπερασπίζονται και να το προωθούν»<sup>518</sup>.

232 Η οικογένεια συνεισφέρει με εξαιρετικό τρόπο στο κοινωνικό καλό μέσα από την υπεύθυνη πατρότητα και μητρότητα, χαρακτηριστικές μορφές της ιδιαίτερης συμμετοχής των συζύγων στο δημιουργικό έργο του Θεού<sup>519</sup>. Το βάρος μιας παρόμοιας ευθύνης δεν μπορούμε να το επικαλεστούμε για να δικαιολογήσουμε εγωιστικά κλεισίματα, αλλά πρέπει να κατευθύνει τις επιλογές των συζύγων προς μια γενναιόδωρη υποδοχή της ζωής: «Σε σχέση με τις φυσικές, οικονομικές, ψυχολογικές και κοινωνικές συνθήκες, με τη φρόνιμη και γενναιόδωρη σκέψη να δημιουργήσει μια πολυάριθμη οικογένεια, αλλά και με την απόφαση, όταν λαμβάνεται για σοβαρούς λόγους και με το σεβασμό του ηθικού νόμου, να αποφύγει προσωρινά ή και σε απροσδιόριστο χρόνο μια νέα γέννηση» <sup>520</sup>. Οι λόγοι που πρέπει να οδηγούν τους συζύγους στην υπεύθυνη άσκηση της πατρότητας και της μητρότητας προέρχονται από την πλήρη αναγνώριση των υποχρεώσεών τους προς τον Θεό, προς τους ίδιους, προς την οικογένεια και προς την κοινωνία, σε μια ορθή ιεράρχηση αξιών.

233 Όσον αφορά τα «μέσα» για να πραγματοποιηθεί μια υπεύθυνη τεκνοποίηση, οφείλουμε να αρνηθούμε ως ηθικά παράνομες και τη στείρωση και την άμβλωση<sup>521</sup>. Κυρίως η τελευταία είναι ένα ειδεχθές έγκλημα και αποτελεί πάντα μια ιδιαίτερα σοβαρή ηθική αναταραχή<sup>522</sup>· μακριά από το να είναι ένα δικαίωμα, αποτελεί μάλλον ένα θλιβερό φαινόμενο που

<sup>&</sup>lt;sup>518</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 93: AAS 87 (1995) 507-508.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 50: AAS 58 (1966) 1.070-1.072· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.367.

 $<sup>^{520}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Humanae vitae (Ανθρώπινη ζωή), 10: AAS 60 (1968) 487· Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 50: AAS 58 (1966) 1.070-1.072.

<sup>&</sup>lt;sup>521</sup> Πρβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Humanae vitae*, 14: AAS 60 (1968) 490-491.

 $<sup>^{522}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 51: AAS 58 (1966) 1.072-1.073· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.271-2.272· ΙΩΑΝΝΗΣ

συνεισφέρει βαρύτατα στη διάδοση μιας νοοτροπίας κατά της ζωής, απειλώντας επικίνδυνα την ορθή και δημοκρατική κοινωνική συμβίωση<sup>523</sup>.

Οφείλουμε επίσης να αρνηθούμε τα αντισυλληπτικά σε κάθε μορφή τους 524: αυτή η άρνηση στηρίζεται σε μια ορθή και ολοκληρωμένη αντίληψη για τον άνθρωπο και τη σεξουαλικότητά 525 του και έχει την αξία ηθικής απαίτησης για την προστασία της πραγματικής ανάπτυξης των λαών 526. Οι ίδιοι λόγοι ανθρωπολογικής τάξεως δικαιολογούν όμως ως νόμιμη την περιοδική αποχή στις περιόδους της γυναικείας γονιμότητας 527. Το να αρνούμαστε την αντισύλληψη και να καταφεύγουμε σε φυσικές μεθόδους ρύθμισης των γεννήσεων σημαίνει ότι επιλέγουμε να ορίζουμε τις διαπροσωπικές σχέσεις ανάμεσα στους συζύγους με τον αμοιβαίο σεβασμό και την πλήρη αποδοχή, με θετικό αντίκτυπο και για την πραγματοποίηση μιας πιο ανθρώπινης κοινωνικής τάξης.

234 Η κρίση σχετικά με το διάστημα ανάμεσα στις γεννήσεις και τον αριθμό των παιδιών αφορά μόνο τους συζύγους. Είναι ένα αναφαίρετο δικαίωμά τους, που το ασκούν μπροστά στον Θεό, εξετάζοντας τις υποχρεώσεις προς τον εαυτό τους, προς τα παιδιά που έχουν ήδη γεννηθεί, την οικογένεια και την κοινωνία 528. Η επέμβαση των δημόσιων αρχών,

ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επ. προς τις οιπογένειες *Gratissimam sane*, 21: AAS 86 (1994) 919-920 ιδίου, Εγκ. επ. *Evangelium vitae*, 58-59, 61-62: AAS 87 (1995) 466-468, 479-472.

<sup>523</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επ. προς οιπογένειες Gratissimam sane, 21: AAS 86 (1994) 919-920· ιδίου, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 72, 101: AAS 87 (1995) 484-485, 516-518· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.273.

<sup>524</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 51: AAS 58 (1966) 1.072-1.073· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Humanae vitae, 14: AAS 60 (1968) 490-491· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 32: AAS 74 (1982) 118-120· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.370· ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Casti connubii (Για την ιερότητα του γάμου): AAS 22 (1930), 559-561.

<sup>525</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Humanae vitae, 17: AAS 60 (1968) 493-494 · ΙΩ-ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 32: AAS 74 (1982) 118-120.

<sup>526</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Humanae vitae, 17: AAS 60 (1968) 493-494.

 $^{527}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Humanae vitae, 16: AAS 60 (1968) 491-492 ·  $\Omega$ - ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 32: AAS 74 (1982) 118-120 · Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.370.

*198 КЕФАЛАІО ПЕМПТО* 

στο πλαίσιο των αρμοδιοτήτων τους, για τη διάδοση της σωστής πληροφόρησης και την υιοθέτηση των κατάλληλων μέτρων σε δημογραφικό επίπεδο πρέπει να γίνει με σεβασμό προς τα πρόσωπα και την ελευθερία του ζευγαριού: δεν μπορεί ποτέ να υποκαταστήσει τις επιλογές τους<sup>529</sup>· κι ακόμη λιγότερο μπορούν να το κάνουν οι οργανώσεις που ασχολούνται με αυτό τον τομέα.

Είναι ηθικά καταδικαστέα ως προσβολές κατά της αξιοπρέπειας του προσώπου και της οικογένειας όλα τα προγράμματα οικονομικής βοήθειας που προορίζονται να χρηματοδοτήσουν καμπάνιες στείρωσης και αντισύλληψης ή υποστηρίζουν τέτοια προγράμματα. Η λύση των προβλημάτων που συνδέονται με τη δημογραφική ανάπτυξη πρέπει να ακολουθείται από τον ταυτόχρονο σεβασμό και της σεξουαλικής και της κοινωνικής ηθικής, προωθώντας μεγαλύτερη δικαιοσύνη και πραγματική αλληλεγγύη για να δώσουμε οπουδήποτε αξιοπρέπεια στη ζωή, αρχίζοντας από τις οικονομικές, κοινωνικές και πολιτιστικές συνθήκες.

235 Η επιθυμία της μητρότητας και της πατρότητας δεν αιτιολογεί κανένα «δικαίωμα στο παιδί», ενώ είναι προφανή τα δικαιώματα του παιδιού που θα γεννηθεί σύντομα, στο οποίο πρέπει να εγγυηθούμε εξαιρετικές συνθήκες ύπαρξης, μέσα από τη σταθερότητα της οικογένειας που θεμελιώνεται στο γάμο και στη συμπληρωματικότητα των δύο μορφών, της πατρικής και της μητρικής <sup>530</sup>. Η εξέλιξη της έρευνας και των τεχνικών εφαρμογών της στο πεδίο της αναπαραγωγής θέτει νέα και ευαίσθητα θέματα που καλούν να πάρουν θέση η κοινωνία και οι κανόνες οι οποίοι ρυθμίζουν την ανθρώπινη συμβίωση.

Χρειάζεται να τονίσουμε ότι δεν είναι ηθικά αποδεκτές όλες οι τεχνικές αναπαραγωγής — όπως η δωρεά σπέρματος ή ωοκυττάρων η παρένθετη μητρότητα η εξωσωματική γονιμοποίηση — όπου καταφεύγουν στη μήτρα ή στα γεννητικά κύτταρα ξένων προσώπων προς το συζυγικό ζεύ-

 $<sup>^{528}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 50: AAS 58 (1966) 1.070-1.072· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.368· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 37: AAS 59 (1967) 275-276.

<sup>529</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.372.

<sup>530</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.378.

γος, προσβάλλοντας το δικαίωμα του παιδιού να γεννηθεί από έναν πατέρα και από μια μητέρα βιολογικά και νομικά, ή διαχωρίζουν την πράξη της ένωσης από την αναπαραγωγική, καταφεύγοντας σε τεχνικές εργαστηρίου, όπως η σπερματέγχυση και η εξωσωματική γονιμοποίηση, έτσι ώστε το παιδί να εμφανίζεται σαν το αποτέλεσμα μιας τεχνικής πράξης περισσότερο παρά ο φυσικός καρπός της ανθρώπινης πράξης όπου πραγματοποιείται η πλήρης και ολοκληρωτική δωρεά των συζύγων<sup>531</sup>. Το να μην καταφεύγουμε στις διάφορες μορφές της επονομαζόμενης υποβοηθούμενης αναπαραγωγής, που αντικαθιστά τη συζυγική πράξη, σημαίνει να σεβόμαστε —και για τους γονείς και για τα παιδιά που σκοπεύουν να γεννήσουν— την αξιοπρέπεια του ανθρώπου στο σύνολό της<sup>532</sup>. Αντίθετα, είναι νόμιμα τα μέσα που διαμορφώθηκαν ως βοήθεια της συζυγικής πράξης ή για την επίτευξη των στόχων της<sup>533</sup>.

236 Ένα ζήτημα με ιδιαίτερη κοινωνική και πολιτιστική σπουδαιότητα για τις πολλαπλές και σοβαρές ηθικές επιπλοκές που παρουσιάζει είναι η ανθρώπινη κλωνοποίηση, όρος που από μόνος του γενικά σημαίνει αναπαραγωγή μιας βιολογικής οντότητας γενετικά ταυτόσημης με την αρχική. Έχει προσλάβει πειραματικά και θεωρητικά διάφορες έννοιες που προϋποθέτουν με τη σειρά τους διαφορετικές διαδικασίες ως προς την τεχνική για την πραγματοποίησή της, αλλά και ως προς τους στόχους. Μπορεί να σημαίνει την απλή αναπαραγωγή κυττάρων ή τμημάτων του DNA στο εργαστήριο. Ιδιαίτερα όμως σήμερα σημαίνει την αναπαραγωγή ατόμων σε εμβρυϊκό στάδιο με διαφορετικούς τρόπους της φυσικής γονιμοποίησης και με τρόπο ώστε να είναι γενετικά όμοια με το άτομο από το οποίο προέρχονται. Αυτός ο τύπος κλωνοποίησης μπορεί να έχει ως σκοπό την αναπαραγωγή ανθρώπινων εμβρύων ή θεραπευτικούς σκοπούς, δηλαδή τη χρησιμοποίηση αυτών των εμβρύων για επιστημονική

 $<sup>^{531}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Donum vitae (Το δώρο της ζωής), ΙΙ, 2, 3, 5: AAS 80 (1988) 88-89, 92-94· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.376-2.377.

 $<sup>^{532}</sup>$  Συνόδος για τη Διδάσκαλια της Πίστης, Διδ. Donum vitae, II, 7: AAS 80 (1988) 95-96.

<sup>533</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.375.

έρευνα ή ειδικότερα για την παραγωγή βλαστοκυττάρων.

Από ηθικής απόψεως, η απλή αναπαραγωγή κανονικών κυττάρων ή τμημάτων DNA δεν παρουσιάζει ιδιαίτερα προβλήματα. Πολύ διαφορετική είναι η άποψη του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας για την κλωνοποίηση. Αντιτίθεται στην αξιοπρέπεια της ανθρώπινης αναπαραγωγής επειδή πραγματοποιείται δίχως την πράξη προσωπικής αγάπης ανάμεσα στους συζύγους, καθώς είναι μια α-σεξουαλική και α-γαμική αναπαραγωγή<sup>534</sup>. Επίσης, αυτός ο τρόπος αναπαραγωγής αντιπροσωπεύει μια μορφή ολοκληρωτικής κυριαρχίας στο άτομο που αναπαράχθηκε από εκείνον που το παρήγαγε<sup>535</sup>. Το γεγονός ότι πραγματοποιείται κλωνοποίηση για να αναπαραχθούν έμβρυα από τα οποία θα αφαιρεθούν κύτταρα για να χρησιμοποιηθούν ως θεραπεία δεν αμβλύνει την ηθική σοβαρότητα και επειδή για να πάρουμε αυτά τα κύτταρα, το έμβρυο πρέπει πρώτα να αναπαραχθεί και μετά να θανατωθεί<sup>536</sup>.

237 Οι γονείς, ως διδάσκαλοι της ζωής, δεν πρέπει ποτέ να ξεχνούν ότι η πνευματική διάσταση της τεκνοποίησης αξίζει μια ανώτερη θεώρηση από εκείνη που επιφυλάσσουν σε οποιαδήποτε άλλη: «Η πατρότητα και η μητρότητα αντιπροσωπεύουν ένα καθήκον όχι απλώς σωματικής φύσεως αλλά πνευματικής: πράγματι, μέσα από αυτές περνά η γενεαλογία του ανθρώπου, που έχει την αιώνια αρχή της στον Θεό και σ' Αυτόν οφείλει να οδηγηθεί» 537. Υποδεχόμενες την ανθρώπινη ζωή στο ενιαίο σύνολο των

 $<sup>^{534}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία για τη ζωή (21 Φεβρουαρίου 2004), 2: AAS 96 (2004) 418.

<sup>535</sup> ΠΟΝΤΙΦΙΚΗ ΑΚΑΔΗΜΙΑ ΓΙΑ ΤΗ ΖΩΗ, Riflessioni sulla clonazione (Σκέψεις για την κλωνοποίηση), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997· ΠΑΠΙΚΗ ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, L'Église face au racism, Contribution du Saint-Siège à la Conférence mondiale contre le Racisme, la Discrimination racial, la Xénophobie et l'Intolérance qui y est associée (Η Εκκλησία απέναντι στο ρατσισμό, Παρέμβαση της Αγίας Έδρας στο Παγκόσμιο Συνέδριο ενάντια στο ρατσισμό, τη φυλετική διάκριση, την ξενοφοβία και τη μισαλλοδοξία που συνδέεται μ' αυτά), 21, Tipografia Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2001, σ. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο 18° Διεθνές Συνέδοιο της Εταιρείας Μεταμοσχεύσεων (29 Αυγούστου 2000), 8: AAS 92 (2000) 826.

διαστάσεών της, φυσιχών και πνευματιχών, οι οιχογένειες συνεισφέρουν στην «κοινωνία των γενεών» και συμβάλλουν έτσι με τρόπο ουσιώδη και αναντικατάστατο στην ανάπτυξη της κοινωνίας. Γι' αυτόν το λόγο «η οικογένεια δικαιούται φροντίδας από την πλευρά της κοινωνίας όσον αφορά τις υποχρεώσεις της γύρω από την αναπαραγωγή και τη διαπαιδαγώγηση των παιδιών. Τα συζευγμένα ζευγάρια, όσα διαθέτουν πολυάριθμη οικογένεια, έχουν δικαίωμα στην κατάλληλη βοήθεια και δεν πρέπει να υποβάλλονται σε διακρίσεις» 538.

# γ) Το καθήκον της διαπαιδαγώγησης

238 Με το διαπαιδαγωγικό της έργο η οικογένεια διαμορφώνει τον άνθρωπο στην πληρότητα της αξιοπρέπειάς του, σύμφωνα με όλες τις διαστάσεις της, περιλαμβανομένης και της κοινωνικής. Πράγματι, η οικογένεια αποτελεί «μια κοινότητα αγάπης και αλληλεγγύης που είναι με μοναδικό τρόπο κατάλληλη να διδάσκει και να μεταδίδει πολιτιστικές, ηθικές, κοινωνικές, πνευματικές και θρησκευτικές αξίες, ουσιώδεις για την ανάπτυξη και την ευημερία των μελών της και της κοινωνίας» 539. Ασκώντας τη διαπαιδαγωγική αποστολή της, η οικογένεια συνεισφέρει στο κοινό καλό και αποτελεί το πρώτο σχολείο των κοινωνικών αρετών, τις οποίες όλες οι κοινωνίες έχουν ανάγκη 540. Τα πρόσωπα βοηθούνται στην οικογένεια να μεγαλώσουν με ελευθερία και υπευθυνότητα, απαραίτητες προϋπο-

 $<sup>^{537}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Επ. προς τις οιμογένειες  $\textit{Gratissimam sane},\ 10\text{: AAS }86\ (1994)\ 881.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> ΑΠΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia*, άρθοο 3, γ, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 9. Η Διεθνής Διακήρυξη των Δικαιωμάτων του Ανθρώπου δηλώνει ότι «η οικογένεια είναι ο φυσικός και θεμελιώδης πυρήνας της κοινωνίας και δικαιούται να προστατεύεται από την κοινωνία και το κράτος» (άρθοο 16.3): Διεθνής Διακήρυξη των Δικαιωμάτων του Ανθρώπου, Εκδόσεις της ιταλικής κοινωνίας για τη διεθνή οργάνωση, Cedam, Πάντοβα 1950, σ. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup> ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia*, Εισαγωγή, *E*, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 6.

 $<sup>^{540}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Gravissimum educationis (Η σημασία της διαπαιδαγώγησης), 3: AAS 58 (1966) 731-732· ίδια, Ποιμ. διάτ. Gaudium

θέσεις για την ανάληψη οποιουδήποτε καθήκοντος στην κοινωνία. Επίσης, με τη διαπαιδαγώγηση μεταδίδονται, για να απορροφηθούν και να γίνουν κτήμα του καθενός, μερικές θεμελιώδεις αξίες, αναγκαίες για να είναι πολίτες ελεύθεροι, τίμιοι και υπεύθυνοι<sup>54</sup>!.

**239** Η οικογένεια έχει έναν πρωταρχικό και αναντικατάστατο ρόλο στη διαπαιδαγώγηση των παιδιών <sup>542</sup>. Η αγάπη των γονιών, καθώς τίθενται στην υπηρεσία των παιδιών για να τα βοηθήσουν να βγάλουν τον καλύτερο εαυτό τους, ολοκληρώνεται ακριβώς στο καθήκον της διαπαιδαγώγησης: «η αγάπη των γονιών από πηγή γίνεται ψυχή και επομένως κανόνας που εμπνέει και οδηγεί την αποτελεσματική παιδαγωγική πρακτική, εμπλουτίζοντάς τη με τις αξίες της τρυφερότητας, της σταθερότητας, της καλοσύνης, της φροντίδας, της ανυστεροβουλίας, του πνεύματος θυσίας, που είναι ο πολυτιμότερος καρπός της αγάπης» <sup>543</sup>.

Το δικαίωμα-καθήκον των γονιών να διαπαιδαγωγούν τα παιδιά τους χαρακτηρίζεται «ουσιώδες καθώς συνδέεται με τη μετάδοση της ανθρώπινης ζωής· πρωτότυπο και πρωταρχικό, όσον αφορά το διαπαιδαγωγικό καθήκον των άλλων για τη μοναδικότητα της σχέσης αγάπης που υπάρχει ανάμεσα στους γονείς και στα παιδιά· αναντικατάστατο και αναφαίρετο, [...] καθώς δεν μπορεί να ανατεθεί πλήρως σε άλλους, ούτε οι άλλοι να το ιδιοποιηθούν» 544. Οι γονείς έχουν το δικαίωμα-καθήκον να δώσουν θρησκευτική διαπαιδαγώγηση και να διαμορφώσουν ηθικά τα

et spes, 52: AAS 58 (1966) 1.073-1.074· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 37: AAS 74 (1982) 127-129· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.653, 2.228.

 $<sup>^{541}</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 43: AAS 74 (1982) 134-135.

 $<sup>^{542}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Gravissimum educationis, 3: AAS 58 (1966) 731-732· ίδια, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 61: AAS 58 (1966) 1.081-1.082· ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, άρθρο 5, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σσ. 10-11· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.223. Ο Κώδικας του Κανονικού Δικαίου αφιερώνει σ' αυτό το δικαίωμα-καθήκον των γονιών τους κανόνες 793-799 και τον 1.136.

 <sup>543</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 36: AAS 74 (1982) 127.
 544 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 36: AAS 74 (1982) 126.
 Κατήχηση της Καθολιμής Εμμλησίας, 2.221.

παιδιά τους<sup>545</sup>: δικαίωμα που δεν μπορεί να διαγραφεί από το κράτος, αλλά να γίνει σεβαστό και να προωθηθεί· καθήκον πρωταρχικό που η οικογένεια δεν μπορεί να παραμελήσει ή να αναθέσει σε άλλους.

240 Οι γονείς είναι οι πρώτοι αλλά όχι οι μοναδικοί παιδαγωγοί των παιδιών τους. Εξαρτάται από αυτούς, λοιπόν, να ασκήσουν με αίσθημα ευθύνης το παιδαγωγικό έργο σε στενή και άγρυπνη συνεργασία με τους αστικούς και εκκλησιαστικούς οργανισμούς: «η ίδια η κοινοτική, αστική και εκκλησιαστική διάσταση του ανθρώπου απαιτεί και οδηγεί σ' ένα πιο ευρύ και διαρθρωμένο έργο, που είναι ο καρπός της οργανωμένης συνεργασίας διαφορετικών παιδαγωγικών δυνάμεων. Αυτές οι δυνάμεις είναι όλες αναγκαίες, έστω κι αν καθεμία μπορεί και οφείλει να επεμβαίνει με τη δική της αρμοδιότητα και τη δική της συνεισφορά»<sup>546</sup>. Οι γονείς έχουν το δικαίωμα να επιλέξουν τα όργανα διάπλασης που ανταποκρίνονται στις πεποιθήσεις τους και να αναζητήσουν τα μέσα που θα τους βοηθήσουν στο καθήκον τους ως παιδαγωγών σε πνευματικό και θρησκευτικό επίπεδο. Οι δημόσιες αρχές έχουν το καθήκον να εγγυηθούν αυτό το δικαίωμα και να εξασφαλίσουν τις αποτελεσματικές συνθήκες που επιτρέπουν την άσκησή του $^{547}$ . Σ' αυτό το πλαίσιο τίθεται κυρίως το θέμα της συνεργασίας ανάμεσα στην οικογένεια και στους σχολικούς θεσμούς.

241 Οι γονείς έχουν το δικαίωμα να ιδούσουν και να υποστηρίξουν παιδαγωγικούς θεσμούς. Οι δημόσιες αρχές πρέπει να φροντίσουν ώστε «οι δημόσιες επιδοτήσεις να δίνονται με τρόπο ώστε οι γονείς να είναι πραγματικά ελεύθεροι να ασκήσουν αυτό το δικαίωμα, δίχως να αντιμετωπίζουν άδικα βάρη. Δεν πρέπει να αναγκάζονται οι γονείς να καταφεύγουν, άμεσα ή έμμεσα, σε συμπληρωματικά έξοδα, που εμποδίζουν ή περιορίζουν άδικα την άσκηση αυτής της ελευθερίας» 548. Πρέπει να θεωρη-

<sup>&</sup>lt;sup>546</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 40: AAS 74 (1982) 131. <sup>547</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Gravissimum educationis, 6: AAS 58 (1966) 733-734· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.229.

θεί αδικία η άρνηση της δημόσιας οικονομικής υποστήριξης στα μη κρατικά σχολεία που έχουν ανάγκη και προσφέρουν υπηρεσίες στην αστική κοινωνία: «Όταν το κράτος διεκδικεί το σχολικό μονοπώλιο, ξεπερνά τα δικαιώματά του και προσβάλλει τη δικαιοσύνη... Το κράτος δεν μπορεί, χωρίς να διαπράττει αδικία, να ικανοποιείται ανεχόμενο τα επονομαζόμενα ιδιωτικά σχολεία. Αυτά προσφέρουν δημόσια υπηρεσία και, κατά συνέπεια, έχουν το δικαίωμα να στηρίζονται οικονομικά»<sup>549</sup>.

**242** Η οικογένεια έχει την ευθύνη να προσφέρει μια ολοκληρωμένη διαπαιδαγώγηση. Πράγματι, κάθε αληθινή διαπαιδαγώγηση οφείλει να προωθεί «τη διάπλαση του ανθρώπου ενόψει του ύστατου σκοπού του και συγχρόνως, για το καλό της κοινωνίας στην οποία είναι μέλος, ενόψει των ευθυνών που θα αναλάβει απέναντί της όταν ενηλικιωθεί» 550. Η ολότητα είναι εξασφαλισμένη όταν τα παιδιά —με τη μαρτυρία της ζωής και με το λόγο— διαπαιδαγωγούνται στο διάλογο, στη συνάθροιση, στην κοινωνικότητα, στη νομιμότητα, στην αλληλεγγύη και στην ειρήνη, καλλιεργώντας τις βασικές αρετές της δικαιοσύνης και της αγάπης 551.

Στη διαπαιδαγώγηση των παιδιών, ο μητρικός και ο πατρικός ρόλος είναι εξίσου αναγκαίοι 552. Έτσι, οι γονείς οφείλουν να ενεργούν από κοινού. Το κύρος θα ασκείται με σεβασμό και τρυφερότητα, αλλά και με σταθερότητα και σθένος: πρέπει να είναι πιστευτό, συνεπές, γνωστικό και πάντα προσανατολισμένο προς το καλό των παιδιών.

243 Οι γονείς έχουν επίσης την ιδιαίτερη ευθύνη στο πεδίο της σεξουαλι-

 $<sup>^{548}</sup>$  ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia*, άρθρο 5, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 11· πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. *Dignitatis humanae*, 5: AAS 58 (1966) 933.

 $<sup>^{549}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 94: AAS 79 (1987) 595-596.

 $<sup>^{550}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Gravissimum educationis, 1: AAS 58 (1966) 729.

 $<sup>^{551}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 43: AAS 74 (1982) 134-135.

 $<sup>^{552}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 52: AAS 58 (1966) 1.073-1.074.

κής διαπαιδαγώγησης. Είναι εξαιρετικά σημαντικό για μια ισορροπημένη ανάπτυξη τα παιδιά να μάθουν με τρόπο σωστό και προοδευτικό τη σημασία της σεξουαλικότητας και να μάθουν να εκτιμούν τις ανθρώπινες και ηθικές αξίες που συνδέονται μαζί της: «Για τους στενούς δεσμούς που μεσολαβούν ανάμεσα στη σεξουαλική διάσταση του προσώπου και στις ηθικές αξίες του, το παιδαγωγικό καθήκον πρέπει να οδηγεί τα παιδιά να γνωρίσουν και να εκτιμήσουν τους ηθικούς κανόνες ως αναγκαία και πολύτιμη εγγύηση για μια υπεύθυνη ανάπτυξη της ανθρώπινης σεξουαλικότητας» 553. Οι γονείς οφείλουν να εξετάζουν τους τρόπους με τους οποίους πραγματοποιείται η σεξουαλική διαπαιδαγώγηση στους παιδαγωγικούς θεσμούς, με σκοπό να ελέγξουν ότι ένα θέμα τόσο σημαντικό και ευαίσθητο αντιμετωπίζεται με τον κατάλληλο τρόπο.

#### δ) Αξιοπρέπεια και δικαιώματα των παιδιών

244 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας υποδεικνύει σταθερά την ανάγκη να γίνεται σεβαστή η αξιοπρέπεια των παιδιών: «Στην οικογένεια, κοινότητα προσώπων, πρέπει να εξασφαλίζεται ιδιαίτερη προσοχή στο παιδί, αναπτύσσοντας βαθιά εκτίμηση για την προσωπική του αξιοπρέπεια, όπως επίσης μεγάλο σεβασμό και μια γενναιόδωρη φροντίδα για τα δικαιώματά του. Αυτό ισχύει για κάθε παιδί, αλλά γίνεται ιδιαίτερα επείγον όσο πιο μικρό είναι το παιδί και χρειάζεται τα πάντα, είναι άρρωστο, υποφέρει ή έχει ειδικές ανάγκες» 554.

Τα δικαιώματα των παιδιών πρέπει να προστατεύονται από νομοθετικές διατάξεις. Κατ' αρχάς, είναι ανάγκη να αναγνωριστεί δημόσια σε όλες τις χώρες η κοινωνική αξία της παιδικής ηλικίας: «Καμία χώρα στον κόσμο, κανένα πολιτικό σύστημα δεν μπορεί να σκεφτεί το μέλλον του

 $<sup>^{553}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΌΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 37: AAS 74 (1982) 128: ΠΑΠΙΚΗ ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ, Sessualità umana: verità e significato. Orientamenti educativi in famiglia (Ανθρώπινη σεξουαλικότητα: αλήθεια και σημασία. Παιδαγωγικοί προσανατολισμοί στην οικογένεια) (8 Δεκεμβρίου 1995), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>554</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 26: AAS 74 (1982) 111-112.

206 КЕФАЛАІО ПЕМПТО

παρά μόνο διαμέσου της εικόνας των νέων γενεών που θα πάρουν από τους γονείς τους την πολλαπλή κληρονομιά αξιών, υποχρεώσεων και φιλοδοξιών του έθνους στο οποίο ανήκουν και όλης της ανθρώπινης οικογένειας» 555. Το πρώτο δικαίωμα του παιδιού είναι «να γεννηθεί σε μια πραγματική οικογένεια» 556, ένα δικαίωμα του οποίου ο σεβασμός υπήρξε ανέκαθεν προβληματικός και σήμερα γνωρίζει νέες μορφές παραβίασης που οφείλονται στην εξέλιξη των γενετικών τεχνικών.

245 Η κατάσταση ενός μεγάλου αριθμού παιδιών ανά τον κόσμο κάθε άλλο παρά ικανοποιητική μπορεί να θεωρηθεί εξαιτίας της έλλειψης συνθηκών που ευνοούν την ανάπτυξή τους, παρ' όλη την ύπαρξη ενός ειδικού διεθνούς νομιχού οργάνου για την προστασία των δικαιωμάτων του παι- $\delta \iota o\acute{v}^{557}$ , που δεσμεύει σχεδόν όλα τα μέλη της διεθνούς κοινότητας. Πρόκειται για συνθήκες οι οποίες συνδέονται με την έλλειψη υγειονομικών υπηρεσιών, κατάλληλης διατροφής, τη δυνατότητα να αποκτήσουν την ελάχιστη σχολική μόρφωση και ένα σπίτι. Επίσης, παραμένουν άλυτα ορισμένα σοβαρότατα προβλήματα: η αγοραπωλησία παιδιών, η εργασία ανηλίχων, το φαινόμενο των «παιδιών του δρόμου», η χρησιμοποίηση παιδιών σε ένοπλες συγκρούσεις, ο γάμος κοριτσιών, η χρησιμοποίηση παιδιών για το εμπόριο πορνογραφικού υλικού, ακόμη και μέσα από τα πιο σύγχρονα και εξεξητημένα μέσα χοινωνιχής επιχοινωνίας. Είναι απαραίτητο να χαταπολεμήσουμε σε εθνικό και διεθνές επίπεδο τις παραβιάσεις που αφορούν την αξιοπρέπεια των παιδιών και οι οποίες οφείλονται στη σεξουαλική εκμετάλλευση από ανθρώπους που επιδίδονται στην παιδοφιλία και σε βιασμούς κάθε είδους των πιο ανυπεράσπιστων ανθρωπίνων πλασμάτων 558. Πρόκειται για

<sup>555</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΌΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (2 Οκτωβρίου 1979), 21: ΑΑS 71 (1979) 1.159· πρβλ. επίσης ιδίου, Μήνυμα προς τον Γενικό Γραμματέα των Ηνωμένων Εθνών με την ευκαιρία της Παγκόσμιας Συνδιάσκεψης Κορυφής για τα παιδιά (22 Σεπτεμβρίου 1990): ΑΑS 83 (1991) 358-361.

 $<sup>^{556}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Επιτροπή Ευρωπαίων Δημοσιογράφων για τα δικαιώματα του παιδιού (13 Ιανουαρίου 1979): AAS 71 (1979) 360.

 $<sup>^{557}</sup>$  Ποβλ. Συνθήκη για τα δικαιώματα του παιδιού, τέθηκε σε ισχύ το 1990 την ενέκρινε και η Αγία Έδρα.

εγκληματικές ποάξεις που πρέπει να καταπολεμηθούν ριζικά, με τα κατάλληλα προληπτικά και ποινικά μέτρα, μέσω της αποφασιστικής δράσης διαφόρων αρχών.

## Ι**V. Η ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑ ΠΡΩΤΑΓΩΝΙΣΤΡΙΑ** ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΖΩΗΣ

## α) Οικογενειακή αλληλεγγύη

246 Η κοινωνική υποκειμενικότητα των οικογενειών, και των μεμονωμένων και των συνεργαζόμενων, εκφράζεται και με εκδηλώσεις αλληλεγγύης και συμμετοχής, όχι μόνο ανάμεσα στις ίδιες οικογένειες, αλλά και μέσα από διάφορες μορφές συμμετοχής στην κοινωνική και πολιτική ζωή. Πρόκειται για αποτέλεσμα της οικογενειακής πραγματικότητας που θεμελιώνεται στην αγάπη: καθώς γεννιέται από την αγάπη και αναπτύσσεται εν αγάπη, η αλληλεγγύη ανήκει στην οικογένεια ως στοιχείο δομικό και συστατικό.

Είναι μια αλληλεγγύη που μπορεί να πάρει τη μορφή της φροντίδας και της προσοχής σε όσους ζουν στη φτώχεια και στην ανέχεια, στα ορφανά, στα άτομα με ειδικές ανάγκες, στους ασθενείς, στους ηλικιωμένους, στους πενθούντες, σε όσους ζουν μέσα στην αμφιβολία, στη μοναξιά ή στην εγκατάλειψη· μια αλληλεγγύη που ανοίγεται στην υποδοχή, στην εμπιστοσύνη ή στην υιοθεσία· που ξέρει να γίνεται η φωνή σε κάθε κατάσταση ταλαιπωρίας εκτός θεσμών, μέχρι να επέμβουν σύμφωνα με τους ιδιαίτερους στόχους τους.

247 Οι οικογένειες, μακράν από του να είναι μόνο αντικείμενο της πολιτικής δράσης, μπορούν και πρέπει να γίνουν υποκείμενο αυτής της δραστηριότητας, ενεργώντας έτσι ώστε «οι νόμοι και οι θεσμοί του κράτους όχι μόνο να μην προσβάλλουν, αλλά να υποστηρίζουν και να υπερασπίζονται τα δικαιώματα και τις υποχρεώσεις της οικογένειας. Με αυτή την

 $<sup>^{558}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1996, 2-6: AAS 88 (1996) 104-107.

έννοια οι οικογένειες πρέπει να αναπτύσσονται με τη συνείδηση ότι είναι "πρωταγωνίστριες" της επονομαζόμενης "οικογενειακής πολιτικής" και να αναλαμβάνουν την ευθύνη της αλλαγής της κοινωνίας» 559. Για το σκοπό αυτό πρέπει να ενισχυθούν οι οικογενειακοί σύνδεσμοι: «Οι οικογένειες έχουν το δικαίωμα να ιδρύουν συνδέσμους με άλλες οικογένειες και θεσμούς για να φέρουν σε πέρας το ρόλο τους με τρόπο αποτελεσματικό και πρόσφορο, όπως να προστατεύουν τα δικαιώματα, να προωθούν το καλό και να αντιπροσωπεύουν τα συμφέροντα της οικογένειας. Σε οικονομικό, κοινωνικό, νομικό και πολιτιστικό επίπεδο πρέπει να αναγνωριστεί ο νόμιμος ρόλος των οικογενειών και των συνδέσμων τους για την επεξεργασία και την υλοποίηση των προγραμμάτων που ενδιαφέρουν τη ζωή της οικογένειας» 560.

#### β) Οικογένεια, οικονομική ζωή και εργασία

248 Η σχέση που μεσολαβεί ανάμεσα στην οικογένεια και στην οικονομική ζωή είναι ιδιαίτερα σημαντική. Πράγματι, αφενός η «οικο-νομία» γεννήθηκε από την οικιακή εργασία: το σπίτι υπήρξε για πολύ μεγάλο διάστημα και ακόμη —σε πολλούς χώρους— συνεχίζει να είναι μονάδα παραγωγής και κέντρο ζωής. Ο δυναμισμός της οικονομικής ζωής, αφετέρου, αναπτύσσεται με την πρωτοβουλία των προσώπων και πραγματοποιείται, σύμφωνα με ομόκεντρους κύκλους, σε ολοένα πιο ευρύτερα δίκτυα παραγωγής και ανταλλαγής αγαθών και υπηρεσιών, που εμπλέκουν με αυξανόμενο βαθμό τις οικογένειες. Οπότε, η οικογένεια πρέπει να θεωρηθεί δικαιωματικά ουσιαστική πρωταγωνίστρια της οικονομικής ζωής, προσανατολισμένη όχι από τη λογική της αγοράς, αλλά της συμμετοχής και της αλληλεγγύης ανάμεσα στις γενεές.

#### 249 Μια εντελώς ξεχωριστή σχέση συνδέει την οικογένεια και την εργασία.

 $<sup>^{559}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 44: AAS 74 (1982) 136· ποβλ. ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, άρθρο 8,  $\alpha$ - $\beta$ , Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>560</sup> ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia*, άρθοο 8, α-β, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 12.

«η οικογένεια αποτελεί ένα από τα πιο σημαντικά σημεία αναφοράς, σύμφωνα με τα οποία πρέπει να σχηματιστεί μια ηθικοκοινωνική τάξη της ανθρώπινης εργασίας» 561. Αυτή η σχέση έχει τις ρίζες της στην αναλογία που υπάρχει ανάμεσα στα πρόσωπα και στο δικαίωμα να κατέχουν τον καρπό της εργασίας τους και αφορά τον άνθρωπο όχι μόνο ως άτομο αλλά και ως μέλος μιας οικογένειας, εννοούμενης ως «οικιακής κοινωνίας» 562.

Η εργασία είναι αναγκαία καθώς αντιπροσωπεύει τη συνθήκη που καθιστά δυνατή τη θεμελίωση μιας οικογένειας, τα μέσα διατροφής της οποίας αποκτούνται με την εργασία. Η εργασία καθορίζει και τη διαδικασία ανάπτυξης των προσώπων, καθώς μια οικογένεια που έχει χτυπηθεί από την ανεργία κινδυνεύει να μην πετύχει πλήρως τους σκοπούς της 563.

Η συμβολή που η οικογένεια μπορεί να προσφέρει στην πραγματικότητα της εργασίας είναι πολύτιμη και για πολλούς λόγους αναντικατάστατη. Πρόκειται για μια συνεισφορά που εκφράζεται και με οικονομικούς όρους και μέσα από τα μεγάλα αποθέματα αλληλεγγύης που διαθέτει η οικογένεια και αποτελούν ένα σημαντικό στήριγμα για όποιον στο εσωτερικό της βρίσκεται χωρίς εργασία ή είναι σε αναζήτηση μιας απασχόλησης. Κυρίως και πιο ριζικά, είναι μια συνεισφορά που πραγματοποιείται με τη διαπαιδαγώγηση ως προς την έννοια της εργασίας και μέσα από την προσφορά στόχων και στηριγμάτων απέναντι στις ίδιες τις επαγγελματικές επιλογές.

250 Για να προστατέψουμε αυτή τη σχέση ανάμεσα στην οικογένεια και στην εργασία, ένα στοιχείο που οφείλουμε να εκτιμήσουμε και να διαφυλάξουμε είναι ο οικογενειακός μισθός, δηλαδή ένας μισθός αρκετός για να συντηρηθεί και να ζήσει αξιοπρεπώς η οικογένεια<sup>564</sup>. Αυτός ο μισθός πρέπει να επιτρέπει την πραγματοποίηση μιας αποταμίευσης που θα ευνοεί την απόκτηση κάποιας μορφής ιδιοκτησίας, ως εγγύηση ελευθερίας: το δι-

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 601.

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 104.

 $<sup>^{563}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600-602.

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 200· Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποψ. διάτ. Gaudium et spes, 67: AAS 58 (1966) 1.088-1.089· ΙΩ-ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

καίωμα στην ιδιοκτησία συνδέεται στενά με την ύπαρξη των οικογενειών, που θα προφυλαχθούν από την ανάγκη χάρη και στην αποταμίευση και στη συγκρότηση μιας οικογενειακής ιδιοκτησίας<sup>565</sup>. Αρκετοί μπορούν να είναι οι τρόποι για να γίνει ουσιαστικός ο οικογενειακός μισθός. Στον προσδιορισμό του συντελούν μερικά σημαντικά κοινωνικά μέτρα, όπως οι οικογενειακές επιταγές και άλλες συνεισφορές για τα άτομα που έχει υπ' ευθύνη της, αλλά και η ανταμοιβή της οικιακής εργασίας ενός εκ των δύο γονιών<sup>566</sup>.

251 Στη σχέση ανάμεσα στην οικογένεια και στην εργασία ιδιαίτερη προσοχή πρέπει να δοθεί στην εργασία της γυναίκας στην οικογένεια, η επονομαζόμενη εργασία φροντίδας, που απαιτεί και την ευθύνη του άνδρα ως συζύγου και ως πατέρα. Η εργασία φροντίδας, αρχίζοντας από εκείνη της μητέρας, ακριβώς επειδή στοχεύει και αφιερώνεται στην υπηρεσία για την ποιότητα της ζωής, αποτελεί έναν τύπο εργασιακής δραστηριότητας κατεξοχήν προσωπικής και προσωποποιημένης, που πρέπει να αναγνωριστεί και να εκτιμηθεί κοινωνικά <sup>567</sup>, έστω και μέσα από ένα οικονομικό ισοδύναμο τουλάχιστον ίσο με εκείνο άλλων εργασιών <sup>568</sup>. Συγχρόνως, είναι ανάγκη να εξαλειφθούν όλα τα εμπόδια που δυσκολεύουν τους συζύγους να ασκήσουν ελεύθερα την αναπαραγωγική τους ευθύνη και, κυρίως, εκείνα που αναγκάζουν τη γυναίκα να μην επιτελεί πλήρως τη μητρική της αποστολή <sup>569</sup>.

### **V. Η ΚΟΙΝΩΝΙΑ ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΗΣ ΟΙΚΟΓΕΝΕΙΑΣ**

<sup>565</sup> Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 105· ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 193-194.

<sup>566</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629· ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, άρθρο 10, α, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 14.

 $^{567}$  Ποβλ. Πιος ΙΒ΄, Ομιλία στις γυναίκες για την αξιοπρέπεια και την αποστολή της γυναίκας (21 Οκτωβοίου 1945): AAS 37 (1945) 284-295 · ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629 · ιδίου, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 23: AAS 74 (1982) 107-109 · ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, άρθρο 10, β, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 14.

 $^{568}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Επ. προς τις οιμογένειες  $Gratissimam\ sane,\ 17:$  AAS 86 (1994) 903-906.

<sup>569</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629· ιδίου, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 23: AAS 74 (1982) 107-109.

252 Το σημείο εκκίνησης για μία ορθή και εποικοδομητική σχέση ανάμεσα στην οιχογένεια και στην κοινωνία είναι η αναγνώριση της υποκειμενικότητας και της κοινωνικής προτεραιότητας της οικογένειας. Η ιδιαίτερη σχέση τους απαιτεί «η κοινωνία να σταθεί στο ύψος της όσον αφορά το θεμελιώδες καθήκον της να σέβεται και να προωθεί την ίδια την οικογένεια» 570. Η κοινωνία και ιδιαίτερα οι κρατικοί θεσμοί —με σεβασμό στο προβάδισμα και στην «προτεραιότητα» της οικογένειας— καλούνται να εγγυηθούν και να ευνοήσουν την πραγματική ταυτότητα της οικογενειακής ζωής, να αποφύγουν και να αντιπαλέψουν καθετί που την αλλοιώνει και την προσβάλλει. Αξιώνει από τη νομοθετική και πολιτική δράση να διαφυλάξουν τις αξίες της οικογένειας με την προώθηση της οικειότητας και της οιχογενειαχής συμβίωσης, με σεβασμό προς τη ζωή που θα γεννηθεί και την πραγματική ελευθερία επιλογής για τη διαπαιδαγώγηση των παιδιών. Ωστόσο, η κοινωνία και το κράτος δεν μπορούν ούτε να απορροφήσουν, ούτε να αντικαταστήσουν, ούτε να μειώσουν την κοινωνική διάσταση της ίδιας της οιχογένειας: μάλλον πρέπει να την τιμήσουν, να την αναγνωρίσουν, να τη σεβαστούν και να την προωθήσουν σύμφωνα με την αρχή της επικουρικότητας 571.

253 Η φροντίδα της κοινωνίας στην οικογένεια υλοποιείται με την αναγνώριση, το σεβασμό και την προώθηση των δικαιωμάτων της οικογένειας<sup>572</sup>. Όλα αυτά απαιτούν αυθεντικές και επαρκείς πολιτικές για την οικογένεια με παρεμβάσεις ακριβείας, ώστε να αντιμετωπιστούν οι ανάγκες που προέρχονται από τα δικαιώματα της οικογένειας. Με αυτή την έννοια, προϋπόθεση αναγκαία, ουσιώδης και αναφαίρετη είναι η αναγνώριση που συνεπάγεται την προστασία, την εκτίμηση και την προώθηση της ταυτότητας της οικογένειας, φυσικής κοινωνίας που θεμελιώνεται με το γάμο. Αυτή η αναγνώριση χαράζει μια γραμμή ξεκάθαρης οριοθέτησης ανάμεσα στην οικογένεια καθεαυτή και στις άλλες συμβιώσεις, οι οποίες εκ φύσ

 <sup>&</sup>lt;sup>570</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 45: AAS 74 (1982) 136.
 <sup>571</sup> Πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.211.

 $<sup>^{572}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 46: AAS 74 (1982) 137-139.

σεως δεν αξίζουν ούτε το όνομα ούτε τη συγκρότηση της οικογένειας.

254 Η αναγνώριση, από την πλευρά των αστικών θεσμών και του κράτους, της προτεραιότητας της οικογένειας απέναντι σε κάθε άλλη κοινότητα και στην ίδια τη δημόσια πραγματικότητα συνεπάγεται να ξεπεραστούν οι καθαρά ατομικιστικές αντιλήψεις και η παραδοχή της οικογενειακής διάστασης ως πολιτιστικής και πολιτικής διάστασης, αναφαίρετης στη θεώρηση των προσώπων. Αυτό δεν τίθεται ως εναλλακτική λύση, αλλά μάλλον ως στήριγμα και προστασία των ίδιων των δικαιωμάτων που τα άτομα έχουν μεμονωμένα. Ετούτη η προοπτική καθιστά δυνατή την επεξεργασία κριτηρίων για μια ορθή λύση των διάφορων κοινωνικών προβλημάτων, καθώς τα άτομα δεν πρέπει να θεωρούνται απλώς μεμονωμένα, αλλά και σε σχέση με τους οικογενειακούς πυρήνες όπου εντάσσονται, τις ιδιαίτερες αξίες και τις απαιτήσεις των οποίων οφείλουμε να λάβουμε υπόψη.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ

# Η ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΕΡΓΑΣΙΑ

#### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

# $\alpha)$ Το καθήκον της καλλιέργειας και της προστασίας της γης

255 Η Παλαιά Διαθήκη παρουσιάζει τον Θεό ως παντοδύναμο Δημιουργό (πρβλ. Γεν 2,2· Ιωβ 38-41· Ψλ 104), που πλάθει τον άνθρωπο κατ' εικόνα Του, τον καλεί να δουλέψει τη γη (πρβλ. Γεν 2,5-6) και να διαφυλάξει τον κήπο της Εδέμ όπου τον τοποθέτησε (πρβλ. Γεν 2,15). Στο πρώτο ανθρώπινο ζευγάρι ο Θεός αναθέτει το καθήκον να υποτάξει τη γη και να κυριαρχήσει σε κάθε ζωντανό πλάσμα (πρβλ. Γεν 1,28). Πάντως, η κυριαρχία του ανθρώπου στα άλλα πλάσματα δεν πρέπει να είναι δεσποτική και παράλογη· το αντίθετο, οφείλει να «καλλιεργήσει και να διαφυλάξει» (πρβλ. Γεν 2,15) τα αγαθά που δημιούργησε ο Θεός: αγαθά που ο άνθρωπος δεν έχει δημιουργήσει, αλλά δέχτηκε ως πολύτιμο δώρο που έθεσε ο Θεός υπό την ευθύνη του. Καλλιεργώ τη γη σημαίνει δεν την εγκαταλείπω στην τύχη της· ασκώ κυριαρχία πάνω της και τη φροντίζω όπως ένας σοφός βασιλιάς φροντίζει το λαό του και ένας βοσκός το ποίμνιό του.

Στο σχέδιο του Δημιουργού, οι οντότητες που δημιουργήθηκαν, καλές αυτές καθεαυτές, υπάρχουν για την εξυπηρέτηση του ανθρώπου. Η έκπληξη μπροστά στο μυστήριο του μεγαλείου του ανθρώπου κάνει τον ψαλμωδό να αναφωνήσει: «Τί ἐστιν ἄνθρωπος ὅτι μιμνήσκη αὐτοῦ, ἢ υἱὸς ἀνθρώπου ὅτι ἐπισκέπτη αὐτόν; Ἡλάττωσας αὐτὸν βραχύ τι παρ' ἀγγέλους, δόξη καὶ τιμῆ ἐστεφάνωσας αὐτόν καὶ κατέστησας αὐτὸν ἐπὶ τὰ ἔργα τῶν χειρῶν σου, πάντα ὑπέταξας ὑποκάτω τῶν ποδῶν αὐτοῦ, πρόβατα καὶ βόας πάσας, ἔτι δὲ καὶ τὰ κτήνη τοῦ πεδίου» (Ψλ 8).

214 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ

256 Η εργασία ανήκει στην πρωταρχική κατάσταση του ανθρώπου και προηγείται της πτώσης του οπότε, δεν είναι ούτε τιμωρία ούτε κατάρα. Γίνεται κόπος και άχθος εξαιτίας του αμαρτήματος του Αδάμ και της Εύας, που διαροηγνύουν τη σχέση εμπιστοσύνης και αρμονίας με τον Θεό (ποβλ. Γεν 3,6-8). Η απαγόρευση να φάνε «ἀπὸ δὲ τοῦ ξύλου τοῦ γινώσχειν καλὸν καὶ πονηρόν» (Γεν 2,17) θυμίζει στον άνθρωπο ότι δέχτηκε τα πάντα ως δώρο και ότι εξακολουθεί να είναι ένα δημιούργημα και όχι ο Δημιουργός. Το αμάρτημα του Αδάμ και της Εύας προκλήθηκε ακριβώς από αυτό τον πειρασμό: «ἔσεσθε ὡς θεοί» (Γεν 3,5). Ήθελαν να έχουν την απόλυτη κυριαρχία σε όλα τα πράγματα, δίχως να υποτάσσονται στη βούληση του Δημιουργού. Από τότε το έδαφος έγινε φειδωλό, άχαρο, εχθρικό (ποβλ. Γεν 4,12)· μόνο με τον ιδρώτα του μετώπου θα τρώει το ψωμί του (ποβλ. Γεν 3,17, 19). Έστω και με το προπατορικό αμάρτημα όμως, το σχέδιο του Δημιουργού και το νόημα των πλασμάτων Του και ανάμεσα σ' αυτά του ανθρώπου, ο οποίος καλείται να καλλιεργήσει και να διαφυλάξει τη δημιουργία, παραμένουν αναλλοίωτα.

257 Η εργασία πρέπει να τιμάται επειδή είναι πηγή πλούτου ή, τουλάχιστον, αξιοπρεπούς διαβίωσης και γενικά ένα ικανό όργανο κατά της φτώχειας (πρβλ. Πρμ 10,4), αλλά χωρίς να ενδώσουμε στον πειρασμό να τη λατρέψουμε, επειδή δεν μπορούμε να βρούμε εκεί το ύστατο και οριστικό νόημα της ζωής. Η εργασία είναι ουσιώδης, αλλά ο Θεός αποτελεί και όχι η εργασία την πηγή της ζωής και το σκοπό του ανθρώπου. Πράγματι, η θεμελιώδης αρχή της Σοφίας είναι ο φόβος του Κυρίου· η απαίτηση για δικαιοσύνη που συνεπάγεται προηγείται εκείνης του κέρδους: «κρεῖσσον μικρὰ μερὶς μετὰ φόβου Κυρίου ἢ θησαυροὶ μεγάλοι μετὰ ἀφοβίας» (Πρμ 15,16)· «οἱ δὲ ὀρθῶς ζητοῦντες αὐτὸν εὐρήσουσιν εἰρήνην» (Πρμ 16,8).

258 Κορυφή της βιβλικής διδασκαλίας για την εργασία είναι η εντολή της ανάπαυσης του Σαββάτου. Στον άνθρωπο, που είναι συνδεδεμένος με την ανάγκη της εργασίας, η ανάπαυση ανοίγει την προοπτική μιας πιο πλήρους ελευθερίας, εκείνης του αιώνιου Σαββάτου (πρβλ. Εβρ 4,9-10). Η ανάπαυση επιτρέπει στους ανθρώπους να θυμηθούν και να ξαναζήσουν τα έργα του Θεού, από τη Δημιουργία ως τη Λύτρωση, να αναγνωρίσουν

H ANΘΡΩΠΙΝΗ ΕΡΓΑΣΙΑ 215

ξανά τον εαυτό τους ως έργο Του (πρβλ.  $E\varphi$  2,10), να ευχαριστήσουν για τη ζωή και την ύπαρξή τους Εκείνον που είναι ο Δημιουργός.

Η μνήμη και η εμπειρία του Σαββάτου αποτελούν ένα προπύργιο ενάντια στην υποδούλωση της εργασίας, εθελοντικής ή αναγκαστικής, και εναντίον κάθε μορφής εκμετάλλευσης, κρυφής ή φανερής. Πράγματι, η ανάπαυση του Σαββάτου, εκτός από το να επιτρέπει τη συμμετοχή στη λατρεία του Θεού, θεσμοθετήθηκε για την προστασία του φτωχού· αποτελεί και μια απελευθερωτική λειτουργία του αντικοινωνικού εκφυλισμού της ανθρώπινης εργασίας. Αυτή η ανάπαυση, που μπορεί να διαρκέσει και ένα χρόνο, συνεπάγεται μιαν απαλλοτρίωση των καρπών της γης υπέρ των φτωχών και την αναστολή των δικαιωμάτων ιδιοκτησίας στους αφέντες της γης: «Ἑξ ἔτη σπερεῖς τὴν γῆν σου καὶ συνάξεις τὰ γεννήματα αὐτῆς τῷ δὲ ἑβδόμφ ἄφεσιν ποιήσεις καὶ ἀνήσεις αὐτήν, καὶ ἔδονται οἱ πτωχοὶ τοῦ ἔθνους σου, τὰ δὲ ὑπολειπόμενα ἔδεται τὰ ἄγρια θηρία. οὕτω ποιήσεις τὸν ἀμπελῶνά σου καὶ τὸν ἐλαιῶνά σου» (Εξ 23,10-11). Αυτή η συνήθεια απαντά σε μια βαθιά διαίσθηση: η συσσώρευση των αγαθών από μερικούς μπορεί να γίνει αφαίρεση αγαθών για άλλους.

## β) Ο Ιησούς άνθοωπος της εργασίας

259 Στα κηρύγματά Του ο Ιησούς διδάσκει να εκτιμάμε την εργασία. Αυτός που «έγινε ίδιος μ' εμάς σε όλα, αφιέρωσε τα περισσότερα χρόνια της ζωής Του πάνω στη γη στη χειρωνακτική εργασία, πάνω από έναν πάγκο ξυλουργού» 573, στο εργαστήρι του Ιωσήφ (πρβλ. Μτ 13,55 · Μκ 6,3), τον οποίο υπάκουε (πρβλ. Λκ 2,51). Ο Ιησούς καταδικάζει τη συμπεριφορά του τεμπέλη δούλου, που κρύβει το τάλαντο μέσα στη γη (πρβλ. Μτ 25,14-30) και υμνεί τον έμπιστο και φρόνιμο δούλο που ο κύριός του τον βρίσκει να ασχολείται με τις εργασίες που του έχουν αναθέσει (πρβλ. Μτ 24,46). Περιγράφει την αποστολή Του ως ένα εργάζεσθαι: «ὁ πατήρ μου έως ἄρτι ἐργάζεται, κάγὼ ἐργάζομαι» (Ιω 5,17) και τους μαθητές Του ως εργάτες στο θερισμό του Κυρίου, δηλαδή να κηρύξουν το Ευαγγέλιο στην ανθρωπότητα (πρβλ. Μτ 9,37-38). Γι' αυτούς τους εργάτες αξίζει η

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 6: AAS 73 (1981) 591.

216 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ

γενική αρχή, σύμφωνα με την οποία «ἄξιος γὰρ ὁ ἐργάτης τοῦ μισθοῦ αὐτοῦ ἐστι» (Λκ 10,7)· αυτοί εξουσιοδοτούνται να μείνουν στα σπίτια όπου είναι αποδεκτοί, να φάνε και να πιουν ό,τι τους προσφέρεται (πρβλ. αυτόθι).

**260** Στα κηρύγματά Του ο Ιησούς διδάσκει τους ανθρώπους να μην αφήνουν να τους σκλαβώνει η εργασία. Πρέπει να ανησυχούν πρωτίστως για την ψυχή τους· το να κερδίσουν ολόκληρο τον κόσμο δεν είναι ο σκοπός της ζωής τους (πρβλ. Μκ 8,36). Πράγματι, οι θησαυροί της γης φθείρονται, ενώ οι θησαυροί του ουρανού είναι άφθαρτοι: σ' αυτούς πρέπει να συνδέσουμε την καρδιά μας (πρβλ. Μτ 6,19-21). Η εργασία δεν πρέπει να μας κατατρύχει (πρβλ. Μτ 6,25,31,34): ανήσυχος και ανάστατος για πολλά πράγματα, ο άνθρωπος κινδυνεύει να παραμελήσει το Βασίλειο του Θεού και τη δικαιοσύνη Του (πρβλ. Μτ 6,33), τα οποία έχει πραγματικά ανάγκη· όλα τα υπόλοιπα, συμπεριλαμβανομένης της εργασίας, βρίσκουν τη θέση τους, την έννοια και την αξία τους μόνο αν προσανατολίζονται σ' αυτή τη μοναδική ανάγκη, που δε θα του αφαιρεθεί ποτέ (πρβλ. Λκ 10,40-42).

261 Κατά τη διάρκεια της επίγειας αποστολής Του, ο Ιησούς εργάστηκε άοχνα, επιτελώντας μεγάλα έργα για να ελευθερώσει τον άνθρωπο από την ασθένεια, τα βάσανα και το θάνατο. Το Σάββατο, που η Παλαιά Διαθήκη είχε προτείνει ως ημέρα απελευθέρωσης και τηρούνταν μόνο τυπικά, έχοντας αδειάσει από την αληθινή του σημασία, επαναπροσδιορίζεται από τον Ιησού στην αρχική του αξία: «τὸ σάββατον διὰ τὸν ἄνθρωπον έγένετο, οὐχ ὁ ἄνθρωπος διὰ τὸ σάββατον» (Μπ 2,27). Με τις θεραπείες που επιτέλεσε την ημέρα της ανάπαυσης (ποβλ. Μτ 12,9-14 Μχ 3,1-6. Αχ 6,6-11. 13,10-17. 14,1-6), θέλει να αποδείξει ότι το Σάββατο είναι δικό Του, επειδή Αυτός είναι πραγματικά ο Υιός του Θεού, κι ότι είναι η μέρα την οποία πρέπει να αφιερώνουμε στον Θεό και στους άλλους. Να ελευθερωθούμε από το κακό, να ασκούμε την αδελφοσύνη και να συμμεοιζόμαστε σημαίνει να προσδίδουμε στην εργασία την πιο ευγενή της σημασία, εκείνη που επιτρέπει στην ανθρωπότητα να πορεύεται προς το αιώνιο Σάββατο, όπου η ανάπαυση γίνεται η γιορτή την οποία ο άνθρωπος λαχταράει ενδόμυχα. Ακριβώς επειδή η ανθρωπότητα προσανατολίζεται για να βιώσει το Σάββατο του Θεού και την εορταστική ζωή Του, η εργασία εγκαινιάζει στη γη τη νέα δημιουργία.

262 Η ανθρώπινη δραστηριότητα πλουτισμού και μετατροπής του σύμπαντος μπορεί και πρέπει να φέρει στην επιφάνεια τις τελειότητες που κρύβονται σ' αυτό, οι οποίες στον προϋπάρχοντα Λόγο έχουν την αρχή και το πρότυπό τους. Πράγματι, τα κείμενα του Παύλου και του Ιωάννη φέρνουν στο φως την τριαδική διάσταση της δημιουργίας και ιδιαίτερα το δεσμό που υπάρχει ανάμεσα στον Υιό-Λόγο, τον «Λόγο», και στη δημιουργία (πρβλ. Ιω 1,3. Α΄ Κορ 8,6. Κολ 1,15-17). Δημιουργημένο σε Αυτόν και διαμέσου Αυτού, λυτρωμένο από Αυτόν, το σύμπαν δεν είναι ένας τυχαίος σωρός, αλλά ένας «κόσμος» 574, την τάξη του οποίου ο άνθρωπος πρέπει να ανακαλύψει, να συμμορφώσει και να οδηγήσει στην ολοκλήρωση: «Στον Ιησού Χριστό ο ορατός κόσμος, τον οποίο δημιούργησε ο Θεός για τον άνθρωπο —αυτό τον κόσμο που, έχοντας εισέλθει η αμαρτία, "τῆ ματαιότητι" (Ρωμ 8,20 πρβλ. ίδιο, 8,19-22)— αποκτά εκ νέου τον αρχικό δεσμό με την ίδια θεϊκή πηγή της Σοφίας και της Αγάπης»<sup>575</sup>. Με αυτό τον τρόπο, δηλαδή φέρνοντας στο φως με προοδευτική αύξηση «τὸν ανεξιχνίαστον πλοῦτον τοῦ Χριστοῦ» (Εφ 3,8) στη δημιουργία, η ανθρώπινη εργασία μετατρέπεται σε μια υπηρεσία για το μεγαλείο του Θεού.

263 Η εργασία αντιπροσωπεύει μια θεμελιώδη διάσταση της ανθρώπινης ύπαρξης ως συμμετοχή όχι μόνο στο έργο της δημιουργίας αλλά και της λύτρωσης. Όποιος υπομένει τον κάματο της εργασίας μαζί με τον Ιησού, κατά μία έννοια συνεργάζεται με τον Υιό του Θεού στο λυτρωτικό Του έργο και αποδεικνύεται μαθητής του Ιησού φέροντας το Σταυρό κάθε μέρα στη δραστηριότητα που καλείται να ολοκληρώσει. Με αυτή την προσπτική, η εργασία μπορεί να θεωρηθεί σαν ένα μέσο αγιοποίησης και μια αναζωογόνηση της γήινης πραγματικότητας στο Πνεύμα του Χριστού<sup>576</sup>. Σ' αυτό το πλαίσιο η εργασία είναι έκφραση του πλήρους ανθρωπισμού του ατόμου, στην ιστορική του κατάσταση και στον εσχατολογικό προσανατολισμό του: η ελεύθερη και υπεύθυνη δράση του φανερώνει την οικεία σχέση με τον Δημιουργό και το δημιουργικό δυναμικό του, ενώ κα-

<sup>&</sup>lt;sup>574</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 1: AAS 71 (1979) 257.

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptor hominis, 8: AAS 71 (1979) 270.

 $<sup>^{576}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.427 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 27: AAS 73 (1981) 644-647.

θημερινά αντιπαλεύει την αμαρτία, έστω κι αν κερδίζει το ψωμί του με τον ιδρώτα του προσώπου του.

#### γ) Το καθήκον της εργασίας

264 Η συνειδητοποίηση της μεταβατικότητας της «σκηνής αυτού του κόσμου» (ποβλ. Α΄ Κοο 7,31) δεν απαλλάσσει από καμία ιστορική δέσμευση, ακόμη λιγότερο από την εργασία (ποβλ. Β΄ Θεσ 3,7-15)· όλοι παροτούνονται από τον απόστολο Παύλο να γίνουν «ένα σημείο τιμής» και να εργάζονται με τα ίδια τους τα χέρια έτσι ώστε «μηδενὸς χρείαν ἔχητε» (Α΄ Θεσ 4,11-12) και να επαγγέλλονται μια αλληλεγγύη και υλική, μοιράζοντας τους καρπούς της εργασίας με «τῷ χρείαν ἔχοντι» (Εφ 4,28). Ο απόστολος Ιάκωβος υπερασπίζεται τα δικαιώματα των εργαζομένων που καταπατούνται: «ἰδοὺ ὁ μισθὸς τῶν ἐργατῶν τῶν ἀμησάντων τὰς χώρας ὑμῶν ὁ ἀπεστερημένος ἀφ' ὑμῶν κράζει, καὶ αἱ βοαὶ τῶν θερισάντων εἰς τὰ ὧτα Κυρίου Σαβαὼθ εἰσεληλύθασιν» (Ιακ 5,4). Οι πιστοί πρέπει να βιώνουν την εργασία με τον τρόπο του Χριστού και να την καθιστούν ευκαιρία για χριστιανική μαρτυρία «πρὸς τοὺς ἔξω» (Α΄ Θεσ 4,12).

265 Οι Πατέρες της Επηλησίας δε θεωρούν ποτέ την εργασία ως «opus servile» — έτσι θεωρούνταν αντίθετα στο σύγχρονό τους πολιτισμό—, αλλά πάντα ως «opus humanum» και τείνουν να τιμούν όλες τις επφράσεις της. Διαμέσου της εργασίας, ο άνθρωπος πυβερνά τον πόσμο μαζί με τον Θεό, μαζί Του είναι πύριος και επιτελεί πράξεις παλές για τον εαυτό του και για τους άλλους. Η οπνηρία βλάπτει τον άνθρωπο, ενώ η εργατιπότητα ωφελεί το σώμα και το πνεύμα του<sup>577</sup>. Ο χριστιανός παλείται να εργαστεί όχι μόνο για να προμηθευτεί το ψωμί του, αλλά και από ενδιαφέρον για τον πιο φτωχό πλησίον του, στον οποίο ο Κύριος ενθαρρύνει να του δώσει να φάει, να πιει, να ντυθεί, να τον υποδεχτεί, να τον φροντίσει παι να τον συντροφέψει (πρβλ. Μτ 25,35-36)<sup>578</sup>. Κάθε εργαζόμενος, υπο-

 $<sup>^{577}</sup>$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΙΩΑΝΝΗΣ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ, Ομιλίες περί της αρχής των Πράξεων, στο Acta Apostolorum Homiliae 35, 3: PG 60, 258.

 $<sup>^{578}</sup>$  Πρβλ. Αγίος Βασίλειος ο Μέγας, Όροι κατά πλάτος, 42: PG 31, 1.023-

στηρίζει ο άγιος Αμβρόσιος, είναι το χέρι του Χριστού που συνεχίζει να δημιουργεί και να κάνει το καλό $^{579}$ .

266 Με την εργασία και την εργατικότητα ο άνθρωπος, συμμέτοχος στην τέχνη και στη θεϊκή σοφία, καθιστά πιο όμορφη τη δημιουργία, τον ήδη οργανωμένο από τον Πατέρα κόσμο το διεγείρει εκείνες τις κοινωνικές και κοινοτικές δυνάμεις που τροφοδοτούν το κοινό καλό της πυρέρα κυρίως εκείνων που έχουν μεγαλύτερη ανάγκη. Η ανθρώπινη εργασία, που έχει ως σκοπό την αγάπη, γίνεται ευκαιρία ενόρασης, μετατρέπεται σε ευλαβική προσευχή, σε άγρυπνη άσκηση και σε άγρυπνη ελπίδα της ημέρας δίχως δύση: «Σ' αυτή την ανώτερη θέαση, η εργασία, κάματος και συγχρόνως βραβείο της ανθρώπινης δραστηριότητας, συνεπάγεται μια άλλη σχέση, την κυρίως θρησκευτική δηλαδή, που εκφράστηκε κατάλληλα με τη ρήση των βενεδικτίνων: "ora et labora"! Το θρησκευτικό γεγονός προσδίδει στην ανθρώπινη εργασία μια εμψυχωτική και λυτρωτική πνευματικότητα. Αυτή η συγγένεια ανάμεσα σε εργασία και θρησκεία αντανακλά τη μυστηριώδη αλλά πραγματική συμφωνία που μεσολαβεί ανάμεσα στην ανθρώπινη δράση και στην πρόνοια του Θεού» 582.

## ΙΙ. Η ΠΡΟΦΗΤΙΚΗ ΑΞΙΑ ΤΗΣ «RERUM NOVARUM»

267 Η ποφεία της Ιστοφίας σημαδεύεται από τις βαθιές μεταβολές και από τις εκπληκτικές κατακτήσεις της εφγασίας, αλλά και από την εκμετάλλευση άπειφων εφγαζομένων και από τις πφοσβολές της αξιοπφέπειάς τους. Η Βιομηχανική Επανάσταση εξαπέλυσε στην Εκκλησία μια μεγάλη

- 1027· ΑΓΙΟΣ ΑΘΑΝΑΣΙΟΣ ΑΛΕΞΑΝΔΡΕΙΑΣ, Βίος αγίου Αντωνίου, γ. 3: PG 26, 846.
- $^{579}$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΑΜΒΡΟΣΙΟΣ, De obitu Valentiniani consolatio (Παρηγορητικός για το θάνατο του Βαλεντινιανού), 62: PL 16, 1.438.
- $^{580}$  Ποβλ. Αγίος Ειρηναίος της Λύων, *Adversus haereses* (*Αντίθετες αιφέσεις*), 5, 32, 2: PG 7, 1.210-1.211.
- $^{581}$  Ποβλ. Αγίος Θεοδώρητος ο Κύρου, Περί προνοίας λόγοι, 5-7: PG 83, 625-686.
- <sup>582</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία κατά τη διάρκεια της επίσκεψης στην Πομέτσια (14 Σεπτεμβρίου 1979), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, II, 2 (1979) 299.

πρόκληση, στην οποία η κοινωνική διδασκαλία απάντησε με τη δύναμη της προφητείας, επιβεβαιώνοντας αρχές παγκόσμιας αξίας και συνεχούς επικαιρότητας, υποστηρίζοντας τον άνθρωπο που εργάζεται και τα δικαιώματά του.

Παραλήπτρια του μηνύματος της Εκκλησίας υπήρξε για αιώνες μια κοινωνία αγροτικού τύπου, που χαρακτηριζόταν από κανονικούς και κυκλικούς ρυθμούς· το Ευαγγέλιο έπρεπε πλέον να κηρύσσεται και να υπάρχει σε ένα νέο Άρειο Πάγο, στην αναταραχή των κοινωνικών γεγονότων μιας πιο δυναμικής κοινωνίας, λαμβάνοντας υπόψη το σύνθετο των νέων φαινομένων και τις απίθανες μεταβολές που έγιναν δυνατές χάρη στην τεχνολογία. Στο κέντρο του ποιμαντικού ενδιαφέροντος της Εκκλησίας ετίθετο ολοένα και πιο επιτακτικά το εργατικό πρόβλημα, δηλαδή η εκμετάλλευση των εργαζομένων συνέπεια της νέας βιομηχανικής οργάνωσης της εργασίας καπιταλιστικού τύπου, και το πρόβλημα, όχι λιγότερο σοβαρό, της ιδεολογικής εκμετάλλευσης, σοσιαλιστικής και κομμουνιστικής, των σωστών διεκδικήσεων του κόσμου της εργασίας. Στο εσωτερικό αυτού του ιστορικού ορίζοντα τοποθετούνται οι στοχασμοί και οι προειδοποιήσεις της εγκυκλίου «Rerum novarum» του Λέοντος ΙΓ΄.

268 Η «Rerum novarum» είναι πρωτίστως μια ενδελεχής υπεράσπιση της αναφαίρετης αξιοπρέπειας των εργαζομένων, στην οποία συνδέεται η σπουδαιότητα του δικαιώματος της ιδιοκτησίας, της αρχής της συνεργασίας ανάμεσα στις τάξεις, των δικαιωμάτων των αδυνάτων και των φτωχών, των υποχρεώσεων των εργαζομένων και των εργοδοτών, του δικαιώματος συμμετοχής σε συνδέσμους.

Οι ιδανικοί προσανατολισμοί που εκφράζονται στην Εγκύκλιο ενισχύουν τη δέσμευση για χριστιανική αναζωογόνηση της κοινωνικής ζωής, που εκδηλώθηκε με τη γέννηση και την παγίωση πολυάριθμων πρωτοβουλιών υψηλού αστικού χαρακτήρα: ενώσεις και κέντρα κοινωνικών σπουδών, σύνδεσμοι, εργατικές εταιρείες, συνδικάτα, συνεταιρισμοί, αγροτικές τράπεζες, ασφάλειες, έργα βοηθείας. Όλα αυτά έδωσαν μια αξιοσημείωτη ώθηση στη νομοθεσία της εργασίας για την προστασία των εργατών, κυρίως των παιδιών και των γυναικών: στη μόρφωση και στη βελτίωση των μισθών και της υγιεινής.

**269** Ξεκινώντας από τη «Rerum novarum», η Εκκλησία δε σταμάτησε ποτέ να εξετάζει τα προβλήματα της εργασίας στο εσωτερικό ενός κοινωνικού ζητήματος που πήρε προοδευτικά παγκόσμιες διαστάσεις 583. Η εγκύκλιος «Laborem exercens» εμπλουτίζει την περσοναλιστική θεώρηση της εργασίας, χαρακτηριστική των προηγούμενων κοινωνικών ντοκουμέντων, επιδεικνύοντας την ανάγκη για μία εμβάθυνση στις έννοιες και στις υποχρεώσεις που συνεπάγεται η εργασία, εξετάζοντας το γεγονός ότι «εμφανίζονται συνεχώς νέα ερωτηματικά και προβλήματα, γεννιούνται συνεχώς νέες ελπίδες, αλλά και φόβοι και απειλές που συνδέονται με αυτή τη θεμελιώδη διάσταση της ανθρώπινης ύπαρξης, με την οποία η ζωή του ανθρώπου χτίζεται κάθε μέρα, από την οποία αντλεί τη δική της ιδιαίτερη αξιοπρέπεια, αλλά στην οποία συγχρόνως περιέχεται το σταθερό μέτρο του ανθρώπινου κόπου, των βασάνων αλλά και της ζημίας και της αδικίας που εισχωρούν βαθιά στην κοινωνική ζωή, στο εσωτερικό των μεμονωμένων εθνών και σε διεθνές επίπεδο»<sup>584</sup>. Πράγματι, η εργασία, «ουσιαστικό κλειδί»<sup>585</sup> όλου του κοινωνικού προβλήματος, καθορίζει όχι μόνο την οικονομική αλλά και την πολιτιστική και ηθική ανάπτυξη των προσώπων, της οικογένειας, της κοινωνίας και ολόκληρου του ανθρώπινου γένους.

## ΙΙΙ. Η ΑΞΙΟΠΡΕΠΕΙΑ ΤΗΣ ΕΡΓΑΣΙΑΣ

# α) Η υποκειμενική και αντικειμενική διάσταση της εργασίας

270 Η ανθρώπινη εργασία έχει διπλή διάσταση: αντικειμενική και υποκειμενική. Με την αντικειμενική έννοια είναι το σύνολο των δραστηριοτήτων, των πόρων, των μέσων και των τεχνικών τις οποίες χρησιμοποιεί ο άνθρωπος για να παράγει, να κυριαρχεί στη γη, σύμφωνα με όσα γράφει η Γένεσις. Η εργασία με την υποκειμενική έννοια είναι η δράση του ανθρώπου ως δυναμικού όντος, ικανού να επιτελέσει διάφορες ενέργειες

 $<sup>^{583}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Laborem exercens, 2: AAS 73 (1981) 580-583.

<sup>&</sup>lt;sup>584</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 1: AAS 73 (1981) 579.

<sup>&</sup>lt;sup>585</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 3: AAS 73 (1981) 584.

που ανήκουν στη διαδικασία της εργασίας και αντιστοιχούν στην προσωπική του κλήση: «Ο άνθρωπος πρέπει να υποτάξει τη γη, οφείλει να την κυριαρχήσει, επειδή ως "εικόνα του Θεού" είναι ένα πρόσωπο, δηλαδή ένα υποκειμενικό πλάσμα ικανό να ενεργεί με τρόπο προγραμματικό και λογικό, ικανό να αποφασίζει για τον εαυτό του και που τείνει να ολοκληρωθεί. Ως πρόσωπο, ο άνθρωπος είναι λοιπόν υποκείμενο της εργασίας» 586.

Η εργασία με την αντιχειμενιχή έννοια αποτελεί την τυχαία όψη της δραστηριότητας του ανθρώπου, που διαφέρει συνεχώς στους τρόπους της καθώς μεταβάλλονται οι τεχνικές, οι πολιτιστικές, οι κοινωνικές και οι πολιτικές συνθήκες. Αντίθετα, με την υποχειμενική έννοια διαμορφώνεται η σταθερή του διάσταση, επειδή δεν εξαρτάται απ' ό,τι ο άνθρωπος υλοποιεί ούτε από το είδος της δραστηριότητας που ασκεί, αλλά αποκλειστικά και μόνο από την αξιοπρέπειά του ως ανθρώπου. Η διάκριση είναι καθοριστική και για να κατανοήσουμε ποιο είναι το ύστατο θεμέλιο της αξίας και της αξιοπρέπειας της εργασίας σε σχέση με το πρόβλημα της οργάνωσης των οικονομικών και κοινωνικών συστημάτων που θα σέβονται τα δικαιώματα του ανθρώπου.

271 Η υποκειμενικότητα παρέχει στην εργασία τη χαρακτηριστική της αξιοπρέπεια, που εμποδίζει να τη θεωρούν σαν ένα απλό εμπόρευμα ή ένα αδιάφορο στοιχείο της οργάνωσης παραγωγής. Η εργασία, ανεξάρτητα από τη μικρότερη η μεγαλύτερη αντικειμενική αξία της, είναι ουσιαστική έκφραση του ανθρώπου, μια «actus personae». Οποιαδήποτε ματεριαλιστική ή οικονομικίστικη μορφή που τείνει να υποβιβάσει τον εργαζόμενο σε σκέτο όργανο παραγωγής, σε απλή δύναμη-εργασίας, σε αξία αποκλειστικά υλική, θα καταλήξει να αλλοιώσει ανεπανόρθωτα την ουσία της εργασίας, στερώντας την από τον πιο ευγενικό και βαθιά ανθρώπινο στόχο της. Ο άνθρωπος είναι το μέτρο της αξιοπρέπειας της εργασίας. «Πράγματι, δεν υπάρχει καμία αμφιβολία ότι η ανθρώπινη εργασία έχει μια δική της ηθική αξία, η οποία άμεσα και χωρίς μισόλογα συνδέεται με το γεγονός ότι εκείνος που τη φέρνει σε πέρας είναι ένας άνθρωπος» 587.

<sup>&</sup>lt;sup>586</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 6: AAS 73 (1981) 589-590.

<sup>&</sup>lt;sup>587</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Laborem exercens*, 6: AAS 73 (1981) 590.

Η υποκειμενική διάσταση της εργασίας πρέπει να έχει προτεραιότητα επί της αντικειμενικής, καθώς είναι εκείνη κατά την οποία ο ίδιος ο άνθρωπος επιτελεί την εργασία, καθορίζοντας την ποιότητα και την υψηλότερη αξία της. Εάν λείπει αυτή η αντίληψη ή αν δε θέλουμε να αναγνωρίσουμε ετούτη την αλήθεια, η εργασία χάνει την πιο αληθινή και βαθιά σημασία της: στην προκειμένη περίπτωση, δυστυχώς συχνή και διαδεδομένη, η εργασιακή δραστηριότητα και οι τεχνικές που χρησιμοποιούνται γίνονται πιο σημαντικές από τον ίδιο τον άνθρωπο και από σύμμαχοι μετατρέπονται σε εχθρούς της αξιοπρέπειάς της.

272 Η ανθρώπινη εργασία όχι μόνο απορρέει από τον άνθρωπο, αλλά ρυθμίζεται και προορίζεται γι' αυτόν. Ανεξάρτητα από το αντικειμενικό περιεχόμενό της, η εργασία πρέπει να προσανατολίζεται προς το υποκείμενο που τη φέρνει σε πέρας, επειδή ο σκοπός της εργασίας, οποιασδήποτε εργασίας, παραμένει πάντα ο άνθρωπος. Μολονότι δεν μπορούμε να αγνοήσουμε τη σπουδαιότητα της αντικειμενικής διάστασης της εργασίας κάτω από το περίγραμμα της ποιότητάς της, αυτή η διάσταση πρέπει να υποταχθεί στην ολοκλήρωση του ανθρώπου και, κατά συνέπεια, στην υποκειμενική διάσταση, χάρη στην οποία είναι δυνατόν να αποφανθούμε ότι η εργασία είναι για τον άνθρωπο και όχι ο άνθρωπος για την εργασία και ότι «σκοπός της εργασίας, οποιασδήποτε εργασίας ασκεί ο άνθρωπος — ακόμη και η πιο "δουλική", η πιο μονότονη, η πιο περιθωριακή για τα κοινά μέτρα — παραμένει πάντα ο ίδιος ο άνθρωπος» 588.

273 Η ανθρώπινη εργασία διαθέτει και μία έμφυτη κοινωνική διάσταση. Πράγματι, η εργασία του ανθρώπου συσχετίζεται φυσικά με εκείνη άλλων ανθρώπων: «Σήμερα περισσότερο από ποτέ η εργασία γίνεται μαζί με άλλους και για τους άλλους: να κάνεις κάτι για κάποιον» 589. Και οι καρποί της εργασίας προσφέρουν την ευκαιρία για ανταλλαγές, για σχέσεις και συναντήσεις. Ωστόσο, η εργασία δεν μπορεί να εκτιμηθεί σωστά αν δε λάβουμε υπόψη την κοινωνική της φύση: «καθώς αν δεν υφίσταται

 $<sup>^{588}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 6: AAS 73 (1981) 592· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.428.

 $<sup>^{589}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 31: AAS 83 (1991) 832.

ένα σώμα πραγματικά κοινωνικό και οργανικό, αν μία κοινωνική και νομική τάξη δεν προστατεύει την άσκηση εργασίας, αν τα διάφορα αλληλεξαρτώμενα μέρη δε συνδέονται μεταξύ τους και δεν ολοκληρώνονται με αλληλοβοήθεια κι αν επιπλέον δε συνεργάζονται, σχεδόν σχηματίζοντας ένα μόνο πράγμα, η ευφυία, το κεφάλαιο, η εργασία, η ανθρώπινη δραστηριότητα δεν μπορούν να παραγάγουν τους καρπούς τους και, κατά συνέπεια, δεν είναι δυνατόν να εκτιμηθεί ορθά ούτε να αμειφθεί κατάλληλα εκεί όπου δεν υπολογίζεται η κοινωνική και ατομική της φύση» 590.

274 Η εργασία είναι «μια υποχρέωση, δηλαδή ένα καθήκον του ανθρώπου» 591. Ο άνθρωπος πρέπει να εργάζεται και επειδή του έδωσε εντολή ο Δημιουργός και για να ανταποκριθεί στις απαιτήσεις της διατήρησης και της εξέλιξης της ανθρωπιάς του. Η εργασία περιγράφεται ως ηθική υποχρέωση σε σχέση με τον πλησίον, που κατ' αρχάς είναι η οικογένειά του, αλλά και η κοινωνία στην οποία ανήκει, το έθνος του οποίου είμαστε παιδιά, ολόκληρη η ανθρώπινη οικογένεια της οποίας είμαστε μέλη: έχουμε κληρονομήσει την εργασία γενεών και είμαστε δημιουργοί του μέλλοντος όλων των ανθρώπων που θα ζήσουν ύστερα από μας.

275 Η εργασία επιβεβαιώνει τη βαθιά ταυτότητα του ανθρώπου που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα και καθ' ομοίωση του Θεού: «Καθώς γίνεται — διαμέσου της εργασίας του— ολοένα και περισσότερο κύριος της γης και επιβεβαιώνοντας —πάλι διαμέσου της εργασίας— την κυριαρχία του στον ορατό κόσμο, ο άνθρωπος σε κάθε περίπτωση και σε κάθε στάδιο αυτής της διαδικασίας παραμένει στη γραμμή της αρχικής διάθεσης του Δημιουργού, η οποία παραμένει αναγκαστικά και ακατάλυτα συνδεδεμένη με το γεγονός ότι ο άνθρωπος δημιουργήθηκε, ως άνδρας και γυναίκα, "κατ' εικόνα του Θεού"» <sup>592</sup>. Αυτό χαρακτηρίζει τη δραστηριότητα του ανθρώπου στο σύμπαν: δεν είναι ο κύριος αλλά ο έμπιστος, που καλείται να στοχαστεί στα έργα του το αποτύπωμα Εκείνου του Οποίου είναι εικόνα.

 $<sup>^{590}</sup>$  Піох ІА´, Еүн. є<br/>н. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 200.

 $<sup>^{591}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 16: AAS 73 (1981) 619.

 $<sup>^{592}</sup>$  Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 4: AAS 73 (1981) 586.

## β) Οι σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο

276 Η εργασία, χάρη στον υποκειμενικό ή προσωπικό της χαρακτήρα, είναι ανώτερη από κάθε άλλον συντελεστή παραγωγής: αυτή η αρχή αξίξει σεβασμού κυρίως από το κεφάλαιο. Σήμερα, ο όρος «κεφάλαιο» έχει διαφορετικές έννοιες: άλλοτε δείχνει τα υλικά μέσα παραγωγής στην επιχείρηση, άλλοτε τους οικονομικούς πόρους που διατίθενται για μια παραγωγική πρωτοβουλία ή σε επιχειρήσεις στη χρηματαγορά. Μιλάμε επίσης, με τρόπο όχι εντελώς ταιριαστό, για «ανθρώπινο κεφάλαιο», εννοώντας τους ανθρώπινους πόρους, δηλαδή τους ίδιους τους ανθρώπους ικανούς για προσπάθεια εργασιακή, για γνώση, δημιουργικότητα, για αντίληψη των απαιτήσεων των ομοίων του, για αμοιβαία συνεννόηση ως μέλη μιας οργάνωσης. Αναφερόμαστε και στο «κοινωνικό κεφάλαιο» όταν θέλουμε να δείξουμε την ικανότητα συνεργασίας ενός συλλογικού οργάνου, καρπός επένδυσης σε αμοιβαίους δεσμούς εμπιστοσύνης. Αυτή η πολλαπλότητα εννοιών προσφέρει περαιτέρω αφορμές για να στοχαστούμε τι μπορεί να σημαίνει σήμερα η σχέση ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο.

277 Η κοινωνική διδασκαλία αντιμετώπισε τις σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, επισημαίνοντας την προτεραιότητα της πρώτης απέναντι στο δεύτερο αλλά και τη συμπληρωματικότητά τους.

Η εργασία έχει μια ουσιαστική προτεραιότητα απέναντι στο κεφάλαιο: «Αυτή η αρχή αφορά απευθείας την ίδια τη διαδικασία παραγωγής, σε σχέση με την οποία η εργασία είναι πάντα μια επαρκής πρωταρχική αιτία, ενώ το "κεφάλαιο", καθώς είναι το σύνολο των μέσων παραγωγής, παραμένει μόνο ένα όργανο ή η οργανική αιτία. Αυτή η αρχή είναι η προφανής αλήθεια που αναδύεται απ' όλη την ιστορική εμπειρία του ανθρώπου» 593 και «ανήκει στη σταθερή κληρονομιά της διδασκαλίας της Εκκλησίας» 594.

Ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο πρέπει να υπάρχει συμπληρωματικότητα: είναι η ίδια η ουσιαστική λογική της παραγωγικής διαδικασίας που πρέπει να αποδείξει την αναγκαιότητα της αμοιβαίας διείσδυσής τους και το επείγον της δημιουργίας οικονομικών συστημάτων όπου η

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 12: AAS 73 (1981) 606.

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 12: AAS 73 (1981) 608.

αντινομία ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο θα ξεπεραστεί<sup>595</sup>. Σε καιρούς όπου στο εσωτερικό ενός λιγότερο σύνθετου οικονομικού συστήματος το «κεφάλαιο» και η «μισθωτή εργασία» ταύτιζαν με κάποια βεβαιότητα όχι μόνο δύο παραγωγικούς συντελεστές, αλλά κυρίως δύο συγκεκριμένες κοινωνικές τάξεις, η Εκκλησία υπογράμμιζε ότι και οι δύο είναι αφ' εαυτών νόμιμες: <sup>596</sup> «ούτε το κεφάλαιο μπορεί να σταθεί χωρίς την εργασία ούτε η εργασία δίχως το κεφάλαιο» <sup>597</sup>. Πρόκειται για μιαν αλήθεια που ισχύει και τώρα, καθώς «είναι εντελώς ψευδές να καταλογίσουμε μόνο στο κεφάλαιο ή μόνο στην εργασία ό,τι επιτυγχάνεται με τη σύνδεση του έργου και των δύο και είναι παντελώς άδικο το ένα να κρατά για τον εαυτό του ό,τι παράγεται, αρνούμενο την αποτελεσματικότητα του άλλου» <sup>598</sup>.

278 Εξετάζοντας τις σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, κυρίως απέναντι στις τεράστιες μεταβολές της εποχής μας, πρέπει να λάβουμε υπόψη ότι «πρωταρχικός πόρος» και «καθοριστικός παράγοντας» στη διάθεση του ανθρώπου είναι ο ίδιος ο άνθρωπος, κι ότι «η ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου στην εργασία δεν εμποδίζει, αλλά μάλλον ευνοεί τη μεγαλύτερη παραγωγικότητα και αποτελεσματικότητα της ίδιας της εργασίας» (Εργασίας) Πράγματι, ο κόσμος της εργασίας ανακαλύπτει ολοένα και περισσότερο ότι η αξία του «ανθρώπινου κεφαλαίου» βρίσκει την έκφρασή του στις γνώσεις των εργαζομένων, στη διάθεσή τους να υφάνουν σχέσεις, στη δημιουργικότητα, στην επιχειρηματικότητά τους, στην ικανότητα να αντιμετωπίζουν συνειδητά το νέο, να εργάζονται μαζί και να επιδιώκουν κοινούς στόχους. Πρόκειται για ιδιότητες καθαρά προσωπικές, που ανήκουν περισσότερο στο υποκείμενο της εργασίας παρά στις αντικειμενικές, τεχνικές, επιχειρησιακές όψεις της ίδιας της εργασίας. Όλα αυτά προϋποθέτουν μια νέα προοπτική στις σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο: μπορού-

 $<sup>^{595}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 13: AAS 73 (1981) 608-612.

 $<sup>^{596}</sup>$  Ποβλ. Πιος IA΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 194-198.

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 109.

<sup>&</sup>lt;sup>598</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 195.

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 833.

<sup>&</sup>lt;sup>600</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 43: AAS 83 (1991) 847.

Η ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΕΡΓΑΣΙΑ 227

με να βεβαιώσουμε πως, αντίθετα απ' ό,τι συνέβαινε στην παλιά οργάνωση της εργασίας όπου το υποκείμενο κατέληγε να ισοπεδωθεί από το αντικείμενο, τη μηχανή, σήμερα η υποκείμενική διάσταση της εργασίας τείνει να είναι πιο αποφασιστική και σημαντική από την αντικείμενική.

279 Η σχέση ανάμεσα στην εργασία και στο κεφάλαιο παρουσιάζει συχνά τα γνωρίσματα της σύγκρουσης, που προσλαμβάνει νέα χαρακτηριστικά με τη μεταβολή του κοινωνικού και οικονομικού πλαισίου. Παλιότερα, η σύγκρουση ανάμεσα σε κεφάλαιο και εργασία προερχόταν κυρίως «από το γεγονός ότι οι εργαζόμενοι έθεταν τις δυνάμεις τους στη διάθεση της ομάδας των επιχειρηματιών, κι αυτοί, οδηγημένοι από την αρχή του μέγιστου κέρδους, προσπαθούσαν να ορίσουν τον πιο χαμηλό μισθό για τη δουλειά των εργατών» 601. Τώρα όμως η σύγκρουση παρουσιάζει νέες πλευρές και ίσως πιο ανησυχητικές: η επιστημονική και τεχνολογική πρόοδος και η παγκοσμιοποίηση της αγοράς, αφ' εαυτών πηγή ανάπτυξης και προόδου, εκθέτουν τους εργαζόμενους στον κίνδυνο να γίνουν αντικείμενο εκμετάλλευσης από τα γρανάζια της οικονομίας και την ξέφρενη αναζήτηση παραγωγικότητας 602.

280 Δεν πρέπει να υποθέσουμε λανθασμένα ότι η διαδικασία να ξεπεραστεί η εξάρτηση της εργασίας από την ύλη αρκεί από μόνη της για να ξεπεραστεί η αλλοτρίωση στο χώρο της εργασίας ή η αλλοτρίωση της εργασίας. Η ανησυχία δεν αφορά μόνο τους πολλούς θύλακες μη εργασίας, μαύρης εργασίας, της εργασίας των ανηλίκων, της κακοπληρωμένης εργασίας, της εργασίας που γίνεται αντικείμενο εκμετάλλευσης που υπάρχουν ακόμη, αλλά αφορά και τις νέες, πολύ πιο λεπτές μορφές εκμετάλλευσης νέων εργασιών, υπερ-εργασίας, της εργασίας-καριέρας που ενίοτε κλέβει χώρο από διαστάσεις εξίσου ανθρώπινες και αναγκαίες για το πρόσωπο, την υπερβολική ελαστικότητα της εργασίας που καθιστά επισφαλή και ενίοτε αδύνατη την οικογενειακή ζωή, την ευέλικτη εργασία που κινδυνεύει να έχει σοβαρό αντίκτυπο στην ενωτική αντίληψη της ύπαρξης και στη σταθερότη-

 $<sup>^{601}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 11: AAS 73 (1981) 604.

 $<sup>^{602}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία των Κοινωνικών Επιστημών (6 Μαρτίου 1999), 2: AAS 91 (1999) 889.

τα των οιχογενειακών σχέσεων. Αν ο άνθρωπος έχει αλλοτριωθεί όταν αντιστρέφει μέσα και σκοπούς, ακόμη και στο νέο πλαίσιο της πνευματικής, ελαφριάς, περισσότερο ποιοτικής παρά ποσοτικής εργασίας, μπορούν να υπάρξουν στοιχεία αλλοτρίωσης «ανάλογα με το αν αυξάνεται η [...] συμμετοχή [του ανθρώπου] σε μια πραγματικά αλληλέγγυα κοινότητα, ή αν αυξάνεται η απομόνωσή του σε ένα πλαίσιο σχέσεων εξοργιστικής ανταγωνιστικότητας και αμοιβαίας αποξένωσης» 603.

## γ) Η εργασία, δικαίωμα στη συμμετοχή

281 Η σχέση ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο βρίσκει έκφραση και μέσα από τη συμμετοχή των εργαζομένων στην ιδιοκτησία, στη διαχείρισή της, στους καρπούς της. Αυτή είναι μια απαίτηση που πάρα πολύ συχνά παραλείπεται, την οποία είναι ανάγκη να αξιοποιήσουμε όσο το δυνατόν καλύτερα: «ο καθένας, με βάση την εργασία του, έχει το πλήρες δικαίωμα να θεωοηθεί συγχρόνως "συν-ιδιοκτήτης" του μεγάλου πάγκου εργασίας όπου εργάζεται μαζί με όλους. Και μια οδός προς αυτόν το στόχο θα μπορούσε να είναι η σύνδεση, όσο είναι δυνατόν, της εργασίας με την ιδιοχτησία του χεφαλαίου και η δημιουργία μιας ευρείας κλίμακας ενδιάμεσων οικονομικών, κοινωνικών, πολιτιστικών φορέων: φορείς που θα έχουν πραγματική αυτονομία απέναντι στη δημόσια εξουσία, που θα επιδιώχουν σε σχέσεις αμοιβαίας ειλιχρινούς συνεργασίας τους διχούς τους ιδιαίτερους στόχους, υποτάσσοντάς τους στις απαιτήσεις του κοινού καλού, και θα παρουσιάζουν τη μορφή και την ουσία μιας ζωντανής κοινότητας, δηλαδή ότι εκεί τα αντίστοιχα μέλη θα θεωρούνται και θα τους συμπεριφέρονται ως άτομα και θα παροτρύνονται να πάρουν ενεργό μέρος στη ζωή τους»604. Η νέα οργάνωση εργασίας, όπου η μάθηση υπολογίζεται περισσότερο μόνο από την ιδιοκτησία των μέσων παραγωγής, βεβαιώνει με συγκεκριμένο τρόπο ότι η εργασία, χάρη στον υποκειμενικό χαρακτήρα της, παρέχει δικαίωμα συμμετοχής: είναι απαραίτητο να προσκολληθούμε σ' αυτή την αντίληψη για να εκτιμήσουμε την ορθή θέση της εργασίας στην παραγωγική διαδικασία και για να

 $<sup>^{603}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 844.

<sup>&</sup>lt;sup>604</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14: AAS 73 (1981) 616.

βοούμε τους τοόπους συμμετοχής συνεπείς με την υποκειμενικότητα της εργασίας στις ιδιαιτερότητες των διαφόρων συγκεκριμένων καταστάσεων<sup>605</sup>.

# δ) Σχέση ανάμεσα σε εργασία και ιδιωτική ιδιοκτησία

282 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας συνδέει τη σχέση ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο και το θεσμό της ιδιωτικής ιδιοκτησίας με το αντίστοιχο δικαίωμα και τη χρήση της. Το δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία υποτάσσεται στην αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών και δεν πρέπει να αποτελέσει αιτία παρεμπόδισης της εργασίας και της ανάπτυξης των άλλων. Η ιδιοκτησία, που αποκτάται κατά κύριο λόγο με την εργασία, πρέπει να υπηρετεί την εργασία. Αυτό ισχύει ιδιαίτερα για τη διαδικασία των μέσων παραγωγής αυτή η αρχή όμως αφορά και τα αγαθά του χρηματοοικονομικού, τεχνικού, πνευματικού και ιδιωτικού κόσμου.

Τα μέσα παραγωγής «δεν μπορούν να κατέχονται ενάντια στην εργασία, δεν μπορούν να κατέχονται απλώς για να κατέχονται» 606. Η κατοχή τους γίνεται παράνομη όταν η ιδιοκτησία «δεν εκτιμάται ή χρησιμεύει για να εμποδίσει την εργασία σε άλλους, για να επιτευχθεί ένα κέρδος που δε γεννιέται από τη συνολική επέκταση της εργασίας και από τον κοινωνικό πλούτο, αλλά μάλλον από τη συμπίεσή τους, από την παράνομη εκμετάλλευση, από την κερδοσκοπία και τη διάρρηξη της αλληλεγγύης στον κόσμο της εργασίας» 607.

283 Η ιδιωτική και δημόσια ιδιοκτησία αλλά και οι διάφοροι μηχανισμοί του οικονομικού συστήματος πρέπει να προδιατίθενται για μια οικονομία στην υπηρεσία του ανθρώπου, ώστε να συνεισφέρουν για να πραγματοποιηθεί η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών. Με αυτή την προοπτική καθίσταται σημαντικό το ζήτημα της ιδιοκτησίας και της χρήσης νέων τεχνολογιών και γνώσεων, που αποτελούν στην επο-

 $<sup>^{605}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 9: AAS 58 (1966) 1.031-1.032.

 $<sup>^{606}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14: AAS 73 (1981) 613.

 $<sup>^{607}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 43: AAS 83 (1991) 847.

χή μας μιαν άλλη ιδιαίτερη μορφή ιδιοκτησίας, όχι μικρότερης σημασίας από εκείνη της γης και του κεφαλαίου<sup>608</sup>. Αυτοί οι πόροι, όπως όλα τα άλλα αγαθά, έχουν έναν οικουμενικό προορισμό και πρέπει να ενταχθούν σε ένα πλαίσιο με νομικούς και κοινωνικούς κανόνες που θα εγγυούνται την εμπνευσμένη χρήση με κριτήρια δικαιοσύνης, ισότητας και σεβασμού των δικαιωμάτων του ανθρώπου. Οι νέες γνώσεις και οι τεχνολογίες, χάρη στην τεράστια δυναμικότητά τους, μπορούν να συνεισφέρουν αποφασιστικά στην προώθηση της κοινωνικής προόδου, αλλά κινδυνεύουν να γίνουν πηγή ανεργίας και να διευρύνουν την απόσταση ανάμεσα σε αναπτυγμένες περιοχές και σε υπανάπτυκτες, αν παραμείνουν επικεντρωμένες στις πιο πλούσιες χώρες ή στα χέρια στενών κύκλων εξουσίας.

#### ε) Η εορταστική ανάπαυση

284 Η εορταστική ανάπαυση είναι δικαίωμα<sup>609</sup>. Ο Θεός «κατέπαυσε τῆ ἡμέρα τῆ ἑβδόμη ἀπὸ πάντων τῶν ἔργων αὐτοῦ» (Γεν 2,2): και οι άνθρωποι, που δημιουργήθηκαν κατ' εικόνα Του, οφείλουν να χαίρονται την ανάπαυση και να έχουν ελεύθερο χρόνο που θα τους επιτρέπει να φροντίζουν την οικογενειακή, πολιτιστική, κοινωνική και θρησκευτική ζωή<sup>610</sup>. Σ' αυτό συνεισφέρει ο θεσμός της ημέρας του Κυρίου<sup>611</sup>. Οι πιστοί, στη διάρκεια της Κυριακής και στις άλλες ημέρες υποχρεωτικής εορτής, πρέπει να απέχουν από «εργασίες ή δραστηριότητες που εμποδίζουν την οφειλόμενη λατρεία στον Θεό, την ευδαιμονία της ημέρας του Κυρίου, την πράξη έργων φιλανθρωπίας και την αναγκαία χαλάρωση του πνεύματος και του σώματος»<sup>612</sup>. Οικογενειακές ανάγκες ή οι κοινωνικές απαιτήσεις μπορούν κάλλιστα να εξαιρούνται από την κυριακάτικη ανάπαυ-

 $<sup>^{608}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 832-833.

<sup>&</sup>lt;sup>609</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629· ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 9: AAS 83 (1991) 804.

<sup>&</sup>lt;sup>610</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 67: AAS 58 (1966) 1.088-1.089.

 $<sup>^{611}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.184.

<sup>612</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.185.

ση, αλλά χωρίς να δημιουργούν επιζήμιες συνήθειες για τη θρησκεία, την οικογενειακή ζωή και την υγεία.

285 Η Κυριακή είναι μια ημέρα που καθαγιάζεται με πράξεις ευσπλαχνίας, με φροντίδα προς την οικογένεια και τους συγγενείς, αλλά και τους ασθενείς, τους ανήμπορους, τους ηλικιωμένους δεν πρέπει να ξεχνάμε εκείνους τους «αδελφούς που έχουν τις ίδιες ανάγκες και τα ίδια δικαιώματα και δεν μπορούν να αναπαυθούν εξαιτίας της φτώχειας και της ένδειας» επίσης, είναι ο κατάλληλος χρόνος για στοχασμό, σιωπή, μελέτη, που ευνοούν την ανάπτυξη της εσωτερικής και χριστιανικής ζωής. Οι πιστοί οφείλουν να ξεχωρίζουν και αυτή την ημέρα με τη μετριοφροσύνη τους, αποφεύγοντας όλες τις υπερβολές και τις βιαιότητες που συχνά χαρακτηρίζουν τις μαζικές διασκεδάσεις 14 ημέρα του Κυρίου πρέπει να βιώνεται πάντα ως η ημέρα της απελευθέρωσης, που μας ωθεί να συμμετέχουμε, «πανηγύρει καὶ ἐκκλησία πρωτοτόκων ἐν οὐρανοῖς ἀπογεγραμμένων» (Εβρ 12,22-23), προσδοκώντας τον εορτασμό του ύστατου Πάσχα, στη δόξα του ουρανού 15.

286 Οι δημόσιες αρχές έχουν το καθήκον να επαγρυπνούν ώστε να μην αφαιρείται από τους πολίτες, για λόγους οικονομικής παραγωγικότητας, ο χρόνος που προορίζεται για την ανάπαυση και τη λατρεία του Θεού. Οι εργοδότες έχουν ανάλογη υποχρέωση απέναντι στους υπαλλήλους τους 616. Οι χριστιανοί οφείλουν να φροντίσουν, με το σεβασμό της θρησκευτικής ελευθερίας και του κοινού καλού όλων, ώστε οι νόμοι να αναγνωρίσουν τις Κυριακές και τις άλλες λειτουργικές επισημότητες ως αργίες: «Είναι καθήκον τους να προσφέρουν σε όλους ένα δημόσιο παράδειγμα προσευχής, σεβασμού και χαράς και να υπερασπιστούν τις παραδόσεις τους ως μια πολύτιμη συνεισφορά στην πνευματική ζωή της ανθρώπινης κοινωνίας» 617.

 $<sup>^{613}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.186.

<sup>614</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.187.

 $<sup>^{615}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Dies Domini (Η ημέρα του Κυρίου), 26 AAS 90 (1998) 729: «Ο εορτασμός της Κυριαχής, ημέρας "πρώτης" και συγχρόνως "ογδόης", σπρώχνει τον χριστιανό προς το στόχο της αιώνιας ζωής».

 $<sup>^{616}</sup>$  Πρβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 110.

 $<sup>^{617}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.188.

Κάθε χριστιανός πρέπει «να αποφεύγει να επιβάλλει χωρίς λόγο στους άλλους αυτό που θα τους εμπόδιζε να τηρούν την ημέρα του Κυρίου»<sup>618</sup>.

#### ΙΥ. ΤΟ ΔΙΚΑΙΩΜΑ ΣΤΗΝ ΕΡΓΑΣΙΑ

#### α) Η εργασία είναι αναγκαία

287 Η εργασία είναι θεμελιώδες δικαίωμα και αγαθό για τον άνθρωπο<sup>619</sup>: ένα αγαθό χρήσιμο, άξιό του επειδή είναι κατάλληλο για να εκφράζει και να αυξάνει την ανθρώπινη αξιοπρέπεια. Η Εκκλησία διδάσκει την αξία της εργασίας όχι μόνο επειδή είναι πάντα προσωπική, αλλά και επειδή έχει το χαρακτήρα της αναγκαιότητας<sup>620</sup>. Η εργασία είναι αναγκαία για να σχηματιστεί και να διατηρηθεί μια οικογένεια<sup>621</sup>, για να έχουμε δικαίωμα στην ιδιοκτησία<sup>622</sup>, για να συνεισφέρει στο κοινό καλό της ανθρώπινης οικογένειας<sup>623</sup>. Η εκτίμηση της ηθικής εμπλοκής που συνεπάγεται το ζήτημα της εργασίας στην κοινωνική ζωή παρακινεί την Εκκλησία να εμφανίσει την ανεργία ως «πραγματική κοινωνική καταιγίδα»<sup>624</sup>, κυρίως σε σχέση με τις νέες γενεές.

<sup>618</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.187.

<sup>619</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 26: AAS 58 (1966) 1.046-1.047· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 9, 18: AAS 73 (1981) 598-600, 622-625· ιδίου, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία των Κοινωνικών Επιστημών (25 Αποιλίου 1999), 3: AAS 90 (1998) 139-140· ιδίου, Ομιλία στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 8: AAS 91 (1999) 382-383.

<sup>&</sup>lt;sup>620</sup> Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 128.

 $<sup>^{621}</sup>$  Πρβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600-602.

 $<sup>^{622}</sup>$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 103 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 14: AAS 73 (1981) 612-616 ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 31: AAS 83 (1991) 831-832.

 $<sup>^{623}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 16: AAS 73 (1981) 618-620.

 $<sup>^{624}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 18: AAS 73 (1981) 623.

H  $AN\Theta P\Omega\Pi INH$   $EP\Gamma A\Sigma IA$  233

288 Η εργασία αποτελεί ένα αγαθό για όλους και πρέπει να διατίθεται σε όσους είναι ικανοί. Ωστόσο, η «πλήρης απασχόληση» είναι επιβεβλημένη για κάθε οικονομικό σύστημα που είναι προσανατολισμένο προς τη δικαιοσύνη και το κοινό καλό. Μια κοινωνία όπου αποθαρρύνεται ή αρνείται συστηματικά το δικαίωμα στην εργασία και όπου τα μέτρα της πολιτικής οικονομίας δεν επιτρέπουν στους εργαζόμενους να φτάσουν σε ικανοποιητικά επίπεδα απασχόλησης, «δεν μπορεί να επιδιώξει ούτε την ηθική νομιμοποίησή της ούτε την κοινωνική ειρήνη» 625. Ένας ρόλος σημαντικός και μια ιδιαίτερη και βαριά ευθύνη ανήκουν σ' αυτό το πλαίσιο στον «έμμεσο εργοδότη» 626, δηλαδή σ' εκείνα τα υποκείμενα —πρόσωπα ή διάφορους θεσμούς— που είναι σε θέση να κατευθύνουν σε εθνικό ή διεθνές επίπεδο την πολιτική της εργασίας και της οικονομίας.

289 Η προγραμματική ικανότητα μιας κοινωνίας που προσανατολίζεται προς το κοινό καλό και προβάλλεται στο μέλλον υπολογίζεται κυρίως βάσει της προοπτικής της εργασίας που είναι σε θέση να προσφέρει. Το υψηλό ποσοστό ανεργίας, η παρουσία απαρχαιωμένων συστημάτων επιμόρφωσης και οι δυσκολίες πρόσβασης στην εκπαίδευση και στην αγορά εργασίας αποτελούν κυρίως για πολλούς νέους ένα ισχυρό εμπόδιο στο δρόμο της ανθρώπινης και επαγγελματικής ολοκλήρωσης. Πράγματι, όποιος είναι άνεργος ή υποαπασχολείται υπομένει τις βαθιά αρνητικές συνέπειες που μια τέτοια κατάσταση προκαλεί στην προσωπικότητα και κινδυνεύει να τεθεί στο περιθώριο της κοινωνίας, να γίνει θύμα του κοινωνικού αποκλεισμού<sup>627</sup>. Κι αυτό είναι ένα δράμα που εκτός από τους νέους χτυπάει κυρίως τις γυναίκες, τους λιγότερο εξειδικευμένους εργαζόμενους, τους ανίκανους, τους μετανάστες, τους πρώην φυλακισμένους, τους αναλφάβητους, όλους όσοι αντιμετωπίζουν μεγαλύτερες δυσκολίες στην αναζήτηση μιας θέσης στον κόσμο της εργασίας.

290 Η διατήρηση της απασχόλησης εξαρτάται ολοένα και περισσότερο

 $<sup>^{625}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 43: AAS 83 (1991) 848· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.433.

 $<sup>^{626}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 17: AAS 73 (1981) 620-622.

 $<sup>^{627}</sup>$ Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.436.

από την επαγγελματική ικανότητα628. Το σύστημα μόρφωσης και διαπαιδαγώγησης δεν πρέπει να παραμελεί την ανθρώπινη και τεχνική διάπλαση, αναγκαία για να ολοκληρωθούν επιτυχώς τα καθήκοντα που απαιτούνται. Η ολοένα και πιο διαδεδομένη ανάγκη για αλλαγή απασχόλησης αρχετές φορές στη διάρχεια της ζωής επιβάλλει στο παιδαγωγικό σύστημα να ευνοήσει τη διαθεσιμότητα των ατόμων σε μια διαρχή ενημέρωση και μετεκπαίδευση. Οι νέοι πρέπει να μάθουν να δρουν αυτόνομα, να γίνουν ικανοί να αναλαμβάνουν υπεύθυνα το καθήκον να αντιμετωπίζουν με κατάλληλες αρμοδιότητες τους κινδύνους που συνδέονται με ένα μεταβαλλόμενο και συχνά απρόβλεπτο στα αναπτυξιακά του σενάρια οικονομικό πλαίσιο 629. Είναι εξίσου απαραίτητο να προσφερθούν οι κατάλληλες ευκαιρίες επιμόρφωσης στους ενήλικες που θέλουν να αναβαθμιστούν και στους ανέργους. Γενικότερα, η εργασιακή πορεία των ανθρώπων πρέπει να βρει νέες συγκεκριμένες μορφές υποστήριξης, αρχίζοντας αχριβώς από το εχπαιδευτιχό σύστημα, έτσι ώστε να είναι λιγότερο δύσκολο να περάσουν τα στάδια αλλαγής, αβεβαιότητας, επισφάλειας.

# β) Ο φόλος του κράτους και της αστικής κοινωνίας στην προώθηση του δικαιώματος στην εργασία

291 Τα προβλήματα της απασχόλησης καλούν το κράτος να αναλάβει τις ευθύνες του, το οποίο έχει την υποχρέωση να προωθήσει ενεργές πολιτικές για την εργασία, δηλαδή τέτοιες που θα ευνοήσουν τη δημιουργία εργασιακών ευκαιριών στο εσωτερικό της επικράτειας, παρέχοντας κίνητρα προς αυτόν το σκοπό στον παραγωγικό κόσμο. Η υποχρέωση του κράτους δε συνίσταται τόσο στο να εξασφαλίσει απευθείας το δικαίωμα στην εργασία όλων των πολιτών του, οργανώνοντας στρατιωτικά όλη την οικονομική ζωή και νεκρώνοντας την ελεύθερη πρωτοβουλία των ατόμων, αλλά μάλλον «να ενισχύσει τη δραστηριότητα των επιχειρήσεων, δημιουργώντας

 $<sup>^{628}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 26: AAS 58 (1966) 1.087-1.088.

 $<sup>^{629}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 12: AAS 73 (1981) 605-608.

συνθήκες που θα εξασφαλίζουν ευκαιρίες εργασίας, ενεργοποιώντας τες όπου αποδεικνύονται ανεπαρκείς ή στηρίζοντάς τες σε στιγμές κρίσης»<sup>630</sup>.

292 Απέναντι στις πλανητικές διαστάσεις που πήραν οι οικονομικές χρηματοοικονομικές σχέσεις και η αγορά εργασίας, πρέπει να προωθήσουμε μια ισχυρή διεθνή συνεργασία μεταξύ των χωρών, με συνθήκες, συμφωνίες και σχέδια κοινής δράσης που θα διαφυλάττουν το δικαίωμα στην εργασία ακόμη και στα πιο κρίσιμα στάδια του οικονομικού κύκλου σε εθνικό και διεθνές επίπεδο. Χρειάζεται να συνειδητοποιήσουμε το γεγονός ότι η ανθρώπινη εργασία είναι ένα δικαίωμα από το οποίο εξαρτάται η προώθηση της κοινωνικής δικαιοσύνης και της αστικής ειρήνης. Σημαντικά καθήκοντα προς αυτή την κατεύθυνση αρμόζουν στις συνδικαλιστικές και στις διεθνείς οργανώσεις: συνδεδεμένες κατάλληλα, θα πρέπει να δεσμευτούν στην ύφανση «ενός ολοένα και πιο πυκνού ιστού νομικών διατάξεων που θα προστατεύουν την εργασία των ανδρών, των γυναικών και θα τους εξασφαλίζουν μιαν αξιοπρεπή αμοιβή» 631.

293 Για την προώθηση του δικαιώματος στην εργασία είναι σημαντικό, σήμερα όπως και στην εποχή της «Rerum novarum», να υπάρχει μια «ελεύθερη διαδικασία οργάνωσης της κοινωνίας»<sup>632</sup>. Σημαντικές μαρτυρίες και παραδείγματα αυτο-οργάνωσης μπορούν να αναζητηθούν στις πολυάριθμες πρωτοβουλίες, επιχειρηματικές και κοινωνικές, που χαρακτηρίζονται από μορφές συμμετοχής, συνεργασίας και αυτοδιαχείρισης, οι οποίες αποκαλύπτουν την τήξη αλληλέγγυων ενεργειών. Προσφέρονται στην αγορά σαν ένας ποικιλόμορφος τομέας εργασιακών δραστηριοτήτων που διακρίνονται για την ιδιαίτερη μέριμνα όσον αφορά τη σχετική συνιστώσα των αγαθών που παράγονται και των υπηρεσιών που κατανέμονται σε πολλαπλά πλαίσια: μόρφωση, προστασία της υγείας, βασικές κοινωνικές υπηρεσίες, πολιτισμός. Οι πρωτοβουλίες του επονομαζόμενου

<sup>&</sup>lt;sup>630</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 853.

 $<sup>^{631}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Διεθνή Οργάνωση Εργασίας (10 Ιουνίου 1969), 21: AAS 61 (1969) 500· πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Διεθνή Οργάνωση Εργασίας (15 Ιουνίου 1982), 13: AAS 74 (1982) 1.004-1.005.

 $<sup>^{632}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 16: AAS 83 (1991) 813.

«τρίτου τομέα» αποτελούν μια ευκαιρία ολοένα και πιο σημαντική για την ανάπτυξη της εργασίας και της οικονομίας.

#### γ) Η οικογένεια και το δικαίωμα στην εργασία

294 Η εργασία είναι «το θεμέλιο όπου στηρίζεται η οικογενειακή ζωή, η οποία είναι φυσικό δικαίωμα και κλήση του ανθρώπου» 633: εξασφαλίζει τα μέσα για τη συντήρηση και εγγυάται την παιδαγωγική διαδικασία των παιδιών 634. Οικογένεια και εργασία, καθώς αλληλεπιδρούν τόσο στενά στην εμπειρία της μεγάλης πλειονότητας των λαών, αξίζουν επιτέλους μια εκτίμηση σε σχέση με την πραγματικότητα, μια προσοχή που θα τις περιλαμβάνει μαζί, δίχως τα όρια μιας ιδιωτικής αντίληψης της οικογένειας και μιας οικονομικίστικης της εργασίας. Από αυτή την άποψη, είναι αναγκαίο οι επιχειρήσεις, οι επαγγελματικές οργανώσεις, τα συνδικάτα και το κράτος να προωθήσουν πολιτικές εργασίας που δε θα τιμωρούν, αλλά θα ευνοούν τον οιχογενειαχό πυρήνα από την άποψη της απασχόλησης. Πράγματι, η οιχογενειακή ζωή και η εργασία καθορίζονται αμοιβαία με διάφορους τρόπους. Η πολύωρη καθημερινή μετακίνηση, η διπλή εργασία, η σωματική και ψυχολογική κόπωση μειώνουν το χρόνο που αφιερώνουμε στην οικογενειακή ζωή 635. οι καταστάσεις ανεργίας έχουν υλικό και πνευματικό αντίκτυπο στις οιχογένειες, όπως οι εντάσεις και οι οικογενειακές κρίσεις επιδρούν αρνητικά στη συμπεριφορά και στην απόδοση σε εργασιακό επίπεδο.

# δ) Οι γυναίκες και το δικαίωμα στην εργασία

295 Η γυναικεία ιδιοφυΐα είναι αναγκαία σε όλες τις εκφράσεις της κοινωνικής ζωής, γι' αυτό οφείλουμε να εγγυηθούμε την παρουσία των γυναικών και στο εργασιακό πλαίσιο. Το πρώτο απαραίτητο βήμα προς

 $<sup>^{633}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600.

<sup>&</sup>lt;sup>634</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600-602· ιδίου, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 23: AAS 74 (1982) 107-109.

<sup>&</sup>lt;sup>635</sup> ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, *Carta dei diritti della famiglia*, άρθρο 10, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 14.

αυτή την κατεύθυνση είναι η πραγματική δυνατότητα για την πρόσβαση στην επαγγελματική συγκρότηση. Η αναγνώριση και η προστασία των δικαιωμάτων των γυναικών στο εργασιακό πλαίσιο εξαρτώνται συνήθως από την οργάνωση της εργασίας, που πρέπει να υπολογίσει την αξιοπρέπεια και την κλήση της γυναίκας, της οποίας η «πραγματική προώθηση... απαιτεί η εργασία να είναι δομημένη με τέτοιο τρόπο, ώστε να μη χρειαστεί να πληρώσει την ανέλιξή της με την εγκατάλειψη της οικογένειας, όπου έχει ως μητέρα ένα ρόλο αναντικατάστατο» 636. Πρόκειται για μια κατάσταση όπου αναμετρώνται η ποιότητα της κοινωνίας και η πραγματική προστασία του δικαιώματος στην εργασία των γυναικών.

Η ύπαρξη πολλών διακρίσεων που προσβάλλουν την αξιοπρέπεια και την κλήση της γυναίκας στη σφαίρα της εργασίας οφείλονται σε μια σειρά συνθηκών που τιμωρούν τη γυναίκα, που είχαν και έχουν ακόμη «διαστρεβλώσει τις ιδιότητές της, που συχνά την περιθωριοποιούν φτάνοντας μέχρι τη σκλαβιά» 637. Δυστυχώς, αυτές οι δυσκολίες δεν ξεπεράστηκαν, όπως αποδεικνύουν παντού οι διάφορες συνθήκες που αποθαρρύνουν τις γυναίκες και τις καθυποτάσσουν σε μορφές πραγματικής εκμετάλλευσης. Το πόσο επείγον είναι να αναγνωριστούν πραγματικά τα δικαιώματα των γυναικών στην εργασία το βλέπουμε κυρίως υπό την άποψη της αμοιβής, της ασφάλειας και της κοινωνικής πρόνοιας 638.

# ε) Η εργασία ανηλίκων

296 Η εργασία ανηλίκων, στις χειρότερες μορφές της, αποτελεί έναν τύπο βίας λιγότερο εμφανή από άλλους, αλλά όχι λιγότερο τρομακτικό<sup>639</sup>. Μια βία που, πέρα από την πολιτική, οικονομική και νομική συνενοχή,

<sup>&</sup>lt;sup>636</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 628.

 $<sup>^{637}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επιστολή στις γυναίκες (29 Ιουνίου 1995), 3: AAS 87 (1995) 804.

 $<sup>^{638}</sup>$  Π<br/>ρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 24: AAS 74 (1982) 109-110.

 $<sup>^{639}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Μήνυμα στην Παυλόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1996, 5: AAS 88 (1996) 106-107.

παραμένει ουσιαστικά ένα ηθικό πρόβλημα. Παραθέτουμε τη νουθεσία του Λέοντος ΙΓ΄: «Όσο για τα παιδιά, προσέξτε να μην τα βάζετε στα εργοστάσια, αν δεν έχουν αναπτύξει με την ηλικία τις σωματικές, διανοητικές και ηθικές δυνάμεις τους. Δυνάμεις που στην παιδική ηλικία προβάλλουν όμοια με τα φυτά που ανθίζουν, μια πρόωρη κίνηση τις καταστρέφει και τότε γίνεται αδύνατη η ίδια η διαπαιδαγώγηση των παιδιών» 640. Η μάστιγα της παιδικής εργασίας, αν και έχουν περάσει πάνω από εκατό χρόνια, δεν έχει παταχθεί.

Μολονότι γνωρίζουμε ότι τουλάχιστον για την ώρα σε ορισμένες χώρες δεν μπορεί κανείς να αρνηθεί τη συνεισφορά της εργασίας των παιδιών στον οικογενειακό προϋπολογισμό και στις εθνικές οικονομίες και ότι μερικές μορφές εργασίας περιορισμένου χρόνου μπορούν να είναι αποδοτικές για τα ίδια τα παιδιά, η κοινωνική διδασκαλία καταγγέλλει την αύξηση της «εργασιακής εκμετάλλευσης των παιδιών σε συνθήκες πραγματικής σκλαβιάς»<sup>641</sup>. Αυτή η εκμετάλλευση αποτελεί μια σοβαρή παραβίαση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας την οποία κάθε άτομο φέρει, «όσο μικρός ή φαινομενικά ασήμαντος κι αν είναι με όρους χρησιμότητας»<sup>642</sup>.

# στ) Η μετανάστευση και η εργασία

297 Η μετανάστευση μπορεί να είναι ένα απόθεμα και όχι ένα εμπόδιο για την ανάπτυξη. Στο σημερινό κόσμο, όπου επιδεινώνεται η ανισορροπία ανάμεσα σε χώρες πλούσιες και φτωχές και όπου η εξέλιξη των επικοινωνιών μειώνει ταχύτατα τις αποστάσεις, αυξάνονται οι μεταναστεύσεις ανθρώπων που αναζητούν καλύτερες συνθήκες ζωής και προέρχονται από τις λιγότερο ευνοημένες περιοχές της Γης: η άφιξή τους στις ανεπτυγμένες χώρες γίνεται συχνά αντιληπτή σαν απειλή για το υψηλό επίσες και προέρχονται από τις λιγότερο ευνομείνες περιοχές της στις ανεπτυγμένες χώρες γίνεται συχνά αντιληπτή σαν απειλή για το υψηλό επίσες και το καιστίσες και είναι είνα

<sup>&</sup>lt;sup>640</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 129.

 $<sup>^{641}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 6: AAS 90 (1998) 153.

<sup>&</sup>lt;sup>642</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στον Γενικό Γραμματέα των Ηνωμένων Εθνών με την ευκαιρία της διάσκεψης κορυφής για τα παιδιά (22 Σεπτεμβρίου 1990): AAS 83 (1991) 360.

πεδο ευημερίας που πέτυχαν χάρη στις δεκαετίες οικονομικής ανάπτυξης. Παρ' όλα αυτά όμως οι μετανάστες, στην πλειονότητα των περιπτώσεων, ανταποκρίνονται σε μια ζήτηση εργασίας που διαφορετικά θα παρέμενε ανικανοποίητη, σε τομείς και εδάφη όπου τα εργατικά χέρια είναι ανεπαρκή ή δεν είναι διατεθειμένα να προσφέρουν την εργασιακή συνεισφορά τους.

298 Οι θεσμοί των χωρών υποδοχής πρέπει να επαγρυπνούν ώστε να μην εξαπλωθεί ο πειρασμός να εκμεταλλεύονται τους ξένους εργάτες, στερώντας τους από τα εγγυημένα δικαιώματα των ντόπιων, τα οποία πρέπει να διασφαλίζονται σε όλους χωρίς διακρίσεις. Η ρύθμιση της μεταναστευτικής ροής σύμφωνα με κριτήρια ισότητας και ισορροπίας 643 είναι μία από τις απαραίτητες προϋποθέσεις ώστε η ένταξη να γίνει με τις εγγυήσεις που απαιτεί η ανθρώπινη αξιοπρέπεια. Τους μετανάστες πρέπει να τους υποδεχόμαστε και να τους βοηθάμε ώστε μαζί με τις οικογένειές τους να ενσωματωθούν στην κοινωνική ζωή 644. Σε αυτή την προοπτική πρέπει να γίνεται σεβαστό και να προωθείται το δικαίωμα στην οικογενειακή επανένωση 645. Συγχρόνως, όσο είναι δυνατόν, πρέπει να ευνοηθούν όλες εκείνες οι συνθήκες που επιτρέπουν αυξημένες δυνατότητες εργασίας στις χώρες της προέλευσής τους 646.

# ζ) Ο αγροτικός κόσμος και το δικαίωμα στην εργασία

- $^{643}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Μήνυμα στην Παυλόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2001, 13: AAS 93 (2001) 241· Ποντιφικό Συμβουλίο Cor Unum Ποντιφικό Συμβουλίο της Ποιμαντικής για τους Μετανάστες και τους Πλανόδιους, I rifugiati, una sfida alla solidarietà (Οι πρόσφυγες, μια πρόκληση στην αλληλευμύη), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1992, σ. 8.
  - $^{644}$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.241.
- $^{645}$  ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ, Carta dei diritti della famiglia, άρθρο 12, Tipografia Poliglotta Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1983, σ. 14· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Familiaris consortio, 77: AAS 74 (1982) 175-178.
- $^{646}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 66: AAS 58 (1966) 1.087-1.088 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγπόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1993, 3: AAS 85 (1993) 431-433.

299 Ιδιαίτερης προσοχής αξίζει η αγροτική εργασία, χάρη στον κοινωνικό, πολιτιστικό και οικονομικό ρόλο που κατέχει στα οικονομικά συστήματα πολλών χωρών, για τα πολυάριθμα προβλήματα που πρέπει να αντιμετωπίσει στο πλαίσιο μιας οικονομίας ολοένα και πιο παγκοσμιοποιημένης, για την αυξανόμενη σπουδαιότητα όσον αφορά τη διαφύλαξη του φυσικού περιβάλλοντος: «είναι λοιπόν αναγκαίες και επιτακτικές οι ριζοσπαστικές αλλαγές για να ξαναδώσουμε στη γεωργία —και στους ανθρώπους των αγρών— τη σωστή αξία ως βάση μιας υγιούς οικονομίας, στο σύνολο της ανάπτυξης της κοινωνικής κοινότητας»<sup>647</sup>.

Οι βαθιές και ριζοσπαστικές αλλαγές που συντελούνται σε κοινωνικό και πολιτιστικό επίπεδο και στη γεωργία και ευρύτερα στον αγροτικό κόσμο επαναπροτείνουν επιτακτικά μια έρευνα για τη σημασία της αγροτικής εργασίας στις διάφορες διαστάσεις της. Πρόκειται για μια πρόκληση αξιοσημείωτης σπουδαιότητας, που πρέπει να αντιμετωπιστεί με αγροτική και περιβαλλοντική πολιτική ικανή να ξεπεράσει την υπολειμματική και βοηθητική αντίληψη και να τύχουν επεξεργασίας νέες προσπτικές για μια σύγχρονη γεωργία, που θα αναλάβει ένα σημαντικό ρόλο στην κοινωνική και οικονομική ζωή.

300 Σε μερικές χώρες είναι απαραίτητη η αναδιανομή της γης, στο πλαίσιο μιας επαρκούς πολιτικής για την αγροτική μεταρρύθμιση, με σκοπό να ξεπεραστούν τα εμπόδια που οι μη παραγωγικοί μεγαλοκτηματίες, καταδικασμένοι από την κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας 648, παρεμβάλλουν στην πραγματική οικονομική ανάπτυξη: «Οι υπό ανάπτυξη χώρες μπορούν να αντιμετωπίσουν επαρκώς τη σημερινή διαδικασία συγκέντρωσης ιδιόκτητης γης, αν αντιμετωπίσουν ορισμένες καταστάσεις που χαρακτηρίζονται ως πραγματικές δομικές δυσκολίες. Αυτές είναι οι ελλείψεις και οι καθυστερήσεις σε νομοθετικό επίπεδο όσον αφορά την αναγνώριση των τίτλων ιδιοκτησίας της γης και σε σχέση με την πιστωτική αγορά: η αδιαφορία για την έρευνα και την εκπαίδευση στη γεωργία:

<sup>&</sup>lt;sup>647</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 21: AAS 73 (1981) 634.

 $<sup>^{648}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 23: AAS 59 (1967) 268-269.

η παραμέληση των κοινωνικών υπηρεσιών και υποδομών στις αγροτικές περιοχές» 649. Η αγροτική μεταρρύθμιση γίνεται ωστόσο, εκτός από πολιτική αναγκαιότητα, ηθική υποχρέωση, καθώς η ελλιπής πραγματοποίησή της εμποδίζει σ' αυτές τις χώρες τα ευεργετικά αποτελέσματα που προέρχονται από το άνοιγμα των αγορών και, γενικότερα, από τις επωφελείς ευκαιρίες ανάπτυξης που μπορεί να προσφέρει η παγκοσμιοποίηση 650.

#### **V. ΤΑ ΔΙΚΑΙΩΜΑΤΑ ΤΩΝ ΕΡΓΑΖΟΜΕΝΩΝ**

#### α) Η αξιοπρέπεια των εργαζομένων και ο σεβασμός των δικαιωμάτων τους

301 Τα δικαιώματα των εργαζομένων, όπως όλα τα άλλα δικαιώματα, βασίζονται στη φύση του ανθρώπου και στην υπερβατική του αξιοπρέπεια. Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας θεώρησε ότι έπρεπε να απαριθμήσει μερικά, ευχόμενη την αναγνώρισή τους στις νομικές διατάξεις: το δικαίωμα σε μια σωστή ανταμοιβή<sup>651</sup>· το δικαίωμα της ανάπαυσης<sup>652</sup>· το δικαίωμα «σε περιβάλλοντα εργασίας και σε παραγωγικές διαδικασίες που δε θα ζημιώνουν τη σωματική υγεία των εργαζομένων και δε θα πληγώνουν την ηθική τους ακεραιότητα»<sup>653</sup>· το δικαίωμα να διαφυλάσσεται η προσωπικότητά του στο χώρο εργασίας, «δίχως να βιάζεται με κανέναν τρόπο η συνείδηση ή η αξιοπρέπειά του»<sup>654</sup>· το δικαίωμα σε

<sup>&</sup>lt;sup>649</sup> ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, *Per una migliore distribuzione della terra. La sfida della riforma agraria* (23 Νοεμβοίου 1997), 13, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σ. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>650</sup> ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, *Per una migliore distribuzione della terra. La sfida della riforma agraria* (23 Νοεμβοίου 1997), 35, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σ. 31.

 $<sup>^{651}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

 $<sup>^{652}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

 $<sup>^{653}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

αξιοπρεπείς επιδοτήσεις για την επιβίωση των ανέργων και των οικογενειών τους το δικαίωμα στη σύνταξη αλλά και στην ασφάλεια για τα γηρατειά, την ασθένεια και την περίπτωση ατυχημάτων που συνδέονται με τις εργασιακές επιδόσεις το δικαίωμα σε κοινωνικά μέτρα που συνδέονται με τη μητρότητα στο το δικαίωμα να συναθροίζονται και να συνεταιρίζονται στα δικαιώματα προσβάλλονται συχνά, όπως πιστοποιούν τα θλιβερά φαινόμενα κακοπληρωμένης εργασίας, η οποία στερείται προστασίας ή δεν παρουσιάζεται με τον κατάλληλο τρόπο. Συμβαίνει συχνά οι συνθήκες εργασίας για άνδρες, γυναίκες και παιδιά, ιδιαίτερα στις υπό ανάπτυξη χώρες, να είναι τόσο απάνθρωπες, ώστε να προσβάλλουν την αξιοπρέπειά τους και να βλάπτουν την υγεία τους.

#### β) Το δικαίωμα στη δίκαιη αμοιβή και στην κατανομή των εσόδων

**302** Η αμοιβή είναι το πιο σημαντικό μέσο για να εφαρμοστεί η δικαιοσύνη στις σχέσεις εργασίας  $^{659}$ . Ο «δίκαιος μισθός είναι ο νόμιμος καρπός της εργασίας  $^{660}$ · διαπράττει μεγάλη αδικία όποιος την αρνείται ή δεν τη δίνει όποτε πρέπει και ανάλογα με την εργασία που έγινε (πρβλ.  $\Lambda \varepsilon v$ 

 $^{654}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 15: AAS 83 (1991) 812.

 $^{655}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 18: AAS 73 (1981) 622-625.

 $^{656}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγμ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

 $^{657}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Ευμ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

<sup>658</sup> Ποβλ. Λεών ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 135· Πιος ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 186· Πιος ΙΒ΄, Sertum laetitiae (Στην Εκκλησία των Ηνωμένων Πολιτειών): AAS 31 (1939) 643· Ιωάννης ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 262-263· Β΄ Συνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 68: AAS 58 (1966) 1.089-1.090· Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 629-632· Εγκ. επ. Centesimus annus, 7: AAS 83 (1991) 801-802.

 $^{659}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629.

 $^{660}$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.434· ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Qua-

19,13· Δτ 24, 14·15· Ιαχ 5,4). Ο μισθός είναι το μέσο που επιτρέπει στον εργαζόμενο να έχει πρόσβαση στα αγαθά της γης: «η εργασία πρέπει να αμείβεται, έτσι ώστε να εγγυάται στον άνθρωπο τη δυνατότητα να διαθέτει αξιοπρεπώς υλική, κοινωνική, πολιτιστική ζωή δική του και των συγγενών του, σε σχέση με τα καθήκοντα και την απόδοση καθενός, στις συνθήκες της εταιρείας και για το κοινό καλό»<sup>661</sup>. Η απλή συμφωνία ανάμεσα στον εργαζόμενο και στον εργοδότη γύρω από την αξία της αμοιβής δεν αρκεί για να χαρακτηριστεί «σωστή» η συμφωνημένη αμοιβή, καθώς «δεν πρέπει να είναι κατώτερη της συντήρησης»<sup>662</sup> του εργαζόμενου: η φυσική δικαιοσύνη προϋπάρχει και είναι ανώτερη από την ελευθερία της σύμβασης.

303 Η οικονομική ευημερία μιας χώρας δεν υπολογίζεται αποκλειστικά με την ποσότητα των παραγόμενων προϊόντων, αλλά λαμβάνοντας υπόψη τον τρόπο με τον οποίο παράγονται και το βαθμό ισότητας στην κατανομή των εσόδων, που θα έπρεπε να επιτρέπει σε όλους να έχουν στη διάθεσή τους ό,τι τους χρειάζεται για την ανάπτυξη και την ολοκλήρωσή τους. Η ίση κατανομή των εσόδων επιδιώκεται με βάση όχι μόνο δίκαιων κριτηρίων, αλλά και κοινωνικών, λαμβάνοντας υπόψη δηλαδή, εκτός από την αντικειμενική αξία των εργασιακών επιδόσεων, την ανθρώπινη αξιοπρέπεια εκείνων που τις επιτελούν. Μια αυθεντική οικονομική ευημερία επιδιώκεται και μέσα από την κατάλληλη κοινωνική πολιτική ανακατανομής των εσόδων που, υπολογίζοντας τις γενικές συνθήκες, θεωρεί ορθώς την αξία και τις ανάγκες κάθε κατοίκου.

#### γ) Το δικαίωμα της απεργίας

**304** Η κοινωνική διδασκαλία αναγνωρίζει τη νομιμότητα της απεργίας «όταν εμφανίζεται ως το αναπόφευκτο μέσο, ή τουλάχιστον το ανα-

dragesimo anno: AAS 23 (1931) 198-202: «Ο δίκαιος μισθός» είναι ο τίτλος του Κεφαλαίου 4 του Β΄ Μέρους.

<sup>661</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Πομ. διάτ. *Gaudium et spes*, 67: AAS 58 (1966) 1.088-1.089.

<sup>&</sup>lt;sup>662</sup> ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 131.

γκαίο, ενόψει ενός αναλογικού πλεονεκτήματος» 663, εφόσον αποδείχθηκαν ανεπαρκείς όλοι οι άλλοι τρόποι για να ξεπεραστούν οι συγκρούσεις 664. Η απεργία, μία από τις πιο κοπιώδεις κατακτήσεις του συνεταιριστικού συνδικαλισμού, μπορεί να οριστεί ως η συλλογική και επικεντρωμένη άρνηση από την πλευρά των εργαζομένων να επιτελέσουν την εργασία τους, με σκοπό να πετύχουν χάρη στην πίεση που ασκούν στους εργαδότες, στο κράτος και στην κοινή γνώμη καλύτερες συνθήκες στην εργασία και στην κοινωνική τους κατάσταση. Και η απεργία, όσο κι αν παρουσιάζεται «σαν... ένα είδος τελεσίγραφου» 665, πρέπει να είναι πάντα μια ειρηνική μέθοδος διεκδίκησης και αγώνα για τα δικαιώματα των εργαζομένων γίνεται όμως «ηθικά απαράδεκτη όταν συνοδεύεται από βία ή της αποδίδονται στόχοι που δε συνδέονται άμεσα με τις συνθήκες εργασίας ή έρχονται σε αντίθεση με το κοινό καλό» 666.

#### **VI. ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΗ ΑΝΑΜΕΣΑ ΣΤΟΥΣ ΕΡΓΑΖΟΜΕΝΟΥΣ**

#### α) Η σπουδαιότητα των συνδικάτων

305 Η Διδάσκουσα Εκκλησία αναγνωρίζει το θεμελιώδη ρόλο που έχουν τα συνδικάτα των εργαζομένων, ο λόγος ύπαρξης των οποίων συνίσταται στο δικαίωμα των εργαζομένων να σχηματίζουν συνδέσμους ή ενώσεις για να προστατεύουν τα ζωτικά συμφέροντα των ανθρώπων που ασχολούνται στις διάφορες εργασίες. Τα συνδικάτα «αναπτύχθηκαν στη βάση του αγώνα των εργαζομένων, του κόσμου της εργασίας και πρωτίστως των βιομηχανικών εργατών, για την προστασία των δικαιωμάτων τους απέναντι στους επιχειρηματίες και στους ιδιοκτήτες των μέσων παραγωγής» 667. Οι συνδικαλιστικές οργανώσεις, επιδιώκοντας τον ιδιαίτερο

 $<sup>^{663}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.435.

 $<sup>^{664}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 68: AAS 58 (1966) 1.089-1.090 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 629-632 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.430.

 $<sup>^{665}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 632.

<sup>666</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.435.

σκοπό τους στην υπηρεσία του κοινού καλού, είναι ένας εποικοδομητικός παράγοντας κοινωνικής τάξεως και αλληλεγγύης, άρα ένα στοιχείο απαραίτητο της κοινωνικής ζωής. Η αναγνώριση των δικαιωμάτων της εργασίας αποτελεί ανέκαθεν ένα πρόβλημα με δύσκολη λύση, επειδή πραγματοποιείται στο εσωτερικό σύνθετων ιστορικών και θεσμικών διαδικασιών, ενώ ακόμη και σήμερα μπορούμε να πούμε ότι είναι ανολοκλήρωτη. Αυτό καθιστά όσο ποτέ άλλοτε επίκαιρη και αναγκαία τη δημιουργία μιας πραγματικής αλληλεγγύης ανάμεσα στους εργαζόμενους.

306 Η κοινωνική διδασκαλία διδάσκει ότι οι σχέσεις στο εσωτερικό του κόσμου της εργασίας πρέπει να χαρακτηρίζονται από τη συνεργασία: το μίσος και ο αγώνας για να εξαλειφθεί ο άλλος αποτελούν μεθόδους εντελώς απαράδεκτες, επειδή σε κάθε κοινωνικό σύστημα είναι απαραίτητα στη διαδικασία παραγωγής τόσο η εργασία όσο και το κεφάλαιο. Με αυτή την αντίληψη, η κοινωνική διδασκαλία «δε θεωρεί ότι τα συνδικάτα αποτελούν μόνο την αντανάκλαση της "ταξικής" δομής της κοινωνίας και ότι είναι ο εκπρόσωπος των ταξικών αγώνων, που αναπόφευκτα διέπει την κοινωνική ζωή»668. Τα συνδικάτα είναι οι πρωτεργάτες των αγώνων για την κοινωνική δικαιοσύνη, για τα δικαιώματα των ανθρώπων της εργασίας στα ιδιαίτερα επαγγέλματά τους: «Αυτό τον "αγώνα" πρέπει να τον βλέπουμε ως μια φυσιολογική ενασχόληση "για" το ορθό καλό· [...] δεν είναι ένας αγώνας "κατά" των άλλων»<sup>669</sup>. Το συνδικάτο, όντας κυρίως ένα όργανο αλληλεγγύης και δικαιοσύνης, δεν μπορεί να εκμεταλλευτεί τα μέσα του αγώνα· με αφορμή την κλήση του, οφείλει να υπερνικήσει τους πειρασμούς της σωματειακής οργάνωσης, να καταφέρει να αυτορουθμιστεί και να εκτιμήσει τις συνέπειες των επιλογών του όσον αφορά το κοινό καλό<sup>670</sup>.

**307** Στο συνδικάτο, εκτός από την αμυντική και διεκδικητική λειτουργία του, αναλογούν και η αντιπροσώπευση που αποσκοπεί να «οργανώσει σωστά την οικονομική ζωή»<sup>671</sup>, αλλά και η διαπαιδαγώγηση της κοινωνι-

 $<sup>^{667}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 629.

<sup>&</sup>lt;sup>668</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 630.

 $<sup>^{669}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 630.

 $<sup>^{670}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.430.

κής συνείδησης των εργαζομένων, ώστε να νιώσουν ενεργό μέρος, σύμφωνα με τις ικανότητες και τα χαρίσματα καθενός, στο έργο της οικονομικής και κοινωνικής ανάπτυξης και στη δημιουργία του παγκόσμιου κοινού καλού. Το συνδικάτο και οι άλλες μορφές συνεταιρισμού των εργαζομένων πρέπει να αναλάβουν ένα ρόλο συνεργασίας με τα άλλα κοινωνικά υποκείμενα και να ενδιαφερθούν για τη διαχείριση των δημόσιων πραγμάτων. Οι συνδικαλιστικές οργανώσεις έχουν το καθήκον να επηρεάσουν την πολιτική εξουσία, έτσι ώστε να την ευαισθητοποιήσουν δεόντως για τα προβλήματα της εργασίας και να την παροτρύνουν να σέβεται τα δικαιώματα των εργαζομένων. Παρ' όλα αυτά όμως, τα συνδικάτα δεν έχουν το χαρακτήρα «πολιτικών κομμάτων» που αγωνίζονται για την εξουσία και δεν πρέπει ούτε να υποτάσσονται στις αποφάσεις των λαϊκών κομμάτων ούτε να έχουν υπερβολικά στενούς δεσμούς μ' αυτά: «σε μια τέτοια κατάσταση χάνουν εύκολα την επαφή με ό,τι είναι το ιδιαίτερο καθήκον τους, να εξασφαλίζουν δηλαδή τα σωστά δικαιώματα των ανθρώπων της εργασίας στο πλαίσιο του κοινού καλού ολόκληρης της κοινωνίας, και γίνονται αντίθετα ένα όργανο για άλλους σκοπούς» 672.

# β) Νέες μορφές αλληλεγγύης

308 Το σημερινό κοινωνικο-οικονομικό πλαίσιο, που χαρακτηρίζεται από ολοένα και πιο γρήγορες οικονομικές διαδικασίες παγκοσμιοποίησης, ωθεί τα συνδικάτα να ανανεωθούν. Σήμερα τα συνδικάτα καλούνται να δράσουν με νέες μορφές, 673 επεκτείνοντας την ακτίνα δράσης τους όσον αφορά την αλληλεγγύη, έτσι ώστε να προφυλάξουν, εκτός από τις παραδοσιακές εργατικές κατηγορίες, τους εργαζόμενους με άτυπες συμβάσεις ή συμβάσεις περιορισμένου χρόνου· τους εργαζόμενους των οποίων η απα-

 $<sup>^{671}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 68: AAS 58 (1966) 1.090.

 $<sup>^{672}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 20: AAS 73 (1981) 631.

 $<sup>^{673}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Διεθνή Διάσκεψη για τους συνδικαλιστικούς αντιπροσώπους (2 Δεκεμβοίου 1996), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIX, 2 (1996) 865.

σχόληση κινδυνεύει από συγχωνεύσεις επιχειρήσεων που συμβαίνουν ολοένα και πιο συχνά σε διεθνές επίπεδο· όσους δεν έχουν απασχόληση, τους μετανάστες, τους εποχιακά εργαζόμενους, εκείνους που από έλλειψη επαγγελματικής ενημέρωσης εκδιώχθηκαν από την αγορά εργασίας και δεν μπορούν να επανέλθουν δίχως την κατάλληλη επιμόρφωση.

Απέναντι στις αλλαγές που επήλθαν στον κόσμο της εργασίας, η αλληλεγγύη μπορεί να ανακτηθεί και ίσως να θεμελιωθεί καλύτερα σε σχέση με το παρελθόν με την εκ νέου ανακάλυψη της υποκειμενικής αξίας της εργασίας: «είναι ανάγκη να συνεχίσουμε να αναρωτιόμαστε για το υποκείμενο της εργασίας και για τις συνθήκες όπου ζει». Γι' αυτό «χρειάζονται πάντα νέες κινήσεις αλληλεγγύης των ανθρώπων της εργασίας και αλληλεγγύης με τους ανθρώπους της εργασίας»<sup>674</sup>.

309 Επιδιώκοντας «νέες μορφές αλληλεγγύης» 675, οι ενώσεις των εργαζομένων πρέπει να προσανατολίζονται προς την ανάληψη μεγαλύτερων ευθυνών, όχι μόνο σε σχέση με τους παραδοσιακούς μηχανισμούς της ανακατανομής, αλλά και απέναντι στην παραγωγή του πλούτου και στη δημιουργία κοινωνικών, πολιτικών και πολιτιστικών συνθηκών που θα επιτρέψουν σε όλους εκείνους που μπορούν και επιθυμούν να εργαστούν να ασκήσουν το δικαίωμά τους στην εργασία, με πλήρη σεβασμό της αξιοπρέπειάς τους ως εργαζομένων. Η σταδιακή υπερίσχυση του οργανωτικού μοντέλου που στηρίζεται στη μισθωτή εργασία στη μεγάλη επιχείρηση καθιστά επίκαιρη μια ενημέρωση των κανόνων και των συστημάτων κοινωνικής ασφάλειας, μέσα από τα οποία οι εργαζόμενοι προφυλάσσονται, διατηρώντας τα θεμελιώδη δικαιώματά τους.

#### VII. ΤΑ «RES NOVAE» ΤΟΥ ΚΟΣΜΟΥ ΤΗΣ ΕΡΓΑΣΙΑΣ

<sup>&</sup>lt;sup>674</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 8: AAS 73 (1981) 597.

 $<sup>^{675}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στους συμμετέχοντες στη Διεθνή Συνάντηση για την εργασία (14 Σεπτεμβρίου 2001) 4: L'Osservatore Romano, 16 Σεπτεμβρίου 2001, σ. 7.

# α) Ένα στάδιο εποχικής μετάβασης

310 Το φαινόμενο της παγκοσμιοποίησης προσφέρει ένα από τα σημαντικότερα κίνητρα για τη σύγχρονη αλλαγή στην οργάνωση της εργασίας, που επιτρέπει τη δοκιμή νέων μορφών παραγωγής, με τη μεταφορά των εγκαταστάσεων σε διαφορετικές περιοχές από εκείνες όπου λαμβάνονται οι στρατηγικές αποφάσεις και μακριά από τις αγορές κατανάλωσης. Δύο είναι οι παράγοντες που δίνουν ώθηση σ' αυτό το φαινόμενο: η εκπληκτική ταχύτητα επικοινωνίας χωρίς όρια χώρου και χρόνου και η σχετική ευκολία μεταφοράς εμπορευμάτων και προσώπων από τη μια μεριά του πλανήτη στην άλλη. Αυτό συνεπάγεται διάφορες συνέπειες στις παραγωγικές διαδικασίες: η ιδιοκτησία είναι ολοένα και πιο μακριά, συχνά αδιάφορη για τα κοινωνικά αποτελέσματα από τις επιλογές που κάνει. Από την άλλη, αν αληθεύει ότι η παγκοσμιοποίηση δεν είναι α priori καλή ή κακή αφ' εαυτής, αλλά εξαρτάται από τη χρήση που της κάνει ο άνθρωπος το πρέπει να τονίσουμε ότι είναι αναγκαία η παγκοσμιοποίηση της προστασίας, των βασικών θεμελιωδών δικαιωμάτων, της ισότητας.

311 Ένα από τα πιο σημαντικά χαρακτηριστικά της νέας οργάνωσης εργασίας είναι ο φυσικός κατακερματισμός του παραγωγικού κύκλου, ο οποίος προωθείται για να επιτευχθεί μεγαλύτερη παραγωγή και μεγαλύτερο κέρδος. Με αυτή την προοπτική, οι παραδοσιακές συντεταγμένες χώρος-χρόνος μέσα στις οποίες διαγραφόταν ο παραγωγικός κύκλος υφίστανται μια μεταβολή χωρίς προηγούμενο, που καθορίζει μιαν αλλαγή στην ίδια τη δομή της εργασίας. Όλα αυτά έχουν σημαντικές συνέπειες στη ζωή των ατόμων και των κοινοτήτων, που δέχονται ριζικές αλλαγές και στο επίπεδο των υλικών συνθηκών και σε πολιτιστικό και αξιακό επίπεδο. Αυτό το φαινόμενο περιλαμβάνει σε τοπικό και παγκόσμιο επίπεδο εκατομμύρια ανθρώπων, ανεξάρτητα από το επάγγελμά τους, την κοινωνική τους κατάσταση, την πολιτιστική τους προπαρασκευή. Η ανα-

 $<sup>^{676}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Κοινωνικών Επιστημών (27 Αποιλίου 2001), 2: AAS 93 (2001) 599.

διοργάνωση του χρόνου, η ρύθμισή του και οι αλλαγές που συντελούνται στη χρήση του χώρου —που συγκρίνονται για το εύρος τους με την πρώτη Βιομηχανική Επανάσταση καθώς εμπλέκουν όλους τους παραγωγικούς τομείς, σε όλες τις ηπείρους, δίχως να λαμβάνουμε υπόψη το βαθμό της ανάπτυξής τους— πρέπει να θεωρηθούν ως μια καθοριστική πρόκληση και σε ηθικό και πολιτιστικό επίπεδο, ώστε να προσδιοριστεί ένα ανανεωμένο σύστημα για την προστασία της εργασίας.

312 Η παγκοσμιοποίηση της οικονομίας, με την απελευθέρωση της αγοράς, την ένταση του ανταγωνισμού, την αύξηση εξειδικευμένων επιχειρήσεων για προϊόντα και υπηρεσίες απαιτεί μεγαλύτερη ευελιξία στην αγορά εργασίας, στην οργάνωση και στη διαχείριση των παραγωγικών διαδικασιών. Για την εκτίμηση αυτού του ευαίσθητου υλικού, φαίνεται επίκαιρο να εξασφαλίσουμε μεγαλύτερη ηθική, πολιτιστική και προγραμματική προσοχή για να κατευθύνουμε την κοινωνική και πολιτική δράση στα θέματα που συνδέονται με την ταυτότητα και τα περιεχόμενα της νέας εργασίας, σε μια νέα αγορά και οικονομία. Πράγματι, οι αλλαγές στην αγορά εργασίας είναι συχνά το αποτέλεσμα των μεταβολών της ίδιας της εργασίας και όχι μια αιτία αυτών.

313 Η εργασία, πυρίως στα οιπονομικά συστήματα των πιο ανεπτυγμένων χωρών, περνά ένα στάδιο που σηματοδοτεί το πέρασμα από μια οιπονομία βιομηχανικού τύπου σε μια οιπονομία που επικεντρώνεται στις υπηρεσίες και στις τεχνολογικές καινοτομίες. Δηλαδή οι υπηρεσίες και οι δραστηριότητες που ασχολούνται πιο έντονα με την πληροφορία αυξάνονται ταχύτερα απ' ό,τι εκείνες που ασχολούνται με τους παραδοσιακούς τομείς, πρωτεύοντες και δευτερεύοντες, με συνέπειες ευρείας κλίμακας στην οργάνωση της παραγωγής και των ανταλλαγών, στο περιεχόμενο και στη μορφή των εργασιακών επιδόσεων και στα συστήματα κοινωνικής προστασίας.

Χάρη στις τεχνολογικές καινοτομίες, ο κόσμος της εργασίας εμπλουτίζεται με νέα επαγγέλματα, ενώ άλλα εξαφανίζονται. Πράγματι, στο σημερινό μεταβατικό στάδιο παρακολουθούμε ένα συνεχές πέρασμα των απασχολούμενων από τη βιομηχανία στις υπηρεσίες. Ενώ χάνει έδαφος το οικονομικό και κοινωνικό μοντέλο που συνδέεται με το μεγάλο εργο-

στάσιο και με την εργασία μιας ομοιογενούς εργατικής τάξης, βελτιώνονται οι προοπτικές απασχόλησης στον τριτογενή τομέα και αυξάνονται ιδιαίτερα οι εργασιακές δραστηριότητες που αφορούν τις υπηρεσίες του ανθρώπου, τις εργασίες part time, προσωρινές και «παράτυπες», δηλαδή μορφές εργασίας που δε χαρακτηρίζονται ούτε ως εξαρτημένη εργασία ούτε ως αυτόνομη.

314 Η εν εξελίξει μετάβαση σηματοδοτεί το πέρασμα από την εξαρτημένη εργασία απεριόριστου χρόνου, εννοούμενη ως σταθερή, σε μια εργασιακή πορεία που χαρακτηρίζεται από μία πολλαπλότητα εργασιακών δραστηριοτήτων από έναν κόσμο συμπαγούς εργασίας, προσδιορισμένης και αναγνωρισμένης, σε ένα σύμπαν εργασιών ποικιλόμορφο, ρευστό, πλούσιο σε υποσχέσεις, αλλά και γεμάτο ανησυχητικά ερωτηματικά, ιδιαίτερα απέναντι στην αυξανόμενη αβεβαιότητα γύρω από τις προοπτικές απασχόλησης, σε επίμονα φαινόμενα δομικής ανεργίας, στην ακαταλληλότητα των τωρινών συστημάτων κοινωνικής ασφάλειας. Οι απαιτήσεις του ανταγωνισμού, των τεχνολογικών καινοτομιών και του πολύπλοκου της οικονομικής ροής πρέπει να εναρμονιστούν με την προστασία του εργαζόμενου και των δικαιωμάτων του.

Η ανασφάλεια και η αβεβαιότητα δεν αφορούν μόνο την εργασιακή κατάσταση όσων ζουν στις πιο ανεπτυγμένες χώρες, αλλά αφορούν κυρίως τους λιγότερο ανεπτυγμένους οικονομικά του πλανήτη, τις χώρες υπό ανάπτυξη και τις χώρες με μεταβατική οικονομία. Οι τελευταίες, εκτός από σύνθετα προβλήματα που συνδέονται με την αλλαγή των οικονομικών και παραγωγικών μοντέλων, πρέπει να αντιμετωπίσουν καθημερινά τις δύσκολες απαιτήσεις που προέρχονται από την παγκοσμιοποίηση. Η κατάσταση αποδεικνύεται ιδιαίτερα δραματική για τον κόσμο της εργασίας, ο οποίος δέχεται ευρείες και ριζικές πολιτιστικές και δομικές αλλαγές, σε πλαίσια που συχνά στερούνται στηριγμάτων νομοθετικών, μορφωτικών και κοινωνικής πρόνοιας.

315 Η παραγωγική αποκέντρωση, που αναθέτει στις μικρότερες επιχειρήσεις πολλαπλά καθήκοντα, τα οποία προηγουμένως ήταν συσσωρευμένα στις μεγάλες παραγωγικές μονάδες, προσδίδει ισχύ και δίνει νέα ώθηση στις μικρές και μεσαίες επιχειρήσεις. Προβάλλουν έτσι, δίπλα στην πα-

φαδοσιαχή βιοτεχνία, νέες επιχειφήσεις που χαφαχτηφίζονται από μικφές παφαγωγικές μονάδες που ασχολούνται σε τομείς σύγχφονης παφαγωγής ή σε αποκεντφωμένες δφαστηφιότητες των μεγάλων επιχειφήσεων. Πολλές δφαστηφιότητες που πφιν απαιτούσαν εξαφτημένη εφγασία, σήμεφα πφαγματοποιούνται με νέες μοφφές που ευνοούν την ανεξάφτητη εφγασία και χαφακτηφίζονται από ένα μεγαλύτεφο ποσοστό κινδύνου και ευθύνης.

Η εργασία στις μικρές και μεσαίες επιχειρήσεις, η εργασία στις βιοτεχνίες και η ανεξάρτητη εργασία μπορούν να αποτελέσουν μια ευκαιρία για να γίνει πιο ανθρώπινο το εργασιακό βίωμα είτε καθορίζοντας θετικές διαπροσωπικές σχέσεις σε κοινότητες μικρών διαστάσεων είτε προσφέροντας ευκαιρίες από μεγαλύτερες επιχειρήσεις και εργολαβίες αλλά δεν είναι λίγες σε αυτούς τους τομείς οι περιπτώσεις άδικης συμπεριφοράς, κακοπληρωμένης και ιδιαίτερα επισφαλούς εργασίας.

316 Επίσης, στις χώρες υπό ανάπτυξη διαδόθηκε τα τελευταία χρόνια το φαινόμενο επέκτασης των «άτυπων» ή «ανεπίσημων» οικονομικών δραστηριοτήτων που αντιπροσωπεύουν ένα σημάδι πολλά υποσχόμενης οικονομικής ανάπτυξης, αλλά εμφανίζουν ηθικά και νομικά προβλήματα. Πράγματι, η σημαντική αύξηση των θέσεων εργασίας σε παρόμοιες δραστηριότητες οφείλεται στην απουσία εξειδίκευσης ενός μεγάλου μέρους εργαζομένων και στην ακατάστατη ανάπτυξη των επίσημων οικονομικών τομέων. Ένας υψηλός αριθμός προσώπων σήμερα αναγκάζεται να εργάζεται σε συνθήκες μεγάλης ένδειας και σε ένα πλαίσιο δίχως κανόνες που να προστατεύουν την αξιοπρέπεια του εργαζόμενου. Τα επίπεδα παραγωγικότητας, κέρδους και τρόπου ζωής είναι εξαιρετικά χαμηλά και συχνά αποδεικνύονται ανεπαρκή να εγγυηθούν στους εργαζόμενους και στις οικογένειές τους ότι θα καταφέρουν να επιτύχουν ένα ικανοποιητικό επίπεδο διαβίωσης.

# β) Κοινωνική διδασκαλία και «res novae»

317 Απέναντι στα επιβλητικά «res novae» του κόσμου της εργασίας, η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας συστήνει πρώτα απ' όλα να αποφύγουμε το λάθος να θεωρήσουμε ότι οι εν εξελίξει αλλαγές γίνονται καθο-

ριστικές. Ο αποφασιστικός παράγοντας και «διαιτητής» αυτού του σύνθετου σταδίου αλλαγής είναι για μια ακόμη φορά ο άνθρωπος, που οφείλει να παραμείνει ο αληθινός πρωταγωνιστής της εργασίας του. Μπορεί και πρέπει να αναλάβει με τρόπο δημιουργικό και υπεύθυνο τις τωρινές καινοτομίες και αναδιοργανώσεις, έτσι ώστε να ευνοήσουν την ανάπτυξη του ανθρώπου, της οικογένειας, της κοινωνίας και ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας<sup>677</sup>. Διαφωτιστική είναι για όλους η παραπομπή στην υποκειμενική διάσταση της εργασίας, την οποία διδάσκει η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας για να δοθεί η οφειλόμενη προτεραιότητα, καθώς η ανθρώπινη εργασία «προέρχεται απευθείας από ανθρώπους που δημιουργήθηκαν κατ' εικόνα του Θεού και κλήθηκαν να συνεχίσουν με και για τους άλλους το έργο της δημιουργίας κυριαρχώντας στη γη»<sup>678</sup>.

318 Οι μηχανοκρατικές και οικονομικίστικες ερμηνείες της παραγωγικής δραστηριότητας, μολονότι υπερισχύουν και επηρεάζουν ακόμη, αποδεικνύονται ξεπερασμένες από την ίδια την επιστημονική ανάλυση των προβλημάτων που συνδέονται με την εργασία. Αυτές οι αντιλήψεις αποδειχνύονται σήμερα εντελώς αχατάλληλες να ερμηνεύσουν τα γεγονότα που φανερώνουν καθημερινά την αξία της εργασίας ως ελεύθερης και δημιουργικής δραστηριότητας του ανθρώπου. Ακόμη και από τους παραλληλισμούς πρέπει να προέρθει η ώθηση για να ξεπεραστούν δίχως χρονοτριβές θεωρητικοί ορίζοντες και στενά και ανεπαρκή εργασιακά κριτήρια όσον αφορά την εν εξελίξει δυναμική, ανίκανη από τη φύση της να εντοπίσει τις συγκεκριμένες και πιεστικές ανθρώπινες ανάγκες στην ευρεία κλίμακά τους, που απλώνεται πέρα από τις οικονομικές μόνο κατηγορίες. Η Εχκλησία γνωρίζει καλά κι ανέκαθεν διδάσκει ότι ο άνθρωπος, διαφορετικός από κάθε άλλο έμβιο πλάσμα, έχει ανάγκες που δεν περιορίζονται μόνο στο «έχω» 679, επειδή η φύση και η κλήση του είναι σε αδιάλυτη σχέση με το Υπερβατικό. Ο άνθρωπος αντιμετωπίζει την περιπέτεια

 $<sup>^{677}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600-602.

<sup>678</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.427.

 $<sup>^{679}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 35: AAS 58 (1966)  $1.053^{\circ}$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 19: AAS 59 (1967) 266-

της μεταμόρφωσης των πραγμάτων μέσα από την εργασία του για να ικανοποιήσει ανάγκες κυρίως υλικές, αλλά το επιχειρεί ακολουθώντας μια παρόρμηση που τον σπρώχνει πέρα από τα αποτελέσματα που έχουν επιτευχθεί, αναζητώντας εκείνο που μπορεί να αντιστοιχεί πιο βαθιά στις απαράγραπτες εσωτερικές ανάγκες του.

319 Τα ιστορικά σχήματα στα οποία εκφράζεται η ανθρώπινη εργασία μεταβάλλονται, αλλά δεν πρέπει να αλλάξουν οι σταθερές ανάγκες της, που ανακεφαλαιώνονται στο σεβασμό των αναφαίρετων δικαιωμάτων του ανθρώπου που εργάζεται. Απέναντι στον κίνδυνο άρνησης αυτών των δικαιωμάτων, πρέπει να επινοηθούν και να δημιουργηθούν νέες μορφές αλληλεγγύης, υπολογίζοντας την αλληλεξάρτηση που συνδέει τους ανθρώπους της εργασίας. Όσο πιο βαθιές είναι οι αλλαγές, τόσο πιο αποφασιστική πρέπει να είναι η δέσμευση της διάνοιας και της βούλησης για να διαφυλαχθεί η αξιοπρέπεια της εργασίας, ενισχύοντας σε διάφορα επίπεδα τους ενδιαφερόμενους θεσμούς. Αυτή η προοπτική επιτρέπει να προσανατολίσουμε όσο δυνατόν καλύτερα τις τωρινές μετατροπές προς την τόσο αναγκαία κατεύθυνση της συμπληρωματικότητας ανάμεσα στην τοπική και στην παγκόσμια οικονομική διάσταση· ανάμεσα στην «παλιά» οικονομία και στη «νέα»· ανάμεσα στις τεχνολογικές καινοτομίες και στην ανάγκη να προστατευτεί η ανθρώπινη εργασία· ανάμεσα στην οιχονομική ανάπτυξη και στην περιβαλλοντική συμβατότητα της ανάπτυξης.

320 Για να λυθούν τα μεγάλα και σύνθετα προβλήματα της εργασίας, τα οποία σε μερικές περιοχές προσλαμβάνουν δραματικές διαστάσεις, οι επιστήμονες και οι άνθρωποι του πολιτισμού καλούνται να προσφέρουν την ιδιαίτερη συνεισφορά τους, τόσο σημαντική για τις ορθές λύσεις. Πρόκειται για μια ευθύνη που απαιτεί από αυτούς να φανερώσουν τις ευκαιρίες και τους κινδύνους που διαγράφονται στις αλλαγές και κυρίως να προτείνουν γραμμές δράσης ώστε να οδηγήσουν τις αλλαγές προς την πιο ευνοϊκή κατεύθυνση για να αναπτυχθεί ολόκληρη η ανθρώπινη οικογένεια. Σ' αυτούς εναποτίθεται το βαρύ καθήκον να διαβάσουν και να ερ

267· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 10: AAS 73 (1981) 600-602· ιδίου, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80 (1988) 548-550.

254 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΚΤΟ

μηνεύσουν τα κοινωνικά φαινόμενα με ευφυΐα και αγάπη για την αλήθεια, δίχως ανησυχίες που υπαγορεύονται από συμφέροντα ομάδων ή προσώπων. Πράγματι, η συνεισφορά τους, ακριβώς επειδή είναι θεωρητικής φύσεως, γίνεται ένα ουσιώδες σημείο αναφοράς για τη συγκεκριμένη δράση της οικονομικής πολιτικής 680.

321 Τα σημερινά σενάρια για τη βαθιά μεταβολή της ανθρώπινης εργασίας καθιστούν ακόμη πιο επιτακτική μια ανάπτυξη αυθεντικά οικουμενική και αλληλέγγυα, ικανή να συμπεριλάβει όλες τις περιοχές του κόσμου, ακόμη και τις λιγότερο ευνοημένες. Για τις τελευταίες, η εκκίνηση μιας διαδικασίας με αλληλέγγυα ανάπτυξη ευρείας κλίμακας όχι μόνο αντιπροσωπεύει μια πραγματική δυνατότητα για να δημιουργηθούν νέες θέσεις εργασίας, αλλά διαγράφεται και ως μια πραγματική προϋπόθεση επιβίωσης για ολόκληρους λαούς: «Πρέπει να παγκοσμιοποιήσουμε την αλληλεγγύη» 681.

Οι υπάρχουσες οικονομικές και κοινωνικές ανισορροπίες στον κόσμο της εργασίας πρέπει να αντιμετωπιστούν με τον επαναπροσδιορισμό της σωστής ιεραρχίας αξιών και με την τοποθέτηση της αξιοπρέπειας του εργαζόμενου ανθρώπου στην πρώτη θέση: «Ποτέ οι νέες πραγματικότητες, που περιβάλλουν την παραγωγική διαδικασία, όπως η παγκοσμιοποίηση της οικονομίας, των επενδύσεων, του εμπορίου και της εργασίας, δεν πρέπει να βιάζουν την αξιοπρέπεια και την κεντρική θέση του ανθρώπου, ούτε την ελευθερία και τη δημοκρατία των λαών. Η αλληλεγγύη, η συμμετοχή και η δυνατότητα να ελεγχθούν αυτές οι ριζικές αλλαγές αποτελούν αν όχι τη λύση, οπωσδήποτε την αναγκαία ηθική εγγύηση ώστε οι άνθρωποι και οι λαοί να μη γίνουν όργανα αλλά πρωταγωνιστές του μέλλοντός τους. Όλα αυτά μπορούν να πραγματοποιηθούν και, επειδή είναι δυνατόν, πρέπει» 682.

322 Αποδεικνύεται ολοένα και πιο αναγκαία μια προσεκτική θεώρηση

 $<sup>^{680}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Μήνυμα στους συμμετέχοντες στη Διεθνή Συνάντηση για την εργασία (14 Σεπτεμβρίου 2001), 5: L'Osservatore Romano, 16 Σεπτεμβρίου 2001, σ. 7.

 $<sup>^{681}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην ιωβηλαία συνάντηση με τον κόσμο της εφγασίας (1η Μαΐου 2000), 2: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXIII, 1 (2000) 720.

 $<sup>^{682}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Κήρυγμα στη Θεία Λειτουργία για το Ιωβηλαίο των εργαζομένων (1<sup>η</sup> Μαΐου 2000), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXIII, 1 (2000) 717.

H ANΘΡΩΠΙΝΗ ΕΡΓΑΣΙΑ 255

για τη νέα κατάσταση εργασίας στο σημερινό πλαίσιο της παγκοσμιοποίησης, σε μια προοπτική που θα εκτιμά αντικειμενικά τη φυσική ροπή των ανθρώπων να δημιουργούν σχέσεις. Με αυτή την ευχαιρία πρέπει να δηλώσουμε ότι η οιχουμενιχότητα είναι μια διάσταση του ανθρώπου και όχι των πραγμάτων. Η τεχνική μπορεί να είναι η οργανική αιτία της παγκοσμιοποίησης, αλλά η οιχουμενιχότητα της ανθρώπινης οιχογένειας είναι η ύστατη αιτία της. Οπότε, και η εργασία έχει μια οικουμενική διάσταση επειδή θεμελιώνεται στη δημιουργία σχέσεων του ανθρώπου. Οι τεχνικές, ιδιαίτερα οι ηλεκτρονικές, επέτρεψαν να διευρυνθεί ετούτη η πλευρά της εργασίας σε όλο τον πλανήτη, αποτυπώνοντας στην παγκοσμιοποίηση ένα ουθμό ιδιαίτερα ταχύ. Το τελευταίο θεμέλιο αυτού του δυναμισμού είναι ο άνθρωπος που εργάζεται, είναι πάντα το υποκειμενικό στοιχείο και όχι το αντικειμενικό. Και η παγκοσμιοποιημένη εργασία έχει την προέλευσή της στο ανθρωπολογικό θεμέλιο της εργασίας να δημιουργεί σχέσεις. Οι αρνητικές πλευρές της παγκοσμιοποίησης της εργασίας δεν πρέπει να διαγράψουν τις δυνατότητες που ανοίγονται για όλους να εχφράσουν σε πλανητικό επίπεδο την ανθρώπινη όψη της εργασίας και την αλληλεγγύη του κόσμου της εργασίας, ώστε δουλεύοντας σ' ένα παρόμοιο πλαίσιο, διευρυμένο και αλληλοσυνδεόμενο, ο άνθρωπος θα κατανοήσει καλύτερα την ενωτική και αλληλέγγυα κλήση του.

# Η ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΗ ΖΩΗ

### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

## α) Ο άνθοωπος, η φτώχεια και ο πλούτος

323 Στην Παλαιά Διαθήκη συναντούμε δύο ειδών διαθέσεις απέναντι στα οικονομικά αγαθά και στα πλούτη. Αφενός, εκτίμηση προς τη διαθεσιμότητα των υλικών αγαθών που θεωρούνται αναγκαία για τη ζωή άλλοτε η αφθονία —αλλά όχι ο πλούτος ή τα λούσα— φαίνεται ως ευλογία του Θεού. Στα κείμενα της Παλαιάς Διαθήκης η φτώχεια περιγράφεται ως αρνητική συνέπεια της οκνηρίας και της έλλειψης εργατικότητας (πρβλ. Πρμ 10,4), αλλά και ως φυσικό γεγονός (πρβλ. Πρμ 22,2). Αφετέρου, τα οικονομικά αγαθά και τα πλούτη δεν καταδικάζονται αφ' εαυτών, αλλά για την κακή τους χρήση. Η προφητική παράδοση στιγματίζει τις απάτες, την τοκογλυφία, την εκμετάλλευση, τις εμφανείς αδικίες, ιδιαίτερα απέναντι στους πιο φτωχούς (πρβλ. Ησ 58,3-11· Ιερ 7,4-7· Ωσ 4,1-2· Αμ 2,6-7· Μιχ 2,1-2). Αυτή η παράδοση, μολονότι θεωρεί κακό τη φτώχεια των καταπιεσμένων, των αδύνατων, των πενήτων, βλέπει σ' αυτήν κι ένα σύμβολο της κατάστασης του ανθρώπου μπροστά στον Θεό· από Αυτόν προέρχεται κάθε καλό ως δώρο να το διαχειριστούμε και να το μοιραστούμε.

324 Εκείνος που αναγνωρίζει την ένδειά του απέναντι στον Θεό, σε οποιαδήποτε κατάσταση κι αν ζει, είναι αντικείμενο ιδιαίτερης προσοχής από τον Θεό: όταν ο φτωχός αναζητά, ο Κύριος απαντά: όταν κραυγάζει, Εκείνος τον ακούει. Στους φτωχούς απευθύνονται οι θεϊκές υποσχέσεις: αυτοί θα είναι οι κληρονόμοι της συνθήκης ανάμεσα στον Θεό και στο λαό Του. Η σωστική παρέμβαση του Θεού θα πραγματοποιηθεί

μέσα από τον νέο Δαβίδ (πρβλ. Ιεζ 34,22-31) ο οποίος, όπως ο βασιλιάς Δαβίδ κι ακόμη περισσότερο, θα είναι ο προστάτης των φτωχών και ο εγγυητής της δικαιοσύνης. Αυτός θα καθορίσει τη νέα συνθήκη και θα γράψει ένα νέο νόμο στην καρδιά των πιστών (πρβλ. Ιερ 31,31-34).

Η φτώχεια, όταν γίνεται αποδεκτή ή αναζητείται με θρησκευτικό πνεύμα, προδιαθέτει στην αναγνώριση και στην αποδοχή της δημιουργικής τάξης «πλούσιος», υπό αυτή την προοπτική, είναι εκείνος που εναποθέτει την εμπιστοσύνη του περισσότερο στα πράγματα που κατέχει παρά στον Θεό, ο άνθρωπος που γίνεται δυνατός χάρη στα έργα των χεριών του και εμπιστεύεται μόνο αυτή τη δύναμη. Η φτώχεια αναδεικνύεται σε ηθική αξία όταν εκδηλώνεται ως ταπεινή διαθεσιμότητα και άνοιγμα προς τον Θεό, με εμπιστοσύνη σ' Εκείνον. Ετούτη η συμπεριφορά καθιστά τον άνθρωπο ικανό να αναγνωρίσει τη σχετικότητα των οικονομικών αγαθών και να τα χειριστεί σαν θεϊκά δώρα που θα τα διαχειριστεί και θα τα μοιραστεί, καθώς η αρχική κατοχή όλων των αγαθών ανήκει στον Θεό.

325 Ο Χριστός καταπιάνεται με ολόκληρη την παράδοση της Παλαιάς Διαθήκης και για τα οικονομικά αγαθά, τα πλούτη και τη φτώχεια, αποδίδοντάς τους μια οριστική σαφήνεια και πληρότητα (πρβλ. Μτ 6,24 και 13,22 · Λ κ 6,20-24 και 12,15-21 · Ρωμ 14,6-8 και Α΄ Τιμ 4,4). Εκείνος, δωρίζοντας το Πνεύμα Του και αλλάζοντας τις καρδιές, έρχεται να εγκαθιδρύσει το «Βασίλειο του Θεού», έτσι ώστε να καταστήσει δυνατή μια νέα συνύπαρξη με δικαιοσύνη, αδελφοσύνη, αλληλεγγύη και συμμετοχή. Το Βασίλειο που εγκαινιάζει ο Χριστός τελειοποιεί την πρωταρχική καλοσύνη του δημιουργήματος και της ανθρώπινης δραστηριότητας, που τέθηκε σε κίνδυνο από το αμάρτημα. Ελευθερωμένος από το κακό και επανενταγμένος στην κοινωνία με τον Θεό, κάθε άνθρωπος μπορεί να συνεχίσει το έργο του Ιησού με τη βοήθεια του Αγίου Πνεύματος: απονέμει δικαιοσύνη στους φτωχούς, ενθαρούνει τους καταπιεσμένους, παρηγορεί τους θλιμμένους, αναζητεί δραστήρια μια νέα κοινωνική τάξη όπου θα προσφέρονται οι κατάλληλες λύσεις για την υλική φτώχεια και θα αντικρούονται επαρκώς οι δυνάμεις που εμποδίζουν τις προσπάθειες των πιο αδύνατων να ξεφύγουν από μια κατάσταση ένδειας και σκλαβιάς. Όταν συμβαίνει αυτό, το Βασίλειο του Θεού παρουσιάζεται εχ νέου στη γη, μολονότι δεν της ανήχει. Εχεί θα πραγματοποιηθούν τελικά οι υποσχέσεις των προφητών.

326 Υπό το φως της Αποκάλυψης, η οικονομική δραστηριότητα πρέπει να θεωρείται και να επιτελείται ως απάντηση ευγνωμοσύνης προς την κλήση που ο Θεός επιφυλάσσει για κάθε άνθρωπο. Έχει τοποθετηθεί στον Κήπο για να τον καλλιεργεί και να τον φυλάει, χρησιμοποιώντας τον σύμφωνα με όρια πολύ σαφή (πρβλ. Γεν 2,16-17), με τη δέσμευση να τον τελειοποιήσει (πρβλ. Γεν 1,26-30· 2,15-16· Σολ 9,2-3). Καθώς γίνεται μάρτυρας του μεγαλείου και της καλοσύνης του Δημιουργού, ο άνθρωπος οδεύει προς την πληρότητα της ελευθερίας προς την οποία τον καλεί ο Θεός. Μια καλή διαχείριση των δώρων που δέχθηκε, ακόμη και των υλικών, είναι έργο δικαιοσύνης προς τον εαυτό του και προς τους άλλους: αυτό που δεχόμαστε πρέπει να χρησιμοποιηθεί καλά, να διατηρηθεί, να αυξηθεί, όπως διδάσκει η παραβολή με τα τάλαντα (πρβλ. Μτ 25,14-30· Λκ 19,12-27).

Η οικονομική δραστηριότητα και η υλική πρόοδος οφείλουν να τεθούν στην υπηρεσία του ανθρώπου και της κοινωνίας αν αφοσιωθούμε σε αυτά με πίστη, ελπίδα και την αγάπη των μαθητών του Χριστού, η οικονομία και η πρόοδος μπορούν να μετατραπούν σε χώρους σωτηρίας και αγιοποίησης και σε αυτά τα πλαίσια είναι δυνατό να δώσουμε έκφραση σε μιαν αγάπη και σε μιαν αλληλεγγύη περισσότερο και από ανθρώπινες και να συνεισφέρουμε στην ανάπτυξη μιας νέας ανθρωπότητας, που προεικονίζει τον κόσμο των έσχατων χρόνων. 683Ο Ιησούς συνθέτει όλη την Αποκάλυψη ζητώντας από τον πιστό να πλουτίσει ενώπιον του Θεού (πρβλ. Ακ 12,21) και η οικονομία είναι χρήσιμη γι' αυτόν το σκοπό, όταν δεν προδίδει τη λειτουργία της ως οργάνου για την ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου και της κοινωνίας, της ανθρώπινης ποιότητας της ζωής.

327 Η πίστη στον Ιησού Χριστό επιτρέπει την ορθή κατανόηση της κοινωνικής ανάπτυξης, στο πλαίσιο ενός ολοκληρωμένου και αλληλέγγυου ουμανισμού. Γι' αυτόν το σκοπό αποδεικνύεται αρκετά χρήσιμη η συνεισφορά του θεολογικού στοχασμού που προσφέρεται από την κοινωνική διδασκαλία: «Η πίστη στον Λυτρωτή Χριστό, ενώ φωτίζει από το εσωτε-

 $<sup>^{683}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 25-27: AAS 73 (1981) 638-647.

ρικό τη φύση της ανάπτυξης, οδηγεί και στο καθήκον της συνεργασίας. Στην επιστολή του αποστόλου Παύλου προς τους Κολοσσαείς διαβάζουμε ότι ο Χριστός είναι "πρωτότομος πάσης μτίσεως" μαι ότι "τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται" (1,15-16). Πράγματι, "ἀποκαταλλάξαι τὰ πάντα είς αὐτόν", επειδή "είρηνοποιήσας διὰ τοῦ αἵματος τοῦ σταυροῦ αὐτοῦ, δι' αὐτοῦ εἴτε τὰ ἐπὶ τῆς γῆς εἴτε τὰ ἐν τοῖς οὐρανοῖς" ( $i\delta\iota o$ ) 1,20). Σ' αυτό το θεϊκό σχέδιο, που αρχίζει από την αιωνιότητα του Χριστού, "εικόνα" τέλεια του Πατρός που μορυφώνεται σ' Εκείνον, "πρωτότοκος έκ των νεμοῶν, ἵνα γένηται ἐν πᾶσιν αὐτὸς πρωτεύων" (ίδιο 1,15-18), παρεμβάλλεται η Ιστορία μας, που σηματοδοτείται από την προσωπική και τη συλλογική μας προσπάθεια να ανυψώσουμε την κατάσταση του ανθρώπου, να ξεπεράσουμε τα εμπόδια που παρουσιάζονται πάντα κατά μήκος της πορείας μας, φροντίζοντας έτσι να συμμετέχουμε στην πληρότητα που "ενυπάρχει στον Κύριο" και Αυτός κοινωνεί στην Εκκλησία "ήτις ἐστὶν τὸ σῶμα αὐτοῦ" (ίδιο 1,18 πρβλ. Εφ 1,22-23), ενώ το αμάρτημα, που πάντα μας επιβουλεύεται και θέτει σε κίνδυνο ό,τι υλοποιούμε, υπερνικάται και λυτρώνεται από τη "συμφιλίωση" που επιτελεί ο Χριστός (ποβλ. Κολ 1,20)»<sup>684</sup>.

# β) Ο πλούτος υπάρχει για να μοιράζεται

328 Τα αγαθά, έστω κι αν κατέχονται νόμιμα, διατηρούν πάντα έναν οικουμενικό προορισμό: είναι ανήθικη κάθε μορφή άδικης συσσώρευσης, καθώς έρχεται σε ανοιχτή αντίθεση με τον οικουμενικό προορισμό που προσέδωσε ο Θεός, Δημιουργός όλων των αγαθών. Πράγματι, η χριστιανική σωτηρία είναι μια ολοκληρωμένη απελευθέρωση του ανθρώπου, απελευθέρωση από την ανάγκη αλλά και σεβασμός στην ίδια την κτήση: «δίζα γὰρ πάντων τῶν κακῶν ἐστιν ἡ φιλαργυρία, ἦς τινες ὀρεγόμενοι ἀπεπλανήθησαν ἀπὸ τῆς πίστεως καὶ ἑαυτοὺς περιέπειραν ὀδύναις πολλαῖς» (Α΄ Τιμ 6,10). Οι Πατέρες της Εκκλησίας επιμένουν ότι είναι ανάγκη να μετατραπούν και να μεταβληθούν οι συνειδήσεις των πιστών μάλλον, παρά να αλλάξουν οι κοινωνικές και πολιτικές δομές της εποχής τους, παρά

 $<sup>^{684}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 31: AAS 80 (1988) 554-555.

οστούνοντας όποιον επιτελεί μια οικονομική δραστηριότητα και κατέχει αγαθά να θεωρείται διαχειριστής όσων του εμπιστεύθηκε ο Θεός.

329 Τα πλούτη πραγματοποιούν τη λειτουργία τους στην υπηρεσία του ανθρώπου όταν προορίζονται να παράγουν οφέλη για τους άλλους και την κοινωνία 685: «Πώς θα μπορέσουμε να πράξουμε το καλό στον πλησίον —αναρωτιέται ο Κλήμης ο Αλεξανδρεύς— αν κανένας δεν κατέχει τίποτα;» 686 Στη θεώρηση του αγίου Ιωάννη του Χρυσοστόμου τα πλούτη ανήκουν σε μερικούς, έτσι ώστε να γίνουν άξιοι καθώς θα τα μοιράζονται με τους άλλους 687. Είναι ένα αγαθό που προέρχεται από τον Θεό: όποιος τα κατέχει πρέπει να τα χρησιμοποιεί και να τα διακινεί, έτσι ώστε και όσοι έχουν ανάγκη να μπορούν να τα χαρούν το κακό πρέπει να το βλέπουμε στην υπερβολική προσκόλληση στα πλούτη, στην επιθυμία κατοχής τους. Ο άγιος Βασίλειος ο Μέγας καλεί τους πλούσιους να ανοίξουν τις πόρτες από τα μαγαζιά τους και αναφωνεί: «Ένα μεγάλο ποτάμι ξεχύνεται από χίλια κανάλια σε γόνιμο έδαφος: έτσι, από χίλιους δρόμους προσπάθησε να φτάσουν τα πλούτη στα σπίτια των φτωχών»<sup>688</sup>. Τα πλούτη, εξηγεί ο άγιος Βασίλειος, είναι όπως το νεφό που αναβούζει πάντα πιο καθαφό από την πηγή, αν αντλείται συχνά, ενώ σαπίζει αν η πηγή παραμένει αχρησιμοποίητη 689. Ο πλούσιος, θα πει αργότερα ο άγιος Γρηγόριος ο Μέγας, δεν είναι παρά ένας διαχειριστής όσων κατέχει: το να δώσει τα αναγκαία σε όποιον τα χρειάζεται είναι έργο που πρέπει να φέρει σε πέρας με ταπεινότητα, επειδή τα αγαθά δεν ανήκουν σε όποιον τα μοιράζει. Όποιος κρατάει τα πλούτη μόνο για τον εαυτό του δεν είναι αθώος. δίνοντας σε όσους έχουν ανάγκη σημαίνει ότι πληρώνει ένα χρέος 690.

<sup>685</sup> Ποβλ. ΕΡΜΑ, Ποιμήν, Βιβλίο Τοίτο, Ομοιότης Ι: PG 2, 954.

 $<sup>^{686}</sup>$  Κλημμς ο Αλέξανδρευς,  $\mathit{Tiz}$ ο σωζόμενος πλούσιος, 13: PG 9, 618.

 $<sup>^{687}</sup>$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΙΩΑΝΝΗΣ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ, Ομιλία 21 προς Αντιοχείς, 2, 6-8: PG 49, 41-46.

 $<sup>^{688}</sup>$  ΑΓΙΟΣ ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ο ΜΕΓΑΣ, Προς πλουτούντας, 5: PG 31, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>689</sup> Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ο ΜΕΓΑΣ, Προς πλουτούντας, 5: PG 31, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>690</sup> ΑΓΙΟΣ ΓΡΗΓΟΡΙΟΣ Ο ΜΕΓΑΣ, *Regula pastoralis* (Ποιμαντικός κανών), 3: PL 77, 87-89. Τίτλος της § 21: «Quomodo admonendi qui aliena non appetunt, sed sua retinent· et qui sua tribuentes, aliena tamen rapiunt».

### II. HOIKH KAI OIKONOMIA

330 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας επιμένει στα ηθικά γνωρίσματα της οικονομίας. Ο Πίος ΙΑ΄, σε μια σελίδα της εγκυκλίου «Quadragesimo anno», αντιμετωπίζει τη σχέση ανάμεσα σε οικονομία και ηθική: «Μολονότι η οικονομία και η ηθική διδασκαλία, καθεμία στο πλαίσιό της, στηρίζονται στις αρχές τους, θα ήταν λάθος να δηλώσουμε ότι η οικονομική και η ηθική τάξη είναι τόσο ανόμοιες και ξένες η μία με την άλλη, ότι η πρώτη δεν εξαρτάται με κανέναν τρόπο από τη δεύτερη. Βέβαια, οι νόμοι που αποκαλούνται οικονομικοί, βγαλμένοι από την ίδια τη φύση των πραγμάτων και από την ουσία της ψυχής και του ανθρώπινου σώματος, καθορίζουν ποια όρια στο οικονομικό πεδίο η εξουσία του ανθρώπου δεν μπορεί και ποια είναι σε θέση να φτάσει και με ποια μέσα: και η ίδια λογική, από τη φύση των πραγμάτων και από την κοινωνική και ατομική φύση του ανθρώπου, συνάγει ξεκάθαρα ποιος είναι ο σκοπός του Δημιουργού Θεού που προτείνεται σε όλη την οικονομική τάξη. Μόνον ο ηθικός νόμος, όπως μας παροτρύνει να αναζητήσουμε στο σύνολο των πράξεών μας τον ανώτατο και ύστατο σκοπό, έτσι και στα ιδιαίτερα είδη δραστηριοτήτων μάς λέει να αναζητήσουμε εκείνους τους ειδικούς σχοπούς, που σ' αυτή την τάξη ενεργειών προχαθορίζονται από τη φύση ή, μάλλον, από τον Θεό, Πλάστη της φύσης, και να υποτάξουμε αρμονικά τους ειδικούς σκοπούς στον ύστατο σκοπό»<sup>691</sup>.

331 Η σχέση ανάμεσα στην ηθική και στην οικονομία είναι αναγκαία και ουσιαστική: η οικονομική δραστηριότητα και η ηθική συμπεριφορά διαπερνούν η μία την άλλη. Η αναγκαία διάκριση μεταξύ ηθικής και οικονομίας δε συνεπάγεται ένα διαχωρισμό ανάμεσα στις δύο σφαίρες αλλά μια σημαντική αμοιβαιότητα. Όπως στην ηθική σφαίρα πρέπει να λαμβάνουμε υπόψη τους λόγους και τις απαιτήσεις της οικονομίας, δρώντας στην οικονομική σφαίρα πρέπει να είμαστε ανοιχτοί στις ηθικές εντολές: «Και στην οικονομική-κοινωνική ζωή χρειάζεται να τιμούμε και να προωθούμε την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, τη συνολική κλήση του και το καλό όλης της κοινωνίας. Πράγματι, ο άνθρωπος είναι δημιουργός, το

<sup>&</sup>lt;sup>691</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 190-191.

κέντρο και ο σκοπός όλης της οικονομικής-κοινωνικής ζωής» 692. Το να δώσουμε το σωστό και αναγκαίο βάρος στους λόγους της οικονομίας δε σημαίνει να αρνηθούμε ως παράλογο κάθε στοχασμό μετα-οικονομικής φύσεως, ακριβώς επειδή ο σκοπός της οικονομίας δε βρίσκεται στην ίδια την οικονομία αλλά στον ανθρώπινο και κοινωνικό προορισμό της 693. Πράγματι, δεν ανατίθεται στην οικονομία, σε επιστημονικό και πρακτικό πλαίσιο, ο σκοπός της εκπλήρωσης του ανθρώπου και της καλής ανθρώπινης συνύπαρξης αλλά ένα μερικό καθήκον: η παραγωγή, η διανομή και η κατανάλωση υλικών αγαθών και υπηρεσιών.

332 Η ηθική διάσταση της οικονομίας αντιλαμβάνεται ως αδιαίρετο κι όχι ως χωριστό και εναλλακτικό σκοπό την οικονομική δραστηριότητα και την προώθηση μιας αλληλέγγυας ανάπτυξης της ανθρωπότητας. Η ηθική, συνιστώσα της οικονομικής ζωής, δεν είναι ούτε αντίθετη ούτε ουδέτερη: αν εμπνέεται από τη δικαιοσύνη και την αλληλεγγύη, αποτελεί έναν παράγοντα κοινωνικής αποτελεσματικότητας της ίδιας της οικονομίας. Είναι υποχρέωση να αναπτύσσεται με αποτελεσματικό τρόπο η δραστηριότητα παραγωγής αγαθών, διαφορετικά καταναλώνονται πόροι· αλλά δεν είναι αποδεκτή μια οικονομική ανάπτυξη που επιτυγχάνεται εις βάρος ανθρώπων, ολόκληρων λαών και κοινωνικών ομάδων, οι οποίοι καταδικάζονται στην ένδεια και στον αποκλεισμό. Η αύξηση του πλούτου, ορατή στη διαθεσιμότητα αγαθών και υπηρεσιών, και η ηθική απαίτηση για ίση διανομή τους πρέπει να παρακινούν τον άνθρωπο και την κοινωνία στο σύνολό της να εφαρμόζουν τη θεμελιώδη αρετή της αλληλεγγύης 694 για να καταπολεμηθούν σε πνεύμα δικαιοσύνης και αγάπης, οπουδήποτε φανερωθούν, εκείνες οι «αμαρτωλές δομές» 695 που προκαλούν και διατηρούν τη φτώχεια, την υπανάπτυξη και την υποβάθμιση. Αυτές οι δομές δημιουργήθηκαν και παγιώθηκαν από πολλές συγκεκριμένες πράξεις του ανθρώπινου εγωισμού.

 $<sup>^{692}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 63: AAS 58 (1966) 1.084.

 $<sup>^{693}</sup>$ Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.426.

 $<sup>^{694}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 568-569.

 $<sup>^{695}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 36: AAS 80 (1988) 561.

333 Για να αποκτήσει ηθικά χαρακτηριστικά η οικονομική δραστηριότητα πρέπει να έχει ως υποκείμενα όλους τους ανθρώπους και τους λαούς. Όλοι έχουν το δικαίωμα να συμμετέχουν στην οικονομική ζωή και την υποχρέωση να συνεισφέρουν, ανάλογα με τις ικανότητές τους, στην πρόοδο της χώρας τους και ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας 696. Αν σε κάποιο βαθμό όλοι είναι υπεύθυνοι για όλους, ο καθένας έχει το καθήκον να ασχοληθεί με την οικονομική ανάπτυξη όλων 697: είναι υποχρέωση της αλληλεγγύης και της δικαιοσύνης, αλλά και ο καλύτερος τρόπος για να προοδεύσει ολόκληρη η ανθρωπότητα. Αν βιωθεί ηθικά, η οικονομία είναι λοιπόν πράξη αμοιβαίου καθήκοντος, μέσα από την παραγωγή αγαθών και υπηρεσιών χρήσιμων για την ανάπτυξη καθενός, ενώ αποτελεί ευκαιρία για κάθε άνθρωπο να ζήσει την αλληλεγγύη και την κλήση προς την «χοινωνία με τους άλλους ανθρώπους για την οποία ο Θεός τον έπλασε» 698. Η προσπάθεια να σχεδιαστούν και να υλοποιηθούν οικονομικάκοινωνικά προγράμματα ικανά να ευνοήσουν μια κοινωνία πιο δίκαιη και έναν κόσμο πιο ανθρώπινο αντιπροσωπεύει μια αιχμηρή πρόκληση, αλλά κι ένα προκλητικό καθήκον για όλους τους οικονομικούς παράγοντες και τους λάτρεις των οικονομικών επιστημών<sup>699</sup>.

334 Αντικείμενο της οικονομίας είναι ο σχηματισμός πλούτου και η προοδευτική αύξησή του με όρους όχι μόνο ποσοτικούς αλλά και ποιοτικούς: όλα αυτά είναι ηθικώς ορθά αν στοχεύουν στην ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη του ανθρώπου και της κοινωνίας στην οποία ζει και εργάζεται. Πράγματι, η ανάπτυξη δεν μπορεί να περιοριστεί σε σκέτη διαδικασία συσσώρευσης αγαθών και υπηρεσιών. Αντιθέτως, η σκέτη συσσώρευση, ακόμη κι αν γίνεται για το κοινό καλό, δεν είναι μια κατάσταση που αρκεί για να ολοκληρωθεί η αληθινή ανθρώπινη ευτυχία. Με αυτή την έννοια, η Διδάσκουσα Εκκλησία προειδοποιεί για τους κινδύ-

 $<sup>^{696}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 65: AAS 58 (1966) 1.086-1.087.

 $<sup>^{697}</sup>$  Pqbl. IWANNHS Payaos B´, Eyr. ep. Sollicitudo rei socialis, 32: AAS 80 (1988) 556-557.

<sup>&</sup>lt;sup>698</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 844.

 $<sup>^{699}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 15-16: AAS 92 (2000) 366-367.

νους που κούβει ένας τύπος ανάπτυξης μόνο ποσοτικός, καθώς η «υπεφβολική διαθεσιμότητα κάθε είδους υλικών αγαθών προς όφελος ορισμένων κοινωνικών τμημάτων καθιστά εύκολα τους ανθρώπους σκλάβους της "κτήσης" και της άμεσης απόλαυσης... Είναι ο επονομαζόμενος πολιτισμός της "κατανάλωσης" ή καταναλωτισμός...»<sup>700</sup>

335 Με την προοπτική της ολοκληρωτικής και αλληλέγγυας ανάπτυξης μπορούμε να κάνουμε μια ορθή εκτίμηση της ηθικής αξίας που προσφέρει η κοινωνική διδασκαλία στην οικονομία της αγοράς ή, απλούστατα, στην ελεύθερη οικονομία: «Εάν με τον "καπιταλισμό" εννοούμε ένα οικονομικό σύστημα που αναγνωρίζει το θεμελιώδη και θετικό ρόλο της επιχείρησης, της αγοράς, της ιδιωτικής ιδιοκτησίας και της συνεπαγόμενης ευθύνης για τα μέσα παραγωγής, της ελεύθερης ανθρώπινης δημιουργικότητας στον τομέα της οικονομίας, η απάντηση είναι οπωσδήποτε θετική, έστω κι αν θα ήταν πιο σωστό να μιλήσουμε για "οικονομία της επιχείρησης" ή για "οικονομία της αγοράς" ή απλώς για "ελεύθερη οικονομία". Αν όμως με "καπιταλισμό" εννοούμε ένα σύστημα όπου η ελευθερία στον τομέα της οικονομίας δεν τίθεται σε ένα στέρεο νομικό πλαίσιο που να τη θέτει στην υπηρεσία της ολοκληρωτικής ανθρώπινης ελευθερίας και να τη θεωρεί σαν μια ιδιαίτερη διάσταση αυτής της ελευθερίας, το κέντρο της οποίας είναι ηθικό και θρησκευτικό, τότε η απάντηση είναι αποφασιστικά αρνητική»<sup>701</sup>. Με αυτό τον τρόπο ορίζεται η χριστιανική προοπτική γύρω από τις κοινωνικές και πολιτικές συνθήκες της οικονομικής δραστηριότητας: όχι μόνο οι κανόνες της αλλά και η ηθική ποιότητά της και η σημασία της.

# ΙΙΙ. ΙΔΙΩΤΙΚΗ ΠΡΩΤΟΒΟΥΛΙΑ ΚΑΙ ΕΠΙΧΕΙΡΗΣΗ

336 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας θεωρεί την ελευθερία του ανθρώπου στον οικονομικό τομέα θεμελιώδη αξία και αναφαίρετο δικαίωμα που πρέπει να προωθηθεί και να διαφυλαχθεί: «Ο καθένας έχει το δικαίωμα της οικονομικής πρωτοβουλίας ο καθένας μπορεί να χρησι-

<sup>&</sup>lt;sup>700</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80 (1988) 548.

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 42: AAS 83 (1991) 845-846.

μοποιήσει νόμιμα τα χαρίσματά του ώστε να συμβάλει για έναν πλούτο που όλοι μπορούν να χαρούν και για να δρέψει τους δίκαιους καρπούς των προσπαθειών του»<sup>702</sup>. Αυτή η διδασκαλία προειδοποιεί για τις αρνητικές συνέπειες που θα προέρχονταν από την αποθάρρυνση ή την άρνηση του δικαιώματος της οικονομικής πρωτοβουλίας: «Η εμπειρία μάς αποδεικνύει ότι η άρνηση αυτού του δικαιώματος ή ο περιορισμός του στο όνομα μιας υποτιθέμενης "ισότητας" όλων στην κοινωνία μειώνει ή μάλλον καταστρέφει εκ των πραγμάτων το πνεύμα πρωτοβουλίας, δηλαδή τη δημιουργική υποκειμενικότητα του πολίτη»<sup>703</sup>. Υπό αυτή την προοπτική, η ελεύθερη και υπεύθυνη πρωτοβουλία στον οικονομικό τομέα μπορεί να οριστεί και ως μια πράξη που φανερώνει τον ουμανισμό του ανθρώπου τόσο ως υπεύθυνου δημιουργίας όσο και των σχέσεων. Ωστόσο, αυτή η πρωτοβουλία πρέπει να απολαμβάνει έναν ευρύ χώρο. Το κράτος έχει την ηθική υποχρέωση να θέτει δεσμευτιχούς χανόνες μόνο όσον αφορά την ασυμβατότητα ανάμεσα στην επιδίωξη του κοινού καλού και στον τύπο της εν λειτουργία οικονομικής δραστηριότητας ή στους τρόπους της ανάπτυξής της 704.

337 Και στον επιχειρηματικό τομέα η δημιουργική διάσταση είναι ένα ουσιώδες στοιχείο της ανθρώπινης δράσης και εκδηλώνεται ιδιαίτερα στις ικανότητες σχεδιασμού και καινοτομίας: «Να οργανώσεις μια τέτοια παραγωγική προσπάθεια, να σχεδιάσεις τη διάρκειά της στο χρόνο, να φροντίσεις ώστε να ανταποκρίνεται πραγματικά στις ανάγκες που οφείλει να ικανοποιήσει, αναλαμβάνοντας τους αναγκαίους κινδύνους: είναι κι αυτό μια πηγή πλούτου της σημερινής κοινωνίας. Έτσι γίνεται ολοένα πιο σαφής και καθοριστικός ο ρόλος της μεθοδικής και δημιουργικής εργασίας και —ουσιαστικός συντελεστής αυτής της εργασίας— η ικανότητα πρωτοβου-

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.429· πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 63: AAS 58 (1966) 1.084·1.085· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854· ιδίου, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988) 528-530· ιδίου, Εγκ. επ. Laborem exercens, 17: AAS 73 (1981) 620-622· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 413-415.

 $<sup>^{703}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988) 529· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.429.

 $<sup>^{704}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 16: AAS 83 (1991) 813-814.

λίας και επιχειρηματικότητας» 705. Στη βάση αυτής της διδασκαλίας πρέπει να εντοπιστεί η πεποίθηση ότι «πρωταρχική πηγή του ανθρώπου μαζί με τη γη είναι ο ίδιος ο άνθρωπος. Είναι η ευφυΐα του που τον ωθεί να ανακαλύψει τις παραγωγικές δυνατότητες της γης και τους πολύμορφους τρόπους με τους οποίους οι ανθρώπινες ανάγκες μπορούν να ικανοποιηθούν» 706.

# α) Η επιχείρηση και οι σκοποί της

338 Η επιχείρηση πρέπει να χαρακτηρίζεται από την ικανότητα να υπηρετεί το κοινό καλό της κοινωνίας μέσα από την παραγωγή αγαθών και χρήσιμων υπηρεσιών. Προσπαθώντας να παράγουν αγαθά και υπηρεσίες σε μια λογική αποτελεσματικότητας και ικανοποίησης των συμφερόντων των διαφόρων ατόμων που εμπλέκονται, δημιουργεί πλούτο για όλη την κοινωνία: όχι μόνο για τους ιδιοκτήτες, αλλά και για τα άλλα υποκείμενα που ενδιαφέρονται για τις δραστηριότητές της. Εκτός από αυτή την τυπικά οικονομική λειτουργία, η επιχείρηση επιτελεί και μια κοινωνική λειτουργία, δημιουργώντας ευκαιρίες συνάντησης, συνεργασίας, αξιοποίησης των ικανοτήτων όσων εμπλέκονται. Ωστόσο, στην επιχείρηση η οικονομική διάσταση είναι προϋπόθεση για την επίτευξη όχι μόνο των οικονομικών αλλά και των κοινωνικών και ηθικών στόχων που θα επιδιωχθούν από κοινού.

Ο στόχος της επιχείρησης πρέπει να πραγματοποιηθεί με όρους και κριτήρια οικονομικά, αλλά δεν πρέπει να παραμεληθούν οι αληθινές αξίες που επιτρέπουν την πραγματική ανάπτυξη του ανθρώπου και της κοινωνίας. Υπό αυτή την περσοναλιστική οπτική που αφορά και το κοινό καλό «η επιχείρηση δεν μπορεί να θεωρηθεί μόνο σαν μια "κοινωνία κεφαλαίων"· συγχρόνως, είναι μια "κοινωνία προσώπων" όπου εισέρχονται για να συμμετάσχουν με τρόπο διαφορετικό και με ιδιαίτερες ευθύνες και εκείνοι που προμηθεύουν το αναγκαίο κεφάλαιο για τη δραστηριότητα και εκείνοι που συνεργάζονται με την εργασία τους» <sup>707</sup>.

 $<sup>^{705}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 833.

 $<sup>^{706}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 833.

<sup>&</sup>lt;sup>707</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 43: AAS 83 (1991) 847.

339 Οι εταίροι της επιχείρησης πρέπει να γνωρίζουν ότι η κοινότητα στους κόλπους της οποίας επιχειρούν αντιπροσωπεύει ένα αγαθό για όλους και όχι μία δομή που επιτρέπει να ικανοποιούνται αποκλειστικά τα προσωπικά συμφέροντα κάποιου. Μόνο αυτή η γνώση επιτρέπει την οικοδόμηση μιας οικονομίας πραγματικά στην υπηρεσία του ανθρώπου και την επεξεργασία ενός σχεδίου αληθινής συνεργασίας ανάμεσα στις κοινωνικές τάξεις.

Ένα πολύ σημαντικό παράδειγμα προς αυτή την κατεύθυνση προέρχεται από τη δραστηριότητα που αφορά τις συνεργατικές επιχειρήσεις, από τις μικρές και μεσαίες επιχειρήσεις, από τις βιοτεχνίες και από τις αγροτικές οικογενειακών διαστάσεων επιχειρήσεις. Η κοινωνική διδασκαλία υπογράμμισε τη συνεισφορά τους στην εξέλιξη της εργασίας, στην ανάπτυξη της αίσθησης προσωπικής και κοινωνικής ευθύνης, στη δημοκρατική ζωή, στις ανθρώπινες αξίες που είναι χρήσιμες για την πρόοδο της αγοράς και της κοινωνίας<sup>708</sup>.

340 Η κοινωνική διδασκαλία αναγνωρίζει τη σωστή λειτουργία του κέρδους ως πρώτης ένδειξης για την καλή πορεία της επιχείρησης: «όταν μια επιχείρηση παράγει κέρδος, αυτό σημαίνει ότι οι συντελεστές παραγωγής χρησιμοποιήθηκαν σωστά»<sup>709</sup>. Αυτό δεν επισκιάζει τη γνώση του γεγονότος ότι το κέρδος δε σημαίνει πάντα ότι η επιχείρηση υπηρετεί κατάλληλα την κοινωνία<sup>710</sup>. Παραδείγματος χάρη, ενδέχεται «τα οικονομικά αποτελέσματα να είναι εντάξει και συγχρόνως να ταπεινώνεται και να προσβάλλεται η αξιοπρέπεια των ανθρώπων, που αποτελούν το πολυτιμότερο περιουσιακό στοιχείο της επιχείρησης»<sup>711</sup>. Και συμβαίνει αυτό, όταν η επιχείρηση εντάσσεται σε κοινωνικά-πολιτικά συστήματα που χαρακτηρίζονται από την εκμετάλλευση του ανθρώπου, που τείνουν να ξεφεύγουν από τις υποχρεώσεις της κοινωνικής δικαιοσύνης και να παραβιάζουν τα δικαιώματα των εργαζομένων.

Είναι απαραίτητο, στο εσωτερικό της επιχείρησης, η νόμιμη επιδίωξη

<sup>&</sup>lt;sup>708</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 422-423.

<sup>&</sup>lt;sup>709</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 837.

 $<sup>^{710}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.424.

 $<sup>^{711}</sup>$  IQANNH2 ПАҮЛОР В´, Еүн.  $\varepsilon\pi$ . Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 837.

του κέρδους να εναφμονίζεται με την αδιαπραγμάτευτη προστασία της αξιοπρέπειας όσων εργάζονται εκεί. Οι δύο απαιτήσεις δεν έρχονται καθόλου σε αντίθεση η μία με την άλλη από τη στιγμή που, αφενός, δε θα ήταν ρεαλιστικό να εγγυηθούμε το μέλλον της επιχείρησης δίχως την παραγωγή αγαθών και υπηρεσιών και δίχως να επιδιώκεται το κέρδος που θα είναι ο καρπός της οικονομικής δραστηριότητας που επιτελείται αφετέρου, επιτρέποντας σε όσους εργάζονται να αναπτυχθούν, ευνοείται η μεγαλύτερη παραγωγικότητα και αποτελεσματικότητα της ίδιας της εργασίας. Η επιχείρηση πρέπει να είναι μια κοινότητα αλληλεγγύης<sup>712</sup>, όχι κλειστή στα σωματειακά συμφέροντα, που θα τείνει σε μια «κοινωνική οικολογία»<sup>713</sup> της εργασίας και θα συνεισφέρει στο κοινό καλό και μέσω της προστασίας του φυσικού περιβάλλοντος.

341 Αν στην οικονομική και επενδυτική δραστηριότητα η αναζήτηση ίσου κέρδους είναι αποδεκτή, η προσφυγή στην τοκογλυφία είναι ηθικά καταδικαστέα: «Όσες αγορές χρησιμοποιούν τοκογλυφικές πρακτικές και προκαλούν την πείνα και το θάνατο στα αδέλφια τους στην ανθρωπότητα διαπράττουν εμμέσως δολοφονία, που τους καταλογίζεται»<sup>714</sup>. Αυτή η καταδίκη επεκτείνεται και στις διεθνείς οικονομικές σχέσεις, ιδιαίτερα όσον αφορά την κατάσταση στις λιγότερο ανεπτυγμένες χώρες, στις οποίες δεν πρέπει να εφαρμόζονται «παράνομα ή τοκογλυφικά οικονομικά συστήματα»<sup>715</sup>. Το πρόσφατο Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας χρησιμοποίησε λέξεις δυνατές και σαφείς για μια πρακτική που ακόμη και τώρα επεκτείνεται δραματικά: «Μην ασκείτε τοκογλυφία, πληγή που και στις μέρες μας είναι άθλια πραγματικότητα, ικανή να στραγγαλίσει τη ζωή πολλών προσώπων»<sup>716</sup>.

**342** Η επιχείρηση κινείται σήμερα στο πλαίσιο ολοένα και πιο ευρέων οικονομικών σεναρίων, στο εσωτερικό των οποίων τα κράτη παρουσιάζουν

 $<sup>^{712}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 43: AAS 83 (1991) 846-848.

<sup>&</sup>lt;sup>713</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 38: AAS 83 (1991) 841.

<sup>714</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.269.

 $<sup>^{715}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.438.

 $<sup>^{716}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη γενική ακρόαση (4 Φεβρουαρίου 2004), 3: L'Osservatore Romano, 5 Φεβρουαρίου 2004, σ. 4.

όρια στην ικανότητά τους να διαχειριστούν τις ταχύτατες διαδικασίες αλλαγής που θέτουν οι οικονομικές-επενδυτικές διεθνείς σχέσεις· αυτή η κατάσταση οδηγεί τις επιχειρήσεις να αναλάβουν νέες και μεγαλύτερες ευθύνες σε σύγκριση με το παρελθόν. Ποτέ άλλοτε ο ρόλος τους δεν αποδείχτηκε πιο καθοριστικός ενόψει της πραγματικά αλληλέγγυας και ολοκληρωτικής ανάπτυξης της ανθρωπότητας, και υπό αυτή την έννοια είναι εξίσου καθοριστικό το επίπεδο συνειδητοποίησης του γεγονότος ότι «η ανάπτυξη ή γίνεται κοινή σε όλα τα μέρη του κόσμου ή θα υποστεί μια διαδικασία οπισθοχώρησης και στις περιοχές όπου συναντάμε σταθερή πρόοδο. Φαινόμενο ιδιαίτερα ενδεικτικό σχετικά με τη φύση της πραγματικής ανάπτυξης: ή συμμετέχουν όλα τα έθνη του κόσμου ή δε θα είναι πραγματική»<sup>717</sup>.

# β) Ο φόλος του επιχειρηματία και του διευθυντικού στελέχους

343 Η οικονομική πρωτοβουλία είναι έκφραση της ανθρώπινης ευφυΐας και της χρείας να ανταποκριθεί στις ανάγκες του ανθρώπου με τρόπο δημιουργικό και συνεργατικό. Η πραγματική αντίληψη του επιχειρηματιχού ανταγωνισμού είναι εγγεγραμμένη στη δημιουργιχότητα και στη συνεργασία: ένα cum-petere, δηλαδή να αναζητήσουμε μαζί τις καταλληλότερες λύσεις, μπορεί να απαντήσει με τον ιδανικότερο τρόπο στις ανάγκες που σιγά σιγά εμφανίζονται. Η αίσθηση ευθύνης που ξεπηδάει από την ελεύθερη οικονομική πρωτοβουλία διαγράφεται όχι μόνον ως ατομική αρετή αναγκαία για την ανάπτυξη του ανθρώπου, αλλά και ως κοινωνική αρετή αναγκαία για την ανάπτυξη μιας αλληλέγγυας κοινωνίας: «Σε αυτή τη διαδικασία εμπλέκονται σημαντικές αρετές, όπως η επιμέλεια, η εργατικότητα, η σύνεση όταν πρόκειται να αναληφθούν λογικά ρίσκα, η εμπιστοσύνη και η πίστη στις διαπροσωπικές σχέσεις, η δύναμη για την πραγματοποίηση δύσκολων και οδυνηρών αλλά αναγκαίων αποφάσεων για την κοινή εργασία της επιχείρησης και για να αντιμετωπιστούν ενδεχόμενες κακοτυχίες»<sup>718</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>717</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 17: AAS 80 (1988) 532.

<sup>&</sup>lt;sup>718</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32: AAS 83 (1991) 833.

344 Οι φόλοι του επιχειρηματία και του διευθυντικού στελέχους αποκτούν μεγάλη σημασία από κοινωνικής πλευφάς, επειδή τοποθετούνται στην καφδιά του δικτύου των τεχνικών, εμποφικών, οικονομικών και πολιτιστικών δεσμών που χαφακτηφίζουν τη σύγχφονη πφαγματικότητα της επιχείφησης. Από τη στιγμή που οι εταιφικές αποφάσεις παφάγουν, λόγω της αυξανόμενης πεφιπλοκότητας της επιχειφηματικής δφαστηφιότητας, μια ποικιλία συνεπειών μεγάλης σημασίας όχι μόνο οικονομικής αλλά και κοινωνικής, η άσκηση της επιχειφηματικής και διευθυντικής ευθύνης απαιτεί, εκτός από μια συνεχή πφοσπάθεια ειδικής ενημέφωσης, σταθεφό στοχασμό για τα ηθικά κίνητφα που πφέπει να οδηγούν τις πφοσωπικές επιλογές όποιου αναλαμβάνει αυτά τα καθήκοντα.

Οι επιχειρηματίες και τα διευθυντικά στελέχη δεν μπορούν να λαμβάνουν υπόψη τους αποκλειστικά τους οικονομικούς στόχους της εταιρείας, τα κριτήρια της οικονομικής αποδοτικότητας, τις απαιτήσεις για τη φροντίδα του «κεφαλαίου» ως συνόλου των μέσων παραγωγής: είναι καθήκον τους και ο πραγματικός σεβασμός της ανθρώπινης αξιοπρέπειας των εργαζομένων που δουλεύουν στην επιχείρηση<sup>719</sup>. Αυτοί αποτελούν «το πολυτιμότερο περιουσιακό στοιχείο της επιχείρησης»<sup>720</sup>, τον αποφασιστικό συντελεστή της παραγωγής<sup>721</sup>. Οι μεγάλες στρατηγικές και οικονομικές αποφάσεις αγοράς ή πώλησης, μείωσης ή κλεισίματος εγκαταστάσεων και η πολιτική των συγχωνεύσεων δε γίνεται να περιοριστούν αποκλειστικά σε κριτήρια καθαρά οικονομικά ή εμπορικά.

345 Η κοινωνική διδασκαλία επιμένει στην ανάγκη ο επιχειρηματίας και ο διευθύνων την επιχείρηση να καταβάλλουν κάθε προσπάθεια για να χτίσουν την εργασιακή δραστηριότητα στις εταιρείες τους με τρόπο που θα ευνοεί την οικογένεια, ιδιαίτερα τις μητέρες της οικογένειας για να φέρουν σε πέρας τα καθήκοντά τους<sup>722</sup>· να υποστηρίξουν, υπό το φως μιας ολοκληρωμένης θεώρησης του ανθρώπου και της ανάπτυξης, την αξίωση

<sup>&</sup>lt;sup>719</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.432.

<sup>&</sup>lt;sup>720</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 837.

 $<sup>^{721}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 32-33: AAS 83 (1991) 832-835.

 $<sup>^{722}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Laborem exercens, 19: AAS 73 (1981) 625-629

της ποιότητας «των εμποφευμάτων που θα παφαχθούν και θα καταναλωθούν· των υπηφεσιών που θα χφησιμοποιηθούν· του πεφιβάλλοντος και της ζωής γενικότεφα»<sup>723</sup>· να επενδύουν, όποτε υπάφχουν οι οικονομικές συνθήκες και η πολιτική σταθεφότητα, σ' εκείνους τους τόπους και σ' εκείνους τους παφαγωγικούς τομείς που πφοσφέφουν στα άτομα και στους λαούς «την ευκαιφία να αξιοποιήσουν την εφγασία τους»<sup>724</sup>.

# Ι**V. ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΟΙ ΘΕΣΜΟΙ** ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΟΥ ΑΝΘΡΩΠΟΥ

346 Ένα από τα κυρίαρχα θέματα της οικονομίας είναι η χρήση των πόρων<sup>725</sup>, δηλαδή όλα εκείνα τα αγαθά και οι υπηρεσίες στα οποία τα οικονομικά, παραγωγικά και καταναλωτικά υποκείμενα, ιδιωτικά και δημόσια, αποδίδουν αξία χάρη στην εγγενή χρησιμότητά τους στον παραγωγικό και καταναλωτικό τομέα. Οι πόροι είναι ποσοτικά λίγοι στη φύση κι αυτό επιβάλλει αναγκαστικά σε κάθε μεμονωμένο οικονομικό υποκείμενο, όπως και σε κάθε κοινωνία να επινοήσουν μια στρατηγική για να τους χρησιμοποιήσουν με τον ορθολογικότερο τρόπο, ακολουθώντας τη λογική που υπαγορεύει η αρχή της οικονομικότητας. Από αυτό εξαρτώνται και η αποτελεσματική λύση του γενικότερου και θεμελιώδους οικονομικού προβλήματος και κυρίως ο περιορισμός των μέσων σε σχέση με τις ατομικές και κοινωνικές ανάγκες, δημόσιες και ιδιωτικές, και η συνολική, δομική και λειτουργική αποτελεσματικότητα ολόκληρου του οικονομικού συστήματος. Ετούτη η ικανότητα επηρεάζεται άμεσα από την υπευθυνότητα και την ικανότητα διάφορων παραγόντων, όπως η αγορά, το κράτος και τα ενδιάμεσα κοινωνικά στρώματα.

# $\alpha)$ O qóloς της ελεύθε<br/>ρης αγοράς

<sup>&</sup>lt;sup>723</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 838.

 $<sup>^{724}</sup>$  IQANNH2 ПАҮЛОХ В´, Еүн. еп. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 840.

<sup>725</sup> Όσον αφορά τη χρήση των πόρων και των αγαθών, η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας προτείνει τη διδαχή της σχετικά με τον οικουμενικό προορισμό των αγαθών και της ιδιωτικής ιδιοκτησίας πρβλ. Τέταρτο Κεφάλαιο, ΙΙΙ.

347 Η ελεύθερη αγορά είναι ένας θεσμός κοινωνικά σημαντικός χάρη στην ικανότητά της να εγγυάται επαρκή αποτελέσματα στην παραγωγή αγαθών και υπηρεσιών. Ιστορικά, η αγορά έδωσε αποδείξεις ότι ξέρει να ξεκινά και να υποστηρίζει, σε μεγάλες περιόδους, την οικονομική ανάπτυξη. Υπάρχουν πολλοί λόγοι για να πιστέψουμε ότι σε πολλές περιστάσεις «η ελεύθερη αγορά είναι το πιο αποτελεσματικό όργανο για να διευθετήσει τους πόρους και να καλύψει επαρκώς τις ανάγκες» 726. Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας εκτιμά τα σίγουρα πλεονεκτήματα που προσφέρουν οι μηχανισμοί της ελεύθερης αγοράς και όσον αφορά την καλύτερη διαχείριση των πόρων και για τη διευκόλυνση της ανταλλαγής των προϊόντων αυτοί οι μηχανισμοί «τοποθετούν σε κεντρικό σημείο τη βούληση και τις προτιμήσεις του ατόμου που συναντώνται στη συμφωνία με τη βούληση και τις προτιμήσεις ενός άλλου ατόμου» 727.

Μια πραγματικά ανταγωνιστική αγορά είναι ένα αποτελεσματικό όργανο για να επιτευχθούν σημαντικοί στόχοι δικαίου: ο περιορισμός του υπερβολικού κέρδους μεμονωμένων επιχειρήσεων η ανταπόκριση στις απαιτήσεις των καταναλωτών η καλύτερη διαχείριση και εξοικονόμηση των πόρων η επιβράβευση των επιχειρηματικών προσπαθειών και η ικανότητα ανανέωσης η διάχυση των πληροφοριών, έτσι ώστε να είναι πραγματικά εφικτό να συγκρίνουμε και να αγοράζουμε προϊόντα σε ένα πλαίσιο υγιούς ανταγωνισμού.

348 Η ελεύθερη αγορά δεν μπορεί να κριθεί αν δε λάβουμε υπόψη μας τους σκοπούς που επιδιώκει και τις αξίες που μεταδίδει σε κοινωνικό επίπεδο. Πράγματι, η αγορά δεν μπορεί να βρει στον εαυτό της την αρχή της νομιμότητάς της. Εναπόκειται στην ατομική συνείδηση και στη δημόσια ευθύνη να καθορίσει μια δίκαιη σχέση ανάμεσα στα μέσα και τους σκοπούς<sup>728</sup>. Το προσωπικό όφελος του κεφαλαίου, μολονότι είναι νόμιμο, δεν πρέπει να γίνει ποτέ ο μοναδικός στόχος. Δίπλα του υπάρχει άλλος ένας

<sup>&</sup>lt;sup>726</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 34: AAS 83 (1991) 835.

<sup>&</sup>lt;sup>727</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991) 843.

 $<sup>^{728}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 41: AAS 83 (1991) 843-845.

εξίσου θεμελιώδης και ανώτερος, ο στόχος της κοινωνικής χρησιμότητας, που πρέπει να πραγματοποιηθεί όχι σε αντίθεση αλλά σε συνάφεια με τη λογική της αγοράς. Όταν επιτελεί τις σημαντικές λειτουργίες που αναφέρθηκαν προηγουμένως, η ελεύθερη αγορά γίνεται λειτουργική για το κοινό καλό και την ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου, ενώ η αντιστροφή της σχέσης ανάμεσα σε μέσα και σκοπούς μπορεί να την εκφυλίσει σε ένα θεσμό απάνθρωπο και αλλοτριωτικό, με ανεξέλεγκτο αντίκτυπο.

349 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας μολονότι αναγνωρίζει στην αγορά τη λειτουργία ως αναντικατάστατης ρύθμισης στο εσωτερικό του οικονομικού συστήματος, προβάλλει την ανάγκη της σύνδεσής της με ηθικούς στόχους, που θα εξασφαλίζουν και συγχρόνως θα οριοθετούν ορθά το χώρο της αυτονομίας της<sup>729</sup>. Δε συμμεριζόμαστε την ιδέα ότι μπορούμε να εμπιστευτούμε αποκλειστικά στην αγορά την προμήθεια όλων των αγαθών, καθώς στηρίζεται σε μια μειωτική εικόνα του ανθρώπου και της κοινωνίας<sup>730</sup>. Απέναντι στον πραγματικό κίνδυνο μιας «ειδωλολατρίας» της αγοράς, η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας υπογραμμίζει τα όριά της, τα οποία εντοπίζονται εύκολα στην αποδεδειγμένη ανικανότητά της να ικανοποιήσει σημαντικές ανθρώπινες ανάγκες, για τις οποίες χρειάζονται αγαθά που «από τη φύση τους δεν είναι ούτε μπορούν να είναι απλά εμπορεύματα»<sup>731</sup>, αγαθά τα οποία δε γίνονται αντικείμενο διαπραγμάτευσης σύμφωνα με τον κανόνα της «ανταλλαγής ισοδύναμων» και τη λογική του συμβολαίου, που είναι τυπικές της αγοράς.

350 Η αγορά αναλαμβάνει μια σημαντική κοινωνική λειτουργία στις σύγχρονες κοινωνίες, γι' αυτό είναι σημαντικό να εντοπίσουμε τις πιο θετικές δυνατότητες και να δημιουργήσουμε συνθήκες που θα επιτρέπουν την πραγματική ανάπτυξή τους. Οι παράγοντες της αγοράς πρέπει να είναι

 $<sup>^{729}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Octogesima adveniens, 41: AAS 63 (1971) 429-430.

<sup>&</sup>lt;sup>730</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 34: AAS 83 (1991) 835-836.

 $<sup>^{731}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991) 843· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.425.

αληθινά ελεύθεροι να συγκρίνουν, να εκτιμήσουν και να επιλέξουν ανάμεσα σε διάφορες εναλλακτικές, όμως η ελευθερία σε οικονομικό πλαίσιο πρέπει να ρυθμίζεται από το κατάλληλο νομικό πλαίσιο, ώστε να τη θέτει στην υπηρεσία της ολοκληρωτικής ανθρώπινης ελευθερίας: «η οικονομική ελευθερία είναι μόνο ένα στοιχείο της ανθρώπινης ελευθερίας. Όταν καθίσταται αυτόνομη, όταν δηλαδή ο άνθρωπος αντιμετωπίζεται περισσότερο ως παραγωγός ή καταναλωτής αγαθών παρά ως υποκείμενο που παράγει και καταναλώνει για να ζήσει, τότε χάνει την αναγκαία σχέση της με τον άνθρωπο και καταλήγει να τον αποξενώνει και να τον καταπιέζει» 732.

# β) Η δραστηριότητα του κράτους

351 Η δραστηριότητα του κράτους και των άλλων δημόσιων αρχών οφείλει να προσαρμοστεί στην αρχή της επικουρικότητας και να δημιουργήσει ευνοϊκές συνθήκες για την ελεύθερη άσκηση της οικονομικής δραστηριότητας πρέπει να εμπνέεται και από την αρχή της αλληλεγγύης και να καθορίσει τα όρια της αυτονομίας των μερών για να υπερασπιστεί την πιο αδύναμη<sup>733</sup>. Πράγματι, η αλληλεγγύη χωρίς επικουρικότητα μπορεί να εκφυλιστεί εύκολα σε ταπεινωτική ελεημοσύνη, ενώ η επικουρικότητα χωρίς αλληλεγγύη κινδυνεύει να τροφοδοτήσει μορφές εγωιστικού τοπικισμού. Για να γίνουν σεβαστές αυτές οι δύο θεμελιώδεις αρχές, η επέμβαση του πράτους σε οιμονομιμό επίπεδο δεν πρέπει να είναι ούτε παρεμβατιμή ούτε ελλιπής, αλλά να λαμβάνει υπόψη τις πραγματικές ανάγκες της κοινωνίας: «Το κράτος... έχει το καθήκον να υποβοηθά τη δραστηριότητα των επιχειρήσεων, δημιουργώντας συνθήκες που θα εξασφαλίζουν ευκαιρίες εργασίας, παρέχοντάς τους κίνητρα εκεί όπου αποδεικνύονται ανεπαρκείς ή στηρίζοντάς τες στις στιγμές πρίσης. Επίσης, το πράτος έχει το διπαίωμα να επεμβαίνει όταν ιδιαίτερες συνθήχες μονοπωλίου προχαλούν προσχόμματα ή εμπόδια στην ανάπτυξη. Πέρα όμως από αυτά τα καθήκοντα εναρμόνισης και καθοδήγησης της ανάπτυξης, σε εξαιρετικές καταστάσεις μπορεί να αναλάβει

 $<sup>^{732}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 39: AAS 83 (1991) 843.

 $<sup>^{733}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 15: AAS 83 (1991) 811-813.

αναπληρωματικούς ρόλους»<sup>734</sup>.

352 Το θεμελιώδες καθήκον του κράτους στο οικονομικό πεδίο είναι να προσδιορίσει ένα νομικό πλαίσιο ικανό να ρυθμίζει τις οικονομικές σχέσεις, με σχοπό «να διαφυλάξει[...] τους βασιχούς όρους μιας ελεύθερης οικονομίας, που προϋποθέτουν μια σχετική ισότητα των επιμέρους πλευρών, έτσι ώστε καμία να μην είναι ισχυρότερη από την άλλη περιορίζοντάς την ουσιαστικά σε δουλεία» 735. Η οικονομική δραστηριότητα, κυρίως στα πλαίσια της ελεύθερης αγοράς, δεν μπορεί να επιτελείται σε θεσμικό, νομικό και πολιτικό κενό: «Αντιθέτως, προϋποθέτει ασφάλεια γύρω από τις εγγυήσεις της ατομικής ελευθερίας και της ιδιοκτησίας, εκτός από ένα σταθερό νόμισμα και αποτελεσματικές δημόσιες υπηρεσίες»<sup>736</sup>. Για να φέρει σε πέρας το καθήκον του, το κράτος οφείλει να επεξεργαστεί την κατάλληλη νομοθεσία, αλλά και να κατευθύνει προσεκτικά την οικονομική και κοινωνική πολιτική, έτσι ώστε να μην καταχράται ποτέ τις διάφορες δραστηριότητες της αγοράς, η λειτουργία των οποίων πρέπει να παραμένει ελεύθερη από οποιοδήποτε εποικοδόμημα και αυταρχικούς ή, ακόμα χειρότερα, απολυταρχικούς περιορισμούς.

353 Το κράτος και η αγορά πρέπει να δρουν σε συμφωνία και να γίνονται συμπληρωματικά. Η ελεύθερη αγορά μπορεί να προκαλέσει ευεργετικά αποτελέσματα στην κοινωνία μόνο αν υπάρχει μια κρατική οργάνωση που θα καθορίζει και θα κατευθύνει την οικονομική ανάπτυξη, που θα σέβεται κανόνες ισονομίας και διαφάνειας, που θα επεμβαίνει άμεσα και για όσο χρειάζεται <sup>737</sup> στις περιπτώσεις όπου η αγορά δεν καταφέρνει να πετύχει τα επιθυμητά παραγωγικά αποτελέσματα και όταν πρόκειται να πραγματοποιήσει την αρχή της ανακατανομής. Πράγματι, σε ορισμένα πλαίσια η αγο-

 $<sup>^{734}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 853· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.431.

 $<sup>^{735}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 15: AAS 83 (1991) 811.

<sup>&</sup>lt;sup>736</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-853· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.431.

 $<sup>^{737}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854.

ρά δεν είναι σε θέση, στηριζόμενη στους μηχανισμούς της, να εγγυηθεί την ίση κατανομή ορισμένων αγαθών και τις βασικές υπηρεσίες για την ανάπτυξη των πολιτών: σε αυτή την περίπτωση η συμπληρωματικότητα ανάμεσα στο κράτος και στην αγορά είναι απολύτως αναγκαία.

354 Το κράτος μπορεί να παροτρύνει τους πολίτες και τις επιχειρήσεις στην προώθηση του κοινού καλού προβλέποντας μια οικονομική πολιτική που θα ευνοεί τη συμμετοχή όλων των πολιτών σε παραγωγικές δραστηριότητες. Ο σεβασμός στην αρχή της επικουρικότητας πρέπει να ωθήσει τις δημόσιες αρχές να αναζητήσουν ευνοϊκές συνθήκες ώστε να αναπτυχθούν οι ικανότητες πρωτοβουλίας, αυτονομίας και προσωπικής ευθύνης των πολιτών, απέχοντας από κάθε παρέμβαση που θα μπορούσε να καθιερώσει την αθέμιτη εξάρτηση των επιχειρηματικών δυνάμεων.

Ενόψει του κοινού καλού πρέπει πάντα να επιδιώκουμε με αποφασιστικότητα τη σωστή ισορροπία ανάμεσα στην ιδιωτική ελευθερία και στη δημόσια δράση, εννοούμενη και ως άμεση παρέμβαση στην οικονομία και ως δραστηριότητα στήριξης της οικονομικής ανάπτυξης. Πάντως, η δημόσια παρέμβαση πρέπει να στηρίζεται σε κριτήρια ισότητας, ορθολογισμού και παραγωγικότητας και να μην αντικαθιστά τη δραστηριότητα των ατόμων ενάντια στο δικαίωμά τους όσον αφορά την ελευθερίας της οικονομικής πρωτοβουλίας. Το κράτος, στην προκειμένη περίπτωση, γίνεται επιβλαβές για την κοινωνία: μια άμεση εξαιρετικά παρεμβατική τακτική καταλήγει να αφαιρεί υπευθυνότητα από τους πολίτες και προκαλεί υπερβολική ανάπτυξη των δημόσιων μηχανισμών, οι οποίοι διαπνέονται περισσότερο από τη λογική της γραφειοκρατίας παρά από εκείνη να ικανοποιεί τις ανάγκες των ατόμων<sup>738</sup>.

355 Τα φορολογικά έσοδα και τα δημόσια έξοδα είναι εξαιρετικά σημαντικά σε κάθε αστική και πολιτική κοινότητα: ο σκοπός τους είναι μια δημόσια οικονομία ικανή να προταθεί ως όργανο ανάπτυξης και αλληλεγγύης. Μια δημόσια οικονομία δίκαιη, αποτελεσματική, επαρκής παράγει λαμπρά αποτελέσματα για την οικονομία, επειδή ευνοεί την αύξηση της

 $<sup>^{738}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854.

απασχόλησης, υποστηρίζει επιχειρηματικές δραστηριότητες και πρωτοβουλίες που δε στοχεύουν στο κέρδος και αυξάνει την αξιοπιστία του κράτους ως εγγυητή των συστημάτων πρόνοιας και κοινωνικής προστασίας, οι οποίες προορίζονται κυρίως για να προστατεύουν τους πιο αδύναμους.

Η δημόσια οικονομία προσανατολίζεται προς το κοινό καλό όταν ενδιαφέρεται για κάποιες θεμελιώδεις αρχές: την πληρωμή των φόρων<sup>739</sup> ως εξειδίκευση του καθήκοντος της αλληλεγγύης· τον εξορθολογισμό και την ισότητα στην επιβολή φόρων<sup>740</sup>· την αυστηρότητα και την ακεραιότητα στη διαχείριση και στον προορισμό των δημόσιων πόρων<sup>741</sup>. Στην ανακατανομή των πόρων, η δημόσια οικονομία πρέπει να ακολουθεί τις αρχές της αλληλεγγύης, της ισότητας, της αξιοποίησης των ταλέντων και να δίνει μεγάλη προσοχή στην υποστήριξη των οικογενειών, προορίζοντας γι' αυτόν το σκοπό την κατάλληλη ποσότητα πόρων<sup>742</sup>.

# γ) Ο φόλος των ενδιάμεσων στρωμάτων

356 Το οικονομικο-κοινωνικό σύστημα πρέπει να χαρακτηρίζεται από την κοινή παρουσία της δημόσιας και της ιδιωτικής δράσης, περιλαμβά-νοντας την ιδιωτική δράση δίχως σκοπούς κέρδους. Σχηματίζεται έτσι ένα πλήθος από κέντρα αποφάσεων και δράσης. Υπάρχουν ορισμένες κατηγορίες συλλογικών και κοινής χρήσεως αγαθών, η χρησιμοποίηση των οποίων δεν μπορεί να εξαρτάται από τους μηχανισμούς της αγοράς<sup>743</sup> κι ούτε μπορεί να είναι της αποκλειστικής αρμοδιότητας του κράτους. Το καθήκον του κράτους όσον αφορά αυτά τα αγαθά είναι μάλλον να αξιο-

 $<sup>^{739}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ BATIKANOY, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 30: AAS 58 (1966) 1.049-1.050.

 $<sup>^{740}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 433-434, 438.

<sup>&</sup>lt;sup>741</sup> Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Divini Redemptoris: AAS 29 (1937) 103-104.

<sup>&</sup>lt;sup>742</sup> Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, *Ραδιοφωνικό* μήνυμα για την 50ή επέτειο της «Rerum novarum»: ASS 33 (1941) 202· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 49: AAS 83 (1991) 854-856· Απ. διάτ. Familiaris consortio, 45: AAS 74 (1982) 136-137.

 $<sup>^{743}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991) 843.

ποιήσει όλες τις οικονομικές και κοινωνικές πρωτοβουλίες που έχουν δημόσια αποτελέσματα, τις οποίες προωθούν τα ενδιάμεσα στρώματα. Η αστική κοινωνία, οργανωμένη σε ενδιάμεσα στρώματα, είναι ικανή να συνεισφέρει στην επιδίωξη του κοινού καλού, δημιουργώντας μια σχέση συνεργασίας και επαρκούς συμπληρωματικότητας όσον αφορά το κράτος και την αγορά, ευνοώντας έτσι την ανάπτυξη μιας οικονομικής δημοκρατίας. Σ' ένα παρόμοιο πλαίσιο, η επέμβαση του κράτους πρέπει να χαρακτηρίζεται από πραγματική αλληλεγγύη, έτσι ώστε να είναι αδιαχώριστη από την επικουρικότητα.

357 Οι ιδιωτικές μη κερδοσκοπικές οργανώσεις έχουν έναν ιδιαίτερο δικό τους χώρο στο οικονομικό πλαίσιο. Αυτό που ξεχωρίζει τις συγκεκριμένες οργανώσεις είναι η θαρραλέα προσπάθεια να ταιριάξουν αρμονικά την παραγωγική δραστηριότητα και την αλληλεγγύη. Συνήθως σχηματίζονται στη βάση μιας συνεργατικής συμφωνίας και είναι έκφραση της κοινής ιδανικής τάσης των υποκειμένων που αποφασίζουν ελεύθερα να συμμετάσχουν. Το κράτος καλείται να σεβαστεί τη φύση αυτών των οργανώσεων και να αξιοποιήσει τα χαρακτηριστικά τους, υλοποιώντας πραγματικά την αρχή της επικουρικότητας, που αξιώνει το σεβασμό και την προώθηση της αξιοπρέπειας και της αυτόνομης ευθύνης του «επικουρούμενου» υποκειμένου.

# δ) Αποταμίευση και κατανάλωση

358 Οι καταναλωτές, οι οποίοι σε πολλές περιπτώσεις διαθέτουν μεγάλη αγοραστική δύναμη πέρα από το όριο της επιβίωσης, μπορούν να επηρεάσουν σημαντικά την οικονομική πραγματικότητα με τις ελεύθερες επιλογές τους ανάμεσα σε κατανάλωση και αποταμίευση. Πράγματι, η δυνατότητα επιρροής των επιλογών του οικονομικού συστήματος βρίσκεται στα χέρια εκείνων που πρέπει να αποφασίσουν για τον προορισμό των οικονομικών τους πόρων. Σήμερα περισσότερο απ' ό,τι στο παρελθόν μπορούμε να εκτιμήσουμε τις διαθέσιμες εναλλακτικές λύσεις όχι μόνο στη βάση της προβλεπόμενης απόδοσης ή του βαθμού κινδύνου, αλλά και εκφράζοντας μια ορθή κρίση για τα σχέδια επένδυσης που θα χρηματοδοτήσουν οι πόροι, με τη γνώση ότι «η επιλογή επενδύσεων σε ένα μέρος

αντί σε κάποιο άλλο, σε έναν παραγωγικό τομέα παρά σε κάποιον άλλο, είναι πάντα μια επιλογή ηθική και πολιτιστική»<sup>744</sup>.

359 Η χρησιμοποίηση της αγοραστικής δύναμης πρέπει να ασκείται στο πλαίσιο των ηθικών αναγκών της δικαιοσύνης και της αλληλεγγύης και με συγκεκριμένες κοινωνικές ευθύνες: δεν πρέπει να ξεχνάμε «το καθήκον της ευσπλαχνίας, δηλαδή την υποχρέωση να βοηθάμε με το "περίσσευμά" μας και ενίστε με το "αναγκαίο" για να δώσουμε ό,τι είναι απαραίτητο στη ζωή του φτωχού» 745. Αυτή η ευθύνη προσφέρει στους καταναλωτές τη δυνατότητα να κατευθύνουν, χάρη στη μεγαλύτερη διάδοση της πληροφορίας, τη συμπεριφορά των παραγωγών με την απόφαση —ατομική ή συλλογική— να προτιμούν τα προϊόντα μερικών επιχειρήσεων αντί για άλλων, λαμβάνοντας υπόψη όχι μόνο την τιμή και την ποιότητα, αλλά και την ύπαρξη σωστών συνθηκών εργασίας στις επιχειρήσεις, όπως και το βαθμό προστασίας που εξασφαλίζει για το φυσικό περιβάλλον.

360 Το φαινόμενο του καταναλωτισμού διατηρεί ένα σταθερό προσανατολισμό προς το «έχω» παρά προς το «είμαι». Αυτό εμποδίζει να «διακρίνουμε ορθά τις νέες και πιο υψηλές μορφές ικανοποίησης των αναγκών του ανθρώπου από τις νέες ανάγκες που επιβάλλονται, οι οποίες εμποδίζουν τη διαμόρφωση μιας ώρμης προσωπικότητας» 746. Για να αντικρούσουμε αυτό το φαινόμενο χρειάζεται να δημιουργήσουμε «τρόπους ζωής όπου η αναζήτηση του αληθινού, του ωραίου και του καλού και η κοινωνία με τους άλλους ανθρώπους για μια κοινή ανάπτυξη θα είναι τα στοιχεία που θα καθορίζουν τις επιλογές κατανάλωσης, αποταμίευσης και επενδύσεων» 747. Είναι αναντίρρητο ότι οι επιδράσεις του κοινωνικού πλαισίου στον τρόπο ζωής είναι σημαντικές: γι' αυτό η πολιτιστική πρόκληση που θέτει σήμερα ο καταναλωτισμός πρέπει να αντιμετωπιστεί με μεγαλύτερη αποφασιστικότητα, κυρίως αν αναλογιστούμε τις μελλοντικές γενεές, οι οποίες κινδυνεύουν να ζήσουν σ' ένα φυσικό περιβάλλον λεη-

<sup>&</sup>lt;sup>744</sup>ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 839-840.

<sup>&</sup>lt;sup>745</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 839.

 $<sup>^{746}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 839.

<sup>&</sup>lt;sup>747</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 839.

λατημένο εξαιτίας της αλόγιστης και υπεοβολικής κατανάλωσης 748.

## V. TA «RES NOVAE» ΣΤΗΝ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ

# α) Η παγκοσμιοποίηση: ευκαιρίες και κίνδυνοι

361 Η εποχή μας σημαδεύεται από το σύνθετο φαινόμενο της χρηματοοικονομικής παγκοσμιοποίησης, δηλαδή από μια διαδικασία αυξανόμενης ολοκλήρωσης των εθνικών οικονομιών στον τομέα της αγοράς αγαθών και υπηρεσιών και οικονομικών συμφωνιών, όπου ένας συνεχώς μεγαλύτερος αριθμός επιχειρηματιών έχει έναν παγκόσμιο ορίζοντα επιλογών για τις ευκαιρίες ανάπτυξης και κέρδους. Ο νέος ορίζοντας της παγκόσμιας κοινωνίας δεν προέρχεται απλώς από την παρουσία οικονομικών δεσμών ανάμεσα σε εθνιχούς παράγοντες που επιχειρούν σε διάφορες χώρες, οι οποίοι ανέκαθεν υπήρχαν, όσο από τη διεισδυτικότητα και την πρωτόγνωρη φύση του συστήματος σχέσεων που αναπτύσσονται. Ο ρόλος της οικονομικής αγοράς γίνεται ολοένα πιο αποφασιστικός και κεντρικός, ενώ οι διαστάσεις της, έπειτα από την απελευθέρωση των ανταλλαγών και της κυκλοφορίας των κεφαλαίων, αυξήθηκαν υπερβολικά με εντυπωσιαχή ταχύτητα, σε σημείο να επιτρέπει στους επενδυτές να μεταχινούν «σε πραγματικό χρόνο» από τη μια μεριά του πλανήτη στην άλλη μεγάλα κεφάλαια. Πρόκειται για μια πολύμορφη κι όχι εύκολα αποκωδικοποιήσιμη πραγματικότητα, καθώς ξεδιπλώνεται σε διάφορα επίπεδα και εξελίσσεται συνεχώς σε τροχιές που δύσκολα μπορούν να προβλεφθούν.

362 Η παγκοσμιοποίηση τροφοδοτεί νέες ελπίδες, αλλά προκαλεί και ανησυχητικά ερωτηματικά<sup>749</sup>.

Μπορεί να παράγει αποτελέσματα δυνάμει ευεργετικά για ολόκληρη την ανθρωπότητα: συνυφασμένη με τη ραγδαία εξέλιξη των τηλεπιχοινωνιών, η πορεία ανάπτυξης του συστήματος των χρηματοοιχονομιχών σχέ-

<sup>&</sup>lt;sup>748</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Centesimus annus*, 37: AAS 83 (1991) 840.

<sup>&</sup>lt;sup>749</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Ecclesia in America*, 20: AAS 91 (1999)

σεων επέτρεψε συγχρόνως μιαν αξιοσημείωτη μείωση του κόστους των επικοινωνιών και των νέων τεχνολογιών, αλλά και μια επιτάχυνση της επέκτασης των εμπορικών ανταλλαγών και των οικονομικών συμφωνιών σε πλανητική κλίμακα. Με άλλα λόγια, τα δύο φαινόμενα, η χρηματοοικονομική παγκοσμιοποίηση και η τεχνολογική πρόοδος ενισχύθηκαν αμοιβαία, καθιστώντας εξαιρετικά γρήγορη τη σύνθετη δυναμική της σημερινής οικονομικής φάσης.

Αναλύοντας το σημερινό πλαίσιο, επτός του ότι εντοπίζουμε τις ευπαιρίες που παρουσιάζονται στην εποχή της παγπόσμιας οιπονομίας, αντιλαμβανόμαστε παι τους πινδύνους που συνδέονται με τις νέες διαστάσεις των χρηματοοιπονομιπών σχέσεων. Πράγματι, δε λείπουν οι ενδείξεις μιας τάσης αύξησης των ανισοτήτων τόσο ανάμεσα στις ανεπτυγμένες χώρες παι στις χώρες υπό ανάπτυξη όσο παι στο εσωτεριπό των βιομηχανοποιημένων χωρών. Τον αυξανόμενο οιπονομιπό πλούτο ο οποίος έγινε δυνατός από τις διαδιπασίες που περιγράψαμε συνοδεύει μια αύξηση της σχετιπής φτώχειας.

363 Η φροντίδα του κοινού καλού επιβάλλει να αδράξουμε τις νέες ευκαιρίες ανακατανομής του πλούτου ανάμεσα στις διάφορες περιοχές του πλανήτη, υπέρ των λιγότερο ευνοημένων και μέχρι τώρα αποκλεισμένων ή όσων βρίσκονται στα όρια της κοινωνικής και οικονομικής προόδου<sup>750</sup>: «Η πρόκληση είναι να εξασφαλίσουμε μια παγκοσμιοποίηση αλληλεγγύης, μια παγκοσμιοποίηση χωρίς περιθωριοποιήσεις» <sup>751</sup>. Η ίδια η τεχνολογική πρόοδος κινδυνεύει να μοιράσει και πάλι άνισα ανάμεσα στις χώρες τα θετικά της αποτελέσματα. Πράγματι, οι καινοτομίες μπορούν να εισχωρήσουν και να εξαπλωθούν στο εσωτερικό μιας ορισμένης κοινότητας, αν οι δυνάμει ευεργετημένοι επιτύχουν ένα ελάχιστο όριο γνώσεων και οικονομικών πόρων: είναι προφανές ότι με την ύπαρξη μεγάλων ανισοτήτων ανάμεσα στις χώρες με πρόσβαση στις τεχνικές-επιστημονικές γνώσεις και στα πιο πρόσφατα τεχνολογικά προϊόντα, η διαδικασία της παγκοσμιοποίησης καταλήγει να διευρύνει αντί να μειώνει τις ανισότητες

 $<sup>^{750}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στα μέλη του Ιδούματος «Centesimus annus» (9 Μαΐου 1998), 2: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI, 1 (1998) 873-874.

 $<sup>^{751}</sup>$ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 3: AAS 90 (1998) 150.

ανάμεσα στις χώρες όσον αφορά την οικονομική και την κοινωνική ανάπτυξη. Από τη φύση της εν εξελίξει δυναμικής, η ελεύθερη κυκλοφορία των κεφαλαίων δεν αρκεί από μόνη της για να ευνοήσει την προσέγγιση των υπό ανάπτυξη χωρών με τις πιο ανεπτυγμένες.

364 Το εμπόριο αντιπροσωπεύει μια θεμελιώδη συνισταμένη των διεθνών οικονομικών σχέσεων, συνεισφέροντας με τρόπο καθοριστικό στην παραγωγική εξειδίκευση και στην οικονομική ανάπτυξη των διαφόρων χωρών. Σήμερα περισσότερο από ποτέ το διεθνές εμπόριο αν είναι κατάλληλα προσανατολισμένο, προωθεί την ανάπτυξη και είναι ικανό να δημιουργήσει νέες θέσεις εργασίας και να προσφέρει χρήσιμους πόρους. Η κοινωνική διδασκαλία φώτισε πολλές φορές τις στρεβλώσεις του διεθνούς<sup>752</sup> εμποριχού συστήματος που συχνά, εξαιτίας μιας πολιτιχής προστατευτισμού, διαχωρίζει τα προϊόντα που προέρχονται από φτωχές χώρες και εμποδίζει την ανάπτυξη βιομηχανικών δραστηριοτήτων και τη μεταφορά τεχνολογίας προς αυτές<sup>753</sup>. Η συνεχής επιδείνωση όσον αφορά τους όρους της ανταλλαγής πρώτων υλών και η επιβάρυνση της διαφοράς ανάμεσα σε πλούσιες και φτωχές χώρες ώθησε το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας να επικαλεστεί τη σημασία των ηθικών κριτηρίων που πρέπει να διαπνέουν τις διεθνείς οιπονομιπές σχέσεις: η επιδίωξη του ποινού παλού παι ο οιπουμενικός προορισμός των αγαθών: η ισότητα στις οικονομικές σχέσεις: η φροντίδα για τις ανάγχες και τα δικαιώματα των πιο φτωχών στην εμπορική πολιτική και στη διεθνή συνεργασία. Διαφορετικά, «οι φτωχοί θα παραμένουν φτωχοί, ενώ οι πλούσιοι θα γίνονται όλο και πιο πλούσιοι»<sup>754</sup>.

365 Μια αλληλεγγύη προσαρμοσμένη στην εποχή της παγκοσμιοποίησης απαιτεί την προστασία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας σημειώνει ότι όχι μόνο «η προοπτική [...] μιας διεθνούς δημόσιας αρχής στην υπηρεσία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, της ελευθερίας και της ειρήνης δεν έχει υλοποιηθεί ακόμη, αλλά δυστυχώς οφεί-

<sup>&</sup>lt;sup>752</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 61: AAS 59 (1967) 287.

 $<sup>^{753}</sup>$  Π<br/>ρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 43: AAS 80 (1988) 574-575.

 $<sup>^{754}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 57: AAS 59 (1967) 285.

λουμε να καταγράψουμε τη συχνή διστακτικότητα της διεθνούς κοινότητας απέναντι στο χρέος του σεβασμού και της εφαρμογής των ανθρωπίνων δικαιωμάτων. Αυτή η υποχρέωση αγγίζει όλα τα θεμελιώδη δικαιώματα και δεν επιτρέπει αυθαίρετες επιλογές, οι οποίες θα μπορούσαν να προκαλέσουν μορφές διακρίσεων και αδικίας. Συγχρόνως, γινόμαστε μάρτυρες της εδραίωσης μιας ανησυχητικής ψαλίδας ανάμεσα σε μια σειρά από νέα "δικαιώματα" που προωθούνται στις κοινωνίες με ανεπτυγμένη τεχνολογία και των στοιχειωδών δικαιωμάτων που ακόμη και σήμερα δεν τηρούνται κυρίως σε καταστάσεις υπανάπτυξης: σκεφτόμαστε, για παράδειγμα, το δικαίωμα στην τροφή, στο πόσιμο νερό, στο σπίτι, στον αυτοπροσδιορισμό και στην ανεξαρτησία»<sup>755</sup>.

366 Η εξάπλωση της παγκοσμιοποίησης πρέπει να συνοδεύεται, εκ μέρους των οργανώσεων της αστικής κοινωνίας, από μία πιο ώριμη συνειδητοποίηση των νέων καθηκόντων στα οποία καλούνται σε παγκόσμιο επίπεδο. Χάρη και στην αποφασιστική δράση αυτών των οργανώσεων, θα είναι δυνατόν να τοποθετήσουμε τη σημερινή διαδικασία ανάπτυξης της οικονομίας σε πλανητικό επίπεδο σε έναν ορίζοντα που θα εγγυάται τον αποτελεσματικό σεβασμό των δικαιωμάτων του ανθρώπου και των λαών αλλά και την ίση ανακατανομή των πόρων στο εσωτερικό κάθε χώρας και ανάμεσα σε διαφορετικές χώρες: «Η ελευθερία των ανταλλαγών δεν είναι ίση αν αυτή δεν υπόκειται στις απαιτήσεις της κοινωνικής δικαιοσύνης» 756.

Ιδιαίτερη προσοχή πρέπει να δείξουμε στις τοπικές ιδιαιτερότητες και στις πολιτιστικές διαφορές, που κινδυνεύουν από τις εν εξελίξει οικονομικές διαδικασίες: «Η παγκοσμιοποίηση δεν πρέπει να γίνει ένας νέος τύπος αποικιοκρατίας. Οφείλει να σέβεται τις διαφορές πολιτισμού που, στο πλαίσιο της οικουμενικής αρμονίας των λαών, είναι τα ερμηνευτικά κλειδιά της ζωής. Κυρίως, δεν πρέπει να στερήσει από τους φτωχούς απ' ό,τι τους είναι πολυτιμότερο, και βέβαια τα πιστεύω και τις θρησκευτικές τελετές, καθώς οι αυθεντικές θρησκευτικές πεποιθήσεις είναι η πιο ξεκάθα-

 $<sup>^{755}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2003, 5: AAS 95 (2003) 343.

 $<sup>^{756}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 59: AAS 59 (1967) 286.

οη εκδήλωση της ανθρώπινης ελευθερίας»<sup>757</sup>.

367 Στην εποχή της παγκοσμιοποίησης πρέπει να υπογραμμιστεί έντονα η αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές: «Στο παρελθόν η αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές ήταν σε πολλές χώρες μια φυσιολογική συμπεριφορά της οικογένειας· σήμερα έχει γίνει καθήκον και της κοινότητας»<sup>758</sup>. Είναι καλό να συνεχιστεί να επιδιώκεται αυτή η αλληλεγγύη στις εθνικές πολιτικές κοινότητες, αλλά σήμερα το πρόβλημα τίθεται και για την παγκόσμια πολιτική κοινότητα, ώστε η παγκοσμιοποίηση να μην πραγματοποιείται εις βάρος των πιο φτωχών και των πιο αδύναμων. Στον παγκόσμιο σχεδιασμό, η αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές απαιτεί να δρούμε σύμφωνα με την αρχή του οιχουμενικού προορισμού των αγαθών, που καθιστά ηθικά αθέμιτο και οικονομικά αντιπαραγωγικό να φορτώνουμε το σημερινό κόστος στις μελλοντικές γενεές: ηθικά αθέμιτο επειδή σημαίνει να μην αναλαμβάνουμε τις ευθύνες που μας αναλογούν, οιχονομικά αντιπαραγωγικό επειδή η διόρθωση της ζημιάς είναι πιο αχοιβή από την πρόληψη. Αυτή η αρχή εφαρμόζεται χυρίως —αλλά όχι μόνο— για τους πόρους της Γης και για την προστασία της δημιουργίας, που έχει γίνει εξαιρετικά ευαίσθητη από την παγκοσμιοποίηση, η οποία αφορά όλο τον πλανήτη, εννοούμενο ως μοναδικό οικοσύστημα<sup>759</sup>.

# β) Το διεθνές χρηματοπιστωτικό σύστημα

368 Οι χοηματοδοτικές αγορές δεν είναι βέβαια ένας νεωτερισμός της εποχής μας: εδώ και πολύ καιρό, κάτω από διάφορες μορφές, ανέλαβαν να απαντήσουν στην απαίτηση χρηματοδότησης των παραγωγικών δραστηριοτήτων. Η ιστορική εμπειρία βεβαιώνει ότι χωρίς τα κατάλληλα χρηματοοικονομικά συστήματα, δε θα είχαμε οικονομική ανάπτυξη. Οι

<sup>&</sup>lt;sup>757</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία των Κοινωνικών Επιστημών (27 Αποιλίου 2001), 4: AAS 93 (2001) 600.

<sup>&</sup>lt;sup>758</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, *Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία των Κοινωνικών* Επιστημών (11 Αποιλίου 2002), 3: AAS 94 (2002) 525.

<sup>&</sup>lt;sup>759</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, *Ομιλία στην απρόαση των ACLI* (Ένωση Ιταλών Χριστιανών Εργαζομένων) (27 Απριλίου 2002), 4: *L'Osservatore Romano*, 28 Απριλίου 2002, σ. 5.

σε ευρεία κλίμακα επενδύσεις, τυπικές της σύγχρονης οικονομίας της αγοράς, δε θα ήταν δυνατές χωρίς το θεμελιώδη ενδιάμεσο ρόλο των χρηματοπιστωτικών αγορών, οι οποίες επέτρεψαν, μεταξύ άλλων, να εκτιμήσουμε τις θετικές λειτουργίες της αποταμίευσης για τη συνολική ανάπτυξη του οικονομικού και κοινωνικού συστήματος. Αν η δημιουργία αυτού που ονομάστηκε η «παγκόσμια αγορά κεφαλαίων» παρήγαγε ευεργετικά αποτελέσματα χάρη στο γεγονός ότι η μεγαλύτερη κινητικότητα των κεφαλαίων επέτρεψε στις παραγωγικές δραστηριότητες μεγαλύτερη ευκολία στη διαθεσιμότητα πόρων, η αυξημένη κινητικότητα πολλαπλασίασε τον κίνδυνο χρηματοπιστωτικών κρίσεων. Η ανάπτυξη της χρηματοδότησης, της οποίας οι συμφωνίες ξεπέρασαν σε μέγεθος την πραγματικότητα, κινδυνεύει να ακολουθήσει μια λογική ολοένα και πιο αυτοαναφορική, δίχως σύνδεση με την πραγματική βάση της οικονομίας.

369 Η χρηματοδοτική οικονομία ως αυτοσκοπός είναι μοιραίο να έρθει σε αντίθεση με τους σκοπούς της, καθώς στερείται από τις ρίζες και τη συστατική της αιτία, δηλαδή από τον πρωταρχικό και ουσιώδη ρόλο της στην υπηρεσία της πραγματικής οικονομίας και εντέλει της ανάπτυξης των ατόμων και της ανθρώπινης κοινότητας. Το συνολικό πλαίσιο αποδεικνύεται ακόμη πιο ανησυχητικό υπό το φως της έντονα ασύμμετρης διαμόρφωσης που χαρακτηρίζει το διεθνές χρηματοδοτικό σύστημα: οι διαδικασίες εκσυγχρονισμού και απορρύθμισης των χρηματοδοτικών αγορών τείνουν πράγματι να παγιωθούν μόνο σε ορισμένα σημεία του πλανήτη. Αυτό είναι πηγή μεγάλων ανησυχιών ηθικής φύσεως, καθώς οι χώρες που αποκλείονται από τις διαδικασίες που περιγράψαμε, μολονότι δε χαίρονται τα ευεργετήματα αυτών των προϊόντων, δεν προφυλάσσονται από τις ενδεχόμενες αρνητικές συνέπειες της χρηματοπιστωτικής αστάθειας στα πραγματικά οικονομικά τους συστήματα, κυρίως αν είναι εύθραυστα και με καθυστερημένη ανάπτυξη<sup>760</sup>.

Η ξαφνική επιτάχυνση διαδικασιών όπως η τεράστια αύξηση της αξίας των χαρτοφυλακίων που διαχειρίζονται τα χρηματοδοτικά ιδρύματα και ο ταχύτατος πολλαπλασιασμός νέων και νοθευμένων χρηματοοικονομικών οργάνων καθιστούν επιτακτική όσο ποτέ την εξεύρεση θεσμικών λύσεων

<sup>&</sup>lt;sup>760</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία των Κοινωνικών Επιστημών (25 Αποιλίου 1997), 6: AAS 93 (1998) 141-142.

που θα μπορούν να ευνοήσουν επαρχώς τη σταθερότητα του συστήματος, δίχως να μειώσουν τη δυναμιχότητα και την παραγωγικότητά του. Είναι απαραίτητο να εισαγάγουμε ένα ρυθμιστικό πλαίσιο που θα επιτρέπει να διαφυλάξουμε αυτή τη σταθερότητα σε όλες τις σύνθετες διαρθρώσεις της, να προωθήσουμε τον ανταγωνισμό ανάμεσα στους μεσολαβητές και να εξασφαλίσουμε τη μεγαλύτερη διαφάνεια υπέρ των επενδυτών.

# γ) Ο φόλος της διεθνούς κοινότητας στην εποχή της παγκόσμιας οικονομίας

370 Η απώλεια της επικέντρωσης από τους κρατικούς παράγοντες πρέπει να συμπέσει με μια μεγαλύτερη δέσμευση της διεθνούς κοινότητας για την άσκηση ενός πιο αποφασιστικού ρόλου με οικονομική και χρηματοοικονομική κατεύθυνση. Πράγματι, μια σημαντική συνέπεια της παγκοσμιοποίησης συνίσταται στη βαθμιαία απώλεια της ικανότητας του κράτους να κατευθύνει την εθνική οικονομική-χρηματοοικονομική δυναμική. Οι κυβερνήσεις των μεμονωμένων χωρών βλέπουν τη δράση τους σε οικονομικό και κοινωνικό επίπεδο να καθορίζεται ολοένα και περισσότερο από τις προοπτικές της διεθνούς αγοράς κεφαλαίων και από τις ολοένα και πιο πιεστικές απαιτήσεις αξιοπιστίας που προέρχονται από τον χρηματοοικονομικό κόσμο. Εξαιτίας των νέων δεσμών ανάμεσα στους παγκόσμιους συντελεστές, τα παραδοσιακά αμυντικά μέτρα των κρατών εμφανίζονται καταδικασμένα σε αποτυχία και, απέναντι στις νέες περιοχές ανταγωνισμού, περνά σε δεύτερη μοίρα η έννοια της εθνικής αγοράς.

371 Όσο περισσότερο το παγκόσμιο χρηματοοικονομικό σύστημα φτάνει σε υψηλά επίπεδα οργανωτικής και λειτουργικής πολυπλοκότητας, τόσο περισσότερο τίθεται επιτακτικά το καθήκον της ρύθμισης αυτών των διαδικασιών, κατευθύνοντάς τες προς το κοινό καλό της ανθρώπινης οικογένειας. Συγκεκριμένα, αναφύεται η ανάγκη να αναλάβει η ίδια η διεθνής κοινότητα αυτό τον ευαίσθητο ρόλο, εκτός από τα κράτη, με πολιτικά και νομικά όργανα κατάλληλα και επαρχή.

Είναι λοιπόν απαραίτητο τα διεθνή οικονομικά και χρηματοοικονομικά ιδρύματα να βρουν τις κατάλληλες θεσμικές λύσεις και να επεξεργα-

στούν τη στρατηγική δράσης με σκοπό να κατευθύνουν μιαν αλλαγή που, υφιστάμενη παθητικά και αφημένη στον εαυτό της, θα προκαλούσε δραματικές συνέπειες κυρίως εις βάρος των πιο αδύναμων και ανυπεράσπιστων στρωμάτων του παγκόσμιου πληθυσμού.

Στους διεθνείς οργανισμούς πρέπει να αντιπροσωπεύονται ισομερώς τα συμφέροντα της μεγάλης ανθρώπινης οικογένειας: είναι αναγκαίο αυτά τα ιδρύματα, «εκτιμώντας τις συνέπειες των αποφάσεών τους, να λαμβάνουν υπόψη εκείνους τους λαούς και τις χώρες που έχουν μικρό εκτόπισμα στη διεθνή αγορά, αλλά συγκεντρώνουν τις πιο ζωτικές και οδυνηρές ανάγκες και χρειάζονται μεγαλύτερη υποστήριξη για την ανάπτυξή τους» 761.

372 Η πολιτική εξίσου με την οικονομία πρέπει να μάθει να επεκτείνει την ακτίνα δράσεώς της πέρα από τα εθνικά όρια, αποκτώντας ταχύτατα την παγκόσμια λειτουργική διάσταση που θα της επιτρέψει να κατευθύνει τις διαδικασίες εν εξελίξει υπό το φως όχι μόνο οικονομικών αλλά και ηθικών παραμέτρων. Ο βασικός στόχος είναι να οδηγήσει αυτές τις διαδικασίες εξασφαλίζοντας την αξιοπρέπεια του ανθρώπου και τη συνολική ανάπτυξη της προσωπικότητάς του στον ορίζοντα του κοινού καλού<sup>762</sup>. Η ανάληψη αυτού του καθήκοντος συνεπάγεται την ευθύνη να επιταχυνθεί η εδραίωση των υπαρχόντων θεσμών όπως και η δημιουργία νέων οργάνων στα οποία θα ανατεθούν οι συγκεκριμένες ευθύνες<sup>763</sup>. Πράγματι, η οικονομική ανάπτυξη μπορεί να είναι διαρκείας αν αναπτυχθεί στο εσωτερικό ενός ξεκάθαρου και προσδιορισμένου πλαισίου κανόνων και ενός ευρύτατου σχεδίου ηθικής, αστικής και πολιτιστικής ανάπτυξης ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας.

# δ) Μια ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη

<sup>&</sup>lt;sup>761</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 58: AAS 83 (1991) 864.

 $<sup>^{762}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Octogesima adveniens, 43-44: AAS 63 (1971) 431-433.

 $<sup>^{763}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.440· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 78: AAS 59 (1967) 295· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 43: AAS 80 (1988) 574-575.

373 Ένα από τα θεμελιώδη καθήκοντα των παραγόντων της διεθνούς οικονομίας είναι η επίτευξη της ολοκληρωμένης και αλληλέγγυας ανάπτυξης της ανθρωπότητας, δηλαδή «η προώθηση όλων των ανθρώπων και όλου του ανθρώπου» 764. Αυτό το καθήκον απαιτεί μιαν αντίληψη της οικονομίας που σε διεθνές επίπεδο θα εγγυάται την ίση κατανομή των πόρων και θα απαντά στην επίγνωση της αλληλεξάρτησης —οικονομικής, πολιτικής και πολιτιστικής που ενώνει οριστικά πλέον τους λαούς μεταξύ τους και τους κάνει να νιώθουν πως έχουν ένα μόνο πεπρωμένο 765. Τα κοινωνικά προβλήματα προσλαμβάνουν ολοένα και περισσότερο πλανητική διάσταση. Κανένα κράτος δεν μπορεί πια να τα αντιμετωπίσει και να τα λύσει μόνο του. Οι σύγχρονες γενεές πείθονται για την ανάγκη της αλληλεγγύης και αντιλαμβάνονται πραγματικά πόσο αναγκαίο είναι να ξεπεράσουν την ατομικιστική παιδεία 766. Καταγράφεται ολοένα και πιο διάχυτα η χρεία για μοντέλα ανάπτυξης που δε θα προβλέπουν μόνο «να ανυψώσουμε όλους τους λαούς στο επίπεδο που έχουν σήμερα οι πιο πλούσιες χώρες, αλλά να χτίσουμε με την αλληλέγγυα εργασία μια καλύτερη ζωή, να αναπτύξουμε αποτελεσματικά την αξιοπρέπεια και τη δημιουργικότητα κάθε ατόμου, την ικανότητά του να ανταποκρίνεται στην κλήση του και, κατά συνέπεια, στο κάλεσμα του Θεού που περιέχεται σε αυτήν»<sup>767</sup>.

374 Μια πιο ανθρώπινη και αλληλέγγυα ανάπτυξη θα ευεργετήσει και τις πλούσιες χώρες. «Αισθάνονται συχνά ένα είδος υπαρξιακής απώλειας, μια ανικανότητα να ζήσουν και να χαρούν έντιμα το νόημα της ζωής έστω και μέσα στην αφθονία υλικών αγαθών, μια αποξένωση και μια απώλεια της ανθρωπιάς σε πολλούς, που νιώθουν να υποβιβάζονται σε ρόλο γραναζιών του μηχανισμού παραγωγής και κατανάλωσης και δε βρίσκουν τον τρόπο να διατηρήσουν την αξιοπρέπεια του ανθρώπου που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα και καθ' ομοίωση του Θεού» 768. Οι πλούσιες χώρες απέ-

<sup>&</sup>lt;sup>764</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 14: AAS 59 (1967) 264.

<sup>&</sup>lt;sup>765</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.437-2.438.

 $<sup>^{766}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 13-14: AAS 92 (2000) 365-366.

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 29: AAS 83 (1991) 828-829· ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 40-42: AAS 59 (1967) 277-278.

H OIKONOMIKH  $Z\Omega H$  289

δειξαν ότι έχουν την ικανότητα να δημιουργούν υλική ευημερία, αλλά συχνά εις βάρος του ανθρώπου και των πιο αδύναμων κοινωνικών ομάδων: «δεν μπορούμε να αγνοήσουμε ότι τα σύνορα του πλούτου και της φτώχειας διαπερνούν στο εσωτερικό τους τις ίδιες κοινωνίες, και τις ανεπτυγμένες και τις υπό ανάπτυξη. Πράγματι, όπως υπάρχουν κοινωνικές ανισότητες μέχρι σημείου ένδειας στις πλούσιες χώρες, παράλληλα στις λιγότερο ανεπτυγμένες χώρες βλέπουμε συχνά εκδηλώσεις εγωισμού και επίδειξης πλούτου, τόσο ενοχλητικές όσο και σκανδαλώδεις» 769.

# ε) Η ανάγκη ενός μεγάλου παιδαγωγικού και πολιτιστικού έργου

375 Για την κοινωνική διδασκαλία, η οικονομία «είναι μόνο μία όψη και μία διάσταση της σύνθετης ανθρώπινης δραστηριότητας. Αν γίνει απόλυτη, αν η παραγωγή και η κατανάλωση των εμπορευμάτων καταλήξουν να καταλάβουν το κέντρο της κοινωνικής ζωής και γίνουν η μοναδική αξία της κοινωνίας, που δε θα υπάγεται σε καμία άλλη, η αιτία πρέπει να αναζητηθεί όχι μόνο και όχι τόσο στο ίδιο το οικονομικό σύστημα, όσο στο γεγονός ότι ολόκληρο το κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα, αγνοώντας την ηθική και τη θρησκευτική διάσταση, έχει αποδυναμωθεί και πλέον περιορίζεται στην παραγωγή αγαθών και υπηρεσιών μόνο» 770. Η ζωή του ανθρώπου, και η κοινωνική και η συλλογική, δεν μπορεί να περιοριστεί σε μια υλιστική διάσταση, έστω κι αν τα υλικά αγαθά είναι απολύτως αναγκαία και για την επιβίωση και για τη βελτίωση του τρόπου ζωής: «στη βάση κάθε πλήρους ανάπτυξης της ανθρώπινης κοινωνίας υπάρχει η ανάπτυξη της γνώσης του Θεού και της αυτογνωσίας» 771.

**376** Απέναντι στην ταχύτατη πορεία της τεχνικής και οικονομικής ανάπτυξης και στην εξίσου γρήγορη μεταβολή των διαδικασιών παραγωγής

 $<sup>^{768}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία την  $1^{\eta}$  Μαΐου 1991: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIV, 1 (1991) 1.985-1.991· πρβλ. ιδίου, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 9: AAS 80 (1988) 520-523.

<sup>&</sup>lt;sup>769</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 14: AAS 80 (1988) 526-527.

<sup>&</sup>lt;sup>770</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 39: AAS 83 (1991) 842.

<sup>771</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.441.

290 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΒΔΟΜΟ

και κατανάλωσης, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας προειδοποιεί για την ανάγκη ενός μεγάλου παιδαγωγικού και πολιτιστικού έργου. «η αξίωση για μια ζωή πιο ικανοποιητική και πιο πλούσια ποιοτικά είναι αφ' εαυτής νόμιμη, αλλά δεν μπορούμε να μην υπογραμμίσουμε τις ευθύνες και τους κινδύνους που συνδέονται με αυτή την ιστορική φάση... Ανιχνεύοντας νέες ανάγκες και νέους τρόπους για την ικανοποίησή τους, οφείλουμε να οδηγηθούμε από μια ολοκληρωμένη εικόνα του ανθρώπου που θα σέβεται όλες τις διαστάσεις της ύπαρξής του και θα υποτάσσει τις υλικές και ενστικτώδεις στις εσωτερικές και πνευματικές[...] Γι' αυτό είναι αναγκαίο και επιτακτικό ένα μεγάλο παιδαγωγικό και πολιτιστικό έργο, το οποίο θα περιλαμβάνει τη διαπαιδαγώγηση των καταναλωτών προς μία υπεύθυνη χρήση της δύναμης επιλογής που έχουν, τη διαμόρφωση μιας υψηλής αίσθησης ευθύνης στους παραγωγούς και, ιδιαίτερα, στους επαγγελματίες της μαζικής επικοινωνίας, εκτός από την αναγκαία επέμβαση των δημόσιων αρχών» <sup>772</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>772</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 838-839.

## Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ

#### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

## α) Η εξουσία του Θεού

377 Ο λαός του Ισραήλ, στο αρχικό στάδιο της ιστορίας του, δεν έχει βασιλιά όπως οι άλλοι λαοί επειδή αναγνωρίζει μόνο την εξουσία του Γιαχβέ. Ο Θεός επεμβαίνει στην Ιστορία μέσα από ανθρώπους χαρισματικούς, όπως μαρτυρεί το Βιβλίο των Κριτών. Από τον τελευταίο αυτών των ανθρώπων, τον Σαμουήλ, προφήτη και κριτή, ο λαός θα ζητήσει ένα βασιλιά (πρβλ. Α΄ Σαμ 8,5: 10,18-19). Ο Σαμουήλ θέτει σε επιφυλακή τους Ισραηλίτες γύρω από τις συνέπειες μιας δεσποτικής άσκησης της βασιλείας (ποβλ. Α΄ Σαμ 8,11-18): η βασιλική εξουσία όμως μπορεί να δοκιμαστεί και ως δώρο του Γιαχβέ που έρχεται να βοηθήσει το λαό Του (πρβλ. Α΄ Σαμ 9,16). Τελικά, ο Σαούλ θα δεχτεί το βασιλικό χρίσμα (ποβλ. Α΄ Σαμ 10,1-2). Το συμβάν υποδειχνύει τις εντάσεις που οδήγησαν το Ισραήλ σε μια αντίληψη της βασιλείας διαφορετική από εκείνη των γειτονικών λαών: ο βασιλιάς, τον οποίο επιλέγει ο Γιαχβέ (ποβλ.  $\Delta \tau$  17,15· A' Σαμ 9,16) και καθιερώνει (ποβλ. A' Σαμ 16,12-13), θα ιδωθεί σαν γιος Του (πρβλ. Ψλ 2,7) και πρέπει να καταστήσει ορατή την εξουσία του και το σχέδιο της σωτηρίας (πρβλ. Ψλ 72). Οφείλει λοιπόν να γίνει προστάτης των αδυνάτων και να εξασφαλίσει στο λαό τη δικαιοσύνη: οι καταγγελίες των προφητών θα στραφούν κυρίως στις παραβάσεις των βασιλέων (ποβλ. Α΄ Βασ 21: Ησ 10,1-4: Αμ 2,6-8: 8,4-8: Μιχ 3,1-4).

378 Το πρότυπο του βασιλιά που επιλέγει ο Γιαχβέ είναι ο Δαβίδ, η βιβλική αφήγηση του οποίου υπογραμμίζει με ικανοποίηση την ταπεινή καταγωγή του (πρβλ. Α΄ Σαμ 16,1-13). Ο Δαβίδ είναι ο θεματοφύλακας της υπόσχεσης

(ποβλ. Β΄ Σαμ 7, 13-16· Ψλ 89, 2-38· 132, 11-18) που τον καθιστά μυητή μιας ξεχωριστής βασιλικής παράδοσης, της «μεσσιανικής». Αυτή, παρά τις αμαρτίες και τις απιστίες του Δαβίδ και των διαδόχων του, κορυφώνεται στον Ιησού, τον «χρισμένο από τον Γιαχβέ» (δηλαδή «καθιερωμένο από τον Κύριο»: πρβλ. Α΄ Σαμ 2,35· 24,7,11· 26,9,16 και Εξ 30,22-32) κατεξοχήν υιό του Δαβίδ (πρβλ. τις δύο γενεαλογίες στα  $M\tau$  1,1-17 και  $\Lambda\varkappa$  3,23-38 και  $P\omega\mu$  1,3).

Η αποτυχία της βασιλείας σε ιστορικό επίπεδο δε θα οδηγήσει στην εξαφάνιση του ιδανικού ενός βασιλιά που, πιστός στον Γιαχβέ, θα κυβερνά με σοφία και θα είναι δίκαιος. Αυτή η ελπίδα επανεμφανίζεται συχνά στους Ψαλμούς (πρβλ. Ψλ 2· 18· 20· 21· 72). Στις μεσσιανικές προφητείες αναμένεται, σε εσχατολογικό χρόνο, η μορφή ενός βασιλιά όπου θα κατοικεί το Πνεύμα του Κυρίου, γεμάτου σοφία και ικανού να απονείμει δικαιοσύνη στους φτωχούς (πρβλ. Ησ 11,2-5· Ιερ 23,5-6). Αληθινός ποιμένας του λαού του Ισραήλ (πρβλ. Ιεζ 34,23-24· 37,24), θα φέρει την ειρήνη στον κόσμο (πρβλ. Ζαχ 9,9-10). Στην Παλαιά Διαθήκη ο βασιλιάς παρουσιάζεται όπως εκείνος που εκφέρει σωστές κρίσεις και απεχθάνεται την ανισότητα (πρβλ. Πρμ 29,14), κρίνει τους φτωχούς δίκαια και είναι φίλος του ανθρώπου με αγνή καρδιά (πρβλ. Πρμ 22,11). Σιγά σιγά γίνεται πιο ξεκάθαρη η αναγγελία όσων τα Ευαγγέλια και τα άλλα κείμενα της Καινής Διαθήκης βλέπουν να πραγματοποιούνται στον Ιησού της Ναζαρέτ, οριστική ενσάρκωση της μορφής του βασιλιά που περιγράφεται στην Παλαιά διαθήκη.

# β) Ο Ιησούς και η πολιτική εξουσία

379 Ο Ιησούς αρνείται την καταπιεστική και δεσποτική εξουσία των αρχηγών επί των εθνών (πρβλ. Μκ 10,42) και την αξίωσή τους να αποκαλούνται ευεργέτες (πρβλ. Λκ 22,25), αλλά δεν αμφισβητεί ποτέ απευθείας τις αρχές της εποχής Του. Στην κριτική για το τι πρέπει να δοθεί στον Καίσαρα (πρβλ. Μκ 12,13-17· Μτ 22,15-22· Λκ 20,20-26), Εκείνος δηλώνει ότι οφείλουμε να δίνουμε στον Θεό αυτό που είναι του Θεού, καταδικάζοντας ανεπιφύλακτα κάθε προσπάθεια θεοποίησης και δεσποτισμού της κοσμικής εξουσίας: μόνον ο Θεός μπορεί να απαιτεί τα πάντα από τον άνθρωπο. Συγχρόνως, η κοσμική εξουσία έχει δικαίωμα σ' αυτό που της πρέπει: ο Ιησούς δε θεωρεί άδικη την εισφορά στον Καίσαρα.

Ο Ιησούς, ο υπεσχημένος Μεσσίας, πολέμησε και νίκησε τον πειρασμό ενός πολιτικού μεσσιανισμού, που χαρακτηρίζεται από την κυριαρχία επί των εθνών (πρβλ. Μτ 4, 8-11·  $\Lambda$ μ 4, 5-8). Είναι ο Υιός του ανθρώπου που ήρθε «διακονήσαι, καὶ δοῦναι τὴν ψυχὴν αὐτοῦ» (Μμ 10,45· πρβλ. Μτ 20,24-28·  $\Lambda$ μ 22, 24-27). Στους μαθητές Του που συζητούν ποιος είναι πιο μεγάλος, ο Κύριος διδάσκει να γίνουν οι τελευταίοι και να υπηρετούν όλους (πρβλ. Μμ 9, 33-35), δείχνοντας στα παιδιά του Ζεβεδαίου, Ιακώβ και Ιωάννη, που φιλοδοξούν να καθίσουν στα δεξιά Του, το δρόμο του σταυρού (πρβλ. Μμ 10, 35-40· Mτ 20, 20-23).

# γ) Οι πρώτες χριστιανικές κοινότητες

380 Η όχι παθητική αλλά για λόγους συνείδησης υποταγή (ποβλ. Ρωμ 13,5) στην εξουσία ανταποκρίνεται στην τάξη που καθόρισε ο Θεός. Ο απόστολος Παύλος ορίζει τις σχέσεις και τα καθήκοντα των χριστιανών προς τις Αρχές (πρβλ. Ρωμ 13,1-7). Εμμένει στο αστικό καθήκον για πληρωμή εισφοφών: «ἀπόδοτε οὖν πᾶσι τὰς ὀφειλάς, τῷ τὸν φόρον τὸν φόρον, τῷ τὸ τέλος τὸ τέλος, τῷ τὸν φόβον τὸν φόβον, τῷ τὴν τιμὴν τὴν τιμήν» (Ρωμ 13,7). Ο απόστολος δε σκοπεύει βέβαια να νομιμοποιήσει κάθε εξουσία, αλλά μάλλον να βοηθήσει τους χριστιανούς να προνοήσουν για ό,τι είναι καλό για όλους [«μηδενί κακὸν ἀντὶ κακοῦ ἀποδίδοντες προνοούμενοι καλὰ ἐνώπιον πάντων ἀνθρώπων» (Ρωμ 12,17)] και στις σχέσεις με τις Αρχές, εφόσον αυτές είναι στην υπηρεσία του Θεού για το καλό του ατόμου (ποβλ. Ρωμ 13,4· Α΄ Τιμ 2,1-2· Τιτ 3,1) και «ἔκδικος τῷ τὸ κακὸν πράσσοντι» (Ρωμ 13,4).

Ο απόστολος Πέτρος παροτρύνει τους χριστιανούς «Ύποτάγητε οὖν πάση ἀνθρωπίνη κτίσει διὰ τὸν Κύριον, εἴτε βασιλεῖ, ὡς ὑπερέχοντι» (Α Πε 2,13). Ο βασιλιάς και οι κυβερνήτες του έχουν το καθήκον «εἰς ἐκδίκησιν μὲν κακοποιῶν, ἔπαινον δὲ ἀγαθοποιῶν» (Α΄ Πε 2,14). Η εξουσία τους πρέπει να είναι «τιμημένη» (πρβλ. Α Πε 2,17), δηλαδή αναγνωρισμένη, καθώς ο Θεός απαιτεί μια ορθή συμπεριφορά που θα κλείνει «τὴν τῶν ἀφρόνων ἀνθρώπων ἀγνωσίαν» (Α Πε 2,15). Η ελευθερία δεν μπορεί να χρησιμοποιηθεί για να καλύψει τη δολιότητα, αλλά για να υπηρετεί τον Θεό (πρβλ. ίδιο). Πρόκειται λοιπόν για μια υπακοή ελεύθερη και υπεύθυνη προς μια εξουσία που σέβεται τη δικαιοσύνη, εξασφαλίζοντας το κοινό καλό.

381 Η προσευχή για τους κυβερνώντες, την οποία συστήνει ο απόστολος Παύλος στη διάρκεια των διωγμών, δείχνει ξεκάθαρα αυτό που οι πολιτικές αρχές πρέπει να εγγυώνται: μια ζωή ήρεμη και ήσυχη, που διάγεται με ευλάβεια και αξιοπρέπεια (πρβλ. Α΄ Τιμ 2,1-2). Οι χριστιανοί οφείλουν «πρός παν ἔργον ἀγαθὸν ἑτοίμους εἶναι» (Τιτ 3,1), «πασαν ἐνδεικνυμένους πραότητα πρός πάντας ἀνθρώπους» (Τιτ 3,2), γνωρίζοντας ότι σώθηκαν όχι για τα έργα τους αλλά χάρη στην ευσπλαχνία του Θεού. Δίχως «λουτροῦ παλιγγενεσίας καὶ ἀνακαινώσεως Πνεύματος Άγίου, οὖ ἐξέχεεν ἐφ' ἡμᾶς πλουσίως διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν» (Τιτ 3,5-6), όλοι οι άνθρωποι είναι «ἀνόητοι, ἀπειθεῖς, πλανώμενοι, δουλεύοντες ἐπιθυμίαις καὶ ἡδοναῖς ποικίλαις, ἐν κακία καὶ φθόνω διάγοντες, στυγητοί, μισοῦντες ἀλλήλους» (Τιτ 3,3). Δεν πρέπει να ξεχνάμε τη δυστυχία της ανθρώπινης κατάστασης, η οποία σημαδεύεται από το αμάρτημα και λυτρώνεται από την αγάπη του Θεού.

382 Όταν η ανθρώπινη εξουσία βγαίνει από τα όρια της τάξης που θέλησε ο Θεός, αυτο-θεοποιείται και ζητά την απόλυτη υποταγή: γίνεται τότε το Θηρίο της Αποκάλυψης, εικόνα της αυτοκρατορικής διωκτικής εξουσίας, που μεθάει «ἐκ τοῦ αἴματος τῶν ἀγίων καὶ ἐκ τοῦ αἴματος τῶν μαρτύρων Ἰησοῦ» (Απ 17,6). Το Θηρίον έχει στην υπηρεσία του τον «ψευδοπροφήτη» (Απ 19,20), που ωθεί τους ανθρώπους να το λατρέψουν με οιωνούς που γοητεύουν. Αυτό το όραμα υποδεικνύει προφητικά κάθε δέλεαρ που χρησιμοποιεί ο Σατανάς για να κυβερνήσει τους ανθρώπους, διεισδύοντας στο πνεύμα τους με το ψεύδος. Ο Χριστός όμως είναι ο Αμνός Νικητής κάθε εξουσίας που γίνεται απόλυτη στην πορεία της ανθρώπινης ιστορίας. Απέναντι σ' αυτή την εξουσία, ο ευαγγελιστής Ιωάννης συμβουλεύει την αντίσταση των μαρτύρων: με αυτό τον τρόπο οι πιστοί δηλώνουν ότι η διεφθαρμένη και σατανική εξουσία έχει νικηθεί, επειδή δεν έχει πια καμία εξουσία πάνω τους.

383 Η Εκκλησία αναγγέλλει ότι ο Χριστός, νικητής του θανάτου, βασιλεύει στο σύμπαν που ο Ίδιος λύτρωσε. Το βασίλειό Του εκτείνεται και στο παρόν και θα τελειώσει μόνον όταν όλα θα έχουν παραδοθεί στον Πατέρα και η ανθρώπινη ιστορία θα ολοκληρωθεί με την τελική κρίση (πρβλ. Α΄ Κορ 15,20-28). Ο Χριστός αποκαλύπτει στην ανθρώπινη εξουσία, η οποία

πάντα δοκιμάζεται από την κυριαρχία, την πραγματική και πλήρη σημασίας της ως υπηρεσία. Ο Θεός είναι ο μοναδικός Πατέρας και ο Χριστός ο μοναδικός διδάσκαλος για όλους τους ανθρώπους, που είναι αδέλφια. Η ηγεμονία ανήκει στον Θεό. Πάντως, ο Κύριος «δε θέλησε να κρατήσει μόνο για τον εαυτό του την άσκηση όλων των εξουσιών. Αναθέτει σε κάθε πλάσμα τη λειτουργία που είναι σε θέση να ασκήσει, σύμφωνα με τις δυνατότητες της φύσης του. Αυτό τον τρόπο του διοικείν πρέπει να μιμηθούμε στην κοινωνική ζωή. Ο τρόπος του Θεού στη διακυβέρνηση του κόσμου, που μαρτυρεί βαθύτατο σεβασμό για την ανθρώπινη ελευθερία, θα έπρεπε να εμπνέει τη φρόνηση εκείνων που κυβερνούν τις ανθρώπινες κοινότητες. Αυτοί οφείλουν να συμπεριφέρονται ως λειτουργοί της Θείας Πρόνοιας»<sup>773</sup>.

Το βιβλικό μήνυμα εμπνέει αδιάκοπα τη χριστιανική σκέψη για την πολιτική εξουσία, υπενθυμίζοντας ότι προέρχεται από τον Θεό και ότι είναι συμπληρωματικό τμήμα της τάξης που Εκείνος δημιούργησε. Αυτή η τάξη γίνεται αντιληπτή από τις συνειδήσεις και υλοποιείται στην κοινωνική ζωή μέσα από την αλήθεια, τη δικαιοσύνη, την ελευθερία και την αλληλεγγύη που εξασφαλίζουν την ειρήνη<sup>774</sup>.

# ΙΙ. ΤΟ ΘΕΜΕΛΙΟ ΚΑΙ Ο ΣΚΟΠΟΣ ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ

# α) Πολιτική κοινότητα, άνθρωπος και λαός

**384** Ο άνθρωπος είναι το θεμέλιο και ο σκοπός της πολιτικής συμβίωσης<sup>775</sup>. Προικισμένος με ορθολογισμό, είναι υπεύθυνος για τις επιλογές του και

<sup>773</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.884.

 $<sup>^{774}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Ευμ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 266-267, 281-291, 301-302 Ιωάννης Παυλος Β΄, Ευμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 39: AAS 80 (1988) 566-568.

 $<sup>^{775}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 25: AAS 58 (1966) 1.045-1.046· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.881· ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica (Διδακτική διακοίνωση για μερικά θέματα που αφορούν τη δέσμευση και τη συμπεριφορά των καθολικών

ικανός για σχέδια που δίνουν νόημα στη ζωή του σε ατομικό και κοινωνικό επίπεδο. Το άνοιγμα προς την Υπερβατικότητα και προς τους άλλους είναι το γνώρισμα που τον χαρακτηρίζει και τον διακρίνει: μόνο σε σχέση με την Υπερβατικότητα και με τους άλλους ο άνθρωπος επιτυγχάνει την πλήρη πραγματοποίηση του εαυτού του. Αυτό σημαίνει ότι για τον άνθρωπο, πλάσμα εκ φύσεως κοινωνικό και πολιτικό, «η κοινωνική ζωή δεν είναι κάτι δευτερεύον»<sup>776</sup> αλλά μια ουσιώδης και αναφαίρετη διάσταση.

Η πολιτική κοινότητα ξεπηδάει από τη φύση των ανθρώπων, η συνείδηση των οποίων «αποκαλύπτει και επιτάσσει να ακολουθήσουν» την τάξη που χάραξε ο Θεός σε όλα τα πλάσματά Του. «μια ηθική-θρησκευτική τάξη, η οποία επιδρά περισσότερο από κάθε άλλη υλική αξία στις κατευθύνσεις και στις λύσεις που δίνονται στα προβλήματα της ατομικής και συλλογικής ζωής στο εσωτερικό των εθνικών κοινοτήτων και των μεταξύ τους σχέσεων» 778. Αυτή η τάξη πρέπει να αποκαλυφθεί βαθμιαία και να αναπτυχθεί από την ανθρωπότητα. Η πολιτική κοινότητα, πραγματικότητα έμφυτη στους ανθρώπους, υπάρχει για να επιτευχθεί ένας στόχος διαφορετικά ακατόρθωτος: η πληρέστερη ανάπτυξη των μελών της, που καλούνται να συνεργαστούν για να πραγματοποιηθεί το κοινό καλό 779, κάτω από την ώθηση της φυσικής τους τάσης προς την αλήθεια και το καλό.

385 Η πολιτική κοινότητα βρίσκει σε σχέση με το λαό την πραγματική της διάσταση: «είναι και πρέπει να είναι η οργανική και οργανωτική μονάδα ενός αληθινού λαού» 780. Ο λαός δεν είναι ένα άμορφο πλήθος, μια αδρανής μάζα που γίνεται αντικείμενο χειραγώγησης και εκμετάλλευσης, αλλά ένα σύνολο προσώπων, καθένα από τα οποία — «στη θέση του και

στην πολιτική ζωή), (24 Νοεμβοίου 2002), 3, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 8.

 $<sup>^{776}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 25: AAS 58 (1966) 1.045.

 $<sup>^{777}</sup>$  IQANNH2 KГ´, Еүн.  $\varepsilon\pi$ . Pacem in terris: AAS 55 (1963) 258.

<sup>&</sup>lt;sup>778</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 450.

 $<sup>^{779}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 74: AAS 58 (1966) 1.095-1.097.

 $<sup>^{780}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1944): AAS 37 (1945) 13.

με τον τρόπο του»<sup>781</sup> — έχει τη δυνατότητα να διαμορφώνει τη γνώμη του για τα δημόσια πράγματα και την ελευθερία να εκφράζει την πολιτική του ευαισθησία, αξιοποιώντας τη με τρόπο που να αρμόζει στο κοινό καλό. Ο λαός «ζει από την πληρότητα της ζωής των ανθρώπων που τον συνθέτουν, καθένας από τους οποίους... έχει συνείδηση των ευθυνών και των πεποιθήσεών του»<sup>782</sup>. Όσοι ανήκουν σε μια πολιτική κοινότητα, μολονότι είναι οργανικά ενωμένοι μεταξύ τους σαν λαός, διατηρούν μιαν ακατάλυτη αυτονομία σε επίπεδο ατομικής ύπαρξης και για τους σκοπούς που επιδιώκουν.

386 Αυτό που χαρακτηρίζει κατά κύριο λόγο ένα λαό είναι η συμμετοχή στη ζωή και στις αξίες που είναι πηγή κοινωνίας σε πνευματικό και ηθικό επίπεδο: «Η ανθρώπινη συμβίωση[...] πρέπει να θεωρηθεί κυρίως ως ένα πνευματικό γεγονός: επικοινωνία αντιλήψεων υπό το φως της αλήθειας άσκηση δικαιωμάτων και εκπλήρωση των υποχρεώσεων· προτροπή και κάλεσμα για το ηθικό καλό· και ως ευγενής κοινή απόλαυση του ωραίου σε όλες τις νόμιμες εκφράσεις του· διαρκής διάθεση να μεταδώσουν οι μεν στους δε το καλύτερο του εαυτού τους· λαχτάρα για μια αμοιβαία και ολοένα πιο άρτια αφομοίωση των πνευματικών αξιών: αξίες στις οποίες βρίσκουν την αέναη εμψύχωσή τους και τον βαθύ προσανατολισμό τους οι πολιτιστικές εκφράσεις, ο οικονομικός κόσμος, οι κοινωνικοί θεσμοί, τα κινήματα και τα πολιτικά καθεστώτα, οι νομικές διατάξεις και όλα τα άλλα εξωτερικά στοιχεία, στα οποία διαρθρώνεται και εκφράζεται η συμβίωση στην αδιάκοπη εξέλιξή της» 783.

387 Σε κάθε λαό αντιστοιχεί συνήθως ένα έθνος, αλλά για διάφορους λόγους δε συμπίπτουν πάντα τα κρατικά σύνορα με τα εθνικά<sup>784</sup>. Προβάλλει έτσι το πρόβλημα των μειονοτήτων, που ιστορικά προκάλεσε αρκετές συγκρούσεις. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας υποστηρίζει ότι οι μειο-

 $<sup>^{781}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1944): AAS 37 (1945) 13.

 $<sup>^{782}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1944): AAS 37 (1945) 13.

 $<sup>^{783}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 283.

 $<sup>^{784}</sup>$  П $_{0}$ β $_{0}$ λ.  $_{1}$  I $_{1}$  I $_{2}$  ANNH $_{2}$  K $_{1}$  K $_{2}$  K $_{3}$  R $_{4}$  R $_{2}$  R $_{3}$  R $_{4}$  R $_{4}$  R $_{5}$  R $_{5}$  (1963) 283.

νότητες αποτελούν ομάδες με ιδιαίτερα δικαιώματα και υποχρεώσεις. Κατ' αρχάς, μια μειονοτική ομάδα έχει δικαίωμα στην ύπαρξή της: «Αυτό το δικαίωμα μπορεί να παραβλεφθεί με διάφορους τρόπους, έως τις αμραίες περιπτώσεις όπου το αρνούνται μέσα από εμδηλωμένες ή έμμεσες μορφές γενοκτονίας» 785. Εξάλλου, οι μειονότητες έχουν δικαίωμα να διατηρούν τον πολιτισμό και τη γλώσσα τους, όπως και τις θρησκευτικές πεποιθήσεις τους, στις οποίες περιλαμβάνοντα οι λατρευτικές τελετές. Για τη νόμιμη διεκδίκηση των δικαιωμάτων τους, οι μειονότητες ενδέχεται να αναζητήσουν μεγαλύτερη αυτονομία ή ακόμη την ανεξαρτησία: σ' αυτά τα ευαίσθητα γεγονότα, ο διάλογος και οι διαπραγματεύσεις είναι ο δρόμος για να φτάσουμε στην ειρήνη. Σε κάθε περίπτωση, η προσφυγή στην τρομοκρατία είναι αδικαιολόγητη και βλάπτει την υπόθεση που θέλουν να υπερασπιστούν. Οι μειονότητες έχουν και υποχρεώσεις, κυρίως τη συνεργασία για το κοινό καλό του κράτους όπου έχουν ενταχθεί. Ιδιαίτερα, «μια μειονοτική ομάδα έχει το καθήκον να προωθεί την ελευθερία και την αξιοπρέπεια καθενός από τα μέλη της και να σέβεται τις επιλογές κάθε μέλους της, ακόμη κι όταν κάποιος αποφασίζει να περάσει στον πολιτισμό της πλειονότητας»<sup>786</sup>.

# β) Προστασία και προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων

388 Θεωρώντας τον άνθρωπο θεμέλιο και σκοπό της πολιτικής κοινότητας, πρέπει να ασχοληθούμε κυρίως με την αναγνώριση και το σεβασμό της αξιοπρέπειάς του προστατεύοντας τα θεμελιώδη και αναφαίρετα δικαιώματά του: «Στη σύγχρονη εποχή, η υλοποίηση του κοινού καλού βρίσκει τη βαθύτερη ένδειξή της στα δικαιώματα και στα καθήκοντα του προσώπου» 787. Στα ανθρώπινα δικαιώματα συμπυκνώνονται οι πρωταρ-

 $<sup>^{785}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1989, 5: AAS 81 (1989) 98.

 $<sup>^{786}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1989, 11: AAS 81 (1989) 101.

 $<sup>^{787}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 273· ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.237· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκό-

χικές ηθικές και νομικές αξιώσεις που πρέπει να δεσπόζουν στη δόμηση της πολιτικής κοινότητας. Αυτές συνιστούν έναν αντικειμενικό κανόνα που είναι το θεμέλιο του συγκεκριμένου δικαιώματος και που δεν πρέπει να αγνοείται από την πολιτική κοινότητα, επειδή το άτομο προηγείται οντολογικά και τελεολογικά: το συγκεκριμένο δικαίωμα πρέπει να εγγυάται την ικανοποίηση των ανθρωπίνων θεμελιωδών αναγκών.

389 Η πολιτική κοινότητα επιδιώκει το κοινό καλό προσπαθώντας για τη δημιουργία ενός ανθρώπινου περιβάλλοντος όπου οι πολίτες θα μπορούν να ασκήσουν πραγματικά τα ανθρώπινα δικαιώματα και να εκπληρώσουν πλήρως τις σχετικές υποχρεώσεις τους: «η εμπειρία βεβαιώνει ότι όποτε λείπουν οι κατάλληλες ενέργειες της δημόσιας εξουσίας, οι οικονομικές, κοινωνικές και πολιτιστικές ανισότητες ανάμεσα στους ανθρώπους τείνουν, κυρίως στην εποχή μας, να οξύνονται κατά συνέπεια, τα θεμελιώδη δικαιώματα του ανθρώπου κινδυνεύουν να παραμείνουν χωρίς περιεχόμενο και κινδυνεύει η εκπλήρωση των αντίστοιχων υποχρεώσεων» 788.

Η πλήρης πραγματοποίηση του κοινού καλού απαιτεί από την πολιτική κοινότητα να αναπτύσσει, στο πλαίσιο των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, μια διπλή και συμπληρωματική ενέργεια, προστασίας και προώθησης: «Πρέπει λοιπόν να αποφύγουμε, μέσα από την προτίμηση που επιδεικνύεται για την προστασία των δικαιωμάτων ορισμένων ατόμων ή κοινωνικών ομάδων, να δημιουργηθούν προνομιούχες θέσεις και οφείλουμε να αποφύγουμε, σκοπεύοντας στην προώθηση των δικαιωμάτων που προαναφέραμε, να καταλήξουμε στο παράλογο αποτέλεσμα να περιορίσουμε υπερβολικά ή να καταστήσουμε αδύνατη τη γνήσια άσκηση των δικαιωμάτων αυτών»<sup>789</sup>.

σμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 6: AAS 92 (2000) 362· ιδίου, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδρυσή του (5 Οκτωβρίου 1995), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 732-733.

 $<sup>^{788}</sup>$  IQANNH2 KГ´, Еүн.  $\varepsilon\pi$ . Pacem in terris: AAS 55 (1963) 274.

<sup>&</sup>lt;sup>789</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 275.

# γ) Η συμβίωση που βασίζεται στην αστική φιλία

390 Η βαθιά σημασία της αστικής και πολιτικής συμβίωσης δεν προβάλλει αμέσως από τον κατάλογο των δικαιωμάτων και των υποχρεώσεων του ανθρώπου. Αυτή η συμβίωση αποκτά όλη τη σημασία της όταν στηρίζεται στην αστική φιλία και στην αδελφοσύνη<sup>790</sup>. Πράγματι, το πεδίο των δικαιωμάτων είναι εκείνο του συμφέροντος που προστατεύεται και του εξωτερικού σεβασμού, της προστασίας των υλικών αγαθών και της αναδιανομής τους σύμφωνα με προσδιορισμένους κανόνες· αντίθετα, το πεδίο της φιλίας είναι εκείνο της ανυστεροβουλίας, της απομάκρυνσης από τα υλικά αγαθά, της εισφοράς τους, της εσωτερικής διαθεσιμότητας στις ανάγκες του άλλου<sup>791</sup>. Η αστική φιλία<sup>792</sup>, εννοούμενη έτσι, είναι η πιο αυθεντική υλοποίηση της αρχής της αδελφοσύνης, που είναι αδιαχώριστη από εκείνη της ελευθερίας και της ισότητας<sup>793</sup>. Πρόκειται για μια αρχή

 $<sup>^{790}</sup>$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Sententiae Octavi Libri Ethicorum (Από-ψεις για το όγδοο βιβλίο ηθικής), αν. 1: Ed. Leon. 47, 443: «Est enim naturalis amicitia inter eos qui sunt unius gentis ad invicem, inquantum communicant in moribus et convictu. Quartam rationem ponit ibi: Videtur autem et civitates continere amicitia. Et dicit quod per amicitiam videntur conservari civitates. Unde legislatores magis student ad amicitiam conservandam inter cives quam etiam ad iustitiam, quam quandoque intermittunt, puta in poenis inferendis, ne dissensio oriatur. Et hoc patet per hoc quod concordia assimulatur amicitiae, quam quidem, scilicet concordiam, legislatores maxime appetunt, contentionem autem civium maxime expellunt, quasi inimicam salutis civitatis. Et quia tota moralis philosophia videtur ordinari ad bonum civile, ut in principio dictum est, pertinent ad moralem considerare de amicitia».

 $<sup>^{791}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.212-2.213.

<sup>&</sup>lt;sup>792</sup> Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *De regno. Ad regem Cypri* (Περί βασιλείας. Στον βασιλέα της Κύπρου), I, 10: Ed. Leon. 42, 461: «Omnis autem amicitia super aliqua communion firmatur: eos enim qui conueniunt uel per nature originem uel per morum similitudinem uel per cuiuscumque communionem , uidemus amicitia coniungi... Non enim conseruatur amore, cum parua uel nulla sit amicitia subiecte multitudinis ad tyrannum, ut prehabitis patet».

<sup>&</sup>lt;sup>793</sup> «Ελευθερία, ισότητα, αδελφοσύνης» υπήρξε το μότο της Γαλλικής Επανάστασης. «Κατά βάθος είναι χριστιανικές ιδέες», δήλωσε ο Ιωάννης Παύλος Β΄ στη διάρκεια του πρώτου ταξιδιού του στη Γαλλία: Ομιλία στη Λε Μπουρζέ (1" Ιουνίου 1980), 5: AAS 72 (1980) 720.

που παρέμεινε σε μεγάλο βαθμό απραγματοποίητη στις μοντέρνες πολιτικές κοινωνίες, κυρίως εξαιτίας της επιρροής που άσκησαν οι ιντιβιντουαλιστικές και κολεκτιβιστικές ιδεολογίες.

391 Μια κοινότητα είναι στέρεα θεμελιωμένη όταν τείνει στην ολοκληρωτική προώθηση του ανθρώπου και του κοινού καλού· σ' αυτή την περίπτωση, το δικαίωμα προσδιορίζεται, γίνεται σεβαστό και βιώνεται και με όρους αλληλεγγύης και αφοσίωσης στον πλησίον. Η δικαιοσύνη απαιτεί ότι ο καθένας μπορεί να χαρεί τα αγαθά και τα δικαιώματά του και μπορεί να θεωρηθεί το ελάχιστο μέτρο της αγάπης<sup>794</sup>. Η συμβίωση γίνεται τόσο πιο ανθρώπινη όσο περισσότερο χαρακτηρίζεται από την προσπάθεια για μια ώρμη συνειδητοποίηση του ιδανικού προς το οποίο πρέπει να τείνουμε, που είναι ο «πολιτισμός της Αγάπης»<sup>795</sup>.

Ο άνθρωπος είναι πρόσωπο και όχι απλώς ένα άτομο<sup>796</sup>. Με τον όρο «πρόσωπο» εννοούμε «μια φύση προικισμένη με νοημοσύνη και ελεύθερη βούληση»<sup>797</sup>: είναι μια πραγματικότητα πολύ ανώτερη από εκείνη ενός υποκειμένου που εκφράζεται με τις ανάγκες οι οποίες προέρχονται από την καθαρά υλική διάσταση. Πράγματι, ο άνθρωπος μολονότι συμμετέχει δραστήρια στο έργο που αποσκοπεί στην ικανοποίηση των αναγκών μέσα στην οικογενειακή, αστική και πολιτική κοινωνία, δε βρίσκει την πλήρη αυτοπραγμάτωσή του αν δεν υπερβεί τη λογική της ανάγκης καταλήγοντας σ' εκείνη της δωρεάς και του δώρου, που αποκρίνονται πλήρως στην ουσία του και στην κοινωνική του κλήση.

392 Η ευαγγελική εντολή για αγάπη φωτίζει τους χριστιανούς όσον αφορά την πιο βαθιά έννοια της πολιτικής συμβίωσης. Για να την καταστήσει πραγματικά ανθρώπινη «δεν υπάρχει τίποτα καλύτερο από το να ευνοήσει την εσωτερική αίσθηση της δικαιοσύνης, της φιλανθρωπίας και της

 $<sup>^{794}</sup>$  Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *Summa theologiae*, I-II, ε. 99: Ed. Leon. 7, 199-205· ε. 23, a. 3, ad lum: Ed Leon. 8, 168.

 $<sup>^{795}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1977, 5: AAS 68 (1976) 709.

 $<sup>^{796}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.212.

 $<sup>^{797}</sup>$  IΩANNHΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 259.

φροντίδας για το κοινό καλό, αλλά και να ενισχύσει τις βασικές πεποιθήσεις για την πραγματική φύση της πολιτικής κοινότητας και για το σκοπό, τη νόμιμη άσκηση και τα όρια της δημόσιας αρχής»<sup>798</sup>. Ο στόχος που οι πιστοί πρέπει να θέσουν είναι η υλοποίηση των κοινωνικών σχέσεων ανάμεσα στα πρόσωπα. Το χριστιανικό όραμα της πολιτικής κοινωνίας δίνει την ύψιστη έμφαση στην αξία της κοινότητας και ως οργανωτικού μοντέλου συμβίωσης και ως τρόπου καθημερινής ζωής.

## ΙΙΙ. Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΞΟΥΣΙΑ

# α) Το θεμέλιο της πολιτικής εξουσίας

393 Η Εκκλησία αντιπαρατέθηκε με διάφορες έννοιες της εξουσίας, έχοντας πάντα την έγνοια να προστατέψει και να προστείνει ένα μοντέλο που θα στηρίζεται στην κοινωνική φύση των προσώπων. «Πράγματι, ο Θεός έπλασε τον άνθρωπο κοινωνικό εκ φύσεως· και καθώς δεν μπορεί να υπάρξει "κοινωνία που θα διατηρηθεί αν δεν υπάρχει κάποιος που να δεσπόζει στους άλλους, ωθώντας τον καθένα με ικανότητα και ενότητα των μέσων προς έναν κοινό σκοπό, στην αστική συμβίωση είναι απαραίτητη η εξουσία που θα την κυβερνά· η οποία, όπως και η κοινωνία, είναι φυσική και γι' αυτό προέρχεται από τον Θεό"» <sup>799</sup>. Η πολιτική εξουσία είναι ωστόσο αναγκαία <sup>800</sup> εξαιτίας των καθηκόντων

 $<sup>^{798}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 73: AAS 58 (1966) 1.095.

<sup>&</sup>lt;sup>799</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 269· ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Immortale Dei (Αθάνατος Θεός): Acta Leonis XIII, 5 (1885) 120.

<sup>800</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.898· ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, De regno. Ad regem Cypri, I, 1: Ed. Leon. 42, 450: «Si igitur naturale est homini quod in societate multorum uiuat, necesse est in omnibus esse aliquid per quod multitudo regatur. Multis enim existentibus hominibus et unoquoque id quod est sibi congruum prouidente, moltitudo in diuersa dispergetur nisi etiam esset aliquid de eo quod ad bonum multitudinis pertinet curam habens, sicut et corpus hominis et cuiuslibet animalis deflueret nisi esset aliqua uis regitiua comm-

που της ανατέθηκαν και πρέπει να είναι ένας θετικός και αναντικατάστατος παράγοντας της αστικής συμβίωσης<sup>801</sup>.

394 Η πολιτική εξουσία, δίχως να υποκαθιστά την ελεύθερη δραστηριότητα των ατόμων και των ομάδων, οφείλει να εγγυάται την ορθή και διατεταγμένη ζωή της κοινότητας διαπαιδαγωγώντας την και κατευθύνοντάς τη με σεβασμό και προστασία των ατομικών και κοινωνικών υποκειμένων στην υλοποίηση του κοινού καλού. Η πολιτική αρχή είναι το συντονιστικό και κατευθυντήριο όργανο, μέσα από το οποίο τα άτομα και τα ενδιάμεσα κοινωνικά σώματα πρέπει να προσανατολίζονται προς μία τάξη, όπου οι σχέσεις, οι θεσμοί και οι διαδικασίες θα είναι στην υπηρεσία της ολοκληρωτικής ανθρώπινης ανάπτυξης. Πράγματι, η άσκηση της πολιτικής εξουσίας «και στην κοινωνία και στους οργανισμούς που αντιπροσωπεύουν το κράτος πρέπει πάντα να εφαρμόζεται μέσα στα όρια της ηθικής τάξης ώστε να προωθεί το κοινό καλό —εννοούμενο όμως δυναμικά—, σύμφωνα με νομικές διατάξεις που ορίστηκαν ή θα οριστούν νόμιμα. Τότε οι πολίτες είναι υποχρεωμένοι να υπακούσουν συνειδητά» 802.

395 Το υποκείμενο της πολιτικής εξουσίας είναι ο λαός, εννοούμενος στο σύνολό του ως κάτοχος της κυριαρχίας. Ο λαός, με διάφορες μορφές, μεταβιβάζει την άσκηση της κυριαρχίας του σ' εκείνους που ελεύθερα εκλέγει ως αντιπροσώπους του, αλλά διατηρεί τη δυνατότητα να τους αξιολογήσει ελέγχοντας τα πεπραγμένα τους, όπως και να τους αντικαταστήσει εάν δεν εκπληρώνουν ικανοποιητικά το έργο τους. Μολονότι τούτο είναι ένα ισχυρό δικαίωμα σε κάθε κράτος και σε κάθε πολιτικό καθεστώς, το δημοκρατικό σύστημα, χάρη στην ελεγκτική του διαδικασία, επιτρέπει και εγγυάται την καλύτερη εφαρμογή του<sup>803</sup>. Η λαϊκή συναίνεση όμως δεν αρκεί για να θεωρήσουμε σωστούς τους τρόπους άσκησης της πολιτικής εξουσίας.

unis in corpora, quae ad bonum commune omnium membrorum intenderet. Quod considerans Salomon dixit: "Ubi non est gubernator, dissipabitur populous"».

 $^{801}$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.897 ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 279.

802 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποψ. διάτ. Gaudium et spes, 74: AAS 58 (1966) 1.096.
 803 Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991)
 850-851 · ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 271.

# β) Η εξουσία ως ηθική δύναμη

396 Η εξουσία οφείλει να καθοδηγείται από τον ηθικό νόμο: όλη της η αξιοπρέπεια προέρχεται από την άσκησή της στα πλαίσια της ηθικής τάξης<sup>804</sup>, «η οποία θεμελιώνεται στον Θεό, που είναι η πρώτη αρχή και ο ύστατος σχοπός»<sup>805</sup>. Λόγω της αναγχαίας αναφοράς σ' αυτή την τάξη που προηγείται και τη θεμελιώνει, στους σκοπούς της και στους παραλήπτες, η εξουσία δεν μπορεί να εννοηθεί ως μια δύναμη που καθορίζεται από κριτήρια καθαρά κοινωνιολογικού και ιστορικού χαρακτήρα: «Σε ορισμένες [...] αντιλήψεις, δυστυχώς, δεν αναγνωρίζεται η ύπαρξη της ηθικής τάξης: τάξης υπερβατικής, οικουμενικής, απόλυτης, ίσης και ισχύουσας για όλους. Μειώνονται έτσι οι πιθανότητες να συναντηθούμε και να συνεννοηθούμε πλήρως και με ασφάλεια υπό το φως του ίδιου δίκαιου νόμου που θα είναι αποδεκτός και θα τον εφαρμόζουν όλοι» 806. Αυτή η τάξη «δε στηρίζεται παρά στον Θεό: διαχωρισμένη από τον Θεό, διαλύεται» 807. Ακριβώς από ετούτη την τάξη η εξουσία έλκει τη δύναμη να υποχρεώνει<sup>808</sup> και την ηθική της νομιμοποίηση<sup>809</sup>. όχι από τη βούληση ή από την επιθυμία για εξουσία 810, και οφείλει να μεταφράζει αυτή την τάξη σε συγκεκριμένες πράξεις για να επιτευχθεί το κοινό καλό<sup>811</sup>.

397 Η εξουσία πρέπει να αναγνωρίζει, να σέβεται και να προωθεί τις ανθρώπινες και ουσιώδεις ηθικές αξίες. Είναι έμφυτες, «ξεπηδούν από την ίδια την αλήθεια του ανθρώπου, ενώ εκφράζουν και προστατεύουν την αξιοπρέπεια του προσώπου: αξίες, ωστόσο, που κανένα άτομο, καμία

 $<sup>^{804}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 74: AAS 58 (1966) 1.095-1.097.

 $<sup>^{805}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 270· πρβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1944): AAS 37 (1945) 15· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.235.

<sup>&</sup>lt;sup>806</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 449-450.

 $<sup>^{807}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 450.

 $<sup>^{808}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 269-270.

<sup>809</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.902.

 $<sup>^{810}</sup>$  Πρβλ. Ιωαννής ΚΓ΄, Εγμ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 258-259.

<sup>&</sup>lt;sup>811</sup> ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 432-433.

ομάδα και κανένα κράτος δε θα μπορέσουν ποτέ να δημιουργήσουν, να τροποποιήσουν ή να καταστρέψουν» <sup>812</sup>. Δε θεμελιώνονται σε πρόσκαιρες ή μεταβλητές «πλειοψηφίες» γνώμης, αλλά πρέπει απλώς να αναγνωριστούν, να γίνουν σεβαστές και να προωθηθούν ως στοιχεία ενός αμερόληπτου ηθικού νόμου, ενός φυσικού νόμου χαραγμένου στην καρδιά του ανθρώπου (πρβλ. Ρωμ 2,15) και ρυθμιστικού σημείου αναφοράς του ίδιου του αστικού νόμου <sup>813</sup>. Όταν, εξαιτίας μιας τραγικής σύγχυσης της συλλογικής συνείδησης, ο σκεπτικισμός φτάνει να θέσει υπό αμφισβήτηση ακόμη και τις θεμελιώδεις αρχές του ηθικού νόμου <sup>814</sup>, το ίδιο το κρατικό σύστημα ενδέχεται να κλονιστεί εκ θεμελίων και να περιοριστεί σε έναν απλό ρυθμιστικό μηχανισμό των διαφορετικών και αντιτιθέμενων συμφερόντων <sup>815</sup>.

398 Η εξουσία πρέπει να ψηφίζει δίκαιους νόμους, δηλαδή ανάλογους με την αξιοπρέπεια του ανθρώπου και τις υπαγορεύσεις της ορθής λογικής: «Ο ανθρώπινος νόμος όσο και εφόσον συμφωνεί με την ορθή λογική προέρχεται από τον αιώνιο νόμο. Αντίθετα, όταν ένας νόμος έρχεται σε αντίθεση με τη λογική, αποκαλείται άδικος· στην προκειμένη περίπτωση σταματά να είναι νόμος και γίνεται μάλλον μια πράξη βίας» <sup>816</sup>. Η εξουσία που άρχει σύμφωνα με τη λογική τοποθετεί τον πολίτη όχι τόσο σε μια σχέση υποταγής σ' έναν άλλο άνθρωπο, όσο σε μια σχέση υπακοής στην

<sup>&</sup>lt;sup>812</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 71: AAS 87 (1995) 483.

<sup>813</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 70: AAS 87 (1995) 481-483· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 258-259, 279-280. 814 Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 423.

<sup>815</sup> Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄ Ευά. επ. Evangelium vitae, 70: AAS 87 (1995) 481-483· ιδίου, Ευά. επ., Veritatis splendor, 97 και 99: AAS 85 (1993) 1.209-1.211· Σύνοδος για τη Διδασκαλία της Πίστης, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica (24 Νοεμβοίου 2002), 5-6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σσ. 11-14.

<sup>&</sup>lt;sup>816</sup> ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *Summa theologiae*, I-II, ε. 93, α. 3, ad 2um: Ed. Leon. 7, 164: «Lex humana intantum habet rationem legis, inquantum est secundum rationem rectam: et secundum hoc manifestum est quod a lege aeterna derivatur. Inquantum vero a ratione recedit, sic dicitur lex iniqua: et sic non habet rationem legis, sed magis violentiae cuiusdam».

ηθική τάξη και άρα στον ίδιο τον Θεό που είναι η ύστατη πηγή<sup>817</sup>. Όποιος αρνείται την υπακοή στην εξουσία που δρα σύμφωνα με την ηθική τάξη «τῆ ἐξουσία τῆ τοῦ Θεοῦ διαταγῆ ἀνθέστηκεν» (Ρωμ 13,2)<sup>818</sup>. Αντίστοιχα, η δημόσια εξουσία που έχει τα θεμέλιά της στην ανθρώπινη φύση και ανήκει στην τάξη που όρισε ο Θεός<sup>819</sup> όποτε δεν ενεργεί για να πραγματοποιήσει το κοινό καλό, παραβλέπει τον πρωταρχικό σκοπό της κι έτσι χάνει τη νομιμότητά της.

# γ) Το δικαίωμα στην αντίρρηση συνείδησης

399 Ο πολίτης δεν είναι υποχρεωμένος να ακολουθεί εκ συνειδήσεως τις εντολές των αστικών αρχών αν έρχονται σε αντίθεση με τις απαιτήσεις της ηθικής τάξης, με τα θεμελιώδη δικαιώματα του ανθρώπου ή με τη διδασκαλία του Ευαγγελίου<sup>820</sup>. Οι άδικοι νόμοι θέτουν τους ηθικά σωστούς ανθρώπους απέναντι σε δραματικά προβλήματα συνείδησης: όταν καλούνται να συνεργαστούν σε πράξεις ηθικά κακές, έχουν την υποχρέωση να αρνηθούν<sup>821</sup>. Εκτός του ότι είναι ηθικό καθήκον, αυτή η άρνηση αποτελεί επίσης κι ένα βασικό ανθρώπινο δικαίωμα που ακριβώς γι' αυτόν το λόγο ο ίδιος ο αστικός νόμος οφείλει να αναγνωρίσει και να προστατέψει: «Όποιος καταφεύγει στην αντίρρηση συνείδησης πρέπει να διαφυλάσσεται όχι μόνο από τις ποινικές κυρώσεις, αλλά και από οποιαδήποτε ζημία σε νομικό, πειθαρχικό, οικονομικό και επαγγελματικό επίπεδο» 822.

Είναι μια σοβαρή υποχρέωση της συνείδησης να μη συνεργάζεται ούτε τυπικά με πρακτικές που, μολονότι είναι αποδεκτές από την αστική νομοθεσία, έρχονται σε αντίθεση με το Νόμο του Θεού. Πράγματι, αυτή η συνεργασία δεν μπορεί να δικαιολογηθεί, ούτε αν επικαλείται το σεβα-

 $<sup>^{817}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 270.

 $<sup>^{818}</sup>$  Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.899-1.900.

 $<sup>^{819}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 74: AAS 58 (1966) 1.095-1.097· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.901.

<sup>820</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.242.

<sup>&</sup>lt;sup>821</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 74: AAS 87 (1995) 488.

 $<sup>^{822}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 74: AAS 87 (1995) 488.

σμό στην ελευθερία του άλλου, ούτε αν στηρίζεται στο γεγονός ότι ο αστικός νόμος την προβλέπει και την απαιτεί. Την ηθική ευθύνη των πράξεων που τελέσθηκαν κανείς δεν μπορεί να την αποφύγει και γι' αυτή την ευθύνη ο καθένας θα κριθεί από τον ίδιο τον Θεό (πρβλ. Ρωμ 2,6· 14,12).

# δ) Το δικαίωμα της αντίστασης

**400** Αναγνωρίζοντας ότι το φυσικό δίκαιο θεμελιώνει και ορίζει το θετικό δίκαιο, παραδεχόμαστε πως είναι νόμιμο να αντιστεκόμαστε στην εξουσία οποτεδήποτε παραβιάζει σοβαρά και επανειλημμένα τις αρχές του φυσικού δικαίου. Ο άγιος Θωμάς ο Ακινάτης γράφει πως «υποχρεωνόμαστε να υπακούμε [...] όσο το απαιτεί η τάξη της δικαιοσύνης» 823. Το θεμέλιο του δικαιώματος της αντίστασης είναι λοιπόν φυσικό δικαίωμα.

Οι συγκεκοιμένες εκδηλώσεις που ενδέχεται να προσλάβει η πραγματοποίηση αυτού του δικαιώματος μπορεί να είναι διάφορες. Η αντίσταση κατά της αρχής στοχεύει να ενισχύσει την αξία μιας διαφορετικής οπτικής των πραγμάτων είτε όταν προσπαθούμε να πετύχουμε μια μερική αλλαγή, για παράδειγμα τροποποιώντας κάποιους νόμους, είτε όταν αγωνιζόμαστε για τη ριζική αλλαγή της κατάστασης.

**401** Η κοινωνική διδασκαλία υποδεικνύει τα κριτήρια για την άσκηση του δικαιώματος της αντίστασης: «Η αντίσταση στην καταπίεση της πολιτικής εξουσίας δεν καταφεύγει νόμιμα στα όπλα, εκτός κι αν υπάρχουν όλες μαζί οι ακόλουθες προϋποθέσεις: 1. στην περίπτωση που παραβιάζονται σοβαρά και επί μακρόν θεμελιώδη δικαιώματα: 2. αφού έχουν δοκιμαστεί όλες οι άλλες οδοί: 3. δίχως να προκαλούνται χειρότερες ταραχές: 4. όποτε υπάρχουν βάσιμες ελπίδες επιτυχίας: 5. αν δε διαφαίνονται λογικά καλύτερες λύσεις» 824. Ο ένοπλος αγώνας κρίνεται ως ακραίο μέσο για να τεθεί τέλος σε μια «τυραννία προφανή και μακρόχρονη που υπονομεύει

 $<sup>^{823}</sup>$  ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *Summa theologiae*, II-II, ε. 104, α. 6, ad 3um: Ed. Leon. 9, 392: «Princibus saecularibus intantum homo oboedire tenetur, inquantum ordo iustitiae requirit».

<sup>824</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.243.

σοβαρά τα θεμελιώδη δικαιώματα του ανθρώπου και βλάπτει επικίνδυνα το κοινό καλό μας χώρας» 825. Η σοβαρότητα των κινδύνων που συνεπάγεται σήμερα η προσφυγή στα όπλα μάς ωθεί να προτιμούμε την παθητική αντίσταση, «που συμφωνεί περισσότερο με τις ηθικές αρχές και υπόσχεται παρόμοια επιτυχία» 826.

# ε) Η επιβολή ποινών

**402** Για να διαφυλαχθεί το κοινό καλό, η νόμιμη δημόσια αρχή έχει το δικαίωμα και την υποχρέωση να επιβάλλει ποινές ανάλογες με τη σοβαρότητα των εγκλημάτων<sup>827</sup>. Το κράτος έχει τη διπλή υποχρέωση να καταστέλλει τις συμπεριφορές που βλάπτουν τα δικαιώματα του ανθρώπου και τους θεμελιώδεις κανόνες της αστικής συμβίωσης, αλλά και να επανορθώνει με το ποινικό σύστημα την ταραχή που προκλήθηκε από την εγκληματική δράση. Στο κράτος δικαίου, η εξουσία επιβολής ποινών έχει ανατεθεί ορθώς στη δικαστική αρχή: «Τα συντάγματα των σύγχρονων κρατών, προσδιορίζοντας τις σχέσεις που πρέπει να υπάρχουν ανάμεσα στη νομοθετική, στην εκτελεστική και στη δικαστική εξουσία, εγγυώνται στην τελευταία την αναγκαία ανεξαρτησία στα πλαίσια του νόμου» <sup>828</sup>.

**403** Η ποινή δε χρησιμεύει μόνο για να προασπίσει τη δημόσια τάξη και να εγγυηθεί την ασφάλεια των προσώπων: γίνεται εξίσου ένα όργανο για το σωφρονισμό του ενόχου, σωφρονισμό που προσλαμβάνει και την ηθική αξία της εξιλέωσης, όταν ο ένοχος δέχεται εκούσια την ποινή του<sup>829</sup>. Ο σκοπός προς τον οποίο τείνει είναι διπλός: αφενός, να ευνοήσει την επανένταξη των καταδικασμένων αφετέρου, να προωθήσει μια συμ-

 $<sup>^{825}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 31: AAS 59 (1967) 272.

 $<sup>^{826}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Libertatis conscientia, 79: AAS 79 (1987) 590.

<sup>827</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.266.

 $<sup>^{828}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ιταλική Ένωση Δικαστικών (31 Μαρτίου 2000), 4: AAS 92 (2000) 633.

<sup>829</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.266.

Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ

φιλιωτική δικαιοσύνη, ικανή να αποκαταστήσει τις σχέσεις αρμονικής συνύπαρξης που διαταράχθηκαν από την εγκληματική πράξη.

Σχετικά με αυτό, είναι σημαντικό το έργο που καλούνται να φέρουν σε πέρας οι ιερείς των φυλακών, όχι μόνο χάρη στο θρησκευτικό κυρίως χαρακτηριστικό του, αλλά και για την προστασία της αξιοπρέπειας των φυλακισμένων. Δυστυχώς, οι συνθήκες όπου εκτίουν την ποινή τους δεν ευνοούν πάντα το σεβασμό της αξιοπρέπειάς τους: συχνά οι φυλακές γίνονται θέατρο νέων εγκλημάτων. Το περιβάλλον αυτών των ιδρυμάτων προσφέρει όμως ένα προνομιούχο έδαφος όπου μπορούμε να καταγράψουμε για άλλη μια φορά τη χριστιανική καλοσύνη σε κοινωνικό επίπεδο: «ἐν φυλακῆ ἤμην, καὶ ἤλθετε πρός με» (Μτ 25, 35-36).

**404** Η δραστηριότητα των θεσμών που έχουν δημιουργηθεί για την εκτίμηση των ποινικών ευθυνών, που είναι πάντα προσωπικού χαρακτήρα, πρέπει να τείνει προς την αυστηρή αναζήτηση της αλήθειας και να ασκείται με πλήρη σεβασμό της αξιοπρέπειας και των ανθρωπίνων δικαιωμάτων: να διασφαλίσουμε τα δικαιώματα του ενόχου όπως εκείνα του αθώου. Πρέπει πάντα να έχουμε υπόψη τη γενική νομική αρχή, χάρη στην οποία δεν μπορούμε να επιβάλουμε μια ποινή αν δεν έχει αποδειχθεί το έγκλημα.

Κατά τη διενέργεια των ερευνών πρέπει να τηρείται σχολαστικά ο κανόνας που απαγορεύει την πρακτική των βασανιστηρίων, ακόμη και για τα πιο σοβαρά εγκλήματα: «Ο μαθητής του Ιησού αρνείται κάθε προσφυγή σε παρόμοια μέσα, που τίποτε δε θα μπορούσε να δικαιολογήσει και όπου η ανθρώπινη αξιοπρέπεια τόσο του θύτη όσο και του θύματος καταρρακώνεται» <sup>830</sup>. Οι διεθνείς νομικοί οργανισμοί για τα δικαιώματα του ανθρώπου υποδεικνύουν ορθά την απαγόρευση των βασανιστηρίων ως μια αρχή από την οποία δεν πρέπει να παρεκκλίνουμε σε καμία περίσταση.

Πρέπει επίσης να αποκλειστεί «η προσφυγή σε φυλάκιση με την αιτιολογία να αποσπαστούν σημαντικές πληροφορίες για τη δίκη» 831. Επίσης, πρέπει να εξασφαλίζεται «η ταχύτητα της δίκης: η υπερβολική επιμήκυν-

<sup>830</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Διεθνή Επιτροπή του Ερυθρού Σταυρού, Γενεύη (15 Ιουνίου 1982), 5: L'Osservatore Romano,17 Ιουνίου 1982, σ. 2.

 $<sup>^{831}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο συνέδοιο της Ιταλικής Ένωσης Δικαστικών (31 Μαρτίου 2000), 4: AAS 92 (2000) 633.

σή τους γίνεται ανυπόφορη για τους πολίτες και καταλήγει να ερμηνεύεται ως πραγματική αδικία»  $^{832}$ .

Οι δικαστικοί οφείλουν να τηρούν την οφειλόμενη μυστικότητα στην εξέλιξη των ερευνών τους ώστε να μην παραβιάζεται το δικαίωμα των υπό έρευνα ατόμων για διακριτικότητα και για να μην αποδυναμωθεί η αρχή αθωότητας. Επειδή και ο δικαστής μπορεί να κάνει λάθος, είναι σωστό η νομοθεσία να προβλέπει αποζημίωση για το θύμα ενός δικαστικού λάθους.

405 Η Εχκλησία βλέπει ως σημάδι ελπίδας «την όλο και πιο διαδεδομένη αποστροφή της κοινής γνώμης απέναντι στη θανατική ποινή ακόμη και σαν όργανο κοινωνικής "νόμιμης άμυνας", εκτιμώντας τη δυνατότητα της σύγχρονης κοινωνίας να καταστείλει επαρκώς το έγκλημα με τρόπους που, ενώ καθιστούν ακίνδυνο εκείνον που το διέπραξε, δεν του αφαιρούν οριστικά τη δυνατότητα να λυτρωθεί» 833. Μολονότι η παραδοσιακή διδαχή της Εκκλησίας δεν αποκλείει —με προϋπόθεση την πλήρη επιβεβαίωση της ταυτότητας και της ευθύνης του ενόχου— την ποινή θανάτου, «όταν είναι η μοναδική εφαρμόσιμη οδός για να προστατέψουμε επαρχώς τη ζωή ανθρώπων από τον άδικα επιτιθέμενο» 834, οι αναίμακτες μέθοδοι καταστολής και τιμωρίας προτιμούνται επειδή «ανταποκρίνονται καλύτερα στις πραγματικές συνθήκες του κοινού καλού και ταιριάζουν περισσότερο στην ανθρώπινη αξιοπρέπεια» 835. Ο αυξανόμενος αριθμός χωρών που υιοθετούν μέτρα για την κατάργηση της θανατικής ποινής ή για να διαχοπεί η εφαρμογή της είναι επίσης μια απόδειξη του γεγονότος ότι οι περιπτώσεις όπου είναι απολύτως αναγκαίο να θανατωθεί ο ένοχος «είναι πλέον πολύ σπάνιες, εάν όχι πρακτικά ανύπαρκτες» 836.

 $<sup>^{832}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο συνέδοιο της Ιταλικής Ένωσης Δικαστικών (31 Μαρτίου 2000), 4: AAS 92 (2000) 633.

<sup>&</sup>lt;sup>833</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 27: AAS 87 (1995) 432.

<sup>834</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.267.

<sup>835</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.267.

 $<sup>^{836}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 56: AAS 87 (1995) 464· πρβλ. ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2001, 19: AAS 93 (2001) 244, όπου η προσφυγή στη θανατική ποινή ορίζεται «κάθε άλλο παρά αναγκαία».

#### ΙΥ. ΤΟ ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΚΟ ΣΥΣΤΗΜΑ

406 Μια ρητή και εμπεριστατωμένη κρίση για τη δημοκρατία περιέχεται στην εγκύκλιο «Centesimus annus»: «Η Εκκλησία εκτιμά το δημοκρατικό σύστημα επειδή εξασφαλίζει τη συμμετοχή του πολίτη στις πολιτικές επιλογές και εγγυάται στους κυβερνώμενους και να εκλέγουν και να ελέγχουν τους κυβερνώντες, αλλά και να τους αντικαθιστούν ειρηνικά όπου κρίνεται αναγκαίο. Ως εκ τούτου, δεν μπορεί να ευνοήσει το σχηματισμό κλειστών διευθυντικών ομάδων, οι οποίες για ίδιο συμφέρον ή για ιδεολογικούς σκοπούς σφετερίζονται την εξουσία του κράτους. Η αληθινή δημοκρατία είναι δυνατή μόνο σε ένα κράτος δικαίου και στη βάση της ορθής αντίληψης του ανθρώπου. Απαιτεί να υπάρχουν οι αναγκαίες προϋποθέσεις για την προώθηση των μεμονωμένων προσώπων μέσα από τη διαπαιδαγώγηση και την καλλιέργειά τους στα αληθινά ιδανικά, αλλά και από την "υποκειμενικότητα" της κοινωνίας χάρη στη δημιουργία δομών συμμετοχής και συνυπευθυνότητας» 837.

# α) Οι αξίες και η δημοκρατία

**407** Η αληθινή δημοκρατία δεν είναι μόνο το αποτέλεσμα ενός τυπικού σεβασμού κανόνων, αλλά ο καρπός της σταθερής αποδοχής αξιών που διαπνέουν τις δημοκρατικές διαδικασίες: η αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου, ο σεβασμός των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, η παραδοχή του «κοινού καλού» ως σκοπού και ρυθμιστικού κριτηρίου της πολιτικής ζωής. Αν δεν υπάρχει η γενική αποδοχή αυτών των αξιών, χάνεται η σημασία της δημοκρατίας και διακυβεύεται η σταθερότητά της.

Η κοινωνική διδασκαλία εντοπίζει στον ηθικό σχετικισμό έναν από τους μεγαλύτερους κινδύνους για τις σύγχρονες δημοκρατίες, που θεωρεί ότι δεν υπάρχει ένα αντικειμενικό και οικουμενικό κριτήριο για να καθοριστεί η βάση και η ορθή ιεράρχηση αξιών. «Σήμερα τείνουμε να δηλώσουμε ότι ο αγνωστικισμός και ο σκεπτικιστικός σχετικισμός είναι η φιλοσοφία και η θεμελιώδης συμπεριφορά που αποκρίνονται στις δημοκρατι

<sup>&</sup>lt;sup>837</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850.

κές πολιτικές μορφές, κι ότι δεν πρέπει να εμπιστευόμαστε από δημοκρατική άποψη όσους έχουν πειστεί πως γνωρίζουν την αλήθεια και συμμετέχουν σταθερά σε αυτήν, καθώς δε δέχονται ότι η αλήθεια καθορίζεται από την πλειονότητα ή ότι μεταβάλλεται ανάλογα με τις διαφορετικές πολιτικές ισορροπίες. Επί τη ευκαιρία, πρέπει να παρατηρήσουμε ότι αν δεν υπάρχει καμία ύστατη αλήθεια που να οδηγεί και να κατευθύνει την πολιτική δράση, τότε οι ιδέες και οι πεποιθήσεις μπορούν εύκολα να χρησιμοποιηθούν για εξουσιαστικούς σκοπούς. Μια δημοκρατία χωρίς αξίες μεταστρέφεται εύκολα σε ανοιχτό ή κρύφιο απολυταρχισμό, όπως αποδεικνύει η Ιστορία» 838. Η δημοκρατία είναι ουσιαστικά «ένας "κανόνας", άρα όργανο και όχι σκοπός. Ο "ηθικός" χαρακτήρας της δεν είναι αυτόματος, αλλά εξαρτάται από την αντιστοιχία με τον ηθικό νόμο στον οποίο, όπως κάθε άλλη ανθρώπινη συμπεριφορά, πρέπει να υποταγεί: εξαρτάται δηλαδή από την ηθική των σκοπών που επιδιώκει και από τα μέσα που χρησιμοποιεί» 839.

# β) Θεσμοί και δημοκρατία

**408** Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας αναγνωρίζει την αξία της αρχής που αφορά στον καταμερισμό των εξουσιών σ' ένα κράτος: «Είναι προτιμότερο κάθε εξουσία να ισορροπείται από άλλες εξουσίες και από διαφορετικές σφαίρες αρμοδιότητας, που θα τη διατηρούν στα σωστά όριά της. Αυτή είναι η αρχή του "κράτους δικαίου", όπου δεσπόζει ο νόμος και όχι η αυθαίρετη βούληση των ανθρώπων» 840.

Στο δημοκρατικό σύστημα, η πολιτική εξουσία είναι υπεύθυνη απέναντι στο λαό. Οι αντιπροσωπευτικοί οργανισμοί πρέπει να υποβάλλονται σε πραγματικό έλεγχο από το κοινωνικό σώμα. Αυτός ο έλεγχος είναι δυνατός πρωτίστως με ελεύθερες εκλογές, οι οποίες επιτρέπουν την επιλογή αλλά και την αντικατάσταση των αντιπροσώπων. Η υποχρέωση εκ μέρους των εκλεγέντων να απολογούνται για τα πεπραγμένα τους, εγ-

 $<sup>^{838}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850.

<sup>&</sup>lt;sup>839</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄ Εγκ. επ. Evangelium vitae, 70: AAS 87 (1995) 482.

 $<sup>^{840}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 44: AAS 83 (1991) 848.

Н ПОЛІТІКН KOINOTHTA 313

γυημένη από το σεβασμό στις εκλογικές διορίες, είναι συστατικό στοιχείο της δημοκρατικής αντιπροσώπευσης.

409 Στο ιδιαίτερο πεδίο τους (επεξεργασία νόμων, αρμοδιότητα της κυβέρνησης και έλεγχός της) οι εκλεγέντες οφείλουν να ασχοληθούν με την υλοποίηση όσων ευνοούν την καλή πορεία της αστικής συνύπαρξης στο σύνολό της<sup>841</sup>. Η υποχρέωση των κυβερνώντων να απαντούν στους κυβερνώμενους δε συνεπάγεται καθόλου ότι οι αντιπρόσωποι είναι απλοί παθητικοί παράγοντες των εκλογέων. Πράγματι, ο έλεγχος που ασκούν οι πολίτες δεν αποκλείει την αναγκαία ελευθερία την οποία πρέπει να απολαμβάνουν οι εκλεγέντες στην ενασχόλησή τους με τους στόχους που πρέπει να επιτευχθούν: δεν εξαρτώνται αποκλειστικά από κομματικά συμφέροντα, αλλά σε πολύ μεγαλύτερο βαθμό από τη λειτουργία σύνθεσης και παρέμβασης ενόψει του κοινού καλού, που αποτελεί έναν από τους βασικούς και αναφαίρετους σκοπούς της πολιτικής αρχής.

# γ) Οι ηθικές συνιστώσες της πολιτικής αντιπροσώπευσης

410 Όσοι έχουν πολιτικές ευθύνες δεν πρέπει να ξεχνούν ή να υποτιμούν την ηθική διάσταση της αντιπροσώπευσης, που συνίσταται στη δέσμευση να συμμεριστούν το πεπρωμένο του λαού και να αναζητήσουν τη λύση των κοινωνικών προβλημάτων. Σε αυτή την προοπτική, υπεύθυνη αρχή σημαίνει εκείνη που ασκείται με την εφαρμογή των αρετών που ευνοούν την άσκηση της εξουσίας με πνεύμα χρέους <sup>842</sup> (υπομονή, μετριοφροσύνη, ταπεινότητα, ευσπλαχνία, προσπάθεια συμμετοχής)· η αρχή που ασκείται από πρόσωπα που δέχονται πραγματικά ως σκοπό των πράξεών τους το κοινό καλό και όχι το κύρος ή τα προσωπικά πλεονεκτήματα.

**411** Ανάμεσα στις διαστρεβλώσεις του δημοκρατικού συστήματος, η πολιτική διαφθορά είναι από τις σοβαρότερες<sup>843</sup> επειδή προδίδει και τις αρ-

<sup>841</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.236.

<sup>&</sup>lt;sup>842</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. *Christifideles laici*, 42: AAS 81 (1989) 472-476.

 $<sup>^{843}</sup>$  Ποβλ. Ι $\Omega$ ANNH $\Sigma$  ΠΑΥΛΟ $\Sigma$  Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 44: AAS 80 (1988)

χές της ηθικής και τους κανόνες της κοινωνικής δικαιοσύνης· θέτει σε κίνδυνο την ορθή λειτουργία του κράτους, επιδρώντας αρνητικά στη σχέση ανάμεσα σε κυβερνώντες και κυβερνώμενους· εισάγει μιαν αυξανόμενη δυσπιστία όσον αφορά τους δημόσιους θεσμούς, προκαλώντας την προοδευτική αποξένωση των πολιτών απέναντι στην πολιτική και στους αντιπροσώπους τους, με την επακόλουθη αποδυνάμωση των θεσμών. Η διαφθορά διαστρεβλώνει ριζικά το ρόλο των αντιπροσωπευτικών θεσμών επειδή τους χρησιμοποιεί σαν πεδίο ανταλλαγών ανάμεσα σε πελατειακά αιτήματα και παροχές των κυβερνώντων. Με αυτό τον τρόπο οι πολιτικές επιλογές ευνοούν τους περιορισμένους στόχους όσων κατέχουν τα μέσα για να τις επηρεάσουν και εμποδίζουν την πραγματοποίηση του κοινού καλού όλων των πολιτών.

412 Η δημόσια διοίκηση σε οποιοδήποτε επίπεδο —εθνικό, νομαρχιακό, δημοτικό— ως όργανο του κράτους έχει σκοπό να υπηρετεί τους πολίτες: «Καθώς τίθεται στην υπηρεσία των πολιτών, το κράτος είναι ο διαχειριστής των συμφερόντων του λαού, τον οποίο πρέπει να διοικεί ενόψει του κοινού καλού» <sup>844</sup>. Αντίθετη με αυτή την προοπτική είναι η υπερβολική γραφειοκρατία, που αποδεικνύεται όταν «οι θεσμοί, όντας σύνθετοι στην οργάνωσή τους και απαιτώντας να διαχειριστούν κάθε διαθέσιμο χώρο, καταλήγουν να καταστρέφονται από τον απρόσωπο λειτουργισμό, από την υπερβολική γραφειοκρατία, από τα άδικα προσωπικά συμφέροντα, από την εύκολη και γενικευμένη αδιαφορία» <sup>845</sup>. Ο ρόλος όσων εργάζονται στη δημόσια διοίκηση δεν πρέπει να εννοείται σαν κάτι το απρόσωπο και το γραφειοκρατικό, αλλά ως πρόθυμη βοήθεια για τους πολίτες που ασκείται με πνεύμα χρέους.

575-577· ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 48: AAS 83 (1991) 852-854· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 6: AAS 91 (1999) 381-382.

 $<sup>^{844}</sup>$ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 5: AAS 90 (1998) 152.

 $<sup>^{845}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Christifideles laici, 41: AAS 81 (1989) 471-472.

# δ) Όργανα πολιτικής συμμετοχής

413 Τα πολιτικά κόμματα έχουν το καθήκον να ευνοούν την εκτεταμένη συμμετοχή και την πρόσβαση όλων στις δημόσιες ευθύνες. Τα κόμματα καλούνται να ερμηνεύσουν τις επιθυμίες της αστικής κοινωνίας κατευθύνοντάς τες προς το κοινό καλό<sup>846</sup>, προσφέροντας στους πολίτες την πραγματική δυνατότητα να συμβάλλουν στη διαμόρφωση των πολιτικών επιλογών. Τα κόμματα πρέπει να είναι δημοκρατικά στο εσωτερικό τους, ικανά για πολιτική σύνθεση και σχεδιασμό.

Όργανο πολιτικής συμμετοχής είναι και το δημοψήφισμα, όπου πραγματοποιείται μια άμεση μορφή πρόσβασης στις πολιτικές επιλογές. Πράγματι, ο θεσμός της αντιπροσώπευσης δεν αποκλείει οι πολίτες να μπορούν να ερωτώνται άμεσα για επιλογές μεγάλης σπουδαιότητας στην κοινωνική ζωή.

## ε) Πληφοφόρηση και δημοκρατία

414 Η πληροφόρηση είναι ανάμεσα στα σημαντικότερα όργανα της δημοκρατικής συμμετοχής. Είναι αδιανόητη κάθε συμμετοχή χωρίς τη γνώση των προβλημάτων της πολιτικής κοινότητας, των πραγματικών γεγονότων και των διαφόρων προτάσεων για τη λύση τους. Πρέπει να εξασφαλιστεί ένας αληθινός πλουραλισμός σ' αυτό τον ευαίσθητο τομέα της κοινωνικής ζωής, που να διαβεβαιώνει για την ποικιλία των μορφών και των οργάνων στο χώρο της πληροφορίας και της επικοινωνίας και να διευκολύνει συνθήκες ισότητας στην κατοχή και στη χρήση αυτών των οργάνων με τη βοήθεια των κατάλληλων νόμων. Ανάμεσα στα εμπόδια που τίθενται για την πλήρη πραγματοποίηση του δικαιώματος στην αντικειμενικότητα της πληροφόρησης <sup>847</sup>, αξίζει ιδιαίτερη προσοχή το φαινόμενο της συγκέντρωσης εκδοτικών και τηλεοπτικών μέσων, με επικίνδυνα αποτελέσματα για ολόκληρο το δημοκρατικό σύστημα όταν σ' αυτό το φαινόμενο αντιστοιχούν δεσμοί ολοένα και πιο στενοί ανάμεσα στην

 $<sup>^{846}</sup>$  Π<br/>ρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 75: AAS 58 (1966) 1.097-1.099.

 $<sup>^{847}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 260.

κυβεονητική δραστηριότητα, στις οικονομικές δυνάμεις και στην πληροφόρηση.

415 Τα μέσα της κοινωνικής επικοινωνίας πρέπει να χρησιμοποιούνται για να οικοδομούν και να υποστηρίζουν την ανθρώπινη κοινότητα σε διάφορους τομείς, οικονομικούς, πολιτικούς, πολιτικούς, παιδαγωγικούς, θρησκευτικούς <sup>848</sup>: «Η πληροφόρηση διαμέσου των Μέσων Μαζικής Επικοινωνίας είναι στην υπηρεσία του κοινού καλού. Η κοινωνία έχει το δικαίωμα σε μια πληροφορία που θεμελιώνεται στην αλήθεια, στην ελευθερία, στη δικαιοσύνη και στην αλληλεγγύη» <sup>849</sup>.

Το βασικό πρόβλημα με το σημερινό σύστημα πληροφόρησης είναι αν συνεισφέρει για να γίνει ο άνθρωπος πραγματικά καλύτερος, δηλαδή πιο ώριμος πνευματικά, πιο συνειδητός για την αξιοπρέπεια της ανθρωπιάς του, πιο υπεύθυνος, πιο ανοιχτός στους άλλους, κυρίως προς εκείνους που έχουν μεγαλύτερη ανάγκη και τους πιο αδύναμους. Μια άλλη σημαντική πλευρά είναι η αναγκαιότητα να σέβονται οι νέες τεχνολογίες τις νόμιμες πολιτιστικές διαφορές.

416 Στον κόσμο των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας οι έμφυτες δυσκολίες της επικοινωνίας συχνά μεγεθύνονται από την ιδεολογία, από την επιθυμία κέρδους και πολιτικού ελέγχου, από τον ανταγωνισμό και τις συγκρούσεις ανάμεσα σε ομάδες και από άλλα κοινωνικά κακά. Οι ηθικές αξίες και αρχές ισχύουν και για τον τομέα της κοινωνικής επικοινωνίας: «Η ηθική διάσταση αγγίζει όχι μόνο το περιεχόμενο της επικοινωνίας (το μήνυμα) και τη διαδικασία της επικοινωνίας (πώς γίνεται η επικοινωνία),

 $^{848}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. Inter mirifica (Μεταξύ του υπέφοχου), 3: AAS 56 (1964) 146· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. παφαίνεση. Evangelii nuntiandi, 45: AAS 68 (1976) 35-36· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 37: AAS 83 (1991) 282-286· ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΙΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΕΣ, Communio et progressio (Επικοινωνία και πρόοδος), 126-134: AAS 63 (1971) 638-640· ίδιο, Aetatis novae (Μια νέα εποχή), 11: AAS 84 (1992) 455-456· ίδιο, Etica nella pubblicità ( Η ηθική στις διαφημίσεις) (22 Φεβρουαρίου 1997), 4-8, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σσ. 10-15.

<sup>849</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.494· ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑ-ΝΟΥ, Διάτ. *Inter mirifica*, 11: AAS 56 (1964) 148-149. αλλά και θεμελιώδη δομικά και συστημικά ζητήματα, που συχνά εμπλέκουν κι εκείνα που σχετίζονται με την πολιτική καταμερισμού της τεχνολογίας και των εξεζητημένων προϊόντων — ποιος θα είναι πλούσιος και ποιος φτωχός σε πληροφορίες;» 850

Και στις τρεις περιοχές —του μηνύματος, της διαδικασίας, των δομικών ζητημάτων— ισχύει πάντα η θεμελιώδης ηθική αρχή: το πρόσωπο και η ανθρώπινη κοινότητα είναι ο σκοπός και το μέτρο για τη χρήση των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας. Μια δεύτερη αρχή είναι συμπληρωματική της πρώτης: το καλό των προσώπων δεν μπορεί να πραγματοποιηθεί ανεξάρτητα από το κοινό καλό της κοινότητας στην οποία ανήκουν<sup>851</sup>. Είναι αναγκαία η συμμετοχή στη διαδικασία αποφάσεων που αφορούν την πολιτική των επικοινωνιών. Αυτή η δημόσιας μορφής συμμετοχή πρέπει να είναι πραγματικά αντιπροσωπευτική και όχι να ευνοεί ειδικές ομάδες, όταν τα μέσα κοινωνικής επικοινωνίας επιδιώκουν το κέρδος<sup>852</sup>.

# V. Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΗΣ ΑΣΤΙΚΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ

# α) Η αξία της αστικής κοινωνίας

417 Η πολιτική κοινότητα συστάθηκε για να είναι στην υπηρεσία της αστικής κοινωνίας, απ' όπου προέρχεται. Στη διάκριση ανάμεσα σε πολιτική κοινότητα και αστική κοινωνία η Εκκλησία συνεισέφερε με τη θεώρησή της για τον άνθρωπο, εννοούμενο ως ένα πλάσμα αυτόνομο, που δημιουργεί σχέσεις, ανοιχτό στην Υπερβατικότητα, την οποία αμφισβήτη-

 $<sup>^{850}</sup>$  Ποντίφικο ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΙΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΕΣ, Etica nelle comunicazioni sociali ( Η ηθική στις κοινωνικές επικοινωνίες), (4 Ιουνίου 2000), 20, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σ. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>851</sup> ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΙΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΕΣ, *Etica nelle comunicazioni sociali*, (4 Ιουνίου 2000), 22, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σσ. 26-27.

 $<sup>^{852}</sup>$  Ποντίφικο ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΙΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΕΣ, *Etica nelle comunicazioni sociali*, (4 Ιουνίου 2000), 24, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σσ. 29-30.

σαν και πολιτικές ιδεολογίες ατομικιστικού χαρακτήρα και απολυταρχικές ιδεολογίες που τείνουν να αφομοιώσουν την αστική κοινωνία στη σφαίρα του κράτους. Η δέσμευση της Εκκλησίας υπέρ του κοινωνικού πλουραλισμού στοχεύει στην επιδίωξη μιας πιο πλήρους πραγματοποίησης του κοινού καλού και της ίδιας της δημοκρατίας, σύμφωνα με τις αρχές της αλληλεγγύης, της επικουρικότητας και της δικαιοσύνης.

Η αστική κοινωνία είναι ένα σύνολο από σχέσεις και πολιτιστικά και συνεταιριστικά κεφάλαια, σχετικά αυτόνομα και στο πολιτικό και στο οικονομικό πεδίο: «Ο σκοπός της αστικής κοινωνίας είναι οικουμενικός, επειδή αφορά το κοινό καλό, στο οποίο όλοι οι πολίτες έχουν το δικαίωμα που νόμιμα τους αναλογεί» 853. Χαρακτηρίζεται από την ικανότητά της για προγραμματισμό, προσανατολισμένη να ευνοήσει μια κοινωνική συμβίωση πιο ελεύθερη και πιο δίκαιη, όπου διάφορες ομάδες πολιτών συνεταιρίζονται για να επεξεργαστούν και να εκφράσουν τους προσανατολισμούς τους, για να αντιμετωπίσουν τις θεμελιώδεις ανάγκες τους και να προασπίσουν τα θεμιτά συμφέροντά τους.

# β) Η υπεροχή της αστικής κοινωνίας

418 Η πολιτική κοινότητα και η αστική κοινωνία, μολονότι συνδέονται αμοιβαία και αλληλεπιδρούν, δεν είναι ίδιες στην ιεράρχηση των σκοπών. Η πολιτική κοινότητα είναι ουσιαστικά στην υπηρεσία της αστικής κοινότητας και, σε τελευταία ανάλυση, των προσώπων και των ομάδων που την αποτελούν<sup>854</sup>. Η αστική κοινωνία δεν μπορεί να θεωρηθεί παράρτημα ή εκδοχή της πολιτικής κοινότητας: αντιθέτως, έχει εξέχουσα θέση επειδή η πολιτική κοινότητα αιτιολογεί την ύπαρξή της στην ίδια την αστική κοινωνία.

Το πράτος πρέπει να προνοεί για το κατάλληλο νομικό πλαίσιο ώστε να ασκούν ελεύθερα τις δραστηριότητές τους τα κοινωνικά υποκείμενα και να είναι έτοιμο να επέμβει όταν είναι αναγκαίο, σεβόμενο την αρχή της επικουρικότητας, ώστε να κατευθύνει προς το κοινό καλό τη διαλε-

<sup>853</sup> Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XII, 11 (1892) 134.

<sup>854</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.910.

κτική ανάμεσα στις ενεργές ενώσεις της δημοκρατικής ζωής. Η αστική κοινωνία είναι σύνθετη και τραχιά, γεμάτη ασάφειες και αντιφάσεις: είναι επίσης χώρος σύγκρουσης ανάμεσα σε διαφορετικά συμφέροντα, με κίνδυνο ο πιο ισχυρός να υπερισχύσει του πιο αδύναμου.

# γ) Εφαρμόζοντας την αρχή της επικουρικότητας

419 Η πολιτική κοινότητα οφείλει να ουθμίζει τις σχέσεις της απέναντι στην αστική κοινωνία σύμφωνα με την αρχή της επικουρικότητας<sup>855</sup>: είναι ουσιώδες η ανάπτυξη της δημοκρατικής ζωής να ξεκινά από τον κοινωνικό ιστό. Οι δραστηριότητες της αστικής κοινωνίας -κυρίως εθελοντισμός και συνεργασία στο πλαίσιο του ιδιωτικού-κοινωνικού, που συνοπτικά αποκαλείται «τρίτος τομέας» για να τον διακρίνουμε από τα πλαίσια του κράτους και της αγοράς— αποτελούν τον καταλληλότερο τρόπο για να αναπτύξουμε την κοινωνική διάσταση του ατόμου, που σε αυτές τις δραστηριότητες μπορεί να βρει χώρο για να εχφραστεί πλήρως. Η προοδευτική επέκταση των κοινωνικών πρωτοβουλιών πέρα από την κρατική σφαίρα δημιουργεί νέους χώρους για τη δραστήρια παρουσία και για την άμεση δράση των πολιτών, ολοκληρώνοντας τις λειτουργίες που έχει αναλάβει το κράτος. Ετούτο το σημαντικό φαινόμενο συχνά πραγματοποιείται μέσω ανεπίσημων μεθόδων και οργάνων, δίνοντας ζωή σε νέους και συγκεκριμένους τρόπους για την άσκηση των δικαιωμάτων του ατόμου που εμπλουτίζουν ποιοτικά τη δημοκρατική ζωή.

**420** Η συνεργασία, ακόμη και στις λιγότερο δομημένες μορφές της, διαγράφεται ως μία από τις πιο ισχυρές απαντήσεις στη λογική της σύγκρουσης και του ανταγωνισμού δίχως όρια, που σήμερα φαίνεται να υπερισχύει. Οι σχέσεις που δημιουργούνται σ' ένα συνεργατικό και αλληλέγγυο κλίμα ξεπερνούν τους ιδεολογικούς διαχωρισμούς, ωθώντας στην επιδίωξη αυτού που μας ενώνει αντί εκείνου μας χωρίζει.

Πολλές εθελοντικές πρακτικές αποτελούν ένα επιπλέον παράδειγμα

 $<sup>^{855}</sup>$  Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 203· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.883-1.885.

μεγάλης αξίας, που ωθεί να θεωρήσουμε την αστική κοινωνία ως ένα χώρο όπου είναι πάντα πιθανή η ανασύνθεση μιας δημόσιας ηθικής επικεντρωμένης στην αλληλεγγύη, στην αληθινή συνεργασία, στον αδελφικό διάλογο. Στις δυνατότητες που εμφανίζονται μ' αυτό τον τρόπο, καλούνται όλοι να κοιτάξουν με εμπιστοσύνη και να προσφέρουν το προσωπικό τους έργο για το καλό της κοινότητας γενικά και για το καλό των πιο αδύναμων και των πιο φτωχών ειδικά. Κι έτσι επιβεβαιώνεται η αρχή της «υποκειμενικότητας της κοινωνίας» 856.

#### **VI. ΤΟ ΚΡΑΤΟΣ ΚΑΙ ΟΙ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ**

# Α) Η ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΗ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ, ΕΝΑ ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΣ ΑΝΘΡΩΠΙΝΟ ΔΙΚΑΙΩΜΑ

421 Η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού δέσμευσε την Καθολική Εκκλησία για την προώθηση της θρησκευτικής ελευθερίας. Η Διακήρυξη «Dignitatis humanae» επισημαίνει στον υπότιτλο ότι σκοπεύει να διακηρύξει «το δικαίωμα της κοινωνικής και αστικής ελευθερίας του προσώπου και της κοινότητας στο θρησκευτικό πεδίο». Για να μπορέσει να ασκηθεί αυτή η ελευθερία που θέλησε ο Θεός και είναι εγγεγραμμένη στην ανθρώπινη φύση, δεν πρέπει να παρεμποδίζεται, δεδομένου ότι «η αλήθεια δεν επιβάλλεται παρά μόνο με τη δύναμη της ίδιας της αλήθειας» 857. Η αξιοπρέπεια του ανθρώπου και η ίδια η φύση της αναζήτησης του Θεού απαιτούν την απαλλαγή όλων από κάθε εξαναγκασμό στο θρησκευτικό πεδίο 858. Η κοινωνία και το κράτος δεν πρέπει να εξαναγκάζουν κάποιον να δρα εναντίον της συνείδησής του, ούτε να τον εμποδίζουν να ενεργεί σύμφωνα μ' αυτήν 859. Η θρη-

 $<sup>^{856}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 49: AAS 83 (1991) 855.

 <sup>857</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 1: AAS 58 (1966) 929.
 858 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 2: AAS 58 (1966) 930-931. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.106.

 $<sup>^{859}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 3: AAS 58 (1966) 931-932.

σκευτική ελευθερία δεν είναι ηθική άδεια να συναινείς στην πλάνη, ούτε ένα επακόλουθο δικαίωμα στην πλάνη $^{860}$ .

**422** Η ελευθερία της συνείδησης και της θρησκείας «αφορά τον άνθρωπο ατομικά και κοινωνικά» 861: το δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία πρέπει να αναγνωρίζεται από τις νομικές διατάξεις και να επικυρώνεται ως αστικό δικαίωμα, 862 χωρίς να είναι από μόνο του ένα απεριόριστο δικαίωμα. Τα σωστά όρια για την άσκηση της θρησκευτικής ελευθερίας πρέπει να καθορίζονται για κάθε κοινωνική περίσταση με πολιτική σύνεση, σύμφωνα με τις απαιτήσεις του κοινού καλού, και να εγκρίνονται από τις αστικές αρχές μέσα από νομικούς κανόνες σύμφωνους με την αντικειμενική ηθική τάξη: αυτοί οι κανόνες απαιτούνται «για να προασπίζονται επαρκώς τα δικαιώματα όλων των πολιτών και η ειρηνική συνύπαρξή τους, για την επαρκή φροντίδα της δημόσιας ειρήνης που είναι οργανωμένη συμβίωση εν δικαίω και για την επιβεβλημένη διαφύλαξη της δημόσιας ηθικής» 863.

423 Χάρη στους ιστορικούς και πολιτιστικούς δεσμούς της με ένα έθνος, μια θρησκευτική κοινότητα μπορεί να γίνει αποδέκτης μιας ιδιαίτερης αναγνώρισης εκ μέρους του κράτους: αυτή η αναγνώριση δεν πρέπει με κανέναν τρόπο να δημιουργεί διαχωρισμούς αστικής ή κοινωνικής τάξεως για τις άλλες θρησκευτικές ομάδες<sup>864</sup>. Το όραμα των σχέσεων ανάμεσα σε κράτη και θρησκευτικές οργανώσεις, που προωθεί η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού, ανταποκρίνεται στις απαιτήσεις του κράτους δικαίου και στους κανόνες του διεθνούς δικαίου<sup>865</sup>. Η Εκκλησία γνωρίζει ότι δε συμμερίζονται όλοι αυτό το όραμα: το δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία, δυ-

 $<sup>^{860}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.105.

<sup>861</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.105.

<sup>&</sup>lt;sup>862</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 2: AAS 58 (1966) 930-931<sup>.</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.108.

 $<sup>^{863}</sup>$ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 5: AAS 91 (1999) 380-381.

<sup>864</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Dignitatis humanae, 6: AAS 58 (1966) 933-934· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.107.

 $<sup>^{865}</sup>$ ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 5: AAS 91 (1999) 380-381.

στυχώς, «παραβιάζεται από πολλά κράτη, μέχρι του σημείου να κάνεις ή να επιθυμείς να σου κάνουν ή να δέχεσαι κατήχηση να αποτελεί έγκλημα που επισύρει κυρώσεις»  $^{866}$ .

#### Β) ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ

## α) Αυτονομία και ανεξαρτησία

424 Η Εκκλησία και η πολιτική κοινότητα, μολονότι εκφράζονται και οι δύο με εμφανείς οργανωτικές δομές, είναι διαφορετικής φύσεως και ως προς τη διαμόρφωσή τους και ως προς τους σκοπούς που επιδιώκουν. Η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού επαναβεβαίωσε επίσημα: «Στο πεδίο τους, η πολιτική κοινότητα και η Εκκλησία είναι ανεξάρτητες και αυτόνομες η μία από την άλλη» 867. Η Εκκλησία οργανώνεται με μορφές ικανές να ικανοποιήσουν τις πνευματικές ανάγκες των πιστών της, ενώ οι διάφορες πολιτικές κοινότητες δημιουργούν σχέσεις και θεσμούς στην υπηρεσία όσων υπεισέρχονται στο κοσμικό κοινό καλό. Η αυτονομία και η ανεξαρτησία τους αποδεικνύονται ξεκάθαρα κυρίως στο χαρακτήρα των στόχων.

Η υποχρέωση του σεβασμού της θρησκευτικής ελευθερίας υποχρεώνει την πολιτική κοινότητα να εγγυάται στην Εκκλησία τον αναγκαίο χώρο δράσης. Η Εκκλησία, από την άλλη, δεν έχει ένα ιδιαίτερο πεδίο αρμοδιότητας όσον αφορά τη δομή της πολιτικής κοινότητας: «Η Εκκλησία σέβεται τη νόμιμη αυτονομία της δημοκρατικής τάξης και δεν έχει πρόθεση να εκφράσει προτιμήσεις για τη μία ή την άλλη θεσμική ή συνταγματική λύση» 868 ούτε το καθήκον να εκφραστεί για τα πολιτικά προγράμματα, παρά μόνο για τις θρησκευτικές και ηθικές συνεπαγωγές τους.

 $<sup>^{866}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. διάτ. Catechesi tradendae (Κατήχηση στην εποχή μας), 14: AAS 71 (1979) 1.289.

 $<sup>^{867}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.245.

<sup>&</sup>lt;sup>868</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 47: AAS 83 (1991) 852.

# β) Συνεργασία

425 Η αμοιβαία αυτονομία της Εχκλησίας και της πολιτικής κοινότητας δεν προκαλεί ένα διαχωρισμό που να αποκλείει τη συνεργασία τους: και οι δύο, έστω και με διαφορετικό σκοπό, είναι στην υπηρεσία της προσωπικής και κοινωνικής κλήσης των ίδιων ανθρώπων. Πράγματι, η Εκκλησία και η πολιτική κοινότητα εκφράζονται με οργανωτικές μορφές που στοχεύουν όχι στη δική τους αλλά στην υπηρεσία του ανθρώπου, ώστε να του επιτρέπουν την πλήρη άσκηση των δικαιωμάτων του, σύμφυτων με την ιδιότητα του πολίτη και του χριστιανού, και τη σωστή εκπλήρωση των αντίστοιχων υποχρεώσεων. Η Εκκλησία και η πολιτική κοινότητα μπορούν να φέρουν σε πέρας την υπηρεσία τους «υπέρ όλων με τρόπο τόσο πιο επαρκή όσο καλύτερα συνδέονται μεταξύ τους σε μια υγιή συνεργασία, λαμβάνοντας υπόψη τις συνθήκες του χώρου και του χρόνου» 869.

**426** Η Εχχλησία έχει δικαίωμα στη νομική αναγνώριση της ταυτότητάς της. Ακριβώς επειδή η αποστολή της αγκαλιάζει όλη την ανθρώπινη πραγματικότητα, η Εκκλησία, νιώθοντας «αληθινά και εσωτερικά αλληλέγγυα με το ανθρώπινο γένος και την Ιστορία του» <sup>870</sup>, διεκδικεί την ελευθερία να εκφράζει την ηθική της κρίση γι' αυτή την πραγματικότητα οποτεδήποτε απαιτείται για την προάσπιση των θεμελιωδών δικαιωμάτων του ανθρώπου ή της σωτηρίας των ψυχών <sup>871</sup>.

Έτσι, η Εκκλησία ζητά: ελευθερία στην έκφραση, στη διδασκαλία, στην κήρυξη του Ευαγγελίου· ελευθερία να εκφράζει δημόσια τη λατρεία· ελευθερία να οργανώνεται και να έχει τους δικούς της εσωτερικούς κανόνες· ελευθερία να οικοδομεί θρησκευτικά κτίρια· ελευθερία να αποκτά και να κατέχει αγαθά κατάλληλα για τις δραστηριότητές της· ελευθερία

<sup>&</sup>lt;sup>869</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 76: AAS 58 (1966) 1.099.

 $<sup>^{870}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 1: AAS 58 (1966) 1.026.

 $<sup>^{871}</sup>$  Ποβλ. CIC, κανόνας 747, § 2· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.246.

να συνεταιρίζεται όχι μόνο για θρησκευτικούς αλλά και για παιδαγωγικούς, πολιτιστικούς, υγειονομικούς και φιλανθρωπικούς σκοπούς<sup>872</sup>.

427 Με σχοπό την αποτροπή ή την άμβλυνση πιθανών συγχρούσεων ανάμεσα στην Εχκλησία και στην πολιτική κοινότητα, η νομική εμπειρία της Εκκλησίας και του κράτους έχει περιγράψει σταθερές μορφές σχέσεων και οργάνων που μπορούν να εγγυηθούν την αρμονική τους σχέση. Αυτή η εμπειρία είναι ένα ουσιαστικό σημείο αναφοράς για όλες τις περιπτώσεις όπου το κράτος έχει την απαίτηση να εισβάλει στο πεδίο δράσης της Εκκλησίας, εμποδίζοντας την ελεύθερη δραστηριότητά της ακόμη και καταδιώκοντάς την ανοιχτά ή, το αντίθετο, στις περιπτώσεις όπου οι εκκλησιαστικές οργανώσεις δεν ενεργούν ορθά απέναντι στο κράτος.

 $<sup>^{872}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επιστολή προς τους αρχηγούς κρατών που υπέγραψαν την τελική Πράξη του Ελσίνκι (1η Σεπτεμβρίου 1980), 4: AAS 72 (1980) 1.256-1.258.

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΕΝΑΤΟ

# Η ΔΙΕΘΝΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ

#### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

# α) Η ενότητα της ανθοώπινης οικογένειας

428 Οι βιβλικές αφηγήσεις της Γένεσης αποδεικνύουν την ενότητα του ανθρώπινου γένους και διδάσκουν ότι ο Θεός του Ισραήλ είναι ο κύριος της Ιστορίας και του κόσμου: η δράση Του αγκαλιάζει όλο τον κόσμο και ολόκληρη την ανθρώπινη οικογένεια, για την οποία προορίζεται το έργο της δημιουργίας. Η απόφαση του Θεού να πλάσει τον άνθρωπο κατ' εικόνα και καθ' ομοίωση (πρβλ. Γεν 1,26-27) του προσδίδει μια μοναδική αξιοπρέπεια, που εκτείνεται σε όλες τις γενεές (ποβλ. Γεν 5) και σε όλη τη γη (ποβλ. Γεν 10). Εξάλλου, το Βιβλίο της Γένεσης αποδειχνύει ότι ο άνθρωπος δε δημιουργήθηκε απομονωμένος, αλλά στο εσωτερικό ενός πλαισίου όπου συστατικό του μέρος είναι ο ζωτικός χώρος που του εξασφαλίζει την ελευθερία (ο Κήπος), η διαθεσιμότητα τροφίμων (τα δέντρα του Κήπου), η εργασία (η εντολή να καλλιεργήσει) και κυρίως η κοινότητα (το δώρο της βοήθειας ίδιας με αυτόν) (ποβλ. Γεν 2,8-24). Οι συνθήκες που εξασφαλίζουν πληρότητα στην ανθρώπινη ζωή είναι, σε όλη την Παλαιά Διαθήκη, αντικείμενο της Θείας ευλογίας. Ο Θεός θέλει να εγγυηθεί στον άνθρωπο τα αναγκαία αγαθά για την ανάπτυξή του, τη δυνατότητα να εκφράζεται ελεύθερα, το θετικό αποτέλεσμα της εργασίας, τον πλούτο των σχέσεων ανάμεσα στους ομοίους του.

**429** Η συνθήκη του Θεού με τον Νώε (ποβλ. Γεν 9,1-17) και μέσω αυτού με όλη την ανθρωπότητα, μετά την καταστροφή που προκάλεσε ο κατακλυσμός, αποδεικνύει ότι ο Θεός θέλει να διαφυλάξει για την ανθρώπινη κοι-

326 KEΦΑΛΑΙΟ ENATO

νότητα την ευλογία της γονιμότητας, την εντολή να κυφιαρχήσει στη δημιουργία και την απόλυτη αξιοπρέπεια και την ακεραιότητα της ανθρώπινης ζωής που χαρακτήριζαν την πρώτη δημιουργία, μολονότι σε αυτήν παρεμβλήθηκε με το αμάρτημα ο εκφυλισμός στη βία και στην αδικία, που τιμωρήθηκε με τον κατακλυσμό. Το Βιβλίο της Γένεσης παρουσιάζει με θαυμασμό την πολυμορφία των λαών, αποτέλεσμα του δημιουργικού έργου του Θεού (πρβλ. Γεν 10,1-32) και συγχρόνως με το επεισόδιο του πύργου της Βαβέλ στιγματίζει τη μη αποδοχή εκ μέρους του ανθρώπου της κατάστασής του ως δημιουργήματος (πρβλ. Γεν 11,1-9). Όλοι οι λαοί στο θεϊκό σχέδιο είχαν «γῆ χεῖλος ἔν, καὶ φωνὴ μία πᾶσι» (Γεν 11,1), αλλά οι άνθρωποι διαχωρίζονται, στρέφοντας την πλάτη στον Δημιουργό (πρβλ. Γεν 11,4).

430 Η συνθήμη του Θεού με τον Αβραάμ, που εκλέχτηκε για να γίνει «πατηρ πλήθους ἐθνῶν» (Γεν 17,4), ανοίγει το δρόμο για την επανένωση της ανθρώπινης οικογένειας με τον Δημιουργό της. Η ιστορία της σωτηρίας οδηγεί το λαό του Ισραήλ να συλλογιστεί ότι η θεϊκή δράση περιορίζεται μόνο στη γη του, παρ' όλα αυτά παγιώνεται σιγά σιγά η πεποίθηση ότι ο Θεός ασχολείται και με τα άλλα έθνη (πρβλ. Ησ 2,2-5· 66,18-23). Οι Προφήτες θα αναγγείλουν, για τους έσχατους χρόνους, το προσκύνημα των λαών στο Ναό του Κυρίου και μια εποχή ειρήνης ανάμεσα στα Έθνη (βλ. Ησ. 2,2-5, 66, 18-23). Το Ισραήλ, διασκορπισμένο στην εξορία, θα αποκτήσει οριστικά συνείδηση του ρόλου του ότι είναι μάρτυρας του μοναδικού Θεού (πρβλ. Ησ 44,6-8), Κυρίου του κόσμου και της ιστορίας των λαών (πρβλ. Ησ 44,24-28).

## β) Ο Ιησούς Χριστός πρότυπο και θεμέλιο της νέας ανθρωπότητας

**431** Ο Ιησούς Χριστός είναι το πρότυπο και το θεμέλιο της νέας ανθρωπότητας. Σε Αυτόν, που είναι η πραγματική «εἰκὼν τοῦ Θεοῦ» (Β΄ Κορ 4,4), βρίσκει την εκπλήρωσή του ο άνθρωπος που ο Θεός τον έπλασε κατ' εικόνα Του. Στην ύστατη μαρτυρία αγάπης που ο Θεός φανέρωσε στη σταύρωση του Χριστού, όλα τα εχθρικά προσκόμματα έχουν ήδη καταπέσει (πρβλ. Εφ 2,12-18), και για όσους ζουν τη νέα ζωή εν Χριστώ οι φυλετικές και πολιτιστικές διαφορές δεν αποτελούν πια αιτία διαχωρισμού (πρβλ. Ρωμ 10,12· Γαλ 3,26-28· Κολ 3,11).

Χάρη στο Άγιο Πνεύμα, η Εππλησία γνωρίζει το θεϊκό σχέδιο που αγπαλιάζει ολόπληρο το ανθρώπινο γένος (πρβλ. Πραξ 17,26) και έχει στόχο να επανενώσει, στο μυστήριο της σωτηρίας που πραγματοποιείται εν Χριστώ (πρβλ. Εφ 1,8-10), όλη την πραγματικότητα της δημιουργίας που έχει διασπαστεί και σπορπιστεί. Από την ημέρα της Πεντηποστής, όταν αναγγέλθηκε η Ανάσταση στους διάφορους λαούς και έγινε κατανοητή από τον καθένα στη γλώσσα του (πρβλ. Πραξ 2,6), η Επκλησία εκπληρώνει το καθήπον να αποκαταστήσει και να βεβαιώσει την ενότητα που χάθηκε στη Βαβέλ: χάρη σ' αυτό το εκκλησιολογικό μυστήριο, η ανθρώπινη οικογένεια καλείται να ανακαλύψει εκ νέου την ενότητά της και να αναγνωρίσει τον πλούτο των διαφορών της, ώστε να φτάσει στην «πλήρη ένωση εν Χριστώ» 873.

# γ) Η οικουμενική κλήση του χριστιανισμού

**432** Το χριστιανικό μήνυμα προσφέρει ένα οικουμενικό όραμα για τη ζωή των ανθρώπων και των λαών στη γη, 874 που μας κάνει να κατανοούμε την ενότητα της ανθρώπινης οικογένειας 875. Αυτή η ενότητα δεν οικοδομείται με τη δύναμη των όπλων, του τρόμου ή της βιαιοπραγίας, αλλά είναι το αποτέλεσμα του «υπέρτατου προτύπου ενότητας που αντανακλάται από την εσωτερική ζωή του Θεού, ένας σε τρία Πρόσωπα, [...] που εμείς οι χριστιανοί προσδιορίζουμε με τη λέξη "κοινωνία"» 876 και είναι μια κατάκτηση της ηθικής και πολιτιστικής δύναμης της ελευθερίας 877. Το χριστιανικό μήνυμα στάθηκε καθοριστικό για να κατανοήσει η ανθρωπότητα ότι οι λαοί τείνουν να ενωθούν όχι μόνο λόγω οργανωτικών μορ-

<sup>&</sup>lt;sup>873</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 1: AAS 57 (1965) 5.

<sup>874</sup> ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ομιλία στους καθολικούς νομομαθείς για τις κοινότητες των κρατών και των λαών (6 Δεκεμβρίου 1953), 2: AAS 45 (1953) 795.

 $<sup>^{875}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 42: AAS 58 (1966) 1.060-1.061.

 $<sup>^{876}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 569.

<sup>&</sup>lt;sup>877</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού των Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδρυσή του (5 Οκτωβρίου 1995), 12: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 739.

328 KEΦΑΛΑΙΟ ENATO

φών, οικονομικών σχεδίων ή ενός αφηρημένου και ιδεολογικού διεθνισμού, αλλά επειδή προσανατολίζονται ελεύθερα προς τη συνεργασία, γνωρίζοντας ότι «είναι ζωντανά μέλη μιας παγκόσμιας κοινότητας» 878. Η παγκόσμια κοινότητα πρέπει να προτείνεται ολοένα και περισσότερο ως η πραγματική μορφή της ενότητας που θέλησε ο Δημιουργός: «Η ενότητα της ανθρώπινης οικογένειας υπήρξε σε κάθε εποχή, καθώς έχει ως μέλη τα ανθρώπινα πλάσματα που είναι όλα ίσα χάρη στη φυσική τους αξιοπρέπεια. Κατά συνέπεια, θα υπάρχει πάντα η αντικειμενική ανάγκη για την επαρκή πραγματοποίηση του οικουμενικού κοινού καλού, δηλαδή του κοινού καλού ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας» 879.

# ΙΙ. ΟΙ ΘΕΜΕΛΙΩΔΕΙΣ ΚΑΝΟΝΕΣ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ

# α) Διεθνής κοινότητα και αξίες

433 Η κεντρικότητα του ανθρώπου και η φυσική κλίση των λαών να αναπτύσσουν σχέσεις μεταξύ τους είναι τα θεμελιώδη στοιχεία για να οικοδομηθεί μια πραγματική διεθνής κοινότητα, η οργάνωση της οποίας πρέπει να τείνει προς ένα αποτελεσματικό οικουμενικό κοινό καλό<sup>880</sup>. Μολονότι είναι ευρέως διαδεδομένη η επιθυμία προς μια πραγματική διεθνή κοινότητα, η ενότητα της ανθρώπινης οικογένειας δεν έχει πραγματοποιηθεί ακόμη, καθώς εμποδίζεται από υλιστικές και εθνικιστικές ιδεολογίες που αρνούνται τις αξίες των οποίων φορέας είναι ο άνθρωπος σε όλες του τις διαστάσεις, την υλική και την πνευματική, την ατομική και τη συλλογική. Κάθε θεωρία ή συμπεριφορά στην οποία αποτυπώνονται ο ρατσισμός και οι φυλετικές διακρίσεις είναι απαράδεκτη<sup>881</sup>.

Η συνύπαρξη των εθνών θεμελιώνεται στις ίδιες αξίες που πρέπει να

 $<sup>^{878}</sup>$  IWANNHS KГ´, Еүн.  $\varepsilon\pi$ . Pacem in terris: AAS 55 (1963) 296.

 $<sup>^{879}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 292.

<sup>880</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.911.

 <sup>881</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Nostra aetate (Στην εποχή μας), 5: AAS 58 (1966) 743-744. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 268, 281.
 ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 63: AAS 59 (1967) 288. ιδίου, Απ.

διέπουν τη συνύπαρξη των ανθρώπων: στην αλήθεια, στη δικαιοσύνη, στην αλληλεγγύη και στην ελευθερία<sup>882</sup>. Η διδασκαλία της Εκκλησίας όσον αφορά τις συστατικές αρχές της διεθνούς κοινότητας απαιτεί οι σχέσεις ανάμεσα στους λαούς και στις πολιτικές κοινότητες να βρουν τη σωστή ρύθμισή τους στη λογική, στην ισότητα, στο δίκαιο, στις διαπραγματεύσεις, ενώ αποκλείει την προσφυγή στον πόλεμο και στη βία, σε μορφές διακρίσεων, εκφοβισμού και εξαπάτησης<sup>883</sup>.

**434** Το δικαίωμα τίθεται ως όργανο εγγύησης της διεθνούς τάξης, 884 δηλαδή της συνύπαρξης πολιτικών κοινοτήτων που επιδιώκουν χωριστά το κοινό καλό των πολιτών τους και συλλογικά πρέπει να τείνουν προς το καλό όλων των λαών 885, με την πεποίθηση ότι το κοινό καλό ενός έθνους δε διαχωρίζεται από εκείνο ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας 886.

Η διεθνής κοινότητα είναι μια νομική κοινότητα που θεμελιώνεται στην κυριαρχία κάθε κράτους-μέλους, δίχως δεσμεύσεις υποταγής που θα αρνούνται ή θα περιορίζουν την ανεξαρτησία του<sup>887</sup>. Αντιλαμβανόμενοι έτσι τη διεθνή κοινότητα, δε σημαίνει πως σχετικοποιούμε και αποθαρρύνουμε τα διαφορετικά και ιδιαίτερα χαρακτηριστικά κάθε λαού, αλλά ευνοούμε την έκφρασή τους<sup>888</sup>. Η εκτίμηση των διαφορετικών ταυ-

επ. Octogesima adveniens, 16: AAS 63 (1971) 413· ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, L'Église face au racism. Contribution du Saint-Siège à la Conférence mondiale contre le Racisme, la Discrimination raciale, la Xénophobie et l'Intolérance qui y est associée, Tipografia Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2001.

- $^{882}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 279-280.
- $^{883}$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στα Ηνωμένα Έθνη (4 Οκτωβοίου 1965), 2: AAS 57 (1965) 879-880.
  - <sup>884</sup> ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 438-439.
- <sup>885</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 292<sup>.</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Centesimus annus*, 52: AAS 83 (1991) 857-858.
  - <sup>886</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. *Pacem in terris*: AAS 55 (1963) 284.
- $^{887}$  Ποβλ. Πιος ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτιπος λόγος (24 Δεπεμβρίου 1939): AAS 32 (1940) 9-11· ιδίου, Ομιλία στους παθολιπούς νομομαθείς για τις ποινότητες πρατών παι λαών (6 Δεπεμβρίου 1953): AAS 45 (1953) 395-396· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγπ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 289.

330 KEΦΑΛΑΙΟ ENATO

τοτήτων βοηθάει να ξεπερνούμε τις διάφορες μορφές διαχωρισμού που τείνουν να χωρίζουν τους λαούς κάνοντάς τους φορείς ενός εγωισμού με αποσταθεροποιητικά αποτελέσματα.

435 Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας αναγνωρίζει τη σπουδαιότητα της εθνικής κυριαρχίας, εννοούμενης κυρίως ως έκφραση ελευθερίας που πρέπει να ρυθμίζει τις σχέσεις μεταξύ των κρατών  $^{89}$ . Η κυριαρχία αντιπροσωπεύει την υποκειμενικότητα  $^{890}$  ενός έθνους από πολιτική, οικονομική, κοινωνική και πολιτιστική άποψη. Η πολιτιστική διάσταση αποκτά ιδιαίτερη σημασία ως σημείο δύναμης για την αντίσταση σε επιθετικές πράξεις ή σε μορφές κυριαρχίας που θέτουν υπό όρους την ελευθερία μιας χώρας: ο πολιτισμός αποτελεί την εγγύηση για να διατηρηθεί η ταυτότητα ενός λαού, εκφράζει και προωθεί την πνευματική του κυριαρχία $^{891}$ .

Η εθνική κυριαρχία όμως δεν είναι κάτι απόλυτο. Τα έθνη μπορούν να αρνηθούν ελεύθερα την άσκηση ορισμένων δικαιωμάτων τους ενόψει ενός κοινού στόχου, με τη συνειδητοποίηση ότι σχηματίζουν μια «οικογένεια» 692, όπου πρέπει να βασιλεύουν η αμοιβαία εμπιστοσύνη, η αλληλοβοήθεια και ο σεβασμός. Με αυτή την προοπτική, αξίζει ιδιαίτερης προσοχής η απουσία μιας διεθνούς συμφωνίας που θα αντιμετωπίζει με τον κατάλληλο τρόπο «τα δικαιώματα των εθνών» 893, η προετοιμασία της

 $<sup>^{888}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβρίου 1995), 9-10: L'Osservatore Romano, 23 Ιουν. 1980, σ. 11.

 $<sup>^{889}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963)  $^{289}$  Ιωάννης Παυλος Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 15: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 741-742.

 $<sup>^{890}</sup>$  Πρβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 15: AAS 80 (1988) 528-530.

 $<sup>^{891}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην UNESCO (2 Ιουνίου 1980), 14: AAS 72 (1980) 744-745.

 $<sup>^{892}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 14: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 741· πρβλ. ιδίου, Ομιλία προς το Διπλωματικό Σώμα (13 Ιανουαρίου 2001), 8: AAS 93 (2001) 319.

οποίας θα μπορούσε να αντιμετωπίσει δεόντως τα ζητήματα που έχουν σχέση με τη δικαιοσύνη και την ελευθερία στον σύγχρονο κόσμο.

# β) Σχέσεις που θεμελιώνονται στη σύμπνοια της νομικής με την ηθική τάξη

436 Για να υλοποιηθεί και να παγιωθεί μια διεθνής τάξη που θα εγγυάται επαρκώς την ειρηνική συνύπαρξη των λαών, ο ηθικός νόμος που διέπει τη ζωή των ανθρώπων πρέπει να ρυθμίζει και τις σχέσεις μεταξύ των κρατών: «ηθικός νόμος, η τήρηση του οποίου πρέπει να ενσταλάζεται και να προωθείται από την κοινή γνώμη όλων των εθνών και των κρατών με τέτοια ομοψυχία φωνής και δύναμης, ώστε κανείς να μην τολμήσει να τον αμφισβητήσει ή να χαλαρώσει την υποχρεωτική του δέσμευση» 894. Είναι αναγκαίο ο οικουμενικός ηθικός νόμος, γραμμένος στην καρδιά του ανθρώπου, να θεωρείται αποτελεσματικός και δεσμευτικός ως ζωντανή έκφραση της συνείδησης που η ανθρωπότητα έχει από κοινού, μια «γραμματική» 895 ικανή να κατευθύνει το διάλογο για το μέλλον του κόσμου.

**437** Ο οικουμενικός σεβασμός των αρχών που εμπνέουν μια «νομική ρύθμιση σε αρμονία με την ηθική τάξη»<sup>896</sup> είναι η αναγκαία συνθήκη για τη σταθερότητα της διεθνούς ζωής. Η αναζήτηση μιας παρόμοιας σταθερότητας ευνόησε τη βαθμιαία επεξεργασία ενός δικαίου των εθνών<sup>897</sup> («ius gentium»), που μπορεί να θεωρηθεί ως «ο πρόγονος του διεθνούς δικαίου»<sup>898</sup>.

 $<sup>^{893}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 735.

 $<sup>^{894}</sup>$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1941): AAS 34 (1942) 16.

 $<sup>^{895}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών για τον εορτασμό της 50ής επετείου από την ίδουσή του (5 Οκτωβοίου 1995), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 2 (1995) 732.

<sup>&</sup>lt;sup>896</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 277.

<sup>897</sup> Ποβλ. Πιος ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 438-439· ιδίου, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1941): AAS 34 (1942) 16-17· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 290-292.

332 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ENATO

Ο νομικός και ο θεολογικός στοχασμός, ριζωμένος στο φυσικό δίκαιο, διατύπωσε «οικουμενικές αρχές που είναι προγενέστερες και ανώτερες του εσωτερικού δικαίου των κρατών» <sup>899</sup>, όπως η ενότητα του ανθρώπινου γένους, η ισότητα κάθε λαού στην αξιοπρέπεια, η άρνηση του πολέμου για να ξεπεραστούν οι αντιθέσεις, η υποχρέωση της συνεργασίας για το κοινό καλό, η απαίτηση να τηρούνται οι συμφωνίες που έχουν υπογραφεί («pacta sunt servanda»). Η τελευταία αρχή πρέπει να υπογραμμιστεί ιδιαίτερα για να αποφευχθεί «ο πειρασμός να γίνεται επίκληση του δικαιώματος της ισχύος αντί της ισχύος του δικαιώματος» <sup>900</sup>.

438 Για να λυθούν οι συγκρούσεις που εμφανίζονται ανάμεσα στις διάφορες πολιτικές κοινότητες και απειλούν τη σταθερότητα των εθνών και τη διεθνή ασφάλεια, είναι απαραίτητο στις συμφωνίες να αναφερόμαστε σε κοινούς κανόνες που τους εμπιστευόμαστε, αρνούμενοι οριστικά την ιδέα να αναζητηθεί η δικαιοσύνη μέσω της προσφυγής στον πόλεμο<sup>901</sup>: «ο πόλεμος μπορεί να τελειώσει χωρίς νικητές και ηττημένους, σε μια αυτοχειρία της ανθρωπότητας, και τότε είναι ανάγκη να αποκηρύξουμε τη λογική που οδηγεί σε αυτόν, την ιδέα ότι ο αγώνας για την καταστροφή του αντιπάλου, η αντίθεση και ο ίδιος ο πόλεμος είναι παράγοντες προόδου και προώθησης της Ιστορίας» <sup>902</sup>.

Ο Χάρτης των Ηνωμένων Εθνών απαγορεύει όχι μόνο την προσφυγή στη βία, αλλά και την απειλή να χρησιμοποιηθεί 903: αυτή η διάταξη δημιουργήθηκε μετά την τραγική εμπειρία του Δευτέρου Παγκοσμίου Πο-

<sup>&</sup>lt;sup>898</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, *Ομιλία προς το Διπλωματικό Σώμα* (12 Ιανουαρίου 1991), 8: *L'Osservatore Romano*, 13 Ιανουαρίου 1991, σ. 5.

 $<sup>^{899}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 5: AAS 96 (2004) 116.

 $<sup>^{900}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 5: AAS 96 (2004) 117· πρβλ. ιδίου, Μήνυμα προς τον έξοχο πρύτανη του Ποντιφικού Πανεπιστημίου του Λατερανού (21 Μαρτίου 2002), 6: L'Osservatore Romano, 22 Μαρτίου 2002, σ. 6.

 $<sup>^{901}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 23: AAS 83 (1991) 820-821.

 $<sup>^{902}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 18: AAS 83 (1991) 816.

<sup>903</sup> Ποβλ. Χάρτης των Ηνωμένων Εθνών (26 Ιουνίου 1945), άρθρο 2,4 ΙΩΑΝ-

λέμου. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας δεν παρέλειψε, στη διάρκεια της σύγκρουσης, να εντοπίσει μερικούς αναγκαίους παράγοντες για να οικοδομηθεί μια νέα διεθνής τάξη: η ελευθερία και η εδαφική ακεραιότητα κάθε έθνους· η προάσπιση των δικαιωμάτων των μειονοτήτων· ο ίσος καταμερισμός των πόρων της γης· η άρνηση του πολέμου και η εφαρμογή του αφοπλισμού· η τήρηση των συμφωνηθέντων όρων· η κατάπαυση του θρησκευτικού διωγμού<sup>904</sup>.

439 Για να σταθεροποιηθεί η υπεροχή του δικαίου, ισχύει πρωτίστως η αρχή της αμοιβαίας εμπιστοσύνης 905. Σε αυτή την προοπτική, τα ρυθμιστικά όργανα για την ειρηνική λύση των αντιθέσεων πρέπει να επανεξεταστούν, ώστε να ενισχυθεί η έκταση και η επιβολή τους. Οι θεσμοί της διαπραγμάτευσης, της διαμεσολάβησης, της διαιτησίας, που είναι εκφράσεις της διεθνούς νομιμότητας, πρέπει να ενισχυθούν με τη δημιουργία «μιας νομικής αρχής πραγματικά αποτελεσματικής σε έναν συμφιλιωμένο κόσμο» 906. Μια πρόοδος προς αυτή την κατεύθυνση θα επιτρέψει στη διεθνή κοινότητα να προταθεί όχι πλέον ως μια απλή στιγμή συνάθροισης στη ζωή των κρατών, αλλά ως μια δομή όπου οι συγκρούσεις μπορούν να λυθούν ειρηνικά: «Όπως στο εσωτερικό των μεμονωμένων κρατών [...] η τακτική της οικογενειακής εκδίκησης και των αντιποίνων αντικαταστάθηκε από την κυριαρχία του νόμου, έτσι και στη διεθνή κοινότητα επείγει να λάβει χώρα μια τέτοια πρόοδος» 907. Σε τελευταία ανάλυση, το διεθνές δίκαιο «πρέπει να αποτρέψει από το να υπερισχύει ο νόμος του ισχυρότερου» 908.

# ΙΙΙ. Η ΟΡΓΑΝΩΣΗ

ΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 6: AAS 96 (2004) 117.

 $^{904}$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1941): AAS 34 (1942) 18.

905 ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1945): AAS 38 (1946) 22 ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 287-288.

 $^{906}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διεθνές Δικαστήριο της Χάγης (13 Μαΐου 1985), 4: AAS 78 (1986) 520.

 $^{907}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 52: AAS 83 (1991) 858.

 $^{908}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 9: AAS 96 (2004) 120.

334 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ENATO

#### ΤΗΣ ΛΙΕΘΝΟΥΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ

#### α) Η αξία των διεθνών οργανώσεων

440 Η πορεία προς την πραγματική διεθνή «κοινότητα», που βρήκε το δρόμο της με την ίδρυση του Οργανισμού Ηνωμένων Εθνών το 1945, συνοδεύεται από την Εκκλησία: αυτός ο Οργανισμός «έχει συνεισφέρει σημαντικά στην προώθηση του σεβασμού της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, της ελευθερίας των λαών και της ανάγκης για ανάπτυξη, προετοιμάζοντας το πολιτιστικό και θεσμικό έδαφος όπου θα οικοδομηθεί η ειρήνη» 909. Γενικά η κοινωνική διδασκαλία εκτιμά θετικά το ρόλο των διακυβερνητικών οργανώσεων, ιδιαίτερα εκείνων που δρουν σε ειδικούς τομείς 910, παρά τις επιφυλάξεις όταν αντιμετωπίζουν με αθέμιτο τρόπο τα προβλήματα 911. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας συστήνει η δράση των διεθνών οργανισμών να ανταποκρίνεται στις ανθρώπινες ανάγκες της κοινωνικής ζωής και των σημαντικών εκφάνσεών της για ειρηνική και οργανωμένη συνύπαρξη των εθνών και των λαών 912.

**441** Η έγνοια για μια οργανωμένη και ειρηνική συμβίωση της ανθρώπινης οικογένειας ωθεί τη Διδάσκουσα Εκκλησία να τονίσει την ανάγκη

 $^{909}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 7: AAS 96 (2004) 118.

 $^{910}$  Ποβλ. Ιωάννης ΚΓ΄, Εγμ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 426, 439· Ιωάννης Παυάνος Β΄, Ομιλία στην 20ή Γενιμή Συνδιάσμεψη της FAO (12 Νοεμβοίου 1979): Insegnamenti di Paolo II, II (1979) 1.136-1.137· ιδίου, Λόγος στην UNESCO (2 Ιουνίου 1980), 5, 8: AAS 72 (1980) 737, 739-740· ιδίου, Ομιλία στο συμβούλιο υπουργών στη διάσμεψη για την Ασφάλεια και τη Συνεργασία στην Ευρώπη (CSCE) (30 Νοεμβοίου 1993), 3, 5: AAS 86 (1994) 750-752.

 $^{911}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην κυρία Ναφίς Σαντίκ, γενική γραμματέα της Διεθνούς Διάσκεψης για τον Πληθυσμό και την Ανάπτυξη (18 Μαρτίου 1994): AAS 87 (1995) 191-192· ιδίου, Μήνυμα στην κυρία Γερτρούρδη Μοντζέλα, γενική γραμματέα της Τέταρτης Παγκόσμιας Διάσκεψης των Ηνωμένων Εθνών για τη Γυναίκα (26 Μαΐου 1995): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVIII, 1 (1985) 1.571-1.577.

 $^{912}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 84: AAS 58 (1966) 1.107-1.108.

ίδουσης «μιας οικουμενικής δημόσιας αρχής ευρέως αποδεκτής, που να διαθέτει πραγματική ισχύ για να εγγυάται σε όλους και την ασφάλεια και την τήρηση του νόμου και το σεβασμό των δικαιωμάτων» 913. Στη διάρκεια της Ιστορίας, παρά την αλλαγή απόψεων στις διάφορες εποχές, έγινε φανερή η ανάγκη για μία παρόμοια αρχή που θα απαντά στα παγκοσμίων διαστάσεων προβλήματα που τίθενται από την αναζήτηση του κοινού καλού: θεωρούμε σημαντικό αυτή η αρχή να είναι αποτέλεσμα συμφωνίας και όχι επιβολής και να μην εννοείται σαν «ένα παγκόσμιο υπερ-κράτος» 914.

Η πολιτική αρχή που θα ασκείται στο πλαίσιο της διεθνούς κοινότητας πρέπει να ρυθμίζεται από το δίκαιο, να προσανατολίζεται προς το κοινό καλό και να σέβεται την αρχή της επικουρικότητας. «Οι δημόσιες Αρχές της διεθνούς κοινότητας δεν έχουν σκοπό να περιορίσουν την εξουσία των μεμονωμένων πολιτικών κοινοτήτων κι ακόμη λιγότερο να τις αντικαταστήσει αντίθετα, οφείλει να συνεισφέρει στη δημιουργία σε παγκόσμιο επίπεδο ενός περιβάλλοντος όπου η δημόσια εξουσία των μεμονωμένων πολιτικών κοινοτήτων, οι πολίτες και τα ενδιάμεσα στρώματα να μπορούν να ανταποκρίνονται στα καθήκοντά τους, να εκπληρώνουν τις υποχρεώσεις τους, να ασκούν τα δικαιώματά τους με μεγαλύτερη ασφάλεια» 915.

442 Μια διεθνής πολιτική που θα έχει στόχο την ειρήνη και την ανάπτυξη με την υιοθέτηση συντονισμένων μέτρων 916 έγινε αναγκαία περισσότερο από ποτέ λόγω της παγκοσμιοποίησης των προβλημάτων. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας θεωρεί ότι η αλληλεξάρτηση ανθρώπων και εθνών αποκτά ηθική διάσταση και καθορίζει τις σχέσεις οικονομικού, πολιτιστικού, πολιτικού και θρησκευτικού χαρακτήρα του σύγχρονου κόσμου. Σε αυτό το πλαίσιο προβλέπεται μια αναθεώρηση των διεθνών

 $<sup>^{913}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 82: AAS 58 (1966) 1.105· ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 293 και ΠΑΥ-ΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 78: AAS 59 (1967) 295.

 $<sup>^{914}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Μήνυμα στην Παυκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2003, 6: AAS 95 (2003) 344.

<sup>&</sup>lt;sup>915</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 294-295.

<sup>&</sup>lt;sup>916</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 51-55 και 77-79: AAS 59 (1967) 282-284, 295-296.

336 KEΦAΛAIO ENATO

οργανισμών, μια διαδικασία που «προϋποθέτει να ξεπεραστούν οι πολιτικές αντιπαλότητες και να απορριφθεί κάθε επιθυμία εκμετάλλευσης αυτών των οργανώσεων, που έχουν μοναδικό λόγο ύπαρξης το κοινό καλό» 917, με σκοπό να επιτύχουμε «έναν ανώτερο βαθμό διεθνούς οργάνωσης» 918.

Οι διαχυβερνητικές οργανώσεις πρέπει να ασχούν ικανοποιητικά τις ελεγκτικές και καθοδηγητικές λειτουργίες τους στο χώρο της οικονομίας, καθώς η επίτευξη του κοινού καλού γίνεται ένας εξαιρετικά δύσκολος στόχος για τα μεμονωμένα κράτη, έστω κι αν είναι κυρίαρχα με όρους ισχύος, πλούτου και πολιτικής δύναμης 15. Επίσης, οι διεθνείς οργανισμοί πρέπει να εγγυώνται εκείνη την ισότητα που είναι το θεμέλιο του δικαιώματος όλων να συμμετέχουν στη διαδικασία πλήρους ανάπτυξης, με σεβασμό στις νόμιμες διαφορές 20.

443 Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας εκτιμά θετικά το ρόλο των ομάδων που σχηματίστηκαν στην αστική κοινωνία αναλαμβάνοντας το σημαντικό έργο της ευαισθητοποίησης της κοινής γνώμης για τις διαφορετικές όψεις της διεθνούς ζωής, με ιδιαίτερη προσοχή στο σεβασμό των δικαιωμάτων του ανθρώπου, όπως αποκαλύπτει «ο αριθμός των ιδιωτικών ενώσεων, μερικές από τις οποίες σε παγκόσμια κλίμακα, που ιδρύθηκαν πρόσφατα και σχεδόν όλες παρακολουθούν με μεγάλο ενδιαφέρον και αξιέπαινη αντικειμενικότητα τα διεθνή γεγονότα σε ένα τόσο ευαίσθητο πεδίο» 921.

Οι κυβερνήσεις θα έπρεπε να ενθαρρύνονται από παρόμοιες δεσμεύσεις, που σκοπό έχουν να εφαρμόσουν στην πράξη τα ιδανικά τα οποία διαπνέουν τη διεθνή κοινότητα, «ιδιαίτερα μέσα από τις ειρηνευτικές

 $<sup>^{917}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΌΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 43: AAS 80 (1988) 575.  $^{918}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΌΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 43: AAS 80 (1988) 575 πρβλ. ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 7: AAS 96 (2004) 118.

 $<sup>^{919}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 58: AAS 83 (1991) 863-864.

 $<sup>^{920}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 33, 39: AAS 80 (1988) 557-559, 566-568.

 $<sup>^{921}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 26: AAS 80 (1988) 544-547.

και αλληλέγγυες πράξεις των πολλών ατόμων που εργάζονται και στις μη κυβερνητικές οργανώσεις και στα κινήματα για τα δικαιώματα του ανθρώπου» 922.

## β) Ο νομικός χαρακτήρας της Αγίας Έδρας

444 Η Αγία Έδρα — ή Αποστολική 923 Έδρα— αναγνωρίζεται διεθνώς ως κυρίαρχη αρχή που υλοποιεί πράξεις νομικά ενδεδειγμένες. Ασκεί εξωτερική ηγεμονία, αναγνωρισμένη στο πλαίσιο της διεθνούς κοινότητας, η οποία αντανακλά εκείνη που ασκείται στο εσωτερικό της Εκκλησίας και χαρακτηρίζεται από την οργανωτική ενότητα και την ανεξαρτησία. Η Εκκλησία ενισχύεται από εκείνες τις νομικές ενέργειες που αποδεικνύονται αναγκαίες ή χρήσιμες για την εκπλήρωση της αποστολής της.

Η διεθνής δραστηριότητα της Αγίας Έδρας εκδηλώνεται με διάφορους τρόπους, μεταξύ των οποίων: το δικαίωμα της ενεργητικής και παθητικής επίσημης αντιπροσωπείας: η άσκηση του «ius contrahendi» με τους όρους των συμφωνιών τη συμμετοχή σε διακυβερνητικές οργανώσεις, όπως για παράδειγμα εκείνες που παίρνουν μέρος στις διαδικασίες των Ηνωμένων Εθνών με πρωτοβουλίες διαμεσολάβησης σε περιπτώσεις συγκρούσεων. Αυτή η δραστηριότητα έχει ως σκοπό να προσφέρει μια ανυστερόβουλη υπηρεσία στη διεθνή κοινότητα καθώς δεν αναζητά πλεονεκτήματα για τη μια πλευρά ή την άλλη, αλλά προβάλλει το κοινό καλό ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας. Σε αυτό το πλαίσιο η Αγία Έδρα χρησιμοποιεί κυρίως το δικό της διπλωματικό προσωπικό.

445 Η διπλωματική υπηρεσία της Αγίας Έδρας, καρπός μιας αρχαίας και παγιωμένης πρακτικής, είναι ένα όργανο που ασχολείται όχι μόνο για τη «libertas Ecclesiae», αλλά και για την προάσπιση και την προώθηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, όπως και για μια κοινωνική τάξη που θα βασίζεται στις αξίες της δικαιοσύνης, της αλήθειας, της ελευθερίας και

 $<sup>^{922}</sup>$  Ιωαννής Παυλος Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 7: AAS 96 (2004) 118.

<sup>&</sup>lt;sup>923</sup> Ποβλ. CIC, κανόνας 361.

338 KEΦΑΛΑΙΟ ENATO

της αγάπης: «Με το εγγενές δικαίωμα της ίδιας της πνευματικής μας αποστολής, που στηρίζεται από την κοσμική εξέλιξη των ιστορικών γεγονότων, στέλνουμε τους λεγάτους μας στις ανώτατες αρχές των κρατών όπου είναι εδραιωμένη ή κατά κάποιο τρόπο παρούσα η Καθολική Εκκλησία. Είναι γνωστό πως οι σκοποί της Εκκλησίας και του κράτους διαφέρουν και ότι και οι δύο είναι κοινωνίες τέλειες, που διαθέτουν τα δικά τους μέσα και είναι ανεξάρτητες η καθεμία στη δική της σφαίρα, αλλά αληθεύει επίσης ότι και η μία και το άλλο δρουν υπέρ ενός κοινού υποκειμένου, του ανθρώπου, που ο Θεός τον κάλεσε στην αιώνια σωτηρία και τον τοποθέτησε στη γη, επιτρέποντάς του με τη βοήθεια της χάρης να την επιτύχει με μια εργατική ζωή που του φέρνει ευημερία με ειρηνική συμβίωση» 924. Το καλό των ανθρώπων και των κοινοτήτων τους ευνοείται από τον οργανωμένο διάλογο ανάμεσα στην Εκκλησία και στις αστικές αρχές, που εκφράζεται και μέσα από τη συνομολόγηση αμοιβαίων συμφωνιών. Αυτός ο διάλογος τείνει να καθορίσει ή να ενισχύσει τις σχέσεις αμοιβαίας κατανόησης και συνεργασίας, αλλά και να προλάβει ή να επανορθώσει τυχόν αντεγκλήσεις, με σκοπό να συνεισφέρει στην πρόοδο κάθε λαού και όλης της ανθρωπότητας με δικαιοσύνη και ειρήνη.

## ΙΥ. Η ΔΙΕΘΝΗΣ ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΑΠΤΥΞΗ

# α) Η συνεργασία για να εγγυηθούμε το δικαίωμα στην ανάπτυξη

**446** Για να λυθεί το πρόβλημα της ανάπτυξης απαιτείται η συνεργασία των μεμονωμένων πολιτικών κοινοτήτων: «Οι πολιτικές κοινότητες αλληλεξαρτώνται και μπορούμε να υποστηρίξουμε ότι καθεμία καταφέρνει να αναπτύσσεται συνεισφέροντας στην ανάπτυξη των άλλων. Επιβάλλεται λοιπόν ανάμεσά τους η συνεννόηση και η συνεργασία» <sup>925</sup>. Η υπανάπτυξη φαίνεται μια κατάσταση που είναι αδύνατον να εξαλειφθεί, σχεδόν μια μοιραία κα-

 $<sup>^{924}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Sollicitudo omnium ecclesiarum (Η φροντίδα όλων των εκκλησιών): AAS 61 (1969) 476.

<sup>925</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 449 ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1945): AAS 38 (1946) 22.

ταδίκη, αν λάβουμε υπόψη το γεγονός ότι δεν είναι μόνο αποτέλεσμα των λανθασμένων ανθρώπινων επιλογών, αλλά και των «οικονομικών, χρηματοοικονομικών και κοινωνικών μηχανισμών» 926 και των «δομών της αμαρτίας» 927 που εμποδίζουν την πλήρη ανάπτυξη των ανθρώπων και των λαών.

Πάντως, αυτές οι δυσκολίες πρέπει να αντιμετωπιστούν με σταθερή και επίμονη αποφασιστικότητα, καθώς η ανάπτυξη δεν είναι μόνο επιθυμία αλλά και δικαίωμα<sup>928</sup> το οποίο, όπως και όλα, συνεπάγεται μια υποχρέωση: «Πράγματι, η συνεργασία για την ανάπτυξη όλου του ανθρώπου και κάθε ανθρώπου είναι υποχρέωση όλων προς όλους και πρέπει να είναι κοινή και στα τέσσερα σημεία του κόσμου: Ανατολή και Δύση, Βορρά και Νότο»<sup>929</sup>. Σύμφωνα με το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, το δικαίωμα στην ανάπτυξη θεμελιώνεται στις ακόλουθες αρχές: ενότητα προέλευσης και κοινότητα όσον αφορά το πεπρωμένο της ανθρώπινης οικογένειας· ισότητα προσώπων και κοινοτήτων που βασίζεται στην ανθρώπινη αξιοπρέπεια· οικουμενικός προορισμός των αγαθών της γης· ολοκληρωμένη έννοια της ανάπτυξης· κεντρικότητα του ανθρώπου· αλληλεγγύη.

447 Η κοινωνική διδασκαλία ενθαρούνει μορφές συνεργασίας ικανές να προαγάγουν την είσοδο στη διεθνή αγορά χωρών που έχουν σημαδευτεί από τη φτώχεια και την υπανάπτυξη: «Πριν από χρόνια υποστηρίχθηκε ότι η ανάπτυξη εξαρτιόταν από την απομόνωση των πιο φτωχών χωρών από τη διεθνή αγορά και από τη στήριξή τους στις δικές τους μόνο δυνά-

 $<sup>^{926}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 16: AAS 80 (1988) 531.  $^{927}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 36-37, 39: AAS 80 (1988) 561-564, 567.

<sup>928</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 22: AAS 59 (1967) 268· ιδίου, Απ. επ. Octogesima adveniens, 43: AAS 63 (1971) 431-432· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 32-33: AAS 80 (1988) 556-559· ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 836-838· πρβλ. και ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Διεθνή Οργάνωση Εργασίας (10 Ιουνίου 1969), 22: AAS 61 (1969) 500-501· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη διάσκεψη για την κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας (20 Ιουνίου 1997), 5: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 1 (1997) 1.554-1.555· ιδίου, Ομιλία στα στελέχη εργατικών συνδικάτων και μεγάλων εταιρειών (2 Μαΐου 2000), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXIII, 1 (2000) 726.

340 KEΦAΛAIO ENATO

μεις. Η πρόσφατη εμπειρία απέδειξε ότι οι χώρες που απομονώθηκαν γνώρισαν τη στασιμότητα και την οπισθοδρόμηση, ενώ γνώρισαν την ανάπτυξη οι χώρες που κατάφεραν να εισχωρήσουν στη γενική διασύνδεση των οιχονομιχών δραστηριοτήτων σε διεθνές επίπεδο. Φαίνεται λοιπόν ότι το μεγαλύτερο πρόβλημα είναι να επιτύχεις την ίση πρόσβαση στη διεθνή αγορά, η οποία θεμελιώνεται όχι στη μονόπλευρη αρχή της εκμετάλλευσης των φυσικών πόρων αλλά στην αξιοποίηση ανθρώπινων δυνατοτήτων» 930. Ανάμεσα στις αιτίες που συμβάλλουν περισσότερο στην ερμηνεία της υπανάπτυξης και της φτώχειας, εκτός από την αδυναμία πρόσβασης στη διεθνή αγορά 931, πρέπει να συμπεριλάβουμε τον αναλφαβητισμό, τη διατροφική ανασφάλεια, την απουσία δομών και υπηρεσιών, την έλλειψη μέτρων που εγγυώνται τη στοιχειώδη ιατρική φροντίδα, την έλλειψη πόσιμου νερού, τη διαφθορά, την αβεβαιότητα των θεσμών και της ίδιας της πολιτικής ζωής. Σε πολλές χώρες η φτώχεια συνδέεται με την έλλειψη ελευθερίας, την έλλειψη κάθε δυνατότητας οικονομικής πρωτοβουλίας, την έλλειψη κρατικής διοίκησης ικανής να σχεδιάσει ένα σύστημα διαπαιδαγώγησης και πληροφορίας.

448 Το πνεύμα της διεθνούς συνεργασίας απαιτεί πέρα από τη στενή λογική της αγοράς να υπάρχει η συνειδητοποίηση μιας υποχρέωσης αλληλεγγύης, κοινωνικής δικαιοσύνης και οικουμενικής αγάπης 932. πράγματι, υπάρχει «κάτι που οφείλεται στον άνθρωπο επειδή είναι άνθρωπος, χάρη στην ξεχωριστή αξιοπρέπειά του» 933. Η συνεργασία είναι ο δρόμος που πρέπει να δεσμευτεί η διεθνής κοινότητα στο σύνολό της ότι θα ακολουθήσει «σύμφωνα με την ανάλογη αντίληψη για το κοινό καλό ολόκληρης της ανθρώπινης οικογένειας» 934. Τα αποτελέσματα θα είναι πολύ θετικά όπως, για παράδειγμα, η αυξημένη εμπιστοσύνη στις δυνατότητες των στερημένων προσώπων, άρα και των φτωχών χωρών και η ίση κατανομή των αγαθών.

## β) Αγώνας κατά της φτώχειας

<sup>&</sup>lt;sup>930</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 33: AAS 83 (1991) 835.

 $<sup>^{931}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 56-61: AAS 59 (1967) 285-287.

 $<sup>^{932}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 44: AAS 59 (1967) 279.

<sup>&</sup>lt;sup>933</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 34: AAS 83 (1991) 836.

<sup>&</sup>lt;sup>934</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 58: AAS 83 (1991) 863.

**449** Στην αρχή της νέας χιλιετίας, η φτώχεια εκατομμυρίων ανδρών και γυναικών είναι «το ζήτημα που περισσότερο από κάθε άλλο κινητοποιεί την ανθρώπινη και χριστιανική μας συνείδηση» 935. Η φτώχεια θέτει ένα δραματικό θέμα δικαιοσύνης: η φτώχεια, στις διαφορετικές μορφές και συνέπειές της, χαρακτηρίζεται από άνιση αύξηση και δεν αναγνωρίζει σε κάθε λαό «το ίσο δικαίωμα "να καθίσει στο τραπέζι του κοινού συμποσίου"» 936. Αυτή η φτώχεια καθιστά αδύνατη την πραγματοποίηση εκείνου του απόλυτου ουμανισμού που η Εκκλησία επιθυμεί και επιδιώκει, ώστε τα άτομα και οι λαοί να μπορέσουν «να είναι κάτι περισσότερο» 937 και να ζουν σε «συνθήκες πιο ανθρώπινες» 938.

Ο αγώνας κατά της φτώχειας βρίσκει ισχυρό κίνητρο στην προτίμηση επιλογής, ή προνομιούχο αγάπη, της Εκκλησίας για τους φτωχούς<sup>939</sup>. Σε όλες τις κοινωνικές της διδαχές η Εκκλησία δεν κουράζεται να τονίζει και άλλες θεμελιώδεις αρχές: πρώτη απ' όλες εκείνη για τον οικουμενικό προορισμό των αγαθών<sup>940</sup>. Με τη σταθερή επιβεβαίωση της αρχής της αλληλεγγύης, η κοινωνική διδασκαλία προτρέπει να περάσουμε στη δράση για να προωθήσουμε «το καλό όλων και καθενός, επειδή όλοι είναι πραγματικά υπεύθυνοι για όλους»<sup>941</sup>. Η αρχή της αλληλεγγύης, και στον αγώνα κατά της φτώχειας, πρέπει να συνοδεύεται πάντα από την αρχή της επικουρικότητας, χάρη στην οποία είναι δυνατόν να διεγείρουμε το πνεύμα πρωτοβουλίας, θεμελιώδη βάση κάθε κοινωνικής-οικονομικής ανάπτυξης στις ίδιες τις φτωχές χώρες<sup>942</sup>: τους φτωχούς πρέπει να τους κοιτάμε «όχι σαν

 $<sup>^{935}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 14: AAS 92 (2000) 366· πρβλ. ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1993, 1: AAS 85 (1993) 429-430.

 $<sup>^{936}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 33: AAS 80 (1988) 558· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 47: AAS 59 (1967) 280.

 $<sup>^{937}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγμ. επ. Populorum progressio, 6: AAS 59 (1967) 260· πρβλ. ΙΩ-ΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80 (1988) 548-550.

<sup>&</sup>lt;sup>938</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 20-21: AAS 59 (1967) 267-268.

<sup>939</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Τοίτη Γενική Διάσκεψη των Λατινοαμεοικανών Επισκόπων, Πουέμπλα (28 Ιανουαρίου 1979), Ι/8: AAS 71 (1979) 194-195.

<sup>&</sup>lt;sup>940</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 22: AAS 59 (1967) 268.

<sup>&</sup>lt;sup>941</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 38: AAS 80 (1988) 566.

342 KEΦAΛAIO ENATO

πρόβλημα, αλλά σαν εκείνους που μπορούν να γίνουν υποκείμενα και πρωταγωνιστές ενός νέου και πιο ανθρώπινου μέλλοντος για όλο τον κόσμο» 943.

# γ) Το εξωτερικό χρέος

450 Το δικαίωμα στην ανάπτυξη πρέπει να προβλέπεται στα ζητήματα που συνδέονται με την κρίση του χρέους πολλών φτωχών χωρών<sup>944</sup>. Αυτή η κρίση προέρχεται από σύνθετες, διαφόρων ειδών αιτίες είτε διεθνούς χαρακτήρα —διακύμανση των ανταλλαγών, χρηματοοικονομικές κερδοσκοπίες, οικονομική νεο-αποικιοκρατία— είτε από αιτίες στο εσωτερικό των χρεωμένων κρατών — διαφθορά, κακή διαχείριση του δημόσιου χρήματος, στρεβλή χρήση των δανείων. Τα μεγαλύτερα δεινά, τα οποία οδηγούν και σε δομικά προβλήματα αλλά και σε προσωπικές συμπεριφορές, βαραίνουν τον πληθυσμό των χρεωμένων και φτωχών χωρών, ο οποίος δεν έχει καμία ευθύνη. Η διεθνής κοινότητα δεν μπορεί να αγνοήσει μια τέτοια κατάσταση: μολονότι τονίζουμε ότι το χρέος πρέπει να πληρωθεί, οφείλουμε να βρούμε τον τρόπο ώστε να μη διακινδυνέψει το «θεμελιώδες δικαίωμα των λαών στην ύπαρξη και στην πρόοδο» 945.

<sup>942</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 55: AAS 59 (1967) 284· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 44: AAS 80 (1988) 575-577.

 $^{943}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 14: AAS 92 (2000) 366.

944 Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Tertio millennio adveniente, 51: AAS 87 (1995) 36· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 4: AAS 90 (1998) 151-152· ιδίου, Ομιλία στη Σύνοδο της Διακοινοβουλευτικής Ένωσης (30 Νοεμβρίου 1998): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI, 2 (1998) 1.162-1.163· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 9: AAS 91 (1999) 383-384.

 $^{945}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 35: AAS 83 (1991) 838· ποβλ. και το ντοκουμέντο Al servizio della comunità umana: un approccio etico al debito internazionale (Στην υπηρεσία της ανθρώπινης κοινότητας: μια ηθική προσέγγιση για το διεθνές χρέος), δημοσιεύθηκε από την Ποντιφική Επιτροπή «Δικαιοσύνη και Ειρήνη» (27 Δεκεμβρίου 1986), Πόλις του Βατικανού 1986.

# Η ΠΡΟΣΤΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝΤΟΣ

#### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

**451** Η ζωντανή εμπειρία της θεϊκής παρουσίας στην Ιστορία είναι το θεμέλιο της πίστης του λαού του Θεού: «οἰκέται ἦμεν τῷ Φαραὼ ἐν γῆ Αἰγύπτῳ, καὶ ἐξήγαγεν ἡμᾶς Κύριος ἐκεῖθεν ἐν χειρὶ κραταιᾳ καὶ ἐν βραχίονι ὑψηλῷ» (Δτ 6,21). Ο στοχασμός επί της Ιστορίας επιτρέπει να ανακεφαλαιώσουμε το παρελθόν και να ανακαλύψουμε το έργο του Θεού μέχρι τις απαρχές του: «Ένας περιπλανώμενος Αραμαίος ήταν ο προπάτοράς μου» (Δτ 26,5)· ένας Θεός που μπορεί να πει στο λαό Του: «καὶ ἐλαβον τὸν πατέρα ὑμῶν τὸν Ἁβραὰμ ἐκ τοῦ πέραν τοῦ ποταμοῦ» (Ιησ 24,3). Είναι ένας συλλογισμός που επιτρέπει να στραφούμε με εμπιστοσύνη στο μέλλον, χάρη στην υπόσχεση και στη συνθήκη που ο Θεός ανανεώνει συνεχώς.

Η πίστη του Ισραήλ ζει στο χρόνο και στο χώρο αυτού του κόσμου, ο οποίος εννοείται όχι σαν ένα περιβάλλον εχθρικό ή σαν ένα κακό από το οποίο πρέπει να ελευθερωθούμε, αλλά μάλλον ως το ίδιο το δώρο του Θεού, ο χώρος και το σχέδιο που Εκείνος εμπιστεύτηκε στην υπεύθυνη καθοδήγηση και στην εργατικότητα του ανθρώπου. Η φύση, έργο της θείας δημιουργίας, δεν είναι μια επικίνδυνη αντίπαλος. Ο Θεός, που έπλασε όλα τα πράγματα, είδε σε καθένα από αυτά «ὅτι καλόν» (Γεν 1,4,10,12,18,21,25). Στην κορυφή της δημιουργίας Του, ως «καλό λίαν» (Γεν 1,31), ο Δημιουργός θέτει τον άνθρωπο. Μόνο τον άνδρα και τη γυναίκα, ανάμεσα σε όλα τα πλάσματα, θέλησε ο Θεός «κατ' εἰκόνα» (Γεν 1,27): σε αυτούς ο Κύριος αναθέτει την ευθύνη όλης της δημιουργίας, το καθήκον να προστατεύουν την αρμονία και την ανάπτυξη (πρβλ. Γεν 1,26-30). Ο ιδιαίτερος δεσμός με τον Θεό εξηγεί την προνομιούχο θέση του ανθρώπινου ζεύγους στην τάξη της δημιουργίας.

452 Η σχέση του ανθρώπου με τον κόσμο είναι ένα συστατικό στοιχείο της ανθρώπινης ταυτότητας. Και γεννιέται ως καρπός της ακόμα πιο βαθιάς σχέσης του ανθρώπου με τον Θεό. Ο Κύριος θέλησε τον άνθρωπο ως συνομιλητή Του: μόνο σε διάλογο με τον Θεό ο άνθρωπος βρίσκει την αλήθεια του, από την οποία έλκει έμπνευση και κανόνες για να σχεδιάσει το μέλλον του κόσμου, έναν Κήπο που ο Θεός τού έδωσε για να τον καλλιεργεί και να τον φυλάει (πρβλ. Γεν 2,15). Το αμάρτημα δεν εξαλείφει αυτή την υποχρέωση, την οποία βαραίνει ο πόνος και τα βάσανα της εργασίας (πρβλ. Γεν 3,17-19).

Η δημιουργία υμνείται πάντα στην προσευχή του Ισραήλ: «Ως ἐμεγαλύνθη τὰ ἔργα σου, Κύριε, πάντα ἐν σοφία ἐποίησας» (Ψλ 103, 24). Η σωτηρία γίνεται αντιληπτή ως νέα δημιουργία, που αποκαθιστά την αρμονία και τις δυνατότητες ανάπτυξης που απείλησε το αμάρτημα: «ἔσται γὰρ ὁ οὐρανὸς καινὸς καὶ ἡ γῆ καινή» (Ησ 65,17) —λέει ο Κύριος— «καὶ ἔσται ἔρημος ὁ Χέρμελ, καὶ ὁ Χέρμελ εἰς δρυμὸν λογισθήσεται. [...]καὶ δικαιοσύνη ἐν τῷ Καρμήλῳ κατοικήσει [...]καὶ κατοικήσει ὁ λαὸς αὐτοῦ ἐν πόλει εἰρήνης» (Ησ 32,15-18).

**453** Η οριστική σωτηρία, που ο Θεός προσφέρει σε όλη την ανθρωπότητα με τον ίδιο Του τον Υιό, δε γίνεται έξω από αυτό τον κόσμο. Μολονότι πληγωμένος από το αμάρτημα, προορίζεται να γνωρίσει ένα ριζικό εξαγνισμό (πρβλ. Β΄ Πε 3,10) από τον οποίο θα εξέλθει ανανεωμένος (πρβλ. Ησ 65,17·66, 22· Απ 21,1) και θα γίνει τελικά ο χώρος όπου «ἐν οἷς δικαιοσύνη κατοικεῖ» (Β΄ Πε 3,13).

Στο δημόσιο λειτούργημά Του ο Ιησούς δίνει αξία στα φυσικά στοιχεία. Δεν είναι μόνο σοφός ερμηνευτής της φύσης στις εικόνες που Του αρέσει να παρουσιάζει και στις παραβολές, αλλά και κυρίαρχός της (πρβλ. το επεισόδιο με την καταιγίδα που ηρέμησε στο Μτ 14,22-33· Μκ 6,45-52· Λκ 8,22-25· Ιω 6,16-21): ο Κύριος τη θέτει στην υπηρεσία του δικού Του σχεδίου λύτρωσης. Ζητά από τους μαθητές Του να κοιτάξουν τα πράγματα, τις εποχές και τους ανθρώπους με την εμπιστοσύνη τέκνων που ξέρουν ότι δε θα τους εγκαταλείψει ένας τόσο συνετός Πατέρας (πρβλ. Λκ 11,11-13). Μακριά από το να γίνει σκλάβος των πραγμάτων, ο πιστός μαθητής του Χριστού πρέπει να ξέρει να τα χρησιμοποιεί για να τα μοιράζεται και να δημιουργεί αδελφοσύνη (πρβλ. Λκ 16,9-13).

**454** Η είσοδος του Ιησού Χριστού στην ιστορία του κόσμου κορυφώνεται το Πάσχα, όπου η ίδια η φύση συμμετέχει στο δράμα του Υιού του Θεού και στη νίκη της Ανάστασης (πρβλ. Μτ 27,45,51· 28,2). Αντικρούοντας το θάνατο και μπολιάζοντάς τον με το θαυμαστό νέο της Ανάστασης, ο Ιησούς εγκαινιάζει ένα νέο κόσμο όπου όλα υποτάσσονται σε Αυτόν (πρβλ. Α΄ Κορ 15,20-28) και αποκαθιστά τις σχέσεις τάξης και αρμονίας που είχε καταστρέψει το αμάρτημα. Η συνειδητοποίηση των ανισορροπιών ανάμεσα στον άνθρωπο και στη φύση πρέπει να συνοδεύεται από τη γνώση ότι εν Χριστώ επήλθε η συμφιλίωση του ανθρώπου και του κόσμου με τον Θεό, έτσι ώστε κάθε ανθρώπινο πλάσμα, γνωρίζοντας τη θεϊκή Αγάπη, να ξαναβρεί τη χαμένη ειρήνη «ώστε εἴ τις ἐν Χριστῷ καινὴ κτίσις τὰ ἀρχαῖα παρήλθεν, ἰδοὺ γέγονε καινὰ τὰ πάντα» (Β΄ Κορ 5,17). Η φύση, που δημιουργήθηκε με το Λόγο, διαμέσου του ίδιου Λόγου που γίνεται σάρκα συμφιλιώνεται με τον Θεό και ειρηγεύει (πρβλ. Κολ 1,15-20).

455 Δε θεραπεύεται μόνο η εσωτερική φύση του ανθρώπου, αλλά η λυτρωτική δύναμη του Χριστού αγγίζει όλη τη σωματική του υπόσταση ολόκληρη η δημιουργία συμμετέχει στην ανανέωση που πηγάζει στο Πάσχα του Κυρίου, έστω και με τα βογκητά των ωδινών του τοκετού (πρβλ. Ρωμ 8,19-23), αναμένοντας να έρθει στο φως «οὐρανὸν καινὸν καὶ γῆν καινήν» (Απ 21,1) που είναι το δώρο των έσχατων καιρών, της πλήρους σωτηρίας. Στο μεταξύ, τίποτα δεν είναι ξένο σ' αυτή τη σωτηρία: σε οποιαδήποτε συνθήκη ζωής, ο χριστιανός καλείται να υπηρετήσει τον Χριστό, να ζήσει σύμφωνα με το Πνεύμα Του, αφήνοντας να οδηγηθεί από την αγάπη, αρχή μιας νέας ζωής, που επαναφέρει τον κόσμο και τον άνθρωπο στο σχέδιο της προέλευσής τους: «εἴτε κόσμος εἴτε ζωὴ εἴτε θάνατος εἴτε ἐνεστῶτα εἴτε μέλλοντα, πάντα ὑμῶν ἐστιν, ὑμεῖς δὲ Χριστοῦ, Χριστὸς δὲ Θεοῦ» (Α΄ Κορ 3,22-23).

#### ΙΙ. Ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ ΚΑΙ ΤΟ ΣΥΜΠΑΝ ΤΩΝ ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ

**456** Το βιβλικό όραμα εμπνέει τη στάση των χριστιανών σε σχέση με τη χρήση της γης, αλλά και με την ανάπτυξη των επιστημών και της τεχνικής. Η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού αναφέρει ότι ο άνθρωπος «συμμετέχο-

ντας στο φως του θεϊκού νου χάρη στη διάνοιά του [...] νιώθει δικαίως να υπερβαίνει κάθε πραγματικότητα» 946· οι Συνοδικοί Πατέρες αναγνωρίζουν τις προόδους που έγιναν με το πέρασμα των αιώνων στις εμπειρικές επιστήμες, στις τέχνες και στη φιλελεύθερη διδασκαλία χάρη στην άοκνη επιβολή της ανθρώπινης νοημοσύνης 947. Ο άνθρωπος σήμερα, «ειδικά χάρη στην επιστήμη και στην τεχνολογία, επέκτεινε και συνεχώς επεκτείνει την κυριαρχία του σχεδόν σε όλη τη φύση» 948.

Επειδή ο άνθρωπος, «που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα του Θεού, έλαβε την εντολή να κυβερνήσει τον κόσμο με δικαιοσύνη και αγιότητα, υποτάσσοντας τη γη με ό,τι περιέχεται σε αυτήν και να αναφέρει στον Θεό τον εαυτό του και το σύμπαν ολόκληρο, αναγνωρίζοντάς Τον ως Δημιουργό των πάντων, επειδή στην υποταγή όλων των πραγμάτων στον άνθρωπο μεγαλύνεται το όνομα του Θεού σε όλη τη γη», η Σύνοδος διδάσκει ότι «η ατομική και η συλλογική ανθρώπινη δραστηριότητα, δηλαδή η γιγαντιαία προσπάθεια με την οποία οι άνθρωποι στο πέρασμα των αιώνων προσπαθούν να βελτιώσουν τις συνθήκες της ζωής τους, θεωρούμενη καθεαυτήν αντιστοιχεί στο σχέδιο του Θεού» 949.

**457** Τα αποτελέσματα της επιστήμης και της τεχνολογίας είναι από μόνα τους θετικά: οι χριστιανοί «δε σκέφτονται να αντιτάξουν στην εξουσία του Θεού όσα οι άνθρωποι δημιούργησαν με την ευφυΐα και τη δύναμή τους, ούτε ότι το έλλογο πλάσμα είναι σχεδόν ανταγωνιστικό του Δημιουργού· αντίθετα, έχουν πειστεί ότι οι νίκες της ανθρωπότητας είναι σημάδι του μεγαλείου του Θεού και καρπός του άφατου σχεδίου Του» 950. Οι Συνοδικοί Πατέρες τονίζουν και το γεγονός ότι «όσο αυξάνεται η ισχύς των

 $<sup>^{946}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966) 1.036.

 $<sup>^{947}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 15: AAS 58 (1966) 1.036.

 $<sup>^{948}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 33: AAS 58 (1966) 1.052.

 $<sup>^{949}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966) 1.052.

 $<sup>^{950}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966) 1.053.

ανθρώπων, τόσο μεγαλώνει η ευθύνη των ατόμων και των κοινοτήτων» <sup>951</sup> και ότι κάθε ανθρώπινη δραστηριότητα πρέπει να αντιστοιχεί, σύμφωνα με το σχέδιο του Θεού και τη θέλησή Του, στο πραγματικό καλό της ανθρωπότητας <sup>952</sup>. Σε αυτή την προοπτική, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας υπογράμμισε επανειλημμένα ότι η Καθολική Εκκλησία δεν αντιτίθεται με κανέναν τρόπο στην πρόοδο <sup>953</sup>, αντιθέτως θεωρεί «την επιστήμη και την τεχνολογία... υπέροχο προϊόν της ανθρώπινης δημιουργικότητας που είναι δώρο του Θεού, από τη στιγμή που μας προσφέρουν θαυμάσιες δυνατότητες από τις οποίες επωφελούμαστε με ευγνωμοσύνη» <sup>954</sup>. Γι' αυτόν το λόγο, «ως πιστοί του Θεού, που θεώρησε "καλή" τη φύση που Εκείνος δημιούργησε, εμείς επωφελούμαστε από τις τεχνικές και οικονομικές προόδους, τις οποίες καταφέρνει να πραγματοποιήσει ο άνθρωπος με την ευφύία του» <sup>955</sup>.

458 Οι παρατηρήσεις του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας για την επιστήμη και την τεχνολογία ισχύουν γενικά και στις εφαρμογές τους στο φυσικό περιβάλλον και στη γεωργία. Η Εκκλησία εκτιμά «τα οφέλη που προέρχονται —και μπορούν ακόμη να προέλθουν— από τη μελέτη και τις εφαρμογές της μοριακής βιολογίας, η οποία ολοκληρώνεται από άλλες επιστήμες όπως η γενετική, και την τεχνολογική της εφαρμογή στη γεωργία και στη βιομηχανία» 956. Πράγματι, «η τεχνολογία θα μπορούσε να αποτελέσει, με την ορθή εφαρμογή της, ένα πολύτιμο όργανο για την

 $<sup>^{951}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966) 1.053.

 $<sup>^{952}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 35: AAS 58 (1966) 1.053.

<sup>953</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία κατά τη διάρκεια της επίσκεψής του στο «Mercy Maternity Hospital», Μελβούρνη (28 Νοεμβρίου 1986): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, IX, 2 (1986) 1.732-1.736.

<sup>954</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία κατά τη διάρκεια της συνάντησής του με τους επιστήμονες και τους αντιπροσώπους από τα πανεπιστήμια των Ηνωμένων Εθνών, Χιροσίμα (25 Φεβρουαρίου 1981), 3: AAS 73 (1981) 422.

<sup>955</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους εργαζόμενους της Ολιβέτι στην Ιβρέα (19 Μαρτίου 1990), 5: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIII, 1 (1990) 697.

 $<sup>^{956}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (3 Οκτωβρίου 1981), 3: AAS 73 (1981) 670.

επίλυση σοβαρών προβλημάτων, αρχίζοντας από εκείνα της πείνας και των ασθενειών, μέσω της παραγωγής πιο ανθεκτικών και πιο εξελιγμένων φυτών και πολύτιμων φαρμάκων» 957. Είναι σημαντικό όμως να τονίσουμε την έννοια της «ορθής εφαρμογής», επειδή «εμείς γνωρίζουμε ότι αυτή η δυναμική δεν είναι ουδέτερη: μπορεί να χρησιμοποιηθεί και για την πρόοδο του ανθρώπου και για τον εκφυλισμό του» 958. Γι' αυτόν το λόγο «είναι αναγκαίο [...] να συμπεριφερόμαστε με σωφροσύνη και να επαγρυπνούμε για τη φύση, τους σκοπούς και τις μορφές της εφαρμοσμένης τεχνολογίας» 959. Οι επιστήμονες λοιπόν οφείλουν «να χρησιμοποιούν την έρευνα και τις τεχνικές ικανότητές τους στην υπηρεσία της ανθρωπότητας» 960, υποτάσσοντάς τες «στις αρχές και στις ηθικές αξίες που σέβονται και πραγματώνουν την αξιοπρέπεια του ανθρώπου» 961.

459 Κεντρικό σημείο αναφοράς κάθε επιστημονικής και τεχνολογικής εφαρμογής είναι ο σεβασμός του ανθρώπου, που οφείλει να συνοδεύεται από την πρέπουσα συμπεριφορά σεβασμού απέναντι στα άλλα ζωντανά πλάσματα. Ακόμη και όταν σκεφτόμαστε μία μετάλλαξή τους, «πρέπει να λαμβάνουμε υπόψη τη φύση κάθε πλάσματος και την αμοιβαία σύνδεσή του μ' ένα οργανωμένο σύστημα» 962. Με αυτή την έννοια, οι εκπληκτικές δυνατότητες της βιολογικής έρευνας προκαλούν βαθιές ανησυχίες, καθώς «δεν είμαστε ακόμη σε θέση να υπολογίσουμε τις διαταραχές στη φύση από γενετικούς χειρισμούς χωρίς διακρίσεις και από την αλόγιστη ανά-

<sup>957</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες στο συνέδοιο που οργάνωσε η Εθνική Ακαδημία Επιστημών στη διακοσιοστή επέτειο από την ίδουσή της (21 Σεπτεμβοίου 1982), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 513.

 $<sup>^{958}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία κατά τη διάρκεια της συνάντησής του με τους επιστήμονες και τους αντιπροσώπους από τα πανεπιστήμια των Ηνωμένων Εθνών, Χιροσίμα (25 Φεβρουαρίου 1981), 3: AAS 73 (1981) 422.

 $<sup>^{959}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους εργαζόμενους της Ολιβέτι στην Ιβρέα (19 Μαρτίου 1990), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIII, 1 (1990).

<sup>&</sup>lt;sup>960</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στον εοφτασμό του Victorian Racing Club, Μελβούρνη (28 Νοεμβρίου 1986): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, IX, 2 (1986) 1.730.

<sup>&</sup>lt;sup>961</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (23 Οκτωβοίου 1982), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 898.

 $<sup>^{962}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80 (1988) 559.

πτυξη νέων φυτών και μορφών ζωής, δίχως να αναφερθούμε στις απαράδεκτες παρεμβάσεις στην προέλευση της ίδιας της ανθρώπινης ζωής» 963. Πράγματι, «αποδείχθηκε ότι η εφαρμογή ορισμένων ανακαλύψεων σε βιομηχανικό και αγροτικό πλαίσιο προκαλεί σε βάθος χρόνου αρνητικές συνέπειες. Αυτό εφιστά την προσοχή στο γεγονός ότι κάθε επέμβαση σε μια περιοχή του οικοσυστήματος δεν μπορεί να μην εξετάζει τις συνέπειές της σε άλλες περιοχές και γενικά στην ευημερία των μελλοντικών γενεών» 964.

**460** Ο άνθρωπος, λοιπόν, δεν πρέπει να ξεχνά ότι «η ικανότητά του να μετατρέπει και, κατά μία έννοια, να δημιουργεί τον κόσμο με την εργασία του [...] επιτελείται πάντα στη βάση της πρώτης δωρεάς των πραγμάτων εκ μέρους του Θεού» <sup>965</sup>. Δεν πρέπει «να διαθέτει αυθαίρετα τη γη, υποτάσσοντάς την ανεπιφύλακτα στη θέλησή του, σαν να μην έχει τη μορφή της και τον προορισμό που της έδωσε ο Θεός, κάτι που ο άνθρωπος μπορεί να αναπτύξει, αλλά όχι να προδώσει» <sup>966</sup>. Όταν συμπεριφέρεται με αυτό τον τρόπο, «αντί να αναλαμβάνει το ρόλο συνεργάτη του Θεού στο έργο της δημιουργίας, ο άνθρωπος αντικαθιστά τον Θεό κι έτσι καταλήγει να προκαλεί την εξέγερση της φύσης, την οποία περισσότερο καταπιέζει παρά κυβερνά» <sup>967</sup>.

Αν ο άνθρωπος επεμβαίνει στη φύση δίχως να την καταχράται και να τη βλάπτει, μπορούμε να πούμε ότι «επεμβαίνει όχι για να τροποποιήσει τη φύση, αλλά για να τη βοηθήσει να αναπτυχθεί σύμφωνα με την ουσία της, εκείνη της δημιουργίας, εκείνη που θέλησε ο Θεός. Εργαζόμενος σε αυτό το, προφανώς ευαίσθητο, πεδίο ο ερευνητής συμμετέχει στο σχέδιο του Θεού. Ο Θεός θέλησε να είναι ο άνθρωπος ο βασιλιάς της δημιουργίας» <sup>968</sup>. Κατά βάθος, ο ίδιος ο Θεός προσφέρει στον άνθρωπο την τιμή να συνεργαστεί με όλη τη δύναμη της ευφυΐας του στο έργο της δημιουργίας.

 $<sup>^{963}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1990, 7: AAS 82 (1990) 151.

 $<sup>^{964}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1990, 6: AAS 82 (1990) 150.

 $<sup>^{965}</sup>$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991) 840.

 $<sup>^{966}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991) 840.

<sup>&</sup>lt;sup>967</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991) 840.

 $<sup>^{968}</sup>$  ΙωαΝΝΗΣ Παγλός Β΄, Ομιλία στην 35η γενική συνέλευση της Παγκόσμιας Ιατρικής Ένωσης (29 Οκτωβρίου 1983), 6: AAS 76 (1984) 394.

# ΙΙΙ. Η ΚΡΙΣΗ ΣΤΗ ΣΧΕΣΗ ΑΝΑΜΕΣΑ ΣΤΟΝ ΑΝΘΡΩΠΟ ΚΑΙ ΣΤΟ ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝ

**461** Το βιβλικό μήνυμα και το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας αποτελούν τα ουσιώδη σημεία αναφοράς για να εκτιμήσουμε τα προβλήματα που τίθενται στη σχέση ανάμεσα στον άνθρωπο και στο περιβάλλον<sup>969</sup>. Στις ρίζες αυτών των προβλημάτων αναγνωρίζουμε την απαίτηση να ασκήσει ο άνθρωπος μιαν απεριόριστη κυριαρχία στα πράγματα, αδιαφορώντας για σκέψεις ηθικής τάξεως που θα έπρεπε, αντίθετα, να διέπουν κάθε του δραστηριότητα.

Η τάση για «αλόγιστη» <sup>970</sup> εκμετάλλευση των πόρων της δημιουργίας είναι το αποτέλεσμα μιας μακράς ιστορικής και πολιτιστικής διαδικασίας. «Η σύγχρονη εποχή καταγράφει την αυξανόμενη ικανότητα τροποποιητικής παρέμβασης εκ μέρους του ανθρώπου. Η παρουσία κατάκτησης και κατάχρησης των πόρων έγινε κυρίαρχη και επιδρομική και έφτασε σήμερα να απειλεί την ίδια την ικανότητα φιλοξενίας του περιβάλλοντος: το περιβάλλον ως "πόρος" κινδυνεύει να απειλήσει το περιβάλλον ως "οίκο". Εξαιτίας των ισχυρών μέσων μετατροπής που προσφέρει ο τεχνολογικός πολιτισμός, φαίνεται ότι η ισορροπία άνθρωπος-περιβάλλον έχει φτάσει σε κρίσιμο σημείο» <sup>971</sup>.

462 Η φύση εμφανίζεται σαν ένα όργανο στα χέρια του ανθρώπου, μια πραγματικότητα που πρέπει να χειραγωγεί συνεχώς, ιδιαίτερα διαμέσου της τεχνολογίας. Ξεκινώντας από την αποδεδειγμένα λανθασμένη προϋπόθεση ότι υπάρχει μια απεριόριστη ποσότητα ενέργειας και διαθέσιμων πόρων, ότι η αναδημιουργία τους είναι δυνατή άμεσα και ότι οι αρνητικές συνέπειες από το χειρισμό της φυσικής τάξης μπορούν εύκολα να απορροφηθούν, διαδόθηκε μια μειωτική αντίληψη που διαβάζει τον φυσικό κόσμο με μηχανιστικό κλειδί και την ανάπτυξη με καταναλωτικό η

<sup>&</sup>lt;sup>969</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 21: AAS 63 (1971) 416-417.

<sup>&</sup>lt;sup>970</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 21: AAS 63 (1971) 417.

<sup>&</sup>lt;sup>971</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες σ' ένα συνέδοιο για το περιβάλλον και την υγεία (24 Μαρτίου 1997), 2: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 1 (1997) 521.

προτεραιότητα που δόθηκε στο κάνω και στο έχω παρά στο είμαι προκαλεί σοβαρές μορφές ανθρώπινης αλλοτρίωσης <sup>972</sup>.

Αυτή η συμπεριφορά δεν προέρχεται από την επιστημονική και τεχνολογική έρευνα, αλλά από μια ιδεολογία επιστημονισμού και τεχνοκρατίας που τείνει να την καθορίσει. Η επιστήμη και η τεχνική με την πρόοδό τους δεν εξαλείφουν την ανάγκη για υπέρβαση και δεν είναι από μόνες τους η αιτία της πλήρους εκκοσμίκευσης που οδηγεί στο μηδενισμό ενώ συνεχίζουν την πορεία τους, εγείρουν ερωτήματα γύρω από την ουσία τους και αυξάνουν την ανάγκη σεβασμού της υπερβατικής διάστασης του ανθρώπου και της ίδιας της δημιουργίας.

**463** Μια ορθή αντίληψη του περιβάλλοντος ενώ από τη μια δεν μπορεί να υποβιβάζει ωφελιμιστικά τη φύση σε σκέτο αντικείμενο χειρισμού και εκμετάλλευσης, από την άλλη δεν πρέπει να την απολυτοποιεί και να τη θέτει πάνω από την αξιοπρέπεια του ανθρώπου. Σ' αυτή την περίπτωση, φτάνουμε στο σημείο να θεοποιούμε τη φύση ή τη γη, όπως εύκολα μπορούμε να δούμε σε μερικά οικολογικά κινήματα που ζητούν να δοθεί θεσμικός χαρακτήρας με διεθνή επιβεβαίωση στις αντιλήψεις τους 973.

Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας δικαιώνει την αντίθεσή της σε μιαν αντίληψη του περιβάλλοντος που εμπνέεται από εγωκεντρισμό και βιοκεντρισμό, καθώς «προτείνει να παραλειφθεί η οντολογική και η αξιολογική διαφορά ανάμεσα στον άνθρωπο και στα άλλα ζωντανά πλάσματα, θεωρώντας τη βιόσφαιρα σαν μια βιοτική μονάδα ουδέτερης αξίας. Έτσι εξαλείφεται η ανώτερη ευθύνη του ανθρώπου υπέρ μιας εξισωτικής θεώρησης όσον αφορά την "αξιοπρέπεια" όλων των έμβιων όντων» 974.

 $<sup>^{972}</sup>$  Pqbl. IWANNHS Paylos B´, Eyr. ep. Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80 (1988) 548-550.

<sup>973</sup> Ποβλ., για παράδειγμα, ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟ – ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΟ ΔΙΑΛΟΓΟ ΜΕΤΑΞΥ ΘΡΗΣΚΕΙΩΝ, Gesù Cristo portattore dell'acqua viva. Una riflessione cristiana sul «New Age» (Ο Ιησούς Χριστός φορέας του ζώντος ύδατος. Χριστιανικές σκέψεις για το «New Age»), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2003, σ. 35.

 $<sup>^{974}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες σ' ένα συνέδοιο για το περιβάλλον και την υγεία (24 Μαρτίου1997), 5: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 1 (1997) 522.

464 Μια αντίληψη του ανθρώπου και των πραγμάτων αποσυνδεδεμένη από κάθε αναφορά στην υπερβατικότητα οδήγησε στο να αρνηθούν ορισμένοι την έννοια της δημιουργίας και να αποδώσουν στον άνθρωπο και στη φύση μια ύπαρξη εντελώς αυτόνομη. Έτσι ο δεσμός που ενώνει τον κόσμο στον Θεό διαρρηγνύεται: αυτή η ρήξη κατέληξε να απαγκιστρώσει από τη γη και τον άνθρωπο και, πιο ριζικά, αποδυνάμωσε την ταυτότητά του. Ο άνθρωπος ξαναβρέθηκε να σκέφτεται τον εαυτό του ξένο προς το πεοιβάλλον όπου ζει. Η συνέπεια είναι φανερή: «η σχέση που έχει ο άνθρωπος με τον Θεό καθορίζει τη σχέση του με τους όμοιούς του και με το περιβάλλον. Ορίστε γιατί ο χριστιανικός πολιτισμός αναγνώριζε ανέκαθεν στα πλάσματα που περιέβαλλαν τον άνθρωπο παρόμοια δώρα του Θεού που οφείλει να καλλιεργήσει και να διαφυλάξει με αίσθημα ευγνωμοσύνης προς τον Δημιουργό. Το πνευματικό περιεχόμενο ιδιαίτερα των βενεδικτίνων και των φραγκισκανών μαρτυρεί αυτού του είδους τη συγγένεια του ανθρώπου με το περιβάλλον της δημιουργίας, καλλιεργώντας του μια συμπεριφορά σεβασμού προς κάθε πραγματικότητα του περιβάλλοντος κόσμου»  $^{975}$ . Πρέπει να δοθεί ιδιαίτερη έμφαση στη βαθιά σύνδεση που υπάρχει ανάμεσα στην περιβαλλοντική οικολογία και στην «ανθρώπινη οιχολογία» 976.

**465** Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας υπογραμμίζει την ευθύνη του ανθρώπου για να διατηρηθεί ένα περιβάλλον ακέραιο και υγιές για όλους<sup>977</sup>: «Η ανθρωπότητα σήμερα, αν καταφέρει να συνδέσει τις νέες επιστημονικές δυνατότητες με μια ισχυρή ηθική διάσταση, θα είναι οπωσδήποτε σε θέση να αναβαθμίσει το περιβάλλον ως κατοικία και ως πόρο για τον άνθρωπο και όλους τους ανθρώπους, θα είναι σε θέση να εξαλείψει τους παράγοντες ρύπανσης, να εξασφαλίσει συνθήκες υγείας και ευημερίας κατάλληλες τόσο για μικρές ομάδες όσο και για μεγάλες ανθρώπινες εγκα-

 $<sup>^{975}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες σ' ένα συνέδοιο για το περιβάλλον και την υγεία (24 Μαρτίου1997), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 1 (1997) 521.

<sup>&</sup>lt;sup>976</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 38: AAS 83 (1991) 841.

 $<sup>^{977}</sup>$   $\Pi \varrho \beta \lambda.$  IWANNHS  $\Pi$ AYAOS B´, Eym. ep. Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80 (1988) 559-560.

ταστάσεις. Η τεχνολογία που ουπαίνει μπορεί και να μη ουπαίνει πλέον, η παραγωγή που συσσωρεύει μπορεί να μοιράσει ισομερώς, με την προϋπόθεση ότι θα υπερισχύσει η ηθική του σεβασμού απέναντι στη ζωή και στην αξιοπρέπεια του ανθρώπου, απέναντι στα δικαιώματα των τωρινών γενεών και αυτών που θα έρθουν» 978.

#### IV. MIA KOINH EYOYNH

## α) Το περιβάλλον, ένα συλλογικό αγαθό

466 Η προστασία του περιβάλλοντος αποτελεί πρόκληση για ολόκληρη την ανθρωπότητα: πρόκειται για την κοινή και οικουμενική υποχρέωση να σεβαστούμε ένα συλλογικό αγαθο<sup>979</sup> που προορίζεται για όλους, εμποδίζοντας να «χρησιμοποιούνται ατιμωρητί οι διαφορετικές κατηγορίες πλασμάτων, ζωντανών ή άψυχων —ζώα, φυτά, στοιχεία της φύσης—όπως θέλουμε, ανάλογα με τις απαιτήσεις μας» 980. Είναι μια ευθύνη που οφείλει να ωριμάσει στη βάση της παγκοσμιότητας της σημερινής οικολογικής κρίσης και στην ανάγκη να αντιμετωπιστεί παγκοσμίως, καθώς όλα τα πλάσματα εξαρτώνται τα μεν από τα δε στην οικουμενική τάξη που όρισε ο Δημιουργός: «είναι ανάγκη να λάβουμε υπόψη μας τη φύση κάθε πλάσματος και την αμοιβαία σύνδεσή του με ένα οργανωμένο σύστημα, που είναι ακριβώς ο κόσμος» 981.

Αυτή η προοπτική αποκτά ιδιαίτερη σημασία αν λάβουμε υπόψη, στο πλαίσιο των στενών δεσμών που ενώνουν τα διάφορα οικοσυστήματα, την περιβαλλοντική αξία της βιοδιαφορετικότητας, την οποία πρέπει να αντιμετωπίσουμε με αίσθημα ευθύνης και φροντίδας, καθώς αποτελεί

 $<sup>^{978}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες σ' ένα συνέδοιο για το περιβάλλον και την υγεία (24 Μαρτίου1997), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 1 (1997) 522.

 $<sup>^{979}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991) 843.

 $<sup>^{980}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80 (1988) 559.

<sup>&</sup>lt;sup>981</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80 (1988) 559.

έναν εκπληκτικό πλούτο για ολόκληρη την ανθρωπότητα. Επί τη ευκαιρία, ο καθένας μπορεί εύκολα να αντιληφθεί, για παράδειγμα, τη σημασία της περιοχής του Αμαζονίου, «ενός χώρου πολύτιμου για τη βιοποικιλότητά του, που τον καθιστά ζωτικό για την περιβαλλοντική ισορροπία όλου του πλανήτη» 982. Τα δάση συνεισφέρουν στο να διατηρούνται ουσιαστικές φυσικές ισορροπίες, απαραίτητες για τη ζωή 983. Η καταστροφή τους, και με εμπρησμούς, επιταχύνει τις διαδικασίες ερημοποίησης με επικίνδυνες συνέπειες για τα αποθέματα νερού, απειλώντας και τη ζωή πολλών ιθαγενών λαών και την ευημερία των μελλοντικών γενεών. Όλοι, άτομα και θεσμικοί οργανισμοί, πρέπει να φροντίσουν για την προστασία της δασικής κληρονομιάς και, όπου είναι αναγκαίο, για την προώθηση κατάλληλων προγραμμάτων αναδάσωσης.

**467** Η ευθύνη απέναντι στο περιβάλλον, κοινή κληρονομιά του ανθρώπου, εκτείνεται όχι μόνο στις απαιτήσεις του παρόντος αλλά και σ' εκείνες του μέλλοντος. «Κληρονόμοι από τις προηγούμενες γενεές και καρπωτές της εργασίας των συγχρόνων μας, έχουμε υποχρεώσεις προς όλους και δεν μπορούμε να αδιαφορήσουμε για κείνους που θα έρθουν ύστερα από μας για να μεγαλώσουν τον κύκλο της ανθρώπινης οικογένειας. Η οικουμενική αλληλεγγύη, που αποτελεί ένα γεγονός και για μας ευλογία, είναι επίσης και υποχρέωση» <sup>984</sup>. Πρόκειται για μια ευθύνη που οι τωρινές γενεές έχουν απέναντι στις μελλοντικές <sup>985</sup>, μια ευθύνη που ανήκει και στα μεμονωμένα κράτη και στη διεθνή κοινότητα.

**468** Η ευθύνη προς το περιβάλλον πρέπει να βρει την κατάλληλη ερμηνεία σε νομικό επίπεδο. Είναι σημαντικό η διεθνής κοινότητα να επεξεργαστεί τους κανόνες που αρμόζουν, ώστε αυτή η ρύθμιση να επιτρέπει στα κράτη να ελέγχουν με μεγαλύτερη επάρκεια τις διάφορες δραστηριό-

(1987)67.

 $<sup>^{982}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παφ. Ecclesia in America, 25: AAS 91 (1999) 760.  $^{983}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη Βαλ Βισντέντε στην εοφτή του Σαν Τζοβάνι Γχουαλμπέφτο (12 Ιουλίου 1987): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X, 3

<sup>&</sup>lt;sup>984</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. *Populorum progressio*, 17: AAS 59 (1967) 266.

 $<sup>^{985}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991) 840.

τητες που επηρεάζουν αρνητικά το περιβάλλον και να προφυλάσσουν τα οικοσυστήματα προλαβαίνοντας πιθανά ατυχήματα: «Κάθε κράτος, στα πλαίσια της επικράτειάς του, έχει το καθήκον να προλαμβάνει την υποβάθμιση της ατμόσφαιρας και της βιόσφαιρας, ελέγχοντας προσεκτικά, μεταξύ άλλων, τα αποτελέσματα των νέων τεχνολογικών και επιστημονικών ανακαλύψεων και προσφέροντας στους πολίτες τους την εγγύηση ότι δεν εκτίθενται σε ρυπογόνα στοιχεία ή σε τοξικά απόβλητα» 986.

Το νομικό περιεχόμενο του «δικαιώματος σ' ένα περιβάλλον υγιές και ασφαλές» 987 θα είναι ο καρπός μιας βαθμιαίας επεξεργασίας, για την οποία πιέζει η κοινή γνώμη ώστε να ρυθμιστεί η χρήση των αγαθών της δημιουργίας σύμφωνα με τις απαιτήσει του κοινού καλού και στα πλαίσια της κοινής βούλησης να θεσπιστούν κυρώσεις για όσους ρυπαίνουν. Πάντως, οι νομικοί κανόνες από μόνοι τους δεν αρκούν 988. δίπλα τους πρέπει να ωριμάσει ένα ισχυρό αίσθημα ευθύνης αλλά και μια πραγματική αλλαγή νοοτροπίας και τρόπου ζωής.

469 Οι αρχές που καλούνται να πάρουν αποφάσεις για να αντιμετωπιστούν οι υγειονομικοί και περιβαλλοντικοί κίνδυνοι βρίσκονται απέναντι σε καταστάσεις όπου τα διαθέσιμα επιστημονικά στοιχεία είναι αντιφατικά ή πολύ περιορισμένα: μπορεί λοιπόν να είναι σωστή μια εκτίμηση που θα εμπνέεται από την «αρχή της προφύλαξης», που δε συνεπάγεται κάποιον κανόνα, αλλά έναν προσανατολισμό στον τρόπο διαχείρισης αμφίβολων καταστάσεων. Δημιουργείται η απαίτηση μιας προσωρινής και τροποποιήσιμης απόφασης με βάση τις νέες γνώσεις που πιθανόν να διαθέτουμε. Η απόφαση πρέπει να είναι ανάλογη των μέτρων που εφαρμόζονται για άλλους κινδύνους. Η πολιτική προστασίας, βασισμένη στην αρχή της πρόληψης, αξιώνει οι αποφάσεις να βασίζονται στη σύγκριση

 $<sup>^{986}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1990, 9: AAS 82 (1990) 152.

<sup>987</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ευρωπαϊκή Επιτροπή για τα δικαιώματα του ανθρώπου, Στρασβούργο (8 Οκτωβρίου 1988), 5: AAS 81 (1989) 685· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1990, 9: AAS 82 (1990) 152· Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 10: AAS 91 (1999) 384-385.

<sup>&</sup>lt;sup>988</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 10: AAS 91 (1999) 384-385.

356  $KE\Phi A\Lambda AIO \Delta EKATO$ 

ανάμεσα στους κινδύνους και τα πιθανά οφέλη κάθε εναλλακτικής λύσης, συμπεριλαμβανομένης και της απόφασης για μη επέμβαση. Με την πρόληψη συνδέεται η απαίτηση να προωθηθεί κάθε προσπάθεια για να αποκτήσουμε πιο βαθιές γνώσεις, έστω και με τη συνειδητοποίηση ότι η επιστήμη δεν μπορεί να καταλήξει γρήγορα σε συμπεράσματα γύρω από την απουσία κινδύνων. Οι αμφίβολες ή προσωρινές καταστάσεις καθιστούν ιδιαίτερα σημαντική τη διαφάνεια στη διαδικασία αποφάσεων.

470 Ο προγραμματισμός της οικονομικής ανάπτυξης πρέπει να εξετάσει προσεχτικά «την ανάγκη να σεβαστούμε την ακεραιότητα και τους ρυθμούς της φύσης» 989, καθώς οι φυσικοί πόροι είναι περιορισμένοι και μεοιχοί μη ανανεώσιμοι. Ο σημερινός ρυθμός εχμετάλλευσης θέτει σε σοβαρό κίνδυνο την τωρινή και μελλοντική διαθεσιμότητα ορισμένων φυσικών αποθεμάτων<sup>990</sup>. Η λύση του οικολογικού προβλήματος απαιτεί από την οικονομική δραστηριότητα μεγαλύτερο σεβασμό προς το περιβάλλον, συμβιβάζοντας τις ανάγκες της οικονομικής ανάπτυξης με εκείνες της προστασίας του περιβάλλοντος. Κάθε οικονομική δραστηριότητα που ωφελείται από τα φυσικά αποθέματα πρέπει να φροντίζει και για την προστασία του περιβάλλοντος και να προβλέπει το κόστος, που πρέπει να αντιμετωπίζεται σαν «μια στοιχειώδης φωνή για το κόστος της οικονομικής δραστηοιότητας» 991. Σ' αυτό το πλαίσιο οφείλουν να εξεταστούν οι σχέσεις της ανθρώπινης δραστηριότητας με τις κλιματικές αλλαγές που, με δεδομένη την περιπλοκότητά τους, πρέπει να παρακολουθούνται κατάλληλα και σταθερά σε εθνικό και διεθνές επιστημονικό, πολιτικό και νομικό επίπεδο. Το κλίμα είναι ένα αγαθό που οφείλουμε να προστατέψουμε και το οποίο απαιτεί στη συμπεριφορά των καταναλωτών και των υπεύθυνων των βιομηχανικών

<sup>&</sup>lt;sup>989</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 26: AAS 80 (1988) 546.

 $<sup>^{990}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80 (1988) 559-560.

 $<sup>^{991}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη XXV συνεδοίαση στη Συνδιάσκεψη της FAO (16 Νοεμβοίου 1989), 8: AAS 82 (1990) 673.

 $<sup>^{992}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία σε μια ομάδα μελέτης της Ποντιφικής Ακαδημίας Επιστημών (6 Νοεμβοίου 1987): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X, 3 (1987) 1.018-1.020.

δραστηριοτήτων μεγαλύτερο αίσθημα ευθύνης 992.

Μια οικονομία που σέβεται το περιβάλλον δε θα επιδιώκει μόνο τη μεγιστοποίηση των κερδών της, επειδή η προστασία του περιβάλλοντος δεν μπορεί να εξασφαλιστεί μόνο στη βάση του χρηματοοικονομικού υπολογισμού του κόστους και του οφέλους. Το περιβάλλον είναι ένα από εκείνα τα αγαθά που οι μηχανισμοί της αγοράς δεν είναι σε θέση να προασπίσουν ή να προωθήσουν κατάλληλα 993. Όλες οι χώρες, ιδιαίτερα οι ανεπτυγμένες, οφείλουν να κατανοήσουν ότι είναι επιτακτική η ανάγκη να επανεξεταστούν οι τρόποι χρήσης των φυσικών αγαθών. Θα πρέπει να προωθηθεί η έρευνα για καινοτομίες ικανές να αμβλύνουν την επίδραση της παραγωγής και της κατανάλωσης στο περιβάλλον.

Ιδιαίτερη προσοχή πρέπει να δείξουμε στους σύνθετους προβληματισμούς που αφορούν τα ενεργειακά αποθέματα<sup>994</sup>. Τα μη ανανεώσιμα αποθέματα, τα οποία αντλούν οι εκβιομηχανισμένες χώρες και όσες εκβιομηχανίστηκαν πρόσφατα, πρέπει να τεθούν στην υπηρεσία όλης της ανθρωπότητας. Σε μια ηθική προοπτική που θα χαρακτηρίζεται από την ισότητα και την αλληλεγγύη μεταξύ γενεών, οφείλουμε επίσης να προσπαθήσουμε, χάρη στη συνεισφορά της επιστημονικής κοινότητας, να εντοπίσουμε νέες πηγές ενέργειας, να αναπτύξουμε τις εναλλακτικές πηγές και να αυξήσουμε τα επίπεδα ασφάλειας της πυρηνικής ενέργειας<sup>995</sup>. Η χρήση της ενέργειας, εξαιτίας της στενής της σχέσης με θέματα ανάπτυξης και περιβάλλοντος, φέρνει στο προσκήνιο επί τη ευκαιρία την πολιτική ευθύνη των κρατών, της διεθνούς κοινότητας και του κεφαλαίου· αυτή την ευθύνη πρέπει να τη φωτίζει και να την οδηγεί η συνεχής αναζήτηση του οικουμενικού κοινού καλού.

471 Ιδιαίτερης προσοχής αξίζει η σχέση που έχουν οι ιθαγενείς λαοί με

 $<sup>^{993}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991) 843.

 $<sup>^{994}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην ολομέλεια της Ποντιφικής Ακαδημίας Επιστημών (28 Οκτωβοίου 1994): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XV-II, 2 (1994) 567-568.

 $<sup>^{995}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους συμμετέχοντες σ' ένα συμπόσιο για τη φυσική (18 Δεκεμβοίου 1982): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 1.631-1.634.

358  $KE\Phi A\Lambda AIO \Delta EKATO$ 

τη γη τους και τα αποθέματά της: πρόκειται για μια θεμελιώδη έκφραση της ταυτότητάς τους<sup>996</sup>. Πολλοί λαοί έχουν ήδη χάσει ή κινδυνεύουν να χάσουν, υπές των ισχυρών αγροτικών-βιομηχανικών προϊόντων ή εξαιτίας της διαδικασίας αφομοίωσης και αστικοποίησης, τα εδάφη όπου ζουν<sup>997</sup>, με τα οποία συνδέεται η ίδια τους η ύπαρξη<sup>998</sup>. Τα δικαιώματα των ιθαγενών λαών πρέπει να προστατευτούν κατάλληλα<sup>999</sup>. Αυτοί οι λαοί προσφέρουν ένα παράδειγμα ζωής εναρμονισμένης με το περιβάλλον, το οποίο έμαθαν να γνωρίζουν και να διαφυλάττουν<sup>1000</sup>: η εκπληκτική τους εμπειρία, που είναι ένας αναντικατάστατος πλούτος για όλη την ανθρωπότητα, κινδυνεύει να χαθεί μαζί με το περιβάλλον απ' όπου πηγάζει.

## β) Η χρήση της βιοτεχνολογίας

472 Τα τελευταία χρόνια τέθηκε έντονα το ζήτημα της χρήσης της νέας βιοτεχνολογίας για σκοπούς που συνδέονται με τη γεωργία, τη ζωοτεχνία, την ιατρική και την προστασία του περιβάλλοντος. Οι νέες δυνατότητες που προσφέρουν οι σύγχρονες τεχνικές της βιολογίας και της

 $^{996}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Ομιλία σε αυτόχθονες λαούς της Αμαζονίας, Μανάους (10 Ιουλίου 1980): AAS 72 (1980) 960-961.

 $^{997}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Ομιλία στη διάσκεια της λειτουουίας του Λόγου για τους αυτόχθονες λαούς της περουβιανής Αμαζονίας (5 Φεβρουαρίου 1985), 4: AAS 77 (1985) 897-898· ποβλ. και Ποντιφικό Συμβουλίο Για τη Δικαιοσυνή και την Ειρηνή, Per una migliore distribuzione della terra. La sfida della riforma agraria (23 Νοεμβρίου 1997), 11, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σσ. 15-16.

 $^{998}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Ομιλία στους Αβορίγινες της Αυστραλίας (29 Νοεμβρίου 1986), 4: ΑΑS 79 (1987) 974-975.

999 Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους ιθαγενείς της Γουατεμάλας (7 Μαρτίου 1983), 4: ΑΑS 75 (1983) 742-743· ιδίου, Ομιλία στους αυτόχθονες λαούς του Καναδά (18 Σεπτεμβρίου 1984), 7-8: ΑΑS 77 (1985) 421-422· ιδίου, Ομιλία στους αυτόχθονες λαούς του Εχουαδόρ (31 Ιανουαρίου 1985), ΙΙ,1: ΑΑS 77 (1985) 861· ιδίου, Ομιλία στους Αβορίγινες της Αυστραλίας (29 Νοεμβρίου 1986), 10: ΑΑS 79 (1987) 976-977.

 $^{1000}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους Αβορίγινες της Αυστραλίας (29 Νοεμβρίου 1986), 4: AAS 79 (1987) 974-975· ιδίου, Ομιλία στους Αμερινδούς (14 Σεπτεμβρίου 1987), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X, 3 (1987) 514-515.

βιογενετικής προκαλούν από τη μια μεριά ελπίδες και ενθουσιασμό και από την άλλη ανησυχία και εχθρότητα. Οι εφαρμογές της βιοτεχνολογίας, η νομιμότητά τους από ηθική άποψη, οι συνέπειές τους για την υγεία του ανθρώπου, η επίδρασή τους στο περιβάλλον και στην οικονομία αποτελούν αντικείμενο μελέτης κα ζωηρού διαλόγου. Πρόκειται για αντιφατικές καταστάσεις που εμπλέκουν επιστήμονες και ερευνητές, πολιτικούς και νομοθέτες, οικονομολόγους και περιβαλλοντολόγους, κεφάλαιο και καταναλωτές. Οι χριστιανοί δεν είναι αδιάφοροι απέναντι σ' αυτούς τους προβληματισμούς, έχοντας επίγνωση της σημασίας των αξιών που διακυβεύονται 1001.

473 Η χριστιανική άποψη της δημιουργίας συνεπάγεται μια εκτίμηση της νομιμότητας των επεμβάσεων του ανθρώπου στη φύση, όπου περιλαμβάνονται και τα άλλα έμβια όντα, και συγχρόνως ένα ισχυρό κάλεσμα στο αίσθημα ευθύνης 1002. Πράγματι, η φύση δεν είναι μια ιερή ή θεϊκή πραγματικότητα, την οποία υπεξαιρεί η ανθρώπινη δραστηριότητα. Είναι μάλλον ένα δώρο που πρόσφερε ο Δημιουργός στην ανθρώπινη κοινότητα, το οποίο εμπιστεύθηκε στην ευφυΐα και στην ηθική ευθύνη του ανθρώπου. Γι' αυτό δε διαπράττει κάτι παράνομο όταν, σεβόμενος την τάξη, την ομορφιά και τη χρησιμότητα των μεμονωμένων έμβιων όντων και τη λειτουργία τους στο οιχοσύστημα, επεμβαίνει τροποποιώντας μεριχά χαρακτηριστικά και ορισμένες ιδιότητές τους. Είναι κατακριτέες οι επεμβάσεις του ανθρώπου όταν καταστρέφουν τα ζωντανά πλάσματα ή το φυσικό περιβάλλον, ενώ είναι αξιέπαινες όταν μεταφράζονται σε βελτίωσή τους. Οι ηθικοί προβληματισμοί δεν εξαντλούνται στη νομιμότητα της χρήσης των βιολογικών και βιογενετικών τεχνικών. όπως για κάθε ανθρώπινη συμπεριφορά, είναι αναγκαίο να εκτιμήσουμε ενδελεχώς την αληθινή τους χρησιμότητα, όπως και τις πιθανές συνέπειές τους, ακόμη και τα όρια επικινδυνότητας. Στο πλαίσιο των σφοδρών και ευρέων τεχνικών-επιστημονικών επεμβάσεων στους ζωντανούς οργανισμούς, με πι-

<sup>1001</sup> Ποβλ. ΠΟΝΤΙΦΙΚΗ ΑΚΑΔΗΜΙΑ ΥΠΕΡ ΖΩΗΣ, Ζωικές και φυτικές βιοτεχνολογίες. Νέα σύνορα και νέες ευθύνες, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>1002</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (23 Οκτωβρίου 1982), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 898.

θανότητα σοβαρού αντίκτυπου σε βάθος χρόνου, δεν επιτρέπεται να ενεργούμε με ελαφρότητα και ανευθυνότητα.

474 Οι σύγχρονες βιοτεχνολογίες έχουν ισχυρή κοινωνική, οικονομική και πολιτική επίδραση σε τοπικό, εθνικό και διεθνές επίπεδο: πρέπει να εκτιμώνται με κριτήρια ηθικά τα οποία οφείλουν να κατευθύνουν πάντα τις δραστηριότητες και τις ανθρώπινες σχέσεις στο κοινωνικο-οικονομικό και πολιτικό πλαίσιο 1003. Είναι ανάγκη να προτείνονται κριτήρια δικαιοσύνης και αλληλεγγύης, με τα οποία οφείλουν κυρίως να συνδέονται τα άτομα και οι ομάδες που ασχολούνται με την έρευνα και την εμπορευματοποίηση στο χώρο της βιοτεχνολογίας. Πάντως, δεν πρέπει να υποπέσουμε στο λάθος και να πιστέψουμε ότι μόνο η διάδοση των πλεονεκτημάτων που συνδέονται με τις νέες βιοτεχνολογίες μπορούν να λύσουν τα επείγοντα προβλήματα της φτώχειας και της υπανάπτυξης που ακόμη ταλαιπωρούν πολλές χώρες του πλανήτη.

475 Με πνεύμα διεθνούς αλληλεγγύης, μπορούν να εφαρμοστούν διάφορα μέτρα σε σχέση με τη χρήση των νέων βιοτεχνολογιών. Κατ' αρχάς, πρέπει να διευπολυνθεί η ίση εμπορική ανταλλαγή, ελεύθερη από άδικες υποχρεώσεις. Η προώθηση όμως της ανάπτυξης των λαών που μειονεκτούν περισσότερο δε θα είναι πραγματική και επαρκής, αν περιοριστεί στην ανταλλαγή προϊόντων. Είναι απαραίτητο να ευνοήσουμε και την αύξηση της αναγκαίας επιστημονικής και τεχνολογικής αυτονομίας των ίδιων των λαών, προωθώντας τις ανταλλαγές επιστημονικών και τεχνολογικών γνώσεων και τη μεταφορά τεχνολογίας προς τις υπό ανάπτυξη χώρες.

476 Η αλληλεγγύη συνεπάγεται και ένα κάλεσμα στις ευθύνες που έχουν οι υπό ανάπτυξη χώρες, και ιδιαίτερα οι πολιτικές αρχές τους, να προωθήσουν μια εμπορική πολιτική που θα ευνοεί τους λαούς τους και την ανταλλαγή τεχνολογιών που θα βελτιώσουν τις διατροφικές και υγειονομικές συνθήκες. Σε αυτές τις χώρες πρέπει να αυξηθούν οι επενδύσεις στην έρευνα, με ιδιαίτερη προσοχή στα χαρακτηριστικά και στις ιδιαίτε-

 $<sup>^{1003}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (3 Οκτωβρίου 1981): AAS 73 (1981) 668-672.

φες ανάγκες της επικράτειάς τους και του λαού τους, λαμβάνοντας κυφίως υπόψη ότι μεφικές έφευνες στο χώφο της βιοτεχνολογίας, δυνάμει ευεργετικές, απαιτούν σχετικά μέτριες επενδύσεις. Γι' αυτόν το σκοπό θα ήταν χρήσιμη η δημιουργία εθνικών οργανισμών που θα προστατεύουν το κοινό καλό χάρη σε μια σωστή διαχείριση των κινδύνων.

477 Οι επιστήμονες και οι τεχνικοί που ασχολούνται στον τομέα της βιοτεχνολογίας καλούνται να εργαστούν με επιδεξιότητα και επιμονή ώστε να βρουν τις καλύτερες λύσεις για τα σοβαρά και επείγοντα προβλήματα της διατροφής και της υγείας. Δεν πρέπει να ξεχνούν ότι οι δραστηριότητές τους αφορούν έμβια και μη υλικά, που ανήκουν στην ανθρωπότητα ως κληρονομιά η οποία προορίζεται και για τις μελλοντικές γενεές· για τους πιστεύοντες πρόκειται για ένα δώρο που δέχθηκαν από τον Δημιουργό, που το εμπιστεύθηκε στην ανθρώπινη διάνοια και ελευθερία, δώρα κι αυτά του Μεγαλοδύναμου. Οι επιστήμονες οφείλουν να αφοσιώνονται με όλη τους την ενεργητικότητα και όλες τους τις ικανότητες σε μια έρευνα την οποία θα καθοδηγεί μια συνείδηση καθαρή και τίμια <sup>1004</sup>.

478 Οι επιχειρηματίες και οι υπεύθυνοι των δημόσιων οργανισμών που ασχολούνται με την έρευνα, την παραγωγή και το εμπόριο προϊόντων που προέρχονται από τις νέες βιοτεχνολογίες πρέπει να λαμβάνουν υπόψη όχι μόνο το νόμιμο κέρδος αλλά και το κοινό καλό. Αυτή η αρχή, που ισχύει για κάθε οικονομική δραστηριότητα, γίνεται ιδιαίτερα σημαντική όταν πρόκειται για δραστηριότητες που έχουν σχέση με τη διατροφή, την ιατρική, την προστασία της υγείας και του περιβάλλοντος. Με τις αποφάσεις τους, οι επιχειρηματίες και οι υπεύθυνοι των ενδιαφερόμενων δημόσιων οργανισμών μπορούν να κατευθύνουν τις εξελίξεις στον τομέα της βιοτεχνολογίας προς πολλά υποσχόμενους στόχους όσον αφορά τον αγώνα κατά της πείνας, ιδιαίτερα στις πιο φτωχές χώρες, τον αγώνα κατά των

 $^{1004}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (23 Οκτωβρίου 1982), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 895-898· ιδίου, Ομιλία στους συμμετέχοντες στο συνέδριο που οργάνωσε η Εθνική Ακαδημία Επιστημών στη διακοσιοστή επέτειο από την ίδρυσή της (21 Σεπτεμβρίου 1982), 4: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V, 3 (1982) 511-515.

ασθενειών και τον αγώνα για την προστασία του οικοσυστήματος, το οποίο αποτελεί κληρονομιά όλων.

479 Οι πολιτικοί, οι νομοθέτες και οι δημόσιοι λειτουργοί έχουν την ευθύνη να εκτιμήσουν τις δυνατότητες, τα πλεονεκτήματα και τους ενδεχόμενους κινδύνους που συνδέονται με τη χρήση της βιοτεχνολογίας. Δεν πρέπει οι αποφάσεις τους, σε εθνικό ή διεθνές επίπεδο, να υπαγορεύονται από πιέσεις που προέρχονται από συμφέροντα. Οι δημόσιες αρχές πρέπει να ευνοούν την ορθή πληροφόρηση της κοινής γνώμης και να ξέρουν να παίρνουν τις πιο συμφέρουσες αποφάσεις για το κοινό καλό.

480 Και οι υπεύθυνοι της πληροφόρησης έχουν ένα σημαντικό καθήκον που πρέπει να εκπληρώσουν με προσοχή και αντικειμενικότητα. Η κοινωνία περιμένει από αυτούς πλήρη και αντικειμενική πληροφόρηση, που θα βοηθάει τους πολίτες να διαμορφώνουν σωστή άποψη για τα βιοτεχνολογικά προϊόντα, κυρίως επειδή πρόκειται για κάτι που τους αφορά σε πρώτο πρόσωπο καθώς είναι πιθανοί καταναλωτές. Ωστόσο, δεν πρέπει να υποκύψουμε στον πειρασμό μιας επιφανειακής πληροφόρησης, που θα τροφοδοτείται από εύκολους ενθουσιασμούς ή από αδικαιολόγητες ανησυχίες.

## γ) Περιβάλλον και κατανομή των αγαθών

481 Και στο χώρο της οικολογίας η κοινωνική διδασκαλία καλεί να λάβουμε υπόψη ότι τα αγαθά της γης δημιουργήθηκαν από τον Θεό για να τα χρησιμοποιούν σοφά όλοι: αυτά τα αγαθά πρέπει να κατανέμονται ισομερώς, σύμφωνα με τη δικαιοσύνη και την αγάπη. Ουσιαστικά, πρόκειται για πρόληψη της αδικίας να αποθησαυρίζονται τα αποθέματα: η πλεονεξία, είτε ατομική είτε συλλογική, είναι αντίθετη στην τάξη της δημιουργίας 1005. Τα σημερινά πλανητικού χαρακτήρα οικολογικά προβλήματα μπορούν να αντιμετωπιστούν επαρκώς μόνο χάρη σε μια διεθνή συ

 $<sup>^{1005}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 69: AAS 58 (1966) 1.090-1.092· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 22: AAS 59 (1967) 268.

νεργασία ικανή να εγγυηθεί έναν καλύτερο συντονισμό της χρήσης των αποθεμάτων της γης.

482 Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών προσφέρει ένα βασικό ηθικό και πολιτιστικό προσανατολισμό για να λυθεί ο σύνθετος δεσμός που συνδέει την περιβαλλοντική κρίση με τη φτώχεια. Η σημερινή περιβαλλοντική κρίση χτυπά ιδιαίτερα τους πιο φτωχούς είτε επειδή ζουν σ' αυτά τα μέρη που είναι ευάλωτα στη διάβρωση και στην ερημοποίηση, είτε επειδή εμπλέκονται σε ένοπλες συγκρούσεις ή αναγκάζονται σε αναγκαστική φυγή, είτε επειδή δε διαθέτουν τα οικονομικά και τεχνολογικά μέσα για να προστατευτούν.

Πάρα πολλοί από αυτούς τους φτωχούς ζουν σε μολυσμένα προάστια των πόλεων, μέσα σε αυτοσχέδια καταλύματα ή σε παράγκες ετοιμόρροπες και επικίνδυνες (slums, bidonvilles, barrios, favelas). Στις συγκεκριμένες περιπτώσεις πρέπει να προωθηθεί η μετακίνησή τους, και για να μην προσθέσουμε δυστυχία στη δυστυχία, είναι ανάγκη να τους δώσουμε την κατάλληλη πληροφόρηση, να τους προσφέρουμε εναλλακτικές και αξιοπρεπείς κατοικίες και να εμπλέξουμε άμεσα τους ενδιαφερόμενους.

Επίσης, ας έχουμε υπόψη την κατάσταση των χωρών που τιμωρούνται από τους κανόνες της άνισης διεθνούς αγοράς, όπου απομένουν ελάχιστα κεφάλαια που συχνά επιβαρύνονται με το εξωτερικό χρέος: σε αυτές τις περιπτώσεις η πείνα και η φτώχεια καθιστούν σχεδόν αναπόφευκτη την έντονη και υπερβολική εκμετάλλευση του περιβάλλοντος.

483 Ο στενός δεσμός που υπάρχει ανάμεσα στην ανάπτυξη των πιο φτωχών χωρών, στις δημογραφικές μεταβολές και σε μια ανεκτή χρήση του περιβάλλοντος δεν πρέπει να χρησιμοποιείται ως δικαιολογία για πολιτικές και οικονομικές επιλογές που δε συμφωνούν με την αξιοπρέπεια του ανθρώπου. Στο Βορρά του πλανήτη παρακολουθούμε μια «μείωση των γεννήσεων, με συνέπεια τη γήρανση του πληθυσμού, ανίκανου ακόμη και να ανανεωθεί βιολογικά» 1006, ενώ στο Νότο η κατάσταση είναι διαφορετική. Αν αληθεύει ότι η άνιση κατανομή του πληθυσμού και των

<sup>&</sup>lt;sup>1006</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80 (1988) 543· ποβλ. ιδίου, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 16: AAS 87 (1995) 418.

διαθέσιμων πόρων προκαλεί εμπόδια στην ανάπτυξη και σε μια ανεκτή χρήση του περιβάλλοντος, πρέπει να αναγνωρίσουμε ότι η δημογραφική ανάπτυξη είναι πλήρως συμβατή με μια ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη 1007: «Είμαστε όλοι σύμφωνοι ότι η δημογραφική πολιτική είναι μόνο ένα μέρος μιας στρατηγικής για την παγκόσμια ανάπτυξη. Κατά συνέπεια, είναι σημαντικό όλες οι συζητήσεις για τη δημογραφική πολιτική να εξετάσουν τη σημερινή και τη μελλοντική ανάπτυξη των εθνών και των περιοχών. Συγχρόνως, είναι αδύνατο να μη λαμβάνουμε υπόψη την πραγματική φύση της σημασίας που έχει ο όρος "ανάπτυξη". Οποιαδήποτε ανάπτυξη άξια αυτού του ονόματος πρέπει να είναι πλήρης, δηλαδή να στρέφεται στο πραγματικό καλό των ανθρώπων και του ανθρώπου» 1008.

484 Η αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών εφαρμόζεται φυσικά και στο νερό, που θεωρείται στην Αγία Γραφή σύμβολο εξαγνισμού (πρβλ. Ψλ 51· Ιω 13,8) και ζωής (πρβλ. Ιω 3,5· Γαλ 3,27): «Ως δώρο του Θεού, το νερό είναι ζωτικό στοιχείο, απαραίτητο για την επιβίωση, άρα δικαίωμα όλων» 1009. Η χρήση του νερού και των υπηρεσιών που συνδέονται με αυτό πρέπει να προσανατολίζεται στην ικανοποίηση των αναγκών όλων και κυρίως όσων ζουν στη φτώχεια. Η περιορισμένη πρόσβαση σε πόσιμο νερό επιδρά στην ευημερία ενός τεράστιου αριθμού ανθρώπων και συχνά προκαλεί ασθένειες, δεινά, συγκρούσεις, φτώχεια, ακόμη και το θάνατο: για να λυθεί αυτό το πρόβλημα «πρέπει να τεθεί με τέτοιο τρόπο, ώστε να καθοριστούν ηθικά κριτήρια που θα βασίζονται στην αξία της ζωής και στο σεβασμό των δικαιωμάτων και της αξιοπρέπειας όλων των ανθρώπων» 1010.

 $^{1007}$  Ποβλ. Ιωαννής Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80 (1988) 543-544.

 $^{1008}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην κυρία Ναφίς Σαντίκ, γενική γραμματέα της Διεθνούς Διάσκεψης για τον Πληθυσμό και την Ανάπτυξη (18 Μαρτίου 1994), 3: AAS 87 (1995) 191.

<sup>1009</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στον Καρδινάλιο Τζεράλντο Μαϊέλα Ανιέλο επί τη ευκαιρία για την καμπάνια της Αδελφότητας της Συνόδου των Επισκόπων στη Βραζιλία (19 Ιανουαρίου 2004): L'Osservatore Romano, 4 Μαρτίου 2004, σ. 5.

 $^{1010}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στον καρδινάλιο Τζεράλντο Μαϊέλα Ανιέλο επί τη ευκαιρία για την καμπάνια της Αδελφότητας της Συνόδου των Επισκόπων στη Βραζιλία (19 Ιανουαρίου 2004): L'Osservatore Romano, 4 Μαρτίου 2004, σ. 5.

485 Το νερό δεν μπορεί από την ίδια του τη φύση να αντιμετωπίζεται σαν ένα εμπόρευμα μεταξύ άλλων και η χρήση του πρέπει να διακρίνεται από λογική και αλληλεγγύη. Η διανομή του ανήκει παραδοσιακά στην ευθύνη των δημόσιων οργανισμών, καθώς το νερό ανέκαθεν εθεωρείτο δημόσιο αγαθό, χαρακτηριστικό που πρέπει να διατηρηθεί αν η διαχείρισή του δοθεί στον ιδιωτικό τομέα. Πράγματι, το δικαίωμα στο νερό 1011, όπως όλα τα δικαιώματα του ανθρώπου, βασίζεται στην ανθρώπινη αξιοπρέπεια και όχι σε εκτιμήσεις καθαρά ποσοτικές, που αντιλαμβάνονται το νερό μόνο σαν ένα οικονομικό αγαθό. Δίχως νερό η ζωή απειλείται. Άρα το δικαίωμα στο νερό είναι ένα οικουμενικό και αναφαίρετο δικαίωμα.

## δ) Νέοι τρόποι ζωής

486 Τα σοβαρά οικολογικά προβλήματα απαιτούν μια αποτελεσματική αλλαγή νοοτροπίας που θα οδηγήσει στην υιοθέτηση νέων τρόπων ζωής 1012, «όπου η αναζήτηση της αλήθειας, του ωραίου και του καλού και η κοινωνία με τους άλλους ανθρώπους για μια κοινή ανάπτυξη είναι τα στοιχεία που καθορίζουν τις επιλογές κατανάλωσης, αποταμίευσης και επενδύσεων» 1013. Ο τρόπος ζωής πρέπει να εμπνέεται από νηφαλιότητα, εγκράτεια, αυτοπειθαρχία σε προσωπικό και κοινωνικό επίπεδο. Οφείλουμε να βγούμε από τη λογική της κατανάλωσης και να προωθήσουμε μορφές αγροτικής και βιομηχανικής παραγωγής που θα σέβονται την τάξη της δημιουργίας και θα ικανοποιούν τις πρωταρχικές ανάγκες όλων. Μια πα-

1011 Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2003, 5: AAS 95 (2003) 343· ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, Νερό, ένα ουσιώδες στοιχείο για τη ζωή. Η συνεισφορά της αντιπροσωπείας της Αγίας Έδρας επί τη ευκαιρία του 3ου Παγκόσμιου Φόρουμ για το Νερό, Κιότο, 16-23 Μαρτίου 2003.

 $^{1012}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 838-840.

 $^{1013}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991) 839.

φόμοια συμπεριφορά, που στηρίζεται στην ανανεωμένη συνειδητοποίηση της αλληλεξάρτησης που δένει όλους τους κατοίκους της Γης, προσπαθεί να εξαλείψει τις διάφορες αιτίες οικολογικής καταστροφής και εγγυάται τη γρήγορη και αποτελεσματική ικανότητα αντίδρασης όταν αυτές οι καταστροφές χτυπούν λαούς και εδάφη 1014. Το οικολογικό πρόβλημα δεν πρέπει να αντιμετωπιστεί μόνο για την τρομακτική προοπτική που διαγράφεται από την οικολογική υποβάθμιση: είναι ανάγκη να ερμηνευθεί κυρίως ως μια ισχυρή αιτιολόγηση της πραγματικής αλληλεγγύης σε διεθνείς διαστάσεις.

487 Η συμπεριφορά που πρέπει να χαρακτηρίζει τον άνθρωπο απέναντι στη δημιουργία είναι ουσιαστικά η ευγνωμοσύνη και η αναγνώριση: πράγματι, ο κόσμος παραπέμπει στο μυστήριο του Θεού που τον δημιούργησε και τον στηρίζει. Αν βάλουμε σε παρένθεση τη σχέση με τον Θεό, μένει κενή περιεχομένου η φύση της βαθιάς σημασίας της και εξασθενίζει. Αντίθετα, αν καταφέρουμε να ξανανακαλύψουμε τη φύση ως δημιούργημα, μπορούμε να καθορίσουμε μαζί της μια σχέση κοινωνίας, να συλλάβουμε τη συμβολική και συγκαλυμμένη σημασία της, ώστε να διεισδύσουμε στον ορίζοντα του μυστηρίου που ανοίγει στον άνθρωπο το δρόμο προς τον Θεό, Δημιουργό των ουρανών και της γης. Ο κόσμος προσφέρεται στο βλέμμα του ανθρώπου ως ίχνος του Θεού, χώρος όπου αποκαλύπτεται η δημιουργική, προνοητική και λυτρωτική δύναμή Του.

 $<sup>^{1014}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Κέντρο των Ηνωμένων Εθνών, Ναϊρόμπι (18 Αυγούστου 1985), 5: AAS (1986) 92.

#### Η ΠΡΟΩΘΗΣΗ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ

#### Ι. ΒΙΒΛΙΚΕΣ ΑΠΟΨΕΙΣ

488 Προτού θεωρηθεί ένα δώρο του Θεού στον άνθρωπο και ένα ανθρώπινο σχέδιο που συμφωνεί με το θεϊκό, η ειρήνη είναι κυρίως ένα ουσιαστικό χαρακτηριστικό του Θεού. «Εἰρήνη Κυρίου» (Κρ 6,24). Η δημιουργία, που είναι μια αντανάκλαση της θεϊκής δόξας, αποβλέπει στην ειρήνη. Ο Θεός δημιουργεί καθετί και όλη η δημιουργία σχηματίζει ένα σύνολο αρμονικό, καλό σε κάθε πλευρά του (πρβλ. Γεν 1,4,10,12,18,21,25,31).

Η ειρήνη στηρίζεται στην πρωταρχική σχέση ανάμεσα σε κάθε άνθρωπο και στον ίδιο τον Θεό, μια σχέση που χαρακτηρίζεται από ευθύτητα (πρβλ. Γεν 17,1). Ως συνέπεια της εκούσιας πράξης με την οποία ο άνθρωπος αλλοιώνει τη θεϊκή τάξη, ο κόσμος γνωρίζει αιματοχυσίες και διαχωρισμούς: η βία εκδηλώνεται στις διαπροσωπικές (πρβλ. Γεν 4,1-16) και στις κοινωνικές σχέσεις (πρβλ. Γεν 11,1-9). Η ειρήνη και η βία δεν μπορούν να κατοικούν στην ίδια οικία, όπου υπάρχει βία δεν μπορεί να υπάρχει ο Θεός (πρβλ. Α΄ Χρ 22,8-9).

489 Στη βιβλική Αποκάλυψη η ειρήνη είναι πολύ περισσότερο από την απλή απουσία πολέμου: αντιπροσωπεύει την πληρότητα της ζωής (πρβλ. Μαλ 2,5) μακράν από του να είναι ένα ανθρώπινο οικοδόμημα, αποτελεί ένα υπέρτατο θεϊκό δώρο που προσφέρεται σε όλους τους ανθρώπους, το οποίο συνεπάγεται υπακοή στο σχέδιο του Θεού. Η ειρήνη είναι το αποτέλεσμα της ευλογίας του Θεού στο λαό Του: «ἐπάραι Κύριος τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ἐπὶ σὲ καὶ δώη σοι εἰρήνην» (Αρ 6,26). Αυτή η ειρήνη δημιουργεί γονιμότητα (πρβλ. Ησ 48,19), ευημερία (πρβλ. Ησ 48,18), ευδαιμονία

(ποβλ. Ησ 54,13), απουσία φόβου (ποβλ. Λευ 26,6) και μεγάλη χαρά (ποβλ. Πομ 12,20).

368

490 Η ειρήνη είναι ο σκοπός της κοινωνικής συνύπαρξης, όπως φαίνεται με εκπληκτικό τρόπο στο μεσσιανικό όραμα της ειρήνης: όταν όλοι οι λαοί οδηγηθούν στον οίχο του Κυρίου και Εκείνος τους δείξει τις οδούς Του, θα μπορούν να βαδίσουν στα μονοπάτια της ειρήνης (πρβλ. Ησ 2,2-5). Ένας νέος κόσμος ειρήνης, που θα αγκαλιάζει όλη τη φύση, θα υπάρχει στη μεσσιανική εποχή (ποβλ. Ησ 11,6-9) και ο ίδιος ο Μεσσίας ορίζεται «ἄρχων εἰρήνης» (Ησ 9,5). Εκεί όπου βασιλεύει η ειρήνη Του, εκεί όπου αποκαλύπτεται έστω και εν μέρει, κανείς δε θα μπορεί πια να ρίξει το λαό του Θεού στο φόβο (πρβλ. Σφν 3,13). Η ειρήνη τότε θα είναι διαρχείας, αφού όταν ο βασιλιάς χυβερνά σύμφωνα με τη διχαιοσύνη του Θεού, η χρηστότητα βλαστάνει και η ειρήνη πληθαίνει «ἔως οὖ ἀνταναιρεθῆ ἡ σελήνη» (Ψλ 71). Ο Θεός επιθυμεί να δώσει την ειρήνη στο λαό Του: «ὅτι λαλήσει εἰρήνην ἐπὶ τὸν λαὸν αὐτοῦ καὶ ἐπὶ τοὺς ὁσίους αὐτοῦ καὶ ἐπὶ τοὺς ἐπιστρέφοντας καρδίαν ἐπ' αὐτὸν» (Ψλ 84). Ο Ψαλμωδός, ακούγοντας αυτό που έχει να πει ο Θεός στο λαό Του για την ειρήνη, ψέλνει τα εξής λόγια: «ἔλεος καὶ ἀλήθεια συνήντησαν, δικαιοσύνη καὶ εἰρήνη κατεφίλησαν» (Ψλ 84).

**491** Η υπόσχεση για ειρήνη, που διατρέχει όλη την Παλαιά Διαθήκη, βρίσκει την εκπλήρωσή της στο Πρόσωπο του Ιησού. Πράγματι, η ειρήνη είναι το κατεξοχήν μεσσιανικό αγαθό, στο οποίο περιλαμβάνονται όλα τα άλλα αγαθά της λύτρωσης. Η εβραϊκή λέξη «shalom», με την ετυμολογική της έννοια «πληρότητα» εκφράζει την έννοια της «ειρήνης» στην ολότητα της σημασίας της (πρβλ. Ησ 9,5 κε· Μιχ 5,1-4). Το βασίλειο του Μεσσία είναι ακριβώς το βασίλειο της ειρήνης (πρβλ. Ιωβ 25,2· Ψλ 29· 37· 72· 85· 119· 125· 128· 147· Ασμ 8,10· Ησ 26,3,12· 32,17· 52,7· 54,10· 57,19· 60,17· 66,12· Αγγ 2,9· Ζαχ 9,10 κ.ά.) Ο Ιησούς «ἐστιν ἡ εἰρήνη ἡμῶν» (Εφ 2,14). Αυτός γκρέμισε το διαχωριστικό τοίχο της έχθρας ανάμεσα στους ανθρώπους, συμφιλιώνοντάς τους με τον Θεό (πρβλ. Εφ 2,14-16): έτσι ο απόστολος Παύλος, με αφοπλιστική απλότητα, καταδεικνύει το θεμελιώδη λόγο που ωθεί τους χριστιανούς σε μια ζωή και σε μια αποστολή ειρήνης.

Παραμονές του θανάτου Του, ο Ιησούς ομιλεί για τη δική Του σχέση

αγάπης με τον Πατέφα και για την ενωτική δύναμη που αυτή η αγάπη ακτινοβολεί στους μαθητές· είναι μια ομιλία αποχαιφετισμού που δείχνει τη βαθύτεφη έννοια της ζωής Του και η οποία μποφεί να θεωφηθεί ως σύνθεση όλης της διδασκαλίας Του. Το δώφο της ειφήνης σφφαγίζει την πνευματική διαθήκη Του: «Εἰφήνην ἀφίημι ὑμῖν, εἰφήνην τὴν ἐμὴν δίδωμι ὑμῖνοὐ καθὼς ὁ κόσμος δίδωσιν, ἐγὼ δίδωμι ὑμῖν» (Ιω 14,27). Τα λόγια του Αναστάντα δε θα ηχήσουν διαφοφετικά· κάθε φοφά που θα συναντά τους μαθητές Του, θα δέχονται από Εκείνον το χαιφετισμό και το δώφο της ειφήνης: «εἰφήνη ὑμῖν» (Λκ 24,36· Ιω 20,19,21,26).

**492** Η ειρήνη του Χριστού είναι πρωτίστως η συμφιλίωση με τον Πατέρα, η οποία πραγματοποιείται με τον αποστολικό προορισμό που εμπιστεύεται ο Ιησούς στους μαθητές Του αρχίζει με την αναγγελία της ειρήνης: «εἰς ἣν δ' ἂν οἰκίαν εἰσέρχησθε, πρῶτον λέγετε εἰρήνη τῷ οἴκῳ τούτῳ» (Λκ 10,5 πρβλ. Ρωμ 1,7). Η ειρήνη είναι κατόπιν συμφιλίωση με τους αδελφούς, αφού ο Ιησούς στην προσευχή που μας δίδαξε, το «Πάτερ ημών», συνδέει τη συγχώρεση που ζητήθηκε από τον Θεό με εκείνη που συμφώνησε με τους αδελφούς «καὶ ἄφες ἡμῖν τὰ ὀφειλήματα ἡμῶν, ὡς καὶ ἡμεῖς ἀφίεμεν τοῖς ὀφειλέταις ἡμῶν» (Μτ 6,12). Με αυτή τη διπλή συμφιλίωση ο χριστιανός μπορεί να γίνει πρωτεργάτης ειρήνης και να συμμετάσχει στο Βασίλειο του Θεού, σύμφωνα με όσα κηρύττει ο ίδιος ο Ιησούς: «μακάριοι οἱ εἰρηνοποιοί, ὅτι αὐτοὶ υἱοὶ Θεοῦ κληθήσονται» (Μτ 5,9).

493 Η δράση για την ειρήνη δε διαχωρίζεται ποτέ από το κήρυγμα του Ευαγγελίου, που είναι ακριβώς «ὁ λόγος δν ἀπέστειλεν τοῖς υἱοῖς Ἰσραὴλ εὐαγγελιζόμενος εἰρήνην διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ» (Πραξ 10,36 πρβλ. Εφ 6,15) και απευθύνεται σε όλους τους ανθρώπους. Στο κέντρο του «εὐαγγελίου τῆς εἰρήνης» (Εφ 6,15) παραμένει το μυστήριο του Σταυρού, καθώς η ειρήνη ενυπάρχει στη θυσία του Χριστού (πρβλ. Ησ 53,5: «παιδεία εἰρήνης ἡμῶν ἐπ' αὐτόν. τῷ μώλωπι αὐτοῦ ἡμεῖς ἰάθημεν»): ο σταυρωθείς Ιησούς ακύρωσε το διαχωρισμό, εγκαθιδρύοντας την ειρήνη και τη συμφιλίωση ακριβώς «διὰ τοῦ σταυροῦ, ἀποκτείνας τὴν ἔχθραν ἐν αὐτῷ» (Εφ 2,16) και δωρίζοντας στους ανθρώπους τη σωτηρία της Ανάστασης.

## ΙΙ. Η ΕΙΡΗΝΗ: ΚΑΡΠΟΣ ΤΗΣ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ

**494** Η ειρήνη είναι αξία<sup>1015</sup> και οικουμενική υποχρέωση<sup>1016</sup> και βρίσκει τα θεμέλιά της στη λογική και ηθική τάξη της κοινωνίας που έχει τις ρίζες της στον ίδιο τον Θεό, «πρωταρχική πηγή ύπαρξης, ουσιώδης αλήθεια και υπέρτατο αγαθό»<sup>1017</sup>. Η ειρήνη δεν είναι απλώς απουσία πολέμου ούτε μια σταθερή ισορροπία ανάμεσα σε αντίπαλες δυνάμεις<sup>1018</sup>, αλλά θεμελιώνεται σε μια ορθή αντίληψη του ανθρώπου<sup>1019</sup> και απαιτεί την οικοδόμηση μιας τάξης σύμφωνα με τη δικαιοσύνη και την αγάπη.

Η ειρήνη είναι καρπός της δικαιοσύνης (ποβλ. Ησ 32,17), 1020 εννοούμενη με την ευρύτερη σημασία της ως σεβασμός στην ισορροπία όλων των διαστάσεων του ανθρώπου. Η ειρήνη κινδυνεύει όταν δεν αναγνωρίζεται στον άνθρωπο αυτό που του οφείλεται ως ανθρώπου, όταν δε γίνεται σεβαστή η αξιοπρέπειά του και όταν η συνύπαρξη δεν προσανατολίζεται προς το κοινό καλό. Για να χτίσουμε μια ειρηνική κοινωνία και για να αναπτυχθούν πλήρως άτομα, λαοί και έθνη, αποδεικνύονται θεμελιώδη η προστασία και η προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων 1021.

Hειρήνη είναι καρπός και της αγάπης. «η αληθινή ειρήνη είναι περισ-

 $^{1015}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1986, 1: AAS 78 (1986) 278-279.

 $^{1016}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1969: AAS 60 (1968) 771 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 4: AAS 96 (2004) 116.

 $^{1017}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1982, 4: AAS 74 (1982) 328.

 $^{1018}$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 78: AAS 58 (1966) 1.101-1.102.

 $^{1019}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 51: AAS 83 (1991) 856-857.

 $^{1020}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1972: AAS 63 (1971) 868.

 $^{1021}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1969: ΑΑS 60 (1968) 772 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 12: ΑΑS 91 (1999) 386-387.

σότερο καρπός της αγάπης παρά της δικαιοσύνης, επειδή η δικαιοσύνη οφείλει να μετακινήσει μόνο τα εμπόδια της ειρήνης: την προσβολή και τη ζημία· η ίδια η ειρήνη όμως είναι μια ιδιαίτερη πράξη αγάπης»  $^{1022}$ .

**495** Η ειρήνη χτίζεται μέρα με τη μέρα, αναζητώντας την τάξη που θέλησε ο Θεός 1023 και μπορεί να ανθίσει μόνον όταν αναγνωρίζουν όλοι τις ευθύνες τους για την προώθησή της 1024. Για να προλάβουμε συγκρούσεις και βιαιότητες, είναι απολύτως αναγκαίο η ειρήνη να αρχίσει να βιώνεται ως βαθιά αξία μέσα σε κάθε άνθρωπο: έτσι μπορεί να επεκταθεί στις οικογένειες και στις διάφορες μορφές κοινωνικής συνένωσης, μέχρι να συμπεριλάβει ολόκληρη την πολιτική κοινότητα 1025. Σ' ένα κλίμα ομόνοιας και σεβασμού της δικαιοσύνης μπορεί να ωριμάσει ένας πραγματικός πολιτισμός ειρήνης 1026, ικανός να διαδοθεί και στη διεθνή κοινότητα. Έτσι η ειρήνη είναι «ο καρπός της τάξης που εισήγαγε στην ανθρώπινη κοινωνία ο Θεμελιωτής της και πρέπει να υλοποιηθεί από τους ανθρώπους που διψούν για την απόλυτη δικαιοσύνη» 1027. Αυτό το ιδανικό της ειρήνης «δεν είναι δυνατόν να επιτευχθεί αν δεν εξασφαλιστεί το καλό των ανθρώπων κι αν δεν ανταλλάξουν οι άνθρωποι αυθόρμητα τον πλούτο της ψυχής και της διάνοιάς τους» 1028.

1022 ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Ubi arcano (Για την ειρήνη του Χριστού στο βασίλειο του Χριστού): AAS 14 (1922) 686. Στην Εγκύκλιο γίνεται αναφορά στον ΑΓΙΟ ΘΩΜΑ ΑΚΙΝΑΤΗ, Summa theologiae, II-II, ε. 29 άρθρο 3, ad 3um: Ed. Leon. 8, 238 πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 78: AAS 58 (1966) 1.101-1.102.

 $^{1023}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 76: AAS 59 (1967) 294-295.

 $^{1024}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1974: AAS 65 (1953) 672.

1025 Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.317.

 $^{1026}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (13 Ιανουαρίου 1997), 3: AAS 89 (1997) 474.

1027 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 78: AAS 58 (1966) 1.101 πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.304.

 $^{1028}$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 78: AAS 58 (1966) 1.101.

**496** Η βία δεν αποτελεί ποτέ τη σωστή απάντηση. Η Εκκλησία κηρύττει, με την πεποίθηση της πίστης της στον Χριστό και με την επίγνωση της αποστολής της, «ότι η βία είναι κακό, ότι η βία ως λύση στα προβλήματα είναι απαράδεκτη, ότι η βία είναι ανάξια του ανθρώπου. Η βία είναι ψεύδος, επειδή έρχεται σε αντίθεση με την αλήθεια της πίστης μας, την αλήθεια της ανθρωπιάς μας. Η βία καταστρέφει ό,τι υποστηρίζει πως υπερασπίζεται: την αξιοπρέπεια, τη ζωή, την ελευθερία του ανθρώπου» 1029.

Ο σύγχρονος κόσμος έχει ανάγκη τη μαρτυρία των άσπλων προφητών, δυστυχώς αντικείμενο χλεύης σε κάθε εποχή<sup>1030</sup>: «Εκείνοι που για την προστασία των δικαιωμάτων του ανθρώπου αρνούνται τη βίαιη και ωμή δράση και καταφεύγουν σε μέσα άμυνας που είναι στο χέρι των πιο αδύναμων, πιστοποιούν την ευαγγελική αγάπη, αρκεί να γίνεται χωρίς προκαταλήψεις για τα δικαιώματα και τις υποχρεώσεις των άλλων και της κοινωνίας. Επιβεβαιώνουν νόμιμα τη σοβαρότητα των σωματικών και ηθικών κινδύνων όσων καταφεύγουν στη βία που προκαλεί καταστροφές και νεκρούς»<sup>1031</sup>.

#### ΙΙΙ. Η ΑΠΟΤΥΧΙΑ ΤΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ: Ο ΠΟΛΕΜΟΣ

**497** Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας καταδικάζει «την αγριότητα του πολέμου» 1032 και ζητά μια εντελώς νέα προσέγγιση 1033: πράγματι, «μας είναι σχεδόν αδύνατο να σκεφτούμε ότι στην ατομική εποχή ο πόλεμος μπορεί να χρησιμοποιηθεί σαν όργανο δικαιοσύνης» 1034. Ο πόλεμος είναι

 $^{1029}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ντρόγμεντα, Ιολανδία (29 Σεπτεμβρίου 1979), 9: AAS 71 (1979)  $1.081 \cdot \pi$ ρβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. παρ. Evangelii nuntiandi, 37: AAS 68 (1976) 29.

 $^{1030}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην Ποντιφική Ακαδημία Επιστημών (12 Νοεμβρίου 1983), 5: AAS 76 (1984) 398-399.

1031 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.306.

<sup>1032</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 77: AAS 58 (1966) 1.100 πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.307-2.317.

 $^{1033}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 80: AAS 58 (1966) 1.103-1.104.

<sup>1034</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 291.

μια «μάστιγα» 1035 και δεν αντιπροσωπεύει ποτέ το ιδανικό μέσο για να λυθούν τα προβλήματα που αναφύονται ανάμεσα στα έθνη: «Δεν υπήρξε ποτέ και ποτέ δε θα είναι» 1036, καθώς προκαλεί νέες και πιο σύνθετες συγκρούσεις 1037. Όταν ξεσπάει, ο πόλεμος γίνεται μια «ανώφελη σφαγή» 1038, μια «περιπέτεια δίχως επιστροφή» 1039, που διακυβεύει το παρόν και θέτει σε κίνδυνο το μέλλον της ανθρωπότητας: «Τίποτα δε χάνεται με την ειρήνη. Τα πάντα μπορούν να χαθούν με τον πόλεμο» 1040. Οι καταστροφές που προκαλούνται από μια ένοπλη σύγκρουση δεν είναι μόνο υλικές αλλά και ηθικές 1041. Ο πόλεμος είναι σε τελευταία ανάλυση «η αποτυχία κάθε αυθεντικού ανθρωπισμού» 1042, «είναι πάντα μια ήττα της ανθρωπότητας» 1043: «όχι πια οι μεν εναντίον των δε, όχι πια, ποτέ! [...] όχι πια πόλεμος, όχι πια πόλεμος!» 1044

 $^{1035}$  Ποβλ. ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Αγόρευση στο Κολέγιο Καρδιναλίων, Acta Leonis XIII, 19 (1899) 270-272.

1036 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Συνάντηση με τους λειτουργούς του βικαριάτου της Ρώμης (17 Ιανουαρίου 1991): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIV, 1 (1991) 132·πρβλ. ιδίου, Ομιλία στου επισκόπους λατινικού τελετουργικού της Αραβίας (1η Οκτωβρίου 1990), 4: AAS 83 (1991) 475.

 $^{1037}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στους Καρδινάλιους (24 Ιουνίου 1965): AAS 57 (1965) 643-644.

 $^{1038}$  ΒΕΝΕΔΙΚΤΟΣ ΙΕ΄, Κάλεσμα στους αρχηγούς εμπόλεμων λαών ( $1^{\eta}$  Αυγούστου 1917): AAS 9 (1917) 423.

<sup>1039</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Παράκληση για την ειρήνη στη διάρκεια της γενικής ακρόασης (16 Ιανουαρίου 1991): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XIV, 1 (1991) 121.

 $^{1040}$  ΠΙΟΣ ΙΒ΄,  $^{\prime}$  Ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Αυγούστου 1939): AAS 31 (1939) 334 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1993, 4: AAS 85 (1993) 433-434 πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 288.

 $^{1041}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 79: AAS 58 (1966) 1.102-1.103.

 $^{1042}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 11: AAS 91 (1999) 385.

 $^{1043}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυάνος Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (13 Ιανουαρίου 2003), 4: AAS 95 (2003) 323.

 $^{1044}$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη Γενική Συνέλευση των Ηνωμένων Εθνών (4 Οκτωβρίου 1965), 5: AAS 57 (1965) 881.

498 Η αναξήτηση εναλλακτικών λύσεων για να αντιμετωπιστούν οι διεθνείς συγκρούσεις έχει προσλάβει σήμερα ένα χαρακτήρα δραματικά επιτακτικό, καθώς «η τρομακτική ισχύς των μέσων καταστροφής, στα οποία έχουν πρόσβαση μεσαίες και μικρές δυνάμεις, και οι ολοένα πιο στενοί δεσμοί που υπάρχουν ανάμεσα στους λαούς όλης της Γης καθιστούν εξαιρετικά δύσκολο ή στην ουσία αδύνατο να περιοριστούν οι συνέπειες μιας σύγκρουσης» 1045. Είναι λοιπόν ουσιαστική η αναζήτηση των αιτιών που προκαλούν μια πολεμική σύγκρουση, κυρίως εκείνων που συνδέονται με δομικές καταστάσεις αδικίας, φτώχειας, εκμετάλλευσης, στις οποίες είναι ανάγκη να επέμβουμε με σκοπό να τις εξαλείψουμε: «Έτσι, το άλλο όνομα της ειρήνης είναι ανάπτυξη. Όπως υπάρχει η συλλογική ευθύνη για να αποφευχθεί ο πόλεμος, έτσι υπάρχει η συλλογική ευθύνη για να προωθήσουμε την ανάπτυξη» 1046.

**499** Τα κράτη δε διαθέτουν πάντα τα κατάλληλα μέσα για να φροντίσουν επαρκώς την άμυνά τους: από εδώ πηγάζει η ανάγκη και η σπουδαιότητα των διεθνών και περιφερειακών οργανισμών, που οφείλουν να είναι σε θέση να συνεργαστούν για να αντιμετωπίσουν τις συγκρούσεις και να προωθήσουν την ειρήνη, εγκαθιδρύοντας σχέσεις αμοιβαίας εμπιστοσύνης ικανές να καταστήσουν αδιανόητη την προσφυγή στον πόλεμο 1047: «Είναι νόμιμο [...] να ελπίζουμε ότι οι άνθρωποι, με τις συναντήσεις και τις διαπραγματεύσεις, θα ανακαλύψουν καλύτερα τους δεσμούς που τους ενώνουν, οι οποίοι προέρχονται από τον κοινό τους ανθρωπισμό, και πρέπει επίσης να ανακαλύψουν ότι μία από τις πιο βαθιές ανάγκες του κοινού τους ανθρωπισμού είναι να βασιλεύει μεταξύ τους και στους λαούς τους όχι ο φόβος αλλά η αγάπη: η οποία τείνει να εκφραστεί σε ειλικρινή και ποικιλόμορφη συνεργασία, φορέας πολλών αγαθών» 1048.

<sup>&</sup>lt;sup>1045</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 51: AAS 83 (1991) 857.

<sup>&</sup>lt;sup>1046</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 52: AAS 83 (1991) 858.

 $<sup>^{1047}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 288-289.

 $<sup>^{1048}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 291.

## α) Η νόμιμη άμυνα

500 Ο επιθετικός πόλεμος είναι ουσιαστικά ανήθικος. Στην τραγική περίπτωση που ξεσπάσει, οι υπεύθυνοι του κράτους που δέχτηκε την επίθεση έχουν το δικαίωμα και το καθήκον να οργανώσουν την άμυνά τους χρησιμοποιώντας και τη δύναμη των όπλων<sup>1049</sup>. Η χρήση της δύναμης, για να είναι νόμιμη, πρέπει να απαντά σε μερικές αυστηρές προϋποθέσεις: «—ότι η καταστροφή που προκλήθηκε από τον επιτιθέμενο στο έθνος ή στην κοινότητα των εθνών είναι διαρχής, σοβαρή και βέβαιη: --ότι όλα τα άλλα μέσα για να τεθεί τέλος αποδείχθηκαν ανεφάρμοστα ή ανεπαρκή: -ότι υπάρχουν βάσιμες προϋποθέσεις επιτυχίας: -ότι η προσφυγή στα όπλα δε θα προκαλέσει πιο σοβαρά δεινά και αναστατώσεις από το κακό που θέλει να εξαλείψει. Στην εκτίμηση των συγκεκριμένων προϋποθέσεων έχει μεγάλη βαρύτητα η ισχύς των σύγχρονων μέσων καταστροφής. Αυτά είναι τα παραδοσιακά στοιχεία που απαριθμούνται στη διδασκαλία του επονομαζόμενου "δίκαιου πολέμου". Η εκτίμηση αυτών των προϋποθέσεων ηθικής νομιμότητας ανήκει στην κρίση εκείνων που έχουν την ευθύνη για το κοινό καλό» 1050.

Εάν ετούτη η ευθύνη δικαιολογεί την κατοχή μέσων που αρκούν για να ασκηθεί το δικαίωμα της άμυνας, απομένει για τα κράτη η υποχρέωση να κάνουν ό,τι είναι δυνατόν για να «εγγυηθούν τις συνθήκες ειρήνης όχι μόνο στην επικράτειά τους αλλά και σε όλο τον κόσμο» 1051. Δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι «άλλο είναι να καταφεύγεις στα όπλα επειδή οι λαοί αμύνονται νόμιμα και άλλο να θέλεις να υποτάξεις άλλα έθνη. Η πολεμική ισχύς δεν καθιστά νόμιμη κάθε στρατιωτική ή πολιτική της μεταχείριση. Ούτε γίνονται όλα νόμιμα ανάμεσα στους εμπλεκόμενους όταν ο πόλεμος έχει δυστυχώς ξεσπάσει» 1052.

 $<sup>^{1049}</sup>$  Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.265.

<sup>1050</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.309.

 $<sup>^{1051}</sup>$  ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ, *Il commercio internazionale delle armi* (Το διεθνές εμπόριο όπλων) (1η Μαΐου 1994), I, 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1994,  $\sigma$ . 12.

 $<sup>^{1052}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 79: AAS 58 (1966) 1.103.

**501** Ο Χάρτης των Ηνωμένων Εθνών, απόρροια της τραγωδίας του Δευτέρου Παγκοσμίου Πολέμου και με σκοπό να προφυλάξει τις μελλοντικές γενεές από τη μάστιγα του πολέμου, βασίζεται στη γενικευμένη απαγόρευση της προσφυγής στη δύναμη για να λυθούν οι αντιθέσεις ανάμεσα στα κράτη, εκτός από δύο περιπτώσεις: τη νόμιμη άμυνα και τα μέτρα που πήρε το Συμβούλιο Ασφαλείας στο πλαίσιο των αρμοδιοτήτων του για να διατηρηθεί η ειρήνη. Πάντως, η άσκηση του δικαιώματος άμυνας οφείλει να σέβεται «τα παραδοσιακά όρια της ανάγκης και της αναλογίας» 1053.

Όσο για την προληπτική πολεμική δράση, η οποία γίνεται χωρίς εμφανείς αποδείξεις ότι ετοιμάζεται κάποια επίθεση, δεν μπορεί να μην εγείρει σοβαρά ερωτήματα από ηθική και νομική άποψη. Ωστόσο, μόνο μία απόφαση των αρμοδίων οργανισμών, με βάση αυστηρές εκτιμήσεις και θεμελιωμένες αιτιολογήσεις, μπορεί να προσδώσει διεθνή νομιμότητα στη χρήση της ένοπλης δύναμης, εντοπίζοντας συγκεκριμένες καταστάσεις ως απειλή για την ειρήνη και εξουσιοδοτώντας μια παρέμβαση στη σφαίρα κυριαρχίας ενός κράτους.

## β) Ποοστατεύοντας την ειρήνη

**502** Οι απαιτήσεις της νόμιμης άμυνας δικαιολογούν την ύπαρξη ενόπλων δυνάμεων στα κράτη, η δράση των οποίων πρέπει να τίθεται στην υπηρεσία της ειρήνης: εκείνοι που προασπίζονται με τέτοιο πνεύμα την ασφάλεια και την ελευθερία μιας χώρας συνεισφέρουν πραγματικά στην ειρήνη<sup>1054</sup>. Καθένας που υπηρετεί στις ένοπλες δυνάμεις καλείται πραγματικά να υπερασπιστεί το καλό, την αλήθεια και τη δικαιοσύνη στον κόσμο· δεν είναι λίγοι εκείνοι που σ' αυτό το πλαίσιο θυσίασαν τη ζωή τους για ετούτες τις αξίες και για να υπερασπιστούν αθώες ζωές. Ο αυξανόμενος αριθμός στρατιωτικών που υπηρετούν σε πολυεθνικές δυνάμεις, στο

 $<sup>^{1053}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 6: AAS 96 (2004) 117.

<sup>&</sup>lt;sup>1054</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 79: AAS 58 (1966) 1.102-1.103· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.310.

πλαίσιο «ανθρωπιστικών και ειρηνευτικών αποστολών» που προωθούν τα Ηνωμένα Έθνη, είναι ένα σημαντικό γεγονός<sup>1055</sup>.

**503** Κάθε μέλος των ενόπλων δυνάμεων είναι ηθικά υποχρεωμένο να αντιτίθεται σε διαταγές που το προτρέπουν να διαπράξει εγκλήματα κατά του δικαίου των εθνών και των οικουμενικών αρχών του<sup>1056</sup>. Οι στρατιωτικοί έχουν την πλήρη ευθύνη για πράξεις που παραβιάζουν τα δικαιώματα των ανθρώπων και των λαών ή τους κανόνες του διεθνούς ανθρωπιστικού δικαίου. Αυτές οι πράξεις δεν μπορούν να δικαιολογηθούν με την υπακοή σε διαταγές ανωτέρων.

Οι αντιροησίες συνείδησης, οι οποίοι αρνούνται για λόγους αρχής να υπηρετήσουν τη στρατιωτική θητεία στις περιπτώσεις όπου είναι υποχρεωτική, επειδή η συνείδησή τους τους υποχρεώνει να αρνηθούν τη χρήση δύναμης ή τη συμμετοχή σε μια συγκεκριμένη σύγκρουση, πρέπει να είναι διαθέσιμοι για άλλου είδους υπηρεσίες: «Φαίνεται[...] σωστό οι νόμοι να αντιμετωπίζουν με κατανόηση τις περιπτώσεις εκείνων που, για λόγους συνείδησης, αρνούνται να χρησιμοποιήσουν όπλα, ενώ δέχονται να υπηρετήσουν με άλλο τρόπο την ανθρώπινη κοινότητα» 1057.

## γ) Η υποχρέωση να προστατεύουμε τους αθώους

**504** Το δικαίωμα στη χρήση δύναμης για σκοπούς νόμιμης άμυνας συνδέεται με την υποχρέωση να προστατεύουμε και να βοηθάμε τα αθώα θύματα που δεν μπορούν να αμυνθούν απέναντι στον επιτιθέμενο. Στις συγκρούσεις της σύγχρονης εποχής, που είναι συχνά εσωτερικές στο ίδιο κράτος, οι διατάξεις του ανθρωπιστικού διεθνούς δικαίου πρέπει να γίνονται πλήρως σεβαστές. Σε πάρα πολλές περιπτώσεις ο άμαχος πληθυσμός βάλλεται, μερικές φορές και ως πολεμικός στόχος. Σε ορισμένες πεσ

<sup>&</sup>lt;sup>1055</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην ΙΙΙ Διεθνή Συνδιάσκεψη Μόνιμων Στρατιωτικών (11 Μαρτίου 1994), 4: AAS 87 (1995) 74.

<sup>1056</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.313.

<sup>1057</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 79: AAS 58 (1966) 1.102-1.103· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.310.

ριπτώσεις σφαγιάζεται κτηνωδώς ή ξεριζώνεται από τα σπίτια και από τη γη του με τη βία, με τη δικαιολογία μιας απαράδεκτης «εθνικής κάθαρσης» 1058. Σε αυτές τις τραγικές περιπτώσεις είναι αναγκαίο η ανθρωπιστική βοήθεια να φτάνει στον άμαχο πληθυσμό και να μη χρησιμοποιείται ποτέ ως μέσον υποταγής των δικαιούχων: το καλό του ανθρώπου πρέπει να προηγείται των διαφόρων συμφερόντων μιας σύγκρουσης.

**505** Η αρχή του ανθρωπισμού, χαραγμένη στη συνείδηση κάθε ανθρώπου και λαού, δημιουργεί την υποχρέωση να προφυλάσσεται ο άμαχος πληθυσμός από τις συνέπειες του πολέμου: «Εκείνη η ελάχιστη προστασία της αξιοπρέπειας κάθε ανθρώπου, που την εγγυάται το διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο, παραβιάζεται πάρα πολύ συχνά στο όνομα των στρατιωτικών ή πολιτικών αναγκών, που δε θα έπρεπε ποτέ να υπερισχύσουν της αξίας του ανθρώπου. Αντιλαμβανόμαστε σήμερα την ανάγκη μιας νέας συμφωνίας των ανθρωπιστικών αρχών και της ενίσχυσης των θεμελίων της ώστε να προληφθεί η επανάληψη βιαιοτήτων και ακροτήτων» 1059.

Μια ιδιαίτερη κατηγορία θυμάτων πολέμου είναι οι πρόσφυγες, αναγκασμένοι από τις μάχες να φύγουν από τον τόπο όπου ζουν, για να βρουν καταφύγιο σε χώρες άλλες από εκείνες όπου γεννήθηκαν. Η Εκκλησία είναι κοντά τους, όχι μόνο με την ποιμαντική παρουσία και με την υλική βοήθεια, αλλά και με τη φροντίδα να υπερασπιστεί την αξιοπρέπειά τους: «Η έγνοια για τους πρόσφυγες πρέπει να τονίζει και να υπογραμμίζει τα ανθρώπινα δικαιώματα, παγκοσμίως αναγνωρισμένα, και ως τέτοια να ζητά την πλήρη εφαρμογή τους» 1060.

**506** Οι προσπάθειες να εξαλειφθούν ολόκληρες τοπικές, εθνικές, θρησκευτικές ή γλωσσικές ομάδες είναι εγκλήματα κατά του Θεού και της

<sup>&</sup>lt;sup>1058</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Άγγελος Κυρίου (9 Ιουλίου 1995): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVI, 1 (1993) 589 ιδίου, Ομιλία στο συμβούλιο υπουργών OS-CE (30 Νοεμβρίου 1993), 4: AAS 86 (1994) 751.

 $<sup>^{1059}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στη γενική ακρόαση (11 Αυγούστου 1999): L'Osservatore Romano, 12 Αυγούστου 1999, σ. 5.

 $<sup>^{1060}</sup>$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Μήνυμα για τη Σαρακοστή 1990, 3: AAS 82 (1990) 802.

ίδιας της ανθρωπότητας και οι υπεύθυνοι αυτών των εγκλημάτων πρέπει να κληθούν για να λογοδοτήσουν στη δικαιοσύνη<sup>1061</sup>. Ο 20ός αιώνας σημαδεύτηκε τραγικά από διάφορες γενοκτονίες: από εκείνη των Αρμενίων μέχρι τη γενοκτονία των Ουκρανών, από εκείνη των Καμποτζιανών μέχρι εκείνες που διαπράχθηκαν στην Αφρική και στα Βαλκάνια. Δεσπόζει το ολοκαύτωμα του εβραϊκού λαού, η Shoah: «οι μέρες της Shoah χάραξαν μιαν αληθινή νύχτα στην Ιστορία, καταγράφοντας ανήκουστα εγκλήματα εναντίον του Θεού και του ανθρώπου» 1062.

Η διεθνής κοινότητα στο σύνολό της έχει την ηθική υποχρέωση να παρέμβει υπέρ αυτών των ομάδων που απειλείται ακόμη και η επιβίωσή τους ή παραβιάζονται μαζικά τα θεμελιώδη τους δικαιώματα. Τα κράτη, ως μέλη της διεθνούς κοινότητας, δεν μπορούν να παραμένουν αδιάφορα: αντιθέτως, αν όλα τα άλλα διαθέσιμα μέσα αποδειχθούν ανεπαρκή, είναι «νόμιμο, ακόμη και υποχρεωτικό να αναλάβουν συγκεκριμένες πρωτοβουλίες για τον αφοπλισμό του επιτιθέμενου» 1063. Η αρχή της εθνικής κυριαρχίας δεν μπορεί να υιοθετηθεί ως δικαιολογία για να εμποδιστεί η παρέμβαση που σκοπό έχει την προστασία των θυμάτων 1064. Τα μέτρα που λαμβάνονται πρέπει να υλοποιούνται με πλήρη σεβασμό στο διεθνές δίκαιο και στη θεμελιώδη αρχή της ισότητας ανάμεσα στα κράτη.

Η διεθνής ποινότητα διαθέτει επίσης το Διεθνές Διπαστήριο για να τι-

 $^{1061}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 7: AAS 91 (1999) 382· ιδίου, ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 7: AAS 92 (2000) 362.

 $^{1062}$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Βασίλισσα των ουρανών (18 Απριλίου 1993), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVI, 1 (1993) 922· πρβλ. ΕΠΙΤΡΟΠΗ ΓΙΑ ΤΙΣ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ ΜΕ ΤΟΝ ΕΒΡΑΪΣΜΟ, Noi ricordiamo: una riflessione sulla Shoah (Εμείς θυμόμαστε: στοχασμοί για τη Shoah) (16 Μαρτίου 1998), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1998.

 $^{1063}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 11: AAS 92 (2000) 363.

1064 Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (16 Ιανουαρίου 1993), 13: AAS 85 (1993) 1.247-1.248· ιδίου, Ομιλία που εκφωνήθηκε επί τη ευκαιρία της Διεθνούς Διάσκεψης για τη Διατροφή που οργάνωσε η FAO και η OMS (Διεθνής Οργάνωση Υγείας) (5 Δεκεμβρίου 1992), 3: AAS 85 (1993) 922-923· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 9: AAS 96 (2004) 120.

μωρεί τους υπεύθυνους για πράξεις ιδιαίτερα σοβαρές: εγκλήματα γενοκτονίας, εγκλήματα κατά της ανθρωπότητας, εγκλήματα πολέμου. Το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας δεν παρέλειψε να ενθαρρύνει επανειλημμένα αυτή την πρωτοβουλία  $^{1065}$ .

#### δ) Μέτρα εναντίον όποιου απειλεί την ειρήνη

507 Οι κυρώσεις, με τις διαδικασίες που προβλέπονται από τις σύγχρονες διεθνείς διατάξεις, στοχεύουν να διορθώσουν τη στάση της χυβέρνησης μιας χώρας που παραβιάζει τους κανόνες της ειρηνικής και οργανωμένης διεθνούς συνύπαρξης ή καταπιέζει κατάφωρα τον πληθυσμό. Ο σκοπός των κυρώσεων πρέπει να διασαφηνιστεί απερίφραστα και τα μέτρα που θα υιοθετηθούν πρέπει να ελέγχονται περιοδικά από αρμόδιους οργανισμούς της διεθνούς κοινότητας, για μια αντικειμενική εκτίμηση της επάρκειάς τους και του πραγματικού τους αντίκτυπου στον άμαχο πληθυσμό. Ο αληθινός σχοπός αυτών των μέτρων είναι να ανοίξει το δρόμο στις διαπραγματεύσεις και στο διάλογο. Οι κυρώσεις δεν πρέπει να αποτελούν ποτέ ένα όργανο άμεσης τιμωρίας εναντίον ολόκληρου του πληθυσμού: δεν είναι νόμιμο εξαιτίας των χυρώσεων να υποφέρει ολόχληρος ο λαός και ιδιαίτερα τα πιο ευάλωτα μέλη του. Ιδιαίτερα οι οικονομικές κυρώσεις είναι ένα μέσο που πρέπει να χρησιμοποιείται με μεγάλη περίσκεψη και να εξετάζεται με αυστηρά νομικά και ηθικά κριτήρια<sup>1066</sup>. Το οικονομικό εμπάργκο πρέπει να περιοριστεί χρονικά και δε δικαιολογείται όταν οι συνέπειες που προκαλεί αποδεικνύεται ότι δεν κάνουν διακρίσεις.

<sup>&</sup>lt;sup>1065</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Άγγελος Κυρίου (14 Ιουνίου 1998): Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXI, 1 (1998) 1376· ιδίου, Ομιλία στην παγκόσμια διάσκεψη για την ποιμαντική των ανθρωπίνων δικαιωμάτων (4 Ιουλίου 1998), 5: L'Osservatore Romano, 5 Ιουλίου 1998, σ. 5· ιδίου, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 7: AAS 91 (1999) 382· πρβλ. και ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ομιλία στο VI Διεθνές Συνέδοιο για το Ποινικό Δίκαιο (3 Οκτωβρίου 1953): AAS 45 (1953) 730-744.

 $<sup>^{1066}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (9 Ιανουαρίου 1995), 7: AAS 87 (1995) 849.

#### ε) Ο αφοπλισμός

**508** Η κοινωνική διδασκαλία προτείνει το στόχο ενός «γενικού αφοπλισμού, ισορροπημένου και ελεγχόμενου» <sup>1067</sup>. Η τεράστια αύξηση των όπλων αντιπροσωπεύει μια σοβαρή απειλή για τη σταθερότητα και την ειρήνη. Η αρχή της επάρκειας, χάρη στην οποία ένα κράτος μπορεί να κατέχει μόνο τα αναγκαία μέσα για τη νόμιμη άμυνά του, πρέπει να εφαρμόζεται και από τα κράτη που αγοράζουν όπλα και από εκείνα που τα παράγουν και τα προμηθεύουν <sup>1068</sup>. Οποιαδήποτε υπερβολική συσσώρευση όπλων, ή το γενικευμένο εμπόριό τους, δεν μπορεί να δικαιολογηθεί ηθικά· αυτά τα φαινόμενα οφείλουν να εκτιμηθούν και υπό το φως της διεθνούς δεοντολογίας όσον αφορά την αύξηση, την παραγωγή, το εμπόριο και τη χρήση διαφορετικών εξοπλισμών. Τα όπλα δεν πρέπει ποτέ να εκτιμώνται όπως τα άλλα αγαθά που ανταλλάσσονται σε παγκόσμιο επίπεδο ή στις εσωτερικές αγορές <sup>1069</sup>.

Άλλωστε, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας έχει εκφράσει μια ηθική εκτίμηση για το φαινόμενο της αποτροπής: «Η συσσώρευση των όπλων φαίνεται σε πολλούς ένας παράδοξος τρόπος να αποτρέψεις από τον πόλεμο ενδεχόμενους εχθρούς. Αυτοί το θεωρούν ως το πιο επαρκές μέσο για να εξασφαλιστεί η ειρήνη ανάμεσα στα έθνη. Όσον αφορά αυτό το μέσο αποτροπής εγείρονται σοβαρές ηθικές επιφυλάξεις. Ο αγώνας για εξοπλισμούς δεν εξασφαλίζει την ειρήνη. Μακριά από το να εξαλείψει τις αιτίες του πολέμου, κινδυνεύει να τις επιβαρύνει» 1070. Η πολιτική πυρηνικής αποτροπής, τυπική της περιόδου που επονομάστηκε Ψυχρός Πόλεμος, πρέπει να αντικατασταθεί με συγκεκριμένα μέτρα αφοπλισμού, που θα βασίζονται στο διάλογο και στις πολύπλευρες διαπραγματεύσεις.

 $<sup>^{1067}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα για την 40ή επέτειο του ΟΗΕ (14 Οκτωβρίου 1985), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, VIII, 2 (1985) 988.

 $<sup>^{1068}</sup>$  ΠΟΝΤΙΦΙΚΟ ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ,  $\mathit{Il}$  commercio internazionale delle armi (Το διεθνές εμπόριο όπλων) (1η Μαΐου 1994), I, 9-11, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιχανού 1994, σ. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1069</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.316· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στον κόσμο της εργασίας, Βερόνα (17 Απριλίου 1988), 6: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XI, 1 (1988) 940.

<sup>1070</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.315.

509 Τα όπλα μαζικής καταστροφής -βιολογικά, χημικά και πυρηνικάαντιπροσωπεύουν μια ιδιαίτερα σοβαρή απειλή όσοι τα κατέχουν έχουν τεράστιες ευθύνες απέναντι στον Θεό και σε ολόκληρη την ανθρωπότη- $\tau \alpha^{1071}$ . Η αρχή του μη πολλαπλασιασμού των πυρηνικών όπλων, μαζί με τα μέτρα για τον πυρηνικό αφοπλισμό, όπως και η απαγόρευση των πυρηνικών δοκιμών είναι στόχοι στενά συνδεδεμένοι μεταξύ τους, που πρέπει να επιτευχθούν όσο το δυνατόν συντομότερα μέσα από επαρχείς ελέγχους σε διεθνές επίπεδο<sup>1072</sup>. Η απαγόρευση της εξέλιξης, παραγωγής, συσσώρευσης και χρήσης χημικών και βιολογικών όπλων, όπως και τα μέτρα που επιβάλλουν την καταστροφή τους, συμπληρώνουν το διεθνές δεοντολογικό πλαίσιο για τη νόμιμη απαγόρευση αυτών των δυσοίωνων όπλων 1073, η χρήση των οποίων αποδοκιμάζεται ξεκάθαρα από το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας: «Κάθε πολεμική δράση που στοχεύει αδιακρίτως στην καταστροφή ολόκληρων πόλεων ή μεγάλων κατοικημένων περιοχών είναι ένα έγκλημα κατά του Θεού και του ανθρώπου και πρέπει να καταδικαστεί αποφασιστικά και δίχως δισταγμούς» 1074.

510 Ο αφοπλισμός πρέπει να επεκταθεί και στην απαγόρευση των όπλων που προκαλούν υπερβολικά τραυματικές συνέπειες ή που χτυπούν αδιακρίτως, όπως και οι νάρκες κατά προσωπικού, ένας τύπος μικρού εκρηκτικού απάνθρωπα επίβουλου, που εξακολουθεί να πλήττει πολύ καιρό μετά το πέρας των εχθροπραξιών. τα κράτη που τις παράγουν, τις εμπορεύονται ή και τις χρησιμοποιούν είναι υπεύθυνα επειδή καθυστερούν την πλήρη καταστροφή τους 1075. Η διεθνής κοινότητα πρέπει να συ-

 $^{1071}$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 80: AAS 58 (1966) 1.104 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.314 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1986, 2: AAS 78 (1986) 280.

 $^{1072}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (13 Ιανουα- ρίου 1996), 7: AAS 88 (1996) 767-768.

1073 Η Αγία Έδρα θέλησε να γίνει μέλος των νομικών οργάνων για τα πυρηνικά, τα βιολογικά και τα χημικά όπλα, ώστε να υποστηρίξει τις πρωτοβουλίες της διεθνούς κοινότητας προς αυτή την κατεύθυνση.

1074 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 80: AAS 58 (1966) 1.104.
 1075 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 11: AAS 91 (1999) 385-386.

νεχίσει το έργο της για την εξουδετέρωσή τους, προωθώντας μια ικανοποιητική συνεργασία που θα περιλαμβάνει και την τεχνική εκπαίδευση με τις χώρες που δε διαθέτουν τα κατάλληλα μέσα για να πραγματοποιήσουν τον επιτακτικό καθαρισμό των εδαφών τους και δεν είναι σε θέση να προσφέρουν την κατάλληλη περίθαλψη στα θύματα των ναρκοπέδιων.

511 Είναι αναγκαία τα κατάλληλα μέτρα για τον έλεγχο της παραγωγής, της πώλησης, της εισαγωγής και εξαγωγής ελαφρών και ατομικών όπλων που διευκολύνουν πολλές εκδηλώσεις βίας. Η πώληση και το εμπόριο αυτών των όπλων αποτελούν μια σοβαρή απειλή για την ειρήνη: είναι εκείνα που σκοτώνουν περισσότερους και χρησιμοποιούνται περισσότερο σε τοπικές συγκρούσεις η διαθεσιμότητά τους αυξάνει τον κίνδυνο για νέες συγκρούσεις και την ένταση των εν εξελίξει. Η στάση των κρατών που εφαρμόζουν αυστηρούς ελέγχους για τη διεθνή μεταφορά βαρέων όπλων, ενώ δεν προβλέπουν ποτέ ή σε σπάνιες περιπτώσεις περιορισμούς στο εμπόριο των ελαφρών και ατομικών όπλων, αποτελεί μιαν απαράδεκτη αντίφαση. Είναι απαραίτητο και επιτακτικό οι κυβερνήσεις να υιοθετήσουν κατάλληλους κανόνες για να ελέγξουν την παραγωγή, τη συσσώρευση, την πώληση και το εμπόριο αυτών των όπλων<sup>1076</sup>, ώστε να εμποδίσουν την αυξανόμενη διάδοση ανάμεσα σε ομάδες μαχητών που σε μεγάλο βαθμό δεν ανήκουν στις στρατιωτικές δυνάμεις ενός κράτους.

512 Πρέπει να καταγγελθεί η χρησιμοποίηση παιδιών και εφήβων ως στρατιωτών σε ένοπλες συγκρούσεις — μολονότι η ηλικία τους δεν επιτρέπει τη στράτευσή τους. Αναγκάζονται με τη βία να πολεμήσουν ή το επιλέγουν με δική τους πρωτοβουλία δίχως να έχουν πλήρη επίγνωση των συνεπειών. Πρόκειται για παιδιά τα οποία όχι μόνο στερούνται τη μόρφωση που θα δέχονταν υπό φυσιολογικές καταστάσεις και μια φυσιολογική παιδική ηλικία, αλλά εκπαιδεύονται να σκοτώνουν: όλο αυτό αποτελεί ένα ανυπόφορο έγκλημα. Η χρησιμοποίησή τους στις μάχιμες δυνάμεις οποιασδήποτε μορφής πρέπει να σταματήσει· συγχρόνως, είναι ανά-

 $^{1076}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 11: AAS 91 (1999) 385-386.

γκη να προσφέρουμε κάθε δυνατή βοήθεια για τη φροντίδα, τη διαπαιδαγώγηση και την αναμόρφωση όσων ενεπλάκησαν σε μάχες<sup>1077</sup>.

#### στ) Η καταδίκη της τρομοκρατίας

513 Η τρομοχρατία είναι μία από τις πιο χτηνώδεις μορφές βίας που σήμερα διαταράσσει τη διεθνή κοινότητα: σπέρνει μίσος, θάνατο, επιθυμία για εκδίκηση και αντίποινα<sup>1078</sup>. Από τυπική ανατρεπτική στρατηγική ορισμένων εξτρεμιστικών οργανώσεων, με σκοπό να καταστρέψει πράγματα και να σκοτώσει πρόσωπα, η τρομοκρατία μετατράπηκε σ' ένα σκοτεινό δίκτυο με πολιτική συνενοχή, που χρησιμοποιεί εξεζητημένα τεχνικά μέσα, διαθέτει συχνά τεράστιους οικονομικούς πόρους και επεξεργάζεται στρατηγικές σε ευρεία κλίμακα, χτυπώντας πρόσωπα εντελώς αθώα, θύματα τυχαία της τρομοκρατικής δράσης 1079. Στόχοι των τρομοκρατικών επιθέσεων είναι συνήθως οι χώροι της καθημερινής ζωής και όχι στρατιωτικοί στόχοι στο πλαίσιο ενός κηρυγμένου πολέμου. Η τρομοκρατία δρα και χτυπά στο σκοτάδι, πέρα από τους κανόνες με τους οποίους οι άνθρωποι προσπάθησαν να πειθαρχήσουν τις συγκρούσεις τους, για παράδειγμα με το διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο: «Σε πολλές περιπτώσεις η προσφυγή σε τρομοκρατικές μεθόδους θεωρείται ένα νέο σύστημα πολέμου» 1080. Δεν πρέπει να αγνοηθούν οι αιτίες που ενδέχεται να ενεργοποιούν αυτή την απαράδεκτη μορφή διεκδίκησης. Ο αγώνας ενάντια στην τρομοκρατία προϋποθέτει το ηθικό καθήκον να δημιουργηθούν οι συνθήκες ώστε να μη γεννάται ή να αναπτύσσεται.

**514** Η τοομοχρατία πρέπει να καταδικαστεί με τον πιο απόλυτο τρόπο. Φανερώνει την πλήρη περιφρόνηση για την ανθρώπινη ζωή και τίποτα δεν μπορεί να τη δικαιολογήσει, καθώς ο άνθρωπος είναι ανέκαθεν σκο-

 $<sup>^{1077}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 11: AAS 91 (1999) 385-386.

<sup>1078</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.297.

 $<sup>^{1079}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2002, 4: AAS 94 (2002) 134.

 $<sup>^{1080}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 79: AAS 58 (1966) 1.102.

πός και όχι μέσο. Οι πράξεις τρομοκρατίας προσβάλλουν βαθιά την ανθρώπινη αξιοπρέπεια και αποτελούν προσβολή για ολόκληρη την ανθρωπότητα: «Υπάρχει έτσι ένα δικαίωμα προστασίας από την τρομοκρατία» 1081. Αυτό το δικαίωμα δεν μπορεί όμως να ασκηθεί σε κενό ηθικών και νομικών κανόνων, καθώς ο αγώνας κατά των τρομοκρατών πρέπει να σέβεται τα δικαιώματα του ανθρώπου και τις αρχές ενός κράτους δικαίου 1082. Ο εντοπισμός των ενόχων πρέπει να αποδεικνύεται, καθώς η ποινική ευθύνη είναι πάντα προσωπική και δεν μπορεί να επεκτείνεται σε θρησκείες, σε έθνη και εθνότητες στις οποίες ανήκουν οι τρομοκράτες. Η διεθνής συνεργασία κατά της τρομοκρατικής δράσης «δεν μπορεί να εξαντλείται μόνο σε κατασταλτικές ή εκδικητικές επιχειρήσεις. Είναι ουσιώδες ακόμη και η αναγκαία προσφυγή στη βία να συνοδεύεται από μια θαρραλέα και ξεκάθαρη ανάλυση των αιτιών που βρίσκονται πίσω από τις τρομοχρατικές επιθέσεις» 1083. Είναι αναγκαία επίσης μια ιδιαίτερη δέσμευση σε «πολιτικό και παιδαγωγικό» 1084 επίπεδο για να λύσουμε με θάρρος και αποφασιστικότητα τα προβλήματα που σε ορισμένες δραματικές καταστάσεις μπορούν να τροφοδοτήσουν την τρομοκρατία: «Πράγματι, η στράτευση τρομοκρατών είναι πιο εύκολη στα κοινωνικά πλαίσια στα οποία σπέρνεται το μίσος, τα δικαιώματα καταπατούνται και συνεχίζονται για πολύ καιρό οι καταστάσεις αδικίας» 1085.

**515** Είναι βεβήλωση και ύβρις να αναγορεύονται τρομοκράτες στο όνομα του Θεού. 1086 έτσι γίνεται εκμετάλλευση όχι μόνο του ανθρώπου αλλά

 $^{1081}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2002, 5: AAS 94 (2002) 134.

 $^{1082}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 8: AAS 96 (2004) 119.

 $^{1083}$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Μήνυμα στην Παυλόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 8: AAS 96 (2004) 119.

 $^{1084}$  Ιωαννής Παυλός Β΄, Μήνυμα στην Παυλόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 8: AAS 96 (2004) 119.

 $^{1085}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2002, 5: AAS 94 (2002) 134.

 $^{1086}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στους αντιπροσώπους του κόσμου της παιδείας, της τέχνης και της επιστήμης, Αστάνα, Καζακστάν (24 Σεπτεμβοίου 2001), 5: L'Osservatore Romano, 24-25 Σεπτεμβοίου 2001, σ. 16.

και του Θεού, καθώς θεωρούν ότι κατέχουν πλήρως την αλήθεια Του αντί να προσπαθούν να κατέχονται από αυτήν. Με το να αποκαλούνται «μάρτυρες» όσοι πεθαίνουν επιχειρώντας τρομοκρατικές πράξεις διαστρέφουν την έννοια του μαρτυρίου, που είναι επικύρωση όποιου πεθαίνει για να μην αρνηθεί τον Θεό και την αγάπη Του και όχι όποιου σκοτώνει στο όνομά Του.

Καμία θρησκεία δεν μπορεί να ανεχτεί την τρομοκρατία και, ακόμη λιγότερο, να την πρεσβεύει  $^{1087}$ . Οι θρησκείες είναι υποχρεωμένες να συνεργαστούν για να εξαλείψουν τις αιτίες της τρομοκρατίας και να προωθήσουν τη φιλία ανάμεσα στους λαούς  $^{1088}$ .

#### ΙΥ. Η ΣΥΝΕΙΣΦΟΡΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΡΗΝΗ

516 Η προώθηση της ειρήνης στον κόσμο είναι αναπόσπαστο τμήμα της αποστολής με την οποία η Εκκλησία συνεχίζει το λυτρωτικό έργο του Χριστού στη γη. Πράγματι, η Εκκλησία είναι εν Χριστώ «"μυστήριο", δηλαδή σημάδι και όργανο ειρήνης στον κόσμο και για τον κόσμο» 1089. Η προώθηση της πραγματικής ειρήνης είναι μια έκφραση της χριστιανικής πίστης στην αγάπη του Θεού για κάθε άνθρωπο. Από την απελευθερωτική πίστη στην αγάπη του Θεού προέρχεται ένα νέο όραμα του κόσμου και ένας νέος κόσμος που θα προσεγγίσει τον άλλο, είτε είναι ένα μεμονωμένο άτομο είτε ένας ολόκληρος λαός: είναι μια πίστη που αλλάζει και ανανεώνει τη ζωή, η οποία εμπνέεται από την ειρήνη που ο Χριστός παραχώρησε στους μαθητές Του (πρβλ. Ιω 14,27). Κινούμενη αποκλειστικά από αυτή την πίστη, η Εκκλησία έχει σκοπό να προωθήσει την ένωση των χριστιανών και μια γόνιμη συνεργασία με τους πιστούς άλλων θρη-

 $<sup>^{1087}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2002, 7: AAS 94 (2002) 135-136.

 $<sup>^{1088}</sup>$  Ποβλ. Ο Δεκάλογος της Ασίζης για την ειρήνη, ν. 1, περιέχεται στην επιστολή που έστειλε ο Ιωάννης Παύλος Β΄ στους αρχηγούς κρατών και κυβερνήσεων στις 24 Φεβρουαρίου 2002: L'Osservatore Romano, 4-5 Μαρτίου 2002, σ. 1.

 $<sup>^{1089}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 20: AAS 92 (2000) 369.

σκειών. Οι θρησκευτικές διαφορές δεν μπορούν και δεν πρέπει να αποτελούν αιτία σύγκρουσης: η κοινή αναζήτηση της ειρήνης απ' όλους τους πιστούς είναι μάλλον ένας ισχυρός παράγοντας ενότητας ανάμεσα στους λαούς 1090. Η Εκκλησία παροτρύνει πρόσωπα, λαούς, κράτη και έθνη να συμμεριστούν την ανησυχία της για την αποκατάσταση και την παγίωση της ειρήνης, υπογραμμίζοντας ιδιαίτερα τη σημαντική λειτουργία του διεθνούς δικαίου 1091.

517 Η Εχκλησία διδάσκει ότι η αληθινή ειρήνη είναι δυνατή μόνο με τη συγχώρεση και τη συμφιλίωση 1092. Δεν είναι εύκολο να συγχωρήσουμε απέναντι στις συνέπειες του πολέμου και των συγκρούσεων, επειδή η βία, ιδιαίτερα όταν οδηγεί «μέχρι τις αβύσσους της απανθρωπιάς και της δυστυχίας» 1093, αφήνει πάντα κληρονομιά ένα βαρύ φορτίο πόνου, το οποίο μπορεί να αμβλυνθεί μόνο από ένα βαθύ, ειλικρινή και θαρραλέο στοχασμό, κοινό στους ανταγωνιζόμενους, ικανό να αντιμετωπίσει τις δυσκολίες του παρόντος με μια συμπεριφορά εξαγνισμένη από τη μετάνοια. Το βάρος του παρελθόντος, που δεν είναι δυνατόν να ξεχαστεί, μπορεί να γίνει δεκτό μόνο παρουσία μιας αμοιβαίας συγχώρεσης που προσφέρουμε και αποδεχόμαστε: πρόκειται για μια πορεία μακρόχρονη και δύσκολη αλλά όχι αδύνατη 1094.

**518** Η αμοιβαία συγχώρεση δεν πρέπει να ακυρώνει την απαίτηση δικαιοσύνης, κι ακόμη λιγότερο να αποκλείει την πορεία που οδηγεί στην αλήθεια: αντίθετα, δικαιοσύνη και αλήθεια αντιπροσωπεύουν τα συγκεκρι-

 $^{1090}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1998, 2: AAS 80 (1998) 282-284.[

 $^{1091}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 9: AAS 96 (2004) 120.[

 $^{1092}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2002, 9: AAS 94 (2002) 136-137· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 10: AAS 96 (2004) 121.

 $^{1093}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Επ. Για την πεντημοστή επέτειο από την έναρξη του Δευτέρου Παγμοσμίου Πολέμου, 2: AAS 82 (1990) 51.[

 $^{1094}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1997, 3-4: AAS 89 (1997) 193.

μένα χαρακτηριστικά της συμφιλίωσης. Πρόσφορες αποδεικνύονται οι πρωτοβουλίες που σκοπό έχουν την ίδρυση διεθνών νομικών οργανισμών. Παρόμοιοι οργανισμοί, επωφελούμενοι από την αρχή της οικουμενικής δικαιοδοσίας και στηριζόμενοι σε κατάλληλες διαδικασίες, οι οποίες σέβονται τα δικαιώματα των κατηγορουμένων και των θυμάτων, μπορούν να επιβεβαιώσουν την αλήθεια για τα εγκλήματα που διαπράχθηκαν στη διάρκεια των ένοπλων συγκρούσεων 1095. Πάντως, είναι αναγκαίο να πάμε πέρα από τον ορισμό της εγκληματικής συμπεριφοράς, ενεργού και κρυφής, κι εκτός από τις αποφάσεις που ευνοούν τις διαδικασίες επανόρθωσης, να καταλήξουμε στην αποκατάσταση των σχέσεων αμοιβαίας αποδοχής ανάμεσα στους διχασμένους λαούς υπό το έμβλημα της συμφιλίωσης 1096. Επίσης, είναι αναγκαίο να προωθήσουμε το σεβασμό του δικαιώματος στην ειρήνη αυτό το δικαίωμα «ευνοεί το χτίσιμο μιας κοινωνίας στο εσωτερικό της οποίας οι σχέσεις δύναμης υποσκελίζονται από τις σχέσεις συνεργασίας, ενόψει του κοινού καλού» 1097.

**519** Η Εχκλησία αγωνίζεται για την ειρήνη με την προσευχή. Η προσευχή ανοίγει την καρδιά όχι μόνο σε μια βαθιά σχέση με τον Θεό, αλλά και στη σχέση με τον πλησίον υπό το έμβλημα του σεβασμού, της εμπιστοσύνης, της κατανόησης, της εκτίμησης και της αγάπης <sup>1098</sup>. Η προσευχή εμπνέει θάρρος και δίνει στήριξη σε όλους «τους αληθινούς φίλους της ειρήνης» <sup>1099</sup>, οι οποίοι προσπαθούν να την προωθήσουν στις διάφορες περι-

 $^{1095}$  Ποβλ. ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Ομιλία στο VI Διεθνές Συνέδοιο για το Ποινικό Δίκαιο (3 Οκτωβοίου 1953): AAS 65 (1953) 730-744 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στο Διπλωματικό Σώμα (13 Ιανουαρίου 1997), 4: AAS 89 (1997) 474-475 ιδίου, ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 7: AAS 91 (1999) 382.

 $^{1096}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1997, 3, 4, 6: AAS 89 (1997) 193, 196-197.

 $^{1097}$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1999, 11: AAS 91 (1999) 385.

 $^{1098}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1992, 4: AAS 84 (1992) 323-324.

 $^{1099}$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1968: AAS 59 (1967) 1.098.

στάσεις όπου τυχαίνει να ζουν. Η λειτουργική προσευχή είναι «η αποκορύφωση προς την οποία τείνει η δράση της Εκκλησίας και συγχρόνως η πηγή από την οποία αντλεί όλη τη δύναμή της» 1100. ιδιαίτερα η τελετουργία της Θείας Ευχαριστίας, «πηγή και κορωνίδα όλης της χριστιανικής ζωής» 1101, είναι ανεξάντλητη πηγή κάθε αυθεντικής χριστιανικής ενασχόλησης για την ειρήνη 1102.

**520** Οι Παγκόσμιες Ημέρες για την Ειρήνη είναι οι εορτασμοί με ιδιαίτερη ένταση για την επίκληση της ειρήνης και για τη δέσμευση να χτιστεί ένας κόσμος ειρήνης. Ο πάπας Παύλος Στ΄ τις εγκαθίδουσε με σκοπό να «αφιερωθεί την πρώτη μέρα του πολιτικού έτους ένας ιδιαίτερος εορτασμός της έννοιας και των σκοπών της ειρήνης» 1103. Τα ποντιφικά μηνύματα επ' ευκαιρία αυτού του ετήσιου εορτασμού αποτελούν μια πλούσια πηγή ενημέρωσης και ανάπτυξης της κοινωνικής διδασκαλίας και επιδει-

 $^{1100}$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. Sacrosanctum Concilium (Ιερά σύνοδος) 10: AAS 56 (1964) 102.

<sup>1101</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 11: AAS 57 (1965) 15. 1102 Η τελετουργία της Θείας Ευχαριστίας αρχίζει με ένα χαιρετισμό ειρήνης, το χαιρετισμό του Χριστού στους πιστούς. Το  $\Delta όξα$  είναι ένα αίτημα ειρήνης για το λαό του Θεού στη γη. Η προσευχή για την ειρήνη, στις αναφορές της Θείας Λειτουργίας, διαρθρώνεται με ένα κάλεσμα για την ειρήνη και την ενότητα της Εκκλησίας· για την ειρήνη ολόκληρης της οικογένειας του Θεού σ' αυτή τη ζωή· για την πρόοδο της ειρήνης και τη σωτηρία του κόσμου. Στη διάρκεια του τελετουργικού της Θείας Κοινωνίας, η Εκκλησία παρακαλεί τον Κύριο να δώσει «την ειρήνη στις μέρες μας» και υπενθυμίζει το δώρο του Χριστού που συνίσταται στην ειρήνη Του, επικαλούμενη «την ειρήνη και την ενότητα» της βασιλείας Του. Οι πιστοί προσεύχονται ώστε ο Αμνός του Θεού να άρει τις αμαρτίες του κόσμου και «να δώσει την ειρήνη». Πριν από τη Θεία Κοινωνία, το εκκλησίασμα ανταλλάσσει μια ειρηνική χειρονομία· το τελετουργικό της Θείας Ευχαριστίας ολοκληρώνεται με την αποχώρηση των πιστών στην ειρήνη του Χριστού. Πολλές είναι οι προσευχές που, στη διάρχεια της Θείας Λειτουργίας, δέονται για την ειρήνη στον χόσμο· σε αυτές η ειρήνη ενώνεται μερικές φορές με τη δικαιοσύνη, για παράδειγμα στην περίπτωση της εναρκτήριας προσευχής της όγδοης Κυριακής του Ενιαυτού με την οποία η Εκκλησία ζητά από τον Θεό τα γεγονότα αυτού του κόσμου να υλοποιούνται πάντα υπό το έμβλημα της δικαιοσύνης και της ειρήνης, σύμφωνα με τη βούλησή Του.

 $^{1103}$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1968: AAS 59 (1967) 1.100.

κνύουν τη σταθερή ποιμαντική δράση της Εκκλησίας υπέρ της ειρήνης: «Η ειρήνη παγιώνεται μόνο με την ειρήνη, εκείνη που δε διαχωρίζεται από τα καθήκοντα της δικαιοσύνης, αλλά τροφοδοτείται από τη θυσία, από το έλεος, από την ευσπλαχνία, από την αγάπη» 1104.

 $<sup>^{1104}</sup>$  ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 1976: AAS 67 (1975) 671.

# ΤΡΙΤΟ ΜΕΡΟΣ

«Για την Εκκλησία το κοινωνικό μήνυμα του Ευαγγελίου δεν πρέπει να θεωρηθεί μια θεωρία, αλλά κυρίως ένα θεμέλιο και μια αιτιολόγηση για δράση».

(Centesimus annus)

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΩΔΕΚΑΤΟ

## ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΑΡΑΣΗ

#### Ι. Η ΠΟΙΜΑΝΤΙΚΗ ΔΡΑΣΗ ΣΤΟ ΚΟΙΝΩΝΙΚΟ ΠΛΑΙΣΙΟ

#### α) Κοινωνική διδασκαλία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης

**521** Έχοντας επίγνωση της ανανεωτικής δύναμης του χριστιανισμού και απέναντι στον πολιτισμό και στην κοινωνική πραγματικότητα<sup>1105</sup>, η Εκκλησία συνεισφέρει τη διδαχή της για το χτίσιμο της κοινωνίας των ανθρώπων, καταδεικνύοντας την κοινωνική σημασία του Ευαγγελίου<sup>1106</sup>. Στα τέλη του 1700, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας αντιμετώπισε οργανικά τα σοβαρά κοινωνικά θέματα της εποχής, καθιερώνοντας «ένα διαρκές παράδειγμα για την Εκκλησία. Πράγματι, έχει λόγο απέναντι σε συγκεκριμένες ανθρώπινες καταστάσεις, ατομικές και συλλογικές, εθνικές και διεθνείς, για τις οποίες διατυπώνει μια αληθινή διδασκαλία, ένα corpus, που της επιτρέπει να αναλύει την κοινωνική πραγματικότητα, να παίρνει θέση γι' αυτήν και να κατευθύνει προς τη σωστή λύση τα προβλήματα που προέρχονται απ' αυτήν»<sup>1107</sup>. Η παρέμβαση του Λέοντος ΙΓ΄ για την κοινωνική και πολιτική πραγματικότητα της εποχής με την εγκύκλιο «Rerum novarum» «έδωσε

 $<sup>^{1105}</sup>$  Ποβλ. ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΟΝ ΚΛΗΡΟ, Direttorio generale per la catechesi (Γενικές κατευθύνσεις για την κατήχηση), 18, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σ. 24.

 $<sup>^{1106}</sup>$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 11: AAS 83 (1991) 259-260.

 $<sup>^{1107}</sup>$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.

394 ΚΕΦΑΛΑΙΟ ΔΩΔΕΚΑΤΟ

στην Εκκλησία σχεδόν ένα "καταστατικό ιθαγένειας" στη μεταβαλλόμενη πραγματικότητα της δημόσιας ζωής, κι αυτό θα επιβεβαιωνόταν ακόμη περισσότερο στη συνέχεια» 1108.

522 Η Εκκλησία με την κοινωνική της διδασκαλία προσφέρει πάνω απ' όλα ένα ολοκληρωμένο όραμα και την πλήρη κατανόηση του ανθρώπου στην προσωπική και κοινωνική του διάσταση. Η χριστιανική ανθρωπολογία, αποκαλύπτοντας την απαραβίαστη αξιοπρέπεια κάθε προσώπου, εισάγει τα δεδομένα της εργασίας, της οικονομίας, της πολιτικής σε μια πρωτότυπη προοπτική, που φωτίζει τις αυθεντικές ανθρώπινες αξίες και εμπνέει και υποστηρίζει το καθήκον της χριστιανικής μαρτυρίας στα διάφορα πλαίσια της προσωπικής, πολιτιστικής, και κοινωνικής ζωής. Χάρη στην «ἀπαρχὴν τοῦ Πνεύματος» (Ρωμ 8,23), ο χριστιανός «γίνεται ιμανός να εμπληρώσει το νέο νόμο της αγάπης (ποβλ. Ρωμ 8,1-11). Από αυτό το Πνεύμα, που είναι "ἀξφαβών τῆς κληφονομίας" (Εφ 1,14), ο άνθρωπος ανανεώνεται εσωτερικά, μέχρι την "ἀπολύτρωσιν τοῦ σώματος"  $(P\omega\mu~8,23)$ »  $^{1109}$ . Με αυτή την έννοια, η κοινωνική διδασκαλία αποδεικνύεται το θεμέλιο της ηθικής κάθε κοινωνικής δράσης που αφορά την ανάπτυξη του ανθρώπου και σημειώνει τον κανόνα της κοινωνικής δράσης σε αντιστοιχία με το αληθινό καλό της ανθρωπότητας καθώς και με το καθήκον να δημιουργεί συνθήκες που θα επιτρέπουν σε κάθε άνθρωπο να υλοποιήσει την ολοκληρωμένη του κλήση.

523 Η χριστιανική ανθρωπολογία εμψυχώνει και υποστηρίζει το ποιμαντικό έργο της πολιτιστικής ενσωμάτωση της πίστης, η οποία σκοπό έχει να ανανεώσει εσωτερικά, με τη δύναμη του Ευαγγελίου, τα κριτήρια της κρίσης, τις καθοριστικές αξίες, τις γραμμές της σκέψης και τα πρότυπα της ζωής του σύγχρονου ανθρώπου: «με την πολιτιστική ενσωμάτωση η Εκκλησία γίνεται πιο κατανοητό σύμβολο αυτού που είναι και καταλλη-

 $<sup>^{1108}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγμ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 799.  $^{1109}$  Β΄ Σύνοδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 22: AAS 58 (1966) 1.043.

 $<sup>^{1110}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 52: AAS 83 (1991) 300 πρβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. παρ. Evangelii nuntiandi, 20: AAS 68 (1976) 18-19.[

λότερο όργανο της αποστολής» 1110. Ο σύγχρονος κόσμος σημαδεύεται από τη διάσταση ανάμεσα στο Ευαγγέλιο και στον πολιτισμό· μια εκκοσμικευμένη θεώρηση της σωτηρίας τείνει να περιορίσει και το χριστιανισμό σε «μια σοφία καθαρά ανθρώπινη, σχεδόν επιστήμη της ευημερίας» 1111. Η Εκκλησία έχει επίγνωση ότι οφείλει να κάνει «ένα μεγάλο βήμα μπροστά στον ευαγγελισμό της, ότι πρέπει να εισέλθει σε ένα νέο ιστορικό σταθμό του αποστολικού της δυναμισμού» 1112. Σε αυτή την ποιμαντική προοπτική βρίσκεται η κοινωνική διδαχή: «Ο "νέος ευαγγελισμός", τον οποίο ο σύγχρονος κόσμος έχει επιτακτική ανάγκη [...] πρέπει να περιλαμβάνει ανάμεσα στα ουσιώδη συστατικά του την αναγγελία της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας» 1113.

## β) Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ποιμαντική

**524** Η ουσιαστική αναφορά στην κοινωνική διδασκαλία αποφασίζει για τη φύση, τη διατύπωση, τη διάρθρωση και τις εξελίξεις της κοινωνικής ποιμαντικής. Είναι έκφραση του λειτουργήματος του κοινωνικού ευαγγελισμού, που σκοπό έχει να φωτίσει, να διεγείρει και να εποπτεύσει την ολοκληρωτική προώθηση του ανθρώπου μέσω της άσκησης της χριστιανικής απελευθέρωσης στην κοσμική και στην υπερβατική προοπτική της. Η Εκκλησία ζει και λειτουργεί στην Ιστορία αλληλεπιδρώντας με την κοινωνία και τον πολιτισμό της εποχής της, ώστε να εκπληρώσει την αποστολή που έχει να μεταδώσει το νέο της χριστιανικής αναγγελίας σε όλους τους ανθρώπους, στο πλαίσιο των δυσκολιών, των αγώνων και των προκλήσεών τους, έτσι ώστε η πίστη να τους φωτίσει να κατανοήσουν την αλήθεια ότι «το να ανοίγεσαι στην αγάπη του Χριστού είναι αληθινή απελευθέρωση» <sup>1114</sup>. Η κοινωνική ποιμαντική είναι ζωντανή και συγκεκριμένη έκφραση μιας Εκκλησίας που έχει πλήρη επίγνωση της αποστολής της να κηρύξει το Ευαγγέλιο στην κοινωνική, οικονομική, πο

<sup>&</sup>lt;sup>1111</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 11: AAS 83 (1991) 259-260.

 $<sup>^{1112}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 35: AAS 81 (1989) 458.

 $<sup>^{1113}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 800.

<sup>&</sup>lt;sup>1114</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 11: AAS 83 (1991) 259.

396 ΚΕΦΑΛΑΙΟ  $\Delta\Omega\Delta$ ΕΚΑΤΟ

λιτιστική και πολιτική πραγματικότητα του κόσμου.

525 Το κοινωνικό μήνυμα του Ευαγγελίου πρέπει να προσανατολίζει την Εκκλησία σε ένα διπλό ποιμαντικό καθήκον: να βοηθήσει τους ανθρώπους να ανακαλύψουν την αλήθεια και να επιλέξουν το δρόμο που θα ακολουθήσουν: να ενθαρρύνει το καθήκον των χριστιανών να επιμαρτυρήσουν με προθυμία το Ευαγγέλιο σε κοινωνικό πεδίο: «Σήμερα περισσότερο από ποτέ ο λόγος του Θεού δεν μπορεί να αναγγελθεί και να ακουστεί αν δε συνοδεύεται από τη μαρτυρία της δύναμης του Αγίου Πνεύματος, που γίνεται φανερή στις πράξεις των χριστιανών οι οποίες τίθενται στην υπηρεσία των αδελφών, ακριβώς εκεί όπου διακυβεύονται η ύπαρξη και το μέλλον τους» 1115. Η ανάγκη για ένα νέο ευαγγελισμό δίνει στην Εκκλησία να καταλάβει «ότι το κοινωνικό μήνυμά της θα βρει την αξιοπιστία του περισσότερο στη μαρτυρία των έργων απ' ό,τι στη συνέπεια και στην εσωτερική της λογική» 1116.

526 Η κοινωνική διδασκαλία υπαγορεύει τα θεμελιώδη στοιχεία της ποιμαντικής δραστηριότητας σε κοινωνικό επίπεδο: να κηρύξει το Ευαγγέλιο· να συσχετίσει το ευαγγελικό μήνυμα με τα κοινωνικά δεδομένα· να προγραμματίσει δραστηριότητες που θα έχουν σκοπό να ανανεώσουν αυτά τα δεδομένα, συμμορφώνοντάς τα στις απαιτήσεις της χριστιανικής ηθικής. Ο νέος κοινωνικός ευαγγελισμός απαιτεί πρωτίστως το κήρυγμα του Ευαγγελίου: ο Θεός εν Χριστώ σώζει κάθε άνθρωπο και όλο τον άνθρωπο. Αυτό το κήρυγμα αποκαλύπτει τον άνθρωπο στον εαυτό του και πρέπει να αποτελέσει την αρχή της ερμηνείας των κοινωνικών δεδομένων. Στο κήρυγμα του Ευαγγελίου, η κοινωνική διάσταση είναι ουσιώδης και αναπόφευκτη, μολονότι δεν είναι η μοναδική. Πρέπει να επισημάνει την ανεξάντλητη γονιμότητα της χριστιανικής σωτηρίας, έστω κι αν δεν μπορεί να πραγματοποιηθεί στην Ιστορία η τέλεια και οριστική συμμόρφωση των κοινωνικών δεδομένων με το Ευαγγέλιο: κανένα αποτέλεσμα, ακόμη και το πιο πετυχημένο, δεν μπορεί να ξεφύγει από τα όρια της ανθρώπινης ελευθερίας και

<sup>&</sup>lt;sup>1115</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 51: AAS 63 (1971) 440.

<sup>&</sup>lt;sup>1116</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 57: AAS 83 (1991) 862.

 $<sup>^{1117}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 48: AAS 80 (1988) 583-584.

από την εσχατολογική τάση κάθε δημιουργημένης πραγματικότητας 1117.

527 Η ποιμαντική δράση της Εκκλησίας στο κοινωνικό πλαίσιο πρέπει πάνω απ' όλα να μαρτυρήσει την αλήθεια στον άνθρωπο. Η χριστιανική ανθρωπολογία επιτρέπει τη βαθιά γνώση των κοινωνικών προβλημάτων, για τα οποία δεν μπορεί να βρεθεί λύση αν δε διαφυλαχθεί ο υπερβατικός χαρακτήρας του ανθρώπου, που αποκαλύπτεται πλήρως στην πίστη 1118. Η κοινωνική δράση των χριστιανών πρέπει να εμπνέεται από τη θεμελιώδη αρχή της κεντρικότητας του ανθρώπου 1119. Από την ανάγκη να προωθηθεί η ολοκληρωμένη ταυτότητα του ανθρώπου προέρχεται η πρόταση εκείνων των μεγάλων αξιών που προίστανται σε μια οργανωμένη και γόνιμη συνύπαρξη: αλήθεια, δικαιοσύνη, αγάπη, ελευθερία 1120. Η κοινωνική ποιμαντική χρησιμοποιείται έτσι ώστε η ανανέωση της δημόσιας ζωής να συνδέεται με τον πραγματικό σεβασμό αυτών των αξιών. Έτσι, η Εκκλησία, χάρη στην ποικιλόμορφη ευαγγελική μαρτυρία της, σκοπό έχει να προωθήσει την επίγνωση του καλού όλων και καθενός ως ανεξάντλητου πόρου για την ανάπτυξη ολόκληρης της κοινωνικής ζωής.

# γ) Η κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση

**528** Η κοινωνική διδασκαλία είναι ένα απαραίτητο σημείο αναφοράς για μια ολοκληρωμένη χριστιανική διαπαιδαγώγηση. Η επιμονή του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας να την προτείνει ως πηγή εμπνεύσεων για το κήρυγμα και για την κοινωνική δράση γεννιέται από την πεποίθηση ότι αποτελεί ένα εκπληκτικό παιδαγωγικό μέσο: «για τους λαϊκούς κυρίως πιστούς που εμπλέκονται ποικιλοτρόπως στο κοινωνικό και πολιτικό πεδίο είναι πάνω απ' όλα αναγκαία η ακριβέστερη γνώση της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας» 1121. Η κληρονομηθείσα αυτή διδασκα-

 $<sup>^{1118}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099-1.100.

<sup>&</sup>lt;sup>1119</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 453 · ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 54: AAS 83 (1991) 859-860.

<sup>&</sup>lt;sup>1120</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Pacem in terris: AAS 55 (1963) 265-266.

 $<sup>^{1121}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 60: AAS 81 (1989) 511.

λία ούτε έχει διδαχθεί ούτε είναι γνωστή επαρχώς: και γι' αυτόν το λόγο δε μεταφράζεται ορθά σε συγκεκριμένες συμπεριφορές.

529 Η διαπαιδαγωγική αξία της κοινωνικής διδασκαλίας αναγνωρίζεται καλύτερα στην κατηχητική δραστηριότητα<sup>1122</sup>. Κατήχηση είναι η οργανική και συστηματική διδαχή της χριστιανικής διδασκαλίας, με σκοπό να μυηθούν οι πιστοί στην πληρότητα της ευαγγελικής ζωής 1123. Ύστατος σκοπός της κατήχησης «είναι να φέρει κάποιον όχι μόνο σε επαφή αλλά σε ποινωνία, σε οιπειότητα με τον Ιησού Χριστό» 1124, έτσι ώστε να μπορεί να αναγνωρίσει την ενέργεια του Αγίου Πνεύματος, από το οποίο προέρχεται το δώρο της νέας εν Χριστώ ζωής 1125. Σ' αυτή τη βαθύτερη προοπτική, στο έργο της να διαπαιδαγωγεί στην πίστη, η κατήχηση *δεν πρέπει να* αποκρύπτει, αλλά «να ξεκαθαρίζει όπως πρέπει [...] μερικά δεδομένα, όπως η δράση του ανθρώπου για την ολοκληρωτική του απελευθέρωση, η αναζήτηση μιας κοινωνίας περισσότερο αλληλέγγυας και αδελφικής, οι αγώνες για τη δικαιοσύνη και για την οικοδόμηση της ειρήνης» 1126. Γι' αυτόν το σχοπό είναι αναγχαίο να προνοήσουμε για μια ολοχληρωμένη παρουσίαση του κοινωνικού Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας, της ιστορίας του, του περιεχομένου του και της μεθοδολογίας του. Η απευθείας ανάγνωση των κοινωνικών εγκυκλίων, που πραγματοποιείται σε εκκλησιαστικό πλαίσιο, εμπλουτίζει την αποδοχή και την εφαρμογή, χάρη στη συμβολή των διαφόρων αρμοδιοτήτων και της επαγγελματικότητας που υπάρχουν στην κοινωνία.

**530** Κυρίως στο πλαίσιο της κατήχησης είναι σημαντικό η διδαχή της κοινωνικής διδασκαλίας να προσανατολίζεται στην αιτιολόγηση της

<sup>1122</sup> Ποβλ. ΣΥΝΕΛΕΥΣΗ ΓΙΑ ΤΟΝ ΚΛΗΡΟ, Direttorio generale per la catechesi, 30, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σ. 33.

 $<sup>^{1123}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Catechesi tradendae, (Η κατήχηση στην εποχή μας), 18: AAS 71 (1979) 1.291-1.292.

<sup>&</sup>lt;sup>1124</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Catechesi tradendae, 5: AAS 71 (1979) 1.281.

<sup>&</sup>lt;sup>1125</sup> Ποβλ. ΣΥΝΕΛΕΥΣΗ ΓΙΑ ΤΟΝ ΚΛΗΡΟ, *Direttorio generale per la catechesi*, 54, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σ. 56.

 $<sup>^{1126}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Απ. παφ. Catechesi tradendae, 29: AAS 71 (1979) 1.301-1.302· ποβλ. Συνέλευς πα τον Κλήρο, Direttorio generale per la catechesi, 17, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιμανού 1997, σ. 23.[

δράσης για τον ευαγγελισμό και τον εξανθρωπισμό της κοσμικής πραγματικότητας. Πράγματι, με αυτή τη διδασκαλία η Εκκλησία εκφράζει μια θεωρητική-πρακτική γνώση που υποστηρίζει το καθήκον της μεταμόρφωσης της κοινωνικής ζωής, ώστε να συμμορφώνεται ολοένα και περισσότερο με το θεϊκό σχέδιο. Η κοινωνική κατήχηση στοχεύει στη διαμόρφωση των ανθρώπων που, σεβόμενοι την ηθική τάξη, είναι εραστές της αγνής ελευθερίας, άνθρωποι οι οποίοι «με προσωπικό κριτήριο κρίνουν τα πράγματα στο φως της αλήθειας, ασχολούνται με τις δραστηριότητές τους με αίσθηση ευθύνης και προσπαθούν να επιδιώξουν καθετί που είναι αληθινό και δίκαιο, συνεργαζόμενοι ευχαρίστως με τους άλλους» 1127. Η μαρτυρία που προσφέρεται από το βιωμένο χριστιανισμό αποκτά μια εκπληκτική διαπαιδαγωγική αξία: «είναι η ζωή της αγιότητας, που ακτινοβολεί σε πολλά μέλη του Λαού του Θεού, ταπεινά και συχνά κουμμένα από τα μάτια των ανθρώπων, αποτελούν το πιο απλό και γοητευτικό μέσο στο οποίο αντιλαμβανόμαστε αμέσως την ομορφιά της αλήθειας, την απελευθερωτική δύναμη της αγάπης του Θεού, την αξία της ανεπιφύλακτης πίστης σε όλες τις απαιτήσεις του νόμου του Κυρίου ακόμη και στις πιο δύσκολες περιστάσεις» 1128.

**531** Η κοινωνική διδασκαλία πρέπει να τίθεται στη βάση ενός έντονου και σταθερού διαπαιδαγωγικού έργου, κυρίως εκείνου που απευθύνεται στους λαϊκούς χριστιανούς. Αυτή η διαπαιδαγώγηση οφείλει να λαμβάνει υπόψη της τις υποχρεώσεις τους στην κοινωνική ζωή: «είναι καθήκον τους, μέσα από την ελεύθερη πρωτοβουλία τους και δίχως να περιμένουν παθητικά εντολές ή κατευθύνσεις, να εμποτίσουν με το χριστιανικό πνεύμα τη νοοτροπία και τα ήθη, τους νόμους και τις δομές της κοινωνίας όπου ζουν»<sup>1129</sup>. Το πρώτο επίπεδο του διαπαιδαγωγικού έργου που απευθύνεται σε λαϊκούς χριστιανούς πρέπει να τους καθιστά ικανούς να αντιμετωπίζουν επαρκώς τα καθημερινά καθήκοντα σε πολιτιστικό, κοινωνι-

 $<sup>^{1127}</sup>$  Πρβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάκ. Dignitatis humanae, 8: AAS 58 (1966) 935.

 <sup>1128</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 107: AAS 85 (1993) 1.217.
 1129 ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 81: AAS 59 (1967) 296-297.

 $<sup>^{1130}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 75: AAS 58 (1966) 1.097-1.099.

κό, οικονομικό και πολιτικό πλαίσιο, αναπτύσσοντάς τους την αίσθηση του καθήκοντος στην υπηρεσία του κοινού καλού<sup>1130</sup>. Ένα δεύτερο επίπεδο αφορά τη διάπλαση της πολιτικής συνείδησης ώστε να προετοιμαστούν οι λαϊκοί χριστιανοί στην άσκηση της πολιτικής εξουσίας: «Όσοι είναι ή μπορούν να αποδειχθούν ιδανικοί για πολιτική καριέρα, δύσκολη αλλά συγχρόνως σπουδαία, να προετοιμαστούν και να προσπαθήσουν να την ακολουθήσουν χωρίς να μεριμνούν για το συμφέρον τους ή για υλικά πλεονεκτήματα» 1131.

532 Τα καθολικά παιδαγωγικά ιδούματα μπορούν και πρέπει να επιτελούν πολύτιμο διαπαιδαγωγικό έργο, ασχολούμενα με ιδιαίτερη φροντίδα για την πολιτιστική ενσωμάτωση του χριστιανικού μηνύματος, δηλαδή τη γόνιμη συνάντηση του Ευαγγελίου με τις διάφορες γνώσεις. Η κοινωνική διδασκαλία είναι αναγκαίο όργανο για την αποτελεσματική χριστιανική διαπαιδαγώγηση στην αγάπη, στη δικαιοσύνη, στην ειρήνη, αλλά και για να ωριμάσει η συναίσθηση των ηθικών και κοινωνικών υποχρεώσεων στο πλαίσιο των διαφόρων πολιτιστικών και επαγγελματικών αρμοδιοτήτων.

Ένα σπουδαίο παράδειγμα παιδαγωγικού θεσμού αντιπροσωπεύουν οι «Κοινωνικές Εβδομάδες» των καθολικών που ενθαρρύνει πάντα το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας. Αποτελούν έναν ποιοτικό χώρο έκφρασης και ανάπτυξης των πιστών λαϊκών, ώστε να είναι ικανοί να προωθήσουν σε υψηλό επίπεδο την ιδιαίτερη συνεισφορά τους στην ανανέωση της κοσμικής τάξης. Η πρωτοβουλία, που έχει δοκιμαστεί εδώ και πολλά χρόνια σε διάφορες χώρες, είναι ένα πραγματικό πολιτιστικό εργαστήρι όπου αναδεικνύονται και παραβάλλονται συλλογισμοί και εμπειρίες, εξετάζονται τα προβλήματα που αναφύονται και εντοπίζονται νέοι επιχειρησιακοί προσανατολισμοί.

533 Δεν είναι λιγότερο σημαντικό το καθήκον να χρησιμοποιηθεί η κοινωνική διδασκαλία στην εκπαίδευση των πρεσβυτέρων και των υποψήφιων κληρικών, οι οποίοι, στον ορίζοντα της λειτουργικής τους προετοιμασίας, πρέπει να αναπτύξουν μια ποιοτική γνώση της διδασκαλίας

 $<sup>^{1131}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 75: AAS 58 (1966) 1.098.

και του ποιμαντικού έργου της Εκκλησίας σε κοινωνικό πλαίσιο, αλλά και ένα ζωντανό ενδιαφέρον απέναντι στα κοινωνικά θέματα της εποχής μας. Το κείμενο της Συνόδου για την Καθολική Διαπαιδαγώγηση, «Κατευθύνσεις για τη μελέτη και τη διδαχή της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας στην ιερατική εκπαίδευση» 1132, προσφέρει ακριβείς ενδείξεις και οδηγίες για τον ορθό και κατάλληλο ορισμό των σπουδών.

# δ) Προώθηση του διαλόγου

534 Η ποινωνική διδασπαλία είναι ένα επαρκές όργανο διαλόγου ανάμεσα στις χριστιανικές κοινότητες και στην πολιτική και αστική κοινωνία, ένα όργανο κατάλληλο να προωθεί και να εμπνέει στάσεις ορθής και γόνιμης συνεργασίας, με τον κατάλληλο τρόπο για τις διάφορες περιστάσεις. Το καθήκον των πολιτικών και αστικών αρχών, που καλούνται να υπηρετήσουν την προσωπική και κοινωνική κλήση του ανθρώπου ανάλογα με την ασχολία του και τα μέσα του, μπορεί να βρει στην κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας ένα σημαντικό στήριγμα και μια πλούσια πηγή έμπνευσης.

535 Η κοινωνική διδασκαλία είναι γόνιμο έδαφος για την καλλιέργεια του διαλόγου και της συνεργασίας σε οικουμενικό πεδίο, που υλοποιούνται σε διάφορα πλαίσια και σε ευρεία κλίμακα: στην προάσπιση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας· στην προώθηση της ειρήνης· στο συγκεκριμένο και αποτελεσματικό αγώνα κατά των άθλιων καταστάσεων της εποχής μας, όπως η πείνα και η ανέχεια, ο αναλφαβητισμός, η άνιση κατανομή των αγαθών και η έλλειψη κατοικίας. Αυτή η ποικιλόμορφη συνεργασία αυξάνει την επίγνωση της εν Χριστώ αδελφοσύνης και διευκολύνει την οικουμενική πορεία.

**536** Στην κοινή παράδοση της Παλαιάς Διαθήκης, η Καθολική Εκκλησία ξέρει ότι μπορεί να συνδιαλέγεται με τους εβραίους αδελφούς και μέσα από την κοινωνική της διδασκαλία, για να οικοδομήσουν μαζί ένα μέλλον δικαιοσύνης και ειρήνης για όλους τους ανθρώπους, τέκνα του μο-

 $<sup>^{1132}</sup>$  30 Δεκεμβοίου 1988, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988.  $^{1133}$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διακ. Nostra aetate, 4: AAS 58 (1966) 742-743.

ναδικού Θεού. Η κοινή πνευματική κληφονομιά ευνοεί την αμοιβαία γνώση και εκτίμηση 1133, στη βάση των οποίων μποφεί να αναπτυχθεί η συμφωνία για το ξεπέφασμα κάθε διάκρισης και την προάσπιση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας.

537 Η κοινωνική διδασκαλία χαρακτηρίζεται και από ένα διαρκές κάλεσμα σε διάλογο ανάμεσα σε όλους τους πιστούς του κόσμου, ώστε να μάθουν να συμμερίζονται την αναζήτηση των καταλληλότερων μορφών συνεργασίας: οι θρησκείες έχουν σημαντικό ρόλο στην επιδίωξη της ειρήνης, που εξαρτάται από την κοινή δέσμευση για την ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου<sup>1134</sup>. Στο πνεύμα των Συναντήσεων προσευχής που έλαβαν χώρα στην Ασίζη<sup>1135</sup>, η Εκκλησία συνεχίζει να καλεί τους πιστούς των άλλων θρησκειών σε διάλογο και να ευνοεί σε κάθε χώρο την αποτελεσματική μαρτυρία των κοινών αξιών για όλη την ανθρώπινη οικογένεια.

#### ε) Οι υπεύθυνοι της κοινωνικής ποιμαντικής

**538** Η Εχκλησία, εκπληφώνοντας την αποστολή της, δεσμεύει όλο το λαό του Θεού. Με την οργάνωσή της και με κάθε μέλος της, ανάλογα με τα χαρίσματα και τις μορφές της πρακτικής που αντιστοιχούν σε κάθε κλήση, ο λαός του Θεού πρέπει να ανταποκριθεί στην υποχρέωση να αναγγείλει και να μαρτυρήσει το Ευαγγέλιο (πρβλ. Α΄ Κορ 9,16), με τη συναίσθηση ότι «η αποστολή αφορά όλους τους χριστιανούς»<sup>1136</sup>.

Το ποιμαντικό έργο στο κοινωνικό πλαίσιο προορίζεται για όλους τους χριστιανούς, που καλούνται να γίνουν ενεργοί υπηρέτες στη μαρτυρία της κοινωνικής διδασκαλίας και να εισαχθούν πλήρως στην παγιωμένη παράδοση της «γόνιμης εργατικότητας εκατομμυρίων και εκατομμυρίων ανθρώπων που, παρακινημένοι από το κοινωνικό Διδακτικό Σώμα

 $<sup>^{1134}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 32: AAS 80 (1988) 556-557.

<sup>&</sup>lt;sup>1135</sup> 27 Οκτωβρίου 1986· 24 Ιανουαρίου 2002.

<sup>1136</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Redemptoris missio, 2: AAS 83 (1991) 250.

 $<sup>^{1137}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 3: AAS 83 (1991) 795.

της Εκκλησίας, προσπάθησαν να εμπνευστούν από αυτό όσον αφορά την ενασχόλησή τους στον κόσμο» 1137. Οι σημερινοί χριστιανοί, ενεργώντας ατομικά ή συντονισμένα σε ομάδες, συνδέσμους και κινήσεις, πρέπει να μάθουν να προτείνονται σαν «ένα μεγάλο κίνημα για την προάσπιση του ανθρώπου και την προστασία της αξιοπρέπειάς του» 1138.

**539** Στην Εκκλησία ιδιαίτερα, ο πρώτος υπεύθυνος για την ποιμαντική ενασχόληση και τον κοινωνικό ευαγγελισμό είναι ο επίσκοπος, βοηθούμενος από τους ιερείς, τους κληρικούς και τους πιστούς λαϊκούς. Με ιδιαίτερη αναφορά στην τοπική πραγματικότητα, ο επίσκοπος έχει την ευθύνη να προωθεί τη διδαχή και τη διάδοση της κοινωνικής διδασκαλίας, για την οποία προνοεί χάρη σε κατάλληλους θεσμούς.

Το ποιμαντικό έργο του επισκόπου πρέπει να υλοποιείται στο λειτούργημα των πρεσβυτέρων που συμμετέχουν στη διδακτική αποστολή του, στον καθαγιασμό και στην καθοδήγηση της χριστιανικής κοινότητας. Προγραμματίζοντας κατάλληλες εκπαιδευτικές μεθόδους, ο πρεσβύτερος πρέπει να κάνει γνωστή την κοινωνική διδασκαλία και να προάγει στα μέλη της κοινότητάς του τη συνείδηση του δικαιώματος και της υποχρέωσης να είναι δραστήριοι υπηρέτες αυτής της διδασκαλίας. Μέσα από τα ιερά μυστήρια, ιδιαίτερα της Θείας Ευχαριστίας και της Μετάνοιας, ο ιερέας βοηθάει να βιώσουμε το κοινωνικό καθήκον ως καρπό του σωτήριου Μυστηρίου. Πρέπει να εμψυχώνει την ποιμαντική δράση σε κοινωνικό πλαίσιο, φροντίζοντας με ιδιαίτερη έγνοια τη διαμόρφωση και την πνευματική εκπαίδευση των πιστών που ασχολούνται με την κοινωνική και την πολιτική ζωή. Ο πρεσβύτερος που εκπληρώνει την ποιμαντική διακονία στις διάφορες εκκλησιαστικές συναθροίσεις, ιδιαίτερα σ' εκείνες τις κοινωνικής αποστολής, έχει την υποχρέωση να ενθαρρύνει την ανάπτυξή τους με την κατάλληλη διδαχή της κοινωνικής διδασκαλίας.

**540** Η ποιμαντική δράση στο κοινωνικό πλαίσιο επωφελείται και από το έργο των αφιερωμένων προσώπων ανάλογα με το χάρισμά τους· οι φωτεινές μαρτυρίες τους, ιδιαίτερα σε καταστάσεις μεγάλης ένδειας, αποτελούν ένα κάλεσμα για όλους στις αξίες της αγιότητας και της γενναιόδω-

 $<sup>^{1138}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 3: AAS 83 (1991) 796.

οης υπηρεσίας του πλησίον. Το ολοκληρωμένο δώρο του εαυτού των αφιερωμένων προσφέρεται στον κοινό στοχασμό και ως ένα εμβληματικό και προφητικό σημάδι της κοινωνικής διδασκαλίας: καθώς τίθενται ολοκληρωτικά στην υπηρεσία του μυστηρίου της αγάπης του Χριστού προς τον άνθρωπο και προς τον κόσμο, οι μοναχοί προκαταλαμβάνουν και επιδεικνύουν στη ζωή τους μερικά χαρακτηριστικά της νέας ανθρωπότητας που η κοινωνική διδασκαλία θέλει να εξιλεώσει. Οι αφιερωμένοι στην αγνότητα, στην ακτημοσύνη και στην υπακοή άνθρωποι τίθενται στην υπηρεσία της ποιμαντικής ευσπλαχνίας κυρίως με την προσευχή, χάρη στην οποία ατενίζουν το σχέδιο του Θεού για τον κόσμο, ικετεύοντας τον Κύριο ώστε να ανοίξει την καρδιά κάθε ανθρώπου για να δεχτεί μέσα της το δώρο της νέας ανθρωπότητας, το τίμημα της θυσίας του Χριστού.

# ΙΙ. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΑΙ Η ΥΠΟΧΡΕΩΣΗ ΤΩΝ ΛΑΪΚΩΝ ΠΙΣΤΩΝ

# α) Ο λαϊκός πιστός

541 Το κύριο χαρακτηριστικό των λαϊκών πιστών που εργάζονται στο αμπέλι του Κυρίου (πρβλ. Μτ 20,1-16) είναι ο κοσμικός χαρακτήρας της ακολουθίας τους στον Χριστό που πραγματοποιείται ακριβώς στον κόσμο: «επαφίεται στους λαϊκούς να αναζητήσουν το βασίλειο του Θεού αντιμετωπίζοντας και οργανώνοντας τα επίγεια πράγματα σύμφωνα με τον Θεό» 1139. Με το Βάπτισμα οι λαϊκοί συνδέονται με τον Χριστό και συμμετέχουν στη ζωή και στην αποστολή Του σύμφωνα με την ιδιαίτερη ταυτότητά τους: «Με την ονομασία λαϊκοί εννοούμε... όλους τους πιστούς, εκτός από τα μέλη του ιερού κλήρου και των μοναχικών ταγμάτων που αναγνωρίζει η Εκκλησία, δηλαδή τους πιστούς που, καθώς έχουν ενωθεί με τον Χριστό μέσω της βάπτισης, αποτελούν το Λαό του Θεού και με τον τρόπο τους συμμετέχουν στο ιερατικό, προφητικό και βασιλικό αξίωμα του Χριστού, εκπληρώνοντας από την πλευρά τους την αποστολή όλου

 <sup>1139</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37.
 1140 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37.

του χριστιανικού λαού στην Εκκλησία και στον κόσμο» 1140.

**542** Η ταυτότητα του λαϊκού πιστού γεννιέται και τροφοδοτείται από τα μυστήρια: από το Βάπτισμα, το Χρίσμα και την Ευχαριστία. Το Βάπτισμα συμμορφώνει με τον Χριστό, Υιό του Πατρός, Πρωτότοκο κάθε πλάσματος, που στάλθηκε ως Διδάσκαλος και Λυτρωτής για όλους τους ανθρώπους. Το Χρίσμα διαμορφώνει εν Χριστώ, που στάλθηκε για να αναζωογονήσει τη δημιουργία και κάθε πλάσμα με τη μετάδοση του Πνεύματός Του. Η Ευχαριστία καθιστά τον πιστό συμμέτοχο της μοναδικής και τέλειας θυσίας που πρόσφερε ο Χριστός στον Πατέρα, με τη σάρκα Του, για τη σωτηρία του κόσμου.

Ο λαϊκός πιστός γίνεται μαθητής του Χριστού ξεκινώντας από τα μυστήρια και με τη δύναμή τους, χάρη δηλαδή σε ό,τι έπραξε σε αυτόν ο Θεός αποτυπώνοντάς του την ίδια την εικόνα του Υιού Του, του Ιησού Χριστού. Από αυτό το θεϊκό δώρο της χάρης, και όχι από ανθρώπινες παραχωρήσεις, γεννιέται το τριπλό «munus» (δώρο και καθήκον), που καθιστά τον λαϊκό προφήτη, ιερέα και βασιλιά, σύμφωνα με τον κοσμικό χαρακτήρα του.

543 Είναι καθήκον του λαϊκού πιστού να κηρύξει το Ευαγγέλιο με μια υποδειγματική μαρτυρία ζωής, ριζωμένη εν Χριστώ και βιωμένη στην επίγεια πραγματικότητα: οικογένεια επαγγελματικές υποχρεώσεις στο πλαίσιο της εργασίας, του πολιτισμού, της επιστήμης και της έρευνας ανάληψη κοινωνικών, οικονομικών και πολιτικών ευθυνών. Όλες οι επίγειες ανθρώπινες πραγματικότητες, προσωπικές και κοινωνικές, περιβάλλοντα και ιστορικές καταστάσεις, δομές και θεσμοί είναι ο χώρος ζωής και εργασίας των λαϊκών χριστιανών. Αυτές οι πραγματικότητες είναι οι αποδέκτες της αγάπης του Θεού η ενασχόληση των λαϊκών πιστών πρέπει να αντιστοιχεί σε αυτό το όραμα και να εκτιμάται ως έκφραση της ευαγγελικής αγάπης: «το είναι και το πράττειν στον κόσμο αποτελούν για τους λαϊκούς πιστούς μια πραγματικότητα όχι μόνο ανθρωπολογική και κοινωνιολογική αλλά επίσης και ιδιαίτερα θεολογική και εκκλησιολογική»<sup>114</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1141</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 15: AAS 81 (1989) 415.

406 ΚΕΦΑΛΑΙΟ  $\Delta\Omega\Delta$ ΕΚΑΤΟ

544 Η μαρτυρία του λαϊκού πιστού γεννιέται από ένα δώρο χάρης, αναγνωρισμένο, καλλιεργημένο και οδηγημένο στην ωριμότητα<sup>1142</sup>. Αυτός είναι ο λόγος που καθιστά σημαντικό το καθήκον του στον κόσμο και το θέτει στον αντίποδα του ακατάληπτου της δράσης, γνώρισμα του άθεου ανθρωπισμού, που στερείται του ύστατου θεμελίου και περιορίζεται σε καθαρά επίγειες προοπτικές. Ο εσχατολογικός ορίζοντας είναι το κλειδί που επιτρέπει να κατανοήσουμε σωστά την ανθρώπινη πραγματικότητα: στην προοπτική των ύστατων αγαθών, ο λαϊκός πιστός είναι σε θέση να σχεδιάσει με αυθεντικότητα την επίγεια δραστηριότητά του. Το επίπεδο ζωής και η μεγαλύτερη οικονομική παραγωγικότητα δεν είναι οι μοναδικοί δείκτες ικανοί να υπολογίσουν την πλήρη πραγματοποίηση του ανθρώπου σε αυτή τη ζωή και αξίζουν ακόμη λιγότερο αν αναφέρονται στη μελλοντική: «Ο άνθρωπος δεν περιορίζεται μόνο στην επίγεια τάξη αλλά, ζώντας στην ανθρώπινη ιστορία, διατηρεί ολοκληρωτικά την αιώνια κλήση του» <sup>1143</sup>.

#### β) Η πνευματικότητα του λαϊκού πιστού

545 Οι λαϊχοί πιστοί καλούνται να καλλιεργήσουν μιαν αυθεντική λαϊκή πνευματικότητα, που θα τους αναγεννήσει ως νέους άνδρες και γυναίκες, βυθισμένους στο μυστήριο του Θεού και ενταγμένους στην κοινωνία, αγίους και ικανούς να καθαγιάσουν. Αυτή η πνευματικότητα οικοδομεί τον κόσμο σύμφωνα με το Πνεύμα του Ιησού: καθιστά ικανούς να κοιτάξουν πέραν της Ιστορίας δίχως να απομακρυνθούν· να καλλιεργήσουν μιαν αγάπη με πάθος για τον Θεό, χωρίς να αποστρέφουν το βλέμμα από τους αδελφούς, τους οποίους θα καταφέρουν να βλέπουν όπως τους βλέπει ο Κύριος και να τους αγαπούν όπως Εκείνος τους αγαπά. Είναι μια πνευματικότητα που αρνείται και τον κρυφό πνευματισμό και τον κοινωνικό ακτιβισμό και ξέρει να εκφράζεται σε μια ζωτική σύνθεση που

 $<sup>^{1142}</sup>$  Pqbl. IWANNHS Payaos B´, Ap. paq. Christifideles laici, 24: AAS 81 (1989) 433-435.

 $<sup>^{1143}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099.

χαρίζει ενότητα, ουσία και ελπίδα στη για πολλούς και διάφορους λόγους αντιφατική και αποσπασματική ύπαρξη. Εμψυχωμένοι από αυτή την πνευματικότητα, οι λαϊκοί πιστοί μπορούν να συνεισφέρουν «ως ζύμη στον καθαγιασμό του κόσμου σχεδόν από το εσωτερικό, εκπληρώνοντας τα καθήκοντά τους υπό την καθοδήγηση του ευαγγελικού πνεύματος, κι έτσι[...] να κηρύξουν τον Χριστό στους άλλους κυρίως με τη μαρτυρία της ζωής τους» 1144.

546 Οι λαϊκοί πιστοί οφείλουν να ενδυναμώσουν την πνευματική και ηθική τους ζωή, αναπτύσσοντας τις ικανότητες που απαιτούνται για την εκπλήρωση των κοινωνικών υποχρεώσεών τους. Η εμβάθυνση των εσωτερικών αιτιολογήσεων και η απόκτηση της κατάλληλης διαμόρφωσης για τις υποχρεώσεις σε κοινωνικό και πολιτικό επίπεδο είναι καρπός μιας σταθερής και δυναμικής διαδρομής με σκοπό να επιτευχθεί μια αρμονία ανάμεσα στη ζωή στο σύνολό της και στην πίστη. Πράγματι, στην καθημεοινότητα του πιστού «δεν μπορούν να υπάρχουν δύο παράλληλες ζωές: αφενός, η επονομαζόμενη "πνευματική" ζωή, με τις αξίες και τις ανάγκες της και αφετέρου, η επονομαζόμενη "κοσμική", δηλαδή η ζωή της οικογένειας, της εργασίας, των κοινωνικών σχέσεων, της πολιτικής ενασχόλησης και του πολιτισμού» <sup>1145</sup>. Η σύνθεση ανάμεσα στην πίστη και στη ζωή απαιτεί μια πορεία που θα τονίζεται με σοφία από τα στοιχεία που χαρακτηρίζουν τη χριστιανική διαδρομή: η αναφορά στο Λόγο του Θεού· τελετές των Μυστηρίων της χριστιανικής πίστης: η ατομική προσευχή: η γνήσια εκκλησιολογική εμπειρία, που εμπλουτίζεται από την ιδιαίτερη διαπαιδαγωγική υπηρεσία των σοφών πνευματικών οδηγών: η άσκηση της κοινωνικής αρετής και η φιλόπονη ενασχόληση με την επαγγελματική και πολιτιστική εκπαίδευση.

#### γ) Ενεργώντας με σύνεση

**547** Ο λαϊκός πιστός πρέπει να ενεργεί σύμφωνα με τις απαιτήσεις που

 $<sup>^{1144}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37-38.

 $<sup>^{1145}</sup>$  Ιωαννής Παύλος Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 59: AAS 81 (1989) 509.

408 ΚΕΦΑΛΑΙΟ  $\Delta\Omega\Delta$ ΕΚΑΤΟ

υπαγορεύονται από τη σύνεση: είναι η αρετή που διαθέτει να αντιλαμβάνεται σε κάθε περίσταση το πραγματικό καλό και να επιλέγει τα κατάλληλα μέσα για να το εκπληρώσει. Χάρη σ' αυτήν εφαρμόζονται ορθά οι ηθικές αρχές σε ειδικές περιπτώσεις. Η σύνεση εκφράζεται σε τρία στάδια: αποσαφηνίζει την κατάσταση και την εκτιμά, εμπνέει την απόφαση και δίνει ώθηση στη δράση. Το πρώτο στάδιο χαρακτηρίζεται από το στοχασμό και τη συμβουλευτική για να μελετηθεί το θέμα αναζητώντας τις αναγκαίες γνώμες· το δεύτερο είναι το εκτιμητικό στάδιο της ανάλυσης και της κρίσης της πραγματικότητας υπό το φως του σχεδίου του Θεούτο τρίτο στάδιο, εκείνο της απόφασης, βασίζεται στα προηγούμενα στάδια, που καθιστούν δυνατή τη διάκριση ανάμεσα στα έργα τα οποία πρέπει να πραγματοποιηθούν.

548 Η σύνεση μας καθιστά ικανούς να παίρνουμε ορθές αποφάσεις, με ρεαλισμό και αίσθηση ευθύνης απέναντι στις συνέπειες των πράξεών μας. Η αρκετά διαδεδομένη άποψη που ταυτίζει τη σύνεση με την εξυπνάδα, τον ωφελιμιστικό υπολογισμό, τη δυσπιστία ή με τη δειλία και την αναποφασιστικότητα είναι αρκετά μακριά από την ορθή αντίληψη αυτής της αρετής, γνώρισμα της πρακτικής λογικής, η οποία βοηθά να αποφασίζουμε με σύνεση και θάρρος τα έργα που πρέπει να φέρουμε σε πέρας, όντας το μέτρο και των άλλων αρετών. Η σύνεση επιβάλλει το καλό ως καθήκον και υποδεικνύει τον τρόπο με τον οποίο ο άνθρωπος αποφασίζει να το εκπληρώσει 1146. Σε τελευταία ανάλυση, είναι μια αρετή που απαιτεί την ώριμη άσκηση της σκέψης και της ευθύνης, με την αντικειμενική γνώση της κατάστασης και την ορθή βούληση που οδηγεί στην απόφαση 1147.

<sup>1146</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.806.

 $<sup>^{1147}</sup>$  Η άσκηση της σύνεσης συνεπάγεται μια διαδοομή διαμόρφωσης για να αποκτήσουμε τις απαραίτητες ιδιότητες: η «μνήμη» ως ικανότητα για να κρίνουμε τις παλιότερες εμπειρίες μας αντικειμενικά, δίχως παραχαράξεις (πρβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 49, α. 1: Ed. Leon. 8, 367)· η «docilitas» (πραότητα), που είναι η ικανότητα να αφήνεις να σε διδάσκουν και να κερδίζεις από τις εμπειρίες των άλλων, στη βάση της γνήσιας αγάπης για την αλήθεια (πρβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 49, α. 3: Ed. Leon. 8, 368-369)· η «sole-rtia» (φιλοπονία), δηλαδή η ικανότητα να αντιμετωπίζεις τα απρόβλεπτα δρώντας αντικειμενικά, ώστε να στρέφεις κάθε κατάσταση στην υπηρεσία του καλού, υπερνικώντας τους πειρασμούς της υπερβολής, της αδικίας, της δειλίας (πρβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩ-

## δ) Κοινωνική διδασκαλία και συλλογική εμπειρία

549 Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας πρέπει να περιληφθεί ως απαραίτητο μέρος της πορείας για τη διαμόρφωση του λαϊκού πιστού. Η εμπειρία αποδεικνύει ότι η εργασία διάπλασης είναι συνήθως δυνατή στο εσωτερικό των λαϊκών εκκλησιαστικών συναθροίσεων, που ανταποκρίνονται στα ακριβή εκκλησιαστικά κριτήρια<sup>1148</sup>: «Οι ομάδες, οι οργανώσεις και τα κινήματα έχουν τη θέση τους στη διάπλαση των λαϊκών πιστών: πράγματι, έχουν τη δυνατότητα, καθένα με τις μεθόδους του, να προσφέρουν μια διαπαιδαγώγηση βαθιά ενταγμένη στην ίδια την εμπειρία της αποστολικής ζωής, όπως έχουν επίσης την ευκαιρία να ενσωματώσουν, να συγκεκριμενοποιήσουν και να εξειδικεύσουν την εξάσκηση που οι οπαδοί τους δέχονται από άλλα πρόσωπα και κοινότητες» <sup>1149</sup>. Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας υποστηρίζει και φωτίζει το ρόλο των οργανώσεων, των κινημάτων

MAΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 49, α. 4: Ed. Leon. 8, 369-370). Αυτές οι συνθήκες γνωστικού τύπου επιτρέπουν να αναπτύξουμε τις απαραίτητες προϋποθέσεις για την αποφασιστική στιγμή: η «providentia» (πρόνοια), η ικανότητα να εκτιμάς την επάρκεια μιας συμπεριφοράς εφόσον επιδιώκουμε τον ηθικό σκοπό ( $\pi$ οβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 49, α. 6: Ed. Leon. 8, 371), και την «circumspection» (περίσκεψη), δηλαδή την ικανότητα να εκτιμούμε τις περιστάσεις που συντρέχουν να οιχοδομήσουμε την χατάσταση στην οποία υλοποιείται η δοάση (ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, *Summa theologiae*, II-II, ε. 49, α. 7: Ed. Leon. 8, 372). Η σύνεση εξειδικεύεται, στο πλαίσιο της κοινωνικής ζωής, σε δύο ξεχωριστές μορφές: τη «δεσπόζουσα» σύνεση, δηλαδή την ικανότητα να διατάσσεις καθετί για το μέγιστο καλό της κοινωνίας (ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, ΙΙ-ΙΙ, ε. 50, α. 1: Ed. Leon. 8, 374), και την «πολιτική» σύνεση που οδηγεί τον πολίτη να υπακούει, ακολουθώντας τις υποδείξεις της αρχής (πρβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩ-ΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, ε. 50, α. 2: Ed. Leon. 8, 375), δίχως να διακυβεύεται η αξιοπρέπεια του ανθρώπου (πρβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Summa theologiae, II-II, E. 47-56: Ed. Leon. 8, 348-406).

 $^{1148}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλος Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 30: AAS 81 (1989) 446-448.

1149 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 62: AAS 81 (1989) 516-517.
 1150 Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 455.

και των λαϊκών ομάδων που προσπαθούν να τονώσουν χριστιανικά τους διαφόρους τομείς της επίγειας τάξης<sup>1150</sup>: «Η εκκλησιαστική κοινωνία, ήδη παρούσα και ενεργή στα μεμονωμένα πρόσωπα, βρίσκει μια ιδιαίτερη έκφραση στη συλλογική δράση των λαϊκών πιστών, δηλαδή στην αλληλέγγυα δράση τους καθώς συμμετέχουν υπεύθυνα στη ζωή και στην αποστολή της Εκκλησίας»<sup>1151</sup>.

**550** Η κοινωνική διδασκαλία της Εκκλησίας είναι σημαντικότατο για τις εκκλησιαστικές συναθροίσεις που έχουν ως καθήκον την ποιμαντική δράση σε κοινωνικό πλαίσιο. Αποτελούν ένα ιδιαίτερο σημείο αναφοράς καθώς ενεργούν στην κοινωνική ζωή σύμφωνα με την εκκλησιαστική φυσιογνωμία τους και αποδεικνύουν έτσι πόσο σημαντική είναι η αξία της προσευχής, του στοχασμού και του διαλόγου για να αντιμετωπιστεί και να βελτιωθεί η κοινωνική πραγματικότητα. Πάντως, αξίζει η διάκριση «ανάμεσα σε αυτά που επιχειρούν οι πιστοί εξ ονόματός τους, μόνοι ή συλλογικά, ως πολίτες που καθοδηγούνται από τη χριστιανική συνείδηση, και σε αυτά που επιτελούν εξ ονόματος της Εκκλησίας μαζί με τους ποιμένες τους» 1152.

Και οι ειδικοί σύλλογοι, που ενώνουν τα μέλη τους στο όνομα της κλήσης και της χριστιανικής αποστολής στο εσωτερικό ενός συγκεκριμένου επαγγελματικού ή πολιτιστικού περιβάλλοντος, μπορούν να επιτελέσουν πολύτιμο έργο χριστιανικής ωριμότητας. Έτσι — για παράδειγμα— ένα καθολικό σωματείο γιατρών διαμορφώνει τα μέλη του μέσα από την άσκηση της αξιολόγησης απέναντι στα τόσα προβλήματα που η ιατρική επιστήμη, η βιολογία και οι άλλες επιστήμες υποβάλλουν στην επαγγελματική ικανότητα του γιατρού αλλά και στη συνείδηση και στην πίστη του. Το ίδιο μπορούμε να πούμε για τους συλλόγους των καθολικών εκπαιδευτικών, νομικών, επιχειρηματιών, εργαζομένων, όπως και τους αθλητικούς και οικολογικούς συλλόγους... Σε αυτό το πλαίσιο η κοινωνική διδασκαλία αποκαλύπτει τη διαπαιδαγωγική της ικανότητα απέναντι στη συνείδηση κάθε ανθρώπου και στον πολιτισμό κάθε χώρας.

 $<sup>^{1151}</sup>$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Απ. παφ. Christifideles laici, 29: AAS 81 (1989) 443.  $^{1152}$  Β΄ Συνόδος Βατικανού, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099.

## ε) Η υπηρεσία στα διάφορα πλαίσια της κοινωνικής ζωής

551 Η παρουσία του λαϊκού πιστού στο κοινωνικό πεδίο χαρακτηρίζεται από την υπηρεσία, σημάδι και έκφραση αγάπης, που εκδηλώνεται στην οικογενειακή, πολιτιστική, εργασιακή, οικονομική και πολιτική ζωή με ιδιαίτερα χαρακτηριστικά: πειθαρχώντας στις διάφορες απαιτήσεις του ιδιαίτερου πλαισίου ενασχόλησής τους, οι λαϊκοί πιστοί εκφράζουν την αλήθεια της πίστης τους και συγχρόνως την αλήθεια της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, που βρίσκει την πλήρη της πραγματοποίηση όταν βιώνεται με συγκεκριμένους όρους στη λύση των κοινωνικών προβλημάτων. Η ίδια η αξιοπιστία της κοινωνικής διδασκαλίας πριν από τη συνέπεια και την εσωτερική λογική του βρίσκεται στη μαρτυρία των έργων<sup>1153</sup>.

Μπαίνοντας στην τρίτη χιλιετία της χριστιανικής εποχής, οι λαϊκοί πιστοί θα αποκαλυφθούν με τη μαρτυρία τους σε όλους τους ανθρώπους με τους οποίους θα επιφορτιστούν τα πιο επιτακτικά καλέσματα της εποχής μας: «Όσοι από τους θησαυρούς της διδασκαλίας της Εκκλησίας προτείνονται από την Ιερά Σύνοδο σκοπό έχουν να βοηθήσουν όλους τους ανθρώπους της εποχής μας, είτε πιστεύουν στον Θεό είτε δεν Τον αναγνωρίζουν ξεκάθαρα, ώστε, αντιλαμβανόμενοι σαφέστερα την ολοκληρωτική κλήση τους, να καταστήσουν τον κόσμο πιο σύμφωνο με την εξέχουσα αξιοπρέπεια του ανθρώπου, επιδιώκοντας μια οικουμενική αδελφοσύνη που θα αιτιολογείται πληρέστερα και κάτω από την ώθηση της αγάπης, να απαντήσουν με γενναιόδωρη και κοινή προσπάθεια στα πιο επιτακτικά καλέσματα της εποχής μας»<sup>1154</sup>.

# 1. Η υπηρεσία στον άνθρωπο

 $^{1153}$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 454· ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 57: AAS 83 (1991) 862-863.

<sup>1154</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 91: AAS 58 (1966) 1.113.

**552** Στα πλαίσια των κοινωνικών υποχρεώσεων των λαϊκών πιστών προβάλλει κυρίως η υπηρεσία στον άνθρωπο: η προώθηση της αξιοπρέπειας κάθε προσώπου, η οποία είναι το πολυτιμότερο αγαθό κάθε ανθρώπου, αποτελεί το «ουσιώδες και κατά μία έννοια το κύριο και ενωτικό καθήκον της υπηρεσίας που η Εκκλησία και οι λαϊκοί πιστοί καλούνται να προσφέρουν στην οικογένεια των ανθρώπων» 1155.

Η πρώτη μορφή με την οποία εκπληρώνεται αυτό το χρέος συνίσταται στην υποχρέωση και στην προσπάθεια για εσωτερική ανανέωση, καθώς η ιστορία της ανθρωπότητας δεν κινείται από έναν απρόσωπο ντετερμινισμό, αλλά από ένα γαλαξία υποκειμένων, από τις ελεύθερες πράξεις των οποίων εξαρτάται η κοινωνική τάξη. Οι κοινωνικοί θεσμοί δεν εγγυούνται από μόνοι τους, σχεδόν μηχανικά, το καλό όλων: «η εσωτερική ανανέωση του χριστιανικού πνεύματος» 1156 πρέπει να προηγείται της φροντίδας να βελτιωθεί η κοινωνία «σύμφωνα με το πνεύμα της Εκκλησίας, εδραιώνοντας τη δικαιοσύνη και την κοινωνική αγάπη» 1157.

Από τη μεταστροφή της καρδιάς ξεπηδά η έγνοια για τον άνθρωπο που αγαπάμε ως αδελφό. Αυτή η έγνοια μάς κάνει να κατανοούμε ως υποχρέωση το καθήπον να εξυγιανθούν οι θεσμοί, οι δομές και οι συνθήκες ζωής που αντιτίθενται στην ανθρώπινη αξιοπρέπεια. Οι λαϊκοί πιστοί πρέπει να εργάζονται συγχρόνως για τη μεταστροφή της καρδιάς και για τη βελτίωση των δομών, λαμβάνοντας υπόψη την ιστορική κατάσταση και χρησιμοποιώντας νόμιμα μέσα, με σκοπό να έχουμε θεσμούς όπου η αξιοπρέπεια όλων των ανθρώπων θα γίνεται πραγματικά σεβαστή και θα προωθείται.

**553** Η προώθηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας συνεπάγεται κυρίως την υπογράμμιση του απαραβίαστου δικαιώματος στη ζωή, από τη σύλληψη μέχρι το φυσικό θάνατο, πρώτου ανάμεσα σε όλα και προϋπόθεση για όλα τα άλλα δικαιώματα του ανθρώπου<sup>1158</sup>. Ο σεβασμός της ανθρώπινης

 $<sup>^{1155}</sup>$  Ιωαννής Παύλος Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 37: AAS 81 (1989) 460.

<sup>1156</sup> ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 218.

 $<sup>^{1157}</sup>$  ПІО $\Sigma$  IA´, Еүн.  $\epsilon\pi$ . Quadragesimo anno: AAS 23 (1931) 218.

 $<sup>^{1158}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Διδ. Donum vitae (22 Φεβρουαρίου 1987): AAS 80 (1988) 70-102.

αξιοπρέπειας απαιτεί την αναγνώριση της θρησκευτικής διάστασης του ανθρώπου, που δεν είναι «μια απλή "ομολογιακή" ανάγκη, αλλά μια απαίτηση που βρίσκει τις ρίζες της στην ίδια την πραγματικότητα του ανθρώπου» 1159. Η ουσιαστική αναγνώριση του δικαιώματος στην ελευθερία συνείδησης και στη θρησκευτική ελευθερία είναι από τα πιο υψηλά αγαθά και από τις πιο σοβαρές υποχρεώσεις κάθε λαού που θέλει πραγματικά να εξασφαλίσει το καλό του ανθρώπου και της κοινωνίας 1160. Στο σημερινό πολιτιστικό πλαίσιο γίνεται ιδιαίτερα επιτακτικό το καθήκον της προστασίας του γάμου και της οικογένειας, που μπορεί να εκπληρωθεί κατάλληλα μόνο με την αναγνώριση της μοναδικής και αναντικατάστατης αξίας αυτής της πραγματικότητας για την αληθινή ανάπτυξη της ανθρώπινης συμβίωσης 1161.

#### 2. Η υπηρεσία στον πολιτισμό

554 Ο πολιτισμός πρέπει να αποτελεί προνομιούχο χώρο παρουσίας και ενασχόλησης για την Εκκλησία και τους μεμονωμένους χριστιανούς. Ο διαχωρισμός ανάμεσα στη χριστιανική πίστη και στην καθημερινή ζωή κρίνεται από τη Β΄ Σύνοδο του Βατικανού ως ένα από τα πιο σοβαρά λάθη της εποχής μας<sup>1162</sup>. Η σύγχυση του μεταφυσικού ορίζοντα· η απώλεια της νοσταλγίας του Θεού στον αυτοαναφορικό ναρκισσισμό και στην αφθονία των μέσων ενός καταναλωτικού τρόπου ζωής· η υπεροχή που αποδίδεται στην τεχνολογία και στην επιστημονική έρευνα· η έμφαση στο φαίνεσθαι, στην αναζήτηση της εικόνας, στις τεχνικές επικοινωνίας: όλα αυτά τα φαινόμενα πρέπει να κατανοηθούν στις πολιτιστικές τους όψεις και να τεθούν σε σχέση με το κεντρικό θέμα του ανθρώπου, της ολοκληρωτικής του ανάπτυξης, της ικανότητάς του για επικοινωνία και τη δη-

 $<sup>^{1159}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 39: AAS 81 (1989) 466.  $^{1160}$  Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παρ. Christifideles laici, 39: AAS 81 (1989) 466.

 $<sup>^{1161}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Απ. παφ. Familiaris consortio, 42-48: AAS 74 (1982) 134-140.

 $<sup>^{1162}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 43: AAS 58 (1966) 1.062.

μιουργία σχέσεων με τους άλλους ανθρώπους, της συνεχούς αμφισβήτησής του για τα μεγάλα θέματα που διαπερνούν την ύπαρξη. Πρέπει να λάβουμε υπόψη ότι «ο πολιτισμός είναι αυτό για το οποίο ο άνθρωπος γίνεται πιο άνθρωπος, "είναι" περισσότερο, πλησιάζει περισσότερο στο "είναι"» 1163.

555 Ένας ιδιαίτερος χώρος ενασχόλησης για τους λαϊκούς πιστούς πρέπει να είναι η καλλιέργεια ενός κοινωνικού και πολιτικού πολιτισμού που θα εμπνέεται από το Ευαγγέλιο. Η πρόσφατη ιστορία απέδειξε την αδυναμία και τη ριζική αποτυχία κυρίως σε κοινωνικό και πολιτικό επίπεδο των πολιτιστικών προοπτικών τις οποίες επί μακρόν συμμερίζονταν πολλοί και παρουσιάζονταν σαν νικηφόρες. Σε αυτό το πλαίσιο, ιδιαίτερα τις δεκαετίες μετά τον Δεύτερο Παγκόσμιο Πόλεμο, οι καθολικοί σε διάφορες χώρες κατάφεραν να εδραιώσουν ένα υψηλό καθήκον που μαρτυρεί με ολοένα και μεγαλύτερη σαφήνεια την εγκυρότητα της έμπνευσής τους και της κληφονομιάς των αξιών τους. Πράγματι, το κοινωνικό και πολιτικό καθήκον των καθολικών δεν περιορίζεται ποτέ μόνο στη μεταμόρφωση των δομών, καθώς διατρέχει τη βάση του ένας πολιτισμός που αποδέχεται και δικαιολογεί τα αιτήματα που προέρχονται από την πίστη και την ηθική, θέτοντάς τα ως θεμέλιο και στόχο συγκεκριμένων σχεδιασμών. Όταν υστερεί αυτή η επίγνωση, οι ίδιοι οι καθολικοί καταδικάζονται σε πολιτιστική διασπορά και καθιστούν ανεπαρκείς και περιορισμένες τις προτάσεις τους. Αποτελεί και σήμερα επιτακτική ανάγκη να παρουσιάσουμε με σύγχρονους πολιτιστιχούς όρους την κληρονομιά της καθολικής παράδοσης, τις αξίες της, το περιεχόμενό της, ολόκληρη την πνευματική, διανοητική και ηθική κληρονομιά του καθολικισμού. Η πίστη στον Ιησού Χριστό, που προσδιορίστηκε ως «ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή» (Ιω 14,6), ωθεί τους χριστιανούς να προσπαθήσουν με πάντα ανανεωμένο ενδιαφέρον για την οικοδόμηση ενός κοινωνικού και πολιτικού

 $<sup>^{1163}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην UNESCO (2 Ιουνίου 1980), 7: AAS 72 (1980) 738.

<sup>1164</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 25: AAS 58 (1966) 1.045-1.046 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.881 ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβοίου 2002), 7, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 15.

πολιτισμού που θα εμπνέεται από το Ευαγγέλιο 1164.

**556** Η ολοκληρωμένη τελειότητα του ανθρώπου και το καλό όλης της κοινωνίας είναι οι βασικοί σκοποί του πολιτισμού<sup>1165</sup>: η ηθική διάσταση του πολιτισμού είναι μια προτεραιότητα της πολιτικής και κοινωνικής δράσης των λαϊκών πιστών. Η αδιαφορία γι' αυτή τη διάσταση μετατρέπει εύκολα τον πολιτισμό σε ένα όργανο εξαθλίωσης της ανθρωπότητας. Ένας πολιτισμός μπορεί να γίνει στείρος και να κινηθεί προς την παρακμή όταν «κλείνεται στον εαυτό του και προσπαθεί να διαιωνίσει γερασμένες μορφές ζωής, αρνούμενος κάθε ανταλλαγή και σύγκριση γύρω από την αλήθεια του ανθρώπου» <sup>1166</sup>. Ο σχηματισμός ενός πολιτισμού ικανού να εμπλουτίσει τον άνθρωπο απαιτεί τη συμμετοχή του ανθρώπου, ο οποίος αναπτύσσει τη δημιουργικότητά του, την ευφυΐα του, τη γνώση του για τον κόσμο και τους ανθρώπους και επενδύει την ικανότητά του για αυτοκυριαρχία, για προσωπική θυσία, για αλληλεγγύη και τη διάθεση να προωθήσει το κοινό καλό<sup>1167</sup>.

557 Το κοινωνικό και πολιτικό χρέος του λαϊκού πιστού σε πολιτιστικό πλαίσιο προσλαμβάνει σήμερα μερικές ακριβείς κατευθύνσεις. Η πρώτη είναι εκείνη που προσπαθεί να εγγυηθεί στον καθένα το δικαίωμα όλων σε έναν πολιτισμό «που συμφωνεί με την αξιοπρέπεια του ανθρώπου, δίχως διαχωρισμούς φυλής, φύλου, εθνικότητας, θρησκείας ή κοινωνικής κατάστασης» 1168. Αυτό το δικαίωμα συνεπάγεται το δικαίωμα των οικογενειών και των ανθρώπων σε ένα σχολείο ελεύθερο και ανοιχτό ελευθερία πρόσβασης στα μέσα μαζικής επικοινωνίας, για τα οποία πρέπει να αποφευχθεί κάθε μορφή μονοπωλίου και ιδεολογικού ελέγχου ελευθερία αναζήτησης, διάδοσης της σκέψης, διαλόγου και σύγκρισης. Στη ρίζα της

 $<sup>^{1165}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 59: AAS 58 (1966) 1.079-1.080.

<sup>&</sup>lt;sup>1166</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 50: AAS 83 (1991) 856.

 $<sup>^{1167}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στην UNESCO (2 Ιουνίου 1980), 11: AAS 72 (1980) 742.

 $<sup>^{1168}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 60: AAS 58 (1966) 1.081.

φτώχειας πολλών λαών υπάρχουν διάφορες μορφές πολιτιστικής στέρησης και ελλιπούς αναγνώρισης των πολιτιστικών δικαιωμάτων. Το καθήκον της διαπαιδαγώγησης και της διαμόρφωσης του ανθρώπου αποτελεί ανέκαθεν την πρώτη έγνοια της κοινωνικής δράσης των χριστιανών.

558 Η δεύτερη πρόκληση του καθήκοντος του λαϊκού πιστού αφορά το περιεχόμενο του πολιτισμού, δηλαδή την αλήθεια. Το θέμα της αλήθειας είναι ουσιώδες για τον πολιτισμό, επειδή υπολείπεται «η υποχρέωση κάθε ανθρώπου να πιστεύει στην έννοια του ολοκληρωμένου ανθρώπου, στην οποία υπερτερούν οι αξίες της ευφυΐας, της βούλησης, της συνείδησης και της αδελφοσύνης» 1169. Η σωστή ανθρωπολογία είναι το στοιχείο της διαφώτισης και της επαλήθευσης όλων των ιστορικών πολιτιστικών μορφών. Το καθήκον του χριστιανού στο πολιτιστικό πλαίσιο αντιτίθεται σε κάθε περιοριστική και ιδεολογική άποψη του ανθρώπου και της ζωής. Το δυναμισμό του ανοίγματος προς την αλήθεια εγγυάται κυρίως το γεγονός ότι «οι πολιτισμοί των διαφορετικών εθνών είναι κατά βάθος άλλοι τόσοι τρόποι για να απαντηθεί το ερώτημα γύρω από την έννοια της ατομικής ύπαρξης» 1170.

559 Οι χριστιανοί πρέπει να αφοσιωθούν ώστε να αξιοποιηθεί πλήρως η θρησκευτική διάσταση του πολιτισμού αυτό το καθήκον είναι πολύ σημαντικό και επιτακτικό για την ποιότητα της ανθρώπινης ζωής σε ατομικό και κοινωνικό επίπεδο. Στο κέντρο κάθε πολιτισμού βρίσκεται το ερώτημα που προέρχεται από το μυστήριο της ζωής και αναφέρεται στο μεγαλύτερο μυστήριο, εκείνο του Θεού όταν το εξαλείφουμε, φθείρονται ο πολιτισμός και η ηθική ζωή των εθνών 1171. Η αυθεντική θρησκευτική διάσταση είναι συστατική του ανθρώπου και του επιτρέπει να ανοίγει στις διάφορες δραστηριότητές του τον ορίζοντα όπου βρίσκουν σημασία και κατεύθυνση. Η θρησκευτικότητα ή πνευματικότητα του ανθρώπου

 $<sup>^{1169}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 61: AAS 58 (1966) 1.082.

 $<sup>^{1170}</sup>$  Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Centesimus annus, 24: AAS 83 (1991) 822.  $^{1171}$  Ποβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Εγμ. επ. Centesimus annus, 24: AAS 83 (1991) 821-822.

εκδηλώνεται στις μορφές του πολιτισμού, στις οποίες χαρίζει ζωτικότητα και έμπνευση. Το μαρτυρούν τα πολυάριθμα έργα τέχνης όλων των εποχών. Όταν καταργείται η θρησκευτική διάσταση ενός ανθρώπου ή ενός λαού, νεκρώνεται ο ίδιος ο πολιτισμός και μερικές φορές φτάνει στο σημείο να εξαφανιστεί.

560 Για την προώθηση ενός αυθεντικού πολιτισμού, οι λαϊκοί πιστοί θα δώσουν μεγάλη σημασία στα μέσα μαζιχής επιχοινωνίας, εξετάζοντας κυρίως το περιεχόμενο των πολυάριθμων επιλογών που κάνουν οι άνθρωποι: αυτές οι επιλογές, μολονότι διαφέρουν από ομάδα σε ομάδα και από άτομο σε άτομο, έχουν όλες ένα ηθικό βάρος και πρέπει να εκτιμηθούν κάτω από αυτή την οπτική. Για να επιλέξουν ορθά, οφείλουν να γνωρίζουν τους κανόνες ηθικής τάξεως και να τους εφαρμόζουν πιστά 1172. Η Εχκλησία προσφέρει μια μακρόχρονη παράδοση σοφίας, ριζωμένη στη θεϊκή Αποκάλυψη και στον ανθρώπινο στοχασμό 1173, ο θεολογικός προσανατολισμός των οποίων λειτουργεί ως σπουδαίο διορθωτικό τόσο απέναντι στην «"άθεη" λύση, που στερεί τον άνθρωπο από μία θεμελιώδη συνιστώσα του, την πνευματική, όσο και απέναντι στις ανεκτικές και καταναλωτικές λύσεις, οι οποίες με διάφορες δικαιολογίες στοχεύουν να τον πείσουν για την ανεξαρτησία του από κάθε νόμο και από τον Θεό» 1174. Περισσότερο από το να κρίνει τα μέσα κοινωνικής επικοινωνίας, αυτή η παράδοση τίθεται στην υπηρεσία τους: «ο πολιτισμός της σοφίας, χαρακτηριστικός της Εκκλησίας, μπορεί να αποτρέψει τον πολιτισμό της πληροφορίας των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας να γίνει μια συσσώρευση γεγονότων χωρίς νόημα» 1175.

561 Οι λαϊκοί πιστοί θα θεωρούν τα μέσα σαν πιθανά και ισχυρά όργα-

<sup>&</sup>lt;sup>1172</sup> Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. *Inter mirifica*, 4: AAS 56 (1964) 146. <sup>1173</sup> Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. *Fides et ratio*, 36-48: AAS 91 (1999) 33-34.

 $<sup>^{1174}</sup>$  Ιωάννης Παυλος Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 55: AAS 83 (1991) 861.

<sup>1175</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα για την τριακοστή τρίτη Παγκόσμια Ημέρα για τις Κοινωνικές Επικοινωνίες 1999, 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXII, 1 (1979) 283.

να αλληλεγγύης: «Η αλληλεγγύη εμφανίζεται ως συνέπεια μιας αληθινής και σωστής επικοινωνίας και μιας ελεύθερης κυκλοφορίας ιδεών, που ευνοούν τη γνώση και το σεβασμό των άλλων» 1176. Αυτό δε θα συμβεί αν τα μέσα κοινωνικής επικοινωνίας χρησιμοποιούνται για να δημιουργηθούν και να στηριχθούν οικονομικά συστήματα στην υπηρεσία της απληστίας και της πλεονεξίας. Απέναντι σε σοβαρές αδικίες, η απόφαση να αγνοηθούν εντελώς κάποιες όψεις της ανθρώπινης δυστυχίας αντικατοπτρίζει μιαν αδικαιολόγητη επιλογή 1177. Οι δομές και η πολιτική της επικοινωνίας και η κατανομή της τεχνολογίας είναι παράγοντες που συνεισφέρουν ώστε ορισμένα πρόσωπα να είναι «πλούσια» σε πληροφορίες και άλλα «φτωχά», σε μια εποχή όπου η ευημερία, ακόμη κι η επιβίωση εξαρτώνται από την πληροφορία. Με αυτό τον τρόπο, λοιπόν, τα μέσα κοινωνικής επικοινωνίας συμβάλλουν στις αδικίες και στις ανισορροπίες που προκαλούν εκείνο τον πόνο τον οποίο ύστερα μεταφέρουν ως πληροφορία. Η τεχνολογία της επικοινωνίας και της πληροφορίας, μαζί με την εκπαίδευση στη χρήση τους πρέπει να στοχεύουν στην εξάλειψη αυτών των αδικιών και των ανισορροπιών.

562 Οι επαγγελματίες των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας δεν είναι οι μοναδικοί που έχουν ηθικές υποχρεώσεις. Και οι χρήστες έχουν υποχρεώσεις. Οι επιχειρηματίες που επιχειρούν να αναλάβουν ευθύνες αξίζουν ένα συνειδητοποιημένο κοινό. Η πρώτη υποχρέωση του χρήστη των κοινωνικών επικοινωνιών συνίσταται στη διάκριση και στην επιλογή. Οι γονείς, οι οικογένειες και η Εκκλησία έχουν συγκεκριμένες και αναφαίρετες ευθύνες. Σ' εκείνους που εργάζονται με διάφορους τρόπους στις κοινωνικές επικοινωνίες αντηχεί δυνατά και ξεκάθαρα η προειδοποίηση του απόστολου Παύλου: «Διὸ ἀποθέμενοι τὸ ψεῦδος λαλεῖτε ἀλήθειαν ἔκαστος μετὰ τοῦ πλησίον αὐτοῦ· ὅτι ἐσμὲν ἀλλήλων μέλη. [...] πᾶς λόγος σαπρὸς ἐκ τοῦ στόματος ὑμῶν μὴ ἐκπορευέσθω, ἀλλ' εἴ τις ἀγαθὸς πρὸς οἰκοδομὴν τῆς χρείας, ἵνα δῷ χάριν τοῖς ἀκούουσι» (Εφ 4,25,29). Η υπηρε-

<sup>1176</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.495.

 $<sup>^{1177}</sup>$  Ποβλ. Ποντίφικο Συμβουλίο για τις Κοινώνικες Επικοινώνιες, *Etica nelle comunicazioni sociali* (4 Ιουνίου 2000), 14, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σσ. 16-17.

σία στον άνθρωπο μέσα από τη δόμηση μιας κοινότητας που θα βασίζεται στην αλληλεγγύη, στη δικαιοσύνη και στην αγάπη και η διάδοση της αλήθειας για την ανθρώπινη ζωή και για την τελική εκπλήρωσή της στον Θεό είναι οι ουσιαστικές απαιτήσεις των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας 1178. Στο φως της πίστης, η ανθρώπινη επικοινωνία πρέπει να θεωρείται μια διαδρομή από τη Βαβέλ στην Πεντηκοστή, δηλαδή η προσωπική και κοινωνική δέσμευση να ξεπεραστεί η κατάρρευση της επικοινωνίας (πρβλ. Γεν 11,4-8) επιχειρώντας ένα άνοιγμα προς το δώρο των γλωσσών (πρβλ. Πραξ 2,5-11), στην ανανεωμένη από τη δύναμη του Αγίου Πνεύματος, που έστειλε ο Υιός, επικοινωνία.

## 3. Η υπηρεσία στην οικονομία

**563** Μπροστά στην πολυπλοκότητα του σύγχρονου οικονομικού πλαισίου, ο λαϊκός πιστός θα καθοδηγείται στη δράση του από τις αρχές του κοινωνικού Διδακτικού Σώματος. Είναι αναγκαίο να γνωστοποιούνται και να γίνονται δεκτές στην οικονομική δραστηριότητα: όταν αυτές οι αρχές αγνοούνται, με πρώτη ανάμεσα σε όλες την κεντρικότητα του ανθρώπου, διακυβεύεται η ποιότητα της οικονομικής δραστηριότητας<sup>1179</sup>.

Η ενασχόληση του χριστιανού θα μεταφραστεί και σε μια προσπάθεια πολιτιστικού στοχασμού που θα στοχεύει σε μιαν αντίληψη που θα αφορά τα σημερινά πρότυπα οικονομικής-κοινωνικής ανάπτυξης. Ο περιορισμός του ζητήματος της ανάπτυξης σε πρόβλημα αποκλειστικά τεχνικό θα προκαλούσε ένα κενό στο πραγματικό περιεχόμενό του που αφορά «την αξιοπρέπεια του ανθρώπου και των λαών» 1180.

 $<sup>\</sup>Pi_0$ βλ. Ποντίφικο ΣΥΜΒΟΥΛΙΟ ΓΙΑ ΤΙΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΕΣ, *Etica nelle comunicazioni sociali* (4 Ιουνίου 2000), 33, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2000, σσ. 43-44.

<sup>1179</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica (24 Νοεμβρίου 2002), 3, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιπανού 2002, σ. 8.

 $<sup>^{1180}</sup>$  Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγμ. επ. Sollicitudo rei socialis, 41: AAS 80 (1988) 570.

564 Οι ειδικοί της οικονομικής επιστήμης, οι οικονομικοί παράγοντες και οι υπεύθυνοι πολιτικοί πρέπει να αντιληφθούν ότι είναι επιτακτική μια αναθεώρηση της οικονομίας, λαμβάνοντας υπόψη από τη μια μεριά τη δραματική υλική φτώχεια δισεκατομμυρίων ανθρώπων και από την άλλη το γεγονός ότι «οι σύγχρονες οιπονομιπές, ποινωνιπές παι πολιτιστικές δομές πασχίζουν να επιφορτιστούν με τις απαιτήσεις μιας αυθεντικής ανάπτυξης» 1181. Οι νόμιμες απαιτήσεις της οικονομικής δραστηριότητας πρέπει να εναρμονιστούν καλύτερα με εκείνες της πολιτικής συμμετοχής και της κοινωνικής δικαιοσύνης. Συγκεκριμένα, αυτό σημαίνει να υφάνουμε με αλληλεγγύη τα δίκτυα των οικονομικών, πολιτικών και κοινωνικών αλληλεξαρτήσεων, που οι εν εξελίξει διαδικασίες της παγκοσμιοποίησης τείνουν να μεγεθύνουν 1182. Σε αυτή την προσπάθεια αναθεώρησης, που διαγράφεται διαρθρωμένη και προορίζεται να επηρεάσει τις αντιλήψεις για την οικονομική πραγματικότητα, αποδεικνύονται πολύτιμες οι χριστιανικής έμπνευσης ομάδες που κινούνται στον οικονομικό χώρο: σωματεία εργαζομένων, επιχειρηματιών, οικονομολόγων.

# 4. Η υπηρεσία στην πολιτική

565 Για τους λαϊκούς πιστούς η πολιτική ενασχόληση είναι μια ποιοτική και απαιτητική έκφραση της χριστιανικής δέσμευσης στην υπηρεσία των άλλων<sup>1183</sup>. Η επιδίωξη του κοινού καλού σε πνεύμα υπηρεσίας: η ανάπτυξη της δικαιοσύνης με ιδιαίτερη προσοχή απέναντι σε καταστάσεις φτώχειας και δυστυχίας: ο σεβασμός στην αυτονομία της επίγειας πραγματικότητας: η αρχή της επικουρικότητας: η προώθηση του διαλόγου και της ειρήνης στον ορίζοντα της αλληλεγγύης: αυτές είναι οι κατευθύνσεις προς τις οποίες οι λαϊκοί χριστιανοί πρέπει να στρέφουν την πολιτική τους δράση. Όλοι οι πιστοί, ως κάτοχοι των δικαιωμάτων και των υποχρεώσεων

 $<sup>^{1181}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2000, 14: AAS 92 (2000) 366.

 $<sup>^{1182}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέφα για την Ειρήνη 2000, 17: AAS 92 (2000) 367-368.

<sup>&</sup>lt;sup>1183</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-436.

των πολιτών, οφείλουν να σέβονται αυτές τις κατευθύνσεις ιδιαίτερα πρέπει να τις λάβουν υπόψη όσοι έχουν άμεσα και θεσμικά καθήκοντα στη διαχείριση της σύνθετης προβληματικής των δημοσίων πραγμάτων, στην τοπική αυτοδιοίκηση, στους εθνικούς και διεθνείς θεσμούς.

**566** Η υπεύθυνη εργασία στους κοινωνικούς και πολιτικούς θεσμούς απαιτεί αυστηρή και διαρθρωμένη δέσμευση που, συνεισφέροντας στον πολιτικό διάλογο, στο σχεδιασμό και στις επιχειρησιακές επιλογές, θα ξέρει να προβάλλει την απόλυτη αναγκαιότητα για ηθική αναβάθμιση της κοινωνικής και πολιτικής ζωής. Η περιορισμένη προσοχή προς την ηθική διάσταση οδηγεί στην απανθρωπιά της συλλογικής ζωής και των κοινωνικών και πολιτικών θεσμών, παγιώνοντας τις «δομές της αμαρτίας» 1184: «Αν ζεις και ενεργείς πολιτικά σε συμφωνία με τη συνείδησή σου δε γίνεσαι υποχείριο που υποχωρεί σε θέσεις ξένες προς το πολιτικό χρέος ή σε μια μορφή φονταμενταλισμού, αλλά η έκφραση με την οποία οι χριστιανοί προσφέρουν τη βοήθειά τους, καθώς μέσα από την πολιτική εγκαθιδρύεται μια πιο σωστή και συνεπής προς την αξιοπρέπεια του ανθρώπου τάξη» 1185.

567 Στο πλαίσιο της πολιτικής ενασχόλησης του λαϊκού πιστού, η προετοιμασία για την άσκηση εξουσίας την οποία πρέπει να αναλάβουν οι χριστιανοί απαιτεί εξαιρετική προσοχή, ιδιαίτερα όταν τους καλεί σε αυτό το αξίωμα η εμπιστοσύνη των συμπολιτών τους, σύμφωνα με τους δημοκρατικούς κανόνες. Οφείλουν να εκτιμήσουν το δημοκρατικό σύστημα «επειδή εξασφαλίζει τη συμμετοχή των πολιτών στις πολιτικές επιλογές και εγγυάται στους κυβερνώμενους τη δυνατότητα να εκλέγουν και να ελέγχουν τους κυβερνώντες και να τους αντικαθιστούν με ειρηνικό τρόπο, όπου αποδεικνύεται ενδεδειγμένο» 1186 και να απωθούν σκοτεινές

 $<sup>^{1184}</sup>$  Ποβλ. Ιωάννης Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 36: AAS 80 (1988) 561-563.

 $<sup>^{1185}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1186</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850.

ομάδες εξουσίας που σκοπό έχουν να περιορίσουν ή να ανατρέψουν τη λειτουργία των νόμιμων θεσμών. Η άσκηση της εξουσίας οφείλει να προσλάβει το χαρακτήρα υπηρεσίας, που πρέπει να επιτελείται πάντα στο πλαίσιο του ηθικού νόμου για την επιδίωξη του κοινού καλού<sup>1187</sup>: όποιος ασκεί την πολιτική εξουσία πρέπει να προσπαθεί να συγκλίνει τις ενέργειες όλων των πολιτών προς αυτόν το σκοπό, όχι με αυταρχικό τρόπο, αλλά χρησιμοποιώντας την ηθική δύναμη που τροφοδοτείται από την ελευθερία.

568 Ο λαϊκός πιστός καλείται να εντοπίσει στις συγκεκριμένες πολιτικές καταστάσεις τα όντως ρεαλιστικά βήματα για να υλοποιηθούν οι αρχές και οι ηθικές αξίες της κοινωνικής ζωής. Αυτό απαιτεί μια κριτική μέθο- $\delta o^{1188}$ , ατομική και συλλογική, διαρθρωμένη γύρω από μερικά κομβικά σημεία: τη γνώση των καταστάσεων, που θα έχουν αναλυθεί με τη βοήθεια των κοινωνικών επιστημών και των κατάλληλων μέσων τη συστηματική μελέτη της πραγματικότητας υπό το φως του αναλλοίωτου μηνύματος του Ευαγγελίου και της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας: τον καθορισμό των επιλογών που θα έχουν ως στόχο τη θετική εξέλιξη της παρούσας κατάστασης. Από το βάθος της επαγούπνησης και της ερμηνείας της πραγματικότητας μπορούν να δημιουργηθούν συγκεκριμένες και αποτελεσματικές επιχειρησιακές επιλογές: πάντως, δεν πρέπει να τους αποδίδουμε απόλυτη αξία, επειδή κανένα πρόβλημα δεν μπορεί να λυθεί οριστικά: «η πίστη δεν απαίτησε ποτέ να συγκρατήσει σ' ένα αυστηρό σχήμα τα κοινωνιολογικά ζητήματα, έχοντας επίγνωση ότι η ιστορική διάσταση στην οποία ζει ο άνθρωπος απαιτεί να ελεγχθεί η παρουσία των καταστάσεων που δεν είναι τέλειες και συχνά μεταβάλλονται ταχύτατα»<sup>1189</sup>.

 $<sup>^{1187}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 74: AAS 58 (1966) 1.095-1.097.

<sup>&</sup>lt;sup>1188</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΚΑΘΟΛΙΚΗ ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ, *Orientamenti per lo studio e l'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa nella formazione sacerdotale*, 8, Tipografia Poliglotta Vaticana, Ρώμη 1988, σσ. 13-14.

<sup>1189</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 7, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιμανού 2002, σ. 16.

569 Μια εμβληματική κατάσταση για την άσκηση της διάκρισης αποτελεί η λειτουργία του δημοκρατικού συστήματος, που σήμερα γίνεται αντιληπτή από πολλούς με μιαν αγνωστική και σχετικιστική προοπτική, η οποία οδηγεί στο να θεωρήσουμε την αλήθεια σαν ένα προϊόν καθορισμένο από την πλειονότητα και με τους όρους που θέτουν οι πολιτικές ισορροπίες 1190. Σ' ένα τέτοιο πλαίσιο, η διάκριση είναι ιδιαίτερα δεσμευτική όταν ασκείται σε πλαίσια όπως η αντικειμενικότητα και η ορθότητα των πληροφοριών, η επιστημονική έρευνα ή οι οικονομικές επιλογές που επιδρούν στη ζωή των πιο φτωχών ή σε πραγματικότητες που παραπέμπουν σε θεμελιώδεις και αναφαίρετες ηθικές απαιτήσεις, όπως η ιερότητα της ζωής, το αδιάλυτο του γάμου, η προώθηση της οικογένειας που θεμελιώνεται στο γάμο ανάμεσα σε άντρα και γυναίκα.

Σ΄ αυτή την κατάσταση είναι χρήσιμες μερικές θεμελιώδεις αρχές: η μοναδικότητα και συγχρόνως η σύνδεση ανάμεσα στη νόμιμη και στην ηθική τάξη· η πίστη στην ταυτότητά μας και ταυτόχρονα η διάθεση για διάλογο με όλους· η ανάγκη κατά την κρίση και την κοινωνική ενασχόληση ο χριστιανός να αναφέρεται στην τριπλή και αδιαίρετη αλήθεια των φυσικών αξιών, σεβόμενος τη νόμιμη αυτονομία της επίγειας πραγματικότητας, των ηθικών αξιών, προωθώντας την επίγνωση της έμφυτης ηθικής διάστασης κάθε κοινωνικού και πολιτικού προβλήματος, των υπερφυσικών αξιών, εκπληρώνοντας το καθήκον του στο πνεύμα του Ευαγγελίου του Ιησού Χριστού.

570 Όταν σε πλαίσια και πραγματικότητες που παραπέμπουν σε θεμελιώδεις ηθικές απαιτήσεις προτείνονται ή πραγματοποιούνται νομοθετικές και πολιτικές επιλογές αντίθετες στις χριστιανικές αρχές και αξίες, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας διδάσκει ότι «η καλά διαμορφωμένη χριστιανική συνείδηση δεν επιτρέπει σε κανέναν να ευνοήσει με την ψήφο του την πραγματοποίηση ενός πολιτικού προγράμματος ή ενός νόμου

 $<sup>^{1190}</sup>$  Ποβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 46: AAS 83 (1991) 850-851.

<sup>1191</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 4, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιμανού 2002, σ. 9.

424 KΕΦΛΛΑΙΟ ΔΩΔΕΚΑΤΟ

όπου το βασικό περιεχόμενο της πίστης και της ηθικής ανατρέπεται από την παρουσίαση εναλλακτικών ή αντίθετων σε αυτό προτάσεων»<sup>1191</sup>.

Στην περίπτωση που δε στάθηκε δυνατό να αποτρέψουμε την πραγματοποίηση παρόμοιων πολιτικών προγραμμάτων ή να εμποδίσουμε ή να καταργήσουμε τέτοιους νόμους, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας διδάσκει ότι ένας κοινοβουλευτικός, του οποίου η προσωπική και απόλυτη αντίθεση είναι ξεκάθαρη και σε όλους γνωστή, θα μπορούσε να προσφέρει νόμιμα την υποστήριξή του σε προτάσεις που θα στοχεύουν να περιορίσουν τις ζημίες τέτοιων νόμων και προγραμμάτων και να περιορίσουν τα αρνητικά αποτελέσματα στο πολιτιστικό επίπεδο και στο επίπεδο της δημόσιας ηθικής. Από αυτή την άποψη, αποδεικνύεται εμβληματική η περίπτωση ενός νόμου υπέρ των αμβλώσεων<sup>1192</sup>. Η ψήφισή του σε κάθε περίπτωση δεν μπορεί να ερμηνευθεί ως παραδοχή ενός αισχρού νόμου, αλλά μόνον ως συνεισφορά για να μειωθούν οι αρνητικές συνέπειες ενός νομοθετικού μέτρου την ευθύνη του οποίου έχει εξ ολοκλήρου εκείνος που τον θεσμοθέτησε.

Να ληφθεί υπόψη ότι, απέναντι στις πολλαπλές καταστάσεις όπου διακυβεύονται θεμελιώδη και αδιαπραγμάτευτα ηθικά αιτήματα, η χριστιανική μαρτυρία πρέπει να θεωρείται απαράβατο καθήκον που μπορεί να φτάσει μέχρι τη θυσία της ζωής, το μαρτύριο, στο όνομα της αγάπης και της ανθρώπινης αξιοπρέπειας<sup>1193</sup>. Η ιστορία των είκοσι αιώνων, κι αυτή του τελευταίου, είναι πλούσια από μάρτυρες της χριστιανικής αλήθειας, μάρτυρες της ευαγγελικής πίστης, της ελπίδας, της αγάπης. Το μαρτύριο είναι η απόδειξη της προσωπικής συμμόρφωσης με τον εσταυρωμένο Ιησού, που φτάνει κανείς μέχρι το έσχατο σημείο να δώσει ακόμη και το αίμα του, σύμφωνα με τη διδαχή του Ευαγγελίου: «ἐὰν μὴ ὁ κόκκος τοῦ σίτου πεσὼν εἰς τὴν γῆν ἀποθάνη, [...] πολὺν καρπὸν φέρει» (Ιω 12,24).

571 Η πολιτική ενασχόληση των καθολικών συσχετίζεται συχνά με τη

 $<sup>^{1192}</sup>$  Ποβλ. Ιωαννής Παύλος Β΄, Εγκ. επ. Evangelium vitae, 73: AAS 87 (1995) 486-487.

 $<sup>^{1193}</sup>$  Pqbl. IWANNHS Paylos B´, Ap. paq. Christifideles laici, 39: AAS 81 (1989) 466-468.

 $<sup>^{1194}</sup>$  Ποβλ. Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 76: AAS 58 (1966) 1.099-1.100.

«λαϊκότητα», δηλαδή τη διάκριση ανάμεσα στην πολιτική και στη θρησκευτική σφαίρα<sup>1194</sup>. Αυτή η διάκριση «είναι μια αξία που αποκτήθηκε και αναγνωρίστηκε από την Εκκλησία και ανήκει στην κληρονομιά του πολιτισμού»<sup>1195</sup>. Πάντως, η καθολική ηθική διδασκαλία αποκλείει ξεκάθαρα την προοπτική μιας λαϊκότητας εννοούμενης ως αυτονομίας του ηθικού νόμου: «Πράγματι, η "λαϊκότητα" υποδεικνύει κατ' αρχάς τη στάση εκείνου που σέβεται τις αλήθειες που αναβρύζουν από τη φυσική γνώση του ανθρώπου ο οποίος ζει στην κοινωνία, έστω κι αν αυτές οι αλήθειες διδάχθηκαν από μια ορισμένη θρησκεία, επειδή η αλήθεια είναι μία»<sup>1196</sup>. Το να αναζητάμε ειλικρινά την αλήθεια, να προωθούμε και να προστατεύουμε με νόμιμα μέσα τις ηθικές αλήθειες που αφορούν την κοινωνική ζωή —τη δικαιοσύνη, την ελευθερία, το σεβασμό της ζωής και των άλλων δικαιωμάτων του ανθρώπου— είναι δικαίωμα και υποχρέωση όλων των μελών μιας κοινωνικής και πολιτικής κοινότητας.

Όταν το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας επεμβαίνει σε θέματα που αφορούν την κοινωνική και πολιτική ζωή, δεν παραβλέπει τις απαιτήσεις για μια ορθή ερμηνεία της λαϊκότητας, καθώς «δε θέλει να ασκήσει πολιτική εξουσία ούτε να περιορίσει την ελευθερία άποψης των καθολικών σε συναφή θέματα. Σκοπό έχει αντίθετα —όπως είναι καθήκον της— να διδάξει και να φωτίσει τη συνείδηση των πιστών, κυρίως όσων ασχολούνται με την πολιτική ζωή, ώστε η δράση τους να είναι πάντα στην υπηρεσία της ολοκληρωμένης προώθησης του ανθρώπου και του κοινού καλού. Η κοινωνική διδαχή της Εκκλησίας δεν αναμειγνύεται στη διακυβέρνηση μεμονωμένων χωρών. Βέβαια, θέτει ένα ηθικό καθήκον συνέπειας στους λαϊκούς πιστούς, στη συνείδησή τους που είναι μία και ακέραιη»<sup>1197</sup>.

 $<sup>^{1195}</sup>$  ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 11.

<sup>1196</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 12.

<sup>1197</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβοίου 2002), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατιμανού 2002, σ. 12-13.

572 Η αρχή της λαϊκότητας συνεπάγεται το σεβασμό κάθε θρησκευτικής ομολογίας εχ μέρους του χράτους, «που εξασφαλίζει την ελεύθερη άσχηση λατρευτικών, πνευματικών, πολιτιστικών και φιλανθρωπικών δραστηριοτήτων της κοινότητας των πιστών. Σε μια πλουραλιστική κοινωνία η λαϊκότητα είναι ένας τόπος επικοινωνίας ανάμεσα στις διάφορες πνευματικές παραδόσεις και στο έθνος»<sup>1198</sup>. Δυστυχώς, ακόμη και στις δημοκρατικές κοινωνίες διατηρούνται εκφράσεις μισαλλόδοξου λαϊκισμού, που εχθρεύονται κάθε μορφή πολιτικής και πολιτιστικής σημασίας της πίστης, προσπαθώντας να υποβαθμίσουν την κοινωνική και πολιτική ενασχόληση των χριστιανών επειδή ομολογούν τις αλήθειες που διδάσκει η Εκκλησία και υπακούουν στο ηθικό καθήκον να είναι συνεπείς με τη συνείδησή τους και φθάνουν μέχρι του σημείου να αρνηθούν επίσης και πλήρως την ίδια τη φυσική ηθική. Αυτή η άρνηση, που αποδεικνύει μια κατάσταση ηθικής αναρχίας με προφανή συνέπεια την υπερίσχυση του πιο δυνατού στον πιο αδύναμο, δεν μπορεί να γίνει δεκτή από καμία μορφή νόμιμου πλουραλισμού, καθώς δυναμιτίζει τις βάσεις της ανθρώπινης συνύπαρξης. Στο φως αυτής της κατάστασης των πραγμάτων, «η περιθωριοποίηση του χριστιανισμού... δε θα μπορούσε να ωφελήσει το προγραμματικό μέλλον μιας κοινωνίας και την ομόνοια ανάμεσα στους λαούς, μάλλον θα ναρκοθετούσε τα ίδια τα πνευματικά και πολιτιστικά θεμέλια του πολιτισμού» 1199.

573 Ένα ιδιαίτερο πλαίσιο διάκρισης για τους λαϊκούς πιστούς αφορά την επιλογή των πολιτικών οργάνων, δηλαδή τη συμμετοχή σε ένα κόμμα και σε άλλες εκφράσεις πολιτικής συμμετοχής. Πρέπει να επιχειρήσουν μια επιλογή συνεπή με τις αξίες, λαμβάνοντας υπόψη τις πραγματικές περιστάσεις. Πάντως, οποιαδήποτε επιλογή πρέπει να έχει τις ρίζες της στην αγάπη και να τείνει στην αναζήτηση του κοινού καλού<sup>1200</sup>. Οι προσδοκίες της χριστιανικής πίστης δύσκολα συναντώνται σε μία πολιτική τοποθέ-

 $<sup>^{1198}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία προς το Διπλωματικό Σώμα (12 Ιανουαρίου 2004), 3: L'Osservatore Romano, 12-13 Ιανουαρίου 2004, σ. 5.

<sup>1199</sup> ΣΥΝΟΔΟΣ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΠΙΣΤΗΣ, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l'impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, (24 Νοεμβρίου 2002), 6, Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 2002, σ. 14.

 $<sup>^{1200}</sup>$  Πρβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-435.

τηση: η προσδοκία από ένα κόμμα ή από μια πολιτική παράταξη να ανταποκρίνονται πλήρως στις απαιτήσεις της πίστης και της χριστιανικής ζωής δημιουργεί επικίνδυνες παρεξηγήσεις. Ο χριστιανός δεν μπορεί να βρει ένα κόμμα που να ανταποκρίνεται πλήρως στις ηθικές απαιτήσεις που γεννιούνται από την πίστη και από το γεγονός ότι ανήκει στην Εκκλησία: η συμμετοχή του σε μια πολιτική παράταξη δε θα είναι ποτέ ιδεολογική αλλά πάντα κριτική, ώστε το κόμμα και ο πολιτικός του σχεδιασμός να παροτρύνονται στην υλοποίηση σχηματισμών που θα τείνουν να πετύχουν το πραγματικό κοινό καλό, στο οποίο περιλαμβάνεται ο πνευματικός σκοπός του ανθρώπου<sup>1201</sup>.

574 Η διάκριση από τη μια των προσδοκιών της πίστης και των κοινωνικών-πολιτικών επιλογών και από την άλλη των επιλογών μεμονωμένων χριστιανών και εκείνων της χριστιανικής κοινότητας συνεπάγεται ότι η συμμετοχή σ' ένα κόμμα ή σε μια πολιτική παράταξη πρέπει να θεωρείται μια απόφαση προσωπική, νόμιμη τουλάχιστον στα όρια των κομμάτων και των θέσεων που δεν είναι ασυμβίβαστες με την πίστη και τις χριστιανικές αξίες 1202. Η επιλογή του κόμματος, της παράταξης, των προσώπων στα οποία θα εμπιστευθούμε την πολιτική ζωή, έστω κι αν δεσμεύεται η συνείδηση καθενός, δεν μπορεί ωστόσο να είναι μια επιλογή αποκλειστικά ατομική: «Εναπόκειται στις χριστιανικές κοινότητες να αναλύσουν αντικειμενικά την κατάσταση της χώρας τους, να την ξεκαθαρίσουν στο αναλλοίωτο φως του ευαγγελικού λόγου, να αποκομίσουν αρχές στοχασμού, κριτήρια κρίσης και κατευθύνσεις δράσης από την κοινωνική διδαχή της Εκκλησίας» 1203. Πάντως, «κανένας δε νομιμοποιείται να διεκδικεί αποκλειστικά υπέρ της άποψής του το κύρος της Εκκλησίας» 1204. οι πιστοί πρέπει να αναζητήσουν μάλλον «την αμοιβαία κατανόηση με ειλικρινή διάλογο, εξασφαλίζοντας πάντα την αγάπη μεταξύ τους και την

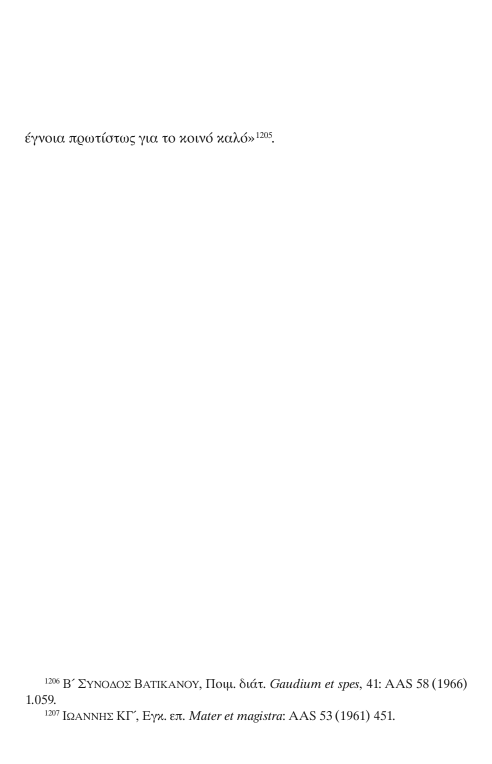
 $<sup>^{1201}</sup>$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-435.

<sup>&</sup>lt;sup>1202</sup> Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 50: AAS 63 (1971) 439-440.

<sup>&</sup>lt;sup>1203</sup> ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 4: AAS 63 (1971) 403-404.

 $<sup>^{1204}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 43: AAS 58 (1966) 1.063.

 $<sup>^{1205}</sup>$  Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 43: AAS 58 (1966) 1.063.



Δ27ΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

#### ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

## ΓΙΑ ΕΝΑΝ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ

#### α) Η βοήθεια της Εχκλησίας στον σύγχρονο άνθρωπο

575 Μια νέα ανάγκη νοήματος γίνεται ευρέως αισθητή και βιώνεται στη σύγχρονη κοινωνία: «Ο άνθρωπος θα επιθυμεί πάντα να μάθει, έστω και μπερδεμένα, ποιο είναι το νόημα της ζωής του, της εργασίας και του θανάτου του» 1206. Οι προσπάθειες να απαντήσει στην ανάγκη σχεδιασμού του μέλλοντος στο νέο πλαίσιο των ολοένα και πιο σύνθετων και αλληλεξαρτώμενων, αλλά και ολοένα και λιγότερο συντεταγμένων και ειρηνικών διεθνών σχέσεων αποδεικνύονται δύσκολες. Η ζωή και ο θάνατος των ανθρώπων φαίνεται να παραπέμπουν αποκλειστικά στην επιστημονική και τεχνολογική πρόοδο που προχωρά πολύ πιο γρήγορα από την ικανότητα του ανθρώπου να καθορίσει τους σκοπούς και να υπολογίσει το κόστος. Αντίθετα, πολλά φαινόμενα αποδεικνύουν ότι «η αίσθηση της αυξανόμενης δυσαρέσκειας που εξαπλώνεται στις εθνικές κοινότητες με υψηλό επίπεδο ζωής διαλύει την αυταπάτη ενός ονειρεμένου γήινου παραδείσου, αλλά συγχρόνως γίνεται [...] πιο ξεκάθαρη η συνειδητοποίηση των οιχουμενιχών και αναφαίρετων δικαιωμάτων του ανθρώπου, κι είναι πιο ζωντανή η λαχτάρα για πιο σωστές και πιο ανθρώπινες σχέσεις» 1207.

576 Στα ουσιαστικά ερωτηματικά για το νόημα και το σκοπό της ανθρώπινης περιπέτειας απαντά η Εκκλησία με το κήρυγμα του Ευαγγελίου, που σώζει την αξιοπρέπεια του ανθρώπου από την αμφιταλάντευση των

<sup>&</sup>lt;sup>1208</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 41: AAS 58 (1966) 1.059.

<sup>&</sup>lt;sup>1209</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. *Gaudium et spes*, 41: AAS 58 (1966) 1.059-1.060.

<sup>&</sup>lt;sup>1210</sup> ΠΙΟΣ ΙΒ΄, Εγκ. επ. Summi Pontificatus: AAS 31 (1939) 425.

<sup>&</sup>lt;sup>1211</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 55: AAS 83 (1991) 860-861.

απόψεων, εξασφαλίζοντας την ελευθερία του ανθρώπου όπως κανένας ανθρώπινος νόμος δεν μπορεί να κάνει. Η Β΄ Σύνοδος του Βατικανού έδειξε ότι η αποστολή της Εκκλησίας στο σύγχρονο κόσμο συνίσταται στο να βοηθήσει κάθε άνθρωπο να ανακαλύψει στον Θεό το ύστατο νόημα της ύπαρξής του: η Εκκλησία γνωρίζει καλά ότι «μόνον ο Θεός, τον οποίο υπηρετεί, απαντά στις πιο βαθιές επιθυμίες της ανθρώπινης χαρδιάς, που ποτέ δε θα χορτάσει πλήρως από το γήινο άρτο» 1208. Μόνο ο Θεός, που δημιούργησε τον άνθρωπο κατ' εικόνα Του και τον λύτρωσε από την αμαρτία, μπορεί να προσφέρει στα θεμελιώδη ανθρώπινα ερωτήματα την κατάλληλη απάντηση χάρη στην Αποκάλυψη η οποία συντελέστηκε στον Υιό Του που ενανθρωπίστηκε: Πράγματι, το Ευαγγέλιο «κηρύσσει και αναγγέλλει την ελευθερία των τέχνων του Θεού, απορρίπτει κάθε δουλεία που σε τελική ανάλυση προέρχεται από το αμάρτημα, σέβεται αυστηρά την αξιοπρέπεια της συνείδησης και την ελεύθερη απόφασή της, παροτρύνει ασταμάτητα να διπλασιαστούν όλα τα ανθρώπινα ταλέντα στην υπηρεσία του Θεού και υπέρ των ανθρώπων· τέλος, συμβουλεύει σε όλους την αγάπη για όλους» 1209.

#### β) Ξεκινώντας ξανά από την πίστη στον Χριστό

577 Η πίστη στον Θεό και στον Ιησού Χριστό φωτίζει τις ηθικές αρχές που είναι «το μοναδικό και αναντικατάστατο θεμέλιο εκείνης της σταθερότητας και της ηρεμίας, εκείνης της εσωτερικής και εξωτερικής τάξης, ιδιωτικής και δημόσιας, που μπορεί να δημιουργήσει και να διαφυλάξει την ευημερία των κρατών» 1210. Η κοινωνική ζωή πρέπει να προσδεθεί στο θεϊκό σχέδιο: «Η θεολογική διάσταση αποδεικνύεται αναγκαία και για να ερμηνεύσει και για να λύσει τα σημερινά προβλήματα της ανθρώπινης συνύπαρξης» 1211. Απέναντι στις σοβαρές μορφές εκμετάλλευσης και κοινωνικής αδικίας «γίνεται ολοένα και πιο έντονη και εξαπλώνεται συνεχώς η ανάγκη για μια ριζική κοινωνική και προσωπική ανανέωση, ικανή να εξασφαλίσει δικαιοσύνη, αλληλεγγύη, τιμιότητα, διαφάνεια. Οπωσδή-

 $<sup>^{1212}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ., Veritatis splendor, 98: AAS 85 (1993) 1.210 ιδίου, Εγκ. επ. Centesimus annus, 24: AAS 83 (1991) 821-822.

 $<sup>^{1213}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Novo millennio ineunte, 29: AAS 93 (2001) 285.

432  $\Sigma YM\Pi EPA\Sigma MATA$ 

ποτε μακρύς και κοπιαστικός είναι ο δρόμος που πρέπει να διατρέξουμε. πολυάριθμες και γιγάντιες είναι οι προσπάθειες για να μπορέσει να υλοποιηθεί μια παρόμοια ανανέωση και εξαιτίας της πολλαπλότητας και της σοβαρότητας των αιτιών που προχαλούν και τροφοδοτούν τις καταστάσεις αδικίας που υπάρχουν σήμερα στον κόσμο. Όμως, όπως η Ιστορία και η εμπειρία διδάσκουν, δεν είναι δύσκολο να ξαναβρούμε στη βάση αυτών των καταστάσεων αιτίες καθαρά "πολιτιστικές", που συνδέονται δηλαδή με συγκεκριμένες θεωρήσεις του ανθρώπου, της κοινωνίας και του κόσμου. Στην πραγματικότητα, στην καρδιά του πολιτιστικού ζητήματος βρίσκεται το ηθικό νόημα, που με τη σειρά του θεμελιώνεται και ολοκληρώνεται στο θρησκευτικό νόημα» 1212. Και όσον αφορά το «κοινωνικό ζήτημα», δεν μπορούμε να δεχτούμε «την αθώα προοπτική ότι, απέναντι στις μεγάλες προκλήσεις της εποχής μας, μπορεί να υπάρξει μια μαγική φόρμουλα. Όχι, δε θα μας σώσει μια φόρμουλα αλλά ένα Πρόσωπο και η βεβαιότητα ότι μας εμπνέει: Είμαι μαζί σας! Έτσι, δεν πρόκειται να επινοήσουμε ένα "νέο πρόγραμμα". Το πρόγραμμα υπάρχει ήδη: είναι εχείνο που υπήρχε ανέκαθεν, συγκεντρωμένο στο Ευαγγέλιο και στη ζωντανή παράδοση. Επικεντρώνεται, σε τελευταία ανάλυση, στον ίδιο τον Χριστό, να Τον γνωρίσουμε, να Τον αγαπήσουμε, να Τον μιμηθούμε, για να ζήσουμε σε Αυτόν την τριαδική ζωή και να μεταμορφώσουμε μαζί Του την Ιστορία, μέχρι την ολοκλήρωσή της στην ουράνια Ιερουσαλήμ» 1213.

# γ) Μία στέρεη ελπίδα

578 Η Εκκλησία διδάσκει στον άνθρωπο ότι ο Θεός τού προσφέρει την πραγματική δυνατότητα να ξεπεράσει το κακό και να φτάσει το καλό. Ο Κύριος έσωσε τον άνθρωπο, τον λύτρωσε «γὰρ τιμῆς» (Α΄ Κορ 6,20). Το νόημα και το θεμέλιο του χριστιανικού καθήκοντος στον κόσμο προέρχονται από αυτή τη βεβαιότητα, ικανή να φωτίσει την ελπίδα, παρ' όλο το αμάρτημα που σημαδεύει βαθιά την ανθρώπινη ιστορία: η θεϊκή υπό-

<sup>&</sup>lt;sup>1214</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 47: AAS 80 (1988) 580.

<sup>&</sup>lt;sup>1215</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 451.

<sup>&</sup>lt;sup>1216</sup> Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965) 37.

σχεση εγγυάται ότι ο κόσμος δεν παραμένει κλειστός στον εαυτό του, αλλά είναι ανοιχτός στο Βασίλειο του Θεού. Η Εκκλησία γνωρίζει τα αποτελέσματα από το «μυστήριον [...] ἀνομίας» (B Θεο 2,7), αλλά γνωρίζει επίσης ότι «υπάρχουν στον άνθρωπο αρκετά προτερήματα και ενέργεια, υπάρχει μια θεμελιώδης "καλοσύνη" (πρβλ. Γεν 1,31) επειδή είναι εικόνα του Δημιουργού, που τέθηκε υπό την λυτρωτική επίδραση του Χριστού, "ο οποίος ενώθηκε με συγκεκριμένο τρόπο σε κάθε άνθρωπο" και επειδή η αποτελεσματική ενέργεια του Αγίου Πνεύματος "πεπλήρωκε τὴν οἰκουμένην" ( $\Sigma$ ολ 1,7)»  $^{1214}$ .

579 Η χοιστιανική ελπίδα δίνει μεγάλη ώθηση στην ενασχόληση στο κοινωνικό πεδίο, εμπνέοντας εμπιστοσύνη στη δυνατότητα να δημιουργηθεί ένας κόσμος καλύτερος, στη συνειδητοποίηση ότι δεν μπορεί να υπάρξει «παράδεισος στη γη» 1215. Οι χριστιανοί, ιδιαίτερα οι λαϊκοί πιστοί, προτρέπονται να συμπεριφέρονται έτσι ώστε «η δύναμη του Ευαγγελίου να λάμπει στην καθημερινή, στην οικογενειακή και στην κοινωνική ζωή. Αποδειχνύονται τέχνα της υπόσχεσης αν, δυνατοί στην πίστη και στην ελπίδα, επωφελούνται από τον παρόντα χρόνο (πρβλ. Εφ 5,16 · Κολ 4,5) και περιμένουν με εγκαρτέρηση τη μελλοντική δόξα (ποβλ. Ρωμ 8,25). Και δεν πρύβουν αυτή την ελπίδα στα βάθη της ψυχής τους, αλλά με τη συνεχή μετατροπή και τον αγώνα "πρὸς τοὺς κοσμοκράτορας τοῦ σκότους τοῦ αἰῶνος τούτου, πρὸς τὰ πνευματικὰ τῆς πονηρίας" (Εφ 6,12) την εκφράζουν και στις δομές της επίγειας ζωής» 1216. Τις θρησκευτικές αιτιολογήσεις γι' αυτή την ενασχόληση μπορεί να μην τις συμμερίζονται όλοι, αλλά οι ηθικές πεποιθήσεις που συνεπάγονται αποτελούν ένα σημείο συνάντησης ανάμεσα στους χριστιανούς και σε όλους τους ανθρώπους με καλή θέληση.

<sup>1217</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 10: AAS 83 (1991) 805-806.
1218 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Sollicitudo rei socialis, 40: AAS 80 (1988) 568.
1219 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Ποιμ. διάτ. Gaudium et spes, 38: AAS 58 (1966) 1.055-1.056· ποβλ. ιδίου, Δογμ. διάτ. Lumen gentium, 42: AAS 57 (1965) 47-48· Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 826.

<sup>1220</sup> Ποβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.889.

Δ

## δ) Χτίζοντας τον «πολιτισμό της αγάπης»

**580** Άμεσος σκοπός της κοινωνικής διδασκαλίας είναι να προτείνει τις αρχές και τις αξίες που μπορούν να στηρίξουν μια κοινωνία αντάξια του ανθρώπου. Ανάμεσά τους, εκείνη της αλληλεγγύης που σε κάποιο βαθμό περιλαμβάνει όλες τις άλλες: αποτελεί «μία από τις βασικές αρχές της χριστιανικής αντίληψης για την κοινωνική και πολιτική οργάνωση» <sup>1217</sup>.

Αυτή η αρχή φωτίζεται από την υπεροχή της αγάπης «που είναι το διακριτικό σημάδι των μαθητών του Χριστού (πρβλ. Iω 13,35)»  $^{1218}$ . Ο Ιησούς «μας διδάσκει ότι ο θεμελιώδης νόμος της ανθρώπινης τελειότητας, άρα και της μεταμόρφωσης του κόσμου, είναι η νέα εντολή της αγάπης»  $^{1219}$  (πρβλ. Mτ 22,40· Iω 15,12· Kολ 3,14· Iωκ 2,8). Η συμπεριφορά καθενός είναι εντελώς ανθρώπινη όταν γεννιέται από την αγάπη, εκδηλώνει την αγάπη και ορίζεται από την αγάπη. Αυτή η αλήθεια ισχύει

 $^{1221}$  ΛΕΩΝ ΙΓ΄, Εγκ. επ. Rerum novarum: Acta Leonis XIII, 11 (1892) 143· ποβλ. ΒΕΝΕΔΙΚΤΟΣ ΙΕ΄, Εγκ. επ. Pacem Dei (Για την ειρήνη και τη χριστιανική συμφιλίωση): AAS 12 (1920) 215.

1222 Ποβλ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Περί ευσπλαχνίας, α. 9, γ. ΑΓΙΟΣ ΘΩΜΑΣ ΑΚΙΝΑΤΗΣ, Le Questioni Disputate (Τα αμφισβητούμενα θέματα). Κείμενο λατινικό του αγίου Θωμά και ιταλική μετάφραση, τ. Πέμπτος: 1 – Οι αρετές (De virtutibus in comuni, De caritate, De correctione fraternal, De spe, De virtutibus cardinalibus) 2 – Η ένωση του ενσαρχωμένου Λόγου (De unione Verbi incarnate), εισαγωγή Ρ. ΑΒΕLARDO LOBATO, μτφρ. Ρ. ΡΙΕΤRΟ LIPPINI, (Οι αρετές) και Ρ. ROBERTO COGGI (Η ένωση του ενσαρχωμένου λόγου), Edizioni Studio Domenicano, Μπολόνια 2002, σσ. 368-381· ΠΙΟΣ ΙΑ΄, Εγκ. επ. Quadragesimo anno: ΑΑS 23 (1931) 206-207· ΙΩΑΝΝΗΣ ΚΓ΄, Εγκ. επ. Mater et magistra: ΑΑS 53 (1961) 410· ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Ομιλία στη FΑΟ (16 Νοεμβρίου 1970), 11: ΑΑS 62 (1970) 837-838· Πρβλ. ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Ομιλία στα μέλη της Ποντιφικής Επιτροπής «Δικαιοσύνη και Ειρήνη» (9 Φεβρουαρίου 1980), 7: ΑΑS 72 (1980) 187.

 $^{1223}$  Ποβλ. ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Απ. επ. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-435.[

1224 Β΄ ΣΥΝΟΔΟΣ ΒΑΤΙΚΑΝΟΥ, Διάτ. Apostolicam actuositatem, 8: AAS 58 (1966) 844-845 ΠΑΥΛΟΣ ΣΤ΄, Εγκ. επ. Populorum progressio, 44: AAS 59 (1967) 279 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. παφ. Christifideles laici, 42: AAS 81 (1989) 472-476 Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.939.

 $^{1225}$  Πρβλ. Ιωάννης Παυλός Β΄, Ευμ. επ. Redemptor hominis, 15: AAS 71 (1979) 288.

και στο κοινωνικό πλαίσιο: οι χριστιανοί πρέπει να είναι πεπεισμένοι μάρτυρες και να ξέρουν να δείχνουν με τη ζωή τους ότι η αγάπη είναι η μοναδική δύναμη (πρβλ. Α΄ Κορ 12,31-14,1) που μπορεί να οδηγήσει στην προσωπική και κοινωνική τελειότητα και να ωθήσει την Ιστορία προς το καλό.

581 Η αγάπη πρέπει να είναι παρούσα και να διαπερνά όλες τις κοινωνικές σχέσεις 1220: ιδιαίτερα εκείνοι που έχουν το καθήκον να προνοούν το καλό των λαών «να τροφοδοτούν μέσα τους και να φωτίζουν στους άλλους, μεγάλους και μικρούς, την αγάπη, κυρία και βασίλισσα όλων των αρετών. Η επιθυμητή σωτηρία πρέπει να είναι χυρίως χαρπός της αγάπης: εννοούμε τη χριστιανική αγάπη που συνοψίζει ολόκληρο το Ευαγγέλιο και, έτοιμη πάντα να θυσιαστεί για τον πλησίον, είναι το πιο σίγουρο αντίδοτο ενάντια στην αλαζονεία και στον εγωισμό του αιώνα» 1221. Αυτή η αγάπη μπορεί να ονομαστεί «κοινωνική αγάπη ή «πολιτική αγάπη» 1223 και πρέπει να απλώνεται σε όλο το ανθρώπινο γένος 1224. Η «κοινωνική αγάπη» 1225 βρίσκεται στον αντίποδα του εγωισμού και του ατομικισμού: δίχως να απολυτοποιούμε την κοινωνική ζωή, όπως συμβαίνει στα επίπεδα οράματα των αποκλειστικά κοινωνιολογικών αναγνωσμάτων, δεν μπορούμε να ξεχνάμε ότι η ολοκληρωμένη πρόοδος του ανθρώπου και η κοινωνική ανάπτυξη αλληλοκαθορίζονται. Ωστόσο, ο εγωισμός είναι ο πιο επιβλαβής εχθρός μιας οργανωμένης κοινωνίας: η Ιστορία αποδειχνύει τι ερήμωση ψυχών προκαλείται όταν ο άνθρωπος δεν είναι ικανός να αναγνωρίσει άλλη αξία και άλλη αποτελεσματική πραγματικότητα εκτός από τα υλικά αγαθά, η εφιαλτική αναζήτηση των οποίων πνίγει και αποκλείει την ικανότητα του να δοθεί.

<sup>1226</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Dives in misericordia, 14: AAS 72 (1980) 1.223. 1227 ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη 2004, 10: AAS 96 (2004) 121· πρβλ. ιδίου, Εγκ. επ. Dives in misericordia, 14: AAS 72 (1980) 1.224· πρβλ. Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.212.

 $<sup>^{1228}</sup>$  ΑΓΙΟΣ ΙΩΑΝΝΗΣ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΣ, Ομιλία περί τέλειας αγάπης, 1, 2: PG 56, 281-282.

 $<sup>^{1229}</sup>$  ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Απ. επ. Novo millennio ineunte, 49-51: AAS 93 (2001) 302-304.

<sup>&</sup>lt;sup>1230</sup> ΙΩΑΝΝΗΣ ΠΑΥΛΟΣ Β΄, Εγκ. επ. Centesimus annus, 5: AAS 83 (1991) 798-800.

436  $\Sigma YM\Pi EPA\Sigma MATA$ 

582 Για να κάνουμε την κοινωνία πιο ανθρώπινη, πιο άξια για τον άνθρωπο, χρειάζεται να επανεκτιμήσουμε την αγάπη στην κοινωνική ζωή *-σε πολιτικό, οικονομικό, πολιτιστικό επίπεδο-, καθιστώντας την τον* σταθερό και υπέρτατο κανόνα της δράσης. Αν η δικαιοσύνη «είναι αφ' εαυτής ιδανική να "διαιτητεύσει" ανάμεσα στους ανθρώπους στην αμοιβαία ανακατανομή των αντικειμενικών αγαθών με ισομέρεια, η αγάπη και μόνο η αγάπη (ακόμη και η σπλαχνική αγάπη που θα αποκαλέσουμε "έλεος"), είναι ικανή να αποδώσει τον άνθρωπο στον εαυτό του» 1226. Δεν μπορούν να ουθμιστούν οι ανθρώπινες σχέσεις μόνο με το μέτρο της δικαιοσύνης: «Ο χριστιανός γνωρίζει ότι η αγάπη είναι ο λόγος για τον οποίο ο Θεός έρχεται σε επικοινωνία με τον άνθρωπο. Και την αγάπη περιμένει Εκείνος ως απάντηση από τον άνθρωπο. Οπότε, η αγάπη είναι η πιο υψηλή και πιο ευγενική μορφή σχέσης των ανθρώπων μεταξύ τους. Έτσι, η αγάπη πρέπει να εμψυχώνει κάθε τομέα της ανθρώπινης ζωής, φτάνοντας και στη διεθνή τάξη. Μόνο μια ανθρωπότητα όπου θα βασιλεύει ο "πολιτισμός της αγάπης" θα μπορεί να χαρεί μια πραγματική και μακρόχρονη ειοήνη» 1227. Με αυτή την προοπτική, το Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας προτείνει την αλληλεγγύη επειδή είναι σε θέση να εγγυηθεί το κοινό καλό, βοηθώντας την ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου: η αγάπη «σε κάνει να βλέπεις στον πλησίον έναν άλλο εαυτό» 1228.

583 Μόνο η αγάπη μπορεί να αλλάξει εντελώς τον άνθρωπο<sup>1229</sup>. Μια παρόμοια αλλαγή δε σημαίνει ότι ακυρώνεται η γήινη διάσταση σε μια απελευθερωμένη από τη σάρκα πνευματικότητα<sup>1230</sup>. Όποιος σκέφτεται να συμμορφωθεί με την υπερφυσική αρετή της αγάπης δίχως να υπολογίζει το αντίστοιχο φυσικό θεμέλιό της, που περιλαμβάνει την υποχρέωση της δικαιοσύνης, εξαπατά τον εαυτό του: «Η αγάπη αντιπροσωπεύει την πιο μεγάλη κοινωνική εντολή. Σέβεται τους άλλους και τα δικαιώματά τους.

<sup>1231</sup> Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 1.889.

<sup>1232</sup> ΑΓΙΑ ΤΕΡΕΖΑ ΤΟΥ ΒΡΕΦΟΥΣ ΙΗΣΟΥ, Atto di offerta all'Amore misericordioso: Preghiere: Opere complete (Πράξη προσφοράς στη σπλαχνική Αγάπη: Προσευχές: Απαντα), Libreria Editrice Vaticana, Πόλις του Βατικανού 1997, σσ. 942-943, το απόσπασμα αναφέρεται στην Κατήχηση της Καθολικής Εκκλησίας, 2.011.

## ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ ΠΑΡΑΘΕΜΑΤΩΝ

Η δεύτερη στήλη αναφέρεται στην αρίθμηση των παραγράφων της Σύνοψης. Ο αστερίσκος που ακολουθεί τους σχετικούς αριθμούς των παραθεμάτων υποδεικνύει ότι βρίσκονται σε υποσημειώσεις.

|               | АГІА ГРАФН        | 2, 7-24  | 209           |
|---------------|-------------------|----------|---------------|
|               |                   | 2, 8-24  | 428           |
| Π             | Ιαλαιά Διαθήκη    | 2, 15    | 255, 452      |
|               |                   | 2, 15-16 | 326           |
|               |                   | 2, 16-17 | 136, 326      |
| Γένεσις       |                   | 2, 17    | 256           |
|               |                   | 2, 18    | 209           |
| 1, 4.10.12.18 | .21.25 113, 451   | 2, 19-20 | 113           |
| 1, 4.10.12.18 | .21.25.31 488     | 2, 20    | 110           |
| 1, 26         | 149               | 2, 20.23 | 149           |
| 1, 26-27      | 26, 36, 428       | 2, 23    | 110           |
| 1, 26-28      | 209               | 2, 24    | 209, 217, 219 |
| 1, 26.28-30   | 149               | 3, 1-24  | 27            |
| 1, 26-30      | 64, 326, 451      | 3, 5     | 256           |
| 1, 27         | 108, 110, 451     | 3, 6-8   | 256           |
| 1, 28         | 36, 111, 209, 255 | 3, 12    | 116           |
| 1, 28-29      | 171               | 3, 17-19 | 452           |
| 1, 31         | 451, 578          | 3, 17.19 | 256           |
| 2, 2          | 255, 284          | 4, 1-16  | 488           |
| 2, 5-6        | 255               | 4, 2-16  | 116           |
| 2, 7          | 108               | 4, 12    | 256           |

| 5           | 428      | Δευτεφονό        | III OV     |
|-------------|----------|------------------|------------|
| 9, 1-17     | 429      | Δευτερονο        | μισν       |
| 9, 5        | 112      | 4, 13            | 22         |
| 10          | 428      | 5, 17            | 112        |
| 10, 1-32    | 429      | 6, 20-25         | 210        |
| 11, 1       | 429      | 6, 21            | 451        |
| 11, 1-9     | 429, 488 | 10, 4            | 22         |
| 11, 4       | 429      | 13, 7-11         | 210        |
| 11, 4-8     | 562      | 15               | 24*        |
| 17, 1       | 488      | 15, 7-8          | 23         |
| 17, 4       | 430      | 17, 15           | 377        |
|             |          | 24, 14-15        | 302        |
|             |          | 26, 5            | 451        |
| Έξοδος      |          |                  |            |
| 3, 7-8      | 21       | Ιησούς Να        | υή         |
| 3, 14       | 21       |                  |            |
| 12, 25-27   | 210      | 24, 3            | 451        |
| 13, 8.14-15 | 210      |                  |            |
| 19-24       | 22       |                  |            |
| 20, 13      | 112      | Κοιταί           |            |
| 23          | 24*      |                  |            |
| 23, 10-11   |          | 6, 24            | 488        |
| 30, 22-32   |          |                  |            |
| 33, 11      | 13       |                  |            |
| 34, 28      | 22       | Α΄ Σαμουή        | λ          |
|             |          | 2, 35            | 378        |
| Λευιτικόν   |          | 3, 13            | 210        |
|             |          | 1 '              |            |
|             |          | 8, 5             | 377        |
| 19, 13      | 302      | 8, 5<br>8, 11-18 | 377<br>377 |

#### 19, 18 19, 33-34 24\* 26, 6

# Αφιθμοί

6, 26 

# ινή

# ήλ

| 2, 35     | 378 |
|-----------|-----|
| 3, 13     | 210 |
| 8, 5      | 377 |
| 8, 11-18  | 377 |
| 9, 16     | 377 |
| 10, 1-2   | 377 |
| 10, 18-19 | 377 |
| 16, 1-13  | 378 |
| 16, 12-13 | 377 |
| 24, 7.11  | 378 |
| 26, 9.16  | 378 |

72, 7

85, 9

85, 9.11

89, 2-38

85, 11

92, 15

104

490

490

491

490

378

222

255

| Β΄ Σαμουή?  | \        | 104, 24    | 452      |
|-------------|----------|------------|----------|
| 7 12 16     | 270      | 119, 165   |          |
| 7, 13-16    | 378      | 125, 5     | 491      |
|             |          | 128, 6     | 491      |
| 4.4TD A     | ,        | 132, 11-18 |          |
| Α΄ Βασιλειο | υv       | 139, 14-18 |          |
| 21          | 277      | 147        | 255      |
| 21          | 377      | 147, 14    | 491      |
|             |          |            |          |
| Α΄ Χοονικώ  | iv       | Παφοιμίαι  |          |
| 22, 8-9     | 488      | 1, 8-9     | 210      |
|             |          | 4, 1-4     | 210      |
|             |          | 6, 20-21   | 210      |
| Ιώβ         |          | 10, 4      | 257, 323 |
|             |          | 12, 20     | 489      |
| 25, 2       | 491      | 15, 16     | 257      |
| 38-41       | 255      | 16, 8      | 257      |
|             |          | 16, 12     | 378      |
|             |          | 22, 2      | 323      |
| Ψαλμοί      |          | 22, 11     | 378      |
|             |          | 29, 14     | 378      |
| 2           | 378      |            |          |
| 2, 7        | 377      |            |          |
| 8, 5-7      | 255      | Εκκλησιασ  | τής      |
| 18          | 378      |            |          |
| 20          | 378      | 3, 11      | 114      |
| 21          | 378      |            |          |
| 29, 11      | 491      |            |          |
| 37, 11      | 491      | Άσμα Ασμά  | ίτων     |
| 51, 4       | 484      |            |          |
| 72          | 377, 378 | 8, 10      | 491      |
| 72, 3.7     | 491      |            |          |

Σοφία Σολομώντος

578

326

440 EYPETHPLA

| Σοφία Σειράχ        |               | Ιεφεμίας   |              |
|---------------------|---------------|------------|--------------|
| 3, 1-16             | 210           | 3, 6-13    | 219*         |
| 7, 27-28            | 210           | 7, 4-7     | 323          |
| 15, 14              | 135           | 23, 5-6    | 378          |
|                     |               | 31, 31-34  | 324          |
| ,                   |               | 31, 33     | 25           |
| Ησαΐας              |               |            |              |
| 2, 2-5              | 430, 490      | Βαρούχ     |              |
| 9, 5                | 490           |            |              |
| 9, 5 <sub>5</sub>   | 491           | 3, 38      | 13           |
| 10, 1-4             | 377           |            |              |
| 11, 2-5             | 378           |            |              |
| 11, 4               | 59            | Ιεζεκιήλ   |              |
| 11, 6-9             | 490           |            |              |
| 19, 18-25           | 430           | 16, 25     | 219*         |
| 26, 3.12            | 491           | 34, 22-31  | 324          |
| 32, 15-18           | 452           | 34, 23-24  | 378          |
| 32, 17              | 102, 203, 494 | 36, 26-27  | 25           |
| 32, 17 <sub>5</sub> | 491           | 37, 24     | 378          |
| 44, 6-8             | 430           |            |              |
| 44, 24-28           | 430           | 0          |              |
| 45, 8               | 123           | Ωσηέ       |              |
| 48, 18              | 489           | 1.2        | 111          |
| 48, 19              | 489           | 1-3        | 111          |
| 52, 7<br>53, 5      | 491<br>493    | 2, 21<br>3 | 219*<br>219* |
| 55, 5<br>54         | 111, 219*     | 4, 1-2     | 323          |
| 54, 10              | 491           | 4, 1-2     | 323          |
| 54, 13              | 489           |            |              |
| 57, 19              | 491           | Αμώς       |              |
| 58, 3-11            | 323           | 11,000     |              |
| 60, 17              | 491           | 2, 6-7     | 323          |
| 61, 1               | 59            | 2, 6-8     | 377          |
| 61, 1-2             | 28            | 8, 4-8     | 377          |
| 65, 17              | 452, 453      | ,          |              |
| 66, 12              | 491           |            |              |
| 66, 18-23           | 430           | Μιχαίας    |              |
| 66, 22              | 453           |            |              |
|                     |               | 2, 1-2     | 323          |

| 3, 1-4               | 377             | 7, 24        | 70       |
|----------------------|-----------------|--------------|----------|
| 5, 1-4               | 491             | 9, 37-38     | 259      |
|                      |                 | 10, 8        | 184      |
|                      |                 | 10, 40-42    | 193      |
| Σοφονίας             |                 | 11, 5        | 183      |
|                      |                 | 12, 9-14     | 261      |
| 3, 13                | 490             | 13, 22       | 325      |
|                      |                 | 13, 52       | 12       |
|                      |                 | 13, 55       | 259      |
| Αγγαίος              |                 | 14, 22-33    | 453      |
|                      |                 | 18, 20       | 52       |
| 2, 9                 | 491             | 19, 3-9      | 210      |
|                      |                 | 19, 5        | 219      |
|                      |                 | 19, 5-6      | 209      |
| Ζαχαρίας             |                 | 19, 8        | 217      |
|                      |                 | 19, 18       | 22       |
| 9, 9-10              | 378             | 19, 21-26    | 181      |
| 9, 10                | 491             | 20, 1-16     | 541      |
|                      |                 | 20, 20-23    | 379      |
|                      |                 | 20, 24-28    | 379      |
| Μαλαχίας             |                 | 20, 25       | 193      |
|                      |                 | 22, 15-22    | 379      |
| 2, 5                 | 489             | 22, 37-40    | 112      |
| 2, 14-15             | 210             | 22, 40       | 580      |
|                      |                 | 24, 46       | 259      |
|                      |                 | 25, 14-30    | 259, 326 |
| J                    | Καινή Διαθήκη   | 25, 31-46    | 183      |
| T7 ( ) ( )           |                 | 25, 34-36.40 |          |
| Κατά Ματθ            | θαίον           | 25, 35-36    | 265, 403 |
| 1 1 17               | 270             | 25, 35-37    | 58       |
| 1, 1-17              | 378             | 25, 40.45    | 183      |
| 4, 1-11              | 175             | 26, 11       | 183      |
| 4, 8-11              | 379             | 27, 45.51    | 454      |
| 5, 9                 | 492             | 28, 2        | 454      |
| 5, 43-44             | 40              | 28, 19-20    | 52       |
| 6, 12                | 492             |              |          |
| 6, 19-21             | 260             | Καπά Μάοι    | ***      |
| 6, 24<br>6, 25,31.34 | 181, 325<br>260 | Κατά Μάρν    | U V      |
| 6, 33                | 260             | 1, 12-13     | 175      |
| 0, 33<br>7, 12       | 200             | 1, 12-13     | 49       |
| 1, 12                | 20              | 1, 13        | マク       |

| 2, 27     | 261     |
|-----------|---------|
| 3, 1-6    | 261     |
| 6, 3      | 259     |
| 6, 45-52  | 453     |
| 8, 36     | 260     |
| 9, 33-35  | 379     |
| 10, 5     | 217     |
| 10, 35-40 | 379     |
| 10, 42    | 379     |
| 10, 42-45 | 193     |
| 10, 45    | 379     |
| 12, 13-17 | 379     |
| 12, 28    | 40      |
| 12, 29-31 | 40, 112 |
| 14, 7     | 183     |

## Κατά Λουκάν

| 1, 38     | 59  |
|-----------|-----|
| 1, 50-53  | 59  |
| 2, 51     | 259 |
| 3, 23-38  | 378 |
| 4, 1-13   | 175 |
| 4, 5-8    | 379 |
| 4, 18-19  | 28  |
| 6, 6-11   | 261 |
| 6, 20-24  | 325 |
| 6, 46-47  | 70  |
| 8, 22-25  | 453 |
| 10, 5     | 492 |
| 10, 7     | 259 |
| 10, 27-28 | 112 |
| 10, 40-42 | 260 |
| 11, 11-13 | 453 |
| 12, 15-21 | 325 |
| 12, 21    | 326 |
| 13, 10-17 | 261 |
| 14, 1-6   | 261 |
| 16, 9-13  | 453 |
| 16, 13    | 181 |
|           |     |

| 17, 33    | 34, 583 |
|-----------|---------|
| 19, 12-27 | 326     |
| 20, 20-26 | 379     |
| 22, 24-27 | 379     |
| 22, 25    | 379     |
| 22, 25-27 | 193     |
| 24, 36    | 491     |
| 24, 46-49 | 52.     |

# Κατά Ιωάννην

| 1, 3         | 262       |
|--------------|-----------|
| 1, 4.9       | 121       |
| 3, 5         | 484       |
| 3, 8         | 50        |
| 3, 16        | 3, 64     |
| 5, 17        | 259       |
| 6, 16-21     | 453       |
| 10, 9        | 1         |
| 12, 8        | 183       |
| 12, 24       | 570       |
| 13, 8        | 484       |
| 13, 34       | 32        |
| 13, 35       | 196*, 580 |
| 14, 6        | 1, 555    |
| 14, 9        | 28        |
| 14, 16.26    | 104       |
| 14, 21.23-24 | 70        |
| 14, 27       | 491, 516  |
| 15-17        | 39        |
| 15, 12       | 580       |
| 15, 14-15    | 13        |
| 15, 15       | 29        |
| 16, 13-15    | 104       |
| 16, 15       | 29        |
| 17, 3        | 122       |
| 17, 14-16    | 18        |
| 17, 21-22    | 34        |
| 20, 19.21.26 | 491       |

## Πράξεις Αποστόλων

| 1, 8    | 3, 453 |
|---------|--------|
| 2, 5-11 | 562    |
| 2, 6    | 431    |
| 10, 34  | 144    |
| 10, 36  | 493    |
| 17 26   | 431    |

## Προς Ρωμαίους

| 1, 3                                      | 378                  |
|-------------------------------------------|----------------------|
| 1, 7                                      | 492                  |
| 2, 6                                      | 399                  |
| 2, 11                                     | 144                  |
| 2, 14-15                                  | 53                   |
| 2, 15                                     | 397                  |
| 5, 5                                      | 31                   |
| 5, 12                                     | 115                  |
| 5, 12-21                                  | 64                   |
| 5, 14                                     | 121                  |
| 5, 18-21                                  | 121                  |
| 8, 15<br>8, 18-22<br>8, 19-22<br>8, 10-23 | 31<br>123<br>64, 262 |
| 8, 19-23                                  | 455                  |
| 8, 20                                     | 64, 262              |
| 8, 23                                     | 522                  |
| 8, 25                                     | 579                  |
| 8, 26                                     | 30                   |
| 8, 29                                     | 121                  |
| 8, 31-32                                  | 30                   |
| 10, 12                                    | 144, 431             |
| 12, 17                                    | 380                  |
| 13, 17                                    | 380                  |

| 13, 2   | 398 |
|---------|-----|
| 13, 4   | 380 |
| 13, 5   | 380 |
| 13, 7   | 380 |
| 14, 6-8 | 325 |
| 14, 12  | 399 |
| 14, 15  | 105 |

## Ποος Κορινθίους Α΄

| 3, 22-23     | 44, 455  |
|--------------|----------|
| 6, 20        | 1, 578   |
| 7, 31        | 48, 264  |
| 8, 6         | 262      |
| 8, 11        | 105      |
| 9, 16        | 71, 538  |
| 12, 13       | 144      |
| 12, 31       | 204      |
| 12, 31-14, 1 | 580      |
| 13, 12       | 122      |
| 15, 20-28    | 383, 454 |
| 15, 47-49    | 121      |
| 15, 56-57    | 121      |

# Προς Κορινθίους Β΄

| 1, 22  | 122      |
|--------|----------|
| 4, 4   | 121, 431 |
| 5, 1-2 | 56       |
| 5, 17  | 454      |

# Προς Γαλάτας

| 2, 6     | 144     |
|----------|---------|
| 3, 26-28 | 52, 431 |
| 3, 27    | 484     |
| 3, 28    | 144     |
| 4 4-7    | 122     |

| 4, | 6   | 31 |
|----|-----|----|
| 4. | 6-7 | 39 |

## Προς Εφεσίους

| 1, 8-10  | 431      |
|----------|----------|
| 1, 14    | 122, 522 |
| 1, 22-23 | 327      |
| 2, 10    | 258      |
| 2, 12-18 | 431      |
| 2, 14    | 491      |
| 2, 14-16 | 491      |
| 2, 16    | 493      |
| 3, 8     | 262      |
| 3, 20    | 122      |
| 4, 25.29 | 562      |
| 4, 28    | 264      |
| 5, 16    | 579      |
| 5, 21-33 | 111      |
| 6, 9     | 144      |
| 6, 12    | 579      |
| 6. 15    | 493      |

# Προς Φιλιππησίους

2, 8 196

## Προς Κολοσσαείς

| 1, 15    | 121      |
|----------|----------|
| 1, 15-16 | 327      |
| 1, 15-17 | 262      |
| 1, 15-18 | 327      |
| 1, 15-20 | 454      |
| 1, 18    | 327      |
| 1, 20    | 327      |
| 3, 11    | 144, 431 |
| 3, 14    | 580      |
|          |          |

|    | ~ |     |
|----|---|-----|
| 4, | 5 | 579 |
|    |   |     |

## Προς Θεσσαλονικείς Α΄

| 4, 11-12 | 264 |
|----------|-----|
| 4, 12    | 264 |
| 5, 21    | 126 |

## Ποος Θεσσαλονικείς Β΄

| 2, 7    | 578 |
|---------|-----|
| 3, 6-12 | 264 |
| 3, 7-15 | 264 |

## Α΄ Ποος Τιμόθεον

| 2, 1-2 | 380, 381 |
|--------|----------|
| 2, 4-5 | 121      |
| 4, 4   | 325      |
| 6, 10  | 328      |

## Β΄ Ποος Τιμόθεον

4, 2-5

## Προς Τίτον

| 380, 381 |
|----------|
| 381      |
| 381      |
| 381      |
|          |

## Προς Εβραίους

4, 9-10 258

| 10, 23    | 39  |
|-----------|-----|
| 12, 22-23 | 285 |
| 13, 20    | 1   |

## Επιστολή Ιακώβου

| 1, 17  | 12       |
|--------|----------|
| 1, 22  | 70       |
| 2, 1-9 | 145      |
| 2, 8   | 580      |
| 3, 18  | 102, 203 |
| 5, 1-6 | 184      |
| 5, 4   | 264, 302 |

## Επιστολή Α΄ Πέτρου

| 1, 18-19 | 1   |
|----------|-----|
| 2, 13    | 380 |
| 2, 14    | 380 |
| 2, 15    | 380 |
| 2, 17    | 380 |

## Επιστολή Β΄ Πέτρου

| 3, | 10 | 453         |
|----|----|-------------|
| 3, | 13 | 56, 82, 453 |

## Επιστολή Α΄ Ιωάννου

| 1, 8    | 120    |
|---------|--------|
| 3, 16   | 196    |
| 4, 8    | 54     |
| 4, 10   | 30, 39 |
| 4 11-12 | 32     |

## Αποκάλυψις

| 17, 6  | 382      |
|--------|----------|
| 19, 20 | 382      |
| 21, 1  | 453, 455 |
| 21. 3  | 60       |

## Οιχουμενικές σύνοδοι

(Αναφέρονται σύμφωνα με το DS, με εξαίρεση τη Β΄ Σύνοδο του Βατικανού)

## Δ΄ Σύνοδος Λατερανού

| 800 | 127* |
|-----|------|
|     |      |

## Α΄ Σύνοδος Βατικανού

| 3.002 | 127* |
|-------|------|
| 3.005 | 141  |
| 3.022 | 127* |
| 3.025 | 127* |

## Β΄ Σύνοδος Βατικανού

| Sacrosanctur | n Concilium |
|--------------|-------------|
| 10           | 519         |

## Inter mirifica

| 3  | 415 |
|----|-----|
| 4  | 560 |
| 11 | 415 |

# Lumen gentium

|   | 0 |              |
|---|---|--------------|
| 1 |   | 19*, 49, 431 |
| 5 |   | 49           |
| 9 |   | 33*          |

| 11           | 519                     | Gaudium et | t spes                                    |
|--------------|-------------------------|------------|-------------------------------------------|
| 12           | 79                      |            | 96*                                       |
| 31           | 11, 83*, 220*, 541, 545 | 1          | 60*, 96, 197*, 426                        |
| 35           | 579                     | 3          | 13, 18                                    |
| 42           | 580*                    | 4          | 104                                       |
| 48           | 565                     | 9          | 281*                                      |
|              |                         | 10         | 14*, 31                                   |
| Christus Do  | ominus                  | 11         | 53*                                       |
| 12           | 11                      | 12         | 37, 109*, 110, 149*, 209                  |
|              |                         | 13         | 27*, 143                                  |
| Gravissimu   | m educationis           | 14         | 128                                       |
| 1            | 242                     | 15         | 129, 456, 456*                            |
| 3            | 238*, 239*              | 16         | 198*                                      |
| 6            | 240*                    | 17         | 135, 135*, 199*                           |
|              |                         | 22         | 38*, 41, 105, 121, 153*, 522              |
| Nostra aeta  | te                      | 24         | 34, 96, 133*                              |
| 4            | 536*                    | 25         | 81*, 96, 150*, 384, 384*                  |
| 5            | 433*                    | 26         | 132, 155*, 156*, 164, 166*,<br>197*, 287* |
| Dei Verbum   | ,                       | 27         | 112*, 132, 153*, 155*                     |
| 2            | 13, 47*                 | 28         | 43                                        |
| 4            | 31*                     | 29         | 144*                                      |
| 5            | 39                      | 30         | 19, 191, 355*                             |
|              |                         | 31         | 191*                                      |
| Apostolican  | n actuositatem          | 32         | 61*, 196*                                 |
| 7            | 45*                     | 33         | 456                                       |
| 8            | 184, 581*               | 34         | 456, 457                                  |
| 11           | 211*                    | 35         | 318*, 457*                                |
|              |                         | 36         | 45, 46, 197*                              |
| Dignitatis h | umanae                  | 37         | 44                                        |
| O            | 97                      | 38         | 54, 580                                   |
| 1            | 152*, 421               | 39         | 55, 56                                    |
| 2            | 155, 421*, 422*         | 40         | 51, 60*, 62*, 96                          |
| 3            | 421*                    | 41         | 152*, 159, 575, 576                       |
| 5            | 239*, 241*              | 42         | 68, 82*, 192*, 432*                       |
| 6            | 423*                    | 43         | 83*, 554*, 574                            |
| 7            | 422                     | 44         | 18*                                       |
| 8            | 530                     | 47         | 213                                       |
| 14           | 70*, 75*                | 48         | 211*, 215, 218*, 219*, 223*               |
|              |                         | 50         | 111*, 218*, 232*, 234*                    |
|              |                         | 51         | 233*                                      |

| 52 | 238*, 242*                   | Εγκ. επ. «Rerum novarum»             |
|----|------------------------------|--------------------------------------|
| 59 | 556*                         | (15 Μαΐου 1891)                      |
| 60 | 557                          | 87, 87*, 89, 89*, 90, 91,            |
| 61 | 198*, 239*, 558              | 100, 101, 103, 168*, 176,            |
| 63 | 331, 336*                    | 176*, 177*, 185*, 249, 250*,         |
| 65 | 185*, 333*                   | 267, 268, 269, 277, 286*,            |
| 66 | 290*, 298*                   | 287*, 293, 296, 301*, 302,           |
| 67 | 250*, 284*, 302              | 417, 521, 581                        |
| 68 | 301*, 304*, 307              |                                      |
| 69 | 171, 177*, 178, 180*, 481*   | Ομιλία στο Κολέγιο των Καρδιναλίων   |
| 71 | 176                          | (1899)                               |
| 73 | 392                          | 497                                  |
| 74 | 168*, 384*, 394, 396*, 398*, |                                      |
|    | 567*                         |                                      |
| 75 | 189*, 413*, 531, 531*        | Βενέδικτος ΙΕ΄                       |
| 76 | 49, 50, 50*, 81*, 150*, 424, | Κάλεσμα στους αρχηγούς των εμπόλε-   |
|    | 425, 527*,544, 550, 571*     | μων λαών                             |
| 77 | 497                          | (1η Αυγούστου 1917)                  |
| 78 | 494*, 495                    | 497                                  |
| 79 | 497*, 500, 502*, 503, 513    |                                      |
| 80 | 497*, 509, 509*              | Εγκ. επ. «Pacem Dei» (23 Μαΐου 1920) |
| 82 | 441                          | 581*                                 |
| 83 | 194*                         |                                      |
| 84 | 145*, 194*, 440*             |                                      |
| 85 | 194*                         | Πίος ΙΑ΄                             |
| 86 | 194*                         | Εγκ. επ. «Ubi arcano»                |
| 90 | 99                           | (23 Δεκεμβοίου 1922)                 |
| 91 | 551                          |                                      |
| 92 | 12*                          | 494                                  |
|    |                              |                                      |
|    |                              | Εγκ. επ. «Casti connubi»             |

## Ποντιφικά κείμενα

## Λέων ΙΓ΄

Εγμ. επ. «Immortale Dei» (1η Νοεμβρίου 1885) 393\*

Εγκ. επ. «Libertas praestantissimum» (20 Ιουνίου 1888)

149\*

Εγκ. επ. «Quadragesimo anno» (15 Μαΐου 1931)

233\*

(31 Δεκεμβοίου 1930)

82\*, 87\*, 89\*, 91, 91\*, 167, 178\*, 185\*, 186, 250\*, 273, 277, 277\*, 301\*, 302\*, 330, 419\*, 552, 581\*

448 EYPETHPLA

Εγκ. επ. «Non abbiamo bisogno» (29 Ιουνίου 1931) 92

Εγκ. επ. «Divini Redemptoris» (19 Μαρτίου 1937) 92, 201\*, 355\*

Εγμ. επ. «Mit brennender Sorge» (17 Μαρτίου 1937) 92

Αγοφεύσεις 6 Σεπτεμβρίου 1938 92

#### Πίος ΙΒ΄

Εγκ. επ. «Summi Pontificatus» (20 Οκτωβοίου 1939) 125, 194\*, 396\*, 397\*, 434\*, 437\*, 577

Εγκ. επ. «Sertum laetitiae» (1η Νοεμβοίου 1939) 301\*

Εγκ. επ. «Humani generis»

(12 Αυγούστου 1950) 141\*

Απ. πας. «Menti nostrae» (23 Σεπτεμβςίου 1950) 87\*

Ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Αυγούστου 1939) 497

Χριστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1939) 93\*, 434\* Χοιστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1940) 93\*

Ραδιοφωνικό μήνυμα για την 50ή επέτειο της «Rerum Novarum» (1η Ιουνίου 1941) 93\*, 436, 437\*, 438\*

Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1942) 93\*, 149\*, 176\*

Ραδιοφωνικό μήνυμα (1η Σεπτεμβοίου 1944) 93\*, 176\*

Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1944) 93\*, 106, 385, 396\*

Χοιστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1945) 439\*, 446\*

Χριστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1946)
93\*

Χριστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1947) 93\*

Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μήνυμα (24 Δεκεμβρίου 1948)
93\*

Χριστουγεννιάτιπο ραδιοφωνιπό μήνυμα (24 Δεπεμβρίου 1949) 93\*

579, 581\*

Εγκ. επ. «Pacem in terris»

| Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μή- | (11 Αποιλίου 1963)              |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1950)         | 84*, 87*, 94, 95, 95*, 145*,    |
| 93*                               | 149*, 153, 153*, 155*, 156      |
|                                   | 156*, 164*, 165*, 190*, 197*    |
| Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μή- | 198*, 200*, 201*, 205*, 301*    |
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1951)         | 383*, 384, 386, 387*, 388       |
| 93*                               | 389, 391, 393, 393*, 395*       |
|                                   | 396, 396*, 397*, 398*, 414*,    |
| Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μή- | 432, 433*, 434*, 435*, 437      |
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1952)         | 437*, 439*, 441, 441*, 497      |
| 93*, 191*                         | 497*, 499, 499*, 527            |
| Χοιστουγεννιάτικο οαδιοφωνικό μή- | Παύλος ΣΤ΄                      |
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1953)         | Εγκ. επ. «Populorum progressio» |
| 93*                               | (26 Μαρτίου 1967)               |
|                                   | 98, 98*, 102                    |
| Χριστουγεννιάτικο ραδιοφωνικό μή- | 6 449                           |
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1954)         | 12 61, 81, 197*                 |
| 93*                               | 14 373                          |
|                                   | 17 194*, 467                    |
| Χοιστουγεννιάτικο οαδιοφωνικό μή- | 19 318*                         |
| νυμα (24 Δεκεμβοίου 1955)         | 20 449                          |
| 93*                               | 21 98, 449                      |
|                                   | 22 172, 177*, 446*, 449*, 481   |
| Αγορεύσεις                        | 23 158, 177*, 300*              |
| 29 Αποιλίου 1945 85*              | 31 401                          |
| 21 Οκτωβοίου 1945 251*            | 35 198*                         |
| 6 Δεκεμβρίου 1953 432*, 434*      | 37 234*                         |
| 3 Οκτωβοίου 1953 506*, 518*       | 40 198*, 373*                   |
|                                   | 41 373*                         |
| Ιωάννης ΚΓ΄                       | 42 82, 98, 373*                 |
| Εγκ. επ. «Mater et magistra»      | 43 145*                         |
| (15 Μαΐου 1961)                   | 44 145*, 448*, 581*             |
| 84*, 87*, 94*, 95, 107*, 160*,    | 47 449*                         |
| 164*, 166*, 167*, 176*, 178*,     | 48 194*                         |
| 185*, 189*, 192*, 194*, 336*,     | 51 442*                         |
| 339*, 355*, 384, 396, 440*,       | 52 442*                         |
| 446, 527*, 549*, 551*, 575,       | 53 442*                         |
|                                   |                                 |

54 55

| 57                    | 364, 447*            | 32                  | 124*                        |
|-----------------------|----------------------|---------------------|-----------------------------|
| 58                    | 447*                 | 33                  | 124*                        |
| 59                    | 366, 447             | 34                  | 124*                        |
| 60                    | 447*                 | 35                  | 124*                        |
| 61                    | 364*, 447*           | 36                  | 124*                        |
| 63                    | 433*                 | 37                  | 53*, 124*                   |
| 76                    | 98, 495*             | 38                  | 124*                        |
| 77                    | 98, 442*             | 39                  | 124*                        |
| 78                    | 98, 372*, 441*, 442* | 41                  | 349*                        |
| 79                    | 98, 442*             | 42                  | 86                          |
| 80                    | 98                   | 43                  | 372*, 446*                  |
| 81                    | 83*, 531             | 44                  | 372*                        |
|                       | , i                  | 46                  | 164*, 167*, 189*, 565*,     |
| Εγκ. επ. « <i>H</i> ι | umanae vitae»        |                     | 573*, 581*                  |
| (25 Ιουλίου           |                      | 47                  | 191*                        |
| 7                     | 233*                 | 50                  | 574*                        |
| 10                    | 232                  | 51                  | 525                         |
| 14                    | 233*                 |                     |                             |
| 16                    | 233*                 | Απ. παρ. «Ε         | Evangeli nuntiandi»         |
| 17                    | 233*                 | (8 Δεκεμβοίου 1975) |                             |
|                       |                      | 9                   | 64*, 82                     |
| Απ. επ. «Soli         | licitudo omnium      | 20                  | 523*                        |
| ecclesiarum»          | (29 Iouvíou 1969)    | 29                  | 66*                         |
|                       | 445                  | 30                  | 64*                         |
|                       |                      | 31                  | 66                          |
| Ал. єл. « <i>Ос</i>   | togesima adveniens»  | 34                  | 71*                         |
| (14 Μαΐου 1           |                      | 37                  | 496*                        |
| `                     | 100, 100*            | 45                  | 415*                        |
| 3                     | 80*                  |                     |                             |
| 4                     | 11*, 80*, 81*, 574   | Motu propr          | io «Iustitiam et pacem pro- |
| 5                     | 80*                  |                     | ) Δεκεμβοίου 1976)          |
| 16                    | 145*, 433*           | `                   | 159                         |
| 21                    | 461, 461*            |                     |                             |
| 22                    | 189*                 | Μήνυμα στ           | ην Παγκόσμια Ημέρα για      |
| 23                    | 158                  | την Ειρήνη          |                             |
| 26                    | 124*                 | ı Çıı               | 519, 520                    |
| 27                    | 124*, 126            |                     | ,                           |
| 28                    | 124*                 | Μήνυμα στ           | ην Παγκόσμια Ημέρα για      |
| 29                    | 124*                 | την Ειρήνη          |                             |
| 30                    | 124*                 |                     | 494*                        |
| 31                    | 124*                 |                     |                             |
|                       |                      |                     |                             |

| Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για   | 8           | 64, 262                     |
|-----------------------------------|-------------|-----------------------------|
| την Ειρήνη (1972)                 | 11          | 53*                         |
| 494*                              | 13          | 58*                         |
|                                   | 14          | 62, 82, 105*, 126           |
| Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για   | 15          | 581                         |
| την Ειρήνη (1974)                 | 17          | 155, 158*, 168*             |
| 495*                              |             |                             |
|                                   | Απ. παρ. «( | Catechesi tradendae»        |
| Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για   | (16 Οκτωβο  | ρίου 1979)                  |
| την Ειρήνη (1976)                 | 5           | 529                         |
| 520                               | 14          | 423                         |
|                                   | 18          | 529*                        |
| Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για   | 29          | 529                         |
| την Ειρήνη (1977)                 |             |                             |
| 391                               | Ενχ. επ. «D | ives in misericordia»       |
|                                   | (30 Νοεμβο  |                             |
| Αγορεύσεις και άλλα μηνύματα      | 12          | 206                         |
| 5 Ιανουαρίου 1964                 | 14          | 206, 582                    |
| 210*                              | 14          | 200, 302                    |
| 24 Iouvíou 1965                   | Enn. or "I  | aborem exercens»            |
| 497*                              |             |                             |
|                                   | (14 Σεπτεμβ | -                           |
| 4 Οπτωβοίου 1965                  | 1           | 72, 101*, 269               |
| 145*, 155*, 433*, 497             | 1           | 269                         |
| 15 Αποιλίου 1968                  | 2           | 201*, 269*                  |
| 153                               | 3           | 72*, 87*, 269               |
| 10 Ιουνίου 1969                   | 4           | 275                         |
| 292, 446*                         | 6           | 259, 270, 271, 272          |
| 16 Νοεμβοίου 1970                 | 8           | 193*, 308                   |
| 207*, 581*                        | 9           | 287*                        |
| 26 Οκτωβοίου 1974                 | 10          | 249, 249*, 287*, 294, 294*, |
| 155*                              |             | 317*                        |
|                                   | 11          | 279                         |
| Επιστολή του Καρδ. Μορίς Ρουά επί | 12          | 277, 290*                   |
| τη ευχαιρία της 10ης επετείου της | 13          | 277*                        |
| εγκυκλίου «Pacem in terris»       | 14          | 177, 189*, 192*, 281, 282,  |
| (11 Αποιλίου 1973) 95*            |             | 287*                        |
|                                   | 15          | 192*                        |
| Ιωάννης Παύλος Β΄                 | 16          | 274, 287*                   |
| Εγκ. επ. «Redemptor hominis»      | 17          | 288*, 336*                  |
| (4 Μαρτίου 1979)                  | 18          | 287, 287*, 301*             |
| 1 262                             | 19          | 172, 250*, 251*, 284*, 295, |
| 1 202                             | 17          | 1,2,230,231,207,273,        |

|                                           | 301, 301*, 302*, 345       | Εγκ. επ. « <i>R</i> e | edemptoris Mater»            |
|-------------------------------------------|----------------------------|-----------------------|------------------------------|
| 20                                        | 301*, 304, 304*, 305, 306, | (25 Μαρτίο            | υ 1987)                      |
|                                           | 307, 318*                  | 37                    | 59                           |
| 21                                        | 299                        |                       |                              |
| 22                                        | 148                        | Εγκ. επ. « <i>Sc</i>  | ollicitudo rei socialis»     |
| 25                                        | 326*                       | (30 Δεκεμβο           | ρίου 1987)                   |
| 26                                        | 326*                       |                       | 72, 102, 102*                |
| 27                                        | 263*, 326*                 | 1                     | 60*, 87*, 104, 162*          |
|                                           | ,                          | 3                     | 85, 85*                      |
| Απ. παρ. «Η                               | Familiaris consortio»      | 9                     | 374*                         |
| (22 Νοεμβο                                |                            | 11                    | 192*                         |
| 12                                        | 219*                       | 12                    | 192*                         |
| 13                                        | 217*, 219                  | 14                    | 192*, 374                    |
| 18                                        | 221*                       | 15                    | 185*, 191*, 192*, 336, 336*, |
| 19                                        | 217                        |                       | 435*                         |
| 20                                        | 225                        | 16                    | 192*, 446                    |
| 23                                        | 251*, 294*                 | 17                    | 192*, 194*, 342              |
| 24                                        | 295*                       | 18                    | 192*                         |
| 26                                        | 244                        | 19                    | 192*                         |
| 27                                        | 222*                       | 20                    | 192*                         |
| 32                                        | 233*                       | 21                    | 192*                         |
| 36                                        | 239                        | 22                    | 192*                         |
| 37                                        | 238*, 243                  | 25                    | 483, 483*                    |
| 40                                        | 240                        | 26                    | 150*, 443, 470               |
| 42                                        | 553*                       | 27                    | 181*                         |
| 43                                        | 221, 238*, 242*, 553*      | 28                    | 181*, 318*, 334, 449*, 462*  |
| 44                                        | 247, 553*                  | 29                    | 181*                         |
| 45                                        | 214*, 252, 355*, 553*      | 30                    | 181*                         |
| 46                                        | 253*, 553*                 | 31                    | 181*, 327                    |
| 47                                        | 220, 553*                  | 32                    | 181*, 333*, 446, 446*, 537*  |
| 48                                        | 220, 553*                  | 33                    | 157*, 181*, 442*, 446, 446*, |
| 77                                        | 226*, 298*                 |                       | 449                          |
| 81                                        | 229                        | 34                    | 181*, 459, 465*, 466, 470*   |
| 84                                        | 226*                       | 36                    | 119*, 193, 332, 446, 566     |
|                                           |                            | 37                    | 119, 181*, 193, 446          |
| Απ. παφ 4. «Reconciliatio et paenitentia» |                            | 38                    | 43*, 193, 194*, 449          |
| (2 Δεκεμβοί                               |                            | 39                    | 102, 194*, 203, 383*, 442*,  |
| 2                                         | 116                        |                       | 446                          |
| 10                                        | 121                        | 40                    | 33, 194*, 196, 196*, 202*,   |
| 15                                        | 116                        |                       | 332*, 580                    |
| 16                                        | 117, 118, 193*             | 41                    | 7, 67*, 68*, 72, 73, 81*,    |

|              | 82*, 159, 563             | 20                  | 50                          |
|--------------|---------------------------|---------------------|-----------------------------|
| 42           | 172, 182                  | 37                  | 415*                        |
| 43           | 364*, 372*, 442           | 52                  | 523                         |
| 44           | 189*, 198*, 411*, 449*    |                     |                             |
| 45           | 189*, 194*                | Εγκ. επ. « <i>C</i> | entesimus annus»            |
| 47           | 578                       | (1η Μαΐου           |                             |
| 48           | 526*                      | ` '                 | 103*                        |
|              |                           | 3                   | 538                         |
| Απ. επ. «Μι  | ılieris dignitatem»       | 5                   | 67, 71*, 90, 521, 523, 583* |
| (15 Αυγούο   |                           | 6                   | 176*                        |
| 7            | 33, 34                    | 7                   | 301*                        |
| 11           | 147                       | 9                   | 284*                        |
|              |                           | 10                  | 103, 194*, 580              |
| Απ. παο «C   | Christifideles laici»     | 11                  | 107*                        |
| (30 Δεκεμβο  | ρίου 1988)                | 13                  | 125, 135*                   |
| 15           | 10, 83*, 543              | 15                  | 301, 351*, 352              |
| 24           | 544*                      | 16                  | 293, 336*                   |
| 29           | 549                       | 17                  | 200*                        |
| 30           | 549*                      | 18                  | 438                         |
| 35           | 523                       | 21                  | 157*                        |
| 37           | 552                       | 23                  | 438*                        |
| 39           | 553, 553*, 570*           | 24                  | 558, 559*, 577*             |
| 40           | 209, 212                  | 29                  | 373                         |
| 41           | 412                       | 31                  | 171, 176, 273, 287*         |
| 42           | 410*, 581*                | 32                  | 179, 278, 283*, 337, 343,   |
| 50           | 146                       |                     | 344*                        |
| 59           | 546                       | 33                  | 344*, 447                   |
| 60           | 528                       | 34                  | 347, 349*, 448              |
| 62           | 549                       | 35                  | 179, 189*, 340, 344, 446*,  |
|              |                           | 450                 |                             |
| Απ. επ. «Στη | ιν πεντημοστή επέτειο από | 36                  | 345, 358, 359, 360, 376,    |
| την έναρξη   | του Δευτέφου Παγκοσμίου   |                     | 486, 486*                   |
| Πολέμου»     |                           | 37                  | 360*, 460, 467*             |
| (27 Αυγούο   | που 1989)                 | 38                  | 340, 464                    |
| 2            | 157                       | 39                  | 212, 231, 350, 375          |
| 8            | 517                       | 40                  | 347, 349, 356*, 466*, 470*  |
|              |                           | 41                  | 47, 170*, 181*, 280, 333,   |
|              | edemptoris missio»        |                     | 348*                        |
| (7 Δεκεμβοί  |                           | 42                  | 200, 335                    |
| 2            | 538                       | 43                  | 278, 282, 288, 338, 340*    |
| 11           | 1, 521*, 523, 524         | 44                  | 191*, 408                   |

| 45 191*                       | 110 70*                                |
|-------------------------------|----------------------------------------|
| 46 86*, 190*, 395*, 406, 4    | 07,                                    |
| 567, 569*                     | Motu proprio «Socialium Scientiarum»   |
| 47 155, 158, 191*, 424        | (1η Ιανουαρίου 1994)                   |
| 48 185*, 186*, 187, 188*,     | 291, 78*                               |
| 336*, 351, 352, 353*, 3       | 54*,                                   |
| 411*                          | Επιστολή στις οικογένειες «Gratissiman |
| 49 185*, 355*, 420*           | sane» (2 Φεβρουαρίου 1994)             |
| 50 556                        | 6 111*, 230                            |
| 51 494*, 498                  | 7 213                                  |
| 52 434*, 439, 498             | 8 111*                                 |
| 53 60*, 81*, 82*              | 10 237                                 |
| 54 60*, 61, 67, 69, 78, 159   | *, 11 218*, 221, 230                   |
| 527*                          | 13 231                                 |
| 55 9*, 560, 577               | 14 111*, 227*                          |
| 56 90, 90*                    | 16 111*                                |
| 57 193*, 525, 551*            | 17 211, 251*                           |
| 58 371, 442*, 448             | 19 111*                                |
| 59 73, 76, 78                 | 20 111*                                |
| 60 90                         | 21 233*                                |
| Εγκ. επ. «Veritatis splendor» | Απ. επ. «Tertio millennio adveniente»  |
| (6 Αυγούστου 1993)            | (10 Νοεμβοίου 1994)                    |
| 13 75*                        | 13 25*                                 |
| 27 70*                        | 51 182*, 450*                          |
| 34 135*                       |                                        |
| 35 136                        | Επιστολή στις γυναίκες                 |
| 44 138*                       | (29 Ιουνίου 1995)                      |
| 48 127                        | 3 295                                  |
| 50 75*, 140                   | 8 147                                  |
| 51 142                        |                                        |
| 61 139                        | Еγн. επ. «Evangelium vitae»            |
| 64 70*                        | (25 Μαρτίου 1995)                      |
| 79 75*                        | 2 155*                                 |
| 80 155*                       | 7 155*                                 |
| 86 138                        | 8 155*                                 |
| 87 143*                       | 9 155*                                 |
|                               |                                        |
| 97 22, 397*                   | 10 155*                                |
| 97 22, 397*<br>98 577         | 11 155*                                |
|                               |                                        |

Ποόλογος 113\*

| 14                                       | 155*                          | 36-48                    | 560*                   |
|------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------------|
| 15                                       | 155*                          |                          |                        |
| 16                                       | 155*, 483                     | Απ. παρ. «Ι              | Ecclesia in America»   |
| 17                                       | 155*                          | (22 Ιανουα               |                        |
| 18                                       | 155*                          | 20                       | 362*                   |
| 19                                       | 112*, 142*, 155*              | 25                       | 466                    |
| 20                                       | 142*, 155*                    | 54                       | 7*, 8*                 |
| 21                                       | 155*                          |                          | ,                      |
| 22                                       | 155*                          | Απ. επ. « <i>N</i>       | ovo Millennio ineunte» |
| 23                                       | 155*                          | (6 Ιανουαρ               |                        |
| 24                                       | 155*                          | 1                        | 1*                     |
| 25                                       | 155*                          | 16-28                    | 58*                    |
| 26                                       | 155*                          | 29                       | 577                    |
| 27                                       | 155*, 405                     | 49                       | 182*, 583*             |
| 28                                       | 155*                          | 50                       | 5, 182*, 583*          |
| 32                                       | 182*                          | 51                       | 5, 583*                |
| 34                                       | 109*, 114*                    | 31                       | 5, 505                 |
| 35                                       | 109*, 110                     | Μήνυμα στ                | την Παγκόσμια Ημέρα    |
| 56                                       | 405                           |                          | ρήνη (1982)            |
| 58                                       | 233*                          | 4                        | 494                    |
| 59                                       | 233*                          | 7                        | 727                    |
| 61                                       | 233*                          | Μήνυμα στ                | την Παγκόσμια Ημέρα    |
| 62                                       | 233*                          |                          | ρήνη (1986)            |
| 70                                       | 397*, 407                     | 1                        | 494*                   |
| 71                                       | 229*, 397                     | 2                        | 509*                   |
| 72                                       | 233*                          | 2                        | 307                    |
| 73                                       | 399*, 570*                    | Μήνημα στ                | την Παγκόσμια Ημέρα    |
| 73<br>74                                 | 399                           |                          | ρήνη (1988)            |
| 92                                       | 231*                          | 3                        | 516*                   |
| 93                                       | 231                           | 3                        | 310                    |
| 101                                      | 233*                          | Μήνημα σ                 | την Παγκόσμια Ημέρα    |
| 101                                      | 233                           |                          | ρήνη (1989)            |
| Λπ. cπ. "Di                              | as Dominis                    | για την Ει <u>ς</u><br>5 | 387                    |
| Απ. επ. «Dies Domini»<br>(31 Μαΐου 1998) |                               | 11                       | 387                    |
| 26                                       | 285*                          | 11                       | 307                    |
| 20                                       | 283                           | Μέννημα σε               | την Πανικόσιμα Ημέρα   |
| Fam. orT                                 | ides at Pation                |                          | την Παγκόσμια Ημέρα    |
|                                          | ides et Ratio»<br>Βοίου 1998) | για την Ει <u>ι</u><br>6 | ρήνη (1990)<br>459     |
| (14 Δεπτεμ                               | 74*                           | 7                        | 459                    |
|                                          | /4                            | 9                        |                        |
|                                          |                               | 9                        | 468, 468*              |

| Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέ <i>οα για</i><br>την Ειρήνη (1992) |                        | 10<br>11                        | 468*<br>497, 510*, 511*, 512*, 518 |
|--------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------|------------------------------------|
| 4                                                            | 519*                   | 12                              | 494*                               |
|                                                              | ην Παγκόσμια Ημέρα για |                                 | ην Παγκόσμια Ημέρα για             |
| την Ειρήνη                                                   |                        | την Ειρήνη                      |                                    |
| 1                                                            | 449*                   | 6                               | 388*                               |
| 3                                                            | 298*                   | 7                               | 506*                               |
| 4                                                            | 497*                   | 11                              | 506                                |
|                                                              |                        | 13                              | 373*                               |
|                                                              | ην Παγκόσμια Ημέρα για | 14                              | 373*, 449, 564                     |
| την Ειρήνη                                                   | (1994)                 | 15-16                           | 333*                               |
| 5                                                            | 239*                   | 17                              | 564*                               |
|                                                              |                        | 20                              | 516                                |
| Μήνυμα στ                                                    | ην Παγκόσμια Ημέρα για |                                 |                                    |
| την Ειρήνη                                                   |                        | Μήνυμα στ                       | ην Παγκόσμια Ημέρα για             |
| 2-6                                                          | 245*                   | την Ειρήνη                      |                                    |
| 5                                                            | 296                    | 13                              | 298*                               |
|                                                              |                        | 19                              | 405*                               |
| Μήνυμα στ                                                    | ην Παγκόσμια Ημέρα για |                                 |                                    |
| την Ειρήνη                                                   |                        | Μήνυμα στ                       | ην Παγκόσμια Ημέρα για             |
| 3                                                            | 517*, 518*             | την Ειρήνη (2002)               |                                    |
| 4                                                            | 517*, 518*             | on Beginn                       | (2002)                             |
| 6                                                            | 518*                   | 4                               | 513*                               |
| O                                                            | 310                    | 5                               | 514                                |
| Μήνημα στ                                                    | ην Παγκόσμια Ημέρα για | 7                               | 515*                               |
| την Ειρήνη                                                   |                        | 9                               | 517*                               |
| 2                                                            | 154                    | 9                               | 317                                |
| 3                                                            | 363                    | Másousos                        | mu Houndania III. éach an          |
|                                                              | 450*                   |                                 | ην Παγκόσμια Ημέρα για             |
| 4                                                            |                        | την Ειρήνη                      |                                    |
| 5                                                            | 412                    | 5                               | 365, 485*                          |
| 6                                                            | 296                    | 6                               | 441                                |
| Μήνυμα στ                                                    | ην Παγκόσμια Ημέρα για | Μήνυμα στην Παγκόσμια Ημέρα για |                                    |
| την Ειρήνη                                                   |                        | την Ειρήνη (2004)               |                                    |
| 3                                                            | 153, 154               | 4                               | 494*                               |
| 5                                                            | 423*                   | 5                               | 437                                |
| 6                                                            | 411*                   | 6                               | 438*, 501                          |
| 7                                                            | 506*, 518*             | 7                               | 440, 442*, 443                     |
| 8                                                            | 287*                   | 8                               | 514, 514*                          |
| 9                                                            | 450*                   | 9                               | 439, 506*, 516*                    |
| ,                                                            | 730                    | ,                               | 757, 500 , 510                     |

| 10          | 203, 206,   | 517*, 582        | 18 Αυγούστου 1985   | 486*              |
|-------------|-------------|------------------|---------------------|-------------------|
|             | , ,         | ,                | 14 Οκτωβοίου 1985   | 508               |
| Μήνυμα για  | α τη Σαραχ  | ιοστή (1990)     | 28 Νοεμβρίου 1986   | 457*, 458         |
| 3           | 505         | • , ,            | 29 Νοεμβρίου 1986   | 471*              |
|             |             |                  | 12 Ιουλίου 1987     | 466*              |
| Μήνυμα για  | α τη ΛΓ΄ Πο | αγκόσμια Ημέρα   | 14 Σεπτεμβοίου 1987 | 471*              |
|             |             | οινωνιών (1999)  | 6 Νοεμβοίου 1987    | 470*              |
| 3           | 560         | , ,              | 9 Ιανουαρίου 1988   | 157*              |
|             |             |                  | 17 Αποιλίου 1988    | 508*              |
| Αγορεύσεις  | , επιστολέ  | ς και άλλα       | 8 Οκτωβοίου 1988    | 468               |
| μηνύματα    |             | ,                | 16 Νοεμβρίου 1989   | 470               |
| 2 Δεκεμβοίο | ານ 1978     | 71               | 19 Μαρτίου 1990     | 457, 458, 505     |
| 13 Ιανουαρ  |             | 244              | 22 Σεπτεμβοίου 1990 | 244*, 296         |
| 28 Ιανουαρ  |             | 64*, 82*, 178*,  | 1η Οκτωβρίου 1990   | 497*              |
|             |             | 182*, 449*       | 12 Ιανουαρίου 1991  | 437               |
| 17 Φεβρουα  | οίου 1979   | 159*             | 16 Ιανουαρίου 1991  | 497               |
| 14 Σεπτεμβο |             | 266              | 17 Ιανουαρίου 1991  | 497               |
| 29 Σεπτεμβο |             | 496              | 1η Μαΐου 1991       | 374               |
| 2 Οπτωβοίο  | -           | 152, 155*, 244   | 19 Μαΐου 1991       | 63*               |
| 12 Νοεμβοίο |             | 440*             | 5 Δεκεμβρίου 1992   | 506*              |
| 9 Φεβρουαρ  |             | 581*             | 16 Ιανουαρίου 1993  | 506*              |
| 1η Ιουνίου  |             | 435*, 440*, 554, | 7 Μαρτίου 1993      | 504               |
| •           |             | 556*             | 18 Αποιλίου 1993    | 506               |
| 10 Ιουλίου  | 1980        | 471*             | 30 Νοεμβρίου 1993   | 440*, 504*        |
| 1η Σεπτεμβο | οίου 1980   | 426*             | 11 Μαρτίου 1994     | 502*              |
| 25 Φεβρουα  | _           | 457, 458         | 18 Μαρτίου 1994     | 440*, 483         |
| 3 Οπτωβοίο  | _           | 458, 474*        | 28 Οκτωβοίου 1994   | 470*              |
| 3 Αποιλίου  |             | 85*              | 9 Ιανουαρίου 1995   | 507*              |
| 15 Ιουνίου  |             | 292*, 404        | 26 Μαΐου 1995       | 440*              |
| 21 Σεπτεμβο | οίου 1982   | 458, 477*        | 9 Ιουλίου 1995      | 147               |
| 23 Οκτωβοί  | ου 1982     | 458, 473*, 477*  | 5 Οκτωβοίου 1995    | 145*, 152*, 157,  |
| 18 Δεκεμβο  |             | 470*             |                     | 388*, 432*, 434*, |
| 7 Μαρτίου   |             | 471*             |                     | 435, 435*, 436    |
| 19 Οκτωβοί  |             | 15               | 13 Ιανουαρίου 1996  | 509*              |
| 29 Οκτωβοί  |             | 460              | 2 Δεκεμβοίου 1996   | 308*              |
| 12 Νοεμβοίο |             | 496*             | 13 Ιανουαρίου 1997  | 495*, 518*        |
| 22 Μαρτίοι  | 1984        | 92               | 24 Μαρτίου 1997     | 461, 463, 464, \  |
| 18 Σεπτεμβο |             | 471*             |                     | 465               |
| 31 Ιανουαρ  | -           | 471*             | 25 Αποιλίου 1997    | 287*, 369*        |
| 5 Φεβρουας  |             | 471*             | 20 Ιουνίου 1997     | 446*              |
| 13 Μαΐου 1  | 985         | 439              | 19 Φεβρουαρίου 1998 | 228*              |
|             |             |                  |                     |                   |

| 9 Μαΐου 1998              | 363*          | 369   | 110*       |
|---------------------------|---------------|-------|------------|
| 14 Ιουνίου 1998           | 506*          | 371   | 111*       |
| 4 Ιουλίου 1998            | 506*          | 373   | 113*       |
| 30 Νοεμβρίου 1998         | 450*          | 404   | 115        |
| 21 Ιανουαρίου 1999        | 228           | 826   | 580*       |
| 6 Μαρτίου 1999            | 279*          | 1.033 | 183        |
| 11 Αυγούστου 1999         | 505           | 1.603 | 215*, 216* |
| 31 Μαρτίου 2000           | 402, 404      | 1.605 | 209*       |
| 1 <sup>η</sup> Μαΐου 2000 | 321           | 1.639 | 215*       |
| 2 Μαΐου 2000              | 446*          | 1.644 | 223*       |
| 29 Αυγούστου 2000         | 236*          | 1.645 | 223*       |
| 13 Ιανουαρίου 2001        | 435*          | 1.646 | 223*       |
| 27 Αποιλίου 2001          | 310*, 366     | 1.647 | 223*       |
| 14 Σεπτεμβοίου 2001       | 309, 320*     | 1.648 | 223*       |
| 24 Σεπτεμβοίου 2001       | 515*          | 1.649 | 223*       |
| 24 Φεβρουαρίου 2002       | 515*          | 1.650 | 223*, 225* |
| 21 Μαρτίου 2002           | 437*          | 1.651 | 223*, 225* |
| 3 Αποιλίου 2002           | 222           | 1.652 | 230*       |
| 11 Αποιλίου 2002          | 367           | 1.653 | 238*       |
| 27 Αποιλίου 2002          | 367*          | 1.656 | 220*       |
| 13 Ιανουαρίου 2003        | 497           | 1.657 | 220*       |
| 5 Ιανουαρίου 2004         | 148           | 1.703 | 128*       |
| 7 Ιανουαρίου 2004         | 484           | 1.705 | 135*, 199* |
| 12 Ιανουαρίου 2004        | 572           | 1.706 | 134, 136*  |
| 4 Φεβρουαρίου 2004        | 341           | 1.721 | 109*       |
| 21 Φεβρουαρίου 2004       | 236*          | 1.730 | 135*, 199* |
|                           |               | 1.731 | 135*       |
|                           |               | 1.732 | 135*       |
| Εκκλησιαστικό             | ί κείμενα     | 1.733 | 135*       |
|                           |               | 1.738 | 199        |
| Κατήχηση της Καθολι       | κής Εκκλησίας | 1.740 | 137        |
|                           |               | 1.741 | 143*       |
| Τίτλος 1ου Κεφ., Μέφο     | ς 1ο 109      | 1.749 | 138*       |
| 24 8*                     |               | 1.750 | 138*       |
| 27 133*                   |               | 1.751 | 138*       |
| 356 109*, 133*            |               | 1.752 | 138*       |
| 357 108                   |               | 1.753 | 138*       |
| 358 109*, 133*            |               | 1.754 | 138*       |
| 363 128*                  |               | 1.755 | 138*       |
| 364 128*                  |               | 1.756 | 138*       |
| 365 129                   |               | 1.789 | 20*        |
|                           |               |       |            |

|       | # 4 0 J          |       |                        |
|-------|------------------|-------|------------------------|
| 1.806 | 548*             | 1.934 | 144*, 201*             |
| 1.807 | 201              | 1.935 | 201*                   |
| 1.827 | 207*             | 1.936 | 201*                   |
| 1.849 | 116*             | 1.937 | 201*                   |
| 1.850 | 115*             | 1.938 | 201*                   |
| 1.869 | 119*             | 1.939 | 193*, 201*, 581*       |
| 1.879 | 149*             | 1.940 | 193, 201*              |
| 1.880 | 149              | 1.941 | 193*, 194*, 201*       |
| 1.881 | 384*             | 1.942 | 193*, 201*             |
| 1.882 | 151, 185*        | 1.955 | 140*                   |
| 1.883 | 185*, 186*, 419* | 1.956 | 140*                   |
| 1.884 | 185*, 383, 419*  | 1.957 | 141*                   |
| 1.885 | 185*, 419*       | 1.958 | 141*                   |
| 1.886 | 197*             | 1.959 | 142*                   |
| 1.888 | 42               | 1.960 | 141*                   |
| 1.889 | 43*, 581*, 583   | 1.970 | 20*                    |
| 1.897 | 393*             | 2.011 | 583*                   |
| 1.898 | 393*             | 2.034 | 79*                    |
| 1.899 | 398*             | 2.037 | 80*                    |
| 1.900 | 398*             | 2.039 | 83*                    |
| 1.901 | 398*             | 2.062 | 22                     |
| 1.902 | 396*             | 2.070 | 22                     |
| 1.905 | 164*             | 2.105 | 422                    |
| 1.906 | 164*             | 2.106 | 421*                   |
| 1.907 | 164*, 166*       | 2.107 | 423*                   |
| 1.908 | 164*, 169*       | 2.108 | 421*, 422*             |
| 1.909 | 164*             | 2.109 | 422*                   |
| 1.910 | 164*, 168*, 418* | 2.184 | 284*                   |
| 1.911 | 164*, 433*       | 2.185 | 284                    |
| 1.912 | 164*, 165*       | 2.186 | 285                    |
| 1.913 | 167*, 189*       | 2.187 | 285*, 286              |
| 1.914 | 189*             | 2.188 | 286                    |
| 1.915 | 189*             | 2.204 | 220*                   |
| 1.916 | 189*             | 2.206 | 213*                   |
| 1.917 | 189*, 191*       | 2.209 | 214*                   |
| 1.928 | 201*             | 2.210 | 213*                   |
| 1.929 | 201*, 202*       | 2.211 | 252*                   |
| 1.930 | 153*, 201*       | 2.212 | 206*, 390*, 391*, 582* |
| 1.931 | 105*, 201*       | 2.213 | 390*                   |
| 1.932 | 201*             | 2.221 | 239*                   |
| 1.933 | 201*             | 2.223 | 239*                   |
|       |                  |       |                        |

| 2.224 | 213*       | 2.359 | 228*                  |
|-------|------------|-------|-----------------------|
| 2.228 | 238*       | 2.366 | 230*                  |
| 2.229 | 240*       | 2.367 | 232*                  |
| 2.235 | 132*, 396* | 2.368 | 234*                  |
| 2.236 | 409*       | 2.370 | 233*                  |
| 2.237 | 388*       | 2.372 | 234*                  |
| 2.241 | 298*       | 2.375 | 235*                  |
| 2.242 | 399*       | 2.376 | 235*                  |
| 2.243 | 401        | 2.377 | 235*                  |
| 2.244 | 47*, 51*   | 2.378 | 235*                  |
| 2.245 | 50*, 424*  | 2.379 | 218                   |
| 2.246 | 426*       | 2.384 | 225*                  |
| 2.258 | 112*       | 2.385 | 225                   |
| 2.259 | 112*       | 2.390 | 227*                  |
| 2.260 | 112*       | 2.402 | 177*                  |
| 2.261 | 112*       | 2.403 | 177*                  |
| 2.265 | 500*       | 2.404 | 177*                  |
| 2.266 | 402*, 403* | 2.405 | 177*                  |
| 2.267 | 405        | 2.406 | 177*                  |
| 2.269 | 341        | 2.411 | 201*                  |
| 2.271 | 233*       | 2.419 | 3, 63                 |
| 2.272 | 233*       | 2.420 | 68*                   |
| 2.273 | 233*       | 2.421 | 87*                   |
| 2.297 | 513*       | 2.422 | 104*                  |
| 2.304 | 495*       | 2.423 | 81*                   |
| 2.306 | 496        | 2.424 | 340*                  |
| 2.307 | 497*       | 2.425 | 201*, 349*            |
| 2.308 | 497*       | 2.426 | 201*, 331*            |
| 2.309 | 497*, 500  | 2.427 | 201*, 263*, 317       |
| 2.310 | 497*, 502* | 2.428 | 201*, 272*            |
| 2.311 | 497*, 503* | 2.429 | 201*, 336, 336*       |
| 2.312 | 497*       | 2.430 | 201*, 304*, 306*      |
| 2.313 | 497*, 503* | 2.431 | 201*, 351*, 352*      |
| 2.314 | 497*, 509* | 2.432 | 201*, 344*            |
| 2.315 | 497*, 508  | 2.433 | 201*, 288*            |
| 2.316 | 497*, 508* | 2.434 | 201*, 302             |
| 2.317 | 495*, 497* | 2.435 | 201*, 304             |
| 2.333 | 224        | 2.436 | 201*, 289*            |
| 2.334 | 111*       | 2.437 | 201*, 373*            |
| 2.357 | 228*       | 2.438 | 194*, 201*, 341, 373* |
| 2.358 | 228*       | 2.439 | 201*                  |
|       |            |       |                       |

| 2.440    | 201*, 372*      |                       | Σύνοδοι                   |
|----------|-----------------|-----------------------|---------------------------|
| 2.441    | 201*, 375       |                       |                           |
| 2.442    | 83*, 201*       | Σύνοδος για           | τον κλήφο                 |
| 2.443    | 183, 201*       |                       |                           |
| 2.444    | 184*, 201*      | -                     | υθύνσεις για την κατήχηση |
| 2.445    | 184, 201*       | (15 Αυγούστ           |                           |
| 2.446    | 184*, 201*      |                       | 529*                      |
| 2.447    | 184, 201*       |                       | 521*                      |
| 2.448    | 183*, 184, 201* |                       | 529*                      |
| 2.449    | 201*            | 54                    | 529*                      |
| 2.464    | 198*            |                       |                           |
| 2.465    | 198*            |                       |                           |
| 2.466    | 198*            | Σύνοδος για           | τη διδασκαλία της πίστης  |
| 2.467    | 198*            |                       |                           |
| 2.468    | 198*            | Διάτ. «Person         | na humana»                |
| 2.469    | 198*            | (29 Δεκεμβοί          | (ov 1975)                 |
| 2.470    | 198*            | 8                     | 228*                      |
| 2.471    | 198*            |                       |                           |
| 2.472    | 198*            | $\Delta$ ιδ. «Liberta | tis conscientia»          |
| 2.473    | 198*            | (22 Μαρτίου           | 1986)                     |
| 2,474    | 198*            |                       | 199                       |
| 2.475    | 198*            | 28                    | 199*                      |
| 2.476    | 198*            | 32                    | 149                       |
| 2.477    | 198*            | 63                    | 64*                       |
| 2.478    | 198*            | 64                    | 64*                       |
| 2.479    | 198*            | 72                    | 81*, 82*, 85*, 160        |
| 2.480    | 198*            |                       | 185*, 194*                |
| 2.481    | 198*            | 75                    | 137                       |
| 2.482    | 198*            | 79                    | 401                       |
| 2.483    | 198*            |                       | 64*                       |
| 2.484    | 198*            |                       | 185*                      |
| 2.485    | 198*            |                       | 185*                      |
| 2.486    | 198*            | 90                    | 175                       |
| 2.487    | 198*            | 94                    | 241                       |
| 2,494    | 415             | 97                    | 59                        |
| 2.495    | 561             |                       | 198*                      |
| 2.510    | 20*             |                       | · ·                       |
| 2.832    | 201*            | Επ. Η ποιμα           | ντική έννοια              |
| <b>_</b> |                 | για τους ομο          |                           |
|          |                 | (1η Οκτωβοί           |                           |
|          |                 |                       | 228*                      |
|          |                 | 1 4                   | 220                       |

| Διδ. «Do            | num vitae× | >                 |
|---------------------|------------|-------------------|
| (22 Φεβο            | ουαρίου 1  | 987)              |
|                     | 553*       |                   |
| II/2.3.5            | 235*       |                   |
| II/7                | 235*       |                   |
|                     |            |                   |
| $\Delta$ ιδ. « $Do$ | num verita | tis»              |
| (24 Mαΐα            | บ 1990)    |                   |
| 16                  | 80*        |                   |
| 17                  | 80*        |                   |
| 23                  | 80*        |                   |
|                     |            |                   |
| Ορισμέν             | ες παρατηι | οήσεις όσον αφορά |
| την απάν            | ιτηση σε π | οοτάσεις νόμου    |

Ορισμένες παρατηρήσεις όσον αφορά την απάντηση σε προτάσεις νόμου ώστε να μην υπάρχουν διακρίσεις για τους ομοφυλόφιλους (23 Ιουλίου 1992)
228\*

Διδακτικό μήνυμα σχετικά με ορισμένα θέματα που αφορούν την ενασχόληση και τη συμπεριφορά των καθολικών στην πολιτική ζωή (24 Νοεμβρίου 2002)
3 384\*, 563\*
4 570

5 397\* 6 397\*, 566, 571, 572 7 555\*, 568

Παρατηρήσεις όσον αφορά τα σχέδια για νόμιμη αναγνώριση της ένωσης μεταξύ ομοφυλοφίλων (3 Ιουνίου 2003)

8 228 228\*

Επιστολή στους επισκόπους της Καθολικής Εκκλησίας όσον αφορά τη συνεργασία του άνδρα και της γυναίκας στην Εκκλησία και στον κόσμο

(30 Δεκεμβρίου 1988)

| 8  | 568*       |
|----|------------|
| 20 | 89         |
| 21 | 91         |
| 22 | 93         |
| 23 | 94         |
| 24 | 96         |
| 25 | 98         |
| 26 | 102        |
| 27 | 104        |
| 29 | 160*       |
| 30 | 160*       |
| 31 | 160*       |
| 32 | 152*, 160* |
| 33 | 160*       |
| 34 | 160*       |
| 35 | 106, 160*  |
| 36 | 160*       |
| 37 | 160*       |
| 38 | 160*, 194* |
| 39 | 160*       |
| 40 | 160*, 189  |
| 41 | 160*       |
| 42 | 160*       |
| 43 | 197        |
| 47 | 162*       |
|    |            |

## Ποντιφικό Συμβούλιο

# Ποντιφικό Συμβούλιο για τις κοινωνικές επικοινωνίες

Communio et Progressio (23 Μαΐου 1971) 126-134 415\*

Aetatis novae (22 Φεβρουαρίου 1992) 11 415\*

| $H$ η $\theta$ ική | ί στη διαφήμιση |
|--------------------|-----------------|
| (22 Φεβ            | ουαρίου 1997)   |
| 4-8                | <b>415</b> *    |

| $H$ η $\theta$ ιχ | ή στις κοινωνικ | ιές επικοινωνίες |
|-------------------|-----------------|------------------|
| (4 Ιουν           | ίου 2000)       |                  |
| 14                | 561             |                  |
| 20                | 416             |                  |
| 22                | 416*            |                  |
| 24                | 416*            |                  |
| 33                | 562*            |                  |

## Ποντιφικό Συμβούλιο Cor Unum -Ποντιφικό Συμβούλιο της Ποιμαντικής για τους Απόδημους και τους Ταξιδιώτες

Οι πρόσφυγες. Μια πρόκληση για την αλληλεγγύη (2 Οκτωβρίου 1992)
6 298\*

## Ποντιφικό Συμβούλιο για τον Πολιτισμό - Ποντιφικό Συμβούλιο για το Διάλογο μεταξύ Θοησκειών

Ο Ιησούς Χριστός φορέας του ζώντος ύδατος. Ο χριστιανικός στοχασμός για το «New Age» (2003) 463\*

## Ποντιφικό Συμβούλιο για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη

Η Εκκλησία και τα δικαιώματα του ανθρώπου (10 Δεκεμβρίου 1974) 70-90 159\*

Στην υπηρεσία της χριστιανικής κοινότητας: μια ηθική προσέγγιση του διεθνούς χρέους (27 Δεκεμβρίου 1986)

|    |   | 450* |
|----|---|------|
| I, | 1 | 194* |

35

Το διεθνές εμπόριο όπλων (1η Μαΐου 1994) 6 500 9-11 508\*

Για μια καλύτερη αναδιανομή της γης. Η πρόκληση της αγροτικής μεταρρύθμισης (23 Νοεμβρίου 1997) 11 471\* 13 300 27-31 180\*

300\*

L'Eglise face au racisme. Contribution du Saint-Siège à la Conférence mondiale contre le Racisme, la Discrimination raciale, la Xénophobie et l'intolérance qui y est associée (29 Αυγούστου 2001) 21 236\* 433\*

Water, an Essential Element for Life. A Contribution of the Delegation of the Holy See on the occasion of the 3rd World Water Forum (Κιότο, 16-23 Μαρτίου 2003) 485\*

## Επιτροπή για τις Θρησκευτικές Σχέσεις με τον Εβραϊσμό

Εμείς θυμόμαστε: σπέψεις για το Shoah (16 Μαρτίου 1998) 506\*

## Ποντιφική Ακαδημία Pro Vita

Σκέψεις για την κλωνοποίηση

(25 Ιουνίου 1997) 236\*

Ζωικές και φυτικές βιοτεχνολογίες: νέα σύνορα και νέες ευθύνες (1999) 472\*

#### Αγία Έδοα

Χάρτης των δικαιωμάτων της οικογένειας (24 Νοεμβρίου 1983)

| νειας (2+110εμρφισσ | 1703)    |
|---------------------|----------|
| Ποοοίμιο, D-E       | 214*     |
| Προοίμιο Ε          | 229, 238 |
| Άρθρο 3, c          | 237      |
| Άρθρο 5             | 239*     |
| Άρθρο 5, b          | 241      |
| Άρθρο 8, a-b        | 247      |
| Άρθρο 9             | 247*     |
| Άρθρο 10            | 294*     |
| Άρθρο 10, а         | 250*     |
| Άρθρο 10, b         | 251*     |
| Άρθρο 12            | 298*     |
|                     |          |

#### Κανονικό Δίκαιο

Κώδικας του κανονικού δικαίου

208-223 159\* 361 444\* 747, 2 71, 426\* 793-799 239\* 1.136 239\*

## Επκλησιαστικοί συγγραφείς

## Αθανάσιος Αλεξανδοείας (άγιος)

*Βίος Αγίου Αντωνίου* Κ. 3: PG 26, 846 265\*

## Αμβοόσιος (άγιος)

*De obitu Valentiniani consolatio* 62: PL 16, 1.438 265\*

## Αυγουστίνος (άγιος)

Confessiones

1, 1: PL 32, 661 114 2, 4, 9: PL 32, 678 142\*

## Βασίλειος ο Μέγας (άγιος)

Προς πλουτούντας 5: PG 31, 271 329, 329\*

Όροι κατά πλάτος 42: PG 31, 1.023-1.027 265\*

## Γρηγόριος ο Μέγας (άγιος)

Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87-89 184, 329\*

## Γρηγόριος Νύσσης (άγιος)

Εις τον βίον προφήτου Μωυσέως

2, 2-3: PG 44, 327B-328B 135\*

## Ειρηναίος της Λυών (άγιος)

Κατά των αιρέσεων 5, 32, 2: PG 7, 1.210 266\*

#### Εομά

Ποιμήν, Βιβλίο τρίτο, Ομοιότης Ι: PG 2, 954 329\*

#### Θεοδώρητος ο Κύρου

Περί προνοίας λόγοι 5-7: PG 83, 625-686 266\*

## Θωμάς Ακινάτης (άγιος)

Commentum in tertium librum Sententiarum

d. 27, q. 1, a. 4

4 130

De Caritate

a. 9

581\*

De regno. Ad regem Cypri

I, 1 393 I, 10 390\*

In duo praecepta caritatis et in decem Legis praecepta expositio c. 1 140

Sententiae Octavi Libri Ethicorum lect. 1 390\*

## Summa theologiae

| 130* |
|------|
| 201* |
| 140* |
| 398  |
| 167* |
| 229* |
| 391* |
| 391* |
|      |

| II-II, q. 23, a. 8        | 207  |
|---------------------------|------|
| II-II, q. 29, a. 3, ad 3u | m    |
|                           | 494* |
| II-II, qq. 47-56          | 548* |
| II-II, q. 49, a. 1        | 548* |
| II-II, q. 49, a. 3        | 548* |
| II-II, q. 49, a. 4        | 548* |
| II-II, q. 49, a. 6        | 548* |
| II-II, q. 49, a. 7        | 548* |
| II-II, q. 50, a. 1        | 548* |
| II-II, q. 50, a. 2        | 548* |
| II-II, q. 58, a. 1        | 201* |
| II-II, q. 104, a. 6, ad 3 | um   |
|                           | 400  |

#### Ιωάννης Χουσόστομος

Ομιλίες πεοί της αρχής των πράξεων 35, 3: PG 60, 258 265\*

Ομιλία 21 προς Αντιοχείς 2, 6-8: PG 49, 41-46 329\*

Ομιλία περί τελείας ευσπλαχνίας 1, 2: PG 56, 281-282 582

## Κλήμης ο Αλεξανδοεύς

Τις ο σωζόμενος πλούσιος Ι: PG 9, 61 329

## Τερέζα του Βρέφους Ιησού (αγία)

Atto di offerta all'Amore Misericordioso 583

## Αναφορές από το Διεθνές Δίκαιο

Χάρτης των Ηνωμένων Εθνών (26 Ιουνίου 1945)

άρθρο 2.4 438\*

Παγκόσμια διακήρυξη των ανθρωπίνων δικαιωμάτων (1948)

16.3 237\*

Συνθήκη για τα δικαιώματα του παιδιού (1990)

245\*

#### ΑΝΑΛΥΤΙΚΌ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

#### A

#### ΑΓΑΘΑ

- Ο Θεός, συνθήκες ζωής και αναγκαία αγαθά, 20, 428
- Σαββατικό έτος και ελεύθερα αγαθά, 24 Ανδρας και γυναίκα και αγαθά της πλάσης, 26
- Αγαθά, Ιησούς Χριστός και Βασίλειο του Θεού, 57
- Μεγαλυνάριο και αγαθά στους πεινασιένους, 59
- Πραγματική ανάπτυξη και πολλαπλασιασμός των αγαθών, 102
- Αγαθά του ανθρώπου και άδικοι περιορισμοί, 133
- Δικαίωμα στην εργασία και αγαθά, 155 Ευνοημένοι και αγαθά στην υπηρεσία των άλλων, 158
- Κοινό καλό και ιδιαίτερα αγαθά, 164 Διανομή των αγαθών της πλάσης και δικαιοσύνη, 167
- Πολιτικοί θεσμοί και αναγκαία αγαθά, 168
- Αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών, 171, 173-175, 177, 328, 346\*, 364, 449
- Οικουμενικό δίκαιο της χρήσης των αγαθών, 172, 173

- Ιδιωτική ιδιοκτησία και κατοχή των αγαθών, 176, 177, 282, 346\*
- Αγαθά, περιορισμοί στη χρήση τους και ιδιοκτήτες, 178
- Νέα αγαθά και ο οικουμενικός προορισμός τους, 179, 283
- Χώρες υπό ανάπτυξη, γη και αγαθά, 180 Κάτοχος και ειδωλολατρία των αγαθών, 181
- Ευχέρεια άσκησης προνομίων για τους φτωχούς και αγαθά, 182
- Αλληλεγγύη και προορισμός των αγαθών, 194
- Ανθρωποι και υλικά και άυλα αγαθά, 195
- Δικαιοσύνη και αναδιανομή των αγαθών, 206, 582
- Ζευγάρια και τα αγαθά του αδιάλυτου του γάμου και της σταθερότητας, 225
- Οικονομική ζωή, οικογένεια και αγαθά, 248
- Ανθρωπος και διαφύλαξη των αγαθών που έπλασε ο Θεός, 255
- Συσσώρευση και αφαίρεση αγαθών, 258 Ιδιοκτησία, εργασία και αγαθά, 282
- Τοιτογενής τομέας και σχετικότητα των αγαθών, 293
- Μισθός και πρόσβαση στα αγαθά της γης, 302
- Οικονομική ευημερία και παραγόμενα αγαθά, 303

<sup>\*</sup> Οι αφιθμοί παφαπέμπουν σε παφαγφάφους.

468 EYPETHPLA

- Παλαιά Διαθήκη και οικονομικά αγαθά, 323
- Θεός και σχετικότητα των οικονομικών αγαθών, 324
- Ιησούς και οικονομικά αγαθά, 325
- Διαχείριση των αγαθών, 328, 329
- Καθήκον της οικονομίας και υλικά αγαθά, 331, 333
- Επάρκεια και παραγωγή των αγαθών, 332
- Πλούτος και διάθεση των αγαθών, 332
- Ανάπτυξη και συσσώρευση των αγαθών, 334
- Επιχείρηση και παραγωγή αγαθών, 338, 340
- Οικονομικά αποθέματα, αγαθά και υπηρεσίες, 346
- Ελεύθερη αγορά και αγαθά, 347, 349, 353, 356
- Ανθρωπος, παραγωγός και καταναλωτής αγαθών, 350
- Παγκοσμιοποίηση και αγορά αγαθών, 361
- Αλληλεγγύη μεταξύ των γενεών και αγαθά, 367
- Πλούσιες χώρες και υλικά αγαθά, 374
- Κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα και αγαθά, 375
- Δίκαιο, φιλία και υλικά αγαθά, 390
- Δικαιοσύνη και απόλαυση των αγαθών, 391
- Ελευθερία να αποκτάς και να κατέχεις αγαθά, 426
- Ποοορισμός των αγαθών και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446
- Διεθνής συνεργασία και αγαθά, 448
- Κοινή γνώμη και αγαθά της πλάσης, 468
- Αγορά και περιβάλλον, αγαθό που πρέπει να προστατεύσουμε, 470
- Οικολογία και μερισμός των αγαθών, 481

- Ποοορισμός των αγαθών, περιβάλλον και φτώχεια, 482
- Ποοορισμός των αγαθών και νεοό, 484 Αγάπη, συνεργασία και πολλά αγαθά, 499
- Όπλα σαν ανταλλάξιμα αγαθά στην αγορά, 508
- Αγαθά και οικουμενικός διάλογος, 535 Επίγεια δραστηριότητα του λαϊκού και
- Επιγεία οφαστηφιστητά του λαίχου κα οφιστικά αγαθά, 544
- Θρησκευτική ελευθερία, ένα από τα πιο υψηλά αγαθά, 553
- Καρδιά και υλικά αγαθά, 581

#### АГАПН

- Κοινωνική διδασκαλία και ο νέος νόμος της αγάπης, 3
- Αγάπη και ανθρώπινες σχέσεις, 4, 5, 205, 527
- Χριστιανική ανθρωπολογία και η αγάπη του Θεού, 9, 46, 65
- Β΄ Σύνοδος Βατικανού και η αγάπη για την ανθοώπινη οικογένεια, 18
- Ουμανισμός και το σχέδιο αγάπης του Θεού, 19
- Ιστορικές πράξεις και η αγάπη του Θεού για τον άνθρωπο, 21
- Ηθική ύπαρξη και απάντηση στην αγάπη, 22
- Ανυπακοή στον Θεό και το βλέμμα Του αγάπης, 27
- Ιησούς και αγάπη του Θεού Πατρός, 29, 491
- Πάσχα του Ιησού και τριαδική Αγάπη, 30, 34, 121, 431
- Αγία Τοιάδα, άπειοη κοινωνία αγάπης, 31, 34, 54
- Η εντολή της αμοιβαίας αγάπης, 32, 33, 160, 196

- Η εντολή της αγάπης και το ανθοώπινο ήθος, 33, 580
- Η κλήση του ανθρώπου προς την αγάπη, 34, 35
- Το ανθοώπινο ζευγάοι και η Τοιαδική Αγάπη, 36
- Πίστη, Αγάπη του Θεού και αγάπη προς τους αδελφούς, 39, 516
- Ο Ιησούς Χριστός και η αγάπη προς τους αδελφούς, 40, 60, 65
- Αγάπη και όσοι ενεργούν διαφορετικά, 43
- Άμρατη αγάπη του εαυτού, 44, 143
- Οικουμενικό όραμα της αγάπης του Θεού, 46
- Τοιαδική αγάπη και η έννοια του ποοσώπου, 54
- Αγάπη, όργανο αλλαγής, 55
- Αμοιβαία αγάπη, σκοπός της ανθοωπότητας, 55
- Αγαθά και Βασίλειο της αγάπης, 57
- Το «Γένοιτο» της Μαρίας της Παρθένου και το σχέδιο αγάπης του Θεού, 59
- Εππλησία, θείο μυστήφιο της αγάπης του Θεού, 60
- Κοινωνική διδασκαλία και σχέδια αγάπης, 63
- Ο κόσμος και η θεϊκή πηγή της Αγάπης, 64, 262
- Κοινωνία συμφιλιωμένη με την αγάπη, 82
- Συνεργασία με τους ανθρώπους εν αγάπη, 94
- Σχέσεις συμβίωσης και αγάπης, 95
- Ο Παύλος ΣΤ΄ και ο πολιτισμός της αγάπης, 103
- Απάντηση στην αγάπη του Δημιουργού, 108
- Ανθρωπος και κανόνας της αγάπης, 149 Ανθρωποι και αγάπη για το καλό το δικό μας και των άλλων, 150

- Πουνομιακή αγάπη για τους φτωχούς, 182, 184, 449
- Αγάπα τον πλησίον, έστω κι αν είναι εχθοός, 196
- Αγάπη, κοινωνική αξία και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 197
- Δικαιοσύνη και ορίζοντας της αγάπης, 203
- Φιλεύσπλαχνη αγάπη και δικαιοσύνη, 206, 582
- Οικογένεια και συζυγική αγάπη, 209-212, 215
- Ο Κύριος εγγυητής της συζυγικής αγάπης, 210
- Συζυγική αγάπη, ο<br/>ριστική δέσμευση, 215
- Γάμος και ολοκληρωτική αγάπη των συζύγων, 217
- Γαμήλια συμφωνία και αγάπη ανάμεσα στον Θεό και στους ανθρώπους, 219
- Το μυστήριο του γάμου και η αγάπη, 220
- Οιχογένεια και δυναμισμός της αγάπης, 221
- Αγάπη και προσοχή προς τους ηλικιωμένους, 222
- Η αλήθεια της αγάπης και σχετικισμός, 223
- Οικογένεια, κοινότητα αγάπης, 229, 230, 238
- Συζυγική αγάπη και υποδοχή της ζωής, 230
- Κλωνοποίηση και απουσία της αναπαραγωγικής αγάπης, 236
- Η αγάπη των γονιών και το διαπαιδαγωγικό καθήκον, 239
- Αλληλεγγύη και οικογένεια που στηρίζεται στην αγάπη, 246
- Οικογένεια, κοινωνικά φαινόμενα και η αγάπη της αλήθειας, 320

Αγάπη, οικονομία και πρόοδος, 326 Θεσμός και η αγάπη του Κυρίου, 380 Ανθρώπινη κατάσταση και η αγάπη

του Θεού, 381

Δικαιοσύνη, ελάχιστο μέτρο της αγάπης, 391

Πολιτισμός της αγάπης και ανθοώπινη συνύπαρξη, 391

Αγία Έδοα, ποινωνική τάξη και αγάπη, 445

Ανθρωπος, θεϊμή αγάπη μαι ειρήνη, 454 Αγάπη, αρχή της νέας ζωής, 455

Ειρήνη, καρπός και της αγάπης, 494

Διεθνείς οργανώσεις, ειρήνη και αγάπη, 499

Αγάπη και συνεργασία, 499

Μαρτύριο και αγάπη του Θεού, 515

Ποοσευχή και συνάντηση υπό το έμβλημα της αγάπης, 519

Νόμος της αγάπης και Άγιο Πνεύμα, 522 Απελευθέφωση και η αγάπη του Ιησού, 524

Αγιότητα και η απελευθερωτική δύναμη της αγάπης του Θεού, 530

Κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση στην αγάπη, 532

Κοσμική πραγματικότητα, αποδέκτης της αγάπης του Θεού, 545

Λαϊκή πνευματικότητα και αγάπη για τον Θεό, 545

Η Εκκλησία, η αγάπη και η εποχή μας, 551

Δημιουργία μιας κοινότητας και αγάπη, 562.

Η αγάπη ως κοινωνική αγάπη ή πολιτική αγάπη, 581

Αγάπη και κοινωνική ζωή, 582

Η υπερφυσική αρετή της αγάπης, 583

Πνεύμα του Θεού και αισθήματα ελέους, 25

Ιησούς, έλεος και δράση του Θεού, 28, 29

Ιησούς και λυτρωτικό έλεος του Θεού, 29

Θεός και έλεος, 59

Υλικά και πνευματικά έργα ελέους, 184 Έλεος, γλυκιά αγάπη, 206, 582

Έργο αγάπης, πράξη ευσπλαχνίας, 208 Πράξη των έργων ελέους, 284

Χριστιανοί και έλεος του Θεού, 381

Έλεος και αλήθεια, 490

Ειρήνη και έλεος, 520

### ΑΓΙΑ ΕΔΡΑ

Αγία Έδρα και Συνθήκη για τα δικαιώματα του παιδιού, 245\*

Αγία Έδρα και διεθνής κοινότητα, 444 Διπλωματική υπηρεσία της Αγίας Έδρας, 445

Αγία Έδοα και νόμιμη απαγόρευση των όπλων, 509\*

# ΑΓΙΟΤΗΤΑ - ΑΓΙΟΠΟΙΗΣΗ - ΚΑΘΑ-ΓΙΑΣΜΕΝΟ

Ιησούς και καθαγιασμένη ζωή και θάνατος, 41

Αγαθά και Βασίλειο της αγιότητας, 57 Προπατορικό αμάρτημα, Αδάμ και αγιότητα, 115

Χριστιανοί σύζυγοι και καθαγιασμός, 220

Εργασία, μέσο καθαγιασμού, 263 Κυριακή, ημέρα που καθαγιάζεται, 285 Οικονομία, πρόοδος και καθαγιασμός, 326

Ανθρωπος και κυβέρνηση του κόσμου με αγιότητα, 456

Βιωμένος χοιστιανισμός και ζωή αγιότητας, 530

Πρεσβύτεροι και αποστολή καθαγιασμού, 539

Αφιερωμένα πρόσωπα και αξία της αγιότητας, 540

Λαϊκοί, άγιοι και αγιοποίηση, 545

### АГОРА

Διανομή της γης και αγορές, 180 Δομές αλληλεγγύης και νόμοι της αγοράς, 193

Οικογένεια και λογική της αγοράς, 248 Εργασία, κεφάλαιο και χρηματιστηριακές αγορές, 276

Εργασία, κεφάλαιο και αγορές, 279

Προοπτικές εργασίας και αγορά εργασίας, 289

Διεθνής συνεργασία και αγορά εργασίας, 292

Αγορά και πρωτοβουλίες του τριτογενούς τομέα, 293

Γη και πιστωτική αγορά, 300

Εργαζόμενοι και αγορά της εργασίας, 308

Παγκοσμιοποίηση και καταναλωτικές αγορές, 310

Παγκοσμιοποίηση, φιλελευθεροποίηση και αγορές, 312

Ανάπτυξη, ηθική και οικονομία της αγοράς, 335

Συνεταιριστικές επιχειρήσεις και πρόοδος της αγοράς, 339

Αποτελεσματικότητα του οικονομικού συστήματος και αγορά, 346

Ελεύθερη αγορά, 347

Ελεύθερη αγορά, σκοποί και αξίες, 348

Αγορά και ηθικοί σκοποί, 349

Αγορά στις σύγχρονες κοινωνίες, 350

Κράτος, νομικό πλαίσιο και αγορά, 352

Αγορά, πράτος και η συμπληρωματικότητά τους, 353

Οικονομική δημοκρατία και αγορά, 356

Παγκοσμιοποίηση και χρηματοπιστωτικές αγορές, 361

Χρηματοπιστωτικές αγορές και παραγωγική δραστηριότητα, 368

Πραγματική οικονομία και χρηματοδοτικές αγορές, 369

Κυβεονήσεις χωρών και διεθνείς αγορές, 370

Διεθνείς οργανώσεις και διεθνής αγορά, 371

Πολιτική κοινότητα και αγορά, 419

Διεθνής συνεργασία και διεθνής αγορά, 447, 448

Προστασία του περιβάλλοντος και αγορά, 470

Αφοπλισμός, εμπόριο όπλων και αγορές, 508

# ΑΓΡΟΤΙΚΟ - ΓΕΩΡΓΙΚΟ

Ιωάννης ΚΓ΄, γεωργία και σημάδια της εποχής, 94

Χώρες υπό ανάπτυξη και πρόσβαση στη γη, 180

Εππλησία και ποινωνία αγροτιπού τύπου, 267

Rerum novarum και δημιουργία αγροτικών τραπεζών, 268

Αλλαγές στη γεωργία και αγροτική εργασία, 268

Αναδιανομή της γης και αγροτική μεταρούθμιση, 300

Οικογενειακές αγροτικές επιχειρήσεις, 339

Επιστήμη, τεχνολογία και γεωργία, 458 Βιοτεχνολογίες και γεωργία, 472

Αγροτική παραγωγή και οι πρωταρχικές ανάγκες όλων, 486

## ΑΓΩΝΑΣ

- Rerum novarum και αγώνας των τάξεων, 89
- Quadragesimo anno και αγώνας των τάξεων, 91
- Απεργία, ειρηνική μέθοδος αγώνα, 304 Συνδικάτα και αγώνας των εργαζομένων, 305
- Κόσμος της εργασίας, συνεργασία και αγώνας, 306
- Συνδικάτο και όργανα αγώνα, 306
- Συνδικάτα και κόμματα που αγωνίζονται για την εξουσία, 307
- Δικαίωμα στην αντίσταση και ένοπλος αγώνας, 401
- Βασανιστήρια και αγώνας κατά της τρομοκρατίας, 404
- Αγώνας ως παράγοντας προόδου, 438
- Ποονομιακή μεταχείοιση των φτωχών και αγώνας κατά της φτώχειας, 449
- Βιοτεχνολογία και αγώνας κατά της πείνας, 478
- Αγώνας κατά της τρομοκρατίας, 513, 514
- Εκκλησία, αγώνας για την ειρήνη και προσευχή, 519
- Οικουμενισμός, και αγώνας κατά της ένδειας, 535

### ΑΔΕΛΦΟΣΥΝΗ

- Ανθρωποι, αγάπη του Θεού και αδελφικές σχέσεις, 4
- Οικουμενική συνεργασία και αδελφότητα, 12, 535
- Σχέδιο αδελφοσύνης του Θεού, 17
- Επηλησία, αδελφική κοινωνία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 51
- Αγάπη και παγκόσμια αδελφότητα, 54

- Αδελφοσύνη και Βασίλειο της αλήθειας, 57
- Ανθρωπος, ηθικός νόμος και αδελφότητα, 137
- Ισότητα και αδελφοσύνη ανάμεσα στους ανθρώπους, 144
- Ελεημοσύνη στους φτωχούς και αδελφική ευσπλαχνία, 184
- Κάλεσμα ευσπλαχνίας και αδελφότητα, 207
- Αδελφοσύνη και σημασία της εργασίας, 261
- Συμμετοχή και αδελφική κοινότητα, 264 Οικονομικά αγαθά, συνύπαρξη και αδελφοσύνη, 325
- Αστική συμβίωση και αδελφοσύνη, 390
- Αρχή της αδελφοσύνη και αστική φιλία, 390
- Γαλλική Επανάσταση και αδελφοσύνη, 390\*
- Δημόσια ηθική και αδελφικός διάλογος, 420
- Μαθητής, χοήση των πραγμάτων και αδελφοσύνη, 453
- Κοινωνική διδασκαλία και αδελφική κοινωνία, 529
- Λαϊκοί, πολιτισμός και αξία της αδελφοσύνης, 558

### ΑΛΙΚΙΑ

- Σαββατικό έτος και κοινωνικές αδικίες, 24
- Ευαγγελισμός, πρόοδος και αδικία, 66 Δημόσια σπουδαιότητα του Ευαγγελίου και αδικία, 71
- Κοινωνική διδασκαλία και αμαρτία της αδικίας, 81
- Προσωπική ελευθερία και καταστάσεις αδικίας, 137

ANA/YTIKO EYPETHPIO 473

Η προσωρινότητα του κράτους και κοινωνική αδικία, 188

Αλληλεξάρτηση και πλανητική αδικία, 192

Αδικία και υποστήριξη των ιδιωτικών σχολείων, 241

Laborem exercens και αδικία, 269 Μισθός και αδικία, 302

Οικονομικά αγαθά και αδικία, 323

Διεθνής δημόσια αρχή και αδικία, 365

Επιμήχυνση των διαδιχασιών και αδικία, 404

Δημιουργία, αμαρτία και αδικία, 429

Αγαθά και αδικία της πλεονεξίας, 481

Συγκρούσεις και καταστάσεις αδικίας, 498

Τρομοκρατία και καταστάσεις αδικίας, 514

Ποοσοχή, φιλοπονία και τάσεις αδικίας, 548\*

Μέσα επικοινωνίας και αδικίες, 561 Ανανέωση και μορφές κοινωνικής αδικίας, 577

### ΑΛΗΘΕΙΑ

Ιησούς, οδός, αλήθεια και ζωή, 1, 555 Παύλος και Τιμόθεος και αναγγελία της αλήθειας, 2

Αγάπη και ανάπτυξη του ανθοώπου στην αλήθεια, 4

Εκκλησία και μαρτυρία για την αλήθεια, 13

Σύνοψη και συνεισφορά της αλήθειας για τον άνθρωπο, 14

Ανθρώπινη ύπαρξη και ελεύθερη αναζήτηση της αλήθειας, 15

Πρώτη πρόκληση, αλήθεια του ανθρώπινου πλάσματος, 16

Μαθητές του Χοιστού και αναζήτηση της αλήθειας, 17

Θεϊκά πρόσωπα και τέκνα του Θεού εν αληθεία, 34

Σωτηρία και οικουμενική αναζήτηση της αλήθειας, 40

Ιησούς Χριστός και πλήρης αλήθεια για τον άνθρωπο, 45

Κράτος και αλήθεια για τον άνθρωπο, 48 Χριστιανική κοινότητα και σπέρματα της αλήθειας, 53

Πατέφες, διαφοφετικές θρησκείες και σπέφματα του Λόγου, 53\*

Αγαθά και Βασίλειο της αλήθειας, 57 Βασίλειο και ανθρώπινη δράση εν αληθεία, 58

Μεγάλυνον, αλήθεια για τον Θεό και φτωχοί, 59

Κοινωνική διδασκαλία και αλήθεια του Πνεύματος, 63

Εκκλησία, διδασκάλισσα της αλήθειας της πίστης, 70

Πίστη, λογική και αλήθεια του ανθρώπου, 75

Κοινωνική διδασκαλία και μοναδική αλήθεια για τον άνθρωπο, 76, 82, 126

Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και αλήθεια, 77

Κοινωνική διδασκαλία, επιστήμες και αλήθεια, 78

Κοινωνική διδασκαλία, φως της αλήθειας, 83

Κοινωνική διδασκαλία, αλήθεια και καινοτομία, 86

Εκκλησία και συνεργασία εν αληθεία, 94

Pacem in terris και συνύπαρξη εν αληθεία, 95

Ανθρωπος και προσήλωση στην αλήθεια, 113

Λόγος και αλήθεια του αγίου Αυγουστίνου, 114

- Ποοπατορικό αμάρτημα και αλήθεια, 120
- Μειωτικές αντιλήψεις για την αλήθεια του ανθοώπου, 125
- Ο άνθοωπος ανοιχτός σε μια πιο βαθιά αλήθεια, 129
- Ανθρωπος, υπερβατικότητα και απόλυτη αλήθεια, 130
- Ανθρωπος, ελευθερία και υπακοή στην αλήθεια, 138
- Αλήθεια σχετικά με το καλό και το κακό και συνείδηση, 139
- Θοησκευτικές και ηθικές αλήθειες και βοήθεια της χάριτος, 141
- Οικουμενικότητα του φυσικού νόμου και αλήθεια, 142
- Ελευθερία και άνοιγμα στην αλήθεια, 143
- Ανθοώπινη κοινωνικότητα και αλήθεια της κοινωνίας, 150
- Ευφυΐα και γνώση της αλήθειας, 155
- Αρχές και αλήθεια για τον άνθρωπο, 160
- Αρχές και αλήθεια για την κοινωνία, 163 Άνθρωπος και αλήθεια των μορφών κοινωνικής ζωής, 165
- Αλήθεια για τον Θεό και ζωή στην κοινωνία, 167\*
- Ανθρωπος, κοινωνικές αξίες και αλήθεια, 197, 198
- Παιδαγωγική δραστηριότητα και αναζήτηση της αλήθειας, 198
- Ελευθερία και δεσμοί που ουθμίζονται με αλήθεια, 199, 200
- Αλήθεια για τον άνθοωπο και δικαιοσύνη, 203
- Αξία της αλήθειας και αγάπη, 205
- Ανθοώπινη οικολογία, οικογένεια και αλήθεια, 212
- Αναπαραγωγή και αλήθεια για το γάμο, 218

- Χριστός και πρωταρχική αλήθεια του γάμου, 219
- Αλήθεια της αγάπης και της σεξουαλικότητας, 223
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και η αλήθεια του Χριστού, 226
- Ένωση ομοφυλοφίλων και αλήθεια για τον άνθρωπο, 228
- Αλήθεια της υποκειμενικής διάστασης της εργασίας, 271
- Αλήθεια της προτεραιότητας της εργασίας επί του κεφαλαίου, 277
- Ανθρωποι του πολιτισμού, κοινωνικά φαινόμενα και αλήθεια, 320
- Πολιτική εξουσία, τάξη που δημιούργησε ο Θεός και αλήθεια, 383
- Αρχές, αξίες και αλήθεια του ανθρώπινου πλάσματος, 397
- Ποινική ευθύνη και αναζήτηση της αλήθειας, 404
- Δημοκρατία, ηθικός σχετικισμός και αλήθεια, 407, 569
- Κοινωνία, πληφοφοφία και αλήθεια, 415
- Θρησκευτική ελευθερία και αλήθεια, 421
- Συμβίωση μεταξύ των εθνών και αλήθεια, 433
- Αγία Έδοα, κοινωνική τάξη και αλήθεια, 445
- Αλήθεια του πλάσματος και μέλλον του κόσμου, 452
- Ειρήνη, ευσπλαχνία και αλήθεια, 490
- Ειρήνη, τάξη και αλήθεια, 494
- Βία αντίθετη στην αλήθεια, 496
- Ένοπλες δυνάμεις και προστασία της αλήθειας, 502
- Τρομοκράτες και ο ισχυρισμός ότι κατέχουν την αλήθεια, 515
- Συγχώρεση, συμφιλίωση και αλήθεια, 518

ANAAYTIKO EYPETHPIO 475

- Κοινωνική ποιμαντική, αλήθεια και απελευθέρωση, 524
- Ποιμαντικό καθήκον της Εκκλησίας και αλήθεια, 525
- Κοινωνική ποιμαντική και αλήθεια για τον άνθρωπο, 527
- Κοινωνική κατήχηση, διαμόρφωση και αλήθεια, 530
- Σύνεση, πραότητα και αγάπη για την αλήθεια, 548
- Λαϊκοί και αλήθεια της κοινωνικής διδασκαλίας, 551
- Πολιτισμός και αλήθεια για τον άνθρωπο, 556
- Περιεχόμενο του πολιτισμού και αλήθεια, 558
- Μέσα επικοινωνίας και αλήθεια, 562
- Μάρτυρες της χριστιανικής αλήθειας, 570
- Λαϊκότητα και αλήθεια, 571
- Λαϊκισμός και η αλήθεια που διδάσκει η Εκκλησία, 572
- Αλήθεια, συμπεριφορά και αγάπη, 580

### ΑΛΛΗΛΕΞΑΡΤΗΣΗ

- Αλληλεξάρτηση, μοντέλο ενότητας και ανθρωπιάς, 33
- Εκκλησία και αλληλεξάρτηση, 65
- Αλληλεξάρτηση και ανισότητες, 192
- Αλληλεξάρτηση και αλληλεγγύη, 193
- Οικογένεια και εργασία, αλληλεξαρτώμενα, 294
- Αλληλεξάρτηση των ανθρώπων της εργασίας, 319
- Οικονομία και αλληλεξάρτηση, 373
- Πολιτική κοινότητα, αστική κοινωνία, αλληλοεξαρτώμενες, 418
- Αλληλεξάρτηση και ηθική διάσταση, 442

Αλληλεξάρτηση και οικολογικά προβλήματα, 486

- Αλληλεξαρτήσεις και διαδικασίες παγκοσμιοποίησης, 564
- Διεθνείς σχέσεις, αλληλεξαρτώμενες, 575

### ΑΛΛΗΛΕΓΓΥΗ

- Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και αλληλεγγύη, 77
- Quadragesimo anno και αρχή της αλληλεγγύης, 91
- Gaudium et spes και αλληλέγγυα Εκκλησία, 96
- Populorum progressio και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 98
- Sollicitudo rei socialis, ειρήνη και αλληλεγγύη, 102
- Centesimus annus και αρχή της αλληλεγγύης, 103
- Κοινωνική αμαρτία και ανθρώπινη αλλεγγύη, 117
- Ανδρας και γυναίκα και η λογική της αλληλεγγύης, 147
- Ανθοώπινη κοινωνικότητα και σχέσεις αλληλεγγύης, 150
- Διεθνές πλαίσιο, έθνη και αλληλεγγύη, 157
- Κοινωνική διδασκαλία και αρχή της αλληλεγγύης, 160
- Ποοορισμός των αγαθών και αλληλέγγυος κόσμος, 174
- Συμμετοχή και αλληλέγγυα διεθνής κοινότητα, 189
- Έργο διαπαιδαγώγησης και αλληλέγγυα συμμετοχή, 191
- Αλληλεγγύη, αρχή και ηθική αρετή, 193
- Αλληλεγγύη και κοινή ανάπτυξη του ανθρώπου, 194

- Αλληλεγγύη και ευθύνη μεταξύ των γενεών, 195
- Ιησούς της Ναζαρέτ αλληλέγγυος με την ανθρωπότητα, 196
- Όραμα της δικαιοσύνης και αλληλεγγύη, 203
- Οικογένεια, ηθικές αξίες και αλληλεγγύη, 213
- Αγάπη, οικογένεια και αλληλεγγύη, 221 Οικογένεια, κοινότητα αλληλεγγύης, 229, 238
- Αναπαραγωγή και αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές, 230
- Δημογραφική ανάπτυξη και αλληλεγγύη, 234
- Οικογένεια, διαπαιδαγώγηση των παιδιών και αλληλεγγύη, 242
- Υποκειμενικότητα της οικογένειας και αλληλεγγύη, 246
- Οικογένεια, οικονομική ζωή και αλληλεγγύη, 248
- οικογένεια, εργασία και αλληλεγγύη, 249
- Χριστιανοί και αλληλέγγυα κοινότητα, 264
- Αλλοτρίωση στην εργασία και αλληλέγγυα κοινότητα, 280
- Μέσα παραγωγής και αλληλεγγύη, 282 Τριτογενής τομέας, αλληλέγγυες ενέργειες και εργασία, 293
- Συνδικάτα, εποικοδομητικός παράγοντας αλληλεγγύης, 305
- Συνδικάτο, όργανο αλληλεγγύης, 306 Εργασία και κινήματα αλληλεγγύης, 308
- Ενώσεις εργαζομένων και αλληλεγγύη, 309
- Δικαιώματα του εργαζόμενου και μορφές αλληλεγγύης, 319
- Ας παγκοσμιοποιήσουμε την αλληλεγγύη, 321

- Ουμανισμός της εργασίας και αλληλεγγύη, 322
- Ιησούς, οικονομικά αγαθά και αλληλεγγύη, 325
- Οικονομία και πρόοδος, περιβάλλοντα αλληλεγγύης, 326
- Ιησούς Χριστός και αλληλέγγυος ουμανισμός, 327
- Οικονομία, αποτελεσματικότητα και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 332
- Συμμετοχή, οικονομική ζωή και αλληλεγγύη, 333
- Πλούτος και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 334 Αλληλέγγυα ανάπτυξη και οικονομία της αγοράς, 335
- Κέρδη και επιχείρηση ως αλληλέγγυα κοινότητα, 340
- Αλληλέγγυα ανάπτυξη, κοινή σε όλο τον κόσμο, 342
- Ανταγωνιστικότητα και αλληλέγγυα κοινότητα, 343
- Οικονομική δραστηριότητα, κράτος και αλληλεγγύη, 351
- Δημόσια χοηματοδότηση, όργανο αλληλεγγύης, 355
- Ενδιάμεσα στρώματα, πράτος παι αλληλεγγύη, 356
- Οργανώσεις, αποτελεσματικότητα και αλληλεγγύη, 357
- Καταναλωτές και αλληλεγγύη, 359
- Πλούτος, παγκοσμιοποίηση και αλληλεγγύη, 363
- Παγκοσμιοποίηση και αλληλεγγύη μεταξύ των γενεών, 367
- Διεθνής οικονομία και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 373
- Πλούσιες χώρες και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 374
- Πολιτική εξουσία, τάξη και αλληλεγγύη, 384
- Κοινότητα, δίκαιο και αλληλεγγύη, 391

- Κοινωνία, πληφοφοφία και αλληλεγγύη, 415
- Αστική κοινωνία, πλουραλισμός και αλληλεγγύη, 417
- Εθελοντισμός, δημόσια ηθική και αλληλεγγύη, 420
- Εκκλησία αλληλέγγυα με το ανθρώπινο γένος, 426
- Συνύπαρξη ανάμεσα στα έθνη και αλληλεγγύη, 433
- Μη κυβερνητικές οργανώσεις και αλληλεγγύη, 443
- Συνεογασία, ανάπτυξη και αλληλεγγύη, 446
- Διεθνής συνεργασία, καθήκον αλληλεγγύης, 448
- Αγώνας κατά της φτώχειας και αρχή της αλληλεγγύης, 449
- Πεοιβάλλον, μελλοντικές γενεές και αλληλεγγύη, 467
- Βιοτεχνολογίες και κριτήριο αλληλεγγύης, 474, 478
- Βιοτεχνολογίες, διεθνής αλληλεγγύη και εμπόριο, 475
- Χρήση του περιβάλλοντος και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 483
- Νεφό και αλληλέγγυα χφήση, 485
- Τρόπος ζωής, οικολογία και παγκόσμια αλληλεγγύη, 486
- Κοινωνική διδασκαλία, κατήχηση και αλληλέγγυα κοινωνία, 529
- Συνεταιριστικό έργο των λαϊκών και αλληλέγγυα δράση, 549
- Ηθική διάσταση του πολιτισμού και αλληλεγγύη, 556
- Λαϊκοί και μέσα ως όργανα αλληλεγγύης, 561
- Μέσα επικοινωνίας, κοινωνία και αλληλεγγύη, 562
- Οπαδοί της οικονομίας και αλληλεγγύη, 564

- Λαϊκοί, πολιτική ενασχόληση και αλληλεγγύη, 565
- Εκμετάλλευση, ανανέωση και αλληλεγγύη, 577
- Αρχή της αλληλεγγύης και προτεραιότητα της αγάπης, 580
- Πολιτισμός της αγάπης, δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, 582

## ΑΛΛΟΤΡΙΩΣΗ

- Αλλοτριωμένος άνθρωπος και υπερβατικότητα, 47
- Αλλοτοίωση και αμαρτία, 116
- Αλλοτοίωση και εργασία, 280
- Η αγορά ως αλλοτριωτικός θεσμός, 348
- Οικονομική ελευθερία, αλλοτρίωση και άνθρωπος, 350
- Πλούσιες χώρες και αλλοτρίωση, 374
- Υπεροχή του κάνω και του έχω και αλλοτρίωση, 462

### AMAPTHMA - AMAPTIA

- Με τον Ιησού Χριστό, ο Θεός μάς ελευθέρωσε από την αμαρτία, 17
- Δέκα Εντολές και σκλαβιά στην αμαφτία, 22
- Δημιουργία και προπατορικό αμάρτημα, 27, 115
- Ιησούς, ευσπλαχνία του Θεού και αμαφτωλοί, 29
- Υιός, θύμα για την εξιλέωση των αμαφτιών, 30
- Ανθρώπινη δράση και αμαρτία, 41, 42
- Υπερφυσικό, φυσικό και αμαρτία, 64
- Δημόσια σπουδαιότητα του Ευαγγελίου και αμαρτία, 71
- Κοινωνική διδασκαλία, καταγγελία και αμαρτία, 81
- Αμαρτία και αλλοτρίωση, 116

Προσωπική αμαρτία και κοινωνική, 117, 117\*

Κοινωνικές αμαρτίες, επίθεση στον πλησίον, 118

Αμαφτία και δομές της αμαφτίας, 119

Ποοπατορικό αμάρτημα και παγκοσμιότητα της αμαρτίας, 120

Άβυσσοι της αμαρτίας και ελπίδα, 121

Υλική διάσταση του σώματος, πληγή της αμαρτίας, 128

Δικαιώματα και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, πληγή της αμαρτίας, 128

Δομές της αμαρτίας και αλληλεγγύη, 193

Συζυγική αγάπη και αμαρτία, 219\*

Εργασία, τιμωρία και αιτία της αμαρτίας, 256

Ιησούς Χριστός, ορατός κόσμος και αμαρτία, 262

Εργασία και η κακή εντύπωση της αμαρτίας, 263

Καλοσύνη της δημιουργίας, αμαρτία και Βασίλειο του Θεού, 325

Ανάπτυξη, αμαρτία και συμφιλίωση, 327 Οικονομία και δομές της αμαρτίας, 332

Βασιλική παράδοση και η αμαρτία του Δαβίδ, 378

Προσευχή για τους κυβερνώντες και αμαρτία, 381

Συνθήκη, πρώτη δημιουργία και αμαρτία, 429

Ανάπτυξη και δομές της αμαφτίας, 446 Διαφύλαξη της δημιουργίας και αμαφτία, 452

Κόσμος, αμαφτία και εξαγνισμός, 453

Ιησούς, νέος κόσμος και αμαρτία, 454 Τελετουργία της Θείας Ευχαριστίας και

αμαρτίες του κόσμου, 519\* Θεσμοί και δομές της αμαρτίας, 566

Θεός και άνθρωπος, λυτρωμένος από την αμαρτία, 576 Χριστιανική ενασχόληση, ελπίδα και αμαρτία, 578

### ΑΜΒΛΩΣΗ

Ανομία της επιδιωκόμενης άμβλωσης, 155, 233

Άμβλωση, ειδεχθές έγκλημα, 233

Χοιστιανοί βουλευτές και νόμος υπέο της άμβλωσης, 570

## ΑΜΝΗΣΤΙΑ

Σαββατικό έτος και αμνηστία χρεών, 24

### **AMOIBH**

Αμοιβή της οικιακής εργασίας, 250 Εργαζόμενοι και δίκαιη αμοιβή, 301 Συμβόλαιο, δικαιοσύνη και αμοιβή, 302

# ΑΝΑΓΓΕΛΙΑ

Εκκλησία και αναγγελία του Ευαγγελίου, 2, 3, 49, 50, 62, 63, 383, 431, 524, 576

Προφήτες και αναγγελία, 25, 430 Ιησούς και αναγγελία, 28, 29

Ανθοωπος και ευαγγελική αναγγελία, 62

Κοινωνική διδασκαλία και αναγγελία, 63, 67, 81, 83

Αομοδιότητα της Εκκλησίας και αναγγελία, 68

Εκκλησία και αναγγελία των ηθικών αρχών, 71

Αγία Γοαφή, αναγγελία και άνθοωπος, 108

Ποιμαντική, έργο και αναγγελία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 159

ANAAYTIKO EYPETHPIO 479

- Χριστιανοί σύζυγοι, αναγγελία και γάμος, 220
- Αναγγελία και η αλήθεια της αγάπης, 223
- Αναγγελία και Ευαγγέλιο της ζωής, 231 Βιομηχανική επανάσταση και αναγγελία, 267
- Αναγγελία, Παλαιά Διαθήκη και Ευαγγέλια, 378
- Θεός, αναγγελία και ειρήνη, 490
- Μαθητές και αναγγελία της ειρήνης, 492
- Ειρήνη και μήνυμα του Ευαγγελίου, 493
- Μήνυμα της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, 523
- Μήνυμα του Ευαγγελίου και κοινωνική ποιμαντική, 526
- Ο λαός του Θεού και το μήνυμα του Ευαγγελίου, 538
- Λαϊκός και το μήνυμα του Ευαγγελίου, 543
- Ευαγγέλιο, αναγγελία και ελευθερία των τέκνων του Θεού, 576

### ΑΝΑΛΦΑΒΗΤΙΣΜΟΣ

- Αναλφαβητισμός, φτώχεια και Εκκλησία, 5
- Αναλφαβητισμός, υπανάπτυξη και φτώχεια, 447
- Αναλφαβητισμός και οικουμενική συνεργασία, 535

### ΑΝΑΠΑΡΑΓΩΓΗ

- Ένωση των δύο και αναπαραγωγή, 147, 209
- Κράτος, οικογένεια και αναπαραγωγική λειτουργία, 214
- Γάμος και αναπαραγωγή, 218
- Ελεύθερη συμβίωση, γάμος και τεκνοποίηση, 227

- Υποδοχή της ζωής και καθήκον τεκνοποίησης, 230
- Μέσα για υπεύθυνη τεκνοποίηση, 233
- Τεχνικές αναπαραγωγής και πράξη αναπαραγωγής, 235
- Κλωνοποίηση και αξιοπρέπεια της αναπαραγωγής, 236
- Πνευματική διάσταση της τεκνοποίησης, 237

# ΑΝΑΠΑΥΣΗ

- Σαββατικό έτος, ιωβηλαίο και αγρανάπαυση, 24
- Εργασία και εντολή για την ανάπαυση του Σαββάτου, 258
- Ιησούς, Σάββατο και σημασία της ανάπαυσης, 261
- Εορταστική ανάπαυση είναι δικαίωμα, 284
- Αδέλφια που δεν μπορούν να αναπαυθούν εξαιτίας της φτώχειας, 285
- Δημόσια αρχή και χρόνος ανάπαυσης, 286
- Αξιοπρέπεια των εργαζομένων και δικαίωμα στην ανάπαυση, 301

#### ΑΝΑΠΤΥΞΗ

- Αγάπη, σχέσεις και ανθοώπινη ανάπτυξη, 4
- Πλουφαλισμός και φιλοσοφία της ανάπτυξης, 16
- Δεκάλογος και ανάπτυξη της ισφαηλίτικης κοινωνίας, 23
- Βασίλειο του Θεού και ανάπτυξη της κοινωνικότητας, 51
- Γήινη πρόοδος και ανάπτυξη του Βασιλείου, 55
- Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και ανάπτυξη, 66

480 EYPETHPLA

- Κοινωνική διδασκαλία και ανάπτυξη, 82
- Ιωάννης ΚΓ΄ και περιοχές υπό ανάπτυξη, 94
- Gaudium et spes και ανάπτυξη της κοινωνίας, 96
- Sollicitudo rei socialis και ανάπτυξη, 102
- Centesimus annus και ανθοώπινη ανάπτυξη, 103
- Δομές της αμαφτίας και ανάπτυξη, 119 Ανθρωπος και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 131, 133
- Ανθρώπινα δικαιώματα και ανάπτυξη της προσωπικότητας, 155
- Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας και ανάπτυξη, 163
- Κοινό καλό, συνεργασία και η ανάπτυξή της, 167
- Κοινό καλό, πολιτική αρχή και ανάπτυξη, 168
- Χρήση των αγαθών και ανάπτυξη του ανθρώπου, 172, 175
- Ιδιωτική ιδιοκτησία, αγαθά και ανάπτυξη του ανθρώπου, 177
- Νέες γνώσεις και ανάπτυξη, 179
- Διανομή της γης και ανάπτυξη, 180
- Επικουρικότητα και ανάπτυξη των μικρότερων κοινωνιών, 186
- Κοινωνικές αξίες και ανάπτυξη του ανθοώπου, 197
- Χριστιανική κοινότητα, οικογένεια και ανάπτυξη, 229
- Αντισυλληπτικές μέθοδοι και ανάπτυξη των λαών, 233
- Υποδοχή της ζωής και ανάπτυξη της κοινωνίας, 237
- Παιδαγωγικό έργο της οικογένειας και ανάπτυξη, 238
- Παιδιά στον κόσμο και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 245

- Οικογένεια, εργασία και ανάπτυξη του ανθρώπου, 249
- Laborem exercens, εργασία και ανάπτυξη, 269
- Εργασία και ανάπτυξη του ουμανισμού, 274
- Εργασία, κεφάλαιο και ανάπτυξη του ανθρώπου, 278
- Σύγκουση ανάμεσα στην εργασία και στο κεφάλαιο και ανάπτυξη, 279
- Εργασία, ιδιωτική ιδιοκτησία και ανάπτυξη, 282
- Τοιτογενής τομέας και ανάπτυξη της εφγασίας, 293
- Μετανάστευση, πόρος για την ανάπτυξη, 297
- Γεωργία και ανάπτυξη της κοινωνικής κοινότητας, 299
- Διανομή της γης και ανάπτυξη, 300
- Διανομή των κερδών και ανάπτυξη, 303
- Συνδικάτο και οικονομική και κοινωνική ανάπτυξη, 307
- Οργάνωση της εργασίας και ανάπτυξη, 311
- Ανεπίσημη οικονομία και ανάπτυξη, 316
- Πεοιβαλλοντική συμβατότητα της ανάπτυξης, 319
- Εργασία, επιστήμονες και ανάπτυξη, 320 Εργασία και ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 321
- Πίστη στον Ιησού Χριστό και κοινωνική ανάπτυξη, 327
- Οικονομία, αποτελεσματικότητα και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 332
- Συμμετοχή στην οικονομία και ανάπτυξη, 333
- Πλούτος και αλληλέγγυα και ολοκληοωμένη ανάπτυξη, 334
- Επιχείρηση και ανάπτυξη της κοινωνίας, 338

- Επιχείρηση και ανάπτυξη του κόσμου, 342
- Επιχειοηματικός ανταγωνισμός και ανάπτυξη, 343
- Εργασιακή δραστηριότητα, οικογένεια και ανάπτυξη, 345
- Ελεύθερη αγορά και οικονομική ανάπτυξη, 347
- Ελεύθερη αγορά και ανάπτυξη του ανθρώπου, 348
- Κράτος στην οικονομία και εμπόδια στην ανάπτυξη, 351
- Αγορά, πράτος και οικονομική ανάπτυξη, 353
- Ατομική ελευθερία, δημόσια δράση και ανάπτυξη, 354
- Δημόσια χρηματοδότηση, όργανο ανάπτυξης, 355
- Ανάπτυξη της οικονομικής δημοκρατίας, 356
- Ανάπτυξη των τηλεπικοινωνιών, 362
- Παγκοσμιοποίηση, ανισότητες και ανάπτυξη, 363
- Διεθνές εμπόριο και ανάπτυξη, 364
- Χρηματοδοτικές αγορές και ανάπτυξη, 368
- Χοηματοδοτική οικονομία, πραγματική οικονομία και ανάπτυξη, 369
- Διεθνείς χρηματοδοτικοί θεσμοί και ανάπτυξη, 371
- Πολιτική και οικονομική ανάπτυξη, 372 Διεθνής οικονομία και ανάπτυξη για την ανθρωπότητα, 373
- Πλούσιες χώρες και πιο ανθρώπινη και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 374
- Αγαθά, ανάπτυξη της κοινωνίας και έννοια του Θεού, 375
- Ηνωμένα Έθνη και ανάγκη για ανάπτυξη, 440
- Διεθνής πολιτική και στόχος της ανάπτυξης, 442

- Διεθνής συνεργασία και ανάπτυξη, 446 Δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446
- Διεθνής αγορά και ανάπτυξη, 447
- Φτώχεια και κοινωνική-οικονομική ανάπτυξη, 449
- Ανάπτυξη και υπερχοέωση των φτωχών χωρών, 450
- Φύση και προστασία της ανάπτυξής της, 451
- Φύση και ανάπτυξη της επιστήμης και της τεχνολογίας, 456
- Βιολογική έφευνα και απεφίσκεπτη ανάπτυξη, 459
- Φύση και ανάπτυξη με καταναλωτική κατεύθυνση, 462
- Οικονομική ανάπτυξη και ουθμός της φύσης, 470
- Βιοτεχνολογίες, εμπόριο και ανάπτυξη, 475
- Υπεύθυνοι και ανάπτυξη της βιοτεχνολογίας, 478
- Ανάπτυξη και λελογισμένη χρήση του περιβάλλοντος, 483
- Δημογραφική πολιτική και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 483
- Ειρήνη, δικαιοσύνη και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 494
- Ειρήνη και ανάπτυξη, 498
- Χριστιανική ανθρωπολογία και ανθρώπινη ανάπτυξη, 522
- Κοινωνική ποιμαντική και ανάπτυξη της κοινωνικής ζωής, 527
- Διάλογος μεταξύ θρησκειών και ανάπτυξη του ανθρώπου, 537
- Οικογένεια και οικονομική-κοινωνική ανάπτυξη, 563
- Οιχονομία και αυθεντική ανάπτυξη, 564 Κοινωνική αγάπη και ανάπτυξη του ανθρώπου, 581
- Πολιτισμός της αγάπης και ανάπτυξη του ανθρώπου, 582

### ΑΝΕΡΓΙΑ

Πολλοί άνεργοι περιμένουν εργασία, 5 Octogesima adveniens και ανεργία, 100 Οικογένεια εργασία και ανεργία, 249 Νέες γνώσεις και κίνδυνος ανεργίας, 283

- Ανεργία, πραγματική κοινωνική συμφορά, 287, 289
- Διάπλαση του ανθρώπου, τεχνική και ανεργία, 290
- Ανεργία και αντίκτυπος στην οικογένεια, 294
- Επιχορηγήσεις και άνεργοι εργαζόμενοι, 301
- Μετάβαση και δομική ανεργία, 314

# **ANEXEIA**

- Έξοδος και ανέχεια του λαού στην Αίγυπτο, 21
- Rerum novarum και ανέχεια των εργαζομένων, 89
- Ανθρώπινη ανέχεια και αδυναμία του ανθρώπου, 183
- Αγάπη και κατάσταση ανέχειας του πλησίον, 208
- Κυριακή, αγάπη και αδελφοί σε ανέχεια, 285
- Βασίλειο του Θεού και λύτρωση από την ανέχεια, 325
- Πλούσιες χώρες, ανισότητες και ανέχεια, 374
- Πνεύμα και ανέχεια της ανθρώπινης κατάστασης, 381
- Ένοπλη σύγκουση και καταστάσεις ανέχειας, 498
- Οικουμενική συνεργασία και ανέχεια, 535

# ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΑΞΙΟΠΡΕΠΕΙΑ

- Εκκλησία, άνθρωπος και η αξιοπρέπειά του, 3, 51, 63, 551, 552
- Θεός, άνθρωπος και η υπερβατική του αξιοπρέπεια, 4
- Νέα κοινωνική τάξη, αξιοπρέπεια και άνθρωπος, 19
- Οικονομική ζωή και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 19
- Τοιαδική αγάπη και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 34
- Ανθρώπινη δράση και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 35
- Ανθοωπολογία και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 37
- Αγαθά, ανθρώπινη αξιοπρέπεια και Βασίλειο, 57
- Λογική και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 75
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και κοινωνική διδασκαλία, 84
- Rerum novarum και η αξιοπρέπεια των φτωχών, 89
- Οικονομική ανάπτυξη και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 94
- Pacem in terries και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 95
- Θρησκευτική ελευθερία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 97
- Ανάπτυξη και σεβασμός της αξιοπρέπειας των άλλων, 98
- Αξιοπρέπεια της εργασίας και άνθρωπος, 101
- Μεταβολές και αξιοπρέπεια των ανθρώπων, 104
- Ο Θεός και η αναφαίφετη αξιοπφέπεια του ανθρώπου, 105
- Κοινωνική διδασκαλία και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 107, 124, 160

- Η εικόνα του Θεού και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 108
- Ανδρας και γυναίκα, ίδια αξιοπρέπεια, 111
- Δεινά και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 116 Κοινωνική αμαρτία και η αξιοπρέπεια του πλησίον, 118
- Ανώτερος άνθρωπος στον κόσμο και μοναδική αξιοπρέπεια, 128
- Δίκαιη κοινωνία και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 132
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και σεβασμός του πλησίον, 132
- Αρχές, ελευθερία και προσωπική αξιοπρέπεια, 133
- Ηθική ζωή και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 134
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και ελεύθερη επιλογή, 135
- Απελευθέρωση, αδικίες και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 137
- Φυσικός νόμος και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 140
- Όλοι οι άνθρωποι έχουν την ίδια αξιοπρέπεια, 144
- Ενανθρώπιση, ισότητα και αξιοπρέπεια, 144
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια και κοινή ανάπτυξη, 145
- Αρσενικό, θηλυκό και ίση αξιοπρέπεια, 146
- Άτομα με ειδικές ανάγκες και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 148
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και δικαιώματα του ανθρώπου, 152-154
- Θρησκευτική ελευθερία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 155
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και κοινό καλό, 164
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια και συναθοοίσεις, 185

- Αλληλεγγύη, ισότητα και αξιοπρέπεια, 192
- Κοινωνικές αξίες και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 197
- Συνύπαρξη, αλήθεια και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 198, 205
- Ελευθερία και η αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου, 199, 205
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και κριτήριο της χρησιμότητας, 202
- Ιησούς και αξιοπρέπεια στο θεσμό του γάμου, 210
- Γάμος, παιδί και αξιοπρέπεια, 212
- Πολιτισμοί και αξιοπρέπεια του γάμου, 216
- Αγάπη, άνθοωπος και αξιοποέπεια, 221
- Ομοφυλόφιλοι και αξιοπρέπεια, 228
- Δημόσιες αρχές και αξιοπρέπεια των πολιτών, 229
- Αναπαραγωγή και αξιοπρέπεια του ανθρώπινου πλάσματος, 230
- Στείρωση και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 234
- Δικαιοσύνη, αλληλεγγύη και αξιοπρέπεια της ζωής, 234
- Τεχνητή γονιμοποίηση και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 235
- Κλωνοποίηση και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 236
- Οικογένεια, διαπαιδαγώγηση και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 238
- Αξιοπρέπεια των παιδιών, 244
- Βιασμός της αξιοποέπειας των παιδιών, 245
- Ιστορία και προσβολές της αξιοπρέπειας των εργαζομένων, 267
- Rerum novarum και η αξιοπρέπεια των εργαζομένων, 268
- Εργασία και η αξιοπρέπεια της ζωής του ανθρώπου, 269

- Υποκειμενική εργασία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 270, 271
- Εργασία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 287
- Εργασία και αξιοπρέπεια της γυναίκας, 295
- Εργασία ανηλίχων και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 296
- Μεταναστευτικά φεύματα και ανθφώπινη αξιοπφέπεια, 298
- Δικαιώματα των εργαζομένων και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 301
- Διανομή του εισοδήματος και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 303
- Δικαίωμα στην εργασία και αξιοπρέπεια των εργαζομένων, 309
- Κανόνες και αξιοπρέπεια του εργαζόμενου, 316
- Αλλαγές και αξιοποέπεια της εργασίας, 319
- Ανισορροπίες και αξιοπρέπεια εκείνου που εργάζεται, 321
- Οικονομική ζωή και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 331
- Εταιρεία, κέρδος και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 340
- Επιχειοηματίες και αξιοποέπεια των εφγαζομένων, 344
- Επικουρικότητα και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 357
- Διαδικασίες εν εξελίξει και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 372
- Μοντέλα ανάπτυξης και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 373
- Πλούσιες χώρες και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 374
- Μειονοτική ομάδα και αξιοπρέπεια των μελών της, 387
- Πολιτική κοινότητα και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 388

- Αξιοπρέπεια των αρχών και ηθική τάξη, 396
- Αξίες και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 397
- Δίκαιοι νόμοι και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 398
- Ιερείς και αξιοπρέπεια των κρατουμένων, 403
- Ποινική ευθύνη και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 404
- Τιμωρία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 405
- Δημοκρατία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 407
- Σύστημα πληφοφοφιών και ανθφώπινη αξιοπρέπεια, 415
- Θρησκευτικός πειθαναγκασμός και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 421
- Ανθρωπος κατ' εικόνα του Θεού και μοναδική αξιοπρέπεια, 428
- Συνθήκη με τον Θεό και αξιοποέπεια της ανθοώπινης ζωής, 429
- Ανθοώπινα πλάσματα ίσα χάρη στη φυσική αξιοπρέπεια, 432
- Ισότητα στην αξιοπρέπεια κάθε λαού, 437
- Ηνωμένα Έθνη και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 440
- Αγία Έδρα και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 445
- Δικαίωμα στην ανάπτυξη και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 446
- Αξιοπρέπεια του ανθρώπου επειδή είναι άνθρωπος, 448
- Επιστήμονες και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 458
- Φύση και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 463
- Τεχνολογία, ηθική και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 465
- Δημογραφία, περιβάλλον και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 483

- Νερό και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 484, 485
- Ειρήνη και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 494 Βία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 496
- Ανθρωπιστικό δίκαιο και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 505
- Πρόσφυγες και η ανθρώπινη αξιοπρέπειά τους, 505
- Τοομοκρατία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 514
- Ανθοωπολογία και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 522
- Οικουμενισμός και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 535
- Εβραίοι και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 536
- Χριστιανοί και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 538
- Λαϊκοί και ιερατική, προφητική και βασιλική αξιοπρέπεια, 541
- Ποοσοχή και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 548\*
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και δικαίωμα στη ζωή, 553
- Αξιοπρέπεια και θρησκευτική διάσταση του ανθρώπου, 553
- Δικαίωμα στον πολιτισμό και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 557
- Ανάπτυξη και αξιοπρέπεια του ανθρώπου και των λαών, 563
- Πολιτική και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 566
- Χριστιανικό μαρτύριο και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 570
- Ευαγγέλιο του Χριστού και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 576

### ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΑ

Κοινωνική διδασκαλία και χριστιανική ανθρωπολογία, 9

- Γένεσις και χριστιανική ανθρωπολογία, 37
- Ευαγγελισμός και ανθοωπολογική τάξη, 66
- Gaudium et spes και ανθρωπολογικό όραμα, 96
- Αρσενική και θηλυκή ανθρωπολογία, 146
- Κοινωνικό συμβόλαιο και ψευδής ανθοωπολογία, 149\*
- Δικαιοσύνη και χριστιανική ανθρωπολογία, 202
- Ανθρωπολογία και ένωση ομοφυλοφίλων, 228
- Ανθρωπολογική τάξη και θηλυκή γονιμότητα, 233
- Εργασία και ανθρωπολογικό θεμέλιο, 322
- Χοιστιανική ανθοωπολογία και εργασία, 522
- Χριστιανική ανθρωπολογία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης, 523
- Χριστιανική ανθρωπολογία και άνθρωπος, 527
- Χοιστιανική ανθοωπολογία και αντίληψη, 527
- Δράση των λαϊκών και ανθρωπολογική πραγματικότητα, 543
- Ανθοωπολογία και ιστορικές πολιτιστικές μορφές, 558

#### ΑΝΘΡΩΠΟΣ - ΑΤΟΜΟ - ΠΡΟΣΩΠΟ

- Ολοκληρωτική σωτηρία, άνθρωπος και όλοι οι άνθρωποι, 1
- Άνθρωποι, Εκκλησία και κοινωνική διδασκαλία, 3
- Επκλησία, άνθρωπος και η κλήση του στην κοινωνία, 3, 63
- Εκκλησία, άνθρωπος, δικαιοσύνη και ειρήνη, 3, 63

- Αγάπη του Θεού και άνθρωποι ειρήνης, 4 Αγάπη του Θεού, άνθρωπος και υπερβατική αξιοπρέπεια, 4
- Άνθρωποι, αγάπη του Θεού και κοινωνικές δομές, 4
- Περιφρόνηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων και άνθρωπος, 5
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωπος και άνθρωποι, 5
- Άνθρωποι και πρόοδος της ανθρωπότητας, 6
- Ανθρωποι, κοινωνική διδασκαλία και σημερινή πραγματικότητα, 7
- Συνάντηση ανάμεσα στο Ευαγγέλιο και στα προβλήματα του ανθρώπου, 8
- Χοιστιανική ανθοωπολογία και άνθοωπος, 9
- Εκκλησία, Σύνοψη και καλό του ανθρώπου, 10
- Θρησκείες, πολιτισμοί και άνθρωπος, 12 Σύνοψη, υπηρεσία της Εκκλησίας στους ανθρώπους, 13
- Σύνοψη και άνθρωπος, θεμέλιο της εφμηνείας, 13-17
- Θρησκευτικότητα και άνθρωπος, 15
- Προκλήσεις και αλήθεια του ανθρώπινου πλάσματος, 16
- Εκκλησία και σωτηρία του ανθρώπου, 18
- Νέα τάξη και άνθοωπος, 19
- Δώρο, δωρεά και εμπειρία του ανθρώπου, 20
- Θεός και άνθρωποι, κοινωνικά οργανωμένοι, 20
- Αγάπη του Θεού για τον άνθοωπο και ιστορικές κινήσεις, 21
- Δέκα Εντολές και άνθρωπος, 22
- Σαββατικό έτος και απελευθέρωση του ανθρώπου, 24
- Πνεύμα του Θεού, άνθρωπος, δικαιοσύνη και ευσπλαχνία, 25

- Ανδρας, γυναίκα, δημιουργία και δράση του Κυρίου, 26, 326
- Σχέση με τον Θεό και άνθρωπος, 27
- Ρήξη με τον Θεό και οήξη ανάμεσα σε άνδοα και γυναίκα, 27
- Ρήξη με τον Θεό και ανάμεσα στους ανθρώπους και στα πλάσματα, 27
- Ιησούς και ιστορία του Θεού με τους ανθρώπους, 28
- Τριαδική Αγάπη και κοινωνικότητα του ανθρώπου,
- Άνθοωπος, μοναδικό πλάσμα που θέλησε ο Θεός, 34, 133
- Τριαδική Αγάπη και άνθρωπος, 34, 54
- Χριστιανική αποκάλυψη και ταυτότητα του ανθρώπου, 35
- Γένεσις και ταυτότητα του ανθοώπου, 36
- Δημιουργία του ανθρώπου κατ' εικόνα του Θεού, 36
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και χριστιανική ανθρωπολογία, 37
- Κοινωνικότητα και σχέση ανάμεσα στον άνδρα και στη γυναίκα, 37
- Σωτηρία για όλους τους ανθρώπους και για τον άνθρωπο, 38
- Λάθος και απαιτήσεις του ανθρώπου να λυτρωθεί από μόνος του, 38
- Πίστη, άνθρωπος και εγκατάλειψη στον Θεό, 39
- Πίστη, άνθοωπος, Αγάπη του Θεού και αγάπη για τους αδελφούς, 39, 40
- Ανθρωπος, κοινωνική ζωή και σχέδιο του Θεού, 40
- Σωτηρία και άνθρωπος, Άνθρωπος, Θεός και πλησίον, 40
- Μαθητής του Χριστού, χάρη και νέα ζωή, 41
- Άνθοωπος και κοινωνικές μεταβολές, 42
- Ανθρωπος και πραγματικές σχέσεις με τους ομοίους του, 43

- Ανθρωπος και σχέση με το σύμπαν της δημιουργίας, 44
- Ανθρωπος και ανθρώπινο και φως του σχεδίου του Θεού, 45
- Ανθρωπος και νόμοι και οι αξίες της δημιουργίας, 45
- Θεός, άνθρωπος, συγκρούσεις και αγάπη, 46
- Άνθρωπος και Θεός ως ύστατος σκοπός, 47
- Ανθρωπος και εκμετάλλευση, 48, 133
- Εκκλησία και υπερβατικότητα του ανθρώπου, 49
- Εκκλησία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 51
- Εκκλησία και ανθρώπινη οικογένεια, 51 Εκκλησία και ολοκληρωτική κλήση του ανθρώπου, 51
- Χριστός και κοινωνικότητα του ανθρώπου, 52
- Θεός και κοινωνικές σχέσεις ανάμεσα στους ανθρώπους, 52
- Χριστιανική κοινότητα και άνθρωπος, 53
- Ανάσταση, άνθοωποι και αιώνια διαμονή, 56
- Ανθρωπος και δημιουργία απελευθερωμένη από τη σκλαβιά, 56
- Αγαθά, αξιοπρέπεια του ανθρώπου και Βασίλειο, 57
- Ανθρωπος και σχέσεις με τους άλλους, 58
- Άνθοωπος, πλάσμα που θέλησε ο Θεός και το επέλεξε, 58
- Εκκλησία, άνθοωπος και άνθοωποι, 60
- Ανθρωπος και λυτρωτική αγάπη του Χριστού, 60
- Επηλησία, άνθρωπος και κοινωνικές σχέσεις, 61
- Εκκλησία, άνθρωπος, κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία, 62

- Ανθρωποι, πρώτη θεμελιώδης οδός της Εχκλησίας, 62
- Κοινωνική διδασκαλία, Ευαγγέλιο στο σήμερα του ανθρώπου, 63
- Ανθρωπος, υπερφυσικό και φυσικό, 64
- Άνθρωπος, άνθρωπος-Αδάμ και άνθρωπος-Χριστός, 64
- Ευαγγέλιο, άνθρωπος και κοινωνία των ανθρώπων, 65
- Πληρότητα του ανθρώπου και οικονομία του Ευαγγελίου, 65
- Ανθοωπος και κάλεσμα ανάμεσα σε Ευαγγέλιο και πραγματική ζωή, 66
- Κοινωνική διδασκαλία, σωτηρία και άνθρωπος, 67, 69, 81
- Θρησκευτική αποστολή της Εκκλησίας και άνθρωποι, 68
- Εκκλησία, διδασκάλισσα της αλήθειας της πίστης για τον άνθρωπο, 70
- Εκκλησία, κρίση και δικαιώματα του ανθρώπου, 71, 426
- Κοινωνική διδασκαλία και ύπαρξη του ανθρώπου, 72
- Κοινωνική διδασκαλία και συμπεριφορά του ανθρώπου, 73
- Κοινωνική διδασκαλία, σχέδιο του Θεού και άνθρωπος, 74
- Πίστη, λογική και αλήθεια του ανθρώπου, 75
- Γνώση της πίστης και βίωμα του ανθρώπου, 75
- Μυστήριο του Χριστού και μυστήριο του ανθρώπου, 75
- Κοινωνική διδασκαλία, επιστήμες και αλήθεια για τον άνθρωπο, 76
- Φιλοσοφία και κατανόηση του ανθρώπου, 77
- Επιστήμες και άνθοωπος, 78
- Εκκλησία, άνθοωπος, κοινωνικές επιστήμες και επιστήμες του ανθοώπου, 78, 78\*

- Κοινωνική διδασκαλία και ειδικευμένοι άνθρωποι, 79
- Κοινωνική διδασκαλία, καταγγελία και άνθρωποι, 81
- Εκκλησία και συνολική άποψη για τον άνθρωπο, 81, 82
- Εκκλησία και ανάπτυξη του ανθοώπου, 82
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωποι και θρησκευτική ομάδα, 84
- Κοινωνική διδασκαλία και άνθοωποι καλής θέλησης, 84
- Εκκλησία και πεπρωμένο της σωτηρίας του ανθοώπου, 86
- Εκκλησία, κληφονομιά και άνθρωπος στην κοινωνία, 87
- Αποπροσωποποίηση του ανθρώπου, 93\*
- Gaudium et spes και άνθοωπος, 96
- Dignitatis humanae και άνθοωπος, 97 Populorum progressio και άνθοωπος, 98
- Populorum progressio και ανάπτυξη του
  - τοριμοταπ progressio και αναπτυξη του ανθρώπου, 98
- Laborem exercens και άνθοωπος, 101
- Sollicitudo rei socialis και ανάπτυξη του ανθρώπου, 102
- Centesimus annus και ανάπτυξη του ανθρώπου, 103
- Εκκλησία και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 105
- Κοινωνική ζωή και άνθοωπος, 106
- Εκκλησία και κεντρικότητα του ανθρώπου, 106
- Ανθρωπος, υποκείμενο, θεμέλιο και κοινωνική ζωή, 106
- Κοινωνική διδασκαλία και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 107
- Ανθοωπος, ψυχή και κοινωνική διδασκαλία, 107
- Ανθρωπος, δημιούργημα κατ' εικόνα του Θεού, 108

Ζωή του ανθρώπου και αναζήτηση του Θεού, 109

- Homo est Dei capax, 109
- Θεός, οριστικός σκοπός κάθε ανθρώπου, 110
- Ανθρωπος, κοινωνική διάσταση και ανθρώπινη φύση, 110
- Άνδρας και γυναίκα, 111
- Κοινωνία, άνδρας και γυναίκα ως άνθρωποι, 111
- Ανδρας, γυναίκα και σχέση με τους άλλους, 112
- Ζωή του ανθρώπου ιερή και απαραβίαστη, 112
- Ανδρας, γυναίκα και όλα τα άλλα πλάσματα, 113
- Ανθρωπος και αξία της δημιουργίας, 113
- Άνθοωπος και σχέση με τον εαυτό του, 114
- Δημιουργία του ανθρώπου και προπατορικό αμάρτημα, 115
- Οδύνη και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 116
- Ανθρωπος, αμαρτία και προσωπική και κοινωνική οδύνη, 116
- Αμαρτία, πράξη του ανθρώπου, 117
- Αμαρτία, πράξη ελευθερίας ενός μεμονωμένου ανθρώπου, 117
- Κοινωνική αμαρτία, σχέσεις και άνθρωπος, 118
- Δομές της αμαρτίας και πράξεις των ανθρώπων, 119, 193
- Προπατορικό αμάρτημα και πραγματώσεις του ανθρώπου, 120
- Ανθοωπος, αμαρτία και χριστιανική ελπίδα, 121
- Κοινωνική διδασκαλία και άνθοωπος, 124
- Μειωτική αντίληψη για τον άνθοωπο, 124

- Αλήθεια για τον άνθρωπο και παρότουνση της Εκκλησίας, 125, 126
- Ενότητα της ψυχής και του σώματος και άνθρωπος, 127
- Ανθρωπος, υλική διάστασή του και υλικός κόσμος, 128
- Ανθρωπος και πνευματική και αθάνατη ψυχή. 128
- Ανθοωπος, υλικό και πνευματικό ον, 129
- Ανθρωπος και άνοιγμα στην υπερβατικότητα, 130
- Ανθρωπος, άνοιγμα, άπειρο και πλάσματα, 130
- Ανθρωπος, πλάσμα ευφυές και συνειδητό, 131
- Ανθρωπος, πλάσμα μοναδικό και ανεπανάληπτο, 131
- Άνθρωπος ως ένα «εγώ», 131
- Δίκαιη κοινωνία και άνθρωπος, 132
- Άνθρωπος και οικονομικά σχέδια, 133
- Ανθρωπος, εσωτερικότητα και σύμπαν, 133
- Όραμα του ανθρώπου ως πρόσωπο, 133 Ηθικοποίηση, κοινωνική ζωή και άνθρωποι, 134
- Ευθύνη και συνύπαρξη άξια του ανθρώπου, 134
- Ελευθερία και ανάπτυξη του ανθρώπου, 135
- Άνθοωπος και ελευθερία, 135, 199
- Ελευθερία και ανεξαρτησία του ανθρώπου από τον Θεό, 136
- Ελευθερία, ηθικός νόμος και άνθρωπος, 136, 137
- Ικανότητα του ανθρώπου και αλλαγές, 137
- Εποικοδομητικές πράξεις του ανθρώπου και αλήθεια, 138
- Ανθρωπος, πράξεις ηθικά καλές και αλήθεια, 138, 139

- Πρακτική κρίση της συνείδησης και άνθρωπος, 139
- Φυσικός νόμος και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 140
- Φυσικός νόμος, άνθρωποι και κοινές αρχές, 141
- Φυσικός νόμος και καρδιά του ανθρώπου, 141
- Αλήθεια, καλό και κοινωνία των ανθρώπων, 142
- Ανθρωπος, ελευθερία και άρνηση του Θεού, 143
- Ιησούς, άνθρωπος και κοινωνία με τον Θεό, 143
- Ισότητα, άνθρωποι και αξιοπρέπεια, 144 Ισότητα και αδελφοσύνη ανάμεσα στους ανθρώπους, 144
- Ίσες ευχαιρίες ανάμεσα σε άνδρα και γυναίκα, 145
- Ισότητα και αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου, 145
- Ανθρωποι και οικουμενική αδελφοσύνη, 145
- Γυναίκα, άνδρας και συμπληρωματικότητα, 146, 147
- Συνάντηση άνδρα και γυναίκας και άνθρωπος, 147
- Άτομα με ειδικές ανάγκες, 148
- Άτομα με ειδικές ανάγκες και μεγαλείο του ανθοώπου, 148
- Άνθρωπος, κοινωνικό ον, 149, 149\*
- Κοινωνικότητα και κοινωνία ανθρώπων, 150
- Ανθρωπος και σπέρματα αντικοινωνικότητας, 150
- Κοινωνία, σχέσεις και υπηρεσία του ανθρώπου, 150
- Ενώσεις και συμμετοχή ανθοώπων, 151
- Κοινωνικοποίηση και άνθρωπος, 151 Κοινωνία και φύση του ανθρώπου

- Ανθοώπινα δικαιώματα και άνθοωπος, 153
- Θρησκευτική ελευθερία και ανάπτυξη του ανθρώπου, 155
- Δικαιώματα, υποχρεώσεις του ανθρώπου, 156
- Αδιαχώριστα δικαιώματα από τις υποχρεώσεις του ανθρώπου, 156
- Αληθινό για τον άνθρωπο και αληθινό για τους λαούς, 157
- Αρχή της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και αρχές, 160
- Σταθερές αρχές και αλήθεια για τον άνθρωπο, 160
- Κοινωνία και ελευθερία του ανθρώπου, 163
- Ανθρωπος και νόημα του κοινωνικού ζην, 163
- Αρχή του κοινού καλού και άνθρωπος, 164-166, 170
- Κοινό καλό, καλό για όλους τους ανθρώπους, 165
- Κοινό καλό και ουσιώδεις υπηρεσίες στον άνθρωπο, 166
- Κοινό καλό και κλήση του ανθοώπου, 167, 167\*
- Πολιτικοί θεσμοί, αγαθά και άνθοωποι, 168
- Μεμονωμένος άνθοωπος και ανάπτυξη, 168
- Άνθοωπος και υλικά αγαθά, 171
- Θεός, γη και χρήση απ' όλους τους ανθρώπους, 171
- Δικαίωμα στην κοινή χρήση των αγαθών και άνθρωπος, 172
- Ανθρωπος, ευημερία και ανάπτυξη, 172 Κοινή χρήση των αγαθών και φύση του ανθρώπου, 172
- Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και άνθρωπος, 175, 182
- Εργασία, άνθρωπος και γη, 176

- Αγαθά της δημιουργίας και ανάπτυξη του ανθρώπου, 177
- Άνθρωπος και χρήση των πόρων του, 178
- Ανθρωπος και εξωτερικά κοινά πράγματα, 178
- Νέες γνώσεις και ανάγκες του ανθρώπου, 179
- Άνθρωπος, ιδιότητες και σκλαβιά, 181
- Φτώχεια και αδυναμία του ανθοώπου, 183
- Άνθοωπος και ενδιάμεσες κοινωνίες, 185
- Αρχή της επικουρικότητας και άνθρωπος, 187, 188
- Αλληλεγγύη και άνθοωπος, 192, 193, 582
- Ιησούς της Ναζαφέτ, νέος άνθρωπος, 196
- Ιησούς της Ναζαρέτ, άνθρωποι, αλληλεγγύη και αγάπη, 196
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία άξια του ανθρώπου, 197
- Κοινωνικές αξίες και άνθοωπος, 197, 397
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια και αλήθεια, 198
- Ελευθερία και αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου, 199, 200
- Δικαιοσύνη και άνθρωπος, 201
- Αξία του ανθρώπου και κριτήριο της χρησιμότητας, 202
- Ανθρωπος, όραμα συμβολαίου και δικαιοσύνη, 203
- Συνύπαρξη, αξιοπρέπεια του ανθρώπου και αξίες, 205
- Δικαιοσύνη, άνθρωποι και αντικειμενικά αγαθά, 206, 582
- Αγάπη και άνθρωπος, 206, 582
- Κοινωνική αγάπη και πολιτική και άνθρωποι, 207, 208
- Δημιουργία του ανθρώπου, 209

- Οικογένεια και άνθοωπος, 209, 211, 212, 221
- Γάμος ανάμεσα σε άνδρα και σε γυναίκα, 211
- Οικογένεια και άνθρωπος, 212
- Οιμογένεια, ανθρώπινη μοινότητα, 213, 244
- Κοινωνικό μοντέλο, καλό του ανθοώπου και οικογένεια, 214
- Συζυγική αγάπη, δώφο από άνθρωπο σε άνθρωπο, 215
- Γάμος, άνθοωπος και Θεός, 215
- Σύζυγοι και συστατικά του ανθοώπου, 217
- Πολυγαμία και αξιοπρέπεια του άνδρα και της γυναίκας, 217
- Γάμος, συνθήκη ανθοώπων εν αγάπη, 219
- Συνθήκη και κοινωνία ανάμεσα στον Θεό και στους ανθρώπους, 219, 219\*
- Ιησούς Χριστός, Νυμφίος και άνθρωπος, 219
- Αγάπη, άνθοωπος και ειλικοινές δώρο του εαυτού, 221
- Ηλικιωμένοι, άνθρωποι και υπεύθυνοι συνεργάτες, 222
- Συζυγική σεξουαλικότητα και δώρο του ανθρώπου, 223
- Ανδρας, γυναίκα και σεξουαλική ταυτότητα, 224
- Αδιάλυτο του γάμου και άνθρωπος, 225 Θεός και Ιησούς Χριστός και αγάπη για τους ανθρώπους, 225
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και εκκλησιαστική ζωή, 226
- Οικογένεια, διαπαιδαγώγηση των παιδιών και άνθρωπος, 227
- Γάμος, συμφωνία ανάμεσα σε άνδρα και γυναίκα, 227
- Οικογένεια και άτομα του ίδιου φύλου, 228

- Αλήθεια για τον άνθρωπο και ένωση ομοφυλοφίλων, 228
- Οικογένεια, κοινότητα ανθρώπων και αγάπη, 230
- Αντισυλληπτικές μέθοδοι και άνθρωπος, 233
- Μέτρα σε δημογραφικό πεδίο και άνθρωπος, 234
- Τεχνητή γονιμοποίηση και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 235
- Κλωνοποίηση και άνθοωπος, 236
- Πατρότητα και γενεαλογία του ανθρώπου, 237
- Οικογένεια, άνθρωποι, ελευθερία και ευθύνη, 238
- Έργο διαπαιδαγώγησης και άνθρωπος, 238, 240, 242
- Διαπαιδαγώγηση του ανθοώπου, 242
- Σεξουαλική διάσταση, άνθρωπος και ηθικές αξίες, 243
- Παιδιά και άτομα εμπλεκόμενα με την παιδοφιλία, 245
- Οικονομική ζωή και πρωτοβουλία του ανθρώπου, 248
- Οικογένεια, εργασία και άνθρωπος, 249, 294
- Οικογενειακό επίδομα και προστατευόμενα άτομα, 250
- Ανθρωπος και εργασία φροντίδας, 251
- Κράτος, προτεραιότητα της οικογένειας και άνθρωπος, 254
- Θεός, εργασία και ο σκοπός του ανθρώπου, 257
- Ανθρωπος, εργασία και ανάπαυση, 258
- Ιησούς, άνθρωποι και εργασία, 260
- Ανθρωπος και τάξη του σύμπαντος, 262 Άνθρωπος, εργασία και αγιότητα, 263
- Πατέφες, άνθρωπος και εργασία, 265, 266

- Οικουμενικές αρχές και άνθρωπος που εργάζεται, 267
- Εργασία και ανάπτυξη του ανθρώπου, 269
- Διάσταση της εργασίας και ζωή του ανθρώπου, 269
- Εργασία και άνθρωπος, 270-272
- Εργασία με την αντικειμενική έννοια και άνθρωπος, 270, 272
- Εργασία με την υποκειμενική έννοια και άνθρωπος, 270-272
- Σκοπός της εργασίας και άνθρωπος, 272
- Εργασία ενός ανθρώπου και εκείνη των άλλων, 273
- Εργασία ως υποχρέωση και καθήκον του ανθοώπου, 274
- Εργασία και ταυτότητα του ανθρώπου, 275
- Εργασία, κεφάλαιο και άνθρωπος, 277, 278
- Ανάπτυξη του ανθοώπου και επαρκής εργασία, 278
- Εργασία-καριέρα και άνθρωπος, 280
- Εργασία, αλλοτρίωση και άνθρωπος, 280
- Εργασία, ενδιάμεσοι φορείς και άνθρωπος, 281
- Οικονομία και υπηρεσία του ανθρώπου, 283
- Εργασία, δικαίωμα και καλό για τον άνθρωπο, 287
- Έμμεσος εργοδότης και άνθρωπος, 288 Εργασία, σύστημα διαμόρφωσης και άνθρωπος, 290
- Οικογενειακή ζωή, δικαίωμα και κλήση του ανθοώπου, 294
- Μεταναστεύσεις και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 298
- Δικαιώματα των εργαζομένων και άνθρωπος, 301

- Αμειβόμενη εργασία και άνθρωπος, 302
- Εισόδημα και ανάπτυξη του ανθοώπου, 303
- Παγκοσμιοποίηση και μεταφορά ανθρώπων, 310
- Παγκοσμιοποίηση και χρήση του ανθρώπου, 310
- Νέα εργασία και εκατομμύρια ανθρώπων, 311
- Εργασιακή δραστηριότητα και υπηρεσίες για τον άνθρωπο, 313
- Άτυπες ή αρυφές δραστηριότητες και άνθρωπος, 316
- Εργασία, αλλαγές και άνθρωπος, 317, 318
- Εργασία, καινοτομίες και άνθρωπος, 317, 318, 321
- Αλληλεξάρτηση και άνθρωποι της εργασίας, 319
- Παγκοσμιοποίηση και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 321
- Εργασία, οικουμενικότητα και άνθρωπος, 322
- Ουμανισμός της εργασίας και άνθρωπος, 322
- Αποκάλυψη, οικονομικά αγαθά και άνθρωπος, 323-326, 328, 329
- Ηθική, οικονομία και άνθοωπος, 330-334
- Οικονομική ζωή και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 331
- Άνθρωπος, επίκεντρο και σκοπός της οικονομικής ζωής, 331
- Ελευθερία του ανθρώπου σε οικονομικό επίπεδο, 336
- Πρωτοβουλία σε οικονομικό επίπεδο και άνθρωπος, 336, 337, 343
- Επιχείρηση, κοινωνία ανθρώπων, 338
- Επιχείρηση, οικονομία και υπηρεσία του ανθρώπου, 339

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

Επιχείρηση, κέρδος και άνθρωποι, 340 Τοκογλυφία και η ζωή πολλών ανθρώπων, 341

- Εταιφεία, άνθρωπος και απαίτηση ποιότητας, 345
- Ελεύθερη αγορά και βούληση του ανθρώπου, 347
- Αγορά και ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου, 348
- Αγορά, αγαθά και όραμα του ανθρώπου, 349
- Οικονομική ελευθερία και άνθρωπος, 350
- Ανθρωπος, παραγωγός ή καταναλωτής αγαθών, 350
- Κράτος σε οικονομία, μηχανισμοί και άνθρωπος, 354
- Ανάπτυξη του ανθοώπου και οικονομία, 369
- Πολιτική και σεβασμός στην αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 372
- Μοντέλα ανάπτυξης και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 373
- Διεθνής οικονομία και προώθηση του ανθρώπου, 373
- Πλούσιες χώρες, αλλοτρίωση και άνθρωπος, 374
- Πλούσιες χώρες και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 374
- Πλούσιες χώρες, ευημερία και άνθρωπος, 374
- Ζωή του ανθρώπου και υλική διάσταση, 375
- Νέες ανάγκες και ολοκληρωμένη εικόνα του ανθρώπου, 376
- Βασιλιάς, φίλος του ανθρώπου, 378 Ιησούς, επίγεια εξουσία και άνθρωπος, 379
- Αρχές και καλό του ανθρώπου, 380 Πολιτική συνύπαρξη και άνθρωπος, 384

Ανθρωπος, πλάσμα εκ φύσεως κοινωνικό και πολιτικό, 384

493

- Λαός, σύνολο ανθρώπων, 385
- Πολιτική κοινότητα και άνθρωπος, 388, 418
- Συνύπαρξη, δικαιώματα και υποχρεώσεις του ανθρώπου, 388-390
- Πολιτική κοινωνία, ανάγκες και άνθοωπος, 391
- Ανθρωπος, πρόσωπο και άτομο, 391
- Σχέσεις συλλογικότητας και άνθρωποι, 392
- Αρχές και κοινωνική φύση του ανθρώπου, 393
- Φυσικός νόμος και καρδιά του ανθρώπου, 397, 436
- Δίκαιοι νόμοι και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 398
- Αρχές, πολίτης και άνθρωπος, 398
- Αρχές και δικαιώματα του ανθρώπου, 399
- Τυραννία και θεμελιώδη δικαιώματα του ανθρώπου, 401
- Ποινή, ασφάλεια, επανένταξη του ανθρώπου, 403
- Ιερείς των φυλακών και κρατούμενοι, 403
- Κρατούμενοι και σεβασμός της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 403
- Ποινική ευθύνη και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 404
- Αναίμακτες μέθοδοι καταστολής και άνθρωπος, 405
- Δημοκρατία και άνθρωπος, 406, 407
- Αρχές, άνθρωποι και κοινό καλό, 410
- Σύστημα πληφοφόφησης και άνθρωπος, 415
- Επηλησία, όραμα για τον άνθρωπο και ιδεολογίες, 417
- Αστική κοινωνία και ανθρώπινα δικαιώματα, 419

- Άνθοωπος και θοησκευτική ελευθεοία, 421
- Ελευθερία συνειδήσεως και θρησκείας και άνθρωπος, 422
- Εππλησία, πολιτιπή ποινότητα παι υπηρεσία του ανθρώπου, 425, 445
- Θεός και άνθρωπος κατ' εικόνα Του, 428, 576
- Θεός, άνθοωπος και αγαθά αναγκαία για την ανάπτυξή του, 428
- Ανθρωπος και κατάσταση του πλάσματος, 429
- Ιησούς και εκπλήρωση του ανθρώπου, 431
- Διεθνής κοινότητα και άνθρωπος, 433
- Ιδεολογίες και ολοκληρωμένος άνθρωπος, 433
- Ηθικός νόμος και ζωή των ανθοώπων, 436
- Άνθοωπος και μη κυβεονητικές οργανώσεις, 443
- Άνθρωπος και διάλογος ανάμεσα στην Εκκλησία και στις αστικές αρχές, 445
- Άνθοωπος και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446
- Συνεργασία και ανάπτυξη των ανθρώπων, 446, 448
- Συνεργασία και φτωχοί, 448
- Απόλυτος ουμανισμός και άνθοωπος, 449
- Δημιουργός, δημιουργία και άνθρωπος, 451
- Κύριος και άνθρωπος ως συνομιλητής, 452
- Άνθοωπος, κόσμος και ανθοώπινη ταυτότητα, 452
- Ανισορροπίες ανάμεσα στον άνθρωπο και στη φύση, 454
- Χριστός και εσωτερικότητα του ανθρώπου, 455

- Αγάπη, άνθοωπος και ποωταοχικό σχέδιο, 455
- Άνθρωπος και σύμπαν των πραγμάτων, 456
- Ανθρωπος και βοήθεια της επιστήμης και της τεχνολογίας, 456
- Ανθρωπος και η εντολή να κυριαρχήσει στη γη, 456
- Ευφυΐα του ανθρώπου και δύναμη του Θεού, 457
- Εξουσία των ανθοώπων και ευθύνη, 457 Επιστήμονες, ηθικές αξίες και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 458
- Τεχνολογία και πρόοδος του ανθρώπου, 458, 459
- Σεβασμός του ανθρώπου και έμβια όντα, 459
- Θεός, άνθρωπος και φύση, 460, 473
- Άνθρωπος και περιβάλλον, 461-463, 465
- Επιστήμη, τεχνική και άνθρωπος, 462
- Απολυτοποίηση της φύσης και άνθρωπος, 463
- Δημιουργία, άνθρωπος και υπερβατικότητα, 464
- Βιοτεχνολογίες και άνθοωπος, 472
- Επεμβάσεις του ανθοώπου και φύση, 473
- Βιοτεχνολογικά προϊόντα και άνθρωπος, 480
- Δημογραφικές αλλαγές, περιβάλλον και άνθρωπος, 483
- Νερό και φτωχοί, 484
- Ανθρωπος, πλάση και ευγνωμοσύνη, 487
- Ειρήνη, δώρο του Θεού στον άνθρωπο, 488
- Ειρήνη, άνθοωπος και θεϊκή τάξη, 488
- Ειρήνη και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 494
- Ειρήνη και άνθρωπος, 494, 495
- Βία, ανάξια του ανθοώπου, 496

- Άνθοωπος στις ένοπλες δυνάμεις, 502
- Στρατιωτικοί και ανθρώπινα δικαιώματα, 503
- Συγκοούσεις και καλό του ανθοώπου, 504
- Αρχή της ανθρωπότητας και αξία του ανθρώπου, 505
- Shoah και εγκλήματα κατά του Θεού και του ανθρώπου, 506
- Ένοπλη δράση και έγκλημα κατά του ανθρώπου, 509
- Τρομοκρατία και άνθρωπος, 513
- Τοομοκρατία και άνθρωπος ως σκοπός, 514
- Τρομοκράτες εν ονόματι του Θεού και άνθρωπος, 515
- Εκκλησία, άνθρωπος και ειρήνη, 516
- Ανθρωπολογία και αξιοπρέπεια κάθε ανθρώπου, 522
- Κοινωνική διδασκαλία και ολοκληρωμένο όραμα για τον άνθρωπο, 522
- Πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης και πρότυπα ζωής του ανθρώπου, 523
- Κοινωνικός ευαγγελισμός και άνθοωπος, 524, 526, 527
- Κοινωνικά προβλήματα και άνθρωπος, 527
- Κατήχηση και δράση του ανθρώπου, 529
- Αρχές και κλήση του ανθρώπου, 534
- Οικουμενική συνεργασία και άνθρωπος, 535
- Ειςήνη και ολοκληρωμένη ανάπτυξη του ανθρώπου, 537
- Χριστιανοί και προστασία του ανθρώπου, 538
- Κοινωνική ποιμαντική και αφιερωμένα πρόσωπα, 540
- Μοναχοί, αγάπη του Χριστού και άνθρωπος, 540

- Επίπεδο ζωής και πραγμάτωση του ανθρώπου, 544
- Ανθοωπος, επίγεια τάξη και αιώνια κλήση, 544
- Σύνεση και άνθοωπος, 548, 548\*
- Εκκλησιαστική κοινωνία, ενώσεις και άνθρωπος, 549
- Λαϊκοί και άνθοωποι της εποχής μας, 551
- Λαϊκοί και υπηφεσία για τον άνθρωπο, 552
- Λαϊκοί, μεταστροφή της καρδιάς και άνθρωπος, 552
- Δικαίωμα στη ζωή και ανθρώπινα δικαιώματα, 553
- Καλό του ανθρώπου και θρησκευτική ελευθερία, 553
- Θρησκευτική διάσταση του ανθρώπου, 553
- Πίστη, καθημερινή ζωή και άνθρωπος, 554
- Πολιτισμός και άνθρωπος, 554, 556, 558, 559
- Άνθρωπος και πολιτισμός, 556-559
- Ανθρώπινα δικαιώματα και ελεύθερο και ανοιχτό σχολείο, 557
- Μέσα επικοινωνίας και άνθοωπος, 560
- Λαϊκοί, άνθρωπος και μέσα επικοινωνίας, 560-562
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, άνθρωπος και οικονομία, 563
- Το ζήτημα της ανάπτυξης και ανθοώπινη αξιοποέπεια, 563
- Οικονομία και φτώχεια, 564
- Χριστιανοί, πολιτική και άνθρωπος, 566
- Πίστη και ιστορική διάσταση του ανθοώπου, 568
- Γάμος και άνθρωποι διαφορετικού φύλου, 569
- Σεβασμός στη ζωή και ανθρώπινα δικαιώματα, 571

- Λαϊκότητα και φυσική γνώση για τον άνθρωπο, 571
- Χριστιανός, πολιτικό σχέδιο και σκοπός του ανθρώπου, 573
- Επιλογή των ανθρώπων και δημόσια ζωή, 574
- Ζωή και θάνατος του ανθρώπου και πρόοδος, 575
- Άνθοωπος και νόημα της ζωής, 575
- Ευαγγέλιο, ανθρώπινα ταλέντα και άνθρωποι, 576
- Καταστάσεις αδικίας και οράματα του ανθρώπου, 577
- Επκλησία, άνθρωπος και θεμελιώδης καλοσύνη, 578
- Εκκλησία, άνθοωπος, κακό και καλό, 578
- Συμπεριφορά του ανθρώπου και αγά- πη, 580
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία άξια του ανθρώπου, 580
- Ανάπτυξη του ανθοώπου και κοινωνική εξέλιξη, 581
- Ανθρωπος, υλικά αγαθά και η ικανότητα να δίνεσαι, 581
- Κοινωνία, άνθρωπος και αγάπη στην κοινωνική ζωή, 582
- Θεός, αγάπη και άνθοωπος, 582, 583

### ΑΝΘΡΩΠΟΤΗΤΑ

- Νέος νόμος της αγάπης και ανθοωπότητα, 3
- Ανθρωπότητα δεμένη από ένα μοναδικό πεπρωμένο, 6
- Επηλησία παι μοίρα της ανθρωπότητας, 8, 18
- Σοφία της ανθοωπότητας, πολιτισμός και παιδεία, 14
- Μεγάλες προκλήσεις και ανθρωπότητα σήμερα, 16

Ανθρωπότητα και σχέδιο σωτηρίας, 17 Ηθικές και κοινωνικές αρετές και νέα ανθρωπότητα, 19

Δέκα Εντολές και ανθρωπότητα, 22

Αρχή της δημιουργίας και ανθρωπότητα, 26

- Πτώση των πρωτόπλαστων και ανθρωπότητα, 27
- Αγάπη του Θεού για την ανθρωπότητα, 31, 54
- Ανθρωπότητα και διαπροσωπική κοινωνία, 33
- Φυσικός νόμος και ανθρωπότητα, 37
- Πεπρωμένο της ανθρωπότητας και δώρο του Θεού, 48
- Βασίλειο, Εκκλησία και ολόκληρη η ανθρωπότητα, 50, 53
- Αμοιβαία αγάπη, σκοπός της ανθοωπότητας, 55
- Γένοιτο της Παρθένου Μαρίας και ανθρωπότητα, 59
- Παρθένος Μαρία, εικόνα της ελευθερίας της ανθρωπότητας, 59
- Εκκλησία και ανθοωπότητα, 60, 96
- Εππλησία, έμπειοη με την ανθοωπότητα, 61
- Εκκλησία και ολοκληρωμένο όραμα της ανθρωπότητας, 81
- Κοινωνική διδασκαλία και φορτίο της ανθρωπότητας, 84
- Populorum progressio, ανάπτυξη και ανθρωπότητα, 98
- Ποοπατορικό αμάρτημα και ανθοωπότητα, 115
- Δημιουργία, Λυτρωτής και ανθρωπότητα, 123
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και ολόκληρη ανθρωπότητα, 145
- Αρνηση της κοινής ανθρωπότητας, 148 Διακήρυξη των δικαιωμάτων του ανθρώπου και ανθρωπότητα, 152

- Διεθνές δίκαιο και καλό της ανθρωπότητας, 157
- Διεθνής συνεργασία και καλό της ανθρωπότητας, 166
- Πάσχα του Χριστού και πραγματικό καλό της ανθρωπότητας, 170
- Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και ανθρωπότητα, 177
- Νέες γνώσεις, κληφονομιά της ανθρωπότητας, 179
- Ιστορία της ανθρωπότητας και σχέσεις, 192
- Ιησούς της Ναζαρέτ και ανθρωπότητα, 196, 219, 453
- Κύριος και ευαγγελισμός της ανθρωπότητας, 259
- Εργασία και ανθρωπότητα, 261, 263, 274
- Οικονομία και νέα ανθρωπότητα, 326
- Οικονομία και αλληλέγγυα ανάπτυξη της ανθρωπότητας, 332, 333, 336, 373
- Τοκογλυφική πρακτική και αδέλφια στην ανθρωπότητα, 341
- Επιχειοήσεις και ανάπτυξη της ανθοωπότητας, 342
- Παγκοσμιοποίηση και ανθοωπότητα, 362
- Πλούσιες χώρες και απώλεια της ανθρωπιάς, 374
- Ηθική-θρησκευτική τάξη και ανθρωπότητα, 384
- Πληφοφοφιακό σύστημα και ανθρωπότητα, 415
- Συνθήκη του Θεού με τον Νώε και ανθρωπότητα, 429
- Κύριος Ιησούς Χριστός, πρότυπο της νέας ανθρωπότητας, 431
- Ανθρωπότητα και παγκόσμια κοινότητα, 432
- Οικουμενικός ηθικός νόμος και ανθρωπότητα, 436

- Πόλεμος και ανθρωπότητα, 438
- Επηλησία, αστιπές αρχές παι ανθρωπότητα, 445
- Νίκες της ανθρωπότητας και μεγαλείο του Θεού, 457
- Επιστήμονες στην υπηφεσία της ανθρωπότητας, 458
- Ανθρωπότητα του σήμερα και περιβάλλον, 465, 466
- Ιθαγενείς λαοί, πλούτος για την ανθρωπότητα, 471
- Βιοτεχνολογίες και υλικά της ανθρωπότητας, 477
- Βία και αλήθεια της ανθρωπότητας, 496
- Πόλεμος, ήττα της ανθρωπότητας, 497
- Άνθρωποι και κοινή ανθρωπότητα, 499
- Αρχή της ανθρωπότητας και συνέπειες του πολέμου, 505
- Εξάλειψη ομάδων, έγκλημα κατά της ανθρωπότητας, 506
- Διεθνές Δικαστήριο και εγκλήματα κατά της ανθρωπότητας, 506
- Όπλα καταστροφής και ανθρωπότητα, 509
- Τρομοκρατία, προσβολή ολόκληρης της ανθρωπότητας, 514
- Ηθική της κοινωνικής δράσης και καλό της ανθρωπότητας, 522
- Μοναχοί και νέα ανθρωπότητα, 540
- Ιστορία της ανθρωπότητας και ελεύθερες πράξεις, 552
- Ηθική διάσταση του πολιτισμού και ανθρωπότητα, 556
- Ανθρωπότητα και πολιτισμός της αγάπης, 582

### ΑΝΙΣΟΡΡΟΠΙΑ

Κοινωνική διδασκαλία, καταγγελία και ανισορροπίες, 81

Κοινό καλό και ανισορροπίες, 167 Προσωρινότητα του κράτους και βαριές ανισορροπίες, 188

Μεταναστεύσεις και ανισορροπία ανάμεσα στις χώρες, 297

Ανισορροπίες στον κόσμο της εργασίας, 321

Δημόσια εξουσία και ανισορροπίες, 389 Ανισορροπίες ανάμεσα στον άνθρωπο και στη φύση, 454

Μέσα κοινωνικής επικοινωνίας και ανισορροπίες, 561

#### ΑΝΙΣΟΤΗΤΑ

Κοινωνικό πρόβλημα και ανισότητες, 94

Σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, ισότητα και ανισότητες, 145

Αλληλεξάρτηση και ανισότητες ανάμεσα στις χώρες, 192

Παγκοσμιοποίηση και ανισότητες, 362 Πρόσβαση στη γνώση και ανισότητες, 363

Πλούσιες χώρες και κοινωνικές ανισότητες, 374

#### ΑΝΤΑΛΛΑΓΗ

Κοινωνικότητα του ανθρώπου και σχέσεις ανταλλαγής, 61

Αλληλεξάρτηση και εμπορικές ανταλλαγές, 192

Οικογένεια, ανταλλαγή αγαθών και υπηρεσίες, 248

Εργασία, ευχαιρία ανταλλαγών, 273 Εργασία και οργάνωση ανταλλαγών, 313

Ελεύθερη αγορά και ανταλλαγή προϊόντων, 347

Αγορά και ανταλλαγή ισοδύναμων, 349

Παγκοσμιοποίηση και ανταλλαγές, 361, 362, 366

Διεθνές εμπόριο και όροι ανταλλαγής, 364 Δημοκρατία, διαφθορά και πολιτικές ανταλλαγές, 411

Βιοτεχνολογίες και εμπορικές ανταλλαγές, 475, 476

Ανθρωποι και ανταλλαγή πλούτου, 495 Όπλα που θεωρούνται αγαθά για ανταλλαγή, 508

Πολιτισμός και ανταλλαγή για την αλήθεια του ανθρώπου, 556

### ΑΝΤΙΛΗΨΗ

Αντίληψη και κοινωνική διδασκαλία, 9, 161

Σύνοψη και ποιμαντική αντίληψη, 10 Αντίληψη και Βιομηχανική Επανάσταση, 88

Αντίληψη του καλού και του κακού, 114 Κοινό καλό, κριτήριο αντίληψης, 188 Ανθρωπολογία και αντίληψη των προβλημάτων, 527

Ποοσοχή, αρετή της αντίληψης, 547 Ενώσεις και άσκηση της αντίληψης, 550

Αντίληψη και χρήστες των επικοινωνιών, 562

Αντίληψη και μοντέλα ανάπτυξης, 563 Μέθοδος αντίληψης, 568

Δημοκρατικό σύστημα και αντίληψη, 569

Πολιτικά όργανα και αντίληψη, 573

### ΑΝΤΙΡΡΗΣΗ ΣΥΝΕΙΔΗΣΗΣ

Δικαίωμα στην αντίρρηση συνείδησης, 399

Αντιροησίες συνείδησης, 503

## ΑΝΤΙΣΥΛΛΗΨΗ

Αρνηση προσφυγής σε μεθόδους αντισύλληψης, 233

Οικονομική βοήθεια και καμπάνιες αντισύλληψης, 234

# **A**EIA

Αρχές, αξία της επανόρθωσης, 25

Αυτονομία της γήινης πραγματικότητας και οι αξίες της, 45

Εκκλησία, Βασίλειο και ευαγγελικές αξίες, 50

Τριαδική Αγάπη και αξία του ανθρώπου, 54

Κοινωνική διδασκαλία, αξία ενός οργάνου, 67

Διάλογος μεταξύ διαφορετικών αρχών και αξίες, 78

Κοινωνική διδασκαλία και αξίες, 81, 84, 197, 580

Κοινωνική διδασκαλία και οικουμενικές αξίες, 85

Quadragesimo anno και αξία της ιδιοκτησίας, 91

Απόλυτος ουμανισμός και πνευματικές αξίες, 98

Ανδρας και γυναίκα, ίσης αξίας, 111 Πέμπτη Εντολή και η αξία της, 112

Ανθρωπος και αξία της δημιουργίας, 113

Πληγές και αξία του ανθοώπου, 116 Αξία του δικαιώματος στη θοησκευτική ελευθερία, 155

Κοινό καλό, αξία και σκοποί του ανθρώπου, 170

Οικονομία και ηθικές αξίες, 174

Αλληλεγγύη, αξία της κοινωνικής αφχής, 193, 194\*

Σχέση ανάμεσα σε αρχές και αξίες, 197

Οι ποινωνιπές αξίες, 197

Αξία της ελευθερίας, 200

Αξία της δικαιοσύνης, 201

Αξία του ανθρώπου και κριτήρια χρησιμότητας, 202

Αξία της αλληλεγγύης, 203

Δεσμός ανάμεσα σε αρετή, κοινωνικές αξίες και αγάπη, 204

Αξίες και εσωτερική πηγή της αγάπης, 205

Οικογένεια και ηθικές αξίες, 213, 229, 238

Γάμος και αξίες αυτού του θεσμού, 215 Αξία της οικογένειας και κράτος, 214, 553

Αξία της κοινωνίας του γάμου και παιδιά, 218

Αγάπη και προσωπική αξιοπρέπεια, τίτλος αξίας, 221

Ηλικιωμένοι και αξίες, 222

Αξίες και οικονομικοί όροι ή λειτουργικότητας, 222

Αγάπη, σεξουαλικότητα και αξίες της ζωής, 223

Κοινωνική αξία κάθε νέου ανθοώπινου πλάσματος, 230

Ευαγγέλιο της ζωής και αξία της προφητείας, 231

Υπεύθυνη πατρότητα και ιεράρχηση αξιών, 232

Αντισυλληπτικά και αξία της ηθικής υποχοέωσης, 233

Διαπαιδαγώγηση και θεμελιώδεις αξίες, 238, 239

Παιδιά και ανθρώπινες και ηθικές αξίες της σεξουαλικότητας, 243

Αναγνώριση της αξίας της παιδικής ηλικίας, 244

Νέες γενεές και κληφονομιά αξιών, 244 Πολιτική δράση και αξίες της οικογένειας, 252, 254

500 EYPETHPLA

Αξία πάντων, Βασίλειο του Θεού και η δικαιοσύνη Του, 260

Αξία της εργασίας, 270, 271, 303

Αξία του ανθρώπινου πεφαλαίου, 278

Εππλησία παι αξία της εργασίας, 287

Αλλαγές και αξία της γεωργίας, 299

Υποκειμενική αξία της εργασίας και αλληλεγγύη, 308

Αξίες και νέα οργάνωση της εργασίας, 311

Οικονομικές ανισορροπίες και ιεράρχηση αξιών, 321

Φτώχεια, ηθική αξία, 324

Ελευθερία στην οικονομία, θεμελιώδης αξία, 336

Επιχείρηση και αξίες, 338, 339

Πόροι, αξία της χρήσης τους, 346

Ελεύθερη αγορά και αξίες, 348

Κρίση αξίας και σχέδια επένδυσης, 358

Αξία χαρτοφυλακίου και χρηματοδοτικοί θεσμοί, 369

Κατανάλωση εμπορευμάτων, μοναδική αξία, 375, 581

Ηθική-θοησκευτική τάξη και υλική αξία, 384

Λαός και συμμετοχή στη ζωή και στις αξίες, 386

Πολιτική κοινωνία και αξία της κοινότητας, 392

Αρχές και θεμελιώδεις ανθρώπινες και ηθικές αξίες, 397

Ποινή, ηθική αξία και εξιλέωση, 403

Δημοκρατία και αξίες, 407

Κοινωνικές επικοινωνίες και αξίες, 416

Εθελοντισμός, παράδειγμα μεγάλης αξίας, 420

Ιδεολογίες και αξίες του ανθρώπου, 433 Διπλωματική υπηρεσία της Αγίας Έδρας και αξίες, 445 Επιστήμονες και ηθικές αξίες, 458

Βιοχεντρισμός, βιόσφαιρα και αξία δίχως διαχρίσεις, 463

Βιοτεχνολογίες και αξίες που διακυβεύονται, 472

Νερό και αξία της ζωής, 484

Η ειρήνη είναι αξία, 494, 495

Ένοπλες δυνάμεις και αξίες του καλού, 502

Στρατιωτικές ανάγκες και αξία του ανθρώπου, 505

Χριστιανική ανθρωπολογία και ανθρώπινες αξίες, 522, 527

Πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης και αξίες, 523

Κοινωνική ποιμαντική και αξίες, 527

Διαπαιδαγωγική αξία της κοινωνικής διδασκαλίας, 529

Διαπαιδαγωγική αξία του βιωμένου χριστιανισμού, 530

Συναντήσεις της Ασίζης και ανθρώπινες αξίες, 537

Αφιερωμένα πρόσωπα και αξίες της αγιότητας, 540

Πνευματική ζωή, αξίες και επίγεια ζωή, 546

Εκκλησιαστικές συναθοοίσεις και αξία του διαλόγου, 550

Καθολικοί και κληφονομιά αξιών, 555

Αξίες της καθολικής παράδοσης, 555

Άνθοωπος και αξίες, 558

Λαϊκοί και ηθικές αξίες της κοινωνικής ζωής, 568

Λαϊκοί και αξίες, 569

Νομοθετικές επιλογές και χριστιανικές αξίες,  $570\,$ 

Λαϊκότητα, αξία αναγνωρισμένη από την Εκκλησία, 571

Πολιτικά όργανα και αξίες, 573

Συμμετοχή σε ένα κόμμα και χοιστιανικές αξίες, 574

ANAAYTIKO EYPETHPIO 501

## ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ

- Έξοδος και απελευθέρωση από τη σκλαβιά, 21
- Απελευθέρωση και ισραηλιτική κοινωνία, 23
- Σαββατικό έτος, ιωβηλαίο και απελευθέρωση, 24
- Ιησούς και απελευθέρωση των φυλακισμένων, 28
- Ιησούς και απελευθέρωση των καταπιεσμένων, 28
- Παρθένος Μαρία, εικόνα απελευθέρωσης, 59
- Εκκλησία και ενασχόληση με την ανθρώπινη απελευθέρωση, 60, 86
- Κοινωνική διδασκαλία και μήνυμα απελευθέρωσης, 63, 82
- Απελευθέφωση και ευαγγελισμός, 63, 66
- Αομοδιότητες της Εκκλησίας και απελευθέρωση, 68
- Απελευθέρωση, ελευθερία και ανθρώπινη αξιοπρέπεια, 137
- Αλήθεια, καλό και κακό, απελευθέρωση και συνείδηση, 139
- Σάββατο, ημέρα απελευθέρωσης, 261 Κυριαχή, ημέρα απελευθέρωσης, 285
- Αγαθά και ολοκληρωτική απελευθέρωση του ανθρώπου, 328
- Κοινωνική ποιμαντική και χριστιανική απελευθέρωση, 524
- Κατήχηση και απελευθέρωση του ανθρώπου, 529

# АПЕРГІА

Δικαίωμα της απεργίας: νομιμότητα και όρια, 304

### ΑΠΙΣΤΙΑ

Επηλησία, φτωχοί και απιστία των μελών, 184

Απιστία του λαού προς τον Θεό, 219\* Μεσσιανική παράδοση και απιστία του Δαβίδ, 378

### ΑΠΟΔΟΧΗ

Γάμος και αμοιβαία αποδοχή, 215

Πολιτικές αρχές και λαϊκή αποδοχή, 395 Δημοκρατία και γενική αποδοχή των

αξιών, 407

Πόλεμος και αποδοχή των ανθρωπιστικών αρχών, 505

### **AHOIKIOKPATIA**

Παγκοσμιοποίηση και νέα αποικιοκρατία, 366

Εξωτερικό χρέος και νέα οικονομική αποικιοκρατία, 450

### ΑΠΟΛΥΤΑΡΧΙΣΜΟΣ

- Απολυταρχική άποψη, κοινωνία και κράτος, 48
- Εκκλησία και απολυταρχικός πειρασμός, 51
- Quadragesimo anno και απολυταρχικά καθεστώτα, 91
- Πίος ΙΑ΄ και απολυταρχικά καθεστώτα, 92
- Συμμετοχή και χώρες με απολυταρχικό καθεστώς, 191
- Κράτος, αγορά και απολυταρχικοί εξαναγκασμοί, 352
- Δημοκρατία δίχως αξίες και απολυταρχισμός, 407
- Πολιτική κοινότητα και απολυταρχικές ιδεολογίες, 417

# ΑΠΟΣΤΟΛΗ

- Κοινωνική διδασκαλία, Εκκλησία και αποστολή, 3, 7, 64, 65, 67
- Ενότητα του Υιού με τον Πατέρα και αποστολή, 29
- Τοιαδική Αγάπη και η αποστολή του Ιησού, 30
- Αποστολή της Εκκλησίας και Βασίλειο του Χριστού, 49
- Αποστολή της Εκκλησίας και εσχατολογικός σκοπός, 51
- Εκκλησιαστικές κοινότητες, χώροι αποστολής, 52
- Τάξη της αποστολής της Εκκλησίας, 68 Αποστολή της Εκκλησίας και κοινωνική διδασκαλία, 69, 82
- Κοινωνική διδασκαλία και αποστολή των χριστιανών, 83
- Gaudium et spes και αποστολή της Εκκλησίας, 96
- Δυαδικότητα ως δώφο και αποστολή, 147
- Δικαιώματα και θοησκευτική αποστολή της Εκκλησίας, 159
- Οικογένεια, αποστολή και Ευαγγέλιο της ζωής, 231
- Παιδαγωγική αποστολή της οικογένειας, 238
- Ιησούς και η αποστολή Του ως εργάζεσθαι, 259
- Εππλησία, αποστολή παι νομιπή αναγνώριση, 426
- Εκκλησία, νομικές μορφές και αποστολή, 444
- Αγία Έδρα και πνευματική αποστολή του Πάπα, 445
- Ιησούς και αποστολή ειρήνης των χριστιανών, 491
- Ειρήνη του Ιησού και αποστολή των μαθητών, 492

- Βία και αποστολή της Εκκλησίας, 496 Ένοπλες δυνάμεις και ανθρωπιστικές αποστολές, 502
- Ειρήνη και αποστολή της Εκκλησίας,
- Κοινωνική διδασκαλία και αποστολικός δυναμισμός, 523
- Κοινωνία, πολιτισμός και αποστολή της Εκκλησίας, 524
- Αποστολή και ενασχόληση των χοιστιανών, 538
- Κοινωνική διδασκαλία, πρεσβύτεροι και αποστολή, 539
- Λαϊκοί και αποστολή του Ιησού, 541
- Λαϊκοί και αποστολή της Εκκλησίας, 549
- Ενώσεις κατηγορίας και αποστολή, 550
- Αποστολή της Εκκλησίας και έννοια της ύπαρξης, 576

## ΑΠΟΤΑΜΙΕΥΣΗ

- Οιχογενειαχός μισθός και αποταμίευση, 250
- Αγορά και αποταμίευση των πόρων, 347 Καταναλωτές ανάμεσα σε κατανάλωση και αποταμίευση, 358
- Τρόπος ζωής και επιλογές των αποταμιευτών, 360, 486,
- Χρηματοδοτικές αγορές και αποταμίευση, 368

### **APETH**

- Ουμανισμός και καλλιέργεια της αρετής, 19
- Αλληλεγγύη ως ηθική και κοινωνική αρετή, 193, 194\*
- Αλληλεγγύη ως χοιστιανική αφετή, 196\*

Κοινωνικές αρχές και άσκηση της αρετής, 197

Δικαιοσύνη και αντίστοιχη θεμελιώδης αρετή, 201

Ειρήνη, δικαιοσύνη και πρακτική της αρετής, 203

Δεσμοί ανάμεσα στην αρετή, στις ποινωνιπές αξίες παι στην αγάπη, 204

Παιδιά στην οικογένεια και αφετή, 210 Οικογένεια, πρώτο σχολείο κοινωνικής αφετής, 238

Διαπαιδαγώγηση και καλλιέργεια της αρετής, 242

Πλούτος και αφετή της αλληλεγγύης, 332

Οικονομική πρωτοβουλία ως αρετή, 343 Ηθική τάξη, αρχές και αρετή της υποχρέωσης, 396

Αρχές, αρετή και εξουσία ως υπηρεσία, 410

Λαϊκοί και άσκηση της κοινωνικής αρετής, 546

Λαϊκοί και σύνεση ως αφετή, 547, 548 Αγάπη, κυφία και βασίλισσα απ' όλες τις αφετές, 581

Υπερφυσική αρετή της αγάπης και δικαιοσύνη, 583

#### ΑΡΧΕΣ - ΚΥΡΟΣ

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και το κύρος που δέχτηκε από τον Χριστό, 79

Το ηθικό κύφος του Πίου ΙΒ΄, 93

Ανθρωπος και σχέδια που επιβάλλονται από τις αρχές, 133

Κοινό καλό και πολιτικές αρχές, 168 Επικουρικότητα, αρχές και οικογένεια, 214

Αρχές και σπουδαιότητα του γάμου, 229

Αρχές, γονείς και όργανα διάπλασης, 240

Αρχές, αρωγή και παιδαγωγικοί θεσμοί, 241

Γονείς και άσκηση του κύρους, 242

Αρχές και αξιοπρέπεια των παιδιών, 245

Αρχές, ανάπαυση και θεϊκή λατρεία, 286

Αρχές και επιχειρηματικές δυνάμεις, 354

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και διεθνής δημόσια αρχή, 365

Αρχές και παιδαγωγικό, πολιτιστικό έφ-γο, 376

Ιησούς και οι αρχές της εποχής Του, 379 Απόστολος Παύλος, καθήκοντα των χριστιανών και αρχές, 380

Αρχές, υπηρεσία του Θεού και καλό του ανθρώπου, 380

Αρχές και ήρεμη, ήσυχη ζωή, 381, 394

Ανθρώπινες αρχές, εξουσία και υπηρεσία, 383

Όρια της πολιτικής αρχής, 392

Αρχές και κοινωνική φύση του ανθρώπου, 393

Πολιτικές αρχές και αστική συνύπαρξη, 393

Αρχές και ελεύθερη δραστηριότητα των ατόμων, 394

Πολιτικές αρχές και λαός, 395

Αρχές και ηθικός νόμος, 396

Αρχές και ανθρώπινες και ηθικές αξίες, 397

Αρχές και δίκαιοι νόμοι, 398

Συνείδηση και προγραφές των αρχών, 399

Αντίσταση στις αρχές, 400

Δημόσιες αρχές και ποινές, 402

Δημοκρατία, πολιτικές αρχές και λαός, 408

Πολιτικές αρχές και λειτουργία της σύνθεσης, 409

Αρχές και προσφυγή στις αρετές, 410

Όρια της θρησκευτικής ελευθερίας και αρχές, 422

Νομικές αρχές και διεθνής νομιμότητα, 439

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και παγκόσμιο κύρος, 441

Αγία Έδρα, ανώτατη αρχή, 444

Κρατικές αρχές και οι λεγάτοι του Πάπα, 445

Διάλογος ανάμεσα στην Εκκλησία και στις αστικές αρχές, 445

Αρχές και αρχή της περίσκεψης, 469 Δημόσιες αρχές και βιοτεχνολογίες, 479 Αρχές και κοινωνική διδασκαλία, 534 Άσκηση της αρχής και υπηρεσία, 567 Διεκδίκηση του κύρους της Εκκλησίας,

# ΑΡΧΕΣ ΣΤΟΧΑΣΜΟΥ

574

Κοινωνική διδασκαλία και αρχές στοχασμού, 7

Σύνοψη και αρχές στοχασμού, 11

Κοινωνική διδασκαλία, σταθερή στις αρχές, 85

Πολιτικές επιλογές και αρχές στοχασιού, 574

### **APXH**

Αρχές και λύσεις των προβλημάτων, 9 Σαββατικό έτος και ιωβηλαίο, αρχή, 24

Αρχές της δικαιοσύνης και της αλληλεγγύης, 25

Αρχή της δημιουργίας, 26

Αρχή της θρησκευτικής ελευθερίας, 50 Αμετάβλητες αρχές του φυσικού νόμου,

53

Εκκλησία, ηθικές αρχές και κοινωνική τάξη, 71

Σταθερότητα στις αρχές και κοινωνική διδασκαλία, 85

Εργατικό πρόβλημα και διδακτικές αρχές, 89

Αρχή της συνεργασίας και ταξικός αγώνας, 89, 268

Rerum novarum, αρχές και κοινωνικές εγκύκλιοι, 90

Quadragesimo anno και αρχές, 91

Αρχή της αλληλεγγύης, 103, 194\*, 580

Χριστιανική κοινότητα και θεμελιώδεις αρχές, 104

Αρχή της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 107

Ψυχή, αρχή της ενότητας του ανθρώπινου πλάσματος, 127

Ανθοώπινη αξιοποέπεια, αρχή και πλησίον, 132

Φυσικός νόμος και κοινές αρχές, 141

Αστικός νόμος και αρχές του φυσικού νόμου, 142

Άνθρωπος και Θεός ως αρχή του, 143

Κοινωνία, άνθρωπος και αρχή της ενότητας, 149

Οικουμενικότητα και αδιαίρετο των δικαιωμάτων, αρχές, 154

Διεθνές δίκαιο, αρχή του σεβασμού και κράτη, 157

Σταθερές αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας, 160

Γενικός και θεμελιώδης χαρακτήρας των αρχών, 161

Ενότητα, δεσμοί των αρχών, 162

Αρχές και αλήθεια της κοινωνίας, 163

Ηθικές ανάγκες και αρχές, 163

Αρχές του κοινού καλού, 164

Αρχή του οικουμενικού προορισμού των αγαθών, 171-175, 177, 179, 182, 449

Αρχή της επικουρικότητας, 186-188, 449 Αρχή της αλληλεγγύης, 193, 194\*, 195, 449

Σχέσεις ανάμεσα σε αρχές και αξίες, 197 Κράτος, οικογένεια και αρχή της επικουρικότητας, 214, 252

Θεμελιώδης αρχή της Σοφίας, 257

Εργάτες, γενική αρχή και αμοιβή, 259

Σύμπαν και αρχή του αδημιούργητου Λόγου, 262

Βιομηχανική Επανάσταση και αρχές, 267

Αρχή της ανωτερότητας, εργασία και παραγωγή, 276

Αρχή της προτεραιότητας, εργασία και κεφάλαιο, 277

Αρχή, εργασία και επαρκής πρωταρχική αιτία, 277

Αρχή του μέγιστου κέρδους, 279

Ιδιοκτησία και αρχή του προορισμού των αγαθών, 282, 283

Αρχή του οικονομισμού, 346

Αγορά και αρχή της νομιμοποίησης, 348

Κράτος και αρχές της επικουρικότητας και της αλληλεγγύης, 351

Κράτος και αρχή της αναδιανομής, 353

Αρχή της επικουρικότητας και πρωτοβουλία, 354, 418

Αρχές, δημόσια χρηματοδότηση και κοινό καλό, 355

Αρχή της επικουρικότητας και οργανώσεις, 357

Σχεδιασμός και αρχή του προορισμού των αγαθών, 367

Αρχή του προορισμού των αγαθών και γενεές, 367

Αρχή της αδελφοσύνης και αστική φιλία, 390

Σκεπτικισμός και αρχές του ηθικού νόμου, 397

Αντίσταση στην εξουσία και αρχές του δικαίου, 400

Παθητική αντίσταση και ηθικές αρχές, 401

Αρχή τεκμηρίου της αθωότητας, 404

Αρχή της διαίρεσης των εξουσιών και κράτος, 408

Αρχή του πράτους και δίκαιο, 408

Πολιτική διαφθορά και αρχές της ηθικής, 411

Ηθικές αρχές και κοινωνικές επικοινωνίες, 416

Κοινό καλό, δημοκρατία και αρχές, 417

Αστική κοινωνία και αρχή της επικουρικότητας, 419

Αρχή της υποκειμενικότητας της κοινωνίας, 420

Αρχές και διεθνής κοινότητα, 433

Αρχές και νομική διάταξη, 437

Οικουμενικές αρχές και δικαιώματα των κρατών, 437

Αρχή της ενότητας του ανθρώπινου γένους, 437

Αρχή της ισότητας κάθε λαού, 437

Αρχή της άρνησης στον πόλεμο, 437

Αρχή της συνεργασίας για το ποινό παλό, 437

Αρχή να τηρούμε τις δεσμεύσεις, 437

Δικαίωμα και αρχή της αμοιβαίας εμπιστοσύνης, 439

Διεθνείς αρχές και αρχή της επικουρικότητας,  $441\,$ 

Αρχές και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446 Αρχή της εκμετάλλευσης των πόρων, 447

Αρχή της αποπληρωμής χρεών, 450

Αγάπη, αρχή μιας νέας ζωής, 455

Επιστημονική έφευνα και αρχές, 458

Αρχή της σύνεσης, 469

Κέρδος, κοινό καλό και αρχή, 478

Αρχή του προορισμού των αγαθών και περιβάλλον, 482

- Αρχή του προορισμού των αγαθών και νερό, 484
- Ένοπλες δυνάμεις, διαταγές και οικουμενικές αρχές, 503
- Αντιροησίες συνείδησης, αρχή και στρατιωτική υπηρεσία, 503
- Αρχή της ανθρωπότητας και ανθρωπιστικές αρχές, 505
- Αρχή της εθνικής κυριαρχίας και θύματα, 506
- Αρχή της ισότητας των κρατών και θύματα, 506
- Αρχή της αποτελεσματικότητας και όπλα, 508
- Αρχή του μη πολλαπλασιασμού των πυρηνικών όπλων, 509
- Τοομοκράτες και αρχές ενός κράτους δικαίου, 514
- Αρχή της οικουμενικής δικαιοδοσίας, 518
- Ευαγγέλιο και αρχή της ερμηνείας της πραγματικότητας, 526
- Δράση και αρχή της κεντρικότητας του ανθρώπου, 527
- Σύνεση και ηθικές αρχές, 547
- Λαϊκοί, αρχές του Διδακτικού Σώματος της Εκκλησίας και οικονομία, 563
- Οικονομία και αρχή της κεντρικότητας του ανθρώπου, 563
- Αρχή της επικουρικότητας και λαϊκοί, 565
- Λαϊκοί και αρχές της κοινωνικής ζωής, 568
- Νομοθετικές επιλογές και πολιτικές και χοιστιανικές αρχές, 570
- Αρχή της λαϊκότητας, 572
- Ηθικές αρχές και ευμάρεια των κρατών, 577
- Αρχή της αλληλεγγύης και ευσπλαχνία, 580

# ΑΣΘΕΝΕΙΑ

Νέα φτώχεια και ασθένεια, 5

- Χριστός: «ἠσθένησα, καὶ ἐπεσκέψασθέ με», 57
- Άτομα με ειδικές ανάγκες και ασθενείς, 148
- Προσοχή στο παιδί που ασθενεί, 244
- Οικογένεια και προσοχή στους ασθενείς, 246
- Ιησούς και έργα για απαλλαγή από την ασθένεια, 261
- Κυριακή και προσοχή στους ασθενείς, 285
- Εργαζόμενοι και ασφάλεια απέναντι στις ασθένειες, 301
- Τεχνική και προβλήματα των ασθενειών, 458
- Βιοτεχνολογίες και αγώνας κατά των ασθενειών, 478
- Πρόσβαση στο πόσιμο νερό και ασθένειες, 484

# ΑΣΤΕΓΟΙ

Ποονομιακή μεταχείοιση ποος τους φτωχούς και άστεγοι, 182

#### ΑΣΤΙΚΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ

- Κράτος και αστική κοινωνία, 168, 188 Αστική κοινωνία, σύνολο σχέσεων, 185, 417
- Ιδιωτικά σχολεία, υπηρεσία στην αστική κοινωνία, 241
- Αστική κοινωνία, κράτος και αγορά, 356
- Αστική κοινωνία και οικονομική δημοκρατία, 356
- Πολιτικά κόμματα και αστική κοινωνία, 413

- Πολιτική κοινότητα και αστική κοινωνία, 417, 418
- Αστική κοινωνία και δημόσια ηθική, 420
- Αστική κοινωνία και κοινή γνώμη, 443

#### ΑΣΦΑΛΕΙΑ

- Πρόσβαση στη γη και κοινωνική ασφάλεια, 180
- Ιδιοκτησία και ασφάλεια για το μέλλον, 181
- Διάλυση του γάμου και ασφάλεια, 229
- Rerum novarum, πρωτοβουλίες και ασφάλεια, 268
- Ασφάλεια γήρατος, ασθένειας και ατυχημάτων, 301
- Συστήματα κοινωνικής ασφάλειας, 309, 314
- Οικονομική δραστηριότητα και ασφάλεια, 352
- Ποινή και ασφάλεια του ανθοώπου, 403
- Διεθνής ασφάλεια και κοινοί κανόνες, 438
- Παγκόσμια αρχή και ασφάλεια, 441 Ένοπλες δυνάμεις και ασφάλεια μιας χώρας, 502

### ΑΥΤΟΔΙΑΧΕΙΡΙΣΗ

Ποωτοβουλίες και μορφές αυτοδιαχείοισης, 293

# **AYTONOMIA**

- Αυτονομία της γήινης πραγματικότητας, 45, 46
- Πολιτική κοινότητα και Εκκλησία, αυτόνομες, 50, 424

- Συνείδηση και υποτιθέμενη αυτονομία, 139
- Πολλαπλές κοινωνίες και αυτονομία, 151, 188
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και προσωπική αυτονομία, 176
- Αυτονομία της επίγειας πραγματικότητας και Εκκλησία, 197
- Ελευθερία και προσωπική αυτονομία, 199
- Συμμετοχή των εργαζομένων και αυτονομία, 281
- Νέοι, εργασία και αυτόνομη δράση, 290
- Αγορά και ο χώρος της αυτονομίας, 349
- Αυτόνομη οικονομική ελευθερία και άνθρωπος, 350
- Κράτος και αυτονομία οιασδήποτε πλευράς, 351
- Αρχές και αυτονομία των πολιτών, 354
- Επικουρικότητα και αυτονομία του υποκειμένου, 357
- Μέλη μιας κοινότητας και αυτονομία, 385
- Μειονότητες και αυτονομία, 387
- Αστική κοινωνία και αυτόνομες σχέσεις, 417
- Εκκλησία, αυτονομία και δημοκρατική τάξη, 424
- Εκκλησία, αυτονομία και πολιτική κοινότητα, 425
- Άνθρωπος, αυτόνομη ύπαρξη και υπερβατικότητα, 464
- Επιστημονική αυτονομία των κρατών, 475
- Αυτονομία της γήινης πραγματικότητας και λαϊκοί, 565, 569
- Λαϊκότητα και αυτονομία του ηθικού νόμου, 571

# ΑΦΟΠΛΙΣΜΟΣ

Αφοπλισμός και διεθνές δίκαιο, 438 Νόμιμος και πρέπων ο αφοπλισμός του επιτιθέμενου, 506

Γενικός αφοπλισμός, ισορροπημένος και ελεγχόμενος, 508

Αφοπλισμός και πολιτική πυρηνικής αποτροπής, 508

Πυρηνικός αφοπλισμός, 509

Αφοπλισμός και όπλα με τραυματικά αποτελέσματα, 510

Αφοπλισμός και νάρκες κατά προσωπικού, 510

B

# ΒΑΣΑΝΙΣΤΗΡΙΑ

Έρευνες και απαγόρευση των βασανιστηρίων, 404

Διεθνή νομικά όργανα και βασανιστήρια, 404

#### ΒΑΣΙΛΕΙΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ

Λαϊκοί πιστοί και Βασίλειο του Θεού, 11

Σωτηρία και Βασίλειο του Θεού, 49

Εκκλησία και Βασίλειο του Χριστού και του Θεού, 49, 50

Κοσμική διάσταση και Βασίλειο του Χριστού, 50

Βασίλειο του Θεού και οριστική οργάνωση, 51

Βασίλειο του Θεού και ανθοώπινη κοινωνικότητα, 51

Κοινωνικές σχέσεις και Βασίλειο του Θεού, 53

Γήινη πρόοδος και Βασίλειο, 55

Αγαθά και Βασίλειο της αλήθειας και της ζωής, 57

Ανθρώπινη δράση και εγκαθίδουση του Βασιλείου, 58

Βασίλειο, δώρο του Θεού, 58

Εκκλησία και χαρμόσυνη είδηση για το Βασίλειο του Θεού, 60

Κοινωνική διδασκαλία και Ευαγγέλιο του Βασιλείου, 63

Βασίλειο του Θεού, λαϊκοί και επίγεια πράγματα, 220, 541

Χριστιανική οικογένεια και Βασίλειο του Θεού, 220

Κόσμος και Βασίλειο του Χριστού, 220

Άνθρωπος, Βασίλειο του Θεού και η δικαιοσύνη Του, 260

Βασίλειο, παρών χρόνος και τελική κρίση, 383

Βασίλειο του Μεσσία και βασίλειο της ειρήνης, 491

Χριστιανός, πρωταίτιος της ειρήνης και Βασίλειο του Θεού, 492

Τελετουργία της Θείας Ευχαριστίας και Βασίλειο του Χριστού, 519\*

Θεϊκή υπόσχεση, κόσμος και Βασίλειο του Θεού, 578

#### BIA

Θεός και εξέλιξη της βίας, 43

Κοινωνική διδασκαλία και το αμάρτημα της βίας, 81

Στέρηση ανθρωπίνων δικαιωμάτων και βία, 153

Μορφές εργασίας ανηλίκων και βία, 296 Άδικος νόμος, πράξη βίας, 398

Ποοσφυγή στη βία και παθητική αντίσταση, 401

Δημιουργία, αμαρτία και βία, 429

Διεθνής κοινότητα και προσφυγή στη βία, 433 Βία, διαπροσωπικές και κοινωνικές σχέσεις, 488

Θεός, ειρήνη και βία, 488

Η βία, 496

Προσφυγή στη βία, καταστροφές και θάνατοι, 496

Ελαφρά όπλα και εκδηλώσεις βίας, 511 Τρομοκρατία, κτηνώδης μορφή βίας, 513

Βία, απανθρωπιά και φορτίο πόνου, 517

# ΒΙΟΚΕΝΤΡΙΣΜΟΣ

Αντίληψη του περιβάλλοντος και βιοκεντρισμός, 463

#### **BIOMHXANIA**

Βιομηχανική Επανάσταση και εργατικό πρόβλημα, 88

Rerum novarum και εργάτες στη βιομηχανία, 89

Quadragesimo anno και βιομηχανοποίηση, 91

Ιωάννης ΚΓ΄ και βιομηχανική επανάσταση, 94

Octogesima adveniens και μετα-βιομηχανική κοινωνία, 100

Νέα μέσα και βιομηχανοποιημένα έθνη, 179

Εκκλησία και Βιομηχανική Επανάσταση, 267

Συνδικάτα και αγώνας των βιομηχανικών εργατών, 305

Νέα εργασία και πρώτη Βιομηχανική Επανάσταση, 311

Μετάβαση των απασχολούμενων από τη βιομηχανία στις υπηρεσίες, 313

Ανισότητες στις βιομηχανοποιημένες χώρες, 362

Εμπορικό σύστημα και βιομηχανική δραστηριότητα, 364

Πυρηνική βιολογία και βιομηχανία, 458, 459

Ιθαγενείς λαοί και αγροτικά-βιομηχανικά συμφέροντα, 471

Βιομηχανική παραγωγή και τάξη της δημιουργίας, 486

### ΒΙΟΤΕΧΝΗΣ

Βιοτεχνία και βιοτεχνική εργασία, 315 Βιοτεχνικές επιχειρήσεις, 339 Κοινωνική διδασκαλία και βιοτεχνικές επιχειρήσεις, 339

#### ΒΙΟΤΕΧΝΟΛΟΓΙΑ

Βιοτεχνολογίες, ελπίδες και εχθοότητα, 472

Τεχνικές βιολογικές και βιογενετικές και ηθική, 473

Βιοτεχνολογίες, δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, 474

Διεθνής αλληλεγγύη και βιοτεχνολογίες, 475

Χώρες υπό ανάπτυξη και βιοτεχνολογίες, 476

Επιστήμονες, τεχνικοί και βιοτεχνολογίες, 476

Αγορά της βιοτεχνολογίας, 478

Πολιτιποί, νομοθέτες παι βιοτεχνολογίες, 479

Πληφοφοφία και βιστεχνολογίες, 480

# ΒΟΗΘΕΙΑ - ΦΡΟΝΤΙΔΑ

Εκκλησία και βοήθεια του Αγίου Πνεύματος, 104

Πλειονότητες δίχως ιατρική βοήθεια, 182

510 EYPETHPLA

Συζυγικός δεσμός και βοήθεια, 216 Ηλικιωμένοι και ανάγκη για βοήθεια, 222

Οικογένεια και δικαίωμα στη φοοντίδα, 237

Rerum novarum και έργα βοήθειας, 268

Ο κόσμος της εργασίας και κοινωνική βοήθεια, 314

Ιατοική βοήθεια, υπανάπτυξη και φτώχεια, 447

Βοήθεια στα θύματα από νάρκες, 510

# Γ

# ΓΑΜΟΣ

Gaudium et spes και θέματα του γάμου, 96

Ιησούς και αξιοπρέπεια του γαμήλιου θεσμού, 210

Οιπογένεια θεμελιωμένη στο γάμο, 211

Οικογένεια, άνθρωπος και γάμος, 212 Γάμος και ελεύθερη βούληση των συζύγων, 215

Γάμος και θεϊκή διευθέτηση, 215

Φυσικό δικαίωμα και γάμος, 216

Χαρακτηριστικά του γάμου, 216, 217

Πολυγαμία και γάμος, 217

Γάμος και παιδιά, 218

Γάμος, θείο μυστήφιο χάφιτος, 219

Γάμος και η ανθρώπινη πραγματικότητα της αγάπης, 220

Αγάπη και γάμος, 221

Σεξουαλική ταυτότητα και το καλό του γάιιου, 224

Το αδιάλυτο του γάμου, 225

Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και γάμος, 226, 226\*

Ελεύθερη συμβίωση και γάμος, 227

Ομοφυλόφιλοι και γάμος, 228

Νομοθεσία και γάμος, 229

Οικογένεια, γάμος και ζωή, 231

Το παιδί που πρόκειται να γεννηθεί, οικογένεια και γάμος, 235

Γάμος μικρών κοριτσιών, 245

Πολιτική για την οικογένεια, οικογένεια και γάμος, 253

Προστασία του γάμου και ανάπτυξη, 553

Κρίση, οικογένεια και γάμος, 569

#### **FENEA**

Σημερινές γενεές και καθοριστικές επιλογές, 16

Γενεές του Ισραήλ και σαββατικό έτος, 25

Έθνος, μέλλον και νεότερες γενεές, 157, 244

Διεθνής συνεργασία και μελλοντικές γενεές, 166

Ανθρωποι και σημερινές και μελλοντικές γενεές, 195

Ηλιχιωμένοι και σύνδεση ανάμεσα στις γενεές, 222

Αναπαραγωγή και γενεές, 230

Οικογένεια και κοινωνία των γενεών, 237

Οιχογένεια και αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές, 248

Κληρονόμοι και εργασία των γενεών, 274 Ανεργία και νέες γενεές, 287

Καταναλωτισμός και μελλοντικές γενεές, 360

Παγκοσμιοποίηση, αλληλεγγύη και γενεές, 367

Γενεές και ατομικιστικός πολιτισμός, 373

Αξιοπρέπεια του ανθρώπου και γενεές, 428

- Οικοσύστημα και μελλοντικές γενεές, 459
- Ηθική του σεβασμού και ανθοώπινες γενεές, 465
- Ευθύνη, σημερινές γενεές και μελλοντικές, 467
- Βιοτεχνολογίες, κληφονομιά και μελλοντικές γενεές, 477
- Ηνωμένα Έθνη, μελλοντικές γενεές και πόλεμος, 501

### ΓΕΝΝΗΣΕΙΣ

- Φυσική μέθοδος και ούθμιση των γεννήσεων, 233
- Βόρεια του πλανήτη και ποσοστό γεννήσεων, 483

### ΓΕΝΟΚΤΟΝΙΑ

- Δικαιώματα του ανθρώπου και γενοκτονίες, 158
- Μειονότητες και μορφές γενοκτονίας, 387
- 20ός αιώνας και γενοκτονίες, 506

### ГН

- Αναγγελία, σωτηρία και σύνορα της γης, 3
- Λαός του Κυρίου και απόκτηση γης, 21
- Γη της Επαγγελίας και πράξη δικαιοσύνης, 23
- Ανθρωπος, πλάσμα στη γη που το θέλησε για ό,τι είναι, 34
- Εππλησία στη γη παι Βασίλειο του Χοιστού παι του Θεού, 49
- Άνθρωποι, γη και δικαιοσύνη, 56
- Καρποί της φύσης, γη και Πνεύμα του Κυρίου, 57

- Χριστιανικό μήνυμα και παρουσία στη γη, 71
- Κοινωνία, νέοι ουρανοί και νέα γη, 82, 452
- Εγκύκλιος Pacem in terris, 95
- Εκκλησία, κόσμος και γήινο πεπρωμένο, 96
- Ο άνθρωπος πλάστηκε από γη, 108
- Ο Θεός είπε: «πληθύνεσθε [...]ἐπὶ τῆς γῆς», 111, 209
- Οικουμενικότητα της χριστιανικής ελπίδας και γη, 123
- Σεβασμός στον άνθρωπο αυτής της γης, 131
- Ανθοωπος και κυριαρχία επί της γης, 149 Δικαίωμα στη συμμετοχή, εργασία και αγαθά της γης, 155
- Θεός, γη και χρήση απ' όλους τους ανθρώπους και τους λαούς, 171
- Οικουμενικός προορισμός των αγαθών της γης, 171, 172, 179, 367
- Εργασία, άνθρωπος και γη, 176
- Δίκαιη διανομή της γης, 180
- Παλαιά Διαθήκη, άνθρωπος και γη, 255 Ανάπαυση του Σαββάτου και καρποί
  - της γης, 258
- Ιησούς, ζωή στη γη και χειρωνακτική εργασία, 259-261
- Αντικειμενική εργασία και κυριαρχία επί της γης, 270, 317
- Κατοχή νέων τεχνολογιών και γη, 283
- Μεταναστεύσεις και περιοχές λιγότερο ευνοημένες της γης, 297
- Αναδιανομή της γης, 300
- Τίτλοι ιδιοκτησίας γης, 300
- Μισθός και αγαθά της γης, 302
- Βασίλειο του Θεού παρόν σ' αυτή τη γη, 325
- Πόροι του ανθρώπου και γη, 337
- Αξιοπρέπεια του ανθρώπου και γη, 428 Θεϊκή δράση και γη, 430

Οικουμενικό όραμα των λαών στη γη, 432

Ίση κατανομή των πόρων της γης, 438, 481

Ανθρωπος, γη και αιώνια σωτηρία, 445 Αγαθά της γης και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446

Μαθητής του Χριστού και σύνορα της γης, 453

Νέα γη και εκπληρωμένη σωτηρία, 455 Βιβλικό όραμα, χριστιανοί και χρήση της γης, 456

Το όνομα του Θεού δοξασμένο σε όλη τη γη, 456

Άνθοωπος και η άποψή του για τη γη, 460

Θεοποίηση της γης, 463

Ρήξη ανάμεσα στον κόσμο και στον Θεό και γη, 464

Ιθαγενείς λαοί και γη, 471

Πόροι της γης και διεθνής συνεργασία, 481

Αλληλεξάρτηση και κάτοικοι της γης, 486

Θεός, Δημιουργός των ουρανών και της γης, 487

Δεσμός ανάμεσα στους λαούς όλης της γης, 498

Αστικός πληθυσμός, ξεριζωμένος από τη γη, 504

Εκκλησία και λυτρωτικό έργο του Χριστού στη γη, 516

Δόξα σοι, ειρήνη, λαός του Θεού και γη, 519\*

Σπυρί από στάρι που έπεσε στη γη και καρπός, 570

Έλλειψη ικανοποίησης και παράδεισος στη γη, 575, 579

Ενέργεια του Αγίου Πνεύματος και γη, 578

# **ΓΗΡΑΤΕΙΑ** (πρβλ. ΗΛΙΚΙΩΜΕΝΟΣ)

Γηρατειά και καρποί, 222

Δικαιώματα στην ασφάλεια για τα γηρατειά, 301

Βορράς και γήρανση του πληθυσμού, 483

# ГІОРТН

Αιώνιο Σάββατο, γιορτή και άνθρωπος, 261

Η εορταστική ανάπαυση είναι δικαίωμα, 284

Κυριακή και εορταστική συνάθροιση, 285

Αναγνώριση και Κυριακές, ημέρες γιορτής, 286

# ΓΟΝΕΙΣ

Παιδιά, δώρο για τους γονείς, 218, 230

Χριστιανοί γονείς και κλήση των λαϊκών, 220

Τεχνητή γονιμοποίηση και γονείς, 235 Γονείς και αναπαραγωγή, 237

Γονείς και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 239

Γονείς και αστικοί και εκκλησιαστικοί οργανισμοί, 240

Γονείς και δικαίωμα στους παιδαγωγικούς θεσμούς, 241

Γονείς και συγγενικό έργο στη διαπαιδαγώγηση, 242

Γονείς και σεξουαλική διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 243

Νέες γενεές και κληφονομιά των γονιών, 244

Αμοιβή, οικιακή εργασία και γονείς, 250 Μέσα επιμοινωνίας και γονείς, 562

### ГРАФЕІОКРАТІА

- Επικουρικότητα και γραφειοκρατία, 187
- Συμμετοχή και γραφειοκρατικός μηχανισμός, 191
- Δημόσιοι μηχανισμοί και γραφειοκρατική λογική, 354
- Διαχείριση και γραφειοκρατία, 412

### ΓΥΝΑΙΚΑ

- Κοινωνική διδασκαλία και γυναίκες της εποχής μας, 3
- Σύνοψη και γυναίκες καλής θέλησης, 12
- Σύνοψη, Εκκλησία και γυναίκες, 13
- Ουμανισμός, γυναίκες, ηθικές και κοινωνικές αξίες, 19
- Ανδρας και γυναίκα, φύλακες της πλάσης, 26
- Προπατορικό αμάρτημα, γυναίκα και άνδρας, 27, 116
- Τοιαδική αγάπη και η αξιοποέπεια της γυναίκας, 34
- Δημιουργία της γυναίκας κατ' εικόνα του Θεού, 36
- Ανθρωπολογία και σχέση ανάμεσα σε άνδρα και γυναίκα, 37
- Δεν υπάρχει πια ούτε άνδρας ούτε γυναίκα, 52
- Η Εκκλησία αλληλέγγυα με κάθε άνδρα και γυναίκα, 60
- Συμβίωση, ποιότητα της ζωής και γυναίκα, 62
- Εργατικό πρόβλημα και γυναίκες, 88 Octogesima adveniens και γυναίκες, 100
- Κοινωνική διδασκαλία, αλλαγές και γυναίκες, 104

- Ο άνθοωπος που δημιουογήθηκε ως άνδρας και γυναίκα, 110
- Ανδρας και γυναίκα, ίδια αξιοπρέπεια και ίση αξία, 111
- Ανδρας και γυναίκα, αρωγοί της ζωής των άλλων, 112
- Ανδρας, γυναίκα και τα άλλα πλάσματα, 113
- Χριστιανική ελπίδα και γυναίκες, 123
- Ισότητα των ανθρώπων, άνδρα και γυναίκας, 144
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια, γυναίκα και ίσες ευκαιοίες, 145
- Η γυναίκα στην Εκκλησία και στην κοινωνία, 146
- Γυναίκα, συμπλήρωμα του άνδρα, 147
- Οικογένεια, γυναίκα και γάμος, 211, 212
- Πολυγαμία και αξιοπρέπεια της γυναίκας, 217
- Αγάπη του Θεού, γυναίκα και συζυγικός δεσμός, 219
- Οικογένεια, υποδοχή, άνδρας και γυναίκα, 221
- Ανδρας και γυναίκα και σεξουαλική ταυτότητα, 224
- Ελεύθερη συμβίωση, γυναίκα και γάμος, 227
- Οιχογένεια και οικιακή εργασία της γυναίκας, 251
- Rerum novarum και προστασία των γυναικών, 268
- Ανεργία, ποινωνιπός αποπλεισμός παι γυναίπες, 289
- Διεθνείς οργανώσεις και εργασία των γυναικών, 292
- Η παρουσία των γυναικών σε εργασιακό περιβάλλον, 295
- Τα δικαιώματα των γυναικών στην εφγασία, 295
- Εργασία και γυναίκες στις υπό ανάπτυξη χώρες, 301

Φτώχεια, γυναίκες και χριστιανική συνείδηση, 449

Άνδρας, γυναίκα και πλάση, 451

Λαϊκή πνευματικότητα και γυναίκες, 545

# Δ

# ΔΕΚΑΛΟΓΟΣ - ΕΝΤΟΛΕΣ

Δέκα εντολές, υποχρεώσεις και δικαιώματα, 22

Δέκα εντολές και κοινωνική ζωή, 22

Δέκα εντολές και εξέλιξη της κοινωνίας, 23

Δέκα εντολές και βούληση του Θεού, 25 Ποώτη και δεύτερη εντολή του Ιησού, 40 Θεϊκός, φυσικός νόμος και Δέκα εντολές, 22, 140

Ο Δεκάλογος της Ασίζης για την ειοήνη, 515\*

# ΛΗΜΙΟΥΡΓΗΜΑ - ΠΛΑΣΜΑ

Ανθρωπος και άλλα πλάσματα, 14 Προπατορικό αμάρτημα, άνθρωποι και πλάσματα, 27

Ανθοωπος, πλάσμα που το θέλησε ο Θεός, 34, 96, 133, 451

Κάθε άνθοωπος δημιουογήθηκε από τον Θεό, 35

Ανδρας και γυναίκα, το Εσύ που έπλασε ο Θεός, 36

Σχέδιο λύτρωσης και ανθρώπινο πλάσμα, 39

Μαθητής του Χοιστού, νέο πλάσμα, 41 Ανθρωπος, νέο πλάσμα και τα πράγματα που δημιουργήθηκαν, 44

Αυτονομία της γήινης πραγματικότητας και πλάσματα, 45

Πλάστης και πλάσμα, 46

Φυσικός νόμος και πλάσμα, 53

Χριστός, άνθρωπος και πλάσμα, 58

Ορατός πόσμος, δημιουργήθηκε από τον Θεό, 64

Αλήθεια του ανθοώπου και άλλα πλάσματα, 75

Άνθοωπος, πλάσμα του Θεού, 108

Άνθοωπος, αποκοούφωμα της δημιουογίας, 108

Πλάσματα και άνθοωπος, ικανός Θεού, 109

Ανδοας, γυναίκα και άλλα πλάσματα, 113

Η καρδιά του ανθρώπου και άλλα πλάσματα, 114

Προπατορικό αμάρτημα και όρια της δημιουργίας, 115, 429

Ανθρωποι και δημιουργική ομοιότητα με τον Θεό, 122

Ο άνθοωπος δημιουργήθηκε από τον Θεό, ψυχή τε και σώματι, 127, 128

Ανοιγμα στον άνθρωπο και στα πλάσματα που δημιουργήθηκαν, 130

Ελευθερία και δημιουργική εξάρτηση από τον Θεό, 136

Όρια της ελευθερίας και πλάσμα, 138, 143, 199

Ανθρωποι και αξιοπρέπεια των πλασμάτων, 144

Συλλογική ζωή, άνθοωπος και γήινα πλάσματα, 149

Ανθρώπινη αξιοπρέπεια, Δημιουργός και πλάσμα, 152

Κοινό καλό και αγαθά της δημιουργίας, 167

Κοινό καλό, Θεός και σκοπός των πλασμάτων, 170

Εύα, δημιουργήθηκε όμοια με τον Αδάμ, 209 ANAAYTIKO EYPETHPIO 515

- Ανθρωπος και αγαθά που δημιούργησε ο Θεός, 255, 256
- Σύμπαν, δημιουργήθηκε εν Χριστώ, 262, 327
- Εργασία και ο άνθρωπος που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα του Θεού, 275, 317, 456
- Ανθρωποι, δημιουργήθηκαν κατ' εικόνα του Θεού, και ανάπαυση, 284
- Οικονομική δραστηριότητα και άνθρωπος που δημιουργήθηκε από τον Θεό, 333
- Πολιτική εξουσία και τάξη που δημιούργησε ο Θεός, 383, 384
- Ανθρωπος, πλάσμα κοινωνικό και πολιτικό, 384
- Ανθρώπινο πλάσμα, δημιουργήθηκε στο εσωτερικό ενός πλαισίου, 428
- Χριστός και ολοκλήρωση του ανθρώπου, 431
- Διάλογος με τον Θεό και ανθοώπινο πλάσμα, 452
- Ανθρωπος εν Χριστώ, νέο πλάσμα, 454 Επιστημονική εφαρμογή και έμβια πλάσματα, 459
- Άνθρωπος και πλάσματα, δώρα του Θεού, 464
- Αγαθά της γης, δημιουργήθηκαν από τον Θεό, 481
- Διάσταση του πλάσματος της φύσης, 487
- Εσχατολογική τάση και πραγματικότητα που δημιουργήθηκε, 526

# ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΑ - ΠΛΑΣΗ

- Αρχή της δημιουργίας, 26
- Η δράση του Θεού και η έννοια της δημιουργίας, 27
- Δημιουργία και ταυτότητα του ανθρώπου, 36

- Φυσικός νόμος και σύμπαν που δημιουργήθηκε, 37, 140
- Σωτηρία, ανάσταση, δημιουργία, 38, 44, 56
- Ανθρωπος και σύμπαν που δημιουργήθηκε, 47, 130
- Θεολογική σχετικότητα και δημιουργία, 48
- Τάξη, δημιουργία και υπερφυσικό, 64
- Σχέδιο της δημιουργίας και της Λύτρωσης, 66
- Κοινωνική διδασκαλία, σχέδιο του Θεού και πλάση, 74
- Πίστη, λογική, θεϊκό σχέδιο και δημιουργία, 75
- Ανθρώπινο πλάσμα, αποκορύφωμα της δημιουργίας, 108, 251
- Δημιουργία, αξία του καλού πράγματος, 113
- Δημιουργία του ανθρώπου και προπατορικό αμάρτημα, 115
- Δημιουργία και αναμονή του Λυτρωτή, 123
- Χριστιανική πίστη και δημιουργία του ανθρώπου, 126
- Οιχουμενικό κοινό καλό και δημιουργία, 170
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και αγαθά της δημιουργίας, 177
- Οικογένεια και δημιουργία του ανθρώπου, 209
- Γάμος, δημιουργία και συμβάσεις, 215
- Ανθρωπος, καλλιεργητής και φύλακας της δημιουργίας, 256
- Η ανάπαυση του Σαββάτου και η Δημιουργία, 258
- Αιώνιο Σάββατο και νέα δημιουργία, 261
- Τριαδική διάσταση και δημιουργία, 262 Εργασία, πλούτος του Χριστού και δημιουργία, 262

- Εργασία, συμμετοχή και δημιουργία, 263, 266, 317
- Φτώχεια και τάξη της δημιουργίας, 324 Βασίλειο και αυθεντική καλοσύνη της Πλάσης, 325
- Αλληλεγγύη και προστασία της πλάσης, 367
- Ανθρώπινη οικογένεια και έργο της δημιουργίας, 428
- Συνθήκες, ανθοώπινη κοινότητα και Πλάση, 429
- Θεϊκό σχέδιο και πραγματικότητα της δημιουργίας, 431
- Δημιουργία και προσευχή του Ισραήλ, 452
- Πάσχα του Χριστού και δημιουργία, 455
- Άνθρωπος, Θεός και έργο της δημιουργίας, 460
- Πεοιβάλλον και πόροι της Πλάσης, 461
- Υπερβατική διάσταση της δημιουργίας, 462
- Πεοιβάλλον και έννοια της δημιουργίας, 464
- Υγιές περιβάλλον και αγαθά της Πλάσης, 478, 481
- Δημιουργία και επεμβάσεις στη φύση, 473
- Οικολογικά προβλήματα, τρόπος ζωής και δημιουργία, 486
- Πλάση και συμπεριφορά ευγνωμοσύνης, 487
- Ειρήνη και δημιουργία, 488
- Λαϊκοί, Χριστός, Πνεύμα και δημιουργία, 542

### ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΣ

Σχέδιο του Θεού Δημιουργού και γήινη πραγματικότητα, 11

- Θεός Δημιουργός και η χαριστική δράση του Κυρίου, 26
- Θεός Δημιουργός και η έννοια της δημιουργίας, 27
- Δημιουργός και δημιουργία του ανθρώπου, 36
- Δημιουργικό σχέδιο του Θεού και άνθρωπος, 37
- Δημιουργός και κατάσταση του ανθρώπου, 39
- Καρδιά, Δημιουργός και άνοιγμα προς τον άνθρωπο, 40
- Γήινη πραγματικότητα και βούληση του Δημιουργού, 45, 46
- Φυσικός νόμος και Θεός Δημιουργός, 53
- Ενανθρώπιση και θεϊκή δημιουργική σοφία, 65
- Θεός Δημιουργός και ύστατος σκοπός του ανθοώπου, 84
- Άτομο και συνθήκη με τον Δημιουργό, 108
- Γυναίκα και πνεύμα του Θεού Δημιουςγού, 110
- Καρδιά του ανθρώπου και Δημιουργός, 114
- Χριστιανική πίστη, ιδεολογία και Θεός Δημιουργός, 126
- Υλική διάσταση του ανθοώπου και Δημιουργός, 128
- Ελευθερία του ανθρώπου και Δημιουργός, 135
- Ανθρώπινα δικαιώματα και Θεός Δημιουργός, 152, 153
- Αγαθά και δημιουργική πράξη του Θεού, 171, 328
- Υλικά αγαθά και Θεός Δημιουργός, 181
- Καθήκον αναπαραγωγής και Δημιουργός, 209
- Οιχογένεια και Δημιουργός, 215

ANAAYTIKO EYPETHPIO 517

- Ένωση ομοφυλοφίλων και Δημιουργός, 228
- Πατρότητα και δημιουργικό έργο του Θεού, 232
- Θεός Δημιουργός, άνθρωπος και εργασία της γης, 255
- Σχέδιο του Δημιουργού, άνθρωπος και πλάση, 255
- Ποοπατορικό αμάρτημα και βούληση του Δημιουργού, 256
- Εργασία, άνθρωπος και Δημιουργός, 263, 265, 274, 275
- Οικονομική δραστηριότητα και Δημιουργός, 326
- Ο Θεός δημιούργησε κοινωνικό τον άνθρωπο, 393
- Ποιχιλομορφία των λαών χαι Δημιουργός, 429
- Συνθήκη, ανθρώπινη οικογένεια και Δημιουργός, 430
- Παγκόσμια κοινότητα και Δημιουργός, 432
- Δημιουργός, αποκορύφωμα της δημιουργίας και άνθρωπος, 451
- Ανθρωπος και Θεός, Δημιουργός όλων των πραγμάτων, 456
- Επιστήμη και τεχνική, δημιούργημα και Δημιουργός, 457
- Πλάσματα, δώρα να προστατέψει και Δημιουργός, 464
- Πεοιβάλλον, παγκόσμια τάξη και Δημιουργός, 466
- Φύση, δώρο του Δημιουργού, 473
- Έμβια υλικά, δώρο του Δημιουργού, 477
- Φύση και Θεός Δημιουργός, 487
- Ειρήνη και Θεός που δημιουργεί ένα αρμονικό σύνολο, 488
- Καλοσύνη του ανθρώπου, εικόνα του Δημιουργού, 578

# ΔΗΜΟΓΡΑΦΙΑ

- Ιωάννης ΚΓ΄ και δημογραφική αύξηση, 94
- Octogesima adveniens και δημογραφική αύξηση, 100
- Δημόσια εξουσία σε δημογραφικό επίπεδο, 234
- Δημογραφική και ηθική ανάπτυξη, 234
- Δημογραφική αύξηση και περιβάλλον, 483

# ΔΗΜΟΚΡΑΤΙΑ

- Centesimus annus και δημοκρατία, 103, 406
- Ανθοώπινα δικαιώματα και δημοκρατική κυβέρνηση, 158
- Δημοκρατικό κράτος, πλειοψηφία και μειονότητες, 169
- Ιδιοκτησία και δημοκρατική οικονομική πολιτική, 176
- Επικουρικότητα και απαίτηση δημοκρατικοποίησης, 187
- Συμμετοχή και δημοκρατία, 190
- Αμβλωση και κοινωνική δημοκρατική συνύπαρξη, 233
- Παγκοσμιοποίηση και δημοκρατία των λαών, 321
- Δημοκρατική ζωή και συνεταιριστικές επιχειρήσεις, 339
- Οικονομική δημοκρατία και αστική κοινωνία, 356
- Δημοκρατία και κυριαρχία του λαού, 395
- Επηλησία και δημοκρατία, 406
- Η δημοκρατία, 406
- Δημοκρατία, κανόνες και αξίες, 407
- Δημοκρατικό σύστημα και πολιτικές αρχές, 408

- Δημοκρατικό σύστημα και πολιτική διαφθορά, 411
- Κόμματα, δημοκρατικά στο εσωτερικό τους, 413
- Πληφοφορία και δημοκρατική συμμετοχή, 414
- Δημοκρατία και εκδοτικός συγκεντρωτισμός, 414
- Δημοκρατία και κοινωνικός πλουραλισμός, 417
- Δημοκρατική ζωή και ελεύθερες ενώσεις, 418
- Τοιτογενής τομέας και δημοκρατική ζωή, 419
- Εκκλησία, αυτονομία και δημοκρατική τάξη, 424
- Πιστοί και το σύστημα της δημοκρατίας, 567
- Αντίληψη και δημοκρατικό σύστημα, 569 Δημοκρατικές κοινωνίες και λαϊκισμός, 572

# ΔΙΑΖΥΓΙΟ

- Διαζύγιο και σχετικισμός στο συζυγικό δεσμό, 225
- Εκκλησία και φροντίδα των διαζευγμένων που ξαναπαντρεύτηκαν, 226, 226\*

### ΔΙΑΚΡΙΣΗ

- Νέα φτώχεια και κοινωνικές διακρίσεις, 5
- Σαββατικό έτος και διακρίσεις, 24
- Octogesima adveniens και διακρίσεις, 100
- Διακρίσεις, εργασία και λειτουργικά μέλη, 148
- Πολυάριθμη οικογένεια και διακρίσεις, 237

Διακρίσεις, γυναίκα και εργασία, 295 Δικαιώματα των εργαζομένων και διακρίσεις, 298

Διεθνές εμπόριο και διακρίσεις, 364

Ανθρώπινα δικαιώματα και μορφές διακοίσεων, 365

Κράτος, θρησκευτική κοινότητα και διακρίσεις, 423

Φυλετικές διακρίσεις, 433

Διακρίσεις στις σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, 433

Εβραίοι και υπέρβαση κάθε διάκρισης, 536

Ανθρώπινος και αστικός πολιτισμός και διακρίσεις, 557

#### ΛΙΑΚΥΒΕΡΝΗΣΗ

- Διακυβέρνηση και έργο δικαιοσύνης, 326, 355
- Διακυβέρνηση και υπηρεσία στους κατοίκους, 412
- Διαχυβέρνηση και διαπαιδαγώγηση, 447

Πιστοί και αυτοδιοίκηση, 565

# ΔΙΑΛΟΓΟΣ

Σύνοψη, αφορμή διαλόγου με όλους, 10 Θρησκείες, πολιτισμός και διάλογος, 12 Τρόπος διαλόγου με τον Θεό, 13 Θεός και διάλογος με την ανθρωπότητα,

Β΄ Σύνοδος Βατικανού, διάλογος και ανθρώπινη οικογένεια, 18, 96

Διάλογος με όποιον σκέφτεται διαφορετικά, 43

Ανθρωπότητα, κοινότητα των χριστιανών και διάλογος, 53

Κοινωνική διδασκαλία και διάλογος με τις επιστήμες, 76

ANAAYTIKO EYPETHPIO 519

- Διαπροσωπικός διάλογος και ύπαρξη, 110
- Ανθρωπος και διάλογος με τον άλλο, 130
- Ανθρώπινα δικαιώματα, διάλογος και θρησκείες, 159
- Οικογένεια, σχέσεις και διάλογος, 221
- Ηλικιωμένοι, σχέδια αποδεκτά και διάλογος, 222
- Παιδιά και διαπαιδαγώγηση στο διάλογο, 242
- Δικαιώματα των μειονοτήτων και διάλογος, 387
- Δημόσια ηθική και αδελφικός διάλογος, 420
- Οικουμενικός ηθικός νόμος, διάλογος και μέλλον, 436
- Επηλησία, αρχές παι διαρθρωμένος διάλογος, 445
- Η αλήθεια του δημιουργήματος και διάλογος με τον Θεό, 452
- Κυρώσεις και οδός του διαλόγου, 507
- Πυρηνική αποτροπή, αφοπλισμός και διάλογος, 508
- Κοινωνική διδασκαλία, όργανο διαλόγου, 534
- Κοινωνική διδασκαλία και οικουμενικός διάλογος, 535
- Καθολική Εκκλησία και διάλογος με τους εβραίους, 536
- Επηροία παι διάλογος με τους πιστούς άλλων θρησπειών, 537
- Αξία του διαλόγου και κοινωνική πραγματικότητα, 550
- Πολιτική δράση, λαϊκοί και διάλογος, 569
- Πιστοί και ειλικρινής διάλογος, 574

# ΔΙΑΜΟΡΦΩΣΗ - ΕΚΠΑΙΔΕΥΣΗ

- Σύνοψη και ενασχόληση των παιδαγωγών, 11
- Κοινωνική διδασκαλία και διαμόρφωση συνειδήσεων, 81, 83
- Γονείς και ηθική διαμόρφωση των παιδιών, 239
- Γονείς και επιλογή των οργάνων διάπλασης, 240
- Οικογένεια και ολοκληρωτική διαμόρφωση, 242
- Παιδιά και σχολική εκπαίδευση, 245
- Rerum novarum και παρότουνση για μόρφωση, 268
- Ποοοπτικές εργασίας και εκπαίδευση, 289
- Εργασία και απαρχαιωμένα συστήματα εκπαίδευσης, 289
- Απασχόληση, ευκαιρίες εκπαίδευσης και ενήλικοι, 290
- Απασχόληση και σύστημα εκπαίδευσης, 290
- Δικαίωμα στην εργασία, τριτογενής τομέας και εκπαίδευση, 293
- Γυναίκες, εργασία και επαγγελματική εκπαίδευση, 295
- Αγροτική μεταρούθμιση και εκπαίδευση στη γεωργία, 300
- Αλλαγές στην εργασία και εκπαιδευτικά βοηθήματα, 314
- Καταναλωτισμός και διαμόρφωση του ανθρώπου, 360
- Ποόοδος και διαμόρφωση των παραγωγών, 376
- Κόμματα και διαμόρφωση των πολιτικών επιλογών, 413
- Ναοκαλιεία και τεχνική εκπαίδευση, 510
- Παιδιά στρατιώτες που στερήθηκαν τη μόρφωση, 512

- Κοινωνική διδασκαλία και διαμόρφωση, 528-530
- Η διαπαιδαγωγική αξία του βιωμένου χριστιανισμού, 530
- Κοινωνική διδασκαλία και διαμόρφωση των λαϊκών, 531
- Παιδαγωγικοί θεσμοί και υπηφεσίες εκπαίδευσης, 532
- Κοινωνική διδασκαλία και διαμόρφωση των πρεσβυτέρων, 533
- Κοινωνική διδασκαλία, πρεσβύτεροι και κατευθύνσεις διαμόρφωσης, 539
- Λαϊκοί και υπηρεσίες διαμόρφωσης των πνευματικών οδηγών, 546
- Σύνεση και ικανότητα να αφεθείς να σε εκπαιδεύσουν, 548\*
- Εκκλησιαστικές λαϊκές συναθοοίσεις και διαμόρφωση, 549
- Διαμόρφωση ενός πολιτισμού και του ανθρώπου, 556
- Κοινωνική δράση και διαμόρφωση του ανθρώπου, 557
- Εκπαίδευση και τεχνολογία της πληφοφορίας, 561
- Άνισοι νόμοι και διαμορφωμένη χριστιανική συνείδηση, 570
- Λαϊκότητα και Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας για τη διαμόρφωση της συνείδησης, 571

### ΔΙΑΠΑΙΔΑΓΩΓΗΣΗ

- Ανθοώπινα δικαιώματα και το δικαίωμα της διαπαιδαγώγησης των παιδιών, 155
- Δικαιώματα των εθνών και διαπαιδαγώγηση, 157
- Κοινό καλό και δικαίωμα της διαπαιδα-γώγησης, 166
- Συμμετοχή και έργο διαπαιδαγώγησης, 191

- Αναζήτηση της αλήθειας και παιδαγωγική δραστηριότητα, 198
- Μεταρούθμιση της κοινωνίας και καθήκον διαπαιδαγώγησης, 198\*
- Ιερή Οικογένεια και διαπαιδαγώγηση στην οικογένεια, 210\*
- Γάμος και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 218, 237
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 226
- Ελεύθερη συμβίωση και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 227
- Οιπογένεια και κοινωνικό έργο διαπαιδαγώγησης, 238, 239
- Γονείς και παιδαγωγικοί θεσμοί, 240, 241
- Οικογένεια και ολοκληρωμένη διαπαιδαγώγηση, 242
- Γονείς και σεξουαλική διαπαιδαγώγηση, 243
- Γονείς και διαπαιδαγώγηση στην εργασία, 249, 294
- Πολιτική δράση, οικογένεια και διαπαιδαγώγηση, 252
- Απασχόληση και σύστημα διαπαιδαγώγησης, 290
- Εργασία ανηλίχων και διαπαιδαγώγηση, 296
- Συνδικάτο και διαπαιδαγώγηση των εφγαζομένων, 307
- Πρόοδος και σπουδαίο έργο διαπαιδαγώγησης, 376
- Δημοκρατία και διαπαιδαγώγηση στις αξίες, 406
- Μέσα επικοινωνίας και τομέας διαπαιδαγώγησης, 415
- Εκκλησία, αναγνώριση και διαπαιδαγώγηση, 426
- Φτώχεια και σύστημα διαπαιδαγώγησης, 447

Παιδιά στρατιώτες και η εκ νέου διαπαιδαγώγησή τους, 512

Κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση στην πίστη, 529

Κοινωνική διδασκαλία και θεσμοί διαπαιδαγώγησης, 532

Κοινωνική δράση και ενασχόληση με τη διαπαιδαγώγηση, 557

# ΔΙΑΠΡΑΓΜΑΤΕΥΣΕΙΣ

Μειονότητες, αναζήτηση της αυτονομίας και διαπραγμάτευση, 387

Αντιθέσεις και θεσμοί διαποαγμάτευσης, 439

Μέτρα αποδοχής και πολύπλευρες διαπραγματεύσεις, 508

# ΔΙΑΤΑΞΗ

Rerum novarum και κοινωνικές-πολιτικές διατάξεις, 89

Δίκαιο και εθνική και διεθνής διάταξη, 93

Θρησκευτική ελευθερία και νομική διάταξη, 97, 422

Κοινό καλό και νομική διάταξη, 166 Χρήση των αγαθών και ηθική-κοινωνική διάταξη, 172, 173

Κοινοτική ζωή και δημοκρατικές διατάξεις, 190

Δομές, αμαφτία, αλληλεγγύη και διατάξεις, 193

Αγάπη, ανανέωση και νομικές διατάξεις, 207

Οικογένεια και κοινωνική διάταξη, 211 Γαμήλιος θεσμός και θεϊκή διάταξη, 215 Δικαιώματα των παιδιών και νομικές διατάξεις, 244

Απασχόληση και οικονομική διάταξη, 288 Δικαιώματα των εργαζομένων και νομικές διατάξεις, 301

Ανθοώπινη συνύπας ξη και νομικές διατάξεις, 386

Πολιτικές αρχές και νομική διάταξη, 394 Ηθικός νόμος και κρατική διάταξη, 397 Δημοκρατία, μια διάταξη, 407 Κυρώσεις και διεθνείς διατάξεις, 507 Χριστιανοί και πιο ορθή διάταξη, 566

# ΔΙΑΤΡΟΦΗ

Δικαίωμα στη διατροφή, 166 Έλλειψη κατάλληλης διατροφής, 245 Επιστήμονες, βιοτεχνολογίες και διατροφή, 477 Το κοινό καλό και η διατροφή, 478

# ΔΙΑΦΘΟΡΑ

Δημιουργία και απελευθέρωση από τη διαφθορά, 123

Μορφές διαφθοράς και αρνητική επίδραση, 192

Δημοκρατικό σύστημα και πολιτική διαφθορά, 411

Διαφθορά, υπανάπτυξη και φτώχεια, 447

Διαφθορά και υπερχρέωση, 450

# ΔΙΕΘΝΕΣ ΔΙΚΑΙΟ

Διεθνές δίκαιο και σεβασμός των κρατών, 157

Βάσεις του διεθνούς δικαίου, 157

Κράτη, θοησκευτικές οργανώσεις και διεθνές δίκαιο, 423

Διεθνές δίκαιο και ο νόμος του ισχυρότερου, 439

Στρατιωτικοί και διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο, 503

- Χρήση της δύναμης και διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο, 504
- Λαοί και διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο, 505
- Αφοπλισμός του επιτιθέμενου και διεθνές δίκαιο, 506
- Τρομοκρατία και διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο, 513
- Εκκλησία και λειτουργία του διεθνούς δικαίου, 516

# ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ

- Επηλησία και απαιτήσεις της δικαιοσύνης, 3, 63
- Νέοι άνθοωποι, δικαιοσύνη και εκμετάλλευση, 4
- Καταπιεσμένοι και δικαιοσύνη, 5
- Θρησκείες, πολιτισμοί και δικαιοσύνη, 12
- Εκκλησίες, εκκλησιαστικές κοινότητες και δικαιοσύνη, 12
- Θεός και σχέδιο της δικαιοσύνης, 17
- Νέα κοινωνική τάξη και δικαιοσύνη, 19 Συνθήκη του Σινά, Δεκάλογος και δι-
- Σύνθήκη του Σινά, Δεκάλογος και δι καιοσύνη, 23
- Έκφραση δωρεάς και αποδοχής στη δικαιοσύνη, 24
- Αρχή της δικαιοσύνης και Ισραήλ, 25
- Δικαιοσύνη στην οικονομική ζωή και αμαρτία, 27
- Ανθρωπος και σχέσεις δικαιοσύνης, 35 Άνθρωπος και δέσμευση για δικαιοσύνη, 40
- Θεσμοί και κανόνες της δικαιοσύνης, 42 Ανθρώπινη κοινωνικότητα και η ζύμη της δικαιοσύνης, 51
- Νέα και αιώνια διαμονή και δικαιοσύνη, 56
- Αγαθά και Βασίλειο της δικαιοσύνης, 57

- Ανθρωπος, η δράση του και δικαιοσύνη, 58
- Πνεύμα του Θεού και σχέδια δικαιοσύνης, 63
- Δικαιοσύνη και ευαγγελισμός, 66, 67
- Δικαιοσύνη, κοινωνική διδασκαλία και φιλοσοφία, 77
- Κοινωνική διδαχή και κοινωνική δικαιοσύνη, 81, 82
- Υποχοεώσεις της δικαιοσύνης και κοινωνική ζωή, 83
- Αλήθεια, οδοί της δικαιοσύνης και νεωτερισμοί, 86
- Ευαγγέλιο, μήνυμα δικαιοσύνης, 86
- Βιομηχανική Επανάσταση και προβλήματα δικαιοσύνης, 88
- Rerum novarum, δικαιοσύνη και αγάπη, 89
- Κακά του κομμουνισμού και καθήκοντα της δικαιοσύνης, 92
- Εκκλησία, δικαιοσύνη και συνεργασία, 94
- Σχέσεις συνύπαρξης και δικαιοσύνη, 95
- Ανάπτυξη, ειρήνη και δικαιοσύνη σε παγκόσμια κλίμακα, 98
- Δικαιοσύνη και απόλυτος ουμανισμός, 98
- Καθολικοί και κοινωνική δικαιοσύνη μεταξύ των εθνών, 99
- Ειρήνη, καρπός της δικαιοσύνης, 102, 203, 494
- Αδάμ, εντολή του Θεού και δικαιοσύνη, 115
- Προπατορικό αμάρτημα, ανθρώπινη φύση και δικαιοσύνη, 115
- Κοινωνική αμαρτία και δικαιοσύνη, 118
- Λύτρωση, γη και δικαιοσύνη, 123
- Δικαιοσύνη, ηθική στάση, 134
- Ελευθερία, άνθρωπος και δικαιοσύνη, 143

- Εκκλησία, ανθρώπινα δικαιώματα και δικαιοσύνη, 159
- Αρχές, εντολή της αγάπης και δικαιοσύνη, 160
- Αγαθά και κανόνες της κοινωνικής δικαιοσύνης, 167, 171
- Κοινό καλό, δικαιοσύνη και παραταξιακά συμφέροντα, 169
- Ελεημοσύνη, πράξη δικαιοσύνης, 184
- Φτωχοί, ελεημοσύνη και δικαιοσύνη
- Αδικία, δημόσια παρέμβαση και δικαιοσύνη, 188
- Αλληλεγγύη, δικαιοσύνη και κοινό καλό, 193
- Δικαιοσύνη, κοινωνική αξία, 197
- Ελευθερία, αμοιβαίοι δεσμοί και δικαιοσύνη, 199
- Δικαιοσύνη, πρωταρχική αξία και ηθική αρετή, 201
- Μεταβατική, επιμεριστική και νομική δικαιοσύνη, 201
- Δικαιοσύνη και σημερινό πλαίσιο, 202
- Δικαιοσύνη και χριστιανική ανθρωπολογία, 202, 203
- Δικαιοσύνη, αγάπη και αλληλεγγύη, 203
- Ειρήνη και κοινωνική και διεθνής δικαιοσύνη, 203
- Δικαιοσύνη και αγάπη, 205, 206, 391, 582, 583
- Οικογένεια και έννοια της δικαιοσύνης, 215
- Οικογένεια, κοινές σχέσεις και δικαιοσύνη, 221
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν, πρωτοβουλίες και δικαιοσύνη, 226
- Δημογραφική ανάπτυξη και δικαιοσύνη, 234
- Κράτος, σχολικό μονοπώλιο και δικαιοσύνη, 241

- Δικαιοσύνη και ολοκληρωμένη διαπαιδαγώγηση, 242
- Εργασία και απαιτήσεις της δικαιοσύνης, 257
- Ανθρωπος, Βασίλειο του Θεού και η δικαιοσύνη Του, 260
- Νέες τεχνολογίες και κριτήρια δικαιοσύνης, 283
- Απασχόληση και δικαιοσύνη, 288
- Ανθρώπινη εργασία και κοινωνική δικαιοσύνη, 292
- Εισόδημα, μεταβατική και κοινωνική δικαιοσύνη, 303
- Συνδικάτα και κοινωνική δικαιοσύνη, 306
- Νέος Δαβίδ, θεμελιωτής της δικαιοσύνης, 324
- Ιησούς και συνύπαρξη εν δικαιοσύνη, 325
- Ιησούς και απόδοση δικαιοσύνης στους φτωχούς, 325
- Διαχείριση των δώρων, έργο δικαιοσύνης, 326
- Ηθική εμπνευσμένη από τη δικαιοσύνη και οικονομία, 332
- Πνεύμα δικαιοσύνης και δομές της αμαρτίας, 332
- Οικονομική ανάπτυξη και καθήκον της δικαιοσύνης, 333
- Πολιτιστικά συστήματα και κοινωνική δικαιοσύνη, 340
- Ανταγωνιστική αγορά και δικαιοσύνη, 347
- Αγοραστική δύναμη και δικαιοσύνη, 359 Ελευθερία ανταλλαγών και κοινωνική δικαιοσύνη, 366
- Ο βασιλιάς που επέλεξε ο Γιαχβέ και δικαιοσύνη, 377, 378
- Υπακοή στις αρχές και δικαιοσύνη, 380 Τάξη πλασμένη από τον Θεό και δικαιοσύνη, 383

- Δικαιοσύνη, αγαθά και δικαιώματα, 391
- Εσώτερη έννοια της δικαιοσύνης και συνύπαρξη, 392
- Ηθική τάξη και ο νόμος της δικαιοσύνης, 396
- Υπακοή και τάξη της δικαιοσύνης, 400 Ποινή και συμφιλιωτική δικαιοσύνη,
- Πολιτική διαφθορά και κοινωνική δικαιοσύνη, 411
- Κοινωνία, πληφοφοφία και δικαιοσύνη, 415
- Δημοκρατία και αρχή της δικαιοσύνης, 417
- Δημόσια ειρήνη και αληθινή δικαιοσύνη, 422
- Δικαιοσύνη, έθνη και άνθρωποι, 433
- Δικαιώματα των εθνών και δικαιοσύνη, 435
- Δικαιοσύνη και προσφυγή στον πόλεμο, 438
- Παγκόσμια αρχή και δικαιοσύνη, 441
- Αγία Έδρα, ποινωνική τάξη και δικαιοσύνη, 445
- Συνεργασία και παγκόσμια κοινωνική δικαιοσύνη, 448
- Φτώχεια, πρόβλημα δικαιοσύνης, 449
- Έρημος, κήπος και δικαιοσύνη, 452
- Κόσμος και δικαιοσύνη, 453
- Άνθοωπος και διακυβέονηση του κόσμου εν δικαιοσύνη, 456
- Κριτήριο δικαιοσύνης και βιοτεχνολογίες, 474
- Αγαθά της γης, δικαιοσύνη και αγάπη, 481
- Δικαιοσύνη και ειρήνη, 490
- Δικαιοσύνη, πολιτισμός της ειρήνης και τάξη, 495
- Ο πόλεμος σαν όργανο δικαιοσύνης, 497

- Ένοπλες δυνάμεις και δικαιοσύνη στον κόσμο, 502
- Υπεύθυνοι εγκλημάτων και δικαιοσύνη, 506
- Συγχώρεση και απαιτήσεις της δικαιοσύνης, 518
- Ειρήνη και καθήκοντα της δικαιοσύνης, 520
- Δικαιοσύνη και οργανωμένη συνύπαςξη, 527
- Κατήχηση και αγώνες για δικαιοσύνη, 529
- Κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση στη δικαιοσύνη, 532
- Εκκλησία, αδελφοί εβραίοι και το μέλλον της δικαιοσύνης, 536
- Κοινωνία, Εκκλησία και δικαιοσύνη, 552
- Δικαιοσύνη και μέσα επικοινωνίας, 562 Οικονομική δραστηριότητα και κοινωνική δικαιοσύνη, 564
- Ανάπτυξη της δικαιοσύνης και πολιτική δράση, 565
- Δικαιοσύνη, ηθικές αλήθειες και κοινωνική ζωή, 571
- Προσωπική και κοινωνική ανανέωση και δικαιοσύνη, 577

#### ΛΙΚΑΙΩΜΑΤΑ

- Εκκλησία και περιφρόνηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 5
- Δέκα εντολές και δικαιώματα, 22
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωπος και τα δικαιώματά του, 61, 81
- Εκκλησία, ηθικές αρχές και δικαιώματα, 71
- Παραγνωρισμένα δικαιώματα φτωχών και αδυνάτων, 81
- Pacem in terries, Εκκλησία και δικαιώματα, 95

- Κοινωνική αμαρτία και δικαιώματα, 118
- Υπερβατικότητα του ανθρώπου και δικαιώματα, 133
- Φυσικός ηθικός νόμος και δικαιώματα, 140
- Ατομα με ειδικές ανάγκες, κάτοχοι δικαιωμάτων, 148
- Κοινωνικοποίηση και δικαιώματα του ανθρώπου, 151
- Ανθρώπινη αξιοπρέπεια και διακήρυξη δικαιωμάτων, 152
- Ρίζα των δικαιωμάτων και άνθρωπος,153
- Δικαιώματα: οικουμενικά, απαραβίαστα και αναφαίρετα, 153
- Δικαιώματα του ανθρώπου, προστατευμένα στο σύνολό τους, 154
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και προσδιορισμός των δικαιωμάτων, 155
- Συμπληρωματικότητα ανάμεσα σε δικαιώματα και υποχρεώσεις, 156
- Δικαιώματα των λαών και των εθνών, 157
- Δικαιώματα του ανθρώπου και καταστρατηγήσεις, 158
- Αποστολή της Εκκλησίας και δικαιώματα του ανθρώπου, 159
- Κοινό καλό και θεμελιώδη δικαιώματα, 166
- Ποοορισμός των αγαθών και δικαιώματα, 172
- Ιδιωτική ιδιοκτησία, ελευθερία και δικαιώματα, 176
- Επικουρικότητα και ισότητα στα δικαιώματα, 192
- Πίστη, χριστιανική αλληλεγγύη και δικαιώματα, 196
- Δικαιοσύνη και δικαιώματα του ανθρώπου, 202

- Ευσπλαχνία, δικαιοσύνη και σεβασμός των δικαιωμάτων, 205
- Οικογένεια, κάτοχος των δικαιωμάτων της, 211, 214
- Μέλη της οικογένειας και αμοιβαία δικαιώματα, 215
- Μητρότητα και δικαιώματα του παιδιού που πρόκειται να γεννηθεί, 235
- Κράτος, σχολικό μονοπώλιο και δικαιώματα, 241
- Δικαιώματα των παιδιών και των βρεφών, 244, 245
- Κράτος και δικαιώματα της οικογένειας, 247
- Κοινωνία και δικαιώματα της οικογένειας, 253
- Οιπογένεια και δικαιώματα του ατόμου, 254
- Ανάπαυση του Σαββάτου και δικαιώματα της ιδιοκτησίας, 258
- Προστασία των δικαιωμάτων των εργαζομένων, 264
- Επανάσταση, Εκκλησία και δικαιώματα του ανθρώπου, 267
- Rerum novarum και δικαιώματα των φτωχών, 268
- Εργασία και δικαιώματα του ανθρώπου, 270
- Νέες τεχνολογίες και σεβασμός των δικαιωμάτων, 283
- Κυριακή και δικαιώματα των άπορων αδελφών, 285
- Δικαιώματα των γυναικών σε εργασιακό πλαίσιο, 295
- Ξένα εργατικά χέρια και δικαιώματα, 298
- Δικαιώματα των εργαζομένων, 301
- Απεργία, ειρηνικός αγώνας για τα δικαιώματα, 304
- Συνδικάτα και ορθά δικαιώματα της εργασίας, 305, 306

Συνδικάτα, δύναμη και δικαιώματα των εργαζομένων, 307

- Κοινωνική ασφάλεια και δικαιώματα των εργαζομένων, 309
- Εργασία και παγκοσμιοποίηση των ελάχιστων δικαιωμάτων, 310
- Νεωτερισμοί και δικαιώματα των εργαζομένων, 314
- Ιστορικές μορφές και δικαιώματα των εργαζομένων, 319
- Διεθνείς οργανώσεις και δικαιώματα του ανθρώπου, 336, 443
- Επιχείρηση, κέρδος και δικαιώματα των εργαζομένων, 340
- Εμπορική πολιτική και δικαιώματα, 364 Παγκοσμιοποίηση και προστασία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 365
- Νέα δικαιώματα και στοιχειώδη δικαιώματα, 365
- Μειονότητες, ομάδες με ιδιαίτερα δικαιώματα, 387
- Πολιτική κοινότητα και δικαιώματα του ανθρώπου, 388, 389
- Πολιτική συνύπαρξη, φιλία και δικαιώματα, 390, 391
- Αντίρρηση συνείδησης και ανθρώπινα δικαιώματα, 399
- Δικαίωμα στην αντίσταση και θεμελιώδη δικαιώματα, 401
- Κράτος, καταπίεση και δικαιώματα του ανθρώπου, 402
- Ποινική ευθύνη και δικαιώματα του ανθοώπου, 404
- Δημοκρατία και σεβασμός των δικαιωμάτων του ανθρώπου, 407
- Τοιτογενής τομέας και δικαιώματα του ανθοώπου, 419
- Θρησκευτική ελευθερία και δικαιώματα των πολιτών, 422
- Εκκλησία, πολιτική κοινότητα και δικαιώματα, 425

- Εκκλησία και προστασία των δικαιωμάτων του ανθρώπου, 426
- Έθνη και άρνηση ορισμένων δικαιωμάτων, 435
- Δεύτερος Παγκόσμιος Πόλεμος και δικαιώματα των μειονοτήτων, 438
- Παγκόσμιες αρχές και σεβασμός των δικαιωμάτων, 441
- Δικαιώματα των σημερινών και των μελλοντικών γενεών, 465
- Δικαιώματα των ιθαγενών, 471
- Νερό και δικαιώματα των ανθρώπων, 484, 485
- Ειρήνη και προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 494
- Αοπλοι προφήτες και δικαιώματα του ανθρώπου, 496
- Στρατιωτικοί και καταστρατήγηση δικαιωμάτων, 503
- Αρχή του ουμανισμού, πρόσφυγες και δικαιώματα, 505
- Δικαιώματα των απειλούμενων ομάδων, 506
- Αγώνας κατά των τρομοκρατών και δικαιώματα του ανθοώπου, 514
- Διεθνείς νομικοί οργανισμοί και δικαιώματα, 518
- Δικαίωμα στη ζωή, πρώτο ανάμεσα σε όλα, 553
- Ανθοώπινος πολιτισμός και πολιτιστικά δικαιώματα, 557
- Πιστοί και δικαιώματα της ιθαγένειας, 565
- Πολιτική κοινότητα, ηθικές αλήθειες και δικαιώματα, 571
- Η ανάγκη της γνώσης και συνείδηση των δικαιωμάτων, 575
- Αγάπη και σεβασμός των δικαιωμάτων των άλλων, 583

# ΔΙΚΑΙΟ - ΔΙΚΑΙΩΜΑ

- Ο λαός της Συνθήμης και το δίκαιο του φτωχού, 23
- Δίκαιο και οικονομία της λύτρωσης, 62 Δίκαιο της Εκκλησίας και κοινωνική διδασκαλία, 69
- Δίκαιο της Εκκλησίας, διαφωτίστοια της αλήθειας, 70
- Δικαίωμα της Εκκλησίας ο ευαγγελισμός της κοινωνίας, 70
- Δικαίωμα και καθήκον της Εκκλησίας ο ευαγγελισμός, 71
- Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και δίκαιο, 77
- Rerum novarum και δικαίωμα στην ιδιοκτησία, 89, 268
- Νέα κοινωνική τάξη και δίκαιο, 93
- Ο Πίος ΙΒ΄ και η σχέση ανάμεσα στην ηθική και στο δίκαιο, 93
- Dignitatis humanae και δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία, 97
- Κοινωνική αμαρτία και δικαίωμα στη ζωή, 118
- Ανθοώπινα δικαιώματα και σεβασμός σε κάθε δικαίωμα, 154
- Δικαίωμα στη ζωή, 155, 553
- Το δικαίωμα να ζούμε σε μια ενωμένη οικογένεια, 155
- Το δικαίωμα για την ωρίμανση της ευφυίας και της ελευθερίας, 155
- Δικαίωμα συμμετοχής στην εργασία, 155
- Δικαίωμα να δημιουργείς οικογένεια, 155
- Δικαίωμα να υποδέχεσαι και να διαπαιδαγωγείς τα παιδιά, 155
- Δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία, 155, 156, 553
- Δικαίωμα στο αυτεξούσιο, 157
- Δικαίωμα στην ανεξαρτησία, 157

- Δικαίωμα στην ύπαρξη ενός έθνους, 157
- Δικαίωμα ενός έθνους στη γλώσσα και στον πολιτισμό του, 157
- Δικαίωμα ενός έθνους στις παραδόσεις, 157
- Δικαίωμα ενός έθνους στο μέλλον του, 157
- Αρχές και σχέσεις που πρεσβεύει το δίκαιο, 161
- Δικαίωμα στην κατοικία, 166
- Δικαίωμα στη διαπαιδαγώγηση, 166
- Κοινό καλό, δικαίωμα και κοινωνική ζωή, 167
- Οικουμενικό δικαίωμα η χρήση των αγαθών, 172
- Δικαίωμα στη χρήση των αγαθών και η άσκησή του, 173
- Δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία, 177
- Δικαίωμα συμμετοχής στη δημόσια ζωή, 191
- Δικαίωμα στην άσκηση της ελευθερίας, 199
- Σεξουαλική ταυτότητα και θετικό δικαίωμα, 224
- Ομοφυλόφιλοι και δικαίωμα στο γάμο, 228
- Χριστιανικές οικογένειες, κράτος και δικαίωμα στη ζωή, 231
- Η άμβλωση δεν είναι δικαίωμα, 233
- Δικαίωμα των παντρεμένων, γεννήσεις και αριθμός παιδιών, 234
- Επιθυμία μητρότητας και δικαίωμα στην τεκνοποίηση, 235
- Οικογένεια και δικαίωμα στη φοοντίδα, 237
- Δικαίωμα των γονιών να διαπαιδαγωγούν τα παιδιά τους, 239
- Δικαίωμα των γονιών και παιδαγωγικοί θεσμοί, 241

- Δικαίωμα του παιδιού να γεννηθεί σε μια οικογένεια, 244
- Δικαίωμα της οικογένειας να ιδούει ενώσεις, 247
- Το δικαίωμα να κατέχουμε τους καφπούς της εργασίας μας, 249
- Εργασία, οικογένεια και δικαίωμα ιδιοκτησίας, 250
- Δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία, 282
- Η εορταστική ανάπαυση είναι δικαίωμα, 284
- Η εργασία είναι θεμελιώδες δικαίωμα, 287
- Δικαίωμα στην εργασία και πλήρης απασχόληση, 288
- Υποχρέωση του κράτους και δικαίωμα στην εργασία, 291
- Δικαίωμα στην εργασία και συνεργασία ανάμεσα στα κράτη, 292
- Δικαίωμα στην εργασία και αστική κοινωνία, 293
- Οιπογένεια, φυσιπό διπαίωμα, 294
- Δικαίωμα στην εργασία και γυναίκες, 295
- Δικαίωμα στην οικογενειακή επανένωση, 298
- Δικαίωμα σε σωστή αμοιβή, 301
- Δικαίωμα σε υγιή περιβάλλοντα εργασίας, 301
- Δικαίωμα στη διαφύλαξη της προσωπικότητας, 301
- Δικαίωμα στις επιδοτήσεις για τους άνεργους, 301
- Δικαίωμα στη σύνταξη, 301
- Δικαίωμα στην ασφάλεια, 301
- Δικαίωμα στα μέτρα για τη μητρότητα, 301
- Το δικαίωμα για συνελεύσεις και ενώσεις, 301
- Το δικαίωμα στην ίδουση ενώσεων, 305

- Ενώσεις και δικαίωμα στην εργασία, 309
- Δικαίωμα συμμετοχής στην οικονομική ζωή, 333
- Δικαίωμα στην οικονομική πρωτοβουλία, 336
- Κράτος, δικαίωμα και καταστάσεις μονοπωλίου, 351
- Δικαίωμα στην ελευθερία της οικονομικής πρωτοβουλίας, 354
- Δικαίωμα στην τροφή, 365
- Δικαίωμα στο πόσιμο νερό, 365
- Δικαίωμα, αυτο-προσδιορισμός και ανεξαρτησία, 365
- Κοσμική εξουσία και δίκαιο, 379
- Μειονότητες και δικαίωμα στην ύπαρξη, 387
- Μειονότητες και δικαίωμα στον πολιτισμό, 387
- Ανθρώπινα δικαιώματα και θετικό δικαίωμα, 388
- Φιλία και πεδίο του δικαιώματος, 390, 391
- Δικαίωμα του λαού να ελέγχει τους κυβεονώντες, 395
- Αντίροηση συνείδησης, ανθρώπινο δικαίωμα, 399
- Φυσικό δικαίωμα και θετικό δικαίωμα, 400
- Δικαίωμα στην αντίσταση, 400, 401
- Αρχές και το δικαίωμα επιβολής ποινών, 402
- Το δικαίωμα των ανακρινομένων στη διακριτικότητα, 404
- Δημοκρατία και κράτος δικαίου, 406, 408
- Δικαίωμα στην αντικειμενικότητα, πληοφορία και αξίες, 414, 415
- Κοινό καλό και δικαίωμα των πολιτών, 417

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Δικαίωμα στην ελευθερία σε θρησκευτικό επίπεδο, 421
- Εκκλησία και δικαίωμα στη νομική αναγνώριση, 426
- Σχέσεις ανάμεσα σε λαούς και ούθμιση εν δικαίω, 433
- Δικαίωμα και εγγύηση στη διεθνή τάξη, 434
- Δικαίωμα των λαών και διεθνές δίκαιο, 437
- Φυσικό δικαίωμα και εσωτερικό δίκαιο των κρατών, 437
- Πόλεμος, δίκαιο της ισχύος και ισχύς του δικαίου, 437
- Προτεραιότητα του δικαιώματος και αμοιβαία εμπιστοσύνη, 439
- Αρχές της διεθνούς ποινότητας παι δίπαιο, 441
- Οργανώσεις και δικαίωμα στη συμμετοχή, 442
- Αγία Έδρα και δικαίωμα σε επίσημη αντιπροσωπεία, 444
- Ποντιφικός λεγάτος και δικαίωμα του Πάπα, 445
- Δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446
- Φτωχές χώρες και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 450
- Δικαίωμα των λαών, ύπαρξη και πρόοδος, 450
- Δικαίωμα σ' ένα υγιές και ασφαλές περιβάλλον, 468
- Δικαίωμα στο νερό, 484, 485
- Δικαίωμα στην άμυνα του κράτους που δέχεται επίθεση, 500, 501
- Στρατιωτικοί και εγκλήματα κατά του δικαιώματος των λαών, 503
- Δικαίωμα στη χρήση δύναμης και ουμανιστικό δίκαιο, 504
- Δικαίωμα στην προστασία από την τρομοκρατία, 514
- Δικαίωμα στην ειρήνη, 518

Κοινωνική διδασκαλία, δικαίωμα και δραστήρια υποκείμενα, 539

529

- Δικαίωμα σε έναν αστικό και ανθρώπινο πολιτισμό, 557
- Ηθικές αλήθειες και το δικαίωμα μιας κοινότητας, 571

# ΛΙΩΞΗ

- Προσευχή για τους κυβερνώντες και διώξεις, 381
- Το Θηρίον της Αποκάλυψης και διωκτική εξουσία, 382
- Θοησκευτικές διώξεις και διεθνής τάξη, 438

#### ΛΡΑΣΗ

- Κοινωνική διδασκαλία και τρόποι δράσης, 7
- Σύνοψη, εκκλησιαστικές κοινότητες και δράση, 11
- Εγγύτητα του Θεού και ιστορική δράση, 21
- Ηθική ύπαρξη και πράξη χάριτος, 22
- Πατής, Ιησούς και το έργο Του, 29
- Εκκλησία, ανθρωπότητα και ενέργεια του Πνεύματος, 50
- Δράση, κοινωνική διδασκαλία και Εκκλησία, 65, 67
- Δίκαιη κοινωνική τάξη και γραμμές δράσης, 89
- Populorum progressio και πράξη αλληλεγγύης, 98
- Αρμονική δράση και οικουμενική αδελφοσύνη, 145
- Πλησίον και ενέργεια του Αγίου Πνεύματος, 196
- Αξίες και ποιότητα κάθε κοινωνικής πράξης, 205
- Αγάπη και ατομική πράξη, 207

530 EYPETHPLA

- Γονείς και παιδαγωγική πράξη, 239 Δράση των αρχών και παιδιά, 245
- Οικογένεια και πολιτική πράξη, 247,
- 252 Ελεύθερη δράση, άνθρωπος και Δη-
- Ελευθερη οραση, ανθρωπος και Δημιουργός, 263
- Σχέδια κοινής δράσης και δικαίωμα στην εργασία, 292
- Συνδικάτα και πράξη αλληλεγγύης, 308
- Επιστήμονες και γραμμή δράσης, 320
- Δράση του κράτους και επικουρία, 351 Δράση του κράτους και αλληλεγγύη,
- Δραση του κρατους και αλληλεγγυη 351
- Ιδιωτική ελευθερία και δημόσια δράση, 354, 356
- Δράση της αστικής κοινωνίας και οικονομία, 366
- Κυβεονήσεις, δοάση και διεθνείς αγορές, 370
- Οιπονομιποί θεσμοί παι στρατηγιπή δράσης, 371
- Πολιτική, δράση και εθνικά σύνορα, 372 Δράση της δημόσιας εξουσίας και ανισορροπίες, 389
- Πολιτική κοινότητα, ανθρώπινα δικαιώματα και δράση, 389
- Κράτος, ποινές και εγκληματική πράξη, 402
- Υστατη αλήθεια και πολιτική δράση, 407 Επικουρικότητα και άμεση δράση των κατοίκων, 419
- Θρησκευτική ελευθερία, Εκκλησία και χώρος δράσης, 424
- Κράτος και χώρος δράσης της Εκκλησίας, 427
- Επενέργεια του Θεού του Ισραήλ και ανθρώπινη οικογένεια, 428
- Ποικιλομορφία λαών και επενέργεια του Θεού, 429
- Ο λαός του Ισραήλ και θεϊκή δράση, 430

- Δράση των διεθνών οργανισμών και ανάγκη, 440
- Δημόσια εξουσία και σφαίρα δράσης, 441
- Εκκλησία, κράτος και σφαίρα δράσης, 445
- Αλληλεγγύη και δράση για το καλό, 449 Φύση και θεϊκή δημιουργική δράση, 451
- Φύση και ανθρώπινη δράση, 473
- Δράση για την ειρήνη και Ευαγγέλιο, 493
- Βίαιη δράση και ευαγγελική αγάπη, 496 Προληπτική πολεμική δράση, 501
- Δράση των ενόπλων δυνάμεων και ειρήνη, 502
- Πολεμική δράση και έγκλημα, 509
- Λειτουργική προσευχή και έργο της Εκκλησίας, 519
- Ποιμαντικό έργο της Εκκλησίας και ειρήνη, 520
- Κοινωνική διδασκαλία, κανόνας και κοινωνική δράση, 522
- Άγιο Πνεύμα και δράση των χριστιανών, 525
- Κοινωνική διδασκαλία και ποιμαντικό έργο, 526
- Ποιμαντική δράση και αλήθεια για τον άνθρωπο, 527
- Κοινωνική δράση και κεντρικότητα του ανθρώπου, 527
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική δράση, 528
- Κατήχηση και ενέργεια του Αγίου Πνεύματος, 529
- Κοινωνική διδασκαλία, δράση και εξανθρωπισμός, 530
- Πρεσβύτεροι και ποιμαντική δράση, 533, 539
- Ποιμαντική δράση του επισκόπου και πρεσβυτέρων, 539

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

Ποιμαντική δράση και αφιερωμένα πρόσωπα, 540

- Λαϊκοί και το μυστηφιακό της δράσης, 544
- Προσοχή, απόφαση και δράση, 547 Εκκλησιαστικές συναθροίσεις και ποι-
- εκκλησιαστικές συναθοσισεις και ποι μαντική δράση, 550
- Πολιτισμός, κοινωνική δράση και πολιτική των λαϊκών, 556
- Άνθοωπος και κοινωνική δράση των χριστιανών, 557
- Λαϊκοί, δράση και κοινωνικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, 563
- Πολιτική δράση των λαϊκών και προσανατολισμοί, 565
- Ενέργεια του Αγίου Πνεύματος και άνθρωπος, 578

# ΔΡΑΣΤΗΡΙΟΤΗΤΑ

- Ανθρωπος και η ποικιλόμορφη δραστηριότητά του, 35, 44
- Δραστηριότητα και μεταμόρφωση της πλάσης, 44, 262
- Δραστηριότητα που μεταμορφώνει και πραγματοποιήσεις, 48
- Rerum novarum και χριστιανική δραστηριότητα, 89
- Εργασία και οικονομική δραστηριότητα, 101
- Εργασία, δραστηριότητα και άνθρωπος, 101
- Κατοχή αγαθών και παραγωγική δραστηριότητα, 178
- Συμμετοχή, δραστηριότητα και αστική κοινότητα, 178
- Η εποχή μας και παιδαγωγική δραστηριότητα, 198
- Οικογένεια και πολιτική δραστηριότητα, 247

Η οικιακή εργασία ως αναγνωρισμένη δραστηριότητα, 251

531

- Μαθητές του Χριστού και δραστηριότητα, 263
- Δραστηριότητα, σώμα και πνεύμα του ανθρώπου, 265
- Εργασία, δοχιμασία και ανταμοιβή της δραστηριότητας, 266
- Αντικειμενική έννοια της εργασίας και δραστηριότητα, 270
- Η κοινωνική φύση της ανθρώπινης δραστηριότητας, 273
- Δραστηριότητα και ο άνθρωπος που δημιουργήθηκε κατ' εικόνα του Θεού, 275
- Κυριακή και αποχή από δραστηριότητα, 284
- Κράτος και δραστηριότητα των επιχειρήσεων, 291, 351
- Δραστηριότητα και κοινωνική αυτο-οργάνωση, 293
- Νέες εργασιακές δραστηριότητες, 313-316
- Εργασία, δημιουργική δραστηριότητα και άνθρωπος, 318
- Η πρωταρχική καλοσύνη της ανθρώπινης δραστηριότητας, 325
- Η οικονομική δραστηριότητα στην υπηρεσία του ανθρώπου, 326, 328
- Οικονομική δραστηριότητα και ηθική, 331
- Παραγωγική δραστηριότητα και αποτελεσματικότητα, 332
- Οικονομική δραστηριότητα, άνθρωποι και λαοί, 333
- Ηθική ποιότητα της οικονομικής δραστηριότητας, 335, 474
- Οικονομική δραστηριότητα και κοινό καλό, 336, 478
- Κεφάλαιο και επιχειρηματική δραστηοιότητα, 338

- Επιχειοηματική δραστηριότητα, 339, 344 Κέρδη και οικονομική δραστηριότητα, 340
- Οικονομική δραστηριότητα και προσφυγή στην τοκογλυφία, 341
- Εργασιακή δραστηριότητα και οικογένεια, 345
- Κράτος και οικονομική δραστηριότητα, 351
- Οικονομική δραστηριότητα και ελεύθερη αγορά, 352
- Κράτος, συμμετοχή και παραγωγική δραστηριότητα, 354
- Χρηματοδότηση και επιχειρηματικές δραστηριότητες, 355
- Διεθνές εμπόριο και βιομηχανική δραστηριότητα, 364
- Χρηματοδοτική αγορά και παραγωγική δραστηριότητα, 368
- Οιχονομία και ανθρώπινη δραστηριότητα, 375
- Πολιτικές αρχές και ελεύθερη δραστηριότητα, 394
- Η δραστηριότητα των ιερέων στις φυλακές, 403
- Δραστηριότητα των υπηρεσιών και ποινική ευθύνη, 404
- Κυβεονητική δραστηριότητα και αστική συνύπαρξη, 409
- Κυβεονητική δραστηριότητα και πληροφορία, 414
- Νομικό πλαίσιο και δραστηριότητα των κοινωνικών υποκειμένων, 418
- Δραστηριότητα της αστικής κοινωνίας, 419
- Εκκλησία, ελευθερία και προσωπική δραστηριότητα, 426, 427
- Διεθνής δραστηριότητα της Αγίας Έδρας, 444
- Αλληλοσύνδεση των οικονομικών δραστηριοτήτων, 447

- Ανθρώπινη δραστηριότητα και η βούληση του Θεού, 456
- Ανθρώπινη δραστηριότητα και το καλό την ανθρωπότητας, 457
- Ηθική τάξη και ανθοώπινη δραστηριότητα, 461
- Οιπονομική δραστηριότητα και περιβάλλον, 468, 470
- Δραστηριότητα των επιστημόνων και βιοτεχνολογίες, 477
- Καταστροφές και ανεξέλεγκτη ανθρώπινη δραστηριότητα, 482
- Δραστηριότητα ναρκαλιείας, 510
- Τοομοκρατική δραστηριότητα, 514
- Κοινωνική διδασκαλία και κατηχητική δραστηριότητα, 529
- Κοινωνική κατήχηση, δραστηριότητα και ευθύνη, 530
- Οριστικά αγαθά, λαϊκοί και κοσμική δραστηριότητα, 544
- Θρησκευτική διάσταση και δραστηριότητα, 559
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και οικονομική δραστηριότητα, 563
- Κράτος και δραστηριότητα των κοινοτήτων των πιστών, 572

# ΔΩΡΕΑ

- Δωρεά και θρησκευτική εμπειρία, 20 Δωρεά του θεϊκού έργου, 22, 27
- Ο τρόπος δωρεάς που ενέπνευσε ο Θεός, 24
- Η δωρεά του γεγονότος της σωτηρίας, 25
- Η πράξη δωρεάς του Κυρίου και ο άνθρωπος. 26
- Ανδρας και γυναίκα και θεϊκή δωρεά, 26
- Αποστολή του Ιησού και δωρεά του Θεού, 29

- Η δωρεά αγάπης του Θεού και η ανθρωπότητα, 31
- Πατήρ και η δωρεά του θεϊκού δώρου του Υιού, 32
- Δημιουργία του ανθρώπου, έργο δωρεάς του Θεού, 36
- Αλληλεγγύη και διάσταση της δωρεάς, 196
- Αγάπη και σχέσεις δωρεάς, 221
- Άνθρωπος και λογική της δωρεάς, 391

### ΔΩΡΟ

- Τέλειο δώρο και Θεός, 12
- Επιβεβαίωση για το δώρο που δεχθήκαμε από τον Θεό, 17
- Διάσταση του δώρου και ανθρώπινη ύπαρξη, 20
- Συμποσιακή διαχείριση και δώρο που δεχθήκαμε από τον Θεό, 20
- Ελευθερία και γη, δώρα του Θεού στο λαό Του, 21, 23
- Ιησούς, άνθρωποι και δώρο του Θεού, 29
- Δώρο του Αγίου Πνεύματος, 29, 45
- Δώρο του Υιού εκ μέρους του Πατρός, 32, 219
- Πραγμάτωση του ανθρώπου και δώρο του εαυτού, 34, 47, 221, 391
- Δώρο η λύτρωση εν Ιησού Χριστώ, 40, 219
- Αμοιβαίο δώρο ανάμεσα στον Πατέρα και στα τέκνα, 46
- Ανθρωπος και υποδοχή των πάντων ως δώρο από τον Θεό, 46
- Δώρο του Θεού, δυνατότητες και προσμονή του ανθρώπου, 48
- Πραγμάτωση του ανθρώπου και δώρο του Πνεύματος, 58
- Δώρο η λυτρωτική Αγάπη του Υιού του Θεού, 65

- Θεός, άνθρωπος και δώρο σωτηρίας, 70 Άνδρας και γυναίκα και δώρο του εαυτού, 111, 212. 218
- Ελευθερία και δώρο του εαυτού, 143
- Διαπροσωπική σχέση στο ζευγάρι και δώρο, 147
- Ανθρώπινη κοινωνικότητα και δώρο του εαυτού, 150
- Γη, δώρο του Θεού και διατροφή, 171
- Δικαιοσύνη και δώρο της αγάπης, 184
- Γενεές και μερισμός του ίδιου δώρου, 195
- Βρέφος, δώρο στους γονείς, οικογένεια, κοινωνία, 212, 230
- Συζυγική αγάπη, ολοκληρωτικό δώρο δύο ατόμων, 215, 223
- Ζωή, δώρο του Θεού, 231
- Αγαθά της πλάσης, δώρο του Δημιουργού στον άνθρωπο, 255, 256, 323
- Βασιλική εξουσία ως δώρο του Γιαχβέ, 377
- Δώρο στον άνθρωπο η βοήθεια όμοια με αυτόν, 428
- Κόσμος, δώρο του Θεού, 451
- Νέος ουφανός και νέα γη, δώφο και τέλος του χφόνου, 455
- Ανθρώπινη δημιουργικότητα, δώρο του Θεού, 457
- Φύση, δώρο του Δημιουργού στην κοινότητα, 473
- Διάνοια και ελευθερία, δώρο του Μεγαλοδύναμου, 477
- Νεφό, δώφο του Θεού, 484
- Ειρήνη, δώρο του Θεού και του Ιησού Χριστού, 488, 489, 491, 519\*
- Νέα ζωή εν Χοιστώ, δώρο του Πνεύματος, 529
- Πιστοί και ολοκληρωτικό δώρο του εαυτού, 540
- Λαϊκοί και θεία μυστήρια, θεϊκό δώρο χάρης, 542

Μαρτυρία του λαϊκού και δώρο χάρης, 544

Δώρο της γλώσσας, 562

Αγάπη και ζωή που δωρίζεται, 583

### $\mathbf{E}$

# ЕГКАНМА

Δικαιοσύνη, ποινή και εγκληματική πράξη, 403

Θανατική ποινή και καταστολή του εγκλήματος, 405

Ένοπλες δυνάμεις και εγκλήματα, 503 Εξάλειψη ομάδων και εγκλήματα, 506 Shoah και εγκλήματα κατά του Θεού και του ανθρώπου, 506

Πολεμική δράση χωρίς διακρίσεις, έγκλημα, 509

Παιδιά στρατιώτες, αβάσταχτο έγκλημα, 512

Διεθνείς νομικοί οργανισμοί και εγκλήματα, 518

#### ΕΓΩΚΕΝΤΡΙΣΜΟΣ

Αντίληψη του περιβάλλοντος και εγωκεντρισμός, 463

### ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ

Διεθνής κοινότητα και εθνικιστικές ιδεολογίες, 433

# ΕΘΙΜΟ

Έννοια του ανθρώπου και έθος, 124 Φυσικός νόμος και ανάπτυξη των εθών, 141

Κοινωνικές αρχές και κανόνες εθών, 163

Λαϊκοί και χριστιανικό πνεύμα των εθών, 531

# ΕΘΝΟΣ

Εππλησία, έθνος παι σωτηρία, 1

Δεκάλογος, λαός της Συνθήκης και έθνος, 25

Ανθρώπινη δράση και αλληλεγγύη των εθνών, 35

Πίος ΙΒ΄ και εσωτερική τάξη των εθνών, 93\*

Ιωάννης ΚΓ΄, ανισότητες και έθνη, 94 *Iustitia et Pax* και δικαιοσύνη ανάμεσα στα έθνη, 99

Ανθρώπινη αξιοπρέπεια, άνθρωποι και έθνη, 144

Δικαιώματα των εθνών, 157

Αρχές και σχέσεις ανάμεσα στα έθνη, 161 Κοινωνικότητα, έθνη και κοινό καλό, 165

Έθνος και διεθνής συνεργασία, 166 Πλούτος των εθνών και νέα αγαθά, 179 Οικογένεια και περιουσία του έθνους, 213

Περιουσία του έθνους και γενεές, 244 Εργασία και κοινωνική ζωή των εθνών, 269, 274

Αυθεντική ανάπτυξη και έθνη του κόσμου, 342

Παγκοσμιοποίηση και κράτος-έθνος, 370 Ιησούς και εξουσία των αρχηγών των εθνών, 379

Ιησούς, πολιτικός μεσσιανισμός και έθνη, 379

Λαός και έθνος, 387

Έθνος και θρησκευτική κοινότητα, 423 Προφήτες και ειρήνη ανάμεσα στα έθνη, 430

Συνύπαρξη μεταξύ των εθνών και αρχές, 433

- Κοινό καλό, έθνος και ανθρώπινη οικογένεια, 434
- Κυριαρχία και υποκειμενικότητα ενός έθνους, 435
- Έθνη και άρνηση ορισμένων δικαιωμάτων, 435
- Διεθνής συμφωνία και δικαιώματα των εθνών, 435
- Ηθικός νόμος, κοινή γνώμη και έθνη, 436
- Συγκρούσεις και σταθερότητα των εθνών, 438
- Ελευθερία, απεραιότητα, έθνος παι διεθνής τάξη, 438
- Διεθνείς οργανισμοί και συνύπαρξη των εθνών, 440
- Αλληλεξάρτηση και έθνη, 442
- Δημογραφική πολιτική και μέλλον των εθνών, 483
- Ανάπτυξη των εθνών και ανθρώπινα δικαιώματα, 494
- Πόλεμος και προβλήματα μεταξύ των εθνών, 497
- Χρήση της δύναμης και έθνη, 500
- Όπλα και ειρήνη ανάμεσα στα έθνη, 508 Ένοχοι τρομοκρατικών ενεργειών και έθνη, 514
- Επηλησία, έθνη και ειρήνη, 516
- Λαϊκοί, πολιτισμός και διακρίσεις εθνών, 557
- Πολιτισμοί, έθνη και έννοια της ύπαρξης, 558
- Πολιτισμός των εθνών και μυστήριο της ζωής, 559
- Λαϊκότητα, πνευματικές παραδόσεις και έθνος, 572

### ΕΙΔΙΚΕΣ ΑΝΑΓΚΕΣ

Ανθρωπος με ειδικές ανάγκες και δικαιώματα, 148

- Αξιοπρέπεια του παιδιού με ειδικές ανάγκες, 244
- Οιπογένεια και υποκείμενα με ειδικές ανάγκες, 246

#### **EIPHNH**

- Εκκλησία, άνθρωπος και απαιτήσεις της ειρήνης, 3, 63
- Ανθρωποι, αγάπη του Θεού και ειρήνη, 4, 5
- Θρησκείες, πολιτισμοί και ειρήνη, 12
- Επηλησία, Επηλησίες, επηλησιαστιπές ποινότητες παι ειρήνη, 12
- Νέα κοινωνική τάξη και ειρήνη, 19
- Χοιστός, Βασίλειο της ειρήνης και αγαθά του ανθρώπου, 57
- Σχέσεις, ανθοώπινη δοάση και ειοήνη, 58
- Ειρήνη και ευαγγελισμός, 66
- Ευαγγέλιο, μήνυμα ειρήνης, Εκκλησία και άνθρωπος, 86
- Ράιχ και ειρήνη ανάμεσα στην Εκκλησία και στο Κράτος, 92
- Πίος ΙΒ΄ και κοινωνική τάξη επικεντρωμένη στην ειρήνη, 93
- Pacem in terris και θέμα της ειφήνης, 95 Gaudium et spes και θέματα της ειφήνης, 96
- Populorum progressio, ανάπτυξη και ειοήνη, 94, 498
- Πίος ΙΒ΄ και ειρήνη, καρπός της δικαιοσύνης, 102, 103
- Sollicitudo rei socialis και ειρήνη, 102, 203
- Θεός, ειρήνη και συντονισμός με το σχέδιό Του, 118
- Ειρήνη, δικαιώματα του ανθρώπου και δικαιώματα των λαών, 157

- Πνεύμα του Κυρίου, καρδιά, Εκκλησία και ειρήνη, 159
- Κοινό καλό και ενασχόληση για την ειοήνη, 166
- Κοινωνική αδικία και συνθήκες ειρήνης, 188
- Δεσμοί ανάμεσα σε αλληλεγγύη και ειοήνη, 194, 194\*, 203
- Ειρήνη και πραγματοποίηση της δικαιοσύνης, 203
- Αγάπη, κοινωνική δράση και ειρήνη, 207
- Οικογένεια, κόσμος και ειρήνη εν Χριστώ, 220
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και πρωτοβουλίες για την ειρήνη, 226
- Διαπαιδαγώγηση των παιδιών εν ειρήνη, 242
- Δικαίωμα στην εργασία και κοινωνική ειρήνη, 288
- Ανθρώπινη εργασία και αστική ειρήνη, 292
- Δημόσια διεθνής αρχή και ειρήνη, 365 Βασιλιάς, μεσσιανικές προφητείες και ειρήνη στον κόσμο, 378
- Αλήθεια, δικαιοσύνη, ελευθερία, αλληλεγγύη και ειρήνη, 383
- Διάλογος, διαπραγμάτευση και ειρήνη, 387
- Δημόσια ειρήνη και συνύπαρξη εν δικαιοσύνη, 422
- Προφήτες και ειρήνη μεταξύ των εθνών, 430
- Ηνωμένα Έθνη και ειρήνη, 440
- Διεθνής πολιτική, ειρήνη και παγκοσμιοποίηση, 442
- Ειρήνη και μη κυβερνητικές οργανώσεις, 443
- Ειρήνη και διάλογος ανάμεσα στην Εκκλησία και στις αστικές αρχές, 445 Λαός και διαμονή της ειρήνης, 452

Ανθοωπος, θεϊκή Αγάπη και ειρήνη, 454 Βιβλική αποκάλυψη και ειρήνη, 488-493 Ειρήνη, αξία και υποχρέωση, 494 Ειρήνη, ορθολογική και ηθική τάξη της

Ειρήνη, ορθολογική και ηθική τάξη της κοινωνίας, 494

Ειρήνη και απουσία πολέμου, 494 Ειρήνη και έννοια του ανθρώπου, 494 Ειρήνη και τάξη σύμφωνα με τη δικαιοσύνη και την αγάπη, 494

Ειρήνη, τάξη του Θεού κι ευθύνη, 495 Πολιτισμός της ειρήνης και ιδανικό της ειρήνης, 495

Τίποτα δε χάνεται με την ειφήνη, 497 Διεθνείς οργανώσεις και ειφήνη, 499 Υποχρέωση των κρατών και ειρήνη, 500 Ηνωμένα Έθνη, Συμβούλιο Ασφαλείας και ειρήνη, 501

Ένοπλες δυνάμεις και ειρήνη, 502

- Στρατιωτικοί, ανθρωπιστικές αποστολές και ειρήνης, 502
- Όπλα, αγώνας για εξοπλισμούς και ειρήνη, 508, 511
- Ειρήνη στον κόσμο και αποστολή της Εκκλησίας, 516
- Ειρήνη, συγχώρεση και συμφιλίωση, 517 Δικαίωμα στην ειρήνη, 518
- Εκκλησία και προσευχή για την ειρήνη, 519
- Τελετή της θείας Ευχαριστίας και ειρήνη, 519, 519\*
- Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη, 520 Κατήχηση και οικοδόμηση της ειρήνης, 529
- Κοινωνική διδασκαλία και διαπαιδαγώγηση στην ειρήνη, 535
- Καθολική Εκκλησία, αδελφοί εβοαίοι και ειρήνη, 536
- Θρησκείες και επιδίωξη της ειρήνης, 537
- Ειρήνη, χριστιανοί και πολιτική δράση, 565

Πολιτισμός της αγάπης και ειρήνη διαφκείας, 582

### ΕΚΚΛΗΣΙΑ

- Εππλησία, περιπλανώμενος λαός παι Χριστός, 1
- Εκκλησία, Ευαγγέλιο και Τρίτη χιλιετία, 2
- Εκκλησία, Ευαγγέλιο και κοινωνική διδασκαλία, 3, 7, 13
- Εκκλησία, κοινωνική διδασκαλία και αγάπη, 5
- Κοινωνική διδαχή και Εκκλησία, 8, 61
- Η ενασχόληση της Εχκλησίας και η μοίρα της ανθρωπότητας, 8
- Εκκλησία και επίγεια διάσταση, 10
- Σύνοψη και αδελφοί των άλλων Εκκλησιών, 12
- Σύνοψη, πράξη υπηρεσίας της Εκκλησίας, 13, 14
- Εππλησία, ανθοωπότητα παι Ιστορία, 18 Εππλησία, ολοπληρωμένος παι αλληλέγγυος ουμανισμός, 19
- Εκκλησία, Κύριος και κέντρο της Ιστορίας, 31
- Τριαδική ζωή στην Εκκλησία, 32, 327
- Εκκλησία και υπερβατικότητα του ανθρώπου, 49
- Εκκλησία, και ενότητα του ανθρώπινου γένους, 49
- Εκκλησία, σωτηρία και Ιησούς Χριστός, 49
- Εκκλησία και αρχή της Βασιλείας του Χριστού, 49
- Επηλησία και νέες χριστιανιπές ποινότητες, 50
- Εκκλησία, Βασίλειο και ευαγγελικές αξίες, 50
- Εκκλησία και πολιτική κοινότητα, 50, 424, 425, 427, 445

- Εκκλησία, σωστικός και εσχατολογικός σκοπός, 51
- Εκκλησία και απολυταρχικός πειρασμός, 51
- Αλληλέγγυα Εκκλησία, 60
- Εκκλησία, μυστήριο της αγάπης του Θεού, 60
- Εππλησία, έμπειοη σε ουμανισμό, 61, 62 Εππλησία και άνθοωποι, πρώτη θεμελιώδης οδός, 62, 65
- Κοινωνική διδασκαλία, Εκκλησία και αναγγελία, 63
- Εκκλησία, κοινωνική διδασκαλία και αποστολή, 64, 65
- Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και Εκκλησία, 66
- Κοινωνική διδασκαλία, προφητική λειτουργία και Εκκλησία, 67
- Εππλησία και σχετική αρμοδιότητα περί του Ευαγγελίου, 68, 81
- Εκκλησία, δικαίωμα-υποχρέωση και κοινωνική διδασκαλία, 69
- Το δικαίωμα της Εκκλησίας στον ευαγγελισμό, 70
- Υποχρέωση της Εκκλησίας και κοινωνικές υποθέσεις, 71
- Εκκλησία και κρίση της ανθρώπινης πραγματικότητας, 71
- Παράδοση της Εκκλησίας και κοινωνική διδασκαλία, 74
- Επιλησία, γνώση του ανθρώπου και επιστήμη, 78
- Η κοινωνική διδασκαλία είναι της Εκκλησίας, 79
- Διδακτικό Σώμα, Εκκλησία και κοινωνική διδασκαλία, 79
- Ηθική διδαχή και Εκκλησία, 80
- Εκκλησία και παγκόσμιο όραμα του ανθρώπου, 81, 82, 522
- Λαϊκοί και επίγεια αποστολή της Εκκλησίας, 83

- Κοινωνική διδασκαλία και τα τέκνα της Εκκλησίας, 84
- Κοινωνική διδασκαλία και άλλες Εκκλησίες, 84
- Εκκλησία, Μητέρα και Διδασκάλισσα και άνθρωπος, 86
- Κοινωνική διδασκαλία, corpus και Εκκλησία, 87, 162
- Εκκλησία και Βιομηχανική Επανάσταση, 88, 267
- Καταστατικό ιθαγένειας στην Εκκλησία, 90, 521
- Καθολική Εκκλησία και γερμανικό Ράιχ, 92
- Εκκλησία και συνεργασία με τους ανθρώπους, 94
- Gaudium et spes, Εκκλησία και κόσμος, 96
- Ο οργανισμός της Εκκλησίας και κοινωνική δικαιοσύνη, 99
- Εκκλησία και Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη, 99, 520
- Εκκλησία, Κοινωνική διδασκαλία και ποιμαντικές προθέσεις, 104
- Επηλησία και άνθοωπος, ζώσα εικόνα του Θεού, 105
- Εκκλησία, κοινωνικότητα και άνθρωπος, 106
- Εκκλησία και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 107
- Επηλησία και μειωτιπές αντιλήψεις για τον άνθοωπο, 125
- Εκκλησία και ένωση της ψυχής και του σώματος, 129
- Η παρουσία της γυναίκας στην Εκκλησία, 146
- Εκκλησία και δικαιώματα του ανθρώπου, 152, 159
- Εκκλησία και αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας, 160, 161

- Εππλησία παι αρχές της ποινής χρήσης των αγαθών, 172
- Εκκλησία και προνομιακή μεταχείριση των φτωχών, 182, 184, 449
- Εκκλησία και έργα ευσπλαχνίας, 184
- Εκκλησία και σχέση ανάμεσα σε ευσπλαχνία και δικαιοσύνη, 184
- Εκκλησία και εκφράσεις της κοινωνικότητας, 186
- Εκκλησία και αυτονομία της γήινης πραγματικότητας, 197
- Εππλησία παι οιπογένεια, 211
- Εκκλησία και γαμήλια αγάπη του Χοιστού, 219
- Οικογένεια, κατ' οίκον Εκκλησία ή μικοή, 220
- Εκκλησία και διδαχή γύρω από τη σεξουαλικότητα, 224
- Εππλησία παι διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηπαν, 226
- Rerum novarum, Εκκλησία και εργασία, 269
- Εππλησία, πεφάλαιο παι εργασία, 277 Εππλησία, ανεργία παι εργασία, 287
- Εκκλησία και ανάγκες του ανθοώπου, 318
- Εκκλησία, Χριστός και σύμπαν, 383
- Εκκλησία και αντιλήψεις για τις αρχές, 393
- Εκκλησία και θανατική ποινή, 405
- Επηλησία και το δημοπρατιπό σύστημα, 406
- Εκκλησία, πολιτική κοινότητα και αστική κοινωνία, 417
- Εκκλησία και κοινωνικός πλουφαλισμός, 417
- Καθολική Εκκλησία και θοησκευτική ελευθερία, 421
- Επηλησία, πράτη παι θρησκευτιπές οργανώσεις, 423
- Εκκλησία και νομική αναγνώριση, 426

ANAAYTIKO EYPETHPIO 539

Εκκλησία και ανθοώπινο γένος, 431 Εκκλησία και σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, 433

Εκκλησία και διεθνής κοινότητα, 440

Εππλησία παι ύψιστη αρχή της Αγίας Έδρας, 444

Λεγάτοι της Εκκλησίας και κρατικές αρχές, 445

Εππλησία παι φτώχεια δισεπατομμυρίων ανθρώπων, 449

Εππλησία, πρόοδος, επιστήμη και τεχνολογία, 457, 458

Εκκλησία και βία, 496

Επηλησία και πρόσφυγες, 505

Εκκλησία και ειρήνη στον κόσμο και για τον κόσμο, 516

Εκκλησία, ειρήνη, συγχώρεση και συμφιλίωση, 517

Εκκλησία και προσευχή για την ειρήνη, 519

Εκκλησία και η ανανεωτική δύναμη του χριστιανισμού, 521

Εκκλησία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης, 523

Εκκλησία, κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ποιμαντική, 524, 525, 527, 530, 533

Επηλησία παι διάλογος με τους αδελφούς εβραίους, 536

Επηλησία και διάλογος με τις άλλες θρησκείες, 537

Επηλησία και δέσμευση του λαού του Θεού, 538

Εκκλησία και ενασχόληση του επισκόπου, 539

Εκκλησία και ενασχόληση των λαϊκών, 541, 549, 550

Εκκλησία και προώθηση του ανθρώπου, 552

Εκκλησία και πολιτισμός, 554, 560

Επηλησία και ποινωνιπές επιποινωνίες, 562

Εκκλησία και λαϊκότητα, 571

Εππλησία παι πολιτιπή δέσμευση των χριστιανών, 572-574

Εκκλησία και ύστατη έννοια της ύπαρξης, 576

Εκκλησία, το κακό και το καλό, 578

### ЕКЛОГН

Συμμετοχή και εκλογική επιλογή, 191

Δημοκρατία και δυνατότητα του εκλέγεσθαι, 406, 408, 567

Σχέσεις ανάμεσα σε εκλογείς και εκλεγέντες, 409

# ΕΚΜΕΤΑΛΛΕΥΣΗ

Εκμετάλλευση του ανθοώπου από άνθοωπο, 4

Πλάσματα και αυθαίφετη εκμετάλλευση, 113

Δικαιώματα και εκμετάλλευση των εργαζομένων, 158

Πλούτος, ευημερία και εκμετάλλευση, 174

Αλληλεξάρτηση και μορφές εκμετάλλευσης, 192

Αλληλεγγύη, πλησίον και εκμετάλλευση, 193

Παιδιά και σεξουαλική εκμετάλλευση, 245

Ανάπαυση του Σαββάτου και εκμετάλλευση της εργασίας, 258

Βιομηχανική Επανάσταση και εκμετάλλευση, 267

Εργασία, κεφάλαιο και εργαζόμενοι που τους εκμεταλλεύονται, 279

Αλλοτοίωση και θύλακες εργασίας υπό συνθήκες εκμετάλλευσης, 280

- Μέσα παραγωγής και παράνομη εκμετάλλευση, 282
- Γυναίχα, εργασία και εκμετάλλευση, 295 Εργασία ανηλίκων και εκμετάλλευση, 296
- Μετανάστες και εκμετάλλευση, 298
- Οιπονομικά αγαθά και εκμετάλλευση, 323
- Επιχείρηση και εκμετάλλευση του ανθοώπου, 340
- Φτωχές χώρες και εκμετάλλευση των πόρων, 447
- Πολιτιστική διαδικασία, εκμετάλλευση και πόροι, 461
- Περιβάλλον και εκμετάλλευση, 463
- Ανάπτυξη και εκμετάλλευση των πόρων, 470
- Εμπόριο και εκμετάλλευση του περιβάλλοντος, 482
- Διεθνείς συγκρούσεις και καταστάσεις εκμετάλλευσης, 498
- Ανανέωση και μορφές εκμετάλλευσης, 577

### ΕΛΕΓΧΟΣ

- Ελευθερία και έλεγχος της αυτονομίας, 199
- Σεξουαλική διαπαιδαγώγηση, γονείς και έλεγχος, 243
- Λαός, έλεγχος και κυβερνώντες, 395, 406, 567
- Δημοκρατία και έλεγχος του κοινωνικού σώματος, 408, 409
- Μέσα επικοινωνίας και πολιτικός έλεγχος, 409
- Διακυβεονητικές δομές και έλεγχος, 442
- Περιβάλλον και έλεγχος των κρατών, 468
- Ελεγχόμενος αφοπλισμός, 508

- Πυρηνικός αφοπλισμός και διεθνής έλεγχος, 509
- Έλεγχος στην παραγωγή ελαφρών όπλων, 511
- Μέσα επικοινωνίας και ιδεολογικός έλεγχος, 557

# ΕΛΕΗΜΟΣΥΝΗ

Ελεημοσύνη στους φτωχούς και αδελφική αγάπη, 184

### ΕΛΕΥΘΕΡΗ ΣΥΜΒΙΩΣΗ

- Ελεύθερη συμβίωση και γάμος, 227
- Νομοθετική εξίσωση και ελεύθερη συμβίωση, 227
- Ελεύθερη συμβίωση και ένωση ομοφυλοφίλων, 228

### ΕΛΕΥΘΕΡΙΑ

- Ευαγγέλιο και αληθινή ελευθερία, 2
- Ολοκληρωτικός ουμανισμός και ελευθερία, 19
- Έξοδος και κατάκτηση της ελευθερίας,
- Τριαδική Αγάπη και ελευθερία του ανθρώπου, 34
- Πράγματα που δημιουργήθηκαν και ελευθερία του πνεύματος, 44
- Σχέδιο του Θεού και ελευθερία του ανθρώπου, 45
- Άνθρωπος, το παν ως δώρο του Θεού και ελευθερία, 46
- Άνθρωπος, ύστατος σχοπός και ελευθερία, 48
- Θρησκευτική ελευθερία και ιστορική και πολιτιστική αποτύπωση, 50
- Χοιστιανική κοινότητα, χώρος ελευθερίας, 53

- Αγαθά, ελευθερία και Βασίλειο του Θεού, 57
- Παρθένος Μαρία, τέλεια ειπόνα της ελευθερίας, 59
- Κοινωνική διδασκαλία και σχέδια ελευθερίας, 63
- Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και ελευθερία, 77
- Quadragesimo anno και ελευθερία των ενώσεων, 91
- Pacem in terris και συνύπαρξη εν ελευθερία, 95
- Dignitatis humanae και θοησκευτική ελευθεοία, 97
- Κυριαρχία στον κόσμο, ελευθερία και εκμετάλλευση, 113
- Αμαρτία και ελευθερία, 116, 117
- Κοινωνική αμαρτία και η ελευθερία των άλλων, 128
- Ανθοωπος, ελευθερία και πράξεις ελευθερίας, 131
- Ανθρωπος και περιορισμοί της ελευθερίας, 133
- Ανθρωπος και αξία της ελευθερίας, 135 Ελευθερία και εξάρτηση πλάσματος από τον Θεό, 136
- Ελευθερία και συνθήκες οικονομικής τάξεως, 137
- Ελευθερία και υπακοή στην αλήθεια, 138, 139, 155
- Ελευθερία και φυσικός ηθικός νόμος, 140, 142, 143
- Δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία, 155, 553
- Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας και ελευθερία, 163
- Κοινό καλό, δικαίωμα και θρησκευτική ελευθερία, 166
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και ανθρώπινη ελευθερία, 176
- Επικουρικότητα και ελευθερία, 186, 187

- Αλληλεγγύη και ανθοώπινη ελευθεοία, 194
- Κοινωνικές αξίες, ανάπτυξη και ελευθερία, 197
- Ελευθερία και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 199, 200
- Αγάπη και αξία της ελευθερίας, 205
- Ελεύθερη συμβίωση και ελευθερία, 227
- Αριθμός παιδιών και ελευθερία του ζευγαριού, 234
- Παιδαγωγικό έργο της οικογένειας και ελευθερία, 238, 252
- Γονείς, εμπαιδευτικοί θεσμοί και ελευθερία, 241
- Οιπογενειαπός μισθός, εγγύηση ελευθερίας, 250
- Ανάπαυση του Σαββάτου και ελευθερία, 258
- Θρησκευτική ελευθερία και γιορτές, 286
- Μισθός, δικαιοσύνη και ελευθερία συμβολαίου, 302
- Οιπονομικές ανισορφοπίες και ελευθερία των λαών, 321
- Οιχονομία και πληρότητα της ελευθερίας, 326
- Καπιταλισμός και δημιουργική ελευθερία, 335, 336
- Αγορά, νομικό πλαίσιο και ελευθερία, 350, 352
- Οικονομία, ιδιωτική ελευθερία και δημόσια δράση, 354
- Παγκοσμιοποίηση και ελευθερία ανταλλαγών, 366
- Χριστιανική σκέψη για την εξουσία και ελευθερία, 380, 383
- Πολιτική κοινότητα, λαός και ελευθεφία, 385
- Μειονότητες και καθήκον προώθησης της ελευθερίας, 387
- Αστική φιλία και αρχή της ελευθερίας, 390

- Αδικοι νόμοι, συνεργασία και ελευθερία, 399
- Έλεγχος των πολιτών και ελευθερία των εκλεγέντων, 409
- Πληροφορία και ελευθερία, 415
- Δικαίωμα στην κοινωνική και αστική ελευθερία, 421-424
- Εππλησία, αναγνώριση παι ελευθερία, 426
- Δημιουργία του ανθρώπου και ελευθερία, 428
- Ενότητα της ανθοώπινης οικογένειας και ελευθερία, 432
- Συνύπαρξη μεταξύ των εθνών και ελευθερία, 433
- Εθνική κυριαρχία και ελευθερία, 435
- Διεθνής τάξη και ελευθερία κάθε έθνους, 438
- Ηνωμένα Έθνη και ελευθερία των λαών, 440
- Αγία Έδρα και ελευθερία, 445
- Φτώχεια και έλλειψη ελευθερίας, 447
- Επιστήμονες, βιοτεχνολογίες και ελευθερία, 477
- Βία και ελευθερία των ανθρώπων, 496
- Άμυνα, ένοπλες δυνάμεις και ελευθερία μιας χώρας, 502
- Σωτηρία και όρια της ανθρώπινης ελευθερίας, 526
- Οργανωμένη συνύπαρξη και ελευθερία, 530
- Πολιτισμός, ελευθερία και μέσα επικοινωνίας, 557
- Πολιτική εξουσία και η δύναμη της ελευθερίας, 567
- Λαϊκότητα, ένωση και ελευθερία, 571
- Ευαγγέλιο του Χριστού και ελευθερία του ανθρώπου, 576

# ΕΛΕΥΘΕΡΟΣ ΧΡΟΝΟΣ

- Ανθρωποι, αρχετή ανάπαυση και ελεύθερος χρόνος, 284
- Ελεύθερος χρόνος και φροντίδα της ζωής, 284

# ΕΛΛΕΙΨΗ ΤΑΞΗΣ - ΠΑΡΕΚΤΡΟΠΗ

- Ποοπατορικό αμάρτημα και έλλειψη τάξης, 27
- Ανθρωπος και άκρατη αγάπη για τον εαυτό, 44
- Χριστός και άκρατη αγάπη για τον εαυτό, 143
- Άμβλωση, ηθική έλλειψη τάξης, 233
- Φυσικό περιβάλλον και παρεκτροπή στην κατανάλωση, 360
- Δικαίωμα στην αντίσταση και χειρότερες παρεκτροπές, 401
- Κράτος, έλλειψη τάξης και εγκληματική δράση, 402
- Χρήση της δύναμης και πιο σοβαρές παρεκτροπές, 500

#### ΕΛΠΙΛΑ

- Ελπίδα στον Χριστό, στόχος της Ιστορίας, 1
- Κοινωνική διδασκαλία, ελπίδα και πλήοης δικαιοσύνη, 3
- Ελπίδα και απήχηση στις καταστάσεις, 9
- Σύνοψη και κοιτάζω στο μέλλον με ελπίδα, 10
- Ελπίδα και διάλογος των θρησκειών, 12 Πίστη και σταθερή ελπίδα στον Θεό, 39
- Ελπίδα και εργασία στην παρούσα πραγματικότητα, 56
- Παρθένος Μαρία, κληρονόμος της ελπίδας των δικαίων, 59

Εππλησία παι ελπίδα των ανθοώπων, 60 Χοιστιανιπός ο εαλισμός παι φως της ελπίδας, 121

Δημιουργία και ελπίδα, 123

Φτωχοί δίχως ελπίδα και καλύτερο μέλλον, 182

Ιησούς και κοινωνική ζωή ως τόπος ελπίδας, 196

Αλήθεια της αγάπης, πηγή ελπίδας, 223 Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και υποστήριξη στην ελπίδα, 226

Υποχοεώσεις της εργασίας και νέες ελπίδες, 269

Οικονομική δραστηριότητα, ελπίδα και νέα ανθρωπότητα, 326

Παγκοσμιοποίηση και νέες ελπίδες, 362 Ψαλμοί και ελπίδα στο ιδανικό ενός βασιλιά, 378

Ένοπλος αγώνας και βάσιμη ελπίδα επιτυχίας, 401

Σημάδι ελπίδας και θανατική ποινή, 405 Βιολογικές και βιογενετικές τεχνικές και ελπίδα, 472

Λαϊκή πνευματικότητα και ελπίδα στην ύπαρξη, 545

Μάρτυρες της αλήθειας, μάρτυρες της ελπίδας, 570

Χοιστιανική ενασχόληση στον κόσμο και ελπίδα, 578, 579

# ΕΜΠΙΣΤΟΣΥΝΗ

Αλληλεγγύη της οικογένειας και εμπιστοσύνη, 246

# ЕМПОРІО

Δικαίωμα ευαγγελισμού και εμπόριο, 70

Προορισμός των αγαθών και ελεύθερο εμπόριο, 172

Αλληλεξάρτηση και εμπορικές συναλλαγές, 192

543

Εμπόριο πορνογραφικού υλικού, 245

Αξίες και παγκοσμιοποίηση του εμπορίου, 321

Εμπόριο, τοκογλυφικές πρακτικές, πείνα και θάνατος, 341

Επιχείρηση και εμπορικοί δεσμοί, 344

Παγκοσμιοποίηση και εμπόριο των αγαθών, 361, 362

Διεθνές εμπόριο και ανάπτυξη, 364

Εμπόριο της βιοτεχνολογίας, 474, 475, 478

Χώρες υπό ανάπτυξη και εμπορική πολιτική, 476

Εμπόριο και εκμετάλλευση του περιβάλλοντος, 482

Εμπόριο όπλων, 508, 510, 511

#### ΕΝΛΕΙΑ - ΦΤΩΧΕΙΑ

Αγάπη, παλιά και νέα φτώχεια, 5

Λαός της Συνθήμης και δικαιώματα του φτωχού, 23

Σαββατικό έτος και οικονομική φτώχεια, 24

Ιησούς και το χαρμόσυνο μήνυμα στους φτωχούς, 28

Λυτρωτικό έλεος του Θεού και φτωχοί, 29

Η απόλαυση των πραγμάτων της δημιουργίας και φτώχεια του πνεύματος, 44

Παρθένος Μαρία και αγάπη προτίμησης για τους φτωχούς, 59

Κοινωνική διδασκαλία, καταγγελία και δικαιώματα των φτωχών, 81

Rerum novarum και αξιοποέπεια των φτωχών, 89

Εππλησία παι ο φτωχός ως αδελφός, 105, 184

- Κοινωνική διδασκαλία και προνόμιο των φτωχών, 158
- Οιπουμενιπός προορισμός των αγαθών και φτωχοί, 182
- Ποονομιούχος αγάπη για τους φτωχούς, 182, 449
- Ιησούς, φτωχοί και χριστιανική ευθύνη, 183
- Έργα ευσπλαχνίας και ελεημοσύνη στους φτωχούς, 184
- Οικογένεια και αλληλεγγύη στους φτωχούς, 246
- Εργασία, όργανο κατά της φτώχειας, 257
- Ανάπαυση του Σαββάτου και προστασία του φτωχού, 258
- Εργασία και έγνοια για το φτωχό, 265
- Rerum novarum και δικαιώματα των φτωχών, 268
- Κυριακή και αδέλφια στη φτώχεια, 285 Μετανάστευση, πλούσιες χώρες και φτωχές, 297
- Παλαιά Διαθήκη, αγαθά και φτώχεια, 323
- Ένδεια απέναντι στον Θεό, ηθική αξία, 324
- Ιησούς, οικονομικά αγαθά και φτώχεια, 329
- Πλούτη, αλληλεγγύη και φτώχεια, 332
- Αγοραστική δύναμη, αλληλεγγύη και φτωχοί, 359
- Παγκοσμιοποίηση και αύξηση της φτώχειας, 362
- Διεθνές εμπορικό σύστημα και φτωχές χώρες, 366
- Πλούσιες χώρες και σύνορα της φτώγειας, 374
- Βασιλεία και δικαιοσύνη στους φτωχούς, 378
- Επικοινωνία και φτωχοί πληφοφοφιών, 416, 561

- Διεθνής Αγορά και χώρες που τις σημαδεύει η φτώχεια, 447
- Αιτίες της φτώχειας, 447
- Διεθνής συνεργασία και φτωχές χώρες, 448
- Νέα χιλιετία και φτώχεια, 449
- Ανάπτυξη και υπερχρέωση των φτωχών χωρών, 450
- Βιοτεχνολογίες και προβλήματα της φτώχειας, 474
- Ποοορισμός των αγαθών, περιβάλλον και φτώχεια, 482
- Φτωχές χώφες και δημογραφικές αλλαγές, 483
- Νερό και άτομα που ζουν στη φτώχεια, 484
- Αφιερωμένα πρόσωπα και φτώχεια, 540
- Πολιτισμός και ένδεια της ανθοωπότητας, 556
- Φτώχεια και πολιτιστική στέρηση, 557
- Αναθεώρηση της οικονομίας και φτώχεια, 564
- Λαϊκοί, πολιτική ενασχόληση και φτώχεια, 565
- Δημοκρατικό σύστημα, αντίληψη και φτωχοί, 569

#### ΕΝΛΙΑΜΕΣΟ ΣΤΡΩΜΑ

- Κοινό καλό, κράτος και ενδιάμεσα στρώματα, 168
- Επικουρικότητα και ενδιάμεσα κοινωνικά στρώματα, 186, 187
- Συμμετοχή, εργαζόμενοι και ενδιάμεσα στρώματα, 281
- Οιπονομία και ενδιάμεσα κοινωνικά στρώματα, 346
- Κράτος, αγορά και ενδιάμεσα στρώματα, 356
- Πολιτικές αρχές και ενδιάμεσα στρώματα, 394

Παγκόσμια κοινότητα και ενδιάμεσα στρώματα, 441

# ΕΝΤΟΛΕΣ – ΚΑΤΕΥΘΥΝΤΗΡΙΕΣ $Ο\Delta H\Gamma$ ΙΕΣ

Κοινωνική διδασκαλία και κατευθυντήοιες οδηγίες δράσης, 7, 81

Επικουρικότητα, κατευθυντήριες οδηγίες και κοινωνική διδασκαλία, 185

Ενασχόληση των λαϊκών χοιστιανών και κατευθυντήριες οδηγίες, 531

Πολιτικές επιλογές και κατευθυντήριες οδηγίες, 574

# ΕΝΩΣΗ - ΣΥΝΕΤΑΙΡΙΣΜΟΣ

Rerum novarum και επαγγελματικές ενώσεις, 89, 268

Quadragesimo anno και ενώσεις, 91

Ενώσεις και συμμετοχή, 151, 189

Ενώσεις, εκφραστική μορφή της κοινωνικότητας, 165

Ενώσεις και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 185

Ενώσεις και αρχή της επικουρικότητας, 187

Οιμογένειες και ενώσεις, 231

Οιπογενειαπός συνεταιοισμός, 247

Απεργία και συνδικαλισμός, 304

Συνδικάτα και δικαίωμα στο σχηματισμό ενώσεων, 305

Μορφές συνεταιρισμού των εργαζομένων, 307

Ενώσεις εργαζομένων και αλληλεγγύη, 309

Ενώσεις εργαζομένων και ευθύνη, 309 Κράτος, ελεύθερες ενώσεις και δημοκρατική ζωή, 418

Εκκλησία και ελευθερία συνεταιρισμού, 426

Ιδιωτικές ενώσεις παγκοσμίου επιπέδου, 443

545

Σημερινοί χριστιανοί και ενώσεις, 538

Ενώσεις και διάπλαση λαϊκών, 549

Δράση των πιστών και μόνοι και συνεταιρισμένοι, 550

Ενώσεις κατηγορίας και χριστιανική αποστολή, 550

Ενώσεις χριστιανιχής πνοής, 564

# ΕΞΟΥΣΙΑ

Octogesima adveniens και χρηματοδοτική εξουσία, 91

Pacem in terris και δημόσια εξουσία, 95

Δομές της αμαρτίας και δίψα για εξουσία, 119

Ανθρωπος, σταθερότητα και συστήματα εξουσίας, 131

Ανθρωπος, εξουσία, καλό και κακό, 136 Πηγή των ανθρωπίνων δικαιωμάτων και δημόσια εξουσία, 153

Κοινό καλό και εξουσία του κράτους, 166

Ιδιαίτερα αγαθά και λειτουργία της δημόσιας εξουσίας, 169

Δημοκρατική κυβέρνηση, λαός και εξουσία, 190

Εξουσία και φυσικό δικαίωμα στο γάμο, 216

Δημόσια εξουσία στο δημογραφικό πεδίο, 234

Θεός και εξουσία που έδωσε στον άνθρωπο, 255

Ενδιάμεσα στρώματα και δημόσια εξουσία, 281

Νέες γνώσεις και κλειστές ομάδες εξουσίας, 283

Συνδικαλιστικές οργανώσεις και δημόσια εξουσία, 307

- Συνδικάτα και εξουσία, 307
- Οικονομικοί νόμοι και εξουσία του ανθρώπου, 330
- Δημόσια εξουσία, επικουρικότητα και αλληλεγγύη, 351
- Βασιλική εξουσία, δώρο του Γιαχβέ, 377
- Ιησούς και εξουσία, 379
- Χριστιανοί και εξουσία, 380, 382
- Ηγεμονία του Θεού και άσκηση εξουσίας, 383
- Δημόσια εξουσία και δικαιώματα του ανθρώπου, 389
- Αντίσταση στην καταπίεση της εξουσίας, 401
- Κράτος δικαίου και εξουσία να επιβάλλει ποινές, 402
- Νομοθετική εξουσία, εκτελεστική και δικαστική, 402
- Δικαστική εξουσία και ανεξαρτησία, 402
- Δημοκρατία και εξουσία του κράτους, 406, 407
- Αρχή της διαίρεσης της εξουσίας και κράτος, 408
- Πρακτική της εξουσίας και πνεύμα υπηρεσίας, 410
- Χρηματοδοτική εξουσία και πληροφορία, 414
- Παγκόσμια αρχή με πραγματική εξουσία, 441
- Λαϊκοί και άσκηση της πολιτικής εξουσίας, 531, 567
- Κουφές ομάδες εξουσίας, 567
- Κοινωνικό διδακτικό σώμα της Εκκλησίας και δημόσια εξουσία, 571

## ΕΠΑΓΓΕΛΜΑ

Rerum novarum και επαγγελματικές ενώσεις, 89

- Divini Redemptoris και επαγγελματικά σώματα, 92
- Πίος ΙΒ΄ και επαγγελματικές κατηγορίες, 93
- Κοινωνική ζωή και επαγγελματική ευθύνη, 134
- Κοινωνικός πλουραλισμός και επαγγελματικοί θεσμοί, 151
- Συναθοοίσεις επαγγελματικού τύπου, 185
- Οικογένεια, εργασία και επαγγελματικές επιλογές, 249
- Επαγγελματική ολοκλήρωση των νέων, 289
- Απασχόληση και επαγγελματικές ικανότητες, 290
- Οικογένεια και επαγγελματικές οργανώσεις, 294
- Γυναίκες και επαγγελματική εκπαίδευση, 295
- Συνδικάτα, εργαζόμενοι και επαγγέλματα. 306
- Εργαζόμενοι και επαγγελματική ενημέοωση, 308
- Εργασία, άνθρωποι και επάγγελμα, 311 Τεχνολογικοί νεωτερισμοί και επαγγέλματα, 313
- Αντιορησίες συνείδησης και επαγγελματική ζημία, 537
- Λαϊκοί και επαγγελματική ενασχόληση, 543
- Λαϊκοί και επαγγελματική συγκρότηση, 546
- Αποστολή και επαγγελματικό περιβάλλον, 550

## ΕΠΑΓΓΕΛΜΑΤΙΚΟ ΣΩΜΑ

Επαγγελματικά και δι-επαγγελματικά σώματα, 92

# ΕΠΑΓΓΕΛΜΑΤΙΚΟΤΗΤΑ – ΕΠΑΓ-ΓΕΛΜΑΤΙΕΣ

- Ποόοδος και ευθύνη των επαγγελματιών, 376
- Επαγγελματικότητα της χοιστιανικής κοινότητας, 529
- Επαγγελματίες των μέσων επικοινωνίας, 562

# ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗ

- Βιομηχανική Επανάσταση και εργατικό πρόβλημα, 88
- Κοινωνικό πρόβλημα και Βιομηχανική Επανάσταση, 94
- Βιομηχανική Επανάσταση, ποόκληση για την Εκκλησία, 267
- Βιομηχανική Επανάσταση και νέα εφγασία, 311
- Γαλλική Επανάσταση και χοιστιανικές ιδέες, 390\*

# ΕΠΑΡΚΕΙΑ - ΑΠΟΤΕΛΕΣΜΑΤΙΚΟ-ΤΗΤΑ - ΠΑΡΑΓΩΓΙΚΟΤΗΤΑ

- Οιχογένεια, χοινωνία και κριτήρια λειτουργικά, 221
- Οργάνωση της εργασίας και παραγωγικότητα, 311
- Οικονομική επάρκεια και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 332
- Επιχειοήσεις και λογική της αποτελεσματικότητας, 338
- Επιχειρηματίες και κριτήρια οικονομικής δραστηριότητας, 344
- Οιπονομιπότητα και επάρκεια του συστήματος, 346
- Αγορά και επαρκή αποτελέσματα, 347 Οικονομία και επαρκείς δημόσιες υπηρεσίες, 352

- Κράτος, αγορά και παραγωγικά αποτελέσματα, 353
- Δημόσια παρέμβαση και κριτήρια παραγωγικότητας, 354
- Ανάπτυξη, αλληλεγγύη και επαρκής χρηματοδότηση, 355
- Οικονομικά ιδούματα και παραγωγικότητα, 369
- Αμφισβητήσεις και επαρκής νομική αρχή, 439
- Αναθεώρηση της οικονομίας και ανάπτυξη, 564

# ЕПІКОҮРІКОТНТА

- Επικουρικότητα και κοινωνική διδασκαλία, 77, 160, 185
- Κράτος, επικουρικότητα και ιδιωτικός τομέας, 91
- Quadragesimo anno και αρχή της επικουρικότητας, 91, 186
- Αρχή της επικουρικότητας, 186-188
- Συμμετοχή και επικουρικότητα, 189
- Κράτος, οικογένεια και επικουρικότητα, 214, 252
- Κράτος, επικουρικότητα και αλληλεγγύη, 351
- Επικουρικότητα, δημόσια αρχή και πρωτοβουλία, 354, 449
- Αλληλεγγύη και επικουρικότητα, 356
- Κράτος, επικουρικότητα και ιδιωτικές οργανώσεις, 357, 418
- Δημοκρατία και αρχή της επικουρικότητας, 417
- Πολιτική κοινότητα, αστική κοινωνία και επικουρικότητα, 419
- Διεθνής πολιτική αρχή και επικουρικότητα, 441
- Αλληλεγγύη, φτώχεια και επικουοικότητα, 449

Επικουρικότητα, λαϊκοί και πολιτική δράση, 565

# ΕΠΙΣΚΟΠΙΚΕΣ ΛΙΑΣΚΕΨΕΙΣ

Επισκοπικές Σύνοδοι και Σύνοψη, 7, 8

# ΕΠΙΣΚΟΠΟΣ

- Σύνοψη, επίσκοποι και Επισκοπικές Σύνοδοι, 7
- Επίσκοποι, πρώτοι παραλήπτες της Σύνοψης, 11
- Κοινωνική διδασκαλία και Διδακτικό Σώμα των επισκόπων, 79
- Κοινωνική διδασκαλία, επίσκοποι και Πάπας, 80, 87
- Mit brennender Sorge και Γερμανοί επίσκοποι, 92
- Επίσκοπος και ευαγγελισμός της κοινωνίας, 539
- Επίσκοπος και διάδοση της κοινωνικής διδασκαλίας, 539

# ΕΠΙΣΤΗΜΗ

- Αυτονομία της γήινης πραγματικότητας και επιστήμες, 45
- Κοινωνική διδασκαλία και ανθρωπιστικές επιστήμες, 76, 78
- Ανθοωπος και επιστημονικά ποογοάμματα, 132
- Επιστημονικές γνώσεις και άνθρωπος, 179
- Αλληλεγγύη και επιστημονική γνώση, 195
- Εργασία, κεφάλαιο και επιστημονική πρόοδος, 279
- Εργασία και επιστημονική ανάλυση, 279 Εργασία και συνεισφορά των επιστημόνων, 318

- Ηθική, οικονομία και επιστημονικό πεοιβάλλον, 331
- Κοινωνία και λάτρεις των οικονομικών επιστημών, 333
- Επιστημονικές γνώσεις και ανεργία, 363 Χριστιανοί και εξέλιξη της επιστήμης,
- Χριστιανοι και εξελιξη της επιστημης, 456
- Θετικά αποτελέσματα της επιστήμης, 457 Επιστήμη και εφαρμογές στο περιβάλλον, 458
- Επιστημονική εφαρμογή και άνθρωπος, 459
- Επιστημονική έφευνα και επιστημολογική ιδεολογία, 462
- Πεοιβάλλον και νέες επιστημονικές δυνατότητες, 465, 468
- Κίνδυνοι και αντιφατικά επιστημονικά δεδομένα, 469
- Νέες βιοτεχνολογίες και επιστήμονες, 472
- Ευθύνη και επιστημονικές επεμβάσεις, 473
- Επιστήμονες και διατροφή, 477
- Χριστιανισμός και επιστήμη του ευ ζην, 523
- Ενασχόληση του λαϊκού και περιβάλλον της επιστήμης, 543
- Καθολική ένωση και ιατοική επιστήμη, 550
- Πολιτισμός και επιστημονική έφευνα, 554
- Οικονομική επιστήμη και οικονομία, 564
- Λαϊκοί, αντίληψη και κοινωνικές επιστήμες, 568
- Αντίληψη και επιστημονική έφευνα, 569 Νόημα της ζωής και επιστημονική πφόοδος, 575

# ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑΤΙΑΣ

- Σχέσεις ανάμεσα σε εργαζόμενους και επιχειρηματίες, 279
- Συνδικάτα και επιχειρηματίες, 305
- Ρόλος του επιχειοηματία και του διοικητικού στελέχους, 344
- Επιχειοηματίας, εργασιακή δραστηριότητα και οικογένεια, 345
- Επιχειοηματίες, βιοτεχνολογία και κοινό καλό, 478
- Εκκλησιαστικές συναθοοίσεις και επιχειρηματίες, 550
- Οικονομία και ενώσεις επιχειοηματιών, 564

#### **EIIIXEIPHMATIKOTHTA**

- Εκκλησία και κόσμος της επιχειρηματικότητας, 70
- Πίος ΙΒ΄ και επιχειρηματικές κατηγορίες, 93
- Εργασία, ανθρώπινο κεφάλαιο και επιχειρηματικότητα, 278
- Ελεύθερη εργασία και επιχειρηματικότητα, 315
- Ανθρώπινη εργασία και επιχειρηματικότητα, 337
- Δημιουργικότητα και επιχειρηματικός ανταγωνισμός, 343
- Επιχειοηματικές δραστηριότητες και ευθύνη, 344
- Αγορά και επιχειρηματικές προσπάθειες, 347
- Κράτος και επιχειρηματικές δυνάμεις, 354
- Δημόσια χρηματοδότηση και επιχειρηματικές δυνάμεις, 355

# ΕΠΙΧΕΙΡΗΣΗ

Κοινό καλό και επιχειρήσεις οικονομικού χαρακτήρα, 165

549

- Κεφάλαιο και μέσα παραγωγής της επιχείρησης, 276
- Απασχόληση, κράτος και δραστηριότητα των επιχειρήσεων, 291
- Επιχειοήσεις, πολιτική της εργασίας και οικογένεια, 294
- Συνδικάτα, εργαζόμενοι και συγχωνεύσεις επιχειρήσεων, 308
- Μοντέλο μεγάλης επιχείρησης, 309
- Επιχειρήσεις και ελαστικότητα των αγορών εργασίας, 312
- Παραγωγική αποκέντρωση και επιχειρήσεις, 315
- Οικονομία της αγοράς και ρόλος των επιχειρήσεων, 335
- Επιχειρήσεις, κοινό καλό και κοινωνική λειτουργία, 338
- Επιχείρηση, κοινωνία του κεφαλαίου και άνθρωποι, 338
- Παράγοντες της επιχείρησης, 339
- Συνεταιριστικές επιχειρήσεις, 339
- Μιμφές και μεγάλες επιχειφήσεις, 339
- Βιοτεχνικές και γεωργικές επιχειρήσεις, 339
- Επιχείρηση, κέρδος και προστασία του ανθρώπου, 340, 347
- Επιχείοηση και κοινωνική οικολογία της εργασίας, 340
- Επιχείρηση του σήμερα και νέες ευθύνες, 342, 344
- Κράτος, οικονομική δραστηριότητα και επιχειρήσεις, 351
- Κράτος, επιχειρήσεις και κοινό καλό, 354
- Καταναλωτές και προϊόντα επιχειρήσεων, 359

# ΕΡΓΑ ΑΓΑΠΗΣ

Εππλησία και έργα αγάπης, 184 Εορταστική ανάπαυση και έργα αγάπης, 284

# ΕΡΓΑΖΟΜΕΝΟΣ

Rerum novarum και μισθωτοί εργαζόμενοι, 89

Quadragesimo anno, μισθός και εργαζόμενος, 91

Δικαιώματα και εκμετάλλευση των εργαζομένων, 158

Ποοστασία των δικαιωμάτων των εργαζομένων, 264

Εργαζόμενος, χέρι του Χριστού, 265

Κατακτήσεις και εκμετάλλευση των εργαζομένων, 267

Rerum novarum και αξιοπρέπεια των εργαζομένων, 268

Ο εργαζόμενος ως δύναμη-εργασίας, 271 Ανθρώπινο κεφάλαιο και εργαζόμενοι, 278

Εργασία, πεφάλαιο παι εργαζόμενοι, 279 Συμμετοχή των εργαζομένων στην ιδιοπτησία, 281

Πολιτική οικονομία και εργαζόμενοι, 288

Ανεργία και εργαζόμενοι, 289

Ξένα εργατικά χέρια και ντόπιοι εργαζόμενοι, 298

Τα δικαιώματα των εργαζομένων, 301 Σωστός μισθός και εργαζόμενος, 302, 303

Απεργία και εργαζόμενοι, 304

Συνδικάτα των εργαζομένων, 305

Συνδικάτο και κοινωνική συνείδηση των εργαζομένων, 307

Συνδικάτα, νέες μορφές δράσης και εργαζόμενοι, 308

Ενώσεις των εργαζομένων και ευθύνη, 309

Ανταγωνισμός και προστασία του εργαζόμενου, 314

Ανεπίσημη οικονομία και εργαζόμενος, 316

Ιστορικές μορφές και δικαιώματα του ανθρώπου που εργάζεται, 319

Ανισορροπίες και αξιοπρέπεια του ανθρώπου που εργάζεται, 321

Παγκοσμιοποιημένη εργασία και άνθρωπος που εργάζεται, 322

Επιχείρηση, πέρδος και άνθρωπος που εργάζεται, 340

Ο ρόλος εκείνου που εργάζεται και διαχείριση, 412

Κοινωνική διδασκαλία και ενώσεις εργαζομένων, 550

Χριστιανικές συναθροίσεις και εργαζόμενοι, 564

# ΕΡΓΑΣΙΑ

Χριστιανική σωτηρία και πραγματικότητα της εργασίας, 1

Αγάπη, άνεργοι και εργασία, 5

Εκκλησία και σημασία της καθημερινής εργασίας, 51

Χριστιανική ελπίδα, εργασία και παρούσα πραγματικότητα, 56

Εργασία και οικονομία της σωτηρίας, 62 Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και εργασία, 67

Εκκλησία, ευαγγελισμός της κοινωνίας και εργασία, 70

19ος αιώνας και σύγκρουση ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 88

Rerum novarum και διδασκαλία της εφγασίας, 89, 267

Quadragesimo anno, πεφάλαιο παι εφγασία, 91

- Laborem exercens και εργασία, 101
- Ατομο με ειδικές ανάγκες και συνθήκες εργασίας, 148
- Ανθρώπινα δικαιώματα και δικαίωμα συμμετοχής στην εργασία, 155
- Κοινό καλό και δικαίωμα στην εργασία, 166
- Ποοορισμός των αγαθών, γη και εργασία, 171
- Πλούτη και εργασία των ανθρώπων,, 174
- Ιδιοκτησία, εργασία και κυριαρχία στη γη, 176
- Διανομή της γης και αγορά εργασίας, 180
- Συμμετοχή και κόσμος της εργασίας, 189 Ελευθερία και το να αποφασίζεις για
- Ελευθερία και το να αποφασίζεις για την εργασία σου, 200
- Αγία Οικογένεια και μάθημα εργασίας, 210\*
- Ηλικιωμένοι και συνεισφορά στο εργασιακό πλαίσιο, 222
- Παιδιά και εργασία ανηλίκων, 245
- Οιχογένεια, εργασία και οικογενειακός μισθός, 250
- Εργασία της γυναίκας στην οικογένεια, 251
- Θεός, άνθοωπος και κάλεσμα να δουλέψει τη γη, 255
- Εργασία και πρωταρχική κατάσταση του ανθρώπου, 256
- Εργασία τιμημένη, αλλά όχι μέχρι σημείου λατρείας, 257
- Σάββατο και σκλαβιά της εργασίας, 258 Ιησούς και εκτίμηση της εργασίας, 259
- Ιησούς και σκλαβιά της εργασίας, 260 Ιησούς, Σάββατο και σημασία της εργα-
- σίας, 261 Εργασία, υπηρεσία και η μεγαλοσύνη του Θεού, 262
- Εργασία και καθαγιασμός, 263

- Η προσωρινότητα του κόσμου και εργασία, 264
- Πατέρες και εργασία ως opus humanum, 265
- Εργασία, άνθρωπος και θεϊκή σοφία, 266
- Εργασία, προσήλωση και προσευχή, 266
- Πορεία της Ιστορίας και κατακτήσεις της εργασίας, 267
- Rerum novarum και νομοθεσία της εφγασίας, 268
- Laborem exercens και όραμα της εργασίας, 269
- Αντικειμενική και υποκειμενική διάσταση της εργασίας, 270, 271
- Η εργασία είναι για τον άνθρωπο, 272
- Κοινωνική διάσταση της εργασίας, 273
- Εργασία και υποχρέωση του ανθρώπου, 274
- Εργασία και ταυτότητα του ανθρώπου, 275
- Εργασία και συντελεστής παραγωγής, 276
- Σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 277
- Εργασία και ανθρώπινο κεφάλαιο, 278 Σύγκρουση ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 279
- Αλλοτρίωση στην εργασία και της εργασίας, 280
- Εργασία και συμμετοχή των εργαζομένων, 281
- Εργασία και ιδιωτική ιδιοκτησία, 282, 283
- Εορταστική ανάπαυση και εργασία, 284
- Εργασία, θεμελιώδες δικαίωμα, 287
- Η εργασία είναι αναγκαία, 287
- Εργασία, πλήρης απασχόληση και προοπτικές, 288, 289

- Εργασιακή πορεία και σύστημα εκπαίδευσης, 290
- Κράτος και ενεργή πολιτική της εργασίας, 291
- Συνεργασία μεταξύ των κρατών και εργασία, 292
- Τριτογενής τομέας και προώθηση της εργασίας, 293
- Εργασία και οικογενειακή ζωή, 294
- Εργασία και γυναίκες, 295
- Δικαιώματα των γυναικών στην εργασία, 295
- Εργασία ανηλίκων, 296
- Μετανάστες και ζήτηση εργασίας, 297
- Μετανάστες και εργασία στις χώρες προέλευσης, 298
- Αγροτική εργασία και αλλαγές στη γεωργία, 299
- Δικαιώματα των εργαζομένων, 301
- Αμοιβή και σχέσεις εργασίας, 302
- Απεργία και συνθήκες εργασίας, 304
- Συνδικάτα και κόσμος της εργασίας, 305
- Κόσμος της εργασίας και συνεργασία, 306
- Συνδικάτα, πολιτική εξουσία και εργασία, 307
- Νέες μορφές συνδικαλιστικής δράσης και εργασία, 308
- Ενώσεις των εργαζομένων και δικαίωμα στην εργασία, 309
- Παγκοσμιοποίηση και εργασία, 310-314 Εργασία στις βιοτεχνίες και ανεξάρτητη
- εργασία στις ριστεχνίες και ανέξας εργασία, 315
- Ανεπίσημη οικονομία, εργασία και κανόνες, 315
- Res novae της εργασίας και ρόλος του ανθρώπου, 317
- Μηχανιστικές εφμηνείες και εφγασία, 318
- Αλλαγές, εργασία και σταθερές ανάγκες, 319

- Επιστήμονες, άνθρωποι του πολιτισμού και εργασία, 320
- Εργασία και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 321
- Νέα εργασία και φυσική ροπή των ανθρώπων να δημιουργούν σχέσεις, 322
- Επιχειφηματικότητα και φόλος της ανθρώπινης εργασίας, 337
- Επιχείρηση, κοινωνία ανθρώπων και εργασία, 338
- Συνεταιριστικές και βιοτεχνικές επιχειρήσεις και εργασία, 339
- Επιχείρηση, άνθρωποι και παραγωγικότητα της εργασίας, 340
- Επιχειοηματικός ανταγωνισμός και εφγασία, 343
- Εργασιακή δραστηριότητα στην επιχείρηση και οικογένεια, 345
- Κράτος, οικονομία και ευκαιρίες εργασίας, 351
- Καταναλωτές και εργασία στις επιχειρήσεις, 359
- Διεθνής οικονομία και αλληλέγγυα εφγασία, 373
- Γένεσις, άνθοωπος και εργασία, 428
- Επηλησία, Κράτος, άνθρωπος παι ζωή εργασίας, 445
- Προπατορικό αμάρτημα και ευγένεια στην εργασία, 452
- Ανθρωπος και δημιουργία του κόσμου με την εργασία, 460
- Περιβάλλον, ευθύνη και εργασία, 467
- Χριστιανική ανθρωπολογία και εργασία, 522
- Λαϊκοί και περιβάλλον της εργασίας, 543, 551
- Λαϊκοί και αρμονία ανάμεσα σε ζωή, πίστη και εργασία, 546
- Συναθοοίσεις και εργασία διάπλασης, 549

Ανθρωπος και σημασία της εργασίας, 575

# ΕΡΓΑΤΗΣ

- Εκκλησία και εργατικό πρόβλημα, 88, 267
- Rerum novarum και βιομηχανικοί εργάτες, 89
- Rerum novarum και εργατικό πρόβλημα, 90
- Ιωάννης ΚΓ΄ και εργατικό πρόβλημα, 94 Ιησούς και μαθητές ως εργάτες, 259
- Rerum novarum και και εργατική κοινωνία, 268
- Συγκοούσεις ανάμεσα σε εργασία, κεφάλαιο και εργάτες, 279
- Κόσμος της εργασίας και ομοιογενής εργατική τάξη, 313

## ΕΡΓΟΔΟΤΗΣ

Έμμεσος εργοδότης, 288 Εργοδότης και αμοιβή, 302

#### ΕΣΟΛΑ

- Διανομή των εσόδων και δικαιοσύνη, 303
- Ανεπίσημες οιπονομιπές δραστηριότητες παι χαμηλό εισόδημα, 316

## **ETAIPEIA**

- Αμειβόμενη εργασία και εταιρεία, 302 Αποκέντρωση παραγωγής και εταιρείες, 315
- Εταιρεία, κοινωνία προσώπων, 338
- Βιοτεχνικές, γεωργικές και οικογενειακές εταιρείες, 339
- Κέρδος και εταιρεία, 340

- Δύσκολες αποφάσεις και εταιρεία, 343, 344
- Εργαζόμενοι, περιουσία της εταιρείας, 344
- Εταιρείες και οικογένεια, 345

# ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ

- Τρίτη χιλιετία και αναγγελία του Ευαγγελίου, 2
- Εκκλησία, Ευαγγέλιο και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 3, 51
- Σύνοψη, Ευαγγέλιο και ποοβλήματα του ανθοώπου, 8
- Χοιστιανικές κοινότητες, καταστάσεις και Ευαγγέλιο, 11, 574
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στην Εκκλησία και στον κόσμο και Ευαγγέλιο, 18
- Δέκα Εντολές και ο πλούσιος του Ευαγγελίου, 22
- Εππλησία, Βασίλειο του Θεού και Ευαγγέλιο, 50
- Ευαγγέλιο του Ιησού και πρόβλεψη του μέλλοντος, 52
- Κοινωνικές σχέσεις, πράξη και Ευαγγέλιο, 53
- Κοινωνική διδασκαλία, Ευαγγέλιο και σχέσεις, 62
- Γονιμοποιώντας την κοινωνία με το Ευαγγέλιο, 62
- Κοινωνική διδασκαλία και Ευαγγέλιο του Βασιλείου, 63
- Ανθρωπος και λυτρωτική οικονομία του Ευαγγελίου, 65
- Κοινωνική διδασκαλία, Ευαγγέλιο και πραγματική ζωή, 66
- Εκκλησία, αρμοδιότητα και Ευαγγέλιο, 68
- Εππλησία, διδασπάλισσα της αλήθειας και Ευαγγέλιο, 70

- Ευαγγελισμός της κοινωνίας και Ευαγγέλιο, 70, 71
- Δημόσια σπουδαιότητα του Ευαγγελίου, 71
- Εφμηνεία και Ευαγγέλιο για τον άνθρωπο, 72
- Φιλοσοφία και Ευαγγέλιο για την κοινωνία, 77
- Ευαγγέλιο και κοινωνική διδασκαλία, 85-87
- Ανθρώπινα δικαιώματα και Ευαγγέλιο στους φτωχούς, 158
- Ποοορισμός των αγαθών και Ευαγγέλιο, 175
- Εππλησία, φτωχοί παι Ευαγγέλιο των μαπαρισμών, 184
- Δικαιοσύνη, ευσπλαχνική αγάπη και Ευαγγέλιο, 206
- Συζυγική αγάπη, κοινωνικότητα και Ευαγγέλιο, 220
- Χριστιανικές οικογένειες και Ευαγγέλιο της ζωής, 231
- Βιομηχανική Επανάσταση και Ευαγγέλιο, 267
- Ιδανικό του βασιλιά, Ευαγγέλια και Ιησούς της Ναζαρέτ, 378
- Αντίροηση συνείδησης και Ευαγγέλιο, 399
- Δημιουργία, μαθητής και Ευαγγέλιο, 453
- Ειρήνη και αναγγελία του Ευαγγελίου, 493
- Κοινωνική σημασία του Ευαγγελίου, 521
- Ανθρωπολογία, πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης και Ευαγγέλιο, 523
- Ευαγγέλιο και κοινωνική διάσταση, 526 Παιδαγωγικοί θεσμοί, Ευαγγέλιο και γνώσεις, 532
- Ενασχόληση του λαού του Θεού και Ευαγγέλιο, 538

- Λαϊκοί, Ευαγγέλιο και επίγεια πραγματικότητα, 543
- Κοινωνική παιδεία και πολιτική και Ευαγγέλιο, 555
- Λαϊκοί, αντίληψη και Ευαγγέλιο, 568
- Ηθική διάσταση, αξίες και Ευαγγέλιο, 576
- Κοινωνικό πρόβλημα, Χριστός και Ευαγγέλιο, 577
- Ελπίδα, κοινωνική ενασχόληση και Ευαγγέλιο, 579
- Κοινωνικές σχέσεις, χριστιανική αγάπη και Ευαγγέλιο, 581

# ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΣ

- Κοινωνική διδασκαλία, ευαγγελισμός και κοινωνία, 7, 10, 82
- Ευαγγελισμός και ανθοώπινη κοινωνία, 63
- Ευαγγελισμός και προώθηση του ανθρώπου, 66
- Κοινωνική διδασκαλία, μέσο ευαγγελισμού, 67
- Εππλησία παι διπαίωμα του ευαγγελισμού της ποινωνίας, 70, 71
- Εκκλησιαστική κοινότητα και ευαγγελισμός, 83
- Ιησούς και ο ευαγγελισμός της ανθρωπότητας, 259
- Εκκλησία και ελευθερία ευαγγελισμού, 426
- Κοινωνική διδασκαλία και νέος ευαγγελισμός, 523
- Κοινωνική ποιμαντική, ευαγγελισμός και κοινωνία, 524, 526
- Νέος ευαγγελισμός και έργα, 525
- Κοινωνική διδασκαλία, κατήχηση και ευαγγελισμός, 530
- Επίσκοπος και ευαγγελισμός της κοινωνίας, 539

# **EYHMEPIA**

- Κοινό καλό και κοινωνικο-οικονομική ευημερία, 170
- Ανθρωπος, αναγκαία ευημερία και ανάπτυξη, 172
- Πλούτη και ευημερία των ανθρώπων, 174
- Ιδιοκτησία, ιθαγενείς λαοί και ευημερία, 180
- Ηλικιωμένοι και ευημερία της οικογένειας, 222
- Αρχές και ευημερία των πολιτών, 229
- Οιχογένεια και ευημερία των μελών της, 229, 238
- Μετανάστες, ευημερία των αναπτυγμένων χωρών, 297
- Οικονομική ευημερία και εισόδημα, 303
- Πλούσιες χώρες, ευημερία και πιο αδύναμες περιοχές, 374
- Ανθρωπος, ζωή εργασίας και ευημερία, 445
- Οικοσύστημα, ευημερία και μελλοντικές γενεές, 459
- Πρόσβαση στο νερό ευημερία των ανθρώπων, 484
- Βιβλική αποκάλυψη, ειρήνη και ευημερία, 489

#### ΕΥΘΑΝΑΣΙΑ

Δικαίωμα στη ζωή και ανομία της ευθανασίας, 155

# ΕΥΘΥΝΗ - ΣΥΝΥΠΕΥΘΥΝΟΤΗΤΑ

- Μοναδικό πεπρωμένο, ανθρωπότητα και συνυπευθυνότητα, 6
- Ευθύνη του Ποντιφικού Συμβουλίου για τη Δικαιοσύνη και την Ειρήνη, 7

- Ευθύνη των Επισκοπικών Συνόδων, 8 Αλήθεια του ανθρώπου και ευθύνη, 16 Χριστιανική σωτηρία και ευθύνη, 40
- Κοινωνική διδασκαλία, Εκκλησία και ευθύνη, 69
- Ευαγγέλιο, πιστοί και ευθύνη, 70
- Ανθρωπος, ποινωνική διδασκαλία και ευθύνη, 81
- Εκκλησιαστική κοινότητα και ευθύνη, 83
- Κοινωνική διδασκαλία, λαϊκοί και ευθύνη, 83
- Quadragesimo anno και ευθύνη, 91
- Ανδρας και γυναίκα, πλάσματα και ευθύνη, 113
- Αμαρτία και κοινωνική ευθύνη, 117
- Πολιτική ευθύνη και συμπεριφορά, 134
- Ανθρωπος, ελευθερία και ευθύνη, 135, 138, 200
- Ευθύνη του καλού και του κακού, 139 Κοινωνικός πλουραλισμός και αίσθηση
- κοινωνικός πλουφαλιόμος και αιοθήση ευθύνης, 151
- Δικαιώματα και σχετική ευθύνη, 156 Δικαιώματα και ευθύνη για το κοινό καλό, 158
- Αρχές της συνυπευθυνότητας, 163
- Κοινό καλό και ευθύνη, 167-169
- Ποονομιακή μεταχείοιση για τους φτωχούς και ευθύνη, 182, 183
- Αρχή της επικουρικότητας και ευθύνη, 186
- Συμμετοχή και άσκηση ευθύνης, 189
- Δημόσια ζωή και συνυπευθυνότητα, 189
- Αξίες και ευθύνη για τις πράξεις μας, 205
- Οιχογένεια και κοινωνική ευθύνη, 213, 214, 258
- Ηλικιωμένοι και ευθύνη, 222
- Ευθύνη για την προστασία της οιχογένειας, 225

- Υπεύθυνη πατρότητα και μητρότητα, 232
- Γονείς παιδαγωγοί και αίσθηση ευθύνης, 240
- Οικογένεια, ευθύνη και διαπαιδαγώγηση, 242
- Ευθύνη και σεξουαλική διαπαιδαγώγηση, 243
- Οικογένεια, οικογενειακή πολιτική και ευθύνη, 247
- Ευθύνη του συζύγου και του πατέρα, 251
- Ανθρωπος, έμβια όντα και ευθύνη, 255 Ευθύνη του έμμεσου εργοδότη, 288
- Απασχόληση και ευθύνη του κράτους, 291
- Ενώσεις εργαζομένων και ευθύνη, 309 Ελεύθερη εργασία και ευθύνη, 315
- Εργασία και ευθύνη των ανθρώπων του πολιτισμού, 320
- Καπιταλισμός και ευθύνη, 335
- Εταιρεία και ειδικές ευθύνες, 338
- Συνεται<br/>ριστικές επιχειρήσεις και ευθύνη, 339
- Οικονομικά σενάρια, επιχείρηση και ευθύνη, 342
- Επιχειοηματικός ανταγωνισμός και ευθύνη, 343
- Επιχειοηματικές ευθύνες, 344
- Αρχή του οιχονομισμού και ευθύνη, 346
- Αγορά και δημόσια ευθύνη, 348
- Οιχονομική πολιτική και ευθύνη, 354
- Κράτος, ιδιωτικές οργανώσεις και ευθύνη, 357
- Αγοραστική δύναμη και κοινωνική ευθύνη, 359
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές και ευθύνη, 367
- Παγκοσμιοποίηση, πολιτική και ευθύνη, 372

- Τεχνολογική πρόοδος και νέες ευθύνες, 376
- Λαός, άνθρωπος και ευθύνη, 385
- Αντίρρηση συνείδησης και ευθύνη, 399
- Βεβαίωση της ποινικής ευθύνης, 404
- Δημοκρατία και δομές της ευθύνης, 406
- Πολιτική ευθύνη και αντιπροσώπευση, 410
- Πολιτικά κόμματα και δημόσια ευθύνη, 413
- Εξωτερικό χρέος και ευθύνη, 450
- Κόσμος και υπεύθυνος οδηγός του ανθρώπου, 451
- Επιστήμη, τεχνολογία και ευθύνη, 457
- Εγωκεντοισμός και ευθύνη του ανθρώπου, 463
- Ανθρώπινη ευθύνη και περιβάλλον, 465, 466
- Ευθύνη, περιβάλλον και μελλοντικές γενεές, 467
- Ευθύνη, περιβάλλον και νομικό επίπεδο, 468
- Επεμβάσεις στη γη και ευθύνη, 473
- Βιοτεχνολογίες και ευθύνη, 476
- Βιοτεχνολογίες και ευθύνη των πολιτικών, 479
- Νερό και ευθύνη των δημόσιων οργανισμών, 485
- Ειρήνη και ευθύνη για την προώθησή της, 495
- Συλλογική ευθύνη για να αποφευχθεί ο πόλεμος, 498
- Ευθύνη του κράτους που δέχεται επίθεση και άμυνα, 500
- Συμβούλιο Ασφαλείας, ευθύνη και ειρήνη, 501
- Όπλα καταστροφής και ευθύνη, 509
- Αφοπλισμός, πράτη και ευθύνη, 510
- Τρομοκρατία, ένοχοι και ποινική ευθύνη, 514

Επίσκοπος, υπεύθυνος ευαγγελισμού, 539

Λαϊκοί και κοινωνικές ευθύνες, 543 Σύνεση και αίσθηση ευθύνης, 548 Μέσα επικοινωνίας και ευθύνη, 562 Πολιτική ζωή και καθήκοντα ευθύνης, 566

# ΕΥΣΠΛΑΧΝΙΑ - ΕΛΕΟΣ - ΑΓΑΠΗ

Ενότητα της κοινωνικής διδασκαλίας και αγάπη, 3

Αγάπη και άνθοωποι αδελφοί εν Χοιστώ, 3

Ένωση των τέχνων του Θεού εν αγάπη, 34

Αγάπη για όποιον δρα διαφορετικά, 43

Εντολή της αγάπης, 54, 580

Νόμος της αγάπης και ανθοώπινες σχέσεις, 54

Η αγάπη και τα έργα της, 56

Ανθρώπινη δράση και αγάπη, 58

Ο δεσμός της αγάπης και ευαγγελική τάξη, 66

Καθήκοντα αγάπης στην κοινωνική ζωή, 83

Τελειοποίηση της δικαιοσύνης και αγάπη, 89

Νέα κοινωνική τάξη και αγάπη, 91

Ευαγγελική αγάπη και τα κακά του κομμουνισμού, 92

Κοινωνική αλληλεγγύη, 103, 194\*

Αδικίες και αμαρτία εναντίον της αγάπης, 137

Αγάπη και μερισμός των αγαθών της πλάσης, 171

Προνομιακή μεταχείριση για τους φτωχούς και αγάπη, 182

Αδελφική αγάπη και ελεημοσύνη στους φτωχούς, 184

Η σχέση ανάμεσα στην αγάπη και στη δικαιοσύνη, 184, 206

Αλληλεγγύη και αγάπη, 196, 196\*

Δεσμοί ανάμεσα στην αρετή, στις κοινωνικές αξίες και στην αγάπη, 204

Αγάπη και αξίες, 205

Aγάπη, forma virtutum, 207

Κοινωνική αγάπη και πολιτική, 207, 208

Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και έργα ευσπλαχνίας, 226

Ολοκληρωμένη διαπαιδαγώγηση και η αρετή της αγάπης, 242

Ανθρώπινη εργασία και αγάπη, 266

Κυριακή και πράξεις ευσπλαχνίας, 285

Οικονομική δραστηριότητα και αγάπη, 326

Δομές της αμαρτίας και το πνεύμα της αγάπης, 332

Η υποχρέωση της ευσπλαχνίας και αγοραστική δύναμη, 359

Αγάπη και πολιτική συνύπαρξη, 392

Ευσπλαχνία, εξουσία και πνεύμα υπηοεσίας, 410

Οικουμενική αγάπη και διεθνής συνεργασία, 448

Μερισμός των αγαθών της γης και αγάπη, 481

Ειρήνη και αγάπη, 494, 520

Άοπλοι προφήτες και ευαγγελική αγάπη, 496

Αφιερωμένα πρόσωπα και ποιμαντική αγάπη, 540

Ενασχόληση των λαϊκών και ευαγγελική αγάπη, 543, 551

Κοινωνία και κοινωνική αγάπη, 552

Αγάπη, χοιστιανική μαρτυρία και μαρτύριο, 570

Μάρτυρες, απόδειξη της ευαγγελικής αγάπης, 570

Πολιτική επιλογή και αγάπη, 573 Πιστοί και αμοιβαία αγάπη, 574

Ευαγγέλιο και αγάπη όλων, 576

Αλληλεγγύη και υπεροχή της αγάπης, 580

Αγάπη και μαθητές του Χριστού, 580

Αγάπη, κυρία και βασίλισσα όλων των αρετών, 581

Αγάπη και ο πλησίον ως άλλος εαυτός, 582

Αγάπη και κοινωνική εντολή, 583

# ΕΦΗΒΟΣ

Έφηβοι στρατιώτες και επανεκπαίδευση, 512

## $\mathbf{Z}$

# $Z\Omega H$

Ιησούς Χριστός, Οδός, Αλήθεια και Ζωή, 1, 555

Χριστιανική σωτηρία και νέα ζωή, 1 Μέλλουσα ζωή, αίτημα και ανθρώπινο ζην, 14

Αναζήτηση της αλήθειας και πληρότητα στη ζωή, 15

Θεός, πολιτιστικές παραδόσεις και συνθήκες ζωής, 20

Δέκα Εντολές και κοινωνική ζωή, 22 Σαββατικό έτος και ζωή του λαού του Ισοαήλ, 24

Συνθήκη και ζωή του Ισραήλ, 24

Ο Θεός δίνει ζωή σε καθετί που υπάρχει, 26

Ρήξη στη σχέση με τον Θεό και ζωή, 27 Θεϊκή ζωή και αγάπη του Θεού, 29

Ευσπλαχνία του Θεού και νέα ζωή, 29

Άγιο Πνεύμα και τρόπος ζωής του Χριστού, 29

Ιησούς και το δώρο της ζωής Του, 32, 40

Ζωή εν Χριστώ και τριαδική ζωή στην Εκκλησία, 32

Αγάπη, νόμος ζωής του λαού του Θεού, 33

Κοινωνία, αντανάκλαση της ενδότερης ζωής του Θεού, 33

Ανδρας, γυναίκα, προσωπική και κοινωνική ζωή και Θεός, 36

Μέλλον και αιώνια κοινωνία ζωής, 38

Άνθοωπος και χτίσιμο της κοινωνικής ζωής, 40

Προσωπική και κοινωνική ζωή και αμαρτία, 41

Μαθητής του Χριστού και νέα ζωή, 41 Συνθήκες ζωής και κατάλληλη εξυγίανση, 42

Συμμετοχή στην υική ζωή του Χριστού, 45

Θεός, Πατέρας και δωρητής ζωής, 46 Ζωή εν Χριστώ και κοινωνικότητα του ανθρώπου, 52

Χοιστός, Πατέρας και Βασίλειο της ζωής, 57

Εκκλησία, άνθοωπος και λόγος ζωής, 61

Κοινωνική συνύπαρξη και ποιότητα της ζωής, 62

Εκκλησία και ηθική ποιότητα της κοινωνικής ζωής, 62

Ευαγγέλιο και πραγματική ζωή του ανθρώπου, 66

Κοινωνική διδασκαλία και ζωή στην κοινωνία, 67

Εκκλησία, ζωή στην κοινωνία και αρμοδιότητα, 68

Ανθρωπος, δώρο της σωτηρίας και ζωή, 70

Κοινωνική διδασκαλία, ζωή και καταστάσεις του κόσμου, 73

Σχέδιο του Θεού και ζωή του ανθρώπου, 74

Καθήκοντα της δικαιοσύνης, αγάπη και κοινωνική ζωή, 83

Λαϊκοί και κατάσταση ζωής, 83

Ζωή των ανθρώπων και φοή των γεγονότων, 85

Λέων ΙΓ΄, Εκκλησία και πραγματικότητα της δημόσιας ζωής, 90

Χριστιανική ζωή και άθεος κομμουνισμός, 92

Ζωή των χριστιανών και η παρουσία του Θεού στον κόσμο, 96

Gaudium et spes και οικονομικο-κοινωνική ζωή, 96

Gaudium et spes και χριστιανική ζωή, 96 Populorum progressio και οικονομική ζωή, 98

Εργασία, παράδειγμα κοινωνικής ζωής, 101

Κοινωνική ζωή και άνθοωπος, 106

Θεός, άνθρωπος και πνοή της ζωής, 108

Ζωή του ανθρώπου και αναζήτηση του Θεού, 109

Ζωή του ανθρώπου στην Εδέμ και έλλειψη ικανοποίησης, 110

Ένωση ανάμεσα σε άντρα και γυναίκα και υπηρεσία στη ζωή, 111

Ανδρας και γυναίκα προστάτες της ζωής, 112

Κάλεσμα στη ζωή και άλλα πλάσματα, 113

Ανθρωπος, απαγόρευση του Θεού και δέντρο της ζωής, 115

Θεός, πηγή ζωής, 115

Αδελφός, εχθοικός στον αδελφό, και ζωή, 116

Ανθρωπος και δικαίωμα στη ζωή, 118

Δομές της αμαρτίας και ζωή ενός ατόμου, 119

Ζωή, αμαρτία και σωτηρία εν Ιησού Χριστώ, 120 Λόγος που έγινε άνθρωπος και ζωή του ανθρώπου, 121

Άνθρωποι και αιώνια ζωή, 122

Μειωτικές παρατηρήσεις και ζωή του ανθρώπου, 124

Υλική ζωή και γήινη άποψη της ζωής, 128

Εσωτεφική ζωή και σωματίδιο της φύσης, 128

Διατήρηση της ζωής και κοινωνία, 130 Πλησίον και η ζωή του, 132

Ζωή του ανθρώπου και περιορισμοί, 133

Ηθικοποίηση της κοινωνικής ζωής και άνθρωποι, 134

Ηθική ζωή και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 134

Ανθρωπος, ελεύθερη πρωτοβουλία και κοινωνική ζωή, 135

Αδικία και ηθική ζωή, 137

Θεϊκός νόμος και φυσικός και ηθική ζωή, 140

Φυσικός νόμος και συνθήκες ζωής, 141

Ένωση των δύο και ζωή της οικογένειας, 147

Ατομα με ειδικές ανάγκες και οικογενειακή ζωή, 148

Κοινοτική ζωή, κοινωνικό ον και άνθρωπος, 149

Συμμετοχή και κοινωνική ζωή, 151, 189

Αξιοπρέπεια του ανθρώπου και ανθρώπινη ζωή, 153

Ανθρώπινα δικαιώματα και στάδια της ζωής, 154

Δικαίωμα στη ζωή, 155

Δικαιώματα των εθνών και κοινοτική ζωή, 157

Αρχές και ζωή της κοινωνίας, 160, 162,

Κοινωνική ζωή και κοινό καλό, 164, 165, 167, 168

- Αναγκαία αγαθά και πραγματικά ανθρώπινη ζωή, 168
- Γη και συντήρηση της ανθρώπινης ζωής, 171
- Κοινοτική ιδιοκτησία και ζωή των ιθαγενών, 180
- Καλύτερες συνθήκες ζωής και ιδιοκτησία, 181
- Φτωχοί και συνθήκες ζωής, 182
- Συμμετοχή και δημόσια ζωή, 189
- Κοινοτική ζωή και δημοκρατία, 190
- Δημόσια ζωή και απολυταρχικά ή δικτατορικά καθεστώτα, 191
- Γραφειοπρατιπός μηχανισμός παι ποινωνιπή, πολιτιπή ζωή, 191
- Εκμετάλλευση και εσωτερική και διεθνής ζωή, 192
- Ιησούς της Ναζαρέτ, Χάρη και κοινωνική ζωή, 196
- Κοινωνικές αξίες και κοινωνική ζωή, 197
- Ελευθερία και κατάσταση της ζωής, 200
- Πλησίον σε κοινωνικό επίπεδο και η ζωή του, 208
- Οικογένεια, λίκνο της ζωής και της αγάπης, 209, 212
- Εκκλησία, οικογένεια και κοινωνική ζωή, 211
- Οικογένεια, περιβάλλον ζωής και παιδί, 212
- Οικογένεια, πρώτα χρόνια της ζωής και ηθικές αξίες, 213
- Γάμος, συζυγική κοινωνία και ζωή, 215 Παιδιά και συζυγική ζωή, 218
- Ζωή, σύζυγοι και σημασία του γάμου, 220
- Ηλικιωμένοι και σχολείο της ζωής, 222 Σεξουαλικότητα και ζωή, 223
- Αλήθεια της συζυγικής αγάπης και ζωή, 223

- Συμπληρωματικότητα και οικογενειακή ζωή, 224
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και εκκλησιαστική ζωή, 226
- Οικογένεια και εισαγωγή στην κοινωνική ζωή, 227
- Μετάδοση της ζωής και άτομα του ίδιου φύλου, 228
- Συζυγική αγάπη και υποδοχή της ζωής, 230
- Οιπογένεια, βωμός της ζωής, 231
- Η ζωή είναι δώρο του Θεού, 231
- Οιχογένεια και πολιτισμός της ζωής, 231
- Χριστιανικές οικογένειες και Ευαγγέλιο της ζωής, 231
- Ευαγγέλιο της ζωής και δικαίωμα στη ζωή, 231
- Υπεύθυνη πατρότητα και υποδοχή της ζωής, 232
- Άμβλωση και νοοτροπία κατά της ζωής, 233
- Αξιοπρέπεια της ζωής και συνθήκες, 234 Γονείς, λειτουργοί της ζωής, 237
- Γενεές και ανθρώπινη ζωή, 237
- Μετάδοση της ζωής και διαπαιδαγώγηση, 239
- Μαρτυρία της ζωής και διαπαιδαγώγηση, 242
- Πολιτική και υποκειμενική ζωή της οικογένειας, 246
- Ενώσεις και ζωή της οικογένειας, 247
- Οιπογένεια και οικονομική ζωή, 248
- Σπίτι, κέντρο της ζωής, 248
- Εργασία φροντίδας και ποιότητα της ζωής, 251
- Κρατικοί θεσμοί και ταυτότητα της οικογενειακής ζωής, 252
- Πολιτική και νομοθετική δράση και ζωή που γεννιέται, 252
- Εργασία και αξιοπρεπείς συνθήκες ζωής, 257

Εργασία και νόημα της ζωής, 257, 264 Ανάπαυση και ευχαριστία στον Θεό για τη ζωή μας, 258

Θεός, Δημιουργός της ζωής, 258

Ιησούς, ζωή στη γη και χειρωνακτική εργασία, 259

Κυριαρχία στον κόσμο και ανθρώπινη ζωή, 260

Εργασία και ευδαίμων ζωή του Θεού, 261

Rerum novarum, εμψύχωση και κοινωνική ζωή, 268

Ζωή του ανθρώπου και εργασία, 269

Ελαστικότητα της εργασίας και οικογενειακή ζωή, 280

Μέλη των ενδιάμεσων κοινωνικών στοωμάτων και ζωή, 281

Ελεύθερος χρόνος και ζωή, 284

Ανάγκες κοινωνικής χρησιμότητας και οικογενειακή ζωή, 284

Στοχασμός και εσωτερική, χριστιανική ζωή, 285

Παραδόσεις και πνευματική ζωή της κοινωνίας, 286

Εργασία και ηθικές περιπλοκές στην κοινωνική ζωή, 287

Αλλαγή απασχόλησης και όριο της ζωής, 290

Κράτος και οικονομική ζωή, 291

Εργασία και οικογενειακή ζωή, 294

Θηλυκή ευφυΐα και κοινωνική ζωή, 295

Μεταναστεύσεις και συνθήκες ζωής, 297 Μετανάστες και κοινωνική ζωή, 298

Σύγχοονη γεωργία και οικονομική ζωή, 299

Αμειβόμενη εργασία και υλική ζωή, 302 Συνδικαλιστικές οργανώσεις και κοινωνική ζωή, 305

Ταξικός αγώνας και κοινωνική ζωή, 306 Παραγωγικός κύκλος και ζωή των κοινοτήτων, 311

Ανεπίσημη οικονομία και ουθμός ζωής, 316

Υλικά αγαθά και ζωή, 323

Οικονομία και ποιότητα της ανθρώπινης ζωής, 326

Οικονομική-κοινωνική ζωή και άνθρωπος, 331

Ηθική και κοινωνική ζωή, 332

Δικαίωμα στη συμμετοχή και οικονομική ζωή, 333

Δημοκρατική ζωή και συνεταιριστικές επιχειρήσεις, 339

Τοκογλυφία και ζωή πολλών ανθοώπων, 341

Εταιρεία και ποιότητα ζωής, 345

Περιττό, αναγκαίο και ζωή του φτωχού, 359

Καταναλωτισμός και τρόπος ζωής, 360 Πολιτισμοί και ερμηνευτικά κλειδιά της ζωής, 366

Μοντέλα ανάπτυξης και πιο αντάξια ζωή, 373

Πλούσιες χώφες και νόημα της ζωής, 374

Κατανάλωση εμπορευμάτων και κοινωνική ζωή, 375

Ζωή του ανθρώπου και υλική διάσταση, 375

Υλικά αγαθά και ουθμός ζωής, 375

Ιησούς, υπηρεσία και προσφορά ζωής, 379

Πολιτική αρχή και ήρεμη και γαλήνια ζωή, 381, 394

Τάξη που δημιούργησε ο Θεός και κοινωνική ζωή, 383

Ανθρωπος, νόημα της ζωής και κοινωνική ζωή, 384

Λαός και πληφότητα της ανθφώπινης ζωής, 385

Λαός και συμμετοχή στη ζωή και στις αξίες, 386

Αξία της κοινότητας και καθημερινή ζωή, 392

Κοινό καλό και πολιτική ζωή, 407

Συμμετοχή, δημοψήφισμα και κοινωνική ζωή, 413

Πληροφορία και κοινωνική ζωή, 414

Ελεύθερες ενώσεις και δημοκρατική ζωή, 418, 419

Πληρότητα της ανθρώπινης ζωής και θεϊκή ευλογία, 428

Νώε, Θεός και το απαραβίαστο της ανθρώπινης ζωής, 429

Νέα ζωή εν Χοιστώ και φυλετικές διακρίσεις, 431

Μήνυμα και οικουμενικό όραμα της ζωής, 432

Ηθικός νόμος και ζωή των ανθοώπων, 436

Διεθνής ζωή, διάταξη και ηθική τάξη, 437 Διεθνής κοινότητα και ζωή των κρατών,

Διεθνης ποινότητα παι ζωή των πράτων 439

Διεθνείς οργανισμοί και κοινωνική ζωή, 440

Κοινή γνώμη και διεθνής ζωή, 443

Αιώνια σωτηρία και ζωή εργασίας, 445 Πολιτική ζωή, υπανάπτυξη και φτώ-

ολιτικη ζωη, υπαναπτυξη και φτω χεια, 447

Συνθήκες ζωής, χριστιανοί και Χριστός, 455

Αγάπη, αρχή νέας ζωής, 455

Ανθρώπινη δραστηριότητα και συνθήκες ζωής, 456

Ανάπτυξη και νέες μορφές ζωής, 459

Επεμβάσεις και προέλευση της ανθρώπινης ζωής, 459

Περιβάλλον και ηθική του σεβασμού για τη ζωή, 465

Πεοιβάλλον υγιές και ασφαλές και τοόπος ζωής, 468, 486

Ιθαγενείς, ζωή και περιβάλλον, 471

Νεφό, ηθικά κριτήρια και αξία της ζωής, 484, 485

Ειρήνη και πληρότητα της ζωής, 489

Ιησούς, χριστιανοί και ζωή εν ειρήνη, 491

Βία και καταστροφή της ζωής, 496

Ένοπλες δυνάμεις και θυσία της ζωής, 502

Τοομοκρατικές επιθέσεις και καθημερινή ζωή, 513

Τοομοκρατία και περιφρόνηση της ανθρώπινης ζωής, 514

Χριστιανική πίστη και ζωή, 515

Τελετουργία της Θείας Ευχαριστίας και χριστιανική ζωή, 519

Rerum novarum, Εκκλησία και δημόσια ζωή, 521

Χριστιανική μαρτυρία και περιβάλλοντα ζωής, 522

Ποιμαντική δράση και τρόποι ζωής, 523

Κοινωνική ποιμαντική και δημόσια ζωή, 527

Κατήχηση και ευαγγελική ζωή, 529

Κοινωνική διδασκαλία, ζωή αγιότητας και κοινωνική ζωή, 530

Διάπλαση των λαϊκών και κοινωνική ζωή, 531

Ποεσβύτερος και κοινωνική και πολιτική ζωή, 539

Μοναχοί, ζωή και νέα ανθρωπότητα, 540

Βάπτιση, λαϊκοί και ζωή του Χριστού, 541

Λαϊκοί, Ευαγγέλιο και μαρτυρία της ζωής, 543, 545, 579

Επίπεδο της ζωής και άνθοωπος, 544

Λαϊκοί και σύνθεση ανάμεσα στην πίστη και στη ζωή, 546, 554

Λαϊκές συναθοοίσεις και αποστολική ζωή, 549 ANAAYTIKO EYPETHPIO 563

Εππλησιαστιπές συναθοοίσεις παι ποινωνιπή ζωή, 550

Λαϊκοί και υπηρεσία στην οικογενειακή ζωή, 551

Λαϊκοί, συνθήκες ζωής και ανθοώπινη αξιοπρέπεια, 552

Λαϊκοί και δικαίωμα στη ζωή, 553

Πολιτισμός και μορφές γερασμένης ζωής, 556

Μειωτικές και ιδεολογικές απόψεις της ζωής, 558

Πολιτισμός και ποιότητα της ζωής, 559 Μυστήριο της ζωής και μυστήριο του Θεού, 559

Αλήθεια, ανθοώπινη ζωή και μέσα επικοινωνίας, 562

Ηθική, κοινωνική ζωή και πολιτική, 566, 568

Αντίληψη, φτωχοί και ιερότητα της ζωής, 569

Χριστιανική μαρτυρία και θυσία της ζωής, 570

Λαϊκότητα, ηθικές αλήθειες και κοινωνική ζωή, 571

Κόμμα και ανάγκες της χοιστιανικής ζωής, 573

Χριστιανική κοινότητα και δημόσια ζωή, 574

Ανθοωπος και νόημα της ζωής του, 575 Κοινωνική ζωή και θεϊκό σχέδιο, 577 Χριστιανοί και κοινωνική ζωή, 579

Χριστιανοί, ζωή και αγάπη, 580

Κοινωνική ζωή και κοινωνιολογικά αναγνώσματα, 581

Πιο ανθρώπινη κοινωνία και αγάπη στην κοινωνική ζωή, 582, 583

# Н

# ΗΘΙΚΗ

Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και ηθική, 77

Laborem exercens και ηθική της εργασίας, 101

Ελευθερία και ηθικοί κανόνες, 138

Χρήση των αγαθών και ηθικοκοινωνική διευθέτηση, 172

Αλληλεξάρτηση και ηθικοκοινωνική δέσμευση, 192, 193

Αγάπη, κριτήριο ολόκληρης της κοινωνικής ηθικής, 204

Χοιστιανική κοινότητα, οικογένεια και ηθικές αξίες, 229

Διαπαιδαγωγικό έργο της οικογένειας και ηθικές αξίες, 238

Γονείς, σεξουαλική διαπαιδαγώγηση και ηθικές αξίες, 243

Οικογένεια και ηθικοκοινωνική τάξη της εργασίας, 249

Υποκειμενική διάσταση της οικογένειας και ηθική αξία, 271

Απασχόληση, κοινωνία και ηθική νομιμοποίηση, 288

Χρόνος, εργασία και πρόκληση σε ηθικό επίπεδο, 311

Πληφοφοφική οικονομία και ηθικά πφοβλήματα, 316

Ανισορροπίες και αναγκαία ηθική εγγύηση, 321

Καπιταλισμός, ελευθερία και ηθικό επίκεντρο, 355

Διεθνείς οικονομικές σχέσεις και ηθικά κριτήρια, 364

Χοηματοδοτικό σύστημα και ηθικές ανησυχίες, 369

Οικονομία, κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα και ηθική, 375

- Πολιτική κοινότητα και ηθική-θοησκευτική τάξη, 384
- Δημοκρατία και ηθικός σχετικισμός, 407
- Μέσα επικοινωνίας και ηθική διάσταση, 416
- Συνεργασία, εθελοντισμός και δημόσια ηθική, 420
- Απέραιο περιβάλλον παι ηθιπή διάσταση, 465
- Βιολογικές τεχνικές και ηθικά κοιτήοια, 474
- Οικονομικές κυρώσεις και ηθικά κριτήοια, 507
- Λαϊκοί και ηθική διάσταση του πολιτισμού, 556
- Μέσα επικοινωνίας και ηθικές απαιτήσεις, 562
- Ηθική διάσταση κάθε ποοβλήματος, 569
- Νομοθετικές επιλογές και ηθικές απαιτήσεις, 570
- Λαϊκότητα, λαϊκισμός και φυσική ηθική, 572
- Λαϊκοί, πολιτικά όργανα και ηθικές απαιτήσεις, 573

## ΗΘΙΚΟ - ΑΝΗΘΙΚΟ

- Ανθρωπότητα και ηθική συνειδητοποίηση, 6
- Ηθικές όψεις των κοινωνικών υποθέσεων, 8
- Σύνοψη και ηθική αντίληψη, 10
- Σχέση ανάμεσα σε φύση, τεχνική και ηθική, 16
- Ουμανισμός και ηθικές αξίες, 19
- Δέκα Εντολές και οικουμενική ηθική, 22, 140
- Ηθικές ικανότητες και κοινωνικές αλλαγές, 42
- Εκκλησία και ηθική ποιότητα του κοι-

νωνικού ζην, 62

- Εκκλησία, διδασκάλισσα της αλήθειας της ηθικής, 70
- Επηλησία, ηθιπές αρχές και ποινωνιπή τάξη, 71
- Κοινωνική διδασκαλία και ηθική θεολογία, 72, 73
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια και ηθικές ανάγκες, 75
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, λειτούργημα και ηθική, 79
- Κοινωνική διδασκαλία και ηθική διδαχή, 80
- Κοινωνική διδασκαλία και ηθική τάξη, 82
- Κοινωνική διδαχή και ηθική αλήθεια, 83 *Rerum novarum* και φυσική ηθική, 89
- Quadragesimo anno και ηθικός νόμος, 91
- Ραδιοφωνικά μηνύματα και ηθική, 93
- Πίος ΙΒ΄ και σχέση ανάμεσα σε ηθική και δίκαιο, 93
- Gaudium et spes και ηθικές αλλαγές, 96 Sollicitudo rei socialis, ηθική και ανάπτυξη, 102
- Ανθρωπος, υποκείμενο των δικών του ηθικών πράξεων, 127
- Ηθικοποίηση της κοινωνικής ζωής, 134 Ανθρώπινη ελευθερία και ηθικός νόμος, 136, 137
- Ελευθερία και ηθικά καλές πράξεις, 138 Ελευθερία και φυσικός ηθικός νόμος, 140
- Ηθικές αλήθειες και βοήθεια της χάρης, 141
- Φυσικός νόμος, ηθική και αστικός νόμος, 142
- Διακήρυξη των δικαιωμάτων και ηθική πρόοδος, 152
- Ηθικό περιβάλλον και προσωπικότητα, 155

Αρχές και ηθική έννοια, 163 Κοινοτική διάσταση του ηθικού καλού, 164

Κοινό καλό και δημόσια ηθική, 166 Πολιτικοί θεσμοί και ηθικά αγαθά, 168

Οικονομία και ηθικές αξίες, 174 Δημόσια ζωή και ηθική ένταση, 189 Αλληλεγγύη, ηθική αρετή, 193 Διεθνής αλληλεγγύη και ηθική τάξη, 194 Αρχές, αξίες και ηθικό αγαθό, 197 Κοινωνικά προβλήματα και ηθική, 198 Ελευθερία και το ηθικά αρνητικό, 200 Δικαιοσύνη, θεμελιώδης ηθική αρετή, 201

Οικογένεια και ηθικές αξίες, 213 Ηλικιωμένοι και ηθικές αξίες, 222 Γένος και ηθική συμπληρωματικότητα, 224

Ανεργία και ηθικές εμπλοκές, 287 Εργασία ανηλίκων, ηθικό πρόβλημα, 296

Αγροτική μεταρούθμιση και ηθική ακεραιότητα, 301

Απεργία, βία, ηθικά απαράδεκτη, 304 Ηθική σύνεση και νέα εργασία, 312 Φτώχεια, ηθική αξία, 324

Ανηθικότητα και συσσώρευση αγαθών, 328

Ηθική και οικονομία, 330-335 Οικονομική πρωτοβουλία και ηθική υποχρέωση, 336

Επιχείρηση και ηθικά δικαιώματα, 338 Τοκογλυφία, ηθικά καταδικαστέα, 341 Επιχειρηματίες και ηθικές αιτιολογήσεις, 344

Αγορά και ηθικοί στόχοι, 349 Επένδυση, ηθική και πολιτιστική επιλογή, 358

Αγοραστική δύναμη και ηθικές απαιτήσεις, 359

Ηθικά αθέμιτο και μελλοντικές γενεές, 367

Παγκοσμιοποίηση και ηθικές παράμετροι, 372

Λαός, κοινωνία και ηθικό επίπεδο, 386 Ανθρώπινα δικαιώματα και ηθικές απαιτήσεις, 388

Πολιτική αρχή και ηθική τάξη, 394 Αρχές, ηθικός νόμος και ηθική τάξη, 396 Αρχές και ουσιώδεις ηθικές αξίες, 397 Αρχές και υπακοή στην ηθική τάξη, 398 Δικαίωμα στην αντίσταση και ηθικές αρχές, 401

Ποινή και ηθική αξία της εξιλέωσης, 403 Θανατική ποινή και ηθική ευαισθησία, 405

Δημοκρατία και ηθικός νόμος, 407 Ηθική διάσταση της αντιπροσωπείας, 410

Πολιτική και ηθική διαφθορά, 411 Κοινωνικές επικοινωνίες και ηθικές αρχές, 416

Θρησκευτική ελευθερία και ηθική άδεια, 421

Θρησκευτική ελευθερία και δημόσια ηθική, 422

Δημοκρατική τάξη και ηθικές εμπλοκές, 424

Εκκλησία και ηθική κρίση, 426

Ανθοώπινη οικογένεια και η ηθική δύναμη της ελευθερίας, 432

Ρατσισμός, ηθικά απαράδεκτος, 433

Διεθνής τάξη και ηθικός νόμος, 436, 437

Οιχουμενιχός ηθιχός νόμος, 436 Ηθιχή διάσταση της αλληλεξάρτησης, 442

Τεχνολογία, αρχές και ηθικές αξίες, 458 Περιβάλλον και ηθική τάξη, 461 Βιοτεχνολογίες και ηθική νομιμότητα,

472

- Φύση και ηθική ευθύνη του ανθοώπου, 473
- Περιβάλλον, φτώχεια και ηθικός προσανατολισμός, 482
- Πρόσβαση στο νερό και ηθικά κριτήρια, 484
- Ειρήνη και ηθική τάξη της κοινωνίας, 494
- Ηθικοί κίνδυνοι της προσφυγής στη βία, 496
- Ηθικές ζημίες και ένοπλη σύγκοουση, 497
- Επιθετικός πόλεμος, ανήθικος, 500
- Ηθική νομιμοποίηση και ένοπλη δύναμη, 500
- Ποοληπτική ένοπλη δοάση και ηθική, 501
- Στρατιωτικός ηθικά υποχρεωμένος και έγκλημα, 503
- Ηθική υποχοέωση και εξάλειψη των ομάδων, 506
- Συσσώρευση όπλων, ηθικά αδικαιολόγητη, 508
- Τρομοκρατία κι ηθικοί κανόνες, 514
- Ηθικότητα της κοινωνικής δράσης και άνθρωπος, 522
- Κοινωνική ποιμαντική και χριστιανική ηθική, 526
- Κατήχηση, διαμόρφωση και ηθική τάξη, 530
- Κοινωνική διδασκαλία και ηθικές υποχρεώσεις, 532
- Λαϊκοί, ηθική ζωή και αρμοδιότητες, 546
- Λαϊκοί, σύνεση και ηθικές αρχές, 547
- Σύνεση, πρόνοια και ηθικός σκοπός, 548\*
- Πολιτική ενασχόληση και προσδοκίες της ηθικής, 555
- Ηθική κληφονομιά του καθολικισμού, 555

Πολιτισμός και ηθική ζωή των εθνών, 559

Μέσα επικοινωνίας και ηθική, 560 Ηθική αναβάθμιση της πολιτικής ζωής, 566

Αρχές, ηθικός νόμος και ελευθερία, 567 Λαϊκοί, αντίληψη και ηθικές αξίες, 568 Έννομη τάξη και ηθική τάξη, 569 Πολιτικό πρόγραμμα και ηθική, 570 Μαρτυρία και ηθικές ανάγκες, 570 Ηθική καθολική διδασκαλία και λαϊκότητα, 571

Λαϊκισμός και ηθική υποχρέωση, 572 Πίστη στον Θεό και ηθικές αρχές, 577 Πολιτιστική υπόθεση και ηθική έννοια, 577

Ηθικές πεποιθήσεις σημείο συνάντησης, 579

# ΗΛΙΚΙΩΜΕΝΟΣ (ποβλ. ΓΗΡΑΤΕΙΑ)

Η συνεισφορά των ηλικιωμένων, 222 Ηλικιωμένοι σε κατάσταση δυστυχίας, 222

Οικογένεια και προσοχή στους ηλικιωμένους, 246

Κυριακή και προσοχή στους ηλικιωμένους, 285

#### ΗΝΩΜΕΝΑ ΕΘΝΗ

- Διαχήρυξη δικαιωμάτων και Ηνωμένα Έθνη, 152
- Χάρτης των Ηνωμένων Εθνών και προσφυγή στη δύναμη, 438, 501
- Οργανισμός των Ηνωμένων Εθνών, 440 Αγία Έδρα και σύστημα των Ηνωμένων Εθνών, 444
- Ανθρωπιστικές αποστολές και των Ηνωμένα Έθνη, 502

# (

# **OANATIKH IIOINH**

Κοινή γνώμη και θανατική ποινή, 405 Χώρες, μέτρα και θανατική ποινή, 405

# ΘΕΙΑ ΠΡΟΝΟΙΑ

- Ποόνοια του Θεού απέναντι στα τέχνα Του, 35
- Ανθρώπινη δράση και πρόνοια του Θεού, 266
- Κυβερνώντες, λειτουργοί της πρόνοιας του Θεού, 383

#### ΘΕΟΣ

- Κοινωνική διδασκαλία και η αγάπη του Θεού, 3
- Ανθρωπος αγαπημένος του Θεού, σχέσεις και δομές, 4
- Ανθοωπολογία, αποκάλυψη και αγάπη του Θεού, 9
- Θεός Δημιουργός και γήινη πραγματικότητα, 11
- Σύνοψη και παρουσία του Πνεύματος του Θεού, 12
- Κοινωνική διδασκαλία και τρόπος διαλόγου του Θεού, 13
- Μαθητές και σχέδιο λύτρωσης του Θεού, 17
- Εκκλησία, ουμανισμός και σχέδιο αγάπης του Θεού, 19
- Θρησκευτική εμπειρία και αποκάλυψη του Θεού, 21
- Αποκάλυψη του Θεού και ιστορικές πράξεις, 21
- Συνθήκη, Θεός και Ισραήλ, 22
- Δεκάλογος του Θεού και Ισραήλ, 22, 23
- Ο Θεός εμπνέει τη δικαιοσύνη, 24

- Σαββατικό έτος, Θεός και Ισφαήλ, 24, 25 Σχέδιο του Θεού και αρχή της δημιουφ
  - γίας, 26, 27
- Ρήξη με τον Θεό και διάρρηξη των σχέσεων, 27
- Θεός Πατέφας, Ιησούς και άνθρωποι, 28, 29
- Ιησούς και σχέδιο αγάπης του Θεού, 29
- Θεός και αποκάλυψη της τοιαδικής Αγάπης, 30, 31
- Θεός και εντολή της αμοιβαίας αγάπης, 32, 33
- Τοιαδικός Θεός και ανθοώπινο ήθος, 33
- Ενότητα του ανθρώπινου γένους και η ενδότερη ζωή του Θεού, 33
- Μυστήριο του Θεού, τριαδική Αγάπη και άνθρωπος, 34-37
- Θεός, σωτηρία και άνθρωπος, 38-40
- Θεός, πασχαλινό μυστήριο και νέα ζωή, 41
- Θεός, χάρη και άνθρωπος, 43
- Ανθρωπος και πράγματα που έπλασε ο Θεός, 44
- Εγγύτητα του Θεού και ταυτότητα του ανθρώπινου, 45
- Θεός, άνθρωπος, σύγκρουση και αγάπη, 46
- Ύστατος σκοπός του ανθοώπου και Θεός, 47
- Δώρο του Θεού και προορισμός της ανθρωπότητας, 48
- Θεός και απολυταρχικό όραμα του κράτους, 48
- Θεός, εγκόσμια ιδεολογία και πρόοδος, 48
- Επηλησία, ένωση με τον Θεό και ανθοώπινο γένος, 49
- Εκκλησία, Βασίλειο του Θεού και σωτηοία, 49, 50, 51

- Θεός, λύτρωση, άνθρωπος και κοινωνικές σχέσεις, 52-55
- Φυσικός νόμος και Θεός Δημιουργός, 53 Υπόσχεση του Θεού, άνθρωπος και αιώνια διαμονή, 56, 58
- Παρθένος Μαρία και σχέδιο αγάπης του Θεού, 59
- Η αλήθεια για τον Θεό που σώζει και αγάπη για τους φτωχούς, 59
- Ανδρας, γυναίκα, Εκκλησία και Βασίλειο του Θεού, 60
- Εππλησία, θείο μυστήριο της αγάπης του Θεού, 60
- Εκκλησία, σκηνή για τη συντροφιά του Θεού, 60
- Εκκλησία, διαμονή του Θεού με τους ανθρώπους, 60
- Ανθρωπος, αγάπη του Θεού και Ιστορία, 60
- Κοινωνική διδασκαλία και Πνεύμα του Θεού, 63
- Κόσμος, πλασμένος από τον Θεό, και πρωταρχικός δεσμός, 64
- Κοινωνική διδασκαλία και άγγελμα του Θεού, 67
- Θεός, άνθρωπος και σωστικό δώρο, 70
- Κοινωνική διδασκαλία και το σχέδιο του Θεού για την πλάση, 74
- Πίστη, προσφορά του Θεού εν Χριστώ και άνθρωπος, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και Λόγος του Θεού, 78
- Θεός και παραλήπτες της κοινωνικής διδασκαλίας, 84
- Διδακτικό Σώμα του Πίου ΙΒ΄ και Λόγος του Θεού, 93,
- Gaudium et spes και λαός του Θεού, 96
- Μαρτυρία χριστιανών και παρουσία του Θεού, 96
- Επηλησία, ανθρώπινη ποινωνία παι οιπογένεια του Θεού, 96

- Άνθοωπος, πλάσμα που θέλησε ο Θεός, 96
- Ανάπτυξη και αναγνώριση του Θεού, 98
- Κοινωνική διδαχή, αμοιβαιότητα, Θεός και άνθρωπος, 103
- Ανθρωπος, εικόνα του Θεού και αξιοπρέπεια, 105, 108
- Χριστός, τέλεια Εικόνα του Θεού, 105
- Άνθοωπος, πλάσμα του Θεού, 108
- Θεός, άνθοωπος, και αποκοούφωμα της δημιουργίας, 108
- Άνθοωπος και ουσιώδης σχέση με τον Θεό, 109
- Θεός, κοινωνική διάσταση και ανθρώπινη φύση, 110
- Ανθρώπινο ζευγάρι και εικόνα του Θεού, 111
- Ανθοώπινο ζευγάρι και δημιουργικότητα του Θεού, 111
- Θεός και ιερή, απαραβίαστη ζωή του ανθρώπου, 112
- Θεός, Κύριος της ζωής και του θανάτου, 112
- Θεός, Πρωταίτιος όλης της δημιουργίας, 113
- Θεός και καρδιά του ανθρώπου (πρβλ. Εκ 3, 11), 114
- Θεός, άνθρωπος και προπατορικό αμάρτημα, 115
- Αμαρτία, απομάκρυνση από τον Θεό και αλλοτρίωση, 116
- Κοινωνική αμαρτία και Θεός, 118
- Βούληση του Θεού, κέρδος και ισχύς, 119
- Θεός, αμαρτία και χριστιανική συμφιλίωση, 121, 122
- Πίστη, ιδεολογίες και Θεός, 126
- Ανθρωπος πλασμένος από τον Θεό και ενότητα ψυχής και σώματος, 127, 128
- Ανθοωπος, υπερβατικότητα και Θεός, 130

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Ανθρωπος και εκπλήρωση στον Θεό, 133
- Θεός, άνθρωπος και ελευθερία, 135, 136, 143, 199
- Θεός, θεϊκός και φυσικός νόμος, 140-142
- Θεός και ισότητα των ανθρώπων, 144
- Θεός και ένωση των δύο, άνδρα και γυναίκας, 147
- Θεός και άνθρωπος ως κοινωνικό ον, 149
- Ανθρώπινα δικαιώματα και Θεός Δημιουργός, 152, 153
- Αρχές και εντολή της αγάπης του Θεού, 160
- Η αλήθεια για τον Θεό και η κλήση του ανθρώπου, 167\*
- Κοινό καλό και Θεός ως ύστατος σκοπός, 170
- Θεός, άνθρωποι και προορισμός των αγαθών, 171, 177, 181, 328, 481
- Ελεημοσύνη, πρακτική δικαιοσύνης και Θεός, 184
- Ιησούς, ο Θεός-μαζί-μας και αλληλεγγύη, 196
- Θεός, πλησίον και δικαιοσύνη, 201
- Σχέδιο του Θεού και ανθρώπινο ζευγάρι, 209
- Θεσμός του γάμου και Θεός, 215, 217
- Πολυγαμία και πρωταρχικό σχέδιο του Θεού, 217
- Γαμήλια συνθήκη, Θεός και άνθρωποι, 219, 219\*
- Οικογένεια, Βασίλειο του Θεού και επίγεια πράγματα, 220
- Συζυγική αγάπη και πίστη στον Θεό, 225
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και Θεός, 226
- Ομοφυλόφιλοι και το σχέδιο του Θεού, 228

- Αναπαραγωγικό καθήκον και Θεός, 230-232, 234, 237
- Θεός Δημιουργός, άνθρωπος και γη, 255
- Η αμαρτία του Αδάμ και της Εύας και Θεός, 256
- Θεός, εργασία και σκοπός του ανθρώπου, 257
- Η ανάπαυση του Σαββάτου και Θεός, 258
- Ανθρωπος, πράγματα και Βασίλειο του Θεού, 260
- Εργασία, Σάββατο και Θεός, 261
- Ορατός κόσμος, δημιουργήθηκε από τον Θεό για τον άνθρωπο, 262
- Εργασία, κόσμος, άνθρωπος και Θεός, 265
- Ανθρώπινη δράση και δράση του Θεού, 266
- Ανθρωπος, εικόνα του Θεού και εργασία, 270, 275, 317
- Πιστοί, Κυριακή και λατρεία του Θεού, 284
- Υλικά αγαθά, φτώχεια και Θεός, 323-327
- Πλούτη, οικονομική δραστηριότητα και Θεός, 328, 329
- Ηθική, οικονομία και Θεός Δημιουργός, 330, 333
- Ανάπτυξη, άνθρωπος και κάλεσμα του Θεού, 373, 374
- Γνώση του Θεού και ανάπτυξη της ανθρώπινης κοινωνίας, 375
- Θεός, Ιστορία και χαρισματικοί άνθρωποι, 377
- Ιησούς, εξουσία και Θεός, 379
- Χοιστιανοί, εξουσία και τάξη που καθορίστηκε από τον Θεό, 380-384
- Αρχές, ποινωνικά ανθρώπινα πλάσματα και Θεός, 393
- Θεός, αρχές και ηθική τάξη, 396

- Υπακοή στην εξουσία του Θεού, 398 Υπακοή και συνείδηση και Νόμος του Θεού, 399
- Θρησκευτική ελευθερία και Θεός, 421 Ένωση του ανθρώπινου γένους και Θεός, 428-432
- Άνθοωπος, Θεός και αιώνια σωτηρία, 445
- Πίστη του Ισραήλ και κόσμος ως δώρο του Θεού, 451-455
- Κόσμος, Θεός και εργατικότητα του ανθρώπου, 451, 452, 460
- Ανθρωπος, γη, δραστηριότητα και Θεός, 456, 457
- Δέσμευση του ανθρώπου και δύναμη του Θεού, 457
- Ανθρωπος, κόσμος, υπερβατικότητα και Θεός, 464
- Νερό, δώρο του Θεού, 484
- Άνθρωπος, κόσμος και μυστήριο του Θεού, 487
- Ειρήνη, Θεός και άνθρωπος, 488-492
- Ειρήνη, τάξη της κοινωνίας και Θεός, 494, 495
- Εξάλειψη ομάδων και εγκλήματα κατά του Θεού, 506
- Όπλα μαζικής καταστροφής και Θεός, 509
- Τοομοκράτες, μαρτύριο και Θεός, 515 Ειρήνη, Εκκλησία και Θεός, 516
- Προσευχή για την ειρήνη και Θεός, 519, 519\*
- Λόγος του Θεού και δράση των χριστιανών, 525
- Ευαγγελισμός, Θεός και άνθοωπος, 526 Οδός της αγιοποίησης και αγάπη του Θεού, 530
- Επηλησία, οι αδελφοί εβραίοι παι ο μοναδιπός Θεός, 538
- Αφιερωμένα πρόσωπα και σχέδιο του Θεού, 540

- Λαϊκοί, Βασίλειο του Θεού και επίγεια πράγματα, 541, 543
- Λαϊκοί, μαθητές του Χριστού και Θεός, 542
- Λαϊκή πνευματικότητα και μυστήριο του Θεού, 545
- Λόγος του Θεού και χριστιανική πορεία, 546
- Σύνεση, πραγματικότητα και σχέδιο του Θεού, 547
- Διδασκαλία της Εκκλησίας, άνθρωποι του Θεού, 551
- Πολιτισμός και νοσταλγία του Θεού, 554
- Το μυστήριο του Θεού στο κέντρο κάθε πολιτισμού, 559
- Ανθρωπος και ανεξαρτησία από τον Θεό, 560
- Θεός και εκπλήρωση της ζωής του ανθρώπου, 562
- Ανθρώπινο πλάσμα, Θεός και νόημα της ύπαρξης, 576
- Πίστη στον Θεό και ηθικές αρχές, 577 Θεός, άνθρωπος, κακό και καλό, 578 Αγάπη, Θεός και άνθοωπος, 582
- Αγάπη και αναφορά στον Θεό, 583

#### ΘΕΣΜΟΙ

- Σχέδιο του Θεού Δημιουργού και θεσμοί του ανθρώπου, 11
- Θεσμοί, εξυγίανση, δικαιοσύνη και καλό, 42
- Εκκλησία και δημόσιοι θεσμοί, 71
- Θεσμοθέτηση επαγγελματικών σωμάτων, 92
- Άνθοωπος, θεσμοί και ενοχές, 120
- Θεσμοί και ανάπτυξη του ανθοώπου, 131
- Ανθοώπινη συνύπαςξη και θεσμοί, 134

- Θεσμοί και συμμετοχή στην κοινωνική ζωή, 151
- Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας και θεσμοί, 163
- Πολιτικοί θεσμοί και αναγκαία αγαθά, 168
- Επίδραση της ιδιοκτησίας και θεσμοί,
- Επικουρικότητα, θεσμική βοήθεια, 186 Θεσμική αναπλήρωση, 188
- Σχέσεις ανάμεσα σε πολίτη και θεσμούς, 191
- Αλληλεγγύη και θεσμοί, 193
- Υπεύθυνοι και αλλαγές στους θεσμούς, 197
- Αξίες και κοινωνικοί θεσμοί, 205
- Οιπογένεια, θεϊπός θεσμός, 211
- Θεσμός της οικογένειας και άνθοωποι, 211
- Θεσμός της οικογένειας και κοινωνική διευθέτηση, 211
- Θεσμός του Χριστού και γάμος, 219
- Οιπογένεια, φυσιπός θεσμός, 225
- Θεσμικός χαρακτήρας του γάμου, 225, 229
- Θεσμοί του κράτους και δικαίωμα στη ζωή, 231
- Οιπογένεια και σχολικοί θεσμοί, 240 Γονείς και παιδαγωγικοί θεσμοί, 241, 243
- Οιπογένεια, ανέχεια και θεσμοί, 246 Θεσμοί του πράτους και οιπογένεια, 247 Κρατιποί θεσμοί και η προτεραιότητα
  - ρατιχοι θεομοί και η προτεραιότητο - της οιχογένειας, 252
- Αστικοί θεσμοί και προτεραιότητα της οικογένειας, 254
- Θεσμός της ημέρας του Κυρίου, 284
- Έμμεσος εργοδότης ως θεσμός, 288
- Θεσμοί και ξένα εργατικά χέρια, 298
- Δικαιώματα της εργασίας και θεσμικές διαδικασίες, 305

- Θεσμοί και αξιοπρέπεια στην εργασία, 319
- Ελεύθερη αγορά, σημαντικός θεσμός, 347
- Ελεύθερη αγορά, απάνθρωπος θεσμός, 348
- Οιπονομική δραστηριότητα και θεσμικό κενό, 352
- Αξία τίτλων χαρτοφυλακίου και χρηματοδοτικοί θεσμοί, 369
- Θεσμικές λύσεις και οικονομικό σύστημα, 369
- Διεθνείς οιπονομιποί παι χρηματοδοτικοί θεσμοί, 371
- Διεθνείς πολιτικοί θεσμοί, 372
- Χριστιανοί και ανθρώπινοι θεσμοί, 380
- Πνευματικές αξίες και κοινωνικοί θεσμοί, 386
- Ενδιάμεσοι σχηματισμοί και θεσμοί, 394 Πολιτική διαφθορά και δημόσιοι θεσμοί, 411
- Γραφειοπρατία παι θεσμοί, 412
- Πολιτικές κοινότητες και θεσμοί, 424
- Εκκλησία και θεσμική λύση, 424
- Ηνωμένα Έθνη, θεσμικός χώρος και ειρήνη, 440, 441
- Ενώσεις, θεσμοί, ανθρώπινα δικαιώματα, 443
- Αβεβαιότητα των θεσμών και φτώχεια, 447
- Οικολογικά κινήματα και θεσμικά χαρακτηριστικά, 463
- Παιδαγωγικοί καθολικοί θεσμοί, 532
- Κοινωνικές Εβδομάδες, εποικοδομητικός θεσμός, 532
- Επίσκοπος, θεσμοί και κοινωνική διδασκαλία, 539
- Θεσμοί και δράση των λαϊκών, 543 Κοινωνικοί θεσμοί και το καλό όλων,
- 552
- Πιστοί και θεσμικά καθήκοντα, 565, 566

Ηθική και αναλγησία των θεσμών, 566 Δημοκρατία και νόμιμοι θεσμοί, 567

#### ΘΕΣΜΟΣ - ΙΛΡΥΜΑ

# ΓΑΜΗΛΙΟΣ:

Ιησούς και αξιοπρέπεια του γαμήλιου θεσμού, 210

Γαμήλιος θεσμός και θεϊκή διάταξη, 215 Γαμήλιος θεσμός και συζυγική αγάπη, 215

Θεμέλιο του γαμήλιου θεσμού, 220

# ΙΔΙΩΤΙΚΗΣ ΙΔΙΟΚΤΗΣΙΑΣ:

Εργασία, κεφάλαιο και θεσμός της ιδιοκτησίας, 282

# ΠΟΙΝΗΣ:

Σωφρονιστικά ιδρύματα και χριστιανικό ενδιαφέρον, 403

# ΑΝΤΙΠΡΟΣΩΠΕΥΣΗΣ:

Θεσμός της αντιπροσώπευσης και πολίτες, 413

## ΔΙΑΜΕΣΟΛΑΒΗΣΗΣ:

Θεσμοί διαμεσολάβησης και διεθνής νομμότητα, 439

Θεσμοί διαμεσολάβησης και νομική αρχή, 439

#### **ΘΡΗΣΚΕΙΑ**

Σύνοψη και άλλες θρησκείες, 12 Θρησκείες και διάθεση για διάλογο, Πολιτισμός, παιδεία και μορφές της θοησκείας, 14

Θρησκεία, πολιτική και χριστιανισμός, 50 Πατέρες της Εκκλησίας και διαφορετικές θρησκείες, 53\*

Κοινωνική διδασκαλία και θρησκευτικές παραδόσεις, 84

Ποιμαντική ενασχόληση, ανθρώπινα δικαιώματα και θρησκείες, 159

Ελευθερία και πρεσβεύω τις θρησκευτικές μου ιδέες, 200

Οιχογένεια, κληφονομιά και θρησκευτική κοινότητα, 213

Συγγένεια ανάμεσα σε εργασία και θρησκεία, 266

Ανάπαυση, ελεύθερος χρόνος και θρησκευτική ζωή, 284

Ανάγκες κοινωνικής χρησιμότητας και θρησκεία, 284

Παγκοσμιοποίηση, φτωχοί και θοησκευτικά πιστεύω, 366

Μειονότητες και θρησκευτικές πεποιθήσεις, 387

Ελευθερία της θρησκείας και αστικό δίκαιο, 422

Έθνος και θοησκευτική κοινότητα, 423

Κράτος και θρησκευτικές οργανώσεις, 423

Εππλησία, ελευθερία δημιουργίας ενώσεων και σποπών, 426

Θρησκευτική δίωξη και διεθνής τάξη, 438

Εξάλειψη θοησκευτικών ομάδων και εγκλήματα, 506

Ποινική ευθύνη, θοησκείες και τρομοκράτες, 514

Θρησκείες και τρομοκρατία, 516

Εκκλησία, συνεργασία και θρησκείες, 516

Κοινωνική διδασκαλία, διάλογος και θρησκείες, 537

Πολιτισμός και διακρίσεις θρησκείας, 557

- Λαϊκότητα, αλήθεια και ιδιαίτερη θρησκεία, 571
- Λαϊκότητα και θρησκευτική ομολογία, 572

## I

## ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ

- Ενδοκοσμική ιδεολογία της ποοόδου, 48
- Κοινωνική διδασκαλία και πεδίο της ιδεολογίας, 72
- Κοινωνική διδασκαλία και ιδεολογικό σύστημα, 72
- Κοινωνική διδασκαλία και διαφορετικές ιδεολογίες, 85
- Ιδεολογική αμφισβήτηση και δεκαετία του '70, 100
- Ανεπάρκεια των ιδεολογιών, 100
- Μειωτικές αντιλήψεις ιδεολογικού χαοακτήρα, 124
- Χριστιανική πίστη και ιδεολογίες, 126 Ιδεολογίες του κοινωνικού συμβολαίου, 149\*
- Ατομικιστικές και κολεκτιβιστικές ιδεολογίες, 390
- Επικοινωνία και ιδεολογία, 416
- Ανθρωπος και πολιτικές ιδεολογίες, 417 Ιδεολογικός διεθνισμός, 432
- Ενότητα της ανθοώπινης οικογένειας και ιδεολογίες, 433
- Ιδεολογία του επιστημονισμού και τεχνοκρατία, 462
- Ιδεολογικός έλεγχος και κοινωνική επικοινωνία, 557
- Χριστιανικό καθήκον και ιδεολογικά οράματα, 558

# ΙΔΙΟΚΤΗΣΙΑ

- Σαββατικό έτος και προβλήματα ιδιοκτησίας, 24
- Rerum novarum και δικαίωμα στην ιδιοκτησία, 89, 268
- Quadragesimo anno και αξία της ιδιοκτησίας, 91
- Προορισμός των αγαθών και δικαιώματα της ιδιοκτησίας, 172, 177, 282, 347\*
- Εργασία και ατομική ιδιοκτησία, 176, 287
- Ιδιοκτησία αγαθών, προσβάσιμων σε όλους, 176
- Δικαίωμα στην ιδιωτική ιδιοκτησία, 177 Ιδιοκτησία και κοινωνική λειτουργία της κατοχής, 178
- Ποοορισμός των αγαθών και ιδιοκτησία νέων αγαθών, 179
- Ατομική ιδιοκτησία και κοινοτική ιδιοκτησία, 180
- Ιδιοκτησία, πλεονεκτήματα και υποσχέσεις πειρασμού, 181
- Προνομιούχος στάση απέναντι στους φτωχούς και ιδιοκτησία, 182
- Οιπογενειαπός μισθός παι οιπογενειαπή ιδιοπτησία, 250
- Ανάπαυση του Σαββάτου και δικαιώματα της ιδιοκτησίας, 258
- Συμμετοχή των εργαζομένων στην ιδιοκτησία, 281
- Θεσμός της ιδιωτικής ιδιοκτησίας, 282
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και δημόσια, 283
- Ιδιοκτησία των νέων τεχνολογιών, 283
- Αγροτική μεταρούθμιση και ιδιοκτησία της γης, 300
- Αγροτική μεταρούθμιση και τίτλοι ιδιοκτησίας, 300
- Εργασία, παγκοσμιοποίηση και ιδιοκτησία, 310

- Σχετικότητα των αγαθών και πρωταρχική ιδιοκτησία, 324
- Οικονομία της αγοράς, καπιταλισμός και ιδιοκτησία, 335
- Κράτος και εγγυήσεις της ιδιοκτησίας, 352

## ΙΕΡΕΑΣ - ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΣ

- Σύνοψη και ποιμαντική υπηρεσία των ιερέων, 11
- Κοινωνική διδασκαλία, κοινότητα και ιερείς, 79
- Κοινωνική διδασκαλία, λαϊκοί και ιερείς, 83
- Mit brennender Sorge, ιεφείς και αντίσταση, 92
- Κοινωνική διδασκαλία και ιερατική εκπαίδευση των πρεσβυτέρων, 533
- Κοινωνική διδασκαλία και λειτουργία των πρεσβυτέρων, 539
- Λαϊκοί και ιερατική αξιοπρέπεια του Χριστού, 541
- Λαϊκοί, ιεφέας ξεκινώντας από τα θεία μυστήφια, 542

## ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ - ΥΙΟΣ ΘΕΟΥ

- Εππλησία, Χριστός, άνθρωπος παι σωτηρία, 1, 3, 63, 64
- Σύνοψη, Εκκλησία και η σωτηρία από τον Χριστό, 8
- Επίσκοποι, γήινη πραγματικότητα και Σώμα του Χριστού, 11
- Σύνοψη, Υιός μονογενής και άνθρωποι, 13
- Εππλησία παι έργο του Χριστού, 13
- Μαθητές του Χριστού και ερωτηματικά του ανθρώπου, 17
- Ιησούς Χοιστός, αμαρτία, οδός και σκοπός, 17

- Ιησούς, Δέκα Εντολές και ο πλούσιος νεαρός, 22
- Ιησούς και η ιστορία του Θεού με τους ανθρώπους, 28
- Αγάπη, διακονία του Ιησού, άνθοωποι και Πατήρ, 29
- Τοιαδική Αγάπη και Ιησούς Χοιστός, 30
- Όψη του Θεού και Όψη του Ιησού Χοιστού, 31
- Ο Θεός είναι Αγία Τριάδα: Πατήρ, Υιός, Άγιο Πνεύμα, 31, 34
- Ιησούς Χριστός, Θεός Πατέρας, παιδιά και αδελφοί, 31, 32
- Εντολή της αγάπης, Χοιστός και Εκκλησία, 32, 112
- Χριστός, τριαδική Αγάπη και άνθρωπος, 34
- Ιησούς, ένωση, Πρόσωπα θεϊκά και τέκνα του Θεού, 34
- Ιησούς Χριστός και ταυτότητα του ανθρώπου, 35
- Ιησούς Χριστός και σωτηρία του ανθρώπου, 38-40
- Ιησούς Χριστός και η ανθρώπινη δράση στον κόσμο, 41
- Μαθητής του Χριστού και θεϊκή κλήση, 41
- Άνθρωπος, συμμόρφωση με τον Χριστό και σχέσεις, 42
- Άνθοωπος, πλάση και Χριστός, 44
- Ιησούς Χριστός και αυτονομία της γήινης πραγματικότητας, 45, 46
- Αναστημένος Χριστός και υπερβατικότητα του ανθρώπου, 49
- Επηλησία και σχέδιο του Θεού που πραγματοποιήθηκε εν Χριστώ, 51
- Χριστός, σωτηρία και κοινωνικές σχέσεις, 52, 53, 144
- Ο Ιησούς Χριστός αποκαλύπτει ότι ο Θεός είναι αγάπη, 54

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Ιησούς Χριστός, μεταμόρφωση του κόσμου και αγάπη, 54, 55, 580
- Ιησούς Χριστός, άνθρωποι και νέα και αιώνια κατοικία, 56
- Χοιστός και Βασίλειο της αλήθειας και της ζωής, 57
- Πραγμάτωση του ανθρώπου και Χριστός, 58
- Παρθένος Μαρία, πρώτη ανάμεσα στους μαθητές του Ιησού Χριστού, 59
- Μαθητές του Χριστού, Θεός και αγάπη για τους φτωχούς, 59
- Εππλησία, άνθρωπος, Βασίλειο του Θεού και Ιησούς Χριστός, 60
- Εκκλησία και μήνυμα απελευθέρωσης του Χριστού, 63, 65
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία στα μέτρα του Χριστού, 63
- Χριστός, Εκκλησία και υπερφυσική τάξη, 64
- Ιησούς Χριστός και ορατός κόσμος, 64, 262
- Ανθρωπος-Χριστός και άνθρωπος-Αδάμ, 64, 65
- Κοινωνική διδασκαλία και Σωτήρας Χριστός, 67
- Αομοδιότητα της Εκκλησίας και Σωτήρας Χριστός, 68
- Εκκλησία, ευαγγελισμός της κοινωνίας και Χριστός, 71
- Κοινωνική διδασκαλία, μυστήριο του Χριστού και λογική, 75
- Μυστήριο του Χριστού και μυστήριο του ανθρώπου, 75
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και εξουσία του Χριστού, 79
- Χριστός, άνθρωπος και ευθύνη της Εκκλησίας, 81
- Εππλησία, ανθρώπινη ποινωνία παι Χριστός, 96

Εκκλησία, Ιησούς Χριστός και Ιστορία, 104

575

- Χριστός, αποκαλύπτει τον Θεό στον άνθρωπο και τον άνθρωπο στον εαυτό του, 105
- Χοιστός, ενανθρώπιση, ένωση και άνθρωπος, 105, 578
- Χοιστός Κύριος, Εκκλησία και οδός του ανθρώπου, 105
- Παγκοσμιότητα, αμαρτία και σωτηρία εν
- Χριστώ, 120-122
- Ανθρώπινη ελευθερία και Ιησούς Χριστός, 143
- Υιός του Θεού και ισότητα των ανθρώπων, 144
- Ανθρώπινα δικαιώματα, ανθρώπινη αξιοπρέπεια και Ιησούς Χριστός, 153
- Πάσχα του Χριστού και κοινό καλό της ανθρωπότητας, 170
- Αγαθά, Ιησούς και λαχτάρα για κατοχή, 175
- Ποονομιακή μεταχείοιση για τους φτωχούς και ο βίος του Χοιστού, 182-184
- Ιησούς, αλληλεγγύη και αγάπη, 196
- Αγάπη και μαθητές του Χριστού, 196\*, 580
- Ιησούς, οικογένεια και θεσμός του γάμου, 210
- Χοιστός και θείο μυστήριο του γάμου, 219, 220
- Συζυγική αγάπη, αγάπη του Χριστού και κοινωνικότητα, 220
- Το αδιάλυτο του γάμου και Χριστός, 225
- Εππλησία, διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και Χοιστός, 226
- Ιησούς και εργασία, 259, 260
- Ιησούς και έργα ικανά για να ελευθερώσουν τον άνθρωπο, 261

- Ιησούς και Σάββατο, 261
- Υιός-Λόγος, *Λόγος* και δημιουργία, 262
- Κούραση της εργασίας στην ένωση με τον Ιησού, 263
- Εργασία, καθαγιασμός και Πνεύμα του Χριστού, 263
- Χριστιανοί, εργασία και το υπόδειγμα του Χριστού, 264
- Εργαζόμενος, χέρι του Χριστού, 265
- Ιησούς, οικονομικά αγαθά, πλούτη και φτώχεια, 325
- Μαθητές του Χοιστού, οικονομία και καθαγιασμός, 326
- Πίστη στον Ιησού Χριστό και κοινωνική ανάπτυξη, 327
- Ιησούς Χριστός, χρισμένος από τον Γιαχβέ και υιός του Δαβίδ, 378
- Ιησούς της Ναζαρέτ, ενανθρώπιση του βασιλέα, 378
- Ιησούς, εξουσία και αρχή, 379
- Ιησούς και πολιτικός μεσσιανισμός, 379
- Ποοσευχή, χοιστιανοί και Ιησούς Χοιστός, 381
- Αυτοκρατορική εξουσία και μάρτυρες του Ιησού, 382
- Χοιστός και εξουσία που γίνεται απόλυτη, 382
- Εππλησία, Χριστός που βασιλεύει στο σύμπαν, 383
- Βασίλειο του Χριστού, χρόνος και τελική κρίση, 383
- Χριστός, ανθρώπινες αρχές και υπηρεσία, 383
- Εκκλησία, Χριστός και ενότητα του ανθρώπινου γένους, 431
- Ιησούς και φύση, 453-455
- Ιησούς και ειρήνη, 491-493
- Εππλησία, πίστη στον Χριστό παι βία, 496
- Εκκλησία εν Χριστώ και ειρήνη στον και για τον κόσμο, 516

- Ευχαριστία, χαιρετισμός ειρήνης και Χριστός, 519
- Κοινωνική ποιμαντική, Χριστός και αληθινή απελευθέρωση, 524
- Κοινωνική ποιμαντική, ευαγγελισμός και Χριστός, 526
- Κατήχηση και κοινωνία με τον Ιησού Χριστό, 529
- Οικουμενική συνεργασία και αδελφοσύνη εν Χριστώ, 535
- Μοναχοί και μυστήριο της αγάπης του Χριστού, 540
- Λαϊκοί, κοσμικός χαρακτήρας και ακολουθία του Χριστού, 541
- Λαϊκοί, ιερά μυστήρια και Χριστός, 542
- Λαϊκοί, Ευαγγέλιο και Χριστός, 543
- Λαϊκή πνευματικότητα και Πνεύμα του Ιησού, 545
- Ιησούς Χοιστός, πολιτικός πολιτισμός και Ευαγγέλιο, 555
- Ποοσωπική και κοινωνική ενασχόληση, Πνεύμα και Υιός, 562
- Χριστιανοί, υπερφυσικές αξίες και Χριστός, 569
- Εκκλησία, Ευαγγέλιο του Χριστού και η ανθρώπινη περιπέτεια, 569
- Πίστη στον Ιησού Χριστό και ηθικές αρχές, 577
- Μεγάλες προκλήσεις της εποχής μας και Χριστός, 577
- Ανθρωπος και η λυτρωτική επίδραση του Χριστού, 578

# ΙΣΟΣ - ΙΣΟΤΗΤΑ

- Ανδρας και γυναίκα, ίση αξία, 111
- Φυσικός νόμος και ο άλλος ως ίσος, 140
- Ενσάρκωση και ισότητα των ανθρώπων, 144
- Κοινή ανάπτυξη και ισότητα ανάμεσα στις τάξεις, 145

ANAAYTIKO EYPETHPIO 577

Ισότητα και σχέσεις ανάμεσα σε λαούς και κράτη, 145, 433

Αρσενικό θηλυκό και ίση αξιοπρέπεια, 146

Δικαιώματα και ίση αξιοπρέπεια των ανθρώπων, 153

Διεθνή δικαιώματα και ίσος σεβασμός των κρατών, 157, 158

Κοινό καλό και ισότητα των ανθοώπων, 164

Επικουρικότητα και υποτιθέμενη ισότητα, 187

Αναπλήρωση, κράτος και μεγαλύτερη ισότητα, 188

Αλληλεγγύη και ισότητα όλων 192, 194 Αλληλεγγύη του Ιησού και ισότητα, 196 Χρήση των αποθεμάτων και κριτήρια ισότητας, 283

Μεταναστευτικά ρεύματα και κριτήρια ισότητας, 298

Ισότητα και διανομή των εσόδων, 303 Παγκοσμιοποίηση της ισότητας, 310 Οικονομική πρωτοβουλία και απαίτηση ισότητας, 336

Κράτος σε οικονομία και ισότητα των μερών, 352

Οικονομία, δημόσια παρέμβαση και ισότητα, 354

Ισότητα και επιβολή των φόρων, 355 Χρηματοδότηση και αρχή της ισότητας, 355

Ισότητα και εμπορικές σχέσεις, 364 Βασιλεύς, φτωχοί και ισότητα, 378 Αστική φιλία και αρχή της ισότητας, 390

Ισότητα και Γαλλική Επανάσταση, 390\*

Αρχές και ίση ηθική τάξη για όλους, 396

Πληφοφοφία και συνθήκες ισότητας, 414 Δίκαιο του κόσμου και ισότητα στην αξιοπρέπεια, 437

Διεθνείς οργανισμοί και ισότητα, 442 Δικαίωμα στην ανάπτυξη και ισότητα, 446

Φτώχεια και ίσα δικαιώματα, 449

Βιοχεντοισμός και παρατηρήσεις ισότητας, 463

Διεθνές δίκαιο και ισότητα μεταξύ των κρατών, 506

# ΙΩΒΗΛΑΙΟ

Χοιστός και Μεγάλο Ιωβηλαίο του 2000, 1

Ιησούς και η προφητική σημασία του ιωβηλαίου, 28

# K

#### ΚΑΘΕΣΤΩΣ

Quadragesimo anno και απολυταρχικά καθεστώτα, 91

Πίος ΙΑ΄ και απολυταρχικά καθεστώτα, 92

Θρησκευτική ελευθερία, πρόοδος και καθεστώς, 155

Ιδιωτική ιδιοκτησία και πραγματικές μορφές καθεστώτων, 177

Χώρες με απολυταρχικό ή δικτατορικό καθεστώς, 191

Αξίες και πολιτικά καθεστώτα, 386 Λαός, κυβερνώντες και πολιτικό καθεστώς, 395

#### ΚΑΘΗΚΟΝ - ΥΠΟΧΡΕΩΣΗ

Οι Δέκα Εντολές και οι υποχοεώσεις του ανθρώπου, 22

- Υποχρεώσεις της Εκκλησίας και κοινωνική διδασκαλία, 69, 71
- Κοινωνική διδασκαλία και υποχοεώσεις, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και καθήκοντα της δικαιοσύνης και της αγάπης, 83
- Divini Redemptoris και υποχοεώσεις της δικαιοσύνης, 92
- Κοινωνική αμαρτία και υποχρεώσεις των πολιτών, 118
- Ελευθερία, φυσικός νόμος και υποχρεώσεις του ανθρώπου, 140
- Άτομα με ειδικές ανάγκες, έχουν υποχρεώσεις, 148
- Διασύνδεση ανάμεσα στα δικαιώματα και στις υποχρεώσεις του ανθρώπου, 156
- Έθνη και υποχρεώσεις να ζουν ειρηνικά, 157
- Ποοορισμός των αγαθών και κοινωνικές υποχρεώσεις, 172
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και τήρηση των υποχρεώσεων, 176
- Υποχοεώσεις ιδιοκτητών και κατεχόντων αγαθά, 178
- Δώρα στους φτωχούς, υποχρέωση της δικαιοσύνης, 184
- Συμμετοχή, υποχρέωση που οφείλουμε να τηρήσουμε, 189
- Κοινωνική διδαχή και αλληλεγγύη ως καθήκον, 194\*
- Υποχρέωση ο σεβασμός για την ελευθερία του ανθρώπου, 199
- Ανθρώπινη συνύπαρξη, δικαιοσύνη και καθήκοντα, 205
- Αρχές και το καθήκον συντήρησης της οικογένειας, 214
- Μέλη της οικογένειας και αμοιβαία καθήκοντα, 215
- Υπεύθυνη πατρότητα και υποχρεώσεις προς τον Θεό, 232

- Σύζυγοι, αριθμός παιδιών και υποχρεώσεις, 234
- Υποχρέωση των γονιών να διαπαιδαγωγούν τα παιδιά τους, 239, 239\*
- Όργανα διάπλασης και καθήκον των αρχών, 240
- Κράτος και προστασία των υποχρεώσεων της οικογένειας, 247
- Η εργασία είναι υποχρέωση του ανθρώπου, 274
- Αρχές, καθήκον επαγρύπνησης, ανάπαυση και λατρεία, 286
- Απασχόληση, ορθός στόχος, 288
- Κράτος και καθήκον προώθησης της εργασίας, 291
- Συνδικάτα και υποχοέωση να επηρεάζει την εξουσία, 307
- Καθήκον και οικονομική επάρκεια, 332 Καθήκον να συνεισφέρουμε στην πρόοδο, 333
- Επιχειρηματίες και υποχρέωση του σεβασμού, 344
- Κράτος και καθήκον να διευκολύνει τις επιχειρήσεις, 351
- Η πληρωμή των φόρων ως καθήκον, 355 Αγοραστική δύναμη και η υποχρέωση της αγάπης, 359
- Διεθνείς αρχές και η υποχρέωση σεβασμού των δικαιωμάτων, 365
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές, υποχρέωση, 367
- Υποχρεώσεις των χριστιανών προς τις αρχές, 380
- Ανθρώπινη συνύπαρξη και εκπλήρωση υποχρεώσεων, 386
- Υποχοεώσεις των μειονοτήτων και κοινό καλό, 387
- Κοινό καλό και υποχρεώσεις του ανθρώπου, 388, 389
- Συνύπαρξη και υποχρεώσεις του ανθρώπου, 390

ANAAYTIKO EYPETHPIO 579

- Αδικοι νόμοι και υποχρέωση στην αντίρρηση, 399
- Υποχρέωση να σεβόμαστε τη θρησκευτική ελευθερία, 424
- Επηλησία, πολιτική κοινότητα και υποχρεώσεις, 425
- Εξουσία της παγκόσμιας κοινότητας και καθήκοντα, 441
- Ανάπτυξη, υποχρέωση όλων προς άλλους, 446
- Διεθνής συνεργασία, υποχρέωση αλληλεγγύης, 448
- Πεοιβάλλον και η υποχοέωση να σεβαστούμε ένα αγαθό, 466
- Η υποχρέωση της αλληλεγγύης μεταξύ των γενεών, 467
- Η ειρήνη είναι οικουμενική υποχρέωση, 494
- Άοπλοι προφήτες και υποχρεώσεις των ανθρώπων, 496
- Κράτος που δέχεται επίθεση και η υποχρέωση να αμυνθεί, 500
- Η υποχρέωση να προστατεύουμε αθώα θύματα, 504
- Ειρήνη και καθήκοντα της δικαιοσύνης, 520
- Λαϊκοί, αίσθηση του καθήκοντος και κοινό καλό, 531
- Κοινωνική διδασκαλία, ηθικές και κοινωνικές υποχρεώσεις, 532
- Λαϊκοί και η υποχρέωση να είναι δραστήρια υποκείμενα, 539
- Λαϊκοί, πνευματική ζωή και κοινωνικές υποχρεώσεις, 546
- Ποσσοχή και καλό ως υποχρέωση, 548 Θρησκευτική ελευθερία, μία από τις πιο σοβαρές υποχρεώσεις, 553
- Λαϊκοί, υποχρέωση και έννοια του ανθρώπου, 558
- Επαγγελματίες της επικοινωνίας και υποχρεώσεις, 562

- Πιστοί και οι υποχοεώσεις των πολιτών, 565
- Ηθικές απαιτήσεις και το καθήκον της μαρτυρίας, 570
- Οι υποχοεώσεις μιας κοινότητας και ηθικές αλήθειες, 571
- Διδαχή και το ηθικό καθήκον της συνέπειας, 571
- Λαϊκισμός και οι υποχοεώσεις των χοιστιανών, 572
- Αγάπη και η υποχρέωση να διασφαλίζεις το καλό, 581
- Αγάπη και καθήκοντα της δικαιοσύνης, 583

#### **KAKO**

- Ερωτήσεις βάθους και παρουσία του κακού, 14
- Προπατορικό αμάρτημα, ρίζα όλων των κακών, 27
- Rerum novarum, λάθη και κοινωνικό κακό, 89
- Divini Redemptoris και βάλσαμο για το κακό, 92
- Διάκριση του καλού και του κακού, 114, 136
- Αμαρτία και ελπίδα, πιο μεγάλη από κάθε κακό, 121
- Αλήθεια γύρω από το κακό και κρίση συνειδήσεων, 139
- Ελευθερία και κακό, 143
- Αλληλεγγύη και κακά πολλών ανθοώπων, 193
- Δέντρο της γνώσης του καλού και του κακού, 256
- Εργασία και απελευθέρωση από το κακό, 261
- Είναι κακό η φτώχεια των καταπιεσμένων, 323

580 EYPETHPLA

- Οικονομικά αγαθά και άνθρωπος ελευθερωμένος από το κακό, 325
- Ποοσκόλληση στο χοήμα, οίζα όλων των κακών, 328
- Αρχές και καταδίκη όποιου απεργάζεται το κακό, 380
- Δυσκολία επικοινωνίας και κοινωνικά κακά, 416
- Ο πόσμος εννοούμενος όχι ως παπό, 451 Η βία είναι παπό, 496
- Προσφυγή στα όπλα και πιο σοβαρά κακά, 500
- Θεός και δυνατότητα να ξεπερνάς το κακό, 578
- Χριστιανική ελπίδα και πνεύματα του κακού, 579

# ΚΑΛΟ

- Ανθρωπος και ανθρώπινη ανάπτυξη προς το καλό, 4
- Ανθρωποι και το πραγματικό καλό της ανθρωπότητας, 6
- Σύνοψη και το καλό του ανθρώπου, 10 Θεσμοί, εξυγίανση και καλό, 42
- Αποφασιστικότητα και το καλό όλων, 43
- Καλό και κοινωνική κοινότητα, 61
- Εργασία, καλό για τον άνθρωπο, 101
- Διάχριση του καλού και του κακού, 114
- Δράσεις αντίθετες στο καλό, κέρδος και εξουσία, 119
- Ανθρωπος και το απόλυτο καλό, 130
- Κοινωνική τάξη και το καλό των ανθρώπων, 132
- Άνθρωπος, καλό και ελευθερία, 135, 136
- Αλήθεια, καλό και κρίση της συνείδησης, 139
- Θεός, πηγή και κοιτής κάθε καλού, 140 Ελευθερία, αλήθεια και ανθρώπινο καλό, 142, 143, 165, 200

Αομονική δράση και το καλό όλων, 145 Αγάπη για το καλό και σταθερές ομάδες, 150

- Ανθοώπινα δικαιώματα και το καλό του ανθοώπου, 154
- Ηθική δράση του ατόμου και καλό, 164
- Κοινό καλό, καλό όλων και του ανθρώπου, 165
- Κοινό καλό, δύσκολος στόχος να επιτευχθεί, 167
- Ευθύνη και καλό της αστικής κοινότητας, 169
- Ιησούς και το υπέρτατο Καλό, 170
- Αλληλεγγύη, καλό όλων και καθενός, 193, 194
- Ανθρώπινη συνύπαρξη, καλό και αλήθεια, 205
- Κοινωνική αγάπη και καλό των ανθρώπων, 207, 208
- Καλό και άνθοωπος μόνος, 209
- Οικογένεια και έννοιες γύρω από το καλό, 212
- Οιπογένεια και το καλό της κοινωνίας, 213, 214, 229
- Γάμος, το καλό των συζύγων και των παιδιών, 215
- Ηλικιωμένοι, νέοι και το καλό τους, 222 Συμπληρωματικότητα και το καλό του γάμου, 224
- Υπεύθυνη πατρότητα και κοινωνικό καλό, 232
- Διαπαιδαγώγηση και το καλό της κοινωνίας, 242
- Κύρος των γονιών και το καλό των παιδιών, 242
- Ενώσεις και το καλό της οικογένειας, 247
- Το δένδρο της γνώσης του καλού, 256 Εργαζόμενος, το χέρι του Χριστού και το καλό, 265

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Εργασία, ένα καλό για όλους, 288
- Αγώνας για δικαιοσύνη και καλό, 306
- Ο Θεός και το καλό ως δώρο προς διαχείριση, 323
- Πλούτη, ένα αγαθό που ποοέρχεται από τον Θεό, 329
- Οικονομική ζωή και το καλό όλης της κοινωνίας, 331
- Επιχείρηση, καλό για όλους, 339
- Αρχές και το καλό του ανθρώπου, 380
- Φυσική τάση, άνθρωποι και καλό, 384
- Ανθρώπινη συνύπαρξη και ηθικό καλό, 386
- Κράτος, διαχειριστής του λαϊκού καλού, 412
- Το καλό των ανθοώπων και το καλό της κοινότητας, 416, 420, 445
- Κοινωνική διδασκαλία και το καλό όλων και καθενός, 449
- Ανθρώπινη δραστηριότητα και το καλό της ανθρωπότητας, 457, 522
- λό της ανθρωπότητας, 457, 522 Περιβάλλον, ένα συλλογικό καλό, 466
- Ανάπτυξη, το καλό κάθε ανθρώπου και της ανθρωπότητας, 483
- Νερό, ένα δημόσιο αγαθό, 485
- Ειρήνη, μεσσιανικό καλό, 491
- Θεός, υπέρτατο αγαθό, 494
- Ειρήνη και το καλό των ανθρώπων, 495
- Ένοπλες δυνάμεις και το καλό του κόσμου, 502
- Το καλό του ανθρώπου και εμπόλεμα μέρη, 504
- Εκκλησία και το καλό όλων και καθενός, 527
- Σύνεση και διάκριση του πραγματικού καλού, 547, 548
- Αξιοπρέπεια του ανθρώπου, πολύτιμο καλό, 552
- Θρησκευτική ελευθερία, ένα από τα πιο υψηλά αγαθά, 553

- Το καλό όλης της κοινωνίας και σκοπός του πολιτισμού, 556
- Θεός και η πιθανότητα να επιτευχθεί το καλό, 578
- Αγάπη, δύναμη στην Ιστορία προς το καλό, 580, 581

# ΚΑΝΟΝΑΣ - ΔΕΟΝΤΟΛΟΓΙΑ

- Σαββατικό έτος και ουθμιστική αναφοφά, 25
- Θεσμοί και κανόνες δικαιοσύνης, 42
- Κοινωνική διδασκαλία και κανόνες της κοινωνικής ζωής, 73
- Συνειδήσεις, κανόνες και κοινωνικές καταστάσεις, 73
- Κοινωνική διδασκαλία και κανόνες δράσης, 81, 84
- Ελευθερία, αλήθεια και ηθικοί κανόνες, 138
- Φυσικός νόμος, Δεκάλογος και κανόνες, 140
- Αρχές, θεσμοί και κανόνες έθους, 163
- Αγαθά της δημιουργίας και κανόνες του κοινού καλού, 167
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και νομικοί κανόνες, 177
- Τεχνικές αναπαραγωγής και κανόνες, 235
- Παιδαγωγική δράση και η αγάπη ως κανόνας, 239
- Σεξουαλική διαπαιδαγώγηση και ηθικοί κανόνες, 243
- Προτεραιότητα της οικογένειας και δεοντολογικά κριτήρια, 254
- Νέες τεχνολογίες και νομικοί κανόνες, 283
- Κανόνες ποινωνιπής ασφάλειας, 309
- Χρηματοδοτικό σύστημα και δεοντολογικό πλαίσιο, 369

- Οικονομική ανάπτυξη και πλαίσιο κανόνων, 372
- Αντικειμενικός κανόνας και θετικό δικαίωμα, 388
- Φυσικός νόμος, δεοντολογική αναφορά, 397
- Πολιτική διαφθορά και κανόνες της δικαιοσύνης, 411
- Θρησκευτική ελευθερία και νομικοί κανόνες, 422
- Θρησκευτικές οργανώσεις και κανόνες δικαίου, 423
- Αντιθέσεις και δεοντολογικά όργανα, 439
- Διάλογος του πλάσματος και κανόνες, 452
- Υγιές περιβάλλον και νομικοί κανόνες, 468
- Στρατιωτικοί και κανόνες του ανθρωπιστικού δικαίου, 503
- Χημικά όπλα και διεθνές πλαίσιο κανόνων, 509
- Κανόνας της δράσης και καλό της ανθρωπότητας, 522
- Μέσα επικοινωνίας και κανόνες, 560 Αγάπη, υπέρτατος κανόνας δράσης, 582

#### ΚΑΠΙΤΑΛΙΣΜΟΣ

Εργασία και καπιταλιστική μήτρα, 267 Κοινωνική διδασκαλία και καπιταλισμός, 335

#### ΚΑΡΛΙΑ

- Ολοκληρωμένος άνθρωπος, με την καρδιά, 13
- Οδηγώντας στην καρδιά τα αποφασιστικά ερωτήματα, 17
- Καρδιά και αδελφός που έχει ανάγκη, 23

- Πνεύμα του Θεού και καρδιά του ανθρώπου, 25, 31, 63
- Ιησούς και καρδιά της θεϊκής εμπειρίας, 29
- Να αγαπάμε τον Κύριο με όλη την καρδιά, 40
- Καρδιά των ανθρώπων και χάρη, 41
- Κοινωνική διδασκαλία, καρδιά και λειτούργημα, 67
- Ανθρωπος, καρδιά της κοινωνικής διδαχής, 107
- Καρδιά και πνευματική εσωτερικότητα του ανθρώπου, 114
- Διάσταση και προδιάθεση της καρδιάς, 128
- Φυσικός νόμος και καρδιά του ανθρώπου, 141
- Δικαίωμα στην ανάπτυξη και η καρδιά της μητέρας, 155
- Γάμος και σκληρότητα της καρδιάς, 217 Ιησούς Χριστός και σκληρότητα της καρδιάς, 219
- Καρδιά και θησαυροί του ουρανού, 260
- Δαβίδ, νέος νόμος και η καρδιά των πιστών, 324
- Επιχειρηματίας και η καρδιά της επιχείοησης, 344
- Βασιλεύς, φίλος του ανθρώπου και της αγνής καρδιάς, 378
- Ειρήνη, Θεός και καρδιά, 490
- Ποοσευχή, καρδιά, Θεός και πλησίον, 519
- Καρδιά και δώρο της νέας ανθρωπότητας, 540
- Μεταστροφή της καρδιάς και άνθρωπος, 552
- Θεός και επιθυμίες της ανθοώπινης καφδιάς, 576
- Ηθική και καρδιά της πολιτιστικής υπόθεσης, 577

ANAAYTIKO EYPETHPIO 583

# ΚΑΤΑΛΥΜΑ

Φτώχεια, στέγη και καταλύματα, 482

# KATAMEPI $\Sigma$ MO $\Sigma$ - $\Sigma$ YMMETOXH - AIIOAOXH

Θεός και τρόπος συμμετοχής, 24 Κοινωνική διδασκαλία και συμμετοχή,

75 Κοινωνική ζωή και μορφές συμμετοχής,

Οιχογένεια και εκδηλώσεις συμμετοχής, 246

Οικογένεια και λογική της συμμετοχής, 248

Συμμετοχή και εργασία, 261

Ιησούς και συνύπαρξη στην αποδοχή, 325

Λαός και αποδοχή ζωής και αξιών, 386 Συμμετοχή, πρακτική της εξουσίας και υπηρεσία, 410

Καταμερισμός των πόρων και διεθνής τάξη, 438

Μαθητής του Χοιστού και συμμετοχή, 453

Καταμερισμός των αγαθών και οικολογία, 481-485

#### ΚΑΤΑΝΑΛΩΣΗ - ΚΑΤΑΝΑΛΩΤΕΣ

Κοινωνική αλλοτοίωση και μορφές κατανάλωσης, 47

Οι θησαυ<br/>ροί της γης καταναλώνονται, 260

Παραγωγικές εγκαταστάσεις και καταναλωτικές αγορές, 310

Οικονομία και κατανάλωση των υλικών αγαθών, 331

Ποιότητα των εμπορευμάτων προς κατανάλωση, 345

Ιδιωτικοί και δημόσιοι καταναλωτές, 346

Απαιτήσεις των καταναλωτών και δικαιοσύνη, 347

Ο άνθρωπος ως καταναλωτής, 350

Καταναλωτές και αγοραστική δύναμη, 358

Καταναλωτές και παραγωγοί, 359

Τρόποι ζωής και επιλογές κατανάλωσης, 360, 486

Μελλοντικές γενεές και υπερβολική κατανάλωση, 360

Ποόσωπα και μηχανισμός κατανάλωσης, 374, 375

Κατανάλωση και έργο παιδαγωγικό και πολιτιστικό, 376, 486

Περιβάλλον και κατανάλωση, 470

Βιοτεχνολογικά προϊόντα και καταναλωτές, 480

#### ΚΑΤΑΝΑΛΩΤΙΣΜΟΣ

Πλούτη, ανάπτυξη και καταναλωτισμός, 334

Το φαινόμενο του καταναλωτισμού, 360

Ανάπτυξη με καταναλωτικά πρότυπα, 462

Χριστιανοί και καταναλωτικός τρόπος ζωής, 554

Μέσα επικοινωνίας και καταναλωτικές επιλογές, 560

#### KATOIKIA

Κατοικία, υπηρεσία και δικαίωμα του ανθρώπου, 166

#### ΚΕΡΛΟΣ

Δομές του αμαρτήματος και κέρδος, 119

Επιχείρηση και αρχή του μέγιστου κέρδους, 279

Οργάνωση της εργασίας και κέρδος, 311 Εταιρεία και σωστή λειτουργία του κέρδους, 340

Κέρδος και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 340

Αναζήτηση ενός σωστού κέρδους και τοκογλυφία, 341

Ανταγωνιστική αγορά και κέρδος, 347 Παγκοσμιοποίηση και ευκαιρίες κέρδους, 361

Μέσα επιχοινωνίας και κέφδος, 416 Οικονομία, περιβάλλον και κέφδος, 470 Βιοτεχνολογίες και νόμιμο κέφδος, 478

#### ΚΕΦΑΛΑΙΟ

Εργατικό πρόβλημα, κεφάλαιο και εργασία, 88

Κεφάλαιο, εργασία και συνεταιρισμός, 91

Κεφάλαιο και ανθρώπινη δραστηριότητα, 273

Κεφάλαιο, μέσα παραγωγής και επιχείρηση, 276

Ανθοώπινο κεφάλαιο, 276

Κοινωνικό κεφάλαιο, 276

Σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 277

Εργασία, κεφάλαιο και άνθρωπος, 278 Συγκρούσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 279

Εργαζόμενοι και ιδιοκτησία του κεφαλαίου, 281

Εργασία, κεφάλαιο και ιδιωτική ιδιοκτησία, 282

Ιδιότητες του κεφαλαίου και νέες τεχνολογίες, 283

Διαδικασία παραγωγής, εργασία και κεφάλαιο, 306

Η επιχείρηση ως ποινωνία των πεφαλαίων, 338

Επιχείρηση, κεφάλαιο και εργασία, 338 Επιχειρηματίες και φροντίδα του κεφαλαίου, 344

Παγκοσμιοποιημένη κοινωνία και κυκλοφορία των κεφαλαίων, 361

Κεφάλαιο και προσέγγιση των χωρών, 363

Παγκοσμιοποιημένη αγορά των κεφαλαίων, 368

Κινητικότητα των κεφαλαίων και πόροι, 368

Διεθνείς αγορές των κεφαλαίων και κυβερνήσεις, 370

Κεφάλαια, εξωτερικό χρέος και εμπόριο, 482

# **KINHMA**

Κινήματα αλληλεγγύης των εργαζομένων, 308

Συνύπαρξη, πνευματικές δυνάμεις και κινήματα, 386

Κυβεονήσεις και κινήματα για τα δικαιώματα του ανθοώπου, 443

Πεοιβάλλον και οικολογικά κινήματα, 463

Χριστιανοί, κίνημα και προστασία του ανθρώπου, 538

Κινήματα και διάπλαση των λαϊκών πιστών, 549

Κοινωνική διδασκαλία και ο οόλος των κινημάτων, 549

#### ΚΛΗΣΗ

Εκκλησία, κλήση του ανθοώπου και κοινωνία, 3, 63

Σύνοψη και κλήση των εκκλησιαστικών χαρισμάτων, 10 Εκκλησία, κόσμος και η κλήση του, 18 Κλήση του ανθρώπινου γένους στην ενότητα, 19

Τριαδική Αγάπη και κλήση, 34

Χοιστιανική αποκάλυψη και κλήση, 35, 36

Ύστατη κλήση του ανθοώπου, η θεϊκή, 41

Άνθρωπος, κλήση και σύμπαν, 47

Εππλησία, πολιτική κοινότητα και κλήση, 50, 425

Εκκλησία και οριστική κλήση του ανθρώπου, 51

Ανθρωπος, κλήση και θεϊκό σχέδιο, 60 Κοινωνική διδασκαλία και κλήση του

ανθρώπου, 61

Κοινωνική συνύπαςξη και κλήση, 62 Κοινωνική διδασκαλία και γήινη κλήση, 72

Διεπιστημονικός διάλογος και κλήση, 83

Λαϊκοί, εγκόσμιος χαρακτήρας και κλήση, 83

Laborem exercens, εργασία και κλήση, 101

Χριστός και κλήση του ανθρώπου, 105, 121

Ανδρας και γυναίκα και κλήση στη ζωή, 113

Κοινωνική διάσταση του ανθοώπου και κλήση, 149

Ελευθερία και κλήση κάθε ανθρώπου, 200

Γάμος, σύζυγοι και κλήση, 220

Εργασία και κλήση του ανθρώπου, 270

Εργασία, οικογένεια και κλήση του ανθοώπου, 294

Εργασία και κλήση της γυναίκας, 295 Συνδικάτο και κλήση, 306

Ανάγκες και κλήση προς το υπερβατικό, 318

Ανθρωπιά στην εργασία και κλήση, 322

585

Οικονομική δραστηριότητα και κλήση, 326

Οικονομική-κοινωνική ζωή και κλήση, 331

Οικονομία και κλήση του ανθρώπου, 333

Μοντέλα ανάπτυξης και κλήση, 373

Καλό της ανθοωπότητας και κλήση, 522

Αρχές και κλήση του ανθρώπου, 534

Λαός του Θεού και άσκηση κάθε κλήσης, 538

Εγκόσμια τάξη και αιώνια κλήση, 544 Ενώσεις, κλήση και αποστολή, 550

Ανθρωποι της εποχής μας και κλήση, 551

## ΚΛΩΝΟΠΟΙΗΣΗ

Κλωνοποίηση, κοινωνική και πολιτιστική σπουδαιότητα, 277

Ανθρώπινη κλωνοποίηση και Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, 236

#### ΚΟΙΝΟ ΚΑΛΟ

Σύνοψη και κοινό καλό, 12

Κοινό καλό, εγγύηση για το προσωπικό καλό, 61

Κοινό καλό και κοινωνική διδασκαλία, 77

Καθήκοντα της δικαιοσύνης και κοινό καλό, 92

Επαγγελματικές κατηγορίες και κοινό καλό, 93

Δημόσια εξουσία και οικουμενικό κοινό καλό, 95

Κοινωνική αμαρτία και κοινό καλό, 118 Σταθερές ομάδες και κοινό καλό, 150

Κοινό καλό και κοινωνικός πλουφαλισμός, 151

Διεθνές δίκαιο, κοινό καλό της ανθρωπότητας, 157

Υπερβολική ισότητα και κοινό καλό, 158

Η αρχή του κοινού καλού, 160, 164, 165 Οι απαιτήσεις του κοινού καλού, 166

Κοινό καλό και δέσμευση της κοινωνίας, 167

Κράτος και κοινό καλό, 168, 169

Κοινό καλό και ύστατος σκοπός του ανθοώπου, 170

Κοινό καλό και προορισμός των αγαθών, 171

Κοινωνική λειτουργία της ιδιοκτησίας και κοινό καλό, 178

Υλικά αγαθά και κοινό καλό, 181 Ιδιωτική πρωτοβουλία και κοινό καλό, 187

Κοινό καλό και η αρχή της επικουρικότητας, 188

Συμμετοχή και κοινό καλό, 189 Αλληλεγγύη και κοινό καλό, 193, 194, 582

Δικαιοσύνη και κοινό καλό, 193 Ελευθερία και κοινό καλό, 266, 287 Κοινωνική αγάπη και κοινό καλό, 207 Παιδί, σωματίδιο του κοινού καλού, 230

Οικογένεια και κοινό καλό, 238 Εργασία και κοινό καλό, 266, 287 Ενδιάμεσα στρώματα και κοινό καλό, 281

Κοινό καλό όλων και γιορτές, 286 Πλήρης απασχόληση και κοινό καλό, 288, 289

Αμειβόμενη εργασία και κοινό καλό, 302

Απεργία και κοινό καλό, 304 Συνδικάτα και κοινό καλό, 305-307 Επιχείρηση και κοινό καλό, 338

Επιχείρηση, κοινό καλό και περιβάλλον, 340

Ελεύθερη αγορά και κοινό καλό, 348 Πολιτική οικονομία και κοινό καλό, 354

Δημόσια χρηματοδότηση και κοινό καλό, 355

Αστική κοινωνία και κοινό καλό, 356 Κοινό καλό και διανομή του πλούτου, 363

Κοινό καλό και διεθνείς οικονομικές σχέσεις, 364

Παγκόσμιο χρηματοδοτικό σύστημα και κοινό καλό, 371

Πολιτική και ορίζοντες και κοινού καλού, 372

Αρχές και κοινό καλό, 380, 394, 396, 398, 409, 410, 567

Μέλη της πολιτικής κοινότητας και κοινό καλό, 384

Λαός και κοινό καλό, 385

Μειονότητες και κοινό καλό του κράτους, 387

Κοινό καλό, δικαιώματα και υποχρεώσεις του ανθρώπου, 388, 389

Πολιτική κοινότητα και κοινό καλό, 391, 392

Ένοπλος αγώνας και κοινό καλό μιας χώρας, 401

Κοινό καλό, εγκλήματα και ποινές, 402

Θανατική ποινή και κοινό καλό, 405 Δημοκρατικές διαδικασίες και κοινό καλό, 407

Πολιτικές επιλογές και κοινό καλό, 411 Κοάτος και κοινό καλό, 412

Κόμματα και κοινό καλό, 413

Πληροφορία και κοινό καλό, 415

Καλό των ανθρώπων και κοινό καλό, 417, 418

- Θρησκευτική ελευθερία και κοινό καλό, 422
- Πολιτικές κοινότητες και κοσμικό κοινό καλό, 424
- Οικουμενικό κοινό καλό, 432
- Διεθνής κοινότητα και οικουμενικό κοινό καλό, 433
- Κοινό καλό, έθνος και ανθρωπότητα, 434
- Κράτη, οικουμενικές αρχές και κοινό καλό, 437
- Παγκόσμια πολιτική αρχή και κοινό καλό, 441
- Διεθνείς οργανώσεις και κοινό καλό, 442
- Αγία Έδρα, κοινό καλό και ανθρώπινη οικογένεια, 444
- Διεθνής συνεργασία και κοινό καλό, 448
- Αγαθά της δημιουργίας και κοινό καλό, 468
- Βιοτεχνολογίες και κοινό καλό, 476, 478, 479
- Ειρήνη και κοινό καλό, 494, 518
- Χρήση της δύναμης και κοινό καλό, 494, 518
- Λαϊκοί και υπηρεσία του κοινού καλού, 531
- Πολιτισμός και κοινό καλό, 556
- Λαϊκοί, πολιτική δράση και κοινό καλό, 565, 571, 573
- Κοινό καλό και πνευματικός σκοπός του ανθρώπου, 573
- Πιστοί και κοινό καλό, 574

# **KOINOTHTA**

- Ουμανισμός και κοινότητα των ανθοώπων, 19
- Υπεοβατικότητα του ανθοώπου και κοινότητα, 47

- Κήρυγμα του Ευαγγελίου, ανάπτυξη και κοινότητα, 66
- Εππλησία παι ποινότητα των ανθρώπων, 68, 82
- Mater et magistra και κοινότητα, 94
- Θρησκευτική ελευθερία και κοινότητα, 97, 421
- Αμάρτημα, άνθρωπος και κοινότητα, 117
- Κοινωνικό αμάρτημα και κοινότητα, 118
- Ανθρωπος και κοινότητα, 133
- Φυσικός νόμος και κοινότητα των ανθρώπων, 142
- Ανθοώπινη αξιοποέπεια και κοινοτική μορφή, 145
- Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας και κοινότητα, 161
- Κοινωνική διάσταση του ηθικού καλού, 164
- Ιθαγενείς λαοί και κοινοτικές ιδιοκτησίες, 180
- Ιδιοκτησία, πλεονεκτήματα και κοινότητα, 181
- Ανθοώπινη κοινότητα και έργα αγάπης, 184
- Αστική κοινωνία και κοινότητα των ανθρώπων, 185-187
- Δημοκρατία και κοινοτική ζωή, 190, 191
- Αλήθεια, ποινωνικές σχέσεις και ποινότητα, 198
- Αγάπη και το καλό της κοινότητας, 208 Οικογένεια και κοινότητα, 213
- Οιπογένεια και ανάπτυξη της κοινότητας, 221
- Ταυτότητα του γένους, κοινότητα και άτομο, 224
- Παιδαγωγικό έργο και κοινωνική διάσταση, 240
- Προτεραιότητα της οιχογένειας και κοινότητα, 254

- Εργασία και συμμετοχή σε μια κοινότητα, 264
- Ανθρωπος, εργασία και κοινοτική ενέργεια, 266
- Αλλοτοίωση στην εργασία και αλληλέγγυα κοινότητα, 280
- Συμμετοχή των εργαζομένων και κοινότητα, 281
- Νέα εργασία και ζωή της κοινότητας, 311
- Εργασία στις μικρές επιχειρήσεις και κοινότητα, 315
- Κοινωνικό όραμα της επιχείρησης, 338, 339, 340
- Επιχειοηματικός ανταγωνισμός και κοινότητα, 343
- Διεθνής αλληλεγγύη, υποχοέωση της κοινότητας, 367
- Οικονομία και ανθοώπινη κοινότητα, 369
- Κυβέρνηση και ανθρώπινη κοινότητα, 383
- Κοινότητα, άνθοωπος και κοινό καλό, 391
- Πολιτική κοινωνία και αξία της κοινότητας, 392
- Πολιτικές αρχές και κοινότητα, 394
- Μέσα επικοινωνίας και κοινότητα, 415, 416, 562
- Εθελοντισμός και το καλό της κοινότητας, 420
- Γένεσις, άνθοωπος και κοινότητα, 428
- Συνθήκη και ανθρώπινη κοινότητα, 429 Ιδεολογίες και κοινωνική διάσταση, 433
- Εκκλησία, αστικές αρχές και ανθρώπινη κοινότητα, 445
- Ανάπτυξη, κοινότητα και ανθοώπινη οικογένεια, 446
- Φύση, Δημιουργός και ανθρώπινη κοινότητα, 473

- Αντιορησίες συνείδησης και κοινότητα, 503
- Διδαχή της Εκκλησίας και κοινότητα, 521
- Κοινωνική διδασκαλία, λαϊκοί και κοινότητα ζωής, 531
- Λαϊκές συναθοοίσεις και κοινότητα, 549
- Λαϊκοί και κοινωνική αντίληψη, 568 Ανάγκη έννοιας και εθνικές κοινότητες, 575

# ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΑΣΤΙΚΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙ-ΚΗ

- Εκκλησία και πολιτική κοινότητα, 50, 424, 425, 427, 445
- Gaudium et spes και πολιτική κοινότητα, 96
- Σκοπός του ανθρώπου και αστική κοινότητα, 133
- Κοινωνικός πλουραλισμός και αστική κοινότητα, 151
- Πλειοψηφία και το καλό της αστικής κοινότητας, 169
- Συμμετοχή και αστική κοινότητα, 189 Συμμετοχική δημοκρατία και αστική κοινότητα, 190
- Κοινωνική και πολιτική ευσπλαχνία και πολιτική κοινότητα, 208
- Οικογενειακός πυρήνας και αστική κοινότητα, 208
- Δημόσια έξοδα, αστική και πολιτική κοινότητα, 355
- Αλληλεγγύη και εθνικές πολιτικές κοινότητες, 367
- Πολιτική κοινότητα και η φύση του ανθρώπου, 384
- Πολιτική κοινότητα και λαός, 385
- Πολιτική κοινότητα και ανθρώπινα δικαιώματα, 388, 389

ANAAYTIKO EYPETHPIO 589

- Πολιτική κοινότητα και συλλογικές σχέσεις, 392
- Πολιτική κοινότητα, αρχές και ηθική τάξη, 394
- Πολιτική κοινότητα και δημοκρατική συμμετοχή, 414
- Πολιτική κοινότητα και αστική κοινωνία, 417-419
- Σχέσεις ανάμεσα στις πολιτικές κοινότητες, 433
- Πολιτικές κοινότητες και διεθνές δίκαιο, 434
- Συγκοούσεις, πολιτικές κοινότητες και πόλεμος, 438
- Παγκόσμια κοινότητα και πολιτική κοινότητα, 441
- Συνεργασία ανάμεσα στις πολιτικές κοινότητες, 446
- Ειρήνη και πολιτική κοινότητα, 495
- Χοιστιανική κοινότητα και αστική και πολιτική κοινότητα, 534
- Ηθικές αλήθειες και πολιτική κοινότητα, 571

#### ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΔΙΕΘΝΗΣ

- Χοιστιανική σωτηρία και διεθνής κοινότητα, 1
- Pacem in terries και διεθνής κοινότητα, 95
- Gaudium et spes και κοινότητα των λαών, 96
- Ισότητα μεταξύ κρατών και διεθνής κοινότητα, 145
- Κοινό καλό και κοινότητα των λαών, 165
- Συμμετοχή και διεθνής κοινότητα, 189 Παιδιά και διεθνής κοινότητα, 245
- Ανθοώπινα δικαιώματα και διεθνής κοινότητα, 365

- Διεθνής αλληλεγγύη και παγκόσμια κοινότητα, 367
- Διεθνής κοινότητα και ο φόλος της κατεύθυνσης, 370, 371
- Διεθνής κοινότητα και αξίες, 433
- Διεθνής κοινότητα, νομική κοινότητα, 434
- Διεθνής κοινότητα και λύση των συγκρούσεων, 439
- Διεθνής κοινότητα και Ηνωμένα Έθνη, 440
- Διεθνής κοινότητα και παγκόσμια αρχή, 441
- Διεθνής κοινότητα και οργανώσεις, 443
- Αγία Έδρα και διεθνής κοινότητα, 448
- Διεθνής ποινότητα παι διεθνής συνεργασία, 448
- Διεθνής κοινότητα και εξωτερικό χρέος, 450
- Περιβάλλον και διεθνής κοινότητα, 467, 468
- Διεθνής κοινότητα και πολιτισμός της ειρήνης, 495
- Ισχύς και κοινωνία των εθνών, 500
- Διεθνής ποινότητα παι εξάλειψη ομάδων, 506
- Διεθνής κοινότητα και κυρώσεις, 507
- Διεθνής κοινότητα και πυρηνικά όπλα, 509\*
- Διεθνής κοινότητα και ναρκαλιεία, 510 Διεθνής κοινότητα και τρομοκρατία, 513

#### ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ

- Κοινό καλό και κοινωνική κοινότητα, 61
- Κοινωνική, πολιτική αγάπη και κοινωνική κοινότητα, 208
- Ανθρωποι των αγρών και κοινωνική κοινότητα, 299

Ηθικές αλήθειες και κοινωνική κοινότητα, 671

#### KOINOTHTA OIKOFENEIAKH

Οικογενειακή κοινότητα και ανθρώπινη οικολογία, 212

Οικογένεια, φυσική κοινότητα, 213 Οικογένεια, κοινότητα προσώπων, 221

Οιπογένεια, ποινότητα αγάπης, 229, 238

Οικογένεια, κοινότητα ζωής, 230 Οικογενειακή κοινότητα και παιδιά, 230

Παιδιά και οικογένεια, κοινότητα προσώπων, 244

# ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ - ΕΚ-ΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ

Σύνοψη και χριστιανική κοινότητα, 11 Εκκλησία και νέες χριστιανικές κοινότητες, 50

Εκκλησιαστικές κοινότητες, χώροι κοινωνίας, 52

Χριστιανική κοινότητα και κοινωνικές σχέσεις, 53

Κοινωνική διδασκαλία και εκκλησιαστική κοινότητα, 79, 83

Mater et magistra και χριστιανική κοινότητα, 94

Gaudium et spes και κοινότητα των πιστών, 96

Justitia et Pax και η κοινότητα των καθολικών, 99

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και χοιστιανική κοινότητα, 104

Οικογένεια και θοησκευτική κοινότητα, 213

Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και κοινότητα, 226, 226\*

Χριστιανικές κοινότητες και οικογένεια, 229 Κοινωνική διδασκαλία και αρμοδιότητες της κοινότητας, 529

Χοιστιανικές κοινότητες και αστική και πολιτική κοινότητα, 534

Πρεσβύτεροι και χριστιανική κοινότητα, 539

Αρχή της λαϊκότητας και κοινότητα των πιστών, 572

Κοινωνικές-πολιτικές επιλογές και χοιστιανική κοινότητα, 574

# ΚΟΙΝΩΝΙΑ

Χριστιανική σωτηρία και κοινωνία, 1 Σύνοψη, θέση του ανθρώπου και κοινωνία, 14, 15

Οικοδομώντας την ανθοώπινη κοινωνία, 18

Κοινωνία και ηθικές, κοινωνικές αφετές, 19

Εξέλιξη της ισραηλίτικης κοινωνίας και πράξη, 23

Κοινωνία και σχέδιο σωτηρίας του Θεού, 37

Κοινωνία, νόμοι και αξίες, 45

Άνθρωπος και ορίζοντας της κοινωνίας, 47

Απολυταρχική άποψη της κοινωνίας και άνθρωπος, 48

Εκκλησία και δόμηση της ανθοώπινης κοινωνίας, 51

Γήινη πρόοδος και ανθρώπινη κοινωνία, 55

Ανθρωπος και σχέση με τους άλλους στην κοινωνία, 61

Εκκλησία, Ευαγγέλιο και κοινωνία, 62 Κοινωνία και οικονομία της σωτηρίας, 62, 65

Κοινωνία στα μέτρα του ανθρώπου και στο μέτρο του Χριστού, 63

- Κοινωνική διδασκαλία και ζωή της κοινωνίας, 67, 72, 79
- Εκκλησία, κοινωνία και αρμοδιότητα, 68, 69
- Κοινωνία, κοινωνική διδασκαλία και φιλοσοφία, 77
- Επιστήμες του ανθρώπου και ο άνθρωπος στην κοινωνία, 78
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία, 81-85
- Κοινωνία, Εππλησία παι παραπαταθήπη διδασπαλίας, 87
- Πίος ΙΑ΄ και κοινωνία να δομηθεί εκ νέου, 91
- Gaudium et spes, Επκλησία και κοινωνία, 96
- Θρησκευτική ελευθερία και διάταξη της κοινωνίας, 97
- Octogesima adveniens και μετα-βιομηχανική κοινωνία, 100
- Ανθρώπινη κοινωνία, αντικείμενο της κοινωνικής διδασκαλίας, 106
- Δίκαιη κοινωνία και άνθρωπος, 132
- Συνείδηση της κοινωνίας και ευθύνη, 134
- Άνθρωπος, ελευθερία και κοινωνία, 138
- Φυσικός νόμος και ζωή των κοινωνιών, 141
- Γυναίκα στην κοινωνία και θεμέλια, 146 Ζωή της κοινωνίας και λειτουργικά μέλη, 148
- Κοινωνία, άνθρωπος και αρχή της ενότητας, 149
- Κοινωνία και ιδεολογίες του κοινωνικού συμβολαίου, 149\*
- Κοινωνικότητα, κοινωνία και καλό, 150 Κοινωνία, ενωτικός ιστός και αυτονομία, 151
- Κοινωνία, φύση του ανθρώπου και ελεύθερη βούληση, 151

- Σύνολο των δικαιωμάτων και καλό της κοινωνίας, 154
- Κοινωνία και δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία, 155
- Αρχές και ζωή της κοινωνίας, 160
- Αρχές και αλήθεια της κοινωνίας, 163
- Κοινωνία και κοινό καλό, 165, 167, 167\*, 170
- Ιησούς, ανθρώπινη κοινωνία και υπέρτατο Αγαθό, 170
- Ευαγγέλιο, κοινωνία και πειρασμοί, 175
- Σημερινή ιστορική περίοδος, κοινωνία και νέα αγαθά, 179
- Κοινωνία, ιδιωτική ιδιοκτησία και σκλαβιά, 181
- Αρχή της επικουρικότητας και κοινωνία, 186, 187
- Αρχή της αλληλεγγύης και κοινωνία, 195
- Αρχές, αξίες και κοινωνία, 197
- Μεταρούθμιση της κοινωνίας και παιδαγωγικό καθήκον, 198\*
- Ελευθερία, κοινωνία και κλήση, 200
- Πρακτική της αρετής και νέα κοινωνία, 203
- Ο πλησίον για να αγαπήσουμε παρουσιάζεται στην κοινωνία, 208
- Αγάπη και δόμηση της κοινωνίας, 208
- Κεντρικότητα της οικογένειας και κοινωνία, 209
- Οικογένεια, κύτταρο της κοινωνίας, 211, 252
- Παιδί, δώρο στην κοινωνία, 212, 218
- Οικογένεια και καλό της κοινωνίας, 213
- Οικογένεια, πρώτη ανθρώπινη κοινωνία, 213
- Προτεραιότητα της οικογένειας απέναντι στην κοινωνία, 214
- Γάμος και καλό της κοινωνίας, 215
- Κοινωνία, συζυγικός δεσμός και αστικά αποτελέσματα, 216

- Κοινωνία και θρησκευτική έννοια του γάμου, 220
- Οικογένεια και εξατομικευμένη κοινωνία, 221
- Ηλικιωμένοι, πόρος για την κοινωνία, 222
- Κοινωνία, αγάπη και σεξουαλικότητα, 223
- Κοινωνία και συμπληρωματικότητα ανάμεσα στα φύλα, 224
- Προώθηση της οικογένειας και κοινωνία, 225, 229, 252
- Οικογένεια, αξίες και ανάπτυξη της κοινωνίας, 229, 238
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές και κοινωνία, 230
- Οικογένεια, Ευαγγέλιο της ζωής και κοινωνία, 231
- Κοινωνία, υπεύθυνη πατρότητα και μητρότητα, 232
- Γεννήσεις, αριθμός παιδιών και κοινωνία, 234
- Κοινωνία και τεχνικές αναπαραγωγής, 235
- Οικογένεια και ανάπτυξη της κοινωνίας, 237
- Οικογένεια και φουντίδα της κοινωνίας, 237, 237\*
- Οικογένεια, κοινωνικές αρετές και κοινωνία, 238
- Διαπαιδαγώγηση, άνθοωπος και καλό της κοινωνίας, 242
- Οιχογένεια και μετασχηματισμός της κοινωνίας, 247
- Οικογένεια, οικιακή κοινωνία και εργασία, 249
- Ταυτότητα της οικογένειας, φυσική κοινωνία, 253
- Εκκλησία, γεωργική κοινωνία και πιο δυναμική κοινωνία, 267

- Εργατικές ποινωνίες παι Rerum novarum, 268
- Εργασία και ανάπτυξη της κοινωνίας, 269
- Πλησίον και κοινωνία στην οποία ανήκει, 274
- Χριστιανοί, παραδόσεις και ανθρώπινη κοινωνία, 286
- Κοινωνία και δικαίωμα στην εργασία, 288, 289
- Εργασία και αυτο-οργάνωση της κοινωνίας, 293
- Ποιότητα της κοινωνίας, εργασία και γυναίκα, 295
- Συνδικάτα και δομή της τάξης της κοινωνίας, 306
- Συνδικάτο και κοινό καλό της κοινωνίας, 307
- Καινοτομίες και ανάπτυξη της κοινωνίας, 317
- Οικονομία και ανάπτυξη της κοινωνίας, 326, 331
- Πλούτος και ευεργετήματα για την κοινωνία, 329
- Πλούτος, κοινωνία και αλληλεγγύη, 332, 334
- Οικονομικά σχέδια και πιο δίκαιη κοινωνία, 333
- Δικαίωμα στην οικονομική πρωτοβουλία και κοινωνία, 336, 337
- Επιχείρηση και κοινό καλό της κοινωνίας, 338
- Εταιρεία, κοινωνία κεφαλαίων, κοινωνία ανθρώπων, 338
- Ποόοδος της ποινωνίας παι συνεταιριστικές επιχειρήσεις, 339
- Κέρδος, εταιρεία και κοινωνία, 340
- Κοινωνία και ορθολογική χρήση των πόρων, 346
- Μειωτική άποψη για την κοινωνία και αγορά, 349

- Λειτουργία της αγοράς και σύγχρονες κοινωνίες, 350
- Κράτος σε οικονομικό πλαίσιο και κοινωνία, 351, 354
- Παγκόσμια κοινωνία και σύστημα σχέσεων, 361
- Δικαιώματα στις προοδευμένες κοινωνίες και στοιχειώδη δικαιώματα, 365
- Πλούτος, φτώχεια και κοινωνία, 374
- Κατανάλωση εμπορευμάτων και κοινωνία, 375
- Ανάπτυξη της κοινωνίας και έννοια του Θεού, 375
- Αρχή της αδελφοσύνης και πολιτικές κοινωνίες, 390
- Ανθρωπος και οικογενειακή και πολιτική κοινωνία, 391
- Πολιτική κοινωνία και αξία της κοινότητας, 392
- Αρχές και κοινωνία, 393
- Θανατική ποινή και σύγχοονη κοινωνία, 405
- Δημοκρατία και υποκειμενικότητα της κοινωνίας, 406
- Κοινωνία και πληροφορία, 415
- Αρχή της υποκειμενικότητας της κοινωνίας, 420
- Κοινωνία, άνθρωπος και συνείδηση, 421
- Εκκλησία και κράτος, τέλειες κοινωνίες, 445
- Κοινωνία και βιοτεχνολογικά προϊόντα, 480
- Ειρήνη και τάξη της κοινωνίας, 494, 495 Ειρηνική κοινωνία και ανθρώπινα δικαιώματα, 494
- Άρνηση στη βίαιη δράση και κοινωνία, 496
- Δικαίωμα στην ειρήνη και κοινωνία, 518 Εκκλησία και κοινωνία της εποχή της, 524

- Κατήχηση και πιο αλληλέγγυα και αδελφική κοινωνία, 529
- Λαϊκοί, λαϊκή πνευματικότητα και κοινωνία, 545
- «Επικρατούσα» σύνεση και καλό της κοινωνίας, 548\*
- Χοιστιανικό πνεύμα και κοινωνία, 552
- Καλό της κοινωνίας και ελευθερία συνειδήσεως, 553
- Καλό της κοινωνίας και πολιτισμός, 556 Λαϊκότητα, αλήθεια, άνθρωπος και κοινωνία, 571
- Πλουφαλιστική κοινωνία, λαϊκότητα και παραδόσεις, 572
- Δημοκρατικές κοινωνίες και λαϊκισμός, 572
- Περιθωριοποίηση του χριστιανισμού και κοινωνία, 572
- Ανάγκη λογικής και σύγχοονη κοινωνία, 575
- Δικαιοσύνη, πολιτιστικές αιτίες και κοινωνία, 577
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία άξια του ανθρώπου, 580
- Εγωισμός και οργανωμένη κοινωνία, 581
- Πιο ανθρώπινη κοινωνία και αγάπη στην κοινωνική ζωή, 582

# ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΒΔΟΜΑΔΕΣ

- Κοινωνικές εβδομάδες, πολιτιστικό εφγαστήφιο, 532
- ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΚΟΙ-ΝΩΝΙΚΗ ΔΙΔΑΧΗ - ΚΟΙΝΩΝΙΚΟ ΔΙΔΑΚΤΙΚΟ ΣΩΜΑ
- Κοινωνική διδασκαλία και η ενότητά της, 3

- Κοινωνική διδασκαλία και η αγάπη του Θεού για τον κόσμο, 3
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωπος και όλοι οι άνθρωποι, 5, 13
- Κοινωνική διδασκαλία, ολοκληρωμένος και αλληλέγγυος ουμανισμός, 7, 19
- Κοινωνική διδασκαλία, αυθεντική ποιμαντική προτεραιότητα, 7
- Σύνοψη και κοινωνική διδασκαλία, 7-9
- Σαββατικό έτος και κοινωνική διδασκαλία «in nuce», 25
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική αλλαγή, 55
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωπος και κοινωνικές σχέσεις, 61, 62
- Κοινωνική διδασκαλία, Ευαγγέλιο και κοινωνία, 62, 63
- Κοινωνική διδασκαλία και αποστολή της Εκκλησίας, 64, 65
- Κοινωνική διδασκαλία, όργανο ευαγγελισμού, 67
- Κοινωνική διδασκαλία, Εκκλησία και τεχνικά θέματα, 68
- Κοινωνική διδασκαλία και δικαίωμαυποχρέωση της Εκκλησίας, 69, 70
- Φύση της κοινωνικής διδασκαλίας, 72
- Κοινωνική διδασκαλία, κατηγορία αφ' εαυτής, 72
- Κοινωνική διδασκαλία και θεολογικήηθική φύση, 73
- Κοινωνική διδασκαλία, Αποκάλυψη και Παράδοση, 74
- Κοινωνική διδασκαλία και σχέση ανάμεσα σε πίστη και λογική, 74
- Κοινωνική διδασκαλία, Αποκάλυψη και ανθοώπινη φύση, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και ορθολογική εξύμνηση, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και οικουμενικός προορισμός, 75

- Κοινωνική διδασκαλία, γνώση και πίστη, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και διεπιστημονική διάσταση, 76
- Κοινωνική διδασκαλία και φιλοσοφία, 76, 77
- Κοινωνική διδασκαλία και επιστήμες του ανθρώπου, 76, 78
- Η Κοινωνική διδασκαλία είναι της Εκκλησίας, 79
- Κοινωνική διδασκαλία και Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, 80
- Κοινωνική διδασκαλία και συμμετοχή των πιστών, 80
- Ανθρωπος, αντικείμενο της κοινωνικής διδασκαλίας, 81
- Κοινωνική διδασκαλία, αναγγελία και καταγγελία, 81
- Κοινωνική διδασκαλία, θοησκευτική και ηθική τάξη, 82
- Εκκλησιαστική κοινότητα και κοινωνική διδασκαλία, 83
- Κοινωνική διδασκαλία και ευαγγελισμός, 83
- Κοινωνική διδασκαλία και δόμηση της κοινωνίας, 83
- Κοινωνική διδασκαλία και υποχοεώσεις κοσμικής φύσης, 83
- Κοινωνική διδασκαλία και οικουμενικός προορισμός, 84
- Κοινωνική διδασκαλία, συνέχεια και ανανέωση, 85
- Κοινωνική διδασκαλία, εργοτάξιο πάντα ανοιχτό, 86
- Το λήμμα κοινωνική διδασκαλία, 87
- Rerum novarum, παράδειγμα και κοινωνική διδασκαλία, 90
- Επικουρικότητα και Κοινωνική διδασκαλία, 91
- Divini Redemptoris και κοινωνική διδασκαλία, 92

- Κοινωνική διδασκαλία και Πίος ΙΒ΄, 93 Dignitatis humanae και κοινωνική διδασκαλία, 97
- Παύλος ΣΤ΄ και κοινωνική διδασκαλία, 99, 100
- Centesimus annus και εκατό χρόνια κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, 103
- Κοινωνική διδασκαλία και ποιμαντικές προθέσεις, 104
- Κοινωνική διδασκαλία, διδακτικό corpus, 104
- Ανθρώπινη κοινωνία, αντικείμενο της κοινωνικής διδασκαλίας, 106
- Ανθρωπος, ψυχή της κοινωνικής διδασκαλίας, 107
- Κοινωνική διδασκαλία και άνθοωπος, 124, 126
- Κοινωνική διδασκαλία και οι περισσότερο ευνοημένοι, 158
- Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας, 160, 162, 163
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινή χρήση των αγαθών, 172
- Κοινωνική διδασκαλία και ιδιοκτησία των αγαθών, 176, 178
- Κοινωνική διδασκαλία και επικουρικότητα, 185
- Κοινωνική διδασκαλία και αλληλεγγύη, 194, 194\*
- Κοινωνική διδασκαλία, αρχές και αξίες, 197
- Κοινωνικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και δικαιοσύνη, 201
- Κοινωνική διδασκαλία, αλληλεγγύη και ειρήνη, 203
- Κοινωνική διδασκαλία και αξιοποέπεια των παιδιών, 244
- Κοινωνική διδασκαλία και άνθρωπος που εργάζεται, 267

- Κοινωνική διδασκαλία και σχέσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 277
- Κοινωνική διδασκαλία και ιδιωτική ιδιοκτησία, 282
- Κοινωνική διδασκαλία και εργασία ανηλίκων, 296
- Κοινωνική διδασκαλία και μη παραγωγικές μεγάλες εκτάσεις, 300
- Κοινωνική διδασκαλία και δικαιώματα των εργαζομένων, 301
- Κοινωνική διδασκαλία και νομιμότητα της απεργίας, 304
- Κοινωνική διδασκαλία, εργασία και συνεργασία, 306
- Κοινωνική διδασκαλία και συνδικάτα, 306
- Κοινωνική διδασκαλία και αλλαγές στην εργασία, 317
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ανάπτυξη, 327
- Κοινωνική διδασκαλία και ηθική της οικονομίας, 330
- Κοινωνική διδασκαλία και ποσοτική ανάπτυξη, 334
- Κοινωνική διδασκαλία και οικονομία της αγοράς, 335
- Κοινωνική διδασκαλία και οικονομική πρωτοβουλία, 336
- Κοινωνική διδασκαλία και συνεταιριστικές επιχειρήσεις, 339
- Κοινωνική διδασκαλία και η λειτουςγία του κέρδους, 340
- Κοινωνική διδασκαλία, εργασία και οικογένεια, 345
- Κοινωνική διδασκαλία και ελεύθερη αγορά, 347, 349
- Κοινωνική διδασκαλία και διεθνές εμπορικό σύστημα, 364
- Κοινωνική διδασκαλία, οικονομία και ανθρώπινη δραστηριότητα, 375

- Κοινωνική διδασκαλία και δικαίωμα στην αντίσταση, 401
- Κοινωνική διδασκαλία, δημοκρατία και σχετικισμός, 407
- Κοινωνική διδασκαλία και διακυβεονητικές οργανώσεις, 440
- Κοινωνική διδασκαλία και πρόσβαση στη διεθνή αγορά, 447
- Κοινωνική διδασκαλία και αγάπη για τους φτωχούς, 449
- Κοινωνική διδασκαλία και το πεδίο της οικολογίας, 481
- Κοινωνική διδασκαλία και αφοπλισμός, 508
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και το φαινόμενο της αποτροπής, 508
- Κοινωνική διδασκαλία και μηνύματα για την ειρήνη, 520
- Κοινωνική διδασκαλία και ολοκληρωτικό όραμα για τον άνθρωπο, 522
- Κοινωνική διδασκαλία και νέος ευαγγελισμός, 523
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ποιμαντική, 524, 526
- Κοινωνική διδασκαλία και χριστιανική διάπλαση, 528
- Κοινωνική διδασκαλία και δραστηριότητα κατήχησης, 529, 530
- Κοινωνική διδασκαλία και διάπλαση των λαϊκών, 531, 532, 549
- Κοινωνική διδασκαλία και ιερατική μόρφωση των πρεσβυτέρων, 533
- Κοινωνική διδασκαλία, όργανο διαλόγου, 534
- Κοινωνική διδασκαλία και οικουμενικός διάλογος, 535
- Κοινωνική διδασκαλία και διάλογος με τους εβραίους αδελφούς, 536
- Κοινωνική διδασκαλία και διάλογος με τις θρησκείες, 537

- Κοινωνικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και η εργατικότητα των χριστιανών, 538
- Επίσκοπος και κοινωνική διδασκαλία, 539
- Πρεσβύτεροι και κοινωνική διδασκαλία, 539
- Κοινωνική διδασκαλία και πιστοί, 540
- Κοινωνική διδασκαλία και λαϊκές ενώσεις, 549, 550
- Κοινωνική διδασκαλία και λαϊκοί πιστοί, 551, 563
- Κοινωνική διδασκαλία και στοχασμός στην πραγματικότητα, 568
- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνία άξια του ανθρώπου, 580

# ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΠΟΙΜΑΝΤΙΚΗ

- Κοινωνική διδασκαλία, ποιμαντική προτεραιότητα, 7
- Σύνοψη και ποιμαντική αντίληψη, 10
- Σύνοψη, όργανο ποιμαντικής υπηρεσίας, 11
- 19ος αιώνας και ποιμαντική παρότουνση, 88, 267
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και ποιμαντική ανησυχία, 104
- Ποιμαντική ενασχόληση, αναγγελία και καταγγελία, 159
- Κοινωνική ποιμαντική και οικουμενική συνεργασία, 159
- Εκκλησία, πρόσφυγες και ποιμαντική παρουσία, 505
- Μηνύματα για την Ειρήνη και ποιμαντική δράση, 520
- Ανθρωπολογία, ποιμαντικό έργο και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης, 523

ANAAYTIKO EYPETHPIO 597

- Κοινωνική διδασκαλία και κοινωνική ποιμαντική, 524, 526
- Κοινωνικό μήνυμα και ποιμαντική υποχρέωση, 525
- Κοινωνική ποιμαντική και η αλήθεια για τον άνθρωπο, 527
- Υποψήφιοι ιερείς και κοινωνική ποιμαντική, 533
- Κοινωνική ποιμαντική και χοιστιανοί, 538
- Επίσκοπος και κοινωνική ποιμαντική, 539
- Ποεσβύτερος και κοινωνική ποιμαντική, 539
- Ποιμαντική δράση και αφιερωμένα πρόσωπα, 540
- Εκκλησιαστικές συναθοοίσεις και κοινωνική ποιμαντική, 550

## ΚΟΙΝΩΝΙΚΟ ΣΩΜΑ

- Αρχή του κοινού καλού και κοινωνικό σώμα, 164
- Αρχή της επικουρικότητας και κοινωνικό σώμα, 186
- Οικογένεια και ανάπτυξη του κοινωνικού σώματος, 211
- Κοινωνική διάσταση, εργασία και κοινωνικό σώμα, 273
- Δημοκρατία και έλεγχος του κοινωνικού σώματος, 408

#### ΚΟΙΝΩΝΙΚΟΠΟΙΗΣΗ

- Mater et magistra και κοινωνικοποίηση, 94
- Κοινωνικοποίηση και τάσεις συνεταιρισμού, 151
- Αλληλεξάρτηση και κοινωνικοποίηση, 192\*

# ΚΟΙΝΩΝΙΚΟΤΗΤΑ

- Τοιαδική Αγάπη και κοινωνικότητα, 34, 54
- Χριστιανική ανθρωπολογία και κοινωνικότητα, 37
- Πραγματώσεις, ανθρώπινη κοινωνικότητα και σχετικότητα, 48
- Βασίλειο του Θεού και ανθρώπινη κοινωνικότητα, 51
- Ζωή εν Χριστώ και κοινωνικότητα του ανθρώπου, 52
- Κεντρικότητα του ανθρώπου και κοινωνικότητα, 106
- Κοινωνικότητα του ανθρώπου και προέλευση της κοινωνίας, 149\*
- Ανθρώπινη κοινωνικότητα και σπέρματα αντικοινωνικότητας, 150
- Ανθρώπινη κοινωνικότητα και κοινωνικός πλουραλισμός, 151
- Μορφές ποινωνιπότητας παι ποινό παλό, 165
- Επικουρικότητα, κοινωνία και μορφές κοινωνικότητας, 185
- Πρωταρχικές εκφράσεις της κοινωνικότητας, 186
- Αλληλεγγύη και κοινωνικότητα του ανθρώπου, 192
- Οικογένεια, κοινωνικότητα και καλό της κοινωνίας, 213
- Σύζυγοι χριστιανοί και νέα κοινωνικότητα, 220
- Οικογένεια, πρώτο σχολείο κοινωνικότητας, 221
- Οικογένεια και διαπαιδαγώγηση στην κοινωνικότητα, 242

#### ΚΟΛΕΚΤΙΒΙΣΜΟΣ

Χώρες υπό ανάπτυξη και συστήματα κολεκτιβισμού, 180

Οικογένεια και παρέκκλιση του κολεκτιβισμού, 213

Αδελφοσύνη και κολεκτιβιστικές ιδεολογίες, 390

#### **KOMMA**

- Σχέσεις ανάμεσα σε συνδικάτα και πολιτικά κόμματα, 307
- Κόμματα και συμμετοχή στην πολιτική ζωή, 413
- Λαϊκοί και συμμετοχή σε ένα κόμμα, 573, 574

## ΚΟΣΜΟΣ

- Σωτηρία και κόσμος της οικονομίας, 1 Κοινωνική διδασκαλία, αγάπη του Θεού για τον κόσμο, 3
- Ο Θεός αγάπησε πολύ τον κόσμο, 3, 64 Χριστός, κόσμος και μαρτυρία για την αλήθεια, 13
- Η Εκκλησία ζει στον κόσμο, 18, 53
- Άνθρωπος και οι άλλοι στον κόσμο, 20
- Ανυπακοή στον Θεό και πράξεις στον κόσμο, 27
- Ιησούς, απεσταλμένος του Θεού στον κόσμο, 29
- Ανθρωπος και δραστηριότητα στον κόσμο, 35, 37
- Ανθρώπινη δράση στον κόσμο και αμαρτία, 41
- Ανθρωπος και πραγματική κατοχή του κόσμου, 44
- Κόσμος και πλήρης αλήθεια εν Ιησού Χριστώ, 45, 46
- Σχέση ανάμεσα στον Θεό, στον άνθρωπο και στον κόσμο, 46
- Άνθρωπος, κόσμος και το πεπρωμένο τους εν Θεώ, 48

- Εππλησία, Βασίλειο, πόσμος παι ευαγγελιπές αξίες, 50
- Η Εκκλησία στον κόσμο και εσχατολογικός σκοπός, 51
- Νόμος μετασχηματισμού του κόσμου και αγάπη, 54, 55, 57, 580
- Ανθρωπος και φροντίδα να βελτιώσει τον κόσμο, 58, 60
- Η Εκκλησία στον κόσμο, θείο μυστήριο και η αγάπη του Θεού, 60
- Ιησούς Χριστός, κόσμος και πρωταρχικός δεσμός, 64, 262
- Ευαγγελισμός της κοινωνίας και κόσμος της εργασίας, 70
- Κοινωνική διδασκαλία και καταστάσεις στον κόσμο, 73, 86
- Αδικίες και περιοχές του κόσμου, 81
- Gaudium et spes και προσδοκίες του κόσμου, 96
- Sollicitudo rei socialis και κόσμος, 102
- Πλάσματα του κόσμου και άνθοωπος, άξιος του Θεού, 109
- Ο άνθρωπος στην Εδέμ και φυτικός κόσμος, 110
- Κυφιότητα στον κόσμο και ευθύνη, 113 Αμάρτημα και κόσμος, 115, 116, 117\*, 120
- Ο Θεός θέλει στον κόσμο δικαιοσύνη, ελευθερία και ειρήνη, 118
- Υλική διάσταση του ανθοώπου και υλικός κόσμος, 128-130
- Πλούτη και κόσμος δίκαιος και αλληλέγγυος, 174
- Φροντίδα όλων και πιο ανθρώπινος κόσμος, 175
- Ιδεολογικές θέσεις και κόσμος της φτώχειας, 183
- Κόσμος και ανισότητες, 192
- Αλληλεγγύη και ειρήνη στον κόσμο, 194, 194\*

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Αλήθεια και κόσμος της επικοινωνίας, 198
- Να φτιάξουμε έναν καλύτερο κόσμο, 203
- Αγάπη, ειρήνη και σύνθετος κόσμος, 207
- Χοιστιανική οικογένεια, σύμβολο για τον κόσμο, 220, 225
- Χώρες του κόσμου και νέες γενεές, 244
- Κατάσταση των παιδιών στον κόσμο, 245
- Μεταβατικότητα της σκηνής αυτού του κόσμου, 260, 264
- Ανθρωπος, εργασία και κυριαρχία στον κόσμο, 265, 275
- Ιδιοκτησία, εργασία και χρηματοδοτικός κόσμος, 282
- Κράτος, εργασία και παραγωγικός κόσμος, 291
- Σημερινός κόσμος και μετανάστευση, 297
- Αλλαγές και αγροτικός κόσμος, 299
- Παγκόσμια ανάπτυξη και περιοχές του κόσμου, 321
- Νέα ανθρωπότητα και κόσμος των έσχατων καιρών, 326
- Οικονομικά σχέδια και πιο ανθρώπινος κόσμος, 333
- Κοινή ανάπτυξη σε όλα τα μέρη του κόσμου, 342
- Κυβεονήσεις των χωρών και χοηματοδοτικός κόσμος, 370
- Θεός, κυβέρνηση του κόσμου και ανθρώπινη ελευθερία, 383
- Πνευματικές αξίες και οικονομικός κόσμος, 386
- Κόσμος των μέσων κοινωνικής επικοινωνίας, 416
- Δράση του Θεού και κόσμος, 428
- Ισραήλ και ο μοναδικός Θεός, Κύριος του κόσμου, 430

- Δικαιοσύνη και ελευθερία και σύγχρονος κόσμος, 435
- Οικουμενικός ηθικός νόμος και μέλλον του κόσμου, 436
- Νομικές αρχές και κόσμος εν ειρήνη, 439
- Αλληλεξάρτηση και σχέσεις στο σημερινό κόσμο, 442
- Συνεργασία για την ανάπτυξη και κόσμος, 446
- Φτωχοί, πιο ανθοώπινο μέλλον και κόσμος, 449
- Πίστη του Ισραήλ και χώρος αυτού του κόσμου, 451
- Σχέσεις του ανθρώπου με τον κόσμο, 452 Αμαρτία, οριστική σωτηρία και κόσμος, 453
- Ιησούς και συμφιλίωση του κόσμου με τον Θεό, 454
- Αγάπη, κόσμος και πρωταρχικό σχέδιο, 455
- Κυβεονώντας τον κόσμο με αγιότητα, 456
- Ανθρωπος, δημιουργία του κόσμου και εργασία, 460
- Μηχανιστική αντίληψη και φυσικός κόσμος, 462
- Δεσμός που διερράγη ανάμεσα στον κόσμο και στον Θεό, 464
- Πνευματικότητα των βενεδικτίνων και κόσμος, 464
- Κόσμος, ίχνος του Θεού, 487, 488
- Νέος κόσμος ειρήνης και μεσσιανική εποχή, 490
- Ιησούς, ειρήνη και κόσμος, 491
- Ειρήνη, κόσμος και άοπλοι προφήτες, 496
- Κράτη και ειρήνη σε όλο τον κόσμο, 500 Στρατιωτικοί και δικαιοσύνη στον κόσμο, 502
- Επηλησία, όργανο της ειρήνης στον κόσμο, 516

600 EYPETHPLA

- Σωτηρία του κόσμου, ειρήνη και προσευχή, 519\*, 520
- Κόσμος και οήξη ανάμεσα στο Ευαγγέλιο και στον πολιτισμό, 523
- Κοινωνική ποιμαντική και πραγματικότητα του κόσμου, 524
- Διάλογος ανάμεσα στους πιστούς και στις θρησκείες του κόσμου, 537
- Λαϊκοί πιστοί και ενασχόληση με τον κόσμο, 538, 541, 543, 544, 578
- Μοναχοί, αγάπη του Χριστού και κόσμος, 540
- Χριστός και σωτηρία του κόσμου, 542
- Λαϊκή πνευματικότητα, καθαγιασμός και κόσιος. 545
- Εκκλησία, κόσμος και αξιοπρέπεια του ανθρώπου, 551
- Πολιτισμός, άνθρωπος και γνώση του κόσμου, 556
- Πολιτιστικές αιτίες και αδικία στον κόσμο, 577
- Θεϊκή υπόσχεση, κόσμος και Βασίλειο του Θεού, 578, 579

#### ΚΡΑΤΟΣ

- Απολυταρχική άποψη για το κράτος, 48 Κοινωνική διδασκαλία και άνθρωποι του κράτους, 73
- Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και κράτος, 77
- Quadragesimo anno, επικουοικότητα και κράτος, 91
- Mit brennender Sorge και ειρήνη ανάμεσα σε Εκκλησία και κράτος, 92
- Ανθρώπινα δικαιώματα και πραγματικότητα του κράτους, 153
- Κοινωνικότητα, κράτος και κοινό καλό, 165
- Κοινό καλό και εξουσία του κράτους, 166

- Κοινό καλό, δημόσια αρχή και κράτος, 168
- Δημοκρατικό κράτος, πλειοψηφία και μειοψηφία, 169
- Αρχή της επικουρικότητας και κράτος, 186, 252
- Επικουρικότητα και συμπαράσταση του κράτους, 187
- Λειτουργία και αναπληρωματικότητα του κράτους, 188
- Συμμετοχή, απολυταρχικό καθεστώς και κράτος, 191
- Προτεραιότητα της οικογένειας και κράτος, 214, 254
- Οικογένεια, δικαίωμα στη ζωή και κράτος, 231
- Διακήρυξη των δικαιωμάτων, οικογένεια και κράτος, 237\*
- Οικογένεια, διαπαιδαγώγηση των παιδιών και κράτος, 239
- Γονείς, παιδαγωγικοί θεσμοί και κράτος, 241
- Οικογένεια, πολιτική δράση και κράτος, 247
- Ταυτότητα της οικογενειακής ζωής και κρατικοί θεσμοί, 252
- Κράτος και πολιτική της εργασίας, 291, 294
- Απεργία και πίεση στο κράτος, 304
- Δικαίωμα στην οικονομική πρωτοβουλία και κράτος, 336
- Αποτελεσματικότητα του οικονομικού συστήματος και κράτος, 346
- Επικουρικότητα, αλληλεγγύη και κράτος, 351
- Κράτος στην οιχονομία και νομικό πλαίσιο, 352
- Συμπληρωματικότητα ανάμεσα στην αγορά και στο κράτος, 353
- Κράτος, επιχειρήσεις και συμμετοχή, 354

Ενδιάμεσα στρώματα και κράτος, 356, 357

Παγκοσμιοποίηση και κράτος, 370

Πλανητικά κοινωνικά προβλήματα και κράτη, 373

Μειονότητες και συνεργασία του κράτους, 387

Πολιτική αρχή, ηθική τάξη και κράτος, 394, 397

Λαός, δημοκρατία και κράτος, 395

Ποινές και καθήκον του κράτους, 402

Κράτος δικαίου και δικαστική αρχή, 402

Δημοκρατία και εξουσία του κράτους, 406

Κράτος δικαίου και διαίρεση εξουσιών, 408

Διαφθορά και λειτουργία του κράτους, 411

Δημόσια διαχείριση και κράτος, 412 Αστική κοινωνία, ιδεολογίες και κράτος, 417

Κράτος, κοινωνικά υποκείμενα και νομικό πλαίσιο, 418

Κράτος, αγορά και τριτογενής τομέας, 419

Θρησκευτική ελευθερία και κράτος, 421 Θρησκευτική κοινότητα και κράτος, 423 Σχέσεις ανάμεσα σε Εκκλησία και κράτος, 427

Διεθνής κοινότητα και κυριαρχία κάθε κράτους, 434

Οικουμενική αρχή και παγκόσμιο υπερκράτος, 441

Αγία Έδρα, Εκκλησία και κράτος, 445 Περιβάλλον και υποχρέωση του κράτους, 468

Νόμιμη άμυνα και κράτος που δέχεται επίθεση, 500

Ηνωμένα Έθνη και διαμάχες ανάμεσα στα κράτη, 501

Ανθρωπιστικό δίκαιο και συγκρούσεις του κράτους, 504

601

Αφοπλισμός, όπλα και κράτος, 508

Κράτη και εμπόριο ελαφρών όπλων, 511

Τοομοκρατία και αρχές ενός κράτους δικαίου, 514

Λαϊκότητα, θρησκευτικές ομολογίες και κράτος, 572

#### ΚΡΙΤΗΡΙΑ ΚΡΙΣΗΣ

Κοινωνική διδασκαλία και κριτήρια ορθοφροσύνης, 7, 81, 85

Σύνοψη και κοιτήρια ορθοφροσύνης, 11 Κοινωνική δραστηριότητα και κριτήρια ορθοφροσύνης, 89

Πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης και κοιτήρια ορθοφοσύνης, 523

Πολιτικές επιλογές και κοιτήρια ορθοφοσύνης, 574

#### **KPITHPIO**

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και οικουμενικά κριτήρια, 104

Αρχές και κριτήρια διάκρισης, 161

Προορισμός των αγαθών και ίσα κριτήρια, 171

Κοινό καλό, κριτήριο διάκρισης, 188

Δικαιοσύνη, κριτήριο της ηθικής, 202

Αγάπη, υπέρτατο κριτήριο και οικουμενικό, 204

Οικογένεια και κριτήριο λειτουργικότητας, 221

Προτεραιότητα της οιχογένειας και δεοντολογικά κριτήρια, 254

Νέες τεχνολογίες και κριτήριο δικαιοσύνης, 283

Μεταναστευτικά ρεύματα και κριτήρια ισότητας, 298

- Εισόδημα και κριτήρια δικαιοσύνης, 303
- Παραγωγική δραστηριότητα και λειτουργικά κριτήρια, 318
- Επιχείρηση και οικονομικά κριτήρια, 338
- Επιχείρηση και κριτήρια οικονομικής δραστηριότητας, 344
- Ιδιωτικό και δημόσιο και κριτήρια ισότητας, 354
- Πλούσιες και φτωχές χώρες και ηθικά κριτήρια, 364
- Αρχές και κοινωνιολογικά και ιστορικά κριτήρια, 396
- Κριτήρια για το δικαίωμα αντίστασης, 401
- Κοινό καλό, ουθμιστικό κοιτήριο, 407
- Βιοτεχνολογίες και κοιτήριο αλληλεγγύης, 474
- Πρόσβαση στο νερό και ηθικά κριτήρια, 484
- Κυρώσεις και νομικά και ηθικά κριτήρια, 507
- Κοιτήρια της κοινωνικής ποιμαντικής, 526
- Κοινωνική κατήχηση και προσωπικό κριτήριο, 530
- Οργανώσεις και εκκλησιαστικά κριτήοια, 549
- Πολιτισμός και κριτήριο επαλήθευσης, 558
- Δημοκρατία και κριτήρια διάκρισης, 569

#### ΚΥΒΕΡΝΗΣΗ

- Τάξη που κυβερνάται από την ηθική και το δίκαιο, 93
- Ουμανισμός που κυβερνάται από πνευματικές αξίες, 98
- Δημοκρατική κυβέρνηση και δικαιώματα του ανθρώπου, 158

- Συνεργασία με κυβερνητικούς οργανισμούς, 159
- Κοινό καλό, κλαδικά συμφέροντα και κυβέρνηση, 190
- Εργασία και διακυβέρνηση του κόσμου, 265
- Συνδικάτα και ταξικός αγώνας που δεσπόζει, 306
- Ανισορροπίες και δυνατότητες διακυβέρνησης, 321
- Εθνικά κράτη και κυβέρνηση της αλλαγής, 342
- Παγκοσμιοποίηση και δράση των κυβερνήσεων, 370
- Ιδανικός βασιλιάς που κυβερνά με σοφία, 378
- Καθήχοντα των βασιλέων και των κυβερνητών τους, 380
- Εξουσία και επιβουλή του Σατανά για να κυβερνήσει, 382
- Θεός και διακυβέρνηση του κόσμου, 383
- Λαός και έργο των κυβερνώντων, 395
- Δημοκρατία, κυβερνώμενοι και κυβερνώντες, 406
- Εκλεγμένοι και δραστηριότητες της κυβέρνησης, 409
- Πολιτική διαφθορά, κυβερνώντες και κυβερνώμενοι, 411
- Συγκέντρωση εκδοτικών και τηλεοπτικών μέσων και κυβερνητικές δραστηριότητες, 414
- Κυβερνήσεις και μη κυβερνητικές οργανώσεις, 443
- Ανθρωπος και διακυβέρνηση του κόσμου με δικαιοσύνη, 456
- Άνθρωπος και κυβερνώμενη φύση, 460
- Ειρήνη, βασιλιάς που κυβερνά και δικαιοσύνη του Θεού, 490
- Κυρώσεις και η κυβέρνηση μιας χώρας, 507

- Ελαφρά όπλα, κυβερνήσεις και κανόνες, 511
- Λαϊκοί, δημοκρατία και κυβερνώμενοι, 567
- Λαϊκότητα και κυβερνήσεις μεμονωμένων χωρών, 571

# Λ

# ΛΑΘΟΣ

- Λάθος των εμμονοχρατικών απόψεων της Ιστορίας, 38
- Η ανθρώπινη αναζήτηση της αλήθειας και λάθη, 40
- Rerum novarum και λάθη, 89
- Θρησκευτικές και ηθικές αλήθειες και λάθη, 141
- Λάθη και μεταβολές του μέλλοντος, 317
- Λάθος, οικονομική και ηθική τάξη, 330 Δικαστικό λάθος, 404
- Θρησκευτική ελευθερία και λάθος, 421 Λάθος και βιστεχνολογίες, 474
- Απομάκουνση ανάμεσα σε πίστη και ζωή, λάθος, 554

# ΛΑΪΚΙΣΜΟΣ

Λαϊκισμός και η πολιτική σημασία της πίστης, 572

# ΛΑΪΚΟΙ

Σύνοψη και λαϊκοί, 11

Κοινωνική διδασκαλία και λαϊκοί, 79, 83

Πίος ΙΒ΄ και λαϊκοί, 92

Γάμος και κλήση των λαϊκών, 220

Λαϊκοί και γνώση της κοινωνικής διδασκαλίας, 528

- Κοινωνική διδασκαλία και διάπλαση των λαϊκών, 531
- Κοινωνικές Εβδομάδες και λαϊκοί, 532 Ευαγγελισμός, επίσκοποι και λαϊκοί, 530
- Λαϊκοί, κοσμικός χαρακτήρας και ακολουθία του Χριστού, 541, 542
- Ταυτότητα του λαϊκού και θεία μυστήοια, 542
- Καθήκον του λαϊκού και αναγγελία του Ευαγγελίου, 543
- Λαϊκοί και εσχατολογικός ορίζοντας, 544
- Λαϊκοί και λαϊκή πνευματικότητα, 545
- Λαϊκοί και προσωπική προσευχή, 546 Λαϊκοί και αρμοδιότητες, 546
- Λαϊκοί, αντίληψη και σύνεση, 547
- Λαϊκοί και λαϊκές εκκλησιαστικές συναθροίσεις, 549
- Λαϊκοί σε κοινωνικό πεδίο και υπηφεσία, 551
- Λαϊκοί και υπηρεσία στον άνθρωπο, 552 Λαϊκοί και πολιτισμός εμπνευσμένος από το Ευαγγέλιο, 555
- Λαϊκοί και ηθική διάσταση του πολιτισιού, 556
- Λαϊκοί και δικαίωμα σε έναν αστικό και ανθρώπινο πολιτισμό, 557
- Λαϊκοί, περιεχόμενο του πολιτισμού και αλήθεια, 558, 559
- Λαϊκοί και μαζικά μέσα επικοινωνίας, 560, 561
- Λαϊκοί και σύγχοονο οικονομικό πλαίσιο, 563
- Λαϊκοί και πολιτική ενασχόληση, 565
- Λαϊκοί και άσκηση της εξουσίας, 567
- Λαϊκοί και μέθοδος διάκρισης, 568, 569
- Λαϊκοί, λαϊκότητα και το ηθικό χοέος της συνέπειας, 571, 572
- Λαϊκοί και επιλογή πολιτικών οργάνων, 573, 574

Λαϊκοί και χριστιανική ελπίδα, 579

# ΛΑΪΚΟΤΗΤΑ

Πολιτική ενασχόληση των καθολικών και λαϊκότητα, 571

Κοινωνική διδασκαλία και λαϊκότητα, 571

Αρχή της λαϊκότητας και πνευματικές παραδόσεις, 572

#### ΛΑΟΣ

Επηλησία, περιπλανώμενος λαός, 1 Σωτηρία, Επηλησία και λαοί, 1

Λαοί και σεβασμός, 5

Διδαχές και παράδοση του λαού του Θεού, 12

Λαός, πολιτισμός και παιδεία, 14

Θεός, λαός του Ισραήλ και το δώρο της ελευθερίας, 21

Ποωτοβουλία του Θεού και Συνθήκη με το λαό Του, 22

Λαός του Ισραήλ και Δεκάλογος, 22, 23 Λαός του Ισραήλ και σαββατικό έτος,

24, 258 Λαός της Συνθήκης, δικαιοσύνη και αλληλεγγύη, 25

Αμοιβαία αγάπη και λαός του Θεού, 53 Σχέσεις ανάμεσα στους λαούς και ευαγγελισμός, 66

Έννοια της πίστης όλου του Λαού, 79 Διδακτικό Σώμα του Πίου ΙΒ΄, φωνή για πολλούς λαούς, 93

Gaudium et spes και λαός του Θεού, 96 Gaudium et spes και κοινότητα των λαών, 96

Θεός και ειρήνη ανάμεσα στους λαούς, 118

Δομές της αμαρτίας και ανάπτυξη των λαών, 119, 446 Οικουμενικότητα της χοιστιανικής ελπίδας και λαοί, 123

Ισότητα, λαοί και διεθνής κοινότητα, 145

Λαοί και οικουμενική αδελφοσύνη, 145 Τα δικαιώματα των λαών, 157

Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας και λαοί, 161

Κοινότητα των λαών και κοινό καλό, 165

Θεός, γη και χοήση απ' όλους τους λαούς, 171

Πλούτη και ευημερία των λαών, 174

Λαοί και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 175 Ανάπτυξη, φραγμοί και λαοί, 179

Ιθαγενείς λαοί και κοινοτική ιδιοκτησία, 180, 471

Υλικά αγαθά και ανάπτυξη των λαών, 181

Κοινωνική ζωή και συνεργασία των λαών, 189

Δημοκρατική κυβέρνηση και λαός, 190 Αλληλεγγύη, αλληλεξάρτηση και λαοί, 192, 193, 373

Δομές της αμαφτίας και σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, 193

Αλληλεγγύη και ισότητα ανάμεσα στους λαούς, 194

Θεός και αδυναμίες του λαού Του, 196 Λαοί και ζωή με ενότητα και ειρήνη, 207

Φτώχεια και λαοί, 208

Ισχυρές οιμογένειες και λαοί, 213

Συνθήκη ανάμεσα στον Θεό και στο λαό Του, 219

Αντισυλληπτικές μέθοδοι και ανάπτυξη των λαών, 233

Φροντίδα της γης, σοφός βασιλιάς και φροντίδα του λαού, 255

Αλληλέγγυα ανάπτυξη και επιβίωση των λαών, 321

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Παγκοσμιοποίηση και δημοκρατία των λαών, 321
- Φτωχοί και συνθήκη ανάμεσα στον Θεό και στο λαό, 324
- Οικονομική ανάπτυξη και λαοί, 332 Οικονομική δραστηριότητα και λαοί, 333
- Επιχειοηματίες, επενδύσεις και λαοί,
- Ανάπτυξη της οικονομίας και δικαιώματα των λαών, 366
- Διεθνείς οργανισμοί, αγορά και λαοί, 371
- Λαός του Ισραήλ, βασιλιάς και εξουσία του Γιαχβέ, 377, 378
- Πολιτική κοινότητα και λαός, 385
- Λαός και μερισμός της ζωής και των αξιών, 386
- Λαός και έθνος, 387
- Πολιτικές αρχές και λαός, 395, 408
- Πολιτική αντιπροσώπευση και πεπρωμένο του λαού, 410
- Κράτος, διαχειρίζεται το καλό του λαού, 412
- Γένεσις και ποικιλομορφία των λαών, 429
- Αβραάμ, πατέρας πλήθους λαών, 430
- Εσχατολογικός χρόνος και λαοί, 430
- Θεός, κύριος της ιστορίας των λαών, 430 Πεντηκοστή, Ανάσταση και λαοί, 431
- Χριστιανισμός και οικουμενικό όραμα των λαών, 432
- Λαοί, σχέσεις και διεθνής κοινότητα, 433 Διαφορετικά χαρακτηριστικά κάθε λαού, 434
- Πολιτισμός και ταυτότητα ενός λαού, 435
- Διεθνής τάξη και συνύπαρξη ανάμεσα στους λαούς, 436
- Ισότητα κάθε λαού και δίκαιο των Εθνών, 437

- Ηνωμένα Έθνη και ελευθερία των λαών, 440
- Εππλησία, αρχές παι πρόοδος πάθε λαού, 445
- Φτώχεια και ίσα δικαιώματα κάθε λαού, 449
- Απόλυτος ουμανισμός και λαοί, 449
- Δικαίωμα των λαών στην πρόοδο, 450
- Θεϊκή παρουσία και η πίστη του λαού του Θεού, 451, 452
- Ιθαγενείς λαοί, 471
- Ανάπτυξη, επιστημονική αυτονομία και λαοί, 475
- Αρχές, εμπορική πολιτική και λαοί, 476 Οικολογικές καταστροφές και λαοί, 486
- Ειρήνη, Θεός και λαός, 489, 490
- Ανάπτυξη των λαών και ανθρώπινα δικαιώματα, 494
- Δεσμοί μεταξύ των λαών και συγκρούσεις, 498
- Ανάγκες της ανθοωπότητας, λαοί και αγάπη, 499
- Όπλα, λαοί και νόμιμη άμυνα, 500
- Στρατιωτικοί και παραβίαση των δικαιωμάτων των λαών, 503
- Αρχή της ανθρωπιάς και λαός, 505
- 20ός αιώνας και ολοκαύτωμα του εβραϊκού λαού, 506
- Θοησκείες και φιλία ανάμεσα στους λαούς, 515, 516
- Αμοιβαία υποδοχή και διαιφεμένοι λαοί, 518
- Αγιότητα και μέλη του Λαού του Θεού, 530
- Εκκλησία, αποστολή και λαός του Θεού, 538
- Λαϊμοί, πιστοί που αποτελούν το Λαό του Θεού, 541
- Θρησκευτική ελευθερία, καλό για κάθε λαό, 553

Φτώχεια πολλών λαών και πολιτιστική στέρηση, 557

Θρησκευτική διάσταση ενός λαού και πολιτισμός, 559

Ανάπτυξη και αξιοποέπεια των λαών, 563

Περιθωριοποίηση του χριστιανισμού και λαοί, 572

Λαοί και αγάπη, 581

#### ΛΟΓΙΚΗ

Το γιατί των πραγμάτων και η ανθρώπινη λογική, 15

Αδιάβατες οδοί για την ανθοώπινη λογική, 34

Κοινωνική διδασκαλία, πίστη και λογική, 74, 75

Κοινωνική διδασκαλία, φιλοσοφία και λογική, 77

Ανθοωπος, πνευματικές ικανότητες και λογική, 114

Ανθοωπος και δεσμός της λογικής και της βούλησης, 127

Φυσικός νόμος και λογική, 140

Δικαιώματα του ανθρώπου, ανθρώπινη αξιοπρέπεια και λογική, 153

Αρχές της κοινωνικής διδασκαλίας, λογική και πίστη, 160

Σχέδιο του Θεού για το γάμο και λογική, 217

Σχέση ανάμεσα στην οικονομία, στην ηθική και στη λογική, 330

Δίκαιοι νόμοι και υπαγορεύσεις της ορθής λογικής, 398

Σχέσεις ανάμεσα στους λαούς, ούθμιση και λογική, 433

Σύνεση, αφετή της πρακτικής λογικής, 548

#### M

# МЕГАЛА КТНМАТА

Αναδιανομή της γης και μεγάλα κτήματα, 300

#### ΜΕΙΟΝΟΤΗΤΕΣ

Δικαιώματα των εθνών και μειονότητες, 157

Δημοκρατικό κράτος, πλειονότητες και μειονότητες, 169

Αρχή της επικουρικότητας και μειονότητες, 187

Μειονότητες, δικαιώματα και υποχοεώσεις, 387

Διεθνής τάξη και δικαιώματα των μειονοτήτων, 438

#### ΜΕΣΑ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑΣ

Octogesima adveniens και μέσα επικοινωνίας, 100

Αλληλεγγύη και μέσα επικοινωνίας, 192 Μέσα επικοινωνίας και ανθρώπινη κοινότητα, 415

Αξίες και αρχές και κοινωνικές επικοινωνίες, 416

Ανθοώπινος πολιτισμός και μέσα επικοινωνίας, 557

Λαϊκοί και μαζικά μέσα επικοινωνίας, 560, 561

Μέσα επικοινωνίας και επαγγελματίες, 562

#### ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗ

Octogesima adveniens και μετανάστευση, 100

Ανεργία και μετανάστες, 289

ANAAYTIKO EYPETHPIO 607

Μετανάστευση, πόρος ανάπτυξης, 297 Ρύθμιση των μεταναστευτικών ρευμάτων, 298

Μετανάστες και οικογενειακή επανένωση, 298

Παγκοσμιοποίηση, συνδικάτα και μετανάστες, 308

#### ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΗ

Υπεύθυνοι για τα δημόσια πράγματα και μεταρουθμίσεις, 197

Μεταρρύθμιση της κοινωνίας και καθήκον διαπαιδαγώγησης, 198\*

Πολιτική για την αγροτική μεταρρύθμιση, 300

## ΜΕΤΑΦΟΡΕΣ

Κοινό καλό, υπηφεσία και μεταφοφές, 166

#### ΜΗΛΕΝΙΣΜΟΣ

Επποσμίπευση οξυμένη παι μηδενισμός, 462

#### **MHTEPA**

Παρθένος Μαρία, Μητέρα του Ιησού Χριστού, 59

Εκκλησία, Μητέρα και Διδασκάλισσα, 86

Δικαίωμα να μεγαλώνεις κάτω από την καρδιά της μητέρας, 155

Δικαίωμα να γεννιέσαι από έναν πατέρα και μία μητέρα, 235

Μητέρα και εργασία κοινωνικά αναγνωρισμένη, 251

Εργασία και ρόλος της γυναίκας ως μητέρας, 295

#### **MHTPOTHTA**

Μητρότητα και ομοιότητα με τον Θεό, 230

Μητρότητα και υποδοχή της ζωής, 232 Επιθυμία για μητρότητα και δικαίωμα στην απόκτηση παιδιού, 235

Τεχνικές αναπαραγωγής και παρένθετη μητρότητα, 235

Μητρότητα και καθήκον πνευματικής φύσεως, 237

Κοινωνικά μέτρα και μητρότητα, 301

#### ΜΙΣΘΟΣ

Rerum novarum και μισθωτοί εργαζόμενοι, 89, 268

*Quadragesimo anno* και μισθός, 91, 302\* Οικογενειακός μισθός, 250

Δικαιώματα των εργαζομένων και μισθός, 264

Κεφάλαιο και μισθωτή εργασία, 277

Σύγκουση ανάμεσα στην εργασία και στο κεφάλαιο και μισθός, 279

Δίκαιος μισθός, νόμιμος καφπός της εφγασίας, 302

Μισθωτή εργασία και κοινωνική ασφάλεια, 309

#### ΜΟΝΑΧΟΣ

Μοναχοί, μοναχές και Σύνοψη, 11

Συνεισφορά των μοναχών και κοινωνική διδασκαλία, 79

Διδασκαλία, υποχρεώσεις κοσμικής φύσης και μοναχοί, 83

Mit brennender Sorge και οι μοναχοί, 92 Κοινωνική διδασκαλία, επίσκοπος, μοναχοί, 539 608 EYPETHPLA

# ΜΥΣΤΗΡΙΟ

Μυστήριο και ανθρώπινη ύπαρξη, 14 Θρησκευτική εμπειρία και Μυστήριο, 20

Αποκάλυψη εν Χριστώ και μυστήριο του Θεού,

Μαθητής και πασχαλινό μυστήφιο του Ιησού, 41

Μυστήριο της εγγύτητας του Θεού, 45 Μυστήριο του Θεού και αξία του ανθρώπου, 54

Ιησούς Χριστός, άνθρωπος και πληρότητα μυστηρίου, 58

Παρθένος Μαρία, *Μεγάλυνον* και Μυστήριο της Σωτηρίας, 59

Κοινωνική διδασκαλία και μυστήριο της σωτηρίας, 67

Κοινωνική διδασκαλία και μυστήριο του Χριστού, 75

Μυστήριο του Χριστού και μυστήριο του ανθρώπου, 75, 105

Μυστήριο της αμαρτίας, 116, 117, 117\* Μυστήριο του Πατρός, Χριστός και άνθρωπος, 121

Κοινωνική διδασκαλία και μυστήριο του ανθρώπου, 124, 126

Ακρατη αγάπη για τον εαυτό και πασχαλινό μυστήριο, 143

Χριστιανοί σύζυγοι και πασχαλινό Μυστήριο, 220

Μυστήριο και μεγαλείο του ανθρώπου, 255

Μυστήφιο της σωτηφίας και πφαγματικότητα του δημιουφγήματος, 431 Κόσμος και μυστήφιο του Θεού, 486

Φύση και ορίζοντας του μυστηρίου, 487

Μυστήριο του Σταυρού και αναγγελία της ειρήνης, 493

Ιερέας, ποινωνιπό πλαίσιο παι Μυστήοιο σωτηρίας, 539

Μοναχοί και μυστήριο της Αγάπης του Χριστού, 540

Λαϊκή πνευματικότητα και μυστήριο του Θεού, 545

Λειτουργικό τελετουργικό του χριστιανικού Μυστηρίου, 546

Πολιτισμός, μυστήριο της ζωής και μυστήριο του Θεού, 559

Εκκλησία και μυστήριο της ανομίας, 578

# N

#### ΝΑΡΚΩΤΙΚΑ

Νέα φτώχεια και η επιβουλή των ναφκωτικών, 5

Εμπόριο ναρκωτικών, μορφή σκλαβιάς, 158

Εμπόριο ναρκωτικών και δικαιώματα του ανθρώπου, 158

#### ΝΕΟΣ

Δέκα Εντολές και ο πλούσιος νέος, 22 Mit brennender Sorge και οι νέοι, 92

Octogesima adveniens και νεανική συνθήκη, 100

Δικαιώματα των εθνών και οι γενεές των νέων, 157

Έθνη και ανάπτυξη των νέων, 222

Ανεργία και οι γενιές των νέων, 287

Εμπαίδευση, αγορά εργασίας και νέοι,  $289\,$ 

Νέοι και κίνδυνοι του οικονομικού πλαισίου, 290

Διεθνείς οργανώσεις και η εργασία των νέων, 292

#### **NEPO**

Ο πλούτος είναι όπως το νεφό, 329 Οιχουμενικό δικαίωμα το πόσιμο νεφό, 365, 485

Πόσιμο νερό, υπανάπτυξη και φτώχεια, 447

Ιησούς Χριστός φορέας του ζώντος ύδατος, 463\*

Οικουμενικός προορισμός των αγαθών και νερό, 484

#### NOMOI

Αυτονομία της πραγματικότητας και νόμοι, 45

Κοινωνική διδασκαλία, θεσμοί και νόμοι, 163

Δομές αλληλεγγύης και νόμοι, 193

Γάμος και νομοθετικές δεσμεύσεις, 215

Δικαίωμα στη ζωή και νόμοι του κράτους, 231

Δικαιώματα της οικογένειας και νόμοι του κράτους, 247

Νόμοι και αναγνώριση της Κυριακής, 286

Οιπονομικοί νόμοι και ηθική, 330

Αρχές και δίκαιοι νόμοι, 398

Αδικοι νόμοι και αντίρρηση συνείδησης, 399

Δικαίωμα στην αντίσταση, σκοποί και νόμοι, 400

Εκλεγμένοι και επεξεργασία των νόμων, 409

Πληφοφορία, πλουφαλισμός και νόμοι, 414

Πόλεμος, αντιροησίες συνείδησης και νόμοι, 503

Κοινωνική διδασκαλία, χοιστιανικό πνεύμα και νόμοι, 531

Νόμοι και περιεχόμενο της πίστης και της ηθικής, 570

# ΝΟΜΟΣ

Κοινωνική διδασκαλία και νέος νόμος της αγάπης, 3

Νόμος του σαββατικού έτους και ιωβηλαίο, 24

Εντολή της αγάπης, νόμος της ζωής, 33

Αναζήτηση της αλήθειας και πίνακες του Νόμου, 40

Αγάπη, θεμελιώδης νόμος της τελειότητας, 54, 580

Εκκλησία, κοινότητα των ανθρώπων και θεϊκός νόμος, 68

Quadragesimo anno και ηθικός νόμος, 91

Ελευθερία και ηθικός νόμος, 136, 137

Ομοφυλόφιλοι και ηθικός νόμος, 228

Υπεύθυνη πατρότητα και ηθικός νόμος, 232

Νέος νόμος και η καρδιά των πιστών, 324

Οικονομία και ηθικός νόμος, 330

Αρχές και ηθικός νόμος, 396, 567

Ανθρώπινος νόμος, ορθή λογική και αιώνιος νόμος, 398

Άδικος νόμος, 398

Αντίορηση συνείδησης και αστικός νόμος, 399

Πρακτικές σε αντίθεση με το Νόμο του Θεού, 399

Δημοκρατία, ηθικός σχετικισμός και ηθικός νόμος, 407

Διεθνής τάξη και ηθικός νόμος, 436

Διεθνές δικαίωμα και νόμος του ισχυρότερου, 439

Ανθρωπολογία και νόμος της αγάπης, 522

Ζωή αγιότητας και νόμος του Κυρίου, 530

Μέσα επικοινωνίας και νόμος, 560

Νόμος και περιεχόμενο της πίστης και της ηθικής, 571

Ευαγγέλιο, άνθοωπος και ανθοώπινος νόμος, 576

## 0

# **OIKO**TENEIA

Κοινωνικές υποθέσεις και ανθοώπινη οικογένεια, 9

Β΄ Σύνοδος Βατικανού και ανθοώπινη οικογένεια, 18

Σαββατικό έτος και αρχική οικογένεια, 24

Ανθρώπινη οιχογένεια και αλληλεξάρτηση, 33

Εκκλησία και η οικογένεια των ανθρώπων, 51

Μισθός και οικογένεια του εργαζόμενου, 91

Επηλησία, ποινωνία παι οιπογένεια του Θεού, 96

Gaudium et spes και θέμα της οικογένειας, 96

Ρήξη με τον Γιαχβέ, αμαρτία και οικογένεια, 116

Ζωή της οιχογένειας και ένωση των δύο, 147

Οικογένεια και ενδότερη φύση του ανθρώπου, 151

Το δικαίωμα να ζεις σε οικογένεια, 155 Το δικαίωμα να δημιουργείς οικογένεια, 155

Οικογένεια και κοινό καλό, 165 Οικογένεια και πλήρης ανάπτυξη, 168 Αξιοπρέπεια του ανθρώπου και οικογένεια, 185

Οιχογένεια και αρχή της επικουρικότητας, 187

Οικογένεια και εξανθρωπισμός, 209

Οικογένεια, λίκνο της ζωής και της αγάπης, 209

Οικογένεια, αγάπη και πίστη στον Κύοιο, 210

Ιησούς και πραγματική οικογένεια, 210 Αγία Οικογένεια, πρότυπο οικογενειακής ζωής, 210\*

Οικογένεια, πρώτη φυσική κοινωνία, 211

Οικογένεια και άνθρωπος, 212

Οικογένεια και ανθοώπινη οικολογία, 212

Οικογένεια και κοινωνία, 213

Προτεραιότητα της οιχογένειας, κοινωνία και κράτος, 214, 252, 254

Οιπογένεια και γάμος, 215

Παιδιά, δώρο για την οικογένεια, 218, 230

Οικογένεια, κατ' οίκον ή μικοή Εκκλησία, 220

Οικογένεια, αγάπη και κοινωνία, 221 Ηλικιωμένοι και οικογένεια, 222

Ποοώθηση της οικογένειας και η κοινωνία ολόκληση, 225

Ελεύθερη συμβίωση και οικογένεια, 227 Ένωση ομοφυλοφίλων και οικογένεια, 228

Μονογαμικός γάμος και οικογένεια, 229 Οικογένεια, κοινότητα αγάπης και αλληλεγγύης, 229, 238

Η οιπογένεια, ποινότητα ζωής, 230, 244 Αναπαραγωγή και υποκειμενικότητα της οιπογένειας, 230

Οικογένεια, ιερό της ζωής, 231

Οικογένεια και πολιτισμός της ζωής, 231, 237

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Χριστιανικές οικογένειες και Ευαγγέλιο της ζωής, 231
- Οιχογένεια, νόμοι, θεσμοί και δικαίωμα στη ζωή, 231
- Οικογένεια, υπεύθυνη πατρότητα και μητρότητα, 232
- Οιμογένεια και καμπάνιες στείρωσης, 234
- Παιδί που πρόκειται να γεννηθεί και σταθερότητα της οικογένειας, 235
- Οικογένεια και κοινωνία των γενεών, 237
- Διαμήουξη των δικαιωμάτων του ανθρώπου και οικογένεια, 237\*
- Έργο διαπαιδαγώγησης, οικογένεια και άνθρωπος, 238
- Οικογένεια και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 239
- Οιπογένεια και σχολικός θεσμός, 240
- Οικογένεια και ολοκληρωμένη διαπαιδαγώγηση, 242
- Οικογένεια και δικαιώματα του παιδιού, 244
- Υποκειμενικότητα της οικογένειας και συμμετοχή, 246
- Αλληλεγγύη και οικογένεια, 246
- Οιχογένεια και πολιτική δράση, 247
- Οιπογένεια και οιπογενειαπός συνεταιοισμός, 247
- Οιπογένεια και οιπονομική ζωή, 248
- Οιπογένεια και εργασία, 249, 269, 274, 284, 287, 294
- Οιπογένεια, εργασία και οιπογενειαπός μισθός, 250
- Εργασία της γυναίκας και οικογένεια, 251, 295
- Ποοώθηση της οικογένειας, κοινωνία και κράτος, 252
- Δικαιώματα της οικογένειας, 253
- Ταυτότητα της οιχογένειας και συμβιώσεις, 253

Κυριακή και οικογένεια, 285

Εργασία και κοινό καλό της ανθρώπινης οικογένειας, 287

611

- Νεωτερισμοί και ανθρώπινη οικογένεια, 317
- Επιστήμονες, αλλαγή και ανθοώπινη οικογένεια, 320
- Ανθρώπινη οικογένεια και παγκοσμιοποίηση, 322
- Ποόοδος και ανθοώπινη οικογένεια, 333
- Εταιφεία, μητέφες και οικογένεια, 345
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές και οικογένεια, 367
- Οικονομικό σύστημα και ανθρώπινη οικογένεια, 371
- Διεθνείς οργανισμοί και ανθρώπινη οικογένεια, 371
- Οικονομική ανάπτυξη και ανθοώπινη οικογένεια, 372
- Δράση του Θεού και ανθρώπινη οικογένεια, 428
- Ενότητα της ανθοώπινης οιπογένειας, 431, 432
- Ενότητα της ανθρώπινης οικογένειας και ιδεολογίες, 433
- Έθνος και καλό της ανθοώπινης οικογένειας, 434
- Συνειδητοποίηση των εθνών και οικογένεια, 435
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και συνύπαρξη της ανθρώπινης οικογένειας, 441
- Αγία Έδρα και ανθρώπινη οικογένεια, 444
- Ανθρώπινη οικογένεια και δικαίωμα στην ανάπτυξη, 446
- Συνεργασία και ανθρώπινη οικογένεια, 448
- Μελλοντικές γενεές και ανθρώπινη οικογένεια, 467

Θεία Λειτουργία και ειρήνη για ολόκληοη την οικογένεια του Θεού, 519\*

Κοινές αξίες για όλη την ανθρώπινη οικογένεια, 537

Λαϊκοί και ζωή στην οικογένεια, 543

Κοσμική ζωή, ζωή στην οικογένεια, 546

Άνθοωπος, Εκκλησία και οικογένεια των ανθοώπων, 552

Ποοστασία της οικογένειας και συνύπαρξη, 553

Προώθηση της οικογένειας και ηθική, 569

# **OIKONOMIA**

- Χοιστιανική σωτηρία και οικονομία, 1
- Νέα φτώχεια και οικονομικά αποθέματα, 5
- Ένωση της ανθρωπότητας και οικονομία, 6
- Παγκοσμιοποίηση και οικονομική σημασία, 16
- Ουμανισμός και νέα οικονομική τάξη, 19
- Σαββατικό έτος και η οικονομική ζωή του Ισραήλ, 24
- Έξοδος, Συνθήκη και οικονομική ζωή του Ισραήλ, 24
- Η σχέση με τον Θεό και οικονομική ζωή, 27
- Το οικονομικό φαινόμενο της αλληλεξάρτησης, 33
- Εσωτερικός άνθρωπος και οικονομική ζωή, 40
- Ανθρωπος και οικονομική επίτευξη, 48 Βασίλειο του Θεού και οικονομική οργάνωση, 51
- Κοινωνία, οιπονομιπή διευθέτηση παι ποινό παλό, 61
- Οικονομία, κοσμικό περιβάλλον και σωτηρία, 62

Ανθρωπος και σωστική οικονομία του Ευαγγελίου, 65

- Ευαγγελισμός του ανθρώπου και οικονομικά ζητήματα, 66
- Αποστολή της Εκκλησίας και οικονομική τάξη, 68
- Κοινωνική διδασκαλία και οικονομικές σχέσεις, 72
- Αλήθεια για τον άνθοωπο και οικονομικό πλαίσιο, 76
- Κοινωνική διδασκαλία, λαϊκοί και οικονομικές υποχρεώσεις, 83
- Συνέπειες και γεγονότα οικονομικής φύσεως, 88
- Quadragesimo anno και οικονομική κατάσταση, 91
- Ιωάννης ΚΓ΄ και οικονομική συνεργασία, 94
- Οικονομικά προβλήματα και οικουμενικό κοινό καλό, 95
- Gaudium et spes και θέματα της οικονομικής ζωής, 96
- Populorum progressio και οικονομική ζωή, 98
- Εργασία και οικονομική δραστηριότητα, 101
- Ελεύθερη οικονομία και αλληλεγγύη, 103
- Ανθρωπος και σχέδια οικονομικού χαρακτήρα, 133
- Ελευθερία και συνθήκες οικονομικής τάξεως, 137
- Οικονομικές αλλαγές και άνθοωπος, 137 Θεσμοί με οικονομικούς σκοπούς και συμμετοχή, 151
- Δικαιώματα του ανθοώπου και οικονομικό πλαίσιο, 154
- Αρχές και σχέσεις με τη διαμεσολάβηση της οικονομίας, 161
- Επιχείρηση οικονομικού χαρακτήρα και κοινό καλό, 165

ΑΝΑΛΥΤΙΚΟ ΕΥΡΕΤΗΡΙΟ

- Κοινό καλό και κοινωνικοοικονομική ευημερία, 170
- Ποοορισμός των αγαθών και οικονομία, 174, 179
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και οικονομική πολιτική, 176
- Κοινοτική ιδιοκτησία και οικονομική ζωή, 180
- Συνεταιοιστικές εκφοάσεις οικονομικού τύπου, 185
- Επικουρικότητα, οικονομική βοήθεια και κοινωνικές οντότητες, 186
- Επικουρικότητα και οικονομική πρωτοβουλία, 187
- Κράτος και προώθηση της οικονομίας, 188
- Συμμετοχή και οικονομική ζωή, 189
- Υπεύθυνοι και οικονομικές δομές, 197
- Αλήθεια, οικονομία και χρήση του χρήματος, 198
- Κοινωνική δικαιοσύνη και οικονομικές απόψεις, 201
- Αξίες και οικονομικοί όροι, 222
- Οιπογένεια, οιπονομιπός πυρήνας, 229
- Υπεύθυνη πατρότητα και οικονομικές συνθήκες, 232
- Στείρωση και οικονομική βοήθεια, 234
- Οικονομική υποστήριξη και ιδιωτικά σχολεία, 241
- Οικονομικό σχέδιο και ο οόλος της οικογένειας, 247
- Οικογένεια και οικονομική ζωή, 248, 249
- Οικιακή εργασία και το οικονομικό αντίστοιχο, 251
- Εργασία και οικονομική ανάπτυξη, 269 Η αξιοπρέπεια στην εργασία και οικονομικά συστήματα, 270
- Κεφάλαιο, εργασία και οικονομικά συστήματα, 277, 279

- Ενδιάμεσα στρώματα και οικονομικοί σκοποί, 281
- Οιμονομία στην υπηρεσία του ανθρώπου, 283
- Ανάπαυση, θεϊκή λατρεία και οικονομική παραγωγικότητα, 286
- Απασχόληση και οικονομική πολιτική, 288
- Νέοι και ασταθές οικονομικό πλαίσιο, 290
- Κράτος και οικονομική ζωή, 291
- Τοιτογενής τομέας και ανάπτυξη της οικονομίας, 293
- Οιπονομιπές συνενοχές της εργασίας ανηλίπων, 296
- Παιδική εργασία και εθνική οικονομία, 296
- Μετανάστευση, χώρες και οικονομική ανάπτυξη, 297
- Γεωργία, αγροτική εργασία και οικονομία, 299
- Μεγάλες αγροτικές εκτάσεις και οικονομική ανάπτυξη, 300
- Οικονομική ευημερία, παραγόμενα προϊόντα και εισόδημα, 303
- Συνδικάτο και οικονομική ζωή, 307, 308 Παγκοσμιοποίηση, εργασία και οικονο-
- μία, 312-314, 316, 318, 319, 321
- Ανθρωποι του πολιτισμού και οικονομική πολιτική, 320
- Οικονομικές ανισορροπίες και αξίες, 321
- Παλαιά Διαθήκη και οικονομικά αγαθά, 323, 324
- Ιησούς και οικονομικά αγαθά, 325
- Αποκάλυψη και οικονομική δραστηριότητα, 326
- Πατέφες της Εχκλησίας και οικονομική δραστηφιότητα, 328
- Οικονομία και ηθική, 330-333, 474

- Οικονομική επάρκεια και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 332
- Συμμετοχή, αλληλεγγύη και οικονομική ζωή, 333
- Οικονομία και σχηματισμός του πλούτου, 334
- Ηθική, οικονομία της αγοράς και καπιταλισμός, 335
- Δικαίωμα στην οικονομική πρωτοβουλία, 336, 343
- Επιχείρηση και οικονομική λειτουργία, 338
- Οικονομία στην υπηρεσία του ανθρώπου και επιχείρηση, 339
- Οικονομικοί υπολογισμοί, εταιρεία και άνθρωποι, 340
- Οιχονομική δραστηριότητα και τοκογλυφία, 341
- Επιχείρηση και οικονομικά σενάρια, 342
- Οικονομική πρωτοβουλία και ευθύνη, 343
- Επιχειοηματικές αποφάσεις και οικονομικά αποτελέσματα, 344
- Επιχείοηση και οικονομική δραστηριότητα, 344
- Επενδύσεις και οικονομικές συνθήκες, 345
- Χρήση των αποθεμάτων και οικονομία, 346
- Αρχή του οικονομισμού, 346
- Αγορά και οικονομική ανάπτυξη, 347
- Όφελος ατομικό και οικονομικός παράγοντας, 348
- Αγορά και οικονομικό σύστημα, 349
- Οικονομική ελευθερία και νομικό πλαίσιο, 350
- Οικονομική ελευθερία και η ελευθερία του ανθρώπου, 350
- Κράτος και άσκηση της οικονομικής δραστηριότητας, 351, 352

- Κράτος και προσανατολισμός της οικονομικής πολιτικής, 352
- Κράτος, οικονομική πολιτική και συμμετοχή, 354
- Ιδιωτική ελευθερία, δημόσια δράση και οικονομία, 354
- Φορολογικά έσοδα, δημόσια έξοδα και οικονομία, 355
- Οιπονομιπές πρωτοβουλίες παι ενδιάμεσοι σχηματισμοί, 356
- Αστική κοινωνία και οικονομική δημοκρατία, 356, 357
- Καταναλωτές και οικονομική πραγματικότητα, 358
- Οικονομική-χοηματοδοτική παγκοσμιοποίηση, 361, 362
- Παγκοσμιοποίηση και παγκόσμια οικονομία, 362, 363
- Εμπόριο και διεθνείς οικονομικές σχέσεις, 364
- Ηθικά κριτήρια και διεθνείς οικονομικές σχέσεις, 364
- Πλανητική οικονομία και δικαιώματα του ανθρώπου, 366
- Πολιτιστικές διαφορές και οικονομικές διαδικασίες, 366
- Οικονομικό κόστος και νέες γενεές, 367
- Χρηματοδοτικά συστήματα και οικονομική ανάπτυξη, 368
- Χοηματοδοτική οικονομία και ποαγματική οικονομία, 369
- Διεθνής κοινότητα και οικονομικός προσανατολισμός, 370, 371
- Διεθνείς οιχονομιχοί θεσμοί και αλλαγή, 371
- Οικονομία και ηθικές παράμετροι, 372
- Διεθνής οικονομία και ολοκληρωμένη ανάπτυξη, 373
- Οικονομία και κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα, 375

- Οικονομική πρόοδος και πολιτιστικό έργο, 376
- Πνευματικές αξίες και οικονομικός κόσμος, 386
- Δημόσια εξουσία και οικονομικές ανισορροπίες, 389
- Αντίροηση συνείδησης και οικονομική ζημία, 399
- Μέσα επικοινωνίας και οικονομικός τομέας, 415
- Αστική κοινωνία και οικονομικό πλαίσιο, 417
- Ένωση των λαών και οικονομικά σχέδια, 432
- Ηγεμονία ενός έθνους και οικονομικά χαρακτηριστικά, 435
- Αλληλεξάρτηση, σχέσεις και οικονομικά χαρακτηριστικά, 442, 447
- Διακυβερνητικές δομές και οικονομία, 442
- Υπανάπτυξη και οικονομικοί μηχανισμοί, 446
- Φτώχεια και οικονομική πρωτοβουλία, 447, 449
- Νέα οικονομική αποικιοκρατία και υπερχρέωση, 450
- Πιστοί στον Θεό και οικονομική πρόοδος, 457
- Οικονομική δραστηριότητα και περιβάλλον, 470
- Οικονομία και βιοτεχνολογίες, 472, 474 Κοινό καλό και οικονομική δραστηριότητα, 478
- Φτωχοί, καταστροφές και οικονομικά μέσα, 482
- Δημογραφία, περιβάλλον και οικονομικές επιλογές, 483
- Το νεφό ως οικονομικό αγαθό, 485 Κυφώσεις και οικονομικά εμπάργκο, 507

- Χριστιανική ανθρωπολογία και οικονομία, 522
- Κοινωνική ποιμαντική και οικονομική πραγματικότητα, 524
- Λαϊκοί και οικονομικό περιβάλλον, 531 Λαϊκοί και οικονομική ευθύνη, 543
- Οικονομική παραγωγικότητα και άνθρωπος, 544
- Λαϊκοί, ευσπλαχνία και οικονομική ζωή, 551
- Μέσα επικοινωνίας και οικονομικά συστήματα, 561
- Κοινωνικό Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και οικονομική δραστηριότητα, 563
- Μοντέλα οικονομικής ανάπτυξης, 563 Αναθεώρηση της οικονομίας, 564
- Διάκοιση και οικονομικές επιλογές, 569
- Αγάπη στην κοινωνική ζωή και οικονομικό επίπεδο, 582

## ΟΙΚΟΝΟΜΙΣΜΟΣ

- Εργασία και οικονομισμός, 271
- Οικογένεια, οικονομικίστικη αντίληψη και εργασία, 294
- Παραγωγική δραστηριότητα και οικονομιστική ερμηνεία, 318

### ΟΙΚΟΣΥΣΤΗΜΑ

- Πλάση, μοναδικό οικοσύστημα, 367 Επέμβαση σε μια περιοχή και οικοσύστημα, 459
- Νομική ούθμιση και οικοσυστήματα, 468
- Η λειτουργία των μεμονωμένων πλασμάτων και οικοσύστημα, 473
- Βιοτεχνολογίες και διαφύλαξη του οικοσυστήματος, 478

## ΟΛΟΚΛΗΡΩΤΙΚΟ - ΠΑΓΚΟΣΜΙΟ

- Κοινωνική διδασκαλία και σφαιρική άποψη για τον άνθρωπο, 81
- Ολοκληρωτική διεύρυνση της εργασίας, 282
- Εργασία, ριζική μεταβολή και άνθρωποι, 311
- Εργασία, τοπική οικονομία και παγκόσμια, 319
- Εργασία και αυθεντικά οικουμενική και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 321
- Οικονομία, όργανο για την παγκόσμια ανάπτυξη, 326
- Πλούτος και ολοκληρωμένη και αλληλέγγυα ανάπτυξη, 334
- Παγκοσμιοποίηση και παγκόσμιος ορίζοντας, 361
- Παγκόσμια οικονομία και ανισότητες, 362
- Παγκόσμια πολιτική κοινότητα και αλληλεγγύη, 367
- Παγκόσμια αγορά και χρηματοδοτική κρίση, 368
- Χρηματοδοτική δυναμική και παγκόσμιοι παράγοντες, 370
- Παγκόσμια αρχή και παγκόσμιο υπερκράτος, 441
- Πεοιβάλλον και παγκοσμιότητα της οικολογικής κρίσης, 466
- Δημογραφική πολιτική και παγκόσμια ανάπτυξη, 483

## ΟΜΑΔΑ - ΟΜΑΔΟΠΟΙΗΣΗ

- Ανθρώπινες σχέσεις και ενδιάμεσες ομάδες, 61
- Κοινωνική διδασκαλία, άνθρωποι και θρησκευτική ομάδα, 84
- Quadragesimo anno και χρηματοδοτικές ομάδες, 91

- Αμαρτία, άνθρωπος και ομάδα, 117
- Κοινωνική αμαρτία και σχέσεις ανάμεσα σε ομάδες, 118
- Ανθρώπινη κοινωνικότητα και σταθερές ομάδες, 150
- Κοινωνική διδασκαλία και σχέσεις ανάμεσα σε ομάδες, 161
- Αρχή του ποινού παλού παι ομάδες, 164
- Κοινωνικότητα, κοινό καλό και ενδιάμεση ομάδα, 165
- Κοινό καλό και ιδιαίτερα αγαθά των ομάδων, 169
- Ανθρωπος, επικουρικότητα και ομάδες, 185
- Αλληλεγγύη και δεσμοί των κοινωνικών ομάδων, 194
- Κοινωνικά προβλήματα, αλήθεια και κοινωνικές ομάδες, 198
- Εργασία, κεφάλαιο και η ομάδα των επενδυτών, 279
- Νέες γνώσεις και κλειστές ομάδες εξουσίας, 283
- Ανθρωποι του πολιτισμού και ομαδικά συμφέροντα, 320
- Οικονομική ανάπτυξη και κοινωνικές ομάδες, 332
- Μειονότητες, ομάδες με δικαιώματα και υποχρεώσεις, 387
- Κοινό καλό και δικαιώματα των κοινωνικών ομάδων, 389
- Πολιτικές αρχές και ελεύθερη δραστηοιότητα των ομάδων, 394
- Δημοκρατία και στενές διευθυντικές ομάδες, 406
- Μέσα επιχοινωνίας, ανταγωνισμός μεταξύ ομάδων, 416
- Πολιτική κοινότητα, αστική κοινωνία και ομάδες, 417, 418
- Κοινότητα, αναγνώριση και θρησκευτικές ομάδες, 423

- Διεθνής βίος και ομαδοποιήσεις της κοινωνίας, 423
- Περιβάλλον και υγεία για μικρές ομάδες, 465
- Βιοτεχνολογίες και ομάδες έφευνας, 474 Διεθνής κοινότητα και επιβίωση των ομάδων, 506
- Ελαφοά όπλα και ομάδες μαχητών, 511
- Προστασία του ανθρώπου, χριστιανοί και ομάδες, 538
- Διαμόρφωση των λαϊκών και ο ρόλος των ομάδων, 549
- Μέσα επικοινωνίας, επιλογές και ομάδα, 560
- Λαϊκοί, δημοκρατία και ομάδες εξουσίας, 567

## ΟΠΛΑ

- Παιδιά σε ένοπλες συγκρούσεις, 245, 512
- Αντίσταση στην εξουσία και προσφυγή στα όπλα, 401
- Ένοπλος αγώνας και τυραννία, 401
- Ανθρώπινη οικογένεια και δύναμη των όπλων, 432
- Περιβάλλον, φτωχοί και ένοπλες συγκρούσεις, 481
- Ο σημερινός κόσμος και άοπλοι προφήτες, 496
- Ένοπλη σύγκοουση και καταστροφές, 497
- Κράτος που δέχτηκε επίθεση, άμυνα και χρήση των όπλων, 496
- Διεθνής νομιμοποίηση και ένοπλη δύναμη, 501
- Νόμιμη άμυνα και ένοπλες δυνάμεις, 502
- Ένοπλες δυνάμεις και το δίκαιο των εθνών, 503

Συνείδηση και άρνηση της χρήσης όπλων, 503

Συσσώρευση όπλων και ειρήνη, 508

Όπλα και αποτροπή, 508

Όπλα μαζικής καταστροφής, 509

Οπλα με τραυματικά αποτελέσματα, 510

Όπλα ελαφοά και ατομικά, 511

Αλήθεια για εγκλήματα και ένοπλες συγκρούσεις, 518

## ΟΡΓΑΝΙΣΜΟΣ

Iustitia et Pax, οργανισμός, 99

Άνθρωπος ως κύτταρο ενός οργανισμού, 125

Ανθρώπινα δικαιώματα, ποιμαντική ενασχόληση και οργανισμοί, 159

Επικουρικότητα, οργανισμός και κοινό καλό, 187

Διαπαιδαγώγηση και αστικοί και εκκλησιαστικοί οργανισμοί, 240

Προστασία της εργασίας και διεθνείς οργανισμοί, 292

Οικονομικό σύστημα και διεθνείς οργανισμοί, 371

Πολιτικές αρχές, οργανισμοί και ηθική τάξη, 394

Αντιπροσωπευτικοί οργανισμοί και έλεγχος, 408

Διεθνείς οργανισμοί και συνύπαρξη των εθνών, 440

Διεθνείς οργανισμοί και διαδικασία της ανάπτυξης, 442

Τεχνικές επεμβάσεις και ζωντανοί οργανισμοί, 473

Βιοτεχνολογίες και εθνικοί οργανισμοί, 476

Ένοπλη προληπτική δράση και οργανισμοί, 501

Κυρώσεις και οργανισμοί της διεθνούς κοινότητας, 507

Εγκλήματα και διεθνείς νομικοί οργανισιοί, 518

#### ΟΡΓΑΝΩΣΗ

- Υπεοβατικότητα του ανθοώπου και οργάνωση, 46
- Βασίλειο του Θεού και οργάνωση, 51
- Εππλησία παι μοντέλα ποινωνιπής οργάνωσης, 68, 81
- Κοινωνική διδασκαλία και οργάνωση, 83
- Centesimus annus και κοινωνική οργάνωση, 103
- Κοινό καλό και οργάνωση του κράτους, 166
- Κράτος και οργάνωση της αστικής κοινωνίας, 168
- Επικουρικότητα και ενδιάμεσες οργανώσεις, 187
- Αγάπη και κοινωνικές οργανώσεις, 207 Αγάπη και ενασχόληση για την οργά-
- νωση της κοινωνίας, 208 Δημογραφικά μέτρα και οργανώσεις,
- 234

  Programma a sufficient and against action
- Βιομηχανική οργάνωση της εργασίας, 267
- Εργασία και οργάνωση, 270, 271
- Ανθοώπινο κεφάλαιο και οργάνωση, 276
- Ανθρώπινο κεφάλαιο και οργάνωση της εργασίας, 278
- Συμμετοχή και οργάνωση της εργασίας, 281
- Εργασία και αυτο- οργάνωση της κοινωνίας, 293
- Οικογένεια, εργασία και οργανώσεις, 294

- Γυναίκες και οργάνωση της εργασίας, 295
- Συνδικαλιστικές οργανώσεις και κοινωνική τάξη, 305
- Συνδικαλιστικές οργανώσεις και πολιτική εξουσία, 307
- Παγκοσμιοποίηση και οργάνωση της εργασίας, 310-313
- Εργασία και επίκαισες αναδιοργανώσεις, 317
- Αγορά και οργάνωση του κράτους, 353
- Αστική κοινωνία οργανωμένη και ενδιάμεσα στρώματα, 356
- Μη κεοδοσκοπικές ιδιωτικές οργανώσεις, 357
- Διεθνείς οργανώσεις της αστικής κοινωνίας, 366
- Δημόσια διαχείριση και οργάνωση, 412 Σχέσεις ανάμεσα σε κράτη και θρησκευτικές οργανώσεις, 423
- Εκκλησίας και οργανωτικές δομές, 424, 425
- Εκκλησία και η ελευθερία να οργανώνεται κάποιος, 426
- Κράτος και εκκλησιαστικές οργανώσεις, 427
- Ανθρώπινη οικογένεια και μορφές οργάνωσης, 432
- Οργάνωση της διεθνούς κοινότητας, 433 Ρόλος των διεθνών οργανώσεων, 440
- Αναθεώρηση των διεθνών οργανώσεων, 442
- Μη κυβεονητικές οργανώσεις, 443
- Αγία Έδρα και διακυβερνητικές οργανώσεις, 444
- Ειρήνη, προστασία και διεθνείς οργανώσεις, 499
- Τοομοκρατία και εξτρεμιστικές οργανώσεις, 513

Αλληλεγγύη και κοινωνική οργάνωση, 580

## ΟΥΜΑΝΙΣΜΟΣ

- Ολοκληρωμένος και αλληλέγγυος ουμανισμός, 6, 7
- Ουμανισμός και σχέδιο αγάπης του Θεού. 19
- Εππλησία παι απόλυτος ουμανισμός, 82 Απόλυτος ουμανισμός παι πνευματιπές αξίες, 98
- Ουμανισμός στην εργασία σε πλανητικό επίπεδο, 322
- Χοιστός και αλληλέγγυος και ολοκληοωμένος ουμανισμός, 327
- Φτώχεια και απόλυτος ουμανισμός, 449 Πόλεμος, αποτυχία κάθε ουμανισμού, 497
- Λαϊκοί, μυστικοπαθής δράση και άθεος ουμανισμός, 544

## П

# ΠΑΓΚΟΣΜΙΑ ΗΜΕΡΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΙ-ΡΗΝΗ

Παύλος Στ΄ και Παγκόσμια Ημέρα της Ειρήνης, 99

Παγκόσμιες Ημέρες της Ειρήνης, 520

### ΠΑΓΚΟΣΜΙΟΠΟΙΗΣΗ

- Εμπεριστατωμένα ερωτήματα και παγκοσμιοποίηση, 16
- Αγροτική εργασία και παγκοσμιοποιημένη οικονομία, 299
- Συνδικάτα και διαδικασίες παγκοσμιοποίησης, 308

Εργασία και παγκοσμιοποίηση της προστασίας, 310

619

- Παγκοσμιοποίηση και ταυτότητα της εργασίας, 312
- Χώρες, εργασία και παγκοσμιοποίηση, 314
- Εργασία και παγκοσμιοποίηση της αλληλεγγύης, 321
- Παγκοσμιοποίηση και ουμανισμός της εργασίας, 322
- Οικονομική-χρηματοδοτική παγκοσμιοποίηση, 361, 362
- Κοινό καλό και παγκοσμιοποίηση, 363 Παγκοσμιοποίηση και προστασία των
- ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 365
- Παγκοσμιοποίηση και αστική κοινωνία, 366
- Παγκοσμιοποίηση και αποικιοκρατία, 366
- Παγκοσμιοποίηση, αλληλεγγύη και γενεές, 367
- Παγκοσμιοποίηση και κεντρικότητα του κράτους, 370
- Πολιτική και παγκοσμιοποίηση των προβλημάτων, 442
- Αναθεώρηση, οικονομία και παγκοσμιοποίηση, 564

## ΠΑΙΔΙ

- Αγάπη, θεμελιώδη δικαιώματα και παιδιά, 5
- Ανθρώπινα δικαιώματα και παιδιά στρατιώτες, 158
- Οικογένεια, άνθρωπος και παιδί, 212 Γάμος και υιοθεσία παιδιών, 218
- Αλληλεγγύη ανάμεσα στις γενεές και παιδιά, 230
- Αξιοπρέπεια και δικαιώματα των παιδιών, 244

Η κατάσταση των παιδιών στον κόσμο, 245

Εμπόριο παιδιών, 245

Εργασία ανηλίκων, 245

Παιδιά του δρόμου, 245

Γάμος μικρών κοριτσιών, 245

Παιδιά και πορνογραφικό υλικό, 245 Παιδιά, εκμετάλλευση και παιδοφιλία,

245 Εργασία ανηλίκων και οικογενειακός

προϋπολογισμός, 296

Συνθήκες εργασίας για παιδιά, 301

Παιδιά στρατιώτες και ένοπλες συγκρούσεις, 158, 245, 512

## ΠΑΡΑΓΩΓΗ - ΠΡΟΪΟΝ

Μορφές παραγωγής, άνθρωπος και αλληλεγγύη, 47

Ευαγγελισμός της κοινωνίας και παραγωγή, 70

Πλούτος και παραγωγική διαδικασία, 174

Ιδιοκτήτες, αγαθά και παραγωγική δραστηριότητα, 178

Ταυτότητα του γένους ως πολιτιστικό προϊόν, 224

Παραγωγικός σκοπός και ανθρώπινη κλωνοποίηση, 236

Σπίτι, μονάδα παραγωγής, 248

Οιμογένεια και δίκτυο παραγωγής, 248

Σάββατο, ανάπαυση και προϊόν, 258

Εργασία και οργάνωση παραγωγής, 271

Εργαζόμενος ως όργανο παραγωγής, 271

Εργασία και συντελεστής παραγωγής, 276

Κεφάλαιο, μέσα παραγωγής και επιχείρηση, 276, 277 Εργασία, κεφάλαιο και διαδικασία παραγωγής, 277, 306

Εργασία, κεφάλαιο και παραγωγικοί συντελεστές, 277

Ανάπτυξη του ανθοώπου και παραγωγικότητα, 278

Κέρδη από την παραγωγή και μισθός, 279

Παραγωγικότητα και εκμετάλλευση των εργαζομένων, 279

Νέα εργασία, γνώση και μέσα παραγωγής, 281

Μέσα παραγωγής και εργασία, 282

Οικονομική παραγωγικότητα, ανάπαυση και θεϊκή λατρεία, 286

Κράτος και παραγωγικός κόσμος, 291

Τοιτογενής τομέας και παραγόμενα αγαθά, 293

Εργαζόμενοι, παραγωγικές διαδικασίες και υγιεινή, 301

Οικονομική ευημερία και παραγόμενα προϊόντα, 303

Συνδικάτα, ιδιοκτήτες και μέσα παραγωγής, 305

Ενώσεις και παραγωγή πλούτου, 309

Παγκοσμιοποίηση και μορφές παραγωγής, 310, 321

Εργασία και θρυμματισμός του κύκλου παραγωγής, 311

Οικονομία και οργάνωση της παραγωγής, 313

Χώρες υπό ανάπτυξη και μοντέλα παραγωγής, 314

Αποκέντοωση παραγωγής και επιχειρήσεις, 315

Ανεπίσημη οικονομία και επίπεδα παοαγωγικότητας, 316

Εομηνείες και παραγωγική δραστηριότητα, 318

Οικονομία και παραγωγή υλικών αγαθών, 331, 333

- Αποτελεσματικότητα και παραγωγή αγαθών, 332
- Καπιταλισμός και μέσα παραγωγής, 335 Παραγωγική προσπάθεια και ανάγκες, 337
- Επιχείρηση και παραγωγή αγαθών και χρήσιμες υπηρεσίες, 338
- Εταιφεία, κέφδος και παφαγωγικοί συντελεστές, 340
- Επιχειοηματίες και μέσα παραγωγής, 344
- Επιχειοηματίες, επενδύσεις και παραγωγικοί τομείς, 345
- Πόροι, παραγωγή και κατανάλωση, 346 Αγορά και παραγωγή μέσων και υπηρεσιών, 347
- Οικονομική ελευθερία και άνθρωπος ως παραγωγός, 350
- Κράτος, συμμετοχή και παραγωγικές δραστηριότητες, 354
- Παραγωγική αποτελεσματικότητα και αλληλεγγύη, 357
- Επιλογή στις επενδύσεις και παραγωγικός τομέας, 358
- Καταναλωτές, παραγωγοί και προϊόντα, 359
- Ανισότητα μεταξύ των χωρών και τεχνολογικά προϊόντα, 363
- Εμπόριο και παραγωγική εξειδίκευση, 364
- Διεθνές εμπόριο, προϊόντα και φτωχές χώρες, 364
- Χρηματοδοτικές αγορές και παραγωγικές δραστηριότητες, 368
- Πλούσιες χώρες και μηχανισμός παραγωγής, 374
- Παραγωγή εμπορευμάτων και πολιτιστικό σύστημα, 375
- Παιδαγωγικό έργο και παραγωγικές διαδικασίες, 376

- Εππαίδευση παι ευθύνη των παραγωγών, 376
- Ποοϊόντα και μέσα επικοινωνίας, 416
- Προϊόντα της ευφυΐας και δύναμη του Θεού, 457
- Τεχνική και παραγωγή φυτών, 458
- Παραγωγή και σεβασμός στη ζωή, 465
- Καινοτομίες, περιβάλλον και παραγωγή, 470
- Ανάπτυξη και ανταλλαγή προϊόντων, 475
- Υπεύθυνοι, παραγωγή και βιοτεχνολογίες, 478
- Πληροφορία και βιοτεχνολογικά προϊόντα, 480
- Γεωργική παραγωγή και τάξη της δημιουργίας, 486
- Αρχή της αποτελεσματικότητας, παραγωγή και όπλα, 508-511
- Παραγωγικότητα και πραγματοποίηση του ανθρώπου, 544
- Η αλήθεια ως προϊόν και πλειοψηφία, 569

## ΠΑΤΕΡΑΣ

# Ο άνθοωπος είναι πατέρας της ύπαρξής του, 135

- Δικαίωμα να γεννηθείς από έναν πατέρα και μια μητέρα, 235
- Ευθύνη του άνδρα ως πατέρα, 251 Αβραάμ, πατέρας πλήθους λαών, 430, 451

## ПАТРОТНТА

- Πατρότητα και ομοιότητα με τον Θεό, 230.
- Πατρότητα και υποδοχή της ζωής, 232 Επιθυμία για πατρότητα και δικαίωμα στην απόκτηση παιδιού, 235

Πατρότητα, υποχρέωση πνευματικής φύσεως, 237

#### **HEINA**

Εκκλησία, αγάπη και πείνα, 5

Λόγια του Χριστού: «Πεινάτε...», 57

Τοκογλυφική πρακτική και πείνα, 341

Τεχνικές εφαρμογές και το πρόβλημα της πείνας, 458

Βιοτεχνολογίες και αγώνας κατά της πείνας, 478

Πεοιβάλλον, φτώχεια και πείνα, 482 Οικουμενική συνεργασία και πείνα, 535

### ΠΕΡΙΒΑΛΛΟΝ

Ιδεολογίες και φυσικό περιβάλλον, 100 Προπατορικό αμάρτημα και περιβάλλον, 120

Το κοινό καλό και το περιβάλλον, 166 Πρόσβαση στη γη και περιβάλλον, 180

Περιβαλλοντική πολιτική και περιβάλλον, 299

Συμβατότητα περιβάλλοντος και ανάπτυξης, 340

Επιχείρηση και προστασία του περιβάλλοντος, 340

Επιχειοηματίας και ποιότητα του περιβάλλοντος, 345

Καταναλωτές και προστασία του περιβάλλοντος, 359

Μελλοντικές γενεές, κατανάλωση και περιβάλλον, 360

Η πίστη του Ισραήλ και ο κόσμος, εχθοικό περιβάλλον, 451

Τεχνολογία και εφαρμογές στο περιβάλλον, 360

Το περιβάλλον ως πόρος και ως οίκος, 461 Περιβάλλον, άνθρωπος και εγωκεντρισμός, 463

Πνευματικότητα και περιβάλλον, 464 Ευθύνη και ανέπαφο και υγιές περιβάλλον, 465

Προστασία του περιβάλλοντος και οικουμενικό δικαίωμα, 466

Περιβάλλον και βιοδιαφορετικότητα, 466

Περιβάλλον και δάση, 466

Περιβάλλον, κληρονομιά του ανθρώπινου γένους, 467

Περιβάλλον και νομικοί κανόνες, 468 Το δικαίωμα σε ένα περιβάλλον υγιές και ασφαλές, 468

Αρχές και περιβαλλοντικοί κίνδυνοι, 469

Οικονομική δραστηριότητα και περιβάλλον, 470, 478

Πεοιβάλλον και κλιματικές αλλαγές, 470

Πεοιβάλλον και αποθέματα ενέογειας, 470

Ιθαγενείς λαοί και περιβάλλον, 471

Βιοτεχνολογίες και προστασία του πεοιβάλλοντος, 472, 473

Πεοιβαλλοντική κοίση και φτώχεια, 180, 482

Φτωχές χώρες και ανεκτή χρήση του πεοιβάλλοντος, 180, 483

Περιβαλλοντική υποβάθμιση, 486

### ΠΕΡΙΘΩΡΙΟΠΟΙΗΣΗ

Νέα φτώχεια και περιθωριοποίηση, 5

Το έλεος του Θεού και οι περιθωριοποιημένοι, 29

Ανθρωπος και εργασία που περιθωριοποιεί, 272

Εργασία και περιθωριοποιημένη γυναίκα, 295

## ПЕРІТТО

Περιττό και ζωή του φτωχού, 359

## ΠΙΣΤΗ

Τρίτη χιλιετία, όψη του Κυρίου και πίστη, 1

Κοινωνική διδασκαλία και πίστη, 3 Σύνοψη και πίστη στη Χάρη, 8

Δεκάλογος και πίστη στον μοναδικό αληθινό Θεό, 23

Πίστη στη Συνθήκη και κοινωνική ζωή του Ισραήλ, 24

Σωτηρία εν Θεώ, ελεύθερη αποδοχή και πίστη, 39

Μαθητής του Χοιστού, πασχαλινό μυστήριο και πίστη, 41

Τέκνα του Θεού και η πίστη στον Ιησού Χριστό, 52

Μαθητές του Χριστού και πίστη στην Παρθένο Μαρία, 59

Δημιουργία και θεολογική τάξη της πίστης, 64

Εκκλησία, διδασκάλισσα της αλήθειας της πίστης, 70

Δημόσια σπουδαιότητα της πίστης, 71 Εκκλησία, ευαγγελισμός και πίστη στον Χριστό, 71

Ύπαρξη του ανθρώπου και φως της πίστης, 72

Κοινωνική διδασκαλία, πίστη και λογική, 74

Πίστη και λογική, δύο γνωστικές οδοί, 75

Φιλοσοφία, λογική και πίστη, 77

Επιστήμη, πίστη και κοινωνική διδασκαλία, 78

Κοινωνική διδασκαλία, λειτούργημα και πίστη, 79

Κοινωνική διδασκαλία και πίστη ως ζύμωση, 86

Άνθοωπος και απάντηση πίστης στον Δημιουργό του, 108

Πληγή και αμαρτία υπό το φως της πίστης, 116

Χοιστιανική πίστη και ιδεολογίες, 126

Ανθρώπινη σχετικότητα και πίστη, 149

Θοησκευτική ελευθερία και αλήθεια της πίστης, 155

Αρχές, αλήθεια του ανθρώπου και πίστη, 160

Κοινό καλό και πίστη στο Πάσχα, 170 Αλληλεγγύη υπό το φως της πίστης, 196

Οικογένεια και πίστη του Κυρίου, 210 Συζυγικός δεσμός και η πίστη των συζύγων, 216, 217

Απιστία του Ισραήλ και η πίστη του Κυρίου, 219\*

Συζυγική σεξουαλικότητα, ενότητα και πίστη, 223

Διαζύγιο και άοκνη πίστη στον Θεό, 225

Διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν και υποστήριξη της πίστης, 226

Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και πίστη της Εκκλησίας, 226

Οικονομική δραστηριότητα, πρόοδος και πίστη, 326

Πίστη στον Ιησού Χριστό και κοινωνική ανάπτυξη, 327

Προσκόλληση στο χρήμα και πίστη, 328 Οικονομική πρωτοβουλία και πίστη στις σχέσεις, 343

Αποτυχία της βασιλείας και πίστη στον Γιαχβέ, 378

Θεϊκή παρουσία, θεμέλιο της πίστης, 451 Βία και πίστη στον Χριστό, 496

Ποοώθηση της ειρήνης και χριστιανική πίστη, 516

Ανθρωπολογία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης, 523

Εκκλησία, Ιστορία και πίστη, 524

Κοινωνική ποιμαντική, άνθοωπος και πίστη, 527

Κατήχηση και διαπαιδαγώγηση στην πίστη, 529

Αγιότητα και πίστη στο νόμο του Κυοίου, 530

Λαϊκοί και αρμονία ανάμεσα σε ζωή και πίστη, 546

Ενώσεις, αρμοδιότητα και πίστη, 550

Πολιτισμός και διαχωρισμός μεταξύ ζωής και πίστης, 554

Ενασχόληση των καθολικών και προσδοκία της πίστης, 555

Ανθρώπινη επικοινωνία και φως της πίστης, 562

Διάκριση, πίστη και ιστορικές καταστάσεις, 568

Δημοκρατία και πίστη στην ταυτότητά μας, 569

Μάρτυρες της αλήθειας, μάρτυρες της πίστης, 570

Λαϊκότητα, λαϊκισμός και σπουδαιότητα της πίστης, 572

Λαϊκοί, πολιτικά όργανα και πίστη, 573 Προσδοκίες της πίστης και προνομιούχες επιλογές πολιτικής, 574

Πίστη στον Θεό και ευμάρεια των κρατών, 577

Ελπίδα και χριστιανοί ισχυροί στην πίστη τους, 579

## ΠΙΣΤΩΣΗ

Ποόσβαση στη γη και πιστωτική αγοοά, 180, 300

## ΠΛΗΘΥΣΜΟΣ

Διεθνείς χοηματοδοτικοί θεσμοί και πληθυσμός, 371

Εξωτερικό χρέος και πληθυσμός, 450

Βιοτεχνολογίες και πληθυσμός, 476

Γήρανση του πληθυσμού, 483

Διεθνές ανθρωπιστικό δίκαιο και πληθυσμός, 504

Αρχή του ουμανισμού και αστικός πληθυσιός, 505

Κυρώσεις και πληθυσμός, 507

## ПЛНРОФОРІА

Απαιτήσεις του κοινού καλού και πληροφορία, 106, 415

Δικαίωμα στην κυκλοφορία της πληροφορίας, 166

Συμμετοχή και πληφοφοφία, 189

Αλληλεγγύη και μέγεθος πληφοφοφιών, 192

Αριθμός παιδιών και κατάλληλη πληροφόρηση, 234

Ανταγωνιστική αγορά και πληροφορία, 347

Καταναλωτές, κυκλοφορία και πληροφορία, 359

Πληφοφορία και δημοκρατική συμμετοχή, 414

Αντικειμενικότητα της πληφοφοφίας, 414

Σύστημα πληφοφοφιών και άνθρωπος, 415

Πλούσιοι και φτωχοί της πληφοφοφίας, 416

Φτώχεια και σύστημα πληφοφοφιών, 447

Βιοτεχνολογίες και ορθή πληροφόρηση, 479, 480

- Φτωχοί σε περιφέρειες πόλεων και προηγούμενη πληροφόρηση, 482
- Λαϊκοί και πολιτισμός της πληφοφοφίας, 560
- Δομές, πολιτική της επικοινωνίας και πληροφορία, 561
- Αντίληψη, ορθότητα και πληροφορία, 569

## ΠΛΗΣΙΟΝ - ΕΓΓΥΤΗΤΑ

- Έξοδος και εγγύτητα στον Θεό, 21
- Σωτηρία, ευθύνη και πλησίον, 40, 43
- Εγγύτητα του Θεού και ταυτότητα του ανθοώπου, 45
- Εκκλησία και ο πλησίον ως αδελφός, 105
- Αγάπα τον πλησίον σου ως σεαυτόν, 112
- Αμαρτία, πληγή της σχέσης με τον πλησίον, 117
- Κοινωνικές αμαρτίες, επίθεση στον πλησίον, 118
- Δομές της αμαρτίας και το καλό του πλησίον, 119
- Υπεροχή κάθε ανθρώπου και πλησίον, 132
- Ελευθερία, άκρατη αγάπη για τον εαυτό και πλησίον, 143
- Εντολή της αγάπης για τον πλησίον, 160 Κοινωνική διδασκαλία και σχέσεις εγγύτητας, 161
- Έργα ευσπλαχνίας και πλησίον, 184 Αλληλεγγύη και ενασχόληση για τον
- Ιησούς, αλληλεγγύη και πλησίον, 196 Δικαιοσύνη και πλησίον, 201

πλησίον, 193

- Αγάπη, κοινωνική ηθική και σχέσεις εγγύτητας, 204
- Κοινωνική αγάπη, πολιτική και πλησίον, 208

- Σύζυγοι χωρίς παιδιά και πλησίον, 218 Χριστιανοί, εργασία και ο πιο φτωχός πλησίον, 265
- Εργασία, ηθική υποχρέωση και πλησίον, 274
- Πλούτη και καλό για τον πλησίον, 329 Δικαιοσύνη, αγάπη και πλησίον, 391
- Προσευχή για την ειρήνη και πλησίον, 519
- Αφιερωμένα πρόσωπα και υπηρεσία στον πλησίον, 540
- Μέσα επικοινωνίας και αλήθεια για τον πλησίον, 562
- Χοιστιανική αγάπη και πλησίον, 581, 582

#### ΠΛΟΥΡΑΛΙΣΜΟΣ

- Ανθρωπότητα του σήμερα και διαχείριση του πλουοαλισμού, 16
- Κοινό καλό και κοινωνικός πλουφαλισμός, 151
- Πλουραλιστική διάρθρωση της κοινωνίας, 187
- Εργασία και πλουραλισμός εργασιακών δραστηριοτήτων, 314
- Πλουραλισμός των κέντρων αποφάσεων, 356
- Πλουφαλισμός και πλαίσιο της πληφοφορίας, 414
- Κοινωνικός πλουφαλισμός και δημοκρατία, 417
- Πλουραλιστική κοινωνία, λαϊκότητα και επικοινωνία, 572
- Φυσική ηθική και νόμιμος πλουραλισμός, 572

### ΠΛΟΥΤΟΣ

Δίκαιος κόσμος και αλληλέγγυος και πλούτος, 174

Πλούτος και θετικό σθένος, 174

Πλούτος των εθνών και νέα αγαθά, 179

Αγάπη για τους φτωχούς και αγάπη για τα πλούτη, 184

Εργασία, πηγή πλούτου, 257

Ανθρώπινη δραστηριότητα και εμπλουτισμός του σύμπαντος, 262

Εργασία και πλούτη του Χριστού, 262 Παράνομη ιδιοκτησία και κοινωνικός

πλούτος, 282

Ενώσεις και παραγωγή πλούτου, 309

Παλαιά Διαθήκη και πλούτος, 323

Ιησούς και πλούτη, 325

Ιησούς, πιστός και πλουτισμός μποοστά στον Θεό, 326

Πλούτη και μερισμός, 329

Αύξηση του πλούτου και αλληλεγγύη, 332

Οικονομία και σχηματισμός πλούτου, 334

Παραγωγική προσπάθεια και πλούτος, 337

Παραγωγή αγαθών, υπηρεσίες και πλούτος, 338

Πλούτος, παγκοσμιοποίηση και φτώγεια, 363

Σύνορα του πλούτου και της φτώχειας, 374

Ανθρώπινη εξέλιξη, αλληλέγγυα και πλούσιες χώρες, 374

Θεός, άνθοωπος και πλούτος των σχέσεων, 428

Ανθρώπινη οικογένεια, πλούτος και διαφορές, 431

Κοινό καλό, κράτη και πλούτος, 442

Πλούτος για την ανθοωπότητα και ιθαγενείς λαοί, 471

Ειρήνη, άνθρωποι και πλούτος της ψυχής τους, 495

Πολιτισμός ικανός να εμπλουτίσει τον άνθρωπο, 556

## ΠΟΛΕΜΟΣ

Πίος ΙΒ΄ και Δεύτεφος Παγκόσμιος Πόλεμος, 93

Ιωάννης ΚΒ΄ και αναγέννηση μετά τον πόλεμο, 94

Διεθνής κοινότητα και άρνηση του πολέμου, 433

Διεθνές δίκαιο και άρνηση του πολέμου, 437

Συγαρούσεις, διααιοσύνη και προσφυγή στον πόλεμο, 438

Βιβλική αποκάλυψη, ειρήνη και πόλεμος, 489

Ειρήνη και απουσία πολέμου, 494

Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας και η τερατωδία του πολέμου, 497

Διεθνείς συγαρούσεις και εναλλακτικές λύσεις του πολέμου, 498

Διεθνείς οργανώσεις και προσφυγή στον πόλεμο, 499

Επιθετικός πόλεμος, 500

Δικαίωμα στην άμυνα και πόλεμος, 500

Ηνωμένα Έθνη και η μάστιγα του πολέμου, 501

Αστικός πληθυσμός και συνέπειες του πολέμου, 505

Πρόσφυγες, θύματα του πολέμου, 505 Αποτροπή και πόλεμος, 508

Τοομοκρατία, μη κηουγμένος πόλεμος, 513

Εκκλησία, συμφιλίωση και πόλεμος, 517 Πολιτιστικές προοπτικές και μετα-πόλεμος, 555

#### ПОЛН

Κοινωνικός ευαγγελισμός και πόλη του ανθρώπου, 63

Πνευματικότητα και άνθοωπος σε ανθρώπινη πόλη, 128

Κοινό καλό και πόλη, 165

Φτωχοί και μολυσμένη περιφέρεια της πόλης, 482

Όπλα μαζικής καταστροφής και πόλη, 509

#### ΠΟΛΙΤΗΣ - ΙΘΑΓΕΝΕΙΑ

Καταστατικό ιθαγένειας της Εκκλησίας, 90, 521

Κοινωνικό αμάρτημα, κοινό καλό και πολίτες, 118

Κοινό καλό και συνεισφορά των πολιτών, 168

Επικουρικότητα και υποκειμενικότητα των πολιτών, 185, 187

Συμμετοχή και πολίτες, 189, 191

Συμμετοχική δημοκρατία και πολίτες, 189, 191

Οιχογένεια και ευημερία των πολιτών, 229

Οικογένεια, διαπαιδαγώγηση και ελεύθεροι πολίτες, 238

Αρχές, θεϊκή λατρεία και πολίτες, 286 Κράτος, δικαίωμα στην εργασία και πολίτες, 291

Εισόδημα και ανάγκες του πολίτη, 303 Οικονομία και υποκειμενικότητα του πολίτη, 336

Κράτος, αγορά και ανάπτυξη των πολιτών, 353

Οικονομία και συμμετοχή των πολιτών, 354

Πολιτική κοινότητα, πολίτες, δικαιώματα και υποχρεώσεις, 389

Αρχές, ηθική τάξη και πολίτες, 394, 398, 399

Μακροχρόνιες δίκες και πολίτες, 404 Δημοκρατία και έλεγχος των πολιτών, 409 Πολιτική διαφθορά και πολίτες, 411 Δημόσια διαχείριση και πολίτες, 412 Πολιτικά κόμματα, δημοψήφισμα και πολίτες, 413

Αστική κοινωνία, κοινό καλό και πολίτες, 417

Πολιτική κοινότητα και άμεση δράση των πολιτών, 419

Θρησκευτική ελευθερία και δικαιώματα των πολιτών, 422

Εκκλησία, πολιτική κοινότητα και πολίτες, 425

Πολιτικές κοινότητες και κοινό καλό των κατοίκων, 434

Παγκόσμια κοινότητα και πολίτες, 441 Περιβάλλον υγιές και ασφαλές, κράτος και πολίτες, 468

Πληφοφοφία, βιοτεχνολογίες και πολίτες, 480

Πολιτική σύνεση και πολίτης, 548\* Πιστοί ως πολίτες, 550

Πιστοί και καθήκοντα ιθαγένειας, 565 Λαϊκοί, εξουσία και εμπιστοσύνη των συμπολιτών, 567

#### ПОЛІТІКН

Σωτηρία και κόσμος της πολιτικής, 1 Συνθήκη και πολιτική ζωή του Ισραήλ, 24

Αρχική ρήξη και πολιτική ζωή, 27 Εντολή της αγάπης και πολιτική ζωή, 33 Πολιτικό φαινόμενο της αλληλεξάρτησης, 33

Ενασχόληση του ανθοώπου και πολιτική ζωή, 40

Ανθρωπος και πολιτικές δομές, 48 Εκκλησία, πολιτική κοινότητα και πολιτικό σύστημα, 50

Βασίλειο του Θεού και πολιτική οργάνωση, 51

- Πολιτική και οικονομία της σωτηρίας, 62
- Εκκλησία, ευαγγελισμός και πολιτική, 70
- Πίστη και κοινωνικοπολιτική πραγματικότητα, 86
- Gaudium et spes και πολιτική κοινότητα, 96
- Centesimus annus και πολιτική οργάνωση, 103
- Σταθερές αρχές και πολιτική, 161
- Κοινό καλό και πολιτικές αρχές, 168
- Ιθαγενείς λαοί και πολιτική ζωή, 180
- Ευσπλαχνία και πολιτική προσοχή για τη φτώχεια, 184
- Επικουρικότητα και πολιτική πραγματικότητα της χώρας, 187
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και οικονομική πολιτική, 176
- Πολιτική ζωή της αστικής κοινότητας, 189
- Εναλλαγή των πολιτικών ιθυνόντων, 189
- Αποξένωση από τη σφαίρα της πολιτικής ζωής, 191
- Κοινωνική αγάπη και πολιτική, 207, 208 Οικογένεια και πολιτική ζωή, 246, 247
- Οικογένεια και οικογενειακή πολιτική, 247
- Πολιτική δράση και αξίες της οικογένειας, 252, 254
- Οικονομική πολιτική και απασχόληση, 288
- Πολιτική της αγροτικής μεταρούθμισης, 300
- Πολιτική των συγχωνεύσεων, 344
- Επιχειοηματίες και πολιτική σταθερότητα, 345
- Κράτος και οικονομική πολιτική, 354 Πολιτική κοινότητα και δημόσια έξοδα, 355

- Διεθνής αλληλεγγύη και πολιτικές κοινότητες, 367
- Πολιτική και παγκόσμια εργασιακή διάσταση, 372
- Πολιτική αλληλεξάρτηση, 373
- Πολιτικές αρχές και ήρεμη και ήσυχη ζωή, 381
- Ανθρωπος και πολιτική συνύπαρξη, 384, 388, 391
- Πολιτική κοινότητα και λαός, 385
- Ανθρώπινα δικαιώματα και πολιτική κοινότητα, 388
- Πολιτική κοινότητα και κοινό καλό, 389, 407
- Πολιτική συνύπαρξη και αστική φιλία, 390, 392
- Πολιτική κοινωνία και αξία της κοινότητας, 392
- Πολιτικές αρχές και αστική συνύπαρξη, 393, 394
- Πολιτικές αρχές και ηθική τάξη, 394
- Πολιτικές αρχές και λαός, 395, 408
- Χριστιανοί, αλήθεια και πολιτική δράση, 407
- Κοινό καλό και πολιτική αρχή, 409
- Πολιτική διαφθορά, 411
- Πολιτικά κόμματα και συμμετοχή, 413
- Πολιτική συμμετοχή και δημοψήφισμα, 413
- Συμμετοχή και πολιτική κοινότητα, 414 Πολιτική των επικοινωνιών, 416
- Πολιτική κοινότητα και αστική κοινωνία, 417-419
- Θρησκευτική ελευθερία και πολιτική σύνεση, 422
- Εκκλησία και πολιτική κοινότητα, 424, 425, 427
- Πολιτικές αρχές και διεθνής κοινότητα, 441
- Διεθνής πολιτική, ειρήνη και ανάπτυξη, 442

- Πολιτική ζωή, υπανάπτυξη και φτώχεια, 447
- Χώρες και εμπορική πολιτική, 476
- Χρήση του περιβάλλοντος και πολιτικές επιλογές, 483
- Ειρήνη, αξία ολόκληρης της πολιτικής κοινότητας, 495
- Λέων ΙΓ΄ και πολιτική πραγματικότητα της εποχής του, 521
- Χριστιανική ανθρωπολογία και πραγματικότητα της πολιτικής, 522
- Λαϊκοί, διαμόρφωση και πολιτική ενασχόληση, 531
- Διάλογος, χριστιανικές κοινότητες και πολιτική, 534
- Ιερέας, πιστοί και πολιτική ζωή, 539 «Πολιτική» σύνεση, 548\*
- Λαϊκοί, υπηφεσία και πολιτική ζωή, 551, 565
- Λαϊκοί και πολιτικός πολιτισμός εμπνευσμένος από το Ευαγγέλιο, 555
- Λαϊκοί, πολιτισμός και πολιτική δράση, 556
- Πολιτικοί και αναθεώρηση της οικονομίας, 564
- Ηθική αναβάθμιση της πολιτικής ζωής, 566
- Πολιτική ενασχόληση των καθολικών και λαϊκότητα, 571
- Λαϊκισμός και πολιτική σπουδαιότητα της πίστης, 572
- Λαϊκοί και επιλογή των πολιτικών οργάνων, 573
- Αλληλεγγύη και πολιτική οργάνωση, 580
- Χοιστιανική αγάπη, πολιτική αγάπη, 581

## ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ - ΠΟΛΙΤΙΣΤΙΚΟΣ

- Χοιστιανική σωτηρία και σχέσεις ανάμεσα στους πολιτισμούς, 1
- Χοιστιανική αγάπη και πολιτιστικός σχεδιασμός, 6
- Κοινωνικά θέματα και πολιτιστικές απόψεις, 8
- Θρησκείες, πολιτισμοί και διάλογος, 12
- Η θέση του ανθρώπου στην κοινωνία και πολιτισμοί, 14
- Η θέση του ανθρώπου στον πολιτισμό, 14 Διαχείριση του πλουραλισμού και πολιτισμός, 16
- Μυστήριο και πολιτιστικές παραδόσεις, 20
- Πολιτιστικό φαινόμενο της αλληλεξάρτησης, 33
- Πολιτιστική επίτευξη, πραγματικότητα σχετική και πρόσκαιρη, 48
- Θρησκεία και πολιτική, πολιτιστική κατάκτηση, 50
- Ανθοώπινη κοινωνικότητα και πολιτιστικές διευθετήσεις, 61
- Πολιτισμός και οικονομία της σωτηρίας, 62
- Κήρυξη του Ευαγγελίου, κοινωνική διδασκαλία και πολιτισμός, 70
- Κοινωνική διδασκαλία και πολιτιστικοί λειτουργοί, 73
- Κοινωνική διδασκαλία, συνέχεια και πολιτισμοί, 85
- Δέκατος ένατος αιώνας και πολιτιστικές συνέπειες, 88
- Pacem in terries και πολιτιστικά ποοβλήματα, 95
- Gaudium et spes και πολιτιστικά θέματα, 96
- Populorum progressio, ανάπτυξη και πολιτισμός, 98

- Σωτηρία εν Χριστώ και πολιτιστικά επιτεύγματα, 120
- Προτεραιότητα του ανθρώπου και πολιτιστικά προγράμματα, 132
- Ελευθερία και συνθήκες πολιτιστικής τάξης, 137
- Φυσικός νόμος και διαφορές των πολιτισμών, 141
- Ισότητα ανάμεσα στους ανθοώπους και πολιτισμός, 144
- Συμμετοχή και πολιτιστικοί θεσμοί, 151
- Δικαιώματα του ανθοώπου και πολιτιστικό πλαίσιο, 154
- Έθνη και δικαίωμα στον πολιτισμό τους, 157
- Κοινό καλό, δικαίωμα και πρόσβαση στον πολιτισμό, 166
- Κράτος, κοινό καλό και πολιτιστικά αγαθά, 168
- Προορισμός των αγαθών και πολιτιστικό πλαίσιο, 173
- Πολιτιστική ζωή των ιθαγενών, 180
- Αγάπη της Εκκλησίας και πολιτιστική ένδεια, 184
- Επικουρικότητα και πολιτιστικές συναθροίσεις, 185
- Συμμετοχή και πολιτιστική ζωή, 189
- Αλληλέγγυα συμμετοχή και πολιτιστικά εμπόδια, 191
- Αλληλεγγύη και κληφονομιά του πολιτισμού, 195
- Κοινωνικές αξίες και πολιτιστικές δομές, 197
- Αξία της ελευθερίας και πολιτιστικές ιδέες, 200
- Οικογένεια, πολιτιστική κληφονομιά και έθνος. 213
- Πολιτισμοί, αξιοπρέπεια και συζυγική ένωση, 216
- Ηλικιωμένοι και πολιτιστικές αξίες, 222

- Ταυτότητα του γένους και πολιτιστικό προϊόν, 224
- Οικογένεια και πολιτιστικές αξίες, 229, 238
- Οικογένεια και πολιτισμός της ζωής, 231 Οικογένεια, πολιτισμός της ζωής και αντι-πολιτισμός, 231
- Δημογραφική ανάπτυξη και πολιτιστικές συνθήκες, 234
- Προώθηση του ανθρώπου και πολιτιστική σπουδαιότητα, 236
- Οικογενειακές ενώσεις και πολιτιστικός οόλος, 247
- Προτεραιότητα, οικογένεια και πολιτιστική προοπτική, 254
- Εργασία, πολιτισμός και Πατέρες, 265
- Εργασία και πολιτιστική ανάπτυξη, 269
- Εργασία και πολιτιστικές συνθήκες, 270, 309
- Ενδιάμεσα στρώματα και πολιτιστικοί σκοποί, 281
- Ανάπαυση και φοοντίδα της πολιτιστικής ζωής, 284
- Τοιτογενής τομέας και πεοιβάλλον του πολιτισμού, 293
- Αγροτική εργασία και πολιτιστικός ρόλος, 299
- Εργαζόμενος, μισθός και πολιτιστική ζωή, 302
- Εργασία, χρόνος και πρόκληση σε πολιτιστικό επίπεδο, 311
- Παγκοσμιοποίηση, εργασία και πολιτιστική προσοχή, 312
- Κόσμος της εργασίας και πολιτιστικές αλλαγές, 314
- Εργασία και άνθρωποι του πολιτισμού, 320
- Ποσοτική ανάπτυξη και πολιτισμός της κατανάλωσης, 334

- Επιχειρήσεις, κέρδος και κοινωνικά-πολιτιστικά συστήματα, 340
- Επιχειοηματίες και δίκτυο πολιτιστικών δεσμών, 344
- Καταναλωτές και πολιτιστική επιλογή, 358
- Καταναλωτισμός, πολιτιστική πρόκληση, 360
- Παγκοσμιοποίηση και πολιτιστικές διαφορές, 366
- Οικονομική και πολιτιστική ανάπτυξη, 372
- Διεθνής οικονομία και πολιτιστική αλληλεξάρτηση, 373
- Ανθρώπινη δραστηριότητα και κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα, 375
- Ποόοδος και έργο παιδαγωγικό, πολιτιστικό, 376
- Λαός και πολιτιστικές εκφράσεις, 386 Μειονότητες και δικαίωμα στον πολιτι-
- σμό τους, 387 Δημόσια εξουσία και πολιτιστικές ανισορροπίες, 389
- Μέσα επικοινωνίας, πολιτιστικός τομέας, 415
- Αστική κοινωνία, σχέσεις και πολιτιστικοί πόροι, 417
- Θρησκευτική κοινότητα και πολιτιστικοί δεσμοί, 423
- Επηλησία και ενώσεις για πολιτιστικούς σποπούς, 426
- Ιησούς, νέα ανθρωπότητα και πολιτιστικές διαφορές, 431
- Ένωση και πολιτιστική δύναμη της ελευθερίας, 432
- Υποκειμενικότητα, έθνος και πολιτιστικό προφίλ, 435
- Ηνωμένα Έθνη, πολιτιστικό έδαφος και ειρήνη, 440
- Αλληλεξάρτηση και πολιτιστικό προφίλ, 442

- Εκμετάλλευση, πόροι και πολιτιστική διαδικασία, 461
- Τεχνολογικός πολιτισμός, άνθρωπος και περιβάλλον, 461
- Όραμα του ανθρώπου και χριστιανικός πολιτισμός, 464
- Αγαθά και πολιτιστικός προσανατολισμός, 482
- Πολιτισμός της ειρήνης, 495
- Χριστιανισμός και πολιτισμός, 521
- Χοιστιανική ανθρωπολογία και πολιτιστική ζωή, 522
- Ανθοωπολογία, Ευαγγέλιο και πολιτισμός, 523
- Κοινωνική ποιμαντική και πολιτισμός, 524
- Κοινωνική διδασκαλία, λαϊκοί και πολιτιστικό περιβάλλον, 531
- Πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης και πολιτιστικές αρμοδιότητες, 532
- Κοινωνικές Εβδομάδες, πολιτιστικό εφγαστήφιο, 532
- Λαϊκοί, επίγεια πραγματικότητα και πολιτισμός, 543
- Λαϊκοί και αρμονία ανάμεσα στη ζωή, στην πίστη και στον πολιτισμό, 546
- Ενώσεις και πολιτιστικό περιβάλλον, 550
- Λαϊκοί και υπηφεσία στην πολιτιστική ζωή, 551
- Προστασία του γάμου και πολιτιστικό πλαίσιο, 553
- Πολιτισμός, πεδίο ενασχόλησης για τους χριστιανούς, 554
- Κοινωνικός, πολιτικός πολιτισμός και Ευαγγέλιο, 555
- Ηθική διάσταση του πολιτισμού, 556
- Δικαίωμα σε έναν ανθρώπινο και αστικό πολιτισμό, 557
- Περιεχόμενο του πολιτισμού και αλήθεια, 558

- Θρησκευτική διάσταση του πολιτισμού, 559
- Λαϊκοί, μέσα επικοινωνίας και πολιτισμός, 560
- Πολιτιστικός στοχασμός και μοντέλα ανάπτυξης, 563
- Οπαδοί της οικονομίας και πολιτιστικές δομές, 564
- Κοινοβουλευτικοί, άδικοι νόμοι και πολιτισμός, 570
- Λαϊκότητα, κληφονομιά του πολιτισμού, 571
- Λαϊκότητα και άσκηση πολιτιστικής δραστηριότητας, 572
- Χριστιανισμός και θεμέλια του πολιτισμού, 572
- Πολιτιστικό πρόβλημα και ηθική έννοια, 577
- Κοινωνική ζωή και αγάπη σε πολιτιστικό επίπεδο, 582

## ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ ΤΗΣ ΑΓΑΠΗΣ

- Αρχή της αλληλεγγύης και πολιτισμός της αγάπης, 103
- Δικαιοσύνη και πολιτισμός της αγάπης, 391
- Αγάπη, πολιτισμός της αγάπης και ειρήνη, 582

# ΠΟΛΙΤΙΣΤΙΚΉ ΕΝΣΩΜΑΤΩΣΉ ΤΗΣ ΠΙΣΤΉΣ

Χοιστιανική ανθοωπολογία και πολιτιστική ενσωμάτωση της πίστης, 523 Παιδαγωγικοί θεσμοί και πολιτιστική

ενσωμάτωση της πίστης, 532

## ΠΟΛΥΓΑΜΙΑ

- Πολυγαμία και πρωταρχικό σχέδιο του Θεού, 217
- Πολυγαμία και αξιοπρέπεια του άνδρα και της γυναίκας, 217

# ΠΟΝΤΙΦΙΚΌ ΣΥΜΒΟΥΛΙΌ ΓΙΑ ΤΗ ΔΙΚΑΙΌΣΥΝΗ ΚΑΙ ΤΗΝ ΕΙΡΗ-ΝΗ

Σύνοψη και Ποντιφικό Συμβούλιο, 7 Pacem in terris και Ποντιφική Επιτροπή, 95

### ПОРМЕІА

- Δικαιώματα του ανθρώπου και πορνεία, 158
- Απιστία του λαού στον Θεό και πορνεία, 219\*

## ΠΟΡΟΣ - ΑΠΟΘΕΜΑ

- Ανθοώπινη φτώχεια και οικονομικοί πόροι, 5
- Ανάγκες της εποχής μας και πόροι, 174
- Πλούτος, παραγωγική διαδικασία και πόροι, 174
- Ανθρωπος και χρήση των πόρων του, 178
- Ιδιοκτησία νέων αγαθών και φυσικοί πόροι, 179
- Ηλικιωμένοι, απόθεμα για την οικογένεια και την κοινωνία, 222
- Οικογενειακός πυρήνας, απόθεμα για τη συμβίωση, 229
- Εργασία, οικογένεια και αποθέματα αλληλεγγύης, 249
- Εργασία με την αντικειμενική έννοια, σύνολο πόρων, 270

- Σημασία του κεφαλαίου και χρηματοδοτικά αποθέματα, 276
- Εργασία, κεφάλαιο και άνθρωπος ως πόρος, 278
- Νέες τεχνολογίες, πόροι, 283
- Μετανάστευση, πόρος για την ανάπτυξη, 297
- Οικονομική επάρκεια και πόροι, 332
- Επιχειρηματικότητα και άνθρωπος ως πόρος, 337
- Οιπονομία παι διάθεση των πόρων, 346 Προορισμός των αγαθών παι χρήση των
- πόρων, 346\*
- Αγορά, όργανο για διευθέτηση των πόρων, 347
- Δημόσια χρηματοδότηση και δημόσιοι πόροι, 355
- Καταναλωτές και χοηματοδοτικοί πόοοι, 358
- Τεχνολογική πρόοδος και χρηματοδοτικοί πόροι, 363
- Διεθνές εμπόριο, ανάπτυξη και πόροι, 364
- Παγκοσμιοποίηση, αστική κοινωνία και πόροι, 366
- Πόροι της γης και προστασία της φύσης, 367
- Παγκόσμια αγορά και διάθεση των πόρων, 368
- Διεθνής οικονομία, ανάπτυξη και πόρου, 373
- Αστική κοινωνία, σύνολο των πόρων, 417
- Ηνωμένα Έθνη και πόροι της γης, 438
- Φτωχές χώφες και εκμετάλλευση των πόρων, 447
- Πεοιβάλλον και εκμετάλλευση των πόοων, 461, 462
- Περιβάλλον ως πόρος του ανθρώπου, 465

- Οικονομικός προγραμματισμός και πόροι, 470
- Ιθαγενείς λαοί, γη και πόροι, 471
- Οικολογία και κεφδοσκοπία με τους πόρους, 481
- Συγκρατημένη χρήση του περιβάλλοντος και πόροι, 483
- Τρομοκρατία και οικονομικοί πόροι, 513
- Κοινωνική ποιμαντική και πιστοί ως πόροι, 527
- Κοινωνική διδασκαλία, απόθεμα εκπαίδευσης, 528

# ΠΡΟΒΛΗΜΑ - ΥΠΟΘΕΣΗ -ΖΗΤΗΜΑ

- Το ζήτημα της θέσης του ανθοώπου και Εκκλησία, 14
- Βιομηχανική Επανάσταση και κοινωνικό ζήτημα, 88
- Βιομηχανική Επανάσταση και εργατικό πρόβλημα, 88, 267
- Rerum novarum και κοινωνικό πρόβλημα, 89, 269
- Rerum novarum και εργατικό πρόβλημα, 89, 90
- Πίος ΙΑ΄, κοινωνία και προβλήματα να αντιμετωπιστούν, 91
- Ιωάννης ΚΓ΄ και κοινωνικό ποόβλημα, 94
- Εργασία, κλειδί όλου του κοινωνικού προβλήματος, 101, 269
- Παύλος Στ΄ και κοινωνικό πρόβλημα, 103
- Αρχές και υπόθεση της κοινωνικής ζωής, 163
- Αγάπη για τους φτωχούς και κοινωνικό πρόβλημα, 182
- Κοινωνική δικαιοσύνη και κοινωνικό πρόβλημα, 201

- Αγάπη και κοινωνικό πρόβλημα, 204
- Φτώχεια και παγκόσμιο κοινωνικό πρόβλημα, 208
- Υπόθεση κοινωνικής σπουδαιότητας και κλωνοποίηση, 236
- Αγαθά και πρόβλημα των νέων τεχνολογιών, 283
- Πρόβλημα της εργασίας και ανεργία, 287
- Γυναίκα και το ζήτημα του δικαιώματος στην εργασία, 295
- Έθνος και πρόβλημα των μειονοτήτων, 387
- Φτώχεια, πρόβλημα και χριστιανική συνείδηση, 449
- Ποόβλημα της χοήσης των νέων τεχνολογιών, 472
- Ποόβλημα του νερού και ηθικά κριτήρια, 484
- Οικολογικό πρόβλημα και παγκόσμια αλληλεγγύη, 486
- Υπόθεση της αλήθειας και πολιτισμός, 558
- Ποόβλημα της ανάπτυξης και αξιοποέπεια του ανθοώπου, 563
- Πολιτιστική υπόθεση και ηθική έννοια, 577
- Κοινωνικό πρόβλημα, Χριστός και Ευαγγέλιο, 577

#### ΠΡΟΟΔΟΣ

- Πρόοδος και καλό της ανθρωπότητας, 6 Παρουσία του κακού, του θανάτου και πρόοδος, 14
- Ενδοκοσμική ιδεολογία της ποοόδου, 48
- Γήινη πρόοδος και ανάπτυξη του Βασιλείου, 55
- Επιτροπή «Iustitia et Pax» και πρόοδος, 99

- Sollicitudo rei socialis, πρόοδος και ανάπτυξη, 102
- Εγκόσμια τάξη και πνευματική πρόοδος, 104
- Κοινωνική τάξη, πρόοδος και άνθρωπος, 132
- Ανθρωπος, υποτιθέμενη πρόοδος και αστική κοινότητα, 133
- Φυσικός νόμος, ιδέες και πρόοδος, 141
- Λαοί και πρόοδος της διεθνούς κοινότητας, 145
- Διακήρυξη των δικαιωμάτων και πρόοδος, 152
- Θρησκευτική ελευθερία και πρόοδος του ανθρώπου, 155
- Οιχουμενιχός προορισμός των αγαθών και πρόοδος, 175
- Νέα αγαθά και οικονομική πρόοδος, 179
- Αλληλεξάρτηση και πρόοδος της πληοφορικής, 192
- Παγκοσμιοποίηση, πηγή προόδου, 279 Νέες γνώσεις και κοινωνική πρόοδος, 283
- Υλική πρόοδος στην υπηρεσία του ανθρώπου, 326
- Συμμετοχή και πρόοδος της χώρας, 333
- Συνεταιριστικές επιχειρήσεις και πρόοδος της αγοράς, 339
- Παγκοσμιοποίηση και τεχνολογική πρόοδος, 362
- Αναδιανομή του πλούτου και πρόοδος, 363
- Παιδαγωγικό έργο και πρόοδος, 376
- Μάχη, πόλεμος και πρόοδος, 438
- Κυριαρχία του νόμου και πρόοδος, 439
- Επηλησία, αστιπές αρχές παι πρόοδος, 445
- Εξωτερικό χρέος και δικαίωμα των λαών στην πρόοδο, 450

- Ανθρώπινη ευφυΐα και πρόοδος της επιστήμης, 456, 457
- Καθολική Εκκλησία και πρόοδος, 457
- Τεχνολογία και πρόοδος του ανθρώπου, 458
- Επιστήμη, πρόοδος και υπερβατικότητα, 462
- Ζωή και θάνατος και επιστημονική πρόοδος, 575

## ΠΡΟΣΕΥΧΗ

- Ο Ιησούς προσεύχεται στον Πατέρα, 34
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και προσευχή, 226
- Ανθρώπινη εργασία, αγάπη και προσευχή, 266
- Χριστιανοί και δημόσιο παράδειγμα προσευχής, 286
- Προσευχή για τους πυβερνώντες, 381
- Δημιουργία και προσευχή του Ισραήλ, 452
- Συμφιλίωση και προσευχή του Ιησού, 492
- Προσευχή και ειρήνη, 519
- Ποοσευχή για την ειρήνη και Ευχαριστία, 519\*
- Παγκόσμια Ημέρα για την Ειρήνη και προσευχή, 520
- Θρησκείες και συναντήσεις προσευχής στην Ασίζη, 537
- Κοινωνική ποιμαντική, πιστοί και προσευχή, 540
- Λαϊκοί πιστοί και προσωπική προσευχή, 546
- Εκκλησιαστικές συνάξεις και προσευχή, 550

## ΠΡΟΣΤΑΣΙΑ - ΑΜΥΝΑ

- Εκκλησία, προστασία του ανθρώπου, 49
- Ηθικές ανάγκες και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 75
- Κοινωνική διδασκαλία και προστασία των δικαιωμάτων, 81
- Κοινωνική διδασκαλία και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 84, 107
- Κοινωνικοποίηση και προστασία των δικαιωμάτων, 151
- Προστασία των δικαιωμάτων του ανθρώπου στο σύνολό τους, 154
- Εκκλησία και προστασία των θεμελιωδών δικαιωμάτων, 159
- Ποοστασία της κοινοτικής ιδιοκτησίας, 180
- Εππλησία, φτωχοί παι η δέσμευσή της να τους προστατεύει, 184
- Επικουρικότητα και προστασία της κοινωνικότητας, 186
- Αναπληρωματικότητα του κράτους και προστασία του ανθρώπου, 188
- Ελευθερία προστατευμένη στο σύνολό της, 199
- Καθήκον της κοινωνίας και προστασία της οικογένειας, 225
- Κράτος και προστασία του δικαιώματος στη ζωή, 231
- Αντισυλληπτικά και προστασία της ανάπτυξης, 233
- Προστασία των δικαιωμάτων του παιδιού, 245
- Κράτος και προστασία των δικαιωμάτων της οικογένειας, 247
- Ποοστασία της οιπογένειας παι της εφγασίας, 250
- Οικογένεια και προστασία των δικαιωμάτων του ανθρώπου, 254

- Ανάπαυση του Σαββάτου και προστασία του φτωχού, 258
- Προστασία των δικαιωμάτων των εργαζομένων, 264
- Rerum novarum και προστασία των εργαζομένων, 268
- Κοινωνική και νομική τάξη και προστασία της εργασίας, 273
- Γιορτές και προστασία των παραδόσεων, 286
- Τριτογενής τομέας και προστασία της υγείας, 293
- Προστασία των δικαιωμάτων των γυναικών και εργασία, 295
- Δικαιώματα των εργαζομένων και μη προστατευμένη εργασία, 301
- Συνδικάτα και προστασία των εργαζομένων, 305
- Συνδικάτο και προστασία των δικαιωμάτων των εργαζομένων, 305
- Συνδικάτο και αμυντικές λειτουργίες, 307
- Συνδικάτα και κατηγορίες εργαζομένων που προστατεύονται, 308
- Κοινωνική ασφάλεια και προστασία των εργαζομένων, 309
- Εργασία και παγκοσμιοποίηση της προστασίας, 310, 311
- Μετάβαση, εργασία και προστασία του εργαζόμενου, 314
- Ανεπίσημη οικονομία και προστασία του εργαζόμενου, 316
- Αλληλεγγύη και προστασία της εργασίας, 319
- Νέος Δαβίδ, προστάτης των φτωχών, 324
- Οικονομική ελευθερία, δικαίωμα που πρέπει να προστατευτεί, 336
- Κέρδη και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 340

- Κράτος και προστασία του πιο αδύναμου, 351
- Καταναλωτές, προϊόντα και προστασία του περιβάλλοντος, 359
- Παγκοσμιοποίηση και προστασία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 365
- Χρηματοδοτικοί θεσμοί και προστασία του συστήματος, 369
- Οικονομικοί λειτουργοί και προστασία των κρατών, 370
- Βασιλιάς του Ισραήλ, προστάτης των φτωχών, 377
- Μειονότητες και υποθέσεις να υπερασπιστούμε, 387
- Πολιτική κοινότητα και προστασία των δικαιωμάτων, 388, 3890
- Κοινό καλό και δράση προστασίας, 389 Πεδίο του δικαίου και προστατευόμενο συμφέρον, 390
- Προστασία, μοντέλο και κοινωνικότητα, 393
- Πολιτική αρχή και προστασία των υποκειμένων, 394
- Αρχές, αξίες και προστασία του ανθρώπου, 397
- Ποινές και προστασία του κοινού καλού, 402
- Ποινή και προστασία της δημόσιας τάξης, 403
- Θανατική ποινή και νόμιμη άμυνα, 405
- Αστική κοινωνία και προστασία των συμφερόντων, 417
- Θρησκευτική ελευθερία και προστασία των πολιτών, 422
- Εκκλησία και προστασία των δικαιωμάτων του ανθρώπου, 426
- Ηνωμένα Έθνη και προστασία των μειονοτήτων, 438
- Αγία Έδρα και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 445

- Δημιουργία και υποχρέωση προστασίας, 451
- Προστασία του περιβάλλοντος ως συλλογικού αγαθού, 466
- Αγορά και προστασία του περιβάλλοντος, 470
- Προστασία των δικαιωμάτων των ιθαγενών, 471
- Ειρηνική κοινωνία και προστασία των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 494
- Βία και ό,τι υποστηρίζει πως προστατεύει, 496
- Κράτη, όργανα και η προστασία τους, 499
- Κράτος που δέχτηκε επίθεση, δικαίωμα, καθήκον και προστασία, 500
- Ηνωμένα Έθνη, πόλεμος και νόμιμη άμυνα, 501
- Ένοπλες δυνάμεις και νόμιμη άμυνα, 502
- Νόμιμη άμυνα και ανθρωπιστικό δίκαιο, 504
- Ποόσφυγες, Εκκλησία και ποοστασία της αξιοποέπειας, 505
- Απειλούμενες ομάδες και προστασία των θυμάτων, 506
- Αρχή της επάρκειας και νόμιμη άμυνα, 508
- Το δικαίωμα να προστατευόμαστε από την τρομοκρατία, 514
- Χριστιανική ανθρωπολογία και προστασία του ανθρώπου, 527
- Οικουμενισμός και προστασία του ανθρώπου, 535
- Εκκλησία, εβραίοι και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 536
- Χριστιανοί και προστασία του ανθρώπου, 538
- Χριστιανοί και προστασία της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 538

- Ποοστασία του γάμου και της οικογένειας, 553
- Λαϊκότητα, καθολικοί και προστασία της αλήθειας, 571

#### ΠΡΟΣΤΑΤΕΥΤΙΣΜΟΣ

Διεθνές εμπόριο και πολιτική προστατευτισμού, 364

## ΠΡΟΣΦΥΓΕΣ

- Πρόσφυγες, θύματα του πολέμου, 505 Εκκλησία, ποιμαντική παρουσία και
- εκκλησια, ποιμαντικη παρουσια και πρόσφυγες, 505
- Πρόσφυγες και ανθρώπινα δικαιώματα, 505

## ΠΡΟΩΘΗΣΗ

- Οικουμενισμός και προώθηση της δικαιοσύνης, 12
- Ευαγγελισμός και προώθηση του ανθρώπου, 60
- Κοινωνική διδασκαλία και προώθηση του ανθρώπου, 84
- Επιστολή του Καρδ. Ρουά και προώθηση της ειρήνης, 95
- Θεσμοί και προώθηση του ανθρώπου, 131
- Δικαιώματα και προώθηση του ανθρώπου, 154
- Εκκλησία και προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 159
- Κοινό καλό και προώθηση του ανθρώπου, 166
- Προορισμός των αγαθών και προώθηση του κόσμου, 175
- Επικουρικότητα και προώθηση της κοινωνίας, 186

Επικουρικότητα και προώθηση της οικογένειας, 187

- Επικουρικότητα και προώθηση του ανθρώπου, 188
- Σταθερότητα και προώθηση της οικογένειας, 225
- Ποοώθηση του πολιτισμού της ζωής, 231
- Ποοώθηση της οικογενειακής συμβίωσης, 252
- Προώθηση των δικαιωμάτων της οικογένειας, 253
- Νέες γνώσεις και προώθηση της προόδου, 283
- Εργασία και προώθηση της κοινωνικής δικαιοσύνης, 292
- Προώθηση του δικαιώματος της εργασίας, 293
- Εργασία και προώθηση της γυναίκας, 295
- Οικονομία και προώθηση της ανάπτυξης, 332
- Επιχειρήσεις και προώθηση του κοινού καλού, 354
- Κράτος και προώθηση του «επικουρούμενου» υποκειμένου, 357
- Διεθνής οικονομία και προώθηση του ανθρώπου, 373
- Πολιτική κοινότητα και προώθηση των δικαιωμάτων, 388, 389
- Αλληλεγγύη και προώθηση του ανθρώπου, 391
- Δημοχρατία και προώθηση του ανθρώπου, 406
- Εκκλησία και προώθηση της θρησκευτικής ελευθερίας, 421
- Αγία Έδρα και προώθηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 445
- Εμπόριο και προώθηση της ανάπτυξης, 475

Κοινωνία και προώθηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, 494

Ευθύνη και προώθηση της ειρήνης, 495

Εππλησία παι προώθηση της ειρήνης, 516

- Κοινωνική ποιμαντική και προώθηση του ανθρώπου, 524
- Οικουμενισμός και προώθηση της ειρήνης, 535
- Λαϊκοί και προώθηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας, 552
- Προώθηση της ανθρώπινης αξιοπρέπειας και ζωή, 553
- Προώθηση του πολιτισμού, 560
- Λαϊκοί και προώθηση του διαλόγου και της ειρήνης, 565
- Δημοκρατία και προώθηση της οικογένειας, 569
- Πιστοί και προώθηση του ανθρώπου, 571

## P

## ΡΥΠΑΝΣΗ

Περιβάλλον και παράγοντες ρύπανσης, 465

## $\mathbf{\Sigma}$

### ΣΚΛΑΒΙΑ

- Εγγύτητα και απελευθέρωση από τη σκλαβιά, 21, 451
- Δέκα Εντολές και η σκλαβιά της αμαρτίας, 22
- Εν Χριστώ δεν υπάρχει ούτε σκλάβος ούτε ελεύθερος, 52, 144
- Ελπίδα και απελευθέρωση από τη σκλαβιά, 56

- Υλική διάσταση του σώματος, επαγούπνηση και σκλαβιά, 128
- Ηθικός νόμος και άνθρωπος σκλάβος του εαυτού του, 137
- Δικαιώματα του ανθρώπου και νέες μορφές σκλαβιάς, 158
- Ιδιοκτησία και οιζοσπαστική σκλαβιά, 181
- Άνθοωπος, εργασία και σκλαβιά, 295
- Εργασία ανηλίχων και συνθήκες σκλαβιάς, 296
- Βασίλειο του Θεού και σκλαβιά, 325
- Υλικά αγαθά και άνθοωποι σκλάβοι, 334
- Οικονομία, ισότητα και σκλαβιά, 352
- Άγιο Πνεύμα και άνθοωποι σκλάβοι, 381
- Μαθητής του Χριστού, όχι σκλάβος των πραγμάτων, 453
- Ευαγγέλιο και σκλαβιά της αμαρτίας, 576

## ΣΤΕΙΡΩΣΗ

Στείρωση, ηθικά παράνομη, 233 Βοήθεια και καμπάνιες στείρωσης, 234

#### ΣΥΓΚΡΟΥΣΗ

- Ανθρωποι, αγάπη του Θεού και συγκοούσεις, 4
- Συγμοούσεις, Θεός μαι άνθοωπος, 46 *Rerum novarum* μαι σύγμουση, 88
- Quadragesimo anno και σύγκρουση των τάξεων, 91
- Κατάσταση των παιδιών και ένοπλες συγκρούσεις, 245
- Συγκρούσεις ανάμεσα σε εργασία και κεφάλαιο, 279
- Απεργία και υπέρβαση των συγκρούσεων, 304

- Ποοβλήματα των μειονοτήτων και συγκρούσεις, 387
- Μέσα επικοινωνίας και συγκρούσεις, 416
- Συνεργασία και λογική της σύγκρουσης, 420
- Συγκοούσεις ανάμεσα σε Εκκλησία και πολιτική κοινότητα, 427
- Συγαρούσεις ανάμεσα στις πολιτικές κοινότητες και πόλεμος, 438
- Διεθνής κοινότητα και λύση των συγκρούσεων, 439
- Αγία Έδρα και διαμεσολάβηση στις συγκρούσεις, 444
- Πεοιβάλλον, φτώχεια και ένοπλες συγκρούσεις, 482
- Πρόσβαση στο πόσιμο νερό και συγκρούσεις, 484
- Ειρήνη και πρόληψη των συγκρούσεων, 495
- Πόλεμος και νέες συγκρούσεις, 497
- Λύσεις για τον πόλεμο και διεθνείς συγκρούσεις, 498
- Αναζήτηση των αιτίων και ένοπλη σύγκουση, 498
- Διεθνείς οργανώσεις και συγκρούσεις, 499
- Αντιροησίες συνείδησης και σύγκουση, 503
- Ανθρωπιστικό δίκαιο και συγκρούσεις, 504
- Ελαφρά, ατομικά όπλα και συγκρούσεις, 511
- Παιδιά και έφηβοι στρατιώτες και συγκρούσεις, 512
- Τρομοκρατία, ανθρωπιστικό δίκαιο και συγκρούσεις, 513
- Θρησκευτικές διαφορές και αιτία συγκρούσεων, 516
- Συγχώρεση, συμφιλίωση και συγκρούσεις, 517

Νομικές οργανώσεις και εγκλήματα στη διάρκεια συγκρούσεων, 518

#### ΣΥΓΧΩΡΕΣΗ

Αλληλεγγύη και διάσταση της συγχώρεσης, 196

Πάτερ ημών και συγχώρεση, 492

Παρελθόν, ειρήνη και συγχώρεση, 517

Συγχώρεση, ανάγκες της δικαιοσύνης και αλήθεια, 518

### ΣΥΛΛΟΓΙΚΟΤΗΤΑ

Σύνοψη και επιλογές σε συλλογικό επίπεδο, 10

Φύση και συλλογική ευθύνη, 16

Συλλογική ταυτοποίηση και ο λαός του Κυρίου, 21

Άνθρωπος, συλλογικό ον, 126

Συλλογική ζωή, χαρακτηριστική του ανθρώπου, 149

Δικαιώματα των εθνών και συλλογική ζωή, 157

Ο Ιησούς και η Ιστορία ως συλλογική προσπάθεια, 170, 327

Κεφάλαιο, συνεργασία και συλλογικότητα, 276

Απεργία, συλλογική άρνηση υπηρεσιών, 304

Κράτος, αγορά και ευεργετήματα για τη συλλογικότητα, 353

Συλλογικά αγαθά και μηχανισμοί αγοράς, 356

Καταναλωτές, συλλογική απόφαση και παραγωγοί, 359

Νεωτερισμοί, συλλογικότητα και γνώση, 363

Συλλογικότητα και υλιστική διάσταση, 375

Συλλογική συνείδηση και ηθικός νόμος, 397

Πολιτικές κοινότητες, συλλογικό και κοινό καλό, 434

Συλλογική δραστηριότητα και η βούληση του Θεού, 456

Η εξουσία των ανθοώπων και συλλογική ευθύνη, 457

Περιβάλλον, συλλογικό αγαθό, 466

Συλλογική απληστία και τάξη της δημιουργίας, 481

Συλλογική ευθύνη, πόλεμος και ανάπτυξη, 498

## ΣΥΜΜΕΤΟΧΗ

Εκκλησία, συμμετοχή και κοσμική διάσταση, 10

Συμμετοχή στην υική ζωή του Χριστού, 29, 38, 45, 58, 70

Τοιαδική Αγάπη, συμμετοχή και ανθοωπότητα, 54

Συμμετοχή στην άπειοη αγάπη του Θεού, 55

Εκκλησία που συμμετέχει και άνθοωποι, 60

Ζευγάρι, συμμετοχή και δημιουργικότητα του Θεού, 111

Χριστός και συμμετοχή στη φύση του Θεού, 122

Σώμα και συμμετοχή στη δόξα, 127

Ανθρωπος και συμμετοχή στο θεϊκό πνεύμα, 129, 456

Φυσικός νόμος, συμμετοχή και αιώνιος νόμος, 140, 140\*

Ατομα με ειδικές ανάγκες και συμμετοχή, 148

Συμμετοχή και κοινωνική ζωή, 151

Δικαίωμα στη συμμετοχή, εργασία και αγαθά της γης, 155

Έθνη και συμμετοχή στην ανάπτυξη, 179

Επικουρικότητα και συμμετοχή, 189 Συμμετοχή και ζωή στην αστική κοινότητα, 189

Συμμετοχή και δημοκρατία, 190

Συμμετοχή, πολίτης και θεσμοί, 191

Απολυταρχικές χώρες και συμμετοχή, 191

Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και συμμετοχή, 226

Συμμετοχή του παιδιού και γονείς, 230 Συμμετοχή της οικογένειας και ενώσεις,

231

Σύζυγοι και συμμετοχή στο δημιουργικό έργο, 232

Οιχογένεια και συμμετοχή στην πολιτική ζωή, 246

Ανάπαυση του Σαββάτου και συμμετοχή στη λατοεία, 258

Εργασία και συμμετοχή, 263

Ανθρωπος και συμμετοχή στη θεϊκή σοφία, 266

Συμμετοχή, κοινότητα και αλλοτοίωση, 280

Εργασία, πεφάλαιο, συμμετοχή παι εργαζόμενοι, 281

Ημέρα του Κυρίου και συμμετοχή, 285 Κοινωνική αυτο-οργάνωση και συμμετοχή, 293

Συμμετοχή, ηθική εγγύηση και λαοί, 321

Συμμετοχή και πληρότητα του Κυρίου, 327

Δικαίωμα συμμετοχής στην οικονομική ζωή, 333

Αυθεντική ανάπτυξη και συμμετοχή, 342

Κοινό καλό και συμμετοχή, 354 Άνθρωπος και συμμετοχή, 391 Δημοκρατία και συμμετοχή των κατοίκων, 406, 567

Κοινωνία και δομές συμμετοχής, 406

Πολιτικά κόμματα και συμμετοχή, 413

Δημοψήφισμα και πολιτική συμμετοχή, 413

Πληφοφοφία και δημοκρατική συμμετοχή, 414

Συμμετοχή και πολιτική των επικοινωνιών, 416

Ισότητα και συμμετοχή, 442

Αγία Έδρα και συμμετοχή σε οργανώσεις, 444

Πάσχα, φύση και συμμετοχή, 454

Ειρήνη και συμμετοχή στο Βασίλειο του Θεού, 492

Αντιροησίες και συμμετοχή σε μια σύγ-κρουση, 503

Παιδιά και συμμετοχή σε μάχες, 512

Εππλησία, συμμετοχή παι ειρήνη, 516

Ποεσβύτεοοι, συμμετοχή και επίσκοπος, 539

Λαϊκοί, συμμετοχή και θυσία του Χριστού, 542

Οικονομική επάρκεια και συμμετοχή, 564

Υποστήριξη σε ένα κόμμα και συμμετοχή, 573

### ΣΥΜΦΙΛΙΩΣΗ

Κοινωνική διδασκαλία και συμφιλιωμένη κοινωνία, 82

Ευαγγέλιο, μήνυμα συμφιλίωσης, 87 Ιησούς Χριστός, Θεός και συμφιλιωμένος άνθρωπος, 121, 491, 493

Αλληλεγγύη και συμφιλίωση, 196

Συμφιλίωση και διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν, 226

Αμαρτία και συμφιλίωση, 327

- Ένοχος και συμφιλιωτική δικαιοσύνη, 403
- Θεός και συμφιλίωση του ανθρώπου και του κόσμου, 454
- Ειρήνη και συμφιλίωση, 492, 517
- Συμφιλίωση, δικαιοσύνη και αλήθεια, 518
- Συμφιλίωση και κοινωνική ενασχόληση, 539

## ΣΥΝΑΘΡΟΙΣΗ - ΣΥΝΑΞΗ

- Επιμουφιμότητα και ανώτεφες συναθροίσεις, 186
- Ειρήνη και μορφές κοινωνικής συνάθροισης, 495
- Πρεσβύτεροι και εκκλησιαστικές συνάξεις, 539
- Διάπλαση και λαϊκές συναθοοίσεις, 549 Εκκλησιαστικές συνάξεις και κοινωνική
- δέσμευση, 550 Οιχονομία και χριστιανικές συναθροίσεις, 564

## ΣΥΝΛΙΚΑΤΟ

- Rerum novarum και ίδουση των συνδικάτων, 268
- Συνδικάτα, εργασιακή πολιτική και οικογένεια, 294
- Συνδικάτα και ο οδλος τους στην κοινωνική ζωή, 305
- Συνδικάτα, δομές της τάξης και ταξικός αγώνας, 306
- Συνδικάτα, προωθούν την κοινωνική δικαιοσύνη, 306
- Συνδικάτα και κοινωνική συνείδηση των εργαζομένων, 307
- Συνδικάτα και πολιτικά κόμματα, 307

Παγκοσμιοποίηση, ανανέωση και συνδικάτα, 308

#### ΣΥΝΕΙΛΗΣΗ

- Σύνοψη, ολοκληρωμένος άνθρωπος και συνείδηση, 13
- Συνείδηση και διάσταση του δωρήματος, 20
- Η συνείδηση του Ιησού πως είναι ο Υιός, 29
- Συνείδηση, Εκκλησία και κήουξη του Ευαγγελίου, 71
- Κήρυξη του Ευαγγελίου και ατομικές συνειδήσεις, 71
- Κοινωνική διδασκαλία, κόσμος και χριστιανική συνείδηση, 73
- Συνείδηση, έννοια της κοινωνικής διδασκαλίας, 77
- Καθήκον της Εκκλησίας, πίστη και συνείδηση, 78
- Κοινωνική διδασκαλία, διαμόρφωση και συνείδηση, 81
- Συνείδηση και καθήκοντα της δικαιοσύνης και της αγάπης, 83
- Συνείδηση και κανόνες της κοινωνικής διδασκαλίας, 84
- Διδακτικό Σώμα της Εκκλησίας, Πίος ΙΒ΄ και οικουμενική συνείδηση, 93
- Άνθοωπος και συνείδηση, 131
- Άνθρωπος, άγρυπνη συνείδηση της κοινωνίας, 134
- Η αρίση της συνείδησης, 139
- Διακήουξη των δικαιωμάτων και ανθρώπινη συνείδηση, 152\*
- Συνείδηση και η αλήθεια της κοινωνίας, 163
- Οιχογένεια και η συνείδηση πως είναι πρωταγωνίστρια, 247
- Εργαζόμενοι, προσωπικότητα και συνείδηση, 301

- Συνδικάτο, διαπαιδαγώγηση και κοινωνική συνείδηση, 307
- Πατέρες και μεταβολή των συνειδήσεων, 328
- Μέσα, σκοποί και ατομική συνείδηση, 348
- Αστική κοινωνία και απόκτηση συνείδησης, 366
- Οικονομία και συνείδηση της αλληλεξάρτησης, 373
- Εξουσία και λόγοι συνείδησης, 380
- Τάξη που δημιουργήθηκε από τον Θεό και συνειδήσεις, 383, 384
- Πολίτες, συνείδηση και αρχές, 394
- Σκεπτικισμός και συλλογική συνείδηση, 397
- Αδικοι νόμοι και προβλήματα συνείδησης, 399
- Σύστημα πληφοφοριών και συνειδητός άνθρωπος, 415
- Κοινωνία, κράτος και δράση ενάντια στη συνείδηση, 421
- Ελευθερία συνείδησης, 422
- Ισραήλ και συνείδηση του ρόλου του, 430
- Οικουμενικός νόμος και συνείδηση της ανθρωπότητας, 436
- Φτώχεια και ανθρώπινη και χριστιανική συνείδηση, 449
- Συνείδηση των ανισορροπιών ανάμεσα στον άνθρωπο και στη φύση, 454
- Συνειδητοποιημένοι χριστιανοί και βιοτεχνολογίες, 472
- Επιστήμονες και συνείδηση καθαρή και τίμια, 477
- Αντιροησίες συνείδησης, 503
- Αρχή της ανθρωπότητας και συνείδηση, 505
- Ανάπτυξη και συνείδηση του καλού, 527 Διαμόρφωση της πολιτικής συνείδησης, 531

- Πρεσβύτεροι, κοινότητα και συνείδηση, 539
- Πιστοί ως πολίτες και χριστιανική συνείδηση, 550
- Διάκριση και συνείδηση του ανθρώπου, 550
- Ελευθερία της συνείδησης και καλό της κοινωνίας, 553
- Άνθρωπος και αξίες της συνείδησης, 558
- Χριστιανική συνείδηση και πολιτική ενασχόληση, 566, 570-572, 574
- Συνείδηση των απαραβίαστων και οικουμενικών δικαιωμάτων, 575
- Ευαγγέλιο και αξιοπρέπεια της συνείδησης, 576

#### ΣΥΝΕΡΓΑΣΙΑ

- Ηθική ύπαςξη και συνεργασία, 22 Κεφάλαιο, εργασία και συνεργασία, 91
- Παγκόσμια οικονομική συνεργασία, 94
- Διεθνές δίκαιο και συνεργασία μεταξύ των λαών, 157
- Έθνος και διεθνής συνεργασία, 166
- Συνεργασία με τον Υιό και εργασία, 263
- Κοινωνική αυτο-οργάνωση και συνεργασία, 293
- Επιχείρηση και συνεργασία ανάμεσα στις κοινωνικές πλευρές, 339
- Συνεργασία και επιχειρηματικός ανταγωνισμός, 343
- Φτωχοί και διεθνής πολιτική συνεργασία, 364
- Μειονότητες, συνεργασία και κράτος, 387
- Συνεργασία και αστική κοινωνία, 419
- Συνεργασία και λογική του ανταγωνισμού, 420
- Λαοί και συνεργασία, 432

- Ανάπτυξη και συνεργασία, 446-448 Θεός, τιμή της συνεργασίας και δημιουργία, 460
- Διεθνής συνεργασία και οικολογικά προβλήματα, 481
- Νάρκες κατά προσωπικού και συνεργασία, 510
- Συνεργασία και οικουμενική πορεία, 535

## ΣΥΝΕΤΑΙΡΙΣΜΟΙ

- Rerum novarum και δημιουργία συνεταιρισμών, 268
- Συνεταιριστικές επιχειρήσεις και εργασία, 339

#### ΣΥΝΤΕΧΝΙΕΣ

Συνδικάτο και συνδικαλισμός, 306 Επιχειρήσεις και συντεχνιακά συμφέροντα, 340

### ΣΥΣΤΗΜΑ

- Εκκλησία και δεσμοί με το πολιτικό σύστημα, 50
- Κοινωνική διδασκαλία και συστήματα, 68
- Κοινωνική διδασκαλία και σύστημα, 72, 85
- Centesimus annus και σοβιετικό σύστημα, 103
- Ανθρωπος και ο ρόλος στο εσωτερικό ενός συστήματος, 125
- Ανθρωπος και συστήματα εξουσίας, 131 Δικαίωμα στη θρησκευτική ελευθερία σε κάθε σύστημα, 155
- Χρήση των αγαθών, σεβασμός σε κάθε σύστημα, 172
- Χώρες που βγήκαν από κολεκτιβιστικά συστήματα, 180

Σύστημα κανόνων και κάλεσμα για αγάπη, 207

Πολιτικό σύστημα και νέες γενεές, 244

Εργασία και οργάνωση των συστημάτων, 270

- Οικονομικά συστήματα, εργασία και κεφάλαιο, 277, 306
- Οιπονομιπό σύστημα στην υπηρεσία του ανθρώπου, 283
- Εργασία και ξεπερασμένα συστήματα εκπαίδευσης, 289
- Απασχόληση και σύστημα εκπαίδευσης, 290
- Αγροτική εργασία και οικονομικά συστήματα, 299
- Εργαζόμενοι και συστήματα κοινωνικής ασφάλειας, 309
- Νέα εργασία και σύστημα προστασίας της εργασίας, 311
- Οικονομικά συστήματα των πιο ανεπτυγμένων χωρών, 313
- Εργασία και συστήματα κοινωνικής ασφάλειας, 314
- Ο καπιταλισμός ως σύστημα, 335
- Επιχείρηση και κοινωνικά-πολιτιστικά συστήματα, 340
- Χώρες λιγότερο προοδευμένες και χρηματοδοτικά συστήματα, 341
- Αρχή του οικονομισμού και οικονομικό σύστημα, 346
- Αγορά και ρύθμιση του οικονομικού συστήματος, 349
- Δημόσια χρηματοδότηση και σύστημα πρόνοιας, 355
- Οικονομικό σύστημα, δημόσια και ιδιωτική δράση, 356
- Καταναλωτές και οικονομικό σύστημα, 358
- Παγκοσμιοποίηση και σύστημα σχέσεων, 361, 362
- Διεθνές εμπορικό σύστημα, 364

Χρηματοδοτικά συστήματα και οικονομική ανάπτυξη, 368, 369, 371

Οικονομικό και κοινωνικό-πολιτιστικό σύστημα, 375

Κυριαρχία, λαός και σύστημα της δημοκρατίας, 395

Ποινικό σύστημα, 402

Σύστημα της δημοκρατίας, 406

Δημοκρατικό σύστημα και πολιτικές αρχές, 411

Δημοκρατικό σύστημα και συγχωνεύσεις, 414

Πληφοφοφιακό σύστημα και άνθφωπος, 415

Μέσα επικοινωνίας και συστημικά προβλήματα, 416

Δίκαιο και σύστημα προσωπικής εκδίκησης, 439

Αγία Έδρα και σύστημα των Ηνωμένων Εθνών, 444

Διακυβέρνηση και παιδαγωγικό σύστημα, 447

Η φύση κάθε πλάσματος και οργανωμένο σύστημα, 459, 466

Τοομοκρατία ως νέο σύστημα πολέμου, 513

Μέσα επικοινωνίας και οικονομικά συστήματα, 561

Λαϊκοί και σύστημα της δημοκρατίας, 567

Διάκριση και δημοκρατικό σύστημα, 569

## ΣΧΟΛΕΙΟ

Οικογένεια, πρώτο σχολείο κοινωνικότητας, 221, 238

Ηλικιωμένοι, σημαντικό σχολείο ζωής, 222

Ιδιωτικά σχολεία και οικονομική βοήθεια, 241 Δικαίωμα σ' ένα σχολείο ελεύθερο και ανοιχτό, 557

#### ΣΩΜΑ - ΥΛΙΚΗ ΛΙΑΣΤΑΣΗ

Γήινη πραγματικότητα και Σώμα του Χριστού, 11

Ολοκληρωμένος άνθρωπος, με το σώμα και την ψυχή, 13

Σωτηρία, υλική διάσταση και άνθρωπος, 38, 65

Ανθρωπος, ον πνευματικό και υλικό, 75 Κοινωνική διδασκαλία και εκκλησιαστικό σώμα, 79

Ανθρωπος και ενότητα ψυχής και σώματος, 127

Υλική διάσταση και υλικός κόσμος, 128, 129

Ατομα με ειδικές ανάγκες και περιορισμοί του σώματος, 148

Η ανθρωπότητα ενωμένη στον Θεό σαν το σώμα Του, 219

Δραστηριότητα και σώμα, 265

Εορταστική ανάπαυση και χαλάρωση του σώματος, 284

Οικονομικοί νόμοι και προδιάθεση του σώματος, 330,

Η δύναμη του Χριστού και η υλική διάσταση του ανθρώπου, 455

Ανθρωπολογία, Πνεύμα και σώμα, 522 Λαϊκοί ενσωματωμένοι εν Χριστώ και βάπτιση, 541

## $\mathbf{T}$

## TAEH

Ουμανισμός και νέα κοινωνική τάξη, 19 Γήινη πραγματικότητα, πλάσματα και δική τους τάξη, 45

- Τάξη της δημιουργίας και υπερφυσικό, 64
- Ανθοωπολογική τάξη, θεολογική και ευαγγελική, 66
- Εππλησία και δημόσια τάξη, οιπονομική και ποινωνική, 68
- Επηλησία, ηθιπές αρχές παι ποινωνιπή τάξη, 71
- Κοινωνική διδασκαλία και θοησκευτική και ηθική τάξη, 82
- Rerum novarum και δίκαιη κοινωνική τάξη, 89
- Rerum novarum και ταξικός αγώνας, 89
- Quadragesimo anno και νέα κοινωνική τάξη, 91
- Quadragesimo anno και σύγκρουση των τάξεων, 91
- Ραδιοφωνικά μηνύματα και κοινωνική τάξη, 93
- Κοινωνική διδασκαλία και επίγεια τάξη, 104
- Τάξη των πραγμάτων και τάξη των ανθρώπων, 132
- Άνθοωπος, ελευθερία και κοινωνική τάξη, 135
- Ελευθερία και συνθήκες οικονομικής τάξης, 137
- Ελευθερία, άρνηση του Θεού και ορθή τάξη, 143
- Ισότητα μεταξύ των ανθοώπων και τάξη, 144
- Ισότητα ανάμεσα στις κοινωνικές τάξεις, 145
- Υποκειμενικότητα των σχέσεων και τάξη της αγάπης, 149
- Ιδιωτική ιδιοκτησία και ορθή κοινωνική τάξη, 176
- Επικουρικότητα και ορθή τάξη της κοινωνίας, 186

- Αξίες, οργανωμένη διαχείριση και κοινωνική ζωή, 197
- Ελευθερία και όρια της δημόσιας τάξης, 200
- Οικογένεια και λειτουργία στην κοινωνική τάξη, 210\*
- Διαζευγμένοι που ξαναπαντοεύτηκαν και πνευματική τάξη, 226
- Αποχή, γονιμότητα και ανθρωπολογική τάξη, 233
- Σύμπαν, κόσμος και τάξη, 262
- Rerum novarum, συνεργασία και τάξεις, 268
- Κοινωνική και νομική τάξη και εργασία, 273
- Κεφάλαιο, μισθωτή εργασία και κοινωνικές τάξεις, 277
- Συνδικαλιστικές οργανώσεις και κοινωνική τάξη, 305
- Συνδικάτα, δομή και ταξικός αγώνας, 306
- Τεχνολογικές καινοτομίες και εργατική τάξη, 313
- Φτώχεια και τάξη της δημιουργίας, 324 Βασίλειο του Θεού και νέα κοινωνική τάξη, 325
- Οικονομική τάξη και κοινωνική τάξη, 330, 331
- Εξουσία και τάξη που καθορίστηκε από τον Θεό, 380, 382, 383
- Πολιτική κοινότητα και ηθική-θοησκευτική τάξη, 384
- Πολιτικές αρχές, τάξη και ανθρώπινη ανάπτυξη, 394
- Αρχές και ηθική τάξη, 396, 398, 399
- Δικαίωμα στην αντίσταση και τάξη της δικαιοσύνης, 400
- Ποινή και προστασία της δημόσιας τά-ξης, 403
- Θοησκευτική ελευθερία και αντικειμενική ηθική τάξη, 422, 423

- Εκκλησία, πολιτική κοινότητα και τάξη των σκοπών, 424
- Εκκλησία και αυτονομία της δημοκρατικής τάξης, 424
- Δίκαιο, εγγύηση της διεθνούς τάξης, 434
- Διεθνής τάξη και οικουμενικός ηθικός νόμος, 436
- Νομική διάταξη και ηθική τάξη, 437
- Δεύτερος Παγκόσμιος Πόλεμος και διεθνής τάξη, 438
- Αγία Έδοα, κοινωνική τάξη και αξίες, 445
- Ανθρώπινο ζευγάρι και τάξη της δημιουργίας, 451
- Ανάσταση του Ιησού και σχέσεις τάξεως, 454
- Ανθρωπος, περιβάλλον και ηθική τάξη, 461
- Χαλκεύσεις και φυσική τάξη, 462
- Πλάσματα και οικουμενική τάξη του Δημιουργού, 466
- Επεμβάσεις στη φύση και σεβασμός της τάξης, 473
- Αγαθά της γης και τάξη της δημιουργίας, 481
- Ειρήνη, βία, αμαρτία και θεϊκή τάξη, 494, 495
- Στρατιωτικοί και διαταγές να διαπράξουν εγκλήματα, 503
- Κοινωνική κατήχηση και ηθική τάξη, 530
- Κοινωνικές Εβδομάδες και κοσμική τάξη, 532
- Λαϊκοί και μέλη της ιεφάς τάξης, 541
- Λαϊκοί, κοσμική τάξη και αιώνια κλήση, 544
- Λαϊκές συναθοοίσεις και κοσμική τάξη, 549
- Εσωτερική ανανέωση και ηθική τάξη, 552

Μέσα επικοινωνίας και ηθική τάξη, 560 Διάκριση, νομική και ηθική τάξη, 569

Κράτη και ιδιωτική και δημόσια τάξη, 577

Πολιτισμός της αγάπης και διεθνής τάξη, 582

## **TEKNO**

- Εκκλησία και ενότητα στα τέκνα του Πατρός, 19, 39, 46
- Θεός Πατής και τα τέκνα Του εν Πνεύματι, 31, 122
- Ενότητα των θεϊκών προσώπων και των τέκνων του Θεού, 34, 52
- Θεός και Πρόνοια όσον αφορά, τα τέκνα, 35, 255
- Σωτηρία από τον Θεό και απάντηση των τέκνων, 39
- Τέχνα του Θεού αναστημένα εν Χοιστώ, 56
- Τέκνα της Εκκλησίας και κοινωνική διδασκαλία, 84
- Δικαίωμα για την αποδοχή και τη διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 155
- Οιπογένεια και τέκνα, 210, 212, 216, 227, 237
- Γάμος και τέκνα, 218, 225
- Επηλησία και διαζευγμένοι που ξαναπαντρεύτηκαν, τέκνα της, 226
- Δωρητές της ζωής και παρουσία του τέκνου, 230
- Κρίση και αριθμός των τέκνων που θα γεννηθούν, 234
- Μητρότητα, πατρότητα και δικαίωμα στο παιδί, 235
- Οικογένεια και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 239, 240, 242
- Τέμνα μαι θεμελιώδεις αρετές, 242
- Τέκνα και σημασία της σεξουαλικότητας, 243

- Πολιτική δράση και διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 252
- Εργασία, έθνος και παιδιά, 274
- Εργασία και διαδικασία διαπαιδαγώγησης των παιδιών, 294
- Ο κύριος και τα παιδιά του Ζεβεδαίου, 379
- Ιησούς, μαθητές και η εμπιστοσύνη των παιδιών, 453
- Λειτουργοί της ειρήνης, τέχνα του Θεού, 492
- Ειρήνη για τους ανθρώπους, τέχνα του μοναδικού Θεού, 536
- Ευαγγέλιο και ελευθερία των τέκνων του Θεού, 576
- Πιστοί λαϊκοί, τέκνα της υπόσχεσης, 579

## ΤΕΧΝΙΚΗ - ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΑ

- Χριστιανική σωτηρία και πραγματικότητα της τεχνολογίας, 1
- Ενότητα του ανθρώπινου πεπρωμένου και τεχνολογία, 6
- Σχέσεις ανάμεσα στη φύση, στην τεχνολογία και στην ηθική, 16
- Κοινωνική διδασκαλία και τεχνικά θέματα, 68
- Χριστουγεννιάτικα ραδιοφωνικά μηνύματα και τεχνολογική πρόοδος, 93
- Ολοκληρωμένη ανάπτυξη και τεχνική διάσταση, 98
- Πλούτος, διαδικασία τεχνικής επεξεργασίας, 174
- Νέα αγαθά και τεχνολογική πρόοδος, 179
- Αλληλεγγύη και τεχνολογική γνώση, 195
- Αξίες και μεταρούθμιση των τεχνολογικών δομών, 197
- Τεχνικές αναπαραγωγής, 235

Κλωνοποίηση και τεχνικοί μέθοδοι, 236 Δικαιώματα των παιδιών και τεχνικές γενετικής, 244

- Εκκλησία, Βιομηχανική Επανάσταση και τεχνική, 267
- Εργασία, σύνολο τεχνικής, 270, 271
- Ανθοώπινο κεφάλαιο και τεχνικές όψεις της εργασίας, 278
- Εργασία, κεφάλαιο και τεχνολογική πρόοδος, 279
- Εργασία, ιδιοκτησία και αγαθά του κόσμου της τεχνολογίας, 282
- Προορισμός των αγαθών και νέες τεχνολογίες, 283
- Απασχόληση και τεχνική εκπαίδευση, 290
- Εργασία και τεχνολογικές καινοτομίες, 313, 314, 319
- Παγκοσμιοποίηση, τεχνική και νέες τεχνολογίες, 322, 362
- Επιχειοηματίες, επιχείοηση και τεχνικοί δεσμοί, 344
- Ανισότητα και τεχνικές-επιστημονικές γνώσεις, 363
- Εμπόριο και μεταφορά τεχνολογίας, 364
- Δικαιώματα και τεχνολογικά προοδευμένες κοινωνίες, 365
- Τεχνική πρόοδος και παιδαγωγικό έργο, 376
- Νέες τεχνολογίες της επιποινωνίας, 415 Κοινωνιπές επιποινωνίες παι τεχνολογίες, 416, 561
- Χριστιανική συμπεριφορά, επιστήμη και τεχνική, 456, 457
- Τεχνολογία, περιβάλλον και γεωργία, 458
- Τεχνική εφαρμογή και σεβασμός στον άνθρωπο, 459
- Ανθρωπος, περιβάλλον και τεχνολογικός πολιτισμός, 461, 462

Τεχνολογία που ουπαίνει και καθαρίζει, 465

Περιβάλλον, πράτος παι τεχνολογιπές αναπαλύψεις, 468

Βιογενετικές τεχνικές, ελπίδες και εχθρότητα, 472, 473

Βιοτεχνολογίες και τεχνολογικές γνώσεις, 475, 476

Τεχνικοί, βιοτεχνολογίες, διατροφή και υγεία, 477

Περιβαλλοντική κρίση, φτώχεια και τεχνολογικά μέσα, 482

Ναρκαλιεία και τεχνική εκπαίδευση, 510

Τρομοκρατία και εξεζητημένα τεχνικά μέσα, 513

Πολιτισμός, Εκκλησία και ηγεμονία της τεχνολογίας, 554

Ανάπτυξη ως τεχνικό πρόβλημα, 563 Ανάγκη για λογική και τεχνολογική

πρόοδος, 575

### ΤΟΚΟΓΛΥΦΙΑ

Παράδοση προφητών και τοκογλυφία, 323

Οικονομική δραστηριότητα και προσφυγή στην τοκογλυφία, 341

### **TPOMOKPATIA**

Μειονότητες και προσφυγή στην τρομοκρατία, 387

Τρομοκρατία, κτηνώδης μορφή βίας, 513

Δικαίωμα προστασίας από την τρομοκρατία, 514

Τοομοκρατικές ενέργειες, θρησκεία και μαρτύριο, 515

#### Y

## YFEIA - YFIEINH

Έλλειψη ιατρικής φροντίδας, 5 Κατηγορίες και εγκατάλειψη στην ασθένεια, 5

Κοινό καλό και υγεία, 166

Αγάπη και ιατρική περίθαλψη, 182

Οικογενειακές ανάγκες και υγεία, 284

Εργασιακή δραστηριότητα και προστασία της υγείας, 293

Περιβάλλον εργασίας και σωματική υγεία, 301

Δικαίωμα στην ασφάλεια για την ασθένεια, 301

Τεχνολογία, ασθένεια και περίθαλψη, 458

Ευθύνη και υγιές περιβάλλον, 465

Βιοτεχνολογίες και ιατρική, 472

Ποοβλήματα υγείας και βιοτεχνολογίες, 477

Βιοτεχνολογίες, ασθένειες και υγεία, 478

#### ΥΙΟΘΕΣΙΑ

Υιοθεσία παιδιών και οικογένεια, 212, 246

### ΥΛΗ - ΥΛΙΚΟ

Εργασία και υλική αίσθηση, 101

Υλική διάσταση του σώματος και υλικός κόσμος, 128

Υλικός κόσμος και χώρος πραγμάτωσης του ανθρώπου, 128

Άνθρωπος, υλικό ον, 129

Δικαιώματα του ανθρώπου και ανάγκες σε υλικό επίπεδο, 154

Πολιτικοί θεσμοί και υλικά αγαθά, 168 Άνθρωπος και υλικά αγαθά, 171

Εξάρτηση από τον Θεό και υλικά αγαθά, 168

Εκκλησία, φτωχοί και υλική φτώχεια, 184

Ανθρωποι και κληρονομιά υλικών αγαθών, 195

Αγάπη και υλικές ανάγκες, 205

Παιδιά και πορνογραφικό υλικό, 245

Απόστολος Παύλος και υλική αλληλεγγύη, 264

Εργαζόμενος και υλική αξία, 271

Κεφάλαιο και υλικά μέσα παραγωγής, 276

Εξάρτηση της εργασίας και ύλη, 280

Ανεργία και υλικός αντίκτυπος, 294

Αμειβόμενη εργασία και υλική ζωή, 302 Εργασία και υλικές συνθήκες, 311

Ύλη της εργασίας και παγκοσμιοποίηση, 312

Μετασχηματισμός των πραγμάτων και υλικές ανάγκες, 318

Παλαιά Διαθήκη και υλικά αγαθά, 323 Κοινωνική τάξη και υλική φτώχεια, 325

Διαχείριση υλικών αγαθών και δικαιοσύνη, 326

Υλική πρόοδος και υπηρεσία του ανθρώπου, 326

Υλικά αγαθά και οικονομία, 331

Υλικά αγαθά και η σκλαβιά της ιδιοκτησίας, 334

Όροι ανταλλαγής και πρώτες ύλες, 364 Έννοια της ζωής και υλικά αγαθά,, 374

Υλικά αγαθά, επιβίωση και τρόπος ζωής, 375

Ανθρωπος, υλικές και πνευματικές διαστάσεις, 376

Ηθική-θοησκευτική τάξη και υλική αξία, 384

Δικαίωμα, φιλία και υλικά αγαθά, 390 Άνθρωπος και υλική διάσταση, 391, 433 Ζώντα υλικά και κληφονομιά της ανθρωπότητας, 477

Ένοπλη σύγκοουση και υλικές ζημιές, 497

Επκλησία, πρόσφυγες και υλική βοήθεια, 505

Πολιτική καριέρα και υλικό πλεονέκτημα, 531

Υλική φτώχεια και οικονομία, 564

Καταστροφή της καρδιάς και υλικά αγαθά, 581

## ΥΛΙΣΜΟΣ

Υλισμός και ένωση του ανθρώπου, 129 Κοινό καλό και υλιστικό όραμα, 170 Υλισμός και εργασία ως actus personae, 271

Οικονομία, υλιστική διάσταση και ζωή, 375

Ανθρώπινη οικογένεια και υλιστικές ιδεολογίες, 433

### ΥΠΑΝΑΠΤΥΞΗ

Νέες γνώσεις και τεχνολογίες και υπανάπτυξη, 283

Πλούτος, αλληλεγγύη και υπανάπτυξη, 332

Νέα δικαιώματα και υπανάπτυξη, 365

Υπανάπτυξη και «δομές της αμαρτίας», 446

Συνεργασία και υπανάπτυξη, 447 Αιτίες της υπανάπτυξης, 474

### ΥΠΟΔΟΧΗ

Υποδοχή προς τον Κύριο, 58 Υποδοχή της κοινωνικής διδασκαλίας, 75 Υποδοχή των παιδιών, 216

Ανυστεφοβουλία στις σχέσεις και υποδοχή, 221

Συζυγική αγάπη και υποδοχή της ζωής, 230, 232

Σχέσεις ανάμεσα στους συζύγους και ολοκληρωμένη αποδοχή, 233

Αλληλεγγύη της οικογένειας και υποδοχή, 246

Υποδοχή του φτωχού, 265

Αμοιβαία υποδοχή και λαοί σε σύγκουση, 518

#### Φ

#### ΦΙΛΙΑ

Αρχή της αλληλεγγύης, «φιλία», 103, 194\*

Φιλία, ανθοώπινη οικογένεια και το πρώτο αμάρτημα, 116

Αστική φιλία και πολιτική συνύπας ξη, 390-392

Φιλία ανάμεσα σε λαούς και θοησκείες, 515

#### ΦΟΡΟΙ

Φόροι, δημόσια χρηματοδότηση και κοινό καλό, 355

Δημόσια χρηματοδότηση και επιβολή φόρων, 355

Πληρωμή φόρων και αλληλεγγύη, 355 Ιησούς και εισφορά στον Καίσαρα, 379 Αστικό καθήκον η πληρωμή των φόρων, 380

#### ΦΥΛΑΚΗ - ΦΥΛΑΚΙΣΜΕΝΟΣ

Ο Ιησούς και ο φυλακισμένος, 57

Ανεργία πρώην φυλακισμένων, 289

Αξιοπρέπεια των φυλακισμένων και φυλακές, 403

Ιερείς των φυλακών, 403

## ΦΥΛΗ - ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ

Ισότητα ανάμεσα στους ανθρώπους και στις φυλές τους, Νέα ζωή εν Χριστώ και φυλετικές διαφορές, 431

Ρατσισμός και φυλετικές διακρίσεις, 433 Πολιτισμός δίχως φυλετικές διακρίσεις, 557

## ΦΥΛΟ - ΣΕΞΟΥΑΛΙΚΟΤΗΤΑ

Ισότητα, ανεξαρτήτως φύλου, 144

Ατομα με ειδικές ανάγκες και σεξουαλική διάσταση, 148

Παιδιά και άσκηση της σεξουαλικότητας, 155

Αγάπη και η σεξουαλική έκφρασή της, 223

Ταυτότητα του γένους και σεξουαλική ταυτότητα, 224

Αλήθεια του ανθρώπου και άτομα του ίδιου φύλου, 228

Ομοφυλόφιλοι και γάμος, 228

Αντισυλληπτικές μέθοδοι και ανθοώπινη σεξουαλικότητα, 233

Δημογραφικά θέματα και ανθρώπινη σεξουαλικότητα, 234

Κλωνοποίηση, σεξουαλική αναπαραγωγή, 236

Γονείς και σεξουαλική διαπαιδαγώγηση των παιδιών, 243

Κορίτσια, αγόρια και σεξουαλική εκμετάλλευση, 245

Πολιτισμός και σεξουαλικές διακρίσεις, 557

Γάμος ανάμεσα σε άτομα διαφορετικού φύλου, 569

#### ΦΥΣΗ

- Πολιτισμός και θέση του ανθοώπου στη φύση, 14, 15
- Θρησκευτικότητα και ορθολογική φύση του ανθρώπου, 15
- Σχέση ανάμεσα σε φύση, τεχνική και ηθική, 16
- Δικαιώματα σχετικά με τη φύση του ανθρώπου, 22
- Καθήκον οργάνωσης της φύσης που δημιουργήθηκε, 36
- Καρποί της φύσης και Βασίλειο του Χριστού, 57
- Η αλήθεια της ηθικής και η φύση του ανθρώπου, 70
- Φύση της κοινωνικής διδασκαλίας της Εκκλησίας, 72, 73
- Ανθρώπινη φύση, πηγή της κοινωνικής διδασκαλίας, 75, 77
- Δογματικό βάρος, κοινωνική διδασκαλία και η φύση τους, 80
- Κοινωνική διδασκαλία και υποχοεώσεις εγκόσμιας φύσης, 83
- Οικουμενικές αξίες και ανθρώπινη φύση, 85
- Sollicitudo rei socialis, φύση της ανάπτυξης, 102
- Σχέση ανάμεσα στον Θεό, στον άνθρωπο και στην ανθρώπινη φύση, 110
- Ανθρωπος, κοινωνικό ον από τη φύση του, 110
- Ποοπατορικό αμάρτημα και ανθρώπινη φύση, 115
- Ιησούς Χριστός, ανθρώπινη φύση και φύση του Θεού, 122
- Ανθρωπος ως σωματίδιο της φύσης, 128

- Ανθρωπος, πνεύμα και ύλη, μια μοναδική φύση, 129
- Η λογική είναι ίδιον της ανθρώπινης φύσης, 140
- Αστικός νόμος και συνέπειες πραγματικής φύσεως, 142
- Ελευθερία και κοινή φύση, 142
- Φύση του ανθρώπου και υποκειμενικότητα των σχέσεων, 149
- Κοινωνία, συμβόλαιο και ανθοώπινη φύση, 149\*
- Κοινωνίες που απαντούν στη φύση του ανθρώπου, 151
- Στέρηση δικαιωμάτων και βία προς τη φύση, 153
- Φύση της αρχής για την κοινή χρήση των αγαθών, 172
- Ανθρωποι, φύση ορθολογική και υπεύθυνη, 205
- Οιχογένεια και νομιμοποίηση στην ανθρώπινη φύση, 214
- Γάμος και φύση της συζυγικής αγάπης, 215, 225, 230, 237, 253
- Εργασία και η κοινωνική και ατομική φύση της, 273
- Δικαιώματα των εργαζομένων και φύση του ανθρώπου, 301
- Φύση του ανθρώπου και σχέση με το Υπερβατικό, 318
- Πίστη στον Χριστό και φύση της ανάπτυξης, 327, 342
- Οικονομικοί νόμοι και φύση των πραγμάτων, 330
- Πόροι της φύσης, ποσοτικά λίγοι, 346 Αγαθά που από τη φύση τους δεν είναι εμπορεύματα, 349
- Κράτος και φύση των ιδιωτικών οργανώσεων, 357
- Πρωτόγνωρη φύση του συστήματος των σχέσεων, 361, 363

- Ανησυχίες ηθικής φύσεως και χρηματοδοτικές αγορές, 369
- Θεός, δημιούργημα και χαρακτηριστικές ικανότητες της φύσης του, 383
- Πολιτική κοινότητα και φύση των ανθρώπων, 384
- Ανθρωπος, φύση προικισμένη με ευφυΐα και βούληση, 391
- Φύση της πολιτικής κοινότητας και συνύπαρξη, 392
- Αρχές και κοινωνική φύση των ανθρώπων, 393, 398
- Αντίσταση στις αρχές, φυσικό δικαίωμα, 400
- Θρησκευτική ελευθερία και ανθρώπινη φύση, 421
- Επηλησία και πολιτική κοινότητα, διαφορετικής φύσεως, 424
- Φύση ως ανταγωνιστής του ανθοώπου, 451
- Ιησούς, εφμηνευτής της φύσης, 453
- Πάσχα και ισορροπίες ανάμεσα στον άνθρωπο και στη φύση, 454
- Άνθρωπος και κυριαρχία στη φύση, 456, 462, 463, 473
- Ο Θεός έκρινε «καλή» τη φύση που Εκείνος δημιούργησε, 457
- Φύση και μορφές εφαρμοσμένης τεχνολογίας, 458-460
- Οικολογικά κινήματα και θεοποίηση της φύσης, 463
- Αναφορά στην υπερβατικότητα και φύση, 464, 487
- Φύση κάθε πλάσματος και οικολογική κρίση, 466
- Οικονομική ανάπτυξη και ουθμοί της φύσης, 470
- Φύση, δώρο του Δημιουργού στην ανθρώπινη κοινότητα, 473
- Νερό, από τη φύση του, δεν είναι εμπόρευμα, 485

- Φύση και ορίζοντας του μυστηρίου, 487
- Κόσμος ειρήνης, που αγκαλιάζει όλη τη φύση, 490
- Κοινωνική διδασκαλία και φύση της κοινωνικής ποιμαντικής, 524

#### ΦΥΣΙΚΟ ΛΙΚΑΙΩΜΑ

- Ο Πίος ΙΒ΄ και το φυσικό δικαίωμα, 93 Ανθρώπινη συνύπαρξη, φυσικό δικαίωμα και καθήκον, 156
- Δικαίωμα στη χρήση των αγαθών και φυσικό δικαίωμα, 172
- Εξουσία και φυσικό δικαίωμα στο γάμο, 216
- Εργασία, οικογενειακή ζωή και φυσικό δικαίωμα, 294
- Δικαίωμα στην αντίσταση και φυσικό δικαίωμα, 400
- Διεθνές δίκαιο και φυσικό δικαίωμα, 437

## ΦΥΣΙΚΟΣ ΝΟΜΟΣ

- Δέκα Εντολές και φυσικός νόμος, 22 Ανθρώπινη δράση και φυσικός νόμος, 37
- Κοινωνικές σχέσεις και φυσικός νόμος, 53
- Αρχές διδασκαλίας και φυσικός νόμος, 89
- Ηθικός φυσικός νόμος, 140
- Φυσικός νόμος, δικαιώματα και υποχοεώσεις του ανθρώπου, 140
- Φυσικός νόμος και κοινές αρχές, 141
- Φυσικός νόμος και αστικός νόμος, 142
- Φυσικός νόμος και νόμος του Θεού, 142
- Φυσικός νόμος και ανθρώπινη μοχθηρία, 142

- Φυσικός νόμος και αστικός νόμος, 142, 224, 397
- Οικουμενικότητα του ηθικού φυσικού νόμου, 142
- Φυσικός νόμος και σεξουαλική ταυτότητα, 224
- Αρχές, αξίες και φυσικός νόμος, 397

# X

### ΧΡΕΟΣ

- Σαββατικό έτος και αμνηστία χρεών, 24 Πατέρες της Εκκλησίας, πλούτη και χρέος, 329
- Ανάπτυξη και υπερχρέωση των φτωχών χωρών, 450
- Διεθνές εμπόριο και εξωτερικό χρέος, 482
- Πάτερ ημών και άφεση των χρεών, 492

### **XPHMA**

- Δημόσια επικοινωνία και χρήση του χρήματος, 198
- Προσκόλληση στο χρήμα, 328
- Υπερχρέωση και δημόσιο χρήμα, 450

## ΧΡΗΜΑΤΟΛΟΤΗΣΗ

- Ευαγγελισμός της ποινωνίας παι χρηματοδότηση, 70
- Quadragesimo anno και χοηματοδοτικές ομάδες, 91
- Χρηματοδοτώντας καμπάνιες στείρωσης, 234
- Εργασία, κεφάλαιο και χρηματοδοτικά αποθέματα, 276
- Εργασία και αγαθά του χρηματοδοτικού κόσμου, 282

- Διεθνής συνεργασία και χρηματοδοτικές σχέσεις, 292
- Συνδικάτα και χρηματοδοτική παγκοσμιοποίηση, 308
- Προστασία του εργαζόμενου και χρηματοδοτική ροή, 314
- Δημοκρατία και παγκοσμιοποίηση της χρηματοδότησης, 321
- Χρηματοδοτική δραστηριότητα και προσφυγή στην τοκογλυφία, 341
- Επιχειρήσεις και διεθνείς χρηματοδοτικές σχέσεις, 342
- Επιχειοηματίας και δίκτυο χοηματοδοτικών δεσμών, 344
- Πληρωμή φόρων και δημόσια χρηματοδότηση, 355
- Δημόσια χρηματοδότηση και κοινό καλό, 355
- Καταναλωτές και χοηματοδοτικά αποθέματα, 358
- Οικονομική-χοηματοδοτική παγκοσμιοποίηση, 361, 362
- Καινοτομίες και χοηματοδοτικά αποθέματα, 363
- Παγκοσμιοποίηση, αστική κοινωνία και χρηματοδότηση, 366
- Χρηματοδοτικές αγορές και παραγωγική δραστηριότητα, 368
- Επενδύσεις και χρηματοδοτικές αγορές, 368
- Χρηματοδοτική οικονομία και οικονομία πραγματική, 369
- Διεθνής κοινότητα και χρηματοδοτικές κατευθύνσεις, 370
- Παγκόσμιο χοηματοδοτικό σύστημα και κοινό καλό, 371
- Πληροφορία, δημοχρατία και χρηματοδοτικές δυνάμεις, 414
- Υπανάπτυξη και χοηματοδοτικοί μηχανισμοί, 446

Υπερχρέωση και χρηματοδοτική κερδοσκοπία, 450

Περιβάλλον, οικονομία και χρηματοδοτικοί υπολογισμοί, 470

Τοομοκρατία και χοηματοδοτικά αποθέματα, 513

#### Ψ

## ΨΕΥΔΟΣ

Θεϊκή χάρη και το δίχτυ του ψεύδους, 43 Σατανάς, ανθρώπινο πνεύμα και ψεύδος, 382 Η βία είναι ψεύδος, 496 «ἀποθέμενοι τὸ ψεῦδος», 562

## ΨΥΧΗ

Ανθρωπος απέραιος με το σώμα παι την ψυχή, 13, 127

Ανθρωπος και ψυχή διαχωρισμένη, 65 Φυσικό δίκαιο, ψυχή της τάξης, 93 Εκκλησία, ψυχή της ανθρώπινης κοινω-

νίας, 96

Ανθρωπος, ψυχή της κοινωνικής διδαχής, 107

Ψυχή, κόσμος και αμαρτία, 117\*

Ψυχή και ένωση του ανθρώπου, 127\*

Ανθοωπος και αθάνατη πνευματική ψυχή, 128

Ψυχή, μορφή του σώματος, 129

Ανθρώπινη ψυχή και γνωστική διάσταση, 130

Γονείς, ψυχή της παιδαγωγικής δράσης, 239

Άνθρωποι και ψυχή, 260

Οικονομικοί νόμοι και προδιάθεση της ψυχής, 330