# دليل عملي للنموذج المعرفي

إعداد : محمد الخشاب إصدار رقم: 1.0 info@arabiclegacy.net

# المحتويات

| ١ | • | , | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | •             | •    | •   | ٠  | ٠   | • •  |      | ٠    | ٠     | مة             | مقد          | ١ |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---------------|------|-----|----|-----|------|------|------|-------|----------------|--------------|---|
| ١ |   | , | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ |   | ود            | _ج   | الو | ن  | رض  | غر   | ) و  | مرفي | 11    | :ج             | النموذ       | ۲ |
| ٣ |   | , | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ |   | •             | •    | •   | مي | K.  | إس   | 11   | مرفي | 11    | <u>:</u><br>:ج | النموذ       | ٣ |
| ٤ |   | , | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | ٠ | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ |   | ر             | مرفج | 71  | ج  | وذ- | لنمو | ة لا | ہور  | . ]   | بأط            | استن         | ٤ |
| ٤ |   | • | • | • | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | ٠ |   | • | ٠ | ٠ |   | ٠             | •    | •   | •  |     | الله | فة   | معر  |       | ,              | ٤ - ا        |   |
| ٥ |   | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ |   | ٠             | •    | •   | •  |     | الله | دة   | عباه |       | 1              | 7- 2         |   |
| ٥ |   | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ |   | ٠             | •    | •   | ں  | رض  | الأ  | زة   | عمار |       | ۲              | w - Ł        |   |
| ٦ |   | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ |   | ٠             | •    | •   | ن  | رزو | 11 3 | ح    | مسا  |       | 8              | £ - £        |   |
| ٦ |   | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | ٠ |   | ٠             | •    | •   | •  | :ج  | نموذ | ١١,  | فلك  |       | 6              | ) - <b>£</b> |   |
| ٧ |   | , | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ |   | <u>:</u><br>ي | عرفي | IJ  | ج  | وذ. | لنم  | ل ا  | كامإ | المتأ | بل             | الدلي        | ٥ |
| ٨ |   | , |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |               |      | ,   |    |     |      |      | ٠    | نة    | ( ص            | الحلا        | ٦ |

#### ۱ مقدمة

بـــسم الله الرحمن الرحيـــــم

( الم ) ( ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ).

لم أجد أشرف من القرآن أستهل به تقديم هذا التقرير. من ناحية أخرى، هو إشارة لما يستند إليه التقرير من اعتماد على بعض من الفلسفة الإسلامية في ايجاد نموذج أو منهج يضبط سعي إنسان مسلم في هذه الحياة. فالإسلام دين الحق و لا مجال هنا لمناقشة صحة هذه القضية وما يترتب عليه من اختلاط أمور حياتنا بالأمور الإسلامية. ولعل اختيار بدايات سورة البقرة له دلالة أيضا لموضوع هذا التقرير وهو وضع دليل يهتدي به من شاء إلى اعتدال في الحياة حتى يأتي اليقين. هذا الدليل هو دليل اجتهادي غير ملزم. غاية ما في الأمر أن كثيراً من البشر أجهدوا أنفسهم في محاولة فهم ثلاث نقاط رئيسية : كيف نشأنا ، ما مآلنا ، ما الغرض من وجودنا. ولست على استعداد أن يفني عمري في البحث عن اجابة لهذه الأسئلة ونحن بين أيدينا كتابً هدى للمتقين.

وقد انشغل كثيرٌ من المسلمين الأوائل بدراسة دينهم واستخلاص أحكامه حتى ظهرت العديد من العلوم الإسلامية في الفقه والحديث والسنة والعقائد واللغة والقرآن والمنطق والفلسفة. وعلى مدار أربعة عشر قرنا من الزمان ازدهرت هذه العلوم وأثمرت عن توضيح الهدى في كتاب الله وبيانه للناس. ومن هذا الهدى الذي قد وصل إلي إجابة على سؤال ما الغرض من وجودنا. والإجابة على هذا السؤال نتاج أو من ثمار الفلسفة الإسلامية. وقد سمعت من البعض أن الغرض من وجودنا هو الابتلاء وهم يستندون في ذلك إلى الآية ( الَّذِي حَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَّاةَ لِيَلْوُكُمْ أَثُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ) - الملك، ٢ - وفي الواقع هذه الإجابة لا تقدم جواباً شافياً للسؤال. فما أفهمه من الآية الكريمة هو أن الله عز وجل جعل الحياة مجالاً للعمل بإحسان وهو سبحانه وتعالى يُجري في أحداث الدنيا ما يثبت صحة النوايا ومدى حسن العمل. فالمذكور في الآية « لِيَبْلُوكُمْ » مثل المذكور في الآية ( لِيَبْلُونِي أَأَشُكُرُ أَمْ وَلُمُ الله عَلَى الله على المنال المنال، ٤٠٠ - و أيضا ( وَلِيَبْتَكِيَ الللهُ مَا فِي صُدُورِ كُمْ وَلِيُحَصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللهُ عَلَيْهُ بِذَاتِ الصَّدُورِ ) - آل عمران، ١٥٤ - فازال السؤال قائمًا: وما هو العمل الذي ينبغى أن يراه الله مني؟ أي ما المهام التي من أجلها خلقني الله، وهو ما أعنيه هنا بالغرض من الوجود.

وسمعت من يقول أن الغرض من وجودنا هو السعادة وهي التي تتحقق بالتزام صراط الله المستقيم. وهو ما يقودنا إلى موقف مشابه للإجابة السابقة لأنه ينشأ سؤال أخر: وما هو الصراط المستقيم؟ أي ما الطريقة التي نعمل بمقتضاها حتى نظل على صراط مستقيم. والحق أنه يجب أن نميز بين المهام أو الأداء المطلوب منا و بين نتيجة هذا العمل. فما أقصده بالغرض من وجودنا هو العمل المطلوب منا بغض النظر عن المقصد من هذا العمل سواءً كان السعادة أو الابتلاء.

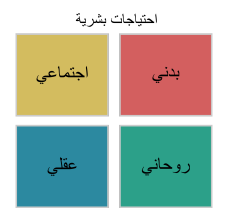
## ٢ النموذج المعرفي و غرض الوجود

المقصود بالنموذج المعرفي هو مجموعة المدركات والمبادئ التي تتحكم في سلوك الإنسان وتظهر في انفعالاته واتخاذه للقرارت. هذه المدركات هي ما تقود الإنسان فتراه يسعى لتحقيقها والعمل بمقتضاها فهى إذاً تمثل المنهج الذي يعيش به الإنسان وتلك تماما ما أقصده بالغرض من الوجود وهو القواعد التي بناءً عليها تتحدد السمات العامة للسعي والسلوكِ في الدنيا. وكي يتضح المعنى فمن الممكن الاستعانة بمثال موضح في الشكل ١



شكل ١: موضوعات معيشية متفرقة

وهو يببن مجموعة قيم وموضوعات تشغل ذهن الكثير فيعيش البعض متقلبا بين هذه الموضوعات مكتفياً بذلك دون ادراك أو مراقبة هل هذه الموضوعات هي بالفعل تحقق له توازن وسعادة في الدنيا أم لا. بينما أدرك البعض أن هذه الموضوعات المتفرقة ليس بالضرورة أن تحقق حياة مثالية فانتهج أسلوب علمي في توضيح أولوياته و الاحتياجات التي لا غنى له عنها حتى يستطيع أن يحدد سعيه في الحياة بالطريقة التي تمكنه من اشباع هذه الاحتياجات التي هي موضحة في الشكل ١٢. فبناءً على هذه الاحتياجات يحاول أن يوازن بين أنشطة حياته لتشمل اشباع هذه الاحتياجات.



شكل ٢: احتياجات الإنسان الأساسية

إذاً كلما تأمل الإنسان في أمور حياته وجد أنه من الضروري أن يرسم لنفسه مساحات يسعي بها ويحدد أولويات لانشغالاته وخصوصاً في العصر الحديث حتى لا يطغى شأن في حياته على الآخر فيفسد له التوازن المنشود.

## ٣ النموذج المعرفي الإسلامي

كل إنسان له الحرية في اختيار أسلوب حياته. فلا داعي لتقييم أو انتقاد هذه النماذج المعرفية الموضحة أعلاه أوغيرها من النماذج لأن منها ماهو نافع بالفعل. ما أردت أن أوضحه رؤية أخرى توصل إليها بعض علماء المسلمين. والحق يقال أني أول ما سمعت عن النموذج المعرفي المشتق من رؤية إسلامية سمعته من أحد معلمي القرآن الكريم (محمد أبو حامد شاهين) ممن كانوا مهتمين بتجديد الخطاب الديني والفلسفة الإسلامية بوجه عام. وقد ذكر لنا باختصار أن الله عز وجل ذكر لنا في كتابه الكريم ثلاث مقاصد رئيسية ينبغي أن تدور حولها حياة كل مسلم ألا وهي

- معرفة الله : وهي مستمدة من قوله تعالى ( فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا الله ) محمد، ١٩ فالسعي للتعلم و المعرفة عن الله يجب أن يكون ركن أساسي في حياتنا.
- عبادة الله: وهي مستمدة من قوله تعالى ( وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ) الذاريات، ٥٦ فالعبادة هي دليل الإيمان والامتثال لأوامر الله وذكرت في الآية بأسلوب النفي والاستثناء لبيان أن هذا هو الأساس والغرض الأعظم من نشأتنا.
- عمارة الأرض : وهي مستمدة من قوله تعالى ( هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ) هود، ٦١. فالمتأمل في الآية الكريمة يدرك أن الله عز وجل جعل عمارة الأرض غرض أساسي أنشأنا من أجله.

وكنت لا أدري حقيقةً هل هذه الرؤية هي اجتهاد شخصي منه أم نتاج بحثي لسلسلة من العلماء والفلاسفة الإسلاميين فهذا لا يُحدث إشكال لدي، إذ أن «عبادة الله» هو شأن متعارف عليه في المجتمع الإسلامي وكذلك أيضاً «عمارة الأرض» فما أضافه ـ رحمه الله ـ هو «معرفة الله» وجعل طلب العلم ركن أساسي ومقصد من مقاصد الخلق، وطلب العلم شئ محمود على أية حال. ثم مع مرور بعض الوقت أدركت أن فضيلة الدكتور على جمعة مفتي الديار المصرية السابق من أوائل من تكلموا في هذا الموضوع إلا أنه هناك فارقين فيما عرضه فضيلة الدكتور على جمعة. الفارق الأول أنه ذكر أن المقاصد الرئيسية الثلاث هي:

- تزكية النفس : وهي مستمدة من قوله تعالى ( قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ) الشمس، ٩، ١٠٠
  - عبادة الله : وهي مستمدة من قوله تعالى ( وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ) الذاريات، ٥٥٠
  - عمارة الأرض : وهي مستمدة من قوله تعالى ( هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ) هود، ٦١.

فالفارق هنا هو اعتباره تزكية النفس غرض أساسي لوجودنا. قد يبدو هذا متعارضا لما بيناه من قبل ولكن بقليل من التدبر ستجد أن معرفة الله وتزكية النفس مرتبطان ببعضهما وكأن أحدهما يؤدي للآخر. فطلب العلم مثلا من متطلباته التحلي بآداب العلم ومعرفة الله تُرسى في النفس صفات جماله وجلاله وهو فيض من الله لا يلقيه الله إلا في نفس صافية زكية.

أما الفارق الثاني فهو أن فضيلة الدكتور علي جمعة لم يجعل المقاصد مقتصرة على الثلاث السابق ذكرهم بل هي تشمل مقاصد أخري منها

- النهي عن الخراب والتدمير.
- اعتبار السنن الإلهية (مثل التوازن والتدافع والتكامل والاختلاف) وعدم إغفالها عند وضع البرامج والأهداف.
  - تحقيق المقاصد الشرعية (حفظ النفس والعقل و الدين والعرض والمال).

وغيرها من النقاط التي ذكرها فضيلته في إطار رؤية شاملة لما ينبغي أن يكون عليه النموذج المعرفي للفرد المسلم. وللاستفاضة من شرحه يمكنك الرجوع إلى كتابه "و قال الإمام - المبادئ العظم" - طباعة الوابل الصيب - 2010.

# ٤ استنباط صورة للنموذج المعرفي

الواضح مما سبق ان اقتران كلمة "النموذج المعرفي" بكلمة "الإسلامي" إنما هو اجتهاد من بعض الأئمة لوضع مبادئ عامة مستمدة من الكتاب والسنة يستعين بها المسلم على تنظيم حياته وتحديد أولوياته وتجعل من تراثه مرجعية يميز بها بين الطيب من الفاسد في ظل التطور الهائل للعلوم المادية الحديثة. وحيث أن تراثنا غني بهذه المبادئ الطيبة التي تحقق التوازن بين عقل الإنسان وقلبه وروحه وجسده وقد بينه بعض المجتهدين فلم لا نستغله إذاً ونطبقه عملياً على أرض الواقع. وهذا ما أردت أن أصل إليه.

لتطبيق هذا النموذج المعرفي عملياً كان لابد من تحديد المساحات أو الدوائر التي يجب أن يكون لها نصيب من أوقاتنا. وهذا الأمر لم يأت بين ليلة وضحاها، لأن صياغة هذا النموذج عملياً يحتاج إلى التجربة والمحاولة حتى يستطيع الفرد إدراك كيف يمكن أن يتحقق هذا النموذج عملياً. لذلك سأعرض صورة عملية للنموذج المعرفي والتي أدت إليها تلك المحاولات. هذا العرض يتناول فقط مفردات أو مكونات هذه الصورة دون تحديد الأفعال أو الأنشطة التي يجب أن تقام في هذه المكونات.

### ٤-١ معرفة الله

سبق الإشارة إلى أن معرفة الله وتزكية النفس مرتبطتان ببعضهما، مثلما ذُكر في القرآن الكريم ( رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا عَلَيْهُمْ الْكَتَابَ وَالْحِكُمةَ وَيُرَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ) - البقرة، ١٢٩. وفي آية أخرى ( كَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْهُمْ آيَاتِكَ وَيُعلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَيُعلِّمُكُمُ مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ) - البقرة، ١٥١. لذلك لتحديد الدائرة الأولى منظم تعلى عنه عرفة الله " أو "تزكية النفس"، إذ ما يعتد به هو التطبيق العملي والأفعال المرادة في هذه الدائرة. فالمراد في هذه الدائرة هو أن تعرف الخالق وصفاته وأسمائه. هذه المعرفة تأتي بالعلم، والعلم منه ما هو كسبي (وهو ما يأتي بطلب العلم) ومنه ما هو هي (وهو ما يفتح الله به على عباده) فمعرفة الله و تزكية النفس لا ينفكان عن بعضهما. الوصف الكلامي لهذه الدائرة قد يكون شائكاً. ولأن الهدف هو رسم نموذج عملي، فكان الأنسب تسمية هذه الدائرة بـ «معرفة الله» ، حينها يسهل القول أن من المطلوب عملياً هو أن يكون تحصيل العلم المؤدي لمعرفة الله جزءً من نشاط حياتك.

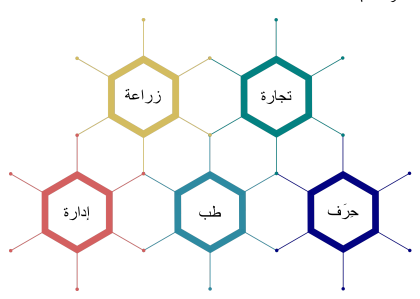
#### ٤-٢ عبادة الله

الشائع والمعروف عندنا كمسلمين أن عبادة الله سبحانه وتعالى تنقسم إلى عبادة القلب وعبادة الجوارح. ومجال العمل فيهما واسع، فكلما استزاد أحدنا العبادة تلو الأخرى كان خير له بإذن الله. ولكن ليس مجرد الزيادة في العبادة هو أقصى ما يرجوه الفرد منا في هذه الدائرة، إنما الإمتناع عن الشر والمحرمات مطلوب أيضاً. فالأمر كالتجارة التي يحرص فيها المرء على زيادة مكسبه وتقليل خسائره. ولذلك يشير الكثير من العلماء المسلمين أن آلية العمل في دائرة العبادة هي التخلية والتحلية، أي التخلي عن السوء والتحلي بالخير.

هناك آلية أخرى من المناسب ذكرها في هذه الدائرة ألا وهي تحديد الأولويات. فمراعاة أي العبادات أولى بالأداء يتطلب معرفة وادراك الحال. ليس العبادات فحسب، بل إن بعض الأنشطة من دائرة "عمارة الأرض" قد يكون أولى بالأداء من بعض الأعمال من دائرة "عبادة الله" والعكس صحيح. وهذا يقودنا إلى أهمية العقل والقلب في التعامل في دائرة العبادة أو أي دائرة أخري. وهنا يظهر أهمية طلب العلم، فهو ما يكشف وينزع الجهل عن العقول والقلوب.

### ٤-٣ عمارة الأرض

لست بصدد وضع رؤية شاملة كاملة لكيفية عمارة الأرض وهل نتناوله من منظور وطني أم منظور قومي أم منظور دولي أم منظور بيئي، فكل هذه مستويات لعمارة الأرض. إنما موضوع هذا التقرير هو عرض تطبيق عملي لنموذج معرفي على مستوى الفرد. إلا أن أقل ما يكمن أن يشار إليه في دائرة عمارة الأرض هو أن النشاط الانتاجي أو الخدمي يمكن أن يُمثل كمصفوفة من المهن كما في شكل ٣ وأن كلاً منا قائم على حرفة أو فن يحترفه ويتقنه، ويتكامل القائمين في كل حرفة للنهوض بحرفتهم حتى تؤدي وظيفتها وتقدم المنتجات أو الخدمات المتوقعة منها.



شكل ٣: مثال لتكامل المِهن والجِرَف

فالأداء المتوقع هنا من كل فرد هو النهوض بدوره، إلا أن هناك لون أخر من العمل هنا هو العمل التطوعي وهو بذل الجهد والوقت لمساعدة الآخرين. وبالنظر للواقع، فإن من يقدم على هذا العمل يُعرف بعلو في همته إذ أنه يبذل الوقت والجهد وأحياناً المال لمساعدة الغير. لكن بالرجوع إلى آلية الأولويات، فإن هذا اللون من العمل لا ينبغى أن يأتي بالتقصير على الدور الأساسي في عمارة الأرض. فإن الدور الأساسي بمثابة فرض كفاية والعمل التطوعي هو تطوع. لذلك يجب الموازنة جيدا بين الأمور في هذا الشأن.

ملحوظة: ما حاولت أن أرسمه في دائرة عمارة الأرض مجرد خطوط رئيسية لبيان أن لكل منا دور في عمارة الأرض وقد يفيض لدى البعض شئ من الجهد فيمتد دوره لمساعدة الآخرين. ولا أريد أن يظهر فيما سبق تقليل مِن شأن مَن لا يستطيع أن يشغل دور مهني في المجتمع مثل المرأة غير العاملة. فإني لست مؤهلا للخوض في قضايا المرأة ولا مناقشة دورها في المجتمع. فما تناولته حتى الآن هو شرح لمعنى عمارة الأرض وليس تأسيس لأي نظريات.

#### ٤-٤ مساحة الرزق

ملامح صورة النموذج المعرفي المراد بيانه في هذا التقرير تظهر بالأساس في الدوائر السابق شرحها (معرفة الله - عبادة الله - عمارة الأرض). وحتى تتحقق صورة واقعية أو علية للنموذج المعرفي كان لابد من ربط هذه الدوائر بأسباب الحياة أو المعيشة حتى لا تصبح أفكار نظرية لا علاقة لها بالواقع. فالمتأمل في واقع الكون يمكن أن يلحظ أن نجاح أي نظام في أداء وظيفته يعتمد على الامدادات التي تؤيد وجوده. بالمثل أردت أن أبحث عن المصادر أو الامدادات التي يمكن أن تعذي النموذج المعرفي حتى تجعله واقعياً. والمحصلة أي هُديت أو اطمئن قلبي لأربعة مصادر يمكن أن نطلق عليها في مجملها الرزق. فهو الوقود الذي يدفع الإنسان للتحرك والسعي في الحياة ويؤيد من وجوده وتحقيقه للوظائف المرجوة منه. وكلمة الرزق قد تشمل أنواع وألوان كثيرة من وسائل وسبل العيش، لكني أردت أن استخلص مصادر الرزق الأساسية للحصول على صورة مبسطة للنموذج المعرفي. هذه المصادر هي الوقت، الحبرة، الصحة، الممال. ينبغي الإشارة هنا إلى أن تعريف مصادر الرزق هذه إنما هو اجتهاد شخصي من كاتب هذه النص بينما الدوائر الأساسية في النموذج المعرفي (معرفة الله - عبادة الله - عمارة الأرض) تعريفها مستمد ممن تكلموا في النموذج المعرفي كما سبق بيانه. ولعل استناد النموذج المعرفي على الفلسفة الإسلامية كان له تأثير في تحديد مصادر الرزق في الأربعة السابق ذكرهم. إذ ما أعرفه هو أنه لن تول قدم عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع: عن عمره (الوقت) فيما أفناه، وعن شبابه (الصحة) فيما أبلاه، وعن ماله (المال) من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وعن علمه (الخبرة في النهاية هي ما يتراكم من علم الإنسان لفظ "الخبرة" تجنباً لاختلاطه من أيداً علم المع (معرفة الله) ولأن الخبرة في النهاية هي ما يتراكم من علم الإنسان الذي يكتسبه.

فحديث النبي (صلى الله عليه وسلم) يوضح أننا مسئولون عن هذه المصادر لذلك اقتصرت في تحديد مصادر الرزق على هذه الأربعة فقط. فأصبح الآن لدينا في النموذج المعرفي مساحتان:

- مساحة السعي (وهي نتكون من معرفة الله عبادة الله عمارة الأرض) والمطلوب فيها العمل والاجتهاد ووضع الأهداف والبرامج لها.
- مساحة الرزق (وهي نتكون من الوقت والصحة و الخبرة والمال) والمطلوب فيها حسن ادارتها والحفاظ عليها وتنميتها. والله أعلم.

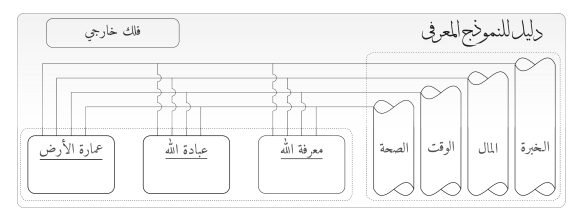
## ٤-٥ فلك النموذج

الأفكار المتولدة من النموذج المعرفي تدور في عقل الإنسان الذي يمثل وسيلة من وسائل الادراك. ولأن ادراك الإنسان لا يحصل بعقله فقط، بل له قلب وعين ينظر بهما إلى الواقع أيضاً. فإن العمل بنموذج معرفي واقعي يجب أن يشمل على مساحة يستورد فيها العقل أفكاراً من وسائل الادراك الأخرى. للتبسيط، المقصود بهذه المساحة هو المصطلح على تسميته بخارج الصندوق. إذ لابد للإنسان من

مساحة حرة يقضي فيها حوائج الدنيا ويتفاعل فيها مع متطلبات ومتغيرات الحياة من حوله. المكوث في هذه المساحة أشبه بالمكوث في فلك في الفضاء، يستعين به الإنسان لرؤية حياته من الأعلى لإعادة تقييمها ولقضاء بعض الحوائج التي نتواجد خارج النموذج.

# ه الدليل المتكامل للنموذج المعرفي

بعد عرض عناصر ومساحات النموذج المعرفي يستلزم الآن ربط هذه المساحات ببعضها وتوضيح الدليل العملي المستنبَط للنموذج المعرفي. وهذا يمكن وصفه كما في الشكل ٤.



شكل ٤: صورة عملية للنموذج المعرفي

فكما سبق الشرح، الدليل المستنبط هنا للنموذج المعرفي يحتوي على ثلاث مساحات: مساحة الرزق هي ما تغذي الأنشطة التي نقوم بها في مساحة السعي بالإضافة إلى الفلك الخارجي لتكون مساحة حرة لتهيئة الفرصة للإبداع وقضاء بعض الحوائج الضرورية في الحياة. والأنشطة المرادة في هذا النموذج يمكن تقسيمها إلى سبعة دوائر. ثلاثة منهم أساسية (وهي معرفة الله - عبادة الله - عمارة الأرض) ، و الأربعة الباقية إدارية (وهي المال - الصحة - الوقت - الخبرة).

هذا الطرح للنموذج المعرفي لا يتعارض مع ما تقترحه النماذج المعرفية الأخرى. فلو أخذنا في الاعتبار احتياجات الإنسان الأساسية والتي سبق الإشارة إليها في شكل ٢ (البدنية، العقلية، الاجتماعية، الروحانية) فيمكن القول أن النموذج المستنبط هنا صالحاً لإشباع هذه الاحتياجات. فالاحتياجات البدنية نتناولها دائرة (الصحة)، والاحتياجات العقلية نتناولها دوائر (الخبرة و معرفة الله وعمارة الأرض). أما الاحتياجات الاجتماعية فيشملها الإسلام ضمنياً بدعوته دائماً لبر الوالدين وصلة الأرحام ومودة الأصدقاء والإحسان إلى الجار ورعاية الأسرة .. فيمكن إذا القول أن دائرة (عبادة الله) تشمل هذه الاحتياجات. ولا يخفى بالطبع أن الاحتياجات الروحانية تكفلها أيضاً دائرتي (عبادة الله و معرفة الله).

#### ٦ الخلاصة

كانت كتابة هذا التقرير في يونيو 2020 م. وما دفعني لمحاولة عرض هذا الدليل المقترح للنموذج المعرفي هو هيمنة الحياة المادية على زمن كتابة هذا التقرير الذي يتنافس فيه حوالي ثمانية بليون إنسان في كسب العيش. وفي سبيل هذا التنافس يفقد الكثير منا رؤيته وفهمه للدنيا والمقاصد من وراء الخلق. ويينما يحاول البعض بإعادة اختراع العجلة لإيجاد نموذج حياتي يتناسب مع احتياجات الإنسان، يقوم البعض الأخر بطمس الهدي الديني زاعماً أنه لا طائل من أدبيات لا تصمد أمام الطفرات المادية. وقد هدى الله بعض الأئمة المجتهدين للنموذج المعرفي الإسلامي ووفقهم لإظهاره وإثارة الوعي حوله، فلم يبق لنا إلا استكال الجهد ومحاولة تحقيقه على أرض الواقع فكان هذا التقرير كمحاولة لترجمة جزئية لهذا النموذج المعرفي. فما تناولته يدور حول ثلاث مبادئ أساسية فقط في النموذج المعرفي. ولذلك أرجو أن يغفر الله لي ما كان مني من تقصير و أرجوه أن يهيئ لهذا الطرح العملي من يعمل به ويزيد الخير به وفيه.