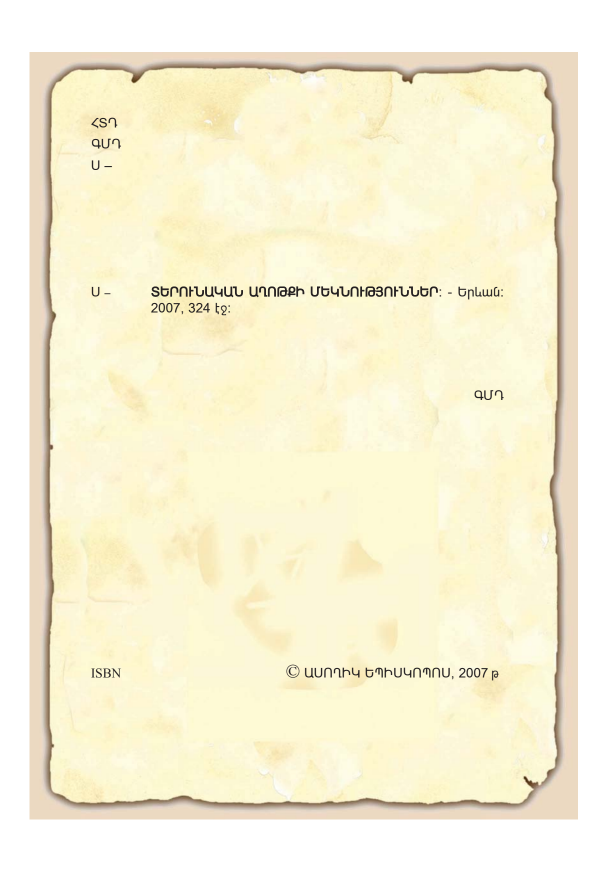
## ՏԵՐՈՒՆԱԿԱՆ ԱՂՈԹՔԻ

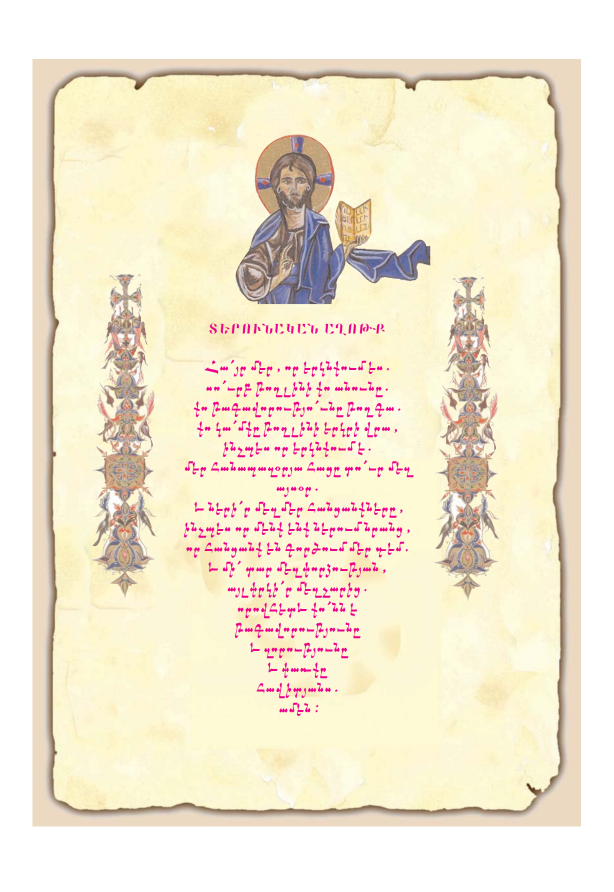


ՄԵԿՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

ԵՐԵՎԱՆ - 2007









## Տե՛ր, մեզ աղոթել սովորեցրու

«Ինձ համար բոլոր բարիքներից ամենագլխավորը այն է, որ իմ կյանքով փառավորվի Աստծո անունը»։

U. Aphanp Viniumgh

*0′* , որք<mark>ան մեծ է աղոԹքի զ</mark>որուԹյու<mark>նը:</mark>

Աստվածաչնչյան բոլոր գրքերում նկարագրված Հրաչը֊ ներն ու մեծագործությունները կատարվել են աղոթքի չնոր֊ Հիվ:

Աղո**թ**ըն աստվածսիրության առաջին պտուղն է, սիրո աղբյուրն ու կյանքի ուղիղ ճանապար**Հը**:

Աղոխքը Հոգևոր դաչտ է ստեղծում, որտեղ ծաղկում են դուխն ու ներողամտուխյունը, խոնարՀուխյունն ու եղբայրասիրուխյունը, Հոգևոր ծառայուխյունն ու բարեգործուխյունը:

Աղոխջը իր մեջ պարունակում է աստվածպաչտուխյան բոլոր ձևերը: Աղոխողի սիրտը պետջ է կենդանի չնորՀակալուխյամբ լցված լինի Աստծո չնորՀների Հանդեպ, ջանզի աղոխողի աղաչանջները գոՀաբանուխյամբ Հայտնի կլինեն Աստծուն (Փիլիպ. 4, 6): Աղոխջը պետջ է կատարվի սիրով, ճչմարտուխյամբ, պարկեչտուխյամբ, սրբուխյամբ և առաջինուխյամբ, որպեսզի խաղաղուխյան Աստվածը Թագավորի աղոխողի Հոգու մեջ: Տերը սովորեցրեց մեզ աղոխել, «որպեսզի երկրայիններս լինենջ, ինչպես երկնայինները» (Ստ. Սյունեցի): Աղո<del>նքով մենք իր</del>ավունք ենք ստանո<mark>ւմ</mark> խոսել մեր բարե֊ րար Փրկչի Հետ:

Աղոխքով մենք իրավունք ենք ստանում քայլել սրբուխյան ճանապարՀով:

Աղո**Թքով մենք իրավուն<mark>ջ</mark> են**ք ստան<mark>ու</mark>մ մոտենալ Թագա֊ վորների Թագավորին:

Նա է մ<mark>եր Հանգստութ</mark>յունն ու <mark>խաղաղու</mark>թյունը:

Նա Հրավիրում է մեզ՝ ասելով.

«Եկե՛ք <mark>ինձ մոտ.... և ե</mark>ս ձեղ կՀանդստացնեմ» (Մատ*ե*թ. 11, 28):

Նա է մեր փրկությունը:

Ա՛րդ, աղոթելով ասենք.

«Դո՛ւ ես մեր փրկությունը, Հիսուս, <mark>այլևս ո՞</mark>ւմ վրա Հեն֊ վեն<sub>ւ</sub>» (Վ. Րաբունի):

Ա<mark>ղոթ</mark>ըն է միակ միջոցը երկրի վրա, որով մարդը կարող է մերձենալ Աստծուն:

Աղոթքը մխիթարական պարտավորություն է, այն պետք է լինի ազատությամբ և ուրախությամբ, սիրով և ջերմեռանդությամբ և ո՛չ թե Հարկադրությամբ և դժկամությամբ: Եվ եթե աղոթքը անպտուղ է մնում, ապա պատձառն այն է, որ մարդը չի աղոթում սրբությամբ և առաջինությամբ:

Ինչպես երկիրն է զգում երկնքի կարիքը, այնպես էլ մարդն է զգում աղոԹքի կարիքը:

Աղո<del>խ</del>քը բարիք է Հոգու Համար, քանզի երբ առ<mark>ա</mark>քյալնե֊ ըր իմացան, «որ բոլոր բարիքների մեջ առաջինը աղոխքն է, ամեն բանից առաջ Ավետարանում ա՜յս խ<mark>նդ</mark>րեցին Տիրոջից, Թե` «Տե՜ր, մեց աղո**խ**ել սովորեցրու» (Վ. Արևելցի):

<mark>Տերն իր աչակերտներին սովորեցրե<mark>ց ա</mark>ղոԹել:</mark>

Քրիստոսի սաՀմանած աղո<mark>թ</mark>եր կարճ է ու գեղեցիկ, <mark>անՀ-</mark> րաժեչտ է ու բարեբեր. «Քանի որ այն ամենը, ինչ պետք է մեզ` Թե՛ Հոգևոր և Թե՛ մարմնավոր, այս աղոթքով խնդրված է լինում» (Գ. ՏաԹևացի): Տերունական աղո<mark></mark>վջը մեկնողական գր<mark>ակ</mark>անուվյան մեջ ա֊ մ<mark>ենաչատ</mark> մեկնված Հատվածն է: Այն բազմիցս մեկնվել է ե֊ կեղեցու Հայրերի ու վարդապետների կողմից, այն մեկնվել է ամբողջովին կամ Հատվածաբար:

Մենք այս մատյանում ընդերկել ենք ԸնդՀանրական Եկեղեցու Հայրերից` Տերտուղիանոսի, Որոգինեսի, Ս. Կիպրիանոսի, Ս. Կյուրեղ Երուսաղեմացու, Ս. Գրիգոր Նյուսացու և
Ս. ՀովՀան Ոսկեբերանի, իսկ Հայ Եկեղեցու վարդապետներից` Ս. Եղիչեի, Ստեփանոս Սյունեցու, Ներսես Լամբրոնացու, Վարդան Արևելցու, ՎաՀրամ Րաբունու և Ս. Գրիգոր
Տաժևացու մեկնությունները:

Տերունական աղոխքի մեկնուխյունների Հոդելից այս մատյանը խող յուրօրինակ ուղեցույց դառնա մեր աղոխասեր Հավատացյալներին իրենց աղոխարար կյանքում, և իրենց կյանքի Հոդևոր ճանապարհը ընխանա Համաձայն Աստծո տված պատվիրանների, քանդի. «Ոչինչ ավելի դորեղ չէ, քան աղոխքն իր կատարման ժամանակ, և ոչինչ ավելի արդյունավետ չէ Աստծո Հաճուխյունը չահելու Համար:

Աղոթքը բովանդակում է պատվիրանների լիակ<mark>ատար</mark> պաՀպ<mark>անու</mark>մը» (Ս. Մարկոս Ճգնավոր)։

ԱՍՈՂԻԿ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ

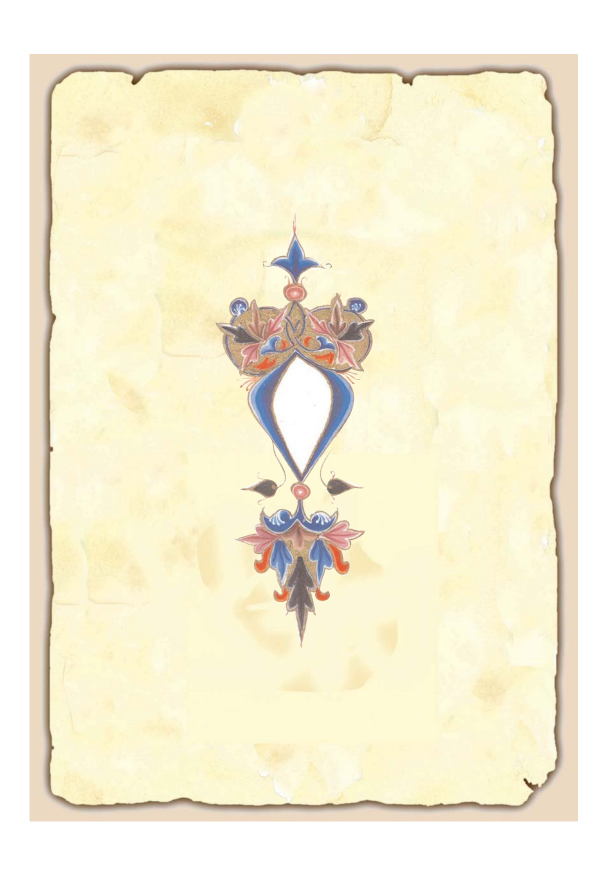
1 ապրիլի, 2007թ., ի Տօնի Ծաղկազարդի Ս. Էջմիածին













📝 ստծո Հոգին, Աստծո Խոսքը, Աստծո Իմաստությունը, իմաստությ<u>ան Խոսքը, խոսքի Իմաստությունը և նրանց</u> երկուսի Հոգին` մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը, Նոր Կտակարանի նոր աչակերտ<mark>ների Համար Հաստա</mark>տեց նոր <mark>աղոթ</mark>քը: Քանգի այդ **դեպքում ևս Հարկ էր նոր** գինին լցնել նոր տիկերի մեջ և նոր կարկա<mark>տան կ</mark>արել նոր հանդերձի վրա (ՄատԹ. 9, 16-17): Իսկ այն, ինչ կ<mark>ար անցյալում, կա՛մ չեղյալ Հայտա</mark>րարվեց, ինչ<mark>պ</mark>ես Թլպա֊ տումը, կա՜մ Համալրվեց, ինչպես մնացյալ օրենքները, կա՜մ կատարվեց, ինչպես մարգարեությունը, կա՛մ կատարելա֊ գործվեց, ինչպես ինքը` Հավատը: Աստծո նոր չնորՀը <mark>ա</mark>մենայ<mark>ն մարմնական</mark>ը վերափոխեց Հոգևորի, երբ ի վերուս<mark>տ</mark> <mark>տրվեց Կտակարան</mark>ը, որը կործանեց ամենայն անցյայն ու Հի-<mark>նր, և որի մեջ մեր</mark> Տե<mark>ր Հ</mark>իսուս Քրիս<mark>տո</mark>սը Հայտնվեց որպես <u>Աստծո Հոգի և Աստ</u>ծո Խոսք և Աստծ<del>ո Իմա</del>ստություն. որպես Հոգի, որով Նա գորեղ էր, որպես Խոսջ, որով ուս<mark>ուցա</mark>նում <mark>էր, որպես Իմաստություն, որով Հայտնվեց: Ճիչտ այդպես և</mark> Քրիստոսի Հաստատած աղոթքը բաղկացած է երեք բանից` խոսքից, որով արտաՀայտում է, Հոգուց, որի չնորՀիվ այն-<mark>քան գոր</mark>եղ է, իմաստությունից, որով <mark>ու</mark>սուցանում է:

Իր աչակերտներին աղոթել ուսուցանում էր նաև Հով<mark>Հան-</mark> նեսը, բայց այն ամենը, ինչ անում էր նա, անում էր Քրիստոսի գալուստը նախապատրաստելու Համար, մինչև որ Նրա աձելով, ինչպես և կանիսավ Հայտնում էր նույն ինքը` ՀովՀաննեսը` Նա պետք է անի, իսկ ես` նվազեմ (ՀովՀ. 3, 30) Հոգու Հետ Նախավկայի լծորդությունը անցներ Տիրոջը: Ուստի և չի պաՀպանվել, Թե ՀովՀաննեսը ի՞նչ խոսքերով էր ուսուցանում աղոթել, քանզի երկրայինը պետք է ավարտվի երկնայինով:

Նա, որ երկրից է, - ասված է, - երկրավոր բաների մասին է խոսում, իսկ Նա, որ երկնքից է գալիս, վկայում է, ինչ տեսել և լսել է (31): Իսկ այն ի՞նչն է, որ վերաբերում է մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսին և երկնային չէ: Ճիչտ այդպես և երկնային է աղոխքով Հաստատվածը:

<u>Ուստի գնաՀատենք, օրՀնյալներ, նրա երկնային իմաս-</u> տությունը (sophia) և առաջին Հերթին Նրա` ծածուկ աղոթեյու Հորդո<mark>րը, որով և Նա մարդ</mark>ուց Հավ<mark>ատ է պա</mark>Հանջում, որպե<mark>սզի վերջինս չկասկածի, Ամենազոր Աստծո տ</mark>եսողությու֊ նը և լսողությունը ներկա է ամենայն տեղում, լինի քողի <del>տակ Թե ծածուկ, և ցանկանում է Հա</del>վատի Համ<mark>ես</mark>տություն, որպեսզի մարդը իր երկրպագությ<mark>ուն</mark>ը մատուցի նրան` Միա֊ կին, Ով, ինչպես Հավատում է նա, ամեն ինչ լսում և տեսնում *է: Հա*ջորդ Հորդորի իմաստությունը նույնպես վերաբերում <del>է</del> Հավ<mark>ատին և Հավատի Համեստու</mark>Թյանը, եթե մենք ենթադրում ենք, որ <mark>Հարկ</mark> է Տիրոջը դիմել կարճառոտ բառերով, Ով, <del>ինչպես Հավատաց</del>ած ենք, Սեփական <mark>նա</mark>խաձեռնությամբ Հո֊ <mark>գածում է Յուրայի</mark>նների Համար: Եվ <mark>վերջա</mark>պես, այդ կարճա֊ <mark>ռոտութ</mark>յունը, ո<mark>րը Հանգում է իմաստության երրորդ աս</mark>տի֊ <del>ձանին, ամրապնդվում է մեծ</del> և բարելից մեկնությունների <mark>ող</mark>ջ էությամբ. որքան կարճառոտ է բառերով, այնքան ըն֊ <del>դարձակ է իմաստներով: Քանգի այն բովա</del>նդակում է ոչ միայն աղո*վ*քին բնորոչ Հատկանիչներ` Աստծո երկրպագու*ը*֊ յուն կամ մարդու պաղատա<mark>նք, ա</mark>յլ Տ<mark>իրո</mark>ջ դրեթե ողջ խո<mark>սքը,</mark> ողջ ուսմունքի Հիչատակումը, այնպես որ աղոթեքի մեջ Հիրա֊ վի ամփոփվում է ողջ Կտակարանի Համառոտ բովանդակությունը:

2. Աղոխքն սկսվում է Աստծո մասին, և Հավատի ծառայությունների մասին վկայություններով, ջանզի մենք և՛ Աստծուն ենք աղաչում, և՛ Հավատն ենք դավանում, որի ծառայությունն է Հանդիսանում այս աղոթքը, երբ ասում ենք. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես»:

**Գրված է. Նրանց**, ովքեր հավատացին Նրան, իշխանությ<mark>ուն</mark> տվեց կոչվելու Աստծո որդիներ (ՀովՀ. 1, 12): Ի միջի այլոց, Տերը չատ Հաճախ է Աստծուն մեր Հայր անվանում և նույնիսկ պատվի֊ րանում է, որ մենք ոչ մեկին երկրի վրա Հայր չանվանենք, այլ միայն Երան, Ով երկնքում է (Մատթ. 23, 9): Псиտի այդպես աղոթելով, մենք կատարում ենք պատվիրանը: Երանի նրանց, ովքեր կճանաչեն Հորը։ ԱՀա Թե ինչու է նղովվում Իսրայեյր, որի մա<mark>սին Հոգին վկայում</mark> է երկնք<mark>ով և երկ</mark>րով` ասելով. Զա<mark>վակներ ծնեցի, բայց նրանք</mark> Ինձ չճանաչեցին (bu. 1, 2-3): Իսկ մենը, ընդ Հակառակը, «Հայը» ասելով, դրանով իսկ անվա-<del>նում ենք Աստծուն: Այդ անվանումը արտաՀայտու</del>մ է և՛ մեր պաչտամունքը, և՛ Նրա իչխանու<mark>թյու</mark>նը: Հանձին Հոր դիմու<mark>մ</mark> ենք նաև Որդուն: Ես, - ասում է Նա, - և Հայրը մեկ ենք (Հովհ. 4, 30): Անուչադրության չի մատնվում նաև (մեր) մայրը՝ Եկեղե<mark>ցին: Քանգ</mark>ի Հանձինս Որդու և Հոր ճանաչվում է մայրը, <del>իսկ նրա մեջ վկայ</del>ված է և՛ Հոր, և՛ Որդու անունը: Այսպես, <del>Միած</del>նի կամ մեկ Անվան մեջ պաչտում ենք և՛ Աստծուն, և՛ <mark>Նրան Հավատացող</mark>ներին, և՛ պատվ<del>իրան</del>ն ենք Հիչում, և՛ <del>նգովում ենք Հորը մոռացողներին</del>:

3. Աստծո «Հայր» անվանումը ոչ մեկին Հայտնված չէր։ Նույնիսկ Մովսեսը, երբ Հարցրեց Նրա անունը, ուրիչ անուն լսեց։ Մեզ Համար այն Հայտնվեց Որդու մեջ։ Ուրեմն ո՞վ է Որդին։ Նա Հոր նոր Անունն է։ Ես եկա, - ասում է Նա, - իմ Հոր անունով (ՀովՀ. 5, 43)։ Եվ դարձյալ. Հա՛յր, փառավորի՛ր Քո Անունը (12, 28)։ Եվ ավելի պարզ՝ Քո անունը հայտնեցի մարդկանց (17, 6)։ Հետևաբար մենք այդ Անվան Համար ենք խնդրում. «Թող սո՛ւրբ լինի»։ Դա չի նչանակում, որ մարդկանց վայել է

Բարին ցանկանալ Աստծուն, - ասես ևս մեկը կա, որը կարող է բարին մաղթել Աստծուն, և կամ նա ինչ-որ մի բանի պա- կաս կզգար, եթե մենք բարին չմաղթեինք: Սակայն յուրա- քանչյուրը պարտիք ունի, իՀարկե, փառաբանել Աստծուն ա- մենայն տեղում և ամենայն ժամանակ` միչտ ի Հարկին Հիչե-լով Նրա բարերարությունները: Բայց դա ևս կատարվում է Հանուն փառաբանության: Ի միջի այլոց, ե՞րբ է եղել, որ Աստծո Անունը ինքնին սուրբ չի եղել և չի սրբացել, եթե Ինքն է սրբացնում ուիչներին: Շուրջբոլորը կանգնած Հրեչ-տակները ո՞ւմ են անդադրում կանչում` Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ, Մո՛ւրբ

Ուստի և մենջ, որ ջանջ ենջ գործ դնում մտնելու Հրեչտակների բույլի մեջ (եթե արժանի լինենջ), թող արդեն իսկ
այստեղ ընտելանանջ այդ երկնային ձայնին և դալիջ փառավորման կարդին: Դա վերաբերում է Աստծո Փառջին: Իսկ
ինչ վերաբերում է մեր ինդրանջին, ապա ասելով. «Թող
սուրբ լինի Անունը Քո», մենջ աղոթում ենջ, որ Նրա Անունը սրբանա մեր մեջ, որ Նրա մեջ ենջ, դրա Հետ մեկտեղ
սրբանա նաև ուրիչների մեջ, որոնց դեռևս սպասում է Աստծո չնորՀը, որպեսզի մենջ Հնազանդվենջ նաև այդ պատվիրանին` աղոթելով բոլորի նաև մեր թչնամիների Համար
(Մատթ. 5, 44): Ուստի մենջ չենջ օգտվում «Թող սուրբ լինի
մեր մեջ» արտաՀայտությունից, այլ ասում ենջ. «Թող սուրբ
լինի բոլորի մեջ»:

4. Հետևելով նույն աղոխքին` ավելացնում ենք. «Թող Քո կամբը լինի ինչպես երկնքում, այնպես էլ երկրի վրա» - ոչ այն իմաստով, որպես Թե ինչ-որ մեկը Հակառակ է գործում Աստծո կամբի իրականացմանը և մենք կցանկանայինք, որ կատարվի Նրա կամքը, այլ խնդրում ենք, որ ամեն ինչում կատարվի Նրա կամքը: Ձէ՞ որ մարմնի և Հոգու պատկերավոր ընկալման Համաձայն մենք երկինքն ու երկիրն ենք: Ի դեպ, բառացի ընկալման դեպքում ևս խնդրանքի իմաստը նույնն է

<mark>մնում, որպեսզի Աստծո կամքը մեր մեջ եր</mark>կրի վրա կատար֊ <del>վի, ի Հարկե, նրա Համար, որպեսգի կատարվի նաև երկն</del>֊ <mark>պեսզի մենք քա</mark>յլենք Նրա ուսմունքի <mark>Հա</mark>մաձայն: Հետ<u>ևա</u>֊ <mark>բար, մենք խնդր</mark>ում ենք, որ Նա մեր մե<mark>ջ</mark> ներչնչի Իր կամքի <del>էությունն ու բնությունը, որպեսզի մեն</del>ք փրկվենք և՛ երկն֊ *ջում, և՛ երկրի վրա, ջանգի Նրա կամջի գագաԹնակետր բո*֊ լոր նրանց փրկությունն է, ում որդեգրել է: Կա նաև Աստծո այսպիսի կ<mark>ամք, որը իրակ</mark>անացրեց Տեր<del>ը` ք</del>արո<del>զե</del>լով, գործե֊ լով, տառապելով: Չէ՞ որ եթե Նա Ինջն ասաց, որ Ինջը կա֊ տարում է ոչ Իր կամքը, այլ` Հոր կամքը (ՀովՀ. 6, 38): Այդ դեպ-<u>քում այն ամենը, ինչ արեց</u> Նա, ան<del>տարակույս, Հ</del>որ կամքն էր, և այժ<mark>մ մե</mark>նք ևս <mark>Նրա օրինակով նույնն ենք</mark> կոչ անում` քա<mark>րողել, կատարել և Համբերել մինչ ի մ</mark>աՀ: Որպեսգի կարո֊ ղան<mark>անք կատարել դա, անՀրաժե</mark>չտ է Աստծո կ<mark>ամ</mark>բը: Բացի այդ, «Թող Քո կա՛մքը լինի» ասելով, դրանով իսկ, իՀարկե, մեդ բարին ենք ցանկանում, քանզի Աստծո կամքի մեջ ոչ մի վատ բան չկա, նույնիսկ երբ նրանով ինչ-որ բան է սաՀմանվում յու<mark>րաքանչյու</mark>րի ծառայությունների Համեմատ: Նչան<mark>ակում</mark> է` այդ խոսքերով մեզ արդեն իսկ Համբերության ենք մղում: Եվ Աստված, աչքի առաջ ունենալով տառապանքի մոտենա-<mark>լր, կամեցավ մարմնի տ</mark>կարությունը <mark>ց</mark>ույց տալ արդեն իսկ <mark>Իր մարմնի մեջ: Հա</mark>՜յր, - ասաց Նա, - այս Բաժակը հեռո՛ւ տար ինձնից և, ուչքի գալով. Բայց ոչ թե Իմ կամքը, այլ Քո կամք<mark>ը թող</mark> լինի (Ղուկ. 22, 42): Նա ինքը Հոր կամքը և ուժն է, սակայն Համ֊ <u>բերության անՀրաժեչտությունը ապացուցելու Համար Իրեն</u> Հանձնեց Հոր կամբին:

5. «Քո Թագավորությո՛ւնը Թող գա» - այս խոսքը, ինչպես և «Թող Քո կա՛մքը լինի» խոսքը վերաբերում է նույն բանին, այսինքն` մեզ: Քանգի այդ ե՞րբ է, որ Նա Թագավոր էի եղել, Որի ձեռքում է բոլոր թագավորների սիրտը (Առակ. 21, 1): Բայց ինչ էլ ցանկանանք մենք մեզ, Նրա՛ն ենք ուղղղում մեր իղձը և

Նրա՛ն ենք վերագրում այն, ինչ սպասում ենք Նրանից։ Եվ եթե Տիրոջ Թագավորության գալը կախված է Աստծո կամքից և մեր անորոշ վիճակից, ապա ոմանք ինչպե՞ս են ցանկանում դեդերել այս ժամանակներում, երբ Աստծո թագավորությունը, որի դալու Համար աղոթում ենք, դալիս է կատարելու ժամանակը։ Մենք ցանկանում ենք Հնարավորինս չուտ թագավորել, այլ ոչ թե երկար ծառա մնալ։ Եվ եթե աղոթքի մեջ պատվիրված չլինի խնդրել Թագավորության դալու Համար, մենք ինքնե՛րս կբարձրացնեինք այդ աղաղակը՝ չտապելով, որ մեր իղձր չուտափույթ կատարվի։ Ձարչարվածների Հոդիները, դուասեղանի առաջ Հանդիմանելով, աղաղակում են առ Աստված. Տե՛ր, մինչն ե՞րբ չպիտի դատես և մեր արյան վրեժը չլուծես երկրի բնակիչներից (Հայտ. 6, 10)։ Քանդի նրանց վրեժի լուծումը, անտարակույս, կապված է ժամանակների լրանալու Հետ։

Տե՛ր, Թող Հիրավի չուտով գա Քո Թագավորությունը` քրիստոնյաների իղձը, Հեթանոսների խուճապը, Հրեչտակների ցնծությունը, Հանուն որի մենք տառապում ենք, ոչ, ավելի լավ է ասել` որի Համար աղոթում ենք:

6. Սակայն Աստվածային իմաստությունը այնքան խորադիտորեն է սահմանել աղոթքի կարդը, որ երկնայինից հետո,
այսինքն` Աստծո Անունից, Աստծո կամքից և Աստծո Թադավորությունից հետո այն տեղ է թողնում խնդրելու նաև երկրային կարիքների համար։ Քանղի Տերն Ինքն էլ է ասում.
Նախ խնդրեցեք Աստծո թագավորությունը և նրա արդարությունը, և
այդ բոլորը Աստված ձեղ ավելիով կտա (Մատթ. 6, 33): Ի միՋի այլոց «Մեր հանապազօրյա հացը տո՛ւր մեզ այսօր» խոսքը մենք
պետք է հասկանանք հոդևոր իմաստով։ Քանղի Քրիստոսը
մեր հացն է, որովհետև Քրիստոսը կյանքն է և կյանքի հացը։
Ես եմ, - ասում է Նա, - կենաց հացը (Հովհ. 6, 35): Իսկ դրանից
առաջ ասում է` Հացր Կենդանի Աստծո խոսքն է, որ իջնում
է երկնքից (33), իսկ քանի որ Նրա Մարմինը տրվում է հացի

<mark>մեջ, (Նա ավելացնու</mark>մ է). Սա՛ է իմ մարմ<mark>ին</mark>ը (Մատ*լ*ժ. 26, 26, **Ղուկ**. 22, 19): **Եվ այսպես**, հանապազօրյա հացը խնդրելով, խնդրում ենը, որ մչտապես մնանք Քիստոսի մեջ և անբաժան <mark>լինենք Նրա Մա</mark>րմնից: Բայց քանի ո<mark>ր այ</mark>դ արտաՀայտ<mark>ու</mark>-<mark>յունը կարող է</mark> մեկնաբանվել մարմ<mark>նավ</mark>որ իմաստով, այն <mark>պետք է լծորդված լինի խորին ակնածու</mark>թյան և Հոգևոր ուս֊ մունքի Հետ: Քանգի Քրիստոսը պատվիրանում է խնդրել <u>Հացի Համար, որը միայն Հավատացյայներին է պետք, իսկ</u> մնացյալը հ<mark>եթանոսներն են փ</mark>նտրում ( $\emph{U}$ ատ $\emph{p}$ - $\emph{b}$ - $\emph{b}$ - $\emph{b}$ ,  $\emph{32}$ ): Այդ նույ $\emph{b}$ բանը Նա ներչնչում է նաև օրինակներով, մեկնում առակնե֊ րով, երբ ասում է. Մի՞թե հայրը հացը կառնի մանուկներից և շներին կգցի (15, 26): Եվ դարձյալ. Մի՞թե նաց խնդրող որդուն քար կտա (7, 9): Այ<mark>սպիսով, Նա ցույց</mark> է տալիս, <mark>Թե ի</mark>նչ են սպասում գա<mark>վակները: Հաց էր խնդրում և նա, ով բարեկամի դուռն էր</mark> *թակում կեսգիչերին (Ղուկ 11, 5)։ Եվ Նա արդարորեն ավե*֊ լացնում է. Մեր հանապազօրյա հացը տո՛ւր մեզ այսօր, քանի որ **նախապես պատվիրել է**. Հոգ մի՛ արեք, թե ինչ պիտի ուտեք վաղը (Մատթ. 6, 11, 34): Այս բանը Նա մեկնում է նաև առակով` ասելով` մի մեծաՀարուստ առատ բերք ունեցավ և մտքի<mark>ն</mark> դրեց նոր չտեմարան կառուցել և մտածեց, որ չատ տարինե֊ <mark>րի Համար բագում</mark> բարի**ջ**ներ ունի, բայց նույն գիչերն իս<mark>կ</mark> பீயப்ய பயர்

7. Այստեղից Հետևում է, որ մենք, նչելով Աստծո առատաբաշխությունը, Նրանից գթասրտություն խնդրենք, քանգի
ի՞նչ օգուտ կերակուրից, եթե դրան այնպես ենք Հանձնվում,
ինչպես ցուլն է մորթվելու գնում: Տերն ասում է, որ միայն
Ի՜նքն է մեղքից ազատ: Ուստի մեզ ուսուցանում է խնդրել.
«Թո՛ղ մեզ մեր պարտքերը»: Թողության խնդրանքը մեղքի լիակատար խոստովանություն է, քանզի թողություն խնդրողը
խոստովանում է իր մեղքը: Դրանով իսկ ցույց է տրվում, որ
ապաշխարությունը Հաձո է Աստծուն, քանզի Նա Հենց այդ
է կամենում, այլ ոչ թե մեղանչածների մանը (Եղեկ. 33, 11): Իսկ

<mark>պարտքը Սուրբ Գրք</mark>ի մե**ջ մեղքի ն**չանն <mark>է:</mark> Իսկ մեղքը ձիչտ նույն կերպ պետք է դատվի, և նրա Համար Հաչիվ է պա-Հ<mark>անջվում, և նա արդարացի Հատուցումից չ</mark>ի խուսափի, մին֊ <mark>չև որ Հատուցու</mark>մը չվճարի: Չէ՞ որ Տերը Թողեց այն ծառայի <mark>պարտ</mark>քը: Չէ՞ որ Հենց այդ է առակի ողջ իմաստը: Եվ քանի <mark>որ տիրոջ կողմից ներված ծառան նույ</mark>ն կերպ չի ն<mark>երու</mark>մ իր պարտապ<mark>անին, ուստի տ</mark>իրոջ առջև է բերվում և չարարանը֊ <mark>ների է ենԹարկվում, մինչ</mark>և որ չի վճարում վերջին նա<u>ք</u>արա֊ կիտը, այս<mark>ինջն` նվագագո</mark>ւյն իսկ պարտ<mark>ջը (Մատ</mark>թ. *8, 25-<mark>26),*</mark> իսկ դա <mark>նչանակ</mark>ում է, որ մեն**ը էլ պետ**ք է դավանենք մե<mark>ր</mark> պարտապանների մեղջերի Թողությունը: Այդպես է նաև մ<mark>յուս տեղերում, ինչպես և ա</mark>յս աղո**թ**քում: Ներեցե՛ք - ասում է Նш, - և ներում պիտի գտնեք Աստծուց (Ղпւկ. 6, 37): Եվ երբ **Պե<mark>տրոսը Հարցրեց.</mark> Տե՛ր, քա**նի՞ անգամ, եթե եղբայրս իմ դեմ մեղանչի, պ<mark>իտի ներեմ նրան, **Նա ասաց**. Նույնիսկ յոթանասուն անգամ յոթը</mark> (Մատթ. 18, 21, 22), որպեսգի այդ կերպ կատարելագործվի օրենքը, որով, Ծննդոց Գրքի Համաձայն, եԹե Կայենի վրեժը յոթնապատիկ առնվի, ապա Ղամեքինը` յոթանասուն և յոթ անգամ (Ծննդ. 4, 24):

8. Որպեսզի մենք աղոթենք ոչ միայն Հանուն մեղջերի թողության, այլև դրանց լիակատար մերժման, այդքան պարզաղոթքը լիակատար դարձնելու Համար, Նա ավելացրել է. «Մի՛ տար մեզ փորձության», այսինքն` մի՛ թող, որ մենք չարչարանքներ կրենք փորձիչից: Ի միջի այլոց, թող միտք անդամ չծագի, թե Տերը փորձում է. ի՞նչ է, Նա չգիտե՞ յուրաքանչարւթի հավատը կամ ուրախանո՞ւմ է անկումով: Եվ անՀավատությունը, և՛ չարությունը սատանայից են: Ձէ՞ որ Տերը ԱբրաՀամին էլ Հրամայեց որդուն զոՀ մատուցել ոչ թե փորձության Համար, այլ փորձելու, որպեսզի դրա միջոցով ի Հայտ բերի Իր այն պատվիրանի օրինակը, որը պատրաստվում էր տալ այնուՀետև. Աստծուց թանկ չեն մերձավորներն իսկ: Ինքը ևս, փորձված լինելով սատանայից, նչեց փորձութե

յան Հովանավորին և ստեղծիչին։ Նա այդ Հաստատեց նաև Հետադայում` ասելով. Աղոթեցե՛ք, որպեսզի փորձության մեջ չընկնեք (Ղուկ. 22, 46)։ Իսկ նրանք, ովքեր ավելի չատ քնով էին տարված քան աղոԹքով, Տիրոջը լքելու փորձուԹյան մեջ էին։ Դրան է Համապատասխանում նաև վերջաբանը, որը մեկաբանում է, Թե ինչ է նչանակում` «Մի՛ տար մեզ փորձուԹյան», այն է` «Այլ փրկիր մեզ չարից»։

9. Մար<del>գարեների, ավե</del>տարանիչների, առա<u>ք</u>յայների որքա՜ն չատ <mark>խոսք</mark>եր, Տիրո**ջ** գրույցներ, առակներ, օրինակեր ու պատվիրաններ են Հարում այս Համառոտ, սեղմ խոսքերին: Որքա՜ն պ<mark>արտականություններ են բացաՀայտվու</mark>մ այստեղ: Աստծո պաշտամունքը Հոր մեջ, Հավատի վկայությունը Անվան մեջ, <mark>Հնագանդության մ</mark>ատուցում<mark>ը կամ</mark>քի մեջ, Հույսի Հիչ<mark>ատակումը Թագավորու</mark>Թյան մեջ, կյանքի Հայցումը Հացի մեջ, <mark>մեղ</mark>ջերի խոստովանությունը թողության պաղատանջի մեջ, փորձության նկատմամբ անՀանգստությունը` պաչտ֊ պանություն խնդրելու մեջ։ Ի՞նչ կա գարման<mark>ա</mark>լի։ Միայն Աստված կարող է ուսուցանել, Թե Ինքը ինչպե՞ս է կամենում, որ Իրեն աղոթեն: Հետևաբար Նա Ինքն է Հիմնում աղո<del>թքի կատարման կարգր, և աղոթ</del>քր, Աստվածային չուրթերից դուրս գալու պաՀին արդեն իսկ չնչավորված լինելով <mark>Նրա Հոգով, Նրա տնօր</mark>ինությամբ ե<mark>րկ</mark>ինք է բարձրանում՝ <del>Հորը Հաղորդելով այն, ինչ ուսուցանում է</del> Որդին:

10. Սակայն քանի որ Տերը մարդկային կարիքների նախախնամակալն է, աղոժքի ուսուցումից Հետո Հատուկ ցուցում է տալիս. Խնդրեցե՛ք, և կտրվի (Մատժ. 7, 7, Ղուկ. 11, 9),
և քանի որ դոյուժյուն ունեն յուրաքանչյուրի Հանդամանքներին Համապատասխան խնդրանքներ, մենք, Հիմքում դնելով սաՀմանված և սովորական աղոժքը, իրավունք ենք ձեռք
բերում ավելացնելու ցանկուժյուններ, որոնք ավելին են,
քան սովորական խնդրանքները` չմոռանալով, սակայն,
պատվիրանները:

<u>11. Որպեսգի Հեռո</u>ւ չմնանը և՛ պատվիր<mark>ա</mark>ններից, և՛ Աստ-<del>ծո լսողու</del>թյունից, պատվիրա<mark>նները Հիչելը ա</mark>ղոթ<u>ք</u>ների Համ<del>ար դուռ է բ</del>ացում դեպ<del>ի երկի</del>նք․ <del>դրանցի</del>ց ամենակարևորը <mark>այն է, որ նախքա</mark>ն Աստծո գո**Հասեղանի<mark>ն մ</mark>ոտենալը Հար**Թենք <mark>եղբայր</mark>ներ<del>ի մի</del>ջև ամեն մի վեճ և վիրավորանք: Եվ ինչպե՞ս <mark>կարելի է Աստծո խաղաղությանը մոտենալ առանց խա</mark>ղա֊ դության: Պ<mark>արտջերի ներմանը` դրանջ չներելով: Եղբոր վրա</mark> բարկացողը ինչպե՞ս կարող է չարժել Հոր գութը, եթե բարկանալը ի սկզբանե արգելված է մեզ: Չէ՞ որ Հովսեփն էլ, եղբայրներ<mark>ին ուղարկելով, ո</mark>ր իր Հորը բերեն, ասում է. Ճ<mark>անա</mark>պարհին չվիճեք (Ծննդ. 45, 24): Պետք է մտածել, որ նա խրատում է մեզ, քանզի մեր ուսուցումը մյուս տեղերում էլ է «Ճանապ<mark>արՀ» կոչվում: Ուստ</mark>ի և, ոտք <mark>դնելով ա</mark>ղոթեր ճանա<mark>պար</mark>Հը, դեպի Հայրը ջայլ չդնենջ բարկությամբ: Եվ Աստ֊ ված, Հռչակելով Օրենքը, եղբոր վրա գայրույթը Հստակ Հավասարեցնում է մարդասպանու<u>Թյան</u>ը: Նա արդելո<mark>ւ</mark>մ է նույ֊ նիսկ վատ խոսքով պատասխանելը, իսկ եթե անՀրաժեչտ է **բարկանալ, ապա** արեգակը ձեր բարկության վրա թող մայր չմտնի, ինչպես խրատում է առաջյալը (Եփես. 4, 26): Եվ իրոք, մի՞ <del>թե անմաություն չէ օրն անց</del>կացնել առանց աղոթքի, <mark>դժկամորեն ընդառ</mark>աջ գնալ եղբորը կամ աղոթքը խափանել՝ բարկության մեջ Համառելով:

12. Աղոխական տրամադրությունը, տոգորված լինելով նույն Հոգով, ինչպիսին այն Հոգին է, Որին ուղղված է, պետջ է ազատ լինի ոչ միայն բարկությունից, այլև առՀասարակ աշմեն տեսակի Հոգեկան խուովջից: Քանգի անարգված Հոգին չի կարող Սուրբ Հոգի ճանաչվել, ինչպես տխուրը` ուրախ, նեղվածը` ազատ: Ոչ ոջ իրեն Հակադիրը չի ընդունում, այլ ամեն ոջ ընդունում է միայն իրեն Հարադատը:

13. ԱյնուՀետև, ի՞նչ իմաստ ո՞ւնի աղոխք սկսել Թեկու<mark>զ և</mark> լվացված ձեռքերով, բայց անմաքուր Հոգով, երբ Հոգևոր մաքրումը անՀրաժեչտ <mark>է նաև</mark> ձեռքերին, որպեսգի դրանք

<mark>վեր պարզվեն մաքու</mark>ր վիճակում` զերծ <mark>ամ</mark>ենայն կեղծիքից, <mark>սպանու</mark>Թյունից, դաժանուԹյո<mark>ւն</mark>ից, կախարդուԹյունից, կռա֊ պ<mark>աչտություն</mark>ից և մյուս <del>պղծու</del>թյուններից, որոնք, Հղանալով <mark>Հոգու մեջ, կատ</mark>արվում են ձեռքերով: ԱՀա ճչմարիտ մ<mark>ա</mark>ք֊ <mark>րումը, այլ ոչ այ</mark>ն, որի մասի<mark>ն</mark> ոմանք <mark>սնա</mark>Հավատորեն Հոդ են <mark>տանում, ամեն անգ</mark>ամ աղոթե<u>ք սկսելիս </u>ջրին են մոմ նույնիսկ ողջ մարմ<mark>նի ցողումից Հե</mark>տո: Երբ ես ստույգ տեղեկացա և խորացա պ<mark>ատճառների մե</mark>ջ, ապա իմացա, որ դա Տիրոջ մատ-<mark>նու</mark>թյան ժ<mark>ամանակ Պիղա</mark>տոսի ձեռքերը լվանալու</mark> Հիչողությունն է: <mark>Բայց մենը Տիրո</mark>ջը պաչտում ենը, այլ ոչ մատ<mark>նում,</mark> և,իՀարկե, պետք չէ, որ Հետևենք մատնիչի օրինակին, ուստի և Հարկավոր չէ լվանալ ձեռքերը։ Թերևս Հարկ է, ըստ Հայեցողությա<mark>ն, մաջրել մարդկա</mark>յին չփմա<mark>ն որոչ ա</mark>նմաքրությու<mark>ններ, իսկ մնացածում ձեռքերը բավարար չափով մա</mark>քուր են, որոնք մենք ամբողջ մարմնի Հետ մեկ անդամ արդեն ցողել ենք Քրիստոսի մեջ:

14. Թող Իսրայելը ամեն օր լվ<mark>անա</mark> բոլոր անդամները, սակայն երբեք մաքուր չի լինի: Նրա ձեռքերն, անկասկած, միչտ անմաքուր են և մեկընդմիչտ ԹաԹախված մարդարեների և Տիրոջ արյան մեջ: Ուստի և նրանք չեն Համարձակվում իրենց ձեռքերը պարդել ի Տեր` դիտակցելով Հայրերի մեղքի ժառանդականությունը, որպեսզի Եսային չաղաղակի և Քրիստոսը երեսը չթեքի: Իսկ մենք ոչ միայն վեր ենք պարդում, այլև լայն տարածում ենք մեր ձեռքերը` ընդօրինակերը և, աղոթելով, դավանում ենք Քրիստոսին:

15. Բայց քանի որ անդրադարձանք դատարկ ծիսակա֊ նության տեսակներից մեկին, ապա թերևս ավելորդ չի լինի նչել նաև մեկ այլ բան, որի ունայնությունը արդարացիորեն պետք է մերկացվի, քանզի դա կատարում են` առանց Տիրոջ կամ առաքյալներից որևէ մեկի պատվիրանի Հավաստիության մեջ Համոգվելու: Հարկ է Համարել, որ դա առնչվում է ոչ թե կրոնին, այլ սնաՀավատությանը: Լինելով ավելի չատ ընդօրինակություն, ձևականություն, նույնիսկ ավելի չուտ ծիծաղելի, քան բանական պաչտամունքի Հետ կապված մի բան՝ դա պետք է վերացվի թեկուզ և այն պարզ պատճառով, որ մեզ նմանեցնում է Հեթանոսների: Այդպիսին է աղոթք կատարելու ոմանց սովորույթը՝ Հանել թիկնոցը, քանդի այդ կերպ Հեթանոսներն են մոմ կուռքերին: Համենայն դեպս, եթե Հարկավոր լիներ այդպես վարվել, ապա առաքյալները, որ ուսուցում էին աղոթելու կարդը, կբացատրեին այդ: Հազիվ թե մեկնումեկը ենթադրի, որ Պողոսը իր թիկնոցը Կարպոսի մոտ թողեց Հենց աղոթք անելիս: Դուրս է դալիս, որ Աստված թիկնոց Հագածներին չի՞ լսում, բայց չէ՞ որ Նա լսեց Բաբերոնի թադավորի Հնոցում աղոթող երեք սրբերին, որոնք իրենց Հագին ունեին պատմուձաններ և դլուխներին՝ ապարոչներ:

16. Ճիչտ այդպես անիմաստ եմ Համարում նաև որոչ մարդկանց սովորույթը՝ աղոթելիս նստել, եթե միայն այդ չեն ցանկանում երեխաները։ Եթե այդ նույն Հերմասը, որի դրվածքը սովորաբար «Հովիվ» են կոչում, աղոթքը ավարտելուց Հետո չնստեր օթյակում, այլ մի ուրիչ բան աներ, մի՞թե մենք ևս կպաՀանջեինք նույնը անել։ ԻՀարկե ոչ։ Քանի որ տվյալ դեպքում ընդամենը Հընթացս պատումի, այլ ոչ ուսուցման նպատակով է ասված. «Երբ ես աղոթեցի և նստեցի անկողնուն»։ Այլապես կստացվեր, որ աղոթել կարելի է միայն այնտեղ, որտեղ անկողին կա։ Ավելին, Սուրբ Գրքի դեմ մեղք դործած կլինեին բոլոր նրանք, ովքեր կնստեին բազմոցին կամ նստարանին։

ԱյնուՀետև, քանի որ այդպես վար<mark>վո</mark>ւմ են ՀեԹանոսները, այն է` իրենց կուռքերի առ<mark>աջ ա</mark>ղոԹելիս նստում են, ար<mark>դեն</mark> իսկ այս պատճառով մեզանում Հանդիմանանքի է արժանի այն, ինչ կատարվում է կուռքերի առջև: Դրան է միանում նաև անպատվուԹյան մեդքը, որը պետք է Հասկանան նաև Հեթանոսները, եթե խելացի լինեն: Քանզի պատվաբեր չէ նստել նրա Հայացքի առաջ, ում ամենից ավելի ես Հարդում և մեծարում, ուստի որքան ավելի անպատվաբեր է այդպես վարվել Կենդանի Աստծո ներկայությամբ, այն դեպքում, երբ կանդնած է նաև աղոթքի Հրեչտակը: Միդուցե դեռ մի բան էլ Աստծո°ւն կչտամբենք, որ աղոթքը մեղ Հոդնեցրեց:

17. Մենք մեր պաղատանքը Աստծուն ավելի լավ ենք <u>Հղում Հեզությամբ և խոնարՀումով` աղոթելով ոչ թե ձեռք-</u> ներս որք<mark>ան Հնարավոր է</mark> տարածելով, <mark>այլ</mark> չափավոր և ջե<mark>ր-</mark> մեռանդոր<mark>են վեր պարզել</mark>ով, և մեր Հայաց**ջ**ն էլ չպետք է վե<mark>ր</mark> ուղղված լինի Հանդգնորեն: Քանդի այն մաքսավորը, որը ոչ մ<del>իայն աղոխքի մեջ, այլև իր արտաքին իսկ տեսք</del>ով ավելի չատ Հնա<mark>գա</mark>նդությո<mark>ւն և խ</mark>ոնարՀությ<mark>ուն Հա</mark>նդես բերեց, քա<mark>ն նենգավոր փարիսեցին: Հարկ է, որ ձայնը ցածր Հնչի:</mark> Այլապես ինչպիսի՜ կոկորդ կպաՀանջվեր, եթե մեզ լսեին ձայ֊ նի բարձրությամբ: Չէ՞ որ Աստվ<mark>ած ո</mark>չ թե ձայնն է լսում, այլ սիրտը, և սրտին է Հետևում: <mark>ՊիԹա</mark>յի պատգամ<mark>ա</mark>խոսի դևր ասում է. «Ե՛վ Համրին եմ Հասկանում, և՛ մունջին եմ լսում»: Տիրոջ ականջները Հնչյունների՞ են սպասում: Այդ դեպքում Հովն<mark>անի աղո</mark>ժքր ինչպե՞ս երկինք Հասավ կետի որովայնից` <mark>ծովի վիթխարի տա</mark>րածությունը կտրելով: Ովքեր բարձր ձայ-<mark>նով են աղոԹում,</mark> արդյո՞ք ավելի չ<mark>ատ</mark> բանի են Հասնում, <mark>քան մերձավորներ</mark>ին <mark>ա</mark>նՀա<mark>նգս</mark>տութ<mark>յուն պ</mark>ատձառելը: Կամ <mark>այլ կերպ ասած` իրենց խնդրանքները բարձրաձայնե</mark>լով` նրան**ը արդյո՞**ը նույ<mark>նքան</mark> ջիչ բանի չեն Հասնում, քան ե*խ*ե Հրապարակում աղոթեին:

18. Արդեն տարածվել է նաև մեկ այլ սովորույթ: ՊաՀջ պաՀողները միաբանների Հետ աղոթքի ավարտվելուց Հետո Հրաժարվում են խաղաղությ<mark>ան Հ</mark>ամբույրից, որը աղոթքի ավարտվելու նչանն է: Բայց եղբայրների Հետ խաղաղությունը ե՞րբ պետջ է ավելի չատ ի Հայտ գա, ջան ոչ այն ժամանակ, երբ աղոթքը ավելի ուժեղ էր վեր առաջվում, ուստի մեր ա-

<mark>ղոԹքին մասնակցողն</mark>երը կարող են նրա <mark>օգ</mark>նուԹյամբ եղբորը <mark>յիուլի Հաղորդել իրենց խաղաղություն</mark>ը: Սուրբ Համբույրից Հ<del>րաժարվելու</del> դեպքում ո՞ր աղոխքը կարող է անարատ լինել: <del>Աստծուն պաչտո</del>ն մատուցողին ինչպե՞ս կարող է խոչը<mark>նդո</mark>֊ <mark>տել խաղաղու</mark>թյունը: Ի՞նչ գոՀաբե<mark>րությ</mark>ուն, եթե դր<mark>ա</mark>նից <mark>Հետո վերադառնում են առանց խա</mark>ղաղության: Աղոթ<mark>քը</mark> ինչպիսին էլ <mark>լինի, չի կարող</mark> չեղյալ դարձնել այն պատվիրանի կատարում<mark>ը, որով մեզ պա</mark>տվիրվում է Թաբգնել մեր պաՀբր: Իսկ չէ՞ որ <mark>Համբույրից Հր</mark>աժարվելու նչ<mark>ան</mark>ով իմացվում է, որ մեն**ը պա**Հ<mark>բի մե</mark>ջ ենբ: Բայց եթե Համբույրից Հրաժարվելու Համար *Թե<mark>կուզ և որևէ Հիմ</mark>բ էլ կա, այ*դուՀանդերձ (նչված պատվիրանը խախտելով մեղք չգործելու Համար), երևի ավեյի լավ է <mark>դրանից Հրաժարվել</mark> տանը, ո<del>րտեղ սեփ</del>ական պա*Հ*֊ քը <mark>Թաքցնել Հնարավոր չէ: Բայց ցանկաց</mark>ած այլ վայրում, որտեղ Հնարավոր է Թաբցնել այն, պետք է Հիչել պատվիրանը. <del>դու այդպես կբավարարես և՛ ուսմու</del>քի պաՀանջը, և՛ տնային սովորույթը: Իսկ չէ՞ որ Զատիկի օրը, երբ պաՀքը ընդՀանուր և, ասես, Հանրային կրոնական պարտականութեուն է, իրավամբ մեզ գ<mark>երծ</mark> ենք պաՀում Համբույրից` բնավ Հոգ չտանե֊ լով Թաբցնել այն, ինչը կատարում ենք ուրիչների Հետ:

19. Նույն կերպ նաև չատերը Հարկ չեն Համարում պաՀքի օրերին ներկա լինել Սուրբ Ընծաների աղոխքին, քանզի Տիրոջ Մարմինը ընդունելով` պաՀքը լուծված կլինի: Ուրեմնի՞նչ, Հաղորդությունը Աստծուն արժանավայել պաչտոն մատուցելուց ազատո՞ւմ է, Թե՞ ընդՀակառակը, մեզ ավելի է կապում Աստծուն: Քո պաՀքը ավելի Հանդիսավոր չի՞ լինի, եԹե դու կանդնես Աստծո զոհասեղանի առջև: ԵԹե դու ընդունես Տիրոջ Մարմինը և պաՀպանես այն, այդ դեպքում կպաՀպանվի Թե՛ մեկը, Թե՛ մյուսը. և՛ մասնակացած կլինես ծիսակատարությանը, և՛ պարտականությունը կկատարես: ԵԹե պաՀքը իր անվանումն ստացել է դորական օրինակից (քանզի մենք նաև Աստծո դորքն ենք), ապա չէ՞ որ դորական

ճամբարներում պատաՀող ոչ մի ուրախություն կամ տխրություն չի խափանում զինվորական ծառայությունը, քանզի ուրախությունը կարգապաՀության կատարումը դարձնում է ավելի Հաձելի, իսկ տխրությունը` ավելի ջանադիր:

20. Սովորույթի բազմազանությունը մեզ` ոչ մի դիրջ չգրավող մարդկանց, տրամադրում է, սուրբ առաջյալին Հե-տևելով, Համարձակորեն դատողություններ անել կանանց Հանդերձների մասին, իսկ մենջ անՀանդուդն դատել կարող ենջ` միայն առաջյալին Հետևելով: Ձէ՞ որ զդեստների և զուդսերի Համեստությունը պաՀելը Պետրոսի ուղղակի խրատն է նա նույն խոսջերով (ուրեմն նաև նույն Ոդով), ինչպես որ Պողոսը, արդելում է և՛ Հադուստի ձոխությունը, և՛ ոսկու ամբարտավանությունը, և՛ վարսերի դայթակղիչ Հարդարանջը:

21. Բայց Հարկավոր է դեպքի բերումով եկեղեցիներում պահպանվող սովորույժներից մեկը դիտարկել որպես ինչ-որ մի չսահմանված և կարծրացած բան, այն է` արդյոք կույսերը քող պետք է կրե՞ն, ժե՞ ոչ։ Ինչպես երևում է, կույսերի գլուխը չծածկելու ժույլավուժյունը հենվում է այն բանի վրա, որ առաքյալը քող կրելը ուղղակիորեն ժույլատրում է ոչ ժե կույսերին, այլ ամուսնացած կանանց, իբր ժե նկատի ունենալով ոչ սեռը, այլապես կասեր «կինարմատներ», այլ սեռի հայտնի վիճակը, քանզի ասում է «ամուսնացած կանանց» մասին։ «Կինարմատներ» ասելով` նա նկատի կունենալ սեռը և այդ սեռի ցանկացած ներկայացուցչի` առանց բացառուժյան։ Սակայն նչելով միայն սեռի վիճակը՝ դրանով իսկ լռելյայն բացառում է մյուսը։ Ձէ՞ որ նա կարող էր հատուկ նչել նաև կույսերին, կամ ընդհանրապես ասել «կինար-մատների» մասին։

22. Այս կարծիքի կողմնակիցները պետք է խոր**Հ**րդածեն բուն բառի նչանակությ<mark>ան մա</mark>սին: «Կին» բառը ին՞չ է նչա-

<mark>նակում Սուրբ Գրջի առաջին իսկ տողերի</mark>ց: Նրանք արդեն <mark>այդ տողերի մեջ կտեսնեն, որ դա սեռ է ն</mark>չանակում, այլ ոչ սեռի վիճակ: Չէ՞ որ Աստված Եվային «կին», «կինարմատ» է <mark>անվանում այն ժ</mark>ամանակ, երբ նա տակ<mark>ա</mark>վին իր ամուս<mark>նուն</mark> <mark>չէր ճանաչել. «կ</mark>ինարմատր» նչանակ<mark>ում է</mark> սեռը ընդՀանրա-<mark>պես, իսկ «կին»` նրա Հատուկ վիճակը:</mark> Այն ժամանա<mark>կ դե</mark>ռևս ամուսնուն չճանաչած Եվան «կին» է անվանվում, Հետևաբար այդ ա<mark>նվանումը ընդ</mark>Հանուր է նաև կույսի Համար: Ուստի զարմա<mark>նալի չ</mark>է, որ առաջյալը, առաջ<mark>նո</mark>րդվելով այն նույ<mark>ն</mark> Ոգով, որ<mark>ը գալիս է ինչպ</mark>ես ողջ Սուրբ Գր**քից, այ**նպ<mark>ես էլ</mark> մասնավորապես Ծննդոց գրքից, օգտագործում է այն նույն «կին» բառը, որը, չամուսնացած Եվայի օրինակով, կիրառում է նաև կու<mark>յսի վերաբերմամբ: Իսկ մնացյայն ընդա</mark>մենը Համա֊ ձա<mark>յնվում է դրա Հետ: Չէ՞ որ առաջյալը, ինչպես</mark> և մյուս տե֊ ղում, <del>երբ ուսուցանում է ամուսնու</del>թյան մասի<mark>ն, կու</mark>յսերին չնչելով, դրանով իսկ բավարար չափով ցույց է տայիս, որ խոսքը բոլոր կինարմատների և ամբողջ սեռի մասին է, տարբերություն չի դնում կնոջ և կույսի միջև, քանգի վերջինի<mark>ս</mark> մասին ընդ Հ<mark>ա</mark>նրապես չի խոսում: Իսկ չէ՞ որ մեկ այլ տեղում չի մոռանում նչել տարբերությունը, իՀարկե, այն տեղում, <mark>որտեղ դա պաՀա</mark>նջվում է (ընդ որում տարբերություն է <mark>դնում` և՛ մեկ, և՛ մ</mark>յուս վիճակը նչելով Հատուկ բառերով), և <mark>եԹե տարբերուԹյու</mark>ն չի դնո<mark>ւ</mark>մ և չի <mark>նչում</mark> և՛ մեկ, և՛ մյուս <mark>վիճակը,</mark> նչանա<mark>կու</mark>մ է<u>` այդ դեպք</u>ում չի ցանկան<mark>ում ո</mark>րևէ տարբերություն տես<mark>նել:</mark> Էլ ի՞նչ կարելի է ասել: Հունարե֊ <mark>նում, որով գրել է առաջյալը, ընդունված</mark> է ավելի չու<mark>տ</mark> <mark>«կին» ասել, քան Թե «կինարմ</mark>ատ»: Հետևա<mark>բա</mark>ր, եԹե այդ բա֊ <del>ռը Հաճախ օգտագործվում է սեռը <mark>ն</mark>չանակելու Համար և</del> *թարգմանաբար նչանակում է «կինարմատ», ապա նա, կին* ասելով, սեռն է նկատի ունեցել: Իսկ կույսը այդ սեռից է: **Բայց բուն խոսքն ինքն էլ է պարզ: Ասված է**. Եվ ամեն կին, երբ աղոթքի կանգնի կամ մարգա<mark>րեանա (Ա Կորնթ. 11, 5</mark>): Ի՞նչ է նչա֊

<mark>նակում «ամենկին», ե</mark>թե ոչ ցանկացած կոչ<mark>մ</mark>ան և վիճակի կին: <mark>Կանանցից ոչ մեկին նա չի բացառում` «ա</mark>մեն կին» ասելով, ինչպես և ոչ մի տղամարդ չի ազատվում իր գլուխը չծածկե֊ <mark>լուց, քանզի նու</mark>յնպես ասված է` ամեն տղամարդ: Հետևա<mark>բար</mark> <mark>«տղամարդ» բա</mark>ռով նչան<mark>ակ</mark>վող ա<mark>րակա</mark>ն սեռի դեպքում ծածկել<mark>ն արգելվում</mark> է նույ<mark>նիսկ ամու</mark>րիներին, նու<mark>յնպես</mark> և «կին» բառով նշանակված իգական սեռի դեպքում, նաև կույսերին է պատվիրում ծածկել գլուխը: Ե՛վ մեկ, մյո՛ւս սե֊ ռի դեպքո<del>ւմ կրտսեր տար</del>իքը Հավասար<del>ապ</del>ես Հետևում է ա֊ վագի կ<del>արգապա</del>Հությանը, և եթե կինարմատ սեռի կույսերը *ջող չկրեի*ն, ապա կկրեին արական սեռի ամուրիները, որոնց մասին բառացի չի Հիչատակված: ԵԹե «կինարմատ» և «կույս» բ<mark>առերը տարբեր բա</mark>ն են նչա<mark>նակում, ա</mark>պա կտար֊ բե<mark>րվեին նաև «ամուսինը» և «ամու</mark>րին»: Կասկած չկա, որ որեշտակների պատճառով, -ասում է առաքյալը, - պետք է գլուխը ծածկել, <mark>քանցի Հրեչտակները մարդկա</mark>նց դուստրեր<mark>ի</mark> պատճա֊ ռով Աստծո երեսից ընկան: Ո՞վ <mark>կպնդ</mark>ի, որ ցանկասիրությո<mark>ւն</mark> բորբոքում են միայն «կանայք», այսինքն` արդեն ամուսնացած և կուսությունից դուրս եկածները, և ո՞վ կժխտի, որ կույսերն էլ են գեղեցկությամբ փայլում և երկրպագուներ <mark>ունենում: ԸնդՀա</mark>կառակը, տեսնենք, Թե արդյո՞ք միայ<mark>ն</mark> <mark>կույսերը չեն ցանկ</mark>ութ<mark>յո</mark>ւն Հարուցում, քանգի Սուրբ Գիրքն ասում է մարդկ<mark>ան</mark>ց դուստրերի մասի<mark>ն (Ծն</mark>նդ. *6, 2, 4*), մինչ֊ <mark>դեռ կարող էր ասել մարդկանց կանանց, կամ առանց տար</mark>֊ <del>բերակման` կինարմա<mark>տնե</mark>րի մասին:</del>

Ասելով` Եվ կին առան նրանց (նույն տեղում), Սուրբ Գիրքը ցույց է տալիս, որ կին են առնում նրանց, ովքեր կին չէին եղել: Իսկ ամուսնացածներին այլ կերպ է կոչում: Իսկ ամուսնությունից ազատ լինում են ինչպես այրիության, այնպես էլ
կուսության պատճառով: Սեռը ընդՀանուր առմամբ «դուստրեր» անվանելով` Սուրբ Գիրքը ցեղի Հասկացության մեջ
ընդգրկում է նա և տեսակները: Նույն կերպ, երբ առաքյայն

<mark>ասում է, որ բնուխյունն ինքը կանանց մա</mark>զեր է տվել քողի և <mark>զարդերի փոխարեն, ուսու</mark>ցանո<mark>ւմ է (Ա Կորն</mark>թ. 11, 14, 15), որպեսզի կանայք քող դ<mark>նեն գլու</mark>խներին, մի՞Թե նույնպիսի <u>Հանդերձներ և գլխի նույնպիսի գարդարանք չի պատվիրում</u> <mark>նաև կույսերին:</mark> ԵԹե կնոջ <mark>Համար ամոԹ է մագր կտրել (6),</mark> <mark>ապա կույսի Համար ևս: Հետևաբար</mark> բոլոր նրանցից, ում գլուխներ<mark>ը նույնանման Հ</mark>ատկանիչներ ունեն, պա<mark>Հան</mark>ջվում է <mark>նաև գլխի նույնանման ա</mark>րտաքին տեսք. նույնը վերաբերում է նաև այ<mark>ն կույսերին, որ</mark>ոնց պաչտպա<mark>նու</mark>մ է նրանց դեռա֊ Հաս տարիքը, քանգի խոսքը սկզբից ևեԹ «կինարմատի» մասին է ընդ Հանրապես: Ի վերջո, այդպես է վարվում Իսրայելը: Իսկ եթե ն<mark>ա այդ ամենը չպա</mark>Հպաներ, ապա մեր օրենքը, լի֊ նելով ավելի լայն և լիակատար, այդպիսի Հավելում կաներ: Հե<mark>տևաբար, արդարացվու</mark>մ է նաև այն օրենքը, որով կույսե֊ րը նույնպես պետք է քող դնեն: Միայն Թե սեփական սեռը տակավին չճանաչող տարիքը օգտվում է պարզու<mark></mark>ժյան արտոնությունից: Քանգի երբ Եվայի և Ադամի աչքերը բացվե<sub>~</sub> ցին, նրանք անմիջապես ծածկեցին այն, ինչը ձանաչեցին:

Անտարակույս, բոլոր նրանք, որոնք արդեն դեռաՀաս տարիքից դուրս են եկել, պետք է կատարեն տարիքի պահանջած բնական և բարոյական պարտականությունները, քանզի և՛ ըստ մարմնակազմության, և՛ ըստ պարտականությունների նրանք արդեն կանանց թվին են դասվում: Ում որ կարելի է ծածկել հարսանեկան քողով, նա այդ պահից ի վեր արդեն կույս չէ, քանզի տարիքը նրան պսակել է ամուսնու կամ ժատմանակի հետ: Բայց, ասենք, մեկ ուրիչը իրեն Աստծուն է նվիրել: Դրանից հետո նա և՛ մազերի սանրվածքն է փոխում, և՛ իր ամբողջ արտաքին տեսքով է նմանվում կանանց: Եվ թող նա պահպանի կույսի ողջ լրջությունն ու անարատությունը: Թող կատարելապես թաքցնի այն, ինչը թաքցրել է Հատուն Աստծո: Մեղ համար կարևոր է, որպեսզի մենք Աստծո բարեդթությամբ կատարվածը նվիրաբերենք միակ Աստծո

<mark>ձանաչմանը: Թող մ</mark>արդկանց կողմից պ<mark>ա</mark>րգևատրված չլի֊ <mark>նենք այն բանով, ինչը փափագում ենք ստանալ միայ</mark>ն Աստծուց: Դու ինչի՞ Համար ես Աստծո առջև մերկացնում այն, <del>ինչը մարդկանց</del> առջև ծածկում ես: Թե<mark>՞ Հր</mark>ապարակում <mark>ավե</mark>֊ <mark>լի ամոթաՀար կլ</mark>ինես, քան եկեղեցում: Եթե կա Աստծո չնոր-<mark>Հր և եԹե դու ստացել</mark> ես այն, ինչո՞ւ ես չստացողի պես պա<mark>րծեն</mark>ում, ասում է առաջյալը (Ա Կորնթ. 4, 7): Ինչո՞ւ ես դատում ուրիչներին` <mark>քեզ ի ցույց դն</mark>ելով: Կամ ուրիչներին դեպի բարին ես մղում <mark>քո Համբավո՞վ</mark>: Բայց չէ՞ որ, <mark>ե</mark>Թե պարծենում ես, և՛ ինքը ես քեղ վաանգում կորցնելու ամեն ինչ, և՛ ուրիչնե֊ րին ես նույն վտանգին ենԹարկում: Ինչը ընդունվում է փառասիրության ներգործությամբ, Հեչտորեն էլ կործանվում է: ԵԹե դու կույս ես, ապա քո՛ղ կրիր, կո<mark>՛ւյս, քան</mark>դի այլապես դո<mark>ւ պետք է ամաչես: ԵԹե</mark> կույս ես, մի՛ ցանկացիր բազմա֊ *թիվ <mark>Հայացքներ գամել քեզ վրա: Թող ոչ ոք չզա</mark>րմանա քո* տեսքով, Թող ոչ ոք չզգա, որ դու խաբում ես: Լավ է, որ ծածկելով քո գլ<mark>ու</mark>խը, ամուսնացած ե<mark>ս ձև</mark>անում: Բնավ չի Թվում, որ դու կեղծում ես, քանգի նվիրաբերվել ես Քրիստոսին, նրա՜ն ես ըն<mark>ծա</mark>յաբերել քո մարմինը: Քայլի՜ր քո Փեսայի ուս֊ մունքի Համաձայն:

ԵԹե Նա ուրիչների Հարսնացուներին պատվիրում է ծածկել գլուխը, ապա առավել ևս Իր Հարսնացուներին։ Բայց մտքիցդ մի՛ անցկացրու խախտել խրատատուի պատվիրանը։ Շատերը իրենց ողջախուությունը և տոկունությունը գուաբերում են ուրիչի սովորույթին։ Թող նրանք իրենց չպարտադրեն քող կրել, սակայն առավել ևս պետք չէ արդելք Հանդիսանալ բոլոր նրանց, ովքեր կամավոր ծածկում են իրենց։ Կարծում եմ՝ ովքեր չեն կարող ժխտել, որ իրենք կույս են, նրանք բոլորը սնափառությամբ են տառապում՝ ի վնաս Աստծո առջև իրենց խղձմտանքի։ Բայց իմ Հեղինակության չափով կարող եմ պնդել և վկայել, որ նչանադրված կոչվողները պարտավոր են քող կրել այն օրվանից, երբ առաջին անգամ թրթիռ ապրեցին իրենց ամուսնու Հետ Համբույրի կամ ձեռքսեղմման ժամանակ: Քանզի այդպիսիների Համար ամեն ինչ նախապատրաստված է նչանադրության. և՛ Հասակը՝ Հասունությամբ, և՛ մարմինը՝ տարիքով, և՛ Հոդին՝ դիտելի-քով, և՛ ամաչկոտությունը՝ Համբույրի փորձով, և՛ Հույսը՝ սպասումով, և՛ խելքը՝ կամքով: Բավարար օրինակ է Ռեբե-կան. ամուսնուն տեսնելուն պես նա քողը դրեց գլխին՝ Հաս-կանալով, որ պետք է ամուսնանա նրա Հետ։

23. Տարաձայնություն է ծագում նաև աղոթեր ժամանակ ծնրադրելու Հարցի չուրջ: Պատճառն այն է, որ ոմանը չաբաԹ օրը չեն ծնրադրում։ Քանի որ այդ չեղումը Համառորեն պաչտպանվում է եկեղեցիներում, ապա Թող Տերը բաչխի Իր չնորՀը, ո<mark>րպեսգի նրանք կա</mark>՛մ Հրաժարվ<mark>են այդ ս</mark>ովորույթից, կա<mark>՛մ իրենց կարծիքով առաջնորդվեն` առանց</mark> ուրիչներին գայթ<del>ակ</del>ղության մեջ գցելու: Իսկ մենք (ինչպես սաՀմանված <u>է մեզ Համար) միայն Տիրոջ Հարու</u>թյան օրը պետք է ձեռնպաՀ մնան<mark>ը ոչ միայն դրանից, այլև</mark> ամեն տեսակի Հոգսից <mark>և</mark> պարտականությունից` Հետաձգելով առօրյա գործերը, որպեսզի տեղ չտանք սատանային: Այդպես ենք վարվում նաև Հիսն<mark>ակի ժամա</mark>նակ, որը բնորոչվում է տրամադրությ<mark>ան</mark> <mark>նույն Հանդիսավո</mark>րությամբ: Ինչ էլ որ լինի, ո՞վ կտատանվի <mark>և Աստծո առջև ա</mark>մեն օր չի ծնրադրի նվազագույն դեպքում <mark>առաջին աղոթեքի ժ</mark>ամանակ, որով դի<mark>մավո</mark>րում ենք օրը: Իսկ <mark>պաՀքի և Հսկման ժամանակ ոչ մի աղո</mark>ժք չի կարող <mark>կատ</mark>ար֊ <del>վել` առանց ծնրադրու**թ**յան</del> և խոնարՀություն արտաՀայտող <mark>մյուս արարողությունների: Քանզի մենք ոչ մ</mark>իայն աղոթո<mark>ւմ</mark> <mark>ենք, այլև</mark> Թողություն ենք Հայցում և դոՀություն Հայտնում մեր Տեր Աստծուն: Աղոթքի ժամերի վ<mark>երաբերյալ այլ բան չի</mark> սաՀմանված, քան ցանկաց<del>ած ժ</del>ամա<mark>նակ</mark> և ցանկացած <mark>վայ-</mark> րում աղոթելը:

24. Բայց ինչպե՞ս ցանկացած վայրում, երբ արդելված է աղոթել մարդկանց մեջ (Մատթ. 6, 5): Ամեն տեղ, - ասում է առաջյալը (Ա Տիմոթ. 2, 8), որը նպաստավոր առիթ կամ անՀրաժեչտություն է ընձեռում: Քանզի երբ առաջյալները աղոթեցին բանտում և փառավորեցին Աստծուն, և բանտապանները դա լսեցին, կամ Պողոսը նավի վրա բոլորի առջև Հաղորդություն կատարեց, դա չի կարող պատվիրանի խախտում Համարվել:

25. Իսկ ինչ վերաբերում է աղոթեջի ժամերին, ապա Հայտ-<u>նի ժամերի <mark>արտա</mark>ջին պա</u>Հպանումը ավելորդ չի լինի, նկատի <mark>ունեմ այն ՀանրաՀայտ ժ</mark>ամերը, որոնք <mark>ցույ</mark>ց են տալիս օրվ<mark>ա</mark> Հատվածն<mark>երը` երրորդ, վ</mark>եցերորդ, իններորդ, որոնջ Սուրբ Գր<u>ք</u>ում և<mark>ս նչված են որպես ամենակարևոր ժամերը: Նա-</mark> խևառաջ Սուրբ Հոգին Հավաքված աչակերտների վրա իջավ երրորդ ժ<mark>ամին: Պետրոսր այդ</mark> օրը, երբ <mark>մի անո</mark>թի մեջ տեսավ ժողովվելու տեսիլքը, աղոթքի Համար վերնատունը բարձրա֊ ցավ վեցերորդ ժամին: Նա ՀովՀաննեսի Հետ եկեղեցի մտավ ի<mark>ններորդ ժամին, երբ բժչկեց ան</mark>դամալույծի<mark>ն:</mark> Չնայած <mark>նրանք պարզ էին գործում` որևէ մտ</mark>ադրություն չունենալո<mark>վ</mark> կատարման Համար կարգ սաՀմանելու, սակայն լավ կլիներ որևէ մի նախնական կանոն Հաստատել, որը կամրապնդի ա֊ ղոթել<mark>ու մղումը և որպես մի Հատուկ օրենք ժամանակ առ ժա</mark>֊ <mark>մանակ մեզ կկտրի</mark> առօրյա գործերից` այդ պարտականու*թ*֊ <mark>յունը կատարելու Համար: Ինչպես կար</mark>դում ենք, դրա օրի-<mark>նակր ց</mark>ույց տվե<mark>ց նաև Դանիելը, իՀ<mark>արկե,</mark> Համաձայն Իսրա-</mark> <mark>յելի սովորույթներ</mark>ի, այ<mark>ն է` որ պարտ են</mark>ք ամեն օ<mark>ր աղո</mark>թել <mark>առնվազն երեջ անգամ` լի</mark>նելով երեջի` Հոր, Որդու և Սուրբ <u>Հոգու պարտապանները: Հասկանայի է` ի բաց առյայ սովո-</u> <mark>րական ա</mark>ղոԹքները, որո<mark>նք մ</mark>ենք պետք է լ<mark>ու</mark>յսը բացվելու և արևը մայր մտնելու ժամանակ կատար<mark>են</mark>ք` առանց որևէ Հորդորի: Սակայն Հավատացյայներին պատչաձում է կերակուրը <del>նու</del>յնպես ձաչակել և ցողումը կատարել նախքան կգա աղոթքի ժամ<mark>ը, քա</mark>նզի սկզբում Հոգու Թարմացումն ու սնունդն է, <mark>քան մարմնի, և նախ` երկնայինը, այլ ոչ` երկրայի</mark>նը:

26. Քո տունը եկած եղբորը առանց աղոթքի մի՛ ձանապարհիր (տեսար եղբորդ, - ասում է, - տեսար քո Տիրոջը), առանձնապես օտարականին, որը կարող է Հրեչտակ լինել: Սակայն երբ դու էլ եղբայների մոտ գնաս, մարմնավոր թարմացումը Հոգևորից մի՛ գերադասիր, քանզի քո Հավատը տեղն ու տեղը կդատվի: Եվ պատվիրանի Համաձայն ինչպե՞ս կասես. Խաղաղություն այս տանը (Մատթ. 10, Ղուկ. 10, 5), եթե տանը եղողներին փոխադարձ խաղաղություն չմաղթես:

27. Աղո<mark>Թքի մե</mark>ջ ավելի ջերմեռանդները սովորուԹյուն ունեն աղո<del>Թքններին «Ալելույ</del>ա» և սաղմոսներ ավելացնելու <mark>այն-</mark> պիսի կարգով, որ ներկաները պատասխանեն դրանց վերջին բառերին: Անվիձելի է, որ այն ամենը, ինչը ծառայում է Աստծո գովերգմանն ու փառաբանմանը, Հր<mark>ա</mark>չալի կարգ է և օգնում է նրան կատարյալ աղոԹք Հղել որպես լավագույն դոՀր:

28. Հենց դա էլ այն Հոդևոր գոՀաբերությունն է, որն ի չիք **դ<u>արձրեց նախկին գո</u>Հաբերությունն**երը: Իմ ինչի՞ն են պետք, **ասվում է, - ձեր բազմաթ**իվ զոհերը, ցուլերի ու նոխազների արյունը, չէ որ ուզում եմ։ Ո՞վ խնդրեց դա ձեզնից (Ես. 1, 11-12): Նշանակում <u>է` Ավետարանը ուսուցանում էր այն, ինչ կցանկանար Աստ-</u> **ված: Դարձյալ ասված է`** կգա ժամանակը, երբ ճշմարիտ երկրպ<mark>ա</mark>գուները կերկրպագեն Հորը հոգով և ճշմարտությամբ (ՀովՀ. 4, 23): Քանզի Աստված հոգի է (Բ Կորնթ. 3, 17), Հետևաբար Նա որո-<mark>նում է այդպիսի երկրպ</mark>ագո<mark>ւն</mark>երի: Մ<mark>ենջ</mark> ճչմարիտ երկրպա֊ <mark>գուներ և ճչմարիտ</mark> քուրմեր ենք և, աղոթելով Հոգով, Աստծուն Հոգով աղոթե ե<mark>նք մատ</mark>ուցում որպես նրան վայել և Հա֊ <mark>ճելի գո</mark>Հ, որը Նա, ան<mark>չու</mark>չտ, որոնում է և որը նախատեսու<mark>մ</mark> <u>է Իր Համար: Մենք պետք է այդ գոՀը Աստծ</u>ո գոՀասեղանին <mark>դնենք բազում բարի գործերով, սաղ<mark>մոսն</mark>երով և Հիմներով`</mark> նվիրաբերելով ամբողջ սրտ<mark>ով, պարարտ</mark>ացնելով Հավա<mark>տով,</mark> մ<mark>ա</mark>քրելով ճչմարտությամբ, պա**Հպանելով անմե**ղությամբ, ա֊ <del>նապական մ</del>աքրությամբ և սիրով պսակված, և Աստված ամեն ինչ կպարգևի մեց:

29. Քանզի Աստված ի՞նչը կմերժի Հո<mark>գո</mark>ւց և ճչմարտուট-<mark>յունից բխող աղոթքի մե</mark>ջ, եթե այդպիսի աղոթք է պաՀան֊ ջո<mark>ւմ: Մենք կ</mark>արդում, լս<del>ում և իմանում են</del>ք այդպիսի աղո*թ*֊ <mark>քի գորության բ</mark>ազում վկայություններ: Չնայած Հինկտակա-<mark>րանային աղոթ</mark>քը ազատեց և՛ կրակից, և՛ գազաններից, և՛ <mark>սովից, սակայն իր կերպարը Քրիստոսից</mark> չստացավ: Որքա՜ն ավելի գորեղ է քրիստոնյաների աղոթքը։ Այն չի կանչում կրակների մեջ ցող իջեցնող Հրեչտակին, չի կապում առյուծ-<mark>ների բերանները, սովյալ</mark>ներին ռամկակ<mark>ան</mark> կերակուր չի բ<mark>ե֊</mark> րում, վե<mark>րուստ առաքվա</mark>ծ բարեգԹուԹյամբ չի վերա<mark>ցնում</mark> տառապանքի ցավը, այլ Համբերություն է ուսուցանում տա֊ ռապյալներին, նեղյալներին, վչտացյալներին, բարիքը բազ֊ մապատկո<mark>ւմ առաքինությամ</mark>բ, որպեսզի <mark>Հավատ</mark>ն իմանա, Թե ի՞ն<mark>չ է ստանում Աստծուց</mark>` գիտեն<mark>ալով</mark> և այն, որ տառա֊ պան<mark>ջներ է կրում Հանուն Աստծո: Ա</mark>ղոթեր ժամանակին պա-<del>տիժներ էր պաՀանջում, փախուստի</del> մատնում <del>Թ</del>չնամիների գնդերը, կասեցնում բարեբեր անձրևը: Իսկ այսօր բարեպաչ<mark>տ</mark> աղոթեթը վանում է Աստծո ամեն մի գայրույթ, Հոգում է *թ*չն<u>ամիների մասին և աղոթում Հալածիչների Համար: Արդ-</u> յո՞ք <mark>զարմանալ</mark>ի է, որ այն ի զորու է ցամաքեցնել երկնայ<mark>ին</mark> <del>ջրերը, եթե կարող</del>ացավ անգամ կրակը վայր բերել: Միմիայ<mark>ն</mark> <mark>աղո</mark>Թքն է Հաճո Աստծուն: Բայց Քրի<mark>ստ</mark>ոսը կամենում է, որ <u>այն ոչ</u> մի չարիք չգործի: Նա աղոթերն Հաղորդեց բարիք <mark>գործելու</mark> ամբող<mark>ջ գ</mark>որությունը: Ուստի և աղոթքը <mark>ոչ մ</mark>ի այլ բան չգիտե, քան Հ<mark>անգո</mark>ւցյալների Հոգիները Հետ կանչել <mark>նույնիսկ մաՀվան ճանապար</mark>Հից, տկարնե<mark>րին</mark> ապաքինել, Հի-<u>վանդներին բուժել, դիվաՀարներին մաքրել, բանտի կա-</u> պան<u>քները քանդել, անմեղների չղ</u><del>ժաները արձակել: Այն</del> նաև քավում է մեղքերը, Հե<del>ռու</del> վանո<mark>ւմ</mark> գայԹակղուԹյու<mark>ննե֊</mark> րը, դադարեցնում է Հալածանքները, սփոփում փոքրոգի<mark>նե</mark>֊ րին, լիացնում մեծաՀոգիներին, ճամփա ցույց տալիս մոլոր-<mark>յալներին, խաղաղեցնում է ալի</mark>քները, <mark>անզորա</mark>ցնում ավա֊

զակներին, կերակրում աղջատներին, ղեկ<mark>ավ</mark>արում Հարուստ֊ ներին, վեր է բարձրացնում ընկածներին, սատարում ընկնող֊ ներին և ամրացնում տոկուններին: ԱղոԹքը Հավատի ապա֊ վենն է, մեր սուրն ու վաՀանը ամենուր սադրանջներ նյու֊ Թող Թչնամու դեմ:

Եվ այսպես, երբեք անզեն չլինենք: Ցերեկը Հիշենք Հսկման, իսկ դիշերը՝ արժնուժյան մասին: Թող Հավատի դենքով պահպանենք մեր Առաջնորդի դրոշը, աղոժքների մեջ սպասենք Հրեշտակների փողի ձայնին, քանզի աղոժում են նաև բոլոր հրեշտակները, աղոժում են բոլոր արարածները, աղոժում և ծնրադրում են բոլոր ընտանի և վայրի կենդանինները, և իզուր չէ, որ նրանք իրենց ախոռներից և բներից դուրս դալիս երկինք են նայում և յուրովի իրենց ձայնն են առաջում: Թռչունները ևս, առավոտյան վեր ելնելով, երկինք են սլանուժյամբ և ինչ-որ կանչ են արձակում, որը աղոժք է ժվում: Ուրեմն էլ ի՞նչ խոսել աղոժելու պարտականուժյան մասին: Տերն Ինքն էլ էր աղոժում, Որին Փառք և Զորուժուն Հավիտյանս Հավիտենից:









մենից առաջ նկատենք, որ ՄատԹեոս և Ղուկաս ավետարանիչները երկուսն էլ վերարտադրել են աղոԹքի բանաձևը, որ մենք օգտագործելու ենք այստեղ։ ԱՀա Մատ-Թեոսի բերած բնագիրը.

Հա՛յը մեր, որ երկնքում ես,

*թող սո՛ւրբ լինի քո անունը,* 

*ջո Թագ<mark>ավ</mark>որությո՛ւնը Թող գա*.

քո կա՛մքը Թող լինի երկրի վրա,

ինչպես որ երկնքում է՛:

Մեր Հանապազօրյա (Հոգևոր) Հացը տո՛ւր մեզ այսօր,

Ների՛ր մ<mark>եզ մեր</mark> պարտքերը,

<mark>Ին</mark>չպես որ մենք ենք ներել մեր պ<mark>արտ</mark>ապաններ<mark>ի</mark>ն,

և մի՛ տար մեց փորձության,

այլ փրկի՛ր մեզ չար<mark>ից</mark> (ՄատԹ. *6, 9-13*):

Եվ աՀա Ղուկասի բերած բնագիրը.

Հա՛յը, սուրբ Թող լինի քո անունը:

Քո արքայությո՛ւնը թող գա:

Մեր Հանապազօրյա (Հոգևոր) Հաց<mark>ը տ</mark>ո՛ւր մեզ ամեն օ<mark>ր:</mark>

Ների՛ր մեզ մեր մեղջերը,

<u>քանզի մենք ներում ենք մեր բոլոր պարտապաններին:</u>

Եվ մի՛ տար մեդ փորձության (Ղուկ. 11, 2-4):

Նրանց, ովջեր դանում են, որ աղոԹքի այս երկու բնագրե֊ ըր նույնական են, պետք է դիտել տանք, որ որոչ Թվով նմա֊ նուԹյուններ չպետք է ծածկեն տարբերուԹյունները, ինչպես դա Հաստատելու ենք մեր վերլուծուԹյամբ:

Ավելին, Հնարավոր չէ ընդունել, որ Հիսուս Քրիստոս սո֊
վորեցրած լինի նո՛ւյն աղոԹքը «լեռան վրա, որտեղ նա վերադարձավ ժողովրդի բազմուԹյան առաջ, երբ որ սկսեց ուսու֊
ցանել իր մոտ դանվող աչակերտներին» (ՄատԹ. 5, 1), որովՀետև Երանիների մասին իր քարողի Համատեքստում և
դրան Հաջորդող պատդամներում է, որ ՄատԹեոսը ներկայացնում է աղոԹքը, և միաժամանակ, ըստ Ղուկասի, այն
վայրում, «որտեղ իր աղոԹքը վերջացնելուց Հետո նրա աչակերտներից մեկն ասում է նրան. "Սովորեցրո՛ւ մեզ աղոԹել,
ինչպես ՀովՀաննեսը սովորեցրեց իր աչակերտներին"»
(Ղուկ. 11, 1):

Ինչպե՞ս կարելի է ընդունել, որ նույն քարոզը կրկնված լինի այնպես, ինչպես որ կա, այստեղ` առանց որևէ Հարցունի պատասխանելու, և այնտեղ` ի պատասխան աչակերտներից մեկի խնդրանքի։ Մեզ կասեն դուցե, Թե երկու աղոԹքներն էլ նույն բովանդակուԹյունն ունեն, Թե դրանք նույննեն, նախ` արտասանված և պարզաբանված ժողովրդի բազմուԹյանը, ապա` կրկնված մի աչակերտի, որ կարող էր բացակայած լինել այն պահին, երբ Հիսուս արտասանել էր ՄատԹեոսի կողմից մեջ բերված քարոզը, կամ այն մոռացած լինել ժամանակի ընԹացքում։ Անկասկած նախընտրելի է այս երկու աղոԹքները Համարել տարբեր` իրենց ընդհանուր կետելով Հանդերձ։ Մարկոսի մոտ ինչքան էլ փնտրենք այդնույնությունը, միևնույն է, այնտեղ չենք դանի նմանօրինակ աղոԹքի ոչ մի հետք։

## Նախապատրաստություն աղոթքի

19. Վերևում ասացինք, որ աղոխքին պետք է նախորդեն կամ ուղեկցեն որոչ տրամադրուխյուններ։ Մովսեսի կողմից մեջ բերված աղոխքը վերլուծելուց առաջ տեսնենք ուրեմն, խե ի՛նչ է ասում մեր Փրկիչը աղոխքի մասին ընդՀանրապես. «Երբ աղոխեք, չլինե՛ք կեղծավորների նման, որոնք սիրում են ժողովարաններում և Հրապարակների անկյուններում արդախել ոտքի կանդնած, որպեսզի մարդկանց երևան: Ճչմարիտ եմ ասում ձեզ, ա՛յդ իսկ է նրանց վարձը: Այլ դու, երբ ուղերնաս աղոխել, մտի՛ր քո սենյակի ամենածածուկ անկյունը, բանալիով փակի՛ր քո դուռը և աղոխի՛ր քո Հորը, որ ներկա է. և քո Հայրը, որ տեսնում է, ինչ որ ծածուկ է, կՀատուցի քեզ Հայտնապես:

Աղոթը անելիս նույն բանը Հաճախակի մի՛ կրկնեք, ինչպես Հեթանոսները, որոնք կարծում են, թե իրենց չատ խոսքերի պատճառով լսելի կլինեն, մի՛ նմանվեք նրանց, որովՀետև ձեր Հայրը գիտե, թե ինչ բանի կարիք ունեք, նախքան որ դուք նրանից մի բան խնդրեք: Արդ, դուք այսպե՛ս աղոթեցեջ» (Մատթ. 6, 5-9)

Հաճախ մեր Փրկիչը սնափառությունը Համարում է մա-Հացու մեղը: Նա նույն վերաբերմունքը ցույց է տալիս նաև այստեղ` աղոթքի ժամանակ արդելելով ընդօրինակել կեղծավորների վարմունքը. որովՀետև կեղծավորություն է մարդկանց առջև դոռողանալ բարեպաչտությամբ և առատաձեռնությամբ: Հիչեցե՛ք. «Դուք ինչպե՞ս կարող եք Հավատալ, երբ մեկդ մյուսից եք փառք առնում և չեք որոնում այն փառքը, որ դայիս է միակ Աստծուց» (ՀովՀ. 5, 44):

ԱրՀամարՀե՛ք այն ամբողջ փառքը, որ մարդկանցից է <mark>դա-</mark> լիս, Թեկուզ դա լինի մի դեղեցիկ արարքի վարձը. որոնեցե՛ք այն փառքը, որ ճշմարտապես արժանի է այդ անվանը, այն փառքը, որ միայն Աստված է չնորՀում այն մարդկանց, որոնք արժանի են դրան, և չնորՀում այնպիսի առատաձեռնությամբ, որ գերազանցում է ամեն արժանիք: Այսպես, ուրեմն, մի արարք, որ ինքնին գեղեցիկ է և արժանի ամեն դրվատանքի, արժեքաղրկվում է Հենց որ մենք այն կատարում ենք երևալու և մարդկանց կողմից փառավորվելու Համար: Աստված չի վարձատրում այդպիսի արարքը:

ԵԹե Հիսուսի ամեն մի խոսքը ճշմարիտ է, ապա այն խոսքը, որ նա երդումով է արտասանում, առավել ևս ճշմարիտ է: Արդ, նրանց մասին, ովքեր Թվում է, Թե բարի գործ կատարում են մարդկանց կողմից փառք ձեռք բերելու Համար, կամ սիրում են աղոԹել ժողովարաններում և Հանրային Հրապարակների անկյուններում, որպեսզի երևան մարդկանց, այդպիսիների մասին նա ասում է. «Ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, ա՛յդ իսկ է նրանց վարձր» (ՄատԹ. 6, 5):

Նույնն է Ավետարանում հիչված մեծահարուստի պարադան իր մահկանացու կյանքի ընթացքում նա ձեռք էր բերել
չատ ունեցվածք: Այդպիսի առատ ունեցվածք նա այլևս չի
կարող ձեռք բերել անդենական կյանքում: Ով իր վարձն
ստանում է նրա համար, որ առատաձեռն է եղել կամ աղոթել
է, այդպիսի մեկը Հոդո՛վ չի ցանել, այլ` մարմնով. ուրեմն նա
կհնձի ապականություն և ոչ թե հավիտենական կյանք:
Մարմնո՛վ է ցանում նա, ով ողորմություն է տալիս փողով ու
թմբուկով, ժողովարաններում և քառուղիներում, որպեսզի
դովաբանվի մարդկանցից ինչպես մեկը, որ սիրում է ոտքի
կանդնած աղոթել ժողովարաններում և հանրային հրապարակներում ի ցույց մարդկանց` բարեպաչտության և սրբության համբավ ձեռք բերելու համար:

# Աղոթքը ք<mark>առ</mark>ուղիներում

Ովջեր Հետևում են լայն և ընդարձակ ճանապար<mark>Հին, որ</mark>ը տանում է դեպի կորուստ և որը, իրականում, խոտորնակ և մանվածապատ ճանապարՀ է (երբե՛ք ուղիղ, այլ միչտ բեկ֊ ված), որևէ օգուտ չեն կարող ստանալ` աղոթելով Հանրային Հրապարակների անկյուններում: Ցուցամոլությունն ու պար֊ ծենկոտությունը նրանց մղում են տնկվել կանգնել ոչ միայն մեկ տեղ, այլ` Հազարավոր տեղեր: Այդ տեղերում իրենց աստվածային կոչումից չեղված մարդիկ Հիանում են նրան֊ ցով և այդպիսիներին դասում երանելիների չարքին նրանց խաբուսիկ բարեպաչտության Համար:

Որքա՜ն մարդիկ, մինչև անդամ աղոխքի մեջ, խվում են «ավելի չուտ Հեչտասեր, քան աստվածասեր» (Բ Տիմ. 3, 4)։ Ակնարկում եմ նրանց, որոնք աղոխքը զուդակցում են Հարբեցողուխյանը և խնջույքներին, այսինքն` նրանց, որոնք ոտքի կանդնած աղոխում են Հանրային Հրապարակների անկայուններում. որովՀետև բոլոր նրանք, ովքեր փնտրում են լայն ճանապարհը, անպայման չեղվում են Հիսուս Քրիստոսի ճաշնապարհից:

## Աղոթել եկեղեցում, աղոթել ժողովարանում

20. Տարբերություն կա եկեղեցու և ժողովարանի միջև: Եկեղեցին չունի ոչ մի արատ, ոչ մի խորչոմ կամ նման բաներից ոչինչ: Նա սուրբ է և անարատ (Եփ. 5, 27): Նրա մոտ
տեղ չկա պոռնկորդու, ներքինու կամ ամորձատվածի Համար, առավել ևս եդիպտացու կամ իդումեացու Համար, ոչ էլ
նրանց զավակների, եթե ոչ նրանց երրորդ սերնդի Համար:
Մովաբացիներն ու ամոնացիները այնտեղ չեն մտնելու «մինչև նրանց տասներորդ սերունդը կամ Հավիտենապես» (Բ Օր.
23, 1, 3, 7-8): Ժողովարանը, որի մասին ես մտածում եմ, այն
ժողովարանն է, որը կառուցվել է Հռոմեացի մի Հարյուրապետի կողմից Հիսուսի դալստից առաջ: Աստծու Որդին այնտեղ
վկայեց իր Հավատի մասին, որը իր նմանը չուներ ամբողջ Իսրայելում:

Տարբերությունը, ասում եմ, այն է, որը բաժանում է ժողովարաններում աղոթել սիրողին (ինչ որ գրեթե Համարժեջ է
Հանրային Հրապարակների անկյուններում աղոթելուն) և
սրբին: Այս վերջինը ոչ միայն սիրում է աղոթել, այլ սիրում
է միայն աղոթքը, բայց ոչ թե ժողովարաններում, այլ` եկեղեցիներում, ոչ թե ճանապարՀների քառուղիներում, այլ` ուղիղ ճանապարհի վրա, որը նեղ է ու խորդուբորդ, ոչ թե
մարդկանց երևալու, այլ` գտնվելու Համար իր Տիրոջ` Աստծու ներկայությամբ: Նա նման է Սուրբ Գրքում Հիչատակված այն արու զավակին, որը մտածում է իր փրկության
տարվա մասին և Հարգում Հետևյալ պատվիրանը. «Տարին երեք անգամ քեղ մոտ գտնվող բոլոր արուները ներկայանայու են Տեր Աստծու առջև» (Բ Օր. 7, 16):

## Ծածուկ աղոթել սենյակում

Այժմ պետք է վերլուծենք երևալ արտաՀայտությունը: Մի բան, որ սոսկ արտաջին նշմարանք է, երևույթ, էի կարող կոչվել գեղեցիկ. դա անՀաստատ մի ներկայություն է, մի պատկեր, որ գրավում է մարդուս երևակայությունը, բայց խաբուսիկ է: Թատրոնում, բեմաՀարթակի վրա դերասանները այլ բան չեն անում, քան կատարում են միայն մեկ ուրիշի և դերը: Նույնն է պարագան նաև նրանց Համար, ովքեր ուպում են արդար երևալ. դրանք արդարության խեղկատակներ են, որոնք իրենց աճպարարի դերն են կատարում և փողոցի անկուններում:

Կատակերգու չէ նա, ով չի ծածկվում փայլուն, կեղծ պա֊ ճուճանքներով, այլ փնտրում է միայն իր խղճի վկայությունը այլապես պաՀանջկոտ մի բեմաՀարթակում, որ այն ծածուկ սենյակն է, ուր նա մտնում է և արդելափակվում իր կուտակած բոլոր Հարստություններով, որոնք իր իմաստության և ճանաչողության գանձն են կազմում: Այնտեղ, առանց դուրս նայելու, միանգամայն կտրվելով արտաքին աչխարՀից, փակում է իր զգայարանների դռները` չեղվելու Համար զգայականից և արդելելու, որ այն կլանի իր միտքը: ԱյնուՀետև նա կանչում է Հորը, որը ոչ միայն չի Հեռանում և չի լքում այդ օթևանը, այլ բնակվում է այնտեղ իր միածին Որդու Հետ: «Ես և իմ Հայրը, - ասում է Հիսուս, - կգանք նրա մոտ և այնտեղ կՀաստատենք մեր օթևանը» (ՀովՀ. 14, 23):

Աղոթել այս ձևով, ակն Հայտ իրողություն է, նչանակում է կանչել ոչ միայն ձչմարիտ Աստծուն, այլև Հորը, որը մեզ Հա-մարում է իր որդիները: Նա չի լքում մեզ, այլ բնակվում է մեր մենարանում, Հսկում նրա վրա, ավելացնում մեր դանձերը, պայմանով որ խնամքով փակվի դուռը:

## Հարկավոր է աղոթել՝ խուսափելով շատախոսությունից

21. Աղոթել էի նչանակում Հաճախակի կրկնել նույն բանը, այլ` խոսել Աստծու Հետ։ Մենք նույն բաներն ենք կրկնում, երբ զգույչ չենք լինում ինքներս մեր նկատմամբ, ուչարրություն չենք դարձնում մեր արտասանած խոսքերին, երբ աղոթելիս տարվում ենք այնպիսի գծուծ և պախարակելի դործերով, խոսքերով և մտքերով, որոնք անարժան են Աստծու սրբությանը։ Աղոթքի մեջ չատախոս եղողը Հայտնպում է ավելի տՀաձ և դժվարին կացության մեջ, քան ժողուվարանի այն աչակերտը, որի մասին խոսվեց վերևում։ Նա բռնում է այնպիսի մի ճանապարՀ, որն ավելի աղետաբեր է, քան Հանրային Հրապարակները, նա նույնիսկ իր առաքին նությամբ չի փրկում արտաքին երևույթները։ Ավետարանի խոսքով՝ միայն Հեթանոսներն են «բարբաջում», որոնք չգիտեն խնդրել երկնային բարիքները և վաղում են նյութական և դգայական բարիքների Հետևից։ «Հեթանոսի նման չաղակ»

րատել» է նչանակում երկրային և սնոտի բարիքներ խնդրել Տիրոջից, որը բնակվում է երկնքում և երկնքից էլ վերև դտնվող օԹևաններում:

## Ցրվածությունից դեպի միակ բարին

Ով չատ է խոսում, դատարկ է խոսում, ով դատարկ է խոսում, չատ է խոսում։ Ձկա միություն նյութի և մարմինների մեջ։ Ինչ որ մի է երևում, մասնատվում, բաժանվում, ստորաբաժանվում է անչուն և անսաչման մասերի, որոնք կորցրել են միության Հատկությունը։ Մեկ է բարին, բազում է չարը, մեկ է ճչմարտությունը, բազում է սխալը։ Մեկ է ճչմարիտ արդարությունը, բազում են նրա նմանակները։ Մեկ է Աստծու իմաստությունը, բազում է «այս աչխարհի իչխանների իշմաստությունը» (Ա Կորնթ. 2, 16)։ Մեկ է Աստծու խոսքը, բազում են Աստծուն օտար խոսքերը։

Ով բազմապատկում է իր խոսքերը, չի խուսափում մեղքից, ով կարծում է, Թե լսելի է դարձել բազում խոսքերով,
պատրանքով է օրորվում: Ուրեմն զգուչանանք ՀեԹանոսներին նմանվելուց, որոնք իրենց աղոԹքը ունայնուԹյամբ և
խոսքերի առատուԹյամբ են լցնում այն օձի օրինակով, որի
մասին խոսում է սաղմոսերգուն (Սաղմ. 58, 4): Աստված բոլոր մարդկանց ընդՀանուր Հայրն է, նա գիտե իր զավակների
կարիքները, երբ Հարցը վերաբերում է իր Հայրական գիտուԹյան արժանի բարիքներին:

Ով չգիտե Աստծուն, չգիտե Աստծուն արժանի բաները, չգիտե իր ճշմարիտ կարիքները: Ինչ որ նա պահանջում է, դա հաճախ արատի պահանջն է: Սրան հակառակ, ով ձգտում է բարձրագույն և աստվածային արժեքներին, դրանք կստանա նրանից, ով միաժամանակ Աստված է և Հայր, քանի որ նա գիտե, Թե ինչ է մեզ պետք, նախքան որ մենք մի բան խնդրենք նրանից:

Մենք բացատրեցինք, Թե Տիրոջ աղո<mark>ժքո</mark>վ ի՛նչ է մեջ բեր֊ ված ՄատԹեոսի ավետարանում: Այժմ տեսնենք, Թե ի՛նչ է բուն աղոթքը:

#### ՀԱ'ՅՐ ՄԵՐ...

22. Տեղին է խնամքով քննել, Թե արդյոք Հին Կտակարանում գոյուԹյուն ունի՞ գոնե մեկ աղոԹք, ուր Աստված կանչված լինի Հայր անունով: Մինչև Հիմա, Հակառակ մեր բոլոր
պրպտումներին, այդպիսի աղոԹք դեռ չենք գտել: Ձենք ուզում ասել, որ Աստված այնտեղ Հայր չի կոչվել, կամ ճշմարիտ Հավատացյալները Աստծու որդիներ չեն կոչվել: Բայց ոչ
մեկ տեղ աղոԹքի մեջ Աստված չի կանչվել որպես Հայր` ըստ
նրա Հանդեպ լիակատար վստաՀուԹյուն ներչնչող այն արտաՀայտուԹյան, որ մեր Փրկիչը փոխանցել է մեդ:

ՊատաՀում է Հաճախ, որ Աստված կոչվի Հայր, իսկ նրա խոսքին անսացողները` որդիներ, ինչպես, օրինակ, Երկրորդ Օրենքում. «Դու լքեցիր քեղ ծնած քո Աստծուն, մոռացար քեղ ստեղծած քո Տիրոջը» (Բ Օր. 32, 18): Եվ տակավին` «Մի՞ թե նա չէ քո Հայրը, որ ժառանդեց քեղ, արարեց քեղ և ստեղծեց» (Բ Օր. 38, 6): Եվ մի քիչ ներքև` «Իմ որդիները կորցրեցին Հավատը» (Բ Օր. 32, 10): Եսայի մարդարեի դրքում կարդում ենք. «Ես դավակներ ծնեցի, որդիներ մեծացրի, իսկ նրանք ինձ լքեցին» (Եսայի 1, 2): Մաղաքիայում` «Որդին պատվում է իր Հորը, և ծառան երկնչում է իր Տիրոջից: Արդ, եթե ես ձեր Հայրն եմ, ապա ո՞ւր է իմ պատիվը, իսկ եթե ձեր Տերն եմ, ո՞ւր է այն Հարդալից երկյուղը, որ պարտական եք ինձ» (Մաղ. 1, 6):

Ուրեմն, եթե Հայր են կոչում Աստծուն, իսկ որդի<mark>ներ՝</mark> նրանից ծնվածներին, որոնջ Հավատում են նրա խոսջին, ապա դուրս է գալիս, որ Հին Կտակարանում ոչ մի տեղ որոչակի և Հավաստի կերպով Հաստատված չէ Հորից որդի այդ ծննդակարդը: Մեր մեջ բերած Հատվածները ցույց են տալիս, որ այդ որդիները, որոնց մասին խոսվում է, ավելի չուտ Հպատակներ են, քան որդիներ: Արդ, Պողոս առաքյալի վկա-յության Համաձայն` «Որքան ժամանակ որ ժառանդը դեռա-Հաս է, ոչնչով չի տարբերվում ծառայից, Թեպետև ամեն ին-չի տեր է. նա դրվում է խնամակալների և վերակացուների ձեռքի տակ մինչև իր Հոր կողմից սաՀմանված տարիքը» (Գաղ. 4, 2 և 3): Մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի մարդեղությամբ Հասել է ժամանակների լրումը, երբ որդեդրություն են ստա-նում բոլոր նրանք, ովքեր բարեՀաձ են և բարյացակամ, ինչ-պես որ ուսուցանում է սուրբ Պողոսը. «Դուք չստացաք ծա-ռայության Հոդի վերստին երկյուղի մեջ ընկնելու Համար, այլ ստացաք որդեդրութելու Հեռան. 8, 15):

Իսկ սուրբ ՀովՀաննեսի ավետարանն ասում է. «Իսկ բոլոր նրանց, ովքեր ընդունեցին նրան, իչխանություն տվեց լինելու Աստծու որդիներ, նրանց, որոնք Հավատում են իր անվանը» (ՀովՀ. 1, 12): Այս որդեգրության Հոդու պատճառով
սուրբ ՀովՀաննեսի ԸնդՀանրական թուղթը Աստծու զավակների մասին անում է Հետևյալ Հաստատումը. «Ամեն ոք, ով
Աստծուց է ծնված, մեղք չի դործում, որովՀետև նա իր մեջ
կրում է աստվածային սերմը. նա չի կարող մեղանչել, որովՀետև Աստծուց է ծնված» (Ա ՀովՀ. 3, 9):

# <mark>Երրորդության ծավալը</mark>

Այժմ խորՀրդածենք սուրբ Ղուկասի կողմից մեջ բերված խոսջերի իմաստի մասին. «Երբ դուք աղոթքի կանդնեք, ասացե՛ք` Հա՛յր»: Եթե մենք Հարազատ, օրինական որդիներ չենք, ապա դդուչանանք Նրան տալ այս անունը: Այդ դեպ-քում մենք փորձության մեջ կընկնենք` մեր բոլոր մեղջերի վրա ավելացնելով նաև ամբարչտության մեղջը: ԱՀա՛ այս մասին իմ մտածումը. սուրբ Պողոսը կորնթացիներին ուղղած

իր առաջին Թղթում ասում է. «Ոչ ոք չի կարող ասել` «Հիսուս Տեր է», եթե ոչ` Սուրբ Հոգու ներգործությամբ, և ոչ ոք, ով խոսում է Աստծու Հոգու ներգործությամբ, չի ասի` նզովյալ է Հիսուս» (Ա Կորնթ. 12, 3): Սուրբ Հոգի և Հոգի բառերը Հոմանիչ են: Դա նչանակում է, որ «Սուրբ Հոգու ներգործությամբ Տեր ասելը» այնքան էլ պարզ չէ: Հազարավոր կեղծավորներ, Հերետիկոսների մի ամբողջ բանակ և երբեմն նույնիսկ դևեր, որոնք պարտվել են Տիրոջ անվան գորությամբ, բարձրաբարբառ գործածել են այս արտաՀայտությունը: Ոչ ոք չի Համարձակվի Հաստատել, թե դրանք բոլորն էլ ասել են` «Տեր Հիսուս` Սուրբ Հոգով»:

Նրանք չէին կարող ճչմարտապես ասել` Տեր Հիսուս, որովհետև նրանք, ովքեր ծառայում են Բան Աստծուն, և որոնց գործերը չեն հռչակում ուրիչ Տեր, նրա՛նք միայն
ճչմարտապես հաստատում են, որ Հիսուս Տեր է: ԵԹե այս
այսպես է արդարների պարագայում, ապա, սրան հակառակ,
մեղավորներն իրենց օրինազանցություններով հայհոյում են
Բան Աստծուն, և նրանց գործերը մեծաբարբառ աղաղակում
են` նղովյալ է Հիսուս:

Բայց նրանք` Աստծուց ծնվածները,որոնք մեղք չեն գործում և իրենց մեջ կրում են աստվածային սերմը, Հեռանում
են մեղքից և իրենց կյանքով ու վարմունքով Հայտարարում.
«Հա՛յը մեր, որ երկնքում ես»: Սուրբ Հոգին ինքն է միանում
նրանց Հոգուն` Հաստատելու Համար, որ նրանք Աստծու որդիներ են, նրա ժառանգները և ժառանգակիցները Քրիստոսի: Նրանք տառապում են Նրա Հետ և Հույս ունեն փառավորվելու (Հռոմ. 8, 16-17):

Այսպիսիք, իրենց վարքի պատճառով, կես-բերան չեն ասում` Հա՛յր մեր։ Նրանք իրենց ամբողջ սրտով, որ աղբյուր է բարի գործերի, «Հավատում են` Հասնելու Համար արդարության» և կատարյալ միաբանությամբ «խոստովանում բերանով` Հասնելու Համար փրկության» (Հռոմ. 10, 10):

## Հոր պատկերը

Նաև նրանց բոլոր գործերը, բոլոր խոսջերն ու բոլոր մտածումները, որ Բանն Աստված կերպարանավորում է իր նմանությամբ, արտացոլում են այն անտեսանելի Աստծու և Արարչի պատկերը, որն «իր արեգակը ծագեցնում է չարերի ու բարիների վրա և իր անձրևը թափում արդարների և մեղավորների վրա» (Մատթ. 5, 45): Այդպիսով նրանջ իրենց մեջ կրում են Աստծու պատկերը:

Սրբերը, ուրեմն, Պատկերի պատկերն են. Որդին լինելով Պատկերը՝ նրանք այնուՀետև արտացոլում են Նրա ծննդա- կարգը ոչ Թե պարզապես և արտաքին նմանուԹյամբ, այլ ներքին խորունկ նմանուԹյամբ: Նրանք կերպարանափոխ- վում են Հոդեկան վերանորոդուԹյամբ և ի վերջո ներքուստ սերտորեն նմանվում Նրան, ով Հայտնվում է փառավոր մարմնի մեջ:

ԵԹե այսպիսին է այն մար<del>գկա</del>նց դիմանկ<mark>ա</mark>րը, որոնք ճչմարտապես ասում են «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես», ապա ակն Հայտ է, որ նա, ով մեղք է գործում, ինչպես սուրբ Հով-Հաննեսն է արտաՀայտվում իր ԸնդՀանրական ԹղԹում, այդ՝ Սատանայից է, «որովՀետև Սատանան մեղանչող է ի սկզբա-<u>նե» (Ա ՀովՀ. 3, 8): Աստծու սերմը, որ մնում է վերածնված</u> <mark>մարդ</mark>ու Հոգու մեջ, մեղքի դեմ վնաս<mark>ադ</mark>երծում է այն մարդ֊ <mark>կանց, ո</mark>րոնք վե<mark>րա</mark>րտադրում են իր Որդու պատկերը: Բայց <u>Սատանայի սերմը ապակա</u>նում է մեղանչող մար<del>դ</del>կանց, և <mark>նրա ներկայությունն արգել</mark>ք է լինում Հոգեկան վերականգն֊ <mark>ման: Քանի որ որդին Հայտնվ</mark>եց խորտակե<mark>լու</mark> Համար Սատա֊ <del>նայի գործերը, մեր Հոգիներո</del>ւմ Բան <mark>Աստծո</mark>ւ ներկայությու֊ նր ի վիճակի է խորտակելու մեր մե<mark>ջ Ս</mark>ատանայի գործ<mark>երը,</mark> պոկելու մեր միջից վատ սերմը և մեզ դարձնելու Աստծու որդիներ: Չերևակայենք, ուրեմն, որ մենք սովորեցինք պարզա-<mark>պես աղոթերի</mark> մի բանաձև` այն արտասանելու Համար որոչա֊ կի ժամին: Եխե իսկապես իրագործում ենք այն, ինչ ասացինք պատվիրանի մասին, ապա պետք է աղոխել անդադար, մեր ամբողջ կյանքը պիտի լինի չընդՀատվող մի աղոխք և պիտի Հռչակի մեր Հորը, որ երկնքում է: Մեր քաղաքն այլևս չպիտի լինի երկրի վրա, այլ` երկնքում, որ Աստծու խագավորությունն է, քանզի Աստծու խագավորությունը Հաստատակած պիտի լինի այն բոլոր մարդկանց մեջ, որոնք կրում են երկնային Բանի պատկերը իրենց Հոգիներում, և այդպիսով իրենք ևս պիտի դառնան երկնայիններ:

#### ՈՐ ԵՐԿՆՔՈՒՄ ԵՍ...

### Աստված կապված չէ մի տեղի հետ

23. Ասված է` սրբերի Հայրը երկնքում է: Պետք է զգուչա-<u>նալ Աստծուն պատկերացնել պարփ</u>ակված մարմ<mark>ն</mark>ավոր ձևի մեջ և երկն<u>քում բնակվելիս: ԵԹե երկ</u>նքի Աստվածը պարփակված լիներ, ապա նա ավելի փոքր կլիներ, քան իրեն չրջապատող երկինքը: ԸնդՀակառակը, նրա աստվածության անպատմելի <mark>գորու</mark>թյունը չրջապատում և կրում է գոյություն ունե-<del>ցող ամեն բան: Որ</del>ոչ արտաՀայտություններ, եթե տառացիո-<del>րեն վերցնենք, Թվո</del>ւմ <del>են</del> Հաստատել, <del>որ</del> Աստված գտնվում է <u>ինչ-որ մի տեղի սա</u>Հմաններ<u>ի մե</u>ջ։ Բայ<del>ց Հա</del>րկավոր է այդ ար-<mark>տաՀայտ</mark>ություն<mark>նե</mark>րը <u>Հասկանալ ա</u>վելի լայն ի<mark>մաստ</mark>ով` չխախտելով Աստծու Հոգևոր բնությունը: Օրինակ` սուրբ ՀովՀաննեսի ավետարանում կարդում են<u>ը. «</u>Զատկի տոնից <mark>առա</mark>ջ, իմանալով, որ իր ժամը Հասել է այս աչխարՀից անց֊ <mark>նելու իր Հոր մոտ, Հիսուս, որ յուրայիններին սիրել էր այս</mark> աչխարՀում, իր սիրո մասի<mark>ն նրանց տվ</mark>եց բարձրագույ<mark>ն մի</mark> վկայություն» (ՀովՀ. 13, 1): Եվ ավելի ներքև` «Իմանալով, որ Հայրը ամեն բան Հանձնել էր իր ձեռքը, և որ ինքը Աստծուց էր եկել և վերադառնու<mark>մ էր Աս</mark>տծու մոտ...» (ՀովՀ. *3, 3*): Նաև` «Լսեցիք, որ ձեղ ասացի, Թե գնում եմ և կվերադառնամ ձեզ մոտ: ԵԹե ինձ սիրեիք, ապա պիտի ուրախանայիք, որ գնում եմ Հոր մոտ» (ՀովՀ. 14, 28): Ավելի ներքև` «Այժմ ես գնում եմ նրա մոտ, ով ինձ ուղարկեց, և ձեղնից ոչ ոք ինձ չի Հարցնում, Թե` ո՞ւր ես գնում» (ՀովՀ. 16, 5): ԵԹե այս խոսքերը Հասկանայինք նյուԹեղեն մի տեղի իմաստով, ապա Հարկ կլիներ նույն իմաստով Հասկանալ նաև Հետևյալ խոսքը. «Հիսուս պատասխանեց նրան. եԹե մեկը սիրում է ինձ, իմ խոսքը կպաՀի, և իմ Հայրը նրան կսիրի. և մենք նրա մոտ կգնանք ու նրա մոտ կօԹևանենջ» (ՀովՀ. 14, 23):

Այս վերջին բառերից չպետք է Հասկացվի Հոր և Որդու տարածքային տեղափոխությունը մեկի մոտ, որը սիրում է Հիսուսի խոսքը։ Բանն Աստված, զիջողությամբ, խոնարգվեց իր բարձրության մեջ, երբ որ եկավ մարդկանց մոտ։ Ասվում է, որ նա այս աշխարգից գնում է իր Հոր մոտ, որպեսզի մտա-Հայեցողությամբ մենք նրան դիտենք իր բնության կատարելության մեջ, իր կամավոր անէացումից անդին, իր փառքի լրումի մեջ։ Եթե նրան ընդունենք որպես առաջնորդի, ապա նա մեղ էլ կփրկի մեր բոլոր թշվառություններից։ Այժմ թող նա գնա Նրա մոտ, ով ուղարկեց նրան. Թող Բանն Աստված բաժանվի աշխարգից և վերադառնա իր Հոր մոտ։

Ավետարանի վերջում սուրբ ՀովՀաննեսը գրում է. «Ինձ մի՛ պահիր, որովՀետև դեռ Հորս մոտ չեմ բարձրացել» (ՀովՀ. 20, 17): Այս խոսքը պետք է Հասկանալ իր խորհրդավոր իշմաստով. Հոգևոր իմացությունը թույլ է տալիս Աստծուն առավել արժանի ձևով Հասկանալ Որդու Համբարձումը դեպի Հայրը, Հասկանալ ավելի չուտ որպես Հոգո՛ւ բարձրացում, քան մարմնի:

Ես բացատրեցի «Հա՜յր մեր, որ երկնքում ես» խոսքը, որպեսզի մերժեմ պարզունակ ըմբռնումն այն մարդկանց, որոնք Աստծուն երևակայում են երկնքում ինչ-որ տեղ, և որպեսզի մերժեմ այն սխալ կարծիքը, Թե Աստված գտնվում է նյութական մի վայրում (ինչ որ նչանակում է, թե նա մարմին ունի և այդ պատճառով էլ բաժանելի է, նյութական և ապականացու): Արդարև, ամեն մարմին բաժանելի է, ապականացու, նյութական: ԱնՀրաժեչտ է ուրեմն իմանալ, որ Աստված ունի նյութից տարբեր մի բնություն:

Քրիստոսի մարդեղությունից առաջ Սուրբ Գիրքը, բազմաթիվ առիթներով, կարծես ասում է, թե Աստված կապված է մի տեղի Հետ: Անօգուտ չի թվում այստեղ մեջ բերել այդ Հատվածներից մի քանիսը` լուսաբանելու Համար այն մարդկանց, որոնք դերադույն Էակին պատկերացնում են պարփակված ամփոփ և սաՀմանափակ մի վայրում:

Նախ Ծննդոց գրջից. «Աղամը և Եվան, - ասում է Աստվածաշունչը, - երեկոյան լսեցին Տեր Աստծու՝ դրախտում շրջադայելու ոտնաձայնը: Աղամն ու իր կինը Թաջնվեցին Տեր
Աստծուց դրախտի ծառերի մեջ» (Ծննդ. 3, 8): Նրանց, ովջեր
չեն Թափանցում Սուրբ Գրջի դանձերի մեջ և նույնիսկ չեն
Թակում նրա դուռը ներս մտնելու Համար, Հարց ենջ տալիս,
Թե ինչպե՞ս Տեր Աստված, որը լցնում է երկինջն ու երկիրը
և որը, ըստ իրենց ըմբռնման, մարմնապես ունի երկինջը իբրև իրեն դաՀ և երկիրը՝ իբրև իր ոտջերի պատվանդան, կարող է պարփակվել երկնջի ու երկրի Համեմատությամբ այդջան ամփոփ մի վայրում, Թե ինչպե՞ս այդ դրախտը, որ
նրանջ պատկերացնում են որպես նյուԹեղեն մի բան, չի
լցված Աստուծով, այլ մեծ է այն աստիճան, որ Տերը կարողանա շրջադայել այնտեղ և լսել իր ոտնաձայնը:

Առավել ևս անճիչտ է մտածել, որ Ադամն ու Եվան Թաքնված լինեն Աստծուց դրախտի ծառերի մեջ, որովՀետև իրենց անՀնազանդությունը պատճառ էր դարձել, որ վախենան Տիրոջից: Արդարև, չի ասվում միայն, թե նրանք ուզում էին թաքնվել, այլ նրանք իսկապե՛ս թաքնվեցին: Ըստ այս մարդկանց մտածման, Աստված ինչպե՞ս կարող էր Հարցնել. «Ո՞ւր ես»:

<u>Ծննդոց գիրքը բացատրելիս մենք երկա</u>րորեն *ք*ննարկել <mark>ենք այս Հարցերը: Որպեսզի լռությամբ չանցնենք այնպիսի</mark> լուր<mark>ջ մի Հարցի վ</mark>րայից, <mark>ինչպիս</mark>ին այս Հ<mark>ա</mark>րցն է, բավական է <mark>այստեղ Հիչեցնել Երկրորդ Օրենքում Աստծու մ</mark>ասին Հ<mark>իչա֊</mark> <mark>տակված խոսքը.</mark> «Ես կբնակվեմ և կչր<mark>ջա</mark>գայեմ նրանց մեջ»: <mark>Նրա չրջագայությունը սրբերի մեջ նման է այն չրջագայո</mark>ւթյանը, որ <mark>նա կատարել է դրախտում. բոլոր մեղավորներ</mark>ը Այսպես, «Կայենը, փախչելով Տիրոջ առջևից, գնաց բնակվեց Նայիդ ե<mark>րկրում` Եդեմի դիմաց» (Ծննդ</mark>․ 4, 16): Աստվ<mark>ած</mark> բնակվ<mark>ում է երկնքում, ինչպես բ</mark>նակվում է սրբերի մե**ջ**, խոս-<u>քը վերաբերի երկնային մարդու պատկերն իր մեջ կրող սրբին</u> *թե Քրիստոսին, որը տանում է երկնքի <mark>փրկված բ</mark>ոլոր լուսա*֊ տո<mark>ւներն ու աստղերը, և կամ այն սրբեր</mark>ին, որոնք գտնվում են երկնքում` ըստ սաղմոսերդուի խոսքի. «Աչքերս դեպի <u> ջեղ բարձրացրի, Տե՜ր, դու, որ բն</u>ակվում ես <mark>ե</mark>րկնքում» (Սաղմ. 123: 1), նաև ըստ ժողովողի. «Ոչինչ չասեք անխոր-Հուրդ կերպով, և Թող ձեր սիրտր չչտապի բնավ Հապձե<mark>պ</mark> խոսքեր արտաբերել Աստծու առջև, քանդի Աստված երկնքում է, իսկ դուք` երկրի վրա» (Ժող. 5, 11): Այս խոսքերն <mark>արտաՀայտում են</mark> այն Հեռավորությունը, որ մարմնավոր <mark>սաՀմ</mark>անների մեջ արգելափակված է<mark>ակ</mark>ներին բաժանում է <mark>Նրանից, ով Հրեչտակների Հետ միասին գտ</mark>նվում է սուրբ գորությունների և Հենց իր` Քրիստոսի մոտ: Այս վերջինը *թվում է, թե իրոք Աստծու թագավորությունն է, որը, այլա*֊ <mark>բանորեն, կոչվում է երկինք, իսկ նրա Եկեղե</mark>ցին` իր ոտքեր<mark>ի</mark> պատվանդանը, որը, այլաբ<mark>ան</mark>որեն, կոչվում է երկիր:

Հին Կտակարանից մենք մեջ բերե<mark>ցի</mark>նք մի քանի խոսքեր (որոնք Թվում է, Թե Աստծուն կապում են մի տեղի Հետ), որպեսզի մեր ընԹերցողներին Հնարավոր եղած չափով Համոզենք, որ Աստվածաչունչը պետք է մեկնաբանել իր Հոդևոր բարձր իմաստով, երբ այ<mark>ն Թվում է մեզ սովորեցնել, Թե Աստ</mark>- ված դանվում է ինչ-որ մի տեղ: Հարմա<mark>ր դ</mark>տանք այս բանը ցույց տալ «Հա՜յր մեր, որ երկնքում ես» խոսքի կապակցունյամբ` Աստծու էությունը Հակադրելու Համար բոլոր արարածներին:

#### ውበጊ ሀበኑቦዶ ԼኮՆԻ Քበ ԱՆՈՒՆԸ...

24. Այս նախադասությունը կարող է նչանակել. կա՛մ ինչ որ խնդրվել է, տակավին ձեռք չի բերվել, և կա՛մ՝ ով արդեն ձեռք է բերել, խնդրում է, որ այն մնա։ Սակայն «Թող սուրբ լինի քո անունը» խոսքը, որ Մատթեոսը և Ղուկասը մեզ Հրավիրում են ասել, արտաՀայտում է, որ Հոր անունը տակավին չի սրբացվել։ Բայց մեզ կառարկեն՝ ասելով, թե՝ ինչպե՞ս մարդ կարող է խնդրել, որ Աստծու անունը սրբացվի, ասես այն սրբացված չլիներ։ Տեսնենք, ուրեմն, թե ի՛նչ է նչանակում Աստծու անունը։

#### ԱՆՈՒՆԸ

Անունը ցույց է տալիս անվանվող էակի սեփական և աշներկբայելի բնությունը։ Այսպես՝ Պողոս առաջյալի սեփական բնությունը ցույց է տալիս, որ նրա Հոգին, նրա միտքը և մարմինը այսպիսին են կամ այնպիսին։ Այս սեփական և անՀաղորդելի Հատկանիչը, որը ցույց է տալիս, թե ոչ մեկ էակ, ոչ մեկ մարդ նման չէ Պողոսին, արտաՀայտված է Պողոս անունով։ Մարդկանց մոտ այս սեփական Հատկանիչները (այսինքն՝ անունները) կարող են փոխվել։ Աբրամը կոչվեց ԱբրաՀամ, Սիմոնը՝ Պետրոս, Սողոսը, որ Հալածում էր Հիսուսին, կոչվեց Պողոս։ Աստծու Համար, որ բնավ չի փոխվում, որ անփոփոխելի է, կա միայն մեկ անում՝ որ է-ն՝ Հիչատական Ելից դրջում։ Մենք բոլորս չանում ենք խորՀրդածել

Աստծու մասին` Հասկանալու Համար նրա բնությունը (Հաղվագյուտ, ավելի քան Հաղվագյուտ են այն մարդիկ, որոնք կարող են Հասկանալ նրա սրբությունը): Հիսուսի աղոթքը մեղ սովորեցնում է, որ սուրբ է Աստված, որպեսզի մենք բացաՀայտենք նրա սուրբ էությունը որպես Արարիչ, Նախախնամող, Դատավոր, որն ընտրում է և լքում, ընդունում և մերժում, վարձատրում և պատժում յուրաքանչյուրին ըստ իր արժանիքի: ԱՀա թե ինչն է բնորոչում սեփական Հատկանիչն այն դերադույն Էակի, որը, ըստ իս, կոչվել է Աստված:

Այսպես՝ Ելից գրքում կարդում ենք. «Զուր տեղը չպիտի արտասանես քո Տիրոջ՝ Աստծու անունը» (Ելից 20, 7): Երկըորդ Օրենքում՝ «Թող իմ խոսքն սպասվի ինչպես անձրև, իմ
պատգամները տարածվեն ինչպես ցող, ինչպես խոտի վրա
տեղացող անձրև և ինչպես ջրի կաժիլ մարդախոտի վրա. ոըովհետև ես կանչեցի անունը Տիրոջ» (Բ Օր. 32, 2-3): Սաղմոսների գրքում՝ «Պիտի հիչեն քո անունը դարեդար»
(Սաղմ. 45, 18): Ով ջանք չի թափում Աստծու մասին իր
ըմբռնումը ներդաչնակելու արդարության գաղափարի հետ,
նա դուր տեղն է արտասանում իր Տեր Աստծու անունը:

Այդ անվան չնորհիվ խոսքերն ունենում են անձրևի ազդեցություն և կարող են պաղաբեր լինել ունկնդիրների Հոգու Համար: Դրանք մխիթարում են ցողի նման, զորացնում ունկնդիրներին ինչպես բարերար անձրև կամ արդասավորող ջրի կաթիլ: Մարդը մտածելով, որ իր դործը Հաջող ավարտի Հասցնելու Համար կարիք ունի Աստծուն, մտովի կանչում է անունը Նրա, ով միակն է, որ բաչխում է բոլոր բարիքները: Հասկանալ կամ բացահայտել Աստծու խորհուրդները` նչանակում է ավելի չուտ հիչել աստվածային բաներ, քան սովորել դրանք, մինչդեռ մեղ թվում է, թե դրանք սովորել ենք մարդուց:

# Ի՞նչ է նշանակում սրբացնել

Ո<mark>վ աղոխում է, պետք է մտածի և խն</mark>դրի, որ սրբացվի <del>Աստծու անունը` ըստ սաղմոսերգուի խոսքի. «Պանծացնենք</del> <mark>նրա անունը մեր</mark> մե**ջ» (Սաղմ. 33, 4): Սա<mark>ղմ</mark>ոսեր**գուն խնդրում <mark>է մեզ, որ ներդա</mark>չնակվենը նույ<mark>ն ոգով, որպեսզի չտապ</mark>ենը խորացնել մեր մեջ Աստծու ճչմարիտ, վսեմ գիտությունը: Պանծացնել <mark>Աստծու անու</mark>նը մեր մեջ` նչանակում է մասնակ-<del>ցել</del> աստվ<mark>ածային մադ</mark>նիսական Հոսան<u>քին` ծնվելով նրանից,</u> նչանակո<mark>ւմ է իչխ</mark>ել Թչ<mark>նա</mark>միների վրա, որոնք այլևս չեն կարող Հրճվել մեր սայԹաբումներով ու անկումներով: Այդպես է, որ պանծացված է լինում Աստծու ուժը, ինչպես այդ ցույց է տալիս 30-րդ սաղմոսը. «Պանծացնո<mark>ւմ եմ</mark> քեզ, ո՛վ Տեր, քա<mark>ն</mark>գի դու ինձ բարձրացրիր և չԹողեցիր, որ Թչնամիներս չար<mark>ախ</mark>նդան ինձ վրա»: Աստծուն պանծացնում ենք` բարձր<mark>ացնելով նրան նվիրված մի տաձա</mark>ր` ըստ նույ<mark>ն</mark> սաղմոսի <mark>վերնագրի. Սաղմոս. օր</mark>Հներգ Դ<mark>ավԹի</mark> տաճարի ն<mark>ավ</mark>ակատի<u>ք</u>ի யாசிர்பு:

Ինչ վերաբերում է «Թող սո՛ւրբ լինի քո անունը» խոսքին և նրան Հաջորդող մյուս խնդրանքներին, պետք է ավելացնել, որ սրբագան մատենագիրների մոտ բայի Հրամայական եղանակը Հաճախ փոխարինվում է ըղձականով, ինչպես, օրինակ, սաղմոսների մեջ. «Թող պապանձվեն ստախոս չրթունքները, որոնք անպատկառություն են տարածում արդարության դեմ» (Սաղմ. 31, 19), փոխանակ ասելու` «Երանի պապանձվեն»: Նաև Հուդային վերաբերող Հատվածում. «Վաչխառուն թող Հափչտակի ողջ ունեցվածքը նրա, և ոչ ոք թող չլինի, որ աջակցի նրան» (Սաղմ. 109, 11-12): Այս ամբողջ սաղմոսը մի աղոթք է, որ Հուդայի վրա է կանչում բոլոր չարիջները: Այս քերականական կանոնին ծանոթ չլինելու պատճառով Տատիենը սրբապիղծ ենթադրություններ է արել Աստծումասին: Այսպես է, որ «թող լույս լինի» խոսքը նա Հրամանի

փոխարեն Հասկանում է որպես մի խնդ<mark>րա</mark>նք, մի աղոթե և ամբարչտորեն բացատրում է, թե Աստված իբր խավարի մեջ էր և աղերսում էր:

<mark>Հարկավոր է </mark>Հարցնել նրան, Թե ինչպ<mark>ե՛ս</mark> է Հասկանում <mark>Հե</mark>֊ <mark>տևյալ խոսքերը</mark>. «Թող երկի<mark>ր</mark>ն աճեցնի դալար բույս», «Թող <mark>երկրի տակ գտնվող ջրերը Հավաք</mark>վեն մի տեղ», «Թող ջրերն արտադրեն ողջ կենդանիներ, որ լողան ջրի մեջ», «Թող երկիրն արտադրի կենդանի մի Հոգի» (Ծննդ. 1, 11, 9, 20, 24): Աստված կ<mark>խնդրի՞, որ եր</mark>կրի տակ գտնվող ջուրը Հավա<u>քվի</u> ինչպես մի գանգված, որպեսզի այն մնա Հաստատուն անջըպետի վրա: Կամ կխնդրի՞, որ երկիրը սերմ աձեցնի, որպես֊ զի վայելի Հողի բարիքները: Ի՞նչ կարիք ունի նա լույսի, կե<mark>նդանիների, ձկների, որպ</mark>եսգի ց<mark>անկանա,</mark> որ դրանք ստ<mark>եղծվեն: «Թող լույս լինի» արտ</mark>աՀայտությունը Հրաման է և ոչ թե իղձ: Հրամայական եղանակով կազմված աղոթքի այս խոսքի կապակցությամբ ինձ ան<del>Հրաժ</del>եչտ թվաց Հիչեցնել Տատիենի մեկ<mark>նաբանությունը, որովՀետ</mark>և նա խեղաթյուրել է բազմաԹիվ մարդկանց մտքերը, որոնք ընդունել են նրա սրբապիղծ ուսուցումը: Մենք ինքներս ենք ճանաչել նրանց դեռ ոչ չատ առաջ:

#### ደበ ውሀዓሀՎበՐበኑው3በኙՆԸ ውበኅ ዓሀ...

25. «Քո Թագ<mark>ավ</mark>որությո՛ւնը Թող գա»: Ըստ մեր Տիրոջ և Փրկչի խոսքի` «Աստծու Թագավորությունը դրսից տեսանեւի կերպով չի գալիս, և չեն ասի, Թե` ահավասիկ այստեղ է կամ այնտեղ, այլ Աստծու Թագավորությունը ներսում, մեր մեջ է» (ներսում բառը նչանակում է մեր բերանում, մեր սրտում) (Ղուկ. 17, 20-21): Ակնհայտ է, ուրեմն, որ ով աղոթեում է, որպեսզի Աստծու Թագավորությունը գա, նա իրավացիորեն աղոթում է, որ Աստված բարձրանա, պտղավորվի, ավարտվի իր մեջ: Այն բոլոր սրբերի մեջ, որոնք Աստծուն ըն»

դունոմ են իբրև Թագավոր և Հնազանդվում նրա Հոգևոր օրենջներին, Տերը բնակվում է նրանց մեջ, ինչպես լավ խնամարկված մի ջաղաջի մեջ: Հայրը ներկա է, և Քրիստոս Թագավորում է Հոր Հետ նրանց անարատ Հոգում` ըստ վերևում մեր Հիչատակած խոսջի. «Մենջ նրա մոտ կգանջ և նրա մեջ կՀաստատենջ մեր օԹևանր» (ՀովՀ. 14, 22):

## Ի՞նչ է նշանակում Աստծու թագավորությունը

Իմ կարծիջով Աստծու Թագավորություն նչանակում է բանականության երանավետ վիճակ, տրամախուռւթյուն, խելացի դատողությունների կարգ, նչանակում է Քրիստոսի Թագավորությունը, փրկության այն խոսջերը, որոնջ ուղղվում են ունկնդիրներին որպես արդարության և մյուս առաջինությունների կատարյալ գործեր. որովհետև Աստծու Որդին Խոսջ է և Արդարություն: Ընդհակառակը, այս աշխարհի իշխանը ճնչում, կեղեջում է մեղավորներին, ջանի որ բուրս մեղավորները այս չար դարի ստրուկներն են. նրանջ անձնատուր չեն լինում նրան, «ով կամովին իր անձը տվեց մեր մեղջերի համար, որպեսզի մեզ պոկի դուրս հանի ներկա աշխարհի ապականությունից՝ ըստ Աստծու և մեր Հոր կամջի», ինչպես գրված է դաղատացիներին ուղղված թղթում (Գաղ. 1, 4):

Ովքեր բռնու<mark>թյ</mark>ամբ կեղեքված են այս աչխարհի իչխանի կողմից նրա Համար, որ մեղանչել են ազատորեն, գտնվում են մեղքի իչխանության տակ: Պողոս առաքյալը մեզ պատվիրում է թոթափել մեղքի լուծը. «Թող մեղք<mark>ն ա</mark>յլևս չթագավորի ձեր մաՀկանացու մարմիններում` Հնազանդեցնելու Համար ձեղ իր մոլի ցանկություններին» (Հռոմ. 6,12):

# Ինչպե՞ս խնդրել մի բան, որ արդեն կա

Գուցե մեզ առարկեն <mark>«Թող սո</mark>′ւրբ լինի քո անունը» և

«Քո թագավորությո՛ւնը թող գա» երկու խնդրանքների կապակցությամբ` ասելով, որ, եթե խնդրենք` Հավաստի լինելով, որ Հաջողությամբ կլսվենք, ապա պարզ է, որ ոմանց Համար Աստծու անունը սրբացված կլինի և նրա թագավորությունը կգա: Բայց այդ դեպքում ինչպե՞ս նրանք կարող են դեռ չարունակել խնդրել բարիքներ, որոնք արդեն եկել են, ասելով` «Թող սո՛ւրբ լինի քո անունը, քո թագավորությո՛ւնր թող գա:

Մեն<mark>ք կպատասխանեն</mark>ք այս առարկու<mark>թյ</mark>անը: Ով աղոթում է` ստանալու Համար գնոսը (բարձրագույն գիտություն), միչտ իրավունք ունի դրանք խնդրելու, որովՀետև նա կստա֊ ն<mark>ա գնոսի և իմաստության ա</mark>ռավել Հ<mark>արուստ գանձե</mark>ր, որոնք *խույլ կտ<mark>ան նրան ճանաչել ներկա ժամանակին վերապ</mark>ա*Հվա<mark>ծ ամբողջ մասնակին. Հետագայում նրան կՀայտնվի կա</mark>֊ տարյալը, որը կփոխարինի մասնակիին, երբ դե<mark>մ</mark>Հանդիման գալով դյուրընկայելի բաների <mark>Հե</mark>տ` միտքը կ<mark></mark>ժափանցի դրանց մեջ առանց զգայության օգնության: Նույնպես Աստծու անունը կատարելապես կսրբանա, և նրա ԹադավորուԹյունը կատարելապես կգա մեզնից յուրաքանչյուրի Հ<mark>ամար</mark> միայ<mark>ն այն ժամանակ, երբ մեր մեջ կատարյալ կլինեն գնոսն</mark> <mark>ու իմաստություն</mark>ը, անկասկած նաև մյուս առաքինություն<mark>֊</mark> <mark>ները: Մենք կրնԹ</mark>անա<mark>ն</mark>ք դեպի կատարելուԹյուն, եԹե «մո-<mark>ռանալով անցած ճանապար</mark>Հր` մ<mark>եր ա</mark>մբողջ էությամբ ձգտենը դեպի առաջ» (Փիլ. 3, 13):

Աստծու Թագավորությունը մեր մեջ (մենք, որ անխոնջ քայլողներ ենք) իր կատարելության կՀասնի այն ժամանակ, երբ որ իրականանա Պողոս առաջյալի խոսքը. «Երբ իր բոլոր թշնամիներին Հնագանդեցնի, Քրիստոս թագավորությունը կՀանձնի Հայր Աստծուն, որպեսզի Աստված ամեն բան լինի ամենջի մեջ» (Ա Կորնթ. 15, 24-28): Նաև մենք Քրիստոսի միջոցով աստվածային բարձր տրամադրություններով անդա-դար պիտի աղոթենջ` դիմելով մեր Հորը, որ երկնքում է.

<mark>«Թող սո՛ւրբ լինի ք</mark>ո անունը, քո Թագ<mark>ավ</mark>որուԹյո՛ւնը Թող գա:

<del>Աստծու ԹագավորուԹյան մասին պետք</del> է նչել նաև Հետև-<mark>յալը. կարելի չէ</mark> արդարությունը Հաչտ<mark>եցնել ան</mark>իրավութ<mark>յան</mark> <mark>Հետ, լույսը` ստ</mark>վերի Հետ, Ք<mark>ր</mark>իստոսին` Բելիարի Հետ: Նույն֊ <mark>պես մեղքի Թագավո</mark>րուԹյունը անՀաչտելի է Աստծո<mark>ւ Թա</mark>գա֊ վորությա<mark>ն Հետ: Եթե ու</mark>գում ենք,որ Աստված թագավորի մեզ վրա, ապա <mark>Թող մեղքը եր</mark>բեք չԹագավորի մեր մա**Հկա**նացու <mark>մարմինների վրա: ՉՀետև</mark>են**ը մեղ**քի կոչերին, որոնք մեր Հո֊ գիները մ<mark>ղում են մարմնա</mark>վոր գործերի ու այնպիսի արարք֊ ներ<del>ի, որ օտար են Աստծուն: Խստամբերությամբ ձ</del>նչենք մեր մ<mark>արմնի բոլոր անդամները, որպեսզի մաջի՛, Հո</mark>գո՛ւ պտուղ֊ ներ տանք<mark>: Տերը կչրջագայի մեր մեջ, ինչպես Հոգևոր դրախ</mark>֊ տի <mark>մե</mark>ջ. նա միայնակ կ**ժա**գավորի մեր մեջ իր Քրիստոսի Հետ Հոգև<mark>որ գորության աջ կողմում, մին</mark>չև որ նրա թշնամիները <del>մեր մեջ դառնան իր ոտքերի պատվ</del>անդանը, և <mark>մ</mark>եզնից Հե֊ ռացվեն երկրային ամեն իչխանու<mark>թյ</mark>ուն և գորություն: Այ<mark>ս</mark> բոլորը կարո՛ղ է իրականանալ մեզնից յուրաքանչյուրի մեջ, մա<del>հր կարող է պարտվել, որպեսգի Քրիստոս կարողանա ասել</del> մեր մ<mark>եջ. «Մա՛Հ, ո՞ւր է քո Հաղ</mark>թությունը» (Ա Կորնթ. 15, 55):

Ուրեմն, ինչ որ ապականացու է մեր մեջ, պետք է Հայտնաբերի սրբությունն ու անապականությունը պարկեչտության ու մաջրության մեջ, և ինչ որ մ<mark>աՀկա</mark>նացու է, թոթափելով մաՀը, պետք է Հայտնաբերի Հոր անմաՀությունը: Այս ձևով Աստված կթագ<mark>ավոր</mark>ի մեր մեջ, և մենք արդեն տիրացած կլինենք նոր ծննդի և Հարության բարիքներին:

### ደበ Կሀሀደር ውበՂ ԼԻՆԻ...

26. «Քո կա՛մքը Թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է»: Ղուկասը «Քո ԹագավորուԹյո՛ւնը Թող գա» բառերից Հետո լռությամբ անցել է այս խնդրանջի վրայից և դրել է.
«Մեր Հանապազօրյա (Հոգևոր) Հացը տո՛ւր մեզ ամեն օր»:
Ուրեմն մենք պիտի քննենք այս խոսքերը, որ միայն Մատթեոսն է մեջ բերել, և որոնք Հաջորդում են նախորդներին:
Մենք, որ աղոթում ենք, դեռևս դտնվում ենք երկրի վրա.
կարծում ենք, որ երկնքի բոլոր բնակիչներն այնտեղ կատարում են Աստծու կամքը: Խնդրում ենք, որ մեղ Համար ևս
երկրի վրա ամեն ինչում կատարվի Աստծու կամքը. ինչ որ
անպայման կլինի, եթե ոչինչ չանենք նրա կամքից դուրս:
Երբ այդ կամքը լիովին կատարված լինի մեր մեջ երկրի վրա,
մենք Հար և նման կլինենք երկնքի էակներին. նրանց նման
կկրենք երկնային Էակի պատկերը, կժառանդենք երկնքի թադավորությունը, և նրանք, որ մեղ կՀաջորդեն, իրենց Հերթին
կլինենք:

Կարելի է ավելի լայն իմաստով Հասկանալ ՄատԹեոսի կողմից մեջ բերված «Երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է» բառերը: Մեղնից պաՀանջված աղոԹքը կլիներ Հետևյալը. «Թող սո՛ւրբ լինի քո անունը երկրի վրա, ինչպես որ երկնջքում է, Թող քո կա՛մքը լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է»: Աստծու անունը սրբացվել է երկնքի բնակիչների կողմից. Աստծու ԹագավորուԹյունը Հաստատվել է նրանց մեջ. Աստծու կամքը կատարվել է նրանց մեջ: Այս բոլոր բաները, որ անկատար են մնացել երկրի բնակիչների Համար, կարող են իրականանալ, եԹե կարողանանք մենք մեզ ցույց տալ, Թեարժանի ենք լսելի լինելու Աստծուց:

# Ի՞նչ է նշանակում երկինք և երկիր

«Քո կա՛մջը Թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկն<mark>ջում</mark> է»: Այս բառերի մասին կարող ենջ Հարց տալ մեզ. Աստծու կ<mark>ա</mark>մջը ինչպե՞ս կարող է կատարվել մի երկնջում, որտեղ բնակվում են չար ոգիները, որոնցով «Հարբել է Աստծու սուրը երկնքում» (Եսայի 34, 5): Ուրեմն, եթե մենք խնդրենք, որ Աստծու կամքը կատարվի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է, ապա անխոՀեմաբար չե՞նք խնդրի, որ երկինքը լցնող չար ղորությունները նույնպես մնան երկրի վրա: Իրականում բազմաթիվ մարդիկ ապականվել են երկրի վրա չար ոգիների պատճառով, որոնք բնակվում են երկնային տեղերում:

Բայց նա, ով Հոգեպես է մեկնաբանում երկինքն ու երկիրը` այնտեղ Հայտնաբերելով Քրիստոսին և նրա Եկեղեցին
(ո՞վ է Հոր արժանի դաՀը, եթե ոչ` Քրիստոս, և ո՞րն է նրա
ոտքերի պատվանդանը, եթե ոչ` Եկեղեցին) կարող է Հեչտությամբ լուծել դժվարությունը: Եկեղեցու յուրաքանչյուր
անդամ պետք է պաՀանջի, որ կատարվի Հոր կամքը, ինչպես
Քրիստոս ինքը կատարեց, Նա, որ եկավ Հենց այդ նպատակով և այն կատարեց ամբողջապես: Հարելով Նրան` մենք կարող ենք նրա Հետ դառնալ մեկ Հոդի և այդպիսով կատարել
նրա կամքը: Այնպես որ Հոր կամքը կկատարվի երկրի վրա,
ինչպես որ երկնքում է. որովՀետև ով միանում է Տիրոջը, ըստ
սուրբ Պողոսի, Նրա Հետ կազմում է մեկ Հոդի: Ձեմ կարծում,
որ նրանք, ովքեր ուչի ուչով խորՀրդածում են իմ այս մեկնաբանման մասին, կարողանան մերժել այն:

Այսու Հանդերձ կարող են առարկել Տիրոջ այն խոսքին, որ նա ուղղեց իր տասնմեկ աչակերտներին իր Հարու Թյունից Հետո. «Ամեն գորու Թյուն տրված է ինձ երկնքում և երկրի վրա» (Մատթ. 28, 18): Տրված լինելով, որ նա զորու Թյուն ոււնի երկնային բաների վրա, ուրեմն ասում է, որ զորու Թյուն է ստացել նաև երկրի վրա: Երկնային բաները՝ առաջինները, լուսավորվել են Աստծու խոսքով. դարի լրումից Հետո երկրային բաները, Աստծու Որդուն տրված զորու Թյան չնոր Հիվ, ընդօրինակեցին այն բաները, որ Փրկչի զորու Թյունն ստագավ երկնքում, և որոնք արդեն կատարյալ են: Քրիստոս ուզում է աղոթեքով Հոր մոտ զուգակից դարձնել նրանց, ում ու

սուցանում է: Այսպիսով, երկրային էակները` Հնազանդվելով ճչմարտությանն ու Աստծու խոսքին և կերպարանափոխվե֊ լով այն գորությամբ, որ Հիսուս ստացել է երկրի վրա, ինչ֊ պես և երկնքում, կլինեն նման երկնային էակներին և կա֊ ռաջնորդվեն դեպի իրենց երանական վերջնակետը, որը դտնվում է նրա իչխանության տակ:

## Երկինքը, Փրկիչը, երկիրը, Եկեղեցին

Ուրեմն, եթե Փրկչին Հասկանանք որպես երկինք և Եկեղեցին` որպես երկիր` ասելով, որ բոլոր արարածների անդրանիկը (որի վրա Հանդչում է Հայրը, ինչպես մի դահի վրա) երկինքն է, ապա պետք է եղրակացնել, որ մինչև մահ իր խոնարհությամբ և Հնազանդությամբ զորություն ստացած Մարդը իր Հարությունից հետո կարո՛ղ էր ասել հետևյալ խոսքը.
«Ամեն դորություն տրված է ինձ երկնքում և երկրի վրա»:
Աստծու կողմից ճանաչված Մարդը իչխանություն ստացավ
երկնային բաների վրա, որոնք պատկանում են միածին Որդուն, որպեսզի միանա և մասնակցի նրա աստվածությանը:

Մնում է լուծել երկրորդ դժվարությունը. ինչպե՞ս Աստծու կամքը կատարված է երկնքում, երբ երկնային վայրերում բնակվող չար ոգիները կռվում են երկրային էակների Հետ:

ԱՀա մեր պատասխանը. ով բնակվում է դեռևս երկրի վրա, նա արդեն ունի իր քաղաքը երկնքում և այնտեղ գանձեր է կուտակում ոչ Թե այդ տեղի պատճառով, այլ` ներքին տրա֊մադրուԹյունների, որովհետև նրա սիրտը երկնքում է, և նա իր մեջ կրում է երկնային էակի պատկերը. նա այլևս երկրից չէ և ոչ էլ երկնային բարձր աշխարհից: Նույնպես և չար ո֊գիները. ապրելով Հանդերձ երկնքում` նրանք ունեն իրենց քաղաքը երկրի վրա: Նրանք որոգայԹ են լարում մարդկանց Համար և պայքարում նրանց դեմ. նրանք գանձեր են կուտա֊կում երկրի վրա և իրենց մեջ կրում երկրային էակի պատկե֊

րը` սկզբնապատկերը Տիրոջ արարածի, որն ստեղծված է Հրեչտակների ձեռքում խաղալիք դառնալու Համար: Այս չար ոգիները երկնային չեն և չեն բնակվում երկնքում, որով֊ Հետև նրանց տրամադրությունները չար են:

Եզրակացնելով` «Թող քո կա՛մքը լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է» խոսքը չի նչանակում, որ երկնքում են գտնվում նրանք, ովքեր իրենց մտածումով ընկել են «նրա Հետ, ով երկնքից ընկել է ինչպես փայլակը» (Ղուկ. 10, 18):

## Կերպարանափոխել երկիրը

Հանձնարարելով աղոխել, որպեսզի կատարվի Հոր կամքը երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է, մեր Փրկիչը բոլորովին չի պատվիրում աղոխել երկրի վրա բնակվողների Համար, որպեսզի նմանվեն երկնքում քաղաք ունեցողներին: Դրանով նա պարզապես ցանկանում է, որ երկրի վրա գտնվող բոլոր էակները, այսինքն` վատերը, երկրայինները` նմանվեն նրանց, ովքեր քաղաք ունեն երկնքում և դարձել են երկինք:

Մեղավոր մարդը, ով էլ նա լինի, երկիր է. եթե չի դղջում, ապա կդառնա երկիր: Բայց ով որ կատարում է Աստծու կամբքը և անՀնազանդ չի լինում փրկության և Հոդու օրենքներին, երկինք է: Ուրեմն, եթե մենք մեր մեղքի պատճառով դեռևս երկիր ենք, ապա խնդրենք մեղ Համար, որ Աստծու կամբք բարեփոխի մեղ, ինչպես բարեփոխել է մեր միջից նրանց, ովքեր դարձել են երկինք կամ արդեն երկինք են: Եվ եթե Աստծու աչքին արդեն մենք այլևս երկիր չենք, ապա խնդրենք դոնե, որ երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է, այսինքն` վատերի մոտ, կատարվի Աստծու կամքը, որպեսզի նրանք դառնան երկինք, երբ մի օր այլևս չի լինի երկիր, այլ ամեն ինչ կդառնա երկինք:

Ըստ այս մեկնաբանության, եթե Աստծու կամքը կատար֊ վ<mark>ում է երկր</mark>ի վրա, ինչպես որ երկնքում է, ապա երկիրն



#### 

«Տո՛ւր մեզ այսօր մեր Հոգևոր Հացը» կամ, ըստ Ղուկասի՝ «Տո՛ւր մեզ ամեն օր մեր Հոգևոր Հացը»: Որոչ մեկնիչներ ենԹադրում են, որ պետք է աղոԹենք նյուԹական Հացի Համար: Տեղին է այստեղ Հերքել նրանց սխալը: Նա, ով մեզ պատվիրում է խնդրել մեծագույն և երկնային բարիքները (մինչ մարմնավոր Հացը ո՛չ երկնային բարիք է և ո՛չ էլ մեծագույն խնդրանքի առարկա), ինչպե՞ս կարող էր մոռանալ իր ուսուցումը և պատվիրել մեզ, որ աղոԹենք իր Հորը չնչին և երկ-

## ճշմարիտ հացը

Մենք պիտի Հետևենք Հենց մեր Տիրոջը` տեսնելու Համար, Թե Նա ի՛նչ է սովորեցնում մեղ Հացի վերաբերյալ. մենք դա ցույց կտանք մանրամասնորեն: Սուրբ ՀովՀաննեսի ավետարանում Հիսուս իր խոսքն ուղղելով նրանց, ովքեր եկել էին Կափառնաում տեսնելու իրեն, ասում է. «Ճշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեղ, դուք ինձ փնտրում եք ոչ Թե նրա Համար, որ Հրաշքներ տեսաք, այլ որոՀետև կերաք այն Հացից և կշտացաք» (ՀովՀ. 6, 26): Ով ուտում է Հիսուսի օրՀնած Հացը և դրանով սնվում, աշխատում է ավելի լավ ճանաչել Աստծու Որդուն և շտապել դեպի նա: ԱՀա Թե ինչու Հիսուս պատվիրում է. «Գնացեք աշխատե՛ք ոչ Թե կորստյան ենԹակասննդի Համար, այլ այն սննդի, որ մնում է մինչև Հավիտենական կյանքը, և որը մարդու Որդին կտա ձեղ» (ՀովՀ. 6, 27):

Ունկնդիրները Հարցնում էին նրան և ասում. «Ի՞նչ աշնենք, որ Աստծու ուզած գործերը գործենք»: Եվ Հիսուս պատասիսանում է նրանց. «Աստծու ուզած գործը ա՛յս է. որ Հավատաք Նրան, ով ինձ ուղարկեց» (ՀովՀ. 6, 28-29): Եվ Աստված «ուղարկեց իր Որդուն և բժչկեց նրանց» (Սաղմ. 101,

20), ինչպես գրված է սաղմոսներում, որոնք ակնարկում են Հիվանդներին: Ովքեր Հավատում են Որդուն, Աստծու գործերն են անում. սրանք այն սնունդն են, որը գոյատևում է մինչև Հավիտենական կյանքը:

Մի քիչ ավելի ներքև` «Իմ Հայրն է, որ ձեզ տալիս է ձչմարիտ կենաց Հացը, որովՀետև Աստծու Հացը նա է, ով իջնում
է երկնքից և կյանք է տալիս աշխարհին» (ՀովՀ. 6, 32-33):
Ճչմարիտ Հացը նա է, ով սնում է ըստ Աստծու պատկերի
ստեղծված ճչմարիտ մարդուն, բարձրացնում նրան, ով
սնվում է այդ Հացով, մինչև որ նա նման լինի իր Արարչին:
Ի՞նչ կա ավելի արժեքավոր մտածող մարդու Համար, որը Հավանում է Աստծու իմաստությունը, Հասկանում է, որ ճչմարտությունը Համապատասխանում է խելամիտ մարդկային
բնությանը:

### **७५ एउगाम ४ए**८६

Մեկնումեկը գուցե կառարկի մեզ` ասելով, որ Վարդապետը մեզ չի սովորեցնում խնդրել Հոգևոր Հացը, այլ`մյուս Հացը: Նույնիսկ սուրբ ՀովՀաննեսի ավետարանում Հիսուս այդ Հացի մասին մերԹ խոսում է ասես իրենից դուրս մեկ ուրիչի մասին և մերԹ ինքն իր մասին: Մեկ ուրիչի մասին, երբ ասում է. «Մովսեսը ձեզ տվեց երկնքից եկած Հացը, ոչ Թե ձչմարիտ Հացը. որովՀետև իմ Հայրն է, որ ձեզ տալիս է ձչմարիտ Հացը երկնքից»: Ինքն իր մասին, երբ պատասխանում է նրանց, ովքեր այն խնդրում են իրենից` ասելով. «Տե՛ր, ամեն ժամ տո՛ւր մեզ այդ Հացից». - «Ե՛ս եմ կենաց Հացը. ով դեպի ինձ դա, քաղց չի զգա, և ով ինձ Հավատա, չի ծարավի» (ՀովՀ. 6, 34-35): Եվ քիչ Հետո` «Ե՛ս եմ կենդանի Հացը, որ իջած է երկնքից. եԹե մեկն այս Հացից ուտի, Հավիտյան կապրի, և այն Հացը, որ ես կտամ, իմ մարմինն է, որը ես կտամ, որպեսզի աչխարՀը կյանք ունենա» (ՀովՀ. 6, 51-52):

<del>Սուրբ Գիրքը Հաց</del> է կոչում ամեն տեսակի սնունդը: Այս-<mark>պես, Մովսեսի մասին ասված է. «Քառասուն օր մնաց</mark> լեռան վր<mark>ա առանց Հաց</mark> ուտել<mark>ու և առանց չուր </mark>խմելու» (Բ Օր. 9, 9): Բանն Աստված կերակրում է բազում ձևերով. որով<mark>Հետև</mark> <mark>ոչ բոլորն են կա</mark>րողանում <mark>տանել աստվա</mark>ծային ուսուցում֊ <mark>ների գորությունն ու կագդուրիչ ուժը: Հաստատուն սնո</mark>ւնդ տալու Հա<mark>մար ամենակատ</mark>արյալ ան<mark>ձանց` Հիսուս ասում է</mark>. «Այն Հացր, որ ես կտամ, իմ մարմինն է, որը ես կտամ, որպեսզի աչ<mark>խարՀր կյանք ու</mark>նենա»: Եվ մի քիչ ավելի ներքև` «ԵԹե դուք չուտեք մարդու Որդու մարմինը և չրմպեք նրա արյունը, կյանք չեք ունենա ձեր մեջ: Ով ուտում է իմ մարմինը և ըմպում իմ արյունը, նա Հավիտյան կյանք ունի, և ես վերջին օ<mark>րը Հարություն առ</mark>նել կտամ <mark>նրան, ք</mark>անի որ իմ մա<mark>րմինը ճչմարիտ սնունդ է, և իմ արյունը` ճչմարիտ ըմպե</mark>֊ լիք: <mark>Ով ուտում է իմ մարմինը և ըմպ</mark>ում իմ արյ<mark>ու</mark>նը, կբնակ֊ վի իմ մեջ, և ես` նրա մեջ: Ինչպես իմ Հայրը, որ ինձ ուղարկեց, ապրում է, և ես ապրում եմ Հոր միջոցով, այնպես էլ ով ուտում է ինձ, նա ևս կապրի իմ միջոցով» (ՀովՀ. 6, 53-57):

# Աստծու որդին՝ հաց դարձած

Ուրեմն ճչմարիտ սնունդը մարմինն է Քրիստոսի, որը, որպես Աստծու Բան, դարձել է մարմին` ըստ Հետևյալ խոսքի. «Եվ բանը մարմին եղավ» (ՀովՀ. 1,14): Երբ մենք այն ուտում և ըմպում ենք, «նա իր օԹևանը Հաստատում է մեր մեջ»: Երբ նա բաչխվում է, իրականանում է Հետևյալ խոսքը. «Մենք տեսանք նրա փառքը» (ՀովՀ. 1,14): «Ա՛յս է Հացը, որ երկնջից է իջած: Այն նման չէ այն Հացին, որ կերան ձեր Հայրերը. . . Նրանք կերան և մեռան. ով ուտում է այս Հացը, նա կապրի Հավիտյան» (ՀովՀ. 6, 58):

Երբ Պողոս առաջյալը խոսում է կորնԹացիների Հետ, ինչ֊ պես փո<mark>ջը ե</mark>րեխաների, որոնջ ջայլում են մարմնավոր էակ֊ ների նման, ասում է. «Կ<mark>աԹ տ</mark>վեցի ձեզ և ոչ Թե պինդ կերա֊

<mark>կուր, քանի որ դեռ այն չէիք կարող տա<mark>նե</mark>լ: Բայց Հիմա ա֊</mark> ռավել ևս չեք կարող տանել, քանդի դեռ մարմնավոր եք» ( $oldsymbol{u}$ Կո<mark>րնԹ. 3, 2-3): Իսկ եբրայեցիներին ուղղա</mark>ծ ԹղԹում ասում <del>է. «Դուք կաԹի կ</del>արիք ունեք և ոչ Թե <mark>պինդ կե</mark>րակրի: Ով դե֊ <mark>ռևս կաԹնակեր</mark> է, անգիտակ է արդարության վարդապե֊ <mark>տությանը. նա սոսկ փոբրիկ երեխա է: Պինդ կերակուրը Հա</mark>֊ սուն մար<mark>դկանց Համար է</mark>, որոնց կարողությու<mark>նները ձևա</mark>֊ վորված են լավն ու վատը գատորոչելու փորձառությամբ» (Եբր. 5,12-14): Ըստ իմ դատողության` «Մեկը Հավատում է, *թե կարող է ուտել ամե*ն բան, իսկ մյուսը, որ տկար է, մ<mark>իայն</mark> բանջարեղեն է ուտում» (Հռոմ. 14, 2) խոսքը էապես չի վերաբերում նյութական սննդին, այլ` Աստծու խոսքերին, ո֊ րոնք Հոգին են սնում: Ով իսկապես Հ<mark>ավատար</mark>իմ է և կա֊ տարյալ, կարող է ամեն ինչ ընդունել, ինչպես ապացուցում է Հե<mark>տևյալ խոսքը. «Մեկը Հավատու</mark>մ է, որ կա<mark>րող է</mark> ուտել ամեն բան, բայց մյուսը, որ տկար է և անկատար, պետք է գո֊ Հանա պար<del>գ ուսուցումներով, որոնք</del> անբավարար են լիովի<mark>ն</mark> գորացնելու Համար»: Հենց այդպիսի մեկի մասին է, որ խոսում է Պողոսը, երբ ասում է. «Այն մյուսը, որ տկար է, միայն բանջ<mark>արեղեն է ուտում»:</mark>

Առակաց գրջում, ըստ Սողոմոնի, պարզամիտ մարդը, որ չունի միտջն ամրապնդող բարձրագույն վարդապետություն-ների իմացությունը (սակայն այդ պատճառով չի ընկնում սխալի մեջ), դերիվեր է, ջան մեկ ուրիչը, որն ավելի ճարտար է, ավելի խելացի, ճկուն և կորովամիտ, բայց չի թափանցում խաղարարար խոսջի մեջ և չի բացահայտում ամբողջի ներդաչնակությունը: Ահա այդ հատվածը. «Ավելի լավ է հրապիրվել բանջարեղենից պատրաստված ճաչ ուտելու` սիրով ու չնորհջով, ջան հորթուկի պարարտ միս` ատելությամբ» (Առակ. 15,17): Պարզ և համեստ ճաչը, որ հոժարակամ մատուցվում է նրանց կողմից, ովջեր ավելին տալ չեն կարող, ավելի հաճելի է մեզ համար, ջան բարձրադոչ ճառերն այն

<mark>մարդկանց, որոն</mark>ք չեն ճանաչում Աստծ<mark>ուն</mark> և քարոզում են մի վարդապետություն, որ տարբեր է մեր Տեր Հիսուս Քրիս֊ տոսի վարդապետությունից, մեր Փրկչի, որը մեղ տվեց Օրեն֊ քր և Մարդարեները:

Ուրեմն խնդրենք մեր Հորից կենաց Հացը, որը Հոգևոր Հաց է, որ<mark>պեսզի մե</mark>ր Հոգիները չՀյուծվեն քաղցից և չմաՀա֊ նան Տիրո<mark>ջ խոսքից գրկվ</mark>ած լինելու Համար:

## «Էպիուսիոս» (գերգոյացական) բառը

Այժմ պետք է քննենք, թե ի՛նչ է նչանակում գերգոյական բառը: Էպիուսիոս բառը բնավ չի գործածվել Հույն վարդապետների կողմից. առավել ևս այն գործածական չէ խոսակցական լեզվում: Թվում է, թե այս բառն ստեղծվել է ավետարանիչների կողմից: Մատթեոսը և Ղուկասը Համաձայն են այս բառի կապակցությամբ և ոչ մեկ տարբերակ չեն տալիս: Նույնն է պարագան նաև ուրիչ բառերի Համար, որոնք գործածվել են Աստվածաչնչի եբրայական բնագիրը թարգմանողների կողմից: Ո՞ր Հույնը երբևէ գործածել է, օրինակի Համար, էնոտիզու կամ ակուստիթետի բառերը՝ արտաՀայտելու Համար «ընդունիր ականջներիդ մեջ» կամ «լսել տուր» իստաները:

Մովսեսի գրջում մենք Հանդիպում ենք էպիուսիոս-ի նման մի բառի, որ դրված է Աստծու չուրթերի վրա. «Դուք կլինեք ինձ Համար էպիուսիոս» (Ելից 19, 6): Թե՛ մեկը և թե՛ մյուսը թվում է, թե առաջացել են ուսիա արմատից: Առաջինը ցույց է տալիս մեր գոյացությանը փոխակերպված Հացը, երկրորդը՝ այդ աստվածային գոյացության չուրջն ապրող ժողուվուրդը, որը մասնակից է դրան:

Մենք պրպտումներ կատ<mark>արեց</mark>ինք գոյացություն Հա<mark>սկա֊</mark> ցության չուրջ` էպիուսիոս Հացի պերիուսիոս ժողովրդի պ<mark>ատճառով:</mark> Մենք բացատրեցինք բառի տարբեր նչանա֊

<mark>կությունները: Նախ</mark>ապես ցույց էինք տվ<mark>ել</mark>, որ այն Հացը, ո֊ րը պետք է խնդրեինք, Հոգևոր Հաց էր: Այդ Հացով սնվողի մար<mark>մնի գոյա</mark>ցությունը, <mark>ինչպես երկնքից ի</mark>ջած կենաց Հացը, <mark>իր սեփական գո</mark>րությունը տալիս է նրա<del>՛ մ</del>տքին և Հոգու<mark>ն, ով</mark> <mark>այն ուտում է: Այդպիսով նա դառնում է</mark> այն Հոգևոր, գեր-<mark>գոյացական Հացը, որը մենք խնդ</mark>րում ենք: Կերակ<mark>ուրն</mark>երը, դրանք վերաբերեն ըմբիչների պինդ սննդին, կաԹին Թե բան-<u> ջարեղենին, տարբեր ձևով են սնում և գորացնում այն մարդ-</u> կանց, որո<mark>նք ուտում են դ</mark>րանք: Նույնն է պարագան Աստծու խոսքի Համար. այդ խոսքը կաԹ է երեխաների Համար, բանջարեղեն` <mark>տկարների Համար և միս` ուժեղների Հա</mark>մար: Յուրաքանչյուր ոք, ըստ իր կարողությունների, օգտվում է դրանից: Սակ<mark>այն կան նաև մաՀառ</mark>իթ, վնաս<mark>ակար կա</mark>մ արդելված կե<mark>րակուրներ, որ, նմանողո</mark>ւթյամբ, կարելի է պատչաձեցնել ուսու<mark>ցու</mark>մների այլագանությանը` դրանք նկատի ունենալով որպես սնունդ: Գերգոյացական Հացր պատչաձեցված է մեր բանական բնությանը և մերձավորություն ունի Հենց մեր գո<sub>֊</sub> յացության Հետ. նա Հոգուն տալիս է առողջություն, կենսունակություն և ուժ: Նա Հաղորդում է իր սեփական անմա֊ Հությ<mark>ունը, քանգի Բանն Աստված անմաՀություն է նրա Հա</mark>-<mark>մար, ով այն ուտո</mark>ւմ է:

# Կենաց ծառը

Աստվածաչնչում Հացը, ինձ Թվում է, կոչվել է մի ուրիչ` կենաց ծառ անունով, որի չնորհիվ ով իր ձեռքը երկարում է` վերցնելու Համար այդ Հացից, կապրի Հավիտյան: Սողոմոնն այն կոչում է «Աստծու իմաստություն»: Այդ իմաստությունը կենաց ծառ է բոլոր նրանց Համար, ովքեր փարվում են նրան. երանի՜ նրանց, որոնք գնում են դեպի այդ ծառը, ինչպես դեպի Տերը» (Առակ. 3,18): Հրեչտակներն իրենք իսկ սնվում են Աստծու իմաստությամբ, դրանից են ուժ ստանում

կատարելու Համար իրենց առաջելությունը՝ սևեռելով իրենց միտքը ծչմարտության և իմաստության վրա: Ըստ Սաղմոսաց գրջի՝ Հրեչտակները սնվում են, իսկ Աստծու մարդիկ, որ եբրայեցիներ են կոչվում, այսպես ասած՝ ուտում են նրանց Հետ: Գրված է. «Մարդը Հրեչտակների Հացը կերավ» (Սաղմ. 78, 25): Մենք այնքան տկարամիտ չենք երևակայելու Համար, որ սաղմոսում երբ ասվում է, թե մարդիկ մասնակցում են Աստծուն ծառայող Հրեչտակների սեղանին, խոսքը վերաբերում է նյութական Հացին, այն Հացին, որը երկնքից ընկավ եբրայեցիների վրա, երբ նրանք դուրս էին դալիս Եդիպտոսից:

Քանի որ ուսումնասիրում ենք գերգոյացական Հաց, կենաց ծառ, իմաստություն և Հրեչտակների ու մարդկանց Համար ընդՀանուր սնունդ բացատրությունները, գուցե անօդուտ չի լինի զբաղվել ԱբրաՀամի կողմից ընդունված այն երեք մարդկանցով, որոնց մասին խոսում է Ծննդոց գիրքը: Նրանք սնվում են երեք կապիճ ազնիվ ցորենի ալյուրով, որ չաղում են` դրանով Հաց եփելու Համար մոխրի մեջ: Այս խոսքը պետք չէ Հասկանալ բառացիորեն, այլ` փոխաբերական իմաստով: Սրբերը Հոգևոր և բանական սնունդը կարող են երբեմն բաժանել մարդկանց և նույնիսկ աստվածային զորությունների Հետ` դրանից օգտվելու կամ ցույց տալու Համար այն, ինչ Հագեցնում է նրանց:

Հրեշտակները, իրենց Հերժին, ուրախանում են դրանով և Թույլ են տալիս սրբերին, որ լավագույնս յուրացնեն իրենց տրված ուսուցումները։ Պետք չէ դարմանալ, որ մարդը սնում է Հրեշտակներին, քանի որ Քրիստոս ինքը Հայտնում է, որ կանգնում է դռան առջև և Թակում դուռը, որպեսզի ներս մտնի և միասին ճաչի նրա Հետ, ով իր առջև բացել է դուռը։ ԱյնուՀետև, իր Հերժին, Տերը իր սեփական բարիքներով կՀադեցնի նրան, ով իր ունեցած միջոցներով կերակրել էր Աստծու Որդուն։

#### Այն հացը, որ մեզ դարձնում է Աստծու որդիներ

Ով ընդունում է դերդոյացական Հացը, ամրացնում է իր սիրտը և դառնում Աստծու որդի: Ով միանում է վիչապին, նա ուրիչ մեկը չէ, եթե ոչ այն եթովպացին, որ ինքն իսկ վերածվել էր օձի` վիչապի խորամանկությունների միջոցով: Երթե նա մկրտություն է խնդրում, ապա լսում է Աստծու Որդու լուտանքները. «Իժի՛ ծնունդներ, օձե՛ր, ո՞վ ձեղ թելադրեց փախչել Աստծու բարկությունից» (Մատթ. 3, 8): Վիչապի մարմնի մասին, որ կերել էին եթովպացիները, Դավիթն ասում է. «Դու խորտակեցիր ծովային Հրեչների դլուխները չրերի վրա, դու չարդուփչուր արեցիր վիչապի դլուխները չրերի վերակուր դարձնելու Համար եթովպացի ժողովուրդաներին» (Սաղմ. 74,13-14):

<del>ԵԹե Հակասություն չկա այն բանի</del> մեջ, որ Աս<mark>տ</mark>ծու Որդին <mark>և սատանան չարունակում են գոյա</mark>տևել, որ մեկը և մյուսը դառնում են սնունդ սրա կամ նրա Համար, ապա ինչո՞ւ վա֊ խենալ և չընդունել, որ մարդիկ կարող են սնվել բարի կամ չար գորությունների կողմից: Պետրոս առաքյալը Տիրոջ կե֊ <u>նարար խոսքերը բաժանելու նպատակով Կոռնելիոսի և Կե-</u> <mark>սարի</mark>այում <del>գտնվո</del>ղ նրա չրջապատի Հետ Հարաբերության <mark>մեջ մ</mark>անելուց առաջ երկնքում տես<mark>նու</mark>մ է չորս ծայրերից <mark>բռնված</mark> մի մեծ <mark>սփ</mark>ռոց, որի մե**ջ գտնվում էին երկրի բոլո**ր չորքոտանիները, սողո<mark>ւննե</mark>րը և կենդանիները: Մի ձայն Հրա֊ <mark>մայում է նրան` վե՜ր կաց, սպանի՛ր և կե՛ր: Պետրոսը նախ</mark> <mark>մերժում է և ասում. «Ես ոչ մի պիղծ կամ անմ</mark>աքուր բան երբեջ չեմ կերել»: Ձայնը նրան արգելում է ոչ մի մարդու Հասարակ կամ անմաքուր չկոչել, որով<mark>Հետև</mark> նա պետք չէ պ<mark>իղծ</mark> Հռչակի այն, ինչ մաբրվել է Աստծու կողմից: Գրվածքն ասում է. «Ինչ որ Աստված մաքուր է Հռչակել, դու պիղծ մի՛ <del>կոչիր այն» (Գործք 10,15): Ուրեմն Մովսեսի օրենքը տարբե</del>֊ րում է մաքուր սնունդն այն սննդից, որն անմաքուր է Համարվում բազմաթիվ կենդանիների անուններով, որոնք նմանություն կամ առնչություն ունեն բանական էակների տարբեր սովորույթների Հետ: Դրանք օգտակար կամ վնասակար են այնքան ժամանակ, մինչև որ Աստված մաքրած լինի ամեն բան:

Խոսքը ինչպիսի կերակուրների մասին էլ լինի, դերգոյացական Հացը միակ սնունդն է. մենք պիտի խնդրենք, որ արժանի լինենք դրան և դրանով աստվածանանք` կիրառելով Աստծու Բ<mark>անը (Խոսքը), որն ի սկզբ</mark>անե Աստծու մոտ էր։

Էպիուսիոս բառը կարելի է առաջացած Համարել էպիենայ (դալ) բայից. այս պարագայում մենք Հրաման ստացած կլի-նենք իննըելու դալիք դարի Հացը, որ Աստված մեղ կտա կանիավ: Ինչ որ մեղ պիտի տրվի, մենք պիտի ստանանք Հենց այսօրվանից. այսպիսով այսօր-ը ցույց կտա ներկա դարը, իսկ վաղը` դալիք դարը: Բայց առաջին բացատրությունը լավագույնն է:

### Ujuop

Այժմ պիտի փորձենք Հասկանալ, Թե ի՛նչ է նչանակում ՄատԹեոսի կողմից մեջ բերված այսօր բառը կամ ամեն օր արտաՀայտուԹյունը, որին Հանդիպում ենք Ղուկասի մոտ։ Աստվածաչունչը այսօր է կոչում ամբողջ ՀավիԹյունը։ Այսպես, օրինակ, Հետևյալ Հատվածում. «Նա մովաբացիների նախաՀայրն է մինչև այսօր» (Ծննդ. 19, 37) և «Նա է մովաբացիների նախաՀայրը, որոնց մենք տեսնում ենք դեռ այսօր» (Ծննդ. 19, 38)։ Մի այլ Հատվածում՝ «Այս զրույցը տարածված է Հրեաների մեջ մինչև այսօր» (Ծննդ. 28,15)։ Նաև սաղմոսներում՝ «Այսօր, եԹե լսում եք նրա ձայնը, մի՛ խստացրեք ձեր սրտերը դառնությամբ» (Սաղմ. 95, 8)։ Նույն բանը չատ Հստակ կերպով Հաստատվում է Հեսուի դրքում.

«Այսօր մի՛ Հեռացեք Տիրոջից» (Հեսու 24, 14):

ԵԹե այսօր-ը ցույց է տալիս ամբողջ ներկա ժամանակը, ապա երեկ-ը նչում է գուցե անցած դարը: Մեղ Թվում է, որ նույնն է պարագան նաև սաղմոսներում և Պողոս առաջյալի՝ եբրայեցիներին ուղղած ԹղԹում: Սաղմոսներում՝ «Հազար տարին քո աչքում երեկվա օրվա պես է, որ անցավ» (Սաղմ. 90, 4) (Խոսքը վերաբերում է այն նչանավոր Հազարամյակին, որը Համեմատվում է երեկվա օրվա Հետ և Հակադրվում այսօրվան): Պողոս առաջյայի մոտ՝ երեկ և այսօր:

Ղուկասի մոտ մեջ բերված ամեն օր արտաՀայտության իմաստն այսուհետև թվում է հստակ: Նա, ով աղոթում է այսօր հավիտյանս հավիտենից գոյություն ունեցող Աստծուն, որպեսզի պարգևատրվի ոչ միայն այսօր, այլև` ամեն օր Նրա կողմից, «որ կարո՛ղ է անհունորեն ավելին անել, քան այն ամենը, ինչ մենք խնդրում ենք և մտածում» (Եփ. 3, 20), այդպիսի մեկը կկարողանա ստանալ (չափազանցությամբ արտահայտվելու համար) ավելի մեծ առատաձեռնությամբ պարգևներ, քան այն, «ինչ որ աչքը չի տեսել, ինչ որ ականջը չի լսել և ինչ որ մարդու սիրտը չի երագել» (Ա Կորնթ. 2, 9)

## Ժամանակը և նրա լրումը

Նորալուսինները պարբերացված են լինում արեգակնային չգիտեմ ինչ Համակարգի վրա: ԵԹե առաջին ամիսը, եԹե այդ ամսի տասներորդ օրը և Բաղարջակերաց տոնը` 14-րդ օրից 21-րդ օրը (Ելից 12) ներկայացնում են «դալիք բարիքների ստվերը», ապա ո՞վ է խելացի և Աստծու վստաՀելի անձը` ընդունելու Համար այդ «առաջին ամիսը և տասներորդ օրը»:

Ի՞նչ կարելի է ասել յոԹ չաբաԹնե<mark>րի</mark> տոնի (Բ Օր. 16, 9, 29) և այն յոԹ ամիսների մասին, երբ նորալուսինը զուգ<mark>ադի-</mark> պում է այն օրվան, երբ որ Հնչում են չեփորները, իսկ տասներորդ օրը` ՔավուԹյան օրվան (Ղևտ. 23, 24-28): Միայն <mark>Աստված, որ պատվի</mark>րել է այ**գ սուրբ օր<mark>երը</mark>, միայն նա գիտե** դրանց նչանակու*թ*յունը:

Ո՞վ դեթ բավարար չափով ունի Քրիստոսի միտքը` Հասկանալու Համար եդիպտացի ստրուկի ազատադրման իմաստը յոթներորդ տարում առանց փրկադնի (Ելից 21-2) կամ պարտքերի չնորՀումն ու արտերին տրված մեկ չաբաթվա Հանդիստը (Ղևտ. 25, 4-7): Գոյություն ունի էլ ավելի Հանդիսավոր մի տոնակատարություն, քան յոթներորդ տարվա տոնակատարությունը. դա Հոբելյանական Հիսուներոդ տարին է` ազատադրման տարին (Ղևտ. 25-8):

Ըմբռնել դրանց նչանակությունը կամ զատորոչել այն պատվերները, որոնք կատարվելու են մի օր, մնում է գաղտնի բոլորի Համար, բացի նրանից, ով ծանոթ է Հոր ծրագրերին, որոնք վերաբերում են աչխարհի տնտեսությանը և ուրոնք իրականանում են ըստ նրա անթափանցելի դատաստանների և անհասկանայի ճանապարՀների (Հռոմ. 11, 34):

Հաճախ ինձ պատահել է, որ Պողոս առաջյալի ԹղԹերից երկու հատվածներ իրար հետ համեմատելիս չփոԹված մնամ և հարցնեմ ինքս ինձ, Թե ինչպե՛ս են ավարտվելու դարերը, որոնց ընԹացքում Հիսուս հայտնվեց միայն մեկ անդամ՝ վերացնել ջնջելու համար մարդկանց մեղջերը, եԹե երբեջ այս դարին պետք է հաջորդեն դալիք դարեր։ Ահավասիկ խնդրահարույց այդ հատվածները. «Այժմ, դարերի վախճանին, նա հայտնվեց միայն մեկ անդամ՝ իր անձի դոհադործումով մեղջը ջնջելու համար (Եբր. 9, 26)։ Եվ՝ «Որպեսզի դալիք բոլոր դարերում ցույց տա իր չնորհի անօրինակ դանձերը՝ մեր նկատմամբ իր ունեցած բարուԹյամբ» (Եփ. 2, 7)։

ԱՀա՛ իմ մտածումը այսպիսի մի <mark>դ</mark>ժվարության դիմաց. տարին ավարտվում է, վերջի<mark>ն ա</mark>միսը, որից Հետո գալիս <mark>է մի</mark> ուրիչ ամսվա սկիզբը. այսպես գուցե, երբ բազում դարեր (որոնջ դարերի մեջ մեկ տարվա պես են) անցած լինեն, ավարտված կլինի ներկա <mark>դարը: Դ</mark>րանից Հետո կգան ապագա <mark>դարերը, որոնք կսկս</mark>վեն գալիք դարից:

Այս ապագա դարերում Աստված ցույց կտա իր չնորհի դանձերը իր բարությամբ: Ներկա դարի ընթացքում ամենա֊ մեծ մեղավորը, նա, որ հայհոյեց Հոգուն, ամբողջապես կընկ֊ նի մեղքի տակ, բայց ապագայում, գալիք դարի սկզբից մին֊ չև վախձանը, չգիտեմ, թե ինչպիսի՛ վերաբերմունքի կարժա֊ նանա:

Ով մտորում է այս բաների մասին, ով իր մտջում անցկացնում է դարերի մեջ եղած չաբաթը, որպեսզի դրա մեջ տեսնի
սուրբ Շաբաթը, դարերի մեջ եղած ամիսը, որպեսզի դրա մեջ
տեսնի Նորալուսնի սուրբ տոնը, դարերի մեջ եղած տարին,
որպեսզի դրա մեջ տեսնի տարեկան այն տոները, երբ բոլոր
արու զավակները պետք է Հայտնվեին Տեր Աստծու առջև,
այնքան դարերին Համեմատական եղող տարիները, որպեսզի
Հասկանա յոթներորդ և սուրբ տարին, վերջապես դարերի
մեջ եղած տարիների յոթ չաբաթները, որպեսզի դովաբանի
նրան, ով Հաստատել է այնքան Հրաչալի օրենքներ, - այդպիսի մեկը, ասում եմ, կարո՛ղ է Հարց տալ իրեն, թե ինչպե՞ս
մարդ կարող է բարեխղձորեն զբաղվել ներկա դարի մեկ օրվա, մեկ ժամվա ամենափոքր, ամենաչնչին մասով և ամեն ինչ
ի դործ չդնել, որպեսզի պատրաստվի և արժանի դառնա
ստանալու դերդոյացական Հացր, այն ստանալու ամեն օր:

Ամեն օր արտաՀայտության իմաստն այսուՀետև թվում է Հստակ: Ով որ այսօր աղոթում է Աստծուն, որը գոյություն ունի Հավիտյանից Հավիտյան, որպեսզի պարգևատրվի ոչ միայն այսօր, այլև` ամեն օր Նրա կողմից, ով «կարո՛ղ է ա֊ վելին անել, քան այն ամենը, ինչ մենք խնդրում ենք և մտա֊ ծում» (Եփ. 3, 20), այդպիսի մեկը կկարողանա ստանալ (չա֊ փազանցությամբ արտաՀայտվելու Համար) ավելի մեծ առա֊ տաձեռնությամբ պարգևներ, քան այն, ինչ որ աչքը չի տե֊ սել, ինչ որ ականջը չի լսել և ինչ որ մարդու սիրտը չի երա֊ գել» (Ա Կորնթ. 2, 9):

Ինձ Թվում է, որ այս բոլոր նկատառումները անՀրաժեշտ էին` Հասկանալու Համար այսօր և ամեն օր բառերը, երբ մենք խնդրում ենք Հորից, որ մեզ տա գերդոյացական Հացը: ԵԹե քննում ենք մենք բառը երկրորդ ավետարանում, որտեղ գրված է ոչ Թե` տո՛ւր մեզ այսօր մեր դերդոյական Հացը, այլ` տո՛ւր մեզ ամեն օր մեր դերդոյացական Հացը, պետք է փոր- ձենք նաև իմանալ, Թե ինչպե՛ս այդ Հացը լինում է մերը: Պո- ղոս առաքյալը սովորեցնում է, որ կյանք, մաՀ, ներկա և ա- պադա, ամեն ինչ պատկանում է սրբերին: Բայց այստեղ անՀ-րաժեչտ չէ պարդաբանել այս դաղափարը:

#### ՆԵՐԻՐ ՄԵՉ ՄԵՐ ՊԱՐՏՔԵՐԸ

28. «Ների՛ր մեղ մեր պարտքերը, ինչպես որ մենք ենք ներել մ<mark>եր պարտապաններին» (Մատթ. 6, 12</mark>) կամ <mark>ըստ</mark> Ղուկասի, «Ների՛ր մեզ մեր մեղջերը, <mark>ջան</mark>զի մենջ ինջներս ներել ենք բոլոր նրանց, որոնք նեղացրել են մեզ» (Ղուկ. 11, 4) Պարտքերի մասին Պողոս առաջյայն ասում է. «Հատուցե՛ք յուր<mark>աքանչյու</mark>րին իրենց պարտքերը. որին Հարկ` Հարկը, որին մաքս` մաքսր, որին երկյուղ` երկյուղը, որին պատիվ` <mark>պատիվը: Ոչ ոքի պարտական մի՛ մնացե</mark>ք, բացի միմյանց սիրելուց» (Հռոմ. 13, 7-8)։ Մենք պարտականություններ ու-<mark>նենք կատարելու`</mark>ոչ միայն տալով, այլ նաև բարե**Հա**ճուԹյամբ խոսելով և որո<mark>չ բ</mark>արի գործեր կատարելով: Պետք է <mark>նույնիսկ որոչ Հանձնառու</mark>թյուններ ունենանք ուրիչների <u>Հանդեպ: Այդ պարտքերը մեն</u>ք վճարում ենք` պաՀպանելով աստվածային օրենքը. կամ Հրաժարվում դրանք վճարելուց, եթե արՀամարՀում ենք առողջ բանա<mark>կա</mark>նությունը և մն<mark>ում</mark> ենք պարտապաններ:

# Ի՞նչ պարտքեր ունենք մենք

<del>Պետք է մտածենք նաև այն պարտքերի մ</del>ասին, որ ունենք <del>մեր եղբայրներ</del>ի Հանդեպ, նրանց Հանդեպ, որոնք մեզ Հետ <mark>վերածնվել են ի</mark> Քրիստոս աստվածեղե<mark>ն խ</mark>ոսքերով, նմանա֊ <mark>պես նրանց Հանդ</mark>եպ, որոնք մեզ Հետ ունեն նույն Հայրերն ու <mark>մայրերը. կան նաև պարտքեր մեր քաղա</mark>քացիներ<mark>ի Հա</mark>նդեպ և ուրիչ` ընդՀանուր պարտքեր բոլոր մարդկանց Հանդեպ, <mark>նաև</mark> այլ պ<mark>արտքեր մեր Հ</mark>յուրընկայներ<mark>ի և մ</mark>եծաՀասակ բոլոր Հայրերի Հ<mark>անդեպ և վերջա</mark>պես նրանց Հանդեպ, որոնց պետք է պատվենք իբրև որդիներ կամ եղբայրներ: Ով չի Հատու֊ ցո<mark>ւմ իր ունեցած պարտքերը իր եղբայրների Հանդ</mark>եպ, մնում է նրանց պարտապանը: Եթե գրկենք մ<mark>եր եղբայրներին այ</mark>ն բա<mark>ն</mark>ից, ո<mark>ր մեզ պատվիրում է եղբ</mark>այրասիրության և խոՀա֊ կանության ոգին, ապա մեր պարտքը կլինի էլ ավելի մեծ: Կ<mark>արող ենք դեռ պարտապաններ լին</mark>ել ինքներս <mark>մ</mark>եր նկատ-<mark>մամբ. մենք պետք է օգտագործենք մ</mark>եր մարմինը ի բարին և ոչ Թե սպառենք այն` ընկնելով Հաճույքների Հետևից: Պետք է խնամբ տանենք մեր Հոգուն, պետք է Հսկենք, որ մեր միտքր լ<mark>ինի առող</mark>ջ և սրաԹափանց, մեր խոսքը` կիրԹ և սիրագեղուն, երբե՛ք պարծենկոտ և դատարկ: ԵԹե ծանրաբեռնենք <mark>մեզ մ</mark>եր իսկ <mark>անձի</mark> Հանդեպ մեր ունեցած պարտքերով, ապա</mark> <mark>մեր Հանցանքը կլ</mark>ինի առավել ևս ծա<mark>նր:</mark>

Քանի որ մենք մանավանդ Աստծու ձեռաց գործն ենք և նրա ստեղծագործությունը, պետք է նրա՛ն վերապաՀենք մեր սերն ու գորովը, սիրենք նրան մեր ամբողջ սրտով, մեր ամբողջ ուժով, մեր ամբողջ մտքով։ Եթե չՀատուցենք նրան մեր այս պարտքը, ապա կմնանք Աստծու պարտապաններ և կմեղանչենք Տիրոջ Հանդեպ։ Այդ ժամանակ ո՞վ կաղոթի մեղ Համար։ «Եթե մի մարդ մեղանչում է Տիրոջ դեմ, ապա ո՞վ պետք է աղոթի նրա Համար» (Ա Թագ. 2, 25), ասում է Եղիա մարդարեն Թագավորաց գրքում։

Մենք պարտապաններն ենք նաև Քրիստոսի, որը մեզ փրկեց իր սեփական արյունով, ինչպես ամեն ստրուկ պարտապան է մնում իր տիրոջը, որը գնել է իրեն` արծաԹ դրամ վճարելով իր Համար: Մենք պարտք ունենք նաև Սուրբ Հոդու Հանդեպ. մենք այն Հատուցած կլինենք, երբ որ խուսափենք տրամեցնել նրան, որի միջոցով կնքվեցինք փրկության օրվա Համար (Եփ. 4, 30): Ձտրամեցնելով նրան` մենք կտանք այն արդյունքները, որ նա սպասում է մեզնից, նրա ներկայության չնորՀիվ, որ ապրեցնում է մեր Հոգին:

ԵԹե մեզ Համար դժվար է իմանալ, Թե ո՞ր մեկն է մեզնից յուրաքանչյուրի Հրեչտակը, որը մշտապես տեսնում է երկնքում գտնվող Հոր երեսը (ՄատԹ. 18, 10), այսուՀանդերձ Հաստատ է, որ նրան նույնպես պարտապան ենք: «ՏԵսարան դարձանք աշխարհին, Հրեչտակներին և մարդկանց» (Ա ԿորնԹ. 4, 9): Թատրոնի տնօրենը ստիպված է ցուցադրել նախատեսված բեմադրուԹյունը, Հակառակ դեպքում նա կպատժվի և ծաղրուծանակի կենԹարկվի վիրավորված Հանդիսատեսների կողմից: Նույնն է պարագան նաև մեղ Համար. մենք պետք է ցույց տանք աշխարհի, Հրեչտակների և մարդ-

ԸնդՀանրական այս պարտավորություններից դուրս դոյություն ունի նաև այրի կնոջ պարտքը, որ Հանձն է առնում Եկեղեցին, սարկավագի ու քաՀանայի պարտքը, որ ամենածանրն է, քանի որ, եթե չՀատուցվի, Փրկիչն այն կպաՀանջի ամբողջ Եկեղեցուց:

Պողոս առաջյալն ա<mark>րդ</mark>են խոսել է տղամ<mark>ար</mark>դու և կնոջ Համար ընդՀանուր մի պարտքի մասին` ասելով. «Թող տղամարդը իր կնոջ Հանդեպ կատարի իր պարտքը, նմանապես և կինը` իր ամուսնու Հանդեպ» և ավելացնում. «Մի՛ խաբեք <mark>միմ-</mark> յանց» (Ա Կորնթ. 7, 3): Ուրեմն յուրաքանչյուր ընթերցող կարող է կատարել իր պարտքերի Հաչվեկչիռը: Կարի՞ք կա արդյոք ավելացնելու, որ նրա խիղձր ծանրաբեռնվում է այն ամենով, որ նա չի Հատուցում, և բեռնա<mark>Թ</mark>ափվում այն ամե֊ նով, որ նա լիովին վճարել է: Այնքան ժամանակ, որ մենք ապրում ենք, օրվա ընԹացքում, ցերեկ լինի Թե գիչեր, չկա մի ժամ, երբ ինչ-որ բան պարտական չլինենք:

<mark>Երբ մեկը պա</mark>րտք է ունե<mark>նո</mark>ւմ, այ<mark>ն ամբ</mark>ողջապես վճարում <mark>է կամ չի վճարում. մեկը կամ մյու</mark>սը կարող է պատա<mark>Հել</mark> այս կյանքում: <del>Մարդկանց մե</del>ջ ոմանք ոչ մի բան պարտական չեն ոչ ոքի, ուրիչներ վճարո<mark>ւ</mark>մ են իրենց պարտքերի մեծ մասր, կան նաև <mark>ուրիչներ, որոն</mark>ք Հատուցու<mark>մ ե</mark>ն իրենց պարտ<mark>քի</mark> միայն փոքր մասը, տակավին ուրիչներ, որոնք ոչինչ չեն Հատուցում և պարտական են ամեն ինչ: Բայց նա, ով կատա֊ րում է իր բոլոր պարտավորությունները, կարող է կարիք ունե<mark>նալ կան</mark>իսագույն պարտքերի ներման. տրամաբանորեն նա այ<del>գ ներումը կստանա, ե</del>թե մշտապես **ջանացել է պա**Հանջված <del>ժամանակին վճարել իր պարտ</del>ջերը: Այն բոլ<mark>ո</mark>ր խարդախ <del>գործերը, որոնք դրոչմված են մնու</del>մ մեր բանականության մեջ, դառնում են մեր դեմ Հրամանագրված մի պարտամուր-Հակ (Կող. 2, 14), որի Հիման վրա դատելու են մեզ. դրանք, այսպես ասած, արձանագրված են այն մատյանում, որ մեջտեղ պիտի Հանվի այն ժամանակ, «երբ մենք բոլորս պիտի <del>ներկայանանք Քր</del>իստոսի ատյանի առաջ, որպեսգի յուրա-<mark>քան</mark>չյուրն ստանա իր արժանի վարձ<mark>ն ա</mark>յն բանի, ինչ նա ա֊ րել է իր մարմնի մեջ եղած ժամանակ` լինի բարի Թե չար» (Հռոմ. 14, 10, Կ<mark>որ</mark>նթ. 5, 10): Առակաց գիրքն ակն<mark>արկո</mark>ւմ է այդ պարտքերը, երբ գրում է.

«ԵԹե Հարգում ես ի<mark>ն</mark>քդ քեղ, գրավի տակ մի՛ դիր անձդ պարտքի դիմաց.

Ք<mark>անզ</mark>ի եթե ստացածը վերադարձ<mark>նել</mark>ու Համար բավար<mark>ար</mark> մի բան չունենաս,

Նրանք կվերցնեն մինչև անդամ վերմակը քո անկողնի» (Առակ. 22, 26-27):

### Ինչ են պարտական մեզ

Մենք միայն պարտապաններ չենք, մենք նաև պարտատերեր ենք: Մարդկանց մեջ ոմանք մեզ չնորՀապարտ են մարդ
լինելու մեր Հանդամանքի պատճառով, ուրիչներ՝ քաղաքացի, Հայր կամ որդի Հորջորջվելու պատճառով, մեր կանայք՝
իրենց ամուսինները լինելու պատճառով, մեր բարեկամները՝
փոխադարձության պատճառով: Այսքան պարտապանների
նկատմամբ, որոնք թերևս ժամանակին չվճարված պարտքեր
ունեն, մենք պիտի վերաբերվենք մարդկայնորեն, չպիտի Հիչենք նրանց պարտքերը, այլ՝ մե՛ր պարտքերը, որ Հաճախ
գանց ենք արել Հատուցել մարդկանց և նույնիսկ Աստծուն:

Մենք պիտի Հիչենք մեր պարտավորությունները, որ լրիվ չենք կատարել, այն դեղծարարություններն ու խարդավանքները, որ թույլ ենք տվել մեր մերձավորների Հանդեպ և Հետևաբար ավելի ներողամիտ պիտի լինենք մեր պարտապանների նկատմամբ, որոնք չեն վճարում իրենց պարտքերը:
Մենք մեր Հիչողությունից չպիտի Հեռացնենք մանավանդայն սխալները, որ դործել ենք Աստծու Հանդեպ՝ չարախոսելով նրա մեծության մասին, ուրանալով ճշմարտությունը, անՀամբերությամբ տրտնջալով նրա դեմ մեղ վրա Հասած
դժբախտությունների և չար փորձանքների Համար:

ԵԹե պատաՀի, որ խստապաՀանջու Թյուն ցուցաբերենջ մեր պարտապանների նկատմամբ, ապա մենջ բաժանած կլի-նենջ ձակատագիրն այն մարդու, որը չուղեց դիջել Հարյուր դաՀեկանի պարտջը իր ծառայակցին այն բանից Հետո, երբ տերը ազատել էր նրան իր պարտջից: Ավետարանի առակը պատմում է, որ այն ժամանակ տերը կապել տվեց նրան և ստիպեց, որ վձարի այն, ինչ նա պարտական էր իրեն: «Ձա՛ր և ծո՛ւյլ ծառա, պետջ չէ՞, որ գԹայիր ջո ծառայակցին, ինչպես ե՛ս գԹացի ջեղ: Բա՛նտ գցեջ նրան, մինչև որ նա Հատուցի այն ամենը, ինչ պարտական է»: Եվ Տերն ավելացնում

<mark>է. «Այսպես պիտի վա</mark>րվի ձեզ Հետ իմ եր<mark>կն</mark>ավոր Հայրը, եԹե ձեզանից յուրաքանչյուրը սրտանց չների իր եղբորը` նրա Հանցանքները» (ՄատԹ. 18, 23-35):

Մենք նույնպես պետք է ներենք նրանց, որոնք Հաստատապես ասում են, Թե գղջացել են մեր դեմ գործած իրենց 
Հանցանքների Համար` վերստին նույն Հանցանքի մեջ ընկնելուց Հետո: «ԵԹե քո եղբայրը, - ասում է Տերը, - օրը յոԹն անգամ մեղանչի քո դեմ և յոԹն անգամ վերադառնա դեպի քեզ 
ու ասի` գղջում եմ, պիտի ներես նրան» (Ղուկ. 17, 3-4): 
Մենք չէ, որ խստապահանջ պիտի լինենք նրանց նկատմամբ, 
որոնք գղջում են. այդպիսիներն իրենք իրենց են վնասում, որովհետև «ով մերժում է խրատը, արհամարհում է իր Հոդին» (Առակ. 15, 32): Պետք է նույնիսկ աշխատել հնարավոր եղած 
չափով խնամել այն մարդկանց, որոնք այն աստիճան ապականված են, որ այլևս ի վիճակի չեն ըմբռնելու իրենց Թշվառությունը, որ կուրացնում է իրենց: Նրանց չարությունն ավելի դաժանորեն Հարբեցնում է իրենց, քան դինին:

### Պարտքերի ներումը

Երբ Ղուկասն ասում է` «Ների՛ր մեզ մեր մեղջերը» (այն մեղջերը, որ առաջ են գալիս մեր պարտջերից), նա նույն բանն է արտաՀայտում, ինչ որ Մատթերոսը, թեև վերջինս, թվում է, թե նկատի չունի այն մարդու պարագան, որն ու-զում է ներել միայն զղջացող պարտապաններին: Արդարև, Ղուկասը մեջ է բերում Փրկչի Հրամանը և ավելացնում` «որովՀետև մենջ ներում ենջ բոլոր նրանց, որ պարտական են մեղ» (Ղուկ. 11, 4): Ուրեմն մեղ իչխանություն է տրված ներելու մեր միջև կատարված Հանցանջները, ինչ որ Հստակորեն ցույց է տալիս «ինչպես մենջ էլ ներում ենջ մեր պարտականներին» խոսջը կամ այս մեկը` «որովՀետև մենջ ներում ենջ բոլոր նրանց, որ պարտական են մեզ»:

Նա, ով դործում է Հիսուս Քրիստոսի մղումով, ինչպես առաքյալները, ով իր դործի արդյունքներով ցույց է տալիս, որ ստացել է Սուրբ Հոգին և, դառնալով Հոգևոր, Հնազանդվում է Սուրբ Հոգու մղումներին որպես Աստծու որդի` ամեն ինչում դործելով ըստ իր բանականության, այդպիսի մեկը ներում է այն, ինչ որ ներում է Աստված, և չի ներում աններելի մեղքերը: Ինչպես մարդարեները, որոնք չէին արտաՀայտում իրենց սեփական դաղափարները, այլ միայն` Աստծու կամքը, նա նույնպես դանվում է Աստծու ծառայության տակ, և միայն Աստված է, որ իչխանություն ունի մեղքերի վրա:

ԱՀա թե Ավետարանը, ըստ ՀովՀաննես ավետարանչի, ինչպիսի բառերով է արտահայտում մեղջերը ներելու այն իչլսանությունը, որ տրված է առաջյալներին: «Առե՛ջ Սուրբ
Հոգին եթե մեկի մեղջերը ներեջ, նրանց ներված կլինի, եթե
մեկի մեղջերը չներեջ, ներված չի լինի» (ՀովՀ. 20, 23): Ով
այս խոսջերը վերցնում է բառացիորեն, առանց մեկնաբանման, կարող է մեղադրել առաջյալներին, որ նրանջ բոլոր
մարդկանց մեղջերը չեն ներել, որպեսզի բոլորն էլ պարտաՀատույց եղած լինեն, այլ մի ջանիսի մեղջերը չեն ներել,
այնպես որ Աստված էլ, իր Հերթին, չի ներել նրանց մեղջերր:

Այստեղ Օրենքը մեզ տալիս է մի դեղեցիկ օրինակ` ցույց տալու Համար, որ Աստված է ներում մեղջերը մարդկանց միջնորդությամբ: Օրենքի պաշտոնյային, որ քաՀանան է, արդելված է ղոՀ մատուցել որոշ մեղջերի Համար, որպեսզի ջնջի այն մարդկանց մեղջերը, որոնք օդտվում են դրանից: Նա իշխանություն ունի զոՀ մատուցելու ակամա կատարված որոշ Հանցանքների Համար, բայց նա ո՛չ ողջակեղ և ո՛չ էլ զոՀ է մատուցում` ջնջելու Համար չնության, կամովին կատարված մարդասպանության մեղջը կամ ծանրադույն կարգի այլ մեղջեր: Այդպես էլ առաջյալներն ու նրանց Հաջորդ~

ները` քաՀանաները, ըստ ՔաՀանայապետի, ծանոխ են բուժման աստվածային եղանակին. նրանք սովորել են Սուրբ Հոդուց, դիտեն, Թե ինչպիսի՛ մեղքերի Համար պետք է զոՀ մատուցել, ինչպիսի՛ ժամանակում և ի՛նչ ձևով: Նրանք դիտեն նաև, Թե ո՛ր մեղքերի Համար պետք է ձեռնպաՀ մնան: Այսպես` Հեղի քաՀանան, երբ նրա երկու որդիները` Փենեսը և
Օփնին, մեղանչեցին, անկարող էր նրանց օգնուԹյան դալու,
որպեսզի ներեր նրանց Հանցանքը: Նա այդ բանը խոստովանում է, երբ որ ասում է. «ԵԹե մի մարդ մեղանչում է մարդու դեմ, ապա կարելի է միջնորդել Տիրոջը, բայց եԹե մի
մարդ մեղանչում է Տիրոջ դեմ, ո՞վ պիտի աղոԹի նրա Համար» (Ա Թագ. 2, 25):

Ես ինձ Հարց եմ տալիս, Թե ինչպե՛ս մարդիկ կարող են անցնել իրենց քաՀանայության իրավասության սաՀմանները (դուցե կրոնական կարդապաՀությանը դիտակ չլինելու պատճառով) և երաչխավորել, որ կներեն չնության, պոռնկության մեղջերը, իբր Թե նման ծանր Հանցանջների Հեղինակների վրա իրենց արտասանած աղոթջները կարողանային չնջել մաՀացու մեղջերը։ Ուրեմն նրանջ անդիտանում են Հետևյալ խոսջը. «Մեղջ կա, որ առաջնորդում է մաՀվան. դրա Համար չէ, որ խնդրում եմ աղոթել» (Ա ՀովՀ. 5, 16): Հիչենջ, որ արիասիրա Հոբը իր որդիների Համար դում մեղանչած լինեն Աստծու դեմ» (Հոբ 1, 5): Այս կասկածանջի մեջ Հոբը դու է մատուցում, եթե նույնիսկ մտջում դործված մեղջը չի էլ Հասել չրթունջներին:

### ԵՎ ՄԻ՛ ՏԱՐ ՄԵՋ ՓՈՐՉՈՒԹՅԱՆ, ԱՅԼ ՓՐԿԻ՛Ր ՄԵՋ ՉԱՐԻՑ

29. «Այլ փրկի′ը մեզ չարից» բառերը չկան Ղուկասի ավե-

<mark>տարանում: ԵԹե Փրկ</mark>իչը մեզ խնդրել չի տալիս անկարելին, <del>ապա լավ կլինի փնտրել, Թե ինչպես պետք</del> է աղոթենք, որ փոր<mark>ձու</mark>թյան չենթարկվենք այն դեպքում, երբ մարդուս ամ֊ <mark>բողջ կյանքը չ</mark>արունակական մի փոր<mark>ձու</mark>թյուն է: Այն<mark>քան</mark> <mark>ժամանակ, որ ա</mark>պրում ենք երկրի վրա, կապված ենք մնում <mark>մարմնին, որը պայք</mark>արում է Հո<del>գու</del> դեմ. «Մարմնի ց<mark>անկ</mark>ուটյունը Հակառակ է Աստծուն և չի Հնազանդվում Աստծու օրեն**ջին» (Գ<u>աղ․ 5, 17). ուս</u>տի մեն**ջ են<mark>ժակա ենջ փորձու</mark>ժյ<mark>ան</mark> (Հռոմ. 8, 7): Հոբն ինքը ևս մեզ սովորեցնում է, որ մարդուս ամբողջ <mark>կյանքը փորձու</mark>թյուն է. «Փորձություն չէ՞ միթե մարդու կյանքը երկրի վրա» (Հոբ 7, 1): Նույն Հաստատումն ենք գտնում նաև 17-րդ սաղմոսում. «Քեզնով կփրկվեմ ես փորձությ<mark>ու</mark>նից» (Սադմ. 17, 30): Պողոս առաջյալը կորնթացիներին գրած իր ԹղԹում չի ասում, Թե մենք փորձության չենք <mark>են</mark>Թարկվելու, այլ պարգապես ասում է, Թե փորձության չենք ենԹարկվելու մեր ուժերից ավելի. «Ձեզ վրա չի եկել ոչ մի փորձություն, որ անցած լինի մարդկային սաՀմանները: Բայց Հավատարիմ է Աստված. նա Թույլ չի տալու, որ դուբ փորձության մե**ջ ընկնե**ք ավելի, քան կարող եք տանել: Փորձությ<mark>ան կողջին նա կդնի այն միջոցները, որոնք կթույլատ-</mark> րեն ձեզ դիմանալ» (Ա Կորնթ. 10, 13):

Մենք զերծ չենք փորձություններից, պետք է պայքարենք մարմնի դեմ, որը տենչում է և կռվում մտքի դեմ, կամ պետք է պայքարենք ամեն մարմնի Հոգու դեմ, որը սիրտն է: ԱՀա այն պայքարը, որի մեջ ներգրավված են փորձություններ կրող մարդիկ: Եվ կամ մենք արդեն Հասուն և փորձառու ըմբիչներ ենք, որոնք այլևս չեն պայքարում արյան և մարմնի դեմ, որոնք այլևս չեն կրում արդեն ոտքի կոխան դարձած մարդկային փորձություններ: Մենք պետք է կռվենք Իչխանությունների դեմ, Տիրակալությունների դեմ, այս խավար աչխարՀի վեՀապետների դեմ և երկնքի տակ եղող չար ոգիների դեմ (Եփ. 6, 12):

#### Փորձություն Աստվածաշնչում

Փրկիչն ինչպե՞ս կարող է մեզնից պաՀանջել, որ փորձության մեջ չընկնենք, երբ որ, ճիշան ասած, Աստված փորձում
է ամեն մարդու: Հիշենք, ասում է Հուդիթը ոչ միայն քաՀանաներին, այլ նաև իր բոլոր ընթերցողներին, թե ի՛նչ պատաՀեց ԱբրաՀամի Հետ, թե Աստված ինչքա՛ն փորձեց ԻսաՀակին, և թե ի՛նչ ապրումներ ունեցավ Հակոբը Ասորիքի միջադետքում, երբ արածեցնում էր իր մորեղբոր` Լաբանի ոչխարները: Նա նրանց փորձության ենթարկեց` մաքրելու Համար նրանց սրտերը: Աստված մեզ փորձում է ոչ թե կորստյան մատնելու, այլ ուղղելու Համար (Հուդիթ 9, 22-27): Դավիթը Հետևյալ Հաստատումն է անում բոլոր արդարների մասին` ասելով. «Բազում են արդարների նեղությունները»
(Սաղմ. 34, 20): Իսկ Պողոս առաքյալը Գործք առաքելոցում
նչում է. «Բազում նեղությունների միջով պետք է անցնենք
Աստծու արքայությունը մտնելու Համար» (Գործք 14, 22):

ԵԹե ժողովրդի զանդվածի դատողությունից վեր բարձրանալ չդիտենք, ապա փորձության մեջ չընկնելու վերոհիչյալ խնդրանքի կապակցությամբ պետք է Հաստատենք, որ առաջյալներն իրենք էլ լսելի չեղան Աստծու կողմից, երբ Տերունական աղոթքն էին անում: Նրանք անՀաչիվ նեղություններ կրեցին իրենց ամբողջ կյանքի ընթացքում, տարապարՀակ աշխատանքներ, բանտարկություններ, դանակոծություններ, Հաձախ նույնիսկ մաՀ: Պողոս առաքյալը մասնավորապես Հինդ անդամ երեսունինը Հարված ստացավ Հրեաներից, երեք անդամ նավաբեկության ենթարկվեց: Պատահեց, որ նա մեկ ցերեկ և մեկ դիչեր ծովի անդունդներում տառապի (Բ Կորնթ. 11, 24-25): Նա ձնչված էր ամեն կողմից, Հարվածված, Հալածված, լքված: Նա խոստովանում է. «Մին-չև ներկա ժամը տառապում ենք քաղցից և ծարավից, մնա-

ցել ենք մերկ, ապտակվել, քչվել տեղից տեղ և սպառվել չարաչար աչխատելով մեր ձեռքերով. անիծում էին մեզ` օրՀնում էինք, Հալածում էին` դիմանում էինք, ՀայՀոյում էին` մխիթարում էինք» (Ա Կորնթ. 4, 11, 13): Ուրեմն, եթե առաջյալները լսելի չեն եղել, ապա նրանց Համար, որոնք աստիճանով նրանցից ցածր են, ի՞նչ Հույս է մնում, որ Աստված կլսի իրենց աղոթքը:

Առակա<mark>ց գրքում գրվա</mark>ծ է. «Փորձի՛ր <mark>ինձ, Տե՛ր, և ջննի՛</mark>ր ինձ. կրակ<del>ի բովից անցկա</del>ցրո՛ւ իմ երիկամներն ո<mark>ւ</mark> իմ սիրտր» (Առակ. 25, 2): Եթե մեկը ուչադիր չլինի Տիրոջ Հրամանին, կկարծի, Թե այս խոսքերը Հակառակ են այն բանին, ինչ մեզ սովորեցրել է մեր Տերը աղոԹքի մասին: Ո՞վ մարդկանց գերծ կՀամարի <mark>փորձություններից,</mark> երբ լավ <mark>գիտե նրա</mark>նց էությու֊ նը: Առանց ջանք գործադրելու մարդ ե՞րբ է պաչտպանված եղել <mark>մեղ</mark>քից: Աղ<u>քա՞տ ես` գգուչաց</u>ի՛ր, որ «իզ<mark>ու</mark>ր չերդվես Աստծու անունով» (Առակ. 30, 9): Հարո՞ւստ ես` ինքնավստաՀ մի՛ եղիր դրա Համար. Հ<mark>արու</mark>ստր կարող է ստախոս դառնալ և իր գոռոզության մեջ ասել` ո՞վ է ինձ տեսնում: Ինքը` Պողոսը, որ ծայր աստիճան Հարուստ էր խոսքով ու գիտո<mark>ւթյամբ և ենթակա իրեն ուրիչներից վեր դասելու</mark> <mark>վտանգին, կարիք </mark>զգաց Սատանայի խԹանին, որը Հանձն էր <mark>առել</mark> ապտակել նրան, որ չգոռողամտի: ԵԹե մեկի խիղճր մա֊ <mark>ջուր է,</mark> և <mark>կարծում</mark> է, Թե ին<mark>ջն ազատ է չա</mark>րից, Թող կարդա, ինչ որ գրված է Մնացորդաց երկրորդ գրքում Եղեկիասի մասին, որը սայթաբեց նրա Համար, որ մեծամտացել էր (Բ *Մъшу. 32, 25-26)* 

## <mark>Փորձության ենթարկված մարդու կ</mark>ացություն<mark>ը</mark>

Մենք չատ բան չասացինք աղջատների մասին: ԵԹե <mark>մեկը</mark> կարևորություն չտա դրան` պատճառաբանելով, որ փոր-<mark>ձություն չկա</mark> աղջատության Համար, թող իմանա, որ փորձիչը դավ է նյութում «աղջատի և տնանկի դեմ» (Սաղմ. 37, 14), մանավանդ որ ըստ Սողոմոնի, «աղջատը չի դիմանա սպառնալիջներին» (Առակ. 13, 8): Անօգուտ է թվարկել այն մարդկանց, որ չարաչահելով իրենց հարստությունը՝ բաժանում են Ավետարանում հիչված մեծահարուստի ճակատագիրը։ Ինչջա՜ն մարդիկ, չտանելով իրենց չջավորությունը, ապրեցին սրբերին անարժան կյանջով և այդ պատճառով կորցրին երկնային կյանջի հույսը։ Իսկ նրանջ, ովջեր դտնվում են կես ճանապարհին՝ հարստության և աղջատության միջև, առավել ևս ապահովված չեն իրենց միջակ ապրուստի միջոցներով։

Քաջառողջ և ուժեղ մարդը փորձությունից ապա**Հով** է կարծում իրեն իր քա<u>ջառող</u>ջության պա<mark>տճառ</mark>ով: «Ո՞վ է կործա<mark>նում Աստծու տաճարը (Ա Կորնթ. 3,17</mark>), եթե ոչ առողջ մարդիկ: Ոչ ոք սրա Հակառակը չի ապացուցի, որովՀետև ս<mark>րանք ակնՀայտ իրողու</mark>թյուննե<mark>ր են</mark>: Հիվանդ մա</mark>րդը Հեչտությամբ կխուսափի Աստծու տաճարն ապականելու փորձությունից, երբ նրա անգործությունը պատճառ է դառնում, որ չատ չու<mark>տ Հ</mark>յուրընկալի պիղծ երազանքներ: Ի՞նչ կ<mark>արիք</mark> կա <mark>Թվարկելու մյուս բոլոր փորձու</mark>թյունները, որոնք սպա֊ <mark>սում են նրան, ե</mark>թե նա գգաստ և արթուն չպաՀի իր սիրտր: <u>Ուրիչ չատեր կան, որոնք, փորձություններից խորտակված,</u> <mark>չկարող</mark>անալով քաջությամբ տանել <mark>Հիվ</mark>անդությունը, նա֊ <mark>խրնտրեցին ավելի</mark> չուտ Հիվանդացած տեսնել իրե<mark>նց Հո</mark>դին, <u>քան Թե մարմինը: Իսկ ուրիչներ, խուսափելու Համար խայ</u>֊ <mark>տառակությունից, ամաչեցին Քրիստոսի ան</mark>ունը կրել ագն-<del>վորեն և դ</del>աՀավեժ ընկա<mark>ն Հա</mark>վիտենական <mark>ամ</mark>ոթի մեջ:

Մարդկանց փառքը փորձությունն<mark>եր</mark>ից երաչխավորում է իրենց: Որքա՜ն ձիչտ է ասվ<mark>ած նրանց վերաբերող Հետևյալ</mark> խոսքը. «Այդ իսկ է նրանց վարձը» (Մատթ. 6, 2): Այս խոսքն ուղղված է նրանց, որոնք փնտրում են ամբոխի մեծարանքը: Նրանք պետք է վախենա<mark>ն այս</mark> մյուս խոսքից. «Դուք ինչպե՞ս կարող եք Հավատալ, դուք, որ իրարից եք փառք առնում և չեք փնտրում այն փառքը, որ միակ Աստծուց է դալիս» (ՀովՀ. 5, 44): Ի՞նչ կարիք կա Թվարկելու անկումները դոռոդությամբ տառապող այն մարդկանց, որոնք ազնվազարմ են Համարում իրենք իրենց, կամ ի՞նչ կարիք կա Հիչատակելու ձախավեր քծնանքն այն բազմաթիվ անձանց, որոնք նվաստանալով կորացնում են իրենց ողնաչարը իրենցից բարձր 
Թվացող մարդկանց առջև: Այդպիսի ստորաքարչությունը 
Աստծուց Հեռացնում է նրանց, որոնց մեջ դոյություն չունի 
անկեղծ սեր. նրանք կեղծում են այն, ինչ դեղեցկադույնն է 
մարդկանց մեջ` եղբայրասիրությունը:

ձիչտ է, ուրեմն, որ «փորձություն է մարդու ամբողջ կյանքը երկրի վրա»: Աղոթենք, որպեսզի փրկվենք դրանից: Մենք
Աստծուն խնդրում ենք ոչ թե դերծ լինելու Համար փորձությունից (ինչ որ անկարելի է մանավանդ երկրի վրա ապրող
մարդկանց), այլ` որպեսզի չընկձվենք, երբ որ փորձվում ենք:
Ով ընկձվում է փորձությունից, նա, ըստ իս, ընկնում-մնում
է նրա մեջ, բռնվում նրա ցանցի մեջ: Մեր Փրկիչն ինքը ևս
մտավ այդ ցանցի մեջ նրանց պատճառով, ովքեր բռնված
մնում են այնտեղ: «Նա նայում է ձաղերի միջից» (Երգ երգոց 2, 9): Նա գրուցում է նրանց Հետ, ովքեր մնում են այնտեղ բռնված, ընկել են այդ ցանցի` փորձության մեջ: Նա ասում է նրանց, ովքեր իր նչանածն են. «Վե՛ր կաց, չտապի՛ր,
իմ քույր, իմ սիրելի, իմ աղավնյակ» (Երգ երգոց 2, 10):

Ես ուզում եմ դեռ չարունակել ցույց տալու Համար, որ մարդ արարածը փորձվում է անընդՀատ. նույնիսկ այն մարդը, որը գիչեր ու գօր խորՀրդածում է Աստծու օրենքի մասին և ձգնում գործադրել այն խոսքը, Թե` «Արդարի բերանը իմաստություն պիտի բխեցնի» (Առակ. 10, 31), զերծ չէ փորձությունից:

Քանի՜ քանիներ նվիրվել են Աստվածային Գրոց ուսում֊ նասիրմանը և վատ են <mark>մեկնաբ</mark>անել այ<mark>ն խ</mark>ոստումները, որ գտնվում են Օրենքում և մարգարեների գրքերում: Նրանք ընկել են անաստվածության և սրբապիղծ վարդապետությունների կամ երբեմն տիսմար ու ծիծաղելի Հավատալիքների մեջ: Ուրիչներ, որոնք արժանի չեն նույն մեղադրանքներին, այնուՀանդերձ ընկել են միևնույն սխայների մեջ:

Նույն դժբախտությունն են ունեցել նաև ավետարանական և առաջելական գրջերի չատ ընթերցողներ. նրանջ Հնարել են ուրիչ մի Որդի կամ ուրիչ մի Հայր, ջան այն Որդին և
այն Հայրը, որ մեզ ուսուցանում են սրբերը, և որ Հաստատում է ճչմարտությունը: Ով մոլորված թափառում է Աստծու և Քրիստոսի Հետջերի վրա, նա Հեռանում է ճչմարիտ
Աստծուց և նրա միակ Որդուց: Նա իրականում չի պաչտում
իր Հիմար մտջի Հնարանջը եղող Աստծուն և նրա Որդուն՝ երևակայելով, որ դրանջ են Հայրը և Որդին: Նա տառապում
է, որ չի Հասկացել այն փորձությունը, որ պարունակում է
Սուրբ Գրջերի ընթերցումը. նա դինված չի եղել դիմադրավեյու Համար թշնամու բախումը:

### Աստծու կողմից թույլատրված փորձությունը

Ուրեմն մենք պետք է խնդրենք և չխուսափենք փորձությունից (ինչ որ անկարելի է), անակնկալի չդանք, ինչը պատահում է նրանց հետ, ովքեր խաղալիք են դառնում փորձության ձեռքին և պարտվում: Աղոթքից բացի մեզ պատվիրվում է «փորձության մեջ չընկնել» (Ղուկ. 22, 40), ինչ որ
Հստակ է՝ ըստ ասվածի: Աղոթքի մեջ, ընդհակառակը, պետք
է ասենք Աստծուն. «Մեզ փորձության մեջ մի՛ դցիը»:

Տեսնենք, ուրեմն, Թե Աստված ինչպես կարող է փորձության մեջ գցել նրան, ով չի աղոթում կ<mark>ամ</mark> լսելի չի եղել Աստծուց: Երբ մեկը փորձությունից պարտվել է, անՀնար է, որ Աստված ինքը նրան փորձության մեջ գցած լինի, ասես ուղենար խորտակել նրան: Դժվարությունը մնում է դժվարություն, ինչ ձևի բացատրություն էլ փորձենք տալ «Աղոթեցե՛ք, որ փորձության մեջ չընկնեք» խոսքին: Եթե վատ բան է փորձության մեջ ընկնելը (որից զերծ մնալու Համար աղոթում ենք Աստծուն), ապա անՀեթեթ բան չէ՞ երևակայել, թե բարի Աստվածը, որը վատ պտուղներ չի կարող տալ, ուղենար մեկին գցել չարիքի մեջ:

Անօգուտ չէ նչել այստեղ Պողոս առաջյալի խոսքերը Հռո-<mark>մեացիների<mark>ն ուղղված</mark> ԹղԹում. «Պարծենալով, Թե իմաստուն</mark> <mark>են, Հիմարացան և անմա</mark>Հ Աստծու փ<mark>առ</mark>քը փոխարինեց<mark>ին</mark> մաՀկանա<mark>ցու մարդուն, Թ</mark>ռչուններին, չորքոտանիների<mark>ն և</mark> սողուններին ներկայացնող պատկերներով: Դրա Համար Աստված, ըստ իրենց սրտի մոլեկան ցանկությունների, նրանց մա<mark>տնեց պղծության, ո</mark>րպեսզի ա<mark>նարգեն իրենց սեփա</mark>֊ կա<mark>ն մարմինը» (Հռոմ. 1, 22-24</mark>): Եվ մի քիչ ներքևում չարունակում է. «ԱՀա թե ինչու Աստված նրանց մատնեց ամոթայի կրքերի: Նրանց կանայք իրենց բնական կարիքները փոխա֊ <u>նակեցին անբնական կարիքներով.</u> նույնպես տ<mark>ղ</mark>ամարդիկ, *Թող*նելով կնոջ Հանդեպ իրենց բնական կարիքները, իրենց ցանկություններով բորբոքվեցին միմյանց Հանդեպ» (Հռոմ. *1, 26-27): Եվ տակավի*ն`«Քանի որ նրանք չկամեցան պաՀել Աստծու ճչմարիտ ճանաչումը, Աստված նրանց մատնեց ա-<mark>նարգ մտքերի, որ անեն անվայել բաներ» (Հ</mark>ռոմ. *1, 28*):

Այս բոլոր խոսքերը Հարկ եղավ նչել նրանց Համար, ովքեր բաժանում են աստվածությունը: Պետք է Հարց տալ այն մարդկանց, որոնք մեր Տիրոջ բարի Աստվածը տարբերում են Օրենքի Աստծուց, թե արդյոք բարի Աստվա՞ծն է փորձութ-յան մեջ գցում նրան, ում աղոթքը լսելի չի եղել, Տիրոջ Հա՞յրն է, որ պղծության է մատնում նրանց, որոնք իրենց մուլեկան ցանկությունների պատճառով նախապես մեղանչել են` անարդելով իրենց սեփական մարմինը, և թե, արդյոք, ինչպես պնդում են նրանք, մոռացած դատաստանն ու չար-չարանքները, նա՞ է, որ նրանց մատնում է ամոթալի կրքերի,

որպեսզի անեն բաներ, որ վայել չէ, և որպեսզի Հենց դրա Հա֊ մար էլ դատապարտի նրանց:

Ես լավ գիտեմ, որ այս խորՀրդածությունները մեծ խռովություն են առաջացնելու այդ մարդկանց սրտում։ Այս պատճառով է, որ նրանք երևակայել են մի ուրիչ Աստված, քան այն Աստվածը, որ ստեղծել է եկինքն ու երկիրը։ Օրենքի և Մարդարեների մեջ դտնելով նույնօրինակ չատ Հատվածներ՝ նրանք պնդում են, որ նա, ով արտասանում է նման խոսքեր, բարի չէ։

Ինչ վե<mark>րաբերում է մեզ</mark>, այն դժվարությունների առջև, որ Հարուցում են մի՛ դցիր մեզ փորձության մեջ բառերը, որոնց կապակցությամբ մեջ բերեցինք Պողոս առաջյալի խոսջերը, պետջ է տեսնենջ, թե ինչպես կկարողա<mark>նան</mark>ջ պատասխանել նրանց առարկություններին։

<del>Մեգ Թվում է, Թե Աստված խելացի մարդկան</del>ց Հոգիները <u>տնօրինում է` նկատի ունենալով</u> նրանց Հավիտենական կյանքը: Բայց այդ Հոգիները մ<mark>նու</mark>մ են ազատ: Այդ ազա֊ տության չնորհիվ մարդկանց Հոգիները կարող են բարձրանալ և Հաս<mark>նել</mark> կատարելության բարձրակետին և կամ, ան<sub>~</sub> փութ<mark>ության պատ</mark>ձառով, խրվել մնալ չարի այս կամ այ<mark>ն</mark> <u>ձևի մեջ: Որոչ մարդիկ չատ արագ և Հեչտությամբ ապաքին-</u> <mark>վելով` սկսում են արՀամարՀել իրենց ա</mark>նցյալի Հի<mark>վ</mark>անդու*թ*֊ <mark>յուննե</mark>րը: Նրանց Թվում է, Թե չատ <mark>Հեչտ</mark> է բուժել այդ Հի-<mark>վանդու</mark>թյուններ<mark>ը,</mark> և ի վերջո նորից են ընկնում նույն Հի֊ վանդությունների մեջ։ ԱՀա թե ինչու Աստված իրավունք <mark>ունի արՀամարՀելու նրանց չարությունը, ո</mark>րը մեծանում է <u>այն աստ</u>իճան, որ դառնում է անբուժելի: Հ<mark>արատևելով չա</mark>֊ րիքի մեջ` մարդիկ ի վերջո փսխելու <mark>աստ</mark>իճան կչտանում <mark>են</mark> մեղջից, կրում են դրա վատ <mark>Հետև</mark>ան<mark>ջնե</mark>րը և ատում այն, ին֊ չի Հետ նախապես գրկախառնվել էին: Այսպիսով, նրանք կկարողանան բուժվել և ավելի ամուր պաՀել իրենց վերագտած Հոգեկան առողջությունը:

#### Հրեա ժողովրդի օրինակը անապատում

<u>Այսպես, «իսրայելացիների խառնամբոխը այրվում էր մի</u> <mark>մեծ ցանկությա</mark>մբ. նրանք լաց լինելով <mark>ն</mark>այեցին և ասացին. <mark>"Ո՞վ մեղ միս կտա</mark> ուտելու. <mark>մենը Հիչում ե</mark>նը ձկները, որ Հա֊ <mark>մարյա ձրի էինք ուտում Եգիպտոսում. վարունգը, ս</mark>եխը, պրասը, սո<mark>խն ու սխտորը</mark> անընդՀատ գալիս են մեր միտքը: <del>Մեր</del> աչքե<del>րը մանանայից</del> բացի ուրիչ ոչ մի բան չեն տեսնում"»: Եվ մի քիչ ներքևում` «Մովսեսը լսեց իր ժողովրդին, որը լաց էր լինում` յուրաքանչյուրն իր ընտանիքում, իր վրանի մուտքին» (Թվոց 11, 4-6,10): Ավելի ներքևում` «Տերն ասաց Մովսեսին. "Կասես ժողովրդին` մաքրվեցե՛ք, վաղր միս կո<mark>ւտ</mark>եք, որովՀետև լաց լինելով ասում էիք, Թե` ո՞վ մեզ միս կտա ուտելու, Եգիպտոսում մենք լավ էինք: Ուրեմն Տերը ձեզ միս կտա, որ ուտեք ոչ Թե միայն մեկ օր, ոչ Թե երկու, <u>Հինգ, տասը, քսան օր, այլ ամբողջ մեկ ամիս, մինչև որ այն</u> դուրս գա ձեր քԹից և խառնի ձեր սիրտը, որովՀետև դուբ մերժեցիք Տիրոջը, որ միչտ ձեր մեջ է, և լաց եղաք նրա առջև` ասելով. ինչո՞ւ դուրս ելանք Եգիպտոսից"» (Թվոց 11, 18-20):

Տեսնենը, ուրեմն, թե ձի՞չտ արեցինը մեջ բերելով այս պատմությունը, որպեսզի լուծենը այն դժվարությունը, որ Հարուցում է Հետևյալ խոսքը. «Մի՛ գցիր մեզ փորձության մեջ»։ Այրվելով մի մեծ ցանկությամբ` իսրայելացիների չփոթված խառնամբոխը միասին լաց էր լինում։ Բնականաբար այնքան ժամանակ, որ չունեին իրենց ցանկացածը, նրանք չէին կարող զզվանք զգալ դրանից և ոչ էլ դադարել դրանով տառապելուց։ Բայց Աստված բարի է և սիրում է մարդկանց։ Նա բավարարում է նրանց քաղցը` առանց թող-նելու, որ մչտապես մնան ցանկության մեջ։ Այսպես, ասում է Սուրբ Գիրքը, նրանք միայն մեկ օր չմնացին առանց միս

ուտելու. Նրանց սաստիկ ցանկու թյունը, թեկուզ կարձ ժամանակ, կչարունակեր այրել և մաչեցնել նրանց Հոգին: Ոչ էլ Աստված երկու օրում խաղաղեցրեց նրանց ցանկությունը. նա ուղեց զզվանք առաջացնել նրանց մեջ: Ուրեմն նա չգո-Հացավ խոստումներով, այլ նրանց մի տեսակ խեղդեց իր պարգևներով՝ ասելով. դուք միս կուտեք ոչ թե երկու անգամ Հինգ օր, ոչ թե չորս անգամ Հինգ օր, այլ ամբողջ մեկ ամիս, մինչև որ այն դուրս գա ձեր քթից, և դուք մաղձացավությամբ տառապեք, որպեսզի անՀետանա ձեր միջից այդ անկարգ և վտանգավոր ցանկությունը:

Այսպես ձեզ դուրս կբերեմ կյանքից առանց ցանկության:
Հիչողությունն այն բանի, որով դուք տառապեցիք, որպեսզի
մաքրվեք մոլի ամեն ցանկությունների մեջ: Եթե Հետագայում
պատահաբար մոռանաք ցանկության Հետևանքով ձեր կրած
այս բոլոր փորձությունները և կատարելապես չընդունեք
այն խոսքը, որ ձեզ ազատում է, դուք նորից կընկնեք ձեր
դժբախտությունների մեջ: Վերջապես, եթե ուզում եք վերապրել, դուք կրկին կխնդրեք այն, կարհամարհեք ինչ որ
ցանկացել եք, կփնտրեք երկնային սնունդը և այն, ինչ գեղեցիկ է. դրանք աչքաթող արած լինելը ձեղ փնտրել տվեց վատագույնը:

## Աստվածաշնչական այլ օրինակներ

Դա նաև ճակատ<mark>ագի</mark>րն է բոլոր նրանց, ովքեր «անմահ Աստծու փառքը փոխարինեցին մահկանացու մարդուն, Թռչուններին, չորքոտանիներին և օձերին ներկայացնող պատկերներով» (Հռոմ. 1, 23) և Աստծուն լքելով ու իրենց սրտի տենչանքներին անսալով՝ անձնատուր եղան պղծության այն աստիճան, որ անարդեցին իրենց սեփական մարմինը: Նրանք անկենդան և անզդա մարմնին տվեցին Նրա անունը, ով բոլոր դդայուն և բանական էակներին տալիս է ոչ միայն զգայություն և բանականություն, այլև ոմանց նույնիսկ կատարյալ զգայություն և իմացականություն: Հիրավի, Աստծուն լքած այս մարդիկ, իրենց Հերթին, լքվել են Աստծուց. նրանք անձնատուր են եղել ամոթալի կրքերի և ստանում են արդար Հատուցումն այն Հանցանքի, որ իրենց սիրել է տվել աղտեղի Հաձույքը: Եվ Հանցանքի այդ Հատուցումը, երբ անձնատուր են լինում ամոթալի կրքերի, չատ ավելի դաժանորեն է Հարվածում նրանց, քան եթե մաքրված լինեին Հոդևոր կրակով ու բանտ նետված, մինչև որ ստիպված լինեին վճարել իրենց պարտքերի վերջին նաքարակիտը:

Երբ նրանք անձնատուր են լինում պղծությանը, չաղախվում են բնության Համաձայն, ինչպես նաև բնության Հակառակ ծանրագույն Հանցանքներով: Նրանք խոչտանգվում են իրենց սեփական մարմնով: Կրակի մեջ և բանտում նրանք ստանում են ոչ թե Հանցանքի Հատուցումը, այլ չարիքներից մաքրված լինելու բարիքը, այն չարիքներից, որ ուղեկցում են Հանցանքին: Այսպիսով, ովքեր սիրել էին Հաձույքը, փրկվում են աղտեղությունից և արյունից, որոնցով ծանրաբեռնված էին, առանց իմանալու, թե ինչպես պիտի կարողանային խույս տալ կորստից:

Ուրեմն «Տերը պիտի լվանա Սիոնի տղաների և աղջիկների աղտեղությունը և պիտի մաքրի թափված արյունը կործանման չնչով» (Եսայի 4, 4): «Քանզի նա պիտի լինի ինչպես այն կրակը, որը Հալեցնում է մետաղները, և այն խոտը, որ թակում են տոփանները» (Մաղ. 3, 2): Նա պիտի լվանա և մաքրի նրանց, ովքեր կարիք ունեն այդ դեղերին նրա Համար, որ չցանկացան պահել Աստծու ճչմարիտ ճանաչումը: Այդ մարդիկ կամովին անձնատուր պիտի լինեն այս փորձություններին և պիտի ատեն իրենց չար Հոդին. որովհետև Աստված չի ուղում պարտադրել բարին, նա ուղում է աղատ էակներ։ Որոչ մարդիկ, անընդհատ անձնատուր լինելով չարին, այլևս դրեթե բնավ ամոթ չեն դդում, նրանք այն մերժում են՝

<mark>սխալմամբ բարու տե</mark>ղ դրած լինելու Համ<mark>ա</mark>ր:

<del>Աստված փարավոնի սիրտը չխստացրե՞ց, որպեսգի վեր-</del> ջի<mark>նս կարողանար</mark> ասել <mark>այն, ինչ Հայտարա</mark>րել էր իր խստուԹ-<mark>յունից առաջ. «Տ</mark>երը արդար է, իսկ ես <mark>և ի</mark>մ ժողովուրդը <mark>ամ֊</mark> <mark>բարիչտներ ենք</mark>» (Ելից *9*, *27*)։ Նա կարիք ունի էլ ավելի <del>խստանալու և տառապելու, ասես նրա խստասրտու</del>**թ**յունը չատ չուտ վերջացած լիներ, նա այլևս այն չէր արՀամարՀի որպես չարություն և Հենց դրանով էլ արժանի կլիներ էլ ա֊ <mark>վելի խստասիրտ դառնալ</mark>ու: Ուրեմն, ին<mark>չպես ասվ</mark>ած է Առակաց գրքո<mark>ւմ, եթե «անարդ</mark>ար բան չէ թակարդ լարել թռչունների <mark>Համար» (Առակ. 1, 17), ա</mark>պա Աստված իրավունք ունի թի մեջ գցեցիր մեզ» (Սադմ. 65, 11): Նույնիսկ թուչունների մեջ ամենից արՀամարՀվածը` ճնճղուկը, Թակարդի մեջ չի րնկնի առանց Հոր կամքի: ԵԹե ընկնում է, ապա նրա Համար է, որ վատ է գործածել իր Թևերը, որոնք իրեն պետք է բարձրացնեին դեպի օդը: Ուրեմն մե<mark>ր աղ</mark>ո**թ**քի մեջ խնդրենք չա֊ նել ոչ մի բան, որ մեզ գցի Աստծու արդար դատաստանին ենթակա փորձության մեջ, ինչ որ պատաՀում է ամեն մարդու, <mark>որը Աստծու կողմից, ըստ իր սրտի մոլի ցանկու</mark>թյուն֊ <del>ների, անձնատուր</del> է եղել աղտեղության, ամոթալի կրբերի, <mark>Հոռի դատողության` անել</mark>ու Համար <mark>այ</mark>ն, ինչ վայել չէ:

## Փորձության օգտակարությունը

Փորձությունը լավ է ինչ-որ բանի: Աստծուց բացի բոլորն անգիտանում են, ինչ որ մեր Հոգին ստացել է Աստծուց, նու-նիսկ մենք: Բայց փորձությունն այն ցույց է տալիս մեզ` սո-վորեցնելու Համար ճանաչել մեր անձը, այդպիսով բացաՀայ-տելու մեր թշվառությունը և ստիպելու մեզ գոՀություն մա-տուցել այն բարիջների Համար, որ մեզ ցույց է տվել փոր-ձությունը: Արդեն Հոբի գրջում և Երկրորդ Օրենջում Տերը Հայտնում է, որ փորձությունը ծառայում է ցույց տալու մեր

սրտերի Թաջուն զգացումները: Նա ասում է. «Ի՞նչ պատձառով կարծում ես, որ պատասխանեցի քեզ, եԹե ոչ նրա Համար, որ դու արդար երևաս» (Հոբ 40, 3) Իսկ Երկրորդ Օրենջում՝ «Նա քեզ տանջեց քաղցով, իբրև սնունդ քեզ մանանա տվեց և քեզ առաջնորդեց անապատի միջով, ուր աՀազդու օձը, կարիճն ու սողուններն են բնակվում, որպեսզի Հայտնի լինեն քո սրտի մտածումները» (Բ Օր. 8, 3, 15):

Պատմությունից մի օրինակ ևս վերցնելու Համար Հիչենք, որ Եվայի Հոգին տկար և խոցելի չդարձավ այն պահին, երբ նա չհնազանդվեց Աստծուն և լսեց օձին, նա այդպիսին էր նախապես. օձր նրան մոտեցավ, որովհետև իր սրաթափանց միտքը նախապես բացահայտել էր կնոջ տկարությունը: Աստված, որ զննում է սրտերը «ուչադրություն չդարձրեց Կայենին և ոչ էլ իրեն մատուցած նրա ընծաներին» (Ծննդ. 4, 5): Բայց Կայենի չարությունը հայտնի դարձավ, երբ նա կորստյան մատնեց իր եղբորը: Նույնը կարելի է ասել Նոյի համար. եթե նա խմած չլիներ իր տնկած այգու դինուց մինչև իր հարբելն ու մերկանալը, Քամի անպատկառությունն ու ամբարչտությունը, ինչպես նաև նրա մյուս եղբայրների հարդանք ու մեծարանքը իրենց Հոր Հանդեպ առիթ չէին ունեւնա ի հայտ դայու (Ծննդ. 9, 20-24):

Նույնպես և այն Թակարդները, որ Եսավը լարում է Հակոբի դեմ, Թվում է, Թե առաջ են եկել Հայրական օրՀնությունը դողանալու պատճառով: Բայց դրանց արմատները Թաղված էին նրա Հոդու մեջ, որը «պիղծ էր և մեղանչական» (Եբր. 12, 16): Հովսեփի Հոդու Հիանալի մաքրությունը, որ դերիվեր էր ամեն պիղծ ցանկությունից, Հայտնի չէր լինի, եթե նրա տիրուհին ցանկությամբ վառված չլիներ նրա Համար (Ծննդ. 39):

ԱՀա Թե ինչու այլազան փորձուԹյուններն իրարից բաժա֊ նող ժամ<mark>անա</mark>կամիջոցի մեջ մենք պետք է նայենք ապագային և նախապատրաստվեն<mark>ը տանե</mark>լու այն ամենը, ինչ ապագան վերապահում է մեզ, որպեսզի հանկարծակիի չգանք և միչտ մեզ գտնենք պատրաստ վիճակում: Ինչ որ պակասի մեզ մեր մարդկային տկարության պատճառով, երբ կատարած լինենք մեր կարելին, այն կլրացնի Աստված, Նա, որ ամեն ինչում գործակցում է բոլոր նրանց, ովքեր սիրում են իրեն, բոլոր նրանց, ում, անսխալական կանխագիտությամբ, նախապես գիտե, թե ինչ են լինելու:

#### **Φ**ቦԿԻՐ ՄԵՉ ՉԱՐ በԳՈՒՑ

30. «Մի՛ գցիր մեզ փորձության մեջ» խոսքից Հետո ինձ *թվում է, թե Ղուկաս ավետարանիչը սովորեցրել է նաև* «Փ<mark>րկի՛ր մեզ չար Ոգուց» խոսքը: Հավա</mark>նաբար Տերը ավելի Հակ<del>իրճ ձևով է խոսել մտքով բավակա</del>նաչափ ա<mark>ռա</mark>ջացած իր աչակերտների Հետ, իսկ ժողովրդի բազմության Հետ, որը կարիք ուներ ավելի ընդլայնված ուսուցման, խոսում է ավելի մանրամասն ձևով: Աստված մեզ փրկում է չար Ոգուց ոչ Թե այն ժաման<mark>ակ, երբ Թչնամին չի Հարձակվում մեդ վրա իր</mark> ճարտար Հնարքներով և չար գործակալներով, այլ երբ ձախո֊ <mark>ղու</mark>թյան են<u>ը</u> մ<mark>ատ</mark>նում նրան մեր կատաղի դիմադրությամբ: <mark>Այսպ</mark>ես ենք <u>Հասկ</u>անում մենք Հետևյ<mark>ալ</mark> խոսքը. «Բ<mark>ա</mark>զում են <mark>արդարի նեղությունները, բայց</mark> Աստ<mark>ված փ</mark>րկում է նրան այդ <mark>բոլորից» (Սաղմ. 34, 20): Աստված մեզ փրկում է նեղու</mark>թյու֊ <mark>նից ոչ Թե այն աստիճան, որ դրան</mark>ք վերացնի (Թեև Պողոս առաբյալն ասում է` «<mark>ամեն կո</mark>ղմից ճնչված»), այլ` նեղուԹյունների մեջ մենք չձնչ<mark>վեն</mark>ք չնորՀիվ Աստծու օգնության: Ըստ եբրայական բնագրի` նեղությու<mark>ն բ</mark>առն արտաՀայտո<mark>ւմ</mark> է մեր կամքից անկախ մի վի<mark>ճակ</mark>, մինչդեռ ճնչումը կախ<mark>ված</mark> է մեզանից, երբ նեղությունը ձգմում է մեզ: Նաև Պողոս առաբյալը կարողացել է գրել. «Ամեն կողմից նեղությունների մեջ ենք, բայց ընկճված չենք» (Բ Կորնթ. 4, 8): Ըստ իս, այս միտքը մենք դանում ենք Սաղմոսաց դ<mark>րք</mark>ում. «Նեղության մեջ ինձ Հանդստություն ես տալիս» (Սաղմ. 4, 2): Հանդստություն ես տալիս» (Սաղմ. 4, 2): Հանդստություն տալու փաստը ցույց է տալիս Հոդեկան ուրախառությունը, փորձությունների մեջ այն անդորրը, որը դալիս է Աստծուց, և դա չնորհիվ աստվածային Բանի օդնության և ներկայության:

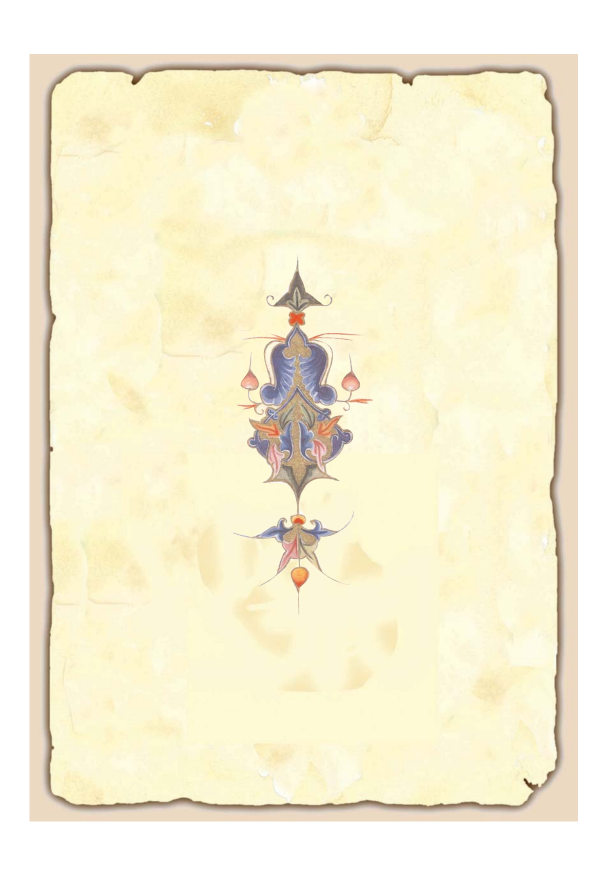
ԱՀա այս ձևով է, որ մենք «փրկվում ենք չար Ոգուց»: Աստված Հոբին փրկեց ոչ Թե այն աստիճան, որ արդելի սա-<mark>տանային փորձության են</mark>թարկել նրան, այլ որովՀետև Հ<mark>ոբր</mark> բնավ չի մեղանչել Տիրոջ առջև և անընդՀատ երևացել է որպես արդար մարդ: Սատանան ասել էր. «ՄիԹե Հոբր անչա-Հ<mark>ախնդրորե՞ն է երկյուղում Ա</mark>ստծուց: չէ՞ որ պատնեչի նման դու ես պ<mark>արփակել նրա անձ</mark>ը, նրա տո<mark>ւնը և ամ</mark>բողջ ունեց֊ վածքը: Բայց մեկնի՛ր մի քիչ քո ձեռքը և փորձիր դիպչել նրա ամբողջ ունեցվածքին` տեսնելու Համար, Թե նա դարձյալ կօրՀնի՞ բեղ դեմառդեմ» (Հո<del>բ 1,</del> 9-11): Եվ Ս<mark>ա</mark>տանան ա֊ մոթագար եղավ, որ գրպարտել է Հոբին: Վերջինս անչափ նեղութ<mark>յունների մատնվելով Հանդերձ` ոչ մի խոս</mark>ք չասա<mark>ց</mark> Աստծու դեմ, ինչպես այդ մասին Հավակնել էր Հակառակորդր: Չնայած որ անձնատուր էր եղել փորձիչին, Հոբը չարու-<u>նակեց օրՀնել Աստ</u>ծուն: Նա Հանդիմանեց իր կնոջը, որն ա-<mark>սում</mark> էր իրե<del>ն. «Ա</del>նիծի՛ր Տիրոջը և մ<mark>եռ</mark>ի՛ր»: Հոբը սաստեց <mark>նրան` ասելով. «Դու խոսում ես անզգամ կն</mark>ոջ նման. Եթե Տի-<mark>րոջ ձեռ</mark>քից բա<mark>րի</mark>քներն ընդունեցինք, ինչո՞ւ չը<mark>նդու</mark>նենք նաև նեղությունները» (Հոբ 2, 9-10):

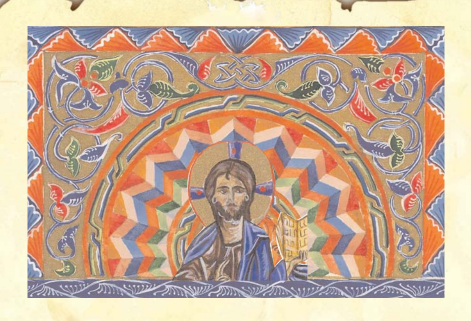
Երկրորդ անդամ Սատանան ասում է Տիրոջը Հոբի մասին. «Մարդը միչտ կտա մորթի դեմ մորթ և կթողնի, ինչ որ ունի՝ փրկելու Համար իր կյանքը։ Հապա մեկնի՛ր ձեռքդ և դիպչի՛ր նրա ոսկորներին և մսին, ու կտեսնես, թե նա կօրՀնի՞ քեղ դեմառդեմ» (Հոբ 2, 4-5)։ Սատանան պարտվեց կորովի ըմբիչի առաջինությունից, և նրա սուտը բացաՀայտվեց։ Հոբը երբեջ չմեղանչեց և ոչ մի խոսջ չարտաբերեց Աստծու դեմ։ Նա երկու անգամ պայքարի մեջ մտավ և դուրս ելավ Հաղ-Թական: Երրորդ մի պարտավորություն խնայվեց նրան: Երեջ անգամ կռվի դուրս գալու փորձությունը վերապաՀվեց Փրկչին (ինչպես այդ մասին մեզ Հիչատակում են երեջ ավետարանիչները), և մարդացած Փրկիչը երեջ անգամ Հաղթեց Թչնամում:

Մենը ուչի ուչով ըննության առանը և վերլուծեցինը Տիրոջ խոսքերը, որպեսցի, իմանալով փաստերը, խնդրենք Աստծուն, որ փորձության մեջ չընկնենք և փրկվենք չար Ո֊ գուց: Մե<mark>նք արժանի ենք լսելի լինելու Աստծուց նրա Համար,</mark> որ լսել ենք նրան: Ուրեմն աղոթենք Տիրոջը, որ եթե փորձվ<mark>ում ենք` չընկ</mark>ձվեն<u>ք, և ե</u>թե չար Ո<del>գու բոցավառ ս</del>լաքները մեց վրա <mark>են ուղղվում, դրանց</mark> գոՀը չդ<mark>առնան</mark>ք: Բոցերի գոՀ են <mark>դառնում նրանք, որոնց սրտերը, ըստ տասներկուսից մե</mark>֊ կի խոսքի, «Հնոցի պես են» (Օսեե 7, 6): Ովքեր իրենց ձեռք<mark>ում են պաՀում Հավատի վաՀանը,</mark> խուսափում են չար Ո֊ գու Հրավառ սլա**ջներից: Արդարև, նրան**ջ իրեն<mark>ց</mark> մեջ ունեն «Ժայթերող ջրի աղբյուր Հավիտենական կյանքի Համար» (ՀովՀ. 4,14), որը կասեցնում է չար Ոգու կրակը և այն Հան<del>գցնում աստ</del>վածային կեցուցիչ մտածումների Հեղեղով: <mark>Այդ մտածումները</mark> դրոչմված են մնում այն մարդու Հոգու <mark>մեջ, ով աչխատու</mark>մ է <mark>դառնալ ոգեղե<mark>ն ճ</mark>չմարտու<mark>թյան Հայե</mark>֊</mark> ցողությամբ:









<mark>{ }</mark>իրելի եղբայրներ, ավետարա<mark>նա</mark>կան պատվիրանները այլ <mark>բան չեն, քան աստվածային քարո</mark>զներ, Հույս<mark>ի </mark>ուսուցմ<mark>ան</mark> Հիմունքներ, Հավատի Հաստատման Հենարաններ, սիրտր ամրապնդող սնունդ, ղեկ` ճանապարՀները ճիչտ ընտրելու Համար, <mark>փրկու</mark>թյան ուղեցույց. խրատելով երկրի վրա Հավա-<u>տացյալների ուչիմ</u> մտքերը` պատվիրանները ճանապարՀ ե<mark>ն</mark> <mark>Հար</mark>թում դեպի երկնային թագավորությունը։ Աստված կա-<mark>մեցավ</mark> չատ բան Հայտնի դարձնել և <mark>առ</mark>աջարկել իր ծառա-<mark>ների` մա</mark>րգարե<mark>ներ</mark>ի միջոցով, իսկ որ<mark>ջա՜ն ա</mark>ռավել կարևոր է <mark>այն, Թե ինչ է ասում Որդին, ինչ է իր սեփական ձայնով վկա</mark>֊ յում Նա Աստծո Խոս<mark>ջը, որը կար մարգարեների մեջ` արդեն</mark> <mark>ոչ Թե կամենալով ճան<mark>ապար</mark>Հ ՀարԹել դե<mark>պի</mark> ապադան, այլ</mark> <mark>Անձամբ</mark> գալով մեզ Համար ուղի բացելու և ցույց տալու Համար, որպեսզի մենք` խավար<mark>ու</mark>մ խա<mark>րխ</mark>ափողներս, նա<mark>խկի</mark>֊ նում անչրջագայացներս և կույրերս, լուսավորվելով չնորգի լույսով, կյանքի ճանապարՀն անցնենք Տիրոջ գլխավորութ-<mark>յամբ և ուսու</mark>ցչությամբ<mark>։ Հենց Ին</mark>քն էլ, մարդկանց փրկութ<mark>յանը աջակցող Իր մ</mark>յուս փրկարար խրա<mark>տն</mark>երի և աստվածա֊ <del>յին պատվիրանների Հետ մեկտեղ Անձամբ տվեց նաև ա</del>ղո*թ*֊ ք<del>ի օրինակը, Անձամբ խրատեց և ուսուցա</del>նեց, *Թե մե*նք ինչ <mark>պետք է խնդրեն</mark>ք: Կյանք պարգևողը այ<mark>ն</mark> նույն բարեգԹուԹ-<mark>յամբ, որով կամ</mark>եցավ մեզ պարգևել բոլոր չնորՀները, մեզ <mark>նաև ուսուցանեց աղո</mark>թել, որպեսզի, Հորը դիմելով Ո<mark>րդու</mark> ուսուցանած պաղատական աղոԹքով` ավելի դյուրավ լսելի լի֊ <mark>նեն</mark>ք: Նա <mark>կանխատեսեց </mark>այն ժամանակների գալուստր, երբ <mark>ձ</mark>չմարիտ <mark>երկրպագուները</mark> Հորը կերպագեն Հոգով և ձչմ<mark>ար֊</mark> տությամ<mark>բ, և իր կանխաս</mark>ացությունը այնպես կատարեց, ո<mark>ր</mark> մենք Հոգին և ճչմարտությունը ընդունելով նրա օրՀնությամբ, երկրպագում ենք ճչմարտությամբ և Հոգով, կատարե֊ յով նրա <mark>պատվիրանը: Քանգի ո՞ր աղո<mark>նքը կա</mark>րող է ավելի</mark> Հոգ<mark>ևոր լինել, քան այն, որը պատգամել է մեզ Քր</mark>իստոսը, Ով <mark>մեզ վրա իջեցրեց նաև Ս</mark>ուրբ Հոգին: Հոր Համա<mark>ր ո՞</mark>ր աղոթ֊ <del>քը կարող է ավելի Հոգևոր լինել,</del> քան Որդու չուրԹերից բխած աղոթ<u>եր, Ով ձչմարտությունն</u> է: Հետևաբ<mark>ա</mark>ր նրա ո<mark>ւ</mark>֊ սուցանածի պես չաղոթելը ոչ միայն անգիտություն է, այլև Հանցագործություն, առավել ևս որ Նա մի տեղ ասում է. Աստծո խոսքը արհամարհում եք ձեր ավանդության պատճառով (Ummfd. 15, 6):

Ուստի, սիրելի եղբայրներ, աղոթենք այնպես, ինչպես ուսուցանում է Ուսուցիչ Աստված: Աստծուն աղոթել Նրա ուսուցմամբ, Նրա լսելիքին Հասնել Քրիստոսի աղոթքով` աՀա
Նրա Համար Հաձելի և մատչելի աղոթքը: Երբ աղոթում ենք,
Թող Հայրը ձանաչի իր Որդու խոսքերը: Թող մեր մեջ, մեր
սրտում մնացողը լինի նաև խոսքի մեջ: Քանի որ նա մեր
մտքերի բարեխոսն է Հոր առաջ, ապա մեր մեղքերի Համար
աղոթելով, մենք` մեղավորներս, օգտագործենք նաև մեր Բարեխոսի խոսքերը: Նա ասում է, որ Հորից ինչ էլ խնդրենք Իր
անունով, կտա (ՀովՀ. 16, 23), ուստի Քրիստոսի անունով
մեր խնդրածը ավելի Հաստատապես կստանանք, եթե

<mark>խնդրենք Քրիստոսի</mark> աղոԹքով: Իսկ աղո<mark>Թ</mark>քի ժամանակ Թող <mark>մեր խոս</mark>քը և պաղատանքը մ<mark>իանան բարե</mark>պատչաձությանը, <del>խաղաղությանը և Համեստությանը, չմտա</del>ծենք այն մասին, <del>որ կանգնած են</del>ք Աստծո առջև, որ Հարկավոր է Աստծո աչ-<mark>քերի Համար Հա</mark>ձելի լինել նաև մարմնի դիրքով և ձայնի <u> Հնչյուններով: Ճչալով աղմուկ բարձրացնելը անամոԹուԹ</u>յան նչան <mark>է, ընդՀակառակ</mark>ը, Համեստին վայել է աղոթել Հնա֊ <del>գանդ պաղատանքով: Եվ վեր</del>ջապես, <del>Տերը մեզ պատվիրան է</del> <mark>տվել աղոթել թաբուն, ծ</mark>ածուկ և մեկուսի տեղերում, նույ֊ նիսկ անկողնու մեջ, մի բան, որը Հատկապես բնորոչ է Հա-<u>վատին, իմանանք, որ Աստված ներկա է ամենու</u>ր, լսում և տեսնում է բոլորին, Իր ողջ վեՀությամբ թափանցում է ամենագաղտն<mark>ի և ծածուկ տեղե</mark>րը, ինչպ<mark>ես ասվա</mark>ծ է Սուրբ **Գր<u>բու</u>մ. Ես մերձավոր Աստված եմ և ոչ թե** նեռավոր։ Եթե մարդը թաքնվի թաքստոցում, մի՞թե ես նրան չեմ տեսնի։ Մի՞թե <mark>երկինք</mark>ն ու երկիրը ես չեմ լցնում (Երեմ. 23, 23-24): Եվ դարձյալ. Տիրոջ աչքը ամեն տեղ դիտում է չարերին և բարիներին (Առակ. 15, 3): Եվ երբ մենք եղբայրներով Հավաքվում ենք Հանդիսավորապես աստվածային գո<mark>Հե</mark>ր մատուցանելու Աստծո քաՀանայի Հետ, <mark>ապա</mark> պարտավոր ենք Հիչել նաև Համեստության և բարեպատչա֊ <mark>ճու</mark>թյան մասի<mark>ն. մ</mark>եր խնդրանքները քամուն չնետել և չար-<mark>տաՀ</mark>այտել <mark>մի կերպ, աղձատված</mark> Հնչյ<mark>ու</mark>ններով, աղոթքը չա֊ <mark>նել աղմկոտ չատա</mark>խոսությ<mark>ամ</mark>բ. աղո<mark>թքը</mark> պետք է Աստծուն <mark>մատուց</mark>վի խոնա<mark>րՀ</mark>ությ<u>ա</u>մբ, քանզի Աստված ոչ թե ձայնն է լսում, այլ` սիրտը: Մ<mark>եր մ</mark>ասին աղմուկով չպետք է Հիչեցնեն*ք* <mark>Նրան, Ով տեսնում է մարդկայ</mark>ին խորՀուր<mark>դնե</mark>րը, ինչպես ու-<mark>սուցանում է Տերը, երբ ասու</mark>մ է. ինչո՞ւ դու<mark>ք ձ</mark>եր սրտերում շատ րան եք խորհում (Մատթ. 9, 4): Եվ մեկ այլ տեղում. բոլոր եկե<mark>ղե</mark>ցիները պիտի իմանան, որ ե՛ս եմ<mark>, որ զ</mark>ննում եմ երիկամներն ու սր<mark>տերը</mark> (Հայտ. 2, 23): Ինչպես կարդում ենք Առաջին Թագավորաց <u>գրքում, դա Հասկացավ և կատարեց Աննան, որ վերափոխեց</u> եկեղեցին. նա Աստծուն ոչ Թե բարձրաձայն աղոթը մատու֊ ցեց, այլ նրան խնդրեց անաղմուկ և Համեստորեն, իր սրտի գաղտնարաններում, աղոխքը մատուցեց գաղտնի, սակայն Հայտնի Հավատով, աղոխեց ոչ խե չուրխերով, այլ սրտով, Հավատացած լինելով, որ Աստված այդպես էլ կլսի, և նա իրոք ստացավ իր խնդրածը, որովհետև խնդրեց Հավատով: Այս մասին այսպես է ասում Սուրբ Գիրքը. աղոթում էր մտքում. Հրթունքները չէին շարժվում։ Ձայնը լսելի չէր, բայց Տերը լսեց նրան: Նաև սաղմոսներում ենք կարդում. ձեր անկողնու մեջ ինչ էլ որ ասեք ձեր սրտում՝ զղջացեք (Սաղմ. 4, 5): Նույնն է ներչնչում նաև Սուրբ Հոգին Երեմիայի միջոցով, ուսուցանելով` մտքում լա՛վ պահեցեք. Տեր, քեզ հաճո է խոնարհվելը (Երեմ. 5):

Սիրելի՛ եղբայրներ, երկրպագողը պետք է և այն իմանա, *թե տա*ճա<mark>րում ինչպես էր մա</mark>քսավորը փ<mark>արիսեց</mark>ու Հետ աղո*թ*ո<mark>ւմ. նա Աստծո գթասրտո</mark>ւթյունից օգնություն էր Հայցում ոչ <del>Թե աչքերը Հանդգնորեն երկին</del>ք Հառած, ոչ <del>Թե</del> ձեռքերը ամբարտավանորեն վեր պարզած, այլ ինքն իր կուրծքը ծեծե֊ լով և մտքով իր մեղքը գիտակցելով: Մինչ փարիսեցին Հիա֊ նում էր ինքն իրենով, մաքսավորը, որ այդպես էր աղոթու<mark>մ</mark> և փ<mark>րկու</mark>թյա<mark>ն Հ</mark>ույսը **ընում էր ոչ թե իր անմե**ղության վրա, *ջա*նզ<del>ի ոչ մեկը առանց մեղջի չէ, ա</del>յլ աղոԹում էր խոնարՀա֊ <mark>բար` խոստովանել</mark>ով իր մեղջերը և ավելի մեծ չնորՀի արժա-<mark>նացա</mark>վ. խո<mark>նարՀնե</mark>րին գ</mark>ժացողը լսեց <mark>ն</mark>րա աղոԹքը: Տերը դա <mark>այսպես է չարադրում Իր Ավետարանում. ե</mark>րկու մարդ տաճար ելան աղոթքի կանգնելու. մեկը` փարիսեցի, մյուսը` մաքսավոր<mark>։ Փա</mark>րիսեցին կանգնած էր մեկուս<mark>ի և, ին</mark>քնիրեն, այս աղոթքն էր ասում. «Աստվ<mark>ա</mark>ծ իմ, շնորհակալ եմ քեզնից, որ ես նման չեմ ուրիշ մարդկանց, ինչպես՝ <del>հափշտա</del>կողները, անիրավ<mark>ներն ո</mark>ւ շնացողները, <mark>և</mark> կամ ինչպես այս <mark>մաքսավո</mark>րը. այլ շաբաթը երկու անգամ ծոմ <mark>եմ պ</mark>ահում և տասանորդ <mark>եմ</mark> տալիս իմ ամբողջ եկամտից»։ Ի<mark>սկ մա</mark>քսավորը կանգնած էր մեկո<mark>ւսի և</mark> չէ<mark>ր</mark> իսկ կամենում իր աչքերը երկինք բարձրացնել, այլ ծեծում էր կո<mark>ւրծ</mark>քը և ասո<mark>ւմ.«Ա</mark>ստվա՜ծ, ների՜ր ինձ` մեղավորիս»։ Ասում եմ ձեզ` սա՛ իջավ իր տունը արդարացած<mark>, ոչ թե մ</mark>յուսը, որով<mark>նետև ով որ բարձրա</mark>ց<mark>նում է իր անձը, կխոնար</mark>նվի, և ով որ խոնարնեց<mark>նո</mark>ւմ է իր անձը, կբարձրանա (Ղուկ․ 18, 10-14):

Այսպիսով, աստվածային ընթերցումով ուսանելով և իմանալով, թե մենք ինչպես պետք է աղոթքի կանդնենք, սիրելի եղբայրներ, մեր Տիրոջ ուսուցումից իմանում ենք նաև, թե ինչի Համար պետք է աղոթենք. Եվ արդ, ասում է` այսպե՛ս աղոթեցեք.«Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես. սո՛ւրբ թող լինի քո անունը. քո թագավորությո՛ւնը թող գա, քո կա՛մքը թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է՛. մեր հանապազօրյա հացը տո՛ւր մեզ այսօր. և ների՛ր մեզ մեր հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց, որ հանցանք են գործում մեր դեմ. և մի՛ տար մեզ փորձության, այլ փրկի՛ր մեզ չարից, որովհետև քո՛նն է թագավորությունը և զորությունը և փառքը հավիտյանս. ամեն» (Մատթ. 6, 9-13):

<mark>Խաղաղու</mark>թյան վարդապետը և միության Բարեխոսը նախ և առ<mark>աջ</mark> չի կամենում, որ աղոթքը արվի առանձին և անՀա֊ տապես, որ աղոթողը աղոթի միայ<mark>ն ի</mark>նքն իր Համար: Իրակա-<mark>նում մենք չենք ասում`</mark> Հա′յր իմ<mark>, որ ե</mark>րկնքում ես, իմ <mark>հա</mark>նապազօրյա ռացը տո՛ւր ինձ այսօր, <mark>մեգանից յուրաբանչյուրը չի խնդրում</mark> ներել միայ<mark>ն իր Հանցան</mark>քը, չի աղոթում միայն իր Հ<mark>ամ</mark>ար, որպեսզի միայն ի՛նքը չտարվի դեպի փորձություն և փրկվի <del>չարից: Մենք ունե</del>նք Համաժողովրդական և ընդՀանուր ա-<mark>ղոԹ</mark>ք, և եր<del>բ աղո</del>Թում ենք, ապա աղոԹում ենք ոչ Թե ինչ-որ <mark>մեկի Հ</mark>ամար, այլև ողջ ժողովրդի Հ<mark>ամար</mark>, որովՀետև մենք` ողջ ժողովուրդը<mark>, մ</mark>եկ ենք: Աստված` խաղաղությա<mark>ն և Հ</mark>աչ-<mark>տու</mark>թյան Բարեխոսը, <mark>սեր և</mark> միություն ուսուցանելով, կամե֊ <mark>նում է, որպեսգի մեկը աղոթի բոլորի Համար, ինչպես Ի՜նքն</mark> <del>էր իր մե</del>ջ մենակ կրում <mark>մեզ</mark> բոլորիս: Ա<mark>ղոԹ</mark>քի այս օրենքը <del>կատարեցին նաև կրակի Հնոցը նետվ<mark>ած</mark> երեք երիտասարդ-</del> ները. նրանք միաձայն էին <mark>աղո</mark>ժքի մ<mark>ե</mark>ջ և միակամ էին մ<mark>իա</mark>֊ <mark>բանու</mark>թյան ոգով: Այդ է վկայում Սուրբ Գիրքը, և ցույց տալով, Թե նրանք ինչպես էին աղոթում, մեզ օրինակ է ընձե֊ ռում նրանց նմանվելու, որպեսզի մենք էլ նրանց պես լի֊

**նենք: Ասված է. երեք**ը, կարծես մեկ բերանով<mark>, օր</mark>ինում, գովում և փաուսվորում էին Աստծուն (**Դան**․ 3, <mark>51)։ Նրանք խոսում էին</mark>, ասես, մեկ <mark>չըԹունքո</mark>վ, չնայած Քրիստո՜սը չէ<del>ր ու</del>սուցանել այդպես <mark>աղո*թել: Դրա Համար էլ նրանց` աղոթ*եղների խոսքը Հ<mark>ամո</mark>֊</mark> <mark>ցիչ և ներգործո</mark>ւն էր. խաղաղ, պարզ և <mark>Հո</mark>գևոր աղոթքը Հա֊ <mark>ձո եղավ Տիրոջը: Տ</mark>իրոջ Հ<mark>ամբարձ</mark>վելուց Հետո մեն<mark>ը առ</mark>աջ֊ յայներին <mark>աչակերտների Հ</mark>ետ տեսնում ենք նույն կերպ աղո֊ **Թելիս**. նրա<mark>նք բոլորը, - ասվ</mark>ած է, - միասիրտ, հարատևորեն աղոթքի <mark>մեջ էին կա<mark>նանց և Հիսուսի </mark>մոր` Մարիամի ու նրա եղբ</mark>այրների <mark>հետ</mark> (Գործ. 1, 14): Նրանք միասիրտ աղոթքի մեջ էին, ցույց տալով և՛ իրե<mark>նց աղոթքի Թախանձ</mark>ագին լինելը, և՛ փոխադարձ մ<del>իաբանու<mark>թ</mark>յունը, քանզի Ա</del>ստված միաբաններին տան մեջ բնակեցնելով, Իր աստվածային և Հավերժական տան մեջ ըն֊ դո<mark>ւնում է միայն նրանց, ո</mark>րոնց աղոթքը միասիրտ է: *Օ*՜, սի֊ րելի եղբայրներ, ինչպիսի՜ն են Տերունական Աղոթքբի գաղտնիքները: Որքա՜ն չատ և որքա՜<mark>ն մե</mark>ծ բան է Թաքնված խոսքով Հակիրճ, բայց Հոդևոր ուժով առատաբուխ աղո**ժ**քի մեջ: Երկնային ուսուցման մեջ մեր պաղատանքների և աղոթքըների Համար անՀրաժեչտ ոչ մի բան բաց չի Թողնված:

Ասված է` այսպե՛ս աղոթեցեջ. «Հա՛յը մեր, որ երկնջում ես»: Իր Աստծով, Նրա չնորՀով վերածնված և վերականգնպած նոր մարդը նախ և առաջ ասում է` Հա՛յր, որովՀետև արդեն դարձել է Նրա որդին: Յուրայինների մոտ եկավ, - ասված է, - բայց յուրայինները նրան չընդունեցին։ Իսկ ովքեր նրան ընդունեցին, նրանց իշխանություն տվեց լինելու Աստծո որդիներ, որոնք իր անվանը կճավատան (ՀովՀ. 1, 11-12): Եվ այսպես, ով Հավատում է Նրա անվանը և դառնում է Աստծո որդին, պետք սկզբից ևեթ իր երախտապարտությունը Հայտնի և իրեն խոստովանի որպես Աստծո որդի, որ Հայր է անվանում Աստծուն. պետք է իր վերածննդի սկզբից ևեթ բառերով վկայի, որ Հրաժարվել է երկրային և մարմնավոր Հորից և սկսել է իմանալ և ունենալ միայն մեկ Հայր, Ով երկնքում է, ինչպես ասում է Սուրբ Գիր-

**քր**․ նա էր, որ ասում էր իր հորն ու մորը, թե չի <mark>տե</mark>սել նրանց, չի ճանաչել իր եղբայրներին ու իր որդիներին անգիտացել։ Նա հետևեց քո խոսքեր<u>ին և պա</u>նեց ուխտը (Բ. <mark>Օր. 33</mark>, 9): Տերը ևս Իր Ավետարա֊ <mark>նում մեզ պատվ</mark>իրանում է երկրի վրա <mark>Հոր</mark> անուն չտալ, <mark>ջան֊</mark> <mark>զի մեն</mark>ը մեկ Հայր ունեն**ը երկն**քում (Մատթ. 23, 9): Երբ Տի-<mark>րոջ աչակերտը ասա</mark>ց, Թե իր Հայրը մաՀացել է, Տերը նրան ի պատասխան ասաց. թո՛ւյլ տուր, որ մեռյալները թաղեն իրենց մեռելներին (Մատ<del>թ. 8, 22): Աչա</del>կերտն ասաց, թե իր Հայրը մաՀացել է, երբ <mark>Հավատացյայն</mark>երի Հայրը կե<mark>նդա</mark>նի է: Սիրելի եղբայրներ, ոչ միայն պետք է նկատենք և ըմբռնենք, որ Հայր ենք անվանում Նրան, Ով երկնքում է, այլև այն, որ միասին ենք ասում Հա՛յր մեր, այսինքն` Հավատացյալների Հայր, ովքեր օրՀնվ<mark>ած և վերականգնվ</mark>ած լինելո<mark>վ Հոգևոր</mark> բարենորոգ ծնն<mark>դյամբ, դարձել են Աստ</mark>ծո որդիներ: Այս խոսքը Հանդի֊ մանո<mark>ւթ</mark>յուն և նախատինք է Հրեաների Համար, ովքեր ոչ <del>միայն իրենց անՀավատությամբ մեր</del>ժեցին Քրստոսին, այլև իրենց դաժանությամբ խաչեցին Նրան, Ում մասին Հայտնել էին մարգարեները, և Ով ի սկզբանե էլ ուղարկված էր: Նրանք արդեն Աստծուն Հայր չեն կարող անվանել, երբ Տերը ն<mark>րանց նախատում է և մերկացնում` ասելով</mark>. դուք քոր կող-<mark>մից սատանայի զավ</mark>ակներ եք, և ձեր հոր ցանկություններն եք ուզո<mark>ւմ</mark> <mark>կատա</mark>րել, թե<mark>և նա ի</mark> սկզբանե մարդասպա<mark>ն է</mark>ր և ճշմարտ<mark>ո</mark>ւթյան մեջ չմնաց, որովնետև նրա մեջ ճշմար<mark>տ</mark>ություն չ<mark>կար (Հ</mark>ովՀ․ 8, 44): Աստ-<mark>ված սրտ</mark>մտությ<mark>ամբ ազդարար</mark>ում է նաև Եսայի Մ<mark>արդա</mark>րեի **մի ջոցով**․ զավակներ ո<mark>ւնեցա և</mark> մեծացրի, իսկ նրանք ինձ անարգեցին։ Եզն իր տիրոջն է ճանաչու<mark>մ, և</mark> էշը` իր տիրոջ մսուր<mark>ը,</mark> բայց Իսրայելն ի<mark>ն</mark>ձ չճանաչեց, իմ ժողովուրդն ինձ չճասկացավ։ Վա՜յ <mark>մեղ</mark>ավոր ազգին, մեղքերով լի ժողովո′ւրդ, չարագո′րծ սերունդ, ա<mark>նօր</mark>են ծնունդներ, թողեցիք Տիրոջը, բարկացրիք Իսրայելի սր<mark>բին (Ես. 1, 2-4): Մենք՝ բրիստոն-</mark> յ<mark>ան</mark>երս, երբ աղոթում ենք, նրանց Հանդիմանելո՛վ ենք ա֊ սում Հայր մեր, քանզի Նա դարձավ մեր Հայրը և դադարեց <u>Հրեաների Հայրը լինելուց, ովջեր ուրացան նրան: Մեղավոր</u>

<mark>ժողովուրդը չի կար</mark>ող որդի լինել, այլ որդիների անունը <mark>չնորՀվում է նրանց, որոնց մեղքերի Թող</mark>ուԹյուն է չնորՀվում և <u>Հավիտենու</u>թյուն է խոստացվում ըստ Տիրոջ խոսքի, որ ա֊ **սում է.** ամե<mark>ն ոք, ո</mark>ր մեղք է գործում, մեղքի ծա<mark>ռա</mark> է։ Եվ ծառան հա<mark>վիտ-</mark> յան տան մեջ չի մնում, իսկ որդին հավիտյան մնում է (ՀովՀ. 8, 34-35): *0՜*, ի<mark>նչ ներողա</mark>մտություն մեր նկատմամբ, Տիրոջ ինչպիսի՜ առ<del>ատաբուխ բարե</del>Հաձություն և բարեգթություն, երբ <mark>մեզ Թույլ է տալիս Աստծ</mark>ո առջև աղոթե<u>ք անելիս Հայր անվա</u>֊ <mark>նել Աստծուն և մեզ Աստծ</mark>ո որդիներ անվանել, ինչպես Քրիստոսն է Ա<mark>ստծո Որդի: ԵԹե</mark> Նա Ինքը մեզ Թույլ չտար այդպես աղոթել, մեզանից ոչ մեկը չէր Հանդգնի աղոթքի մեջ օգտա֊ <del>գործել այդ անունը: Իսկ Աստծուն Հայր անվանելով` մեն</del>ք պետք է Հ<mark>ասկանանք և իմանան</mark>ք, սիրել<mark>ի եղբայրն</mark>եր, որ մենք էլ <mark>պետք է մեզ որդիների պես պաՀեն</mark>ք, որպեսզի ինչպես մեն<mark>ը ին</mark>քնե<del>րս ենք բերկրում Հայր Աստծո Համար, այդ</del>պես էլ <del>Նա՛ բերկրի մեղ Համար:</del> Ուրեմ<mark>ն լին</mark>ենք որպես Աստծո տա֊ ճարներ, որպեսգի երևա, որ Աստված մնում է մեր մեջ: Թող մեր գործերը անարժան չլինեն Հոգուն. սկսելով լինել երկնային և Հոգև<mark>որ`</mark> խորՀենք և գործենք միայն Հոգևորը և երկ**նայի<mark>նը, աչ</mark>բի առաջ ունենալով Աստծո խոս**բը. փառավորելու <mark>եմ ին</mark>ձ փառավորողներին, իսկ ովքեր ինձ արհամարհում են, անարգելո<mark>ւ</mark> եմ (Ա Թագ. 2, 30) և երանելի առաջյալի ԹղԹում գրվածը. <mark>դուք ձեր</mark> տերը չեք<mark>, քա</mark>նզի <mark>մե</mark>՛ծ գն<mark>ով</mark> գնվեց<mark>իք։ Փա</mark>ռավորեցե՛ք Աստծուն ձեր մարմինների մեջ (**Ա Կորն**թ. 6, 19-20):

Դրանից Հետո ասում ենք. սո՛ւրբ թող լինի քո անունը, ոչ այն իմաստով, որ իբր Աստծուն ցանկանում ենք, որ Նա սրբանա մեր աղոխքներով, այլ Նրանից խնդրում ենք, որ Նրա անուշնը սրբանա մեր մեջ։ Քանզի ումի՞ց կ<mark>ար</mark>ող է սրբանալ Աստված, եխե Ի՛նքն է սրբացնում։ Բայց քանի որ նա ասում է՝ սրբագործվեցե՛ք և սուրբ եղե՛ք, քանզի ես՝ ձեր Տեր Աստվածը, սուրբ եմ (Ղևտ. 20,7), ուստի մենք խնդրում և աղոխում ենք, որպես-զի մկրտությամբ սրբագործվելով՝ մենք այդպես էլ մնանք,

<mark>ինչպես սկսել ենք: Եվ դրա Համար աղո</mark>թում ենք ամեն օր, <mark>ջանցի կարիջ ունենջ ամեն օր մկրտվել</mark>ու, որպեսցի անդադ֊ րո<mark>ւմ մկրտու</mark>թյամբ մաքրենք մեր ամենօրյա մեղքերը: Իսկ թե <mark>ինչպիսին է Աստ</mark>ծո բարեգԹությամբ մե<mark>ղ չ</mark>նորՀվող սրբա<mark>գոր-</mark> <mark>ծումը` մեկնաբա</mark>նում է առաքյալը, ասելով` ո՛չ պոռնիկներ, ո՛չ <mark>կոապաշտներ, ո՛չ շնա</mark>ցողներ, ո՛չ իգացողներ, ո՛չ արվամոլն<mark>եր, ո</mark>՛չ գողեր, ո՛չ ագահներ, ոչ՛ հարբեցողներ, ո՛չ բամբասողներ, ո՛չ էլ հափշտակողներ Աստ<mark>ծո արքայութ</mark>յունը չպիտի ժառանգեն։ Եվ դուք, գոնե ոմանք, այդպիսին է<mark>իք, բա</mark>յց լվացվեցիք, մաքրվեցիք, <mark>արդ</mark>արացվեցիք մեր <mark>Տեր</mark> Հիսուս Քրի<mark>ստոսի անունով և մ</mark>եր Աստծո Հոգով (**Ա Կորնթ**. 6, 9-11): Նա մեզ անվանում է մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի անունով և մեր Աստծո Հոգով արդարացվածներ, և մենք աղոթում ենք, որ Թող մե<mark>ր մեջ մնա այդ սրբ</mark>ագործու<mark>մը: Իսկ ք</mark>անի որ մեր Տե<mark>րը և Դատավորը, Իրենով բժչկվածին և կենդանացածին</mark> սաստելով, պատվիրանում է այլևս մեղբ չգործել, որպեսգի մ<mark>ի ավելի չար բան չպատա</mark>Հի (Հ<mark>ովՀ.</mark> 5, 14), ապ<mark>ա</mark> մենք անդադրում աղոԹքով պաղատում ե<mark>նք,</mark> գօր ու գիչե<mark>ր խնդրում</mark> ենք, որպեսգի Աստծո բարեգԹությամբ մեր ստացած սրբագործումն ու բժչկումը մեր մեջ պաՀպանվի աստվածային խնամքով:

Այնու Հետև աղո թում ասվում է. Քո թագավորությո՛ւնը թող գա։

Մենք խնդրում ենք, որ Աստծո Թագավորությունը գա այն իմաստով, որով Աստծուն խնդրում ենք, որպեսզի Նրա անու- նր սրբանա մեր մեջ: Քանզի Աստված ե՞րբ չի Թագավորում և կամ երբ պետք է դնի Իր Թագավորության սկիզբը, որը Նա միչտ ունեցել է, որը միչտ Հաստատ է և անսկիզբ: Մենք խնդրում ենք, որ Թող գա Աստծուց մեզ խոստացված և Քրիստոսի արյամբ և չարչարանքներով ձեռք բերված մեր Թագավորությունը, խնդրում ենք, որպեսզի մենք` այս ժամա- նակներում ծառայածներս, ապագայում Թագավորենք մեր Տեր Քրիստոսի Հետ, ինչպես և Նա Ինքն է խոստանում այդ`

**ասելով. եկե՛ք, իմ Հոր** օրհնյալներ, ժառանգե<mark>ցե՛</mark>ք աշխարհի սկզբից <mark>ձեզ համար պատրաստված արքայությունը (Մատ</mark>Թ. 25, 34): Իսկ Ա<mark>ստծո Թագա</mark>վորությու<mark>նը, սիրելի եղբայրն</mark>եր, կարող է լինել <del>նաև Ինքը` Քրի</del>ստոսը. մեզ փափագել<mark>ի</mark> է Նրա ամեն<mark>օրյա</mark> <mark>ներկայ</mark>ութ<mark>յունը</mark>, և մենք խնդրում ենք, որ</mark>պեսզի Նա չուտով <u>Հայտնի մեզ Իր գալուստը: Քանզի Նա մեր Հարությունն է,</u> որովՀետև մենք Նրա մեջ ենք Հարություն առնում, ուստի և Աստծո Թագավորություն ասելով` կարող ենք Նրա՛ն Հասկանալ, որով<mark>Հետև մենջ Նր</mark>ա′ մեջ պետ<mark>ջ է </mark>Թա<del>գավորենջ: Եվ</del> մենք ճիչ<mark>տ ենք խնդրու</mark>մ Աստծո Թագավորությունը, այսինքն` երկնային Թագավորությունը, քանի որ կա նաև երկրային Թագավորություն: Բայց ով արդեն Հրաժարվել է աչխարՀից, <mark>նա վեր է աչխարՀիկ փառ</mark>քից <del>ու Թագավորու</del>Թյու֊ նի<mark>ց: Այսպիսով, իրեն Աստծուն և Քրիստոս</mark>ին նվիրոդը ոչ Թե երկրային, այլ Երկնային Թագավորություն է խնդրում: Ընդ որում Հարկ է անդադար և Հարատև աղոթել և պա<mark>ղատել, որ</mark> երկնային <del>Թագավորու</del>Թյունի<del>ց չը</del>նկնենք, ինպես ընկա<mark>ն</mark> Հրեաները, որոնց այն ավելի վաղ էր խոստացված։ Տերը Հ**ստակ ասում** է. արևելքից և արևմուտքից շատերը պիտի գ<mark>ա</mark>ն ու երկն<mark>քի արքայութ</mark>յան մեջ սեղան պիտի նստեն Աբրահամի, Իսահակի և <mark>Հակոբի հետ, իսկ ար</mark>քայության որդիները պիտի ելնեն արտաքին խ<mark>ա-</mark> <mark>վարը.</mark> այնտեղ պիտի լինի լաց և ատամների կրճտում (*Մատթ*. *8, 11*-<u>12): Նա ցույց է տալիս, որ Հրեաները անցյալում Թագավո-</u> <mark>րության որդիներ էին, քանի դեռ չէին դադարել Աստծո որ</mark>֊ <del>դիներ լինելուց, իսկ Հետո նրանց մեջ, Հայրական անվան ի</del> չիք դառնալով, ի չիք դ<mark>ար</mark>ձավ նաև Թադավորությունը: Ուս-<mark>տի և մեն</mark>ք` քրիստոնյան<mark>ներս,</mark> որ սկսեցինք <mark>ա</mark>ղոԹքի մեջ Հայր անվանել Աստծուն, խնդրում ենք, ո<mark>ր Թող</mark> գա՛ Աստծո Թա֊ գավորությունը:

Այնուհետև մենը հետևյալ խոսքերը` քո կա՛մքը թող լինի <mark>երկ</mark>րի վրա, ինչպես որ երկնքում է հավելում ենք ոչ այն իմաստով, որ մեր աղոթքի չնորհիվ Աս<mark>տված ինչ կամենա` անի, այլ որպես</mark>~

<mark>զի մենք կարողանան</mark>ք Նրան Հաձո գործ<mark>եր</mark> կատարել: Քան֊ <del>գի ո՞վ է Աստծուն խոչընդոտներ Հարուցում Իրեն Հա</del>ձո գործե<mark>ր կատարել</mark>ու: Բայց ք<mark>անի որ սատանան մ</mark>եզ խոչընդոտում <del>է Հոգով և մարմ</del>նով Հնագ<mark>ան</mark>դ նվիրվել <mark>Աստծուն, ապա մեն</mark>ք <mark>խնդրում և աղո</mark>թում ենք, որ թող Աստծո կամքը լինի մեր <mark>մեջ: Իսկ որպեսգի լինի, անՀրաժե</mark>չտ է Աստծո կամե<mark>ցող</mark>ու*թ*֊ յունը, այս<mark>ինքն` Նրա օգն</mark>ությունն ու պաչտպանությունը, ո֊ րովՀետև ոչ ոք ամուր չէ սեփական ուժերով, այլ ամեն ոք ա-<mark>պաՀովություն է գտնում</mark> միայն Աստծ<del>ո ո</del>ղորմածության <mark>և</mark> գ*թասրտո<mark>ւթյան մեջ: Աստ</mark>ված Ին*քն էլ, ցույց տալով մարդկայի<mark>ն տկարությունը, որը Ին</mark>քը կրում էր իր մեջ, ասում է. Հա՛յր իմ, եթե կարելի է, այս բաժակը թող ինձնից հեռու անցնի, **իսկ այ**֊ նուՀետև, <mark>օրինակ ցույց տալո</mark>վ իր աչա<mark>կերտների</mark>ն, որպեսցի նր<mark>ան</mark>ք կատարեն ո՛չ իրենց կամբը, այլ` Աստծո, ավելացնում  $\xi$ . բայց ոչ` ինչպես ես եմ կամենում, այլ ինչպես դու (Uատ $\beta$ . 26, 39): Մի ուրիչ տեղում էլ ասում է. երկնքից իջա ոչ թե իմ կամքը կատարելու համար, այլ կամքը նրա, ով ինձ ուղարկեց (ՀովՀ. 6, 38): b*թե Որդին այնպես Հնագանդվեց, որ կատարեց Հոր կամքը, ա*֊ պա արդյո՞ք ծառան պարտավոր չէ առավել ևս Հնագանդվել և կա<mark>տարել իր</mark> Տիրոջ կամքը: ՀովՀաննեսը իր Թղթում մ<mark>եզ</mark> <mark>այսպես է Հորդորո</mark>ւմ և խրատ տալիս Աստծո կամքը կատա֊ րելпւ. մի՛սիրեք աշխարը, ոչ էլ` ինչ որ աշխ<mark>ա</mark>րհի մեջ կա: Եթե մեկը սի-<mark>րում է ա</mark>շխարհը, <mark>Հոր ս</mark>երը նրա մ<mark>եջ</mark> չէ, քան<mark>ի որ ա</mark>յն ամենը, ինչ աշխար-<mark>հի մեջ կա</mark>, մարմնի ցանկութ<mark>յ</mark>ուն է, աչքերի ցանկություն և <mark>այս կ</mark>յանքի ամբարտավանություն, որ Հորից չէ, այլ` այս աշխարհից։ Թե՛ այս աշ-<mark>խարհն է անցնում, թե՛ ցանկու</mark>թյունը։ Իսկ ով կատ<mark>ար</mark>ում է Աստծո կա<mark>մ</mark>քը, մնում է հավիտյան (ՀովՀ. 2, 15-17), ինչպես որ Աստված է Հա֊ <u>վիտյան: Եվ այսպես, ցանկանալով Հավիտյան մնալ` մենք</u> պետք է կատարենք Աստծո կամբը, Ով Հավիտյան է: Իսկ Աստծո կամբը մեղ ցույց է տրված Քրիստոսի գործերի և ուսմունքի մեջ: ԽոնարՀություն վարվեցողության մեջ, Հաստա֊ տություն Հավատի մեջ, <mark>Համեստ</mark>ություն խոսքի մեջ, արդա֊

րություն գործողությունների մեջ, գործերի մեջ գթասրտություն, վարք ու բարքի մեջ բարեպաչտություն, դառնություն
պատճառելու անկարողություն, մեզ պատճառված դառնությունը կրելու կարողություն, խաղաղություն պահպանել եղբայրների հետ, Աստծուն սիրել ամբողջ սրտով, Նրան սիրել
որպես Հոր, երկյուղել որպես Աստծո, ոչ մի բան չնախընտրել Քրիստոսից, ինչպես Նա ոչ մի բան չէր նախընտրում մեզանից, արիաբար և հավատարմորեն կանգնել Նրա խաչի
մոտ, երբ քարկոծում են Նրա անունն ու փառքը, խոսքի մեջ
ի հայտ բերել դավանանքի հաստատություն, հարցաքննության մեջ՝ իրդախություն, որով մարտի մեջ ենք մտնում, մահվան մեջ՝ Համբերություն, որով պսակվում ենք. այս ամենը
նչանակում է կատարել Աստծո պատվիրանը, կատարել Հոր

Իսկ մենք խնդրում ենք` Թող Աստծո կամբը լինի ինչպես երկն<mark>ջում, այնպես էլ երկրի վրա, քա</mark>նգի և՛ մեկ<del>ը,</del> և՛ մյուսը վերաբերում է մեր ապա**Հովու**թյանը և փրկությանը: Մեր մարմինը ունենալով երկրից, իսկ Հոգին` երկնքից, ինքներս երկ<mark>իր և</mark> երկ<mark>ին</mark>ք լինելով` մենք աղոԹում ենք ` Աստծո կ<mark>ա</mark>՛մքը *թ*ող լի<mark>նի և՛ մեկու</mark>մ, և՛ մյուսում, այսինքն` մարմնի մեջ և Հո֊ <mark>գում: Քանզի մար</mark>մինը և Հոգին Հակամարտության մեջ են, <mark>և նրանց միջև ամեն օր պայքար է մղվո</mark>ւմ, այնպե<mark>ս</mark> որ մենք <mark>այն չեն</mark>ք անում, ինչ կամենում ենք. <mark>մինչ</mark> Հոգին երկնայինն <mark>ու աստվածայինն է որոնում, մարմինը իր ցանկություններով</mark> երկրայինին և աչխարՀայինին է ձգտում: Ուստի և ջանադ֊ <mark>րաբար խնդրում ենք, որպեսզի Աստծո օգ</mark>նականությամ<mark>բ</mark> <del>նրանց երկուսի միջև Հաչտու</del>թյուն Հաստատվի, որպեսգի Հո-<del>գու և մարմնի մեջ Աստծո կամքը կատարվելով` Հոգին</del> փրկվի` վերածնվելով Աստծ<del>ո գոր</del>ությ<mark>ամ</mark>բ: Այդ պայքարի <mark>մա</mark>֊ սին բացաՀայտ և պարզ արտաՀայտվում է Պողոս առաջյա֊ լը: Մարմինը, - ասում է նա, - հոգու հակառակն է ցանկանում, իսկ որգին` մարմնի հակառակը։ <mark>Քանի որ ս</mark>րանք մի<mark>մյանց հա</mark>կառակ են, մի՛ արեք այն, ինչ ուզում եք, որովնետև մարմնի գործերը հայտնի են, այսինքն` շնություն, պոոնկություն, պղծություն, վավաշոտություն, կոպաշտություն, կախարդություն, թշնամություն, կոիվ, նախանձ, բարկություն, հակառակություններ, երկպառակություններ, բաժանումներ, չար նախանձ, սպանություններ, հարբեցողություններ, անառակություններ և սրանց նման ուրիշ բաներ։ Այժմ ասում եմ ձեզ, ինչպես որ սկզբից էլ ասում էի, թե նրանք, որ այսպիսի բաներ են գործում, Աստծո արքայությունը չեն ժառանգելու։ Իսկ հոգու պտուղն այս է` սեր, խնդություն, խաղաղություն, համբերություն, քաղցրություն, բարություն հավատարմություն, հեզություն, ժուժկալություն (Գաղ. 5,17, 19-23)։ ԱՀա Թե ինչու աղություն, ժուժկալություն (Կաղ. 5,17, 19-23)։ ԱՀա Թե ինչու աղություն Աստծո կամքը կատարվի ինչպես երկնքում, այնպես էլ երկրի վրա, իսկ Աստծո կամքը այն է, որ երկրայինը զիջի երկնայինին, և Հաղթանակի Հոգևորն ու աստվածայինը։

Ի <mark>դեպ, սիրելի եղբայրներ, դա կարելի է Հասկանա</mark>լ նաև <u> Հետևյալ կերպ: Քանի որ Տերը մեզ պ</u>ատվիրան է տալիս սի-<mark>րել նույնիսկ Թչնամիներին և աղո</mark>Թել մե**զ Հալածողների**ն (Մատթ. 5, 44), ապա մենք նրանց Համար ևս, ովքեր տակավին երկրի <mark>մե</mark>ջ են մնում և չեն սկսել երկնային լինել, խնդրում ենք` Թող նրանց վերաբերմամբ ևս կատարվի Աստ-<del>ծո կամքը, որը կա</del>տարեց Քրիստոսը` փրկելով և վերականգ-<mark>նելով</mark> մարդուն: Ընդ որում Նա աչակերտներին արդեն երկիր <u>չի անվանում, այլ` երկրի աղը (ՄատԹ. 5, 13), իսկ Առա</u>ջյա֊ յր առաջին մարդուն անվանում է Հողեղեն` երկրից, իսկ երկրորդ մարդուն երկնային՝ երկնջից (Ա Կորնթ. 15, 47), ուստի <mark>և մեն</mark>ը, որ պարտ են<mark>ը նմանվել Հայր Աստծո</mark>ւն, Ով իր արեգակը ծագեցնում է չարերի և բարիների վրա և անձրև է Թա-<u>փում արդարների և մեղավորների վրա (ՄատԹ. 5, 45), Հե-</u> տևելով Քրիստոսի պատվիրանին և աղոթելով բոլորի փ<mark>ր</mark>կու*թ*յան Համար` ճիչտ ենք աղոթում և խնդրում, որպ<mark>ես</mark>֊ <del>զի մեր Հավ</del>ատքով Աստծո կամքը կատարվի ինչպես երկն֊ <mark>քում, այսին</mark>քն` մեր մեջ, <mark>և մենք երկնային դառնան</mark>ք, այնպես

էլ Թող Աստծո կամքը լինի երկրի վրա, այսինքն` անՀավատ֊ ների մեջ, որպեսզի նրանք էլ, որ երկրային են առաջին ծնունդով, վերածնվելով ջրով և Հոգով, սկսեն երկնային լի֊ նել:

<mark>Շարունակելո</mark>վ աղոթքը<mark>` մ</mark>ենք Հետևյայն ենք խնդրում` <mark>մեր հանապազօրյա հա</mark>ցը տո′ւր մեզ այսօր: Սա կարելի է <mark>Հասկա</mark>֊ նալ ինչպես <mark>Հոգևոր, այն</mark>պես էլ պարզ իմաստով, քանզի և՛ մեկը, և՛ մ<mark>յուսը աստված</mark>ային չնորՀով <u>Հավասարապես ծա</u>֊ <mark>ռայում են փըկությանը: Քրիստոսը կյան</mark>քի Հա<mark>ց</mark>ն է, և <mark>այդ</mark> Հացր ո՛չ <mark>բոլորինն է, այլ</mark> միայն մերը: Ինչպես ասում են<mark>ջ</mark>` Հա՛յր <del>մեր, քանգի Աստված իրեն ճանաչողների և Հավատա</del>ցողների Հայրն է. այդպես էլ Քրիստոսին անվանում ենք մեր Հացր, որո<mark>վ</mark>Հետև Նա է բոլոր նրանց Հ<mark>ացր, ով</mark>քեր Հաղորդ֊ վո<mark>ւմ են Նրա Մարմնին: Իսկ մեն</mark>ք ամեն օր խնդրում ենք` *թ*ող <del>մեզ</del> տրվի այդ Հացր, որպեսզի մենք, մնալով Քրիստոսի մեջ և Հանապագօր Հաղորդու<mark>թյու</mark>նն ընդունելով որպես փրկության կերակուր, եթե որևէ մի ծանր մեդքի Համար գրկված լինենք երկնային Հացից և նրա Հետ Հաղորդությունից, չբաժա<mark>նվ</mark>ենք Քրիստոսի Մարմնից, ինչպես Տերն է ի **խրատ մեղ ասում**․ ես եմ կենդանի հացը, որ երկնքից է իջած. թե մե<mark>կն</mark> <mark>այս հ</mark>ացից ուտի, <mark>հա</mark>վիտենապես կապրի. և այն հացը, որ ես կտամ, իմ <mark>մարմ</mark>ինն է, որը ես կտամ, որպեսզի աշխարհը կյանք ունենա (ՀովՀ $\cdot$  6, <u>51): Երբ Նա ասում է, որ Իր Հացից ուտո</u>ղը Հավիտենապես <mark>կապրի, ապա դրան</mark>ով ցույց է տալիս, որ ապրում ե<mark>ն նրա</mark>նք, ովքեր Հաղորդվում ե<mark>ն Նրա Մ</mark>արմնին և Հաղորդության իրա֊ <mark>վունքով ընդունում Հաղորդութ</mark>յունը: <del>Եվ</del> այսպես, մենք պետք է երկյուղենք և աղոթենը, որպեսզի որևէ մեկը չբաժանվի Քրիստոսի Մարմնից` արգել<mark>ան</mark>քի ենԹարկվելով և չՀեռանա փրկությունից, ին<mark>չպես սաստո</mark>ւմ է Տերը` աս<mark>ելով.</mark> ե<mark>թե</mark> չուտեք մարդու Որդու մարմինը և չըմպեք նրա արյունը, ձեր <mark>մե</mark>ջ կյանք չե<mark>ր ուն</mark>ենա (ՀովՀ. *6, 53*): Ուստի և մենք Հանապադօր խնդրում ենք` Թող տրվի մեզ Հացր, որպեսզի մենք` Քրիստո֊

<mark>սի մեջ մնացողներս և ապրողներս, չ<mark>զր</mark>կվենք նաև Նրա Մարմնի Հաղորդու*թ*յունից:</mark>

<del>Սա կարելի է Հասկանալ և այսպես. Հոգ</del>ևոր չնոր**Հի Հավա**֊ <mark>տով Հրաժարվել</mark>ով այս աչխարՀից և ն<mark>րա</mark> Հարստությու<u>ննե</u>֊ <mark>րից ու մեծարա</mark>նքներից, Հիչելով Տիրո<mark>ջ պ</mark>ատվիրանը` Ով ա֊ **սում է**. ով <mark>իր ամբողջ ո</mark>ւնեցվածքից չհ<mark>ր</mark>աժարվի, չի կարող ի<mark>մ աշա</mark>կերտը լինել (Ղուկ. 14, 33), մենք միայն սնունդ և կերակուր ենք խնդրում: Ուսուցչի ասելով, ով դարձել է Քրիստոսի աչակերտր` Հ<mark>րաժարվելով ա</mark>մեն ինչից, նա էլ պետք է խնդր<mark>ի</mark> միայն Հ<mark>անապագօրյա կե</mark>րակուրը և աղոթքի մեջ իր ցանկությ<mark>ունները ավելի Հեռուն չտարածի` նկատի</mark> ունենալով **Տիրոջ այս պատվիրանը`** հոգ մի՛ արեք վաղվա օրվա մասին, որովհետև վաղվ<mark>ա օրը իր մասին կհո</mark>գա, օրվա հո<mark>գսը բա</mark>վ է օրվա համար *(Մ<mark>ատթ. 6, 34): Եվ այսպես,* Քրիստոսի աչակերտ</mark>ը, ով չպետք է Հո<del>գա վաղվա օրվա մասին, բարեպա</del>չտորեն իր <mark>օրվա կերա</mark>֊ կ<mark>ուրն է խնդրում. Հակասական և ան</mark>Հարիր կլիներ, եթե մենք այս կյանքում ուտելեղեն խնդր<mark>ենք</mark> երկար ժամ<mark>ա</mark>նակի Հա֊ մար, երբ խնդրում ենք, որ չուտով գա Աստծո ԹագավորուԹյունը: Երանելի առաջյալը, ուսուցանելով և Հաստատելով մեր Հ<mark>ույսի և Հ</mark>ավատքի ամրությունը, Հետևյալ Հիչեցում<mark>ն է</mark> <mark>անում մեզ․ ոչինչ չ</mark>բերեցինք աշխարհ, ոչ էլ պիտի կարողանաք տա-<mark>նել։ Ա</mark>յլ ունենք կերակուր և հանդերձներ ո<mark>ւ դ</mark>րանցով էլ բ<mark>ա</mark>վականա-<mark>նանք։ Իս</mark>կ ովքեր <mark>հարս</mark>տանալ են ուզում, ը<mark>նկնում</mark> են փորձության, որո-<mark>գայթի և բազում անմ</mark>իտ ո<mark>ւ վնասակար ցանկութ</mark>յունների <mark>մեջ, ո</mark>րոնք <mark>մարդկանց ընկղմում-տա<mark>նում ե</mark>ն դեպի կործանում և կորուստ, որովհետև</mark> բոլոր չարիքների արմատ<mark>ը փողաս</mark>իրությունն է, <mark>որի</mark>ն ոմանք ձգտելով` մոլորվեցին հավատից և իրենք իրենց գցեցին բազում ցավերի մեջ  $(oldsymbol{U}_{i})$ Տիմ. 6, 7-10): Սրանով ուսուցանում է<mark>, որ</mark> ոչ միայն Հարկա֊ վոր է արՀամարՀել Հարստու<mark>թյո</mark>ւնները, այլ որ դրանք <mark>նաև</mark> <mark>վտանգավոր են. դրանց մե</mark>ջ է չողոմ չարիքների արմատր, որոնք քողարկված նենգավորությամբ գայթակղում են մարդկային մտքի կուրությու<mark>նը: Ուստ</mark>ի և Աստված նչավակում է

անմիտ մեծաՀարուստին, որը խորՀում էր աչխարՀային ստացվածքների մասին և պարծենում էր իր բերքի առատությամբ: Աստված նրան ասաց. անմի՜տ, ճենց այս գիշեր ճոգիդ քեզանից պաճանջելու են, իսկ ինչ որ պատրաստել ես, ո՞ւմն է լինելու (Ղուկ. 12, 20): Անմիտ մարդը իր եկամտի Համար ուրախանում էր Հենց այն գիշերը, երբ պիտի մեռներ, ապրելու օր չէր մնացել, բայց բերքի առատության մասին էր խորՀում:

Հակառ<mark>ակը, Տերը ուսո</mark>ւցանում է` նա՛ է լիովին կատարյալը, ով, <mark>իր ողջ ունեցվա</mark>ծքը վաճառելո<mark>վ և բաժա</mark>նելով աղքատներին, իր Համար գանձեր է կուտակում երկնքում. Տիրոջ խոսքերով` Իր Հետևից քայլել և Տիրոջ չարչարանքների փ<mark>առջը կրկնել կարող է նա</mark>, ով ի<mark>ր պատրաստու</mark>թյամբ և ցանկությ<mark>ուններով չի խձճվու</mark>մ տնայի<mark>ն տնտեսո</mark>ւթյան ցան֊ ցե<mark>րի մեջ, այլ իր ունեցված</mark>քը ի սկզբանե ուղարկելով Աստծուն, <mark>Հրաժարյալ և ազատ` ին</mark>քն է դնում այնտեղ (ՄատԹ. 19, *21): Թող ամեն ոք սովորի այսպե<mark>՛ս ա</mark>ղո*թել, որպեսգի նույն բանի Համար պատրաստի ինքն իրեն. Թող աղոթեքի օրենքից ամեն ոք սովորի, Թե ինչպիսին պետք է լինի աղոթքը։ Մինչդեռ բարեպաչտի Համար Հանապագօրյա կերակուրը երբեջ չի պ<mark>ակասի, ինչպես ասում է Սուրբ Գիրբը</mark>. Տերը սով<mark>ա</mark>մա<u>ն չի</u> անում արդարին (Առակ. 10, 3): Եվ դարձյալ` մանուկ էի ես և ծերա-<mark>ցա, բա</mark>յց արդ<mark>արին ա</mark>րհա<mark>մ</mark>արհված չտեսա, <mark>կ</mark>ամ նրա զավակին` հաց <mark>մուրալիս (Սաղմ․ 36</mark>, 25): Նու<mark>յնն է խոստան</mark>ում և Տերը` ասելով` որգ մի՛ արե<mark>ք ու</mark> մի՛ ասեք` ի՛նչ պիտի ուտենք կամ <mark>ի՛նչ պ</mark>իտի խմենք և ի՛նչ պիտի հագ<mark>նենք, որո</mark>վհետև հեթանոսներն են այդ բոլորը որոնում, քանի որ ձեր երկն<mark>ավոր Հ</mark>այրը գիտե, թե <mark>այդ</mark> բոլորը ձեզ պետք է։ Նախ խնդրեցե՛ք Աստծո ա<mark>րքայ</mark>ությունը և նրա արդարությունը, և այդ բոլորը Աստված ձեզ ավելիով կտա (Մատթ.6, 31-33): Նա խոստանում է, որ Աստծո Թագավոր<mark>ութ</mark>յունը և Արդարությունը <mark>որո-</mark> <mark>նողներին</mark> այդ բոլորը ավելիով կտրվի, չէ՞ որ ամեն ինչ Աստծունն է. Հետևաբար` Աստծուն ունեցողը ոչ մի բանի պակաս չի ունենա, միայն Թե Աստծո ճանապարՀից չշեղվի: Այսպես, Դանիելի Համար, որ Թագավորական Հրամանով առյուծների գուբն էր նետվել, ճաչ պատրաստվեց։ Աստծո նախախնա֊ մությամբ Աստծո մարդը կերակուր է ստանում արյունարբու առյուծների մեջ, որոնք նրան խնայում են (Դան. 14, 30-39)։ Այսպես, Եղիան կերակրվում է փախուստի ժամանակ. Հալա֊ ծական` նա Հեղեղատի մոտ կերակուր է ստանում ագռավնե֊ րից, որոնք ծառայում են նրան, Թռչուններից, որոնք Հաց ու միս են բերում նրան։ Օ՜ մարդկային չարության ատելի դա֊ ժանություն։ Գազանները խնայում են, Թռչունները կերակ֊ րում, իսկ մարդիկ գնդաններ են սարջում և մոլեդնում։

*Սրանից Հետո մենը աղոթ*ում ենը նաև մեր մեղջերի մա**սին` ասելով`** ների՛ր մեզ մեր հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց<mark>, որ հանցանք են գործ</mark>ում մեր դեմ։ <mark>Կերակուր խնդրելուց</mark> Հե<mark>տո խնդրվում է մեղջեր</mark>ի ներում, որպեսզի Աստծով կերակրվող մարդը ապրի նաև Աստծո մեջ և Հոգ տանի ոչ միայն ժամանակավոր, այլև Հավիտենական կյանքի Համար, իսկ այդ կյանքը կարելի է ժառանգել, եթե մեղք<mark>ե</mark>րը ներվեն, որոնը Տերը Իր Ավետարանում պարտքեր է անվանում՝ ասելով` քո ամբողջ պարտքը քեզ շնորհեցի նրա համար, որ աղաչեցիր ին<mark>ձ</mark> (Մատթ. 18, 32): Եվ որքան անՀրաժեչտ, որքան փրկարար է այս Հիչեցումը, որով մենք` մեղավորներս, մղվում ենք աղո-<mark>Թելու</mark> մեղ<u>ջերի մասին, որպեսգի, ողո<mark>րմ</mark>ածու</u>Թյուն Հայցելով <mark>Աստծու</mark>ց, Հոգի<mark>ն ի</mark>նքնագիտակցությ<mark>ան գ</mark>ա: ԻնքնագոՀությունը արմատից պոկելու, ամբարտավանության պ<mark>ատ</mark>ճառով չկործանվելու Համար մեդ պատվիրան է տրվում ամեն օր ա֊ <mark>ղո</mark>թել մեղջերի Համար և դրանով իսկ Հիչ<mark>եցո</mark>ւմ է արվում և <del>խրատ տ</del>րվում, որ մեն<mark>ջ ամ</mark>են օր մեղա<mark>նչո</mark>ւմ ենք: Նույն <mark>բանն է իր ԹղԹում ն</mark>չում ՀովՀաննե<mark>սը` ասելով` եթե ասենք`</mark> մենք ոչ մի մեղք չունենք, մենք մ<mark>եզ են</mark>ք խա<mark>բու</mark>մ, և ճշմարտությու<mark>ն չկա</mark> մե<mark>ր</mark> մեջ։ Իսկ եթե խոստովանենք մեր մեղքերը, հավատարիմ է նա և <mark>ա</mark>րդար` մե<mark>ր մեղ</mark>քերը մեզ ներելու և մաքրելու համար մեզ ամե<mark>ն</mark> անիրավությունից (Ա ՀովՀ. 1, 8-9): Նա իր Թղթում պարփակում է և՛

<mark>այն, որ մենք պարտ ե</mark>նք խնդրել մեր մեղ<mark>քե</mark>րի մասին, և՛ այն, <mark>որ Թողու</mark>Թյուն կստանանը, ե<del>Թե խնդրե</del>նը: Քանդի նա Տիրոջ<del>ը Հավատարիմ է անվանում, այսինքն` Իր</del> խոստումը Հավա֊ <mark>տարիմ կատարո</mark>ղ, իսկ մեր մեղջերի և պ<mark>ա</mark>րտջերի մասին մեզ <mark>աղոխել Սովորե</mark>ցնողը մեղ <mark>խ</mark>ոստանում է Հոր ողորմածուխյունը և դրան Հաջորդող ներումը: Տերը դրան Հստա<mark>կ Հ</mark>ավե֊ յում և գո<mark>ւմարում է Հայտ</mark>նի պայմ<mark>անով և ուխտով մեզ սա</mark>Հմանափակող օրենքը, որով մենք պետք է խնդրենք ԹողուԹյուն տալ <mark>մեր մեղջերին, ի</mark>նչպես մենջ են<mark>ջ</mark> ներում մեր պարտապաններին` իմանալով, որ մեղքերի ԹողուԹյուն չե<mark>ն</mark>ք ստանա, եթե մենք մեր Հերթին չներենք մեր պարտապաննե֊ րին: Դրա Համար էլ Նա մի ուրիչ անգամ ասում է` ինչ չափով որ չափում եք, նրանով պիտի չափվի ձեզ համ<mark>ար (Uատ</mark> $ar{b}$ . 7, 2):  $\mathcal{Q}$  $\xi^{\circ}$ որ <mark>այն ծառան, որին տերը ներեց նրա ամբողջ պարտ</mark>քը, երբ չկամ<mark>եցավ նույնն էլ ինք</mark>ն անել և ներել իր պարտապանին, բ<mark>անտ նետվեց. նա կորցրեց Տիրոջ ցո</mark>ւյց տված ողո</mark>րմածու*թ*֊ յունը, որովՀետև չկամեցավ ներել իր ընկերո**ջ** պարտքը (Մատթ. 18, 27-34)։ Տերը դա է՛լ ավելի մեծ ուժով և Իր Դատաստանի ավելի մեծ խստությամբ է չարադրում Իր պատվիրաններում: Եթե դուք մարդկանց ներեք իրենց հանցանքները, ձեր <mark>երկն</mark>ավոր հայրն էլ ձ</mark>եզ կների։ Իսկ եթե դուք մարդկանց չներեք իրե<mark>ն</mark>ց <mark>հանցա</mark>նքները, <mark>ձեր ե</mark>րկնավոր հայրն էլ ձե′զ չի ների ձեր հանցանքները (Մատթ. 6, 14-5): Եվ այսպես, դատաստանի օրը քեղ Համար <mark>ոչ մի ներում չի մնում. դու կդատվես քո սեփական դա</mark>֊ տավճռով, քեղ Հետ կվարվեն այնպես, ինչպես դու ինքդ ես վարվում ուրիչի Հետ:

Աստված պատվիրան է տալիս, որպեսզի Իր տանը ապրեն միայն խաղաղները, միաբանները և միակամները: Նա կամե֊նում է, որպեսզի վերածնվածները մնան այնպիսին, որպիսին նրանց Ինջը դարձրել է երկրորդ ծնունդով, որպեսզի Աստծո որդիներ դարձածները մնան Աստծո խաղաղության մեջ, որպեսզի նենք, որ նույն Հոդին ունենք, նաև նույն սիրտն ու

<mark>զգացմունքն ունենա</mark>նք: Նա զո**հեր չի ըն<mark>դո</mark>ւնում նրանից,** ով *թ*շնամանքի մեջ է և այդպիսիին պատվիրանում է դոՀասեղանից <mark>Հեռանալ և նախ Հաչտվել եղբոր Հետ</mark>, որպեսզի Հետո <mark>կարելի լինի Աս</mark>տծո ողորմածություն<mark>ը չ</mark>արժել խաղաղ ա֊ <mark>ղոԹքներով: Աստ</mark>ծո Համար մեծ գո<del></del>Հ է մեր խաղաղությունն <mark>ու եղբայրական միաբանությունը,</mark> Հոր և Որդու և Ս<mark>ուրբ</mark> Հոգու միասն<mark>ությամբ միավ</mark>որված ժողովուրդը: Աբելի և Կայե-<u>նի կատարած առաջին գո</u>Հաբերությունների ժամանակ Աստ-<mark>ված չնայեց նրանց ընծաներին, այլ` սրտերին, ա</mark>յնպես <del>որ</del> Նրան ըն<mark>ծաներով Հաձո եղավ նա, ով Հաձո եղա</mark>վ սրտով: Խաղաղ և բարեպաչտ Աբելը, Աստծուն գոՀ մատուցելով իր անմեղությունը, նաև ուրիչներին օրինակ տվեց զոՀ մատու֊ ցելու, այն է` գոՀասեղանին մոտենալ Աստծո երկյուղով, մա֊ քո<mark>ւր սրտով, արդարության օրենքով, Հա</mark>չտ խաղաղությամբ: Աստծուն գո**Հ մատուցելով այդպիսի տրամադրու**թյամբ` Հե-<del>տո նա ինքը դարձավ Աստծո գոՀը</del>. լինելով Տի<mark>ր</mark>ոջ արդա֊ րության և <del>խաղաղության պաՀապան</del>ը` չարչարանքներ կրեց և իր արյան փառքով սկզբնավորեց Տիրոջ չարչարանքները: Այդպիսիները ի վերջո պսակ են ստանում Տիրոջից: Այդպիսիները դատաստանի օրը կդատեն Տիրոջ Հետ: ԸնդՀակառա-<mark>կր, ով Թչնամանքի</mark> և անՀաչտության մեջ է, ով Հաչտ չէ եղ-<mark>բայրներ Հետ, երա</mark>նել<mark>ի առաջյալ</mark>ի և Սուրբ Գրքի վկայութ-<mark>յամբ Թեկուզ մաՀ</mark> ստանա Քրիստոս<mark>ի ան</mark>վան Համար, միև֊ <mark>նույնն է, մեղավոր է մնում եղբայրների Հետ Թ</mark>չնամ<mark>ի լին</mark>ելու <mark>Համար (Ա. Կորն</mark>թ. 13<mark>, 3), իսկ Սուրբ Գրբում ասված է` ամեն</mark> ոք, ով ատում է եղբորը, մ<mark>արդասպ</mark>ան է (Ա. ՀովՀ. 3, 15), իսկ մար-<del>դասպան</del>ը չի կարող ո՛չ <mark>երկն</mark>ային Արքայությանը արժանա֊ <mark>նալ, ո՛չ Աստծո Հետ ապրել: Ով ցանկ<mark>ան</mark>ում է լինել Հուդա-</mark> յի Հետևորդը, քան Թե Քրիստոսի, նա չի կարող լինել Ք<del>րիս-</del> տոսի Հետ: Ինչպիսի՜ մեղբ, որ չի մաքրվում նույնիսկ արյան մկրտությամբ: Ինչպիսի՜ Հանցագործություն, որը Հնարավոր չ<del>է մաքրել նույնիսկ չար<mark>չարա</mark>նքներով:</del>

<del>Տերը այնուՀետև որպես անՀրաժեչտ մի բան խրատ է տա</del>֊ <mark>լիս աղոխ</mark>քի մեջ ասել. և մի՜տա<del>ր մեզ փորձութ</del>յան: Սրանով ցույց է <del>տրվում, որ</del> Թչնամին մ<mark>եզ վրա ոչ մի իչխ</mark>անություն չունի, <mark>եԹե դրա Համա</mark>ր նախապես Աստծո Թ<mark>ույ</mark>տվուԹյունը չլինի: <mark>Ուստի և մեր ող</mark>ջ երկյուղը, ակնածու<mark>թյու</mark>նը և ուչադրութ-<mark>յունը պետք է ուղղ</mark>ված լինեն Աստծուն, քանզի ս<mark>ատա</mark>նան մեզ չի կ<del>արող գայԹակղել, եԹե նրան վերուստ այդ իչխա</del>֊ <u>նու</u>թյունը <u>չտրվի: Ապացո</u>ւյց են ծառայում Սուրբ Գրքի խոս֊ **քերը**․ բաբ<mark>ելացիների Նաբո</mark>ւգոդոնոսոր արք<mark>ան</mark> եկավ Երուսաղե<mark>մ և</mark> պաշարեց այն։ Տերը Հուդայի երկրի Հովակիմ արքային և Աստծո Տան սպասքի մի <mark>մասը տվեց նրա ձեռքը (Դան. 1, 1</mark>-2): Իսկ մեդ վրա սատանայի իչխանություն է տրվում մեր մեղքերի պատճա֊ ուով, ինչպես ասվում է Սուրբ Գրբում. ո՞վ մատնեց Հակոբին հա<mark>փշտակության, Իսրայելը` ավ</mark>արառությ<mark>ան, ո՞</mark>չ արդյոք Աստված, որի հանդ<mark>եպ մ</mark>եղք գործեցին, չկամեցան ընթանալ նրա ճ<mark>ան</mark>ապարհով և չլ<mark>սեցին նրա օրենքները։ Նա նրանց վրա թ</mark>ափեց իր զայրույթն ու բարկությունը (Ես. 42, 24-25): Նույնն է ասված նաև Սողոմոնի մասին, երբ նա մոլորվեց և չեղվեց Տիրոջ պատվիրաններից և **ձանապար Հներից**. Տերը Սողոմոնի դեմ հանեց Եղիադայի որդի Ռազոնին (Գ Թագ. 11, 23): Մի խոսքով, մեզ վրա իչխանություն <mark>է տրվում երկակի</mark> նպատակով. կա՛մ պատժելու Համար, երբ <mark>մենջ</mark> մեղանչում ենջ, կա՛մ փառջի <mark>Հա</mark>մար, երբ Տերը մեզ <u>փորձում է, ինչպես դա եղավ Հոբի Հետ, Աստծո Հստակ ցու-</u> <mark>ցումով, երբ ասաց</mark>. ան<mark>ա ն</mark>րա ամբողջ ունեցվածքը քո ձե<mark>ոն եմ</mark> տալիս, պայմանով, որ նրա <mark>անձ</mark>ին ձեռք չտաս (Հոբ, 1, 12): Տերը Իր Ա $\sim$ <mark>վետարանում այդպես է ասում նաև իր չարչ</mark>արանքների ժա-<mark>մանակ․</mark> դու ինձ վրա ոչ մի ի<mark>շխան</mark>ություն էլ չէիր ո<mark>ւն</mark>ենա, եթե քեզ ի վերուստ տրված չլիներ (ՀովՀ. 19, 11): Իսկ երբ մենք խնդրում ենք, որ փորձության չտարվենք, <mark>ապա</mark> այդ <mark>խն</mark>դրանքով մենք <del>Հան</del>-<del>գու</del>մ ենք մեր տկարության և Թուլության գիտակցմանը, <del>որ</del>֊ պեսգի ոչ ոք ինքն իրենով չպանծանա, ոչ ոք ոչ մի բան իրեն չվերագրի Հպարտությա<mark>մբ և ամբարտավանությամբ և իրեն</mark>

խոստովանության կամ չարչարանքի փառք չվերագրի, երբ Տերը, մեզ խոնարՀություն ուսուցանելով, ասում է. արթո՛ւն կացեք և աղոթեցե՛ք, որպեսզի փորձության մեջ չընկնեք։ Հոգին ռոժար է, բայց մարմինը՝ տկար (Մարկ. 14, 38): Այսպես, անՀրաժեչտ է և սկզբանե ունենալ խոնարՀ և Հնազանդ գիտակցություն և ամեն ինչում ապավինել Աստծուն, որպեսզի այն ամենը, ինչ խնդրում ենք նրանից խոնարՀաբար, Աստծո երկյուղով և երկրպագությամբ, չնորՀվի Նրա բարեգթությամբ:

Ամեն ինչից Հետո աղոխքի վերջում Հետևում է եզրափակումը, որը կարճառոտ արտահայտում է մեր բոլոր աղաչանքներն ու պաղատանքները: Վերջում ասում ենք. այլ փրկի՛ր մեզ չարից՝ դրա տակ Հասկանալով այն բոլոր փորձանքները, որոնք այս աշխարհում մեր դեմ նյուխում է խշնամին և որոնց դեմ մենք Հավատարիմ և ամուր պաշտպանուխյուն կունենանք, եխե Աստված մեղ աղատի դրանից, եխե մեր խնդրանքով և աղոխքով Նա Իր օգնուխյունը պարգևի մեղ: ԱյնուՀետև փրկի՛ր մեզ չարից բառերից Հետո արդեն խնդրելու որևէ բան չի մնում. մենք խնդրում ենք Աստծո Հովանավորուխյունն ընդդեմ չարի, իսկ այդ Հովանավորությունը ստանալով՝ մենք արդեն ապահով ենք և պաշտպանված սատանայի ու աշխարհի բոլոր դավերից: Եվ իրոք, ով այս աշխարհում Աստծո պաշտպանությունն ունի, նա աշխարհի չարիքներից չի վախենա:

Ջարմանալի չէ, եղբայրներ, որ այսպիսին է Աստծուց մեզ տրված աղոժջը. Նա իր ուսմունջի մեջ մեր ամբողջ պաղատանջը արտաՀայտում է Համառոտ, սակայն փրկարար խոսջով: Եսայի մարդարեն դա վաղուց էր կանխատեսել. խոսելով Աստծո մեծուժյան և սիրո մասին` նա, Սուրբ Հոդով լցված, ասում է. այդ բանը Ջորությունների Տերը կատարելու է կարճ ու կտրուկ և արդարությամբ համայն աշխարհում (Ես. 10, 23): Եվ այսպես, երբ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը` Աստծո Խոսջը, եշկավ մեց բոլորիս Համար և, Հավաջելով ուսյայներին և աշ

<mark>նուսներին և փրկարար պատվիրաններ տ</mark>վեց Թե՛ այրերին, *թե՛ կանանց, թե՛ բոլոր տարիջների Համար,* նա Հենց այդ ժամանակ էլ իր պատվիրան<mark>ները ա</mark>մփոփեց Համառոտ խոսքերի <mark>մեջ, որպեսգի ա</mark>չակերտողները դյուրո<mark>ւթ</mark>յամբ ուսումն<mark>ասի</mark>֊ <mark>րեն երկնայինը և</mark> որպեսզի նրանք չո<del>ւտով</del> ուսանեն այն, ինչն <mark>անՀրաժեչտ է պարդ Հավատի Համար: Այսպես, ուսմ</mark>ունք տալով Հա<mark>վիտենական կյա</mark>նքի մասին` Նա կյանքի խորՀուրդր Հայտնեց իր վեՀությանը և աստվածությանը վայել Հետև-<mark>յալ Համառոտ խոսքերով</mark>․ Հավիտենական <mark>կյա</mark>նքը <mark>այս</mark> է. որ ճա<mark>նա-</mark> չեն քեզ միակ ճշմարիտ Աստված, նաև Հիսուս Քրիստոսին, որ դու ուղարկեցիր (ՀովՀ. 17, 3): Առաջին և ամենագլխավոր պատվիրանները քաղելով Օրենքից և Մարգարեներից` Նա ասում է. լսի՛ր Իսրայ<mark>ել, մ</mark>եր Տեր <mark>Աստվածը մ</mark>իակ Տերն է. և դու պիտի սիրես քո Տե<mark>ր Աստծուն քո ամբողջ սրտով</mark>, քո ամբողջ հոգով, քո ամբողջ մտքով և քո <mark>ամբող</mark>ջ զորությ<mark>ամբ. սա</mark>′ է առաջին պատվիրանը։ Եվ երկրորդը նման է սրան. դու պիտի սիրես քո ընկերոջը քո անձի պես (Մարկ. 12, 29-31): Այ<mark>ս երկու պատվիրաններից են </mark>կախված ամբողջ Օրենքը <mark>և</mark> Մարգարեները (Մատթ. 22, 40): Եվ դարձյալ՝ այն ամենը, ինչ կկամենաք, որ մարդիկ ձեզ անեն, այդպես և դո՛ւք արեք նրանց, որովնետև ա՛յդ իսկ են Օրենքն ու Մարգարեները (**Մատ**Թ. 7, 12):

Սակայն Տերը մեզ ուսուցանում է աղոթել ոչ միայն խոսջերով, այլև գործերով. Նա Ինջն էլ Հաճախ էր աղոթքներ և
խնդրանջներ բարձրացնում առ Աստված՝ սեփական օրինակով ցույց տալով, թե մենջ ինչ պետջ է անենջ։ Սուրբ
Գրջում ասված է. նա խույս էր տալիս ամայի տեղերը և աղոթում էր
(Ղուկ. 5, 16): Եվ դարձյալ՝ լեռը բարձրացավ աղոթելու և ամբողջ
գիշերն անցկացրեց՝ Աստծուն աղոթելով (Ղուկ. 6, 12): Եթե Նա՝
անմեղը, աղոթեւն: Եթե Նա, ամբողջ գիշերն արթուն մնալով,
անդադրում աղոթքներ էր բարձրացնում, ապա մենջ որջա՜ն
առավել պետջ է գիշերը արթուն մնանջ և Հաճախաբար աղոթենջ: Տերը աղոթում էր և խնդրում ո՛չ Իր Համար, ջանդի

<mark>անմեղը ի՞նչ խնդրի</mark> իր Համար: Նա աղո<mark>թո</mark>ւմ էր մեր մեղջե֊ րի Համար, ինչպես Ինքն է դա պարզաբանում` ասելով Պետրոսին. սատանան ուզեց ձեզ ցորենի նման մաղել։ Բայց ես աղոթեցի քեզ համար, որպեսզի քո հավատը չպակասի ( $oldsymbol{Q_n}$ ւկ․  $22,\,31$ -32)։ Նա <mark>Հետո Հորը աղո</mark>թեց բոլորի <mark>Համար` ասելո</mark>վ` միայն նրանց հա-<mark>մար չէ, որ աղաչում եմ, ա</mark>յլև <mark>նրանց խո</mark>սքի միջոցով բոլոր ի<mark>նձ հա</mark>վատացողների <mark>համար, որպեսզի</mark> ամենքը մի լինեն. ինչպես դու, Հա՜յր, իմ մեջ, և ես `pn մեջ, որպեսզի նրանք էլ մեր մեջ լինեն (Հովհ. 17, 20-21): Մե՛ծ է Տ<mark>իրոջ բարեգ</mark> աշխունը և սերը` անօրինելու մ<mark>եր</mark> փրկությո<mark>ւնը: Չբավարար</mark>վելով այն բանով, որ Իր արյ<mark>ամբ</mark> *ջավեց մեր մեղջերը,* Նա դեռ մի բան էլ խնդրում է մեզ Համար: Իսկ տեսեք, Թե խնդրելով ինչ ցանկություն ուներ Նա. որպեսզի <mark>մեն</mark>ք ևս այն նույն միության մեջ լինենք, ինչպես Հա<mark>յրը և Որդին են մի: Այստեղից կարե</mark>լի է Հասկանալ, Թե ինչ <mark>մեղջ են գործում բոլոր նրան</mark>ջ, ովջեր կ<mark>որ</mark>ծանում են <del>միասնությունն ու խաղաղությունը,</del> կործանում <mark>ե</mark>ն այն, ին֊ չի Համար խնդրում էր Տերը` ցանկանալով, որ Իր ժողովուրդր փրկվի` ապրելով խաղաղության մեջ, քանգի գիտեր, ո<mark>ր</mark> *թ*չն<mark>ամություն</mark>ը չի մանում Աստծո թագավորությունը:

Սիրելի՛ եղբայրներ: Երբ մենք աղոժքի ենք կանգնում, ապա պետք է արժնամիտ մնանք և ջերմեռանդորեն աղոժենք ամբողջ սրտով: Թող մեզանից Հեռու փախչի ամենայն մարմանակոր և աշխարհիկ խորհուրդ, և ժող Հոգին խորհի միայն այն բանի մասին, ինչ խնդրում է: Եվ քահանան նախաբանով եղբայրների միտքը նախապատրաստում է աղոժքին: Աղոթերում են ստանում, որ ոչ մի բանի մասին չպետք է խորհեն, այլ միայն Աստծո մասին: Թող սիրտը փակ լինի հակառակորդի դեմ, այն միայն Աստծո առաջ բաց լինի և ժող ժույլ չտա, որ Աստծո ժշնամին ներս մտնի աղոժքի ժամանակ: Իսկ ժշնամին հաճախ ներխուժում և սողոսկում է և հնարամիտ խաբեուժյամբ մեր աղոժքը չեղում է Աստծուց՝ ստիպելով սրտում մի բան ունենալ, իսկ ձայնով մեկ այլ բան

<mark>ասել, մինչըեռ Հարկ</mark> է Աստծուն աղոթել <mark>ան</mark>կեղծ ուչադրությամբ և պաղատել ոչ Թե ձայնի Հնչյունով, այլ սրտով և <del>զգացմունքով: Ինչպիսի՜ անփուԹուԹյուն</del>, Տիրոջը աղոթե <mark>մատուցելու ժա</mark>մանակ իրեն օտարել և <mark>տ</mark>արվել անՀեԹե<mark>Թ և</mark> <mark>պիղծ խորՀուրդ</mark>ներով, ասես մտածելու մի ուրիչ, ավելի կա-<mark>րևոր բան կա, քան այ</mark>ն, որ դու գրուցում ես Աստծո Հետ: Եվ դու ինչպե՞<mark>ս ես պաՀան</mark>ջում, որպեսզի Աստված լսի քեզ, երբ դու ինքդ քեղ չես լսում: Ինչպե՞ս ես ուզում, որպեսզի քո ա֊ ղո ըր ժամ<mark>անակ Աստված</mark> Հիչի քո մասի<mark>ն,</mark> երբ ի<mark>ն</mark>քդ քեղ չ<mark>ես</mark> Հիչում: Դ<mark>ա նչանակում է</mark> բոլորովին չզգուչանալ Թչնամ<mark>ուց:</mark> Անփույթ աղոթել նչանակում է վիրավորել Աստծո վեՀությունը: Դա նչանակում է աչքերով արԹուն մնալ, իսկ սրտով քնել, մին<mark>չդեռ քրիստոնյան սրտով արԹուն պ</mark>ետք է լինի նո<mark>ւյնիսկ այն ժամանակ, երբ աչքերով քնած</mark> է: Սուրբ Գր<del>քում այսպես է ասվում Եկեղեցու անունից</del>. մինչ ես քնած եմ, սիրտս է արթուն (Երգ 5, 2)։ Դրա Համար էլ առաբյալը ինչպիսի՜ Հոգատարությամբ և չրջ<mark>աՀայա</mark>ցությամբ է Հորդորու<mark>մ</mark> **մեզ` ասելով`** հաճա՛խ աղոթեցեք` աղոթքի մեջ արթուն մնալով գոռությամբ (Կո<del>ղ.</del> 4, 2): Դրանով նա ուսուցանում և ցույց է տալիս, որ նրա′նք են ստանում Աստծուց խնդրվածը, որոնց Աստված արթուն է տեսնում աղոթքի մեջ:

Ընդ որում թող աղոթողները Աստծո մոտ չգնան անպաուղ և դատարկ աղաչանջներով: Աղոթեր մեջ արտաՀայտվող խնդրանջը ուժ չունի, եթե գործով չի ուղեկցվում: Եթե չպտղաբերող ամեն մի ծառ Հատվում է և կրակը նետվում, ապա, իՀարկե, պտուղ չունեցող խոսջը ևս` որպես որևէ գործով չամրապնդված մի խոսջ, չի կարող Հաճո լինել Աստծուն: Ուստի և Սուրբ Գիրջը որպես մեղ պատվիրան ասում է. բարի են աղոթքները` պատեցողություններով, ողորմություններով և արդարություններով (Տոբ. 12, 8): Տերը, Ով դատաստանի օրը պետջ է պարգև չնորհի գործերի և գթասրտության Համար, այժմ ևս բարեՀաճորեն լսում է բոլոր նրանց, ովջեր Իրեն գործե

<mark>րով են դիմում: Այդ</mark>պես էր աղոթում Կո<mark>ռ</mark>նելիոս Հարյուրա֊ <del>պետր, և նրա աղոԹքը լսելի եղավ: Նա չատ ողորմու</del>Թյուննե<mark>ր էր բաժանում</mark> ժողով<mark>րդին և միչտ աղո</mark>ժում էր Աստծուն: <del>Հենց նրան էլ, կ</del>եսօրից Հետո, ժամը երեքին մոտ Հայտ<mark>նվե</mark>ց <mark>Հրեչտակը և, վ</mark>կայելով նր<mark>ա</mark> գործերի մասին, ասաց. Կոռնե-<mark>լիոս, քո աղոթքներն ու քո ողորմությու</mark>նները հիշատակվել<mark>ով Ա</mark>ստծո մոտ ելան (Գ<del>ործ. 10, 3-4): Ռափայել Հրեչտակը վկայեց Տոբի</del>*թե Հանապ<mark>ազ աղո</mark>թքի և գործերի մասին` ասելով*` լավ է արքայի գործե<mark>րը թաքց</mark>նել, <mark>իսկ Ա</mark>ստծո գործերը փ<mark>առ</mark>քով հայտնել։ Երբ աղոթելու կանգնեցիր դու, նաև քո հարս Սառան, ես ձեր աղոթքների հիշատակը մատուցեցի սուրբ Աստծուն, իսկ երբ դու թաղում էիր մեռելներին, ես քեզ հետ էի. երբ դու չհապաղեցիր վեր կենալ, թողեցիր քո ճաշը, որպեսզի գ<mark>նաս</mark> և թաղե<mark>ս մեռելը, ե</mark>ս չմոռացա քեզ. երբ բարիքներ էիր գոր<mark>ծում, ես կրկին քեզ հետ էի։ Աստված ինձ ու</mark>ղարկեց բժշկելու քեզ և քո հա<mark>րս Սառային։ Ես Ռափա</mark>յելն եմ` մեկն այն յոթ սուր<mark>բ</mark> հրեշտակներից, որոնք վեր են հանում աղոթքները, մտնում սուրբ և փառավոր Աստծո մոտ և մատուցում նրան (Տոբի<mark>ժ 12,</mark> 11-15): Նո<mark>ւ</mark>յն բանն է ներչնչում և պատվիրանում Տերը Եսայու միջոցով: Քանդի՛ր, - **ասում** է, - <mark>ա</mark>նիրավության հանգույցը, խորտակի՛ր քո վաճա<mark>ռակա</mark>նակա<mark>ն խարդախութ</mark>յունն ու բոնությունը, ների՛ր և արձակի՛ր նեղյալնե-<mark>րին և</mark> պատոի՛ր բոլոր անիրավ մուրհակները։ Քաղցածների՛ն բաժանիր <mark>քո հա</mark>ցը և <mark>անօթևան</mark> աղ<mark>քա</mark>տների՛ն տար ք<mark>ո</mark> տունը։ Եթե <mark>մ</mark>երկ մարդ <mark>տեսնես,</mark> հագցրո՛<mark>ւ նրա</mark>ն, բայց ք<mark>ո</mark> ընտանի<mark>քի զա</mark>վակին մի՛ անտեսիր։ <mark>Այն ժամա</mark>նակ այգ<mark>աբ</mark>ացի պես պիտի ծավալվի քո լույսը և <mark>արա</mark>գորեն <mark>պիտի հասնի քո ապաքինումը</mark>, քո առջևից պիտի ընթանա քո արդա-<mark>րու</mark>թյունը, և Աստծո փառքը <mark>պ</mark>իտի պահպանի քեզ։ <mark>Այ</mark>ն ժամանակ պիտի կանչես, և Աստված պիտի լս<mark>ի քեզ,</mark> մինչև դու խոսե<mark>ս,</mark> նա պիտի ասի, թե` անա նասել եմ (Ես. 58, 6-9): Աստված խոստանում է գորակից լինել, ասում է, որ կլսի և կ<mark>պաչտպանի</mark> բոլոր նրանց, ով<mark>ջեր,</mark> ի<mark>րե</mark>նց սրտերում քանդելով անիրավության Հանգույցը և րստ Իր պատվիրանի ողորմություն բաժանելով Աստծո տան <mark>բնակիչներին, արժանան<mark>ում են լ</mark>սելի լի<mark>նելու, քանզ</mark>ի իրենք</mark>

էլ իրենց Հերթին լսում են Աստծո Հրամանները։ Երանելի Պողոս առաջյալը, եղբայրներից նպաստ ստանալով իր կարիքի Համար, նրանց կատարած այդ բարի գործը Համարում է Աստծուն մատուցված զոՀ։ Լիացած եմ Եպափրոդիտոսի միջոցով ձեզնից ստացածս նվերով, որ անուշանոտություն է, ընդունելի պատարագ` Աստծուն նաճելի (Փիլիպ. 4, 18)։ Ով գթասիրում է աղքատներին, նա կանխավճար է տալիս Աստծուն, ով ողորմություն է բաժանում կրտսեր եղբայրներին, նա ընծա է նվիրաբերում Աստծուն, Հոգով անուչաՀոտ պատարագ է մատուցում Երան։

Ինչ վեր<mark>աբերում է աղո</mark>թքի Հանդիսավոր կատարման ժա֊ մերին, ապա մենք գտնում ենք, որ Դանիելը և նրա երեք ըն֊ կերները, <mark>իրենց ամուր Հավա</mark>տի ուժով <mark>Հաղ</mark>ժանակով դուրս գա<mark>լով գերու</mark>թյունի<del>ց, աղո</del>թում էին երրորդ, վեցերորդ և ին֊ ներ<del>որդ ժամերին` դրանով իսկ խոր</del>Հրդանչելով Երրորդու*ը*֊ յունը: Եվ իրոք, առաջին ժամից մինչև երրորդը Հաչվելով` եռյակ Թիվ ենք ունենում: Նույնպես և չորրորդ ժամից Հաս֊ նելով մինչև վեցերորդը` դարձյալ եռյակ ենք ունենում: Յո֊ *թերորդից մինչև իններորդը դարձյալ երեք ժամ է: Այսպի*֊ սով, <mark>երեքական</mark> ժամ Հաչիվը խորՀրդանչում է կատարյալ <del>Երրորդությունը: Աստծուն երկրպագողները վաղուց ի վեր</del> <mark>պաՀ</mark>պանո<del>ւմ են ա</del>յդ ժամաբաչխումը` Հոգով ընդունելով, որ <mark>դրանք աղոթեր Հա</mark>մար սաՀ<mark>մա</mark>նված և օրինականացված ժա֊ <mark>մեր են: Հետագայում ակն</mark>Հայտ դարձավ, որ բարեպ<mark>աչտ</mark>ների կողմից աղոթքըներին <mark>նվիր</mark>ված այդ ժամերը իրենց մեջ խոր֊ <u> Հուրդներ ունեն: Այսպես, Սուրբ Հոգին աչա</u>կերտների վրա իջավ և Տիրոջ ուխտի չնորֆը բաչխեց երրորդ ժամին: Պետրոսը, որ կասկածներ ուներ ՀեԹանոս<mark>նե</mark>րի դարձի վերաբերմամբ, աղոթելու Համար տա<mark>նիք</mark> բարձրացավ վեցերորդ ժամին, տեսավ նչանը և լսեց Աստծո ձայնը, որ Հրամայեց ոչ մեկին չարգելել ընդունելու փրկության չնորՀը (Գործ. 10, 9-16): Տերը խաչվեց վեցերորդ ժամին, իսկ իններորդ ժամին Իր <mark>արյամբ մաքրեց մեր</mark> մեղքերը և չարչար<mark>ան</mark>քներով ավարտին Հասցրեց իր Հաղթանակը` մեր մեղքերը քավելու և մեզ կեն֊ դանացնելու Համար:

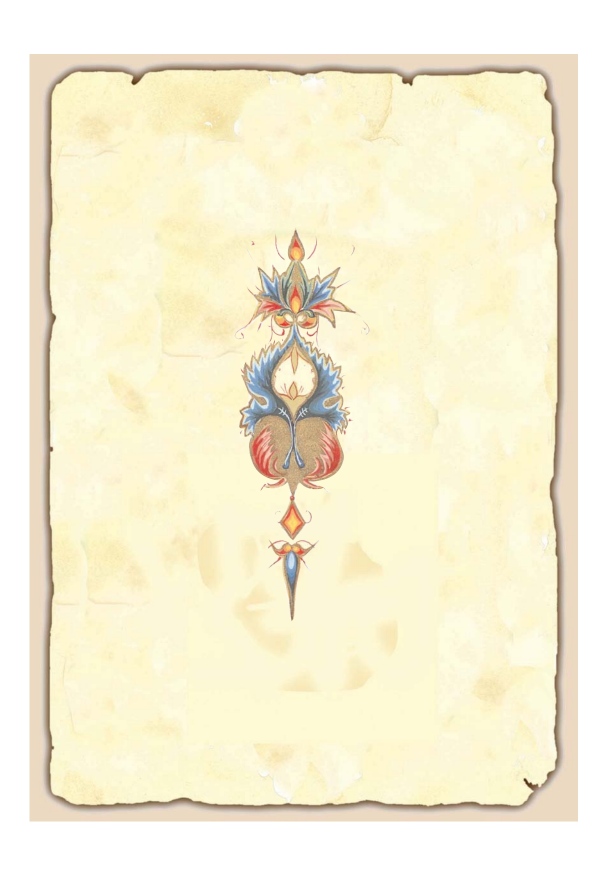
<del>Սակայն, բաց</del>ի Հնուց անտի աղոթքի Համար սաՀման<mark>ված</mark> <mark>ժամերից, սիրելի</mark>՜ եղբայրնե<mark>ր, խորՀուրդն</mark>երի բազմանալով` <mark>ավելացան նաև ժամերը: Այսպես, Հարկ է առավոտյան ա</mark>ղո֊ *թել`* Քրիստոսի Հարությունը առավոտյան աղոթ<u>ք</u>ով փառաբանելու Հ<mark>ամար: Դա սկզ</mark>բից անտի նչանակել է նաև Սուրբ Հոգին` ս<mark>աղմոսներում ա</mark>սելով. ընդունի՛ր ձայնն աղոթքներիս, Թագավո՛ր <mark>իմ և Աստվա՛ծ իմ։</mark> Աղաչում եմ քեզ, Տե՛ր, որ առավու<mark>ոյան</mark> լսես <mark>ձայնն իմ. առավոտյան պատ</mark>րաստ կլինեմ ք<mark>ո առ</mark>ջև կանգնելու (Սաղմ. 5, 3-4): Տերն էլ է ասում մարգարեի միջոցով. առավոտյան վա<mark>ղ կ</mark>շտապեն <mark>ինձ մոտ և</mark> կասեն` գն<mark>անք և վերա</mark>դառնանք մեր Տե<mark>ր Աս</mark>տծուն (Օս. 6, <u>1): Հարկ է աղոթել նաև օրվա վերջին` ա</u>֊ րևը <mark>մայր մտնելու ժաման</mark>ակ: Օրվա վերջին աղո<mark>ժ</mark>ելով և մայ֊ ր<mark>ամուտի ժամին խնդրելով, որ մեզ վ</mark>րա դարձյալ լո</mark>ւյս ծագի, մենք Հայցում ենք Քրիստոսի գալուստը, Ով իչխանությու<mark>ն</mark> ունի` մեզ բաչխելու Հավիտենական լույսի բարիքը, քանգի Քրիստոսը ճ<mark>չմ</mark>արիտ արեգակ է և ճչմարիտ օր: Քրիստոսի<mark>ն</mark> սաղմ<mark>ոսներում օր անվանում է Սու</mark>րբ Հոգին: Քարն այն, - ա֊ <mark>սում է, - որ շինար</mark>արներն արհամարհեցին, ա՛յն դարձավ անկյունաքար։ Տիրոջից եղավ այս բանը, և սքանչելի է մեր աչքերին։ Սա՛ է օրն այն, որ  $\mathcal{S}$ երն ստեղծեg, եկե $\prime p$  ցն $\delta$ անp և ու<mark>րախա</mark>նանp այսօր  $(\emph{U}$ աղմ. <u>117, 22-24): Նրան արեգակ կոչում է Մաղաքիա մարգարեն.</u> <mark>ձեզ` իմ անունից երկյու<mark>ղ կրող</mark>ներիդ համար արդարության արեգակը</mark> <del>Իսկ եԹե,</del> ըստ Սուրբ Գր<mark>բի, Ք</mark>րիստոսը ճչմ<mark>ար</mark>իտ արեգակ է և ճչմարիտ օր, ուստի քրիստոնյան պետ<mark>ք է</mark> ոչ միայն Հաճախակի, այլև միչտ աղոթե բարձ<mark>րաց</mark>նի առ Աստված, այնպե<mark>ս որ</mark> նրա Համար ոչ մի ժամը բացառություն չպետք է լինի: Աչ-<u>խարՀիկ օրե</u>նքով էլ, երբ բնական ՀերԹագայուԹյամբ իջնում <del>է գիչերը, ապա գիչերային խավարը ևս չի կարող խոչընդոտ</del>

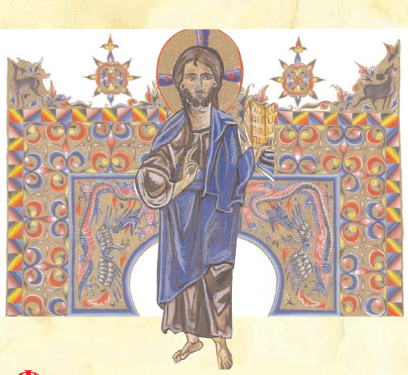
լինել աղոխողների Համար, քանզի լույսի որդիների Համար գիչերն էլ է ցերեկ: Եվ իրոք, լույսը սրտի մեջ կրողը ոչ մի ժամի առանց լույսի չի մնում: Ում արեգակը և օրը Քրիստոսն է, նա ոչ մի ժամ արեգակից և օրվանից զուրկ չի մնում:

<u>Ուստի և Հարատևորեն Քրիստոսի` լույսի մե</u>ջ մ<mark>նալով</mark>` ա֊ ռանց աղո<mark>ժջի չմնանջ նաև գիչերը: Օրինակ վերցնենջ այր</mark>ի Աննայից, որը անդադրում աղոթում էր և միչտ արթուն էր <mark>մնում և խոնարՀ էր Աստ</mark>ծո առաջ, ինչպ<del>ես գրված</del> է Ավետա֊ րանում. չէր հեռանում տաճարից, այլ ծոմապահությամբ և աղոթքով գիշեր-ցերեկ ծառայում էր Աստծուն (Ղուկ. 2, 37): Թող դա տեսնե<mark>ն Հեխանոսները, որ դեռ լ</mark>ուսավորված չեն, և Հրեաները, որ, Հրաժա<mark>րվելով լույսից, մնացին խավարում: Իսկ մեն</mark>ք, սիրել<mark>ի՛ եղբայր</mark>ներ, որ միչտ մնում ենք Տիրոջ լույսի մեջ, որ Հի<mark>չում և պաՀպանում են</mark>ք այն, ինչ որ դարձել ենք` չնորՀը ստանալով, գիչերն էլ ցերեկ Համարենք: Հավատալով, որ մենք միչտ լույսի մե**ջ ենք մնում, Թող մե**զ կուլ չ<mark>տա խավա</mark>֊ րը, որից Հրաժարվել ենք, և Թող աղոթքները չպակասեն նաև գիչերային ժամերին, և Թող ծուլության ու անփութությա<mark>ն</mark> չմատնվենը առանց աղոթքների: Աստծո բարեդթությամբ Հո-<mark>գով վերստեղծված</mark> և վերածնված լինելով` սկսենք քայլել մ<mark>եր</mark> <mark>ապա</mark>գա կոչ<mark>ման Հ</mark>ամ<mark>ա</mark>ձայն: Նախա<mark>նչ</mark>ված լինելով Հարա֊ <mark>տևորեն երախտապարտ</mark>ությ<mark>ա</mark>մբ աղ<mark>ոթելո</mark>ւ Աստծուն` այս֊ <mark>տեղ ևս չդադարեն</mark>ք աղոթել և մեր երախտապարտությունը Հայտնել Նրան:









արկիչն Իր աչակերտներին ավանդեց, և մենք, խղճի մտոք Աստծուն Հայր անվանելով, ասում ենք.

# «Հայր մեր, որ երկնքում ես»։

O՜, մեծագույն մարդասիրություն Աստծու, ով մոռացավ մեր կատարած մեծ չարիքները, մեղ պարգևեց այսքան չարիքների մոռացում և Հաղորդվելու չնորՀք, որպեսզի անգամ Հայր կոչվի մեղ: «Հայր մեր, որ երկնքում ես»: Բայց երկինք կարող ենք Համարել նաև նրանց, որոնք կրում են երկնավորի պատկերը և որոնց մեջ բնակվում և ընթանում է Աստված:

### «Սո՛ւրբ թող լինի քո անունը»։

Բնականաբար, Աստծու անունը սուրբ է. մենք այդ ա<mark>սում</mark> ենք, թե չենք ասում: Բայց, քանի որ մեղանչողների միջոցով այն պղծվում է և ՀայՀոյվում, ինչպես որ ասված է. «Ձեր պատճառով Իմ անունը մշտապես ՀայՀոյվում է Հեթանոսնե֊
ըի մեջ», ապա աղոթում ենք, որ Աստծու անունը սրբանա
մեր մեջ: Ոչ այն պատճառով, որ սուրբ չէ և այդժամ է, որ
սրբանում է, այլ որովՀետև Նա մեր մեջ սրբանում է, երբ
մենք սրբադործվում ենք և կատարում սրբադործության ար֊
ժանի դործեր:

### «Քո թագավորությո՛ւնը թող գա»։

Մաքուր Հոգուն Հատուկ է բացաՀայտ և Համարձակ «Քո Թագավորությո՛ւնը Թող գա» ասելը։ Քանդի նա, ով լսել է Պողոսի` «ԱյսուՀետև մեղքը Թող չԹագավորի ձեր մաՀկանա֊ ցու մարմիններին» խոսքը, և իր անձը դարձրել է գործով, մտքով և խոսքով մաքուր, կարող է ասել. «Քո Թագավորությո՛ւնը Թող գա»:

### «Քո կամբը թո՛ղ լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է»։

Աստծու սուրբ և երանելի Հրե<mark>չտա</mark>կները ևս կատարում են Աստծու կամքը, ինչպես սաղմոսերգու Դավիթն ասել է. «ՕրՀնեցե՛ք ՏիրոՋը, Նրա բոլոր Հրեչտակներ, որ Հզոր եք ուժով, կատարում եք խոսքը Նրա»: Թվում է, թե այդպես աղոժելով` դու ասում ես. «Ո՛վ Տեր, ինչպես որ Հրեչտակների մոտ լինում է Քո կամքը, այդպես էլ թող լինի իմ մեջ երկրի վրա»:

#### «Մեր հանապազօրյա հացը տո'ւր մեզ այսօր»:

Այն Հասարակ Հացը Հանապազորդ չէ, իսկ այս սուրբ Հացը Հանապազորդ է. կնչանակի, այն կՀաստատվի Հոդու էության վրա: Այդ Հացը չի գնա փորի մեջ և չի նետվի դուրս, այլ կտարածվի քո ամբողջ էության մեջ` Հօդուտ քո Հոդուն և մարմնին: Իսկ այսօրն ասում է ամեն օրվա փոխարեն, ինչպես ասում էր նաև Պողոսը. «Ամեն մեկ օր, քանի որ այսօր է ասվում»: «Եվ ներիր մեզ մեր հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց, որ հանցանք են գործում մեր դեմ»։

Շատ մեղջեր ունենջ, ջանդի մեղանչում ենջ Թե՛ խոսջով, Թե՛ մտջերով և կատարում ենջ դատապարտելի բաղում դործեր: «Եվ եԹե ասենջ, որ մենջ ոչ մի մեղջ չունենջ, մենջ մեզ իսաբած կլինենջ», ինչպես ասում է Հովհաննեսը: Եվ դաչն ենջ կնջում Աստծու հետ՝ Նրան խնդրելով, որ ների մեր մեղջերը, ինչպես որ մենջ էլ կներենջ մեր մերձավորների՝ մեղ ունեցած պարտջերը: Արդ, մտածենջ, Թե ինչջան մեծ է մեր ստացածը մեր Թողած մանրերի համեմատուԹյամբ, և չսպասենջ, չհապաղենջ՝ մեկս մյուսին ներելու: Մեր դեմ մեր մեր հարևի, իսկ Աստծու դեմ մեր մեղջերն այնջան մեծ են, որ ներվելու համար միայն Աստծու մարդասիրուԹյանն են կարոտ:
Ուրեմն, զգուչացիր, չլինի Թե ջո դեմ մերձավորիդ ունեցած մանր և աննչան մեղանչումների պատճառով դրկվես ջո ծանր մեղջերի համար Աստծու ԹողուԹյունից:

### «Եվ մի՛ տար մեզ փորձության»:

Տե՛ր: Արդյո՞ք Տերն այդպես է սովորեցնում մեզ աղոթել, որպեսգի բոլորովին չընկնենք փորձության մեջ: Եվ ինչպե՞ս մի տեղ ասված է՝ անփորձ այրը ոչ լիարժեք է: Եվ դարձյալ՝ «Եղբայրնե՛ր, ամենայն ուրախությամբ արժանի Համարեցեք, երբ տեսակ-տեսակ փորձությունների մեջ ընկնեք»: Գուցե փորձության մեջ չմտնելն այդ է նչանակում, որ չընկղմվենք ու չխեղդվենք փորձության մեջ: Քանգի փորձությունը նման է դժվարանցանելի Հեղեղի: Փորձությունների մեջ չընկղմանները, լինելով լավ լողորդներ, այն Հեշտ են անցնում և չեն քչվում Հոսանքից: Իսկ այդպիսիք չեղողները լիովին ընկղմվում են, ինչպես օրինակ, Հուդան, որն, ընկնելով փողասիրության փորձության մեջ, չկարողացավ լողալ, այլ սուղվեց և խեղդվեց թե՛ մարմնով, թե՛ Հոդով։ Պետրոսը

<mark>մտավ ուրացության փոր</mark>ձության մեջ, բայց այնտեղ մտնելով՝ նա չընկղմվեց, այլ արիաբար լողաց և փրկվեց փորձությու֊ նից:

Լսիր դարձյալ. մեկ այլ տեղ ասվում է, Թե սրբերի մի ամբողջ երգչախումբ երգում է օրՀներգուԹյուններ Աստծուն, որ ազատվեցին փորձուԹյունից. «Քննեցիր մեզ, Աստված, ու փորձեցիր, ինչպես արծաԹն է փորձվում։ Մեզ որոգայԹի մեջ գցեցիր, նեղուԹյուն դրիր մեր Թիկունքին և մարդկանց անցկացրիր մեր գլխի վրայով։ Մենք անցանք Հրի ու ջրի միջով, բայց Դու մեզ անդորը տվիր»։ Տեսնո՞ւմ ես նրանց, որ ինչ Համարձակ ցնծում են, որ անցել են փորձուԹյան Հեղեղը և չեն խեղդվել։ «Բայց Դու մեզ անդորը տվիր»։ Անդորը դուրս

## «Այլ փրկիր մեզ չարից»:

Եթե «Եվ մի՛ տար մեզ փորձության» նչանակեր բոլորովին փորձության չենթարկվել, ապա չէր ասի՝ «այլ փրկի՛ր մեզ չարից»: Բայց չար է մեր Հակառակորդ դևը, ումից աղոթում ենք աղատվել:

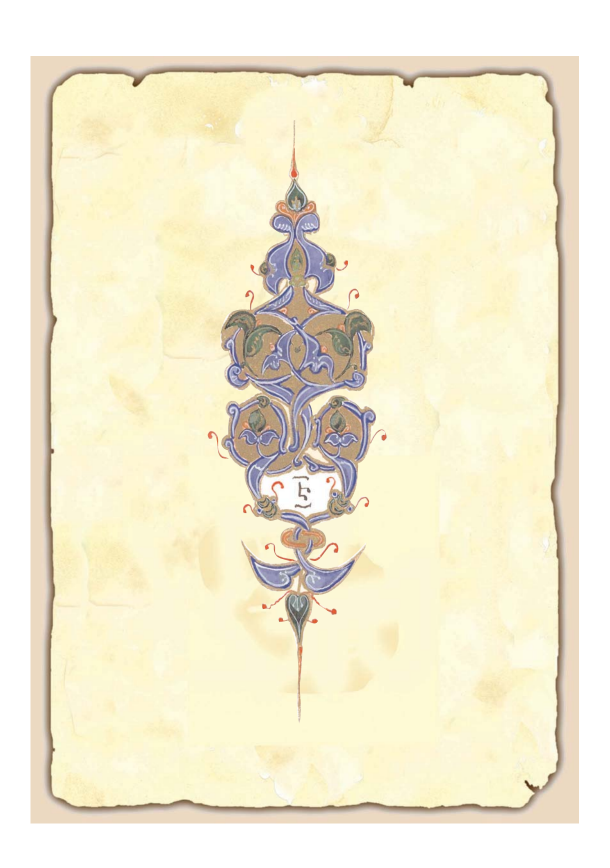
Ա<mark>պա աղո</mark>թքի ավարտին ասում ես՝

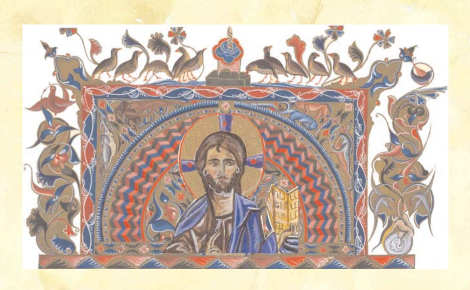
«Ամեն»։

Այդ «Ամեն» բառով, որը նչանակում է՝ Թող լինի, դու դրոչմում և Հաստատում ես այն ամենը, ինչ բովանդակում է աստվածավանդ աղոԹքը:









## ԳԼՈՒԽ ԱՌԱՋԻՆ

ստծո Խոսբը մեդ ուսմուն<mark>ը է</mark> տալիս աղո<mark>ն</mark>քի մասին, որի մեջ աղոթքի վերաբերյալ ցուցումներ որոնող իր արժանա<mark>վորյալ աչակերտներին մեկնում է, Թե ինչ ա</mark>ղոթ<mark>ական</mark> խոս<u></u>բերով է Հարկ դեպի իրեն Թեքել Աստվածային լսելիքը: <mark>Իսկ ես Համարձա</mark>կվում եմ գրվածին նախաբան ավելացնել, <mark>որ սո</mark>ւյն ժ<del>ողովածո</del>ւին պատչաճում է <mark>նա</mark>խ և առաջ ուսուցա֊ <mark>նել ոչ Թե ինչպես է Հարկ աղո</mark>Թել, <mark>այլ որ</mark> պե′տք է անպայ֊ <mark>ման աղո</mark>թել, մի բան, որի մասին չատերը գուցեև տակավին չեն էլ լսել: Կյանքի ը<mark>նթաց</mark>քում չատերն են ծուլանում և ան֊ <mark>փույթ գտնվում այս սրբազան և աստվածայ</mark>ին գործում՝ ա-<del>դոթե</del>րի մեջ: Ուստի և ինձ <mark>թվո</mark>ւմ է, որ պատչան կլինի նախ և <mark>առաջ, որքան Հնարավոր է, խոսքով Հաստատել, ո</mark>ր Հարկ<mark>ա֊</mark> վոր է, ինչպես Առաբյայն է ասում՝ հաճախակի աղոթել (Հռոմ. 12, 12) և Հետո նոր միայն լսել Աստվածային խոսքը, որը մեզ չարադրում է, Թե ինչպես է պետք աղոթե բարձրացնել Տիրո-27:

<mark>Տեսնում եմ, որ ա</mark>յս կյանքում մարդի<mark>կ</mark> ուրիչ ամեն ինչի <del>Համար ավելի չատ ջանքեր են գործադրում, մեկը Հոգով</del> ձ<del>գտում է մյուսին, սակայն աղո</del>ժքի <del>բար</del>իքը ջանասիրուժ֊ <mark>յամբ չեն որոն</mark>ում: Մանրավաճառը <mark>վա</mark>ղ առավոտվ<mark>անից</mark> <mark>նստում է իր ա</mark>պրանքներ<mark>ի մ</mark>ոտ` աչխատելով նույն բաները <mark>վաճառող<mark>ներից ա</mark>վելի չուտ ցույց տալ գնորդներին և մյուս֊</mark> ներից առ<mark>աջ ընկնելով բավ</mark>արարել կարիքն ունեցողների պա-<u>Հան</u>ջները <u>և վաճառել իր</u>ենը: Նույնը և գնորդը, Հոգ տանելով իրեն պ<mark>ետք եղածը ձե</mark>ռք բերել, քան<mark>ի դ</mark>եռ մ<mark>ե</mark>կ ուրիչը <u>չի</u> տարել դա, ոչ Թե աղոթքի տուն է չտապում, այլ չուկա: Եվ բոլոր նրանք, ովքեր Հավասար ցանկություն ունեն օգուտ ստանալու, ջանում են Հարևանից ավելի չուտ ձեռք բերել այն, ինչի Համար որ Հոգում է նա. այդպես աղոթքից մի մաս է <del>գողացվում` չուկա տար</del>վելով: Ձեռագործով պարապողը, գիտո<mark>ւթ</mark>յունների մեջ Հմտացողը, ամբաստանյալը, դատելու <del>իրավունք ստացածը, բոլորը, այդպե</del>ս գլխովին տ<mark>ա</mark>րված լինելով այն ամենով, ինչ որ ձեռք<mark>ի տա</mark>կ ունեն, մոռացությա<mark>ն</mark> են մատնում աղոթքի մեջ վարժվելը, աստվածխոՀությունը որպես կորուստ նկատի ունենալով իրենց կատարելիք գործի Համ<mark>եմատ, քան</mark>զի արվեստով զբաղվողը իր գործի մեջ Աստ-<mark>ծո ա</mark>ջակցությո<mark>ւնը</mark> անօգուտ մի բան է Համարում, որը ոչ մ<mark>ի</mark> <mark>նպատակի չի ծառ</mark>այո<del>ւմ</del>, ուստի և, Թ<mark>ող</mark>նելով աղոթքը, Հույ-<mark>սր դնում է իր ձեռ</mark>ջերի վրա` չ**Հի**չելով Նրա մասին, Ով այդ <mark>ձեռքերը</mark> տվել է իրեն: Նույնպես և իր մեջ խոսքի չնորՀր կրթելու Համար Հոգ<mark>ացող</mark>ը չի խորՀում, թե Ումից է ստացել իր չնորՀը, այլ ասես <mark>ին</mark>քն է իրեն բնու<mark>թյո</mark>ւն տվել, միայ<mark>ն</mark> ի<mark>նքն իրե</mark>ն է ուչադրությու<mark>ն դարձնում և նվ</mark>իրվում դասերի ուսանումին` խորՀելով, որ Աստծո ա<mark>ջակ</mark>ցությունից իրեն ոչ մի օգուտ չի լինի` իր ջանադրությունը գերադասելով ա<mark>ղոթ</mark>*թից: Մարմնավոր և երկրային մյուս զբաղումները նույն<mark>պես</mark>* <u>Հոգուն ժամանակ չեն Թողնում Հոգալու ամենակարևորի և</u> երկնայինի Համար: Ուստի և դա կյանքում մեծ մեղք է, որը,

<mark>միանալով մարդկայի</mark>ն ամենայն Հոգսերի <mark>Հե</mark>տ, անընդՀատ ա֊ <mark>վելի ու ավելի է խորանում տարբեր ա</mark>ճումներով, դրա Հա֊ մ<del>ար էլ Աստծո մոռացությունը տիրում է բ</del>ոլորին, և մարդիկ <mark>աղոթքի բարիքը</mark> չեն դասում իրենց Հ<mark>ոգա</mark>ծությանը արժ<mark>անի</mark> <mark>գործերի Թվին:</mark> Առևտրի միջոցով մարդկանց մեջ ընչասի-<mark>րություն է մանում, իսկ ընչասիրու</mark>թյունը կռապաչ<mark>տու</mark>թյուն է: Երկրագործը այդպես իր աչխատությունները չի Համաչա֊ <del>փո</del>ւմ անՀ<del>րաժեչտ պա</del>Հանջների Հետ, այլ իր ջանքերը ավելի ու ավելի մեծ չափերի Հասցնելով` մեղքի առաջ այն բանով է դուռ բաց<mark>ում, որ իր այդ գբաղումը տարածում է ուրիչների</mark> սաՀմանների վրա: Այդտեղից ծագում են անվերջանալի վե֊ ձեր, երբ ը<mark>նչասիրության Հիվ</mark>անդությամբ տարվ<mark>ած</mark>ները միմ֊ յանց Հետ վիճաբանության մեջ են մտնում Հողի սաՀմաննե֊ րի Համար: Այս պատճառով սրտմտությունները, չար գործե֊ րի խորֆուրդները և միմյանց դեմ փոխադարձ Հարձակում-<u>ները Հաճախ ավարտվում են արյու</u>նաՀեղությամբ և սպա֊ <mark>նությամբ: Բազում մեղջերի է ծառ</mark>այում նաև <mark>անրնդ</mark>Հա<del>տ</del> դատարանից դատարան գնալը` Հորինելով անիրավություն֊ ների Հազա<mark>րա</mark>վոր արդարացումներ: Դատավորը կա՛մ կա֊ չառ<mark>քի դիմաց դիտավորյալ խոտո</mark>րում է արդարադատու<del>ն</del>֊ <mark>յան նժարները, կա</mark>՛մ էլ, արդարությունը կոծկել ցանկացող֊ <mark>ների կողմից ակա</mark>մա <mark>մոլ</mark>որության մե<mark>ջ</mark> գցված լինելով, արդարացնում է կեղծիքը: Եվ ի՞նչ է ստացվում, եթե ամփոփե֊ <mark>լու լինեն</mark>ք այն բ<mark>ոլոր ձևերն ու եղանակները, որոնցով մե</mark>ղքը խառնվում է մարդկային կյանքին:

Իսկ մեղքի պատճառը այլ բան չէ, քան միայն այն, որ մարդիկ չեն ցանկանում ցանկալիին Հասնելու Համար իրենց ձեռքի տակ եղած միջոցներին գումարել նաև Աստծո օգնականությունը: Եթե սաստիկ ջանադրությանը նախորդի աղոթքը, ապա մեղքը դուռ չի գտնի` Հոգու մեջ սողոսկելու: Երբ սրտի մեջ ամուր դրոչմված է Աստծո անունը, Հակառակորդի խորՀուրդները անգոր են դառնում, քանցի կասկածելի գործերում ճչմարտությունը միչտ օգնական է լինում մեզ։
Աղոթքը երկրագործին էլ է Հեռու պաՀում մեղջից` փոքր Հողակտորում պտուղները այնքան բազմացնելով, որ մեղջն այլևս մուտք էի գործում` ավելին ցանկանալով։ Եթե ճանապարՀորդը, զորականության չարքերը մտնողը կամ ամուսնության լուծը Հանձն առնողը, առՀասարակ ամեն ոք, ինչ
բանի էլ ուղղված լինի իր ձգտումը, յուրաքանչյուր գործ,
յուրաքանչյուր զբաղում կատարի աղոթքով և բարեՀաջողությամբ, ապա մեղջից Հեռու կկանգնի, ջանգի ոչ մի ատելի բան նրա Հոգուն չի Հրապուրի դեպի մեղջը։ Իսկ եթե
Աստծուց Հեռանա, գլխովին Հանձնվի սեփական ջանջերին,
ապա Աստծուց դուրս լինելով` ամենայն անՀրաժեչտությամբ
անպայման կընկնի Հակառակորդի իչխանության տակ։ Իսկ
Աստծուց Հեռանում է նա, ով Նրա Հետ միացած չէ աղոթջով:

Ու<mark>ստի և պատչաճ է մեզ սույն գ</mark>լխում նախ և առաջ սո֊ վորել, որ ամեն ժամ պետք է աղոթել և չ<mark>ձ</mark>անձրանալ (Ղուկ. 18, 1): Քանգի աղո**խ**քի պտուղն այն է, որ մենք միչտ Աստծո Հե<mark>տ</mark> ենք լինում, իսկ ով Աստծո Հետ է, Հակառակորդից Հեռու է: Աղոթեր ողջամտության պաՀապան Հոկիչն է, դյուրագրդռութ<mark>յանը բարի ուղղություն տվող</mark>ը, սնապարծության սան֊ <mark>ձիչը, Հիչաչարութ</mark>յունից մաքրվելու միջոցը, նախանձի ար-<mark>մատա</mark>Հանումը, անարդարության ոչնչացումը, նախատինքի <mark>մաքրու</mark>մը: Աղո<mark>ժ</mark>քր ամրություն է <mark>մարմ</mark>նի Համար, առա֊ <mark>տությու</mark>ն է տան<mark>ը,</mark> բարեկարգություն` քաղաքում, <mark>Թագ</mark>ավո֊ րության Հզորություն, պատերազմում` Հաղթանակի Հուչար-<mark>ձա</mark>ն, անվտանգությու<mark>ն` խաղաղ ժամանակ,</mark> բաժանվածներ<mark>ի</mark> <mark>միավորո</mark>ւմ, միացածների մչտական միաբա<mark>նո</mark>ւթյուն: Աղոթքը <del>կուսու</del>թյան դրոչմ է, ամուսնության Հ<mark>ավ</mark>ատարմություն, ճանապարՀորդներին` սպառա<del>գինո</del>ւթյո<mark>ւն,</mark> քնածներին` պա<mark>Հա</mark>֊ <mark>պա</mark>ն, ար**Թուններին` գգոնուԹյուն, բարեբերու**Թյուն` երկ<mark>րա</mark>֊ <del>գործներին, լողորդներին` փրկություն: Աղոթքը պա</del>չապա-<mark>նու</mark>թյուն է ամբաստան<mark>յալներին, ազատություն` բանտարկ</mark>֊ <mark>յալներին, դյուրութ</mark>յուն` նեղյալներին, <mark>սփ</mark>ոփան**ք` վչտա**ց֊ <mark>յալներին, գոՀություն՝ բերկրողներին, մ</mark>խիթարություն՝ ս<del>գացողներին, պսակ` <mark>ամուսն</mark>ացողներին, ծն</del>նդյան օրվա <mark>Հանդիսություն,</mark> ննջեցյայներին` թաղմ<mark>ան</mark> պատան: Ադո<mark>թ</mark>քը <mark>գրույց է Աստծո</mark> Հետ, անտեսանելիի <mark>Հայե</mark>ցում, անտարակու֊ <mark>սելի Հավատ, որ կտրվի փափագելին, Հավասարապատվ</mark>ու*Թ*֊ յուն` Հրե<mark>չտակների Հետ, առա</mark>ջադիմություն` բարի գործերի մեջ, չարի <mark>խորտակում, մ</mark>եղք գործողների դարձ, ներկայի վայելք, ա<mark>պագայի իրակ</mark>անացում: Հով<mark>նա</mark>նի աղոթքը կե<mark>տը</mark> կացարան դարձրեց, Եղեկիային կյանքի վերադարձրեց մաՀվան դոնից` բորբոքված կրակի Հնոցում, ուր նետվել էին ե֊ րե<mark>ք պատանիները, այնպիսի</mark> Հողմ <mark>բարձրացրեց, որ կրակ</mark>ը ցող դարձավ: (Դան. 3, 50), իսրայելացիներին Հուչարձան կա<mark>նգնեցրեց ի նչան ամաղեկացիների դե</mark>մ Հաղժանակի, մեկ գիչե<mark>րում Հարյուր ուԹսուն</mark>Հինգ Հազար ասորե<mark>ստա</mark>նցիների տ<mark>ապալեց անտեսանելի ս</mark>րով, <mark>բացի ա</mark>յս ամենից, անցյալում եղած ամե<mark>ն ինչի մե</mark>ջ կարելի է Հազարավոր օրինակներ գտնել, որոնցից Հայտնի է դառնում, որ աղոթքը կյանքում գնաՀատվող ամենայն ինչից վեր է:

Սակայն արդեն ժամանակն է զբաղվել բուն աղոխքով, բայց Հարկ է ևս մի բան ավելացնել խոսքին, քանզի Աստծո բարեգխությամբ մենք ամեն տեսակի բազում բարիքներ ուշնենք, մինչդեռ մեր ստացածի դիմաց արժանին մատուցելու Համար միայն մի բան ունենք՝ դա Բարերարին պարտքը աշղոխքով վճարելու Հնարավորությունն է: Ուստի կարծում եմ՝ եթե մեր ամբողջ կյանքում չարունակենք մեր գրույցը Աստծո Հետ՝ մնալով երախտապարտության և աղոթքի մեջ, ապա մեր փոխՀատուցումը չատ ու չատ ցածրարժեք կլինի, եթե Հոգ չտանենք նաև սկիզբ դնելու այդ պարտականության կատարմանը, որպեսզի ինչ-որ բանով փոխՀատուցենք Բարեշրարին: Ժամանակի ընթացքը բաժանվում է երեք չրջանի՝ անցյալ, ներկա և ապագա։ Այս երեք չրջաններով է ամփոփ-

<mark>վում մեր նկատմամ</mark>բ Տիրոջ ԲարեգԹու<mark>թյո</mark>ւնը: ԽորՀում ես <del>ներկայի մասին, ուրեմն Տիրոջ մեջ ես մնում, ապագայի մա</del>շ սի<mark>ն` Նա քո </mark>սպասելիք<mark>ի ապավե</mark>նն է, <mark>ան</mark>ցյալի մասին` դու չէիր էլ լինի, եթե կենդանություն չստանայիր Նրանից, Նա <mark>գԹացել է, որ կե</mark>նդանությու<mark>ն</mark> ես ստացել Նրանից, քեզ գթա֊ <mark>ցել է նաև նրանով, որ վայելում ես կենդանությունը, քա</mark>նգի Նրանով ե<del>ս ապրում և չարժվում, ինչպես ասում է Առա</del>բյայր (Գործք 17, 28): Ապագայի Հույսերը ևս կախված են այդ <mark>բարեգԹու<mark>Թյուն</mark>ից: Դու ինքդ իչխանու<mark>Թյ</mark>ուն ունես միայ<mark>ն</mark></mark> ներկայո<del>ւմ, այնպես որ ե</del>թե դու անգամ գօր ու գիչեր չդադարես քո չնորՀապարտությունը Հայտնել Աստծուն, ապա Հազիվ Թե կարողանաս երախտագիտություն Հայտնել ներկայի Համ<mark>ար` ոչ մի միջոց չգ</mark>տնելով <del>արժանին</del> մատուցելու նա<mark>և ապագայի, նաև անցյա</mark>լի Համար: Իսկ մենք այնքան աղ֊ քատ<mark>իկ ենք պատչաճ երախտագիտ</mark>ության մեջ<mark>, որ անգամ</mark> <u>Հնարավորության դեպքում երախ</u>տամոռ ենք գտնվում՝ նույնիսկ օրվա մի մասը չՀատկ<mark>ացնե</mark>լով աստվածխոՀությա<mark>֊</mark> նը, էլ չեմ խոսում ամբողջ օրվա մասին:

Ո՞վ է ինձ Համար ստեղծել երկիրը:

Ո՞վ է իր Հնարագործությամբ անցանելի դարձրել նույ֊ նիսկ ջրային տարերջը∶

Ո՞վ է ինձ Համար երկինքը կանգնեցրել որպես կամար (Եսայի 40, 22):

Ո՞վ է իմ առաջ բռնել արևի ջա<mark>Հ</mark>ր:

Ո՞վ է աղբյուրներ <mark>ուղա</mark>րկում Հովիտները:

Ո՞վ է Հուն Հարդարել դետերի Համար:

Ո՞վ է ինձ ծառայութ<mark>յան տ</mark>վել անբան ա<mark>ն</mark>ասուններին:

Ո՞վ է ինձ` անչունչ Հողիս, կյանք<mark>ի</mark> ու բանականության մասնակիցը դարձրել:

Ո՞վ է այս ապականացուին չունչ տվել Աստծո պատկե<mark>րով</mark> և նմանուԹյամբ:

Ո՞վ է իմ մեջ մեղքով <mark>խախ</mark>արված Աստվածային կերպարին

<u>կրկին տվել նախաստ</u>եղծ գեղեցկություն<mark>ը:</mark>

Ո՞վ է ինձ` դրախտից վտարվածիս, կենաց ծառից Հեռա֊ ցածիցս, իրեղեն կյանքի անդունդի մեջ ընկածիս, տանում դեպի նախաստեղծ երանությունը:

Եվ չկա մեկը, որ հասկացող լինի, - <mark>ասում է Ս</mark>․ Գիրքը (Հռոմ․ 3, 11):

Նայելո<mark>վ այս ամենին` մե</mark>նք պետք է պարտավոր լինեինք կյանքի ամ<mark>բողջ ըն</mark>ժացքում անվերջ և անդադրում Հայտնել մեր երախ<mark>տագիտ</mark>ությունը:

Բայց այսօր գրեթե ողջ մարդկային բնությունը Հոգում է միմիայն նյութականի Համար, դրա՛ Համար է նրա ողջ աշխատությունը, դրա՛ն են ուղղված բոլոր ջանքերը, դա՛ է բոլոր խոչերի և Հույսերի առարկան: Մարդկային բնությունը իր բոլոր գործերի մեջ անդադրում և անդուսպ ավելիին է փափագում, թե էլ որտե՞ղ կարող է որևէ մի ավելի բան դտնել, մեր բնությունը ձգտում է ավելիին Հասնել ամեն ինչում `լի-նի դա փառջն ու պատիվը, թե Հավելյալ ստացվածջը կամ դյուրագրդռության Հիվանդությունը, մինչդեռ Աստվածային ձշմարիտ բարիջների կամ խոստացված չնորՀների մասին խոսջ անդամ չկա:

Բայց ժամանակն է Հնարավորության չափով քննել աղոթքի մեջ օգտագործված խոսքերի խորՀուրդը, քանդի պարդ է, որ մեղ Համար մեր ցանկալին ստանալը Հնարավոր է դառնում միայն այն ժամանակ, երբ իմանում ենք, Թե ինչպես պետք է այն խնդրենք: Ուստի և ի՞նչ ուսմունք է տրված դրա Համար: Ասված է` շատախոս մի՛լինեք ինչպես հեթանոսները, որովնետև նրանք կարծում են, թե իրենց շատ խոսքերի պատճառով լսելի կլինեն (Մատթ. 6, 7, 8):

Ձնայած այս ուսուցման <mark>բով</mark>անդակությունը մեզ Հա<mark>մար</mark> պ<mark>ա</mark>րզ չարադրված լինելով` կարող է ին**ջնին պարզ լինել և** ոչ մի ուրիչ նուրբ **ջննություն էի պա**Հաջում, սակայն մեզ Համար արժանի է ուսո<mark>ւմնաս</mark>իրության, թե ի՞նչ է նչանա֊ <mark>կում շատախոս մի՜լին</mark>եք, որպեսզի, իմանա<mark>լո</mark>վ այս բառերի ի֊ մաստր, արգելված բան չանենք:

Ինձ թվում է, որ Տերը խոհականացնում է մաքի ունայնությունը, սանձահարում է ունայն խորհուրդների մեջ ընկածներին, ուստի և մինչ այդ չօգտագործված այս նորովի
խոսքը չարադրում է ի մերկացումն բոլոր նրանց անխոհեմության, ովքեր զբաղվում են անօգտակար և ունայն ցանկություններով։ Քանդի իր բուն իմաստով խոսք կոչվում է
ողջախոհ, իմաստավոր և օգտակար բանի ծառայող խոսքը,
իսկ անիրագործելի հաճույքների համար անկարելի ցանկություններով արտասանվող խոսքը խոսք չէ, այլ չատախոսություն, կամ ավելի առօրեական բառերով ասած` դատարկախոսություն, անմտություն, հիմարություն, կամ էլ դրա
նման մի ուրիչ բան։ Ուստի ի՞նչ է մեզ ասում տվյալ խոսքը։
Աղոթքի ժամանակ չընկնել այն նույն բանի մեջ, ինչ տեղի է
ունենում, օրինակ, մանկան մտքի հետ։

Քանգի մտքով անկատարները այն չեն մտածում, ինչը կարող է իրագործվել իրենց մտքի միջոցով, այլ ինքնակամորեն իրենց Համար ինչ-որ մի երջանիկ ապագա են կառուցում՝ պատկերացնելով գանձեր, ամուսնություն, թագավորություններ, իրենց անուններով կոչվող քաղաքներ, իրենց պատկերացնում են այն ամենի տերը, ինչը իրենց աչքին տարբեր պատկերներով ցույց է տալիս ունայն միտքը, իսկ ումանք այնքան են տարվում նման ունայնությամբ, որ բնության սահմանն անցնելով՝ մտովի կա՛մ թռչուններ են դառնում, կա՛մ չողարձակում աստղերի նման, կա՛մ ձեռքերով լեռներ են բռնում, կա՛մ պատկերացնում, թե կարող են թեթեներ են բռնում, կա՛մ պատկերացնում թե կարող են թեթեներ են բռնում, կա՛մ պատկերացնում են ապրել Հազարավոր տարիներ՝ օր ծերության երիտասարդանալով, և սիրտը մտքով խակ մարդկանց մեջ պղպջակների նման այսպիսի չատ սին պատկերացումներ է ծնում:

Ուստի և, ինչպես սովորական գործերում անխոՀեմ մար-

դը, որ չի մտածում, Թե ինչ միջոցով է ձեռք բերվում բարի ցանկություններից որևէ մեկը, այլ անիրագործելի բաղձանջներով ունայնամտում է որպես անմիտ և ողորմելի մի մարդ, այդ երազանքների մեջ ժամանակ է վատնում, որի ընթացքում կարող էր մտածել, Թե ինչպես որևէ օգտակար բան անել իր Համար, այդպես էլ բոլոր նրանք, ովքեր աղոթքի ժամանակ իրենց միտքը Հառում են ոչ այն բանին, ինչը օգտակար է Հոգուն, այլ Աստծուն խնդրում են բարեՀաձ լինել իրենց մտքի կրքոտ չարժումների նկատմամբ, որպես տխմար մարդիկ, իրոք չատախոսներ են և աղոթում են, որ Աստված դառնա իրենց ունայն մտքերի աջակիցն ու սպասավորը:

<del>Օրինակի Համար կասեմ` ով</del> Աստծուն աղոթքով դիմում է` մտքով չր<mark>մբո</mark>նելով <mark>այն ամենակա</mark>րողո<mark>ւթյան բա</mark>րձունքը, ո֊ րի<mark>ն դիմում է, ինքն էլ այդ</mark> չ<u>Հասկանալով` այդ</u> ամոթալի և ստորին խնդրանքներով անարգում է բարձունքը: Ինչպես չ<mark>ատ աղքատ կամ անտաչ լինելու պա</mark>տճառով կավե ամաննե֊ րը Թանկարժե**ջ Համարող մեկը, <del>դիպ</del>վածով ընկնե**լով Թագա֊ վորի մոտ, որը պատրաստ է Հարստություններ և կոչումնե<mark>ր</mark> բաժանել, Թագավորին վայել խնդրանքների փոխարեն այդ֊ պիսի բարձր կոչում ունեցողին խնդրի կավից ամաններ պատ-<mark>րաստել, այդպես է</mark>լ աղոթքից անգիտորեն օգտվողն ինքը չ<mark>ի</mark> <mark>բարձրանում մինչև Բաչխողի բարձրու</mark>թյունը, այլ Հակառա-<mark>կր, ցանկանում է Աստվածային Հզորութ</mark>յունը ցած իջեցնել <mark>մինչև սեփական ստորին և երկրային ցանկությունը և այդ</mark> պատճառով իր կրքոտ ցանկություններն է պարզում սրտերը <del>Տեսնողին, ընդսմին պարզում է ոչ Թե սրտի անվայել չար-</del> <mark>ժումները բուժելու Համար, ա</mark>յլ որպեսգի ս<mark>իր</mark>տր ավելի վատ֊ <del>Թարանա, որ Աստծու աջակցությամբ նրա խարդախ ձգտու-</del> մը Հաջողությամբ պսակվի: Քանգի ով վիրավորում է մ<mark>եկին,</mark> սրտով էլ է անբայրացակամ նրա նկատմամբ, Հետևաբար Աստծուն ասում է` «խփի՛ր նրան», ասես այսպե՛ս աղաղակե-<mark>լով. «Թող իմ կիր</mark>քը նա<mark>և Քո</mark>՜նը լինի, <mark>Թող իմ չա</mark>րությունը

Քե՛զ անցնի»: Ինչպես մարդկային կռիվների մեջ անՀնար է կռվողներից որևէ մեկի կողմն անցնել` առանց նրա Հետ միասին մյուսի դեմ բարկություն ունենալու, այդպես էլ Աստծուն իր թշնամու դեմ գրգռողը Նրան խնդրում է իր Հետ բարկանալ և դառնալ իր բարկության մասնակիցը: Իսկ դա Աստծո Համար նչանակում է կրքի մեջ ընկնել, նմանվել մարդու և բարի բնությունը վերածել դազանաբարո դաժանության:

Այդպես է փառասերը, այդպես է Հպարտությամբ լցվածը, որը ցանկ<mark>անում է ավելի</mark> ու ավելի <mark>չատ ու</mark>նենալ, այդպես է դատավա<mark>րության մեջ Հա</mark>ղթանակի Հասնել ջանացողը, այդպես է <mark>մարմնավոր գուպարի մե</mark>ջ պսակ ստանալու Համար ձի֊ <del>գեր Թափողը, որ Հետամտու</del>մ է ծափեր ստանալ մրցումների ժամանակ<mark>, սակայն Հաճախ</mark> Հյուծվում է պատանեկության կա<mark>տաղի կրբերից. նրան</mark>ք բոլորը առ Աստված աղոթե են բարձրացնում ոչ Թե իրենց մեջ բազմացող Հիվանդությունից <mark>ազատվելու Համար, այլ որպեսգի ա</mark>յդ Հիվանդու<mark></mark>ժյունը իր ծայրաՀեղ սաՀմանին Հասնի: Ք<mark>անի ո</mark>ր նրանցից յուրաքանչ֊ յուրը այդ ամենի մեջ անՀաջողությունը իր Համար դժբախտություն է Համարում, ուստի Աստծուն աղաչելով` իրականում <mark>խնդրում է, որ Նա դառնա իր մտավոր Հիվա</mark>նդութ<u>յան</u> <mark>աջակիցը, իսկ դրա</mark>նից առավել վատն այն է, որ նրա Համա<mark>ր</mark> <del>ցանկ</del>ալի է, որ Աստված Հակառակ **ջանքերը գործա**դրի, <mark>Աստվա</mark>ծային տնօրինությու<mark>նը փոխարինի</mark> դաժանությամբ և <mark>մարդամեծարությա</mark>մբ, <u>ք</u>անգի խնդրելով, որ Աստվ<mark>ած ո</mark>ղորմած և բարեգութ լի<mark>նի իր</mark> Հանդեպ, դրանով խնդրում է, որ <mark>Նա դաժան ու աններում լինի Թ</mark>չնամիներ<mark>ի Հ</mark>անդեպ: Շատախոսները որքա՜ն գուրկ <mark>են բ</mark>անականությո<mark>ւ</mark>նից: Եթե Աստ-<del>ված դաժան է նրանց նկատմամբ, ապ<mark>ա, ա</mark>նտարակույս, բա-</del> րեՀաճ չէ նաև քո նկատմամ<del>բ: Իս</del>կ ե<del>թե,</del> ինչպես Հույս ու<mark>նես,</mark> ք<mark>ո նկատմամբ ողորմածության է Հակվում, ապա ինչո՞ւ պի</mark>֊ տի Հակառակ դիրքը բռնի և ողորմածությունը փոխարինի <del>դաժանութ</del>յամբ:

<mark>Բայց վիճաբանել</mark> սիրողները դրա դեմ <mark>ձ</mark>եռքի տակ պատ֊ րաստի առարկություն ունեն: Քանգի ի պաչտպանություն իրե<mark>նց դաժանո</mark>ւթյան ան<mark>Հապաղ մարդարեն</mark>երի են վկայաբե֊ <mark>րում, այն է` ԴավԹին, որ աս</mark>ում էր` թող կործանվեն մեղավո<mark>րնե-</mark> <mark>րը (Սա</mark>ղմ. 9, <u>4)</u> և աղոԹում էր, որ իր Թչ<mark>նա</mark>միները ամաչեն և <mark>խռովվեն (Սադմ. 82, 19), Երեմիային, որ ցանկությու</mark>ն էր Հայտնում <mark>տեսնելու չարա</mark>միտների պատժվելը Աստծո կողմից (Երեմ. 11, 20), Օսեեին, որ խնդրում էր անորդի արգանդ և ցամաքած ստի<mark>նքներ տալ Թչնա</mark>միներին (Օս. 9, 14), Սուրբ Գրքի տարբեր տեղերից նաև չատ այլ խոսքեր են վկայակոչում՝ ա֊ պացուցելով, որ Հարկ է աղոթել Հակառակորդներից վրեժխն֊ <u> դիր լինելո<mark>ւ</mark> և Աստծո բարե</u>գ*Թությու<mark>նը իրենց դաժանության*</mark> աջակիցը <mark>դարձնելու Համար:</mark> Բայց այ<mark>ս Հարցի</mark> վերաբերյալ Հա<mark>կառակը պնդողների չատախոս</mark>ու<mark>Թյու</mark>նը ՀընԹացս դադա֊ րեցն<mark>ելու Համար նչված յուրաքան</mark>չյուր մեջբե<mark>րմ</mark>անը ավե֊ լացնենք Հետևյալը:

Սուրբ Հ<mark>ոգով իրոք լցված ճչմարի</mark>տ սրբերից <mark>ո</mark>չ մեկը, ո֊ րոնց խոսքերը Աստվածային Հայեցողությամբ գրված են որպես խրատ Հետագա սերունդներին, ոչ մի չար բանի Համար խոսքեր չի ասել: Այլ նրանց խոսքերի մեջ միայն մի նպատակ <mark>կա` բնությունը մա</mark>բրել նրա մե**ջ բույն դրած արատից: Ուս**֊ <mark>տի և</mark> ինչպես այն աղոթողը, ով ցանկանում է, որ Հիվանդներ <u> չլինեն, աղբատներ չլին</u>են, ոչ Թե մա<mark>րդկա</mark>նց մաՀն է ցանկա֊ <mark>նում, այլ Հիվանդու</mark>թյա<mark>ն և աղ</mark>քատության ոչնչացո<mark>ւմը, ա</mark>յդ֊ <mark>պես էլ սրբերից յուրաքան</mark>չյուրը` աղոթելով, որ բնությանը *թ*շնամի և Հակառակ <mark>ամեն բան կործանվի, մ</mark>իայն ամենատ-<del>գետների</del>ն է նյութ տայիս մտածելու, որ սրբերն իբր դաժա֊ <mark>նացած և բարկացած են մարդկանց դեմ: Քանզի Սադմոսեր-</mark> **գուն, ասելով`** թող մեղավոր<mark>ները</mark> պակ<mark>աս</mark>են աշխարհից և ա<mark>մբա-</mark> րիշտներ չգտնվեն նրա մեջ (Սաղմ. 103, 35), աղոթում էր, որ <del>մեղջն ու ան</del>օրինությունը վերանան, քանգի ոչ թե մարդն է  <mark>յան արատավոր չար</mark>ժումն է դառնում ն<mark>րա</mark> Թչնամին: Ուստի Դավիթը աղոթում էր, որ չարը վերանա, բայց մարդը չարիք չէ: Քանզի Բարու պատկերով և նմանությամբ արարվածը <mark>ինչպե՞ս կարող</mark> է չար լինել: Այսպես, եԹ<mark>ե</mark> աղոԹում էր Թ<mark>չնա֊</mark> <mark>միների խայտառ</mark>ակվելու և <mark>ա</mark>մոԹա<mark>Հար լին</mark>ելու Համար, ապա <mark>դրանով քեզ մատնացույց է անում չարամիտների գնդեր</mark>ը, ո֊ րոնք անտեսանելի Թչնամու կողմից Հարձակվում են մարդկային կյա<mark>նքի վրա, և որո</mark>նց մասին ավելի բացաՀայտ է խո֊ <mark>սում Պողոսը` ասելով` մե</mark>ր պատերազմը մ<mark>ար</mark>մնի և այրան հետ չէ, այլ իշխանո<mark>ւթյունների հետ, պ</mark>ետությունների հետ, այս խավար աշխարի տիրակալների հետ և երկնքի տակ եղող չար ոգիների հետ (Եփես. 6,12), դիվական դավերի Հետ, որոնց պատճառով մարդկանց րնձեռնվո<mark>ւմ են մեղք գործելո</mark>ւ առիԹներ, գրգռություն Հարո<mark>ւցող Հանդիպումներ, ցա</mark>նկասիրության, նախանձի, ատե֊ յութ<mark>յան, Հպարտության և նման այլ</mark> արատներ<mark>ի պատ</mark>րվակ-<u>ներ: Տեսնելով, որ այդ ամբողջ չա</u>րանենգությո<mark>ւ</mark>նը պաչա֊ րում է բոլորի Հոգին, այդ Թչ<mark>նամին</mark>երին պատժելու Համար աղոթող մեծ Մարգարեն աղոթում է, որ նրանք ամոթաՀար լինեն, այսին<mark>ջ</mark>ն, որ նա ի՛նջը փրկվի, քանզի պայքարի մեջ պար<mark>տվածը ամ</mark>աչում է իր պարտության Համար, ինչպ<mark>ես</mark> <mark>Հաղ</mark> թանակողն է ուրախանում իր Հաղթությամբ: Իսկ որ դա <mark>իրոք այդպես է, դա Հաս</mark>կանալ է տալի<mark>ս</mark> աղոթքի ա<mark>յ</mark>ս խոսքը` <mark>թող խա</mark>յտա<mark>ռակվե<mark>ն և</mark> ամոթահար լինեն ին<mark>ձ չար</mark> կամեցողները ( $\emph{U}$ աղմ․</mark> <del>34, 4)։ Մարգարեն աղոխո</del>ւմ է պատժել ոչ Թե նրա<mark>նց, որ</mark>ոնք չար միտք են նյութո<mark>ւմ վ</mark>նաս պատճառելու իր ունեցվածքին <mark>կա</mark>մ վիճում են տիրույ<mark>թների սա</mark>Հմաններ<mark>ի չո</mark>ւրջը, կամ որևէ <mark>արատ են</mark> մատնացույց <mark>անու</mark>մ իր մարմնի <mark>մե</mark>ջ, այլ իր Հոգու <del>դեմ չարանեն</del>գ դավ նյուԹողներին: <mark>Իս</mark>կ Հոգու դեմ նմ<mark>ան</mark> դավը այլ բան չէ, եթե ոչ ն<mark>րա օ</mark>տարացումը Աստծուց: Իսկ մարդու Հոգին Աստծուց այլ կերպ չի խորԹանում, <mark>ջան</mark> կրբերի <mark>մեջ </mark>ընկնելով: Քանգի Աստվածությունը միչտ անարատ է, ապա միչտ կրբերի մեջ մնացողը Հեռանում է Աստ-

<mark>վածության Հետ Հաղ</mark>որդակցությունից: Ու<mark>ս</mark>տի այդ բանի մեջ <mark>չընկնելու Համար Դավի</mark>թը ա<del>ղո</del>թում է, որ չարամիտները ա֊ մո<del>թաՀար լինեն: Իսկ դա այլ բան չի նչանա</del>կում, քան չարա֊ <mark>կամների նկատ</mark>մամբ ՀաղԹանակ խնդր<mark>ել: Իսկ ա</mark>յդ չ<mark>արա֊</mark> <mark>կամները բուն կր</mark>քերն են: Այդպես և Երեմիան, Աստված-<mark>պաչտության նախանձախնդիր լինելով,</mark> քանզի այ<mark>ն ժա</mark>մա֊ <del>նակվա <mark>Թագավորը և ն</mark>րա Հպատակները խելաՀեղու</del>թյան չափ նվիրվ<mark>ած էին կուռք</mark>երին, ոչ Թե իր որևէ մի արատն էր բուժում, այլ աղոթե էր մատուցում առ<mark>Հասարակ</mark> մարդկ<mark>անց</mark> Համար` <mark>ցանկանալով, որպեսգի անգգամներին Հասցվող</mark> Հարվ<mark>ածով մաքրվի ողջ մարդ</mark>կային ցեղը: Այդպես էլ Օսեե մարգարեն, որն այ<mark>ն ժամանա</mark>կ իսրայելացիների մեջ տեսավ արատի բ<mark>ազմապտղությունը, արդ</mark>արա<mark>ցիորեն նր</mark>անց անպտ֊ ղո<mark>ւթյան էր դատապարտու</mark>մ և <del>ցանկանու</del>մ, որ մեղքի դառ֊ նաղ<mark>ի ստ</mark>ին<u>ջները ցամա</u>ջեն, և որպեսցի չարը այլևս չծնվի և չ<mark>աձի մարդկանց մեջ: Ուստի և մար</mark>գարեն ասում է. «Տո՛ւր նրանց, S t'ր, անորդի արգանդ և ցամաքա $\delta$  ստինքներ» (Oսեե 9,14): Եվ եթե սրբերի մոտ մեկ այլ նման բառ գտնվի, որով որևէ բարկություն է արտաՀայտվում կամ նչանակվում, ապա դրա մեջ, <mark>անչուչտ, ա</mark>յն միտքն է Թաքնված, որ արմատախիլ լին<mark>ի</mark> <mark>չարը, այլ ոչ Թե մ</mark>արդը կործանվի:

Աստված մահ չի ստեղծել (Իմաստ. 1, 13):

<u> Լսո՞ւմ ես այս անբեկանելի վճիռը:</u>

Հետևաբար Մարդարեն ինչպե՞ս կարող է սեփական Թշնա֊ միների Համար մաՀ խնդրել Աստծուց, Որի Համար մաՀ նյու֊ Թելը խորԹ է: Նա չի ուրախանում ողջերի կորստյան ճամար։ Միայն չատախոսը կարող է դրդել` ուրախանալու մարդկային դժբախտուԹյունների Համար` ցանկանալով իր սեփական Թշնամիներին դրկել Աստծո մարդասիրուԹյունից։ Սակայն ընդդիմախոսները ասում են` ոմանք արդեն իչխանուԹյան, պատիվների, ՀարստուԹյան են արժանացել` աղոԹքը օգտա֊ դործելով այդ նպատակներով, և նույնպիսի բարեՀաջողուԹ֊

<mark>յամբ էլ իրենց մասին</mark> միտք են Հայտնում, որ իրենք աստվա֊ <del>ծասեր են</del>: Ուստի որևէ մեկը կ<mark>ասի` ինչպես ես</mark> մեզ արգելում առ Աստված աղոթեք բա<mark>րձրացն</mark>ել նման որևէ բանի Համար: <del>Ճիչտ է, որ ամեն</del> մեկին Հայտնի է` ամե<mark>ն ին</mark>չ կախված է Աստ-<mark>ծո կամ</mark>քից, և այս կյանքը տ<mark>ն</mark>օրինվում է ի վերուստ, և ոչ ոք <mark>չի առարկի այս բան</mark>ին, սակ<mark>այն քննեն</mark>ք նաև աղոԹքի <mark>այդ</mark>պի֊ սի Հաջողության մյուս պատճառները. Աստված այդ ամենը խնդրողներ<mark>ին տալիս</mark> է, <mark>ա</mark>նտարակուլս, ոչ իբրև բարիք, այլ որպեսզի <mark>ծանծաղամիտ մ</mark>արդկանց մեջ դրանով Հաստատվի Աստծո <del>Հավատը, և որպեսզի փորձով իմանանք, Թե Աստված</del> ինչպես է լսում մեր աղոխքները, ոչ էական բաներ խնդրելով` ժամանակի ընթացքում, քիչ առ քիչ բարձրանանք մինչև վե֊ րին և աստվածատուր չնորՀներ խնդրելու աստիձանին, ինչպե<mark>ս դա տեսնում ենք մեր երեխաների մե</mark>ջ: Նրանք քանի դեռ մոր ստին<u>քներից են սնվում, ծնողից</u> այնքան են <mark>պ</mark>աՀանջում, որքան տեղավորում է իրենց բնությունը: Իսկ երբ մանուկը պնդանում է, ընդամին խոսքի որոչակի կարողություն է ձեռք բերում, այլևս ստինքներին չի նայում, այլ մոր գլխի մագերին կամ չո<mark>րեր</mark>ին, կամ դրա նման մի այլ բանի, որով ուրախանում է մանկան աչքը: Իսկ երբ Հասուն տարիքի է Հաս-<del>նում, մարմնի Հետ</del> աճում է նաև խելքը, այդ ժամանակ, Թող-<mark>նելով</mark> բոլո<del>ր մանկ</del>ակ<mark>ան ցանկու</mark>Թյու<mark>նն</mark>երը, ծնողներից կա֊ <mark>տարյալ կյանքի ծառայող բանե</mark>ր է խն<del>դրու</del>մ: Այդպես էլ Աստ-<mark>ված, բոլ</mark>որ միջո<mark>ցներով մարդուն ուսուցանելով Հայաց</mark>քն *Ի*֊ րեն ուղղել, Հաձախ ուչադիր է լինում նաև պակաս կարևոր <mark>խնդրանջների նկատմամբ, որպեսզի փոջը բա</mark>նի մե**ջ բարե**գ֊ <del>Թու</del>թյամբ ողորմածություն ստացողը կոչվի` ավելի բարձր չնորՀներ ցանկանալու: Ուստի եԹե ոմ<mark>ն ա</mark>նՀայտ մարդ Աստծո Նախախնամությամբ Հայ<mark>տնի</mark> և նչ<mark>ան</mark>ավոր է դարձել <mark>կամ</mark> մի այլ բան է ձեռք բերել, ինչին Հասնելու Համար մարդիկ ջանք են <mark>Թա</mark>փում այս կյանքում` իշխանություն, Հա<mark>ր</mark>ստութ-<mark>յուն կամ փառավոր դիրք, դու ևս պատկերացրու դրա նպա</mark>֊ տակը, այն է` դրանում Աստծո մարդասիրությունը ջեզ Համար ծառայում է որպես Աստծո անձառելի Հզորության ապացույց, որպեսզի դու, մանկական խաղալիջներ ստանալով, Հորը թախանձանջներ Հղես կարևորադույնի և կատարյալի Համար: Իսկ այդպիսին է այն ամենը, ինչը օգուտ է բերում Հոդուն: Քանզի ամենաանմիտ բանը կլիներ, եթե Աստծուն դիմողը Հավերժականից խնդրի ժամանակավորը, Երկնայինից՝ երկրայինը, Ամենաբարձյալից՝ Հողին դամվածը, երկնային թադավորությունը Բաչխողից՝ այդ երկրային և ստորին բարեՀաջողությունը, անկապտելին ՇնորՀողից՝ ուրիչի ունեցվածջից կարձատև օգտվելու պարդևը, որը չատ չուտով անՀրաժեչտաբար Հետ է վերցվում, և որից օգտվելը չատ կարձատև է, իսկ տնօրինումը` վտանդավոր:

<mark>Տերը Հրա</mark>չայի է պատկերում այդ անմտությունը` դրան ավել<mark>ացնելով և ասելով` հեթանոսներ</mark>ի նման: Քա<mark>նզի տեսանե</mark>֊ յի<del>ի Համար Հովանավորու</del>թյո<del>ւն ու</del>նենալը Հատուկ է այն մարդկանց, ովքեր իրենց Համար ապագա ժամանակում չե<mark>ն</mark> պատկերացնում ո՛չ մի Հույս, ո՛չ դատաստանի վախ, ո՛չ դժոխքի սպառնալիք, ո՛չ ապագա բարիքներ, ո՛չ էլ ՀարուԹյան <mark>որևէ ապա</mark>վեն, ովքեր անասունների նման միայն ներկ<mark>ա</mark> <mark>կյան</mark>քն են տես<mark>նու</mark>մ, բարիք են Համարում միայն այն, ինչը <mark>կարող են մատակ</mark>արա<mark>ր</mark>ել կոկորդին, <mark>ո</mark>րովայնին և մարմնի <mark>մյուս ցանկասիրական պաՀան</mark>ջների<mark>ն Հա</mark>գուրդ տալու Հա֊ <mark>մար: Կա</mark>մ ուրիչների մե<mark>ջ առաջի</mark>նը լինել, ստիպել, ո<mark>ր քո</mark> մա֊ սին մտածեն, Թե դու բարձր ես մյուսներից, նստել բազում <mark>տաղանդների չեղջերի վրա, կամ որևէ այլ բա</mark>ն ունենալ, որ<mark>ը</mark> <mark>միմիայն ծառայում է կենցա</mark>ղավարությա<mark>ն գ</mark>այթակղությա֊ <mark>նը` այս կրքերը Հատուկ են այնպիսի <mark>մա</mark>րդկանց, որոնց մ<mark>ոտ</mark></mark> ապագայի Հույսի մասին խոսողը Հենց որ սկսի նկարա<mark>գրել</mark> <del>դրախտր, արքայությունը, երկնային կյանքը կամ Հար և</del> նման բաները, չատախոս է Թվում: Եվ այսպես, քանգի Հույս չունեցողին բնորոչ է նե<mark>րկա կյա</mark>նքից կ<mark>առչելը, ա</mark>պա Սուրբ Գիրքը ճչմարտացիորեն ասում է, որ չռայլություններն ու սնոտի պահանջները, որոնց ցանկասերները հույս ունեն հաջողությամբ հասնել աղոթքի միջոցով, բնորոչ են հեթանոսներին, որոնք, համառորեն անհեթեթ բաներ խնդրելով, մտածում են Աստվածությանը հոժարեցնել աջակցելու մի բանի, ինչին չպիտի աջակցի: Ինչպես ասված է` կարծում են, թե իրենց շատ խոսքերի պատճառով լսելի կլինեն։

Բայց մե<mark>նք մեր ջննու</mark>թյամբ սովորեցինք, թե ինչ չպետք է իննդենք, իսկ թե ինչ աղոթք է պատչաձ առ Աստված վեր բարձրաց<mark>նել, կլսե</mark>նք այսուՀետև մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի օրՀնությամբ:

Նրան փառք և զորություն Հավիտյանս Հավիտենից: Ամեն:



## ԳԼՈՒԽ ԵՐԿՐՈՐԴ

Հա′յր մեր, որ երկնքում ես... (Մատթ. 6, 9)

Երբ մեծ Մովսեսը Իսրայելի ժողովրդին Հայտնության էր նախապատրաստում լեռան վրա, այդ ժամանակ նախջան ժողովրդին աստվածՀայտնությանը արժանացնելը օրենք տվեց, որ մարմնավոր մաջրություն պաՀպանելով և լվացվելով` մաջրվեն: Իսրայելցիները անդամ դրանից Հետո չՀա-

մար<mark>ձակվեցին տեսնել Աստծո Հզոր</mark>ության Հայտնությունը, այլ ամենայն ինչը, որ տեսան` կրակը, մշուշը, ծուխը, չեփոր-ների ձայնը, սարսափի մատնեց նրանց, և կրկին իրենք իրենց դիմելով` օրենսդիրին խնդրեցին իրենց միջնորդը լինել աստ-վածային բարեՀաձության առջև, քանզի բավարար ուժ և կարողություն չունեին մոտենալու Աստծուն և դիմանալու Աստվածային ներկայությանը:

Իսկ մեր Օրենսդիրը՝ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը, մտադրվելով մեզ արժանի դարձնել Աստվածային վերին բարիջին,
խոսքով մեզ ցույց է տալիս ոչ Թե խավարով և ծխացող կրակով ծածկված Սինա լեռը, ոչ Թե ինչ-որ անհասկանալի և
սարսափազդու ձայներ հնչեցնող չեփորները, հոգին մաքրելով՝ ոչ Թե եռօրյա մարմնական մաքրուԹյան պահպանմամբ,
ոչ Թե ապականուԹյունները լվացող ջրով, և ոչ Թե ամբողջ եկեղեցին Թողնելով լեռան ստորոտին՝ միայն մեկին է Թույլ
տալիս բարձրանալ գագաԹը՝ ծածկված Աստվածային փառքը քողարկող խավարով, այլ ընդհակառակը, սկզբում ձեռքերը լեռան փոխարեն դեպի երկինք է պարզում՝ մարդկանց

<mark>Համար այն դարձնել</mark>ով առաքինության <mark>մա</mark>տչելի միջոց, այ֊ <mark>նուՀետև նրանց դարձնում է Աստվածային գորութ</mark>յան ոչ սոսկ <mark>Հանդիս</mark>ատեսներ, <mark>այլ նաև մասնակի</mark>ցներ և Նրան մո֊ <mark>տեցողներին որ</mark>ոչ չափով Հաղորդակի<mark>ց է</mark> դարձնում գե<mark>րա֊</mark> <mark>գույն բնության</mark>ը և ավելի ու ավելի տարածվող փառքը խա֊ <mark>վարով չի ծածկում, որպեսզի այն </mark>դժվար տեսանելի լինի ո֊ րոնողներ<mark>ի Համար, այլ խ</mark>ավարը լուսավորելով ուսմունքի պայծառ լո<mark>ւյսով` այնպես</mark> է տնօրինում, որ սրտով անարատ-<mark>ները ամբողջ պայծառու</mark>թյամբ տեսնում են անձառելի փառ֊ քր: Իսկ լ<mark>վացման Համար</mark> ջուրը տալիս է ոչ Թե օտար, այլ Հենց <mark>մեր մե</mark>ջ բխող աղբյուրից վերցնելով, լինի դա աչքերի աղբյուրը, Թե սրտի մաքուր խիղձը` օրենք Հիմնելով արատի ստվեր իսկ Թույլ չտալու: Իսկ մարմնակ<mark>ան մ</mark>աքրությունն էլ Հիմ<mark>նում է ոչ միայն ամուս</mark>ինների օրինական Հարաբերու*Թ*֊ յունն<mark>երի, այլև բոլոր նյուԹական և</mark> ցանկասի<mark>րակա</mark>ն խոր֊ <u>Հուրդների մեջ ժուժկալ լինելու վրա և այդ կերպ ա</u>ղոթեքի միջոցով մոտեց<u>ն</u>ում է Աստծուն, ք<mark>անգ</mark>ի այդպիսին է խոսքեր<mark>ի</mark> ուժը, որոնք ոչ Թե վանկերով արտաբերվող ինչ-ինչ ձայներ են, այլ Աստծո խոսքեր, Աստծուն մոտենալու նախանչումներ, <mark>որոնք Հա</mark>ջողությամբ են ի կատար ածվում մաքուր կյանքով:

Բայց աղոխքի բուն խոսքերից կարելի է ըմբռնել Աստվածային գաղտնի խորՀուրդը: Երբ աղոթքի կանգնենք (Ղուկ. 11, 2), ասում է Տերը: Չի ասում՝ երբ ուխտ եք անում, այլ ասում է՝ երբ աղոթքի կանգներ, քանզի ուխտով խոստացվածը կատարված պետք է լինի նախքան աղոխքով Աստծուն դիմելը: Ի՞նչ տարբերուխյուն կա այս անվանումների միջև: Այն, որ ուխտը բարեպաչտուխյամբ Աստծուն նվիրաբերվող որևէ խոստում է, իսկ աղոխքը բարիքի խոնարՀ Հայցում է Աստծուց: Եվ այսպես, քանզի առ Աստված աղոխք բարձրացնելու Համար մեզ Հանդգնուխյուն է Հարկավոր՝ խոնարՀ Հայցումով դիմելով օգտակար մի բանի Համար, ուստի անՀրաժեչտ է, որ

<mark>դա նախորդի այն ա</mark>մենի կատարմանը, <mark>ին</mark>չը խոստացվել է <mark>ուխտով, որպեսգի մեզանից կախվածը կատարելով` Հետո</mark> ար<del>դեն ավելի Համարձակորեն ցանկու</del>թյուն Հայտնեն**ջ**` <mark>վարձք ստանալ</mark>ու Աստծուց: Ուստի և <mark>Մա</mark>րդարեն ասո<mark>ւմ է.</mark> <mark>Քեզ պիտի նատուց</mark>եմ իմ ուխտեր<mark>ը,</mark> որ խոստ<mark>ացա</mark>ն Քեզ իմ շրթունքները (Սաղմ. 65,13-14), և դարձյալ՝ ո՛ւխտ դրեք և կատարեցե՛ք այն մեր Տեր Աստծո <del>համար (Սադմ. 75,12): Ուխտ բառի այսպիսի նչա</del>֊ <mark>նակությու<mark>ն կարելի է տե</mark>սնել նաև Սուրբ Գրքի չատ այլ տե-</mark> ղերում, ո<mark>ւստի և իմանան</mark>ք, որ, ինչպես ասվեց, ուխտր նվի֊ րաբերու<mark>թյան մասին երախտապարտու</mark>թյամբ ի լուր Հ<u>այտ</u>֊ նելն է, իսկ աղոթքը նչանկում է, որ Աստծուն խոստացվածը կ<mark>ատարելուց Հետո մոտենու</mark>մ ենք <mark>նրան: Ուստի</mark> և Տիրոջ խոսքը մե<mark>ց ուսուցում է Աստծ</mark>ուց որևէ բան չխնդրել նախքա<mark>ն նրան որևէ Հաձելի նվեր չմատուցելը: Քանգի պատ</mark>չաձ է նա<del>խ կատարել ուխտով խոստացա</del>ծը, Հետո <mark>նոր</mark> միայն ա-<del>դոթել. ինչպես ասում են, նախ պե</del>տք է ցանես, որ Հետո պտուղները Հավաքես: Հետևաբար Հարկ է նախ ցանել ուխտի սերմերը, իսկ երբ սերմերի այդ գրավը կաճի, կփարթաման<mark>ա, Հավա</mark>քել պտուղները` բերքն ընկալելով աղոԹքով: Քան<mark>ի որ ե</mark>թե Աստծուն դիմենք առանց որևէ նախնակ<mark>ան</mark> <mark>ուխտի կամ նվիրա</mark>բերության` Հայցելու Համարձակությու<mark>ն</mark> <mark>չենք</mark> ունենա, ապա Թող աղո**ժքը ան**Հր<mark>ա</mark>ժեչտաբար նախորդի ուխտին:

Հետևաբար քանի որ ուխան արդեն կատարված է, Տերը աշակերտներին ասում է` երբ աղոթքի կանգնեք, ասացե՛ք. Հայր մեր, որ երկնքում ես (Ղուկ. 11,2)։ Սաղմոսների մեջ մի տեղ մեծ Դաժիթը ասում է. Մեկն ինձ աղավնութներ տար (Սաղմ. 54, 7)։ Հաժարձակվում եմ ես ևս խոսք ասելու. մեկն ինձ այդ թները տար, որպեսզի կարողանայի մտքով ճախրել և Հասնել այդխոսքերի բարձունքին և Թողնել բովանդակ երկիրը, անցնել օդով լցված ամբողջ տարածությունը, Հպվել եթերային դեժրեկությանը, Հասնել այդեկությանը, Հասնել այդարերին, տեսնել դրանց բոլոր գուդս

<mark>ու զարդերը, դրանց վրա կանգ էլ չառնել, ա</mark>յլ դա էլ Թողնել, <del>դուրս գալ ամենայն ինչից, որ չարժվում և փոփոխվում է,</del> փարվել Հաստատուն բնությանը, ինքն իր մեջ Հաստված ան֊ <mark>չարժ ուժին, որ</mark>ը կառավարում և պաՀպ<mark>ա</mark>նում է այն ամ<mark>են</mark>ը, <u>ինչը գոյություն</u> ունի, ինչը կախված է Աստվածային իմաս-<mark>տության անձառելի կամջից, որպեսզի ամենայն Հարափո</mark>փո֊ խից և եղծանելիից մտքով դուրս գալով ու Հեռանալով՝ Հո-<del>գու անբեկ<mark>անելի և անչե</mark>ղ վի</del>ճակ<del>ով կարողանայի սկզբում</del> <mark>մտ</mark>քով լծո<del>րդվել</del> Անճառելիի և Անփոփո<mark>խե</mark>լիի Հետ, այնուՀե֊ տև ամեն<mark>աՀարագատ ան</mark>ունով կոչել և ասել` Հայր։ Քանգի այս ասողը ի՜նչ Հոգի պիտի ունենա: Ի՜նչ սխրանքներ են պետք: Ինչպիսի՜ խիղձ է պետք, որպեսզի, որքան Հնարավոր է, Աստծո<mark>ւն ճանաչելով, նրա Համար մտածված անուններ</mark>ով ղեկ<mark>ավարվելով, քայլել դեպի նրա անձա</mark>նաչելի փառքի ձա֊ նաչո<mark>ւմը և ըմբռնելով, որ մչտագո</mark> Աստվածայի<mark>ն բն</mark>ությունը բարեգ*խ*ություն է, սրբություն, բերկրանք, ուժ, փ<mark>ա</mark>ռք, անա֊ <mark>պականություն, Հավերժություն, որը</mark> Հավիտյանս նույնն է <mark>և</mark> նույնագո, այն ամենն է, ինչը կարող է մարդու միտքը պատկերացնել Աստծո բնության մասին և Աստվածաչունչ գրքի օգնությամբ և սեփական բանականությամբ ըմբռնելով` այ֊ <mark>նու</mark>Հետև նոր <u>Համ</u>արձակություն ունենալ արտաբերելու այդ <mark>բառը</mark> և այդպիսի էությանը իր Հայրը <mark>ա</mark>նվանել: ԱկնՀայտ է, <mark>որ եթե որևէ մեկը փոքր-ինչ բանականու</mark>թյուն ունենա, ապա <del>իր մեջ այն նույնը չգտնելով, ինչ կա Աստծո մեջ, չի Համար</del>-<mark>ձակվի Նրա վերաբե<mark>րմամ</mark>բ այդ բառն արտաբերել և ասել`</mark> Հայր։ Քանգի բնական չէ, որ բարի էությո<mark>ւն</mark>ը դառնա խար-<mark>դախ գոր</mark>ծի Հայրը, սուր<mark>բը` կ</mark>յանքում ապ<mark>ակ</mark>անվածի Հայրը, <mark>ինչպես նաև Անփոփոխելին` փոփոխ<mark>ակա</mark>նի Հայրը, կյան<mark>ջի</mark></mark> Հայրը` մեղջի մեջ Թաղվածի <mark>Հայ</mark>րը, Անապականը և անխ<mark>առ</mark>֊ նը` անպատվության մեղբերի մեջ խայտառակվածների Հայրը, <del>Բարերարը` չա</del>Հասերի Հայրը, առՀասարակ ամենայն բարու <mark>մեջ եղողը` որևէ չարի մեջ եղողի Հայրը: ԵԹե մեկը, տեսնե</mark>֊

<mark>լով, որ դեռևս կարիք</mark> ունի մաջըվելու և <mark>դտ</mark>նելով, որ իր խիղ֊ <u>ձր ծանրացած է ապականություններով և չատ վատ արատ-</u> նե<mark>րով, նախջ</mark>ան այդպիսի բազում վատ Հատկանիչներից ա֊ <del>գատվելը իրեն Հ</del>արագատ դիտի Հոր Հ<mark>ետ, ա</mark>նբարեպա<mark>չտր`</mark> <del>Բարեպաչտի Հետ</del>, և ապակ<mark>ան</mark>վածը` Անապականի Հետ, և ա-<mark>սի` Հայր, ապա այդ խոսքը ուղղակի ա</mark>նարգանք և չ<mark>արա</mark>խո֊ սություն կլինի, եթե Աստծուն սեփական արատավորության Հայր անվ<mark>անի: Քանգի Հ</mark>այր բառը նչանակում է նրանից ծնվածի պ<mark>ատճառը: Ուս</mark>տի եԹե խղճով արատավորվ<mark>ածր</mark> Աստծուն Հայր անվանի, ապա դրանով այլ բան չի ասի, քան այն, որ Աստված նրա սեփական վատ Հատկանիչների սկիզբն ու մեղավորն է: Բայց ի՞նչ հարաբերություն լույսի և խավարի միջև (Բ Կորնթ. 6,14), ասում է Առաջյալը. ը<mark>նդՀակառ</mark>ակը, լույսը լու<mark>յսի Հետ է Հարաբերվու</mark>մ, արդարացին` արդարի, անապականը` անապականի Հետ: Իսկ Հակադիրը, անտարակույս, <u>Հարագատություն ունի իր տեսակի Հետ: Քանգի լ</u>ավ ծառը չի կարող վատ պտուղ տալ (Մատթ. 7, 18): Ուստի և, ինչպես ասում է Սուրբ Գիրքը, եթե որևէ մեկը, խստասիրտ և ստություն փնտրող (Սաղմ. 4,3) լինելով, Համարձակվում է արտաբերել աղոթքըի խոսքերը, Թող իմանա, որ կանչում է ոչ Թե երկնային Հորը, այլ դժոխքի Հորը, որն ինքը ստախոս է և դառնում է յուրա-<mark>քան</mark>չյուր<mark>ի մեջ ծնվող մ</mark>եղքի Հայրը, <mark>ին</mark>քը մեղքն է և մեղքի <u> Հայրը: Ուստի Առա</u>ջյալը կրքոտ Հոգ<u>ի ու</u>նեցողներին անվա-<mark>նում է բ</mark>արկությ<mark>ան որդիներ (Եփես. 2,3): Եվ կայնքի<del>ց խոտոր</del>-</mark> վողը կորստյան որդի է կոչվում (Բ Թես. 2, 3), իսկ ցանկասեր և փափկասուն մարդը կոչվում է պոռնկորդի (Ա Թագ. 20, 30), րնդՀակառակը` մաբուր խիղճ ունեցողները կոչվում են լույսի (Ղուկ. 16, 8) և ցերեկվա որդիներ (Ա Թ<mark>ես. 5, 5</mark>), **իսկ** մյուս<mark>նե</mark>֊ րը, որոնք իրենց ամրապնդել են Աստվածային ուժի ձա<mark>նաչ-</mark> մшն մեջ, կոչվում են նшև զորության որդիներ (Դшш. 21,10):

Հետև<mark>աբ</mark>ար, երբ Տերը մեզ ուսուցանում է աղո<mark>ն</mark>քի մեջ Աստծուն Հայր անվանել, մեր կարծիքով այլ բան չի ասում, <mark>քան օրինականացնո</mark>ւմ է վսեմ և փառա<mark>վո</mark>ր ապրելակերպը, <mark>ջանցի ճչմարտությունը մեց սովորեցնու</mark>մ է չստել, ինքներս մե<del>ր մասին չա</del>սել այն, ի<del>նչը մեր</del> մեջ չ<del>կա, ի</del>նքներս մեզ չան֊ <mark>վանել այն, ինչ</mark> չենք եղել, այլ Հավիտե<mark>նա</mark>կանին, Բարեպաչ-<mark>տին և Բարուն</mark> Հայր անվ<mark>ա</mark>նելով, այդ Հարագատությունը <mark>արդարացնել կյան</mark>քով: Ուստի տեսնո՞ւմ ես արդյոք, Թե մեզ որքա՜ն նախապատրաստություններ են պետը, ի՜նչ կյանը է Հարկավոր, որքա՜ն և ինչպիսի՜ ջանքեր են անՀրաժեչտ, որ-<mark>պեսզի մեր խղճի մաքրմա</mark>մբ Հասնենք ս<mark>խր</mark>ագործության <mark>այն</mark> աստիճանին, որ Համաձակվենը Աստծուն Հայր կոչել: Քանգի եթե մտքիդ մեջ դրամն է, եթե դու տարված ես կյանքի Հրապ<mark>ույրներով, եթե մարդկային</mark> փառջի ես ձգտում, եթե ծառա֊ յում ես ա<mark>մենակրբոտ ցանկու</mark>թյուններ<mark>ին և այդ</mark>քանից Հետո չու<mark>րԹերիդ ես առնում այդ</mark>պիսի <mark>ա</mark>ղոԹքը, ապա ի՞նչ ես կար֊ ծում, <mark>ի՞</mark>նչ կասի Նա, Ով տեսնում է քո կյանքը և լսում ա֊ դոթքը: Ինձ թվում է` այսպիսի խոսքեր եմ լսում, ասես, Աստված Ինքն է այդպիսի մարդուն ասում. «Եվ դու, <mark>ա</mark>պականա<sub>~</sub> ցուդ այս կյանքում, Հա՞յր ես անվանում Անապականի Հորը: Ինչո՞ւ ես ք<mark>ո անմաքուր ձայնով անարգում մաքուր անունը:</mark> Ինչո<del>՞ւ ես այդ խոսքը կեղծավորաբար օգտագործում: Ինչի՞</del> <mark>Համար ես վիրավո</mark>րում անապական բնությունը: Եթե դու Իմ <mark>զավա</mark>կն ես, <mark>ապա,</mark> անկ<mark>ա</mark>սկած, քո կյա<mark>ն</mark>քը նույնպես պետք է <mark>կրի Իմ</mark> բարի**ջների գծերը: Քո մե**ջ չ<mark>եմ ճա</mark>նաչում Իմ բնութ֊ <mark>յան պատկերը. քո դիմագծերը Հակադիր են:</mark> Ի՞նչ հա<mark>րաբե</mark>րություն լույսի և խավարի մի<mark>ջև։ Ի՞նչ նմանություն կյանքի ու մա</mark>Հ-<mark>վան միջև: Բնությամբ մա</mark>քուրը ի՞նչ նմա<mark>նու</mark>թյուն ունի ա<mark>ն֊</mark> <mark>մաքուրի Հետ: Շատ մեծ անդ</mark>ունդ կա բարե<mark>գ</mark>ործի և նյութա֊ պաչտի միջև, անՀաչտ Հակամարտութ<mark>յու</mark>ն կա բարեգութի և անողոքի միջև: Քո չար Հա<mark>տկան</mark>իչների Հայրը ուրիչն է<del>։ Իմ</del> <mark>պտ</mark>ուղները գարդարվում են Հայրական բարի Հատկությո<mark>ւն</mark>֊ <del>ներով, բարե</del>դութի որդին բարեդութ է, մաքուրինը՝ մաքուր, <mark>անապականինը` անապական, և ընդՀանրապես բա</mark>րունը բա֊

րի է, արդարինը` արդար: Իսկ ձեզ չեմ ճ<mark>ան</mark>աչում, որտեղի՞ց եք դուք: Ուստի քանի դեռ կյանքով մաքուր չենք դարձել, վտանդավոր է Համարձակվել և բերանն առնել այդ աղոԹքը և Աստծուն Հայր անվանել:

Բայց կրկին դանք աղոԹքի խեսքերին. դրանք Հաճախակի կրկնելով` արդյո՞ք փոքրիչատե կՀասկանանք դրանց մեջ Թաքնված խորՀուրդը:

Հա′յր մեր<mark>, որ երկնքում ես։</mark>

Մենք ն<mark>ախորդ գլուխնե</mark>րում բավակ<mark>անա</mark>չափ ուսումնասի֊ րեցինը, Թե ի՞նչ է Հարկավոր Աստծուն նվիրաբերել բարեպաչտ կյանքով: Բայց ինձ Թվում է, որ Սուրբ Գրքի խոսքերը ցույց են տայիս նաև մի ինչ-որ ավելի խոր իմաստ, քան֊ ցի նրանո<mark>վ մեզ Հիչեցվում է,</mark> Թե ի՞նչ <mark>Հայրենի</mark>քից ենք մենք վտ<mark>արվել և ի՞նչ ազնվազա</mark>րմությունից ենք գրկվել: Սուրբ Գիր<del>ջը, պատմելով Հայրական տնից</del> Հեռացած և խողաբարո կյանք վարող որդու մասին, պատմականորեն նկ<mark>ա</mark>րագրելով <mark>նրա Հեռանայն ու անառակ կյանքը</mark>, ցույց է տ<mark>ա</mark>յիս մարդ֊ կության աղետալի վիճակը և այդ որդուն նախնական վիճակին չի վերադարձնում, մինչև որ նա խորապես չի գգում իս֊ կակ<mark>ան աղետը, ու</mark>չքի չի գալիս, մինչև որ չի մտաբերո<mark>ւմ</mark> <del>գղջման խոսքերը: Իսկ այդ խոսքերը բավականաչափ Համա-</del> <mark>Հունչ են աղոթեր խոսքերին: Քանգի ո</mark>րդին ասում է. Հայ՛ր, <mark>մեղանչե</mark>ցի երկնքի դեմ և քո առաջ (Ղուկ․ <u>15, 21</u>), բայց երկնքի ա֊ <mark>ռաջ իր մեղքը չէր խոստովանի, եԹե Համոդված չլիներ, որ</mark> <mark>երկին</mark>քը իր Հայրենի<mark>քն է, ո</mark>րը լքելով` մեղքի մե**ջ ընկա**վ: Դրա <u>Համար էլ այդպիսի խոստովանությունը Հասկանայի է դառ-</u> <del>նում Հորը, ուստի նա ընդառ</del>աջ է գնում <del>ո</del>րդուն, Համբուրում նրա պարանոցը, իսկ դա ավետ<mark>արա</mark>նական ավանդույ<sub>~</sub> *թ*ով նչանակում է բանավոր լուծ դնել այն մարդու վրա, ով իր վրայից դեն է գցել պատվիրանի նախկին լուծը և մերժել պահպանիչ օրենքը, այնուհետև նրան պատմուճան է հադդ-<mark>նու</mark>մ, այն նույն առաջին <mark>պատմու</mark>ճանը, որն անառակ որդին

<mark>Հանել էր` պատվիրա</mark>նազանց լինելով, և <mark>ա</mark>րգելված պտուղն <mark>ուտելուն պես տեսել իր մերկությունը: Իսկ</mark> մատին դրած մատան<mark>ին` վրան՝ դրո</mark>չմված պատկերով, նչանակում է պատկերի <mark>վերադարձը. Հա</mark>յրը որդու<mark>ն ն</mark>աև կոշիկն<mark>եր</mark> է տալիս, որպեսգի <mark>որդին մերկ ոտ</mark>նաԹաԹերով օձի գլխի<mark>ն մ</mark>ոտենալիս պաչտ֊ <mark>պանված լինի խայ</mark>Թոցից: Ուստի և ինչպես առակի մե<mark>ջ ո</mark>րդու <u>նկատմամաբ Հոր ցուցաբերած մարդասիրության պատճառ</u>ը որդու` Հայրական տուն վերադառնայն է (իսկ այդ տունը երկինքն է, որ<mark>ի առաջ իր մեղ</mark>քը խոստով<mark>անում</mark> է <mark>Հոր</mark>ը), այդպ<mark>ես</mark> էլ Տերուն<mark>ական աղոթքու</mark>մ Տերը, իմ կարծիքով, ուսու<del>ցանե-</del> լով Հ<mark>որը դիմել որ երկնքում ես բառ</mark>երով, քեզ Հիչեցնում է բարիքով լի Հայրենիքի մասին, որպեսզի քո մեջ Հրաչալիի փա֊ փագ Հար<mark>ուցանելով` քեզ Հ</mark>այրենիք <mark>տանող ճանապ</mark>արՀի վր<mark>ա դնի: Իսկ մարդկային բնությունը երկին</mark>ք Համբարձող ուղին այլ բան չէ, քան երկրային չարիքներից Հրաժարվելն ո<mark>ւ փախնելը, իսկ չարիքից խուսափ</mark>ելու միջոցը այլ բան չէ, *ջան, կարծում եմ, Աստծուն ծառա*յելը` նրան նմանվելով, իսկ Աստծուն նմանվել` նչանակում է դառնալ բարեպաչտ, սուրբ, բարի և այսպես չարունակ: ԵԹե մեկը, որքան Հնարա֊ վոր է, իր մեջ ամուր դրոչմի այդ կատարելությունների գծե֊ <mark>րր, ապա ասես բն</mark>ական կարգով երկրային կյանքից ԹեԹևո-<del>րեն կ</del>վերա<del>բնակվի</del> երկ<mark>նա</mark>յին երկրում, որովՀետև մարդկուԹ֊ յունը Աստվածությունից Հեռու է ո<mark>չ երկ</mark>րային տարածութ-<mark>յամբ, այ</mark>լապես բ<mark>եռ</mark>ների տակ կքած երկրային այս ծ<mark>անր մ</mark>ար֊ մինը աննյութական և երկնային ոլորտը տեղափոխելու Հա֊ <mark>մար որևէ միջոցի կամ Հնարի կարիքը կուն</mark>ենայինք: Բայց, րստ առաջինության ող<mark>ջամիտ</mark> տարբերակ<mark>մա</mark>ն, մարդու կա֊ <mark>մեցողու</mark>Թյունից է կախված, Թե մար<mark>դը կ</mark>լինի՞ այնտեղ, ու<mark>ր</mark> կամենում է լինել: Ուստի ք<mark>անի որ ոչ մ</mark>ի դժվարություն <mark>չկա</mark> բարին ընտրելու, իսկ ընտրությանը Հետևում է ընտրված բարիքի ձեռքբերումը, ապա անՀապաղ երկնքում կարող ես լի֊ <del>նել նաև դու` մտքով փ<mark>արվել</mark>ով Աստծուն: Ե</del>Թե, ինչպես ա֊ սում է Ժողովողը, Աստված երկնքում է (Ժող. 5,1), իսկ դու, մարդարեի խոսքով, մերձեցել ես Աստծուն (Սաղմ. 72, 28), ապա Աստծուն մերձեցածը անհրաժեշտաբար այնտեղ է, որտեղ Աստված է: Հետևաբար, պատվիրանելով աղոթքի մեջ ասել, որ Աստված մեր Հայրն է, այլ բան չի պատվիրանում, քան աստվածահաճո կյանքով նմանվել երկնային Հորը, քանդի մեկ այլ տեղում էլ է Հստակ նույնը պատվիրանում՝ ասելով. կատարյալ եղեք դուք, ինչպես որ ձեր երկնավոր Հայրն է կատարյալ (Մատթ. 5, 48)։ Եվ այսպես, եթե մենք ըմբունել ենք այդպիսի աղոթքի իմաստը, ապա ուրեմն ժամանակն է մեր Հոդիները նախապատրաստել այն բանին, որպեսզի ժամանակի ընթաց-քում Համարձակվենք չուրթերով ընկալել այդ խոսքերը և Հանդենորեն ասել. Հա՜յը մեր, որ երկնքում ես։

<mark>Որ</mark>քա՜ն ակնՀայ<del>տ են Ա</del>ստծուն նմանվելու նչանները, որոն<mark>ց մի</mark>ջոցով յուրաքանչյուրը կարող է Աստծո որդի դառ**նալ` ովք**եր Նրան ընդունեցին, նրանց իշխանություն տրվեց լինելու Աստծո որդիներ (ՀովՀ. 1, 12)։ Իսկ իր մեջ Աստծուն ընդունում է նա, ով ընդունում է իր մեջ կատարյալ բարին. ինչ-ինչ Հատուկ նչաններ ունի նաև սատանայական բնությունը, և այդ նչան<mark>ներն ունեց</mark>ողի Համար անՀնար է Աստծո որդի լինել` իր <mark>մեջ կրելով Հակադ</mark>իր բնության պատկերը: Ուգո՞ւմ ես իմա-<mark>նալ սատանայակա</mark>ն բնության տարբե<mark>րա</mark>կիչ Հատկանիչները: <mark>Դրանք են նախա</mark>նձր, ատելությու<mark>նը, բ</mark>անսարկությունը, <mark>սնապար</mark>ծությու<mark>նը,</mark> չա<mark>Համոլու</mark>թյունը, ցանկասիր<mark>ու</mark>թյունը, փառամոլությունը. այսպիսի Հար և նման գծերով է առանձ֊ <mark>նանում Հակառակամարտի կերպարը: Ուստի եթե իր Հոգին</mark> <mark>այսպիսի պղծություններով ա</mark>րատավորած <mark>մա</mark>րդը դիմի Հորը, <mark>ապա ո՞ր Հայրը կյսի նրան: ԱկնՀայտ է, որ այդպես դիմող-</mark> ները ուրախության մեջ են լ<mark>ինու</mark>մ, բ<mark>այ</mark>ց այդ Հայրը եր<mark>կնա֊</mark> յին չէ, այլ` դժոխային: Ում Հետ որ մարդը կրում է մերձավորությ<mark>ան ն</mark>չանները, նա էլ, անտարակույս, ճանաչում է իր <del>մերձավորությունը նրա Հետ: Եվ այսպես, արատավորված</del> <mark>մարդու աղոխքը, քա</mark>նի դեռ իր մեջ կրո<mark>ւմ</mark> է արատը, դևին դիմելու աղոխք է, իսկ ով Հրաժարվել է արատից և ապրում է բարու մեջ, նրա ձայնը կանչում է բարի Հորը:

<del>Դրա Համար էլ, երբ դիմում ենք Հորը, սկզբում պետք է</del> <mark>ուչադրություն դարձնենը մեր կյանքին, թ</mark>ե արդյո՞ք մեր մե**ջ** <mark>ունենք Աստվածային մերձավորու</mark>թյանն արժանի ո<mark>րևէ</mark> բան և Հետո նոր միայն Համարձակվենք արտաբերել այդ բառը: Ով պատվի<mark>րում է Հայր ա</mark>սել, Նա Թույլ չի տալիս սուտ ա֊ սել: Ուստ<mark>ի ով ապրել է Աստվածային ազ</mark>նվազարմությա<mark>նը</mark> վայել կյ<mark>անքով, նա Հայաց</mark>քը Հրաչալիորեն Հառում է երկնային քաղաքին` երկնային Թագավորին Հայր անվանելով և երկնային երանությունը` Հայրենիք: Իսկ ի՞նչն է այս խոՀը֊ դի նպատ<mark>ակը: Այն, որ իմաստ</mark>ասիրենք <mark>երկնային</mark>ը և մեր կա֊ ցա<mark>րանը այնտեղ Հիմնենք, որտեղ Աստվա</mark>ծ է, այնտեղ Հավա֊ քենք գանձերը, այնտեղ փոխադրվենք մեր սրտով. քանի որ, ուր ձեր գանձերն են, այնտեղ և ձեր սրտերը կլինեն (UատD. G. G. G. G. անդադրում աչքի առաջ ունենանք Հայրական Հրաչափա<sub>֊</sub> ռությունը և մեր Հոգիները բարեզարդենք նրան վայել գարդերով, որովնետև Աստծո առաջ աչառություն չկա (Հռոմ. 2,11), шսում է Սուրբ Գիրքը: Եվ Թող քո պատկերից Հեռանա այդ֊ <mark>պիսի անմաքրու</mark>թյունը: Աստվածությունը անմասն է նա-<mark>խան</mark>ձից և ամենայն ապականությու<mark>ն</mark>ից, և թող այդպիսի <mark>կրքերը քեղ վրա բիծ չԹողնեն` ո՛չ նախա</mark>նձր, ո՛չ սնապար-<mark>ծություն</mark>ը, ո՛չ է<mark>լ աստվածանման գեղեցկությունը պղծո</mark>ղ ո֊ րևէ այլ արատ: ԵԹե այդպիսին դառնաս, ապա քո ձայնով <u>Համարձակորեն կանչիր Աստծուն և Տիե<mark>դե</mark>րք</u>ի Տիրակալի<mark>ն</mark> Հա՜յր անվանիր: Նա քե<mark>ց վ</mark>րա կնայի Հայրական աչքերով, <mark>աստված</mark>ային Հանդերձներ կՀագցնի <mark>ջեզ</mark>, կզարդարի մատա֊ նիով և ոտքերիդ ավետարա<mark>նակա</mark>ն կ<mark>ոչի</mark>կներ կտա դեպի երկի<mark>ն</mark>ք քայլելու, քեղ կվերակագնի երկնային Թագավորությ<mark>ա</mark>ն և մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի մեջ: Նրան փառքր և գորություն Հավիտյանս Հավիտ<mark>ենից: Ա</mark>մեն:

## ԺՐՍԻՐ ԲԱՆՍԵԺ

Սո՛ւրբ թող լինի քո ան<mark>ունը,</mark> քո <mark>թա</mark>գավորությո՛ւնը թող գա (Մատթ. 6, 9-10)

Օրենքը գալիք բարիքների ստվերն էր (Եբր.
10, 1) և ինչ-ինչ նասխասկզբնական կռաՀումներով ավետում էր ճչմարտության մասին, երբ քաՀանային սրբարան է մտցնում Աստծուն աղոթելու Համար, սկզբում ինչ-ինչ մաքրագործող զոհերով և ցողումներով մաքրում է ներս մտնո- դին, այնուհետև բարեզարդելով ծիրանիով և այլ գույներով ծաղկանկարված ոսկեկար բաՀանայական Հանդերձով, նրա վրա դնե- և լանջապանակ, Հագուստի քղանցքներին

լով լանջախաչ և լանջապանակ, Հագուստի քղանցքներին գանգակներ ամրացնելով կոճակներով, իսկ վերին Հագուստը կոճկելով ուսերի վրա, գլուխը զարդարարելով ապարոչով և մազերին առատ գմուռս քսելով` նրան վերջապես սրբարան է մտցնում քաՀանայագործության սրբազան պաչտոնը կատա֊ րելու Համար:

Իսկ Հոգևոր Օրենսդիրը՝ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսը, օրենքը մերկացնելով մարմնավոր Հանդերձներից և պարգ
դարձնելով նախակերպարների կռաՀողական իմաստը, ամբողջ ժողովրդի միջից ոչ Թե մեկին է ընտրում և Աստծո Հետ
ՀաղորդակցուԹյան մեջ մտցնում, այլ բոլորին Հավասարապես է պարդևում այդ չնորՀը՝ ցանկացողներին առաջարկելով քաՀանայագործուԹյան ընդՀանուր բարիքը, և Հետո քաՀանային արվեստական դեղեցկուԹյուն է Հաղորդում ոչ Թե
որևէ դույնով կամ ջուլՀակադործական Հնարքով նախչադարդված անկրկնելի Հարդարանքով, այլ ծաղկանկարված

<mark>Հանդերձների փոխա</mark>րեն նրան բարեզա<mark>րդ</mark>ում է Հարազատ <u>Հարդարանքներով` ձոխացնելով առաքինությունների բու-</u> րավետությամբ, կուրծքն էլ զարդարում է ոչ թե երկրային <mark>ոսկով, այլ սրտ</mark>ին ձոխություն Հաղորդ<mark>ելով ա</mark>նարատ և <mark>մա֊</mark> <mark>քուր խղձով: Լա</mark>նջապանակ<mark>ն</mark> էլ չքեղ<mark>ացնո</mark>ւմ է նաև Թանկա֊ <mark>ժե</mark>ք քարե<mark>րի փայլով, իսկ դա, Առա</mark>քյալի կարծիքով, <mark>պա</mark>տվի֊ րանների ս<mark>ուրբ սրբոցն է:</mark> Նաև ա<mark>նդրավարտ</mark>իքներով է ծած֊ կում այն մ<mark>ասը, որի Համա</mark>ր որպես <del>գարդարանք է ծառայում</del> Հանդերձն<mark>երի այդպիսի տ</mark>եսքը. իՀարկե, անտեղյակ չես, որ այդ մասի գարդարանքը առաքինության Հանդերձն է: Կյան֊ *թի պատմո<mark>ւձանի քղանցքներից կախեց զանգակներ, կ</mark>ո*ձակնե<del>ր և ծաղկաբողբոջներ (Ելից 28,34), որոնց տակ մեկը կա</del>֊ րող է արդարացիորեն Հասկանալ առաքինի կյանքի մեջ ա֊ մեն<mark>այն երևելին, որպեսզի ա</mark>յդ կյան<mark>քի ող</mark>ջ ընԹացքը փառա֊ վոր լ<mark>ինի, ուստի ներքին պատմու</mark>ձանի քղան<mark>ցքն</mark>երը գան֊ <del>գակների փոխարեն բարեզարդեց </del>Հավատի <del>բա</del>րեՀնչյուն խոսքով, կո<mark>ճակների փոխարեն` անո</mark>ղոք կյանքով ծածկված ապագայի Հույսի մեջ մնալու նվիրական պատրաստակամու<mark>թյամբ, իսկ ծաղիկների փոխարեն` դրախտի երփնավառ</mark> գեղե<mark>ցկու</mark>թյամբ. նրան այսպիսին է մտցնում սրբարանը <mark>և</mark> <mark>տաճարի խորանը:</mark> Իսկ սրբարանը անչունչ չէ, ձեռակերտ չէ, <mark>այլ մեր սրտի նվիրական տաճարն է, ե</mark>Թե այն իրոք անմատ֊ <u>չելի է արատի և սատանայական խոր</u>Հուրդների Համար: Գլուխը գարդարում է երկնային իմաստությամբ` ոսկե լան֊ ջապանակի վրա ոչ թե տառերի պատկերները գծելով, այլ <u> Հենց Իրեն` Աստծուն պատկերելով ամենագոր բանականութ-</u> <mark>յամբ: Իս</mark>կ մագերը օծում է Հոգու մեջ առա<mark>ք</mark>ինություններից բխող գմուռսով և նրան նախապատրաստում է ոչ այլ ոքի, քան ինքն իրեն Աստծուն <del>գո</del>Հ մատուցելու խորՀրդա<mark>վոր</mark> սրբագործությամբ և անուչաՀոտությամբ: Այդպես, Տիրոջով քաՀան<mark>այագ</mark>ործության կարգվելով, մարմնավոր իմաստասի-<mark>րությունը արմատից կտրելով Հոգևոր սրով, որ է Ա</mark>ստծո խոսքը

(Եփես. 6,17), այնուհետև մնալով սրբարանում` գԹաչարժում է Աստծուն` ինքն իրեն այդպիսի զոհ մատուցելով և իր մարմինը պատրաստելով որպես զոհ կենդանի, սուրբ և աստվածահաճո (Հռոմ. 12,1):

<mark>Բայց մեկը կա</mark>րող է ասել, որ աղոթ<mark>քի մ</mark>եկնության Համար <mark>մեր ներկայացրած իմաստր առաջին Հայաց</mark>քից այդ <mark>նչա</mark>նա֊ կությունը չունի, և այդ Հասկացությունները մենք ենք Հորինել, և դրա<mark>նը չեն Համապ</mark>ատասխանում աղո**ժ**քի բուն խոս֊ քերի մեջ <del>բովանդակվող </del>ՀասկացուԹյու<mark>ննե</mark>րին: Ուստի այդ֊ պես մտածողը Թող կրկին մտաբերի աղոԹքի առա**ջին դասե**֊ րը, քանցի ով իրեն նախապատրաստել է խիզախ Համարձակությամբ Աստծուն Հայր անվանելու, նա ստուգապես Հանդերձավոր<mark>ված է այն Հանդեր</mark>ձով, որը <mark>նկարա</mark>գրված է սույն գլխում. Հնչեցնում է իր գանգակները, բարեզարդված է կոձակ<mark>ներով, կուրծքը չող</mark>չողում է պատվիրանների լույսերի <mark>մեջ, ուսերին կրում է նա</mark>Հապետներին և Մարդար<mark>ե</mark>ներին՝ ա֊ <mark>նունների փոխարեն նրանց առաքին</mark>ությունները դարձնելո<mark>վ</mark> իր սեփական գարդարանքը, գլուխը գարդարում է ճչմարտո<mark>ւ</mark>թյան պ<mark>սա</mark>կով, մազերը` երկնային մյուռոնով օ<mark>ծված,</mark> մնու<del>մ է երկնային սրբարանում, որ</del>ը, Հիրավի, անթափանցել<mark>ի</mark> <mark>և անմատչելի է ա</mark>մենայն անմաբուր խորՀուրդների Համար:

Քննական խոսքով արդեն բավարար չափով ցույց ենք տվել, Թե մարդը ինչպես պետք է ինքն իրեն նվիրաբերուԹյան նախապատրաստի, մնում է միայն քննել բուն խնդրանքը, Թե Տերը սրբարանում գտվողին ի՞նչ զոՀ է պատվիրանում մատուցել Աստծուն:

Քանզի ինձ Թվում է, որ աղոԹքի բառերը պարզապես չարադրողը առաջին Հայացքից Հեշտ ընկալելի իմաստ չի Հաղորդում մեզ: Ասված է` սո՛ւրբ թող լինի քո անունը, քո թագ<mark>ավորու</mark>թյո՛ւնը թող գա։ Այս բանը ինչպե՞ս է վերաբերում իմ պա-Հանջին, կասի որևէ մեկը. Աստծուն օգնուԹյան կանչելով` ի՞նչ եմ ուղում անել, արդյո՞ք ինքս ինձ պատժել մեղջերիս

<mark>Համար, Թե՞ փախչել</mark> ինձ ՀաղԹող մեղջի<mark>ց, </mark>քանզի նա իր աչ-<mark>ջերի առա</mark>ջ միչ<del>տ տեսնու</del>մ է <del>գայԹակղու</del>Թյուններով իմ դեմ պ<u>այքարողին: Այստեղ գյուրագ</u>րգռու<u></u>թյո<mark>ւ</mark>նը դատողությու֊ <mark>նր Հանում է կա</mark>րգավորված վիճակից, մ<mark>ի</mark> ուրիչ անգամ <mark>ան</mark>֊ <mark>տեղի ցանկությ</mark>ունները թուլացնում <del>են Հո</del>գու ուժերը, մի ու-<mark>րիչ տեղ սրտի սրա</mark>տեսու<u>Թյունը կու</u>րացնում են ը<mark>նչա</mark>քաղ֊ ցությունը, սնապարծությունը, ամբարտավանությունը, ա֊ <u>տելությունը և մեր դեմ մարտնչող մեղջերի մնացած բազ-</u> <mark>մությունը, որը չորս կողմ</mark>ից Հարձակվող <mark>Թչնամիների ոՀմա֊</mark> կի նման <mark>նվագագույն դեպ</mark>քում սպառնալիքի է մատնու<mark>մ Հո</mark>֊ գին: Դրանից Հետո այդ չարիքներից ազատվել ձգտողի Համ<mark>ար, բարի աջակցության դե</mark>պքում, ո՞ր խոսքերն են ավելի օգտակար<mark>: Արդյո՞ք ոչ այն խոսքերը, որոն</mark>ք օգտագործեց **մեծ Դավիթը, ասելով` ազ**ատի՛ր ինձ, որ փրկվեմ իմ ատելիներից (Սադմ. 68, 15), նաև՝ թող խայտառակվեն և ամոթով մնան ինձ հետապնդողները (Սաղմ. 34, 4), **նաև` նեղո**ւթյան մեջ օգն<mark>ո</mark>ւթյուն ցույց տուր մեզ (Սադմ․ 59, 13) և Հար և նման մյուս խոսբերը, որոնցով կարելի է Աստծո օգնությամբ պայքարել թչնամիների դեմ: Իսկ այժմ ի՞նչ է ասում աղոթեր օրենքը: Սո՛ւրբ թող լինի քո ան<mark>ունը։ ԵԹե ես այ</mark>դ չասեմ էլ<mark>, մի՞ Թե Հնարավոր է, որ Աստ-</mark> <mark>ծո անունը սուրբ</mark> չլինի: Քո թագավորությո′ւնը թող գա։ *Ի*՞նչն է <del>խլված Աստծո իչխանու</del>թյունից, Ով, <del>ին</del>չպես ասում է Եսա-<mark>յին, ա</mark>ջով <mark>պարփակ</mark>ում է բով<mark>ա</mark>նդակ <mark>երկին</mark>քը, ափով` ողջ եր-<mark>կիրը, ձեռքով բովանդակում է ջրերի բնությունը, ընդրկում</mark> <del>է ամենայն ինչ` և՛ այս ա</del>չխարՀը, և՛ բոլոր արարածներին: Ուստի եթե Աստծո ան<mark>ու</mark>նը միչտ սուրբ է, <mark>ոչ</mark> մի բան Աստծո <mark>ամենակ</mark>ալությունից դուրս չէ, այլ նա իչխում է ամեն ինչի վրա և, ամեն ինչում առատաբաչխ և <mark>կատ</mark>արյալ լինելով, Հավելյալ սրբության պետք չուն<mark>ի: Այդ դեպ</mark>քում ի՞նչ է ար<mark>տա֊</mark> Հ<mark>այտում աղոխքը այս խոսբերով`</mark> սո′ւրբ թող լինի քո անունը<mark>, ք</mark>ո թագավորությո՛ւնը թող գա։

Սուրբ Գիրքը աղո**ժ**քի <mark>ձևով արդյո՞</mark>ք մեզ չի ուսուցում Հե֊

տևյալը, այն է` որևէ բարի բան ձեռք բերելու Համար մարդ֊ կային բնությունը տկար է, ուստի և ինչ բարիքի մասին էլ Հոգանք, դրան չենք Հասնի, եթե դա մեր մեջ չկատարվի Աստծո աջակցությամբ: Իսկ ինձ Համար բոլոր բարիքներից ամենագլխավորն այն է, որ իմ կյանքով փառավորվի Աստծո անունը:

Իսկ այդ իմաստը մեզ Համար ավելի Հասկանալի է դառնում Հակառակ ենթադրության միջոցով: Լսում եմ, որ Սուրբ Գիրքը ինչ-որ տեղ դատապարտում է բոլոր նրանց, ովքեր մեղավոր են դառնում աստվածանարգության Համար: Քանզի ասված է` վա՜յ նրանց, ում պատճառով իմ անունը մշտապես ռայհոյվում է ռեթանոսների մեջ (Ես. 52, 5):

Իսկ դա նշանակում <mark>է` ճ</mark>շմարիտ խո<mark>սքին դե</mark>ռևս չՀավա֊ տացողները նայում են Հավատի խորՀուրդն ընդունածների կյան<mark>ջին, ուստի և երբ ոման</mark>ք կրում են Հավ<mark>ատի ա</mark>նունը, բ<mark>այց այդ անվանը կյանքով Հակառա</mark>կ են` կա՛մ չա<mark>Հ</mark>ամոլուটյամբ կուռքերին պաչտելով, <mark>կա՛մ</mark> Հարբեցողությամբ <mark>և</mark> խրախճանըներում սանձարձակություններ կատարելով, կա՛մ խո<del>գերի</del> նմ<mark>ան</mark> անառակության մեջ թավալվելով, այդ ժամա֊ նակ <mark>անՀավատ</mark>ները դրան իսկույնևեԹ պատրաստի մի գնա֊ <u>Հատական են տալ</u>իս, որով դատապարտվում է ոչ Թե կյան֊ <mark>քից ի չարը օգտվո</mark>ղնե<mark>րի սանձարձակու</mark>թյունը, այլ խորՀուր-<mark>դր, կարծես դա ուս</mark>ուցում է <mark>ա</mark>յդ կեր<mark>պ ապ</mark>րել և, ասես, աստ-<mark>վածային խորՀրդին նվիրված այսինչ մարդը չարախոս, չա</mark>֊ <u>Համոլ, գազան չէր դառնա կամ որևէ այլ արատի մեջ չէր</u> <mark>րնկնի, ե</mark>թե նրա Համար մեղջ գործելը օրինական չլիներ: <u>Ուստի և Սուրբ Գիրքը այ</u>դպիսիներին <mark>դ</mark>իմում է խիստ <mark>սպառնալիքով` ասելով` վայ նրանց</mark>, <mark>ում պ</mark>ատճառով իմ անո<mark>ւնը</mark> մշտապես հայհոյվում է հեթանոսների մեջ։

ԵԹե այս բանը մեզ Հասկանալի է, ապա ճիչտ ժաման<mark>ակն</mark> է ուչադ<mark>րու</mark>թյուն դարձնել, Թե ինչ են ասում Հակառակ կող֊ մից: Քանզի կարծում եմ<mark>` նախ և առա</mark>ջ Հարկ է աղոթել և ա֊ ղոթեր գլխավոր առարկան դարձնել այն, որ իմ կյանքով Աստծո անունը չՀայՀոյվի, այլ խորՀրդի նկատմամբ Հավատը փառաբանվի և պայծառանա: Ուստի իմ մեջ, ասում է աղոթողը, թող սուրբ լինի Քո ամենակալության անունը, որը ես տալիս եմ, թող մարդիկ տեսնեն բարի գործերը և փառավորեն Հորը, որ երկնքում է (Մատթ. 5, 16):

Տեսնելով, որ Աստծուն Հավատացողները փայլում են առաքինությ<mark>ամբ, ապրում</mark> են մեղքի բոլոր պղծություններից <mark>ազատ կյանքով, մերժում</mark> են և Հեռու են չարի ստվերից ան֊ գամ, Հար<del>գանքի են արժա</del>նի իրենց ողջախոՀությամբ, արիա֊ բար Հետ են մղում կրքերի բոլոր ծնունդները, դույցն-ինչ չեն տկարանում մարմնավոր ցանկասիրություններով, ավելի ու ավելի են <mark>Հեռանում գվարճա</mark>նքերից, <mark>մեղկու</mark>թյունից, սնա֊ պա<mark>րծ չարժումներից, կենցաղավարում են` բա</mark>վարարվելով այնք<mark>անով, որքան անՀրաժեչտ է, մի</mark>այն ոտների <mark>ժա</mark>ժերով են <u>Հպվում երկրին, երկրի վրա ապրելու</u> ժամանակ չեն Թաղվում այս երկրայի<mark>ն կյանքի գվարձանքներ</mark>ի մեջ, այլ վեր են կանգ֊ նած ամենայն զգայական գայԹակղուԹյուններից, մարմնավոր կյանք<mark>ում</mark> նախանձախնդիր են ապրելու անմարմի<mark>ն</mark> կյան<mark>քով, միակ Հարստությունը Համարում են առաքինութ-</mark> <mark>յան պտուղները, մ</mark>իակ վե**Հանձնությունը` իրեն**ք իրենց Աստ-<mark>ծուն նվիրաբերելը, միակ արժանավորո</mark>ւթյունը և միակ իչ-<mark>խանու</mark>թյունը՝ իրենջ իրենց տիրա<mark>պետե</mark>լը, կուրորեն չեն <mark>տարվու</mark>մ մարդկ<mark>ային կրքերով, ծանրաբեռնվելով իրեղեն դա</mark>֊ րում կյանքի երկար<mark>ատևո</mark>ւթյամբ և ծովում աղետի ենթարկ֊ <mark>վածների նման նավաՀանգիստ են չտապում` այնտեղ խաղա֊</mark> <mark>ղու</mark>թյուն գտնելու Համար. այս ամենը տեսնելով` ո՞վ այնքան <mark>անխոՀեմ և գազանաբարո կլինի, որ չի փառաբանի այդպի֊</mark> սի կյանքի կոչող անունը:

Ուստի ով աղոխքի մեջ ասում է` սո′ւրբ թող լինի քո անուն<mark>ը իմ</mark> մեջ, նա իր արտաբերած բառերի ուժով աղոխում է Հետևյա֊ լի Համար. «Թող Քո օգ<mark>նու</mark>խյան չնորՀիվ ես դառնամ անՀի֊ չար դործերից, կասեմ միայն ճչմարտությունը, կդործեմ միայն արդարամիտ, կասեմ միայն ճչմարտությունը, կդործեմ միայն արդարությունը, կջայլեմ ուղիղ ճանապարհով, աչջի կընկնեմ ողջախոհությամբ, կբարեղարդվեմ անապականութ յամբ, իմաստությամբ և բարեմտությամբ, կիմաստասիրեմ երկնայինը, կմերժեմ երկրայինը, կփայլեմ հրեչտակային կյանքով»: Այս և սրա նման չատ այլ բան է բովանդակում այդ կարճ խնդրանքը, որով աղոթողը դիմում է Աստծուն. առ՛ւրբ թռ՛ղ լինի քռ անունը։ Քանդի Աստված այլ կերպ չի կարող փառավորվել մարդու մեջ, քան երբ նրա առաջինությունը վկայում է, որ բարիքի պատճառը Աստծո ամենակարողութ յունն է:

Հաջորդ խոսքերի մեջ աղոթե է բովանդակվում առ այն, որ *թ*ո<mark>ղ գա՜ Աստծո Թագավոր</mark>ությունը: Մի՞թե միայն այժմ է ցանկալի, որպեսգի Թագավոր դառնա տիեզերքի Թագավորը, Ով միչտ նույնն է, ինչպես որ է և ոչ մի փոփոխություն չգի֊ տե: Ուստի ի՞նչ է նչանակում Աստծո ԹագավորուԹյունը կո֊ չող աղոթեր: Բայց այս մասին ճչմարիտ Հասկացողությունը Հասու է չատ քչերին. ձչմարտության Ոգին միայն նրանց է Հայտ<mark>նում այդպիսի ծածուկ խոր</mark>Հուրդները, իսկ մենք ունե<mark>ն</mark>ք <mark>տվյալ խոսքի Հետ</mark>ևյալ ըմբռնումը, այն է` ամենայն ինչից <mark>վեր կ</mark>ա միայ<mark>ն մի՜ ճչմարի</mark>տ իչխանութ<mark>յ</mark>ուն և գորություն, ո֊ <mark>րր ողջ տիեզերքու</mark>մ իչխում և Թագ<mark>ավոր</mark>ում է ո՛չ բռնուԹ֊ յամբ, ո՛չ կամայ<mark>ակ</mark>ան կառավարումով. ո՛չ երկյու<del>ղով</del> և ո՛չ էլ Հարկադրանքով է Իրեն ենԹարկում այն ամենը, ինչ կա իր <mark>իչխանության տակ, քանցի առաբինությունը պետ</mark>ք է ազա<mark>տ</mark> լինի ամեն տեսակի վախից, բարին ընտրի <mark>կ</mark>ամավոր դատո֊ <mark>ղությամ</mark>բ, այլ ոչ թե ին**քն իր նկատ<mark>մամ</mark>բ անողո**ք բռնությամբ, իսկ ամենայն բարու <mark>մե</mark>ջ գլխավորը կենարար իչ<mark>խա</mark>֊ նության մեջ լինելն է: Քանի որ մարդկային բնությունը բարու վեր<mark>աբեր</mark>մամբ իր դատողության մեջ խաբեությամբ մոլո-<mark>րու</mark>թյան մեջ է գցվել, ո<mark>ւստի մե</mark>ր Հոժարության մեջ Հակում է տեղի ունեցել դեպի Հակառակը, մարդկային կյանքը Հակակչռվում է ամեն տեսակի չարիքներով, որովՀետև մահը Հազարավոր Թելերով խառնվել է բնուԹյանը, ամեն մի մեղք, ասես, դործվում է դեպի մեղ եկող մահվան մի որևէ ճանապարհով: Եվ քանի որ այդպիսի կամայական իշխանուԹյան տակ ենք և մահվան ենք ենԹակա դավեր նյուԹողների, Թշնամիների` կրքերի ծնունդների պատճառով, ապա լավ է աղո-Թենք, որպեսզի դա՛ Աստծո ԹադավորուԹյունը: Որովհետև Հնարավոր չէ այլ կերպ ԹոԹափել ապականուԹյունը մեղ վրա կրկին ընդունելով:

Ուստի և եթե խ<del>նդրեն</del>ը, որ գա Աստծո թագավորությունը, ապա իրա<mark>պես Հետևյալն ենք պաղատում Աստծո</mark>ւն. «Թող ադա<mark>տվեմ ապականացուից,</mark> Թող ազատվեմ մա**Հից, մե**դքի կա֊ պան<mark>ջներից, Թող մաՀր այլևս չԹագա</mark>վորի ինձ վ<mark>րա,</mark> Թող մեզ վրա այլևս չեղյալ լինի արատի իչխանությունը, թող թչնամին չՀաղ*ե*թի ինձ, Թող ինձ չտեսնի գերյալ` կեղե<mark>ք</mark>ելով մեղ֊ *ջով, այլ Թող իմ վրա գա Քո իչխանուԹյունը, որպեսգի ին*֊ ձանից Հեռա<mark>ն</mark>ան, կամ, ավելի լավ է ասել` ոչնչանան ներկա֊ յում<mark>ս տիրող և Թագավորող կրբ</mark>երը: Ինչպես ծուխն է ցնդում, այ<mark>ն</mark>-<mark>պես էլ մեղավորները</mark> պիտի անհետանան, ինչպես մոմն է հալվում կրա-<mark>կի դիմ</mark>աց, <mark>այնպես է</mark>լ մեղավորները պիտ<mark>ի</mark> կորչեն Աստծո երեսից (Սաղմ. 67,3): Եվ ծուխը, օդում ցնդելով, իր Հետևից սեփա-<mark>կան բնու</mark>թյան ոչ մի Հետք չի Թողնում. և կրակից Հալված մոմն այլևս չես գտն<mark>ի: Մո</mark>մր ևս, իրենով կերակրելով կրակր, <mark>գոլորչի և օդ դարձավ, ծուխը ևս իսպառ ոչնչ</mark>ացավ: Այսպե<mark>ս,</mark> <mark>երբ մեզ վրա գա Աստծո Թա</mark>գավորությու<mark>նը</mark>, այդ ժամանակ այն ամենը, ինչը ներկայումս իշխո<mark>ւմ</mark> է մեզ վրա, ոչի<mark>նչ</mark> կդառնա, քանզի խավարը չ<mark>ի Հ</mark>անդուրժում լույսի նե<mark>րկա</mark>֊ յությունը. առողջության վերադառնալուց Հետո Հիվ<mark>ան</mark>֊ <del>դությունը չ</del>ի մնա, անապականության վերադարձով չեն <del>գործի նաև կրջերը, մա<mark>Հր կան</mark>գորանա, երբ մեր մե</del>ջ կրկին <mark>կԹագավորի կյանքը, ապականությունը կ</mark>վերանա և կսկսի իչխել անապականը»:

Քո թագավորությո′ւնը թող գա։

<mark>Ի՜նչ մեղրածո</mark>ր խոսք:

Մենք այս խոսքով Հստակ Հետևյալ աղո**ժ**քն ենք մատու֊ ցում Աստծուն.

- Թող ցիրուցան լինի Հակառակամարտ ուժը, Թող բնանջ լինի օտարածինների գունդը, Թող դադարի մարմնի կռիվը Հոգու Հետ. Թող մարմինը ապաստան չծառայի Հոգու Թչնա-մու Համար, Թող իմ վրա գա Թագավորական տիրապետութ-յունը, Թող ինձ Հովանի լինեն Հրեչտակի ձեռքը, նորոգիչնե-րի բույլերը, աջով օգնողների բազմությունը, որպեսզի Հակառակորդ կողմից կործանվի Թչնամիների բազմությունը: Հակառակամարտը ուժեղ է, սակայն սարսափելի և անպարտելի է Քո օգնությունից զրկվածի Համար, որը տակավին մեն-մենակ է: Իսկ Հենց որ գա Քո Թագավորությունը, ցավը, տրտմությունն ու ճեծությունը պիտի աննետանան (Ես. 35, 10), իսկ դրանց փոխարեն կգան կյանքը, խաղաղությունը և բերկրունը:

Եվ կամ նույն միտքը մեզ ավելի պարզ է մեկնում Ղուկասը, ով խնդրում է, որ գա՛ Թագավորությունը, աղերսում է Սուրբ Հոգու աջակցությունը: Այսպես, Ղուկասի Ավետարանում Քո թագավորությունը թող գա խոսքի փոխարեն ասված է՝ Թող Սուրբ Հոգին գա՛ մեզ վրա և մաքրի մեզ:

Սրան ի՞նչ կասեն իրենց չուրթերը Հանդգնորեն Սուրբ Հոգու դեմ չարժողները: Նրանք ի՞նչ ըմբռմամբ են թագավորական իչխանությունը վերածում նվաստացման: Ինչը Մատթեոսը թագավորություն է անվանում, Ղուկասը Սուրբ Հոգի է կոչում. Ինչո՞ւ է Հոգու բնությունը իջեցված և դարձված կախյալ արարած` ենթակա թագավորական իչխանությանը: Արարածը ծառայում է, իսկ ծառայությունը թագավորական իչխանություն չէ: Մինչդեռ Սուրբ Հոգին թագավորություն է: Իսկ եթե թագավորություն է, ապա, անտարակույս, թագա֊ վորում է, այլ ոչ թե գտնվում է թագավորական իչխանութե յան տակ. բայց ինչը որ թագավորական իչխանության տակ չէ, արարած չէ, քանգի արարածին Հատուկ է միմիայն ծառա լինել: Ուստի եթե Հոգին թագավորություն է, ապա տակա֊ վին աղոթել չսովորածները ինչո՞ւ են նրան դասում կախյալ բնության չարքին` չիմանալով, թե ով է մաքրում պղծությու֊ նը և Ո՞ւմ է պատկանում թագավորական իչխանությունը:

Ասված է՝ Թող գա Քո Սուրբ Հոգին և մաջրի մեզ: Ուստի Սուրբ Հոգու բուն գորությունը և գործողությունը Հենց մեղ*ջից <mark>ազատելն է: ՈրովՀետև մա</mark>քուրն ու անապականը, ի*Հարկ<del>ե, մաքրողի կարիք չունեն</del>: Առաքյալն այս նույն բանն է վկայում ն<mark>աև Միածինի մասին, երբ ասում է`</mark> մեղքերի մաքրումը  $rac{\mathsf{quumunhtinig}}{\mathsf{nhin}}$  հետո նստեց Աստծո մեծության աջ  $rac{\mathsf{qnninh}}{\mathsf{nhin}}$   $(b_{\mu\mu},\ 1,$ *3*): Ո<mark>ւստ</mark>ի նույն բանն են **բործում և**՜ Մեկր, և<mark>՜ Մյուսր` և՜</mark> <del>մեղքը մաքրող Հոգին, և</del>՛ Քրիստոսը, որ նվիրագործում է մաքրությամբ: Իսկ ովքեր նույ<mark>ն բա</mark>նն են գործո<mark>ւ</mark>մ, նրան<mark>ք,</mark> անչուչտ, միևնույն գորությունն ունեն, որովՀետև ամեն մի գործ ուժի <mark>Հետ</mark>ևանք է: Հետևաբար եթե և՛ գործողություն<mark>ն</mark> է նույնը, և՛ ուժն է նույնը, ապա ինչպե՞ս կարելի է պատկե֊ <mark>րացնել նրանց բն</mark>ության տարբերությունը, եթե նրանց ո՛չ <mark>ուժի,</mark> ո՛չ էլ գործողության մեջ <mark>տ</mark>արբերություն չենք <mark>գտնում: Ինչպես ըստ կրակի Հատկությու</mark>նների, երբ նրա եր-<mark>կու գործողությունները` լույս տալը և այրելը, Հավասա</mark>ր և միանման են, չի կա<mark>րելի ե</mark>գրակացնել, Թե առարկան ձևա֊ <mark>փոխվում է, այդպես էլ բարեպաչտներից ոչ</mark> ոք, Աստված<mark>ա-</mark> <u>չունչ մատյաններով ուսուցված լինելով, որ Որդու և Հոգու</u> <del>գործը նո</del>ւյնն է, ոչ մի դեպքում չի ե<mark>ն</mark>Թադրի, Թե նրանց երկուսի բնության միջև որևէ տարբերություն կա:

Սակայն ներկայումս բարեպաչտների կարծիքներով ար<mark>դեն</mark> նախապես ապացուցված է, որ Հոր և Որդու բնությունը նույնն է. քանգի օտարա<mark>ծինը չի կ</mark>արող Աստծո անունով կոչ֊

<mark>վել, ինչպես աԹոռը Հ</mark>յուսնի որդի չի կոչվ<mark>ո</mark>ւմ, և ոչ մի ողջա֊ խոՀ մարդ չի ասի, Թե չինարարը որդի կառուցեց, ընդՀակառակը, Հայր և որդի ան<mark>ուններով արտաՀ</mark>այտվում է նրանց <mark>բնության միաս</mark>նությունը: Երբ երկու <mark>էա</mark>կներ փոխադ<mark>արձ</mark> <mark>բնությամբ նու</mark>յնն են երրորդի Հետ, ամենայն անՀրաժեչ֊ <mark>տությամբ նրանք տարբերություն</mark> չունեն նաև մեկ<mark>ը մյ</mark>ուսի նկատմամ<del>բ: Ուստի և եթե</del> Որդին բնությամբ միասնական է Հոր Հետ, <mark>իսկ գործողութ</mark>յունների Հավասարությամբ ապացուցված է, որ Սուրբ Հոգին օտար չէ որդիական բնությանը, ապա որպ<del>ես Հետևանք պար</del>գվում է, որ Սուրբ Երրորդութ<mark>յան</mark> բնությունը միասնական է, միաժամանակ ինչպես նրանցից առանձին մեկի անՀատական Հատկանիչը, որը գերակչիռ չափով եր<mark>ևում է նրա մեջ, չի միախառնվում և միմյան</mark>ց մի֊ ջև <mark>տարբերակիչ Հատկան</mark>չները այնպես չեն միախառնվում, որ Հոր Անձի Հատկանիչը տեղափոխվի Որդու կամ Սուրբ <del>Հոգու վրա, կամ էլ նմանապես Որդո</del>ւ Հատկանիչը փոխանց֊ վի Հորը կամ Սուրբ Հոգուն, կամ Հոգու Հատկանիչը Հայտնվի Հոր կամ Որդու մեջ: Սակայն բնության ընդՀանրությա<mark>ն</mark> մեջ դիտար<mark>կվ</mark>ում է առանձնա**Հատկությունների ան**Հաղորդակից տարբերություն: Հորը բնորոչ է անապական կեցութ-<mark>յուն: Նույն բանը</mark> չի կարելի տեսնել Որդու և Հոգու մեջ, որով**Հետև Որդին Հորից ելա**վ (ՀովՀ. 16, 28), ինչպես ասում է Սուրբ Գիրքը, և Սուրբ Հոգին Աստծուց (Ա Կորնթ. 2, 12) և Հորից է ելնում (Հ<mark>ով</mark>Հ. 15, 26): Բայց ինչպես անապական կե֊ ցություն ունենալը, լինելով միայն Հոր Հատկանիչը, չի կա֊ րող վերագրվել Որդու<mark>ն և Հո</mark>գուն, այդպես էլ Հակառակը՝ ակունքից ծնված բնությունը, որը բնորոչ է Որդուն և Հոգուն, անբնական է տեսնել Հոր մեջ։ Իսկ ք<mark>անի</mark> որ Որդու և Հո<del>գու</del> րնդՀանուր Հատկանիչը ծ<mark>նյալ</mark> լինելն է, ապա որպեսգի նրանց մեջ որևէ միախառնվածություն չդիտարկվի, կարելի է կրկի<mark>ն չմիա</mark>խառնվող տարբերություն գտնել նրանց անձ֊ <del>նական Հատկանիչների միջև. առանձին Հատկանի</del>չները չեն

<mark>միախառնվում: Քան</mark>զի Որդին Սուրբ Գ<mark>րքո</mark>ւմ անվանվում է Միածին` Հորից, և Գիրքը դրանով սաՀմանափակում է Որ-<u>դու Հատկանիչը: Իսկ Սուրբ Հոգու մասին ասվում է, որ Նա</u> <del>Հորից է և վկայ</del>վում է, որ Նա որդիակ<mark>ան</mark> է: Քանգի աս<mark>ված</mark> <mark>է` ով Քրիստոսի հո</mark>գին չունի, նա Նրան չի <mark>պատկ</mark>անում (Հ**ռոմ**. 8, 9): <mark>Ուրեմն Թեև Հոգին, որ Աստծուց է, նաև Քրիստոսի Հոգի</mark>ն է, սակայն Որդին, որ Հորից է, Հոգու Որդին չէ և այդպիսին չի կոչվում. ս<mark>ույն Հարաբերա</mark>կան Հաջորդականությունը Հակադարձ կար<mark>գով տեղի չի ո</mark>ւնենում, որ<mark>ի դեպ</mark>քում Հնարավոր յինի խոս<mark>ջի չարադրանջը փոխելով ասել` ինչպես</mark> Հոգի<mark>ն ան</mark>֊ վանում ենք Քրիստոսինը, այդպես էլ Քրիստոսին անվանենք Հոգունը: Քանի որ այդ Հատկանիչը Հստակ է և անխառնելիորեն տ<mark>արբերակում է մեկ Անձին մյուսից, իսկ</mark> գործողու*թ*֊ յա<mark>ն Հավասարությունը վ</mark>կայում է բնության միասնակա֊ նու<del>թյու</del>նը, ապա և՛ մեկով, և՛ մյուսով Հաստատվում է Աստվ<mark>ածության մասին այն բարեպաչտակ</mark>ան դրույթը, որ Երրոր֊ դությունը անվանվում է անձերով, սակայն տարաբնակ ա<mark>ն֊</mark> ձերի չի բաժանվում:

Ուստի որջա՜ն անմիտ են Հոգեմարտները, որոնք ասում են, Թե Տերը ծառա է, որոնց Համար սուտ է նաև Պողոսի վկայությունը, ով ասում է, Թե Տերը Հոգի է (Բ Կորնթ. 3,17):
Կամ, միգուցե, Համարում են, որ թող գաարտահայտությունը
վիրավորո՞ւմ է արժանապատվությունը: Նչանակում է՝ չեն
լսում նաև մեծ Դավիթին, ով իր մոտ է կանչում նույնիսկ Հորը և աղաղակում է՝ արի՛ մեզ փրկելու (Սաղմ. 79, 3): ԵԹե Հոր
գալը փրկարար գործ է, ապա ինչո՞ւ Հոգու գալը նվաստացուցիչ գործ է: Թե՞ մեղջից մաջրելը ևս արժանապատվությունը նվաստացնող նչան են Համարում: Լսի՛ր անՀավատ
Հրեաներին, որոնք աղաղակում են, որ մեղջերին Թողություն
տալը Հատուկ է միակ Աստծուն և Հոր մասին դատողություններ անելով՝ ասում են. Ո՞վ է սա, որ ճայճոյանքներ է ասում,
ո՞վ կարող է ներել մեղջերը, եթե ոչ՝ Աստված միայն (Ղուկ. 5, 21):

Ուստի եթե Աստված է ներում մեղջերը, չէ՞ որ Որդին կվերցնի աչխարհի մեղջը (Հովհ. 1, 29) և Սուրբ Հոդին մեղջի ապականությունից կմաջրի նրանց, որոնց մեջ մնում է Նա. սրան ի՞նչ կասեն իրենց սեփական կյանջով Հակամարտողները:

Բայց <mark>Թող մեզ վրա ի</mark>ջնի Սուրբ Հոգին և Թող մաքրի մեզ և Թող մեզ ընդունակ դարձնի ընկալելու այն վեՀ և աստվածասեր Հասկացությունները, որոնք մեզ աղոթքի մեջ ցույց են տրվում Փրկիչի ձայնով: Նրան փառք Հ<mark>ա</mark>վիտյանս Հավիտենից: Ամեն:



## ԳԼՈՒԽ ՉՈՐՐՈՐԴ

Քո կ<mark>ա՛</mark>մքը թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է։ Մեր հանապազ<mark>օրյա</mark> հացը տո՛ւր մեզ այսօր։

(Ummp. 6, 10-11)

Ես լսել եմ մի բժչկի, որը բնախոսություն դիտությամբ դատողություններ էր անում առողջության վիճակի մասին. նրա դատողությունները դուցե<mark>և Հ</mark>եռու չլինեն էլ

<mark>մեր նպատակից` Հոգու բարեկեցու</mark>Թյունից: Նա Հիվան֊ դագ<mark>ին վիճակի սկիզբը և պատճառ</mark>ը Համարում էր մեր մեջ որևէ տարերքի` ան**Հրաժեչտ չափից չեղումը. և ընդ**Հակառա֊ <mark>կր, Հավաստիացնում էր, որ ոչ ձիչտ</mark> չարժման մե<mark>ջ գ</mark>տնվողի<mark>ն</mark> իր բնական վիճակի մեջ վերականգնելը Հիվանդության պատճառի բժչկումն է: Ուստի և ենթադրում էր, որ անՀրաժեչտ է ուչադրություն դարձնել մեր մեջ անկանոն չարժումներից <u>Հենց այն չարժմանը, որի գերակչռության դեպքում առող-</u> <mark>նը ավելի ու ավել</mark>ի է նվազում: Այսպ<mark>ես, ե</mark>Թե գերակչռում է <mark>ջերմութ</mark>յունը, ա<mark>պա</mark> պետք է աջակցել գերակչուող չարժմանը <mark>և խոնավացնել այն <mark>ամեն</mark>ը, ինչը չորանում է, մինչ<mark>և որ ջեր</mark>֊</mark> <mark>մությունը, ինքն իրեն սպառել</mark>ով, նյութի պակասելու պատ-<u>ճառով բոլորովին Հատնի և ինքն իրեն մարի:</u> Ինչպես նաև ե-<del>Թե մեր մեջ մեկը մյուսին Հակառակ գործող չարժումներից</del> մեկը սկսում է գերակչռել, <mark>ան</mark>Հրաժե<mark>չտ</mark> է արՀեստականորեն օգնություն ցույց տալ նվազող չարժմանը, որպեսզի այն դիմակայի <mark>ա</mark>ձողին: Եվ երբ այդպես արվի, ոչ մի բան չ<mark>ի</mark> խոչըն֊ դոտի տարերքի Հավասարակչռությանը, այդ ժամանակ կվե<mark>րադառնա մարմնի առողջությունը, որովՀե</mark>տև նրա մեջ ար֊ դեն տարերքի անկանոն խառն<mark>ա</mark>չփոթություն չի լինի:

<mark>Ինչի՞ Համար է սույն գլխի իմ այսքան</mark> երկար նախաբա֊ <mark>նը: Այսպիսի սկ</mark>իզբն, իՀարկե, առանց ն<mark>պ</mark>ատակի չէ և Հ<mark>եռու</mark> <mark>էլ չէ ենԹադրյա</mark>լ առարկայի<del>ց</del>: Քանզի մենք պետք է քննար-*թե ինչի Հ<mark>իչատակեցին</mark>ք այդ բժչկարար խոսքը: Մարդկութ*֊ յան մեջ Հոդևորը ժամանակին առողջ էր, որովՀետև որոչ <mark>տարերքներ, նկատի ունե</mark>մ Հոգու չարժումներ, մեր մեջ տե֊ ղաբաչ<mark>խված էին Հավասա</mark>րաչափ` ըստ առաքինության օրեն*ջի:* Իսկ ե<mark>րբ ուժեղացավ ցանկասիրության կարո</mark>ղությունը, <del>դրան Հակառակ չարժումը, ա</del>յն է` ժո<del>ւժկալու</del>թյունը, դարձավ Հիմնակա<mark>նում մնացորդային,</mark> և ցանկ<mark>ասիրու</mark>թյան անցուսպ չա<mark>րժման դեմ այլևս ոչ մի խոչընդոտ չ</mark>մնաց. այդ ժամանակ մար<del>դկա</del>յին բնության մեջ դրանից ծագեց մաՀ<mark>ա</mark>ցու Հիվանդությունը` մեղջը: Հոգու տառապանջների ճչմարիտ բժիչկը, <mark>մարդկային կյանք ոտ</mark>ք դնելով Հանուն Հիվ<mark>ան</mark>դությամ<mark>բ</mark> բռնվածների և պաղատական խոսքերով Թուլացնելով Հիվանդաբեր պատճառը, դրա Համար է մեզ դեպի Հոգևոր ապաքինում <mark>տանում: Իսկ Հոգու Համար առողջություն է ծառայում</mark> Աստվածային կամքի կատարումը, մինչդեռ բարի կամքից Հե-<mark>ռանալը Հոգու Հիվանդո</mark>ւթյուն է, որ<mark>ն ա</mark>վարտվում է մաՀով: <del>Մենք տկար դարձանք, երբ դրախտում,</del> Թողնելով բարի <mark>կյանքը, ագաՀորեն ձաչակեցինք անՀնագանդության թույնը,</mark> որի պատճառով մեր <mark>բնու</mark>թյունը բռնվեց անողոք և մաՀացու <u>Հիվանդությամբ, ուստի եկավ ճչմարիտ բժիչկը, Ով բժչկութ-</u> յան արվեստի օրենքով չ<mark>արը բ</mark>ուժում է Հակ<mark>ա</mark>ռակամարտ ու֊ ժով` բարիով, և Հիվանդությամբ բռ<mark>նվա</mark>ծներին ազատում` Աստծո կամբի Հետ միավորելով, որովՀետև նրանք Հեռ<mark>ացել</mark> էին Աստծո կամբից: Քանզի աղոթքի խոսբերը Հոգին ապաքինում են պատուՀասած Հիվանդությունից: Ում Հոգին բռնված է ինչ-ինչ Հիվա<mark>նդու</mark>թյուններով, նա աղոթում է, ա֊

<mark>Ուստի երբ կարողանանք Աստծուն ասե</mark>լ` քո կա′մբը թող լի-<u>նի նաև ինձ վրա, այդ ժամանակ միանգամայն ան</u>Հրաժե<mark>չտ է</mark> <mark>նախ և առաջ դ</mark>ատապարտե<mark>լ</mark> այն կյ<mark>անքը,</mark> որը Հակառակ էր <del>Աստծո կամբին և խոստովանել. քանի որ</del> անցյալ կյ<mark>ան</mark>բիս օրերում իմ մեջ, ի վնաս ինձ, գործեց Քեզ Հակառակ կամբը, <del>ես դարձա բանսարկու նե</del>ղիչի սպասարկուն և, ասես, նրա <mark>դավադրու<mark>թյունը գլուխ բ</mark>երողը` ինքս <mark>իմ նկատմ</mark>ամբ ի կ<mark>ա֊</mark></mark> տար ածել<mark>ով Թչնամու դատավ</mark>ճիռը: Ուստի և իմ կործանու֊ մը տեսնելով և կարեկցանքով լցվելով` այնպե՛ս տնօրինիր, որ ժ<mark>ամանակի ըն</mark>Թաց<del>ջում իմ</del> մեջ էլ կատարվի Քո կամջը: Քանզի ե<mark>րբ մ</mark>ութ քարանձավներում լույս են վառում, խա֊ վա<mark>րը չքանում է, այդպես էլ, երբ իմ մե</mark>ջ Քո կամքը կատար֊ վի, <del>ամենայն խարդախ և ունայն չա</del>րժում կոչնչ<mark>ան</mark>ա: ՈղջախոՀությունը կՀանդցնի մաբի անցուսպ և կրբոտ ձգտումը, Հնագանդությունը կոչնչացնի սնապարծությունը, Համես֊ տությունը կբժչկի ամբարտավանության Հիվանդությունը, իսկ սիրո բարիությունը Հոգուց կվտարի Հակառակամարտ չարի<mark>ջների բազմու</mark>թյունը, սիրուց փախչում են ատելությու֊ <mark>նր, նախանձր, բա</mark>րկության չարժումը, Հոգու դյուրագրգի<mark>ռ</mark> <mark>վիճա</mark>կը, <u>Հիչաչարությու</u>նը, երկերեսա<mark>ն</mark>իությունը, վրեժխնդ֊ <mark>րության ծարավը, չար աչքը. գ</mark>թառ<mark>ատ ս</mark>իրով ոչնչացվում է <mark>բոլոր մ</mark>յուս չար<mark>իք</mark>ների այդ ողջ նախիրը: Աստծո կ<mark>ամ</mark>քի գո-<del>րությունը այդպես կործանում է մոլի կռապաչտությունը</del>. <mark>մոլի եմ ասում` ցույց տալու Համար անմտո</mark>րեն կուռքերի<mark>ն</mark> <del>նվիրված</del> լինելը և արծ<mark>աժաս</mark>իրուժյան ու <mark>ո</mark>սկու փափագր` կուռջերի այդ լեզուն (Սաղմ. 113, 12), ինչպես այդ կիրքը անվանել է մարգարեական խոսքը: Ուստի թող քո կա՛մքը լինի, որպեսգի չեղյալ լինի սատանայի կամբը:

Բայց ինչո՞ւ ենք Աստծուն խնդրում, որպեսզի մեր կամեցողությունը բարի լինի: Այն պատճառով, որ մարդկային <mark>բնությունը մեկ ան</mark>գամ թուլության մ<mark>ե</mark>ջ ընկած լինելով, տկար է Համար: Քանզի մարդը չարիքից կրկին դեպի բարին վե<del>րադառնում է ոչ այն Հեչտու</del>Թյամբ, որով չարի գիրկն է <mark>րնկնում. սրա ն</mark>ման մի օրենք էլ կարող <mark>ե</mark>նք դիտել մարմին֊ <mark>ների մե</mark>ջ, որովՀետև առողջ մարմինը Հիվանդանում է և Հի֊ <del>վանդ մարմինը առ</del>ողջանում է ո՛չ միանման կեր<mark>պով,</mark> ո՛չ միանման Հավասար ջանքերով: Առողջ մարդը Հաճախ մեկ վերքի պատճառով մեծ սպառնալիքի է ենթարկվում, մարմնի անբողջ ո<mark>ւժը ե</mark>րբեմ<mark>ն ոչ</mark>նչանում է ան<mark>գա</mark>մ ջերմախտի մ<mark>եկ</mark> բռնկմամբ, <mark>մեկ դեպքով,</mark> եղել է, որ քիչ քանակու<mark>թյամբ</mark> *Թույ*նի ընդունումը կա՛մ անմապես է կործանել մարմինը, կա՛մ աստիճանաբար. երբ սողունը խայթում է, թունավոր կենդանին<mark>երից որևէ մեկը կծո</mark>ւմ, ոտքը սայթաքում է և մարդը <mark>ընկնում, ինչ-որ բան չափից ավելի ա</mark>գաՀորեն է ուտում և այս և Համանման մյուս դեպքերին անմիջապես Հետևում է կա՛մ Հիվանդությունը, կա՛մ մա<mark>Հը, իս</mark>կ Հիվանդո<mark>ւթ</mark>յունից ա֊ <del>գատվելու Համար, այն էլ եԹե Հաջո</del>ղվի, որքա՜ն Հնարանը֊ ներ, <mark>ջանքերի</mark> լարումներ և բժչկագիտական միջոցներ ե<mark>ն</mark> պաՀանջվում: Ուստի երբ մեր մեջ բույն է դնում չարի ձգտումը, կարիք չի լինում աջակցելու դրան, որովՀետև ա֊ <mark>րատր ինջն է իրե</mark>ն Հաստատում մեր կամջի մեջ: Իսկ երբ <mark>ձգտո</mark>ւմ է ծագում, ապա պա**Հան**ջվու<mark>մ է</mark>, որ այդ ձգտումը ի <mark>կատար</mark> ածի Աստված: Դրա Համար էլ ասում ենք, քանդի <mark>բարեխոՀությունը Քո կամ</mark>քն է, իսկ ես մարմնավոր եմ<mark>՝ մեղ</mark>քերին վաճառված (Հռոմ. 7, 14), ապա Թող այդ բարի կամբր իմ մեջ <mark>բազմանա Քո գորությամբ:Նույն բանն ենջ</mark> ասում արդա<mark>֊</mark> <mark>րու</mark>թյան, բարեպաչտությ<u>ան,</u> կրքերից Հրաժարվելու մասին: <del>Կամբ բառը իր մե</del>ջ ամփոփում է ընդ<mark>Հան</mark>րապես բոլոր առա֊ քինությունները, իսկ Աստծ<mark>ո կա</mark>մբ ասելով նչանակում <mark>ենք</mark> այն ամենը, ինչ Հասկանում ենք անվան տակ:

Բայց <mark>ի՞նչ է նչանակում Հետևյալ լրացումը` ք</mark>ո կ<mark>ա</mark>՛մքը թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է։ Ինչպես Թվում է մեգ, այս <mark>խոսջը միգուցե ցու</mark>յց է տալիս դավան<mark>ան</mark>ջի առավել խորը <u>Հանգանակներից մեկը և աստվածախոՀական ըմբռնման ուս-</u> մո<mark>ւնք է արա</mark>րածի վեր<mark>աբերյալ: Իսկ իմա</mark>ստը այս է. բոլոր <mark>բանական արա</mark>րածների բնությունը լի<mark>նո</mark>ւմ է անմարմ<mark>ին և</mark> <mark>մարմնական: Անմարմին բնու</mark>թյուն ո<mark>ւնեն</mark> Հրեչտակները, իսկ <mark>բնության մյուս տեսակը մենջ ենջ` մարդ</mark>իկս: Ուստի <mark>առա</mark>ջի֊ նը Հոգևո<mark>ր է և ազատ ծան</mark>ը բեռից` մարմնից (այս նյութեղեն և դեպի Հողը վերադարձող) և երկնային կեցություն ունի, իր <mark>բնության <mark>Թե</mark>Թևությամբ և դյուրաչարժությամբ մնում է Թե֊</mark> *թև և եթե<mark>րային ոլորտներ</mark>ում: Իսկ մյուսը,* Հողեղենների <u>Հետ</u> մեր <mark>մարմնի ազգակցականու</mark>թյամբ ան<mark>Հրաժե</mark>չտաբար բաժին է ստացել <mark>երկրային կյանքը` որպես ապականության մի կա</mark>֊ ցարան: Ձգիտենք, Թե Աստծո կամբը ին<mark>չո՞ւ</mark> է այդպես տնօրին<mark>ել. արդյո՞</mark>ք <del>բոլոր արարածներին միմյանց մոտեցնելո</del>ւ Համ<mark>ար, որպեսզի և՛ երկրային կեցո</mark>ւթյունը ա<mark>նմասն</mark> չմնա երկնային բարձունքներից, և՛ երկինքը բնավ անմասն չմնա երկրի վրա եղածից, այլ երկու տարերքներից մարդկայի<mark>ն</mark> բնության գոյանալու չնոր*ֆիվ տեղի ունենա և՛ մեկ, և՛ մյու*ս տարերքի մի տեսակ միախառնում, քանգի Հոգու Հոգևոր մասը, ըստ երևույթին, երկնային ուժերի Հետ ազգակից է, <mark>բնակ</mark>վում է երկրային մարմինների մեջ, և այս Հողեղենացած <mark>մարմինը ապական</mark>աց<mark>ու</mark>ի նվագելով և առաքինությունների <mark>բազմանալով` Հոգ</mark>ու <mark>Հե</mark>տ փոխադրվում է երկնային ոլորտ: <mark>Քանզի, ինչպես ասում է Առաբյալը</mark>, պիտի հափշ<mark>տակվ</mark>ենք տարվենք ամպերի վրայից Տիրոջ առաջ օդում և այդպես մշտապես Տիրոջ հետ պիտի լինենք (Ա. Թես. 4, 17)։ Ուստի ամենայն ինչ, որ <mark>տնօրինե</mark>լ է Աստծո կամ<u>բր,</u> ողջ բանակա<mark>ն բ</mark>նությունը այս երկակի կյանքով մասերի է բաժանված, և անմարմին բնուԹյունը բաժին է ստացել երկն<mark>ային երանո</mark>ւԹյունը, իսկ մյո<mark>ւսը,</mark> մարմնի պատճառով, բնակվում է երկրի վրա` նրա Հետ ագդակից լինելով: Չնայած և՛ մեկ,և՛ մյուս բնության մեջ Հավա-<mark>սարապես դրված է լավի և փափագր, և Տիեղեր</mark>քի Տիրակալը

<mark>երկուսին էլ բաչխել</mark> է ինքնակառավարո<mark>ւմ</mark>, ինքնիչխանու*Թ*֊ յուն և ազատություն ամենայն անՀրաժեչտությունից, որպեսզի խոսքի չնորՀ և բ<u>անական</u>ու<u></u>նյո<u>ւն ու</u>նեցողները բոլորն <u>էլ իրենք իրենց կյանքը տնօրինեն իրենց ինքնաբուխ կամ-</u> <mark>քով, սակայն երկ</mark>նային կյանքը ամեն ինչում մաքուր է արա֊ <mark>տից, որի Հետ անՀ</mark>ամատեղելի է և Հակադիր, իսկ կրքերի երկրային կյանքը չարժման մեջ են դնում ամենայն չարժում֊ <u>ները և ծնունդները, որոնց միչտ ենԹակա է մարդկային ցե-</u> ղը,: Ուստ<mark>ի և աստվածաչ</mark>ունչ խոսքը ճանաչում է, որ եր<mark>կն֊</mark> քում մնա<del>ցող սուրբ ուժերը մեղքի բաժին չունեն</del> և մաքուր են ամենայն մեղսական ապականությունից: Իսկ այն ամենը, ինչը, չարի խորՀրդով և ց Հեռանալով, վերածվում է չարի և որպես տա<mark>կանք կամ աղտեղո</mark>ւթյուն, լ<del>ցվում այս</del> սովորական կյ<mark>անքի մեջ, և մարդկային ցեղը ապակա</mark>նվում է, որով**Հետև** այդ <del>խավարը չի Թողնում տեսնելու</del> ճչմարտութ<mark>յան</mark> Աստվա-<del>ծային լույսը: Ուստի և, եթե վերին կյ</del>անքը կրքեր<del>ի</del>ց ազատ և անապական է, իսկ այստեղի ա<del>ղտեղ</del>ալի կյանքը Թաղված է ամենայն կրքերի և չարախնդության մեջ, ապա պարզ է, որ երկնային կե<mark>ցո</mark>ւթյունը, ազատ լինելով ամենայն չարից, փար *թ*ամ<mark>անում է Աստծո բարի կամ</mark>քով, քանզի որտեղ չարը չկ<mark>ա,</mark> <mark>այնտեղ ամենայն</mark> անՀրաժեչտությամբ բարին է: Իսկ մե<mark>ր</mark> <mark>կյան</mark>քը, կ<del>որցնելով</del> ճանապարՀը, դու<del>րս</del> ընկավ նաև Աստծո <mark>կամբից: Դրա Համ</mark>ար աղոթե<mark>րո</mark>վ ուսո<mark>ւցանվ</mark>ում է մեր կյանքը <mark>այնքան մաքրել չարից, որպեսգի, ինչպես երկնային կեցո</mark>ւ*թ*֊ յան մեջ, մեր մեջ ն<mark>ույնպ</mark>ես անարգել կառավարի Աստծո կամբը, որպեսզի Հնարավոր լինի ասել. «Ինչպես Թագավո-<mark>րու</mark>թյուններում, իչխանու<mark>թյո</mark>ւններում, տերո</mark>ւթյուններում և խաղաղ ուժի մեջ կատարվում է Քո կ<mark>ամ</mark>բր, և ոչ մի արատ չի խոչընդոտում բարու կատա<mark>րմա</mark>նը, այդպես էլ Թող մեր <mark>մե</mark>ջ կատարվի բարին, որպեսգի ամենայն արատի կործանումով <mark>մեր Հոգիներ</mark>ում բարեՀաջողությամբ ամեն ինչում կատարվի Քո կամբր»:

<mark>Բայց որևէ մեկը</mark> կառարկի. մարմնա<mark>վո</mark>ր կյանքի վիճակ <mark>ստացածները արդյո՞ք կարող են Հասնել այն մաքրու</mark>ժյանը, որպիսին կա անմարմին ուժերում, երբ Հոգին մարմնավոր <mark>պաՀան</mark>ջմուն<u>ք</u>ներով Թաղված է բազում <mark>Հո</mark>գսերի մեջ։ Ուստի <mark>մեզ Թվում է, որ</mark> Տերը, մի տ<mark>ես</mark>ակ, ասես, վերացնելով այդպի֊ <mark>սի անՀնարինությու</mark>նը, Հաջորդ խոսքերի մեջ լուծու<mark>մ է</mark> տա֊ յիս այն բ<mark>անին, ինչը դժվար</mark>ին է <del>Թվում առա</del>ջիկա գործի մեջ: ՈրովՀետև, <mark>մեր կարծիքո</mark>վ, պատվիրա<mark>նելով Հանապազ</mark>օրյա Հաց խնդր<mark>ել, այդ խոսջ</mark>երով մեզ ուս<mark>մու</mark>նք է տրվում, որ քչով գո<mark>ւմանալը և չափավ</mark>որությունը կրքերից ազատ լի<mark>նելու</mark> օրենքով նույնն է, Թե բնությամբ ոչ մի կարիք չունենալ: Հ<del>րեչտակը աղոԹքներով Աստծուն չի խնդրում իրեն</del> Հաց տալ, քան<mark>դի օժտված է նմա</mark>ն որևէ բա<mark>նի կա</mark>րիքը չունեցող բնո<mark>ւթյամբ, իսկ մարդուն պատվիրանված</mark> է խնդրել, որով**Հե**֊ տև դատարկվողը անպայման լցվելու կարիջ է ունենում: <del>Մարդկային կյանքի կազմը վաղանցո</del>ւկ և Հարափոփոխ է և <mark>պաՀանջում է իրենից անջատված մ</mark>ասի տեղը նորը դնել: Սրա Համար էլ, ով բնությանը սպասարկելիս պաՀանջվածից ավելի չի տարվում ունայն Հոգսերով, չատ քիչ է ցածր Հրեչտակ<mark>ային կարգ</mark>ից, քչով գոՀանալով` նմանվում է Հրեչտակ֊ <mark>ներին, որոնք ոչ մ</mark>ի բանի կարիքը չունեն: Սրա Համար էլ մե<mark>դ</mark> <mark>պատվիրանված է մարմնավոր բնությու</mark>նը պաՀպանելու Հա֊ <mark>մար գոՀանալ նվազագ</mark>ույ<mark>նով</mark>, Աստ<mark>ծուն</mark> ասելով` մեր հացը <mark>տուր, այսինքն` տու</mark>ր ո՛չ Թե գվարճանք, Հարստութ<mark>յուն</mark>, ո՛չ երփնավառ ծիրանիներ, ոսկեկար Հանդերձներ, ո՛չ չողարձակ քարեր, ո՛չ արծա**ժե սպասք, ո՛չ ընդար**ձա<mark>կ կ</mark>ալվածքներ, ո՛<mark>չ</mark> <del>գորապետություն, ո՛չ իչխան</del>ություն քաղաքների և ժողովուրդների վրա, ո՛չ ձիերի երամակն<mark>եր,</mark> եզների նախիրնե<mark>ր,</mark> ո՛չ բազում այլ անասուններ, ո՛չ փառք ու պատիվ չուկ<mark>անե</mark>֊ րում, ո՛չ երաժչտություն և ո՛չ մետաքսեղեն կտորներ, ո՛չ գվարճացնող երաժչտություն և ո՛չ էլ այսպիսի մի ուրիչ բան, որով Հոգին Հեռա<mark>նում, չեղվ</mark>ում է Աստվածայինից և <mark>արժանապատիվ Հոգ</mark>ածությունից, այլ` մ<mark>եր</mark> հացը տուր։

<del>Տեսնո՞ւ</del>մ ես, արդյոք, սիրո իմաստնության այս անՀու֊ նո<mark>ւթյունը: Այս կ</mark>արձա<del>ռոտ խոս</del>ջի մե<mark>ջ ո</mark>րքա՜ն ուսմումք է <mark>բովանդակվում:</mark> Տերը **հաց բառով, ասես, այսպես է կան**չում <mark>յսողներին. «Մա</mark>րդի′կ, դադ<mark>ա</mark>րեցե′ք սպառվել ունայն ցան֊ <mark>կություններով, դադարեցե՛ք աչխատու</mark>թյան առիթ<mark>ները ա</mark>֊ վելի ու ավելի բազմացնել ի վնաս ձեզ: Քո բնական պարտքր մեծ չէ. դու պարտավոր ես կերակուր մատակարարել քո մարմնին, <mark>դա մեծ ու դժվ</mark>արին գործ չէ, ե<mark>թ</mark>ե նկ<mark>ատ</mark>ի ունեն<mark>աս</mark> պաՀանջը: <mark>Ինչո՞ւ ես բա</mark>զմացնում քո պարտավորությո<mark>ւնը:</mark> Ինչո՞ւ ես լուծ դնում քո վցին` կքելով այդքան պարտքերի տակ, գետնից արծաթ, ոսկի Հանելով, թափանցիկ նյութեր ո֊ րոնելով: Այդ ամենով որովայնին` այդ <mark>ամենօրյա</mark> ՀարկաՀավա<mark>ջին, զվարճություն պարգևելո՞ւ Համա</mark>ր, որին բավարար է միայ<mark>ն Հացր, և որը գոՀանում է ա</mark>յնքանով, որք<mark>անի կ</mark>արիքն ունի մարմինը»: Բայց դու Հնդկաստան ես գնում, աղետների Հանդիպում օտար ծովերում, տարիներով նավարկության ես ելնում` այնտեղից բերված գնումներով քաղցրացնելու կերակուրը, ուչադրություն չդարձնելով, որ քաղցրությունների գգաց<mark>ման սա</mark>Հմանը բերանի մեջ երկինքն է, իսկ այն ամեն<mark>ը,</mark> <mark>ինչը գեղեցիկ տե</mark>սք ունի, անուչաՀոտ և բուրավետ է և <mark>քաղց</mark>րացնում է ճաչակելիքը, սոսկ վ<mark>ա</mark>ղանցուկ և ակնԹար֊ <mark>Թային Հաճույք է պատ</mark>ճառում: Բաց<mark>ի բե</mark>րանի մեջ երկնքից <mark>որկորին մատակարարվող ոչ մի բան մյուսից չի տարբերվ</mark>ում, որովՀետև բնությունը այդ ամենը ի վերջո նույն գարչաՀո-<mark>տությունն է դարձնում: Արդյո՞ք տեսնում ես խո</mark>Հարարա֊ <del>կան արվեստի վախ</del>ճանը: <mark>Ար</mark>դյո՞ք տեսնում ես խոՀարարա֊ կան Հնարանքների Հետևանքը: Հա՛ց <mark>խնդ</mark>րիր կենսական պա-Հանջմունքի Համար. բնությ<mark>ունը դրան</mark>ում քեզ դարձր<mark>ել է</mark> <mark>մա</mark>րմնի պարտապանը: Իսկ այն ամենը, ինչը ձոխացյայների քմայքով Հնարվում է դրանից ավելի, որոմ և մոլ<mark>ա</mark>խոտ է: Տանտիրոջ սերմանածը ցորենն է, իսկ ցորենից Հաց են պատրաստում, իսկ ճոխությունը որոմն է, որը թչնամին ցանել է ցորենի Հետ։ Բայց մարդիկ, դադարելով բնությանը պաՀանջվածի չափով ծառայել, ինչպես մի տեղում ասում է Սուրբ Գիրբը (Մարկ. 4, 7, 19), իրականում ընկնում են ունայն խոսբերի տպավորության տակ և տՀաս են մնում, որովՀետև Հոդին ինջն իրեն անվերջ ղբաղեցնում է այդ ունայնություններով:

Ինչպես <mark>Թվում է ինձ</mark>, Թերևս այս նույն բանի մասին խորՀրդավ<mark>որ կերպով իմ</mark>աստասիրում է նաև Մովսեսը` օձ<mark>ին</mark> ներկայա<mark>ցնելով որպես Եվ</mark>այի խորՀրդատուի և դայԹակդիչի` ճաչակելու արդելված պտուղը: Ձէ՞ որ ասում են` եթե այդ կե<del>նդանին` օ</del>ձը, պատի վրայով սողալիս գլուխը դնի անցքի մեջ, ապա <mark>պոչից քաչելով դժվար է դուրս Հանել</mark>, քանգի Թեփո<mark>ւկները դիմադրում են. մի դեպքում առա</mark>ջ չարժվելը դյու֊ րին է, երբ Թեփուկները Հեչտորեն են սաՀում, մյուս դեպքում <u> Հետ չարժվելը Թեփուկների պատճա</u>ռով դժվար է: Կարծում ենք, այս խոսքը ցույց է տալիս, որ Հարկ է Հեռու մնալ Հա֊ ճույքից, երբ այն մանում և սողոսկում է Հոգու խորքերը և, որ<mark>ջան Հնարա</mark>վոր է, այնքան ամուր փակել կյանքի ելու֊ մուտ<mark>ները: Որո</mark>վՀետև այդ դեպքում մարդկային կյանքը չի <mark>ապականվում` ան</mark>ասնական կյանքի Հետ խառնվելով: Իսկ ե֊ <del>Թե մեր մեջ կյան</del>քի կապերի Թուլան<mark>ալ</mark>ու Հետևանքով Հեչ֊ <mark>տասիր</mark>ության օձր ներս սողոսկելու որևէ դուռ գտնի, ապա <mark>կԹաջնվ</mark>ի մեր մ<mark>եջ, ջանդ</mark>ի Թեփուկների պատճառ<mark>ով ն</mark>րան <mark>ների մասին լսելով` այդ խոր</mark>Հրդանչանի տ<mark>ակ</mark> Հասկացիր Հ<mark>ա</mark>֊ <mark>ձույ</mark>քների ամենաբազմա<mark>գան</mark> առիԹները, <mark>քա</mark>նգի Հեչտասի֊ րության կիրքը, ըստ ազգակցական Հասկացողության, մեծ գազան է, բայց Հաձույքների բազում և տարբեր տեսակն<mark>երը,</mark> որ զգացմունքների ձևով միախառնվում են մարդկային կյանքի <del>Հետ,</del> օձի Թեփուկներն են` կրքերի խայտաբղետ բազ-<mark>մազանությամբ: Այս պատճառով, եթե խուսափում ես օձի</mark>

Հետ բնակակից լինելուց, ապա զգուչացիր գլխից, այսինջն` ջո մեջ չարի առաջին պատվաստից, քանզի այդ է Հաստատում Տիրոջ պատվիրանի խորՀրդավոր իմաստը. նա պիտի ջախջախի քո գլուխը, իսկ դու պիտի խայթես նրա գարշապարը (Ծննդ. 3, 15)։ Թույլ մի՛ տուր, որ սողունը ներս մտնի, որը սողոսկում է առաջին Հերթին իր մարմնի ամբողջ երկարությամբ։ Գո-Հացիր միայն անՀրաժեշտ պաՀանջով։ Թող ապրուստի Համար քո Հոգացողության սաՀմանը լինի պաՀանջի բավարարումը քո ունեցածի չափով։

ԵԹե Եվայի խորՀրդականը ջեզ Հետ էլ գրույցի մեջ մտնի, *թե ի՞նչն է <mark>գեղեցիկ Հայաց</mark>քի, և Հա*ձելի` ճաչակելիքի Համար և, Հաց ունենալով Հանդերձ, սկսես այս կամ այն Համեմուն֊ քով ճոխա<mark>ցված ինչ-ինչ ուտելեղեններ որոնել, ի</mark>սկ դրա Հետև<mark>ան</mark>քով Հետագայում ցանկություններդ տարածես անՀրա֊ ժեչտ սաՀմաններից այն կողմ, ապա այդժամ կտեսնես, թե սողունը դրանից Հետո ինչպես է գողեգող սողում դեպի ըն֊ չաքաղցությունը: ՈրովՀետև ան<mark>Հրա</mark>ժեչտ կերակրից անցնե֊ լով Համեղ պատառներին` կանցնի նաև այն ամենին, ինչը Հաճելի է աչքի <mark>Հա</mark>մար, կսկսի Հետամտել ունենալու չքեղ անոԹներ, <del>գեղեցիկ ծառաներ, արծա</del>թե գդայներ, փափուկ անկո<sub>֊</sub> <mark>ղիններ, ոսկեկար,</mark> Թափանցիկ Հանդերձներ, գաՀավորակնե<mark>ր,</mark> <mark>եռոտ</mark>անիներ, չերեփներ, Թասեր, **ջա**Հեր, խնկամաններ: Իսկ <mark>այդ ամենի միջոցո</mark>վ ներս է սողոսկո<mark>ւմ ըն</mark>չաքաղցության ա֊ <mark>րատր և</mark> Հետամ<mark>ուտ</mark> է լինում` այդպիսի իրեր ձեռ<u></u>ջ բերելու, բայց որպեսզի դրանք բոլորն էլ ձեռք բերվեն և պակաս բան չմնա, եկամուտներ են պետք գնելու Համար: Իսկ դրա Համար <del>պետք է, որ մեկը վչտանա, մեկը արցունքներ</del> Հեղի, չատերը <mark>աղջատա</mark>նան` գրկվելով սեփականութ<mark>յու</mark>նից, որպեսգի նրանց արցունքների Հաչվին ընչաք<mark>աղց</mark> մարդու սեղանը ձոխ լ<mark>ինի:</mark> Ի<mark>սկ երբ օ</mark>ձր փաթաթվի այդ ամենի չուրջը և որովայնը լ<mark>ցն</mark>ի ամենայ<mark>ն ցա</mark>նկալի բաներով, այդժամ մարդը, Հղփան<mark>ա</mark>լով, ա֊ <mark>վելի ու ավելի է տարվո<mark>ւմ անառ</mark>ակությ<mark>ան մոլու</mark>թյամբ:</mark>

Որպեսզի այս ամենը չպատաՀի, աղոխքը սաՀմանափակիր Հացի նպաստը խնդրելով, որոնելով միայն այն ուտելիքը, որը քեզ Համար Համեմել է ինքը՝ բնուխյունը։ Իսկ այդ Համեսունքը մաքուր խիղձն է, որն ավելի ու ավելի է քաղցրացնում Հացը ձիչտ ձաչակելու դեպքում։ Իսկ եխե ցանկանում ես քաղցրացնել նաև կոկորդդ, ապա խող քեզ Համար Համեսնունք լինի աղքատիկուխյունը, խող քեզնից Հեռու լինի անկչտուխյունը, խող կերակուրը ձաչակելու ցանկուխյունը չբխանա Հարբեցողուխյամբ, այլ խող, ըստ պատվիրանի, նախ քրտինք խափես, Հետո նոր Հացը ձաչակես. երեսի քրտինքով ուտես ռացդ (Ծննդ. 3, 19)։ Տեսնո՞ւմ ես, խե որն է կերակրի արունին Համեմունքը՝ ըստ Սուրբ Գրքի։

Բավարար է միտքը միայն այդ պահանջով զբաղեցնել, իսկ ավելի ճիչտ կլինի ասել` բավարար է հոդին զբաղեցնել միայն այդքանով` հացի մասին հոդածությամբ։ Եվ հողից հաց հանողին (Սաղմ. 103, 14) ագոավի ձագերին ուտելիք տվողին (Սաղմ. 146, 8), բոլոր ապրող էակներին կերակուր տվողին (Սաղմ. 135, 25), իր ձեռքը բացողին և իր քաղցր կամքով բոլորին հագեցնողին (Սաղմ. 144, 16) ասա. «Քեղանից է իմ կյանքը, Թող Քեղանից լինի նաև կյանքի միջոցը։ Դու հաց տուր, այսինքն` արդար աչխատությամբ կերակուր ունենալու չնորհ պարդևիր»։ Քանզի եթե Աստված ճչմարիտ է, ապա ընչաքաղցությամբ հաց վաստակողի կերակուրը Աստծուց չէ։

Աղոխքով խնդրվածի տնօրենը դու ես, եխե քո կերակուրը ուրիչից չէ, եխե քո ստացվածքը ուրիչի արցունքներից չէ, եշ խե քո կուչտ լինելուց ոչ ոք քաղցած չի մնացել, եխե քո ավելացածից ոչ ոք չի Հառաչել: Իսկ Աստծո Հացը Հստակորեն այդպիսին է՝ ճչմարտուխյան պտուղ է, խաղաղուխյան կարգ՝ որոմի սերմերի Հետ չխառնված և չապականված: Իսկ եխե ուրիչի արտը մչակես, անամոխաբար անարդարուխյուն դոր-ծես և խղխերով Հաստատես անօրինական ստացվածքը և դրանից Հետո Աստծուն ասես՝ նաց տուր, ապա քո այդ խոսքե-

<mark>րը ոչ Թե Աստված կ</mark>լսի, այլ` ուրիչը, ք<mark>ան</mark>զի անարդարուԹյան պտուղը Աստծուն Հակառակ բնության ծնունդ է: Աստծո<mark>ւց Հաց կստ</mark>անա նա, ով <u></u>ջանում է Հանուն արդարության: <mark>Իսկ ով անարդա</mark>րությունն է մչակում, ն<mark>րա</mark>ն կերակրում <mark>է ա֊</mark> <mark>նարդարություն</mark> գործողը: Ուստի և ձեռքդ խղճիդ դնելով` <del>Աստծուն խնդրանք</del> մատուցիր Հացի Համար` իմանալով, որ Քրիստոս<mark>ը անխառն է և Բելիարից մաս չունի: ԵԹե գո</mark>Հ մա֊ տուցես ան<mark>արդարու</mark>թյունից, ապա քո գոՀը պոռնիկի վարձ է և շնացող տղ<del>ամարդու</del> գին (Բ Օր. 23, 18): Զո**ւերը որքան** ճոխացնես չռայլ<mark>ությամբ, միևնո</mark>ւյնն է` այդպիսի գոՀաբերությ<mark>ուն֊</mark> **ներից խորչող Մարգարեից կյսես**․ Իմ ինչի՞ն են պետք ձեր բազմաթիվ զոհերը։ Ես կշտացել եմ ձեր խոյերի ողջակեզներից, ձեր գառների ճարպը, ցուլերի և նոխազների արյունը չէ, որ ուզում եմ։ Ձեր խունկեր<mark>ն էլ պիղծ են ինձ համար (Ես․ 1,11-13), նաև մեկ այլ տեղում</mark> ․ <u>Ուստի և եթե Հացդ Աստծուց ունես,</u> ուրեմն արդար աչխա֊ տությամբ է, և քեզ թույլ է տրվում նրան երախայրիք մա֊ տուցել արդարության պտուղներից:

Հրաչալի է նաև այսօր բառի Հավելումը: Քանդի ասված է. 
մեր նանապազօրյա նացը տո՛ւր մեզ այսօր: Այդ բառի մեջ ուրիչ իմաստ է Թաջնված. այդ ասելիս դու պետք է իմանաս, որ
մարդկային կյանքը մեկօրյա է: Յուրաքանչյուրի սեփականուԹյունը միայն ներկան է, իսկ դալիքի Հույսը անՀայտ է
մնում, չդիտենք, Թե վաղն ի՞նչ է բերելու (Առակ. 27, 1): Ասված
է. վաղվա օրը իր մասին կնոգա, օրվա նոգսը բավ է օրվա նամար
(ՄատԹ. 6, 34), Առաջյալը, Հոդս ասելով, նկատի ունի դուր
Հոդսը: Ինչի՞ Համար ենք Հոդում վաղվա մասին։ Ուստի Տերը,
պատվիրելով ասել այսօր, դրանով քեղ արդելում է Հոդալ
վաղվա մասին, այդ բառով, ասես, Հետևյալն է ներչնչում քեղ.
«Ով քեղ տվել է օրը, Նա էլ կտա օրվա Համար պետք եղածը:
Ով արեգակը ծագեցնում է (ՄատԹ. 5, 45), ցրում է դիչերվա խավարը, Ով քեղ ցույց է տալիս լույսի չողը, Ով պտտեցնում է

երկինքը, որպեսզի երկրի վրա լույս լինի, Ով քեզ տալիս է այդ ամենը և չատ այլ բաներ, մի՞ Թե քո աջակցության կարի- քը ունի քո մարմինը բավարարելու Համար, պետք եղածը տալով քեզ: Կենդանիների բնությունը ի՞նչ Հոդածություն է Հանդես բերում սեփական կյանքի մասին: Ի՞նչ ցանքսեր ու-նեն ադռավները, ի՞նչ չտեմարաններ` արծիվները: Արդյո՞ք նրանց կյանքի մատակարարը մեկը չէ` Աստծո կամքը, որով բոլորը ապրում են: Եղը կամ ավանակը, կամ մյուս կենդանի-ները, առանց ուսուցման, բնությունից բանդետություն ու-նեն և լավ են տնօրինում ներկան, իսկ Թե ի՞նչ է լինելու Հե-տո, նրանք այդ մասին ոչ մի Հոդս չունեն»:

*Մի՞Թե մ<mark>արմնավոր կյան</mark>քի այ*դ կ<del>արձատևուԹյունն ու մե</del>֊ կօրյա լին<mark>ելը Հասկանալու Հ</mark>ամար մե<mark>նք խոր</mark>Հրդատուների կա<mark>րիք ունենք: Արդյո՞ք մենք չենք խրատ</mark>վում այն ամենով, ինչ կատարվում է ուրիչների Հետ: Ինչպե՞ս ողջախոՀ չենք <del>դառնում մեր սեփական կ</del>յանքով<mark>: Ա</mark>յնքան չատ բ<mark>ա</mark>ն կուտա֊ կելուց ի՞նչ օգուտ այն Հարուստի Համար, ով իրեն խաբու<mark>մ</mark> էր անիրագործելի Հույսերով, կեղեքում էր, կառուցում, Հավաքում, ճո<mark>խա</mark>նում էր ունեցվածքով, որը կբավեր բազում տարիների Համար, և որը ունայն Հույսով փակել էր չտեմա֊ <mark>րաններում: Արդյո</mark>՞ք մի գիչերում պարզ չդարձավ, որ այդ <mark>ամեն</mark>ը սնոտի Հույս էր, ունայն երագա<mark>ն</mark>ք` չնչին մի բանի մա֊ <mark>սին: Մարմնավոր կ</mark>յանքը սա<mark>Հմա</mark>նափ<mark>ակվո</mark>ւմ է միայն ներկա֊ <mark>յով, իսկ Հոգու սեփականությունը միայն այն կյան<mark>քն է, որ</mark>ի</mark> <u>ապավենը Հույսն է: Բայց մարդկային անողջախոՀությունը</u> <mark>մեղանչելով է տնօրինու</mark>մ և՛ մեկր, և՛ <mark>մյո</mark>ւսը` մտածելով <mark>մարմնավ</mark>որ կյանքը եր<mark>կարա</mark>ձգել Հույսե<mark>րո</mark>վ, իսկ Հոգևոր <mark>կյանքը վատնել` ներկայից վայելքներ քաղելով: Ուստի և Հո-</mark> գին, զբաղվելով տեսանելիով, անխուսափելիորեն խորթ է <del>դառնում էական և իսկական Հույսի Համար` ապավինելով</del> անկայուն բաներին, և ինչի Հույսը ուներ, այն ձեռք չի բե-ராடபீ:

Ուստի սովորենք սույն խոր Հրդից, Թե ինչ է Հարկավոր խնդրել այսօրվա և ինչ՝ Հետագայի Համար: Հացն այսօրվա պահանջ է, իսկ ԹագավորուԹյունը երանուԹյան Հույսն է: Իսկ Հացի մասին ասելով՝ Սուրբ Գիրքը նկատի ունի ամենայն մարմնավոր պահանջները: ԵԹե այդ խնդրենք, աղոԹողի մտքի Համար պարզ կլինի, որ իր Հոդսը մեկ օրվա Համար է: Իսկ եԹե որևէ Հոդևոր բարիք ենք խնդրում, ապա պարզ է, որ խնդրանքով նկատի է առնվում անսպառն ու միչտ դույուԹյուն ունեցողը, և Տերը աղոԹողներին պատվիրանում է Հայացքները Հենց դրան Հառել իբրև մի այնպիսի բանի, որը բավարարում է նաև առաջին պահանջմունքը: Խնդրեցե՛ք, ասում է Նա, Աստծո արքայությունը և նրա արդարությունը, և այդ բոլորը Աստված ձեզ ավելիով կտա (ՄատԹ. 6, 33) մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսով: Փառք և դորուԹյուն Նրան Հավիտյանս Հավիտանից: Ամեն:



## ԳԼՈՒԽ ՀԻՆԳԵՐՈՐԴ

Ների՛ր մեզ մեր հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց, որ հանցանք են գործում մեր դեմ. և մի՛ տար մեզ փորձության, այլ փրկի՛ր մեզ չարից, որովհետև քոնն է թագավորությունը և զորությունը և փառքը հավիտյանս։ Ամեն։

(Ummp. 6, 12-13)

Խոսքը, առաջ ընթանալով, մուտք գործեց առաքինության ամենավերին ոլորտը: Քանգի աղոթքի խոսքերով պատկերում է, թե Աստծուն դիմողը ինչպիսին պետք է լինի, իր պա-Հանջով ցույց է տալիս, որ նա արդեն մարդկային բնության սաՀմաններից դուրս է և առաքինությամբ նմանվում է Աստծուն, այնպես որ, ինչպես երևում է, անելով այն, ինչը Հատուկ է միայն Աստծուն, ինքն էլ երկրորդ աստված

է դառնում: ՈրովՀետև Հանցանքներ ներելը Աստծո Հատկանիչն է, այն էլ` Հիմնական, քանզի ասված է` ոչ ոք չի կարող ներել մեղքերը, եթե ոչ` Աստված միայն (Ղուկ. 5, 21): Հետևաբար, եթե որևէ մեկը իր կյանքով նմանվում է Աստվածային բնությանը բնորոշ Հատկանիչներին, ապա ինքն էլ է որոշ չափով նույնը դառնում, որի Հետ իր մեջ նույնականություն է ի Հայտ բերում` ձիչտ և ձիչտ նմանվելով նրան:

Եվ այսպես, ի՞նչ է ո<mark>ւսուցա</mark>նում սույն <mark>խո</mark>սքը: Ամենից ա֊ ռաջ նախորդ կյանքով ձեռք բերված Համարձակությամբ իր մեջ գիտակցել Աստծո նմանությունը և դրանից Հետո մի<mark>այն</mark> Հանդգնել Հայր անվանել Աստծուն և խնդրել ներում ն<mark>ախ</mark>֊ կին մեղքերի, որովՀետև ոչ բոլոր խնդրողների Համար է կա֊ րելի ստանալ ցանկալին, այլ միայն նրանց, ովքեր դործով են <mark>իրավունը ձեռք բերել Համարձակորեն ղիմ</mark>ելու: Քանզի Տերը ուղղակիորեն այդ է ներչնչում Հետևյալ խոսքով. բարուն <u> դիմելիս բարի՛ եղիր, արդարին դիմելիս ա</u>րդա՛ր եղիր, Համ֊ <mark>բերատարին դիմ</mark>ելիս Համբերատա՛ր եղիր, նույնպիսի՛ն եղիր, <mark>երբ դիմում ես բ</mark>արեսիրտին, բարե<mark>Հաձին,</mark> բարիք գործողին, <mark>գ</mark>թասերի<del>ն, և այն ա</del>մենում, ինչ<mark>ն աստ</mark>վածային է, ն<mark>մա</mark>նվիր Հոժարութ<mark>յամբ, դրանով իսկ Համարձակություն վաստակի</mark>ր աղոթելու: Ուստի և ինչպես անարդարը չի կարող բարու <u> Հետ միաբան լինել և ա</u>պականություն<mark>նե</mark>րի մեջ թաղվածը Հաղորդ լ<mark>ինել անապակա</mark>նի և անարատի Հետ, այդպես էլ Աստվածային մարդասիրության մեջ մնացողը Հեռու է դա֊ ժանասրտությունից: Հետևաբար, ով պարտքերի Համար մարդուն <mark>բռն</mark>ության մե**ջ** է պաՀում և նրա Հետ դաժան է վա<mark>րվում, իր վարքով իրենից Հեռացնում է Աստծո մարդասի</mark>֊ րությունը: ՈրովՀետև մարդասիրությունը ի՞նչ Հաղորդակցություն կարող է ունենալ գա<mark>գան</mark>ության Հետ, սիրառա֊ տությունը` մոլեգնության Հետ և այն ամենի Հետ, ինչ պատ֊ կանում է Հակառակ կողմին, այն էլ այնքան անՀաչտ Հակառակությամբ, որ մի կողմին նվիրվածը անխուսափել<mark>իո</mark>րե<mark>ն</mark> Հեռա<mark>նում է մյուս կողմից: Ինչպես մա</mark>Հվան ճարակ դարձա֊ <mark>ծր արդեն ողջ չէ,</mark> և կյանքը վայելողը Հեռու է մաՀվանից, <mark>այդպ</mark>ես էլ Աստծո մարդասիրությա<mark>ն մ</mark>եջ մտնողի Համար <mark>միանգ</mark>ամայն ա<mark>ն</mark>Հրաժեչտ է Հեռու լինել ամենայն դաժա֊ <mark>նությունից: Իսկ ով միանգամայն Հեռացել է այն ամենից, ին</mark>֊ չը կոչվում է ապակա<mark>նու</mark>թյուն անվամբ, իր այդ վարքով ինչ-<mark>որ չափով Աստվածանում է` իր մեջ կատարե</mark>լութ<u>յ</u>ան Հասց-<del>նելով այ</del>ն, ինչը բանակ<mark>անու</mark>թյունը պատկերացնում է Աստ-<del>վածային բնու</del>թյան մասին:

Տեսնո՞ւմ ես, Թե Տերը այս <mark>աղո</mark>Թքի <mark>խո</mark>սքերով ինչպիսի <mark>վե-</mark> Հո<mark>ւ</mark>Թյան է Հասցնում լսողներին` մարդկային բնուԹյունը ինչոր կերպով վերածելով աստվածայինի և օրենք դարձնելով, որ Աստծո Հետ Հաղորդակցվողներն իրենք աստված դառնան:

<mark>«Դու, որ բռնված</mark> ես երկյուղով, որ ք<mark>ո խ</mark>իղճը ձաղկում է <mark>ջեց, - ասում է Նա, - ինչի՞ Համար ես ծառա</mark>յամտորեն Աստծո <mark>մոտ գնու</mark>մ: Ինչի՞ <mark>Համար ես պատնե</mark>չ **դնում ին**քդ քո <mark>սխրանքի դեմ, ո</mark>րը կայանում է Հոգու <mark>ազ</mark>ատության մե<mark>ջ և ի</mark> <mark>սկզբանե էակա</mark>նապես պատկանում է բ<mark>նո</mark>ւթյանը: Ինչի՞ ես <mark>բառերով սիրաչաՀում ՉսիրաչաՀվողին: Ինչի՞ Համար ես</mark> չո֊ ղոմ Հաճո<mark>յախոսությամբ դ</mark>իմում <mark>Նրան, Ով միայն գործերի</mark>ն է նայում: Դու, որ օժտված ես աղատությամբ և ողջախո֊ <mark>Հությամբ, կարող ես քո</mark> իչխանությամ<mark>բ ունենա</mark>լ ամենայն բարիք, ինչ տրվում է Աստծուց: Եղի՛ր ինքդ քո դատավորը: Քո փ<del>րկարար վճիռը ի՛նքդ կայացրու: Ցանկանու</del>մ ես, որ Աստված Թողությո՞ւն տա քո մեղքերին. ի′նքդ Թողություն տուր. Աս<mark>տված Հայտնել է իր</mark> դատավճ<mark>իռը. քո դ</mark>ատր քո իչխա<mark>նության տակ գտնվող ցեղակցի նկատմամբ ինչպիսին էլ</mark> մենը քո մասին Հաստատված է նաև Աստծո դատով»:

Բայց ո՞վ կարող է արժանավայել կերպով բ<mark>ա</mark>ցաՀայտել Աստծո խոսքի ողջ վեՀությունը: Նրա մեջ ամփոփված իմաստն ու խորՀուրդը վեր է ամեն մի մեկնաբանությունից: «Ներ<mark>ի՛ր մեզ մեր </mark>հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց, <mark>որ</mark> <mark>հանցանք են գործում</mark> մեր դեմ»: Այ<mark>ն խոՀերը, որ այստեղ ծնվում</mark> <mark>են իմ</mark> մե<mark>ջ, դժվար</mark> է անգամ մտքով որսալ, էլ ուր մնաց մեկ-<mark>նաբանել խոսքերո</mark>վ: Քանգի ի՞նչ է <mark>ասվա</mark>ծ: Ինչպես բարու <mark>մե</mark>ջ առաջադիմողը, Առաբյալի խոսբերով, նմանվու<mark>մ է Ա</mark>ստ-<mark>ծուն</mark>․ նմանվեցեք ինձ, ի<mark>նչպես</mark> որ ես` Քրիստոսին (**Ա Կորնթ**․ 11, 1), <mark>այնպես էլ Հակառակը, պաՀան</mark>ջվում է, ո<del>ր բ</del>արու մեջ առա-<del>ջադիմու</del>թյունը օրինակ <del>դառն</del>ա Աստծո Համար, որոչ չափով փոխվում է միայն կարգր, և մենք Հա<mark>րձա</mark>կվում ենք Հուսալ, որ ինչպես Աստծուն ընդօրի<mark>նակ</mark>ելով` մեր մեջ բարին է <mark>կա</mark>֊ տարվում, այդպես էլ Աստված կրնդօրինակի մեր գործերը, երբ առա<mark>ջադ</mark>իմում ենք բարու մեջ, և դու կարող ես Աստծուն ասել. «Ինչ ես արեցի` <mark>արա և Դո</mark>՜ւ. Դո<mark>ւ` Տերդ, ընդօրինա</mark>֊ կի՛ր ջո ծառային, Դու` ամեն ինչի վրա Իշխողդ` աղջատին ու տնանկին: Ես Թողեցի պարտջերը, մի՛ պահանջիր և Դու: Ես տվեցի մուրացողին, մի՛ մերժիր և Դու խնդրողին: Ես իմ պարտապանին Թողեցի, և նա ուրախ եղավ, Թող այդպես ուրախանա նաև Քո՛ պարտապանը: Մի՛ Թող, որ ջո պարտապանը իմ պարտապանից ավելի վշտացած լինի: Թող երկուսն էլ Հավասարապես երախտապարտ լինեն ներողներին: Թող երկուսի միջնորդ դատավորներն էլ Հաստատեն, որ Հավասարապես ներված են և՛ իմ, և՛ Քո պարտապանները: Իմ պարտապանը` ինչ-որ մեկը, իսկ Քոնը` ես. ինչ վճիռ որ տվեցի ես իմ պարտապանին, Թող նույն վճիռն էլ Քոնը լինի, ես ներեցի, ների՛ր և Դու: Ես Թողեցի, Թո՛ղ նաև Դու: Ես շատ ողորմած եղա իմ ցեղակցի նկատմամբ, Տե՛ր, Դո՛ւ էլ ընդօրինակիր Քո ծառայի մարդասիրությունը:

Բայց իմ գործած մեղջերը Քո առաջ չատ ավելի ծանր են, ջան իմ պարտապանի գործածները իմ առաջ: Ես էլ եմ խոստովանում այդ. խորհի՛ր և այն, Թե ինչպիսի՛ գերազանցուԹյուն ունես ամենայն բարու մեջ: Արդար է, որ Դու մեզ` մեղավորներիս, չնորհես Քո Հզորության գերազանցությանը վայել առատաբաչխություն: Ես փոջը մարդասիրություն ցույց տվեցի, որովհետև դրանից ավելին իմ բնությունը չիներում, իսկ Դու որջան կամենաս, ցույց կտաս, որովհետև Քո առատաբաչխությունը սահման չունի»:

Բայց էլ ավելի Հանդամանորեն քննենք և ըմբռնենք աղոթքի Հաջորդ խոսքը, որի իմաստի մեկնաբանությունը դուցե մեղ Համար ևս մի ուղեցույց ծառայի բարձրյալ կյանքի Համար: Ուստի քննենք, թե որոնք են այն Հանցանքները, որոնք մեղապարտ են դարձնում մարդկային բնությունը, ու նաև որոնք են այն Հանցանքները, որոնք մենք կարող ենք ներել. այս բանի իմացությունը ևս մեկ լրացուցիչ Հասկացություն կտա, թե որքան անսաՀման են Աստվածային բարիքները: Ուստի և այստեղ թվարկենք Աստծո առջև մարդկային մեղ-

<mark>ջերը: Մարդը Աստծո պատժին սկսեց ենԹա</mark>կա լինել առաջի֊ <del>նը` այն բանի Համար, որ երես դարձրեց Գոյակցից և, ուրա</del>֊ նալով Աստծուն, որ ըստ <u>բնու</u>թյան իր Տերն է, և Հեռանալով <mark>նրանից` Հանձն</mark>վեց Հակառակորդին, երկրորդը` իր ինքնիչ-<mark>խան ազատութ</mark>յունը փոխե<mark>ց մ</mark>եղքի չ<mark>արաՀ</mark>նար ծառայության <del>Հետ և ապականաց</del>ու ուժի ապօրինի իչխանությ<mark>ան տ</mark>ակ գտնվելը <del>նախընտրեց Ա</del>ստծո <del>Հետ բնակակից լինելուց</del>: Մի՞Թե կարելի է Հայացքը Արարչի Հրաչափառությանը չՀա-<mark>ռ</mark>ելը, այլ <mark>երեսով դեպի մ</mark>եղքի պղծությո<mark>ւն</mark>ը չր<mark>ջվ</mark>ելը չարյա<mark>ց</mark> փոքրագույնը Համարել: Եվ ի՞նչ տեսակի պատիժների արժանի կ<del>արելի է Համարել Աստվածա</del>յին բարի**քների ա**նարգումը, սատանայի որոգայ<mark>Թների նա</mark>խընտրությունը: Պատկերի եղ֊ ծում, ար<mark>արչագործության սկ</mark>զբից ևե<mark>թ մեր մե</mark>ջ դրոչմված Աս<mark>տվածային կերպարան</mark>քի ապականում, կչռաչափի կո֊ րուստ, Հայրական սեղանից Հեռացում, խողերի գարչաՀոտ կյանքի Հետ միախառնություն, <mark>ժա</mark>նկագին գանձերի վատ֊ նում. ի՞նչ խոսքերով է Հնարավոր պատկերել այդ և մնացած բոլոր մեղջերը, որոնջ կարելի է տեսնել Սուրբ Գրջի և բանակ<mark>անու</mark>թյ<mark>ան</mark> օգնությամբ:

Եվ այսպես, քանի որ մարդկային ցեղը այդ մեղքերի Համար պետք է պատիժ կրի Աստծուց, ապա ինձ Թվում է, որ Աստծո խոսքը աղոԹքի մեջ չարադրված ուսուցմամբ մեղ պատվիրանում է որքան էլ մենք, կամ մեղանից որևէ մեկը չատ ու չատ հեռու լինենք մարդկային մեղքերից, Աստծո հետ աղոԹական հաղորդակցուԹյան մեջ երբեք չմտնել այնպիսի հանդգնուԹյամբ, ասես մեր խիղձը մաքուր է: Քանզի դուցեև մեկը, այն հարուստ երիտասարդի նման, իր կյանքը տնօրինելով ըստ պատվիրանների, իրավունք ունի նրա պես պարծենալ իր կյանքով և ասել` այդ բոլորը իմ մանկությունից ի վեր պահել եմ (ՄատԹ. 19, 20) և նույնիսկ ենԹադրել, որ պատվիրանների դեմ ոչ մի մեղանչանք չունենալով` իր համար վայել չէ մեղջերի ԹողուԹյուն խնդրել, այլ դա վայել է միայն

<mark>մեղջ գործողներին:</mark> Նա կասի, Թե այդպ<mark>իս</mark>ի խոսջերը վայել <mark>են անառակությամբ պղծվածին, կամ ը</mark>նչաքաղցության Համար <mark>ԹողուԹյուն պետք է խնդրեն կռապա</mark>չտուԹյան մեջ ըն֊ <mark>կածները, և ընդ</mark>Հանրապես տեղին և <mark>վա</mark>յել է, որ գԹ<mark>ասը֊</mark> <mark>տություն Հայց</mark>են բոլոր նր<mark>ա</mark>նք, ովքե<mark>ր ո</mark>րևէ մեղանչանքով <mark>վերջ են պատճառել Հոգու խղճին: Իսկ ե</mark>թե նա մեծ <mark>Եղ</mark>իա՞ն *է, կամ գո<mark>րծում է Եղիայի հ</mark>ոգով և զորությամբ (Ղուկ. 1, 17), կամ* կանանցից ծ<mark>նվածների մեջ (Մատ</mark>թ. 11, 11) ամենամեծն է, կամ Պետրոսն է<mark>, կամ Պողոսը,</mark> կամ ՀովՀաննեսը, կամ նրանցից ո֊ րևէ մեկը, ում փառավորությունը վկայված է Սուրբ Գրքում, ապա ինչի՞ Հ<mark>ամար այդպիսի խոսքեր ասել</mark>, որոնցով խնդրվում է Թողություն տալ ոչ մի մեղապարտություն չունեցողի մ<mark>եղջ</mark>երին: Նրա Համար, որպես<del>զի որ</del>ևէ մեկր, նման մի բան նկատի ունենալով, չմեծամտանա այն փարիսեցու նմ<mark>ան, ով չգիտեր անգամ, Թե ինջն ինչ է բնուԹյամբ: Քան</mark>֊ <del>գի եԹե իմանար, որ ինքը մարդ է, ա</del>պա, ի**Հարկե, իր բնու**Թյունը չէր պատկերացնի ապակ<mark>անու</mark>թյունից գերծ, կսովորեր Սուրբ Գրքից, որն ասում է` մարդկանց կյանքում մեկ օր անգամ չես գտնի, որ աղտից մաքուր լինի (Հոբ 14, 4, 5):Հետևաբար, որպեսգի աղոթքով Աստծուն դիմողի Հոգու Հետ <mark>նման մի բան չկա</mark>տարվի, Աստծո խոսքը պատվիրանում է <mark>չնայ</mark>ել առա<mark>ջադիմ</mark>ությո<mark>ւ</mark>ններին, այլ <mark>մի</mark>չտ Հիչել մարդկային <mark>բնության ընդՀանուր մեղջերը, որոնց, անա</mark>կասկած, ամեն ոջ <mark>է մասնակից` որպես նույն բնության մասնակից և Դատավո</mark>֊ րին խնդրել, որ մեղջերին Թողություն տա:

Քանի որ մեր մեծ <mark>ապ</mark>րում է Ադամը, և մեղանից յուրաջանչյուրը մարդ է, ապա ջանի դեռ մեր բնության վրա տեսնում ենք այս կաչվե քիտոնները և այս նյութեղեն կյանքի չուտ թառամող տերևները, որոնք մենք ի վնաս մեզ կ<mark>արել</mark> ենք` դեն նետելով մչտնջենական և լուսավոր Հանդերձները, Աստվածային զդեսների փոխարեն մեղ պատել ենք զվարճանքներով, փառքով, մեկօրյա պատիվներով, մարմնի կոր-

<mark>ծանարար Հեչտուխ</mark>յուններով, քանի դե<mark>ռ</mark> նայում ենք այս <mark>մարմնավոր կացարանին, որի մեջ դատապարտված են</mark>ք ապ֊ րել, որքան չուտ դիմենք դեպի արևելք ոչ միայն նրա Համար, <mark>որ այնտեղ ենք</mark> տեսնում մեր Աստծուն, Ով, ամենագո լինելով, որևէ տեղով չի պարփակվում, և <mark>Հա</mark>վասարապես ամեն ինչի մեջ է, այլ այն պատճառով, որ արևեքում է մեր նախաս֊ տեղծ դրախտր, նկատի ունեմ, իՀարկե, դրախտում մնալը, <mark>որտեղից մենք վտարվեցի</mark>նք (Աստված դրախտ տնկեց Եդեմում՝ արևելյան կ<mark>ողմը), ուստի մեր Հայացքը որքան չուտ Հառենք</mark> դեպի ար<mark>ևելը և մտաբերեն</mark>ը մեր վտարումը երանությա<mark>ն լու</mark>֊ սավոր և արևելյան ոլորտներից, այդժամ այդ խոսքը կամփո֊ փենք նաև մենք՝ կյանքի անպտուղ Թղենիով ծածկվածներս, Աստծո երեսից ընկած<mark>ներս, Հ</mark>ոժարաբար <mark>օձին մա</mark>տնվածներս, որ<mark>ը Հող է ուտում և դետն</mark>ի վրա սողում, լանջի և որովայնի վրա է քարչ գայիս և մեզ էլ խորՀուրդ է տայիս նույնը ա֊ <del>նել` անձնատուր լինել երկրային Հա</del>ճույքներին, <mark>մ</mark>եր սիրտր գբաղեցնել գետնի վրա սողացող և <sub>Ք</sub>արչ եկող մտ<sub></sub>քերով և որովայնի վրա քայլել, այսինքն` Հոգալ ցանկասիրական կյանքի Համար, ուստի այդ կեցության մեջ լինելով այն ան<mark>առակ</mark> որդո<mark>ւ նման, որ</mark>ը երկար ժամանակ Թչվառության մեջ խող էր <mark>արածեցնում, նրա</mark> նման որքան չուտ ուչքի գանք և մտաբե֊ <mark>րեն</mark>ք երկն<mark>ային Հո</mark>րը, <mark>ա</mark>յնքան Հրաչալիորեն կօգտվենք այս խոսքից. «Ների՛ր մեզ մեր հանց<mark>ա</mark>նքները »:

Ուստի և Թեկուզ որևէ մեկը Մովսես լինի կամ Սավուղ, կամ առաջինությամբ փառավորվածներից մեկը, այդուՀան-դերձ, ջանի որ մարդ է` այդ խոսջը վայել կՀամարի իրեն, ո-րովՀետև մասնակից է Ադամի բնությանը, ուրեմն նաև` նրա անկմանը: Քանի որ, ինչպես ասում է Առաջյալը` Ադամով պիտի մեռնենք (Ա Կորնթ. 15, 22), ապա Հարկ է, որ Ադամի դղջման ժամանակ նրան վայելող խոսջը ընդՀանուր լինի նրա Հետ բոլոր մեռածների Համար, որպեսզի մենջ մեղջերի Թողության չնորՀումով, ինչպես ասում է Առաջյալը, կրկին

փրկվենք Տիրոջ չնորհիվ (Եփ. 2, 5): Բայց այս ասված է, որպեսզի ամեն ոք, ավելի ընդհանուրի վրա հայացք նետելով, կարողանա ըմբռնել խոսքի մեջ առաջարկվածը։ Իսկ եթե որևէ մեկը այս խոսքի ճչմարիտ իմաստը որոնի, ապա կարծում եմ, մեզանից չի պահանջվում հասկացությունը բխեցնել բնության նկատմամբ ընդհանուր հայացքից, որովհետև խիղճը բավական է` կյանքում յուրաքանչյուր արարքը քննարկելով ներում խնդրելն անհրաժեչտ դարձնելու համար:

Քանի <mark>որ այս աչխար</mark>Հում մեր կյան<mark>քը,</mark> ինչ<mark>պե</mark>ս կարծ<del>ում</del> եմ, բազմ<mark>ազան ազդեցու</mark>թյունների է ենթակա ինչպես Հոգու և բանականության, այնպես էլ մարնավոր գդացումերի առումով, ա<mark>պա դժվար, ավե</mark>լի ճիչտ, <mark>միանգամայն ան</mark>Հնար է մեղսակա<mark>ն Հակում չունենալ</mark> Թեկուգ և <del>որևէ մի կր</del>քով: Օրինա<mark>կ` վայելքներ սիրող այս կյանքը մարմնի վերաբերմամ</mark>բ բաժանվում է` ըստ մեր զգացմունքների, իսկ Հոգու վերա-<del>բերմամբ իրեն ի Հայտ է բերում բանա</del>կանությա<mark>ն ձ</mark>գտման և կամքի չարժման մեջ, իսկ ո՞վ է <mark>այդ</mark>պիսի ողջախոՀությամբ այնքան վերացած և օժտված, որպեսզի և՛ մեկ, և՛ մյուս կյան֊ *ջով գերծ մ<mark>նա</mark> մեղքի ապականությունից: Ո՞վ է աչքով ան*֊ մեղս<mark>ական:</mark> Ո՞վ է ականջով արդար: Ո՞ւմ է խորթ որկորի այդ <mark>անասնական ախո</mark>րժությունը, ո՞վ է գերծ զգայականորե<mark>ն</mark> <mark>մեղջ</mark> գործելուց: Ո՞ւմ Հայտնի չէ Սո<mark>ւր</mark>բ Գրջի առ<mark>ա</mark>ջարկած <mark>այս խորՀուրդը. մա</mark>հը ձեր պա<mark>տ</mark>ուհաննե<mark>րով բ</mark>արձրացավ (Երեմիա 9, 21): ՈրովՀետ<mark>և Սուրբ Գիր</mark>քը պատուՀաններ է <mark>անվա</mark>նում <del>զգացմուքները, որոնց մի</del>ջոցով Հաղորդակցվելով արտաքին <mark>առարկաների Հետ` Հոգին զբաղվում է ընտ</mark>րությամբ, և որոնք էլ մաՀվան առաջ <mark>ճա</mark>նապարՀ են <mark>բա</mark>ց անում ներս <mark>մտնելու</mark> Համար: Եվ իրոք, չատ մա<mark>Հերի Համար</mark> է որպ<mark>ես</mark> մուտը ծառայում աչքր, եր<del>բ տեսն</del>ում է բարկացածի` ին<mark>քն էլ</mark> է բորբոքվում նույն կրքով, կամ տեսնում է Հպարտացյալի, <mark>ատելուԹյամ</mark>բ է բռնկվում, երբ մի գեղեցիկ իր կամ <mark>գ</mark>եղեցիկ դեմք է տեսնում, սկսում է ամբողջովին փափագել` ունենա֊

<mark>լու իրեն դուր եկած</mark>ը: Ականջն էլ է մա<mark>Հվա</mark>ն պատուՀաններ բացում, քանցի լսելու Հետ մեկտեղ նաև չատ կրքեր է ընդունո<mark>ւմ Հոգու մ</mark>եջ` երկյու<del>ղ, տխրու</del>թյուն, <mark>զ</mark>այրույթ, Հաձույք, <del>փափագ, անգու</del>սպ ծիծաղ և նման այլ բ<mark>ա</mark>ներ: Իսկ ճաչ<mark>ակ</mark>ե֊ <mark>լիքի Հ</mark>ագե<del>ցում</del>ը, ինչպես կ<mark>ա</mark>սի գիտեցողը, չարիքների ողջ <mark>բազմության մայրն է: Քանզի ո՞ւմ Հայտնի չէ, որ որ</mark>կորի մասին Հոգածությունը կյանքում գրեթե բոլոր մեդքերի պատճառն է: Նրանից են ծնվում ճոխությունը, Հարբեցո-<mark>ղությունը, որովայնամոլ</mark>ությունը, չա<mark>տակ</mark>երությունը, <mark>ան֊</mark> գուսպ վ<mark>արքն ու բարքը, երբ մարդը անմիտ անա</mark>սուն<mark>ի պես</mark> *թաղվ<mark>ում է անպատվության մե</mark>ջ: Այսպիսով,* գգայական ապրումները բոլոր մեղանչանքների վերջին սաՀմանն են. այն ա֊ մենը, ինչ<mark>ը ցանկասերները ա</mark>նում են մ<mark>արմնի Հա</mark>մար, պատկա<mark>նու</mark>մ է զգայական Հիվանդությունների թվին, որոնց Հան֊ գամ<mark>անալից նկարագրու</mark>թյունը չատ երկար կլիներ, բացի այդ, պատչաճ չէ կարևոր առարկ<mark>անե</mark>րին խառնել այն ամենը, ինչը դատապարտելի է որպես զգայականություն: Եվ արդյո՞բ Հնարավոր է խոսքով Թվարկել Հոգու և կամքի մեղքերի ամբողջ բազմությունը: Ասված է` սրտից է, որ ելնում են չար խորռուրդները (Մատ*թ*. 15, 19) և այնտեղ ամփոփված ու մեզ ապա֊ <mark>կանող բոլոր չար խ</mark>որՀուրդների բազմությունը: Եվ այսպես, <mark>եԹե բոլոր գգայարանների միջոցով և Հ</mark>ոգու սրտային չար֊ <mark>ժումնե</mark>րով մեր դեմ ամենուր մեղ<mark>ջերի</mark> որոգայԹներ են <mark>դրված, ապա ո՞վ կարող է պարծենալ, ինչպես ասում է Ի</mark>֊ <mark>մաստությունը, թե ինքը սո</mark>ւրբ սիրտ ունի ( $oldsymbol{u}$ ռակ.  $20,\,9$ ): Այն ո՞վ <mark>է, որ մաք</mark>ուր է աղտից, **ինչ<mark>պես վկայում է նաև Հ</mark>ոբը** (Հոբ 14, 4): <del>Իսկ ապա</del>կանությունը Հ<del>ոգու</del> մաքրության <mark>Հ</mark>ամար այն բոլոր <u>Հաճույքներն են, որոնք տարբեր տես<mark>ակ</mark>ներով և տարբեր ե</u>֊ ղանակներով մարդկային կյ<mark>անքին են խա</mark>ռնվում և՛ Հոգո<mark>վ, և</mark>՛ խորՀուրդներով ու գգայություններով, և՛ դիտումնավոր<u>, և</u>՛ մտավոր չարժումներով: Եվ այսպես, ո՞ւմ Հոգին է մաքուր <mark>այդ ապականությունից: Ո՞վ չի տկարացել սնապարծութ</mark>֊

յամբ: Ո՞ւմ չի ոտնաՀարել ամբարտավանությունը: Ո՞ւմ ձեռքը չի դողացել մեղքով: Ո՞ւմ ոտքը չի չտապել մեղանչե֊ լու: Ո՞ւմ չի պղծել ծուռ աչքը, ո՞ւմ չի ապականել անգետ լսողությունը, չի գայթակղել ձաչակելիքը: Ու՞մ սիրտն է ան֊ տարբեր մնացել ունայն չարժումների նկատմամբ:

<del>Քանի որ այս ա</del>մենը մեր մե<mark>ջ կա</mark>, ընդսմին անա<mark>սնա</mark>բար ապրողներ<mark>ի մեջ` անՀանդ</mark>ուժելի չափով, իսկ իրենց նկատ-<mark>մամ</mark>բ ավել<del>ի ուչադիրների</del> մեջ` նվա<del>գ չափով, սակ</del>այն բոլոր նրանք, ով<mark>քեր նույն բնու</mark>թյունն են կիսում մեղ Հետ, միչտ էլ անպայմ<mark>արորեն մասնակ</mark>ից են բնության մեղջերին, ապա դրա Համար էլ աղոթքով ծնրադրելով Աստծուն` խնդրում ե<mark>նք ներել մեր մեղջերը: Սակ</mark>այն այ<del>դ աղաղակը չի ը</del>նդունվի և չի Հաս<mark>նի Աստվածային լսել</mark>իքին, ե<mark>թե մեզ Հետ մ</mark>իասին նը ուրիչների Հետ կիսելը Հրաչալի գործ է: Քանգի ով ասում <mark>է, Թե մարդասիրու</mark>Թյունը բարե<mark>վայ</mark>ել է Աստծու<mark>ն</mark> (իսկ եԹե այդպես չլիներ, ապա Աստծու<mark>ց անվա</mark>յել և անՀամապատաս֊ խան բան չէր խնդրի), դրա Համար էլ արդարություն է խնդրում, իր սեփական գործերով Հաստատում է, որ ողորմա֊ ծությ<mark>ունը ու</mark>րիչների Հետ կիսելը Հրաչալի գործ է, որպեսզի բարեպաչտ Դատավորից ինքը չլսի. բժիշկ, ի՜նքդ քեզ բժշկիր: <mark>Ինձ պաղատում ես մարդասիրու</mark>թյա<mark>ն մ</mark>ասին, որը դու մեր-<mark>ձավորների Հետ չես կիս</mark>ում: Խնդրո<mark>ւմ ես</mark> մեղքերի ԹողուԹյուն, իսկ ինչո՞ւ ինքդ տանջում ես պարտապանիդ: Աղերսում ես, որ քո պարտքի մուրՀակը մարվի, բայց ինքդ խնամ֊ <mark>քով պաՀում ես քո պարտապանների մուրՀակ</mark>ները: Խնդրո<mark>ւմ</mark> ես կրճատել քո պարտքերը, իսկ ինքդ քո տված պարտքին <mark>չաՀ ես ավելացնում: Քո պարտապանը կ</mark>ալանատանն է, <del>իսկ</del> դու աղոթատա՞նն ես: Նա տառապում է պարտքերի Հա<mark>մար,</mark> իսկ դու պարտքերի Թողությո՞ւն ես խնդրում: Քո աղոթքը լսելի չէ, որովՀետև տառապյալի ձայնը խլացնում է այն: Ե*թե ներես մարմնավոր պ<mark>արտ</mark>քը, ապա քո Հո*գու կապանքնե֊ րը կարձակվեն: ԵԹե ներես, քեղ էլ կներ<mark>վի</mark>. ինքդ կլինես քո դատավորը, ինքդ քեղ օրենք կսաՀմանես, քո ոտքերի առաջ ըկնածի նկատմամբ քո վերաբերմունքով վերուստ դատավ֊ ճիռ կկարդաս ինքդ քո նկատմամբ»:

<mark>Ինձ Թվում է,</mark> որ Տերը Հ<mark>ամ</mark>անման մի բան է ուսուցանում <mark>նաև մեկ այլ խոս</mark>քի մեջ` պատմողական ձևով տալով Հետև֊ յալ ուսու<mark>ցումը: Ըստ այ</mark>դ պատմու<mark>թյան` ինչ-որ մի տեղ ա</mark>֊ <u>Հեղ մի Թագավոր նախագ</u>աՀում էր դատարանում և իր մոտ է կանչու<mark>մ ծառայողներ</mark>ին, տեղեկու<mark>թյու</mark>ններ Հավաքո<del>ւմ</del> նրանց յու<del>րաքանչյուր կարգադրու</del>թյան մասին: Նրա մ<mark>ոտ մի</mark> պարտապանի են բերում, և Թագավորը մարդասեր է <del>գտնվում նրա Հանդեպ, որո</del>վՀետև պարտապանը պարտքը դրամով <mark>վճարելու փոխարեն խնդրան</mark>ք է ներկայացնում նր<mark>ան, իսկ ին</mark>քը Հետո, իր նման մի ծառայի Հետ դաժանորեն և անմարդկայնորեն է վերաբերվում ոչ մեծ պարտքի Համար <mark>և Թագավորին գայրացնում է այդ ա</mark>նմարդկայի<mark>ն</mark> վերաբերմունքով: Թագավորը մաՀապատիժը ի կատար <mark>ա</mark>ծողների<mark>ն</mark> Հրամայում է նրան վտարել պալատից և տանջանքները այնքան չարուն<mark>ա</mark>կել, մինչև որ մեղքերին արժանի պատիժ ստա֊ նա: Ե<mark>վ իրո</mark>ք, մատների վրա Հաչվվող մի քանի չնչին լումա֊ <mark>ները ի՞նչ արժեք ո</mark>ւնեն բա**գում տաղանդների Համեմատու**Թ-<mark>յամբ, Աստծո առա</mark>ջ նույնն էլ մեր պ<mark>ար</mark>տապան եղբայրների <mark>պարտ</mark>քերն են մեր մեղքերի Համեմ<mark>ատու</mark>թյամբ: Որևէ մեկի <mark>Հասցրած վիրավորանքը, կամ ծառայի անբարեխղձություն</mark>ը, <mark>կամ քո մարմնավոր կյան</mark>քի նկատմամբ չարամիտ դիտա֊ <mark>վաորու</mark>թյունը, անչուչ<mark>տ,</mark> ի վնաս քեզ են, <mark>և </mark>դու բորբոքվ<mark>ած</mark> <mark>սրտով պատրաստ ես վրեժխն</mark>դրության, բոյոր Հնարավոր մի-<mark>ջոցներն ես փնտրում՝ քեզ վիրավորո<mark>ղնե</mark>րին պարտժելու:</mark>

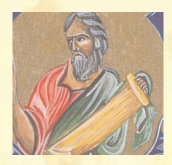
Եվ եթե բարկությունը բորբոքված է ծառայողի վրա, <mark>չես</mark> մտածում, որ մարդկային ցեղը ծառաների և տերերի է բաժանված ոչ թե բնությամբ, այլ իչխանասիրությամբ: Քանզի տիեզերքի Տնօրենը օրի<mark>նակա</mark>նացրել է, որ միայն անասուն <mark>բնությունը պետք է</mark> ծառա լինի մարդու<mark>ն,</mark> ինչպես ասում է *Մարգարեն*` ամեն ինչ դրիր նրա <mark>ոտքերի ներքո</mark>` ոչխար, արջառ և ամեն ինչ, նաև վայրի երե, երկնքի թռչուններ, ծովի ձկներ (Uադմ. 8, 7-9): Մարգարեն դրանք անվանում է նաև ծառայականներ, <mark>քանի որ մարդա</mark>րեության մեկ այլ տեղում ասված է` լեռներում խոտ ա<mark>ճեցրեց և բա</mark>նջար` մարդկ<mark>ա</mark>նց կարիքների համար ( **Սա**դմ․ 147, 8-9)։ Իսկ մարդուն Աստված բարեզարդեց ազատության չնորՀով, այնպես որ սովորույթով և օրենքով քեզ ծառա դարձրած<del>ը բնության կար</del>գով Հավասար է քեց: Նա քեզան<mark>ից</mark> չի ստացել իր գոյությունը, քեզնով չի ապրում, քեզանից չի վերցնում մարմնավոր և Հոգևոր ուժերը: Ուրեմն ինչո՞ւ է քո <del>բնությունը այդքան բորբոքվ</del>ած նրա վրա, երբ նա ծուլանում է, լքում է <mark>կամ, ասենք, Հակա</mark>ճառում է <mark>քեղ: Հ</mark>արկ է, որ ինքդ քե<mark>ց նայես, Թե դու ինչպիսին էիր Ամենակալի առա</mark>ջ, Ով ստեղծեց քեզ, ծննդյան միջոցով աշխարՀ բերեց քեզ, այդ <del>Հրաչքների մասնակիցը դարձրեց աչխ</del>արՀում, քե<del>զ</del> վայելելու տվեց արեգակը, տարերքներից` Հողից, կրակից, օդից, ջրից ստացվող բոլոր միջոցները տվեց կյանքի Համար, օժտեց բանակ<mark>անության չնորՀով, տպավորիչ գգացողությամբ, չարի և</mark> բարու գիտությամբ: Եվ ի՞նչ: Դու մի՞թե Հնազանդ ես այդ֊ <mark>պիսի Տիրոջը և նր</mark>ան Հակառակ չե՞ս գնում, նրա տիրակա-<mark>յությ</mark>ունից չե՞ս Հեռացել արդյոք, մի՞թե չաճապարեցիր մեղ-<mark>քի գիր</mark>կն ընկնել, մի՞Թե բարու իչխա<mark>նու</mark>Թյունը չփոխարինե֊ <mark>ցիր չարով: Արդյո</mark>ք քե<mark>զանից կախված ամեն ինչ չարեցի՞</mark>ր <del>ղատարկ Թողնելու Տիրոջ տունը` լ</del>ջելով այն տեղը, որը ջեզ <mark>պատվիրանված էր մշակել և պա</mark>նպանել (<mark>Ծննդ․</mark> 2, 15)։ Եվ ամե֊ <del>նագո, ա</del>մենատես Աստծո աչքի առաջ չե՞ս <mark>գ</mark>ործում բազում <mark>մեղջեր կամ բաներ ես ասում ու մտ<mark>ածո</mark>ւմ, որ չպետք է ա֊</mark> նես: Իսկ այնուՀետև, պարտ<mark>քեր</mark>ով <mark>այդ</mark>քան ծանրաբեռն<mark>ված</mark> լինելով, ի՞նչ մի մեծ գործ ես Համարում քեղ նման ծառային ողորմածություն ցույց տալ և զանց առնել քո դեմ նրա գործած որևէ մի Հանցանքը:

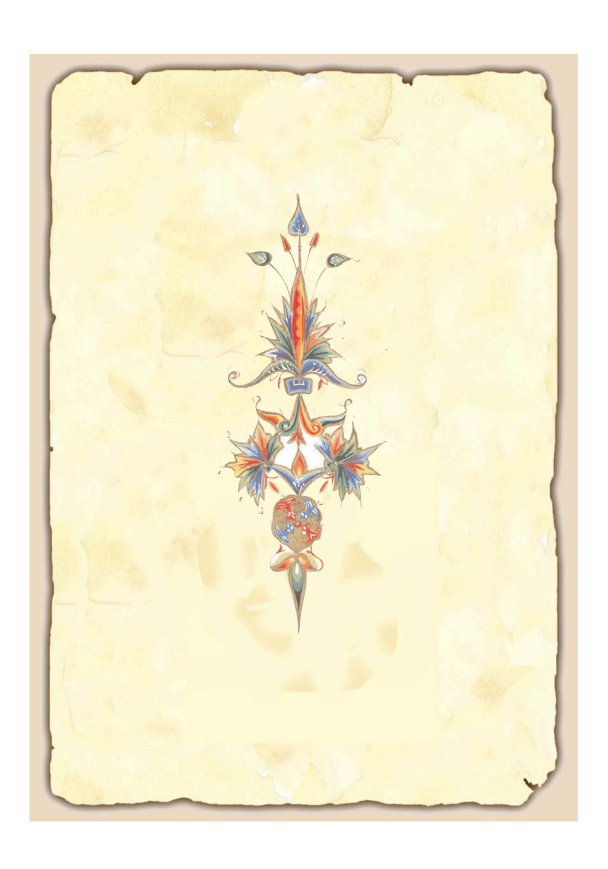
Ուստի եթե մտադրվում ենք Աստծուն առ երկինք աղոթք բարձրացնել ողորմածության և ներման մասին, ապա պատրաստ լինենք խղճի սխրագործության, մեր կյանքը միջնորդ դարձնենք մեր աղոթքի և Աստծո միջև, որպեսզի իրավամբ կարելի լինի ասել` ինչպես և մենք ներեցինք մեր դեմ ռանցանք գործողներին:

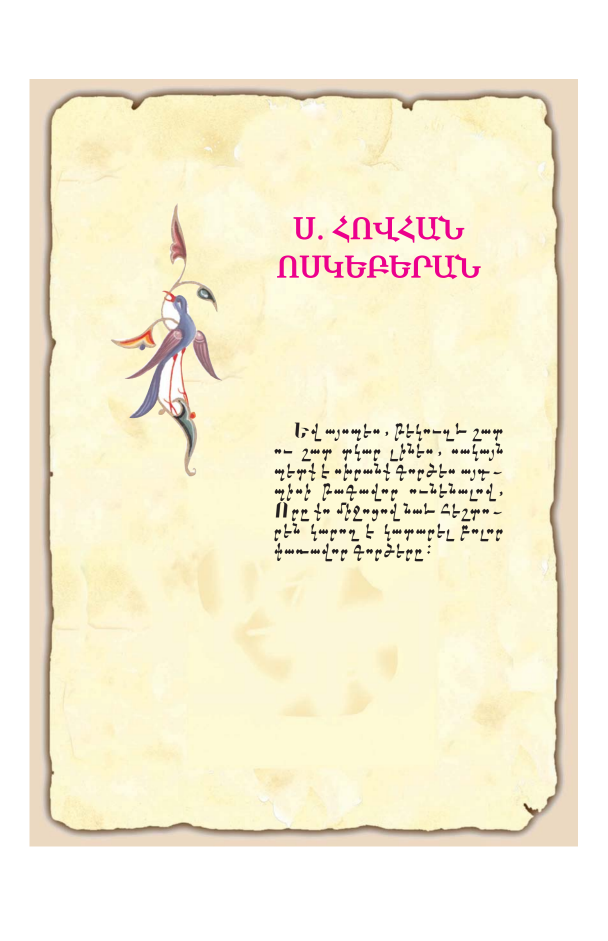
Ի°նչ է <mark>նչանակում արդ</mark>են ասվ<mark>ածի Հ</mark>ավելումը: Հարկ եմ <u>Համարում առանց քննու</u>թյան չթողնել նաև Հետևյալը, այն է` գիտեն<mark>ալով, Թե ում ե</mark>նք աղոԹում, <mark>մեր</mark> աղո<del>Թ</del>քը մատու֊ ցենք Հոգով, այլ ոչ մարմնով: Մի՛ տար մեզ փորձության, այլ փրկի՛ր մեզ չարից (Մատթ. 16, 13): Եղբայրնե՛ր, ո՞րն է այս խոսքի ուժը: Ինձ Թվում է, որ Տերը, ըստ չար ուժերի բազմազա֊ նության, <mark>դրանք բազմազան ա</mark>նուններո<mark>վ է կոչու</mark>մ՝ սատանա (Մատթ. 13, 39), ԲեՀեղգեբուղ (Մատթ. 10, 25), մամոնա (Մատթ. 6, 24), աչխարՀի իչխան (ՀովՀ. 14, 30), մարդասպան (ՀովՀ. 8, 44), սուտ և ստի Հայր և այլն: Ուստի <mark>ն</mark>րա մասին <mark>պատկերացում տվող անուններից մեկն</mark> էլ այս է` փորձությու<del>ն:</del> Եվ մեր այս ենթադրությունը Հաստատվում է այն բանով, որ Տերը մի′ տա<mark>ր մ</mark>եզ փորձության <mark>բառերից Հետո Հավելում է չա</mark>֊ րից մեզ փրկելու խնդրանքը, ասես և՛ մեկով, և՛ մյուսով նույ֊ <mark>նի մասին է ասվու</mark>մ, եթե մեկը փորձության մեջ չի ընկնում, ա-<mark>պա անպայման չարի իչխանությ</mark>ունից դուրս է, իսկ եթե փոր-<mark>ձության մեջ է, ապա, ուրեմն, չարի իչխան</mark>ության մեջ է. Հե-<mark>տևաբար փորձութ</mark>յունը և չարը նչանակությամբ ն<mark>ույ</mark>նն են: Իսկ ի՞նչ է մեզ ասու<mark>մ աղո</mark>Թքի այս ուսուցումը` դուրս լինել <mark>այս աչխարՀում արժեք ունեցող ամեն ինչից, ինչպես Տերը</mark> <mark>մեկ այլ տեղում է ասում, որ</mark> ամբողջ աշխ<mark>ար</mark>հը չարի մեջ է ( $oldsymbol{u}$ ՀովՀ. 5, 19): Հետևաբար, ով ցանկան<mark>ում</mark> է լինել չարի իչխա֊ նությունից դուրս, նա անգ<mark>րաժե</mark>չտաբար աչխարգից տ<mark>եղա֊</mark> <mark>փո</mark>խվում է: Քանգի փորձությունը **Հնարավորություն չունի Հո**֊ գուն դիպչելու, եթե աչխարՀային այս Հոգսը որպես խայծ <mark>նենգ կարժին դրած չմոտեցնի ագաՀներին: Բայց այս միտ</mark>քը

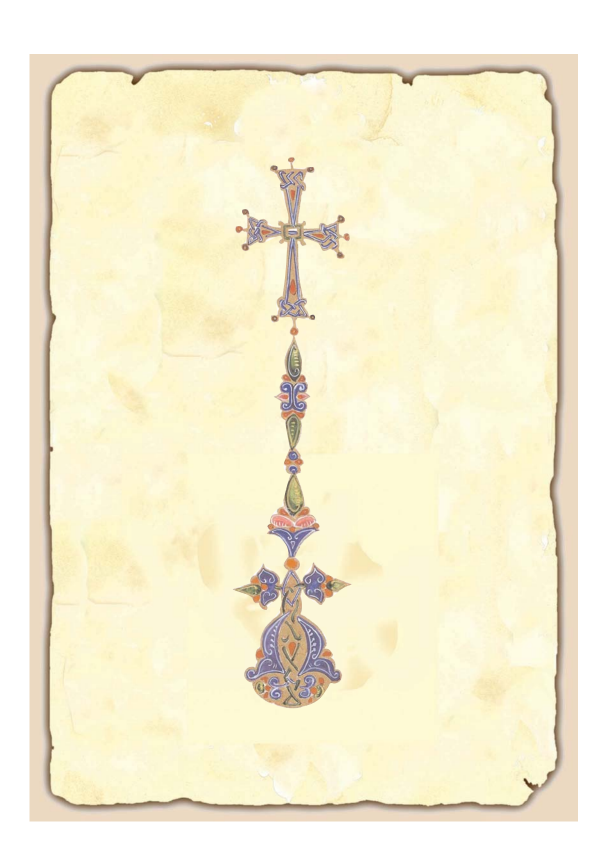
մեզ չատ ավելի պարզ է դառնում ուրիչ օրինակներից: Ծովր Հաձախ սարսափելի է լինում իր Հուզումներով, բայց ոչ նրանց Համար, ովքեր նրանից Հեռու են ապրում: Կրակը կոր-ծանարար է, բայց միայն նրա մեջ դրված նյութի Համար: Պատերազմը սարսափելի է, բայց միայն զինվորագրվածների Համար: Ով խուսափում է պատերազմի բերած աղետներից, նա աղոթում է, որ ստիպված չլինի նավարկության մեկնելու: Ճիչտ այդպես էլ, ով երկյուղում է չարի պտուղներից, թող աղոթի չընկնել չարի իչխանության տակ: Իսկ քանի որ, ինչպես արդեն ասել ենք, ամբողջ աշխարձը, Սուրբ Գրքի խոսքով, չարի մեջ է և փորձության արմատները աշխարՀային դործերի մեջ են, ապա չարից ազատվելու Համար աղոթողը լավ և պատչաձ է վարվում, երբ խնդրում է, որ փորձության չտարելի։ Քանզի ով ագաՀ չէ և խայծով չի դայթակղվում, անՀնար է, որ այն կուլ տա:

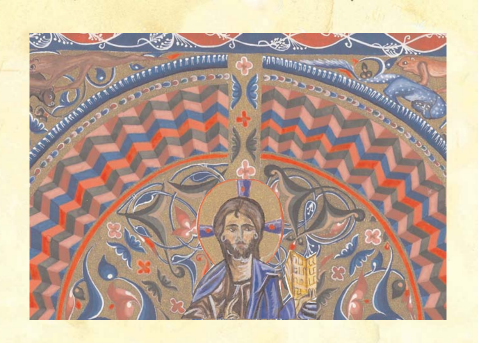
Ուրեմն աղոնքի կանգնենք և Աստծուն ասենք` մի՛ տար մեզ փորձության, այսինքն` մեզ մի՛ նեղ այս կյանքի աղետի մեջ, այլ փրկի՛ր մեզ չարից, որը իչխանունյուն է ձեռք բերել, և նող մենք էլ նրանից ազատվենք Քրիստոսի չնորհիվ, քանզի Նրանն է և՛ փառքը, և՛ զորունյունը Հոր հետ և սրբասուրբ, բարեզուն և կենարար Հոգու հետ հավիտյանս հավիտենից: Ամեն:











Ները. ի դեպ երկարատև` ոչ Թե ժամանակի, այլ բառերի առատության և երկարատև` ոչ Թե ժամանակի, այլ բառերի առատության և երկարաչունչ լինելու առումով, քանդի Համբերությամբ պետք է սպասենք այն բանին, ինչ խնդրում ենք.
հաճախակի՛ աղոթեցեք, ասում է առաքյալը (Հռոմ. 12, 12):
Ընդսմին, Փրկիչն ինքն էլ այրի կնոջ առակով, որը իր անդիջում խնդրանքով ՀաղԹեց անխիղձ և դաժան օրենսդետին,
ինչպես նաև դիչերը անժամանակ եկած բարեկամի առակով,
որը քնածին անկողնուց Հանեց ոչ Թե բարեկամության Համար, այլ անդիջում խնդրանքով, այլ բան չի պատվիրանում,
քան այն, որ բոլորը պետք է աղոԹեն Իրեն: Ի դեպ, նա պատվիրանում է Իրեն բազում տողերից կազմված աղոԹքներ
չուղղել, այլ պարգապես Իր առջև Հայտնել մեր պաղատանքները: Հենց այդ էլ նա ասում է Հետևյալ խոսքով` կարծում են,
թե շատ խոսքերի պատճառով լսելի կլինեն: Հայրը դիտե, Թե ինչ է

<mark>ձեզ պետը (ՄատԹ. 6</mark>, 7-8): Իսկ եԹե Նա գիտե, - կասի որևէ <mark>մեկր, -</mark>Թե ինչի կարիքը ուն<mark>են</mark>ք, ապա էլ ինչի՞ Համար է պետ<u>ք աղոթել: Ո՜չ նրա Համար, որ Նրան </u>իմացնես քո կարի-<mark>քի մասին, այլ ն</mark>րա Համար, որ քո կողմ<mark>ը գ</mark>րավես Նրա լ<mark>սելի֊</mark> <mark>ւջը, անդադար </mark>աղոթեքներով միանաս Երան, Հնագանդվես <mark>Նրա առջև, Հիչես սեփական մեղջերը:</mark> Եվ արդ դուք <mark>այսպ</mark>ես աղոթեցեք, - շարունակում է Фրկիչը, - Հայր մեր, որ երկնքում ես (9): Տե՛ս, <del>Թե Նա անմի</del>ջապես էլ ինչպես է քաջալերում լսողին և սկզ<del>բից ևե</del>թ Հիչում Աստծո բոլոր բարեգթություն<mark>նե֊</mark> րի մասին: Իրավ որ, Աստծուն Հայր անվանողը դրանով իսկ արդեն Հավատում է և՛ մեղջերի Թողությանը, և՛ պատժից ա֊ զատմանը, և՛ արդարացմանը, և՛ օրՀնությանը, և՛ քավությանը, և՛ <mark>որդեգրությանը, և</mark> ՛ժառան<mark>գությա</mark>նը, և՛ եղբայ֊ րությանը Միածնի մեջ, և՛ Հոգու չնորՀին, քանգի այդ բոլոր բարի**ջ**ները չստացողը չի կարող Հայր անվանել Աստծուն: <del>Եվ այսպես, Քրիստոսը իր ունկնդիրն</del>երին ոգևորո<mark>ւ</mark>մ է երկակի կերպով` և՛ աղոթողների արժ<mark>ան</mark>ապատվությ<mark>ա</mark>մբ, և՛ այ<mark>ն</mark> բարիքների վեՀությամբ, որոնք նրանք ստացել են: Իսկ երբ шипւմ է, որ երկնքում ես, шщш шյդ բшпերով Աստծուն չի պարփակում երկնքում, այլ աղոթողին կտրում է երկրից և <mark>դնում է ամբարձյ</mark>ալ ոլորտներում և երկնային կացարաննե֊ <mark>րում: ԱյնուՀետև այդ բառերով նա մեզ</mark> ուսուցում է աղոթել <mark>մեր բոլոր եղբայրների Համար: Նա չի ա</mark>սում Հայր իմ, որ <mark>երկնքու</mark>մ ես, այլ` Հա՜յր մեր, դրանով իսկ պատվիրա<mark>նում</mark> է ա֊ ղոթե վեր բարձրացնել ողջ մարդկային ցեղի Համար և ոչ մի <mark>անգամ նկատի չունենալ սեփական օգուտ</mark>ները: Իսկ այդ <del>կերպ և՛ Թչնամանքն է ոչնչաց</del>նում, և՛ Հ<del>պարտ</del>ությունը խո֊ <mark>նարՀեցն</mark>ում, և՛ նախանձն է բնաջնջո<mark>ւմ,</mark> և՛ սեր է Հարուցո<mark>ւ</mark>մ, որը մայրն է ամենայն բարիքի. կործանում է մարդկային <mark>գոր</mark>ծերի անՀավասարությունը և ցույց է տայիս լիակատար Հա-<u>վասարապատվությունը թագավորի և աղջատի միջև, քանզի</u> <del>մեն</del>ք Հավասար մասնակցություն ունենք ամենամեծ և ամե֊

<mark>նաանՀրաժեչտ գործ</mark>երին: Եվ իրավ, ին<mark>չպ</mark>իսի՜ չարիք ցածր <del>ծագումից, երբ երկնային ծագումով մենք բոլորս միացած</del> ենք միմյանց, և ոչ ոք մեկը մյուսից ավելին չունի. ո՛չ Հա֊ <mark>րուստր աղջատ</mark>ից, ո՛չ իչխանը ծառայից, ո՛չ կառավարիչը <mark>ենԹակայից, ո՜չ</mark> Թագավորը ցինվորից, ո՜չ իմաստասերը բար-<mark>բարոսից, ո՜չ իմաստունը տգետից</mark>: Աստված բոլորի<mark>ն ա</mark>րժա֊ նի դարձնելով Հայր անվանելու Իրեն, դրա միջոցով նույն <mark>ազնվազարմությունն է չն</mark>ոՀում բոլորին: Եվ այսպես, Հիչեց֊ <mark>նելով այդ ազնվագարմո</mark>ւթյան, բարձ<mark>րագ</mark>ույն չնորՀի, եղ֊ բայրների միջև սիրո և պատվի միասնության մասին, ունկնդիրներին կտրելով երկրից և նրանց դնելով երկնքում, տեսնենք, Թե Հիսուսը, ի վերջո, ինչի՞ Համար է պատվիրանում աղոթել: ԻՀարկե, Աստծո Հայր անվանումն իր մեջ արդեն իս<mark>կ բավականաչափ ուսմու</mark>նք է բովանդակում ամենայն ա֊ ռաքինության մասին. ով Աստծուն Հայր անվանեց, ընդսմին բոլորի Հայր, անՀրաժեչտաբար այնպես պետք է ապրի, որպեսզի այդ բարեծնությանը արժանի լինի և չնորՀին վայել նախ<mark>անձախնդ</mark>րություն Հանդես բերի: Սակայն Փրկիչը այդ անվանումով չի բավարարվում, այլ դրան ուրիչ խոսքե<mark>ր</mark> էլ է գում<mark>արում`</mark> թող սուրբ լինի անունը Քո, шипւմ է նш: Ոչ մի բ<mark>ան</mark> չխնդրել, քան Հոր փառքը, այլ ամեն ինչ դասել Նրա փառ-<mark>ջից ցած` աՀա Աստծու</mark>ն Հայր անվա<mark>ն</mark>ողին վայել աղոթքը: <mark>Թող սու</mark>րբ լինի-<mark>ն նչանակ</mark>ում է` Թող <mark>փառ</mark>աբանվի: Աստված <mark>ունի՛ իր</mark> փառքը՝ լի ամենայն վեՀությամբ և Հավիտ<mark>յանս</mark> ան֊ փոփոխ: Բայց Փրկիչը աղոթողին պատվիրանում է խնդրել, <mark>որպեսգի Աստված փառավորվի նաև մեր կյա</mark>նքով: Նա այդ <mark>մասին ավելի վաղ էլ է ասում՝</mark> թող այդպես փ<mark>այ</mark>լի ձեր լույսը մարդկանց առաջ, որպեսզի տեսնեն ձեր բարի գործերն ու փառավորեն ձեր Հորը, որ երկնքում է (ՄատԹ. 5, 16): Սերովբեները ևս, փառաբանելով Հորը, այսպես են կանչում` Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ, Սո՛ւրբ (<del>Ես</del>. 6, 10): Եվ այսպես, թող սուրբ լինի-ն նչանակում է` Թող փառա-<mark>վորվի: Զորակից եղիր մեզ, - ասես Թե մեզ այսպես է ուսու</mark>֊

ցանում աղոթել Փրկիչը, - այնպես մաքուր ապրել, որպեսզի մեր միջոցով բոլորը փառաբանեն Քեղ: Բոլորի առաջ անբասիր կյանք ունենալ, որպեսզի բոլորը, տեսնելով դա, փառջ տան Տիրոջը - աՀա սա է կատարյալ իմաստության նչանը: Քո թագավորությո՛ւնը թող գա (10): Եվ այս խոսքերը պատչաճում են բարի որդուն, որը չի կապվում տեսանելիով և ներկա բարիջները մի մեծ բան չի Համարում, այլ Հորն է ձգտում և փափադում ապագ բարիջները: Այդպիսի աղոթքը բխում է բարի խղճից և ամենայն երկրայինից աղատագրված Հոգուց:

Հենց այդ էր ցանկանում Պողոսը ամեն օր, երբ ասում էր` մենք իսկ, որ Հոգու առաջին պտուղն ունենք, հեծեծում ենք`սպասելով որդեգրությանը` մեր մարմնի փրկությանը (Հռոմ. 8, 23)։ Ով ունի այդպիսի <mark>սեր, նա չի կարող ո</mark>՛չ ամբա<mark>րտավանա</mark>լ այս կյան֊ քի <mark>բարիքների մեջ, ո՛չ Հիս</mark>աԹափվել վչտերի մեջ. այլ երկն֊ քում ապրողի նման ազատ է և՛ մեկ, և՛ մյուս ծայրաՀեղուժ֊ յ<mark>ունից:</mark> Թող կամքը քո լինի ինչպես <mark>երկն</mark>քում, այնպես էլ երկրի վրա: Տեսնո՞ւմ ես, արդյոբ, Հրաչալի կ<mark>ապ</mark>ը: Նա սկզբում պատվի֊ րանում էր ցանկանալ ապագան և ձգտել դեպի իր Հայրենիքր. բայց ք<mark>ան</mark>ի դեռ դա չի լինի, այստեղ ապրողները <mark>պետք</mark> է ջա<mark>նան այնպիսի կյան</mark>ք վարել, ինչպիսին վայել է երկնաբ-<mark>նակներին: Պետք է</mark> փափագել երկինքն ու երկնայինը, ասու<mark>մ</mark> <mark>է Նա։ Ի դեպ, Նա</mark> մե<mark>զ պ</mark>ատվիրանում է նախքան երկնքին <u>Հասնելը երկինք դարձնել երկիրը և, ապր</u>ելով նրա վրա, ա֊ <mark>մեն ինչի</mark> մեջ իր<mark>են </mark>այնպես պաՀել, ասես մենք երկնքում ենք և Աստծուն աղոթել <mark>դրա</mark>՜ Համար: Եվ իրավ, այն, որ մեն*ք* <mark>ապրում են</mark>ք երկրի վրա, բնա՛վ էլ չի խոչ<mark>ըն</mark>դոտում երկնա֊ յին ուժերի կատարելութ<mark>յանը</mark> Հասնելուն: Այլ կարելի է, անգամ այստեղ ապրելով, ամեն ինչ այն<mark>պե՛ս անել, ա</mark>սես մե<mark>ն</mark>ք երկնքում ենք ապրում: Եվ այսպես, Փրկչի խոսքերի իմաստն այս է` ինչպես երկնքում է ամեն ինչ կատարվում անարդել և այնպես չի լինում, որ Հրեչտակները մի բանում Հնագանդ֊ <mark>վեն, մեկ ուրիչում` չՀն<mark>ազանդվե</mark>ն, այլ ամեն ինչում Հնա֊</mark>

<mark>զանդվում և խոնար</mark>Հվում են, քանզի ասվ<mark>ա</mark>ծ է` Հզոր են ու֊ <mark>ժով Նրա խոսքը կատարողները (Սաղմ. 102, 20</mark>), այդպես էլ մեզ<u>` մարդկա</u>նց, զորակից եղիր Քո կամ<mark>ջը</mark> ոչ Թե կիսով չափ <mark>կատարելու, այլ</mark> ամեն ինչ <mark>ա</mark>յնպես իրա<del>գոր</del>ծելու, ինչպես <mark>Հա֊</mark> <mark>ձո է քեզ: Տեսնո</mark>՞ւմ ես արդյոք: Քրիստոսը ուսուցանում է <mark>նաև Հնազանդ լինել, երբ ցույց է տալ</mark>իս, որ առաքի<mark>նու</mark>թյու֊ նը կախված է ոչ միայն մեր նախանձախնդրությունից, այլև երկնային բ<mark>արիքից, և մեզ</mark>անից յուրաք<mark>անչյուրին մ</mark>իաժամա֊ <mark>նակ պատվիրանում է աղ</mark>ոթքի ժամանակ իր վրա Հոգս վերց֊ նել նաև <del>տիեզեր</del>քի մասին: Նա չի ասում` Թող քո կամքը լինի ի<mark>մ մե</mark>ջ <mark>կամ մեր մեջ, այլ`</mark> ամբողջ երկրի վրա, այսինքն` որպեսցի արմատից կտրվի ամենայն մոլորություն և Հաստատվի ճչմար<mark>տու</mark>թյունը, <del>որպեսդ</del>ի վոնդվի <mark>ամենայն</mark> չարությու֊ նր<mark>, վերադառնա առաքինու</mark>Թյունը, և որպեսզի այդ կերպ եր֊ կինքը երկրից ոչ մի բանով չտարբերվի: ԵԹե այդպես լինի, <u>ասում է Նա, ապա երկրայինը ոչ մ</u>ի բանով չի <mark>տարբերվի</mark> երկնայինից, չնայած դրանք Հ<mark>ատկ</mark>անիչներով տարբեր ե<mark>ն.</mark> այդժամ երկիրը մեզ ուրիչ Հրեչտակների ցույց կտա: Մե<mark>ր</mark> Հանապաղօր<mark>յա</mark> Հացը տո′ւր մեզ այսօր (11): Ի՞նչ է Հան<mark>ապա</mark>֊ զօրյ<del>ա Հացը: Հանապազօրյա՛: Քանզի Քրիստոս ասում է` թող</del> <mark>կամ</mark>քը քո լինի <mark>ինչպ</mark>ես երկնքում, այնպես էլ երկրի վրա, **սակայն** <mark>գրու</mark>ցում է <mark>մարմի</mark>ն Հագած մարդկան<mark>ց</mark> Հետ, ովքե<mark>ր ե</mark>նԹակա <mark>են բնության ան</mark>Հրաժեչտ օրենքներ<mark>ին և</mark> չեն կարող Հրեչ-<mark>տակների նման անարատ</mark> լինել, ուստի մեզ Թեև պ<mark>ատվ</mark>իրա֊ <del>նում է պատվիրանները ա</del>յնպես կատարել, ինչպես կատա֊ րում են Հրեչտակները, սակայն ներողամիտ է մեր բնությա<mark>ն</mark> տկարության նկատմամբ և կարծես այսպես է ասում. Ես ձե-<del>գանից պաՀան</del>ջում եմ կյանքի` Հրե<mark>չտակ</mark>ներին Հավաս<del>ար</del> խստություն, ընդսմին չպա<mark>Հան</mark>ջելով, որ դուք բնավ կ<mark>րքեր</mark> չո<mark>ւ</mark>նենա*ք, քանդի ձեր բնու*թյունը դա թույլ չի տալիս, որը սննդի անՀրաժեչտ կարի**քն ունի: Սակայն տես, Թե** անդամ <mark>մարմնավորի մեջ որքան չատ է Հոգևորը: Փրկիչը պատվի</mark>֊

<mark>րանում է աղոթել ո</mark>՛չ Հարստության, ո՛չ Հաձույ**քների,** ո՛չ <del>Թանկագին Հանդերձների, ո՛չ դրանց նման այլ բաների, այլ</del> մի<mark>այն Հացի Համ</mark>ար, ըն<del>դսմին Հանապազօ</del>րյա Հացի Համար, <mark>որպեսգի վաղվա</mark> մասին Հոգ չտանենք, ո<mark>ւս</mark>տի և ավելաց<mark>նում</mark> <mark>ռերով էլ չի բավականանում, այլ դրանից Հետո ավելաց</mark>նում է. տուր մեզ <del>այսօր, որպեսգի մենք մեզ չծանրաբեռնենք վաղվա</del> Հոգսով: Փ<mark>րկիչը նույն բա</mark>նը դրանից Հետո էլ է պատվիրա֊  $\mathbf{b}$ ում իր ք<mark>արոզում</mark>. հոգ մի′ արեք վաղվա մասին ( $\mathbf{U}$ ատ $\mathbf{b}$ .  $\mathbf{b}$ ,  $\mathbf{34}$ ), ասում է Նա: Նա կամենում է, որպեսզի մենը միչտ գո֊ տեպնդված և Թևավորված լինենք Հավատով և բնությանը ավելի չզիջե<mark>ն</mark>ք, քան այն չափը, որքան մեզանից պաՀանջում է ան**Հրաժեչտ կարի**քը: ԱյնուՀետև, քան<mark>զի պատա</mark>Հում է մեղք գո<mark>րծել նաև մկրտության ավազանից Հ</mark>ետո, ա<mark>պա Փրկիչը,</mark> կամե<mark>նալով այդ դեպքում էլ Հայտնի դարձնել Իր ա</mark>նպար-<del>փակ մարդասիրությունը, մեզ պատ</del>վիրանում է <mark>մ</mark>արդասեր Աստծուն դիմել աղոթքով` մեր մեղջերի թողության Համար և այսպես է ասում` ների՛ր մեզ մեր հանցանքները, ինչպես որ մենք ենք ներում նրանց, որ հանցանք են գործում մեր դեմ։ (12): Տեսևո<sup>®</sup>ւմ ես, արդյո<del>ք, Աստծո գ</del>Թասիրության անՀունությունը: Այնքա<mark>ն</mark> <del>Հետո</del> Նա կրկին անգամ մեղջ գործած<mark>նե</mark>րին ներման է արժա֊ <mark>նացնու</mark>մ: Իսկ որ այդ աղոթքը պատկ<mark>անու</mark>մ է Հավատացյալ֊ <mark>ներին` ց</mark>ույց են <mark>տալիս ինչպես Եկեղեցու կանոնադրու</mark>թյուն֊ <mark>ները, այնպես էլ բուն Տերու</mark>նական աղո**ժ**քի սկիզբը: Հավա֊ <mark>տի լույսով չլուսավորվածը չի կարող Աստծո</mark>ւն Հայր անվա<mark>֊</mark> <del>նել: ԵԹե</del> Տերունական ա<del>ղոԹ</del>բր պատկանում է Հավատացյալ-<mark>ներին և նրանց պատվիրանում է աղո</mark>թել մեղջերի Թողության Համար, ապա պարզ է<mark>, որ</mark> մեղջերի խոստովանութ<mark>յան</mark> (ապաչխարության) փրկարար գործադրությունը չի դադա֊ րում նաև մկրտությունից Հետո: Եթե Քրիստոսը չկամենար ցույց տալ այդ, ապա չէր պատվիրանի աղոթել նաև այդ

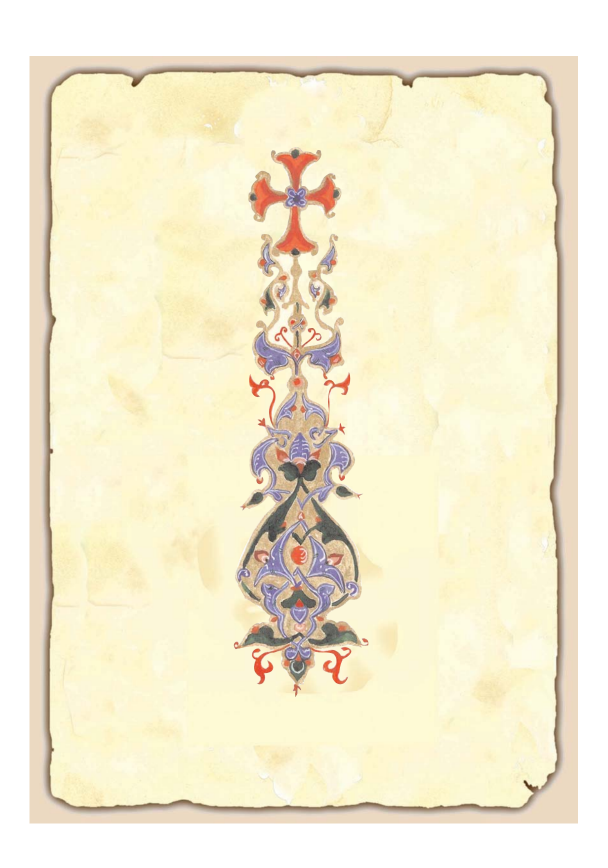
կերպ: Իսկ երբ Նա Հիշեցնում է նաև մեղջերի մասին և պատվիրանում է խնդրել դրանց Թողության Համար և ուսուցում
է, Թե մենջ ի՞նչ կերպ կարող ենջ ստանալ այդ Թողությունը,
դրանով իսկ Հեշտացնելով Թողություն ստանալու ձանապարՀը, ապա կասկածից վեր է, որ աղոթքի սույն օրենջը տվել է
այն բանի Համար, որ Ինջը կատարելապես իմանալով` կամեցել է մեզ ևս իմանալի դարձնել, որ մեղջերը կարելի է ջավել նաև մկրտությունից Հետո։ Մեղջերը Հիշեցնելով` Նա
Հնազանդություն է ներչնչում մեզ, պատվիրանելով ներել
ուրիչների մեղջերը, մեր մեջ արմատից կտրում է Հիշաչարությունը, իսկ դրա Համար խոստանալով մեզ ևս ներել՝ մեր
մեջ բարի Հույսեր է դնում և մեզ ուսուցանում է խորՀրդածել Աստվածային անձառելի մարդասիրության մասին:

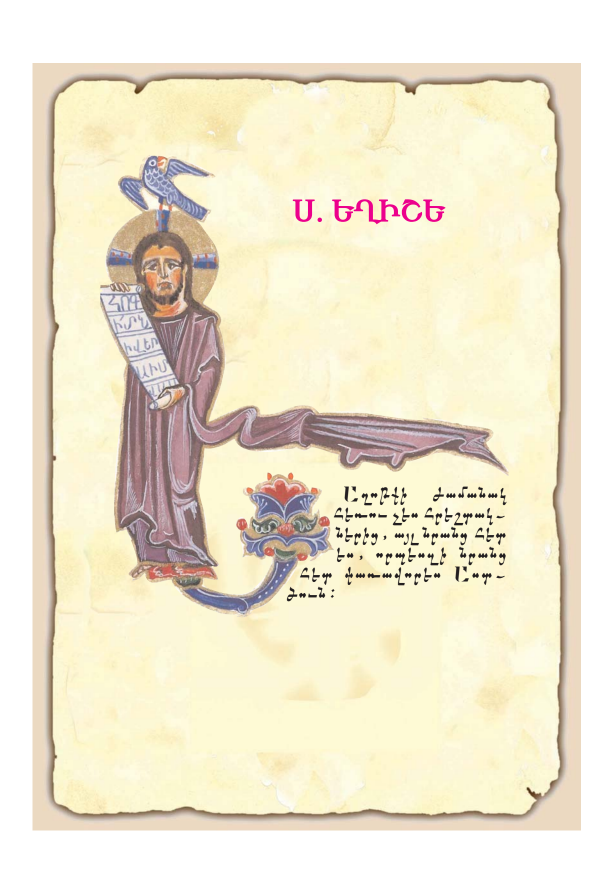
<mark>Առանձնապես Հարկ է ն</mark>չել այն, որ Նա վերո**Հիչյալ յուրա**֊ քանչյուր խնդրանքի մե**ջ** Հիչատակում է բոլոր <mark>ա</mark>ռաքինուԹյ<mark>ունների մասին, իսկ այդ վերջին խն</mark>դրանքով ջնջում է նաև Հիչաչարությունը: Եվ այն, որ <mark>մեր մի</mark>ջոցով սրբանում է Աստծո անունը, կատարյալ կյանքի վկայությունն է, և այն, որ կատարվում <mark>է</mark> Նրա կամբր, նույնն է ցույց տալիս. և այն, ո<mark>ր</mark> մենք Աստծուն Հայր ենք անվանում, անարատ կյանքի վկա-<mark>յու</mark>թյուն է: Այս ամեն ինչում արդեն իսկ այն եզրակացութ-<mark>յունն է բովանդակ</mark>վում, որ մենք պետք է արմատախիլ անենք <mark>մեր գայրույթը մե</mark>գ վիրավորողների դեմ: Սակայն Փրկիչը <mark>դրանով չի գոՀանում, այլ կամենալով ցույց տալ, Թե ին</mark>քը ինչ Հոգածության ու<mark>նի մ</mark>եր միջև վերացնելու Հիչաչարությունը, Հատուկ ասում է այդ մասին, և <mark>աղո</mark>Թքից Հետո այլ պատվիրան չի Հիչեցնում, քան Թողության պատվիրանը, ա**սելով` եթ**ե դուք մարդկանց չներեք նրանց հ<mark>ան</mark>ցանքները, ձեր Հայրն էլ ձե՛զ չի ների ձեր հանցանքերը (Մատթ. 6, 14): Այսպիսով, այդ թո-<mark>ղու</mark>թյունը ի սկզբանե կախված է մեզանից, և մեր դատը <mark>մե</mark>ր ձեռքում է: Որպեսգի մեծ կամ փոքր մեղքի Համար դատվող <mark>անմիտներից ոչ մեկը իրավուն</mark>ք չունենա բողոքելու դատա֊ <mark>րանին, Փրկիչը ջեզ`</mark> մեղավորիդ, դատավոր է կարգում ինջդ <del>ջեզ վրա,</del> և ասես այսպես է ասում` ինչպիսի դատ անես ինքդ ք<mark>ո նկատմամբ, ն</mark>ույնպիսի դատ կանեմ և Ես քո նկատմամբ, <mark>եԹե եղբորդ նե</mark>րես, ապա նույն բարե<mark>գԹու</mark>Թյունը կստա<mark>նաս</mark> <mark>ինձնից, չնայած</mark> այդ վերը <mark>իր</mark>ականում անՀամեմատ կարևոր <u>է առաից: Դու ուրիչին ներում ես այն պատ</u>ճառով, որ ի՛նքդ կարիք ունես <del>ԹողուԹյան, իսկ Աստված ներում է` ինքը դրա</del> ոչ մի կարիքը չունենալով. դու ներում ես քո ծառայակցին, իսկ Աստվ<mark>ած` ծառային. դ</mark>ու ապականվ<mark>ած ես բազ</mark>ում մեղքե֊ րով, իսկ Աստված անապակ է: Մյուս կողմից Տերը իր մարդասի<mark>րու</mark><mark>ժյունը ցույց է տալիս ն</mark>աև այն բանով, որ Թեև կարող է առանց քեզ, առանց քո գործի Թողնել քո մեղքերը, բայց կամ<mark>ենում է դրանում ևս բարերարութ</mark>յուն անել քեզ, ամ<mark>են ինչում քեզ Հնարավ</mark>որություն ընձեռել և մղել խոնար-Հու<mark>թյան և մարդասիրու</mark>թյան, քեզնից վտարո<mark>ւմ</mark> է դազա֊ <mark>նությունը, խաղաղեցնում է քո մե</mark>ջ բարկությո<mark>ւն</mark>ը և ամե֊ <u>նայն կեպ կամենում է քեզ միավորել քո անդամների Հետ:</u> Ի՞նչ կասես սրան: Արդյո՞ք այն, որ անիրավացիորեն չարիք ես տեսել մերձավորից: ԵԹե այդպես է, ապա, իՀարկե, մերձավո<mark>րը մեղ</mark>ջ է գործել ջո ղեմ. Իսկ եԹե ջեղ արդարացիորե<mark>ն</mark> <mark>է չարիք պատճառե</mark>լ, ապա նրա մե**ջ մեղ**ք չկա: Բայց դու ևս <mark>Աստծ</mark>ուն ես դիմում նույնպիսի, նույնիսկ անՀամեմատ ավե-<mark>յի մեծ մեղջերի Թողու</mark>թյո<mark>ւն ստանալու</mark> մտադրությամբ: <u>Ընդսմին, արդյո՞ք քիչ բան ես ստացել նախքան Թողու</u>թյու֊ նը, երբ արդեն քեզ ուսուցանվել է պաՀպանել քո մեջ մարդկային Հոգին և խրատ <mark>ես ստաց</mark>ել խոնար<mark>Հ լ</mark>ինելու: Ավելին, <mark>ապագա</mark> ժամանակներում <mark>ջե</mark>զ նաև մեծ պարգև է սպասում, <mark>քանզի ա</mark>յդ ժամանակ քո ոչ մի մեղք<mark>ի Հա</mark>մար քեղնից Հաչիվ չի պաՀանջվի: Եվ այսպես, ի՞նչ պատժի կարժանան<mark>ան</mark>ք մեն*ք, եթե անդամ այդպիսի իրավուն*քներ ստանալուց Հետո անուչադրության ենք մատնում մեր փրկությունը: Տերը ար-<mark>դյո՞</mark>ք կլսի մեր պաղատ<mark>անքը, ե</mark>Թե ինքներս մեզ չենք ողոր֊

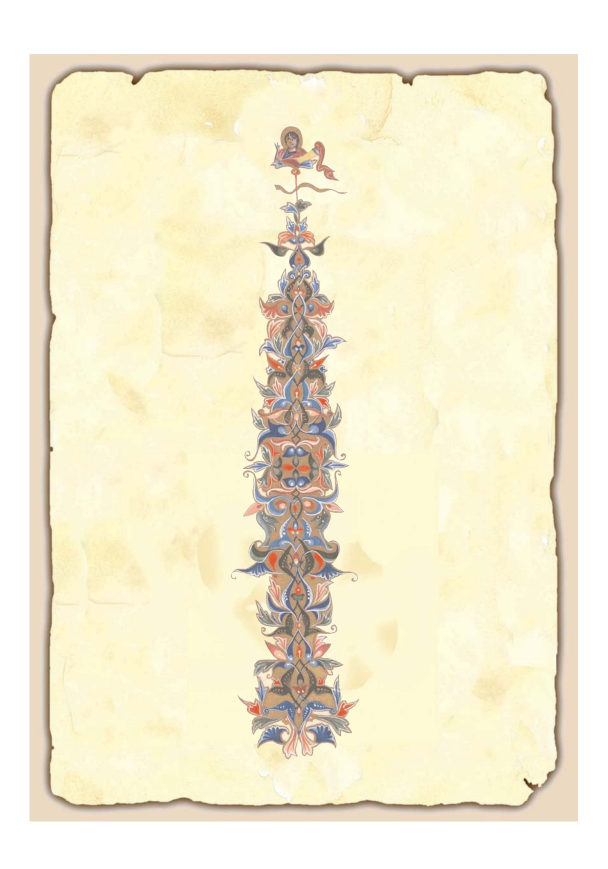
<mark>մում այն դեպքում, երբ ամեն ինչ մեր ձեռ</mark>քում է: Եվ մի′ տար <mark>մեզ փորձու</mark>թյան, <mark>այլ փրկի՛ր մ</mark>եզ չ<mark>արից. որով</mark>իետև քո՛նն է արքայությունը և զորությունը և փառքը հավիտյանս. ամեն (13): Фրկիչը шյս-<mark>տեղ ակնՀայտո</mark>րեն ցույց է տալիս մե<mark>ր ոչ</mark>նչությունը և <del>գա</del>֊ <mark>Հրնկեց է անում</mark> Հպարտությունը, մե<mark>զ ու</mark>սուցանելով չՀրա-<mark>ժարվել սխրագործու</mark>թյուններից և դրանց ձգտել ոչ կամայա֊ կանորեն, <mark>այդպիսով և՛ Հ</mark>աղԹանակը կլինի մեղ Հ<mark>ամա</mark>ր ավե֊ յի փառավոր, և՛ սատանայի պարտությունը` ավելի գգալի: Քանզի ե<mark>թե մենջ պայքա</mark>րի մեջ են<mark>ջ մտել, ապա պ</mark>արտավոր ենք տոկալ արիաբար. Իսկ եթե պայքարի մարտաՀրավեր չկա, ապա պարտավոր ենք Հանգիստ սպասել սխրագործուԹյո<mark>ւնների ժամանակին` ցույց</mark> տալով, որ սնապարծ չենք, այլ` արիակամ<mark>: Իսկ այստեղ Քրիս</mark>տոսը չա<mark>ր անվանո</mark>ւմ է սատա֊ նա<mark>յին, մեզ պատվիրանելով անողոք պայ</mark>քար մղել նրա դեմ և ցույց տալով, որ նա այդպիսին է ոչ իր բնությամբ։ Չարր կ<mark>ախված է ոչ Թե բնուԹյունից, այլ ա</mark>զատուԹյու<mark>նի</mark>ց: Իսկ որ սատանան գերազանցապես չար է կոչվում, ապա դա նրա մեջ գտնվող չափազանց և բազում չարի պատճառով է. մեր կողմից ոչ մի դառնություն կրած չլինելով Հանդերձ` նա ան-Հաչ<del>տ պայքար է մղում մեր դեմ: Ուստի և Փրկիչը ոչ Թե ա-</del> <mark>սում է` մեզ փրկիր</mark> չարերից, այլ` չարից, դրանով իսկ մեզ ու-<mark>սուցա</mark>նելով ոչ մի անգամ մերձավոր<mark>ն</mark>երի վրա չբարկանալ <mark>այն վիրավորանքների Համար, որպիսիք ե</mark>րբեմն կրում ենք <mark>նրանցից, այլ մեր ամբողջ Թ</mark>չնամանքը ուղղել ս<mark>ատա</mark>նայի ղեմ, որպես բոլոր չա<mark>րիջնե</mark>րի մեղավորի: Թչնամու մասին Հի֊ <mark>չեցումով մեզ ավելի զգույչ դարձնելով և կա</mark>նխելով մեր ա-<mark>մեն տես</mark>ակի անՀոգությ<mark>ունը</mark>, Նա այնուՀ<mark>ետ</mark>և ոգևորում է <mark>մեզ, ներկայացնելով այն Թագավորի<mark>ն,</mark> Որի իչխանությ<mark>ան</mark></mark> տակ մարտնչում ենք և ցու<mark>յց տ</mark>ալով, որ Նա ամենագո<mark>րեղն</mark> է: Որովհետև քո′նն է թագավորությունը և զորությունը և փառքը, ասում է Փրկիչը: Եվ այսպես, եթե Նրանն է թագավորությու֊ <mark>նը, ապա ոչ մեկից չպետք է վախենա, քանզի ոչ ո</mark>ք Նրա<mark>ն չ</mark>ի դիմադրում և ոչ ոք Նրա Հետ իշխանությունը չի կիսում։ Երբ Փրկիչն ասում է՝ քոնն է թագավորությունը, ապա ցույց է տալիս, որ մեր թշնամին էլ է ենթակա Աստծուն, չնայած, ինչպես երևում է, տակավին նաև դիմադրում է Աստծո թողավությամբ։ Եվ նա ծառաների թվից է, թեկուզ և դատապարտված ու մերժված, ուստի և չի Հանդգնի Հարձակվել և ոչ մի ծառայի վրա՝ նախապես ի վերուստ թույլտվություն չստանալով։ Նույնիսկ խողերի վրա չՀանդգնեց Հարձակվել, մինչև որ Փրկիչն Ինքը թույլ չտվեց, նույնը և ոչխարների Հոտի ու եղների նախիրի վրա, մինչև որ իշխանություն չստացավ ի վերուստ։ Եվ զորություն, - ասում է Քրիստոսը։ Եվ այսպես, թեկուզև շատ ու շատ տկար լինես, սակայն պետք է սխրանք դործես այդպիսի թագավոր ունենալով, Որը քո միջոցով նաև Հեշտորեն կարող է կատարել բոլոր փառավոր դործերը։ Եվ փառք Հավիտյանս Հավիտենից։ Ամեն։

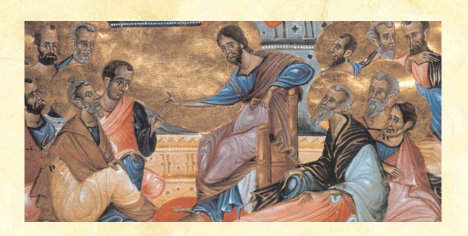












~նույ<mark>∂ով պարզ է, բայց</mark> առավել է <mark>մտ</mark>քերի բարձրուԹ-ված է բոլորի Հայրը: Որդիները դիմում են Հորը. դութի կարոտն է ստիպում նրանց, և կարոտի կամբը Հորը բերում է դեպի ողորմությունն ու գութը: <mark>Հար</mark>կ է, որ որդիները լինեն` րստ Հոր կամքի, ապա Հայրը, ըստ որդիների կամքի, նրանց պետքերը կՀոգա և իր ամբողջ Հարստության ժառանգորդ կդա<mark>րձնի նրանց: Հ</mark>այր անունը մեկ է Հոգևորների ու մարմ֊ <mark>նավորների Համա</mark>ր. պետքերը, մասերի բաժանվելով, գանա֊ <mark>զանվ</mark>ում ե<mark>ն միմյա</mark>նցից: Երկրավոր Հ<mark>ա</mark>յրերին մարմնի ցան֊ <mark>կության ախտերը չարժեցին դեպի որդեծ</mark>նություն` ախտա֊ <mark>վոր Հղու</mark>թյամբ <mark>ախտավոր որդիներ ծնելու: Փոփոխակա</mark>ն է <u>Հայրությունը. երբեմնի որդին դառնում է Հայր. նա Հեռա-</u> <mark>նում է այս աչխարհի կյան</mark>քից, Հայրութ<mark>յու</mark>նը վերցվում է <mark>նրանից,</mark> նրա տեղը գալիս է որդին, դառնո<mark>ւմ</mark> է Հայր և գնում <mark>նույն ճանապար</mark>Հով: Այսպիսի փոխա<mark>նո</mark>րդությամբ էլ պիտի ավարտվի այս աշխարՀը:

Մեկն է ճշմարիտ Հայրը և Արարիչը ամբողջ աշխարհի<mark>. ա֊</mark> ռանց ա<mark>խտե</mark>րի Հղացավ և առանց ցավերի ծնեց երևացող ու աներևույթ ամեն բան: Ն<mark>ա, ով ծն</mark>եց, եկավ և ուսուցանեց որ֊

<mark>դիներին դիմել երկ</mark>նավոր Հորը, որպե<mark>սզ</mark>ի այս աչխարՀը <mark>մչտապես չմնա խանձարուրի ու օրորոց</mark>ի մեջ, կա*թ*նակեր, ուրիչների ձեռքով կերակրվող մանուկ` <mark>Թա</mark>Թախված ու Թաղ֊ <mark>ված գարչելի ա</mark>ղտերի մեջ, որից ձան<mark>ձր</mark>ացան մայրեր<mark>ն ու</mark> <mark>ստնտուները, և</mark> դայակներ<mark>ն ու սնուցողն</mark>երը երես դարձրե֊ ցին: Դրանք օրենքն ու մարգարեներն են. ծովի մեջ լվ<mark>աց</mark>ին և չկարողաց<mark>ան սրբել, գետն անցկացրին և չ</mark>Թրջեցին, չատացրին օճառը, լվացին բորակով, և չսրբեցին, իրենց մոտ բերե֊ լով` բարձ<mark>րացրեցին, գցե</mark>ցին ու Հեռաց<mark>ան:</mark> Երկնավոր Հայրը գ*թաց,* եր<mark>կնքից երկիր խո</mark>նարՀվեց ու բոլորին գտավ Հոսող արյան, կուռքերի պաշտամունքի, մեռելոտի գոՀերի մեջ: Առավ, լվաց, սրբեց, երկնավոր զգեստ Հագցրեց և մոտեցրեց նույն որ<mark>դեգրու</mark>թյ<u>անը: Սովորեցրեց Հայրենի</u> վարդապե֊ տո<mark>ւթյունը, որպեսգի դիմեն սիրելի երկնավոր Հորը: Ասում</mark> է. «Ա<mark>ղո</mark>թը անելիս տղայաբար չատախոս մի′ եղե<u></u>ը. Աստված սրտի խորՀուրդներն է լսում և բարի գործերի փոխարեն բարին է Հատուցում։ Բերանով վկ<mark>այե</mark>լու Համար <mark>բ</mark>ավական է այսքանն ասելը. «Հա՛յը մեր, որ երկնքում ես, սուրբ է Քո անունը» (Մատ[ժ., 6, 7-9):

Աստծու՝ մարդկանց Հայր լինելու այս պարդևը ավելի մեծ է, քան մարդկանց [տրված] բոլոր պարդևները: Հրեչտակներն իչխանություն չունեն այս ասելու. նրանք, թեև Հղոր են ու Հոդևոր, բայց սպասավորներ են, որդիներ չեն: Զդուչացի՛ր, ո՛վ մարդ. ինչպիսի՛ պատվով մեծարվեցիր, մինչև իսկ Համարձակվեցիր Աստծուն քեղ Հայր անվանել. մտածի՛ր, Հոր պատվի Համեմատ կերպավորի՛ր քեղ, որպեսզի երկնավորներն ու երկրավորներն իմանան, որ իսկապես Աստծու որդի ես: Աստված խոսքով ծնեց մարդուն. թեև խոսքով չես կարող, մարմնիդ կամքով մի՛ թաթախվիր Հողի մեջ, կտրի՛ր, Հեռացրո՛ւ քեղնից ավելորդ ցանկությունները: Քեղ չատ ու բավական Համարիր անՀրաժեչտ կերակուրները, չափը մի՛ անցնիր և մի՛ չվայտանա: Գիրությունից ձարպոտում է մար~

<mark>դը, իսկ ճարպի առա</mark>տությունից ծնվում <mark>են</mark> անօրինություն֊ <del>ներ. ինչպես որ արբեցությունից [ծնվում է] պիդծ անառա</del>֊ կո<mark>ւթյունը. ա</mark>յդպիսին Ա<mark>ստծու</mark>ն Հայր անվանել չի կարող: <del>Մի՞Թե ինքդ չես</del> վկայում՝ ասելով. «Ս<mark>ու</mark>րբ է Քո անու<mark>նը».</mark> <mark>ո՞վ կարող է Ա</mark>ստծուն ան<mark>ու</mark>ն դնել. սուրբ` այս է Աստծու <mark>ճչմարիտ անունը: Ս</mark>ուտ աստվածների անունները սուրբ չեն. մեկը գող <mark>է, մեկը` մարդասպան, մեկը` չուն, և բոլորը [լի են</mark>] չարչարան<mark>քների ախտեր</mark>ով. մանավանդ որ գոյություն էլ չունեն և ոչ էլ լինելու են: Մարդիկ, որ աստված են անվա<sub>~</sub> նում դր<mark>անց, Աստծու ճչմարիտ որդ</mark>իներ չեն. ում որ ուսու֊ ցանում է դիմել Աստծուն և ում որ Հրամայում է աղոԹքով կ<mark>անգնել Աստծու առջև, նրանց</mark>ով բոլորի Համար բացում է դուռը, որ<mark>պեսզի բոլորը դիմեն` մտնելու այն դռն</mark>ով, սովորեն նո<mark>ւյն աղոԹքը` աղաչել Աստծուն և աս</mark>ել. «Հ<mark>ա</mark>′յր մեր, որ երկն<mark>ջու</mark>մ ես, սուրբ է Քո անունը»: Երբ աղոթ<mark>ե</mark>րվ սովորեն <del>ձչմարտախոս լինել, աչխարՀում ձ</del>չմարտագործ կերևան. այնժամ կարող են լքել սուտ աստվածներին ու Հեռանալ նրանցից:

Հեռացան քարից ու փայտից, որոնց Հայր ու մայր էին անվանում, և Հրաժարվեցին իրենց անառակ գործերից, նրանց մտքերը սրբվեցին իմաստության գիտությամբ, և նրանց բերանները բացվեցին` Համարձակորեն խոսելու և ասելու. «Թող գա Քո արքայությունը, Թող լինի Քո կամքը երկրի վրա այնպես, ինչպես երկնքում է» (Մատթ., 6, 10):

Աստված Թագավոր է ամեն բանի վրա, Նրա արջայուԹյունն Իր կամջը կատարողների վրա է: Ասում է` միայն Թող
գա Քո արջայուԹյունը: Այս, ինչպես այն [խոսջը], որ ասում
է. «Ծագելու է Ցակոբի աստղը, և մի մարդ է բարձրանալու
իսրայելացիներից, պիտի Հասնի ու կորստյան մատնի ամաղեկացիների զորուԹյունը» (Թվեր, 24, 17): Աստղը ծագեց, և
Մարդը բարձրացավ, Հարվածեց սպանեց սատանային` այսինջն` ՀեԹանոսների զորուԹյունը: Ի սկզբանե Աստծու

կամքն էր այս, և կատարվեց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի գալստյամբ: Հարկ է, որ սովորենք այս աղոԹքը և Հավատով Հուսանք Նրա երկրորդ գալստյանը, երբ մեր աղոԹքների Համեմատ էլ մեր գործերը ստուգուԹյամբ կերևան:

<mark>«Թող գա Ք</mark>ո արքայու<mark>թյ</mark>ունը»: Ի<mark>նքը</mark>` Արքայությունը, <mark>սովորեցնում է խոսել Իր մասին. «Նա ա</mark>չխարՀի մ<mark>եջ է</mark>ր, և աչխարՀը <mark>նրանով եղավ, ս</mark>ակայն ա<mark>չխար</mark>Հը նրան չճանաչեց»</mark> (ՀովՀ., 10, 10): Սովորեցնում է ասել Հայր, որպեսգի միայն <mark>Նրան իմա<mark>նաս ա</mark>չխար<mark>Հի</mark> Արարիչ. իբրև Արարիչ` [Հայրն <mark>է]</mark></mark> բոլորի, <mark>բայց [Նրա] որդե</mark>գիրը մարդն է միայն: Ով արարե<mark>ց,</mark> Նույնը և արքա է, ով եկավ, Նույնինն է և արքայությունը, ով բնությամբ մեր Աստվածն է, Նույնը մեր Հայրն է Իր Աստվածությա<mark>ն չնորՀներով: Երբ</mark> Աստված <mark>բոլորի Հա</mark>յրն է, ապա և Քրիստոս եղբայրն է բոլորի, ովքեր կատարում են Նրա կամ<mark>ջը: Արջա էր և քո Եղբայրը եղա</mark>վ: Այս պարգևները մեծ <del>են առա արարչության [պարգևներից</del>]. այն ժամա<mark>նա</mark>կ ասվեց, *թե մարդն Աստծու պատկերով ստե*ղծվեց` *Օրի*նակի նման. [իսկ Հիմա] Հոդեղենը կամեցավ մեր Հողեղեն պատկերով լինել, որպես<del>գի սա Իրենով սովորի առաջինի դառնալ: Որով֊</del> Հետ<u>և [սա] չկարողացավ միաբ</u>անել Իրեն, Ինքը առավ նր<mark>ա</mark> <mark>կերպարանքը, ինչ</mark>պես որ Ինքը գիտի, Ինքը անքակտելի ու <mark>անխա</mark>խտելի, ան**Հ**ասա<mark>նե</mark>լի և անասել<mark>ի,</mark> միայն Հավատալի և <mark>Հուսալի որպիսութ</mark>յունը կեր<mark>պ</mark>արան<mark>եց և մ</mark>իայն նրան սիրե֊ լու արժանացրեց: Մերով խոսում է մեզ Հետ և ուսուցանում. խոսում է նմանով և <mark>երևա</mark>ցողներիս ուսուցանում աներևույթ Աստվածությունը, որպեսզի երևացողների միջոցով ճանաչե<mark>նք աներևույթ արքայությու</mark>նը: Ով եկավ, Նույն Ինքը երկրորդ անդամ պիտի գա: Այժմ վար<mark>դա</mark>պետությունը աչակերտներին որդիներ է ասում, ծառաներին տերեր է դ<mark>արձ</mark>֊ նում և մաՀկանացուներիս անմաՀության է Հրավիրում՝ ասելով. «Թող գա արքայությունը», որպեսգի գգուչությամբ <mark>պատրաստվենք, ապա և [Իր] իչխանությամբ Հատուցի</mark>

[մեզ]: Որ<mark>ջան կարող</mark> ես, քեզ ժառանգակ<mark>ից</mark> դարձրու, արքա֊ յության մասերին բարձրացրու: Ըղձալի է աղոթքը և մեր բնությունից վեր պարգևներ է խոստանում:

<mark>«Թող լինի, ա</mark>սում է, քո կամքը»: Ա<mark>ստծ</mark>ու կամքը մա<mark>րդու</mark> <mark>սրբու</mark>Թյունն է: Քանի որ բաժնեկից դարձրեց Իր արքայուԹ-<mark>յանը. ոչ Թե որովՀետև չենք կարո</mark>ղ Հասնել այն բաժ<mark>նին,</mark> այլ որպեսզի <del>դյուրությամբ</del> ստանան<mark>ը Համբերությունը մե</mark>ր Հույսի Հա<mark>մար, ինչպես ն</mark>րանք, ում սովորեցրեց աղոթքը: Ե*թե նրան<mark>ք կատարյալ դա</mark>րձան աղոթ*քով, ապա նաև մե<mark>նք</mark> կարող ենք: Միայն Հավատա՛, Հուսա՛, սիրի՛ր, և նույն պա-Հին կ<mark>ատարյալ կդառնաս ուրախ</mark>ությամ<del>բ: Եվ եթե տրտ</del>մությամբ չարչարակից լինես Քրիստոսին, Ինջը` Աստված ջեզ կցորացնի` Համբերելու. եթե անՀնարին լինէր այդ, Աստված մե<del>զ այդպիսի աղոթեք չէր սովորեցնի: Առա</del>ջիններին նայեցեք ու ք<mark>աջա</mark>լերվեցէ՛ք. Հավատի Համար բավական չՀամարեցին <mark>միայն իրենց չարչարան</mark>քը, այլ <mark>նաև</mark> մեռնելն ապր</mark>ելուց լավ <u>Համարեցին, ՆաՀատակադրին նայեց</u>ին ու նաՀ<mark>ա</mark>տակվեցի<mark>ն:</mark> Խոսքով նրանց գովողներ լինենք, իսկ գործով` նույն սխրանքով նաՀատակվողներ: Աստված բոլորի Հայրն է, բոլորս պետք է որդիներ լինենք, քանզի մեկն է ժառանգությունը, որ բաչխեց բոլորին:

«Թող Քո կամքը երկրի վրա լինի այնպես, ինչպես երկնջում է»: ՈրովՀետև Աստված կարող է բոլոր մարդկանց երկնավոր դարձնել, աղոխքը Թողնում է մեր կամքին, քանի որ մենք՝ երկրավորներս, ինքներս կարող ենք երկնավոր լինել: Վերին զորքերը սիրով սպասավորում են Նրա կամքին, միաբան փառավորում են Աստծուն և Նրա աՀադին փառքից ծածկում են իրենց ոտքերն ու երեսները, որպեսզի իրենց մեջ սիրեն Աստծուն, աչքով տեսնելու փոխարեն բավական են Համարում իրենց մեջ սիրելը, և նրանց սիրո Համար Աստված Իր կամքը սիրով կատարում է նրանց մեջ: Մի՛ փուխացեք մարմնավոր աչքերով տեսնել Աստծուն, որպեսզի անժամա-

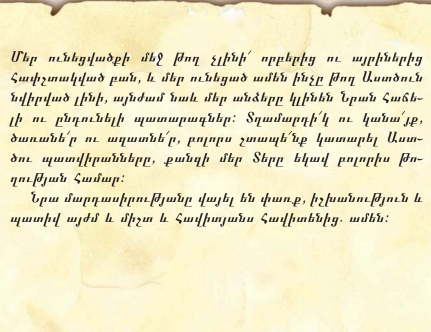
<mark>նակ չՀատնեք: Մեր սերը Թող պատգամավ</mark>որ լինի Նրա մոտ, և Նրա սիրո Համար Թող մեր մեջ կատարվի Նրա կամքը: Շ<del>տապե′նք ըն</del>Թանալ այ<mark>ն ամենով, ինչ որ մ</mark>արգարեները մեզ <mark>սովորեցրին, քա</mark>նգի նրանք խոսքերով <mark>աս</mark>ացին և գործերով <mark>կատարեցին, և նրանց Վարդապետն այլ մ</mark>եկը չէր, քան Նա, ով այս աղ<mark>ոխքը սով</mark>որեցրեց քեզ: Դու նույնպես սովորի՛ր ա֊ դոթքը խո<mark>սքով և գործով</mark> չտապի՛ր կատարել: Հեռու չես Հրեչտակներից. նրանց Հետ ես աղոթում, նրանց Հետ ես փառավորում Աստծուն: Եվ ինչպես որ դու ես միաբանվում նրանց Հետ, այնպես էլ նրանք են քեց երգակից լինում ա<del>դո֊</del> *թելիս և օրՀնելիս: Համարձակորեն բացում ես բերանդ ու ա*֊ սում. «Թող Քո կամբը լինի երկրի վրա այնպես, ինչպես երկնքում <mark>է»: Այս իչխանու</mark>թյունն ավ<mark>ելի մե</mark>ծ է, քան առաջի<mark>ն օրՀնու</mark>թյունները. այն ժամանակ միայն երկրի վրա [պե<mark>տք է] տիրեիր իչխանությամբ, ա</mark>յժմ, ասում <mark>է` երկ</mark>նքում և երկրի վրայ:

«Մեր Հ<mark>անապազօրյա Հացը տո՛ւ</mark>ր մեզ այսօր»: Երկրա֊ բույս Հացր Աստված չնորՀում է բոլորին [ըստ այն խոսքի, որ ասում է]. «Մարդկանց ու անասուններին դու ես ապրեցնում, Տե՜ր» (Սաղմ․, 35, 7): Ինչպե՞ս կարող է [այս Հացի մա֊ սին] ասել, եթե սա Հանապագօրյա չէ. մանկությունն անՀնար <mark>է դարձնում [այն ուտել], Հիվանդությու</mark>նը կրձատում է [ու-<mark>տելու ցանկությու</mark>նը], աղջ<mark>ա</mark>տությ<mark>ունը Հ</mark>նարավորություն <u>չի տալիս [այն ունենալ], մաՀր` քակտում է և Հեռացնում</u> [նրանից]: «Ձեր Հայր<mark>երը ա</mark>նապատում մանանան կերան, սա֊ <mark>կայն մեռան: Այս է երկնքից ի</mark>ջած Հացր: Եթե մեկն այս Հացից ուտի, Հավիտյան կապրի» (ՀովՀ., 6, 49, 52). այս խոսքերը լսում էին Նրանից, և անմիջապես <mark>Հասկանալ չէ</mark>ին կարո֊ ղանում: Կրկնում է, նույն խոսքն ասում է երեք անգամ, որպեսզի Հեչտությամբ լսեն և խոսքի գորությունը Հավատով րնկալեն. «Ես եմ, ասում է, կենղանի Հացը, որ երկնքից է իջել. եթե մեկն այս Հացից ուտի, մաՀ չի ճաչակի» (ՀովՀ., 6,

<u>51): Աղոթեթի մեջ ու</u>սուցանում է ա՛յս <mark>Հա</mark>ցը Հանապազորդ խնդրել Աստծուց: ԵԹե լավ միտ դնես, ով այս Հացր սրբուԹյամ<del>բ է ուտու</del>մ և Նրան <mark>արժան</mark>ի կերպով է պատրաստում իր <mark>անձր, նա կարի</mark>ք չի ունենա երկրավոր արքայության. ան<mark>մա</mark>Հ <mark>Հացր դրվում է մաՀկանացու</mark> ձեռքի մեջ, ձեռքն անմիջապես <mark>անմաՀանում է, և այն ուտելով` մարդ</mark>ն ամբողջովի<mark>ն` չն</mark>չով, մարմնով <mark>ու Հոգով Հոգի</mark>անում ու բաժնեկից է դառնում Քրիստոսի<mark>ն. միայն [</mark>թե] սկզբի գորությունը անարատ պաՀի մինչև վեր<mark>ջ։ Չկա երկրա</mark>վոր չարչարան<mark>ք, որ Հա</mark>ղթի նր<mark>ան,</mark> նրա առջ<mark>և արՀամարՀելի</mark> է արծաթր, և ոսկին ատելի է նրա աչքում, աչխարֆի մեծությունը ցավ է Համարում, որովՀետև նրա խորՀուրդները սրբվել են երկնավոր ազատության մեջ` ամբողջովին լցվելով անմա**Հ** Հացով: Նո<mark>ւյնը Հար</mark>մար է բոլորի<mark>ն. ե</mark>թե մանուկ է, կատարյալ Հասակի է երևում, եթե տկա֊ րացած է ցավերից, Աստծու գորությունը բնակվում է նրա մեջ, եթե Հեռանում է այս աշխարհի կյանքից, իր Հետ Աստծու մոտ է տանում անմա**Հ կյան**քը: Մեր Տերը աղոթքի մեջ ա՛յս է ուսուցանում` աղաչել Իրեն` տո՛ւր մեզ մեր Հանապա֊ գօրյա Հացր, ո՛չ Թե [Հացր] երկրից, այլ Տիրոջից, պարզ է, որ ոչ Թ<mark>ե երկն</mark>քից, այլ բոլորի Տիրոջից: Ասում է. «Այս է ի<mark>մ</mark> <mark>մարմինը, և այս է</mark> իմ արյունը» (Մատթ., 26, 26, Մարկ., 1<del>4,</del> <del>22,</del> Ղուկ., <del>22, 19)</del>։ Թեև անփչրելի էր, բայց քո սիրո Համար <mark>փչրվեց</mark>, և քեզ, որ փչրվեցիր քո կամ<mark>քով, ա</mark>նփչրելի Աստվա֊ <mark>ծությամ</mark>բ Իրեն <mark>միացրեց.</mark> «Դժոխքում չես թողնի <mark>ինձ և</mark> քո սուրբին ապականութ<mark>յուն</mark> տեսնել չես տա» (Սաղմ., 15, 10): ՈւրբաԹ օրը խաչվեց` <mark>մա</mark>Հը փչրելու Համ<mark>ար,</mark> իսկ կիրակի օրը Ադամի փչրված ոսկո<mark>րներ</mark>ը Հավաքեց, <mark>Հա</mark>րություն տվեց` <u>անմաՀու</u>թյան Համար, և չատերին ցո<mark>ւյց</mark> տվեց իսկապես և ոչ առաչօք: Մի օր Հացացավ վ<mark>երնատանը</mark> և Հանապազ Հ<mark>ացա</mark>նում է Եկեղեցիներում` սուրբ սեղանի վրա: Նախ Ինքը ճաչակեց Իրենից, ապա մեզ բոլորիս ճաչակից դարձրեց նույն չարչարանքներին: Այլևս չարչարանքների մեջ չէ, այլ Հայրական փառջի մեջ փառավորվում է Հրեչտակների ու մարդկանց կողմից: Նա մեր բոլորի չարչարանջները բարձրացրեց դեպի Իր անչարչարելի Աստվածությունը: Մեր այս Հավատի Հույսը իբրև Հաստատուն խարիսխ պահենջ մեր Հոդում ու մարմնում: Ինչպես որ չինության սյունն է Հաստատուն պա-Հում չինությունը, [այդպես էլ] մարդու Հավատն է անջակտելի [միության մեջ պահում] Աստծու հետ, որով Համարձակությամբ կարող ենջ բարբառել և ասել. «Ների՛ր մեղ մեր Հանցանջները, ինչպես որ մենջ ենջ ներում նրանց, որ Հանցանջ են դործում մեր դեմ»:

<u>Սա ճչմարիտ աղո</u>թե<u>ր է` բանական և գործնակա</u>ն. երբ դու <del>քո ընկերոջից չես պաՀան</del>ջում քո <del>պարտքը, այնժա</del>մ Աստված էլ նե<mark>րու</mark>մ է քեզ քո բոլոր Հանցան<mark>քները և ա</mark>նմեղ դարձ֊ նո<mark>ւմ: Լսի՛ր Պետրոսին, որ</mark> [Հարցնում էր Տիրոջը, Թե քանի անգամ պետք է ների եղբորը, երբ նա իր դեմ մե<mark>ղա</mark>նչի, մին֊ չև յո՞Թ անգամ], և Թե ինչպես սովորեց մեր Տիրոջից, որ <mark>նրան ասաց, Թե`«[Քեզ չեմ ասում,</mark> Թե յոԹ անգամ], այլ յոԹ անգամ յոթանասուն» (Մատթ., 18, 21-22): Պետրոսն իբրև մարդ սաՀմ<mark>ան</mark> դրեց, մեր Տերը չսաՀմանափակեց Իր Աստվածությ<mark>ան բարերարությունն ու մարդասիրությունը: Մեն</mark>ք <mark>մեր խոսքով ու գո</mark>րծով անընդՀատ մեղանչում ենք, Աստված <mark>տեսն</mark>ում է <mark>և զանց է առնում, որպեսզի Իր երկայնամտու</mark> <mark>յամբ մեղ ապաչխարու</mark>թյա<mark>ն դ</mark>արձն<del>ի: Չմե</del>դանչելը մարդու <mark>Համար կատարյալ արդարություն է, իսկ եթե իբրև մարդ</mark> մե֊ ղանչում է, Թող չտա<mark>պի զ</mark>ղջալ և ապաչխարել: Բաց են Նրա <mark>ողորմութ</mark>յան դռները, <mark>Նա դրան</mark>ք չի փակ<mark>ու</mark>մ ապաչխարող-<del>ների առ</del>ջև: Մանավանդ <del>նրան</del>ք, ովքեր Հավ<mark>ա</mark>տով խնդրել դիտեն, կ<mark>ա</mark>րող են նաև առաքինությամ<mark>բ ճ</mark>գնել՝ Հոգևոր վ<mark>աս-</mark> տակների Համար. նրանք ոչ միայն ներում են իրենց ըն<mark>կեր-</mark> ների` իրենց դեմ գործած մեղջերը, այլ նաև իրենց ուն<mark>եց</mark>֊ վ<mark>ածքն են բա</mark>չխում աղքատներին: Աստծու գորությունն է, <mark>որ նրանց դեպի առաջինություն է ձգում, [և անում են], ին</mark>չ֊ պես որ առաջիններն էին անում. «Ովքեր դյուղերի, ադարակների ու ինչքերի տեր էին, վաճառում էին դրանք և վաճառվածի դումարը բերում դնում էին առաքյալների ոտքերի առաջ» (Գործք, 4, 34-35): Մեր Տերը նրանց ուղարկեց՝ խոսքը
քարողելու, և նրանք քարոզում էին խոսքը և մատակարարում էին (յուրաքանչյուրին՝ ըստ իր կարիքի): Խոսքի ձայնը
Հասնում է ականջին, բայց Երկնայինի սերը առանց խոսքի էր
ուսուցանում առատաձեռն լինել. [տալիս էին] ոչ Թե որովՀետև կամենում էին աղքատանալ, այլ որովհետև [կամենում
էին] Հասնել այլ՝ երկնավոր մեծության: Եվ դու, երբ Թողնում ես քո ընկերոջ պարտքերը, ոչ Թե ատելով ատում ես քո
ունեցվածքը, այլ որ քո արած սակավ ողորմությամբ Աստված կթողնի քեղ քո բազում պարտքերը, որ ունեիր: Հետևի՛ր
այս խոսքերին. երբ քո ընկերոջը ներես, դու նույնպես արժանի կյինես ներման:

<del>Համարձակությամբ բացում ես բ</del>երանդ և աս<mark>ո</mark>ւմ. «Մի՛ տանիր ինձ դեպի փորձություն, այլ փրկի՛ր չարից»: Աստված չի կամենում մարդուն փորձության տանել, այլ կամենում է ազատել փորձությունից և փրկել մաՀվանից: Քանզի Նա, ով Իր Որ<mark>դուն չխնայեց և մեր բոլորի Համար մա</mark>Հվան մատնեց <mark>Նրան, Նրանով ամ</mark>ենայն բարիք է չնորՀում բոլորին, ովքե<mark>ր</mark> <mark>խնդր</mark>ում ե<mark>ն Իրենի</mark>ց: Թեև մենք չենք <mark>կ</mark>արող փոխա<mark>ր</mark>ենը Հա֊ <mark>տուցել Աստծուն, որքան կարող ենք, չծու</mark>լանա′նք. մեր սա֊ <mark>կավապետությունը պա</mark>գը է Համարվում, չափավո<mark>ր խ</mark>մելը` <del>գինուց</del> Հրաժարում, <mark>մի</mark>ջին Հանդերձանքը` անչքություն է <mark>Համարվում, միայն անՀրաժեչտն ունենալը` աղքատություն,</mark> երանության [Հասնելու] <u>Համ</u>ար Հեզ և Հանդարտ լինենք խո֊ սելիս, ընկերոջը ուսուցանենք Հեզու<mark>Թյու</mark>ն: ԵԹե չքնել չենք կարող, ապա գոնե ամբողջ գիչերը չարամադրե՛նք քնին, որպեսզի բնավ չմոռանանք սաղմոսներն ու օրՀնությունները: ԵԹե աղջատների կարիջները չենջ կարող լրացնել, մի պա֊ տառ [Հացի] և մի բաժ<mark>ակ [ջրի] կարոտ չ</mark>[ժողնե՛նք նրանց:











ախ ուսուցանեց, թե ինչպես պետք է աղոթել, իսկ այժմ նաև աղոթքի խոսքերն է ասում: Իսկ ասելով՝ ձեր աղոթքներում մի՛ եղեք չատախոս (Մատթ., 6, 7)՝ արդելում է [աղոթել] երկրավոր Հոդսերի և զբաղումների [մասին] և [ուսուցանում է] այն աղոթքը, որը երկնային է ու Հոդևոր:

Հայր մեր, որ երկնքում ես.

Երկնքում բնակվելու [մասին] ասում է այն պատճառով, Թեպետև [ներկա] է ամբողջ տեսանելի աշխարՀում ոչ միայն զորությամբ, այլ նաև բնությամբ, քանզի աշխարհի պատվականագույն և Հրաչափառագույն մասն է երկինքը:

Բայց ի՞նչ [ասել է]`

Թող սուրբ լինի Քո անունը.

Մի՞ Թե Հարատև սուրբ չէր. այո, բայց մեր անարժան գործեր անելը, ասում են, պղծում է Նրա անունը: Ինչպես ասաց մարդարեն. «Դուք պղծեցիք իմ անունը ազդերի մեջ, ուր մտաք» (Եղեկ., 36, 22): Եվ Տերն ասաց Մովսեսին` Իմ սուրբ անունը ժայռի վրա չարձանագրեք: Իսկ երբ բարի գործեր կատարենք, ասում է` սուրբ է լինում Նրա անունը: Արդ, <mark>այդ ասվածը</mark>, **Թե՝** Թող սուրբ լինի Քո անունը,

ոչ այլ ինչ է նչանակ<mark>ում, ե</mark>թե ոչ այս, թե՝ թող սուրբ լի֊ նեն մեր գործերը, և Քո առաջ արդար լինենք:

<mark>Նույ</mark>նը <mark>Հայտ</mark>նում է նաև <mark>Հ</mark>ետևյալ [խոս</mark>քում].

Թող գա Քո արքայությունը.

Քրիստոս մշտնջենավոր Արքա և Թագավոր էր, բայց ասվում է, Թե Նա այժմ Թագավորում է մեզ, երբ Նրա կամքն
ենք կատարում: Իսկ ովքեր չեն կատարում Նրա պատվիրանները, նրանք չեն գտնվում Նրա ԹագավորուԹյան ներքո, այլ
լսում են, Թե՝ «Հեռացեք ինձանից» (ՄատԹ., 25, 41), և «Ձեզ
չեմ ճանաչում», քանզի նրանց, որ չէր ճանաչում, ինչպե՞ս
կարող է Թագավորել:

<mark>Քո կամբը թող լինի երկրի վրա, ինչպես որ երկն</mark>քում է.

Ն<mark>րա կամքը կատարվ</mark>ում է երկնավորների՝ սերովբեների, քերովբեների, ախոռների, պետու<mark>խյ</mark>ունների, իչխ<mark>ա</mark>նուխյունների, Հրեչտակապետների և Հրեչտակների մոտ, իսկ երկրում միայն նրանք են կատարում Նրա կամքը, ովքեր ըստ Նրա Հրամանի են ընԹանում:

Արդ, Հրամայում է աղոթել, որպեսզի Հայր Աստծու կամքը լինի ինչպես երկնքում, այնպես էլ երկրի վրա, որպեսզի երկրայիններս լինենք, ինչպես երկնայինները:

Մեր հանապազօրյա հացը տուր մեզ այսօր.

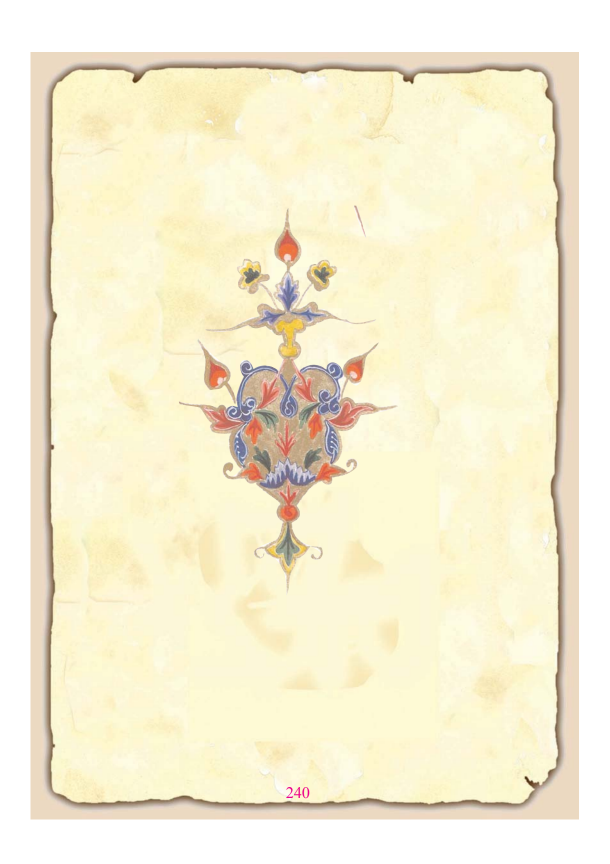
Ինձ թվում է, թե մեր մարմնի տեսանելի կերակուրի Համար չի ասում, որովՀետև Ինքն ասաց. «Մարդ միայն Հացով չի կերակրվում, այլ ամեն տեսակ խոսքով, որ դուրս է դալիս Աստծո բերանից (Մատթ., 4, 4): Կամ «Հաց» ասելով նկատի ունի կենդանի խոսքը, որ իջավ երկնքից. «Ես եմ երկնքից իջած կենաց Հացը» (ՀովՀ., 6, 41): Հրամայում է աղոթել և մեր Հոդիները Հարատևորեն կերակրել այն Հացով:

Ներիր մեր մեղքերը, և մենք կներենք նրանց, ովքեր պարտք են մեզ. Արդ, Թող արժանի դառնանք նաև մենք՝ ներելու մեր պարտապաններին, որպեսզի Դու և Քո Հայրն էլ ներեք (մեր մեղջերը): Քանզի Քրիստոս Ինջը, բացատրելով այս, ջիչ անց ասում է. «Իսկ եԹե չներեք մարդկանց Հանցանքները, ապա երկնավոր Հայրն էլ չի ների ձերը: (ՄատԹ., 6, 15):

Մի՛ տար մեզ փորձության.

Ինչպե՞ս է Ինքը տանում փորձության. ինչպես` ԱբրաՀամին և ԻսաՀակին: Սակայն ասվում է, թե փորձությունն երկակի է. մեկն` Աստծուց է, որ սուրբերի Համար է, որպեսզի
մարդկանց ցույց տա, թե նրանք ինչպիսին են, որպեսզի այլոց խրատեն իրենց սխրանքով, ինչպես եղավ Հոբի Հետ, որին
Աստված ասաց. «Արդ, ի՛նչ ավելի մեծ բարիք կա դրանից, որ
քո Համբերությունը ցույց տվի սատանային և մարդկանց»:
Այսպիսի փորձությունը բարի և աստվածային է, իսկ մյուսի
[պարագային], որ դժնի մեղքերից և Աստծո խոսքի Հանդեպ
արՀամարՀանքից է, [մարդիկ] դուրս են մնում Աստծո
խնամքից, այդ պատճառով նրանք բանսարկուից և մարդկանցից փորձության են ենթարկվում տանջանքներով: Հրամայում է այսպիսի փորձության մեջ չընկնել, [այլ] աղոթել և
փրկվել չարից՝ աներևույթ Թչնամուց և չար գործերից, որոնք











# *ՀԱՅՐ ՄԵՐ, ՈՐ ԵՐԿՆՔՈՒՄ ԵՍ*

Մեր Փրկչից Իր ժառանգակիցներին ավանդված աստվածային այս աղոԹքը Հոգեկիրներից չատերը կամեցողներին ներկայացրին ընդարձակ քննուԹյամբ, ինչը միչտ օգտակար է մեզ և բոլոր նրանց, ովքեր ջանասիրաբար ընԹերցանուԹյամբ են զբաղվում: Ուստի նրանց [մեկնուԹյունները] մեր առջև ունենալով` Հարկ չկա, որ նույնը քննենք, այլ մի փոքր չարադրելով` միայն մեր խոսքի կարգն ամբողջական պա-Հենք:

#### ՀԱ՛ ՅՐ ՄԵՐ, ՈՐ ԵՐԿՆՔՈՒՄ ԵՍ

Ով [մեկին] իբրև <mark>Հայ</mark>ր է ընդունում, իրեն որդիության սաՀմանի տակ է դնում: Սրանց միջև թշնամության ոխ չի արմատանում, այլ եթե որդին ստաՀակություն է ցուցաբերում, Հայրը բնական դութով ու իմաստությամբ ներում է և ներողամտությամբ նրան միչտ իր ենթակայության տակ պաՀում: Հայրական կամջի այս մեծաՀոդությանը ծանոթ է որադին, ուստի սիրո կապը չի խղում ապստամբելու Հետ մեկտեղ

<mark>նաև ՀուսաՀատվելո</mark>վ: Հապա ի՞նչ. որպ<mark>ես</mark> մանուկ մեղան֊ <mark>չում է և դարձյալ դիմելով` «Հայր» ա</mark>նունը խոստովանում, իսկ Հայրն էլ ներելով` նրան Թևերի մեջ առնում-գրկախառն-<del>վում է: Սակայն</del> ծառայի Հանդեպ այս սովորական վերա<mark>բեր</mark>֊ <mark>մունքը չունի, ք</mark>անի որ տիրոջ ու ծառայի միջև չկա բնական <mark>գութի չաղկապը, երբ [ծառան] մեղանչու</mark>մ է, ինքը <del>գար</del>Հու֊ րում է, տերը` պատժում: Իսկ Քրիստոսի Եկեղեցին Հայր Աստծո Համար ծառայության կարգում չէ, այլ որդեգրության, քան<mark>ի որ Քրիստոսն</mark> ասում է. «[Ե<mark>լնու</mark>մ եմ] Իմ Հոր և ձե՛ր Հոր մոտ» (ՀովՀ. 20, 17): Ուստի մեղջերով ապստամբեյու դեպքո<mark>ւմ քրիստոնյան չի գար</mark>Հուրում, այլ բնական գու*թը Հիչելով` աներկյուղ պատկառանքով դիմելով Հորը` ա*֊ սում է. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես»: Այսինքն` Թեպետ երկի<mark>նքն ու երկիրը փառքով</mark>դ ու գորությամբդ լի են, սակայն Դու՝ <del>էու</del>թյամբ անՀաս Ինքնությունը, բազմած ես Քո սեփա֊ կան աԹոռին` երկնքում: Լսի՛ր իմ Հառաչանքը այդտեղ` երկնքում, ուր և մեզ մարմնակի<del>ց Ք</del>ո Որդին մտավ մեզ Հա֊ մար իբրև քաՀանա և բարեխոս. լսի՛ր ինձ Համար եղած Նրա [խնդրանքը], նաև իմը, որ Քեղ Հետ խոսակցում եմ, որ Նա դեպի Քեզ առաջնորդի:

Իսկ ի՞նչ է այն խնդրանքը, որ Հայցում ես Աստծուց, ում Հայր խոստովանեցիր, ամենաբաչխ կամքից, ո՛վ մարդ, Հայտ- նի՛ր: ԵԹե արժանի գտնվեցիր Հրեչտակների Համար սոսկալի, իսկ քեղ Համար ընտանի անվամբ դիմելու, խնդրանքներիդ մեջ տարակուսող մի՛ եղիր, այլ սփռի՛ր Նրա առաջ Համար- ձակապես:

### ԹՈՂ ԱՆՈՒՆԴ ՍՈՒՐԲ ԼԻՆԻ

Սա խնդրանքների մեջ ոչ <mark>միա</mark>յն կ<mark>ար</mark>դով է առաջինը, <mark>այ-</mark> լև զորությամբ, որովՀետև այս աղոթքի բոլոր խոսքերն ընթացքի կարդ ունեն, ինչպես և պատրաստվում ենք սովորել, քանզի բարեկարդությա<mark>ն Աղբյուրն այստեղ ինչպե՞ս Իր սո</mark>- <mark>վորությունից կվրիպ</mark>եր. ուստի նախ սա<mark>՛ ս</mark>ովորեցրեց Հորից խնդրել. «Թող անունդ սուրբ լինի»: Այս խոսքի բա

<mark>ցատրությունը և այս խորՀրդի գիտու</mark>թյունը չենք կարող <mark>վերցնել մի ուր</mark>իչ աղբյուրից, եԹե ոչ <mark>Հեն</mark>ց Տիրոջ՝ մի ո<mark>ւրի</mark>չ <mark>տեղ սովորեցրած</mark>ից. Թերևս դրանք միմ<mark>յան</mark>ց Հետ Համեմատե֊ <mark>լով` կարողանանք իմաստների լույ</mark>սը մեզ Համար փ<mark>այլե</mark>ցնել: Երբ Քրիստոսն աղոխում էր Հորը առաջյալների Համար և <mark>նրանց Հետ միաժամանակ` աչխարՀի, սա՛ էլ ավելացնելով</mark> Հորն ուղղեց. «Ինչպես Ինձ ուղարկեցիր աչխարՀ, Ես էլ նրանց ուղարկեցի և նրանց Համար Ես Ինձ մաքուր (սուրբ) եմ դարձնում, որպեսգի նրա՛նք էլ մաքրվեն ճչմարտությամբ» (ՀովՀ., 17, 18-19): Իսկ Պողոսը եփեսացիների երեցնե֊ րին իր մա<mark>սին ասում էր. «Այս</mark>ուՀետև ես մաջուր եմ ձեր արյու<mark>նից, որովՀետև չխուսափեցի օգտակարը պատմելու</mark>ց» (Հմմտ. Գործբ, 20, 26-27): ԱՀա առաբյալի միջոցով ցույց տրվեց Տիրոջ` Իր աչակերտների <u>Համ</u>ար մաքուր դառնալու իմաստը, իսկ Տիրոջ միջոցով` Հորից մեր այս խնդրան*ք*ի: Ո֊ րովՀետև աչակերտների Համար Քրիստոսի մաբուր դառնայն այն էր, որ <mark>ամ</mark>ենայն իմաստությամբ նրանց սովորեցրեց ու վարժեցրեց, ինչից Հետո և աղոթեց նրանց Համար. եթե դրա֊ նից Հետո Հանցանք գործեին, իրենք էին իրենց դատապար-<mark>տողը: Այդպես էլ Պողոս</mark>ն ուղարկվեց <mark>ի</mark>բրև քարոզիչ. եԹե ե-<del>փեսացիներին սովորեցրած չլիներ, նրանց</del> արյունից մաքուր չէր լինի. որով<mark>Հետև տեսուչ էր, և նրանց չզգուչացնելու</mark> դեպքում նրանց արյ<mark>ունն</mark> իր ձեռքից էր պաՀանջելու Աստ-<mark>վա</mark>ծ. իսկ զգուչացնելուց Հետո մաքրվեց: Այդպես էլ մեր Տերը մեզ սովորեցրեց Հոր<mark>ն աս</mark>ել, Թե` ինչպես որ քաՀանային <u>Հրամայեցիր ունեցած խոսքով ու իմաստությամբ միչտ գգու-</u> չացնել մեղավորին` չար ճ<mark>անա</mark>պար<mark>Հից</mark> Հեռու մնալու, և [նրա] արյունից իրեն մաքրել, այդպես էլ Դու ես մեդ վրա տեսուչ և ամենատես աչքերովդ միչտ տեսնում ես չ<mark>ա</mark>րի փոր-<del>ձան</del>քները, որ սերմանու<mark>մ է մեր տկար բնության մ</mark>եջ, գիտես նաև այդ պատճառով [Հասանելիջ] Քո պատիժների որջանությունը: Իսկ մենջ, մարմնի դործերի պատճառով խավարած լինելով, ո՛չ իմանալի թշնամու նետերից Հասնող փորձանջներն ենջ տեսնում և ո՛չ Քո պատիժների չափը: Ուստի
աղաչում ենջ, ողորմի՛ր. մաջրի՛ր Քո անունը Քո ժողովրդի
արյունից` նախախնամությամբդ միչտ արթնացնելով մեղ
դեպի Քո փառջի Հանդեպ սերն ու պատժիդ Հանդեպ երկյուղը և տալով թշնամու դաղտնի նետերի դեմ դիտություն ու
պատերազմի մեջ դորություն: Եթե խնդրելու միջոցով սրանջ
ստանանջ Աստծուց, երբ վայելողներս նույն կերպ մեղանչենջ, պատժելու դեպջում Նրա անունը մաջուր կլինի մեր
արյունից, ինչպես որ Քրիստոսինը մաջրվեց Իր մեղանչած
աշակերտի` Հուդայի առնչությամբ: Իսկ երբ Հավատարիմ
խնդրողները ստանում են սրանջ, մեղանչելն այնպես դժվար
է, ինչպես ինջն իրեն կրակի մեջ դցելը:

«Թող անունդ սուրբ լինի, Հա՛յր, մեր պարտջերից` մեզ զգուչացնելովդ ու նախախնամելովդ»: Տե՛ս այս խորհրդի հարակայությունը. որովհետև ասում է` «թող լինի՛», այսինջն` ո՛չ այսօր կամ վաղը, այլ միչտ և չարունակ: Սա նաև որդու սովորությունն է` հորն ասել` ջո խնամջը հայրաբար թող միչտ լինի իմ հանդեպ, իսկ եթե այդուհետև սխալ թույլ տամ, արժանապես պատժի՛ր: Ուրեմն Տերն այս աղոթջով սա՛ սովորեցրեց իբրև բանալի դործածել Աստծո արդարության համար և Նրան ողորմության ու խնամջի պարտավորեցնել, ժեև մենջ անարժան ենջ դրան, - որպեսզի Նա Իր չնորհներն առանց խնայելու սփռի մշտապես:

### ውበባ ዳበ ԱՐዳԱՅՈՒԹՅՈՒ′ՆԸ ԳԱ

Տե՛ս այս բարի կարգավոր<mark>ու</mark>թյունը. առանց նաՀանջե<mark>լու`</mark> [Հորն իր Հանդեպ] խնամքի ներքո պաՀելուց Հետո, առավել բարձր խնդրանք է մատուցում, այսինքն` ում Համար, սովո֊ րեցնելու միջոցով, անունդ մաքրեցիր, նրա վրա նաև տիրի՛ր

<mark>մչտապես: Նախքան</mark> մեր խնդրելն էլ է Ն<mark>ա</mark>տիրում ամեն ին֊ չի վրա` ըստ այնմ. «Տերը մեծ Թագավոր է ամբողջ երկրի վրա» (Սաղմ․, 94, 3): Բայց աղերսանքով մեր նույնը խնդրելն <del>իզուր չէ՛. Հապա</del> ի՞նչ: Աստված գիտի, <mark>ո</mark>ր Ինքն ամեն <mark>ինչի</mark> <mark>տերն է, բայց չ</mark>ատ մարդիկ չգիտեն, որ Աստված տիրում է <u>կամ իրենց տեսնում, ուստի կամ բնավ</u> Նրա անվան<del>ը չեն</del> դիմում, կամ <del>էլ, եթե գիտեն, գործով ուրանում են դա: Սա՛ է ա</del>֊ սում. «Թող քո իմաստության ու Հանձարի Հոգին գա Իմ մեջ <mark>և սովորեցնի ինձ` իմանա</mark>լու Քո Թագավորության աՀարկու յինելը <mark>և իմ Հանդեպ Քո սիրո առատու</mark>թյունը»: ՈրովՀ<mark>ետև</mark> ասում է` Թող դա, իմ մտքի մեջ, Քո արքայությունը, որպեսզի Սուրբ Հոգովդ գիտակցաբար ձանաչեմ Քո Տեր լինելը, ինչպես պ<mark>ետ</mark>քն է, այսինքն` ինչպես մարմնավոր աչքերի Հայա<mark>ցքի առաջ` իմանալի մտ</mark>քի Հայեցողության մեջ միչտ իբրև նպա<mark>տա</mark>կ ո<mark>ւնենամ իմանալի Թա</mark>գավորիդ: ԵԹե սա այսպես <del>ունենանք, ինչպես և Հայցում ենք, ա</del>նՀնար է, որ <mark>կա</mark>մովին ու գիտակցաբար մեղջով սայԹաջենջ, ինչպես որ Հնարավոր չէ նաև Թագավորի առաջ` Հանդիսականներով լի նրա Հրապարակում, խայտառակաբար մերկանալ:

Բայց այս նույն կարգի մեջ այն էլ իմանանք, որ նախ Նրա անվան սուրբ լինելը վայելչապես խնդրվեց, որովՀետև որոդայթադիր Բանսարկուն չատ անդամ մեղ նաև դեպի աջակողմն է սայթաքել տալիս, այսինքն` մեղքերն իբրև Աստծո կամք է ներկայացնում և այդպես իբրև թե ճչմարտությունը [ցույց տալով]` խաբելով մարդկանց մեղքի մեջ դցում։ Իսկ եթե մենք Աստծուն մեր աչքերի առաջ ունենանք` բնակված մեր ներքին մարդու մեջ, Նրա դորությամբ կարող ենք ընտրողության միջոցով Բանսարկուի մեքենայությունները ճանաչել, ուստի ասում է. «Թող անունդ սո՛ւրբ լինի»: «Իսկ ինչպե՞ս պիտի սուրբ լինի անունս», - Հարցնում է ինձ Աստված: Պատասխանում եմ. «Երբ Քո թադավորության դիտությունը դա ու բնակվի իմ մեջ, և աՀարկու արքայութ-

յունը միչտ մտքիս աչքերի առաջ պատկերված լինի` ըստ այնմ. «Նախապես Տիրոջն ամեն ժամ իմ առջև էի տեսնում.... որպեսզի չսասանվեմ» (Սաղմ., 15, 8)»: Ուրեմն առաջին խնդրանքի` Աստծո անվան սուրբ լինելու կերպը [Տերն] Ինքն է սովորեցնում ըստ կարգի եկող այս խոսքերով, որոնցից առաջինն է` «Թող Քո արքայությո՛ւնը գա»` Քո տերության գիտությունը` իմ Հոգու մեջ, իսկ երկրորդն է`

## ԹՈՂ ԿԱ<mark>ՄՔ</mark>Դ ԼԻՆԻ, Ցե՛ր, ԵՐԿՐՈՒ<mark>Մ, ԻՆ</mark>ՉՊԵՍ ԵՐԿՆՔՈՒՄ

*Ո՜*Հ, այս երկու խորՀուրդներից, այսինքն` խոսքերի վայել֊ չական կարգից և այս` Հաջորդ խորՀրդի մեծանձնությունից, ո՛ր մեկով <mark>ս</mark>քանչանալ տվեց` մտքերի ի<mark>մաստ</mark>ները նրանց մի֊ ջև բաժանելով: ՈրովՀետև [Աստծո] Թագավորելուց Հետո [աղո<mark>Թո</mark>ղը] նաև Նրա կա՛մջն է խնդրում, ինչպես և մարդ֊ <del>կանց մեջ է այս կարգը պա</del>Հվո<del>ւմ. նա</del>խ մեկը տիրում է ուրի֊ չի վրա և Հետո՛ իր կամքը նրա Համար գործադրում. եԹե քա֊ ղաք է, կառուցում է, եթե ծառա` կերակրում, եթե աչակերտ` ուսուցանում: Այսպես նաև սա նախ իր անձն Աստծո տե֊ րությ<mark>ան ենթակայ</mark>ության տակ դրեց և ապա իբրև սեփակ<mark>ան</mark> <mark>տիրո</mark>ջից` իր մասին Հոգ տանելն է խնդրում` Նրա կամքի <mark>տնօրինությամբ: Իսկ ինչպե՞ս. «Ինչպես</mark> երկնքում է Քո կամ֊ <mark>քր, - աս</mark>ում է, - <mark>այդ</mark>պես էլ Թող այս եր<mark>կրու</mark>մ լինի»: Ո՛վ մարդ, <mark>դու ելա՞ր երկինք և այնտեղ Աստծո կամքի տնօրինութ</mark>յունն <mark>իմացա՞ր, որ նույնը խնդրում ես: Նրա կամքը երկնքում ի՞նչ</mark>։ <mark>է. որո՞նց և ի՞նչ կամ</mark>քով է կառավարո<mark>ւմ</mark>, ինչպիսի՞ն է նրանց Հանդեպ Նրա կամ<u>քի տ</u>նօրինությունը: «Ես չգիտեմ, պատասխանում է, - բայց Ով իջավ երկ<mark>ն</mark>քից, Նա՛ սովորեցրեց ինձ սա աղերսել»: Իսկ ինչպե՞ս սովորեցրեց: «Աչակերտ<mark>ները</mark> մոտեցան Տիրոջը և ասացին. «Սովորեցրո՛ւ մեզ՝ Քո աչակերտներին, աղոթել, ինչպես և ՀովՀաննեսն իրեններին սովորեցրեց» (Ղուկ., 11, 1): Եվ Տերը նրանց սովորեցրեց աղոթել, <u>ինչպես Ի՛նքն աղոթել գիտեր և ո՛չ թե ինչպ</u>ես նրանք խնդրեցին: Օրինակ` [պատկերացրու], Թե Հեռավոր երկրից եկած ո֊ րո<mark>չ ռամիկ անձին</mark>ք` Հռո<mark>մեացին</mark>երի լեզուն ու սովորություն֊ <mark>ները չիմացող,</mark> արքունական պալատ<mark>ի կ</mark>արգավորությ<mark>ունը</mark> <mark>բնավ չտեսած կ</mark>ամ դրան <mark>ան</mark>տեղյակ, գնում են Թագավորի <mark>դուռը` ողորմություն աղերսելու, և Հասնելով այնտեղ` տա</mark>֊ րակուսում են իրենց մեջ` չիմանալով, Թե ինչպես պիտի <mark>մտնեն Թագավորի մոտ կա</mark>մ ի′նչ վայելուչ խնդրանքով դիմեն նրան: Եվ <mark>մինչ նրանք վ</mark>արանում <mark>են՝ այս տարա</mark>կույսն<mark>երի</mark> մեջ ընկ<mark>ած, նրանց պատա</mark>Հում է Թագավորի որդին իբրև մի Հասարակ գինվոր, ում տեսնելով` ընթաց**ջն արա**գացնելով` Հ<mark>ասնում են նրան` ասելով.</mark> «Ո՜վ եղբայր, սովորեցրո՛ւ մեզ, *թե ինչպե<mark>ս մտնենք Թագավոր</mark>ի մոտ»: <mark>Իսկ նա, բարեմիտ լի</mark>֊* նել<mark>ով, չի ան</mark>գոսնում կամ ծաղրում նրանց անկրթությունը, այլ սիրով գԹալով նրանց` պատասխանում է. «Սովորեցնում <del>եմ ձեզ. երբ արքայի մոտ մտնեք, իս</del>կույն երկրպագեք և ա֊ սե**ջ նրան. «Տո՛ւր մեզ քո պալատու**մ գլխավորը եղող սինկ֊ դիտոսների պատիվը»»: Սակայն նրանք ո՛չ սինկդիտոս ա֊ նունը գիտե<mark>ն,</mark> ո՛չ էլ դրա էությունը, ո՛չ պալատը, ո՛չ էլ նրա դաս<mark>ակարդու</mark>թյունը: Եվ մտնելով թագավորի մոտ` իսկույ<mark>ն</mark> <mark>բարձրաձայն կրկն</mark>ում են իրենց սովորած խոսքը: Իսկ արքու-<mark>նակա</mark>ն պալ<mark>ատի բ</mark>ոլոր պաչտոնյաները, տեսնելով, որ նրանց <mark>լեզուն օտար է, կերպարանքը` չինական</mark>ի, դեմքը` ռամիկի, <u>Հագուստները` անպաձույ</u>ձ, գարմանում են, Թե սրա<mark>նք որ</mark>տե֊ ղի՞ց գիտեն կամ ումի՞ց սովորեցին սինկղիտոսության անու-<mark>նր կամ պատիվը` արքունիքից այսքան օտա</mark>ր լինելով: Այս<mark>֊</mark> <del>պես էլ մեր Տերն Իր մարմնա</del>վորության <del>խոր</del>Հուրդն անՀաս դարձրեց Հրեչտակներին ու մարդկան<mark>ց, ի</mark>նչպես ասում է Պո֊ ղոսը (Կողոս., 1, 26): Իսկ ա<mark>չակ</mark>երտները Նրան մոտեցա<mark>ն ա</mark>֊ <mark>ղոթ</mark>քի կերպը սովորելու ո՛չ թե իբրև Աստծուց, այլ ինչ<mark>պես</mark> ՀովՀաննեսից: Նա էլ, ամենքին գԹացող սիրով գԹալով <mark>նրանց, սովորեցրեց նրա<mark>նց ո</mark>՛չ Թե ինչը կարող էին տանել,</mark>

այլ Հորից աղոթերվ Հայցել երկնային անճառ ու անՀաս խոր խաղաղությունը. «Թող կամբդ լինի երկրում, ինչպես երկնբում»:

Արդ՝ Աստծուց սա խնդրելիս, արդարև, ստուգապես չգի-<mark>տենք այս խնդր</mark>անքի գորությունը, սակայն աղոթքի այս մեծ խոսքով <del>գարՀուրեց</del>նում ենք երկնայիններին. որովՀ<mark>ետև</mark> տե֊ ղեկանալո<mark>վ նրանց պատ</mark>վին, որը չգիտեինք՝ Քրիստոսով խնդրում ենք, որ մենք էլ այն իբրև մեր սեփականն ունե-<mark>նան</mark>ք: Որ<mark>ովՀետև «կամ</mark>ք» ասելով` այս մի խոսքով Տե<mark>րը</mark> ցույց տվեց Աստծո բոլոր չնորՀների իջնելը մեզ վրա` երկնայիններին <mark>Հավասար կերպով:</mark> ՈրովՀետև [մեր և նրանց Հանդեպ Աստծո] կամքի տարբերությունն արդելում է մեզ ունե֊ նալ նրան<mark>ց փառքը. նրանց Հ</mark>անդեպ Ն<mark>րա կամք</mark>ը քաղցը ու առ<mark>ատաբաչխ է, քանի որ Իր կամարարներն են, մին</mark>չդեռ մենք իբրև Հանցավորներ ենք` ըստ այնմ. «Որդյա՛կ, դու միչտ ինձ Հետ ես, և այն ամենն, ինչ իմն է, քոնն է» (Ղուկ., *15, 31): Ուրեմ*ն` երբ Նրա կամ<mark>ջը նա</mark>և երկրի վր<mark>ա</mark> է այսպես կատարվում, Նրա ամեն ինչը նաև մարդկանցն է դառնում, ինչպես Հրեչտակներինը:

Ո՜վ եղբայրներ, փոխարենն ի՞նչ մատուցենք Տիրոջը, Ով
աղոխքի այսպիսի փրկական բաժակ է մեզ խմեցնում, որը
մշտապես մատուցում ենք Հայր Աստծո և Հավաքված Հրեչտակների բազմուխյան առաջ՝ Վերին Երուսաղեմի գավիխներում. ուրիչ ի՞նչ, եխե ոչ մեր երեսը գոՀուխյամբ երկրին
Հպելը: Արդարև տեսնում եմ, որ սուտ են դատարկ զբաղմունքների մասին մարդկանց բոլոր պատձառաբանուխյունները, երբ մտքիս աչքերով նայելով՝ Հավատում եմ, որ Նա,
Ում Հետ խոսում եմ, Աստված է, Ով իմ Հանդեպ նույնքան
քաղցր է, որքան Հրեչտակների, իսկ ես, նրանց պես, խոսակից եմ Նրան, և աղոխքս էլ Նրա ամենաբարի կամքին Հաձելի է: Վա՜յ ինձ, որովՀետև սա Թողած՝ այս անկայուն կենցադով եմ զբաղված, որը եխե կայուն լիներ, ըստ բնական սովո-

<mark>րու</mark>թյա<mark>ն` պետք էր ա</mark>գա**հել և այս փոքրը մեծի Հետ փոխա֊** նակել. սակայն պարզ է, որ խաբվում եմ` չունենալով այս մտածումների Հիչողությունն իմ մեջ ամուր պաՀված:

## ՄԵՐ ՀԱՆԱՊԱԶՕՐՅԱ ՀԱՑԸ ՏՈՒՐ ՄԵՋ ԱՅՍՕՐ

Ո՛վ մարդ, եթե խնդրեցիր, որ Աստծո կամքը քեզ Համար լինի, ինչպես Հրեչտակների Համար է, ինչո՞ւ ես իսկույն սրան Հարում Հացի անունը, որը նրանց մեջ գոյություն չունի, քանի որ նրանք իմանալի բնություն են և միչտ գիտության կերակրի քաղցն ու փափագն ունեն, նրանց մոտ Հնարավոր չէ տեսնել սերմանում կամ Հնձում, խոՀարարություն կամ մարմնական ճաչակում, այլ ուտում են Աստծո սերն ու Հագենում, խմում Հոգու բխման Հեղումն ու զմայլվելով ուրախանում:

Ես, պատասխանում է, աղոթեր իմ այս կարգն ամբողջական եմ պահում, որովհետև ոչ թե դյուրածախելի հացն եմ խնդրում, այլ հանապարօրյան։ Այն պատճառով խնդրեցի, որ Աստծո կամբը լինի [մեզ համար], ինչպես երկնավորների հատմար է, որպեսզի նաև երկնավորների հա՛ցը Նրանից ստանամ կյանքի այս օրում։ Ձլսեցի՞ր, որ մարդիկ հրեչտակների հացնեն կերել (Սաղմ., 77, 25)։ Աղոթում եմ, որ այն կերակուրն ունենամ, որն ամեն օր ուտվելիս չի սպառվում և խմվելիս չի նվաղում, ուտողին հագեցնում է և ինքն իր մեջ ամբողջական մնում։

«Մեր Հանապազօրյա Հացը տուր մեզ այսօր»: Իսկ ինչո՞ւ է ասում «մեր»: ՈրովՀետև ժամանակին Հրեչտակային մտածությունների կերակուրը նաև մերն էր, այն ժամանակ, երբ
երանալից դրախտում քաղում էինք այն. չարը նախանձեց և
դրկեց Աստծո կամքի` [մեդ վրա եղած] տիրապետությունից
և Հացից` մեդ Համար իբրև կերակուր պատրաստելով վայրի
բանջարը, այսինքն` այս օտար երկրում մեր մարմնի դգայա-

րանների Հաճույքը: Իսկ Աստծո Հացը Թերևս ոմանք կարողացան ճաշակել երեսի քրտինքով ու արցունք Թափելով: Բայց Հիմա Աստված դարձյալ մեր Հայրն է դարձել և բարի կամքի տեր Թագավոր, ուստի Նրան աղերսում ենք, որ մեր առաջին Հացը դարձյալ ունենանք, քանի դեռ պանդիտում ենք կյանքի այս օրում: Իսկ Հացն ի՞նչ է, եԹե ոչ Նրա գիտունյունն ու սերը, որոնցով է մեր Հոգու փափագը կերակրանում՝ այն սեղանից, որին Տերն Իր աշակերտներին Հրավիրեց՝ ասելով. «Կուտեք ու կիսմեք Իմ սեղանից Իմ արքայության մեջ» (Ղուկ., 22, 30): Սակայն որոնց կամքը մոլորված է մարմնի պարարման մեջ, նրանց Համար այս կերակուրն անացանկալի է Թվում և անՀավատալի, Թե չարունակ ուտվելիս չի սպառվում-քայքայվում: Հարկ ենք տեսնում այսպիսինեարին օրինակով արԹնացնել:

<u>Չե՞ս Հավատում, Թե կա չքայքայվող կերակուր։ Սուրբ</u> <u>Գիրքը, պես-պես գիտությամբ մչտ</u>ապես մեզ կե<mark>րակրելով,</mark> <mark>նույնությամբ չի՞ մնում: Այլև` գի</mark>տությունը քեզ Հաձե<mark>լի</mark> չի՞ Թվում: Ոսկեձույլ ապարանքներից, ոսկեԹել կերպասնե֊ րից, ականակուռ աԹոռներից մեր մարմնին ի՞նչ օգուտ, ին֊ չո՞ւ է դրանք տեսնելիս Հաճույքով առավել լցվում, քան կե֊ <mark>րակրից: Երգերն ո</mark>ւ մեղեդիներն ինչո՞ւ են մարդուն առավել <mark>ուրա</mark>խացնում, քան ըմպելիքը: Եղբայ<mark>ր</mark>ներին ու որդիներին <mark>տեսնել</mark>ը և նրա<mark>նց</mark> Հիչատակը կարո<mark>տածն</mark>երի Համար գինու պես քաղցը չե՞ն: Առավե՛լ խոսուն օրինակ բերեմ. տռփան֊ <u>քով լցվածին ի՞նչ օգուտ Համբուրվելուց: Այս ամենն այն</u> <u>Հացր կամ գինին չէ, որոնցով մարմնի պակասությունն է</u> լցվում, այլ [դրանք] Հո<mark>գեկա</mark>ն քաղցի իղձ<mark>ն ե</mark>ն գիտությամբ լ<del>ցնում ու մեզ Հա</del>ձույք պատձառու<mark>մ: Այսպես մեր տկար</mark> մտքի առաջ Թանձրացնենք Աստծո սիրո Հիչատակը և <u>Հաս</u>կանանք, որ այն չփափագելու պատճառն այն է, որ նրան անտեղյակ <mark>ենք․</mark> եԹե տեղյակ լինեինք, ապա որքան ավելի պայ֊ <del>ծառ է Աստծո փառքը, <mark>քան ոսկ</mark>ունը, այդքան էլ նրա Հան</del>֊ <mark>դեպ փափագը նյութ</mark>ի Հանդեպ եղածից ա<mark>ռ</mark>ավել կլիներ: Ուս֊ տի և [այս աղոթքն] Աստծուն խնդրում է ունենալ այդ գի֊ տությունը` ասելով. «Մեր Հացը` անծախելին ու ամենօրյան, տո՛ւր մեզ այսօր»:

<mark>Իսկ ինչո՞ւ է</mark> ասում «այսօր»: «Այսօր» ասելով ցույց է <mark>տալիս մեր մարմնի ամբողջ կյան</mark>քը, որում պանդ<mark>խտե</mark>լով` մեր բնությ<u>ունից ու դրսից</u> եղած բազում Հակառակորդներ ունենը Հոգևոր կերակրին. երբ սրանցից Հեռանանք, Հեչտությամ<del>բ կվայելենք այն</del>: Իսկ քանի դե<mark>ռ այս պա</mark>նդխտության կյան<mark>բում են</mark>բ, քրտինքով, արտասուքով ու աղո**ն**քի աչ֊ խատությամբ է Հարկավոր այն ձաչակել, ինչպես և Հրաման ստացանք (Ծննդ., 3, 19): Այս կերակուրը ճաչակած չատերն են նրա Հ<mark>ամեղության մասին ա</mark>ղաղակո<mark>ւմ, ինչպե</mark>ս նա, ով ա֊ սո<mark>ւմ է. «Քիմքիս Համար քաղցը են Քո խոսք</mark>երը, ինչպես մեղրը` բերանիս Համար» (Սաղմ., 118, 103), և դարձյալ` «Ոսկուց ու բազում Թանկագին ակներից ցանկալի է Նա և մեղրախորսխի պես քաղցը» (Սաղմ., 18, 11): Եսային էլ ասում է. «Կկերակրվեք ու կՀադենաք, կուչտ կվայելեք նրա մխիթարության ստինջներից» (Հմմտ. Եսայի, 66, 11): Ձայնում է նաև Իմաստությունը. «Եկե**բ կերե**ք Իմ այս Հացից և խմե<mark>ք</mark> <mark>գինին, որ խառնե</mark>ցի. սրանով կզորանա<u>ք</u>` ատելու անզգա֊ <mark>մութ</mark>յունը և ապրելու, իմաստությու<mark>ն</mark> փնտրելու և փրկվե֊ <sub>[пс»</sub> (Աпшц., 9, <u>5</u>-6):

ԹՈՂ ՄԵԶ ՄԵՐ ՊԱ<mark>ՐՑՔ</mark>ԵՐԸ, ԻՆՉՊԵՍ ՄԵՆՔ ԵՆՔ ԹՈՂՆՈՒՄ <mark>ՄԵՐ Պ</mark>ԱՐՑԱՊԱՆՆԵՐԻՆ

Նախորդ Հակիրձ խոսքով <mark>ամե</mark>ն ինչ ճչմարտապես խնդ<mark>րեց</mark> Աստծուց և դրանից Հետո սկսում է սեփական անձի մեղջե֊ րի խոստովանությունը սփռել Նրա առաջ: Բայց դու տե՛ս այս աղոթքը Սովորեցնողի մեծ ու ամենաբարի կամքը. չսովո֊ րեցրեց Նախ մեղջերի Թողություն խնդրել և ապա՛ Աստծո Հետ խոսել, ինչպես մարդկանց է Հատուկ, որովՀետև Թագա֊ վորից նախ ներում ենջ խնդրում և ապա՛ մեր խնդրանջները նրան մատուցում: Սա այսպես [չարեց], այլ դրա Հակառակը. նախ պարդևները խնդրեց և ապա՛ ներումը` արժանապես սո֊ վորեցնելով, որ թեկուզ չարիջների խորջերն էլ Հասնենջ, մեր Հանցանջները գիջում են [աստվածային] խաղաղությանն ու այն դթությանը, որ Աստված ունի մեր մարդկային բնության Հանդեպ: Ուստի նախ աղոթեց կարևորն ու մեծն ունենալ: Իսկ այն ունենալուց Հետո Նրա բարերար կամջից դյուրավ կստանանջ մարդկորեն սայթաջման ներումը:

«Թո՛ղ մեզ, - ասում է, - մեր պարտքերը»: Իսկապե՛ս պարտք. որովհետև Նրա այսքան չնորհները մարմնով ու հոգով վայելելով՝ ինչպե՞ս կարող ենք Տիրոջ հրամանին հպատակվելուն պարտապան չգտնվել: Ուստի երբ այն չենք կատարում, վայելչապես և ճչմարիտ խոստովանությամբ մեր
անձր պարտապան դատելով՝ ներում ենք խնդրում՝ ասելով.
«Թո՛ղ մեր այն պարտքը, որը, երբ սխալ ենք թույլ տալիս, ամենատես գիտությամբդ հավաքում-պահում ես, [բայց կարող
ես] և թողնել»: Ինչո՞ւ. որովհետև մարմնավոր ենք, որովհետև մեր դյուրապատիր կամքով խաբվում ենք, որովհետև այս
խավար կյանքում ենք չրջում, որովհետև ունենք մտքի օրենքին հակառակ բնական օրենք, որն ակամա դերում է մեղ դեպի մեղքի օրենքը (Հռոմ., 7, 23). ուստի Քեզ վայել է ներելը,
ինչպես բարերարը՝ տկարին, ողորմածը՝ ողորմելուն, դթածը՝
կարոտյալին, ինչպես ես էլ իմ պարտապանին եմ ներում:

Բայց թերևս ասածներիս <sub>Է</sub>եմ մեկն աս<mark>ի</mark>. «Ես` Հողեղեն մարդս, ինչպե՞ս կարող եմ Աստծուն նմանվել, և ոչ միայն նմանվել, այլև իմ անձը Նրան իբրև օրինակ ընծայել` ասե<mark>լով.</mark> «Ինչպես ես ուրիչներին եմ անում, Դու էլ ինձ արա»»: Սակայն պետք է իմանալ, որ մեր Ուսուցիչ ու Օրենսուսույց Քրիստոսն Իր ստեղծած <mark>մարդ</mark>կային բնությանն անՀամապա-

<mark>տասխան կամ դրան</mark> Հակառակ խրատով չէ՜, որ մեզ դաս֊ <mark>տիարակու</mark>մ էր. ուստի [քրիս<mark>տոնեակա</mark>ն] օրենքն ախորժելի՛ է մ<mark>եր բնությանը</mark>, և ըստ ամենայնի Հարկավոր է այն կատա֊ <del>րել: Մարդկանց</del>ից ո՞վ է, որ սերը չի <mark>կա</mark>մենում, ո՞վ է<mark>, որ</mark> <mark>Թչնամությունից</mark> չի նեղվում: Կա՛ն մեղջերի այլ տեսակներ, <mark>որոնք գործվելիս մեր մարմնին Հա</mark>ձույք են պատ<mark>ձառ</mark>ում, ինչպես պոռնկությունն ու որկրամոլությունը, բայց թչնամության ախտը` ո՛չ բնավ, այլ երբ տիրում է մեզ վրա, Հոգ-<mark>սերի ու ալեկոծումների, ե</mark>րկյուղի ու տարակուսանքների մ<mark>ե</mark>ջ է մեզ գց<mark>ում: Ուրեմն ին</mark>չո՞ւ ներելով` մեր անձին Հանգստություն չենք պարգևում ու մեր եղբայրներին չաՀում: ՈրովՀետև Հանցավորների Հանդեպ սիրով ներողամիտ չգտնվելո<mark>վ` ա</mark>մբարտ<mark>ավանու</mark>թյունից ե<mark>նք բռ</mark>նվում, իսկ ամ֊ բա<mark>րտավանու</mark>թյունն Աստծո Հետ կռիվ է տալիս և ո՛չ թե Նրա<mark>նից ներում խնդրում: Բոլոր ա</mark>նկարգությ<mark>ուն</mark>ներն աչխարՀում, որոնք խոսքով չեմ կարող Թվել, սրանի՛ց տիրեցին` <mark>ոխակալությունից ու չներելուց: Սա՛ անձավները բնակարան</mark> դարձրեց, քաղաքները` ամրոցներ, դենքերը` սպանության միջոցներ: Ուստի [Աստված] ասում է. «Դո՛ւ ներիր, քանգի Ես չ<mark>եմ կարող</mark> ներել քո ԹչնամուԹյունը, որը դու անձնիչխան կամքովդ ամուր պաՀում ես»: Ուրեմն Թո՛ղ ամբարտա-<mark>վանու</mark>թյունը, որ Հակ<mark>առ</mark>ակ է Աստծուն, և թչնամությունը, <mark>որ դեմ է բնությանդ, և ների</mark>՛ր ընկ<mark>երոջդ</mark> մեղքը: Արա՛ դու <mark>ջեց Հնարավորը, ինչպես որ Աստծուց ես պաՀանջում Իրեն</mark> Հնարավորն անել, նե<mark>րի՛ր</mark> եղբորդ, և քո երկնավոր Հայրն էլ <mark>ջեզ կների: Ներելու գործը կամ</mark>ջի՛դ է պատկանում և ո՛չ Թ<mark>ե</mark> մարմնիդ: Իսկ եթե սա չես կամենում, ինչպե՞ս ես Աստծուն <mark>բռնադա</mark>տում կատարելու այն, ինչ դ<mark>ու</mark> ոչ Թե չես կարողանում, այլ չես կամենում կատարել: Ուրեմն Հասկանանք, որ երկուսն էլ մեր օգտի Համար են. մեր ներելը մեր կյանքի խա֊ ղաղութ<mark>յունն</mark> է ապաՀովում, իսկ մեր ներելու Հետևանքով Աստծո ներելը մեզ` դե<mark>պի ա</mark>նվախձան կյանքն է առաջնոր<mark>դում: ԵԹե սին ոխա</mark>կալուԹյան պատճա<mark>ռո</mark>վ սրանցից վրի֊ պում ենք, ինքներս ենք մեզ դավաճանում:

ԵՎ ՄԻ′ ՏԱՐ ՄԵԶ ԴԵՊԻ ՓՈՐՁՈՒԹՅՈՒՆ, ԱՅԼ ՓՐԿԻՐ ՄԵԶ ՉԱՐԻՑ

Այստեղ «փորձություն» ասելով Հասկանում ենը մեղ Հետ չարունակ <mark>մարտնչող չա</mark>րի ներգործությունը: Բայց ինչո՞ւ չասաց «մ<mark>արտ» կամ «</mark>պատերազմ», այլ «փորձությու<mark>ն»:</mark> Սրանով ցույց տվեց, որ չարն ինքնուրույնաբար մեզ Հետ մարտնչելու իշխանություն չունի: Հապա ի՞նչ. նա մեր կամ֊ <u>քից ու խորՀուրդների՛ց է վերցնում պատերազմի նյութ</u>ը` ըստ այնմ<mark>. «</mark>Ում Համար պատրաստում եք ձեր անձերը, որ Հն<mark>ազանդվեք, ծառա եք ն</mark>րան, ում Հնազանդվում եք, լինի մեղքին, Թե արդարությանը» (Հռոմ., 6, 16): Հակոբոսն էլ գրում է. «Ձեզանից յուրաքանչյուր ոք փորձվում է՝ Հրապուրվելով <mark>ու խաբվելով իր ցանկու</mark>թյուններից» (Հակոբ., <u>1,</u> 14): Ուրեմն պարգ է, որ փորձելու նյութը [չարը] մեգանից է վերցնում: Ինչպե՞ս. կերակուրների ցանկությանը որկրամո<sub>֊</sub> յությ<mark>ուն սերմանող խոր</mark>Հուրդ է կցում, Աստծո փառքի ցա<mark>ն֊</mark> <mark>կու</mark>թյանն է կցորդվում և սնափառություն սերմանում, և <mark>այսպ</mark>ես բոլոր կրքերի մեջ մենք բարի սկիզբ ենք դնում, իսկ <mark>նա դրան չարն է խառնում: Եվ</mark> քանի <del>դեռ</del> մեզանից նյուԹ չի <mark>վերցրել, նրա մեջ</mark>ենայ<mark>ու</mark>թյունները չեն գործում<mark>, ին</mark>չպես Հայտնի է Ավետարանից, որ Փորձիչն այն բանից Հետո մոտե֊ ցավ Տիրոջը, երբ Վեր<mark>ջինս Իր</mark> քաղցած լի<mark>նել</mark>ը ցույց տվեց:

Բայց ինչո՞ւ է «փոր<mark>ձութ</mark>յուն» ասվում: ՈրովՀետև երբ մենք ցույց ենք տալիս մեր կարիքը, <mark>նա</mark> գալիս է և դրանով մեզ չարժելով` փորձում, Թե Հաստատո՞ւն ենք Աստծո Հ<mark>ան-</mark> դեպ սիրո մեջ, Թե ոչ, և բնական կրքին ավելորդի ցանկությունն է <mark>խառ</mark>նում: Օրինակ` երբ մեր առաջ մի Հաստատուն վեմ ենք տեսնում, Հույս չունենք, Թե կարող ենք այն չարժել,

<mark>սակայն երբ տեսնու</mark>մ ենք, որ այս ու ա<mark>յն</mark> կողմ է երերում, <del>փորձում ենք, Թե կարո՞ղ ենք չարժվող վեմը տապալել: Մեր</del> մե<mark>ջ այդ չարժումը կերակուրների, անՀրաժ</mark>եչտ առարկաների, <del>Աստծո փառքի ցանկություններն են. երբ չարը տեսնու<mark>մ է,</mark></del> <mark>որ սրանցից որև</mark>է մեկում չ<mark>ար</mark>ժվում ենք, դալիս փորձում է և <mark>բարի խորՀրդին իր մեջենայությունները խառնում: Եթե կա</mark>֊ րողանում <mark>ենք օտարի և բ</mark>նականի մի<mark>ջև ընտրություն կատա</mark>֊ րել, Աստծո չնորՀով փրկվում ենք, իսկ եթե չենք կարողա-<mark>նում և փորձության խոր</mark>Հուրդները բարու տեղ դնելով` Հավանում ե<mark>նք, դրանք գործ</mark>ելով` ընկ<mark>ն</mark>ում ենք [մեղքի մեջ]. կե֊ րակր<mark>ի ցանկությամբ` պոռնկու</mark>թյան մե<mark>ջ, անՀրաժե</mark>չտ առարկ<mark>աների ցանկությամբ` ար</mark>ծաթսիրության, Աստծո փառքի ցանկությ<mark>ամբ` սնափառությա</mark>ն մեջ: <mark>Մենք, մե</mark>ր ցանկությու<mark>ններից խաբվելով, Հրապուրվեցին</mark>ք, ինչպես գրեց Հակոբոսը, մեր անձր մեղջի խորխորատի մեջ գցելով, և փորձվելով` անփորձ գտնվեցինք Թչնամու [Հարուցած] մարտում: Ուստի անՀրաժեչտաբար զգուչա<mark>ցնե</mark>լով` Տերը մե<mark>զ</mark> սովորեց֊ րեց աղոթել. «Մի՛ տար մեզ դեպի փորձություն»: Ո՛չ թե Աստված է տանում, քանցի «Աստված չարից չի փորձվում, ասում է [Հակոբոս առաջյալը, - և Ինջն էլ ոչ ոջի չի փոր-<u>ձում]» (Հակոբ., 1, 13), այլ երբ մեն</u>ք Դավաճանողի խարդա-<mark>վանու</mark>թյա<mark>ն պատ</mark>ճառով գնում ենք դեպի չարը իբ</mark>րև դեպի <mark>բարին,</mark> Դու, որ <mark>տե</mark>սնում ես, որ դրա <mark>բնու</mark>թյունը չար է, իսկ <mark>մեզ բար</mark>ի է Թվո<mark>ւմ, երբ իրակա</mark>նում այդպես չէ, մի<del>՜ Թո</del>ղ, որ ինքներս մեզ ակամա չարիքի մեջ գցենք: Ինչպես երբ մեկր <mark>վախենում է որոչ մարդկանցից, Թե բարի կեր</mark>ակրին խառն<mark>ած</mark> <mark>մաՀարա</mark>ր Թույն են իրեն <mark>խմե</mark>ցնում, որ սպ<mark>ա</mark>նեն, ասում է մի բժչկի. «Դու, որ Հասկանում ես [սրա<mark>նից</mark>], միչտ ինձ Հետ եդիր, որպեսգի, չլինի Թե, [ուտելու] անՀրաժեչտ կա<mark>րիքի</mark> պատճառով խաբվելով` սպանվեմ»: Այսպես էլ սա է ասում. «Մարմնիս կարիքի պաՀանջած անՀրաժեչտությունների մեջ *թույլ մի՛ տուր, Ամենատ<mark>ես, որ փոր</mark>ձվեմ և չեղվելով սասան*֊ վեմ»: Այս փորձությունների միջով անցնելով էր Հոբը գրում.
«Փորձություն է մարդու կյանքը երկրի վրա» (Հոբ, 7, 1):
Տերն էլ ասում է. «Գայթակղություններ պե՛տք է դան»
(Մատթ., 18, 7): Ինչո՞ւ: ՈրովՀետև Գայթակղեցնողին ամբողջ
կյանքում մեզ ընթացակից ունենք, բայց ո՛չ այնպես, ինչպես
Աստծո ամենախնամ աջը, երբ Նրանից խնդրում ենք մեզ
փորձության չտանել՝ ըստ այնմ. «Քո մի կողմում Հազարներ
կընկնեն...», բայց մի՛ վախեցիր, քեղ չեն մոտենա, որովՀետև
«բյուրավորներ են քո աջ կողմում» (Սաղմ., 90, 7):

«Այլ փրկի՛ր մեց չարից»: Չարից փրկել խնդրելով` աղո*թողը ոչ միայն փորձությունից է խնդրում ազատվել, այլև* ընդՀանրապես չարի բոլոր մեջենայություններից: ՈրովՀետև Հաճախ պ<mark>ատա</mark>Հում <del>է, որ մար</del>դկանց կ<mark>ամքն իբրև նյու</mark>Թ չու֊ նե<mark>նալով էլ է վտանգներ պատձառ</mark>ում նրանց, ինչպես կարե֊ յի է տեսնել Հոբի դեպքում կամ մարտիրոսների, որոնց Թա-<del>գավորների ձեռքն էր մատնում, ինչպ</del>ես նաև` եր<mark>ա</mark>նելի Հայրերի. մի՞ թե Անտոնի կամքն էր իր Համար նյութ դարձրել, երբ նրան չարաչար կերպով Հարվածում էր: Այժմ էլ է իր չարությունն այդպես գործում չատերի Հանդեպ, և այդ [փորձությ<mark>ուններին</mark> մատնվում ենք Աստծո թողտվությամբ. կա՛մ <mark>որպեսզի սրբերի ա</mark>ռաքինությունները չարին Հաղթեն` իրենց <mark>փառ</mark>ջ բերելով, իսկ Թչնամուն` ամոԹ, և կա՜մ որպեսգի չարի <mark>փորձու</mark>թյուններ<mark>ի</mark> միջոցով երկյուղելով Աստծո պատժից` <mark>չար սով</mark>որությո<mark>ւնից դեպի բարին դառնան</mark>ք: Ուրեմ<mark>ն, աս</mark>ում <u>է, սրանցից փրկի՛ր մեզ: Ինչո՞ւ: ՈրովՀետև եթե մեդավոր</u> ենք, Դո՛ւ պատժելով ուղղության բեր և մի՛ թող մեդ թչնա-<mark>մու ձեռ</mark>քը, իսկ եթե արդար ենք, ինչպես կամենում ես, ըն֊ դունի՛ր և մի՛ փորձիր. գուցե մեր տկ<mark>ար</mark> բնության պատճա֊ ռով անփորձ գտնվելով` կորստյան մատնվենք, որովՀետ<u>և ա</u>֊ մեն ոսկյա իր չէ՛, որ բովի մեջ մտնելով` անվնաս է դուրս գալիս, այլ Հաճախ ունեցած փայլն էլ է կորցնում: Սա իմա-<mark>նալով` առաքյալը գրում էր կորն</mark>Թացիներին. «Հավատարիմ

է Աստված` ձեր կարողությունից ավելի մեծ փորձության մեջ ձեղ չդցելու, այլ փորձության Հետ նաև ելջ է տալու, որպես- գի կարողանաջ Համբերել» (Ա Կորնթ., 10, 13): Ուստի Փոր- ձողից փրկվել խնդրելով` [աղոթողն] այս Հավատարմութ- յունն է խնդրում ունենալ Աստծուց. «Փրկի՛ր մեզ, - ասում է, - չարից»: Սրանով ցույց է տալիս, թե` թեպետ Դու փորձութ- յուններով մեր օգուտն ես տնօրինում և մարտում տարած Հաղթությամբ մեր պսակները չատացնում, սակայն վիճակ- ված լինելով տկար ու դյուրապատիր մարմնի` ես ինջս փոր- ձություն չեմ խնդրում, այլ դրանից փրկվել եմ միչտ աղո-

<del>Արդարև մեր Տերը ամեն ինչով մեր նմանությամբ, առանց</del> մեղջի, մ<mark>եր տկար մարդկա</mark>յին բնու<mark>թյան փո</mark>րձն առավ, ճչմ<mark>արտապես մեզ չարչարակից եղավ` փորձա</mark>նավորներիս փորձն առնելով: Եվ քանի որ սրան Հավատում ենք մանա-<del>վանդ նախապես կարգված աղոԹքն</del>երում [արտաՀայտված Նրա/ վշտակցությունից, ուստի Հավատքի միջոցով նա<mark>և</mark> Նրա օգնությունը ստանալով` միչտ մեր Հոգու տկարութ<mark>-</mark> յունն ենք ներկայացնում, ինչպես գրեց առաջյալը. «Հ<mark>ա</mark>վատարիմ է Աստված` ձեր կարողությունից ավելի փորձության <mark>մեջ ձեղ չգցելու».</mark> այսինքն` պետք է Հավատալ, որ չի գցում: <mark>Որտեղի՞ց է սա Հա</mark>յտն<del>ի:</del> Նրա կրած չ<mark>ար</mark>չարանքներից. որով֊ <del>Հետև ե</del>Թե Լույսը խավարից Հայածվեց, <mark>խ</mark>ավա՞րն ինչ կկրի: Քանի որ Լույս էր, Իրե′նը չկրեց, այլ դրանով մեզ ճանաչեց, որպեսզի մեզ նման լ<mark>ինի</mark>, քանի որ գյուրագայԹ ենք: Ի՛նքը չմոլորվեց, քանի որ Աստված էր, այլ մեր մոլորությունը ճա-<mark>նաչեց, ք</mark>անի որ մարդի<mark>կ են</mark>ք. մեզ` Իր եղբայրներին նման֊ վեց, որպեսզի Իր ողորմածությունը ց<mark>ու</mark>յց տա, և ողորմելիս Հավատարիմ է, որովՀետև չ<mark>արչա</mark>րակ<mark>ից</mark> է: Փորձեց, որպեսցի փորձանակից լինի, և Հզորապես օգնեց, որովՀետև սովորեց֊ րեց մեզ փրկվելու Համար աղոթել:

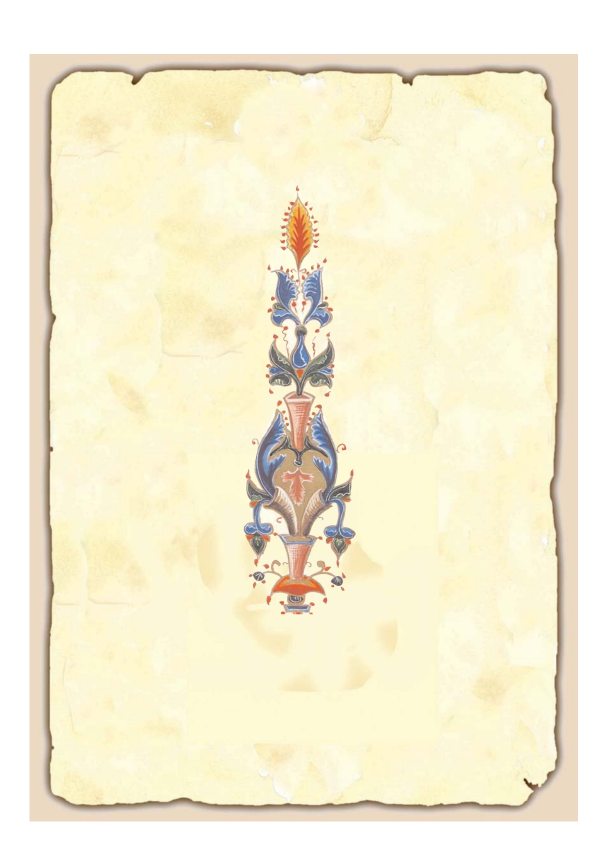
Փրկությունը Դո՛ւ ես, Հիսո՛ւս, ուրիչ ո՞ւմ վրա Հենվենը. փորձանակիցը Դո՛ւ ես, ուրիչ ո՞ւմ ապավինենք. <mark>փո</mark>րձություն թույլ չավողը Դո՛ւ ես, <mark>ուրիչ ո՞ւմ մեզ ապաստան դ</mark>արձնենը. ողորմածը Դո՛ւ ես, կարիքավորներս ուրիչ ո՞ւմ ոտքերից բռնենք: Նայի՛ր, Տե՛ր, փորձության ենթարկվածներիս ու տապալվածներիս, <mark>մատնվածներիս</mark> ու չար<mark>չարվածներիս,</mark> խոցվածներիս ու գիչատվածներիս, Հարբածներիս ու Հիմարացածներիս:  $Φ_μ μ μ' ξ,$ <mark>որ սովորեցրիր փրկու</mark>թյուն խնդրել, Քո միջոցով աղաչո՛ւմ են*ը* Քեզ, փրկի՛ր մեց Որսողից: Եվ Դու օրՀնյալ ես Հավիտյանս: Ամեն:

## ՔԱՆԶԻ ՔՈՆՆ ԵՆ ԱՐՔԱՅՈՒԹՅՈՒՆԸ, ՁՈՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ՓԱՌՔԸ ՀԱՎԻՏՅԱՆՍ

Ասում է` «Դո՛ւ ես մեզ վրա տեր, Քո Թագավորության ներքո ենք գրավված, չարին իչխանություն մի՛ տուր` Քո Թագավորության ծառաներին վտանգելու»: Բայց տես, Թե արդաքի խոսքերին ինչպես է Համապատասխանում նաև նրա այս ավարտը: ՈրովՀետև «մի՛ տար դեպի փորձություն, այլ փրկիր չարից» ասելուց Հետո ավելացնում է. «ՈրովՀետև Քոնն են արքայությունը և զորությունը». այսինքն` եթե մեկին փորձում ու վտանգում է նա, ով իչխանություն ունի նրա վրա, և չարչարում, ով չարչարելու զորություն ունի,

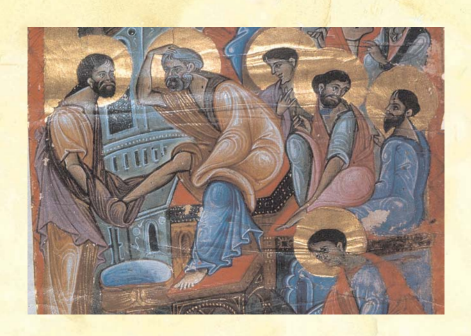
մենք Քո՛ սեփականությունն ու արարածներն ենք, Քո՛ տերության ներքո և ո՛չ թե չարի, ամբողջ զորությունը Քո՛նն է և ո՛չ թե նրանը, եթե արժանի ենք լինում փորձվելու, Քո՝ Տիրո՛ջդ ձեռքը թող մատնվենք և ո՛չ թե թշնամու: Եթե Դավիթեր մարդկանց Հարուցած փորձանքը թողած՝ Հրաժարվեց դրանից և աղաղակեց. «Թող Տիրո՛ջ ձեռքը մատնվեմ և ո՛չ թե մարդկանց» (Բ թագ., 24, 14), մենք որքա՛ն ավելի պիտի Հրաժարվենք նախանձող թշնամու անդեղջ փորձանքների մարտից։ Մեղ վրա եղած դորությունն ու տերությունը Քո՛նն են. ինչպես որ խնամք ես տանում, Դու՝ Տե՛րդ պատժիր ծառաներիս, երբ կամենում ես։ Եվ Քեղ փա՛ռք այժմ և դալիք Հավիտյաններում։ Ամեն։











աստծու ստեղծագործության մեջ խոտան ու անպիտան ու չինչ չկա։ Աստված ոչնչից [արարածներին] արարելիս տեսաւ դրանց օգտակարութիւնն ու չահավետությունը և Իր իսկ խոսքով վկայեց, թե՝ «Ահա հույժ բարի են» (Ծննդ. 1, 31)։ Դրանց մեջ կան, որ առավել կարևոր ու պիտանի են, առանց որոնց անհնարին է ապրել, ինչպես՝ հացը, ջուրը, մարդկանց հանդերձները, որոնք անհրաժեչտ են կոչվում, քանդի մեր բնությունը կարիքից դրդված է փնտրում դրանք։ Բայց կան [բաներ], որ միայն վայելչություն են ու զարդարանք, այլ ոչ՝ անհրաժեչտություն, ինչպես ոսկին, արծաթը, կերպասն ու բեհեզը՝ հանդերձանքի մեջ, զանազան համերը՝ կերակուրների մեջ, և բազում են այլ այսպիսի բաները, ուրոնք կոչվում են ճարտարորեն հնարված, առանց որոնց մարդը կարող է ապրել։ Նույնը կարող ենք տեսնել հոգևոր կերակուրների և հանդերձանքի մեջ, քանոլի ինչպես Տերն է աշ

սում. «Ոչ միայն Հացով է ապրում մարդը, այլ ամեն խոսքով, որ ելնում է Աստծու բերանից» (ՄատԹ., 4, 4): Իսկ Պողոս ա-ռաքյալն ասում է, Թե քրիստոնյային անՀրաժեչտ Հագուստը Քրիստոսն է. «Դուք` բոլորդ, որ ի Քրիստոս մկրտվեցիք, Քրիստոսով զգեստավորվեցիք, արու և էդ` անխտիր» (Գաղ., 3, 27):

Արդ, քրիստոնյային անՀրաժեչտ կերակուրը Աստծու բերանից ելնող խոսքն է, [իսկ անՀրաժեչտ] Հագուստր` <u>մկրտության չնորՀը, որ Քրիստոսն է: Դրան</u>ք ոչ միայն անՀրաժեչտու<mark>թյուն են, առանց որոնց անՀնարին է ապրել, այլ</mark> նաև վայելուչ են, Համեղ, քաղցը, առավել, քան մեղրի խո֊ րիսխը, և լի են չնորՀով: Իսկ վերարկուն՝ ծաղկե, Հրանման, Հղկված ո<mark>ս</mark>կուց, *Թադավորա*կան ծիրան<mark>ի է` ականակու</mark>ռ, արնա<mark>գույն, աստվածային գե</mark>ղեցկությ<u>ամ</u>բ զարդարված, որոն֊ ցից, <del>նաև ամենակարևոր կերակու</del>րներից մեկն <mark>ու</mark> առաջինն այս է, որ դրվեց մեր առաջ, որ կարող է նաև ըմպելիք լինել, և վերարկու է լինում Հագնողների Համար: Քանգի Տերը արդարության քաղցն ու ծարավն ունեցողներին միասին է երանի տալիս <mark>այ</mark>ն ավետիսով, Թե` «Նրանք պիտի Հագե<mark>ն</mark>ան» (Մատ<mark>թ., 5, 6): Իսկ Պողոսը արդար</mark>ությունը սպառագինություն ու գրա**Հ է ա**նվանում և Հրամայում է Հագնել այն (Ե-<mark>փես., 6, 11, 14), որ</mark>պեսգի ոչ միայն ծածկի մերկությունը, այլ <mark>նաև անխոցելի պա</mark>Հի Թչնամ<mark>ու</mark> նետե<mark>րից, ո</mark>րոնք խավարի մեջ <mark>են ձգու</mark>մ նրանց<mark>, ովջեր ուղիղ են սրտով: Քանգի առա</mark>ջյալ֊ <mark>ները, իմանալով, որ բոլոր բարի</mark>քների մեջ առաջինը աղոթ<u>ե</u>ն <u>է, ամեն բանից առաջ Ավետարանում ա՜յս խ</u>նդրեցին Տիրոջից, Թե` «Մեդ աղոթել սովորեցրու, ինչպես որ ՀովՀաննեսը սովորեցրեց իր աչակերտներին» (Ղու<mark>կ․, 11, 1): Եվ որ իմաս֊</mark> տութեամբ [մեծ], խիստ պիտանի և օգտակար էր այն, ինչ խնդրեցին, Հայտնի է, քանցի աղոթքը ստուգաբանվում է իբրև Աստծու Հետ խոսակցություն, որ ելնեն և աղոթեն Աստծուն: Քանցի եթե Հարկ է, որ թագավորի մոտ մտնել կամե֊ ցող յուրաքանչյուր ոք տեղյակ մարդկանցից ուսանի և վարժվի արժանին խոսել և ապա միայն Համարձակվի մտնել, ապա որքա՜ն ավելի նա, ով կամենում է Աստծու մոտ մտնել: Ինչպես Ոսկեբերանն է ասում. «Երբ աղոթում ես, այնպես Համարիր, թե Աստծու մոտ ես մտնում, Աստծու գիրկն ես ընկնում` բոլոր արարածներին թողնելով դրսում»: Սուրբ Հո-գով այդ ամենն իմանալով` Քրիստոսի աչակերտները պաղա-տանքով Հայցեցին, թե` «Մեզ աղոթե՛լ սովորեցրու», թե ինչ-պես աղոթենք և ինչպիսի վայելուչ խոսքեր ասենք, որ քաղց-րանան Աստծու ականջներին և Հաձելի երևան Նրան:

Եվ Տերը պատասխանելով ասում է. «Աղոթեք անելիս չատախոս մի՛ լինեք, ինչպես կռապաչտները» (Մատթ., 6, 7), որոնց Հեթանոսներ անվանեց: Սուրբերը երկու բանի են չատախոսություն ասում. մեկն այն է, որ անիծում են իրենց վիրավորող, զրկող, նախատող կամ մատնող մարդկանց, նրանց
ժշնամի են կարծում և նրանց կորուստն են խնդրում: Եվ այն
այնպիսի բան է, որ Աստծուն երկու [մասի] է բաժանում՝ չար
և բարի. որպես Թե, ինչպես որ ինքն է չարացել ու պղտորվել,
այդպես էլ Աստված է չարանում Իր ժշնամու վրա, իսկ Իրեն
բարին է անում, որպես բարերար: Սա մեծ Հերձված է, քանդի Աստված Իր բարի բնությունից չի փոփոխվում: Այդպատճառով էլ պատվիրեց, Թե` «Աղոթեցե՛ք բոլորի Համար և
խնդրվածքներ [մատուցեք] նրանց Համար, ովքեր նեղում ու
Հայածում են ձեզ» (Մատթ. 5, 44):

Իսկ երկրորդ չատախոսությունն այն է, որ խնդրում են մարմնավոր, երկրավոր ու անցավոր, այլ ոչ թե Հոգևոր ու Հավիտենական բաներ: Նրանք, ովքեր այդպիսի բաներ են խնդրում, նման են այն մարդուն, որ մանում է մեծ թագավորրի մոտ, որ Հոժարում և կամենում է իր բոլոր դանձերը բաչխնել, իսկ նա նրանից խնդրում է մի կավեղեն անոթ, որը կարող է նաև աղքատը տալ նրան: Եվ այդ անարդանք է թագակորի Համար, իր Համար՝ անմտություն և չատախոսություն,

որի մասին Տերն ասում է, Թե` «Շատախոս մի՛ լինեք, այլ սրբեցե՛ք ձեր սրտերը ոխակալության դառը Թույնից, աչխարհիկ և մարմնական ցնորքներից, իսկ ձեր բերանն ու լեզուն` ամենայն սուտ, զուր ու դատարկ խոսքերից»: Ջանալ
զգուչավոր լինել գործերում, ինչպես վայել է Աստծու Որդուն, լինել դթած, ողորմած, անհիչաչար, հեղ, խոնարհ,
սուրբ, մաքուր, հեռու ամեն մի չարից, լեցուն ամենայն բարիով` նման Աստծուն, քանդի ամեն Հարազատ որդի իր հորն
է նմանվում, հայրենի բարությամբ ու զարդերով զարդարված և ազատ խղձմտանքից: Եվ ապա միայն կՀամարձակվի
աղոթքում ասել.

«Հա′յր մեր, որ երկնքում ես»` Հիչելով այն խոսքը, որ ա֊ սաց, թե` «Երկրի վրա ոչ մեկին ձեզ Հայր մի՛ կոչեջ, որովՀե֊ տև մե՛կ է ձեր Հայրը, որ երկնքում է» (Մատթ., 23, 9): Եվ ո֊ րով<mark>Հետև Հայր կոչումը սեփական է</mark> միայն Աս<mark>տծուն, բոլոր</mark> <mark>արարածներիս բնու</mark>թյունը որբ մնաց սրանից, քանգի միայն Նա է Հայր, ով միչտ է Հայր և երբեջ Որդի չէ, ինչպես որ Աստծու Որդին միայն Որդի է և որևէ մեկի Հայրը չեղավ: [Եվ այնպես չէ], ինչպես որ մեզ` ստեղծվածներիս, մոտ է, [ուր] փոփոխվում են անունները, քանզի նա, ով այժմ մեզ մոտ <u>Հայր է ասվում, կար ժամանակ, երբ մեկի որդին էր եղել:</u> <del>Դարձ</del>յալ` նա, ով մեզ մոտ որդի է անվանվում, լինում է, որ <mark>ուրիչներին Հայր է անվանու</mark>մ: Ար<del>դ, Թե</del>պետև խոստովա-<mark>նության Հավատի մեջ Նրան</mark>ք միմյանց անվամբ չեն կոչվում, այլ [մեր Հանդեպ] դ<mark>ժու</mark>թյամբ, խնամքով [Մեկ են], և Ավա֊ <mark>գանի ծննդյամբ անպատե</mark>Հ չէ Հայր անվա<mark>նել Ե</mark>րեք Անձին, որից ծնվեցինք կենդանի <mark>Հույ</mark>սով: Ուստի և <mark>ա</mark>ղոթելիս Նրան Հայր ասելով` խոսում ենք Երեքի Հետ<mark>` պ</mark>արգևով ու չնոր<del>Հով</del> մեզ [Իր] փառքի մեջ որդեգ<del>րելու</del>: Այդ պատճառով էլ ա<mark>սում</mark> ենք. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես»: Քաղցր, ախորժ և չնոր-Հալի անուն` երե**ք գրով Հավաքված մի անվան մեջ, որո**վ ցույց է տալիս Նրանց Հ<mark>ավասարու</mark>թյուն<mark>ն ու միակ</mark>ամությու֊

<mark>նր։ Եվ դարձյալ` Երե</mark>ք Անձին դավանու<mark>մ ե</mark>նք երեք դասով` <mark>ադամյան, եվայան և քրիստոսյան ադամյանները՝ ա</mark>րու, ե֊ վայ<mark>անները` էգ, և ջրիստոսյան</mark>ները` ո՛չ էգ և ո՛չ արու: Եվ <mark>ինչպես որ Ինքն</mark> է Մեկ Աստված` երեք <del>գր</del>ով Հավաքված մեկ <mark>անվան</mark> մեջ, քանզի Մեկը պատճառն է Երկուսի, և Երեքը <del>Մեկ են բնությամբ և Աստվածությամբ, մեր Հանդեպ ընտա</del>֊ նությամբ և Հայրենի կամջով: Եվ ինչպես որ Ինքն է Մեկ և <mark>անբաժանելի, կամենում է</mark>, որ Իր սուրբ Եկեղեցին էլ Համայն աչխարՀո<del>ւմ լինի մեկ և չ</del>բաժանված: Այդ պատճառով էլ ան֊ գամ եթե <mark>աղոթողը մեկն է և անապատու</mark>մ է, չի կարող <mark>ասել՝</mark> Հա՛յր իմ, այլ` Հա՛յր մեր. [քանզի] բոլոր քրիստոնյաները` ծովում Թե ցամաքում գտնվող, եկեղեցական Թե աչխարՀական, բոլո<mark>ր ն</mark>րանք, ովքեր տարբեր ժամ<mark>անակներո</mark>ւմ եղան, են և <mark>պիտի լինեն, իրենց գլո</mark>ւխ ունեն Նրան՝ Քրիստոսին, և կա<del>զմում են Նրա անդամները` առ</del>աջին նաՀա<mark>պետնե</mark>րից և <mark>մարդարեներից սկսած, քանցի նրա</mark>նք նույնպես օծյալ և <u> բրիստոնյա էին կոչվում, առանց Քրիստոսի չէին, քանի որ</u> Աստծու Հոգով Նրա մեջ էին տեսնում ու [Նրանով էին] գործում ամենայն բարիք:

Այդ պատճառով էլ ասում ենք. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես». որքա՛ն Հարուստ ենք. բազմեղբայր ենք, որով բազում կերպերով [միմյանց] օգնելով, [միմյանց] վշտակից և նման լինելով ենք մնում ամուր քաղաքում, ամրացած անչարժ աշտարակի վրա, Հղոր ԹագավորուԹյամբ, անվախ և սրտապնդված Թչնամիների դեմ և առ Աստված բարձրացած սուրբերի բարեխոսուԹյամբ: Քանզի ինչպես որ մեր աղոԹելու ժամանակ նրանք մեղ Հետ են և [մեր] սրտից ու չրԹունքներից [բխած աղոԹքը] Հանում են դեպի Հայրենի երկինք, այդպես էլ մենք Հավատում ենք, որ նրանց Հետ ենք նրանց աղոԹելու ժամանակ և բոլոր բարի գործերում` անբաժանելի:

Այդ պատճառով էլ ասում ենք. «Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես»: «Երկնքում ես» աս<mark>ելով`</mark> Նրան չեն<mark>ք սա</mark>Հմանափակում

<mark>միայն այնտեղ կամ</mark> բովանդակում անբո<mark>վա</mark>նդակելի Բնութ֊ <mark>յունը, որի Խոսքը մարգարտի մի Հատիկի պես բարձր</mark>ացնում է ե<mark>րևացող և աներև</mark>ույ<del>թ բոլոր արարածնե</del>րին, իսկ Ինքը մեր <mark>մեջ է, ինչպես որ</mark> Ինքն է ասում` «Մեր<mark>ձավոր ե</mark>մ և ո՛չ Հեռա֊ <mark>վոր» (Երեմ․, *2*3,</mark> 23): Եվ կ<mark>ամ</mark>ենում է այս անցավոր աչխար֊ <mark>Հի ցնորջներից ու պատրանջներից Հեռացնել մեզ և մ</mark>եր միտքն ուղղել դեպի երկինը, որ անմաՀների վայրն է և Հավիտենակա<mark>ն է: Ուր և Տեր</mark>ն Հրամայում է դնել մեր գանձերը` <mark>ան</mark>Հնանալ<mark>ի քսակում, «ո</mark>ւր ո՛չ գողը [կ<mark>արո</mark>ղ է մտնել], և ո՛չ էլ ցեցը կ<mark>արող է վնասել» (Մատ</mark>թ., 6, 19): Պողոսը նույ<mark>նպես</mark> պատվիրում է մչտապես խորՀել վերինի մասին, որտեղ ան֊ <del>ձեռակերտ ու Հավիտենակա</del>ն տաճար ունենք, որտեղ էին*ք*, երբ դրախ<mark>տում էինք և անմեղ էին</mark>ք: Պողոսը այն երրորդ երկինք է անվանում (Բ Կոր., 12, 2), որովՀետև այն մասն է երկնավոր բարիքների, անմաՀների և ո՛չ մեղքով մեռածների տեղ: Որի մասին նաև անառակ որդին էր ասում. «Մեղանչեցի՛ երկնքի դեմ և քո առջև» (Ղուկ., 15, 18), որտեղ և վերադարձավ` գղջալով Հոր առջև, մեծ գվարակի մորթվելով ստա-<u>նալով առաջին պատմուճանը: Անցնելով ամեն մի անցավոր</u> բանից` դեպի այն ուղղված պաՀենք մեր աչքերը, մեր սրտի <mark>մեջ դնենք ելքր, ն</mark>այենք դեպի երկինք՝ արևելյան կողմու<mark>մ</mark> <u>(դեպի ուր և երկրպագելու Հրաման ստացանք)` իբրև դեպի</u> <mark>սեփակ</mark>ան գավառ և Հայրենի<u>ք</u>` Հուս<mark>ով նա</mark>յելով Ողորմածին:

«Թող սուրբ լինի Քո անունը»: Սա մտերիմ և սիրելի որդիների դործ է, որոնք ամեն բանից առաջ փնտրում են Հոր
փառքը և այն, ինչ Տերն ասաց. «Թող տեսնեն ձեր բարի դործերը և Թող փառավորեն [ձեր Հորը]» (ՄատԹ., 5, 16), և ուրիչ ոչինչ [չեն փնտրում]: ՈրովՀետև մեր բարի վարքն է այն
տեսնողներին փառավորել տալիս Աստծուն, ինչպես որ չար
դործերը դառնում են ՀայՀոյանքի պատճառ, ըստ այն խոսքի, որ մարդարեն է ասում. «Վա՛յ է ձեղ, որովՀետև ձեր
պատճառով իմ անունը ՀայՀոյվում է ՀեԹանոսների մեջ» (Ե-

սայի, 52, 5): Քանդի ինչպիսի գործում որ տեսնեն մեղ, կասեն, Թե նրանց` Աստծուց դրված օրենքն այդ է: Եվ դարձյալ` Թող սուրբ և Հստակ, այսինքն` ձչմարիտ լինի որդիության այն անունը, որ չնորՀեցիր մեղ, որպեսզի ստանանք Հայրենի ժառանդությունը և չլինենք Հեռացած որդիներ` վայի արժանի: Պետք է ասել նաև Քրիստոսի անունը, որը կա Գրքում, և Ինքն իսկ ասաց` ՃանապարՀ և Ճչմարտություն, Լույս և Կյանք, Դուռ (ՀովՀ., 14, 6, 8, 12, 10, 9) և այլն:

«Թող սուրբ լինի», այսինքն` Թող արդյունավոր լինի մեր մեջ, որպեսզի Հոր մոտ դնանք ճչմարտությամբ, այս կյանքում լուսավորված, իսկ Գթածը, Ողորմածը և Բարին դթա, ո֊ ղորմի և բարիք անի:

«Թող գա Քո ար<u>քայու</u>թյունը». ինչ<mark>պես, օրի</mark>նակ, նրանք, ով<mark>ջեր պատերազմի մեջ են, և նրանց Թ</mark>չնամիներն [իրենցից առավել] Հգոր են: Նրանց Թագավորը, լսելով այդ մասին, ան֊ բավ գորքով օգնության է Հասնում, և երբ Հեռվում երևում է նրա բանակը, Թչնամիները չուտափույթ անՀետանում են: Այդպես էլ մենք, երբ մոտ ենք լինում դևերին և կամ այլ ախտերի և Հավ<mark>ա</mark>տով Հայցում ենք մեր անմաՀ և ամենակարող Թագ<mark>ավորին, և</mark> երբ Նա գալիս է, փախչում և կորչում են մ<mark>եր</mark> <mark>բոլոր Հակառակո</mark>րդները: Այդ պատճառով էլ ասում են<u>ջ</u>. <mark>«Թող գա՛ Քո արք</mark>այու<mark>թ</mark>յունը»: Եվ դա<mark>ր</mark>ձյալ` ասում ենք, թե` <mark>«Թող մեղջերը չԹագավորեն մեր մաՀկա</mark>նացու մարմիննե֊ <mark>րում», ըստ ԴավԹի այն խոսք</mark>ի, Թե՝ «Թող գանագա<mark>ն մե</mark>ղքե֊ րը չտիրեն ինձ» (Սադմ., 118, 133): ՈրովՀետև ամեն ոք, ով <mark>մեղը է գործում, մեղքի ծառա է: Բայց Դու, Տե</mark>՛ր, մեր Թագավո՛ր, Աստվա՛ծ, դի՛ր Քո կենսաբեր քաղցը լուծը և ԹեԹև բե֊ ռը, և Թող մեզ չիչխի՛ բանսարկուն, <mark>որ [կ</mark>ամենում էր] բարձունքներում դնել իր աթո<del>ւր և լինել Բարձրյալիդ ն<mark>ման,</mark></del> բայց Քեզնից տրված առաջելական գորությամբ ու իչխա-<del>նությամբ պիտ</del>ի Հաղթվի և ոտնակոխ լինի, ինչպես օձն ու կարիճը:

«Թող Քո կամքը լինի երկրի վրա այնպես, ինչպես երկնքում է»: Բժիչկներն ասում են, Թե մեր մեջ խառնված [տարրերի]` ջերմուԹյան և սառնուԹյան, խոնավուԹյան ու չորուԹյան չափավորուԹյունից չեղումը` պակասելը կամ ավելանալը, ՀիվանդուԹյուններ են առաջացնում մեր մեջ: Նույնը կարող ենք տեսնել նաև Հոդևոր չինվածքի և Աստծու
պատվիրանի մեջ. Աստված ինչ Հստակ ու անարատ է ստեղծել մեր բնուԹյունը և իբրև դրա պաՀապան` դրել է պատվիրանը, որը եԹե պակասում կամ ավելանում է, Հիվանդանում
ենք Հոդով, ինչպես սատանան ու Ադամը, որոնք կամեցան
Աստծու տվածից առավել մեծ փառք ունենալ, Կայենն ու Եսավը, որոնք գրկվեցին անդրանկուԹյան իրավունքից, Հուդան` առաքելական աստիճանից, Հրեաները` [Սուրբ] Երրոր-

Արդ, երբ ասում ենք. «Թող Քո կա՛մքը լինի», նկատի ունենք կատարյալ առողջությունը, որ Աստծու կամքն է, որպեսզի մեզ չասի, թե՝ «Իմ կամքը ձեր մեջ էլ չկա, ինչպես
Հրեաների մեջ»: Եվ դարձյալ՝ թե՝ «Ձեր ձեռքից զոհ չեմ ընդունի» (Մաղաք., 1, 10): Ինչպես երբ մենք մի ժամանակ
թողնված եղանք Աստծու կողմից, որովհետև մեր անձի կամջով ընթացանք և դարձանք բարկության որդիներ՝ կատարելով մեր մտքի ու մարմնի կամքը: Դրա Համար էլ եկավ Քրիստոս և առնելով մեր բնությունը՝ առողջացրեց և սովորեցրեց
կատարել Աստծու կամքը՝ աղոթքի մեջ [ա՛յն] Հայցելով:

«Երկրի վրա այնպես, ինչպես երկնքում է», այսինքն` ինչպես որ երկնքում լուսեղեն զորքերը Աստծու կամքի մի մասը չէ, որ կատարում են, իսկ մյուսների մեջ խոտորվում, այլ
լի և կատարյալ, առանց աջ կամ ձախ չեղվելու մշտապես
մնում են Աստծու կամքի մեջ: Այդպես նաև մենք ենք ասում
անարդել ու անՀակառակ. «Թող Քո կա՛մքը լինի», Թող երկրում պակասեն մեղավորները, ամբարիչտներ նույնպես չլինեն այնտեղ, Թող այս Ավետարանը քարողվի ամբողջ տիե-

<mark>«Մեր Հանապ</mark>ագօրյա Հացր տո՛ւր մե<mark>գ»</mark>. նախ` պաղա<mark>տեց,</mark> <del>թե` «Թող Քո</del> կա′մբը լինի», այսին<mark>քն` ի</mark>նչպես երկնքում` <mark>Հրեչտակների, այդպես էլ երկրում` մարդկանց մեջ: Քան</mark>դի նրանը, բ<mark>նությամբ անկար</mark>իք լինելով, Աստծուց Հաց չեն խնդրում, իսկ մենք, մեր մարմնի տկարության պատճառով կարի**քներ ունենալով, սակավ պետքով` [միայն**] Հացով [բավական<mark>անալով], կարող ե</mark>նը նմանվել նրանց: Ինչպես որ դրախտում [էին բավակականում] միայն մրդով, որ Աստծու կ<del>ողմից անմեղներին տրված</del> կերակուրն էր: Իսկ մեղավորնե֊ րին դրախտից [արտաքսվելուց] Հետո տրվեց Հացր, որն էլ Աս<mark>տծու կողմից Հրամայվեց ուտել երեսի ք</mark>րտինքով. արդարացուցիչ, երանիի արժանացնող Հացր, որը կարող է սերմանել [մարդը], ըստ այն խոսքի, որ ասում է. «Դու քո ձեռքի վաստակը պիտի ուտես. երանի՜ <mark>ջեզ,</mark> դա լավ պիտի լինի ջե<mark>զ</mark> Համար» (Սաղմ., 127, 2). եթե այն գրկանքով և ուրիչների արտասուքո<mark>վ</mark> ու չարչարանքով չէ, այլ քո իսկ արդար գործով [ձեռք բերված], քանգի. «Մչակն արժանի է իր վարձին» (Ղևտ., 19, 13, β 0ր., 24, 14, 15, Մատթ., 10, 10, Ղուկ., 10, 7): Բայց և միայն Հաց խնդրելով` Հեռացնում է ամեն մի ա-<mark>վելորդ</mark> բանից, որպեսգի **ջանք Թափեն**ը միայն անՀրաժեչտի, <mark>այլ ոչ պ</mark>աձուձա<mark>նքների ու գարդարանքների Համար, որո</mark>վՀետև դրանց խորՀրդակիցը փորձիչն է` սատանան, որ մեր Տեր Աստծուն ասում էր. «Ասա, որ այդ քարերը Հաց լինեն» (Մատթ., 4, 3): Իսկ «Հ<mark>անապ</mark>ագորդ» [ասելով]` ամենօրյան <mark>նկատի ունի, որ տվել է և պիտի տա` ըստ կարգված օրերի,</mark> որին Հավելում է նաև «այսօրը», որպեսզի Հեռու մնանք անօգուտ Հոգսերից ու ցավերից, ինչպես որ մեկ այլ տեղում ասում է. «Վաղվա մասին Հոդ մի՛ արեք» (Մատթ., 6, 34), <mark>քանզի անցավոր է մեր պանդխտության ժամանակը` մեկօր</mark>֊

յա։ Նաև այն Հացի մասին է ասում, որ երկնջից է իջնում և կյանք է տալիս աչխարհին։ ԵԹե մեկն ասի, Թե իմաստուԹ-յունն է այդ, որով մշտապես կերակրվում են Հրեշտակները՝ ուսանելով Աստծուց, և որին Գրքերը «Հրեշտակների Հաց» (Սաղմ., 77, 25) են անվանում։ ԵԹե Աստծու Որդու մարմնի մասին է ասում, և այն է վայել Հրեշտակների մաքրուԹյանը, որը եԹե մեկը սրբուԹյամբ ուտի, Հավիտենական մաՀը չի տեսնի։ Արժան է ա՛յս ամենը խնդրել Աստծուց գիշեր և ցերեկ։

«Եվ Թո<sup>′</sup>ղ մեղ մեր պարտքերը, ինչպես որ մենք ենք Թողնում մեր պարտապաններին». ըստ բնության` բոլոր արա֊ րածները պարտավոր են ծառայելու, օրՀնելու և գովաբանե֊ յու Աստծ<mark>ուն: Այդ են պաՀա</mark>նջում մեծ <mark>Դավի</mark>թը և այն քաջ նա<mark>Հատակները, որ գտնվու</mark>մ էին Հնոցի մեջ: Նրանք այդ [ա֊ նել են] Հրամայում երկնային արարածներին և լուսատուներին, երկրին ու ծովին և նրանց մեջ գտնվող կենդանի և անչունչ [արարածներին]: Իսկ <mark>Հոգևոր</mark> ու մտավոր էություն֊ ներս` իմանալիներս ու գգալիներս, առավել ենք պարտակա<mark>ն</mark> Աստծուն մեծարելու, Հնադանդվելու և ծառայելու: Իսկ ի՞նչ կարող ենք ասել Աստծու` [ամեն բան] գերա**գանցող մարդա**֊ <mark>սիրու</mark>թյան մասին. [այն մասին], որ մեզ Համար մարմնացավ <mark>և մեռ</mark>ավ, Նա, ով անմաՀ էր: Դրա փո<mark>խ</mark>արեն ո՞վ կ<mark>ա</mark>րող է ո֊ <mark>րևէ բանով Հատու</mark>ցել. որ Թեև մեռնո<mark>ւմ են</mark> Նրա Համար, բայց <mark>մաՀկանա</mark>ցու լի<mark>նել</mark>ու պատճառով են մեռնում, իսկ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոս, <mark>անմա</mark>Հ և Հավիտենական լինելով, Իր <mark>մարմնով մեռավ, այն էլ` Իր Թ</mark>չնամիների <mark>և Ի</mark>րեն ատողներ<mark>ի</mark> <del>Համար, նրանց Համար, ովքեր</del> պաչտում էի<mark>ն ա</mark>րարածներին և ո՜չ Արարչին: Իսկ [մարդկության] մե<mark>ղջ</mark>երի և Հանցան**ջ**ների պարտքը, որ յուրաքանչյուր ոք մեղանչեց Հոգով ու մարմ-<mark>նով, ամեն մի զգայությամբ, ո՞ր թիվը կբովանդակի, և կամ</mark> [ո՞ր] միտբը կՀիչի այն, որ «կապարե չափ» (Զաբ., 5, 7), «ծանր բեռներ» (Սաղմ.<mark>, 37, 5</mark>) և «խորը անդունդ» (Սաղմ.,

68, 2) են անվանում Գրջերը, որ «էի սպիտակում, ինչպես Հնդիկի սևությունն ու ընձառյուծի խայտուցները» (Հմմտ. Երեմ., 13, 23), որոնց Համար այժմ Թողություն ենջ Հայցում Հավատացյալներս և [աղաչում ենջ] անհիչաչար լինել, որով-Հետև. «Մարդու Համար անհնարինը հնարավոր է Աստծու Համար» (Ղուկ., 18, 27): Քանդի Իր գորության և Իր Աստ-վածության մեծության Համեմատ էլ Իր արարչական ողոր-մությունն ու Հայրական դութն է անեղը ու անսահման: Ինչպես որ մարդարեի բերանով ասում է. «Եթե ձեր մեղջերը այծի մաղի պես սև են, մուդ և կամ որդան կարմիր, ապա ես ձյան պես ձերմակ և բրդի պես մաջուր կդարձնեմ» (Եսայի, 1, 18), միայն թե դադարե՛ջ չարիջ դործելուց և բարի՛ջ դործեջ, այրիներին ու որբերին ողորմությո՛ւն տվեջ և նրանց իրավունջը պահե՛ջ: Եվ արդ, դրանից առաջ մեր աղերսանջի կաշառջն ենջ խոստանում տալ Աստծուն` ասելով.

«Թո՛ղ մեղ մեր պարտքերը, ինչպես որ մենք ենք Թողնում մեր պարտապաններին»: Այնքան առատ է մեր Հանդեպ Նրա սերն ու խնամակալուԹյունը, որ կամենում է, որ բոլորը ճչմարտուԹյան գիտուԹյանը գան: Իսկ ճչմարտուԹյան գիտուԹյանը գան: Իսկ ճչմարտուԹյան գիտուԹյանը դան: Իսկ ճչմարտուԹյան գիտուԹյանը դան է, որ իրար նկատմամբ մախանք ու ատելուԹյուն բնավ չունենանք, մեր մտքում չունենանք որևէ մեկի Հանցանքը: Ինչպես որ Տերը անդունդքն գԹուԹյանց աղոթքով դիմում էր Հորը՝ մեղ Համար ասելով. «Որպեսզի այնենքը մի լինեն. ինչպես Դո՛ւ, Հա՛յր, իմ մեջ, և ես՝ Քո մեջ, որպեսզի նրանք էլ մեր մեջ լինեն» (ՀովՀ., 18, 21): Ուստի և «որպես» ասելով՝ Հարկադրում է, որպեսզի Թողնելը լինի սրտանց և ամբողջ մտքով, այլ ոչ կեղծավորուԹյամբ և առերես, ջանզի մենք ենք տերն ու դատավորը Թողնելու և չԹողնելու, իսկ Աստված Հետևում է մեր [արարքներին]:

«Եվ մի՜ տանիր մեզ փորձության, այլ փրկի՜ր չարի<mark>ց»:</mark> Կենսաբեր Ավետարանում սատանան փորձիչ է անվանվում: Արդ, ինչպես որ Տերն է <mark>Լույս</mark> կոչվում և անվանվում Լուսա֊

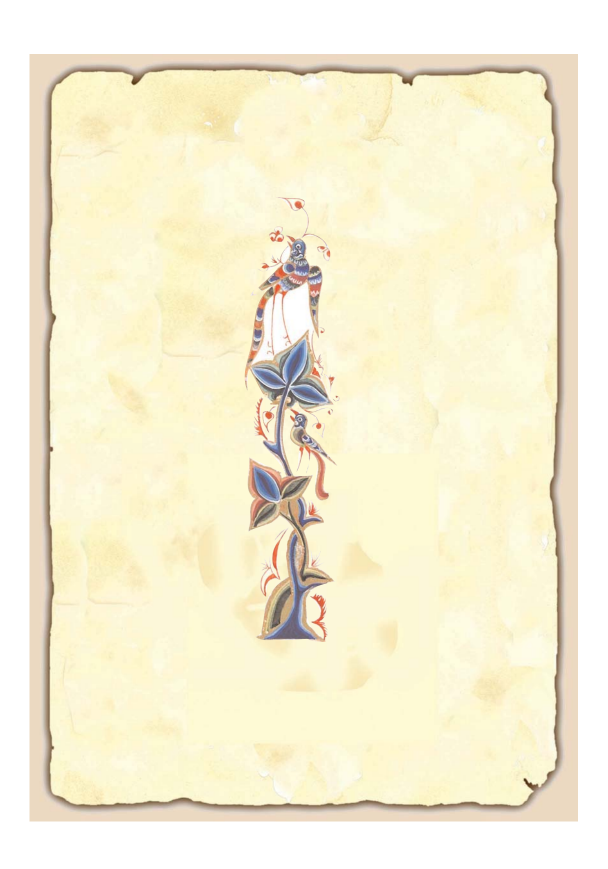
<mark>վորություն, Կյանք,</mark> Կենդանություն, այ<mark>դպ</mark>ես էլ սատանան <u>փորձիչ ու փորձություն է անվանվում: Այդ պատ</u>ճառով էլ խնդրում և աղերսում ենք փրկել [չարից]: Որ երբ խնդրում <mark>ենք Աստծուց, մ</mark>եզ չի տալիս նրա ձեռքը`փորձվելու, ինչ<mark>պես</mark> <mark>տվեց Հ</mark>ոբին, որովՀետև մենք չունենք <mark>Հոբ</mark>ի բազմատեսակ ա֊ <mark>ռաքինությունները,</mark> նրա <u>Համբերութ</u>յունը. նա ար<del>դար</del> էր, աստվածա<mark>պաչտ, ճչմարիտ</mark>, Հեռու ամեն տեսակի չար գործե֊ րից, որի մասին Ինքն իսկ` Աստված է վկայում (Հոբ, 1, 8): Այս ամեն<mark>ը նրա Համար</mark> գենք էին և Հ<mark>ամ</mark>բերության պատճառ: Եվ <mark>այդ մասին իմանալով` մեր Տերը Հրամայեց ամենայն</mark> ժամ աղոթել` փորձությունների մեջ չրնկնելու Համար: Քան-<u>գի փորձությունները ոչ միայն Հոբին պատաՀածներն են` ու-</u> նեցվածքի կորուստ, գավակների մաՀ, <mark>մարմ</mark>նի Հիվանդու*Թ*֊ յու<mark>ն, այլ նաև փորձության բյուր ճանապարՀներ ու</mark> չարի բա<del>գում մեջենայություններ կան. երբ</del> սատանա<mark>ն ճանա</mark>պարՀ <u>է բացում չնության, գողության, սպ</u>անության և կամ Հերձվածի Համար, որ ավելի մեծ չարիք է, քան բոլորը: ՈրովՀե֊ տև այլ չարիքներն ու մեղքերը խոնարՀեցնում են մարդուն, նրան գղջալ են տալիս և դեպի Աստված են տանում, իսկ <u>Հերձվածը Աստծուց Հեռացնում և ամբարտավան է դարձ-</u> <u>նում մարդուն, ին</u>չպես Արիոսին, Մակեդոնին, Նեստորին և <mark>այլոց: Այդ պատճ</mark>առով էլ ասում ենք. «Փրկի՛ր մե<del>գ</del> չարից», <mark>որ նու</mark>յն ինքը` փորձությունն է, որը նաև չար է կոչվում: Մեկը օդում բնակվողին սատանա է անվանում: «Չարից» ասվեց, որովՀետև նա է, որ չարացավ և «չարի գտակ» եղավ ե՛ւ իր, ե՛ւ ուրիչների Համար:

«Քանզի Քոնն է արք<mark>այու</mark>Թյունը և զորու</mark>Թյունը և փառջը Հավիտյանս Հավիտենից. ամեն»: Խնդրվածքների ավարտից Հետո խոստովանուԹյո<mark>ւն է</mark> սա, քանզի ասում ենք, Թե բնուԹյունից ունես և Քոնն է, որ խնդրում ենք` ասելով, Թե` «Քոնն է արքայուԹյունը», որ ունես անսկզբնապես և Հավիտենապես, և ունենալով` մեց ես տայիս: Իսկ «արքայուԹ- յուն», այսինքն` կարո՛ղ ես Թողնել մեր պարտքերը, և ինչ որ խնդրում ենք, օտար չէ Քո բնությանն ու զորությանը, որով-Հետև ոչ ոք չի կարող Թողնել մեր մեղքերը, այլ միայն` Աստված: Կարող ես նաև անել, ինչ կամենում ես` մեզ չտանել փորձության և լցնել մեր բոլոր կարիքները: Ունես և՛ զորություն, և՛ փառք Հավիտյան, որով փառավորում ես Քեզ փառավորողներին Հավիտենից և ոչ անցավոր և առօրյա պատվով: Որին արժանավոր դարձնես Քո Եկեղեցու մանուկներին այժմ և միչտ Հավիտյանս Հավիտենից. ամեն:











<mark>\ ն</mark>չո՞ւ է փութով արթնացնում լսողներին և աղոթքի սկզբում նրանց Հիչեցնում բնական երախտիքի մասին. ո֊ րով<mark>Հետև ով [Աստծուն] Հայր է ա</mark>նվանում, այդ մեկ խոս-<mark>քով արտաՀայտվում է մեղքերի <del>Թող</del>ուԹյան, տան</mark>ջանքներ<mark>ին</mark> [տոկալու] դյուրության, արդարության, սրբության, փրկության, Միածնի Հետ եղբայրության և [Սուրբ] Հոգու պարգևներն [ընդունելու վերաբերյալ], քանգի անկարելի է Աստծուն Հայր անվանել, նրան, ով չի Հասել այս բոլոր բա-<mark>րու</mark>թյուններ<mark>ին։ Իսկ **երկն**քում</mark> ես ասելով` ոչ թե Աստծուն <mark>երկն</mark>քում է գետեղում, այլ որպեսզի <mark>երկ</mark>րավորներիս բարձ-<mark>րացնի Նրա մոտ՝ ա</mark>ղոթեքի մեջ եղողին բարձրացնելով վերին <mark>բնակավայրը: Նաև Հաստա</mark>տում և խրատում է՝ աղոթքը Հա֊ <mark>վասարապես վերապաՀելով այլոց ու եղբայրներ դարձնելով</mark> <mark>նրանց, որովՀետև չի ասում,</mark> Թե՝ Հա′յր իմ<mark>, ո</mark>ր երկնքում ես, <mark>այլ ասո</mark>ւմ է` Հ**ա՜յը մեր**, որով պաղ<mark>ատ</mark>ում է ամեն տես<mark>ակ</mark> մարմինների փոխարեն: Սր<mark>անով</mark> վե<mark>րաց</mark>նում է նաև Թչ<mark>նա</mark>֊ <mark>մու</mark>թյունը, խոնարՀեցնում Հպարտությունը և տեղում Հ<mark>աս</mark>֊ տատում <mark>ա</mark>մեն տեսակ բարիքի մորը:

Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես։

Ով դավանում է Հորը, ին<mark>քն իրեն դն</mark>ում է որդիության սա<mark>Հմանի մեջ։ Սր</mark>անց մեջ չի արմատանում ոխ և ԹչնամուԹ-<mark>յուն, իսկ եԹե լ</mark>ինում է, ապա միայն՝ <del>որդ</del>ու անկարգու<mark>Թյան</mark> <mark>պատճառով: Հա</mark>յրը ներում է իր բնա<mark>կան</mark> գութով և իմաս֊ <mark>տու</mark>թյամ<mark>բ ու ներողությամբ զսպում</mark> է նրան: Հ<mark>այրա</mark>կան կամքի մեծ<del>ությունը ծանո</del>թ է որդուն, այս պատճառով Հու֊ սաՀատորե<mark>ն չի խզում իր</mark> ապստամբ կապը: Եվ ի՞նչ. մեղան֊ չում է ման<mark>կան նման: Եվ</mark> դարձյալ, ընդդ<del>իմ</del>անալով Հանդե<mark>րձ,</mark> դավանու<mark>մ է Հոր անունը, և Նա ներողու</mark>թյամբ Թևերի տակ է ամփոփում նրան: Մինչդեռ ծառայի Հանդեպ չի պաՀպանո<mark>ւմ սովորու</mark>թյան այս սաՀմանը, քանգի մեկ անգամ մեղան֊ չելիս իսկ, չունենալով տիրո**ջ և ծառա**յի <mark>բնական</mark> գութի [Հարա<mark>բերությու</mark>նը], գարՀուրում է, և նա պատժում է: Բայց Քրիս<mark>տոսի առաջյալները Հայր Աստ</mark>ծո նկատմ<mark>ամբ ծա</mark>ռայական կարգի մեջ չեն, այլ՝ որդեգրության, որովՀետև ասում է. «Իմ Հայրը և ձեր Հայրը»: Ուստի և չի գարՀուրում ապս֊ տամբների մեղջով, այլ բնական գութը Հիչելով, աներկյուդ պատկառանքով Հիչում է Հորը և ասում.

Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես։

Այսինքն՝ Թեպետ երկինքն ու երկիրը լի են փառքով և զոըությամբ, բայց անհասանելի էության ինքնությունը բազմել
է երկնքում սեփական Աթոռի վրա: Լսիր իմ հառաչանքը,
նրա, որի մեջ մտավ քո Որդին՝ մեր մարմնակիցը, հանուն
մեղ լինելով քահանա և բարեխոս. խոսքդ, որ եղավ հանուն
ինձ, և խոսքս, որ հանուն դրա առաջնորդ լինելու կանխելով՝
խոսակցում եմ քեզ հետ։ Եվ ինչ է քո խնդրանքը, որ հայցում ես Աստծո ամենաբավ կամքից, որին և Հայր դավանեցիր։ Ո՛վ մարդ, ցույց տվեցիր, թե հրեչտակների համար սոսկալի [էությանը] արժանի համարեցիր քեզ ընտանի անունով
կոչել. Նրան հայցելիս մի՛ տարակուսիր, այլ համարձակորեն
բաց սիրտդ Նրա առջև։

## Սո'ւրբ թող լինի Քո անունը։

Ասում է բոլոր բարությունների գլուխը, որովՀետև Հայր Աստծո փառջից առաջ այլ բան չի խնդրում, այլ՝ ամենայն ինչ, երկրորդ՝ Նրա փառջին է վերապաՀում, ջանզի Նա իր փառջն ունի լիակատարությամբ, բայց Հրամայում է աղաչել այն, որ աղոթքի մեջ է, որպեսզի մեր խոսջով ևս փառավորվի, ինչպես սկզբից ասաց, թե՝ «Թող տեսնեն ձեր բարի գործերը և փառավորեն ձեր Հորը» (Մատթ., 5, 16):

## Սո'ւրբ թող լինի Քո անունը։

Սա ոչ միայն խնդրանքների մեջ կարգով առաջինն է, այլև՝ զորությամբ, որովհետև այս աղոթքի բոլոր խոսքերն ունեն իրենց ընթացակարգը, ինչպես պատրաստվում ենք սովորել, որովհետև [խոսքի] բարեկարգ խորհուրդը ինչպե՞ս կարող է չեղվել իր սովորությունից, ուստի և նախևառաջ ուսուցանեց այս խնդրել Հորից.

## Սո'ւրբ թող լինի Քո անունը։

Եվ խոսքիս բացատրությունն ու խորՀրդի գիտությունը չենք կարող ուրիչ տեղից գտնել, բայց միայն Տիրոջ վարդապետությունից, որպեսգի, թերևս, իրար բախելով նրա իմաստները` կայծակները կարող լինենք մեր մեջ փայլեցնել *[խոսջի խորՀուրդ*ը]: Երբ Քրիստոս առաջյայների Համար ա-<mark>ղոթ</mark>ում էր Հորը, նրանց Հետ միասին Ավետարանում ավե-<mark>յացրեց</mark> և այս` իր Հորն ասելով. «Ինչ<mark>պես</mark> ինձ առաքեցիր աչ-<mark>խարՀ, և ես նրանց առա</mark>քեցի ու նրանց Համար սրբում եմ <mark>անձս, որպեսզի նրանք էլ սրբվեն ճչմարտությամբ» (Հով</mark>Հ., 17, 18-19): Եվ Պողոսն <mark>իր Համար ասում էր եփեսացի քաՀա-</mark> <u>նաներին</u>. «ԱյսուՀետև ես անպարտ եմ ձեր արյունից, որով-<del>Հետև չխորչեցի պատմել օգտակարը» (Գործ</del>ք, *20, 27): Եվ ա*֊ Հավասիկ առաքյալի միջոցով <mark>Հա</mark>յտնի դարձավ Տիրոջ ս<mark>ուրբ</mark> լինելն իր աչակերտներին և մեր Տիրոջ կողմից Հորն ուղղված խնդրանքը, որովՀետև Քրիստոսի՝ աչակերտների Համար սուրբ լինելն այն էր, որ Նա ուսուցանեց, վարժեց նրանց բո֊

<mark>վանդակ իմաստությ</mark>ամբ, որից Հետո և <mark>աղ</mark>ոթեց նրանց Հա֊ <mark>մար. ե</mark>Թե այնուՀետ Հանցանք գործեն, իրենց մեղադրեն: Ա<mark>յսպես Պողո</mark>սը քարոզե<del>ց. եԹե</del> եփեսացիներին չսովորեցնի, <mark>անպարտ չէ նրա</mark>նց արյունից, որովՀետ<mark>և</mark> գիտեր, որ նր<mark>ան</mark>ց <u> չգգուչացնելու պատճառով Աստված իրենից պետք է պա-</u> <mark>Հանջի նրանց արյունը, մինչդեռ գգու</mark>չացնելու<mark>ց Հ</mark>ետո սրբվեց: Այսպես էլ մեր Տերը ուսուցանեց մեզ՝ խոսըն ուղղելով Հորը, <del>Թե ինչպես քա</del>Հանային միչտ Հրամայեցիր` մեդավորին զգո<mark>ւչացնել չար ձա</mark>նապարՀից խոսքով և իմաստու*թ*֊ յամբ, որ ի<mark>նքն ունի, և [դրան</mark>ով] իրեն գերծ պաՀել արյունից, այդպես և դու <mark>դետ լինես մեզ</mark> վրա և ամենատես աչքովդ միչտ տեսնես չարի փորձությունը, որ սերմանում է մեր տկար բնո<mark>ւ</mark>թյան մեջ, գիտես նաև այդ պատճառով լինելիք ջո<mark> պատուՀասի մեծությու</mark>նը: Իսկ մենք, խավարած լինելով մարմ<mark>նական զբաղումնե</mark>րով, ո՛չ տեսնում են<mark>ք ան</mark>մարմին *թշնամու նետերի փորձությունները և ո՛չ էլ բո պատու*Հաս-<u>ների չափը: Այս պատճառով աղաչու</u>մ ենք. Սրբիր Քո անունը ժողովրդիդ արյունից՝ նախախնամությամբդ միչտ արթուն պաՀելով Քո փառքի [Հանդեպ] սերը և պատուՀասիդ՝ երկյուղը, գորություն տալով ընդդեմ թչնամու գաղտնածածուկ <del>նետերի և պատերա</del>զմի: ԵԹե սրանք ունենանք Աստծուն ուղ-<mark>դած մեր խնդրան</mark>քով՝ Նրա անունը ս<mark>ու</mark>րբ [գերծ] կլինի մեր <mark>արյուն</mark>ից: Երբ այդ խրատով, մենջ՝ վայելողներս, նույն բանի <mark>մեջ մեղ</mark>անչեն<u>ք, ինչպես և Քրիստոս [անպարտ մնա</u>լով] սրբվեց իր Հանցանք գործած աչակերտի՝ Հուդայի [արյու-<mark>նից]: Բայց ունենալով խնդրողներին Հավա</mark>տարիմ Հույս<mark>ր՝</mark> դժվար է լինում մեղանչելը, ինչպես եթե Հո<mark>ժ</mark>ար կամքով քեղ կրակի մեջ նետես:

Սո՛ւրբ թող լինի Քո անունը։

Հայրը մեր պարտքերի Համար է զգուչացնում և նախ<mark>ախ</mark>֊ նամում [մեզ]: Եվ տե՛ս խոր**Հրդի Հարակցու**Թյունը, որովՀե֊ տև ասում է` **Թող լինի**, <mark>այսին</mark>ջն՝ ոչ Թե այսօր կամ վաղր, այլ՝ միչտ և Հանապազ: Այս ասելը նաև Հորը դիմելու Որդու սովորությունն է. Թող միչտ լինի Քո Հայրական խնամքը, եթե սրանից Հետո սխալվեմ, արժանիորեն դատապարտիր: Արդ, Տերն այս սովորեցրեց և աղոթքով մատնանիչ արեց Աստծո արդարությունը և [պատվիրեց] Նրա ողորմության ու խնամջի պատճառով պարտական Համարել Նրան: Թեպետև մենք անարժան ենք Նրան, բայց Նա Իր չնորՀը առանց խնայելու Հարատևորեն սփռում է:

Թող գա՛ Քո արքայությունը։

Եվ այս դարձյալ մտերիմ և բարեբարո Որդու [սովորությունն է] միտքը չբևեռել տեսանելի բաների վրա և անցավոր իրերը մեծ բան չՀամարել, այլ փութալ Հոր մոտ և Հանդերձյալ կյանքին ցանկալ Հասնել, որ լինում է երկրավոր զբաղումներից ձերբաղատված բարի կամքով, ինչպես և Պողոսն էր ասում, թե՝ «Մենք ևս մեր մեջ Հեծեծում ենք՝ սպասելով որդեդրությանը (Հռոմ., 8, 23):

Թող գա՛ քո արքայությունը։

Տե՛ս խոսքի բարեկարգ ընթացքը, որովՀետև առանց Հրաժարվելու, խնամքի տակ պահելուց Հետո, փափագում է առավել բարձր խնդրանքին, այսինքն՝ որի Համար սրբեցիր քո անունը՝ սովորեցնելով՝ նրան տիրիր Հարատևորեն։ Նա Տեր է ամեն ինչի վրա նախքան մեր՝ նրան խնդրելը, ըստ այն խոսքի, թե՝ «Տերը թագավոր է ամբողջ երկրի վրա» (Սաղմ., 46, 3)։ Բայց աղերսանքով նույնը խնդրելն անպատեհ չէ։ Եվ ի՞նչ. Աստված դիտե Իրեն՝ որպես ամենայն ինչի Տեր։ Բայց մարդկանցից չատերն անտեղյակ են Աստծո տիրելու մասին կամ իրենց տեսնվելը։ Այդ պատճառով կա՛մ բնավ չեն տալիս Նրա անունը, կա՛մ իմանալով՝ դործերով ուրանում են Նրան։ Ասում է՝ թող դա իմաստության Հոդին և Հանդչի իմ մեջ, և սովորեցնի ինձ իմանալ Քո թագավորության ահավորությունը, որովՀետև ասում է՝ թող դա, այսինքն՝ իմ մտքում Քո արքայությունը՝ Քո

<mark>Սուրբ Հոգով իմանալ</mark>ու Քո տերությունը, <mark>ի</mark>նչպես Հարկ է գի֊ <del>տությամբ, այսինքն` իբրև մարմնական ա</del>չքեր Հայացքին Հան-<u> դիման, Հարատևորեն աչքի առջև ունենալ իմանալի մտքի Հա-</u> <mark>յացքի նպատակ</mark>ին՝ իմանալի Թագավորի<del>դ</del>։ Եթե այս այս<mark>պես</mark> <mark>անենք, ըստ մեր</mark> խնդրանքի<mark>՝ անկարելի է,</mark> որ Հոժար մտքով սայթաբե<mark>նը, ինչպես թագավորի առ</mark>ջև Հանդիսակ<mark>անը Հ</mark>րա֊ պարակով չի մերկանա` խայտառակվելով: Բայց նաև այս ի-<u>մացե</u>ք նույ<mark>ն կարգի մե</mark>ջ, որ նախ` պատչաձորեն անվան սուրբ լինելը խն<del>դրեց, որովՀետ</del>և բանսարկուն, որոգայԹ լարել<mark>ով,</mark> բազմիցս մեզ աջակողմում սայժաքել է տալիս, այսինքն՝ մեղքր ներկայ<mark>ացնում է իբրև Աստ</mark>ծո կամք և` այնպես, իբր դեպի ճշմարտություն է առաջնորդում և մարդկանց գցում նույն խա<mark>բեության մեջ: Իսկ</mark> եթե մենք <mark>մեր ներ</mark>քին մարդու մե<mark>ջ բնակվող Աստծուն աչ</mark>քի առջև <mark>ունե</mark>նանք, նրա գորու*թ*֊ յամբ <mark>կկարողանանք ընտրողական գ</mark>ատորոչմամ<mark>բ</mark> գերծ մնալ <del>մեքենայական գիտությունից: Այդ պ</del>ատճառով <mark>աս</mark>ում է.

Սուրբ լինի քո անունը։

Եվ Աստված ասում է ինձ, Թե ինչպե՞ս է Իմ անունը սուրբ
լինում: Պատասխանեմ. երբ Քո ԹագավորուԹյան գիտուԹյունը գա բնակվի իմ մեջ, և աՀարկու արքայուԹյունդ Հարատևորեն մտքիս աչքերի առջև կերպարանա` ըստ այն խոսքի,
Թե՝ «Սկզբից իսկ Տիրոջը մշտապես տեսնում էի իմ առջև,
քանզի Նա իմ աջ կողմում է» (Սաղմ., 15, 8): Ուրեմն Աստծո
անվան սուրբ լինելու Համար սկզբից խնդրեց կերպարանքը,
որի մասին ինքն իսկ ուսուցանում է` Համաձայն խոսքի կարգի: Եվ նախ այս է [ասում], Թե՝ Քո տերուԹյան արքայուԹյան գիտուԹյունը Թող գա իմ մեջ:

Իսկ երկրորդը՝ Տե՛ր,

Թող Քո կա՛մքը լինի ինչպես երկնքում, այնպես էլ` երկրի վրա.

կարո՞ղ է մի բան արդելել երկնաբնակ զորքերի դասե<mark>րին՝</mark> պաՀպ<mark>անելու</mark> Հաստատությունը, որի մասին ասում են, թե այնտեղ ամեն ինչ դործո<mark>ւմ է ա</mark>նարդել և անխափան, և ոչ թե Հրեչտակները [կամջի] կեսն են կատարում և կեսը՝ ոչ. այլ Հրեչտակներն ամենը կատարում են Հոժարությամբ ու Հնա- զանդությամբ, ջանզի զորությամբ Հզոր են (Սազմ., 103, 20, Բ Պետը., 2, 11, Հայտն., 5, 2, 18, 21, 19, 17) և կատարում են նրա խոսջը: Նույնպես և մեզ՝ ադամորդիներիս, արժանի արա ոչ թե կամջիդ կեսը կատարել, այլ՝ կատարել ամեն ինչ, ինչպես որ կամենում ես: Եվ չասաց, թե՝ թող Քո կա՛մջը լիւնի իմ մեջ, կամ թե՝ միայն մեր մեջ, այլ՝ բոլորիս մեջ՝ խորտակելու մոլությունները և տնկելու իմ ձչմարտության խնամջը, ինչպես բովանդակ տիեղերջում Հրեչտակներն են Հանձնառու [ընկալելու այն]:

Թող լինի Քո կա՛մքը։

Ո՜վ [Ա<mark>ստված], ինչի վրա գարմանանք՝ երկու խոր</mark>Հուրդնե<mark>րը մտքի Հայացքով ըստ</mark>ինքյան բաժանելով, այսինքն՝ խոս֊ քիս <mark>վայելչական կարգը և առաջիկա</mark> խորՀրդի <mark>վե</mark>Հությունը, որով<del>Հետև ԹագավորուԹյունից Հետո</del> կամքն է խնդրում, ինչ֊ պես որ դա պատաՀում է մարդկ<mark>անց</mark> մեջ, քանգի նախ մեկը տիրում է մյուսին և ապա իր կամքը գործադրում նրա վրա *թե՛ քաղաք <mark>կա</mark>ռուցելիս, թե՛ ծառա կերակրելիս և թե՛ ա*չա֊ կերտ սովորեցնելիս: Այսպես և սա. նախ` իր անձը դնում է <mark>արջունական տերո</mark>ւթյան ներջո և ապա` իբրև սեփական տի-<mark>րոջից, որի տնօրինակա</mark>ն Հոգածությ<mark>ան</mark> տակ է դրել իրեն, <mark>նրա կա</mark>մքն է պ<mark>աՀ</mark>անջում: Ե<mark>վ</mark> սա որ<mark>քա՞ն.</mark> ասում է, ինչպես <mark>երկնքու</mark>մ Թող լի<mark>նի կամքդ</mark>, այնպես էլ` երկրի վրա: Ո՜վ մարդ, արդյո՞ք դու բարձրացել ես երկինք և այնտեղ իմացե՞լ ես [Տիրոջ] կամքի անօրինությունը, որովՀետև այդպես անելով` <del>նույնն ես պաՀան</del>ջում: Ինչ է Նրա կամբը <del>ե</del>րկնքում, ո՞ւմ և ի՞նչ կամբով է կառավարում, ինչպի<mark>սի՞</mark>ն է նրանց Հանդեպ Նրա կամքի տնօրինությունը: Չգիտեմ, ասում է, բայց, Ո<mark>վ ի</mark>ջ<mark>ա</mark>վ երկնքից, Նա սովորեցրեց ինձ այս աղերսել: Եվ ինչպ<mark>ե՞ս</mark> սովորեցրեց: ՈրովՀետև աչակերտները մոտեցան Տիրոջը. Սո-<mark>վորեցրու մեզ` Քո աչակերտներին, աղոԹել, ինչպես և Հով</mark>֊

<mark>Հաննեսը սովորեցրեց</mark> իրեններին: Իսկ նա սովորեցրեց նրանց, ինչպես ինքը գիտեր աղոթել: Եվ նրանք խնդրեցին` ոչ ըստ աչ<del>խարՀի, ինչ</del>պես, օրին<mark>ակ, տ</mark>գետ մարդկ<mark>ա</mark>նցից ոմանք, գա֊ լով Հեռավոր աչխարՀից և անտեղյակ լի<mark>ն</mark>ելով Հռոմեաց<mark>ինե</mark>֊ <mark>րի լեզ</mark>վին և սովորությանը, ամենևին տեսած և իրագեկ չլի֊ <mark>նելով արքունական պալատի կարգ</mark>ուկանոնին, գնում <mark>են</mark> Թա֊ գավորի մոտ՝ ողորմություն աղերսելու: Եվ ապա այնտեղ <u>Հասնելով` տարակույսի մ</u>եջ են ընկնում՝ չիմանալով ինչպես <mark>մտնել Թագավորի առջև և</mark> կամ նրանից <mark>ինչ վայելու</mark>չ խնդիրք Հայցել: Ե<mark>վ մինչդեռ նրան</mark>ք վարանում են այս տարակույս<mark>նե</mark>֊ րի մեջ, նր<mark>անց Հանդիպում է</mark> Թագավորի որդին իբրև չարքա֊ յի<mark>ն մի զինվոր, որին տեսնել</mark>ով արա<del>գացնում են իրենց</del> քայ֊ լերը, Հաս<mark>նու</mark>մ նրան <mark>և ասում.</mark> «Ո՜վ եղբ<mark>այր, ս</mark>ովորեցրու մեզ, թե <mark>ինչպես մտնենք արքայ</mark>ի առջև»: Իսկ նա, բարեմիտ լինե֊ լով, չի արՀամարՀում նրանց խնդրանքը, այլ սիրով, ողորմե֊ լով նրանց, պատասխանում է. «Ես կսովորեցնեմ ձեզ. Երբ մտնե**ջ Թագավորի առ**ջև, խո<mark>նարՀվե</mark>ջ, փառջ տվե<mark>ջ</mark> նրան, ա֊ սացեք՝ տուր մեզ ատենակալի պատիվ, ովքեր առաջինն են քո պալատո<mark>ւմ»: Իսկ նրանք ո՛չ ատենակալի անունը գիտեն</mark> և ո՛չ էլ նրա իրավունքը, ո՛չ պալատը և ո՛չ էլ նրա պալա֊ <mark>տական դասերը, ա</mark>յլ մտնելով Թագավորի առջև, ըստ իրեն<mark>ց</mark> <mark>սովո</mark>րածի, փառք են աղաղակում: Իս<mark>կ</mark> արքունական պալա֊ <mark>տի բոլոր դասերը, նա</mark>յելով նրանց <mark>խոս</mark>քին, որ օտար է, <mark>նրանց, որ չինակա</mark>ն ե<mark>ն, երեսներին, որ կոպիտ են, չոր</mark>երի <mark>կերպարանքին, որ անպա</mark>ձույ**ձ է, իրենք իրենց մե**ջ զարմա֊ <mark>նում են՝ սրանք որտեղի՞ց գիտեն կամ ումի՞ց սովորեցին ա֊</mark> <mark>տենակա</mark>լության պատիվ<mark>ը կա</mark>մ անունը՝ այսպես օտար լինե֊ լով արքունական պալատին: Ճիչտ այդ<mark>պես էլ մեր Տերը Հրեչ-</mark> տակների և մարդկանց Համ<mark>ար ա</mark>նմ<mark>ատ</mark>չելի եղանակով <mark>կա</mark>֊ տարեց մարմնավորման խորՀուրդը, ինչպես ասում է Պողո֊ սը: Աչակերտները նրան մոտեցան ոչ Թե իբրև Աստծո, այլ՝ ինչպես ՀովՀաննեսին՝ նրանից սովորելու աղոթքի կերպր: Իսկ նա, ամենագութ սիրով գթալով նրանց վրա, սովորեցրեց ոչ թե որջան կարող էին ընկալել, այլ նրանց [ուսուցանեց] աղոթջով Հորից Հայցել երկնային անձառելի և անՀասանելի, խոր խաղաղություն:

Թող լինի Քո կամքը։

Արդ, Ա<mark>ստծուց ա</mark>յս խնդրելով, իրապես չենք գիտակցում մեր խնդր<mark>անքի գորությու</mark>նը, այլ երկնայիններին սարսափեց֊ <del>նում ենք մ<mark>եր աղոթ</mark>քի վե</del>Հությամբ, որով<del>Հետև անտեղյակ լի֊</del> <mark>նելով նրանց պատվին և</mark> այդ մասին ի<mark>մա</mark>նալով Քրիստոսի չնորՀիվ՝ <mark>խնդրում ենք այ</mark>ն դարձնել մեր սեփակ<mark>ա</mark>նը, ք<mark>անգի</mark> **կամջ** ասելով՝ խոսջն իր մեջ ներամփոփում է Աստծո բոլոր չն<del>որՀների Հանգչումը և նրանց</del> Հավ<mark>ասար լինելը, այսի</mark>նքն՝ որովՀետև կամքի զ<mark>անազա</mark>նությունը <mark>արգե</mark>լք է [դառնում] մե<mark>զ [բաժնեկ</mark>ից լի<mark>նել] նրան</mark>ց փառջին, որովՀետև իր կամքը նրա<mark>նց Հանդեպ, իբրև կամարար</mark>ների, իրակ<mark>անացն</mark>ում է <mark>ջաղցրուԹյամբ և առատուԹյամբ, ի</mark>սկ մեր Հա<mark>նդ</mark>եպ՝ իբրև Հանցավորների, ըստ այն խոսքի. «Որդյակ, դու մչտապես ինձ Հետ ես, և ամենայն ինչ, որ իմն է, քոնն է» (Ղուկ., 15, *31):* Արդ, ն<mark>րա</mark> կամքը լիովին այսպես եղավ նաև երկրի վրա մար<del>դկանց մե</del>ջ, ինչպես և` Հրե<mark>չտակ</mark>ների մեջ. ո՜վ եղբայրներ, <mark>ի՞նչ Հատուցում տ</mark>անք Տիրոջը՝ փրկության այսպիսի բաժա<mark>կ</mark> <mark>մեզ խ</mark>մեց<del>նողին, ի</del>՞նչ տանք Հարատևորեն Հայր Աստծո առ֊ <u>ջև, Հրեչտակների բազմության առջև` վերին Երուսաղեմի</u> <mark>գավԹու</mark>մ, ուրիչ ի՞նչ, եԹե ոչ` գոՀուԹյամբ երեսը գետնին <u> Հպելը: Արդարև, սուտ եմ տեսնում մարդկանց զբաղումների</u> <mark>բոլոր սնոտի կարծիքները, երբ ում Հետ որ խ</mark>ոսում եմ, մտքի աչքով նայելով` Հավատում եմ Աստծուն, որ իմ Հանդեպ ունի Հրեչտակներին [տրված] քաղցրությունը և ինձ՝ իբրև նրանց նման խոսակից, և ա<mark>ղո</mark>Թքներս՝ որպես նրա ամենա<mark>բա֊</mark> րի կամքին ախորժելի: Վա՜յ ինձ, որ ես, այս Թողնելով, անկայուն <mark>բանե</mark>րով եմ զբաղվում, ինչը Թեև կայուն էր, Հարկ էր <mark>բնական սովորությամբ <mark>ագա</mark>չել և փոքր բաների մասին խո֊</mark>

<mark>սել իբրև մեծերի, բա</mark>յց պարզորոչ է, Թե <mark>խ</mark>աբվում եմ՝ չունե֊ նալով ինձնում ամփոփված այդ իմաստությունը:

### Մեր հանապազօրյա հացը։

ի՞նչ է **Հանապարրըը**. մարդկանց մասին է խոսում, ովջեր մարմին են Հագել, որոնց Համար անկարելի է, ջանի դեռ
այստեղ մարմնի մեջ են, կրել Հրեշտակների անչարչարությունը, (այդ պատճառով) զիջում է մեր տկարությունը: Եվ
դու խորհի՛ր, թե ինչպես մարմնավորների մեջ իսկ բաղում
Հոգևոր բաներ է դտնում. ոչ թե նյութի, ոչ թե փափկության
և ոչ էլ այլ բաների, այլ միայն Հացի Համար է կարդադրում
աղոթքի մեջ մնալ: Եվ նույնը ամենօրյա Հացի Համար է ասում, որպեսզի թույլ չտա, որ վաղվա մասին Հոգաս, ուստի
և Հարում է **Հանապազօրյա-**ն, այսինքն՝ ամենօրյա-ն: Եվ սա
բա<mark>վա</mark>կան չի Համարում, այլ նաև այն է ավելացնում, թե՝
Տուր մեղ այսօր, որպեսզի նրանց նեղություն չտա վաղվա
օրվա Համար. նրա երկարությունը չդիտես, ինչպե՞ս կարող
ես Հոգ տանել նրա մասին:

#### Տուր մեր հանապազօրյա հացը։

Մվ մարդ, ինչպես խնդրեցիր, որ Աստծո կամքը կատարվի աշխարհների վրա, հացի անունն ինչպե՞ս ես սրան պատշահեցնում իբրև փառակից, ինչն անիմանալի է նրանց մեջ, որովհետև նրանք բնությամբ հոգևոր են, և տևապես փափարելով, ջաղցում են դիտության կերակուրին, որ ոչ ոք չի կարող տեսնել, սերմանել կամ հնձել, խոհարարություն անել կամ մարմնապես հաշակել, այլ ուտում ես Աստծո սերը և հագենում, ըմպում Հոգու բխման հեղումը և զմայլվելով զվարձանում։ Ասում է Ես աղոթքի իմ կարդն անիաթար եմ պահում, որովհետև ոչ թե դյուրությամբ սպառվող հաց եմ ինդրում, այլ հանապազօրյան։ Նրա կամքը այդ պատձառով ինդրեցի, ինչպես դա երկնավորների վրա է, այս կյանքում էլ լմենք՝ ադամորդիներս] նրանից հաց առնենք. չլսեցի՞ր մարդկանց կերած աշխարհի հացի մասին. աղոթում եմ այն

<mark>կերակուրի Համար, որ ամեն օր ուտելիս չի</mark> սպառվում և ըմ֊ <del>պելիս չի նվագում, ուտողին Հագեցնում է և ինքը մնում է</del> ամբողջակա<mark>ն: Մեր Հացը</mark>. որովՀետև կար ժամանակ, որ նա <mark>մեր Հրեչտակակ</mark>ան խորՀրդի կերակուր<mark>ն</mark> էր, երբ քանի դեռ <mark>փափկակենցաղ</mark> դրախտում էինք, նույն<mark>ն</mark> էինք ըմբոչխնում. <mark>նախանձեց չարը և գրկեց Աստծո կամ</mark>բի տերությո<mark>ւն</mark>ից և Հացից՝ վայրի բանջարը մեզ Համար կերակուր պատրաստե֊ լով, այսին<mark>քն` մարմնիս զգ</mark>այարանների <u>Համար օտար այս ա</u>չ֊ խարՀի Հե<mark>չտու</mark>թյունը: Իսկ Աստծո Հացր Թերևս ոմանք կա֊ րողանան <mark>իրենց երեսի քրտինքով և արտասուքի Հորդումով</mark> ճաչակել: Արդ, Աստված, այժմ մեր Հայրը լինելով, նաև՝ Թագավորը, <mark>քանի դեռ պանդխ</mark>աում ենք այս կյանքում, աղերսում ենք <mark>նրան՝ քաղցր կամքո</mark>վ տալ մե<del>ր առա</del>ջին Հացր: Ի՞նչ է Հ<mark>ացր, բայց եԹե՝ նրա սիրո գիտություն</mark>ը, որով Հոգու փա֊ փագր կերակրվում է այն սեղանից, ուր Տերը Հրավիրեց իր աչակերտներին. «Կուտենք, - ասում է, - իմ սեղա<mark>ն</mark>ից արքա֊ յությանս մեջ» (Ղուկ., ԻԲ 30): Այլ նրանց Համար, ովքեր գիրացած են մոլորյալ կամքով, այս կերակուրը չի Թվում փափագելի, որովՀետև անՀավատալի է, տևապես ուտելով, նրա անսպառ լինելը, ինչի մասին պարտավորվում եմ օրինակով <mark>արԹնացնել [նրան</mark>ց միտքր]: Չե՞ս Հավատում այդ կերակու֊ <mark>րի անսպառ լինել</mark>ը, մի՞*թ*ե Սուրբ Գի<mark>ր</mark>քը մեղ Հար<mark>ատևորեն</mark> <mark>չի կերակրում պես</mark>-պես գի<mark>տ</mark>ությամ<mark>բ, բա</mark>յց մնում նույնը: Դարձյալ, մի՞ թե քեզ դուրալի չէ ոսկեձույլ պալատներ, ոսկեԹել կերպասներ, <mark>ական</mark>ակուռ բազմոցներ տեսնելը. դրա֊ <mark>նից ի՞նչ օգուտ մարմնին, սակայն ինչո՞ւ</mark> է խաղաղվու<mark>մ</mark> <mark>նրանց տ</mark>եսքից: Կերակու<mark>րներ</mark>ից առավել ե<mark>ն </mark>երգն ու երաժչ֊ տությունը, ինչո՞ւ են սրանք ըմպել<mark>իք</mark>ից ավելի զվարձաց֊ նում: Եղբայրներին և որդի<mark>ներին տեսն</mark>ելն ու Հիչելը մ<mark>ի՞Թե</mark> գինու նման չի քաղցրացնում կարոտածներին: Եվ, ընդՀակառակը, պետք չէ տեսնել տռփանքով լկտիացածին. նրա <del>Հետ ողջույնի Համբույրը ի՞նչ օգուտ կարող է տալ: Այս բո</del>֊

<mark>լորը Հաց և գինի են,</mark> որ **գո**Հացնում են մ<mark>ար</mark>մնի կարիքը, բայց <del>ոգեղեն քաղցը լեցնելը մեզ գո**չ**ացնում է գիտութ</del>յամբ: Այս֊ պես, <mark>մեր` տկ</mark>արամիտներիս, առջև ժանձրացնենք Աստծո սի֊ <del>րո Հիչատակը և</del> իմանանք, որ անտեղյ<mark>ակ</mark> ենք դրան, և <mark>այդ</mark> <mark>պատճառով չեն</mark>ը փափագո<mark>ւմ</mark>, իսկ ե<del>թե տե</del>ղեկանանը, թե որ-<mark>քա՜ն պայծառ է Աստ</mark>ծո փառքը՝ ոսկուց ավելի, այնք<mark>ան ն</mark>րան փափագելն առավել կլինի նյութից: Այդ պատձառով Նրանից <u>է ակնկալում ունենալ նու</u>յնը՝ ասելով. մեր անսպառ և Հանապազօրյա <mark>Հացր տուր մեզ</mark>: Եվ ինչո՞ւ է ասում այսօր, մարմ֊ նիս բովանդակ կյանքն է դնում, որ, պանդխտելով, բնուԹյամբ բազմօրյա է և արտաքուստ ներՀակ է Հոգևոր կերակու֊ րին, և եթե վերանանք սրանից [այս կենցաղից], նույնը կվա֊ յելեն**ը ա<mark>ռանց աչխատան</mark>քի: Հիրա**վի, <mark>քանի դ</mark>եռ պանդխտո<mark>ւթյան կյանքի մեջ ենք, Հարկավոր է նույնը ճաչակել ար</mark>֊ տասուքի քրտինքով և աղոթական աչխատությամբ, ինչպես և ընդունեցինք Հրամանը: Շատերը, ովքեր ստացան այս կե֊ րակուրը` աղաղակելով (խոստով<mark>անո</mark>ւմ են) նրա ՀամեղուԹ֊ յունը, ինչպես այն, որ ասում է. «Քո խոսքերը իմ քիմքին քաղցը են <mark>մե</mark>ղրից ավելի» (Սաղմ., 118, 103), և դարձյալ՝ «Ցանկալի է բազում պատվական ակնեղենից ավելի և քաղցը <mark>է մեղրից ավելի» (</mark>Սաղմ․, 18, 11): Եվ Եսային ասում է. «Կե-<mark>րակր</mark>վեք և <u>Հագե</u>ցեք և կուչտ վայելե<mark>ջ</mark> սրա մխիԹարության ստինքներից» (Եսայի, 66, 11): Իմաստությունը Հանձին նրա <mark>ասում է. «Եկեք այստեղ, կերեք</mark> Իմ Հացից և խմեք գինիս, որ խառնեցի» (Առակ., <u>9, 5),</u> որով կզորանա<u>ք</u>` ատելու անզգա֊ <mark>մությունը, մնալու, խնդրելու իմաստություն</mark> և փրկվելու:

Ների՛ր մեր պարտքերը, <mark>ինչպ</mark>ես և մենք ներում ենք մեր պարտապաններին։

Տեսնո՞ւմ ես մարդասիրու<mark>թյա</mark>ն առ<mark>ա</mark>վելությունը. այն<mark>քան</mark> չարիքը ջնջելուց և այնպիսի մեծամեծ ընծաներ չնորՀելուց Հետո Հ<mark>անց</mark>ավորներին դարձյալ արժանի է դարձնում Թո֊ ղության, որովՀետև եթե նա այսպես չկամենար, աղոթը մա֊ տուցելիս այսպիսի կարգ չէր սաՀմանի, որի Համար էլ վրան Թողություն է ավելացնում՝ ասելով. «Եթե մարդկանց Հանցանջները ներեջ, երկնավոր Հայրն էլ ձեղ կների, քանզի սկիզբը մեղնից է, և մենք ենք մեր դատաստանի տերը։ Քեղ իսկ` պատժապարտիդ, ասում է, տեր և դատավոր դարձրեցի՝ տալով վճռելու իրավունք, որովհետև ինչպես դու ինքդ կկչռես քո անձի դատաստանը, այդպես կդատվես, եթե ներես ծառայակցիդ՝ ինձանից այդպիսի չնորհների կարժանանաս։

## Ներիր մեզ մեր պարտքերը։

Ճչմար<del>տապես Աստծու</del>ց խնդրեց ամեն ինչ՝ նախակարդված <mark>Համառոտ խոսքով, այսու</mark>Հետև չարունակում է անձի կրբերը նրա առջև խստորեն տարածել: Բայց դու տես ինձ ա֊ մեն տեսա<mark>կ բարի չռայլու</mark>թյուն ուսու<mark>ցանո</mark>ղին, որովՀետև չսո<mark>վորեցրեց նախ մեղջերը ներել և ապա</mark> Աստծո Հետ խոսել, ինչպ<del>ես և մարդկանց սովորությունն</del> է, քանցի ն<mark>ախ</mark> ներումն ենք խնդրում Թագավորից և ապա մեր խնդրանքն ենք ներկայացնում նրան: Իսկ սա այսպես (չսովորեցրեց), այլ, րս<mark>տ</mark> նրա Հրամանի, նախ` ընծաներ խնդրեց և ապա՝ բավարար չափով սովորեցրեց ներել, որովՀետև եԹե չարիքի խորքերը Հաս<mark>նեն</mark>ը, մեր Հանցանքները կկրկնապատկվեն: [ՇնորՀեց] <mark>խաղաղություն և</mark> գթություն, որ Աստված ունի մարդկայի<mark>ն</mark> <mark>բնու</mark>թյան <u>Հանդեպ, որի պատճառով նա</u>խ` պատվիրեց աղո֊ <del>թել կարևորի և մեծի Համար</del>, և ա<mark>պա` ա</mark>յն դյուրությամբ <mark>կգտնեն</mark>ք մարդկ<mark>այնորեն ներու</mark>մ չնորՀող բարեկամ<mark>ների</mark> կող֊ մից:

#### Ների՛ր մեզ մեր պարտքերը։

Հիրավի պարտք է, որովՀետև Հոգով և մարմնով վայելե֊ լով նրա չնորՀները՝ մի՞ Թե պարտապա<mark>ն</mark> չենք գտնվում՝ Հպա֊ տակ մնալ Տիրոջ Հրամանին: Ուստիև այն խախտելով` [<mark>Հոր֊</mark> դորում է] պատչաձ և արդար խստությամբ մեր անձերը պարտապան Համարել և ներումն խնդրել, ասելով՝ Ներիր մեր պարտքերը, որ սխալվե<mark>լու [պար</mark>ագային] ամենատես գի֊

<mark>տությամբդ Համբերե</mark>լով Հանդուրժում և <mark>ն</mark>երում ես: Ինչո՞ւ. <mark>որովՀետև մարմնավոր են</mark>ք, ք<mark>անզի մեր դ</mark>յուրապատիր կամ֊ քով <del>խա</del>բվում ենք, որով<del>Հետև չր</del>ջում ենք այս խավար կյան֊ <mark>քում, որովՀետև</mark> Հակառակ մտքի օրեն<mark>քի ա</mark>ռաջնորդվում ենք <mark>բնական օրենքո</mark>վ, որ ակամ<mark>ա</mark> ինձ Հր<mark>ապու</mark>րում է դեպի մեղ֊ <u> քի օրենքը: Այս պատ</u>ճառով և քեղ պատչաճ է ներել<del>ը որ</del>պես բարերար տկարին, որպես ողորմած՝ ողորմելիին, որպես գ*թ*ած՝ կար<del>ոտյալին, ինչպ</del>ես և ես եմ ներում ինձ պարտականին: Բայց <mark>Թերևս ընդդիմ</mark>ախոսներից մեկ<mark>ն ասի. «Ես Հողեղեն</mark> մարդ եմ, <mark>ինչպե՞ս կարող եմ նմանվել Աստծուն, և ոչ միայն</mark> նմանվել, այլև անձս իբրև ապացույց նրան ներկայացնել՝ ա֊ սելով՝ Ինչպես այլոց, ինձ և՛ս արա»: Սակայն Հարկ է իմանալ, որ մեր ո<mark>ւսուցիչ և օրենուս</mark>ույց Քր<mark>իստոս, իր ստ</mark>եղծած բն<mark>ությունից դուրս կամ դրան Հակառակ խրատով մեզ վար</mark>֊ ժեցնելով, չկրթեց, ուստի եթե օրենքը ախորժելի է մեր <u>բնությանը՝ ամենայն ինչով Հարկավ</u>որ է կատար<mark>ե</mark>լ այն: Եվ արդ, ո՞վ է մարդկանցից նա, որ չի կամենոււմ սե<mark>ր</mark>, ո՞վ է, որ չի նեղվում Թչնամությունից: Կան նաև ուրիչ տեսակ մեղ*ջեր, որ, կատարվելով, մարմնիս Հեչտանք են պատ*ճա<del>ռ</del>ում, ինչպ<mark>ես՝ պոռնկ</mark>ությունը և որկրամոլությունը: Բայց այս ախ-<mark>տր բնավ Թչնամու</mark>Թյուն չէ, որովՀետև մեզ տիրելով գցում է <mark>Հոգս</mark>ի, տարուբերումի, վախի և տար<mark>ակ</mark>ուսանքի մեջ: Եվ ին֊ <mark>չո՞ւ չմարելով չՀանդարտեցնե</mark>նք մե<mark>ր ան</mark>ձերը և չա**Հենք եղ**֊ <mark>բայրներ</mark>ին, որո<mark>վՀետև ամբարտավանու</mark>թյան մեջ ենք րնկ֊ <mark>նում՝ սիրով չՀանդուրժելով մեղավորներին, իսկ ամբարտա</mark>֊ <mark>վա</mark>նությունը Հակառա<mark>կ է Աստ</mark>ծուն, և ոչ թ<mark>ե ն</mark>րանից ներում <u>է խնդրում: Այստեղից սկսեց աչխարՀի վրա տիրել ամեն տե</u>֊ <mark>սակ անկարգու</mark>թյուն, ինչը չի Հան<mark>դու</mark>րժում ընդունել ի<mark>ր</mark> պարտավոր լինելը և ոչ էլ ներելը: Նա քարանձավները դարձրեց բնակատեղի, քաղաքները՝ ամրոց, գենքը՝ սպա<sub>֊</sub> նության [գործիք]: Այս պատճառով ասում է` **ներիր**, որով-<del>Հետև ես չեմ կարող ներել քո ԹչնամուԹյունը, որ դու անձ</del>֊

նիչխան կամքով պաՀում ես: Արդ, Թո՛ղ ամբարտավանուԹյունը, որ Հակառակ է և ԹչնամուԹյուն է Աստծո, ինչն ընդդեմ է բնուԹյանդ, ների՛ր ընկերոջ պարտքը, ապա դու քո
կարելին արա, ինչպես և Աստծուց ես խնդրում իր կարելին:
Ների՛ր եղբորդ, և կների քեղ երկնավոր Հայրդ: Ներելը կամջիդ ջանքն է և ոչ Թե մարմնիդ: Իսկ եԹե դա չես կամենում,
ինչո՞ւ ես Աստծուն դրա մեջ պարտավորեցնում, ինչը ոչ Թե
տկարանում ես կատարել, այլ՝ չես կամենում: Արդ, իմանանք
(ներողուԹյուն) երկկողմանի մեղ օգուտ լինելը, մեր ներելը
մեղ խաղաղուԹյուն է (պարդևում) և լինում կյանքի պատճառ ու տնօրեն և Աստծո՝ մեղ ներելը դառնում է անվախճան
կյանքի նախակարապետ: ԵԹե սնոտի ոխակալուԹյան պատճառով զրկվենք սրանցից, ինքներս մեղ ուխտազանց կլինենք:

Եվ մի՛ տանիր մեզ փորձության, այլ փրկի՛ր մեզ չարից։

Եվ այստեղ մեզ խրատում է մեր նվաստության Հպարտությունը խոնարՀեցնել: Մեզ սովորեցնում է Հրաժարվել
պատերազմներից՝ վրա չտալ Հանդգնորեն, այլ երբ բռնադատվենջ՝ Հարատևելով Հաստատուն մնանջ առաջինի անձանց նման: Իսկ այստեղ չար է անվանում սատանային, և
Հրամայում է անՀաչտ պատերազմ մղել նրա դեմ: Եվ ցույց է
տալիս, որ այն ի բնե այդպիսին չէ, որովՀետև չարությունը
ոչ թե բնությունից է, այլ այն է չարություն Համարվում, որ
կամջից է լինում, և ըստ չարիջի Հաձախակիության՝ այդ անունով է կոչվում: Որպեսզի խրատի մեզ, թե չպետջ է գայրանանջ ընկերների վրա, այլ ամեն տեսակ թշվառության մեջ
Նրան թախանձենջ:

Մի՛ տանիր մեզ փորձության, այլ փրկի՛ր մեզ չարից. փորձություն ասելով` պետք է Հասկանանք չարի ներգործությունը, որ Հարատևորեն մարտնչում է մեր դեմ: Բայց ինչո՞ւ չասաց մարտ
կամ պատերազմ, այլ՝ փորձություն. ցույց տալու Համար, թե
իշխանություն չունի անձամբ մեր անձի դեմ մարտնչել: Եվ

<mark>ինչո՞ւ, որովՀետև պ</mark>ատերազմի նյուԹը վ<mark>եր</mark>ցնում է մեր կամ֊ <mark>ջի խորՀուրդներից` ըստ այն խոսքի. «Ում Համար, որ դու</mark>ջ ձե<del>զ ծառայու</del>թյան մեջ <del>եք դնում Հնազան</del>դության Համար, <del>ծառա ե</del>ք, ում որ Հնագանդվում եք, եթ<mark>ե</mark> մեղքին՝ մաՀվ<mark>ան</mark>ը, <mark>եԹե (Աստծո) Հն</mark>ագանդությ<mark>ա</mark>նը՝ արդ<mark>արու</mark>թյանը» (Հռոմ., *6*, <u>16): Ուստի պարզ է, որ մեզնից է վերցնում փորձու</u>թյան նյութը: Ինչպե՞ս. որովՀետև կերակուրների ցանկությունը խորՀրդակ<del>ցում և սերմա</del>նում է որկրամոլություն, Աստծո փառքի ց<mark>անկու</mark>թյունը կցորդում և սերմանում է սնափա֊ ռություն, <mark>և այսպես մյուս</mark> բոլոր կրքերը: Մենք խորՀուրդնե֊ րի սկիզբը բարիով ենք առաջադրում, մինչդեռ նա նրա Հետ չ<mark>արն է նյու</mark>ժում, և քանի դեռ մեզնից քաղված չէ նյուժը, իր մեքենայո<mark>ւ</mark>թյուններն անգործ են մնում, <mark>ին</mark>չպես Հայտնի է Ավետարանից, երբ Տերը ցույց տվեց <sub>Ք</sub>աղցածի իր կերպարան֊ քը, այնժամ (միայն) նրան մոտեցավ փորձիչը: Բայց ինչո՞ւ է ասում<mark>՝ փորձության</mark>, քանցի մե<del>ց ցու</del>յց տալով կարիքի պետքը՝ նա գալիս և, ըստ այդմ չարժելով, փորձում է մեզ, որ արդյո՞ք Հաստատուն ենք Աստծո սիրո մեջ, Թե՞ ոչ: Եվ բնական կրքերին խառնում է ավելորդ բաների ցանկությունը. ինչպես, օրինակ, եթե մի ժայո լինի մեր առջև, որքան Հաս-<mark>տատուն լինի, այ</mark>նքան անՀույս կլինենք, Թե այն կչարժվի, <mark>բայց</mark> երբ դրդվի` այս ու այն կողմ չարժվելով, [արդեն] կնա֊ <mark>յենք՝ տեսնելու ու փորձելու Հա</mark>մար, <del>Թե կա</del>րո՞ղ ենք չարժվա֊ <mark>ծր գլորել: Արդ, չա</mark>րժումը մեր [պարագային] կերա<mark>կու</mark>րների <del>ցանկութ</del>յունն է, Հ<mark>արկա</mark>վոր պիտույքների ցանկությունը, Աստծո փառքի ցանկու<mark>թ</mark>յունը: Իսկ երբ սր<mark>ան</mark>ցից մեկը չարժ-<del>վելով գալիս է` փորձելու և բարի խորֆրդին իր մե</del>քենայու*թ*֊ յունները խառնելու, եԹե կարողանա<mark>նջ գանագանել օտարն</mark> ու բնականը, Աստծո չնորՀք<mark>ով կփ</mark>րկվ<mark>են</mark>ք, իսկ եԹե չկար<mark>ողա</mark>֊ <mark>նան</mark>ք և փորձության խորՀուրդն [ընկալենք] ու Հավանե<mark>ն</mark>ք իբրև բարիք, գործի [պատճառով] կկործանի կերակուրների <mark>վախ</mark>ճանը. ցանկությամ<mark>բ՝ պոռնկության մեջ, Հարկավոր</mark> պետքերով՝ արծաժասիրության մեջ, Աստծո փառքի ցանկությամբ՝ սնափառության մեջ: Եվ մենք, Համաձայն մեր ցանկությունների խաբվելով, մոլորվեցինք, ինչպես գրեց Հակոբոսը (Հակ., 1, 14-15)՝ մեր անձը գցելով մեղքերի խորխորատի մեջ, և [մյուս կողմից] փորձվելով անխոցելի գտնվեցինք Թչնամու (դեմ մղված) մարտում: Ուստի անհրաժեչտաբար զգուչացնելով՝ Տերը մեզ այս սովորեցրեց աղոթել.

Մի՛ տանիր մեզ։

Ոչ Թե <mark>ինչպես Աստվա</mark>ծ է տանում, որով**Հետև, ասվում** է, *թե*՝ «Աստված չարից չի փորձվում» (Հակ., 1, 13), այլ` դավաճանողի խ<mark>արդավանքով, ինչ ճանապար</mark>Հով որ դնում ենք, չարը բարի ենք [կարծում]: Դու, որ տեսնում ես կերպարանքների բնությունը, որ չար է և մեզ բարի է թվում, ձչմա֊ րիտ չէ. մի՛ Թողնիր ինքներս մեզ կործանել ակամա կամքով. ինչպես, օրինակ, եթե մեկը վախենա որոչ մարդկանցից, թե <del>նրանք կարող են իրեն սպանելու Համ</del>ար կերակուրի մեջ մա֊ Հաբեր Թույն խառնել և խմեցնել, ասի` մի՛ բժչկիր. Դո՛ւ, որ ճանաչում ես (Թույնը), միչտ ինձ Հետ եղիր, որպեսգի չլինի *թե ան*Հրաժե<mark>շտ պետբերը գոՀացնելիս սպանվեմ: Այդպես էլ</mark> սա է ասում. անՀրաժեչտ բաների մեջ մեր մարմնի Համար <mark>օգտակարն է խնդ</mark>րում. դու, ամենատես, մի՛ Թողնիր ին<mark>ձ</mark> <mark>փորձվել և սասանվելով</mark> չեղվել: Այս <mark>կյա</mark>նքը ապրելով՝ Հոբը <mark>գրում էր. «Մարդու</mark> վարքը ե<mark>րկ</mark>րի վր<mark>ա փոր</mark>ձություն է» (Հոբ, 7, 1). ինչո՞ւ որովՀետև գայԹակղեցնողը ընԹացակից է մեզ մեր բովանդակ կյան<mark>քում</mark>, բայց ոչ Թե Աստծո ամենախնամ <mark>ա</mark>ջի նման, երբ նրանից խնդրում ենջ՝ մեզ չտանել փորձուԹյան, ըստ այն խոսքի. «Քո կողքին Հազարն<mark>եր</mark> կրնկնեն», բայց մի երկյուղիր. «Քեզ ոչինչ չի մերձենա», որովՀետև «չատերն են քո աջ կողմում»:

Այլ փրկի՛ր մեզ չարից,

ոչ <del>Թե սո</del>սկ փորձությունից, այլև առՀասարակ խնդրում էր փրկվել նրա բոլոր մե<mark>ջենայ</mark>ություններից, քանզի չատ ան֊

<mark>գամ պատաՀում է,</mark> որ մեր կ<mark>ա</mark>մքի մեջ <mark>ն</mark>յուԹ չունենալով, <mark>մարդկանց վրա վտանգավոր արկածներ է բեր</mark>ում, ինչը կա֊ րելի է տեսնել Հոբի, վկաների ու երանելի Հայրերի մեջ, ո֊ <mark>րոնց մատնում</mark> էր Թագավորների ձեռ<u></u>բը: Քանգի Անտոնի <mark>կամբի մեջ ե՞րբ</mark> տեղ գտավ [չար] նյու<mark>թ</mark>ը՝ նրան նավի մեջ <mark>չարաչար <mark>նետելու Հ</mark>ամար : Այժմ ևս իր չարություն<mark>ը բե</mark>րում</mark> է չատերի վրա: Ճիչտ այդպես, ինչի որ մատնվում ենք՝ Աստ-<del>ծո ԹույլտվուԹյամբ է, կա</del>մ որովՀետև սրբերի առաջինուԹյունը դա<del>ռնում է նրանց</del> Հաղթանակն <del>ի փառս նրանց ան֊</del> ձանց և Հ<mark>ամոթ՝ թ</mark>չնամու, կամ նրա փորձություններով գղջալով` Աստծո պատուՀասի պատճառով չար սովորությունից դառնանք <mark>դեպ բարի փորձու</mark>թյունը: Արդ, ասում է, սրանից փրկիր մե<mark>զ․ ինչո՞ւ, որովՀետև եԹե մեղավոր են</mark>ք, դու պա֊ տուՀասելով ուղղի՛ր, մի՛ գցիր Թչնամու ձեռքը, իսկ եԹե արդար <mark>են</mark>ք, ինչպես կամենում ես` ընդունիր և մի՛ փորձիր, որ֊ պեսզի չլինի Թե մեր տկար բնության պատճառով անփորձ գտնվելով` կորչենք, քանցի ոչ ամեն տեսակ ոսկի բովի մեջ մտնելով` անփորձ է մնում, այլ բազմիցս փորձվելով [կարող է] և սկզբի գույնից [զրկվելով] դժգունել: Այս իմանալով` առաքյալը գրում էր կորնԹացիներին. «Բայց Հավատարիմ է Աստված, որ ձեղ ավելի փորձության մեջ չի դցելու, քան կա-<mark>րող ե</mark>ջ տ<mark>անել, այլ փորձո</mark>ւթյան Հետ փրկության ելք է ցույց <mark>տալու, որպեսգի կարողանաջ Համբերել» (Ա Կորն</mark>թ., 10, 13): Արդ, Աստծուց խնդրում է այս Հավատարմությունն ունենալ՝ փրկություն մաղթելո<mark>վ փոր</mark>ձողից, ասում է`

Фրկիր մեզ չшրից,

ցույց տալով, որ Թեպետ մեր օգուտը տնօրինում ես փառջով և մարտում Հաղթությամբ բազմապատկում պսակը, բայց իմ տկար և դյուրապատիր մարմնին [այս] վիճակված լինելով ոչ Թե նույնը խնդրում ենք անձամբ մեր [ինքնիչխան] անձի Համար, այլ միչտ աղոթում ենք փրկություն ունենալ: Արդարև, մեր Տերն ամեն ինչով որդեգրեց մեր տկար

<mark>մարդկության փորձառությունը Համաձայն</mark> մեր նմանության և, առանց մեղքի փորձն ընդունելով, ճչմարտապես չարչա֊ րակից եղավ մեզ՝ փորձության ենթարկվածներիս (Եբր., 2, 18): Եվ քանի որ ճչմարտապես Հավատում ենք նախակարդ-<mark>ված աղոթեր [մեզ առկայող] կարեկցանքի</mark>ն, ուստի, Հավատ-<mark>քի չնորՀիվ օգնու</mark>թյուն ստանալով, միչտ մեր Հ<mark>ոգի</mark>ների ակարությ<u>ան փորձառութ</u>յունն ենք տալիս, ինչպես առաջյա֊ յր գրեց. «Հավատարիմ է Աստված, որ ձեղ ավելի փորձության մեջ չ<mark>ի գցելու», այսի</mark>նքն՝ Հավատալի է, [որ Աստված մ<mark>եզ</mark> ադատելու է] կրքերի չարչարանքից, որովՀետև եԹե լույսը Հալածվեց խավարից, խավարը ինչ [կարող է] կրել, նա չի Հ<mark>ասնի իրենին, քանզի Թեպ</mark>ետ Նա լույս էր, բայց ձանաչեց մեզ, որով<mark>Հետև Հավանեց մեզ</mark>, քանցի <mark>սայ</mark>Թաքում ենք դյու֊ րո<mark>ւթյամբ: Նա չմոլորվեց, որովՀետև Աստ</mark>ված էր, այլ իմա֊ ցավ <mark>մեր մոլորությունը, քանգի ադ</mark>ամորդիներ <mark>ենք:</mark> Նման֊ վեց մեզ՝ եղբայրներիս, որպեսզի ողորմած լինի, և Հավատա֊ րիմ է ողորմության մեջ, որով<del>Հետև չ</del>արչարակից է, փորձե<mark>ց,</mark> որպեսգի կցորդ լինի փորձություններին և կարողապես օգնեց, որովՀետև մեզ սովորեցրեց փրկվելու Համար աղոԹել: Դո՛ւ <mark>ես փրկու</mark>թյունը, Հիսուս, այլևս ո՞ւմ վրա Հենվենք, դո<mark>՛ւ</mark> <mark>ես փորձակիցը, ա</mark>յլևս ո՞ւմ ապավինեն**ը, Հավատ**քը քոնն է, <mark>այլևս ո՞ւմ մոտ ապաստ</mark>ան գտնենք, <mark>դո</mark>՛ւ ես ողորմածր, քո <mark>ոտքերին կարոտող</mark>ներս այլ<mark>ևս ո՞</mark>ւմ <del>փարվե</del>նք: Նայի՜ր, Տե՜ր, <mark>փորձու</mark>թյան են<mark>թարկվածներիս, կործանվածներիս, մա</mark>տն֊ <mark>վածներիս, չարությամբ [բռնվածներիս] խոցվածներիս, դի</mark>֊ <mark>չատվածներիս, արբածներիս ու մտագարներ</mark>իս, Փրկի՛չ, ո<mark>ր</mark> <mark>սովորեցրիր փրկու</mark>Թյուն <mark>խնդ</mark>րել, քո իսկ խոս</mark>քերով Թախան֊ <del>ձում ենք</del> քեզ, փրկի՛ր մեզ որսողից,

որովնետև Քո՛նն է արքայությունը և զորությունը, և Քեզ փա՛ռք ճավիտյան։

Ու ե<del>թե Ն</del>րանն է արքայությունն ու զորությունը, ուրեմն Հարկ չէ երկյուղել որևէ <mark>մեկից, որովՀետև չկա մ</mark>եկը, որ կա֊ րողանա նրան Հակառակ լինել: Իսկ եթե <mark>թե</mark>կուղ մեկը Հակա֊ ռակ լինի, իմացիր, որ դա Աստծո առժամանակյա թույլտ֊ վությամբ է:

Եվ փառք հավիտյանս։

Ոչ միայն չուրջբոլորն եղած չարից է <mark>ա</mark>զատում, այլև կա֊ րող է փա<mark>ռավոր դ</mark>արձնել, քանզի ինչպես նրա զորությունն է բաղում, այդպես էլ փառջն է անչափ,

որովնետև Քոնն է արքայությունն ու զորությունը։

Տերն ասում է. «Դո՛ւ ես մեզ վրա, և Քո գԹության ներքո ենք արձա<mark>նագրված, իչխ</mark>անություն մի՛ տուր չարին՝ վտանգելու Քո թագավորության ծառաներիս»: Բայց տես, թե ինչպես են Հարմարվում աղոթքի խոսքերը սրա ավարտին, որով-Հետև

մի′ տանիր մեզ փորձության, այլ փրկիր չարից ասելուց Հետո ավելացնում է.

Որովնետև Քո՛նն է առքայությունը և զորությունը,

այսինքն՝ փորձում և վտանգի է ենթարկում նա, ով իչխանություն ունի նրանց վրա և չարչարում է նա, ով զորություն ունի չարչարելու, (մինչդեռ) մենք Քո ստացվածքն ու
արարածներն ենք, որ գտնվում ենք Քո Տերության ներքո և
ոչ թե՝ չարի: Քո՛նն է բովանդակ զորությունը, ոչ թե նրանը:
Թե արժանի ենք փորձվելու, [լավ է] մատնվենք քո՝ Տիրոջդ
ձեռքը և ոչ թե՝ թշնամու, որովչետև եթե Դավիթը, մարդկանց փորձությունները թողնելով, Հրաժարվեց դրանցից և
աղաղակեց. «Թող ընկնեմ Տիրոջ ձեռքը և ոչ թե՝ մարդկանց»
(Բ Թագ., 24, 14), ապա որքա՜ն առավել մեղ Հրաժարելի է
նախանձոտ թշնամու անդեղջ փորձության մարտից:

Քո՛նն է արքայությունն ու զորությունը

մեզ վրա, ինչպես միչտ <mark>խնա</mark>մում <mark>ես</mark>, երբ կամենաս, <mark>դու</mark> ինքդ՝ Տերդ, պատժի՜ր ծառաներիս, և քեզ փառք Հավիտյ<mark>անս</mark> Հավիտե<mark>նից:</mark> Ամեն:







<mark>Վարդապետներն</mark> ասում են, Թե այս աղո**թ**քը չատ պատ֊ վական ու գովելի է երեք պատճառով.

Նախ. – ՈրովՀետև Քրիստոսի կողմից է սաՀմանված: Եվ եթե [այն] աղոթըները, որ մարդիկ են սաՀմանել, պետք է սովորել ու աղոթել, [ապա] որքա՞ն առավել պետք է սովորել այն աղոթըը, որն Աստված իր բերանով ուսուցանեց:

Երկրորդ. – ՈրովՀետև կարձ է ու գեղեցիկ, և ոչ ոք չի կա<mark>֊</mark> րող չսովորել` պատձառ բերելով երկարությունը:

Երրորդ. – ՈրովՀետև անՀրաժեչտ է ու բարեբեր: Քանի որ այն ամենը, ինչ պետք է մեզ` Թե՛ Հո<mark>գևոր</mark> և Թե՛ մարմնավոր, այս աղոԹքով խնդրված է լինում:

Իսկ խնդրվածը ըն<mark>դուն</mark>ելի չի լինում երեք պատճառով.

Առաջին. - Երբ լինո<mark>ւմ է առ</mark>անց գովաբ<mark>ան</mark>ության:

<mark>Երկրո</mark>րդ. - Երբ լինու<mark>մ է ա</mark>նկարդ:

Երրորդ. - Երբ պատչաձից ավելի է լինում։

Դրա Համար Քրիստոս եր<mark>եջ բ</mark>ան սովորեցրեց մեզ.

Նախ. – Որ խնդրելուց առաջ քաղցրությամբ ու գովա<mark>բա</mark>֊ նությամ<mark>բ փ</mark>առավորենք Աստծուն, ինչպես նրանք, որոնք, երբ թագավորներից ունե<mark>ցվա</mark>ծք են խնդրում, նախ գովում ու <mark>փառավորում են [նր</mark>անց], որպեսզի քա<mark>ղցր</mark>անա նրանց սիր֊ տը, և ապա խնդրում են, ինչ որ կամենում են:

Եվ ա՜յս է Աստծուն <mark>գովելն ու փառավ</mark>որելը, երբ ասում են<u>ը` Հայր մեր,</u> որ երկնքում ես:

Երկրորդ. – Ուսուցանեց մեզ կարգով խնդրել խնդրելին: Այսինքն` նախ Հոգևորը, և ապա` մարմնավորը, որովՀետև Հոգին ավելի պատվական է, քան մարմինը, ինչպես ասում է. «Թող սո՛ւրբ լինի Քո անունը, Թող գա՛ Քո արքայությունը»:

Երրորդ. – Մեզ ուսուցանեց պատչա<mark>ճից ավել</mark>ի չխնդր<mark>ել,</mark> ասելով` «Մեր Հանապազօրյա Հացը տուր», որովՀետև միայն Հաց խնդրելը ավելին չէ:

Իսկ այս գովաբանությունը եռակի է, այսինջն` իմաստության, գութի ու զորության Համար: ՈրովՀետև երբ ասում ենջ Հայր, ցույց է տալիս իմաստությունը, որ Հնագույն
է ու Հավիտենական, ըստ Դանիելի, ջանի որ ալևորությունը
իմաստություն է, ասում է Սողոմոնը: Իսկ երբ ասում ենջ
մեր, ցույց է տալիս Նրա գութը, որ չարժում ենջ մեր Հանդեպ: Եվ ասելով երկնջում` Նրա զորությունն ենջ Հայտնի
դարձնում: Քանդի ինչ էլ խնդրենջ, [Նա] իմաստուն է, գիտի տալ, և ջանի որ գթառատ է, կամենում է տալ, և ջանի
որ զորավոր է, կարող է տալ: Դրա Համար մեզ ուսուցանեց
ասել` «Հա՛յր մեր, որ երկնջում ես»:

Իսկ Թե ինչո՞<mark>ւ</mark> Հրամայեց ասել Հ<mark>ա՜յր մ</mark>եր և ոչ Թե Հա՜յր իմ, սրա Համար վարդապետները չորս պատճառ են ասում.

Նախ. - Որովգետև <mark>մի</mark>այն Քրիստոսն է բնությամբ Աստծու Որդի, իսկ մենք` չնորգատրությամբ, ինչ<mark>պես</mark> ասում է. «Ես բարձրանում եմ իմ Հոր մոտ` բնությամբ, և ձեր Հոր մոտ` չնորգատրությամբ»:

Երկրորդ. – Որպեսզի Հայ<mark>տնի</mark> լինի, Թե որևէ մեկը չպ<mark>ետջ</mark> է <mark>ա</mark>ղոթի միայն իր Համար, այլ` բոլոր Հավատացյալների, որպեսզի երևա բոլոր քրիստոնյաների միությունը: Իսկ այն աղոթքը, որ ընդՀանուր է, առավել լսելի է լինում: Երրորդ. – Որով**Հետև Աստված առա<mark>տ</mark>աձեռն է, և Նրա** կամջին Հաճելի է բարիք պարդևել չատերին, քան մեկ մարդու:

Չորրորդ. – ՈրովՀետև ոչ Թե Հարուստների Համար Հայր է, իսկ աղջատների Համար` ոչ, կամ Թագավորների Հայրն է, իսկ ռամիկների Համար` ոչ, կամ տերերի [Համար Հայր] է, իսկ ծառաների Համար` ոչ, կամ ջաՀանաների [Համար Հայր] է, իսկ աշխարՀականների [Համար]` ոչ, կամ տղամարդկանց Համար Հայր է, իսկ կանանց Համար` ոչ, այլ ընդՀանրապես Հայր է կոչվում բոլորի Համար, այսինջն` բոլոր Հավատաց-յայների:

Եվ պետք է իմանալ, որ Թեպետ Աստված առՀասարակ բոլոր ստեղծված մարդկանց Հայր է կոչվում, քանի որ Ինքն է ստեղծել, բայց Աստված Հատկապես Հայր է կոչվում քրիստոնյաների Համար: Եվ սա չորս պատճառով, որովՀետև Որդին Հորից չորս բան ունի.

Նախ. - Գոյությունը:

Երկրորդ. – Ուսումն ու իմաստությունը:

Երրորդ. – Սնունդն ու կերակուրը:

Չորրորդ. – Ժառանգությունն ու (ողջ) Հայրականը:

Եվ ծչմարիտ Հավատացյաներն այս չորս տեսակի պարդև-<mark>ները</mark> ստաց<mark>ել են Տ</mark>իրոջից, որ նրանց Հ<mark>ա</mark>յրն է.

Նախ. – ՈրովՀետև Նրանից ենք ստացել գոյությունը, քանի որ ավազանով [մկրտությամբ] Նրանից ծնվեցինք Հո֊ գևոր կյանքով, ըստ <mark>այնմ</mark>. «Ովքեր Քրիստոսով մկրտվեցիք, Քրիստոսով զգեստավորվեցիք» (Գաղատ., 5, 28): Նաև որ ա֊ նուն առանք, որովՀետև Քրիստոսով քրիստոնյաներ կոչվե֊ ցինք:

Երկրորդ. – Ստացանք ուսումը և իմաստությունը, ո<mark>րով-</mark> Հետև ուսուցանեց մեզ օրենքներով ու Ավետարանով, ըստ այնմ. «Ձեզ ուսուցիչ մի՛ որոնեք, որովՀետև ձեր ուսուցիչը Քրիստոս է» (Մատթ., 23, 8): Երրորդ. – ՈրովՀետև Նրանից ենք ստանում սնունդ ու կերակուր, քանգի Նա է մեզ սնուցանում խորՀուրդներով ու եկեղեցական աստիճաններով, նաև Իր մարմնով ու արյամբ, րստ այնմ. «Առե՜ջ, կերե՜ջ, ա՜յս է իմ մարմինը»:

Չորրորդ. – ՈրովՀետև Նրանից ժառանդելու ենք երկնքի արքայությունը, ինչպես ասում է առաքյալը. «Ծառա չես, այլ`որդի, [և] եթե որդի [ես], ապա և` ժառանդակից Քրիստոսի»:

ԱնՀավ<mark>ատներն այս չո</mark>րս բաները չե<mark>ն ստ</mark>անում Աստծո<mark>ւց,</mark> որի Համար <mark>էլ մեզ ուսուց</mark>անեց ասել` Հայր մեր, որ երկնքում ես: Եվ պետք է իմանալ, որ բազում պատճառներով է ասվում Հայր մեր.

Նախ. - ՈրովՀետև Նրան Հայր ենք կոչում` ըստ արարչու<mark>թյան, որովՀետև նրա կողմից ստեղծվեցինք և չգոյից գո-</mark> յությ<u>ան եկանք: Իսկ մեզ Համար առավել ևս [Հայր</u> է], որով-Հետև պատկերակցությամբ գարդարեց:

Երկրորդ. - Երբ ասում ենք Հ<mark>ա՛յր</mark> մեր, ցույց ենք տալիս, Թե սատանայի ու մեղջերի ծառա չենք, որովՀետև ավազանով փրկվեցինք ու Աստծու որդի դարձանք:

Երրորդ. - Երբ ասում ենք Հա՛յր մեր, որ երկնքում ես, պետք չէ երկրավոր բան խնդրենք, այլ երկնավորը, ինչպես առաջյալն է ասում. «Վերինը խնդրեք, ուր Քրիստոս է նստում Աստծու աջ կողմում» (Կողոս., 3, 1): Եվ Դավիթեր, որ ողձալով ասում էր. «Ես ընդՀանրապես ի՞նչ ունեմ երկնքում, կամ Քեզնից էլ ի՞նչ խնդրեմ երկրում» (Սաղմ., 72, 25): «Իմ սրտի Աստված, իմ բաժին Աստված Հավիտյան» (Սաղմ., 72, 26) — ցույց է տալիս, թե երբ երկնքում իմ բաժինը Աստված է, [ապա] երկրավորներից էլ ի՞նչ պետք է խնդրել:

Չորրորդ. – ՈրովՀետև ե<mark>րբ Աստծու</mark>ն Հայր ենք կոչ<mark>ում, պա</mark>րտավոր ենք բարությամբ ու սրբությամբ Նրա Հարազատ որդին լի<mark>նել</mark> և ոչ թե չարությամբ ու մեղջով` խորթ որդին: ՈրովՀետև ում նմանությունը որ ունենք, նրան ենք մեղ Հայր անվանում` կա՛մ Աստծուն, և կա՛մ սատանային: Եվ իմացիր,
ո՛վ մարդ, ու Թող քո մեջ չլինի որևէ տեսակի մեղք կամ չարիք ու սատանայի որդիուԹյուն, քանի որ Աստծուն մեղքի ու
չարիքի Հայր ես անվանում, որ աններելի է: Ուրեմն, եԹե քո
Հայրը անդունդների մեջ է, դու ինչպե՞ս ես դեպի երկինք
կանչում, կամ ինչպե՞ս ես երկինք բարձրացնում, որովՀետև
նա այնտեղից անդառնալիորեն գրկվեց: ՈրովՀետև եԹե այսպիսին ես և ասում ես Հայր մեր, որ երկնքում ես, նման չես
բարի Հորը, այլ` նրան, որին չարիքներով նմանվեցիր: Սարսափելի ու մեծ մեղք ես դործում` ըստ տասը եղանակի.

Նախ. – ՈրովՀետև նա [սատանան] չունի բարի Հոր կերպարանքը: Եվ եթե մեր ես ասում, պարզ է, որ Աստծուն քո չարիքների Հայր ես անվանում, որ բ<mark>ացա</mark>Հայտ արՀամար-Հանք է, անեծք ու աններելի մեղք:

Երկրորդ. – Որ սանդարամետականի [խորխորատում ապըողի] կերպարանք ունի, իսկ նրան Հայր ես անվանում: Բայց մեղանչում ես, որովՀետև ասում ես երկնքում, իսկ նա անդնդում է, քանի որ Հոբն ասում է. «Տեսա սատանային երկնքից ընկած, ինչպես արուսյակը»: Իսկ դու չարակամորեն երկինք ես ուղում բարձրացնել [նրան], որին Աստված կործանեց:

Երրորդ. – Որ ասում ես` «Թող սուրբ լինի Քո անունը»: Եվ որովՀետև նա ախտերով պղծված սատանա է և Աստծուն Հակառակ, իսկ դու սուրբ ես անվա<mark>նում</mark>, որ առավել [մեծ] մեղջ է:

Չորրորդ. – Որ աս<mark>ում ես` «</mark>Թող գա արքայությունը»: Սա նույնպես սարսափելի <mark>չարու</mark>թյուն է, քանի որ</mark> նա, որի իչխանությունը Քրիստոս խաչով կործանեց, ասելով` «Այս աչխարհի իչխանը թող դուրս նետվի» (Հովհ., 12, 31), դատապարտված է, իսկ դու մչտապես աղոթում ես Հակառակ Քրիստոսի. «Թող գա՛ քո արքայությունը և քո իչխանությո՛ւնը»:

Հինգերորդ. – Որ աս<mark>ում ես «Թ</mark>ող լինի<sup>՛</sup> քո կամքը ինչպես

երկնքում, այնպես էլ երկրում»: Սա դառնագույն չարուժյուն է, որովհետև նա մարդկուժյան կորուստն է կամենում,
քանի որ երկնքում չար կամքով Հրեչտակներին ինքն իր ետևից քաչեց և դարձրեց դևեր ու Աստծուն Հակառակ: Իսկ
դու աղոժում ես նրա անվանակցին` երկրում էլ նույնը անել,
այսինքն` մարդկանց իր ետևից դժոխք քարչ տալ, իսկ սա
Աստծու կամքին Հակառակ է, որովհետև Նա չի կամենում
մեղավորի մահը, այլ` չար ճանապարհից նրա դառնալն ու
փրկվելը, ինչպես ասում է մարդարեն: Կամ երկինքը`
դրախտն է նչանակում, որովհետև ասում ես, ինչպես այնտեղ
մեր նախնիներին կորստյան մատնեցիր, այնպես էլ այժմ այստեղ արա:

Վեցերորդ. — Որ (ասում ես), «Մեր Հանապազօրյա Հացը տո՛ւր մեզ այսօր»: Սա նույնպես մեղք է, որովՀետև սատանան ոչինչ չունի, որպեսզի որևէ մեկին կերակրի, ինչպես անաւակ որդուց Հայտնի է, որ ասում էր. «Ես այստեղ սովամահ կորչում եմ» (Ղուկ., 15, 17): Իսկ դու ի՞նչ ես խնդրում Հապա, այսինքն՝ մեղքերի ու չարիքների չատությունն ու աշխարհի հեչտանքնե՞րը, որովհետև մեղսասերները սովով են կերակրվում և սրանց են ցանկանում, ինչպես սրբերը՝ Աստծու Խոսքի Հացով: Եվ սա առավել կորստաբեր ու չար է:

Յոլժերորդ. — Որ ասում ես. «Թո՛ղ մեր մեր պարտքերը»: Եվ սա չար Հանցանք է, որովՀետև նա է բոլորին պարտավոր ու Հանցավոր դարձնում և [իր] կամքով բնավորված է չարի մեջ: Ինքը, որ չի կարող Հրաժարվել չարից, քոնն ինչպե՞ս կների: Եվ նա, որ բոլորին մեղքով ապականեց, քեղ ինչպե՞ս կսրբի: Եվ ասում ես` ինչպես դու ես ինձ ԹողուԹյուն տալիս, ես էլ` իմիններին [իմ պարտապաններին]: Այսինքն` ոչ դու ես ինձ ԹողուԹյուն տալիս, և ոչ էլ ես` իմ պարտապաններին, ոչ դու ել երկնավոր Հայրը` երկուսին, որը չար չափանիչ է:

Ութեր<mark>որդ</mark>. – Որ ասում ես. «Մի՛ տանիր մեզ փորձության»: Իսկ սա մեծ Հիմ<mark>արու</mark>թյուն է, որովՀետև նրանից, որ չար փոր<mark>ձություններ</mark>ի մայրն է և բոլորի<mark>ն փ</mark>որձանքի է մատ֊ նում, որպեսզի օտարանան Աստծուց, ազատվել ես խնդրում նրանից, քանի որ երբ կույրը կույրին է առաջնորդում, սխալվում և խորխորատն է ընկնում:

Իններորդ. – Որ ասում ես. «Փրկի՛ր չարից»: Սա ևս առավել չար ու տգիտություն է` խավարից լույս խնդրել, մաՀվանից` կյանք և ապականությունից` անապականություն, նույնպես և չարից բարի խնդրել, փրկություն, որն անկասկած Հակասություն է:

Տասներորդ. – Որ ասում ես. «Քո՛նն է արքայությունը, և դորությունը և Հավիտենական փառքը»: Սա ուրիչ ոչ ոքի չի պատչաձում, բացի Աստծուց: Իսկ դու զրկում ես Աստծուն և տալիս ես դևերին, ինչպես անօրեն կռապաչտները, որովՀետև նա արքայություն չունի, քանի որ ընկել է իր բնակության վայրից և դատարկ է բոլոր բարություններից և դորություն չունի, քանի որ տկար աղջիկներից դյուրավ պարտվեց և պարտվում է, փառք էլ չունի, այլ՝ Հավիտենական տանջանք:

Եվ տես, որ այս խոսքը գեղեցիկ կարգ ունի, որովՀետև Հոգևոր բարությունները, որ խնդրում ենք Աստծուց, երեք տեսակ են.

Նախ. - Աստծու անվան գովությունն ու փառքը, երբ ա<mark>֊ սում</mark> ենք. «Թող սուրբ լինի Քո անուն<mark>ը</mark>»:

Երկրորդ. - Եվ երկնքի արքայությ<mark>ունը`</mark> ասելով. «Թող դա Քո արքայությունը»:

Երրորդ. – Որպե<mark>սզի</mark> կատարելապես Հնազանդ լինենք Աստծուն և մեր կամքը միավորենք Աստծո<mark>ւ կ</mark>ամքին` ասելով. «Թող Քո կա՜մքը լինի ի<mark>նչպե</mark>ս երկնքում, այնպես էլ` երկրի վրա»:

Իսկ մեր առաջին խնդրան<mark>քը</mark> Հոգևոր բարության առա<mark>ջին</mark> տեսակն է, որ սովորեցրեց մեր Տերը` ասելով. «Թող սո՛ւրբ լինի Քո անունը»: Եվ սա վարդապետների կողմից վեց կերպ է մեկնվում. Նախ. - Ասելով «Թող սուրբ լինի Քո անունը», այսինքն` սրբությամբ, երկյուղով ու դողով Հիչենք Քո անունը, առանց ստախոսության, առանց ՀայՀոյելու ու բամբասելու և առանց դատարկ բաների, որով հետև մեր բերանը մեր Հոդու տաճարի դուռն է, որով մտնում է Աստված, և այն պետք է սուրբ լինի, որպեսզի չբարկանա մեղ վրա, ինչպես որ թադասվորները, երբ տեսնում են դարպասի սեմն ու դուռը աղբով աղտեղված, դարչելով չեն մտնում, այլ պատժում են սպասավորին, այսպես [էլ] Աստված է անում մեղ Հետ:

Երկրորդ. – Թող սո՛ւրբ լինի Քո անունը. այսինքն, Թե ինչպես Քո անունը սուրբ է Քո կողմից, այնպես էլ մեր կողմից Թող սուրբ լինի: Այսինքն` որպեսզի այնպիսի վարքով ապրենք, որ տեսնեն մեր բարի գործերը և փառավորեն Քեղ` մեր Հորը, որ երկնքում ես, և ոչ Թե այնպես, որ Քո անունը մեր պատձառով ՀայՀոյվի ՀեԹանոսների մեջ:

Երրորդ. – Թող սո՛ւրբ լինի Քո անունը – մի այլ Թարդմանության մեջ այսպես է. «Թող Հաստա՛տ լինի»: Այսինքն՝ Քո անունը Թող Հաստատ լինի քրիստոնյաների վրա, որպեսդի չկորցնեն այն, քանի որ չատերը կորցրեցին, ինչպես ուրացողներն ու անՀավատները, օրինակ, Հուլիանոսը և ուրիչներ:

Չորրորդ. – Թող Քո անունով սո՛ւրբ լինեն քրիստոնյաները կամ աստվածները, ըստ այնմ, Թե «Որպես աստված դալիս ես աստվածացածների մեջ և ոչ Թե` ինչպես անսուրբերն ու չարաՀամբավները»:

Հինդերորդ. – Թող սո՛ւրբ լինի. այսինքն` սրով Հանդերձ Թող լինի Քո՛ անունը, որ բոլոր երկսայրի սրերից Հատու է` Հոտած անդամները կտրելու Համար, այլև որդուն` Հորից և դստերը` մորից ու ամուսնուն կնոջից անջատելու և այլն, այլ նաև մեղջերն ու չարությունները մեր Հոգիներից Հեռացնելու, մանավանդ` առ ի սարսափ դևերին և ի Հերջումն չար ախտերի: Վեցերորդ. – Թող սո՛ւրբ լինի [Քո] անունը. այսինքն` ա֊ մեն ինչ Քո անունով է սրբվում: Ինչպես նորընծան ավազա֊ նում է սրբվում Քո անունով, այնպես և Քո անունով սրբվում են մեր Հոգիները և մարմինները մեղքի աղտեղուԹ֊ յունից, և այլ բազում բաներ:

Իսկ ար<mark>դ, քանի</mark> որ ասացինք Հոգևոր բարության <mark>առ</mark>աջի֊ նը, ասենք <del>նաև երկրորդը</del>, որ ասում է. «Թող գա՛ Քո արքա֊ յությունը»: Եվ մչտապես երգում ենք այս յոթ պատճառով:

Նախ. <mark>– Որ տրվի մեզ</mark> Քո փառքի մե<mark>ծո</mark>ւթյու<mark>ն</mark>ը, որպես<mark>զի</mark> Քեղ դեմ առ դեմ տեսնեն</mark>ը:

Երկրորդ. – Ինչպես որ տիրում ես Քեզ Հավատացող քրիստոնյաների, այնպես էլ տիրես անՀավատների վրա, որպեսզի Հավատան Քեղ և ծառայեն:

Երրորդ. – Ինչպես տիրում ես Հեթանոսների վրա, որոնջ Քեզ Հավատացին, այնպես էլ Հրեաների վրա` աչխարհի վախճանին, ըստ այն խոսջի, Թե «Երբ Հեթանոսների ժամանակը լրանա, և ապա ողջ Իսրայելը կապրի» (Հռոմ., 11, 25), և Թե` «նրա առջև են խոնարՀվում բոլոր ծնկներն ու բոլոր լեղուները» (Եսայի, 45, 24, Հռոմ., 14, 11):

Չորրորդ. - Այս ասում են մարտիրոսներն ու ձգնավորները. ջանի որ կարոտ են Հատուցմանն ու պսակներին, դրա Համար են աղոխում, որպեսզի չուտով դա փոխՀատուցման օրը:

Հինգերորդ. – Որով**Հետև չատերը կան, որ Հո**գ չեն տանում և չեն խնդրում երկնքի արքայությունը, այլ անցավոր կյանք են խնդրում ու երբեք չեն Հագենում: Եվ այնպես ծարավի են մեղքերի, որ խնդրում են, թե թող գա մեղքի աղտեղությունը: Իսկ մենք` արքայություն <mark>ցա</mark>նկացողներս, նրանց Հակառակ ասում ենք` «Թող գա՛ Քո արքայությունը»:

Վեցերորդ. - Այս խոսջը մեր մարդկային բնության կող<mark>մից</mark> մարդաց<mark>ած Բանին է ուղղված խնդրան</mark>ջով ու թախանձան֊ ջով, թե` «Թող գա Քո <mark>արջայու</mark>թյունը»` դատելու մեզ, որ ընու Թենակից ու մարմնակից ես մեզ և գիտես մեր ընու Թյան տկարու Թյունը, որպեսզի ողորմու Թյամբ դատես, ինչպես ասում է առաջյալը. «[Նա], որ փորձվեց, կարող է և փորձանքի մեջ եղողներին օգնական լինել» (Եբր., 2, 18): Եվ այս խնդրանքը, Հաճո լինելով Հորը, «ամբողջ դատաստանը Իր Որդուն տվեց»՝ ըստ առաջյալի (ՀովՀ., 5, 22): ՅոԹերորդ. — Որով Հետև Քրիստոսից առաջ արքայու Թյան դուռը փակված էր և Քրիստոսով բացվեց: Որի Համար մենք, Քրիստոսով օգնու Թյուն ստանալով, ասում ենք. «Թող դա՛ Քո արքայու Թյունը»:

Այս երկրորդ գլուխն է: Արի՛ տեսնենք Հոգու երրորդ բա֊ րուԹյունը:

«Թող Քո կամքը լինի ինչպես երկնք<mark>ում, այնպ</mark>ես էլ` երկրի <mark>վրա»:</mark>

Իս<mark>կ այս խոսքը բազում մոտեցու</mark>մներ ու զո<mark>ր</mark>ություններ ունի.

Նախ. – Թե` ինչպես որ Հրեչ<mark>տա</mark>կներն ու սրբերը, որոնք Քեղ մոտ են, Քո կամքն են կատարում, այնպես էլ մարդիկ, որ երկրի վրա են, Թող Թողնեն իրենց կամքը և կատարեն Քո կամքը:

Երկրորդ. - Աստծու կամքը մեղավորների դարձն է և Հոգիների փրկությունը` մեղքի ու չարիքի բռնությունից, ինչպես ասում էր մարդարեի միջոցով. «Ձեմ կամենում մեղավորի մահը, այլ [նրա] դարձը չար ճանապարհից ու ապրելը, որպեսզի ապրեն և ճչմարտության դիտակցության դան» (Ա Տիմ., 2, 4): Որի համար պարտավոր ենք Աստծու կամքի կատարումը հանդիսանալ:

Երրորդ. – ՈրովՀետև Աստծու կամ<mark>ջն</mark> է, որ մենջ` անդամներս, գլխի Հետ միավորվեն<mark>ջ, ին</mark>չպես ասում էր Հորը. «Կամենում եմ, որ ուր Ես եմ, սրանջ էլ Ինձ Հետ լինեն, ինչպես Դու` Հայր, Իմ մեջ ես, և Ես` Քո մեջ, որպեսզի սրանջ էլ մեր մեջ լինեն, որպեսզի մեկի մեջ կատարյալ լինենջ» (ՀովՀ., 17, <mark>24): Որի Համար միչտ</mark> աղաչում են<u>ջ</u> Աստ<mark>ծո</mark>ւն այս կամքի կա֊ տարումը:

Չորրորդ. – Որ ինչպես Քո կամքը երկնքում է, ինչպես տեղը գրավողը` իր տեղում, Թեպետև ամենուրեք է, այդպես էլ Թող լինի երկրավորներիս` երկինք բարձրանալ, որպեսզի մեր մեջ էլ լինի Քո կամքը, ինչպես տեղը գրավողն` իր տեղում, որովհետև մեղավորների համար ասում է. «Իմ կամքը դրանց մեջ չէ»: Այս երրորդ բարությունն է Հոգու` ըստ նրա երեք մասերի:

Եվ գիտենք, որ բարությունը երկու տեսակ է, այսինքն` Հոգևոր և մարմնավոր: Եվ Հոգևոր բարին առավել պատվա֊ կան է, քան մարմնավորը: Դրա Համար Հրաման ստացանք Տիրոջից նախ Հոգևորը խնդրել, և ապա` մարմնավորը: Արդ, քանի որ Հոգևորը խնդրեցինք, չորրորդ բարությունը խնդրենք` մարմնավոր:

Մեր Հանապազօրյա Հացը տո՛ւր մեզ այսօր. Եվ գիտենք, որ Հացը երկու տեսակ է, այսինքն՝ Հոգևոր Հաց և մարմնակոր Հաց։ Եվ երբ մարմնավոր Հաց ենք խնդրում, ոչ միայն Հացը, այլև մարմնական բոլոր կարիքները խնդրում ենք Հացի Հետ։ Իսկ Հոգևոր Հացը բազում է, այսինքն՝ ուսումը, որ մաքի կերակուրն է և կենաց Հացը, որ Տիրոջ մարմինն է, իսկ այս Հացը Հանապազորդ է կոչվում, որովՀետև Հավատացյալները առաքյալների ժամանակ ամեն օր Հաղորդվում էին Տիրոջ մարմնից։ Եվ Հոգևոր ամեն ինչ խնդրում ենք այս Հացի Հետ։ Իսկ այս խնդրանքը յոն տեսակ մեղջեր է վերացնում մեղանից։

Նախ. Ավելորդն ու <mark>որկրա</mark>մոլուԹյունը, <mark>ո</mark>ր Հաց ասելով` ուռճանում են տեսակ-տեսակ խորտիկ<mark>նե</mark>րով:

Երկրորդ. - Երբ ասում ե<mark>ն մե</mark>ր Հացը` վերացնում է ա<mark>վազա</mark>կությունը, Հափչտակությունը, անիրավությունը, գողությո<mark>ւնն ու</mark> տոկոսառությունը, որոնք արդար չեն:

<mark>Երրորդ. – Վերացնում է առանձին ուտելը և Հրամայու</mark>մ

է Աստծուց տրվ<mark>ած Հ</mark>ացը բոլորով ուտել, <sub>ք</sub>անի որ չի ասում իմ Հացը, այլ` մեր, որովՀետև Հարուստները Աստծու ձեռ֊ քերն են, նրանք պարտավոր են իրենց ունեցվածքը չատերին ու աղջատներին բաչխել:

Չորրորդ. – Պետք չէ արժանիից ավելին խնդրենք, այսինքն, Թե` տուր ինձ կերակուր, [ոչ Թե] ինչպես Թագավորներին և իչխաններին, այլ ինչ որ ինձ է արժանի, դրա Համար ենք ասում մեր Հացը:

Հինդերորդ. – Որով հետև տո՛ւր ասելով վերացնում է դժգո հությունը, որ պետք չէ անգո հունակ լինել Աստծուց, ուրով հետև չենք ասում, թե` մեզ հա՛ց վաճառիր, այլ թե` ձրի՛ տուր, որպեսզի մենք էլ ուրիչներին ձրի տանք: Դրա Համար պարտավոր ենք մշտապես գո հություն Հայտնել Աստծուն:

Վեցերորդ. – Մեզ տո՛ւր ասելով` վերացնում է Հպար֊ տությունը, այսինքն, թե` տո՛ւր մեզ որպես օգնություն և օ֊ գուտ, որովՀետև չատերն իրենց ունեցվածքն են պատճառ բերում Հպարտության:

Յոխերորդ. – ՈրովՀետև վերացնում է առաջիկա տարիների մասին ավելորդ Հոգածուխյունը` ասելով` այսօր, ինչպես Տերն է ասում` վաղվա մասին Հոգս չանել:

Եվ Հայտնի է, որ չատերը կան, որոնք մեկ օրվա Հաց չեն ուտում, այլ տասն օրվան բավարարող [Հացը] մի օրում են ուտում, որի Համար արդարադատ Աստված տասն օրը մեկ օրվա է կարձում: Այդպես էլ տասը տարվա կյանքը մեկ տարվա է կարձում, և այդպիսիների որդիները մուրում են, որով-Հետև նրանց կերակուրը իրենց Հայրերը կերան: Եվ քանի որ մարդկանց խնդրանքներն երկուսն են, այսինքն` բարիքի Հանդիպել և չարիքից փրկվել, արդ որովՀետև Հանդիպեցինք Հոգևոր և մարմնավոր բարիքներին, խնդրենք և չարիքից փրկվել` ասելով. «Թո՛ղ մեղ մեր պարտքերը, ինչպես և մենք ենք Թողնում մեր պարտապաններին»:

Վարդապետներն ասո<mark>ւմ են, Թե այս պարտ</mark>քը մեղքն է, որ

սատանայից ենք փոխ առել և գրավ ենք դրել մեր Հոգին: Եվ այս պարտքը տոկոսով է, որովՀետև որչափ որևէ մեկը մա֊ Հացու մեղքի մեջ երկար մնա, այնքան կավելանան նրա տան֊ ջանքները: Դրա Համար ստիպված ենք խնդրել Աստծուց, որ֊ պեսզի ների մեր մեղջերը:

Երկրորդ. – ՈրովՀետև Նախ պարտավոր ենք Ներել [Նրանց] պարտքերը, ովքեր մեզ են պարտք, և Հետո մերը կներվի, որովՀետև եԹե մերը [մեր պարտքը], որ քիչ է, չենք ներում, Աստված էլ մերը [մեր ունեցած պարտքերը] չի ների, որոնք բազմաԹիվ են, որովՀետև ասում է. «ԽոնարՀվի քեղ, Թե չխոնարՀվի, ներիր նրան, որպեսզի դու ազատվես»:

Երրորդ. ՈրովՀետև սովորեցնում է մարդկանց Հոգատարությամբ վարվել միմյանց Հետ, այսինքն՝ Հայրերը՝ որդիների, վարդապետները՝ աչակերտների, տերերը՝ ծառաների
Հետ, որովՀետև թեպետ պարտական են պատվել՝ ըստ առաջյալի. «Որին՝ ըստ Հարկիս, որին՝ ի պատիվ, բայց ոչ ոջի
պարտական մի՛ եղեք» (Հռոմ., 13, 7), բայց եթե մարմնի
տկարության պատճառով չեն կարող Հատուցել, այդ պատճառով պարտավոր են ներել իրենց պարտապաններին, որպեսզի իրենցն էլ ներվի. «ՈրովՀետև նրանց Համար էլ տեր
կա երկնքում։ Ձեր անձերի տերը չեջ, քանի որ մեծ դնով
դնվեցիջ» - ասում է առաջյալը (Ա Կորնթ., 6, 20)։

Չորրորդ. – Որով հետև եթե որևէ մեկը առևտուր է անում, ըստ արժեքի է առնում գործվածքը, իսկ եթե դրամը պակաս է լինում, պարտք է մնում կամ աղերսանքով ներվում է: Այսպես էլ Քրիստոս մեզ խոստացել է երկնքի արքայությունը, որ անգին է, և մենք Քրիստոսի Համար քիչ ենք չարչարվում, որով հետև առաքյալն ասում է. «Գալիք բարիքների Համար, որոնք Հայտնվելու են մեզ, արժանի չեն մեր ժամանակի չարչարանքները, քանի որ քիչ չարչարվողները մեծ բարություններ կգտնեն» (Հռոմ., 8, 18): Եվ մենք պարտական ենք Նրան [Քրիստոսին], Որի Համար և աղոթում ենք աղերսանքով, որ

ների մեղ: Մենք էլ այսպես պետք է անենք. եթե մի աղջատ իր կարիքների Համար մեղնից վերցնի՝ ինչ էլ որ լինի, և ամ-բողջական դինը վճարել չկարողանա, պետք չէ արդելել, այլ տալ և պակասը նվիրել: Բայց այստեղ Հարց է լինում իր պարտականին՝ նոր մե՞ղք է դործում, թե՞ ոչ: Երևում է, որ նոր մեղք է դործում, որովՀետև սուտ ասելը մեղք է, և [սուտ ասողը] սատանայի որդի է, որովՀետև ասում: Սակայն վարդապետները ասում են, թե նոր մեղք չի դործում, որովՀետև իր կողմից չի աղոթում, այլ՝ ընդՀանուր Եկեղեցու կողմից, որովՀետև ասում է, թե՝ թո՛ղ մեր պարտքերը, դրա Համար էլ նոր մեղք չի դործում, որովՀետև ասում է, թե՝ թո՛ղ մեր կորտերը, դրա Համար էլ նոր մեղք չի դործում, որովՀետև ասում է՝ թող այնպես, ինչպես իմն եմ թողում: Սա Հինդերը ասում է՝

Իսկ որ ասում է՝ Մեց փորձության մի՛ տանիր:

Այս խոսքով չենք խնդրում, որ փորձությունները չգան, որովհետև փորձությունը մեծ օգուտ է հոգուն և պսակն է ավելացնում, ինչպես ասում է Հակոբոսը Կաթողիկյայց
[Թղթում]. «Երանելի է այն մարդը, որ համբերում է փորձություններին, որովհետև եթե [փորձությունների մեջ] ևս
կատարյալ գտնվի, կյանքի պսակը կստանա» (Հակ., 1, 12),
այլ խնդրում ենք չպարտվել փորձությունից և Աստծու օգնությամբ հաղթել փորձությանը:

Երկրորդ. – Մեր Հպարտ բարքը խոնարՀեցնելո<mark>ւ Հա</mark>մար, որպեսզի Հոխորտալո<mark>վ մ</mark>եր անձերը փորձության չենթարկենք և վրիպելով` Հաղթվենք:

Երրորդ. - Երբ փորձո<mark>ւթյա</mark>ն մատնի, ձեռքից չթողնի, այլ դրա Հետ նաև ելքը գտնի, որովՀետև Հավատարիմ է, քանի որ տկար մարմնով չենք կ<mark>արող [փորձ</mark>ությունները] տ<mark>անել</mark> մինչև վերջ: Դրա Համար ասում ենք` «Մեղ փորձության մի՛ տանիր»:

*Ցո*թերորդ խնդրանքը, որ ասում է.

Այլ փ<mark>րկի՜ր չարից</mark>, այսին<sub>ւ</sub>ջն` ամեն մի <mark>չա</mark>րից: Նախ. - Սատանայից, որ ամենևին անբարի է:

Երկրորդ. – Չար մար<mark>դկանցի</mark>ց, որոնք սատանայի արբան֊ յակներն են, ինչպես ասում է Դավիթը. «Փրկի՛ր ինձ, Տե՛ր, չար մարդուց, անիրավ մարդուց փրկի՛ր ինձ» (Սաղմ., 30, 17):

Երրոր<mark>դ. Աչխ</mark>ար**Հի ցանկու**Թյուններից, որո<mark>վ</mark>Հետև [դրանջ] <mark>ԹչնամուԹյուն են Աստծու նկատմամբ:</mark>

Չորրորդ. – Չար մեղջերից, որոնց Հավիտենական դարմանիչն է:

Հինգեր<mark>որդ. - Դժոխ</mark>քից, ինչպես ասում է մարգարեն. «Տե՛ր, իմ անձր Հանի՛ր բանտից» (Սաղմ., 141, 8):

Վեցերորդ. – Ձար մահից, ինչպես ասում է Դավիթը. «Մեղավորի մահը չար է» (Սաղմ., 33, 22): Սրանից խնդրում ենք աղատվել:

Իսկ ամենի եղրակացությունն է, ինչպես եթե ասենք` Ով Տեր Հիսուս, ինչ որ սովորեցրիր մեզ աղոթել, ավարտեցինք, ինչ որ խնդրում ենք Քեզնից, Թող լինի մեզ այս և Հանդերձ֊ յալ [կյանքում]:

Եվ պետք է իմանալ, որ առաջին երեք տեսակի խնդրանքները այս կյանքում չեն կատարվում, որովՀետև այս կյանքում չի լինում կատարյալ սրբություն, և երկնքի արքայությունը չկա [այստեղ], և մարդու ու Աստծու կամքը կատարելապես մեկ չի լինում, այլ` Հանդերձյալ կյանքում: Իսկ վերջին չորս խնդրանքները այս կյանքում են կատարվում, որովՀետև Հանդերձյալ կյանքում մարմնավոր Հաց պետք չէ, և
մեղք չկա, որ թողնվի, և փորձող չկա, որից աղատվենք, և
չար չկա, որից փրկվենք: Եվ այս յոթ խնդրանքներից ավելին
պետք չէ խնդրել, որովՀետև բովանդակում են բոլոր
խնդրանքները, որ օգուտ է Հոդուն և մարմնին: Գիտելի է
նաև, որ այն ժամանակ ենք Հայր Աստծու Հարազատ որդիները, երբ սպանում ենք չար զավակներին և ապրեցնում ենք

Մեռցնում ենջ Հպարտությունը և ա<mark>պր</mark>եցնում խոնար֊ Հությունը:

Մեռցնում ենք նախ<mark>անձն ու ատելութ</mark>յունը և ապրեց֊ նում սերը:

<mark>Մեռցնում են</mark>ը բարկուԹյունը և <mark>ապրեց</mark>նում ՀամբերուԹ֊ յունը:

Մեռցն<mark>ում ենք խռովու</mark>թյունը և ապրեցնում խաղաղությունը:

Մեռց<mark>նում ենք ագա</mark>Հությունը և ա<mark>պր</mark>եցնում ողորմածությունը:

Մեռցնո<mark>ւմ ենք որկրամոլու</mark>Թյունը և ապրեցնո<mark>ւ</mark>մ պարկեչ֊ տուԹյունը:

Մեռցնում ենք ըղջախոհությունը և <mark>ապրե</mark>ցնում ողջախո֊ Հությունը:

Մ<mark>եռց</mark>նում ենք ծուլությունը և ապրեցնում ա<mark>ր</mark>իությունը: ՈրովՀետև այսպես անելով<mark>` ըն</mark>դունելի է լինում մեր աղոթքը, որ ասում ենք Հա՜յր մեր, որ...

Որով և մեզ բոլորիս Թող արժանի անի Քրիստոս Աստված իր եղբայրությանը, երկնավոր Հոր որդիությանը և բոլոր սրբերի Հետ երկնքի արքայության ժառանգորդ լինելուն. Հավիտյանս Հավիտենից, ամեն:





# ZUU, bLU, UO

- Non-then, « Confit ambi», functs. fombatothen 1. Custumint:
- Մ. Միպրիահոս, «Տիրոջ աղոնեի մասին», նարգմ. աս-սերենից՝ Յու-ՀովՀաննիսյանի:
- II . Այո-րեղ Լերո-սաղենացի, Հատված « Աուո-նե ընժայո-իյան » գրկից , բարգն. Հին Հո-նարենից՝ II . Արկյաշարյանի :
- U. Arphan Din-amph, «Carphh amaha», pmpaa. ma-abphhho 3--

- Uptimina Uja-btgt, Ampidd «Utbila-ft-b zartg C-tympulzugl»

  totto, «Cott», Gr 8 ml, 1994f., furta. tomfurty Rjantjuly:
- Ներսես Լամբըսհացի, Հատված «Մեկհո-Բի-հ պատարագի» գրկից, Աեհետիկ, 1847ը., Բարգմ. գրաբարից՝ Մ. Մտամբոլցյահի։
- Ատրդան Մը 8 ելցի, Մ՝ Մ՝ 3եռ. 4139, 1398, 2043, Բարգն. գրաբարից՝ Մ. Արտեյանի:
- Ա ահրամ Րաբո-հի, ՄՄ 3-- 644, Բարգմ. գրաբարից՝ Հ.- Քյուեյահի:
- Մ. Գրիգոր Տար 8 ացի, «Գիրք քարողո-նետև, որ կոչի Ձմերաև», Մ. Կոլի, 1740 թ., հարգմ. գրաբարից՝ Մերահամ վրդ. Մկրաչյան:

Գրքի 31-ավորո-մը՝ Տ. Ղ 1-ոհդ քահահա Մայիլյահի



# Բովանդակություն

| <b>Տեր, մեզ աղոթել</b> սովորեցրու                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| ՄԱՄՆ Ա                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                   |
| <u>Ընդհանրական Եկեղեցու հայրեր</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| Տերփու <mark>ղիանոս</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11                |
| Որոգին <mark>ես</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 37                |
| <i>Ս</i> . <mark>Կիպրիանոս</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 105               |
| <i>Ս.</i> Կյուրեղ Երուսաղեմացի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 135               |
| <i>U.</i> Գրի <mark>գոր Նյուսացի</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 141               |
| <u> Մ. Տովհան Ոսկեբերան</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 211               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| ተፈመን ተ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                   |
| Հայ Եկեղեցու վարդապետներ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| <i>Մ</i> . Եղիշե                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 223               |
| Ս <mark>տեփանոս Ս</mark> յունեցի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 237               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 243               |
| Ներսես Լամ <mark>բրո</mark> նացի<br>Վարդան Արևելցի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   |
| All and the second seco | 265               |
| Վարդան Արևելցի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 265<br>281        |
| Վարդան <mark>Արևել</mark> ցի<br>Վահրամ Րաբ <mark>ու</mark> նի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 265<br>281        |
| Վարդան <mark>Արևել</mark> ցի<br>Վահրամ Րաբ <mark>ու</mark> նի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 265<br>281<br>303 |
| Վարդան Արևելցի<br>Վահրամ Րաբունի<br>Ս. Գրիգոր Տաթևացի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 265<br>281<br>303 |
| Վարդան Արևելցի<br>Վահրամ Րաբունի<br>Ս. Գրիգոր Տաթևացի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 265<br>303<br>320 |



